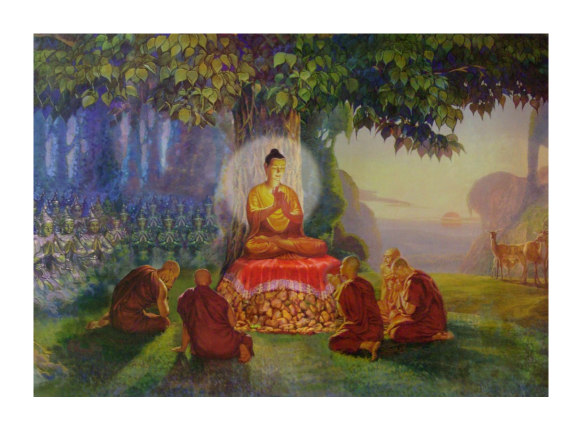
# 佛教朝暮课诵



法增比丘 编译 中国法增尊者佛弟子众倡印 (第七版)

#### 佛陀最初的格言偈

## 十二缘起法流转

## 南传佛教朝暮课诵

#### 二零一三年第七版

(二零一五年一月修订)

## 目录

| 前行         | 1  |
|------------|----|
| 供佛         | 7  |
| 早课         | 11 |
| 晚课         | 22 |
| 三宝经        | 36 |
| 吉祥经        | 38 |
| 慈爱经        | 40 |
| 慈心功德经      | 42 |
| 念佛         | 43 |
| 佛说十一想思念如来经 | 44 |
| 攀缘四识住      | 45 |
| 世间         | 45 |
| 色无常        | 46 |
| 守护六根       | 46 |
| 迦罗摩经       | 48 |
| 荤腥经        | 56 |
| 大念处经       | 58 |
| 修习安般念      | 59 |
| 安般念五法饶益    | 60 |
| 念处经        | 61 |
| 乐四念处       | 66 |
| 四念处修习      | 67 |
| 转法轮经       | 67 |
| 济历曼南达经     | 72 |
| 七处善、三种观义   | 77 |
| 盐喻经        | 79 |

编 者: 法增比丘

出版者:中国法增尊者佛弟子众(第七版)

祥云山崇圣寺(第一版)

马来西亚霹雳州新板佛教会(第二版)

祥云山崇圣寺(第三版)

台湾法雨道场(第四版)印于香港马来西亚江沙观音佛堂(第五版)

中国法增尊者佛弟子众(第六版)印于广州中国法增尊者佛弟子众(第七版)印于广州

Web: https://sites.google.com/site/chinesebuddhists/home中华南传佛友协会

Email: dhammavaro@qq.com

Group: http://groups.google.com/group/learning-buddhism 学习佛法

Blog: http://ti-sarana.blogspot.com 皈依三宝

http://dhammavaro.blog.163.com学习南传佛法

http://w0.5ilog.com/cgi-bin/bbs/sys2/mybbs.aspx?id=0x43737400

学习南传佛法

http://user.gzone.gg.com/1745132505/infocenter 法增法师的空间

版次: 第一版 2000 本 (2002)

第二版 3000 本 (15/3/2004)

第三版 5000 本 (2007)

第四版 5000 本 (2009)

第五版 5000 本 (2012)

第六版 1100 本 (2013)

图書编号: KKGT 001 0001 0004

版权所有 © KKGT Publications 2013

若人活百年,破戒不修定,不如活一日,持戒与修定。若人活百年,无智无禅定,不如活一日,具慧修禅定。若人活百年,怠惰不精进,不如活一日,坚心行精进。若人活百年,不见生灭法,不如活一日,得睹不死道。若人活百年,不见无上谛,不如活一日,得睹无上谛。

----南传法句经 110-115 偈

愿众生安乐! 若欲翻印,请先联絡作者,请勿删改

## 前行

## 礼佛

## 男众



双足跟竖立, 双手合十, 作孤括形, 如莲花瓣, 置于胸前。



双手提至额前, 双拇指触至鼻梁。



五体投地;全身扑下,双手平置地面,置于额角,双手距离不过五英寸,双足竖立。(三拜)

## 礼佛

女众



双足跟平放, 双手合十, 作孤括形, 如莲花瓣, 置于胸前。



双手提至額前, 双拇指触至鼻梁。



五体投地;全身扑下,双手平置地面,置于额角, 双手距离不过五英寸,双足平放。(三拜)

## 赞佛 VANDANA

NAMO TASSA BHAGAVATO
ARAHATO SAMMASAMBUDDHASSA.
(3 Times)

礼敬于世尊, 阿罗汉(应供)、正自觉者。 (三称)

## 皈依 TISARANA

| BUDDHAM   | SARANAM | GACCHĀM   |           | 皈依佛,  |
|-----------|---------|-----------|-----------|-------|
| DHAMMAM   | SARANAM | GACCHĀN   | ΛI.       |       |
| SANGHAM   | SARANAM | GACCHĀMI. |           | 皈依法,  |
|           |         |           |           | 皈依僧。  |
| DUTIYAMPI | BUDDHAM | SARANAM   | GACCHĀMI. | 再皈依佛, |
| DUTIYAMPI | DHAMMAM | SARANAM   | GACCHĀMI. | • ,   |
| DUTIYAMPI | SANGHAM | SARANAM   | GACCHĀMI. | 再皈依法, |
|           |         |           |           | 再皈依僧。 |
| TATIYAMPI | BUDDHAM | SARANAM   | GACCHĀMI. | 三皈依佛, |
| TATIYAMPI | DHAMMAM | SARANAM   | GACCHĀMI. | 三皈依法, |
| TATIYAMPI | SANGHAM | SARANAM   | GACCHĀMI. | 三皈依僧。 |

## 求授三皈(与随分)五戒 ĀRĀDHANĀ TISARANA PAÑCASILA

MAYAM \* BHANTE VISUM VISUM RAKKHANATTHĀYA TISARANENA SAHA PAÑCA SILĀNI YĀCĀMA # DUTIYAMPI MAYAM\* BHANTE VISUM VISUM RAKKHANATTHĀYA TISARANENA SAHA PAÑCA SILĀNI YĀCĀMA # TATIYAMPI MAYAM\* BHANTE VISUM VISUM RAKKHANATTHĀYA TISARANENA SAHA PAÑCA SILĀNI YĀCĀMA #

\*: 一人改为 AHAM #: 一人改为 YACAMI

#### 求受者念:

尊者大德我(们)向您求授 三皈(与随分)五戒。

第二次,尊者大德我(们) 向您求授三皈(与随分)五 戒。

第三次,尊者大德我(们) 向您求授三皈(与随分)五 戒。

## 赞佛 VANDANĀ

NAMO TASSA BHAGAVATO 礼敬于世尊,阿罗汉(应供)、ARAHATO SAMMASAMBUDDHASSA. (3 Times) 礼敬于世尊,阿罗汉(应供)、正自觉者。 (三称)

## 皈依 TISARANA

| BUDDHAM   | SARANAM | GACCHĀM   |           | 皈依佛,  |
|-----------|---------|-----------|-----------|-------|
| DHAMMAM   | SARANAM | GACCHĀM   |           | 皈依法,  |
| SANGHAM   | SARANAM | GACCHĀMI. |           | 皈依僧。  |
| DUTIYAMPI | BUDDHAM | · -       | GACCHĀMI. | 再皈依佛, |
| DUTIYAMPI | DHAMMAM |           | GACCHĀMI. | 再皈依法, |
| DUTIYAMPI | SANGHAM |           | GACCHĀMI. | 再皈依僧。 |
| TATIYAMPI | BUDDHAM | SARANAM   | GACCHĀMI. | 三皈依佛, |
| TATIYAMPI | DHAMMAM | SARANAM   | GACCHĀMI. | 三皈依法, |
| TATIYAMPI | SANGHAM | SARANAM   | GACCHĀMI. | 三皈依僧。 |

### PAÑCASILA 五戒

PĀNĀTIPĀTĀ VERAMANI SIKKHĀ-PADAM SAMĀDIYĀMI.
ADINNĀDĀNĀ VERAMANI
SIKKHĀPADAM SAMĀDIYĀMI.
KĀMESU MICCHĀCĀRĀ VERA-MANI
SIKKHĀPADAM SAMĀ-DIYĀMI.
MUSĀVĀDĀ VERAMANI
SIKKHĀPADAM SAMĀDIYĀMI.
SURĀMERAYAMAJJAPAMĀDATTHĀNĀ VERAMANI SIKKHĀ-PADAM
SAMĀDIYĀMI.
IMĀNI PAÑCA SIKKHĀPADAM
SAMĀDIYĀMI. (3 Times)

我愿学习受持不杀生戒。 我愿学习受持不偷盗戒。 我愿学习受持不邪淫戒。 我愿学习受持不妄语戒。 我愿学习受持不饮酒戒。 (任何能致使神志迷乱之物, 皆属酒类之范围)。

这就是五项应该学习持守的 戒律。(三遍)

BHIKKHU:

SILENA SUGATIM YANTI SILENA BHOGASAMPADĀ SILENA NIBBUTIM YANTI TASMĀ SILAM VISODHAYE

LAITY:SĀDHU

#### 比丘祝福如下:

因持戒将给你带来安乐, 因持戒将给你带来财富, 因持戒将使你达证涅槃, 故此, 你(们) 应该严持此净戒。

受戒者俯首回答:善哉。

## 求授三皈八戒 ĀRĀDHANĀ TISARANA ATTHASILA

MAYAM BHANTE TISARANENA SAHA ATTHA SILĀNI YĀCĀMA, DUTIYAMPI MAYAM BHANTE TISARANENA SAHA ATTHA SILĀNI YĀCĀMA, TATIYAMPI MAYAM BHANTE TISARANENA SAHA ATTHA SILĀNI YĀCĀMA.

#### 求受者念:

尊者大德我(们)向您求授 三皈八戒。

第二次, 尊者大德我(们) 向您求授三皈八戒。

第三次,尊者大德我(们)向您求授三皈八戒。

### PUBBABHĀGANAMAKĀRA PĀTHA 赞佛偈

NAMO TASSA BHAGAVATO ARAHATO SAMMASAMBUDDHASSA. ( 3 Times )

### 比丘先诵敬佛文:

礼敬于世尊、阿罗汉(应供)、 正自觉者。 (三称)

#### SARANAGAMANA PĀTHA 三皈依

BUDDHAM SARANAM
GACCHĀMI.
DHAMMAM SARANAM
GACCHĀMI.
SANGHAM SARANAM GACCHĀMI.
DUTIYAMPI BUDDHAM SARANAM
GACCHĀMI.
DUTIYAMPI DHAMMAM SARANAM
GACCHĀMI.

我以佛为皈依处, 我以法为皈依处, 我以僧伽为皈依处。 第二次我以佛为皈依处, 第二次我以法为皈依处, 第二次我以僧伽为皈依处, DUTIYAMPI SANGHAM SARANAM GACCHĀMI.

TATIYAMPI BUDDHAM SARANAM GACCHĀMI.

TATIYAMPI DHAMMAM SARANAM GACCHĀMI.

TATIYAMPI SANGHAM SARANAM GACCHĀMI.

BHIKKHU: TISARANA GAMANAM

NITTHITAM.

LAITY: ĀMA BHANTE.

第三次我以佛为皈依处, 第三次我以法为皈依处, 第三次我以僧伽为皈依处。

比丘说:三皈已授完毕。 受戒者答:是的,大德。

#### ATTHASILA 八戒

PĀNĀTIPĀTĀ VERAMANI SIKKHĀPADAM SAMĀDIYĀMI. ADINNĀDĀNĀ **VERAMANI** SIKKHĀPADAM SAMĀDIYĀMI. ABRAHMACARIYA VERAMANI SIKKHĀPADAM SAMĀDIYĀMI. MUSĀVĀDĀ VERAMANI SIKKHĀPADAM SAMĀDIYĀMI. SURĀMERAYAMAJJAPAMĀ-DATTHĀNA VERAMANI SIKKHĀPADAM SAMĀDIYĀMI. VIKĀLABHOJANĀ VERAMANI SIKKHĀPADAM SAMĀDIYĀMI. NACCAGITAVĀDITA VISŪKA-DASSANĀ MĀLĀGANDHA VILEPANA DHĀRANA MANDANA VIBHŪSANATTHĀNĀ VERAMANI SIKKHĀPADAM SAMĀDIYĀMI. UCCĀSAYANA MAHĀSAYANĀ VERAMANI SIKKHĀPADAM SAMĀDIYĀMI. IMĀNI ATTHA SIKKHĀPADANI SAMĀDIYĀMI. (3 Times)

BHIKKHU:

SILENA SUGATIM YANTI, SILENA BHOGASAMPADĀ, SILENA NIBBUTIM YANTI, TASMĀ SILAM VISODHAYE.

LAITY: SĀDHU.

我愿学习受持不杀生戒。 我愿学习受持不偷盗戒。 我愿学习受持不淫戒(梵行戒)。

我愿学习受持不妄语戒。 我愿学习受持不饮酒戒(任何 能致使神志迷乱之物皆属酒类之 范围)。

我愿学习受持不非时(日中后 至黎明)进食戒。

我愿学习受持不唱歌、不跳舞、不奏乐、不观看娱乐、 不以鲜花、香水及化妆品装饰美化身体戒。

我愿学习受持不坐睡高贵奢 侈大床戒。

这就是八项应该学习持守的戒律。(三遍)

#### 接着比丘祝福受戒者如下:

因持戒将给你带来安乐, 因持戒将给你带来财富, 因持戒将使你达证涅槃, 故此,你(们) 应该严持此净戒。

受戒者俯首回答:善哉。

## PŪJĀ 供佛

#### OFFERING OF CANDLES, JOSS-STICKS AND FLOWERS

IMĀNI MAYAM BHANTE DIPA DHŪPA PUPPHĀNI RATANATTAYA SSEVA ABHIPŪJAYĀMA AMHĀKAM RATANATTAYASSA PŪJĀ DIGHA-RATTAM HITASUKHĀVAHĀ HOTU ĀSAVAKKHAYA PPATTIYĀ.

#### SUPADIPA DĀNA

SUPADIPAM AHAM DAMMI UDDISSA LOKANĀYAKAM IMINĀ PUÑÑAKAMMENA VINEYYAM ANDHAKARAKAM

#### SUGANDHAKA DĀNA

SUGANDHAKAM AHAM DAMMI UDDISSA LOKANĀYAKAM IMINĀ PUÑÑAKAMMENA VINEYYAM DUTTHUGANDHAKAM

#### SUPUPPHAKA DĀNA

SUPUPPHAKAM AHAM DAMMI UDDISSA LOKANĀYAKAM IMINĀ PUÑÑAKAMMENA VINEYYAM ĀMAGANDHAKAM

#### OFFERING OF KRATHONG

MAYAM IMĀNI PADIPENA ASUKĀYA NAMMADĀYA, NADIYĀ PULINE THITAM, MUNINO PADAVALAÑJAM ABHIPŪJEMA AYAM PADIPENA MUNINO PĀDAVALAÑJASSA PŪJĀ AMHĀKAM DIGHARATTAM HITĀYA SUKHĀYA SAMVATTATU

#### 请供灯、香及花

尊者大德,请让我们供给这些 蜡烛(油灯及灯油)柱香及鲜花 给法会及三宝。

愿我们供养予法会及三宝的功 德,能带给我们长恒的利益与 安乐,并帮助消除我们的烦恼 与业障。

#### 供灯

敬供佛明灯,世上无上士,愿以此功德,除愚痴黑暗。

#### 供香

敬供佛妙香,世上无上士,愿以此功德,除邪恶臭味。

#### 供花

敬供佛鲜花,世上无上士,愿以此功德,除无戒臭味。

#### 供浮灯

尊者大德,请让我们供给法会这些浮灯,以便标志佛陀唯一北方的南无达雅的沙滩。

愿供明灯给法会的功德,能带给我们长恒的利益与安乐。

## PRESENTATION OF KATHINA ROBE (THORD KATHIN)

IMAM BHANTE SAPARIVĀRAM KATHINA CĪVARADUSSAM SANGHASSA ONOJAYĀMA SĀDHU NO BHANTE SANGHO IMAM SAPARIVĀRAM KATHINADUSSAM PATIGGANHĀTU PATIGGAHETVĀ CA IMINĀ DUSSENA KATHINAM ATTHARATU AMHĀKAM DIGHARATTAM HITĀYA SUKHĀYA

#### 供结夏功德衣

尊者大德,请让我们供给这些功德衣与其它用品给僧团,敬请大德们接受这些供养。

愿我们供养的功德,能带给我 们长恒的利益与安乐。

## OFFERING OF FOOD AND WATER TO THE BUDDHA

IMAM SŪPABAYAÑJANNASAM-PANNAM BHOJANAM SAUDAKAM VARAM BUDDHASSA PŪJEMI

#### 请供食物与水

请让我们恭敬的供养这些食物与水给佛陀。

## ASPIRATION AT THE TIME OF OFFERING

SUDINNAM VATA ME DĀNAM ĀSAVAKKHAYĀVAHAM NIBBĀNAM HOTU ME ANĀGATE KĀLE

#### 供食物的心愿

这些经过细心烹调的食物,我 (们)供养三宝。

愿这供养能消除我(们)的烦恼与业障,并使我(们)能在将来证悟涅槃。

#### SUPHOJANA DĀNA

SUBHOJANAM AHAM DAMMI UDDISSA LOKANĀYAKAM IMINĀ PUÑÑAKAMMENA VINEYYAM KHUDDACHĀTAKAM

#### 供食物

敬供佛食物,世上无上士,愿以此功德,除贪欲饥渴。

#### SUPANIYA DĀNA

SUPĀNIYAM AHAM DAMMI UDDISSA LOKANĀYAKAM IMINĀ PUÑÑAKAMMENA VINEYYAM PARILĀHAKAM

#### 供水

敬供佛食水,世上无上士,愿以此功德,除贪爱饥渴。

#### **OFFERING OF LIGHTS**

GHANA SĀRAPPA DITTENA DIPENA TAMA DHANSINĀ TILOKA DIPAM SAMBUDDHAM PUJAYĀMI TAMO NUDAM.

#### 供灯

敬供佛明灯,世上无上士,愿以此功德,除愚痴黑暗。

#### **OFFERING OF INCENSE**

GANDHA SAMBHĀRA YUTTENA DHUPENĀHAM SUGANDHINĀ PUJAYE PUJANIYAM TAM PUJA BHĀJANA MUTTAMAM

#### OFFERING OF FLOWER

VANNA GANDHA GUNOPETAM ETAM KUSUMA SANTATIM PUJAYĀMI MUNINDASSA SIRI PĀDA SARORUHE

PUJEMI BUDDHAM KUSUMENA NENA PUÑNENA METENA CA HOTU MOKKHAM PUPPHAM MILĀYĀTI YATHĀ IDAM ME KĀYO TATHĀ YĀTI VINĀSA BHĀVAM

#### OFFERING OF WATER

ADHIVĀSETU NO BHANTE PANIYAM PARIKAPPITAM ANUKAMPAM UPĀDĀYA PATIGANHATU MUTTAMAM

#### **OFFERING OF FOOD**

ADHIVĀSETU NO BHANTE BHOJANAM PARI KAPPITAM ANUKAMPAM UPĀDĀYA PATIGANHATU MUTTAMAM

## OFFERING OF MEDICINAL DRINKS

ADHIVĀSETU NO BHANTE
GILĀNĀ PACCHAYAM IMAM
ANUKAMPAM UPĀDĀYA
PATIGANHĀTU MUTTAMAM
CETIYA VANDANĀ
VANDĀMI CETIYAM SABBAM
SABBA THĀNESU
PATITTHITAM
SĀRIRIKA DHĀTU MAHĀ
BODHIM
BUDDHARŪPAM SAKALAM
SADĀ

#### 供香

敬供佛妙香,世上无上士,愿以此功德,除邪恶臭味。

#### 供鮮花

我以这把花, 鮮摘而美丽, 奉献予佛陀, 神圣之莲足。

敬供佛鮮花,思身如花萎,愿以此功德,助我早解脫。

#### 供水

敬供佛食水,世上无上士,愿以此功德,除贪爱饥渴。

#### 供食物

敬供佛食物,世上无上士,愿以此功德,除贪欲饥渴。

#### 供药汤

敬供佛药汤,世上无上士,愿以此功德,除贪爱饥渴。

#### 礼敬佛塔

我永远礼拜,十方诸佛塔,舍利菩提树,以及佛圣像。

BODHI VANDANĀ
YASSA MULE NISSINNO VA
SABBĀRI VIJAYAM AKĀ
PATTO SABBAÑÑUTAM
SATTHĀ
VANDETAM BODHI
PĀDAPAM .

IME ETE MAHA BODHI LOKA NATHENA PUJITA AHAM PI TE NAMASSAMI BODHI RAJA NAMATTHU TE

#### 礼敬菩提树

礼敬菩提树, 佛陀坐树下, 摧服众魔障, 得成正自觉。

此大菩提树, 佛陀所崇敬, 我亦当崇敬, 大菩提树王。

## 供佛赞叹偈

YO SO BHAGAVĀ ARAHAM SAMMĀSAMBUDDHO, SVĀKKHĀTO YENA BHAGAVATĀ DHAMMO, SUPATIPANNO YASSA BHAGAVATO SAVAKASANGHO, TAMMAYAM BHAGAVANTAM SADHAMMAM SASANGHAM IMEHI SAKKĀREHI YATHĀRAHAM ĀROPITEHI ABHIPUJAYĀMA.

SĀDHU NO BHANTE BHAGAVĀ SUCIRAPARI NIBBUTOPI PACCHIMĀJANATĀ NUKAMPAMĀNASĀ, IME SAKKĀRE DUGGATAPANNĀKĀRABHŪTE PATIGGANHĀTU, AMHĀKAM DIGHARATTAM HITĀYA SUKHĀYA.

## 早课

#### {注:有括号()之文,唯领诵者念}

#### 敬礼三宝

ARAHAM SAMMĀSAMBUDDHO BHAGAVĀ BUDDHAM BHAGAVAMTAM ABHIVĀDEMI

世尊,远离尘垢、断尽无明烦恼的阿罗汉,自证成正等正觉, 我礼敬佛陀、世尊。 [一拜]

SVĀKKHĀTO BHAGAVATĀ DHAMMO DHAMMAM NAMASSAMI

法, 世尊已善妙及详尽解说, 我礼敬法。 [一拜]

SUPATIPANNO BHAGAVATO SĀVAKASANGHO SANGHAM NAMĀMI 世尊之追随者, 良好修行于道的僧伽, 我礼敬僧伽。 [一拜]

#### (HANDAMAYAM BUDDHASSA BHAGAVATO PUBBABHĀGA-NAMAKĀRAM KAROMA SE)

NAMO TASSA BHAGAVATO ARAHATO SAMMĀSAM-BUDDHASSA. (3

Times)

## (现在让我们礼赞佛陀世尊)

礼敬世尊、阿罗汉、 正自觉者。 [三称]

#### (HANDAMAYAM BUDDHĀBHI-THUTIM KAROMA SE):

YOSO TATHAGATO ARAHAM SAMMĀSAMBUDDHO VIJJĀCARANA SAMPANNO SUGATO LOKAVIDŪ ANUTTARO PURISA DAMMASĀRA-THI SATTHA DEVAMANUSSĀNAM BUDDHO BHAGAVĀ YO IMAN LOKAM SADEVAKAM SAMĀRAKAM SABRAHMAKAM SASSAMANABRAHMANIM PAJAM SADEVAMANUSSAM SAYAM ABHIÑÑĀ SACCHIKATVĀ PAVADESI

### (现在让我们来赞颂佛陀)

YO DHAMMAM DESESI ĀDIKALYĀNAM MAJJHEKALYĀNAM PARIYOSĀNAKALYĀNAM SĀTTHAM SABYAÑJANAM KEVALAPARIPUNNAM PARISUDDHAM BRAHMACARIYAM PAKĀSESI TAMAHAM BHAGAVAN-TAM ABHIPŪJAYĀMI TAMAHAM BHAGAVANTAM SIRASĀ NAMĀMI

#### (HANDAMAYAM DHAMMĀBHI-THUTIM KAROMA SE)

YO SO SVĀKKHATO
BHAGAVATĀ DHAMMO
SANDITTHIKO AKĀLIKO
EHIPASSIKO
OPANAYIKO PACCATTAM
VEDITABBO VIÑÑUHI
TAMAHAM DHAMMAM
ABHIPŪJAYĀMI TAMAHAM
DHAMMAM SIRASĀ NAMAMI

#### (HANDAMAYAM SANGHĀ BHI-THUTIM KAROMA SE)

YO SO SUPATIPANNO BHAGAVATO SĀVAKASANGHO UJUPATIPANNO BHAGAVATO SĀVAKASANGHO NAYAPATIPANNO BHAGAVATO SĀVAKASANGHO SĀMICIPATIPANNO BHAGAVATO SĀVAKASANGHO

YADIDAM CATTĀRI PURISAYU-GĀNI ATTHAPURISAPUGGALĀ ESA BHAGAVATO SĀVAKASAGHO AHUNEYYO PAHUNEYYO DAKKHINEYYO ĀÑJALIKARANIYO ANUTTARAM PUÑÑAKKHETTAM 后亦善。 词义具足,教示梵行,清净 高尚,了解经义,配合修行, 以证完善与圆满的行为。 我最虔诚的礼敬世尊, 于世尊. 我俯首顶礼。[一顶礼]

#### (现在让我们来赞颂法)

世尊所善妙及详尽解说之法,须经学习和奉行,亲自体会和自见,是可奉行,可得成果,超越时间与空间;请来亲自查看,向内返照,智者皆能各自证知。我最虔诚的礼敬法,于法,我俯首顶礼。 [一顶礼]

## (现在让我们来赞颂僧伽)

僧伽是世尊的追随者, 良好的修行佛法。 僧伽是世尊的追随者, 直接的修行佛法。 僧伽是世尊的追随者, 正确的 修持佛法以求脱离苦。 僧伽是世尊的追随者, 适当的 依教奉行,修习清净梵行。

他们即是四双八辈行者, (向须沱洹,须沱洹[初果]. 向斯沱含,斯沱含[二果] 向阿那含,阿那含[三果]. 向阿罗汉,阿罗汉[四果]) 那才是世尊的追随者僧伽, 应当虔诚礼敬,应当热忱欢迎, LOKASSA TAMAHAM SANGHAM ABHPŪJAYĀMI TAMAHAM SANGHAM SIRASĀ NAMĀMI

(HANDAMAYAM RATANATTAYAP-PANĀMAGĀTHĀ YO CEVA SAMVEGAPARIKITTANAPĀTHAÑ CA BHANAMA SE)

BUDDHO SUSUDDHO
KARUNĀ MAHANNAVO
YOCCANTASUDDHABBARAÑĀNA
LOCANO
LOKASSA PĀPUPA KILESA
GHĀTAKO
VANDĀMI BUDDHAM
AHAMĀDARENA TAM
DHAMMO PADIPO VIYA
TASSA SATTHUNO
YO MAGGAPĀKĀMATABHEDABHINNAKO LOKUTTARO YO
CA
TADATTHADIPANO VANDAMI
DHAMMA AHAMĀDARENA TAM

SANGHO SUKHETTĀBHA-YATIKHETTA SAÑÑITTO YO DITTHASANTO SUGATĀNUBODHAKO LOLAPPAHINO ARIYO SUMEDHASO VANDAMI SANGHAM AHAMĀDARENA TAM

ICCEVAMEKANTABHIPŪJANEYYAKAM VATTHUTTAYAM
VANDAYATĀ BHISANKHATAM,
PUÑÑAM MAYĀ YAM MAMA
SABBUPADDAVĀ MA HONTU
VE TASSA PABHĀVASIDDHIYĀ
IDHA TATHĀGATO LOKE
UPPANNO ARAHAM
SAMMĀSAMBUDDHO
DHAMMO CA DESITO
NIYYĀNIKO

应当布施供养,应当合什敬礼, 是世间的无上福田。 我最虔诚的礼敬僧伽, 于僧伽, 我俯首顶礼。[一顶礼]

(现在让我们来诵赞叹三宝之偈, 以及增益警惕心之章节)

圣洁的佛陀, 悲心大似海, 具足慧眼, 完全净洁, 已摧灭世间的罪恶与垢染。 我真诚的礼敬佛陀。

世尊之法,有如一盏 光芒明亮的灯, 如此的分为道及果, 如此世间,指导走向 解脱圣道之正确方向。 我真诚的礼敬于法。

僧伽是无上之福田, 随佛而觉悟,已见真,心寂静, 已断变幻不定的无明烦恼, 是圣人,是智者。 我真诚的礼敬僧伽。

以此礼敬三宝的殊胜功德, 愿一切的障碍皆止息, 为成功之力所取代。 如此,如来现于此世, 如忠当悟圆满正觉, 开宗出离后, 是的正道。 是原文, 是向究竟之。 是向究竟没 是的工具, 是的如此的宣说圆满的教理。 UPASAMIKO PARINIBBĀNIKO SAMBODHAGĀMI SUGATAPPAVEDITO

MAYANTAM DHAMMAM SUTVĀ EVAM JĀNĀMA JĀTIPI DUKKHĀ JARĀPI DUKKHĀ MARANAMPI DUKKHAM SOKAPARIDEVA DUKKHA DOMANASSUPĀ YĀSĀPI DUKKHĀ APPIYEHI SAMPAYOGO DUKKHO PIYEHI VIPPAYOGO DUKKHO YAMPICCHAM NA LABHATI TAMPI DUKKHAM SANKHITTENA PAÑCUPĀDĀ-NAKKHANDHĀ DUKKHĀ **SEYYATHIDAM** RUPŪPĀDĀNAKKHANDHO **VEDANŪPĀDĀNAKKHANDHO** SAÑÑŪPĀDĀNAKKHANDHO SANKHARŪPĀDĀNAKKHANDHO VIÑÑANŪPĀDĀNAKKHANDHO YESAM PARIÑÑAYA DHARAMĀNO SO BHAGAVĀ EVAM BAHULAM SĀVAKE VINETI EVAM BHĀGĀ CA PANASSA BHAGAVATO SĀVAKESU ANUSĀSANI BAHULĀ PAVATTATI

RŪPAM ANICCAM VEDANA ANICCĀ SAÑÑA ANICCĀ SANKHARA ANICCĀ VIÑÑANAM ANICCAM

RŪPAM ANATTĀ VEDANA ANATTĀ SAÑÑA ANATTĀ SANKHARA ANATTĀ VIÑÑANAM ANATTĀ

SABBE SANKHĀRĀ ANICCĀ SABBE DHAMMĀ ANATTĀ 'TI TE (Female: TA) MAYAM OTINNĀMHA JĀTIYĀ 我们已聆听了此法,故知 生是苦,衰老是苦,死是苦, 忧、悲、苦恼与失望是苦, 怨憎相会是苦,爱别离是苦, 求不得是苦:

简言之,五执取蕴是苦, 它们如下:

色执取蕴, 受执取蕴, 想执取蕴, 行执取蕴, 识执取蕴。

为使追随者肯定通晓这五蕴, 世尊住世时,常如是 教诲追随者,于追随者间, 世尊常对他们如是教诲, 提醒与强调:

色是无常.

受是无常.

一切因缘法无常, 一切法无我。 JARĀMARANENA DOMANASSEHI UPĀYĀSEHI DUKKHOTINNĀ DUKKHAPARETĀ APPEVANĀMIMASSA KEVALASSA DUKKHAKKHANDHASSA ANTAKIRIYĀ PAÑÑAYETHĀ 'TI

CIRAPARINIBBUTAMPI TAM
BHAGA-VANTAM UDDISSA
ARAHANTAM
SAMMĀSAMBUDDHAM
SADDHĀ AGĀRASMĀ
ANAGĀRIYAM PABBAJJITA
TASMIM BHAGAVATI
BRAHMACARIYAM CARĀMA
BHIKKHŪNAM
(SĀMANERĀNAM)
SIKKHĀSĀJIVA SAMĀPANNĀ
TAM NO BRAHMACARIYAM
IMASSA KEVALASSA
DUKKHAKKHANDHASSĀ
ANTAKIRIYĀYA SAMVATTATŪ

CIRAPARINIBBUTAMPI TAM
BHAGAVANTAM SARANAM
GATO (Female GATĀ) DHAMMAÑ
CA SANGHAÑ CA
TASSA BHAGAVATO SĀSANAM
YATHĀSATI YATHABALAM
MANASIKAROMA
ANUPATIPAJJĀMA
SĀSĀNO PATIPATTI, IMASSA
KEVALASSA
DUKKHAKKHANDHA-SSA
ANTAKIRIYĀYA SAMVATTATŪ

#### (HANDAMAYAM ABHINHAPACCA-VEKHANAPĀTH AM BHANĀMA SE)

- (1) JARĀDHAMMOMHI JARAM ANATĪTO (Female: ANATĪTĀ)
- (2) BYĀDHIDHAMMOMHI BYĀDHIM ANATĪTO (Female: ANATĪTĀ)
- (3) MARANADHAMMOMHI MARA-NAM ANATĪTO (Female: ANATITĀ)

我们全体,为生老病死、忧悲苦恼失望之所支配困扰着,为苦所困,为苦所障,怎么做才能知悉此苦聚之完全止息?

#### 出家众诵

虽然世尊、离垢、正觉,已久 远涅槃,以信心故,我们从家 来到非家向世尊修学圣洁清净 的梵行,诸比丘(沙弥)具足了 戒律与法,为养活生命的工具。 愿以此修习奉行清净梵行的止 息吧!

#### 在家众诵

虽然世尊、离垢、正觉,已久 远涅槃,不过我们还是以他为 皈依处,皈依法与皈依僧。我们 将尽力的随智随力,以身口意 奉行世尊的教诲。愿以此依教 奉行的力量,此苦聚,让它们 完全的止息吧!

## 五法应常思惟 (现在让我们诵应常思省之文)

- (1) 衰老是自然的法则, 我们并不能超越衰老;
- (2)病苦是自然的法则, 我们并不能超越病苦;
- (3) 死亡是自然的法则, 我们并不能超越死亡。

- (4) SABBEHI ME PIYEHI MANĀPEHI NĀNĀBHĀVO VINĀBHĀVO
- (5) KAMMASSAKOMHI KAMMADĀYĀDO (Female: KAM-MADĀYĀDĀ) **KAMMAYONI** KAMMABANDHU KAMMAPATISARANO (Female:KAMMAPATISARANĀ) YAM KAMMAM KARISSAMI KALYANAM VĀ PĀPAKAM VĀ TASSA DĀYĀDO (Female:DĀYĀDĀ) BHAVISSAMI EVAM AMHEHI ABINHAM **PACCAVEKKHITABBAM**

#### (HANDAMAYAM OVĀDAPĀTIMOK-KHAGĀTHĀYO BHANĀMA SE)

SABBA PĀPASSA AKARANAM KUSALASS ŪPASAMPADĀ SACITTA PARIYODAPANAM ETAM BUDDHĀNA SĀSANAM KHANTI PARANAM TAPO TĪTIKKHĀ, NIBBĀNAM **PARAMAM** VADANTI BUDDHĀ NA HI PABBAJJITO PARUPAGHĀTI SAMANO HOTI PARAM VIHETHAYANTO ANŪPAVADO ANŪPAGHĀTO PĀTIMOKKHE CA SAMVARO MATTAÑÑUTA CA BHATTASMIM PANTAN CA SAYANĀSANAM ADHICITTE CA ĀYOGO ETAM BUDDHĀNA SĀSANAN TI

- (4) 我们所拥有的一切,不论 是喜欢或珍惜的,最后将会 与我们背离或分散的。

#### 佛的教诚

#### (HANDAMAYAM KHEMĀKHEMA-SARANAGAMANAPARI DIPIKĀ GĀTHĀ YO BHANĀMA SE)

BAHUM VE SARANAM YANTI PABBATĀNI VANĀNI CA ĀRĀMA RUKKHA CETYĀNI MANUSSĀ BHAYA TAJJITĀ N'ETAM KHO SARANAM KHEMAM N'ETAM SARANA MUTTAMAM N'ETAM SARANA MĀGGAMMA SABBA DUKKHĀ PAMUCCATI. YO CA BUDDHAÑ CA DHAMMAÑ CA SANGHAÑ CA SARANAM GATO (Female: GATĀ) CATTĀRI ARIYA SACCĀNI SAMMAPPAÑÑĀYA PASSATI DUKKHAM DUKKHA SAMUPPĀDAM DUKKHASSA CA ATIKKAMAM ARIYAÑCATTHANGIKAM MAGGAM DUKKHŪPASAMA GĀMINAM ETAM KHO SARANAM KHEMAM ETAM SARANAMUTTAMAM ETAM SARANAMĀGAMMA SABBA DUKKHĀ PAMUCCATI ΤI

SABBE SANKHĀRĀ ANICCĀ SABBE SANKHĀRĀ DUKKHĀ SABBE DHAMMĀ ANATTĀ

ADHUVAN JIVITAM DHUVAM MARANAM AVASSAM MAYĀ MARITABBAM MARANAPARIYOSĀNAM ME JĪVITAM

JĪVITAM ME ANIYATAM MARANAM ME NIYATAM

### 真正的皈依处

诸人恐怖故, 去皈依山岳, 或皈依树林, 园苑, 树, 浮屠。 此不是安稳的皈依处, 此不是最上的皈依处, 此不是皈依的道. 像这样皈依的人. 不能离一切苦。 若人以佛法僧为皈依. 由于正确的智慧, 得见于四圣谛。 那即是见到苦. 苦生起的原因. 苦的熄灭及导致 苦熄灭的八支圣道。 这才是最安稳的皈依处. 这才是无上的皈依处. 这才是皈依的道. 像这样皈依的人. 能解脱一切苦。

### 因缘和合法之审查

一切因缘和合法无常,

一切因缘和合法是苦.

一切法无我。

生命不是恒常的, 死亡才是必然的。 我们将会死,那是肯定的, 生命的结局即是死亡。

我们的生命是无常的, 不能保持不变的, 我们的死亡才是确定的。 VATA, AYAM KAYO, ACIRAM APETAVIÑÑĀNO CHUDDO ADHISESSATI PATHAVIM KALINGARAM IVA NIRATTHAM 实在的啊! 这个身体, 不能长久维持下去的, 一旦没有了识,即被抛弃了, 将埋在泥堆下,就像朽木一般, 没有任何的用处了。

ANICCĀ VATASANKHĀRĀ UPPĀDAVA YA DHAMMINO

UPPAJJITVĀ NIRUJJHANTI TESAM ŪPASAMO SUKHO

(HANDAMAYAM PATHAMA-BUDDHABHĀSITAGĀT HĀYO

BHANĀMA SE)

ANEKAJĀTISANSĀRAM
SANDHĀ-VISSAM GAHAKĀRAM
GAVESANTO DUKKHĀ JĀTI
PUNAPPUNAM
GAHAKĀRAKA DITTHOSI PUNA
GEHAM NA KĀHASI
SABBA TE PHĀSUKĀ
BHAGGĀ
GAHAKŪTAM VISANKHATAM
VISANKHĀRAGATAM CITTĀM
TANHĀNAM KHAYAMAJJHAGĀ

(HANDAMAYAM TANKHANIKA-PACCAVEKKHANA PĀTHAÑCA BHANĀMA SE)

PATISANKHĀ YONISO CĪVARAM PATISEVĀMI YĀVADEVA SĪTASSA PATIGHĀTĀYA UNHASSA PATIGHĀTĀYA DAM SAMAKA-SAVĀTĀTAPASIRIMSAPAS AMPHAS-SĀNAM PATIGHĀTĀYA YAVADEVA HIROPINA PATICCHĀDANATTHAM

PATISANKHĀ YONISO PINDAPATAM PATISEVĀMI NEVA DĀVAYA NA MADAYA NA 一切因缘和合法无常,生起了 必将灭去,有了也会消失的。 当一切的行完全止息, 寂灭才是最快乐的。

#### 佛陀最初的格言偈

## 资具取用前的省思

#### 衣的省思

我应当正念地省思我所受用的 衣物,那只是为了排除寒冷, 为了排除炎热,为了抵御恶风、 烈日、虻、蚊以及一切爬虫类 的侵扰,同时以便覆盖身体, 得以遮羞。

#### 食的省思

我应当正念地省思我所受用的 饮食,那不是为了纵情玩乐,

MANDANĀYA NA VIBHŪSANĀYA

YĀVADEVA IMASSA KĀYASSA THITIYĀ YĀPANĀYA VIHIMSUPARATIYĀ BRAHMACARIYĀ NUGGAHĀYA

ITI PURĀNAÑCA VEDANAM PATIHANKHĀMI NAVAÑCA VEDANAM NA UPPĀDESSĀMI YĀTRĀ CA ME BHAVISSATI ANAVAJJATĀ CA PHĀSUVIHĀRO CĀTI

PATISANKHĀ YONISO SENĀSANAM PATISEVĀMI YĀVADEVA SITASSA PATIGHĀTĀYA UNHASSA PATIGHĀTĀYA DAM SAMAKASAVĀTĀTAPASIRIMSAPA-SAMPHASSĀNAM PATIGHĀTĀYA

YĀVADEVA UTUPARISSAYAVINO-DANAM PATISALLĀNĀRĀMATTHAM

PATISANKHĀ YONISO GILĀNPACCAYA BHESAJJAPARIKKHĀRAM PATISEVĀMI YĀVADEVA UPPANNĀNAM VEYYĀBĀDHIKĀNAM VEDANĀNAM PATIGHĀTĀYA ABYĀPAJJHA PARAMATĀYĀTI

#### (HADAMAYAM DHĀTUPATIKULA-PACCAVEKKHANA PĀTHANCA BHANĀMA SE)

YATHĀPACCAYAM
PAVATTAMĀ-NAM
DHĀTUMATTAMEVETAM
YADIDAM CĪVARAM
TADUPA-BHUÑJAKO CA
PUGGALO DHĀTU-MATTAKO
NISSATTO NIJJĪVO SUÑÑO
SABBĀNI PANA IMĀNI

那不是为了肥壮,那不是为了 美丽,那不是为了装饰,只为 了维持这个身体,让它能够支 延生存下去,令不损伤,以便 助于修习梵行。

依照如此的实行, 我将消除旧有的(饥饿)感受, 以及不令新的(饱胀)感受产生, 这样我才不致受苦, 而得以无过的安住。

#### 住的省思

我应当正念地省思我所受用的 房舍、卧具,那只是为了排除炎热,为了排除炎热,为了排除炎热,为了排除炎热,为了 御恶风、烈日、虻、时及及 切爬虫类的侵扰,同时也是的 行为的天气所引起的 作为以便让行者拥有安全修 的地方。

#### 药的省思

我应当正念地省思我所受用以 治疗病痛的药物、药具,那只 是为了消除种种疾病所引起的 苦受。以便使自己从病痛中解 脱出来,以得安适与自在。

## (现在让我们诵四物元素与身 不净的省思章节)

这套衣服与受用衣服者的出现 以及它维持存在的因缘,只是 自然界不同元素的组合而已, 就只有不同的元素,没有一个 人,它不具有永远生存的原则, 空而无我或无灵魂。这衣服本 CĪVARĀNI AJIGUCCHANIYĀNI IMAN PUTIKĀYAM PATVĀ ATIVIYA JIGUCCHANIYĀNI JĀYANTI

YATHĀPACCAYAM
PAVATTAMĀ-NAM
DHĀTUMATTAMEVETAM
YADIDAM PINDAPĀTO
TADUPA-BHUÑJAKO CA
PUGGALO DHĀTUMATTAKO
NISSATTO NĪJJIVO SUÑÑO
SABBO PANĀYAM PINDAPĀTO
AJIGUCCHANIYO IMAN
PUTIKAYAM PATVĀ ATIVIYA
JIGUCCHANIYANI JĀYATI

YATHĀPACCAYAM
PAVATTAMĀ-NAM
DHĀTUMATTAMEVETAM
YADIDAM SENĀSANAM
TADUPA-BHUÑJAKO CA
PUGGALO DHĀTU-MATTAKO
NISSATTO NIJJĪVO SUÑÑO
SABBĀNI PANA IMĀNI
SENĀSANAM AJIGUCCHANIYANI
IMAN PUTIKĀYAM PATVĀ
ATIVIYA JIGUCCHANIYĀNI
JĀYANTI

YATHĀPACCAYAM
PAVATTAMĀ-NAM
DHĀTUMATTAMEVETAM
YADIDAM GILĀNA PACCAYA
BHESAJJA PARIKKHĀRO
TADUPA-BHUÑJAKO CA
PUGGALO DHĀTU-MATTAKO
NISSATTO NIJJĪVO SUÑÑO
SABBO PANĀYAM GILĀNA
PACCAYA BHESAJJA PARIKKĀRO
AJIGUCCHANIYO IMAN
PUTIKĀYAM PATVĀ ATIVIYA
JIGUCCHANIYANI JĀYATI

非不净,但在接触到这污臭的身躯后,就变得污秽不净。

这些饮食与受用饮食者的出现 良然存在的因缘, 的因然界在的组合体, 已自然界不同元素, 是有的组合不同的无素, 它不具有永远生存的原介, 它不我或无灵魂。 这些污头不为,但在接触到这次身,就变得污秽不净。

#### (HANDAMAYAM PATTIDĀNA-GĀTHĀYO BHANĀMA SE)

YĀ DEVATĀ SANTI VIHARAVĀSINĪ THŪPE GHARE BODHIGHARE TAHIM TAHIM TA DHAMMA-DĀNENA BHAVANTU PŪJITĀ

SOTTHIM KARONTEDHA
VIHĀRAMANDALE THERĀ CA
MAJJHĀ NAVAKĀ CA
BHIKKHAVO SĀRĀMIKĀ
DĀNAPATĪ UPĀSAKĀ
GĀMĀ CA DESĀ NIGAMĀ CA
ISSARĀ SAPPĀNABHŪTĀ
SUKHITA BHAVANTU TE
JALĀBUJA YEPI CA
ANDASAMBHAVĀ SAMSEDAJĀTĀ
ATHA VOPAPĀTIKĀ NIYĀNIKAM
DHAMMAVARAM PATICCA TE
SABBEPI DUKKHASSA
KARONTU SANKHAYAM

THĀTU CIRAM SATAM
DHAMMO DHAMMADDHARĀ
CA PUGGALĀ SANGHO HOTU
SAMAGGOVA
ATTHĀYA CA HITĀYA CA
AMHE RAKKHANTU
SADDHAMMO
SABBEPI DHAMMACĀRINO
VUDDHIM SAMPAPUNEYYĀMA
DHAMME ARIYAPPAVEDITE

## 回向功德(法增译)

以此礼敬的功德, 居于支提、寺院中, 菩提树边天神众, 庇佑我们福安乐。

愿获愿愿愿愿都愿欣愿护愿获愿愿愿愿愿都愿欣愿住生地向正子参报上长对起风荣法民修正增奉圣佛虔调人统如大住益者追法信顺乐者母人住益者道法信顺乐者母。,。。,。,。,。,。

## 晚课

#### {注:有括号()之文, 唯领诵者念}

#### 敬礼三宝

ARAHAM SAMMĀSAMBUDDHO BHAGAVĀ BUDDHAM BHAGAVANTAM ABHIVĀDEMI 世尊,远离尘垢,断尽无明烦恼的阿罗汉,自证成正等正觉, 我礼敬佛陀、世尊。 [-顶礼]

SVĀKKHĀTO BHAGAVATĀ DHAMMO DHAMMAM NAMASSĀMI 法,世尊已善妙及详尽解说, 我礼敬法。 [-项礼]

SUPATIPANNO BHAGAVATO SĀVAKASANGHO SANGHAM NAMĀMI 世尊之追随者, 良好修行于道的僧伽, 我礼敬僧伽。 [-顶礼]

(HANDA MAYAM BUDDHASSA BHAGAVATO PUBBABHĀGANAMA KĀRAM KAROMA SE)

## (现在让我们礼赞佛陀,世尊)

NAMO TASSA BHAGAVATO
ARAHATO SAMMĀSAMBUDDHASSA {tikkhatum}
(HANDA MAYAM BUDDHĀNUSSATINAYAM KAROMA SE);

礼敬世尊、阿罗汉、 正自觉者。 [三称]

TAM KHO PANA BHAGAVANTAM EVAM KALYĀNO KITTISADDO ABBHUGGATO ITIPI SO BHAGAVĀ ARAHAM SAMMĀSAMBŪDDHO VIJJĀCARANA SAMPANNO SUGATO LOKAVIDŪ ANUTTARO PURISADAMMASĀRATHI SATTHĀ DEVAMANUSSĀNAM BUDDHO BHAGAVĀ'TI

## (现在让我们来诵忆念佛陀 之德行)

世尊的名声与威望,普遍的传扬着。如是世尊,(远离尘垢,断尽无明烦恼的) 阿罗汉(应供),正自觉(正等正觉,正遍知)。明行足、善逝、世间解、无上士调御丈夫、天人师、佛、善教之尊者。

#### (HANDAMAYAM BUDDHĀBHIGITIM KAROMA SE):

BUDDH' VĀRAHANTA VARATĀ DIGUNĀ BHIYUTTO SUDDHĀBHIÑANA KARUNĀHISĀMAGATATTO BODHESI YO SUJANATAM KAMALAM VA SŪRO VANDĀMAHAM TAMARANAM SIRASĀ JINENDAM BUDDHO YO SABBAPĀNĪNAM SARANAM KHEMAMUTTAMAM

PATHAMĀNUSSATITTHĀNAM
VANDĀMI TAM SIRENAHAM
BUDDHASSĀHASMI DĀSO
(Female: DĀSĪ) VA BUDDHO ME
SĀMIKISSARO
BUDDHO DUKKHASSA GHĀTĀ
CA VIDHĀTĀ CA HITASSA ME
BUDDHASSĀHAM NIYYĀDEMI
SARIRAÑJĪVITAÑCIDAM
VANDANTOHAM
(Female: VANDANTĪHAM)
CARISSĀMI BUDDHASSEVA
SUBODHITAM

NATTHI ME SARANAM AÑÑAM BUDDHO ME SARANAM VARAM ETENA SACCA VAJJENA VADDHEYYAM SATTHUSĀSANE. BUDDHAM ME VANDAMĀNENA (Female: VANDAMĀNĀYA) YAM PUÑNAM PASUTAM IDHA SABBEPI ANTARĀYĀ ME MĀHESUM TASSA TEJASĀ

KĀYENA VĀCĀYA VA CETASĀ VĀ BUDDHE KUKAMMAM PAKATAM MAYĀ YAM BUDDHO PATIGGANHATU ACCAYANTAM KĀLANTARE SAMVARITUM VA BUDDHE

#### (现在让我们来礼赞佛陀)

佛陀具有阿罗汉之崇高美德、清净、无上智,与大悲 共聚于一身,他觉醒有智者, 共聚太阳照耀,莲花绽放。 我和敬无上清净的 征服无明烦恼)。 佛陀是一切众生 最安稳的皈依处。

第一项,我以至高崇敬之心。 如此忆念,我俯首礼敬佛陀。 我是佛陀的仆侍, 佛陀是我伟大之善导; 佛陀是众苦的摧毁者,赐于我 校苦的神管之,赐于我 对于佛陀至上觉悟的真理, 我将恭敬的奉行。

于我并无其它皈依处,卓越的佛陀是我真正的皈依处。 以此虔诚的真实语, 愿我在导师的正道中成长。 以此礼敬佛陀所生的一切功德, 愿一切险难都不生起。

[一顶礼并俯首诵] 从我的身、口、意, 对于佛,我所造的任何恶业, 请求佛容受及原谅一切过失, 在将来,对于佛,我会更谨慎。

## (HANDAMAYAM DHAMMANUS SATINAYAM KAROMA SE):

SVĀKKHATO BHAGAVATĀ DHAMMO SANDITTHIKO AKĀLIKO EHIPASSIKO OPANAYIKO PACCATTAM VEDITABBO VIÑÑUHĪ'TI

## (HANDAMAYAM DHAMMABHI-GITIM KAROMA SE)

SVĀKKHATATĀDIGUNAYOGA-VASENA SEYYO YO MAGGAPĀKAPARIYAT-TIVIMOKKHABHEDO DHAMMO KULOKAPATANĀ TADADHĀRIDHARĪ VANDĀMAHAM TAMAHARAM VARADHAMMAMETAM DHAMMO YO SABBAPĀNĪNAM SARANAM KHEMAMUTTAMAM

DUTIYANUSSATITTHĀNAM
VANDĀMI TAM SIRENAHAM
DHAMMASSĀHASMI DĀSO
(Female: DĀSI) VA
DHAMMO ME SĀMIKISSARO.
DHAMMO DUKKHASSA GHĀTĀ
CA VIDHĀTĀ CA HITASSA ME
DHAMMASSĀHAM NIYYĀDEMI
SARĪRANJĪVITAÑCIDAM
VANDANTOHAM (Female:
VANDATĪHAM) CARISSĀMI
DHAMMASSEVA SUDHAMMATAM

NATTHI ME SARANAM AÑÑAM DHAMMO ME SARANAM VARAM ETENA SACCA VAJJENA VADDHEYYAM SATTHUSĀSANE DHAMMAM ME VANDAMĀNENA

## (现在让我们来诵忆念法 之功德)

世尊所善妙及详尽解说之法,须经学习和奉行,亲自体会和自见;是可奉行,可得成果,超越时间与空间;超越时间与查看,向内返照,智者皆能各自证知。

## (现在让我们来礼赞法)

法具有善妙及详尽的殊胜功德, 可分为道与果,学位与解脱位, 护持法者,依教奉行的人, 将免堕恶道。 我虔诚的礼敬卓越的法, 黑暗的摧毁者。 法是一切众生最安稳的 皈依处。

第二项,我以至高崇敬之心 我你首礼敬法; 我们念,我俯首礼敬法; 我是法之仆侍, 法是我传大之善号; 法是我苦的推毁者, 对于法者的,让我奉献此身理, 我将恭敬的奉行。

于我并无其它皈依处,卓越的 法是我真正的皈依处。 以此虔诚的真实语, 愿我在导师的正道中成长。 (Female:VANDAMĀNĀYA) YAM PUÑÑAM PASUTAM IDHA SABBEPI ANTARĀYĀ ME MĀHESUM TASSA TEJASĀ

KĀYENA VĀCĀYA VA CETASĀ VĀ DHAMME KUKAMMAM PAKATAM MAYĀ YAM DHAMMO PATIGGANHATU ACCAYANTAM KĀLANTARE SAMVARITUM VA DHAMME

#### (HANDAMAYAM SANGHĀNUS-SATINAYAM KAROMA SE):

**SUPATIPANNO BHAGAVATO** SĀVAKASANGHO **BHAGAVATO** UJUPATIPANNO SĀVAKASANGHO ÑAYAPATIPANNO BHAGAVATO SĀVAKASANGHO SĀMĪCIPATIPANNO BHAGAVATO SĀVAKASANGHO YADIDAM CATTĀRI **PURISAYUGĀNI** ATTHAPURISAPUGGALĀ ESA BHAGAVATO SĀVAKASANGHO ĀHUNEYYO PĀHUNEYYO DAKKHINEYYO AÑJALĪKARANĪYO ANUTTARAM PUÑÑAKKHETTAM LOKASSĀ'TI

#### (HANDAMAYAM SANGHĀBHIGĪTIM KAROMA SE):

SADDHAMMAJO SUPATIPAT-TIGUNĀ DIYUTTO YOTTHABBHIDHO ARIYAPUG-GALA SANGHASETTHO SĪLĀDIDHAMMA PAVARĀSAYA KĀYACITTO VANDĀMAHAM TAMARIYĀNA GANAM SUSUDDHAM 以此礼敬法的一切功德, 愿一切险难都不生起。

[一项礼并俯首诵] 从我的身、口、意, 对于法,我所造的任何恶业, 请求法容受及原谅一切过失, 在将来,对于法,我会更谨慎。

## (现在让我们来诵忆念僧伽 之功德):

#### (现在让我们来礼赞僧伽)

从法而生,僧伽具有良好修持之美德。由此八位贤圣所组成:(向须沱洹,须沱洹[初果].向斯沱含,斯沱含[二果]向阿那含,阿那含[三果].向阿罗汉,阿罗汉[四果]),以善持戒律与多种美德(法)

SANGHO YO SABBAPĀNĪNAM SARANAM KHEMAMUTTAMAM

TATIYĀNUSSATITTHĀNAM
VANDĀMI TAM SIRENAHAM
SANGHASSĀHASMI DĀSO VA
SANGHO ME SĀMIKISSARO
SANGHO DUKKHASSA GHĀTĀ
CA VIDHĀTĀ CA HITASSA ME
SANGHASSĀHAM NIYYĀDEMI
SARIRAÑJIVITAÑCIDAM
VANDANTOHAM CARISSĀMI
SANGHASSOPATIPANNATAM

NATTHI ME SARANAM AÑÑAM SANGHO ME SARANAM VARAM ETENA SACCA VAJJENA VADDHEYYAM SATTHUSĀSANE SANGHAM ME VANDAMĀNENA YAM PUÑÑAM PASUTAM IDHA SABBEPI ANTARĀYĀ ME MĀHESUM TASSA TEJASĀ

KĀYENA VĀCĀYA VA CETASĀ VĀ SANGHE KUKAMMAM PAKATAM MAYĀ YAM SANGHO PATIGGANHĀTU ACCAYANTAM KĀLANTARE SAMVARITUM VA SANGHE 引导其身心, 我礼敬那过着清净梵行的圣众。 僧伽是一切众生 最安稳之皈依处。

第三项,我以至高崇敬之心 如此忆念,我俯首礼敬僧伽, 我健僧伽的仆侍, 僧伽是我伟大之善导; 僧伽是苦的摧毁者,赐于我 僧伽是苦的摧毁者,对于僧伽 灭苦的私与之福,对于僧伽之 良好修持.我将恭敬的奉行。

于我并无其它皈依处,卓越的僧伽是我真正的皈依处。 以此虔诚的真实语, 愿我在导师的正道中成长。 以此礼敬僧伽的一切功德, 愿一切险难都不生起。

[一顶礼并俯首诵] 从我的身、口、意, 对于僧伽,我所造的任何恶业, 请求僧伽容受及原谅一切过失, 在将来,对于僧伽,我会更谨慎。

## 四梵住

#### (HANDAMAYAM BRAHMAVIHĀRA-PHARANAM KAROMA SE)

#### (Mettā)

SABBÉ SATTĀ AVERĀ HONTU ABYĀPAJJHĀ HONTU ANIGHĀ HONTU SUKHĪ ATTANAM PARIHARANTU

#### (Karunā)

SABBE SATTĀ DUKKHĀ PAMUCCANTU

#### (Muditā)

SABBE SATTĀ MĀ LADDHASAMPATTITO VIGACCHANTU

#### (Upekkhā)

SABBE SATTĀ KAMMASSAKĀ KAMMADĀYĀDĀ KAMMAYONĪ KAMMABANDHŪ KAMMAPATISARANĀ

YAM KAMMAM KARISSANTI KALYĀNAM VĀ PĀPAKAM VĀ TASSA DĀYĀDĀ BHAVISSANTI

#### (现在让我们来诵念四梵住):

#### (慈)

一切众生, 愿他们无仇怨之心, 愿他们都不互相侵犯残害, 愿他们都安乐, 没有身心的苦恼, 愿他们善于保护自己, 远离一切灾难与苦痛。

#### (悲)

一切众生, 愿他们脱离众苦。

### (喜)

一切众生, 愿他们不失去所获得的利益。

### (舍)

一切众生, 是自己是的继承, 是自己是自己己己己己己己己己己己己己己己的继承, 不是自己己己己己己己己己己己的此意, 不适的此意的一个。 他们送来一个一个。 他们必将去承担。

## 三法印

#### (HANDA MAYAM TILAKKHANĀDI GĀTHĀYO BHANĀMA SE)

(现在让我们来诵念三法印偈) 法增译

SABBE SANKHĀRĀ ANICCĀ TI YADĀPAÑÑĀYA PASSATI ATHA NIBBINDATI DUKKHE ESA MAGGO VISUDDHIYĀ

SABBE SANKHĀRĀ DUKKHĀ TI YADĀ PAÑÑĀYA PASSATI ATHA NIBBINDATI DUKKHE ESA MAGGO VISUDDHIYĀ

SABBE DHAMMĀ ANATTĀ TI YADĀ PAÑÑĀYA PASSATI ATHA NIBBINDATI DUKKHE ESA MAGGO VISUDDHIYĀ

APPAKĀ TE MANUSSESU YE JANĀ PĀRAGĀMINO ATHĀYAM ITARĀ PAJĀ TĪRAMEVA NUDHĀVATI

YE CA KHO SAMMA DAKKHĀTE DHAMME DHAMMĀNUVATTINO TE JANĀ PĀRAMESSANTI MACCU DHEYYAM SUDUTTARAM

KANHAM DHAMMAM VIPPAHĀYA SUKKAM BHĀVETHA PANDITO OKĀ ANOKAMĀGAMMA VIVEKE YATTHA DŪRAMAM

TATRĀ BHIRATIMICCHEYYA HITVA KĀME AKIÑCANO PARIYODAPEYYA ATTĀNAM CITTAKLESEHI PANDITOTI

若人以慧观.. 得见行无常. 厌倦于溺苦. 此乃清净道。 若人以慧观. 得见行是苦. 厌倦于溺苦. 此乃清净道。 若人以慧观.. 得见法无我, 厌倦于溺苦. 此乃清净道。 于此人群中. 鲜有渡彼岸, 至于其余人. 徘徊于此岸。 彼善遵正法. 依教奉行者. 则能达彼岸. 渡死亡领域。 智者舍黑法. 开展明净法。 由俗家舍家. 喜处幽僻地. 所求唯法乐. 舍欲而无求, 智者喜清净. 除自心污垢。

## 五蕴重荷

#### (HANDA MAYAM BHARASUTTAGĀTHĀYO BHANĀMA SE)

(现在让我们来诵念五蕴重荷偈) 法增译

BHĀRA HAVE PAÑCAKKHANDHĀ BHĀRAHĀRO CA PUGGALO BHĀRADANAM DUKKHAM LOKE BHĀRANIKKHEPANAM SUKHAM

NIKKHIPITVĀ GARUM BHĀRAM AÑÑAM BHĀRAM ANĀDIYA SAMŪLAM TANHAM ABBUY'HA NICCHĀTO PARINIBBUTO'TI 五世背舍圣舍欲熄难背乃去者弃望不难的人员去者弃望死难已此已不是已此已不不完舍重拔余

## 世尊最后的教诲

(HANDA MAYAM PACCHIMABUDDHOVĀDHAPĀTHAM BHANĀMA SE) (现在让我们来诵念世尊的最后教诲偈) 法增译

HANDADĀNI BHIKKHAVE ĀMANTAYĀMI VO VAYADHAMMĀ SANKHĀRĀ APPAMĀDENA SAMPĀDETHA AYAM TATHĀGATASSA PACCHIMA VĀCĀ

众比丘们当醒觉, 因缘之法必败坏, 各位精勤莫放逸, 此乃如来之遗教。

## 四资具取用后的省思

(HANDA MAYAM ATĪTAPACCAVEKKHANAPĀTHAM BHANĀMA SE) (现在让我们来诵念四资具取用后的省思)

## 衣的省思

AJJA MAYĀ APACCAVEKKHITVĀ YAM CĪVARAM PARIBHUTTAM TAM YĀVADEVA SĪTASSA PATIGHĀTĀYA UNHASSA PATIGHĀTĀYA DAM SAMAKASA-VĀTĀTAPASI RIMSAPASAMPHA-SSĀNAM PATIGHĀTĀYA YĀVADEVA HIRIKOPINA PATICCHĀDANATTHAM 今天我所用过的任何衣物中, 尚未经过省思的,那些衣物, 只是为了排除寒冷,为了排除 炎热,为了抵御恶风、烈日、虻、 蚊,以及一切爬虫类的侵扰, 同时以便覆盖身体,得以遮羞。

## 食的省思

AJJA MAYĀ
APPACCAVEKKHITVĀ YO
PINDAPĀTO PARIBHUTTO
SO NEVA DAVĀYA NA
MADĀYA NA
MANDANĀYA NA
VIBHŪSANĀYA

YĀVADEVA IMASSA KĀYASSA THITIYĀ YAPANAYA VIHIMSU-PARATIYĀ BRAHMACARIYĀ-NUGGAHĀYA ITI PURĀNAÑCA VEDANAM PATIHANKHĀMI NAVAÑCA VEDANAM NA UPPADESSĀMI YĀTRĀ CA ME BHAVISSATI ANAVAJJATĀ CA PHĀSUVIHĀRO CĀTI 

## 住的省思

AJJA MAYĀ APACCAVEKKHITVĀ YAM SENĀSANAM PARIBHUTTAM TAM YĀVADEVA SĪTASSA PATIGHĀTĀYA

UNHASSA PATIGHĀTĀYA DAM SAMAKASAVĀTĀTAPA-SIRIMSAPASAMPHASSĀNAM PATIGHĀTĀYA

YĀVADEVA UTUPARISSAYA-VINODANAM PATISALLĀNĀ RĀMATTHAM 

### 药的省思

AJJA MAYĀ APACCAVEKKHITVĀ YO GILĀNAPACCAYABHESAJJA PARIKKHĀRO PARIBHUTTO SO YĀVADEVA UPPANNĀNAM VEYYĀBĀDHIKĀNAM VEDANĀNAM PATIGHĀTĀYA ABYĀPAJJHAPARAMATĀYĀTI

今天我所用以治疗病痛的 药物、药具,还未经过省思的, 那只是为了消除种种疾病 所引起的苦受,以便使自己 从病痛中解脱出来, 以得安适与自在。

## 蕴护卫偈

#### KHANDHAPARITTA 法增译

VIRŪPAKKHEHI ME METTAM METTAM ERĀPATHEHI ME CHABYĀPUTTEHI ME METTAM METTAM KANHĀGOTAMA KEHI CA

APĀDAKEHI ME METTAM
METTAM DIPĀDAKEHI ME
CATUPPADEHI ME METTAM
METTAM BAHUPPADEHI ME
MĀ MAM APĀDAKO HIMSI
MĀ MAM HIMSI DIPĀDAKO
MĀ MAM CATUPPADO HIMSI
MĀ MAM HIMSI BAHUPPADO
SABBE SATTĀ SABBE PĀNĀ
SABBE BHŪTĀ CA KEVALĀ
SABBE BHADRĀNI PASSANTU
MĀ KIÑCI PĀPAMĀGAMA

APPAMĀNO BUDDHO
APPAMĀNO
DHAMMO APPAMĀNO SANGHO
PAMĀNAVANTĀNI SIRIMSAPĀNI
AHI VICCHIKĀ SATAPADĪ
UNNĀNĀBHĪ
SARABŪ MŪSIKĀ KATĀ ME
RAKKHĀ KATĀ ME PARITTĀ
PATIKKAMANTU BHŪTANI
SOHAM NAMO BHAGAVATO
NAMO SATTANNAM
SAMMASAMBUDDHĀNAM

我散发慈心给予广目. 对伊罗钵多我发慈心, 我散发慈心予舍婆子. 对黑瞿昙我散发慈心。 慈心给予无足的众生. 两足的众生我发慈心. 我发慈心予四足众生, 多足的众生我发慈心。 愿无足众生别伤害我, 愿两足众生别伤害我, 愿四足众生别伤害我. 愿多足众生别伤害我。 一切有情、生物和生命. 愿一切众生远离险难, 愿他们都吉祥与幸福。 佛无量、法无量、僧无量。 但爬行众生,蛇、蝎、蜈蚣、 蜘蛛、蜥蜴、鼠却有限量. 愿我在此作出的护卫. 使这些众生都避开我, 干此我虔诚礼敬世尊, 我礼敬七位正自觉者。

## 盎哥摩罗护卫偈

ANGULIMALAPARITTA 法增译

YATOHAM BHAGINI ARIYĀYA JĀTIYĀ JĀTO NĀBHIJĀNĀMI SAÑCICCA PĀNAM JĪVITĀ VOROPETĀ ETENA SACCENA SOTTHI TE HOTU SOTTHI GABBHASSA

姐妹自我入圣以来, 我不曾取众生生命, 我以这真实的话语, 愿你平安胎儿平安。

## 七觉支偈

#### **BOJJHANGAPARITTA**

BOJJHANGO SATISANKHĀTO DHAMMĀNAM VICAYO TATTHĀ VIRIYAM PĪTI PASSADDHI BOJJHANGĀ CA TATHĀPARE

SAMĀDHUPEKKHA BOJJHANGĀ SATTETE SABBADASSINĀ MUNINĀ SAMMADAKKHĀTĀ BHĀVITĀ BAHULĪKATĀ SAMVATTANTI ABHIÑNĀYA NIBBĀNĀYA CA BODHIYĀ

ETENA SACCAVAJJENA SOTTHI TE HOTU SABBADĀ

EKASMIM SAMAYE NĀTHO MOGGALLĀNAÑCA KASSAPAM GILĀNE DUKKHITE DISVĀ BOJJHANGE SATTA DESAYI TE CA TAM ABHINANDITVĀ ROGĀ MUCCIMSU TANKHANE ETENA SACCAVAJJENA SOTTHI TE HOTU SABBADĀ

EKADĀ DHAMMARĀJĀPI GELAÑNENĀBHIPILITO CUNDATTHERENA TAÑNEVA BHANĀPETVĀNA SĀDARAM SAMMODITVĀ CA ĀBĀDHĀ TAMHĀ VUTTHĀSI THĀNASO ETENA SACCAVAJENA SOTTHI TE HOTU SABBADĀ

PAHĪNĀ TE CA ĀBĀDHĀ TINNANNAMPI MAHESINAM MAGGĀHATAKILESĀVA PATTĀNUPPATTIDHAMMATAM 三位大圣者的病, 得以顺利而去除, 就如正道破烦恼, ETENA SACCAVAJJENA SOTTHI TE HOTU SABBADĀ

依自然法得解脱。 以此真实的话语, 愿你平安和无恙。

# 缘起法

#### PATICCASAMUPPADA PĀTHA

AVIJIĀPACCAYĀ SANKHĀRĀ SANKHĀRĀPACCAYĀ VIÑÑĀNAM VIÑÑĀNA- PACCAYĀ NĀMARŪPAM NĀMARŪPAPACCAYĀ SALĀYATANAM SALĀYA- TANAPACCAYĀ PHASSO PHASAPACCAYĀ VEDANĀ VEDANĀPACCAYĀ **TANHĀ** TANHĀPACCAYĀ UPĀDĀNAM UPĀDĀNAPACCAYĀ **BHAVO** BHAVAPACCAYĀ JĀTI JĀTIPACCAYĀ JARĀ MARANAM SOKAPARIDEVA- DUKKHADOMANASSUPĀYĀSĀ **SAMBHAVANTI** EVAMETASSA KEVALASSA DUKKHAKKHANDASSA SAMUDAYO HOTI

无明缘行、行缘识、识缘名色、名色缘六入、六入缘触、触缘受、 受缘爱、爱缘取、取缘有、有缘生、生缘于老、死、愁、悲、苦、 忧、恼生起,如是起了这整堆苦。

AVIJJĀYATVEVA ASESAVIRĀGANIRODHĀ SANKHĀRANIRODHO VIÑÑĀNANIRODHO SANKHĀRANIRODHĀ VIÑÑĀNANIRODHĀ NĀMARŪPANIRODHO NĀMARŪPANIRODHĀ ALĀYATANANIRODHO SALĀYATANANIRODHĀ PHASSANIRODHO PHASSANIRODHĀ VEDANĀNIRODHO VEDANĀNIRODHĀ **TANHĀNIRODHO** TANHĀNIRODHĀ UPĀDĀNANIRODHO **UPĀDĀNANIRODHĀ** BHAVANIRODHO BHAVANIRODHĀ JĀTINIRODHO JĀTINIRODHĀ JARĀ MARANAM SOKAPARIDEVADUKKHADOMANASSUPĀYĀSĀ NIRUJJHANTI **EVAMETASSA** KEVALASSA DUKKHAKKHANDHASSA NIRODHO HOTI

无明灭则行灭、行灭则识灭、识灭则名色灭、名色灭则六入灭、 六入灭则触灭、触灭则受灭、受灭则爱灭、爱灭则取灭、取灭则 有灭、有灭则生灭、生灭则老、死、愁、悲、苦、忧、恼 灭, 如是灭了这整堆苦。

### 回向功德

### (HANDA MAYAM UDDISANĀDITTHANAGĀTHĀYO BHANĀMA SE) (现在让我们来诵念回向功德) 法增译

IMINĀ PUÑÑAKAMMENA UPPAJJHĀYĀ GUNUTTARĀ PAKĀRĀ CA MĀTĀ PITĀ CA ÑĀTAKĀ SURIYO CANDIMĀ RĀJĀ GUNAVANTĀ NARĀPI CA BRAHMAMĀRĀ CA INDĀ. DEVATĀ. MITTĀ MANUSSĀ CA LOKA PĀLĀ CA YAMO MAJJHATTĀ VERIKĀPI CA; SABBE SATTĀ **SUKHĪ** HONTU PUÑÑĀNI PAKATĀNI ME SUKHAM CA TIVIDHAM DENTU KHIPPAM PĀPETHA VO MATAM

PUÑÑAKAMMENA, IMINĀ IMINĀ UDDISENA CACEVA TANHUPĀDĀNACHEDANAM KHIPPĀHAM SULABHE SANTĀNE HINĀ DHAMMĀ ΥĀVA NIBBĀNATO NASSANTU SABBADĀ YEVA YATTHA MAMAM JĀTO SATIPAÑÑĀ SALLEKHO BHAVE BHAVE. UJUCITTAM NOKĀSAM VIRIYAMHINĀ MĀRĀ LABHANTU KĀTUÑCA VIRIYESU ME. BUDDHĀ DHIPAVARO NĀTHO, DHAMMO VARUTTAMO NĀTHO PACCEKABUDDHO CA **SANGHO** NĀTHOTTARO MAMAM TESOTTA-MĀNUBHAVENA MĀROKĀSAM LABHANTU ΜĀ NĀTHO PAÑCA MĀRE JINE PATTO SAMBODHIMUTTAMAM CATUSACCAM PAKĀSESI MAHĀVERAM **SABBABUDDHE** NAMĀMIHAM

ETENA SABBE MĀLĀ PHALĀ YANTU IDAM NO ÑĀTINAM HOTU SUKHITĀ HONTU ÑĀTAYO

愿以此功德,我回向给予,大恩德戒师,善教导师长,父母亲眷属,日月神国王,崇高德行者,梵天帝释魔,天神众护法,阎罗及人类,怨亲与债主,不相识的人,愿他们得到,和平与安乐,带来福吉祥,盈溢三种乐,现、来、涅槃乐,直到证涅槃。

愿以此功德, 回向给众生, 使我能断除, 欲望及执取, 心中的污染, 在我未证悟, 涅槃境之前, 须摧毁障碍, 每一生一世, 以正念智慧, 无比的精进, 铲除诸烦恼, 令魔无得乘, 破坏我精进。佛为皈依处, 法为皈依处, 僧为皈依处, 以及辟支佛, 以此之威力, 不让魔破坏。 正觉是皈依, 已降五欲魔, 自证最上智, 已宣示四谛, 摧服众魔军, 我礼敬诸佛。

愿以此真语,愿众魔消失,愿往生亲戚,获得我功德,愿他们离苦,愿他们安乐。

### 功德回向偈 法增译

# (HANDAMAYAM PATTIDANAM KAROMA SE)

PUÑÑASSIDĀNI KATASSA YĀNAÑÑANI KATĀNI ME TESAÑCA BHĀGINO HONTU SATTĀNANTĀPPAMĀNAKĀ

YE PIYĀ GUNAVANTĀ CA MAYHAM MĀTĀPITĀ DAYO DITTHĀ ME CĀPYADITTHĀ VĀ AÑÑE MAJIHATTAVERINO

SATTĀ TITTHANTI LOKASMIM TEBHUMMĀ CATUYONIKĀ PAÑCEKACATUVOKĀRĀ SAMSARANTĀ BHAVĀBHAVE

ÑĀTAM YE PATTIDĀNAMME ANUMODANTU TE SAYAM YE CIMAM NAPPAJĀNANTI DEVĀ TESAM NIVEDAYUM

MAYĀ DINNĀNAPUÑÑĀNAM ANUMODANAHETUNĀ

SABBE SATTĀ SADĀ HONTU AVERĀ SUKHA JĪVINO KHEMAPPADAÑCA PAPPONTU TESĀSĀ SIJJHATAM SUBHĀ

# (现在让我们做功德回向):

愿我所作之功德. 现在或是过去者, 回向给干诸有情. 无量无边无穷尽. 我所敬爱有德者. 父亲母亲如斯等. 能见或是不见者. 中立或是敌对者. 世间一切的众生. 三界四生诸有情. 五蕴一蕴或四蕴. 轮回大小世界中. 在此回向之功德. 愿诸有情皆随喜. 尚未知此回向者. 惟愿天人代传报. 由此随喜所作因. 及我回向之功德. 愿诸有情常安乐, 远离一切仇与怨. 愿诸众生获安乐, 一切愿望皆成就。

### 三宝经

#### (Ratana Sutta) 1

(宝经《南传大藏经经集》第二品)译者不详, 法增润饰

愿众生安乐, 汝等应谛听, 天空或地上, 众生来聚集, 如来所说法, (千万劫难遇)。 天地诸神祇, 汝等应谛听, 人民日与夜, 献奉诸供品, 应慈爱彼等, 精进施佑护。 于此处他界, 或于诸天上, 无论何种宝, 难与如来等, 唯于佛陀中, 具足如斯宝, 由此真谛故, 愿一切安乐。 解脱于贪欲, 无生最尊上, 释迦之圣者, 亲证般涅槃, 别无有他法, 可与其比伦, 实尔达摩中, 具足如斯宝, 由此真谛故, 愿一切安乐。 佛陀所赞叹, 修定念相继, 净念无间断, (可证殊胜果), 实尔达摩中, 具足如斯宝, 由此真谛故, 愿一切安乐。 四双八辈 2者, 贤者所称赞, 佛陀之弟子, 施彼得大果, 唯诸僧伽中, 具足如斯宝, 由此真谛故, 愿一切安乐。 乔达摩教中, 离贪比丘众, 坚心勤修持, 进趋不死城, 具足如斯宝, 由此真谛故, 享受涅槃乐, 于诸僧伽中, 愿一切安乐。 如石柱 3 立地,不为四风撼, 佛子见圣谛、 真信亦如是, 由此真谛故, 唯诸僧伽中, 具足如斯宝, 愿一切安乐。 了解圣谛人, 极崇八正道, 世尊之教法, 具最上智慧, 彼诸难调服, 亦不受八生4, 具足如斯宝, 于诸僧伽中, 由此真谛故, 愿一切安乐。 慧眼证道者, 远离于三法, 谓身见怀疑, 戒取诸邪仪, 解脱四恶趣 5, 不作六逆罪 6, 于诸僧伽中, 具足如斯宝, 由此真谛故, 愿一切安乐。 彼所作恶业, 智慧见道者, 由诸身口意、 悉皆不覆藏, 若造新恶业, 实为难思议, 于诸僧伽中, 具足如斯宝, 由此真谛故, 愿一切安乐。

犹如丛林顶, 初夏花盛开, 佛陀微妙法, 指引涅槃路, 教证臻至善, 唯于佛陀中, 具足如斯宝, 由此真谛故, 愿一切安乐。

无比至善者, 真知善施舍, 圆满戒定慧, 广演四真谛, 唯于佛陀中, 具足如斯宝, 由此真谛故, 愿一切安乐。不顾于过去, 不欣于将来, 永断于生死, 贪欲不再生, 命尽如油灯, 油耗而寂灭7, 于诸僧伽中, 具足如斯宝, 由此真谛故, 愿一切安乐。

(佛说此经已,尔时萨迦天王等闻法欢喜,顶礼三宝,愿一切众生,信受奉行,得大安乐,即于佛前,以偈而赞三宝曰):

天空或地上, 来集此神祇, 我等应敬礼, 圆满佛陀尊, 人天所崇敬, 愿一切安乐。

天空或地上, 来集此神祇, 我等应敬礼, 圆满达摩尊,

人天所崇敬, 愿一切安乐。

天空或地上, 来集此神祇, 我等应敬礼, 圆满僧伽尊, 人天所崇敬, 愿一切安乐。

注:()括号内之文句原文没有。

以此真实语,愿你无痛苦。 以此真实语,愿你无怖畏。 以此真实语,愿你无病患。

#### 注释:

- 1. 《三宝经》也称《宝经》。关于此经的来源,各注释书所说的是因为吠舍离 (Vesali)城先发生饥荒,而后鬼怪和虫灾为患,造成许多人死亡。居民惶恐不安,在不知所措时,有人提议邀请佛陀从王舍城来此解难,离车国 (Licchavi)的皇族立即派人去王舍城邀请佛陀,佛陀接受了邀请,与众多比丘到时,吠舍离城即下了一场大雨,把饥荒饿死的死尸都冲走了,空气也清新了,佛陀于是开示此经,并命阿难陀在吠舍离城四处诵念此经,并以佛钵遍洒诵经水,鬼怪受不了,都逃离吠舍离城,此城居民才恢复安宁。
- 2. 四双八辈即是: 向须陀洹道及须陀洹果, 向斯陀含道及斯陀含果, 向阿那含道及阿那含果, 向阿罗汉道及阿罗汉果。
- 3. "石柱"是忉利天(三十三天)的天王帝释的主要柱子,一般高而坚固。注释书所说的是竖立于城内或城外的高大八角木柱或砖柱,柱基极深,不易动摇,用以保佑城市。
- 4. 证初果(Sotapanna,须陀洹果)的圣者,只会回来人天道受生七次就涅槃,所以

说不受八生。

- 5. 四恶趣是地狱、饿鬼、畜生、及阿修罗 (Asura)。
- 6. 六逆罪是杀父、杀母、杀阿罗汉、出佛身血、破和合僧团、邪信。
- 7. 觉者的心犹如一盏油尽灯灭的枯灯,再也点燃不起来。所有履行八正道者都会证涅槃。佛陀说完此句,手指着一盏供给某某天神的油灯,那油灯即刻熄灭。

# 吉祥经

(Mangala Sutta)

([小部]-[小诵经]-[南传大藏经], 法增译)

如是我闻,一时,佛在舍卫国1祗树给孤独园2,于深夜时,有一金光四射天神,莅临佛所,遍照祗园,行近佛前,顶礼佛足,立于一边,以偈而问佛3:

"诸天与世人,企求诸善德,思惟吉祥义4,祈佛为示知。" (尔时佛慈愍,天神与人众,开示胜吉祥5,以偈而答曰:) "不亲近愚人,应亲近智者,敬礼有德者,此为最吉祥。 家居择善处,往昔修善业,决心行正道,此为最吉祥。 广学善工巧,戒学具律仪,真实柔和语,此为最吉祥。 孝顺于父母,护养妻与子,正命维生计,此为最吉祥。 恭顺于父母,护养妻与子,不作诸罪业,此为最吉祥。 禁绝造诸恶,不染麻醉物,精勤修善法,此为最吉祥。 恭敬与谦逊,知足常感恩,适时听闻法,此为最吉祥。 忍辱易受教,诣沙门僧伽,请教于佛法,此为最吉祥。 必辱易受教,诣沙门僧伽,请教于佛法,此为最吉祥。 当接触世法,清静无忧恼,安稳离垢染,此为最吉祥。 人天如是修,能胜诸怨敌,随处皆安乐,此为最吉祥。"

- 注释:()括号内之文句原文没有。
- 1. 舍卫国, 在现今印度的 Sahet-Mahet, 靠近 Balrampur 市。
- 2. 给孤独长者,因为常布施给孤寡贫苦者,故名;原名须达多(Sudatta),祗园(Jetavana)原是祗陀(Jeta)太子的园林,须达多皈依了佛陀后,向祗陀太子把园林以金叶铺地买下后,建立了这座寺院送给佛陀,佛陀大半生是在祗树给孤独园度过,许多经文都是在这里讲的。
- 3. 注释书说当时在家人常谈论吉祥事,有一组人说见到吉祥征兆如带着小孩的妇女, 鹦鹉,白牛,水瓶,小孩子,见到人触地或触到柔软的东西是好预兆;另一组说听到 吉祥悦耳的声音如美满,幸福,吉日良辰,或其它妙音等是好预兆;还有一组说吉祥 预兆是闻到异香,尝到美味食物等。因此这三组人都不同意对方的见解,消息传到天 上乃至梵天,天神众都议论纷纷,讨论了十二年,不得定论,他们请问仞利天王帝释 (Sakka, 萨迦天王),仞利天王就派了一位天神来请求佛开示吉祥事。
- 4. 吉祥的巴利文 Mangala, 有三个音节, Man 意为恶趣, ga 意为去到, la 意为截断;即是指截断去到苦处的意思。
- 5. 佛宣示的吉祥事共有三十八事:
  - (1) 不亲近愚人 (Asevana ca balanam); (2) 应亲近智者 (Panditanam ca savana);
  - (3) 敬礼有德者 (Puja ca pujaniyanam); (4) 家居择善处 (Patirupa desa vasoca);
  - (5)往昔修善业 (Pubbe ca katapuññata); (6)决心行正道 (Atta samma panidhi ca);
  - (7) 广学 (Bahu saccanca); (8) 善工巧 (Bahu sippañca);
  - (9) 戒学具律仪 (Vinayo ca susikkhito); (10) 真实柔和语 (Subhasita ca ya vacca);
  - (11)孝顺于父母(Mata pitu upatthanam); (12)护养妻与子(Putta darassa sangaho);
- (13) 正命维生计 (Anakula ca kammanta); (14) 布施 (Danam);
- (15) 修十善 (Dhamma-cariya); (16) 扶助诸亲族 (Natakanan ca sangaho);
- (17) 不作诸罪业 (Anavajjani kammani); (18) 禁造诸恶 (Arati papa);
- (19) 绝造诸恶 (Wirati papa); (20) 不染麻醉物 (Majjapana ca saññamo);
- (21) 精勤修善法 (Appamado cadhammesu); (22) 恭敬 (Garavo ca);
- (23) 谦逊 (Nivato ca): (24) 知足 (Santutthi ca):
- (25) 常感恩 (kataññuta): (26) 适时听闻法 (Kalena dhamma savanam):
- (27) 忍辱 (Khanti ca): (28) 易受教 (Sovacassata):
- (29) 诣沙门僧伽 (Samananam ca dasanam):
- (30) 请教于佛法 (Kalena dhamma sakaccha); (31) 善御 (Tapo ca);
- (32) 修梵行 (Brahmacariva ca); (33) 彻了四圣谛 (Ariva saccana dasanam);
- (34) 亲证悟涅槃 (Nibbana sacchikiriya ca);
- (35) 虽接触世法,清静无忧恼 (Putthassa lokadhammehi cittam yassa na kampati);
- (36) 安稳离垢染 (Asokam): (37) 能胜诸怨敌 (Virivam):
- (38) 随处皆安乐 (Khemam)。

# 慈爱经

(Karaniya Metta Sutta)

(南传大藏经《经集》第一品, 法增译)

(这是佛向五百位比丘开示的《慈爱经》。因为比丘众在树林修禅时,树神来捣乱,令比丘众无法住下去,他们回去向佛报告后,佛为他们开示此经,比丘众再回原地时先修慈爱,树神因而为慈心所感化。)

如是修习之贤善, 以此亲证寂清凉, 常养勤快与真诚, 正直言语意和婉, 待人和蔼不骄慢。 知足易养俗务少, 俭朴六根悉平静, 谨慎谦虚不俗攀。 慎勿违犯纤细罪1,以免将来智者诃, 应常散发慈爱心, 惟愿众生得福安。 普愿一切诸众生, 心常喜悦住安乐。 凡有生命强或弱, 高壮中等矮粗细, 居于邻近或远方, 可见或是不可见, 已生或是将生者, 一切众生2常安乐。 愿彼恒于一切处, 不鄙视亦不欺瞒, 假使忿怒怨恨时, 心亦不念彼得苦。 犹如母亲以生命, 护卫自己独生子, 愿能如此于众生, 施放无限慈爱心 3。 慈爱遍及全世界, 上下地平四维处 4, 遍满十方无障碍 5,无有仇恨或敌意。 无论行住或坐卧、 若是心中觉醒时, 应常培育此正念, 此乃最高之德行。

# 心中不落于邪见, 具足戒德与慧观, 去除欲乐之贪恋, 必定不再生于胎 6。

注:()括号内原文无有

#### 注释:

- 1. 指佛对出家众所制的微细戒,包括波逸提与众学法戒条,见[律藏]。
- 2. 这里佛指出十四类的众生:强、弱,高、壮、中等、矮,粗、细,可见、不可见,居于邻近、远方,已生、将生者。他们包括无色界、色界和欲界的众生,不论他们是一蕴、四蕴、或五蕴。欲界的众生有色、受、想、行、识五蕴,因此常为色、声、香、味、触、法尘所困扰。欲界或色界有五蕴,无色界有四蕴,无想天的众生只有一蕴,即是色的命根九法(地、水、火、风四界,加上颜色、香、味、食素、命)。
- 3. 以母亲身份对众生修慈---这是在第七偈里;"犹如母亲以生命,护卫自己独生子,愿能如此于众生,施放无限慈爱心。"这是平等慈的修习。
- 4. "慈爱遍及全世界,上下地平四维处",这是有限遍满慈心解脱,这是依七种行相修习,即:
  - (1) 一切女人;
  - (2) 一切男子;
  - (3) 一切圣者:
  - (4) 一切非圣者 (凡夫):
  - (5) 一切天神:
  - (6) 一切人:
  - (7) 一切恶道众生。
- 5. "遍满十方无障碍, 无有仇恨或敌意。" 这是十方遍满慈心解脱, 这是依十种行相修习, 即:
  - (1) 东方:
  - (2) 西方;
  - (3) 北方:
  - (4) 南方:
  - (5) 东南隅:
  - (6) 西北隅;
  - (7) 东北隅;
  - (8) 西南隅:
  - (9) 下方:
  - (10) 上方。

这是佛陀在阿含经中常教配合修慈的方法。

6. 泛指胎、卵、湿、化四生。若今生未能证阿罗汉果,也能生在大梵天。

# 慈心功德经

(《增支部》11.16 法增译 )

如是我闻:一时,佛在舍卫国给孤独长者的祗树园精舍。 世尊召集比丘们,然后对他们说:

"比丘们!熟悉慈心观的行者将能证得心解脱。经常修习培育慈心的行者,长养慈心渐次掌握它,以慈心为方便并常珍惜它,心住于慈,身行于慈,该行者经过培育慈心后将能获得十一种利益。这些利益是:

- (一) 他睡时安稳;
- (二) 醒时精神舒畅;
- (三) 不做恶梦;
- (四) 人所敬爱;
- (五) 非人也敬爱;
- (六) 天神护卫;
- (七) 刀兵火毒不能侵害;
- (八) 心易入定;
- (九) 仪态安祥;
- (十) 死时心不颠倒;

(十一) 今生若未证得阿罗汉果也将能生到梵天界。"

"比丘们!熟悉慈心观的行者将能证得心解脱。经常修习培育慈心的行者,长养慈心渐次掌握它,以慈心为方便并常珍惜它,心住于慈,身行于慈,该行者经过培育慈心后将能获得这十一种利益。"

佛陀说完已, 众比丘皆欢喜信受。

### 念佛

(《增壹阿含经卷第二广演品第三》东晋罽宾三藏瞿昙僧伽提婆译)

闻如是:一时,佛在舍卫国祇树给孤独园。尔时,世尊告诸比丘: 当修行一法,当广布一法,已修行一法,便有名誉,成大果报,诸善普至,得甘露味,至无为处,便成神通,除诸乱想,逮沙门果,自致涅槃。云何为一法?所谓念佛。

佛告诸比丘:云何修行念佛,便有名誉,成大果报,诸善普至,得甘露味,至无为处,便成神通,除诸乱想,获沙门果,自致涅槃?

尔时,诸比丘白世尊曰:诸法之本,如来所说,唯愿世尊, 为诸比丘,说此妙义。诸比丘从如来闻已,便当受持。

尔时,世尊告诸比丘:谛听,谛听,善思念之,吾当为汝广 分别之。答曰:如是,世尊。诸比丘前受教已。

世尊告曰:若有比丘,正身正意,结跏趺坐,系念在前,无有他想,专精念佛。观如来形,未曾离目,已不离目,便念如来功德。如来体者,金刚所成,十力具长 1,四无所畏 2,在众勇健。如来颜貌,端正无双,视之无厌。戒德成就,犹如金刚,而不可毁。清净无瑕,亦如琉璃。如来三昧,未始有减,已息永寂,而无他念。憍慢强梁,诸情憺泊,欲意、恚想、愚惑之心、犹豫慢结、皆悉除尽。如来慧身,智无崖底,无所挂碍。如来身者,解脱成就,诸趣已尽,无复生分,言我当更堕于生死。如来身者,度知见城,知他人根,应度不度,死此生彼,周旋往来,生死之际,有解脱者,无解脱者,皆具知之,是谓修行念佛,便有名誉,成大果报,诸善普至,得甘露味,至无为处,便成神通,除诸乱想,获沙门果,自致涅槃。是故,诸比丘,常当思惟,不离佛念,便当获此诸善功德。如是,诸比丘,当作是学!

尔时,诸比丘闻佛所说,欢喜奉行!

#### 注释:

#### 1. 十力:

- (一) 知觉处非处智力.
- (二) 知三世业报智力.
- (三) 知诸禅解脱三昧智力.
- 四) 知诸根胜劣智力.
- (五) 知种种解智力(知解).
- (六) 知种种界智力(境界).
- (七) 知一切至所道智力(行道因果).
- (1) 知天眼无碍智力.
- (九) 知宿命无漏智力.
- (t) 知永断习气智力。

#### 2. 四无畏:

- (一) 一切智无畏。
- (二) 漏尽无畏。
- (三) 说障道无畏。
- 四 说尽苦道无畏。

# 佛说十一想思念如来经

(宋天竺三藏求那跋陀罗译)

闻如是。一时婆伽婆,在罗阅城耆闍崛山中。与大比丘众二百五十人俱。尔时世尊告诸比丘:当以十一想思念如来。已思念, 当发慈心于如来所。

云何为十一?戒意清净(一也)。威仪具足(二也)。诸根不错(三也)。信意不乱(四也)。常有勇健意(五也)。若更苦乐,不以为忧(六也)。意不忘失(七也)。止观现在前(八也)。三昧意无休息(九也)。智慧意无量(十也)。观佛无厌足(十一也)。

如是比丘,当以此十一想思念如来。已思念如来,当发慈心于如来所。是谓比丘,于比丘中修行念佛。彼比丘已修行念佛,于二果当求一果,于现法中得自在,成无余阿那含。

尔时诸比丘, 闻佛所说, 欢喜奉行。

### 攀缘四识住

(节录大正大藏经,《杂阿含六十四经》)

攀缘四识住。何等为四?谓色识住,色攀缘,色爱乐增进,广大生长。于受、想、行识住,(受、想、行)攀缘,爱乐增进,广大生长。比丘!识于此处,若来若去若住,若起若灭,(爱乐)增进,广大生长。……比丘!离色界贪已,于色意生缚亦断;于色意生缚断已,识攀缘亦断,识不复住,无复(爱乐)增进,广大生长。受、想、行界离贪已,于受、想、行意生缚亦断。

受、想、行意生缚断已,攀缘亦断,识无所住,无复(爱乐)增进,广大生长。识无所住故不增长,不增长故无所为作,无所为作故则住,住故知足,知足故解脱,解脱故于诸世间都无所取,无所取故无所著,无所著故自觉涅槃。

### 世间

(大正大藏经,《杂阿含二三三经》)

如是我闻:一时,佛住舍卫国祇树给孤独园。

尔时,世尊告诸比丘: 我今当说世间,世间集、世间灭、世间灭道迹。谛听! 善思。

云何为世间?谓六内入处。云何六?眼内入处,耳、鼻、舌、身、意内入处。

云何世间集?谓当来有爱、喜、贪俱,彼彼集着。

云何世间灭?谓当来有爱、喜、贪俱,彼彼集着无余断,已舍、已吐、已尽、离欲、灭、止、没。

云何世间灭道迹?谓八圣道,正见、正志(思惟)、正语、正 业、正命、正方便、正念、正定。

佛说此经已, 诸比丘闻佛所说, 欢喜奉行!

# 色无常

(大正大藏经,《杂阿含一经》)

如是我闻。一时, 佛住舍卫国祇树给孤独园。

尔时,世尊告诸比丘: 当观色无常,如是观者,则为正观。 正观者,则生厌离;厌离者,喜贪尽;喜贪尽者,说心解脱。

如是观受、想、行、识无常,如是观者,则为正观。正观者,则生厌离;厌离者,喜贪尽;喜贪尽者,说心解脱。

如是,比丘!心解脱者,若欲自证,则能自证:我生已尽, 梵行已立,所作已作,自知不受后有。

如观无常、苦、空、非我亦复如是。

时,诸比丘闻佛所说,欢喜奉行!

# 守护六根

(大正大藏经,《杂阿含二七九经》)

如是我闻:一时,佛在舍卫国祇树给孤独园。

尔时,世尊告诸比丘:于此六根不调伏、不关闭、不守护、 不执持、不修习,于未来世必受苦报。

何等为六根?眼根不调伏、不关闭、不守护、不修习、不执持,于未来世必受苦报。耳、鼻、舌、身、意根亦复如是。愚痴无闻凡夫眼根见色,执受相,执受随形好,任彼眼根趣向,不律仪执受住,世间贪、忧、恶不善法,以漏其心。此等不能执持律仪,防护眼根,耳、鼻、舌、身、意根,亦复如是。如是于六根不调伏、不关闭、不守护、不执持、不修习,于未来世必受苦报。

云何六根善调伏、善关闭、善守护、善执持、善修习、于未

来世必受乐报? 多闻圣弟子眼见色,不取色相,不取随形好,任 其眼根之所趣向,常住律仪,世间贪、忧、恶不善法不漏其心, 能生律仪,善护眼根,耳、鼻、舌、身、意根,亦复如是。如是 六根善调伏、善关闭、善守护、善执持、善修习,于未来世必受 乐报。

#### 即说偈言:

于六触入处,住于不律仪,是等诸比丘,长夜受大苦; 斯等于律仪,常当勤修习,正信心不二,诸漏不漏心; 眼见于彼色,可意不可意,可意不生欲,不可不憎恶; 耳闻彼诸声,亦有念不念,于念不乐着,不念不起恶; 鼻根之所嗅,若香若臭物,等心于香臭,无欲亦无违; 所食于众味,彼亦有美恶,美味不起贪,恶味亦不择; 乐触以触身,不生于放逸,为苦触所触,不生过恶想; 平等舍苦乐,不灭者令灭;心意所观察,彼种彼种相, 虚伪而分别,欲贪转增广,觉悟彼诸恶,安住离欲心; 善摄此六根,六境触不动,摧伏众魔怨,度生死彼岸。 佛说此经已、诸比丘闻佛所说,欢喜奉行!

# 迦罗摩经

(巴利经典《增支部 3.65》 Kalama Sutta, 法增译)

如是我闻。一时,佛游行于憍萨罗国(kosala)1,和大比丘众到达克沙仆塔(kesaputta)2 村落,其族人是迦罗摩族姓子,他们听闻到佛的名声,"尊敬的乔达摩沙门,释迦的子嗣,游行于憍萨罗国,来到克沙仆塔村弘扬佛法,他是如来、阿罗汉、正自觉、明行具足、善逝、世间解、无上士调御丈夫、天人师、佛、世尊。他确知此世间,在此世的天、魔、梵、沙门与婆罗门、国王与人们中,他观修而得最高智慧,他所教示的佛法,前善、中善、后亦善。词义具足,教示梵行,完善清净,能遇见世尊是很殊胜的。"

克沙仆塔村的迦罗摩人知道佛来了就来见他。到达后,有的敬礼佛后,坐在一边;有的亲切问候后,坐在一边;有的恭敬合掌礼拜后,坐在一边;有的告知其名字与家族后,坐在一边;有些默默然,坐在一边。

克沙仆塔村的迦罗摩人向佛问道: "世尊!有些沙门和梵志3到克沙仆塔,他们只解说弘扬他们自己的教义,而蔑视、非难、排斥其它教义。然后又来了其它的沙门和梵志,他们也同样的只解说弘扬他们的教义,而蔑视、非难、排斥其它的教义。但是对我们来说,我们一直都怀疑而感到迷惘,不知道在那些可敬的沙门和梵志当中,到底谁说的是真实话?谁说的是假话?"

佛说: "是的, 迦罗摩人啊! 你们的怀疑, 你们的迷惘是 正当的, 因为对于一件可疑的事, 是应当生起怀疑的, 迦罗摩人 啊! 你们要注意:

- 一) 不可听信他人多次口传的。4
- 二 不要盲从传统。5
- (三) 不要妄听谣言。6

- 四) 不要肯定经书所记载的。7
- 田) 不可相信符合逻辑的。8
- (六) 不要依赖哲理。9
- (七) 不可单凭常理或外相。10
- (八) 不可执持你喜爱的任何见解和意见。11
- (九) 不可因某事物似有可能而信以为真。12
- (+) 不可考虑因为这沙门是我们的导师。13

迦罗摩人,当你自己知道,这些事是恶的,这些事是会被责备的,智者所不赞许,在接受和修持后,将会导致伤害和病患, 那就应舍弃它们。"

"你认为如何呢, 迦罗摩人? 一个心中生起贪欲的人, 对他是有益或是有害呢?"

"对他是有害的、世尊!"

"迦罗摩人,一个人为贪欲所乘,为贪欲所制,心中充满贪欲,他会杀生、偷盗、邪淫和妄语等。他也会怂恿他人同样作恶。他会否长时受苦呢?"

"是的,世尊。"

"你认为如何呢, 迦罗摩人? 一个心中生起瞋恚的人, 对他是有益或是有害呢?"

"对他是有害的、世尊!"

"迦罗摩人,一个人为瞋恚所乘,为瞋恚所制,心中充满瞋恚,他会杀生、偷盗、邪淫和妄语等。他也会怂恿他人同样作恶。 他会否长时受苦呢?"

"是的,世尊!"

"你认为如何呢, 迦罗摩人? 一个心中生起愚痴的人, 对他

是有益或是有害呢?"

"对他是有害的,世尊!"

"迦罗摩人,一个人为愚痴所乘,为愚痴所制,心中充满愚痴,他会杀生、偷盗、邪淫和妄语等。他也会怂恿他人同样作恶。 他会否长时受苦呢?"

"是的,世尊!"

- "你认为如何呢、迦罗摩人?这些事是善或是恶的呢?"
- "恶的,世尊!"
- "会不会被责备呢?"
- "会被责备的,世尊!"
- "被智者批判或赞许的呢?"
- "批判的、世尊!"
- "在接受和修持后,这会否导致伤害和病患呢? 你们理解它吗?"
- "在接受和修持后,这会导致伤害和病患,我们是这样理解的。"
- "所以我们说, 迦罗摩人, 前此说过, 迦罗摩人, 你们要注意:
  - (一) 不可听信他人多次口传的。
  - 二) 不要盲从传统。
  - (三) 不要妄听谣言。
  - 四) 不要肯定经书所记载的。
  - 伍) 不可相信符合逻辑的。
  - (六) 不要依赖哲理。

- (七) 不可单凭常理或外相。
- (八) 不可执持你喜爱的任何见解和意见。
- (九) 不可因某事物似有可能而信以为真。
- (+) 不可考虑因为这沙门是我们的导师。

迦罗摩人,当你自己知道,这些事是恶的,这些事是会被责备的,智者所不赞许的,在接受和修持后,将会导致伤害和病患, 那就应舍弃它们。"

"来吧! 迦罗摩人, 你们要注意:

- (一) 不可听信他人多次口传的。
- 二) 不要盲从传统。
- (三) 不要妄听谣言。
- 四) 不要肯定经书所记载的。
- 伍) 不可相信符合逻辑的。
- (六) 不要依赖哲理。
- (七) 不可单凭常理或外相。
- (八) 不可执持你喜爱的任何见解和意见。
- (九) 不可因某事物似有可能而信以为真。
- (+) 不可考虑因为这沙门是我们的导师。

迦罗摩人,当你自己知道,这些事是善的,这些事是不被责备的,智者所赞许,在接受和修持后,将会导至利益和快乐,就应来住于善法。"

"你认为如何呢, 迦罗摩人? 一个心中没有生起贪欲的人, 对他是有益或是有害呢?"

"对他是有益的、世尊!"

"迦罗摩人,一个人不为贪欲所乘,不为贪欲所制,心中没有贪欲,他不会杀生、不会偷盗、不犯邪淫和不说妄语。他会鼓励他人行善。他会否长时得到利益和快乐呢?"

"是的,世尊!"

"你认为如何呢, 迦罗摩人? 一个心中没有生起瞋恚的人, 对他是有益或是有害呢?"

"对他是有益的、世尊!"

"迦罗摩人,一个人不为瞋恚所乘,不为瞋恚所制,心中没有瞋恚,他不会杀生、不会偷盗、不犯邪淫和不说妄语。他会鼓励他人行善。他会否长时得到利益和快乐呢?"

"是的,世尊!"

"你认为如何呢, 迦罗摩人? 一个心中没有生起愚痴的人, 对他是有益或是有害呢?"

"对他是有益的,世尊!"

"迦罗摩人,一个人不为愚痴所乘,不为愚痴所制,心中没有愚痴,他不会杀生、不会偷盗、不犯邪淫和不说妄语。他会鼓励他人行善。他会否长时得到利益和快乐呢?"

"是的、世尊!"

"你认为如何呢,迦罗摩人?这些事是善或是恶的呢?"

"善的,世尊!"

"会不会被责备呢?"

"不会被责备的,世尊!"

"被智者批判或赞许的呢?"

"赞许的,世尊!"

"在接受和修持后,这会导致利益和快乐吗?你们理解它

吗?"

"在接受和修持后,这会导致利益和快乐的,我们是这样理解的。"

"所以我们说, 迦罗摩人, 前此说过, 迦罗摩人, 你们要注意:

- (一) 不可听信他人多次口传的。
- (二) 不要盲从传统。
- (三) 不要妄听谣言。
- 四) 不要肯定经书所记载的。
- 伍) 不可相信符合逻辑的。
- (六) 不要依赖哲理。
- (七) 不可单凭常理或外相。
- (八) 不可执持你喜爱的任何见解和意见。
- (九) 不可因某事物似有可能而信以为真。
- (+) 不可考虑因为这沙门是我们的导师。

迦罗摩人,当你自己知道,这些事是善的,这些事是不会被 责备的,智者所赞许的,在接受和修持后,这会导致利益和快乐, 就应来住于善法。"

"圣弟子, 迦罗摩人, 任何人若这样消除贪欲、瞋恚、有智明, 清楚理解和具正念, 住于慈念, 遍满一方, 如是二方、三方、四方、上方与下方遍满, 驻于慈念, 因各方众生遍布, 到处乃至整个世界, 都充满着广大无量圣洁的慈心, 无有瞋恨或害意 14。

他住于悲念,遍满一方,如是二方、三方、四方、上方与下方遍满,驻于悲念,因各方众生遍布,到处乃至整个世界,都充满着广大无量圣洁的悲心,无有瞋恨或害意 15。

他住于喜念,遍满一方,如是二方、三方、四方、上方与下方遍满,驻于喜念,因各方众生遍布,到处乃至整个世界,都充满着广大无量圣洁的喜心,无有瞋恨或害意 16。

他住于舍念,遍满一方,如是二方、三方、四方、上方与下方遍满,驻于舍念,因各方众生遍布,到处乃至整个世界,都充满着广大无量圣洁的舍心,无有瞋恨或害意 17。

圣弟子, 迦罗摩人, 任何人具此无瞋心, 具此无害意, 具此无烦恼心和具此清净心, 此人就在此时此地, 能获得四种利益:

假使有后世,因善恶之业会得到果实或成果,那么在身坏命 终之后,将(因善业)生于天界,享受极乐。这是此人能得的第 一种利益。18

假使无后世,善恶之业也不会得到果实或成果,即使在此世间,此时此地,无有瞋心,无有害意,安全和快乐,此人能维护自己。这是此人能得的第二种利益。19

假使恶果落在造恶者身上,此人,心不对任何人起邪念,若 没做恶业,那么恶果又怎么能影响此人呢?这是此人能得的第三 种利益。20

假使恶果不落在造恶者身上,那时此人观自己,在任何情况下,本已清净。这是此人能得的第四种利益。21

圣弟子, 迦罗摩人, 任何人具此无瞋心, 具此无害意, 具此无烦恼心和具此清净心, 此人在此时此地, 能获得这四种利益。"

"如是,世尊!如是圣者。圣弟子们,世尊!任何人具此无 瞋心,具此无害意,具此无烦恼心和具此清净心,此人在此时此 地,能获得这四种利益。

假使有后世,因善恶之业会得到果实或成果,那么在身坏命 终之后,将(因善业)生于天界,享受极乐。这是此人能得的第 一种利益。 假使无后世,因善恶之业也不会得到果实或成果,即使在此世间,此时此地,无有瞋心,无有害意,安全和快乐,此人能维护自己。这是此人能得的第二种利益。

假使恶果落在造恶者身上,此人,心不对任何人起邪念,若 没做恶业,那么恶果又怎么能影响此人呢?这是此人能得的第三 种利益。

假使恶果不落在造恶者身上,那时此人观自己,在任何情况下,本已清净。这是此人能得的第四种利益。

圣弟子,世尊,任何人具此无瞋心,具此无害意,具此无烦恼心和具此清净心,此人在此时此地,能获得这四种利益。"

"妙极了,世尊!妙极了,世尊!有如,世尊!一个人把倒下的东西扶正它,把隐秘的揭现出来,给迷途者指示方向,在黑暗中举起明灯,作如是念:'那些有眼者能够见到东西',世尊以各种善巧方便为众生说法。我们要皈依导师世尊,皈依法和皈依比丘僧团。请导师世尊,接受我们为追随者,从今日起,我们尽形寿皈依三宝。"

#### 注释:

- 1. 憍萨罗国 (kosala), 在今印度的上部省 (Uttar Pradesh) 近尼泊尔处。为古印度大国,公元前六世纪政治与经济极盛。首都舍卫城 (Savathi),在阿吉柔哇底河畔。
- 2. 克沙仆塔 (kesaputta) 村, 今称 kesaria, 位于印度的比哈省 (Bihar), 属古印度的憍萨罗国, 为迦罗摩族人居地。
- 3. 沙门和梵志 (Samana, Brahmana), 佛时有六师外道。在佛时代的印度, 虽说主流社会信奉的是婆罗门教, 但仍然有对吠陀学派批判的自由思想家, 提倡否定吠陀权威的学说。这些学说合称为"六十二见", 並总称为"六师外道"。这六师其后各有十六個弟子继承, 並继而发展成为九十六种外道。
- 4. Ma anussavena, 多次口传的, 因口误而失真。
- 5. Ma paramparaya, 不追随传统。
- 6. Ma itikiraya, 不听谣言。
- 7. Ma Pitakasampadanena,不随经书所言,不加思索的接受。
- 8. Ma takkahetu, 不相信符合逻辑性的。
- 9. Ma nayahetu,不要依赖哲理或符合你的人生观。
- 10. Ma akaraparivitakkena, 不可单凭常理或外相。

- 11. Ma ditthinijjhanakkhantiya,不可执持你喜爱的任何见解和意见。
- 12. Ma bhabbarupataya,不可因为某事物似有可能而信以为真。
- 13. Ma samano no garu ti,不要因为这是导师的话就全盘接受。
- 14. 慈梵住。
- 15. 悲梵住。
- 16. 喜梵住。
- 17. 舍梵住。
- 18. 若行善得善果, 升天享福, 善有善报。
- 19. 若行善不得善果, 自心本已清净, 自能维护自己。
- 20. 恶果落在造恶者身上, 自己没造恶, 不必担心。
- 21. 恶果不落在造恶者身上, 自心本已清净, 不会愿别人受苦。

# 荤腥经

(《经集》小品第二章, 郭良鋆译)

那些食用正当取得的娑摩迦、金古罗迦、支那迦 1 和叶果、根果、藤果的人,他们不为了感官欲望而说谎。

吃别人施舍的、精心制作的精美食品,吃稻米制作的食品, 迦叶啊!这样的人吃荤腥。

你说道:「荤腥对我不适宜。」梵天的亲属 2 啊! 而你又吃精心制作的鸟肉米饭。迦叶啊! 我问个问题: 你说的荤腥是什么? 毁灭生命、杀、砍、捆、偷盗、说谎、行骗、欺诈、虚伪、与他人之妻同居。荤腥是这些,而不是食肉。

放纵爱欲、贪食美味、沾染污垢、信奉虚无、不公正、难顺 应。荤腥是这些,而不是食肉。

粗暴、鲁莽、背后骂人、背叛朋友、冷酷、骄傲、吝啬、不肯向任何人施舍。荤腥是这些,而不是食肉。

恚怒、迷醉、固执、偏颇、欺诳、妒忌、吹牛、骄傲自大、 与恶人交往。荤腥是这些,而不是食肉。

那些卑鄙的人在世上作恶,他们品行恶劣,负债累累,造谣

诽谤,弄虚作假。荤腥是这些,而不是食肉。

那些人在世上对众生肆无忌惮,取人之物却又伤人之身,邪恶、残忍、粗暴、无礼。荤腥是这些,而不是食肉。

那些人贪婪,充满杀机,经常作恶,因此,他们死后走向黑暗,头朝下堕入地狱。荤腥是这些,而不是食肉。

鱼肉、斋戒、裸体、削发、束发、身上涂灰、穿粗皮衣、侍奉祭火、世上许多不朽的苦行、颂诗、供奉、祭祀、顺应节气, 所有这些都不能净化一个没有摆脱疑惑的人。

智者守护感官,控制感官,立足于正法,喜欢正直和温和。 他摆脱束缚,抛却一切痛苦,不执着所见所闻。

世尊就这样反复地讲述这个道理,这位摆脱荤腥、无所执着、 难以效仿的牟尼用各种偈颂阐明这个道理,这位通晓颂诗者明白 了这个道理。

听了佛陀讲述的这些摆脱荤腥、排除痛苦的妙语,他谦恭地 向如来致敬,当场选择出家。

#### 注释:

- 1. 食用植物。
- 2. 指婆罗门。

# 大念处经 (节录)

Mahasatipatthana Suttam
(DN 22 长部22经)

诸比丘! 比丘如何于身观身而住耶?

诸比丘!于此,比丘往森林,往树下,往空闲处而结跏趺坐身正直,思念现前。彼正念而入息,正念而出息,或长入息,而知:我在长入息,又长出息者,知:我在长出息。又短入息,知:我在短入息,又短出息者,知:我在短出息。修习:我觉知全身1而入息,修习:我觉知全身而出息。修习:我止身行而入息,修习:我止身行2而出息。

诸比丘!恰如熟练之辘驴匠或辘驴之弟子,或长转(辘驴)者,知:我在长转,或短者,知:我在短转。诸比丘! 比丘如是在长入息者,知:我在长入息,或长出息者,知:我在长出息。短入息者,知:我在短入息,短出息者,知:我在短出息。修习:我觉知全身而入息,修习:我觉知全身而出息。修习:我止身行而入息,修习:我止身行而出息。如是,或于内身3之观身而住;又于外身4之观身而住;或于内外身5,观身而住。或于身,观生法6而住;又于身,观灭法7而住;又于身,观生灭法8而住。尚又对于智识所成及忆念所成,皆会有"身"9之思念现前。彼当无所依10而住,且亦不执着世间之任何物11而住。

诸比丘! 比丘如是,于身观身而住。

#### 注释:

- 1. 觉知全身而入息出息, 巴 sabbakayapatisamvedt, 即觉知息的前中后阶段。
- 2. 止身行, 指身体静止, 出入息放慢。到此为止, 佛陀教导的是四阶的安般念。即:
  - 1) 或长入息,而知:我在长入息,又长出息者,知:我在长出息。
  - 2) 又短入息,知:我在短入息,又短出息者,知:我在短出息。
  - 3) 我觉知(息)全身而入息,修习我觉知(息)全身而出息。
  - 4) 我止(平静息)身行而入息,修习我止(平静息)身行而出息。 在[增支部10.60]的[济历曼南达经]里佛陀教导的是十六阶的安般念,即:

- 1) 正念入息,正念出息。
- 2) 长入息、长出息;短入息、短出息。
- 3) 全息入息,全息出息。
- 4) 静止全息入息,出息。
- 5) 体验喜入息, 出息。
- 6) 体验乐(轻安)入息,出息。
- 7) 体验受想行入息,出息。
- 8) 静止心行入息,出息。
- 9) 体验心静(四禅)入息,出息。
- 10)体验心悦(止与观)入息,出息。
- 11) 心定入息, 出息。
- 12) 心解脱(五盖)入息,出息。
- 13) 观察(五蕴) 无常入息, 出息。
- 14) 观察远离入息, 出息。
- 15) 观察灭入息, 出息。
- 16) 观察舍弃入息, 出息。
- 3. 内身, 指入息。
- 4. 外身. 指出息。
- 5. 内外身,指出入息。
- 6. 生法, 出入息依身, 鼻和识而生起。
- 7. 灭法,每一出入息的消失和成为过去。
- 8. 生灭法, 出入息的生起和消失。
- 9. 有身, 只是身体而已, 没有"我", "我的", 或"我的身体"。
- 10. 无所依, 巴 anissito, 独立而无所依。无贪及邪见。
- 11. 不执着世间之任何物,证阿罗汉果而无所执取。

# 修习安般念

(大正大藏经,《杂阿含八零三经》)

如是我闻,一时佛住舍卫国祇树给孤独园。尔时世尊告诸比丘:修习安那般那念!若比丘修习安那般那念,多修习者,得身心止息,有觉有观,寂灭、纯一,明分想(净念)修习满足。

何等为修习安那般那念,多修习已,身心止息,有觉有观, 寂灭、纯一,明分想修习满足?是比丘若依聚落、城邑止住,晨朝着衣持钵,入村乞食,善护其身,守诸根门,善系心住。乞食 已,还住处,举衣钵,洗足已,或入林中、闲房、树下,或空露地,端身正坐,系念面前,断世贪爱,离欲清净,瞋恚、睡眠、掉悔、疑断,度诸疑惑,于诸善法心得决定,远离五盖烦恼,于心令慧力羸,为障碍分,不趣涅槃。

念于内息,系念善学。念于外息,系念善学。息长息短,觉知一切身入息,于一切身入息善学。觉知一切身出息,于一切身出息,于一切身行息入息善学。觉知一切身行息出息,于一切身行息出息善学。觉知喜,觉知乐,觉知心行,觉知心行息入息,于觉知心行息入息善学。觉知心行息出息,于觉知心行息出息善学。觉知心脱,觉知心定,觉知心解脱入息,于觉知心解脱入息善学。觉知心解脱出息,于觉知心解脱出息善学。

观察无常,观察断,观察无欲,观察灭入息,于观察灭入息 善学。观察灭出息,于观察灭出息善学。是名修安那般那念,身 止息,心止息,有觉有观,寂灭、纯一,明分想修习满足。

佛说此经已,诸比丘闻佛所说,欢喜奉行!

# 安般念五法饶益

(节录大正大藏经,《杂阿含八零一经》)

尔时,世尊告诸比丘:有五法,多所饶益修安那般那念。 何等为五?

- (一) 住于净戒波罗提木叉,律仪、威仪,行处具足,于微细罪能生怖畏,受持学戒,是名第一多所饶益修习安那般那念。
- (二) 复次, 比丘! 少欲、少事、少务, 是名二法多所饶益修习安那般那念。

- (三) 复次,比丘! 饮食知量,多少得中,不为饮食起求欲想,精勤思惟,是名三法多所饶益修安那般那念。
- 四) 复次,比丘! 初夜、后夜不着睡眠,精勤思惟,是名四法多所饶益修安那般那念。
- (五) 复次,比丘! 空闲林中,离诸愦闹,是名五法多种饶益修习安那般那念。

### 念处经

(南传大藏经,《中部经典一,第十》)

如是我闻。一时, 世尊在库卢国康摩萨单摩之聚落。

尔时,世尊呼诸比丘曰:「诸比丘!」彼等比丘应世尊言:「世尊!」

世尊乃曰:「诸比丘!于此,为有情之净化、愁悲之超越、苦忧之消灭、正道之获得、涅槃之作证,此有一法,即四念处也。四者何耶?曰:比丘!于此,于身随观身,热心而注意,甚深持念,于世间除去贪忧。于受随观受,热心而甚注意,有持念,于世间除去贪忧。于心随观心,热心而甚注意,有持念,于世间除去贪忧。于法随观法,热心而甚注意,有持念,于世间除去贪忧。(如是谓四念处)。

诸比丘! 如何是比丘于身随观身耶? 诸比丘! 于此,比丘或行于闲林、或行于树下、或行于空闲处,结跏趺坐,以身正直,当前立念。彼念而出息,念而入息。或长出息,知「予长出息」;或长入息,知「予长入息」。或短出息,知「予短出息」;或短入息,知「予短入息」。或修观「予觉一切身而出息」;或修观「予觉一切身而入息」。又修观「予令静止身行而出息」;或修观「予令静止身行而入息」。诸比丘! 恰如精巧之辘轳工或辘轳工之弟

子,或长旋转而知「予长旋转」,或短旋转而知「予短旋转」,如是,比丘或长出息而知「予长出息」,……乃至……修观「予令静止身行而出息」。如是,于内身而随观身,于外身而随观身,于内外身而随观身。于身而随观集法、于身而随观灭法、于身而随观集灭之法。

彼现「身是存在」之念,如是资其慧,资其思念。彼无有依止而住,即不执着世间。如是,比丘则于身随观身也。

诸比丘! 复次,比丘或行,而知「予在行」,或立而知「予在立」,或坐而知「予在坐」,或卧而知「予在卧」。如彼身之所示,其知如是。如是,于内身而随观身……不执着世间也。如是,比丘于身随观身而住。

诸比丘! 复次,比丘是往、是归,善识之;前观、后观,善识之;欲屈、欲伸,善识之;欲持大衣、衣钵,善识之;在啖、饮、嚼、味,善识之;大小便时,善识之;在行、住、坐、眠、寤、言、默,善识之而住。如是,于内身随观身……不执着世间也。如是,比丘于身随观身而住。

复次,诸比丘! 比丘善观此身,从头顶至足底止,皆为皮肤所覆,其中充满种种不净,即:「于此身有发、毛、爪、齿、皮、肉、筋、骨、髓、肾、心、肝、肋、脾、肺、肠、脏腑、胃、粪、脑、胆汁、痰、脓、血、汗、脂、泪、膏、唾、洟、滑液、小便也。」诸比丘! 恰如有两口之袋,以充(填)种种谷物,即:稻、粟、绿豆、豆颗、胡麻、米。以此,具眼者出而观察「此是稻、此是粟、此是绿豆、此是豆颗、此是胡麻、此是大米也。」如是,比丘善观此身,从头顶至足底止,为皮肤所覆,其中充满种种不净,即:「此身有发、毛、爪、齿、皮、肉、筋、骨、髓、肾、心、肝、肋、脾、肺、肠、脏腑、胃、粪、脑、胆汁、痰、脓、血、汗、脂、泪、膏、唾、洟、滑液、小便也。」如是,于内身随观身……不执着世间。如是,比丘于身随观身而住。

复次,诸比丘! 比丘以此身,其如所置、如其所示,以观察

界,即:「此身有地界、水界、火界、风界。」诸比丘!恰如熟练之屠牛者或屠牛者之弟子,于衢屠牛,坐于路口,一分一分以割其体。如是,比丘以界观察此身,其如所置、如其所示,以观察界,即:「此身有地界、水界、火界、风界也。」如是,于内身随观身……不执着世间。如是,比丘于身随观身而住。

复次,诸比丘!譬如比丘,见死尸被遗弃于墓地,或经一日、或二日、或三日,膨胀而变色青黑,分化腐烂,彼致念此身:「观此身亦如是法,成为如是,难免如此之状况。」如是,于内身随观身……不执着世间。复次,诸比丘!譬如比丘见死尸被遗弃于墓地,或被鸟、兀鹰、鹫、野狗、豺,或被种种虫类啄啖,彼致念此身:「观此身亦如是法,成为如是,难免如是之状况。」如是,于内身随观身……不执着世间。复次,诸比丘!比丘见死尸被遗弃于墓地,骸骨之连锁,尚带血肉,被筋连缚。又,连锁之骸骨(已经)肉溃血污,被筋连缚。又,血肉皆无,唯筋连缚。又,骨节解散,散乱诸方,手骨、足骨、胫骨、腿骨、腰骨、脊骨、头骸骨等,各于异处。彼致念此身:「此身亦如是之法,成为如是,彼难免如此之状况。」如是,于内身随观身……而不执着世间。

复次,诸比丘! 比丘见死尸被遗弃于墓地,其骨白似螺色, 经年堆积,又腐烂而为碎,彼致念此身:「观此身亦如是之法, 成为如是,彼难免如此之状况。」如是,于内身随观身、于外身 随观身、于内外身随观身而住。于身随观集法、于身随观灭法、 于身随观集灭之法而住。彼现「身存在」之念,如是资其慧,资 其思念。彼无有依止而住,不执着世间,如是,比丘于身随观身 而住。

诸比丘! 比丘如何于受随观受而住耶? 于此, 比丘受乐受而知:「予受乐受」; 受苦受而知:「予受苦受」; 受不苦不乐受而知:「予受不苦不乐受」; 受物质之乐受而知:「予受物质之乐受」; 受物质之乐受」; 受物质之乐受而知:「予受物质之苦受」; 受非物质之苦受而知:「予受物质之苦受」; 受非物质之苦受而知:「予受非物质之苦受」;

受物质之不苦不乐受而知:「予受物质之不苦不乐受」;受非物质之不苦不乐受而知:「予受非物质之不苦不乐受」。如是,于内受而随观受,于外受而随观受。于受而随观集法、于受而随观灭法、于受而随观集灭之法而住。彼现「受存在」之念,如是资其慧,资其思念,彼无有依止而住。不执着世间,如是,比丘于受随观受而住。

诸比丘!比丘如何于心随观心而住耶?于此,比丘有贪欲心而知:「有贪欲心」,无贪欲心而知:「无贪欲心」;有瞋恚心而知,「有瞋恚心」,无瞋恚心而知:「无瞋恚心」;有愚痴心而知:「有愚痴心而知:「无愚痴心」。摄心而知:「摄心」,散心而知:「散心」。高广心而知:「高广心」,非高广心而知:「非高广心」,非之心而知:「有上心」,无上心而知:「无上心」,定心而知:「定心」,非定心而知:「非定心」,解脱心而知:「解脱心,非解脱心而知:「非解脱心」。如是,于内心随观心、于外心随观心、于内外心随观心而住。于心而随观集法、于心而随观来灭之法而住。彼现「心存在」之念,如是资其慧,资其思念。彼无有依止而住,不执着世间,如是,比丘于心随观心而住。

诸比丘!比丘如何于法随观法而住耶?曰:于此,比丘于五盖法随观法而住。比丘如何于五盖法随观法而住耶?诸比丘!于此,比丘内存有爱欲而知:「予内存有爱欲」,若内无爱欲而知:「予内无爱欲」。未生之爱欲生起者,其知之;已生之爱欲舍离者,其知之;所舍离之爱欲于未来不生者,其知之。又,于内有瞋恚而知:「予内有瞋恚」,内无瞋恚而知:「予内无嗔恚」。有未生之瞋恚生起者,其知之;有已生瞋恚之舍离者,其知之;所舍离之瞋恚于未来不生者,其知之。于昏沉睡眠、掉悔及疑,亦如是。如是,于内法随观法、于外法随观法、于内外法随观法而住。于法随观集法而住、于法随观灭法而住、于法随观集灭之法而住。彼现「法存在」之念,如是资其慧,资其思念。彼无有依止而住,不执着世间,如是,比丘于五盖法随观法而住。

复次, 诸比丘! 比丘于五取蕴之法随观法而住。

诸比丘! 比丘如何于五取蕴之法随观法而住耶?于此,比丘于:「有如是色、有如是色之集、有如是色之没。有如是受、有如是受之集、有如是受之没。有如是想……(乃至)……想之没。有如是行……(乃至)……行之没。有如是识、有如是识之集、有如是识之没。」如是,于内法随观法……不执着世间,如是,比丘于五取蕴之法随观法而住。

复次,诸比丘!比丘于六内外处之法随观法而住。诸比丘! 比丘如何于六内外处之法随观法而住耶?于此,比丘知眼、知色、 知缘此两者而生结。未生之结生起者,其知之;已生之结舍离者, 其知之;所舍离之结于未来不生者,其知之。知耳、知声、知缘 此两者而生结……(乃至)……知鼻、知香、知缘此两者而生 结……知舌、知味、知缘此两者而生结……知身、知触、知缘此 两者而生结……知意、知法、知缘此两者而生结。未生之结生起 者,其知之;已生之结舍离者,其知之;已舍离之结于未来不生 者,其知之。如是,于内法随观法而住……不执着世间,如是比 丘于六内外处之法随观法而住。

复次,诸比丘!比丘于七觉支法随观法而住。诸比丘!比丘如何于七觉支法随观法而住耶?诸比丘!于此,比丘内有念觉支而知:「予内有念觉支」,内无念觉支而知:「予内无念觉支」。若未生念觉支有生起者,其知之;有已生念觉支修习完满者,其知之。内有择法觉支而知:「予内有择法觉支」,内无择法觉支而知:「予内无择法觉支」,未生之择法觉支有生起者,其知之;有已生之择法觉支修习完满者,其知之。……(乃至)……知精进觉支……(乃至)……喜觉支……(乃至)……轻安觉支……(乃至)……定觉支……(乃至)……舍觉支。如是,于内法随观法……不执着世间,如是比丘于七觉支之法随观法而住。

复次,诸比丘! 比丘于四圣谛法随观法而住。比丘如何于四圣谛法随观法而住耶? 诸比丘! 比丘于此如实知:「此是苦」,如

实知:「此是苦之集」,如实知:「此是苦之灭」,如实知:「此是致苦灭之道」。如是,于内法随观法而住、于外法随观法而住、于内外法随观法而住。于法随观集法、于法随观灭法、于法随观集灭之法而住。彼现「法存在」之念,如是资其慧,资其思念。彼无有依止而住,不执着世间,如是,比丘于四圣谛法随观法而住。

诸比丘! 此等四念处如是修习七年者,彼于二果中可豫期一果:即于现法得究竟智;又,若有依者,则不还位也。虽不至七年、六年、五年、四年、三年、二年、或一年,修习此四念处者,不,虽不至一年,于七个月修习此四念处者,彼于二果中可豫期一果:于现法得究竟智;若有依者,则不还位也。不,虽不至七月,实于六月、五月、四月、三月、二月、一月,或半月。不,虽不至半月,仅七日修习此四念处者,彼于二果中可豫期一果:即于现法得究竟智;又,若有依者,则不还位也。

如此说:「诸比丘!于此,为有情之净化、愁悲之超越、苦忧之消灭、正道之到达、涅槃之作证,有此一法,即四念处也。」是缘此而说之也。」

世尊如是说已、彼等比丘欢喜信受世尊之所说。

### 乐四念处

(节录大正大藏经,《杂阿含五三五经》)

大目犍连语尊者阿那律言: 云何名为乐四念处?

尊者大目犍连!若比丘身身观念处,心缘身正念住调伏(观内外不净,无常败坏之法,如是住正念正智,则烦恼灭)、止息、寂静,一心增进;如是受、心、法念处,正念住调伏、止息、寂静,一心增进。

尊者大目犍连! 是名比丘乐四念处。

### 四念处修习

(节录大正大藏经,《杂阿含五三六经》)

尊者大目犍连问尊者阿那律:云何名为四念处修习多修习?

尊者阿那律语尊者大目犍连言:若比丘于内身起厌离想,于内身起不厌离想、厌离不厌离俱舍想,正念正知。如内身,如是外身、内外身,内受、外受、内外受,内心、外心、内外心,内法、外法、内外法,作厌离想、不厌离想、厌离不厌离俱舍想,住正念正知。

如是, 尊者大目犍连! 是名四念处修习多修习。

# 转法轮经

《相应部 56.11.经》) 法增比丘汉译

如是我闻。一时,世尊在波罗捺国仙人堕处鹿野苑。

在这里,世尊对五比丘们说:

"诸比丘!有二种极端出家比丘所不为:(一)对诸欲而贪爱欲乐者,是下劣、卑贱、凡夫行、非圣贤,无意义。(二)对自我折磨修苦行者,是苦,非圣贤,无意义。""诸比丘!如来舍弃这两种极端,以中道为如来所现正觉。这是资助眼生、智生、导向寂静、证智、正觉、涅槃。"

"诸比丘!如何能使如来以中道现正觉,资助眼生、智生、导向寂静、证智、正觉、涅槃呢?这就是八支圣道。即:正见、正思惟、正语、正业、正命、正精进、正念、正定。诸比丘!这是如来所现正觉之中道,这是资助眼生、智生、导向寂静、证智、正觉、涅槃。

诸比丘! 苦圣谛者,即是:生苦、老苦、病苦、死苦、怨憎 会苦、爱别离苦、求不得苦,简言之:五取蕴是苦。

诸比丘! 苦集谛者,即是: 由渴爱而产生后有、喜贪俱行、 随处生起喜乐,即是: 欲爱、有爱、无有爱。

诸比丘! 苦灭圣谛者,即是:对这渴爱的无余舍离、灭除、 舍弃、断除、解脱、无执着。

诸比丘! 苦灭道圣谛者,是八支圣道。即是: 正见、正思惟、 正语、正业、正命、正精进、正念、正定。

诸比丘! 对这苦圣谛, 先前未闻之法, 我(法) 眼生、智生、 慧生、明生、光明生。

诸比丘! 对这苦圣谛应遍知, 先前未闻之法, 我(法) 眼生、 智生、慧生、明生、光明生。

诸比丘! 对这苦圣谛已遍知, 先前未闻之法, 我(法) 眼生、 智生、慧生、明生、光明生。

诸比丘! 对这苦集圣谛, 先前未闻之法, 我(法) 眼生、智生、慧生、明生、光明生。

诸比丘! 对这苦集圣谛应断除,先前未闻之法,我(法)眼生、智生、慧生、明生、光明生。

诸比丘! 对这苦集圣谛已断除, 先前未闻之法, 我(法) 眼生、智生、慧生、明生、光明生。

诸比丘! 对这苦灭圣谛, 先前未闻之法, 我(法) 眼生、智生、慧生、明生、光明生。

诸比丘! 对这苦灭圣谛应现证, 先前未闻之法, 我(法) 眼生、智生、慧生、明生、光明生。

诸比丘! 对这苦灭圣谛已现证, 先前未闻之法, 我(法) 眼生、智生、慧生、明生、光明生。

诸比丘!对这苦灭道圣谛,先前未闻之法,我(法)眼生、 智生、慧生、明生、光明生。

诸比丘! 对这苦灭道圣谛应修习,先前未闻之法,我(法) 眼生、智生、慧生、明生、光明生。

诸比丘! 对这苦灭道圣谛已修习,先前未闻之法,我(法) 眼生、智生、慧生、明生、光明生。

诸比丘! 只要我对这四圣谛如是的三转十二行的透彻如实智见,还未达完全清净前,诸比丘! 我在天、魔、梵世,在沙门、婆罗门、人、天众生中,不会宣称为现正觉之无上正自觉。

诸比丘! 因为我对这四圣谛, 如是的三转十二行的透彻如实智见, 已达完全清净, 诸比丘! 我在天、魔、梵世, 在沙门、婆罗门、人、天众生中, 才宣称为现正觉之无上正自觉。

智与见于我(心中)生起,我的解脱不动摇,这是我的最后生,再也不受后有。"

世尊如是说已,五比丘欢喜、信受于世尊之所说。当世尊宣 说这教示时,具寿憍陈如生起远尘离垢之法眼:"有集法者,皆 是灭法。"

世尊转如是法轮时,地居诸天发言说:"世尊在波罗捺国仙人堕处鹿野苑,转如此无上之法轮,沙门、婆罗门、天、魔、梵或世间之任何者,皆不能击退。"

听到地居诸天之声的四大天王诸天,发言说:"世尊在波罗 捺国仙人堕处鹿野苑,转如此无上之法轮,沙门、婆罗门、天、 魔、梵或世间之任何者,皆不能击退。"

听到四大天王诸天之声的忉利诸天,发言说:"世尊在波罗 捺国仙人堕处鹿野苑,转如此无上之法轮,沙门、婆罗门、天、 魔、梵或世间之任何者,皆不能击退。"

听到忉利诸天之声的焰摩诸天,发言说:"世尊在波罗捺国

仙人堕处鹿野苑,转如此无上之法轮,沙门、婆罗门、天、魔、梵或世间之任何者,皆不能击退。"

听到焰摩诸天之声的兜率诸天,发言说:"世尊在波罗捺国仙人堕处鹿野苑,转如此无上之法轮,沙门、婆罗门、天、魔、 梵或世间之任何者,皆不能击退。"

听到兜率诸天之声的化乐诸天,发言说:"世尊在波罗捺国仙人堕处鹿野苑,转如此无上之法轮,沙门、婆罗门、天、魔、 梵或世间之任何者,皆不能击退。"

听到化乐诸天之声的他化自在诸天,发言说:"世尊在波罗 捺国仙人堕处鹿野苑,转如此无上之法轮,沙门、婆罗门、天、 魔、梵或世间之任何者,皆不能击退。"

听到他化自在诸天之声的梵身诸天,发言说:"世尊在波罗 捺国仙人堕处鹿野苑,转如此无上之法轮,沙门、婆罗门、天、 魔、梵或世间之任何者,皆不能击退。"

听到梵身诸天之声的梵辅诸天,发言说:"世尊在波罗捺国仙人堕处鹿野苑,转如此无上之法轮,沙门、婆罗门、天、魔、梵或世间之任何者,皆不能击退。"

听到梵辅诸天之声的大梵诸天,发言说:"世尊在波罗捺国仙人堕处鹿野苑,转如此无上之法轮,沙门、婆罗门、天、魔、梵或世间之任何者,皆不能击退。"

听到大梵诸天之声的少光诸天,发言说:"世尊在波罗捺国仙人堕处鹿野苑,转如此无上之法轮,沙门、婆罗门、天、魔、梵或世间之任何者,皆不能击退。"

听到少光诸天之声的光音诸天,发言说:"世尊在波罗捺国仙人堕处鹿野苑,转如此无上之法轮,沙门、婆罗门、天、魔、梵或世间之任何者,皆不能击退。"

听到光音诸天之声的少净诸天,发言说:"世尊在波罗捺国仙人堕处鹿野苑,转如此无上之法轮,沙门、婆罗门、天、魔、

梵或世间之任何者,皆不能击退。"

听到少净诸天之声的无量净诸天,发言说:"世尊在波罗捺 国仙人堕处鹿野苑,转如此无上之法轮,沙门、婆罗门、天、魔、 梵或世间之任何者,皆不能击退。"

听到无量净诸天之声的遍净诸天,发言说:"世尊在波罗捺 国仙人堕处鹿野苑,转如此无上之法轮,沙门、婆罗门、天、魔、 梵或世间之任何者,皆不能击退。"

听到遍净诸天之声的广果诸天,发言说:"世尊在波罗捺国仙人堕处鹿野苑,转如此无上之法轮,沙门、婆罗门、天、魔、梵或世间之任何者,皆不能击退。"

听到广果诸天之声的无烦诸天,发言说:"世尊在波罗捺国仙人堕处鹿野苑,转如此无上之法轮,沙门、婆罗门、天、魔、梵或世间之任何者,皆不能击退。"

听到无烦诸天之声的无热诸天,发言说:"世尊在波罗捺国仙人堕处鹿野苑,转如此无上之法轮,沙门、婆罗门、天、魔、 梵或世间之任何者,皆不能击退。"

听到无热诸天之声的善现诸天,发言说:"世尊在波罗捺国仙人堕处鹿野苑,转如此无上之法轮,沙门、婆罗门、天、魔、梵或世间之任何者,皆不能击退。"

听到善现诸天之声的善见诸天,发言说:"世尊在波罗捺国仙人堕处鹿野苑,转如此无上之法轮,沙门、婆罗门、天、魔、梵或世间之任何者,皆不能击退。"

听到善见诸天之声的色究竟诸天,发言说:"世尊在波罗捺 国仙人堕处鹿野苑,转如此无上之法轮,沙门、婆罗门、天、魔、 梵或世间之任何者,皆不能击退。"

如是在那一刹那,那须臾之间,诸天之声上达梵世。这十千世界震动,大震动,强烈震动,有无量、广大的光明,超越诸天威力的光明出现在世间。

当时,世尊称赞说:"憍陈如确实已了知! 憍陈如确实已了知!"于是具寿憍陈如就称为阿若(确知) 憍陈如。

# 济历曼南达经

### 增支部 10.60

Girimananda Sutta - AN 10.60 Piyadassi Thera 英译, 法增比丘汉译

如是我闻。一时佛住舍卫国 1 祗树给孤独园 2。尔时具寿 3 济历曼南达感染严重病疾 4,因此具寿阿难前往佛所,头面礼足,坐于一边已,告诉世尊说:

"世尊! 具寿济历曼南达感染严重病疾,为了怜悯他,愿世尊能前往看望他。"

佛说: "阿难! 你可以代我前往看望他, 向他念诵十种观修 法5, 那位济历曼南达比丘听完后病就会好的。

是那十种观修法呢? 观修无常想;观修无我想;观修不净想; 观修危厄想; 观修舍弃想; 观修远离想; 观修灭想; 观修对世间 的厌倦想; 观修诸行无常想; 和正念出入息。"

- "(一) 阿难!如何观修无常想 6 呢?于此,比丘前往林中,树下,闲房空地,如是观修:色是无常,受是无常,想是无常, 行是无常,识是无常。如此住于7 观修五蕴是无常。阿难!如是观修无常。
- (二) 阿难! 如何观修无我想 8 呢? 于此, 比丘前往林中, 树下, 闲房空地, 如是观修: 眼是非我, 色(相) 是非我; 耳是 非我, 声是非我; 鼻是非我, 香是非我; 舌是非我, 味是非我; 身是非我, 触是非我; 意门是非我, 意境是非我。如此住于观修 六内处与六外处是非我。阿难! 如是于色观修无我。

- (三) 阿难!如何观修不净想 9 呢?于此,阿难!比丘观修此身:这个身体,从脚跟上,从头顶下,为皮所包,充满不净,这身体有:发、毛、爪、齿、皮、肉、腱、骨、骨髓、肾脏、心脏、肝脏、肋膜、脾脏、肺脏、肠、肠间膜、胃、粪;胆汁、痰、脓、血、汗、脂、泪、膏、唾、涕、关节滑液、尿、头脑。如此住于观修不净于此身。阿难!如是于色观修不净。
- (四) 阿难! 如何观修危厄想 10 呢? 于此,比丘前往林中,树下,闲房空地,如是观修:此身诸多苦楚,此身诸多危厄,众多疾病由此身起,诸如:眼视疾,耳闻疾,鼻疾,舌疾,身疾,头疾,耳疾,口疾,齿疾,咳嗽,哮喘,支气管炎,胃炎,发热,胃病,昏晕,腹泻,红肿,腹绞痛,麻疯,脓肿,淋巴结核,肺痨,羊癫,皮肤病,痒,疮痂,涩疹,疥疮,内外出血与黄疸,糖尿,痔疮,肿瘤,溃疡。疾病由胆汁所引起,由痰所引起,或由风所引起;四大不调;天气所引起;自身举止不审所致;他人加害;业果成熟 11;冷,热,饥,渴,大便,小便等。如此住于观修此身危厄。阿难! 如是于色观修危厄。
- (五) 阿难! 如何观修舍弃想 12 呢? 于此, 阿难! 比丘不容一毫欲念生起于心, 但求放下, 排除, 竭止, 断灭它。他不容一毫嗔念生起于心, 但求放下, 排除, 竭止, 断灭它。他不容一毫害念生起于心, 但求放下, 排除, 竭止, 断灭它。他不容任何时候之恶念, 不利之念生起于心, 但求放下, 排除, 竭止, 断灭它。阿难! 如是观修舍弃。
- (六) 阿难!如何观修远离想 13 呢?于此,阿难!比丘前往林中,树下,闲房空地,如是观修:此是寂静,此是殊胜 14,即是寂止诸行法,放下一切执取 15,灭绝贪爱,无执 16,涅槃。阿难!如是观修远离。
- (七) 阿难! 如何观修灭想 17 呢? 于此, 阿难! 比丘前往林中, 树下, 闲房空地, 如是观修: 此是寂静, 此是殊胜, 即是

寂止诸行法, 放下一切执取, 灭绝贪爱, 灭尽, 涅槃。阿难! 如是观修灭。

- (八) 阿难! 如何观修对世间的厌倦想 18 呢? 于此, 阿难! 比丘舍弃对这世间的执著, 舍弃我慢, 邪信念, 以及对这世间的 潜在烦恼, 不执取它们, 放下, 不参与 19。阿难! 如是观修对世 间的厌倦。
- (九) 阿难! 如何观修诸行无常想 20 呢? 于此, 阿难! 比丘对诸行生忧患, 惭耻, 厌恶心 21。阿难! 如是观修诸行无常。
- (十) 阿难! 如何正念出入息 22 呢? 于此, 阿难! 比丘前 往林中, 树下, 闲房空地, 结跏趺坐, 端身正坐, 正念面前,

正念入息,正念出息。

长入息,知道我长入息;长出息,知道我长出息;短入息,知道我短入息;短出息,知道我短出息。

正念知道我全息23入息,如是善学24;正念知道我全息出息, 如是善学。

静止身行25入息,如是善学;静止身行出息,如是善学。体验喜26入息,如是善学;体验喜出息,如是善学。

体验乐 27 (轻安) 入息,如是善学;体验乐(轻安)出息,如是善学。

体验心行(受想行)28入息,如是善学;体验心行(受想行)出息,如是善学。

体验静止心行 29 入息,如是善学;体验静止心行出息,如是善学。

体验心静 30 入息,如是善学;体验心静出息,如是善学。

体验心知足 31 (止与观) 入息,如是善学;体验心知足(止与观) 出息,如是善学。

心定(四禅)32入息,如是善学;心定(四禅)出息,如是善学。

心解脱 33 (五盖) 入息,如是善学;心解脱 (五盖) 出息,如是善学。

观照 (五蕴) 无常 34 入息,如是善学;观照 (五蕴) 无常出息,如是善学。

观照远离 35 入息,如是善学,观照远离出息,如是善学。

观照灭36入息,如是善学;观照灭出息,如是善学。

观照舍弃37入息,如是善学;观照舍弃出息,如是善学。

如此, 阿难! 如是正念修习出入息。"

"阿难!如果你前往看望济历曼南达比丘,向他念诵这十种观修法,那位济历曼南达比丘听完后病就会好的。"

于是具寿阿难于世尊所听完这十种观修法后,前往具寿济历 曼南达所,向他念诵这十种观修法。

那位具寿济历曼南达听完后,病马上好起来,具寿济历曼南 达因此由重病痊愈。

#### 注释:

- 1. Savattiyam, 舍卫国。
- 2. Jetavane Anathapindikassa ārāme, 祗园精舍, 祗树给孤独园。佛陀在此住了很长时间,并开示了许多佛法。
- 3. āyasmā, 大德, 具寿。
- 4. ābadhiko, dukkhito, bālhagilāno, 患病, 受苦, 病笃。感染严重病疾。
- 5. dasasaññā, 十种想, 十种观修法。Aniccasaññā, anattasaññā, asubhasaññā, ādinavasaññā, pahānasaññā, virāgasaññā, nirodhasaññā, sabbaloke anabhiratasaññā, sabbasankharesu aniccasaññā, ānāpānasati. 观修无常想; 观修无我想; 观修不净想; 观修危厄想; 观修舍弃想; 观修远离想; 观修灭想; 观修对世间的厌倦想; 观修诸行无常想; 和正念出入息。
- 6. Aniccasaññā, 无常想。五蕴是生灭法, 皆是无常。这是四念处的法念处。
- 7. viharati, 住于。
- 8. anattasaññā, 无我想。五蕴, 六内处与六外处皆是无常, 所以非我, 无我。这是四念处的法念处。

- 9. Asubha sañña, 不净想。kesā, lomā, nakhā, dantā, taco, mamsam, nahāru, atthi, attimiñja, vakkam, hadayam, yakanam, kilomakam, pihakam, papphasam, antham, antagunam, udariyam, karisam, pittam, semham, pubbo, lohitam, sedo, medo, assu, vasā, khelo, singhānikā, lasikā, muttam, mattake matthalungan. 发、毛、爪、齿、皮、肉、腱、骨、骨髓、肾脏、心脏、肝脏、肋膜、脾脏、肺脏、大肠、小肠、胃、粪。胆汁、痰、脓、血、汗、脂、泪、膏、唾、涕、关节滑液、尿、头脑。三十二身分皆是四大所造,颜色,形状,气味皆异,污秽不堪,故是不净。这是四念处的身念处。
- 10. ādinavasaññā, 危厄想。身体常为众多疾病所危害。这是四念处的身念处。
- 11. kamma-vipaka, 业果成熟。
- 12. pahānasaññā, 舍弃想。烦恼生起能查觉并舍弃它,这是四念处的心念处。
- 13. virāgasaññā, 远离想。这是四念处的心念处。
- 14. Etam santam, etam panitam, 此是寂静, 此是殊胜。
- 15. sabbupadhipatinissaggo 一切 sabba, 执取 upadhi, 舍弃 patinissagga, 放下一切执取。
- 16. virāgo, 远离, 无执。这是四念处的心念处。
- 17. nirodhasaññā, 灭想。这是四念处的心念处。
- 18. sabbaloke anabhiratasaññā,对世间一切的厌倦想。这是四念处的心念处。
- 19. te pajahanto, viramati na upādiyanto, 不执取它们, 放下, 不参与。这是四念处的心念处。
- 20. sabbasankharesu aniccasaññā, 观修诸行无常想。这是四念处的法念处。
- 21. attiyati, harayati; jigucchati, 忧患, 惭耻, 厌恶心。这是四念处的法念处。
- 22. ānāpānasati, 正念出入息。这里以下是四念处的身念处。
- 23. Sabbakāva patisamvedi, 清净道论译为"全息"。
- 24. sikkhati, 如是善学。
- 25. Passambhayam kāyasankharam, 静止身行。
- 26. Piti patisamvedi,体验喜,二禅。这里以下是四念处的受念处。
- 27. Sukha patisamvedi,体验乐,三禅。
- 28. Cittasankhāra patisamvedi,体验心行。这里以下是四念处的心念处。
- 29. Passambhayam cittasankhāra patisamvedi, 体验静止心行。
- 30. Cittapatisamvedi, 体验心。
- 31. Abhippamodayam cittam,体验心知足。依止观无所求,故知足。
- 32. Samadhaham cittam, 心定, 四禅。
- 33. Vimocayam cittam, 心解脱。
- 34. Aniccānupassi, 观照 (五蕴) 无常。这里以下是四念处的法念处。
- 35. Virāgānupassi, 观照远离。
- 36. Nirodhānupassi, 观照灭。
- 37. Patinissaggānupassi, 观照舍弃。

## 七处善、三种观义

(大正大藏经,《杂阿含四十二经》)

如是我闻。一时, 佛住舍卫国祇树给孤独园。

尔时,世尊告诸比丘:有七处善,三种观义。尽于此法得漏尽,得无漏,心解脱、慧解脱。现法自知,身作证具足住:我生已尽,梵行已立,所作已作,自知不受后有。

云何比丘七处善? 比丘!如实知色、色集、色灭、色灭道迹, 色味、色患、色离如实知。如是受、想、行、识。识集、识灭、 识灭道迹、识味、识患、识离如实知。

云何色如实知?诸所有色,一切四大及四大造色,是名为色。如是色如实知。云何色集如实知?爱喜是名色集。如是色集如实知。云何色灭如实知?爱喜灭是名色灭。如是色灭如实知。云何色灭道迹如实知?谓八圣道:正见、正志、正语、正业、正命、正方便、正念、正定。是名色灭道迹。如是色灭道迹如实知。云何色味如实知?谓色因缘生喜乐。是名色味。如是色味如实知。云何色患如实知?若色无常、苦、变易法。是名色患。如是色患如实知。云何色离如实知?谓于色调伏欲贪、断欲贪、越欲贪。是名色离。如是色离如实知。

云何受如实知?谓六受:眼触生受,耳、鼻、舌、身、意触生受。是名受。如是受如实知。云何受集如实知?触集是受集。如是受集如实知。云何受灭如实知?触灭是受灭。如是受灭如实知。云何受灭道迹如实知?谓八圣道:正见,乃至正定。是名受灭道迹。如是受灭道迹如实知。云何受味如实知?受因缘生喜乐。是名受味。如是受味如实知。云何受患如实知?若受无常、苦、变易法。是名受患。如是受患如实知。云何受离如实知?若于受调伏欲贪、断欲贪、越欲贪。是名受离。如是受离如实知。

云何想如实知? 谓六想: 眼触生想, 耳、鼻、舌、身、意触

生想。是名为想。如是想如实知。云何想集如实知?触集是想集。如是想集如实知。云何想灭如实知?触灭是想灭。如是想灭如实知。云何想灭道迹如实知?谓八圣道:正见,乃至正定。是名想灭道迹。如是想灭道迹如实知。云何想味如实知?想因缘生喜乐。是名想味。如是想味如实知。云何想患如实知?若想无常、苦、变易法。是名想患。如是想患如实知。云何想离如实知?若于想调伏欲贪、断欲贪、越欲贪。是名想离。如是想离如实知。

云何行如实知?谓六思身:眼触生思,耳、鼻、舌、身、意触生思。是名为行。如是行如实知。云何行集如实知?触集是行集。如是行集如实知。云何行灭如实知?触灭是行灭。如是行灭如实知。云何行灭道迹如实知?谓八圣道:正见,乃至正定。是名行灭道迹。如是行灭道迹如实知。云何行味如实知?行因缘生喜乐。是名行味。如是行味如实知。云何行患如实知?若行无常、苦、变易法。是名行患。如是行患如实知。云何行离如实知?若于行调伏欲贪、断欲贪、越欲贪。是名行离。如是行离如实知。

云何识如实知?谓六识身:眼识,耳、鼻、舌、身、意识身。 是名为识。如是识如实知。云何识集如实知?名色集是识集。如 是识集如实知。云何识灭如实知?名色灭是识灭。如是识灭如实 知。云何识灭道迹如实知?谓八圣道:正见,乃至正定。是名识 灭道迹。如是识灭道迹如实知。云何识味如实知?识因缘生喜乐。 是名识味。如是识味如实知。云何识患如实知?若识无常、苦、 变易法。是名识患。如是识患如实知。云何识离如实知?若于识 调伏欲贪、断欲贪、越欲贪。是名识离。如是识离如实知。比丘! 是名七处善。

云何三种观义?比丘!若于空闲、树下、露地,观察阴、界、入1,正方便思惟其义。是名比丘三种观义。

是名比丘七处善,三种观义。尽于此法得漏尽,得无漏,心解脱、慧解脱。现法自知,作证具足住:我生已尽,梵行已立,所作已作,自知不受后有。

佛说此经已, 诸比丘闻佛所说, 欢喜奉行。

#### 注释:

1. 南传巴利三藏《相应部 22 相应 57 经. 七处经》对应此处的记载为:观察界、观察处、观察缘起。宜以经文内容参详之。

## 盐喻经

《中阿含. 业相应品》,东晋罽宾三藏瞿曇僧伽提婆译

我闻如是。一时,佛游舍卫国,在胜林给孤独园。

尔时,世尊告诸比丘:随人所作业,则受其报。如是,不行 梵行不得尽苦。若作是说。随人所作业,则受其报。如是,修行 梵行便得尽苦。所以者何?若使有人作不善业,必受苦果地狱之 报。云何有人作不善业,必受苦果地狱之报?谓有一人不修身, 不修戒,不修心,不修慧。寿命甚短,是谓有人作不善业,必受 苦果地狱之报。犹如有人以一两盐投少水中,欲令水咸不可得饮, 于意云何?此一两盐能令少水咸巨饮耶?

答曰: 如是, 世尊!

所以者何? 盐多水少,是故能令咸不可饮。如是,有人作不善业,必受苦果地狱之报。云何有人作不善业,必受苦果地狱之报。谓有一人不修身,不修戒,不修心,不修慧,寿命甚短,是谓有人作不善业,必受苦果地狱之报。

復次,有人作不善业,必受苦果现法之报。云何有人作不善业,必受苦果现法之报?谓有一人修身,修戒,修心,修慧。寿命极长,是谓有人作不善业,必受苦果现法之报。犹如有人以一两盐投恒水中,欲令水咸不可得饮,于意云何?此一两盐能令恒水咸叵饮耶?

答曰: 不也, 世尊!

所以者何?恒水甚多,一两盐少,是故不能令咸巨饮。如是,有人作不善业,必受苦果现法之报。云何有人作不善业,必受苦果现法之报?谓有一人修身,修戒,修心,修慧.寿命极长,是谓有人作不善业,必受苦果现法之报。

復次,有人作不善业,必受苦果地狱之报。云何有人作不善业,必受苦果地狱之报?谓有一人不修身,不修戒,不修心,不修慧。寿命甚短,是谓有人作不善业,必受苦果地狱之报。犹如有人夺取他羊。云何有人夺取他羊,谓夺羊者,或王,王臣,极有威势。彼羊主者,贫贱无力,彼以无力故,便种种承望,叉手求索,而作是说:尊者!可见还羊,若见与直,是谓有人夺取他羊。如是,有人作不善业,必受苦果地狱之报。云何有人作不善业,必受苦果地狱之报。是谓有人作不善业,必受苦果地狱之报。

復次,有人作不善业,必受苦果现法之报。云何有人作不善业,必受苦果现法之报?谓有一人修身,修戒,修心,修慧。寿命极长,是谓有人作不善业,必受苦果现法之报。犹如有人虽窃他羊,主还夺取。云何有人虽窃他羊,主还夺取?谓窃羊者贫贱无势,彼羊主者或王,王臣,极有威力,以有力故收缚窃者,还夺取羊,是谓有人虽窃他羊,主还夺取。如是,有人作不善业,必受苦果现法之报。云何有人作不善业,必受苦果现法之报?谓有人修身,修戒,修心,修慧,寿命极长,是谓有人作不善业,必受苦果现法之报。

復次,有人作不善业。必受苦果地狱之报。云何有人作不善业,必受苦果地狱之报?谓有一人不修身,不修戒,不修心,不修慧,寿命甚短,是谓有人作不善业,必受苦果地狱之报。犹如有人负他五钱,为主所缚,乃至一钱亦为主所缚。云何有人负他五钱,为主所缚,乃至一钱亦为主所缚?谓负债人贫无力势,彼贫无力故,负他五钱,为主所缚,乃至一钱亦为主所缚。如是,有人作不善业,必受苦果地狱之报。云何有人作不善业,必受苦果地狱之

报?谓有一人不修身,不修戒,不修心,不修慧,寿命甚短,是谓有人作不善业,必受苦果地狱之报。

復次,有人作不善业,必受苦果现法之报。云何有人作不善业,必受苦果现法之报?谓有一人修身,修戒,修心,修慧,寿命极长,是谓有人作不善业,必受苦果现法之报。犹如有人虽负百钱,不为主所缚,乃至千万亦不为主所缚。云何有人虽负百钱,不为主所缚,乃至千万亦不为主所缚,乃至千万亦不为主所缚,是谓有人虽负百钱,不为主所缚,乃至千万亦不为主所缚。是谓有人虽负百钱,不为主所缚,乃至千万亦不为主所缚。如是,有人作不善业,必受苦果现法之报。云何有人作不善业,必受苦果现法之报。谓有一人修身,修戒,修心,修慧,寿命极长,是谓有人作不善业,必受苦果现法之报,彼于现法设受善恶业报而(其业报)轻微也。

佛说如是,彼诸比丘,闻佛所说,欢喜奉行。



Idam me punnam asavakhaya vaham hotu Idam me punnam nibbanssa paccayo hotu Mama punnam sabba sattanam bhagam bhajemi Te sabbe me samam punna bhagam labhantu

> 愿以此功德, 导向诸漏尽, 愿以此功德, 为证涅槃缘, 我以此功德, 回向诸有情, 愿诸有情众, 同得此功德。

> > Sadhu! Sadhu! Sadhu! 萨度!萨度!萨度!

### 四具及助印经书、助建寺院如法等值供养芳名

张晓燕:8444 李伟德:500 罗嘉利:450 李玉冰、梁毅峰:200 刘涛:500 智威:200 梁树全、苏志雄、梁馨文:250 陈少虹:300 黄开峰:300 妙谛:200 智翔:260 妙圆:200 邝瑞成:200 周晓虹:300 智道:100 梅建辉:50 智峰合家:1000 智护合家:1000 王云祺:447 罗云海:200 自在莲花:1000 范文胜:200 广州信众:253 色彩:100 宗雪:500 妙行:1000 马香英:400 宏平:400 小慈:100 智持:100 妙诠:100 徐姬:100 法悦:100 妙义:100 恒成:100 常慧:50 常智:100 蔡林:100 正桥:100 法祥:100 智启:100 范菁:100 上海信众:244 邹文全:1000 王常印:400 善知识:440 李俊冬:100 刘伟鲁:100 陆秋阁:400 王雪艳:300 妙融:60 因果不爽:200 智灯:1000 智宏:50 妙因:2000.99 智齐:1000 智圣:500 安睿:500 wawana1982:200 妙行:100 智啟:100 刘志娟:100 刘国年:100 周慧珍:100 妙誉合家:10000 妙静赵洁:500 Rocana:500 释本福:1200 睡莲:800 智理:500 徐素珍:500 智根:500 智涛智成:500 妙朴:500 妙嵩:500 妙戒:500 妙堪:400 妙贺:300 何垒:200 妙鸣:200 妙媚:200 妙圣:200 妙荷:200 刘允宝:200 妙正:150 智浩:100 智捷:100 智厚:100 孙海燚:100 刘春莲:100 妙果:100 妙品:100 妙参:100 妙存:100 妙评:100 妙础:100 妙涵:100 董莲谛:300 王平生夫妻:200 王福录:100 史玉琴:100 徐淑珍:100 宗印:100 宗玲:100 张于嘉:100 祁瑞俠:100 智超:100 刘允宝:100 马书春姐俩:100 徐德全:100 张鹏:100 张杰生:100 龙凤媛:100 宋波:100 宋丽娟:100 冯丽萍:100 张淑华:100 张淑兰:100 李德影:100 李桂英:100 曹丽明:100 哈尔滨三人:90 綦凤英:50 郭振久:50 刘春莲:40 王华光:600 肖淑华:100 宗琳:1000 宗熟:500 弘晶:500 李智:200 宗祥:500 宗平:300 田甜:500 智云:500 曼琳:500 弘庆:400 何平静:100 武兴智:100 妙舫:100 朱乡:200 智梵郑静:1200 武兴智:800 弘庆:100 妙定:100 天觉:100 涅磐:100 妙契:2000 小慈:1600 赵丽清:300 妙堪:340 黄怡萍及黄石林:600 智远:400 法行:200 徐丽娟:200 妙航:800 妙因:800 妙策:800 光慧:200 法德:200 妙能:100 智浩:100 智云:300 光进:820 真萍:200 陈亭:1000 刘迎春及家人:200 深信:800 妙行:500 刘寅智啟:500 汪舟娜:600 妙航:1000 智仁:100 徐婷婷 许峰 许一多:100 妙慧全家:200 智涌:300 妙契:891 城市老黄:1000 妙安 智耕:1000 妙义:999 刘耸:100.31 一老人:200 王瑾 孙博文:500 亮美:400 妙堪:1000 饮光:1000 宗应:500 妙堪:12000 Anderson:450 妙策:500 妙慧:100 妙行:1000 妙慧:100 妙安 智耕:1000 Anderson:500 妙勘:200 智耕 妙安:10000 菏泽信众:9200 李伟德夫妇:100 宗晓:10000 邹璇:500 智灯:500 妙静:500 陈英坦合家:3000 李萱:500 妙因:1500 智胜:200 妙芳:200 程娟:500 季洪山:500 刘建林:500 重庆贤友:400 周达:100 李杏莉:200 李伟德夫妇:820 高炳涛:1300 熊琦:300 曹青龙:800 韩军:500 東伟龙:100 王斌:5000 贾彦:200 孟力:200 桂莉:200 李丹:100 唐青:200 江黎:100 田捷:200 夏蕾:300 杨松梓:100 陈斌:200 余明浪:200 胡红雨:100 宋双:50 胡芯源:500 黄鹏夫妇:300 周达:100 妙安 智耕:1000 肇庆佛友:20 赵建文全家:500 温长连:300 风清扬:200 刘涛合家:300 尘本无尘:100

> (以上为 2013 年截至 11 月 08 日中国大陆地区部分供养功德芳名, 排名不分先后。萨度! 萨度! 萨度!)

### 世尊最后的教诲

众比丘们当醒觉, 因缘之法必败坏, 各位精勤莫放逸, 此乃如来之遗教。

## 十二缘起法还灭

 法施胜众施, 法味胜众味, 法喜胜众乐, 愛尽灭众苦。

南传法句经354偈

失眠者夜长, 倦困者路长, 愚人不知法, 生死轮回长。

南传法句经60偈



世常燃烧中, 有何可喜乐? 汝常在暝暗, 何不求光明?

法句经 146 偈

得生人道难; 人生长寿难; 听闻佛法难; 值佛出世难。

法句经 182 偈

内部资料 免费结缘 --- 敬希恭敬礼拜法宝 中国法增尊者众佛弟子倡印 公历二零一三年十一月