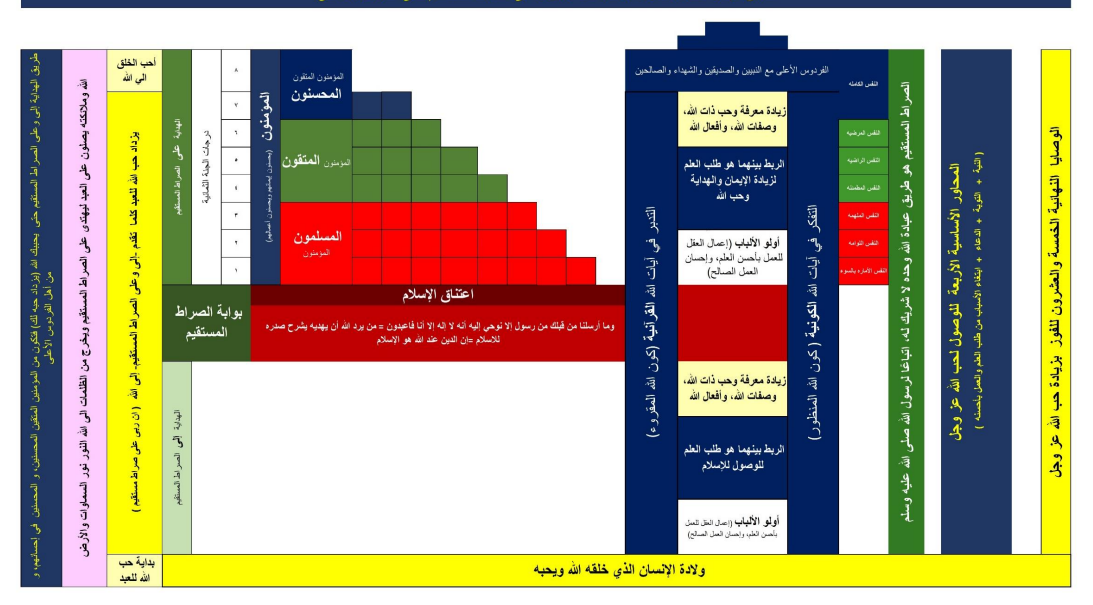
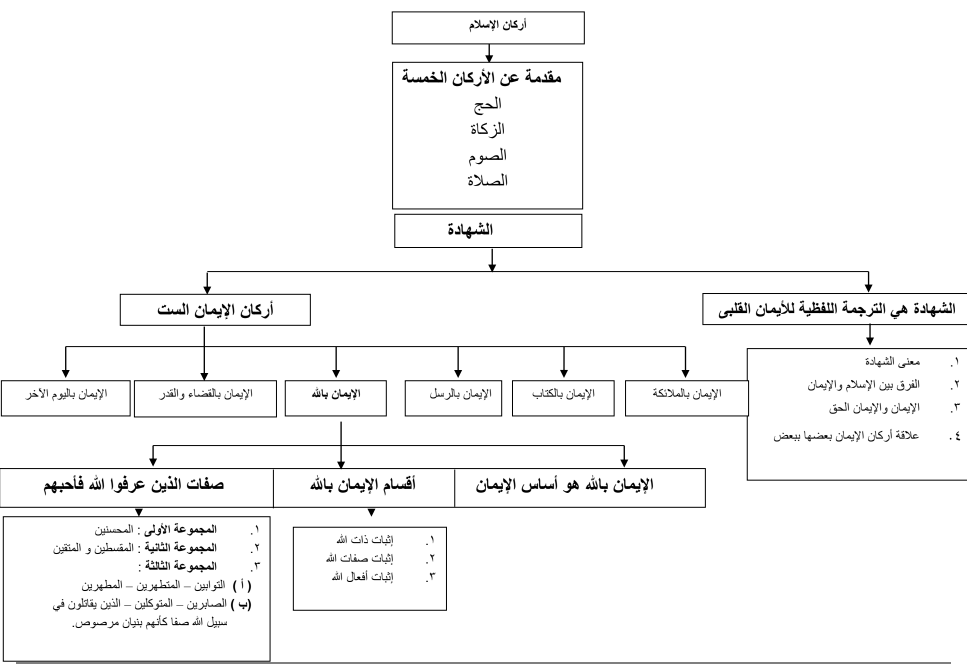
### طريق الهدايه للفوز بالمزيد من حب الله عزوجل على الصراط المستقيم حتى الفردوس الأعلى



# خمرس الكتاب

| ٤.                      | مقدمة عن الكتاب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
|-------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ٧.                      | تعريف بالصراط المستقيم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |
| 1.<br>11.<br>14.<br>12. | الصراط المستقيم هو الطريق الأقصر والأوحد لله عز وجل. الهداية للصراط المستقيم هدايتان هداية إلى الصراط وهداية على الصراط المستقيم. الهداية هدية من الله يهديها لمن أحب من الخلق. ما هي الأسباب التي يجب أن يتبعها العبد حتى يفوز باستجابة الله لدعائه (اهدنا الصراط المستقيم)؟ في مرحلة الهداية إلى الصراط المستقيم (العلم – العمل – الصبر – الإنابة). في مرحلة الهداية على الصراط المستقيم. أنواع الهدايات والهداية المطلوبة هي هداية الله. |       |
| ٣0                      | المرحلة الأولى من الهداية (الهداية إلى الصراط المستقيم):                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |
| ۳٥.<br>۳٦.<br>۳٦.       | الحقائق العلمية.<br>الخالق يعلن عن نفسه لخلقه.<br>آخر الرسالات السماوية.<br>الهداية إلى الصراط المستقيم والى الإسلام.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | *     |
| ٣٩.                     | المرحلة الثانية من الهداية (الهداية على الصراط المستقيم):                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |
| £ ·                     | مقدمة عن الأركان الخمسة. او لأ: الحج ثانياً: الزكاة. ثالثاً: الصوم ز المسادة هي الترجمة اللفظية للإيمان القلبي أ الإيمان الست. أ الإيمان بالملائكة ب الإيمان بالكتب د الإيمان باللرسل د الإيمان باللرسل الإيمان بالله هو أساس الإيمان أقسام الإيمان بالله صفات الذين عرفوا الله فأحبهم و الإيمان بالقضاء والقدر                         | 4 4 4 |
|                         | - 1 geti A .gi a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Г     |

# المرحلة الثانية من الهداية ( الهداية على الصراط المستقيم )



عودة إلى الفهرس

# بأسماء الله الرحمن الحسنى نفتتح هذا الكتاب

بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن الذي لا اله إلا هو الشهيد الحق بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن الر حمن الرحيم بسم الله الرحمن الوكيل بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن الملك بسم الله الرحمن القوى بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن المتين القدوس الولي بسم الله الرحمن السلام بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن المؤمن بسم الله الرحمن الحميد المحصىي بسم الله الرحمن المهيمن بسم الله الرحمن المبدئ بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن العزيز بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن الجبار المعيد المتكبر بسم الله الرحمن المحيي بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن الممبت الخالق بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن الحي البارئ القيوم بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن المصور بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن الو اجد الغفار الماجد بسم الله الرحمن القهار بسم الله الرحمن الواحد بسم الله الرحمن الوهاب بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن الصمد الرزاق بسم الله الرحمن القادر الفتاح بسم الله الرحمن العليم بسم الله الرحمن المقتدر بسم الله الرحمن المقدم بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن القابض المؤخر بسم الله الرحمن الباسط بسم الله الرحمن الأول بسم الله الرحمن الخافض بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن الأخر الرافع بسم الله الرحمن المعز بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن الظاهر الباطن بسم الله الرحمن المذل بسم الله الرحمن الوالي بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن السميع بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن البصير المتعال الحكم بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن البر بسم الله الرحمن العدل بسم الله الرحمن التواب المنتقم بسم الله الرحمن اللطيف بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن العفو الخبير بسم الله الرحمن الرءوف بسم الله الرحمن الحليم بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن مالك الملك بسم الله الرحمن العظيم ذو الجلال والإكرام بسم الله الرحمن الغفور بسم الله الرحمن المقسط بسم الله الرحمن الشكور بسم الله الرحمن العلي بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن الجامع بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن الغنى الكبير بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن الحفيظ المغني المانع بسم الله الرحمن المقيت بسم الله الرحمن الضيار بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن الحسيب النافع بسم الله الرحمن الجليل بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن النور الكريم بسم الله الرحمن الرقيب بسم الله الرحمن الهادي البديع بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن المجيب الباقي بسم الله الرحمن الواسع بسم الله الرحمن بسم الله الرحمن الوارث بسم الله الرحمن الحكيم بسم الله الرحمن الرشيد بسم الله الرحمن الودود بسم الله الرحمن المجيد بسم الله الرحمن الصبور بسم الله الرحمن الناعث

# بسم الله آمنا بالله وتوكلنا على الله بأسمائه الحسنى

ونستفتح بما استفتح الله به كتابه العزيز وهي فاتحة كتاب الله فحري أن تكون فاتحة كل كتاب.

﴿ بِشِمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ ۞ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۞ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ ۞ مَلِكِ يَوْمِ ٱلدِّين ۞ إيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ

نَسْتَعِينُ ۞ ٱهْدِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّآلِينَ ۞﴾ (الفاتحة ١-٧)

# نه مهدمة من الكاتب.

- جاءت فكرة هذا الكتاب في يوم الأحد ٢٤ يناير ١٩٩٩ الموافق ٧ شوال ١٤١٩ هـ بعد استخارة الله تعالى بدأت في كتابة بعض الأفكار وذلك لتحديد أهدافه وصورة إخراجه وأسلوب كتابته واللغات التي يظهر بها في نفس الوقت (العربية، الفرنسية، الإنجليزية) مع نشره بعد إجازة مجمع البحوث الإسلامية له في شبكة الاتصالات الدولية الإنترنت حتى يمكن لغير المسلمين ولغير ناطقي العربية في العالم كله الاستفادة منه عسى الله أن يشرح الصدور به لطريق الله المستقيم.
- حيث أن نية المرء خير من عمله لذلك كان استحضار نية كتابة هذا الكتاب من الأولويات التي يجب تحديدها قبل الشروع في هذا العمل الكبير.
- ننوي بكتابة هذا الكتاب، توصيل العلم الذي رزقني الله إياه إلى أكبر عدد من الناس مسلمين وغير مسلمين عسى الله أن يجعل من هذا العمل علم ينتفع به بعد ما تنقضي أعمارنا في هذه الدنيا القصيرة.

# الكتابد: موضوع الكتابد

موضوع الكتاب يدور حول كيفية معرفة الطريق إلى الله عز وجل بصورة واضحة دقيقة متسلسلة مستندة في كل ما فيها على كتاب الله وعلى سنة رسول الله – صلى الله عليه وسلم

يبدأ الكتاب التعرف علي النفس البشرية والوصول إليها ثم التدبر والتفكر للوصول بالعقل للإيمان بأن لهذا الكون اله واحد لا شريك له ثم نطق الشهادة و دخول الإسلام و أداء أركانه الخمس، يصاحب ذلك الحديث عن معنى الإيمان بالغيب وأركانه ودرجاته. يتضمن هذا الحديث التعرف على القرآن الكريم وعلى الرسول الكريم — صلى الله عليه وسلم — ثم يأتي الحديث عن درجات القرب من الله وكيفية الهداية وتحققها وسبل الفوز بجنة الله ثم بحبه وترقى النفوس من الأمارة إلى اللوامة إلى المطمئنة.

نتحدث أيضا عن تعلم كتاب الله وسنة رسوله ومنه فهم التشريع والحلال والحرام ومفهوم العمل الصالح وأكل الطيبات ودور الإنسان في هذه الدنيا كما أراد الله - عز وجل - نتناول أيضا الصلاح والفساد في الأرض والتشريعات القرآنية التي تحكمها وتحكم العلاقات بين الناس على جميع المستويات بهدف نشر السلام والحب بين المسلمين لتكون يد كل إنسان على وجه الأرض يد تبنى وتصلح وتساعد وتعلم وتنصر الحق وتعطف على اليتيم وتطعم المسكين وتدخل السعادة على الحزين وتكشف الكرب عن المكروب وتؤمن كل خائف وتطرد شياطين الإنس والجن من بيننا.

يتناول الحديث أيضا مفاهيم الحق والفضل والإحسان وأثره في إنشاء المجتمع الإنساني المثالي الصالح المصلح والذي يحارب كل صور الفساد والإفساد.

ننتقل بهذا الحديث إلى انتهاء الدنيا وقيام الساعة ثم الجمع والحساب والجنة والنار حتى يؤتى بالموت على صورة كبش فيذبح على الصراط ويقال: (يا أهل الجنة خلود بلا موت ويا أهل النار خلود بلا موت) وهكذا ينتهى اليوم الأخر وتبدأ حياة الخلود.

# اكتابد: منهج الكتابد

- هدف الكتاب هو تعريف القارئ بالطريق إلى الله عز وجل وهو الطريق الأقصر والأوحد وهو بتعبير القرآن الكريم الصراط المستقيم.
- الجزء الأول من هذا الطريق حديث موجه لكل إنسان لا يعرف عن هذا الطريق وعن الإسلام أي شئ فيكون المنهج فيه الإقناع للعقل والمنطق والحقائق العلمية في كل الاستدلالات بحيث تصل بهذا الإنسان الى الاقتناع بمعنى الإيمان ونطق شهادة التوحيد بكل ما تعنيه هذه الشهادة من معاني وهكذا يتحول الإنسان من مخلوق إلى عبد مسلم لله خالقه.
- هذا الجزء من الكتاب يأخذ بيد القارئ ويسير به إلى الصراط المستقيم مدخل الطريق إلى الله الذي ينتهي بدخول الصراط المستقيم ألا وهو الإسلام.
- الجزء الثاني من الكتاب يخاطب القارئ الذي نطق بالشهادة وآمن بالإيمانيات الست وأصبح مسلما مؤمنا بكل ما جاء في كتاب الله تعالى وهنا يكون الاستدلال في كل ما يكتب على القرآن العظيم وعلى سنة رسولنا الكريم صلى الله عليه وسلم وهما مصدرا التشريع الإسلامي الذي هو دين الله لكل الخلق ولم يتغير ولا دين سواه.

فيقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُّ وَمَا ٱخْتَلَفَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْعِلْمُ بَعْيًا بَيْنَهُمُّ وَمَن يَكُفُرُ بِاَيْتِ ٱللَّهِ فَإِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ۞ ﴾

(آل عمران ۱۹)

﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ إِلَّا نُوجِيٓ إِلَيْهِ أَنَّهُ و لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَٱعْبُدُونِ ١٠

(الأنبياء ٢٥٠)

وان تعددت الشرائع السماوية والكتب فالأصل واحد كالأم التي تعددت أو لادها.

هذا الجزء الذي يعرف المسلم طريقه إلى الله لن يكون إلا تفسير لسورة الفاتحة التي افتتح الله بها كتابه والتي هي أم القرآن وهي السبع المثاني والتي توضح طريق الله والصراط المستقيم من أوله إلى آخره فنفسر القرآن بالقرآن وهذا هو أصدق التفاسير وسيعجب القارئ الكريم في أن هذه السورة المكونة من سبع آيات جمعت كل هذه المعاني في حروفها وبين كلماتها والتي يكررها المصلي سبعة عشرة مرة على الأقل في اليوم والليلة في صلواته.

# النية والقحد من قراءة مذا الكتابد،

\*\*

يجب علي القارئ أن يستحضر نية قراءته لهذا الكتاب ويجعلها لله تعالى طلبا للحق والحقيقة حتى يتعرف علي طريق الله حينئذ يستطيع أن يحدد أين هو من هذا الطريق وما تبقى له فيه ليجدد النية والتوبة النصوح ويشد الرحال مكملا رحلته لله عز وجل طمعا في الفوز برحمته وجنته وحبه مستعينا بما تعلمه في هذه السطور ومسترشدا بما وعى منها عسى الله أن يجعلكم يوما من عباده الصالحين العارفين المقربين فيرحمنا الله بكم كما غفر الله للإمام مالك بفضل بكاء المتعلم بين يديه من خشيه الله تعالى.

فى ختام هذه المقدمة، نسأل الله العلي القدير أن يجزي عنا علمائنا ومعلمينا خير الجزاء وكذلك كل من عاوننا ولو بأقل الجهد وأن يتجاوز عن أي ذلل أو خطأ غير مقصود وأن يجعله سبحانه وتعالى عملا خالصا لوجهه الكريم سببا في هداية الناس إلى الله والى طريقه والى كتابه العزيز والى التأسي برسوله الكريم - صلى الله عليه وسلم - فانه سبحانه وتعالى نعم المولى ونعم النصير.

# الجزء الأول

# تعريف بالصراط المستقيم

- « الصراط المستقيم هو الطريق الأقصر والأوحد لله عز وجل.
- الهداية للصراط المستقيم هدايتان هداية إلى الصراط و هداية على الصراط
   المستقيم.
  - الهدایة هدیة من الله ادخرها لمن أحب من الخلق.
  - ما هى الأسباب التى يجب أن يتبعها العبد حتى يفوز باستجابة الله لدعائه
     ( اهدنا الصراط المستقيم ) ؟
    - ١- في مرحلة الهداية إلى الصراط المستقيم.

( العلم - العمل - الصبر - الإنابة )

- ٢- في مرحلة الهداية على الصراط المستقيم.
  - أنواع الهدايات والهداية المطلوبة هي هداية الله .

# تعريف بالصراط المستقيم الصراط المستقيم سم طريق الله

# السراط المستخيم سم الطريق الأخسر والأوحد الله.

- الصراط من "صرط" أي ابتلع ويسمى الطريق صراطاً عندما يكون مستقيما فيصغر حجم المتحرك عليه كلما بعد كأنما يبتلعه الطريق.
  - "المستقيم" الذي لا اعوجاج فيه والخط المستقيم هو أقصر الخطوط التي تصل بين نقطتين.
- "الصراط المستقيم" هو طريق مستقيم لا عوج فيه يصل بأقصر الطرق بين القاصد والمقصود. "الصراط المستقيم" طريق تعرف للقارئ بالألف واللام كما يقول القائل ( الكتاب ) فيسأل السائل أي كتاب؟ فيرد المسئول: كتاب أحمد فيكون التعريف بالإضافة، فإذا سألنا القرآن الكريم ما هو ( الصراط المستقيم )؟ هذا الطريق المعرف في فاتحة الكتاب ولم نقرأ عنه شيئا بعد تجد إلاجابه في

قول الله تعالى: ﴿ صِرَاطِ ٱللَّهِ ٱلَّذِي لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۗ أَلاَّ إِلَى ٱللَّهِ تَصِيرُ ٱلْأُمُورُ ۞﴾ (الشورى ٥٥٠)

فأضيف إلى كلمة الصراط (الله) وعلمنا بذلك أنه طريق الله المستقيم أي الطريق الأقصر الذي يصل العبد إلى الله جل جلاله ومن هنا نفهم أهمية الدعاء في (اهدنا الصّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ) في فاتحة الكتاب فهو طلب المصلى من الله عز وجل أن يهديه إلى طريقه الموصل لجلاله ولرحمته ولجنته ولحبه.

- نبهنا القرآن الكريم إلى أن هذا الطريق هو الموصل لله ولا طريق غيره.

فقال تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَلَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَّبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ - ذَلِكُمْ وَصَّلْكُم بِهِ - لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ۞ ﴾

(الأنعام ١٥٣)

- فالطرق والسبل متعددة ولكن لا طريق يصل الخلق إلى خالقهم سوى الصراط المستقيم وذلك منذ خلق الله الخلق ولذلك ذكر الله أنه هدى موسى وهارون الصراط المستقيم.

فقال الله تعالى ﴿ وَهَدَيْنَاهُمَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ ﴾

(الصافات ١١٨)

وقال الله تعالى كذلك عن خاتم المرسلين \_ صلى الله عليه وسلم:

﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحَا مُّبِينَا ۞ لِّيَغْفِرَ لَكَ ٱللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ وَ عَلَيْكَ وَيَهْدِيكَ صِرَطَا مُسْتَقيمًا ۞﴾

(الفتح ۲۰۰۱)

وقال لنبيه عن إخوانه الأنبياء السابقين كذلك: ﴿ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُۚ ۚ أُوْلَتِكِ ٱلَّذِينَ هَـدَنهُمُ ٱللَّهُۗ وَأُولَتِكَ هُمُ أُولُواْ ٱلْأَلْبَبِ ۞ ﴾

(الزمر ۱۱۸)

وكل هذه الآيات توضح أن الصراط المستقيم، ليس طريقا جديدا مبتدعا من النبي محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم ولكنه منذ أن خلق الله الخلق الصراط المستقيم الطريق الأوحد والأقصر إلى الخالق الواحد الأحد ولا طريق سواه وعليه سار جميع الأنبياء داعين الناس إليه على مر التاريخ وليس إلى غيره وجاء رسول الله خاتما للمرسلين مكملاً لهم على هذا الطريق داعيا المسلمين إليه.

فالدين واحد لأن الخالق واحد ومرسله واحد ومن هنا نفهم

قول الله تعالى: ﴿ وَمَا ٓ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ إِلَّا نُوحِيِّ إِلَيْهِ أَنَّهُ وَ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ ۞ ﴾

(الأنبياء ٢٥٠)

فهذه هي الجملة التي كررها جميع المرسلين للخلق على مر الأزمنة وكانت دعوتهم للناس واحدة إلى دين الله وهو الإسلام، ولكن ما علاقة الإسلام بالصراط المستقيم ؟

لتقرأ قول الله تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ مِ يَشْرَحُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَمِ ۗ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَّهُ مِ يَجْعَلُ صَدْرَهُ وضَيّقًا حَرَجَا كَأَنّمَا يَصَّعَدُ فِي ٱلسَّمَآءِ ۚ كَذَٰلِكَ يَجُعَلُ ٱللَّهُ ٱلرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَهَذَا صِرَطُ رَبِّكَ مُسْتَقِيمًا ۗ قَدْ فَصَّلْنَا ٱلْآيُكُ اللَّهُ الرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَهَذَا صِرَطُ رَبِّكَ مُسْتَقِيمًا ۗ قَدْ فَصَّلْنَا اللَّهُ الرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَهَذَا صِرَطُ رَبِّكَ مُسْتَقِيمًا ۗ قَدْ فَصَّلْنَا اللَّهُ الرَّجْسَ عَلَى ٱللّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَهَاذَا صِرَاطُ رَبِّكَ مُسْتَقِيمًا ۗ قَدْ فَصَّلْنَا

(الأنعام ١٢٥-١٢٦)

ومن هنا نفهم أن الصراط المستقيم هو الطريق الأوحد والأقصر لله وهو طريق الإسلام وباب دخول هذا الطريق هو شهادة ألا الله إلا الله وأن محمدا رسول الله.

# المداية للصراط المستقيم مدايتان

### أ) المداية إلى الصراط المستقيم:

طلب الهداية إلى الصراط المستقيم هو طلب هداية دلالة من الله للوصول إلى باب هذا الطريق وهو الجزء الذي يعتمد فيه الإنسان على عقله وتدبره في الكون للوصول إلى حقيقة أن لهذا الكون اله واحد لا شريك له فيقف على باب الإسلام (الصراط المستقيم) ويشهد الشهادة فيدفع الباب ويدخل في الطريق وبالتالي ينجو من ذنب الشرك الذي لا يغتفر عند الله.

فيقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَآءُ وَمَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدِ

ٱفْتَرَى إِثْمًا عَظِيمًا ١٠ ﴾

(النساء ٨٤٠)

يأمر الله عز وجل يوم القيامة أن أخرجوا من النار من ذكرني في موقف أو خافني في مقام فلا يكتب الخلود في النار لرجل آمن بالله رباً ورضى بالإسلام ديناً وبمحمد صلى الله عليه وسلم نبياً ورسولاً.

# بم) المداية على الصراط المستخيم:

إذا نطق الإنسان الشهادة ودخل الإسلام اغتسل وكتبت له ولادة جديدة حقيقية فالحياة هي حياة الأرواح والقلوب. يقول الله تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَاۤ أَوْ ءَاذَانُ يَسۡمَعُونَ بِهَاۤ فَإِنَّهَا لَا تَعۡمَى ٱلْأَبْصُـرُ وَلَكِن تَعۡمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصُّدُورِ ﴿ وَاللَّهِ مَا اللَّهُ مُعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱللَّهِ فِي ٱلصُّدُورِ ﴾

(الحج ٢٤٠)

بذلك يكون المسلم قد عرف الطريق الأوحد والأقصر الذي يصل إلى خالقه جل وعلا ولكن بقى عليه أن يسير عليه بن المولى عز عليه بل أن يتسابق فيه مقبلا على الله تعالى قبل أن يفاجئه الموت ولذلك فهو يحتاج إلى أن يطلب من المولى عز وجل أن يهديه على الصراط المستقيم وأن يبتغي الأسباب اللازمة لذلك.

ومن العجيب أن الدعاء الذي أمرنا أن ندعو به في صلاتنا وعند قراءتنا لفاتحة الكتاب (اهدنا الصراط المستقيم) ولم يفصل بين (اهدنا) و (الصراط) بأي من الحرفين (إلى) أو (على) ليشمل طلب الهداية على الهدايتين (الهداية إلى الصراط المستقيم) وهنا يسأل سائل: (إن كان القارئ للقرآن والمصلي مسلم فلما يحتاج إلى الهداية الأولى التي تصل الإنسان إلى الإسلام ؟)

نجيب أن الإيمان عمل من أعمال القلب فقد يذنب المسلم ذنبا أو يتلفظ بكلمة تخرجه عن ملة الإسلام وهو لا يدرى فيحتاج حينئذ إلى هذه الهداية.

#### فورد في الحديث الصحيح:

قال رسول الله ﷺ ﴿ وَإِنَّ الرَّجُلَ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكَلِمَةِ مِنْ سَخَطِ اللَّهِ مَا كَانَ يَظُنُّ أَنْ تَبْلُغَ مَا بَلَغَتْ يَكْتُبُ اللَّهُ لَهُ هِمَا

سَخَطَهُ إِلَى يَوْمِ يَلْقَاه )(رواه احمد)

وجاء تحذير القرآن الكريم للمسلم من أن يموت على غير الإسلام وذلك يبين أن هذا الأمر قد يحدث للمسلم فيجب أن يتقيه.

فيقول الله تعالى: ﴿ وَوَصَّىٰ بِهَاۤ إِبْرَهِ عَمُ بَنِيهِ وَيَعْقُ وبُ يَبَنِيَّ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰ لَكُمُ ٱلدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسُلِمُونَ ﴾

(البقرة ١٣٢)

وقد أمر الرسول صلى الله عليه وسلم بتجديد الإيمان فقال رسول الله عليه : (جَدِّدُوا إِيمَانَكُمْ قِيلَ يَا رَسُولَ اللهِ وَقَدْ أَمْر الرسول صلى الله عليه وسلم بتجديد الإيمان فقال رسول الله عليه وقد أمر الرسول الله عليه وقد أمر الله عليه وسلم بتجديد الإيمان أَعْرُوا مِنْ قَوْل لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ) (رواه أحمد)

كما نبه أنه في آخر الزمان ستعم الفتن فقال رسول الله على: ( بادِرُوا بِالْأَعْمَالِ فِتَنَا كَقِطَعِ اللَّيْلِ الْمُظْلِمِ يُصْبِحُ الرَّجُلُ مُؤْمِنًا وَيُمْسِي كَافِرًا أَوْ يُمْسِي مُؤْمِنًا وَيُصْبِحُ كَافِرًا يَبِيعُ دِينَهُ بِعَرَضٍ مِنْ الدُّنْيَا ) (رواه مسنم)

# المداية مدية من الله تعالى احدرما لمن أحب من الطن:

- إذا تدبرنا الفعل (اهدنا) وجدناه في القرآن الكريم فعل متعدى إلى مفعول واحد فقط.

كقول الله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحَا مِّنْ أَمْرِنَا ۚ مَا كُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِتَابُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَاكِن جَعَلْنَاهُ نُـورَا لَقُوعَ اللهِ عَالَى: ﴿ وَكَذَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحَا مِّنْ أَمْرِنَا ۚ مَا كُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِتَابُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَاكِنَ لَتَهُدِىٓ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمِ ۞ ﴾

(الشورى ٢٥٠)

وعندما بحثنا عن إعراب (الصراط) وجدنا إعرابها أنها مفعول ثان وأن (نا) مفعول أول وهذا الأمر استرعى منا الانتباه وجعلنا نبحث عن قراءة أخرى فوجدنا قراءة شاذة لابن حزم بدلا من (اهدنا) من الهداية وجدنا (أهدنا) من الإهداء وهذا الفعل بالفعل متعدى لمفعولين خلاف فعل (اهدنا).

مثال: (أهدى احمد عليا كتابا) فعليا مفعول به أول وكتابا مفعول به ثان.

- من هنا كان فهمنا لطلب الهداية من الله أنه طلبا الهديه ويجري حكمها حكم الهدية كما يلي:
- الهدية يعطيها المهدي في الوقت الذي شاءه بالقدر الذي شاءه دون أن يحاسب من المهدى إليه
   وكذلك الهداية ينعم الله بها تفضلا على خلقه متى شاء وكيفما شاء فلا يملكها إلا الله، فلا يهديها إلا الله

فقال تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءٌ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ۞ ﴾

(القصيص ١٥٠١)

فالبعض قرأ الأولى (تهدى) بمعنى الهداية والثانية (يهدي) بمعنى إهداء الهداية كهدية.

الهدية لا يأخذها صاحبها بعد ما أعطاها وكذلك الهداية

قال تعالى: ﴿ وَمَن يَهُدِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِن مُّضِلَّ أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِعَزِيز ذِي ٱنتِقَامِ ۞ ﴾

(الزمر ۲۳۷)

- ٣. الهدية لا يمكن تقديرها لأن قيمتها في أنها هدية ويصعب الشكر عليها كما أن الهدية لا تهدى وكذلك الهداية هي أثمن ما يمكن أن يتحصل عليه العبد في هذه الدنيا ولذلك فرض الله علينا أن نطلبها في فاتحه الكتاب سبعة عشر مرة في اليوم والليلة لأنه علم أننا سنغفل عن طلبها لجهلنا بأهميتها فلا قيمة للإنسان بدونها كما أن الهداية لا تهدى فالرسول الكريم صلى الله عليه وسلم الذي هداه الله لم يستطع أن يهدي عمه عبد المطلب وتوفى وهو على غير الإسلام.
- ٤. الهدية لا يعطيها المهدي إلا لمن أحب ولذلك كانت الهداية من الله للعبد دلاله حب لهذا العبد ودلالة أن الله يريد الخير له.

# مداية الله احدرما الله لنوعية من الناس:

# النوع الأول: (المصطغين) خوي المط العظيم

فيقول الله تعالى: ﴿ \* إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰ ءَادَمَ وَنُوحًا وَءَالَ إِبْرَهِيمَ وَءَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴿ ﴾

(آل عمران ٥٣٣)

اختار الله واصطفى خلقا خصهم بالاختيار وأعطى لهم الهداية وهم الأنبياء والمرسلين وجعلهم أئمة يدعون إلى الصراط المستقيم ويسيرون عليها ليتخذهم الناس قدوة لهم وهؤلاء ذو حظ عظيم.

ويقول الله تعالى ﴿ وَمَا يُلَقَّلٰهَآ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّلٰهَآ إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيمِ ۞ ﴾

(فصلت ۰۳۰)

فالذين اجتباهم الله إليه هم أصحاب الحظ العظيم الذين وعدهم الجنة.

# النوع الثاني: (المنيبين) الذين حبروا

فيقول الله تعالى: ﴿ \* شَرَعَ لَكُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ - نُوحَا وَٱلَّذِيّ أَوْحَيْنَ ٓ إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ - إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ أَنْ أَقِيمُواْ ٱلدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُواْ فِيهِ ۚ كَبُرَ عَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ ۗ ٱللَّهُ يَجْتَبِيٓ إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ أَنْ أَقِيمُواْ ٱلدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُواْ فِيهٍ كَبُرَ عَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ ٱللَّهُ يَجْتَبِيٓ إِلَيْهِ مَن يَشِعُ وَمَن يُنِيبُ ۞ ﴾

(الشورى ١٣٠)

المنيبين هم الذين ينيبون إلي الله ويصبروا على ذلك أي يسيروا في طريقه إليه مثابرين مخالفين هواهم وشهواتهم فيجتهدوا ويجاهدوا في ابتغاء الأسباب للتحصل على الهداية بجانب دعائهم المخلص في كل صلاة فيستجيب الله لهم إذا رأى صدقهم وإخلاصهم و يدخلهم الجنة التي عرفها لهم.

إن لم نكن من الذين اصطفاهم الله تعالى فلنكن من الذين ينيبون إليه ويسيروا على الطريق المستقيم ولكن كيف لنا ذلك؟

#### كيف نفوز بالهداية إلى وعلى الصراط المستقيم؟

إذا أراد العبد شيئا من الله فعليه أمران:

- ١. أن يطلبه من الله بدعاء مخلص متكرر واثق من إجابة الله تعالى.
  - ٢. أن يبتغي الأسباب لتحقيق هذا المطلب.

فمثلا إذا أراد العبد من الله أن يشفيه من مرض فعليه أن يجتهد بالدعاء بصدق وعليه أن يذهب للطبيب وأن يستعين بالدواء واثقا أن الطبيب والدواء يعالجان لا يشفيان وأن الشفاء سيأتي من الله عز وجل في الوقت الذي حدده فلا يتعجل ولا يترك الدعاء.

فيقول الله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَرضَتُ فَهُوَ يَشُفِينِ ۞ ﴾

(الشعراء ٠٨٠)

فقال رسول الله ﷺ : ﴿ لَا يَزَالُ الْعَبْدُ بِحَيْرٍ مَا لَمْ يَسْتَعْجِلْ قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ كَيْفَ يَسْتَعْجِلُ قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ دَعَوْتُ رَبِّي فَلَمْ يَسْتَجِبْ لِي ﴾. (رواه احمد)

فليطبق ذلك على أهم شئ وأثمن شئ يحتاجه العبد من الله وهو الهداية:

١. فليدعو الله بإخلاص في كل صلاه وخارجها (اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ)

٢. أن يبتغي الأسباب التي تؤدي إلى أن يتحصل على هذه الهداية.

ما هي الأسباب التي يجب أن يبتغيها العبد حتى يفوز باستجابة الله لدعائه (اهدنا الصراط المستقيم)؟ هذه الأسباب وضحتها الآيات وتتلخص فيما يلى:

- طلب العلم ليتبين ويرى ويعرف الصراط المستقيم فلا يعمل بدون علم فيضل.
- ٢. <u>العمل بهذا العلم</u> بعد ما أضاء الله له العلم من الكتاب والسنة طريقه إلى وعلى الصراط المستقيم بالعلم ،
   تحرك على الصراط مقبلا على الله عاملاً بما تعلمه.
- ٣. الصبر على كل قضاء وعلى ما يلاقيه العبد وهو في طريقه لله من تعب أو نصب أو بلاء أو أذى الناس وظلمهم.
- ٤. الإثابة والرجوع إلى الله عز وجل بعد كل معصية تخرجك عن الطريق إذا غلبك الشيطان وحاد بك عن طريق الله فسارع بالعودة إليه وقم من كبوتك أكثر قوة وعد إلى الله فالتائب من الذنب كمن لا ذنب له والله يغفر الذنوب جميعا ويبدلها للتائب حسنات والله يحب التوابين ويحب المتطهرين وتذكر دائما أنه مهما عظمت ذنوبك فلن تعظم على رحمة الله ومهما كثرت لن تخرجك من حلم الله فجل جلاله من لا تنفعه الطاعات ولا تضره المعاصيي.
- ﴿ ٱهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّآلِينَ ۞﴾ (الفاتحة ٢٠٠٠)
  - ﴿ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمُ ﴾ هم اليهود لأنهم علموا ولم يعملوا بما علموا ﴿ وَلَا ٱلضَّآلِينَ ۞﴾ هم النصارى إذ أنهم ضلوا لأنهم عملوا بغير تعلم.

نخلص من ذلك أن من أراد الهداية فعليه أن يدعو لله أن يهديه الصراط المستقيم ثم أن يبتغى الأسباب الموصلة لهذه الهداية والتي تتلخص في أربع:

- (علم وعمل وصبر وإنابه).
- العلم بالكتاب والسنه.
   العمل الصالح المبنى على العلم والذي أساسه الإخلاص.
  - ٣) الصبر على القضاء. ٤) الإنابة بعد البعد والغفلة والمعصية.

#### هل تتغير الأسباب التي يجب ابتغائها في كل مرحلة من مراحل الهداية؟

# المرحلة الأولى : المحاية إلى الصراط المستخيم (الإسلام)

العلم الذي يجب على الإنسان أن يطلبه ليصل إلى طريق الحق هو كل علم يتعرف من خلاله على نفسه وعلى كل ما حوله من خلق الله (الإنسان - الحيوان - النبات - الجماد).
 أول أمر من الله نزل على رسول الله صلى الله علية وسلم (اقرأ)، أي دعوة إلى العلم.

ويقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلْيَلِ وَٱلنَّهَارِ لَآيَئِتِ لِأُوْلِى ٱلْأَلْبَبِ ۞ ٱلَّذِينَ يَـذُكُرُونَ اللهَ تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَلَذَا بَلِطِلَا سُبْحَلَنَكَ فَقِنَا عَـذَابَ ٱللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودَا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَلَذَا بَلِطِلَا سُبْحَلَنَكَ فَقِنَا عَـذَابَ ٱلنَّارِ ۞ ﴾

(آل عمران ۱۹۰-۱۹۱)

العمل هو إعمال العقل للتعرف على الحقائق بالتدبر والتفكر للإجابة على هذه الأسئلة:

- ١. هل لهذا الكون بكل ما فيه فاعل ؟
- ٢. هل يمكن أن يكون أكثر من فاعل ؟
  - ٣. من هو هذا الخالق؟
    - ٤. لما خلق الخلق ؟
- ٣) الصبر عن الشهوات وعن الملهيات التي تصرفه عن البحث عن طريق الله فيصبر على طلب العلم وعلى تغريغ الوقت للتدبر والبحث ولا تلهيه الدنيا بملهياتها وشهواتها.
- الانابه إلى الخالق بعد كل عمل يلهي عن البحث عن طريق الحقائق إذا ذل العبد في سبل الشهوات أو غرق في الملذات أو جمع المال أو الدنيا أو الأولاد في أي طريق يؤخر وصوله للحقيقة فالإنسان في هذه المرحلة يحتاج إلى الوصول لإجابة الأسئلة السابقة في أسرع وقت قبل ما ينتهي أجله فروحه تحتاج هذه الإجابات أكثر من حاجة جسده للأكسجين ليحيا.

يعيش بدون ما يعلم لما يعيش ولمن يعيش ؟ كيف يعيش و هو لا يعلم كيف يعيش ؟

فإذا فرط الإنسان في وقته وأضاعه في إشباع الشهوات والملذات دون أن يصل إلى إجابة التساؤلات بجد واجتهاد وإخلاص فقد حان الوقت لأن ينيب إلى طريق البحث والى نفسه ولا ينساها لنضرب مثالا حتى يسهل للقارئ فهم المقصود:

إذا فرضنا أنك سافرت سفرا في الصحراء وانقطع عنك المال والزاد والدابة والأهل. فأخذت تبحث عن طعام أو شراب إذ كاد الموت أن يهلكك. ولكن انقطع عنك الأمل واستسلمت للموت إذ لا ماء ولا طعام على مد البصر وبدأت الغيبوبة تتسلل إلى جسدك حتى غبت عن هذه الدنيا فظننت أنك قد توفيت وفجأة وجدت عينيك تفتحان ونفسك يعود إليك وأمامك مائدة عليها كل أصناف الطعام والشراب في هذه الصحراء القفراء ماذا ستفعل ؟

من المتوقع أنك ستقبل على هذا الطعام والشراب بكل شراهة وسعادة لتطفئ ظمأك وتطعم جسدك الجائع ولكن عندما تشبع ألا يجدر بك أن تتساءل سؤالا هاما كان أجدر بك أن تجيب عليه قبل ما تأكل أو

تشرب وهو: (من أتى إليك بهذا الطعام أو الشراب في هذه الصحراء القفراء ؟) فان كان من أتى إليك بهذا الطعام عدوا لم تأكله خوفا من أن يكون فيه الضرر لك وان كان حبيب شكرته عليه وعلمت ثمنه قبل أن تأكله ولكن أن يأكل ويشرب وينسى أن يتساءل هذا السؤال أو يتناسى فهذا أمر غير منطقي ولا يكون من إنسان له عقل راجح ولا يقبل إلا من حيوان تحركه الغرائز التي لا يحكمها عقل فلا يعنيه من الطعام إلا أن يأكله ومن الشراب إلا أن يشربه كذلك الإنسان الذي أتى عليه حين من الدهر لم يكن شيئا مذكورا ثم وجد نفسه في هذه الدنيا بجسد، بعينين، وشفتين ويدين ورجلين وعقل وكون سخر لخدمته بنباته وحيواناته وجماداته حتى الشمس لا تشرق إلا له والليل لا يأتي إلا ليسكن والنجوم ليعلم عدد السنين والحساب فالنعم لا تعد ولا تحصى.

بعد ما تنعم الإنسان بكل هذه النعم ألا يجب عليه أن يجتهد حتى يجد إجابة التساؤلات ليتعرف على الحقائق ولا يتباطأ في ذلك وإلا فاجأه الموت وهو في غفلته فضاعت دنياه وأخراه فالله عز وجل رحمته شملت كل شئ وكل أحد يؤمن به ولكن كيف لعبد أن ينكر وجوده ولا يعطى من عقله ولا من حياته وقتا ليفكر وليتدبر وليتعلم وليكون إنسانا بما ميزه الله به من عقل راجح ..؟!

كيف يغفر الله لعبد لا يطلب منه المغفرة وكيف يدخل عبد جنته وهو لا يريدها ولا يطلبها ؟ من هنا كانت أهمية مسارعة العبد إلى الوصول بعقله من خلال تدبره وتفكره إلى الله الواحد الأحد ليخرج من دائرة الذنب الذي لا يغتفر وهو أن الإنسان الذي لا يستخدم عقله وبصره وسمعه فيكون أقرب للحيوان منه للإنسان فلا يعنيه إلا إشباع شهوات الجسد والروح لا وجود لها.

#### فيقول الله تعالى:

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ و قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ۞ ﴾

(ق ۲۳۷)

ويقول الله تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ ويَشْرَحْ صَدْرَهُ ولِلْإِسْلَامِ ۖ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَّهُ ويَجْعَلُ صَدْرَهُ وضَيِّقًا حَرَجَا كَأَنَّمَا يَصَّعَدُ فِي ٱلسَّمَآءً كَذَاكِكَ يَجْعَلُ ٱللَّهُ ٱلرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ ﴾

(الأنعام ١٢٥)

#### المرحلة الثانية: المداية على الصراط المستخيم

في هذه المرحلة ابتغاء الأسباب للمسلم ليتحصل على إجابة الله لدعائه (اهدنا الصراط المستقيم) لها أبعاد جديدة إذ أن المسلم في هذه المرحلة يسعى إلى أن يقترب من خالقه جل وعلا وأن ينفذ أوامره وأن يجتنب نواهيه.

### أ - طلب العلم:

مصدر العلم الرئيسي هو كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم: قال رسول الله على: ( إِنِي تَارِكُ فِيكُمْ مَا إِنْ تَمَسَّكُتُمْ بِهِ لَنْ تَضِلُّوا بَعْدِي أَحَدُهُمَا أَعْظَمُ مِنْ الْآخَرِ كِتَابُ اللهِ حَبْلٌ مُمْدُودٌ مِنْ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ وَعِتْرِي أَهْلُ إِنْ تَصَلُّوا بَعْدِي أَحَدُهُمَا أَعْظَمُ مِنْ الْآخَرِ كِتَابُ اللهِ حَبْلٌ مُمْدُودٌ مِنْ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ وَعِتْرِي أَهْلُ بَنْ تَصَلُّوا بَعْدِي أَحْدُهُمَا أَعْظَمُ مِنْ الْآخَرِ كِتَابُ اللهِ حَبْلٌ مُمْدُودٌ مِنْ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ وَعِتْرِي أَهْلُ بَيْ يَوْدُهُمَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَل

يجب على المسلم أن يطلب العلم دون توقف فما زال المرء عالما ما دام في طلب العلم فان ظن أنه علم فقد جهل فهو بمثابة المصباح والنور الذي يحمله السالك في طريق الله ليضئ له خطواته فيرى أمامه ولا يتخبط في ظلمات الجهل فطلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة ومن عبد الله على جهل فكأنما عصاه وحذرنا الله عز وجل من أمة عملت دون علم فضلت طريقها طريق ربها.

قال رسول الله على : ( مَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَبْتَغِي فِيهِ عِلْمًا سَلَكَ اللَّهُ بِهِ طَرِيقًا إِلَى الجُنَّةِ) (رواه الترمذي )

يقول الله تعالى: ﴿ أَمَّنْ هُوَ قَانِتُ ءَانَآءَ ٱلَّيْلِ سَاجِدَا وَقَآبِمَا يَحُذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِّهِ ۗ عُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ ۚ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُواْ ٱلْأَلْبَبِ ۞ ﴾

(الزمر ۲۰۰۹)

#### يقول الله تعالى:

﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ وَٱلدَّوَآبِ وَٱلْأَنْعَمِ مُخْتَلِفُ أَلُونُهُ و كَنَالِكَ ۚ إِنَّمَا يَخْشَى ـ ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَ ـ وُّأَ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيـزُ عَفُورُ ۞﴾

(فاطر ۲۸۰)

يقول الله تعالى: ﴿ ٱقْرَأُ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ مِنْ عَلَقٍ ۞ ٱقْرَأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ ۞ ٱلَّذِى عَلَّمَ بِٱلْقَلَمِ ۞ عَلَّمَ ٱلْإِنسَنَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ۞ ﴾

(العلق ٢٠٠١)

عندما أراد الله أن يخلق له خليفة في الأرض اعترضت الملائكة خوفا من أن يفسد في الأرض فقال الله لهم إني أعلم ما لا تعلمون وعلم آدم الأسماء كلها فكان العلم ما ميز آدم ولهذا العلم أسجد له الملائكة.

# إن شئت اقرأ قول الله تعالى في (سورة البقرة آيه ٣٠-٣٣):

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِّي جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُواْ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَ آءَ وَخَنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّى أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۞ وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَشْمَآءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى ٱلْمَلَتِهِكَةِ فَقَالَ أَنْبِعُونِي بِعَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّى أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۞ وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَشْمَآءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى ٱلْمَلَتِهِكَةِ فَقَالَ أَنْبِعُونِي بِأَسْمَآءِ هِمْ قَالَ إِنْ كُنتُمْ صَدِقِينَ ۞ قَالُواْ سُبْحَننَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ۞ قَالُ اللهَ عَلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ۞ قَالَ اللهَ مُؤْلِقَ أَعْلَمُ عَيْبَ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبُدُونَ وَمَا كُنتُمُ أَنْكِ أَنْكَ أَنتَ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبُدُونَ وَمَا كُنتُمُ الْحَمْ الْقِيمُ فَلَمَا أَنْبَأُهُم بِأَسْمَآهِ هِمْ قَالَ أَلَمُ أَقُل لَّكُمْ إِنِي آعُلَمُ عَيْبَ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبُدُونَ وَمَا كُنتُمُ وَلَا أَنْهُ لَكُمْ إِنْ اللَّهُ الْقُلُ لَلْكُمْ إِنِّ الْمُ أَقُلُ لَلْكُمْ إِنِّ الْمَالَةِ فَلَمُ مَا تُبُدُونَ وَمَا كُنتُمُ وَلَا أَنْهُ اللَّهُمُ وَلَى اللَّهُمُ وَلَا أَنْهُ اللَّهُ اللْعَالَقُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

(البقرة ٢٠٠-٢٣٠)

فبغير طلب العلم لا سبيل للإنسان أن يكون خليفة لله على الأرض فيصلحها بل سيكون كالأعمى والأصم الذي يتخبط بجهله فيفسد كل ما في يديه.

لقد عبر القرآن الكريم عن هذا العمل الذي يجب أن يفرزه العلم بكتاب الله وسنة رسوله ألا وهو (العمل الصالح)

فيقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ كَانَتُ لَهُمْ جَنَّتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلًا ۞ ﴾ (الكهف ١٠٧)

وتجد كثير من آيات القرآن الكريم أتبعت (آمنوا) بقوله (عملوا الصالحات).

أي أن يكون مصدر العمل الصالح هو الإيمان بالله والرغبة في طاعته فيما أمر به وسمى العمل صالحا لأنه يصلح الكون وهذا هو دور خليفة الله على الأرض ولذلك خلق الله الإنسان على الأرض ليسكنها ويعمرها ويصلح ما فسد فيها ويبقي على ما صلح صالحا فيحارب الفساد والظلم والبغي بجميع أشكاله فيعيش الناس كلهم آمنين على أرواحهم وأموالهم وأولادهم في سلام مع ربهم وفي سلام مع أنفسهم وفي سلام مع غيرهم من المخلوقات بداية من البشر.

من المهم إعادة الإشارة إلى أهمية تزكية النفس وتطهيرها قبل ما تتلقى العلم وقبل العمل إذ يجب أن تكون النفس صالحة في نفسها حتى تستطيع أن تأتى بالأعمال الصالحة التي تصلح بها غيرها وبغير صلاح النفس لا مجال للإصلاح لأنها هي الفاعل ولذلك كان الإيمان سابقا للعمل الصالح – فدخول الإيمان في قلب المسلم هو علامة صلاح النفس وقدرتها على العمل الصالح.

فيقول الله تعالى: ﴿ \*قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا ۚ قُل لَّمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَــنُ فِي قُلُـوبِكُمٍّ وَإِن تُطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ و لَا يَلِتْكُم مِّنْ أَعْمَلِكُمْ شَيْئًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ ﴾

(الحجرات ١٤٠)

يقول الله تعالى لرسله : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِّبَاتِ وَٱعْمَلُواْ صَالِحًا ۗ إِنِّى بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ۞ ﴾ (المؤمنون ٥٠١)

فكان للعلماء وقفه عند هذه الآية يوضحون أن بين الإيمان والعمل الصالح عملا يجب أن يكون وهو أكل الطيبات أي أن يكون المسلم رزقه من حلال فلا سبيل لمؤمن أن يأتي بأي عمل صالح إن كان يتحصل علي ماله الذي ينفق منه على طعامه وشرابه وكسوته وأهله من غير السبل المباحة المشروعة المقبولة فكيف لسارق أن يتصدق أو يعتمر أو يحج من مال حرام فليته لم يسرق ولم يتصدق فالله طيب لا يقبل إلا طيبا.

القاعدة الشرعية تبين أن (درء المفاسد مقدم على جلب المصالح).

من المهم توضيح أن حل المال وحرمته تتحدد من وسيلة تحصل المسلم على ماله وان كانت الوسيلة مشروعه فالمال حلال بصرف النظر عن نظافة الوعاء.

مثلا: مهندس بنى لرجل بيتا وأخذ أجره على هذا العمل ثم اكتشف بعد ذلك أن هذا الرجل يسرق الناس فهل المال الذي تحصل عليه هذا المهندس حلال أم حرام؟

الاجابه هو أن المال عندما كان في جيب هذا السارق كان حراما لأنه تحصل عليه بسبيل غير مشروع فلما انتقل المال في جيب المهندس صار حلالا لأنه تحصل عليه بسبيل مشروع بالرغم من أنه كان حراما في جيب السارق.

فالعبرة في الحل والحرمه بوسيلة التحصل على المال وليس بمصدر المال.

من علامات التقوى التشدد في طلب الرزق الحلال الذي لا شك في حله فان شك المسلم في المال تركه.

فيقول النبي ﷺ: (لَا يَرْبُو خَمْ نَبَتَ مِنْ سُحْتٍ إِلَّا كَانَتْ النَّارُ أَوْلَى بِهِ) (رواه الترمذي)

ويقول الله تعالى: ﴿ يَآ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قُوّاْ أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْكَةٌ غِلَاظُ شِدَادٌ لَّا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَاۤ أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ۞ ﴾

(التحريم ٢٠٠٦)

وكانت الصحابية تقول لزوجها عند خروجه كل صباح طالبا للرزق.

(يا عبد الله اتق الله فينا ولا تدخل علينا رزقا حراما فإننا نصبر على جوع الدنيا ولكن لا نصبر على نار جهنم يوم القيامة).

ويجب أن يحرص المسلم ألا يأكل طعاما لغيره إن شك في مصدره أو في حل مال صاحبه.

قال رسول الله ﷺ : ( لا تُصاحِبْ إلَّا مُؤْمِنًا وَلَا يَأْكُلْ طَعَامَكَ إلَّا تَقِيٌّ) (رواه الترمذي)

ومما سبق يتضح لنا أهمية أكل الطيبات وتحرى الرزق الحلال الخالص الذي لا شك فيه وهو أول الأعمال الصالحة التي يجتهد المسلم فيها قبل ما يفكر في الإقدام على أي عمل صالح يرجو به مرضاة الله جل وعلا.

يجب ألا تنسى أخي القارئ أن العمل الصالح هو برهان ودليل الإيمان ودليل الشكر ودليل الصبر وهو الوسيلة التي يعبر بها الإنسان عما في قلبه من خير أو شر فالإناء بما فيه ينضح فان كان فيه الخير ظهر الخير على جوارح وسلوك العبد وأول طهر الخير على جوارح وسلوك العبد وأول هذه الجوارح هي اللسان فيظهر طهر ونقاوة قلب الإنسان بما يتكلم به فاللسان مغرفة القلب ولذلك كثر في القرآن الكريم استعمال فعل (قالوا).

# نية المرء خير من عمله:

بعدما يتعلم المسلم يجب أن ينوى العمل فإذا نوى الخير فلم يعمله كتبت لـه حسنة كاملة فإن عمله كتب له عشر حسنات وإن نوى شرا فلم يفعله إذ أنه راجع ضميره كتب له حسنه فان فعل السيئة كتبت له سيئة واحدة.

طلب العلم تتعدد وسائله كالكتب والشرائط ولكن الأهم من ذلك هو منهج التعلم وأهمية وجود معلم أو شيخ للمسلم يتبعه ويتعلم منه دون أن يحول ذلك دون أن يستمع من غيره ويشترط ألا يكون هذا الشيخ أو المعلم يأخذ أجرا على تعليمه لك فكذلك كان الأنبياء يقولون لأقوامهم (لا نسألكم عليه أجرا).

من الجدير بالذكر أن طلب العلم يجب أن ينصب على كتاب الله تعالى الذي تكفل الله بحفظه فلا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلقه تبيانا لكل شئ وتفصيلا لكل شئ وكذلك سنة رسول الله - صلى الله عليه وسلم.

وصدق الله العظيم إذ يقول ﴿ وَمَا مِن دَآبَةِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَنَبِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أُمَمُ أَمْثَالُكُمْ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَـبِ
مِن شَيْءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ ۞ ﴾

(الأنعام ٠٣٨)

فالله أوضح فيه جميع الأمور ثم فصل كل أمر بينه وجاءت بعد ذلك السنة الشريفة ترجمة وشرح وتطبيق لما يكون مبهما ويحتاج إيضاح أكثر تفصيلا وليعلم المتعلم أن سادتنا العلماء قد استقوا جميع العلوم الإسلامية من كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم لذلك كل يؤخذ منه ويرد عليه إلا صاحب هذا القبر صلى الله عليه وسلم وهكذا قال إمام دار الهجرة الإمام مالك بن أنس.

يجب على المتعلم أن يعلم أن الدين اتباع ولا ابتداع فيه فكل قول في العلم يجب أن يستند على دليله من الكتاب والسنة.

يقول الله تعالى: ﴿ لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ اللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَيْكِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْلِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْ عَلَيْهِمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولُولُولُولِ عَلَيْكُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ

(آل عمران ١٦٤)

ويقول الله تعالى على لمدان سيدنا إبراهيم عليه السلام: ﴿ رَبَّنَا وَٱبْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ ۖ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞ ﴾

(البقرة ١٢٩)

# نلاحظ من الآيتين ما يلي:

- 1. أن الذكر أفضله (قراءة القرآن الكريم) وأوله (لا الله إلا الله) وخيره الدعاء (الحمد لله رب العالمين) ممهدا دائما للعلم وسابقا له لذلك الأمر بتلاوة آيات القرآن الكريم ولو بغير فهم أمر تعبدي هدفه تطهير النفس وتزكيتها وإعدادها قبل تلقى العلم فيجب تنظيف الإناء قبل وضع اللبن فيه وإلا فسد اللبن. ولذلك يجب أن يكون القلب طاهرا وتكون النفس مزكاة قبل تلقى العلم.
- ١. نلاحظ اختلاف الترتيب فسيدنا إبراهيم ظن أن ترتيب الهداية هو كالآتي: تلاوة الآيات، تعلم الآيات والحكمة فتحدث التزكية للنفوس. فصحح الله ذلك الترتيب في الآيات الأولى وعلمه أن التزكية تحصل للمسلم بتلاوته الآيات ولو بغير علم ثم بعدما تعد القلوب لاستقبال نور علم كتاب الله وسنة رسوله يتعلم المسلم الكتاب والحكمة. فالتزكية بعد تلاوة الآيات وقبل تلقى العلم.

#### نخلص من هذا إلى ما يلي:

- 1. يجب على المسلم أن يسعى لطلب العلم من كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم والكتب والمراجع الشارحة لها.
  - ٢. أول العلوم هي العلوم التي يتعلم منها المسلم الذكر:

تعلم تلاوة القرآن يقول الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَابَ يَتْلُونَهُ و حَقَّ تِلَاوَتِهِ ٓ أُوْلَتَبِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ ۗ وَمَن يَكُفُرُ بِهِ عَلَمُ اللهِ عَالَى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَابَ يَتْلُونَهُ و حَقَّ تِلَاوَتِهِ ٓ أُوْلَتَبِكَ هُمُ ٱلْخَاسِرُونَ ۞ ﴾

(البقرة ١٢١)

تعلم جميع أنواع الذكر يقول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذْكُرُواْ ٱللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ۞ وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلًا ۞ هُو ٱلَّذِى يُصَلِّى عَلَيْكُمْ وَمَلَّيٍكَتُهُ ولِيُخْرِجَكُم مِّنَ ٱلظُّلُمَٰتِ إِلَى ٱلتُّورَّ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ۞ ﴾ هُو ٱلَّذِى يُصَلِّى عَلَيْكُمْ وَمَلَّيٍكَتُهُ ولِيُخْرِجَكُم مِّنَ ٱلظُّلُمَٰتِ إِلَى ٱلتُّورَّ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ۞ ﴾ (الأحزاب ٤١-٤٠٠)

يتعلم كيفية الصلاة وكل ما يتعلق بها لأنه سبيل إعداد القلوب لاستقبال العلم فهو وسيلة تزكية النفوس.

- ٣. السير في طريق الله بغير علم كالسائر في طريق مظلم بغير مصباح لا سبيل له في التقدم على هذا الطريق
   ومن عبد الله على جهل فكأنما عصاه.
  - ٤. يجب أن يتبع المسلم أولويات طلب العلوم المختلفة من كتاب الله الذي له مقاصد ثلاثة:
    - التوحيد التعريف بالله وبصفاته وأفعاله وأسمائه
    - القصص . . . التعريف بالغيبيات التي تكون عقيدة المؤمن .
    - الأحكام والتشريعات والأوامر والنواهي . . . أعمال الجسد.

#### ب- العمل بهذا العلم:

- يجب على كل متعلم أن يعلم أنه لا قيمة للعلم إن لم يتبعه عمل بهذا العلم بل سيصير العلم حينئذ حجة عليه وما غضب الله على اليهود إلا لأنهم علموا ولم يعملوا بما تعلموه وقالوا سمعنا وعصينا والصراط المستقيم قوامه العلم ثم العمل بهذا العلم ثم تعليمه إلى غيرك.

ويجب الإشارة إلى أنه يجب أن يكون المسلم قدوة فيما يأمر به غيره.

ويقول الله تعالى : ﴿ \* أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ تَتْلُونَ ٱلْكِتَنبَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ ﴾ (البقرة ٤٤٤)

الوقوف على طلب العلم كمن أمسك المصباح فأضاء له طريقه ولكنه لم يتحرك ولم ينتفع بهذا النور بل ظل على ما كان عليه فمثله كمثل الحمار يحمل أسفارا أي يحمل كتبا على ظهره ليس له من هذه الكتب سوى حملها الثقيل على ظهره ولا ينتفع بما فيها من علوم نفيسة.

من المهم التحذير من أن يكون العلم بغير عمل فيكون حينئذ فتنه على صاحبه فرب قارئ للقرآن، القرآن يلعنه فطلب العلم للعلم أول طريق الغواية وفرح العالم بعلمه قد يجعله من الذين تسعر بهم النار يوم القيامة إذ تعلم العلم ليقال عالم.

إِلَى قُلُوبِكُمْ وَأَعْمَالِكُمْ ) (رواه مسلم)

فنظرة الله للقلب لما فيه من عقيدة ونية وللعمل لما فيه من إخلاص واتباع لشرع الله.

#### فكل عمل صالح ليكون مقبولا عند الله يجب أن تتوافر فيه الشروط الآتية:-

أن يكون فاعله مؤمنا يأتى هذا الفعل إئتمارا بأمر الله وطمعا في ثوابه وليس اقتناعا بالأمر
 (إيمانا واحتسابا)

كما قال رسول الله ﷺ : ( مَنْ صَامَ رَمَضَانَ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا خُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ ) (رواه البغاري)

أن يكون الفاعل مطعمه وملبسة ورزقه يطلبه من حلال.

أن يكون العمل خالصا لوجه الله تعالى ولله حده وليس لأحد معه.

#### فيقول الله تعالى في الحديث القدسي:

( أَنَا أَغْنَى الشُّوكَاءِ عَنْ الشِّوْكِ مَنْ عَمِلَ عَمَلًا أَشْوَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَرَكُّتُهُ وَشِرْكَهُ ) (رواه مسلم)

فالنية والتوجه يكون لله وحده كاملا فالشرك كالحبر يأتى في اللبن قطره فيفسده.

٣. أن يكون العمل مواتيا لكتاب الله ولسنة رسوله صلى الله عليه وسلم فلا يقبل من المسلم أن يصلي الفجر مثلا أربع ركعات فالزيادة في الدين كالنقصان فيه ولا مجال للزيادة في الفعل إلا بنص مثالا لذلك.
الوضوء فلا مانع من إسباغ الوضوء فيزيد المتوضأ في غسله للعضو على ما نص عليه القرآن لنص

حديث الرسول - قال رسول الله ﷺ :( تَبْلُغُ الْحِلْيَةُ مِنْ الْمُؤْمِنِ حَيْثُ يَبْلُغُ الْوَضُوءُ ) (رواه مسلم)

قال رسول الله ﷺ إِنَّ أُمَّتِي يُدْعَوْنَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ غُرًّا مُحَجَّلِينَ مِنْ آثَارِ الْوُضُوءِ فَمَنْ اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يُطِيلَ غُرَّتَهُ

# فَلْيَفْعَلْ) (رواه مسلم)

- ٤. <u>التخلى قبل التحلى</u> فيجب على المسلم أن يجتنب المعاصي والفواحش ما ظهر منها وما بطن قبل ما يجتهد في نوافل الطاعات فيجب أن يبتعد عما يبعده عن الله قبل ما يجتهد فيما يقربه إلى الله فيجتنب موجبات غضبه قبل ما يرجو منه رحمته وحبه.
- <u>لا تقبل النوافل حتى تستوفى الفرائض</u> فمثلا إذا أراد المسلم أن يصلي الصبح بعد طلوع الشمس فعليه أن
   يبدأ بالفريضة ثم السنة خلافاً لو صلى الصبح قبل شروق الشمس فانه يصلى السنة ثم الفريضة.
- ٦. أن يكون الفاعل مختارا مميزا بالغا عاقلا ورفع الله عن الأمة الخطأ أي كل فعل بغير قصد والنسيان وما استكر هوا عليه ولم يرفع عن المسلم الجهل إذ لا يعد الجهل عذرا مقبولا.

يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ وَمَآ أُهِلَّ بِهِ ـ لِغَيْرِ ٱللَّهِ فَمَنِ ٱضْطُرَّ غَيْرَ بَاغِ وَلَا عَادِ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ ﴾

(البقرة ١٧٣)

يقول الله تعالى: ﴿ مَن كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ ٓ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ و مُطْمَيِنٌ بِٱلْإِيمَانِ وَلَكِن مَّن شَرَحَ بِٱلْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ۞ ﴾

(النحل ١٠٦)

#### جـ الصبر على قضاء الله أثناء السير على الصراط المستقيم:

الصبر نصف الإيمان والصوم نصف الصبر والمعنى بالصبر:

١. الصبر على طلب العلم.

٢. الصبر على العمل الصالح المبني على العلم (على الطاعات وعن المعاصي).

٣. الصبر على أذى الناس.

٤. الصبر عن كل قضاء يقضيه الله على العبد.

ويقول الله تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُوَنَّكُم بِشَىْءٍ مِّنَ ٱلْخُوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقُصِ مِّنَ ٱلْأَمُوالِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَاتُِّ وَبَقِيْرِ ٱلصَّبِرِينَ ﴿ وَلَنَبْلُوَنَّكُم بِشَىءٍ مِّنَ ٱلْخُوْفِ وَٱلجُّوعِ وَنَقُصِ مِّنَ ٱلْأَمُوالِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَاتُِّ وَبَقِيْرِ ٱلصَّبِرِينَ ﴿ وَلَا اللهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُوالِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَاتِ ۗ وَبَقِيْرِ ٱلصَّبِرِينَ ﴾ البقرة ١٥٥٥)

فالصبر عن تعجيله كل ما أحببت تأخيره أو تأخيره كل ما أحببت تعجيله وتركك مرادك لمراد الله.

قال رسول الله ﷺ :( عَجَبًا لِأَمْرِ الْمُؤْمِنِ إِنَّ أَمْرَهُ كُلَّهُ خَيْرٌ وَلَيْسَ ذَاكَ لِأَحَدٍ إِلَّا لِلْمُؤْمِنِ إِنْ أَصَابَتْهُ سَرَّاءُ شَكَرَ

فَكَانَ خَيْرًا لَهُ وَإِنْ أَصَابَتْهُ ضَرَّاءُ صَبَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ ) (رواه مسلم)

وقد جعل الله جزاء الصبر دخول الجنة بغير حساب:

يقول الله تعالى ﴿ قُلُ يَعِبَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَقُواْ رَبَّكُمْ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ فِي هَدِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَأَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةٌ إِنَّمَا يُوفَى اللهِ تعالى ﴿ قُلُ يَعِبَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَقُواْ رَبَّكُمْ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ فِي هَدِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَأَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةً إِنَّمَا يُوفَى اللهِ عَلَيْ وَسِعَةً إِنَّمَا يُوفَى السَّهِ عَلَيْ وَسِعَةً اللهِ عَلَيْ وَاللهِ عَلَيْ وَسِعَةً اللهِ عَلَيْ وَاللّهُ عَلَيْ وَاللّهُ عَلَيْ وَاللّهَ عَلَيْ وَاللّهُ عَلَيْ وَاللّهِ عَلَيْ وَاللّهُ عَلَيْ وَاللّهِ عَلَيْ وَاللّهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْ وَاللّهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا الللّهِ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْ وَاللّهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُوا الللهُ عَلَيْكُوا الللهُ عَلَيْكُوا الللهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا الللهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا الللّهُ عَلَيْكُوا اللهُ اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا الللّهُ عَلَيْكُوا الللّهُ عَلَيْكُوا الللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا الللّهُ عَلَيْكُوا الللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُوا الللّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا عَل

(الزمر ۱۰)

كان عمر بن الخطاب رضى الله عنه يقول عندما تصيبه مصيبة:

(أحمد الله على ثلاثة:

١. أنها جاءت في دنياي ولم تأت في ديني.

٢ أنها جاءت على قدر ما جاءت ولم تزد.

٣.أن الله ادخر لى عليها أجرا.

ولا يكون العبد في معية الله إلا في وقت الصبر

يقول الله تعالى: ﴿ وَٱصْبِرُ لِكُدُمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ۗ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ حِينَ تَقُومُ ۞ ﴾

(الطور ٢٤٨)

فالابتلاء يأتي ليرقي العبد في طريقه إلى الله فهي كالبوابات على الصراط المستقيم كلما أراد العبد أن يعبر بوابة ليزداد قربا من الله – امتحنه الله وابتلاه – فان صبر عبر الباب ونال القرب ولذلك كان أشد الناس ابتلاءاً الأمثل فالأمثل.

في وقت الشدة والكرب يتعلم المسلم العبادة الخالصة والاستعانة الخالصة (إياك نعبد وإياك نستعين) فلا يخلص الدعاء ويخرج من القلب بغير تصنع إلا في حالة الكروب والبلاء.

الصبر في السعي في طريق الله – الصراط المستقيم – يعبر عن رضى العبد عن كل قضاء لله فيما أعطى فيشكر وفيما منع فيصبر ولا يتمنى سوى رضاء الله عنه.

فلا يرضى العبد عن الله إلا إذا رضي الله عن العبد وبقدر الرضا يكون الرضا (رضي الله عنهم ورضوا عنه).

أثبت الله في كتابه حبه للصابرين (إن الله يحب الصابرين) فلا أمل لأن يدخل أحد الجنة بغير ما يبتلى فيصبر.

فيقول الله تعالى: ﴿ وَمَا يُلَقَّنَهَا إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّنَهَاۤ إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيمِ ۞ ﴾

(فصلت ۰۳۰)

ويقول الله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجُنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثُلُ ٱلَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِكُمَّ مَّسَّتْهُمُ ٱلْبَأْسَاءُ وَٱلظَّرَّاءُ وَزُلْزِلُواْ حَتَّىٰ يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مَتَىٰ نَصْرُ ٱللَّهِ أَلَآ إِنَّ نَصْرَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ ۞ ﴾

(البقرة ٢١٤) السعي في طريق الله إلى الله محفوف بالمكارة والنار حفت بالشهوات و على المسلم أن يستعين بالصبر والصدر والصدر والصدر والهذا كان الأنبياء يطلبون الصبر من الله .

ويقول الله تعالى: ﴿ وَلَمَّا بَرَزُواْ لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ - قَالُواْ رَبَّنَآ أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرَا وَثَبِّتْ أَقْدَامَنَا وَٱنصُرْلَا عَلَى ٱلْقَوْمِ الله تعالى: ﴿ وَلَمَّا بَرَزُواْ لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ - قَالُواْ رَبَّنَآ أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرَا وَثَبِّتْ أَقْدَامَنَا وَٱنصُرْلَا عَلَى ٱلْقَوْمِ الله تعالى: ﴿ وَلَمَّا بَرَزُواْ لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ - قَالُواْ رَبَّنَآ أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرَا وَثَبِّتْ أَقْدَامَنَا وَٱنصُرْلَا عَلَى ٱلْقَوْمِ

(البقرة ٢٥٠)

والله عز وجل كان يربط على قلب المبتلى ليصبر كما فعل مع أم موسى وأصحاب الكهف ويقول تعالى: ﴿وَأَصْبَحَ فَوَادُ أُمِّ مُوسَىٰ فَرغاً ۚ إِن كَادَتْ لَتُبْدِى بِهِۦ لَوْلَاۤ أَن رَّبَطْنَا عَلَىٰ قَلْبِهَا لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾

(القصص ١٠٠)

يقول الله تعالى: ﴿ وَرَبَطْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ إِذْ قَامُواْ فَقَالُواْ رَبُّنَا رَبُّ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَن نَدْعُواْ مِن دُونِهِ ٓ إِلَهَا ۖ لَقَدْ قُلْنَاۤ إِذَا شَطَطًا ۞ ﴾

(الكهف ١٤٠)

ففي وقت الابتلاء يجب على المسلم أن يستعين بالله ويدعوه باسم (الصبور) ويسأله أن يربط على قلبه وأن يسارع ويقول: ( إنا لله وإنا إليه راجعون اللهم أجرني في مصيبتي واخلف على خيرا منها.

الرسول الكريم — صلى الله عليه وسلم — وهو أمامنا على الصراط المستقيم رأى جميع أنواع الابتلاء كالسب والقذف والادعاء عليه بالكذب وابتلاه الله بمكر المنافقين وأذى الكفار وابتلاه الله في عرضه في أحب زوجاته إليه (حادثة الإفك) وابتلاه الله بالمرض والحمى وابتلاه الله بفقدان الولد فمات جميع أولاده حال حياته عدا فاطمة الزهراء وابتلاه الله بكيد الزوجات وما كان منه صلى الله عليه وسلم إلا أن صبر الصبر الجميل الذي لا شكوى فيه وقال: (من عظمت عليه مصيبته فليذكر مصيبته في)

كان من أدب الرضا والصبر للأنبياء أنهم لا يطلبون كشف البلاء فها هو ذا النون عليه السلام وهو في بطن الحوت يدعو لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين وها هو أيوب عليه السلام في مرضه يدعو أني مسني الضر و أنت أرحم الراحمين فهم يستحيون من الله أن يطلبوا شيئا بعينه فعلمه بحالهم يغنيهم عن سؤاله فهم يفوضون ربهم أن يختار لهم الخير ( اللهم خير لى واختر لى واختر لى الخير حيثما كان ثم رضني به ).

### د- الإنابة إلى الله في السير على الصراط المستقيم:

#### ١) الإنابة بعد المعصية:

الزلل والمعصية من المسلم حاصلة لا محالة.

قال رسول الله ﷺ ( لَوْ لَمْ تُدُنبُوا لَذَهَبَ اللَّهُ بِكُمْ وَلَجَاءَ بِقَوْمٍ يُذْنِبُونَ فَيَسْتَغْفِرُونَ اللَّهَ فَيَغْفِرُ لَهُمْ ) (رواه مسلم)

الله عز وجل يعلم أن المسلم قد يخرج عن طريقه ولكن يتفاضل المسلمون في سرعة الإنابة والرجوع إلى طريق الله عز وجل يعلم أن المسلم قد يخرج عن طريقه ولكن يتفاضل المسلمون في سرعة الإنابة والرجوع إلى طريق الله بالاستغفار والتوبة النصوح- قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمُّ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ۞ ﴾

(النساء ۱۷۰)

قال الله تعالى: ﴿ \*وَسَارِعُوٓاْ إِلَىٰ مَغْفِرَةِ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَاتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ \*وَسَارِعُوٓاْ إِلَىٰ مَغْفِرَةِ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَاتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ \*وَسَارِعُوا لِللّهُ تَعَالَى: ﴿ اللّهُ عَمْرانَ ١٣٣)

أثبت الله حبه للتوابين والمتطهرين - قال الله تعالى: ﴿ وَيَسْئَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِّ قُلُ هُـوَ أَذَى فَاعْتَزِلُواْ ٱلنِّسَاءَ فِى الْمُحِيضِ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرُنَ فَأَتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمَتَظَهِّرِينَ ﴾ ٱلمُتَطَهِّرِينَ ﴾

(البقرة ٢٢٢)

بل أثبت أيضا حبه جل وعلا للمطهرين الذين يحبون أن يتطهروا.

قال الله تعالى: ﴿ لَا تَقُمْ فِيهِ أَبَدَأَ لَمَسْجِدُ أُسِّسَ عَلَى ٱلتَّقْوَىٰ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ أَحَتُّ أَن تَقُومَ فِيهٍ فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ أَن يَتَطَهَّرُوًّا وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُطَّهِرِينَ ۞﴾

(التوبة ١٠٨)

المعصية كالوسخ الذي يأتي على الثوب فيلزم الإسراع بتنظيفه وإلا لصق بالثوب وصعب تنظيفه فالمعصية وسخ القلوب فإذا زاد علا القلب بذلك الران حتى غطاه بسواده وحجب القلب عن نور الله.

قال الله تعالى: ﴿ كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۞ كَلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّبِّهِمْ يَوْمَبِذِ لَّمَحُجُوبُونَ ۞ ﴾ (المطففين ١١٠-٠١٠)

إن من أخطر المعاصى، التقاعس عن ابتغاء الأسباب للتحصل على الهداية بل التقاعس عن الدعاء نفسه.

قال الله تعالى: ﴿ ٱهْدِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞

فإذا انخرط العبد في دنياه وشهواته وأزواجه وأولاده وأعماله وجب عليه أن يفيق قبل ما يفاجأه الموت وهو في غفلته فليحاسب نفسه قبل أن يحاسب.

قال الله تعالى: ﴿ قُلُ إِن كَانَ ءَابَآ وَ كُمْ وَأَبْنَآ وُكُمْ وَإِخْوَنُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَلُ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَدَرَةُ عَلَى اللهِ عَالَى: ﴿ قُلُ إِن كَانَ ءَابَآ وُكُمْ وَأَبْنَآ وُكُمْ وَإِخْوَنُكُمْ وَإِخْوَنُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرِيَّهُ وَرَسُولِهِ وَوَسُولِهِ وَوَسُولِهِ وَوَسُولِهِ عَنْ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَوَسُولِهِ عَنْ اللّهُ بِأَمْرِهِ عَلَى اللّهُ فِلَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْفُسِقِينَ ۞ ﴾

(التوبة ٢٤٠)

قال الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُلْهِكُمُ أَمُوالُكُمْ وَلَا أَوْلَدُكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ فَأُوْلَنَبِكَ هُمُ اللهِ تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُلْهِكُمُ أَمُوالُكُمْ وَلَا أَوْلَدُكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ فَأُوْلَنَبِكَ هُمُ اللهِ اللهِ تعالى: ﴿ يَنَا لَيْهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ ال

(المنافقون ٢٠٠٩)

#### الإنابة إلى الله تقتضى عدة أمور أهمها:

- الندم عن المعصية والمخالفة ندما صادقا فكأنما ضاقت عليهم أنفسهم وضاقت عليهم الأرض بما رحبت وظنوا ألا ملجأ من الله إلا إليه.
  - الإقلاع عنها فورا دون أدنى تباطؤ.
  - العزم على عدم الرجوع إليها ويكره ذلك كما يكره أن يقذف في النار.
    - رد المظالم والحقوق إلى أهلها والتحلل من أهل المظالم.

قال رسول الله ﷺ ( اتَّقُوا الظُّلْمَ فَإِنَّ الظُّلْمَ ظُلُمَاتٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ) (رواه مسلم)

من المهم الإشارة إلى أن أكثر المعاصي تبعدك عن الله هي التي تظلم فيها الإنسان أو الحيوان أو أي مخلوق آخر لأنها تفسد الأرض تليها المعاصي التي يظلم فيها المسلم نفسه ولا يتعدى الظلم إلى الغير إذ أن ذلك يفسد صلاح النفس فيحجبها عن ربها ويجعلها غير قادرة على الإصلاح.

ولقد سميت كبائر المعاصي كبائر وموبقات.

قال الله تعالى: ﴿ إِن تَجْتَنِبُواْ كَبَآبِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرُ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَنُدُخِلُكُم مُّدُخَلَا كَرِيمَا ﴿ الله عالى: ﴿ إِن تَجْتَنِبُواْ كَبَآبِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرُ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَنُدُخِلُكُم مُّدُخَلَا كَرِيمَا ﴿ الله عالَى الله عالم الله عنه الله عالم الله عنه عالم الله عالم ال

قال رسول الله ﷺ ( اجْتَنِبُوا السَّبْعَ الْمُوبِقَاتِ قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ وَمَا هُنَّ قَالَ الشِّرْكُ بِاللَّهِ وَالسِّحْرُ وَقَتْلُ النَّهْسِ اللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَمَا هُنَّ قَالَ الشِّرْكُ بِاللَّهِ وَالسِّحْرُ وَقَتْلُ النَّهُ اللَّهُ إِلَّا بِالْحُقِّ وَقَدْفُ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ الْعَافِلَاتِ) ( النَّتِيمِ وَالتَّوَلِي يَوْمَ الزَّحْفِ وَقَدْفُ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ الْعَافِلَاتِ) ( رواه البخاري )

ونلاحظ أن هذه المعاصي كلها من المعاصي التي فيها ظلم للغير وتفسد الأرض ولذلك صارت من الموبقات وكبائر الذنوب.

قال رسول الله ﷺ ( الصَّلَوات الْحُمْسُ وَالجُمْعَةُ إِلَى الجُمْعَةِ كَفَّارَةٌ لِمَا بَيْنَهُنَّ مَا لَمْ تُغْشَ الْكَبَائِرُ) (رواه مسلم)

يجب أن نعلم أنه لا كبيرة مع استغفار ولا صغيرة مع إصرار فالإصرار على المعصية مهما كانت صغيرة تجعلها كبيرة فان استحل ما حرم الله خرج من الإسلام ورحمة الله وسعت كل شئ والله يقبل التوبة من كل ذنب ما لم يصر عليه العبد.

يقول الله تعالى: ﴿ \*قُلْ يَعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰٓ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ۚ إِنَّـهُۥ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ۞ ﴾

(الزمر ۲۵۳)

أعظم الذنوب أن يستعظم العبد ذنبه أن يغفره الله له.

### ٢) الإنابة في كل الأمور وقبل جميع الأعمال (الاستعانة بالله) (إياك نعبد وإياك نستعين).

الرجوع إلى الله يجب أن يكون في كل أمور الحياة فلا يبدأ عملا بغير اسم الله، ففي الحديث:

قال رسول الله ﷺ (كُلُّ أَمْرِ ذِي بَالٍ لَا يُبْدَأُ باسم الله فهو أَقْطَعُ ) (رواه ابن ماجه)

أي يجب أن يبدأ المسلم كل عمل باسم الله والحمد لله ويستعيذ بالله من الشيطان الرجيم كي يجنبه الشيطان أن يشاركه عمله أو رزقه أو زوجته وهذا هو معنى البركة فإذا دخل الرجل بيته فذكر الله عند دخوله ثم عند طعامه قال الشيطان لا مبيت لكم ولا عشاء فالعمل الذي يبدأ بذكر الله يبتعد منه الشيطان وبالتالي تحل فيه البركة أما الغافل عن الاستعانة بالله قبل الأعمال فيشاركه الشيطان فيها وتنزع منها البركة.

قال الله تعالى: ﴿ وَٱسْتَفْزِزُ مَنِ ٱسْتَطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبْ عَلَيْهِم بِخَيْلِكَ وَرَجِلِكَ وَشَارِكُهُمْ فِي ٱلْأَمْ وَلِ وَٱلْأَوْلَ بِ وَعَدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطُنُ إِلَّا عُرُورًا ۞ ﴾

(الإسراء ١٦٤)

فالرجل إذا أراد أن يجامع زوجته عليه أن يقول:

# (بسم الله اللهم جنبنا الشيطان وجنب الشيطان ما رزقتنا).

و هكذا لا يشاركه الشيطان في جماعه لزوجته فان رزقوا ولدا من ليلتهم لم يقربه الشيطان، فتحل البركة في هذه الذرية إذ ليس للشيطان فيها نصيب.

# من هنا تظهر أهمية تعلم الأذكار المقيدة والغير مقيدة.

الأذكار المقيدة: هي الأذكار التي علمنا إياها النبي الكريم عند كل فعل فهو دعاء بعينه قبل الفعل وبعده.

# مثال: دعاء الطعام

- \* قبل الطعام: "بسم الله، اللهم بارك لنا فيما رزقتنا، وارزقنا خيرا منه وقنا عذاب النار."
  - \* بعد الطعام: "الحمد لله الذي أطعمنا وسقانا وجعلنا مسلمين."
- الأذكار الغير مقيدة: هي الغير مقيدة بوقت بعينه أو فعل بعينه وان كانت لها أوقات استحباب.
  - مُثَـال: \* الصلاة والسلام على رسول الله أفضل يوم هو يوم الجمعة.
    - \* الاستغفار أفضل الأوقات هو وقت السحر.
  - \* التسبيح والتهليل والتكبير أفضل وقت قبل طلوع الشمس وقبل غروبها.

#### كما يشرع الانابه إلى شرع الله قبل أي فعل فالأحكام خمسة:

۱. فریضهٔ ۲. مسنون

٣. مباح

٥. حرام

فان كان الفعل الذي تريد القيام به فريضة أو مسنون أقدمت عليه وصححت النية سائلا المولى عز وجل أن يتقبله منك أما إن كان مكروها أو حراما وجب أن تجتنبه وتتركه فورا وأن تبتعد عنه وألا تتبع خطوات الشيطان.

فالمفروض والمسنون أعمال خير محض تصلح نفس المسلم وتصلح المجتمع أما المكروه والحرام فهي أعمال شر محض تفسد نفس المسلم وتفسد المجتمع لذا يجب تركها.

أما المباح من العمل فهو ليس بالخير المحض أو الشر المطلق واختلاف العقول فيه جائز وكل الأراء صواب تحتمل الخطأ أو خطأ تحتمل الصواب فيجب ألا يتشدد أحد منا فيها برأي ويفرضه على غيره فالمباح قد يكون خيرا لأحد الناس وشرا لغيره أو خيرا له في وقت وشراً له في وقت آخر لذلك وجبت الاستشارة والاستخارة فإذا عزمت فتوكل على الله وسله التوفيق والسداد وأن ينبت من هذا العمل الخير له وللناس في الدنيا والأخرة.

يقول الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ ٓ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمُ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ ٓ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمُ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُّبِينَا ۞ ﴾

(الأحزاب ٠٣٦)

في الحديث: (لَا يُؤْمِن أَحَدَكُمْ حَتَّى يَكُون هَوَاهُ تَبَعًا لِمَا جِئْت بِهِ ) (رواه البخاري)

ولهذا شرعت الاستخارة في كل أمر مباح.

قال رسول الله ﷺ ( إِذَا هَمَّ أَحَدُكُمْ بِالْأَمْرِ فَلْيَرَكُعْ رَكْعَتَيْنِ مِنْ غَيْرِ الْفَرِيضَةِ ثُمُّ لِيَقُلُ اللَّهُمَّ إِنَّ أَسْتَخِيرُكَ بِعِلْمِكَ وَأَسْتَقْدِرُكَ بِقُدْرَتِكَ وَأَسْتَقْدِرُكَ بِقُدْرَتِكَ وَأَسْأَلُكَ مِنْ فَصْلِكَ الْعَظِيمِ فَإِنَّكَ تَقْدِرُ وَلَا أَقْدِرُ وَتَعْلَمُ وَلاَ أَعْلَمُ وَأَنْتَ عَلَّامُ الْغُيُوبِ اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّ هَذَا الْأَمْرَ وَيسمى حاجته) خَيْرٌ لِي فِي دِينِي وَمَعَاشِي وَعَاقِبَةٍ أَمْرِي أَوْ قَالَ عَاجِلِ أَمْرِي وَآجِلِهِ فَاقَدُرْهُ لِي وَيَسِّرُهُ لِي فَيهِ وَإِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّ هَذَا الْأَمْرَ شَرِّ لِي فِي دِينِي وَمَعَاشِي وَعَاقِبَةٍ أَمْرِي أَوْ قَالَ فِي فَالَ فِي عَنْهُ وَاقْدُرْ لِي الْخَيْرَ حَيْثُ كَانَ ثُمُّ أَرْضِنِي قَالَ وَيُسَمِّي حَاجَتَهُ) (رواه البخاري) عَاجِلِ أَمْرِي وَآجِلِهِ فَاصْرِفْهُ عَنِي وَاصْرِفْنِي عَنْهُ وَاقْدُرْ لِي الْخَيْرَ حَيْثُ كَانَ ثُمُّ أَرْضِنِي قَالَ وَيُسَمِّي حَاجَتَهُ) (رواه البخاري)

كان الصحابي يقول أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يعلمنا الاستخارة كما يعلمنا الآية من القرآن الكريم لذلك وجب التقيد بنص الدعاء دون أدنى تعديل وكان صلى الله عليه وسلم يستخير الله في كل أموره.

وعلى المسلم إذا أراد أن يقدم على فعل مباح أن يصلى ركعتين من غير الفريضة ويدعو بالدعاء وتأتيه إجابة الاستخارة إما برؤيا أو بانشراح صدر أو انقباض أو بتيسير أو تعسير للأمر وعليه أن يكرر الاستخارة حتى إذا جاء الوقت يعزم ويتوكل على الله ويسأله السداد والتوفيق والرشاد.

من المهم الإشارة أنه من المهم تعلم أسماء الله الحسني التسعـة والتسعـون فمن أحصـاها دخل الجنة

يقول الله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَا ۗ وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِىۤ أَسْمَنَبٍهِ ۚ صَيُجْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَا ۗ وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِىۤ أَسْمَنَبٍهِ ۚ صَيُجْزَوُنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ الْعَالَ اللَّهُ لَعَالَى اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

لذلك عند بداية أي فعل يستعين المسلم باسم الله المناسب للفعل الذي يقدم على فعله فان كان سيحكم بين الناس فليقل (بسم الله المحمن العدل المقسط الحق) فيستعين باسم أو أكثر من أسماء الله فان رزقه الله خيرا فليقل (الحمد لله الرحمن الوهاب الرزاق الكريم) مثلا.

#### نخلص مما سبق أن الإنابة إلى الله على الصراط المستقيم هي:-

- ١. الرجوع إلى الله بعد كل معصية في أسرع وقت بتوبة نصوحة.
- ٢. الرجوع إلى الله في كل أمر فان كان مفروضا أو مسنونا فعلناه وان كان حراما أو مكروها تركناه.
  - ٣. الرجوع إلى الله في الأمر المباح بالاستخارة والاستشارة فإذا عزمت فتوكل على الله.
    - ٤. الاستعانة بالأسماء الحسني في كل فعل.
- و. تعلم الأذكار المقيدة والغير مقيدة قبل الأفعال وبعدها وذلك الإرجاع النفسي بالتذكرة إلى خالقها كلما نست
   وغرقت في دنياها وملذاتها وملهياتها.

يقول الله تعالى: ﴿ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ وَٱذْكُر رَّبَّكَ إِذَا نَسِيتَ وَقُلْ عَسَىٰٓ أَن يَهْدِيَنِ رَبِّي لِأَقْرَبَ مِنْ هَلذَا رَشَدَا ۞ ﴾ (الكهف ٢٠٤)

يقول الله تعالى: ﴿ وَذَكِّر فَإِنَّ ٱلذِّكْرَىٰ تَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾

(الذاريات ٥٥٠)

وتذكر بأنه إذا أردت أن تجنب الشيطان أفعالك فلا يشاركك فيها فتحل البركة فعليك ببدئها وختمها دائما باسم الله والحمد لله.

# أهمية الدعاء أثناء السير إلى الصراط والسير على الصراط المستقيم وحتميتها.

# ١- طلب الهداية في المرحلة الأولى من الهداية إلى الطريق:

يجب أن يتوجه الإنسان الجاد في البحث عن خالقه وعن سبب وجوده في هذه الدنيا إلى القوة التي أوجدته سائلاً إياها أيا كان اسمها أو ماهيتها أن تدله عليها وتعينه للوصول للحقيقة.

هذا التوجه يكون بأي أسلوب وبأي لغة ولكنه يدل أصدق الدليل على صدق هذا الإنسان في الوصول الطريق الصحيح والوصول إليها بغير عون وتوفيق القوة التي أوجدته والالصحيح والوصول إليها بغير عون وتوفيق القوة التي أوجدته والمائع من أن يتوجه إليها تأملا: ﴿ ٱهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ أو بأي أسلوب آخر يعبر عما في داخله من حيرة.

يجب على الإنسان أن يطلب معونة غيره من البشر الذين سلكوا هذه الطرق والأخذ عن خبراتهم وطلب النصح والعلم من أهل العلم والمتخصصين وان كانوا لا يملكوا الهداية لهم. وأمثال من يمكن الرجوع لهم الأنبياء والمرسلين ودراسة قصصهم ودعوتهم للناس وكيف انتهت قصصهم.

#### أنواع الهدايات:

- ١. هداية الفطرة
- ٢. هداية الحواس
  - ٣. هداية العقل
- هدایة العلماء
- ٥. هداية الأنبياء
  - ٦. هداية الله

#### هدایة الفطرة:

هي هداية أودعها الله في كل الكائنات الحية بما فيه النبات فيها تعلمت الجذور أن تمتص المياه من باطن الأرض وبها تتحرك الشمس وتجرى لمستقر لها وتدور الكواكب في مداراتها وتدور الأرض حول نفسها مرة كل ٢٤ ساعة وتتم دورة كاملة حول الشمس كل ٣٦٥ يوم.

### ٢) هداية الحواس:

هي الهداية التي توفرها الحواس للحيوان والإنسان فبالعين يبصر وبالأذن يسمع وباللسان يتحدث وبالجلد يحس وبالأنف يشم ويتعرف على الروائح. هذه الحواس هي التي تميز به الحيوان عن النبات فجمع الحيوان هدايتي الفطرة والحواس ليتلمس حياته على هذه الأرض.

#### ٣) هداية العقل:

هذه الهداية هي الهداية التي ميزت الإنسان عن الحيوان والنبات فالحيوان ليس له هذا العقل الذي يستطيع به أن يصحح أخطاء الحواس.

فالكلب عندما ينظر في صفحة الماء ينبح إذ أنه رأى صورة كلب أمامه فهذا خطأ للحواس يصححه عقل الإنسان الذي تغذى بالعلم وعلم أن هذه الصورة ليست إلا انعكاس للضوء وأنه لا يوجد كلب تحت الماء.

بالإضافة أن للحواس أخطاء فان لها حدود إدراك فمثلا لا يستطيع الإنسان أن يستمع إلا لعدد معين من الذبذبات في الثانية إذا خرج الصوت عن هذه الحدود خرجت عن قدره إدراك الأذان ولا تكون مسموعة.

وكذلك الرؤية فهناك أحجام شديدة في الصغر لا تستطيع العين أن ترى فيها.

ومن هنا كانت أهمية العقل للإنسان فمن أهمله شابه الحيوان ومن استخدمه في فهم الحقائق دون الوقوف على هداية الحواس رقى في إنسانيته وبشريته.

#### ٤) هداية العلماء:

العلم هو الذي يصقل العقل وبانعدام العلم يكون العقل كالكوب الفارغ وكالسيارة بغير موتور. ومن هنا كانت أهمية اهتمام كل إنسان بعقله بتغذيته بالعلوم المختلفة واستغلال الحواس للتدبر والتفكر وجمع الصور والمعلومات والبيانات لتغذية العقل وتدريبه على تحليلها وفهمها.

أوضح الله تعالى أن يخشاه العلماء ووصفهم بأنهم (أولوا الألباب).

أي أصحاب العقول أي الذين لهم عقول يعقلون بها ولهم آذان يسمعون بها ولهم أعين يبصرون بها فإنها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور. وهؤلاء العلماء هم ورثة الأنبياء وهم الذين يعلمون الناس ويهدونهم الطريق في غيبة الأنبياء والمرسلين.

ولكن هداية العلماء تقتصر على كونها هداية دلالة وتعليم فحسب قد لا يكون فيها القدوة إذ أن العلماء غير معصومين من الخطأ فيقتصر دورهم على الدلالة على الخير والحق فحسب وان لم يفعلوه وان أخطأوا وخالفوا فهم في النهاية بشر ومن هنا كانت الحاجة إلى هداية أعظم وهى هداية الأنبياء والمرسلين التي تزيد على هداية العلماء بالقدوة والأسوة الحسنة.

قال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ۞ ﴾ (الأحزاب ٢١٠)

# ٥) هداية الأنبياء:

الأنبياء والمرسلين اصطفاهم الله برسالاته وبكلامه ويتلقون العلم والغيب من الله عز وجل من خلال الوحي أو من وراء حجاب أو يرسل رسول من ملائكته إلى الرسول صلى الله عليه وسلم فيوحي بإذنه ما يشاء. فيقوم الرسول – صلى الله عليه وسلم – بتبليغ كلام الله – عز وجل – للناس كاملاً غير منقوص ويطبقه على نفسه فيكون الأسوة الحسنة للناس فيتبعوه فيهتدوا.

يقول الله تعالى: ﴿ لَقَدُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسْوَةً حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ۞ ﴾ (الأحزاب ٢١٠)

و هذه هي هداية الرسل هداية دلاله وإرشاد وتوجيه وقدوة للخير.

يقول الله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا هَا كُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِتَابُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَاكِن جَعَلْنَـهُ نُـورَا يَقُول الله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا هَا كُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِتَابُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَاكِن جَعَلْنَـهُ نُـورَا نَّهُدِى إِلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمِ ۞ ﴾

(الشورى ٢٥٠)

بالرغم من قوة هذه الهداية إلا أن الرسول - صلى الله عليه وسلم - لا يستطيع أن يملك إعطاء الهداية لأقرب الناس إليه.

يقول تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهُتَدِينَ ۞

(القصص ٥٥٦)

لقد ضرب الله مثلاً للذين كفروا ابن سيدنا نوح – عليه السلام – وامرأة لوط – عليه السلام لم يملك الأب الرسول في الرسول إعطاء الهداية للابن أو الزوجة و هذه هي حدود هداية الرسل أنها تقتصر على كونها هداية دلالة إلى طريق الله – عز وجل.

# ٦) <u>هداية الله</u>:

يقول الله تعالى: ﴿ قُلُ أَنَدُعُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُنَا وَلَا يَضُرُّ مَا وَنُرَدُّ عَلَىٰ أَعْقَابِنَا بَعْدَ إِذْ هَدَىٰنَا ٱللَّهُ كَٱلَّذِى ٱسْتَهُوَتُهُ ٱلشَّيَطِينُ فِي ٱلْأَرْضِ حَيْرَانَ لَهُ وَ أَصْحَبُ يَدْعُونَهُ وَ إِلَى ٱلْهُدَى ٱعْتِنَا ۗ قُلُ إِنَّ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَى ۖ وَأُمِرُنَا لِنُسْلِمَ لِللَّهِ عُلَى اللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَى أَنْ اللّهُ كَاللَّهِ عُو الله مَن اللّهِ هُو الله مَن اللّهِ عُو الله مَن اللّهِ عُلْمَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلْمَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَالْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَا

(الأنعام ١٧١)

ويقول الله تعالى: ﴿ وَلَا تُؤْمِنُواْ إِلَّا لِمَن تَبِعَ دِينَكُمْ قُلْ إِنَّ ٱلْهُدَىٰ هُدَى ٱللَّهِ أَن يُؤْتَىٰ أَحَدٌ مِّثْلَ مَاۤ أُوتِيتُمْ أَوْ يُحَاجُّوكُمْ عِندَ رَبِّكُمُّ قُلُ إِنَّ ٱلْفَضْلَ بِيَدِ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ وَسِعٌ عَلِيمٌ ۞ ﴾

(آل عمران ۰۷۳)

أي أن الهداية الكاملة إنما هي هداية الله قليست هداية دلالة على الطريق ولكنها أيضا هداية توفيق وإعانة وتوجيه مستمر حتى يتحصل المسلم على الهداية الكاملة ويصل إلى ربه جل وعلا. فقد يدل الإنسان على الخير ولكن لا يتبعه وحينئذ لا قيمة لهذه الهداية لهذا الإنسان أما هداية الله فهي هداية إلى الصراط المستقيم وهداية على الصراط المستقيم بالتالى هي هداية كاملة غير منقوصة.

ومن الدعاء المأثور: (اللهم خذ بأيدينا إليك أخذ الكرام عليك أعنا إذا استقمنا وقومنا إذا اعوججنا).

و هذه الهداية المعنية في دعاء كل مصلي في فاتحة الكتاب ﴿ ٱهْدِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞

(الفاتحة ٢٠٠٦)

فهداية الله هي التي يطلبون فلا عجب في ذلك إذ أنها الهداية الكاملة التي تهدي وتنجي وتضع العبد تحت عين خالقه جل وعلا.

في المرحلة الأولى من الهداية (الهداية إلى الصراط) يستعين العبد بكل أنواع الهدايات عدا هداية الله إذ أنه لم يصل إليه بعد ولكنه بعد ما يسلم فيسأل الله هداية الله الكاملة فالهدي هدى الله وهدى الله هو الهدى.

### ٢- طلب الهداية في المرحلة الثانية من الهداية (الهداية على الصراط)

دعاء العبد ﴿ ٱهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞

(الفاتحة ٢٠٠٦)

في صلاته على الأقل ١٧ مره في اليوم والليلة يبين أهمية هذا الدعاء وتكراره.

فالصلاة عماد الدين والركن الركين بعد الشهادة والفريضة الوحيدة التي فرضت في السماء وأول ما يحاسب المرء يوم القيامة على صلاته فان صلحت أفلح وأنجح وان خابت فقد خاب وخسر والصلاة مفردها الركعة وللركعة أركان لا تقوم الركعة إلا بها أهمها قراءة الفاتحة.

قال رسول الله ﷺ: (لَا صَلَاةَ لِمَنْ لَمْ يَقْرَأُ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ ) (رواه البخاري )

ومن هنا ارتبطت أهمية الصلاة بقراءة الفاتحة التي إذا تدبرناها وجدناها دعاء ﴿ ٱهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ (الفاتحة ٢٠٠)

وكأن الله عز وجل أراد بالصلاة أن يفرض على المسلم قراءة الفاتحة والدعاء بهذا الدعاء 1٧٠ مره في اليوم والليلة ثم خفف إلى ١٧ مره وهذا إن دل على شئ فإنما يدل على أن التلفظ بهذا الدعاء والدعاء به أمر غاية في الخطورة والأهمية والحيوية إذ لا يسقط عنه الدعاء بهذا الدعاء حتى يموت وحتى وهو في سكرات الموت أما المرأة فتنقطع عنها في أيام حيضها فعد ذلك لها نقصان في الدين. لذلك يجب الحرص على طلب الهداية من الله عالمين أننا نطلب هداية الله الكاملة إذ لا يملكها إلا هو ولا ننقطع عن ذلك حتى آخر أنفاسنا في هذه الدنيا فليس هناك هداية قصوى ولذلك كان أهدى الخلق رسول الله صلى الله عليه وسلم – يطلبها حتى مات ووصانا بها أيما توصية. إذا كنا نريد أن يهدينا الله الصراط المستقيم فيجب أن نحرص على مواصلة الدعاء وابتغاء الأسباب دون توقف ابدأ وهكذا يتجلى الله علينا بهدايته وبنوره بفضله وكرمه هدية لنا بغير استحقاق منا.

منذ أن خلق الله الخلق سار علي هذا الصراط المستقيم ودعى إليه جميع المرسلين وآخر هم رسول الله صلى الله عليه وسلم فالصراط المستقيم هو دين الله الواحد منذ الأزل وهو الإسلام.

الهداية التي تطلب مرحلتين: ١. هداية إلى الصراط المستقيم إلى الإسلام

٢. هداية على الصراط المستقيم - علي الإسلام.

وهذا الطلب هو ما تعنيه الآية ﴿ اَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞﴾

(الفاتحة ٢٠٠٦)

في فاتحة الكتاب هذا الدعاء الذي فرضه الله على المسلم وفرض الدعاء به سبعة عشر مره في اليوم والليلة طمعا في هداية الله وهي الهداية الحقيقية الكاملة.

الدعاء لا يكفي بغير ابتغاء الأسباب حتى يجيبه الله دعاءه فيهديه الصراط المستقيم كما هدى الأنبياء جميعهم كسيدنا موسى وهارون ومحمد – عليهم الصلاة والسلام.

وهذه الأسباب تتلخص فيما يلى :-

- ١. طلب العلم بدءا بتعلم الذكر ثم الكتاب والسنة.
- ٢. العمل بهذا العلم وهو العمل الصالح الذي أساسه أكل الطيبات و ابتغاء الرزق الحلال البعيد عن الشبهات.
  - ٣. الصبر على البلاء والرضا بالقضاء و القدر خيره و شره حلوه و مره.
    - ٤. الإنابة إلى الله بعد المعصية والاستعانة بأسمائه الحسنى قبل كل فعل.

فإذا قرن المسلم دعائه المخلص بابتغاء الأسباب أجابه الله دعائه.

إن هذه الهداية مستمرة غير متقطعة ولا نهاية لطريق الله إن ربى على صراط مستقيم فيها سيترقى العبد ويزداد قربا من خالقة وتزكوا نفسه من نفس أمارة إلى نفس لوامة إلى نفس مطمئنة حتى يأتيها داعي الله فتحب وتشتاق إلى لقاء الله فينادى الله عليها:

يقول الله تعالى: ﴿ يَنَأَيَّتُهَا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَبِنَّةُ ۞ ٱرْجِعِىٓ إِلَىٰ رَبِّكِ رَاضِيَّةً ۞ فَـُرْضِيَّةً ۞ فَـُادْخُلِى فِي عِبَـٰـدِى ۞ وَٱدْخُـلِى جَنَّتِى ۞﴾

(الفجر ۲۷ - ۰۳۰)

# الجزء الثاني

# المرحلة الأولي من المحاية

# ( المداية إلي الحراط المستغيم )

- المحمد من معام
- بعض الحقائق العقلية.
- ❖ الخالق يعلن عن نفسه لخلقه.
  - أخر الرسالات السماوية.
- الهداية إلي الصراط المستقيم.

# المرحلة الأولى من المداية المداية إلى الحراط المستقيم إلى الإسلام

#### مةحمة:

الحديث موجه إلى كل إنسان أيا كانت ملته أو جنسيته أو أفكاره.

أطلب منك أيها القارئ العزيز أن تجلس أمام مرآة ترى فيها نفسك وكأن الرائى شخص آخر وأنت تقرأ هذه السطور

يجب على كل منا أن يصل إلى نفسه من قبل ما يبحث عن أي شئ آخر "وفي أنفسكم أفلا تبصرون"؟

الإنسان على هذه الأرض نفس تتركب من روح وجسد يمثل ثوب الروح أما علاقة الروح بالجسد في النفس البشرية كعلاقة موتور السيارة بهيكل السيارة أو كعلاقة ربان السفينة بالسفينة أو كعلاقة الفارس بفرسه الذي يركبه.

فالجسد له شهوات وغرائز حيوانية والروح تحاول أن تخضع هذا الجسد تبعا لعقيدتها وميولها وأهدافها.

يقول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنسُّ لَهُمْ قُلُوبٌ لَّا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنُ لَا يُبْصِرُ ونَ بِهَا وَلَهُمْ أَكُوبُ لَا يُشْمَعُونَ بِهَا أَوْلَتَهِكَ كَٱلْأَنْعَلِمِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْغَلِلُونَ ۞ ﴾

(الأعراف ١٧٩)

إذا نظرت فيمن تراه في المرآة لوجدت أنك أنت تنظر لجسد قد لا تتعرف عليه وهذا أول شعور يجب أن تدركه من أنت؟ ومدى مسئوليتك عن هذا الإنسان الكامل الذي تراه أمامك؟ وكيف تتعرف عليه وكيف تحركه؟

قد يتغير شكل هذا الرجل الذي تراه في المرآة وستظل أنت كما أنت.

إذا راقبت هذا الإنسان لوجدته يأكل ويشرب وينام ويتنفس يحتاج ليل ليسكن فيه فإذا بشمس تغيب وقمر يسطع ثم يستيقظ فيحتاج إلى نهار فإذا بشمس تشرق وتوفر له نهارا تتغير حرارته ويتغير ضوئه من ساعة إلى ساعة و إذا أراد أن يخرج فضلاته ليس عليه سوى أن يقصد خلاء وإذا بالفضلات تخرج من جسده دون أن يعلم كيف ولا لماذا.

إذا جرح فإذا بالدماء تسيل ثم تتجلط ثم يغطى الجلد طبقة جديدة من القشر ثم ينبت جلد جديد

في الليل يتقلب الجسد وكأن أحداً يقلبه وهو نائم وهو لا يعلم لما يتقلب وإذا بالطب يخبرنا بحاجة الجسد لهذه الحركة فإذا ظل الجسد ساعات طويلة دون حركة يصاب الجسد بمرض قرحة الفراش.

بل هذا الإنسان عندما كان طفلا رضيعا، وجد له راعيان أب وأم يسهران على راحته وينفقان عليه ويضحيان بكل غال من أجل سعادته. . ينعم بالأطعمة والأشربه المختلفة الألوان والأشكال والأذواق وكلما سأل شيئا وجده متوفراً فالنبات مسخر له والحيوان مسخر لخدمته والكون كله يتكامل مع سائر المخلوقات الأخرى ليخدم هذا الإنسان.

أليس بجدير بهذا الإنسان أن يسأل نفسه: متى فعل كل ذلك له؟ ومن أوجده؟ ولم أوجده في هذه الدنيا ولم يحيا ثم يموت؟ يشبه في ذلك الرجل الذي استيقظ في الصحراء ووجد مائدة الطعام وقد سبق الحديث سابقا عن هذا المثال.

إذا لم يسأل هذا الإنسان الذي تراه في المرآة نفسه تلك الأسئلة من نفسه فعليك أنت أن تسأله إياها.

# الميلد منهلاء لا قيلهد رهالهم

العقل السليم سيقر بغير تردد أن كل هذا الملكوت من بشر وحيوانات ونباتات وغابات وأمواج وأبحار وأفلاك وأقمار ونجوم وكل متحرك وساكن كل شئ يدل أن له فاعل فالأثر يدل على انه مر إنسان في هذا المكان فكيف بكل ما تراه الأعين كيف لا يدل على خالق وفاعل. لا يمكن الاستخفاف بالعقول والادعاء أن كل هذا أوجدته الصدفة.

يجب وجود فاعل أو قوة كبيرة أو عدة قوى أين كانت هي التي فعلت وتفعل.

إذا تدبرت تكامل هذا الكون مع نفسه ومع الإنسان واتفاقه لخدمه الإنسان وكل شئ يتحرك طبق لنواميس محددة له منذ القدم لا تتغير ولا تتبدل، فعلى مر السنين لم نعلم أن الشمس أشرقت يوما من المغرب أو أنها أبت أن تغرب أو أن القمر لم يظهر أو أن الأمواج توقفت أو أن الأكسجين قل في الجو فمات الناس أو أن الماء تبخر كله فلم يجد الناس ما يشربونه. فالكل يتبع نظام واحد لا يتبدل ولا يتغير و من المذهل أن الإنسان بالرغم من قلة حجمه و قوته قد يسخر له كل شئ

لخدمته و لذا تجد الجمل يجره طفل صغير ويجلس حتى يركبه آما الذبابة الصغيرة يعجز الإنسان أن يمسك بها وتنغص عليه نومه!! سبحان من سخر الجمل فأطاع ولم يأمر الذبابة فلم تخضع للإنسان . من ناحية أخرى عندما ندرس كيف تقوم الحشرات بتلقيح النباتات ترى كيف يتكامل عالم النبات مع عالم الحيوان. وعندما ترى البقرة تقبل أن تذبح والخيل يقبل أن يركب من الإنسان والبحر يحمل سفنه والهواء يحمل طائراته التي تبلغ آلاف الأطنان. هذا التكامل وهذا التسخير يدل على أن القوة الخالقة لكل هذا بما فيه الإنسان هي قوة واحدة وإرادة واحدة لهدف أوحد ولا يمكن أن تكون عدة قوى ولا عدة الهة ، إذا لبغى كل على الأخر ولما رأينا هذا التكامل وهذا النظام البديع ولما لاحظنا هذه النواميس الثابتة التي تحكم هذا الملكوت منذ قدم الزمان فهي لم تتبدل ولم تتغير بالرغم من أن الناس تموت ويحيا آخرون.

من هذا كله يتبين لنا أنه يجب أن يكون لهذا الكون ولهذا الإنسان خالق ذو قوة جبارة حكيم بديع واحد لا شريك له. ولكن السؤال: أين هذا الخالق؟ إلى هذا الحد يقف العقل وينتظر من هذه القوة أن تعلن عن نفسها ليتعرف عليها ويسألها: لم أوجدته في هذه الدنيا وكيف يستطيع أن يستخدم كل هذه النعم لبلوغ هذا الهدف الذي خلقت من أجله؟

## - الذالق يعلن عن نفسه لذاته:

إذا درسنا التاريخ وجدنا على اختلاف الأزمنة رجال تأتى للناس وتقول أنها مرسلة من الخالق وهؤلاء الرجال مؤيدون بمعجزات تخرق نواميس الكون أيدهم بها الخالق الواحد ليثبتوا للناس صدقهم ولا يطلبون من الناس أجرا على دعوتهم. رسالة جميع هؤلاء الرسل تتلخص في جملة واحدة: (لا الله إلا الله فاعبدوه) وقد جاء بعض هؤلاء المرسلين بكتب سماوية فيها كلام الله للبشر يخبرهم أن بعد الموت بعث وحساب على كل صغيرة وكبيرة اقترفها العبد في دنياه فمن آمن وأطاع وأصلح ثقلت موازينه ودخل الجنة وأما من كفر وعصى وأفسد خفت موازينه ودخل نارا لا يموت فيها ولا يحيا .

العجيب في هذا الأمر أن الراسل دائما واحد لا يتغير والرسالة واحدة لا تتغير مع تغير الأزمنة والأماكن التي يبعث فيها هؤلاء المرسلين.

جدير بالإنسان أن يقبل على هذه الرسالات السماوية ليتعرف على خالقه وليدرس كلماته وليتبع رسله وبخاصة أن التاريخ أثبت أن الذين اتبعوا الرسل كانوا هم المفلحون والمنتصرون دائما وأن الذين خالفوهم كانوا هم الخاسرين.

## - آخر الرسالات السماوية:

منذ أكثر من أربعة عشرة قرنا بعث محمد بن عبد الله صلى الله علية وسلم وهو في سن الأربعين من عمره وجاءه الوحي من الله عز وجل ونزل علية قرآنا متفرقا على مدى عمر دعوته ثلاثة وعشرون عاما ثلاثة عشرة عاما في مكة ثم هاجر إلى المدينة حيث أنشأ أول مجتمع مسلم وعاش فيها عشرة أعوام حتى وافته المنية وهو في سن الثالثة والستون من عمره. ولد يتيما وعاش زاهدا ومات صلى الله عليه وسلم فقيرا ودرعه مرهون ليهودي.

هذا الرجل اشتهر بين قومه بالصدق والأمانة وكان أميا لا يقرأ ولا يكتب تلا قرآنا أعجز العرب بالإتيان بآية من مثله بالرغم من اشتهار هم بالفصاحة. وهذا القرآن الكريم آخر الكتب السماوية قد تكفل الله بحفظه إلى قيام الساعة فإذا بهذا القرآن بعد أربع عشر قرنا من الزمان لم يتغير فيه حرف واحد فالقرآن الذي تجده في الصين مطابقاً للقرآن الذي تجده في مصر هو نفسه ما تجده في جنوب إفريقيا تمام التطابق.

هذا القرآن الكريم تحدث عن معجزات علمية في زمان لم تكن التكنولوجيا الحديثة قد ظهرت فيه – فتحدث عن كروية الأرض واستخدم لفظ (يكور الليل على النهار) في زمن ظن الناس فيه أن الأرض منبسطة – كما تناول القرآن مراحل نمو الجنين في بطن أمه من نطفه إلى علقه إلى مضعة إلى عظام وغير ذلك من الدلالات العلمية التي تؤكد أن هذا القرآن لا يمكن أن يكون من عند غير الخالق لهذا الملكوت.

لقد كسر القرآن حاجز الزمان والمكان فتحدث عن أشياء حدثت في الماضي منذ خلق الخليقة ثم في الحاضر ثم في المستقبل و بين ماذا سيحدث عند نهاية الحياة والحساب والصحف المنشورة والجنة والنار. كما أن هذا القرآن كسر حاجز المكان فتحدث عن أشياء حدثت وتحدث وستحدث في أماكن متفرقة لا يتسنى لأحد أن يكون في جميع تلك الأماكن باختلاف الأمكنة في أماكن متفرقة لا يتسنى لأحد أن يكون في جميع تلك الأماكن باختلاف الأمكنة في وقت واحد. بل كسر حاجز

النفس البشرية وتحدث عما كان يقوله الكفار لنفوسهم وما كانوا يسرون من أقوال وأفعال ولم يستطيعوا أن ينكروا ذلك بل أوضح أن أحدهم سيموت على الكفر وفعلا مات على ذلك.

تنبأ هذا القرآن بنتيجة حرب بين الفرس والروم وكانتا أقوى قوتين في هذا الوقت وحدث بالفعل ما ذكره القرآن تغلبت الروم على الفرس بعد بضع سنوات.

## يقول الله تعالى : ﴿ غُلِبَتِ ٱلرُّومُ ۞ فِيَ أَدْنَى ٱلْأَرْضِ وَهُم مِّنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ ۞ ﴾

(الروم ۲۰۰۳-۰۰۰)

بل بعض آيات القرآن جاءت تخاطب النبي محمد صلى الله عليه وسلم تلومه وتوجهه وتفصح عما يسره في نفسه وتحذره من أن يكتم كلام الله. فكيف يكون هو كاتب لهذا الكلام وكيف له أن يأتي بهذا العلم الخارق وهو أمي لم يقرأ ولم يكتب ولم يقرأ الشعر يوما!!

اجتهد هذا الرجل الصالح مع أصحابه وضرب المثال بالخلق العظيم مع العدو قبل الصديق وكان مضرب المثل في الصدق والأمانة والرقة والألفة والرفق مع الصغير والكبير ومع الغنى والفقير. عندما توفى هذا الرجل الصالح كان قد دخل الإسلام ملايين القلوب ونشأ أول مجتمع إسلامي قرآني في المدينة وتبين للجميع أنه كان على الحق وأن من خالفه على الباطل لكن أصبح الإسلام اليوم أكبر دين يتبعه أكثر من مليار ومانتين مليون مسلم كلهم يعبدون الله ولا يشركوا به شيئا منهجهم القرآن الكريم وسنة نبيهم محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم.

دعي هذا الرجل الناس للإيمان بجميع الرسل السابقين وأخبر أنه خاتمهم ولا نبي بعده ودعى الناس للإيمان بكتب الله السماوية جميعها التي لم تحرف والى القرآن الكريم الذي هو مهيمنا على الكتاب كله والذي هو صالح لكل زمان ومكان – لن تمسه يد تحريف حتى قيام الساعة فلا رسالة ولا كتاب بعد القرآن الكريم وبالتالي دعي الناس لما دعي إليه جميع الرسل السابقين وأكد أن جميعهم أرسلهم الخالق الواحد بنفس الدين ونفس العقيدة التي تتلخص في إيمانيات ست.

- ١. الإيمان بالله الواحد الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد.
  - الإيمان بالملائكة وهم مخلوقات من نور لا يستطيعون إلا الطاعة.
    - ٣. الإيمان بجميع الكتب السماوية قبل تحريفها.
    - . الإيمان بجميع الرسل السابقين وأولوا العزم منهم:

(نوح - إبراهيم - موسى - عيسى - محمد) عليهم الصلاة والسلام.

- الإيمان بيوم الحساب و هو يوم الدين بعد بعث الناس من قبور هم.
  - الإيمان بالقضاء والقدر خيره وشره وحلوه ومره.

كما أكد هذا الرسول الكريم أن عيسى عليه السلام رسول عظيم وأنه معجزة في خلقه ، يشبه خلقه مثل خلق آدم بغير أب ولا أم وخلق حواء من أب بغير أم فكذلك كان عيسى من أم وبغير أب فهو ليس ابنا لله وليس لله ولد ولا صاحبه فكيف يكون عيسى إلها وكان طفلا رضيعا يحتاج إلى من يسهر على خدمته وهو نفسه لم يدعى أبدا أنه ابن لله – وأنه عليه السلام أمده الله بمعجزات خارقة كسائر الرسل ليدلل للناس على صدقه فيتبعوه. كما أكد أن الله أخبرنا أن عيسى – عليه السلام لم يقتل ولم يصلب وأنه مرفوع في السماء إلى وقت معلوم ينزل فيه إلى الأرض ويكون مسلما ويموت ويدفن بجانب قبر النبي محمد – صلى الله عليه وسلم.

وفى النهاية دعي هذا الرجل الصالح – محمد بن عبد الله – الناس للإيمان بالإيمانيات الست شهادة لا اله إلا الله – محمد رسول الله ودخول دين الله الإسلام والتسليم لخالقهم الواحد الأحد. كما أعلن أنه لا إكراه في الدين فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر وأن الذي لا يؤمن بقلبه وأسلم بلسانه فذاك المنافق لا يخادع الله وهو في الدرك الأسفل من النار. وأخبرنا أن الله عز وجل بين أنه من يرد الله أن يهديه يشرح صدره للإسلام ومن يرد أن يضله يجعل صدره ضيقا حرجا كأنما يصعد في السماء.

## المداية إلى الصراط المستقيم الى الإسلام

بعد كل ما سمعت ماذا ستنصح صديقك الذي تراه في المرآة أن يفعل؟ إذا نصحته أن يؤمن وأن يتبع هذه الهداية وأن يدخل الإسلام فإنما تدعوه لأن يكون آمرا بالمعروف، ناهيا عن المنكر – يأكل الطبيات – ويتجنب الخبائث صالحا مصلحا تقيا ورعا ودودا محبا لغيره يؤثر هم على نفسه يدفع بالتي هي أحسن السيئة ويدعو الناس للخير ويعمل الصالحات لا ينتظر أجرا إلا من خالقه، محافظا على جسده وعقله وزوجته وأو لاده وصحته وماله محترما لقدسية دماء وأموال وأعراض الناس وخواطرهم، معين لكل مظلوم، نجاة لكل مكروب، رحمة مهداه كما كان هذا الرجل الصالح محمد بن عبد الله – صلى الله عليه وسلم. إن دخل الإسلام صار إنسانا عاقلا له هدف يعبش ولما يعيش وكيف يفكر وكيف يختار وكيف يكون نافعا لنفسه ولغيره.

أما إذا نصحته أن يصم آذانه عن كل هذا فأنت تريد أن يكمل حياته تائها غافلا يتخبط في شهواته مع شياطين الإنس والجن بغير هدف وبغير منهج وبغير قدوة وبغير مثل أو قيم يحسن إذا أحسن الناس ويسئ إذا أساءوا. إنسان بغير رب كالروح بغير أصل. فيجب أن يغلق عينيه ويصم آذانه عن آيات الله في الكون فلا يعمل عقلا ولا يتفكر في شئ ولا يتدبر بل تقتصر حياته على أن يأكل ويشرب وينام ويتزوج وينجب مشابها للدواب.

إن أسلم وأفترض انه لم يجد حسابا ولا جنة ولا نار فاز بأن عاش سعيدا صالحا مصلحا ذو ذكرى طيبة بين الناس ولم يخسر شيئا أما إن كفر فسيحيا في جميع الحالات حياة ضنكا مكروها من الناس مفسدا في الأرض وستتبعه لعنة الناس بعد موته لأولاده من بعده وذلك إن كان على الحق. أما إذا كان على الباطل وترك نداء خالقه له واختار الكفر على الإيمان فالويل كل الويل له في حساب عسير فيحشر يوم القيامة أعمى قال رب لم جعلتني أعمى وقد كنت بصيرا فيقال له كذلك آتتك آياتنا فنسيتها وكذلك اليوم تنسى فاليوم عمل بلا حساب وغدا حساب بلا عمل. ثم ستستقبله نار جهنم السوداء التي وقودها الناس والحجارة عليها ملائكة غلاظ شداد نار مظلمة لها شيق وزفير أعدها الله من سبع دركات لا يموت فيها الإنسان ولا يحيا أعدها الله للكافرين والمنافقين الذين اختاروا الكفر على الإيمان فالله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء كما أن هؤلاء الكافرون هم المفسدون أهل الظلم والفسق والفجور في الأرض.

إن كنت تريد لصاحبك الخير، فستأمره أن يسارع إلى الله ويفر إليه ويرتمي في أحضان دينه وشرعه يتوب من كل ما سبق ويشهد شهادة الإسلام ويغتسل لولادته الجديدة فقد حيا قلبه في هذه اللحظة.

فيقول تعالى: ﴿ أَوْمَن كَانَ مَيْتَا فَأَحْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُو نُورَا يَمْشِى بِهِ عِنْ ٱلتَّاسِ كَمَن مَّثَلُهُو فِي ٱلظُّلُمَنتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا ۚ كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْكَافِرِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞ ﴾

(الأنعام

(177

فالإسلام يمحو ما قبله فهذا باب الصراط المستقيم قد فتح أمامك وقد دخلت الإسلام بشهادتك أنه لا اله إلا الله وبأن محمدا رسول الله وصرت مسلما لله فهنيئا لك الإسلام وقد استجاب الله لك، دعاك وهداك إلى الصراط المستقيم وشرح صدرك للإسلام.

الآن وقد وقفت على بداية الطريق إلى الله فادعو الله أن يهديك على الصراط المستقيم ويهديك إليه صراطا مستقيما.

وبهذا ينتهي الجزء الأول من الهداية وهي الهداية إلى الصراط المستقيم - الإسلام.

# المزء الثالث

# المرحلة الثانية من الهداية (الهداية علي الصراط المستقيم)

- ❖ مقدمة.
- ♦ أركان الإسلام.
- الهدف من أركان الإسلام.
- ♦ الأهمية النسبية للأركان الخمسة .

# المرحلة الثانية من المحاية المحاية على الصراط المستخيم

#### - مقدمه:

أتوجه بكلمتي لمن ولد على الإسلام أي أن والده كان مسلما فكتب في شهادة ميلاده أنه مسلم ولم يقف مع نفسه وقفه يتساءل لم هو مسلم؟

الإسلام أساسه الإيمان ولا يجب على الإنسان أن يتبع والديه دون أن يعمل عقلا ودون أن يبحث ويتعلم. لقد عاب القرآن الكريم على الكافرين أنهم رفضوا الاستماع لرسلهم فقط رفضا لترك ما كان عليه آباؤهم وأجدادهم وان تبين لهم أنهم كانوا على ضلال. الله عز وجل يأمر الإنسان أن يبحث عن الحقيقة فيتعلم ويعمل عقله ليصل إلى الحق الذي هو أقرب للإنسان من والديه وأجداده وعشيرته.

مما سبق يجب على كل إنسان عندما يبلغ الحلم أن يبحث عن الحقيقة وأن يعلن إسلامه لأنه اقتنع بأنه الطريق الصحيح وأن فيه خيره وخير البشرية وليس ليكون مقلدا أو تابعا لأجداده بعمى.

يقول الله تعالى: ﴿ \*قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا ۚ قُل لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن قُولُوٓاْ أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَـدْخُلِ ٱلْإِيمَــنُ فِي قُلُـوبِكُمُّ وَإِن تُطِيعُواْ ٱللّهَ وَرَسُولَهُ و لَا يَلِتْكُم مِّنْ أَعْمَلِكُمْ شَيْعًا ۚ إِنَّ ٱللّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ ﴾

(الحجرات ١١٤)

طريق الله لا يبدأ من منتصفه ولكن يجب على الإنسان أن يبدأه من أوله كما بدأنا هذا الكتاب بالحديث عن المرحلة الأولى من الهداية وهى الهداية إلى الصراط المستقيم وهى مرحلة مهمة جدا لمن ولد على الإسلام وللمسلم أيضا طوال حياته.

يقول رسول الله ﷺ ﴿ جَدِّدُوا إِيمَانَكُمْ قِيلَ يَا رَسُولَ اللَّهِ وَكَيْفَ نُجَدِّدُ إِيمَانَنَا قَالَ أَكْثِرُوا مِنْ قَوْلِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ) (رواه احمد)

## - أركان الإسلام:

بعد ما وجدت في قلب الإنسان بذرة الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقضاء والقدر وبعد ما ترجم هذا الإيمان الذي لا يراه إلا الله بشهادته أنه لا اله إلا الله وأن محمدا رسول الله بلسانه أمام نفسه وأمام الناس فقد دخل الإسلام وصار على أول الطريق إلى الله على الصراط المستقيم.

الإنسان بنطقه الشهادة دخل الإسلام ولكن لا يكون مسلما إلا إذا أقام أركانه والتزم بحدوده وحافظ على إيمانه.

قال رسول الله ﷺ (بُنِيَ الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْسٍ شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحُمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ وَأَفَامِ الصَّلَاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ وَالْحَجِّ وَصَوْمِ رَمَصَانَ). • (رواه البخاري)

بين الحديث أن الإسلام ليس هذه الخمس بل شبه الإسلام بالبناء الذي له أركان أي أساسات يقوم عليها. فأساسات هذا الإسلام هي هذه الخمس أما الإسلام فهو البناء وبالتالي هذه الخمس أساسيه لوجود الإسلام ولكنها ليست الهدف وليست كافيه فلا مبنى بغير أساسات و لكن لا قيمة للأساسات بدون المبنى.

الأركان الخمسة ليست إلا وسائل للوصول إلى غرس التقوى في قلب الإنسان فيكون مسلما لله في جميع أوقاته بين كل صلاة وصلاة وما بين صيام وصيام مراقبا لله في سره وعلانيته يحل الحلال ويحرم الحرام ويقيم شرع الله من كتابه وسنة نبيه على نفسه وعلى من يعول.

### فيقول الله تعالى:

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ۞ ﴾

(البقرة ١٨٣)

يقول الله تعالى: ﴿ ٱلْحَجُّ أَشْهُرُ مَّعْلُومَتُ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ ٱلْحُجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجِّ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْر يَعْلَمْهُ ٱللَّهُ وَتَزَوَّدُواْ فَإِنَّ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلتَّقُونَ يَ وَٱتَّقُونَ يَــَأُوْلَى ٱلْأَلْبَبِ ۞ ﴾

(البقرة ١٩٧)

قَال رسول الله على (مَنْ لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الزُّورِ وَالْعَمَلَ بِهِ فَلَيْسَ لِلَّهِ حَاجَةٌ فِي أَنْ يَدَعَ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ) (رواه البخاري)

قال الله تعالى ﴿ لَن يَنَالَ ٱللَّهَ خُومُهَا وَلَا دِمَآؤُهَا وَلَكِن يَنَالُهُ ٱلتَّقْوَىٰ مِنكُمُّ كَنَالِكَ سَخَّرَهَا لَكُمْ لِثُكَبِّرُواْ ٱللَّهَ عَلَىٰ مَا هَدَاكُمُ وَبَشِر ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ ﴾

(الحج ۲۳۷)

قال رسول الله على : ( الْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ) (رواه البخاري)

كل هذه النصوص القرآنية والنبوية وغيرها تعلم الإنسان الذي نطق الشهادة أن من دخل الإسلام وجب عليه أن يكمل بقية الأركان ويتقى الله ويطيعه في جميع أحواله في السراء الضراء، في السر والعلن وهكذا يكمل إسلامه والبداية تكون بإتمام أركان الإسلام بهذا الفهم.

## علاقة الأركان الخمسة بعضها مع البعض:

نلاحظ أن الله عز وجل جعل من هذه الأركان وقفات دورية يقفها الإنسان مع نفسه يلقى فيها ربه ويجدد فيها إيمانه وتتغذى روحه وجسده بما يحتاجان إليه.

ومن هنا كانت أهمية التذكرة للإنسان فما سمى الإنسان إنسانا إلا لكثرة نسيانه فهذه الأركان تذكرة بالله وبإيمانه كل حين كي تعيده إلى حظيرة الإيمان والإسلام إذا كان قد شرد ولذلك كان التشديد على أهمية هذه الأركان فلا إسلام للإنسان إذا انعدم ركن من هذه فكيف لمبنى أن يقوم وينقصه أساس من أساسياته الخمس؟!

## نظام التذكرة بالله لتجديد الإيمان والإسلام:

يقيد في اليوم والليلة الإنسان خمس مرات على الأقل وكانوا خمسون صلاة ثم خففوا لخمس بثواب خمسين.

فإذا افترضنا الإنسان ينام ستة ساعات ونصف في اليوم والليلة فهذا يعنى أن توزيع الصلوات في المتوسط كل ثلاث ساعات ونصف خلاف النوافل.

(كان الأصل صلاة كل عشرون دقيقة في المتوسط في حالة خمسين صلاة)

يقيد الإنسان بركن هام آخر كل ١١ شهر بشهر رمضان المعظم لفريضة الصوم ولأداء زكاة ماله.

يقيد الإنسان بفريضة الحج مرة في العمر إن وجدت الاستطاعة.

هكذا نرى أن أركان الإسلام وضعت نظاما دوريا محكما لتذكرة المسلم في يومه وفى عامه وفى حياته، فكل ثلاثة ساعات ونصف يصلى لبضع دقائق ويقف بين يد خالقه يصلح ما فسد من جسده وروحه وعمله من جراء

عمله في الدنيا.

وفى كل عام يضيف على هذه الصلاة صوم لحوالي ١٢ ساعة يوميا ويستمر ذلك مدة شهر كامل متصل وكذلك يخرج زكاة ماله كل عام. وفى العمر مرة يضيف إلى الصلاة والزكاة والصيام حج لعدة أيام متصلة يترك فيها وطنه وأهله وماله ويذهب مرتديا كفنه فى جمع غفير من المسلمين من مختلف بقاع الأرض.

#### يقول الله في الحديث القدسي:

(ما تَقَوَّبَ إِنَّ عَبْدِي بِشَيْءٍ أَحَبَّ إِلَيَّ مِمَّا افْتَرَضْتُ عَلَيْهِ وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَوَّبُ إِنَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ فَإِذَا أَخْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمُعُهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ وَبَصَرَهُ الَّذِي يَنْمَ اللّهِ وَيَدَهُ اللّهِ يَنْمُ اللّهِ عَبْدِي اللّهِ وَيَدَهُ اللّهِ يَبْطِشُ كِناً). (رواه البخاري)

ركن الشهادة يكرره المسلم عند كل أذان وعند كل صلاة. ولذلك قال رسول الله عنه :-(الصَّلَوَاتُ اخْمُسُ وَاجْمُمَةُ إِلَى الْشَهَادة يكرره المسلم عند كل أذان وعند كل صلاة. ولذلك قال رسول الله عنه :-(الصَّلَوَاتُ اخْمُسُ وَاجْمُمَةُ إِلَى الْجُنْمَةُ وَرَمُصَانُ إِلَى رَمَصَانَ مُكَفِّرَاتٌ مَا بَيْنَهُنَّ إِذَا الْجَنَبَ الْكَبَائِرَ) (رواه مسلم)

قال رسول الله على : (أَحَبُّ الْأَعْمَالِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى أَدْوَمُهَا وَإِنْ قَلَّ) (رواه مسلم)

ومدح القرآن الكريم المواظبين على الصلاة ولا ينسوها.

فقال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ ﴾

(المعارج ٠٣٤)

وقال الله تعالى: ﴿ آلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ دَآبِمُونَ ۞ ﴾

(المعارج ٢٣٠)

وقال الله تعالى: ﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ۞ ﴿

(الماعون ٤٠٠٥-٥٠٠)

## الأسمية النسبية الأركان الخمسة:

يجب التأكيد أنه ليس هناك ركن يغنى عن آخر ولكنها جميعها تتكامل وكل من هذه الأركان له فعله وأثره وإصلاحه في النفس البشرية والذي حدد ذلك النظام هو خالق النفس والأعلم بها. ولله المثل الأعلى فان الطبيب الذي يصف الأدوية للمريض وأوقاتها لا يجادله المريض فيها أو في أوقاتها أو في إمكانية ترك أحدها. ولذلك لا يجب الفصل بين الأركان الخمسة فجميعها تتكامل كوسائل متعددة تخاطب جوانب مختلفة في الإنسان لتصل إلى إدخال التقوى إلى قلبه فينصلح ما بينه وبين ربه فينصلح ما بينه وبين نفسه فينصلح ما بينه وبين الناس ويصير قادرا على العمل الصالح المصلح في هذا الكون.

بالتدبر في فرضية هذه الأركان ودوريتها نجد أن هذه الأركان تزداد أهميتها النسبية كلما زاد احتياج الإنسان لها وفي فترات أكثر تقاربا وعدم وجود أعذار لإسقاطها. نلاحظ من ذلك أن ترتيب الأهمية النسبية كالآتي:-

- الشهادة التي لا عذر لعدم ذكرها وتكررها في كل صلاة مرة أو مرتين وتقدمها على سائر الأركان
   الأخرى لدخول الإسلام.
- ٢. الصلاة التي لا تسقط عن الرجل أبدا حتى وهو في فراش الموت فان لم يستطع أن يصلى واقفا فإنما
   صلى جالسا أو مضجعا أو نائما والمرأة تسقط عنها فقط في أيام حيضها
  - ٢. الصوم يسقط في حالة وجود أعذار شرعية كذلك الزكاة تسقط عن الفقير الذي لم يملك النصاب لمدة عام.
- الحج فريضة مفروضة للذي له استطاعه بدنيه ومالية فقط أما غيره فلا حج عليه-أما القادر فيجب أن
   يسارع لأداء هذا الركن و لا يتهاون فيه.

قال رسول الله على : (مَنْ مَلَكَ زَادًا وَرَاحِلَةً تُبَلِّغُهُ إِلَى بَيْتِ اللَّهِ وَلَمْ يَحُجَّ فَلَا عَلَيْهِ أَنْ يَمُوتَ يَهُودِيًّا أَوْ نَصْرَانِيًّا) (رواه الترمذي) مما سبق يتبين لنا أن أهم هذه الأركان هي الصلاة والتي هي عماد الدين من أقامها فقد أقام الدين ومن

هدمها فقد هدم الدين ولا عذر لمسلم لإسقاطها خلاف الأركان الأخرى (ركن الشهادة متضمن داخل الصلاة).

ومن هنا نخلص أنه يجب على المسلم أن يتمسك بأداء الأركان الخمسة إذ هي أساس الإسلام وأركانه.

وسنتناول فيما يلى كل ركن من هذه الأركان بشيء من التفصيل والبحث.

عودة إلى الفهرس

# أولا : المج لبيت الله لمن استطاع إليه سبيلا

## معنى المج

معنى الحج (القصد إلى معظم).

يقول الله تعالى: ﴿ فِيهِ ءَايَتُ بَيِّنَتُ مَّقَامُ إِبْرَهِيمَ وَمَن دَخَلَهُ وكَانَ ءَامِنَا ۗ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ

سَبِيلًا ۚ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنيٌّ عَن ٱلْعَنلَمِينَ ۞ ﴾

(آل عمران ۱۹۷)

## الإحراء

هو نية الدخول في حالة مخصوصة لأداء العمرة أو الحج يترك فيها الرجل المخيط ويلبس رداء و إزار ويترك الصيد وتقليم الأظافر وقص الشعر ومس الطيب وتغطية الرأس والكعب كما يترك الرفث والفسوق والجدال ولا يقرب أهله ولا يقترف معصية.

تحرم المرأة كذلك ولكن لا تترك المخيط.

التحلل من الإحرام يكون بقص جزء من الشعر للمرأة أما بالنسبة للرجل فالتقصير من شعر الرأس أو بالحلق والحلق أفضل.

يشرع الإحرام عند الميقات ويتحدد الميقات رجوعا للجهة القادم منها الحاج قاصدا مكة فلكل جهة ميقاتها.

إذا مر الحاج أو المعتمر بالميقات قبل الإحرام وجب عليه دم.

من المهم الإشارة إلى استحباب إحداث الإحرام بعد صلاة مفروضة أو يصلى ركعتين بنية الإحرام بعد ما يغتسل ويلبس ثياب الإحرام ويمس من طيب بيته.

لا ينعقد الإحرام بالاغتسال أو بلبس الملابس ولكن ينعقد بالنية والتلفظ بها فيقول:

(اللهم أحرم لك شعري وبدني اللهم إني نويت العمرة (الحج). اللهم فتقبله منى ويسره لي ثم يبدأ في التلبية فيقول: لبيك اللهم لبيك - لبيك لا شريك لك).

ويسن له الإكثار من التلبية كلما تغير من حال إلى حال وتستمر حتى ينتهي من جميع المناسك.

## العمرة

#### أركان العمرة:

- ١) الإحرام عند الميقات.
- ٢) الطواف بالبيت ٧ أشواط (يشترط له الوضوء).
  - ٣) السعى بين الصفا والمروة (٧ مرات).

ملحوظة: الحلق أو التقصير واجب وليس ركن عند الجمهور .

#### مسنونات العمرة ومستحباتها:

- صلاة ركعتين في مقام إبراهيم سنة الطواف بعد الطواف بالبيت الحرام.
  - ٢. صلاة ركعتين في حجر إسماعيل.
  - ٣. شرب ماء زمزم قبل السعى والدعاء فماء زمزم لما شرب له.
    - ٤. دخول المسجد الحرام من باب السلام
- ٥. كشف الكتف الأيمن (الاضطباع خلال الطواف في الثلاث الأشواط الأولى مع الإسراع في المشي).
  - ٦. الإسراع في السعى للرجال في المكان ما بين الميلين.
  - ٧. الدعاء حال الطواف بين الركن اليماني والحجر الأسود بدعاء (اللهم آتتا في الدنيا حسنه وفي الآخرة حسنه وقنا عذاب النار).

يقول الله تعالى: ﴿ ٱلْحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَتُ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ ٱلْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجُّ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرِ يَعْلَمُهُ ٱللَّهُ ۗ وَتَزَوَّدُواْ فَإِنَّ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلتَّقْوَىٰ ۖ وَٱتَّقُونِ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَبِ ﴿ ﴾

(البقرة ١٩٧)

#### أركان الحج:

- ١. الإحرام
- ٢. الوقوف بعرفة يوم التاسع من ذي الحجة .
- ٣. طواف الإفاضة سبعة أشواط ويسمى طواف الركن.
  - ٤ سعى الحج
- ملحوظة: الحلق أو التقصير واجب وليس ركن عند الجمهور.

#### الاستطاعة في الحج:

يفرض الحج على كل من توفرت لديه القدرة المالية والجسدية بأي سبيل أيَّن كان مادام سبيلا مشروعا.

من الجدير بالذكر، الإشارة إلى أن حج الطفل دون البلوغ يحسب له ولكنه لا يسقط الفريضة.

ا القدرة المالية: من ملك المال اللازم الذي يكفى لسفره وعودته ويكفى من تلزمه نفقتهم في هذه الفترة ولو كان هذا المال يمكن أن يجمعه بأن يبيع جزء من متعلقاته الشخصية أو من أثاث بيته مادامت أمورا يمكنه الاستغناء عنها والله عز وجل سيبدله خيرا مما ترك.

يقدم الشاب الحج على الزواج فالحج ركن والزواج سنه مؤكدة.

لا يجب على الزوج أن يتحمل مصروفات حج زوجته وان كان يستحب له ذلك إذ أنه مسئول عنها فإذا توفرت لها القدرة المالية وجب عليها الحج وإلا فلا يجب عليها.

وإن وجب عليها الحج توجب عليها المشاركة بالحج بمالها ويفضل أن تسافر مع زوجها أو مع محرم فأن لم يتيسر ذلك جاز لها الحج أن توافرت لها صحبة آمنة .

القدرة الجسدية: أن يكون صحيح البدن والصحة بحيث لا يكون عنده موانع صحية من الحج بنصيحة طبيب مسلم حاذق. أما إذا كان صحيحا ولكن مشلولا ويجد من يقوم على دفعة على كرسيه أو ما شابه ذلك فهذا سبيل ويفرض عليه الحج حينئذ ما دامت لديه القدرة المادية.

يجب أن يحرص المسلم على إسقاط هذه الفريضة مرة في العمر وان كان يستحب تكرارها فهي ركن من أركان 

(مَنْ مَلَكَ زَادًا وَرَاحِلَةً تُبَلِّغُهُ إِلَى بَيْتِ اللَّهِ وَلَمْ يَحُجَّ فَلَا عَلَيْهِ أَنْ يَمُوتَ يَهُودِيًّا أَوْ نَصْرَانيًّا) (رواه الترمذي)

فلا يجب أن يتراخى المسلم ويؤجل أداء الفريضة فأينما توفرت له القدرة فعليه أن يسارع إلى أدائها قبل ما أو يذهب ماله أو صحته أو تأتيه منيته. يشغل

#### ملحوظة:

- يجوز لمن حج لنفسه أن يحج عن غيره إن كان من يحج عنه غير قادر حيا كان أو كان ميتا.
- أفضل للذي َحج حج الفريضة أن يتصدق بمال الحج بدلا من أن يتنفل بالحج وحين تشتاق نفسه للحج مرة أخرى فليستخر الله عز وجل في ان يحج في عامه وان يتصدق سائلًا المولى عز وجل أن يشرح صدره لما يحبه ويرضاه.

#### • نصائح هامة للحاج:

- ١. يجب أن يشغل الحاج لسانه فقط بالذكر وقراءة القرآن ويتجنب مجالس الجدال واللهو.
- ٢. على الحاج أن يشغل وقته بخدمة الحجاج وسقايتهم واطعامهم وبذل الخير لهم وإكرامهم وجمع الناس على ذلك فمثلا أن يجمعوا مالا في منى ويشتروا ثلاجات اللبن ويوزعوها على الحجاج الفقراء المقيمين تحت الكباري في هذا الحر الشديد.
  - التواضع ونسيان الذات والانخراط مع أضعف الناس وأفقر هم.
  - ٤. التعرف على إخوانك المسلمين من جميع بقاع الأرض بقدر الإمكان.
    - ٥. استشعار دائم أنك لابس لكفنك منتظر لمنيتك.
    - ٦. إحداث التوبة النصوحة والبكاء على معاصيك سرها وعلانيتها.
      - ٧. رد المظالم إلى أهلها واصلاح ما بينك وبين الناس.
- ٨. الإقلاع عن المعاصى والذنوب التي اعتدت عليها قبل الحج وعدم التقصير في الأوامر الشرعية التي كنت تقصر فيها سابقا.
- ٩. حلق الرأس وإذعان النفس على قبول ذلك حبا لله وبداية لعمر جديد أمر الله فيها مقدم على النفس والهوي.
- ١٠. الإحسان وإدخال السرور والفرحة لأكبر عدد من الناس ولا سيما الأقربون وكذلك فك كرب المكروب وتخفيف آلام المتألم وبذل العلم والوقت والمال للناس وإيثارهم على نفسك.
- ١١. اجعل لك برنامج لقراءة القرآن ولمجالس العلم وللعمل الصالح ولخدمة المسلمين ولقيام الليل والتسبيح والتفكر ولا تترك وقتا فارغا للشيطان.
- ١٢. احرص على أن يتقبل الله منك حجك حتى تعود إلى وطنك كيوم ولدتك أمك وآية ذلك أن حالك مع الله بعد الحج يكون أفضل من حالك قبل الحج.
- ١٣. أصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة والعشى يريدون وجهه ولا تعد عيناك عنهم تريد زينة الحياة الدنيا

- ١٤. زيارة النبي- صلى الله علية وسلم أمر واجب على الحاج إلا أنه ليس من أعمال الحج، فمن أهمله فكأنما
   جفاه صلى الله عليه وسلم.
- 10. يجب استغلال الحج كمؤتمر عالمي للمسلمين يجمعهم ليتعارفوا ويتعرف كل منهم على أحوال إخوانهم في البلدان المختلفة ويبحثوا أوجه التكامل والتكافل الاجتماعي والاقتصادي في المجالات المختلفة وإيجاد قنوات اتصال وصداقات بين المسلمين في أنحاء العالم بعضهم مع البعض حتى يكون كل في حاجة أخيه فمن لم يهتم بأمر المسلمين فليس منهم والله في عون العبد مادام العبد في عون أخيه.

#### من أنوار الحج:

من وجد قلبه قد اشتاق للحج فليستبشر أن الملك قد دعاه إلى بيته ولا يأذن الله لأحد من الخلق أن يدخل بيته إلا من أحبه وأحب أن يكرمه لذلك ادعو الله أن يقبلك ضيفا وأن يكون راضيا عنك رضاءاً لا سخط بعده أبدا. وكن دائما غير متأكد إذا كان سيكتب لك هذا الشرف أم لا حتى آخر دقيقة. فما أعظمه شرفا بأن يدعوك الملك إلى بيته وتذهب إليه وقد دعاك منذ أيام سيدنا إبراهيم عندما بنى البيت فقال له:

﴿ وَأَذِّن فِي ٱلنَّاسِ بِٱلْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَىٰ كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَجٍّ عَمِيقٍ ۞ ﴾

(الحج ۲۷۰)

فهو آذان كآذان الصلاة يقوم على الحج حي على مغفرة الذنوب حي للقاء الله في بيته.

- الطواف بالبيت يقوم مقام ركعتي تحية المسجد في المسجد الحرام ويشترط لصحة الطواف ما يشترط للصلاة من الوضوء
   وطهارة البدن والملبس والمكان.
- · الحجر الأسود هو يمين الله في الأرض يشهد لمقبلة يوم القيامة فاجتهد أن تقبله بشرط ألا تزاحم أو تؤذى غيرك وإلا فالأفضل الإشارة إليه بشيء ثم تقبيل هذا الشيء وهذا أفضل من المزاحمة والإيذاء.
- الصلاة داخل حجر إسماعيل هي كالصلاة داخل الكعبة إذ أن أساساتها كانت تشمل حجر إسماعيل لذلك لا يجوز الطواف من داخل حجر إسماعيل بل يجب أن يكون الطواف من وراء حجر إسماعيل.
- تذكر أن طوافك عبادة وصلاة اشغل نفسك خلالها بالذكر والدعاء وقراءة القرآن وأعلم أنها تعظيما لشعائر الله ولكن اعلم أن الحجر الأسود لا ينفع ولا يضر ومن يعظم شعائر الله فإنها من تقوى القلوب.
  - ماء زمزم لما شرب له فاشربه وأدع الله قبل الشرب حتى تشعر أنك قد امتلأت ضلوعك من ماء زمزم.
- احرص علي صلاة ركعتين في مقام إبراهيم يظهر فيه أثر قدم سيدنا إبراهيم وهو يبنى البيت مع إسماعيل وتذكر تفجر عين زمزم تحت قدم إسماعيل عليه السلام عندما كانت أمه هاجر تسعى بين الصفا والمروة تبحث له عن ماء أو عن منجد حتى لا يموت عطشا.
- سعى الحاج بين الصفا والمروة هو محاكاة لما فعلته السيدة هاجر وكذلك إشارتنا للبيت بعد كل شوط تجاه الكعبة هو محاكاة لها عندما كانت تنظر إلى حيث كان إسماعيل راقدا لتطمئن عليه وهي تبحث له عن ماء وعندما انقطع رجائها بالناس اكتمل رجاؤها بالله وتوجهها إليه سبحانه وتعالى وذلك في الشوط السابع لها على المروة وحينئذ فقط رأت بئر زمزم يتفجر من تحت أقدام سيدنا إسماعيل فكان الخير من هذا البئر فوجدت القبائل وتجمعت الناس حولها ونشأت الحياة وأصبح الناس يأتون إلى هذا المكان ليستقروا فيه حتى أمر الله إبراهيم ببناء بيته على مقربة من هذا البئر المبارك وأقام قواعده ثم أمره أن يؤذن في الناس ليأتوا للحج في بيت الله ولم يكن هناك أحداً ليسمع هذا الأذان إلا أن الله أسمع الخلق وهم في عالم الذر فعندما يولدون يأتون ليلبوا نداء ربهم ويقولون له: (لبيك اللهم لبيك)

هذه الأمور يجب أن يعلمها الحاج ويتدبر الحكم والعبر حتى يكون لحجة روح ولجهده معنى فيعظم له الأجر من الله عز وجل.

نسأل الله العلي القدير أن يكتب لنا جميعا الحج إلى بيته مرة بعد مرة وأن يقبلنا في وفده وأن يمتعنا بزيارة نبيه - صلى الله عليه وسلم في المدينة ويشرفنا بلقائه والسلام عليه والوقوف بين يديه انه سبحانه سميع قريب مجيب الدعوات. هذه نبذه سريعة عن فريضة الحج والعمرة ويرجى من القارئ الكريم قراءة سورة الحج في كتاب الله والاضطلاع على تفسير آياتها ومدارسة كتب الفقه لأية مسائل فقهيه تخص الحج مع الأخذ دائما بالأحوط كلما نيسر له ذلك والأخذ بالأيسر في حالة أن يكون يحتاج إلى التيسير فما كان من شئ يسأل عنه النبي في الحج إلا ويقول (افعل ولا حرج) فلا تحمل نفسك ما لا تطيق وكذلك وجب عليك مراعاة من يرافقونك وعليك أن تقدر طاقتهم وتحملهم وأذكر دائما أن الله يريد بكم اليسر ولا يريد بكم العسر فالسنة هو ما فعله النبي صلى الله عليه وسلم في حجه الذي كان حجا واحدا وهذا هو الكمال وكتب الفقه تبين لك الحد الأدنى من الأفعال المقبولة ليكون حجك صحيحا فاجتهد بينهما قدرا طاقتك طامعا في الكمال ولكن ليس على حساب غيرك من المرافقين أو المسلمين.

قال رسول الله على : (مَنْ حَجَّ فَلَمْ يَرْفُتْ وَلَا يَفْسُقْ رَجَعَ كَهَيْنَتِهِ يَوْمَ وَلَدَتْهُ أُمُّهُ). (رواه احمد)

## ثانيا : الزكاة:

## معنى الزكاة:

• المعنى اللغوى: - هو الطهارة فالزكاة تطهر المال وتطهر نفس صاحبها.

قال الله تعالى: ﴿ خُذُ مِنْ أَمُوَالِهِمْ صَدَقَةَ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمٌ ۚ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنٌ لَّهُمُّ وَٱللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴿ ﴾

(التوبة ١٠٣) الزيادة و النماء و البركة فالزكاة تزيد المال الذي تخرج منه وتبارك فيما تبقى منه.

قال الله تعالى: ﴿ وَمَا ءَاتَيْتُم مِّن رِّبَا لِيَرْبُواْ فِي أَمُوالِ ٱلنَّاسِ فَلَا يَرْبُواْ عِندَ ٱللَّهِ وَمَا ءَاتَيْتُم مِّن زَكَوْةٍ تُرِيـدُونَ وَجُـهَ ٱللَّهِ فَأَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُضْعِفُونَ ۞ ﴾

(الروم ٢٩٠)

المعنى الشرعي: - الزكاة تمليك مال عينه الشرع لمستحقه مع قطع المنفعة عن المملك من كل وجه.

- الزكاة هي حق واجب لله تعالى في مال معين إلى أصناف معينه من المسلمين.

قال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ فِي أَمْوَالِهِمْ حَقُّ مَّعْلُومٌ ۞ لِّلسَّابِلِ وَٱلْمَحْرُومِ ۞ ﴾

(المعارج ۲۶-۰۲۰)

## مقدمة عن الزكاة:

فرضت الزكاة بمكة في أول الإسلام مطلقا دون تحديد وفي السنة الثانية من الهجرة فرض مقدار ها من كل نوع من أنواع المال.

قال الله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكَوٰةَ وَٱرْكَعُواْ مَعَ ٱلرَّكِعِينَ ۞ ﴾

(البقرة ٣٤٠)

مانع الزكاة إنكارا لفرضيتها كفر وجهل وفسق وهو هلاكا للمال في الدنيا وعذابا لصاحبه يوم يلقى الله تعالى-قال الله تعالى: ﴿ \*يَنَّاتُهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْأَحْبَارِ وَٱلرُّهُبَانِ لَيَأْكُلُونَ أَمُولَ ٱلنَّاسِ بِٱلْبَطِلِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ قَالَوْيِنَ يَكُنِرُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَّةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَبَشِّرهُم بِعَذَابٍ أَلِيمِ ﴿ يَوْمَ يُحُمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُونَىٰ بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمُ هَاذَا مَا كَنَرْتُمْ لِأَنفُسِكُمْ فَذُوقُواْ مَا كُنتُمْ تَكُنِرُونَ ۞ ﴾ (التوبة ٢٠٥٠-٥٠)

قال الله تعالى ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا ءَاتَنْهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ ۦ هُوَ خَيْرًا لَّهُمَّ بَلْ هُو شَرُّ لَهُمُّ سَيُطَوَّقُونَ مَا بَخِلُواْ بِمَا عَلَيْهُمُ ٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ۞ ﴾ به ۦ يَوْمَ ٱلْقِيَمَةِ وَلِلَهِ مِيرَثُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ۞ ﴾

(آل عمران ۱۸۰)

### أهمية قرن الزكاة بالصلاة في ٨٢ آية:

قرن الله تعالى في كتابه الأمر بالزكاة مع الأمر بالصلاة وكذلك في وصف المؤمنين صفة ( يؤتون الزكاة) مقرونة بوصف (يقيمون الصلاة).

كقول الله تعالى ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَ وَنَ عَنِ ٱلْمُنكرِ وَيُقِيمُونَ اللّهَ وَرَسُولَةً ۚ أُولَتِهِكَ سَيَرْحُهُمُ ٱللّهُ ۗ إِنَّ ٱللّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ۞ ﴾

(التوبة ٢٧١)

إن الصلاة والزكاة يمثلان ويجسدان تسليم المسلم لنفسه وماله لله عز وجل.

وقال الله تعالى: ﴿ \*إِنَّ ٱللَّهَ ٱشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُم بِأَنَّ لَهُمُ ٱلْجَنَّةَ أَيْقَتِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَعُلْ بِعَهْدِهِ عَنْ ٱللَّهِ فَاسْتَبْشِرُواْ بِبَيْعِكُمُ ٱلَّذِي بَايَعْتُم بِهِ عَلَيْهِ حَقًا فِي ٱلتَّوْرَلَةِ وَٱلْإِنجِيلِ وَٱلْقُرْءَانِ وَمَنْ أَوْفَىٰ بِعَهْدِهِ عِنَ ٱللَّهِ فَاسْتَبْشِرُواْ بِبَيْعِكُمُ ٱلَّذِي بَايَعْتُم بِهِ عَلَيْهِ مَقَالُونَ أَلْفَوْزُ ٱلْفَطِيمُ ۞ ﴾

(التوبة ١١١)

فهذا هو ثمن الجنة أن يبيع المسلم نفسه وماله لله ليشترى الجنة واقامة الصلاة وإيتاء الزكاة هو تسليم الثمن لصاحب السلعة، ألا أن سلعة الله غالية ألا أن سلعة الله الجنة. فتسليم النفس يتجسد في الصلاة لله تعالى بقيام وركوع وسجود وتسليم المال لله تعالى يكون بإخراج زكاة ماله.

إن هدف الشرع هو جعل المسلم خليفة لله على الأرض يصلح فيها ولا يتسنى له ذلك بغير أن يكون هو ذاته صالحا فلا يعطى الشيء إلا مالكه فلا معنى لصلاح الصالح إن لم يصلح ولا سبيل لوجود مصلح دون أن يكون صالح ولذلك كانت الصلاة هي سبيل إصلاح نفس المسلم وإصلاح حاله مع ربه حتى يكون قادرا على أن يصلح ما بينه وبين الناس والذي يتجسد بإخراج زكاة ماله. وكلما زاد صلاح المسلم كلما زاد إصلاحه فكلما أخلص المسلم في صلاته لله تعالى كلما زاد صلاح نفسه وبالتالي زادت زكاته ونفقاته لغيره إذ أصبح أكثر قدره على الإصلاح إلى أن يصل إلى درجة المنقين الذي يصفهم الله في كتابه فيقول:

﴿ الَّمْ ۞ ذَالِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ هُدَى لِلْمُتَقِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقَ نَنهُمْ يُنفِقُ ونَ ۞ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْكَتِبِكَ عَلَىٰ هُدَى مِّن رَّبِهِمُ ۖ وَأُوْلَئِكَ هُـمُ وَاللَّهِ وَبِٱلْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ۞ أُوْلَئِكَ عَلَىٰ هُدَى مِّن رَّبِهِمُ ۖ وَأُولَئِكَ هُـمُ اللَّهِ وَبِٱلْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ۞ أُولَئِكَ عَلَىٰ هُدَى مِّن رَّبِهِمُ ۗ وَأُولَئِكَ هُـمُ اللَّهِ وَبِٱلْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ۞ أُولَئِكَ عَلَىٰ هُدَى مِّن رَبِّهِمُ ۗ وَأُولَئِكَ هُـمُ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلَىٰ هُدَى مِن رَبِّهِمُ ۗ وَأَوْلَئِكَ هُـمُ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلَىٰ هُدَى مَن رَبِّهِمُ ۗ وَأَوْلَئِكَ هُـمُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ هُدَى مِن وَبِهِمُ ۗ وَأَوْلَئِكَ هُـمُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَىٰ هُدَى مِن وَبِهِمُ ۗ وَأَوْلَئِكَ هُـمُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَيْفِهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَالِهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَ

(البقرة ٢٠٠١)

ولذلك نلاحظ أن الأمر بإقامة الصلاة وليس بالصلاة فقط أي أن المصلي يبني علاقة مع الله تزيد بكل ركعة يركعها فيعلو البناء ويقترب المسلم من خالقه. ثم نلاحظ قول الله تعالى:

﴿ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقَنَاهُمْ يُنفِقُونَ ٢٠٠٠

(الأنفال ٢٠٠٣)

فوصف هؤلاء بأنهم ينفقون من كل أنواع رزق الله لهم وليس فقط في المال كما لم يذكر الزكاة إذ أن الزكاة ليست إلا الحد الأدنى للنفقة أما المتقين فمع صلاتهم تعلو وتسمو صلتهم ببارئهم فتصلح نفوسهم وتتزكى فتزداد نفقاتهم لغيرهم وتتعدى الحد الأدنى للنفقة (الزكاة) وبالتالي يزداد إصلاحهم في الكون مع زيادة التقوى في قلوبهم ومن هنا يظهر وجه آخر لأهمية قرن الصلاة بالزكاة. لذلك إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة، غاية من غايات التمكين في الأرض. يقول تعالى:

﴿ ٱلَّذِينَ إِن مَّكَنَّاهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُاْ ٱلزَّكُوٰةَ وَأَمَرُواْ بِٱلْمَعْرُوفِ وَنَهَوْاْ عَنِ ٱلْمُنكَرِّ وَلِلَّهِ عَلَقِبَهُ ٱلْأُمُورِ ۞ ﴾ (الحج ٤٠١)

## تعريه بالزكاة:

#### على من تجب:

تجب الزكاة على الفور على المسلم الحر المالك للنصاب في أي نوع من أنواع المال (الذهب، الفضة، الزروع، الثمار، عروض التجارة والسوائم والمعادن والركائز) الذي تجب فيه الزكاة بشرطين:-

١. أن يكون النصاب فاضلا عن الحاجات الضرورية التي لا غنى للمرء عنها:

(المطعم - الملبس - المركبة - آلات المصانع - أثاث البيت ).

ب.
 أن يحول عليه الحول الهجري ويستثنى من ذلك زكاة الزروع والثمار التي تجب يوم الحصاد.

يقول الله تعالى: ﴿ \* وَهُوَ ٱلَّذِى أَنشَأَ جَنَّتِ مَّعُرُوشَتِ وَغَيْرَ مَعُرُوشَتِ وَٱلنَّخْلَ وَٱلزَّرْعَ مُخْتَلِفًا أُكُلُهُ و وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلرُّمَّانَ مُتَشَلِبِهَا وَغَيْرَ مُتَشَلِبِهَا وَغَيْرَ مُتَشَلِبِهَا وَغَيْرَ مُتَشَلِبِهِ كُلُواْ مِن ثَمَرِهِ ۚ إِذَا أَثْمَرَ وَءَاتُواْ حَقَّهُ و يَوْمَ حَصَادِهِ ۚ وَلَا تُسْرِفُوٓاْ إِنَّهُ و لَا يُحِبُّ ٱلْمُسْرِفِينَ اللهِ

(الأنعام ١٤١)

من المهم الإشارة إلى نصاب الذهب ٢٠ مثقال = ٩٦ جرام ونصاب الفضة ٢٠٠ در هم = 375 جم ويحسب بسعر الجرام ليوم حساب الزكاة ومقدار الزكاة  $_{0}$  7% (ربع العشر).

ملحوظة: يجب الزكاة في مال الطفل الرضيع وإن كان يتيما ويخرجها عنه وليه الشرعي.

#### كيف يتم احتساب الزكاة:

- يتم تحديد تاريخ هجري محدد يتم إخراج فيه الزكاة واحتسابها كل عام هجري.
- ٢. يحرص المسلم على إنهاء جميع مديونياته وتحصيل جميع مالياته قبل هذا التاريخ.
- ٣. يتم حصر الأموال التي يملكها في البنوك وتحويل العملات الأجنبية إلى العملة المحلية في تاريخ حساب
   الزكاة وكذلك اعتبار أسعار الذهب والفضة في هذا التاريخ لتحديد مقدار النصاب.
  - ٤. يقوم باحتساب ٥, ٢% من إجمالي المبلغ الأقل بالمقارنة برقم العام الهجري السابق.
    - ٥. يقوم بتوزيع هذا المال فورا على الأصناف المستحقة للزكاة من المسلمين وهم:-
      - ١) الفقراء.
      - ۲) المساكين الذين لا يملكون شيئا.
      - العاملين على تجميع الزكاة وتوزيعها.

- ٤) المؤلفة قلوبهم والذين دخلوا الإسلام حديثًا ويحتاجون إلى مال.
  - ٥) لإعتاق رقاب العبيد.
  - ٦) المدينون وليس لهم أي شئ يباع ليؤدوا ديونهم (الغارمين).
- ٧) للإنفاق على تجهيز الجيوش الإسلامية لمحاربة المغيرين (في سبيل الله).
- ابن السبيل الذي انقطع عن بلده واحتاج إلى مال وان كان غنيا في وطنه.

آ. إذا كان المسلم يريد دفع الزكاة على دفعات شهرية فعليه أن يدفع الزكاة مقدما قبل تاريخ استحقاقها بمبالغ يتم تدوينها شهريا وعندما يحول الحول ويحتسب الزكاة يخصم منها ما تم إخراجه مقدما ويقوم بإخراج ما تبقى فورا.

٧. يجب على المسلم أن ينوى إخراج زكاة ماله وهو يخرجها لأن الزكاة عبادة تجب فيها النية ولا تصح
 الزكاة لغير المسلم وان كانت الصدقة تصح للمسلم ولغير المسلم.

٨. المسلم يسن له أن يدعو بعد إخراج زكاته (ربنا تقبل منا انك أنت السميع العليم).

## ١ - ركاة عروض التمارة:

كل مسلم يعمل بالتجارة يقوم بتثمين البضاعة التي لديه بمخازنه بسعر يوم حساب الزكاة فان كانت أرضا أو عقارا بنية التجارة تم تثمينه في تاريخ حساب الزكاة وإخراج زكاته وهو  $^{\circ}$ ,  $^{\circ}$ % من إجمالي ثمن العقار أو ثمن البضاعة.

إذا تملك المسلم أرضا أو عقارا بغير نية الاتجار لا يخرج هذه الزكاة إلا أنه حين بيعه هذه الأرض أو هذا العقار يخرج  $^{\circ}$ ,  $^{\circ}$  من ثمن البيع زكاة تجب فور البيع ولمرة واحدة خلاف لو كانت نيته الاتجار لخرجت كل عام هجري.

#### ٢ - زاة الزروع والثمار:

تشمل كل ما استنبت بالبذر وكل ما يؤكل مما تحمله الأشجار أو النجوم (هي ما لا ساق لها من النباتات).

تجب الزكاة فور الحصاد من الزروع والثمار نفسها بالنسبة للزارع وليس المالك فيجب عليه إخراج عشر المحصول ١٠% إن كانت الأرض تسقى من غير آلة ولا مؤن من السماء بغير فلاحة و٥% فقط إذا كانت الأرض ينفق عليها من حرث ومبيدات وخلافه من المصروفات وتسقى بالآلة مثل الساقية ونحوها ففي الحديث قال رسول الله على : (فيما سَقَتْ السَّمَاءُ وَالْعُيُونُ أَوْ كَانَ عَشَرِيًّا الْعُشْرُ وَمَا سُقِيَ بِالنَّصْحِ نِصْفُ الْعُشْرِ).(رواه الترمذي)

يقول الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنفِقُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّاۤ أَخْرَجْنَا لَكُم مِّںۤ ٱلْأَرْضُّ وَلَا تَيَمَّمُواْ اللهِ تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنفِقُونَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِالخِذِيهِ إِلَّا أَن تُغْمِضُواْ فِيةٍ وَٱعْلَمُوۤاْ أَنَّ ٱللَّهَ غَنَّ حَمِيدُ ۞ ﴾

(البقرة ٢٦٧)

لم يختلف العلماء في وجوب زكاة الزروع والثمار ولكن اختلفوا في الأصناف التي تجب فيها وتختار أحوطهم وهو مذهب الأحناف فقالوا: أن الزكاة واجبه في كل ما أنبتته الأرض واستثنى فقط الحطب والبوص والحشيش والشجر الذي لا ثمر له.

## ٣- ركاة الميوان:

تجب الزكاة في الإبل والبقر والغنم ويشترط لوجوب الزكاة فيها:-

- ١. أن تبلغ النصاب.
- ٢. أن يحول عليها الحول.

#### ٤- ركاة الركار والمعدن:

#### • تعريف المعنى:

معنى الركاز هو اسم لما أخفاه الخالق أو المخلوق في الأرض.

المعدن مشتق من عدن في المكان أي أقام به إقامة وفي قول الله تعالى:

﴿ جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآبِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَدُّرِيَّتِهِمْ ۖ وَٱلْمَلَتِبِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلِّ بَابِ ۞ ﴾ (الرعد ٢٣٠) فهي جنات عدن لأنها دار إقامة وخلود.

### • تعریف معنی زکاة الرکاز والمعدن:

كل ما يخرج من الأرض مما يخلق فيها من غيرها مما له قيمة مثل الذهب والفضة والحديد والنحاس والرصاص والياقوت. وأشترط فيه أن يبلغ الخراج نصابا بنفسه أو بقيمته لكل ما يذوب بالنار كالذهب والفضة والحديد والنحاس أما المائع والجامد الذي لا يذوب بالنار كالياقوت فان الوجوب لا يتعلق به ولم يشترط فيه نصابا فأوجب الله تعالى فيه الخمس (٢٠%) في قليلة وكثيره.

وتجب زكاته عند وجوده ومصرف هذه الزكاة هي نفس مصارف الزكاة الشرعية.

## • الأصناف التي يحرم أن يأخذوا مال الزكاة:

- ١. الكفرة والملاحدة.
- ٢. بنو هاشم (آل على، آل عقيل، آل جعفر، آل العباسي، آل الحارث).
- ٣. الآباء، الأجداد، الأحفاد والأبناء فالزكاة لا تصح للأصول ولا للفروع إذ تجب نفقتهم.
  - ٤. الزوجة من زوجها لأنها تلزمه نفقتها.
- ٥. بناء المساجد أو إصلاح الطرق أو تكفين الموتى وغير المصارف المحددة في الآية \_

فيقول الله تعالى ﴿ \*إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْعَمِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْغَرِمِينَ وَفِي صَابِيلِ ٱللَّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ ۖ فَرِيضَةَ مِّنَ ٱللَّهِ ۗ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ۞ ﴾

(التوبة ٢٠٠)

- ملحوظات عن الزكاة: 1. اليتيم من مصارف الزكاة وكذلك المريض إذا كانا فقيرين.
- ٢. يجب تمليك المال للفقير فهذا حقه وليس للمتزكى أن يشترى بثمن الزكاة أقمشة أو أطعمه أو أدوية للفقير إلا أن يو كله بذلك.
  - ٣. القوى المكتسب لا يعطى من الزكاة مثله مثل الغنى إلا إذا كان من الأصناف المستحقين للزكاة.
- ٤. على المسلم أن يتولى تفريق زكاة ماله وتوصيلها إلى مستحقها بنفسه إذ أنها عبادة يثاب عليها ويجب عليه التحري لتوصيلها لمستحقيها بغير من ولا أذى فتكون على أكمل وجه إذ أن الصدقة تقع في يد الله قبل ما تقع في يد الفقير فعليه أن يتتبع هذه الفريضة فيتحري توصيلها على أفضل وجه لمستحقيها الذين حددتهم الآيات دون تباطؤ أو أذى أو اشتراط على الفقير.
  - و. يستحب إعطاء الصدقة للصالحين وللأقارب والجيران فالأقربون أولى بالمعروف.
- ٦. يجب أن ينوع المسلم في صدقاته بين السر والعلن وبالليل وبالنهار وفي سرائه وفي ضرائه وكذلك بين أنواع مصارف الزكاة.
- ٧. زكاة الفطر تجب على كل فرد من المسلمين صغيرا أو كبيرا ذكر أو أنثى وهي طهرة للصائم مما قد يكون وقع فيه من اللغو والرفث أثناء الصوم وتلزم المسلم الحر عن نفسه وعن من يلزمه نفقتهم.
  - تجب زكاة الفطر في آخر رمضان قبل صلاة العيد وقدرها من كل شئ صاع والصاع ٤ أمداد المد خفته بكفي الرجل المعتدل الكفين ويستحب أن تكون قمحا أو شعيرا أو تمرا أو زبيبا.
    - لا تسقط بالتأخير بعد الوجوب بل تصير دينا في ذمته حتى تؤدى ولو لأخر العمر.
      - مصرف زكاة الفطر للأصناف الثمانية التي حددتهم الآيات السابقة.
- ٨. من ملك نصابا من أي نوع من أنواع المال فباعه قبل الحول أو وهبه أو أتلف جزء منه بقصد الفرار من الزكاة لم تسقط الزكاة عنه وتؤخذ منه في آخر الحول.

#### ٩. هل في المال حقا سوى الزكاة ؟

- قال القرطبي: قول الله تعالى (وأتي المال على حبه) استدل به من قال: أفي المال حقا سوى الزكاة ؟
  - قال رسول الله على (إنَّ في الْمَال خَقًّا سِوَى الزَّكَاةِ) (رواه الترمذي) ثم تلا الآية:

﴿ \* لَّيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُولُّواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِر وَٱلْمَلَابِكَةِ وَٱلْكِتَابِ وَٱلنَّبِيِّينَ وَءَاتَى ٱلْمَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ ـ ذَوى ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْيَتَنَمَىٰ وَٱلْمَسَاكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَٱلسَّابِلِينَ وَفي ٱلرِّقَابِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَى ٱلزَّكُوٰةَ وَٱلْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَلهَدُوَّاْ وَٱلصَّيِرِينَ فِي ٱلْبَأْسَاءِ وَٱلضَّرَّاءِ وَحِينَ ٱلْبَأْسِ ۚ أُوْلَيْكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُوًّاْ وَأُوْلَيْكِكَ هُمُ

ٱلْمُتَّقُونَ ۞ ﴾

(البقرة ۱۷۷)

قال الله تعالى: ﴿ مَّا أَفَاءَ ٱللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ عِنْ أَهُل ٱلْقُرَىٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْيَتَنَمَىٰ وَٱلْمَسَاكِينِ وَٱبْنِ ٱلسَّبيل كَى لَا يَكُونَ دُولَةً 'بَيْنَ ٱلْأَغْنِيَآءِ مِنكُمُّ وَمَا ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَىٰكُمْ عَنْهُ فَٱنتَهُواْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۖ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ٧٠

(الحشر ۲۰۰۷)

- أي أن هذا التقسيم لئلا يكون المال متداولا بين الأغنياء وحدهم.
- ليس المضطر وحده هو الذي له الحق في ذلك ولكن كذلك أولوا القربي فهم أحق الناس بالصلة والبر

وقال الله تعالى: ﴿ \* وَٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ عَشَيْءاً وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا وَبِذِى ٱلْقُرْبَى وَٱلْيَسَىٰى وَٱلْمَسَاكِينِ وَٱجُارِ ذِى اللَّهُ لَا يُعِبُ مَن كَانَ مُخْتَالًا فَخُورًا ۞ ﴾ ٱلْقُرْبَى وَٱجُارِ ٱجُنْبِ وَٱلصَّاحِبِ بِٱجُنْبِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَنُكُمُ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ مَن كَانَ مُخْتَالًا فَخُورًا ۞ ﴾ (النساء ٣٦٠)

وقال الله تعالى: ﴿ مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ ۞ قَالُواْ لَمْ نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ ۞ وَلَمْ نَكُ نُطْعِمُ ٱلْمِسْكِينَ ۞ ﴾ (المدثر ٢٤٠-٤٤٠)

- قَالَ رَسُولَ الله ﷺ : (مَنْ كَانَ مَعَهُ فَصْلُ طَهْرٍ فَلْيَعُدْ بِهِ عَلَى مَنْ لَا ظَهْرَ لَهُ وَمَنْ كَانَ لَهُ فَصْلٌ مِنْ زَادٍ فَلْيَعُدْ بِهِ عَلَى مَنْ لا زَادَ لَهُ) (رواه مسلم)
  - قال: فذكر من أصناف المال ما ذكر حتى رأينا أنه لا حق لأحد منا في فضل.
- قال على رضى الله عنه: (إن الله تعالى فرض على الأغنياء في أموالهم بقدر ما يكفى فقراءهم فان جاعوا أو عروا وجهدوا فبصنع الأغنياء وحق على الله تعالى أن يحاسبهم يوم القيامة ويعذبهم عليه).

## حدية التطوع:

### يقول الله تعالى:

﴿ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُولَلُهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّائَةٌ حَبَّةٍ وَٱللَّهُ يُضَعِفُ لِمَن

يَشَآءٌ وَٱللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ۞ ﴾

﴿ لَن تَنَالُواْ ٱلْبِرَّ حَتَّىٰ تُنفِقُواْ مِمَّا تُحِبُّونَ وَمَا تُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ بهِ عَلِيمٌ ۞ ﴾

﴿ ءَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ء وَأَنفِقُواْ مِمَّا جَعَلَكُم مُّسْتَخْلَفِينَ فِيهِ ۖ فَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَأَنفَقُواْ لَهُمْ أَجْرٌ كَبِيرٌ ۞ (الحديد ٢٠٠٧)

المال مال الله فالأغنياء وكلاء الله المستخلفين على المال والفقراء عيال الله فان منع وكلاء الله ماله عن عياله عن عياله عن عياله عن عياله عن عياله عن عياله عن يبالي. ونلاحظ أن القرآن الكريم رتب الإيمان فطلب الرزق الحلال فالنفقة لله فالعمل الصالح، فكان أكل الطيبات بعد الإيمان وقبل العمل الصالح \_ يقول الله تعالى:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِّبَنتِ وَٱعْمَلُواْ صَالِحًا ۗ إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ۞ ﴾ (المومنون ٥٥١)

## • من فوائد الصدقات للمتصدق:

- ١. ينال المتصدق درجات الأبرار ويكتب له الأجر الكبير.
  - ٢. الصدقة تطفئ غضب الله وتدفع ميتة السوء.
  - ٣. الصدقة تزيد في العمر ويذهب الله بها الكبر والفخر.
    - ٤. تطهير وتزكية قلب المتصدق.
- صلاة الرسول صلى الله عليه وسلم ودعائه له يقول الله تعالى: ﴿ خُذْ مِنْ أَمُوالِهِمْ صَدَقَةَ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِم

بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِم ۗ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُ لَّهُم ۗ وَٱللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ۞ ﴾

 ب. يخلف الله عليه نفقته ويربيها له كما يربى أحدكم فلوه فتكون الصدقة كسرة الخبز كجبل أحد في الميزان يوم القيامة

## • من أنواع الصدقات.

ليست الصدقة قاصرة على نوع معين من أعمال البر واليك أخى القارئ بعض أنواع الصدقات:

١) إعانة الملهوف

٣) الإمساك عن الشر ٤

٥) أن يعين الرجل على دابته فيحمله عليها ٦) يحمل لأحد متاعه

٧) يميط الأذي عن الطريق (٧

٩) يمشى إلى المسجد

١١) الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ١١) الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر

١٣) جماع الزوجة بزوجها (١٤) تبسمك في وجه أخيك

١٥) أن يغرس غرسا ويزرع زرعا يأكل منه الناس.

## عودة إلى الفهرس

## •أولى الناس بالصدقات.

- ١. نفسك
- ٢. أهل بيتك ومن تلزمك نفقتهم.
- ٣. الأهل والأقارب ثم الأقرب فالأقرب سواء كان قرب عمل أو سكن أو مواطنة.

## • ملاحظات هامة عن الصدقات.

- ١. إذا من المتصدق على المتصدق عليه أو أذاه بكلام أو فعل أو رائي بصدقته فقد أبطلها.
  - ٢. لا يقبل الله الصدقة إذا كانت من مال حرام فالله طيب لا يقبل إلا طيبا.

قال الله تعالى: ﴿ يَـٰٓ أَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِّبَتِ وَٱعْمَلُواْ صَالِحًا ۖ إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ۞ ﴾ (المؤمنون ٥٠١)

- ٣. يجوز للزوجة أن تتصدق من مال زوجها إن أذن لها وإلا فلا.
- ٤. يجوز التصدق بكل المال بشرط أن يكون المتصدق قويا مكتسبا صابرا غير مدين ليس عنده من يجب الإنفاق عليه وإلا فيكره له ذلك. وقد تصدق عبد الرحمن بن عوف بكل ماله ٣ مرات وشاطر ماله مع الله ٧ مرات.
  - ٥. تجوز الصدقة على المسكين والبتيم والأسير على الذمي والحربي.
- تجوز الصدقة على كل كبد رطبه أي على كل كائن حي ويروى أن امرأة بغيه من بغايا بنى إسرائيل دخلت
   الجنة لأنها سقت كلبا فشكر الله لها فغفر لها.
- ٧. يجب شكر المحسن فمن لم يشكر الناس لم يشكر الله فمن صنع معكم معروفا فكافئوه فان لم تستطيعوا أن تكافئوه فادعو له حتى تظنوا أنكم قد كافأتموه وقولوا له: جزاك الله خيرا.

## ونصيحتان غاليتان

#### 1) النسيمة الأولى:

أعد لنفسك عملا بستمر لك أجره بعد وفاتك.

قَالَ رَسُولَ الله ﷺ ( إِذَا مَاتَ ابْن آدَمَ اِنْقَطَعَ عَمَلُهُ إِلَّا مِنْ ثَلَاثٍ صَدَقَةٌ جَارِيَّةٌ أَوْ عِلْمٌ يُنْتَفَعُ بِهِ أَوْ وَلَدٌ صَالِحٌ يَدْعُو لَهُ )

( رواه مسلم )

أعد لنفسك حال حياتك هذه الثلاث وتابع خير هم وأوصى أولادك بالقيام بمتابعة هذه الأعمال على أتم وجه ولا تنتظر الموت لتكتب في وصيتك لأولادك أن يفعلوا لك كذا وكذا فعلوا أم لم يفعلوا.

#### ۲) النصيحة الثانية،

كل عام هجري وفي يوم حساب زكاتك أضف على زكاتك نسبة مئوية إضافيه محتسبا هذه الزيادة صدقة وبالتالي تحسب زكاتك ٣% بدلا من ٥, ٢ % وفي السنة التالية لتكن ٤% وهكذا تزيد تدريجيا في نفقاتك لله عز وجل عام بعد عام فتكون حياتك هكذا تقربك من الله ومن جنته ورحمته وحجة لك لا عليك فأحب الأعمال إلى الله أدومها وان قلت ولا تكونن من الذين يغرهم الشيطان ويبعدهم عن الحصر والعد فيظنوا أنهم ينفقون الكثير وهو في حقيقته لا ينفق إلا القليل وإذا نسب ما ينفقه لرزق الله له لعلم قلته. وهذا لا يمنع أن الزكاة المفروضة على المسلم فقط ٥, ٢%.

#### أيهما أقرب إلى الله في حاله:

- ١. مسلم يخرج زكاة ماله وتبلغ عشرات الألوف من الجنيهات؟
- ٢. مسلم يخرج زكاة ماله وتبلغ فقط عشرات المئات من الجنيهات؟

#### مع العلم أن كلاهما على نفس الدرجة من الغنى.

- نلاحظ في فرضية الزكاة أنها تجب فقط على المال الذي مر عليه حول هجري كامل أما المال الذي لم يمر عليه حول فلا زكاة فيه. غرض الشرع ليس إنفاق الغنى من ماله كما يفهم كثير من الناس ولكن الغرض هو دفع الغنى لإنفاق ماله وعدم كنزه لفترة تصل إلى العام ولذلك أمر النبي صلى الله عليه وسلم بعدم اكتناز المال حتى لا تأكله الزكاة وإنفاقه في مشروعات تنفع المجتمع وتوفر فرص عمل للشباب.
- من ناحية أخرى، فان مال الزكاة سيوجه لأصناف الغير قادرة على الكسب أما كل مسلم قادر على الكسب سيجد عملا صالحا يسترزق منه رزقا حلالا طيبا يكفيه ويكفى أن يتزوج ويكون أسرة مسلمة وهذا أفضل من أن يتكفف الناس ويسألهم ويكون بذلك يد سفلى بدلا من أن يكون يد عليا.
- فأهم حق للفقير على الغنى هو ألا يكنز ماله وأن ينفقه في إنشاء المشروعات المختلفة لتوفر له عملا شريفا يسترزق منه فهذا أفضل له ليخرج من فقره ويقتصر مال الزكاة على الغير قادرين على الكسب من اليتامى والأرامل والشيوخ الذين يتحمل المجتمع نفقاتهم. هذا الأمر يقلل الهوة والفرق بين الأغنياء والفقراء ويغرس العزة في قلب كل إنسان ليعمل بدلا من أن يسأل ويكون عالة على غيره. من ناحية أخرى فان ذلك يقوى الشريحة العاملة في المجتمع فيزيد إنتاجه ويرتفع بالتالي متوسط الدخل القومي للفرد إلى أن يصل المجتمع إلى درجة الكفاية فينتج كل ما يحتاج استهلاكه وينتقل إلى درجة تصدير فوائض إنتاجه إلى البلاد الأخرى. وهذا هو سبيل تقوية اقتصاد البلاد.

## أخطر شيء على المجتمع مو كنز المال ومذا مو نتاج الربي:

إذا اتجه الناس لادخار أموالهم في بنوك وهي أوعيه ادخارية وليست أوعيه استثمارية طمعا في فائدة شهرية أو سنوية بعيدا عن التجارة ومشاركة الغير وعمل مشروعات قد تكلف الجهد الكبير ولا يضمن عائدها كما هو مضمون في حالة البنوك. إذا فعل الناس ذلك وهو ما حدث بالفعل – جنب هذا المال عن السوق فقلت المشروعات وبالتالي نقل فرص العمل ويقل الإنتاج فينخفض متوسط الدخل القومي للفرد ويزداد الفقر في المجتمع وتزداد الهوة بين الأغنياء والفقراء ويتكون جيش من شباب العاطلين الذين لا أمل لديهم في الخروج من فقر هم إذ لا فرص عمل لهم فيتجهون إلى جمع المال بالسرقة والغش ويتحولون إلى قنابل إفساد وتدمير في المجتمع بدلا من الاستفادة بهم كقوى إنتاجيه تبنى وتصلح وتعمل الصالح من العمل. فالغنى يجب أن يعلم أنه لا يستثمر ماله ليزداد غنى أو لفكره يريد تنفيذها ولكن هذا الأمر واجب عليه في كل فضل مال عنده حتى يستثمره ولا يدخره و لا يكنزه.

من هنا نرى خطورة الربى والتي ظهرت بوضوح في كتاب الله تعالى – إذ يقول: ﴿ النَّذِينَ يَأْ كُلُونَ ٱلرِّبَواْ لَا يَقُومُ وَنَ إِلّا كَمَا يَقُومُ ٱلَّذِي يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيْطَانُ مِنَ ٱلْمَسِّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ ٱلرِّبَواْ وَأَحَلَ ٱللّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرّبَواْ فَمَن جَآءَهُ مَوْعِظَةٌ مِّن رّبِهِ عَالَيْقِي فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ وَ إِلَى ٱللّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَتِ فَ وَعَمِلُ واْ السَّارِ هُمْ فِيهَا كَلَّ كَفَّارٍ أَثِيهِ هَ وَلَا هُمْ يَحْدُنُونَ فَي يَعَمُ وَاللّهُ لَا يُحِبُ كُلَّ كَفّارٍ أَثِيهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ فَي يَاتَكُهُا ٱلّذِينَ عَامَنُواْ ٱتّقُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَاللّهُ لَا يُحِبُ كُلَّ كَفّارٍ أَثِيهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ فَي يَاتَكُهُا ٱلّذِينَ عَامَنُواْ ٱتّقُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَعَاتَوُا ٱلرّكَوٰةَ لَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ فَي يَتَأَيُّهَا ٱلّذِينَ عَامَنُواْ ٱتّقُواْ اللّهَ وَرَسُولِيّ عَنْ اللّهِ وَرَسُولِيّ عَن اللّهِ وَرَسُولِيّ وَإِن ثُبُتُم مُؤُمِنِينَ فَ فَإِن لّمَ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ يَحَرْبٍ مِّنَ ٱللّهِ وَرَسُولِيّ وَإِن ثُبُتُم مَوْمِنِينَ فَ فَإِن لّمَ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ يَحَرْبٍ مِّنَ ٱللّهِ وَرَسُولِيّ وَإِن ثُبُتُمْ فَلَكُمْ وَلَا عُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا ثُمُعُلُواْ فَأَذَنُواْ يَحَرْبٍ مِّنَ ٱللّهِ وَرَسُولِيّ وَإِن ثُلُكُمْ وَلَا عُمْ لَكُمْ وَاللّهُ وَلَا عُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلِمُونَ وَلَا تُظْلِمُونَ وَلَا تُظْلِمُونَ وَلَا تُطْلِمُونَ وَلَا تُطْلِمُونَ وَلَا تُعْمَلُوا فَالْتُولُولُ وَالْمُعَالِيْلُ وَاللّهُ وَلَيْهُ اللّهُ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُعْلِمُ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُطْلِمُونَ وَلَا تُطْلِمُونَ وَلَا تُطْلِمُونَ وَلَا تُعْلِمُ وَلَا تُعْلِمُ لَلّهُ وَلَا تُعْلِمُ وَلَا تُعْلِمُ وَلَا عُلَقَلُهُ وَلَا لَا لَا لَعُلُولُ الْمَلْولِ وَالْمَالِمُ وَلَا تُعْلِمُ الْمُؤْمُ وَلَا تُعْلِمُ وَلَا تُعْلِمُ فَلَيْهِ اللّهُ لَلَهُ وَلِهُ وَلَا عُلَالِهُ وَلَا تُعْلِمُ اللّهُ لَا تَقْلُولُ اللّهُ لَلَهُ لَا تُعْلِمُ وَلَا تُعْلِمُ الللّهَ الْمَلْعُلُولُ وَلَا تُعْلِمُ الللّهُ الْمُؤْمِلُولُ الللّهُ لَلْمُ اللّهُ اللّه

(البقرة ٥٧٠-٢٧٩)

- فلم يعلن الله الحرب على أحد سوى على آكل الربي إذ أنه مفسد في المجتمع فسادا لا يساويه فساد.

فالأمر معلق بكنز المال وحجبه عن التداول وليس الحرمة في استغلال حاجة الفقير إذ أن أول ربى وضع في الإسلام هو ربى العباس بن عبد المطلب عم النبي – صلى الله عليه وسلم – وذلك في حجة الوداع. ولم يكن العباس يستغل الفقراء إذا جاءوا إليه ليأخذوا منه المال ولكن كان يأتيه التجار طواعية في رحلة الشتاء والصيف ليأخذوا منه المال فيعيدوه بعد رحلة الشتاء والصيف بالزيادة المتفق عليها لهذه المدة بصرف النظر عن المكسب أو الخسارة لا علاقة له بالتجارة نفسها.

وهذا هو عمل البنوك الحالية التي تأخذ أموال الناس فتقرضها إلى من يريد الاقتراض بفائدة أكبر من التي تعطيها للمدخرين ومن هنا تظهر نقاط الحرمة في هذا التعامل من عدة وجوه أهمها:

- ١. قيام البنك بالإقراض بفائدة ثابتة لا تتعلق بنوع المشروع ولا تشارك فيه بأي صورة من الصور أمر محرم
   لا شك فيه وهذا يفعله البنك بأموالك أنت التي ادخرتها عنده فأنت مشارك له في الإثم.
- ٢. أهم عنصر يعنى البنك في حالة الإقراض هو قدرة المقترض على السداد مع وجود أصول له يتحفظ عليها يضمن أموال البنك أما نوعية المشروع الذي سيقوم المقترض بتنفيذه فهذا أمر لا يعنى البنك سوى جدواه الاقتصادية. فإذا أراد أحد الناس إنشاء أكبر ملهى ليلى وأكبر صالة للقمار في الشرق الأوسط مثلا وجاء إلى البنك بجميع الضمانات المطلوبة فلن يمتنع البنك عن الإقراض لأن هذا العمل مخالف لشرع الله. وبالتالي ستنشأ هذه الحانات بمالك أنت أيها المدخر في البنك وتكون مشاركا في الإثم والوزر لكل ما سيفعله من أفعال تغضب الله في هذه الأماكن التي أقل ما توصف أنها ملتقى شياطين الإنس والجن يظن كثير من الناس خطأ أن البنوك تستثمر أموالهم ولكن في حقيقة الأمر أنها تقرضها بربى لمن أراد أن يقترض سواء لعمل مشروع أو خلافه دون المشاركة في المشروع وكلما زادت مدة القرض كلما زادت الفائدة حتى وان خسر المشروع وكم من بيوت خربت من جراء هذا الربى. إيرادات البنوك الأساسية من القروض التي تعطيها وفرق الفائدة التي تقرض به للمقترض عن الفائدة التي تعطيها لك.

## ما يجبب علينا لنتوبد من الربى:

- التوبة إلى الله من التعامل الربوي.
- تحويل جميع الودائع إلى حسابات جارية.
- احتساب كل ما جاء من فوائد على أصل رأسمال ربى ولك الحق في رأس مالك فقط أما كل فائدة جاءت على المال فهو ربى يجب التخلص منه في إنفاقه على منافع المسلمين كرصف الطرق وإنشاء المستشفيات وخلافه ولا يخرج صدقات فالله طيب لا يقبل إلا طيبا وإذا عظم مبلغ الربى فلا مانع من تقسيطه بشرط أن تكتبه دينا عليك في وصيتك وتسارع بأدائه.
- البحث في أقاربك أو أصدقائك لتشاركهم في مشاريعهم وتجارتهم وشركاتهم ولا مانع من أن تفكر مع صديقك في عمل مشروع ولتعد ثقتنا بعضنا في البعض وكن على يقين من أن الله سيبارك لكما.
  - إذا لم يتيسر لك ذلك فاجتهد لشراء شقة لتؤجرها أو تشترى أرض ثم تبيعها لاحقا أو ما شابه ذلك.
- استبقى جزء من مالك نقدا في أحد البنوك وتفضل الإسلامية كحساب جارى لأية طوارئ تحتاج فيها إلى مال

يقول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ تُوبُواْ إِلَى ٱللَّهِ تَوْبَةَ نَصُوحًا عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّاتِكُمْ وَيُدُخِلَكُمْ جَنَّتِ جَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُخْزِى ٱللَّهُ ٱلتَّبِيَّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ وَنُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَيُدُخِلَكُمْ جَنَّتِ جَجُرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُخْزِى ٱللَّهُ ٱلتَّبِيَّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ وَنُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبُورُ مِنَا اللهُ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۞ ﴾

(التحريم ٢٠٠٨)

كن على يقين أن الرزق محدد لك من الأزل لن يزيد ولن ينقص وإنما يمتحن العبد في: من أين يكسبه؟ وفيما ينفقه؟ وهذا ما يجب أن يشغلك حتى يكون رزقك من حلال فتقبل منك نفقاتك وأعمالك الصالحة.

وان أصررت على ما أنت عليه فأعلم أنك من الذين أعلن الله عليهم الحرب ورسوله ولا بركة لك في رزقك ولن يزيد.

يقول الله تعالى: ﴿ يَمْحَقُ ٱللَّهُ ٱلرِّبَوْاْ وَيُرْبِي ٱلصَّدَقَاتِّ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ كَفَّارِ أَثِيمٍ ۞ ﴾

(البقرة ٢٧٦)

#### الخلاصة:

إذا قضينا على الربى قضينا على كنز المال ودفعنا به للمشروعات النافعة للفرد والمجتمع وأنقذنا كل فقير من ذل الفقر وفتحنا له أبواب الرزق الحلال وصرنا بحق صالحين مصلحين خلفاء لله على الأرض كما استخلفنا فيها. أما الأموال التي كنزت ومر عليها حول كامل، فهذه أموال قد حجبت عن السوق، نعوض الفقراء بأن نخرج منها ٥, ٢% ويكون الأولى بهذه الزكاة الفئات الغير قادرة على الكسب الحلال من الأصناف الثمانية المحددة في الآيات سابقا أما الفقراء القادرين على الكسب فقد فتحنا لهم المشاريع النافعة التي فيها يجدون العمل الشريف والرزق الحلال.

وليثق كل منا أن الله يبارك في طاعته وييسر لكل من سعى إلى مرضاته فمن تحرى الخير يعطه و لا يندم على طاعته لله أبدا ومن ترك شيئا لله أبدله الله خيرا منه والتائب من الذنب كمن لا ذنب له.

## زكاة الوقت.

لعل من المعلوم لغالبية المسلمين أن الزكاة تتعلق بالمال ولكن الجديد أنها لا تقتصر على المال فحسب ولكنها تشمل أيضا وتعم كل ما أتاك الله عز وجل.

فيقول الله تعالى : ﴿ وَٱبْتَغِ فِيمَا ءَاتَنكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ ۗ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنْيَا ۗ وَٱبْتَغِ فِيمَا ءَاتَنكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ ۗ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنْيَا ۗ وَٱبْتَغِ فِيمَا ءَاتَنكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ ۗ وَلَا تَبْغِ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ ۞ ﴾

(القصص ۲۷۷)

فالله عز وجل أمر المسلم أن يستغل كل نعمة من نعم الله عليه كالصحة والوقت والأولاد والزوجة والمركبة والمسكن كوسيلة لإعداد زاد الأخرة وذلك بتسخيرها لنفع الناس وبذل الخير لهم وكذلك الحيوانات والنباتات ففي كل كبد رطب صدقة.

ثم أمر الله في الآية أن يكون للمسلم حظا من كل نعمة يتنعم هو بها وهذا هو نصيبه من الدنيا وجزء آخر يكون للبذل الكلى والكامل للغير وذاك هو الإحسان الذي تحدثت عنه الآية فكما أعطاك الله النعمة فأحسن إليك فعليك أن تعطى منها لغيرك وكذلك تكون قد أحسنت كما أحسن الله إليك بغير أن يصاحب هذا الإحسان من أو أذى أو مصلحة أو مقابل.

ورأس مال الإنسان حياته أي الوقت الذي أعطاه الله له خلال عمره الدنيوي.

ولعل الوقت أهم من المال لأن لو إنعدم الوقت إنعدمت الحياة بأسرها ولا يستطيع الإنسان أن يعمل أي عمل أو أن ينجز أي شئ بغير وقت.

فان كان الشارع الحكيم قد أوجب لنا حد أدنى للإنفاق من أنواع المال المختلفة.

| ٠,١ | ربع العشر (٥, ٢%) | <br>زكاة المال وعروض التجارة.                 |
|-----|-------------------|-----------------------------------------------|
| ۲.  | نصف العشر (٥%)    | <br>زكاة الزروع التي فيها جهد ونفقه وفلاحه.   |
| .٣  | العشر (۱۰%)       | <br>زكاة الزروع التي لا يبذل فيها جهد أو نفقه |
| ٤.  | الخمس (۲۰%)       | <br>زكاة الركائز والمعادن.                    |

فيجب أن يكون للمسلم حد أدنى من الوقت ينفقه ويبذله لغيره و لا يكون له فيه أدنى نصيب أو حظ أو منفعه وذلك في كل يوم بل كل ساعة من ساعات حياته و هذا الحد الأدنى يزداد تدريجيا كلما أراد العبد أن يزداد قربه من ربه عز وجل. فإن أردنا أن نحدد هذا الحد الأدنى فأنة سيكون كنصاب الزكاة يتراوح من  $^{\circ}$ ,  $^{\circ}$ % من الوقت حتى  $^{\circ}$ .

وجب علينا أن نفهم الحكمة من زيادة قدر الزكاة المفروضة في بعض أنواع المال عن غيرها، ولعلنا نلاحظ أنه كلما كانت النعمة من الله لا يبذل فيها المسلم الجهد والمال كلما زادت الزكاة عليها والعكس صحيح ويظهر ذلك جليا في زكاة الزروع فإذا اعتبرنا الوقت وجدنا أنه نعمة من الله لا يبذل فيها الإنسان أي جهد ليتحصل عليها أشبه ما تشبه الركائز والمعادن التي زكاتها الخمس (٢٠%).

ولذلك نرجح أن يكون الحد الأدنى من زكاة الوقت (٢٠%) من وقت المسلم ينفقه ويوجهه لنفع غيره ويحتفظ لنفسه ب ٨٠% وهذا حظه من الدنيا وكلما ازداد المؤمن في قربه من ربه كلما زاد هذا الوقت المسخر لرحمة وخير الأخرين.

ونرى أن هذا الوقت إذا قل عن ٢٠% فان المسلم قد قصر في فريضة زكاة الوقت، فمن غير المعقول أن نحرص على النفقة من أنواع المال ونهمل النفقة من الوقت الذي هو أصل المال. والأيات كلها أمرت بإيتاء الزكاة دون تحديد لنوع الزكاة لعدم التخصيص وجاءت افتتاحية سورة البقرة في وصف المتقين.

بقول الله تعالى : ﴿ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ۞ ﴾

(البقرة ٢٠٠٣)

فجاءت النفقة على كل ما رزقك الله إياه.

ويقول الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقَْنَكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِيَ يَوْمٌ لَّا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَّةٌ وَلَا شَفَعَةٌ ۗ وَٱلْكَنْفِرُونَ هُمُ ٱلظَّلِلُمُونَ ۞ ﴾

(البقرة ٢٥٤)

ويقول الله تعالى: ﴿ \* لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَلهُمْ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءٌ وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلِأَنفُسِكُمْ وَمَا تُنفِقُونَ إِلَّا ٱبْتِغَآءَ وَجْهِ ٱللَّهِ وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْر يُوَفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لَا تُظْلَمُونَ ۞ ﴾

(البقرة ۲۷۲)

من ناحية أخرى فان المسلم قد لا يملك نصاب الزكاة أو قد يملكه ولكن لا يمر عليه الحول فكيف ينفق وماذا ينفق إن لم يكن له حظ في النفقة من نعم أخرى من نعم الله عليه؟

هنا نؤكد أهمية التعامل مع الوقت كما نتعامل مع المال ونجعل حد أدنى من النفقة من هذا الوقت نعطيه للآخرين لا نقلل عنه ونعلم أن هذا فريضة علينا وليس تفضل.

إعطاء هذا الوقت للآخرين يكون بسبل مختلفة ومتعددة لقضاء حوائج المسلمين أو بذل النصيحة أو الزيارة أو مشاركتهم في أفراحهم أو في أحزانهم أو تعليمهم أو أي عمل يعود بالخير لغيرك ولو لحيوان أليف وأنت لا تنتفع من هذا العمل وهذا الوقت بأي صورة من الصور . . . ولعل الأفضل ألا يعلم أحد ما أنفقت وكيف أنفقت ولمن أنفقت هذا الوقت ويكون بالليل والنهار ويشمل أكبر قدر من المسلمين والناس بصفة عامة وكلما طال مدى تأثير ونفع هذا الخير كلما كان أعظم أجرا عند الله.

## • كيف يزكى المسلو بوقته؟

يجب أن يحسب المسلم زكاة وقته كما يحسب زكاه ماله ويجب أن توجه للمسلم ويجب أن يجعل لها وقت محدد يخرج فيه بصفة دورية يوميا أو أسبوعيا أو حتى شهريا ليعوض ما لم يخرجه من زكاة وقته خلال أيام الشهر. ويجب أن يكون تمليك لغيرك لهذا الوقت تنفقه فيما يختاره هو وليس فيما يحلو لك أنت وفيما هو في حاجة إليه وليس فيما تريد أنت أن تنفقه. ولعل حديث النبي محمد والدي يقول فيه (يُصْبِحُ عَلَى كُلِّ سُكرَمَي مِنْ ابْنِ آدَمَ صَدَقَةٌ تَسْلِيمُهُ عَلَى مَنْ لَقِيَ صَدَقَةٌ وَأَمْرُهُ بِالْمَعُوفِ صَدَقَةٌ وَقُدُهُ عَنْ الْمُنْكِرِ صَدَقَةٌ وَإِمَاطَتُهُ الْأَذَى عَنْ الطَّرِيقِ صَدَقَةٌ وَنُصْعَهُهُ أَهْلَهُ صَدَقَةٌ قَالُوا يَا رَسُولَ اللهِ بِأَقِي شَوْقً وَتَكُونُ لَهُ صَدَقَةٌ قَالَ أَرَائِتَ لَوْ وَصَعَهَا فِي غَيْر حَقِهَا أَكَانَ يَا مُّ قَالُ وَيُجْزئُ مِنْ ذَلِكَ كُلِيه رَكْعَتَانٍ مِنْ الصَّخَى) (رواه أبي داود)

وهذه أمثله لبذل الوقت للآخرين ولو للحظه تبتسم فيها إليه تدخل بها السرور عليه ولعل استخدام الحديث لكلمة (صدقة) تنبيه للقارئ لارتباط نفقة المال بنفقة الوقت. فالوقت هو أساس تكسب المال ومصدره كما أن نفقة الوقت تعم أنواع مختلفة من النفقة كالصحة والعلم والحكمة . . . ففي نفقة الوقت يسخر المسلم صحته وعلمه وبقيه نعم الله عليه لنفع وخير المسلمين. ومن هنا نفهم أن نفقة المال هي في الحقيقة نفقة وقت فالمتصدق يعطى للفقير من وقته الذي اكتسب فيه هذا المال الذي يعطيه إياه.

يقول الله تعالى: ﴿ \*إِنَّ ٱللَّهَ ٱشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُم بِأَنَّ لَهُمُ ٱلْجَنَّةَ يُقَتِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَمُنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ عِنَ ٱللَّهِ فَاسْتَبْشِرُواْ بِبَيْعِكُمُ ٱلَّذِى بَايَعْتُم بِهِ - وَيُقْتَلُونَ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًا فِي ٱلتَّوْرَلَةِ وَٱلْإِنجِيلِ وَٱلْقُرْءَانِ وَمَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ - مِنَ ٱللَّهِ فَاسْتَبْشِرُواْ بِبَيْعِكُمُ ٱلَّذِى بَايَعْتُم بِهِ - وَذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ۞ ﴾

(التوبة ١١١)

• فالمسلم قد باع نفسه لله بأن قدم حياته لله كلها في المجالات المختلفة ويظهر ذلك في الجهاد في سبيل الله لرفعة الإسلام والمسلمين فقد أعطى بذلك عمره وحياته كاملة فبلغت نفقة الوقت ذروتها فأنفق حياته كاملة لغيره ولذلك كان الجهاد ذروة سنام الإسلام.

## كيغم يحسبب المسلم زكاة وقته؟

- إذا كانت نعمة الله للمسلم في وقته هي عمره الذي يتراوح بين الستين والسبعين كما جاء في حديث النبي- صلى الله عليه وسلم \_ فيكون الحد الأدنى من الوقت الذي يبذله المسلم لغيره هو خمسه أي: زكاة عمره لو افترضنا حياته ٦٥ سنه = ١٣ سنه كإجمالي لو وزعت بالتساوي على السنين كان نصيب كل سنه: ١٢ شهر ٥ = ٣٦٠ يوم ٥ = ٣٠٠ يوم في السنة حوالي شهران و١٣ يوم. لو وزعت بالتساوي على الأشهر كان نصيب كل شهر ٣٠يوم ٥ = ٢٠ أيام شهريا. لو وزعت بالتساوي على الأيام كان نصيب كل يوم ٤٢ ساعة ٥ = ٤٠ كل شهر ٣٠يوم ٥ = ٢٨٠ دقيقة = ٤ ساعات و ٤٨ دقيقة / يوميا. لو وزعت بالتساوي على الساعات كان نصيب زكاة الوقت كل ساعة ٢٠ دقيقة / ١٠ دقيقة / الساعة.
- إذا تعذر للمسلم أن ينفق ١٢ دقيقة في ساعة من ساعات حياته فليعوضها في الساعة التالية أو في اليوم التالي بحيث يستكمل النصاب ٢٠% من وقته كمجمل كما أنني أنصح أن يخرج زكاة وقته يوميا مع الصلوات الخمس فيكون مع كل صلاه حوالي ساعة ٢٨٨ دقيقة/ ٥ حوالي ٥٧ دقيقة. وإذا تعذر نفقة هذا الوقت على الغير فيجوز له أن ينفقه على نفسه بأن يشغل نفسه في هذا الوقت بذكر الله أو قراءة القرآن أو حضور مجالس العلم استنادا على الفقير الذي أجاز له الرسول صلى الله عليه وسلم أن يطعم هو زكاته إذ لا يوجد من هو أفقر منه.
- على المسلم أن يبدأ في تخصيص زكاة وقته بداية بربع العشر (٥, ٢%) ثم يتدرج في الزيادة ويلحقه بالصلوات الخمس فيبدأ بمعدل ٧ دقائق مع كل صلاة (٥, ٢) يزداد بعده للضعف ١٤ دقيقة (٥%) ثم للضعف ٢٨ دقيقة) (١٠%) ثم للضعف ٥٦ دقيقة مع كل صلاة من الصلوات الخمس (٢٠%).
- وعلى ذلك يحتسب المسلم في آخر اليوم إجمالي الوقت الذي بذله ويحتسب ما لم يبذله من زكاة وقت هذا اليوم ليستدركه في اليوم التالي أو في نهاية الأسبوع ويجب على المسلم ألا يدخر جهدا في هذا الأمر لأنه بذلك يراقب قربه من الله فان النفقة لله هي دلاله الحب لله والقرب منه. وكاذب كل من ادعى قرب الله وهو لا ينفق من وقته لله. وكما ذكرنا لا مانع أن يحتسب وقت ذكره أو طلبه لعلم الدين وقراءة القرآن من وقت الزكاة وكذلك حجه وعمرته فهو وقت أنفقه العبد في سبيل الله إلا أن ذكر الله يجب أن يفرز العمل الصالح الذي ينفع الناس فالذكر حينئذ يكون خطوة أولى لإعداد قلب المسلم للنفقة من وقته لغيره من المحتاجين فحذاري أن ينفق المسلم وقته للذكر دون العمل الصالح أو للعمل الصالح دون الذكر.

ما لم يبذله المسلم من زكاة وقته في آخر كل شهر ليعوضه في الشهر التالي وما لم يبذله عن المقدار الذي حدده لنفسه بدءا من ربع العشر يصير دينا عليه معلق في رقبته يسارع بأدائه وقت فراغه ولذلك قال رسول الله و الله المؤرنة فيهما كثيرٌ مِنْ النَّاس الْفَرَاغُ وَالصَبَعَة ) (رواه احد) .

فالمسلم يجب أن يغتنم من وقت فراغه ليستدرك ما قصر فيه من وقت شغله وليتعامل كل منا مع هذا الوقت الذي هو زكاة حياته كما يتعامل مع زكاة المال وليحرص عليها حرصه على أدائه زكاة ماله.

## • التنفل في ركاة الوقت.

• يجب على المسلم أن يستوفى في عمره زكاة وقته وهى تتدرج كما أشرنا من ربع عشر الوقت إلى خمس الوقت ينفقه المسلم بشكل دائم ومنتظم فيستدرك فيه وقت الانشغال في وقت الفراغ يوميا أو أسبوعيا أو شهريا أو سنويا وهذا هو الحد الأدنى والمفروض على المسلم ويجب عليه أن يجتهد لتزداد نفقته كلما أمكن ذلك وأحب ذلك إلى الله ما دام وان قل. ولذلك يجب عليه أن يرفع نسبة نفقته من وقته تدريجيا، من ٢٠% إلى ٢٢% وليظل على ذلك فترة كافية ثم ليرفع النسبة إلى ٢٤% مثلا ولا يتعجل فالمهم هو المواظبة والاستمرارية وهى درجات يتدرجها المسلم في طريقه إلى الله \_ عز وجل فبكل نفقه من الوقت أو المال أو أي شئ يزداد قربك من الجنه وبعدك عن النار. وهذا ميزان جيد لتتعرف على قدرك عند الله وقدر قربك من جلاله ورضاه كالآية التي يؤتاها المسلم ويقرأها يوم القيامة فترفعه درجة كما ما بين السماء والأرض في الجنة.

ولعل ربط النفقة بالوقت يعطى المسلم مقياسا صادقا لعمله لله وعبادته له فالعبرة ليست بعدد الركعات أو بعدد السور التي يحفظها أو يقرأها المسلم إنما العبرة بالوقت الذي ينفقه المسلم مع الله في ذكره لجلاله وفي نفعه الناس يتدرج الثواب بزيادة الوقت وان أمضى المصلى ساعات يرتل فيها آية واحدة من القرآن الكريم أو يتعلم فيها مسألة واحدة من مسائل الدين فليس العبرة بالكثرة العددية. فالمسلم الذي اشترى الجنة قد دفع ثمنها حياته و عمره فصارت كل ساعة من حياته لا يملكها إنما يملكها من الشترى نفسه وصار ما استبقيته لحظك من الدنيا (٠٨%) تفضلا من الشاري عليك وليس استحقاقا منك والأصل يظل أن مالك كل وقتك هو الله عز وجل . . . فما أكرمه من اله عظيم . . . يهبنا النعمة ثم يشتريها منا ثم يتركها لنا نتنعم فيها . . . وعندما نستخدمها في طاعته يثيبنا على ذلك . . . وما للإنسان من جحود وظلم وهو قد أراد الجنة ويدعى أنه دفع ثمنها ثم يستكثر أن ينفق ٢٠% من وقته كما أراد الله في نفع الأخرين ويستقل أنه سيستبقى ٨٠% لنفسه. وليعلم المسلم أن الشح أول ما يظهر في القلب بأن يبخل من النفقة من وقته.

فيقول الله تعالى: ﴿ فَاتَقُواْ ٱللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمُ وَٱسْمَعُواْ وَأَطِيعُواْ وَأَنفِقُواْ خَيْرَا لِأَنفُسِكُمُّ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ - فَأُولَتبِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞ ﴾

(التغابن ١٦٠)

قال الله تعالى: ﴿ هَنَأَنتُمْ هَنَوُلاَءِ تُدْعَوْنَ لِتُنفِقُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَمِنكُم مَّن يَبْخَلُ ۖ وَمَن يَبْخَلُ فَإِنَّمَا يَبْخَلُ عَن نَّفْسِةً - وَٱللَّهُ ٱلْغَنِيُّ وَأَنتُمُ ٱلْفُقَرَآءُ وَإِن تَتَوَلَّواْ يَسْتَبْدِلُ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُواْ أَمْثَلَكُم ۞

(محمد ۰۳۸)

يجب أن يتيقن المسلم أنه ينزل في كل يوم ملكان يقول الأول: (اللهم أعط كل منفقا خلفا) ويقل الثاني: (اللهم أعطى كل ممسكا تلفا). فالوقت الذي تنفقه يعود إليك ولا ينتقص من وقتك كالصدقة التي لا تنقص المال فكل لحظة تعطيها لله يعيدها الله إليك كاملة وكذلك البركة فيما ما بقى من عمرك.

يقول الله تعالى في الحديث القدسي: ( يَا ابْنَ آدَمَ أَنْفِقُ أَنْفِقُ عَلَيْكَ ) ( رواه البخاري ).

فكن أوثق بما في يد الله عما في يديك وأنفق ولا تخش من ذي العرش إقلالا فاحفظ يا أخي المسلم هذه النصيحة الغالية وأنفق من وقتك واحسب هذا الوقت فهذه عباده كحسابك لزكاة مالك ولا تترك الشيطان يصرفك عما تستطيع به أن تراقب أحوالك مع الله . . . فلا تعلم نفس ماذا سطر لها في صفحات القدر ولعل ما أخرت قد عجل ولعل ما استعجلت قد أخر والله يعلم وأنتم لا تعلمون.

يقول الله تعالى: ﴿ فَفِرُّواْ إِلَى ٱللَّهِ ۗ إِنِّي لَكُم مِّنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ۞ ﴾

(الذاريات ٥٥٠)

﴿ \*وَسَارِعُواْ إِلَى مَغْفِرَةٍ مِن رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَاتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَاءِ وَٱلْكَرْظِمِينَ ٱلْغَيْظِ وَٱلْعَافِينَ عَن ٱلتَّاسِ وَٱللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞

(آل عمران ١٣٣-١٣٤)

فأنفق من وقتك في وقت فراغك قبل وقت شغك فهذه فريضة وليست نافلة منك أو تفضل وهكذا يفتح الله مسامع قلبك وبصيرته لكلامه جل وعلا ويهديك صراطه المستقيم. وتابع أخي القارئ حديث القرآن عن العطاء فهو المرادف للنفقة.

يقول الله تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعُطَىٰ وَٱتَقَىٰ ۞ وَصَدَقَ بِٱلْحُسْنَىٰ ۞ فَسَنُيسِّرُهُۥ لِلْيُسْرَىٰ ۞ وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ وَٱسْتَغْنَىٰ ۞ وَكَذَّبَ بِٱلْحُسْنَىٰ ۞ فَسَنُيسِّرُهُۥ لِلْعُسْرَىٰ ۞ وَمَا يُغْنِى عَنْهُ مَالُهُۥ إِذَا تَرَدَّىٰ ۞ إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ ۞ وَإِنَّ لَنَا لَلُآخِرَةَ وَلَا أَوْلَهُ وَاللَّهُ وَلَى ۞ فَسَنُيسِّرُهُۥ لِلْعُسْرَىٰ ۞ وَمَا يُغْنِى عَنْهُ مَالُهُۥ إِذَا تَرَدَّىٰ ۞ إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ ۞ وَسَيُجَنَّبُهَا ٱلأَتْقَى ۞ ٱلَّذِى يُؤْتِى وَاللَّهُ وَلَى ۞ وَسَيُجَنَّبُهَا ٱلأَتْقَى ۞ ٱلَّذِى يُؤْتِى مَالَهُۥ يَتَزَكَّىٰ ۞ وَمَا لِأَحْلَىٰ ۞ وَمَا لِأَحْدِ عِندَهُۥ مِن يَعْمَةٍ تُجْزَىٰ ۞ إِلَّا ٱبْتِغَآءَ وَجْهِ رَبِّهِ ٱلأَعْلَىٰ ۞ وَلَسَوْفَ يَرْضَىٰ ۞﴾

(الليل ٢١٠٠٠)

فسر بعض العلماء (ماله) أي (ما ملك) وليس بمعنى المال فصار الأتقى يؤتى كل ما يملكه لغيره وهذا العطاء يزكى نفسه إذ أنه لله وحده ويكون ثوابه الفوز برضى الله عز وجل.

• كما بينت الآية التالية إنكار الله على من أنفق القليل (. . . وأعطى قليلا . . .).

## خاتمه عن موضوع الزكاة:

يجب الإشارة إلى عدة أمور هامة في ختام حديثنا عن فريضة الزكاة يمكن تلخيصها في النقاط الآتية:

- ١. أذكر أخي القارئ أنه لا يستطيع المسلم أن يقيم هذا الركن من أركان إسلامه إلا إذا كان رزقه من مصدر شرعي يرضى الله عنه فليراجع كل منا عمله الذي يتكسب منه والذي يطعم منه زوجته وأولاده أهو حلال أم حرام. وإن شككت فعليك تركه وكن على يقين أن من ترك شيئا لله أبدله الله خيرا منه.
- ٢. إن الله جعل لأموال الناس قدسية عظيمة، فظلم الناس وأكل أموالهم بالباطل سرقة سواء أكان ذلك بعدم دفع الناس حقوقهم وحبسها عندك أو بإيصالها منقوصة اعتمادا أنك في الموقف الأقوى فليس الظلم فقط أكل أموال الناس بالباطل ولكن الظلم أيضا منع إيصال حق الغير عندك. وأعلم أن التخلي قبل التحلي فأولى بك إن كنت تريد أن تزكى وتتصدق أن تبدأ أو لا بدفع حقوق الناس عندك وتوصيلها إلى أصحابها قبل ما تدركك المنية وأنت ظالم والظلم من ظلمات يوم القيامة.
  - ٣. استعن بالصدقات لترقية وتزكية نفسك من نفس أمارة بالسوء إلى نفس لوامة إلى نفس مطمئنة.
- ٤. أعلم أنه من يبخل فانه يبخل على نفسه وأن الصدقة لا تنقص المال بل تزيده أضعافا مضاعفة وان أردت أن يحبك الناس فأز هد فيما في أيدي الناس.
- خلافات المسلمين أغلبها تكون بسبب المال والتنازع عليه فأحرص أن تنتصر على نفسك في هذه المعركة
   حتى تترك بابا كبيرا من الحب بينك وبين الناس مفتوحا دائما فالمال ما سمى مالا إلا لأنه يميل بصاحبه إذ
   أن الإنسان يحب المال حبا كبيرا.

يقول الله تعالى: ﴿ وَتُحبُّونَ ٱلْمَالَ حُبًّا جَمًّا ۞ ﴾

(الفجر ٢٠٠)

﴿ وَإِنَّهُ وَ لِحُبِّ ٱلْخَيْرِ لَشَدِيدٌ ۞ ﴾

(العاديات ٢٠٠٨)

(الخير=المال)

﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَآؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَنُكُمْ وَأَزْوَجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَلُ ٱقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَرَةٌ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَلِكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُم مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ، فَتَرَبَّصُواْ حَتَّى يَأْتِيَ ٱللَّهُ بِأَمْرِهِ، وَٱللَّهُ لَا يَهْدِي ٱلْقَوْمَ ٱلْفَلسِقِينَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ، وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْفَوْمَ ٱلْفَلسِقِينَ اللَّهُ فَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ، فَتَرَبَّصُواْ حَتَّى يَأْتِيَ ٱللَّهُ بِأَمْرِهِ، وَٱللَّهُ لَا يَهْدِي الْفَاسِقِينَ اللَّهُ اللَّ

(التوبة ٢٠٠) اقتلع من قلبك حب المال واستغنى بالغنى المغنى فهو الرزاق الوهاب عمن سواه وسله أن يجعلك دائما يدا عليا لا يدا سفلى.

آ. يجب الإسراع بالتوبة من الربى بجميع أنواعه إذ أن الربى من أكبر الكبائر لذلك ننصح المسلم أن يستثمر ماله بنفسه وأن يتعاون مع أصدقائه وأقاربه ويكونوا شركة وينشئوا مشروعات توفر فرص عمل وذلك فرض عليهم تجاه الفقراء أما إذا أبقوا المال في البنوك قلتكن حسابات جاريه وليست ودائع وهذا أضعف الإيمان وحذاري أن تأكله الزكاة.

## ثالثا: الصوء

## ا. معنى الحياء:

• المعنى اللغوي: - هو الإمساك عن أي شئ

قال الله تعالى: ﴿ فَكُلِي وَاَشْرَبِي وَقَرِّى عَيْنَا ۗ فَإِمَّا تَرَيِنَّ مِنَ ٱلْبَشَرِ أَحَدَا فَقُولِىٓ إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْمَٰنِ صَوْمًا فَلَنْ أُكَلِّـمَ ٱلْيَـوْمَ إِنْسِيًّا ۞﴾

(مریم ۲۲۰)

فكان إمساكها عن الكلام صوم.

• المعنى الشرعي: • هو الإمساك عن شهوتي البطن والفرج من طلوع الفجر الصادق إلى غروب الشمس.

## ٦. شرغية الحياء:

أمر الله عز وجل كل مسلم ومسلمة بصوم شهر رمضان لغير ذي عذر.

## فيقول الله تعالى في سورة البقرة:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴿ فَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُو خَيْرٌ كَانَ مِن مِن عَلَيْكُمْ مِن يَطِيقُونَهُ وَفَدَيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُو خَيْرٌ لَكُمْ مَ فَعَدَّةٌ مِن أَيَامٍ أُخَرَّ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وَفَديةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُو خَيْرٌ لَقُومُ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِينَ أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدَى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَتٍ مِنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهُمَ وَلَيَصُمْةٌ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِن أَيَّامٍ أُخَرِّ يُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱللَّهُمْ وَاللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَى مَا هَدَىٰكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ وَإِذَا سَأَلِكَ عِبَادِى عَنِي فَإِن لَيْ لَعَلَهُمْ يَرُشُدُونَ ﴿ أَلْعُمْ مَن أَلِكُمْ لَكُمْ اللَّهُ عَلَى مَا هَدَىٰكُمْ وَلَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ وَإِذَا سَأَلِكَ عِبَادِى عَنِي فَإِلِى وَلَيُوْمِنُوا بِي لَعَلَهُمْ يَرُشُدُونَ ﴿ أَلْعَلَى مَا مَدَىٰكُمْ وَلَعَلَكُمْ وَالْمَالِكُونَ اللَّهُ عَلَى مَا هَدَىٰكُمْ وَلَعَلَكُمْ وَلَعَلَى مَا مَدَىٰ لَكُمْ وَلَعَلَكُمُ وَالْمَالِكُونَ اللَّهُ عَلَى مَا هَدَىٰكُمْ وَلَعَلَكُمْ وَلَوْلَ اللَّهُ عَلَوْمَ وَالْمَالِكُونَ اللَّهُ عَلَى مَا هَدَىٰ مُ عَلِيقُونَ فَى الْمَعْمُ وَلَعَلَى مَا مَدَى اللَّهُ عَلَى مَا هَدَى مُولَعَلَقُونَ وَلَا لَعُمْ مَنْ لِللَّهُ مَا لِللَّهُ مَا لِللَّهُ عَلَى مَا مُعَلَقُونَ فَى الْمُسَاعِدِ لِي لَعَلَمُ مُ لَكُمُ اللَّهُ عَلَى مَا مُلْعَلَى مُنْ اللَّهُ عَلَى مَا مُوسَلَعُهُمْ مَنْ وَالْمَعُونُ وَلَا لَعُلَى مُ مَنْ اللَّهُ مُ لَكُمُ اللَّهُ عَلَى مُلْعُولُونَ فِي ٱلْمُسْتِحِدِ لِي لِنَاسِ لَعَلَمُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى مَا مُعْمَلُونَ فَى الْمُسْتِعِدِ لِللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مُلْكُولُ اللَّهُ عَلَى مُلْعُولُونَ فِي ٱلْمُسْتِعِدِ لِي لِلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى مَا ا

(البقرة ١٨٣-١٨٧)

## وأجاز الشارع الحكيم للمرضى والمسافرين الإفطار على النحو التالى:-

### ۱. <u>المسافر:</u>

يشترط للمسافر أن يكون أثناء السفر عند أذان الفجر فهو وقت عقد نية الصيام. أما إن بدأ سفره بعد أذان الفجر فلا يصح إفطاره إذ أنه ليس على سفر كما جاء في الآية (أو على سفر). ويقضى المسافر أيام رمضان التي أفطرها بعد انتهاء شهر رمضان وهى في حقه فريضة واجبه الأداء على الفور دون تراخ قبل حلول شهر رمضان التالى.

#### ٢. المريض:

يشترط أن يكون هذا المرض يزداد بالصيام بفتوى من طبيب مسلم حاذق. وحينئذ يكون القضاء بعد انقضاء المرض. أما إن كان مرضا لا يرجى شفائه فعليه حينئذ أن يطعم عن كل يوم فيطعم مسكين بوجبتين (إفطار وسحور) من أفضل ما يطعم أهله وهو ما يسمى (الإطعام).

#### ٣ الذين يطيقونه:

الذين يستطيعون الصوم ولكن بمشقة كبيرة كالمسن فأجاز الله له الإفطار على أن يطعم كل يوم فقير أو مسكين فدخل في هذه الطائفة الحامل والمرضع ويكون كل مسلم ومسلمة حكما لنفسه والله أعلم بأحوال كل منا.

## ٣. معيعة الصوء:

الصوم هو امتناع المسلم عن أشياء أحلها الله له في غير رمضان، فإذا أقبل عليها في رمضان أفطر ووجب عليه القضاء لهذا اليوم بعد رمضان وكفارة لهذه المعصية الكبيرة بإطعام ستين مسكينا أو صيام شهرين متتابعين توبة من الله فما بال المعصية التي حرمها الله في غير رمضان؟ أتكون مفطرة للصائم في نهاية رمضان؟ بالطبع قال رسول الله على (مَنْ مَ يَدَعْ قَوْلَ الرُّورِ وَالْعَمَلَ بِهِ فَلَيْسَ سِّهِ حَاجَةٌ فِي أَنْ يَدَعْ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ ) (رواه البخاري)

عن أبي هريرة رضى الله عنه،قال: قال رسول الله ﷺ:

(كُلُّ عَمَلِ ابْنِ آذَمَ لَهُ إِلَّا الصِّيَامَ فَإِنَّهُ فِي وَأَنَا أَجْزِي بِهِ وَالصِّيَامُ جُنَّةٌ وَإِذَا كَانَ يَوْمُ صَوْمٍ أَحَدِكُمْ فَلَا يَرْفُثُ وَلا يَصْحَبُ فَإِنْ سَابَهُ أَحَدٌ أَوْ قَاتَلَهُ فَلْيَقُلُ إِنِيَ امْرُقٌ صَائِمٌ وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ خَلُوفُ فَمِ الصَّائِمِ أَطْيَبُ عِنْدَ اللَّهِ مِنْ رِيحِ الْمِسْكِ لِلصَّائِمِ فَرْحَتَانِ يَفْرَحُهُمَا إِذَا أَفْطَرَ فَرِحَ وَإِذَا لَقِيَ رَبَّهُ فَرِحَ بِصَوْمِهِ ) (الصحيحان)

فأصل عبادة الصوم أنها تستمر ٣٠ أو ٢٩ يوما متصلة \_ تبدأ بهلال رمضان وتنتهي بهلال شوال تشابه الصلاة التي تبدأ بالتكبير وتنتهي بالتسليم. فان أتى المسلم بخطأ في الركعة الثالثة فقد بطلت صلاته بأكملها وان كان في التشهد الأخير للصلاة. ولذلك كانت الآية \_ يقول الله تعالى:

﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِيّ أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدَى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَتِ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيُصُمْهُ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنَ أَيَّامٍ أُخَرِّ يُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ وَلِثُكْمِلُواْ اللَّهُ عَلَى مَا هَدَيْكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ ﴾ ٱلْعِدَّةَ وَلِثُكَبِرُواْ ٱللَّهَ عَلَى مَا هَدَيْكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ ﴿

(البقرة ١٨٥) أي فليصم الشهر ولذلك وجب على المسلم أن يعلم أن صوم رمضان ينتهي بحلول عيد الفطر المبارك. قال رسول الله على: ( لِلصَّائِم فَرْحَتَانِ يَفْرَحُهُمَا إِذَا أَفْطَرَ فَرَجَ بِفِطْرِهِ وَإِذَا لَقِيَ رَبَّهُ فَرَجَ بِصَوْمِهِ ) ( الصحيحان )

٢. شهر رمضان هو شهر الصيام وهو الشهر الذي بدأ فيه نزول القرآن على رسول الله في غار حراء بقوله عز
 وجل: ﴿ ٱقْرَأْ بِاللَّهِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ۞ ﴾

(العلق ٢٠٠١)

وللصيام ارتباط وثيق بالقرآن الكريم ويظهر ذلك في اختيار الله عز وجل لشهر رمضان المعظم. قال الله تعالى:

﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِي أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدَى لِلنَّاسِ وَبَيِّنتِ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِـنكُمُ ٱلشَّـهْرَ فَلْيَصُـمُهُۗ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةُ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرِ لَيْلَةُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ وَلِا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ وَلِكَكِيرُواْ ٱللَّهَ عَلَىٰ مَا هَدَىٰكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ۞ ﴾

(البقرة ١٨٥)

فلقد نزل القرآن كاملا من اللوح المحفوظ إلى السماء الدنيا في ليلة القدر ثم بدأ نزوله على الأرض منجما بأول الآيات السابقة. ومن هنا كان سر الصيام في رمضان وسر رمضان في ليلة القدر التي هي خير من ألف شهر وسر ليلة القدر في القرآن الكريم. ومن هنا يدرك المؤمن أنه لا سبيل للمسلم في أن يكون طائعا قريبا من الله إن لم يكن قريبا من القرآن الكريم. فالقرب من القرآن وحبه واتباعه هو قرب وحب واتباع لله عز وجل وسنتناول الحديث عن القرآن الكريم بالتفصيل عندما نتحدث عن الله عز وجل لاحقا. ولذلك كان قيام رمضان بالليل مكملا لصيام النهار. قال رسول الله

( مَنْ قَامَ لَيْلَةَ الْقَدْرِ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَنْ صَامَ رَمَضَانَ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ )

( رواه البخاري )

وسر القيام هو القرآن الكريم الذي يقرأ في الصلاة ولذلك علمنا النبي – صلى الله عليه وسلم- أن الصيام والقرآن يأتيان يوم القيامة شفيعان للمسلم.

قال رسول الله ﷺ: ( المِيَنَامُ وَالْقُرْآنُ يَشْفَعَانِ لِلْعَبْدِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَقُولُ المِينَامُ أَيْ رَبِّ مَنَعْتُهُ الطَّعَامَ وَالشَّهَوَاتِ بِالنَّهَارِ فَشَفِّعْنِي فِيهِ وَيَقُولُ القُرْآنُ مَنَعْتُهُ الطَّعَامَ وَالشَّهَوَاتِ بِالنَّهَارِ فَشَفِّعْنِي فِيهِ قَالَ فَيُشَفِّعُنِي (رواه احمد) الطبراني في الكبير ورواته محتج بهم في الصحيح.

فالقرآن الكريم يكمل صوم الصائم في رمضان وفي غير رمضان ولا سبيل للعبد أن يصل إلى الله بغير القرآن الكريم تلاوة وحفظا وعملا وتدبرا وتعليما.

٣. يجب أن يكون للصوم أثر في نفس الصائم في أن يعلمه الإنفاق والعطاء للغير ولذلك ورد في الأحاديث أن الرسول كان جوادا كريما كالريح المرسلة وأجود ما يكون في رمضان. ولذلك شرعت زكاة الفطر علي كل صائم قبل صعود الإمام على المنبر لصلاة العيد وتكون مطهرة للصائم من كل خلل وتقصير شاب صومه ويظل صوم الصائم معلق بين السماء والأرض حتى يخرج زكاة فطره عن نفسه وعن من يعول.

فالصيام يجب أن يعزز الأعمال الصالحة الكثيرة والكبيرة والخالصة لله.

فعن أبى هريرة رضى الله عنه قال – قال رسول الله ﷺ: (إِذَا جَاءَ رَمَصَانُ فُيِّحَتْ أَبُوَابُ اجُنَّةِ وَغُلِقَتْ أَبُوَابُ النَّارِ وَصُفِّدَتْ النَّاعِينُ ) (رواه مسلم) ثواب الفريضة فيه بسبعين فريضة وثواب النافلة فيه بثواب فريضة.

قَالَ رَسِولَ الله ﷺ ( احْصُرُوا الْمِنْبَرَ ، فَحَصَرُنا ، فَلَمَّا ارْتَقَى درجةً ٥ قالً : آمِينَ ؛ فَلَمَّا ارْتَقَى الدَّرَجَةَ الثَّالِيَّةَ قالَ : آمِينَ ؛ فَلَمَّا ارْتَقَى الدَّرَجَةَ الثَّالِيَّةَ قالَ : بَعْدَ مَنْ أَدْرَكَ رَمَصَانَ فَلَمْ قَلْ الْبُوْمَ شَيْناً مَا كُتًا نَسْمَعُهُ ؟ قالَ : إِنَّ جِبْرِيلَ عَلَيْهِ السَّلاَمُ عَرَصَ لِي ، فَقَالَ: بَعْدَ مَنْ أَدْرِكَ رَمَصَانَ فَلَمْ قالَ : آمِينَ ، فَلَمَّا رَقِيتُ الثَّالِقَةَ قَالَ : بَعْدَ مَنْ ذُكِرْتَ عِنْدَهُ ، فَلَمْ يُصَلِّ عَلَيْكَ ، فَقُلْتُ : آمِينْ ، فَلَمَّا رَقِيتُ الثَّالِقَةَ قَالَ : بَعْدَ مَنْ أَدْرِكَ أَبَوَيْهِ الْكِبَرُ يَعْدَ مَنْ أَدْرِكَ أَبُويْهِ الْكِبَرُ عَنْدَهُ ، فَلَمْ يُصِلِّ عَلَيْكَ ، فَقُلْتُ : آمِينْ ، فَلَمَّا رَقِيتُ الثَّالِقَةَ قَالَ : بَعْدَ مَنْ أَدْرِكَ أَبُويْهِ الْكِبَرُ عَنْ اللَّالِكَةَ قَالَ : بَعْدَ مَنْ أَدْرِكَ أَبُويْهِ الْكِبَرُ عَنْ اللَّالِكَةَ قَالَ : بَعْدَ مَنْ أَدْرِكَ أَبُويْهِ الْكِبَرُ عَنْ اللَّالِكَةَ قَالَ : بَعْدَ مَنْ أَدْرِكَ أَبُويْهِ الْكِبَرُ عَلَيْكَ ، فَقُلْتُ : آمِينْ ، فَلَمَّا رَقِيتُ الثَّالِقَةَ قَالَ : بَعْدَ مَنْ أَدْرِكَ أَبُويْهِ الْكِبَرُ عَلَى اللَّالِقَةَ قَالَ : بَعْدَ مَنْ أَدْرِكَ أَبُويْهِ الْكِبَرُ عَلَى اللَّالِقَةَ قَالَ : بَعْدَ مَنْ أَدْرَكَ أَبُويْهِ الْكِبَرُ

ارتباط صوم رمضان بالقرب من الله واستجابة الدعاء وهنا نلاحظ أنه تخلل آيات الصيام قول الله تعالى: ﴿ وَإِذَا

سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴿ ﴾ (البقرة ١٨٦)

مما يدل على قرب الله من العبد وهو في حالة الصيام فيكون خلوف فمه أطيب عند الله من ريح المسك ولذلك من الأدعية المستجابة هو دعاء الصائم حتى يفطر أو حين يفطر فالله قريب من كل مسلم ولكن المشكلة في قرب المسلم من الله. فيجيب الله دعوة كل داع إذا دعاه ورجاه وبالذات إن كان صائما وفي شهر رمضان. فلنكثر من الدعاء في هذا الشهر الكريم ولنصوم شهر رمضان شهراً وليس أياماً امتثالاً لأمر الله عز وجل وتقرباً إليه.

## ٤. الصوء في غير رمضان:

#### يقول الله في الحديث القدسي:

قال رسول الله عَلَيْهِ وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِنَيَّ اللَّهَ قَالَ مَنْ عَادَى لِي وَلِيًّا فَقَدْ آذَنْتُهُ بِاخْرْبِ وَمَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَيْءٍ أَحَبَّ إِلَيَّ عِلَيْهِ وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ وَبَصَرَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ وَبَصَرَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ وَبَصَرَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ وَبَصَرَهُ الَّذِي يَبْعِلُ أَعْلِينَهُ وَلَئِنْ اسْتَعَاذَيِي لَأُعِيذَنَّهُ وَمَا تَرَدَّدْتُ عَنْ يَبْعِشَى هِمَا وَإِنْ سَأَلَنِي لَأَعْطِينَتُهُ وَلَئِنْ اسْتَعَاذَيِي لَأُعِيذَنَّهُ وَمَا تَرَدَّدْتُ عَنْ فَسْ الْمُؤْمِن يَكُرَهُ الْمَوْتَ وَأَنَا أَكْرَهُ مَسَاءَتَهُ). (رواه البخاري)

ولذلك وجب على المسلم أن يحرص أو لا أن يقضى ما فاته في رمضان فأفطر بعذر أو بغير عذر بسبب سفر أو مرض أو حمل أو حمل أو حيض . . ليستوفى بذلك فريضة صوم رمضان كاملا مع العلم أن إفطار يوم في رمضان لا يوازيه صوم الدهر كله وإن صامه. ثم على المسلم أن يتدرج بعد ذلك في التنفل بالصيام لعظم أجره عند الله فقد جعل الله للصائمين بابا من أبواب الجنة يسمى باب الريان يدخل منه الصائمون يوم القيامة فإذا دخلوا أغلق دونهم.

وجاء في الحديث القدسي – عن أبى هريرة رضى الله عنه قال. قال رسول الله ﷺ: (قَالَ اللهُ كُلُّ عَمَلِ ابْنِ آدَمَ لَهُ إِلَّا الصِّيَامُ فَإِنَّهُ إِلَا يَاسِّكُمُ فَلَا يَرْفُثْ وَلَا يَصْحَبُ فَإِنْ سَابَّهُ أَحَدٌ أَوْ قَاتَلَهُ فَإِنَّهُ لِي وَأَنَا أَجْزِي بِهِ وَالصِّيَامُ جُنَّةٌ وَإِذَا كَانَ يَوْمُ صَوْمٍ أَحَدِكُمْ فَلَا يَرْفُثْ وَلَا يَصْحَبُ فَإِنْ سَابَّهُ أَحَدٌ أَوْ قَاتَلَهُ فَلْ يَوْفُثُ وَلَا يَصْحَبُ فَإِنْ سَابَهُ أَحَدٌ أَوْ قَاتَلَهُ فَلَا يَرْفُثُ وَلَا يَصْحَبُ فَإِنْ سَابَهُ أَحَدٌ أَوْ قَاتَلَهُ فَلْ يَوْفُونُ فَمِ الصَّائِمِ أَطْيَبُ عِنْدَ اللّهِ مِنْ رِيحِ الْمِسْكِ لِلصَّائِمِ فَرْحَتَانِ فَلْيَقُلُ إِنِي امْرُولُ صَائِمٌ وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ خَلُوفُ فَمِ الصَّائِمِ أَطْيَبُ عِنْدَ اللّهِ مِنْ رِيحِ الْمِسْكِ لِلصَّائِمِ فَرْحَتَانِ يَقْرُحُهُمَا إِذَا أَفْطَرَ بِفطره فَرحَ وَإِذَا لَقِيَ رَبَّهُ فَرحَ بِصَوْمِهِ).(رواه البخاري)

#### وقد جعل الله للصوم فوائد كثيرة منها ما يلى:

- ا. كبح جماح الشهوات الطائشة والنفس الأمارة بالسوء ولذلك قال رسول الله ﷺ إِيّا مَعْشَرَ الشَّبَابِ مَنْ اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ الْبَاءَةَ
   فَلْيَتَزَوَّجْ وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ فَإِنَّهُ لَهُ وجَاءً ) (رواه البخاري)
  - ب. اعتياد المسلم على مداومة ذكر الله خلال يومه فالجوع والعطش وقطع عادة الأكل يجعل المسلم دائم المراقبة لله ولنفسه و لأعماله مما يورثه التقوى.
    - قال الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ

تَتَّقُونَ ﴿

(البقرة ١٨٣)

الصيام يقوى المسلم في الإحساس بالغير والرغبة في بذل لهم الخير بصرف النظر عن استحقاقهم لذلك إذ أنه يولد فيه الإخلاص في السر والعلن فلا أحد يعلم بصومه من عدمه سوى الله عز وجل وهكذا يتعامل مع الآخرين وكأنه يتعامل مع الله وورد في الحديث القدسي قال رسول الله على (إِنَّ الله عَوَّ وَجَلَّ يَقُولُ يَوْمُ الْقِيَامَةِ يَا ابْنَ آدَمَ مَرِضْتُ فَلَمْ تَعُدْفي وَالْتَيَامَةِ يَا ابْنَ آدَمَ مَرِضْتُ فَلَمْ تَعُدْفي قَالَ يَا رَبِّ كَيْفَ أَعُودُكَ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَالَمِينَ قَالَ أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ عَبْدِي فُلانًا مَرِضَ فَلَمْ تَعُدْهُ أَمَا عَلِمْتَ أَنَّكَ لَوْ عُدْتَهُ لَوَجَدْتَنِي عَدْدُهُ يَا ابْنَ آدَمَ اسْتَطْعَمْتُكَ فَلَمْ تُطْعِمْني قَالَ يَا رَبِّ وَكَيْفَ أَطْعِمْكَ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَالَمِينَ قَالَ أَمَا عَلِمْتَ أَنَّهُ اسْتَطْعَمْتُكَ عَبْدِي فُلانً عَيْدِي لَكَ اللهِ الله الله عَلْمِتَ أَنَّكَ لَوْ أَطْعَمْتِكَ فَلَمْ تَسْقِي قَالَ يَا رَبِّ كَيْفَ أَسْقِيكَ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَلَمِينَ قَالَ يَا رَبِّ كَيْفَ أَسْقِيكَ وَأَنْتَ رَبُ الْعَلَمِينَ قَالَ السَّتَسْقَيْتُكَ فَلَمْ تَسْقِي قَالَ يَا رَبِّ كَيْفَ أَسْقِيكَ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَلَمِينَ قَالَ السَّتَسْقَلْكَ عَبْدِي فُلانٌ فَلَمْ تَسْقِيهِ أَمَا إِنَّكَ لَوْ سَقَيْتُهُ وَجَدْتَ ذَلِكَ عِنْدِي )

( رواه مسلم ).

وكانت السيدة عائشة تعطر الدرهم قبل ما تعطيه للفقير وعندما سألت عن ذلك قالت: (علمت أن الصدقة تقع في يد الله قبل ما تقع في يد الفقير فأحببت أن تقع صدقتي في يد الله في أحسن حال)

ولذلك يقول الله تعالى: ﴿ مَّن ذَا ٱلَّذِي يُقُرِضُ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنَا فَيُضَاعِفَهُ ولَهُ ٓ أَضْعَافَا كَثِيرَةَ ۚ وَٱللَّهُ يَقْبِضُ وَيَبْضُطُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ۞﴾

(البقرة ٥٤٧)

- ٣. للصيام فائدة اجتماعية كبرى على مستوى الأسرة المسلمة وعلى مستوى الأمة الإسلامية في توحيدها على موائد الإفطار وفي الصوم وفي الصلاة في رمضان. فالصيام في رمضان يجمع المسلمين بعد فرقتهم في خلال شهر كامل مما يصلح ذات بينهم ويقوى وحدتهم وانتمائهم لدينهم ويشعر كل مسلم بأخيه المسلم وبمسئوليته تجاهه بدءا من الأسرة التي هي اللبنة الأولى في المجتمع.
- ق. الصيام يساعد على تدمير ظاهرة التدخين التي يعانى منها مليار ومائتان مليون إنسان في العالم يموت منهم سنويا ٣٦ مليون سنويا من أمراض سببها التدخين والتدخين من الخبائث المحرمة إذ أنها مدمرة لصحة الإنسان ولصحة الغير. وينفق المدخنون في العالم ٦, ٤ مليار جنيه على التدخين من بينهم نصف مليون طفل يحرقون صحتهم منذ نعومة أظافر هم. لذلك أنصح كل مدخن أيا كان ما يدخنه من تبغ أو خلافه أن يستعين بالصيام ليقلع عن هذه المعصية فيقي نفسه شرور ها وكذلك أطفاله الذين يعيشون معه ويتنفسون دخانه ليل نهار استعن بالله أخي المسلم ولا تعجز فان الله سيعينك فمن تحرى خيرا يعطه.

## ٥. الأيام التي يكره حيامها والأيام التي يسن حيامها:

## الأيام التي يكره صيامها:

## • هناك أيام يسن صيامها:

- ١. صيام يوم التاسع من ذي الحجة وهو يوم وقفة عرفات لغير الحاج.
- ٢. صيام يوم العاشر من محرم وهو يوم عاشوراء وهو يوم نجى الله فيه موسى من الغرق ويسن صيام يوم قبله
   ويوم بعده لمخالفة اليهود.
  - ٣. صيام الأيام القمرية من كل شهر عربي (١٣ ١٤ ١٥).

- ٤. صيام ستة أيام من شهر شوال فقد صح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه من صام رمضان ثم أتبعه بست من شوال كان كصيام الدهر إذ أن صوم رمضان يعادل صوم عشرة أشهر وصوم ٦ أيام يعدل صوم ستون يوما (الحسنة بعشرة أمثالها) وهو ما يعادل شهران وبذلك يكون المواظب على صوم رمضان ثم ست من شوال متتابعة أو متفرقة كمن صام في كل عام ١٢ شهر فذاك صيام الدهر.
  - صيام يومي الاثنين والخميس من كل أسبوع وهي أيام صعود الأعمال لله عز وجل.

#### • كما يستحب صيام:

- الأيام النسع الأولى من شهر ذي الحجة لغير الحاج ففي الحديث قال رسول الله على (مَا مِنْ أَيَّامٍ الْعَمَلُ الصَّالِحُ فيهِنَ أَحَبُ إِلَى اللهِ مِنْ هَذِهِ الْأَيَّامِ الْعَشْرِ فَقَالُوا يَا رَسُولَ اللهِ وَلَا الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللهِ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلَا الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللهِ إِلَّا رَجُلٌ خَرَجَ بِنَفْسِهِ وَمَالِهِ فَلَمْ يَرْجِعْ مِنْ ذَلِكَ بِشَيْءٍ) (رواه الترمذي)
- ٢. الصيام في أشهر الله الحرام (دو القعدة دو الحجة المحرم رجب) وخير الصيام هو صيام سيدنا داوود عليه السلام الذي كان يصوم يوما ويفطر يوما وأنصحك أخي المسلم أن تجعل لك مع الله ورد من صيام النافلة بدءا من صيام ٣ أيام من كل شهر ولعلها أيام ١٣ ١٤ ١٥ من كل شهر عربي ثم بعد ما تعتاد هذا الصيام زد تدريجيا بقدر ما تطيق فالله يريد بكم اليسر ولا يريد بكم العسر فأحب الأعمال إلى الله أدومها وان قلت. كما أنصحك أن تكون طبيب نفسك فإذا عصيت الله أو غلبتك شهوتك فصم حتى تشعر أنك قد استعدت قبضتك على نفسك الجامحة وحتى تتبع السيئة بالحسنة فتمحها. هذا هو الدواء فاستخدمه وكفى بنفسك عليك حسيبا.

وأعلم أخي المسلم أن الصيام هو تدريب المسلم على الإمساك عن كل ما حرمه الله كما أن الزكاة هى تدريب للمسلم على العطاء والنفقة للغير من نعم الله. فالصوم للتخلى والزكاة للتحلى والتخلى قبل التحلى وكلاهما واجب.

### ٦. توجيمات عامة لكل حائه:

يجب أن يحذر المسلم أن يكون صومه عادة بغير قصد أو نية ففي الحديث: (من صام رمضان إيمانا واحتسابا) ولما كانت النية ركن من أركان الصيام فيجب أن يصوم الصائم إيمانا بالله وبأنه فرض عليه هذه العبادة واحتسابا للأجر من الله وليس تقليدا لأحد أو اتباعا لعبادة أو خوفا من الناس أو حتى أن يصوم بغير نية لا يدرى لمن يصوم ولما يصوم؟ كما يجب أن يكون هذا الصوم لله وحده وليس لأحد مع الله. فيقول الله عز وجل في الحديث القدسي: قال رسول الله على (قَالَ اللهُ تَبَارَكُ وَتَعَالَى أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنْ الشِّرْكِ مَنْ عَمِلَ عَمَلًا أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ) (رواه مسلم).

ويقول الله تعالى في خواتيم سورة الكهف: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ يُوحَى إِلَى ٓ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَكُ وَحِدُّ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ عَلَى عَمَلًا صَالِحَا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ ٓ أَحَدًا ۞﴾

(الكهف ١١٠)

- 1. الصائم في غير البلاد الإسلامية يصوم على ميقات أقرب دولة مسلمة له في حالة تعذر صومه تبعا لشروق الشمس في بلده التي يقطنها ولا يسقط عنه الصوم.
- ٢. أعظم ما يجب على الصائم أن يمسك عنه خلال صومه لله هو ظلم الناس بجميع درجاته وان كان بغير قصد فعصمة الدماء والأموال والأعراض لا تبيحها الأعذار الشرعية ولذلك شرع عقابا على القاتل الخطأ فعدم قصده لم يرفع من عليه المسئولية كلية وكذلك ظلم الناس بانتهاك أموالهم أو أعراضهم أو أنفسهم بسرقة أو بغيبة أو بنميمة أو بمنع حق أو بكتم شهادة أو بكذب... وكلما عظم الضرر من هذا الظلم وكلما طال أثره وعم عدد أكبر من الناس كلما كان ذلك الظلم أكثر وزرا وضررا على المجتمع قال رسول الله إلى (رواه مسلم)

(اتقوا دعوة المظلوم فانه ليس بينها وبين الله حجاب فترفع فوق الغمام ويقول الله: والله لأنصرنك ولو بعد حين).

- ٣. شهر رمضان المعظم هو شهر تدريب للمسلم على أن يكون كما يحب الله في أقواله وأفعاله وذلك حتى يكون كذلك في غير رمضان حتى يأتي شهر رمضان التالي بتدريب بمستوى أعلى فيتدرب المسلم على درجة أعلى من الصوم ثم يطبقها بعد انقضاء رمضان وهكذا تترقى نفس العبد المؤمن وتزكي روحه. أما أن يكون شهر رمضان في حياة المسلم شهر عباده تنتهي بنهايته فهذا يدل على أن هذا المسلم لم ينتفع من صيامه بشيء ولم ينل منه سوى الجوع والعطش فأحذر أن تكون هذا المسلم.
  - ٤. ثواب الصيام يكون من جنس العمل.

فيقول الله تعالى للصائمين يوم للقيامة بعد أن يدخلوا الجنة من باب الريان:

### ﴿ كُلُواْ وَٱشْرَبُواْ هَنِيَئَا بِمَآ أَسْلَفْتُمْ فِي ٱلْأَيَّامِ ٱلْحَالِيَّةِ ۞ ﴾

(الحاقة ٢٤٠)

أي الأيام التي خلت من الطعام والشراب يطعمهم الله بثمار تشبه ثمار الدنيا كلما آتوا بثمرة رزقا قالوا هذا الذي رزقنا من قبل وأتوا به متشابها ولهم فيها أزواجا مطهرة من الحور العين تشبه زوجاتهم في الدنيا في الملامح ولكن بجمال الحور العين. وكل ما خطر ببالك ففي الجنة خلافه فليس في الجنة من دنياكم غير الأسماء وكما ورد في الحديث القدسي قال رسول الله عني (قَالَ اللهُ أَعْدَدْتُ لِعِبَادِي الصَّالِحِينَ مَا لَا عَيْنٌ رَأَتْ وَلَا أَذُن سَمِعَتْ وَلَا حَطَرَ عَلَى قَلْب بَشُو) (رواه البخاري)

ولذلك لا يجب أن تحرم نفسك ثواب الصيام العظيم. قال رسول الله ﷺ: (مَنْ صَامَ يَوْمًا فِي سَبِيلِ اللهِ بَعَّدَ اللهُ وَجْهَهُ عَنْ النَّهُ وَجْهَهُ عَنْ النَّارِ سَبْعِينَ حَرِيفًا)( رواه البخاري )

أي باعد الله وجه الصائم عن النار جزاء يوم واحد قد صامه مسيرة سبعين عام بعدا عن النار. فما أحوجنا لهذا الصيام ونحن نكثر من الأعمال التي تقربنا إلى النار وحقا فقد حفت الجنة بالمكاره وحفت النار بالشهوات.

#### ولقد أثبت القرآن الكريم أن الصوم خير فقال الله تعالى عن الصوم:

﴿ أَيَامَا مَّعْدُودَاتِّ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَّ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وفِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ۗ فَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُ وَأَن تَصُومُواْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ۞ ﴾

(البقرة ١٨٤)

وبما أن الصوم خير فيجب أن نستزد منه ولقد صح عن النبي \_ صلى الله عليه وسلم: (صوموا تصحوا) قال رسول الله علي (مَا مَلاً ابْنُ آدَمَ وِعَاءً شَرًّا مِنْ بَطْن)(رواه احمد) .

ولقد علمنا النبي – صلى الله عليه وسلم أن المعدة هي بيت الداء وأن المسلم عليه ألا يسرف في الطعام والشراب (كلوا واشربوا ولا تسرفوا) وليجعل ثلث بطنه لطعامه وثلث بطنه لشرابه ويبقى الثلث الأخير فارغا للنفس ولا يأكل المسلم إلا حينما يجوع وعندما يأكل لا يأكل حتى يشبع ولكن يتوقف بعد أن ملأ ثلثي بطنه. في الحديث: (نحن قوم لا نأكل حتى نجوع وإذا أكلنا لا نشبع ولقد مدح الله الصائمين والصائمات في آية من كتابه العزيز في سورة الأحزاب -

يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمَتِ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِيتِ وَٱلْقَانِتِينَ وَٱلْقَانِتِينَ وَٱلْقَانِتِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُتَصَدِقِينَ وَٱلْمُتَصِدِقِينَ وَٱللَّهُ لَهُم مَعْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ۞ ﴾

(الأحزاب ٥٣٠) وهذا يبين عظمة الصائمين والارتباط الوثيق بين الإنفاق والصيام.

شرع الصوم بديلا عن عدم القدرة على النفقة كما هو الحال بالنسبة للمتمتع والقارن في الحج فالذي لا
 يملك أن يشترى هديا ليذبحه فعليه أن يصوم ثلاثة أيام في الحج وسبعة إذا رجع تلك عشرة كاملة.

يقول الله تعالى: ﴿ وَأَتِمُواْ ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِلَّهِ فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ فَمَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدْيُّ وَلَا تَحَلِقُواْ رُءُوسَكُمْ حَتَّىٰ يَبْلُغَ ٱلْهَدْيُ مِّكَاةً وَ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْ بِهِ ٓ أَذَى مِّن رَّأْسِهِ وَ فَفِدْيَةٌ مِّن صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكِّ فَإِذَا أَمِنتُمْ فَمَن تَمَتَّعَ بِٱلْعُمْرَةِ إِلَى ٱلْحَجِّ فَمَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدْيُّ فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَةٍ أَيَّامٍ فِي ٱلْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْ تُمُّ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ وَالْعُمْرَةِ إِلَى ٱلْحَجِّ فَمَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدُيُّ فَمَن لَمْ يَجِدُ فَصِيَامُ ثَلَاثَةٍ أَيَّامٍ فِي ٱلْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْ تُمُّ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ وَاللّهُ مَا لَمْ يَكُنْ أَهْلُهُ وَخَاضِرى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحُرَامُ وَٱتَقُواْ ٱللّهَ وَٱعْلَمُواْ أَنَّ ٱللّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ۞ ﴾

(البقرة ١٩٦)

وكذلك الكفارة بالنسبة للمفطر عمدا في نهار رمضان تكون صوم شهرين متتابعين خلاف قضاء اليوم فإن لم يستطع كان عليه إطعام ستين مسكينا فمن أطعم صائما فله مثل أجره دون أن ينقص من أجر الصائم شيئا. وكذلك بالنسبة لمن قتل مؤمناً خطأ فعليه صيام شهرين متتابعين توبة من الله إن لم يجد تحرير رقبة.

يقول الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَّاً وَمَن قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَاً فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُّسَلَّمَةٌ إِلَّا أَن يَصَّدَّقُواْ فَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ عَدُوِّ لَّكُمْ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ وَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ عَدُوِّ لَكُمْ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ وَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ عَدُوِّ لَكُمْ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةً فَمَن لَمْ يَجِدُ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ تَوْبَةً مِّنَ ٱللَّهُ عَلِيمًا مَيْنَ فَوْمِنَ أَلْلَهُ عَلِيمًا مَنْ فَوْمِنَةً فَمَن لَمْ يَجِدُ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ تَوْبَةً مِّنَ ٱللَّهُ عَلِيمًا

حَكِيمًا ۞﴾

وكذلك بالنسبة للرجل الذي ظاهر امرأته وقال لها أنك حرام على كظهر أمي فإذا لم يجد تحرير رقبة فعليه صيام شهرين متتابعين من قبل أن يمس امرأته، فان لم يستطع فعليه إطعام ستين مسكيناً.

#### يقول الله تعالى في سورة المجادلة:

﴿ قَدْ سَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَّتِي تُجَدِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِيٓ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيعٌ بَصِيعٌ بَصِيعٌ وَالَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِن نِّسَآبِهِم مَّا هُنَّ أُمَّهَاتُهُمْ إِلَّا ٱلَّآئِي وَلَدْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ لَيَقُولُونَ مُنكَرًا مِّنَ ٱلْقَـوْلِ وَزُورًا وَإِنَّ وَإِنَّ مَلَا عُنُورُونَ مِن نِسَآبِهِم ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبْلِ أَن يَتَمَاسَا فَالِحُمُ تُوعَظُونَ مِن نِسَآبِهِم ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبْلِ أَن يَتَمَاسَا فَالِحُمُ تُوعَظُونَ مِن نِسَآبِهِم ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبْلِ أَن يَتَمَاسَا فَالِحُمْ تُوعَظُونَ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ۞ وَٱلّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِن نِسَآبِهِم ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبْلِ أَن يَتَمَاسَا فَالِحُونَ مِن فِسَاتِهِم ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبْلِ أَن يَتَمَاسَا فَالِحُونَ مِن فِسَاتِهِم ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبْلِ أَن يَتَمَاسَا فَالِمُ الللهُ ١٠٠٥٠٠٠)

وكذلك في المحرم الذي يقتل صيد البر متعمدا فإذا لم يجد مثل ما قتل من النعم أو كفارة فعليه بالصيام -

يقول الله تعالى: ﴿ يَــَّا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقْتُلُواْ ٱلصَّيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ ۚ وَمَن قَتَلَهُ و مِنكُم مُّتَعَمِّدَا فَجَزَآءٌ مِّثْلُ مَا قَتَلَ مِـنَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَدْيًا بَلِغَ ٱلْكَعْبَةِ أَوْ كَقَّرَةٌ طَعَامُ مَسَكِينَ أَوْ عَدُلُ ذَلِكَ صِيَامًا لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْـرِهِ ۚ عَفَا ٱللّهُ عِنْهُ وَٱللّهُ عَزِيزٌ ذُو ٱنتِقَامٍ ۞ ﴾

(المائدة ٥٩٠)

أما بالنسبة لكفارة اليمين فمن لم يجد إطعام عشرة مساكين أو كسوتهم أو تحرير رقبة عليه حينئذ بالصيام ثلاثة أيام.

#### يقول الله تعالى:

﴿ لَا يُوَّاخِذُكُمُ ٱللَّهُ بِٱللَّغْوِ فِى أَيْمَنِكُمْ وَلَكِن يُوَّاخِذُكُم بِمَا عَقَّدَتُمُ ٱلْأَيْمَنَ فَكَفَّرَتُهُ ٓ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْ كِسُوتُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ۖ فَمَن لَّمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ ذَالِكَ كَفَّرَةُ أَيْمَـنِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمُ وَٱحْفَظُواْ أَيْمَنَكُمْ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ۞ ﴾

وهذا الصوم يسمى (صوم الكفارات) وهو صوم مفروض كصوم رمضان وصوم النذر.

### ٧. خاتمة لموضوع الصوء: –

#### ١ الأهلة

يقول الرسول \_عن أبى هريرة قال رسول الله على: (صُومُوا لِرُؤْيَتِهِ وَأَفْطِرُوا لِرُؤْيَتِهِ فَإِنْ عُبِيَ عَلَيْكُمْ فَأَكْمِلُوا عِدَّةَ شَعْبَانَ ثَلَاثِينَ) (رواه البخاري) متفق عليه.

والشهادة المعتبرة شرعا والتي تكفي في رؤية هلال رمضان هي شهادة إنسان مسلم عدل ولو كان امرأة وإذا رأى أهل بلد هلال رمضان لزم جميع البلاد الإسلامية الصيام مع أهل البلد الذين رأوه فيصوم الكويتي برؤية المصري للهلال وبالعكس وذلك لعموم الحديث (صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته). وهذا ما ذهب إليه جمهور العلماء ومنهم جمهور الأحناف ومالك وأحمد والليث بن سعد. وليت المسلمين يعملوا بذلك فيتفقوا في الصيام والإفطار فيكون يوم عيد فطرهم جميعا واحد كما هو الحال في عيد الأضحى المبارك.

ملحوظة: - يتقيد المسلم ببداية ونهاية شهر رمضان تبعا لمكان تواجده فإذا كان السعودي في مصر في نهاية شعبان صام مع أهل مصر وان عاد إلى السعودية في آخر رمضان يتقيد بما يفعله أهل السعودية.

### ٢. المرأة لا تصوم في أيام حيضها:

- يجب عليها قضاء هذه الأيام بعد رمضان ويكون قضاءها مقدم على ما تريد أن تتنفل بصيامه فلا تقبل النوافل حتى تستوفى الفرائض.
- النية ركن من أركان الصوم وتجب قبل آذان الفجر، ففي هذا الوقت إن كانت المرأة طاهرة نوت الصوم وان كانت حائضا نوت الإفطار.

### ٣. تعجيل الإفطار وتأخير السحور:

- أحب الصائمين إلى الله أعجلهم فطرا ويستحب أن يفطر الصائم على تمرات وان لم يجد حسا حسوات من الماء. كما يشرع له أن يأكل أكلة السحور ويؤخرها ففي أكلة السحور بركة لا يجب على المسلم أن يتركها. إذ أن أكلة السحر هي ما يفرق بين صيام المسلمين وصيام أهل الكتاب.

### ٤. بعض المسائل الفقهية في الصوم:

- يحرم على المرأة التي يحتاجها زوجها وهو حاضر معها أن تتطوع بصيام بغير إذنه.
- إذا أصبح المسلم جنبا في نهار رمضان فلا يؤثر ذلك على صومه، فصومه صحيح وعليه أن يغتسل ليصلى.
  - يكره المبالغة في المضمضة والاستنشاق وتقبيل الزوج والتفكير الجنسي للصائم.
- يجب القضاء والكفارة لكل من أفطر عمدا بأن جامع في نهار رمضان أو أكل أو شرب عمداً أما ما سوى ذلك فيجب فيه القضاء فقط.
- المسافر مخير في أن يفطر أو أن يصوم والصوم على الإطلاق أفضل ما دام لم يترتب عليه تعسير على الصائم فالله يريد بكم اليسر ولا يريد بكم العسر.

- الاعتكاف مشروع ومسنون في العشر الأواخر من رمضان ويعنى المكث في مسجد الجماعة بنية التعبد لله تعالى مع عقد النية لذلك وكان يعتكف النبي العشر الأواخر من رمضان حتى قبضه الله عز وجل.
- أقل مدة للاعتكاف للرجل والمرأة لحظة ويشترط له الإسلام والتمييز والطهارة من الحدث الأكبر ويفسد بالخروج من المسجد لغير حاجة ضرورية أو لنزول الحيض للمرأة.

كان الرسول – صلى الله عليه وسلم إذا دخل العشر الأواخر من رمضان أيقظ أهله واجتهد في العبادة تحريا لليلة القدر التي هي في هذه العشر أو في لياليها الوتر أو في ليلة السابع والعشرين وأمارتها أن تطلع الشمس في صبيحة يومها بيضاء نقية.

ومن علم ليلة القدر فليدعو (اللهم انك عفو كريم تحب العفو فأعفو عنى)

وسميت ليلة القدر بليلة القدر لقدرها العظيم وقيل لأن فيها يفرق كل أمر حكيم.

يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَرَكَةً إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ۞ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ۞ أَمْرَا مِّنْ عِندِنَأَ إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ۞ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ۞ أَمْرَا مِّنْ عِندِنَأَ إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ۞ وَحُمَةً مِّن رَّبَكَ إِنَّهُو هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ۞ ﴾

(الدخان ۲۰۰۳-۲۰۰۱)

عن سلمان الفارسي قال: (خطبنا رسول الله - صلى الله عليه وسلم في آخر يوم من شعبان.

قال: أيها الناس قد أظلكم شهر عظيم مبارك، شهر فيه ليلة خير من ألف شهر، جعل الله صيامه فريضة، وقيام ليلة تطوعا، من تقرب فيه بخصلة من الخير كان كمن أدى فريضة فيما سواه، ومن أدى فريضة فيه كان كمن أدى سبعين فريضة فيما سواه، وهو شهر الصبر.. والصبر ثوابه الجنة، وشهر المواساة وشهر يزاد في رزق المؤمن فيه، من فطر فيه صائما كان مغفرة لذنوبه، وعتق رقبته من النار، وكان له مثل أجره من غير أن ينقص من أجره شئ. قالوا يا رسول الله ليس كلنا يجد ما يفطر الصائم، فقال رسول الله — صلى الله عليه وسلم: يعطى الله هذا الثواب من أفطر صائما على تمرة، أو على شرية ماء، أو مذقة لبن (لبن مخلوط) وهو شهر أوله رحمة، وأوسطه مغفرة، وآخره عتق من النار، من خفف فيه عن مملوكه غفر الله له، وأعتقه من النار، فاستكثروا فيه من أربع خصال: خصلتين ترضون بهما ربكم وخصلتين لا غناء بكم عنهما، فأما الخصلتان التي ترضون بهما ربكم فشهادة أن لا اله إلا الله وتستغفرونه، وأما الخصلتان اللتان لا غناء بكم عنهما، فأما عنهما: فتسألون الله الجنة، وتعوذون به من النار، ومن سقى صائما سقاه الله من حوضه شربة لا يظمأ حتى يدخل الجنة).

### رابعا : السلاة

### أ - معنى الطلة:

يقول الله تعالى: ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ طَرَفَى ٱلنَّهَارِ وَزُلْفَا مِّنَ ٱلْيُلِّ إِنَّ ٱلْخُسَنَتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّئَاتِّ ذَالِكَ ذِكْرَىٰ لِلذَّكِرِينَ ۞ ﴾ (هود ١١٤)

يقول الله تعالى: ﴿ أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ ٱلَّيْلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ ۖ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودَا ۞ ﴾ (الإسراء ٧٧٠)

- الصلاة مفردها صلوة وهي الصلة والرباط الروحي الذي يصل الروح المؤمنة ببارئها جل وعلا ووسيلة ذكر ها لله.

فيقول الله تعالى: ﴿ إِنَّنِيَ أَنَا ٱللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَاْ فَٱعْبُدُنِي وَأَقِمِ ٱلصَّلَوْةَ لِذِكْرِيّ ۞ ﴾

(طه ۱۶۰)

أي لتذكر ني.

الصلاة نور يضئ روح المؤمن ويزكيها إذ أنها وقت الصلاة تتصل بالنور الواحد الأحد فمن أراد أن يكلم الله فليصلي ومن أراد أن يكلمه الله فليقرأ القرآن. ولذلك جاء في الحديث القدسي:قال رسول الله في (قَالَ الله فليصلي ومن أراد أن يكلمه الله فليقرأ القرآن. ولذلك جاء في الحديث القدسي:قال رسول الله في (قَالَ الله تَعَالَى حَمِدَيِي تَعَالَى قَسَمْتُ الصَّلَاةَ بَيْنِي وَبَيْنَ عَبْدِي نِصْفَيْنِ وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ فَإِذَا قَالَ الْعَبْدُ اخْمُدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ قَالَ الله تَعَالَى مَمِدَي عَبْدِي وَقَالَ مَوَّةً فَوْضَ إِلَى عَبْدِي وَإِذَا قَالَ الله عَبْدِي وَقَالَ مَوَّةً فَوْضَ إِلَى عَبْدِي وَإِذَا قَالَ الله عَبْدِي وَقِالُ الله مُعَنِي عَبْدِي وَقَالَ مَوَّةً فَوْضَ إِلَى عَبْدِي فَإِذَا قَالَ الله الله عَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ فَإِذَا قَالَ الله له المُسْتَقِيمَ صِرَاطَ النَّهُ عَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ فَإِذَا قَالَ الله المَّالِينَ قَالَ هَذَا بَيْنِي وَبَيْنَ عَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ فَإِذَا قَالَ الله المَّالِينَ قَالَ هَذَا الصَّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ صِرَاطَ اللّه عَنْ الْمَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الصَّالِينَ قَالَ هَذَا لِعَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ وَإِدَا مَالًا (رواه مسلم)

الصلاة ضرورة لحياة الروح كالغذاء بالنسبة للجسد يفسد بدونه ويهلك (الروح مرادف للقلب مرادف للعقل). فبغير الصلاة يمرض قلب الإنسان ثم يعمى ثم يفقد قدرة التعقل ثم يموت ثم يقتلع القلب من الإنسان.

فيقول الله تعالى: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ فَزَادَهُمُ ٱللَّهُ مَرَضَا ۖ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُواْ يَكْذِبُونَ ۞ ﴾ (البقرة ١٠٠)

فيقول الله تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ <u>قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَاّ</u> أَوْ ءَاذَانُ يَسْمَعُونَ بِهَا ۖ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى اللهُ تعالى: ﴿ أَفَلَمُ بَهِا لَا تَعْمَى اللهُ عَالَمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَ

(الحج ٢٤٠)

قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْجُنِّ وَٱلْإِنسَّ لَهُمْ قُلُوبٌ لَّا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ عَالَهُمْ أَعْيُنٌ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ عَالَهُمْ أَعْدُونَ لِهَا وَلَهُمْ عَالَمُ اللهُ عَلَيْكُ هُمُ ٱلْغَنْفِلُونَ ﴿ ﴾ ءَاذَانٌ لَآ يُسْمَعُونَ بِهَأَ أُوْلَتِهِكَ كَالْأَنْطِعِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْغَنْفِلُونَ ﴿ ﴾

(الأعراف ١٧٩)

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَذِكْرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ ، قَلْبُّ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ۞ ﴾

(ق ۲۳۷)

#### بح – فرضية الصلاة:

- الصلاة ركن من أركان الإسلام وهي عماد الدين فمن أقامها فقد أقام الدين ومن هدمها فقد هدم الدين. وهي أول ما يحاسب المرء عليه يوم القيامة فان صلحت فقد أفلح وان فسدت فقد خاب وخسر تاركها عند جمهور العلماء مرتد عن ملة الإسلام سفاح زواجه من المسلمة بدليل قوله صلى الله عليه وسلم فيما رواه أحمد وأصحاب السنن عن بريده قال: قال رسول الله عليه: (العَهْدُ الَّذِي بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمُ الصَّلَاةُ فَمَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ كَفَرَ) (رواه الترمذي) ولقد توعد الله تاركها ووعده بمكان في جهنم يسمى سقر.

قال الله تعالى : ﴿ مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ ۞ قَالُواْ لَمْ نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ ۞ ﴾

(المدثر ۲۲۰-۲۶۰)

ولقد توعد الله الذي يسهو وينسى صلاته بمكان في جهنم يسمى وادي الويل.

قال الله تعالى: ﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ۞﴾

(الماعون ۲۰۰۵-۲۰۰)

- ذهب بعض العلماء إلى تفسيق تارك الصلاة جهلا ولكن بشرط ألا يستمر في تركها.

### ج - ثواب الطلة:

### ا. مغفرة الذنوب.

قال رسول الله ﷺ: (مَا مِنْ امْرِيُ مُسْلِمٍ تَخْضُرُهُ صَلَاةٌ مَكْتُوبَةٌ فَيُحْسِنُ وُضُوءَهَا وَخُشُوعَهَا وَزُكُوعَهَا إِلَّا كَانَتْ كَفَّارَةً لِمَا قَبْلَهَا مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُسْلِمٍ عَصْرُهُ صَلَامٌ ) الذُّنُوبِ مَا لَمُ يُؤْتِ كَبِيرَةً وَذَلِكَ الدَّهْرَ كُلَّهُ) (رواه مسلم)

عن عقبة بن عامر رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: (ما من مسلم يتوضأ فسبغ الوضوء ثم يقوم في صلاته فيعلم ما يقول إلا إنفتل (انصرف) وهو كيوم ولدته أمه) (رواه مسلم)

قال رسىول الله ﷺ: (حَمْسُ صَلَوَاتٍ افْتَرَصَهُنَّ اللهُ تَعَالَى مَنْ أَحْسَنَ وُصُوءَهُنَّ وَصَلَّاهُنَّ لِوَقْتِهِنَّ وَأُمَّ رَكُوعَهُنَّ وَخُشُوعَهُنَّ كَانَ لَهُ عَلَى اللهِ عَهْدٌ أَنْ يَغْفِرَ لَهُ وَمَنْ لَمْ يَفْعَلُ فَلَيْسَ لَهُ عَلَى اللهِ عَهْدٌ إِنْ شَاءَ غَفَرَ لَهُ وَإِنْ شَاءَ عَلَّى اللهِ عَهْدٌ

وقال رسول الله ﷺ: ( الصَّلَوَاتُ الْخَمْسُ وَالْجُمْعَةُ إِلَى الْجُمْعَةِ وَرَمَضَانُ إِلَى رَمَضَانَ مُكَفِّرَاتٌ مَا بَيْنَهُنَّ إِذَا اجْتَنَبَ الْكَبَائِرَ). ).(رواه مسلم)

### ٦. حلاة الملائكة ودغائمو المطلى:

عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: (صَلَاةُ الرَّجُلِ فِي الجُمَاعَةِ تُضَعَّفُ عَلَى صَلَاتِهِ فِي بَيْتِهِ وَفِي سُوقِهِ خَمْسًا وَعِشْرِينَ ضِعْفًا وَذَلِكَ أَنَّهُ إِذَا تَوَضَّأَ فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ ثُمَّ خَرَجَ إِلَى الْمَسْجِدِ لَا يُخْرِجُهُ إِلَّا الصَّلَاةُ لَمَّ يَخُطُ خَطْوَةً إِلَّا رُفِعَتْ لَهُ هِمَا دَرَجَةٌ وَحُطَّ عَنْهُ هِمَا خَطِيئَةٌ فَإِذَا صَلَّى لَمُ تَوَلُ الْمَلَائِكَةُ تُصَلِّي عَلَيْهِ مَا دَامَ فِي يَخْطُ خَطْوَةً إِلَّا رُفِعَتْ لَهُ هِمَا دَرَجَةٌ وَحُطَّ عَنْهُ هِمَا خَطْيئَةٌ فَإِذَا صَلَّى لَمُ تَوَلُ الْمَلَائِكَةُ تُصَلِّي عَلَيْهِ مَا دَامَ فِي مُسَلَّاهُ اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَيْهِ اللَّهُمَّ ارْحَمُهُ وَلَا يَزَالُ أَحَدُكُمْ فِي صَلَاةٍ مَا انْتَظَرَ الصَّلَاةَ) (رواه البخاري)

### ٣. حلالة على الإسلام والإيمان:

قال رسول الله على: ( إِذَا رَأَيْتُمْ الرَّجُلَ يَعْتَادُ الْمَسْجِدَ فَاشْهَدُوا لَهُ بِالْإِيمَانِ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ) (رواه الترمذي)

يقول الله تعالى: ﴿ قُل لِعِبَادِى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُنفِقُواْ مِمَّا رَزَقُنَاهُمْ سِرَّا وَعَلَانِيَةَ مِّن قَبْلِ أَن يَـأْتِي يَـوْمُ لَّا بَعْمُ فِيهِ وَلَا خِلَلُ ۞ ﴾

(إبراهيم ٠٣١)

أول ما كلم الله موسى عليه السلام على جبل الطور قال له:

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّنِيٓ أَنَا ٱللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَّا فَٱعْبُدُنِي وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِيٓ ۞ ﴾

(طه ۱۶۰)

- جعل الله أول مظاهر الإيمان بالله هو عبادته والتي تتمثل في إقامة الصلاة لذكره جل وعلا.
  - والآيات التي تجعل إقامة الصلاة صفة لازمة للمتقين كثيرة وأعظم من أن تحصر.

قال الله تعالى: ﴿ الْمَ ۞ ذَالِكَ ٱلْكِتَنِ لَا رَيْبُ فِيثِ هُدَى لِلْمُتَّقِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِٱلْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ۞ أُوْلَنَبِكَ عَلَىٰ هُدَى مِّن رَبِّهِمٍ وَأُوْلَتِكِ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞ وَرَبِّهُمُ وَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞

(البقرة ٢٠٠١-٥٠٠)

### ح – أمر الله بالدلاة في القرآن جاء بوجوة متعددة.

جاء أمر الله بالصلاة للمسلمين في القرآن بعدة أساليب.

#### إقامة الصلاة:

يقول الله تعالى: ﴿ وَجَهِدُواْ فِي ٱللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ - هُوَ ٱجْتَبَنكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ مِّلَـ ةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمٌ هُوَ سَمَّنكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَنذَا لِيَكُونَ ٱلرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ فَأَقِيمُواْ إِبْرَهِيمٌ هُوَ سَمَّنكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَوْ مَوْلَئكُمُ فَيْعُمَ ٱلْمَوْلَى وَنِعْمَ ٱلنَّصِيرُ ﴿

(الحج ۲۸۰)

### - الخشوع في الصلاة:

يقول الله تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ۞ ﴾

(المؤمنون ۲۰۰۱-۰۰۱)

### - المحافظة على الصلوات:

يقول الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوْتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ ﴾

(المؤمنون ٢٠٠٩)

### - المداومة على الصلاة:

يقول الله تعالى: ﴿ \*إِنَّ ٱلْإِنسَنَ خُلِقَ هَلُوعًا ۞ إِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُّ جَزُوعًا ۞ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلثَّينِ اللهِ تعالى: ﴿ \*إِنَّ ٱلْإِنسَنَ خُلِقَ هَلُوعًا ۞ إِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُّ جَزُوعًا ۞ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْقِينِ يُصَدِّقُونَ بِيَوْمِ ٱلدِّينِ ٱلَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ دَآيِمُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ فِي وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ مَّشْفِقُونَ ۞ إِنَّ عَذَابَ رَبِّهِمْ غَيْرُ مَأْمُونِ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ۞ إِنَّ عَذَابَ رَبِّهِمْ غَيْرُ مَأْمُونِ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ۞ إِلَّا عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى مَلْومِينَ ۞ فَمَنِ ٱبْتَعَى وَرَآءَ ذَالِكَ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ الْمَعَادُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُم فِشَهَدَتِهِمْ قَآمِمُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ يَعُونُ ۞ وَٱلَّذِينَ هُم جِشَهَدَتِهِمْ قَآمِمُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ يَعُونُ ۞ وَٱلَّذِينَ هُم جِشَهَدَتِهِمْ قَآمِمُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ يَعُونُ ۞ وَٱلَّذِينَ هُم جِشَهَدَتِهِمْ قَآمِمُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ يَعُونُ ۞ وَٱلَّذِينَ هُم جِشَهَدَتِهِمْ قَآمِمُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ يَعُونُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُونَ هُو مُ اللَّهِمْ عَلَىٰ مَلَاتُهُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ مُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ مُعَلَىٰ صَلَاتِهِمْ مُعُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُم فِيهُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ مُعَلَىٰ مَا مَلَكُتُ أَمُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُم عِلَىٰ صَلَاتِهِمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ مُعَالِينَ هُمْ عَلَىٰ مَلَاتُهُمْ عَلَىٰ مَلَاتُهُمْ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْ مَلْ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَوْلَ اللَّهُ عَلَيْعُونَ اللَّهُ الْمُعَلِيْ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَيْمُ مَا مُلَكُتُ أَنْ عَلَىٰ عَلَيْهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَىٰ عَلَيْنَ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْمُ عَلَىٰ عَلَيْمُ عَلَىٰ عَلَيْمُ عَلَىٰ عَلَيْمِ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْمُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْمُ عَلَىٰ عَلَيْمُ عَلَىٰ عَلَيْمُ عَلَىٰ عَلَيْمُ عَلَىٰ عَلَيْمُ عَلَى عَلَى عَلَيْمُ عَلَى عَلَيْمُ عَلَى عَلَيْمُ عَلَى عَلَى عَلَيْم

(المعارج ١٩-٥٣٥)

### وكذلك فقد أمر الله المسلم بخمس أوامر فيما يخص الصلاة:

### أن يقيم الطلة:

ومعنى إقامة صلة مع الله أنها لا تنقطع عن المسلم ما دامت روحه في جسده لا تسقط عنه لا في قتال ولا في مرض. فالمسلم يبنى بكل ركعة يركعها لله لبنة في جدار صلته بالله عز وجل يعلو البناء ويعلو فيزداد الإيمان ويزداد المؤمن قربا من الله ومن جنته وبعدا عن النار والشهوات. فتسمو الروح وترتقى وتتزكى من نفس أماره بالسوء إلى نفس لوامة إلى نفس مطمئنة. ولذلك نلاحظ أنه لم يأت أبدا أمر في القرآن الكريم بالصلاة المجردة (صلوا) إذ أن الصلاة إن لم تصل العبد بخالقه وتخلق صلة بينهما فلا قيمة لها. والشيطان يجتهد ليصد المسلم عن الصلاة قدر جهده ليقطع صلته بربه حتى يفترسه بوساوسه ويغويه بعيدا عن الله.

فيقول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوَةَ وَٱلْبَغْضَاءَ فِي ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَعَن ٱلصَّلَوٰةً فَهَلُ أَنتُم مُّنتَهُونَ ۞ ﴾

(المائدة ١٩١)

### ۲. أن يداوم على الطلة:

ومعنى المداومة هو عدم الانقطاع في الصلاة أبدا فالاستمرارية غاية في الأهمية، فان كان المسلم في مرض أو في سفر أخذ برخص قصر الصلاة أو بالصلاة جالسا أو نائما ولكن لا تسقط عنه الصلاة حتى وهو في سكرات الموت ولقد أوصى النبي \_ صلى الله عليه وسلم وهو في سكرات الموت ( الصَّلاةَ الصَّلاةَ اتَقُوا اللهَ فِيما مَلكَتُ أَيْمانُكُمْ).

( رواه أبى داود)

قال الله تعالى على لسان عيسى عليه السلام: ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارِّكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأُوْصَنِي بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلزَّكُوةِ مَا دُمْتُ حَيًّا

(r)

(مریم ۰۳۱)

وكان الرسول \_ صلى الله عليه وسلم يؤتى به وهو يهادي بين الرجلين حتى يقام في الصف حتى لا يتخلف عن الصلاة. وكان يأمر أهله بالصلاة ليل نهار كما أمر الله عز وجل في كتابه.

قال الله تعالى: ﴿ وَأُمُرُ أَهْلَكَ بِٱلصَّلَوْةِ وَٱصْطَبِرُ عَلَيْهَا لَا نَسْعَلُكَ رِزْقًا ۖ خَنُ نَرُزُقُك ۗ وَٱلْعَقِبَةُ لِلتَّقْوَىٰ ۞ ﴾ (طه ١٣٢)

فالاصطبار على الصلاة أمر غاية في الأهمية حتى تكون من الذين أقاموا الصلاة وبنوا بها صلة مع خالقهم جل وعلا وكذلك عليك أن تأمر من تعول من أهل بيتك وأولادك ولا ينتهى اصطبارك ومداومتك أمر أهلك بالصلاة.

قال الله تعالى: ﴿ رَبِّ ٱجْعَلْنِي مُقِيمَ ٱلصَّلَوٰةِ وَمِن ذُرِّيَّتِيٌّ رَبَّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَآءِ ۞ ﴾

(إبراهيم ٠٤٠)

- ومدح الله عز وجل سيدنا إسماعيل وجعله مرضيا لأنه كان يأمر أهله بالصلاة والزكاة.

يقول الله تعالى: ﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ و بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلزَّكَوْةِ وَكَانَ عِندَ رَبّهِ ـ مَرْضِيّا ۞ ﴾

(مریم ٥٥٠)

- الانقطاع عن الصلاة يفسد الروح ويذهب الإيمان إذ أنه انقطاع الروح عن بارئها كما يحرم الجسد مُنَّ الهواء والطعام والشراب.
  - · لذلك فالصلاة من أساسيات حياة المسلم وكل شئ يدور حولها.

### أن يمافظ على حلواته: (على حلواته يمافظون)

- معنى المحافظة على الصلوات هو أدائها في أوقاتها كل صلاه في وقتها وعدم تضبيع أية فريضة من الصلوات الخمس فلا يكون مهملا مثلا لصلاة الفجر فيصليها يوميا قضاءا بعد شروق الشمس بحجة أنه نائم في هذا الوقت ولكن عليه أن يستيقظ لأدائها.

سأل النبي - صلى الله عليه وسلم عن أفضل الأعمال، فقال:

(سُأَلَ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَيُّ الْعَمَلِ أَحَبُّ إِلَى اللهِ قَالَ الصَّلاةُ عَلَى وَقْتِهَا قَالَ ثُمَّ أَيٌّ قَالَ ثُمَّ بِرُّ الْوَالِدَيْنِ قَالَ ثُمُّ أَيٌّ قَالَ الجُهَادُ فِي سَبِيلِ اللهِ قَالَ حَدَّنِي هِنَّ وَلَوْ اسْتَزَدْتُهُ لَزَادَنِيْ).( رواه البخاري )

ويقول الله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ ٱلصَّلَوْةَ فَٱذْكُرُواْ ٱللَّهَ قِيَامَا وَقُعُودَا وَعَلَى جُنُوبِكُمُّ فَإِذَا ٱطْمَأْنَنتُمْ فَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ إِنَّ ٱلصَّلَهٰةَ كَانَتُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنِيًا مَّوْقُوتًا ﴿

(النساء ١٠٣)

### ان يحافظ على حلاته: (علي حلاتهم يحافظون)

معنى المحافظة على الصلاة هو إتقان وضوئها وشروطها من طهارة الجسد والملبس والمكان وإتمام سننها وأركانها متأسيا في ذلك بصلاة رسولنا الكريم صلى الله عليه وسلم.

يقول الله تعالى: ﴿ حَافِظُواْ عَلَى ٱلصَّلَوَاتِ وَٱلصَّلَوْةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴿ ﴾

(البقرة ٢٣٨)

فقيل أن الصلاة الوسطى هي صلاة العصر أو صلاة الفجر ففيها يتعاقب ملائكة الليل والنهار ثم يعرجوا بصحفهم إلى ربهم ويقولون له: تركناهم وهم يصلون وأتيناهم وهم يصلون.

يقول الله تعالى: ﴿ وَهَاذَا كِتَابٌ أَنرَلْنَهُ مُبَارَكُ مُّصَدِّقُ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِثُنذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَهَا ۚ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ يُوْمِنُونَ بِهِ ۗ وَهَاهُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ ﴾

(الأنعام ١٩٢)

### ٥. أن يخشع فني كل حلاة:

- يجب أن يعلم المصلى أن ليس للمرء من صلاته إلا ما عقل منها ولذلك يجب ألا ينصرف ذهنه عن كل ما يقرأ أو يقرأ عليه في الصلاة بل يستحضر عين الله وهى ترقبه ويلقى ببصره موضع سجوده ويسكن جوارحه فيطمئن في القيام والركوع ويطيل في السجود فأقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد وليكثر من الأدعية الواردة عن النبي صلى الله عليه وسلم أثناء الصلاة وإذا غلبه الشيطان فشغل عن الصلاة لبعض الوقت فليستعذ بالله من الشيطان الرجيم وليعد إلى خشوعه. وليت المؤمن يقرأ من القرآن الكريم ما يحفظ فيطيل في قراءته وبخاصة حديثي الحفظ ليثبت ما يحفظوه من كتاب الله وليزداد تركيزهم في الصلاة.
- حتى يتحقق للمسلم الخشوع في صلاته فيجب عليه أن يسبغ الوضوء ولا يأتي إلى الصلاة وهو يدافع إحدى الخبثين (البول أو البراز) ولا يأتى إلى الصلاة إلا بعد ما صفى ذهنه من كل ما يشغله. ويختار مكانا بعيدا عن الضوضاء وعن الناس حتى يستطيع أن يركز في كل ما يقرأه في صلاته. ولا مانع من أن ينشر العطر في مكان صلاته ويختار سجاده جميلة مريحة ليصلى عليها بدلا من أن يصلى في مكان متسخ فتتسخ ملابسه. جميع هذه التفاصيل تساعد المسلم في أن يخشع في صلاته. ويكفى للمسلم أن يعلم أن عين ملك الملوك من هو في السماء اله وفي الأرض اله ترقبه وينصت إليه وهو مصلى فأروا ربكم من أنفسكم خيرا وقد تكون هذه آخر صلاة تصليها في الدنيا فأتقنها كل الإتقان فربما هي خواتيم عملك.

يقول الله تعالى : ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوَةَ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلَّا عَلَى ٱلْخَشِعِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلَقُواْ رَبِّهِمُ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ۞﴾

(البقرة ٥٤٥-٢٤٦)

وصف الله الخاشعين بقوة إيمانهم بالحساب وبالرجوع إلى الله وهذا هو سر خشوعهم وسر مسارعتهم للصلاة ومداومتهم عليها، أما المسلم الذي ضعف ذكره ليوم الحساب وقل إيمانه به فانه ليس من الخاشعين ويصعب عليه أداء الصلاة والخشوع فيها فهي كبيرة في حقه وان كانت محببة لكل خاشع. وقد وصف الله المنافقين.

بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ يُخَدِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوٰةِ قَامُواْ كُسَالَى يُرَآءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذُكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قَلِيلَا ﷺ فَيَحَالَى عَلَى اللَّهَ إِلَّا قَلِيلَا ﷺ ﴾

(النساء ١٤٢) ولذلك كان إخلاص الإيمان لله وباليوم الآخر هو سر من أسرار الخشوع وعدم التكاسل في الصلوات.

### <u>ملحوظة:</u>-

كل مسلم أو مسلمة فاتته صلاة فعليه قضاءها فان العبد يسأل يوم القيامة عن عدد الصلوات وعن وقت أدائها وعن الخشوع فيها فان قصر المسلم فلم يصليها في وقتها فأقل القليل أن يصليها في غير وقتها ويجتهد في أن يكون خاشعا فيها.

### ه : حقات المحلين:

جاءت صفات المصلين في موضع واحد في كتاب الله في سورة المعارج.

يقول الله تعالى: ﴿ \*إِنَّ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا ۞ إِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُّ جَزُوعًا ۞ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْخَيرُ مَنُوعًا ۞ وَٱلَّذِينَ يُصَدِقُونَ بِيَـوْمِ ٱلدِّينِ اللّهِ عَلَى صَلَاتِهِمْ دَآبِمُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ فِي ٱمْوَالِهِمْ حَقُّ مَّعْلُومٌ ۞ لِلسَّآبِلِ وَٱلْمَحْرُومِ ۞ وَٱلَّذِينَ يُصَدِقُونَ بِيَـوْمِ ٱلدِّينِ اللّهِ عَلَى صَلَاتِهِمْ عَنَا بِرَبِهِم مُّشْفِقُونَ ۞ إِنَّ عَذَابَ رَبِهِمْ غَيْرُ مَأْمُونِ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُ رُوجِهِمْ حَفِظُونَ ۞ إِلَّا عَلَى وَوَالَّذِينَ هُمْ لِفُ رُوجِهِمْ حَفِظُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ أَوْ مَا مَلَكَتُ ٱيْمَنْهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ۞ فَمَنِ ٱبْتَغَىٰ وَرَآءَ ذَلِكَ فَأُولَتِهِمْ فَعُولَنَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ يَعَافِطُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ يَعَافِطُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ يَعَافِطُونَ ۞ أَوْلَتِهِكَ فِي جَنَّـتِ لَا عَلَى صَلَاتِهِمْ يَعَافِطُونَ ۞ أَوْلَتِهِكَ فِي جَنَّـتِ مَمُ مُكْرَمُونَ ۞ ﴾

(المعارج ١٩-٥٣٥)

#### ومن وحى هذه الآيات يتبين لنا صفات المصلين الثمانية:

- ١. لا يجز عوا من الشر الذي يصيبهم في دنياهم.
- ٢. لا يمنعوا الخير الذي وصلهم من الله ففي أموالهم نصيب وحق لكل سائل ومحروم.
  - ٣. يداومون على الصلاة ولا يقطعوها ويحافظوا على كل صلاة.
    - ٤. يؤمنون ويصدقون كل التصديق بيوم الحساب.
      - ٥ يخافون عذاب الله.
    - ٦. حافظون لفروجهم ولا يأتون إلا أهليهم فلا يزنون.
    - ٧. يراعون ويحافظون على أداء كل أمانة والوفاء بكل عهد.
  - ٨. لا يتأخرون في الإدلاء بشهاداتهم في أمر ويؤدونها بكل صدق وأمانة.

فان أردت أن تكون من المصلين فعليك بهذه الصفات فليس كل مصلي بمصلى فمن الناس من ترد عليهم صلاتهم وتضرب بها وجوههم في قبورهم وتقول صلاتهم لهم: (ضيعك الله كما ضيعتني).

### و - ما تتميز به الطلة عن بقية أركان الإسلاء:

الصلاة هي الفريضة الأولى في الإسلام وهى الوحيدة التي استدعى لها الرسول صلى الله عليه وسلم في ليلة الإسراء والمعراج من ربه جل وعلا ولم يأتى أمر الصلاة من خلال جبريل عليه السلام إلا أن الله أراد أن يفرضها عند سدرة المنتهى يوحي بها إلي نبيه محمد صلى الله عليه وسلم مباشرة بغير وسيط وهذه المعجزة بإسراء الرسول الكريم من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى وبمعراجه من المسجد الأقصى إلى سدرة المنتهى لم تكن إلا لفرض الصلاة وتخفيفها من خمسين صلاة إلى خمس صلوات في اليوم والليلة وبأجر خمسين صلاة. وهذا يدل على أهميتها وحاجة المسلم لها خمسون مرة في اليوم والليلة بمعدل صلاة كل تسعة وعشرون دقيقة وهى بذلك أكبر معدل عبادة فرضها الله على المسلم ومن رحمتة علينا أنها خففت إلى خمس في الأداء فقط ولكن في الأثر والثواب فهي تساوى خمسون صلاة.وهنا يذكر أن معدل أداء الصيام والزكاة مرة كل عام والحج مرة في العمر وكما أن الجسد لا يستطيع أن يعيش إذا منع عنه الأكسجين فكذلك روح المؤمن لا يمكن أن تحيا إذا لم تلتق بخالقها في الصلاة خمس مرات في اليوم والليلة.

٢. الصلاة أول ما يحاسب عليه المرء ويسأل عنه يوم القيامة.

يقول الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُمَسِّكُونَ بِٱلْكِتَابِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوْةَ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُصْلِحِينَ ۞ ﴾

(الأعراف ١٧٠)

فجعل الله التمسك بالقرآن وإقامة الصلاة هما صفتا المصلحين فلا يكون الإنسان مصلحا حتى يكون صالحا ولا يكون صالحا ولا يكون صالحا حتى يكون مصليا.

٣. الصلاة هي أولى الخيرات التي يفعلها الإنسان قبل كل شئ.

يقول الله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَيِمَّةَ يَهُدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَآ إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَيْرَاتِ وَإِقَامَ ٱلصَّلَوْةِ وَإِيتَآءَ ٱلزَّكُوةِ وَكَانُواْ لَنَا عَالِي اللهِ تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَيِمَةً يَهُدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَآ إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَيْرَاتِ وَإِقَامَ ٱلصَّلَوْةِ وَإِيتَآءَ ٱلزَّكُوةِ وَكَانُواْ لَنَا عَلَى اللهِ تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَيِمَةً يَهُدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَآ إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَيْرَاتِ وَإِقَامَ ٱلصَّلَوْةِ وَإِيتَآءَ ٱلزَّكُوةِ وَكَانُواْ لَنَا عَالِيَ

(الأنبياء ٢٧٣)

٤. الصلاة هي أفضل موضع يقرأ فيه القرآن.

يقول الله تعالى: ﴿ اَتْلُ مَآ أُوحِىَ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِتَنَبِ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ ۖ إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرِّ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ الصَّلَوٰةَ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ۞ ﴾

(العنكبوت ٥٤٠)

يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ كِتَنبَ ٱللَّهِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَنهُمْ سِرَّا وَعَلَانِيَةَ يَرْجُونَ تِجَرَةَ لَّن تَبُورَ ۞﴾ (فاطر ٢٩٠)

الصلاة هي أول مظاهر الذكر.

يقول الله تعالى: ﴿ رِجَالٌ لَا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةُ وَلَا بَيْعُ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوْةِ وَإِيتَآءِ ٱلزَّكُوةِ يَخَافُونَ يَوْمَا تَتَقَلَّبُ فِيهِ اللهِ تعالى: ﴿ رِجَالٌ لَا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةُ وَلَا بَيْعُ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوْةِ وَإِيتَآءِ ٱلزَّكُوةِ يَخَافُونَ يَوْمَا تَتَقَلَّبُ فِيهِ اللهِ تعالى: ﴿ رَجَالُ لَا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةُ وَلَا بَيْعُ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوْةِ وَإِيتَآءِ ٱلزَّكُوةِ يَخَافُونَ يَوْمَا تَتَقَلَّبُ فِيهِ اللهِ اللهُ تعالى: ﴿ وَاللَّهُ عَلَى إِنْ اللَّهُ عَلَى إِنَّا اللهُ عَلَى إِنْ اللَّهُ وَإِنَّا إِنْ اللَّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّ

(النور ۲۳۷)

٦. أمر قرآني للنساء بالصلاة (أقمن الصلاة)

يقول الله تعالى: ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ ٱلْجَهِلِيَّةِ ٱلْأُولَى ۗ وَأَقِمْنَ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتِينَ ٱلزَّكَوٰةَ وَأَطِعْنَ ٱللَّهُ وَيُعَالِيَّةِ اللَّهُ وَلَا تَبَرُّجَنَ تَبَرُّجَنَ تَبَرُّجَ ٱلْجَهِلِيَّةِ وَيُطَهِيرًا ﴿ ﴾ وَرَسُولَةً ۚ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِرَكُمْ تَطْهِيرًا ۞ ﴾

(الأحزاب ٠٣٣)

٧. أول عمل يفعله التائب.

يقول الله تعالى: ﴿ يَآ أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا نَجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى خَوَىٰكُمْ صَدَقَةً ذَالِكَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَأَطْهَرُ فَإِن لَّمْ تَجِدُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ ءَأَشْفَقْتُمْ أَن تُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى خَبُولِكُمْ صَدَقَتٍ فَإِذْ لَمْ تَفْعَلُواْ وَتَابَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَةً وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ۞ ﴾

(المجادلة ١٢-١٣-)

الصلاة من الوسائل التي تعين الإنسان على الصبر.

يقول الله تعالى: ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةَ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلَّا عَلَى ٱلْخَاشِعِينَ ۞ ﴾

يقول الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةِ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّابِرِينَ ۞ ﴾ (البقرة ١٥٣)

٩. الصلاة هي أول عمل بعد الإيمان ونطق الشهادة .

يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَجِدَ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَى ٱلزَّكَوٰةَ وَلَـمْ يَخْشَ إِلَّا ٱللَّهُ أَلَا اللَّهُ وَعَلَىٰ أَوْلَتِكَ أَن يَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُهْتَدِينَ ۞ ﴾

(التوبة ١٨٠)

وهى أهم ركن بعد الشهادة التي تمثل الإيمان وبالتالي كانت الصلاة أفضل الأعمال الصالحة على الإطلاق إذ أنها مكملة ودالة على صدق الإيمان المنطوق في الشهادة.

### ز – الطلة والإسراء والمعراج والصراط المستقيو:

يقول الله تعالى: ﴿ سُبْحَانَ ٱلَّذِى أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ - لَيْلَا مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَصْرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى بَارَكْنَا حَوْلَهُ و لِنُريَهُ و مِنْ ءَايَتِنَأَ إِنَّهُ و هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ۞ ﴾

(الإسراء ٢٠٠١)

إن المتدبر لرحلة النبي \_ محمد صلى الله عليه وسلم في معجزة الإسراء والمعراج يلاحظ أنها تجسد الطريق الله بمرحلتيه: إلى الصراط المستقيم \_ على الصراط المستقيم. أسرى بالنبي \_ صلى الله عليه وسلم من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى حيث التقى بجميع الأنبياء والمرسلين عليهم الصلاة والسلام وصلى بهم إماما فهم جميعا مسلمين. يقول الله تعالى: ﴿ مَا كَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَاكِن كَانَ حَنِيفًا مُسلمين مَا كَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِن كَانَ حَنِيفًا مُسلمين مِن الله على الله على

ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ ﴾

(آل عمران ۲۲۰)

فإبراهيم — عليه السلام هو أبو الأنبياء وجاءت الآيات العديدة تؤكد أن جميع الأنبياء كانوا مسلمين كيوسف وعيسى وموسى وسليمان وداوود . . . عليهم الصلاة والسلام.

سيدنا يوسف: ﴿ \* رَبِّ قَدْ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلُكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ فَاطِرَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَنتَ وَلِيّ - فِي التَّنْيَا وَٱلْاَخِرَةِ تَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَأَلْحِينَ ﴿ ﴾ الصَّلِحِينَ ﴿ ﴾

(یوسف ۱۰۱)

(البقرة ١٢٨)

سيدنا عيسى: ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى ٱلْحُوَارِيِّتَنَ أَنْ ءَامِنُواْ بِي وَبِرَسُولِي قَالُوٓاْ ءَامَنَّا <u>وَٱشْهَدْ بِأَنَّنَا مُسْلِمُونَ</u> ۞ ﴾ (المائدة ١١١)

سيدنا موسى: ﴿ ﴿ وَجَاوَزُنَا بِبَنِيٓ إِسْرَاءِيلَ ٱلْبَحْرَ فَأَتْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ وَبَغْيَا وَعَدُواً حَتَّى إِذَآ أَدْرَكَهُ ٱلْغَرَقُ قَـالَ ءَامَنتُ أَنَّهُ وَلَا إِلَا اللَّذِيّ ءَامَنتُ بِهِ عَبُنُواْ إِسْرَاءِيلَ وَأَنَاْ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ۞ ﴾

(یونس ۹۰۰)

(قول فرعون وهو يغرق). ويقول الله تعالى مبينا أن دينه هو الإسلام ولا دين غيره منذ أن خلق الله الخلق.

﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَمُ وَمَا ٱخْتَلَفَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَنبَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْعِلْمُ بَغْيَا بَيْنَهُمُ وَمَن يَكُفُرُ عِلْمُ اللَّهِ مَا كَنْ اللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ۞ ﴾

(آل عمران ١٩٠)

﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسُلَمِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَاسِرِينَ ۞ ﴾

(آل عمران ۰۸۰)

﴿ فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ ويَشْرَحُ صَدْرَهُ ولِلْإِسْلَمِ ۗ وَمَن يُرِدْ أَن يُضِلَّهُ ويَجْعَلُ صَدْرَهُ وضَيِقًا حَرَجَا كَأَنَّمَا يَصَّعَّدُ فِي السَّمَاءِ كَذَلِكَ يَجْعَلُ ٱللَّهُ ٱلرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ ﴾

(الأنعام ١٢٥)

وقال الله تعالى: ﴿ وَوَصَّىٰ بِهَاۤ إِبْرَهِ عُمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَبَنِيَّ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰ لَكُمُ ٱلدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴿ وَوَصَّىٰ بِهَاۤ إِبْرَهِ عُمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَبَنِيَّ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰ لَكُمُ ٱلدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ لَا تَعْمُولُنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَيَعْقُوبُ يَلْبَنِيَّ إِنَّ ٱللَّهُ اللَّهُ ال

وهكذا يتضح لنا كيف أن الصلاة التي فرضت علينا هي في حقيقتها أمر من الملك أن ندعوه طالبين الهداية حتى نصل إليه كما فعل برسوله الكريم \_ صلى الله عليه وسلم في الإسراء والمعراج ولذلك قالوا أن الصلاة هي معراج المؤمن تأكيدا لإسلامه ولذلك يقول الشهادة في التشهد وتأكيدا على رغبة الروح في القرب إلي خالقها فهي تدعوه في كل ركعة ﴿ اَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞

(الفاتحة ٢٠٠١) فتهتدي وترتقى ويكلمها البارئ جل وعلا ويرد عليها كما سبق أن أوضحنا تشابه بذلك ما فعل مع النبي محمد صلى الله عليه وسلم في ليلة المعراج عندما كلمه ربه عز وجل عند سدرة المنتهى.

## ج- أنواع الطوات:

### ١ الصلوات المفروضة:

أَبْنَاءُ عَشْرٍ وَفَرِّقُوا بَيْنَهُمْ فِي الْمَضَاجِعِ) (رواه ابي داود) . وهذه الصلوات إما:

أ) فرض عين على كل مسلم ومسلمة مثل الصلوات الخمس.

ب) فرض كفاية على المسلمين إذا قام بها البعض سقط الحساب عن الباقين وذلك مثل صلاة الجنازة.

### ٢. الصلوات المسنونة:

هي الصلوات التي سنها لنا النبي - صلى الله عليه وسلم يثاب فاعلها ولا يأثم تاركها ومنها:

قال رسول الله ﷺ ( مَا مِنْ عَبْدٍ مُسْلِمٍ يُصَلِّي لِلَهِ كُلَّ يَوْمٍ ثِنْتَيْ عَشْرَةَ رَكْعَةً تَطَوُّعًا غَيْرَ فَرِيضَةٍ إِلَّا بَنَى اللَّهُ لَهُ بَيْتًا فِي الْجُنَّةِ أَوْ إِلَّا بُنِيَ لَهُ بَيْتٌ فِي الجُنَّة ) (رواه مسلم)

وصلاة الرجال للفرائض في المسجد أفضل أما السنن ففي البيت أفضل. أما النساء فالصلاة في البيت في حقهن أفضل سواء أكانت فرضا أم نفلا.

#### - وهناك صلوات أخرى لأشياء بعينها: -

- ١. صلاة الاستخارة إذا احتار المؤمن بين أمرين يستخير الله أي الأمرين يأتي وأيهما يترك.
  - ٢. صلاة الحاجة إذا أراد المؤمن قضاء حاجة بعينها.

وهاتان الصلاتان ركعتان من غير الفريضة في أي وقت وبعد الصلاة يدعو المسلم سواء بدعاء الاستخارة أو بدعاء قضاء الحاجة.

#### ١) دعاء الاستخارة:

(اللهم إني أستخيرك بعلمك وأستقدرك بقدرتك وأسألك من فضلك العظيم فأنت تعلم ولا أعلم وأنت تقدر ولا أقدر سبحانك علام الغيوب اللهم إن كنت تعلم أن في الأمر(وتذكر الأمر) خير لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري فقربه لي ويسره لي وبارك لي فيه وان كنت تعلم أن في الأمر (وتذكر الأمر) شر لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري فاصرفه عنى واصرفنى عنه وأقدر لي الخير حيثما كان ثم رضني به) ويجب أن يدخل المسلم في الاستخارة وقد تجرد من الاختيار وترك الاختيار شه وتأتيه الإجابة بأحد ثلاثة صور:-

- أن ينشر ح صدره لشيء أو أن ينقبض.
- أن يحدث تيسير أو تعسير لأحد الأمرين.
  - أن يرى رؤية تدله على الاختيار.

#### ٢) دعاء قضاء الحاجة:

(لا الله إلا الله الحليم الكريم، سبحان الله رب العرش العظيم والحمد لله رب العالمين اللهم إني أسألك موجبات رحمتك وعزائم مغفرتك والغنيمة من كل بر والسلامة من كل إثم والفوز بالجنة والنجاة من النار اللهم لا تجعل لي ذنبا إلا غفرته ولا هما إلا فرجته ولا حاجة من حوائج الدنيا والآخرة لك فيها رضا ولنا فيها صلاح إلا قضيتها ويسرتها برحمتك يا أرحم الراحمين).

ونلاحظ أن في هذا الدعاء لم يذكر المسلم حاجته خلاف لدعاء الاستخارة الذي يذكر في خلاله حاجته وهذه لفته مهمة إذ أن المسلم قد يدعو بالشر.

ويقول الله تعالى: ﴿ وَيَدْ عُ ٱلْإِنسَانُ بِٱلشَّرّ دُعَآءَهُ وِالْخَيْرُ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ عَجُولًا ﴿ ﴾

(الإسراء ١١٠)

ولذلك وجب على المسلم عندما يدعو بشيء أن يطلبه من الله إن كان ما يطلب فيه خيري دينه ودنياه أما إن كان ما يدعو به يغضب الله ويفسد دينه فهو لا يريده. ولذلك نرى صيغة الدعاء اشترطت (لك فيها رضا ولنا فيها صلاح). فليثق الداعي في حكمة الله واختياره له فهو الأقدر أن يختار لك الخير وخير الدعاء في هذا المقام (اللهم خير لي واختر لي، واختر لي الخير حيثما كان ثم رضني به).

#### ٣) صلاة الجماعة:

صلاة الجماعة من السنن وفى الصحيحين أنها تفضل على صلاة الفرد بسبع وعشرين درجة . يمكن للمسلم أن يصلى الجماعة مع أخيه أو مع أهل بيته فتتم الجماعة باتنين والأفضل هو صلاتها في المسجد بالنسبة للرجال فهي في حقهم على رأى جمهور الفقهاء أنها سنة مؤكدة وفرض كفاية. وكلما زادت الخطوات إلى المساجد وكلما كثر عدد الجماعة كلما زاد الأجر ولا يجب على المسلم أن يهرول الي الصلاة بل يمشى في سكينه فهو في صلاة من بيته فهو في صلاة ما انتظر الصلاة.

#### ٤) صلاة الجمعة:

يوم الجمعة خير يوم طلعت فيه الشمس فيه خلق آدم وفيه أدخل الجنة وفيه أخرج منها وفيه تقوم الساعة وهو أعظم عند الله من يوم الفطر ويوم الأضحى وفيه ساعة لا يسأل العبد ربه فيها شيئا إلا أتاه الله إياه ما لم يسأل حراما ورد أن هذه الساعة بعد صلاة العصر.

قال رسول الله ﷺ: ( "إِنَّ مِنْ أَفْضَلِ أَيَّامِكُمْ يَوْمَ اجْمُعَةِ فِيهِ خُلِقَ آدَمُ عَلَيْهِ السَّلَام وَفِيهِ قُبِضَ وَفِيهِ النَّفْحَةُ وَفِيهِ النَّفَعُةُ فَأَكْثِرُوا عَلَيَّ مِنْ الصَّلَاةِ فَإِنَّ صَلَاتَكُمْ مَعْرُوضَةٌ عَلَيَّ قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ وَكَيْفَ تُعْرَضُ صَلَاتُنَا عَلَيْكَ وَقَدْ الصَّعْفَةُ فَأَكْثِرُوا عَلَيَّ مِنْ الصَّلَاةِ فَإِنَّ صَلَاتَكُمْ مَعْرُوضَةٌ عَلَيَ الْأَرْضِ أَنْ تَأْكُلَ أَجْسَادَ الْأَنْبِيَاءِ عَلَيْهِمْ السَّلَام)"
أَرَمْتَ أَيْ يَقُولُونَ قَدْ بَلِيتَ قَالَ إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ قَدْ حَرَّمَ عَلَى الْأَرْضِ أَنْ تَأْكُلَ أَجْسَادَ الْأَنْبِيَاءِ عَلَيْهِمْ السَّلَام)"
(رواه النساني)

يستحب للمسلم أن يغتسل قبل خروجه للجمعة ويمس من طيب بيته ويأتي مبكرا إلى الصلاة.

- الجمعة فرض عين على كل مسلم رجل حر مقيم قادر على السعي إليها ولا تجب على المرأة أو المسافر أو المريض وهؤلاء يصلوها ظهرا أربع ركعات.

يقول الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا نُودِىَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَوْاْ إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْغَ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لِيَقُولِ اللهِ تعالى: ﴿ يَنَا اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَهُ وَذَرُواْ ٱلْبَيْغَ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَكُولُ اللهِ عَالَمُونَ ﴾ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ۞ ﴾

(الجمعة ٠٠٩)

#### ٥) صلاة الجنازة:

- هي فرض كفاية على المسلمين لكل من مات من المسلمين ويجوز أن تصلى بغير جماعة لا يشترط بها وقت معين وأركانها:-

۱. النية ٤. الدعاء للميت ٧. الفاتحة

٢. القيام لمن قدر عليه ٥. الصلاة على النبي – صلى الله عليه وسلم

٣. عدد أربع تكبيرات ٦. السلام

- صلاة الجنازة هي صلاة سرية سواء صليت نهارا أو ليلا ولكن تكرارها على الميت جائز وكذلك يجوز صلاة الغائب على من غابت جثته من الموتى.
- يستحب لها أن يجعل الإمام المصلين على الجنازة ٣ صفوف وهي أربع تكبيرات بعد التكبيرة الأولى يقرأ فاتحة الكتاب وبعد التكبيرة الثانية يصلى على النبي صلى الله عليه وسلم بالنصف الثاني من التشهد وبعد التكبيرة الثالثة يدعو للمسلمين ثم يسلم عن يمينه ويساره وهو واقف.

#### ٦) صلاة الليل:

هي الصلوات التي يصليها المسلم من بعد صلاة العشاء إلى أذان الفجر وهي صلوات صلاها النبي صلى الله عليه وسلم ثماني ركعات كان يطيل فيها القراءة ويختم بصلاة الوتر ركعة أو ثلاثة ويشرع فيها القنوت (الدعاء) قبل الركوع وبعد القراءة أو بعد الرفع من الركوع في صلاة الوتر وعلى المسلم أن يراعى أنه لا وتران في ليلة صلاة الليل هي التراويح في رمضان وصلاة التراويح تكون في جماعة ويمكن صلاتها في المساجد خلاف صلاة الليل في غير رمضان.

قال رسول الله ﷺ: (أَيُّهَا النَّاسُ أَفْشُوا السَّلَامَ وَأَطْعِمُوا الطَّعَامَ وَصَلُّوا وَالنَّاسُ نِيَامٌ تَدْخُلُوا الجُنَّةَ بِسَلَامٍ) (رواه الترمذي)

وقال الله تعالى: ﴿ تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ يَدُعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفَا وَطَمَعَا وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ ۞ ﴾ (السجدة ٢٠١) - صلاة الليل هي أفضل الصلوات على الإطلاق بعد المكتوبات ويستحب أن يكون للمسلم حظ فيها.

### الد الطمارة المسية والطمارة المعنوية:

يقول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ فَٱغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَٱمْسَحُواْ يِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ وَإِن كُنتُم جُنُبًا فَاطَّهَرُواْ وَإِن كُنتُم مَّرْضَىٰ أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جَآءَ أَحَدُ مِّنكُم مِّنَ الْغَايِطِ أَوْ لَمَسْتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَلَمْ تَجِدُواْ مَآءَ فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدَا طَيِّبَا فَٱمْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِّنْ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِّنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ وَ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ وَ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ تَشْكُرُونَ ۞ ﴾

(المائدة ٢٠٠) قال رسول الله ﷺ: (مَثَلُ الصَّلَوَاتِ الحُمْسِ كَمَثَلِ غَمْرٍ جَارٍ غَمْرٍ عَلَى بَابِ أَحَدِكُمْ يَغْتَسِلُ مِنْهُ كُلَّ يَوْمٍ خَمْسَ مَوَّاتٍ قَالَ قَالَ الحُسَنُ وَمَا يُبْقِي ذَلِكَ مِنْ الدَّرَنِ) ( رواه مسلم )

قالوا: لا يبقى ذلك من درنه شيئا يا رسول الله فقال رسول الله ﷺ: ﴿ أَرَائِيتُمْ لَوْ أَنَّ غَنُوا بِبَابِ أَحَدِكُمْ يَغَتَسِلُ مِنْهُ كُلَّ يَوْمٍ خَمْسَ مَرَّاتٍ هَلْ يَبْقَى مِنْ دَرَيْهِ شَيْءٌ قَالُوا لَا يَبْقَى مِنْ دَرِّهِ شَيْءٌ قَالَ فَذَلِكَ مَثَلُ الصَّلَوَاتِ الْحُمْسِ يَمْحُو الله بِينَ الْخَطَايَا). ﴿ رواه مسلم ﴾.

ويقول رسول الله – صلى الله عليه وسلم عن الوضوء: (إِذَا تَوَضَّأَ الْعَبْدُ الْمُسْلِمُ أَوْ الْمُؤْمِنُ فَعَسَلَ وَجْهَهُ خَرَجَ مِنْ وَجْهِهِ كُلُّ خَطِينَةٍ نَظَرَ إِلَيْهَا بِعَيْنَيْهِ مَعَ الْمَاءِ أَوْ مَعَ آخِرِ قَطْرِ الْمَاءِ فَإِذَا غَسَلَ يَدَيْهِ خَرَجَ مِنْ يَدَيْهِ كُلُّ خَطِينَةٍ كَانَ بَطَشَتْهَا يَدَاهُ مَعَ الْمَاءِ أَوْ مَعَ آخِرِ قَطْرِ الْمَاءِ خَرَجَ مِنْ يَدَيْهِ كُلُّ خَطِينَةٍ كَانَ بَطَشَتْهَا يَدَاهُ مَعَ الْمَاءِ أَوْ مَعَ آخِرِ قَطْرِ الْمَاءِ حَتَّى يَخْرُجَ نَقِيًّا مِنْ الدُّنُوبِ ﴾ . (رواه مسلم)

من الآيات السابقة والأحاديث يتبين لنا أنه توجد علاقة وثيقة بين الطهارة الجسدية الحسية والطهارة المعنوية من الذنوب والخطايا وكأن المسلم الذي يحرص على نظافة بدنه هو حريص على نظافة روحه.

ولذلك يقول الله تعالى: ﴿ وَيَسْئَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ ۚ قُلْ هُوَ أَذَى فَاعَتَزِلُواْ ٱلنِّسَاءَ فِي ٱلْمَحِيضِ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرْنَ ۗ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ۞﴾

(البقرة ٢٢٢) فجمع بين التوبة وهو التطهر المعنوي من الذنوب والمتطهرين وهو التطهر الحسي من النجاسات الحسية. قال رسول الله ﷺ (لَا صَلَاةَ لِمَنْ لَا وُضُوءَ لَهُ وَلَا وُضُوءَ لِمَنْ لَمْ يَذْكُرْ اسْمَ اللَّهِ تَعَالَى عَلَيْهِ) ( رواه ابي داود )

قال رسول الله على (الطُّهُورُ شَطْرُ الْإِيمَانِ). (رواه مسلم)

ولعل الله شرع الوضوء لكل من أراد أن يلقى الله في الصلاة ليطهر بذلك جسده فتنطهر معه جوارحه من جميع الذنوب والخطايا ودخل على الله في الصلاة وهو طاهر الجسد والروح نقيا من الذنوب والخطايا وقد صح عنه قال رسول الله على الله على الله في الصلاة وهو طاهر أن لا إِلَهَ إِلّا الله وَحْدَهُ لَا شَوِيكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ اللّهَ عَلَيْ مِنْ النَّوَابِينَ وَاجْعَلْنِي مِنْ النُّعَطَهِرِينَ فُتِحَتْ لَهُ ثَمَانِيَةُ أَبْوَابِ الجُنَّةِ يَدْخُلُ مِنْ أَيِهَا شَاءَ ). (رواه االترميذي)

قال رسول الله ﷺ (أَلَا أَذُلُكُمْ عَلَى مَا يَمْحُو اللَّهُ بِهِ الْخُطَايَا وَيَرْفَعُ بِهِ الدَّرَجَاتِ قَالُوا بَلَى يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ إِسْبَاعُ الْوُصُوءِ عَلَى الْمَكَارِهِ وَكَثْرَةُ الْخُطَا إِلَى الْمَسَاجِدِ وَانْتِظَارُ الصَّلَاةِ بَعْدَ الصَّلَاةِ فَذَلِكُمْ الرِّبَاطُ). (رواه مسلم)

ومن هنا كانت أهمية إسباغ الوضوء وإتقانه إذ أنه يتعلق به مغفرة الذنوب ولأن الطهور شطر الإيمان فلا يكون المؤمن مؤمنا إذا لم يكن نظيفا طاهرا في نفسه وفي جسده وفي ثوبه وفي مكان تواجده والله أثبت حبه للذين يحبون أن يتطهروا أي يحبوا النظافة والطهر فمن أحب الطهر الحسي أحب الطهر المعنوي ومن أبي أن يظل على جسده نجاسة لا يتحمل أن يؤخر توبة أو يبيت وقد دنس روحه بمعصية لربه جل وعلا.

يقول الله تعالى: ﴿ لَا تَقُمْ فِيهِ أَبَدَأَ لَمَسْجِدُ أُسِّسَ عَلَى ٱلتَّقْوَىٰ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ أَحَقُّ أَن تَقُومَ فِيهٍ فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ أَن يَتَطَهَّرُوًاْ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُطَّهِرِينَ ۞ ﴾

(التوبة ١٠٨)

ولقد بين القرآن الكريم أنه كما يغسل الماء الجسد فيطهره فكذلك الصدقة التي تطهر القلوب.

قال الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا نَجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَىْ نَجُوَلَكُمْ صَدَقَةً ذَالِكَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَأَطْهَرُ فَإِن لَّمْ تَجَدُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ ﴾

(المجادلة ١٢٠)

يقول الله تعالى: ﴿ إِذْ يُغَشِّيكُمُ ٱلنُّعَاسَ أَمَنَةَ مِنْهُ وَيُنَزِّلُ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ لِيُطَهِّرَكُم بِهِ وَيُذْهِبَ عَنكُمْ رِجْزَ السَّمَآءِ مَآءَ لِيُطَهِّرَكُم بِهِ وَيُذْهِبَ عَنكُمْ رِجْزَ الشَّيْطَانِ وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُثَبِّتَ بِهِ ٱلْأَقْدَامَ ۞ ﴾

(الأنفال ١١٠)

يقول الله تعالى: ﴿ خُذْ مِنْ أَمُوالِهِمْ صَدَقَةَ تُطَهّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ ۖ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُ لَّهُمْ ۗ وَٱللّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ۞ ﴾ (التوبة ١٠٣)

إذا فمن عصى الله وأراد أن يدخل عليه في صلاة فعليه أن يتصدق وأن يغتسل ليغسل قلبه وصحيفته من الذنوب والخطايا فيلقى الله طاهرا.

ولقد أكد القرآن الكريم على أهمية تطهير مكان الصلاة من كل نجاسة وظهر ذلك في أمر الله لسيدنا إبراهيم عندما بنى البيت فأمره أن يطهر البيت حسيا من النجاسات ومعنويا من أية معصية وأية تماثيل أو أوثان.

فقال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةَ لِلنَّاسِ وَأَمْنَا وَٱتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَهِمَ مُصَلَّى ۖ وَعَهِدْنَا إِلَىٓ إِبْرَهِمَ مَوَابَةَ لِلنَّاسِ وَأَمْنَا وَٱتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَهِمَ مُصَلَّى ۗ وَعَهِدْنَا إِلَىٓ إِبْرَهِمَ مَوَاسْمَعِيلَ

أَن طَهِّرَا بَيْتِيَ لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْعَكِفِينَ وَٱلرُّكَّعِ ٱلسُّجُودِ ۞ ﴾

(البقرة ١٢٥)

وقال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ بَوَّأْنَا لِإِبْرَهِيمَ مَكَانَ ٱلْبَيْتِ أَن لَا تُشْرِكَ بِي شَيْئَا وَطَهِّرْ بَيْتِيَ لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْقَآبِمِينَ وَٱلرُّكَّعِ ٱلسُّجُودِ

(الحج ٢٦٠)

كما أكد القرآن على أهمية طهارة ثوب المؤمن فقال الله تعالى لرسوله الكريم – صلى الله عليه وسلم: ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهّرُ ۞ وَٱلرُّجْزَ فَٱهْجُرُ ۞ ﴾

(المدثر ۲۰۰۶-۲۰۰۰)

وجاءت أهمية طهارة الجسد في حديث القرآن عن المرأة الحائض عندما ينتهي حيضها. قال الله تعالى:

﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ ۚ قُلْ هُوَ أَذَى فَٱعْتَزِلُواْ ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرْنَ ۚ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ اللَّهُ عَنِ ٱلْمَحِيضِ أَفُلُ اللَّهُ عَلَيْكُ أَلَوْهُ اللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّبِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِرِينَ ۞ ﴾

(البقرة ۲۲۲)

فجاء النهى للرجال أن يقربوا نساء هن حتى يطهرن من دم الحيض ويتوقف فقال (حتى يطهرن) ثم أتبعها بقوله (فإذا تطهرن) ولم يقل (فإذا طهرن) وهذا يعنى أن الرجل لا يقرب أهله فقط عندما ينقطع الدم بل ينتظر حتى تغتسل وتتطهر ثم بعد ذلك يأتيها من حيث أمره الله. ولذلك قال (فإذا تطهرن) ثم بين أن الله يحب التوابين والمتطهرين أي يجب على المسلم أن يكون جامعا لطهارة القلب من المعاصي وكذلك طهارة الجسد من النجاسات الحسية حتى يفوز بحب الله. ومن هنا تظهر العلاقة الوثيقة والخفية بين الطهارة الحسية والطهارة المعنوية. ففي الآية السابقة استخدم القرآن (التطهر) للطهارة الحسية وفي الآية التالية يستخدمها للطهارة المعنوية. فيقول الله تعلى على لسان قوم لوط الذين عابوا على لوط وأهله أنهم لا يأتون الرجال مثلهم:

﴿ \* فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلَّا أَن قَالُوٓاْ أَخْرِجُوٓاْ ءَالَ لُوطٍ مِّن قَرْيَتِكُمُّ إِنَّهُمْ أُنَاسُ يَتَطَهَّرُونَ ۞ ﴾ (النمل ٥٠٦)

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَدْخُلُواْ بُيُوتَ ٱلنَّبِيِّ إِلَّا أَن يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَى طَعَامٍ غَيْرَ نَظِرِينَ إِنَّهُ وَلَكِنْ إِذَا دُعِيتُمْ فَٱدْخُلُواْ فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَٱنتَشِرُواْ وَلَا مُسْتَغْنِسِينَ لِحَدِيثٍ إِنَّ ذَالِكُمْ كَانَ يُؤْذِى ٱلنَّبِيَّ فَيَسْتَحْي ـ مِنكُمُّ وَٱللَّهُ لَا يَسْتَحْي ـ مِن ٱلْحُقِّ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَعَا فَسُعُلُوهُنَّ مِن وَرَآءِ حِجَابٍ ذَالِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَن تُؤُذُواْ رَسُولَ ٱللَّهِ وَلَا أَن تَنكِحُواْ أَزُورَجَهُ مِنْ بَعْدِهِ عَ أَبَدًا إِنَّ ذَالِكُمْ كَانَ عِندَ ٱللَّهِ عَظِيمًا ﴿

(الأحزاب ١٥٥٣)

### يتضح لنا من حديث القرآن أن الطهارة مرحلتان: -

مرحلة الطهر وهو انتهاء النجاسة وتوقف المعصية وهي مرحلة التخلي" ثم"مرحلة التطهر وهو التجمل بالطهارة الحسية وتزيين النفس بالتوبة وهي مرحلة التحلي". فلا يكفي المسلم أن يزيل النجاسة من على ثوبه أو على جسده ولكن يجب عليه بعد ذلك أن يتوضأ ويغتسل والمرتكب للمعصية لا تكفيه الكف عن المعصية ولكن يجب عليه أن يتوب منها فيصلح ما أفسد إن كانت معصية فيها ظلم للغير ويعيد لهم حقوقهم أو يتبع السيئة الحسنة إن كانت المعصية ظلم لنفسه. وعليه أن يسارع في تطهره وفي توبته فالذي يحب أن يتطهر (المطهرين) لا يتحمل تكاسلا في إزالة النجاسة من على جسده أو ثوبه أو مكانه مثله مثل المؤمن التائب لا يؤخر التوبة ولكن يتوب من قريب ويسارع إلى مغفرة الله.

يقول الله تعالى: ﴿ \* وَسَارِعُواْ إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَنَوَاتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ \* وَسَارِعُواْ إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِن رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَنوَاتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (الله عمران ١٣٣)

وتأجيل إزالة النجاسة الحسية يجعل مهمة إزالتها أصعب وأصعب وكذلك الذنب الذي يتباطأ صاحبه في أن يتوب منه ويقلع عنه يجعل التوبة منه أصعب.

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوءَ جِجَهَالَةِ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ فَأُوْلَنَهِكَ يَتُوبُ ٱللَّهُ عَلَيْهِمٍّ

وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ۞ ﴾

(النساء ۱۷۰)

#### خاتمة عن الصلاة: -

مما سبق يتضح لك أخي القارئ أن الصلاة عماد الدين وصلة العبد بربه وهي معراجه إلى الله في سبعة عشرة ركعة في اليوم والليلة يدعوه فيها سبعة عشرة مرة أن يهديه الصراط المستقيم في فاتحة الكتاب كما هدى نبيه محمد صلى الله عليه وسلم وأن يعرج بروحه كما فعل بالنبي صلى الله عليه وسلم في ليلة المعراج. كما يجب أن يحافظ المسلم على صلاته وعلى صلواته جميعها وعلى المداومة عليها والخشوع فيها مهما كانت ظروفه فالصلاة لا تسقط عن الرجل إلا عندما تخرج روحه من جسده فبغيرها يفسد القلب فيمرض ويعمى ويموت.

كما يجب على المصلى أن يهتم بوضوئه وطهارته الحسية (التطهر من النجاسات) وكذلك الطهارة الروحية (التطهر من الذنوب والتوبة) ولعل من أهم الأمثلة لذلك أمر الرسول صلى الله عليه وسلم للمسلم أن يتوضأ ويغتسل عند الغضب إذ أن الغضب من الشيطان والشيطان من النار والماء يطفئ النار كما أمر رسول الله المسلم الذي أراد أن يأتى مضجعه لينام أن يتوضأ وضوئه للصلاة إذ أن النوم هو الموتة الصغرى والموت يحتاج إلى طهارة وكأن المسلم يغسل جسده ويتوب من الذنوب قبل ما يلقى ربه.

فيقول الله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ يَتَوَفَّى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَٱلَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا ۖ فَيُمْسِكُ ٱلَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ وَيُرْسِلُ ٱللَّخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَل مُّسَمَّى ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ۞ ﴾

(الزمر ٢٤٠)

هذا التطهر مرحلتان الأولى محو النجاسة وذهابها (الوقوف عن المعصية) ثم المرحلة الثانية هي مرحلة التطهر وهى التجمل بالطهر بالاغتسال والتطيب (التوبة النصوح من الذنوب ورد المظالم إلى أهلها وإصلاح الإفساد الذي سببته المعصية).

فإذا واظب المسلم على صلاته كان له عند الله عهدا أن يغفر له فهي طهرة من الذنوب ما لم تغشى الكبائر. كما يستعين بها المسلم في وقت الابتلاء ليصبر وفى وقت الاختيار ليستخير وفى وقت الحاجات ليقضى له الحوائج. فالله نسأل أن يجعلنا من المصلين الذين عدد صفاتهم في سورة المعارج وألا يجعلنا من تاركي الصلاة الذين وعدهم الله سقر ولا من الساهين عن صلاتهم الذين وعدهم بواد الويل في جهنم فانه سبحانه وتعالى سميع قريب مجبب الدعوات.

عودة إلى الفهرس

### خامسا: الشماحة:

#### أ. معنى الشمادة:

الشهادة هي الجملة التي يقولها الإنسان المؤمن ليعلن عن إيمانه وعن دخوله الإسلام ويقولها بعد أن يغتسل فيقول،

(أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدا رسول الله).

- فالنصف الأول من الشهادة يعبر عن الإيمان بالله. وهو نصف الإيمان
- والنصف الثاني من الشهادة يعبر عن الإيمان برسول الله الذي أخبرنا بكل ما يتعلق بالإيمان بالملائكة والكتب والرسل واليوم الآخر والقضاء والقدر خيره وشره، حلوه ومره.. وهذا هو النصف الثاني من الإيمان. وذلك، فان نطق الشهادة هو إعلان بالإيمان بهذه الأركان الست.

### بج. الإسلام والإيمان:

الإسلام يعنى الدين كله وكذلك الإيمان إذا ذكر يعنى الدين كله، أما إذا اجتمعا في آية واحدة

كقول الله تعالى: ﴿ \*قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا ۚ قُل لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن قُولُوٓاْ أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدُخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ وَإِن تُطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا يَلِتُكُم مِّنَ أَعْمَالِكُمْ شَيْءًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ ﴾

(الحجرات ١٤٠)

فيكون هنا معنى الإسلام الأفعال الجسدية ويكون معنى الإيمان الإيمان القلبي. فالشهادة يجب أن يسبقها إيمان وعقيدة والمؤمن عندما ينطق بالشهادة فهو يعلن إسلامه ويطبق أركانه. أما المنافق فقد ينطق بالشهادة وليس لها مستقر من إيمان حقيقي وان صلى وصام.

■ المسلم الذي يولد مسلما لأن والديه مسلمين يجب عليه أن يقرأ ويبحث ليفهم مقتضيات هذا الإيمان حتى يكون إسلامه مبنيا عن اقتناع وإيمان قلبي وليس على اتباع أعمى للآباء والأجداد دون فهم المعنى الحقيقي للإسلام والإيمان. وبسبب إهمال المسلمين ذلك، يظهر النفاق في المجتمع المسلم بصورة كبيرة فليس المهم أن تكون مسلما في البطاقة الشخصية، ولكن المهم أن يكتبك الله في المسلمين عنده الذين أمنوا إيمان حق لا عوج فيه حتى تموت على هذا الإسلام الحنيف وهذا هو الإيمان الصادق. يقول الله تعالى:

﴿ وَوَصَّىٰ بِهَآ إِبْرَاهِ عُمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَبَنِيَّ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰ لَكُمُ ٱلدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴿

(البقرة ١٣٢)

### ج\_ الإيمان:

#### أركان الإيمان:

عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال:

بينما نحن جلوس عند رسول الله، صلى الله عليه وسلم، إذ دخل علينا رجل شديد بياض الثياب شديد سواد الشعر لا يرى عليه أثر السفر ولا يعرفه منا أحد.

فجلس إلى رسول الله على، وجعل ركبتيه إلى ركبتيه ووضع بديه على فخذيه وقال: (ثقَالَ أَخْبِرْنِي عَنْ الْإِيمَانُ قَالَ الْإِيمَانُ أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْقَدَرِ كُلِّهِ خَيْرِهِ وَشَرَرِهِ قَالَ صَدَقْتَ )(رواه أحمد )

ومن هذا الحديث علمنا أن أركان الإيمان ستة:

- ١. الإيمان بالله
- ٢. الإيمان بالملائكة
- ٣. الإيمان بالكتب
- ٤. الإيمان بالرسل
- ٥. الإيمان باليوم الآخر
- ٦. الإيمان بالقضاء والقدر

#### ب- معنى الإيمان:

- المعنى اللغوي للإيمان هو التصديق المحض بالشيء، وقد استخدم أخوة يوسف هذا اللفظ عندما عادوا إلى أبيهم بغير يوسف فقالوا: وما أنت بمؤمن لنا ولو كنا صادقين.
  - المعنى الشرعى هو التصديق المحض بالغيب ولذلك فهو أول صفة من صفات المتقين.

قال الله تعالى: "الم\* ذلك الكتاب لا ريب فيه، هدى للمتقين \* الذين يؤمنون بالغيب.."

فالإيمان دائما يتصل بكل ما خرج عن قدرات الحواس الجسدية فلا يدركه الإنسان (بعينين ولا بأذنين) فهو يتعلق بالروح التي تسكن جسد الإنسان وبالتالى، يكون تصديق العبد بأين من الغيبيات التى يخبرنا بها القرآن الكريم هو معيار قوة الإيمان. فكلما زاد تصديق هذا الغيب، كلما زاد الإيمان والعكس صحيح.

• يزداد إيمان المؤمن بهذه الغيبيات الست حتى يصل بالإيمان إلى درجة الإحسان حين يصل التصديق بالغيب إلى التصديق بالشهادة فيعبد الله كأنه يراه فيتحول الغيب في حقه إلى عالم الشهادة.

ورد في الحديث: كيف أصبحت يا حارثة؟ قال: أصبحت مؤمنا حقا... قال: لكل حق حقيقة فما حقيقة قولك؟ قال: عزفت نفسي عن الدنيا وأصبحت أرى عرش ربى بارزا وأصبحت أرى أهل الجنة وهم يتنعمون فيها وأصبحت أرى أهل النار وهم يتعذبون فيها ... فقال رسول الله، صلى الله عليه وسلم: إنك امرؤ نور الله قلبه، لقد عرفت فالزم.

- فالمؤمن يقدم إيمانه بربه على إيمانه بعقله وبصره الترابي فكل ما حدث به القرآن فهو الحق وكل ما خالفه فهو الباطل وزيادة الإيمان تكون بزيادة التصديق بهذه الغيبيات ويتبعها زيادة الأعمال الصالحة وإتباع شرع الله والاستقامة مع سنة نبيه، صلى الله عليه وسلم، على صراط الله المستقيم.
- دلالة التصديق بهذه الغيبيات هو العمل الصالح، لذلك كان الإيمان هو أساس كل عمل صالح فيقول الله تعالى في كثير من الأيات:"إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات " فبزيادة الإيمان يزيد العمل الصالح والعكس.

قال الله تعالى: ﴿ فَتَبَسَّمَ ضَاحِكًا مِّن قَوْلِهَا وَقَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ ٱلَّتِي أَنْعُمْتَ عَلَى وَلِدَى وَأَنْ أَعْمَلَ عَلَى وَلِدَى وَأَنْ أَعْمَلَ صَلِحَا تَرْضَلهُ وَأَدْخِلْني بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ ٱلصَّلِحِينَ ۞ ﴾

(النمل ١٩٠)

#### د. معنى الإيمان المق:

جاء ذكر الإيمان والمؤمن الحق في سورة واحدة في كتاب الله وهي سورة الأنفال وفي موضعين. يقول الله تعالى في افتتاحية السورة:

﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَنفَالِ قُلِ ٱلْأَنفَالُ لِلَّهِ وَٱلرَّسُولِ فَاتَقُواْ ٱللَّهَ وَأَصْلِحُواْ ذَاتَ بَيْنِكُمْ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ ءَايَتُهُ وَزَادَتُهُمْ إِيمَننَا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ مُّوْمِنِينَ ۞ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقُنَهُمْ يُنفِقُونَ ۞ أُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقَّا لَهُمْ دَرَجَتُ عِندَ رَبِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقُ كَرِيمٌ ۞ كُرِيمٌ ۞ كُرِيمٌ ۞ كُرِيمٌ ۞ كَرِيمٌ ۞ ﴾

(الأنفال ٢٠٠١)

ويقول الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ ءَاوَواْ وَّنَصَرُوٓاْ أُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقَّاۚ لَّهُم

مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ۞ ﴾

(الأنفال ٤٧٠)

#### تبرز الآيات الأولى صفات المؤمنين حقا وهي خمس صفات:

- ١ يقيمون الصلاة
- ٢. مما رزقهم الله ينفقون (مال، وقت، علم...).
- ترتعد قلوبهم عند ذكر الله في مصائب الدين ولكن تطمئن عند ذكر الله في مصائب الدنيا.
- ٤. يزيد تصديقهم المحض بالغيبيات التي يخبر بها القرآن كلما تليت عليهم آياته فيزدادوا بها إيمانا.
  - يتوكلون على الله حق التوكل بغير تواكل.

وأعطى القرآن الكريم نموذجا لهؤلاء من الذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا وآووا ونصروا من المهاجرين والأنصار فهؤلاء هم المؤمنون حقا لنتخذهم قدوة ونرى في مسلكهم سلوكا عمليا للإيمان الحق الذي هو إيمان صادق يتبعه العمل الصالح المخلص لله والموافق لكتابه والمتبع لسنة رسوله الكريم – صلى الله عليه وسلم. وكما يكتمل فهمنا للإيمان الحق، فعلينا أن نفهم الكفر الحق وقد ورد في موضع واحد في كتاب الله عز وجل.

### فيقول الله تعالى في سورة النساء:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ - وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ - وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضِ وَنَكُفُرُ بِبَعْضِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ۞ أُوْلَتَبِكَ هُمُ ٱلْكَافِرُونَ حَقَّاً وَأَعْتَدُنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُّهِينَا ۞ ﴾

### والآيات تحذر المؤمن من الوقوع في الكفر الحق وهو يتمثل فيما يلى:

- ١. الكفر بالله أو عدم توحيده وجعل له أنداد يحبونهم كحب الله.
- ٢. الكفر برسل الله أو الإيمان بالبعض والكفر بالبعض الآخر.
- ٣. الطعن في صدق الرسل في نقلهم عن الله فيريدوا ألا يتبعوا الرسل ويفرقوا بينهم وبين مرسلهم وهو الله
  - . الإيمان ببعض الآيات والكفر بالبعض الآخر.

أي يأخذ من دين الله ما يشاء ويترك ما يشاء فيؤمن بما يحب أن يؤمن به من رسل ومن آيات ويكفر بما لم يحلو له من رسل و آيات وأحكام وشرائع يريد أن يبتغى سبيلا بين الكفر الكامل والإيمان الكامل فمثلهم كمثل المنافقين في الدرك الأسفل من النار.

(النساء ١٥٠-١٥١)

يقول الله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَنتُمْ هَنَوُلَآءِ تَقْتُلُونَ أَنفُسَكُمْ وَتُخْرِجُونَ فَرِيقَا مِّنكُم مِّن دِيَارِهِمْ تَظَاهَرُونَ عَلَيْهِم بِٱلْإِثْمِ وَالْعُدُونِ وَإِن يَأْتُوكُمْ أَسُرَىٰ تُفَادُوهُمْ وَهُو مُحَرَّمُ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ ٱلْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ فَمَا جَزَآءُ مَن يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنكُمْ إِلَّا خِزْيٌ فِي ٱلْحُيَوةِ ٱلدُّنْيَا وَيَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَىٰ أَشَدِّ ٱلْعَذَابِ وَمَا ٱللَّهُ بِغَفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿

(البقرة ٥٨٠)

ومن هذا يتضح لنا معنى الإيمان الحق الذي يفرز العمل الصالح الذي يقبله ويرضاه الله جل وعلا فيدخل الجنة فاللهم اجعلنا من المؤمنين حقا.

قال الله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ كَانَتْ لَهُمْ جَنَّتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلًا ﴿

(الكهف ١٠٧)

### ه- علاقة أركان الإيمان بعضما ببعض:

يمكن أن نقسم الأهمية النسبية لأركان الإيمان إذا فهمنا الهدف من وراء إرسال الرسل إلى الناس. فعندما كلم الله موسى تكليما قال له:

﴿ فَلَمَّا أَتَلَهَا نُودِى يَهُوسَىٰ ۞ إِنِّى أَنَاْ رَبُّكَ فَٱخْلَعْ نَعْلَيْكَ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدَّسِ طُوَى ۞ وَأَنَا ٱخْتَرْتُكَ فَٱسْتَمِعْ لِمَا يُوحَىٰ ۞ إِنَّى أَنَا ٱللَّهُ لَاۤ إِلَهَ إِلَّا أَنَاْ فَٱعْبُدُنِى وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِنِكُرِى ۞ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَاتِيَةٌ أَكَادُ أُخْفِيهَا لِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسِ بِمَا تَسْعَىٰ ۞ فَلَا يَصُدَّنَكَ عَنْهَا مَن لَّا يُؤْمِنُ بِهَا وَٱتَّبَعَ هَوَلَهُ فَتَرْدَىٰ ۞ ﴾

(طه ۲۱۱-۲۱۱)

#### وهذه الآيات بينت أساس الإيمان والعقيدة الإسلامية وهي:

- . الإيمان بالله وتوحيده وما يتبع ذلك من عبادته وطاعته وذكره
- ٢. الإيمان باليوم الآخر والحساب والاستعداد له وعدم إتباع الهوى وكذلك من كفر بالآخرة.

وأساس الإيمان هو الإيمان بالله وهو يشغل ٥٠% من مجمل الإيمان (فهو نصف الشهادة)

### فمقاصد القرآن ثلاثة، مقصدين متعلقين بالإيمان بالغيب وهما:

- ١. التوحيد (الإيمان بالله)
- ٢. القصص (الإيمانيات الخمس الأخرى)

والمقصد الثالث متعلق بالأعمال الصالحة وهو الأوامر والنواهي والأحكام والتشريعات لذلك كان الإيمان يشغل ثلثي الطريق إلى الله والعمل الصالح يشغل الثلث الأخير ويعتمد على الإيمان ولذلك مكث الرسول ١٣ عام في مكة يغرس العقيدة ويعلم الإيمان وهاجر لينشئ المجتمع المسلم في المدينة ومكث ١٠ أعوام فقط فالأساس هو غرس العقيدة والعمل الصالح حصاد هذا الإيمان ولذلك فأن جميع الأوامر والنواه قد فرضت في المدينة مما يبين أهمية ترسيخ الإيمان في القلوب.

وكذلك يكون الإيمان بالله هو ثلث الطريق إلى الله والثلث الثاني يجمع أركان الإيمان الأخرى (الملائكة/الكتب/الرسل / اليوم الآخر / القضاء والقدر) ثم يتم الثلث الأخير بالعمل الصالح الذي ينطلق من الإيمان الصادق والكامل.

### يقول الله تعالى في سورة الكهف:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ كَانَتْ لَهُمْ جَنَّنتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلًا ١٠٠٠ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ كَانَتْ لَهُمْ جَنَّنتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلًا ١٠٠٠

(الكهف ١٠٧)

### القسم الأول: الإيمان بالله

### يمثل نصف الإيمان والعقيدة الإسلامية وهو أساس عقيدة المؤمن.

### القسم الثاني: الإيمان باليوم الآخر

وهو غاية العقيدة وغاية الإيمان والإيمان باليوم الآخر يمثل الرسالة التي جاء الرسل ليخبروا بها الخلق ولو لم يكن هناك يوم آخر يحاسب الناس فيه لما كان لإرسال الأنبياء فائدة إذ أنه سيستوي الطائع والعاصي والمؤمن والكافر. والآيات كثيرة التي تكتفي بذكر الإيمان بالله واليوم الآخر تعبيراً على الإيمانيات كاملة.

كقول الله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَّا بِٱللَّهِ وَبِٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِر وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾

(البقرة ۲۰۰۸)

وهذا الركن يلي في الأهمية النسبية الإيمان بالله.

#### القسم الثالث: الإيمان بالقضاء والقدر

و هو كاشف وترمومتر الإيمان، فيه ينكشف ويمتحن ويقاس إيمان المؤمن في لحظات الابتلاء والصبر فبقدر الإيمان بقدر ما يصبر المؤمن ويتحمل ما يحدث له في حياته من آلام ومنغصات

#### فيقول الله تعالى:

﴿ وَلَنَبْلُونَكُم بِشَىٰءٍ مِنَ ٱلْخَوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْصِ مِّنَ ٱلْأَمْوَلِ وَٱلْأَنفُسِ وَالظَّمَرَتِ ۗ وَبَقِّرِ ٱلصَّابِرِينَ ۞ ٱلَّذِينَ إِذَآ أَصَابَتْهُم مُّصِيبَةٌ قَالُواْ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ۞ أُولَتَبِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِّن رَّبِهِمْ وَرَحْمَةٌ ۖ وَأُولَتَبِكَ هُمُ ٱلْمُهُتَدُونَ ۞ ﴾

(البقرة ١٥٥-١٥٧)

وهنا يتجلى الإيمان فتزيده المحن قوة وصلابة ويقين ومن حكم بن عطاء الله السكندري:

(من رزق الفهم في المنع صار المنع عين العطاء)

وهذا الركن يلي في الأهمية النسبية الإيمان باليوم الآخر.

### القسم الرابع: الإيمان بالملائكة والكتب والرسل

هذه الأركان الثلاثة هدفها نقل الرسالة إلى الخلق وحتى يتحقق التصديق لهؤلاء الرسل يجب الإيمان بهم وبما جاءوا به من كتب وكذلك الإيمان برسل الله من الملائكة الذين حملوا هذه الكتب من الله عز وجل إلى الرسل. فهذه أركان متصلة تربط أساس الإيمان بغاية الإيمان أي تربط الإيمان بالله بالإيمان باليوم الآخر.

### و. الإيمان بالملائكة والجن:

### 1- الإيمان بالملائكة والجن:

### - الإيمان بالملائكة:

الملائكة من خلق الله الذين خلقهم قبل بنى آدم وخلقهم من نور، لا يعصون الله ما أمر هم ويفعلون ما يؤمرون وأعداد الملائكة لا تحصى وهم مقسمون حسب مهامهم المختلفة.

وهناك أنواع كثيرة من الملائكة لا مجال لحصرهم وهؤلاء الملائكة لا نراهم رؤى العين ولقد رأى رسولنا صلى الله عليه وسلم سيدنا جبريل عليه السلام في صورته الملائكية مرتين: مرة في غار حراء ومرة في ليلة الإسراء والمعراج وكان له ستمائة جناح يسد الأفق. والملائكة ليسوا إناثنا أو ذكورا فهم خلق خلاف بني آدم يجب على المؤمن أن يؤمن بهم على هذا النحو وهم يستغفرون للذين آمنوا ويقولون ربنا وسعت كل شئ رحمة وعلما فاغفر للذين تابوا واتبعوا سبيلك ويصلون على النبي صلى الله عليه وسلم وصلاتهم دعاء واستغفارا.

يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَتِ كَتَهُ و يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيُّ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ۞ ﴾ (الأحزاب ٥٥٦)

عندما تقوم الساعة هؤلاء الملائكة يموتون بما فيهم نافخ الصور وبما فيهم ملك الموت فلا يبقى حي وينادي الله عز وجل حينئذ "لمن الملك اليوم" فلا أحد يجيب فيقول جل جلاله "لله الواحد القهار". فسبحان الحي الذي لا يموت وكل شئ هالك إلا وجهه ثم يبعثهم الله جميعا ليوم الحساب.

- الإيمان بالجن:
- الجن مخلوق من النار منهم الصالحون ومنهم الطالحون والشياطين هم مردة الجن إمامهم إبليس.

يقول الله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِيَ ٱلْأَمْرُ إِنَّ ٱللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعُدَ ٱلْحَقّ وَوَعَدتُّكُمْ فَأَخْلَفْتُكُمُّ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُم مِّن سُلُطَن إِلَّا أَن دَعَوْتُكُمْ فَٱسْتَجَبْتُمْ لِي ۖ فَلَا تَلُومُوني وَلُومُواْ أَنفُسَكُم مَّآ أَنَاْ بِمُصْرِخِكُمْ وَمَآ أَنتُم بِمُصْرِخِيَّ إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْتُمُونِ مِن قَبْلُ إِنَّ ٱلظَّلِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ١٠٠٠ ﴿

(إبراهيم ٢٢٠)

#### يقول الله تعالى:

﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَنَبِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ ۚ ٱفْتَتَّخِذُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُ ٓ أَوْلِيمَا عَن مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَدُوٌّ ۚ بِثُسَ لِلظَّلِمِينَ بَدَلَّا ۞﴾

(الكهف ٥٥٠)

■ الجن يرى الإنسان من حيث لا يراه الإنسان ولاسبيل للاتصال بينهما وقد بعث الرسول صلى الله على وسلم للجن أيضا ودعاهم إلى الإسلام فمنهم المؤمن ومنهم الكافر ومنهم الصالح ومنهم الطالح وهم أقل درجة من بنى آدم الذي أثبت الله له تكريما لم يثبته للجن.

يقول الله تعالى: ﴿ \* وَلَقَدُ كَرَّمْنَا بَنِي ءَادَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ ٱلطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرِ مِّمَّـنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ۞ ﴾

(الإسراء ١٧٠)

لا يملك الجن أن يؤذي بني آدم إلا بإذن من الله و لا يكون ذلك إلا إن كان هذا الإنسان ضعيفُ العقيدة بعيداً

فيقول الله تعالى: ﴿ وَٱتَّبَعُواْ مَا تَتْلُواْ ٱلشَّيَاطِينُ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَانَ ۖ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَاكِنَّ ٱلشَّيَاطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ وَمَآ أُنزلَ عَلَى ٱلْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَرُوتَ وَمَرُوتَۚ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّىٰ يَقُولَآ إِنَّمَا نَحُنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُرُّ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِۦ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِةَّ۔ وَمَا هُم بِضَآرِّينَ بِهِۦ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ۚ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمُّ وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَنِ ٱشْتَرَنهُ مَا لَهُ عِنْ الْآخِرَةِ مِنْ خَلَقَّ وَلَبِئُسَ مَا شَرَوْاْ بِهِۦٓ أَنفُسَهُمُّ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ۞ ﴾

(البقرة ١٠٢)

إن كان المسلم ذاكر الله فان قرينه يضعف ولا يكون له تأثير عليه.

ويقول الله تعالى: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطُنِ نَزْغٌ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ۗ إِنَّهُ وهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ۞ ﴾

(فصلت ۲۳۰)

ويقول الله تعالى: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ۞ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ۞ إِلَهِ ٱلنَّاسِ ۞ مِن شَرِّ ٱلْوَسُواسِ ٱلْخَنَّاسِ ۞ ٱلَّذِى يُوسُوسُ فِي صُدُورِ ٱلنَّاسِ ٥ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ ١٠

(الناس ۲۰۰۱)

ويقول الله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطُانِ ٱلرَّجِيمِ ۞ ﴾

(النحل ۹۸)

فالشيطان يفر من ذكر الله ومن إقامة الصلاة ومن الأذان ومن قراءة القرآن والذكر هو أفضل الحصون التي يتحصن بها الإنسان منه.

- وسوسة الشيطان تختلف عن وسوسة النفس إذ أن النفس تريد إشباع شهوة من الشهوات بعينها أما وسوسة الشيطان فهي تريد أن توقع بنى آدم في أية معصية مهما كان نوعها ولا تصر على معصية أو شئ محدد. والشيطان يطرد بالاستعادة بالله منه ولكن النفس هي أعدي أعداؤك لا يسكتها إلا التزكية فترتقى من نفس أمارة بالسوء إلى نفس لوامة إلى نفس مطمئنة تؤمن بلقاء الله وترضى بقضاء الله وتقنع بعطاء الله.
- كيد الشيطان ضعيف إذ يكفى ذكر الله والاستعادة بالله منه لحرقه وإبعاده وكلما زاد إيمان وذكر المسلم، كلما ضعف صوت قرينه له وقل تأثيره عليه.

يقول الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُقَتِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ۖ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يُقَتِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱلطَّهُ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ يُقَتِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱلطَّهُ وَتَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْكُ وَالْكَافِرَةُ إِنَّا يَعْلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُ وَالْكَافُرُونَ فَي سَبِيلِ ٱللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ واللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَلَا عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَلِي عَلَيْكُولُونَا عَلَيْكُونَا وَالْمُعَلِّلُونُ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا عَلَيْكُولِكُونَا عَلَيْكُونُ عَلَيْكُولُونَا عَلْ

(النساء ٢٧٠)

ولكل ما سبق ذكره بشأن الملائكة والجن هو نقلا عما جاء في كتاب الله وفي سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم لذلك وجب أن نؤمن به وأن نصدقه.

#### ٦. الإيمان والكتب السماوية:

يجب على المسلم أن يؤمن بجميع الكتب السماوية التي أرسلها الله الى رسله كالإنجيل على السيد المسيح عيسى عليه السلام وكصحف إبراهيم. وبالطبع الإيمان بالقرآن الكريم الذي هو المهيمن على الكتب كلها وهو الوحيد المحفوظ من الله من أي تحريف أو زيادة أو نقصان كما حدث في بقية الكتب

يقول الله تعالى : ﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ و لَحَافِظُونَ ۞ ﴾

(الحجر ٢٠٠٩)

كما أن القرآن الكريم هو في نفس الوقت معجزة الرسول، صلى الله عليه وسلم، وهو آخر الكتب وصالح إلى قيام الساعة لهداية البشرية في كل مكان وفي كل زمان. ووجوه إعجاز القرآن كثيرة منها العلمية ومنها اللغوية ومنها خرق حاجز الزمان ومنها خرق حاجز المكان كالتنبؤ بأشياء مستقبلية قبل أن تحدث وغير ذلك من وجوه الإعجاز التي لا حصر لها.

■ يجب أن يعلم المسلم أن جميع الكتب السماوية الأخرى قد أصابها التحريف لأن الله قد استحفظ عليها الأساقفة والقساوسة فبدلوها وغيروا فيها فهي غير صالحة للإتباع ويكفى المسلم القرآن الكريم الذى هو لا ريب فيه هدى للمتقين لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه فيه تبيانا لكل شئ وتفصيلا لكل شئ بينه وهو نور الله المبين وصراطه المستقيم. فمن أراد الدنيا فعليه بالقرآن ومن أراد الأخرة فعليه بالقرآن ومن أراد الدنيا والأخرة فعليه بالقرآن. وهو تنزيل رب العالمين نزل به الروح الأمين على قلب رسولنا الكريم ليكون به من المنذرين بلسان عربي مبين.

### ٣. الإيمان والرسل عليهم الصلاة والسلام:

يقول الله تعالى: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ ء وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتبِكَتِهِ ء وَكُتُبِهِ ء وَرُسُلِهِ ء لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُّسُلِهِ ۚ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ۚ غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ۞ ﴾

(البقرة ٢٨٥)

يجب على المؤمن أن يؤمن بجميع الأنبياء والرسل الذين أرسلهم الله إلى الخلق منذ آدم عليه السلام ذكر منهم ٢٥ رسولا في القرآن الكريم منهم خمسة أولوا العزم من الرسل وهم أصحاب أكبر الرسالات وهم: (سيدنا نوح - سيدنا إبراهيم – سيدنا موسى – سيدنا عيسى – سيدنا رسول الله محمد صلى الله عليه وسلم)

الأنبياء والمرسلين هم بشر من خلق الله اصطفاهم الله على سائر خلقه.

يقول الله تعالى: ﴿ \*إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰ ءَادَمَ وَنُوحَا وَءَالَ إِبْرَهِيمَ وَءَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ۞ ذُرِّيَّةُ بَعُضُهَا مِن بَعْضٍ وَٱللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ۞ ﴾

(آل عمران ۰۳۲-۰۳۶)

ويقول الله تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِتْلُكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَحِدُ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ - فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحَا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِهِ - أَحَدًا ﴿

(الكهف ١١٠)

- سيدنا عيسى بن مريم رسول عظيم خلقه الله من أم بغير أب كما خلق آدم بغير أب ولا أم وكما خلق حواء من أب بغير أم . ولم يصلب سيدنا عيسي بل رفعه الله إليه ويعود إلى الأرض مرة أخرى ليقتل المسيخ الدجال ويصلى مع المسلمين صلاتهم ويدفن بجانب النبى صلى الله عليه وسلم فى المدينة.
- لم يدعى المسيح يوما أنه ابنا لله و كل من نسب لله ولد فقد كفر فمعجزات المسيح عليه السلام كسائر معجزات الرسل أيده الله بها ليعلم الناس أنه رسول حق من رب الأرض والسماء الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد.
- جميع الأنبياء رسالتهم واحدة وهي رسالة التوحيد وإن اختلفت شرائعهم وكتبهم تبعا لأحوال ولا يجب أن نفرق بينهم فجميعهم هداهم الله الصراط المستقيم.

فيقول الله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِيَّ إِلَيْهِ أَنَّهُ و لَآ إِلَّهَ إِلَّا أَنَا فَٱعْبُدُونِ ۞ ﴾

(الأنبياء ٢٥٠)

فقال الله تعالى عن موسى وهارون : ﴿ وَهَدَيْنَاهُمَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ ﴾

(الصافات ۱۱۸)

وقال عن محمد بن عبد الله- صلى الله عليه وسلم في سورة الفتح: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ ٱللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيَكَ صِرَطًا مُّسْتَقِيمًا ۞ ﴾

السيدنا إبراهيم عليه السلام يسمى بأبي الأنبياء وهو من أعظم الرسل فكان أمة قانتا لله حنيفا ولم يكن من المشركين. اجتباه ربه وهداه إلى صراط مستقيم ومن ذريته كان سيدنا إسماعيل ابن السيدة هاجر ولقد جاء من ذرية سيدنا إسماعيل سيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم. ومن ذرية إبراهيم سيدنا اسحق (ابن السيدة سارة) ثم سيدنا يعقوب (إسرائيل) ومن ذريته سيدنا يوسف عليه السلام وداوود وسليمان وبقية أنبياء بنى إسرائيل، عليهم الصلاة والسلام.

خصص الله ثلث القرآن يحدثنا عن قصص الأنبياء مع أقوامهم لنتعظ ولنتعرف على حياتهم ورسالاتهم فعلينا
 أن نقبل على آيات الله لنتعرف على هؤلاء المرسلين العظام فنوقر هم.

يقول الله تعالى: ﴿ لَقَدُ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِإُوْلِي ٱلْأَلْبَابِّ مَا كَانَ حَدِيثَا يُفْتَرَىٰ وَلَاكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ۞﴾

(یوسف ۱۱۱)

■ ولعل التشهد الأخير الذى نصلى فيه على رسولنا محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم، نصلى فيه كذلك على سيدنا إبراهيم وعلى آله وصحبه ممثلا لجميع الأنبياء والمرسلين فنذكرهم كذلك في كل صلاة ومع ذكرنا لحبيبنا محمد صلى الله عليه وسلم فليعلم كل منا أن إبراهيم عليه السلام هو الذى بنى بيت الله الحرام في مكة المكرمة وهو أول المسلمين وقد دعى لنا.

فقال الله تعالى: ﴿ رَبَّنَا وَٱبْعَثُ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنتَ الله تعالى: ﴿ رَبَّنَا وَٱبْعَثُ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنتَ الله تعالى: ﴿ رَبَّنَا وَٱبْعَثُ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنتَ الله تعالى: ﴿ رَبَّنَا وَٱبْعَثُ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ أَيَّا لَهُ اللهُ عَنْهُمْ يَتُلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَبَ وَٱلْحِنْمَ قَالِمُهُمْ اللهِ عَلَيْهُمْ يَتُلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَبَ وَٱلْحِنْمَ قَالَهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَالِمُهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْ عَلَيْهِمْ عَالِمُهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ يَتُلُواْ عَلَيْهِمْ عَلَيْ عَلَيْهِمْ عَالِيْكُ وَيُعَلِّمُهُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مَا أَنْ كُنِيمُ مَا اللَّهُ عَتَى اللّهُ عَلَيْكُ مَا عَلَيْكُولُونَا وَاللَّهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُ عَلَيْهِمْ عَلَيْكُ وَلَيْكُولُونُ مُ اللَّهُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُولِيمُ عَلَيْكُ فَالْتَلْكُ عَلَيْكُولُونُ عَلَيْكُولُونُ عَلَيْكُولُولُونُ اللَّهُ عَلَيْكُولُونُ عَلَيْكُولِيمُ عَلَيْكُولُهُمُ عَلَيْكُولُونُ عَلَيْكُولُونُ عَلَيْكُولُونُ عَلَيْكُولُونُ عَلَيْكُولُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُولُونُ عَلَيْكُولُونُ عَلَيْكُلُونُ عَلَيْكُولُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَاكُونُ عَلَيْكُولُونُ عَلَيْكُولُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ

(البقرة ١٢٩)

قال الله تعالى: ﴿ مَا كَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِن كَانَ حَنِيفًا مُّسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ ﴾ (آل عمران ٢٦٧)

من الجدير بالملاحظة اتصال فريضة الصلاة للمسلم بالمسجد الأقصى الذي صلى فيه جميع الأنبياء خلف رسول الله محمد بن عبد الله - صلى الله عليه وسلم واتخاذ المسلمين المسجد الأقصى قبلة أولى لصلاتهم وهذا يؤكد أن محمد بن عبد الله لم يكن بدعا من الرسل إنما هو خاتمهم ويدعو بدعوتهم لتوحيد الله وعبادته ومكملا لرسالاتهم منذ القدم.

ثم تم تغيير القبلة إلى المسجد الحرام تأكيداً لتمييز الرسالة المحمدية وتكاملها الذاتي بالقرآن الكريم الذي هو مهيمنا على الكتب السماوية كلها وناسخا لها بعد تحريفها والتي لم تعد تصلح للاتباع وهذه دعوة للناس إلى اتباع رسول الله و القرآن وترك ما سواه فهو الكتاب المحفوظ من رب العزة تبارك وتعالى إلى قيام الساعة.

وهذا المعنى متكرر بعدم اتباع طريق اليهود الذين غضب الله عليهم ولا النصارى الذين ضلوا وفي كثير من الآيات بقول الله تعالى في فاتحة الكتاب التي لا صلاة بدونها (صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين). والأحاديث كثيرة مثل (صلوا في نعالكم وخالفوا اليهود والنصاري)

فانه رسول الله محمد بن عبد الله - صلى الله عليه وسلم رسول آخر أمة تتبعها الأمم ولا تتبع هي أمة أخرى إذ هي خير أمة أخرجت للناس.

يقول الله تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ۗ وَلَوْ ءَامَنَ أَهُمُ اللَّهِ مَنهُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَأَحْتَرُهُمُ ٱلْفَسِقُونَ ۞ ﴾

(آل عمران ۱۱۰)

فالله نسأل أن يصلى ويسلم ويبارك على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم وكذلك على جميع إخوانه من الأنبياء والمرسلين وجزاهم الله عنا وعن البشرية خير الجزاء على جهدهم لهداية الخلق ولتوصيل رسالات رب العالمين. ولعل صلاة الرسول صلى الله عليه وسلم بجميع الأنبياء في المسجد الأقصى في رحلة الإسراء والمعراج ولقائه بهم كل في سمائه لهو أعظم دليل على وحدتهم وعلى تكاملهم وعلى كونهم جميعا على دين الإسلام و على صراط الله المستقيم كل في درجاته.

يقول الله تعالى: ﴿ إِنِّى تَوَكَّلْتُ عَلَى ٱللَّهِ رَبِّي وَرَبِّكُمْ مَّا مِن دَآبَّةٍ إِلَّا هُوَ ءَاخِذُ بِنَاصِيَتِهَأَّ إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمِ ۞ (هود ٥٠٦)

#### ٤- الإيمان والله:

### ١) الإيمان بالله الواحد الذي لا إله إلا هو أساس الإيمان:

والمنبع لجميع الإيمانيات الأخرى فمنه الإيمان بملائكة الله ثم الإيمان برسل الله ثم الإيمان بكتب الله ثم الإيمان بقضاء الله ثم الإيمان بيوم لقاء الله وحسابه وبقدر الإيمان بالله بقدر ما يأتي التصديق المحض القلبي يليه الإخلاص ثم العمل الجسدي لسائر أركان الإيمان ولذلك كان الإيمان بالله هو نصف الإيمان وبقية الأركان الأخرى تمثل النصف الآخر ولذلك شمل الحديث عن الله ثلث القرآن الكريم وصارت سورة الإخلاص:

#### بسم الله الرحمن الرحيم:

﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ۞ ٱللَّهُ ٱلصَّمَدُ ۞ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدُ ۞ وَلَمْ يَكُن لَّهُ و كُفُوا أَحدُ ۞ ﴾

(الإخلاص ٢٠٠١)

تعدل ثلث القرآن الكريم ومن قرأها ثلاثا كمن قرأ القرآن إذ أن هذه السورة جمعت في طياتها المعنى الأكبر للإيمان بالله وهو التوحيد والذي يترجم في شهادة الإنسان عندما يدخل الإسلام ويعلن عن الإيمان الذي وقر في قلبه فيقول: (أشهد ألا إله إلا الله).

لذلك عندما قال رسول الله على لصاحبه

(جَدِّدُوا إِيمَانَكُمْ قِيلَ يَا رَسُولَ اللَّهِ وَكَيْفَ نُجَدِّدُ إِيمَانَنَا قَالَ أَكْثِرُوا مِنْ قَوْل لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ) (رواه احمد)

فيقول لا إله إلا الله يجدد المؤمن إيمانه في كل مرة.

#### الإيمان بالله هو معرفة الله:

وجب أن نعلم أنه لنتحصل على الإيمان بالله يجب أن نتعلم ونتعرف على الله من خلال كلام الله وان الله عز وجل عرف نفسه فلا مجال لمعرفة الله إلا من خلال كتاب الله وسنة رسول الله - صلى الله عليه وسلم فإذا تعلمنا ذكرناه بكل ما تعلمناه منه فتحرك اللسان بالذكر الكثير ثم جاءت طاعة الله بالجسد في كل ما شرع تأكيدا على صدق هذا الإيمان. وهنا يجدر بنا أن نلفت نظر القارئ إلى أمر هام ألا وهو (ذكر الله) الذي هو أساس لترجمة المؤمن لما وقر في قلبه عن الله من معرفة تعم أنواع كثيرة من الذكر كالصلاة والدعاء والتسبيح وذكر أسماء الله الحسنى وغير ذلك من مظاهر الذكر فهذا هو المعنى العام كما جاء في قول الله تعالى:

﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ۞ ﴾

(الأحزاب ٢١١)

أما إذا قرن في الآيات (ذكر الله) بمظاهر ذكر أخرى كالتسبيح مثلا فيعنى بذكر الله حينئذ هو ذكر الله بأسمائه هو جل وعلا وليس تسبيحه أو حمده. كقول الله تعالى في نفس السورة: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذْكُرُواْ ٱللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ١ وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلًا ١ هُوَ ٱلَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلَتَهِكَتُهُ ولِيُخْرِجَكُم مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورَ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا 🕲 🦫

(الأحزاب ١٤١-٤٣٠)

فيكون معنى الأمر بذكر الله كثيرا في الآية السابقة (ذكر الله بأسمائه الحسني ذكرا كثيرا). فيكون الأصل هو ذكر الله بأسمائه التسعة والتسعين ائتمار القول الله تعالى:

﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى فَٱدْعُوهُ بِهَا ۗ وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِيٓ أَسْمَنَهِذِ عَسَيُجْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞ ﴾

الأعراف ١٨٠)

ولقوله: ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱللَّهَ أَوِ ٱدْعُواْ ٱلرَّحْمَنَ ۗ أَيَّا مَّا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَىٰ ۚ وَلَا تَجُهَرُ بِصَلَاتِكَ وَلَا تُجَافِتْ بِهَا وَٱبْتَغ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ۞ ﴾

(الإسراء ١١٠)

وذهب البعض إلى أن معنى الأمر بذكر الله ثم بتسبيحه هو الجمع بين التسبيح وذكر الله وذلك بتسبيح الله وذكر الله بأسمائه الحسنى فيقول الذاكر لله: (سبحان الله العظيم - سبحان الله الملك - سبحان الله القدوس - سبحان الله السلام وهذا هو أفضل الذكر ولعل ربط بعض الأحاديث للتسبيح والحمد بعدد المائة استحبابا لربطه بأسماء الله الحسنى فيكون تسبيحا وذكرا لله في نفس الوقت كل تسبيحه أو تهليله أو تكبيرات مرتبطة باسم من أسماء الله الحسنى. (الحمد لله الملك - الحمد لله القدوس) (لا الله إلا الله الحي - لا الله إلا الله الواحد - لا الله إلا الله القيوم) (لا حول ولا قوة إلا بالله الغنى.)

# ومما سبق نخلص إلى أن ذكر الله أصله هو ذكر الأسماء ومعناه العام يشمل جميع أنواع الذكر من قراءة قرآن وتسبيح وخلافه والأفضل ربط جميع مظاهر الذكر بأسماء الله الحسني.

غاية الإيمان بالله هو معرفة الله إذ أن الله هو الغاية في كل شئ وهو الأصل فهو الحي وما دونه ميت وهو الفاعل وما دونه مفعول به وهو الحق وما دونه باطل. فالإنسان طال عمره أو قصر لا يمثل في عمر البشرية شيئا مذكورا، فوجوده أقل من الثواني من عمر الكون يكاد يكون صفرا أو هو صفر ولذلك يقول الله تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم الذي هو خير خلق الله والذي غير الله به تاريخ البشرية جمعاء. (انك ميت وانهم ميتون) والرسول - صلى الله عليه وسلم - كان يتنفس وحي وهو يتلو هذا القرآن فما معنى (ميت)؟ أهو موت للقلب؟ فان للقلوب حياة كحياة الأجساد فالقلب قد يمرض ويعمى ويموت وروح القلب التي يحيا بها هو القرآن الكريم.

يقول الله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحَا مِّن أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِتَابُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَا كَنْ جَعَلَنَاهُ نُـورًا تَهْدِى بهِـ مَن نَّشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾

(الشورى ۲۵۰)

#### ويقول الله تعالى متحدثًا عن نبيه محمد- صلى الله عليه وسلم:

﴿ أَوَمَن كَانَ مَيْتَا فَأَحْيَيْنَكُ وَجَعَلْنَا لَهُ و نُورًا يَمْشِي بِهِ ع فِي ٱلنَّاسِ كَمَن مَّثَلُهُ و فِي ٱلظُّلُمَنْ ِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَأَ كَذَلِكَ زُيِّنَ لِللَّا لَهُ وَنُهَأَ كَذَلِكَ زُيِّنَ لِللَّا لَهُ وَيُو اللَّالِ اللَّكَانِونِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ ﴾ لِلْكَانِونِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾

(الأنعام ١٢٢)

معناه أن عمر النبي – صلى الله عليه وسلم – وكذلك سائر الخلق، أقصر بكثير من أن يمثل وجوداً علي سطح الأرض فهو أقرب أن يكون موت من كونه حياة. والحي الحقيقي هو الله فكل شئ هالك إلا وجهه وكل شئ في الكون من خلقه سيموت فكل ماله نهاية فهو قصير وكل ما قورن بوجود الله فهو لا شئ ولا وجود له.

فما قدروا الله حق قدره، فهو بيده ملكوت كل شئ، إليه يرجع الأمر كله، وسع كل شئ رحمة وعلما وكان على كل شئ وكيل وحفيظ ومقيت، حتى أن أعمال الناس التي تسكن الجسد من خلق الله، فهو الفاعل الحقيقي لكل شئ فيقول الله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ۞ ﴾

(الصافات ٩٦٠)

فهذا جانب من جوانب معرفة الله التي هي أساس طاعة الله وعبادة الله فكيف نعبد الله ونحبه ونذكره ونحن لا نعرفه ؟ومن هنا كانت أهمية معرفة الله من خلال دراسة الإيمان بالله ومقتضياته وحديث القرآن على هذا الركن الركين.

#### - معرفة الله تكون بالتعرف على عالمي الأمر والخلق:

لقد تحدثنا في افتتاحية هذا الكتاب عن (الهداية إلى الصراط المستقيم) وكيف يصل الإنسان بعقله إلى أن لهذا الكون إله وإله واحد لا ثاني له فيقبل على رسل الله المؤيدين بالمعجزات من الله والذين لا يأخذون أجرا ويقرأ كلام الله ليتعرف على الله من خلال كلام الله.

لقد جعل الله لهذا الكون عالمان:

١. عالم الأمر

٢. عالم الخلق والذي ينقسم إلى:

- عالم الغيب.

عالم الشهادة.

#### أ) عالم الأمر:

#### يقول الله تعالى:

﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ ۗ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَآ أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ۞ ﴾

(الإسراء ٥٨٠)

والقرآن الكريم كذلك هو كلام الله المتصل بذات الله فهو ليس من خلق الله وكذلك يقول الله تعالى:

﴿ وَكَنَالِكَ أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِّنَ أَمْرِنَاۚ مَا كُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِتَابُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَاكِن جَعَلْنَاهُ نُـورًا نَّهُ دِى بِـهِ- مَـن نَّشَآءُ مِنْ عِبَادِنَاۚ وَإِنَّكَ لَتَهْدِىٓ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمِ ۞﴾

(الشورى ٢٥٠)

القرآن به تحيا القاوب وبدونه تموت وإن تحركت الأجساد وأكلت وشربت فالعمى والموت هو موت القاوب وعماها وليس عمى الأجساد وموتها. وكذلك كان الشهداء أحياء فى قبورهم يرزقون وكذلك الأنبياء حفظ الله أجسادهم الترابية وحرم على الأرض أن تأكلها.

قال رسول الله على ( فَصْلُ كَلَام اللهِ عَلَى كَلَام خَلْقِهِ كَفَصْل اللهِ عَلَى خَلْقِهِ ) (رواه الدار مي).

#### ب- عالم الخلق:

هو عالم يشمل كل ما خلقه الله عز وجل و لا يرتبط بذات الله ولكن هو عالم يشمل كل ما خلقه الله فهو فعل من أفعال الله فيطرأ عليه الموت وفيه الخير والشر وفيه الاختلاف.

يدخل في عالم الخلق ما هو في عالم الغيب فتغيب عن حواس البشر سواء بغيب نسبى أو غيب مطلق فأما الغيب النسبي فيغيب عن بعض خلق الله ولكن لا يغيب عن غير هم ككل ما يحدث في نفس الزمان في غير المكان الذي فيه الإنسان أو كل ما يحدث في غير الزمان والمكان الذي يتواجد فيه الإنسان ويدخل في هذا الغيب النسبي أيضا كل شئ شديد الصغر أو شديد البعد الذي يستخدم الإنسان وسائل مقربة ومكبرة ليراه ويدركه. يدخل في هذا الغيب النسبي كل ما قصه الله لنا عن الأنبياء السابقين الذين لم تشهدهم ولكن عاش معهم الناس في أزمانهم.

#### ويقول الله تعالى يحدث عن السيدة مريم:

﴿ ذَالِكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكَ ۚ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُ ونَ أَقُلَمَهُمْ أَيُّهُمْ يَكُفُ لُ مَـ رْيَمَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُ ونَ أَقُلَمَهُمْ أَيُّهُمْ يَكُفُ لُ مَـ رْيَمَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَخْتَصِمُونَ ۞ ﴾

(آل عمران ٤٤٠)

كما يدخل في هذا النوع من الغيب ما يخفيه الإنسان في صدره ولا يطلع عليه أحد إلا الله.

وأما <u>الغيب المطلق</u> فهو الغيب الذي لا سبيل لقدرات وحواس البشر في كل زمان وفى كل مكان أن تدركه وهو من خلق الله كالجن مثلا **فيقول الله تعالى**:

﴿ يَبَنِىٓ ءَادَمَ لَا يَفْتِنَنَّكُمُ ٱلشَّيْطَانُ كَمَآ أَخْرَجَ أَبَوَيْكُم مِّنَ ٱلْجُنَّةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيَهُمَا سَوْءَتِهِمَأَ إِنَّهُ لِيَرَكُمُ هُو وَقَبِيلُهُ ومِنْ حَيْثُ لَا تَرَوْنَهُمُ ۚ إِنَّا جَعَلْنَا ٱلشَّيَطِينَ أَوْلِيَآءَ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ ﴾

(الأعراف ٢٧٠)

فيستحيل أن يرى الإنس الجن والشياطين رؤى العين فيدخل في الغيب المطلق فيما عدا معجزات الله لرسله كرؤية سيدنا سليمان للجن وتسخيره لهم فيقول الله تعالى:

﴿ قُل لَّا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهَ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ۞ ﴾

(النمل ١٦٥)

ورؤية النبي-صلى الله عليه وسلم- لسيدنا جبريل عليه السلام في ليلة المعراج، فهذه كلها معجزات خاصة بالأنبياء عليهم الصلاة والسلام فيقول الله تعالى:

﴿ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ عَ أَحَدًا ۞ إِلَّا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَّسُولِ فَإِنَّهُ ويَسُلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ ورَصَدَا ۞ لِيَعْلَمَ أَن قَدْ أَبْلَغُواْ رِسَلَتِ رَبِّهِمْ وَأَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمْ وَأَحْصَىٰ كُلَّ شَيْءٍ عَدَدًا ۞

(الجن ٢٦ -٢٨)

### و هذه غيبيات اختص الله بها نفسه فيقول الله تعالى:

﴿ \*وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَتِ اللَّهُو وَهُو ٱلَّذِي يَتَوَقَّنكُم بِٱلَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِٱلنَّهَارِ ثُمَّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ ۞ وَهُو ٱلَّذِي يَتَوَقَّنكُم بِٱلَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِٱلنَّهَارِ ثُمَّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ لِللَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ ۞ وَهُو ٱلَّذِي يَتَوَقَّنكُم بِٱللَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِٱلنَّهَارِ ثُمَّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ لِللَّهُ مِنْ جَعُكُمْ ثُمَّ يُنْتِئُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ۞ ﴾

(الأنعام ٥٩ - ٠٦٠)

ويقول الله تعالى: ﴿ مَّا كَانَ ٱللَّهُ لِيَذَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّىٰ يَمِيزَ ٱلْخَبِيثَ مِنَ ٱلطَّيِبِّ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيَدَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّىٰ يَمِيزَ ٱلْخَبِيثَ مِنَ ٱللَّهُ لِيَدَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَا أَنتُمْ عَلَيْهُ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَرَسُلِهِ وَرَسُلِهِ وَرَسُلِهِ وَرَسُلِهُ وَرَسُلِهُ عَلَىٰ اللّهَ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَىٰ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

(آل عمران ۱۷۹)

#### ولقد نفى النبي-صلى الله عليه وسلم- علمه للغيب فقال الله تعالى:

﴿ وَلَآ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللَّهِ وَلَآ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَآ أَقُولُ إِنِّي مَلَكُ وَلَآ أَقُولُ لِلَّذِينَ تَرْدَرِىٓ أَعْيُنُكُمْ لَـن يُـ وَْتِيَهُمُ ٱللَّهُ عَيْرُا ۗ ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِيٓ أَنفُسِهِمْ إِنِّىٓ إِذَا لَّمِنَ ٱلظَّلِمِينَ ۞﴾

(هود ۲۳۱)

#### وقال الله تعالى:

﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَلَهَ أَقُلَ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّ لَا يُجَلِّيهَا لِوَقْتِهَاۤ إِلَّا هُوَ ۚ ثَقُلَتُ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ لَا تَأْتِيكُمْ إِلَّا بَغْتَةَ يَسْتَلُونَكَ كَأَنَّكَ حَفِيٌ عَنْهَا قُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ ٱللَّهِ وَلَاكِنَّ أَكْثِرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ قُلُ لَا تَأْتِيكُمْ إِلَّا بَغْتَةً يَسْتَلُونَ أَنَا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَاسْتَكْثَرُتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَا مَسَّنَى ٱلسُّوّءُ إِنْ أَنَا إِلَّا نَا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَاسْتَكْثَرُتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَا مَسَّنَى ٱلسُّوّءُ إِنْ أَنَا إِلَّا فَا شَآءَ ٱللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَاسْتَكْثَرُتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَا مَسَنَى ٱلسُّوّءُ إِنْ أَنَا إِلَّا فَا شَاءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَاسْتَكْثَرُتُ مِنَ ٱلللَّهُ مِنْ وَمَا مَسَّنَى ٱلسُّوّءُ إِنْ أَنَا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ مَا شَاءَ اللَّهُ مَا شَاءَ اللَّهُ أَولُو كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَاسْتَكُثَرُتُ مِنَ ٱلللَّهُ إِلَى مَا شَآءَ ٱللَّهُ أَولُو كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَاسْتَكُثَرُتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَّنَى ٱلسُّومُ إِلَى الللَّهُ الْمُنْ لَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَلَمُ مُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا وَلَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَآءَ اللَّهُ أَلَا فَلَكُونَ الْكُولُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى الْمُعْلَقُولِهُ الْمُؤْلِقُ مُنْ أَعْلَمُ الْعَلَى اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمَالِقُ الْمَاسُونَ اللَّهُ الْعَلَيْلُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُونُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمَالْمُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُلْمُ الْعَلَيْمُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ اللَّع

(الأعراف ١٨٧-١٨٨)

وكذلك نرى من أمثلة هذا الغيب موعد قيام الساعة وكذلك نزول الغيث وما في الأرحام والأرزاق وكذلك موعد ومكان وفاة كل إنسان. فيقول الله تعالى:

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامُ ۖ وَمَا تَدْرِى نَفْسٌ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدَّا ۖ وَمَا تَدْرِى نَفْسُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدَّا ۖ وَمَا تَدْرِى نَفْسُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴿ قَهُ اللَّهُ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ (اقعان ٣٠٤)

من المهم هنا التأكيد على أن الجن لا يعلموا الغيب ودليلنا على ذلك قول الله عنهم في تعذيب سليمان لبعضهم ووفاته وهو متكئ على عصاة واستمرارهم في العمل خوفا منه بالرغم من موته ولم يعلموا بذلك إلا عندما أكلت القردة طرف عصاه فخر جسده على الأرض. ولو علموا هذا الغيب لما استمروا في العذاب المهين.

#### فيقول الله تعالى في سورة سبأ:

﴿ فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ۗ ٱلْمَوْتَ مَا دَلَّهُمْ عَلَىٰ مَوْتِهِ ۚ إِلَّا دَآبَّةُ ٱلْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتَهُ ۗ فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ ٱلجِنُّ أَن لَّـوْ كَانُـواْ يَعْلَمُونَ ٱلْغَيْبَ مَا لَبِثُواْ فِي ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ ۞ ﴾

(سبأ ١٤٤)

كما يدخل في عالم الخلق كل ما هو تحت عالم الغيب فكذلك يدخل فيه كل ما يدخل في عالم الشهادة وهو كل ما يقع تحت مسمع وبصر وشهادة إنسان وهو عالم ضيق جدا يتحدد بمكان وزمان كل إنسان فينحصر علمه فيما شهد وحضر فقط. ومن هنا نرى أن عالم الشهادة الذي يبنى عليه كثير من الناس علمهم وأعمالهم وأفكارهم ليس إلا قطرة في بحر إذا ما قورن بعالم الغيب.

فقال الله تعالى: ﴿ قَالُواْ سُبْحَننَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَأَّ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ۞ ﴾

(البقرة ٠٣٢)

وكذلك كانت أولى خطوات الإيمان بالغيب هو معرفة الغيب من كلام الله فلا يعلم الغيب إلا هو وقد أحاط الله بكل شئ علما والله يعلم وأنتم لا تعلمون.

فيقول الله تعالى: ﴿ وَيَدْعُ ٱلْإِنسَانُ بِٱلشَّرِّ دُعَآءَهُ بِٱلْخَيْرِ ۗ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ عَجُولًا ۞ ﴾

(الإسراء ١١٠)

#### يقول الله تعالى:

﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُوَ كُرُهُ لَّكُمُ ۗ وَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُواْ شَيْئَا وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمُ ۗ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُواْ شَيْئَا وَهُوَ شَرُّ لَّكُمُّ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُواْ شَيْئَا وَهُوَ شَرُّ لَّكُمُّ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ۞ ﴾

(البقرة ٢١٦)

#### ٢) أقسام الإيمان بالله:

ـ <u>مقدمـــه:</u>

يتضح مما سبق أنه يمكن تقسيم الحديث عن الإيمان بالله إلى ثلاث أقسام:

- ١. إثبات ذات الله
- ٢. إثبات صفات الله
- ٣. إثبات أفعال الله

وكل قسم يتم تناوله من خلال آيات القرآن الكريم عسى الله عز وجل أن يشرفنا بمعرفته ويرفعنا بالقرب منه ويزكينا بذكره آناء الليل وأطراف النهار كما يحب الله ويرضى.

اللهم ارزقنا شرف معرفتك والقرب منك فنقترب من جلالك كقربك لنا في قولك في كتابك العزيز:

﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ عَنْفُسُهُ ۗ وَخَنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ۞ ﴾

(ق ۲۱۰)

فسبحانك تُقبل علينا ونعرض عنك وتذكرنا وننساك وتغدق بالنعم علينا ونقصر في شكرها.

#### ا. إثبات خات الله:

فى هذا الجزء نتعرف على حديث القرآن عن الذات الإلهية ولكن يجب أن نرسخ بعض القواعد فى فهم الآيات قبل الحديث عن الذات الإلهية:

#### أ. كل ما خطر ببالك عن الله فالله خلافه:

فإن تحدث القرآن الكريم عن يد الله فاتعلم أنها ليست كأيدينا وأن عقلك لا يستطيع أن يفهم كنهها إذ أن هذا العقل ذاته الذي تفكر به هو نفسه من خلق الله فكيف يخضع خالق العقل العقل؟ ولذلك يجب أن نفهم أن هذه الأمور خارج حدود إدراك العقل كما أن للحواس حدود قدرة في الإدراك فكذلك للعقل حدود فهم وتخيل لا يستطيع أن يتعداها بأي حال من الأحوال.

## ب. إدراك ذات الله فوق إحتمال القدرة البشرية جسمية كانت أو نفسية أو عقلية:

عندما أراد سيدنا موسى أن يرى الله رد الله عليه طلبه وقال له لن تراني ولكن انظر إلى الجبل ولما تجلى ربه للجبل دك الجبل وخر موسى صعقا مغشيا عليه فلم يتحمل جسده فقط تجلى ملك الملوك على الجبل وخر الجبل مدكوكا.

وهنا نلفت نظر القارئ إلى تأثير كلام الله.

فيقول الله تعالى: ﴿ لَوْ أَنزَلْنَا هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَىٰ جَبَلِ لَّرَأَيْتَهُ و خَاشِعَا مُّتَصَدِّعَا مِّنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَلُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ۞ ﴾

(الحشر ٢١٠)

ويقول الله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَاتِنَا وَكُلَّمَهُ وَرَبُّهُ وَقَالَ رَبِّ أَرِنِى أَنظُرُ إِلَىٰ قَالَ لَن تَرَىٰنِي وَلَاكِنِ ٱنظُرُ إِلَىٰ اللهُ تعالى: ﴿ وَلَمَّا خَامَ مُوسَىٰ صَعِقاً فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَنَكَ الْجُبَلِ جَعَلَهُ وَكَا وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِقاً فَلَمَّا أَقَاقَ قَالَ سُبْحَنَكَ تُبْتُ إِلَيْكَ وَأَناْ أَوَّلُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾

(الأعراف ١٤٣)

#### ج- يجب الأخذ بالمنطوق وبالمفهوم وعدم إهمال أو إنكار أحدهما:

يجب احترام منطوق كل كلمة من كتاب الله ومعناها في اللغة العربية فالقرآن عربي وفى نفس الوقت إعمال العقل في ما قد ترك لفهم العقول وجاء بين الأسطر دون التصريح.

ففي تفسير قول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ ٱللَّهَ يَدُ ٱللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَن نَّكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَى نَفُسِةً - وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَهَدَ عَلَيْهُ ٱللَّهَ فَسَيُؤُتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ۞ ﴾

(الفتح ١٠٠)

قال البعض أن لله يد كأيدينا فتعالى الله عن ذلك علوا كبيرا فأخذ المفسر المنطوق دون أن يعمل عقلا وذهب آخر إلى المفهوم كلية فقال أن معنى يد في الآية هو القدرة أي أن قدرة الله فوق قدرتهم وأن اختيار كلمة يد غير مراده لذاتها ولكن هو تعبير عن القدرة وذلك أيضا خطأ إذ أن كل كلمة في كتاب الله جاءت لذاتها ولا يمكن استبدالها بكلمة أخرى. ولكن الفهم الصحيح هو إثبات لله يد ولكن ليست كأيدينا وإثبات أن معنى الآية هو أن الله عز وجل يعاون المؤمنين وينصر هم ويضع يده في أيدي المؤمنين ليشد من أزرهم ويثبتهم على عدوهم وهكذا تكون قد جمعت المنطوق والمفهوم دون إنكار أحدهما.

فلقد أقر الرسول -صلى الله عليه وسلم - الأخذ بالمنطوق وكذلك الأخذ بالمفهوم ولذلك لا يجب إهمال أحدهما ويظهر ذلك جليا في حديثه لأصحابه:

# قال رسول الله ﷺ (لَا يُصَلِّينَ أَحَدٌ الْعَصْرَ إِلَّا فِي بَنِي قُرَيْظَةَ) (رواه البخاري)

فكان الصحابة في سفر وبدأت الشمس تقترب من الغروب فانقسم الصحابة فريقان، فريق يريد أن يصلى العصر في السفر خوفا من أن يفوت وقت صلاة العصر بغروب الشمس وفريق أصر على تأجيل صلاة العصر إلى أن يصلوا إلى بنى قريظة وإن غربت الشمس. فالفريق الأول أخذ بالمفهوم فاجتهد في نص الحديث لرسول الله صلى الله عليه وسلم وفهم أن الرسول يريد من الركب أن يسرع حتى يدخل بنى قريظة قبل غروب الشمس ولا يقصد تأخير الصلاة لذاتها إذ أن القاعدة أن الصلاة كانت على المؤمنين كتابا موقوتا.

أما الفريق الثاني فقد أخذ بالمنطوق كما جاء وتمسك بأن يطبق كلمات النبي صلى الله عليه وسلم بمعناها الحرفي دون اجتهاد أو تأويل فأصر أن يصلى العصر عندما يصل إلى بنى قريظة وإن صلى العصر بعد غروب الشمس ورفض أن يعمل عقلا أو يجتهد في نص. وعندما وصلوا أخبروا النبي صلى الله عليه وسلم بكل ما فعلوه فأقر كلاهما ولم ينكر على أحدهما فعله مما يدل على أهمية الأخذ بالمنطوق والمفهوم معا وعدم إنكار أحدهما.

## د. الله عز وجل لا يحده مكان أو جهة:

يجب أن يفهم المسلم أن الله عز وجل لا تدركه الأبصار ولا يحده مكان أو جهة أو زمان. فالله هو الذي خلق الزمان والمكان فأينما تولوا فثم وجه الله.

يقول الله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ ۚ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَثَمَّ وَجُهُ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ وَاسِعُ عَلِيمٌ ۞ ﴾

(البقرة ١١٥)

فليس لله جهة فالله ليس في اتجاه السماء ولا في السماء ولا في اتجاه الكعبة ولكن الكعبة قبلة الصلاة والسماء ولا يتحيز بأي مكان فقد وسع كرسيه السماوات والأرض فالله كان قبل كل مكان و هو في كل مكان.

والقرب من الله هو قرب مكانة وليس قرب مكان والله عز وجل أقرب لكل منا من حبل الوريد إذ أن الروح ذاتها نفحة من جلاله فالله عز وجل ليس في المدينة أو في مكة المكرمة فحسب ولكنه في كل مكان وفي كل جهة.

أما الزمان فهو مخلوق من مخلوقات الله ندركه لقصر أعمارنا أما الله فهو دائم الوجود، هو الأول لا شئ قبله والآخر لا شئ بعده ليس له بداية ولا نهاية ولا موت ولا حياة فهو لا يخضع لمعايير الزمان وليس في حق الله ماضي

أو حاضر أو مستقبل فالأزمنة كلها على اختلافها في حقه سواء وليس في حق الله قريب أو بعيد إذ أن الله هو الذي خلق المكان فالله عز وجل دائم الوجود زمانا ومكانا وإن كان خارج قدرات البصر البشرية. والإحسان أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك.

فسبحانه من لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار وهو اللطيف الخبير. فمن عبد الله على الإحسان كأنه يراه جل وعلا رزقه الله الإحسان والزيادة فالإحسان الجنة والزيادة هي رؤية وجه الله في الجنة وهي أعظم نعمة يتحصل عليها المؤمنون في الجنة فما أعطوا شيئا أحب إليهم من النظر إلى ربهم.

وروى أن السيدة عائشة قالت (من قال أن محمدا قد رأى ربه فقد أعظم على الله الفرية).

وعندما سئل النبي صلى الله عليه وسلم هل رأى ربه في ليلة المعراج؟ فرد صلى الله عليه وسلم قائلا: (نُورٌ أَنَيَّ أَرَاهُ) .(رواه سلم)

فالله عز وجل نور على نور لا تستطيع أعيننا في هذه الدنيا أن ترى الله وقد ادخر الله ذلك جزاءا للمؤمنين في الجنة.

يقول الله تعالى: ﴿ \* لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ ٱلْحُسْنَى وَزِيَادَةً ۗ وَلَا يَرْهَقُ وُجُوهَهُمْ قَتَرٌ وَلَا ذِلَّةً ۚ أُوْلَىٰمِكَ أَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ ۗ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ۞﴾

(يونس ٢٠٦٠) هـ. معنى القرب من الله: سئل النبى صلى الله عليه وسلم (ألله قريب فنناجيه أم بعيد فنناديه؟) فنزل قول الله عز وجل

﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ۖ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴿ ﴾ (البقرة ١٨٦)

فأثبت الله عز وجل قربه من كل إنسان خلقه حتى الكافر بدليل قوله بعد ذلك "وليؤمنوا بي"وهو يسمع دبيب النملة السوداء على الصخرة الصماء في الليلة السوداء في الصحراء القفراء ويسمع دعاء كل داع ويجيبه وهو أقرب لأحدنا من حبل الوريد وأقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد لله.

قال تعالى: ﴿ فَلَوْلَآ إِذَا بَلَغَتِ ٱلْحُلْقُومَ ۞ وَأَنتُمْ حِينَبِذِ تَنظُرُونَ ۞ وَنَحُنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ وَلَكِن لَّا تُبْصِرُونَ ۞ ﴾ (الواقعة ٥٨٠-٥٨٠)

فالله قريب منا ولكننا بعيدون عنه، يسمع دعاءنا ولكن لا نسمع أوامره ونواهيه فالإنسان هو الذي أعطى لله ظهره وينشغل بالدنيا عن واهب الدنيا "بل تؤثرون الحياة الدنيا والآخرة خير وأبقى" فماذا وجد من فقد الله وماذا فقد من وجد الله؟

يقول في الحديث القدسي"لو يعلم المدبرون عنى مدى شوقي إليهم ورفقي بهم وشوقي لترك ذنوبهم لتقطعت أوصالهم من محبتي، إذا كان هذا شأني بالمدبرين عنى فكيف يكون شأني بالمقبلين على!" وبذلك يكون الله قريب من العبد قرب مكان "أقرب إليه من حبل الوريد" وقرب مكانه "فهو يسمع لدعائه وإن كان كافرا ويجيبه" ولكن السؤال هل العبد قريب من الله؟

يقول الله تعالى: ﴿ كَلَّا لَا تُطِعْهُ وَٱسْجُدُ وَٱقْتَرِبُ ١ ١٠ ١

(العلق ١٩٩)

إن أراد العبد أن يقترب من الله قرب مكان فهو حاصل لأن الله في ذاته وفي قلبه ولكي يستشعر هذا القرب فعليه أن يكثر من السجود والتذلل لله والدعاء له والاستعانة به ويزداد القرب بازدياد الصدق ولذلك يزداد قرب العبد من الله في المحن والشدائد إذ يظهر فيها الإخلاص والانكسار لله إذ تنقطع الأسباب ولا يجد المرء ملجأ من الله إلا إليه. ولذلك كان يونس عليه السلام وهو في بطن الحوت شديد القرب من الله عز وجل إذ اشتد به الابتلاء.

ولذلك **قال الله تعالى:** ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذ ذَّهَبَ مُغَاضِبًا فَظَنَّ أَن لَّن نَّقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمَنتِ أَن لَّآ إِلَـٰهَ إِلَّا

أَنتَ سُبْحَننَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ فَٱسْتَجَبْنَا لَهُ وَنَجَّيْنَكُ مِنَ ٱلْغَيَّ وَكَذَلِكَ نُسْجِي ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾

(الأنبياء ٧٨٠-٨٨٠)

ولذلك نجد الله قد ختم الآية بقوله (وكذلك ننج المؤمنين) عندما يخلصوا في دعائهم وينقطع رجاءهم بكل أحد إلا الله. فيقول الله تعالى:

﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلسُّوٓءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَآءَ ٱلْأَرْضِ ۗ أَءِلَهُ مَّعَ ٱللَّهِ ۚ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ۞ ﴾ (النمل ٢٦٢)

فالمضطر يدرك على الحقيقة أنه لا ملجاً من الله إلا إليه فيخلص الدعاء والتوجه والتوكل على الله ولله. ويروى أن أحد أصحاب ذي النون كان يتفقد طرقات المدينة فإذا بأم تضرب طفلها وتصرخ في وجهه وتخرجه خارج البيت وتغلق بابها وإذا بالطفل الذي يبكى يتلفت يمينا وشمالا لعله يتعرف على شئ فلا يتعرف إلا على باب بيت أمه فيجرى إلى هذا البيت الذي لا يعرف سواه ويطرق الباب في ذله وإنكسار وينادى ويقول لها: (أماه أماه سامحيني فمن الذي سيسامحني إن لم تسامحيني وإغفرى لي فليس لي أحد سواك) وإذا بالأم تبكى من كلام طفلها ويرق قلبها وتفتح الباب وتأخذه في أحضانها وقد نست كل ما فعل وأدخلته بيتها وأغلقت الباب.

وإذا بصاحب ذي النون يقول: (الأن وجدت قلبي ، وعلموا ألا ملجأ من الله إلا إليه)

لقد فهم هذا الرجل حقيقة معرفة الله والتوجه إليه دون سواه. فمثل الإنسان في ذلك مع ربه عز وجل مثل هذا الطفل الخطاء مع أمه ولله المثل العلي فالله أشد رحمة بعبده من رحمة الأم بولدها الرضيع. فإذا ما أيقن الإنسان أنه ليس له ربا سوى الله وليس هناك بابا سوى بابه فتوجه إليه بانكسار وذلة العبد المقر بذنبه فإنه سيجد الله غفورا رحيما.

إذ أن الله دائم القرب لنا وينادينا خمس مرات لنصلى وكل عام لنحج بيته الحرام فمنا من يصم آذانه عن دعوة الله ونداء الله له. وينتظرنا الله عز وجل حتى نرجع إليه.

يقول الله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ سُوَّءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ و ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ ٱللَّهَ يَجِدِ ٱللَّهَ غَفُورَا رَّحِيمًا ﴿ ﴾

(النساء ١١٠)

ويروى أن رجلا من بنى إسرائيل عصى الله أربعين عاما حتى ابيض شعره ونظر في المرآة متسائلا هل يقبله الله إن تاب ورجع برغم إسرافه على نفسه كل هذا العمر فسمع مناديا يقول له: (أطعتنا فأحببناك وعصيتنا فأمهاناك وإن تبت ورجعت إلينا قبلناك). فما أظلم الإنسان لنفسه بأن يحرمها بأن تشعر بما هو واقع - لا ريب فيه - وهو شدة قرب الله عز وجل من كل منا فلنجتهد لنكون جديرين بهذا القرب فندعوه ونذكره ونستعينه ونتوكل عليه في جميع أمورنا فيكفينا الله كل شئ. أليس الله بكاف عبده؟!

- إن معية الله لموسى عليه السلام ولنبينا محمد صلى الله عليه وسلم معية قرب.
- عندما فر موسى عليه السلام مع ينى إسرائيل وتبعهم فرعون إلى أن وصلوا إلى البحر،

قال الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا تَرَّءَا ٱلْجُمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ۞ قَالَ كَلَّآ َ إِنَّ مَعِيَ رَبِّي سَيَهْدِينِ ۞ ﴾ (الشعراء ٢١-١٦٠)

عندما أرسل الله موسى و هارون إلى فرعون قال لهم.

قال الله تعالى:﴿ قَالَ لَا تَخَافَأُ إِنَّنِي مَعَكُمَاۤ أَسْمَعُ وَأَرِيٰ ۞﴾

(طه ۲۶۰)

وقال الله تعالى: ﴿ قَالَ كَلَّا فَٱذْهَبَا بِاَيْتِنَا اللهِ تعالَى: ﴿ قَالَ كَلَّ فَٱذْهَبَا بِاَيْتِنَا اللهِ

(الشعراء ١٥٠)

عندما كان الرسول وصاحبه في الغار

قال الله تعالى: ﴿ إِلَّا تَنصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ ٱللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ثَانِيَ ٱثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي ٱلْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَحِبِهِ عَلَا لَكُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَأَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَّمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلسُّفَلَىٰ وَكَلِمَةُ ٱللَّهِ هِيَ عَلَيْهِ وَأَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَّمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلسُّفَلَىٰ وَكَلِمَةُ ٱللَّهِ هِيَ اللّٰهِ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ۞

(التوبة ٢٤٠)

يقول الله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخُرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا ۖ وَهُوَ مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ۚ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ۞﴾

(الحديد ٢٠٠٤)

يقول الله تعالى: ﴿ مَا يَكُونُ مِن خَجُوىٰ ثَلَثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَىٰ مِن ذَلِكَ وَلَآ أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُواْ ثُمَّ يُنَبِّئُهُم بِمَا عَمِلُواْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةَ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ۞ ﴾

(المجادلة ۲۰۰۷)

وعلى المسلم أن يسعى أن يبتغى الأسباب التي تجعله قريبا من الله مثال ذلك:

- عند الاستغفار والتوبة من الذنب.
  - ٢. عند دعاء العبد لله والتذلل له.
  - ٣. في وقت الكروب والاضطرار.
- ٤. في الأماكن المحببة لله كبيته الحرام والمسجد النبوي والأقصى ثم جميع بيوت الله على الأرض.
- و. يجتهد في العبادة في الأزمنة المفضلة عند الله كالعشر الأول من ذي الحجة والعشر الأواخر في رمضان وليلة القدر وفي يوم الجمعة وفي الثلث الأخير من الليل.

٢. بقراءة القرآن الكريم فهو كلام مع الله في الصلاة وخارجها وغير ذلك فان الله ناجى سيدنا موسى وهذه المناجاة قربته من الله ولذلك كانت قراءة القرآن والصلاة هما وسيلتا العبد لمناجاة الله والقرب منه.

يقول الله تعالى: ﴿ وَنَادَيْنَاهُ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَن وَقَرَّبْنَاهُ نَجِيًّا ۞ ﴾

(مریم ۲۵۰)

فمن أراد أن يكلم الله فليصلى ومن أراد أن يكلمه الله فليقرأ القرآن الكريم.

٧. الإكثار من السجود لله فأقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد.

يقول الله تعالى: ﴿ كُلَّا لَا تُطِعْهُ وَٱسْجُدُ وَٱقْتَرِب ١ ١٠٠٠

(العلق ١٩٠)

٨. العمل على طاعات الله والبعد عن محارم الله.

## و. الإيمان بالمتشابه من الآيات دون الخوض فيها:

يقول الله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ مِنْهُ ءَايَتُ مُّحْكَمَتُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَتُ ۖ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغُ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَنَبَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَاءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَاءَ تَأُويِلِهِ ۚ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويِلَهُ ۚ وَلَا ٱللَّهُ ۖ وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِۦ كُلُّ مِّنْ عِندِ رَبِّنَا ۗ وَمَا يَذَكَّرُ إِلَّا أُولُواْ ٱلْأَلْبَابِ ۞

(آل عمران ۲۰۰۷)

والأيات المتشابهة يجب الإيمان بها كما جاءت فعندما سئل الإمام مالك عن قول الله عز وجل (استوى على العرش) قال: (الاستواء معلوم والكيف مجهول والسؤال عنه بدعة والإيمان به واجب) فجميع الأيات التي تتعلق بذات الله تعتبر من الأيات المتشابهة التي يجب الإيمان بها كما جاءت والخوض فيها نوع من أنواع التكلف المنهى عنه شرعا.

وبعد أن تناولنا القواعد الخمس السابقة في فهم الآيات الخاصة بذات الله سنتناول مثال لذلك من كتاب الله العزيز وقد اخترنا الحديث عن يد الله في القرآن الكريم فيقيس عليها القارئ كل ما سيقرأه عن ذات الله في بقية آيات القرآن. باستعراض آيات الله عز وجل نجد أن الله عز وجل أخبرنا عن يده بما يلي:

١. إن الله أثبت لنفسه يد فقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ ٱللَّهَ يَدُ ٱللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمُ فَمَن نَّكَثُ فَإِنَّمَا يَنكُثُ
 عَلَى نَفْسِةً - وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَهَدَ عَلَيْهُ ٱللَّهَ فَسَيُؤْتِيهِ أَجُرًا عَظِيمًا ۞ ﴾

(الفتح ٠١٠)

# ٢. أتْبت الله أن الفضل والخير والملك وملكوت كل شي بيده جل وعلا.

فقال الله تعالى: ﴿ لِئَلًا يَعْلَمَ أَهْلُ ٱلْكِتَابِ أَلَا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءِ مِّن فَضْلِ ٱللَّهِ وَأَنَّ ٱلْفَضْلَ بِيَدِ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ ۞﴾

(الحديد ٢٩٠)

وقال الله تعالى: ﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّ مَلِكَ ٱلْمُلُكِ تُؤْتِي ٱلْمُلُكَ مَن تَشَاءُ وَتَنزِعُ ٱلْمُلُكَ مِمَّن تَشَاءُ وَتُعِزُّ مَن تَشَاءُ وَتُغِزُّ مَن تَشَاءُ وَتُغِزُّ مَن تَشَاءُ وَتُغِزُّ مَن تَشَاءُ وَتُغِزُّ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۞ ﴾

(آل عمران ٢٦٠)

وقال الله تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ بِيَدِهِ ـ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يُجِيرُ وَلَا يُجَارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ۞ ﴾

(المؤمنون ۸۸۰)

وقال الله تعالى: ﴿ تَبَدَرَكَ ٱلَّذِي بِيَدِهِ ٱلْمُلْكُ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۞ ﴾

(الملك ٢٠٠١)

## ٣. أثبت الله أنه خلق آدم عليه السلام بيديه.

فقال الله تعالى: ﴿ قَالَ يَــَاإِبُلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ أَسْتَكُبَرْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ ٱلْعَالِينَ ﴿ وَاللَّهُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ أَسْتَكُبَرْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ ٱلْعَالِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ قَالَ يَــَاإِبُلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ أَسْتَكُبَرْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ ٱلْعَالِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ تَعَالَى اللَّهُ ال

## ٤. أثبت الله أنه له أيدي وأنه خلق بها الأنعام.

فقال الله تعالى: ﴿ أُولَمُ يَرَواْ أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مِّمَّا عَمِلَتُ أَيْدِينَآ أَنْعَامًا فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ ۞ ﴾

(یس ۲۷۱)

ونقف في الحديث عند هذا القدر ونؤمن بما أنزل الله كما أراد الله ونقول آمنا به كل من عند ربنا وما يعلم تأويله إلا الله. ربنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمة إنك أنت الوهاب.

#### فننتقل الآن في الحديث عن أمر هام يتصل بذات الله وهو الروح وجاءت على عدة معانى ألا وهي:

١. الروح البشرية التي نفخها الله في ابن آدم.

٢. الروح وهو القرآن الكريم.

والتعرف على هذه الروح أمر لازم لكل إنسان كي يقترب من ربه عز وجل وذلك في الحدود التي حددها جل وعلا في قرآنه الكريم دون زيادة.

يقول الله تعالى: ﴿ وَيَسْئَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ ۖ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَاۤ أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلَا ۞ ﴾ (الإسراء ٥٨٠)

## ١- الروح البشرية والنفس الإنسانية:

قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِ مِّنْ حَمَاٍ مَّسْنُونِ ۞ وَٱلْجَآنَّ خَلَقْنَاهُ مِن قَبْلُ مِن نَّارِ ٱلسَّمُومِ ۞ وَإِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلَتبِكَةِ إِنِّى خَلِقُ بَشَرًا مِّن صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَاٍ مَّسْنُونِ ۞ فَإِذَا سَوَّيْتُهُۥ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوجِي فَقَعُواْ لَهُۥ سَنجدِينَ ۞ ﴾

(الحجر ٢٦٠-٢٩)

هذه الروح هي اللطيفة الربانية في ابن آدم فتسكن في الجسد الترابي والطفل في بطن أمه فيظهر على هذا الجسد أمارات الحياة وينتقل من مرحلة الطفولة إلى الشباب ثم يعود إلى الطفولة بشكل جديد يسمى شيخوخة ثم يموت. وفي فترة تواجد هذه الروح داخل الجسد يكون مزج واتصال هذه الروح بهذا الجسد الترابي نفسا وهى ثلاثة أنواع.

## - النفس الأمارة بالسوء:

يقول الله تعالى: ﴿ \* وَمَا أُبَرِّئُ نَفْسِيٌّ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةُ ۖ بِٱلسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّ ۚ إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ ﴾

(یوسف ۲۵۰)

وهذا هو أصل النفوس التي لم يزكيها أصحابها تظل على هذا الحال فتأمر صاحبها بالسوء إتباعا لشهواتها وهي أدنى مستويات الأنفس وأبعدها عن الله.

## - النفس اللوامة:

يقول الله تعالى: ﴿ وَلاَ أُقُسِمُ بِٱلتَّفْسِ ٱللَّوَّامَةِ ۞ ﴾

(القيامة ٢٠٠١)

وهى نفس تزكت بذكر الله وتطهرت فارتقت من نفس أمارة بالسوء لصاحبها إلى نفس تلوم صاحبها عند المعصية وقد أقسم الله بها لعظم شأنها وهى نفس خلطت عملا صالحا بآخر سيئا عسى الله أن يغفر لها.

## - النفس المطمئنة:

يقول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيَّتُهَا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَيِنَّةُ ۞ ٱرْجِعِيٓ إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَّةً هَرْضِيَّةً ۞ فَٱدْخُلِي فِي عِبَىدِي ۞ وَٱدْخُلِي

جَنَّتي ۞﴾

(الفجر ۲۷-۰۳۰)

وهذه هي أرقى درجات النفوس وأقربها إلى الله عز وجل وهى راضية عن الله فرضى عنها ربها تؤمن بلقاء الله وترضى بقضاء الله وتقنع بعطاء الله وجزاؤها الجنة. وخير مثال لهذه الأنفس المطمئنة هي نفس النبي محمد صلى الله عليه وسلم.

وحديث القرآن الكريم عن النفس وليس عن الروح إذ أنه يتحدث عن فترة تواجد الروح في الجسد في الحياة الدنيوية ثم في الحساب حين تعود الروح إلى الأجساد بعد البعث والحشر إلى أرض المحشر. أما عند الموت

فتخرج الروح من الجسد الترابي وتموت النفس وتنتهي الحياة الدنيوية وتبدأ حياة البرزخ فيها الجسد الترابي عاد إلى التراب عدا أجساد الأنبياء والأرواح إما في عليين وإما في سجين حتى البعث.

## النفس في الحياة الدنيا:

يقول الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسٍ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَٱتَقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِي تَسَآءَلُونَ بِهِۦ وَٱلْأَرْحَامَۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبَا ۞ ﴾

(النساء ١٠٠١)

فأول نفس كانت نفس سيدنا آدم عليه السلام منها خلقت حواء ثم منهما جاءت وتناسلت بقية الأنفس. ويقول الله تعالى: ﴿ \* قُلْ تَعَالَوْاْ أَتُلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمُّ أَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ عَشَيّْاً وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانَا وَلَا تَقْتُلُواْ أَوْلَا تَقْتُلُواْ الله تعالى: ﴿ \* قُلْ تَقْتُلُواْ النَّفُ مَا خَلَقُ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَّ وَلَا تَقْتُلُواْ النَّفُسَ الَّتَى حَرَّمَ اللَّهُ إِلَا بَالْحَقَّ ذَالِكُمْ وَصَاكُم به عَلَيْكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ ﴾

(الأنعام ١٥١)

ويقول الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ <u>ٱللَّهَ وَلۡتَنظُرْ نَفْسُ مَّا قَدَّمَتْ لِغَد</u>ِّ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرُ بِمَا تَعْمَلُونَ ۞﴾ (الحشر ١١٨)

## - النفس عند الموت:

يقول الله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَابِقَةُ ٱلْمَوْتُّ وَنَبُلُوكُم بِٱلشَّرِّ وَٱلْخَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ۞ ﴾

(الأنبياء ٢٥٠)

ويقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ وَعِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِى ٱلْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِى نَفْسُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدَاً وَمَا تَدْرى نَفْشُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوثُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴿ ﴾

(لقمان ۲۳۰)

## - النفس عند الحساب:

يقول الله تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَ زِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسُ شَيْئًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةِ مِّنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا ۗ وَكَفَىٰ بِنَا حَسِبِينَ ۞ ﴾

(الأنبياء ٧٤٧)

ويقول الله تعالى: ﴿ وَجَآءَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَّعَهَا سَآبِقٌ وَشَهِيدٌ ۞ ﴾

(ق ۲۱۰)

ويقول الله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْقُبُورُ بُعُثِرَتْ ۞ عَلِمَتْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ وَأَخَّرَتْ ۞ ﴾

(الانفطار ۲۰۰۵-۲۰۰۰)

ويقول الله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْجَنَّةُ أُزْلِفَتْ ۞ عَلِمَتْ نَفْسٌ مَّآ أَحْضَرَتْ ۞ ﴾

(التكوير ١٣-٤١٠)

ومن هنا كانت أهمية تفكر ورجوع كل إنسان إلى نفسه التي جعل الله فيها استعدادات الخير والشر وعلى صاحبها أن يأخذ بزمام هذه النفس ليسيرها إلى طريق الله وفي رضائه وألا يتركها لهواها فتفسد.

يقول الله تعالى: ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّاهَا ۞ فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُولَهَا ۞ ﴾

(الشمس ۲۰۰۸)

ويقول الله تعالى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ ـ وَنَهَى ٱلنَّفُسَ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ۞ فَإِنَّ ٱلْجُنَّةَ هِى ٱلْمَأُوَىٰ ۞ ﴾ (النازعات ١٤٠-٢٥)

ولذلك وجب أن يصل الإنسان إلى نفسه التي بين جنبيه والتي هي أعدي أعدائه. والوصول إلى النفس والأخذ بزمامها وتزكيتها هو وصول إلى الله.

ولذلك يقول الله تعالى: ﴿ وَفِيَّ أَنفُسِكُمُّ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ۞ ﴾

(الذاريات ٢١١)

فإذا نسى الإنسان نفسه وأهملها ولم يراقبها فهذا دليل أنه قد نسى ربه فيكون من ذكر ربه فقد ذكر نفسه، فبذكر الإنسان وبمعرفته لنفسه يتعرف على ربه ويراقبه في هذه النفس التي تحتاج منه إلى كل رعاية وتزكيه وتطهير.

يقول الله تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّنهَا ۞ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنهَا ۞ ﴾

(الشمس ٢٠٠٠٠٥) والتزكية المعنية هي بتلاوة آيات الله وأنواع ذكر الله المختلفة من ذكر الأسماء الحسنى والتسبيح والتحميد والتهليل والتكبير والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه وسلم.

يقول الله تعالى: ﴿ كَمَآ أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولَا مِّنكُمْ يَتْلُواْ عَلَيْكُمْ ءَايَتِنَا وَيُزَكِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُمْ وَيُعَلِّمُكُمْ وَيُعَلِّمُكُمْ وَيُعَلِّمُكُمْ وَيُعَلِّمُكُمْ وَيَ اللهُ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ۞ ﴾

(البقرة ١٥١)

فإذا نظر الإنسان إلى المرآة لشعر أنه طرفان طرف ينظر وطرف آخر ينظر إليه، وعندما يقرأ القرآن يشعر الإنسان أن الله عز وجل يخاطبه كعقل أو روح ويوصيه بهذه النفس ويوصيه بألا يظلم نفسه .

يقول الله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ سُوَّءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ و ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ ٱللَّهَ يَجِدِ ٱللَّهَ غَفُورَا رَّحِيمَا ۞ ﴾ (النساء ١١٠)

إن الإنسان على نفسه بصيرة وهذا يوضح مسئولية كل إنسان عن نفسه التي بين جنبيه والتي هي كالفرس الذي هو في حاجة لمن يأخذ بزمامه ويروضه ويزكيه. ولعل الآيتين أوضحتا معنى مسئولية الإنسان عن نفسه فهو يبصرها ويعلم كل ما تفعل في الدنيا من خير أو شر فهل يستمر في غيه أم يتحرك لينقذها وليته كما يأمر الناس بالخير، يأمر نفسه بذلك فهي مسئوليته الأولى.

يقول الله تعالى: ﴿ \* أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ تَتْلُونَ ٱلْكِتَابَ ۚ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ۞ ﴾ (البقرة ٤٤٠)

وليذكر كل إنسان لحظة يأتي فيها الموت لينتهي العمل ويبدأ الحساب. ولن تقوى حينئذ أيها الإنسان أن تدفع هذا الموت عن هذه النفس سنتلقاها الملائكة أحبت أم كرهت.

يقول الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ قَالُواْ لِإِخْوَنِهِمْ وَقَعَدُواْ لَوَ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوًّا قُلُ فَٱدْرَءُواْ عَنْ أَنفُسِكُمُ ٱلْمَوْتَ إِن كُنـتُمْ صَدقينَ 🕅 ﴾

(آل عمران ۱۲۸)

يقول الله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِىَ إِلَىَّ وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَىٰءٌ وَمَن قَالَ سَأُنزلُ مِثْلَ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ ۖ وَلَوْ تَرَىٰٓ إِذِ ٱلظَّلِمُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلْمَوْتِ وَٱلْمَلَآ عِكَةُ بَاسِطُوٓاْ أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوٓاْ أَنفُسَكُمُ ۖ ٱلْيُوْمَ تُجُزَوُنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقّ وَكُنتُمْ عَنْ ءَايَتِهِۦ تَسْتَكْبِرُونَ ۞ ﴾

(الأنعام ٩٣٠)

ومسئوليتك أيها الإنسان لا تقتصر على نفسك ولكن أيضا عن أهلك ممن تعول.

قال رسول الله ﷺ (يَقُولُ كُلُّكُمْ رَاعِ وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ) ( رواه البخاري )

يقول الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قُوٓاْ أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارَا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَتِهِكَةٌ غِلَاظٌ شِدَادٌ لَّا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَآ أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ۞ ﴾

(التحريم ٢٠٠٦)

كل إنسان منا تقع عليه هذه المسئولية في أن يحسن إدارة نفسه وكذلك أهله ليحميها ويحمى زوجته وأولاده من عذاب الناريوم القيامة، ولا سبيل لذلك حتى تتحرك أيها الإنسان لتغيير نفسك وما فيها.

**يقول الله تعالى:** ﴿ لَهُر مُعَقِّبَتُ مِّنَ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِۦ يَحْفَظُونَهُر مِنْ أَمْر ٱللَّهِ ۖ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِهِمُّ وَإِذَآ أَرَادَ ٱللَّهُ بِقَوْمِ سُوٓءًا فَلَا مَرَدَّ لَهُۥ وَمَا لَهُم مِّن دُونِهِ عِن وَالِ ١٠

(الرعد ١١٠)

وعلى الإنسان أن يتفكر بعد ذلك كيف يغيرها ويرتقى بها إلى نفس لوامة فنفس مطمئنة.

يقول الله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَتَفَكَّرُواْ فِي أَنفُسِهم مَّا خَلَقَ ٱللَّهُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِٱلْحَقّ وَأَجَل مُّسمَّى ۗ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسِ بِلِقَايِ رَبِّهِمْ لَكَافِرُونَ ۞ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَانُوٓاْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةَ وَأَثَارُواْ ٱلْأَرْضَ وَعَمَرُوهَآ أَكْثَرَ مِمَّا عَمَرُوهَا وَجَآءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَتِ ۖ فَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُوٓاْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ۞﴾

(الروم ۲۰۰۸-۲۰۰۹)

يستعين الإنسان في ذلك بكلام صاحب خير النفوس وأزكاها رسول الله - صلى الله عليه وسلم الذي قال لنا الكثير من القول البليغ عن هذه النفوس التائهة التي لا تصلح إلا بالقرب من خالقها والتواجد في بيوت الإيمان المساجد وأهمها المساجد الثلاثة الكبرى والإنصات إلى سنة الله وحديثه والرضى بحكمه.

يقول الله تعالى: ﴿ أُوْلَنَبِكَ ٱلَّذِينَ يَعْلَمُ ٱللَّهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَعِظْهُمْ وَقُل لَّهُمْ فِيّ أَنفُسِهِمْ قَوْلًا بَلِيغَا ﴿ وَمَاۤ ا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولِ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ۚ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَّلَمُوٓاْ أَنفُسَهُمْ جَآءُوكَ فَٱسْتَغْفَرُواْ ٱللَّهَ وَٱسْتَغْفَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ لَوَجَدُواْ ٱللَّهَ تَوَابًا رَّحِيمًا ١ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِيٓ أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلَّمُواْ تَسُلِّيمًا ١٠٠٠ ﴿

(النساء ٦٣ - ١٦٥)

خير النفوس نفس النبي محمد صلى الله عليه وسلم: يطيب الحديث عن خير خلق الله على الإطلاق وهو رسول الله وخاتم النبيين وقد ذكره الله عز وجل باسمه (محمد) في أربعة مواضع من القرآن الكريم وفي المرة الخامسة باسمه أحمد الذي عرف به في التوراة و الإنجيل.

يقول الله تعالى: ﴿ وَمَا هُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَإِيْن مَّاتَ أَوْ قُتِلَ ٱنقَلَبْتُمْ عَلَىٰٓ أَعْقَبِكُمْ وَمَن يَنقَلِبُ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ ٱللَّهَ شَيْئَا وَسَيَجْزى ٱللَّهُ ٱلشَّلِكِرِينَ ۞ ﴾

(آل عمران ١٤٤)

﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَآ أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيِّنَ ۗ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمَا ۞ ﴾ (الأحزاب ٢٠٠)

﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدَّاءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمُّ تَرَنهُم رُكَّعَا سُجَدَا يَبْتَغُونَ فَضُلَا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضُونَاً سِيمَاهُمْ فِي ٱلْإِنجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ وَ فَاَلْرَوُهُ فَٱسْتَغْلَظَ سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنْ أَثَرِ ٱلسُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي ٱلتَّوْرَلَةِ وَمَثَلُهُمْ فِي ٱلْإِنجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ وَفَازَرَهُ وَالسَّعْلَظَ فَاسُتُوىٰ عَلَى سُوقِهِ عَيْفُوا السَّلِحَتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا فَاسْتَوَىٰ عَلَى سُوقِهِ عَيْفُوا ٱلصَّلِحَتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ۞

(الفتح ٢٩٠)

﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ يَبَنِي إِسُرَّءِيلَ إِنِي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُم مُّصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَىَّ مِنَ ٱلتَّوْرَلَةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولِ يَـأُتِي مِنْ بَعْدِى ٱسْمُهُ ۚ أَحْمَدُ ۗ فَلَمَّا جَآءَهُم بِٱلْبَيِّنَاتِ قَالُواْ هَنذَا سِحْرٌ مُّبِينُ ۞

(الصف ٢٠٠٦)

والآيات القرآنية توضح أن محمد بن عبد الله أب لكل المؤمنين وأزواجه أمهاتهم وهو بشر مثلكم يوحي إليه يأكل ويشرب وينام ويتألم ولكنه المعصوم من كل خطأ، تولاه الله عز وجل وعلمه وأحيا قلبه بدخول القرآن الكريم فيه فحيت نفسه بعد موت، وأضاء النور في قلبه وصار نورا يمشى ليضئ للناس نفوسهم.

يقول الله تعالى: ﴿ أَوَمَن كَانَ مَيْتَا فَأَحْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُو نُورًا يَمْشِي بِهِ عِنَى ٱلنَّاسِ كَمَن مَّثَلُهُو فِي ٱلظَّلُمَتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا ۚ كَذَالِكَ زُيِّنَ لِلْكَنْفِرِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞ ﴾

(الأنعام ١٢٢)

فكان النبي - صلى الله عليه وسلم خلقه القرآن فكان قرآنا يمشى بين الناس - أسوة لمن كان يرجو الله واليوم الأخر ولم يكن فظ أو غليظ القلب إنما كان حريص على المؤمنين بهم رءوف رحيم، يعفو عمن ظلمه ويعطى من حرمه فكان بحق رحمة للعالمين يهديهم إلى صراط الله المستقيم يعيش ويأكل ويشرب ويتزوج ويتاجر ويحكم . . . ويفعل جميع الأفعال البشرية ويعلمنا كيف نعيش في كل لحظة وكيف نتصرف في كل موقف فكانت حياته ترجمة حقيقية واقعية لما جاء في كتاب الله وكيف يريد خالق النفوس أن تكون النفوس لقد علمنا صلي الله عليه وسلم - طهارة الأجساد وطهارة النفوس وأحيا بالقرآن الكريم نفوسنا فنورت بعد ظلمة وهديت بعد ضلالة. رسول الله - صلى الله عليه وسلم له قدر عظيم فهو خير بني آدم وإمام أولوا العزم من الرسل وإمامهم في صلاتهم في ليلة المعراج في المسجد الأقصى وهو خاتم المرسلين فلا نبي بعده ولا رسالة بعد رسالته ولا كتاب بعد قرآنه - صلى الله عليه وسلم.

ولقد صلى الله عليه والملائكة فخرج من الظلمات إلى النور إلى الله عز وجل فهداه الله الصراط المستقيم، ومن هنا كانت الصلاة عليه صلى الله عليه وسلم من وسائل الهداية لله فمن صلى على رسول الله صلاة صلى الله عليه بها عشرا وبالتالي يخرج هذا المسلم من الظلمات إلى النور فالصلاة على رسول الله كذكر الله الكثير وتسبيحه الذي يستدر صلاة الله والملائكة وهي رحمة من الله واستغفار من الملائكة.

يقول الله تعالى: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَا أَحَدِ مِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيَّتَ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمَا ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذْكُرُواْ ٱللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴿ وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلًا ﴾ هُوَ ٱلَّذِى يُصَلِّى عَلَيْكُمْ وَمَلَتهِكَتُهُ ولِيُحْرَجَكُم مِّنَ ٱلظُّلُمَتِ إِلَى ٱلنُّورُ وَكَانَ بٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴾

(الأحزاب ٢٤٠-٢٤٠)

وهناك عمل يستدر صلاة رسول الله عليك وهو الإنفاق في سبيل الله والصدقات.

يقول الله تعالى: ﴿ خُذْ مِنْ أَمُولِهِمْ صَدَقَةَ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمٌ ۚ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُ لَّهُمُّ وَاللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾

(التوبة ١٠٣)

فالصدقة تطهر صاحبها وتزكيه وتستدر صلاة الرسول على العبد لتسكن روحه وينال بهذه الصلاة القرب من الله ومن دخول رحمته جل وعلا.

وكذلك نرى أن الرسول صلى الله عليه وسلم هو باب من التوبة لدخول الجنة وللفوز بحب الله فالله أمرنا بطاعته وأمرنا باتباعه في كل قول وفعل وإقرار وهذا هو سبيلنا الوحيد للفوز بحب الله عز وجل.

يقول الله تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُّ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ قُلُ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ ۖ فَإِن تَوَلَّواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْكَفِرِينَ ۞ ﴾

(آل عمران ۲۳۱-۰۳۲)

ويقول رسول الله ﷺ: ( إِنِي تَارِكُ فِيكُمْ مَا إِنْ تَمَسَّكُتُمْ بِهِ لَنْ تَضِلُّوا بَعْدِي أَحَدُهُمَا أَعْظَمُ مِنْ الْآخَرِ كِتَابُ اللهِ حَبْلٌ مُمُدُودٌ مِنْ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ وَعِتْرِي أَهْلُ بَيْتِي وَلَنْ يَتَفَرَّقَا حَتَّى يَرَدَا عَلَىَّ الْحُوْضَ فَانْظُرُوا كَيْفَ تَخْلُفُونِي فِيهِمَا ) ( رواه الترمذي )

وهنا يجدر الإشارة إلى حتمية الأخذ بسنة رسول الله ولا يمكن الاكتفاء بكتاب الله إذ أن السنة النبوية شارحة ومفصله لكل ما جاء مجملا في كتاب الله.

ويقول الله تعالى: ﴿ مَّا أَفَاءَ ٱللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ عِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْيَتَنَىٰ وَٱلْمَسَاكِينِ وَٱبْنِ السَّبِيلِ كَى لَا يَكُونَ دُولَةَ بَيْنَ ٱلْأَغْنِيَاءِ مِنكُمْ وَمَا ءَاتَئكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَنكُمْ عَنْهُ فَٱنتَهُواْ وَاتَّقُواْ ٱللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ۞ ﴾

(الحشر ۲۰۰۷)

السنة النبوية قد تم تنقيحها من علماء الحديث على مر العصور وخرج لنا الصحاح الست يتقدمهم الصحيحان صحيح البخاري الذي هو أصح كتاب بعد كتاب الله وصحيح مسلم وذلك خلاف الأسانيد كمسند أحمد بن حنبل. وقد ظهر علم الحديث الذي فيه علم الرجال ودارسة المتن والسند للحديث وقد بذل علماء الدين الكثير من الجهود عبر العصور لتخرج لنا السنة بعيدة عن الإسرائيليات.

فلا يجوز لمدعى أن يطعن في صحة السنة وفيما نقل عن النبي - صلى الله عليه وسلم ويشكك في صحة ما نقل وهذا ادعاء خطير يتخذه المغرضون سببا لتبرير تركهم لسنة خير الأنام - صلى الله عليه وسلم هؤلاء يريدون أن يأخذوا ببعض الدين ويتركوا البعض الأخر كالذين يؤمنون ببعض الأيات ويكفرون ببعض فما جزاء من يفعل ذلك إلا خزي في الحياة الدنيا ويوم القيامة يردون إلى أشد العذاب.

يقول الله تعالى: ﴿ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ۞ ﴾

(آل عمران ۱۳۲)

يقول الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُوْلِى ٱلْأَمْرِ مِنكُمٍ فَإِن تَنَزَعْتُمْ فِي شَيْءِ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرَ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُويلًا ﴿

(النساء ٥٥٠)

في حديثنا عن رسول الله نتامس طريقنا إلى الصراط المستقيم صراط الذين أنعم الله عليهم و هذا الطريق سبيله طاعة الله وطاعة رسول الله معا.

يقول الله تعالى: ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَتِهِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّئَ وَٱلصِّدِيقِينَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَٱلصَّلِحِينَۚ وَحَسُنَ أُوْلَتِهِكَ رَفِيقًا ۞ ﴾

(النساء ١٩٠)

يقول الله تعالى: ﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللَّهَ ۖ وَمَن تَوَلَّىٰ فَمَاۤ أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِم حَفِيظًا ۞ ﴾

(النساء ٠٨٠)

يقول الله تعالى: ﴿ \*وَٱكْتُبْ لَنَا فِي هَاذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةَ وَفِي ٱلْآخِرَةِ إِنَّا هُدُنَاۤ إِلَيْكَۚ قَالَ عَذَابِىٓ أُصِيبُ بِهِۦ مَنْ أَشَآءً ۗ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍۚ فَسَأَكْتُبُهَا لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكَوةَ وَٱلَّذِينَ هُم بِاَيَتِنَا يُؤْمِنُونَ ۞ ﴾

(الأعراف ١٥٦)

فلا سبيل للهداية بعيدا عن طاعة واتباع رسول الله ولا سبيل لحياة نفوسنا إلا بالاستجابة لله وللرسول معا إذ أن الرسول لا ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحي.

يقول الله تعالى: ﴿ يَـٰٓأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَجِيبُواْ لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمٌ ۖ وَٱعْلَمُ وَا أَنَّ ٱللَّهَ يَحُولُ بَـٰيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْبِهِۦ وَأَنَّهُوۤ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ۞﴾

(الأنفال ٢٤٠)

ولذلك وجب على كل نفس تطوق للحياة أن تستجيب لداعي الله ورسول الله فتنال القرب من الله واستجابة الدعوات والفوز بحبه ورضائه.

وقد جاءت الآيات موضحة أن طاعة الرسول سبيل إلى الفوز برحمة الله.

يقول الله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ۞ ﴾

(النور ٥٥٦)

ومن هنا نخلص إلي أهمية أن يقترب كل منا من نفسه ومن نفس خير النفوس وخير خلق الله والذي نال القرب والحب والرحمة والرضوان من الله عز وجل.

يقول الله تعالى: ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيضٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴿ ﴾

(التوبة ١٢٨)

إن الرسول – محمد-صلي الله عليه وسلم- أب لكل نفس مؤمنة فهو الأصل لنا يجب أن نصل إليه وتتعرف عليه وهذا هو سبيلنا الوحيد لمعرفة الله والقرب منه جل وعلا وكذلك وجب على كل مؤمن أن يدرس سيرة وسنة رسول الله - صلى الله عليه وسلم ويتخذ منه أسوة ومنه قدوة يتبعها في كل سكناتها وأقوالها وأفعالها حتى ينال حب الله كما ناله رسول الله صلى الله عليه وسلم.

فيتضح لنا مما سبق أن طريق معرفة الله يبدأ بتعرف كل إنسان على نفسه وروحه ثم يتعرف بعد ذلك على نفس خير خلق الله وأحبهم إليه لاتخاذها قدوة ثم يجتهد في تزكية نفسه لترقى مما هي عليه حتى تكون كنفس خير خلق الله فتفوز بحبه بمشابهتها بمن أحب الله عز وجل واعلم أخي القارئ أن السبيل للتزكية هو روح الأرواح القرآن الكريم الذي به تحصل التزكية الحقة.

يقول الله تعالى: ﴿ كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِّنكُمْ يَتْلُواْ عَلَيْكُمْ ءَايَٰتِنَا وَيُزَكِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكُمَةَ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكُمَةَ وَيُعَلِّمُكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتَابَ وَٱلْحِكُمَةَ وَيُعَلِّمُكُمْ مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ۞ ﴾

(البقرة ١٥١)

## ٢- روح الأرواح القرآن الكريم:

كما أن الروح البشرية نفخة من الله عز وجل إلا أنه لا سبيل لأن تحيا هذه الروح إلا بروح الله عز وجل الذي هو المصدر الأساسي للروح البشرية وبشيء يتصل بذات الله وهو كلام الله عز وجل وهو القرآن الكريم الذي به أحيا روح رسول الله عندما أرسل إليه الروح الأمين جبريل عليه السلام في غار حراء وقال له: (اقرأ) فقال (ما أنا بقارئ) فكررها ثلاثا إلى أن قال: ﴿ ٱقْرَأُ بِاللهِ وَبِي كَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ عَلَق ۞ ٱقْرَأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ

اللَّذِي عَلَّمَ بِٱلْقَلَمِ ۞ ﴾

(العلق ٢٠٠١)

وهنا كانت بداية حياة نفس رسول الله بدخول القرآن فيها كما يدخل الهواء في الجسد فيحيا بعد موت.

يقول الله تعالى: ﴿ أَوَمَن كَانَ مَيْتَا فَأَحْيَيْنَكُ وَجَعَلْنَا لَهُو نُورًا يَمْشِى بِهِ - فِي ٱلنَّاسِ كَمَن مَّثَلُهُو فِي ٱلظُّلُمَتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَأَ كَذَالِكَ زُيِّنَ لِلْكَافِرِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞ ﴾

(الأنعام ١٢٢)

يقول الله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِتَنبُ وَلَا ٱلْإِيمَنُ <u>وَلَا كِن جَعَلْنَا هُ نُورَا</u> نَهْدِى بِهِ عَن نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِىٓ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ۞ ﴾

(الشورى ٢٥٢)

فالقرآن نور وبه تنار النفوس وتنير لغيرها طريق الله المستقيم.

ومن هنا كان القرآن الكريم هو روح النفوس ونورها المتين المستمد من النور العلي الكبير فينور الله به القلوب والنفوس ومن لم يجعل الله له نورا فما له من نور.

فإذا دخل هذا النور القلب بقى نور النفس مع العبد فينير طريقه على الصراط المستقيم ويكون دليله يوم القيامة ونوره حتى يدخل الجنة ويشرف أن يرى نور وجه الله الكريم النور.

يقول الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ تُوبُواْ إِلَى ٱللَّهِ تَوْبَةَ نَصُوحًا عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّاتِكُمْ وَيُدْخِلَكُمْ جَنَّاتٍ تَجُرِى مِن تَحُتِهَا ٱلْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُخُزِى ٱللَّهُ ٱلنَّيِّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ فَ نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَيُدْخِلَكُمْ جَنَّاتٍ تَجُرِى مِن تَحُتِهَا ٱلْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُخُزِى ٱللَّهُ ٱلنَّيِيَّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ فَ نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبُلُولُونَ رَبَّنَا ٱلْتُمِمُ لَنَا نُورَنَا وَٱغْفِرُ لَنَآ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۞ ﴾

(التحريم ٢٠٠٨)

يقول الله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَرَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِم َّ بُشَرَىٰكُمُ ٱلْيَوْمَ جَنَّتُ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ۞ ﴾

(الحديد ١٢٠)

جميع النفوس البشرية تحتاج إلى نور كلام الله ونور رسول الله لتخرج من الظلمات إلى النور فتصل إلى النور جل و علا.

يقول الله تعالى: ﴿ يَنَأَهْلَ ٱلْكِتَابِ قَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مِّمَّا كُنتُمْ ثُخْفُونَ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَيَعْفُواْ عَن

كَثِيرٍ ۚ قَدۡ جَآءَكُم مِّنَ ٱللَّهِ نُورٌ وَكِتَنبٌ مُّبِينٌ ۞

(المائدة ١٥٠)

يقول الله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأُمِّيَّ اللَّمِيِّ اللَّمِيِّ اللَّمِيِّ اللَّهِ عَلَيْهِمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَنِثِ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَلَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمُ الْخَبَنِثِ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَلَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ أَلْخَبَنِثِ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَلَ اللَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَاللَّذِينَ ءَامَنُواْ بِهِ وَعَزَرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَالتَّبَعُواْ النُّورَ الَّذِينَ أَنزلَ مَعَهُ وَ أُولَتِيكَ هُمُ ٱلمُفْلِحُونَ ۞ ﴾

(الأعراف ١٥٧)

يقول الله تعالى: ﴿ الرَّ كِتَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ

**(1)** 

(إبراهيم ٢٠٠١)

يقول الله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُنَزِّلُ عَلَىٰ عَبْدِهِ ۚ ءَايَتٍ بَيِّنَتٍ لِيُخْرِجَكُم مِّنَ ٱلظُّلُمَٰتِ إِلَى ٱلنُّورِ ۚ وَإِنَّ ٱللَّهَ بِكُمْ لَرَءُوفُ رَّحِيمُ ۞ ﴾

(الحديد ٢٠٠٩)

ومن هنا كان الرسول - صلى الله عليه وسلم قرآنا يمشى بين الناس يخرج به الله النفوس البشرية من ظلمات الضلالة إلى الله عز وجل والى النور المبين الذي هو نور على نور. فمثل نوره كمشكاة فيها مصباح المصباح في زجاجة الزجاجة كأنها كوكب درى يوقد من شجرة مباركة لا شرقية ولا غربية يكاد زيتها يضئ ولولم تمسسه نار.

## القرآن الكريم:

يقول رسول الله عَلَيْ (فَصْلُ كَلَامِ اللهِ عَلَى كَلَامِ خُلْقِهِ كَفَصْل اللهِ عَلَى خُلْقِهِ) (رواه الدارمي)

فلكلام الله قدسية فهو كلام الله الصالح لكل زمان ومكان، من أحبه فقد أحب الله ومن عظمه فقد عظم الله ومن عصاه فقد عصى الله ومن أبغضه فقد أبغض الله فهو كلام الله المقروء وهو صراطه المستقيم وهو نوره المبين لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلقه. هو تبيان لكل شئ وتفصيل لكل شئ بينه وما فرط في الكتاب من شئ فهو كتاب لا ريب فيه هدى للمتقين شفيعا لأصحابه يوم القيامة. وجعلت الجنة درجات بعدد آيات القرآن الكريم وهذا القرآن مهيمنا على الكتاب كله تكفل الله بحفظه إلي قيام الساعة فلا يصل إليه يد تحريف وهكذا هو لم يتغير حرف منه منذ أكثر من أربعة عشر قرنا والقرآن الذي تجده في القاهرة هو نفسه الذي تجده في اليابان هو نفسه الذي تجده في الولايات المتحدة الأمريكية وفي الصين وفي جميع أنحاء المعمورة بغير حرف ناقص أو زائد وهو معجزه الرسول - صلى الله عليه وسلم صالح لكل زمان ومكان اخترق الله به حجاب الزمان والمكان والنفس البشرية، من حكم به عدل ومن تبعه هدى إلى صراط مستقيم

هو ذكر لمن أراد أن يكلمه الله وهو أساس لهداية كل إنسان وهو يزكى الأرواح والنفوس ويربطها برب الأرض والسماء.

لقد نزل القرآن منجما على رسول الله صلى الله عليه وسلم على مدى ثلاثة وعشرون عاما - ثلاثة عشر عاما في مكة بآيات مكية وعشر سنوات في المدينة بآيات مدنية يتخللها بعض الآيات السفرية. وكان يوحي إلى النبي - صلى الله عليه وسلم من خلال سيد الملائكة الروح الأمين جبريل عليه السلام فيأتيه الوحي كصلصلة الجرس أو في منامه أو يرسل الرسول الأمين.

وكان الرسول - صلى الله عليه وسلم - يعلم الصحابة أين يضعوا كل آية (في مكانها) حتى اكتمل كتاب الله في حجة الوداع.

يقول الله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةُ وَٱلدَّمُ وَ لَحْمُ ٱلْجِنزِيرِ وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ ٱللّهِ بِهِ وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَٱلْمُوَقُودَةُ وَٱلْمُتَرِدِينَةُ وَٱلنَّصِ وَأَن تَسْتَقْسِمُواْ بِٱلْأَزْكِمْ ذَالِكُمْ فِسُقُ ٱلْيُوْمَ يَسِسَ ٱلَّذِينَ وَٱلنَّطِيحَةُ وَمَا أَكُومُ مَن فُيحَ عَلَى ٱلنُّصُبِ وَأَن تَسْتَقْسِمُواْ بِٱلْأَزْكِمْ ذَالِكُمْ فِسُقُ ٱلْيُومَ يَسِسَ ٱلَّذِينَ كَعَمُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَنْكُمْ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَٱخْشَوْنِ ٱلْيَوْمَ أَكُمَلُتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمُتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ اللّهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ فَعَلَى اللّهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ اللّهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ اللّهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ اللّهَ عَنْمُ لَا اللّهَ عَلَيْكُمْ وَالْتَعْمَ فَيْرَ مُتَجَانِفِ لِإِثْمِ فَإِنَّ ٱللّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ اللّهَ عَنْمُ لَا تَعْمَلُوا فِي فَخُمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفِ لِإِثْمِ فَإِنَّ ٱللّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ اللّهَ عَنْمُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلْمُ لَا تَعْمَلُوا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ

(المائدة ٢٠٠٣)

وجاء ترتيب القرآن الكريم كما نراه أخيرا بين أيدينا ترتيبا توقيفيا لا اجتهاد فيه يحتوي علي ١١٤ سورة تبدأ بفاتحة الكتاب فالسبع الطوال وتنتهي بقصار السور ثم بسورة الناس.

البسملة من القرآن الكريم وهي ليست آية من كل سورة على أرجح الأقوال عدا فاتحة الكتاب فهي آية. وفاتحة الكتاب هي أم القرآن وهي السبع المثاني وهي جامعة لمقاصد القرآن الثلاثة وهم:-

١. التوحيد الإيمان بالله

٢. القصص الإيمان بملائكة ورسل وكتب وحساب وقضاء الله.

٢. الأحكام والأوامر والنواه الأعمال الصالحة

من هنا كان ثلث القرآن لتعريف الناس بخالق الناس وهذا هو أساس كل إيمان وأساس كل عمل صالح. وحديث القرآن الكريم عن الغيب الذي لا يعلم الإنسان عنه وجاء ليصحح مفاهيم خاطئة في عقول الناس فان خالف القرآن قول الناس والعقل فالقرآن لا ريب فيه والريب يكون في سواه فالقرآن هو كلام خالق العقل وخالق الناس ولذلك

افتتح الله سورة البقرة بقوله: ﴿ الْمَ ۞ ذَالِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَيْبُ فِيةِ هُدَى لِّلْمُتَّقِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ۞ ﴾

(البقرة ۲۰۰۱-۰۰۳)

فالحق المطلق هو ما جاء في كتاب الله، فالله هو الذي خلق وهو الذي يعلم ولا أحد خلق مع الله فلا أحد يعلم سوى الله فالله يعلم وأنتم لا تعلمون.

فإذا فهم القارئ آية قرآنية دون أن يدرك ما الجديد في المعنى الذي أضافته الآية فهو لم يفهم الآية لأن القرآن لم يأتى ليخبرنا عن أشياء نعرفها ونحسن فهمها وإلا صار تضييعا للوقت وإنما جاء ليخبرنا بما لا نعلم ويصحح مفاهيمنا الخاطئة في كثير من الأمور.

# فعندما يقول الله تعالى: ﴿ يَمْحَقُ ٱللَّهُ ٱلرِّبَوْاْ وَيُرْبِي ٱلصَّدَقَاتُّ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ كَفَّارِ أَثِيمٍ ۞ ﴾

(البقرة ٢٧٦)

يناقض هذا الكلام قول العقول وادعاء الناس وحساباتهم البنكية التي تزيد الفوائد على الودائع كلما مر الوقت وبالتالي الصدقات تنقص من المال فيأتي القرآن ليقلب المفهوم فيجعل زيادة المال بالتصدق به في مرضاة الله ومحق المال بأن يرابى به صاحبه ويضعه في دهاليز الربى. فالمؤمن يصدق القرآن ويكذب ما سواه، فان صدق هذا سعى لزيادة ماله فيكثر الصدقات ويتوب من الربى.

قال تعالى: ﴿ فَإِن لَّمْ تَفْعَلُواْ فَأْذَنُواْ بِحَرْبِ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِّ - وَإِن تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ

**€** (79)

(البقرة ۲۷۹)

مما سبق نري أنه يجب على المسلم أن يقبل على كتاب الله بعدة طرق.

١. قراءة القرآن الكريم وتلاوته حق التلاوة وهو أفضل أنواع الذكر.

يقول الله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ وَلَيْكُرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ۞ ﴾

(الزخرف ٤٤٠)

يقول الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَابَ يَتُلُونَهُ ﴿ حَقَّ تِلَا وَتِهِ ۚ أُوْلَتَبِكَ يُؤُمِنُونَ بِهِ ۗ وَمَن يَكُفُرُ بِهِ ۦ فَأُوْلَتِبِكَ هُمُ الْخَسِرُونَ ۞ ﴾ (البقرة ١٢١)

- ٢. دراسة لتفسيره ومعانيه وتدبره والإيمان به.
  - ٣. حفظه عن ظهر قلب.
    - ٤. العمل بحكمه.
    - تعليمه للآخرين.

قال رسول الله على (حَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمَ الْقُرْآنَ وَعَلَّمَهُ) (رواه ابي داود)

قال رسول الله ﷺ (يُؤْتَى بِالْقُرْآنِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَأَهْلِهِ الَّذِينَ كَانُوا يَعْمَلُونَ بِهِ تَقْدُمُهُ سُورَةُ الْبَقَرَةِ وَآلُ عِمْرَانَ وَضَرَبَ لَمُمَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ثَلَاثَةَ أَمْثَالٍ مَا نَسِيتُهُنَّ بَعْدُ قَالَ كَأَشَّمَا غَمَامَتَانِ أَوْ ظُلْتَانِ سَوْدَاوَانِ بَيْنَهُمَا شَرْقٌ أَوْ كَأَشَّمَا حِرْقَانِ مِنْ طَيْرٍ صَوَافَّ تُحَاجًانِ عَنْ صَاحِبِهِمَا) (رواه مسلم)

قال رسول الله ﷺ (قَالَ يُقَالُ لِصَاحِبِ الْقُرْآنِ اقْرَأْ وَارْتَقِ وَرَبَّلْ كَمَا كُنْتَ تُرَبِّلُ فِي الدُّنْيَا فَإِنَّ مَنْزِلَتَكَ عِنْدَ آخِرِ آيَةٍ تَقْرَأُ كِمَا) (رواه الترمذي) فيقرأ فيرتقى بكل آية درجة كما ما بين السماء والأرض.

على المسلم أن يكون له ورد قراءة وورد حفظ من كتاب الله حتى لا يكون من الذين هجروا القرآن الكريم على أن يزيد كمية الأيات المقروءة في الورد تدريجيا.

يقول الله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَهِرَبِّ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُواْ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهْجُورَا ۞ ﴾

(الفرقان ۲۳۰)

فعن أبى بكر الصديق - رضى الله عنه - قوله (من ختم القرآن في أكثر من أربعين يوما فقد هجره) يجب على المسلم أن يعلم أن القرآن حمالا لوجوه وفيه كثير من أنواع الإعجاز اللغوي والعلمي والاقتصادي وهو المنبع الذي لا ريب فيه لكل علم يحتاجه الإنسان، فمن أراد الدنيا فعليه بالقرآن ومن أراد الآخرة فعليه بالقرآن ومن أراد الأخرة فعليه بالقرآن ومن أراد الأخرة فعليه الإنسان في ومن أرادهما معا فعليه بالقرآن وفيه كل ما يحتاجه المسلم من علم للغيب وسائر العلوم التي يحتاجها الإنسان في حياته.

يقول الله تعالى: ﴿ وَمَا مِن دَآبَةِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَنَبِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أُمَمُّ أَمْثَالُكُمْ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَابِ مِن شَيْءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ ﴾

(الأنعام ٠٣٨)

إقبالك على كتاب الله هو في حقيقته إقبال على الله وقربك من كلام الله هو في الحقيقة قرب من الله، ومعرفتك لكلام الله هي معرفة لذات الله إذ أن هذا هو كلامه.

ولذلك جعلنا هذا الحديث عن كلام الله ونحن نتحدث عن ذات الله عز وجل فعلي المسلم أن يجتهد ويدرس ويحفظ في كتاب الله وأن يكون هذا البحث لتتعرف على الله وتصل إلى الله والى حب الله.

# خاتمة عن إثبات ذات الله

وهكذا ينتهي حديثنا عن أول جزئية من حديثنا عن الإيمان بالله وهو إثبات ذات الله وفيه تحدثنا عن بعض القواعد في فهم الآيات المتعلقة بذات الله تناولنا مثالا لفهم حديث القرآن عن (يد الله) ثم انتقلنا إلي الحديث عن عالم الأمر المتصل بالله وتحدثنا عن الروح بداية بالروح البشرية والنفس البشرية وأخذنا مثالا لخير النفوس وهي نفس محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم - ثم تحدثنا عن القرآن الكريم واتصاله بذات الله. وهدف كل ذلك هو التعرف على رسول الله وعلى كلام الله وإتمام الجزئية الأولى من الإيمان بالله.

وننتقل الآن في الحديث إلى الجزئية الثانية وهي إثبات صفات الله عز وجل وهي مجمعة في أسماء الله الحسني.

يقول الله تعالى في خواتيم سورة الحشر: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَقُواْ ٱللَّهَ وَلْتَنظُرُ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدِّ وَٱتَقُواْ ٱللَّهَ فَالسَّهُمُ أَنفُسَهُمُ أَنفُسَهُمُ أَنفُسَهُمُ أَوْلَتبِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ۞ ﴾ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ۞ وَلَا تَكُونُواْ كَٱلَّذِينَ نَسُواْ ٱللَّهَ فَأَنسَلُهُمُ أَنفُسَهُمُ أَنفُسَهُمُ أَوْلَتبِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ۞ ﴾ (الحشر ١٩٠-١٩٠)

- ( الحديث عن الروح والنفس البشرية )

يقول الله تعالى: ﴿ لَا يَسْتَوِىٓ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ وَأَصْحَابُ ٱلْجُنَّةَ أَصْحَابُ ٱلْجُنَّةِ هُمُ ٱلْفَآبِزُونَ ۞ ﴾ (الحشر ٢٠٠)

يقول الله تعالى: ﴿ لَوْ أَنزَلُنَا هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَىٰ جَبَلٍ لَّرَأَيْتَهُ وَخَشِعَا مُّتَصَدِّعَا مِّنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَ لُ نَضْرِ بُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ۞ ﴾

(الحشر ٢٠١) (الحشر ٢٠١) ـ ( الحديث عن روح الأرواح القرآن الكريم)

يقول الله تعالى: ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوًّ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةَّ هُوَ ٱلرَّحْمَانُ ٱلرَّحِيمُ ۞ ﴾

(الحشر ۲۲۰)

- (الحديث عن عالمي الغيب والشهادة وعن صفات الذات ثم صفات العطاء والرحمة) يقول الله تعالى:

﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَاۤ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ ٱلسَّلَمُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيْمِنُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْجُبَّارُ ٱلْمُتَكَبِّرُ ۚ سُبْحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ۞ ﴾

(الحشر ٢٠٣) - ( الحديث عن صفات الملك والقدرة ).

﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلْخَالِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ ۖ لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْخُسْنَىٰۚ يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ ۖ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞﴾ (الحشر ٢٠٤)

- ( الحديث عن صفات الخلق والبعث والحساب ).

ومن هنا كان الانتقال من دراسة إثبات ذات الله وعالم الأمر (الروح – النفس) ثم روح الأرواح (القرآن الكريم) إلى دراسة إثبات صفات الله عز وجل من خلال دراسة أسمائه الحسنى مقسمة من وحى الآيات:

- ١. صفات الذات العليا.
- ٢ صفات العطاء والرحمة
  - ٣. صفات الملك والقدرة.
- ٤ صفات الخلق والبعث والحساب

ر ۽ در د

#### ٦- إثرات حفات الله:

- <u>مقدمة:</u> الحديث عن صدفات الله هو حديث عن أسماء الله الحسنى الذي جمعت صدفاته والذي جاءت في حديث قال رسول الله ﷺ (إنَّ لِلَّهِ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ اسْمًا مِائَةً إِلَّا وَاحِدًا مَنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ الْجُنَّةَ) (رواه البخاري)

#### صفة الرحمن: (1

لفظ الجلالة الله هو العلم على الذات العلية - اسم الله (الرحمن) هو علم وصفة في نفس الوقت أما بقية أسماء الله الحسني فهي صفات فقط.

يقول الله تعالى: ﴿ قُل ٱدْعُواْ ٱللَّهَ أَو ٱدْعُواْ ٱلرَّحْمَنَّ أَيَّا مَّا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَىٰ ۚ وَلَا تَجْهَرُ بِصَلَاتِكَ وَلَا تُخَافِتُ بِهَا وَٱبْتَغِ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ١٠

(الإسراء ١١٠)

فاسم الرحمن مستخدم في كثير من آيات القرآن الكريم بدلا من لفظ الجلالة.

يقول الله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ ۞ عَلَّمَ ٱلْقُرْءَانَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ ۞ ﴾

(الرحمن ٢٠٠١)

﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتٍ طِبَاقًا مَّا تَرَىٰ فِي خَلْقِ ٱلرَّحْمَنِ مِن تَفَاوُتٍّ فَٱرْجِعِ ٱلْبَصَرَ هَلُ تَرَىٰ مِن فُطُور ۞ ﴾ (الملك ٢٠٠٣)

وهذا يعرف الإنسان بربه عز وجل وكيف هو مصدر لكل رحمة حتى أن الرحمن ليست فقط صفة لله ولكنها اسمه العلم كاسم الله فما أعظم رحمتك يا رحمن

## صفة (الذي لا اله إلا هو):

وهو اسم صفة لله تجمع معنى التوحيد وهي أهم صفات الله عز وجل ولعل خير حديث عن حقيقة التوحيد سورة الإخلاص التي تعدل ثلث القرآن الكريم والتي هي براءة من الشرك.

قال الله تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ۞ ٱللَّهُ ٱلصَّمَدُ ۞ لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُولَدُ ۞ وَلَمْ يَكُن لَّهُ و كُفُواً أَحَدُ ۞ (الإخلاص ٢٠٠١)

وهذا هو الاسم الأول الذي يقترن دائما بلفظ الجلالة ويسبق جميع أسماء الله الحسني.

#### يقول الله تعالى في سورة الحشر:

﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَآ إِلَّهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُوسُ ٱلسَّلَمُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيْمِنُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْجُبَّارُ ٱلْمُتَكَبِّرُ شُبْحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ الله و الله الخليق البارئ المُصور الله الأسماء الحسن الله المُستى الله الله السَّمَوتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْعَزِيرُ الحُكِيمُ الله الله السَّمَوتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْعَزِيرُ الحُكِيمُ (الحشر ۲۳-۲۶)

ومن هنا نخلص إلى أن من أهم صفات الله عز وجل هي صفة الرحمة وصفة التوحيد ولذلك يجب أن يفهم العبد هاتين الصفتين على وجه الخصوص بكل دقة ليتعرف على صفات الله بحق ، فهاتان الصفتان هما المدخل لجميع الصفات الأخرى لله عز وجل.

#### ج) معنى الإحصاء لأسماء الله الحسنى:

الإحصاء يعني معرفة صفات الله وموجباتها والإيمان به والدعاء بها لله للاستعانة به في كل صغيرة وكبيرة.

يقول الله تعالى ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَا ۗ وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِيٓ أَسْمَنَهِ فِي الله تعالى ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَا ۗ وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِيٓ أَسْمَنَهِ فِي اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى عَلَى اللّهِ عَلَى عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى ال

وبالطبع الإحصاء المطلوب هو إحصاء القلب وليس اللسان بحيث تكون الأسماء حاضرة دائما في وجدان المسلم إذ أنه عرف جميع صفات ربه عز وجل ولكن هذا طريق يحتاج فيه المسلم إلى بحث وتخطيط ليصل إلى درجة إحصاء أسماء الله الحسنى كلها بحيث لا ينسى منها اسم ولا يغفل عن الاستعانة بها في جميع أحوال حياته.

## د) ذكر الله بالأسماء:

يقول الله عز وجل: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذْكُرُواْ ٱللَّهَ ذِكْرَا كَثِيرًا ۞ وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلًا ۞ (الأحزاب ٤١-٤٠٠)

نعلم أن الذكر يجمع أنواع عديدة كالتسبيح والتحميد والتهليل والصلاة والسلام على رسول الله والصلاة وقراءة القرآن الكريم وغيره. ولكن المعنى الأصلى لذكر الله هو ذكر الله بأسمائه وصفاته.

فإذا جاء الأمر في كتاب الله بذكر الله ثم تبعه أمر بتسبيح الله فهذا يعنى أمر بذكر الله على وجه مخصوص وذكر الله بأسمائه الحسنى التسعة والتسعون فيقول مثلا:

سبحان الله الملك \_ سبحان الله القدوس \_ سبحان الله السلام.

الحمد لله الكبير \_ الحمد لله العظيم \_ الحمد لله التواب.

وكذلك يكون في التسمية عند افتتاح كل أمر ذي بال يستعين فيه المسلم بالاسم المناسب للعمل الذي هو يقوم عليه، فإن شرع الطالب لاستذكار دروسه مثلا فليقل "باسم الله الرحمن العليم".

وان سعى الرجل ليتكسب الرزق في صباح يومه فليقل: "باسمي الله الرحمن الرزاق الوكيل". وان خاف على شئ قال "بسم الله الرحمن الحفيظ".

قال الله تعالى: ﴿ وَٱسْتَفْزِزْ مَنِ ٱسْتَطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبُ عَلَيْهِم بِخَيْلِكَ وَرَجِلِكَ وَشَارِكُهُمْ فِي ٱلْأَمْـوَالِ وَٱلْأَوْلَـدِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطَنُ إِلَّا غُرُورًا ۞ ﴾

(الإسراء ٢٠٠)

فذكر المسلم لله عند دخوله إلى بيته وعند طعامه يجعل الشيطان لا يشارك المسلم المبيت والعشاء فإذا ذكر الله عند إتيان زوجته فقال: "بسم الله جنبنا الشيطان وجنب الشيطان ما رزقتنا". جنب الشيطان أن يقترب أهلك معك وان لم تفعل شاركك في ذلك.

ومعنى البركة هو ألا يشارك الشيطان ابن آدم في عمله الذي يعمله فلا يكون له فيه أي حظ ولذلك كان من المهم تسبيح وتحميد وتهليل والبسملة لله عز وجل بأسمائه الحسني.

#### هـ) حديث القرآن الكريم عن أسماء الله الحسنى:

لم يذكر القرآن الكريم جميع أسماء الله الحسنى التي وردت في الحديث ولكن ذكر أكثر من ثلثيها وبعض الأسماء جاءت بصيغة الأفعال (كالباسط) فجاء قوله عز وجل:

﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَبْسُطُ ٱلرِّرْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّهُ وَكَانَ بِعِبَادِهِ عَبِيرًا بَصِيرًا ۞ ﴾ (الإسراء ٢٠٠)

وجاءت بعض الأسماء على صورة صفات نكره غير معرفة.

عقول الله تعالى: ﴿ \* إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ ۖ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ ٱعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّ وَفَ بِهِمَا ۚ وَمَـن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ ٱللَّهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ ۞ ﴾

(البقرة ١٥٨)

فعليم صفة تعبر عن اسم العليم وشاكر اسم فاعل لصفة الشكر واسم الله لهذه الصفة هو الشكور، كما يلاحظ أن القرآن الكريم جمع بعض الصفات مع بعضها ورتبها فمثلا صفة السميع البصير جمعت في أربع آيات:

﴿ سُبْحَانَ ٱلَّذِيّ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ - لَيُلَا مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِي بَرَكْنَا حَوْلَهُ ولِنُرِيَهُ ومِنْ ءَايَتِنَ أَ إِنَّـ هُ و هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ۞﴾

(الإسراء ۱۰۰) ﴿ وَٱللَّهُ يَقْضِى بِٱلْحَقِّ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ـ لَا يَقْضُونَ بِشَى ۚ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ هُو<u> ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ</u> ۞ ﴾ (غافر ۲۰۰)

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي ءَايَتِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَنٍ أَتَنهُمْ إِن فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا كِبْرٌ مَّا هُم بِبَالِغِيةً فَٱسۡتَعِذُ بِٱللَّهِ ۗ إِنَّـهُ وَهُ وَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ۞ ﴾

(غافر ٥٦٠)

﴿ فَاطِرُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ جَعَلَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزُورَجَا وَمِنَ ٱلْأَنْعَمِ أَزُورَجَا يَذُرَؤُكُمْ فِيهِ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى الْأَنْعَمِ أَزُورَجَا وَمِنَ ٱلْأَنْعَمِ أَزُورَجَا يَذُرَؤُكُمْ فِيهِ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللْمُعَلَى الللَّهُ عَلَى اللْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللْمُ عَلَى الللْمُعَلِيلُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَل

(الشورى ١١٠)

في جميع الأيات تم المحافظة على الترتيب علي أن يسبق دائما اسم "السميع" اسم "البصير". نلاحظ استخدام الصفات مسبوقة (بخير \_ أحكم \_ أرحم) في بعض الأيات.

يقول الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ثُمَّ قُتِلُوٓاْ أَوْ مَاتُواْ لَيَرُزُقَنَّهُمُ ٱللَّهُ رِزْقًا حَسَنَاۚ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهُوَ خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ۞ (الحج ١٥٥٠)

يقول الله تعالى: ﴿ قَالَ هَلْ ءَامَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلَّا كَمَآ أَمِنتُكُمْ عَلَى ٓ أَخِيهِ مِن قَبْلُ فَٱللَّهُ خَيْرٌ حَافِظَا ۗ <u>وَهُ وَ أَرْحَـمُ ٱلـرَّحِينَ</u> ۗ ﴿ قَالَ هَلْ ءَامَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلَّا كَمَآ أَمِنتُكُمْ عَلَى ٓ أَخِيهِ مِن قَبْلُ فَٱللَّهُ خَيْرٌ حَافِظا ۗ <u>وَهُ وَ أَرْحَـمُ ٱلـرَّحِينَ</u> ۗ ﴾

(پوسف ۲۶۰)

يقول الله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ طَآبِفَةُ مِّنكُمْ ءَامَنُواْ بِٱلَّذِيّ أُرْسِلْتُ بِهِ - وَطَآبِفَةُ لَمْ يُؤْمِنُواْ فَٱصْبِرُواْ حَتَّىٰ يَحُكُمَ ٱللَّهُ بَيْنَنَا ۚ وَهُوَ خَيْرُ ٱلْحَكِمِينَ ۞ ﴾

(الأعراف ١٨٧)

يقول الله تعالى: ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ رَّبَهُ ﴿ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ ٱبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعُدَكَ ٱلْحُقُّ وَأَنتَ <u>أَحْكَمُ ٱلْحَكِمِينَ</u> ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ رَّبَهُ ﴿ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ ٱبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعُدَكَ ٱلْحُقُّ وَأَنتَ <u>أَحْكَمُ ٱلْحَكِمِينَ</u> ﴿ هود ١٠٤٥)

و على قارئ القرآن أن يتابع استخدامات أسماء الله الحسنى ويقتبس منها أسلوب الاستخدام ليستعين به في دعائه لله وفى ذكره وتسبيحه وحمده لله رب العالمين ونلاحظ أنه تم تجميع لعدد من أسماء الله الحسنى في خواتيم سورة الحشر.

#### يقول الله تعالى في سورة الحشر:

﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ هُوَ ٱلرَّحْمَانُ ٱلرَّحِيمُ ۞ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْفُتُوسُ ٱلسَّلَمُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيْمِنُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْجُبَّارُ ٱلْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ ٱللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ۞ هُوَ ٱللَّهُ ٱلْخَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْخُسْنَى ۚ يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞﴾

(الحشر ۲۲-۲۶)

## ٣- إثبات أفعال الله عز وجل:

#### ◄ كيفية فهم أفعال الله:

■ لا يجب على المسلم أن يخوض في كيفية الفعل لله فالله عز وجل قدرته بين الكاف والنون لا يعجزه شئ في الأرض ولا في السماء ولا يحتاج إلى أي أسباب، فخلقه لأمة كخلقه لنملة. الأمور في قدرته سواء ليس عنده سهل وصعب أو كبير أو صغير أو مستحيل. الكيفية تصلح للخلق الذين يخضعوا للأسباب ولنواميس الكون أما خالق الكون ونواميسه فليس في حاجة إلى أسباب ولا يجوز التجرؤ عليه بكيف.

# ع) صفات من عرفوا الله فآمنوا به فأحبهم وأحبوه:

## ◄ مقدمة:

يجب أن يذكر المتعلم دائما أن غرض العلم هو العمل وأن الغاية من الإيمان العمل الصالح ولا سبيل للإيمان بغير العلم. فإذا كنا نتكلم ونتعلم عن الله عز وجل فان ذلك بهدف التعرف على الله والسعي للفوز برضائه ثم للفوز بحبه جل وعلا. وهذا هو الهدف من التعرف عن ذات الله وعلى صفات الله وعلى أفعال الله. ولذلك كان من المهم معرفة السبيل إلى الغاية الكبرى وهي الفوز بحب الله.

فيقول الله تعالى ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تَحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُّ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ قُلُ اللَّهِ وَالرَّسُولَ فَإِن تَوَلَّواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْكَافِرِينَ ۞ ﴾

(آل عمران ۰۳۱-۰۳۲)

وهذه هى الآية الوحيدة التي تبين الطريق إلى الفوز بحب الله ويتلخص في اتباع أحب الخلق إلى الله وهو رسول الله صلى الله عليه وسلم - أسوة وقدوة في كل قول وفعل وفعل وفى كل إقرار، فعلينا أن نحاكيه في كل صغيرة وكبيرة ونتعرف عليه وعلى صفاته وأفعاله حتى يكون أحب إلينا من أنفسنا، بعد ذلك ينتقل حبنا له إلى حب كل من أحب صلى الله عليه وسلم من الصحابة فنحبهم ونتأسى بهم لحبه صلى الله عليه وسلم لهم.

ولنعلم أن حب العبد للمرسلين والصالحين يرزقه صحبتهم في الجنة فمن أحب قوما حشر معهم ويحشر المرء مع من يحب.

ويقول الله تعالى ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَتِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّ َنَ وَٱلصِّدِيقِينَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَٱلصَّلِحِينَ ۚ وَحَسُنَ أُوْلَتِهِكَ رَفِيقًا ۞ ﴾

(النساء ١٩٠)

وفرح الصحابة بهذه البشرى أيما فرح إذ شق عليهم أن يفرق بينهم وبين حبيبهم في الجنة صلى الله عليه وسلم إذ هو في أعلى درجات الجنة.

لقد وصف القرآن الكريم في موضع واحد في القرآن الذين يجبهم ويحبونه فقال:

#### قال الله تعالى:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُجِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ وَ أَذِلَّةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱللَّهُ وَعَلَيْمٌ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءٌ وَٱللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ اللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمٍ ذَالِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءٌ وَٱللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ الله وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمٍ ذَالِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءٌ وَٱللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ الله وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمٍ ذَالِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءٌ وَٱللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ اللهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِهِ وَلَا يَعْوَمُ لَا يَعْوَمُ لَا إِنْ عَلَى اللّهِ يَوْلُونَ لَوْمَةً لَوْمِ اللّهِ يَوْلُونَ لَوْمَةً لَا يَعْلَى اللّهِ يَوْلُونَ لَوْمَةً لَا يَعِمُ لَا لَهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ يَوْلُونَ لَوْمَةً لَا يَعِلَّ مِلْ اللّهِ يَوْلُونَ لَوْمَةً لَا يَعْلَى اللّهِ يَوْلُونَ لَوْمَةً لَا يَعِلَّ مِلْ اللّهِ يَوْلُونَ لَوْمَةً لَا يَعْلَى اللّهُ لِمَا يَعْلَى اللّهِ يَوْلُونَ لَوْمَةً لَا يَعْلَى اللّهِ يَوْلِي عَلَى اللّهِ يَوْلُونَ لَوْمَةً لَا يَعْلَى اللّهِ يَوْلُونَ لَوْمَةً لَا يَعْلَى اللّهِ يَعْلَى اللّهِ يَعْلَى اللّهُ عَلَيْمُ لَا لَهُ عَلَيْهُ لَا لَهُ لَا يَعْلَلْهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ لَا لَا لَهُ لَا يَعْلَى اللّهُ لَا لَهُ عَلَيْكُ لَلْكُ لَلّهُ لِلْ لَتِهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاسِعً عَلِيمٌ لَا لَا لَهُ عَلَيْكُ لَوْمَةً لَا لَا لَهُ لَا لَكُلُولُونَ لَوْمِ لَا يَعْلَى اللّهُ لَلّهُ عَلَيْكُ عَلَيْمً لَا لَا لِلْكُ عِلْمُ لِلْكُولُونُ لَلْكُولُونَ لَلْ لَلّهِ عَلَى اللّهُ لَا لَا يَعْلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْلُولُ لَا عَلَيْكُولُونَ لَوْمُ لَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

إن القوم الذين أثبت حبه لهم وحبهم له هم مؤمنون تملكت من قلوبهم عقيدة أن العزة لله ولرسوله وللمؤمنين – تكون العزة لمن كان قريبا من الله يفتقدها كل بعيد عن الله ولذلك كان انكسار هم لعزة الإيمان في كل مؤمن محبا مخلصا لله وكان استعلائهم وعزتهم على كل كافر عنيد بعيد عن الله فصاروا أذلة على المؤمنين أعزة على الكافرين. وهذه العقيدة ألقت في قلوبهم القوة والشجاعة للجهاد في سبيل الله بجانب إخوانهم المؤمنين حتى ينالوا الشهادة لا يعنيهم رضى الناس وحساباتهم ولا يخيفهم قوة العدو وعدده وعدته فهم الضعفاء والله القوي الغالب ولا يعني هؤلاء المؤمنون لوم من يلومهم أو استهزاء وسخرية من يتجرأ عليهم من الجهلاء الذين لا يحسنون الإحسابات الدنيا.

هؤلاء المؤمنين هم الذين اشترى الله منهم أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة يقاتلون فيقتلون ويقتلون لتكون كلمة الله هي العليا وهذا هو الذي تتحدث عنه الآيات.

## <u>ملحوظة:</u>-

عندما نسعى لحب الله فإننا نسعى أن يكون هذا الحب مهيمنا على قلوبنا كلية ولا يدانيه حب مال أو ولد أو خلاف ذلك قال رسول الله على: ( لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يَكُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا) (رواه احمد)

ويقول رسول الله ﷺ: (أَحِبُوا اللَّهَ لِمَا يَغْذُوكُمْ مِنْ نِعَمِهِ وَأَحِبُّونِي بِحُبِّ اللَّهِ وَأَحِبُّوا أَهْلَ بَيْتِي بِحُبِّي) (رواه الترمذي)

يقول الله تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَآؤُكُمْ وَأَبْنَآؤُكُمْ وَإِخْوَنُكُمْ وَإِخْوَنُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمُولُ ٱقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَرَةُ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاحِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُم مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ وَ فَتَرَبَّصُواْ حَتَّى يَأْتِيَ ٱللَّهُ بِأَمْرِهِ - وَتَعْهَادِ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُواْ حَتَّى يَأْتِيَ ٱللَّهُ بِأَمْرِهِ - وَاللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِقِينَ ۞ ﴾

(التوبة ٢٤٠)

# من الذين أثبت الله لهم حبه في كتابه العزيز؟

أثبت الله الحب لتسعة أصناف من المؤمنين في سبعة عشر آية بعدد الركعات في الصلوات الخمس في اليوم والليلة.

#### المجموعة الأولى:-

ذكر الله حبه للمحسنين في خمس آيات.

#### المجموعة الثانية: -

ذكر الله حبه للمتقين في آيتين وكذلك ذكر حبه للمقسطين في آيتين.

## المجموعة الثالثة:-

ذكر الله حبه لأربعة أصناف في آية لكل منهم (المطهرين \_ المتوكلين \_ الصابرين \_ الذين يقاتلون في سبيله صفا كأنهم بنيان مرصوص).

كما ذكر الله حبه لصنفين مرة واحدة في آية واحدة وهما التوابين والمتطهرين.

# المجموعة الأولى: تشمل فقط المحسنين:

هي الطائفة من المؤمنين الذين أثبت الله حبهم خمس مرات في كتابه العزيز.

- ١. يقول الله تعالى: ﴿ وَأَنفِقُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُمْ إِلَى ٱلتَّهَلُكَةِ وَأَحْسِنُوَّاْ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴾ (البقرة ١٩٥)
- ٢. يقول الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلْكَاظِمِينَ ٱلْغَيْظَ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ <u> وَٱللَّهُ يُحِبُ</u> ٱلْمُحْسِنِينَ
   ١٠. يقول الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَآءِ وَٱلضَّرَآءِ وَٱلْكَاظِمِينَ ٱلْغَيْظَ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ <u> وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ</u>

(آل عمران ۱۳۶)

- ٣. يقول الله تعالى: ﴿ فَتَاتَنهُمُ ٱللَّهُ ثَوَابَ ٱلدُّنْيَا وَحُسْنَ ثَوَابِ ٱلْآخِرَةِ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ ﴾
   (آل عمران ١٤٨)
  - ٤. يقول الله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوٓاْ إِذَا مَا ٱتَّقَواْ وَّءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوٓاْ إِذَا مَا ٱتَّقَواْ وَّءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ وَاللّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞

(المائدة ٩٣٠)

ه. يقول الله تعالى ﴿ فَبِمَا نَقْضِهِم مِّيتَنَقَهُمْ لَعَنَاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيَةً يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ وَنَسُواْ حَظَّا مِّمَّا مَّ فَاعْف عَنْهُمْ وَاصْفَحْ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلمُحْسِنِينَ ﴿ ﴾
 ذُكِّرُواْ بِدِّ وَلاَ تَزَالُ تَطَلِعُ عَلَى خَآبِنَةِ مِنْهُمْ إِلَّا قلِيلَا مِّنْهُمُ فَأَعْف عَنْهُمْ وَٱصْفَحْ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلمُحْسِنِينَ ﴿ ﴾
 ذكِّرُواْ بِدِّ وَلاَ تَزَالُ تَطَلِعُ عَلَى خَآبِنَةِ مِنْهُمْ إلَّا قلِيلَا مِّنْهُمُ فَأَعْف عَنْهُمْ وَٱصْفَحْ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلمُحْسِنِينَ ﴿ ﴾
 (المائدة ١٠٥)

#### > تعریف الإحسان:

من المهم فهم معنى الإحسان حتى يتسنى التعرف على المحسنين. عندما سئل النبي صلى الله عليه وسلم عن الإحسان، قال: "الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه فان لم تكن تراه فانه يراك." وهذا هو قمة الإيمان والتصديق المحض بالله حتى ينتقل من كونه إيمان قابى فقط إلى أن يكون حق يقين مبنى على علم يقين.

يقول الله تعالى: ﴿ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ ثُمَّ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ <u>كَلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ ٱلْيَقِينِ</u> ۞ <u>لَتَرَوُنَّ ٱلجُحِيمَ</u> ۞ ثُمَّ لَتَرُونَيَّهَا عَيْنَ ٱلْيَقِينِ ۞ ثُمَّ لَتُسْئَلُنَّ يَوْمَبِذٍ عَن ٱلنَّعِيمِ ۞

(التكاثر ٢٠٠٣-٢٠٠١)

فالآية تبين أن الإيمان يصل إلى درجة علم اليقين بعلوم الغيب التي أخبرنا الله بها في كتابه وفى سنة رسوله صلى الله عليه وسلم بعد ذلك يزداد الإيمان فيصل إلى حق اليقين فيرى المؤمن هذه الغيبيات بعيني قلبه وهذا هو حق اليقين والمعنى في قوله (لترون الجحيم) وذلك للمحسنين في الدنيا من فرط الإيمان والتصديق بما أخبر الله ثم يوم القيامة يرونها عين اليقين بأعين رءوسهم وهذه هي درجة الإحسان فيعبد الله وكأنه يرى الله عز وجل بعيني قلبه فيكون الله حاضرا في كل سكته من سكناته يراه ويراقبه وهذه هي الدرجة العليا من الإحسان. والدرجة الأقل من الإحسان أن يعيش المؤمن عالما بأن عين الله تراه وترقبه في كل لحظة وفى كل مكان لا يستطيع الفرار منها أو الاختفاء.

#### ◄ صفات المحسنين:

إذا تناولنا الصفات التي وردت في الخمس آيات السابقة التي تعرف بالمحسنين قبل ما تثبت حب الله لهم فسنجد أن هذه الصفات هي:-

- ١. الحفاظ على النفس وعدم إلقاء النفس في أدني أذي لها.
- ٢. الإنفاق في سبيل الله في السراء والضراء بالليل والنهار سرا وعلانية.
- ٣. كظم الغيظ والعفو عن الناس والتجاوز عن جهلهم طمعا في الفوز بعفو الله ودون أن تترك المظلمة أثرا سيئا
   في قلوبهم، فهو ليس فقط عفو ولكنه صفح كامل فلا يبقى في النفس إلا الخير لجميع الناس.
  - ٤. الإحسان في كل قول وفعل وبخاصة لمن أساء إليهم فيدفعوا بالتي هي أحسن السيئة.
  - ٥. المسارعة في الاستغفار فور كل معصية دون تباطؤ رغبة في الفوز بالمغفرة والجنة.
    - تقاتلون في سبيل ولا يستكينوا ويصبروا متحملين كل ما يصيبهم في سبيل الله.
- ٧. ملازمة ومداومة الدعاء استعظاما لذنوبهم فيسألون الله مغفرة الذنوب وكذلك التوفيق والنصر على الكافرين.

يقول الله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوّاْ إِذَا مَا ٱتَّقَواْ وَّءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ وَيَالَعُنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ ثُمَّ ٱتَّقُواْ وَّاَمَنُواْ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ ﴾

(المائدة ٩٣٠)

وبينت الأيات عدة درجات في التطهر والترقى في الدرجات.

الدرجة الأولى: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوٓاْ إِذَا مَا <u>ٱتَّقَواْ وَّءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ</u> جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوٓاْ إِذَا مَا <u>ٱتَّقَواْ وَّءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ</u> ثُمَّ ٱتَّقَواْ وَّءَامَنُواْ ثُمَّ ٱتَّقَواْ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ ﴾

(المائدة ٩٣٠)

ويقول الله تعالى عنهم: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ أُوْلَتَيِكَ أَصْحَابُ ٱلْجَنَّةِ ۖ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ۞ ﴾ (البقرة ٢٨٢) الدرجة الثانية: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوٓاْ إِذَا مَا ٱتَّقَواْ وَّءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوٓاْ إِذَا مَا ٱتَّقَواْ وَّءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ثُمَّ ٱتَّقَواْ وَاَمَنُواْ ثُمَّ ٱتَّقُواْ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ ﴾

(المائدة ٩٣٠)

أن يرتقى العبد فيصل إلى درجة يسبق فيها العمل الصالح (إيمان وتقوى) وليس إيمان فقط ويأتي بعده عمله الصالح (إيمان وتقوى) فتصدق وتخلص نيته قبل كل عمل صالحا فيكون لله ولله وحده فلا يشرك في عمله لله أحدا إذ أنه يتقى الله في إيمانه بالله وهذا هو معنى (اتقوا وآمنوا)

يقول الله تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّمَا أَنَاْ بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَى ٓ أَنَّمَاۤ إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَحِدُّ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلِحَا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ ٓ أَحَدًا ۞

(الكهف ١١٠)

ويأتي بعد العمل الصالح تقوى وإيمان تحجزه عن كل عمل سيئ يغضب الله عز وجل، فالدرجة السابقة عمل صالح فقط أما هذه الدرجة فهي عمل صالح بنية صادقة مخلصة تحلى بعد التخلي عن كل الأعمال التي تغضب الله عز وجل وهذه هي درجة المتقين (تخلى وتحلى) أي تخلى عن المعاصي وأولها الشرك وتحلى بالأعمال الصالحة الخالصة لوجه الله.

الدرجة الثالثة: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُواْ إِذَا مَا ٱتَّقَواْ وَءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُواْ إِذَا مَا ٱتَّقَواْ وَءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ثُمَّ ٱتَّقَواْ وَّءَامَنُواْ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ ﴾

(المائدة ٩٣٠)

هي درجة يزداد فيها التقوى والإيمان في قلب العبد فيضاف للعمل الصالح وبعد (التقوى والإيمان) مزيدا من التقوى فيرتقى العمل والإيمان إلى درجة الإحسان (اتقوا وأحسنوا) فيصير الإيمان إحسانا فالعمل يصل إلى أعلى الدرجات من الإحسان. وهنا يبلغ المؤمن درجة المحسنين الذين أحبهم الله عز وجل وأثبت ذلك في خمس آيات مدنية من كتابه العزيز اللهم اجعلنا منهم.

عودة إلى الفهرس

# المجموعة الثانية: وصى تشمل (المتقين) و(المقسطين):

وهذه المجموعة تشمل طائفتين من المؤمنين هم المتقين والمقسطين، وجاء ذكر حب الله لكل طائفة من هاتين الطائفتين في ثلاث مواضع في القرآن الكريم.

## المتقين:

يقول الله تعالى: ﴿ بَلَيْ مَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ - وَٱتَّقَىٰ فَإِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينِ ۞ ﴾

(آل عمران ١٧٦)

يقول الله تعالى: ﴿ وَأَذَنُ مِّنَ ٱللّهِ وَرَسُولِهِ ۚ إِلَى ٱلنّاسِ يَوْمَ ٱلْحَجِّ ٱلْأَصْبَرِ أَنَّ ٱللّهَ بَرِى ۗ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ ۚ فَإِن تُبْتُمْ فَاعْلَمُواْ أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِى ٱللّهِ ۗ وَبَشِرِ ٱلّذِينَ صَقَرُواْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ۚ إِلّا ٱلّذِينَ عَهَدتُم مِّنَ الْمُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمْ يَنقُصُوكُمْ شَيْئَا وَلَمْ يُظَهِرُواْ عَلَيْكُمْ أَحَدًا فَأَيَّمُواْ إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَى مُدَيّهِم اللّه يُجِبُ ٱلْمُتَقِينَ ۞ وَاللّهُ يُحِبُ ٱلْمُتَقِينَ ۞ وَإِنْ ٱنسَلَحَ ٱلْأَشْهُرُ ٱلْحُرُمُ فَٱقْتُلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدتُمُوهُمْ وَخُدُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُواْ لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدتُمُوهُمْ وَإِنْ أَحَدُ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسْمَعَ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلُوةَ وَءَاتَوا ٱلرَّكُوةَ فَخُلُواْ سَبِيلَهُمْ إِلَى اللّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ وَإِنْ أَحَدُ مِّنَ ٱلمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَمُ ٱللّهَ فَوْمٌ لَا يَعْلَمُونَ ۞ كَيْفَ يَكُونُ لِلْمُشْرِكِينَ عَهَدُ عِندَ ٱللّهِ وَعِندَ رَسُولِهِ ۚ إِلّا كَلَامَ ٱللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَ

(التوبة ٢٠٠٣-٢٠٠)

#### - تعريف التقوى:

التقوى هي مراقبة الله في السر والعلن في اليسر والعسر في السراء والضراء وحين البأس وهي لها أربعة أركان أساسها أركان الإيمان الست:-

- ١. الخوف من الجليل وهو الله عز وجل وأساسه الإيمان بالله عز وجل.
- العمل بالتنزيل و هو كتاب الله وسنة رسوله الكريم صلى الله عليه وسلم وأساسه الإيمان بالرسل و الكتب والملائكة.
  - ٣. الرضى بالقليل من الرزق الذي قدره الله عز وجل للإنسان وأساسه الإيمان بالقضاء والقدر.
- الاستعداد ليوم الرحيل و هو يوم لقاء الله عز وجل حين يحاسب الخالق خلقه على كل صغيره وكبيرة وأساسه الإيمان باليوم الأخر.

والتقوى محلها القلب والعقل والروح التي تحدثنا عنها سابقا وهي معيار تفاضل الخلق عند الله.

فيقول الله تعالى: ﴿ يَ اَ يُنَهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوَّا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَتْقَلَكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ۞ ﴾

(الحجرات ١٣٠)

ويقول تعالى: ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَنِّيرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ ۞ ﴾

(الحج ٠٣٢)

والتقوى هي درجة عالية من درجات الإيمان والهداية فيها صدق النية وإخلاصها لله في الإيمان والعمل الصالح وفيها تجنب لكل اعتقاد أو عمل سيئ فيه يظلم الإنسان نفسه أو يظلم غيره فالتقوى تخلى عن كل ما يغضب الله وتحلى بكل ما يحبه الله عز وجل فلا يراه الله حيث نهاه ولا يفتقده حيث أمره.

يقول الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱهْتَدَوا الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱهْتَدَوا الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱهْتَدَوا الله عَالَى الله تعالى:

(محمد ۱۷)

ولذلك كانت النقوى ثمرة من ثمرات الهداية وزيادة الإيمان وهي تقوى خاصة بكل مؤمن تبعا لحاله مع الله لذلك قال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱهْتَدَوْاْ زَادَهُمْ هُدَى وَءَاتَنْهُمْ تَقُونُهُمْ ۞ ﴾

(محمد ۱۷۰)

يقول الله تعالى: ﴿ أَرَءَيْتَ إِن كَانَ عَلَى ٱلْهُدَىٰ ۞ أَوْ أَمَرَ بِٱلتَّقُوَىٰ ۞ ﴾ (العلق ١١١-١١٠)

التقوى من الوقاية من النار فالمؤمن يتخذ من أقواله وأفعاله الصالحة المرضية لله وقاية له من عذاب النار يوم القيامة مما يقتضي معرفة لله ثم خوف منه ومن عقابه ثم العلم بالشرع والحلال والحرام ثم اتباعه.

يقول الله تعالى: ﴿ فَكَيْفَ تَتَقُونَ إِن كَفَرْتُمْ يَوْمًا يَجْعَلُ ٱلْوِلْدَانَ شِيبًا ﴿ ﴾

(المزمل ۱۷۰)

النقوى هي البر، والبر هو النقوى والبر كلمة جامعة لكل أنواع الخير وكذلك النقوى هي عين كل خير. يقول الله تعالى: ﴿ \* يَسْئَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَةِ ۚ قُلْ هِى مَوَقِيتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحَجِّ ۗ وَلَيْسَ ٱلْبِرُّ بِأَن تَـاْتُواْ ٱلْبُيُوتَ مِن ظُهُورِهَـا وَلَكَيْنَ ٱلْبِرَّ مِنِ ٱتَّقَيِّ وَأَنُواْ ٱلْبُيُوتَ مِنْ أَبُوبِهَا ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ۞ ﴾

(البقرة ١٨٩)

يقول الله تعالى: ﴿ وَلَا تَجْعَلُواْ ٱللَّهَ عُرْضَةَ لِأَيْمَانِكُمْ أَن تَبَرُّواْ وَتَتَقُواْ وَتُصْلِحُواْ بَيْنَ ٱلنَّاسِّ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ وَلَا تَجْعَلُواْ ٱللَّهَ عُرْضَةَ لِأَيْمَانِكُمْ أَن تَبَرُّواْ وَتَتَقُواْ وَتُصْلِحُواْ بَيْنَ ٱلنَّاسِ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ (البقرة ٢٢٤)

التقوى تسبقها درجات فيقول الله تعالى:﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَيَخْشَ ٱللَّهَ وَيَتَّقَّهِ فَأُوْلَنَبِكَ هُمُ ٱلْفَآبِزُونَ ۞﴾ (النور ٢٠٠)

فأساس التقوى الإيمان بالله ثم برسوله وكتبه واليوم الآخر والقضاء والقدر وطاعة الله ورسوله ثم الخشية من الله ثم يأتي بعد ذلك التقوى في قلب العبد فيكون من الفائزين.

التقوى مصدر للعمل الصالح إذا سبقته وقد تكون متعلقة بذات العمل إذا جاءت بعده. (الآية الأولى)

## فيقول الله تعالى:

﴿ يَبَنِىٓ ءَادَمَ إِمَّا يَأْتِينَّكُمْ رُسُلُ مِّنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ ءَايَتِي فَمَنِ <u>ٱتَّقَىٰ وَأَصْلَحَ</u> فَلَا خَوُفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحُزَنُونَ ﴿ يَبَنِىٓ ءَادَمَ إِمَّا يَأْتِينَّكُمْ رُسُلُ مِّنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ ءَايَتِي فَمَنِ <u>ٱتَّقَىٰ وَأَصْلَحَ</u> فَلَا خَوُفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحُزَنُونَ

(الأعراف ٥٣٥)

(الآية الثانية) ﴿ وَلَن تَسْتَطِيعُوٓا أَن تَعْدِلُواْ بَيْنَ ٱلنِّسَآءِ وَلَوْ حَرَصْتُمٌ ۖ فَلَا تَمِيلُواْ كُلَّ ٱلْمَيْلِ فَتَذَرُوهَا كَٱلْمُعَلَّقَةَ <u>وَإِن</u> تُصْلِحُواْ وَتَتَقُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ غَفُورَا رَّحِيمَا ﴿ ﴾

(النساء ١٢٩)

ففي الآية الأولى كانت تقوى الله هي حافز الإصلاح وأساسه ومصدره وهى الدرجة الدنيا من التقوى. ونجد كثير من آيات القرآن الكريم يأمر فيها المؤمن أن يتقى الله ويتقى عذابه ويأتي بالعمل الصالح،

مثال لذلك قول الله تعالى: ﴿ فَأَتَّقُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُونِ ۞ وَلَا تُطِيعُواْ أَمْرَ ٱلْمُسْرِفِينَ ۞ ﴾

(الشعراء ١٥٠-١٥١)

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ۞ ﴾

(الأحزاب ٠٧٠)

﴿ فَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ مَا ٱسۡتَطَعۡتُمُ وَٱسۡمَعُواْ وَأَطِيعُواْ وَأَنفِقُواْ خَيْرًا لِّأَنفُسِكُم ۗ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ - فَأُوْلَنبِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞ ﴾ (التغابن ١٦٠)

أما في الآية الثانية فكانت التقوى لله في العمل ذاته وهو الإصلاح ولذلك كان العطاء أكبر وهو مغفرة الله ورحمته وهي الدرجة الأعلى من التقوى وأمثلتها كثيرة في القرآن.

- . يقول الله تعالى في الإصلاح: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ فَ الْمُحِراتِ ١٠٠) (الحجرات ٢٠٠) المراد أن يتقى الله في إصلاحه بين إخوانه.
- . يقول الله تعالى في الصبر: ﴿ \* لَتُبْلَوُنَّ فِيَ أَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ وَلَتَسْمَعُنَّ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ أَذَى كَثِيرًاْ وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ فَإِنَّ ذَالِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُور ۞ ﴾

(آل عمران ۱۸٦)

المراد أن يتقى الله في صبره.

- . يقول الله تعالى في الإحسان: ﴿ وَإِنِ ٱمْرَأَةٌ خَافَتْ مِنْ بَعْلِهَا نُشُوزًا أَوْ إِعْرَاضَا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يُصْلِحَا بَيْنَهُمَا صُلْحًا وَٱلصَّلُحُ خَيْرٌ وَأَحْضِرَتِ ٱلْأَنفُسُ ٱلشُّحَ وَإِن تُحْسِنُواْ وَتَتَقُواْ فَإِنّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ۞ ﴾ بيئة مُمَا صُلْحًا وَٱلصَّلُحُ خَيْرٌ وَأُحْضِرَتِ ٱلْأَنفُسُ ٱلشُّحَ وَإِن تُحْسِنُواْ وَتَتَقُواْ فَإِنّ ٱللّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ۞ ﴾ (النساء ١٢٨)
- . يقول الله تعالى في الإيمان: ﴿ مَّا كَانَ ٱللَّهُ لِيَذَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّىٰ يَمِيزَ ٱلْخَبِيثَ مِنَ ٱلطَّيِّبِ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيَذَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّىٰ يَمِيزَ ٱلْخَبِيثَ مِنَ ٱللَّهُ لِيَعْلِعَكُمْ عَلَى ٱلْغَيْبِ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ يَجُتَبِى مِن رُّسُلِهِ عَن يَشَآءُ فَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ عَرَاسُلِهِ وَلَكِنَّ ٱللَّهُ يَجُتَبِى مِن رُّسُلِهِ عَن يَشَآءُ فَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَكِنَ ٱللَّهُ يَعْتَبِى مِن رُّسُلِهِ عَن يَشَآءُ فَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ عَلِيمٌ ﴿ وَلِن تُؤْمِنُواْ وَتَتَقُلُوا لَهُ عَلَيْهِ مَن اللّهُ لِيَعْلَيْهُ وَاللّهُ لِللّهُ لِللّهِ عَلَى اللّهُ لِيَعْلَيْمُ اللّهُ لِيَعْلِيمُ اللّهُ لِيَعْلِيمُ اللّهَ لِيَعْلَى لَهُ لِيَعْلَمُ اللّهُ لِيَعْلِيمُ لَيْ اللّهُ لِيَعْلِيمُ لِي اللّهُ لِيَعْلِيمُ اللّهُ لِيعَالِمُ لِللّهُ لِيَعْلِيمُ اللّهُ لِيَعْلِيمُ لَيْ اللّهُ لِيَعْلِيمُ لِي اللّهِ لَا لَهُ لِيَعْلِيمُ لَا لَهُ لِيَعْلِيمُ لِللّهِ لَهُ لِيَعْلِيمُ لِللّهُ لِيعْلِيمُ لِيمُ لَا لَكُولُولِهُ لِيَعْلَى لَا لَهُ لِيعْلِيمُ لَهُ اللّهُ لِمُعْلَيْهُ لِيَعْلِيمُ لِللّهُ لِيمُ لَيْنَا لَيْلِيمُ لِيمُ لَا لَهُ لِلللّهُ لِيعْلِيمُ لِيمُ لَا لِمُعْلِمُ لَهُ لِيمُ لَا لِللّهِ لِيمُ لِيمُ لِيمُ لَيْنَ لِللّهُ لِيمُ لِللّهُ لِيمُ لَيْمُ لِيمُ لَكُولُولُهُ لِيمُ لِيمُ لِيمُ لِيمُ لِيمُ لِيمُ لَيْكُولُولُ لِللّهِ لِيمُ لِللّهِ لِللّهُ لِللّهِ لِلْلّهُ لِلللّهُ لِيمُ لِلللّهُ لِيمُ لَهُ عَلَيْكُ لِلللّهِ لِللّهِ لِللللّهِ لِلللّهُ لِللّهُ لِيمُ لِلللّهِ لِللّهِ لِمِنْ لَا لِللّهُ لِلللّهِ لِللّهِ لِللللّهِ لِلللّهِ لِللللّهُ لِمُنْ لَا لِتَلْمُ لِللللّهُ لِلللّهُ لِيمُ لِلللّهِ لِللّهُ لِللّهُ لِلللّهِ لِلللللّهِ لِلللّهُ لِللّهُ لِللللّهِ لِلللللّهِ لِللللّهِ لِللللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلَّهُ لِلللّهُ لِللّهُ لِلللّهُ لِللللّهُ لِلللّهُ لِللللّهُ لِل

(آل عمران ۱۷۹)

المراد أن يتقى الله في إيمانه مما يبين أن علي العبد المؤمن أن يتقى ربه في إصلاحه وفى صبره وفى إحسانه وفى إيمانه فهذه هي تقوى في فعل العمل الصالح وهى الدرجة العليا من التقوى وهى التي ترقى العمل إلى درجة الإحسان وبها يترقى التقى إلى درجة الإحسان.

يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَواْ وَّٱلَّذِينَ هُم تُحْسِنُونَ ﴿ ﴾

(النحل ۱۲۸)

فهؤ لاء يتقون الله في عملهم الصالح لله فيصيروا من الذين يحسنون العمل ويتقنونه.

ولقد جمع الله هذين المعنيين في قول الله تعالى:

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَلْتَنظُرُ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدٍّ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ ﴾ ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ ٱللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ ١٨٠ )

فاتقوا الله (الأولى) دعوة للمؤمن أن يخاف الله ولينظر ما قدمت نفسه وأعدت ليوم الحساب.

أما واتقوا الله (الثانية) فمعناها أن يتقى المؤمن الله في أعماله فيتوب ويصلحها ويعيد المظالم إلى أهلها حتى يصلح عمله ويحسنه. وكذلك التقوى مطلوبة قبل الفعل وأثناء الفعل ذاته وبعد الفعل. فقبل الفعل لتصحيح النية لتكون خالصة لله وأثناء الفعل حتى يكون عملا صالحا رضاءا لله عز وجل - وبعد الفعل في أن يسره ويتقنه ويحسنه ولا يفسده وتقوى الله هي الطريق إلى الفلاح فالمتقون هم المفلحون.

يقول الله تعالى ﴿الَّمْ ۞ ذَالِكَ ٱلْكِتَنْبُ لَا رَيْبَ فِيةِ هُدَى لِلْمُتَّقِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقْنَنِهُمْ يُنفِقُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِٱلْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ۞ أُوْلَتَبِكَ عَلَىٰ هُدَى مِّن رَبِّهِمٍ وَأُوْلَتِبِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ۞

(البقرة ٢٠٠١)

ويقول الله تعالى: ﴿ \* يَشْئَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَةَ ۚ قُلْ هِي مَوَقِيتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحَجِّ ۗ وَلَيْسَ ٱلْبِرُّ بِأَن تَـ أَتُواْ ٱلْبُيُوتَ مِـن ظُهُورِهَـا وَلَكِينَ ٱلْبِرَّ مَن ٱتَّقَى ۗ وَأَتُواْ ٱلْبُيُوتَ مِنْ أَبُوبِهَا ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ۞ ﴾

(البقرة ۱۸۹)

لقد تحدث القرآن الكريم عن التقوى في كثير من الأيات ليعرفنا بها. وفيما يلي بعض من حديث القرآن الكريم عن التقوى.

## ١. التقوى زاد القلوب والإيمان، بدونها تموت القلوب وتمرض الأرواح ثم تعمى وتموت.

يقول الله تعالى: ﴿ ٱلْحَجُّ أَشُهُرٌ مَعُلُومَتُ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ ٱلْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجُّ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْر يَعْلَمْهُ ٱللَّهُ وَتَزَوَّدُواْ فَإِنَّ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلتَّقُوكِ ۖ وَٱتَّقُونِ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَبِ ﴿

(البقرة ١٩٧)

وهو خير زاد يعده المؤمن لأخرته ويكرس حياته ليجمعه حتى يلقى الله ومعه زاد والله لا يسأل الإنسان ولا يكلفه بالإتيان بالرزق وإفناء حياته في جمعه إنما يأمره أن يلتفت إلى جمع هذا الزاد إذ أن هذا زاد الآخرة الباقية أما زاد الدنيا الفانية فقد تكفل الله به لعباده.

يقول الله تعالى: ﴿ وَأَمْرُ أَهْلَكَ بِٱلصَّلَوْةِ وَٱصْطَبِرُ عَلَيْهَا لَا نَسْعَلُكَ رِزْقاً نَحْنُ نَرْزُقُكُ وَٱلْعَقِبَةُ لِلتَّقْوَىٰ ﴿ ﴾

(طه ۱۳۲)

## ٢. التقوى لباس يكسو به المؤمن قلبه فيحميه ويقيه عذاب يوم القيامة

يقول الله تعالى: ﴿ يَبَنِي ءَادَمَ قَدُ أَنزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسَا يُوَارِى سَوْءَتِكُمْ وَرِيشَا ۗ وَلِبَاسُ ٱلتَّقُوَىٰ ذَالِكَ خَيْرُ ۗ ذَالِكَ مِنْ ءَايَتِ ٱللَّهِ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُرُونَ ۞ ﴾

(الأعراف ٢٦٠)

وبينت الآية أن هذا اللباس هو أفضل من لباس الدنيا الذي يدارى به الإنسان عورته، والإنسان أحوج للباس التقوى من لباس الجسد فالعرى هو عرى القلب عن الإيمان وانكشاف مساوئه للخلق و هو متمم للباس الجسد لكمال العفة والسترة والجمال.

## ٣. العفو والعدل وتعظيم شعائر الله من التقوى.

يقول الله تعالى: ﴿ وَإِن طَلَّقْتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَرِيضَةَ فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُمْ إِلَّا أَن يَعْفُونَ أَوْ
يَعْفُواْ ٱلَّذِى بِيَدِهِ عُقْدَةُ ٱلنِّكَاجُ وَأَن تَعْفُواْ أَقْرُبُ لِلتَّقُوىٰ وَلَا تَنسَواْ ٱلْفَضْلَ بَيْنَكُمُّ إِنَّ ٱللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴿ ﴾

(البقرة ٢٣٧)

يقول الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّمِينَ لِلَّهِ شُهَدَآءَ بِٱلْقِسُطِّ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَّانُ قَوْمٍ عَلَىٓ أَلَا تَعْدِلُواْ اللهُ تَعْدِلُواْ مُو أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ۞ ﴾

(المائدة ۲۰۰۸)

يقول الله تعالى: ﴿ ذَالِكَ ۗ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَنبِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ ۞ ﴾

(الحج ۲۳۰)

## ٤. نقيض التقوى هو الفجور والإثم والعدوان.

يقول الله تعالى: ﴿ وَنَفْسِ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّلُهَا ۞ فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُولُهَا ۞ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّلُهَا ۞ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّلُهَا ۞ ﴾

(الشمس ۲۰۰۰)

يقول الله تعالى: ﴿ أَمْ نَجُعُلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ كَٱلْمُفْسِدِينَ فِي ٱلأَرْضِ أَمْ نَجُعُلُ <u>ٱلْمُتَّقِينَ كَٱلْفُجَّارِ</u> ۞ ﴾ (ص ٢٨٠)

يقول الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُحِلُواْ شَعَتبِرَ ٱللَّهِ وَلَا ٱلشَّهُرَ ٱلْحُرَامَ وَلَا ٱلْهَدْى وَلَا ٱلْهَدَى وَلَا ٱلْهَدْى وَلَا ٱلْمَنْحِدِ ٱلْحَرَامَ يَبْتَغُونَ فَضْلَا مِّن رَبِّهِمْ وَرِضُونَا ۚ وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَٱصْطَادُواْ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ أَن صَدُّوكُمْ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ أَن تَعْتَدُواْ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلتَّقُوكَ ۖ وَلَا تَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونَ ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۖ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ۞ ﴾ ٱلْحَرَامِ أَن تَعْتَدُواْ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلتَّقُوكَ ۖ وَلَا تَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونَ ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۖ إِلَيْ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ۞ ﴾ المُعندة ١٠٠٠ (المائدة ٢٠٠٠)

والآية تبين وجوب التعاون في الخير وفى النقوى، فيد الله مع الجماعة وإنما يأكل الذئب من الغنم القاصية، فالمتقون يجب أن يتعاونوا بينهم في الخير ويجب أن يحاربوا كل تعاون على الإثم والعدوان والفساد والإفساد. الله يمتحن تقوى المؤمن في قلبه.

يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصُوَتَهُمْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ أُوْلَنَبِكَ ٱلَّذِينَ <u>ٱمۡتَحَنَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمْ</u> لِلتَّقُوَىٰۚ لَهُم مَّغُفِرَةُ وَأَحْرُ عَظِيمٌ ۞ ﴾

(الحجرات ٢٠٠٣)

ولذلك يجب أن يعلم المؤمن أن الله سيمتحن إيمانه وتقواه لله فليستعد لهذا الابتلاء الذي سيكون بنقص في الأموال والأنفس والثمرات وطوبى للصابرين.

## ٥. تعريف أن الله أهل التقوى وأهل المغفرة.

يقول الله تعالى: ﴿ وَمَا يَذْكُرُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ ۚ هُوَ أَهُلُ ٱلتَّقُوَىٰ وَأَهُلُ ٱلْمَغْفِرَةِ ۞﴾

(المدثر ٥٥٦)

معنى ذلك أن الله عز وجل أهل أن يتقيه الخلق فهو قادر على العقاب وهو الذي بيديه ملكوت كل شئ ولا ملجاً من الله إلا إليه وكذلك فالله هو أهل أن يغفر كما هو أهل وقادر على أن يعاقب وأن يؤاخذ صاحب الذنب بذنبه لذلك فهو جل وعلا أهل التقوى وأهل المغفرة.

#### ٦. حديث القرآن عن المتقين قسمه إلى ثلاثة أنواع: -

#### أ. الذين اتقوا:

يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَنَيِفُ مِّنَ ٱلشَّيْطُنِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ۞ ﴾ (الأعراف ٢٠١) يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَواْ وَٱلَّذِينَ هُم تُّحْسِنُونَ ۞ ﴾

يقول الله تعالى: ﴿ وَسِيقَ <u>ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ رَبَّهُمْ</u> إِلَى ٱلْجُنَّةِ زُمَرًا ۗ حَتَّىَ إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتُ أَبُوَابُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا سَلَمُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَٱدْخُلُوهَا خَلِدِينَ ۞﴾

قال تعالى: ﴿ لَكِنِ ٱللَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ رَبَّهُمْ لَهُمْ جَنَّتُ تَجُرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا نُزُلًا مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ وَمَا عِندَ ٱللَّهِ خَيْرٌ لِلْأَبْرَارِ ﴾ (آل عمران ١٩٨)

وهم الذين يجاهدون أنفسهم فينجحوا في أن يتقوا الله في بعض أعمالهم دون غيرها أو أنهم يتقوا الله قبل الفعل فيصححوا النية ويأتون بالفعل ولكن لا يقبله الله عز وجل لما يشوبه من تقصير وإهمال ولما يفتقده من إحسان يجعل من هذا العمل غير مرضى عند الله فليس كل عمل صالح يقبله الله عز وجل ولأن هؤلاء المؤمنين يجاهدون نفوسهم إلى الخير فهم أصحاب نفوس لوامة ولذلك وعدها الله الجنة ووعدهم بمعيته جل وعلا. فانهم إذا أصابهم الشيطان بمس أو أصاب النفس بالوسوسة تذكروا الله ووقوا أنفسهم من الوقوع في محارم الله عز وجل. فهم يجاهدون أنفسهم ويزكونها على قدر طاقتهم وائتمارا بقول الله تعالى فاتقوا الله ما استطعتم. فان اعتاد المؤمن تقوى الله واتقاه في جميع أفعاله، نال الصفة وصار من المتقين الذين يداومون على تقوى الله في كل فعل وكل قول، في السراء والضراء، مع العدو والصديق فيما يحبون وفيما يكرهون.

## ب. المتقين:

يقول الله تعالى ﴿\* لَيْسَ الْبِرَّ أَن تُولُواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ اللَّاخِرِ وَالْمَكَنِيَ وَالْمَيْرِينَ وَالْمَيْرِينَ وَالْمَسْكِينَ وَالْبَيْنِ وَالْسَّبِيلِ وَالسَّابِلِينَ وَفِ وَالْمَكَنِي وَالْمَسْكِينَ وَالْمَسْكِينَ وَالْمَسْكِينَ وَالْمَسْبِيلِ وَالسَّابِلِينَ وَفِ الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلِينِ وَالضَّرَاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَتِكَ الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَوةَ وَءَاتَى الزَّكُوةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَهَدُواْ وَالصَّبِرِينَ فِي الْبَأْسَآءِ وَالضَّرَآءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَتِكَ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَالْمَوْفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَنهَدُواْ وَالصَّبِرِينَ فِي الْبَأْسَآءِ وَالضَّرَآءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَتِكِكَ اللّهِ اللهِ اللَّهِ اللهِ ال

(البقرة ١٧٧)

يقول الله تعالى: ﴿ الْمَ ۞ ذَالِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَيْبُ فِيثِ هُدَى لِّلْمُتَّقِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقَنَاهُمْ يُنفِقُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِٱلْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ۞ أُوْلَتَبِكَ عَلَىٰ هُدَى مِّن رَبِّهِمٍ وَأُوْلَتَبِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ۞﴾

(البقرة ٢٠٠١)

يقول الله تعالى: ﴿\*وَسَارِعُواْ إِلَى مَغْفِرَ قِ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّآءِ وَٱلْخَرِّاءِ وَٱلْكَيْظِمِينَ ٱلْغَيْظَ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَٱلْأَرْضُ أَعْلُواْ فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَىٰ مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ أَنفُسَهُمْ ذَكَرُواْ ٱللَّهَ فَٱسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ إِلَّا ٱللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَىٰ مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (آل عمران ١٣٣-١٣٥)

#### ونستخلص صفات المتقين مما جاء في آيات القرآن الكريم:

- ١. الإيمان بالغيب (بالله الملائكة الكتب الرسل).
- ٢. الإيمان باليوم الآخر إيمان يقين يوقنون بالآخرة كل اليقين أنه يوم لا ريب فيه ويستعدون له.
- ٣. الأنفاق مما رزقهم الله من علم ووقت وبخاصة من مال، فهم يؤتون زكاة أموالهم وزيادة.
- ٤. إعطاء المال على حبه لذوى القربي واليتامي والمساكين وابن السبيل والسائلين وفي الرقاب.
  - ٥ إقامة الصلاة.
  - ٦. يتقون الله عندما يوفون بعهودهم ويتموا هذه العهود والعقود إلى مدتها.
    - ٧. الصبر في البأساء والضراء وحين البأس.
  - ٨. الاستقامة مع الناس وبخاصة العدو وإن أبغضوه ما لم ينقض عهده ولم يحد عن استقامته.
    - ٩. الصدق والإخلاص والنية الصادقة لله في كل قول وكل فعل.
      - ١٠. كظم الغيظ والعفو عن الناس والإحسان إليهم.

هذه الصفات العشر هي صفات المتقين كما وصفها القرآن الكريم وهؤلاء المتقين يتقوا الله في كل من هذه الصفات كل قدر استطاعته يجاهدون في الإحسان عسى الله عز وجل أن يبلغهم درجة المحسنين.

هؤلاء المتقين الله عليم بهم وهو معهم يناصرهم ويحفظهم ويؤيدهم وقد اتقوا الله فعملوا الصالحات واتقوا الله في هذه الأعمال الصالحة فأحسنوها فصارت أعمالهم مرضية.

قال الله تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَانًا َ حَمَلَتْهُ أُمُّهُۥ كُرْهَا وَوَضَعَتْهُ كُرْهَا وَوَضَعَتْهُ كُرْهَا وَوَصَّعَتْهُ كُرْهَا وَوَصَعَتْهُ كُرْهَا وَوَصَعْتُهُ كُرْهَا وَوَصَعْتُهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمَعْتُ عَلَى وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُواللّهُ وَاللّهُ وَا

(الأحقاف ١٥٠)

والأعمال المرضية هي التي يتقبلها الله عز وجل إذ أن العبد إذا أحسن عمله الصالح صار من المتقين. يقول الله تعالى: ﴿ \* وَٱتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱبْنَى ءَادَمَ بِٱلْحَقِ إِذْ قَرَّبَا قُرْبَانَا فَتُقُبِّلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُتَقَبَّلُ مِنَ ٱلْآخَرِ قَالَ لَا قَتُكُبِّلَ مِنْ أَكُمَّقِينَ ۞ ﴾ لَأَقَتُلَنَكُ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُتَّقِينَ ۞ ﴾

(المائدة ۲۷۰)

■ المتقين لا يدخلوا الجنة فحسب بل أن الله أعدها خصيصا لهم وسماها باسمهم (دار المتقين).

يقول الله تعالى: ﴿ \* وَقِيلَ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ مَاذَآ أَنْزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ خَيْرًا لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ فِي هَاذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ وَلَنِعُمَ دَارُ ٱلْمُتَّقِينَ ۞ جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَرُ لَهُمْ فِيهَا مَا يَشَآءُونَ كَذَلِكَ يَجُزِى ٱللَّهُ ٱلْمُتَقِينَ ۞ ﴾

(النحل ۲۰۳۰-۲۳۱)

المتقون يوم القيامة يحشرون إلى الرحمن وفدا ويزلف لهم الجنة لتقترب منهم فالذين اتقوا يساقوا إلى الجنة
 أما المتقين فالجنة هي التي تزلف إليهم فتقترب منهم فلا يجهدوا أنفسهم في الذهاب إليها.

يقول الله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَحُشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَن وَفَدَا ۞ ﴾

(مریم ۰۸۰)

يقول الله تعالى: ﴿ وَأُزْلِفَتِ ٱلْجَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ ۞ ﴾

(الشعراء ٠٩٠)

يقول الله تعالى: ﴿ وَأُزْلِفَتِ ٱلْجُنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ ۞

(ق ۲۳۱)

يقول الله تعالى: ﴿ وَزُخْرُفَاۚ وَإِن كُلُّ ذَالِكَ لَمَّا مَتَنعُ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَاۚ وَٱلْآخِرَةُ عِندَ رَبِّكَ لِلْمُتَّقِينَ ۞﴾

(الزخرف ٥٣٥)

يقول الله تعالى: ﴿ ٱلْأَخِلَّاءُ يَوْمَبِذِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌّ إِلَّا ٱلْمُتَّقِينَ ۞ ﴾

(الزخرف ٢٦٧)

والآيات تبين أن الجنة ليست فقط للمنقين بل أن الآخرة كلها بداية من النشور والحشر والقيامة والحساب للمتقين، ففي عرصات القيامة يتخاصم الأخلاء عدا المتقين يكونوا في ود وحب وسعادة فيما بينهم فقد جمعهم تقوى الله في الدنيا وحبه فدام حبهم في الأخرة لقد فصل القرآن الكريم النعيم الذي يجده المتقين في الجنة.

يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّنتِ وَعُيُونٍ ۞ ءَاخِذِينَ مَا ءَاتَنهُمْ رَبُّهُمُّ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَبْلَ ذَالِكَ مُحُسِنِينَ ۞ ﴾ (الذاريات ١٥-١٦-٠١)

يقول الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَعِيمِ ۞ فَاكِهِينَ بِمَا ءَاتَنَهُمْ رَبُّهُمْ وَوَقَنَهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ ٱلجُجِيمِ ۞ (الطور ١٧٠-١٠٠)

يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازًا ١ حَدَابَق وَأَعْنَبَا ١٠

(النبأ ٢٦١-٣٢٠)

■ لقد بين القرآن أن الله يعطي هداية القرآن الكريم للمتقين وحدهم، فكلما قرأوا آية زادتهم إيمانا وتقوى.

يقول الله تعالى: ﴿ الَّمْ ۞ ذَالِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ هُدَى لِّلْمُتَّقِينَ ۞ ﴾

(البقرة ٢٠٠١)

## ج. <u>الأتقى</u>:

حق التقوى وهي منتهى التقوى وهو أن يتقى المؤمن الله عز وجل حق تقاته كما أمرنا.

يقول الله تعالى: ﴿ وَكَيْفَ تَصُفُرُونَ وَأَنتُمْ تُتَلَى عَلَيْكُمْ ءَايَتُ اللّهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُ وَمَن يَعْتَصِم بِاللّهِ فَقَدْ هُدِى إِلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمِ ۞ يَنَأَيُّهَا اللّهِ عَامَنُواْ اللّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلا تَمُوتُنَّ إِلّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ۞ وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعَا صِرَطٍ مُّسْتَقِيمِ ۞ يَنَأَيُّهَا اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءَ فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَنَا وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا وَلا تَقَوَّوُا وَادْكُرُواْ نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءَ فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأُصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَنَا وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُمْرَةٍ مِّنَ اللّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ عَلَيْكُمْ تَهْتَدُونَ ۞ وَلْتَكُن مِّنَهَا أَمَّةُ يَدْعُونَ إِلَى اللّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ عَلَيْكُمْ تَهْتَدُونَ ۞ وَلْتَكُن مِّنَعَا أُمَّةً يَدْعُونَ إِلَى اللّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ عَلَيْكُمْ تَهْتَدُونَ ۞ وَلْتَكُن مِّنَهُمْ أَمَّةُ يَدْعُونَ إِلَى اللّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ عَلَيْكُمْ تَهْتَدُونَ ۞ وَلْتَكُن تَفَرَقُواْ وَاخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا وَيَأْمُونَ عَنِ اللّهُ لَكُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ۞ ﴾

(آل عمران ۱۰۱-۱۰۰)

ثم نزل قول الله تعالى بالتخفيف: ﴿ فَاتَقُواْ ٱللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ وَٱسْمَعُواْ وَأَطِيعُواْ وَأَنفِقُواْ خَيْرًا لِأَنفُسِكُمُ ۗ وَمَن يُوقَ شُخّ نَفْسِهِ عَالَى اللهُ تَعَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَمُ اللهُ فَالِحُونَ ﴾

(التغابن ١٦٠)

نلاحظ أن حق التقوى لله تقتضي جهدا متواصلا غير منقطع من المؤمن حتى يلقى الله على الإسلام ولا يفتن طوال حياته من فتن الدنيا وملذاتها حتى تبلغ الروح الحلقوم. ومن الملاحظ أن هؤلاء هم الذين لم يكتفوا بأن يكونوا من المتقين ولكنهم يتحركون بالدعوة للتقوى وللخير بين الناس يدعونهم إلى الخير فيأمروهم بما أمر الله وينهوهم عما نهى الله ، فهم الدعاة إلى الله على بصيرة، وهم المفلحون، فقد أحسنوا إتباع رسول الله فنالوا حب

يقول الله تعالى: ﴿ قُلْ هَاذِهِ ـ سَبِيلِيّ أَدْعُوٓاْ إِلَى ٱللَّهِ ۚ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ۖ وَسُبْحَانَ ٱللَّهِ وَمَآ أَنَاْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ ﴾ (يوسف ١٠٨)

فهذا هو طريق الأنبياء والعلماء والدعاة ورثة الأنبياء واتباعهم الذين أثبت الله الهم الحب

يقول الله تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَبِعُونِي يُحُبِبْكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَٱللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَبِعُونِي يُحُبِبْكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَاللّهُ عَمران ٢٠١)

ونلاحظ أن أول مسئولية لهؤلاء الدعاة والعلماء هو توحيد كلمة المسلمين وجمع شملهم وتعليمهم أخوتهم لإخوانهم المسلمين في كل مكان وجمعهم على كتاب الله وسنة رسوله وقد أثبت لهؤلاء الفلاح.

قال رسول الله ﷺ: (خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمَ الْقُرْآنَ وَعَلَّمَهُ) (رواه البخاري)

فهؤلاء الدعاة هم خير المتقين الصالحين المصلحين فهم نور لغيرهم ولمجتمعاتهم، وتحذرنا الأيات من الفرقة والاختلاف فهذا نذير بهلاكهم وذلهم وبعذاب الله لهم يوم القيامة إذ سيضيع الدين من بين أيديهم وما أولئك بالمتقين ولا بالمؤمنين وكأن الله بعد ما ذكر أعلى درجات الإيمان وهو تقوى الله حق تقاته ذكر أكبر الذنوب وهي التفرقة والتخاصم بعد أن جعلنا الله بنعمته إخوانا وجمعنا على قرآنة الكريم وحول خير رسله - صلى الله عليه وسلم.

والملاحظ أن جميع صفات من أحبهم الله جاءت بصفة الجمع وليست مفردة (المحسنين/ المتقين) فهذا دليل على أن المؤمن القريب من الله يعيش في جماعة المسلمين ولا يعيش بمعزل عنهم، فمن لم يهتم بأمر المسلمين فليس منهم.

وقد قال الله تعالى: ﴿ وَٱصْبِرُ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجُهَهُ ۗ وَلَا تَعْـدُ عَيْنَـاكَ عَـنْهُمْ وَٱلْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجُهَهُ ۗ وَلَا تَعْـدُ عَيْنَـاكَ عَـنْهُمْ تُرِينَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ۗ وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ و عَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هَوَلهُ وَكَانَ أَمْرُهُ و فُرُطًا ۞ ﴾

(الكهف ٢٨٠)

## صفات الأتقى:

جاء ذكر الأتقى في موضع واحد في كتاب الله عز وجل.

يقول الله تعالى: ﴿ وَسَيُجَنَّبُهَا ٱلْأَتُقَى ۞ ٱلَّذِى يُؤْتِى مَالَهُ مِ يَتَزَكَّىٰ ۞ وَمَا لِأَحَدٍ عِندَهُ مِن نِّعْمَةِ تُجُزَىٰ ۞ إِلَّا ٱبْتِغَآءَ وَجُهِ رَبّهِ ٱلْأَعْلَىٰ ۞ وَلَسَوْفَ يَرْضَىٰ ۞﴾

(الليل ۱۷ -۲۱-۰)

إمام المتقين هو الذي جاء بالصدق و هو رسول الله صلى الله عليه وسلم ويتلوه سيدنا أبى بكر الصديق و هو الذي صدق صلى الله عليه وسلم بكل ما جاء به عن ربه عز وجل ثم تأتى صفات الأتقى شاملة لجميع صفات المتقين.

١. ينفق ماله وكل ما يملكه فيما أمر الله وإن احب المال كل الحب.

يقول الله تعالى: ﴿ لَن تَنَالُواْ ٱلْبِرَّ حَتَىٰ ثُنفِقُواْ مِمَّا تُحِبُّونَ وَمَا ثُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فَإِنَّ ٱللَّه بِهِ عَلِيمٌ ﴿ ﴾

(آل عمران ۹۲)

وقال الله تعالى: ﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ عِ مِسْكِينَا وَيَتِيمَا وَأَسِيرًا ۞ إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ ٱللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنكُمْ جَزَآءَ وَلَا شُكُورًا ۞ إِنَّا نَخَافُ مِن رَّبِنَا يَوْمًا عَبُوسَا قَمْطَرِيرًا ۞ فَوَقَلْهُمُ ٱللَّهُ شَرَّ ذَلِكَ ٱلْيَوْمِ وَلَقَلْهُمْ نَضْرَةً وَسُرُورًا ۞ جَزَآءَ وَلَا شُكُورًا ۞ إِنَّا نَخَافُ مِن رَّبِنَا يَوْمًا عَبُوسَا قَمْطَرِيرًا ۞ فَوَقَلْهُمُ ٱللَّهُ شَرَّ ذَلِكَ ٱلْيَوْمِ وَلَقَلْهُمْ نَضْرَةً وَسُرُورًا ۞ (الإنسان ١٠٠٠٠٠)

**€** (1.7)

(التوبة ١٠٣)

٣. كل عمل يعمله من أعمال صالحة تكون لله ولله وحده يريد بها وجه ربه الأعلى والفوز برضاه فإذا أعطى
 أعطى لله وإذا أحب أحب في لله.

قال رسول الله ﷺ : ﴿ إِنَّ أَوْسَطَ عُرَى الْإِيمَانِ أَنْ تُحِبَّ فِي اللَّهِ وَتُبْغِضَ فِي اللَّهِ ) (رواه احمد)

فهذا الأتقى لا يعامل الناس بل يعامل الله في كل فعل كما كانت عائشة رضى الله عنها تضع المسك على الدرهم وعندما سئلت قالت: (علمت أن الصدقة تقع في يد الله قبل ما تقع في يد الله على أحسن حال).

يقول الله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ هُوَ يَقْبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ ٱلصَّدَقَتِ وَأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ۞ ﴾

(التوبة ١٠٤)

ومن هنا كان أتقى الأتقياء نصبوا حياتهم وباعوها بحق لله فصارت حياتهم رحمة وعطاء وخير للإنس والحيوان والنبات ولكل شئ ولم يستبقوا منها شئ لأنفسهم، يتأسون في ذلك بالرحمة المهداة - صلى الله عليه وسلم - أتقى الأتقياء وخير المحسنين.

يقول الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَتَحْيَاىَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۞ ﴾

(الأنعام ١٦٢)

وهكذا نكون قد وضحنا معنى التقوى ومن هم الذين اتقوا وما هي صفات المتقين ومعنى الأتقى عسى الله عز وجل أن يرزقنا حبهم ثم يجعلنا منهم فنفوز بحبه جل وعلا. ولكن ما هو السبيل لنكون من المتقين؟

## ما هي الأعمال التي توصل إلى التقوى؟

#### ١. عبادة الله:

يقول الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ۞ ﴾ (البقرة ٢٠١)

## ٢. الأخذ بكتاب الله ذكرا وعملا وبقوة:

يقول الله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ وَرَفَعُنَا فَوْقَكُمُ ٱلطُّورَ خُذُواْ مَآ عَاتَيْنَاكُم بِقُوَّةٍ وَٱذْكُرُواْ مَا فِيهِ لَعَلَّكُمُ الطُّورَ خُذُواْ مَآ عَاتَيْنَاكُم بِقُوَّةٍ وَٱذْكُرُواْ مَا فِيهِ لَعَلَّكُمُ تَتَقُونَ ﴾

(البقرة ٦٣٠)

## ٣. تطبيق القصاص لحفظ قدسية الدماء والأموال والأعراض بين الناس:

يقول الله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةٌ يَتأُوْلِي ٱلْأَلْبَبِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ۞ ﴾

(البقرة ١٧٩)

### ٤ . الصيام:

يقول الله تعالى: ﴿ يَآأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْتُمُ ٱلصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمُ <u>لَعَلَّكُمُ تَتَقُونَ</u> ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمُ <u>لَعَلَّكُمُ تَتَقُونَ</u> فَهَن أَيَّامًا مَعْدُودَاتٍ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وفِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُو خَيْرٌ لَّهُ وَأَن تَصُومُواْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾

(البقرة ١٨٣-١٨٤)

البعض وصل (لعلكم تتقون أياما معدودات) وكأن الصائم يكون في تقوى من الله ما دام يشعر بالصوم فإذا انتهى الصوم و أو انقضى رمضان وقفت التقوى وكأن الله أمر المؤمن بالصوم في رمضان عسى أن يتقيه على الأقل في هذه الأيام المعدودات.

## ٥. الإلتزام باتباع الصراط المستقيم دون غيره من السبل فلا طريق غير الإسلام:

يقول الله تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَاذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَّبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ وَلَاكُمْ وَصَّاكُم بِهِ عَلَى الله تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَاذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُوهُ ۖ وَلَا تَتَّبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَتَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ وَلَا كَاللهُ عَلَى اللهُ تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَاذَا صِرَاطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُوهُ ۖ وَلَا تَتَّبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَتَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ وَلَا تَتَبُعُوهُ وَلَا تَتَبُعُواْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَن سَبِيلِهِ ۚ وَلَا تَتَبُعُونَ اللهُ عَن سَبِيلِهِ اللهُ عَن سَبِيلِهِ اللهُ عَنْ سَبِيلِهِ عَنْ سَبِيلِهِ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ وَصَالِكُمْ بِهِ عَنْ سَبِيلِهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَن سَبِيلِهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَيْكُمْ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى الللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللللّهُ عَلَى اللللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ

(الأنعام ١٥٣)

## الطريق المستقيم هو الإسلام:

يقول الله تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ ويَشُرَحُ صَدْرَهُ ولِلْإِسُلَمِ ۗ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَّهُ يَجُعَلُ صَدْرَهُ وضَيّقًا حَرَجَا كَأَنّمَا يَصَّعَدُ فِي ٱلسَّمَآءِ ۚ كَذَٰلِكَ يَجُعَلُ ٱللَّهُ ٱلرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَهَلذَا صِرَاطُ رَبِّكَ مُسْتَقِيمًا ۗ قَدْ فَصَّلْنَا ٱلْآيَاتِ لِللَّهُ وَلَا يَوْمِنُونَ ۞ وَهَلذَا صِرَاطُ رَبِّكَ مُسْتَقِيمًا ۗ قَدْ فَصَلْنَا ٱلْآيَاتِ لِللَّهُ الرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَهَلذَا صِرَاطُ رَبِّكَ مُسْتَقِيمًا ۗ قَدْ فَصَلْنَا ٱلْآيَاتُ لِللَّهُ لِللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

(الأنعام ١٢٥-١٢٦)

## هو الطريق الأوحد الموصل إلي التقوى:

يقول الله تعالى ﴿ \* قُلْ تَعَالُواْ أَتُلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمُّ أَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ ـ شَيْئاً وَبَالْوَالِدَيْن إِحْسَنَاً وَلَا تَقْتُلُوٓاْ

أَوْلَدَكُم مِّنْ إِمْلَقٍ غَّنُ نَرْزُفُكُمْ وَإِيَّاهُمُّ وَلَا تَقْرَبُواْ ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَّ وَلَا تَقْتُلُواْ ٱلتَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْتِي هِى أَحْسَنُ حَتَّىٰ يَبُلُغَ أَشُدَّهُۥ وَأَوْفُواْ إِلَّا بِٱلْتِي هِى أَحْسَنُ حَتَّىٰ يَبُلُغَ أَشُدَهُۥ وَأَوْفُواْ اللَّهُ وَسُعَهَ أَوْلَا تَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْيَتِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِى أَحْسَنُ حَتَّىٰ يَبُلُغَ أَشُدَهُۥ وَأَوْفُواْ اللَّهُ مِن عَقِيلُونَ هَ وَلَا تَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْيَتِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِى أَحْسَنُ حَتَّىٰ يَبُلُغَ أَشُدَهُۥ وَأَوْفُواْ اللَّهُ مِن اللَّهِ أَوْفُواْ ذَلِكُمْ وَلَا تَقْرَبُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى وَاللَّهُ لِللَّهُ أَوْفُواْ ذَلِكُمْ وَصَّنَا إِلَّا وَسُعَهَ أَوْإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى وَاللَّهُ لِللَّهِ أَوْفُواْ ذَلِكُمْ وَصَّنَا إِلَّا لَهُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلُولُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلُولُ الللَّ

(الأنعام ١٥١-١٥٣)

#### وقد بينت الآيات عدة ملامح لهذا الصراط الذي يجب اتباعه للوصول للتقوى:

١) عدم الشرك بالله شيئا.

٣) البعد عن الفواحش ما ظهر منها وما بطن. ٤) عدم قتل النفس التي حرم الله إلا بالحق.

٥) عدم قرب مال اليتيم إلا بالتي هي أحسن حتى يبلغ أشده ويأخذ ماله. ٦) الوفاء بالكيل والميزان بالقسط.

٧) العدل في القول ولو كان أحد المتخاصمين قريب. ٨) الوفاء بعهد الله.

والآيات بينت أن المؤمن حتى يصل إلي التقوى يجب أو لا أن يصل إلي أن يعقل ثم أن يتذكر ثم ينتهي بالوصول إلى التقوى.

## المقسطين:

أثبت الله عز وجل حبه للمقسطين في موضعين فقط من القرآن الكريم.

يقول الله تعالى: ﴿ سَمَّعُونَ لِلْكَذِبِ أَكَّلُونَ لِلسُّحْتِ ۚ فَإِن جَآءُوكَ فَٱحْكُم بَيْنَهُمْ أَوْ أَعْرِضْ عَنْهُمُّ وَإِن تُعْرِضْ عَنْهُمْ فَأَوْ أَعْرِضْ عَنْهُمُّ وَإِن تُعْرِضْ عَنْهُمْ فَلَن يَضُرُّوكَ شَيْئاً وَإِنْ حَكَمْتَ فَٱحْكُم بَيْنَهُم بِٱلْقِسْطِ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ۞ ﴾

(المائدة ٢٤٠)

يقول الله تعالى: ﴿ وَإِن طَآيِفَتَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْتَتَلُواْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا ۖ فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَنَهُمَا عَلَى ٱلْأُخْرَىٰ فَقَتِلُواْ ٱلَّتِي تَبْغى حَتَّىٰ تَفِيۡءَ إِلَىٰٓ أَمُر ٱللَّهِ ۚ فَإِن فَآءَتْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ۞

(الحجرات ٢٠٠٩)

#### معنى القسط:

المقسط هو الذي يعدل في حكمه كل العدل فلا يكون هناك جور على أين من كفتى الميزان فلا يكون هناك ظالم ومظلوم فيذهب الظلم من حياة الخلق بفضل المقسطين.

وعكس المقسط هو القاسط أي الظالم والجائر.

فيقول الله تعالى: ﴿ وَأَمَّا ٱلْقَاسِطُونَ فَكَانُواْ لِجَهَنَّمَ حَطَبًا ۞ ﴾

(الجن ١٥٠)

ونرى خطورة الظلم أن الله قد جعله ضد الإسلام.

يقول الله تعالى: ﴿ وَأَنَّا مِنَّا ٱلْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا ٱلْقَاسِطُونَ ۖ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُوْلَئِكَ تَحَرَّوْا رَشَدَا ١٠٠ ﴿

(الجن ١٤٠)

فلا يكون مسلما ظالما أو شاهدا على الظلم وحذر الله عز وجل من الظلم والمظالم. قال رسول الله ﷺ: (اتَّقُوا الظُّلْمَ فَإِنَّ الظُّلْمَ ظُلُمَاتٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ) (رواه مسلم)

قال رسول الله ﷺ فيما يروى عن رب العزة جل وعلا أنه قال ( إِنّي حَرَّمْتُ عَلَى نَفْسِي الظُّلْمَ وَعَلَى عِبَادِي فَلَا تَظَالَمُوا ) (رواه مسلم).

من أسماء الله الحسنى اسم المقسط أي الحاكم بالحق والعدل بين خلقه والله عز وجل قائم بالقسط ويقضى
 بين عباده بالقسط وأمر عباده بالقسط.

حكى أحد الصالحين أنه مر برجل صلبه الحجاج فقال: (يا رب إن حلمك على الظالمين أضر بالمظلومين). ورأى في منامه أن القيامة قد قامت ودخل الجنة فرأى المظلوم في أعلى عليين وسمع صوتا يقول:

(حلمي على الظالمين جعل المظلومين في أعلى عليين).

يقول الله تعالى: ﴿ \*يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّمِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَآءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَوِ ٱلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ إِن اللَّهِ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَوْ الْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ إِن اللَّهُ عَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَٱللَّهُ أَوْلَى بِهِمَا فَلَا تَتَبِعُواْ ٱلْهَوَىٰ أَن تَعْدِلُواْ وَإِن تَلُورُاْ أَوْ تُعْرِضُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا يَكُنُ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَٱللَّهُ أَوْلَى بِهِمَا فَلَا تَتَبِعُواْ ٱلْهَوَىٰ أَن تَعْدِلُواْ وَإِن تَلُورُاْ أَوْلِ تَعْرِضُواْ فَإِنَّ ٱللَّهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا 
هَا مُن اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

(النساء ١٣٥)

نلاحظ أن الآيات تأمرنا أن نقوم بالقسط والعدل ولو على أنفسنا وعلى أقرب الناس إلى قلوبنا فلا يجعلنا بغضنا لأحد المتخاصمين أن نظلمهم أو أن نحيد عن الحق سواء كنا نحكم بين الناس أو نشهد عليهم، فالعدل والقسط أقرب إلى الله فهو المقسط العدل الذي يمهل الظالم ولا يغفل عنه.

يقول الله تعالى: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ ٱللَّهَ غَنفِلًا عَمَّا يَعْمَلُ ٱلظَّللِمُونَ ۚ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمْ لِيَوْمِ تَشْخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَارُ ۞ مُهْطِعِينَ مُقْنِعِي رُءُوسِهِمْ لَا يَرْتَدُ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمُ ۗ وَأَفْئِدَتُهُمْ هَوَآءٌ ۞ ﴾

(إبراهيم ٢٤٢-٤٤٠)

فيسمع الله دعوة المظلوم ويرفعها فوق سبع سماوات وينادى (وعزتي وجلالي لأنصرنك ولو بعد حين).

المقسط الحق هو الذي يظلم نفسه خوفا من أن يظلم الناس شيئا ولو قليل إذا حكم فيما اختلف فيه هو نفسه مع الناس أما إذا حكم بين الناس فلا يفرق بين كبير وصغير وبين غنى وفقير وبين قوى وعزيز أو ضعيف وبين محبوب وعدو، فالطرفان لا فرق بينهما حتى يحكم بينهما بالقسط.

ومن السبعة الذين يظلهم الله تحت ظله يوم لا ظل إلا ظله (إمام عادل) وقال العلماء أن الإمام من استخلفه الله عشرة من الخلق فعدل فيهم وبينهم كان إماما عادلا فكلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته.

خطورة تعطل الحق والنصرة للمظلوم بين الناس خطورة لا تدانيها خطورة فالله عز وجل يقيم الدولة العادلة وان كانت كافرة ولا يقيم الدولة الظالمة وان كانت مسلمة، فالله قد خلق السماوات والأرض بالحق فان مالت كفة الميزان في الدنيا فكن على يقين أن يوم القيامة ستنعدل إلى الحق والعدل.

فيقول الله تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَازِينَ ٱلْقِسُطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةِ مِّنْ خَرُدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا ۗ وَكَفَى بِنَا حَسِبِينَ ﴿﴾

(الأنبياء ٧٤٧)

(غافر ۱۷۰)

ويقول الله عز وجل:﴿ ٱلْيَوْمَ تُجُزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ لَا ظُلْمَ ٱلْيَوْمَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلحَِٰسَابِ ۞﴾

إذاً ينتهي كل ظلم في يوم الحساب ويعود لكل ذي حق حقه حتى يقتص من الدابة التي كانت صاحبة القرون من الدابة التي كانت صاحبة القرون من الدابة التي كانت بغير قرون. فالكافر لا يدخل النار حتى يوقن أن النار أولى به من الجنة وأنه لا يستحق إلا النار فلا يشعر بأدنى ظلم بعد أن حكم الله بين الخلق وذلك بالرغم مما يرى من شدة عذاب جهنم.

القسط هو الذي يحمى وحدة المسلمين وهو صمام أمان أخوتهم فانه إن حدث ظلم فهؤلاء المقسطين هم حينئذ الذين ينقذون أرواح ودماء وأموال المسلمين من الذهاب في حروب وصدامات لا يعلم مداها إلا الله ولا يجنى ثمارها سوى أعداء المسلمين. فهؤلاء المقسطين يصلحوا بين الفئات المتصارعة فان بغت إحداهما على الأخرى قاتلوها حتى ترضى بالحق والعدل وحينئذ يحكموا بالعدل ويقسطوا فترضى النفوس وتخمد الفتنة.

لقد جعل الله لدماء وأموال وأعراض المسلمين قدسية لا تبيحها الأعذار الشرعية فكان الظلم كل انتهاك لدم أو عرض أو مال المسلم لأخيه المسلم ولو كان المسلم يظلم نفسه ويتعدى على ماله ونفسه وعرضه هو ذاته فقد حرم الله على العبد أن يظلم نفسه أو أن يظلم غيره.

المقسطون هم الذين يحمون الأموال والأعراض والدماء للناس كي يعيشوا في أمن وأمان فبغيرهم تخرب البيوت وتضيع المجتمعات ويخسر الإنسان نفسه وينتشر الفساد في الأرض.

لذلك كان المقسطون أعداء لكل حاكم ظالم يقتلهم ويعذبهم ليستمر في غيه دون دافع.

يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ كِايَاتِ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلنَّبِيِّئَ بِغَيْرِ حَقّ وَيَقْتُلُونَ ٱلَّذِينَ يَأْمُرُونَ بِٱلْقِسْطِ مِنَ

ٱلنَّاسِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ۞ أُوْلَنْبِكَ ٱلَّذِينَ حَبِطَتْ أَعْمَلُهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْاخِرَةِ وَمَا لَهُم مِّن نَّاصِرِينَ ۞ ﴾

(آل عمران ۲۱-۲۲۰)

ولعل جمع النبيين بالذين يأمرون بالقسط في الآيات يبين قدر هؤلاء المقسطين وأهميتهم في المجتمع وبالتالي خطورة مسهم بسوء. أمر الله عز وجل كل مسلم أن يفي الكيل والميزان بالقسط فلا يظلم.

يقول الله تعالى: ﴿ وَلَا تَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْمَتِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِى أَحْسَنُ حَتَىٰ يَبْلُغَ أَشُدَّهُ وَأَوْفُواْ ٱلْكَيْلَ وَٱلْمِيزَانَ بِٱلْقِسْطِ لَا لَا لَهُ تَعْلَفُ مَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ أَوْفُواْ ذَالِكُمْ وَصَّنْكُم بِهِ عَلَكُمْ تَذَكَّرُونَ نُكَلِفُ نَفْسًا إِلَّا وُسُعَهَا فَإِذَا قُلْتُمْ فَٱعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَيِ وَبِعَهْدِ ٱللّهِ أَوْفُواْ ذَالِكُمْ وَصَّنْكُم بِهِ عَلَكُمْ تَذَكَّرُونَ فَكُلِفُ نَفْسًا إِلّا وُسُعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَٱعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَيِ وَبِعَهْدِ ٱللّهِ أَوْفُواْ ذَالِكُمْ وَصَّنْكُم بِهِ عَلَيْكُمْ تَذَكَّرُونَ وَاللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

(الأنعام ١٥٢)

يقول الله تعالى: ﴿ قُلُ أَمَرَ رَبِّى بِٱلْقِسُطِ ۗ وَأَقِيمُواْ وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَٱدْعُوهُ تُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ۞﴾

(الأعراف ٢٩٠)

يقول الله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلْوَزْنَ بِٱلْقِسْطِ وَلَا تُخْسِرُواْ ٱلْمِيزَانَ ۞ ﴾

(الرحمن ٢٠٠٩)

يقول الله تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا رِالْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِتَنبَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسُطِ وَأَنزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَرُسُلَهُ و بِٱلْغَيْبُ إِنَّ ٱللَّهَ قَوِيٌ عَزِيزٌ ۞ ﴾

(الحديد ٢٥٠)

ولقد حذر الله من تطبيب الميزان وعدم وفاء الكيل حقه وسمى هؤلاء بالمطفففين.

فقال الله تعالى: ﴿ وَأَوْفُواْ ٱلْكَيْلَ إِذَا كِلْتُمْ وَزِنُواْ بِٱلْقِسْطَاسِ ٱلْمُسْتَقِيمِ ۚ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ۞ ﴾ (الإسراء ٥٣٠) ويوم القيامة سيضع الله الموازين القسط العادلة فلا تظلم نفس شيئا.

يقول الله تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَرِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسُ شَيْئاً وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلِ أَتَيْنَا بِهَا ۖ وَنَضَعُ ٱلْمَوَرِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسُ شَيْئاً وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلِ أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَىٰ بِنَا حَاسِبِينَ ﴿ ﴾ وَكَفَىٰ بِنَا حَاسِبِينَ ﴿ ﴾ (الأنبياء ٤٤٠)

ومما سبق نرى أنه يجب على كل مسلم يحكم بين الناس أو يشهد بينهم أن يجتهد كل الجهد ليكون من المقسطين إلي أقصى حد وليستعن بالله وباسمه المقسط وليستشير وليستخير فلا عذر له في أن يحكم بين الناس بغير الحق. ولعظم هذه المسئولية كان حب الله للمقسطين. والمقسط يطبق هذا العدل في بيته فيعدل بين أو لاده ويعدل بين زوجاته كما كان يفعل النبي محمد — صلى الله عليه وسلم.

## المجموعة الثالثة: من صفات من أحرمم الله:

هذه المجموعة من المؤمنين تضم ٦ أصناف يمكن تقسيمهم إلى قسمين:

القسم الأول: المطهرين - المتطهرين \_ التوابين.

القسم الثاني: الصابرين - المتوكلين - الذين يقاتلون في سبيل الله صفا كأنهم بنيان مرصوص.

هذه الأصناف الست أثبت الله لهم حبه في كتابه العزيز مرة واحدة لكل منهم.

# القسم الأول: حفات الطمارة:

هذا القسم يجمع صفات كلها متعلقة بالطهارة الحسية والطهارة المعنوية.

المطهرين: وهم الذين يحبون أن يتطهروا من كل نجاسة حسية ومن كل ذب يدنس قلوبهم. يقول الله تعالى: ﴿ لَا تَقُمْ فِيهِ أَبَدَأْ لَمَسْجِدُ أُسِّسَ عَلَى ٱلتَّقُوَىٰ مِنْ أُوّلِ يَوْمٍ أَحَقُ أَن تَقُومَ فِيهَ فِيهِ أَبَدَأْ لَمَسْجِدُ أُسِّسَ عَلَى ٱلتَّقُوَىٰ مِنْ أُوّلِ يَوْمٍ أَحَقُ أَن تَقُومَ فِيهَ فِيهِ بَجَالُ يُجِبُّونَ أَن يَتَطَهّرُواْ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُطّهرينَ ۞ ﴾

(التوبة ١٠٨)

والعجيب أن نرى أن الله يثبت حبه لمن أحب الطهارة فهذا يدل على عظم أهمية الطهارة في حياة الأفراد والمجتمعات ومن ذلك لا يكون المؤمن صالحا إذ عاش في ثوب غير نظيف أو في جسد غير نظيف أو في مكان غير نظيف أو بقلب غير نظيف من الأمراض. غير نظيف أو بقلب غير نظيف من الأمراض. فالطهارة يجب أن تعم المجتمعات المسلمة وتظهر كسمة أساسية في شخصية المجتمع. إن الطهارة في المجتمع على مستوى الأفراد والمجتمعات تدل على أن هذه المجتمعات قريبة من الله عز وجل ومن شرعه فمن أحب الطهارة فقد أحب الله وقد أحبه الله ولذلك كانت أهمية المسارعة في التوبة وعدم تسويفها فمحب الطهارة لا يتحمل أن يظل على جسده نجاسة ويتباطأ في إزالتها أو قد ألم بمعصية دنست قلبه ويتكاسل عن التوبة عنها ولكنه يسارع إلى توبة ومغفرة من الله فرارا من الله إليه فيتوب من قريب ولا يؤجلها حتى يحضره الموت كما يفعل كثير من الناس فيقول (أنا تبت الأن) فهؤلاء لا يتوب الله عليهم فالنجاسة كلما تركت علت الجسد والقلب حتى يعمى القلب ويسود بالران ثم يحجب العبد عن الله فينسى الله وينساه الله بعد أن ينسيه نفسه.

يقول الله تعالى: ﴿ كَلَّا مَلْ أَبَلَّ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۞﴾

(المطففين ١٤٠)

استخدم القرآن لفظ الطهارة للمعنى المعنوي في حديثة عن السيدة مريم - رضى الله عنها فصار الاصطفاء مرتبط بالطهر.

يقول الله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَنبِكَةُ يَمَرْيَمُ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰكِ وَطَهَّرَكِ وَٱصْطَفَىٰكِ عَلَى نِسَآءِ ٱلْعَلَمِينَ ۞ ﴾

(آل عمران ۲۲۰)

كما بين القرآن أن الصدقة تطهر القلوب وتزكيها.

يقول الله تعالى:

﴿ خُذْ مِنْ أَمُوَالِهِمْ صَدَقَةَ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمٌ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُ لَّهُمُّ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ۞ ﴾

(التوبة ١٠٣)

وقد أمر الله بتطهير المكان وبتطهير الثوب فقال لنبيه إبراهيم أن يطهر بيته الحرام للطائفين والقائمين.

فقال تعالى: ﴿وَإِذْ بَوَّأْنَا لِإِبْرَهِيمَ مَكَانَ ٱلْبَيْتِ أَن لَا تُشْرِكَ بِي شَيْءًا وَطَهِّرْ بَيْتِيَ لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْقَآبِدِينَ وَٱلْوَّكَعِ ٱلسُّجُودِ۞﴾ (الحج ٢٦٠)

يقول تعالى: ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِّرُ ۞ وَٱلرُّجْزَ فَٱهْجُرُ ۞

(المدثر ۲۰۰۶-۲۰۰۰)

لقد أمر الله ألا يمس كتابه العزيز إلا المطهرون الذين يحبون أن يتطهروا.

يقول الله تعالى: ﴿ فِي كِتَنبِ مَّكْنُونِ ۞ لَّا يَمَسُّهُ وَ إِلَّا ٱلْمُطَهَّرُونَ ۞ ﴾

(الواقعة ٧٨٠-٢٠٩)

#### التوابين والمتطمرين،

يقول الله تعالى: ﴿ وَيَسْئَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلُ هُوَ أَذَى فَٱعْتَزِلُواْ ٱلنِّسَآءَ فِى ٱلْمَحِيضِ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرُنَّ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّبِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ۞ ﴾

(البقرة ٢٢٢)

تتحدث الآيات عن الحيض فتبين أنه إذا انقطع الدم وهو نجاسة حسية فتكون المرأة قد طهرت ولكن عليها أن تتطهر بأن تغتسل قبل ما يقربها زوجها ثم أثبت الله حبه للتوابين والمتطهرين.

وهذه الآية هي الوحيدة في القرآن الكريم التي جمعت بين صفتين أثبت الله لهما الحب مع تكرار الفعل (يحب) بغير تكرار لفظ الجلالة (الله).

وذلك إن دل على شئ فإنما يدل على صلة خفية بين الطهارة الحسية والطهارة المعنوية. فالحيض نجاسة حسية فكان المتوقع أن تسبق صفة (المتطهرين) صفة (التوابين) إذ أن الحديث لا يتناول ذنوب ومعاصى بل يتناول نجاسة حسية.

وذلك يبين أن غسل المرأة بعد انقطاع الدم ليس طهرا جسديا فحسب ولكنه شأنه شأن كل غسل يغسل الجسد من الأوساخ والروح من الذنوب.

فليس الوضوء والغسل لطهارة الجسد فحسب بل هما لطهارة القلوب والأرواح من دنس المعاصى

ولذلك شرع التيمم إذا انعدم الماء وكان المسح على الخف من أعلى وليس من أسفل وكان الوضوء على الوضوء نور على نور ينزل مع الماء أو مع آخر قطرة ماء كل معصية أتاها المتوضئ بيده أو لسانه أو عينيه أو قدميه.

قال رسىول الله ﷺ : (مَنْ تَوَضَّاً فَأَحْسَنَ الْوُصُوءَ ثُمُّ قَالَ أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ لَا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ اللَّهُمَّ اجْعَلْنِي مِنْ النَّقَوَابِينَ وَاجْعَلْنِي مِنْ الْمُتَطَهِرِينَ فُتِحَتْ لَهُ ثَمَانِيَةُ أَبْوَابِ الجُنَّةِ يَدْخُلُ مِنْ أَيِّهَا فَكُمَدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ اللَّهُمَّ اجْعَلْنِي مِنْ التَّوَابِينَ وَاجْعَلْنِي مِنْ الْمُتَطَهِّرِينَ فُتِحَتْ لَهُ ثَمَانِيَةُ أَبْوَابِ الجُنَّةِ يَدْخُلُ مِنْ أَيِّهَا فَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّ

وهكذا نفهم حكمة الجمع بين الصفتين وتقديم التوابين على المتطهرين إذ أنه لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور، فطهارة القلوب من المعاصي بالتوبة أهم من طهارة الأجساد من النجاسات الحسية وفى كل خير ولذلك كان الطهور شطر الإيمان، فمن أراد أن يظل قلبه دائما نظيفا طاهرا من المعاصي والأمراض فليحرص على أن يكون جسده نظيفا طاهرا ذو رائحة طيبة.

#### ◄ التوابيه:

 هو اسم من أسماء الله الحسنى ومعنى التوبة هو الرجوع إلى الله والإنابة إلى الله والإنابة إليه بعد البعد عنه بسبب المعصية. وأركان هذه التوبة:

١. الندم على المعصية

٢. الإقلاع عن المعصية.

٣. العزم على عدم الرجوع إلى المعصية كما يكره أن يقذف في النار.

٤. رد المظالم إلى أهلها.

والتوبة أساسها الندم فان ندم العاصي عن معصية فليستبشر أن الله قد تاب عليه وأنه قد تاب إلى الله وقبل الله وتبله أن وبته،

فقال الله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلتَّلَاثَةِ ٱلَّذِينَ خُلِفُواْ حَتَّى إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنفُسُهُمْ وَظَنُّ وَاْ أَن لَا مَلْجَأَ مِنَ ٱللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوَّاْ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ۞﴾

(التوبة ١١٨)

ومن عصى ورجع إلى التواب قبله، فان وقع ذنب وعاد إليه رحب به فان زل واعتذر ولا يزال العبد توابا ولا يزال الرب غفارا ما لم يغرغر. الله علم أن كل ابن آدم خطاء . وقد جعل خير الخطاءين التوابون الذين يتوبون إلى الله من قريب بعد كل معصية ولا يسوفونها حتى تأتى سكرات الموت بالحق وعندئذ فيقول: رب ارجعون لعلى أعمل صالحا فيما تركت. فالله هو الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات، وقد أمرنا الله بالتوبة إليه.

فقال الله تعالى: ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلَيُصْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَ عَلَى جُيُوبِهِنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَّ أَوْ ءَابَآبِهِنَّ أَوْ ءَابَآبِهِنَّ أَوْ ءَابَآبِهِنَّ أَوْ أَبْنَآبِهِنَ أَوْ أَبْنَآءِ بُعُولَتِهِنَّ أَوْ بَنِي إِخْوَنِهِنَّ أَوْ بَنِي إَخْوَنِهِنَّ أَوْ بَنِي إَخْوَنِهِنَّ أَوْ بَنِي إَخْوَنِهِنَّ أَوْ بَنِي أَحْوَلِهِنَّ أَوْ فِسَآبِهِنَّ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُنَّ أَوِ التَّبِعِينَ غَيْرِ أُولِي الْإِرْبَةِ مِنَ الرَّجُولَةِ هِنَّ أَوْ بَنِي إِخْوَنِهِنَّ أَوْ بَنِي أَوْ فِسَآبِهِنَّ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُنَّ أَوِ التَّبِعِينَ غَيْرِ أُولِي الْإِرْبَةِ مِنَ الرَّخِلِقِينَ أَوْ بَنِي اللَّهِ مِنَ إِنْ اللَّهِ مِنَ اللَّهُ مَا يَعْفِينَ مِن زِينَتِهِنَّ وَتُوبُواْ إِلَى اللَّهِ اللَّهُ اللهُ اللَّهِ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا يَضْرِبُنَ إِلَّ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

(النور ٥٣١)

والرسول - صلى الله عليه وسلم كان يستغفر الله تعالى في كل يوم مائة مرة ، وكل استغفار ينتهي بتوبة نصوح ويقول الله تعالى: ﴿ يَنَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ثُوبُوٓاْ إِلَى ٱللَّهِ تَوْبَةَ نَصُوحًا عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّءَاتِكُمْ وَيُدُخِلَكُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَخْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُخْزِى ٱللَّهُ ٱلنَّبِيَّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُمُ نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبُدُخِلَكُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَخْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُخْزِى ٱللَّهُ ٱلنَّبِيَّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُمُ نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبُلُونَ رَبَّنَا أَتْمِمْ لَنَا نُورَنَا وَٱغْفِرُ لَنَا أَإِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۞ ﴾

(التحريم ٢٠٠٨)

قال الله تعالى: ﴿ فَسَبِّحْ كِمَدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرُهُۚ إِنَّهُ وَكَانَ تَوَّابًا ﴿ ﴾

(النصر ٢٠٠٣)

من رحمة الله علينا أن جعل الملائكة تستغفر للذين تابوا إلى الله،

فيقول الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَحْمِلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ و يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ و وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواً وَرَبَّنَا وَمَنْ حَوْلَهُ و يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ و وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَٱتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ ٱلْجُحِيمِ ۞ رَبَّنَا وَأَدْخِلُهُمْ جَنَّاتِ عَدْنٍ وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمَا فَٱغْفِرُ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَٱتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ ٱلْجُحِيمِ ۞ رَبَّنَا وَأَدْخِلُهُمْ جَنَّاتِ عَدْنٍ اللهِ عَنْ عَابَايِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرِّيَتِهِمْ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞ ﴾

(غافر ۲۰۰۷-۲۰۰۸)

وقد أخبرنا الله عز وجل أن باب التوبة لا يغلق لا بالليل ولا بالنهار.

قال رسول الله ﷺ (إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ يَبْسُطُ يَدَهُ بِاللَّيْلِ لِيَتُوبَ مُسِيءُ النَّهَار وَيَبْسُطُ يَدَهُ بِالنَّهَار لِيَتُوبَ

مُسِيءُ اللَّيْل حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِكا) (رواه مسلم)

والتواب هو الله الذي يقبل رجوع وإنابة العاصي وندمه مهما تكرر ذنبه فالله يتوب عليه ما دام صدق في توبته. والتواب هو الإنسان الذي يكثر الذنوب فيكثر التوبة إلى الله فيحبه الله لدوام إنابته إليه وحرصه على العودة دائما إلى صراط الله المستقيم.

يقول الله تعالى: ﴿\*شَرَعَ لَكُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ عَنُوحًا وَٱلَّذِى أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ ٓ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعُيسَىٰۤ أَنْ أَقِيمُواْ ٱلدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُواْ فِيةً كَبُرَ عَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْةً ٱللَّهُ يَجْتَبِىٓ إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهُدِىٓ إِلَيْهِ مَن يُشِبً ۞ ﴾

(الشورى ١٣٠)

فالله هو الودود اللطيف الحليم على خلقه، فان أخطأوا فهو غافر الذنب وقابل التوبة فهو الرءوف العفو الغفور الغفار الرحيم الرحمن، ولا يغفر الذنوب إلا هوفمهما كثرت الذنوب فلن تكثر على حلم الله ومهما عظمت فلن تعظم على رحمته ومهما تعددت فلن تتعدد على الله فهو الغفار الغفور الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات. يستر الخلق وهم يعصونه ويمهلهم حتى يرجعون إليه فان رجعوا فرح بهم وغفر لهم وعفا عنهم وبدل سيئاتهم حسنات.

ولنتذكر أن أول تائب هو آدم عليه السلام فأوحى الله إليه بكلمات التوبة. ﴿ قَالَا رَبَّنَا ظَلَمْنَاۤ أَنفُسَنَا وَإِن لَّمْ تَغْفِرُ لَنَا وَلِنتذكر أن أول تائب هو آدم عليه السلام فأوحى الله إليه بكلمات التوبة. ﴿ قَالَا رَبَّنَا ظَلَمْنَاۤ أَنفُسَنَا وَإِن لَّمْ تَغْفِرُ لَنَا (الأعراف ٢٣٠) (الأعراف ٢٣٠)

يقول تعالى: ﴿فَتَلَقِّي ءَادَمُ مِن رَّبِّهِ عَلَيْمَتِ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ وهُوَ ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ ﴾

(البقرة ١٣٧٠)

• التوبة يجب أن يتبعها إصلاح إن كانت معصية متعلقة بمظالم الخلق ويجب أن يتبعها عمل صالح إن كانت معصية ظلم للنفس.

يقول تعالى: ﴿ فَمَن تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلُمِهِ ء وَأَصْلَحَ فَإِنَّ ٱللَّهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ ﴾ (المائدة ٢٩٩)

يقول تعالى: ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَأُوْلَتِهِكَ يَدُخُلُونَ ٱلْجُنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْئَا ۞ ﴾ (مريم ٢٠٠)

يقول تعالى: ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحَا فَأُوْلَتِهِكَ يُبَدِّلُ ٱللَّهُ سَيِّئَاتِهِمْ حَسَنَتٍ ۗ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمَا۞﴾ (الفرقان ٧٠٠)

يقول تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَعَسَىٰ أَن يَكُونَ مِنَ ٱلْمُفْلِحِينَ ۞ ﴾ (القصص ٢٦٧)

يقول تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ عَمِلُواْ ٱلسَّيِّءَاتِ ثُمَّ تَابُواْ مِنْ بَعْدِهَا وَءَامَنُوٓاْ إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ ﴾ (الأعراف ١٥٣)

يقول تعالى: ﴿ وَمَن تَابَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَإِنَّهُ و يَتُوبُ إِلَى ٱللَّهِ مَتَابًا ۞ ﴾

(الفرقان ۲۷۱)

■ التوبة هي الرجوع إلى طريق الله المستقيم والاستقامة عليه واتباعه والاجتهاد في عدم الخروج عنه بمعصية جديدة تشابه المعصية الأولى أم تطابقها لذلك كان دعاء الملائكة لمن تاب واتبع سبيل الله وأعلن إسلامه كبداية جديدة مع الله

يقول الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَخْمِلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ و يُسَبِّحُونَ كِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ - وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَاتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ وَقِهمْ عَذَابَ ٱلجُحِيمِ ۞ ﴾

(غافر ۲۰۰۷)

يقول الله تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَانًا ۚ حَمَلَتْهُ أُمُّهُۥ كُرْهَا وَوَضَعَتْهُ كُرْهَا ۖ وَحَمْلُهُۥ وَفِصَلُهُۥ ثَلَثُونَ شَهْرًا حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدُهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةَ قَالَ رَبِّ أَوْزِغْنِيَ أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ ٱلَّتِيَ أَنْعَمْتَ عَلَى وَلِدَى وَلِدَى وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحَا وَرَضَاهُ وَأَصْلِحُ لِي فِي ذُرَيَّتِي ۗ إِنِي أَنْ أَشْكُر نِعْمَتَكَ ٱلَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَى وَلِدَى وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحَا وَرَضَاهُ وَأَصْلِحُ لِي فِي ذُرَيَّتِي ۗ إِنِي أَنْ الْمُسْلِمِينَ ۞

(الأحقاف ١٥٠)

. التوبة خير للتائب وهى دلالة على أن قلب التائب قد صاغ وطهر ومن لم يتب فأولئك هم الظالمون. يقول الله تعالى: ﴿ وَأَذَنُ مِنَ ٱللَّهِ وَرَسُولُهُ ۚ فَإِن تُبْتُمُ لَقُولُ اللهُ تعالى: ﴿ وَأَذَنُ مِنَ ٱللَّهِ وَرَسُولُهُ ۚ فَإِن تُبْتُمُ فَإِن تُبْتُمُ فَأَذَنُ مِنَ ٱللَّهِ وَرَسُولُهُ ۚ فَإِن تُبْتُمُ فَعُجِزِى ٱللَّهِ وَبَثِيرِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ۚ اللهِ النوبة ٢٠٠٣) فَهُو خَيْرٌ لَكُمُ مَا عُلَمُ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

يقول الله تعالى: ﴿ يَحْلِفُونَ بِٱللَّهِ مَا قَالُواْ وَلَقَدْ قَالُواْ كَلِمَةَ ٱلۡكُفْرِ وَكَفَرُواْ بَعْدَ إِسْلَمِهِمْ وَهَمُّواْ بِمَا لَمْ يَنَالُواْ وَلَقَدْ قَالُواْ كَلِمَةَ ٱلۡكُفْرِ وَكَفَرُواْ بَعْدَ إِسْلَمِهِمْ وَهَمُّواْ بِمَا لَمْ يَنَالُواْ وَمَا نَقَمُواْ إِلَّا وَاللَّهِ مَا قَالُواْ وَلَقَدْ قَالُواْ كَلُورَةً وَمَا أَنْ أَغْنَىٰهُمُ ٱللَّهُ عَذَابًا أَلِيمَا فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةً وَمَا لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مِن وَلِ وَلَا نَصِير ۞ ﴾

(التوبة ٧٤٠)

يقول الله تعالى: ﴿ إِن تَتُوبَآ إِلَى ٱللَّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُما ۗ وَإِن تَظَهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ ٱللَّهَ هُـوَ مَوْلَكُ وَجِبْرِيلُ وَصَـلِحُ اللهُ تعالى: ﴿ إِن تَتُوبَآ إِلَى ٱللَّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُما ۖ وَإِن تَظَهِرُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّالِمُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا ع

(التحريم ٢٠٠٤)

. التوبة يريدها الله لنا ويقبلها من المسارع بها إليه.

يقول الله تعالى ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوٓءَ بِجَهَلَةِ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبِ فَأُوْلَتبِكَ يَتُوبُ ٱللَّهُ عَلَيْهِمُّ وَكَانَ ٱلسَّيِّاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِّي تُبْتُ ٱلْتَنَ وَلَا اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ۞ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِّي تُبْتُ ٱلْتَنَ وَلَا اللَّهُ عَذَابًا أَلِيمًا ۞ اللَّهُ عَذَابًا أَلِيمًا ۞

(النساء ۱۷ -۱۸ ۰)

يقول الله تعالى ﴿وَٱللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ ٱلَّذِينَ يَتَّبِعُونَ ٱلشَّهَوَاتِ أَن تَمِيلُواْ مَيْلًا عَظِيمَا ۞﴾ (النساء ٢٧٠)

قال رسول الله ﷺ (مَا مِنْ عَبْدٍ يُذْنِبُ ذَنْبًا فَيُحْسِنُ الطُّهُورَ ثُمَّ يَقُومُ فَيُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ ثُمَّ يَسْتَغْفِرُ اللهَ إِلَّا غَفَرَ اللهُ لَهُ)

(رواه أبي داود)

تلاقه ل الله تعالى: ﴿ وَوَنَ رَوْمَ أَنْ مَظْلَمُ ذَفْسَهُ وَ ثُمَّ مَنْ وَفَلَ اللهُ يَعَالَى وَهُ مَنَ اللهُ عَعَلَى اللهُ عَعَلَى اللهُ عَمْدِ اللهُ عَعَلَى اللهُ عَمْدُ اللهُ عَلَى اللهُ عَمْدُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَمْدُ اللهُ عَمْدُ اللهُ عَلَى اللهُ عَمْدُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَمْدُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَمْدُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَالِهُ عَلَالِهُ عَلَالِهُ عَلَيْهُ عَلَالِهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَالِهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَالِهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَالِهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَّا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَ

وتلا قول الله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلْ سُوَّءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ و ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ ٱللَّهَ يَجِدِ ٱللَّهَ غَفُورًا رَّحِيمًا ۞ ﴾ (النساء ١١٠)

الاستغفار من الذنب يسبق كل توبة نصوح صادقة لله.

يقول الله تعالى: ﴿ وَأَنِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُمَتِّعُكُم مَّتَنعًا حَسَنًا إِلَىٰٓ أَجَلِ مُّسَمَّى وَيُؤْتِ كُلَّ ذِى فَضْلِ فَضْلَهُ وَإِن تَوَلَّوْاْ فَإِنِىٓ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ كَبِيرٍ ۞ ﴾

(هود ۲۰۰۳)

يقول الله تعالى: ﴿ وَٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوٓاْ إِلَيْهِۚ إِنَّ رَجِيمٌ وَدُودٌ ۞ ﴾ (هود ٠٩٠)

يقول الله تعالى: ﴿ىَ ، مَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ تُوبُواْ إِلَى ٱللَّهِ تَوْبَةَ نَصُوحًا عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ وَيُدُخِلَكُمْ جَنَّتِ جَّرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُخْزِى ٱللَّهُ ٱلنَّبِيَّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ ۖ نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَيُدُخِلَكُمْ جَنَّتِ جَجُرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُخْزِى ٱللَّهُ ٱلنَّبِيَّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ ۗ نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَيَا يَعْفُولُونَ رَبَّنَآ أَتْمِمْ لَنَا نُورَنَا وَٱغْفِرُ لَنَآ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۞

(التحريم ٢٠٠٨)

ومما سبق يتضح لنا أهمية أن تكون الطهارة عصب حياتنا حتى نكون من الذين يحبونها فنصبح من المطهرين ثم نجتهد لنحافظ على طهارة أجسادنا وملابسنا وأماكن تواجدنا ولنسبغ الوضوء ولنكرره فهو نور على نور يمحو الله به الخطايا والذنوب قبل ما يزيل النجاسة من على الأجساد.

# القِسمِ الثاني: (المتوكلين – الحابرين – الخين يقاتلون في سبيلة حفا كأنمه بنيان مرحوص)

هذا القسم الثاني من الصفات التي ذكرها الله مرة واحدة في القرآن الكريم مثبتا لكل منها حبه مكملا للقسم الذي تناول صفات الطهارة كالمطهرين والمتطهرين والتوابين مبينا أسلوب معالجة أحوال المعصية والخروج عن الصراط المستقيم ووجوب المسارعة إليها مرة أخرى وعدم التسويف وعدم التباطؤ في إزالة كل نجاسة تأنى على القلب أو على الجسد. وهذه صفات من أحبهم الله عز وجل.

إلا أن الإنسان في طريق حياته وأثناء سيره في طريقه إلى الله على الصراط المستقيم يتعرض لكثير من المواقف المتباينة والمختلفة ويختلف اختيار كل مسلم عن أخيه المسلم، إلا أن الله عز وجل اختار لنا سلوكا وفكرا وفهما في كل موقف من هذه المواقف فإذا اخترنا اختيار الله لنا فزنا بحبه وقد عرض الله علينا.

## ثلاث اختيارات لمن أراد حبه:

أن يكون المسلم رسالة وهدف يسعى التحقيقه خدمة الدين الله يقدم في سبيله ماله ونفسه ويشترى بثمنها حب الله عز وجل. هذه الرسالة هي رسالة رحمة وعطاء لجميع مجتمعات البشر في كل قطر من أقطار المعمورة فهو يبنى ويجاهد بإخلاص جنبا إلى جنب مع إخوانه من المؤمنين كالبنيان المرصوص يشد بعضه بعضا ويجمعهم كتاب الله عز وجل وسنة نبيه محمد - صلى الله عليه وسلم - لا يعنيهم ما يصيبهم في سبيل ذلك ولا سبيل لشيطان ليفرق جمعهم أو كلمتهم أو وحدتهم.

يجاهدون جهادا بالمال والأنفس وكل شئ حتى خروج الروح و في سبيل الله فهو إخلاص تام لله هدفه الله وحده فهم يقاتلون وهم في سبيل الله أي في طريق الله وليس في طريق الدنيا أو المال أو الجاه وهم في ذلك متراصين صفوفا يقف كل منهم بجانب أخيه كما يقفون في صلاة الجماعة ووجوههم إلي القبلة وقلوبهم معلقة بذكر الله ليس بينهم فرجة يدخل منها الشيطان لينزع بينهم أو يوقع بينهم العداوة والبغضاء والفرقة يشبهون في ذلك البناء المكون من قوالب من الطوب المتراص كل قالب ملتصق في القالب الذي يليه ويربطهما الأسمنت والمونة ليجمعها كالقالب الواحد.

وهذا الرباط هو رباط الحب في الله. فيشعر كل من هؤلاء المجاهدين مسئوليته التمسك بترابطه مع أخيه المؤمن وكذلك بمسئولية أن يعمل على الحفاظ على هذا التماسك وهذا الحب بين إخوانه المؤمنين الأخرين بعضهم مع البعض.

ولذلك كان أول ما فعله رسول الله - صلى الله عليه وسلم - عندما أسس أول مجتمع إسلامي على وجه الأرض هو أنه بنى المسجد وآخى بين المهاجرين والأنصار حتى كان المؤمن يشاطر أخيه في الله ماله وبيته فألف الله بين قلوبهم وجعلهم على قلب رجل واحد. ومن السبعة الذين يظلهم الله تحت ظله يوم لا ظل إلا ظله رجلان تحابا في الله اجتمعا عليه وتفرقا عليه . وكان أوثق وعرى الإيمان الحب في الله والبغض في الله.

وهكذا بينت الآية أن الله يحب الذين يقدمون أرواحهم وأموالهم حتى الموت مخلصين في ذلك وهم يسيرون في طريقهم إلى الله خدمة لدينه وعزة لأهلة ونصرة للمؤمنين إخوانهم المستضعفين منهم ولو وصل هذا الجهاد إلى القتال والموت دونه. وهم على ذلك متحدين مع الجماعة متماسكين متحابين في الله فيما بينهم متراصين كما يقفون

في صلاتهم وكما يرص الطوب لبناء البنيان لا يتركون فرصة للشيطان ليزغ بينهم فالكتف في الكتف والقدم في القدم والقدم والقلوب متعانقة والأرواح متآلفة الله غايتهم والقرآن نورهم والنبي - صلى الله عليه وسلم إمامهم وأسوتهم - قد باعوا كل شئ واشتروا حب الله عز وجل وثوابه.

الجهاد في سبيل الله لا يقتصر على قتال الأجساد ولكن يعم القتال الأرواح الكافرة وقتال كل هوى يضل عن سبيل الله وقتال كل طاغوت وقتال لكل شيطان مارد وقتال لكل كبر وأثره وظلم وإفساد.

وساحة القتال ليست فقط ساحات المعارك العسكرية ولكن تشمل أيضا ساحات القتال كل موقع، كل جريدة، كل مكان، يعصى الله فيه ويستهزأ فيه بكتاب الله وسنة رسوله - صلى الله عليه وسلم - وأسلحة القتال ليست فقط الدبابات والطائرات ولكن أسلحة القتال تتعدد وتتنوع تبعا لنوعية القتال وأهم هذه الأسلحة العلم والحكمة والإيمان والوحدة والفهم والعقل المستنير والمال والسلطان . . . فكل أنسان وله دوره في هذه الدنيا لخدمة دين الله وكل يعلم بابه إلى الله كما تتعدد أبواب الجنة يوم القيامة.

وليذكر المؤمن أن الله خلقه في هذه الأرض ليكون خليفة له عليها يصلح ما فسد ويبقى على ما صلح صالحا يحق الحق ويبطل الباطل وينصر المظلوم ويرحم الضعيف ويعين ذا الحاجة ويغيث الملهوف ويقضى عن المدين ويصلح ذات البين ويصل الرحم ويعطى الناس ويحرم نفسه ويؤثر هم على نفسه وينفق مما يحب ويأمر بالمعروف والبر وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغض يحكم بين الناس بكتاب الله وسنة نبييه صلى الله عليه وسلم وينشر نور كلام الله على مسامع وأعين الخلق في أقطار المعمورة. كل ذلك يفعله ويده بيد أخيه المؤمن فيكونوا كذلك بحق رحمة مهداه كما كان نبينا وحبيبنا محمد صلى الله عليه وسلم و فانكون على استعداد دائم للجهاد في سبيل ذلك أن نقدم أرواحنا لبارئنا جل وعلا فإنما الموت موتة واحدة فاتكن في سبيل الله.

قال رسول الله ﷺ ( مَنْ مَاتَ وَلَمْ يَغْزُ وَلَمْ يُحُدِّثْ بِهِ نَفْسَهُ مَاتَ عَلَى شُعْبَةٍ مِنْ نِفَاقٍ ) (رواه مسلم) ويقول الله تعالى:﴿ وَٱلَّذِينَ جَلهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَاْ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞﴾

(العنكبوت ٢٩٩)

# أولا: المتوكلين:

عندما يقدم المؤمن على كل عمل أو أمر ذي بال يجب أن يستعين بالله فيه و عليه ويكون ذلك بأن يتبع المؤمن الخطوات الآتية كي يكون بحق متوكلا على الله وليس بمتواكلا:

- أن يفكر في حكم العمل الذي هو قادم عليه فان كان حراما أو مكروها تركه وان كان مفروضا أو مسنونا أو مستحبا أقدم عليه وان كان مباحا استشار ثم استخار فيه استئذانا من رب العباد أن يأتيه.
- إن كان العمل الذي يقدم عليه فرضا أو مسنونا تعلم كيف أمر الله أن يفعل وكيف فعله أحب الخلق إلى الله محمد صلى الله عليه وسلم واختار أفضل وقت وأفضل أسلوب وأفضل صحبة لهذه الطاعة حتى تكون مقبولة عند الله. أما إذا كان مباحا فعليه أن يستشير أهل الخبرة والثقة والاختصاص ثم يصلى ركعتين من غير الفريضة ويدعو دعاء الاستخارة سائلا المولى عز وجل أن يوفقه لما فيه خير دنياه وأخراه والله يعلم وأنتم لا تعلمون.
- بعد الإعداد للعمل حتى يأتي على أفضل وجه وبعد الإعداد قدر الاستطاعة والقدرة، يعزم المؤمن أن يبدأ العمل والله وكيله يصاحبه فيه ولذلك يبدأ الفعل بالتسمية مع اختيار اسم من أسماء الله الحسنى الذي يتناسب مع الفعل ويجدد ويخلص نية العمل أن تكون خالصة لله وحده ويدعو الله عز وجل أن يوفقه في هذا العمل ويجعله خالصا لوجه الكريم، يبتغى الأسباب المشروعة فقط ويترك النتائج لله ولاختياره جل وعلا.

الدعاء الخالص لله وابتغاء الأسباب المشروعة بكل إتقان وتفان مع ترك النتائج لله هو عين التوكل على الله. ثم أن يرضى بنتيجة العمل ما دام لم يقصر جهدا في إتقانه وتحرى التوفيق فيه لأن التوفيق من الله فان كان توفيقا نسبه إلى الله وليس إلى نفسه وان كان غير ذلك فليقل (قدر الله وما شاء فعل) وليكن على يقين أن الله عز وجل قد اختار له الخير و عسى أن تكرهوا شيئا وهو خير لكم و عسى أن تحبوا شيئا وهو شر لكم والله يعلم وأنتم لا تعلمون. ولا يجب على المؤمن أن ينسى شكر الله على توفيقه له في كل عمل بأن يسجد لله سجدة شكر.

يقول الله تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَكُونُواْ كَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَقَالُواْ لِإِخْوَنِهِمْ إِذَا ضَرَبُواْ فِي ٱلْأَرْضِ أَوْ كَانُواْ غُزَّى لَوْ كَانُواْ غُزَّى لَوْ كَانُواْ غُزَّى كَلُواْ عِندَنَا مَا مَاتُواْ وَمَا قُتِلُواْ لِيَجْعَلَ ٱللَّهُ ذَالِكَ حَسْرَةَ فِي قُلُوبِهِمُّ وَٱللَّهُ يُخِيء وَيُمِيثُ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ وَلَإِن كَانُواْ عِندَنَا مَا مَاتُواْ وَمَا قُتِلُواْ لِيَجْعَلَ ٱللَّهُ وَرَحْمَةٌ خَيْرٌ مِّمَا يَجْمَعُونَ ﴿ وَلَئِن مُّتُمْ أَوْ قُتِلْتُمْ لَإِلَى ٱللَّهِ تَحْشُرُونَ ﴿ وَلَهِ تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ وَتَسْتَعْفِرُ اللهُ عَلَيْكُمْ فِي ٱللَّهُ فِل اللّهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَانفَضُواْ مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرُ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ لَلهُ وَرَحْمَةً وَمِن اللّهِ لَذِن اللّهُ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَانفَضُواْ مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرُ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمُرِ لَلهُ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَا نَفْضُواْ مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرُ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ لَى اللّهِ لِنتَ لَهُمْ وَاللّهُ فَلَا عَلِيكَ لَكُ مُنَا اللّهُ فَلَا عَلِيكَ لَكُمْ قَلَا عَلَى اللّهِ فَلَا عَلَي اللّهُ فَيْلُولُ عَلَى اللّهُ فَلَا عَلِيكَ لَكُمْ قَلَى اللّهُ فَلَا عَلِيكَ لَكُمْ وَلِكُ أَلْكُولُولُكُ أَلْكُمُ لَلْهُ وَلَوْلِكُ وَلَا لَكُولُولُولُولُولُ فَلَا عَلَى اللّهُ فَلَا عَلَا عَلَى اللّهُ فَلَا عَلَى اللّهُ فَلَا عَلَى اللّهُ فَاللّهُ فَلَا عَلَا عَلَا عَلَمُ لَا الللّهُ فَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْكُوا عَلْكُولُولُ فَلَا عَلَا عَلَا عَلَى اللّهُ وَلَلْهُ لَا عَلْمُ فَلَا عَلْكُولُولُ فَا عَلْهُ عَلَا عَلْمَ عَلَهُ وَلَا عَلَا عَلَى اللّهُ فَلَا عَلْمَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمَا عَلْمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمُ عَلَهُ مَا اللّهُ فَلَا عَلْ

(آل عمران ١٥٦-١٦٠)

نلاحظ أن الآيات تتحدث عن القتال في سبيل الله وكيفية الاستعداد له ثم التوكل على الله وهذا هو الموضع الوحيد في القرآن الكريم الذي يثبت الله فيه حبه للمتوكلين، فهذا التوكل الذي يحبه الله.

إن كان المؤمن يعتاد التوكل على الله في كل أمر من أمور معاشه فالاستعداد للقاء الذين كفروا أولى هذه الأمور بالتوكل على الله فيها فهي أصعبها على النفس إذ أن الحياة فيها تتطاير من الأجساد تحت حدة السيوف ووطيس القتال.

- بدأت الآيات تعلم المؤمنين أن لكل إنسان أجل محدد إذا جاء أجلهم لا يستأخرون منه ساعة ولا يستقدمون والقتال لا يعجل بعمر لم ينتهي والهروب من القتال لا يطيل عمرا ولكن الموت عندما يكون في قتال في سبيل الله فهو مغفرة ورحمة من الله وهو خير مما يجمع الناس في هذه الدنيا فالكل يعود إلى الله بعد موته ويحشر إليه يوم القيامة.

ثم ترشد الآيات رسول الله — صلى الله عليه وسلم — الذي كان رحيما ولينا بالمؤمنين رقيق القلب عليهم فأحبوه واجتمعوا حوله وهكذا يكون القائد والمعلم ورب الأسرة، ترشده الآيات إلى أن يستمر في عفوه عن جهلهم وأن يستغفر لهم وأن يشاور هم إذا عزم قتالا حتى يكون الأمر اختيار هم فإذا وافقوا واستعدوا للقتال فليتوكلوا على الله وليقدموا على هذا القتال واثقين من أن النصر من عند الله وأن الله لا غالب له وأنه لو خذلهم الله فلا أحد ينصر هم من بعده ولذلك كان التوكل لازما عليهم لله ولله وحده فليس النصر لعدتهم أو لكثرتهم أو لحكمتهم أو لغير ذلك ولكن النصر عطاء لا يملكه إلا الله عز وجل يعطيه بغير أسباب ما دامت القلوب المؤمنة قد صدقت النية وأحسنت ابتغاء الأسباب وإعداد العدة ، فعلى الله وعليه فقط فليتوكل المؤمنون ولا يتأخرون في هذا التوكل فلا سبيل لهم للنصر بغير الله ولو جمعت لهم الدنيا بجيوشها.

#### اسم الله "الوكيل":

تعود وقد امتلأت بطنها وشبعت فقد أطعمها الله الرزاق ذو القوة المتين. وخير مثال لذلك السيدة مريم – عليها السلام – التي كلما دخل عليها زكريا المحراب وجد عندها رزقا فسألها أنى لك هذا فقالت هو من عند الله إن الله يرزق من يشاء بغير حساب. وهنا امتلأ قلب السيدة مريم عليها السلام بالإيمان واليقين والتوكل والتسليم الكامل والصادق لله ولذلك لم تحتاج إلى الأسباب لترزق ، وهذا مقام الأنبياء والمرسلين والمقربين ولكن عندما بشرت بالغلام تعجبت أنى يكون لها ولد ولم يمسسها بشر فقل اليقين على الله والتوكل عليه والتسليم ونلاحظ هنا أن القرآن أثبت أنها أمرت أن تهز النخلة بعد ولادة المسيح – عليه السلام – لتساقط عليها رطبا كي تأكل منه وتتغذى به . وهذه إشارة إلى بعض الأسباب التي تبتغى – وليست كأسباب البشر إذ أن المرأة بعد الولادة تكون أضعف من أن تهز نخلة فتسقط الثمر والرطب – إذ أن توكلها على الله قل عن ذي قبل حين كانت ترزق بغير أسباب وذلك كانت الحاجة لتكملة ما نقص من توكل بأسباب من أسباب الخلق فكان هز النخلة.

لذلك فالتوكل يقتضي ابتغاء الأسباب والدعاء وتسليم الأمر ونتائجه لله عز وجل ليختار ثم بعد ذلك الرضى بما اختاره الله عز وجل وعدم القلق على ما يأتي به القدر ، فالمؤمن أمره كله خير، وليس لأحد ذلك سوى المؤمن.

قال رسول الله ﷺ (عَجَبًا لِأَمْرِ الْمُؤْمِنِ إِنَّ أَمْرَهُ كُلَّهُ خَيْرٌ وَلَيْسَ ذَاكَ لِأَحَدٍ إِلَّا لِلْمُؤْمِنِ إِنْ أَصَابَتْهُ سَوَّاءُ شَكَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ وَإِنْ أَصَابَتْهُ ضَرَّاءُ صَبَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ ) (رواه مسلم)

فهم اسم الله الوكيل أمر هام ليتحقق التوكل بمعناه الحقيقي والكامل. فالوكيل هو الموكول إليه جميع الأمور ويقوم بتأديتها مع القدرة التامة وليس ذلك إلا لله تعالى فهو الكافي كل الكفاية لمن توكل عليه فمن توكل على الله فهو حسبه وكفى بالله وكيل، وهو نعم المولى ونعم الوكيل.

والله هو الذي يملك جميع مقومات الوكيل دون سواه وذلك أنه الحي الذي لا يموت والحى القيوم الذي لا تأخذه سنة ولا نوم وهو العزيز الرحيم الذي يراك حين تقوم فما يكون نجوى اثنين إلا وهو ثالثهم ولا ثلاثة إلا هو رابعهم وهو على كل شئ شهيد وبكل شئ محيط وعليم فلا يعزب عن علمه مثقال ذرة في السماوات ولا في الأرض كما أنه جل وعلا هو الله الذي لا اله إلا هو الملك القدوس القادر المقتدر الخالق البارئ المصور هو الخالق لكل شئ والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون هو الذي في السماء اله وفي الأرض اله.

#### والتوكل هو تفويض الأمر لله ولا يكون الوكيل وكيلا إلا إذا اجتمعت فيه خمس صفات:

- ١. أن يكون عليما والله بكل شئ عليم
- ٢. أن يكون قادرا والله على كل شئ مقتدرا
- ٣. أن يكون رحيما والله وسع كل شئ رحمة وعلما
- ٤. أن يكون هاديا فالله هو الهادي إلى سواء السبيل
- أن يكون حيا لا يموت ولا يغفل ولا ينام والله هو الحي القيوم الذي لا يموت ولا تأخذه سنة ولا نوم.
   لقد وصف رسول الله سبعين ألف من أهل الجنة يدخلونها بغير حساب.

قال رسول الله على: (هُمْ الَّذِينَ لَا يَرْقُونَ وَلَا يَسْتَرْقُونَ وَلَا يَتَطَيَّرُونَ وَعَلَى رَهِمْ يَتَوَكَّلُونَ) (رواه مسلم) وفي صحيح البخاري عن ابن عباس رضى الله عنه قال (حسبنا الله ونعم الوكيل) قالها سيدنا إبراهيم عليه السلام حين ألقى في النار وقالها سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم حين قالوا له إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم فزادهم إيمانا وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل.

عن أنس - رضى الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ: (إِذَا حَرَجَ الرَّجُلُ مِنْ بَيْتِهِ فَقَالَ بِسْمِ اللَّهِ تَوَكَّلْتُ عَلَى اللَّهِ لَا حَوْلَ وَلَا قُوَةَ إِلَّا بِاللَّهِ قَالَ يُقَالُ حِينَئِذٍ هُدِيتَ وَكُفِيتَ وَوُقِيتَ فَتَتَنَحَّى لَهُ الشَّيَاطِينُ فَيَقُولُ لَهُ شَيْطَانٌ آخَرُ كَيْفَ كَوْلَ وَلَا قُوةً إِلَّا بِاللَّهِ قَالَ يُقَالُ حِينَئِذٍ هُدِيتَ وَكُفِيتَ وَوُقِيتَ فَتَتَنَحَّى لَهُ الشَّيَاطِينُ فَيَقُولُ لَهُ شَيْطَانٌ آخَرُ كَيْفَ لَكُ بِرَجُل قَدْ هُدِيَ وَكُفِي وَوُقِيَ). (رواه ابي داود)

التوكل هو اعتماد القلب على الله تعالى مع عدم الاضطراب عند فقدان السبب. والله أمر المؤمنين إن كانوا مؤمنين بحق أن يتوكلوا على الله.

فقال الله تعالى: ﴿ قَالَ رَجُلَانِ مِنَ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمَا ٱدْخُلُواْ عَلَيْهِمُ ٱلْبَابَ فَإِذَا دَخَلَتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ غَلِبُونَ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكُلُوٓاْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ۞ ﴾

(المائدة ٢٣٠)

ولذلك كان التوكل نصف الدين والإنابة النصف الآخر فالدين استعانة وعبادة، والتوكل هو الاستعانة والإنابة هي التعبد لله.

يقول الله تعالى: ﴿ وَمَا ٱخْتَلَفْتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَ إِلَى ٱللَّهِ ۚ ذَلِكُمُ ٱللَّهُ رَبِّي عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ۞

(الشورى ١٠٠)

يقول الله تعالى في فاتحة الكتاب: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞ ﴾

(الفاتحة ٥٠٠)

ولذلك لا يجب على المؤمن أن يترك التوكل ويرتكن على علمه وعمله وعلى قدرته وينسى قدرة وعلم الله لأن ترك التوكل هو عين الإيمان. (وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين).

يجب أن يمتلئ قلب المتوكل بالطمأنينة وبالاستكفاء إذا ما أسلم أمره لله وتوكل عليه فالله كاف عبده وزيادة و هو حسبه من دون الخلق جميعهم فماذا وجد من فقد الله وماذا فقد من وجد الله.

وقال الله تعالى لنبيه محمد - صلى الله عليه وسلم:

﴿ فَإِن تَوَلُّواْ فَقُلْ حَسْبِي ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوٍّ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴿

(التوبة ١٢٩)

المؤمن المتوكل هو الذي يرى المسبب وقدرته قبل ما يرى الأسباب وأثرها فيرى الله فاعلا على الحقيقة لكل فعل ، بيده ملكوت كل شئ فيحسن التوكل عليه في كل وقت وفي كل حين وبينما الإنسان على يقين من أن الله كافيه وحسبه.

المتوكل يتوكل على الله عز وجل ولا يتوكل على غيره بل يسأل الله عز وجل وهو الوكيل أن يغنيه بحلاله عن حرامه وبطاعته عن معصيته ومن فضله عمن سواه ، فلا يشرك بالله في التوكل ولذلك فهو يتوكل على الله وعليه وحده ولا يتعلق قلبه بالأسباب أو بالخلق أو بنفسه وقدراته ويسلم التوفيق الكلى والكامل إلى الله وحده وقد قال الله تعالى: ﴿ قَالَ يَنقَوْمِ أَرْءَيْتُمْ إِن كُنتُ عَلَى بَيّنَةٍ مِّن رَّتِي وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسَنَا وَمَا أُرِيدُ أَنْ أُخَالِفَكُمْ إِلَى الله مَا الله عَمْلُهُ عَلَيْهِ تَوكَلْتُ وَإِلَيْهِ أُزِيدُ إِلَّا ٱلْإِصْلَاحَ مَا ٱسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِيّ إِلَّا بِٱللَّهُ عَلَيْهِ تَوكَلْتُ وَإِلَيْهِ أُزِيبُ هِ ﴾

(هود ۸۸۰)

يقول الله تعالى: ﴿ وَقَالَ يَبَنِيَ لَا تَدْخُلُواْ مِنْ بَابٍ وَحِدِ وَٱدْخُلُواْ مِنْ أَبُوَابٍ مُّتَفَرِّقَةٍ وَمَاۤ أُغْنِي عَنكُم مِّنَ ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ ۗ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِلَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَعَلَيْهِ فَلْيَتَوَكَّلُ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ۞ ﴾

(یوسف ۲۲۰)

والآية تبين أن الحكم لله ولله وحده ولذلك كان التوكل له وله وحده ولذلك نجد تقديم (عليه) قبل توكلت ثم تقديم (عليه) قبل وله وحده دون سواه وليس (عليه) قبل (فليتوكل) وهذا التقديم للتخصيص أي أن الله يأمر المؤمن أن يتوكل عليه وحده دون سواه وليس أمر بالتوكل على الله فحسب.

بل هذا التقديم للتخصيص مكرر في كثير من آيات القرآن الكريم.

يقول الله تعالى: ﴿ كَنَالِكَ أَرْسَلْنَكَ فِي أُمَّةٍ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهَا أُمَمُّ لِتَتْلُواْ عَلَيْهِمُ ٱلَّذِيّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَهُمْ يَصُفُرُونَ بِالرَّحْمَٰنِ قُلْ هُوَ رَبِّي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابِ ۞ ﴾

(الرعد ٠٣٠)

يقول الله تعالى: ﴿ وَمَا ٱخْتَلَفْتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَ إِلَى ٱللَّهِ ۚ ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبِّي عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ۞ ﴾ (الشورى ١٠٠)

يقول الله تعالى: ﴿ رَّبُّ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَٱتَّخِذْهُ وَكِيلًا ۞ ﴾

(المزمل ٢٠٠٩)

يقول الله تعالى: ﴿ فَقَالُواْ عَلَى ٱللَّهِ تَوكَّلُنَا رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِّلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ۞ ﴾

(یونس ۱۸۰)

يقول الله تعالى: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ ٓ إِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَ وَأُ مِنكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ حَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوَةُ وَٱلْبَغْضَآءُ أَبَدًا حَتَّى تُوْمِنُواْ بِٱللَّهِ وَحْدَهُ ٓ إِلَّا قَوْلَ إِبْرَهِيمَ لَا يَبِهُ لِأَبْيَهِ لِأَشْتَغْفِرَنَ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ رَّبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَلْنَا وَإِلَيْكَ أَنْبُنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ۞ ﴾

(الممتحنة ٤٠٠٤)

ولا نعلم أن أول المتوكلون هم الأنبياء والمرسلين فهم الأحب إلى الله وهم لا يستغنون عن الله فهم يحتاجون إليه بجانبهم في كل وقت وكل حين. وهؤلاء الأنبياء هم قدوة سائر المؤمنين.

يقول الله تعالى ﴿قَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن نَحُنُ إِلَّا بَشَرٌ مِّثُلُكُمْ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ يَمُنُ عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِمِّ وَمَا كَانَ لَنَا أَن نَأْتِيَكُم بِسُلُطَنٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ وَمَا لَنَاۤ أَلَّا نَتَوَكَّلَ عَلَى ٱللَّهِ وَقَدْ هَدَننا سُبُلَنَا وَلَنَصْبِرَنَّ عَلَىٰ مَاۤ ءَاذَيْتُمُونَا وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوكَّلُ ٱلْمُتَرَكِّلُونَ ۞ ﴾

(إبراهيم ١١٠-١٠)

يقول الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ فِي ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُواْ لَنُبَوِّئَنَهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً ۗ وَلَأَجْرُ ٱلْآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ۞ ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَعَلَىٰ رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ۞﴾

(النحل ۲۱-۲۲۰)

يقول الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ لَنُبَوِّئَنَّهُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ غُرَفَا تَجُرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَرُ خَالِدِينَ فِيهَا ْنِعُمَ أَجُرُ ٱلْعَمِلِينَ ۞ ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ۞ ﴾

(العنكبوت ٥٨٠-٥٩٠)

الآيات السابقة جمعت معنى التوكل والصبر في آية واحدة تبين أن التوكل قبل وبعد الصبر كما توضح الآية أمر من الله بالتوكل عليه مرة أمر للمؤمنين ومرة أمر للمتوكلين والأمر في كلتا الحالتين أمر بتخصيص التوكل على

الله دون سواه. وهذا يعنى أن المؤمن أمر بالتوكل على الله نظر الإيمانه بالله واسلامه له فكيف يكون مؤمنا بالله وحده ولا يتوكل عليه ويتوكل عليه وحده.

يقول الله تعالى: ﴿ فَمَاۤ أُوتِيتُم مِّن شَىْءٍ فَمَتَاعُ ٱلْحُيَوٰةِ ٱلدُّنْيَاۚ وَمَا عِندَ ٱللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ۞﴾ (الشورى ٣٦٠)

يقول الله تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ يَنقَوْمِ إِن كُنتُمْ ءَامَنتُم بِٱللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوٓاْ إِن كُنتُم مُّسْلِمِينَ ۞ ﴾ (يونس ١٨٤)

والأمر الثاني يشمل كل من أراد أن يبحث لنفسه عن وكيلا له قادرا أن يقضى له حاجة وان لم يكن مؤمنا فليعلم خير الوكيل هو الله فهو الذي يملك جميع مقومات الوكالة وكفي بالله وكيلا.

يقول الله تعالى: ﴿ وَيِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ وَكِيلًا ﴿ ﴾

(النساء ١٣٢)

يقول الله تعالى ﴿وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ ۚ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ وَكِيلًا ۞ ﴾

(الأحزاب ٢٠٠٣)

إن الله على كل شئ وكيل كما أنه على ما نقول ونشهد.

يقول الله تعالى: ﴿ ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ ۖ لَا إِلَاهَ إِلَّا هُوَ ۖ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَٱعْبُدُوهَ ۚ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلُ ۞ ﴾ (الأنعام ١٠٢)

يقول الله تعالى: ﴿ فَلَعَلَّكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَضَابِقُ بِهِ عَصَدُرُكَ أَن يَقُولُواْ لَوْلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ كَنزُ أَوْ جَاءَ مَعَهُ وَ مَعَهُ وَمَلَكُ إِنَّمَا أَنتَ نَذِيرٌ وَاللّهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ وَكِيلُ ﴿ ﴾

نختم حدیثنا عن التوكل والمتوكلین الذین یحبهم الله عز وجل بقول الله عز وجل في ختام سورة هود. يقول الله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ غَيْبُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ ٱلْأَمْرُ كُلُّهُ وَفَاعْبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهً وَمَا رَبُّكَ بِغَلْهِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ وَ يَكُونُ اللهُ تَعْلَمُ وَ اللهُ عَلَيْهُ وَمَا رَبُّكَ بِغَلْهِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾

(هود ۱۲۳)

وهذه الآية توضح أن الله ملك كل الغيب ورجعت إليه كل الأمور والأوامر وقد أمرنا بالعبادة وسيكافئنا عليها، وهو الذي سيكفينا كل الأمور إذا توكلنا عليه في دنيانا ومعاشنا ما دمنا نخلص له العبادة ونحسن التوكل عليه ويجب ألا نغفل عن أن الله لا يغفل عن خلقه وعن أعمالهم. فلا تحسبن الله غافلا عما يعمل الظالمون إنما يؤخر هم ليوم تشخص فيه الأبصار، فالأمور كلها بيديه يسيرها في الخير لكل من عبده وتوكل عليه ولتكن ثقتنا بعلم الله وبقدرة الله وبحكمة الله أكثر من إيماننا بأنفسنا وقدراتنا وشهواتنا. اللهم اجعلنا من الذين يتوكلون عليك حق التوكل ونسألك حبك فانك تحب المتوكلين.

## ثانيا: الحابرين:

يعيش المؤمن في دنياه وتفاجئه هذه بما لا تحبه نفسه فتأتى الريح بما لا تشتهيه الأنفس، فكل مؤمن يخطط لحياته يحب فيها زيادة المال والأولاد والثمرات والرزق ولكن يأتي القدر بالابتلاء بالنقص في كل ذلك ليعلم الله الصابرين من المؤمنين من يصبر على قضاء الله ويصبر في طاعة الله مهما يتجرع في سبيل ذلك من علقم ومرارة فيصبر في الله ولله ولا تضعف قوته ولا تقل همته، ويستعين بالدعاء للملك الصبور يسأله التثبيت والمغفرة والنصر على الكافرين. هؤلاء هم الصابرون الذين يحبهم الله عز وجل ويحسن لهم ثوابي الأخرة.

(آل عمران ١٤٢)

تتحدث الآيات عن تمحيص الله للذين آمنوا ليعلم الذين جاهدوا منهم والصابرين فالصبر نوع من الجهاد في سبيل الله يجاهده المؤمن في وقت الضراء والسراء وحين البأس.

فأكبر أنواع الابتلاء هي التي يصبر فيها المؤمن على موت الأحباب وخيرهم - صلى الله عليه وسلم، فالمؤمن يقاتل حينئذ تقطع أوصال القلب لفراق الحبيب وفزع الموت وألم الفراق. والصابرون صبرا جميلا هم الذين لا يضعفوا أمام كل ما يصيبهم في سبيل الله ولا يستكينوا ويسألون الله الصبور أن يربط على قلوبهم ويفرغ فيها الصبر ورضا بقضاء الله تعالى فلا يفارقون الدعاء لله ليل نهار سرا وعلانية متمسكين بصراطه المستقيم، مستنصرين ربهم على عدوهم.

يتضح مما سبق لنا أن طوائف المؤمنين الثلاث التي يحبها الله عز وجل ما هي إلا صفات متر ابطة فالقتال في سبيل الله صفا يسبقه توكل وفيه الصبر ، والتوكل فيه قتال المؤمن للأنداد من دون الله في قلبه ولا يخلو من الصبر حتى يقضى الله أمرا كان مفعولا، والصبر فيه التوكل والتسليم لله بالكلية وفيه قتال وساوس الشيطان وصرخات النفس فالجنة حفت بمكاره النفس والنار حفت بالملذات والشهوات.

ويتجلى التوكل والصبر في أعلى صورهما في الجهاد في سبيل الله الذي هو ذروة سنام الإسلام. ثم جمع هذه الأصناف الثلاثة من المؤمنين في قسم واحد. اللهم اجعلنا من المتوكلين عليك حق التوكل ومن الصابرين في البأساء والضراء وحين البأس صبرا جميلا لا شكوى فيه واجعلنا من الذين يقاتلون في سبيلك صفا كأنهم بنيان مرصوص، وارزقنا حبك وحب من يحبك وحب كل عمل يقربنا إلى حبك.

## اسم الله "الصبور":

الصبور هو الذي لا يستعجل في معاقبة العاصين فهو الذي لا يسرع بالفعل قبل أدائه لحكمته وعزته وعلو شأنه وهو الذي إذا قابلته بالجفا قابلك بالإحسان والوفاء.

فسبحان الله الصبور الذي يمهل العصاه ولا يعجل ولا يعاجل ولا يسارع إلى الفعل قبل أدائه فينزل الأمور بقدر معلوم ولا يعجلها عن أجلها.

يقول رسول الله ﷺ (لَيْسَ أَحَدٌ أَوْ لَيْسَ شَيْءٌ أَصْبَرَ عَلَى أَذًى سَمِعَهُ مِنْ اللَّهِ إِنَّكُمْ لَيَدْعُونَ لَهُ وَلَدًا وَإِنَّهُ لَيُعَافِيهِمْ وَيَرْزُقُهُمْ)

(رواه البخاري)

وهذا منتهى درجات الصبر والحلم.

الصبور هو مصدر الصبر لكل إنسان سواء كان صبرا على قضاء الصبور أو كان صبرا على أذى الناس. كما أن الصبور يعلمنا ألا نتبع المشاعر الفجائية ولا نتسرع في الأحكام والأفعال ونتأني في جميع أمورنا فالأفعال

والأقوال يجب أن يسبقها ما تستحقه من تأنى وتفكر وتعقل ومن اختيار للوقت المناسب والأسلوب والمكان المناسبين.

من الصبر عدم تمنى تأخير الله ما عجل أو تعجيله لما أخر أساس الصبر هو كمال الإيمان بالله وتمام التوكل عليه والثقة في حكمه وقضائه ولذلك كان الصبر نصف الإيمان. الصبر هو علاج لكل ما يحدث للإنسان في حياته ويؤلمه أو تكون خلاف هواه وتخطيطه مهما كان الأمر بسيطا وهينا لذلك كان أبى بكر الصديق يسترجع إذا انطفأ السراج فيقول: (إنا لله وإنا إليه راجعون). فالمسلم في حاجة دائماً للصبور ليستمد منه الصبر على كل صغيرة وكبيرة ولا يصبر الصابر بنفسه إنما يصبر بالله ولله وفي الله.

#### الصبر:

1. الصبر يكون بالتصبر والاستعانة بالصبور ولا يستطيع المؤمن أن يصبر دون أن يستعين بالله عز وجل. يقول الله تعالى: ﴿ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱسْتَعِينُواْ بِٱللَّهِ وَٱصْبِرُوَّا إِنَّ ٱلْأَرْضَ لِلَّهِ يُورِثُهَا مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَٱلْعَلْقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ هَا لَهُ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱسْتَعِينُواْ بِٱللَّهِ وَٱصْبِرُوَّا إِنَّ ٱلْأَرْضَ لِلَّهِ يُورِثُهَا مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَالْعَلْقِبَةُ لِللَّهُ عَلَى اللهُ ال

(البقرة ٥٤٠)

يقول الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةَ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّبِرِينَ ۞ ﴾

(البقرة ١٥٣)

ولقد استعان السحرة بالله عز وجل عندما آمنوا بمعجزة موسى عليه السلام بعد أن هددهم فرعون بتقطيع أوصالهم فقالوا.

يقول الله تعالى: ﴿ وَمَا تَنقِمُ مِنَّا إِلَّا أَنْ ءَامَنَا كِايَاتِ رَبِّنَا لَمَّا جَآءَتُنَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبُرًا وَتَوَفَّنَا مُسْلِمِينَ ﴿ ﴾ (الأعراف ١٢٦) وعندما لقى جيش طالوت من صفوة المؤمنين جالوت قالوا.

يقول الله تعالى: ﴿ وَلَمَّا بَرَزُواْ لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ عَالُواْ رَبَّنَآ أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبُرًا وَثَبِّتُ أَقْدَامَنَا وَانصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ فَهَرَمُوهُم بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَقَتَلَ دَاوُردُ جَالُوتَ وَءَاتَنهُ ٱللَّهُ ٱلْمُلُكَ وَٱلْحِكْمَةَ وَعَلَمهُ مِمَّا يَشَآءٌ وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبِغْضِ لَقَسَدَتِ ٱلْأَرْضُ وَلَكِنَ ٱللَّهَ ذُو فَضْلِ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴾

(البقرة ٢٥٠-٢٥١)

فإذا أقدم المؤمن على مصيبة أو شئ يكرهه فعليه أن يستعين بالله ويسأله أن يفرغ الصبر في قلبه وأكثر شئ يكرهه الإنسان هو الموت ولذلك عندما أقبل السحرة وكذلك جيش طالوت من المؤمنين على الموت سألوا الله الصبر لما سيلاقونه حتى إن بلغ مصيبة الموت فبعون الله لهم يستطيعوا الصبر حتى على الموت ما دام في سبيل الله أو في قتال لنصرة دين الله عز وجل ومن هنا كان الصبر ليكون إلا بالله ويكون لله طمعا في حبه وثوابه ويكون في منتهى عناية الله

يقول الله تعالى: ﴿ وَاصْبِرُ وَمَا صَبُرُكَ إِلَّا بِاللَّهِ ۚ وَلَا تَحُزَنُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقِ مِّمَّا يَمْكُرُونَ ۞﴾ (النحل ١٢٧)

يقول الله تعالى: ﴿ وَلَا تَمْنُن تَسْتَكْثِرُ ۞ وَلِرَبِّكَ فَٱصْبِرُ ۞ ﴾

(المدثر ٢٠٠٦)

. يقول الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ صَبَرُواْ ٱبْتِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُ واْ مِمَّا رَزَقُ نَنهُمْ سِرَّا وَعَلَانِيَـةَ وَيَـدْرَءُونَ بِٱلْحُسَنَةِ ٱلسَّيِّعَةَ أُوْلَتبِكَ لَهُمْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ۞ ﴾

(الرعد ٢٢٠)

يقول الله تعالى: ﴿ وَٱصْبِرُ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ۗ وَسَيِّحْ كِمَدِ رَبِّكَ حِينَ تَقُومُ ۞ ﴾

(الطور ۲۸۰)

يقول الله تعالى: ﴿ وَجَزَلهُم بِمَا صَبَرُواْ جَنَّةَ وَحَريرًا ١٠ ﴾

(الإنسان ١٢٠)

ويقول الله تعالى: ﴿ إِنِّي جَزَيْتُهُمُ ٱلْيَوْمَ بِمَا صَبَرُوٓاْ أَنَّهُمْ هُمُ ٱلْفَآبِرُونَ ۞ ﴾

(المؤمنون ١١١)

يقول الله تعالى: ﴿ أُوْلَتِهِكَ يُجْزَوْنَ ٱلْغُرْفَةَ بِمَا صَبَرُواْ وَيُلَقُّونَ فِيهَا تَحِيَّةَ وَسَلَمًا ۞ ﴾

(الفرقان ٥٧٠)

يقول الله تعالى: ﴿ أُوْلَنَيِكَ يُؤْتَوْنَ أَجْرَهُم مَّرَّتَيْنِ بِمَا صَبَرُواْ وَيَدْرَءُونَ بِٱلْحَسَنَةِ ٱلسَّيِّئَةَ وَمِمَّا رَزَقُنَهُمْ يُنفِقُونَ ۞ ﴾ (القصص ٢٠٥٠)

يقول الله تعالى: ﴿ قُلْ يَعِبَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ فِي هَذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَأَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةٌ ۚ إِنَّمَا يُوقَى اللهِ تعالى: ﴿ قُلْ يَعِبَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ فِي هَذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَأَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةٌ ۖ إِنَّمَا يُوقَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَسِعَةٌ إِنَّمَا يُوقَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَ

(الزمر ۱۰)

٢. الصبر خير للصابرين وهو شيمة الرسل - صلى الله عليهم وسلم وخاصة أولوا العزم منهم.
 يقول الله تعالى: ﴿ فَاصْبِرُ كَمَا صَبَرَ أُولُواْ ٱلْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ وَلَا تَسْتَعْجِل لَّهُمُّ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوعَدُونَ لَمْ يَلْبَثُواْ إِلَّا عَلَيْهِم وَلَا تَسْتَعْجِل لَهُمُّ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوعَدُونَ لَمْ يَلْبَثُواْ إِلَّا عَلَيْهُمْ لَيُهُمْ لَيُهُمْ لَيُهُلِكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴿

(الأحقاف ٥٣٥)

يقول الله تعالى: ﴿ وَإِسْمَعِيلَ وَإِدْرِيسَ وَذَا ٱلْكِفُلُّ كُلُّ مِّنَ ٱلصَّابِرِينَ ۞ ﴾

(الأنبياء ١٨٥٠)

يقول الله تعالى: ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ ۗ <u>وَلَبِن صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِّلصَّبِرِينَ</u> ۞﴾ (النحل ١٢٦)

يقول الله تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يَسْتَطِعُ مِنكُمْ طَوْلًا أَن يَنكِحَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ فَمِن مَّا مَلَكَتُ أَيْمَنُكُم مِّن بِعُضْ فَانكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَّ وَالتُوهُنَّ أَمُورَهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ فَتَيَاتِكُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتِ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِكُمْ بَعْضُكُم مِّن بَعْضُ فَانكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَّ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِكُمْ بَعْضُكُم مِّن بَعْضُ فَانكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَّ وَاللَّهُ عَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَاتِ مِن مُحْصَنَاتٍ عَنَى مُسَافِحَتٍ وَلَا مُتَّخِذَاتِ أَخْدَانٍ فَإِذَا أَحْصِنَ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَاتِ مِن الْعَنَاتِ مِنكُمْ وَأَن تَصْبِرُواْ خَيْرٌ لَّكُمُ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿

(النساء ٢٥٠)

#### ٣. الصبر نوع من أنواع التوكل على الله.

أن المؤمن يوكل أموره كلها لله وأول هذه الأمور هو كل ما يحدث له في حياته ويكرهه والإيمان مصدر التوكل وتسليم الأمر لله أما الصبر فهو ثمرة هذا التوكل حتى يقضى الله أمرا كان مفعولا ولذلك مدح القرآن الكريم الذين فهموا هذا الأمر فجمعوا هاتين الصفتين: الصبر والتوكل.

يقول الله تعالى ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لَنُبَوِّئَتَهُم مِّنَ ٱلْجُنَّةِ عُرَفَا تَجُرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَرُ خَلِدِينَ فِيهَا ْنِعُمَ أَجْرُ ٱلْعَمِلِينَ ۞ ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ۞ ﴾

(العنكبوت ٥٨ - ٥٩ - ١٥٩)

ولقد بينت الآية أن الذين آمنوا وعملوا الصالحات يتصفون بالصبر على قضاء الله وعلى أذى الناس وكما يتصفون بالتوكل على الله و عليه وحده ومن هنا صارت صفتا (التوكل على الله) و(الصبر لله) صفتان لازمتان فى قلب كل مؤمن إذ أن كل مؤمن مبتلى ولا سبيل للمؤمن إلى الجنة بغير الصبر ولا سبيل للمؤمن إلى الصبر إلا بالتوكل أما التوكل فلا سبيل أن يصل إلى القلب بغير الإيمان.

يقول الله تعالى: ﴿ وَمَا لَنَآ أَلَّا نَتَوَكَّلَ عَلَى ٱللَّهِ وَقَدْ هَدَنَنَا سُبُلَنَاۚ وَلَنَصْبِرَنَّ عَلَىٰ مَاۤ ءَاذَيْتُمُونَاۚ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ۞ ﴾

(إبراهيم ١٢٠)

يقول الله تعالى: ﴿ وَمَا يُلَقَّنْهَاۤ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّنْهَاۤ إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ ۞ ﴾

(فصلت ۰۳۰)

يقول الله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ وَيُلَكُمْ ثَوَابُ ٱللَّهِ خَيْرٌ لِّمَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ۚ وَلَا يُلَقَّلُهَاۤ إِلَّا ٱلصَّابِرُونَ ۞ (القصص ٠٨٠)

ومن هنا نخلص أن الصابرين من المتوكلين على الله وكذلك الشاكرين فالمؤمن يتوكل على الله في سرائه فيشكر وفي ضرائه فيصبر. فإن كان للصبر نصف الإيمان فالنصف الآخر هو الشكر ، فالمؤمن صابر شكور.

## ٤. الصبر في المصيبة والشكر في النعمة:

يقول الله تعالى: ﴿ فَقَالُواْ فَقَالُواْ رَبَّنَا بَعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُوٓاْ أَنفُسَهُمْ فَجَعَلْنَاهُمْ أَحَادِيثَ وَمَزَّفْنَنَهُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍّ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَتٍ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ۞ ﴾

(سبأ ١٩٩)

يقول الله تعالى: ﴿ إِن يَشَأُ يُسُكِنِ ٱلرِّيحَ فَيَظْلَلْنَ رَوَاكِدَ عَلَى ظَهْرِةِ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآتِيتِ لِّكُلِّ صَبَّارِ شَكُورٍ ۞ ﴾ (الشورى ٥٣٣)

#### ٥. الصبر المستحب هو الصبر الجميل الذي لا شكوى فيه.

إن الصبر عمل من أعمال القلب وهو ثمرة من ثمرات الرضى وتسليم القلب لقضاء الله ويؤكد ذلك ما يتحرك به اللسان وقت البلاء ولذلك ليس صبرا إن لم يكن عند الصدمة الأولى وليس صبرا إن وافقه اعتراض وشكوى باللسان. لذلك وصف القرآن الكريم صبر سيدنا يعقوب عندما فقد ابنه سيدنا يوسف عليه السلام بالصبر الجميل.

يقول الله تعالى: ﴿ فَأَصْبِرُ صَبْرًا جَمِيلًا ۞ ﴾

(المعارج ٥٠٠)

يقول تعالى: ﴿ قَالَ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمُرَّا فَصَبْرٌ جَمِيلُ عَسَى ـ ٱللَّهُ أَن يَأْتِيَنِي بِهِمْ جَمِيعًا إِنَّـهُ وهُ وَ ٱلْعَلِيمُ اللَّهُ أَن يَأْتِينِي بِهِمْ جَمِيعًا إِنَّـهُ وهُ وَ ٱلْعَلِيمُ اللَّهُ أَن يَأْتِينِي بِهِمْ جَمِيعًا إِنَّـهُ وهُ وَ ٱلْعَلِيمُ اللَّهُ أَن يَأْتِينِي بِهِمْ جَمِيعًا إِنَّـهُ وهُ وَ ٱلْعَلِيمُ اللهُ اللهُ

(یوسف ۰۸۳)

ولا يناقض الصبر الجميل بكاء المبتلى ، ولقد بكى النبي صلى الله عليه وسلم عند وفاة ابنه إبراهيم وعندما سئل عن هذه الدموع، قال: "إنما هي رحمة أودعها الله في قلوب عباده من لا يرحم لا يرحم، ولا نقول إلا ما يرضى ربنا"

#### ٦. الصبر هو مظهر من مظاهر تقوى الله وبهما يصل المؤمن إلى الإحسان.

لقد لخص يوسف عليه السلام الحكمة المستخلصة من قصته مع اخوته فقال:

قال الله تعالى: ﴿ قَالُوٓاْ أَءِنَّكَ لَأَنتَ يُوسُفُّ قَالَ أَنَا يُوسُفُ وَهَاذَآ أَخِيُّ قَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَيْنَآ إِنَّهُ مَن يَتَّقِ وَيَصْبِرُ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾

(یوسف ۹۰۰)

تبين هذه الآية أن سيدنا يوسف قد اتقى الله وصبر على كل ما أصابه من مكاره ظلم اخوته وذل العبودية حتى فرج الله عنه، وهذا كان سبيله لأن يلحق بالمحسنين الذين لا يضيع الله صبرهم إذا ما اتقوا.

قال الله تعالى: ﴿ وَٱصْبِرْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ ﴾

(هود ۱۱۰)

لقد أمر الله عز وجل الصابرين أن يتبعوا صبرهم بتقوى الله في هذا الصبر فلا يشترون به ثمنا قليلا ولا ينقضونه بقول أو بفعل وقت المصيبة أو بعدها بأن يتقوا الله في سائر أعمالهم وقت الابتلاء حتى لا يجرئهم الشيطان على معصية الله وانتهاك محارمه بحجة أنهم مبتلون من الله، وهذا ما يجب أن يحذره المبتلى وقت الابتلاء فلا يقصر في طاعة ولا يقلل في نفقة ولا يجد بهذا الابتلاء لنفسه ذريعة للخوض فيما حرم الله عز وجل. يقول الله تعالى: ﴿إِن تَمْسَمُ حَسَنَةٌ تَسُؤُهُمْ وَإِن تُصِبُكُمْ سَيِّئَةٌ يَفْرَحُواْ بِهَا وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَقُواْ لَا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئاً إِنّ اللّه بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطً ۞ ﴾

(آل عمران ١٢٠)

يقول الله تعالى: ﴿ \* لَتُبْلَوُنَ فِي آَمُولِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ وَلَتَسْمَعُنَّ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُوٓاْ اللهِ تعالى: ﴿ \* لَتُبْلَوُنَ فِي اللَّهُ مُورِ اللَّهِ مَنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ اللهِ ﴾ الذَّى كَثِيرَاً وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَقُواْ فَإِنَّ ذَالِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ اللهِ ﴾

(آل عمران ۱۸٦)

يقول الله تعالى: ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَالِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ۞ ﴾

(الشورى ٤٣٠)

والآيات تبين أن من الصبر، الصبر على أذى الناس فلا يظن الصابر أنه هو الأضعف بصبره بل على العكس فان الصبر على أذى الناس وتقوى الله فيهم من الأمور الصعبة على النفس البشرية وتحتاج إلى قوة إيمان وعقيدة وتوكل ويقين أن من تصبر عليهم لن ينالوا منك ولن يصيبوك بشيء فالله كافيك كيدهم.

فالصبر لا يأتي إلا بالخير لصاحبه. فمن أساء إليك فالتمس له سبعين عذرا وان لم تجد له عذرا فقل لنفسك لعل له عذرا لا تعرفه فان مكنك الله منه واستطعت أن تنتقم لنفسك فاتق الله ولا يحرضكم بغض قوم أو حبهم ألا تعدلوا وألا تقسطوا والعفو أقرب للمؤمن من الانتقام ولقد قال الله لنبيه محمد صل الله عليه وسلم عندما رأى جسد سيدنا حمزة سيد الشهداء بعد غزوة أحد وقد مزق إربا وقال لئن مكننى الله منهم لأمثلن بسبعين منهم قال الله حينئذ له:

يقول الله تعالى: ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ ۚ وَلَبِن صَبَرْتُمْ لَهُو خَيْرٌ لِلصَّبِرِينَ ۞ وَٱصْبِرُ وَمَا صَبُرُكَ إِلَّا اللهَ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمْكُرُونَ ۞ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ وَٱلَّذِينَ هُم مُّحُسِنُونَ ۞ ﴾ بِٱللَّه ﴿ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمْكُرُونَ ۞ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ وَٱلَّذِينَ هُم مُّحُسِنُونَ ۞ ﴾ (النحل ١٢٦-١٢١)

#### ٧. الصبر يجب أن يستمر حتى يأتى فرج الله.

يتساءل المبتلى إلى متى يصبر وعندما يشتد ألمه ويطول يقل صبره ويتمنى أن يعجل الله عز وجل بكشف الضر وإنهاء الابتلاء إذ صار القلب فارغا من الصبر. إذن فالصابر يجب أن يستمر في صبره بدءا من الصدمة الأولى وحتى يحكم الله وألا يستعجل.

يقول الله تعالى: ﴿ وَٱتَّبِعْ مَا يُوحَىٰ إِلَيْكَ وَٱصْبِرْ حَتَّىٰ يَحْكُمَ ٱللَّهَ ۚ وَهُوَ خَيْرُ ٱلْحَاكِمِينَ ۞

(یونس ۱۰۹)

وليستعن المؤمن في هذه اللحظات الصعبة بالله ليفرغ عليه الصبر بالدعاء وليستعين باسم الله الصبور وليستعين بأخواته المؤمنين الصادقين فيلازمهم ولا يفارقهم طرفة عين.

يقول الله تعالى: ﴿ وَٱصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوٰةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ ۗ وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ

زِينَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ۗ وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هَوَنهُ وَكَانَ أَمْرُهُ و فُرُطًا ١٠٠٠

(الكهف ۲۸۰)

فصبر المؤمن يجب أن يستمر و لا ينقطع كما فعل سيدنا يونس عندما يأس من إيمان قومه وفرغ صبره فتركهم وركب السفينة فكان عقاب الله له إذ أنه لم يصبر على الابتلاء حتى يأتي أمر الله.

يقول الله تعالى: ﴿ فَأَصْبِرُ لِحُكْمِ رَبِّكَ وَلَا تَكُن كَصَاحِبِ ٱلْحُوتِ إِذْ نَادَىٰ وَهُوَ مَكْظُومٌ ۞ لَّوْلَا أَن تَدَرَّكَهُ و نِعْمَةٌ مِّن

رَّبِّهِ عَ لَنُبِذَ بِٱلْعَرَآءِ وَهُوَ مَذْمُومٌ ١٠٠٠ ﴾

(القلم ٤٨ ٠ ـ ٩ ٤٠)

ولـ يعلم المــؤمن أنــه لــن يغلــب عســر يســران فــإذا احتكمــت حلقــات الابــتلاء فــاعلم أن الفــرج قــد جــاء. ويقول الله تعالى: ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسُرِ يُسُرًا ۞ إِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ يُسْرًا ۞

(الشرح ٥٠٠٥-٢٠٠١)

في الآية العسر واحدا ولكن يتبعه يسران.

يقول الله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدُخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثَلُ ٱلَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَـبْلِكُمُّ مَّشَتْهُمُ ٱلْبَأْسَاءُ وَٱلطَّرَّاءُ وَزُلْزِلُواْ حَتَّىٰ يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُو مَتَىٰ نَصْرُ ٱللَّهِ ۚ أَلاَ إِنَّ نَصْرَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ ۞﴾

(البقرة ۲۱۶)

يقول الله تعالى: ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةَ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلَّا عَلَى ٱلْخَشِعِينَ ۞

(البقرة ٥٤٠)

يقول الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلسَّتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةَ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّابِرِينَ ﴿ ﴾

(البقرة ١٥٣)

نلاحظ في الآيتين الأخيرتين أمر الله عز وجل بالاستعانة بالصبر والصلاة وان كانت الآية الثانية ختمت بالحديث عن الصابرين والآية الأولى ختمت بالحديث عن الخاشعين في الصلاة. وهذا يوضح أن الصبر وهو عمل القلب يترجم على الجوارح بالصلاة فإذا زاد صبر المؤمن زاد خشوعه في صلاته ومداومته عليها وإحسانه فيها وان

قل صبره قل خشوعه في صلاته بل صارت كبيرة عليه وصعبة ولا يأتيها إلا بكسل ويسهو عنها ويضيعها فلا تصلى في وقتها. كما تبين الآيات أن الاستعانة بالصلاة هي وسيلة المؤمن ليكون من الصابرين في البأساء والمضراء وحين البأس إذ أن إقامة هذه الصلاة تقوى صلته وإيمانه وتوكله على ربه جل وعلا مما يساعده في أن يرضى عن قضاء الله فيصبر عليه. والآية الثانية بينت وجوب مداومة المؤمن على صلاته ويجب أن يصبر على ذلك ولا يترك النفس والشيطان والشهوات والدنيا هي التي تبعده عن صلاته لربه عز وجل فذكر الله أكبر وأعظم وخير من اللهو ومن التجارة في كل وقت وفي كل حين. تزداد حاجة المؤمن لهذه الصلاة في وقت الابتلاء ولذلك كان أمر الله عز وجل للمؤمن أن يعبده وأن يصطبر لعبادته ولا ينقطع عن دعائه والاستعانة به جل وعلا وأن يوصى كل منا أخاه بذلك ويذكره.

يقول الله تعالى: ﴿ وَٱلْعَصْرِ ۞ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَبْرِ۞﴾

(العصر ٢٠٠١)

الله عز وجل أمر الأمة أن تصبر مترابطة موحدة. نلاحظ أن الله عز وجل أثبت حبه للصابرين في موضع واحد من القرآن الكريم. فقال الله تعالى: ﴿ وَكَأَيِّن مِّن نَبِيِ قَاتَلَ مَعَهُ ورِبِيُّونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُواْ لِمَآ أَصَابَهُمُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَمَا ضَعُفُواْ وَمَا ٱسْتَكَانُواْ وَاللَّهُ يُحِبُ ٱلصَّابِرِينَ ﴿ وَكَأَيِّن مِّن اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَمَا صَعْفُواْ وَمَا ٱسْتَكَانُواْ وَاللّهُ يُحِبُ ٱلصَّابِرِينَ ﴿ وَاللّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُولُ وَمَا اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

(آل عمران ١٤٦)

٨. أمر الله المؤمنين بالصبر عندما يأتى الابتلاء الجماعى للأمة وحين يتحدوا ويصبروا ويبلوا بلاءا حسنا
 هنا فقط يثبت الله لهم الحب.

يقول الله تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُم بِثَنَيْءِ مِنَ ٱلْخَوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْصِ مِّنَ ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَاتِّ وَيَثِيرِ ٱلصَّابِرِينَ ۞ ٱلَّذِينَ إِذَاۤ أَصَابَتْهُم مُّصِيبَةُ قَالُوٓاْ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّاۤ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ۞ أُوْلَتَبِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِّن رَّبِهِمْ وَرَحْمَةٌ ۖ وَأُوْلَتَبِكَ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ ۞ ﴾

(البقرة ١٥٥-١٥٧)

ومن الآيات السابقة يتضح أن علامة الصابرين أنهم وقت المصيبة أي عند الصدمة الأولى يتذكرون أنهم مخلوقون خلقهم الله فملكهم فهم له وأنهم إليه سيرجعون يوما يجعل الولدان شيبا فيقولون حينئذ (إنا لله وإنا إليه راجعون) وحينئذ تنزل عليهم رحمة الله وصلواته فيفرغ الله في قلوبهم الصبر وينزل عليهم الهداية. يلحظ من أسلوب الآية أن الحديث موجه للجماعة وليس للفرد وكذلك عندما أثبت الله معييته أثبتها للصابرين مجتمعين.

فيقول الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِٱلْجُنُودِ قَالَ إِنَّ ٱللَّهَ مُبْتَلِيكُم بِنَهَرٍ فَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِي وَمَن لَّمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِغْيًا إِلَّا مَنِ ٱغْتَرَفَ غُرْفَةُ بِيَدِةِ - فَشَرِبُواْ مِنْهُ إِلَّا قَلِيلَا مِّنْهُمْ فَلَمَّا جَاوَزَهُ وهُوَ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ وَقَالُواْ لَا طَاقَةَ لَنَا ٱلْيَوْمَ جِجَالُوتَ وَجُنُودِةً - قَالَ ٱلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلَقُواْ ٱللَّهِ حَم مِّن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ ٱللَّهِ مِّ اللَّهُ مَعَ الصَّامِرِينَ ۞ ﴾

(البقرة ٢٤٩)

يقول الله تعالى: ﴿ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ و وَلَا تَنَازَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمٌ ۖ وَٱصۡبِرُوٓۤا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّبِرِينَ ۞ (الأنفال ٢٤٦)

ولذلك نجد أمر الله صراحة للأمة أفرادا وجماعات بالصبر والتواصي بالصبر والتصابر والترابط والتجمع في وقت الشدة بأن يكونوا يدا واحدة معتصمين بحبل الله جميعا.

يقول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفُلِحُونَ ۞

(آل عمران ۲۰۰)

وهنا نرى جليا ارتباط الوحدة بالصبر بالجهاد بتقوى الله للوصول إلى الفلاح كأمة مسلمة واحدة جمعها رب واحد وكتاب واحد.

يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ هَاذِهِ ۚ أُمَّتُكُمْ أُمَّةَ وَحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَآعَبُدُونِ ۞ ﴾

ولذلك جعل الله مسئولية تثبيت المؤمنين بعضهم للبعض في وقت البلاء حق من حقوق المسلم على أخيه المسلم في وقت البلاء حق من حقوق المسلم على أخيه المسلم فيوصيه بالصبر وقت البلاء ويثبته ويذكره بالله ليخفف عنه ويصبره حتى يفوز بحب الله ولذلك شرع الله إغاثة اللهفان وعيادة المريض واتباع الجنائز لتثبيت المبتلى والمرضى وأهل الموتى في هذه الأوقات الصعبة فيكون المؤمنون كالجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعت له سائر الأعضاء بالسهر والحمى.

فان أحب الله العبد فإنما يحبه في جماعة فيحب جماعة الطاعة والصبر ولا سبيل للمؤمن أن يصل إلى الله عز وجل وهو في معزل عن واقع الأمة الإسلامية وبغير أن يكون جزءا منها يتألم لما يصيبها ويعمل على عزها ونصرها مهما كلفه ذلك من مال ووقت وحتى نفسه يقدمها فداءا لعزة ونصرة هذه الأمة وهذا الدين.

ومن هنا يجب على المؤمن ملازمة الجماعة الصالحة الذاكرة لله بالغداة والعشي يريدون وجهه و لا يريدون دنيا أو منصب أو مال ، و هذه الجماعة تشمل الرجال والنساء على حد سواء فالنساء شقائق الرجال.

وقال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمَتِ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْقَلْنِتِينَ وَٱلْقَلْنِتِينَ وَٱلْقَلْنِتِينَ وَٱلْقَلْنِتِينَ وَٱلْقَلْنِتِينَ وَٱلْصَادِقَيتِ

وَٱلصَّبِرِينَ <u>وَٱلصَّبِرَتِ وَٱلْخَشِعِينَ وَٱلْخَشِعَتِ</u> وَٱلْمُتَصَدِّقِينَ وَٱلْمُتَصَدِّقَتِ وَٱلصَّبِمِينَ وَٱلصَّبِمِينَ وَٱلْحَنفِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَٱلْحَنفِظتِ وَٱلذَّكِرِينَ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱلذَّكِرَتِ أَعَدَّ ٱللَّهُ لَهُم مَّغْفِرَةَ وَأَجْرًا عَظِيمًا ۞

(الأحزاب ٠٣٥)

(البقرة ۱۷۷)

يقول الله تعالى: ﴿ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَازَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمٌّ وَٱصْبِرُوٓاْ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّابِرِينَ ۞

(الأنفال ٢٤٠)

وظهر تحذير الله للمؤمنين من أن يتنازعوا فيما بينهم لأن ذلك سيتسبب في فرقتهم فان تفرقوا ضعفوا و استقوى عليهم عدوهم فنزع الله الرهبة من قلوب أعدائهم ولم يصر لهم وزنا ولا قوة فذهبت ريحهم، وهنا يأتى أمر الصبر على كل ما يلاقيه المؤمن . أن الله عز وجل معه إذا صبر وتحمل لتحمى وحدة المسلمين، ومن هنا يظهر لنا كيف أن ثواب الصبر يختلف ويتدرج بقدر ما يؤتى هذا الصبر من ثمار على مستوى الفرد وعلى مستوى المجتمع. وكلما كان لهذا الصبر أثر في نصرة الجيوش المؤمنة ونشر دين الله وحماية أمة الإسلام من الفرقة على حياة الأفراد كلما زاد ثوابه والصبر الأصعب هو الصبر على جهل الناس وعدم الانتقام حفاظا على وحدة الأمة.

ولذلك قال الله تعالى: ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَالِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ۞ ﴾ (الشورى ٢٠٤٠)

#### الصبر من صفات المخبتين:

جاء ذكر الله عز وجل للمخبتين في موضع واحد في القرآن الكريم في سورة الحج.

يقول الله تعالى: ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنسَكَا لِيَذْكُرُواْ اُسْمَ ٱللَّهِ عَلَى مَا رَزَقَهُم مِّنْ بَهِيمَةِ ٱلْأَنْعَيِّمَ فَإِلَهُ وَاحِدٌ فَلَهُ وَاللَّهُ وَحِدٌ فَلَهُ وَاللَّهُ وَحِدٌ فَلَهُ وَاللَّهُ وَحِدً فَلَهُ وَاللَّهُ وَحِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَٱلصَّبِرِينَ عَلَى مَا أَصَابَهُمْ وَٱلْمُقِيمِي ٱلصَّلُوةِ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ أَسُلِمُواْ وَبَقِيرِ ٱلْمُخْبِتِينَ الصَّلُوةِ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ فَاللَّهُ وَحِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَالصَّبِرِينَ عَلَى مَا أَصَابَهُمْ وَٱلْمُقِيمِي ٱلصَّلُوةِ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ أَسُالِكُونَ عَلَى مَا أَصَابَهُمْ وَالْمُقِيمِي الصَّلُوةِ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ وَاللَّهُ وَحِلَتْ عَلَى مَا أَصَابَهُمْ وَالْمُقِيمِي السَّالَةِ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ وَاللَّهُ وَحِلَتْ عَلَى مَا أَصَابَهُمُ وَٱلْمُقِيمِي اللهِ عَلَى اللهُ وَحِلَتْ عَلَيْهُ وَمِلَا اللهِ عَلَيْ مَا أَصَابَهُمُ وَالْمُقِيمِي اللهِ عَلَيْ مَا أَصَابَهُمْ وَالْمُقِيمِي اللّهُ وَحِلَتْ عُلُوبُهُمْ وَاللّهُ عَلَيْهُمُ وَاللّهُ وَمِلْمَا مَا اللّهُ وَعِلَاللّهُ اللّهُ وَعِلَاللّهُ وَمِلْمَا مِنَا اللّهُ وَعِلَاللّهُ عَلَوْلُهُمْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمِلْمُ اللّهُ وَاللّهُ ولَا اللّهُ وَاللّهُ وَ

يلاحظ أن من صفات المخبتين الأربع أن صفتين قائمتين وصفة مشروطة وصفة مفعولة فالصفتان القائمتان في نفوس المخبتين بصفة غير منقطعة - الصبر على ما أصابهم (الصابرين) - إقامة الصلاة (المقيمي الصلاة) والصفة المشروطة في نفوس المخبتين هي عارضة وهي أنهم إذا ذكر الله وجلت قلوبهم. والصفة المفعولة فهي تنقطع في أوقات ثم تعود فهي الإنفاق من كل ما رزق الله من نعم ولعل تقديم (ومما رزقناهم) على (ينفقون) يعطى معنى القصر فهم لا يسرقون لينفقوا أو ينفقوا من مال اكتسبوه من حرام بل هؤلاء ينفقون من رزق الله لهم وتحروا الحلال فيه فالله طيب لا يقبل إلا الطيب. نلاحظ في هذه الصفات ارتباط الصبر بالصلاة وقد سبق الحديث عن الصلة الوثيقة بينهما في نفس وحياة المؤمن. نلاحظ أيضا أن ذكر الله يحرك في قلوبهم الخوف والوجل فكيف ذلك؟

يقول الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَيِنُّ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ ۚ أَلَا بِذِكْرِ ٱللَّهِ تَظْمَيِنُّ ٱلْقُلُوبُ ۞

(الرعد ٢٨٠)

فقال العلماء أن المؤمن إذا ذكر الله وقت مصيبة الدنيا اطمأن قلبه وسكن بذكر الله أما المؤمن إذا ذكر الله وقت مصيبة الدين والآخرة فان قلبه يخاف ويوجل ويرتعد من عذاب الله ووعيده ولما جلب على نفسه من عقاب بمعصية الله.

# خاتمة عن موضوع الحبر:

يجب أن يعلم المؤمن أن الله عز وجل قد أراد بنا أشياء وأراد منا أشياء واليك تفصيل ذلك.

## القسم الأول: (ما أراحة الله بنا)

ما أراده الله بنا هو قضاء الله واختيارات الله لنا التي لا خيار لنا فيها لا من قبل ولا من بعد فهو اختيار الله لنا بحكمته وبعلمه اختار الله لنا الخير وأخفى الله عنا كل ما يتعلق به إذ أن الإنسان لن يفر منه وسيصيبه لا محالة. قال الله تعالى: ﴿ قُل لَّن يُصِيبَنَاۤ إِلَّا مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلَئنَاۤ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ ٱلمُؤْمِنُونَ ۞ ﴾

(التوبة ٥٥١)

ولذلك فلا علم للإنسان به ولا يسئل عنه يوم القيامة إذ أنه مسير فيها وهذه الأمور يجب أن يقبلها المؤمن كما تجئ يقول دائما لكل عارض (قدر الله وما شاء فعل). ولنحذر من قول (لو) فان (لو) مفتاح الشيطان. ولتعلم يا أخي القارئ أن ما أدركك ما كان ليخطأك وما أخطأك ما كان ليصيبك، فان لله ملائكة حفظة تحفظك ليل نهار حتى إذا جاء أمر الله المقدر تركوك فأصابك قضاء الله (يحفظونه من أمر الله) هذه الأمور التي أرادها الله بك لا تشغل بالك بها ولا تضيع وقتك فيها إذ لا قدرة لك على تغييرها ولا تسأل عنها يوم القيامة فلا تخسر حياتك في محاولة تغيير ما لن يتغير وتحريك ما لن يتحرك وزيادة ما لن يزيد وتعجيل ما لن يعجل أو تأخير ما لن يؤخر.

ومثال لذلك: (قدر الرزق المحدد لكل إنسان ووقت مجيئه/الموت والأجل/المرض المستعصى الذي لا يعلم له سبب/ الشيخوخة/ عدد الأولاد وأجناسهم).

## القِسمِ الثاني: (ما أراحة الله منك)

هذا القسم يشتمل على ما فرضه الله عليك من أمر ونهى وتشريع فأنت فيه قادر على الطاعة وقادر على المعصية.

يقول الله تعالى: ﴿ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجُدَيْنِ ۞ ﴾

(البلد ١٠٠)

فهو مخير كل التخيير في هذه الأمور فيحاسب عليها يوم القيامة بمثقال الذرة.

يقول الله تعالى: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُو ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةِ شَرًّا يَرَهُو ۞

(الزلزلة ۲۰۰۷)

فطوبى لمن اجتهد في هذه الأمور يختار طاعة الله ويبتعد عن ما يغضب الله طمعا في ثوابه وجنته يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم. مثال لهذه الأمور: (إقامة الصلاة/ العدل بين الناس/ الإحسان للغير/ الحكم بكتاب الله وسنة رسول الله/ المسارعة في الخيرات/ بر الوالدين/ إيتاء الزكاة/ صوم رمضان/ ذكر الله الكثير/ تحرى طلب الحلال في الرزق).

وقال رسول الله ﷺ: ﴿ لَا تَزُولُ قَدَمَا عَبْدٍ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَتَّى يُسْأَلَ عَنْ أَرْبَعٍ عَنْ عُمُرِهِ فِيمَا أَفْنَاهُ وَعَنْ جَسَدِهِ فِيمَا أَبْلَاهُ وَعَنْ مَالِهِ وَعَنْ مَالِهِ وَعَنْ مَالِهِ عَنْ عُمُرِهِ فِيمَا وَضَعَهُ وَعَنْ عِلْمِهِ مَاذَا عَمِلَ فِيهِ ﴾ (رواه الدامي)

مصدر كسب المال وفيما ينفقه المسلم هما من الأمور التي أرادهما الله منك وأنت مخير فيهما ولكن لا يسأل عن كم المال لأن هذا الأمر من الأمور التي أرادها الله بك وأنت مسير فيها فهي قدر الرزق الذى حدده الله لك وأنت لله تغييره فالله هو الذي يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر، وفي السماء رزقكم وما توعدون.

ومن هنا كان كم الرزق مما أراد الله بك فلا تضبع وقتك وجهدك فى تغييره فهو لا يتغير بل اجتهد واستعمل عقلك في كيف تتحصل على هذا المال وكيف تنفقه فهذه أمور أرادها الله منك وأنت مخير فيها تستطيع الطاعة والمعصية وستسأل عنها يوم القيامة فطوبى لمن شغل نفسه بتحري الرزق الحلال ولم يشغل وقته بكم ووقت مجيء هذا الرزق. ومن هنا يتبين لنا أن المؤمن الحق هو الذي يرضى باختيار الله له ويعلم أن ما كتبه الله إنما كتب له وليس عليه فيصبر على ما يحدث له في حياته حتى يحكم الله ولا يشغل في ذلك عقلا أو وقتا أو غير ذلك فهو يعلم أن هذه الأمور هو مسير فيها غير مخير ويوجه عقله وفكره وعلمه فيما أراده الله منه استعدادا للحساب يوم يقوم الناس لرب العالمين فهذا هو مجال اختياره.

فالله نسأل أن يجعلنا جميعا ممن فهموا فعلموا وتوكلوا فرضوا وصبروا فعملوا وأحسنوا إن الله يحب المحسنين.

# الله: الذين يقاتلون في سبيل الله سفا كأنهم بنيان مرسوس:

#### مةِدمة:

يقول الله تعالى في افتتاحية سورة الصف هذه السورة المدنية والمكونة من أربع عشرة آية:

﴿ سَبَّحَ بِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَنَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۗ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ۞ كَبُرَ

مَقُتًا عِندَ ٱللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ ۞ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلَّذِينَ يُقَتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ - صَفًّا كَأَنَّهُم بُنْيَنُ مَّرْصُوصُ ۞ ﴾ (الصف ٢٠٠٠)

ويلاحظ في هذه السورة ثلاث نداءات (يأيها الذين آمنوا)

الأولى: دعوة للمؤمن أن يفعل ما يقوله.

الثانية: دلالة على التجارة التي تنجى من عذاب أليم وتغفر الذنوب وتدخل الجنة وتأتى بالنصر، هذه هي السلعة، أما الثمن فهو الجهاد في سبيل الله بالمال والنفس.

الثالثة: أن يكونوا أيضا يقاتلون لله ولدينه ولرسله.

فالنداءات تدعو كل مؤمن أن يصدق ما يدعيه من إيمان في قلبه بأن يهم لنصرة دين الله فيجاهد الكافرين بنفسه وماله راجيا ثواب الله من مغفرة الذنوب و دخول الجنة ضامنا نصر الله له.

والله تعالى يثبت حبه لمن لبي هذا النداء.

#### اختلاف هذا الصنف من الذين أثبت الله لهم الحب عن بقية الأصناف:

يلاحظ اختلاف هذا الصنف من غيره في النقاط الأتية:

اثبت الله في هذه الآية حبه لأصحاب فعل وليس لأصحاب صفات فالآيات الأخرى تبين أن الله يحب (المحسنين، المتقين، المقسطين . . .)

فهؤلاء أصحاب صفات فمثلا المحسنين تكرر بينهم الإحسان حتى صاروا أصل هذه الصفة (من المحسنين) أما هذا الصنف فالله أثبت لهم الحب لإتيانهم بفعل ولو لمرة (إن الله يحب الذين يقاتلون . . .) وذلك يدل أن هذه الصفة هي أصعب الصفات وهي تمثل الدرجة الأعلى من الإيمان والصدق والحب لله وليس بعدها درجة، فإذا بلغها المؤمن وقاتل في سبيل الله مجاهدا بماله ونفسه ولو مرة فقد نال صفة الحب من الله تعالى.

- أن الله يثبت الحب ليس فقط لكل مقاتل كما أثبت الحب لكل محسن ولكل تقي ولكن اشترط أن يكون
   هذا القتال متوفر فيه عدة شروط وهي:
- أن يكون القتال في سبيل الله وليس في سبيل غيره أو لله ولغيره بل يجب أن يكون قتال في طريقه إلى الله ولله وحده.
- ٢. أن يكون القتال بين صفوف المؤمنين وليس انخراطا من الجماعة وليس منفردا بل هو يقف فيه المؤمن بين إخوانه من المؤمنين المقاتلين كما يقف في الصلاة صفا واحدا تابعا للإمام وللقائد غير سابقه ولا متأخرا عنه بل تابعا له ولكلمته ولحركته لا يشعر بأى فضل له على إخوانه الذين يقاتلون بجانبه.
  - أن يكون المؤمنون في قتالهم متكاتفين كالجدار المكون من اللبنات المرصوصة كل لبنة بجانب الأخرى مرصوصة بنظام وإتقان ودقة كل يقوم بدوره الذي يكمل دور أخيه لا تنازع و لا فرق بينهما بل التكامل والحب ليعلو البناء قويا أمام أعداء الله ورسوله.

فالمؤمنون الذين يقاتلون في مشارق الأرض ومغاربها يكونون جدارا واحدا إذ أنه برغم اختلاف الأزمنة والأمكنة والأجناس والألسنة إلا أنهم جميعا أبناء أمة واحدة لها قضية واحدة تجاهد في سبيلها

لا تتغير ولن تتغير على مر الزمان . . . وهو الصراع بين الإيمان والكفر وبين الخير والشر. فإذا توافرت في القتال هذه الشروط صار المقاتلون من الذين يحبهم الله عز وجل ويحفظهم وينصرهم نصر عزيز مقتدر وان قلت أعدادهم وعتادهم وان عظمت قدرات وأسلحة وأعداد أعدائهم كما روى لنا القرآن الكريم في قصة طالوت وجالوت.

يقول الله تعالى في سورة البقرة: ﴿ فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِا لَجُنُودِ قَالَ إِنَّ اللّهَ مُبْتَلِيكُم بِنَهَرٍ فَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَمَّا جَاوَزَهُ وَلَمْ الْعُتَى اللّهُ مَنِ الْعُتَرَفَ غُرْفَة بِيدِهِ عَقَرَبُواْ مِنْهُ إِلّا قَلِيلَا مِنْهُمْ فَلَمَّا جَاوَزَهُ وَلَكُسُ مِنِي وَمَن لّمُ يَطْعَمْهُ فَإِنّهُ ومِنِي إِلّا مَنِ الْعُتَرَقَ عُرُفَة بِيدِهِ عَقَلَ اللّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَهُم مُلَاقُواْ اللّهِ كَم مِن هُو وَاللّذِينَ عَامَنُواْ مَعَهُ وَقَالُواْ لَا طَاقَةَ لَنَا اللّهِ مَعَ الصَّبِرِينَ ﴿ وَلَمَّا بَرَزُواْ لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ عَالُواْ رَبَّنَا أَفْرِغُ فِعَةٍ قليلَةٍ غَلَبَتُ فِئَةً كَثِيرَة بِإِذْنِ اللّهِ وَاللّهُ مَعَ الصَّبِرِينَ ﴿ وَلَمَّا بَرَزُواْ لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ عَالُواْ رَبَّنَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَمْرًا وَثَيِّتُ أَقْدَامَنَا وَانصُرْنَا عَلَى اللّهُ وَاللّهُ مَعَ الصَّبِرِينَ ﴿ وَلَمَا بَرَزُواْ لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ عَالُولَ وَعَتَلَ دَاوُدِدُ جَالُوتَ وَءَاتَلهُ عَلَيْنَا صَمْرًا وَثَيِّتُ أَقْدَامَنَا وَانصُرْنَا عَلَى الْلَقُومِ اللّهِ النّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لّفَسَدَتِ ٱلْأَرْضُ وَلَكِنَ اللّهَ اللّهُ الْعَلَمَ عَلَى الْعُمَامِينَ ﴿ فَضَلَ عَلَى الْعُمَامِينَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَى اللّهُ عَلَى الْعُمَامِينَ ﴾

(البقرة ٢٤٩-٢٥١)

٣) لعل هذه القصة القرآنية خير مرشد لكل مؤمن عن حقيقة ومفهوم القتال في سبيل الله.

#### وبتدبر هذه الآيات نتعلم ما يلي: -

- ١. من قاتل من المؤمنين لاسترداد داره التي أخرج منها عنوة بغير حق فهو في سبيل الله ، فمن قتل دون ماله فهو شهيد ومن قتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله.
- ٢. أهم ترتيبات القتال وأولها هي اختيار القائد الذي له السمع والطاعة، هذا الاختيار يجب ألا يعتمد على كثرة المال ولكن على بسطة العلم وقوة الجسم القوة الجسدية والقوة العقلية هما أهم صفتان يجب أن يتصف بهما القائد.

بعد اختيار القائد يأتي اختبار المقاتلين فيختارهم القائد بعد ما يختبرهم ويختبر صبرهم وصدقهم ، فمن نجح منهم اختبرهم في عقيدتهم وحسن توكلهم وثقتهم بربهم وعدم اغترارهم بقوة العدو الظاهرة ، فيبقى مع القائد الذين يظنون أنهم ملاقوا الله المتوكلون على الله الواثقون من نصره على الرغم من قلة عددهم وعتادهم فالله مع الصابرين.

يقول الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِٱلْجُنُودِ قَالَ إِنَّ ٱللَّهَ مُبْتَلِيكُم بِنَهَرِ فَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِي وَمَن لَّمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِيٍّ إِلَّا مَنِ ٱغْتَرَفَ غُرْفَةُ بِيَدِةً عَ فَشَرِبُواْ مِنْهُ إِلَّا قَلِيلَا مِنْهُمْ فَلَمَّا جَاوَزَهُ وهُو وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ قَالُواْ لَا طَاقَةَ لَنَا الْيَوْمَ بِجَالُوتَ وَجُنُودِةً عَالَ ٱلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلَقُواْ ٱللَّهِ كَم مِّن فِتَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِتَةَ كَثِيرَةً بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ مَعَ الصَّهِرِينَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا لَكُونُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهُ عَا لَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَقُوا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَ

(البقرة ٢٤٩)

الاستعانة بالله وقت لقاء العدو والدعاء له طالبين النصر والتثبيت.

يقول الله تعالى: ﴿ وَلَمَّا بَرَزُواْ لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ - قَالُواْ رَبَّنَآ أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبْرًا وَثَبِّتُ أَقْدَامَنَا وَٱنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَلْفِرِينَ ۞﴾

(البقرة ٢٥٠)

فكيف يهزم جمع معتصمون الله معهم وان اجتمع الإنس والجن ضدهم بالعدد والعتاد فالله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون. هؤلاء المقاتلون معتصمين بقوة الله وبحفظ الله متوكلين صابرين لا يخافون إلا الله فهو القوى وما دونه ضعيف وهو العزيز وما دونه ذليل.

وقال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ رُسُلًا إِلَى قَوْمِهِمْ فَجَاءُوهُم بِٱلْبَيِّنَتِ فَٱنتَقَمْنَا مِنَ ٱلَّذِينَ أَجْرَمُوا وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾

(الروم ۲۲۰)

الأسلحة النووية والأسلحة البيولوجية والأسلحة الذرية وأسلحة الدمار الشامل والقنابل النووية كل هذا العتاد قد يخيف العقول والقلوب التي خلت من معرفة الله ولم يعرف الإيمان لها طريق أما قلوب المؤمنين المتوكلين الصادقين العامرة بمعرفة الله ربا والها وخالقا لكل ما في السماوات والأرض لا رب سواه لهذه القلوب لا تخشى إلا الله ولا تخاف هذه الأسلحة مهما تطورت وكثرت. فالله عز وجل لم يأمر المؤمن المقاتل إلا أن يعد ما استطاع من قوة ومن رباط الخيل ولا يعنيه عتاد عدوه. والله تكفل بإلقاء الرعب في قلوب الكافرين بكل قليل أعده المؤمن المقاتل في سبيل الله حتى يخشون المؤمنين أكثر من خشيتهم لله لجهلهم وضلالهم.

يقول الله تعالى: ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةِ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ ٱللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ وَءَاخَرِينَ مِن دُونِهِمْ لَا تَعْلَمُونَهُمُ ٱللَّهُ يَعْلَمُهُمُّ وَمَا تُنفِقُواْ مِن شَيْءِ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ يُوفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لَا تُظْلَمُونَ ۞ ﴾ دُونِهِمْ لَا تَعْلَمُونَهُمُ ٱللَّهُ يَعْلَمُهُمُّ وَمَا تُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ يُوفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لَا تُظْلَمُونَ ۞ ﴾ (الأنفال ١٠٠٠)

## ◄ حب الله للجماعة ليس للفرادى:

جاء اشتراط الله على المقاتلين الذين أثبت الله لهم الحب ثلاثة شروط:

- ١. في سبيل الله (الإخلاص).
  - ٢. صفا (الوحدة).
- ٣. كأنهم بنيان مرصوص (التكامل والأخوة).

فهذه الشروط أكثر لزوما لبقية الصفات الثمانية التي أثبت الله لهم الحب في كتابه كالمحسنين والمتقين والمقسطين والتوابين والمتطهرين والمتوكلين والصابرين فالمحسنون يجب أن يكون إحسانهم في سبيل الله، يحسنون مع إخوانهم متماسكي الأيدي متكاملين متحابين في الله.

يقول الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُحِلُواْ شَعَنبِرَ ٱللَّهِ وَلَا ٱلشَّهْرَ ٱلْحَرَامَ وَلَا ٱلْهَدْى وَلَا الله الله وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ أَن صَدُّوكُمْ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامَ يَبْتَغُونَ فَضْلَا مِن وَبِهِمْ وَرِضُونَنَا وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَٱصْطَادُواْ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ أَن صَدُّوكُمْ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ أَن تَعْتَدُواْ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلتَّقُوكَ وَلَا تَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ أَلِهُ اللهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ۞ ﴾ ٱلْحَرَامِ أَن تَعْتَدُواْ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلتَّقُوكَ وَلَا تَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ ۚ وَٱتَقُواْ ٱللّهَ أَن ٱللّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ۞ ﴾ اللهائدة ١٠٠٠)

يقول الله تعالى: ﴿ وَٱعْتَصِمُواْ بِحَبُلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ وَٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءَ فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ ۚ إِخْوَنَا وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ عَلَىٰ مَعران ١٠٣)

يقول الله تعالى: ﴿ وَٱصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجُهَهُۥ وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُويدُ زِينَةَ ٱلْخُيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ۗ وَلَا تُعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْخُيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ۗ وَلَا تُعْدُ مَنْ أَغْفَلُنَا قَلْبَهُ وعَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هَوَلَهُ وَكَانَ أَمْرُهُ و فُرُطَا ۞ ﴾

(الكهف ۲۸۰)

يقول الله تعالى: ﴿ يَآ أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرُتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَنَ وَيَنِهِ عَلَى اللهُ يَقُومِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ٓ أَذِلَةٍ عَلَى اللهُ يَعَافُونَ وَمَهَ لَآبِمٍ ذَالِكَ فَضُلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ وَسِعُ عَلِيمٌ ۞ ﴾ عَلِيمٌ ۞ ﴾

(المائدة ٤٥٠)

كلمة (قوم) تؤكد حتمية معنى الجماعة التي تبدأ بأخوة المؤمنين اثنين ولذلك كان أول فعل للرسول صلى الله عليه وسلم - عندما وصل إلي المدينة وبدأ في تكوين أول مجتمع إسلامي أن آخى بين المهاجرين والأنصار فكانت هذه المؤاخاة هي نواة المجتمع الإسلامي.

## ◄ المؤاخاة في الله هي أول الخطوات للفوز بحب الله:

المؤاخاة في الله التي بدأها رسول الله - صلى الله عليه وسلم - في المدينة ليكون المجتمع الإسلامي الأول والجماعة التي يحبها الله عز وجل كانت مؤاخاة أساسها أن المؤمنين أخوة في رباط أقوى من رباط الدم وهو رباط الدين وهو الارتباط بالله عز وجل والرسول - صلى الله عليه وسلم - أبو المؤمنين وأزواجه أمهاتهم فهذه هي أسرة المؤمنين أب وأمهات واخوة هذه الأخوة في الله هي المونة التي تربط بين اللبنات المرصوصة في بنيان الكيان الإسلامي فيشد بعضه بعضا ويقول رسول الله هي (ترَى الْمُؤْمِنِينَ فِي تَرَاحُمِهِمْ وَتَعَاطُهُهُمْ كَمَثَل الجُسَد إذَا اشْتَكَى عُضْوًا تَدَاعَى لَهُ سَائرُ جَسَده بالسَّهَر وَاخْتَى) (رواه البخاري)

وية ول: (إِنَّ الْمُ وَْمِنَ لِلْمُ وَْمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشُدُّ بَعْضُهُ بَعْضًا وَشَبَّكَ أَصَابِعَهُ) (رواه البخاري) هذه الأخوة لا يبتغى فيها الأخ مقابل لأخوته أو لعطائه إنما هي أخوة أساسها الحب في الله وأساسها العطاء دون مقابل أو حساب و غايتها الفوز بحب الله.

من السبعة الذين يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله: رجلان تحابا في الله اجتمعا عليه وتفرقا عليه. قال رسول الله على (رواه احد)

علمنا الرسول - صلى الله عليه وسلم - أن المؤمن إن أحب أخاه فليخبره ويقول له: (إني أحبك في الله) وليرد عليه أخوه داعيا له (فليحبك من أحببتني فيه) فإذا بالملك يؤمن على دعائه لأخيه بظهر الغيب بالفوز بحب الله فيقول الملك (آمين) ويقولون (ولك مثله) فينزل الله حبه عليهما على المحب وعلى المحبوب فأحبهما الله عز وجل لحب كل منهما لأخيه في الله ليس لمال أو سلطان أو مصلحة. ومن هنا كان حب المؤمنين في الله استدرار لحب الله للمؤمن، فمن أراد أن يفوز بحب الله فليحب إخوانه من المؤمنين في الله وليخبرهم فالله عز وجل يحب كل قلب محب لغيره حبا صافيا صادقا لله. هكذا كانت المؤاخاة في الله والحب في الله أولى الخطوات للفوز بحب الله عز وجل.

يعلمنا الرسول - صلى الله عليه وسلم - كيف نتحابب.

قال رسول الله ﷺ: (أَوَلَا أَدُلُكُمْ عَلَى شَيْءٍ إِذَا فَعَلْتُمُوهُ تَحَابَبْتُمْ أَفْشُوا السَّلَامَ بَيْنَكُمْ) (رواه مسلم)

إفشاء السلام سنة عن الرسول - صلى الله عليه وسلم - لمن عرفت ولمن لم تعرف ثواب ذلك ثلاثون حسنة والبادئ بالسلام أفضل وأخير من مستقبل السلام.

رد السلام فرض عين فيقول الله تعالى: ﴿ وَإِذَا حُيِّيتُم بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَآ أَوْ رُدُّوهَآ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا ۞ ﴾

(النساء ١٨٦٠)

فيجب أن ننشر السلام بيننا فهو في حقيقته دعاء للمؤمنين بعضهم البعض وهو مدعاة لنشر الحب بينهم فلا يدعو المؤمن بالخير إلا لمن أحب كما أنه يقرب قلبي الغنى والفقير والصغير والكبير والحاكم والمحكوم والقوى والضعيف وهو قتل لكل كبر قد يتسلل لقلب المؤمن لكثرة مال أو جاه أو غيره فالناس سواسية كأسنان المشط لا فضل لعربي على أعجمي ولا لأبيض على أسود إلا بالتقوى التي أخفاها الله في قلوب خلقه فلا يطلع عليها سوى الله. إلقاء السلام بين المؤمنين دلالة سلامة صدر كل منهم لأخيه وهو إعلان بالعفو وبالمحبة وبالخير وبالإيمان لكل مستقبل للسلام وهكذا تشتد كل لبنة مع أختها فيعلو البنيان المرصوص قويا لا فرجة فيه، لا سبيل للشيطان أن يدخل فيه فيرسل فيه من سمومه.

يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوَةَ وَٱلْبَغُضَآءَ فِي ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمُ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَعَن الصَّلَوٰةً فَهَلُ أَنتُم مُّنتَهُونَ ۞ ﴾

(المائدة ٩١٠)

ومن هنا كانت أهمية إفشاء السلام ودعاء المسلم لأخيه المسلم ويكفينا قول النبي - محمد صلى الله عليه وسلم - لعمر عندما قال له (لا تنسانا في دعائك) والرسول هو الأعلى ولم يمنعه ذلك أن يسأل عمر الدعاء ليعلمنا هذه السنة التي تربط قلوب المؤمنين برباط الحب فيذكر كل منا أخاه ومشاكله وآلامه وأمانيه فيجعل له نصيبا في دعائه لله راجيا له الخير - من ذلك يتعلم المؤمن أن يهتم بأمور إخوانه المؤمنين في مشارق الأرض ومغاربها.

(من لم يهتم بأمر المسلمين فليس منهم) وأن يكون معهم لين الجانب (أذلة على المؤمنين أعزة على الكافرين).

# خلاصة صغارت من أحرسم الله

نخلص مما سبق إلى حتمية توجيه جهود الساعين للفوز بحب الله إلى اختيار كل منهم أخ ليحبه في الله ثم إلى الاجتهاد في ربط وتجميع المؤمنين على قلب رجل واحد على حبل الله المتين وصراطه المستقيم صفا مرصوصا يشد بعضه بعضا يكون الإمام فيه رسول الله - صلى الله عليه وسلم - والدليل فيه هو القرآن الكريم فتتحرك الجماعة في كل عمل صالح يرضاه الله مخلصين له لا يبتغون إلا وجهه الكريم يتواصوا فيما بينهم بالحق وبالصبر يحب كل أخاه في الله ، يجاهدون بأموالهم وأنفسهم ويقاتلون لتكون كلمة الله ودين الله هو الأعلى هم يقاتلون وهم على ثقة من نصره لا يخافون عدوهم وان عظم عدده وعتاده يشعرون بالعزة على الرغم من قلة عددهم وعتادهم فقد قووا باعتصامهم وبتوكلهم على القوى وعلى الوكيل. هؤلاء الذين يدعون ربهم بالغداة والعشى يريدون وجهه يحسنون إلى غيرهم (المحسنون) ويتقون ربهم (المتقون) ويقسطون ولو مع عدوهم (المقسطون) يحبون الطهر على الطهر إذ هو نور على نور (المطهرين) فإذا جاءت النجاسات على أجسادهم أو على ثوبهم أو في مكانهم سارعوا متطهرين (المتطهرين) وإذا وقعوا في الذنب بجهالة يتوبون من قريب بغير تسويف أو إصرار (التوابين) فإذا جاءهم البلاء من الله كان صبرهم على قضاء الله فلا يريدون تعجيل ما أخر أو تأخير ما عجل أو تغيير ما اختار لهم وإذا كان إيذاء الناس وظلمهم كان منهم الصبر والمغفرة وان ذلك لمن عزم الأمور (الصابرون) يجتهدون في حياتهم لكل نفع وخير لأمتهم ولدينهم ولأسرهم ولجيرانهم يسلمون أمور هم لبارئهم واثقين من معييته فيتوكلون على الحي الذي لا يموت (المتوكلون). فإذا انتهكت أعراضهم أو سلبت أموالهم أو انتقص دينهم أو اغتصبت أرضهم ونادي المنادي (يا خيل الله اركبي) خرجوا من فرشهم حملوا أرواحهم وأموالهم على أكفهم ولحقوا بالركب المبارك يقاتلون في سبيل الله صفا كأنهم بنيان مرصوص يشد بعضه بعضا فإما بالنصر وإما الشهادة.

هؤلاء هم الذين أحبهم الله وجميعهم متخذ من رسول الله أسوة فالرسول - صلى الله عليه وسلم - هو أحب الخلق إلى الله عز وجل.

يقول الله تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُّ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ ﴾ (آل عمران ٢٦١)

لذلك كان اتباع أحب الخلق إلى الله وطاعته وإحياء سنته واقتفاء آثاره هو سبيل المحب لله إلى الفوز بحب الله ولا سبيل سواه اتباعا لكل قول وفعل وتقرير ومن مقتضيات هذا الاتباع هو الدعوة إلى الله على بصيرة.

يقول الله تعالى: ﴿ قُلْ هَادِهِ عَبِيلِ أَدْعُوٓاْ إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ۖ وَسُبْحَانَ ٱللَّهِ وَمَاۤ أَنَاْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞﴾ (يوسف ١٠٨)

فاتباع النبي - صلى الله عليه وسلم- الذين يسعون للفوز بحب الله يدعون الناس إلى رب الناس على بصيرة وعلى علم وبحكمة وبالموعظة الحسنة فهم يسعون لأن يكونوا رحمة مهداه كما كان النبي - صلى الله عليه وسلم- وأول مظاهر هذه الرحمة أن يكونوا سببا في هداية غيرهم فالهداية والدلالة على الخير أفضل رحمة ترحم بها الناس وهكذا رحم الله الناس. بأن أرسل إليهم رسول الله - صلى الله عليه وسلم.

يقول الله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَلَمِينَ ۞ ﴾

(الأنبياء ١٠٧)

#### من الذين لا يحبهم الله عز وجل:

حتى تكتمل معرفتنا بالله عز وجل وبعد تعرفنا على القوم الذين يحبهم فمن الأهم ذكر أصناف الأقوام والأفراد التي أثبت الله عدم حبهم في كتابه العزيز وهم على ثلاثة أصناف:

#### ١. أقوام كرر ذكر عدم حبهم ثلاث مرات في القرآن الكريم وهم أربعة أصناف:

- الكافرين
- الظالمين
- المعتدين
- من كان مختالا فخور ا

#### ١. أقوام كرر ذكر عدم حبهم مرتان في القرآن الكريم وهم صنفان:

- المسرفين
  - الخائنين

#### ٢. أقوام ذكر الله عدم حبهم مرة واحدة في القرآن الكريم وهم ثلاثة أصناف:

- المستكبرين
  - الفرحين
  - المفسدين

لذلك يجب أن يتخلى المؤمن عن جميع هذه الصفات ويسعى ليتحلى بجميع الصفات التي أثبت الله لها الحب وهكذا يفوز العبد المؤمن بحب الله عز وجل.

نسأل الله عز وجل أن يبلغنا وأحبابنا وإخواننا غاية الغايات وهى الفوز بحب الله عز وجل فيجعلنا من أهل هذه الصفات مجتمعين أمة واحدة متحابة في الله انه سبحانه وتعالى سميع قريب مجيب الدعوات.

# نحيحة تحالية

إن كنت صادقا في رغبتك الفوز بحب الله فاذكر أن الفوز بهذا الحب يكون بالدعاء وابتغاء الأسباب. لقد لا حظنا أن الله كرر فعل الحب لأصناف المؤمنين ١٧ مرة في القرآن بعدد ركعات الصلوات الخمس في اليوم والليلة ولذلك أنصحك أن تدعو الله في سجودك في كل ركعة، أن تكون من جميع الطوائف التي أثبت الله لهم الحب في كتابه العزيز.

نسأل الله العلي العظيم أن يجعلنا من الذين عرفوه فذكروه فأحبهم فأحبوه، ولا تجعلنا من الذين نسوا الله فأنساهم أنفسهم فنسيهم فغضب عليهم وأضلهم وأثبت لهم عدم حبه لهم في قرآنه العظيم، إنه سبحانه وتعالى سميع قريب مجيب الدعوات.

\_\_\_\_\_

للحديث بقية.