



America Saraswata Sangha Third Annual Convention, Charlotte, NC Nilachala Saraswata Sangha, Puri





ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ତୃତୀୟ ବାର୍ଷିକ ସମ୍ମିଳନୀ ୨୦୦୪ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ, ପୁରୀ

# ମୁଖବନ୍ଧ

ପ୍ରିୟାୟ ପ୍ରିୟତମାୟ ପ୍ରାଣାୟ ପରମାମନେ ଭ୍ୱନାର୍ତ୍ତିହ୍ରାୟ ତସ୍ମୈଶୀଗୁରବେ ନମଃ ।

ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକାଶିତ 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ'ର ତୃତୀୟ ଅବଦାନ ଯଥା ସମୟରେ ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇ ପାଠକମାନଙ୍କ ହ୍ୟରେ ଅର୍ପଣ କରାଯାଇ ପାରିଥିବାରୁ ସେହି ପରମ କାରୁଣିକ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ଶ୍ରୀପାଦପଦ୍ମରେ ଶତକୋଟି ବିନମ ପଣିପାତ ଜ୍ଞାପନ କରୁଅଛି ।

ପ୍ରତ୍ୟେକ ମାନବ ଅନ୍ତରରେ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକତାର ଏକ କ୍ଷୀଣ ସ୍ରୋତ ଚିର ପ୍ରବାହମାନ । ମାତ୍ର ମାୟା ଦ୍ୱାରା ଏହା ଆବୃତ ଥିବାରୁ ସାଧାରଣ ଲୋକ ଏହା ଉପଲବ୍ଧି କରିପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ତା ଫଳରେ ସେମାନେ ଅନିତ୍ୟ ଭୋଗ ସୁଖରେ ଲିଓହୋଇ କର୍ମବନ୍ଧନ ସୃଷ୍ଟି କରନ୍ତି ଏବଂ ଜନ୍ମମୃତ୍ୟୁ ଆବର୍ତ୍ତରେ ପଡି ଛଟପଟ ହେଉଥାନ୍ତି । ବିଷୟଭୋଗ ଆପାତତଃ ସୁଖକର ହୋଇଥିବାରୁ ମାନବ ତ'ାର ଭୟାବହ ପରିଣତିକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରିପାରେ ନାହିଁ । ଜଗତ୍ ସୃଷ୍ଟିକାରିଣୀ ମହାଶକ୍ତି ତା'ର ସୃଷ୍ଟିକୁ ଏହିପରି କୌଶଳରେ ରକ୍ଷା କରୁଛନ୍ତି । ବିଶ୍ୱବନ୍ଧନରୁ ନିଜକୁ ମୁକ୍ତ କରି ନିତ୍ୟାନନ୍ଦ ପଥ ଅବଲମ୍ବନ କରିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଜଗତରେ ଅଳ୍ଭ । ତେଣୁ ସେମାନଙ୍କର ଆଦର୍ଶ ସାଧାରଣ ମନୁଷ୍ୟ ସମାଜ ଗହଣ କରିପାରେ ନାହିଁ । ମନୁଷ୍ୟ ଆତ୍ମଚେଷ୍ଟରେ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ପଥରେ ପଦେ ମାତ୍ର ଅଗ୍ରସର ହେଲେ ଭଗବାନ୍ ତାଙ୍କୁ ସାହାଯ୍ୟ କରିବା ପାଇଁ ଶତ ପଦ ଯେ ଆଗେଇ ଆସନ୍ତି, ଏହା ସାଧକ ମାତେ ଅନୁଭବ କରିଛନ୍ତି ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀ ଗୁରୁଦେବ ହେଉଛନ୍ତି ଏହି ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ପଥର ଏକମାତ୍ର ଦିଶାରୀ । ଗୁରୁ, ବେଦାନ୍ତ ଓ ଈଶ୍ୱର ଏହି ତ୍ରିତତ୍ତ୍ୱ ଉପରେ ଭାରତର ସନାତନ ଧର୍ମ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ । ଏଥିମଧ୍ୟରୁ ଗୁରୁତତ୍ତ୍ୱ ହେଉଛି ସର୍ବଶ୍ୱେଷ ତତ୍ତ୍ୱ । କାରଣ ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ବଚନ ହିଁ ବେଦାନ୍ତ ଏବଂ ସେ ହିଁ ଈଶ୍ୱର ରୂପରେ ଦର୍ଶନ ଦାନ କରି ମାନବକୁ କୃତାର୍ଥ କରିଥାନ୍ତି । ଶ୍ୱୀଗୁରୁଙ୍କ ସାହାଯ୍ୟ ବ୍ୟତୀତ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ପଥରେ ପଦେମାତ୍ର ଅଗ୍ରସର ହେବା ଅସମୃବ । ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଗୁରୁଦେବଙ୍କୁ ଅବଲମ୍ବନ କରି କେତେ ଯେ ସାଧୁ, ସଛ, ସନ୍ୟାସୀ, ବୈରାଗୀ, ଜ୍ଞାନୀ ଓ ଭକ୍ତ ଭାରତର ମୁଖ ଉତ୍କଳ କରିଛନ୍ତି, ତାହାର ଇୟତ୍ତା ନାହିଁ ।

ଗୁରୁ ଚାରିପ୍ରକାର, ଯଥା - ଆଦର୍ଶ ଗୁରୁ, ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଗୁରୁ, ସଦ୍ଗୁରୁ ଓ ଜଗଦ୍ଗୁରୁ । ଏମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ସଦ୍ଗୁରୁ ହିଁ ମାନବକୁ ମୁକ୍ତି ପ୍ରଦାନ କରିବାରେ ଏକମାତ୍ର ଅଧିକାରୀ । ଭକ୍ତ-ଶିଷ୍ୟଙ୍କ ଅନ୍ତରରେ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଶକ୍ତି ସଞ୍ଚାର କରିବାର କ୍ଷମତା ଯାହାଙ୍କର ଅଛି ସେ ହିଁ ସଦ୍ଗୁରୁ । ସଦ୍ଗୁରୁ ବାହାରେ ଗୁରୁ ରୂପରେ ଉପଦେଶ ଦେଇ ଏବଂ ଅନ୍ତରରେ ଇଷ୍ଟ ରୂପରେ ଦର୍ଶନ ଦାନ କରି ସାଧକକୁ କୃତାର୍ଥ କରନ୍ତି ।

ଆମୃମାନଙ୍କର ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ପରମହଂସ ପରିବାଜକାଚାର୍ଯ୍ୟ ଶ୍ରୀମତ୍ ସ୍ୱାମୀ ନିଗମାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ ଦେବ ଏହିପରି ଲକ୍ଷଣାକ୍ରାନ୍ତ ସଦ୍ପୁରୁ ଅଟନ୍ତି । ସେ ସନାତନ ଭାବଧାରାର ଚାରୋଟି ମୁଖ୍ୟ ସାଧନା, ଯଥା – ତବ୍ଦ, ଜ୍ଞାନ, ଯୋଗ ଓ ପ୍ରେମରେ ଚରମ ସିଛି ଲାଭ କରି ସାର୍ବଭୋମ ଗୁରୁରେ ପରିଣତ ହୋଇଥିଲେ । ୧୯୩୪ ମସିହା ଅଗଞ୍ଜ ୨୪ ତାରିଖ ଦିନ ସେ ତାଙ୍କର ପୁଣ୍ୟ ଜନ୍ମଦିବସରେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ନାମକ ଏକ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଅନୁଷାନ ସୃଷ୍ଟି କରି ଏହାର ସଭାପତି ଭାବରେ ନିଜକୁ ଚିହ୍ନିତ କରିଥିଲେ । ଆଜି ମଧ୍ୟ ସେ ଏହି ସଂଘର ସଭାପତି ଭାବରେ ଅଧିଷିତ ରହି ସଂଘାନ୍ତର୍ଗତ ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନଙ୍କୁ ପରିଚାଳିତ କରୁଛନ୍ତି । ତାଙ୍କରି ଆଦର୍ଶରେ ଅନୁପ୍ରାଣିତ ହୋଇ ପ୍ରତିବର୍ଷ ସହସ ସହସ ବ୍ୟକ୍ତି ତାଙ୍କୁ ଗୁରୁ ଓ ଇଷ୍ଟ ରୂପେ ବରଣ କରି ତାଙ୍କ ପ୍ରତିଷିତ ନୀଳଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଅଧୀନରେ ପରିଚାଳିତ ହେବାପାଇଁ ସ୍ୱୀକୃତି ପଦାନ କରୁଛନ୍ତି ।

ଭନ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ହେଉଛି ମାନବ ସମାଜକୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଏକ ମହାନ୍ ଦାନ । ଦେଶ ଓ ଜାତିକୁ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଭାବରେ ଜାଗ୍ରତ କରିବା ପାଇଁ ତାଙ୍କର ଏହି ଅଭିନବ କଲ୍ଧନା । ଏହା ତାଙ୍କର ଏକ ପ୍ରାଣପ୍ରିୟ ଅନୁଷାନ । ସେ କହିଛନ୍ତି – "ମୁଁ ଯଦି ଜଗତରେ ଆଉ କିଛି କରିଯାଇ ନଥାନ୍ତି, ତାହାହେଲେ ଏହି ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ମୋର ସ୍କୃତି ରକ୍ଷା କରିଥାନ୍ତା ।" ଯେଉଁମାନେ କାୟମନୋବାକ୍ୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆପଣାର ବୋଲି ତାଙ୍କର ସେବକ ହୋଇପାରିଛନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କ ନିକଟରେ ଏହି ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ପରମ ଆଦରର ବୟୁ । ଆଦର୍ଶ ଗୃହୟ ଜୀବନ ଗଠନ, ସଂଘ ଶକ୍ତିର ପ୍ରତିଷା ଏବଂ ଭାବବିନିମୟ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ, ଅର୍ଥାତ୍ ଦେଶ ଓ ଜାତିର ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜାଗରଣ ନିମିତ୍ତ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଏହି ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀର ସ୍ତପାତ କରିଛନ୍ତି ।

ଆମେରିକାରେ ଅବସ୍ଥିତ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରିୟ ସନ୍ତାନମାନେ ଯେପରି ଭାବରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରତି ଅକୃତ୍ରିମ ଭକ୍ତି ପ୍ରଦର୍ଶନ କରି ନିଷା ସହକାରେ ସଂଘବଦ୍ଧ ହୋଇ ଅଲ୍ଟ ସମୟ ମଧ୍ୟରେ କେନ୍ଦ୍ର ସଂଘର ଅନୁମତି କ୍ରମେ ପ୍ରଥମେ ଏକ ପାଠଚକ୍ ଓ ପରେ ଏକ ସଂଘ ଗଠନ କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଗତ ତିନିବର୍ଷ ଧରି ଏକ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀର ଆୟୋଜନ କରି ପାରିଛନ୍ତି ତାହା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଅହେତୁକ କୃପାର ଏକ ଜ୍ୱଳନ୍ତ ନିଦର୍ଶନ କହିଲେ ଅତ୍ୟୁକ୍ତି ହେବ ନାହିଁ । "ଦିନେ ସମଗ୍ର ଜଗତରେ ଭ୍ରାତୃଭାବ ପ୍ରତିଷିତ ହେବ" – ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଏହି ମହାନ୍ ବାଣୀ ଯେ ସଫଳ ହେବାକୁ ଯାଉଛି, 'ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ' ଛାପନ ତାହାର ଏକ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ନିଦର୍ଶନ । ବିଦେଶରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରା ପ୍ରଚାରରେ ଏହି ସଂଘ ଯେ ଏକ ନିର୍ଣ୍ଣୟକ ଭୂମିକା ଗ୍ରହଣ କରିବ, ଏଥିରେ ସହେହ ନାହିଁ ।

ଅତି ଅଳ୍ପ କାଳ ମଧ୍ୟରେ ଏହି ପତ୍ରିକାଟି ଭକ୍ତ ସମାଜରେ ଯେ ବିଶେଷ ଭାବରେ ଆଦୃତ ହୋଇ ପାରିଛି, ତାହାର ମୂଳରେ ରହିଛି ସେହି କୃପାମୟଙ୍କର ଅହେତୁକ କରୁଣା । ଗରସଙ୍ଗ ଠାରେ ଅନୁଷିତ ବିଗତ ଉତ୍କଳ ପ୍ରାଦେଶିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀରେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଦ୍ୱାରା 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ'ର ପ୍ରଥମ ଓ ଦ୍ୱିତୀୟ ସଂୟରଣ ପୁନର୍ମୁଦ୍ରଣ କରାଯାଇ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ହୟରେ ଅର୍ପଣ କରାଯାଇଥିଲା । ଭକ୍ତମାନେ ଏହା ପାଠକରି ବିଷେଶ ଆନନ୍ଦ ଲାଭ କରିଛନ୍ତି । ପରିଶେଷରେ ଏହି ସଂଘଟି ଆମେରିକାରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରାର ରକ୍ଷକ, ଧାରକ ଓ ବାହକ ଭାବରେ କାର୍ଯ୍ୟ କରୁ – ଏହା ହିଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣକମଳରେ ଆମର ଏକାନ୍ତ ପ୍ରାର୍ଥନା ।

୭-ଅଗଷ୍ଟ-୨୦୦୪ ଶନିବାର ଶ୍ରୀଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଶ୍ରୀଚରଣାଶିତ ଶ୍ୟାମ ସୁଦ୍ଦର ଦାଶ ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ନୀଳାଚଳ ସାରସୃତ ସଂଘ, ପୂରୀ

### ଜୟଗୁର୍

## ସାରସ୍ପତ ମାଧୁରୀ ବିଷୟରେ ପଦେ

୨୦୦୧ ମସିହା ପବିତ୍ର ଝୁଲଣ ପୂର୍ଣ୍ଣିମା ତିଥିରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ କୃପାରୁ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ପାଠଚକ୍ର କଳିକାଟିଏ ଭାବରେ ଜନ୍ମଲାଭ କରିଥିଲା । ଆଜି ତାହା କରୁଣାମୟଙ୍କ ଆଶିଷ ଲଭି ପାଖୁଡା ମେଲାଇ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘରେ ପରିଣତ ହୋଇଛି । ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ ତୃତୀୟ ସଂଖ୍ୟାର କଳେବର ମଧ୍ୟ ଏ ବର୍ଷ ବିଶେଷ ଭାବେ ବୃଦ୍ଧି ପାଇଛି । କାରଣ ଓଡିଶାର କେତେକ ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କର ଲେଖା ଏଥିରେ ୟାନ ପାଇଛି । ଏହାଛଡା ଆମେରିକାର ଭକ୍ତ ପରିବାରର କୁନିପିଲାଙ୍କର ଅଭିମତ ଏହାର Kids Section ରେ ପ୍ରକାଶ ପାଇଛି ।

ନିଜ ଜନ୍ମଭୂମି ତଥା ପ୍ରିୟ ସଂଘଠାରୁ ଦୂରରେ ଏହି ବିରାଟ ମହାଦେଶରେ ଆମେ ଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରା ରକ୍ଷା କରି ଚଳିବାକୁ ଚେଖ କରୁଛୁ । ପ୍ରତି ଷେତ୍ରରେ ଆମେମାନେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କର କୃପା ଉପଲବ୍ଧି କରୁଛୁ ଓ ତାଙ୍କୁ ନେଇ ଆମମାନଙ୍କ ଜୀବନ ଅନୁଭୂତିରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ । ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ ମାଧ୍ୟମରେ ଆମେ ପର୍ବ୍ୟର ମଧ୍ୟରେ ଭାବର ଆଦାନ ପ୍ରଦାନ କରିପାରିବା । ଆହୁରି ମଧ୍ୟ ଉପଲବ୍ଧି କରୁଛୁ ଯେ ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ ଉପଲକ୍ଷେ ପ୍ରବନ୍ଧ ଲେଖିବା ପାଇଁ ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ନିଜ କର୍ମ ବ୍ୟସ୍ତ ଜୀବନରୁ ସମୟ ବାହାର କରି ସାରସ୍ୱତ ଗ୍ରହ୍ୟବଳୀକୁ ମନଧ୍ୟାନ ସହକାରେ ବାରମ୍ବାର ପଠନ କରିବାକୁ ହୁଏ । ଏହାଦ୍ୱାରା ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଅଧିକ ଜ୍ଞାନ ଆହରଣ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଉନ୍ନତି ସାଧିତ ହେଉଛି ।

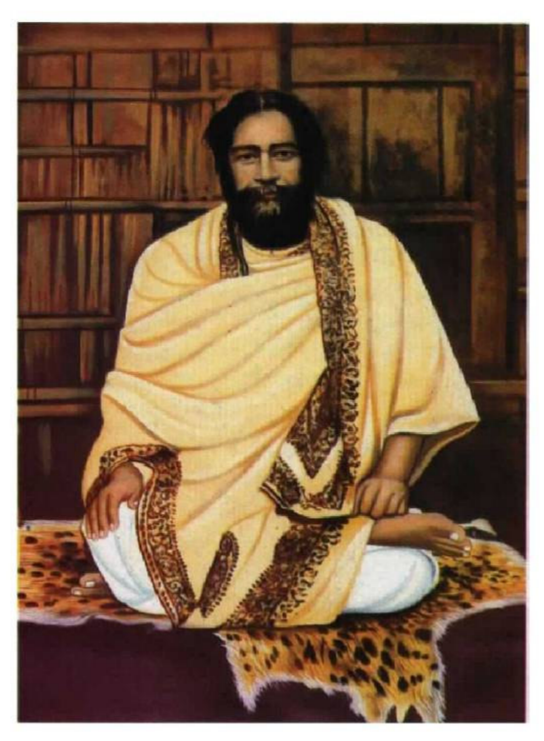
ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ତରଫରୁ ପ୍ରକାଶିତ ସାରସ୍ୱତ ଗ୍ରହ୍ମବଳୀ ଆମମାନଙ୍କର ତଥା ଆମ ଭବିଷ୍ୟତ ବଂଶଧରମାନଙ୍କ ପାଇଁ ବହୁମୂଲ୍ୟ ସଂପଦ । ତାହାକୁ ଆଖି ଆଗରେ ରଖି ଏହି କ୍ଷୁଦ୍ର ପତ୍ରିକାର ସଂକଳନ ସମୃବ ହୋଇଛି । ଏହି ସଂଖ୍ୟାରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କର ସଂଷିତ୍ତ ଜୀବନୀ ଓ ସାଧନା, ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଚିଠିର ବିଶେଷଣ, ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ମା'ମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଉପଦେଶ, ସଂଘସେବୀଙ୍କର ସାଧନ ଜୀବନ, ମା' ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତା ଯୋଗମାୟାଁ ଦେବୀ, 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାମନ୍ତ୍ର ଆଦି ଲେଖା ୟାନ ପାଇଛି । ଏହି ତୃତୀୟ ସଂଖ୍ୟାରେ କିଛି ଇଂରାଜୀ ଲେଖା ପ୍ରକାଶ କରାଯାଇଛି । ଏହା ଦ୍ୱାରା ଓଡିଆ ପଢି ପାରୁନଥିବା ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ଓ ନିଗମ ପରିବାରର ଛୋଟ ଛୋଟ ପିଲାମାନେ ବିଶେଷ ଭାବେ ଉପକୃତ ହେବେ । ପିଲାମାନଙ୍କୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କର ବିଷୟରେ ସମ୍ୟକ୍ ଧାରଣା ଦେବା ଲାଗି ଏହା ଏକ Quick reference ଭଳି କାମ ଦେବ ।

ଏହି ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ପତ୍ରିକାଟିକୁ ସର୍ବାଙ୍ଗ ସୁନ୍ଦର କରିବା ପାଇଁ ଆମେମାନେ ସର୍ବଦା ଚେଞ୍ଚିତ ଅଛୁ । ଏହି ସେବାରେ ରହିଥିବା ଅନିଚ୍ଛାକୃତ ତୃଟି ନିମିତ୍ତ ଆମେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଓ ପାଠକମାନଙ୍କର ନିକଟରେ ଷମା ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଅଛୁ । ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀର ତୃତୀୟ ପ୍ରକାଶନ କେବଳ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କର ଆଶୀର୍ବାଦ ଫଳରେ ସମ୍ଭବ ହୋଇଛି । ପରିଶେଷରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ସମୟ ଭକ୍ତଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କର ମଙ୍ଗଳ କାମନା କରି ରହୁଛୁ । ଜୟଗୁରୁ ।

୭-ଅଗଞ- ୨୦୦୪ ଶନିବାର ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦର ରାୟ ବ୍ଜେନ୍ଦ୍ର ପଞ୍ଜା ଶିବାନୀ ମହାନ୍ତି ଇପ୍ସିତା ସାହୁ ( ସଂପାଦନା ମଞ୍ଜୀ ) ଆମେରିକା ସାରସ୍ପତ ସଂଘ

# ସୂଚୀପତ୍ର

| 9        | ମୁଖବନ୍ଧ                                                                                          | ଶ୍ୀ ଶ୍ୟାମସୁନ୍ଦର ଦାଶ           | i          |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|------------|
| 9        | ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ ବିଷୟରେ ପଦେ                                                                        | ସଂପାଦନା ମଞ୍ଜୀ                 | iii        |
| ഩ        | ଶୀଗୁରୁ ବନ୍ଦନା ପଞ୍ଚଳମ୍                                                                            | ଶୀ ଚିନ୍ତାମଣି ରଥ               | 9          |
| 8        | ତ୍ୟାଗ-ବୈରାଗ୍ୟ ହିଁ ଗୈାରାଙ୍ଗଙ୍କ ପଥ                                                                 | ଗୀ ଉମେଶଚନ୍ଦ ସାମନ୍ତରାୟ         | ഩ          |
| 8        | Life and Achievements of Paramahansa Parivrajakacharya Srimat<br>Swamy Nigamananda Saraswati Dev | Sri Chintamani Rath           | ٢          |
| 9        | ସୟିଳନୀ ଗୀତିକା                                                                                    | ଶୀମତୀ ସ୍ମିତାରାଣୀ ସୁନ୍ଦର ରାୟ   | 99         |
| 9        | ସଦ୍ଗୁରୁ ନିଗମାନନ୍ଦ                                                                                | -<br>ଶ୍ରୀମତୀ ସ୍ମିତାରାଣୀ ବାଈ   | 68         |
| Γ        | ଭଗବତ୍ ଜ୍ଞାନରେ ଗୁରୁସେବା - ମା' ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତା ଯୋଗମାୟା ଦେବୀ                                             | ଶ୍ରୀମତୀ ପଲୁବିତା ପଟ୍ଟନାୟକ      | 97         |
| G        | 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାମବ                                                                                   | ଗ୍ରୀ ପ୍ରଭାକର ବାଈ              | 98         |
| 60       | ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଚିଠିର ବିଶେଷଣ                                                                  | ଶ୍ରୀମତୀ ପଦ୍ମାଗନ୍ଧା ସାହୁ       | 95         |
| 99       | ସ୍ବଦେବମୟ ତୁମେ ଗୁରୁ ବିଶ୍ୱପିତ।                                                                     | ଅଧ୍ୟାପକ ସଂଗ୍ରାମ କେଶରୀ ମଲ୍ଲିକ  | 9٢         |
| 69       | ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘସେବୀଙ୍କର ସାଧନ ଜୀବନ                                                             | ଡା ସୁରେଖା ଦେବୀ                | 90         |
| ୧୩       | ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ମା'ମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଉପଦେଶ                                                         | ଶ୍ରୀମତୀ ସ୍ଥିତାରାଣୀ ବାଈ        | ୩୨         |
| 88       | Teachings of Sri Sri Thakura                                                                     | Usha Agarwal                  | M8         |
| 89       | ଭାବନା ଓ କମ୍ - କିଛି ଅନୁଚିନ୍ତା                                                                     | ଶ୍ରୀମତୀ ସ୍ମିତାରାଣୀ ସୁନ୍ଦର ରାୟ | ୩୭         |
| 62       | Misery and Devotion to God                                                                       | Srimati Sibani Mohanty        | 88         |
| ୧୭       | ସେହି ଗୁରୁ ପଦେ ଶରଣ ନେବୁ                                                                           | ଶ୍ରୀ ନଳିନୀ କାନ୍ତ ନାୟକ         | Sq         |
| 9٦       | ନର୍ଥ କାରୋଲିନା ପାଠଚକ୍ର                                                                            | ଶ୍ରୀ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦର ରାୟ     | 88         |
| 6 6      | ମୋ ଠାକୁର…                                                                                        | ଶ୍ରୀମତୀ ଅନୁରାଧା ପତି           | 82         |
| 90       | ତୁମ ନାମଟି ମୋ ଜପାମାଳା ହେଉ                                                                         | ଶ୍ରୀମତୀ କାଞ୍ଚନବାଳା ଦାଶ        | ΧL         |
| 96       | Nrupal Ji – My Relationship and Experiences                                                      | Sri Sanujit Senapati          | 80         |
| 99       | ଗୁରୁଗତପ୍ରାଣ ବିଶ୍ୱନାଥ ପଣ୍ଡା ଓ କଦମ୍ବକ୍ଷା ସାର୍ବଭୋମ ଭକ୍ତ ସମ୍ଲିଳନୀ                                    | ଶ୍ରୀ ବ୍ଜେନ୍ଦ୍ର ପଣ୍ଡା          | 89         |
| ୨୩       | ପରଲୋକ ଗତ ଭତ୍ତଙ୍କ ସ୍ମରଣେ                                                                          | ଶ୍ରୀମତୀ ସୁଚିତ୍ରା ସ୍ୱାଇଁ       | 88         |
| 98       | Sri Sri Thakura in My Life                                                                       | Srimati Lipsita Patnaik       | 85         |
| 98       | ଜ୍ୟଗୁରୁ ନାମ                                                                                      | ଶ୍ରୀ ବିଜୟ ସାହୁ                | 89         |
| 99       | ଅଭିମତ୍ ଓ ଅନୁଭୂତି                                                                                 |                               | 8          |
|          | ଅଭିମତ (୧)                                                                                        | Sri Ashwini Kumar Nayak       | 81         |
|          | ଅଭିମତ (୨)                                                                                        | Srimati Sanghmitra Nayak      | 8          |
|          | ଅନୁଭୂତି (୧)                                                                                      | ଶ୍ରୀମତୀ ସୁଧାଂଶୁ ବାଳା ଜେନା     | 80         |
|          | ଅନୁଭୂତି (୨)                                                                                      | ଶ୍ରୀ ଦେବରଞନ ସ୍ୱାଇଁ            | <b>೨</b> C |
|          | ଅନୁଭୂତି (୩)                                                                                      | Srimati Ipseeta Sahoo         | 96         |
|          | ଅନୁଭୂତି (୪)                                                                                      | ଶ୍ରୀମତୀ ଶିବାନୀ ସାହୁ           | 99         |
|          | ଅନୁଭୂତି (୫)                                                                                      | Srimati Geeta Tripthy         | 98         |
|          | ଅନୁଭୂତି (୬)                                                                                      | ଶ୍ରୀମତୀ ସୁଚିତ୍ରା ସ୍ୱାଇଁ       | 98         |
| 99       | A Prelude to Kids Section                                                                        | Editorial Board               | 99         |
|          | My Sammilani Experience                                                                          | Brij Gopal Panda              | ೨೯         |
|          | My Sammilani Experience                                                                          | Saumyashree Ray               | ೨೯         |
|          | My Experience with THAKURA                                                                       | Abhishek Swain                | 20         |
|          | My Anubhuti                                                                                      | Ragini Mohanty                | 20         |
|          | My Anubhuti                                                                                      | Shreya Prabhakar              | 20         |
| 9٢       | ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ପାଠଚକ୍ର - ପ୍ରଥମ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀର ବିବରଣୀ                                    |                               | 90         |
| 90       | ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ପାଠଚକ୍ର - ଦ୍ୱିତୀୟ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀର ବିବରଣୀ                                  |                               | 93         |
| ୩୦       | 2003 Fiscal Report                                                                               |                               | 90         |
| ୩୧       | List of Bhakta in America Saraswata Sangha                                                       |                               | ۲۵         |
| <b>9</b> | Map with Location of Bhakta                                                                      |                               | ٢8         |



Paramahansa Shreemat Swami Nigamananda Saraswati Dev

## ଶ୍ୀଗୁରୁ ବନ୍ଦନା ପଞ୍ଚକମ୍

ସୁଧାଧାରା ସ୍ୱଛଛବିମତି ଜପାଛାୟ ଚରଣଂ ବରାΣଭୀଭଂଗୀ ଭୃତ୍ ସୁଭଗକମଳଶୀଶିତକରମ୍ । ସ୍ମିତ ଜ୍ୟୋସ୍ନାମୁଞତ୍ ପରିଣତ ଶରଚ୍ଚନ୍ଦ୍ରବଦନଂ ଗୁରୁଂ ବନ୍ଦେ ଦେବଂ ସିତଶତଦଳାΣΣସୀନମତୁଳମ୍ ॥୧॥

ଲସତ୍ ସାହ୍ସାରାମୁ ଜମଧୁରସାସ୍ୱାଦ ମଧୁପଂ ତମୋΣଦ୍ଧାନାଂ ବିଦ୍ୟାତରଣିମଧୁମନୁଙ୍ଗଳମହଃ କୃପାଧାର ସ୍ନିଗ୍ଧାΣମଳକୁବଳୟୟର୍ଦ୍ଧିନୟନଂ ଗୁରୁଂ ବନ୍ଦେ ଦେବଂ ସିତଶତଦଳାΣΣସୀନମତୁଳମ୍ ॥୨॥

ସ୍ୱର୍ପେଣା Σର୍ପଂ ଗୁଣବିରହିତଂ ନାମରହିତଂ ନିରୀହଂ ସନ୍କାତ୍ରଂ ଦୁରଧିଗମତତ୍ତ୍ୱଂ ସମରସମ୍ । ଅଖଞ୍ଜ ଚିଦ୍ପୁସଂ ନିରପଚୟମଦ୍ୱୈତମଚଳଂ ଗୁରୁଂ ବନ୍ଦେ ଦେବଂ ସିତଶତଦଳା ΣΣସୀନମତୂଳମ୍ ॥୩॥

ଜଗତ୍ସାକ୍ଷ୍ୟେ ସାକ୍ଷାତ୍ ଛିତମବିକଳଂ ବିଶ୍ୱବପୁଗଂ ସତାଂ ତାପାର୍ତ୍ତାନ୍ଧାନାଂ ଭବଗଦହରଂ ବୈଦ୍ୟମସମମ୍ । ସ୍ୱଭକ୍ତାନାଂ ଚେତଃକୁମୁଦବନ ଚନ୍ଦ୍ରାମୃତରୁଚିଂ ଗୁରୁଂ ବନ୍ଦେ ଦେବଂ ସିତଶତଦଳା ΣΣସୀନମତୁଳମ୍ ॥୪॥

ସରସ୍ୱତ୍ୟା ନାଥଂ କମଳନିଳୟାନାଥମଥ ବୈ ଉମାନାଥଂ ନାଥଂ ଜିଳ ତନୁଭୃତାମର୍ଥଦମପି । ଜଗନ୍ନାଥଂ ପ୍ରେମ୍ଣୋ ନିରଳସମହଃ ବୃହୁ ପରମଂ ଗୁରୁଂ ବନ୍ଦେ ଦେବଂ ସିତଶତଦଳାΣΣସୀନମତୁଳମ୍ ॥୫॥

ବ୍ରଜନ୍ତି ତେ ମୋକ୍ଷପଦଂ ନିରାକୁଳଂ ନିରାମୟଂ ନିର୍ବୃତିକଂ ସୁସାଧବଃ । ଭଜନ୍ତି ଯେ ଜ୍ଞାନରସପ୍ରଦଂ ଗୁରୋର୍ଗୁଣପ୍ରବାହୋପରମଂ ପଦାମୁ ଜମ୍ ॥୬॥

### ସୂଚନା - ପଥମ ଶ୍ଳୋକପଞ୍ଚକରେ 'ଶିଖରିଣୀ' ଛନ୍ଦ ଓ ଷଷ ଶ୍ଳୋକରେ 'ବଂଶ୍ୟବିଳ' ଛନ୍ଦ ।

- (୧) ଛବି = ଦେହର ବର୍ଷ (Complexion) । ଛାୟା = କାନ୍ତି । ଜପା = ଜବା; ମନ୍ଦାର । ବରା  $\Sigma$ ଭୀ = ବର + ଅଭୀ (ନ ଭୀ, ଭୟ = ଅଭୀ) = ବରାଭୟ । ଭଂଗୀ = ମୁଦ୍ରା । ସୁଭଗ = ସୁନ୍ଦର । ପରିଣତ = ପୂର୍ଣ୍ଣତା ପ୍ରାୟ; ପୂର୍ଣ୍ଣ । ସିତଶତଦଳ = ଶ୍ୱେତପଦୁ ।
- (୨) ତରଣି = ସୂଯ୍ୟ । ମଧୁମତ୍ = ଆନନ୍ଦପଦ । ମହଃ = ତେଜ; ଆଲୋକ । କୁବଳୟ = ନୀଳୋତୂଳ; ନୀଳକଇଁ ।
- (୩) ନିରପତୟ = ନିଃ + ଅପତୟ (ଷୟ) = ଯାହା ଷୟ ରହିତ; ଅବିନଶ୍ଚ ।
- (୪) ଅବିକଳ = ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅଖଞ୍ଚିତ । ଭବଗଦ = ଭବରୋଗ । ଅସମ = ଯାହାର ସମାନ କେହି ନାହିଁ; Peerless

- (୫) ଅର୍ଥଦ = ପୁରୁଷାର୍ଥପଦ (ପୁରୁଷାର୍ଥ = ଧର୍ମ, ଅର୍ଥ, କାମ ଓ ମୋକ୍ଷ) ।
- (୬) ନିର୍ବୃତି = ସୁଖ । ଗୁଁଣପବାହ = ଗୁଣମୟ; ମାୟାମୟ; ସଂସାର ପବାହ; ଜନ୍ମମୃତ୍ୟୁସୋତ । ଉପରମ = ନିବୃତ୍ତି ।

ଅର୍ଥ - ସୁଧାଧାରାସମ ନିର୍ମଳ କାନ୍ତି ବିଶିଷ୍ଟ ରକ୍ତିମାରେ ମନ୍ଦାରକୁସୁମକୁ ଅତିକ୍ରମ କରିଥିବା ଚରଣଯୁଗଳବିଶିଷ୍ଟ ବରାଭୟମୁଦ୍ରାମଞିତ-ଲଳିତକମଳସମ ସୁନ୍ଦର କରତଳବିଶିଷ୍ଟ ସ୍ଥିତ ଜ୍ୟୋତ୍ସା ବିକିରଣ କରୁଥିବା ପୂର୍ଣ୍ଣ ଶରଚ୍ଚନ୍ଦ୍ରବଦନ, ଶ୍ୱେତଶତଦଳାସୀନ, ଦ୍ୟୋତମାନ ଅଥବା ଲୀଳାମୟ - 'ଦେବ' ଏହି ଶବ୍ଦର ଅର୍ଥଦ୍ୱୟ ହେଲା ଦ୍ୟୋତମାନ ଓ ଲୀଳାମୟ - ଦିବ୍ କ୍ରୀଡାୟାଂ, ଦୀପ୍ତୋଚ), ଅତୁଳନୀୟ ଶ୍ୟଗୁରୁଙ୍କୁ ମୁଁ ବନ୍ଦନା କରୁଛି ॥୧॥

ମନୋଞ୍ଜ ସହସ୍ରାର କମଳରୁ ଗଳିତ ମଧୁ ପାନରସିକ ଭ୍ରମରସ୍ୱରୂପ, ଅଞ୍ଜାନ ତିମିରରେ ଅନ୍ଧୀଭୂତ ଜନଗଣଙ୍କ ପକ୍ଷେ ଞ୍ଜାନରବିର ସୁଖାବହ-ମଙ୍ଗଳ କିରଣ ସ୍ୱରୂପ, କୃପାର ଆଧାର ସ୍ନିଗ୍ଧ ସଜନୀଳୋତ୍ପଳସମ ନୟନ ଶୋଭିତ, ଶ୍ୱେତଶତଦଳାସୀନ, ଦ୍ୟୋତମାନ, ଅତୁଳନୀୟ ଶୀଗୁରୁଙ୍କୁ ମୁଁ ବନ୍ଦନା କରୁଛି ॥ ୨॥

ସ୍ରୂପରେ ଅରୂପ (ରୂପବର୍ଜିତ), ଗୁଣରହିତ, ନାମରହିତ, ନିରୀହ (ଇଛାରହିତ ଓ କ୍ରିୟାରହିତ), କେବଳ ସତ୍, ଅତ୍ୟନ୍ତ ଦୁରବଗାହ, ଅଖଞ୍ଜୈକରସ (ରସ = ସୁଖ, ଆନନ୍ଦ), ଚିଦାମ୍କ, ଅବ୍ୟୟ (ଅବିନାଶୀ), ଅଦ୍ୱେତ, ଅଚଳ (ଅଚ୍ୟୁତ; କୂଟୟ; ନିର୍ବିକାର), ଶ୍ୱେତଶତଦଳାସୀନ, ଦ୍ୟୋତମାନ, ଅତୁଳନୀୟ ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କୁ ମୁଁ ବନ୍ଦନା କରୁଛି ॥୩॥

ଞ୍ଜାନୀମାନଙ୍କ ପକ୍ଷେ ସାକ୍ଷାତ୍ ଜଗତର ସାକ୍ଷୀସ୍ୱରୂପ, ସର୍ବତୋଭାବେ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ, ବିଶ୍ୱରୂପ, ତ୍ରିତାପପୀଡିତ ସଙ୍କନମାନଙ୍କ ପକ୍ଷେ ଭବରୋଗହର ଅଦ୍ୱିତୀୟ ବୈଦ୍ୟସ୍ୱରୂପ, ନିଜ ଭକ୍ତଜନମାନଙ୍କର ପକ୍ଷେ ଚିତ୍ତକୁମୁଦକାନନ ପ୍ରସାଦକ କୌମୁଦୀସ୍ୱରୂପ, ଶ୍ୱେତଶତଦଳାସୀନ, ଦ୍ୟୋତମାନ, ଅତୁଳନୀୟ ଶୀଗୁରୁଙ୍କୁ ମୁଁ ବନ୍ଦନା କରୁଛି ॥୪॥

ସରସ୍ତୀନାଥ ବ୍ରହ୍ମାସ୍ରୂପ (ଶୁଭ ସଂୟାର ପ୍ରଦାନ ପୂର୍ବକ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଜଗତର ନୂତନ ଜନ୍ମଦାୟକ), କମଳାନାଥ ବିଷ୍ଟୁସ୍ରୂପ (ଅଶୁଭ ସଂୟାର ପ୍ରଭାବରୁ ରକ୍ଷକ ଓ ଶୁଭ ସଂୟାରର ପୁଷ୍ଟି ବିଧାୟକ ପାଳକ) ଓ ଗୋରୀନାଥ ଶିବସ୍ୱରୂପ (ଅଶୁଭ ସଂୟାରର ବିନାଶକରୂପେ ଜୀବତ୍ୱର ନିବର୍ତ୍ତକ), ବିଶ୍ୱପ୍ରେମର ଅମ୍ଳାନ ତେଜଃପୁଞ୍ଜ ଜଗନ୍ନାଥସ୍ୱରୂପ (ସମଷ୍ଟି ତତ୍ତ୍ୱ ସଗୁଣ ବ୍ରହ୍ମ), ପରମବ୍ରହ୍ମସ୍ୱରୂପ (ତତ୍ତ୍ୱାତୀତ ନିର୍ଗୁଣ ବହ୍ନ), ଶ୍ୱେତଶତଦଳାସୀନ, ଦ୍ୟୋତମାନ, ଅତୁଳନୀୟ ଶୀଗୁରୁଙ୍କୁ ମୁଁ ବନ୍ଦନା କରୁଛି ॥ ଖା

ଯେଉଁମାନେ ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କର ଜ୍ଞାନମଧୁସ୍ୟନ୍ଦୀ ଓ ଗୁଣମୟ ସଂସାରପ୍ରବାହର ନିବର୍ତ୍ତକ ଚରଣକମଳକୁ ଭଜନ କରନ୍ତି, ସେହି ଉତ୍ତମ ସାଧୁଜନମାନେ ନିରାକୁଳ (ଦ୍ୱନ୍ଦରହିତ, ଖୋଭରହିତ, ପ୍ରଶାନ୍ତ) ନିରାମୟ (ପୀଡାରହିତ, ବିକାରରହିତ) ଓ ସୁଖସ୍ୱରୂପ (ନିର୍ବୃତି = ସୁଖ) ମୋକ୍ଷପଦକୁ ପ୍ରାୟ ହୁଅନ୍ତି ।

> ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଚିନ୍ତାମଣି ରଥ ବହୁପୁର ଶାଖା ସଂଘ

## ତ୍ୟାଗ-ବୈରାଗ୍ୟ ହିଁ ଗୋରାଙ୍ଗଙ୍କ ପଥ

ସମାହିତ ଚିତ୍ତରେ ଅନୁଧାବନ କଲେ ବୁଝିବାକୁ ହେବ ଯେ ଶ୍ରୀମତ୍ ଶଙ୍କରାଚାଯ୍ୟ ଓ ଶ୍ରୀମନ୍ ମହାପ୍ରଭୁ ଗୌରାଙ୍ଗଦେବଙ୍କ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଓ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ । ଜଣେ କୁହନ୍ତି, 'ଜୀବ ହେଉଛି ବୁହୁ ' । ଅନ୍ୟ ଜଣଙ୍କ ମତରେ, 'ଜୀବ ନିତ୍ୟ କୃଷ୍ଣ ଦାସ ' । ଜଣଙ୍କର ମତରେ ଜୀବ ପ୍ରଭୁ । ଅନ୍ୟ ଜଣଙ୍କ ମତରେ ଜୀବ ଦାସ ବା ଭୃତ୍ୟ । ଏକ ଜଣଙ୍କ ମତରେ ଜୀବ ବୁହୁଙ୍କ ସମକଷ ବା ବୁହୁ । ଅନ୍ୟ ଜଣଙ୍କ ମତରେ ଜୀବ ଇଶ୍ୱରଙ୍କର ଦାସ ବା ସେବଳ । ଜଣେ କୁହନ୍ତି ଜୀବ ସ୍ୱରୂପତଃ ବୁହୁ । ଅନ୍ୟ ଜଣେ କୁହନ୍ତି ଦାସ ବା ଭୃତ୍ୟ କେବେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ସହିତ ସମାନ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । ଭଣଙ୍କର ମତରେ ଜୀବ ଓ ବୁହୁଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ଭେଦ ନାହିଁ । ଅନ୍ୟ ଜଣଙ୍କ ମତରେ ଈଶ୍ୱର ଓ ଜୀବ ମଧ୍ୟରେ ନିତ୍ୟ ଭେଦ ବିଦ୍ୟମାନ । ଜଣେ କୁହନ୍ତି, ଜୀବ ବିଭୁ ବା ପରମେଶ୍ୱର. ଆଉ ଜଣେ କୁହନ୍ତି ଜୀବ ଅଶୁ ବା ଦାସାନୁଦାସ । ଜଣଙ୍କର ମତରେ ନିର୍ଭେଦ ଜ୍ଞାନ ହିଁ ଲକ୍ଷ୍ୟ । ଅନ୍ୟ ଜଣଙ୍କର ମତରେ ଈଶ୍ୱର ଏବଂ ଜୀବର ପାର୍ଥକ୍ୟଙ୍କାନ ବା ଭେଦ-ଜ୍ଞାନ ହିଁ ଲକ୍ଷ୍ୟ । ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ବିପରୀତମୁଖୀ ଏହି ସିଦ୍ଧାନ୍ତଗୁଡିକ ଚିନ୍ତା କଲେ, ଶଙ୍କର ଗୌରାଙ୍ଗଙ୍କ ମିଳନ କିପରି ସମୁବପର, ବାୟବିକ୍ ଏହା ଏକ ସମସ୍ୟାର ବିଷୟ । କିନ୍ଧୁ ଟିକିଏ ନିବିଷ୍ଟ ଭାବରେ ଚିନ୍ତା କଲେ ସମାଧାନର ପଥ ଅନ୍ତରରେ ଉଦ୍ଭାସିତ ହୋଇଉଠେ ।

ଶଙ୍କର ଓ ଗୌରାଙ୍ଗ ଏହି ଅବତାର ଦୁହିଁଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସିଦ୍ଧାନ୍ତରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଅଧିକାଂଶ କ୍ଷେତ୍ରରେ ସାଧାରଣ ଚଳଣି ମଧ୍ୟରେ ଆଷ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ଚାରିତ୍ୱିକ ମେଳ ବା ସାମଞ୍ଚସ୍ୟ ପରିଲକ୍ଷିତ ହୁଏ । ପଥର ସାମଞ୍ଚସ୍ୟ ବା ଏକ ଲକ୍ଷ୍ୟ ରଖି ଆମ୍ନେମାନେ ଉଭୟଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରୀତିଜନକ ସମ୍ବୃଦ୍ଧ ବା ବନ୍ଧୁତ୍ୱର ଚିନ୍ତା କରିବାକୁ ହେବ । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସିଦ୍ଧାନ୍ତରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ବା ଭେଦ ଅଛି ସତ୍ୟ, କିନ୍ତୁ ଆଚରଣରେ ଅପୂର୍ବ ମିଳନ ଦେଖାଯାଏ ।

ବୃଦ୍କୁଞ୍ଜାନ ବା ଅଦ୍ୱିତ ଞ୍ଜାନ ଲାଭ ପାଇଁ ଶଙ୍କର ଯେପରି ଗୃହତ୍ୟାଗ କରି ସନ୍ୟାସ ଗୃହଣ କରିଥିଲେ, ଶ୍ରୀମନ୍ ମହାପ୍ରଭୁ ଈଶ୍ୱରାନୁରାଗ ପାଇଁ ସଂସାର ତ୍ୟାଗ କରି ସନ୍ୟାସୀ ରୂପରେ ଦେଖାଦେଇଥିଲେ । ଦେଖିବାକୁ ଗଲେ ଶଙ୍କର ସନ୍ୟାସୀ ଓ ମହାପ୍ରଭୁ ମଧ୍ୟ ସନ୍ୟାସୀ ଥିଲେ । ଅଭୀଷ୍ଟ ଲାଭ ପଥରେ ଉଭୟଙ୍କୁ ସଂସାରବିରାଗୀ ବେଶ ପରିଧାନ କରିବାକୁ ହୋଇଥିଲା । ଶଙ୍କର ଏବଂ ଗୌରାଙ୍ଗ ଉଭୟ ଦଶନାମା ସନ୍ୟାସୀ ସଂପ୍ରଦାୟର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ । ଜଣେ ସରସ୍ୱତୀ, ଅନ୍ୟ ଜଣେ ପୁରୀ-ଭାରତୀ । ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟ ବିଷୟ ଆମ୍ନେମାନେ ଆଲୋଚନା କରିବାକୁ ଗଲେ, ଦେଖିବାକୁ ପାଇବା ଯେ, ଉଭୟଙ୍କ ଜୀବନରେ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ମିଳନ ଦୃଷ୍ଟିଗୋଚର ହୁଏ । ସଂସାରକୁ ଅସାର ଞ୍ଜାନ କରି ଶଙ୍କର ଯେପରି ସନ୍ୟାସ ଗହଣ କରିଥିଲେ, ଶ୍ରୀମନ୍ ମହାପ୍ରଭୁ ଯୁବତୀ ସ୍ୱାକୁ ପରିତ୍ୟାଗ କରି ତ୍ୟାଗର ପରାକାଷା ପ୍ରଦର୍ଶନ କରି ଯାଇଛନ୍ତି । ଉଭୟ ତ୍ୟାଗ ପଥରେ ଓ ନିର୍ମମ ଆଦର୍ଶରେ ଅବିକଂପିତ ଥିଲେ । କ୍ଷୁଦ୍ର ସ୍ୱାର୍ଥପରତା, ମାୟା, ମୋହ ଏବଂ ଭୋଗ ଶକ୍ତି ଉଭୟଙ୍କୁ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ପଥରୁ ତିଳେମାତ୍ର ବିଚଳିତ କରିପାରିନାହିଁ । ଏହିପରି ନିରଳସ, ନିର୍ମମ ଆଦର୍ଶବାଦୀ ଜଗତରେ ବିରଳ । କର୍ତ୍ତବ୍ୟ କହିଲେ, ଉଭୟଙ୍କର ଥିଲା ନିଜକୁ ଜାଣିବା ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ୱରୂପ ଞ୍ଜାନ ଲାଭ ବା ଈଶ୍ୱରାନୁଭୂତି । ଜଗତରେ ଇଷ୍ଟଲାଭ ପାଇଁ ଯେକୈ।ଶସି ଜାଗତିକ ବୟୁକୁ ଉପେଷା ବା ପରିତ୍ୟାଗ ପାଇଁ ଉଭୟ ସମର୍ଥ ଥିଲେ ।

ଭକ୍ତି ଓ ଜ୍ଞାନଲାଭ ପଥରେ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ତ୍ୟାଗ ଏବଂ ବୈରାଗ୍ୟ ଉଭୟ ପଥର ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟ ପାଥେୟ । ଭକ୍ତିପଥରେ ଯେପରି ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟ ପଥର ବିଶେଷ ପ୍ରୟୋଜନ, ଜ୍ଞାନ ପଥରେ ମଧ୍ୟ ତଦୃପ ଆବଶ୍ୟକତା ରହିଛି । ଭକ୍ତିପଥ ଓ ଜ୍ଞାନପଥ ପ୍ରଦର୍ଶକ ଶଙ୍କର ଗୌରାଙ୍ଗ ଉଭୟଙ୍କ ଜୀବନ ଯଦି ଆମ୍ନେମାନେ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରିବା, ତାହାହେଲେ ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟର ଅତ୍ୟାବଶ୍ୟକୀୟ ପ୍ରୟୋଜନୀୟତା ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଆଉ ସନ୍ଦେହର ଲେଶମାତ୍ର ଆଭାସ ରହିବ ନାହିଁ । ଗୌରାଙ୍ଗଙ୍କ ପଥକୁ ଯଦି ଆମ୍ନେମାନେ ଭକ୍ତିପଥ ବୋଲି ବୁଝୁ ଏବଂ ତାଙ୍କ ଜୀବନରେ ଯଦି ଭକ୍ତିର ପରାକାଷା ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଅନୁଭୂତ ହୋଇଥାଏ, ତାହାହେଲେ ତ୍ୟାଗବିରାଗ୍ୟସଂପନ୍ନ ହୀନ ଭକ୍ତିର ପରିକଳ୍ପନା ଆମ୍ନମାନଙ୍କ ମନକୁ କିପରି ବା ଆସିବ ? ତ୍ୟାଗ, ବୈରାଗ୍ୟ ସହିତ ଭକ୍ତିର କୌଣସି ଶତୃତା ନାହିଁ ବରଂ ଏକାଧାରରେ ଭକ୍ତି ସହିତ ତ୍ୟାଗ-ବୈରାଗ୍ୟ ଯେ ରହିପାରେ, ଭକ୍ତି ଧର୍ମ ପ୍ରଚାରକ ଶ୍ରୀମନ୍ ମହାପ୍ରଭୁଙ୍କ ଜୀବନ ହିଁ ତାହାର ଉଜ୍ଜଳ ଦୃଷ୍ଟନ୍ତ । ଅପାକୃତ ପ୍ରେମର ସନ୍ଧାନ ଯେ ପାଇଛନ୍ତି, ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟକୁ ସେ କୌଣସି ଦିନ ପରିତ୍ୟାଗ କରିନାହାନ୍ତି । ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟହୀନ ଭକ୍ତି ଇଶ୍ୱରାନୁରକ୍ତ ପଥରେ ନ ଯାଇ ମାନବକୁ ବିଷୟାସକ୍ତିର ପଥରେ ପଲୁବ୍ସ କରିବାକୁ ସାହାଯ୍ୟ କରିଥାଏ ।

କୃଷ୍ଟପ୍ରେମ ନିତ୍ୟ ସିଦ୍ଧ । ପୁଣି ଏହା ବୃହୁଞ୍ଜାନ ପାଇଁ ନୁହେଁ । ଏଣୁ ଉଭୟ ହେଉଛି ସାଧନାତୀତ ଅସାଧନର ଧନ । ତଥାପି ଦେଖାଯାଏ ଜ୍ଞାନପଥ ଓ ଭକ୍ତିପଥର ଆଚାର୍ଯ୍ୟଗଣ ସାଧନପଥ ବା ପଣାଳୀ ବହୁ ପକାରରେ ବିଶ୍ଳେଷଣ କରିଯାଇଛନ୍ତି । *'ସାଧନାନୀ* 

*ଗାୟନ୍ତ୍ୟାଚା*ର୍ଯ୍ୟାଃ' । ଞ୍ଜାନ ବା ଭକ୍ତି ନିତ୍ୟ ସିଦ୍ଧ ବସ୍ତୁ ହେଲେ ବି ଯେଉଁ ଆଧାର ବା ପାତ୍ରରେ ଞ୍ଜାନ ଓ ଭକ୍ତିର ବିକାଶ ଦେଖାଯାଏ, ସେହି ଆଧାର ବା ଅଧିକାରୀଙ୍କୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କଲେ, ଭଜନ ବା ସାଧନ ପ୍ରଣାଳୀର ଗୋଟିଏ ସୁଷଞ୍ଜ ଧାରା ପରିଲକ୍ଷିତ ହୁଏ । ମହାପ୍ରଭୁଙ୍କର କଥା ପରେ ଆଲୋଚନା କରାଯିବ । ଭକ୍ତିପଥର ସୁପ୍ରାଚୀନ ମହାରାଜ ନାରଦ ଏବଂ ଶାଣ୍ଡିଲ୍ୟ ରଖିଙ୍କର କଥା ପ୍ରଥମେ ଦେଖାଯାଉ । ଭକ୍ତି ସାଧନ ଉପାୟ କଥା ନାରଦ କହିଛନ୍ତି ଯେ, '*ତତୁ ବିଷୟ ତ୍ୟାଗାତ୍ ସଂଗତ୍ୟାଗାଳ* '। ବିଷୟାସନ୍ତି ତ୍ୟାଗ ଓ ବିଷୟୀର ସଂଗ ତ୍ୟାଗ, ଭକ୍ତି ଲାଭର ଉପାୟ ବୋଲି ଭକ୍ତ ପ୍ରବର ନାରଦ କହିଛନ୍ତି । ତାହାହେଲେ ନାରଦଙ୍କର ଅଭିମତାନୁସାରେ ବୁଝିବାକୁ ହେବ ଯେ, ବିଷୟ ଏବଂ ବିଷୟୀର ସଂଗତ୍ୟାଗ ନହେଲେ, ଭକ୍ତି ଲାଭ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । ଭକ୍ତିପଥର ଅନ୍ତରାୟ ବିଦ୍ରୀତ ନ ହେଲେ ଭକ୍ତିଲାଭ ଅସମୃବ । ଏହି ଅନ୍ତରାୟ ଗୁଡିକ ଦୂର କରିବା ପାଇଁ ଞ୍ଜାନ ଓ ଭକ୍ତିପଥର ସାଧନା ପ୍ୟୋଜନ ହୁଏ । ନଚେତ୍ ଞ୍ଜାନ ଓ ଭକ୍ତି ଉଭୟ ନିତ୍ୟ ସିଦ୍ଧ ।

ଶାଞ୍ଜିଲ୍ୟ ରଷିଙ୍କ ମତରେ 'ସାପରାନୁରହିରିଶ୍ୱରେ '। ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ପ୍ରତି ଏକାନ୍ତିକ ଅନୁରାଗ ହିଁ ଭକ୍ତି । ଅନୁରାଗ ନିଞ୍ଜୟ ଭକ୍ତି, କିନ୍ତୁ ତାହା ଇଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତି ହେଲେ ଭକ୍ତି ପଦବାଚ୍ୟ । ଈଶ୍ୱରାନୁରହ୍ତିର ନାମ ହେଉଛି ଭକ୍ତି । ସମୟ ବିଷୟ ପ୍ରସଙ୍ଗରୁ ଚିଉବୃତ୍ତି ଆକୃଷ୍ଟ କରି ପ୍ରବଳ ବେଗରେ ଭଗବାନଙ୍କ ଆଡକୁ ଧାବିତ ଯେତେବେଳେ ହେବ, ସେହି ଐକାନ୍ତିକ ଭାବର ନାମଟି ହେଉଛି ଭକ୍ତି । ଆକର୍ଷଣ, ମନଟାଣ, ଭଲପାଇବାକୁ ଭକ୍ତି କୁହାଯାଇପାରିବ ନାହିଁ । ପାକୃତ ପଦାର୍ଥ ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ଥୀ, ପୁତ୍ର, ଧନ ଓ ଆମ୍ବୀୟ ସ୍ୱଜନ ପ୍ରତି ମଣିଷର ସ୍ୱାଭାବିକ ଭଲପାଇବା ଅଛି, ଏହାକୁ କ'ଣ ଭକ୍ତି ଆଖ୍ୟା ଦିଆଯାଇପାରିବ ? ଭଗବତ୍ନିଷ ପ୍ରେମ ବା ଭଲ ପାଇବାକୁ ଭକ୍ତି କୁହାଯାଏ । ତେଣୁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ବୟୁରେ ବିରାଗ ବା ବୈରାଗ୍ୟ ଅପରିହାଯ୍ୟ । ସିଦ୍ଧ ଅବୟାରେ ଇଷ୍ଟଦର୍ଶନ କଲେ ବିରାଗର କୌଣସି ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠେ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ସେହି ସିଦ୍ଧାବୟା ଏତେ ସହଜ ନୁହେଁ । '*ତସ୍ମୀନ୍* ବା ତାହାଙ୍କଠାରେ ଅର୍ଥାତ୍ ଭଗବାନଙ୍କଠାରେ ଅନନ୍ୟତା ଆସିଲେ, ତଦ୍ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ ବୟୁ ପ୍ରତି ଉପେଷା ଆସିଯିବ । ଭଗବାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଐକାନ୍ତିକ ଅନୁରାଗ, ଭୋଗ୍ୟବ୍ୟୁରେ ଉଦାସୀନ ଏବଂ ବିଷୟାନନ୍ଦରେ ବିମୁଖ ହେଉଛି ଭକ୍ତିପଥର ସାଧନା । ଏହିସବୁ ହେଉଛି ଖାଣ୍ଡି ଅନୁରାଗର ଲକ୍ଷଣ । ଯେଉଁ ଭକ୍ତି ଏତେ ସହଜଲଭ୍ୟ, ସେହି ଭକ୍ତିପଥରେ 'ଶିଶ୍ନୋଦର ପରାୟଣ କୃଷ୍ଟେ ନାହିଁ ପାଏ ' ବୋଲି ସ୍ୱୟଂ ମହାପ୍ରଭୁ କହି ସାଇଛନ୍ତି । ମହାପ୍ରଭୁଙ୍କର ଅନ୍ତରଙ୍ଗ ପାର୍ଷଦ ରୂପ ଗୋସ୍ୱାମୀ କହିଛନ୍ତି-

'ଅତ୍ୟାହାରଃ ପ୍ରୟାଶ୍ୟ ପ୍ରଜଲ୍ଧେ ନିୟମାଗୁହଃ ଜନସଂଗ୍ୟ ଲୌଲ୍ୟଙ୍କ ଷତ୍ଭିଭ୍ରି ବିନ୍ଶ୍ୟତି /

ଭକ୍ତିସାଧକର ପ୍ରବୃତ୍ତିର ଶୋଧନ ନହେଲେ ଭକ୍ତିଲାଭ ସୁଦୂର ପରାହତ- ଏହି କଥାକୁ ଆମୃମାନଙ୍କୁ ସର୍ବଦା ସ୍ମରଣ ରଖିବାକୁ ହେବ । ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟ ବିହୀନ ଭକ୍ତି, ଭକ୍ତି ପଦବାଚ୍ୟ ନୁହେଁ । ବହୁଜନ୍ମର ଭାଗ୍ୟ ନଥିଲେ ବିଷୟ ଛାଡି ବୈରାଗ୍ୟ ପ୍ରତି ମନୁଷ୍ୟର ବୃତ୍ତି ଜନ୍ନେନାହିଁ ।

ଭକ୍ତିପଥରେ ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟର କଥା ଏ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆଲୋଚନା କରାଗଲା । ବର୍ତ୍ତମାନ ଜ୍ଞାନପଥରେ ଯେ ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟର ଆବଶ୍ୟକତା ଅଛି, *ଶ୍ୟମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତା* ର କେତୋଟି ଶ୍ଳୋକ ଉଦ୍ଧାର କରି ଆଲୋଚନା କରିବା ।

> 'ଇନ୍ଦ୍ରିୟାନର୍ଥେଷୁ ବୈରାଗ୍ୟ ମନହଂକାର ମେବ ଚ । ଜନ୍ମମୃତ୍ୟୁ ଜରାବ୍ୟାଧି, ଦୁଃଖ ଦୋଷାନୁଦର୍ଶନଂ ।୯। ଅସନ୍ତି-ରନଭିଷ୍ୱଇଞ୍ଜ ପୁତ୍ରଦାର ଗୃହାଦିଶୁ । ନିତ୍ୟଂ ଚ ସମଚିତ୍ତତ୍ୱ, ମିଝାନିଝୋପପତ୍ତିଷୁ ।୧୦। ମୟିଚାନନ୍ୟ ଯୋଗେନ, ଭହ୍ତିର ବ୍ୟଭିଚାରିଶୀ । ବିବିକ୍ତ ଦେଶସେବିତ୍ୱ, ମରତିର୍ଜନ ସଂସଦି ।୧୧। ଆଧ୍ୟାମୁଜ୍ଞାନ ନିତ୍ତ୍ୱଂ, ତତ୍ତ୍ୱଜ୍ଞାନାର୍ଥ ଦର୍ଶନଂ । ୪ତଜ୍ ଜ୍ଞାନ ମିତି ପୋକ୍ଟ, ମଜ୍ଞାନଂ ଯଦତୋନାଥା ।୧୨।

> > ଶୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତା, ୧୩ ଅଧ୍ୟାୟ, ଶ୍ଳୋକ ୯, ୧୦, ୧୧, ୧୨

ଗୀତାର ଉପରୋକ୍ତ ଶ୍ଳୋକଗୁଡିକ ଅନୁଧ୍ୟାନ କଲେ ଜଣାଯାଏ ଯେ, ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟହିଁ ଜ୍ଞାନଲାଭର ପ୍ରକୃଷ୍ଟ ଉପାୟ, ଜ୍ଞାନଲାଭ ବା ଭକ୍ତିଲାଭ ଉଭୟ ପଥରେ ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟ ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟ । ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟ ବ୍ୟତୀତ ଜ୍ଞାନଭକ୍ତିର କୌଣସି ବିଷୟ ସହଜସାଧ୍ୟ ନୂହେଁ ।

ଭବ୍ତିଧର୍ମ ଅତୀବ ସୁପାଚୀନ । ତଥାପି ମହାପଭୁଙ୍କ ଯୁଗଠାରୁ ଭବ୍ତିପଥ ବହୁଳ ଭାବରେ ପସାରିତ ହୋଇଅଛି । ଭବ୍ତିଧର୍ମର ପ୍ରାବନରେ ସମଗ ଦେଶ ଭାସିଉଠିଛି । ଏହି ପ୍ରାବନରେ ଦେଶ ଭାସିଯିବାରୁ ଆଜି ଆନନ୍ଦ ଅନୁଭୂତ ହେଉଅଛି । ଏହି ଭକ୍ତିଧର୍ମର ମୂଳରେ ଏକ ଅନିର୍ବଚନୀୟ ଶକ୍ତିଶାଳୀ ତର୍ଭ ରହିଅଛି, ଯାହାର ମହିମାରେ ଆଜି ବି ଭ୍କିଧ୍ମ ପାଣବନ୍ତ । ଅଦ୍ୟକାରିଣ ସାଧାରଣ ଦ୍ର୍ୟପଟରେ ନ ଆସିଲେ ମଧ୍ୟ ଭକ୍ତି ପଥରେ ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟର ଆଦର୍ଶକୁ ମହାପଭୁ ଅମ୍ଲାନ ଅଷ୍ପର୍ଷ୍ଣି ରଖିଛନ୍ତି- ଏହା ନିଃସଙ୍କୋଚ ଏବଂ ନିଃସଦେହରେ କୁହାଯାଇପାରେ । ତ୍ୟାଗ-ବୈରାଗ୍ୟର ଶୈଥିଲ୍ୟ ପାଇଁ ସେ ନିମ୍ମି ଭାବରେ ନିଜର ଭ୍ରତ୍ୟାନଙ୍କ ଉପରେ ଶାସନ ଦ୍ର ପରିଚାଳନା କରୁଥିଲେ । 'ଭଲ ଖାଇବେ ନାହିଁ, ଭଲ ପିହିବେ ନାହିଁ, ଜିହା ଲାଳସା ମଧ୍ୟ କେହି ରଖିବେ ନାହିଁ-' ଏହି ଧରଣର ସାଧନାର ବାଣୀ ମହାପଭୁଙ୍କର ଶୀମୁଖରେ ସତତ ଉଚ୍ଚାରିତ ହେଉଥିଲା । ସେ ନିଜେ ଯେପରି ଆଦର୍ଶନିଷ ଥିଲେ, ସେହିପରି ତାଙ୍କର ଆଶିତ ସନ୍ତାନମାନଙ୍କ ପତି କଠୋର ନଜର ରଖିଥିଲେ । ଭ୍ରତ୍ତିଧର୍ମ ପଚାରକ ଶୀମନ୍ ମହାପଭୁଙ୍କର ପାର୍ଶ୍ୱଦ ଭ୍ରତ ସ୍ପର୍ପ ଦାମୋଦର, ରୂପ-ସନାତନ, ରଘୁନାଥ ଦାସ ପଭୃତିଙ୍କର ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟର କଥା ଚିନ୍ତାକଲେ ବିସ୍ତୁୟରେ ଅଭିଭୃତ ହେବାକୁ ପଡେ । ଭକ୍ତିଲାଭ କରିବା ପାଇଁ ସେମାନେ ସମୟେ କିପରି ଅସାଧାରଣ ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟର ପଥ ଆଶୟ କରିଥିଲେ, ସେକଥା ଭାବିଲେ ଦେହ ରୋମାଞ୍ଚିତ ହୋଇଉଠେ । ବୈଷ୍ଟବ ମହାଜନଗଣ ଆରାମରେ, ଭୋଗବିଳାସରେ ଅସଂଯମ ଭାବରେ, ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟବିହୀନ ଭ୍ତିର ଅନୁଶୀଳନ କରି ଅପାକ୍ତ ପେମଭ୍ତିର ଆସ୍ୱାଦନ ଲାଭ କରିପାରିବେ ନାହିଁ । ଭକ୍ତିଧର୍ମ ଯେ କଠୋର ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟ ଉପରେ ପତିଷିତ, ସୃୟଂ ମହାପଭୁ ତାହା ସୂପମାଣିତ କରିଯାଇଛନ୍ତି । ଭ୍ରତ୍ତିପଥରେ ଜ୍ଞାନଲାଭ କହିଲେ ଅନେକେ ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟକୁ ବାଦ ଦେଇଁ ଭ୍ରତ୍ତିଲାଭ ଚିନ୍ତାରେ ଅନାୟାସରେ ଆନ୍ଦ ଉପଭୋଗ କରିଯାଉଛନ୍ତି । ଗୌରାଙ୍ଗଙ୍କ ପଥରେ ଅର୍ଥାତ ଭକ୍ତିପଥରେ ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟର କୌଣସି ପୟୋଜନ ନାହିଁ । ଏହି ପକାର ସର୍ବନାଶୀ ମନୋବୃତ୍ତି ଭବ୍ତିପଥ ପଚାରକମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପଭାବ ବିୟାର କରି ରହିଅଛି । ଏହା ଫଳରେ ଭବ୍ତିପଥରେ ଯେ କି ଆବର୍ଦ୍ଧିନାର ସ୍ତୁପ ଜମାଟ ବାହିଛି, ସେକଥା ପକାଶ କରିବାର ଭାଷା ନାହିଁ । ଅଥଚ ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟର ମହିମା ଉଭୟ ଶଙ୍କର ଏବଂ ଗୋରାଙ୍ଗ ପଞ୍ଚମୁଖରେ କୀର୍ତ୍ତନ କରିଯାଇଛନ୍ତି । ତ୍ୟାଗ-ବୈରାଗ୍ୟ ଉଭୟଙ୍କର ଜୀବନରେ କେବଳ ଆଦର୍ଶ ନଥିଲା, ତାହା ଆଚରଣର ବସ୍ତୁ ହୋଇ ଠିଆ ହୋଇଥିଲା । ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟର ମହିମା କ୍ଷ୍ରର୍ଷ କରି କେହି ଭକ୍ତି କିମ୍ବା ଜ୍ଞାନ ମାର୍ଗରେ ସାଧନାରେ ସିଦ୍ଧିଲାଭ କରିପାରିବେ ନାହିଁ । ପୂର୍ବରୁ କୁହାଯାଇଛି, ଶଙ୍କର ଏବଂ ଗୋରାଙ୍ଗଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସାଧନ ପଥରେ ତ୍ୟାଗ-ବୈରାଗ୍ୟ ଉଭୟଙ୍କର କଣହାର ସଦୂଶ ଥିଲା । ଅର୍ଥାତ୍ ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟର ପଥରେ, ଜ୍ଞାନ ଏବଂ ଭ୍ରତ୍ତିପଥରେ ସମନୃୟର ଏହି ମୋଳିକ ଦିଗଟି ଅର୍ଥାତ୍ ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟର କଥା ଆମ୍ନେମାନେ ମାନି ଚଳିବାକୁ ସତତ ଚେଷିତ ରହିବା ଦରକାର ।

ଗୌରାଙ୍ଗ ମହାପ୍ରଭୁଙ୍କ ଯୁଗରେ ଈଶ୍ୱରାନୁରାଗ ଫଳରେ ମଣିଷ ଭିତରେ ଯେ ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟର ଅଗ୍ନିଶିଖା ପ୍ରଜ୍ୱଳିତ ହୋଇ ଉଠିଥିଲା, ଆଜି ବି ସବୁ ମହାଜନଙ୍କର ଲୋକୋଉର ଚରିତ୍ରର ଅନୁଧ୍ୟାନ କଲେ ଶ୍ୱୁଛାରେ ଚିଉ ନତ ହୋଇଯାଏ । ବୈଷ୍ଟବ ସାଧକମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସେ ସମୟରେ ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟର ପ୍ରତିଦ୍ୱନ୍ଦିତା ଚାଲିଥିଲା । ଜଣେ ଅନ୍ୟ ଜଣକୁ ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟ ପଥରେ ଅତିକ୍ରମ କରି ସାଧନ ପଥରେ ଅଗ୍ରସର ହେବାକୁ ବ୍ୟାକୁଳ ହେଉଥିଲେ । ଦେହ, ଗେହ (ଗୃହ), ଧନ, ଜନ, ଅର୍ଥ, ବିଉ- ଏ ସମୟ ମାୟା ପରିତ୍ୟାଗ କରି ଈଶ୍ୱରାନୁରାଗର ଏହି ଭାବରେ ଉଜ୍ୱଳ ଦୃଷ୍ୟନ୍ତ ମହାପ୍ରଭୁଙ୍କ ଯୁଗରେ ଯେପରି ପରିଷ୍ଟୁଟ ହୋଇଥିଲା, ତାହା ସଚରାଚର ସମୟେ ହିଁ ଜାଣିଥିଲେ । ଆଦର୍ଶ ନିଷାର ଅଭୂତପୂର୍ବ ଦୃଷ୍ୟନ୍ତ ସଂସ୍ଥାପନ ନିମିଉ ଦୟାର ଅବତାର ଶ୍ରୀଗୌରାଙ୍ଗ କି ରୂପରେ ଛୋଟ ହରିଦାସଙ୍କୁ ବର୍ଜନ କରିଥିଲେ, ଭକ୍ତିଧର୍ମ ପ୍ରଚାର କରିବାକୁ ହେଲେ ତ୍ୟାଗର ଏହି ମହିମାର କଥା ଆମ୍ଦ୍ରେମାନେ ସର୍ବଦା ବିସ୍କୃତ ହୋଇଯାଉଁ । ଭକ୍ତିପଥ ସହଜ, କାରଣ ଏହି ପଥରେ ତ୍ୟାଗ, ବୈରାଗ୍ୟ ଓ ସଂଯମର କୋଣସି ଆବଶ୍ୟକତା ନାହିଁ । ଏହିପରି କଥା ବର୍ତ୍ତମାନ ଭକ୍ତିଧର୍ମର ପ୍ରଚାରକଗଣଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଶୁଣିବାକୁ ପାଉ । କିନ୍ତୁ ଭକ୍ତିପଥରେ ଯଦି ତ୍ୟାଗ-ବୈରାଗ୍ୟର ଅଗ୍ନିଶିଖା ନ ରହେ, ତାହାହେଲେ କିପରି ମନୁଷ୍ୟର ଗତି ଅଧଃପତନରେ ପ୍ରବାହିତ ହେବ, ତାହା ପରିୟୁଟ ହୋଇଉଠୁଛି ।

ରଘୁନାଥଙ୍କର ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟର କଥା *ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ଚରିତାମୃତ* ରେ ବିସ୍କୃତ ଭାବରେ ବର୍ତ୍ତିତ ହୋଇଛି । ସେହି ଅପୂର୍ବ ବର୍ତ୍ତନା ପାଠ କରି ଭକ୍ତିଧର୍ମ ଯେ, କି ରୂପରେ କଠୋର ତ୍ୟାଗ ସଂଯମ ଉପରେ ପତିଷିତ, ତାହା ସହଜରେ ଉପଲବ୍ଧି ହେବ ।

> ସାଢେ ସାତ ପ୍ରହର ଯାଏ ଯାହାର ସ୍ମରଣେ । ଆହାର-ନିଦ୍ରା-ଚାରିଦଞ୍ଜ ସୋହେ ନହେ କୋନ ଦିନେ ॥ ବୈରାଗ୍ୟେର କଥା ତା'ର ଅଦ୍ଭୁତ କଥନ । ଆଜନ୍ମ ନା ଦିଲ ଜିହ୍ୱାୟ ରସେର ସର୍ଶନ ॥ ଛିଣ୍ଡା କାନି କାଛା ଚିନ ନା ପରେ ବସନ ।

### ସାବଧାନେ ପଭୁର କୈଲ ଆଜ୍ଞା ପାଳନ ॥

ଏହିପରି ଭାବରେ ମହାପ୍ରଭୁଙ୍କର ଅନ୍ତରଙ୍ଗ ପାର୍ଷଦଙ୍କ ଜୀବନ ଅଦ୍ଭୁତ ତ୍ୟାଗ-ବୈରାଗ୍ୟରେ ବିମଣ୍ଡିତ ଥିଲା । ତେଣୁ ସେମାନେ ଅପ୍ରାକୃତ ପ୍ରେମଭନ୍ତିର ଅଧିକାରୀ ହୋଇ ପାରିଥିଲେ । ରଘୁନାଥଙ୍କର ବୈରାଗ୍ୟ ଦେଖି ମହାପ୍ରଭୁ ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଅତି ସନ୍ତୁଞ୍ଜ ହୋଇଥିଲେ । 'ଉଘୁନାଥରେ ଉଚ୍ଚି ଦେଖି ସନ୍ତୋଷ ଅନ୍ତରେ ।' ଭୋଗ୍ୟ ବସ୍ତୁ ନେଇ ମହାପ୍ରଭୁଙ୍କ ପାର୍ଷଦମାନଙ୍କ ଭିତରେ ପ୍ରତିଦ୍ୱର୍ଦ୍ଦିତା ନ ଥିଲା । କିନ୍ତୁ ଭୋଗ ତ୍ୟାଗ ଥିଲା ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରତିଦ୍ୱର୍ଦ୍ଦିତା । ଶ୍ରୀରୂପ-ସନାତନ ଯେତେବେଳେ ବୃଦ୍ଦାବନରେ ଥିଲେ, ସେତେବେଳେ କି ଭାବରେ ତାଙ୍କର ଦୈନଦ୍ଦିନ ଜୀବନ ଅତିବାହିତ ହେଉଥିଲା, ତାହାର ଅପୂର୍ବ ବର୍ଣ୍ଣନା ଶ୍ରୀ ଚୈତନ୍ୟ ଚରିତାମୃତରେ ରହିଅଛି ।

यने कि जन दिन हिंदि कर कि क्षित्र ।
एक्कि नृष्ठ के उत्तर प्रम्वन्न विद्युव कि प्रम्वन्न विद्युव हिंदि प्रम्वन्न ।
नियुवृद्ध प्रम्वन्न विद्युव कि माँग नासून्य ।
न्युष्म त्रुव निमा नामा प्रमा विद्युव कि निमा नामा कि विद्युव कि निमा निमा विद्युव कि कि निमा विद्युव कि कि निमा विद्युव कि न

ଶୀ ସନାତନଙ୍କର ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟ ସଂପର୍କରେ ଆଉ ଗୋଟିଏ ଘଟଣା ଚୈତନ୍ୟ ଚରିତାମୃତରୁ ନିମ୍ନରେ ଉଦ୍ଧାର କରାଗଲା ।

ସନାତନର ବୈରାଗ୍ୟେ ପଭୁର ଆନନ୍ଦ ଅପାର । ଭୋଟ କମ୍ବଳ ପାନେ ପଭୁ ଚାହେ ବାରବାର ॥ ସନାତନ ଜାନିଲ ଏଇ ପଭୁରେ ନା ଭାୟ । ଭୋଟଇ ତ୍ୟାଗ କରିବାର ଚିନ୍ତିଲ ଉପାୟ ॥ ଏତ ଚିନ୍ତି ଗଲା ଗଙ୍ଗୟ ମଧ୍ୟାହୁ କରିତେ । ଏକ ଗୌଡିୟା କଛା ଧୂଓ ଦିୟାଛେ ଶୁକାଇତେ ॥ ତାରେ କହେ- ଆରେ ଭାଇ! କର ଉପକାର । ଏଇ ଭୋଟ ଲଓ୍ୟାଁ ଏଇ କାଛା ଦେହ ମୋରେ ॥ ସେଇ କହେ- ହାସ୍ୟ କରି ପମାଣିକ ହଓ୍ୟାଁ । ବହୁମୂଲ୍ୟ ଭୋଟଇ ଦିବେ କେନ କାନ୍ତା ଲଓ୍ୟାଁ ।/ ତେହୋଁ କହେ- ହାସ୍ୟ ନହେ କହି ସତ୍ୟବାଣୀ । ଭୋଟେ ଲେହ ତୁମି ଦେହ ମୋରେ କାଛା ଖାନି ॥ ଏତ ବର୍ଲି କାଛା ଲଇଲ ଭୋଟେଇ ତାରେ ଦିୟା । ଗୋସାଁଇର ଠାଇଁ ଆଇଲ କାଛାଗଲେ ଦିୟା ॥ ପଭୁ କହେ- ତୋମାର ଭୋଟଇ କମ୍ବଲ କୋଥା ଗେଲ । ପଭୁ ପଦେ ସବ କଥା ଗୋସାଇଁ କହିଲ ॥ ପଭୁ କହେ- ଏହା ଆମି କରିୟାଛି ବିଚାର । ବିଷୟଭୋଗ ଖଣ୍ଡାଇଲ କୃଷ୍ଟ ଯେ ତୋମାର ॥ ସେକେନେ ରାଖିବ ତୋମାର ଶେଷ ବିଷୟ ଭୋଗ । ରୋଗ ଖାଣି ସବୈଦ୍ୟ ନାରାଖେ ଶେଷ ରୋଗ ।।

ସ୍ୱୟଂ ମହାପ୍ରଭୁ ଏବଂ ତାଙ୍କ ପାର୍ଷଦ ମାନଙ୍କର ଜୀବନ କଥା ଆଲୋଚନା କଲେ, ଏହା ସୁୟଞ୍ଜ ରୂପେ ହୃଦ୍ୟଙ୍ଗମ ହୁଏ ସେ ଭକ୍ତିଧର୍ମ ତ୍ୟାଗ-ବୈରାଗ୍ୟ-ସଂସମ ଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ । ଈଶ୍ୱର ବିରହାନଳେ ହୃଦ୍ୟର କାମନା ବାସନା ଭସୀୃଭୂତ ନ ହେଲେ କୃଷ୍ଟପ୍ରମର ଅକୈତବ ଅଧିକାରୀ ହୋଇପାରିବେ ନାହିଁ । ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟବିହୀନ ଭକ୍ତି ଦେଖି ମହାପ୍ରଭୁ କୌଣସି ସମୟରେ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ନଥିଲେ । ସର୍ବଦା ଭଜନ-ନିଷା ଓ ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟ ଦିଗକୁ ବିଶେଷ ଭାବରେ ନଜର ରଖୁଥିଲେ । ଏହି କଡା ନଜରରେ ଯାହାର ଜୀବନ ସୁଗଠିତ ହେଉଥିଲା, ସେହିମାନେ କେବଳ ପରବର୍ତ୍ତୀ କାଳରେ ବୈଷ୍ଟବ ମହାଜନ ଭାବରେ ଖ୍ୟାତି ଲାଭ କରୁଥିଲେ । ପ୍ରେମିକ ମହାପ୍ରଭୁ ଜଗତରେ ସମୟଙ୍କୁ ଭଲ ପାଉଥିଲେ । ତଥାପି ତାଙ୍କର ଶ୍ରୀମୁଖରୁ ଭଜନପରାୟଣ ବୈଷ୍ଟବଗଣଙ୍କ ପ୍ରତି ଏହି ସାବଧାନ ବାଣୀ ଉଚ୍ଚାରିତ ହେଉଥିଲା -

ବିଷୟୀର ଅନୁ ଖାଇଲେ ଦୁଝ ହୟ ମନ । ମଳିନ ମନ ହଇଲେ ନହେ ଜୁଷର ସୁରଣ ।

ଭଲ-ମନ୍ଦ, ହେୟ-ଉପାଦେୟ, ସୁ-କୁ, ଅଧିକାରୀ-ଅନଧିକାରୀ- ଏହି ପ୍ରଶ୍ନ ଏଠାରେ ଉଠିପାରେ । 'ସର୍ବ ଜୀବେ ସମ୍ମାନ ଦିବେ ଜାନି କୃଷ ଅଧିଷାନ '- ଏହିକଥା ଯେ କହିଛନ୍ତି, ସେ ପୁଣି ଦୁଃସଙ୍ଗ ପରିତ୍ୟାଗ କଥା କହିଛନ୍ତି । ଭକ୍ତି ଅଥୀତ୍ ଈଶ୍ୱର ଭଜନର ମୂଳରେ ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟ ଅଛି କି ନାହିଁ, ମହାପ୍ରଭୁ ଏହା ସଦାସର୍ବଦା ଲକ୍ଷ୍ୟ ରଖିଥିଲେ । ବୈଷ୍ଟବଧର୍ମର ବିକୃତି ଘଟିଅଛି ବୋଲି ଆମ୍ନେମାନେ ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟବିହୀନ ଭକ୍ତିର କଥା ଶୁଣିବାକୁ ପାଉଛେ । ଗୌରାଙ୍ଗର ପ୍ରେମଧର୍ମର ସଂସାର ଭୋଗାସକ୍ତି ଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ ନୁହେଁ । ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟର ସୁଦୃଢ ୟମ୍ଭ ଉପରେ ପ୍ରମଧର୍ମ ସୁପ୍ରତିଷିତ ହୁଏ ।

ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟକୁ ବାଦ୍ ଦେଇ ଭକ୍ତିପଥରେ ଜ୍ଞାନ ଲାଭ କରାଯାଇପାରେ - ଏପରି ଧାରଣା ଦୋଷଦୃଷ୍ଟ । କଳିଯୁଗରେ ତ୍ୟାଗ-ବୈରାଗ୍ୟକୁ ବାଦ୍ ଦେଇ କେବଳ ନାମ କିମ୍ବା କେବଳ ଭକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ଯଦି ଇଞ୍ଜଲାଭ ହୋଇପାରେ, ତେବେ ମହାପ୍ରଭୁ ନିଜେ ଏବଂ ତାଙ୍କର ଅନୁଗତମାନେ ଏତେ କଠୋର ତ୍ୟାଗ-ବୈରାଗ୍ୟର ଅନୁଶୀଳନ କରିଥିଲେ କାହିଁକି ? ଏବଂ ଏତେ କୃଛ୍ତ ବତ ଅବଲମ୍ବନ କରିଥିଲେ କାହିଁକି ? ଭାବର ବନ୍ୟାରେ ଭାସିଯାଇ ଯଦି ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟର ଶକ୍ତ-ଖୁଞ୍ଜିକୁ ପରିତ୍ୟାଗ କରିବା, ତେବେ ସେହି ପ୍ରେମଧର୍ମର ଛାୟିତ୍ୱ ରହିପାରିବ ନାହିଁ । ସଂୟାର ଅନୁଯାୟୀ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ବା ଲକ୍ଷ୍ୟ ଅନୁସରଣ କଲେ ମଧ୍ୟ ଯେ ଯେଉଁ ପଥାବଲମ୍ବୀ ହେଉନା କାହିଁକି, ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟକୁ ଆଶ୍ରୟ କରିବାକୁ ହେବ ଯେ ତ୍ୟାଗବୈରାଗ୍ୟର ପଥ ହିଁ ତାଙ୍କର ଅନୁମୋଦିତ କଥା । ଭୋଗାସକ୍ତିର ପ୍ରବଳ ବନ୍ୟାରେ ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟର ଖୁଞ୍ଜି ଆଶ୍ରୟ କରିବା ହେଉଛି ନିରାପଦ । ଶଙ୍କର-ଗୌରାଙ୍ଗଙ୍କର ଉଭୟ ପଥ କଠୋର ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟର ପଥ । ଏଇ ପଥରେ ଶଙ୍କର ଗୌରାଙ୍ଗଙ୍କ ମିଳନ ସମୂବପର । ନଚେତ୍ ଜ୍ଞାନଭକ୍ତିର ସମନ୍ୟୟ ସୂତ୍ର ଆବିଷ୍କାର କରିବା ଅସମ୍ଭବ । ସ୍କୃତିପଥରେ ଆମୃମାନଙ୍କୁ ସର୍ବଦା ଜାଗ୍ରତ ରଖିବାକୁ ହେବ ଯେ ଶଙ୍କର ଗୌରାଙ୍ଗ ଉଭୟ ତ୍ୟାଗ ବୈରାଗ୍ୟ ପଥରେ ମିଳିତ ହୋଇଛନ୍ତି ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଉମେଶ ଚନ୍ଦ୍ର ସାମନ୍ତରାୟ ସଂପାଦକ - ନୀଳାଚଳ ସାରସୃତ ସଂଘ, ପୁରୀ

## Life and Achievements of Paramahansa Parivrajakacharya Srimat Swamy Nigamananda Saraswati Dev

"Son! The path to salvation is laid through the mire of this world. ..."

Sri Sri Thakura Nigamananda

#### **Introduction**

In course of time when the tides of 'rajas' and 'tamas' rise high subduing the flow of 'satva guna' in the world, men by and large, lose faith in God and start questioning the validity of the age old religious systems which sustain faith, and are themselves sustained by it. They try to reason out the ultimate truth, which in fact is beyond reason, being transcendental. Failure to find the ultimate truth in this manner creates void in their minds and constant indulgence in worldly pleasure, instead of filling that void with satisfaction and happiness, leads to frustration and mental chaos. The long established social, moral and spiritual fabrics of humanity are seriously undermined giving rise to lawlessness, disorder and disturbance everywhere.

In such troublous and tempestuous times highly exalted souls descend on this earth and by their immense spiritual merit infuse life in to the dying religious systems restoring faith, peace and order to the unquiet minds of the people. Amidst such great spiritual leaders and apostles of faith, Paramahansa Sri Sri Nigamananda Saraswati Dev stands out prominent as the savior of the troubled souls of this dark decadent age.

#### **Early Life**

Paramahansa Sri Sri Nigamananda Saraswati Dev was born to a virtuous Brahmin couple at Qutabpur in Nadia district (now in Bangladesh) in the year of 1879. His father, Sri Bhubanmohan Bhattacharya, and mother, Srimati Yogindramohini Devi, named him Nalinikanta at the behest of their spiritual 'guru' Sri Bhaskarananda. Nalinikanta grew into a very lovely boy. His extraordinary qualities chiefly, integrity, righteousness, fearlessness, forthrightness, truthfulness and intelligence drew admiration from the people who came in contact with him. Leadership was natural to him. He endeared himself to everyone of his village with his gentle bearing and affability. To his mother he was a little darling, the apple of her eye. His father loved him dearly. Nalinikanta on his part was very much devoted to his parents.

As the misfortune would have it, Yogindramohini Devi expired prematurely of a brief illness. At that time Nalinikanta was away at Radhakantapur staying with his aunts (mother's sisters) and getting his lower secondary education. Before she breathed her last she had left a mysterious message for Nalinikanta, stating that she was passing away to the other world leaving him under the protective care of the Divine Mother. He heard about his mother's death and the message she had left for him. He was extremely disconsolate and utterly miserable. He had absolutely no knowledge of the Divine Mother, except for a vision of the sudden flash of Her brilliant form in his early boyhood, which had frightened him greatly. All the same, he prayed to Her earnestly to appear before him, as he could not think of living without his mother. But even after repeated tearful prayers he could not have any vision of Her form, not even in his dream.

At length, he lost all faith in the Divine Mother and regarded all religious rites and spiritual practices worthless activities. He hated *sadhus* and considered all Hindu scriptures as the product of sheer imagination like the mythological stories he had heard, about the earthquake and the solar and lunar eclipses (Later on, however, he was disabused of this worn notion, when he came to study the authentic version of Hindu scriptures under his 'guru').

#### **The Turning Point**

The death of Yogindramohini Devi created a void in the household of Sri Bhubanmohan Bhattacharya. Hence he wanted to get his eldest son, Nalinikanta, married soon. According to the wish of his father, Nalinikanta got married to an exquisitely beautiful and highly intelligent girl named Sudhansubala at an early age of 17. Sudhansubala was merely 13 years old at that time. But she was a precocious girl. She ably managed the household and soon filled the void created by the death of her mother-in-law. Nalinikanta and Sudhansubala were made for each other, one must say, considering their matching physical charm and inner beauty i.e. stainless character. A deep current of pure love for each other was flowing perennially in their hearts. The Bhattacharya household was overflowing with joy and happiness.

The blissful conjugal life of Nalinikanta was frequently interrupted, as he had to leave home for service at distant places very often. While he was working as the supervisor of the estate of Srimati Krishapramada Dasi at Narayanpur he was once required to give evidence in a land settlement case. He was preparing papers late in the night to submit the following day. He was alone in the office room. Suddenly the light of the lantern on his table grew dim. He raised his head to find the cause. To his utter astonishment and dismay he saw the shadowy figure of Sudhansubala standing on the table, sullen and silent. Sudhansubala was supposed to be away at Qutabpur at that time and was not expected to be present at Narayanpur at all. Seeing her sad shadowy figure Nalinikanta raised a loud cry in horror. Thereupon, the apparition of Sudhansubala disappeared. Nalinikanta was greatly agitated in his mind and could not have a wink of sleep in the night. The next day he received a letter from his father that Sudhansubala was seriously ill. He became apprehensive of impending calamity. He rushed home post haste only to find that his dear Sudhansubala was no more in this world. She had left a meaningful message for Nalinikanta that he must not marry again and take recourse to spiritual practices under a Sadguru for attainment of transcendental state. He wondered how she could conceive of the transcendental state with her rural upbringing and mere elementary education. He further learnt that she had passed away just one and half-hours earlier to her appearance before him in her spiritual form. He reasoned out that she certainly existed after death. Later on, he happened to experience vividly the presence of his wife in her subtle form more than once in short intervals. Such events convinced him at length that there is life beyond death.

His love for his wife was boundless. He was at first greatly shocked by her sudden demise. Soon the shock gave place to deep sorrow, sorrow to reasoning and reasoning to resolution. He solemnly resolved to get back his wife who was so dear to his heart, by tearing apart the eternal steel curtain that separates this gross living world from the subtle world and to achieve his end, he would leave no stone unturned. A strange and wonderful resolution indeed! Never before in the history of mankind any bereaved husband with such cool determination and boldness, being so much oblivious of the impossibility of the success, had made such a resolution.

#### **In Quest of Truth**

Nalinikanta desperately wanted to know what death is, how to conquest it and establish a connection between both worlds. He came to know that the Theosophical Society could provide clues to the mystery of death and life beyond it. He immediately proceeded to its head quarters at Adyar in Madras (Chennai). There he learnt all the arts and sciences of Theosophy under Col. Alcott and was

able to establish an audio communication with his deceased wife through a medium. But his feat could not satisfy him, in as much as, he could not have a direct talk with his wife, nor could he have a vision of her either. He came back with a heavy heart more disconsolate than before.

Understanding from various sources that a true *Sanyasi Sadhu* (a spiritually person who renounced the worldly life; a Hindu saint) could lead him to his goal, he was fully stretched to find out such a *Sadhu*.

Soon providentially he came across a widely renowned and highly meritorious *Tantric Sadhu* named Swamy Purnananda and opened his heart before him, praying for his help. Swamy Purnananda explained to Nalinikanta that all female beings are mere insignificant manifestations of '*Mahamaya*' or the Divine Mother, and his wife was no exception. It was extremely unwise and ridiculous on his part to run after an insignificant part ignoring the whole. There were sure ways to have a direct vision of and communication with *Mahamaya*. If he could get *Mahamaya*, he would automatically get his wife and much more, in that, the whole always contains the part. His logic was irrefutable. Nalinikanta sought shelter under the feet of the *Sadhu*. Swamy Purnananda blessed him but declined to be his Guru (preceptor), saying that god had already ordained his Guru and he must find him out.

The reassuring words of Swamy Purnananda kindled the hope of Nalinikanta. But with all his sincere efforts and earnest prayers to God, he could not find his Guru. Again he was overtaken by despair. Nevertheless, he kept on pining for his Guru and continued his search.

One night, a benignly majestic, *Sadhu*, with a raised heap of matted hair on his head appeared in the dream of Nalinikanta, the radiance aura of holiness about the *Sadhu* brightening up the surroundings. He spoke to Nalinikanta in a deep and soft voice, "Son! You are pining for me all the time. Here is the *mantra* for you. Take it". Saying so, he handed over to Nalinikanta a 'vilwa' leaf with a single lettered *mantra* written on it with vermilion. Nalinikanta received the *mantra* from him under a hypnotic spell as it were. The thrilling experience woke him up. He found in his hand the 'vilwa' leaf bearing the mantra. When he looked up to ask about how to utilize the *mantra* the Sadhu had already vanished. A mixed feeling of joy, wonder and disappointment seized him.

He was unable to understand what the mantra implied and what to do with that. He traveled far and wide consulting renowned scholars and "sadhus", but nobody could provide any clue to the solution of his problem. At last he lost all hope and went to sleep in a solemn mood, deciding to put an end to his life by taking a deep plunge into the swift current of the sacred Ganges down from Laxman Jhola, a rope bridge over the river at Rishikesh. In his dream there appeared a radiant old Brahmin of gentle bearing and pious looks, comforting Nalinikanta with his soothing touch and pleasant voice. He urged Nalinikanta to meet Bamakshepa, the greatest tantric of the time, who was capable of solving the mystery of mantra and guiding him to success. According to his direction Nalinikanta met Bamakshepa at Tarapeetha in the district of Veerbhum in Bengal where the latter used to live. Bama was extremely pleased to see the unique "Veeja Mantra" of Tara Devi received by Nalinikanta in his dream and readily accepted him as his disciple.

Under the able guidance of Bama he attained marvelous success in a short period of one month. At the perfection of his "mantra japa" (muttering of incantation) he perceived with his own eyes Mahashakti Tara appearing before him in person in the form of his wife Sudhansubala. She offered a boon. Nalinikanta prayed for Her favor of appearing before him in that form whenever he would wish to see Her. She granted the boon and disappeared.

Nalinikanta returned from *Tarapeetha* to his place highly elated at his outstanding spiritual achievement. But his feeling of fulfillment did not last long, for though Tara Devi used to appear before him in the form of Sudhansubala at his mere wish and indulged in talking and merry-making

with him in blissful solitude, she always eluded physical contact with him. Nalinikanta observed in disappointing wonder that *Tara Devi* would materialize out of his person no sooner than he wanted to see Her but would melt away into it, whenever he would try to hold Her in his embrace. Recurrence of that highly tantalizing experience grew increasingly unbearable for young Nalinikanta who loathed seeing Her anymore. He began to wonder – "Who is this elusive *Tara*? She comes out of my person and disappears into it. Who am I then?" But he had no clue to the answer. He felt that the unique fruit of his elaborate *tantric sadhana* (practices) passed into nothingness, as it were. He was left with a consuming desire to know his self. He went to Bamakshepa again to get the right answer. Bama advised him to take recourse to "*Sanyasa*" (life of renunciation) under one of the spiritual orders (Sampradayas) founded by Sri Shankaracharya and attain the Vedantic truth under the guidance of a *sanyasi* guru of the right category after due initiation.

Nalinikanta, set out again in search of Guru. After a prolonged and arduous search he once chanced to attend a religious meeting where he observed that the majestic sadhu who had given him Tara mantra in his dream was delivering a lecture on Vedantic teachings to the people, eloquently, and the entire audience was hearing him with rapt attention. Nalinikanta rushed through the audience packed into the place and fell unconscious at the feet of the sadhu. On regaining consciousness he narrated all that he had experienced in his dream about the sadhu earlier and implored for his mercy. At length, the sadhu took Nalinikanta to his ashram at Pushkar, a sacred pilgrimage at Rajasthan. The sadhu was none other than Paramahansa Srimat Swami Satchidananda Dev, the Rajguru of Kota state. Under him Nalinikanta had to undergo a strictly disciplined and arduous life. In due course he was initiated into Sanyas of Saraswati Sampradaya (spiritual order) by his Guru Satchidananda Dev, who named him Sri Nigamananda Saraswati Dev in consideration of his sound comprehension of the underlying truth of the recondite 'Nigama Shastra', i.e. the Veda with facility. There upon, at the behest of Swamy Satchidananda, he visited Badrinath, Dwarka, Rameswara and Puri, the four acknowledged dhamas (sacred places) which a sanyasi should visit to realize the underlying truths of the four 'mahavakyas' (the great sublime sayings) of the Vedanta. On realization of the four Vedantic truths Nigamananda came back to his guru and expressed his desire to get a vision of the supreme being i.e. ultimate Truth intuitively. Satchidananda advised him to perfect 'Yoga' under a competent 'Yogic Guru' for fulfillment of his ambition.

Again Nigamananda had to undertake an indefinite journey in search of a yogic guru. But before long he was led by providence, most dramatically, to the feet of his *yogic guru* named Sri Sumeru Dasji. Under the able guidance of Sumeru Dasji he attained the perfection of yoga in 'Asamprajnata Samdhi' in which he existed as the soul alone, transcending his gross body, mind and senses. Later on, he attained the perfection of Vedantic sadhana in 'Nirbikalpa Samadhi' in which he became one with the supreme soul, at once pervading the universe and transcending it. He came back from that blissful state with a feeling that he was no other than the universal guru i.e. the Supreme Being. He then found the most satisfactory answer to his query, "Who am I?" and was filled with a feeling of fulfillment.

#### **Life of Fulfillment**

In that highly sublime and buoyant spirit he visited Kashi, the modern Banaras. Annapurna, the presiding goddess of Kashi, appeared in his vision when he was fast asleep in the night and told him "Mind you, your knowledge is still incomplete. 'Brahma' the supreme soul, is at once transcendental and immanent, indifferently inert and playfully active in the universe. The former is called 'Para Brahma' and the latter is 'Abara Brahma'. Although you have sound knowledge of Para Brahma, you have no idea of Abara Brahma at all. The 'Leela Jagata' i.e. the world of playful Brahma, is still unknown to you" and disappeared.

Nigamananda woke up crest fallen. The feeling of being imperfect, in knowing Brahma in all its aspects, weighed on him. He recalled the words of Gouri Maa, a female *sadhu* of unique spiritual merit, to his guru Satchidananda, requesting to send the latter's young disciple to her on attainment of 'Nirbikalpa Samadhi'. Nigamananda met Gouri Maa at her ashram located in a peaceful and solitary Himalayan valley of pristine beauty. Gouri Maa warmly welcomed him with pleasure and initiated him into the mysteries of Bhava Loka and the ways to attain 'Bhava' i.e. sweet relationship with the god. A rosy new horizon of 'Leela Jagata' was unfolded before Nigamananda. He came back to the plains of India from the lap of Himalayas with a thrilling experience. Soon he attained 'Bhava Samadhi' and enjoyed the bliss of God's presence in every object and God's playful role in every phenomenon of universe. The blossoming of a bud, the warbling of a bird or the lisping of a child would often drive him into a state of ecstatic trance. He continued to stay in that state for six long months enjoying the company of his beloved God all the time within himself and outside.

Thus Nigamananda became perfect in 'Tantra', 'Jnana', 'Yoga' and 'Prema' (bhava) all the four ways envisaged in the 'Sanatana Dharma' to reach the highest spiritual goal. In the year 1905 during the 'Kumbha Mela' at Allahabad, Swamy Satchidananada Saraswati dev conferred the title of 'Paramahansa' on Nigamananda in recognition of his spiritual merits in a large gathering of sadhus under the auspices of the then Sankaracharya of 'Sringeri Matha' (a monastery at Sringeri in Mysore).

#### Life of a Guru

Paramahansa Swamy Nigamananda Saraswati Dev stayed in blissful seclusion at Garo hills in Arunachal Pradesh for sometime. Soon he felt an irresistible urge within himself to share his overflowing divine bliss with the suffering multitude. But coming down to human society he saw to his dismay that the luster of the western civilization had lured the minds of his country men away from the traditional virtuous Indian way of life, thereby making them morally weak and incapable of appreciating the value of religion and spirituality. To check the vitiated trend prevailing in the society he addressed himself to the task of attracting the attention of the so called educated people (who professed to be the leaders of the society) to the merits of the Sanatana Dharma. In the first instance he wrote in simple language, in a lucid style five exceedingly spiritual books namely, (i) Brahmacharya Sadhana (ii) Yogi guru (iii) Jnani Guru (iv) Tantrika Guru (v) Premika Guru which contain the essence of all the scriptures of Sanatana Dharma. He established mathas and ashrams at several suitable places, the center being the 'Assam-Bengal Saraswata Matha' located at Kokila Mukha in Assam. These institutions served and are still serving as spiritual asylums for the distressed souls, like large banyan trees serving as asylums for the wayfarers oppressed by the intense heat of the sun. He edited and published a monthly journal named 'Arya Darpana' which was widely acclaimed as a trend setting spiritual periodical, in that, it regularly provided explanations, clarifications and solutions of intricate, abstruse and dubious points of 'Arya' scriptures in a convincing manner.

With a view to establishing universal brotherhood he set before himself three objectives namely (i) propagation of the *Sanatana Dharma* (eternal and universal religion affording worldly happiness and spiritual bliss) (ii) dissemination of '*Satshikya*' (right type of education that ensures integral development of human personality conducive to attainment of ultimate truth), and last but not the least, (iii) service to all living beings deeming it as service rendered to supreme being. In order to realize these objectives he enjoined on his devotees and disciples to (i) lead *Adarsha Grihasta Jeevana* (ideally virtuous family life) (ii) ensure establishment of '*Sangha Shakti*' (power of spiritual association) and (iii) have *Bhava Binimaya* (to commune with each other for mutual exchange of spiritual ideas and thoughts, and mutual talks about individual experiences). He adjured his followers to strive to become ideal human beings in the first instance so as to reach the ultimate spiritual goal as

a matter of course. In his opinion a liberated soul is the right person to serve mankind in the right manner.

He looked forward to the dawn of the golden age of ancient ages (Rishi Yuga) and urged his followers to make sincere and concerted efforts through 'sanghas' towards the end. He assured them that if they would carry on 'sangha sadhana' in the right spirit according to the principles laid down by him, divine assistance would not be lacking. He was the moving spirit of 'sangha sadhana'. He institutionalized 'Bhakta Sammilani' (the annual convention of devotees) and initiated his followers into 'Jayaguru Mahamantra' so that they would be able to commune together and derive strength to proceed along the rugged path of spirituality as well. These two are his signal contributions to the spiritual cause.

He went on writing letters, incessantly, to his followers and admirers to satisfy their queries and to console them in their distress. He used to travel long distances even during illness, visiting his devotees and disciples whenever they were in need of his personal guidance and assistance. The life of Guru Nigamananda was too busy, full of care and responsibility. However later on he left the management of his institutions under the care of a Board of Trustees and spent the last twelve years of his life at Puri in dignified seclusion, subtly and silently contributing to the spiritual development of his followers.

#### **Conclusion**

Paramahansa Swamy Sri Nigamananda Saraswati Dev was a great champion of the *Sanatana Dharma* and was exceedingly broad minded and liberal in respect of religion. He respected all religions, which he regarded as only different paths meant for different persons to reach God. As such, he accepted several Christians and Muslims as his disciples without converting them to Hinduism. The 'Sangha Sadhana' and the 'Guru Vada' (paying importance to the spiritual preceptor over all beings) of Buddhism; observance of right conduct, non violence and universal brotherhood of Jainism; justice of Islam; faith of Christianity; liberal attitude and respect for women as spiritual companions of *Avadhuta Sampradaya* (a spiritual order); importance of ideal family and path of devotion of Vaishnavism; all embracing monism (*Advaita Vada*) of Sri Sankaracharya and the 'Bhava Sadhana' culminating in the 'Gopi Bhava' (love shown by cowherd women to Krishna, the lord of the universe) of Sri Chaitanya Dev, all these found due acceptance in this concept of the 'Sanatana Dharma'.

There was a harmonious blending of highest enlightenment and universal love in Swamy Nigamananda. Rightly so his ideological as well as methodological slogan was 'Shankarer Mata' (the doctrine of Sri Sankaracharya that Absolute Brahma is the ultimate truth to be realized) and 'Gowranger Patha' (the path of devotion adopted by Sri Chaitanya Dev as the royal road to the spiritual destination i.e. God).

His teachings were direct, simple, lively and enlightening, being untrammeled by human stupidity and self will. His ideas were sound, sober, sublime and systematic, being based on perfect knowledge and profound love. His appearance was marked with divine splendor, serenity and sweetness. He was gentle but firm; kind but just; simple but sublime; exalted but respectful; unattached but caring; all powerful but ready to pardon; highly learned and eloquent but essentially reserved and reticent. He was an ascetic, but was living in royal luxury. His personality defied definite description.

He always declined to be called an 'avatara' (incarnation of god) but insisted that he was rather a Sadguru (a man who has risen to the acme of spirituality and attained salvation during his life so as to become himself God in the form of a preceptor), having lost his identity as Nalinikanta in Nigamananda at his initiation into 'sanyas' and his identity as, Nigamananda, in the supreme soul in

the 'Nirvikalpa Samadhi'. Rightly his followers defied him as their revered and beloved 'Thakura' and worshipped him as their guru and ista (the tutelary deity, the personal god) at the same time.

Thakura Sri Sri Nigamananda Dev left his mortal frame and attained '*Maha Nirvana*' (eternal union with *Param Brahma* i.e. the supreme soul) on 29<sup>th</sup> November, 1935 in Kolkata. But his holy presence is still felt and his reassuring voice is still heard in the hour of need by those who have implicit faith in him. This vindicates the scriptural proclamation that *Guru is immortal*.

Sri Sri Thakura Charanasrita Chintamani Rath Berhampur Shakha Sangh

### ସନ୍ଦିଳନୀ ଗୀତିକା

(ଆମେରିକା ସାରସ୍ତ ସଂଘର ତୃତୀୟ ବାର୍ଷିକ ସମ୍ନିଳନୀ ଉପଲକ୍ଷ)

ଚଉଦିଗେ ଖେଳିଯାଏ ହର୍ଷ ଉଲ୍ଲାସ ଫୁଲ ଫୁଟି ମହକାଏ ତାର ସୁବାସ ମୃଦୁ ପବନ ବହେ କାନେ କାନେ ଶାନ୍ତି ବାଣୀ ଶୁଣାଇଯାଏ ।୧।

ଭକତ ମନେ ରହିଛି ଅନେକ ଆଶା ହୃଦୟରେ ଭରା କେତେ ଗୋପନ ଭାଷା ଆସିଛି ଶୁଭ ଲଗନ ସେବିବେ, ପ୍ରତ୍ତିବେ ଆଜି ଗୁରୁ ଚରଣ । ୨।

ଆମ ପରାଣ ଧନ, ସେତ ଜୀବଜୀବନ ସବୁ ତାଙ୍କ ଲୀଳା ଖେଳା ତାଙ୍କରି ଦାନ ସାରଲୋଟ୍ ଭାବୃଛି ମନେ ଧନ୍ୟ ହେବ ଛୁଇଁ ଆଜି ରଂଗା ଚରଣେ ।୩।

ଆମେରିକାର ଭକ୍ତ ହୋଇଣ ମେଳି ଗୁରୁ ନାରାୟଣ ପଦେ କରିବା ଅଳି ଲୁହ ଢାଳି ଆମର ଭକ୍ତି ଅର୍ଘ୍ୟେ ବନ୍ଦାଇବା ହୃଦୟେଶ୍ୱର ।୪।

ପାଠଚକୁ କଳିକାର ହେଲା ବିକାଶ ହୋଇଅଛି ସଂଘ ଲଭି ତୁମ ଆଶିଷ

ଶ୍ରୀରାମ ଯେବେ ସମୁଦ୍ରେ ସେତୁ ବାହିଲେ ବାନର ସେନା ନିଜର ବଳ କଷିଲେ ସାନ ଗୁୟୁଚି ମୂଷା ଓଦା ଦେହ ବାଲି ଝାଡି ପାଏ ଭରସା ।୬।

ମାନିଶ ଆଦେଶ ଉପଦେଶ ତୁମର ସନ୍ନିଳନୀ କରିବାକୁ ଆମେ ତତ୍ପର କାହିଁ ଆମର ବଳ? ତୁମ କୃପା କଣିକା ହିଁ ଆମ ସମୁଳ ।୭ା

ତନ୍ତ, ଜ୍ଞାନ, ଯୋଗ, ପ୍ରେମେ ସିଛି ଲଭିଣ ସଦା ସର୍ବଦା ଜୀବର ହିଁତ ସାଧିଣ ହୋଇ ସାର୍ବଭୋମ ଗୁରୁ ଉଦ୍ଧାରୁଛ ଜୀବଗଣେ ମାୟା ସଂସାରୁ ।୮।

ଭକ୍ତଗଣ ଶ୍ରୀ ଚରଣେ କରୁ ନିବେଦନ ସଫଳ ହେଉ ସନ୍ନିଳନୀ କୃପା ନିଧାନ 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାନାମ କଣେ ସଦା ଭରି ରହୁ ନିଶି ଅବା ଦିନ ।୯।

> ଶ୍ରୀ ଶୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ସ୍କୃତାରାଣୀ ସୁନ୍ଦର ରାୟ

## ସଦ୍ଗୁରୁ ନିଗମାନନ୍ଦ

ଓଁ ବୃହ୍କାନଦଂ ପରମସୁଖଦଂ କେବଳଂ ଜ୍ଞାନମୂର୍ତ୍ତିମ୍ । ଦ୍ୱହାତୀତଂ ଗଗନ ସଦୃଶଂ ତତ୍ତ୍ୱମସ୍ୟାଦି ଲକ୍ଷ୍ୟମ୍ । ଏକଂ ନିତ୍ୟଂ ବିମଳ ମଚଳଂ ସର୍ବଧୀ ସାକ୍ଷୀ ଭୂତମ୍ । ଭାବାତୀତଂ ତିଗୁଣରହିତଂ ସଦ୍ଗୁରୁଂ ତ୍ୱଂ ନମାମି ।

ଯେ ବୃହ୍କାନନ୍ଦ ସ୍ୱରୂପ, ପରମ ସୁଖଦାୟକ, କେବଳ ଞ୍ଜାନମୂର୍ତ୍ତି, ଯେ ତତ୍ତ୍ୱମସି ମହାବାକ୍ୟର ଏକମାତ୍ର ଲକ୍ଷ୍ୟବୟୁ; ଯେ ଏକ, ନିତ୍ୟ, ବିମଳ ଓ ଅଚଳ ଏବଂ ସମୟ ବୁଛିସାକ୍ଷୀ ସ୍ୱରୂପ ବିଦ୍ୟମାନ, ସେହି ତ୍ରିଗୁଣରହିତ, ସର୍ବଭାବର ଅତୀତ ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କୁ ମୁଁ ପ୍ରଣାମ କରୁଅଛି ।

ଞ୍ଜାନଲାଭ ନିମିତ୍ତ ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ପ୍ରୟୋଜନୀୟତ। ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟ । ସମଗ୍ର ବେଦାନ୍ତ ଯାହା ପ୍ରତିପନ୍ନ କରିଛନ୍ତି, ଗୁରୁଦେବ ହିଁ ତାହାର ସାକ୍ଷାତ୍ ମୂର୍ତ୍ତି । ବେଦାନୁସାରେ ଗୁରୁ ଚାରିପ୍ରକାର । ଯଥା- ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଗୁରୁ, ଆଦର୍ଶ ଗୁରୁ, ସଦ୍ଗୁରୁ ଓ ଜଗଦ୍ଗୁରୁ । ଆଦର୍ଶ ଗୁରୁଙ୍କ ସହିତ ଦୀକ୍ଷାର କୌଣସି ସଂପର୍କ ନାହିଁ । ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଗୁରୁ - ଯାହାଙ୍କ ନିକଟରୁ ଶାସ୍ତ୍ରାଦି ଅଧ୍ୟୟନ କରାଯାଏ, ସେ ହିଁ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଗୁରୁ । ଦୀକ୍ଷାଦାତା ଗୁରୁଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଗୁରୁ ବୋଲି କୁହାଯାଏ । ସେହି ଦୀକ୍ଷାଦାତା ଗୁରୁ ସେତେବେଳେ ଅନ୍ତର ମଧ୍ୟରେ ଫୁଟି ଉଠନ୍ତି, ସେତେବେଳେ ତାଙ୍କୁ କୁହାଯାଏ ସଦ୍ଗୁରୁ । ଆମ୍ସାକ୍ଷାତକାର ପରେ ସେହି ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କୁ ଜଗତ୍ଗୁରୁ ବୋଲି ମନେହେବ । ଜଗତ୍ଗୁରୁ ହେଉଛନ୍ତି ମନ୍ଧପୂତ ଜଳ ସଦ୍ୱଶ । ମନୁଷ୍ୟ ଗୁରୁଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ତାଙ୍କରି ପ୍ରକାଶ । ସେ ସଦ୍ଗୁରୁ ଭାବରେ ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇ ଜୀବକୁ ତାଙ୍କ ଆଡକୁ ଆକର୍ଷଣ କରୁଛନ୍ତି । ସେହି ମନ୍ଧପୂତ ଜଳ ନେଇ ସେ ଜଗତ୍କୁ ଜୀବଉଦ୍ଧାର ନିମିତ୍ତ ଆସନ୍ତି, ତାଙ୍କୁ କୁହାଯାଏ ସଦ୍ଗୁରୁ । ତେଣୁ ମନୁଷ୍ୟ ଗୁରୁ ହିଁ ମାନବର ଶ୍ରେଷ ବନ୍ଧୁ ଓ ଉଦ୍ଧାର କର୍ତ୍ତା । (ସାରସ୍ୱତ ଗ୍ରଛାବଳୀ) ଯାହାଙ୍କର ନିର୍ବିକଳ୍ପ ସମାଧି ଲାଭ ହୋଇଛି, ତାଙ୍କୁ ସଦ୍ଗୁରୁ କୁହାଯାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ଞ୍ଜାନପଥରେ ସିଦ୍ଧଗୁରୁଙ୍କୁ ସଦ୍ଗୁରୁ କୁହାଯାଏ । କାରଣ ଞ୍ଜାନପଥରେ ହିଁ ନିର୍ବିକଳ୍ପ ସମାଧି ଲାଭ ହୋଇଥାଏ ।

ସରଳ ଭାବରେ କହିବାକୁ ଗଲେ, ଜୀବ ଜନ୍ମଜନ୍ମାନ୍ତରର କଠୋର ସାଧନା ଦ୍ୱାରା ଶେଷ ଜନ୍ମରେ ଯେତେବେଳେ ପୂର୍ଣ୍ଡତ୍ୱ ଲାଭକରେ, ସେତେବେଳେ ତା'ର ବାସନାକାମନାଶୂନ୍ୟ ଶୁଦ୍ଧ ଆଧାରରେ ଯଦି ଜଗତ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଇଛା ପ୍ରତିଫଳିତ ହୁଏ, ତେବେ ତାଙ୍କୁ ସଦ୍ଗୁରୁ କୁହାଯାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ଯେଉଁମାନଙ୍କର ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱ, ବୈଶିଷ୍ଟା ସବୁ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ ଓ ନିଜର କୌଣସି ଇଛା ନ ଥାଏ । ଜଗତ୍ଗୁରୁ ଯାହାଙ୍କୁ ଯଦ୍ଧ ସ୍ୱରୂପ କରି ତାଙ୍କର କାର୍ଯ୍ୟ କରନ୍ତି, ତାଙ୍କୁ ହିଁ ସଦ୍ଗୁରୁ କୁହାଯାଏ । କେବଳ ସେହି ସଦ୍ଗୁରୁ ହିଁ ଭକ୍ତମାନଙ୍କଠାରେ ଇଛାଦ୍ୱାରା, ସର୍ଶଦ୍ୱାରା, ଓ ଦର୍ଶନଦ୍ୱାରା ଶକ୍ତି ସଞ୍ଚାର କରିପାରନ୍ତି । ସେହି ସଦ୍ଗୁରୁ ହେଉଛନ୍ତି ଆମମାନଙ୍କର ପ୍ରାଣପ୍ରିୟ ଠାକୁର ଶ୍ରୀମଦ୍ ସ୍ୱାମୀ ପରମହଂସ ନିଗମାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ ଦେବ ।

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ତହ, ଞ୍ଜାନ, ଯୋଗ ଓ ପ୍ରେମ ସାଧନରେ ସିଛି ଲାଭ କରି ଜଗତ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଆଦେଶରେ ଗୁରୁଭାର ବହନକରି ଲୋକାଳୟକୁ ଆସିଥିଲେ । ନିର୍ବିକନ୍ଧ ଭୂମିରୁ ଚରମ ସତ୍ୟଲାଭ କରି ଠାକୁର ସଦ୍ଗୁରୁ ରୂପରେ ପଦାର୍ପଣ କଲେ । ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ତାଙ୍କର ଶିଷ୍ୟଭନ୍ତମାନଙ୍କୁ ଗୋଟିଏ ପ୍ରକାରର ସାଧନ ଶିକ୍ଷା ଦେଇନାହାନ୍ତି । ସେ ଚତୁର୍ବିଧ ସାଧନରେ ସିଛିଲାଭ କରିଥିବାରୁ ଗୁଣ ଓ ସଂୟାର ଅନୁଯାୟୀ ବିଭିନ୍ନ ଶିଷ୍ୟଭନ୍ତଙ୍କୁ ବିଭିନ୍ନ ସାଧନାରେ ଚାଳିତ କରିଛନ୍ତି । ଅନ୍ତେବାସୀ ବ୍ରହ୍ମଚାରୀମାନଙ୍କୁ ଯୋଗ, ଞ୍ଜାନ, କର୍ମ ବା ଭନ୍ତି ମାର୍ଗରେ ପରିଚାଳିତ କରିଛନ୍ତି । ଗୃହ୍ୟମାନଙ୍କୁ ଯୋଗଞ୍ଜାନ ମିଶିତ ଭନ୍ତିପଥ ଦେଖାଇଛନ୍ତି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀ ଠାକୁର ତାଙ୍କର ଶିଷ୍ୟଭନ୍ତମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଗୁରୁଶକ୍ତି ସଞ୍ଚାରିତ କରିଦେଇ ତାଙ୍କର ଗୁରୁଭାବର ବୈଶିଷ୍ୟ ରକ୍ଷା କରିଥିଲେ ।

ସନାତନ ଧର୍ମରେ ସଦ୍ଗୁରୁ ଓ ଇଞ୍ଜଦେବତା ବା ଭଗବାନ ଅଭିନ୍ନ । ସଦ୍ଗୁରୁ ବା ଭଗବାନଙ୍କୁ ପାଇବା ପାଇଁ ଭକ୍ତି ଦରକାର । ଭକ୍ତି ଅର୍ଥ ଭଗବତ୍ ଅଭାବବୋଧ । ଏହି ଅଭାବବୋଧ ହିଁ ତାଙ୍କୁ ଅନ୍ତରରେ ଲାଭ କରିବାର ଉପାୟ । ଭକ୍ତିପଥ ସର୍ବସାଧାରଣଙ୍କ ପଷରେ ଅପେକ୍ଷାକୃତ ସୁଲଭ । ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ପ୍ରତି ବିଶ୍ୱାସ, ନିର୍ଭରତା ଓ ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଅହେତୁକ ଭକ୍ତି ଥିଲେ ସହଜରେ ଜ୍ଞାନଲାଭ ହୁଏ । ତେଣୁ ଆମେ ତାଙ୍କୁ ଗୁରୁ, ଭଗବାନ ଏବଂ ପିତା, ମାତା, ବନ୍ଧୁ, ସଖା, ସ୍ୱାମୀ ଜ୍ଞାନରେ ସୁଖ ପାଇବାକୁ ଅଭ୍ୟାସ କରିବା । ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ସାକ୍ଷାତ ସେବା ନ କରି ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ ମୂର୍ତ୍ତିସେବା, ଧ୍ୟାନ, ଭକ୍ତି, ବିଶ୍ୱାସ ଓ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଦ୍ୱାରା କିଭଳି ବିଦ୍ୟାଲାଭ ହୁଏ, ମହାଭାରତ ବର୍ତ୍ତିତ ଏକଲବ୍ୟଙ୍କର ଗୁରୁଭକ୍ତି ହିଁ ତାହାର ପ୍ରକୃଷ୍ଟ ଉଦାହରଣ । ଭଗବାନ ଓ ଗୁରୁଦେବଙ୍କଠାରେ ଯାହାଙ୍କର ଭକ୍ତିଥାଏ ତାଙ୍କରି ନିକଟରେ ଗୁରୁ ବିଦ୍ୟାଦାନ କରିଥାନ୍ତି । ବିଶ୍ୱାସ-ଶ୍ରଦ୍ଧା-ଭକ୍ତିହୀନ ଶିଷ୍ୟଙ୍କ ନିକଟରେ ଗୁରୁଦେବ କେବେହେଲେ ବିଦ୍ୟା ପ୍ରକାଶ କରନ୍ତି ନାହିଁ । ଚିଉ ସହିତ ବିଦ୍ୟାର ଘନିଷ ସଂପର୍କ ବିଦ୍ୟମାନ । ଚିଉଶୁଦ୍ଧି ନ ଥିଲେ ଗୁରୁଦଉ ବିଦ୍ୟା ଶିଷ୍ୟ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ଅନ୍ତରରେ କ୍ରିୟାଶୀଳ ହୁଏନାହିଁ । ସୁତରାଂ ଶିଷ୍ୟମାନେ ସେବା କରିବା ସମୟରେ ତପସ୍ୟାନିରତ ହୋଇ ଯମନିୟମର ଅଭ୍ୟାସକରି ଚିଉକୁ ଶୁଦ୍ଧ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ ।

ପ୍ରତ୍ୟେକଙ୍କର ଗୁରୁ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଅଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ସେହିଗୁରୁ ସର୍ବଦା ପ୍ରଛନ୍ନଭାବରେ ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କ ଅନ୍ତରରେ ଅବୟାନ କରୁଛନ୍ତି । ସାଧକମାନେ ପ୍ରଥମେ ଶିଷ୍ୟଭାବରେ ଉପଯୁକ୍ତ ହେଲାମାତ୍ରେ ସଦ୍ଗୁରୁ ସେମାନଙ୍କ ନିକଟରେ ଆମ୍ପ୍ରକାଶ କରନ୍ତି । ଗୁରୁଲାଭ ନିମିତ୍ତ ଅନ୍ତର ବ୍ୟାକୁଳ ହେଲେ, ଗୁରୁଦେବ ଦର୍ଶନଦାନ କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ସଦ୍ଗୁରୁ ଦର୍ଶନ ଶିଷ୍ୟଭକ୍ତମାନଙ୍କର ଅନ୍ତରମନ୍ଦିରରେ ହିଁ ସଂଘଟିତ ହୋଇଥାଏ । ଶୁଷ ଅନ୍ତରରେ ହିଁ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବ ହୋଇଥାଏ । ସୁତରାଂ ପ୍ରଥମେ ଅନ୍ତରଶୁଦ୍ଧି ଆବଶ୍ୟକ । ଆମ ହୃଦ୍ୟରେ ଯଦି ଅହଂକାର, ଅଭିମାନ, ନିଷ୍ଟରତା, ସ୍ୱାର୍ଥପରତା, ହିଂସା ପ୍ରଭୃତି ମଳିନତା ପୂର୍ଣ୍ଣ ଥାଏ, ସେହି ଅନ୍ତରରେ ଶ୍ରୀଗୁରୁ ଭଗବାନଙ୍କର ୟାନ ରହିବ ବା କେଉଁଠି ? ତେଣୁ, ଆମକୁ ପଥମେ ଗୁରୁସେବାଦ୍ୱାରା ଚିଉଶୁଦ୍ଧି ମୂଳକ ସାଧନାପଥରେ ଅଗସର ହେବାକୁ ପଡିବ ।

ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଶକ୍ତି ସର୍ବଦା ସମୟଙ୍କ ଭିତରେ କାର୍ଯ୍ୟ କରୁଅଛି । ଯେ କୌଣସି ପ୍ରକାରରେ ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଶରଣାପନ୍ନ ହୋଇ ତାଙ୍କ ଧ୍ୟାନ, ତାଙ୍କ ନାମଜପ ଓ ତାଙ୍କଠାରେ ଏକନିଷଭାବରେ ଆମ୍ନିବେଦନ କରିପାରିଲେ, ତାଙ୍କ ଶକ୍ତି ଅଲକ୍ଷିତ ଭାବରେ ଶିଷ୍ୟଭକ୍ତମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସଞ୍ଚାରିତ ହୋଇଥାଏ ।

ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କୁ ନରରୂପଧାରୀ ପରଂବୃହ୍କ କୁହାଯାଏ । ଆମେ କହୁ ଗୁରୁବୃହ୍କ, ଅର୍ଥାତ୍ ଗୁରୁହିଁ ବୃହ୍କ ଓ ବୃହୁହିଁ ଗୁରୁ । ସବିଶେଷ ଓ ନିର୍ବିଶେଷ, ବ୍ୟକ୍ତ ଓ ଅବ୍ୟକ୍ତ ଏହି ଦୁଇଟିର ସମ୍ପିଶ୍ରଣକୁ ଗୁରୁବୃହ୍କ କୁହାଯାଏ । ଗୁରୁବୃହ୍କଙ୍କୁ ବ୍ୟକ୍ତାବ୍ୟକ୍ତ ଏହି ଉଭୟ ରୂପରେ ବୃଝିବାକୁ ହେବ । ଭାରତୀୟ ପରିଭାଷାରେ ବୃହ୍କ ସବେୀଳପଯ୍ୟୀୟରେ ଅବଷିତ । ଗୁଣାତୀତ ପରଂବୃହ୍କ ନରଦେହରେ ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କ ଉଦ୍ଧାର ନିମିତ୍ତ ଗୁରୁରୂପରେ ଆବିର୍ଭୂତ ହୋଇ ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କୁ ସତ୍ୟପଥରେ ଚାଳିତ କରନ୍ତି ।

ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କୁ 'ଭାବାତୀତ' ବୋଲି ଅଭିହିତ କରାଯାଏ । ଏହାର କାରଣ ଏହି ଯେ ଭାବ ପାଞ୍ଚପକାର । ଏହି ପାଞ୍ଚ ପ୍ରକାର ସାଧନା କେବଳ ମାତ୍ର ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ କରାଯାଇପାରେ । ତେଣୁ ଶ୍ରୀଗୁରୁହିଁ ଭାବସାଧନାର ଘନୀଭୂତ ବିଗ୍ରହ । ତାଙ୍କରି ମାଧ୍ୟମରେ ସମୟ ଭାବର ପରିପୁଞ୍ଜି ସାଧିତ ହୁଏ । ଯେପରି ଗୋଟିଏ ସୁଗଭୀର ଜଳାଶୟରୁ ଅଗଣିତ ବ୍ୟକ୍ତି ଯେତେ ଜଳ ବ୍ୟବହାର କଲେ ମଧ୍ୟ ଜଳର ନ୍ୟୁନତା ପରିଲକ୍ଷିତ ହୁଏନାହିଁ , ସେହିପରି ଅନନ୍ତ ଭାବରେ ଆଶ୍ରୟ ଏବଂ ଭାବ-ଘନମୂର୍ତ୍ତି ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ନିକଟରୁ ଅସଂଖ୍ୟ ଶିଷ୍ୟଭକ୍ତ ସ୍ୱ ସ୍ୱ ଭାବର ବିକାଶ ସାଧନ କରିନେଉଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସେହି ସୁଗଭୀର ଭାବସାଗର ସର୍ବଦା ପରିପୂର୍ଣ୍ଡ ରୂପରେ ନିତ୍ୟ ବର୍ତ୍ତମାନ ଥାଏ । ତେଣୁ ସେ ଭାବାତୀତ ।

ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ କୃପାହିଁ ସାଧକଙ୍କର ପରମ ସମ୍ବଳ । ବିଶେଷ ସୁକୃତି ନଥିଲେ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ କୃପା ଲାଭ ହୁଏନାହିଁ । ଏକମାତ୍ର ଗୁରୁଦେବଙ୍କ କୃପାରେ ମାନବ ଆମୃଜ୍ଞାନଲାଭ କରିବାକୁ ସକ୍ଷମ ହୋଇଥାଏ । ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଗୁରୁଗୀତାରେ ଉଲ୍ଲେଖ ଅଛି,

> ଧ୍ୟାନମୂଳଂ ଗୁରୋମୂର୍ତ୍ତିଃ ପୂଜାମୂଳଂ ଗୁରୋପିଦମ୍ ମନ୍ଧମୂଳଂ ଗୁରୋବାଜ୍ୟଂ ମୋକ୍ଷ୍ୟମୂଳଂ ଗୁରୋ କୃପାଃ ।

ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ମୂର୍ତ୍ତି ଧ୍ୟାନ କରିବା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ, ତାଙ୍କରି ପାଦପୂଜା କରିବା ବିଧେୟ, ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ବାକ୍ୟକୁ ମନ୍ତ ବୋଲି ଞ୍ଜାନ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ସୁତରାଂ ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବ ହିଁ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ରାଜ୍ୟର ସମ୍ରାଟ । ସେ ହିଁ ମୁକ୍ତିଦାତା ଓ ପରାଶାନ୍ତିଦାତା । ଏକମାତ୍ର ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ କୃପାରୁ ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କର ସର୍ବାର୍ଥ ସିଦ୍ଧ ହୋଇଥାଏ ।

ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କର ଶିଷ୍ୟଭତ୍ତମାନଙ୍କର ଭାର ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଉପରେ ନ୍ୟୟ । ସଦ୍ଗୁରୁ କ୍ରମ ମୁକ୍ତିପଥରେ ଉନ୍ନିତ ଶିଷ୍ୟକୁ ମଧ୍ୟ ଇଛାଶକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ଏହି ୟୂଳଜଗତକୁ ନେଇଆସି ଗୋଟିଏ ଜନ୍ମରେ ମୁକ୍ତି ଦେଇପାରନ୍ତି । କ୍ରମୋନ୍ନତି ପଥରେ ମୁକ୍ତିଲାଭ କରିବାକୁ ହୁଏତ ବହୁ ସହସ୍ର ବର୍ଷ ଏପରିକି ଲକ୍ଷ ଲକ୍ଷ ଯୁଗ ଲାଗିଯାଇପାରେ । କିନ୍ତୁ, ଗୁରୁ ଦୟାପରବଶ ହୋଇ ଗୋଟିଏ ମାତ ଜନ୍ମରେ ଶିଷ୍ୟର ନିର୍ବାଣ ମୁକ୍ତିର ଉପାୟ କରିଦେଇପାରନ୍ତି । ଏହା ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କର ବିଶେଷ ଇଛା । ଇଛା କଲେ ସେ ଶିଷ୍ୟକୁ ମୁକ୍ତିପଥରେ ନେଇଯାଇପାରନ୍ତି । ପୁଣି ଇଛାକଲେ ସେ ଶିଷ୍ୟକୁ ଅଭିଶାପରେ ଚିର ଦୁଃଖଗ୍ରୟ କରି ରଖିପାରନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ସେ ତାହା କରନ୍ତି ନାହିଁ । କାରଣ ସେ ଶିଷ୍ୟକୁ ପ୍ରାଣଠାରୁ ବଳି ଅଧିକ ସ୍ନେହ କରନ୍ତି ।

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର କହିଛନ୍ତି ଯେ, ତାଙ୍କ ଉପରେ ବିଶ୍ୱାସ ରଖି ତାଙ୍କୁ ସୁଖ ପାଇପାରିଲେ ଆଉ କିଛି କରିବା ଆବଶ୍ୟକ ହୁଏ ନାହିଁ । ଆମେ ସଂଘସେବୀ ଭକ୍ତମାନେ ପ୍ରତିଦିନ ପ୍ରଭାତ ପୂଜାରେ ଶ୍ରୀଗୁରୁ ପ୍ରଣାମ, ଗୁର୍ବଞ୍ଚକ ଓ ଷ୍ଟୋତ୍ର ବହନା ପରେ 'ପରିଚୟ ପତ୍ର' ପାଠ କରିଥାଉ । ପୁରୁଷ ଓ ମହିଳା ଭକ୍ତଙ୍କ ନିମିତ୍ତ ପରିଚୟ ପତ୍ର ସ୍ୱତନ୍ତ ହୋଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ ପ୍ରଥମ ଦୁଇଟି ବିଭାଗ ଉଭୟ କ୍ଷେତ୍ରରେ ସମାନ । ପ୍ରଥମ ବିଭାଗରେ ସେବକଙ୍କ ସ୍ୱୀକୃତି ଏବଂ ଦ୍ୱିତୀୟ ବିଭାଗରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଅଭୟବାଣୀ ପଠିତ ହୁଏ । ଯଥା -

"ବତ୍ସ! ମୁଁ ସଦ୍ଗୁରୁ । ମୋ ଭିତରେ ଜଗତ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଇଛା ହିଁ ଲୀଳାୟିତ ହୋଇଉଠିଛି । ତୁମମାନଙ୍କୁ ମୁକ୍ତିପଥ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରାଇବା ହିଁ ମୋର କାର୍ଯ୍ୟ । ଯେଉଁମାନେ ମୋ ଉପରେ ନିର୍ଭକରି ବସିଛ, ମୁଁ ସେମାନଙ୍କୁ ହାତଧରି ମୁକ୍ତିଧାମକୁ ନେଇଁଯିବି । 'ତୁମ ଠାକୁର ସଦ୍ଗୁରୁ' କେବଳ ଏତିକି ବିଶ୍ୱାସ ଥିବା ଦରକାର ।"

ତେଣୁ ଆମମାନଙ୍କର ସର୍ବଦା ସ୍କରଣ ରଖିବା ଉଚିତ୍ ଯେ, ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବ ସର୍ବଦା ବିଦ୍ୟମାନ । ତାଙ୍କ ନାମଗ୍ରହଣ ହିଁ ତାଙ୍କ ପଦରେ ଆଶ୍ରୟ ଗ୍ରହଣ । ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ସେବାରେ ନବଧାଭଞ୍ଜିର ଅନୁଶୀଳନ ହୋଇଥାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କର ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ କର୍ମ କରିବା ହିଁ କର୍ମଯୋଗ । ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଧ୍ୟାନଧାରଣା, ପୂଜାର୍ଚ୍ଚନା ଓ ସେବାଶୁଶୁଷାକୁ ଭହ୍ତିଯୋଗର ସାଧନା କୁହାଯାଏ । ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଭାବନାରେ ସର୍ବଦା ସମାହିତ ଚିତ୍ତ ହେବା ହିଁ ଜ୍ଞାନଯୋଗର ସାଧନା । ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ବିଷୟ ପାଠକଲେ, ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଶୁଛାଭନ୍ତି ଜାତ ହୁଏ । ତା ଫଳରେ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ କୃପାରୁ କ୍ମଶଃ ମହିମା ଉପଲବ୍ଧି ହୋଇଥାଏ । ଦେବୀ ପାର୍ବତୀଙ୍କ ପ୍ରଶ୍ନରେ ଜଗଦ୍ଗୁରୁ ଶଙ୍କର ଗୁରୁଙ୍କର ମହିମା ସମ୍ବହରେ ବ୍ୟକ୍ତକରି କହିଛନ୍ତି,

ଗୁରୁରାଦିରନାଦିଷ ଗୁରୁଃ ପରମଦୈବତମ୍ ଗୁରୋଃ ପରତରଂ ନାୟି ତସ୍ମୈ ଶୀଗୁରବେ ନମଃ ।

ଅର୍ଥାତ୍, "ଗୁରୁ ହେଉଛନ୍ତି ସମୟଙ୍କର ଆଦି, କିନ୍ତୁ ତାଙ୍କର ଆଦି ନାହିଁ । ଗୁରୁ ସର୍ବଦେବତା, ବହ୍ମା, ବିଷ୍ଟୁ, ମହେଶ୍ୱର ଏପରିକି ଭଗବାନଙ୍କଠାରୁ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରେଷ । ଗୁରୁଙ୍କ ବ୍ୟତିତ ଏ ବିଶ୍ୱ ବହ୍ମାୟରେ ଅନ୍ୟ ଦ୍ୱିତୀୟ ସତ୍ତା ନାହିଁ । ଏହିଭଳି ଗୁରୁଙ୍କୁ ମୁଁ ପ୍ରଣାମ କରୁଅଛି ।" ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ସେବା ଓ ଧ୍ୟାନଫଳରେ ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କ ଅହଂତ୍ୱ ବିନାଶ ପ୍ରାୟ ହୁଏ । ସଦ୍ଗୁରୁ ନରଦେହଧାରୀ ଭଗବାନ । ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଚରଣାଶ୍ରୟ ଲାଭହେଲେ ଜୀବନ ମଧୁମୟ ହୋଇଯାଏ । ପ୍ରାଣମନରେ ପବିତ୍ରତା ଭରିଯାଏ । ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଉପଦିଷ୍ଟ ମାର୍ଗରେ ଚଳିବା ହିଁ ସାଧନା । ଜୟଗୁରୁ ।

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ସିତାରାଣୀ ବାଈ

## ଭଗବତ୍ ଜ୍ଞାନରେ ଗୁରୁସେବା - ମା' ଶ୍ୟସୃକ୍ତା ଯୋଗମାୟା ଦେବୀ

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ମତରେ – 'ନାରୀମାନେ ସେବିକା ଓ ପ୍ରେମିକା ରୂପରେ ପୂଜନୀୟା ।  $\mathbf{x} \times \mathbf{x} \times \mathbf{v}$ ହି ହେତୁରୁ ସ୍ୱୟଂ ଜଗଜନନୀ ନିଜେ ଗୁରୁ ନ ହୋଇ ଜଗତ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଦାସୀତ୍ୱ ସ୍ୱୀକାର କରି ବରଣୀୟା ଓ ମହନୀୟା ହୋଇଛନ୍ତି ।' ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କୁ ନିଜର ଜ୍ଞାନ ବିତରଣ ଦ୍ୱାରା ଭବବନ୍ଧନରୁ ମୁକ୍ତ କରି ସ୍ୱ–ସ୍ୱରୂପଦାନ ଓ ଶିଷ୍ୟାମାନଙ୍କୁ ଭଗବତ୍ ସେବାରେ ବୃତୀ କରିବା ହିଁ ଥିଲା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କର ପ୍ରଧାନ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ । ଏହି ସେବା ଧର୍ମରେ ବୃତୀ ତାଙ୍କର ସନ୍ନ୍ୟାସିନୀ ଶିଷ୍ୟା ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସର୍ବାଗ୍ରଗଣ୍ୟା ଥିଲେ – ଭୈରବୀ ମା' ବା ଯୋଗମାୟା ଦେବୀ ।

### ଭୈରବୀ ମା' ବା ଯୋଗମାୟା ଦେବୀଙ୍କ ସଂକ୍ଷିୟ ଜୀବନୀ

ଅବିଭକ୍ତ ବଙ୍ଗଳାର ମୟମନ ସିଂହ ଜିଲ୍ଲାରେ 'ବେନୁୟାରଚର' ନାମକ ଗୋଟିଏ ଗ୍ରାମ ଥିଲା । ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଉମାଚରଣ ସରକାର ଉକ୍ତ ଗ୍ରାମର ଜନୈକ ଜମିଦାରଙ୍କ କଚେରୀରେ ତହସିଲଦାର୍ ଥିଲେ । ତାଙ୍କର ସ୍ତୀଙ୍କ ନାମ ଥିଲା ହେମଲତା । ହେମଲତା ଥିଲେ ଏକାଧାରରେ ସୁଗୃହିଣୀ, ରନ୍ଧନ ନିପୁଣା, କର୍ମକୁଶଳା ଏବଂ ଏକାନ୍ତ ସେବା ପରାୟଣା । ସଙ୍ଗତିସଂପନ୍ନ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସରକାର ଦଂପତି ନିଃସନ୍ତାନ ଥିଲେ । ସନ୍ତାନାଦି ନ ହେବାରୁ ସ୍ୱାମୀସ୍ତୀ ଉଭୟେ ସାଧୁସେବା ଓ ବତନିୟମାଦିକୁ ଜୀବନର ପଧାନ ଅବଲମ୍ବନ ବୋଲି ଜ୍ଞାନ କରୁଥିଲେ ।

ଏହି ସମୟରେ ଉମାଚରଣ ଜନରବରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ବିଷୟରେ ଶୁଣିବାକୁ ପାଇଲେ । ସେତେବେଳେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀ ଠାକୁର ନିକଟୟ ଗ୍ରାମ 'ଝଗଡାରଚର'ର ନିତ୍ୟାନନ୍ଦ ମୋଦୀଙ୍କ ଗୃହରେ ଅବୟାନ କରୁଥିଲେ । ଆଖ ପାଖର ଅନେକ ଗ୍ରାମରେ ତାଙ୍କର ବିଭିନ୍ନ ଯୋଗୈଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ କଥା ଲୋକମୁଖରେ ଖେଳି ବୁଲୁଥିଲା । ଉମାଚରଣ ଶ୍ରୀଶୀ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରିବାର ଅଭିଳାଷ ନେଇ ଝଗଡାରଚର ଯାତ୍ରା କଲେ । ସେଠାରେ ଶ୍ରୀଶୀ ଠାକୁରଙ୍କୁ ସ୍ୱଚୟୁରେ ଦର୍ଶନ କରି ସେ ଜାଣି ପାରିଲେ ଯେ, ବହୁଜନ୍ମର ପୁଣ୍ୟ ଫଳରେ ଏଭଳି ସାଧୁଙ୍କୁ ସେବା କରିବାର ସୌଭାଗ୍ୟ ମିଳିଥାଏ । ସରକାର ମହାଶୟ ଏକରକମ ଜୋର୍କରି ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କୁ ନିଜ ଘରକୁ ନେଇଗଲେ । ରହିବା ନିମିତ୍ତ ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର ଘର, ସେବା କରିବା ପାଇଁ ଲୋକବାକ କୌଣସିର ଅଭାବ ତହସିଲଦାର ରଖିଲେ ନାହିଁ । ପଥମେ ପଥମେ ସେ ଯୁଗର ସ୍ୱାଭାବିକ କୁଝା ଯୋଗୁଁ ହେମଲତା ମା' ଶ୍ରୀଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ସନ୍ଦୁଖକୁ ଆସୁ ନଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ଦୈବର ଗତି ବିଚିତ୍ର । ଏକଦା ସ୍ୱଚୟୁରେ ସାଧୁଜୀଙ୍କ ଦିବ୍ୟବିଗ୍ରହ ଦର୍ଶନ କରି ତାଙ୍କର ସମୟ କୁଝା ତିରୋହିତ ହୋଇଗଲା । ଶ୍ରୀପାଦପଦ୍ମ ଯୁଗଳକୁ ଦର୍ଶନ କରି ସେ ମନେକଲେ, ସତେ ଯେପରି ସେହି ପାଦପଦ୍ନ ଦୁଇଟିକୁ ସେ କେତେ ଯୁଗ ଧରି ଖୋଜି ବୁଲୁଥିଲେ ।

ଏହାପରେ ଏକମନ ଏକପାଣ ହୋଇ ସରକାର ଦଂପତି ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଭକ୍ତିମିଶ୍ୱିତ ବାତ୍ସଲ୍ୟଭାବରେ ସେବାଯତ୍ନ କରିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ହେମଲତା ମା'ଙ୍କର ଏହି ବାଳକସ୍ୱଭାବ ପରମହଂସ ଯେପରି ଗୁରୁ, ଇଞ୍ଜ, ପରମ ଆତ୍ମୀୟ ଏବଂ ଏକାନ୍ତ ସେହୁର ନିଧି । ସେ ଥିଲେ ବୟସରେ ଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ଅପେଷା ବାର ତେର ବର୍ଷ ବଡ । ଉମାଚରଣ ସରକାର ଠାକୁରଙ୍କ ଠାରୁ ପ୍ରାୟ କୋଡିଏ ବର୍ଷ ବଡ । ସୁତରାଂ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରତି ତାଙ୍କର ଯେତିକି ଶୁଦ୍ଧା, ଭକ୍ତି ସେତିକି ଗଭୀର ସେହ୍ନ ପ୍ରୀତି ଜାତ ହୋଇଥିଲା । ସେତେବେଳେ ଠାକୁର ଥିଲେ ପରିବାଜକ । ଯେତେବେଳେ ଠାକୁର ସେମାନଙ୍କ ଘରେ ଥାଆନ୍ତି, ସେତେବେଳେ ସରକାର ଦଂପତି ମନେକରନ୍ତି ସତେ ଯେପରି ତାଙ୍କ ସଂସାର ପରିପୂର୍ଣ୍ଣତା ଲାଭ କରିଛି । ମାତ୍ର, ସେ ଚାଲିଗଲା ମାତ୍ର ଆଉ ଯେପରି ଦିନ ଭଲରେ ଯାଉ ନାହିଁ କି ଘରେ ମନ ଲାଗୁନାହିଁ ।

'ଯୋଗୀଗୁରୁ' ପ୍ରକାଶନର ବ୍ୟବଥା କରି ଦେଇ କଲିକତାରୁ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଯାଇ ଏହାବାଦ୍ କୁମ୍ନମେକାରେ ଉପଥିତ ହେଲେ । ସେଠାରେ ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ସମର୍ଥନରେ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ମହାରାଜ ତାଙ୍କୁ ପରମହସଂ ପଦବୀରେ ଅଳଙ୍କୃତ କଲେ । ତତ୍ପରେ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ମହାରାଜ ତାଙ୍କୁ ସଙ୍ଗରେ ଧରି ଗୋହାଟୀ ଯାତା କଲେ । ସେଠାରେ ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଆଦେଶାନୁସାରେ ଯଞ୍ଜେଶ୍ୱର ବିଶ୍ୱାସଙ୍କୁ ଶୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଦୀଷା ପ୍ରଦାନ କଲେ । ଗୋହାଟୀରୁ ପ୍ରତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ କରି ଏହି ସମ୍ବାଦ ଜଣାଇବାରୁ ସରକାର ଦଂପତି ଅବିଳମ୍ବେ ତାଙ୍କର ଶିଷ୍ୟତ୍ୱ ଗୁହଣ କଲେ । ଏହାପରେ ତହସିଲ୍ଦାରଙ୍କ ଗୃହ ତାଙ୍କର ମୁଖ୍ୟ ଆବାସଥଳୀ ହୋଇଉଠିଲା । ଏହି ସମୟଠାରୁ ଶୀଶ୍ରୀ ଠାକୁର କ୍ଚିତ୍ ଗାରୋହିଲ୍ ଯାଉଥିଲେ । ଯୋଗୀଗୁରୁ ପ୍ରକାଶ ହେବା ପରେ ସରକାର ମହାଶୟ ପୁୟକ ବିକ୍ୟ ହିସାବ ରକ୍ଷା, ଡାକରେ ପୁୟକ ପ୍ରେଣ, ପୁୟକର ବିଞ୍ଜାପନ ଦେବା ଆଦି କାର୍ଯ୍ୟ ତତ୍ତ୍ୱାବଧାନ କରିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ଆଉ ହେମଲତା ମା' ଏହି ଦୁଇଜଣଙ୍କର ସେବାଶୁଶୁଷା ଏବଂ ପ୍ରୟୋଜନାନୁସାରେ ଅତିଥି ଅଭ୍ୟାଗତଙ୍କର ଆହାର ବିଶାମର ବ୍ୟବଥା କରୁଥିଲେ । ସେତିକିବେଳେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଏହି ଷୁଦ୍ର ପରିବାରରେ ପଥମ ବହୁଚାରୀ ସେବକ ଭାବରେ ଯୋଗଦେଲେ ଚିଦାନନ୍ଦ ମହାରାଜ ।

ଉମାଚରଣ ସରକାର ପ୍ରଭୃତିଙ୍କ ସେବାଯନ୍ରେ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଦୁର୍ଗାପୁରରେ ଗୋଟିଏ କ୍ଷୁଦ୍ର ଆଶ୍ରମର ସୁଯୋଗ ଲାଭ କଲାମାତ୍ରେକେ ସେବକ ଚିଦାନନ୍ଦଙ୍କୁ ନେଇ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଦୁର୍ଗାପୁର ଚାଲିଗଲେ । ଠାକୁର ଦୁର୍ଗାପୁର ଗମନ କଲା ମାତ୍ରେକେ ସସ୍ତୀକ ସରକାର ମହାଶୟଙ୍କୁ ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଗ ଅନ୍ଧକାର ଦେଖାଗଲା । ଉଭୟେ ପରାମର୍ଶ କରି ଏକମତ ହୋଇ ସର୍ବସ୍ୱ ବିଳ୍ୟ କରି ଚିରଦିନ ଲାଗି ବେଣୁୟାରଚର ଛାଡି ଦୁର୍ଗାପୁର ଆଶ୍ରମରେ ଉପଛିତ ହେଲେ । ସେଠାରେ ସ୍ୱାମୀ ସ୍ଥୀ ଉଭୟେ ଶୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କୁ ସେମାନଙ୍କୁ ଆଶ୍ରମରେ ଛାଜ ଦେବାପାଇଁ କାତର ଭାବରେ ପ୍ରାର୍ଥନା କଲେ । ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ସେତେବେଳେ ସେ ଦୁହିଁଙ୍କୁ ମନା କରି ପାରିଲେ ନାହିଁ । ଫଳରେ ଦୁର୍ଗାପୁର ଆଶ୍ରମର ମ୍ୟାନେଜର୍ ହେଲେ ଉମାଚରଣ ଏବଂ ହେମଲତା ହେଲେ ସେବାବ୍ରରେ ଦୀ ଶିତା ଆଶ୍ରମ ସେବିକା । ଅତି ଅକ୍ତ ଦିନ ଭିତରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ନିଃଷ୍ଟ୍ୟ ଭାବରେ ବୁଝିପାରିଲେ ଯେ, ତହସିଲ୍ଦାରଙ୍କ ବୈରାଗୀ ହେବା ମୂଳରେ ହେମଲତାଙ୍କ ପ୍ରଭାବ ହିଁ ମୁଖ୍ୟ ଥିଲା । ସ୍ରୀ ସଦି 'ବିଦ୍ୟାସ୍ତ୍ରୀ' ନ ହୋଇ 'ଅବିଦ୍ୟା' ହୁଏ ପୁରୁଷର କି ସାଧ୍ୟ ଯେ ସେ ଭୋଗପଥ ତ୍ୟାଗକରି ତ୍ୟାଗପଥରେ ପଦ ସଞ୍ଚାରଣ କରିପାରିବ । ସୁତରାଂ ହେମଲତାମା'ଙ୍କ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ପ୍ରଥମରୁ ହିଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କର ଉଚ୍ଚ ଧାରଣା ଜାତ ହୋଇଥିଲା । ଆଶ୍ରମ ଜୀବନରେ ସ୍ୱାମୀ ସ୍ଥୀ ଉଭୟଙ୍କୁ କଠୋର ବହୁଚ୍ୟୀ ପାଳନ କରିବାକୁ ହେବଁ - ଏହି ସର୍ତ୍ତରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଉଭୟଙ୍କୁ ଅନ୍ତେବାସୀ ହେବା ପାଇଁ ଅନୁମତି ଦେଲେ । ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ଏହି ବ୍ରପାଳନରେ ବାଧ୍ୟ କରିବା ମଧ୍ୟ ପତ୍ନୀଙ୍କ ଦାୟିତ୍ୱ । ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଲକ୍ଷ୍ୟ କଲେ ହେମଲତା ଏହି ଦାୟିତ୍ୱ ନିଷ୍ଠସହକାରେ ପ୍ରତିପାଳନ କରୁଛନ୍ତି । ଆଶ୍ରମର ଅଭାବ ଅନାଟନ ଓ ଅସଂଖ୍ୟ ଅସୁବିଧା ସହ୍ୟ କରି ହେମଲତା ମା' ସେପରି ପସନ୍ ମୁଖରେ ଆମୁସୁଖ ବିରହିତା ହୋଇ ତପସ୍ଥିନୀ ସଦ୍ପଶ ନିଜକୁ ଉତ୍ସର୍ଗ କରିବାକୁ ତପର ଥିଲେ, ସେଥିରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ବିଚାରରେ ଅନ୍ତଦିନ ମଧ୍ୟରେ ହିଁ ସେ ସନ୍ତ୍ୟାସର ଯୋଗ୍ୟପାତ୍ରୀ ରୂପରେ ଚିହିତା ହେଲେ । ମାତ୍ର ଶ୍ରୀଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଜାଣିଥିଲେ, ଗୁରୁ ହେବା କରିବା ବିଷୟରେ କୌଣସି ନିଷ୍ଠରି ବଳେ ସୁଣି ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କର ପାପତାପର ଭାର ସେ ନେବାକୁ ହେବ । ତେଣୁ ହେମଲତାଙ୍କୁ ସନ୍ତ୍ୟାସ ପ୍ରଦାନ କରିବା ବିଷୟରେ କୌଣସି ନିଷ୍ଠରି ନ ନେଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀ ଠାକୁର ନିଷ୍ଠିୟ ଭାବରେ ଅସଣନ କରିବାକୁ ଲଗିଲେ । ଅବଶେଷରେ ଦିନେ ମାହେଶ୍ୱରଙ୍କୁ ଦେଆସା କରିବାକୁ ହେଲା - 'ହେମଲତାକୁ ସନ୍ୟାସ ପଦାନ କରୁନାହଁ କାହିଳି ?'

୧୯୦୭ ମସିହା ପୌଷ ଅମାବାସ୍ୟାରେ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ହେମଲତାଙ୍କୁ ଯଥାଶାୟ ଅବଧୂତ ସନ୍ୟାସ ବା ଭୈରବୀ ଭେକ ପଦାନ କରି ନାମ ଦେଲେ - 'ଯୋଗମାୟା' । ଶୀଗୁରୁଙ୍କ ଆଦେଶରେ ନିଜ ହ୍ୟରେ ଶଙ୍ଖା ଭାଙ୍ଗି ଦେଇ ସୀମାନ୍ତର ସିନ୍ଦୁରଗାର ପୋଛିଦେଇ, ଲଲାଟରେ ବୃହତ୍ ସିନ୍ଦୁର ବିନ୍ଦୁ, ଦେହରେ ଗୈରିକ ବୟ, ଗଳାରେ ରୁଦାକ୍ଷମାଳା ଓ ଦକ୍ଷିଣ ହ୍ୟରେ ତିଶୂଳ ଧାରଣ କରି ଯୋଗମାୟା ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ଶୀମୁଖରୁ ମହାବାକ୍ୟ ଶବଣ କଲେ । ତାହାର ମର୍ମାର୍ଥ ଯେତେବେଳେ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ବୁଝାଉଥାନ୍ତି, ସେ ଦେଖିପାରିଲେ ଅଦୂରରେ ଆମମାନଙ୍କର ମା' ଠାକୁରାଣୀ ହୁସ ହୁସ ବଦନରେ ଦଣ୍ଡାୟମାନା । ଧୀରେ ଧୀରେ ପରମେଶ୍ୱରୀ ଅଗସର ହୋଇ ଭୈରବୀ ମା'ଙ୍କୁ ଆଲିଙ୍ଗନ କଲେ । ପରମୂହ୍ର୍ତ୍ତରେ ଭୈରବୀ ମା'ଙ୍କର ସଂଜ୍ଞାହୀନ ଦେହ ଗୁରୁପାଦପଦ୍କରେ ଲୋଟି ପଡିଲା । ମହୋଲାସରେ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ଲକ୍ଷ୍ୟ କଲେ ଯେ, ସାଧ୍ୱୀ ହେମଲତାଙ୍କର ୟୂଳ ଆଧାରକୁ ଅବଲ୍ପ୍ରନ କରି ମହାଦେବୀ ତାଙ୍କ ମନୋମୟୀ ମୂର୍ତ୍ତିରେ ଆବିର୍ଭ୍ତା । ସେହିଦିନ ଠାରୁ ଭୈରବୀ ମା' ନବଜୀବନରେ ପବେଶ କଲେ, ଉମାଚରଣଙ୍କ ସହ ତାଙ୍କର ସମୟ ସଂପର୍କ ଛିନ୍ନ ହେଲା । ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ତାଙ୍କ ହ୍ୟରେ ଠାକୁରଙ୍କ ଭୋଗପାକ ଠାରୁ ଆରମ୍ଭ କରି ଗୁରୁବହୁଙ୍କ ଆସନ ପୂଜା ଆଦି ସମୟ ଭାର ପଦାନ କଲେ । ମାଂ ହେମଲତା ଭୈରବୀ ଭେକ ଗହଣ କଲା ପରେ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କର ସମୟ ପକାର ସେବାଭାର ପାଓ ହୋଇଥିଲେ । ତାହାପୂର୍ବ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତୈଳମର୍ଦ୍ଦନ, ସ୍ନାନାଦିରେ ସାହାଯ୍ୟ, କେଶ ପସାଧାନ ବା ଅଙ୍ଗ ସମ୍ବାହନ ପଭ୍ତି ସାକ୍ଷାତ ସେବା ବହ୍ଚାରୀ ଚିଦାନନ୍ଦ ହିଁ କରୁଥିଲେ । ମାତ ସନ୍ୟାସ ଗହଣ ପରେ ସେହି ବ୍ୟବଧାନ ଅପସୃତ ହୋଇଗଲା । ଏଡଦ୍ ବ୍ୟତୀତ ଶୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ତାଙ୍କୁ ସାଧନ କୌଶଳ ଶିକ୍ଷା ଦେଇ ନିୟମିତ ସାଧନ ଭଜନରେ ବତୀ କରାଇଲେ । ପତ୍ୟହ ସମୟ କାର୍ଯ୍ୟ ସମାୟ କରି ନିଶୀଥର ନିଭୂତ ଅବସର ବେଳେ ଭୈରବୀ ମା' ଆସନ ଗୃହରେ ଉପବେଶନ ପୂର୍ବକ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଅନୁଯାୟୀ ଜପ ଧ୍ୟାନ କରିଥାନ୍ତି । ଅକ୍ତ ଦିନ ଭିତରେ ସାଧନାର ସିଦ୍ଧି ତାଙ୍କର କରାୟତ୍ତ ହେଲା । ଜପ କରୁ କରୁ ଭୈରବୀ ମାଁ ବାହ୍ୟଚେତନା ହରାଇ ବସନ୍ତି । ଗୁରୁବହୁଙ୍କର କ୍ଷୁଦ ଆସନଗୂହଟି ତାଙ୍କ ଦେହନିଃସ୍ତ ଆଲୋକ ଆଭାରେ ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟ ହୋଇଯାଏ ।

ଏହି ସମୟରେ ଯୋଗମାୟା ଦେବୀଙ୍କର ସଦାନନ୍ଦମୟ ଜୀବନରେ ଏକ ମହାସଙ୍କଟ ଦେଖାଦେଲା । ୧୯୧୦ ମସିହାରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଦଳେ ଶିଷ୍ୟ ଶିଷ୍ୟାଙ୍କ ଗହଣରେ ତୀର୍ଥଭ୍ମଣରେ ବହିର୍ଗତ ହେଲେ । ଯୋଗମାୟା ଦେବୀଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ସଙ୍କରେ ନେଇଗଲେ । ବୃଛ ଉମାଚରଣ ଓ ଜନୈକ ନବାଗତ ବ୍ରହ୍କୁଚାରୀଙ୍କ ଉପରେ ଆଶ୍ରମର ଭାର ନ୍ୟୟ ହେଲା । ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଅନୁପଣ୍ଡିତିରେ ସରକାର ମହାଶୟଙ୍କର ମତିଭ୍ରମ ଘଟିଲା । ନବାଗତ ବ୍ରହ୍କୁଚାରୀଙ୍କ ସହାୟତାରେ ସେ ଆଶ୍ରମ ଲୁଝନ କରି ସମୟ ଟଙ୍କା ପଇସା ଧରି ନିଜ ଭାଇ ଘରକୁ ପଳାଇଲେ । ଭାଗ୍ୟହୀନ ବୃଷ୍ଟ ଗୁରୁପଦାଶ୍ରୟ ଲାଭ କରି ମଧ୍ୟ ଘୋର ଅପକର୍ମରେ ଲିଓ ହେବାରୁ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରବ୍ୟ ମନୟାପର କାରଣ ହୋଇଥିଲେ । ଭୈରବୀମା'ଙ୍କ ଜୀବନରେ ଘୋର ଅଶାନ୍ତି ଘୋଟି ଆସିଲା । ଉମାଚରଣ କେବଳ ଆଶ୍ରମ ଲୁଝନ କରି ଯାଇ ନ ଥିଲେ, ଅଧିକନ୍ତୁ ସେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ସହ ଶତ୍ରୁତାଚରଣ କରୁଥିବା ଦଳେ ଲୋକଙ୍କ ସହ ମିଶି ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କର ନିନ୍ଦାରଟନା କରିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ଏହି ଘଟଣା କାନରେ ପଡିବାମାତ୍ରେ ବିଚକ୍ଷଣ ଓକିଲ ଯୋଗେନ୍ଦ୍ରନାଥ ସରକାର (ପରେ ସ୍ୱାମୀ ଯୋଗାନନ୍ଦ୍ରକୀ) ପୋଲିସ୍ର ସହାୟତା ନେଇ ସରକାର ମହାଶୟଙ୍କୁ ବାନ୍ଧି ଆଣି ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ସନ୍ଧୁଖରେ ହାଜିର୍ କଲେ । ଠାକୁରଙ୍କ ନିକଟକୁ ଆସି

ଉମାଚରଣ ତାଙ୍କ ପାଦ ଧରି କାନ୍ଦିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ପରମହଂସ ନିଗମାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ ଦେବ ଅପରାଧୀକୁ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ କ୍ଷମା ପ୍ରଦାନ କଲେ । ଯାହାହେଉ ଗୁରୁ ଶିଷ୍ୟଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ତ ସମାଧାନ ହୋଇଗଲା । ବର୍ତ୍ତମାନ ସମସ୍ୟା ଉପୁଜିଲା ଭୈରବୀ ମା'ଙ୍କୁ ନେଇ । ଉମାଚରଣ ତ ଆଉ ଆଶ୍ରମରେ ରହି ପାରିବେ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ତାଙ୍କ ଦ୍ୱୀ ? ନିଃସନ୍ତାନ ଉମାଚରଣଙ୍କର ଦ୍ୱୀ ହିଁ ତ ଏକମାତ୍ର ଅବଲମ୍ବନ ଥିଲେ । ଶୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଯୋଗମାୟା ଦେବୀଙ୍କୁ ଡାକି କହିଲେ – 'ମୁଁ ତୁମକୁ ସନ୍ୟାସ ପ୍ରଦାନ କରିଛି । ତେଣୁ ଗୁରୁ ହିସାବରେ ଆଧ୍ୟାତ୍ମ ପଥରେ ଚଳିବାର ସ୍ୱାଧୀନତା ମୁଁ ତୁମକୁ ଦେଇଛି । ତୁମେ ଉମାଚରଣ ସହ ଯାଇପାର କିମ୍ବା ୪ଠାରେ ରହିପାର, କ'ଣ କରିବ ଭାବି ଛିର କର ।'

ଭୈରବୀ ମା' ମଧ୍ୟ ଘଟଣାର ଗତି ଦେଖି ନିଜର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଆଗରୁ ଛିର କରି ସାରିଥିଲେ । କାଳ ବିଳମ୍ବ ନକରି ସେ କହିଲେ -'ଠାକୁର । ଆପଣ ମୋତେ ପାଦରେ ଠେଲି ଦିଅନ୍ତୁ ନାହିଁ । ଆଶମ ତ୍ୟାଗ କରି ମୁଁ ଅନ୍ୟ କେଉଁଠାକୁ ଯିବି ନାହିଁ ।' ଭୈରବୀ ମା' ଯେ ଉମାଚରଣଙ୍କ ସଙ୍ଗରେ ଯିବାକୁ ଅନିଛୁକା ଏକଥା ଶୁଣି ଉମାଚରଣଙ୍କର ପୁଣି ମତିଛନ୍ନ ହେଲା । ସେ ବିପକ୍ଷଦଳଙ୍କ ପରାମର୍ଶାନୁଯାୟୀ ୟୀଙ୍କୁ ହୋଇପଡିଲେ । ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ସେତେବେଳେ ନିଜେ ଭୈରବୀ ମା'ଙ୍କୁ ଆଶମ ଛାଡି ଉମାଚରଣଙ୍କ ସହ ଚାଲିଯିବା ପାଇଁ କହିଲେ । ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଶବଣ କରି ଭୈରବୀ ମାଁ ଅନାଥଙ୍କ ପରି କନ୍ଦନ କରିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ତାଙ୍କର ଏହି ଚରମ ସଙ୍କଟରେ ପରମ ସହାୟକ ଭାବରେ ସାନ୍ତ୍ରନା ଦେଲେ ଯୋଗେନ୍ଦନାଥ ସରକାର - ମା'! ତୁମେ କାନ୍ଦ ନାହିଁ । ମୁଁ ସରକାର ମହାଶୟଙ୍କ ସହ ତୁମର ସାକ୍ଷାତର ବ୍ୟବଥା କରିଦେବି । ତୁମର ଯାହା ବକ୍ତବ୍ୟ ତାଙ୍କୁ ବୁଝାଇ କହିବ ।' ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କୁ ସମୟ ବୁଝାଇ ଦେଇ ସେ ଉମାଚରଣଙ୍କୁ ତାକି ଆଣିଲେ । ଉମାଚରଣଙ୍କ ଉପଛିତିରେ ଭୈରବୀ ମା ଧୀର ସ୍ୱରରେ କହିଲେ ଯେ, ଗୁରୁଗୂହ ତ୍ୟାଗ କରିବା ତାଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ଅସମ୍ଭବ । ସନ୍ୟାସ ଗହଣ ପରେ ତାଙ୍କର ଓ ଉମାଚରଣଙ୍କର ପଥ ଭିନ୍ନ ହୋଇ ଯାଇଛି । ଏବଂ ହିନ୍ଦୁଶାୟ ଅନୁସାରେ ସନ୍ୟାସ ବତ ପାଳନ ନ କଲେ ସେ ଘୋର ନରକରେ ପତିତ ହେବେ । ମାତ ଭୈରବୀ ମା'ଙ୍କର କୌଣସି ସଦୁପଦେଶ ଉମାଚରଣଙ୍କର କର୍ୟ କୁହର ପବେଶ କଲା ନାହିଁ । ଉମାଚରଣ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଗାଳି ଦେଇ ପାରିଲେ ନାହିଁ କି ସ୍ୱୀଙ୍କ କଥାର କୌଣସି ଉତ୍ତର ଦେଇ ପାରିଲେ ନାହିଁ । ମାତ ସେ ବିପକ୍ଷଦଳଙ୍କ ସହ ନ ଥିଲେ । ଉମାଚରଣଙ୍କ ଅଭିସନ୍ଧି ଜାଣିପାରି ସେ ନିଜେ ଢାକା ଯାଇ ପୁଲିସ୍ କମିଶନରଙ୍କୁ ସାକ୍ଷାତ କରି ତାଙ୍କୁ ସମୟ ଘଟଣା ଅବଗତ କରାଇଲେ ଓ ତାଙ୍କୁ ଭୈରବୀ ମା'ଙ୍କ ଏଜହାର୍ ନେବା ପାଇଁ ଅନୁରୋଧ କଲେ । ଘୋର ସଙ୍କଟର ସମ୍ପୁଖୀନ ହୋଇ କୁଳବତୀର ଲଜା ସଂକୋଚ ପରିହାର କରି ପକୃତ ସନ୍ୟାସିନୀ ଭାବରେ ଯୋଗମାୟା ଦେବୀ କମିଶନର ସାହେବଙ୍କ ସମ୍ପୁଖରେ ଉପବେଶନ ପୂର୍ବକ ତାଙ୍କର ବର୍ତ୍ତବ୍ୟ ସରଳ ଭାଷାରେ ପକାଶ କଲେ । ଭୈରବୀ ମା'ଙ୍କର ବର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଶବଣ କରି ପୂଲିସ୍ କମିଶନର ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହେଲେ ଓ ପତିଶୃତି ଦେଲେ ଯେ, ଭୈରବୀ ମା'ଙ୍କ ଅନିଚ୍ଛାରେ ତାଙ୍କୁ ଯେପରି କେହି ଆଶମରୁ ନେଇଁ ଯାଇ ପାରିବେ ନାହିଁ ସେଥିପାଇଁ ସେ ଧ୍ୟାନ ଦେବେ । ଏବଂ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ବିରୁଦ୍ଧରେ କୌଣସି ଅଭିଯୋଗ ଅଦାଲତ୍ରେ ପେଶ୍ ହେବନାହିଁ । ଗୁରୁ କୃପାରୁ ସର୍ବ ସମାସ୍ୟାର ସମାଧାନ ହୋଇଗଲା । ବିପଦରୁ ଉତ୍ତୀର୍ୟ ହୋଇ ଭୈରବୀ ମା' ପୁନରାୟ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ସେବାର ଅଧିକାର ଫେରିପାଇଲେ ।

### ଭୈରବୀ ମା'ଙ୍କର ଭଗବତ୍ ଜ୍ଞାନରେ ଗୁରୁସେବା

୧୯୧୨ ମସିହା ଅକ୍ଷୟ ତୃତୀୟା ତିଥିରେ ଆସାମର କୋକିଳାମୁଖଠାରେ ସାରସ୍ୱତ ମଠ ଛାପିତ ହେଲା । ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ସେଠାରେ ଜଗତ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଆସନ ପ୍ରତିଷା କରି ଭୈରବୀ ଯୋଗମାୟା ଦେବୀଙ୍କୁ ସେବାପୂଜାର ଅଧିକାର ପ୍ରଦାନ କଲେ । ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଗଠିତ ମଠ ନିୟମାବଳୀକୁ ବାୟବରୂପ ପ୍ରଦାନ କରିବାର ଦାୟିତ୍ୱ ପ୍ରଧାନତଃ ଭୈରବୀମା'ଙ୍କ ଉପରେ ନ୍ୟୟ ରହିଲା । ସେବିକା ସଂଘର ସଦସ୍ୟାମାନେ ଏବଂ ଯେଉଁମାନେ ଠାକୁରଙ୍କ ସେବକ ରୂପେ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ହେଉଥିଲେ, ତାଙ୍କୁ ଭୈରବୀମା'ଙ୍କ ନିକଟରୁ ସେବାପଦ୍ଧତି ଶିକ୍ଷା କରିବାକୁ ହେଉଥିଲା । ରାତ୍ରିରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଭୋଗ ଶେଷ ବେଳକୁ ଏଗାରଟା ବାଜି ଯାଏ । ତତ୍ସରେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ପାନ ତମାଖୁ ଦେଇ ମା' ତାଙ୍କର ଦେହ ହୟପଦ ସମ୍ବାହନ କରିଦେଇ ଅତି ଯତ୍ନରେ ଶୁଆଇ ଦିଅନ୍ତି । ଠାକୁର ନିଦ୍ୱାଯିବା ପରେ ମା' ପ୍ରସାଦ ସେବନ କରି ରହନଶାଳା ସଫାସଫି ତଦାରଖ କରି ସାରିବା ବେଳକୁ ରାତି ପ୍ରାୟ ଗୋଟାଏ ବାଜୁଥାଏ । ତାହାରି ମଧ୍ୟରେ ଥରେ ଦୁଇଥର ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଯଥାରୀତି ନିଦ୍ରା ହୋଇଛି କି ନାହିଁ ଦେଖି ଆସୁଥିଲେ । ଗ୍ରୀଷ୍ମ ବେଳେ ଛିତା ହୋଇ ପଙ୍ଖା କରନ୍ତି, ଶୀତ ବେଶି ହେଲେ ଦେହରେ ଲେପ କମ୍ବଳ ଯୋଡାଇ ଦେଇ ଆସନ୍ତି । ଶେଷରାତି ଚାରି ଘଟିକାରେ ସେବକମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଘଞ୍ଜା ବାଜେ । ମା' ଶଯ୍ୟାତ୍ୟାଗ କରି, ଲୁଗା ବଦଳାଇ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଠିକ୍ ଭାବେ ନିଦ ହୋଇଛି କି ନାହିଁ ଦେଖି ଆସନ୍ତି, ତାପରେ ନିଜେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କର ପାଇଖାନାରେ ଝାଡୁ ଦେଇ ଲିପାପୋଛା କରିଦଅନ୍ତି । ପ୍ରତିଦନ ନିଜେ ଘଷିମାଜି ଠାକୁରଙ୍କ ଜଗ୍, କରଙ୍ଗ ପିକଦାନୀ, ଘଟି ଓ ଢାଳ ସୁନା ଭଳି ଚକ୍ ଚକ୍ ରଖନ୍ତି । ତତ୍ପରେ ସ୍ନାନ ଶେଷରେ ଆଦ୍ ବସ୍ତ୍ର ତ୍ୟାଗ କରି ଠାକୁରଙ୍କ ହଣ୍ଡପ ସମ୍ବାହନ କରି ତାଙ୍କର ନିଦା ଭଙ୍ଗ କରନ୍ତି ।

ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ନିଦା ଭଙ୍ଗ ପରେ ନିଜ ହାତରେ ତମାଖୁ ସଜାଡି ଠାକୁରଙ୍କ ହୟରେ ହୁକ୍କାନଳ ଧରାଇ ଦେଇ ଭୈରବୀ ମାଂ ଠାକୁରଙ୍କ ପାଇଁ ପାଇଖାନାରେ ଢାଳ ଗାମୁଛା ରଖିଦେଇ ଆସନ୍ତି । ଶୌଚାଦିର ଆୟୋଜନ ଶେଷ କରି ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ମୁଖଧୋିତି, ବସିବା ଚୌକି, ଢଳଭରା ଢଗ ଘଟି, ଦାନ୍ତମାର୍ଜନୀ ଆଦି ଯଥାୟାନରେ ସଜାଇ ରଖନ୍ତି । ତାପରେ ପନିକି ଧରି ସକାଳ ଭୋଗ ପାଇଁ ଫଳ କାଟିବା, ମିଝାନୁ ପୟୁତ କରିବା ଓ ଚୂଡା ମୂଢିର ଉପକରଣ ସଜାଇବାରେ ଲାଗିଯାନ୍ତି । ଇତ୍ୟବସରେ ଠାକୁର ତମାଖୁ ଖାଇ ସାରି ଶୌଚାଗାରରେ ପବେଶ କରନ୍ତି । ମା' ସେତିକିବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କ ଶୟନ କକ୍ଷରେ ପବେଶ କରି ଷିପ ଗତିରେ ମଶାରୀ ଟେକି, ବିଛଣା ଝାଡି, ଘରଟିକୁ ପରିଷ୍କାର କରି ପୁଣି ଥରେ ପଲଙ୍କ ଉପରେ ନୂତନ ଶଯ୍ୟା ବିଛାଇ ଦିଅନ୍ତି । ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଶୌଚକୃତ୍ୟ ଓ ମୁଖଧୋତି ସମାପନ କଲାପରେ ମା ଠାକୁରଙ୍କ ସମୀପରେ ଉପବେଶନ ପୂର୍ବକ ତାଙ୍କୁ ବିଭିନ୍ନ ଭୋଗ ସାମଗୀ ଭୂଞାଇବାରେ ଲାଗିପଡ଼ିତ । ଜଳଯୋଗ କରାଇ ଠାକୁରଙ୍କ ହାତରେ ତମାଖୁନଳ ଧରାଇ ଦେଇ ସେ ରନ୍ଧନଶାଳାକୁ ଚାଲିଯାଆନ୍ତି । ସେ ସମୟରେ ଶାନ୍ତି ମା'ଙ୍କ ଉପରେ ବାହାର ପାକ୍ଗୃହର କାର୍ଯ୍ୟ ଭାର ନ୍ୟୟ ଥିଲା । ଭୈରବୀ ମା' (ବଡ ମା') ଠାକୁରଙ୍କ ନିକଟରୁ ଫେରି ପରିବାପତ କାଟିବାକୁ ବସିଯାନ୍ତି । ରନ୍ଧନର ଯୋଗାଡ ଶେଷ ହେବା ମଧ୍ୟରେ ବଡମା ଉଠି ଯାଇ ଦେଖିଆସନ୍ତି ଠାକୁରଙ୍କର ଆଉ ତମାଖୁ ଦରକାର କି ନା । ତପରେ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଯାଏ ଯୋଡା ଚୁଲିରେ ଭୋଗ ରନ୍ଧନ । ଯଥାସମୟରେ ରନ୍ଧନ ସମାୟ କରି ଆସି ସେ ଠାକୁରଙ୍କ ସ୍ନାନ ଆୟୋଜନରେ ଲାଗିପଡନ୍ତି । ସ୍ୱାନ ଚୌକି, ଘଟି ଓ ଗାମୁଛା ସଜାଇ, ମା'ମାନଙ୍କୁ ପାଣି ରଖିବାକୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇ ନିଜେ ଯାଇ ଠାକୁରଙ୍କ ତୈଳଭଙ୍ଗ କରି ଦିଅନ୍ତି । ସ୍ଥାନ ପରେ ଦେହ, କେଶ ପୋଛି ଦେଇ, କେଶ ପସାଧନ କରି ସାରି ଠାକୁରଙ୍କୁ ଆଉ ଥରେ ତମାଖୁ ଧରାଇ ଦେଇ ସାତଟି ଜଟା ଠାକୁରଙ୍କ ମୟକରେ ସଜାଇ ବସନ୍ତି । ସେ କାର୍ଯ୍ୟ ଶେଷ ହେଲେ ତାଙ୍କୁ ଥରେ ପଣାମ କରି ମା ନିଜ ହ୍ୟରେ ବେଦୀ ପକାଇ, ବେଦୀ ଉପରେ ଆସନପାତି ଜଗ୍ କରଙ୍ଗାରେ ଜଳପୂର୍ଣ୍ଣ କରି ହାତପୋଛା ରୁମାଲ ଓ ପିକଦାନୀ ସଜାଡି ଦେଇ ଭୋଗ ସଜାଡିବାକୁ ଆରମ୍ଭ କରନ୍ତି । ଲୁଣଦାନୀରେ ଲେମୁ ଖଞ୍ଚେ ଓ ଲୁଣ ଦେଇ ମା' ଭୋଗଥାଳି ଚାରିପଟେ ତାଟିଆ ଗୁଡିକରେ ବ୍ୟଞ୍ଜନ ବାଢି ଦେଇ ନିଜେ ଯାଇ ଠାକୁରଙ୍କୁ ପାଛୋଟି ଆଣି ଭୋଗାସନରେ ବସାଇ ଯପୂରୋନାହି ଅଧିକ ଭୂଞାଇବାର ଚେଷା କରନ୍ତି । ଅଲ୍ଷ ଖାଇଲେ ମାଁଙ୍କ ର ମନ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଦୁଃଖ ହୁଏ । ଏହା ଦେଖି ଠାକୁରଙ୍କୁ ଇଛା ବିରୁଦ୍ଧରେ ମଧ୍ୟ ଟିକିଏ ଅଧିକ ଭୋଗ ଗହଣ କରିବାକୁ ହୁଏ । ନିଷାପର ପୂଜକ ଯେଭଳି ସଦାଚାର ସଂପନ୍ ହୋଇ ଶବ୍ଧା ସହକାରେ ଦେବତାଙ୍କ ପୂଜା କରନ୍ତି ଠିକ୍ ସେହିପରି ମାଁ ଠାକୁର ସେବା କରୁଥିଲେ । ମାଂଙ୍କ ଠାରେ ଆଳସ୍ୟ ବୋଲି ିକିଛି ନ ଥିଲା । ମଠର ଗୁରୁବହୁଙ୍କ ଆସନରେ ମା'ହିଁ ପୂଜା କରୁଥିଲେ । ସନ୍ଧ୍ୟାପୂଜା ପରେ ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଆସନରେ କିମ୍ବା ଆସନବାର୍ଷ୍ୟରେ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ଉପବେଶନ କରିବା ସମୟରେ କେବେ କେବେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ବଡମା' ଆରତି କରୁଥିଲେ । ସେ ଆରତି ଦେଖିଲେ ବୟୟମାନେ ତ ଦୂରର କଥା, ଶିଶୁମାନେ ମଧ୍ୟ ମନ୍ଦମୁଗ୍ଧ ନେତରେ ଅନାଇ ରହୁଥିଲେ । ଆରତି କଲାବେଳେ ଭୈରବୀମା'ଙ୍କର ବାହ୍ୟଞ୍ଜାନ ରହୁ ନଥିଲା । ଅନ୍ତରଙ୍ଗ ସେବକ ସେବିକା ମାନଙ୍କ ନିକଟରେ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ନିଜ ମୁଖରେ ପକାଶ କରିଥିଲେ ଯେ, ଯୋଗମାୟାଙ୍କ ବିଗହରେ ସ୍ୱଂୟ ମହାଦେବୀ ଆବିଷ୍ଟ ହୋଇ ତାଙ୍କର ସେବା ସଂପନ୍ନ କରୁଛନ୍ତି । ସୂତରାଂ, ତତ୍କାଳୀନ ଆସାମ ମଠରେ ରାଜରାଜେଶ୍ୱରୀ ମହିମାରେ ମା' ବିରାଜିତା ଥିଲେ । ଏଇହେଲା ଯୋଗମାୟା ଦେବୀଙ୍କର ଭଗବତ୍ଞାନରେ ଗୁରୁସେବାର ବିବରଣୀ ।

କିନ୍ତୁ ସ୍ଯ୍ୟଙ୍କ ଦେହରେ ଯେପରି କଳଙ୍କ ଅଛି, ସେହିପରି ଏହି ତେଜସ୍ୱିନୀ ଭୈରବୀଙ୍କ ର ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ ମାତ ତୂଟି ଥିଲା । ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ଓ ତାଙ୍କର ପରିକରବୃନ୍ଦ ତାଙ୍କ ଦୃଷିରେ ସମାନ ନ ଥିଲେ । ତାଙ୍କ ମତରେ ଠାକୁରଙ୍କ ସେବା ହିଁ ତାଙ୍କର ଏକମାତ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ସେ ଠାକୁରଙ୍କ ବିଶିଷ୍ଟ ଭକ୍ତ ମାନଙ୍କୁ ଅଧିକ ସ୍ନାନ ଦେଉଥିଲେ । ବାକି ଅନ୍ୟ ସମୟେ ସାଧରଣ ଶିଷ୍ୟ । ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟିରେ ଯେ ସମୟେ ସମାନ ଏହାବୋଧେ ମା'ଙ୍କର ସମ୍ୟକ ଭାବରେ ଅବଗତ ହୋଇ ନ ଥିଲା । ଉଚ୍ଚ ତୁଟିର ଛିଦ ଅବଲ୍ମିନ କରି ମାହେଶ୍ୱେରୀ ଆଠବର୍ଷପରେ ବଡମା'ଙ୍କ ଦେହାଶୟ ପୂର୍ବକ ପକଟିତା ହେବାର ଲୀଳା ସମୁରଣ କରିଥିଲେ । ୧୯୧୪ ମସିହାର ଗୋଟିଏ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ହଠାତ୍ ଦିନେ ଦେଖିଲେ, ଆମମାନଙ୍କ ମା' ଠାକୁରାଣୀ ପୂର୍ବ ଦିଗର ଗୋଲାପ ଉଦ୍ୟାନରେ ହାସ୍ୟ ମୁଖରେ ଦ୍ଞାୟମାନା, ଠାକୁର ମହାରାଜ ଚମକି ଉଠିଲେ, ସନ୍ୟାସ ଲାଭ ପରଠାରୁ ମା' ଠାକୁରାଣୀଙ୍କୁ ସେ ଯୋଗମାୟାଙ୍କ ଆଧାରରେ ପକଟିତା ବୋଲି ଦେଖି ଆସିଥିଲେ । ଶୀଗୁରୁଙ୍କ ଅନୁକ୍ତ ପଶ୍ଚ ଜାଣି ପାରି ମାହେଶ୍ୱରୀ ମଧୁର କଣରେ କହିଲେ - 'ଆଜିଠାରୁ ମୁଁ ଯୋଗମାୟାକୁ ତ୍ୟାଗ କଲି । ଆଉ ତାକୁ ମୋ ଶକ୍ତିରେ ଆଛନ୍ନ କରି ରଖିବି ନାହିଁ । ସେଥିରେ ତାର ଆଧ୍ୟମପଗତି ବ୍ୟାହ୍ତ ହେଉଅଛି । ସେ ନିଜର ସ୍ୱରୂପ ଉପଲବ୍ଧି କରି ପାରୁନାହିଁ ।' ଠାକୁର ଏହି ଘଟଣା ଦୀର୍ଘ କାଳ ଧରି କାହା ନିକଟରେ ପକାଶ କରି ନ ଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ଠାକୁରଗତ ପାଣା ଭୈରବୀ ମା'ଙ୍କର ଏ ରହସ୍ୟ ବୁଝିବାରେ ବିଶେଷ ବିଳମ୍ ହୋଇନଥିଲା, ସେ ଅନୁଭବ କରୁଥିଲେ ଠାକୁର ଯେପରି ତାଙ୍କୁ ଦିନକୁ ଦିନ ପର କରି ଦେଉଛନ୍ତି । ଅବଶ୍ୟ ବାହାରେ ସମୟଙ୍କ ନିକଟରେ ଭୈରବୀ ମା'ଙ୍କୁ ରାଜାରାଜେଶୃରୀଙ୍କ ପରି ଯେଉଁ ମଯ୍ୟଦା ଦିଆଯାଉ ଥିଲା, ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ଜାୈଣସି ଷେତରେ ତାହା ତିଳେ ମାତ ଷ୍ଟ୍ରଣ କରି ନଥିଲେ । ବୟୋବ୍ରି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଅବିଶାନ୍ତ ପରିଶମ ଓ ସମ୍ବତଃ କିର୍ମ୍ଧିତ ମନୋବେଦନା ହେତ୍ ଯୋଗମାୟା ଦେବୀଙ୍କର ନିରୋଗ ଶରୀର ରୋଗାଜାନ୍ତ ହୋଇପଡିଲା । ଆସାମରେ ଭୟଙ୍କର ଜୃରରେ ପୀଡିତ ହୋଇ ସେ ଧୀରେ ଧୀରେ ଦୁର୍ବଳ ହୋଇପଡିଲେ । ତଥାପି ଠାକୁର ସେବା ଅନ୍ୟ କାହାରିକୁ ହ୍ୟାନ୍ତର କରିବାକୁ ସେ ଇଛୁକା ନ ଥିଲେ । ଫଳରେ ବାରମ୍ବାର ଜ୍ୱରରେ ପୀଡିତ ହୋଇ ୧୯୧୯ ମସିହାରେ ବଡମା' ଶଯ୍ୟାଶାୟୀ ହୋଇ ପଡିଲେ । ଚାହୁଁ ଚାହୁଁ କେତୋଟି ଦିନ ମଧ୍ୟରେ ସେ ସଂପ୍ରଣ୍

କଙ୍କାଳସାର ହୋଇ ପଡିଲେ । ତାଙ୍କର କଷ୍ଟ ଦେଖି ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ମଧ୍ୟ ବିଚଳିତ ହୋଇ ପଡିଲେ । ମାତ୍ର ସମୟ କ୍ମେ ରୋଗର ପ୍ରକୋପ ଧୀରେ ଧୀରେ ହାସ ପାଇବାକୁ ଲାଗିଲା ଓ ଯୋଗମାୟା ଦେବୀ ସୁଞ୍ଚ ହୋଇ ଉଠିଲେ ।

ଏହି ସମୟରେ ଭୈରବୀ ମା'ଙ୍କ ଜୀବନରେ ଘୋର ଦୁର୍ଦ୍ଦିନ ଘୋଟି ଆସିଲା । ଅନ୍ତେବାସୀଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ଏକ ଗଣ୍ଡଗୋଳକୁ କେନ୍ଦକରି ଜଣେ ସେବକ ପତି ପକ୍ଷପାତ ପୂର୍ବକ ଯୋଗମାୟା ଦେବୀ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ନିକଟରେ ସତ୍ୟ ଗୋପନ କରିବାର ପୟାସ କରିଥିଲେ । ମାତ ପରବର୍ତ୍ତୀ କାଳରେ ଉକ୍ତ ସେବକଟି ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ପଶ୍ଚରେ ନିଜ ଦୋଷ ସ୍ୱୀକାର କରିଗଲା । ସେତେବେଳେ ଯୋଗମାୟାଦେବୀଙ୍କ ଅନୃତ ଉଚ୍ଚାରଣ ପାଇଁ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ମନରେ ପଚ୍ଛ ଆଘାତ ଲାଗିଲା । ଏହି ଗୁରୁତର ଅପରାଧର ପରିଣାମ ସ୍ୱରୂପ ଚିରଦିନ ନିମିଭ ମଠବାସ ତ୍ୟାଗ କରି ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ପୁରୀଧାମରେ ଶେଷଜୀବନ ଅତିବାହିତ କରିବାର ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ଗହଣ କଲେ । ପାତଃ ୪ ଘଞ୍ଜାରୁ ସନ୍ଧ୍ୟା, ପୂଣି ସନ୍ଧ୍ୟାରୁ ମଧ୍ୟରାତି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯୋଗମାୟାଦେବୀଙ୍କର ଠାକୁରସେବା ଆୟୋଜନରେ ଅତିବାହିତ ହେଉଥିଲା । ହଠାତ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଅନୁପଛିତିରେ ତାଙ୍କ ଜୀବନ ଅର୍ଥହୀନ ଓ କର୍ମହୀନ ହୋଇଗଲା । ଏଭଳି ଆଘାତ ସାଧରଣଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ସହ୍ୟ କରିବା କଞ୍ଜକର, କିନ୍ତୁ ଭୈରବୀ ମା' ଗୁରୁଦତ୍ତ ଦଣ୍ଡ ନୀରବରେ ମଥାପାତି ସହ୍ୟ କରିନେଇ ଠାକୁରଙ୍କ ଫେରିବା ପଥ ଚାହିଁ ସେହି ମଠରେ ହିଁ ପଡି ରହିଲେ । ତାଙ୍କର ବିଶ୍ୱାସ ଥିଲା ପରମ କାରୁଣିକ ଠାକୁର ନିଷ୍ଟୟ ତାଙ୍କୁ ଦିନେ ନା ଦିନେ ଷମା କରିବେ । କହିବା ବହୁଲ୍ୟ, ୧୯୨୨ ମସିହାରେ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ମଠକୁ ଫେରିଆସି ପୁନରାୟ ପୂର୍ବଭଳି ଭୈରବୀ ମା'ଙ୍କ ସେବା ପରିଚଯ୍ୟାକୁ ଅଙ୍ଗକାର କଲେ । କିନ୍ତୁ ଆସାମ ମଠ ଆଉଁ ପୂର୍ବିପରି ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ମୂଳବାସୟଳୀ ହୋଇ ରହିଲା ନାହିଁ, ପୁରୀଧାମ ଉକ୍ତ ୟାନ ଅଧିକାର କଲା । ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ମଠ ତ୍ୟାଗକରି ଯିବାର କେତେ ବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ଯୋଗମାୟା ଦେବୀଙ୍କର ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟ ଭାଙ୍ଗି ପଡିଲା । ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ମଠର ୍ମାଁ ଙ୍କି ଉପରେ ରୁଞ୍ଜ ହୋଇ ମଠବାସ ତ୍ୟାଗ କରିଥିବା କଥା ବୟୟ ଅନ୍ତେବାସୀମାନେ ଅବଗତ ଥିଲେ । ସେମାନିଙ୍କ ନିକଟରେ ଧୀରେ ଧୀରେ ମା'ଙ୍କ ମଯ୍ୟଦା କ୍ରୁର୍ଣ ହୋଇ ଆସୁଥିଲା । ଯୋଗମାୟାଙ୍କ ଅଧିକାଂଶ କାର୍ଯ୍ୟକଳାପକୁ ସେମାନେ ସମାଲୋଚନା ଦୃଷ୍ଟିଭଙ୍ଗି ନେଇ ବିଚାର କରିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ଏଥିରେ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର କିନ୍ତୁ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ନ ଥିଲେ । ତାଙ୍କ ମତରେ ଏହା ଗୁରୁଙ୍କ ଉପରେ ଗୁରୁଗିରି କଲା ଭଳି କଥା । ୧୯୨୫ ମସିହାରେ ଏହି ଗଞ୍ଗୋଳ ଖୁବ୍ ଜଟିଳ ଆକାର ଧାରଣ କରିଥିଲା । ତେଣୁ ଅବଶେଷରେ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ମଠରେ ଉପଛିତ ହୋଇ ଏହାର ମୀମାଂସା କରିବାକୁ ଚେଷା କରିଥିଲେ । ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ତିରୟାର ଶୁଣି ଅନ୍ତେବାସୀମାନେ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିଥିଲେ ଯେ, ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ଯୋଗମାୟାଦେବୀଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସାକ୍ଷାତ୍ ଜଗଦୀଶୃରୀଙ୍କ ଅଧିଷାନକୁ ପାଧାନ୍ୟ ଦେଉଥିଲେ । ସେମାନେ ଠାକୁରଙ୍କ ପାଦ ଧରି କ୍ଷମା ପାର୍ଥନା କରିଥିଲେ ଓ ସେହିଦିନଠାରୁ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ଯେତେଦିନ ୟୂଳଦେହରେ ଅବୟାନ କରିଥିଲେ ମଠରେ ମା'ଙ୍କର ଆଉ କୌଣସି ଅସ୍ନାନ ଘଟି ନ ଥିଲା ।

୧୯୩୨ ମସିହାରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଶେଷଥର ପାଇଁ ମଠକୁ ପ୍ରତ୍ୟାବର୍ଷନ କରିଥିଲେ । ସେତେବେଳକୁ ଭୈରବୀ ମା'ଙ୍କର ଦୃଷ୍ଟିଶକ୍ତି ଖୀଣ ହୋଇ ଆସିଥିଲା । ସେତେବେଳକୁ ମା' ଆଉ ନିଜେ ପାକ କରି ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଭୋଗ ଅର୍ପଣ କରିପାରୁ ନଥିଲେ । ତାଙ୍କ ତତ୍ତ୍ୱାବଧାନରେ ଅନ୍ୟ ସେବକମାନେ ଭୋଗ ରାଛୁଥିଲେ । ମାତ୍ର ସେଥିରେ ମା'ଙ୍କର ତୃତ୍ତି ଆସୁ ନଥିଲା । ମହାରୁଦ୍ରଙ୍କ ପ୍ରଦର ସନ୍ୟାସ ବ୍ରତର ସାଧନା ଯେ କିଭଳି କଠୋର, ପରବର୍ଷୀ କାଳରେ ମା'ମାନଙ୍କୁ ସେହି ଶିକ୍ଷା ଦେବା ପାଇଁ ବୋଧହୁଏ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ମଠତ୍ୟାଗ ପରେ ୧୩ ବର୍ଷ ଓ ମହାସମାଧି ପରେ ୬ ବର୍ଷ, ଏହିଭଳି ସୁଦୀର୍ଘ ଉନବିଂଶ ବର୍ଷ ମଠଜନନୀଙ୍କୁ ଜୀବିତ ରହିବାକୁ ପଡିଥିଲା । ଯୋଗମାୟାଦେବୀଙ୍କୁ ଦୁହ୍ତର ଶୋକସାଗରରେ ଭସାଇଦେଇ ୧୯୩୫ ମସିହାରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରମହାରାଜ କଲିକତାରେ ମହାସମାଧିମଗ୍ନ ହେଲେ । ଭୈରବୀ ମା'ଙ୍କର ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଅନ୍ତିମ ଥର ଦେଖିବାର ଆକାଙ୍ଷା ମଧ୍ୟ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଲା ନାହିଁ । ଦେହ ବିକୃତ ହେବା ଭୟରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କୁ ହାଲିସହର ଆଶ୍ରମରେ ସମାଧିୟ କରାଗଲା । ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ବିଦେହୀ ହେବାର ଦୁଇ ବର୍ଷ ନ ପୁରୁଣୁ ମଠାଶ୍ରମମାନଙ୍କରେ ଘୋର ଅଶାନ୍ତି ଓ ବିଶୃଖଳାର ସୂତ୍ରପାତ ହେଲା । ଦିନେ ସେ ମଠର ଅଧିଷ୍ଠାତୀ ଦେବୀ ରୂପରେ ପୂଜିତା ହେଉଥିଲେ, ଶେଷରେ ତାଙ୍କୁ ହିଁ ଅଦାଲତରେ ଆସାମୀ ରୂପରେ ଠିଆ ହେବାକୁ ପଡିଲା । ଭୈରବୀ ମା' ସେତେବେଳକୁ ଅତିଶୟ ବୃଦ୍ଧା ହୋଇଯାଇଥିଲେ, ତାଙ୍କୁ କିଛି ଦେଖା ଯାଉ ନଥିଲା । ଅବଶେଷରେ ୧୯୩୭ ମସିହାରେ ବଡମା' ଆସାମ ମଠତ୍ୟାଗ କରି ବଙ୍ଗଳା ଆସି ବାକୁ ବାଧ୍ୟ ହେଲେ ଓ ଅବଶିଷ୍ଟ ଜୀବନ ସେ ହାଲି ସହର ଆଶ୍ରମରେ ଅତିବାହିତ କରିଥିଲେ । ୧୯୪୧ ମସିହାରେ ଯୋଗମାୟା ଦେବୀ ଶଯ୍ୟାଶାୟୀ ହେଲେ । କେତେ ଚିକିତ୍ସା କରାଗଲା ମାତ୍ର କାହିଁରେ ଆଉ ସୁଫଳ ମିଳିଲା ନାହିଁ । ସେହିବର୍ଷ ମାର୍ଗଶିର ମାସରେ ମା' ଯୋଗମାୟାଦେବୀ ଦେହତ୍ୟାଗ କଲେ ।

ଗୋଟିଏ ଦିଗରେ ମାତୃଭାବଭରା ଆନ୍ତରିକତା ଓ ଅନ୍ୟଦିଗରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ସମୟ ବିଷୟପ୍ରତି ତାଙ୍କର ଅକୃତ୍ରିମ ପ୍ରୀତି ଏହା ହିଁ ଥଲା ଭୈରବୀ ମା'ଙ୍କର ବୈଶିଷ୍ଟା । କଥାପସଙ୍ଗରେ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ଥରେ କହିଥିଲେ-

> ସମୁଦ୍ରେ ପାର ଆଚ୍ଛେ ତଳ ଆଚ୍ଛେ ତାର ଅଗାଧ ଅପାର ମାତ୍ସେହ ପାରାବାର ॥

ଯୋଗମାୟାର ସ୍ନେହ ମଧ୍ୟ ମୋତେ ସେହିଭଳି ବୋଧ ହୁଏ । ମୁଁ ସେ ସ୍ନେହର କୂଳ ଖୋଜି ପାଇ ନାହିଁ । ଭଗବାନଙ୍କୁ କିପରି ଭାବରେ ଶୁଦ୍ଧା, ଭକ୍ତି ଓ ସେବା କରିବାକୁ ହୁଏ, ତୁମେମାନେ ତାକୁ ଦେଖି ଶିକ୍ଷା କର । ଭୈରବୀ ମା'ଙ୍କର ଗୁରୁ ନିର୍ଭରତାର ମଧ୍ୟ ବହୁ ଜ୍ୱଳନ୍ତ ଉଦାହରଣ ରହିଛି ।

### ଭୈରବୀ ମା'ଙ୍କର ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ପତି ଅଚଳ ବିଶ୍ୱାସ

୧୯୧୦ ମସିହାରେ ଭୈରବୀ ମା' ଓ ଅନ୍ୟ ଶିଷ୍ୟ ଭକ୍ତ ମାନଙ୍କୁ ସଙ୍ଗରେ ଧରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀ ଠାକୁର ତୀର୍ଥଭ୍ୟଣରେ ବହିର୍ଗତ ହେଲେ । ପୁରୀ ଯାଇ ସମୁଦ୍ରସ୍ନାନ କରିବେ, ଏହାଥିଲା ବଡ଼ମା'ଙ୍କର ବହୁଦିନର ଆକାଙ୍ଷା । ପୁରୀରେ ପଦାର୍ପଣ କରି ଠାକୁର ଏକ ଧର୍ମଶାଳାରେ ରହିଲେ । ସେଠାରୁ ଜଗନ୍ନାଥ ମନ୍ଦିର ଓ ଗୁଞ୍ଜିଚା ମନ୍ଦିର ନିକଟ, କିନ୍ତୁ ସମୁଦ୍ ଦୂର । ତେଣୁ ପ୍ରଥମେ ଜଗନ୍ନାଥ ମନ୍ଦିର ଦର୍ଶନ ସାରି ପରଦିନ ଗୁଞ୍ଜିଚା ମନ୍ଦିର ଅଭିମୁଖରେ ଅଗ୍ରସର ହେଲେ । ପଞ୍ଚତୀର୍ଥର ଅନ୍ୟତମ ଗୁଞ୍ଜିଚା ପାର୍ଶ୍ୱୟ ଇନ୍ଦ୍ରଦ୍ୟୁମ୍ନ ସରୋବର । ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ସମୟଙ୍କୁ ଇନ୍ଦ୍ରଦ୍ୟୁମ୍ନ ସରୋବରରେ ସ୍ନାନ ସାରି ଗୁଞ୍ଜିଚା ବାଡି ଦର୍ଶନ କରିବାକୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଲେ । ଏଥିରେ ଟିକିଏ ଷୁଣ୍ଡ ହୋଇ ବଡ଼ମା' କହିଲେ, 'ଆମେ ସମୁଦ୍ର ସ୍ନାନ କରିବୁ ନାହିଁ, ଠାକୁର ?' ରହସ୍ୟପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବରେ ଠାକୁର ଉତ୍ତର କଲେ, 'ଏହି ତ ସମୁଦ୍ର, ଆଉ ସମୁଦ୍ର ସ୍ନାନ କରିବ କେଉଁଠି ?' ସେ ସେହି ମୁହୁର୍ତ୍ତରେ ମହାନନ୍ଦରେ ଇନ୍ଦ୍ରଦ୍ୟୁମ୍ନ ସରୋବରରେ ସ୍ନାନ କରି ଆସିଲେ । 'କଣ ସମୁଦ୍ର ସ୍ନାନର ସଉକ୍ ମେଞ୍ଜିଲା ?' ଠାକୁରଙ୍କର ଏହି ପ୍ରଶ୍ନରେ ପ୍ରଫୁଲୁ ବଦନରେ ମୁଣ୍ଡ ହଲାଇ ବଡ଼ମା' ସନ୍ନତି ଜ୍ଞାପନ କଲେ । ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ହସି ହସି କହିଲେ, 'ତୁମେ କଣ ପୋଖରୀ ଦେଖି ନଥିଲ ? ପୁଷ୍ଟରଣୀ ଓ ସମୁଦ୍ର ବୋଧହୁଏ ସମାନ । ଆଛା ବୋକା ତ ତୁମେ ।' ଯୋଗମାୟା ଦେବୀ ସବିସ୍କୟରେ ଉତ୍ତର ଦେଲେ, 'ଆପଣ ପରା କହିଲେ ଏଇଟା ସମୁଦ୍ର? ତେଣୁ ଭାବିଲି, ବୋଧହୁଏ ବଡ ପୁଷ୍ଟରଣୀକୁ ସମୁଦ୍ର କୁହାଯାଏ ।' ଏହି ଘଟଣାରୁ ଭୈରବୀ ମା'ଙ୍କର ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ପତି ଅଚଳ ବିଶ୍ୱାସର ପରିତୟ ମିଳେ ।

୧୯୧୩ ମସିହାର ଏକ ଘଟଣା, ଦିନେ ଅପରାହ୍ଣରେ ଓନାଖାଲ୍ରେ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ମହାରାଜ ସଦଳବଳେ ନୋିକାବିହାର ନିମିତ୍ତ ବାହାରିଲେ । ଭୈରବୀ ମା', ଶାନ୍ତି ମା', ଶୈଳ ମା' ଓ ବାଳିକା ସୁର ମା', ଯୋଗାନନ୍ଦ ମହାରାଜ, ପେମାନନ୍ଦ ମହାରାଜ, ବହୁଚାରୀ ରମାପସନ୍, ବାଳକ ନରସିଂହ ଓ ଚିଦାନନ୍ଦ ମହାରାଜ ପଭୃତି ଏହି ଦଳରେ ଥାନ୍ତି । ନୌକାରେ କୀର୍ତ୍ତନ ଚାଲିଥାଏ । ମଧ୍ୟୟଳରେ ସୁଖାସୀନ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ତମାଖୁ ସେବନ କରୁଥାନ୍ତି । ନୋିକା ବହୁଦ୍ର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯାଇ ମଠ ଆଡକୁ ଫେରି ଆସୁଥାଏ । ସନ୍ଧ୍ୟା ଆସନୁ । ନୋକା ଆପଣା ମନକୁ ଭାସି ଚାଲିଥାଏ । ପାଲ ଟାଣିବାର ଆବଶ୍ୟକତା ନ ଥାଏ । ହଠାତ୍ ନୋକାଟି ଗୋଟିଏ ପଟକୁ ଅଣାଇ ପଡିଲା । ପର ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ନୌଜାଟି ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବରେ ଓଲଟି ପଡିବାରୁ ସମୟେ ନଦୀଜଳରେ ଭାସିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ଛୋଟ ବାଳକ ବାଳିକାଙ୍କୁ ଛାଡି ଦେଲେ ସମୟେ ସନ୍ତରଣ ଜାଣିଥିଲେ । ଠାକୁର ମହାରାଜ ପଥମେ ନରସିଂହ ଓ ସୁରମା'ଙ୍କୁ ଉଦ୍ଧାର କରି ନେଇ ଯୋଗମାୟାଙ୍କୁ ଖୋଜିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ଯୋଗମାୟା ଯେ ସନ୍ତରଣ ଜାଣନ୍ତିନି ଏହା ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଥିଲା । ଏକେ ତ ଆସାମର ଥଣ୍ଡା ସେଥିରେ ପୁଣି ରାତି ହୋଇ ଯାଇଥାଏ । ଯୋଗାନନ୍ଦ ମହାରାଜ, ଶାନ୍ତି ମାଁ ଓ ରମାପସନୁ ବ୍ୟୟ ହୋଇ ଜଳରେ ବୃତି ବୃତି ହାରମୋନିୟମ ଖୋଳ କରତାଳ ଓ ଦୁକ୍କା ଇତ୍ୟାଦି ଉଠାଇ ଆଣିଲେ । ପେମାନନ୍ଦ ମହାରାଜ ନୋିକାକୁ ଧରିଥାନ୍ତି ଓ ଠାକୁରଙ୍କ ନାମ ଧରି ପତ୍ୟେକଙ୍କୁ ଖୋଜିବାରେ ଲାଗିଥାନ୍ତି । ସମୟେ ଜଣାଇ ଦେଉଥାନ୍ତି, 'ଠାକୁର ! ମୁଁ ଏଇଠି ଅଛି ।' କିନ୍ତୁ ବଡ ମା'ଙ୍କର ସ୍ୱର ଶବ୍ଦ ନ ଥାଏ । ଠାକୁର ନିଜେ ସନ୍ତରଣ କରି ଯୋଗମାୟାଙ୍କୁ ସନ୍ଧାନ କଲେ । ଦେଖାଗଲା, ଯୋଗମାୟା ଶିଘିଂବୂଡା ଦେଇ ନିର୍ବିକାରରେ ସୋତରେ ଭାସି ଯାଉଥାନ୍ତି । ବୃତି ଯାଉଥାନ୍ତି, ଭାସୁଥାନ୍ତି ପାଣି ପିଇଯାଉଥାନ୍ତି । ତେଣୁ ଠାକୁର ଯେତେ ଡାକିଲେ ମଧ୍ୟ ଉତ୍ତର ଦେବାର ଶକ୍ତି ତାଙ୍କର ନ ଥାଏ । ଠାକୁର ତାଙ୍କୁ ଧରି ପକାଇ ତୀରକୁ ନେଇ ପଶ୍ଚ କଲେ, 'ଜଳରେ ପଡି ଆମମାନଙ୍କ ଭିତରୁ କାହାକୁ ଚିକାର କରି ଡାକିଥାନ୍ତ ନା ନୀରବରେ ବୃଡ଼ୁଛ ଉଠ୍ଛ ।' ବଡମା' ନିଷ୍ଟ ମନରେ କହିଲେ, 'ମୋର କୌଣସି ଚିନ୍ତା ତ ନଥିଲା । ଚିକାର କରନ୍ତି କାହିଁକି ? ଏତେ ଜଣ ଅଛନ୍ତି । ସର୍ବୋପରି ଆପଣ ବିଦ୍ୟମାନ, ଜଳରେ ବୃତି ମରିଲେ ମଧ୍ୟ ଭୟ କରିବି କାହିଁକି ? ମୁଁ ଠିକ୍ ଜାଣିଛି, ଯଥାସମୟରେ ଆପଣ ନିଷ୍ଟୟ ମୋତେ ଉଦ୍ଧାର କରିବେ ।' ଏତେ ବଡ ଧୈଯ୍ୟ ଓ ବିଶ୍ୱାସ ଆମମାନଙ୍କର କେବେ ହେବ ବୋଲି ମନେ ହେଉନାହିଁ । ତାଙ୍କର ଆଦର୍ଶ ଆମମାନଙ୍କର ଚିରସ୍ରଣୀୟ ଓ ବରଣୀୟ ।

> ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ପଲବିତା ପଟନାୟକ

### 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାମନ୍ତ

ଚଉରାଅଶୀ ଲକ୍ଷ ଜନ୍ମପରେ ଆମେ ମନୁଷ୍ୟ ଜନ୍ମଲାଭ କରିଛେ ଏବଂ ଏ ଜୀବନରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କର ଚରଣାଶ୍ରିତ ହେବାର ସୌଭାଗ୍ୟ ଲାଭକରିଛେ, ଏହା ଚିନ୍ତାକଲେ ମନରେ ଯେତିକି ଆନନ୍ଦ ଆସେ, ହୃଦୟରେ ତାହାଠାରୁ ବହୁତ ଅଧିକ ବ୍ୟାକୁଳତା ଜାତ ହୁଏ । ଠାକୁରଙ୍କର ଭାବଧାରା ଓ ତାଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ ପଥରୁ କିପରି ବିଚ୍ୟୁତ ନ ହେବା ସେଥିପାଇଁ ଆମର ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ନିକଟରେ ପ୍ରାର୍ଥନାରତ ରହିବା ନିହାତି ଦରକାର । ଆମର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଓ ସାଧନା କିପରି ସଂପାଦନ ହୋଇପାରିବ ସେ ସଂପର୍କରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଆମକୁ ପ୍ରତିଦିନ ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ ମାଧ୍ୟମରେ ଚେତାଇ ଦେଉଛନ୍ତି ।

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ହେଉଛନ୍ତି ଆମର ଇଷ୍ଟ ଦେବତା ଓ 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାମନ୍ତ ହେଉଛି ଆମର ଇଷ୍ଟମନ୍ତ ବା ସିଦ୍ଧମନ୍ତ । ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଆମର ସାଧନାର ପଥକୁ ସହଜ କରାଇଦେବାପାଇଁ ଆମକୁ ଏହି ମହାମନ୍ତ୍ରକୁ ଜପ କରିବା ପାଇଁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇଛନ୍ତି । ଏହି ମହାମନ୍ତ୍ର ଆମକୁ ଆଧ୍ୟାମିକ ଉନ୍ନତି ପଥରେ ଆଗେଇ ନେବ ।

ନାମ ମହାତ୍ୟ ସମନ୍ଧରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଲେଖିଛନ୍ତି, 'ବିପଦରେ, ସଂପଦରେ, ସୁଖ-ଦୁଃଖରେ, ରୋଗଶୋକରେ, ସର୍ବାବଛାରେ ତୁମେମାନେ ହସ ହସ ବଦନରେ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ସଂପାଦନ କରିଯାଅ । ଯେପରି କୌଣସି ଅବଛାରେ ହେଲେ ତୁମକୁ କେହି ଲକ୍ଷ୍ୟବ୍ୟୁତ କରି ନ ପାରେ । ତୁମେମାନେ 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମର ମହିମା ପ୍ରଚାରକରି ମର ଜଗତରେ ଅମରତ୍ୱ ଲାଭ କର । ତୁମମାନଙ୍କ ମନରେ ଭକ୍ତି, ବାହୁରେ ଶକ୍ତି ଓ ଅନ୍ତରରେ ଆନନ୍ଦର ବିକାଶ ହେଉ । ତୁମମାନଙ୍କ ହୃଦୟରେ ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କ ସିଂହାସନ ଅଚଳ ଅଟଳ ଭାବରେ ପ୍ରତିଷିତ ହେଉ ।' (ଆର୍ଯ୍ୟ ଦର୍ପଣ – ୧୩୪୭)

ଶାସ୍ତରେ ଅଛି, ଗୁରୁଙ୍କୁ ଆସନ ଦେବ, ବସନ ଦେବ, ଭୂଷଣ ଦେବ ଓ ବାହନ ଦେବ । ଆସନର ଅର୍ଥ ହୃଦ୍ୟ ଆସନ । ଦୀଷା ଗୁହଣ ପରଠାରୁ ସତତ ହୃଦ୍ୟ ପଦ୍ମରେ ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଚିନ୍ତା କରିବ । ଏ ହୃଦ୍ୟ ଯେପରି ଅନ୍ୟଦ୍ୱାରା ଅଧିକୃତ ନ ହୁଏ । ବସନ ଅର୍ଥ ଆଛାଦନ । ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବ ଇଷ୍ଟମନ୍ଧ ରୂପରେ ଯେଉଁ ଅମୂଲ୍ୟ ପଦାର୍ଥ ଦେଇଛନ୍ତି, ତାକୁ ଅମୂଲ୍ୟ ଧନରତ୍ନ ଭଳି ଅତି ସାବଧାନରେ ଓ ଗୋପନରେ ରଖିବ । ଇଷ୍ଟମନ୍ଧ କେବେହେଲେ କାହା ନିକଟରେ ପ୍ରକାଶ କରିବ ନାହିଁ । ଭୂଷଣର ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ହେଲାଯେ ବହୁମୂଲ୍ୟ ବ୍ୟଭରଣାଦି ପିନ୍ଧି ମନୁଷ୍ୟ ଯେପରି ଗର୍ବ ଅନୁଭବ କରେ, ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ପ୍ରଦ୍ ଉ ଇଷ୍ଟମନ୍ଧ ଲାଭକରି ମନୁଷ୍ୟର ସେହିଭଳି ଗର୍ବ ଅନୁଭବ କରିବା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ, କାରଣ ଏହି ଇଷ୍ଟମନ୍ଧ ସର୍ବସିଦ୍ଧି ପ୍ରଦାୟକ । ଇଷ୍ଟମନ୍ଧ ପ୍ରଭାବରେ ଯାହା ଲାଭ ହୋଇଥାଏ, ପାର୍ଥିବ କୌଣସି ଧନରତ୍ନାଦି ଦ୍ୱାରା ତାହା କେବେହେଲେ ମିଳେ ନାହିଁ । ଇଷ୍ଟମନ୍ଧ ଦ୍ୱାରା ଧର୍ମ, ଅର୍ଥ, କାମ ଓ ମୋଷ ଏହି ଚତୁର୍ବଗ ଲାଭ ହୋଇଥାଏ । ସୁତରାଂ, ଇଷ୍ଟମନ୍ଧ ପରି ଅମୂଲ୍ୟ ରତ୍ନ ଯେ ଲାଭ କରନ୍ତି, ତାଙ୍କପରି ଭାଗ୍ୟବାନ ଆଉ କେହି ନାହାନ୍ତି । ବାହାନର ଯେପରି ନିଜ ଇଛାରେ କୌଣସି କାର୍ଯ୍ୟ କରିବାର ଷମତା ନ ଥାଏ, ପ୍ରଭୁଙ୍କର ବ୍ୟବହାର ନିମିତ୍ତ ତାହାର ପ୍ରୟୋଜନ, ପ୍ରଭୁଙ୍କ ଇଛାନୁସାରେ ସେ ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଥାଏ, ଆମମାନଙ୍କର ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ପ୍ରସ୍ଥୁତ ହୋଇ ରହିବା ଦରକାର । ଆଦେଶ ପାଇବାମାତ୍ର ବିନା ବିଚାରରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଆଞ୍ଜା ପାଳନ କରିବା ଆମର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ଆମେମାନେ ହେଉଛେ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କର ବାହନ ଓ 'ଉୟଗୁରୁ' ମହାମନ୍ଧ ହେଉଛି ଆମର ଇନ୍ଧନ ।

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, ଯେତେବେଳେ ତୁମର କିଛି କାର୍ଯ୍ୟ ନ ଥିବ ସେତେବେଳେ 'ଉୟଗୁରୁ' 'ଉୟଗୁରୁ' ବୋଲି ଜପ କରିବ । ତାହାହେଲେ କିଛିଦିନ ପରେ ଏହା ଅଭ୍ୟାସରେ ପଡିଯିବ । ଏବଂ ଏପରି ହେବ ଯେ ରାତିରେ ଶୋଇବାବେଳେ ମଧ୍ୟ 'ଉୟଗୁରୁ' ଜପ ଚାଲିବ । ସେତିକିବେଳେ ଦେଖିବ ସେ ନାମର କି ଆଷ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ମହିମା । ମୁଁ ଠିକ୍ ସେତିକି ବେଳେ ତୁମମାନଙ୍କ ଭାବନା ଅନୁଯାୟୀ ତୁମ ଅନ୍ତରରେ ପ୍ରକଟିତ ହେବି ।

ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କ ଜୟଗାନ କରି ଯେପରି ଶତଧା ବିଛିନ୍ନ ଶିଖ୍ ଜାତି ଏକତା ବନ୍ଧନରେ ଆବଦ୍ଧ ହୋଇପାରିଥିଲେ, 'ବୁଦ୍ଧଂ ଶରଣଂ ଗଛାମି, ସଘଂ ଶରଣଂ ଗଛାମି, ଧର୍ମଂ ଶରଣଂ ଗଛାମି' ଗାଇ ଯେପରି ବୋଁଇ ସଂପ୍ରଦାୟ ଶ୍ରୀବୁଦ୍ଧଦେବଙ୍କ ଚରଣତଳେ ଏକତ୍ରିତ ହୋଇ ଏକ ବିରାଟ ସଂଘଶତ୍ତିର ପ୍ରତିଷା କରିପାରିଲେ, ସେହିପରି ଆମେ ସଂଘବଦ୍ଧ ହୋଇ, ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣତଳେ ଆମମାନଙ୍କୁ ସମର୍ପଣକରି ଏବଂ 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାମନ୍ତ୍ରର ସାଧନ କରି ଯଦି ଏହି ନାମଧ୍ୱନିରେ ଦିଗ୍ଦିଗନ୍ତ ପ୍ରତିଧ୍ୱନିତ କରିପାରିବା, ତେବେ ଯାଇ ଆମେମାନେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କର ମହତ୍ ଇଛାକୁ ରୂପ ଦେବାରେ ସହାୟକ ହୋଇପାରିବା ।

ବିପଦ ଆପଦ ବେଳେ ଇଞ୍ଜମନ୍ଧ 'ଜୟଗୁରୁ' ସ୍ୱତଃ ସ୍ମରଣ ହେଲେ ସେତେବେଳେ ବିପଦ ଆଦିେ। ବିପଦ ବୋଲି ଉପଲବ୍ଧି ହେବ ନାହିଁ । ସଂପଦ ସମୟରେ ମଧ୍ୟ ନାମ ନେବା ଆବଶ୍ୟକ । ତାହାହେଲେ ବିପଦ ଆସିପାରିବ ନାହିଁ । ତେଣୁ ସଂପଦରେ ବିପଦରେ ସବୁବେଳେ ନାମ ସ୍ମରଣ କରିବା ଉଚିତ୍ ।

ମନରେ କେବେ ଦଃଖ ଆସିଲେ, ଆମେ 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ ନେଉ ଓ ମନେ ମନେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କୁ ସ୍କରଣ କରୁ । ପର ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ସେ ବିଷାଦ ଦୂର ହୋଇଯାଏ । ଏ କର୍ମଭରା ମାୟାର ଦୁନିଆରେ ମନରେ ବହୁ ସମୟରେ ନିଜର ଅହଂତ୍ୱ ଓ ଅଭିମାନ ପ୍ରକଟିତ ହୋଇଥାଏ, ପୁଣି ତାର ପର ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ମନରେ ଆସେ ଯେ ଠାକୁର କହିଛନ୍ତି ଏଭଳି ସମୟରେ 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାମବ୍ଦ ଉଚ୍ଚାରଣ କରି ମନକୁ ଛିର ଏବଂ ଅଭିମାନ ଓ ଅହଂତ୍ୱକୁ ଦମନ କରିବା ପାଇଁ ।

'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ ଉଚ୍ଚାରଣ କଲାବେଳେ ହୃଦୟରେ ଏକ ପ୍ରକାର ଷନ୍ଦନ ଆସେ ଏବଂ ଏପରି ଲାଗେ ଯେପରି ଏହି ମହାମନ୍ତ ଏ ସାରା ବାୟୁମଞ୍ଚଳକୁ ବିଶୁଦ୍ଧ ଓ ପୁଲକିତ କରିଦେଉଛି । ବେଳେବେଳେ ମନରେ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ଦଃଞ୍ଜିନ୍ତା ଆସି ମନରେ ଭୟ ଆସେ । 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମର ଉଚ୍ଚାରଣ ସ୍ୱତଃ ଭାବରେ ମନରେ ଚାଲିଆସେ ଓ ସେ ଭୟ ହୃଦୟରୁ ଛାଡି ଚାଲିଯାଏ ଓ ମନରେ ଦମୃଆସେ ଯେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ସଦାସର୍ବଦା ଆମର ପାଖେ ପାଖେ ଆମରି ହୃଦୟ ରେ ହିଁ ଅଛନ୍ତି ।

ଏ ମାୟାର ସଂସାରରେ ମନ ବହୁ ସମୟରେ ପାର୍ଥିବ ଜିନିଷ ପାଇଁ ବ୍ୟାକୁଳ ହୋଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ 'ଜୟଗୁରୁ' ସିଦ୍ଧମନ୍ତ ମନେ ପକାଇଦିଏ ଯେ ସେଇଟା ହେଉଛି କ୍ଷୀଣ ୟାୟୀ ପ୍ରବୃତ୍ତିର ପଥ । ତାପରେ ମନ ଠାକୁରଙ୍କର ବାଣୀକୁ ମନେ ପକାଇ ନିବୃତ୍ତି ପଥକୁ ଫେରି ଆସେ । ସବୁ ସମୟରେ 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାମନ୍ତ ଆମ ମନରେ ପେରଣା, ନିର୍ଭରତା ଜାତ କରିଥାଏ ଓ ଚିଉଶୁଦ୍ଧିରେ ସହାୟକ ହୋଇଥାଏ ।

ଗୁରୁଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କୁ ଦେଖି ଆମେ 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାମତ୍ତ ଉଚ୍ଚାରଣ କରି ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କର ଜୟ ହେଉ ବୋଲି କାମନା କରିଥାଉ । ସମୟ ଗୁରୁଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କ ହୃଦ୍ୟାସନରେ ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଆସନ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ । ସେ ସମୟଙ୍କର ମଙ୍ଗଳ ହେଉ ବୋଲି ଆମେ କାମନା କରିଥାଉ । ଏ ଜଗତରେ ସମୟେ ଓ ସମୟ ଜିନିଷ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କର । ତେଣୁ 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାମତ୍ତ ଉଚ୍ଚାରଣ କଲେ ଆମେ ସମୟଙ୍କର ମଙ୍ଗଳ କାମନା କରିଥାଉ ।

ପ୍ରତ୍ୟହ ପୂଜାପରେ ଆମେ 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ କୀର୍ତ୍ତନ କରି ପୂଜା ସମାଓ କରିଥାଉ । ଏହି 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ କୀର୍ତ୍ତନ କରି ଆମେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ନିକଟରେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁ ଯେପରି ସୁଖ, ଦୁଃଖ, ରୋଗ, ଶୋକ, ବିପଦ, ସଂପଦ, ଶୟନ, ସ୍ୱପନ, ଜାଗରଣ, ଭୟ, ଆନନ୍ଦ, ଜନ୍ମ, ମୃତ୍ୟୁ, ରୁଚି, ଅରୁଚି, ଶୁଚି, ଅଶୁଚି, ପ୍ରତ୍ୟେକ ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ଆମ ହୃଦୟରେ ସେହି ମହାମନ୍ତ୍ରର ଜପ ଚାଲିଥାଉ ଏବଂ ଏ ସମଗ୍ର ବିଶ୍ୱର ମଙ୍ଗଳ ସାଧିତ ହେଉ ।

ଗୁରୋର୍ମୂର୍ତ୍ତିଂ ସ୍ମରେନ୍ନିତ୍ୟଂ ଗୁରୋର୍ନାମଂ ସଦା ଜପେତ୍ ଗୁରୋରାଞ୍ଜାଂ ପକୁର୍ବୀତ ଗୁରୋରନ୍ୟଂ ନ ଭାବୟେତ୍ ॥

> ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ପଭାକର ବାଈ

# ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଚିଠିର ବିଶ୍ଳେଷଣ

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ବହୁ ଆବେଗ, ଉଦ୍ଦୀପନା ପୂର୍ଣ୍ଣ ଚିଠି ଲେଖିଥିଲେ । ସେଥିରୁ କେତେକ ଚିଠି ସଂଗୃହୀତ ହୋଇ ବଙ୍ଗଳା ଭାଷାରେ 'ଠାକୁରେର୍ ଚିଠି' ନାମରେ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥିଲା । ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଅପାର କରୁଣାରୁ ୨୦୦୦ ମସିହାରେ ଏହାର ଓଡ଼ିଆ ଅନୁବାଦ 'ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଚିଠି' ନାମରେ ପ୍ରକାଶ ପାଇଲା । ଏହି ପୁୟକରେ ଠାକୁରଙ୍କ ଲିଖିତ ୧୦୭ ଖଣ୍ଡ ଚିଠି ୟାନ ପାଇଛି । ଏହି ଚିଠିଗୁଡ଼ିକ ଆମମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଅମୂଲ୍ୟ ସଂପଦ । କେତେ ଗୁଡ଼ିଏ ଚିଠି ବହୁତ ସଂଷିତ୍ତ ହୋଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ, ତାହାର ପ୍ରତି ବାକ୍ୟରେ ଥିବା ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶ ଗୁଡ଼ିକର ଅନ୍ତର୍ନିହିତ ଭାବ ଅତି ନିଗୁଢ । ଆମେ ଜୀବନରେ ଯଦି ଗୋଟିଏ ଆଦେଶ ପ୍ରତିପାଳନ କରିପାରିବା, ତେବେ ଏ ଜୀବନ ଧନ୍ୟ ହୋଇଯିବ । ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ପ୍ରତିଟି ଚିଠିରେ ଭବ୍ତମାନଙ୍କୁ ତିନି ଗୋଟି ବିଷୟରେ ବାରମ୍ବାର ଚେତାଇ ଦେଇଛନ୍ତି-

- ଏ ସଂସାର ଅନିତ୍ୟ, ଦିନେ ଆମକୁ ସବୁ ଛାଡି କେଉଁ ଅଜଣା ରାଜ୍ୟକୁ ଚାଲିଯିବାକୁ ପଡ଼ବ,
- ଯେ ଜୌଣସି ଅବୟାରେ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଜୀବନର ଲକ୍ଷ୍ୟ ସର୍ବଦା ସ୍ଥିର ରଖିବ,
- ଠାକୁରଙ୍କ ଉପରେ ସର୍ବଦା ଦୃଢ ବିଶ୍ୱାସ ଓ ନିର୍ଭରତା ରଖିବ ।

ସଂସାରର ଅନିତ୍ୟତା ବିଷୟରେ କହିବାକୁ ଯାଇ ଠାକୁର ଲେଖିଛନ୍ତି ଯେ - ଜୀବ ସର୍ବଦା ସୁଖ ପାଇଁ ଲାଳାୟିତ । ଭାବେ ସ୍ତ୍ୟୀ, ପୂତ, ଧନ, ସଂପର୍ତ୍ତି ହେଲେ ଯାଇ ସେ ପକୃତ ସୁଖୀ ହେବ । 'ମୋର' 'ମୋର' ବୋଲି କହି ସେ ସମୟଙ୍କୁ ଜାବୃଡି ଧରେ । ସଂସାର ମାୟାରେ ବୃତି ପରମ ଆମୀୟ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଭୁଲିଯାଏ । ମୋହାନ୍ଦ ଜୀବ ବୃଝି ପାରେନା ଯେ ଭଗବାନ ଇଛା କଲେ ନିମିଷକ ମଧ୍ୟରେ ସବୁ କିଛି କାଢି ନେଇଯିବେ । ସେ ଅନିତ୍ୟ ଉପାଦାନରେ ଯେଉଁ ବସା ବାହି ରହିଅଛି, ତାହା ପତି ମୁହ୍ରର୍ତ୍ତରେ ଭାଙ୍ଗି ଚୂର୍ମାର୍ ହୋଇଯିବାର ସମ୍ଭାବନା ଅଛି । ତେବେ ଏ ମନର ଅନନ୍ତ ଆକାଂକ୍ଷା । ମନ ସର୍ବଦା କୌଣସି ଗୋଟିଏ ବହୁରେ ସୁଖୀ ହୋଇ ରହିପାରେ ନାହିଁ । ଆଜି ଯାହା ବହୁତ ସୁଖକର ବୋଧହ୍ୟ, କାଲି ତାହା ଆଉ ଭଲ ଲାଗେ ନାହିଁ । ଜୀବ ସର୍ବଦା ସୁଖର କାମନା କରି, ନିତ୍ୟ ନ୍ତନ ଅଭାବ ସୃଷ୍ଟି କରି, ନିଜର ଦଃଖ ବଢାଇଥାଏ । ପକ୍ତରେ ଏ ସଂସାରର ଜୋଣସି ବୟୁରେ ସୁଖ ନାହିଁ । ଏ ସଂସାରରେ ସର୍ବଦା ରୋଗ-ଶୋକ, ସଂଯୋଗ-ବିୟୋଗ, ବିରହ-ବିଚ୍ଛେଦ ଲାଗି ରହିଅଛି । ସୁଖ ପରେ ଦୁଃଖ, ପୁଣି ଦୁଃଖ ପରେ ସୁଖ ଆସୁଛି । ଜୀବ ମାୟାରେ ବୂଡି କେତେବେଳେ ହସୁଛି ତ କେତେବେଳେ କାନ୍ଦୁଛି । ଦୈହିକ ଭୋଗ ସୁଖରେ ମାତି ଏହିପରି ଜନ୍ମୁତ୍ୟୁର ଚକରେ କେତେଥର ଏ ଧରାକୁ ଯାତାୟତ କରୁଛି, କିନ୍ତୁ ତାର ଚୈତନ୍ୟ ଉଦୟ ହେଉ ନାହିଁ । ପତି ଜନୁରେ ଏହିପରି ତାର କିଏ ସ୍ତ୍ରୀ, ପୂତ୍ର, ପିତା, ମାତା ହେଉଛନ୍ତି, କିନ୍ତୁ ସେ ବୃଝିପାରୁନି ଯେ ଏହିସବୁ ସଂପର୍କ ଭଗବାନଙ୍କର ଛାୟା ମାତ । ପତିଦିନ ଚକ୍ଷୁ ସମ୍ପୁଖରେ ସେ କେତେ ଲୋକଙ୍କର ମୃତ୍ୟୁ ଦେଖେ, କିନ୍ତୁ ସେ ବୁଝି ପାରେନା ଯେ ତାକୁ ବି ଦିନେ ଏହିପରି ସବୁ ଛାଡି ଚାଲିଯିବାକୁ ପଡିବ । ଜୀବ ସଂସାର ମୋହରେ ମାତି ସୁଖମୟ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଭୁଲିଯାଏ । ଭଗବାନ ଜୀବର ଏହି ଦାରୁଣ ଅବୟା ଦେଖି, କୂପା କରି ମଝିରେ ମଝିରେ ତାର ଚୈତନ୍ୟ ଉଦୟ କରି ଦିଅନ୍ତି । ଜୀବ ସେତେବେଳେ ଭାବେ, ତା ଆଗରେ ଏବେ ଭୀଷଣ ବିପଦ ଉପସ୍ଥିତ । କିନ୍ତୁ ବିପଦରେ ନ ପଡିଲା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଭଗବାନଙ୍କର ଦୟା ସେ ଉପଲବ୍ଧି କରି ପାରେ ନାହିଁ । ତେଣୁ ରୋଗ-ଶୋକ, ବିପଦ-ଆପଦ ଭଗବାନଙ୍କର ଦୟାର ନିଦର୍ଶନ । ମୋହାନ୍ଧ ଜୀବର ମୋହନିଦା ଭାଙ୍ଗିଦେବା ପାଇଁ ଭଗବାନ ଏହା କରିଥାନ୍ତି ।

ବାୟବିକ ଏ ଅନିତ୍ୟ ସଂସାରରେ ସୁଖ ଲାଳସା ବିଡମ୍ବନା ମାତ୍ । ଆମେ ଯେତେ ଅଧିକ ସୁଖ ପାଇଁ କାମନା କରିବା, ଦୁଃଖ ସେତେ ବଢିଯିବ । ମାନ ଚାହିଁଲେ ଅପମାନ ମିଳିବ, ଆରୋଗ୍ୟ ଚାହିଁଲେ ରୋଗ ମିଳିବ । ଶତ ଚେଷ୍ଟା କରି ମଧ୍ୟ ଏ ସାଂସାରିକ ଅଭାବ ଦୂର ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ । କାହାର ମଧ୍ୟ ଏହା କେବେ ଦୂର ହୋଇ ନାହିଁ । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟଙ୍କୁ ସଖା ରୂପରେ ପାଇ ମଧ୍ୟ ପାଞ୍ଚନମାନଙ୍କର ଦୁଃଖର ସୀମା ନ ଥିଲା । ନିଜର ସାଂସାରିକ ଦୁଃଖ ଦୂର କରିବା ପାଇଁ ଭଗବାନଙ୍କୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରି ଆମେ ବନ୍ଧନ ଉପରେ ବନ୍ଧନ ବଢାଇ ଥାଉ ମାତ୍ର । ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କର ସାଂସାରିକ ଭୋଗସୁଖ ପାଇଁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବା ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଠାକୁର ବିବୃତ ହୋଇ କହିଛନ୍ତି - 'ମୁଁ ଜାଣେ ସଂସାରର ମାୟିକ ସମ୍ବନ୍ଧ ସ୍ୱାର୍ଥମୟ, କିନ୍ତୁ ଏବେ ଦେଖୁଛି ଗୁରୁ-ଶିଷ୍ୟ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ସଂପର୍କ ତାହାର ଛାୟା ମାତ୍ର ।' ଏଥିରୁ ବୁଝିବାକୁ ହେବ ପେ - ଶିଷ୍ୟଙ୍କୁ ସୁଖୀ କରିବା ନିମିଉ ଗୁରୁ ଶିଷ୍ୟ କରନ୍ତି ନାହିଁ । ସଂସାରର ଅନିତ୍ୟତା ବୁଝାଇ ଦେଇ ଶିଷ୍ୟକୁ ଶାନ୍ତି ରାଜ୍ୟର ପଥ ଦେଖାଇ ଦେବା ହିଁ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କର କାର୍ଯ୍ୟ । ନିଜର ମତଲବ ସିଦ୍ଧ ହେଲା ନାହିଁ ବୋଲି ଠାକୁରଙ୍କ ଦୟାରେ, ଶକ୍ତିମତ୍ତାରେ ପରେହ କରିବା ଘୋର ଅଞ୍ଜାନତା ମାତ୍ର । ଠାକୁରଙ୍କ ଶିଷ୍ୟ ହେଲେ ଯେ ଆମେ ବେଶ୍ ଆରାମରେ ରହିବା, ଏଭଳି ଧାରଣା ପୋଷଣ କରିବା ଭୁଲ୍ । ସଂସାରରେ ଜୀବନର ଦୀର୍ଘତା ଅନୁସାରେ ଦୁଃଖର ଦୀର୍ଘତା ମଧ୍ୟ ବଢିଯାଏ । ଏଥିରେ ଅଭିଭୂତ ହେଲେ ଜୀବନରେ ଶାନ୍ତି ପାଇବାଟା କମେ ଦୂରେଇ ଯାଏ ।

କାମନାରୁ ହିଁ ଜୀବର ସମୟ ପ୍ରକାର ଅଶାନ୍ତିର ଉତ୍ପତ୍ତି । କାମନା ହିଁ ଆମର ବନ୍ଧନର କାରଣ । ନିଜର ଅଙ୍କାନତା ହେତୁ, ଆମେ ନିତ୍ୟ ନୃତନ ଅଭାବ ସୃଷ୍ଟି କରୁଛୁ । ଯଦି ଜୀବନରେ ଅନିବଚ୍ଛିନ୍ନ ସୁଖ ପାଇବା ପାଇଁ ଇଛା ଥାଏ, ତେବେ ଆମକୁ ସର୍ବ କାମନା ବିସର୍ଜନ ପୂର୍ବକ 'ଆମ୍ସ୍ବରୂପ' ଲାଭ ପାଇଁ କାମନା କରିବାକୁ ହେବ । ଆଉ ତାହା ଲାଭ ହେଲେ ଅନ୍ୟ କୌଣସି କାମନା ଅପୂର୍ଣ୍ଣ ରହିବ ନାହିଁ । ଆମକୁ ବୁଝିବାକୁ ହେବ ଯେ – ଦେହୀ (ଆମ୍ବା) ଓ ଦେହ ଭିନ୍ନ । ଦେହୀ ଓ ଦେହକୁ ଏକ ବୋଲି ଭାବି ଭ୍ରମ ଧାରଣାରେ ବୁଡି ନରହି ଦେହଠାରୁ ଆମ୍ବାକୁ ପୃଥକ୍ ଭାବରେ ଅନୁଭବ କରିବା ହିଁ ଜୀବର ପ୍ରଥମ ସାଧନା । ଦେହୀ ବା ଆମ୍ବା କେବଳ ସାକ୍ଷୀ ମାତ୍ର । ଭାବ୍ତ ଧାରଣା ଯୋଗୁଁ ଆମେ ଅନିତ୍ୟ ପଦାର୍ଥରୁ ଆନନ୍ଦ ପାଇବାକୁ ଇଛା କରୁ । କିନ୍ତୁ ଠାକୁରଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଆନନ୍ଦ ଆଉ କେଉଁଠାରେ ନାହିଁ । ଠାକୁର ହିଁ ଆନନ୍ଦ ସ୍ୱରୂପ ।

ଭୋଗ ବିଷୟରୁ ବିଉକୁ ସର୍ବଦା ଆତ୍ମାର ଅଭିମୁଖରେ ନେଇଯିବା ହିଁ ଆମ ଜୀବନର ଲକ୍ଷ୍ୟ । ଦେହର ଭୋଗରେ ମନ୍ପାଣ ସଂପି ଦେଇ ପ୍ରବୃତ୍ତି ପଥରେ ଭାସି ଯାଇ 'ରକ୍ଷା କର', 'ରକ୍ଷା କର' ବୋଲି ଡାକ ପକାଇଲେ କେହି ରକ୍ଷା କରିବେ ନାହିଁ । ଆମେ ଜନ୍ମ ଜନ୍ମର ସଂୟାର ବଶତଃ ସୁଖଦୁଃଖର ଆବରଣରେ ନିଜର ସ୍ୱରୂପ ଭୁଲି ଯାଉଛୁ । ଆମର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଏହି ସୁଖଦୁଃଖର ଆବରଣ ଭେଦ କରି, ତାହାର ଅତୀତ ହେବା । ସାଂସାରିକ ସୁଖରେ ଉତ୍ଫୁଲୁ ବା ଦୁଃଖରେ ମ୍ରିୟମାଣ ନ ହୋଇ ମନର ଭାରସାମ୍ୟ ରକ୍ଷା ପୂର୍ବକ ଉଦାସୀନ ପରି ଅବୟାନ କରିବାକୁ ଅଭ୍ୟାସ କରିବା । ଏହିପରି ଅଭ୍ୟାସ କଲେ ଆମେ ସୁଖ, ଦୁଃଖ ଓ ମୋହକୁ ଜୟ କରିପାରିବା ।

ସଂସାରରେ କିପରି ଜୀବନ୍ଲୁ ଞଙ୍କ ପରି ଚଳିବାକୁ ହେବ, କହିବାକୁ ଯାଇ ଠାକୁର ଲେଖିଛନ୍ତି - ଏ ସଂସାର ବଡ ଭୀଷଣ ଛାନ । ମାୟାର ମୋହିନୀ କ୍ଷେତ । ଏଠାରେ ପଦେ ପଦେ ଲାଞ୍ଛନା, ବିଡମ୍ବନା ଭୋଗ କରିବାକୁ ହୁଏ । ତେଣୁ ଏ ସଂସାରରେ ଖୁବ୍ ଧୀର ଓ ଛିର ଭାବରେ ଚଳିବାକ ହେବ । ଅଭିମାନ, ଅହଙ୍କାର ଭଲି ଭଗବାନଙ୍କର ଦୀନ, ଭୃତ୍ୟ ପରି ତାଙ୍କର ବିଷୟ ସଂପର୍ତ୍ତିର ରକ୍ଷଣା ବେଷଣ କରିବ । ବିବାଦ, ବିସମ୍ମାଦ କିମା ଯାହା ଦ୍ୱାରା ଚିତ୍ତର ସାମ୍ୟଭାବ ନଝା ହୁଏ, ଏଭଳି କାଯ୍ୟରୁ ଦ୍ରରେ ରହିବ । କାହାର ଉଦବେଗର କାରଣ ହେବ ନାହିଁ । କିଏ ତୁମ ପତି ଅନ୍ୟାୟ ଆଚରଣ କଲେ, ସତପଥରେ ରହି ତାର ପତିକାର କରିବ । ଯେଉଁ ଛାନରେ ଯେଉଁ କାର୍ଯ୍ୟରେ ଚିଉ ଥାଉନା କାହିଁକି, ନିଜର ସୂର୍ପ ଭୁଲିବ ନାହିଁ । ମନେରଖ - ଏ ଜଗତର କିଛି ତୁମର ନୁହେଁ । ତୁମେ ମଧ୍ୟ କାହାର ନୁହଁ । ଯେ ଯେତେ ଘନିଷତା ଦେଖାଇଲେ ମଧ୍ୟ, ତୁମେ କାହା ସହିତ ଘନିଷ ଭାବେ ମିଶିବ ନାହିଁ । ବିଷୟୀସଙ୍ଗଠାରୁ ସାବଧାନରେ ନିଜକୁ ରକ୍ଷା କରିବ । ସମୟଙ୍କୁ ପାଣ ପଣେ ସୁଖ ପାଇବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରିବ; କାରଣ ସୁଖ ପାଇଲେ ପରର ଦୋଷ ଦେଖିବାକୁ ପାଇବ ନାହିଁ । ସମୟଙ୍କର ସେବା କରିଯିବ । କାହାଠାର୍ କିଛି ପାଇବାର ଆଶା ରଖିବ ନାହିଁ । ସତପଥରେ ରହି ପରିବାର ଭରଣପୋଷଣ କରିବ । ଅଞ୍ଜାନୀଙ୍କ ପରି ସ୍ତ୍ରୀ, ପୂତଙ୍କୁ 'ମୋର' 'ମୋର' କହି କର୍ମଫଳ ସଞ୍ଚୟ ନ କରି, ଭଗବତ ଦଉ ଦାୟିତ୍ୱ ଭାବି ସେମାନଙ୍କର ସେବା କରିଯାଅ । ମନେରଖ - ସ୍ତ୍ରୀ, ପୁତ, ଧନ, ଜନ କେହି ଚିରକାଳର ସାଥୀ ନୁହନ୍ତି । ଆଉ ମଧ୍ୟ ମଣିଷ ମଣିଷର ଅଭାବ ଦୂର କରିପାରେ ନାହିଁ । ମଣିଷ ଶତ ଚେଷ୍ଟା କରି ମଧ୍ୟ ସ୍ତ୍ରୀ, ପୂତଙ୍କର ଦୁଃଖ ଦ୍ର କରିପାରିବ ନାହିଁ । ସମୟଙ୍କୁ ନିଜ ନିଜର ପାରବଧ କର୍ମଫଳ ମୁଞ୍ଚପାତି ଭୋଗିବାକୁ ପଡିବ । ଆଉ ଛୋଟ ଛୋଟ ଦୁଃଖରେ ଅଧୀର ହୋଇ ପଡନି । ସଂସାରରେ ପାପ ନ କରି କେତେ ଲୋକ କଷ୍ଟ ପାଉଛନ୍ତି, ଆଉ କେତେ ପାପୀ ସୁଖରେ ସମ୍ମାନଜନକ ଜୀବନ କଟାଉଛନ୍ତି - ଏହା ହିଁ ଜନ୍ୟୁକ୍ରୀଣ କର୍ମଫଳ । ଏ ଜଗତରେ କେହି କାହାର ଅମଙ୍ଗଳ କରି ପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ସବ୍ କୌଣସି କଥାରେ ମୁଞ୍ଚ ପୁରାଅ ନାହିଁ, ଭଲ ମନ୍ଦ ଭିତରକୁ ଯାଅ ନାହିଁ । ତାହା କଲେ ଆଉ ଅଶାନ୍ତି ରହିବ ନାହିଁ । ନିଜ ଘରେ ବସି ଭଗବାନଙ୍କର ଚିନ୍ତା କର, ନାମ ଜପ କର । ଭଗବାନ ସୁଖ-ସୃରୂପ, ତାଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କେଉଁଠାରେ ଲେଶମାତ ସୁଖ ନାହିଁ । ବାହ୍ୟ ବିଷୟରୁ ବା ଲୋକମାନଙ୍କ ଭଲ ପାଇବାରୁ ସୁଖ ଖୋଜି ବସିଲେ ଅଶାନ୍ତି ହିଁ ସାର ହେବ । ସୂତରାଂ, ସକଳ କାମନା-ବାସନା ଭୂଲି, ସୁଖ ଦୁଃଖ ତାଙ୍କରି ଚରଣରେ ସମର୍ପଣ କରି ତାଙ୍କରି ଉପରେ ଆମନିର୍ଭର କରି ରୁହ । ଯେପରି ଅଛ, ସେହି ଭାବରେ ହିଁ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ପାଳନ କରିଯାଅ, ଦେଖିବ ତୁମର ସୁଖଶାନ୍ତି ପାଇଁ ସ୍ମୟଂ ଭଗବାନ ମଧ୍ୟ ବ୍ୟୟ ହୋଇ ପଡିବେ । ଆମବୃଦ୍ଧିରେ ଚଳିଲେ ପଦେ ପଦେ ବିଡମ୍ପିତ ହେବ । ଭଗବାନଙ୍କର ଇଛା ହେଲେ ଅଶାନ୍ତି ମଧ୍ୟରେ ବି ଶାନ୍ତି ମିଳିଥାଏ, ଏ କଥା ଭୁଲିଯାଅ ନାହିଁ । ଭଗବାନଙ୍କ ଉପରେ ନିର୍ଭର କଲେ ହୃଦୟରେ ସୁଖର ତରଙ୍ଗ ଉଠିବ । ସେ ନିର୍ମଳ ସୁଖ ସହିତ ଜାଗତିକ ଜୌଣସି ସୁଖର ତୁଳନା ହୋଇପାରେ ନାହିଁ ।

ଭଗବାନ ଅହେତୁକ ପ୍ରେମମୟ, ଅଯାଚକକୁ ଯାଚି ଗୁଞ୍ଜି ପ୍ରେମ ଦିଅନ୍ତି । ତାଙ୍କୁ ଭକ୍ତି ପାଇଁ ମାଗିବାକୁ ପଡିବ ନାହିଁ । ସେ ତ ଦେବେ ବୋଲି ବସି ଅଛନ୍ତି, ଆମେ ହିଁ ନେଉ ନାହୁଁ । ଠାକୁର ଲେଖିଛନ୍ତି - 'ମୋତେ ଯେ ଯେଉଁ ଭାବରେ ମନେ କରି ଯେଉଁଭଳି ବ୍ୟବହାର କର, ମୋ ନିକଟରୁ ତଦାପେଷା ଅଧିକ ଆଶା କରିବା ଉଚିତ୍ ନୁହେଁ । ଆଉ ଯଦି ବୁଝିଥାଅ ଯେ ଭକ୍ତି ହିଁ ଜୀବନର ଏକମାତ୍ର ପାର୍ଥନୀୟ ବୟୁ, ହୃଦୟରେ ତାହା ହିଁ ପ୍ରତିଷା କର । ଭଗବାନଙ୍କୁ ବୁଝିବାକୁ ଦିଅ - 'ମୁଁ ଭକ୍ତି ଓ ବିଶ୍ୱାସ ବ୍ୟତୀତ ତୁମର ଅନନ୍ତ ବହ୍ଲାଣ୍ଡରୁ କିଛି ବି ଚାହେଁ ନାହିଁ ।' କେବଳ ମୁଖରେ 'ଦିଅ' 'ଦିଅ' କହି ବିରକ୍ତ ନ କରି, ହୃଦୟରେ ତାହା ପ୍ରତିଷା କର ।' ଠାକୁର ତ ପ୍ରତି ଶିଷ୍ୟ ହୃଦୟରେ ଭଗବତ୍ ଦର୍ଶନର ଆକାଂଷା ନେଇ ପତୀକ୍ଷା କରିଛନ୍ତି । ଆଉ ଯାହାର ଯେତେ ବ୍ୟାକୁଳତା ଦେଖୁଛନ୍ତି, ତାକୁ ସେତେ ଜୋର୍ରେ

କୋଳକୁ ଉଠାଇ ନେଉଛନ୍ତି । ତେଣୁ ଆମକୁ ସୁଖ-ଦୁଃଖରେ, ସଂପଦ-ବିପଦରେ ସମାନ ଭାବ ରଖି ଜୀବନର ବାକି କେତୋଟି ଦିନ ତାଙ୍କରି ନାମଗାନରେ କାଟି ଦେବାକୁ ହେବ । ଠାକୁରଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଆମର ଯେ ନିଜର ବୋଲି କେହି ନାହାଁନ୍ତି । ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜୋର୍ କରି ଧରି ରଖିଲେ ଆମର ଆଉ କେବେ ପଡିଯିବାର ଭୟ ରହିବ ନାହିଁ । ସର୍ବଦା 'ପ୍ରାଣଭରା ଭନ୍ତି' ଓ 'ଚକ୍ଷୁଭରା ଜଳ' ଆମର ଏକମାତ୍ର ପ୍ରାର୍ଥନୀୟ ବୟୁ ହେଉ । ଶେଷରେ ଠାକୁରଙ୍କ ଶ୍ରୀ ଚରଣରେ ବିନୀତ ପ୍ରାର୍ଥନା ଯେ ଆମର ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ସର୍ବଦା ଦୃଢ ବିଶ୍ୱାସ ଓ ନିର୍ଭରତା ରହୁ, ଏତିକି ଆଶୀର୍ବାଦ କରନ୍ତୁ । ଜୟଗୁରୁ ।

ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ପଦୁଗନ୍ଧା ସାହୁ

## ସର୍ବଦେବମୟ ତୁମେ ଗୁରୁ ବିଶ୍ୱପିତା

ସର୍ବଦେବମୟ ତୁମେ ଗୁରୁ ବିଶ୍ୱପିତ। ସମର୍ପଣ କରେ ତୁମ ଚରଣେ ମୋ ମଥା ସର୍ବ ଦୋଷ କ୍ଷମାକର ସକଳ କଳୁଷ ନାଶ ଞ୍ଜାନ ପାରାବାର । ॥୧॥

ଆଗମ ନିଗମ ତତ୍ତ୍ୱ ଚରଣେ ତୁମର ଆକୁଳ ସେବକେ ତୁମେ ଆଶିଷ ବିତର ଆସ ଧିଆନ ନୟନେ ଆଶାବାଣୀ ଭାଷିଯାଅ ତୁମ ପିୟ ଜନେ । ॥୨॥

ରହି ରହି ହସୁଥାଅ ବାଙ୍କ ଚାହାଣୀରେ ରହେ ନାହିଁ ଦୁଃଖ ତାପ ତୁମ କରଣୀରେ ରହେ ନିତ୍ୟାନନ୍ଦ ଖାଲି ରଖ ବା ନରଖ ତୁମ ପଦ ଆଶା କଲି । ॥୩॥

ସହିବି ସବୁ ଯାତନା ଯାହା ତୁମେ ଦେବ ସଂସାର ସାଗରୁ ମୋତେ ପାରି କରିନେବ ସର୍ବ ମଙ୍ଗଳ କାରଣ ସମର୍ପଣ କଲି ଆଜି ଦେହ ମନ ପାଣ । ॥୪॥

ବନ୍ଦନା କରି ଜଣାଏ ପଙ୍କଭ ଚରଣେ ବଳଦିଅ ନଭୁଲିବି ଜୀବନେ ମରଣେ ବଳିଦେବି ମୋର ମନ ବର ଦିଅ ମନେ ରହୁ ଶ୍ରୀପଦ ଧିଆନ । ॥୫॥

ତବ ରୂପ ଗୁଣ ରାଜି ଭାସିଉଠୁ ନିତି ତବ ପାଶେ ପାଶେ ଥାଇ ଦିନ ଯାଉ ବିତି ତବ କରୁଣା ସୁମରି ତବ ଦିଆ ଦୁଃଖ ନଦୀ ହେଉଥିବି ପାରି । ॥୬॥ ମଙ୍ଗୁଆଳ ହୋଇ ତୁମେ ବସିଅଛ ବୋଲି ମରଣ-ମଶାଣି କଥା ଯାଇଛି ମୁଁ ଭୁଲି ମନ ଭଜୁଥାଉ ନିତି ମହାମବ 'ଜୟଗୁରୁ' ଛାଡି ସର୍ବ ଭା୍ତି । ॥୭॥

ଆଶା ନିରାଶାର ଦ୍ୱନ୍ଦ ନରହୁ ଜୀବନେ ଆନନ୍ଦ ଘନ ବିଗୁହ ନାଚୁଥାଉ ପ୍ରାଣେ ଆସ ଚେତନ ସପନେ ଆସ ଦେବ ଆସ ମୋର ଘୁମେ ଜାଗରଣେ । ॥୮॥

ଧରାଧାମ ଧରିବାକୁ ଧାଏଁ ଯଦି କେବେ ଧରିରଖ ବାନ୍ଧି ମୋତେ ତୁମ ପଦ ତାବେ ଧରି ଚରଣ ତୁମର ଧରା ଛାଡି ଚାଲିଯିବି ନିତ୍ୟଲୋକ ପୁର । ॥୯॥

ଉମାପତି ମହେଶ୍ୱର ହେ ପରମ ଶିବ ଉଦ୍ଧର ଉଦ୍ଧର ମୋତେ ପିତା ଗୁରୁଦେବ ଉଷାଠାରୁ ଉଷାଯାଏ ଉଠୁଥାଉ ତୁମଭାବ ଦେହ ମନ ପାଣେ । ॥୧୦॥

ରବି ଶଶୀ ଗୁହ ତାରା ତୁମରି ଇଛାରେ ରହିଛନ୍ତି ତ୍ରିଜଗତେ ନିଜ କରମରେ ରଖ ତୁମ ଇଛାମତେ ରହିଥିବି ସଦା ତୁମ ଚରଣାରଗତେ । ॥୧୧॥

ଇଞ୍ଚ ତୁମେ ଗୁରୁ ତୁମେ ତୁମେ ଭଗବାନ ଇହ ପର କାଳ ମୋର ତୁମ ଶ୍ରୀଚରଣ ଇଛା ଏତିକି ଠାକୁର ଇତି ହେଉ ଅ୫ହୀନ ଯାତା ଏହିବାର । ॥୧୨॥

> ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଅଧ୍ୟାପକ ସଂଗ୍ରାମ କେଶରୀ ମଲିକ ସତ୍ଶିକ୍ଷା ମନ୍ଦିର, ଭୁବନେଶ୍ୱର

### ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ପତ ସଂଘସେବୀଙ୍କର ସାଧନ ଜୀବନ

ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ତ ସଂଘ ତତ୍ତ୍ୱାବଧାନରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ତ ସଂଘ ଗଠନ ପରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରା ଭାରତ ବାହାରେ ପ୍ରଚାରିତ ହେବାର ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ସୁଯୋଗ ଶିଷ୍ୟ ଭକ୍ତ ମାନଙ୍କୁ ମିଳିପାରିଛି । ଏଥିପାଇଁ ମନରେ ସ୍ୱତଃ ଆନନ୍ଦ ଆସେ । ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଏହା ସ୍ୱପ୍ରକାଶର ମହିମା ସମନ୍ତିତ । ବିଶ୍ୱ ଜନ ମାନସକୁ ବିକଶିତ କରିବାର ଗୁରୁଦାୟିତ୍ୱ ବହନରେ ସଂଘ ଓ ସଂଘସେବୀ ଭାଇ ଓ ମା ମାନେ ଉତ୍ତରଦାୟୀ । ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଗୁରୁଦାୟିତ୍ୱ ବହନ ନିମିତ୍ତ ତାଙ୍କର ଆଦେଶ ଉପଦେଶ ସ୍କରଣ, ମନନ, ଅନୁଧ୍ୟାନ ଓ ସାଧନ କରିପାରିଲେ ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କ ଅସୀମ କୃପା ବଳରେ ତାଙ୍କର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ପୂରଣ ନିମିତ୍ତ ଷେତ୍ର ପ୍ରସ୍ତୁତି ହୋଇପାରିବ ଓ ତାଙ୍କର ମହାନ୍ ଇଛା ପ୍ରଶରେ ତାହା ସାହାଯ୍ୟ କରିପାରିବ ।

ସଂଘସେବୀ ଶିଷ୍ୟ ଭକ୍ତ ମାନଙ୍କୁ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଆତ୍ସାନ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର କହିଛନ୍ତି - " ମୁଁ ମୋର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟକୁ ଅଞ୍ଜ ଭାବରେ ତୁମମାନଙ୍କ ନିକଟରେ ବ୍ୟକ୍ତ କରିଛି । ତୁମେ ମାନେ ମୋର ସେହି ଇଚ୍ଛାକୁ ପୂରଣ କର । ମୋର ପ୍ରଧାନ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ସନାତନ ଧର୍ମ ପ୍ରଚାର, ସତ୍ଶିକ୍ଷା ବିୟାର ଓ ଜୀବ ସେବା ରୂପ ମହାନ ବ୍ରତର ସାଧନା । ତୁମେମାନେ ମୋର ଏହି ପ୍ରଧାନ ଇଚ୍ଛା ତ୍ରୟକୁ ରୂପ ଦିଅ । ଏହାହିଁ ମୋର ଅଭିଳାଷ ।" -ସାରସ୍ତ୍ର ସଂଘନୀତି

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ସ୍ୱହୟ ଗଠିତ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘରେ ସମୟ ସଂଘସେବୀ ସଂସାରୀ ବା ଗୃହୟ । ଏହି ଗୃହୀ ଭକ୍ତମାନେ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଏହି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ପୂରଣର ଦାୟିତ୍ୱ ବହନ କରନ୍ତି । ଏହି ମହାନ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ତ୍ରୟ ପୂରଣ ନିମିତ୍ତ ଚତୁର୍ବିଧ କମାନୁଷାନ ନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ -

> ୧-ସଂଘ ଶକ୍ତିର ପ୍ରତିଷା ୨-ଆମ୍ ଗଠନ ୩-ଆଦିଶ ଗୃହୁଛାଶ୍ରମର ପ୍ରତିଷା ୪-ଜଗତ୍ ହିତକର କାଯ୍ୟର ଅନୁଷାନ

#### ୧-ସଂଘ ଶକ୍ତିର ପତିଷା

ସଂଘଶକ୍ତି ପ୍ରତିଷାର ମୂଳମନ୍ତ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଭାତୃପ୍ରେମର ପ୍ରତିଷା । ଆମେମାନେ ଏକ ଗୁରୁଙ୍କ ଆଶ୍ୱିତ ଓ ଏକ ପିତାଙ୍କର ସନ୍ତାନ । ଆମମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଶ୍ରୀ ଗୁରୁଙ୍କ ଆଦେଶ ଓ ଉପଦେଶ ଏକ । ସଂଘୀୟ ଆଦର୍ଶରେ ଆମର ଶିକ୍ଷା, ଗତି ଓ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଏକ । ସଂଘରେ ହିଂସା ଦ୍ୱେଷ ପରିହାର କରି ସଂଘବର୍ଦ୍ଧ ଭାବରେ କାର୍ଯ୍ୟ କରିପାରିଲେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ତ୍ରୟ ପୂରଣର ବ୍ରତ ଉଦ୍ଯାପନରେ ଆମେ ନିଜକୁ ନିୟୋଜିତ କରିବାର ଯୋଗ୍ୟତା ହାସଲ କରିପାରିବା ।

#### ୨-ଆମୂଗଠନ

ପ୍ରତ୍ୟେକ ମନୁଷ୍ୟ ନିଜକୁ ଠିକ୍ ଭାବରେ ଗଠନ ନ କଲେ ତାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଅପରର ହିତ ସାଧନ ତ ଦୂରର କଥା, ନିଜର ହିତ ମଧ୍ୟ ସାଧିତ ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ । ଶମ ଦମାଦି ଅଭ୍ୟାସ ଦ୍ୱାରା ମନର ଛିରତା ଓ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ବୃତ୍ତି ନିରୋଧ କରିବାର ସାଧନାହିଁ ମନୁଷ୍ୟତା ଅର୍ଜନ କରିବାର ପ୍<sup>ଶ୍</sup>ୟ ପଥ ।

କାମ, କ୍ରୋଧ, ଲୋଭ, ମୋହ, ମଦ ଓ ମାତ୍ସର୍ଯ୍ୟ ଏହି ବୃତ୍ତି ଗୁଡିକ ସ୍ୱାଭାବିକ ଭାବରେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ମାନଙ୍କ ସାହାଯ୍ୟରେ ନିଜର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ପୂରଣ କରିଥାଆନ୍ତି । ମନୁଷ୍ୟର ଗୁଣ ଅନୁସାରେ ବୃତ୍ତି ଗୁଡିକ ବିକଶିତ ହୋଇ ସଂୟାରରେ ପରିଣତ ହୁଅନ୍ତି । ତାମସିକ ୟରରେ ଜଡଭାବାପନ୍ନ ହେଲେ ବୃତ୍ତି ଗୁଡିକ ନିକୃଷ୍ଟ ଭାବରେ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାଆନ୍ତି । ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣାଶ୍ରିତ ଭଞ୍ଚମାନେ ସାଧନ ନିରତ ରହିଲେ ବୃତ୍ତି ଗୁଡିକ ନିବୃତ୍ତିଧ୍ୟର୍ମୀ ନୁଅନ୍ତି । ଏହି ନିବୃତ୍ତି ହୁଁ ଗୁରୁଶକ୍ତିର ପରିପ୍ରକାଶ । ରିପୁମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କାମ ହିଁ ପ୍ରଧାନ । ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବୃତ୍ତି ବା ରିପୁ ଗୁଡିକ ତଦନୁସଙ୍ଗମାତ । କାମ ଅନ୍ତର୍ମୁଖୀ ହେଲେ ପେମରେ ପରିଣତ ହୁଏ । ସେତେବେଳେ କୋଧ ବା ରାଗ ଅନୁରାଗରେ ପରିଣତ ହୁଏ । ଲୋଭ ବା ଆତ୍ମସେବା ଇଷ୍ଟ ସେବାରେ ପର୍ଯ୍ୟବେସିତ ହୁଏ । ମୋହ ଇଷ୍ଟଦେବତାଙ୍କ ନାମରୂପରେ ମୁଗ୍ଧ ହୁଏ ଏବଂ ସାଂସାରିକ ମୋହ ଦୂର ହୁଏ । ଆପଣାକୁ ଇଷ୍ଟଦେବତାଙ୍କ ଲୋକ ଭାବି ତନ୍ୟୁୟ ରହିବା ମଦର କାର୍ଯ୍ୟ ହୁଏ । ଅହଂ ଅଭିମାନ ଚୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇ

ସମୟକ୍ରମ ମାସୂର୍ଯ୍ୟ ଇଞ୍ଜଦେବତାଙ୍କ ଦାସ୍ୟ, ସଖ୍ୟ ଇତ୍ୟାଦି ଭାବରେ ଛିତି ଲାଭକରେ । ଈର୍ଷାଦ୍ୱେଷ ଦୂରକୁ ପଳାୟନ କରନ୍ତି । ଷଡରିପୁ କେବେ ବି ବିନାଶ ପ୍ରାୟ ହୁଅନ୍ତି ନାହିଁ । ଅନ୍ତର୍ମୁଖୀ ହୋଇ ଶାନ୍ତ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ଏହି ଦିବ୍ୟ ଦର୍ଶନର ବୈଜ୍ଞାନିକ ମୂଲ୍ୟବୋଧ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଅଲୋକିକ ଭାବରେ ପ୍ରକାଶିତ ଏବଂ ପ୍ରମାଣିତ । ପାଷ୍ଟାତ୍ୟର ସାମାଜିକ ଜୀବନରେ ପ୍ରବୃତ୍ତିକୁ ନିବୃତ୍ତିଧର୍ମୀ କରିବାର ଆବଶ୍ୟକତା ଓ ଉପଯୋଗିତା ଉପଲବ୍ଧି କରାଯାଏ ।

ଭକ୍ତ କୁହନ୍ତି ବଳି ନ ଦେଇ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଦାନ କରିଦିଅ । ଭଗବାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଆସନ୍ତି ହିଁ ଭକ୍ତି । ଭକ୍ତି, ଦାନ, ଦୟା ଯେତେ ପରିଶାମରେ ଅଭ୍ୟାସ କରାଯାଇପାରିବ, କାମାଦି ରିପୁଗଣ ସେତେ ପରିମାଣରେ ନିବୃତ୍ତିଧର୍ମୀ ହୋଇ ଭଗବତ୍ ଅଭିମୁଖୀ ହୋଇଯିବେ । ଭୋଗବିଳାସ ମଧ୍ୟରେ ଜୀବ ସ୍ୱାର୍ଥପର ହୋଇ ପାର୍ଥିବ ସୁଖ ଭୋଗକରେ । ଶେଷରେ ସେହି ମିଥ୍ୟା ସୁଖ ଭିତରେ ନିଜ ପାଇଁ ରୋଗଦ୍ୱଃଖ ସୂଷ୍ଟି କରେ ଓ ସନ୍ତାପିତ ଜୀବନଯାପନ କରେ ।

#### ୩-ଆଦିଶ ଗୃହ଼ ଆଶ୍ମର ପ୍ତିଷା

ଆଦର୍ଶ ପରିବାରରେ ସଂଘସେବୀଙ୍କ ପାଇଁ ସର୍ବମୟ କର୍ତ୍ତା ହେଲେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର । ପରିବାରର ସଦସ୍ୟ ମାନଙ୍କର ସାଧନାହିଁ ଆମ୍ବାରନ । ପରିବାରର ସମୟଙ୍କୁ ଉନ୍ତ ମନୁଷ୍ୟ କରି ଗଢି ତୋଳିବା ଏହି ସାଧନାର ମୂଳଲକ୍ଷ୍ୟ ।

ଆଧ୍ୟାମିକ ଜୀବନ ଗଠନ ନିମିତ୍ତ ଦଶବିଧ ସାଧନା -

- ୧ ବାହୁମୁହୂର୍ତ୍ତରୁ ଶଯ୍ୟାତ୍ୟାଗ
- ୨ ସିଦାଚାର ପାଳନ
- ୩ ନିତ୍ୟକିୟା ଅନୁଷାନ ବିବେକର ବଶବର୍ତୀ ହୋଇ ସ୍ପଧ୍ମାଚରଣ ଅବଲମ୍ନ କରିବା ।
- ୪ ସଦ୍ଗଛ ପାଠ ନିୟମିତ ସଦ୍ଗଛ ସଂଗହ ଓ ପରିବାରରେ ନିୟମିତ ପୁୟକ ଅଧ୍ୟୟନ ।
- ୫ ଆଦର୍ଶ ଗୃହୁଞ୍ଚ ଜୀବନର ଗଠନ ଓ ଅନୁଧ୍ୟାନ ।
- ୭ ସାର୍ତ୍ତ୍ୱିକ ଆହାର ଶୁଦ୍ଧ ଭାବନା ଓ ଶୁଦ୍ଧ ଅନୃ ଦ୍ୱାରା ସାଧକଙ୍କ ଦେହ ଗଠିତ ହୁଏ । ନ୍ୟାୟ ଉପାର୍ଜିତ ଧନ ଦ୍ୱାରା ଆହାଯ୍ୟ ସଂଗହ କରିବା ଉଚିତ ।
- ୭ ପରନିହା ପର୍ଚର୍ଚ୍ଚା ତ୍ୟାଗ ଏଥିରେ ନିହୁକଙ୍କର ନାନାବିଧ ଅନିଷ ହୁଏ ।
- ୮ ସେବା ଭାବ
- ୯ ଗୁରୁ ଧ୍ୟାନ ଓ ଶୀଗୁରୁଙ୍କ ଅର୍ଚ୍ଚନା
- ୧୦ ବୃଥା ଚିନ୍ତା ତ୍ୟାଗ ବୃଥା ଚିନ୍ତା ବା ଅସତ୍ ଚିନ୍ତା ଦ୍ୱାରା ମୟିଷ୍କର ଶକ୍ତି କ୍ଷୟ ହୁଏ । ଭଗବତ୍ ସ୍କରଣ ମନନ କଲେ ମୟିଷ୍କରେ ପବଳ ଶକ୍ତି ସଞ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । - (ସାରସ୍ତ ସଂଘନୀତି)

ଆଦର୍ଷ ସଂସାରରେ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ପରିବେଶ ରକ୍ଷିତ ହୁଏ । ତେଣୁ ସାଧୁ ପିତା ଓ ସତୀ ମାତାଙ୍କ କୋଳକୁ ରଷିଭାବାପନ୍ନ ସନ୍ତାନ ମଞ୍ଜନ କରନ୍ତି । ଧାର୍ମିକ ପରିବେଶରେ ଶୈଶବରୁ ଏକଗୁରୁ ଓ ଏକତତ୍ତ୍ୱର ଅଭ୍ୟାସ ତାଙ୍କର ଏକାଗ୍ରତା ବୃତ୍ତିରେ ସାହାଯ୍ୟ କରେ ଏବଂ ତେଜସ୍ୱ ଜୀବନ ଗଠନରେ ସାହାଯ୍ୟ କରେ । ଗୃହରେ ନିୟମିତ ଆସନ ସେବା, ଆଳତି, ସ୍ଥୋତ୍ର ବନ୍ଦନା, ପୁୟକ ଅଧ୍ୟୟନ ଓ ଆଲୋଚନା, ନୀତିପୂର୍ଣ୍ଣ ସଂଯତ ଓ ଶୃଖଳିତ ପରିବେଶରେ ଶିଶୁଟିଏ ଦିବ୍ୟ ଭାବରେ ଗଢିଉଠେ । ଗୃହରେ ଆତ୍ମଗଠନ ଓ ସଂଘରେ ଆତ୍ମସଂଶୋଧନ ଦ୍ୱାରା ଉନ୍ତ ମନୁଷ୍ୟ ଚରିତ ଗଠିତ ହୋଇଥାଏ ।

ଗୃହୁ ସାଧକଙ୍କ ସାଧନା ସମର ନିମିତ୍ତ ନିୟମ ଦଶକ - (ସଂସାର ପଥେ ସାଧକ ଉପଦେଶ, ପୂଷା - ୧୧୮)

- ୧ ମୁଖର ସରସ ଭାବ ରକ୍ଷା କରି ଯଥାସାଧ୍ୟ ମୋିନ ଭାବ ରକ୍ଷା କର ।
- ୨ ବିଶେଷ ଆବଶ୍ୟକ ନହେଲେ ନିଜର ମତାମତ ପକାଶ କର ନାହିଁ ।
- ୩ କାହାରିକୁ ସ୍ୱାଧୀନ ଭାବରେ ଚଳିବାକୁ ବାଧା ଦିଅ ନାହିଁ ।
- ୫ ଆମ୍କୃତ କର୍ମର ଫଳାଫଳ ପାଇଁ ବ୍ୟଗ ହୁଅ ନାହିଁ।
- ୬ ନିଷାମ କମ ଓ ସଂପ୍**ର୍ଣ ନିସା୍ଥ୍ ଭାବ**ରେ ବିଶ୍ରର କମ ମୂଳକ କମରେ ସହଯୋଗ କର ।

- ୭ ସମଗ ବିଶୃ ସହିତ ଏକାମ ବୋଧ ନିମିଭ ଓ ଭଗବାନଙ୍କ ପୀତି ନିମିଭ ସଦାଚାର ପରାୟଣ ହୁଅ ।
- ୮ କମ୍ୟତରେ ସ୍ୱାର୍ଥ ସିଦ୍ଧିମୂଳକ କମ୍ଭରେ ପବ୍ଭ ହୁଅ ନାହିଁ।
- ୯ ଶରୀର ଓ ଇନ୍ଦିୟମାନେ ଯାହା ଚାହାଛି ତାହା କରିବା ସର୍ବଦା ଅନୂଚିତ ।
- ୧୦ ମୋନ ମତ ପ୍ରକାଶ, ଅନୁଶାସନ ମାନି ଚଳିବାର ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ, ନିଷ୍କାମତା, ସ୍ୱାର୍ଥତ୍ୟାଗ, ଈଶ୍ୱର ଅଧିନତା, ତ୍ୟାଗ, ପ୍ରେମ, ସଂଯମ ପତି ଦୃଷ୍ଟି ଦେଇ ଜୀବନ ଅତିବାହିତ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ ।

ଏହାଛଡା ସିଷଯୋଗୀମାନେ ଉପଦେଶ ଦେଇ ଥାଆନ୍ତି ଯେ, ଅପରର ସୁଖ, ଦୁଃଖ, ପୂଣ୍ୟ, ପାପ ଦେଖିଲେ - ମୈତ୍ରୀ, କରୁଣା, ମୁଦିତା ଏବଂ ଉପେକ୍ଷା ଅଭ୍ୟାସ କରିବା ଉଚିତ ।

ମୈତୀ - ଇର୍ଷ୍ୟା ଦେ୍ଷ ରହିତ ହୋଇ ସମୟଙ୍କ ସୁଖରେ ସୁଖୀ ହୋଇ ବନ୍ଧୁ ଭାବ ରକ୍ଷା କରିବା ।

କରୁଣା - ଦୋଷ ଦର୍ଶନ ନ କରି ସମୟଙ୍କ ପତି ଦୟା ପଦର୍ଶନ କରିବ ।

ମୁଦିତା - ସବୁ ସମୟରେ ସବୁ ଅବୟାରେ ଆନନ୍ଦ ଭାବ ରକ୍ଷା କରିବ, ଅପରର ପୂଣ୍ୟ ଦେଖିଲେ ଆନନ୍ଦିତ ହେବ ।

ଉପେକ୍ଷା - ଅପରର ପାପ ଦେଖିଲେ ଉପେକ୍ଷା କରିବ ବା ଉଦାସୀନ ରହିବ ।

#### ୪ – ଜୀବ ହିତକର କାର୍ଯ୍ୟର ଅନୁଷାନ

ଭଗବାନ ଜଗତ ରୂପରେ ବିରାଜିତ । ସୁତରାଂ ଜଗତର ହିତ ସାଧନା ଓ ଜୀବର ହିତ ସାଧନା ଭଗବାନଙ୍କର ଅତିଶୟ ପ୍ରିୟ କାର୍ଯ୍ୟ । ଏ ବିଷୟରେ ସମୟ ଧର୍ମ ସଂପଦାୟ ଏକମତ ।

- କ) ମାନବକୁ ସତ୍ଶିକ୍ଷାରେ ଶିକ୍ଷିତ କରିବା ହିଁ ସର୍ବଶେଷ ଲୋକ ହିତକର କାର୍ଯ୍ୟ । ଏହା ଶେଷ ସେବା ମଧ୍ୟରେ ଗଣ୍ୟ । ଏହାଦ୍ୱାରା ଐହିକ ଓ ପାରତିକ ଉଭୟବିଧ ମଙ୍ଗଳ ସାଧିତ ହୋଇଥାଏ । ତାଙ୍କ ସଂୟର୍ଶରେ ଆସି ସମାଜ ଓ ଦେଶର ଜନସାଧାରଣ ଅନୁପାଣିତ ହୋଇଥାନ୍ତି ଏବଂ ଦେଶକୁ ପବିତ୍ର କରିଥାଆନ୍ତି । ଫଳରେ ଜଗତର ମହାମଙ୍ଗଳ ହୋଇଥାଏ । ସଂଘ ଅନୁଷାନ, ସତ୍ଶିକ୍ଷା କେନ୍ଦ୍ର ଓ ନିୟମିତ ସତ୍ଶିକ୍ଷାର ଯୋଜନା ପ୍ରୟୃତିର ଦାୟିତ୍ୱ ଗୁହଣ କରିବା ଉଚିତ । ପୁୟତକ ଗୁଡିକ ନିଜ ମାତୃ ଭାଷାରେ ଲିଖିତ ଓ ଆଲୋଚିତ ହେଲେ ଗଭୀର ତର୍ଭ୍ୱ ଗୁଡିକ ବୁଝିବା ଓ ଧାରଣା କରିବା ସହଜ ହୋଇଥାଏ ।
- ଖ) ଆର୍ତ୍ତକ୍ଲୀଷ୍ଟ ଓ ରୁଗ୍ଣ ମାନଙ୍କର ସେବା ଏହାଦ୍ୱାର ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ସେବା ହୋଇଥାଏ । ମାତ୍ର ଷମତା ମୁତାବକ ଉପଯୁକ୍ତ ସେବା, ଶୁଦ୍ଧା ଓ ଆଗ୍ରହ ରଖି କାର୍ଯ୍ୟ କରିଯିବାର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଆମମାନଙ୍କୁ ଠାକୁର ଦେଇଛନ୍ତି । ତା'ଛଡା ପରିବାରରେ ଗୁରୁଜନ ମାନଙ୍କର ସେବା, ପ୍ରତିବେଶୀ ମାନଙ୍କର ସେବା, ଦେଶଦଶର ଶିବଞ୍ଜାନରେ ସେବା କରିଯିବା ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଆମମାନଙ୍କ ପ୍ରତି କଠୋର ଆଦେଶ ।

ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ନିଗମ ଉପଦେଶରେ କହିଛନ୍ତି -

'ମୋର ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସମୟ ସନ୍ତାନ ଆର୍ତ୍ତ ଜୀବଙ୍କୁ ବ୍ରାହ୍କଣ୍ୟ ଭାବରେ ସେବା କରିଯିବେ ବୋଲି ମୁଁ କଲ୍ପନା କରିଛି ।  $x \times x$  ୟୂଳସେବା ପ୍ରୟୋଜନ ହେଲେ ତାହା କରିବାକୁ ମୁଁ ନିଷେଧ କରୁନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ମନେରଖ, ଶଙ୍କର ପ୍ରତିଷିତ ଶୃଙ୍ଗେରୀ ମଠରୁ ଯେଉଁମାନେ ଶିକ୍ଷା ଦୀକ୍ଷା ପାଇଛନ୍ତି – ୟୁଳସେବା ସେମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ଅତି ଗୌଣ କର୍ମ, ମୂଳ ଲକ୍ଷ୍ୟର ସହାୟ ରୂପରେ ୟୁଳସେବା କରାଯାଇ ପାରେ ।'

> ସମାନ ମକ୍ଷଃ ସମିତି ସମାନୀ ସମାନଂ ମନଃ ସହ ଚିତ୍ତମେଷାମ୍ ॥ ସମାନଂ ମକ୍ସମଭିମବ୍ଧ ୟେବଃ ସମାନେନ ବୋ ହବିଷା ଢୁହୋମି ॥

> > ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ତା∙ ସୁରେଖା ଦେବୀ ଏକାମ ସାରସ୍ତ ମହିଳା ସଂଘ, ଭୁବନେଶ୍ରର

# ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ମା'ମାନଙ୍କ ପ୍ତି ଉପଦେଶ

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ମା'ମାନଙ୍କୁ ବହୁତ ଭଲ ପାଆନ୍ତି । ସେଥିପାଇଁ ସେ ମା'ମାନଙ୍କୁ ପ୍ରେମମୟୀ, ରାଜରାଜେଶ୍ୱରୀ, ଅନୁପୂର୍ଣ୍ଣ କହି ସମ୍ବୋଧନ କରନ୍ତି । ନାରୀମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ତାଙ୍କର ମମତା ଆସିବାର ବିଶେଷ କାରଣ ହେଉଛି ଯେ, ଜନ୍ମଠାରୁ ମହାସମାଧି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନାରୀମାନେ ତାଙ୍କ ସେବାରେ ବିଶେଷ ଭାବରେ ଆମନିୟୋଗ କରି ନାରୀଜାତିର ଗୋରବ ରକ୍ଷା କରିଥିଲେ ।

ମାତ। ମାଣିକ୍ୟ ସୁନ୍ଦରୀଙ୍କ ଶିକ୍ଷା ଫଳରେ ତାଙ୍କ ଅନ୍ତରରେ ଧର୍ମଭାବର ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଥିଲା । ମହାଶକ୍ତି ଦଶଭୂଜା ମଧ୍ୟ ବାଲ୍ୟକାଳରେ ଚଣ୍ଡୀ ମଣ୍ଡପରେ ନଳିନୀକାନ୍ତଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ ଦେଇଥିଲେ । ସ୍ୱୀ ସୁଧାଂଶୁବାଳାଙ୍କ ଅକୃତ୍ରିମ ସ୍ନେହ, ମମତା ଓ ପ୍ରେମକୁ ଅବଲ୍ୱମନ କରି ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଶେଷରେ ଚତୁର୍ବିଧ ସାଧନାରେ ସିଦ୍ଧି ଲାଭ କରି ଭଗବାନଙ୍କୁ ମହାଶକ୍ତି ପ୍ରେମମୟୀ ଭାବରେ ଉପଲବ୍ଧି କରିପାରିଥିଲେ । ସାଧନା ଜଗତରେ ମଧ୍ୟ କୋଟା ଜଙ୍ଗରେ ଯୋଗିନୀ, ମୃଣାଳିନୀ ପ୍ରଭୃତି ନାରୀମାନେ ତାଙ୍କୁ ବିଶେଷ ସହାୟତା କରିଥିଲେ । ଗୌରୀମାଙ୍କ କୃପାରୁ ସେ ପ୍ରେମସିଦ୍ଧି ଲାଭକରି ପୂର୍ଣ୍ଣତାରେ ପ୍ରତିଷିତ ହେଲେ । ସିଦ୍ଧିଲାଭ ପରେ ସେ ପ୍ରଥମେ ହେମଲତା ଦେବୀଙ୍କୁ ସାଧନ ପ୍ରଦାନକରି ମହାଭାବର ଅଧିକାରିଣୀ କରିଦେଇଥିଲେ । ତେଣୁ ଶେଷ ଜୀବନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ସେବାରେ ଆମନିୟୋଗ କରି 'ଯୋଗମାୟା ଦେବୀ' ଭାବରେ ସମ୍ୟାନିତା ହେଉଥିଲେ ।

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଜଗତରେ ଗୁରୁ ଭାବରେ ଫେରି ଆସିବା ପରେ, ଭୋଗମୁଖୀ ମାନବକୁ ତାର ପ୍ରକୃତ ସ୍ୱରୂପ ଜ୍ଞାନ ପ୍ରଦାନ କରି, ତାକୁ ସ୍ୱରୂପରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ କରାଇବା ହିଁ ତାଙ୍କର ପ୍ରଧାନ ଓ ପ୍ରଥମ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଥିଲା । କିନ୍ତୁ ସେହି ସ୍ୱରୂପ ଜ୍ଞାନ ଲାଭ କରିବାର ଉପଯୋଗୀ ଆଧାର ପ୍ରସ୍ତୁତ କରିବା ପାଇଁ ସେ ଆଦର୍ଶ ଗୃହ୍ୟ ସମାଜ ଗଠନର ଆବଶ୍ୟକତା ବିଶେଷ ଭାବରେ ଅନୁଭବ କରି, ସେହି ଅନୁସାରେ ତାଙ୍କର ଗୃହୀ ଶିଷ୍ୟ ମାନଙ୍କୁ ଶିକ୍ଷା ପଦାନ କରିଥିଲେ ।

ନାରୀ ହେଉଛି ଗୃହୟ ସମାଜର ଏକ ଅବିଚ୍ଛିନ୍ ଅଙ୍ଗ ଏବଂ ଆଦର୍ଶଗୃହୟ ଜୀବନ ଗଠନରେ ନାରୀର ଭୂମିକା ଏକାନ୍ତ ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟ । ତେଣୁ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ନାରୀମାନଙ୍କୁ ପୁରୁଷମାନଙ୍କ ସହିତ ସମାନ ଭାବରେ ଶିକ୍ଷା ପ୍ରଦାନ କରି ଆଦର୍ଶ ଗୃହିଣୀ ଭାବରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ କରିବା ଦିଗରେ ଚେଷ୍ଟିତ ହୋଇଥିଲେ । ସାଂସାରିକ ଜୀବନଯାପନ କରିବା ମଧ୍ୟରେ କିଭଳି ଭାବ ଧରି ଚଳିଲେ, ନାରୀମାନେ ଆଦର୍ଶରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ହୋଇପାରିବେ, ସେଥି ନିମିତ୍ତ ସେ ବହୁବିଧ ସାଧନ କୌଶଳ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିଛନ୍ତି ।

ଶ୍ରୀ ଗ୍ରୀ ଠାକୁର ମା'ମାନଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ସଂପର୍କରେ କହିଛନ୍ତି ଯେ ମା'ମାନେ ହେଉଛନ୍ତି ଜଗଜନନୀଙ୍କ ଅଂଶସ୍ୱରୂପା । ଏ ବିଷୟରେ ଶ୍ରୀ ଗ୍ରୀ ଠାକୁର ନିତ୍ୟଲୋକର ଗୁରୁ ଓ ମା'ଙ୍କ ସଂସାର ସଂପର୍କରେ କହିଛନ୍ତି - ଜଗଜନନୀ ହେଉଛନ୍ତି ଭଗବାନ । ଭଗବାନ ହେଉଛନ୍ତି ଗୁରୁଙ୍କର ସେବିକା । ସନ୍ତିଦାନନ୍ଦମୟ ଗୁରୁ ପରମ ଜ୍ଞାନୀ ଓ ତାଙ୍କ ସେବିକା ଭଗବାନ ପରମ ଭାବମୟୀ ଓ ପ୍ରେମମୟୀ । ଗୁରୁ ଜ୍ଞାନଘନ ଥିବାରୁ ସେ ସବୁବେଳେ ଉଦାସୀନ । ଗୁରୁ ଓ ମା' ସ୍ୱାମୀ ସ୍ତ୍ରୀ ଭାବରେ ଅବଣ୍ଥାନ କରନ୍ତି । ଶ୍ରୀ ଗୁରୁ ପରମ ଶିବ, ଉଦାସୀନ । ତାଙ୍କର କାହିଁରେ କିଛି ପ୍ରୟୋଜନ ନାହିଁ କି ଅଭାବ ନାହିଁ । ସେ ଏଣେତେଣେ ସର୍ବଦା ଚାଲିଯିବାକୁ ଚାହାନ୍ତି, ମା' ଏ ବିଶ୍ୱଜଗତ ସୃଦ୍ଧି କରିଛନ୍ତି କେବଳ ଗୁରୁଙ୍କ ମନୋରଞ୍ଚନ ପାଇଁ । ଏ ବିଶ୍ୱଜଗତରେ ଆମେ ଯାହାସବୁ ଦେଖୁ, ପଶୁପକ୍ଷୀ, ବୃଷଲତା, କୀଟପତଙ୍ଗ ସେ ସମୟ ଗୁରୁଙ୍କର ମନକୁ ବଶ କରିବା ପାଇଁ ମା' ସୃଦ୍ଧି କରିଛନ୍ତି । ସୃଦ୍ଧି ଜଗତର ସମୟ ବସ୍ତୁ ହେଉଛି ତାଙ୍କ ସ୍ୱାମୀସେବାର ଉପକରଣ । ପ୍ରତି ଉପକରଣରେ ମା' ନିଜେ ଆବିଷ୍ଟ ହୋଇ ଗୁରୁଙ୍କର ସେବା କରିଥାନ୍ତି । ମା' ତାଙ୍କୁ (ଗୁରୁଙ୍କୁ) ପ୍ରେମଦ୍ୱାରା ଓ ଗୁରୁ ମା'ଙ୍କୁ ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ବଶୀଭୂତ କରି ପରୟର ପରୟରକୁ ଆକୃଷ୍ଟକରି ରଖିଛନ୍ତି (ଜୀବନୀ ଓ ବାଣୀ) । ମା'ଙ୍କର ସମସ୍ତ ସୃଦ୍ଧି ମଧ୍ୟରେ ମାନବ ହେଉଛି ତାଙ୍କର ଶେଷ ସୃଷ୍ଟି । ଭଗବାନଙ୍କର ସମୟ ଶକ୍ତି ଏହି ମନୁଷ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ଅଛି ଏବଂ ସେହି ଶକ୍ତିକୁ ଭଲ ବା ମନ୍ଦ ଦିଗରେ ପରିଚାଳନା କରିବାର ସ୍ୱାଧୀନତ। ମଧ୍ୟ ସେ ତାକୁ ଦେଇଛନ୍ତି । ବିବେକ ସାହାଯ୍ୟରେ ସତ୍ ଅସତ୍ର ବିଚାର କରି ସେହି ଅନୁସାରେ କର୍ମ କରିବାର ଶକ୍ତି ଭଗବାନ ତା ମଧ୍ୟରେ ଦେଇଛନ୍ତି । ମନୁଷ୍ୟ ଛଡା ଆଉ କୌଣସି ଜୀବଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଏହି ବିବେକ ଶକ୍ତି ନାହିଁ । ତେଣୁ ସେମାନେ ପଶୁରୁଲ୍ୟ ଆଚରଣ କରିଥାନ୍ତି ।

ଏ ଜଗତରେ ପୁରୁଷ, ପରମ ଶିବ ଗୁରୁଞ୍ଜାନ ଅଂଶରେ ଏବଂ ନାରୀ ପ୍ରେମମୟୀ ମା'ଙ୍କ ଅଂଶରେ ଜନ୍ମଲାଭ କରିଛି । ତେଣୁ ମନୁଷ୍ୟ ପରିବାରରେ ପୁରୁଷର ସବୁ ବିଷୟରେ ଞ୍ଜାନ ଥାଏ ଓ କର୍ତ୍ତାର ଅଭିମାନ ମଧ୍ୟ ଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଅନ୍ୟର ମନବୁଝି କିୋଣସି କର୍ମକରିବାର ଶକ୍ତି ପୁରୁଷ ମଧ୍ୟରେ କମ୍ ଥାଏ । ପୁରୁଷର କଥାବାର୍ତ୍ତା ଓ ଚାଲିଚଳନରେ କେମିତି ଗୋଟାଏ କର୍କଶ ଭାବ ରହିଥାଏ । ଅନ୍ୟ ପ୍ୟରେ ନାରୀ ମଧ୍ୟରେ ସ୍ନେହ, ମମତା, ସେବା ପଭୂତି କୋମଳ ଗୁଣ ଗୁଡିକର ଆଧିକ୍ୟ ଥାଏ । ତେଣୁ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, 'ନାରୀ

ସେବିକା ଓ ପ୍ରେମିକା ଭାବରେ ବନ୍ଦନୀୟା' । କାରଣ ତାର ଏହି ସେବା ଓ ପ୍ରେମଭାବ, ସେ ମୂଳ ମାତୃସତ୍ତାରୁ ଅଧିକାରିଣୀ ସୂତ୍ରରେ ପାଇଛି । ଏହି ଭାବ ଦୃୟର ଅନୁସରଣ କରି ସେ ପୁରୁଷକୁ ଆକର୍ଷଣ କରେ, ଯେପରି ମା' ଗୁରୁଙ୍କୁ ଆକର୍ଷଣ କରିଥାନ୍ତି ।

ନାରୀ ସଂସାରର ମୂଳ ହେଉଛନ୍ତି ତା'ର ସ୍ୱାମୀ । ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ସେ ଯେଉଁ ଭାବରେ ଗୁହଣକରି ତାଙ୍କ ସହିତ ଚଳିବ ସେହି ଭାବହିଁ ତା' ସଂସାରର ସମୟଙ୍କ ପ୍ରତି ପ୍ରକାଶ ପାଇବ । ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ସଦି ସେ ଏ ଜଗତର ଗୋଟିଏ ମଣିଷ ଭାବରେ ବିଚାର କରେ, ତେବେ ସାଧାରଣ ମଣିଷ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ଭଲମନ୍ଦ ଗୁଣ ଓ କର୍ମ ସବୁ ତା ଦୃଷ୍ଟିକୁ ଆକର୍ଷଣ କରି ତା' ମଧ୍ୟରେ ଆଲୋଡନ ସୃଷ୍ଟି କରିବ । ତା ଫଳରେ ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ସହିତ ମନମିଳାଇ ଚଳି ପାରିବ ନାହିଁ । ଧୀରେ ଧୀରେ ପାରିବାରିକ ଜୀବନ ଦୁର୍ବିସହ ହୋଇ ପଡିବ ଏବଂ ପରୟର ପରୟରଠାରୁ ଦୂରେଇ ରହିବାକୁ ଇଛା କରିବେ ।

ନାରୀ ମଧ୍ୟରେ ଯେତେ ଭଲ ଓ ମନ୍ଦ ଗୁଣ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ତାର ମୂଳ ଉପାଦାନ ସତ୍ ଓ ଅସତ୍ ଭାବରେ ଜଗତ୍ ସୃଷ୍ଟିକାରିଣୀ ମହାଶକ୍ତି ମାଂଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଥାଏ । ମାତ୍ର ମାଂଙ୍କ ପାଖରେ ଏମାନେ ସବୁ ସାମ୍ୟାବୟାରେ ଥାଆନ୍ତି । ମାୟା ଆବରଣରେ ନିଜକୁ ଆବୃତ କରି ମଣିଷ ଭାବରେ ପ୍ରକାଶିତ ହେବାରୁ ସନ୍ତ୍ୱ, ରଜ ଓ ତମ ଏହି ଗୁଣ ତିନୋଟି କମ୍ ବେଶି ଭାବରେ ମିଶାମିଶି ହୋଇ ସତ୍ ବା ଅସତ୍ ଭାବରେ ବାହାରେ ପ୍ରକାଶିତ ହୁଏ । ତେଣୁ ନାରୀର ସତ୍ ଚିନ୍ତା ଓ କର୍ମକୁ ସତ୍ ପରମାଣୁ, ଓ ଅସତ୍ ଚିନ୍ତା ଓ କର୍ମକୁ ଅସତ୍ ପରମାଣୁ ଗୁଡିକ ସାହାଯ୍ୟ କରି, ତାକୁ ତାର ସୃଭାବ ପରିବର୍ତ୍ତନରେ ଓ ସ୍ୱଧ୍ୟ ବିଚ୍ୟୁତିରେ ସାହାଯ୍ୟ କରେ ।

ତେଣୁ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ତାଙ୍କର ଶିଷ୍ୟା ଭତ୍ତମାନଙ୍କୁ ଆଦର୍ଶ ଗୃହିଣୀ ହେବାପାଇଁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇ ତାର ସାଧନା ସ୍ୱରୂପ କହିଛନ୍ତି, 'ମା' ମୋର ସ୍ୱତବ ଅଞିତ୍ୱ ଭୁଲିଯାଇ, ମୋତେ ହୃଦୟୟ ବୋଲି ଚିନ୍ତା କରିବା ଫଳରେ ତୁମ ଭିତରେ ମୋ ଦୂରତ୍ୱର ବ୍ୟବଧାନ ତିରୋହିତ ହୋଇଯିବ । ଏହି ସାଧନ ଭଜନ ଠାରୁ ବିଶେଷ ଭାବରେ ଶେଷ ସାଧନା ହେଉଛି ଯେ, ତୁମେ ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ଭିତରେ ଗୁରୁଦେବଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରିବାକୁ ଅଭ୍ୟାସ କର । ମୋତେ ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ହୃଦୟୟ ବୋଲି ଞ୍ଜାନ କର । ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ସେବା ଓ ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ନିମିତ୍ତ ବ୍ୟାକୁଳତା, ଏ ସମୟ ଗୁରୁ ସେବା ଏବଂ ଗୁରୁଙ୍କ ନିମିତ୍ତ ବ୍ୟାକୁଳତାରେ ପରିଣତ ହୋଇଯିବ । ସ୍ୱାମୀହିଁ ସ୍ୱୀର ଗୁରୁ । କାୟମନୋବାକ୍ୟରେ ତାଙ୍କର ଆଦେଶ ପାଳନ ଓ ତାଙ୍କରି ସେବାହିଁ ନାରୀମାନଙ୍କର ପରମଧର୍ମ । ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ଗୁରୁ ବହୁଞ୍ଜାନରେ ସୁଖପାଇ ଭଗବତ୍ ନିର୍ଭରତା ରକ୍ଷା କରିପାରିଲେ ହିଁ ନାରୀ ଜନ୍ମ ସାର୍ଥକ ହେବ ।" ସୁତରାଂ, ନାରୀ ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ସାଧାରଣ ମଣିଷ ବୋଲି ନଭାବି, ସ୍ୱୟଂ ବହ୍କ ଗୁରୁଭାବରେ ତା'ର ସ୍ୱାମୀ ହୋଇଛନ୍ତି ବୋଲି ଭାବିବ । ଏ ସଂପର୍କରେ 'ନିଗମ ତନ୍ତ୍ୱ'ରେ ଅଛି, "ମାନବ ଭିତରେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଅନୁସନ୍ଧାନ ନକରି, ଭଗବାନଙ୍କୁ ମନୁଷ୍ୟ ଭିତରେ ଦର୍ଶନ କରିପାରିଲେ ସହଜରେ ସିଦ୍ଧମନୋରଥ ହୋଇପାରିବ ।"

ଗୁରୁବ୍ୟୁଙ୍କୁ ସ୍ୱାମୀ ଭାବରେ ଦେଖିବାକୁ ହେଲେ ନାରୀର ଭଗବତ୍ ନିର୍ଭରତା ରକ୍ଷା କରିବା ଏକାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ । ଅର୍ଥାତ୍ , ସେ ନିଜେ ଭଗବତ୍ ସ୍ୱରୂପ ଅବଲମ୍ବନ କରି ଜଗତ୍ ସୃଷ୍ଟିକାରିଣୀ ସତ୍ତାରେ ଅଧିଷିତ ନ ରହିଲେ ଏହା ସଂଭବ ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ । ସେଥିପାଇଁ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଜଣେ ମା'ଙ୍କ ପାଖକୁ ଚିଠିରେ ଲେଖିଛନ୍ତି, "ଗୃହିଣୀର ସ୍ୱାମୀସେବା ଓ ସନ୍ତାନ ପାଳନ ସ୍ୱଧର୍ମ । ଆଦର୍ଶ ଗୃହିଣୀ ଯେଉଁ ଭଗବତ୍ ସ୍ୱରୂପକୁ ଅବଲମ୍ବନ କରି ଜଗତ୍ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ସ୍ୱାମୀଭାବରେ ସେବାକରନ୍ତି, ତାଙ୍କର ସେହି ଆତ୍ମଭାବକୁ ଧାରଣ କରିବାର ଅନ୍ୟ ଗୋଟିଏ ପଛା ହେଉଛି ସ୍ୱସନ୍ତାନ ବାତ୍ସଲ୍ୟକୁ ବିଶ୍ୱମୟ ବ୍ୟାଓ କରି ସମୟଙ୍କ ପତି ସମଦୃଷ୍ଟି ସଂପନ୍ନ ହେବା । ଏହା ହିଁ ନାରୀର ସାଧନା ।"

ଆଦର୍ଶ ଗୃହିଣୀର ସଂସାରରେ କର୍ତ୍ତା ଜ୍ଞାନ ନ ଥାଏ । ସେ ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ସଂସାରରେ ସେବିକା ମାତ୍ର । ତା'ର ନିଜର ସ୍ୱତନ୍ତ ଇଚ୍ଛା ବା କାମନାବାସନା ନ ଥାଏ । ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ଇଚ୍ଛାରେ ତାର ଇଚ୍ଛା, ତାଙ୍କ କାମନାବାସନାରେ ତା'ର କାମନାବାସନା ଲୟ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଏପରି ଆମ୍ସମର୍ପଣ କେବଳ ମହାଶକ୍ତି ଜଗଜନନୀଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ହିଁ ସମୃବ । ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ତାଙ୍କର ପୁରୁଷ ଓ ମହିଳା ଭକ୍ତ ମାନଙ୍କ ନିକଟରୁ ଗୁରୁ ଓ ଜଗଜନନୀ ମା'ଙ୍କ ସଂସାର ଅନୁରୂପ ଆଦର୍ଶ ସଂସାର କାମନା କରି ଗୁରୁ ଓ ମା' ଙ୍କ ଭାବରେ ପରୟରେ ପରୟରର ପରିପୂରକ ହେବାପାଇଁ ଇଚ୍ଛା ପ୍ରକାଶ କରିଛନ୍ତି ।

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଜଣେ ସଂଘସେବୀ ମା' ଙ୍କ ନିକଟକୁ ଉପଦେଶ ଦେଇ ଲେଖିଛନ୍ତି, "ମୋର ଉପଯୁକ୍ତ ଶିଷ୍ୟା ସଦୃଶ ସଂଯତ ହୁଅ ଓ ଚରିତ୍ର ଗଠନ କର । ରମଣୀତ୍ୱକୁ ବିସର୍ଜନ ଦେଇ ଜନନୀତ୍ୱର ଆସନରେ ପ୍ରତିଷିତ ହୁଅ । ନିଜ ମଧ୍ୟରେ ଆମ୍ସ୍ୱରୂପରେ ସେହି ଜଗଜନନୀ ପ୍ରେମମୟୀଙ୍କୁ ଉପଲବ୍ଧି କର । ଜଗତର ସମୟ ନରନାରୀଙ୍କୁ ପୂତ୍ରକ୍ୟା ଜ୍ଞାନରେ ପବିତ୍ର ଭାବରେ ଦେଖ । ସମୟଙ୍କର ସୁଖଦୁଃଖକୁ ନିଜ ହୃଦୟରେ ଅନୁଭବ କର । ମା' ପରି ଜଗତର ମଙ୍ଗଳ ଇଛା ତୁମ ପ୍ରାଣରେ ଜାଗ୍ରତ ହେଉ । ମା', ଏ ସଂସାର ଭୋଗ ବିଳାସର ଛାନ ନୁହେଁ - ଏ ଯେ କର୍ମ ଷେତ୍ର । କର୍ମ ପ୍ରଭାବରେ ପରକାଳର ଯବନିକା ଉତ୍ତୋଳନ କରିବାକୁ ହେବ । କାମନାବାସନା ହିଁ ବନ୍ଧନର କାରଣ । କେବଳ ଭଗବତ୍ର ଚରଣାରବିନ୍ଦ ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କୌଣସି କାମନା ବାସନାକୁ ହୃଦୟରେ ଛାନ ଦିଅ ନାହିଁ । ଅଭାବରେ

ଗଢା ଜଗତରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ସୁଖଶାନ୍ତିର ଆଶା ବିଡମ୍ବନା ମାତ୍ର । ଏଠାରେ ଗୋଟିଏ ଧାରରେ ହସ, ଅନ୍ୟ ଗୋଟିଏ ଧାରରେ କାନ୍ଦ; ଗୋଟିଏ ଧାରରେ ଜୀବନ, ଅନ୍ୟ ଧାରରେ ମୃତ୍ୟୁ; ଗୋଟିଏ ଦିଗରେ ସଂଯୋଗ, ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ ବିୟୋଗ; ତେବେ ନିରବଛିନ୍ନ ସୁଖଶାନ୍ତି କେଉଁଠି ଅଛି ? ତାହା ଅଛି ସେହି ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦମୟ ଭଗବାନଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣରେ । ସୁତରାଂ କୌଣସି ଅବୟାରେ ହେଲେ, ସେ ଚରଣରୁ ଯେପରି ଲକ୍ଷ୍ୟତ୍ୟୁତ ନ ହୁଅ । ରମଣୀର ହୃଦ୍ୟ କାମଗନ୍ଧଶୂନ୍ୟ ମା'ର ହୃଦ୍ୟ ପରି ପବିତ୍ର ଓ ପ୍ରେମ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଲେ, ସେହି ହୃଦ୍ୟରେ ଜଗଜନନୀଙ୍କର ଆବେଶ ହୋଇଥାଏ । ମୁଁ ଯେ ତୁମକୁ ମୋର ଆନନ୍ଦମୟୀ ମା' ରୂପରେ ଚାହେଁ । ଜଗଜନନୀରୂପରେ ଜଗତରେ ପ୍ରତିଷିତା ଦେଖିବାକୁ ଚାହେଁ । ତୁମର ସାକାର ମୂର୍ତ୍ତିରେ ମୋର ନିରାକାର ବିଶ୍ୱରୂପା ମା'ଙ୍କୁ ଦେଖି ମୋର ଗୁରୁଗିରିର ସାର୍ଥକତା କରିବି ।"

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର କହିଛନ୍ତି ଆତ୍ମଞ୍ଜାନ ଲାଭ ହିଁ ମୁକ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଭଗବତ୍ କୃପା ବ୍ୟତୀତ ଏହା ଲାଭ କରିବାର କୌଣସି ସାଧନା ନାହିଁ । ଭଗବତ୍ କୃପା ଲାଭ ସଂପର୍କରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, "ଭଗବାନଙ୍କୁ ଲାଭ କରିବା ପାଇଁ କେବଳ ତାଙ୍କର ଦୟା, ତାଙ୍କର କରୁଣା ଉପରେ ନିର୍ଭର କରିବାକୁ ପଡିବ । ଭଗବାନ ନିଜେ ଇଛା କରି ଧରା ନଦେଲେ କେହି ତାଙ୍କୁ ଧରି ପାରିବେ ନାହିଁ । 'ବାଳାନାଂ ରୋଦନଂ ବଳଂ' । କେବଳ ତାଙ୍କ ନିମିତ୍ତ କାହ । ତାଙ୍କୁ ଭଲପାଅ । ତାଙ୍କ ପଦରେ ଆତ୍ମ ସମର୍ପଣ କର । ଏଥିରେ ଯଦି ତାଙ୍କର ଦୟା ହୁଏତ ଉତ୍ତମ । ଏ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କେହି ସାଧନ ଭଜନ ଦ୍ୱାରା ଭଗବାନଙ୍କୁ ଲାଭ କରିଛନ୍ତି ବୋଲି ଶୁଣା ଯାଇନାହିଁ ।" (କଥାମୃତ ପଥମ ଭାଗ)

ତେଣୁ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ମା'ମାନଙ୍କୁ କହିଛନ୍ତି,

ଭଲପାଅ ଟିକିଏ ମୋତେ, ଅଖିଳ ସାଧନ ସିଦ୍ଧି ଲଭ କିଞ୍ଚିତେ ।

"ମୋତେ ଖାଲି ଟିକିଏ ଭଲପାଅ । ତୁମେ ମୋର ମା' । ତୁମ କୋଳରେ ମୋତେ ଟିକିଏ ଛାନ ଦିଅ । ତୁମର ଆଉ କୋଣସି ସାଧନା କରିବାର ଦରକାର ନାହିଁ । ସବୁ ସାଧନର ସିଦ୍ଧି ତୁମେ ପାଇବ ।"

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର କୃଛ୍ଛସାଧନ କରି ଯେଉଁ ଶକ୍ତି ଲାଭକରିଥିଲେ, ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ମା' ଯୋଗମାୟା ଅକପଟ ଗୁରୁସେବା ଓ ପ୍ରେମଭକ୍ତି ବଳରେ ସେହି ଦୁର୍ଲୁଭ ବୟୁ ଓ ତତ୍ତ୍ୱର ଅଧିକାରିଣୀ ହୋଇ ପାରିଥିଲେ । ବିଶେଷକରି ତାଙ୍କର ଶିଷ୍ୟାଭକ୍ତମାନେ ଜଗଜନନୀ ମା'ଙ୍କ ଆଦର୍ଶରେ ଗୁରୁଙ୍କୁ ସ୍ୱାମୀଭାବରେ ସେବାକରି, ଏବଂ ତାଙ୍କ ସୃଷ୍ଟ ଜଗତକୁ ସନ୍ତାନ ଭାବରେ ଭଲପାଇ ଠାକୁରଙ୍କ ଆକାଂଷା ଅନୁସାରିଣୀ ମାତୃ ସ୍ୱରୂପରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତା ହୋଇପାରିବେ । ଏଥିରେ କୌଣସି ସହେହ ନାହିଁ । ତେଣୁ ଆମେମାନେ ଏକାଗୁ ଚିତ୍ତରେ ଅର୍ଥାତ୍ କଥା, କର୍ମ ଓ ଚିନ୍ତାକୁ ଏକ କରି ଦିନରାତି ତାଙ୍କରି ଭାବରେ କଟାଇବାର ବ୍ୟାକୁଳ ପିପାସା ଧରିରଖି ପାରିଲେହିଁ ସେହି ପରମସୁଖଦ ଗୁରୁଙ୍କୁ ଲାଭ କରିପାରିବାର କିଞ୍ଚିତ ଯୋଗ୍ୟତା ଅର୍ଜନ କରିପାରିବା, ଅନ୍ୟଥା ନୃହେଁ । ଜୟଗୁରୁ ।

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ସୁତାରାଣୀ ବାଈ

#### Teachings of Sri Sri Thakura

Thakura Nigamananda Paramahansa attained complete wisdom through Tantra Sadhana, Yoga Sadhna, Jyana Sadhana and Prema Sadhana. After attaining Nirbikalpa Samadhi, Sri Thakura returned to the social world as Sadguru to spread love and devotion and give solace to the souls of the ignorant and suffering mankind. The vast magnitude of spiritual knowledge and perfect understanding of human nature, along with the impact of the social circumstances, lead to a unique combination of instructions that are convenient to follow and at the same time aim at the elevation of the human soul. His instructions and teachings are available through his writing and discourses and cover a wide spectrum of subjects. They deal with simple day-to-day situations to the most complex philosophical and spiritual issues. Sri Thakura has expressed the most difficult subjects in simple and comprehensive manner. His teachings cover all aspects of life and all sections of the society. These teachings are also relevant and applicable to all times. I have made a humble attempt to present here some of Sri Thakura's teachings directed at his disciples and devotees.

Sri Thakura beseeched his disciples to be humane and genuine beings without guile and prejudice as the Lord manifests himself to quench the thirst for ultimate truth for the pure and sacred souls. He hoped that his disciples would have the capability of preserving Sri Guru's heritage and maintain his established glory. Sri Thakura directed his disciples to be honest in their deeds, humble in their behavior, unselfish in performing the task of spreading the nectar of spiritual devotion. He primarily desired that his disciples should lead an exemplary life and hence become role models for others in serving mankind in the attempt to destroy sin and evil from the face of the earth. Sri Thakura preached that love for fellow human beings metamorphoses in love for god and progresses towards true spiritualism. Total surrender at the feet of God helps to cushion the impact of misery and sorrow and breaks the circle of life and death. Total dependency on God/ Sri Guru leads to total freedom as He shoulders the burden of life on this earth and in life after death. Faith and devotion are necessary to reach the level of total surrender. Obstacles can be overcome with endurance and self-confidence. The main responsibility of Sri Thakura's disciples and devotees was to work for the welfare of mankind.

Sri Thakura never instructed his disciples and devotees to renounce the world and perform the complex sadhanas but only recommended the chanting of Jayaguru mantra. Salvation of the soul was the responsibility of Sri Guru, and by the virtue of boons granted to him by MahaShakti that his disciples and devotees would attain salvation in not more than three births, he carried out this responsibility.

The disciples' and devotees' main task is to lead an ideal family life and continue the work of Sri Guru within the realm of the society. He expected them to perform all the responsibilities and duties towards the other members of the family and yet be completely detached. Sri Thakura entrusted his people the ultimate responsibility of spreading his message to the world. He stated that knowledge of the scriptures was irrelevant without compassion and devotion. He preached that true knowledge is a state of mind and can be achieved through detachment from the world. Detachment does not mean renouncing the world but rather leading a family life and performing the karmas as directed by Gurudev. He also advised his devotees to design and develop an ideal family where all live in peace, harmony and mutual love and respect. This ideal way of life could be further extended to surrounding society, city, country and eventually the entire world. This is the world that he envisaged and this is the mantle that he wanted his disciples and devotees to carry.

Sri Thakura has stated that without the will of God nothing happens. Therefore it is unwise to grieve over events taking place by God's wish. That what might be considered an act of cruelty is

compassion in reality. The supreme gift of God is that a human being is never satisfied or happy in any situation. He progresses on the path of spiritualism fueled by his wants and desires and he fails to achieve contentment until he attains the level of self-realization. Therefore tolerance and acceptance are the most important virtues necessary for spiritual evolution.

Sri Thakura prepared his devotees and disciples for his demise and assured them that they could attain him even if he was not physically present. He instructed them to establish his image, in their hearts formed by imagination, and make it the focal point of concentration. This could result in attaining him and along with it all the worldly and spiritual desires could be fulfilled. He stated that he was externally present when in his physical form and after his demise he would reside in the temple of his devotees' heart. He reconfirmed his constant presence and contact with his people. He decided not to appoint anyone as a Guru in his place, to continue his work after his demise, as compared to the known Guru tradition. Instead, Sri Thakura reassured his disciples and devotees that he would be eternally present for them and guide them even after the destruction of his mortal body. This eternal presence is reflected in the worship of his Bigraha and Aasana in the homes of his disciples and devotees. The devotees are instructed to follow his teaching by making the Bigraha the focal point of their existence and perform puja everyday. Once a week they are required to meet to discuss his teachings and to spread his message to the masses.

Sri Thakura instructed to form Sangha, an entity, to give shape to his wishes, will and spiritual philosophy. When devotees gather to perform seba, puja and discuss various topics related to him collectively it becomes a Sangha. Establishment of Sangha was very important to Sri Thakura and he has stated on various occasions that Sangha was his own self and hence no difference existed between the two. Participation in Sangha yields the same result as taking shelter at his feet. One of the goals to form the Sangha was to offer a common forum to all to share views and beliefs and discuss the innermost thoughts related to Sri Thakura.

The America Sangha is a part of Nilachala Saraswata Sangha, of which Sri Thakura was the founder President. The first and most important belief of the Sangha is that it recognizes Sri Thakura as Guru and Ista. Whereas the prevailing tradition was to accept a Guru as the medium to achieve God, but for the members of the Sangha Guru and Ista are one and the same. This faith is revealed in the slokas "GURU BRAHAMA GURU VISHNU GURU DEVA MAHESHWAR" and "NARAKARA PARAM BRAHMA RUPAYA GYANA HARANE". The second underlying principle is the strong faith in the eternal presence of Sri Thakura. This belief is further consolidated everyday through the experiences of the devotees and disciples. The third factor is the importance and effectiveness of chanting the sidha mantra JAYAGURU. Gurunama is eternal and as Guru is the savior, the power of salvation is concealed in the Gurunama. An inseparable relation exists between nama and nami. The nama is Jayaguru and the nami is Sri Thakura. When the disciples or devotees chant Jayaguru Mahanama the power of the guru is manifested in him.

Almost all Sri Thakura's devotees have experienced the power of Jayaguru mantra sometime or the other in their lives. Jayaguru mantra is the lifeline for his devotees, and the sense of security it breeds leads us to enjoy a life of peace and happiness.

I believe that, given the materialistic environment in this country of temptation, it is a no mean achievement that the American Sangha has been formed, thereby offering its devotees the opportunity to practice and share Sri Thakura's teachings.

Sri Sri Thakura Charanashritaa Usha Agarwal

## ଭାବନା ଓ କମି - କିଛି ଅନୁଚିନ୍ତା

ଶାୟରେ ଅଛି, 'ମନ୍ଧେ, ତୀର୍ଥେ, ଦେବେ, ଦ୍ୱିଜେ, ଦୈବଞ୍ଜେ, ଭେଷଜେ, ଗୁର୍ରୋ ଯାଦ୍ଶୀ ଭାବନା ଯସ୍ୟ ସିଛି ର୍ଭବତି ତାଦ୍ଶୀ । '

ଅର୍ଥାତ୍ ମନ୍ତ, ତୀର୍ଥ, ଦେବତା, ବ୍ରାହୁଣ, ଚିକିତ୍ସକ, ଗୁରୁଙ୍କ ଠାରେ ଯାହାର ବିଶ୍ୱାସ ଓ ଭାବନା ଯେଉଁପରି, ସେ ସେହିପରି ସିଛିଲାଭ କରିଥାଏ ।

ସିଦ୍ଧିଲାଭ ନିମିତ୍ତ ତଦନୁରୂପ କର୍ମ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ସବୁ ଶାୟରେ ଭାବନାକୁ ସତ୍ ଓ ମହତ୍ ରଖିବାକୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦିଆଯାଇଛି । ମନୁଷ୍ୟର ଭାବନା ତାର ପାରିପାର୍ଶ୍ୱିକ ଛିତି, ଆହାର, ସ୍ୱାଞ୍ୟ, ମାନସିକ ଅବଣ୍ଡା ଆଦି ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ । ସଂସାରର ଦୁଃଖକଞ୍ଜରେ ଜର୍ଜରିତ, ଦୁଃସାଧ୍ୟ ରୋଗ ପୀଡିତ, ଅନାହାର କ୍ଲିଞ୍ଜ, ଦରିଦ ବ୍ୟକ୍ତି ମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ମନର ଭାବକୁ ଠିକ୍ ରଖିବା ସହଜ ନୁହେଁ । ଅଭାବ, ଅନାଟନ, ଷୁଧାଜ୍ୱାଳା ସାଧୁ ଭାବାପନ୍ନ ଲୋକଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଚୋରିଁ ଆଦି କର୍ମ କରିବାକୁ ବାଧ୍ୟ କରେ । କିନ୍ତୁ ସମୟ ସୁଖସମୃଦ୍ଧି ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ଥାଇ ମଧ୍ୟ କିଛି ଲୋକ ମନରେ କୁଭାବ ପୋଷଣ କରି ପରପୀଡନ, ଅନ୍ୟାୟ ଉପାୟରେ ଅର୍ଥ ଉପାର୍ଜନ, ଧର୍ମଜ୍ଞାନ ଠାରୁ ଦୂରରେ ରହି ଭୋଗ ବିଳାସରେ କାଳ ଅତିବାହିତ କରନ୍ତି ।

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶ୍ରିତ ଆମେ ସମୟେ ଖୁବ୍ ଭାଗ୍ୟବାନ୍ । ସରଳ ଓ ସୁନ୍ଦର ଉପଦେଶ ମାଧ୍ୟମରେ ସେ ଆମର ଭାବନା ଓ କର୍ମକୁ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ କରିଦେଇଛନ୍ତି । ତାଙ୍କର ସେହି ଅମୂତମୟ ବାଣୀ ଗୁଡିକ ହେଲା… (ମହାବାକ୍ୟ ପଞ୍ଚକ)

- ୧- ତୁମେମାନେ ମୋର ନିତ୍ୟ ସହଚର, ମୋ କର୍ମ ସାଧନ ନିମିତ୍ତ ତୁମମାନଙ୍କର ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ, ତୁମେମାନେ ଜନ୍ମ ଜନ୍ମ ଧରି ମୋ ସଙ୍ଗରେ ଏହି ଭାବରେ ଘୂରୁଅଛ ।
- ୨- ସ୍ୱରୂପରେ ତୁମେମାନେ ନିତ୍ୟମୁକ୍ତ, ମୋ ପ୍ରୟୋଜନ ସିଦ୍ଧି ନିମିତ୍ତ ତୁମମାନଙ୍କର ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ ଓ ଜୀବନଧାରଣ । ମୋ ପ୍ରୟୋଜନ ସିଦ୍ଧି ବ୍ୟତୀତ ତୁମମାନଙ୍କ ଜୀବନର ଅନ୍ୟ ଲକ୍ଷ୍ୟ ନାହିଁ । ତୁମମାନଙ୍କ ଜୀବନରେ ଅନ୍ୟ କାମନା ମଧ୍ୟ ନାହିଁ । ତୁମମାନଙ୍କ ଜୀବନରେ ସ୍ୱତନ୍ତ ଇଚ୍ଛା ମଧ୍ୟ ନାହିଁ । ମୋତେ କେନ୍ଦ୍ର କରି ତୁମମାନଙ୍କ ଯାବତୀୟ ଭାବ ଓ କର୍ମର ବିକାଶ । ମୋ ନିମିତ୍ତ ତୁମମାନଙ୍କର ସବୁ ଏବଂ ମୁଁ ହେଉଛି ତୁମମାନଙ୍କର ସର୍ବସ୍ତ୍ର ।
- ୩- ତୁମେମାନେ ମନେ କରିବ, ମୁଁ ନିତ୍ୟଲୋକର ନିତ୍ୟ ପୁରୁଷ । ତୁମେମାନେ ମୋର ନିତ୍ୟସଙ୍ଗୀ ବା ପାର୍ଶ୍ୱଦ । ଜଗତର କାର୍ଯ୍ୟ ଉପଲକ୍ଷ୍ୟରେ, ଲୀଳା ଛଳରେ ତୁମମାନଙ୍କୁ ସଙ୍ଗରେ ଧରି ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ ଆବରଣ ପିନ୍ଧାଇ ମୁଁ ଏ ଜଗତକୁ ଘେନିଆସିଛି ।
- ୪– ତୁମେମାନେ ମଧ୍ୟ ନିଜ ଇଚ୍ଛାରେ ମୋ ପ୍ରଦତ୍ତ ଆବରଣକୁ ବରଣ କରିନେଇଛ । ମରଣକାଳରେ ତୁମମାନଙ୍କର ସବୁ ଆବରଣ ଖସିପଡିବ; ସ୍ୱରୂପ ଜ୍ଞାନ ଫୁଟିଉଠିବ । ନିତ୍ୟଧାମରୁ ମୁଁ ତୁମମାନଙ୍କୁ ସଂସାରଧାମକୁ ଆକର୍ଷଣ କରି ଆଣିଛି । ପୁଣି କର୍ମ ଶେଷରେ ତୁମମାନଙ୍କୁ ନିତ୍ୟ ଧାମକୁ ଘେନିଯିବି ।
- ୫- ମୁଁ ଚିନ୍ନୁୟ ପୁରୁଷ, ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ଘନ ବିଗ୍ରହ ବୋଲି ମନେକର । ତୁମେମାନେ ମଧ୍ୟ ନିଜର ଚିନ୍ନୁୟ ସ୍ୱରୂପତ୍ୱ ଚିନ୍ତା କର । ଏ ଜଗତକୁ ତୁମେମାନେ ଅଭିନୟ କରିବାକୁ ଆସିଅଛ, ଅଭିନୟ ଶେଷରେ ତୁମେମାନେ ସ୍ୱଧାମକୁ ଚାଲିଯିବ । (ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର )

ଏହି ଭାବନା ଓ ସାଧନା କିଛି ସହଜ କଥା ନୁହେଁ । ଏତିକି କରିପାରିଲେ ତ ଜୀବନ ଧନ୍ୟ ହୋଇଯିବ । ଇହଲୋକରେ ଶାନ୍ତି ଓ ପରଲୋକରେ ମୁକ୍ତି କରାଗତ ହେବ । କ୍ଷୁଧା ନିବାରଣାହେଁ ସମୟେ ଭୋଜନ କରନ୍ତି । ମାତ୍ର ପଦି ସେହି ଖାଦ୍ୟକୁ ଶ୍ରୀ ଗୁରୁଙ୍କୁ ପ୍ରଥମେ ନିବେଦନ କରି ଗୁହଣ କରାଯାଏ ତେବେ ତାହା ପ୍ରସାଦ ସେବନ ହେବ । ଖାଦ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ଉଦର ପୂରଣ ଓ ପ୍ରସାଦ ସେବନ ମଧ୍ୟରେ ବହୁତ ପାର୍ଥକ୍ୟ ରହିଛି । ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, ମନରେ ଭାବନା କରିବ ଶ୍ରୀ ଗୁରୁଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟ ନିମିତ୍ତ ମୋର ଏହି ଶରୀରକୁ ସୁୟ, ନୀରୋଗ ରଖିବାକୁ ହେବ, ସେଥି ନିମିତ୍ତ ମୁଁ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଆହାର ଗୁହଣ କରିବି । ଚାଲିଲାବେଳେ ଭାବିବ ମୁଁ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରଦଶଣ କରୁଛି । ନିଶ୍ୱାସ ପ୍ରଶ୍ୱାସ ନେଲାବେଳେ ତାଙ୍କରି ନାମ ନେଉଛି । ତେବେ ଜୀବନ ଠାକୁରମୟ ହୋଇଯିବ । ସେ କୌଣସି କର୍ମ କଲାବେଳେ ମନରେ କି ଭାବ ରହିଛି ସେ ଅନୁଯାୟୀ ଫଳ ଲାଭ ହେବ । ଏହି ପରିପେକ୍ଷୀରେ ପିଲାଦିନେ ସମୟେ ଜାଣିଥିବା ଗଳ୍ଭ ଉଲେଖ କରାଯାଇପାରେ ।

'କୈଳାସପତି ଶିବ ନିଜର ଦୁଇପୁତ୍ର ଗଣେଶ ଓ କାର୍ତ୍ତୀକେୟଙ୍କ ବୁଦ୍ଧି ପରୀକ୍ଷା କରିବା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ କହିଲେ -ଯିଏ ପ୍ରଥମେ ଚଉଦ ବହ୍ଲାଞ ବୁଲି ଆସିବ ସେ ଅଧିକ ଲଡୁ ପାଇବ । କାର୍ତ୍ତୀକେୟ ତାଙ୍କ ମୟୂର ବାହାନରେ ବସି ଚଉଦବ୍ରହ୍ଲାଞ୍ଜ ବୁଲି ବାହାରିଲେ । ମାତ୍ର ଗଣେଶ ତାଙ୍କ ମୂଷିକ ବାହାନରେ ବସି କୈଳାସପତି ଶିବ ଓ ପାର୍ବତୀଙ୍କ ଚାରିପଟେ ଚଉଦଥର ବୁଲିଆସିଲେ । ଗଣେଶ ଭାବିଥିଲେ ମୋ ପିତାମାତା ତ ବିଶ୍ୱ ବହ୍ଲାଞ୍ଚର କର୍ତ୍ତା, ତେଣୁ ତାଙ୍କ ଚର୍ତୁପାଶରେ ଚଉଦଥର ବୁଲିବା ଚଉଦବ୍ରହ୍ଲାଣ୍ଡ ପରିକ୍ରମା ସଙ୍ଗେ ସମାନ । ତାଙ୍କର ଏହି ଭାବନା ଅନୁସାରେ କର୍ମ କରି ସେ ପରୀକ୍ଷାରେ ଜିତିଗଲେ । ଏଥିପାଇଁ ସେ ବିଦ୍ୟା ବୁଦ୍ଧିର ଦେବତା ରୂପେ ପୂଜିତ ।'

ସାଧାରଣ ଭାବେ ଲୋକେ କହନ୍ତି 'ମନ ନିର୍ମଳ ଥିଲେ ଗଡିଆ ଗଙ୍ଗା । ସେମିତି ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଗୁରୁଗୀତାରେ ଅଛି ଯେ ସଓ ତୀର୍ଥ ସ୍ନାନର ଫଳ କେବଳ ଏକ ବିନ୍ଦୁ ଶ୍ରୀଗୁରୁ ଚରଣାମୃତର ଏକ ସହସ୍ରାଂଶର ଏକ ଉଦକ ପାନରେ ମିଳେ । ଭାବବିନିମୟରେ ଶୁଣିଛି, କେତେକ ଭକ୍ତ ବିଶ୍ୱାସରେ ଶରୀର କଷ୍ଟ ବୈଳେ ଚରଣାମୃତ ମୟକରେ ଲେପନ କରି ଉପଶମ ପାଆନ୍ତି । ମୋର ବି ଏହି ଅନୁଭୂତି ଅଛି । ଭଗବାନ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟଙ୍କୁ ଏକ ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ତାଙ୍କର ପ୍ରିୟ ଭକ୍ତ ଓ ସଖା ଉଦ୍ଧବ କହିଥିଲେ 'ସକଳ ତୀର୍ଥ ତୋ ଚରଣେ, ବଦିକା ଯିବି କି କାରଣେ' । ମନର ଭାବ ଓ ବିଶ୍ୱାସ ବଡ କଥା । ଲୋକଙ୍କ ଭାବରେ ଶିଳାଖଣ୍ଡ ଶାଳଗାମରେ ପରିଣତ ହୁଏ । ଆମ ଠାକୁର ଭାବର ଠାକୁର, ଅନ୍ତର୍ଯ୍ୟାମୀ । ସେ ପୂଜା ଉପଚାର, ପରିପାଟୀ ବା ପ୍ରାର୍ଥନାର ଭାଷା ମଧ୍ୟରୁ କେବଳ ଭାବଟିକୁ ବୁଝନ୍ତି । ତାଙ୍କ ପାଇଁ କାହା ଅନ୍ତର କେତେ କାନ୍ଦୁଛି, ସିଏ ତାହା ଜାଣନ୍ତି । ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ତାଙ୍କର ପ୍ରଚାର କରିବାକୁ ମନା କରିଥିଲେ । କହିଥିଲେ 'ମୋ ପାଇଁ ଯାହା ପ୍ରାଣ କାନ୍ଦୁଥିବାର ଦେଖିବ, ତାକୁ କେବଳ ମୋ ପାଖକୁ ଆଣିପାର' । ପୁରାଣରେ ଭଗୀରଥଙ୍କ ଷେତ୍ରରେ ଏପରି ଘଟିଥିଲା । ଅଭିଶୟ ବଂଶଧରଙ୍କ ଉଦ୍ଧାର ନିମନ୍ତେ, ଭଗୀରଥ ଗଙ୍ଗଙ୍କୁ ପୃଥିବୀକୁ ଆଣିବା ପାଇଁ ସହସ୍ର ବର୍ଷ ଧରି ଅନାହାର ଓ ଅନିଦାରେ କଠୋର ତପ୍ରୟ୍ୟା କରିଥିଲେ ମାତ କିଛି ଫଳ ହୋଇନଥିଲା । ନାରଦଙ୍କ ପରାମର୍ଶ କୁମେ ଭଗୀରଥ ଶିଶୁଙ୍କ ପରି ଗଙ୍ଗଙ୍କ ଉଦ୍ଦରଣ କଲେ । ଭଗୀରଥ ଅଭିମାନରେ ଗଙ୍ଗଙ୍କୁ ବହିଲେ 'ମା' ତୁ କେମିତି ଏତେ ନିଷ୍ଟର ହେଲୁ? ଏତେ ଦିନ ପରେ ମୋ ତାକ ଶୁଣିଲୁ? ଦେବୀ ଗଙ୍ଗ ଧୀର ସ୍ୱରରେ ଉତ୍ତର ଦେଲେ 'ବାପାରେ ତୋ ଡାକ ତମୋତେ ଆଗରୁ ଶୁଭିନଥିଲା । ସେମିତି ତୋ ମା' ଡାକ ମୋ କାନରେ ବାଜିଲା ମୁଁ ସଙ୍ଗେ ପେଟ ତୋ ପାଖକୁ ଧାଇଁ ଆସିଲି ।

ଶ୍ରୀ ଶୀ ଠାକୁର ସର୍ବଦା ତାଙ୍କର ଶିଷ୍ୟ ଭକ୍ତ ମାନଙ୍କୁ କହିଛନ୍ତି-'ତୁମ ମାନଙ୍କ ହୃଦୟରେ ମୋ ପାଇଁ ଟିକିଏ ୟାନ ରଖ । ତୁମେମାନେ ଯଦି ତୁମ ଅନ୍ତର ଆବର୍ଜନାରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରି ରଖିବ, ତେବେ ମୁଁ କେଉଁଠି ବସିବି?' ଅନ୍ତର ସ୍ୱଚ୍ଚ, ଶୁର୍ଷ ପବିତ୍ର ହେଲେ ସେଥିରେ ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କର ଇଛା ପ୍ରତିଫଳିତ ହେବ । ସେମିତି ଶୁର୍ଷ ଆଧାର ସଂପନ୍ନ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କର ଇଛା ପୂରଣ ହୋଇ ଜଗତର ମଂଗଳ ହୁଏ । ଆଧାର ଶୁର୍ଷ ହେବା ନିମିତ୍ତ ପବୃତ୍ତିର ସଂଯମ ଆବଶ୍ୟକ । ଷଡ ରିପୁ (କାମ, କୌଧ, ଲୋଇ, ମୋହ, ମଦ ଓ ମାହୁର୍ଯ୍ୟ ) ଆମର ପ୍ରଧାନ ଶତ୍ଧ । ମନୁଷ୍ୟ ଏମାନଙ୍କ ଅଧିନୟ ହେଲେ ମନ ଓ ଭାବନା କଳୁଷିତ ହୋଇଯାଏ । ଶେଷରେ ରିପୁର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ କୁମେ ପରିଚାଳିତ ହୋଇ କୁକର୍ମରେ ଲିଓ ହୁଏ ଏବଂ ସର୍ବଦା ଅଶାନ୍ତି ଭୋଗ କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ପାପ ସଂଚୟ କରେ । ମହାଭାରତର ଦୂର୍ଯ୍ୟେଧନ, ଦୁଃଶାସନ, ଜୟଦ୍ରଥ ପ୍ରଭୃତି ଏହାର ଜ୍ୱଳନ୍ତ ଉଦାହରଣ । ସବୁ ଭାବନା ଓ କର୍ମରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କୁ ସଂଯୋଗ କରିବାକୁ ହେବ । ଆଲୋଚନା ଓ ଭାବ ବିନିମୟ ରେ ଶୁଣିଛି, ଆମର ପ୍ରିୟ ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇ ସବୁବେଳେ କହନ୍ତି, ମନରେ ଭାବିବ 'ଯାହା କରୁଛି ସେଥିରେ ଠାକୁରଙ୍କର କଣ ଲାଭ ହେବ ?' କାରଣ ନିଜ ଇଛା ଅନୁଯାୟୀ କର୍ମ କଲେ ତାହା ଯେତେ ମଂଗଳ ଜନକ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ନୁହେଁ । ନିବୃତ୍ତି ପଥରେ ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ବା ସଦା ସର୍ବଦା ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ସହିତ ଯୋଗଯୁକ୍ତ ହୋଇ କର୍ମ କରି ସଂଘ ଦ୍ୱାରା ପରିଚାଳିତ ହେଲେ ପବୃତ୍ତିକୁ ଜୟ କରାଯାଇପାରିବ ।

କିଛି ଲୋକ କିନ୍ତୁ ଭାବକୁ କୁଅର୍ଥ କରି ନିଜ ଇଛା ଅନୁସାରେ ବୁଝନ୍ତି ଓ ସେହି ଅନୁସାରେ କର୍ମ କରନ୍ତି । ଏମାନେ ଧର୍ମ ଓ ଭଗବାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଠକିବାକୁ ଚେଖ କରନ୍ତି । ଏହି ପ୍ରସଙ୍ଗରେ 'ସଂସାର ପଥେ'ରୁ ଉଦ୍ଧୃତ ଏକ ଗଲ୍ପ ପ୍ରାସଙ୍ଗିକ ହେବ । 'କୌଣସି ଏକ ଗ୍ରାମରେ ଏକ ବ୍ରାହ୍ମଣ ପୂର୍ବ ଜନ୍ମାର୍ଜିତ ସୁକୃତି ଫଳରେ ପୁଭୂତ ଧନସଂପତ୍ତି ପ୍ରାପ୍ତ ହେଲେ । ବହୁ ଅର୍ଥ ବ୍ୟୟ କରି ନନ୍ଦନକାନନ ସଦୃଷ ଗୋଟିଏ ପ୍ରମୋଦ ଉଦ୍ୟାନ, ଉଦ୍ୟାନ ମଧ୍ୟରେ ନାନା ପ୍ରକାର ଫଳପୁଷର ବୃଷ୍ଟ, ଶ୍ୱେତପ୍ରୟରଖଚିତ ସରୋବର, ଇନ୍ଦ୍ରଭୁବନ ତୁଲ୍ୟ ଅଟାଳିକା କରି ଆରାମରେ ଥାଆନ୍ତି । ଜନସାଧାରଣରେ ପଶଂସା ପାଇବା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ପତି କଥାରେ କହନ୍ତି-

'ତ୍ୱୟା ହୃଷୀକେଶ ହୃଦି ଛିତେନ ଯଥା ନିଯୁକ୍ତୋΣସ୍ଥି ତଥା କରୋମି '

ଅର୍ଥାତ୍ ହେ ଭଗବାନ । ତୁମେ ସର୍ବଦା ମୋ ଅନ୍ତରରେ ବିରାଜିତ ରହି ମୋତେ ଯେଉଁ କାର୍ଯ୍ୟରେ ନିୟୋଜିତ ବା ପରିଚାଳିତ କରୁଛ, ମୁଁ ତାହାହିଁ ସଂପାଦନ କରୁଛି । ମୁଁ ନିଜେ କିଛି କରୁନାହିଁ । ମୁଁ ଭଲମନ୍ଦ ଯାହା କରୁଛି, ତାହା ତୁମରି ପ୍ରେରଣାରେ କରିଯାଉଛି । ଥରେ ତାଙ୍କ ପତୋଶୀର ଗାଈ ଉଦ୍ୟାନରେ ପଶି କିଛି ଫୁଲଗଛ ଖାଉଥିବାର ଦେଖି ସେ କୋଧରେ ଅଗ୍ନିଶର୍ମା ହୋଇ

#### 'ତ୍ୱୟା ହୃଷୀକେଶ ହୃଦି ଛିତେନ ଯଥା ନିସତ୍ତୋΣସି ତଥା କରୋମି'

କହି ଏକ ଲାଠି ଦ୍ୱାରା ଗାଈର ମୟକରେ ଜୋର୍ରେ ପ୍ରହାର କଲେ । ବିଚରା ଗାଈଟି ଯହଣାରେ ଛଟପଟ ହୋଇ ସଂଗେ ସଂଗେ ପ୍ରାଣତ୍ୟାଗ କଲା । ସେ ଭଗବାନଙ୍କ ନାମ ସ୍ମରଣ ଓ ଭଗବାନଙ୍କୁ ନିର୍ଭର କରି ଏହା କରିଥବାରୁ ଚିତ୍ରଗୁୟ ତାଙ୍କର ପାପପୁଣ୍ୟ ବିଚାର କଣ କରିବେ କିଛି ଠିକ୍ କରି ପାରିଲେ ନାହିଁ । ତେଣୁ ତାର ବିଚାର ନିମନ୍ତେ ଭଗବାନଙ୍କ ପରାମର୍ଶ ଲୋଡିଲେ । ଭଗବାନ ଚିତ୍ରଗୁୟଙ୍କୁ ସଂଗରେ ନେଇ ଛଦ୍ମବେଶରେ ବ୍ରାହ୍ମଣକୁ ପରୀକ୍ଷା କରିବାକୁ ଗଲେ । ବ୍ରାହ୍ମଣ ତାର ଘରବାଡି, ଉଦ୍ୟାନ, ସରୋବର, ସବୁକୁ ସେ ନିଜେ କରିଛି ବୋଲି କହିଲା । ଉଦ୍ୟାନର ପାର୍ଶ୍ୱରେ ପଡିଥିବା ମୃତ ଗାଈ ବିଷୟରେ ପଚାରିବାରୁ ସେ କହିଲା 'ତୁମେ କଣ ଜାଣ ନାହାଁ କି ଭଗବାନ ଜୀବ ଅନ୍ତରରେ ରହି ସବୁ କରାଉଛନ୍ତି । ଛଦ୍ମବେଶୀ ଭଗବାନ ତାକୁ କହିଲେ-' ତୁ ଭଲ କାମ କଲାବେଳକୁ ତୋ ଅନ୍ତରରେ ଭଗବାନ ରହୁ ନାହନ୍ତି, କିନ୍ତୁ ଗାଈକୁ ମାରିଲା ବେଳକୁ ତୋ ଅନ୍ତରରେ ଭଗବାନ ରହି କରାଉଛନ୍ତି । ମହତ୍ କାର୍ଯ୍ୟସବୁ ତୁ କଲୁ ଆଉ ଗୋହତ୍ୟା କଲେ ଭଗବାନ ? ଭଗବାନ ଭାବଗ୍ରାହୀ ଜନାର୍ଦ୍ଦନ ସେ ତୋ ହୃଦୟର ଭାବ ଅନୁସାରେ ବିଚାର କରିବେ' । କହିବା ବାହୁଲ୍ୟ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଦୀର୍ଘକାଳ ନରକ୍ୟନ୍ତଣା ଭୋଗ କଲା ।

ଆମେ ପ୍ରତିମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ଯାହା କର୍ମ କରୁଛୁ, ତାର ହିସାବ ରହୁଛି । ପିଲାମାନେ ପ୍ରାର୍ଥନାରେ ବୋଲଞି 'ଯାହା ମୁଁ କରଇ ଯାହା ମୁଁ କହଇ ଯାହା ମୁଁ ଚିନ୍ତଇ ମନେ ଜଗତର କର୍ତ୍ତା ପରମ ଇଶ୍ୱର ଜାଣୁଛନ୍ତି ପତିକ୍ଷଣେ' ।

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ମୁଖ୍ୟ ଉଦ୍ଦେଖ୍ୟ ତ୍ୟ (ସନାତନ ଧର୍ମ ପ୍ରଚାର, ସତ୍ଶିକ୍ଷା ବିୟାର ଓ ଶିବଜ୍ଞାନରେ ଜୀବ ସେବା) ମଧ୍ୟର ଜୀବସେବା କଲାବେଳେ ମନରେ କିପରି ଭାବ ରଖିବ ତା ଉପରେ ଠାକୁର ଜୋର୍ ଦେଇଛନ୍ତି । ଯଦି କାହାର ସେବା କଲାବେଳେ ଭାବିବ ଯେ ମୁଁ ତାର ଉପକାର କରୁଛି, ତାକୁ ସାହାଯ୍ୟ କରୁଛି, ତେବେ ତାହା ସେବା ମଧ୍ୟରେ ଗଣ୍ୟ ହେବନାହିଁ । ପରନ୍ତୁ ଯଦି ମନରେ ଭାବିବ, ମୁଁ ମୋର ଚିଉଶୁଛି ନିମିଉ ଏହା କରୁଛି ଓ ଏଥିରେ ମୋର ଉପକାର ହେଉଛି, ତେବେ ତାହା 'ସେବା' ମଧ୍ୟରେ ଗଣ୍ୟ ହେବ । କିଛିଲୋକ ଅନ୍ୟକୁ ଦେଖାଇବାକୁ ଓ ପଶଂସା ପାଇବାକୁ ଦରିଦ୍ ଲୋକଙ୍କୁ ଦାନଧର୍ମ କରନ୍ତି । ସେଥିରେ କିଛି ଲାଭ ହୁଏ ନାହିଁ । ଶୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶରୁ ଏସବୁ ଶିକ୍ଷା ମିଳୁଛି । ନଚେତ୍ ମାୟା ଅନ୍ଧକାରରେ ଖାଲି ବାଟବଣା ହେବା କଥା । ଠାକୁରଙ୍କ ପାଖକୁ ଆସିବା ଆଗରୁ ମୋ ମନରେ ଥାଏ 'ମୁଁ ଦରିଦ୍ ଅସହାୟ ଲୋକଙ୍କୁ କିଛି ଦେଲେ ଭଗବାନ ମୋ ଉପରେ ଖୁସି ହୋଇ ମୋତେ ଅଧିକା ଦେବେ । ତେଣୁ କେହି କିଛି ଦୁଆରକୁ ଆସି ମାଗିଲେ ବେଶି ପରିମାଣରେ ଓ ଭଲ ଭଲ ଜିନିଷ ଦେଇଦିଏ । 'ସେବା' କହିଲେ ବୁଝୁଥିଲି କାହାର ଦେହ ଅସୁଛ ହେଲେ ତାର ସେବା କରିବା । 'ସେବାର ଅର୍ଥ ଯେ କେତେ ବ୍ୟାପକ ଏବେ ବୁଝିବାକୁ ଚେଷ୍ଟ କରୁଛି । ସେବା କଲାବେଳେ ମନରେ କି ଭାବ ରହିଛି, ସେହି ଅନୁସାରେ ଫଳ ମିଳିବ । ସରଳଭାବରେ କହିବାକୁ ଗଲେ ସବୁ କର୍ମ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ କଲେ ଓ ତାଙ୍କୁ ମନେ ପକାଇପାରିଲେ ମନର ଭାବ ଠିକ୍ ରହିବ ଏବଂ ତାହା ସୁକର୍ମରେ ପରିଣତ ହେବ । ନହେଲେ ପ୍ରତିକର୍ମ ପାଇଁ କର୍ମଫଳ ତ ଭୋଗ କରିବାକୁ ହେବ ।

ଆମର କର୍ମଫଳ ଭୋଗ ତିନି ପ୍ରକାର ପ୍ରାରବ୍ଧ, କ୍ରୀୟମାଣ ଓ ସଂଚିତ । କର୍ମଫଳ ଭୋଗରୁ କେହି ରକ୍ଷା ପାଆନ୍ତି ନାହିଁ । ଏହାର ଗୋଟିଏ ଛୋଟ ଉଦାହରଣ ନିମ୍ନରେ ପଦ୍ଭ ହେଲା -

"ଥରେ ଜଣେ ରଷି ଧ୍ୟାନମଗ୍ନ ଥିଲାବେଳେ ତାଙ୍କୁ ଭୁଲ୍ରେ ଦୋଷୀ ସାବ୍ୟୟ କରି ଶୂଳିରେ ବସାଇ ଦିଆଗଲା । ସେ ଧ୍ୟାନମଗ୍ନ ଥାଇ କିଛି ଜାଣି ପାରିଲେନି । ଧ୍ୟାନଭଗ୍ନ ହେବା ପରେ ସେ ତୀବ୍ର ଯନ୍ତ୍ରଣା ଅନୁଭବ କଲେ । ନିଜର ତପଃଶକ୍ତି ବଳରେ ସେ ସିଧା ଯାଇ ଯମରାଜଙ୍କ ନିକଟରେ ପହଞ୍ଚିଲେ ଏବଂ କେଉଁ କର୍ମ ହେତୁ ଏପରି ଦଣ୍ଡ ପାଇଲେ ବୋଲି ପଚାରିଲେ । ଯମରାଜ ତାଙ୍କର କର୍ମ ପାଞ୍ଚି ଖୋଲି ଦେଖିଲେ । ଶହେ ବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ସେ କିଛି ଖରାପ କାମ କରିନଥିଲେ । ଶହେବର୍ଷ ତଳେ ସେ ଛୋଟ ବାଳକ ଅବଛାରେ ଏକ କଙ୍କିର ତେଣା ଛିଣ୍ଡାଇ ତାକୁ ମାରିଥିଲେ । ସେହି କର୍ମ ଫଳ ତାଙ୍କୁ ଶହେବର୍ଷ ପରେ ଶୂଳିଦଣ୍ଡ ଆକାରରେ ମିଳିଲା ।" ପୁରାଣରେ କର୍ମଫଳଭୋଗର ବହୁ ଦୃଷ୍ଟନ୍ତ ଅଛି । ଆମ ସମୟଙ୍କର କର୍ମଫଳର ସଂଯୋଗ ଥାଇ ଏ ସଂସାରରେ ପିତାମାତା, ସ୍ୱାମୀ ସ୍ତ୍ୟୀ, ପୂତ୍ରକନ୍ୟା ରୂପେ ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରିଛୁ । ସେମିତି ଜନ୍ମ ଜନ୍ମର ସୁକର୍ମ ଫଳରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଶରଣରେ ଅଛୁ । ଗୁରୁ ପ୍ରାରବ୍ଧ ରୋଧକ । ମାର୍କଣ୍ଡେୟଙ୍କର ସାତ ବର୍ଷର ପରମାୟୁ ଗୁରୁଙ୍କ ଆଶୀର୍ବାଦରେ ଶିବଙ୍କର ସାତକଳ୍ଭ ଆୟୁରେ ପରିଣତ ହେଲା । ପାରବ୍ଧ ଭୋଗ ସମୟରେ ଯଦି ଭାବନା ଆସିବ ଯେ ସବୁ ପାପ ତାପ ଶୟ ହୋଇ ମୁକ୍ତି ପଥ ପରିଷ୍କାର ହେଉଛି, ତେବେ କଷ୍ଟ ଜଣାପଡିବର୍ନି । ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ କର୍ମ କଲେ ଆଉ କର୍ମ ସଂଚୟ ହେବ

ନାହିଁ । ଆମର ବର୍ତ୍ତମାନର ଭାବନା ଓ କର୍ମ ଅନୁସାରେ ଆମ କର୍ମଫଳ ଭୋଗ ବଦଳିଯାଏ । ସୁକର୍ମ ଫଳରେ ପ୍ରାରବ୍ଧ ଭୋଗର ପରିମାଣ ମଧ୍ୟ କମିଯାଏ, ସେହି ବିଷୟରେ ଏକ ଗଳ୍ପ ନିମ୍ନରେ ପଦତ୍ତ ହେଲା ।

'ଥରେ ଦୁଇ ବନ୍ଧୁ ଜଙ୍ଗଲ ରାୟାରେ ଚାଲିଚାଲି ଯାଉଥାନ୍ତି । ଜଣେ ଭଗବାନଙ୍କର ନିନ୍ଦା କରୁଥାଏ । ଅନ୍ୟଜଣକ ଭଗବାନଙ୍କ ୟୁତି ଗାନ କରୁଥାଏ । କିଛି ବାଟ ଗଲାପରେ ନିନ୍ଦୁକଟି ଗୋଟିଏ ସୁନାମୁଦି ପାଇଲା । କିନ୍ତୁ ଭକ୍ତଟି ତଳେ ପଡିଯିବାରୁ ତାର ହାତ ଗୋଡ ଆଁଚୃଡି ହୋଇଗଲା । ନିନ୍ଦୁକଟି ଏଥିରେ ତାକୁ ଉପହାସ କଲା । ଅନତି ଦୂରରେ ଏକ ସାଧୁଙ୍କ ଆଶ୍ରମ ଥିବାର ଦେଖି ଦୁଇ ବନ୍ଧୁ ତାଙ୍କ ନିକଟକୁ ଯାଇ ସବୁ ଜଣାଇଲେ । ସାଧୁ ତ୍ରିକାଳଦର୍ଶୀ ଥିଲେ । ସେ ନିନ୍ଦୁକକୁ କହିଲେ ପୂର୍ବ ଜନ୍ମାର୍ଜିତ ସୁକୃତି ଫଳରେ ଆଜି ତୁମର ରାଜ୍ୟ ଭୋଗ ଥିଲା । କିନ୍ତୁ ତୁମେ ଭଗବାନଙ୍କ ନିନ୍ଦା କରିଥିବାରୁ ରାଜ୍ୟ ବଦଳରେ ସୁନା ମୁଦିଟିଏ ପାଇଲ । ତାପରେ ସାଧୁ ଭକ୍ତଟିକୁ କହିଲେ ପାରବ୍ଧରୁ ତୁମର ଆଜି ମୃତ୍ୟୁଯୋଗ ଥିଲା, କିନ୍ତୁ ତୁମେ କରୁଣାମୟ ଭଗବାନଙ୍କର ୟୁତିଗାନ କରିଥିବାରୁ ସାମାନ୍ୟ ମାତ ଆଘାତ ପାଇଲ' ।

ତେଣୁ ସବୁ ସମୟରେ ଭଗବାନ ବା ଗୁରୁଙ୍କର ଜୟଗାନ କରିବା ଉଚିତ୍ । ବିପଦ ସମୟରେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଡାକିଲେ କଷ୍ଟ ଜଣାପଡେନି । ସେହିପରି ସୁଖ ସଂପଦରେ ତାଙ୍କୁ ମନେ ପକାଇଲେ ଓ ତାଙ୍କର ଜୟଗାନ କଲେ ବିପଦ ଆସି ପାରିବନି । ଆମ ଠାକୁର ତାଙ୍କ ଏକ ଶିଷ୍ୟର ଛାତି ଯନ୍ତ୍ରଣା ନେଇ ନିଜେ ବହୁତ କଷ୍ଟ ପାଇଥିଲେ । କାହାର କିଛିଦିନ ଆୟୁଷ ବଢାଇଦେଉଥିଲେ ତ କାହାକୁ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ରୋଗମୁକ୍ତ କରିଦେଉଥିଲେ । ତାଙ୍କ ଆଶ୍ୱିତ ସମୟେ ପ୍ରତି ଷଣରେ ତାଙ୍କ କୃପା ଉପଲବ୍ଧି କରୁଛନ୍ତି । ଖାଲି ଆମମାନଙ୍କୁ ତାଙ୍କ ମନୋମତ ହୋଇ ଚଳିବାକୁ ହେବ । ଯେମିତି ହନୁମାନ ଶ୍ରୀରାମଙ୍କର ପ୍ରତି କାର୍ଯ୍ୟ କରିବାକୁ ଆଗଭର ହୋଇ କେବଳ ଆଦେଶକୁ ଅପେଷା କରିଥାନ୍ତି ଓ ବିନା ବିଚାରରେ ଆଦେଶ ପାଳନ କରନ୍ତି । ସେ ଶ୍ରୀରାମଙ୍କର ସେବକ ରୂପେ ତାଙ୍କ ସେବା କରି ନିଜକୁ ଧନ୍ୟ ମନେ କରନ୍ତି ।

ଆମର ଭାବନା ଓ କର୍ମ ଆମର ପରିବେଶ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ । ସାଧୁସଂଗ, ସଦ୍ଗ୍ରହ ପାଠ, ସଂଘ ସନ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗଦାନ ଆମର ମନ, ଭାବନା ଓ ଚେତନାକୁ ପ୍ରଭାବିତ କରେ ଓ ସେହି ଅନୁଯାୟୀ ଆମେ କର୍ମ ସଂପାଦନ କରୁ । ଏସବୁରେ ମନ ଶାନ୍ତ, ପବିତ୍ର ରହେ, ନହେଲେ ବାହାର ଲୋକଙ୍କ କଥାରେ ମନ ବିଚଳିତ ଓ ଅଶାନ୍ତ ହେବର ଆଶଙ୍କ ଥାଏ । ଜଣେ ସାଧୁ ଥରେ ଚୋର ଘରେ ଅନ୍ନ ଖାଇବାରୁ ତାଙ୍କର ଚୋରି କରିବାକୁ ମନ ହେଲା ଓ ସାମାନ୍ୟ ଢାଳଟିଏ ଚୋରି କରି ଧରା ପଡିଲେ । ସେଥିପାଇଁ ଆମର ଗୋଟିଏ ପ୍ରାର୍ଥନା ସଂଗୀତରେ ଅଛି 'ସାଧୁସଂଗ ମୋତେ ଦିଅ, ହେ ଚିର ମଂଗଳମୟ...' । ନେଉଳ ଓ ସାପର ସବୁବେଳେ ଲଢାଇ ଲାଗେ । ନେଉଳ ଟିକେ କାମୁଡିଲେ ସାପର କିଛି ହୁଏନି, କିନ୍ତୁ ସାପ କାମୁଡିଲେ ନେଉଳ ପାଖ ଗୁଳ୍କ ଲତାରୁ କିଛି ଖାଇ, ବିଷ ଝଡାଇ ଆସି ପୁଣି ନୂତନ ବଳ ନେଇ ସାପ ସହ ଲଢେ ଓ ତାକୁ ହରାଏ । ସେମିତି ସଂସାରମାୟା ରୂପକ ସର୍ପ, ଷଡ ରିପୁ ଅସୁର ଓ ପ୍ରବୃତ୍ତି ରୂପକ ରାକ୍ଷସ ସହ ଲଢେଇ କରି ଥିକି ଗଲାବେଳେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଅମୃତମୟ ଉପଦେଶ ଶ୍ରବଣ, ସଂଘରେ ଯୋଗଦାନ, ସାରସ୍ୱତ ଗ୍ରହ୍ଥାବଳୀ ପାଠ, ଆମ ଦେହ, ମନ, ପାଣରେ ନୂତନ ବଳ ଓ ପ୍ରେଣା ଯୋଗାଇବ ଏବଂ ଆମେ ଏ ଲଢେଇରେ ଉୟଯୁକ୍ତ ହୋଇ ପାରିବା । ଆମମାନଙ୍କ ଭାବନାରାଜ୍ୟରେ ସଦା ସର୍ବଦା ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ବିରାଜମାନ ହୁଅନ୍ତୁ । ଆମ ମନ, ଧ୍ୟାନ, ଧାରଣା, ଭାବନା କେବଳ ତାଙ୍କ ଅଭିମୁଖୀ ହେଉ ଓ କର୍ମ ତଦନୁରୂପ ହେଉ । ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର କହିଛନ୍ତି ' ମୋତେ ଭାବି ଭାବି ତୁମେମାନେ ଦିନେ ଠାକୁରମୟ ହୋଇଯିବ ଓ ମୁଁ ତୁମମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମୋ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଦେଖିବି । କବିଙ୍କ ଭାଷାରେ–

ଧରି ବସ ମୋତେ କେବଳ, କର ମୋର ଭାବନା ଭାବି ଭାବି ହେବ ଠାକୁର ପୁରିଯିବ କାମନା । ସଦାକରେ ମୁହିଁ ମଙ୍ଗଳ କାମନା ହିଁ ତୁମର, ତୁମଠାରେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଦେଖିବାକୁ ନିକର ।

 $X \quad X \quad X \quad X$ 

କୁହେଁ ଅପଳାପ ସତ୍ୟର ମୋର ଅନ୍ତରବାଣୀ ତୁମେ ଭଗବାନ ଯେଦିନ ନିଜ ସ୍ୱରୂପ ଜାଣି କରିବ ମୋ ସେବା ଭକ୍ତିରେ ଅବଗାହିଣତତ୍ତ୍ୱ ସେହିଦିନ ଫୁଟିଉଠିବ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ମହନ୍ତ୍ୱ । (ନିଗମ ଲହରୀ, ଅଭୟବାଣୀ)

> ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ସ୍ଥିତାରାଣୀ ସୁନ୍ଦର ରାୟ

### **Misery and Devotion to God**

Background: My auntie, Smt. Manoroma Das was the eldest daughter of late Sri Chaitanya Charan Das (known to all of us as Chaitainya Bhai). She was married to my uncle late Sri Sudhanshu Sekhar Das. Our Sri Sri Thakura had given Deekshya to Chaitanya Bhai and his wife, while she was pregnant with her first child Monorama. At that time, Sri Sri Thakura had forecasted that the unborn child would be mostly blessed from the Deekshya. Throughout her life, my auntie has been a strong devotee of Sri Sri Thakur. She is the one who brought Thakura into our lives. About two years ago, my auntie had a stroke and as a result of that stroke she was paralyzed from her lower back. Last year, my uncle passed away. Now she lives in the care of my mother, Smt. Banalata Mohanty. Recently, my auntie has been diagnosed with an incurable form of cancer.

It was 26<sup>th</sup> January, 2004. All my relatives gathered at our residence to observe my uncle's 1<sup>st</sup> year *shraddha* (death anniversary) ceremony. Some of them came from far away places. Most of them had not seen my auntie for the past year. A group of my relatives were sitting in the room at the entrance to the house. The mood was somber. After a few minutes, my auntie entered the room sitting on a *pidha*, to which wheels were attached. She was frail and torn. All were shocked to see her in that condition. The scene etched a mark in everybody's mind. Some of them expressed their concern by saying, why my auntie, who has been a great devotee of Sri Sri Thakura, is suffering like this. I pondered and tried to rationalize. In this prospect, I would like to re-visit Sita's life as depicted in Ramayana.

Ramayana: Let's think about Sita; the princess of Mithila was the incarnation of goddess Laxmi. She was the most beautiful princess in the world. King Janaka, her father, had vowed that only the man who could lift Lord Shiva's bow, which was presented to him by Shiva, could marry her. The man of inconceivable strength, who not only lifted Shiva's bow easily, but also was able to string the bow and own Sita's hand, was Lord Vishnu himself, in the incarnation of Sri Ram. Sita had SriRam, the lord of the universe, as her husband. Therefore, she would have been the happiest and the luckiest woman in the world. She was born as a princess, and married in a family with all the riches of the world. She would get all the luxuries of the world. But, did she lead a luxurious life? Not at all. Few years after her marriage, Rama was exiled into the forest. Sita, who knew only fine food and soft bed, also knew that forest life was dangerous. She also knew that her only happiness was being with her husband, not in the comforts of the royal palace. Sita gave up all the comforts of royal life and followed her husband to the forest, along with the loyal brother-in-law, Laxman.

Sita gracefully welcomed the ascetic life, but she did a small mistake, for which she had to pay a very big price. Sita got captivated by the beauty of a golden deer. She wanted to have the golden deer, without knowing that it was an illusion of demon Maricha to lure away Rama and Laxman into the deep forest so that Ravan can steal Sita in their absence. The conspiracy of the demon king Ravan worked. Persuaded by Sita, Rama went after the golden deer leaving Laxman to guard Sita. He tried to capture the deer, but it fled deep into the forest, luring him far from the cottage. Finally, Rama decided to kill the golden deer. When Rama's arrow struck the deer, demon Maricha revealed his true form. He cried out in pain, mimicking Rama's voice "Laxman, help me!" On hearing Rama's cry Sita sent Laxman to save Rama. In the mean time, Ravan appeared in the disguise of a saint and asked Sita to give him alms. Before leaving for the forest, Laxman had drawn three circles around the cottage, known as "Laxman Rekha", and had warned Sita not to cross those lines. He warned her that she could stay harmless only inside those lines, in the absence of Rama and Laxman. But, Ravan persuaded sita to cross those three lines, otherwise he would not accept Sita's

offerings. After Sita crossed those three lines, Ravan appeared in his own form. Grasping Sita's hair he dragged her into his golden Chariot. He took her to his kingdom, Lanka. Ravan offered to marry Sita. If she had agreed to Ravan's offer, she would have been the queen of Lanka, one of the most prosperous kingdoms then. But, she decided to stay dedicated to her husband. As a result, she was imprisoned in Ashok Bana for 12 years. In each and every moment of those 12 years, she had recited only one name, "Rama". Finally, after 12 long years, Rama killed the demon king and rescued her. But before Rama accepted Sita, he demanded that Sita should enter into the fire, swearing her faithfulness to her husband. Sita entered into dazzling flame, and came out unharmed from the fire, proving that "she was never been unfaithful to her husband Rama in her thought, word, or deed." Now, she returned proudly to Ayodhya with Rama and prince Laxman by her side. In due time Rama was crowned as the King of Ayodhya and Sita as the Queen. But, she was not destined to lead the royal life in Ayodhya. While ruling as the King of Ayodhya, one day, Rama heard the gossip that the common people of his kingdom doubted the purity of Sita, because she had spent 12 years as a prisoner of Ravan. Despite the trial Sita was subjected to in Lanka to prove her chastity, Rama considered this gossip as a dishonor to his royal family and to his own kingdom. To uphold the royal honor, Rama abandoned Sita in the forest, accusing her that she had stayed with another man for 12 long years. She was not even given a chance to defend herself.

Knowing that Sita was pure, and was pregnant with Rama's child, saint Valmiki gave her shelter in his Ashram. Sita gave birth to the twins, Laba and Kusha. Valmiki taught Lava and Kusha, Ramayan, his poem, the tale of king Rama. In the meantime, again 12 long years passed and Ayodhya prospered. King Rama decided to perform the "Asvamedha ceremony". Valmiki went to the ceremony, accompanied by Lava and Kusha and asked them to recite Ramayan. The story revealed that Lava and Kusha were the sons of Rama and Sita. Rama was overwhelmed with joy to see his sons and asked sage Valmiki to bring Sita to Ayodhya. Sita came to Ayodhya hoping to be reunited with her Ram. But did her Ram accept her? Ram asked her to enter into the fire again, to prove her purity in front of the people of Ayodhya. Rama trusted Sita completely, but he wanted the common people of Ayodhya to approve her chastity. But, Sita could not bear this insult any more! Her heart was fixated at Ram, all the time. Ram knows it. Then why does she have to enter into the fire to prove her allegiance to her husband, in front of thousands of people, again and again? Overwhelmed with insult, humiliation, and distress, Sita prayed to Mother Earth, "If I have been faithful to my Ram in my thought, word and deed, Mother earth give me shelter in your arms." Suddenly, the earth cracked. The earth goddess rose from the earth in her throne. She took Sita in her arms and withdrew deep into the earth. The sufferings of Sita ended there.

How could Lord Rama, who exonerates other people from sorrow, subject his strong devotee, his own wife, to so much pain? The saying is "The stronger is the devotion, the more is the suffering." The path to God is not a bed of roses, it is full of thorns. At every step along the way we are tested both emotionally and intellectually. And every time we successfully pass the test, it brings us one step closer to God. So, after all this, are we still justified to say that Sita was the luckiest women in the world? The answer is 'yes', because she had Rama, the Lord of the Universe, as her husband.

If we analyze Draupadi's character in Mahabharat, we notice that Lord Krishna was her best friend. But is there any single woman in the history of this world who has been humiliated like her? King Yudhistira, Darupadi's husband, staked her in the game of dice with Duryodhan and lost. Draupadi, the queen of Indraprastha was pulled by her hair from the queen's palace to the gambling room, and Duhshasana, her brother-in-law, tried to strip her naked in front of thousands of people.

So, how could we say that the people, who dedicate themselves to God, will have to suffer less? How could we say that my auntie, who has been a great devotee of Thakura throughout her life, should not suffer like this? There is ample evidence that people who cheat others live a good life, while the innocent and good people suffer. Then why should we be good? Why should we be devoted to God? And the answer is: Our devotion to God, gives us faith. Because of our faith in God we try to stay away from evil. Because of our faith in God we try to do good to others and discard the evil. This faith on God gives us strength to endure the sufferings. We believe in the working out of Karma, the consequences of our past deeds. Everybody has to answer to his own karma. Our misery is the result of our bad Karma from some of our previous lives. We have no control on our past Karma, but we can certainly control our present and future Karma. We believe in the motto "if we do good to others it will pay off". But, if we could not enjoy the results of our good Karma in this life, when would it payoff? We are the people who believe in a superior world beyond this world. In that other world, where everybody has to go after death, our devotion to God will pay off. How? We will destroy all of our Karma in one life, and will be released from the cycle of birth and re-birth. So, we will not have to come to this world again to create new Karma!

Sri Sri Thakura Charanashritaa Sibani Mohanty

## ସେହି ଗୁରୁ ପଦେ ଶରଣ ନେବୁ

ସେହି ଗୁରୁ ପଦେ ଶରଣ ନେବୁ ଦେହ, ମନ, ପ୍ରାଣ ସମସିଁ ଦେବୁ ଚେତନା ୟରରେ ମଜି ରହିବୁ ଦେହ ଛିତି କାଳେ ମୃକ୍ତି ଲଭିବୁ । ୧।

ପ୍ରେମ ଫାଶେ ତାଙ୍କୁ ବାହି ରଖିବୁ ଆଦର୍ଶ ଗୃହ୍ୟ ପରି ଚଳିବୁ ଗୁରୁ ନାମ ନେଇ କାଳ କାଟିବୁ ଏ ଭବ ସଂସାରୁ ମୁକ୍ତି ଲଭିବୁ । ୨ା

> ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ନଳିନୀ କାନ୍ତ ନାୟକ ପୁରୀ ଶାଖା ସଂଘ

# ନର୍ଥ କାରୋଲିନା ପାଠଚକ୍

ଯୁକ୍ତରାଷ୍ଟ୍ର ଆମେରିକାର ଦକ୍ଷିଣପୂର୍ବ ଉପକୂଳରେ ନହିଁ କାରୋଲିନା ରାଜ୍ୟ ଅବସ୍ଥିତ । ଏହାର ରାଜଧାନୀ ରାଲେ (Raleigh) ଓ ସାର୍ଲୋଟ୍ (Charlotte) ଏହାର ସର୍ବ ବୃହତ୍ ସହର । Charlotte (incorporated in 1768) is an important manufacturing, commercial, and financial center for the surrounding region. Principal industries include printing and the manufacture of chemicals, micro-electronics, textiles, machinery, paper products, and processed food.

ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ୧୯୩୪ ମସିହା ପବିତ ଝୁଲଣ ପୂର୍ଣିମା ଦିନ ନୀଳାଚଳ ସାରସୃତ ସଂଘ ପତିଷା କରି କେତେକ ଆଦେଶ ଓ ଉପଦେଶ ଦେଇଁ କହିଥିଲେ - ତୁମେମାନେ ଯେଉଁଠାରେ ଅନ୍ତତଃ ତିନିଜଣ ଗୁରୁଭାଇ ଏକାଠି ବସି ମୋ ବିଷୟ ଆଲୋଚନା କରିବ, ମୁଁ ସେଠାରେ ପତ୍ୟକ୍ଷ ହେବି । ଏହାର ପମାଣ ଆମେ ବିଭିନ୍ନ ଛାନରେ ପାଇଛୁ । ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ବିନା ଇଛାରେ ଗଛରେ ପତ ହଲେ ନାହିଁ । ତାଙ୍କରି ଇଛାରେ ନର୍ଥ କାରୋଲିନାରେ ରହୁଥିବା ଚାରି ପରିବାରର ଗୁରୁଭାଇ ଓ ମା' ମାନଙ୍କ ମନରେ ଏକତ ହୋଇ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ବିଷୟ ଆଲୋଚନା କରିବା ପାଇଁ ପେରଣା ଜାଗିଲା । ଏହି ପେରଣା ଓ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଅହେତୁକ କୃପାରୁ 'ନଥି କାରୋଲିନା ପାଠଚକ' ଜନୁଗହଣ କଲା । ଏହାର ପଥମ ଅଧିବେଶନ ୨୦୦୩ ମସିହା ଜୁନ୍ମାସ ୧୫ ତାରିଖ ଶନିବାର (ରଜ ସଂକାନ୍ତି) ଦିନ ସକାଳ ୧୦ଟା ରୁ ୧୨ଟା ମଧ୍ୟରେ ବିଶୃଜିତ୍ ସୁନ୍ଦର ରାୟ ଭାଇଙ୍କ 14125 Dunbritton St, Apt 509, Charlotte ଘରେ ଅନୁଷିତ ହେଲା । ଏଥିରେ ଯୋଗ ଦେବା ପାଇଁ Virginiaରୁ ବରଦାକାନ୍ତ ନାୟକ ଭାଇ ପୂର୍ବରାତିରୁ ବସ୍ ଯୋଗେ ନଅ ଘଞ୍ଜା ଯାତା କରି ଆସି ପହଞ୍ଚିଥିଲେ । ପାଠଚକର ଏହି ପଥମ ଅଧିବେଶନରେ ବରଦାକାନ୍ତ ନାୟକ ଭାଇ (Virginia), ପଲୁବିତା ପଟ୍ଟନାୟକ ମା', ସାନୁଜିତ୍ ଭାଇ ଓ ସାନୁଜିତ ଭାଇଙ୍କ ବାପା ବୋଉ (Raleigh), ସ୍ତିତା ବାଈ ମା' ଓ ପଭାକର ଭାଇ' (Greensboro), ବିଜୟ ସାହ ଭାଇ ଓ ରନା ମା' (Charlotte), ବିଶ୍ଳଜିତ ସ୍ତ୍ରର ରାୟ ଭାଇ ଓ ସ୍ତିତା ମା' (Charlotte), ଦିପ୍ତି ମହାପାତ ମା' ଓ ସହିପ ଭାଇ (Atlanta) ରୁ ଆସି ଯୋଗ ଦେଇଥିଲେ । ଏହି ଦିନ ପତୀକ୍ଷା ଗାନ ପରେ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଆବାହନ କରି ସମବେତ ଭାବେ ୟୋତ ବନ୍ଦନା ଓ ପରିଚୟ ପତ ପାଠ କରାଯାଇଥିଲା । ତତ୍ପରେ ଗୁରୁଗୀତା, ନିଗମ ଉପଦେଶ, ସଂଘସେବକ ପଥମ ଭାଗ, ସଂସାର ପଥେ, ସଂଘ ନୀତି, ପାର୍ଥନା ସଂଗୀତ ଗାନ ଓ ଭାବ ବିନିମୟ କରାଯାଇଥିଲା । ବିଶୃଜିତ୍ ଭାଇ ତାଙ୍କ ଗୃହାସନ ପତିଷା ଉସ୍ତବ ନିମନ୍ତେ ଅଗଷ୍ଟ ମାସ ୨୪ ତାରିଖକୁ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ମହାରାଜ ଓ ଭବ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କୁ ନିମନ୍ତଣ କରି ତ୍ଟିବିଚ୍ୟୁତି ପାଇଁ ଷମା ପାର୍ଥନା କରିଥିଲେ । ଶେଷରେ ଜୟଗୁରୁ କୀର୍ତ୍ତନ ପରେ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କୁ ପଣାମ କରି ସମୟେ ପସାଦ ସେବନ କରିଥିଲେ । ସେତେବେଳେ ଦୁଇ ତିନି ମାସରେ ଥରେ ପାଠଚକ କରିବା ବୋଲି ସମୟେ ଭାବୃଥିଲେ ।

ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ଭାଇ ଗୃହାସନ ପ୍ରତିଷା ପୂଜା ନିମନ୍ତେ ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଶ୍ରୀ ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ ଭାଇଙ୍କଠାରୁ ଅନୁମତି ନେଇ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କୁ କୁଟୀରରେ ନିମନ୍ତଣ ଜଣାଇଥିଲେ । ଅଗଷ୍ଟ ମାସ ୨୨ ତାରିଖରେ ଶ୍ୟାମ ଭାଇ, ଏକାମ୍ର ସଂଘର ଶ୍ରୀ ବସନ୍ତ କୁମାର ସୁନ୍ଦର ରାୟ ଭାଇ ଓ ଶ୍ରୀମତୀ ମିନିତା ମଞ୍ଜରୀ ସୁନ୍ଦର ରାୟ ମା' ଆସି ସାର୍ଲୋଟ୍ରେ ପହଞ୍ଚିବା ପରେ ୨୪ ତାରିଖରେ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ଭାଇଙ୍କ ଗୃହାସନ ପ୍ରତିଷା ହେଲା । ସେହିଦିନ ସଂଧ୍ୟାରେ ପଲୁବିତା ମା'ଙ୍କ ଘରେ (Raleigh) ଓ ତତ୍ ପରଦିନ ସଂଧ୍ୟାରେ ସ୍ମିତା ବାଈ ମା'ଙ୍କ ଘରେ (Greensboro) ଗୃହାସନ ପ୍ରତିଷା ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକଙ୍କ ଉପଛିତିରେ କରାଯାଇଥିଲା । ପାଠଚକ୍ରର ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧିବେଶନ ନଭେମ୍ବର ମାସ ୧୫ ତାରିଖରେ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ଭାଇଙ୍କ ଘରେ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହେଲା । ଓଡିଶାରେ ସଂଘପୂଜା ଓ ଆଶ୍ରମକୁ ଯାଇ ଯେଉଁ ଅପାର ଶାନ୍ତି ଓ ଆନନ୍ଦ ମିଳେ, ସମୟେ ସୁଦ୍ର ଆମେରିକାରେ ଏକାଠି ଦୁଇ ବା ଅଢେଇ ଘୟା ବସି ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ବିଷୟ ଆଲୋଚନା କରି ସେହିପରି ମନରେ ଅପାର ଶାନ୍ତି ଓ ଆନନ୍ଦ ଲାଭ କଲେ । ତେଣୁ ଏହି ଅଧିବେଶନରେ ପ୍ରତି ମାସରେ ଥରେ ପାଠଚକ୍ର କରିବା ପାଇଁ ଛିର କରଗଲା । ସମୟଙ୍କୁ ସୁବିଧା ଦେଖି ମାସର ଗୋଟିଏ ଶନିବାର ସକାଳେ କିମ୍ବା ସଂଧ୍ୟାରେ ପାଠଚକ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହେବ ।

ଏହାପରେ ଡିସେମ୍ବର ମାସ ୨୦ ତାରିଖରେ ପଲୁବିତା ମା'ଙ୍କ ଘରେ ପାଠଚକ୍ର ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ଏଥିରେ ଲଣ୍ଡନ୍ରୁ ଆମେରିକା ଭ୍ରମଣରେ ଆସିଥିବା ଲିପ୍ସିତା ପଟ୍ଟନାୟକ ମା' ଯୋଗଦେଇଥିଲେ । ତାପରେ ୨୦୦୪ ମସିହା ଜାନୁୟାରୀ ୨୪ ତାରିଖରେ ପାଠଚକ୍ର ସ୍ଥିତା ବାଈ ମା'ଙ୍କ ଘରେ ଓ ଫେବୃୟାରୀ ୧୪ ତାରିଖରେ ପାଠଚକ୍ର ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ଭାଇଙ୍କ ଘରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ମାର୍ଚ୍ଚ ମାସ ୨୦ ତାରିଖରେ ବିଜୟ ଭାଇଙ୍କ ଘରେ ଅନୁଷିତ ପାଠଚକ୍ରରେ ଦିଓି ମା' ଆଟ୍ଲାଣ୍ଟରୁ ଆସି ଯୋଗ ଦେଇଥିଲେ । ଏପ୍ରିଲ୍ ୧୭ ତାରିଖରେ ପଲୁବିତା ମା'ଙ୍କ ଘରେ ଓ ଅଷ୍ଟମ ଅଧିବେଶନ ପାଠଚକ୍ର ମେ ମାସ ୧୫ ତାରିଖରେ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ଭାଇଙ୍କ ଘରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା ।

ଏଥିରେ ଏକାମ୍ର ସଂଘର ଡାଃ ସମୀରଣ ପଟ୍ଟନାୟକଙ୍କ କନ୍ୟା ଓ ପଲୁବିତା ମା'ଙ୍କ ସାନ ଭଉଣୀ ଡଉଲି ମା' (ଚିନ୍କୁୟୀ ପଟ୍ଟନାୟକ) ଯୋଗ ଦେଇଥିଲେ । ସେ ଉଚ୍ଚଶିକ୍ଷା ପାଇଁ ଏଠାକୁ ଆସିଛନ୍ତି ଓ ଏହି ପାଠଚକରେ ଯୋଗ ଦେବେ ।

ପାଠଚକ୍ର ପ୍ରତି ଅଧିବେଶନର କାର୍ଯ୍ୟସୂଚୀ ପାଳିଆ E-mail ଯୋଗେ ସମୟଙ୍କୁ ପଠାନ୍ତି ଓ ପୂର୍ବ ଦିନ ଗୃହାସନରେ କାର୍ଯ୍ୟସୂଚୀ ଦେଇ ନିମନ୍ତ୍ରଣ କରନ୍ତି । ପାଠଚକ୍ର ଦିନ ପ୍ରତୀକ୍ଷା ଗାନ କରି ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଆବାହନ କଲାପରେ ସମବେତ ଭାବେ ୟୋତ ବନ୍ଦନା କରାଯାଏ । ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭାପତି ବିଜୟ ଭାଇ ଆସନ ଗ୍ରହଣ କଲାପରେ ପରିଚୟ ପତ୍ର ଓ ସମ୍ନିଳନୀ ପ୍ରୟୁତି ପ୍ରାର୍ଥନା ପାଠ କରାନ୍ତି । ତତ୍ପରେ ପାଳିଆ ପୂର୍ବ ଅଧିବେଶନର ବିବରଣୀ ପାଠ କରନ୍ତି । ତାପରେ ଗୁରୁଗୀତାରୁ ଦୁଇଟି ଶ୍ଳୋକ (ଅର୍ଥ ଓ ଗୀତ), ନିଗମ ଉପଦେଶ, ନୂତନ ସଂଘସେବକ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀ ଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ ଲୀଳା ପ୍ରସଙ୍ଗ, ସଂଘନୀତି ପାଠ କରାଯାଏ । ଶାୟୁପାଠ ମଝିରେ ଦୁଇଟି ପାର୍ଥନା ସଂଗୀତ ଗାନ କରାଯାଏ । ଉପଣ୍ଡିତ ପ୍ରାୟ ସବୁ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ଭାବ ବିନିମୟ କରନ୍ତି । ତାପରେ ପରବର୍ତ୍ତୀ ଅଧିବେଶନ ପାଇଁ ନିମନ୍ତ୍ରଣ କଲାପରେ ପାଳିଆ ତୃଟିବିଚ୍ୟୁତି ପାଇଁ ଷମା ପାର୍ଥନା କରନ୍ତି । ଶେଷରେ 'ଦୟାମୟ ଶ୍ରୀଚରଣେ' ବିଦାୟ ପ୍ରାର୍ଥନା ଗାନ କରି 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ କୀର୍ତ୍ତନ ଓ ପ୍ରଣାମ କରାଯାଏ । ଏହାପରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଅନୃଭୋଗ ନିବେଦନ କରି ଭଞ୍ଚମାନେ ପ୍ରସାଦ ସେବନ କରନ୍ତି । ଏଥିରେ ଯୋଗ ଦେଉଥିବା ଭାଇ ଓ ମା' ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ତିନି ଜଣ (ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ଭାଇ, ପଲୁବିତା ମା', ସ୍ମିତା ବାଇ ମା')ଙ୍କ ଘରେ ଗୃହାସନ ପ୍ରତିଷ୍ଠ ହୋଇଛି ଓ ବିଜୟ ଭାଇ, ବରଦା ଭାଇ, ଦିନ୍ତି ମା' ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘରୁ ଅନୁମତି ଆଣି ପଞ୍ଚୋପଚାରରେ ପୂଜା କରୁଛନ୍ତି । ଏଠାରେ ନଅଜଣ ସଭ୍ୟ ପରିଚୟ ପତ ଗହଣ କରି ଅଛନ୍ତି ।

ଏହିବର୍ଷ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ତୃତୀୟ ବାର୍ଷିକ ସମ୍ନିଳନୀ ଉପଲକ୍ଷେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ମହାରାଜ ଓ ଭକ୍ତ ମାନଙ୍କୁ ସାର୍ଲୋଟ୍ ଛିତ ହିନ୍ଦୁ କଲ୍ଚରାଲ୍ ସେଞ୍ଚର୍କୁ ନିମନ୍ତ୍ରଣ କରାଯାଇଛି । ଇତିମଧ୍ୟରେ ପାଠ୍ତକ୍ରର ନବମ ଅଧିବେଶନ ଜୁନ୍ ମାସ ୧୯ ତାରିଖରେ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ଭାଇଙ୍କ ଘରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଯାଇଛି । ପରବର୍ତ୍ତୀ ଅଧିବେଶନ ସାର୍ଲୋଟ୍ରେ କରାଯାଇ, ସମ୍ନିଳନୀ ନିମନ୍ତେ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ଉପକରଣ ପ୍ରସ୍ତୁତି କରିବାକୁ ସମସ୍ତେ ଯୋଜନା କରିଛନ୍ତି । ଓଡିଶାରୁ ସମ୍ନିଳନୀ ଉପଲକ୍ଷେ ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଶ୍ୟାମ ଭାଇ ଆସିଲେ ସମସ୍ତଙ୍କ ଗୃହାସନ ପତିଷାର ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବରେ ଯୋଗ ଦେବାର ଆଶା ଅଛି ।

ଆମେରିକାରେ ମାସକୁ ଦୁଇଥର telephone ମାଧ୍ୟମରେ ସଂଘପୂଜା, ଥରେ ଏକାଠି ବସି ନର୍ଥ କାରୋଲିନା ପାଠଚକୁ, ଦୁଇ ବା ତିନି ରବିବାର ଶାୟୁପାଠ, ତିନିମାସରେ ଥରେ ମହିଳାପୂଜା, ମାସର ଶେଷ ରବିବାର ପିଲାଙ୍କ ଅଧିବେଶନ କେବଳ ଶୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କର ଅପାର କରୁଣା ବଳରେ ସମୃବ ହେଉଛି । କାଳେ ଐଶୁର୍ଯ୍ୟ ଓ ଆଡମ୍ବରପୂର୍ଣ୍ଣ ଦେଶରେ ଆମ ପାଦ ଖସିଯିବ, ତେଣୁ ସେ ରଖୁଆଳ ଗାଈ ଜଗିଲା ପରି ଆମ ଉପରେ ସଦା ସର୍ବଦା ସତର୍କ ଦୃଷ୍ଟି ରଖିଛନ୍ତି । ଆମେ ସୁପଥରେ ଚାଳିତ ହେବା ପାଇଁ ସବୁ ବ୍ୟବୟା କରୁଛନ୍ତି । ତାଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ଆମ ସମୟଙ୍କର ମନ ରହୁ ଓ ତାଙ୍କ ଜଗତ୍ ହିତକର କାମରେ ଆମେ ଯେପରି ଲାଗି ପାରୁ, ଏହା ସହିତ 'ନର୍ଥ କାରୋଲିନା ପାଠଚକ୍'ର ସେବକ ଓ ସେବିକାମାନଙ୍କୁ ତାଙ୍କ ମନୋମତ ତଥା ଏକମନ ଓ ଏକପାଣ କରି ତାଙ୍କର ଭାବଧାରା ରକ୍ଷା କରିବାକୁ ସର୍ବଦା ପେରଣା ଓ ଆଶୀର୍ବାଦ ପଦାନ କରୁଥାନ୍ତୁ, ତାଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ଆମର ଏହା ହିଁ ପାର୍ଥନା ।

ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ବିଶୃଜିତ୍ ସୂନ୍ଦର ରାୟ

### ମୋ ଠାକୁର…

ଶ୍ରୀ ଗ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଅପାର କରୁଣାରୁ ମୁଁ ତାଙ୍କରି ପରିବାରରେ ଜନ୍ମ ଗ୍ରହଣ କରିଅଛି । ଛୋଟବେଳେ ବଡଭାଇ, ବଡ ଭଉଣୀ, ବାପା ଓ ବୋଉ ସମୟେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କରୁଥିବାର ଦେଖି ମୁଁ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ମୁଞ୍ଜ ନୋଇଁ ଦେଇଥିଲି । କିନ୍ତୁ ସିଏ ଥିଲେ ବାପା ଓ ବୋଉଙ୍କ ଠାକୁର । ମୋର ସେ କିଏ ମୁଁ ଜାଣି ନ ଥିଲି କିମ୍ବା ପ୍ରଶ୍ନ ମଧ୍ୟ କରି ନ ଥିଲି । କିନ୍ତୁ ଏତିକି ବୁଝିଥିଲି ଯେ, ସେ ଆମ ଘରର ସର୍ବେସର୍ବା କାରଣ, ଆମେ ଯିଏ ବି ଯୁଆଡେ ଯାଉ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଇ ଯାଉ ଓ ଆସିଲେ ତାଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କରି କହୁ ଆସି ପହଞ୍ଚିଲୁ ବୋଲି । ଫେରିବା late ହେଲେ କିମ୍ବା ଗୋଟେ ଜାଗା କହି ଅନ୍ୟଆଡେ ପଳାଇଗଲେ ବୋଉ କହେ, 'ଠାକୁର ଅପେଷା କରିଛନ୍ତି ଆଉ ତୁମେସବୁ ବୁଲୁଛ ।' ସକାଳେ ଓ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁ । ପୂଜା ପାର୍ବଣମାନଙ୍କରେ ତାଙ୍କରି ପାଖରେ ହିଁ ଭୋଗ ଦିଆଯାଏ । ନୂଆ dress ଆସିଲେ ତାଙ୍କ ପାଦରେ ସମର୍ପଣ ହୋଇସାରିଲା ପରେ ଆମେ ପିନ୍ଧୁ । କିଛି ଭୁଲ୍ କଲେ ବୋଉ କହେ, 'ତୁମେ ଠାକୁରଙ୍କ ପିଲା ହୋଇ ଏମିତି କରୁଛ ?' ତାଙ୍କର ମନ କେତେ ଦୁଃଖ ହେଉଥିବ ? ଯାଅ ତାଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କରି ଭୁଲ୍ ମାଗ ।' ଏ ସବୁ ଶୁଣି ମୁଁ ବୁଝେ କି ନ ବୁଝେ କିନ୍ତୁ କିଛି ଭୁଲ୍ କଲେ ମନରେ ଆସେ ଠାକୁରଙ୍କ ମନ ଦୁଃଖ ହେବ । ଛୋଟବେଳେ କେବଳ ଆସନ ମନ୍ଦିର ଛଡା ଅନ୍ୟ କୌଣସି ମନ୍ଦିର ଦେଖି ନଥିଲି । ଆହୁରି ମଧ୍ୟ ଠାକୁରଙ୍କ ଛଡା ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଦେବ ଦେବୀ ଅଛନ୍ତି ବୋଲି ମୁଁ ବହୁତ ଦିନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଜାଣି ନ ଥିଲି । ତେଣୁ ଅତିଛୋଟ ବୟସରୁ ଭଗବାନ କହିଲେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ହିଁ ଜାଣିଥିଲି ।

ଆଉ ଟିକେ ବଡ ହେଲା ପରେ ମତେ ଲାଗିଲା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀ ଠାକୁର ମୋ ସହିତ ସବୁବେଳେ ଅଛନ୍ତି । ମୋ ବିଷୟରେ ଟିକିନିଖି ଖବର ରଖୁଛନ୍ତି । ଜୀବନରେ ଯଦି ବି ସମଞ୍ଚଙ୍କୁ ମିଛ କହି ଫାଙ୍କି ଦେଇପାରେ, କିନ୍ତୁ ଠାକୁରଙ୍କ ହାତରୁ ନିଞ୍ଚାର ନାହିଁ । ମୁଁ ତ କେତେ ଭୁଲ୍ କରି ଚାଲିଛି·····। ଏହି ସମୟରେ ଦିନେ ସ୍ୱପ୍ନ ଦେଖିଲି, 'ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କୁ କୌଣସି କାରଣରୁ ଏତେ ବିରକ୍ତ କରିଦେଇଛି ଯେ ସିଏ ମୋତେ ଗାଳି ଦେଉଛନ୍ତି ।' ମୋତେ ବହୁତ ଡର ଲାଗିଲା । ସବୁ ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ଲାଗେ ଠାକୁର ଆସିଲେ ମୋତେ ମାରିବେ । ତେଣୁ ମୁଁ ତାଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କରି କହେ, 'ଠାକୁର, ମୋତେ ଦେଖା ଦିଅନା ।' ଉତ୍ସବାଦିରେ ସଂଘ ପୂକାରେ ଯୋଗ ଦେଲେ ଲାଗେ, ଠାକୁର ଯେମିତି ମୋତେ ହିଁ ଅନାଇଛନ୍ତି । ଜନୈକ ମା'ଙ୍କ ଅନୁଭୂତିରୁ ଜାଣିଥିଲି ଯେ, ଠାକୁର ଆମେ ଶୋଇବା ପରେ ଆସି ବୁଲିକି ଦେଖନ୍ତି ଆମେ ଠିକ୍ ଠାକ୍ ଅଛୁ କି ନାହିଁ । ତେଣୁ ରାତିରେ ନିଦ ଭାଙ୍ଗିଲେ ବି ଆଖି ଖୋଲେନି କାଳେ ତାଙ୍କୁ ଦେଖିଦେବିକି ? ସେତେବେଳେ କିନ୍ତୁ ଏତିକି ବୁଝି ପାରି ନ ଥିଲି ଯେ, ଜନ୍ମ ଜନ୍ମର ପୁଣ୍ୟ ଫଳରେ ସେ କୂପା କଲେ ହିଁ ତାଙ୍କ ଦର୍ଶନ ମିଳେ ।

ମୁଁ ଆୟେ ଆୟେ ବାପାଙ୍କୁ କହି 'ପିଲାଙ୍କ ନିଗମାନନ୍ଦ' ବହି ପଥମେ ପଢିଥିଲି । ତାପରେ 'ଜୀବନ ପସଙ୍ଗ ' ପଢିଥିଲି । ସେଥିରୁ ଠାକୁର କିପରି ଜଗଦ୍ଗୁରୁ ଶଙ୍କରାଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ଉପଛିତିରେ ପଥମେ ନିଜର ଗୁରୁଙ୍କୁ ପଣାମ କରି ପରେ ଅନ୍ୟ ସାଧୁଙ୍କୁ ପଣାମ କରିଥିଲେ ସେ ପସଙ୍ଗଟି ମୋ ମନକୁ ଛୁଇଁଥିଲା । ଆଉ କାୈଣସି ଦେବ ଦେବୀଙ୍କ ପାଦରେ ମୁଞ୍ଚ ନୋଁଇବାକୁ ମନ ହୋଇ ନ ଥିଲା । ସେତେବେଳକୁ ମୋ ବଡ ଦୁଇ ଭଉଣୀ କୁମାରୀ ସଂଘରେ ଯୋଗ ଦେଲେଣି । ବାପା କିମ୍ବା ବୋଉ କେହି ବି ଆମକୁ ସଂଘରେ ଯୋଗଦେବା କଥା କହନ୍ତି ନାହିଁ । ବରଂ ଆମେ ଯିବୁ କହିଲେ ବାପା ପଚାରନ୍ତି, ଯାଇକି କଂଶ କରିବ ? "ଛାତାଣାଂ ଅଧ୍ୟୟନଂ ତପଃ" । ପଥମେ ପାଠ ପଢି ନିଜକୁ ଠାକୁରଙ୍କ ମନ ମୁତାବକ କରି ଗଠନ କର । ବାପା ଆମ ଉତ୍ତରରୁ ଜାଣିନିଅନ୍ତି ଆମର ଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜାରେ ମନ ନା ହୋ ହାଲାରେ ମନ । ବାପା ତାଙ୍କ ଆଚରଣରେ ହିଁ ଆମକୁ ଠାକୁରଙ୍କ ବିଷୟରେ ଶିକ୍ଷା ଦେଇଥିଲେ । ଏହି ସମୟରେ Bhubaneswar ରେ ଶୀ ଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ହୋଇଥିଲା । ମୁଁ ମୋର ବଡ ଦୁଇ ଭଉଣୀଙ୍କ ସହ volunteer ଭାବରେ ଯୋଗ ଦେଇଥିଲି । ସେମାନେ କୁମାରୀ ସଂଘ ତରଫରୁ ଦରଖାୟ କରି ଅନୁମତି ନେଇ ସେବା କଲେ ଓ ମୁଁ ବିନା ଅନୁମତିରେ କିଛି କିଛି କାମ କଲି । ପତି ଭାଇଙ୍କ ଝିଅ ହିସାବରେ ମୋତେ ବୋଧେ କେହି କିଛି କହି ନ ଥିଲେ କିମ୍ବା ଭାବି ନେଇଥିଲେ ଯେ ମୁଁ କୁମାରୀ ସଂଘର ସଭ୍ୟା ହୋଇଥିବି । ଯାହାବି ହେଉ, ଏହିପରି ଭାବରେ ନିମାପଡା ସମ୍ମିଳନୀ ଓ ବାଲେଶ୍ୱର ସମ୍ମିଳନୀ ଗଲା । ଅଶ୍ରରେଶ୍ୱର ସମ୍ମିଳନୀରେ ଅଧିବାସ ଦିନ ବାପା volunteer ମାନଙ୍କୁ ସେବା କଣ ବୁଝାଇବାକୁ ଯାଇ କହିଥିଲେ, 'ଶୀଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ପାଦରେ ସଂଘ ସଭାପତିଙ୍କ ଜରିଆରେ ଦରଖାୟ ଦେଇ ସେବା କରିବା ପାଇଁ ଅନୁମତି ମାଗି ସମୟ ଗୁରୁଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କୁ ଠାକୁର ବୋଲି ଭାବି ସେବା କରାଯାଏ । ସେବା ଶେଷରେ ଯାହା ଦୋଷ ତୂଟି ହେଲା ସେସବୁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଇ କ୍ଷମା ମାଗି ସେବା ସମର୍ପଣ କରାଯାଏ । ମନମୁଖୀ କାମ କରିବାକୁ ସେବା କୁହାଯାଏନା ।' ଏହା ଶୁଣି ସେଥରକ ମୁଁ ଅଲଗା ଦରଖାୟ କରି ସେବା କଲି ଓ ତା ପରେ ପରେ ମୁଁ ବାପାଙ୍କୁ କହି କୁମାରୀ ସଂଘର ସଭ୍ୟା ହୋଇଥିଲି । ପଥମଦିନ ଯେବେ କୁମାରୀ ସଂଘରେ ଯୋଗ ଦେଇଥିଲି ସେଦିନ ବାପା କୈାଣସି ବିଷୟରେ ବୁଝାଇବାକୁ ଯାଇ କହିଥିଲେ, ''ଶୀଶୀ ଠାକୁରଙ୍କର ଆମ

ପ୍ରତି ଭଲପାଇବାଟା ବାପା, ବୋଉ, ଭାଇ, ଭଉଣୀ, ସାଙ୍ଗ ପ୍ରଭୃତି ବିଭିନ୍ନ ମାଧ୍ୟମ ଦେଇ ଆସେ । ତେଣୁ ଆମେ ଯଦି ନିଜକୁ ତାଙ୍କ ମନ ମୂତାବକ କରି ଗଢି ନେବୂ ତେବେ ସମୟଙ୍କର ଏକ ସଙ୍ଗରେ ଭଲ ପାଇବା ପାଇ ପାରିବୁ ।"

କୁମାରୀ ସଂଘରେ ଯୋଗ ଦେଲା ପରେ ମୁଁ ଆୟେ ଆୟେ ଠାକୁରଙ୍କ ନିକଟତର ହେବାକୁ ଲାଗିଲି । ସଂଘରେ ଯେଉଁ ବହି ପଢା ହୋଇ ଆଲୋଚନା ହେଉଥିଲା, ସେତେବେଳେ ମୁଁ ହୁଏତ ସେସବୁର ଅର୍ଥ ବୁଝିପାରୁ ନ ଥିଲି କିନ୍ତୁ ଆବଶ୍ୟକ ବେଳେ ତାହା ମୋତେ ଠିକ୍ ବାଟ ଦେଖାଇଥିଲା । ଥରେ ବାପା କହୁଥିଲେ, ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇ ଥରେ କ୍ଲାସ ପୂଜାରେ ତତ୍ତ୍ୱ ବିଷୟକ ଆଲୋଚନା କରୁଥିଲେ । ରାତି ବି ଅଧିକ ହେଲାଣି ତେଣୁ, ବାପାଙ୍କୁ ଛାଡି ଅନ୍ୟ ସମୟେ ଶୋଇ ପଡିଥିଲେ । ବାପା ଏହା ଦେଖି ଆଲୋଚନା ବନ୍ଦ କରିବାକୁ କହିବାରୁ, ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇ କହିଥିଲେ, "ଯାହା ଆଲୋଚନା ହେଉଛି, ସେସବୁ eatherରେ ଓ ଆମ ଅବଚେତନ ମନରେ recording ହୋଇ ରହିଯାଉଛି । ତେଣୁ ଉପଯୁକ୍ତ ସମୟରେ ଏହି ତତ୍ତ୍ୱ ସମୟଙ୍କ ମନରେ ଫୁଟି ଉଠିବ ।" ମୋ ଜୀବନରେ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ଏହି ବିଷୟ ଅନୁଭବ କରିଛି । ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କ ବହି ପଢିବାକୁ ବେଶି ଗୁରୁତ୍ୱ ଦେଉ ନ ଥିଲି, ଭାବେ ମୁଁ ତ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଭଲ ପାଏ ଆଉ ବହି ପଢି ଅଧିକା ଲାଭ କଣ ? ସେ ସବୁ ନୂଆ ନୂଆ ଯେଉଁ ଭକ୍ତ ଆସିବେ ସେମାନଙ୍କ ପାଇଁ । ଆମେ ତ ଠାକୁରଙ୍କ ପରିବାରରେ ଜନ୍ମ । କିନ୍ତୁ କୁମାରୀ ସଂଘରେ ଥରେ ହେମ ମା' କହିଥିଲେ, 'ଠାକୁରଙ୍କ ବହି ପଢିଲେ ଆମେ ତାଙ୍କୁ ସମ୍ୟକ ଭାବରେ ଜାଣିପାରିବୁ । ତାପରେ ଯାଇଁ ଆମେ ଠିକ୍ ଠିକ୍ ଭାବରେ ତାଙ୍କୁ ଭଲ ପାଇ ପାରିବୁ ଓ ତାଙ୍କର ଜଗତ୍ ହିତକର କାସ୍ୟର୍ବରେ ସହାୟକ ହୋଇପାରିବୁ । ମୋଟା ମୋଟି ଭାବରେ କହିଲେ କୁମାରୀ ସଂଘରେ ହିଁ ମୋର ବହୁତ କିଛି ଭୁଲ୍ ଧାରଣା ଦୃର ହୋଇଥିଲା ।

ମୁଁ କଲେଜରେ ପଢୁଥାଏ ସେତିକିବେଳେ ବାପା cancer ରୋଗରେ ଆକାନ୍ତ ହୋଇଥିଲେ । ବାପା ଯେତେବେଳେ AIIMS ରେ treatment ହେଉଥିଲେ ସେତେବେଳେ ମୋତେ ଗୋଟିଏ ଚିଠି ଦେଇଥିଲେ । ସେଥିରେ ଲେଖିଥିଲେ, 'କାହାରି ବାପା ମା' ସବୁଦିନ ରହନ୍ତି ନାହିଁ । ତୁମେମାନେ ଜୀବନରେ ଠାକୁରଙ୍କ ଆଦର୍ଶ ରକ୍ଷା କରି ଚଳିବା ଦେଖିଲେ ଖୁସି ହେବି ।' ଏହାପରେ ବାପା ଆଉ ବେଶିଦିନ ବଞ୍ଚି ନଥିଲେ । ବାପା ଗଲାପରେ ମୁଁ କେବେ ନିଜକୁ ଅନାଥ ବୋଲି ମନେ କରିନି । କାରଣ, ବାପା ଯିବା ପୂର୍ବରୁ ମୋତେ ମୋର ନିତ୍ୟ ବାପାଙ୍କ ପାଖରେ ସମର୍ପଣ କରିଯାଇଥିଲେ । ସେହି ଦିନଠାରୁ ଆଜି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ମୋ ବାପା ହିସାବରେ ଭଲ ପାଇ ଆସିଛି ।

ଏହାପରେ ମୋର ବିବାହ ହୋଇଥିଲା । ଠାକୁରଙ୍କ ନାମ ଉପ କରି କରି ଶ୍ୱଶୁରାଳୟରେ ମୋର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ସଂପାଦନ କଲି । ସବୁବେଳେ ଭାବେ ମୋ ଆଚରଣରେ ଯେମିତି ଠାକୁରଙ୍କ ନିନ୍ଦା ନ ହୁଏ । ଏହାପରେ ଆମେରିକା ଆସିଥିଲି । ସେତେବେଳେ ଅମେରିକାରେ ସଂଘ ପ୍ରତିଷା ହୋଇ ନ ଥାଏ । ତେଣୁ ପ୍ରଥମ କରି ସଂଘଛଡା ହୋଇ ମୋତେ ଠାକୁରଙ୍କଠାରୁ ଦୂରେଇ ଗଲା ପରି ଲାଗିଲା । ମୁଁ ସେତେବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ମନେ ମନେ ପ୍ରଣାମ କରି କେବଳ ଷ୍ଟୋତ୍ରବନ୍ଦନା କରୁଥାଏ ଓ ବହି ପଢୁଥାଏ । ମୁଁ ସେତେବେଳେ ଅନୁଭବ କରିଛି ଭୋଗବିଳାସରେ ମାତି ମୁଁ ଯେବେ ଠାକୁରଙ୍କଠାରୁ ଦୂରକୁ ଯିବାକୁ ଲାଗେ ସେତେବେଳେ ପ୍ରକୃତିଠାରୁ ବହୁତ ବଡ ଧକ୍କା ଖାଏ । ମନ ଆପଣା ଛାଏଁ ଠାକୁରଙ୍କ ଆଡକୁ ଧାଏଁ । ବିଦେଶରେ ଘର ଛାଡି ପ୍ରଥମକରି ଆସିଲେ ମଧ୍ୟ ମୋତେ କେବେ ନିସହାୟ ଲାଗିନି । କାରଣ ବାପାଙ୍କଠୁ ଶୁଣିଛି ଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, "କେଉ ନାୟ ଯାର ଆମି ଆଛି ତାର" ।

ପ୍ରାୟ ଦେଢବର୍ଷ ପରେ ଆମେ ଭାରତ ଫେରିଗଲୁ । ମୋର ଝିଅ ହେଲା । ତାପରେ ଆୟେ କାର୍ଯ୍ୟବ୍ୟୟତା ମଧ୍ୟରେ ରହି ଠାକୁରଙ୍ଗଠାରୁ ଦୂରେଇବାକୁ ଲାଗିଲି । ବାପା ବଡ ଭଉଣୀକୁ ଥରେ ଚିଠିରେ ଲେଖିଥିଲେ. 'ଛୁଆଟିଏ ହେଲା ପରେ ଯାଇ ପ୍ରକୃତ ସଂସାର ଆରମ୍ ହୋଇଥାଏ ।' ସଡକୁ ସତ ମୋତେ ମାୟା ଗ୍ରାସ କଲା । ଠାକୁର ବହୁବାର ଚେତାଇ ଦିଅନ୍ତି ଓ ମୁଁ ପୁଣି ଭୁଲିଯାଏ । ଏମିତି କିଛିଦିନ କଟିଗଲାପରେ ମୋର ପୁଣି ଆମେରିକା ଆସିବା ଛିର ହେଲା । ମୁଁ ସେତେବେଳକୁ ଆମେରିକାର ପାଠଚକୁ ଓ ସନ୍ନିଳନୀ ବିଷୟରେ ଶୁଣିଥିଲି । କିନ୍ତୁ phone ମାଧ୍ୟମରେ ସେ ଏତେ ସୁଦର ସଂଘ ପୂଜା ହେଉଥିବ ସେ କଥା କେବେ ଭାବି ନ ଥିଲି । ପ୍ରଥମେ ମୁଁ ଯେଉଁଦିନ ଯୋଗ ଦେଇଥିଲି ସେଦିନ ଅନିର୍ବଚନୀୟ ଆନନ୍ଦରେ ମନ ପୁରି ଯାଇଥିଲା । ଏହାପରେ ପ୍ରାୟ ପ୍ରତି ସଂଘ ପୂଜାରେ ଯୋଗଦେବାକୁ ଲାଗିଲି । ଏହାପରେ ଆମେରିକାର ଦ୍ୱିତୀୟ ବାର୍ଷିକ ସନ୍ନିଳନୀ ପାଖେଇ ଆସିଲା । ଆମ ଭାଇଙ୍କର ଚାକିରୀରେ ଛୃଟି ନ ଥାଏ. ତେଣୁ ଭାବିଲି ଠାକୁର ନେଲେ ଯିବି ନହେଲେ ନାହିଁ । ମୋତେ ବୋଉ ଓ ଲୀନା ଅପା (ଅସୁରେଶ୍ୱରର ବସନ୍ତ ଭାଇଙ୍କ ଝିଅ) ଦୁଇଜଣ ଯାକ କହିଲେ, 'ଠାକୁରଙ୍କ ପାଖରେ କାନ୍ଦିକ ଜଣା । ନିଷ୍ଟୟ ଯିବୁ । ଆଉ ନାମଜପ କର ।' ସତରେ ଠାକୁର ହାତଧରି ଅତି ସୁରୁଖୁରୁରେ ନେଇଗଲେ । ଶ୍ୟାମଭାଇ ଆସିଥିଲେ । ତାଙ୍କସହ କଥାହୋଇ ଠାକୁରଙ୍କ ବିଗ୍ରହ ରଖି ସକାଳେ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ଧୂପ ଓ ଦୀପ ଦେଇ ମାନସିକ ପୂଜା କରୁଛି । ପୂଜା କରିବାକଥା ବୋଉକୁ ଜଣାଇବାରୁ ବୋଉ କହିଥିଲା, 'ଘରେ ଯେମିତି ବାପା କି ମୁରବୀ ଛାନୀୟ କେହି ରହିଲେ, ଆମେ ତାଙ୍କ ଖବର ବୁଝୁ ଓ ତାଙ୍କୁ ଜଣାଇ ସବୁ କାମ କରୁ ସେମିତି ଠାକୁରଙ୍କୁ ରଖିକି ଠିକ୍ ଠିକ୍ ଭାବରେ ପୂଜା କରିବୁ । 'ମୁଁ ସେହି ଦିନଠାରୁ ମୋର ବାପା ହିସାବରେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ପୂଜି ଆସୁଛି । ଜୀବନରେ ବହୁତ ଭୁଲ୍ ଭଟକା ହୋଇଯାଉଛି । ସିଏ ସେ ତାଙ୍କର ଦୃଢ ହୁରରେ ମୋତେ ଧରିଛନ୍ତି

ଏହା ମୁଁ ପ୍ରତି ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ଅନୁଭବ କରି ପାରୁଛି । ମୁଁ ତାଙ୍କୁ ଧରିଥିଲେ ହୁଏତ ମୋ ହାତ ଖସି ଯାଇଥାନ୍ତା, କିନ୍ତୁ ତାଙ୍କ ଦୃଢହ୍ୟ ଯେବେ ମୋତେ ଧରିଛି ତେବେ ମୁଁ ବାଟ ଭୁଲି ଗଲେ ମଧ୍ୟ ସେ ମୋତେ ଠିକ୍ ବାଟକୁ ଟାଣି ନେବେ । କାରଣ **ସିଏ ଯେ ମୋର ଠାକୁର** ··· ।

> ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଅନୁରାଧା ପତି

### ତୁମ ନାମଟି ମୋ ଜପାମାଳା ହେଉ

ତମସା ଘେରା ଏ ଧୂଳିର ଧରଣୀ ଦିବ୍ୟ ଅନୁଭୃତି ଅନ୍ତରେ ତୁମର ଭାରତ ଜନନୀ କୋଳେ ସଞାରିତ ହେଲା ଧୀରେ ସତ୍ୟ, ନ୍ୟାୟ, ଧର୍ମ ପଥରେ ସର୍ବଦା ଯିବାକୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ମିଳେ । ॥୭॥ ନିଶି ଶୁଭଲଗନରେ ! ।। ୧।। ତୁମର ଅମୃତ ପରଶେ ହରଷେ ସହସା ସମ୍ବାଦ ପହଞିଲା ଦିନେ ଶିହରିଲା ବସ୍ମତୀ ସେହମୟୀ ଜନ୍ମଦାତୀ ଚିରଦିନ ପାଇଁ ଅଫେରା ରାଇଜେ ମନେ ପାଣେ କେତେ ନୂଆ ଆଶାଭରି ଛାଡି ଚାଲି ଯାଇଛନ୍ତି । ॥୮॥ ଲଭିଲା ସେ ଆମୃତ୍ତି । ॥ ୨॥ ତା ଅନ୍ତଃ ଦୂଷିରେ ଚିହି ପାରିଥିଲା ପିୟ ସନ୍ତାନ ନଳିନୀକାନ୍ତଙ୍କୁ ଘନଘେରା ଅନ୍ଧକାରେ ଜଗତ ଜନନୀ କୋଳେ ଜନମିଛ ତୁମେ ତା କୋଳରେ ଘେନି ସମ୍ପି ଦେଇ ସେ କହିଛନ୍ତି ଏହା ପାଶୋରି ନ ଦେବ ହେଳେ । ॥୯॥ ମୁକତି ମଶାଲ କରେ । ॥୩॥ ଜନକ ଜନନୀ ଉଲସିତ ହେଲେ ମାତାଙ୍କୁ ହରାଇ ବ୍ୟାକୁଳ ହୃଦୟ ବାସଲ୍ୟ ପେମରେ ମାତି ଅବିରତ ହୁଏ ଝୁରି ଶିଶୁ ହୋଇ ତୁମେ ୍ କେତେ ଲୀଳା ଖେଳା ଜନ୍ନମୃତ୍ୟୁ ଆଉ ଜୀବନଟା ମିଶି ହେଲା ପହେଳିକା ପରି । ॥୧୦॥ ଆଚରିଲ ନିତି ନିତି । ।। ୪।। ପାଣ ସମ ପୁତ୍ର ମତି, ଗତି ଦେଖି ସମୟ ସୁଅରେ ବହିଗଲା ତୁମ ଜନକ ଅତି ଆତ୍ରରେ କିଶୋର ବୟସ ଧୀରେ ଲାଘବ ହେବ ବା ବେଦନା ବିବାହ ପୂର୍ଣ୍ଣଚନ୍ଦ ସମ ଜଳ ଜଳ ଶୋଭା ି ବିଜ୍ଗଥିଲା ମୁଖରେ । ॥୫॥ ବନ୍ଧନରେ ଛନ୍ଦିଦେଲେ । ॥୧୧॥ ଅଲୋିକିକ ତୁମେ ସୂର୍ଯ୍ୟପ୍ରଭା ସମ ନିତ୍ୟ ମୁକ୍ତ ଯେ କି ବନ୍ଧନ ଅବା ଥିଲ ଚିର ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟ ଜଡାଇ ପାରିବ ତାକୁ ଦେଖିଲା ଜନ ଯେ ପାଉଥିଲେ ତୁମ ଆସିଛନ୍ତି ସେତ କୋଟି ଆମାର ବନ୍ଧନ ଖୋଲି ଦେବାକୁ । ॥୧୨॥ ପତିଭାର ପରିଚୟ । ॥୬॥

ଅଜଣା ଅଭାବ ଘାରୁଥିଲା ତାଙ୍କ ଅବୁଝା ଅନ୍ତର ତଳେ ତନ୍ନ ତନ୍ନ କରି ଖୋଜିବୁଲୁଥିଲେ ବୃଡି ଭବସିଛୁ ଜଳେ । ॥୧୩॥

ସଂସାରର ମାୟା ବନ୍ଧନଟି ଦିନେ ଛିଞ୍ଜିଗଲା ଅକସ୍ମାତେ ପ୍ରେମମୟୀ ପତ୍ନୀ, ଗୁଣବତୀ, ସତୀ ଗଲେ ଲୋକାନ୍ତର ପଥେ । ॥୧୪॥

ମୃତ୍ୟୁପରେ ଆସି ଛାୟାରୂପେ ଦିନେ ସ୍କରଣ କରାଇ ଦେଲେ ନିୟୈଗୁଣ୍ୟ ପଥେ ଚଳିବାକୁ ରହି ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଆଶୟରେ । ॥୧୫॥

ତକ୍ଷ ଜ୍ଞାନ ଯୋଗ ପେମର ସାଧନା ଜଲ ଗୁରୁ ପାଶେ ରହିଁ ସକଳ ସାଧନା ଯାହା ବା କରିଲ ସେ ତ ଲୋକହିତ ପାଇଁ । ॥୧୬॥

ଘରେ, ଘରେ, ପୁରେ, ପୁରେ ବିତରିଲ ସାଧନା ସମୁଦ୍ୟୁଧା କୋଟି କୋଟି ପାଣ ତାଣକର୍ତ୍ତା ରୂପେ ଘୁଆଇଲ ଭବ ବାଧା । ॥୧୭॥

ୟୂଳଦେହ ତେଜି ବିଦେହୀ ହୋଇଛ ଆହେ ଗୁରୁ ଭଗବାନ କୋଟି ଭକ୍ତଶିଷ୍ୟ ହୃଦୟରେ କିନ୍ତୁ ରହିଛ ବିରାଜମାନ । ॥୧୮॥

ଗୁରୁଦର୍ ନାମ ନିଗମାନନ୍ଦ ହେ ଭକ୍ତ ବାଞ୍ଛା କଳ୍ପତରୁ ତୁମ ଶୁଭାଶିଷେ ପୁତି ପାଣେ ପ୍ରେମ ଭକତି ସଦା ସଅରୁ । ॥୧୯॥

ହେ କରୁଣାମୟ ଅଭୟ ଚରଣେ ଦେଉଛି ପ୍ରଶତି ଢାଳି ଅଧମ, ଅକ୍ଷମ ସନ୍ତାନର ଦୋଷ କ୍ଷମିବ କରୁଛି ଅଳି । ।।୨୦।।

ତୁମ ସୌମ୍ୟ ମୂର୍ତ୍ତି ବିରାଜୁ ହେ ନିତି ଏ ମୋ ହୃଦୟ ମନ୍ଦିରେ ତୁମ ନାମଟି ମୋ ଜପାମାଳା ହେଉ ଜୀବନେ ବା ମରଣରେ । ॥ ୨ ୧॥

> ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶିତା କାଞ୍ଚନବାଳା ଦାଶ ଏକାମ ମହିଳା ସଂଘ, ଭୂବନେଶ୍ବର

### Nrupal Ji – My Relationship and Experiences

Jayaguru. I am privileged to write about one of Sri Sri Thakura's direct sishya, Nrupal Ji. Nrupal Jeje (grandfather), as I fondly remembered him, was born on November 26, 1914 in Pathuria Sahi, Puri to Srigopal and Saraswati Ji. They were *marathi* and their ancestors migrated to Orissa during the helm of Shivaji's rule. His father worked as an advocate in Puri. He grew up in Puri and attended Puri Jila School.

Nrupal Jeje first came in touch with Sri Sri Thakura in February 1931, and was deeply inspired by him. He was initiated into the order of Nilachala Saraswata Sangha, by Sri Sri Thakura at Nilachala Kutira on June 5, 1934, along with Durga Charan Bhai. He remained a bachelor, and devoted himself to the life and philosophy of Sri Sri Thakura and the sangha. During the next seven decades, he wrote a number of books including 'Bhakti Kusuma', 'Parama Purusha Aasa He Pheri', 'Barana Ghena Bandaniya', and 'Kundalini Aabahana' that enriched the lives of numerous sangha sevakas. His poems and essays in Arya Darpana and Sangha Sevaka were highly appreciated. He lived the later part of his life with his younger brother Jaipal Ji in Bapuji Nagar, Bhubaneswar and visited Ekamra Saraswata Sangha. He lived a simple, yet active life and true to the teachings of Sri Sri Thakura. He passed away on October 5, 1994 at the age of eighty.

It was in the early 1980's when I first met Nrupal Jeje. My younger brother and I were in high school then, and he visited our house pretty often. The common bond was that my family hailed from Puri, and my uncles were friends of his nephews. Nrupal Jeje would always inquire about our studies, and encouraged us to practice yoga aasana as a means to improve concentration. We spent numerous hours discussing how teenage children could benefit from a disciplined lifestyle. In retrospect, I feel it had a great impact on me, particularly when I was focused on my high school board and engineering college entrance examinations. On one occasion, Nrupal Jeje wrote a poem wishing me and my brother, a happy new year. We were deeply touched by that and to this day, my mother has saved it as a treasure.

In those few years, I never got the opportunity to know about Sri Sri Thakura from him. I found out later that my parents were privileged enough to hear about Sri Sri Thakura from him. It was an irony that I first came to know about Nrupal Jeje's association with Sri Sri Thakura from my wife, a year after his death. My in-laws belong to the Ekamra Saraswata Sangha and are devoted to Sri Sri Thakura. It was through my wife that I was drawn to the Thakura's greatness.

I distinctly remember the week in August 1991, when I was preparing to leave for the US to attend graduate school, I met Nrupal Jeje. He gave me a gift that I cherish all the time, a *guru bandana*. I have been carrying it around and as a giveback would like to share it with my family of *guru bhai* and *maa*. My last meeting with Nrupal Jeje was in May 1993, when I visited home. He was slightly frail, yet fit to ride a bicycle. As usual, he inquired about my studies. I am blessed to have known such a noble soul.

(The Guru Bandana written by Sri Nrupalji is presented in the next page)

# ଗୁରୁ ଆବାହନ (ରଚନା - ଶ୍ରୀ ନୃପାଳଜୀ)

(ରାଗ - ଭବସାଗର ତାରଣ କାରଣ ହେ)

(9)

ଶିବ ସୁନ୍ଦର ଶୀ ସଚିଦାନନ୍ଦ ହେ ଜଗବନ୍ଦନ ନିତ୍ୟ ବୃହ୍ମାନନ୍ଦ ହେ ମମ ମଞ୍ଳଳ ମାନସ କୁଞ୍ଜନେ ଗୁରୁଦେବ ଆସ ହୃଦ - ସିଂହାସନେ ॥

(9)

ଭବବନ୍ଧନ ମୋଚନ କାରକ ହେ ମୁନିମାନସ ରଞ୍ଜ ତାରକ ହେ ପରମାନନ୍ଦଦାୟକ ପ୍ରଫୁଲ ମନେ ଗୁରୁଦେବ ଆସ ହୁଦ - ସିଂହାସନେ ॥

(എ)

ମୋହ ତାମସ ପୁଞ ବିମର୍ଦ୍ଦକ ହେ ଦୁଃଖଗଞନ ଭଞନ ନାୟକ ହେ ମହିମାମୟ ଡାକେ ମୁଁ ଶୁଦ୍ଧ ମନେ ଗୁରୁଦେବ ଆସ ହୃଦ - ସିଂହାସନେ ॥

(X)

ଯୋଗତବ ଜ୍ଞାନ ପ୍ରେମ ସାଧକ ହେ କୁଳକୁଞ୍ଜିନୀ ଗତି ଚାଳକ ହେ ଭେଦିଗ୍ରଛିତ୍ୟ ତୋଷ ଦିବ୍ୟଜ୍ଞାନେ ଗୁରୁଦେବ ଆସ ହୃଦ ସିଂହାସନେ ॥ (8)

ଶିବଶକ୍ତି ସଂଯୋଜକ ସଦ୍ଗୁରୁ ହେ ବେଦ ତତ୍ତ୍ୱ ବିଶାରଦ ସୁମେରୁ ହେ କରୁଣାକର ପାବକ ଦୀନଜନେ ଗୁରୁଦେବ ଆସ ହୁଦ - ସିଂହାସନେ ॥

(9)

ସୁଖଶାନ୍ତି ପରାମୁକ୍ତି ଦାୟକ ହେ ଦୀନବନ୍ଧୁ ତୁମେ ଶୁଭବାହକ ହେ ଦିଅ ଶକ୍ତିସୁଧା ମମ ପଞ୍ଚ ପ୍ରାଣେ ଗୁରୁଦେବ ଆସ ହୃଦ - ସିଂହାସନେ ॥

(9)

ବ୍ୟୁଦର୍ଶୀ ରଷି ଜନ ରକ୍ଷକ ହେ ଜ୍ଞାନ ଭକ୍ତି ସମନ୍ୱୟ ଶିକ୍ଷକ ହେ ମିଶି ମଧୁମୟ ଓଁ କାର ମନ୍ଦ୍ରତାନେ ଗୁରୁଦେବ ଆସ ହୃଦ - ସିଂହାସନେ ॥

 $(\Gamma)$ 

ସଜିଦାନନ୍ଦ ନିତ୍ୟ ନିରଞ୍ଜନ ହେ ବିଦୂରିତ କର ମମ ଅଞ୍ଜାନ ହେ ପ୍ରଣମାମି ଦେବ ତବ ଶୀଚରଣେ ଗୁରୁଦେବ ଆସ ହୃଦ - ସିଂହାସନେ ॥

ଏହି 'ଗୁରୁ-ଆବାହନ' ବନ୍ଦନାଟି ପରମହଂସ ଶ୍ରୀମତ୍ ସ୍ୱାମୀ ନିଗମାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ ଦେବଙ୍କ ପ୍ରବର୍ତ୍ତିତ ବଙ୍ଗଳା ମାସିକ 'ଆର୍ଯ୍ୟ ଦର୍ପଶ' ପତ୍ରିକାରେ ଏବଂ ଲେଖକଙ୍କ 'ବରଣ ଘେନ ବନ୍ଦନୀୟ' ପୁୟକରେ ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇଥିଲା ।

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ରାମକୃଷ୍ଟ ପରମହଂସ ଦେବଙ୍କ ଶିଷ୍ୟ ସ୍ୱାମୀ ସାରଦାନନ୍ଦ 'ଭବସାଗର ତାରଣ କାରଣ ହେ' ବନ୍ଦନାଟି ପ୍ରାୟ ୧୦୦ ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ ବୈଦିକ ଛନ୍ଦରେ ରଚନା କରିଥିଲେ । କିଛି ବର୍ଷ ତଳେ ମୁଁ 'ଗୁରୁ ଆବାହନ' ବନ୍ଦନାଟି ସେହି ବୈଦିକ ଛନ୍ଦରେ ରଚନା କରିଥିଲି । ସମୟଙ୍କ ଆଦିଗୁରୁ ପରମେଶ୍ୱର । ସେ ବିଶ୍ୱସ୍ୱଷ୍ଖ ଭଗବାନ, ସ୍ୱୟଂ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ଅଟନ୍ତି । ସମୟେ ନିଜ ନିଜ ଗୁରୁଙ୍କୁ ସାକ୍ଷାତ୍ ଈଶ୍ୱର ଞ୍ଜାନରେ ପ୍ତିଦିନ ସକାଳ ଓ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ଏହାକୁ ପାର୍ଥନା କରିପାରିବେ । - ନୃପାଳଜୀ

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ସାନୁଜିତ୍ ସେନାପତି

# ଗୁରୁଗତପାଣ ବିଶ୍ୱନାଥ ପଣ୍ଡା ଓ କଦମ୍ବକଣ ସାର୍ବଭୋମ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ

ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଫାନ୍ତର୍ଗତ କେନ୍ଦୁପାଟଣା ଶାଖାସଫର ସୃଷ୍ଟି ପରେ ପରେ ଯେଉଁ କେତେଜଣ ଭକ୍ତ ଶ୍ୱାଶୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ଶିଷା, ଭାବଧାରା ଓ ପ୍ରେଣାରେ ଅନୁପାଣିତ ହୋଇ ଉଚ୍ଚ ଶାଖା ସଫରେ ଯୋଗଦେଇ ଜୀବନର ଶେଷ ମୁହୁର୍ଭ ପ୍ରଧୀନ୍ତ ତାଙ୍କରି ଆଦର୍ଶକୁ ନେଇ ଏକ ସରଳ, ନିରାଡମ୍ବର ଓ ସମର୍ପିତ ଜୀବନ ଅତିବାହିତ କରିଥିଲେ, ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବିଶ୍ୱନାଥ ପଣ୍ଟା ଅନ୍ୟତମ । ବିରୁପାନଦୀ ତୀର ନିକଟବର୍ତ୍ତୀ ତତ୍କାଳୀନ କଟକ ଜିଲ୍ଲାର (ବର୍ତ୍ତମାନ ଜାଜପୁର ଜିଲ୍ଲାନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ) ନାନପୁର ଗ୍ରାମରେ ତାଙ୍କର ଜନ୍ମ । ଯଦିଓ ଜନ୍ମ ତାରିଖ ସଠିକ୍ ଭାବରେ ଲେଖକ ନିରୁପଣ କରିପାରି ନାହାଁତ୍ତ, ତେବେ ତାହା ୧୯୦୬ ମସିହା ଫେବୃଆରୀ ୨ ତାରିଖ ବୋଲି ଏକ ସ୍ମରଣିକା ପତିକାରୁ ଜଣାଯାଏ । ବିଧିର ନିମ୍ପୋହ ବିଧାନରେ ପିଲାଦିନେ ଜନ୍ମଦାତ୍ରୀ, ମାତା ହୀରା ଦେବୀଙ୍କୁ ହରାଇ ବସନ୍ତି ବିଶ୍ୱନାଥ । ତଥାପି ୟୁଲ ଶିକ୍ଷକ, ପିତା କୃଷ୍ଟଚନ୍ଦ୍ରଙ୍କର ଉପଯୁକ୍ତ ତତ୍ତ୍ୱାବଧାନରେ ନିଜ ଜୀବନକୁ ସୁଚାରୁ ରୂପେ ଗଢିତୋଳିବାରେ ସେ ସକ୍ଷମ ହୁଅନ୍ତି । ପୁରୀରୁ ସଂଷ୍କୃତ ଶିକ୍ଷାପରେ କଲିକତାରେ କବିରାଜି ପାଠ ଶେଷକରି ପୁଣି ନିଜ ଗ୍ରାମକୁ ଫେରି ଆସନ୍ତି । ସେ ଅଞ୍ଚଳରେ ବିଶ୍ୱନାଥ ପ୍ରଥମ କବିରାଜ । କେବଳ ରୋଗୀର ରୋଗ ନିର୍ଣ୍ଣୟ କରି ଔଷଧ ଦେବା ନୁହେଁ, ଦରିଦ୍ର ନାରାୟଣ ସେବାକୁ ଜୀବନର ବ୍ରତ ବୋଲି ଗ୍ରହଣ କରି ଜୀବନର ଶେଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେ ଏହି ମହତ୍ କର୍ମରେ ରତ ଥିଲେ । ସେତେବେଳେ ଭାରତ ପରାଧୀନ । ବାପୁଜୀଙ୍କ ତାକରାରେ ସ୍ୱାଧୀନତା ଆନ୍ଦୋଳନରେ ଯୋଗଦେଇ କିଛିଦିନ କାରାବରଣ ମଧ୍ୟ କରିଥିଲେ ।

ସ୍ୱଭାବରେ ଖୁବ୍ ମେଳାପି, ବିଶ୍ୱନାଥଙ୍କର ଘନିଷ ବନ୍ଧୁତ। ୟାପିତ ହୁଏ ପଟ୍ଟାମୁଞ୍ଜାଇ କେନାଲ୍ର ବାଲିଚନ୍ଦ୍ରପୁର ସେକ୍ଟନ୍ର ନିରିକ୍ଷକ, ବାମନ ମହାନ୍ତିଙ୍କ ସହିତ । ଦିନେ ଆଲୋଚନା କ୍ମେ ତାଙ୍କଠାରୁ ସେ ଜାଶିବାକୁ ପାଆନ୍ତି ଯୋଗୀଶ୍ୱେଷ, ବହୁଞ୍ଜାନୀ, ପ୍ରେମସିଷ, ସଦ୍ଗୁରୁ, ସ୍ୱାମୀ ନିଗମାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ ପରମହଂସଙ୍କ ବିଷୟରେ । ଲେଖିବା ବାହୁଲ୍ୟ ଯେ ଏହି ବାମନ ଭାଇ କେନ୍ଦୁପାଟଣା ଶାଖାସଂଘର ସଭ୍ୟ ଥିଲେ । ଭଗବତ୍ ବିଶ୍ୱାସୀ ଏବଂ ଅନିସନ୍ଧିତ୍ରୁ ବିଶ୍ୱନାଥଙ୍କୁ ବନ୍ଧୁ ବାମନ ମହାନ୍ତି ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଓ ସାଲେପୁର ନିକଟବର୍ତ୍ତୀ କେନ୍ଦୁପାଟଣାରେ ନୂତନ ଭାବେ ୟାପିତ ଶାଖାସଂଘ ବିଷୟରେ ମଧ୍ୟ ଅବଗତ କରାନ୍ତି । ଏଠାରେ ପ୍ରକାଶ ଥାଉକି ଆମର ପୂଜ୍ୟ ଗୁରୁଭାତା ଏବଂ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କର ସୁଯୋଗ୍ୟ ଶିଷ୍ୟ ବାମନ ପରିତାଙ୍କର ପ୍ରବେଷ୍ଖରେ କେନ୍ଦୁପାଟଣାରେ ପ୍ରଥମ ସଙ୍ଘପୂଜା ୧୯୪୮ ମସିହାରେ ହୋଇଥିବାର ଜଣାଯାଏ, ବର୍ତ୍ତମାନର ଉକ୍ତ ଶାଖାସଙ୍ଘର ଗୁରୁଭାତା ମାନଙ୍କଠାରୁ । ବିଶ୍ୱନାଥ ପଣ୍ଟା ତତ୍ପରେ ବାମନ ପରିତା ଭାଇଙ୍କ ସହିତ ଦେଖାକରି ଦୈବ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଗୁରୁ ପରମାରାଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ବିଷୟରେ ଅଧିକ ଭାବରେ ଅବଗତ ହୁଅନ୍ତି ଓ କେନ୍ଦୁପାଟଣା ଶାଖାସଂଘର ସଦସ୍ୟ ଭାବରେ ଯୋଗଦାନ କରି ସେ ଅଞ୍ଚଳର ନିଗମ ପରିବାରରେ ବିଶ୍ୱନାଥ ଭାଇ ରୂପେ ପରିଚିତ ହୁଅନ୍ତି । ତାଙ୍କର ଓ ତାଙ୍କ ଭବିଷ୍ୟତ ବଂଶଧର ମାନଙ୍କର ଏହି ମହାଭାଗ୍ୟର ଉଦୟ ପ୍ରାୟ ୧୯୫୦ ରୁ ୧୯୫୨ ମସିହା ମଧ୍ୟରେ ଘଟିଥିବାର ଜଣାଯାଏ ।

କେନ୍ଦୁପାଟଣା ଶାଖାସଫର ତତ୍କାଳୀନ ସଭାପତି ବାମନ ପରିଡା ଭାଇଙ୍କ ପ୍ରତେଖ ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନଙ୍କ ସହାୟତାରେ ଉଚ୍ଚ ଶାଖାସଂଘ ପ୍ରତିଷାର ୧୨ ବର୍ଷ ପରେ, ଅର୍ଥାତ୍ ୧୯୬୦ ମସିହାରେ, ପ୍ରଥମଥର ଓ ତାହାର ୧୨ ବର୍ଷ ପରେ, ୧୯୭୨ ମସିହାରେ, ଦ୍ୱିତୀୟ ଥର କେନ୍ଦୁପାଟଣା ଅଞ୍ଚଳରେ ଉକ୍କ ପ୍ରାଦେଶିକ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ହୁଏ । ପୁନରାୟ ୧୨ ବର୍ଷ ପରେ, ୧୯୮୪ ମସିହାରେ କେନ୍ଦୁପାଟଣା ଶାଖାସଂଘ ଆନୁକୁଲ୍ୟରେ କଦମୁକ୍ୟାରେ ପ୍ରଥମଥର ସାର୍ବଭୌମ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ହୁଏ । ସେହି ସନ୍ନିଳନୀରେ ବିଶ୍ୱନାଥ ଭାଇ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନଙ୍କ ସହଶରେ, ବିଶେଷ କରି କେନ୍ଦୁପାଟଣା ଶାଖାସଙ୍ଘର ଭାଇ ଓ ମା' ମାନଙ୍କ ସେବା ମାଧ୍ୟମରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ଉପଛିତି ବିଶେଷ ଭାବରେ ଉପଲବ୍ଧି କରନ୍ତି । ଉଚ୍ଚ ସନ୍ନିଳନୀର ଅନୁଭୂତିକୁ ଗୁରୁଗତପାଣ ବିଶ୍ୱନାଥ ଭାଇ ସନ୍ନଳନୀର ଠିକ୍ ପରେ ପରେ ସ୍ୱରଚିତ ଏକ କବିତା ମାଧ୍ୟମରେ ବ୍ୟକ୍ତ କରନ୍ତି । କେନ୍ଦୁପାଟଣା ଶାଖାସଙ୍ଘର ଭାଇ ଓ ମା' ମାନଙ୍କର ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଗୁରୁ ମହାରାଜଙ୍କ ପତି ଅକ୍ଳାନ୍ତ ଓ ଉତ୍ସର୍ଗିକୃତ ସେବା, ଅନୁପମ ଭାବ, ଓ ଦେବଦୁର୍ଲୁଭ ଭନ୍ତିକୁ ସେ ଯେପରି ଭାବରେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ କରିଥିଲେ, ତାହାର ପ୍ରେଣା ସ୍ୱରୂପ ତାଙ୍କର କଲମ ମୁନରେ ସେ ନିମ୍ନୋକ୍ତ କବିତାରେ ତାହା ଯଥାର୍ଥ ଭାବରେ ପ୍ରତିଫଳିତ କରିଛନ୍ତି । ବିଭିନ୍ନ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନଙ୍କର ଓ କେନ୍ଦୁପାଟଣା ଶାଖାସଙ୍ଘର ତତ୍କାଳୀନ ସଭାପତି ବାମନ ପରିତା ଭାଇ ଏବଂ ତାଙ୍କ ଧର୍ମପଦ୍ୱୀ ସୁଲୋଚନା ମା'ଙ୍କ ନାମାବଳୀ କବିତାର ବିଭିନ୍ନ ପଦାବଳୀରେ ଉଲ୍ଲେଖ କରିଛନ୍ତି ବିଶ୍ୱନାଥ ଭାଇ । ସେସବୁ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଆଜି ଅନେକ ଛୁଳ ଦେହରେ ନାହାନ୍ତି (ଏଠାରେ ଉଲ୍ଲେଖ ଆଉଳି ୧୯୯୯ ମସିହା ଜୁନ୍ ୨୦ ତାରିଖ ଦିନ ବିଶ୍ୱନାଥ ଭାଇଙ୍କର ଦେହାବସାନ ଘଟିଛି) । ତେଣୁ କବିତା ସନ୍ନିବିଷ ସମୟ୍ତ ନାମଗୁତିକ ବାଛି ବାହାର କରିବା ସହଉସାଧ୍ୟ ନୁହେଁ । ପାଠକମାନଙ୍କ ଗୋଚରାର୍ଥେ କବିତାଟି ନିମ୍ନରେ ପକାଶ କରାଗଲା । ଏହାର ନକଲ ଜନିତ ତୃଟି ମାର୍ଜନା କରି ବିଶ୍ୱନାଥ ଭାଇଙ୍କର ଭାବ ଗ୍ରହଣ କରିବାକୁ ଲେଖକଙ୍କ ଅନ୍ରରୋଧ । ଉୟଗୁରୁ ।

#### (କଦମ୍ବଳ୍ୟାରେ ପଥମ ସାର୍ବଭୌମ ଭବ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ଉପଲକ୍ଷେ ବିଶ୍ୱନାଥ ପଣ୍ଡାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ରଚିତ)

ପୁରୁଷୋତ୍ତମ ଷେତ୍ ପ୍ଳଟାଇଲ ।୯ା

ବଙ୍ଗଳି ବିହାରୀ କେତେ ଆସି ରସିଲେ ଗୁପତେ ଉଆ ଉଷୁନା ନମାନି ମହାପ୍ରସାଦକୁ ମାନି କୋବି ଡାଲମାରେ ପେଟ ଭରାଇଲ ।୧୦ା

ବହୁରୁପିଆ ଇନ୍ଦାନା ନାଚେ ତାଧିନା ତାଧିନା ଧଁଇଆ ଯେ ଧନୀ ନାନୀ କରେ ମୟପ ମୟଣୀ ମାଲିଆଣୀ ବେଶେ ତାକୁ ବସାଇଲ ।୧୧ା

ଜ୍ଞାନୀ ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟାନନ୍ଦ ପ୍ରେମରେ ଲଭେ ଆନନ୍ଦ ଦିବ୍ୟ ଚୈତନ୍ୟ ଚୈତନ୍ୟ ହିଜାଇ ହୋଇଲେ ଧନ୍ୟ ସଭିଙ୍କ ଅନ୍ତରୁ ଭାନ୍ତି ଛଡାଇଲ ।୧୨।

ନାମ ଘୋଷେ ବିଶ୍ୱନାଥ ଶିରେ ଦେଇ ବେନିହ୍ୟ ଜୟଗୁରୁ ସିଦ୍ଧମନ୍ତ ଲଭି ଧରା ହେଲା ମୁକ୍ତ ମାୟା ମାୟାଧୀଶ ଖେଳ ଖେଳାଇଲ ।୧୩।

ସେବକ ପଣେ ବାମନ ସେବାରେ ଅତି ନିପୁଣ ଭକତଙ୍କ ପଦରେଣୁ ଆଶେ ଗଡାଇଲା ତନୁ କୋଳେ ଧରି ଦାସପଣେ ଗଣାଇଲ ।୧୪।

ଅଚ୍ୟୁତ ଅନନ୍ତ ଆଦି ଯଶୋବନ୍ତ ତେଜି ଗାଦି କଦମ୍ବଳ୍ୟ ଆସନ ଦର୍ଶନେ ହେଲେ ଉଦ୍ବିଗନ ବହୁଯୁଗ ଯୋଗଧ୍ୟାନ ଭଙ୍ଗାଇଲ ।୧୫।

ଦେବ ଦାନବ ସହିତେ ରହି ଦେଖନ୍ତି ଗୁପତେ ଅଗମ୍ୟ ନିଗମ ଖେଳ ଭୋଳାନାଥ ଭାବେ ଭୋଳ ବାତୁଳ କରି ବାଉଲେ ନଚାଇଲ ।୧୬।

ସରବେ ଗରବେ ଭୋଳ ଲଭି ଶ୍ରୀପଦ କମଳ ମୋହ ଶିକୁଳି ବରଜି ନାମ ରସାମୃତେ ମଜି ଜନ୍ମ ଜନ୍ମାନ୍ତର ଭାନ୍ତି ଭଙ୍ଗଇଲ ।୧୭।

ଏତିକି ବିନତି ପଦେ ଘେନାହେଉ ସ୍ୱାମୀ ମୋଦେ ତବନାମ ସୁଧାରସ ସଦା ଲଭୁ ଏ ମାନସ ଅନ୍ତଃକାଳେ କୋଳଛଡା ନ କରିବ ।୧୮।

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ବଜେନ୍ଦ ପଣ୍ଡା

ହେ ଠାକୁର, କଦମ୍ବକ୍ଷାରେ ରାସ ରଚାଇଲ ଭକ୍ତବେଶୀ ଗୋପିଗଣେ ନଚାଇଲ ।ଠା

ଖରସୋତା କୂଳେ ବସି ରଙ୍ଗେ ବଜାଇଲ ବଂଶୀ ମଧୁର ମୂରଲୀ ଧ୍ୱନୀ ମନ ପ୍ରାଣ ନେଲା କିଣି ଆକର୍ଷି ମଧୁରେ ମୋହ କଟାଇଲ ।୧।

ଯମୁନା ବହେ ଉଜାଣି କୁଞ୍ଜେ ଶାରୀ ଶୁକ ଧ୍ୱନୀ ଶୁଷ୍କତରୁ ପଲୁବୀଲା କୁସୁମେ ମହୀ ମୟିଲା ବାସ ଚହଟାଇ ନାଟ ଘଟାଇଲ ।୨।

ସଂସାର ବାସନା ତେଜି ଧାଁଇଲେ ଗୋପିନୀ ରାଜି କେଶବାସ ଅସମାଳ ତେଜି ନିଜ ଜାତି କୁଳ ତବ ପଦ ମକରନ୍ଦ ଚଖାଇଲ ।୩।

କେତେ କାଳ କରି ଯୋଗ ମିଳିଛି ବାରୁଣୀ ଯୋଗ ଭକ୍ତ ଭଗବାନ ମିଳି ରଙ୍ଗେ ଆଚରନ୍ତି କେଳି ଭାବେ ଭାବ ବିନୋଦିଆ ମଜାଇଲ ।ଧା

ନୀଳାମ୍ବର ଧନେଶ୍ୱର ଠାକୁର ଯା ହୃଦ ହାର ଉତ୍ତମ ସାରଙ୍ଗ ସୁର ନିଶାମଣି ସଙ୍ଗେ ନୀର ବିପିନେ ସେବକ ସାଜ ପିନ୍ଧାଇଲ । ଖ

ସଙ୍ଗତେ ବାସୁ ବାମନ ପଣ୍ଡାଭାଇ ପର୍ଶୁରାମ ହେମନ୍ତ କୁମାର ସଙ୍ଗେ ଗୋପି ଶରତ କି ରଙ୍ଗେ ଚଗଲାରେ କୋଳ କରି କନ୍ଦାଇଲ । ୬।

ସୁ ଲୋଚନା ସୁଲୋଚନା କରେ ଅର୍ଚ୍ଚନା ବନ୍ଦନା ବିଧୁସମ ବେନି ବଧୂ ଉଛୁଳାଇ ଭାବସିଛୁ ରମା, ରଜନୀରେ ପେମେ ବୁଡାଇଲ ।୭।

ଫକିର ବେଶି ଫକିର ସଙ୍ଗାତ ହରି ଆବର କମେଁ ଅଟଳ ଅଟଳ ସଦା ପ୍ରଫୁଲୁ ପ୍ରଫୁଲୁ ଶୀନାଥ କରେ ମାର୍ଜନୀ ଧରାଇଲ ।୮।

ଭୂୟାଁ ବିପିନ ବିହାରୀ ଭୁଆଁ ବୁଲାଇଲା ପରି ଘୁରେ ଦିବାନିଶି ହସି କେତେ ଯେ ଭାବପରଶି

### ପରଲୋକ ଗତ ଭକ୍ତଙ୍କ ସ୍କୁରଣେ

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପାଖରେ କେବେ କି।ଣସି କାମନା ଅପୂରଣ ରହେନି । ବାପାଙ୍କର ଦେହାବସାନ ପରଠାରୁ ଅନେକ ସମୟରେ ମୋର ମନରେ ଆସୁଥିଲା ଯେ, ବାପାଙ୍କ ବିଷୟରେ କିଛି ଲେଖନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ମନର ଇଛା ମନରେ ହିଁ ରହିଥିଲା । ଯେଉଁଦିନ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ଭାଇ ଆମ ବାର୍ଷିକ ସମ୍ମିଳନୀର ପତ୍ରିକା, "ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ" ପାଇଁ ମୋତେ ବାପାଙ୍କ ଜୀବନ ଉପରେ କିଛି ଲେଖିବାକୁ କହିଲେ, ମୋର ଆଷ୍ଟପର୍ୟର ସୀମା ରହିଲାନି । ପ୍ରାଣର ଠାକୁର ଆମର ଛୋଟ, ବଡ ସବୁ ଇଛା ପୂରଣ କରନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଆମକୁ ଠିକ୍ଠିକ୍ ଭାବରେ ମାଗି ଆସେନି ।

ମୋର ବାପା ଶ୍ରୀ ବସନ୍ତ କୁମାର ନାୟକ, କଟକ ଜିଲ୍ଲାର ରାମଚନ୍ଦ୍ରପୁର ଗ୍ରାମରେ ୧୯୪୨ ମସିହା ଜାଗର ଅମାବାସ୍ୟା ଦିନ ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ । ବାପାଙ୍କ ଜନ୍ମ ପୂର୍ବରୁ ଆମଘରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଆସନ ପ୍ରତିଷ ହୋଇସାରିଥିଲା । ସେତେବେଳେ ଆମଘରର ଆର୍ଥିକ ଅବଣା ଏତେ ସ୍ୱଛଳ ନଥିଲା । କିନ୍ତୁ ଘରର ସମନ୍ତ ସଦସ୍ୟ ଠାକୁରଙ୍କ ଆଦର୍ଶରେ ଅନୁପ୍ରାଣିତ ଥିଲେ । ଜେଜେ ଶ୍ରୀ ଜଳଧର ନାୟକଙ୍କ ଚେଷାରେ ପାଞ୍ଚଭାଇଙ୍କର ଏହି ବୃହତ୍ ପରିବାର ଏକମନ ଏକପ୍ରାଣ ହୋଇ, ଏକ ଆଦର୍ଶ ପରିବାରରେ ରୁପାନ୍ତରିତ ହୋଇଥିଲା । ବାପା ଆମଘରର ବଡପୁଅ ହୋଇଥିବାରୁ ସମନ୍ତଙ୍କର ଅତ୍ୟଧିକ ସ୍ନେହର ପାତ୍ର ଥିଲେ । ପିଲାଦିନରୁ ବାପାଙ୍କର ପଢାପଢିରେ ବହୁତ ଆଗ୍ରହ ଥିଲା । ମୋର ଜେଜେମା' ବହୁକଷ୍ଟ ସ୍ୱୀକାର କରି ବାପାଙ୍କୁ engineering ପଢାଇଥିଲେ । ଚାକିରୀ କରିବାପରେ ସେ ଘରର ବଡପୁଅ ହିସାବରେ ତାଙ୍କର ଦାୟିତ୍ୱ ବୁଝିଥିଲେ । ସବୁ ମାସରେ ନିଜ ଦରମାରୁ ଅର୍ଦ୍ଧାଧିକ ଘରଖର୍ଚ୍ଚ ପାଇଁ ବଡଜେଜେ ଶ୍ରୀଧର ନାୟକଙ୍କ ପାଖକୁ ପଠାଉଥିଲେ । ଘରର ଉନ୍ତି ପାଇଁ ସେ ସର୍ବଦା ଚିଚ୍ଚିତ ରହୁଥିଲେ ।

ବାପା ଶିବରାତିରେ ଜନ୍ମ ହୋଇଥିବାରୁ ତାଙ୍କ ଜନ୍ମଦିନ ଠାରୁ ଆମଘରେ "ଜାଗର ପୂଜା" ପ୍ରଚଳନ ହୋଇଥିଲା । ଏହି ପୂଜାର ମୂଖ୍ୟ ଉଦ୍ଦେଷ୍ୟ ଥିଲା ଯେ, ଏହିଦିନ ଘରର ସମୟ ସଦସ୍ୟ, ବନ୍ଧୁବାନ୍ଧବ ଓ ପାଖଆଖ ସଂଘର ଗୁରୁଭାଇ ଓ ମା' ମାନେ ଏକତ୍ୱିତ ହୋଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜାର୍ଚ୍ଚନା କରି ଆନନ୍ଦ କରିବେ । ବାପା ଘରର ମୁରବୀ ହେବା ପରଠାରୁ, ଏହି ପୂଜାଦିନଟିକୁ ବଡ ଧୁମ୍ଧାମ୍ରେ ପାଳନ କରାଉଥିଲେ । ସେ ନିଜେ ଯାଇ ସବୁ ବନ୍ଧୁବାନ୍ଧବ ଓ ଗୁରୁଭାଇମାନଙ୍କ ଘରେ ନିମନ୍ତଣ କରିଆସୁଥିଲେ । ପ୍ରତିବର୍ଷ ଏହିଦିନଟି ଆମଘରର ସମୟଙ୍କ ପାଇଁ ବହୁ ଆକାଂଷିତର ଦିନଥିଲା । ଏହି ପୂଜାଟି ଆମଘରେ ଏକ ଛୋଟ ସମ୍ମିଳନୀ ଭଳି ପାଳନ କରାଯାଉଥିଲା । ବାପା ଯିବା ପରେ ମୋର ଭାଇ ଓ ଦାଦାମାନେ ଏହାର ସ୍ଥୁତିରକ୍ଷା କରି ଆସୁଛନ୍ତି ।

ବାପା ସବୁବେଳେ ଆମଘରର ସମୟଙ୍କୁ ଏକାଠି ରଖି ଘରର ପୂର୍ବ ଆଦର୍ଶ ବଜାୟ ରଖିବାକୁ ଆପାଣ ତେଖ କରୁଥିଲେ । ସେଥିପାଇଁ ତାଙ୍କୁ ଜୀବନରେ ବହୁ ତ୍ୟାଗ ସ୍ୱାକାର କରିବାକୁ ପଡିଥିଲା । ଘରେ ସେତେବେଳେ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଭାଇମାନଙ୍କ ଅବଣା ସ୍ୱଚ୍ଚଳ ନଥିବାରୁ ଘରର ଅଧିକାଂଶ ବ୍ୟୟଭାର ସେ ନିଜେ ବହନ କରୁଥିଲେ । ଖାଲି ଘରର ଲୋକମାନଙ୍କ ପାଇଁ ନୁହେଁ, ଗାଁ ସାହି ପଡିଶା, ବନ୍ଧୁବାନ୍ଧବ ସମୟଙ୍କ ସୁବିଧା, ଅସୁବିଧାରେ ସବୁପ୍ରକାର ସାହାଯ୍ୟ କରୁଥିଲେ । ଆମ ଗାଁରେ ହାଇୟୁଲ୍ ନଥିବାରୁ ଗାଁର ପିଲାମାନଙ୍କୁ ତାଲିଚାଲି ଯାଇ ଦୁଇ କିଲୋମିଟର ଦୂରରେ ଥିବା ହାଇୟୁଲ୍ ରେ ପଢିବାକୁ ପଡୁଥିଲା । ବାପାଙ୍କ ତେଖରେ ଆମ ଗାଁରେ ହାଇୟୁଲ୍ଟିଏ ପ୍ରତିଷା କରାଯାଇଥିଲା । ୟୁଲ୍ଟି ସରକାରୀ ମଞ୍ଚୁରି ପାଇବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶିଷକ ମାନଙ୍କୁ ସେ ନିଜ ଦରମାରୁ ନାନାପ୍ରକାର ସାହାଯ୍ୟ କରୁଥିଲେ । ମୋର ମା' ଯଦି କେତେବେଳେ କୁହନ୍ତି, "ତୁମେ ପିଲାମାନଙ୍କ ଭବିଷ୍ୟତ ପାଇଁ ସଞ୍ଚୟ କରୁନାହଁ କାହିଁକି ?" ସେତେବେଳେ ବାପା ମା'ଙ୍କୁ ବୁଝାନ୍ତି, "ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ଅସୁବିଧାରେ ମୁଁ ସାହାଯ୍ୟ କରୁଛି, ମୋ ପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଅଛନ୍ତି । ତା' ଛଡା ପିଲାମାନେ ସେମାନଙ୍କର କର୍ମ ନେଇ ଆସିଛନ୍ତି, ମୁଁ ଯଦି କିଛି ପଇସା ତାଙ୍କପାଇଁ ରଖିଦେଇଯିବି, ସେଇଥିରେ କ'ଣ ସେମାନେ ସାରାଜୀବନ ଚଳିବେ ?" ତାଙ୍କର ଏହି ଦୃଢବିଶ୍ୱାସ ପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଆଶୀର୍ବୀଦରୁ ବାପା ଯିବାପରେ ମଧ୍ୟ ଆମେ ସବୁ ଭାଇଭଉଣୀ ଏକପ୍ରକାର ଭଲରେ ଅଛୁ ।

ପିଲାଦିନୁ ଠାକୁରଙ୍କ ଉପରେ ତାଙ୍କର ପ୍ରଗାଢ ଭକ୍ତି, ବିଶ୍ୱାସ ଓ ନିର୍ଭରତା ଥିଲା । ସବୁ କାମ ପଛରେ ପକାଇ ଠାକୁରଙ୍କ କାମକୁ ସେ ତାଙ୍କ ଜୀବନରେ ସବୁବେଳେ ପ୍ରଥମୟାନ ଦେଉଥିଲେ । ଯେଉଁଆଡେ ଯାଉଥିଲେ କିଛି ଭଲ ଜିନିଷଟିଏ ଦେଖିଲେ ଠାକୁରଙ୍କ ପାଇଁ ନେଇଆସୁଥିଲେ । ମୋର ମନେଅଛି, ଥରେ ମୋର ବଡଭାଇ ଚାକିରୀ କରିବାପରେ, ବାପାଙ୍କ ପାଇଁ ଗୋଟେ ଭେଲ୍ଭେଟ୍ କପଡାର ରେଜେଇଟିଏ ଆଣିଥାନ୍ତି । ବାପା ସାଙ୍ଗେସାଙ୍ଗେ ରେଜେଇଟିକୁ ଦେଖି କହିଲେ, "ଏପରି ସୁନ୍ଦର ଜିନିଷ ପ୍ରଥମେ ସିନା ଠାକୁରଙ୍କ ପାଇଁ ଆଣିଥାନ୍ତୁ ?" ଭାଇ ଆଉଗୋଟେ ରେଜେଇ ଆଣି ଠାକୁରଙ୍କୁ ଦେଲାପରେ ବାପା ଖୁସି ହୋଇଥିଲେ ।

ଯେତେବେଳେ ଅସୁରେଶ୍ୱର ସଂଘର ଆସନ ମନ୍ଦିର ତିଆରି ହେଉଥିଲା, ଅଧିକାଂଶ ନିର୍ମାଣର ବ୍ୟୟଭାର ବାପାଙ୍କୁ ବହନ କରିବାକୁ ପଡୁଥିଲା । ସେତେବେଳେ ଆମେ ତିନି ଭାଇ, ଭଉଣୀ ବାହାରେ ରହି ପଢୁଥିଲୁ । ସେହି ସମୟରେ ଥରେ ଆମ ସଂଘର ଧନୀଭାଇ, ଆଶ୍ମ ନିର୍ମାଣ ଖର୍ଚ୍ଚ ପାଇଁ ବାପାଙ୍କ ପାଖକୁ ଖବର ପଠାଇ ଥାନ୍ତି । ଘରେ ସେତେବେଳେ ବେଶି ପଇସାପତ୍ର ନଥାଏ । ବାପା ମା'ଙ୍କୁ କହିଲେ, "ଯେଉଁଠି ଯାହା ପଇସାପତ୍ର ଅଛି ଟଙ୍କ୍, ଆଲମୀରା ଖୋଜି ସବୁ ଦେଇଦେ, ପିଲାମାନଙ୍କ କଥା ପରେ ବୁଝାହେବ । ପ୍ରଥମେ ଆଶମ ନିର୍ମାଣ କାର୍ଯ୍ୟ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ କରିବାକୁ ପଡିବ ।" ତାପରେ ମା'ଙ୍କୁ ବୁଝାଇ କହିଲେ, "କୂଅକୁ ଉଝାଳି ଦେଲେ ଯେପରି ନୂଆପାଣି ପଡେ, ସେମିତି ଠାକୁରଙ୍କ ପାଇଁ ସର୍ବସ୍ୱ ସମର୍ପଣ କରିପାରିଲେ ଯାଇଁ ତାଙ୍କର କୂପା ଆମେ ଜୀବନରେ ଉପଲବ୍ଧି କରିପାରିବା ।"

ନିଜ ଜୀବନରେ ସେ ବହୁତ ସ୍ୱାଭିମାନୀ ଥିଲେ । ନିଜର ମାନସମ୍ନାନ ଓ ଠାକୁରଙ୍କର ସମ୍ନାନକୁ ବଜାୟ ରଖିବାକୁ ସର୍ବଦା ଚେଖ କରୁଥିଲେ । ଚାକିରୀ ଜୀବନରେ ସେ ଉପର ଅଫିସରଙ୍କ ଖୋସାମଦିଆ ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ରାଜନୈତିକ ଚାପକୁ ମୋଟେ ଭଲ ପାଉନଥିଲେ । ତାଙ୍କର ଏହି ନିର୍ଭୀକ ସ୍ୱଭାବ ପାଇଁ ଚାକିରୀ ଜୀବନରେ ତାଙ୍କୁ ବହୁ ଅଶାନ୍ତି ଭୋଗ କରିବାକୁ ପଡିଥିଲା । କିନ୍ତୁ କେତେବେଳେ ସେ କିୋଣସି ଅବୟାରେ ମଧ୍ୟ ଭାଙ୍ଗି ପଡୁ ନଥିଲେ । ଠାକୁରଙ୍କ ଉପରେ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ନିର୍ଭର କରି କାର୍ଯ୍ୟ କରିଯାଉଥିଲେ । ପିଲାମାନଙ୍କ ପାଇଁ ସେ ସବୁବେଳେ ଉଚ୍ଚ ଆଶା ରଖିଥିଲେ । ଜୀବନରେ ଚରିତ୍ରଗଠନ ଓ ଶୃଖଳା ଉପରେ ବହୁତ ନଜର ଦେଉଥିଲେ । ସବୁବେଳେ ଆମମାନଙ୍କୁ କହୁଥିଲେ, "ତୁମେମାନେ ହେଲ ଠାକୁର ଘରର ପିଲା । କେବେହେଲେ ଠାକୁରଙ୍କ ସମ୍ନାନରେ ଆଞ୍ଚ ଆସିଲା ଭଳି କାର୍ଯ୍ୟ କରିବ ନାହିଁ ।" ପିଲାଟି ଦିନରୁ ନିଜ ଜ୍ଞାନରେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜାଣିବା ଆଗରୁ ବାପା ବୁଝେଇ ଦେଇଥିଲେ ଯେ, "ଠାକୁରଙ୍କୁ କେନ୍ଦ୍ର କରି ଆମ ସଂସାର, ସେ ହେଲେ ଆମଘରର ମୁରବୀ ।" ପିଲାଦିନେ ଆମେ କିଛି ଭୁଲ୍ କଲେ ସେ ଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶମାନ ଦେଇ ଆମକୁ ବାଟ ଦେଖାଉଥିଲେ ।

ବାପା ପ୍ରାୟ ସବୁ ପ୍ରାଦେଶିକ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗଦେଇ ବିଭିନ୍ନ ସେବାର ଦାୟିତ୍ୱ ନେଉଥିଲେ । ସେଥିମଧ୍ୟରୁ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କର ସନ୍ନିଳନୀ ଷେତ୍ରକୁ ଯିବା ଆସିବା ବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କ ଗାଡି ଆଗରେ ମୋଟର ସାଇକେଲ୍ରେ ପାଇଲଟିଂ ସେବା ଓ ପ୍ରସାଦ ମଞ୍ଚପରେ ଶୃଜ୍ଞଳା ଆଦି ସେବା ଅନ୍ୟତମ ଥିଲା । ୧୯୯୭ ମସିହା ବାରିପଦାରେ ସନ୍ନିଳନୀ ପଡିବା ବର୍ଷ, ମୋ ବଡ ଭାଇଙ୍କର ବିଭାଘର ଠିକ୍ ହୋଇଥାଏ । ବାହାଘରର ତାରିଖ ଓ ସନ୍ନିଳନୀ ପାଖାପାଖି ଥିବାରୁ ବାପା ସେ ବର୍ଷ ସନ୍ନିଳନୀରେ କୌଣସି ସେବା ନେଇପାରି ନଥିଲେ । ବାହାଘରରେ କାର୍ଯ୍ୟବ୍ୟତତା ଭିତରେ ସନ୍ନିଳନୀକୁ ନଯାଇପାରିବାର ଦୁଃଖ ତାଙ୍କ ମନରେ ଥାଏ । ସନ୍ନିଳନୀର ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିନ ଭାଉଜଙ୍କର ଅଞ୍ଚମଙ୍ଗଳା ତିଥି ଥାଏ । ବାପା ଜିଦ୍ ଧରିଲେ ଗୋଟେଦିନ ପାଇଁ ହେଉ ପଛକେ ସନ୍ନିଳନୀକୁ ଯାଇ ଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କରିଆସିବେ । ସେଦିନ ଅଞ୍ଚମଙ୍ଗଳା ତିଥି ସାରି ଭାଇ, ଭାଉଜ ଓ ମା'ଙ୍କୁ ନେଇ ବାରିପଦାରେ ପହଞ୍ଚିଲା ବେଳକୁ ରାଡି ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଭାଉଜଙ୍କୁ ପ୍ରଥମଥର ସନ୍ନିଳନୀକୁ ନେଇଯାଇ ଥିବାରୁ camp ରେ ନ ରହି ହୋଟେଲ୍ରେ ଭତାନେଇ ସମନ୍ତେ ରହିଲେ । ପରଦିନ ସକାଳୁ ବାପା କେମିତି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଶୀଘ ଦର୍ଶନ କରିବେ ବୋଲି ସମନ୍ତେ ଉଠିବା ପୂର୍ବରୁ ନିଜେ ଉଠି, ନିତ୍ୟକର୍ମ ସାରିଦେଇ ଥିଲେ । ପ୍ରଥମେ ମୋର ବଡଭାଇ ଉଠି ଦେଖିଲେ, ବାପା ଗାଧୋଇ ସାରି ଧୋତି, ପଞ୍ଚିକି ପିଛି ଧ୍ୟାନରେ ବସିଛନ୍ତି । ସେତେବେଳେ ସେ ଦେଖିଲେ ଏକପ୍ରକାର ଜ୍ୟୋତି ବାପାଙ୍କ ଦେହରୁ ବାହାରି ତାଙ୍କ ମୁହଟି ଉଜଳ ଦେଖାଯାଉଛି । ଭାଇ କିଛି ବୁଝିନପାରି ଗାଧୋଇବା ପାଇଁ ଚାଲିଗଲେ । ତାପରେ ସମନ୍ତେ ସନ୍ତିକନୀ ମଞ୍ଚପକୁ ଯାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କରିଥିଲେ । ବାପା ସେଦିନ ଅବ୍ୟ ଦିନମାନଙ୍କ ଅପେକ୍ଷା ଅଧିକ ଖୁସିଥିଲେ । ସେଉଁମାନେ ସେଦିନ ବାପାଙ୍କୁ ଦେଖିଛନ୍ତି ସେମାନେ କହିବାର ଶୁଣିଛି, ସେଦିନ କୁଆଡେ ବାପାଙ୍କର ଶ୍ରବୀର ଅତ୍ୟନ୍ତ ତେଜୀୟନ ଦେଖାଯାଉଥିଲା । ବୋଧାହୁଏ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ଆନନ୍ଦଧାମକୁ ଯିବାର ପୂର୍ବାଭାସ ତାଙ୍କ ଶର୍ଗର ଓ ମନରେ ଫୁଟି ଉଠିଥିଲା ।

ମଧ୍ୟାହ୍ନ ପ୍ରସାଦ ପାଇବା ପରେ ଭାଇମାନଙ୍କ camp ରେ ଆମ ସଂଘର ଗୋଟେ meeting ଥାଏ । ଅସୁରେଶ୍ୱର ସଂଘର ସଂପାଦକ ଧନୀଭାଇ ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବହୁ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନେ camp ରେ ଉପଛିତ ଥାଆନ୍ତି । ତା'ପରର ଘଟଣା ତ ସମୟେ ଅକ୍ତ ବହୁତେ ଜାଣିଛନ୍ତି । ନିଆଁ ଲାଗିବାର କିଛି ସମୟ ପୂର୍ବରୁ ବାପା ମୋର ବଡଭାଇଙ୍କୁ, ମା' ଓ ଭାଉଜଙ୍କୁ ନେଇ ହୋଟେଲ୍କୁ ଫେରିଯିବାକୁ କହିଥିଲେ । ଭାଇ ସେ ଛାନରୁ ଯିବାର ପ୍ରାୟ ପନ୍ଦର ମିନିଟ୍ ପରେ camp ରେ ନିଆଁ ଲାଗିଯାଇଥିଲା । ବାପା ଧନୀଭାଇଙ୍କୁ camp ରୁ ବାହାରି ଆସିବାକୁ ସାହାଯ୍ୟ କରୁଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ଏତେ ଶୀଘ୍ର ନିଆଁ ଚାରିଆଡେ ବ୍ୟାପି ଯାଇଥିଲା ଯେ ସେ ବାହାରି ପାରିନଥିଲେ । ସେଦିନ ବାପା, ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନଙ୍କ ସହ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ଆନନ୍ଦଧାମକୁ ଚାଲିଗଲେ ।

ବାପା ସିନା ଆଜି ଚାଲି ଯାଇଛନ୍ତି, କିନ୍ତୁ ତାଙ୍କର ଅମର ସ୍ମୃତି ଆମମାନଙ୍କ ଭିତରେ ଛାଡିଯାଇଛନ୍ତି । ଯେଉଁମାନେ ତାଙ୍କ ସଂୟର୍ଶରେ ଥରେ ଆସିଛନ୍ତି, କେହିହେଲେ ଆଜି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତାଙ୍କୁ ଭୁଲି ପାରୁନାହାନ୍ତି । ଠାକୁରଙ୍କ ଆଦର୍ଶ ସନ୍ତାନ ଭାବରେ ସଂସାରକୁ ଆସି ତାଙ୍କର ଭାବଧାରାର ପଚାର କରି ଏକ ନିଷାପର ଭକ୍ତ ଭାବରେ ଆଜି ମଧ୍ୟ ସେ ଅମର ହୋଇ ରହିଛନ୍ତି ।

> ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ସୁଚିତା ସ୍ୱାଇଁ (ଲୀନା ମା')

### Sri Sri Thakura in my life

Guru Brahma Guru Bishnu Gururdeba Maheswara Guru Sakshyat Parambrahma Tasmaishree Gurabe Namah

There are four types of guru we come across during our life – Acharya guru, Adarsha guru, Sadguru and Jagadguru. The people we idolise are our Adarsha guru. Our teachers teach us basic knowledge and would qualify as Acharya guru. They also can give us *dikshya* (initiation). The same *dikshya* guru when is reflected within us becomes the Sadguru. And after self-realisation, Sadguru takes the form of Jagadguru.

Sri Sri Thakura is Sadguru and has come to enlighten our souls with knowledge and universal love. His primary teachings can be summarised as 'adarsha gruhastha jivana gathana' (ideal family life), 'satshikshyara bistara' (to spread true education) and 'siba gyanare jiba seba' (to serve the living beings around you just as forms of God himself). In my opinion, the most important one is to try and build an ideal family as per Thakura's advice. It is not easy and needs a lot of practice and cooperation from the family members.

I was brought up by traditional as well as open-minded parents. They have given me the precious gift of Thakura's krupa. They taught us how to lead a disciplined life and we learnt to see Thakura as head of our family. In early years of my life, I remember, I was just blindly following what I was told. Of course I always had immense faith on Thakura. As a small child I used to ask Thakura to be with me when I was going for exams or to unknown places. 'Sri Sri Thakura Nigamananda' jibani (biography) by Durgacharana bhai was the first book I read about Him. All these teachings had a great effect in shaping my personality. I learnt the value of truth, sincerity, seba and forgiveness.

But the actual test came when I came to my husband's family. Even though my in-laws are religious, they have a more customary way of worshipping God including the typical idols. My parents had advised me to try and cope with the new environment and also not to forget Thakura. How could I? Sri Sri Thakura is always a part of my life. With His immense krupa I have never faced any real opposition from my in-laws. Even I was able to attend the Sangha puja. But I always felt that I am not doing enough and wanted to be more closely associated.

Later in due course of time I had to leave my country and come to live in England. I was curious since childhood to know about the western world. I had an impression that these people lead a good and rich life. But when I came here, I found that they also have problems like us. I am greatly thankful to Sri Sri Thakura to show me the difference between right and wrong. I continued to follow Thakura but was only limited to my family. I was desperately looking for Thakura's people outside India. I was not happy at all as I was completely cut off from Nilachal Saraswata Sangha for 2-3 years. Then I learnt about America Saraswata Pathachakra from my sister and wished to join them through teleconferences. I cannot describe my happiness in words, when I attended the first session.

Since October 2002, I have been regularly participating in the sessions. In the mean time the Pathachakra has evolved to Sangha with Sri Sri Thakura's blessings. We also have kids' sessions now. I have never been to a Sammilani in America but sincerely wish to attend. It only depends on His wish.

We usually remember Thakura more when we are in trouble. But we should remember Him always and pray to Him to give us love for everyone and guide us to do His work. As we are out of our own society, we are prone to greater distractions and lack of control. We also don't have our seniors to guide us. In this situation, only Sri Sri Thakura is there for us. Therefore, my prayers at His lotus feet are to show us the right path, make us real human beings and spread the light of universal brotherhood.

Sri Sri Thakura Charanashritaa Lipsita Patnaik Bolton, UK

### ଜୟଗୁରୁ ନାମ

ଆଖିରେ ଲୁହ ନାହିଁ, ଓଠରେ ସଜ ଫୁଟା ଅଧା ହସ ଅନ୍ତର କାନ୍ଦୁଛି, କ୍ଳାନ୍ତ ଶରୀର ପଥହୁତା ପଥିକ ମୁଁ ଯେ, ଘୂରି ବୁଲୁଛି ଆକାଶେ, ଚଟାଣେ ମନର କୋହ ତୁମ ଛତା ବୁଝିବ ଆଉ କିଏ ? ।୧।

ରାତିର ଅନ୍ଧାର ମିଳାଉଛି ସଞ୍ଜ ବା ସକାଳ ଏବେ ବି ଜାଣିନି ଜହୁ, ତାରା, ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କର ଏ କି ମିଳନ ଲୁଚକାଳି ଖେଳ ଆସ ଦେଖ ମରିଚିକା ଘୁଞିଛି ଧରାରେ ବିଛାଇ ଯାଉଛି ଶତ ପଦ୍କର ହସ, ଜୁଇ, ଜାଇ, ମନ୍ଦାରର ବାସ ଜୟଗୁରୁ, ଜୟଗୁରୁ ନାମର ମିଳିତ ଉଛ୍କାସ ଘଞ୍ଜ, ମୃଦଙ୍ଗ ଓ ଶଙ୍ଗ ର ଆନନ୍ଦ ଜୁଆର ଚନ୍ଦନ ଆଭାସ, ରଜନୀ ବିଭୋର ।୨।

ଆସ ଆସ ଠାକୁର ହେ ମୋ ପ୍ରାଣର ଆଧାର ଆଖିରେ ଲୁହ ସତ, ଏବେ ଆନନ୍ଦ ସାଗର ଓଠରେ ପୁଣି ସଜ ଫୁଟା ହସ ଆନନ୍ଦର ଆର୍ତ୍ତନାଦେ ଛୁଟିଯିବ ପ୍ରାଣ, ଜୟଗୁରୁ, ଜୟଗୁରୁ ଶେଷ ଶନ୍ଦ ଖୋଲିବ ମୋଁ ମୁକ୍ତିର ଦ୍ୱାର ।୩।

> ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ବିଜୟ ସାହୁ ସଭାପତି, ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ

## ଅଭିମତ ଓ ଅନୁଭୂତି

### ଅଭିମତ (୧)

I have been a devotee of Sri Sri Thakura since my childhood. My parents are members of Balasore Saraswata Sangha. I have been a member of America Saraswata Sangha for more then a year now. Before that, I was performing puja and attending sangha puja and sammilani. There are so many sebas, rules and regulations that need to be followed after being a member of Sangha. I am sure that I am unable to follow them religiously in my daily life and that's why I always ask Sri Sri Thakura's forgiveness. I am getting to know the different procedures of the Bhakta pali and other details from weekly shastrapatha and monthly puja.

I am really blessed that I am getting a chance to read and know more about Sri Sri Thakura and other "Niti & Niyama" from the weekly puja. The last annual puja at Gyan Bhai's residence was very unique; I enjoyed each moment, especially the aarati by "Astha Sakhi" and the "Ananda Sabha".

I always try to consider Sri Sri Thakura's presence in my daily life and associate Him in every step. At times it's difficult to express each experience, as it's not just one or two; there is no count of it. The weekly Shastrapatha has a great positive impact on me. The discussion of the questions and answers of the 'Bhakta Bhai's and 'Maa's and the answers by Sri Sri Thakura always makes me realize that He is always with me. How I wish that I wouldn't do any thing that goes against His rules and regulations. But I know that although it's hard to follow them all, I am blessed and have the courage to try to make me improve.

One of the most important events happened in my life in this year. I went to India in December 2003 and got married. Before the marriage, I went to puri with my father to invite Sri Sri Thakura. I prayed to Him that it was His function and left everything to him and worked as per His guidance. When I think of it, it's hard to believe that the entire marriage went so smoothly in such a short time. My wife (Sanghmitra Maa) was new to our Sri Sri Thakura and she was getting to know about Him. We went to Puri Nilanchal Kutira and cited the "Aashribada Panchaka" in front of Him. Maa felt and mentioned that she is finding herself very close to Sri Sri Thakura. I was very delighted to hear that and I couldn't have expected any more than that.

After the marriage, I came back to USA alone and Maa stayed back in Orissa. I was expecting my visa extension but it was getting delayed unnecessarily. But finally it came through in April and all the visa formalities happened very smoothly for her. During this time, I felt one more saying of Him that, once we leave some problem to Him, we must not ask Him how or when things would happen. He is everything and things would happen when it is supposed to happen.

I am trying to follow the "Niti and Niyama" religiously. I am sure there we are making some mistakes knowingly or unknowingly. We seek His pardon. I beg Sri Sri Thakura to shower his blessings and keep us and everyone happy.

Sri Sri Thakura Charanashrita Ashwini Kumar Nayak

### ଅଭିମତ (୨)

I came to know about Sri Sri Thakura after my marriage from my parent in-laws who are members of Balasore Saraswata Sangha and also from my husband who is a member of America Saraswata Sangha. All the family members of my in-laws place told me many things about Sri Sri Thakura and I was also involved during the morning and evening puja. I felt the deep presence of ThakurJi for the first time in my life when I went to Puri Nilachala Kutira on 22<sup>nd</sup> Dec 2003 along with my husband just after seven days of my marriage. When I entered into the ThakurJi's room for

the first time, I felt so light to see the Bigraha and felt as if I am his devotee for a long time. When I saw the Bigraha and closed my eyes, just within a moment I felt that ThakurJi was looking towards me and smiling at me. I felt as if He has accepted me as a member of His family. The experience, what I felt during that moment, is un-explainable. I narrated this unique experience to my husband and parent in-laws and they told me that ThakurJi accepted you with lots of love and affection. After three days my husband left for USA and I had to stay in India. I was feeling so sad and lonely; but at the same time I always felt the presence of Sri Sri Thakura who helped in several ways and supported me in adjusting to the new place and with new people.

During my three-month stay at Jadibali (in-law's place), I have always felt the presence and guidance of Sri Sri Thakura which was inspiring to me to a great extent. I was performing the morning and evening puja every day. I am not sure whether I was performing the puja with all the rules and regulations but I was trying my best to follow it the right way. My mother-in-law was guiding me in each step and telling me the procedures. I was also attending the Sangha Puja at Balasore Saraswata Sangha and the Mahila Puja. For the first time, I realized the details of terms like "Adarsha Gruhini" and "Sati Niyama". I have been trying to follow them in my daily life.

It was one of the greatest moments when I attended the "Barsika Pradesika Sammilani" at Bhadrak. I can't forget the morning puja session on the first day of the sammilani; it was very special in my life. Until then I didn't know much about the Sri Sri Thakura. On the first day of the sammilani, I asked my mother-in-law about Him and she told me some of the details. I purchased most of the books and Bigraha. My three-day stay there was so unique and special that I can't forget it in my entire life. I felt as if Sri Sri Thakura wanted me to stay and attend the sammilani before coming to USA so that I know all about Him and meet other 'Bhai's and 'Maa's.

All the travel formalities like my visa and ticket to come to USA was possible in time because of Him. One of the very amazing experiences was that I was supposed to travel to Delhi on 7<sup>th</sup> April, 2004 and until then I hadn't received my visa. On the same day, when I was performing the morning puja, I mentioned that I wish the visa paper came through before leaving for Delhi. As soon as I came out of the puja room, my mother from Ranchi called up and mentioned that the visa has come. There was no end to my joy and I felt that it's a miracle. Otherwise, how can it happen when I just asked for it and it materialized immediately?

I reached USA on 15<sup>th</sup> April, 2004. I am trying to perform the puja with proper rituals. Now I feel that my stay at Jadibali was very essential and I am so happy the way everything happened. In the mean time my husband applied "parichaya patra" for me and I am trying to read it regularly.

Sri Sri Thakura Charanashritaa Sanghmitra Nayak

### ଅନୁଭୃତି (୧)

ଜୀବନରେ ପ୍ରଥମ ଥର ପାଇଁ ଠାକୁରଙ୍କ ବିଷୟରେ ଲେଖିବାର ସୁଯୋଗ ପାଇଥିବାରୁ ମୁଁ ନିଜକୁ ଖୁବ୍ ଧନ୍ୟ ମନେ କରୁଛି । ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଏକ ଉପଦେଶ ବାଣୀ 'ତୁମେ ମୋ ପାଖକୁ ଗୋଟିଏ ପାଦ ବଢାଇଲେ ମୁଁ ତୁମ ନିକଟକୁ ଦୁଇ ପାଦ ବଢାଇ ତୁମ ହାତ ଧରି ମୁକ୍ତି ଧାମକୁ ନେଇ ଯିବି' ର ମହନ୍ତ୍ୱ ମୁଁ ମୋ ଜୀବନରେ ଉପଲବ୍ଧି କରି ପାରିଛି । ତେଣୁ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣରେ ବିନମ୍ର ପ୍ରଣାମ ଜଣାଇ ସେହି ବିଷୟରେ କିଛି ଲେଖୁଛି ।

ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ମୋର ଜେଜେମା' ସ୍ୱର୍ଗତଃ ଶ୍ରୀମତୀ ସଚ୍ଚୀ ଦେବୀଙ୍କ (ଅସୁରେଶ୍ୱର ଶାଖା ସଂଘ) ନିକଟରୁ ଜାଣିବାର ସୁଯୋଗ ପାଇଥିଲି । ମୋର ମନେ ପଡୁଛି ସେତେବେଳେ ଗାଁରେ ଆମର ଠାକୁରଙ୍କର ପୂଜାର୍ଚ୍ଚନା କରା ଯାଉଥିଲା । ଆମେମାନେ ବାପାଙ୍କ ନିକଟରେ ଥିବାରୁ ଘରେ ଖାଲି ଜେଜେମା' ଦେଇଥିବା ଠାକୁରଙ୍କର ବିଗ୍ରହଟି ଥାଏ । ପ୍ରାର୍ଥନା ଓ ପୂଜା ଇତ୍ୟାଦି ହେଉ ନ ଥିଲା । ଛୁଟିରେ ଯେତେବେଳେ ମୁଁ ଗାଁକୁ ଯାଏ, ଜେଜେମା'ଙ୍କ ପୁଜା ଦେଖିବାକୁ ଓ ପାର୍ଥନା ଶୁଣିବାକୁ ମୋତେ ଭାରି ଭଲ ଲାଗେ । ହେଲେ ପାର୍ଥନା ଜାଣି

ନ ଥିବାରୁ କେବଳ ଦୁଇଟି ଧାଡି 'ଗୁରୁଦେବ ଦୟା କର ଦିନ ଜନେ' ଓ 'ତସ୍ମୈ ଶ୍ରୀ ଗୁରବେ ନମଃ' କୁ ମନେ ରଖି ତା ସାଂଗରେ ପାଳି ଧରେ । ଦିନେ ଜେଜେମା'ଙ୍କୁ କହିଲି ମା', ତୁ ମୋତେ ଏ ପ୍ରାର୍ଥନା ଲେଖି ଦେ, ମୁଁ ମଧ୍ୟ ସବୁଦିନ ଆମ ଘରେ ବୋଲିବି । ଏହି ପରି ଖାତା ଦେଖି ଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରାର୍ଥନା ଘରେ ବୋଲିବା ଆରମ୍ଭ ହେଲା । ସେତେବେଳେ ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କ ବିଷୟରେ କିଛି ଜାଣି ନ ଥାଏ । କିନ୍ତୁ କାହିଁକି କେଜାଣି ସେହି ପ୍ରେମିକ ଗୁରୁ ବିଗ୍ରହ ପ୍ରତି ଥାଏ ମୋର ଅହେତୁକ ଆକର୍ଷଣ । ଲାଗେ ଯେପରି ମୋର ବହୁତ ନିଜର ଭଳି । କିଛି ଦିନ ପରେ ଘରେ ମୁଁ 'ପିଲାଙ୍କ ନିଗମାନ୍ଦ୍ର' ବହିଟି ପାଇଲି । ବହିଟିକୁ ମୁଁ ଯେତେ ପଢିଲି, ମୋତେ ସେତେ ଭଲ ଲାଗିଲା । ଠାକୁର ଯେ କେତେ ମହାନ୍ ଗୁରୁ, ତାହା ମୁଁ ଜାଣିବାକୁ ପାଇଲି । ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ମୋର ଭବ୍ତି, ବିଶ୍ୱାସ, ନିଷା ସେତିକି ବଢିବାକୁ ଲାଗିଲା । ତେଣୁ ମୁଁ ବୋଉକୁ କହିଲି ମୋତେ ଏ ଠାକୁରଙ୍କୁ କାହିଁକି ବହୁତ ଭଲ ଲାଗୁଛି । ଆମେ ବି ଜେଜେମା' ପରି ଘରେ ପୂଜା କରିବା ।

ଏହିପରି ଭାବରେ କେବଳ ଠାକୁରଙ୍କ କୃପା ଯୋଗୁଁ ବହୁ ବାଧା ବିଘ୍ନ ସତ୍ତ୍ୱେ ୧୯୯୨ ମସିହା ବ୍ୟାସ ପୂର୍ଣ୍ଣିମା ଦିନ ଆମ ଘରେ ଆସନ ପ୍ରତିଷା ହେଲା । ଗାଁକୁ ଅନ୍ଧ ଦିନ ପାଇଁ ଯାଇ ଯେଉଁ ପୂଜା ଦେଖିବାକୁ ମନ ବ୍ୟାକୁଳ ହେଉଥିଲା, ସେହି ଷୋଡଶ ଉପଚାର ପୂଜା, ଆରତି ଘରେ ସବୁ ଦିନ କରିବାର ସୁଯୋଗ ମିଳିଲା । ତେଣୁ ସେ ସର୍ବଦା ଆମ ନିକଟରେ ଥାଇ ଆମ ମନକଥା ଯେ ଏତେ ଭଲ ଭାବରେ ବୁଝି ପାରନ୍ତି, ତାହା ଜଣାପତେ । ମୁଁ କେବଳ ତାଙ୍କୁ ଭଲ ପାଇ ତାଙ୍କ ନିକଟକୁ ଗୋଟିଏ ପାଦ ବଢାଇ ଥିଲି, ଆଉ ସେ ମୋ ହାତ ଧରି ଏତେ ବାଟ ନେଇ ଆସିଲେ ।

ିଦଳ ସେହିପରି ଏଠାକୁ ଆସିବା ପରେ ସଂଘ ପୂଜାରୁ ଦୂରରେ ରହିବାର ଅଭାବ ବୋଧ ହେଉଥିଲା । ସାଂଗରେ ଠାକୁରଙ୍କର ବହି ମଧ୍ୟ କିଛି ଆଣି ପାରି ନ ଥିବାରୁ ମନ ବଡ ଖରାପ ଲାଗୁ ଥାଏ । ଦିନେ ସକାଳେ ପୂଜା କଲା ବେଳେ କାନ୍ଦି କରି ତାଙ୍କୁ ଜଣାଇଲି, ଠାକୁର ମୋତେ କାହିଁକି ଏତେ ଦୂର ନେଇ ଆସିଲେ ମୁଁ ସଂଘରେ ଯୋଗ ଦେଇ ପାରୁନି । ଠାକୁରଙ୍କ କୃପା, ମୁଁ ସେହିଦିନ ନିକଟ୍ୟ ଟିକିଲି ମା'ଙ୍କ ଘରକୁ ଯାଇଥାଏ, କିନ୍ତୁ ତାଙ୍କ ବିଷୟରେ ବିଶେଷ କିଛି ଜାଣି ନ ଥାଏ । ସଂଧ୍ୟା ହେଲା ପରେ ମନ ବଡ ବ୍ୟୟ ଲାଗିଲା ଯେ ପ୍ରାର୍ଥନା କିପରି କରିବି । ତା ପରେ ୟିର କଲି, ତାଙ୍କୁ ପଚାରି ତାଙ୍କ ଘରେ ଯେଉଁ ଠାକୁର ଥାଆନ୍ତୁ, ମୁଁ ମୋର ମନ ପୂଜା କରି ପ୍ରାର୍ଥନା କରି ନେବି । ସେ ମୋତେ ତାଙ୍କର ଠାକୁର ଘର ଦେଖାଇଲେ । ଯେତେବେଳେ ତାଙ୍କ ଠାକୁର ଘରକୁ ଗଲି, ମୋର ବିସ୍ମୟର ସୀମା ରହିଲା ନାହିଁ, ଆଖିରୁ ଲୁହ ଝରି ଆସିଲା । ଯେଉଁ ସବୁ ବହି ପାଇଁ ସକାଳେ କାନ୍ଦି କରି ଜଣାଇଛି, ସେହି ବହି ସବୁ (ସଂସାର ପଥେ, ସତୀ ଚରୀତ ମାଳା, ଜୀବନୀ ଇତ୍ୟାଦି) ଥାକ ହୋଇ ରଖାଯାଇଛି । ପ୍ରାର୍ଥନା ପରେ ମୁଁ ତାଙ୍କୁ ଆସି ପଚାରିଲି ମା' ଆପଣ କ'ଣ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜାଣନ୍ତି ? ତା ପରେ ସେ ମୋତେ ସବୁ କହିଲେ ଓ ଏଠାରେ Conference Call ଦ୍ୱାରା ହେଉଥିବା ଶାୟ ପାଠ, ପାଠଚକୁ ବିଷୟରେ ମଧ୍ୟ କହିଲେ । ସେହିଦିନ ଠାରୁ ମୁଁ ନିୟମିତ ଭାବରେ ଶାୟପାଠ ଓ ସଂଘ ହେଲା ପରେ ସଂଘପୂଜାରେ ଯୋଗ ଦେଉଛି । ଏତେ ଦୁରରେ ଥାଇ ମଧ୍ୟ ଠାକୁରଙ୍କ ବାଣୀ ଓ ଆଲୋଚନା ଇତ୍ୟାଦି ଶୁଣି ପାରୁଥିବାରୁ ନିଜକୁ ଖୁବ୍ ଭାଗ୍ୟବତୀ ମନେ କରୁଛି । ତେଣୁ ଠାକୁର ଯେ ଜୀବନର ପ୍ରତିଟି ମୁହୁର୍ତ୍ତରେ ଆମ ପାଖରେ ଅଛନ୍ତି ଓ ଆମ କଥା ବୁଝୁଛନ୍ତି, ଏଥିରେ ତିଳେମାତ ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ ।

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣରେ ମୋର ଆକୁଳ ପ୍ରାର୍ଥନା ତାଙ୍କରି ଏହି କୃପା ଓ ଆଶୀର୍ବାଦ ସର୍ବଦା ଆମ ଉପରେ ଥାଉ । ଯଦି ମୋର କିଛି ଦୋଷ ତୃଟି ରହି ଯାଇଥାଏ, ତାଙ୍କରି ଚରଣରେ କ୍ଷମା ପାର୍ଥନା କରି ରହୁଛି ।

> ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ସୁଧାଂଶୁ ବାଳା ଜେନା

## ଅନୁଭୂତି (୨)

ମୁଁ ପିଲାଦିନରୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବିଷୟରେ କିଛି ଜାଣିବାର ସୁଯୋଗ ପାଇନଥିଲି । ବାହାଘର ପରେ ଜାଣିଲି ମୋର ସ୍ତ୍ରୀ, ଲୀନା ମା'ଙ୍କ ପରିବାରର ସମତ୍ତେ "ସଦ୍ଗୁରୁ ଶ୍ରୀ ନିଗମାନନ୍ଦ"ଙ୍କର ଆଶ୍ରିତ । ବିବାହ ପରେ ଲୀନା ଘରେ ଆସନ ରଖି ଦୁଇ ବେଳା ଆରତି, ସ୍ତୋତ୍ର ବନ୍ଦନା କରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବହିଗୁଡିକ ପଢେ । ମୁଁ ମଧ୍ୟ ବେଳେବେଳେ ତା'ସହ ପୂଜାରେ ଯୋଗଦିଏ । ମୋର ପୂଜାରେ ଯୋଗଦେବାର ଓ ସ୍ତୋତ୍ର ବନ୍ଦନା କରିବାର ଆଗ୍ରହ ଦେଖି ଥରେ ସେ ମୋତେ କହିଲା, ତୁମେ ଯାହାକୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଛ ପ୍ରଥମେ ସେ କିଏ ତାଙ୍କୁ ଜାଣିବାକୁ ଚେଷ୍ଟାକର ସେଥିରେ ତୁମର ଅଧିକ ଉନ୍ନତି ହେବ । ପରେ ମୁଁ ସମୟ ଦେଖି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଜୀବନୀ ପଢିଥିଲି ।

୧୯୯୭ ମସିହା ବାରିପଦା ପ୍ରାଦେଶିକ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀରେ ମୋର ଶ୍ୱଶୁର, ଶ୍ରୀ ବସନ୍ତ କୁମାର ନାୟକ ଦେହତ୍ୟାଗ କଲେ । ସେହିବର୍ଷ ଆମେ ଆମେରିକା ଆସିଲୁ । ଏଠାକୁ ଆସିଲା ପରେ ଲୀନା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍ଗ କୌଣସି ପୂଜାରେ ଯୋଗ ଦେଇ ପାରୁ ନ ଥିବାରୁ ବହୁତ ଦୁଃଖ କରୁଥିଲା । ଥରେ ସଂଘସେବକରୁ ଆମେରିକାର ମିନିଆପୋଲିସ୍ରେ ଜ୍ଞାନଭାଇଙ୍କ ଘରେ ପୂଜା ହେଉଥିବାର ଜାଣି କୌଣସି ପ୍ରକାରରେ ଓଡିଶାରୁ ଏଠିକାର କେତେଜଣ ଭାଇଙ୍କର ନମ୍ବର ଆଣିଲା । ପ୍ରଥମେ ସେ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ଭାଇଙ୍କ ସହ ଫେନ୍ରେ ଯୋଗାଯୋଗ ଛାପନ କରିଥିଲା । ପରେ ଆମେ ଜ୍ଞାନଭାଇଙ୍କୁ ଫେନ୍ କରି ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ପାଠଚକ୍ରର ସଭ୍ୟ ହୋଇଥିଲୁ । ତା'ପରଠାରୁ ପ୍ରତି ମାସରେ ଫେନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ ଆମେ ପାଠଚକରେ ଯୋଗ ଦେବାରେ ଲାଗିଲୁ ।

୨୦୦୨ ମସିହା September ମାସରେ ମିନିଆପୋଲିସ୍ରେ ପ୍ରଥମ ଥର ପାଇଁ ଜ୍ଞାନଭାଇଙ୍କ ଘରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ପାଠଚକ୍ରର ପ୍ରଥମ ସମ୍ମିଳନୀ ହେବାର ଥିର ହେଲା । ମୁଁ ସପରିବାର ଯାଇ ସେ ସମ୍ମିଳନୀରେ ଯୋଗଦାନ କରିଥିଲି । ସେଠାରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରତି ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନଙ୍କର ଶ୍ରୁଷା, ଭକ୍ତି ଓ ବିଶ୍ୱାସ ଦେଖି ମୋତେ ବହୁତ ଭଲ ଲାଗିଥିଲା । ୨୦୦୩ ମସିହା February ମାସରେ ଅସୁରେଶ୍ୱରରେ ଓଡ଼ିଶାର ପ୍ରାଦେଶିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଥିଲା । ଆମେମାନେ ସେ ବର୍ଷ India ଯାଇ ସମ୍ମିଳନୀରେ ଯୋଗଦାନ କରିଥିଲୁ । ଗୋଟିଏ ୟାନରେ ଏତେ ଲୋକ ଏକତ୍ୱିତ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ଏତେ ଶୃଜ୍ଞଳାର ସହିତ ସମୟ କାର୍ଯ୍ୟ ସଂପାଦନ ହେଉଥିବାର ଦେଖି ମୋତେ ବହୁତ ଭଲ ଲାଗିଥିଲା । ତା'ପରଠାରୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରତି ମୋର ପ୍ରାଣରେ ଆକର୍ଷଣ ଅନୁଭବ କରିବାକୁ ଲାଗିଲି । ସମ୍ମିଳନୀରୁ ଆମେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକଙ୍କଠାରୁ ଗୃହାସନରେ ଦୁଇବେଳା ପଞ୍ଚୋପଚାରରେ ପୂଜା କରିବାପାଇଁ ଅନୁମତି ଆଣିଥିଲୁ ।

୨୦୦୩ ମସିହାରେ ଦ୍ୱିତୀୟଥର ପାଇଁ ଆମେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ପାଠଚକ୍ର ସନ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗଦାନ କଲୁ । ସେ ବର୍ଷ ଓଡିଶାରୁ ଶ୍ୟାମଭାଇ ମଧ୍ୟ ଆସିଥିଲେ । ତାଙ୍କର ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବିଷୟରେ ଅଗାଧ ଜ୍ଞାନ ଓ ଭାବଗର୍ଭକ ଆଲୋଚନା ସବୁ ଶୁଣି ମୋତେ ବହୁତ ଭଲ ଲାଗିଥିଲା । ସେହିବର୍ଷ September ୫ ତାରିଖରେ ଆମର କେନୋସାଥିତ ବାସଭବନରେ ଗୃହାସନ ପ୍ରତିଷା ଉତ୍ସବ ପାଳନ କରାଗଲା । ତା'ପରେ ମୁଁ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘରେ ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଇଁ ଆବେଦନ କଲି । ଲୀନା ସବୁବେଳେ କହେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ହେଲେ ଆମଘରର ମୁରବି, ତାଙ୍କୁ କେନ୍ଦକରି ଆମେମାନେ ସଂସାର କଲେ ଜୀବନ ଅତି ସହଜ ଓ ସରଳ ହୋଇଯିବ । ଏଠାରେ ଆମ ଜୀବନର ଗୋଟେ ଘଟଣା ଉଲେଖ କରିବାକୁ ଚାହୁଁଛି ।

ଥରେ ଆମେ highway ରେ ଗାଡିଚଳାଇ ଘରକୁ ଫେରୁଥାଉ । ହଠାତ୍ snowfall ଆରମ୍ଭ ହେଲା । ଗାଡିଗୁଡିକ speed କମାଇବା ପାଇଁ break ମାରିବା ଆରମ୍ଭ କଲେ । ମୁଁ ମଧ୍ୟ ଗାଡିକୁ control କରିବା ପାଇଁ break ମାରିଲି । କିନ୍ତୁ ଗାଡି ବରଫ ଉପରେ skid କରି ଗୋଟେ କଡକୁ ଖସିବାକୁ ଲଗିଲା । ଆମ side ରେ ମଧ୍ୟ ଗୋଟେ ଗାଡି ଯାଉଥାଏ । ମୁଁ ଆଉ କୌଣସି ଉପାୟ ନପାଇ ଭାବିଲି ଏବେ ଆମ ଗାଡି ଯାଇ ଆର ଗାଡିରେ ବାଡେଇ ହୋଇଯିବ । ମୁଁ ଗାଡିକୁ break ଦେବାପାଇଁ ଯେତେ ଚେଷ୍ଟା କରୁଥିଲେ ମଧ୍ୟ କୌଣସି ଫଳ ହେଉନଥାଏ । ହଠ୍ତ ଆମ ଗାଡିର ଏ ଅବଣ୍ଥା ଦେଖି ଲୀନା ପିଲାମାନଙ୍କୁ କହିଲା ସମୟେ "ଜୟଗୁରୁ" ନାମ ନିଅ । ଆମେ ସମୟେ ଏକସ୍ୱରରେ "ଜୟଗୁରୁ" କହିବାକୁ ଲାଗିଲୁ । ମୁହୂର୍ତ୍ତକ ମଧ୍ୟରେ ଆମ ଗାଡି ଆର ଗାଡିର ଅନ୍ଧଦ୍ୱରରେ ଛିର ହୋଇଗଲା । ଆମେମାନେ ନିରାପଦରେ ଘରକୁ ଫେରିଲୁ । ବାଟସାରା ସେଦିନ ୪-୫ ଟା accident ଦେଖିକରି ଆସିଥିଲୁ । ସେଦିନ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ କୃପାରୁ ଆମେ ଆସନ୍ନ ବିପଦରୁ ରକ୍ଷା ପାଇଥିଲୁ । ଶେଷରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମୋଭଳି ଅକିଞ୍ଚନକୁ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ଛାନ ଦେଇଥିବାରୁ ତାଙ୍କ ପାଦପଦ୍ୱରେ ମୋର କୃତଞ୍ଚତା ଞ୍ଚାପନ କରୁଛି ।

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଦେବରଞନ ସ୍ୱାଇଁ

## ଅନୁଭୂତି (୩)

There is a saying, "Whatever Thakura does, it is for our own good." We may not realize it at that moment but later on it proves to be true. I am going to narrate my anubhuti based on the above saying.

After coming to US, I joined San Jose State University for my Master's degree in January 2002. After completing my courses, I started looking for jobs/internships in February 2004, in Bay area but the job market being very worse, freshers (like me) had no chance at all. I got so frustrated that I started applying for jobs in other areas of US. During March 2004, I received a few calls regarding job interviews but all of them were for positions outside of Bay area. Intel, being my dream company, when I got a call from them for an all day interview at Hillsboro, Oregon, I was really excited. I flew to Oregon and as my interview went well, I was looking forward for an offer from their side. But unfortunately they rejected me since they got someone with better experience. I was

shattered to the core of my heart and lost all hopes. One day, I just sat in front of Thakura and cried and complained to him about why he is not helping me out. I was really very mad at him. But Bhai (my husband) always used to console me saying that Thakura must have thought of something really good for me and that the time has not come for it to happen. And then fifteen days later, I got an interview call, again from Intel, but this time in an office very close to our home. I had a very good interview. That group made a job offer and on 19<sup>th</sup> April 2004, I joined Intel and my dream came true.

In retrospect, if I had got the job in Oregon, life would have been really tough for my husband and me since we would have met only in the weekends. My parents and my in-laws did not really want me to do a job in Oregon, but since there were no jobs in Bay area, they did not disagree to it. I remember very distinctly, once while talking to Biswajit Bhai, I mentioned that I had an interview at Oregon and he said immediately, "Maa, don't go to Oregon. Look for some job in Bay area. I am sure you will get it."

So it is true that one cannot be successful without the blessings of Thakura and elders. I sincerely pray to Thakura to shower his blessings on us and guide us in becoming good human beings.

'ଖୋଜିବା ପରି ମୁଁ ଖୋଜି ନାହିଁ ପୁଭୁ ପାଇବା ପରି ମୁଁ ପାଇଛି, ବୁଝିବା ପରି ମୁଁ ବୁଝି ନାହିଁ ସିନା ଚାହିଁବା ପରି ମୁଁ ଚାହିଁଛି ।'

> Sri Sri Thakura Charanasritaa Ipseeta Sahoo

# ଅନୁଭୂତି (୪) - ଜୟଗୁରୁ ମହାମୟ - ଏକ ଅଭୁଲା ଅନୁଭୁତି

ଠାକୁରଙ୍କ ପରିବାରକୁ ଆସିବା ଆଜିକୁ ମୋର ୩ ବର୍ଷ ହେଇଗଲାଣି । ଏହି ୩ ବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କର ଅନେକ କୃପା ଅନୁଭବ କରି ସାରିଛି । ଯେତେ ବାଧା, ଯେତେ ବିପତ୍ତି ଆସି ମୋ ସନ୍ଧୁଖରେ ଠିଆ ହୋଇଛି, ସେଥିରୁ ଠାକୁରହିଁ କେବଳ ଉଦ୍ଧାର କରିଛନ୍ତି । କୁହାଯାଏ ପିଲାଟି ଦିନର ଜୀବନ ସବୁଠାରୁ ଭଲ । କେବଳ ପାଠପଢା ଚିନ୍ତା ଛଡା ମନରେ ଆଉ କୌଣସି ପ୍ରକାର ଚିନ୍ତା ନଥାଏ । ହସି, ଖେଳି ଦିନଟି କଟିଯାଉ ଥାଏ । ଘରେ ନିତି ଦିନିଆ ଜୀବନରେ କ'ଣ ସବୁ ଘଟି ଚାଲିଛି ଗୁରୁଜନ ମାନେ କେବେ ହେଲେ ପିଲାମାନଙ୍କୁ ଜଣାନ୍ତି ନାହିଁ । ପିଲାମାନେ ମଧ୍ୟ ସେସବୁ ବିଷୟ ଜାଣିବାକୁ ଇଛା କରିନଥାନ୍ତି । ସଂସାର କ'ଣ ? ସଂସାର ପ୍ରତି ଆମର କ'ଣ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଏହିସବ ଭାବନା ସେସମୟରେ ଜମା ଜଣାନଥାଏ । କେବଳ ଅକ୍ତ କେତେକ ଚିନ୍ତା ପାଠପଢିବା, ପରୀକ୍ଷା ଦେବା ଇତ୍ୟାଦି ।

କୁମେ କୁମେ ବୟସର ବୃଦ୍ଧି ସହିତ ମଣିଷର ଚିନ୍ତାଧାରାର ମଧ୍ୟ ବୃଦ୍ଧି ହୋଇ ଥାଏ । ସେତେବେଳକୁ ଦାୟିତ୍ୱ ଆସେ ପରିବାରର । କିପରି ଭାବରେ ପରିବାରର ପ୍ରତ୍ୟେକ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କୁ ଭଲରେ ରଖିବି ଏହି ଭାବନା ସବୁବେଳେ ମନକୁ ବ୍ୟତିବ୍ୟୟ କରୁଥାଏ । ଏହିପରି ସବୁ ପ୍ରକାର ଭାବନା ମନକୁ ଆସିଲେ ମନରେ ଭୀଷଣ କଷ୍ଟ ହୁଏ । ସଂସାର ଭିତରେ ଯିଏ ଘର କରେ ତାକୁ ସବୁ ବାଧାବିଦ୍ନର ସନ୍ଦୁଖୀନ ହେବାକୁ ପଡିଥାଏ । ସେତେବେଳକୁ ସେ ଜଣଙ୍କର ଆଶ୍ରୟ ଗହଣ କରିଥାଏ । ସିଏ ହେଉଛନ୍ତି କେବଳ ଠାକୁର । ଠାକୁରଙ୍କୁ ଆକୁଳ ହୃଦ୍ୟରେ ଯିଏ ଡାକିଛି, ଠାକୁର ତାର ଦୁଃଖ ଦୂର କରିବା ପାଇଁ ସବୁବେଳେ ତା ପାଖରେ ଉପଣ୍ଡିତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ମା' ମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଠାକୁର କହିଛନ୍ତି ଯେ, "ମା' ମାନଙ୍କର ସାଧନ, ଭଜନ ପାଇଁ ସମୟ ନାହିଁ । ତାଙ୍କର ମୁଖ୍ୟ କାମ ହେଉଛି ଗୁରୁଜନ ମାନଙ୍କ ସେବା ଏବଂ ସନ୍ତାନ ପାଳନ । ତେଣୁ ସବୁବେଳେ ଗୁରୁନାମ ଜପ କରିବା ଉଚିତ୍ ।" ମୋ ଜୀବନରେ ମଧ୍ୟ ବହୁତ କଷ୍ଟ ସବୁ ଆସିଛି, ଯେଉଁଥିରୁ କି ଠାକୁର ହିଁ କେବଳ ରକ୍ଷା କରିଛନ୍ତି । ଜୟଗୁରୁ ମହାମନ୍ଦର ମହିମା ମୁଁ ସବୁବେଳେ ଅନୁଭବ କରିଆସିଛି । ସେଥିରୁ କିଛି ମୁଁ ଲେଖିବାକୁ ଚେଷ୍ଖ କରୁଛି ।

ଆମେରିକାର ପଞ୍ଜିମ ପଟରେ Shasta Lake (ଶାୟା ହ୍ରଦ) ବୋଲି ଗୋଟିଏ ସୁନ୍ଦର ୟାନ ଅଛି । ଏହି ହ୍ରଦ ବା ଲେକ୍ଟି ଭୀଷଣ ବଡ ଏବଂ ଗଭୀର । ସେଠାକୁ ବୂଲିବାପାଇଁ ମୁଁ, ମୋ ସ୍ମାମୀ ଏବଂ ଆମର ଏକ ବନ୍ଧୁ ଓ ତାଙ୍କ ସ୍ତ୍ରୀ ଯାଇଥିଲୁ । ଘରୁ ବାହାରି

ସେଠାରେ ପହଞ୍ଚିଲା ବେଳକୁ ଦିନ ବାରଟା ହେଇଯାଇଥିଲା । ସେଠି ପହଞ୍ଚି ହୋଟେଲ୍ ଖୋଜିଲୁ । ଗୋଟିଏ ହୋଟେଲ୍ରେ ରାତୀ ବିଶାମ କରି ସକାଳୁ ରାଫଟିଙ୍ଗ ପାଇଁ ହଦ ପାଖକୁ ବାହାରି ପଡିଲୁ । ପାଣି ଭିତରକୁ ଯିବା ପୂର୍ବରୁ ଆମର woman ଗାଇଡ୍ ଆମକୁ ରାଫଟିଙ୍ଗ୍ ବିଷୟରେ ସବୁ କଥା ବୁଝେଇ ଦେଇଥିଲା । ରାଫଟିଙ୍ଗୁ ପାହାଡରୁ ବୋହି ଆସିଥିବା ପାଣିର ସୁଅରେ କରାଯାଏ । ଏହାର ବୋଟ୍ଟି ଆମେ ଜାଣିଥିବା କାଠର ବୋଟ୍ ଭଳି ନଥାଏ । ଏହି ବୋଟ୍ଟି ରବରରେ ତିଆରି । ଏଥିରେ ପବନ ଭର୍ତି କରାଯାଏ । ଏହି ବୋଟ୍ଟିରେ ୧୦/୧୨ ଜଣ ବ୍ୟକ୍ତି ବସିପାରିବେ । ସେହି woman ଗାଇଡ୍ଟି ଆମକୁ ପାଣି ସୁଅର କେଉଁ ପଟରେ କେମିତି କାତ ମାରିବା କଥା ସବୁ ବୂଝେଇ ଦେଇଥିଲା । ଆମ ବୋଟ୍ରେ ଆମକୁ ମିଶେଇ ଆଉ ତିନିଜଣ ଆମେରିକାନ୍ ଲୋକ ଥିଲେ । ସେଥିରୁ ଦୂଇଜଣ ବୟୟା ସ୍ତ୍ରୀ ଓ ତାଙ୍କ ସହିତ ଜଣେ ପୁରୁଷ ଲୋକ ଥିଲେ । ଆମ ସମୟଙ୍କ ଭିତରୁ ସେହି ପୁରୁଷ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କୁ କେବଳ ପହଁରା ଜଣା ଥିଲା । ବୋଟ୍ରେ ବସିବା ପୂର୍ବରୁ ସମୟଙ୍କୁ ଗୋଟିଏ ଲେଖାଏଁ ଲାଇଫ୍ ଜ୍ୟାକେଟ୍ ଦିଆ ଯାଇଥିଲା । ଏହି ଲାଇଫ୍ ଜ୍ୟାକେଟ୍ ପିନ୍ଧିବାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ହେଉଛି, ଯଦି କୈ।ଣସି ଦୁର୍ଘଟଣା ଘଟି ବୋଟ୍ଟି ଓଲଟି ଯାଏ, ତେବେ ଏହି ଜ୍ୟାକେଟ୍ ପିହିବା ଦ୍ୱାରା ବ୍ୟକ୍ତି ପାଣିରେ ନବୁଡି ଉପରକୁ ଭାସି ଉଠେ । ତାପରେ ସମୟେ ଜ୍ୟାକେଟ୍ ପିନ୍ଧି ବୋଟ୍ରେ ବସିଲୁ । ବୋଟ୍ର ସାମନାରେ ଆମେରିକାନ୍ ବ୍ୟକ୍ତି ତିନି ଜଣ ବସିଲେ । ମଝିରେ ଆମେ ଚାରି ଜଣ ବସିଲୁ ଓ ଆମ ପଛରେ ଆମ woman ଗାଇଡ୍ଟି ବସିଲା । ଏହାପରେ ଆରମ୍ଭ ହେଇଥିଲା ଆମର ରାଫଟିଙ୍ଗ୍ । କିଛି ବାଟ ଗଲାପରେ ମଧ୍ୟାହୁ ଭୋଜନ ପାଇଁ ଆମେ ଏକ କୂଳରେ ରହିଲୁ । ସେଠାରେ ଆମେ ଓହେଇ ସାଥିରେ ନେଇ ଥିବା କିଛି ଖାଦ୍ୟ ଖାଇ ପୂଣି ରାଫଟିଙ୍ ଆରମ୍ଭ କଲୁ । ଏଥରକ ଆମେ ଚାରିଜଣ ଆଗରେ ବସିଲୁ ଏବଂ ଆମ ପଛରେ <sup>"</sup>ଆମେରିକାନ୍ ବ୍ୟକ୍ତି ତିନି ଜଣ ବସିଲେ । ଏହାପରେ ଆମେ ଅଲ୍ ବାଟ ଯାଇଥିଲୁ ଆମ ଆଗରେ ଗୋଟିଏ ଭୀଷଣ ବଡ ଖାଲଟିଏ ଥିଲା । ସେହି ଖାଲ ଭିତରେ ବହୁତ ପାଣି ଭଉଁରୀ ଖେଳୁଥିଲା । ଖାଲର ଆଗରେ ଏକ ଛୋଟ ଚଟାଣ ଥିଲା । ପାଣିର ତୀବ ସୁଅରେ ଆମେ ନିଜ ଭାରସାମ୍ୟ ରଖି ପାରିଲୁ ନାହିଁ । ଯାହା ଫଳରେ ବୋଟ୍ଟି ସେହି ଖାଲ ଭିତରେ ପଡି ଗଲା । ଗାଇଡ଼ିଟ ଆମକୁ ବୋଟ୍ର ଦିଗ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିବାକୁ ପାଟି କରୁଥିଲା । ଆମେ ସମୟେ ଏତେ ଡରି ଯାଇଥିଲୁ ଯେ, ସେ କ'ଣ କହୁଛି ଆମେ କିଛି ବୁଝି ପାରୁନଥିଲୁ । ବୋଟ୍ଟି ସାମନାରେ ଥିବା ଚଟାଣରେ ବାଡେଇ ହୋଇ ଓଲଟି ଗଲା । ସମୟେ ପାଣ ବିକଳରେ ପାଟି କରିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ବୋଟଟି ଓଲଟି ଯିବା ଫଳରେ ସମୟେ ପାଣିରେ ବୃଡିଗଲେ । ହଠାତ ସବୁ କ'ଣ ହେଇଗଲା କିଛି ବୃଝି ହେଲା ନାହିଁ । ଲାଇଫ ଜ୍ୟାକେଟ ଥିବା ଯୋଗୁଁ ମୁଁ କିଛି ସମୟ ପରେ ଉପରକୁ ଆସିଗଲି । ପାଣିର ସୁଅ ଜୋରରେ ଥିବାରୁ ମୋତେ ଠେଲି ନେଇଯାଉଥିଲା । ଉପରକୁ ଆସିଲା ପରେ ମୁଁ ଆଉ କାହାକୁ ଦେଖି ପାରୁ ନଥିଲି । ଭୟରେ କାନ୍ଦିକାନ୍ଦି ମୋ ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ଖୋଜିବାକୁ ଲାଗିଲି, କିନ୍ତୁ ତାଙ୍କୁ ଦେଖି ପାରୁ ନଥିଲି । କାହିକାହି 'ଜୟଗୁରୁ, ଜୟଗୁରୁ' ଡାକିବାକୁ ଲାଗିଲି । କିଛି ସମୟପରେ ଦ୍ରରେ ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ଦେଖିବାକୁ ପାଇଲି । ସିଏ ମଧ୍ୟ କାନ୍ଦିକାନ୍ଦି ସମୟଙ୍କୁ ଖୋଜୁ ଥିଲେ । ମୋ ପାଟି ଶୁଣି ସିଏ ମଧ୍ୟ 'ଜୟଗୁରୁ, ଜୟଗୁରୁ' ଡାକିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ବୋଟ୍ଟି ସଂପ୍ୟ ରୂପରେ ଓଲଟି ଯାଇଥିଲା । ତାପରେ ଦେଖିଲି ବୋଟ୍ ତଳୁ ଆମ ଗାଇଡ୍ଟି ବାହାରିଲା । ତାକୁ ଦେଖି ମୁଁ 'Help, Help' ବୋଲି ଡାକଦେଲି । ସେ ମୋତେ ଦେଖି ମୋ ହାତ ଟାଣିଲା, ସେ ଗୋଟିଏ ହାତରେ ମୋତେ ଓ ଅନ୍ୟ ହାତରେ ବୋଟଟି କୁ ଧରି ଘୋଷାଡିଲା । ଘୋଷାଡି ହୋଇ ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ପାଖକୁ ଗଲା, ଓ ବୋଟ୍ଟିକୁ ଧରିବାକୁ କହିଲା । ସ୍ୱାମୀ ମଧ୍ୟ ବୋଟ୍ଟି ଧରିକି ରହିଲେ । ମୋ ପାଟିରେ ଜୟଗୁରୁ ଡାକ ଛଡା ଆଉକିଛି ନଥିଲା । ସେ ପାଣି ଭୀଷଣ ଥୟା ଥିଲା । ଥୟା ପାଣି ଯୋଗୁଁ ପାଟିର୍ କିଛି କଥା ବାହାରୁ ନଥିଲା । ସବୁ କଥା ଖନି ମାରି ଯାଉଥିଲା । ଆଷ୍ଟର୍ଯ୍ୟର କଥା, ଏତିକି ଥଣ୍ଡା ପାଣି ଏବଂ ଏତିକି ହେଲାପରେ ମଧ୍ୟ ସେହି ଗାଇଡ୍ ଦେହରେ କେମିତି ଏତେ ବଳ ଆସିଲା ସେ ମୋ ହାତ ଧରି ବୋଟ ଉପରକୁ ଉଠେଇ ଦେଇ ଅନ୍ୟ ମାନଙ୍କୁ ସାହାଯ୍ୟ କରିବା ପାଇଁ ଚାଲିଗଲା । ଏହାପରେ ସେ ସମୟଙ୍କୁ ଆଣି ବୋଟ ପାଖରେ ରଖିଲା । ଯେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତି ପହଁରା ଜାଣିଥିଲା, ସେ ପହଁରିକି କ୍ଳକୁ ପଳେଇ ଗଲା । ତା'ପରେ ସେ ସମୟଙ୍କୁ କାତ ସାହାଯ୍ୟରେ କ୍ଳଆଡକୁ ଟାଣିଲା । ସମୟେ କ୍ଳରେ ପହଞ୍ଚିଲା ପରେ ଲାଗିଲା ଯେମିତି ବଡ ବିପଦରୁ ରକ୍ଷା ପାଇଲେ । ସେଠାରେ କିଛି ମଧ୍ୟ ହେଇପାରିଥାନ୍ତା ।

ଏହା କେବଳ ସମ୍ଭବ ହୋଇଛି ସେହି ଆରାଧ୍ୟ ଠାକୁରଙ୍କ କୃପାରୁ । ନହେଲେ ପାଣି ଯେମିତି ଥଣ୍ଡା ଥିଲା, ଏବଂ ଯେମିତି ତୀବ୍ର ଗତିରେ ବୋହିଯାଉଥିଲା କୌଣସି ପ୍ରକାର ଦୁର୍ଘଟଣା ହେବା ସ୍ୱାଭାବିକ ଥିଲା । ଠାକୁରଙ୍କ ଅହେତୁକ କରୁଣା ଯୋଗୁଁ ଆଜି ଆମେ ନିଜ ଜୀବନ ଫେରି ପାଇଲୁ । ମୁଁ ଏହି ଘଟଣା ପରେ ଅନୁଭବ କଲି ଯେ ଆମେ ନିଜର ସ୍ୱାର୍ଥପରତା ଯୋଗୁଁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଭୁଲିଯାଉ, କ୍ଷଣିକ ସୁଖ ପାଇଁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ପାଶୋରି ଦେଉ । କିନ୍ତୁ ସେ ପିତା, ସେ କରୁଣାମୟ । ଠାକୁର କେବେ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ ସନ୍ତାନ ମାନଙ୍କୁ ଭୁଲନ୍ତି ନାହିଁ । ଯେତେବେଳେ ଯେଉଁ ଅବଛାରେ ତାଙ୍କୁ ଡାକଦେବ, ସେହି କୃପାଳୁ ଠାକୁର ଭବ୍ତର ଡାକ ଶୁଣି ତା ସମ୍କୁଖରେ ଠିଆ ହୋଇଥାନ୍ତି । ସେ ସବୁବେଳେ ଆମ ପାଖରେ ଅଛନ୍ତି, ଆମ ପାଶେ ପାଶେ ରହି ଆମକୁ ଦେଖୁଛନ୍ତି । କେବଳ ଆମ ମନରେ ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଭବ୍ତି, ପ୍ରେମ ଓ ବ୍ୟାକୁଳତା ଏତିକି ମାତ ରହିବା କଥା ।

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶିବାନୀ ସାହୁ (ଅରୁ ମାଁ)

## ଅନୁଭୂତି (୫)

I came to know Sri Sri Thakura after my marriage. Though I believed in God, I was hardly devoting any time in praying. But soon after my marriage, I set aside some time for prayer, particularly in morning. It got developed into a habit. No one really asked me to do anything, except my mother.

But one thing I vividly remember, my husband used to tell me that Sri Sri Thakura is always protecting us. Frankly speaking, I was not paying any attention to his words at that time. Neither I felt any urge to know about Sri Sri Thakura, his life nor did I accept him. I did visit Nilachala Kutira, Puri and Birtung. I liked both the places, but my main attraction was the delicious food I was getting there.

Days passed by, slowly and steadily and little by little I got attracted towards Sri Sri Thakura, unknowingly. I saw my husband doing puja, started reading his books, liked his teaching, his philosophy of life; most importantly I attended the first sammilani in America. I guess, that could be my turning point.

Then as more and more I started reading his books, I started feeling his divine presence. May be I did something real good in my past life that brought me closer to him in this life, now I do pray in the morning, seek his blessing, and inform him all our day to day happenings.

In this context I would like to share one of my experiences. When my second child, Anshul was born in Nov 2003, I felt very lonely, as no one from my family or my in-laws were here. With two kids, one being a newborn, and no support around us, I felt helpless. Added to that New Jersey was a new place to me. I got very nervous when my elder son Alok got very sick and was hospitalized, and the younger one was barely 3 weeks old then. Though he recovered in couple of days, the shock still lingered on my mind. I was always in state of panic, what if he becomes sick again, when I am alone at home? I was in a state of nervousness. So I secretly wished, if my husband could stay with me for a while, may be for few days or more if 1 or 2 months, then my newborn would be little older, but it was just a wishful thinking. In this period of poor economic situation it was not wise to wish that and I don't know why I did so?

But it was that I needed the most. I think Sri Sri Thakura sensed it. To my utter surprise, he stayed home for two straight months with full salary and other benefits. Exactly after two months he joined in a new assignment. Then I realized that someone did make it happen. Who could it be?

It was our Sri Sri Thakura. The more I look back, the more I get surprised by this miraculous happening.

Sri Sri Thakura Charanasritaa Geeta Tripathy

# ଅନୁଭୂତି (୬) - ଗୃହାସନ ପ୍ତିଷା ଦିବସର ଅନୁଭୂତି

ମୁଁ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ପାଠଚକ୍ରେ ଯୋଗଦେଲା ପରେ ଥରେ ଜ୍ଞାନଭାଇ ସଂଘପୂଜାରେ କହିଲେ, "ନିଜ ମନକୁ ପୂଜା କରିବା ଅପେଷା କେନ୍ଦ୍ରରୁ ଅନୁମତି ଆଣି ପୂଜା କରିବା ଭଲ ।" ମୋର ବିବାହ ପରଠାରୁ ମୁଁ ଘରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଆସନ ରଖି ଦୁଇଓଳି ପୂଜା, ଆରତୀ ଓ ସ୍ଥୋତ ବନ୍ଦନା କରି ପରିଚୟପତ୍ର ପାଠ, ଗୁରୁଗୀତା ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସଦ୍ଗ୍ରଛ ସବୁ ପାଠ କରୁଥିଲି । ଜ୍ଞାନଭାଇଙ୍କ କଥା ମୋତେ ବହୁତ ଭଲ ଲାଗିଲା । ତା'ପର ବର୍ଷ ଆମେ ଅସୁରେଶ୍ୱରରେ ଅନୁଷିତ ହେଉଥିବା ଓଡିଶାର ପ୍ରାଦେଶିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀରେ ଯୋଗ ଦେବା ପାଇଁ India ଯାଇଥିଲୁ । ସେଠାରୁ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଶ୍ୟାମଭାଇଙ୍କ ଠାରୁ ଗୃହାସନରେ ନିୟମିତ ଭାବରେ ପଞ୍ଜୋପଚାରରେ ପୂଜା କରିବାପାଇଁ ଲିଖିତ ଅନୁମତି ଆଣିଲୁ ।

ସେ ବର୍ଷ ଆମେରିକାର ଦ୍ୱିତୀୟ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗ ଦେବା ପାଇଁ ଶ୍ୟାମଭାଇ ଆସୁଥାନ୍ତି । ଶୁଣିଲି ବିଶ୍ୱଜିତ୍ଭାଇ ଓ ପଲୁବୀତା ମା' ପ୍ରଭୃତି ତାଙ୍କର ନିଜନିଜ ଗୃହାସନର ପ୍ରତିଷା ଉତ୍ସବ ପାଳନ କରୁଛନ୍ତି । ଭାବିଲି 'ସେମାନେ ଭାଗ୍ୟବାନ, ଶ୍ୟାମଭାଇ ଆସି ନିଜେ ଆସନ ପ୍ରତିଷା କରାଇ ଦେଇଯିବେ । ଆମେ ତ ଭଡାଘରେ ରହୁଛୁ, ଠାକୁରଙ୍କୁ ସ୍ୱତନ୍ତ room ଦେଇ ପାରିବୁନି, କେବେ ନିଜ ଘରକରି ରହିବୁ ଆଉ ଆସନ ପ୍ରତିଷା କରିବୁ ? ଏ ସବୁ ମୋର ଭାଗ୍ୟରେ ନାହିଁ ।" ଶ୍ୟାମଭାଇ ଆମେରିକା ଆସିବାକୁ ୩-୪ ଦିନ ଥାଏ, ଶୁଣିଲି ସ୍ମିତା ବାଇ ମା' ଭଡାଘରେ ରହି ମଧ୍ୟ ଆସନ ପ୍ରତିଷା କରୁଛନ୍ତି । ସାଙ୍ଗେସାଙ୍ଗେ ସ୍ମିତା ବାଇ ମା' ଙ୍କୁ ଫେନ୍ କରି ଏ ବିଷୟରେ ପଚାରିଲି । ମା' କହିଲେ "ଆମମାନଙ୍କର ଚାକିରୀ ଜୀବନ ଯାହା, କେବେ କେଉଁଠି permanent ଘର କରି ରହିବା, ଆଉ ଆସନ ପ୍ରତିଷା କରିବା ? ଆଜି ଜୀବନ କାଲିକ ନାହିଁ, ଆମ ସ୍ୱପ୍ନ ସ୍ୱପ୍ନରେ ହିଁ ରହିଯିବ । ଶ୍ୟାମଭାଇ ଆସୁଛନ୍ତି, ନିଜେ ସବୁ କରିଦେଇଯିବେ । ଏ ସୁଯୋଗ ଆଉ ଛାଡିବାର ନୁହେଁ ।" ତାଙ୍କ ସାଙ୍ଗରେ କଥାହେଲା ପରେ ଭାବିଲି ମୁଁ ବି କେମିତି ଆସନ ପ୍ରତିଷା କରନ୍ତି । କିନ୍ତୁ କେମିତି କରିବି ! ପୁଣି ବିଶ୍ୱଜିତ୍ଭାଇଙ୍କୁ ଫେନ୍ ଲଗାଇଲି । ଭାଇ କହିଲେ "ଶ୍ୟାମଭାଇ already ଭୁବନେଶ୍ୱରରୁ ବାହାରି ଆସିଲେଣି । ସେ Chicago Airport ହୋଇ ଆସିବେ, ଆପଣ ସେଇଠି ତାଙ୍କୁ ପଚାରିଦେବେ, ଯଦି ହୋଇପାରିବ ସେ କହିଦେବେ ।"

ଏହା ଭିତରେ ମୁଁ ଖାଲି ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଉଥାଏ । ଭାଇ ଓ ମା' ମାନଙ୍କ ଠାରୁ ବୁଝିଲି, ଆସନ ପ୍ରତିଷା ପାଇଁ ଦରଖାୟ ଲେଖି ପରିଚାଳକଙ୍କୁ ଦେବାକୁ ହୁଏ । ତାପରେ ତାଙ୍କ ମଞ୍ଚୁରୀ ପରେ କୁଟୀର ଓ ସ୍ମୁଡିମନ୍ଦିରରେ ନିମନ୍ତ୍ରଣ କରିବାକୁ ପତେ । ଯେଉଁ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନେ ଆସନ ପ୍ରତିଷା କରୁଛନ୍ତି ସମୟେ ଦରଖାୟ ଲେଖି ନିଜନିଜ ଘରକୁ ଓଡିଶା ପଠାଇ ଥିଲେ । ସେମାନଙ୍କ ବାପା ମାନେ ଦରଖାୟ ନେଇ ଶ୍ୟାମଭାଇଙ୍କ ଠାରୁ ଆନୁମୋଦନ କରି କୁଟୀର ଓ ସ୍ମୁଡିମନ୍ଦିରରେ ନିମନ୍ତ୍ରଣ କରିଛନ୍ତି । ଭାବିଲି "ପଦିବା ଶ୍ୟାମଭାଇ ମୋର ଦରଖାୟ ମଞ୍ଚୁର କରିଦିଅନ୍ତି, କୁଟୀର ଓ ସ୍ମୁଡିମନ୍ଦିରରେ କିଏ ନିମନ୍ତ୍ରଣ କରିବ ? ମୋର ତ ଦୁଇ ଭାଇ ଓଡିଶା ବାହାରେ ରହୁଛନ୍ତି । ବାପା ଯିବା ପରଠାରୁ କାହାକୁ ଏତେ ଦାବୀ ର ସହିତ କହିପାରିବି ଯେ ମୋ ପାଇଁ ପୁରୀ ଯାଇ ଠାକୁରଙ୍କୁ ନିମନ୍ତ୍ରଣ କରିବ । ଆଜିକାଲି ଦୁନିଆରେ ସମୟେ ଦୈନନ୍ଦିନ ଜୀବନରେ କାର୍ଯ୍ୟବ୍ୟ ।" ଏହିପରି ବିଭିନ୍ନ ଚିନ୍ତାରେ ମୋତେ ନିଦ ହେଉ ନଥାଏ ।

ଷ୍ୟାମଭାଇ ଆସିବାଦିନ ପାଖେଇ ଆସିଲା । ମୁଁ ଭାଇଙ୍କ ପାଇଁ ରନ୍ଧାରନ୍ଧି କରି ପଦ୍ମାମାଁ ଙ୍କ ସହ Chicago Airport କୁ ଯାଇଥାଏ । ଭାଇ ପହଞ୍ଚିବାପରେ ତାଙ୍କୁ ଖୁଆଇ ସାରି ପଚାରିଲି, "ମୁଁ ଗୃହାସନରେ ପୂଜା କରିବାପାଇଁ ଆପଣଙ୍କ ଠାରୁ ଅସୁରେଶ୍ୱରରେ ଅନୁମତି ନେଇଥିଲି. ଏଠାରେ ଆସନ ପ୍ରତିଷା କରିବାକୁ ଚାହୁଁଛି. କ'ଣ ହୋଇପାରିବ ?" ଭାଇ ସେଦିନ ବହୁତ କ୍ଲାନ୍ତ ହୋଇ ପଡିଥିଲେ ଓ Charlotte କୁ next flight ଧରିବା ପାଇଁ ତରତର ହେଉଥିଲେ । ସେ ମୋର ପ୍ରଷ୍ମ ଠିକ୍ ଭାବରେ ବୁଝିପାରିଲେନି । ଭାଇ କହିଲେ "ମୁଁ ଆସିଛି ଯେତେବେଳେ ଏକାଥରେ କରିଦେଇଯିବି ।" ତାପରେ ମୁଁ ଆଉ କିଛି ପଚାରିଲି ନାହିଁ । ସ୍ୱର୍ଗର ଚାନ୍ଦ ପାଇଲାପରି ମନଟା ଖୁସିରେ ନାଚିଉଠିଲା । ଘରକୁ ଫେରି ଆସନ ପ୍ରତିଷା ପାଇଁ ଲାଗିପଡିଲି । ରାହ୍ଧିବା ବାସନ ଠାରୁ ଆରମ୍ଭ କରି ଭୋଗଦେବା ପାଇଁ plate ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କିଣି ପକାଇଲି । କଣ ସବୁ ଭୋଗଦେବି list କରି ସମୟଙ୍କୁ ଫୋନ୍ କରି କହିପକାଇଲି, "ମୁଁ ଆସନ ପ୍ରତିଷା କରୁଛି । ଶ୍ୟାମଭାଇ ରାଜିହୋଇ ଯାଇଛନ୍ତି ।" ସନ୍ଦିଳନୀ ପାଖ ହୋଇ ଆସୁଥିବାରୁ ଭାବିଲି, "ଖ୍ୟାମଭାଇଙ୍କ ସାଙ୍ଗରେ ଆଉଥରେ ଆସନ ପ୍ରତିଷା ବିଷୟରେ details କଥା ହୋଇଯାଏ ।" ଭାଇଙ୍କୁ ଯେତେବେଳେ ଫୋନ୍ କଲି, ଭାଇ ପ୍ରଥମେ ପଚାରିଲେ, "ତୁ ଦରଖାୟ ଦେଇଛୁ ?" ମୁଁ କହିଲି, "ନାହିଁ ।" ସେ କହିଲେ, "କୁଟୀର ଓ ସ୍କୁ ତିମନ୍ଦିରରେ ନିମନ୍ଧଣ ହୋଇନି, କିଛି ହୋଇ ପାରିବ ନାହିଁ ।" ତାପରେ ମୁଁ ପଚାରିଲି, "ଭାଇ କିଛି ଉପାୟ ନାହିଁ ?" ଭାଇ ନାହିଁ କଲେ । ସେତେବେଳକୁ ମୋ ମନ ଏତେ ଦଃଖ ହୋଇ ଯାଇଥାଏ ଯେ ମୋର ଆଖିରେ ଲୁହ ଆସିଯାଇ ଥାଏ । ଭାଇଙ୍କୁ ଆଉ କିଛି ନ ପଚାରି ଫୋନ୍ ରଖିଦେଇ ପ୍ରଥମେ ଯାଇଁ ଠାକୁରଙ୍କ ପାଖରେ ମନଭରି କାନ୍ଦିଲି । ଭାବିଲି, "ଆରି ସଦି ମୋର ବାପା ଥାଆରେ, ସମୟଙ୍କ ପରି କୁଟୀର ଓ ସ୍କୁ ତିମନ୍ଦିରରେ ମୁଁ ମଧ୍ୟ ନିମନ୍ଦଣ କରି ଆସନ ପ୍ରତିଷା କରିଥାନ୍ତି ।" ରାତିସାରା ଠାକୁରଙ୍କ ଉପରେ ଅଭିମାନ କରି କାନ୍ଦୁଥାଏ ।

ପରଦିନ ସକାଳୁ ସ୍ମିତା ସୁନ୍ଦର ରାୟ ମା'ଙ୍କ ପାଖକୁ ଫୋନ୍ କରିଥାଏ । ମୁଁ ବହୁତ ମନଦୁଃଖ କରି ସବୁକଥା କହିଲି । ସେ ମୋତେ କହିଲେ, "ଶ୍ୟାମଭାଇ ବୁଲିବାକୁ ଯାଇଛନ୍ତି । ଆସିଲେ ଆଉ ଥରେ ଜଣାଇବେ ।" ତାପରେ ଘଞ୍ଜେ ଦୁଇ ଘଞ୍ଜା ପରେ ଶ୍ୟାମଭାଇଙ୍କର ଫୋନ୍ ଆସିଲା । ସେ ମୋତେ ପଚାରିଲେ, "ଆସନ ପ୍ରତିଷା କରିବୁ ?" ମୁଁ ଯନ୍ତଚାଳିତ ପରି କହିଲି, "ହଁ ଭାଇ, କରିବି ।" ଭାଇ କହିଲେ, "ସାଙ୍ଗେସାଙ୍ଗେ ଦରଖାୟ ଲେଖି, scan କରି ମୋଁ ପାଖକୁ e-mail କରିଦେ । ମୁଁ ମଞ୍ଚୁର କରିବି ।" ମୁଁ କହିଲି ଭାଇ, "ବାପା'ତ ନାହାନ୍ତି, ଭାଇମାନେ ତ ଓଡିଶା ବାହାରେ ରହୁଛନ୍ତି, କୁଟୀର ଓ ସ୍ମୁତିମନ୍ଦିରରେ କିଏ ନିମନ୍ତଣ କରିବ ?" ଭାଇ କହିଲେ, "ତୋ ପାଇଁ ଗୋଟେ special ବ୍ୟବଣା କରାଯିବ । ଆମଘର ମା' (ହେମ ମା') ତୋ ପାଇଁ ନୀଳାଚଳ କୁଟୀର ଓ ସ୍ମୁତିମନ୍ଦିରରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ନିମନ୍ତଣ କରିବେ ।" ମୋତେ ତାଙ୍କ କଥା ସବୁ ସ୍ୱପ୍ନ ଭଳି ଲାଗୁଥାଏ । ଯେଉଁ ଲୋକ ଏତେ strict ର ସହ ମନା କରିଥିଲେ, ସେ ପୁଶି ମୋ ପାଇଁ ଏତେ ସବୁ ସୁବିଧା କରିଦେଉଛନ୍ତି । ପରୋକ୍ଷରେ ଭାବିଲି, "ଠାକୁର ମୋର ଦୁଃଖ ସହି ପାରିଲେନି । ପ୍ରଥମେ ମୋର ପାଣରେ ତାଙ୍କ ପାଇଁ କେତେ ବ୍ୟାକୁଳତା ଅଛି ପରୀକ୍ଷା କରୁଥିଲେ । ଏବେ ଶ୍ୟାମଭାଇଙ୍କ ଭିତରେ ରହି ମୋ ପାଇଁ ସବୁ ବ୍ୟବଣା କରୁଛନ୍ତି ।" ଏ ସବୁ ଭାବି ଠାକୁରଙ୍କ ପାଖରେ କୃତଞ୍ଚତାରେ ମୋର ମୁଣ୍ଡ ନଇଁ ଗଲା । ଠାକୁର ବାପାଙ୍କୁ ତାଙ୍କ ପାଖକୁ ନେଇଗଲେ ବୋଲି ଦୁଃଖ କରୁଥିଲି, ଆଜି

ପରିଚାଳକଙ୍କ ଘର ମା' ମୋର ବାପା ମା' ହୋଇ ମୋ ପାଇଁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ନିମନ୍ତଣ କରୁଛନ୍ତି, ଏହାଠାରୁ ବଡ ଭାଗ୍ୟ ଆଉ କ'ଣ ହୋଇପାରେ ।

ଶେଷରେ September ୫ ତାରିଖ ଦିନ ଆମର କେନୋସାଥିତ ବାସଭବନରେ ଆସନ ପ୍ରତିଷା ହେବ ବୋଲି ଥିର କରାଗଲା । ଅଧିବାସ ଦିନ ଶ୍ୟାମଭାଇ ଓ ଞ୍ଜାନଭାଇ ଆସି ପହଞ୍ଚିବେ ବୋଲି ଠିକ୍ ହେଲା । ଏହାଭିତରେ ଥରେ, ସବୁଦିନ ପରି ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କ ପାଦୁଜା ଧୋଇଦେଉ ଥାଏ । ପାଦଧୁଆ ପାଣିରେ ଦେଖିଲି, ଆମ ହାତ ଗୋତରେ ଯେପରି ଲୋମ ଥାଏ ସେହିପରି ଛୋଟ ଲୋମଟିଏ ଭାସୁଛି । ଭାବିଲି. "ମୋର ଅସାବଧାନତାରୁ plate ଟି ବୋଧହୁଏ ଠିକ୍ ଭାବରେ ଧୋଇ ପାରିନି, ପାଣିରେ ଲୋମଟି ପଡିଯାଇଛି ।" ସେ ଲୋମଟିକୁ ଫୋପାଡିଦେଇ ତା'ପରଦିନ ସାବୁନ ମାରି ଇସତ୍ ହଳଦିଆ ରଙ୍ଗର bowl ଟିକୁ ଭଲଭାବରେ ଧୋଇ ପାଦୁଜା ଧୋଇବାକୁ ପାଣିନେଲି । ପାଣିକୁ ଆଉଥରେ ଭଲ ଭାବରେ ପରୀଷା କରି ପାଦୁଜା ଧୋଇଦେଲା ବେଳକୁ, ପୁଣି ଆଉ ଗୋଟେ ଲୋମ ଭାସିଉଠିଲା । ଭାବିଲି. "ପାଣିରେ ତ କିଛି ନଥିଲା । ଠାକୁରଙ୍କ ଆସନରେ ପରଦା ପଡି କବାଟ ବନ୍ଦ ରହୁଛି, ପାଦାସନରେ ଲୋମ ଆସିବ ବା କେଉଁଠୁ ?" ତା'ପରେ ମନକୁ ଆସିଲା, "ଏ ଠାକୁରଙ୍କ ଅଙ୍ଗଲାଗି ଜିନିଷ ନୁହେଁତ ?" ଏତିକି ଭାବିଲାକ୍ଷଣି ହଠାତ୍ ବୁଝିପାରିଲି କାଲି ବୋଧେ ମୁଁ ଜାଣି ନପାରି ଫୋପାଡିଦେଇ ଥିବାରୁ ଠାକୁର ଆଜି ପୁଣି କୃପାକରି ଦେଇଛନ୍ତି । ସାଙ୍ଗେସାଙ୍ଗେ ତାକୁ ପାଣିରୁ ଛାଣିଆଣି ସାଇତି ରଖିଲି । ଶ୍ୟାମଭାଇଙ୍କୁ ଫେନ୍ରେ ଏବିଷୟରେ ଜଣାଇବାରୁ ସେ କହିଲେ, "ଠାକୁରଙ୍କ ଆସନ ପ୍ରତିଷା ହେବ ବୋଲି ଏପରି ହେଉଛି । ସେ ଜିନିଷକୁ ଭଲଭାବରେ ସାଇତି ରଖ ।"

ସନ୍ଦିଳନୀ ପରେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ସମୟାନୁଯାୟୀ, ଅଧିବାସ ଦିନ ଶ୍ୟାମଭାଇ ଆସି ଆମ ଘରେ ପହଞିଲେ । ଆନନ୍ଦ ଉଲ୍ଲାସ ଭିତରେ ଆସନ ପ୍ରତିଷା ଉତ୍ସବ ଶେଷ ହେଲା । ତା'ପର ଠାରୁ ଯେତେବେଳେ ପାଦାସନ ଧୋଇଦିଏ ସେତେବେଳେ ପାଣିକୁ ଟିକେ ଅନାଇ ଦେଖେ ଆଉକିଛି ଭାସୁଛିକି ? ଯଦି ୮ ଦିନ ଖଞ୍ଜେ କିଛି ନଦେଖେ, ଠାକୁରଙ୍କୁ କହେ "ଠାକୁର! ମୋ ଉପରେ ରାଗିଛ କି ? ନାଁ ମୁଁ ଠିକ୍ଠିକ୍ ଭାବରେ ତୁମ ପୂଜା କରିପାରୁନି, କାହିଁକି ଆଉକିଛି ତ ବାହାରୁନି ।" ଯେଉଁ ଦିନ ଏପରି କୁହେ ସେଦିନ ପୁଣି ଆଉ ଗୋଟେ ଭାସିଉଠେ । ଏମିତ ୪-୫ ଥର ହେଲା । ଏହାଭିତରେ ମୋର ବି ଲୋଭ ବଢି ଯାଇଥାଏ । ମୋର ବିଭାଘର ପୂର୍ବରୁ ଥରେ ମୁଁ ଆମ ଘରେ ଠାକୁରଙ୍କର ଆସନ ଝାଡୁଥାଏ । ଦେଖିଲି ଗୋଟେ ରୂପା ଫରୁଆରେ ଗୋଟେ କେଶ ଥୁଆ ହୋଇଛି । ମୁଁ ଆସି ସାଙ୍ଗେଆଙ୍ଗେ ଆମ ବଡମା' ଙ୍କୁ ପଚାରିଲି, "ସେଥିରେ କ'ଣ ଅଛି ?" ସେ ମୋତେ କହିଲେ, "ସେଇଟା ହେଲା ଠାକୁରଙ୍କ କେଶ । ଠାକୁରଙ୍କ ମୁଞ୍ଚ କୁଣ୍ଡାଇଲା ବେଳେ ପାନିଁଆରୁ ବାହାରି ଥିଲା ।" ମୋର ସେ କଥା ମନେ ପଡିଗଲା । ମନେମନେ ଭାବିଲି, "ଯଦି ମୁଁ ବି ଗୋଟେ ପାନିଁଆ ରଖି ଠାକୁରଙ୍କ ମୁଞ୍ଚ କୁଣ୍ଡାଇ ଦିଅନ୍ତି, ମୁଁ ବି ଠାକୁରଙ୍କ ଜେଶ ପାଆନ୍ତି । ସେଦିନ ପାଦାସନ ଧୋଇଦେଲା ବେଳେ ଦେଖିଲି ପାଣିରେ ଗୋଟେ ଲମ୍ବା କେଶ ଭାସୁଛି । ମୋର ଆନନ୍ଦର ସୀମା ରହିଲାନି । ଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କରି ତାହାକୁ ସାଇତି ରଖିଲି । ତାପରେ Feb 23 ତାରଖ ଦିନ ଆମର ବିବାହ ବାର୍ଷିକି ଥାଏ । ସେଦିନ ସକାଳୁ ପୂଜା କରିବା ପୂର୍ବରୁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଇଲି, "ଆଜି ଆମର ବିବାହ ବାର୍ଷିକି, ଆଜି କିଛି ବାହାରିଲେ ଜାଣିବି ଯେ ତୁମେ ଆମକୁ ଆଶାର୍ବାବଦ କଲ ।" ଯେମିତି ପ୍ରଥମ ପାଦୁକାଟି ଧୋଇ ଦେଇଛି, ପୁଣି ଗୋଟେ ଲୋମ ଭାସିଉଠିଲା । ମୋର ମନ ଆନନ୍ଦରେ ନାଚି ଉଠିଲା । ତାକୁ ନେଇ ସାଇତି ରଖିଲି ।

ଏସବୁ ଘଟଣା ପରେ ଥରେ ଭାବିଲି, "ମୁଁ ଏ କଣ କରୁଛି ? ଠାକୁର ମୋତେ ପ୍ରଥମେ କୃପାକରି ଦେଉଥିଲେ । ମୁଁ ତ ଏବେ ସବୁବେଳେ ଦାବିକରି ବସୁଛି ।" ନିଜର ଭୁଲ ବୁଝିପାରି ଠାକୁରଙ୍କ ପାଖରେ ଷମାମାଗି କହିଲି, "ପୁଭୁ! ତୁମେ ମୋ ପାଖରେ ରହି ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷରେ ଲୀଳାଖେଳା କରୁଛ ବୋଲି ମୋର ପ୍ରାଣରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ବିଶ୍ୱାସ ଆସିଲାଣି । ମୁଁ କେବେ ଆଉ ତୁମପାଖରେ ଏ ସବୁ ପାଇଁ ଦାବି କରିବି ନାହିଁ ।" ଯେଉଁଦିନ ଏହା ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଇଲି ତା'ପରଠାରୁ ମୁଁ ପାଦାସନ ଧୁଆପାଣିରେ ଆଉ କିଛି ଦେଖିନାହିଁ ।

ଠାକୁରଙ୍କର ଲୀଳାଖେଳା ବୁଝିବା ପାଇଁ ଆମର ବା ଶକ୍ତି କାହିଁ । ଠାକୁର କହିଛନ୍ତି "ଚିତ୍ତଶୁର୍ତ୍ତି ନହେଲା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତୁମେ ମୋର କୃପା ଠିକ୍ଠିକ୍ ଭାବରେ ବୁଝିପାରିବନି ।" ଆମେମାନେ ଉପଯୁକ୍ତ ହେଲେ, ସେ ଏହାଠାରୁ ମଧ୍ୟ ବଡ ଜିନିଷ ଆମମାନଙ୍କୁ ଦେବାପାଇଁ ଅନାଇ ବସିଛନ୍ତି । ଠାକୁରଙ୍କ ପାଖରେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଛି, ଯେପରି ତାଙ୍କଠାରେ ମୋର ଦୃଢନିଷା, ଭକ୍ତି ଓ ବିଶ୍ୱାସ ସର୍ବଦା ବିଦ୍ୟମାନ ରହୁ । ଶେଷରେ ଶୀଶୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣରେ ମୋର ସମୟ ଦୋଷତୃଟି ପାଇଁ ଷମାପାର୍ଥନା କରି ତାଙ୍କର ଆଶୀର୍ବାଦ ଭିଷା କରୁଛି ।

ଶୀ ଶୀ ଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ସୁଚିତା ସ୍ୱାଇଁ (ଲୀନା ମାଁ')

#### Jayaguru

## Kids' Section

#### A Prelude to Kids' Section

By the matchless grace and noble wish of our beloved Sri Sri Thakura Maharaj we are able to attract several articles (experience) from the children of Nigamananda Family in America Saraswata Sangh (AmSas) and publish them in this 3<sup>rd</sup> issue of Saraswata Madhuri. The publication coincides with the 3<sup>rd</sup> Annual Bhakta Sammilani in the United States. The effort and enthusiasm demonstrated by the children, clearly illustrate that the kids abroad are, although slowly but surely, getting attracted to the phenomenal pull of the Nigam doctrine. And this is our happy news to share.

With permission from the President and Parichalaka of Nilachala Saraswata Sangha, AmSas has added a monthly kids' session to its Shastrapatha series. On the last Sunday of each month the children, with help from their parents, join through teleconference and participate in the program which lasts about 30 minutes. The session starts with 'Sri Guru Pranam'. After a short introduction by Bijoy bhai, the president of AmSas, one of the kids reads a pre-selected story focusing on Sri Sri Thakur's teachings and/or experiences. This is followed by discussions and/or questions-answers on the topic, which is primarily moderated by Bijoy bhai. Then another child carries out Bhava Binimaya, usually prepared with some assistance from his/her parent(s). Subsequently, invitation for the next session, and Truti Bichyuti are performed. The session ends with the stanza Nara Rupa Dharam. Usually, about 10 to 12 children participate in these sessions. Their interest and participation level, with the blessings of Sri Sri Thakura Maharaj, appear to be increasing with each session.

When we decided to include a special Kids' Section in Saraswata Madhuri and conveyed the idea to our children, they showed noticeable excitement. Consequently, many of them came forward with some articles about their feelings on Sri Sri Thakura puja and Sammilani. This budding enthusiasm of the kids, their urge to share their understanding of our institution (Sangha), our objectives, our working principles, and above all love of our Thakur, symbolize the bright future of Nigamananda family. We pray to Sri Sri Thakura Maharaj that He bless these children to overcome linguistic, cultural, and other barriers and work toward achieving His noble objectives. In time, His teachings will spread and seep into the fabric and the soul of this culture, and this land.

Sri Sri Thakura Charanashrita Editorial Board America Saraswata Sangh

## **My Sammilani Experience**

I attended the first sammilani of the America Saraswata Pathachakra held in August 2002. When I first went to the sammilani, I had no idea what it was. I just thought it was a waste of time. My parents had told me that I had to get up at 5:00 A.M. and get ready for puja. I like to wake up late. I knew that getting up at 5 A.M. would be difficult for me. My parents kind of dragged me out of bed the first morning of the sammilani; I got ready and went with them. At the sammilani, I made some new friends. We played a lot. There were some activities for kids arranged by Bijoy bhai. He described more about Thakura. That night, we participated in the Aananda Sabha. I thought the Aananda Sabha was funny. I enjoyed that. That night we slept late; but the next morning again we had to get up early. This part of the sammilani I did not like. But, the next year at the sammilani, during the kids' session when we had a chance to ask questions to Shyam bhai, I asked him why we have to get up so early. He explained that early in the morning our minds are very fresh. That is the most suitable time to do any important activities such as prayers, meditation, worshiping, etc. After that year, I realized the importance of the sammilani and how it affects our lives. All in all I think that the samilani is very special, important, and religious. Now I look forward to go to our third sammilani in August 2004 at Charlotte, NC.

Brij Gopal Panda Arkansas

## My Sammilani Experience

In my family my parents, grandparents and other family members worship Sri Sri Thakura everyday morning and evening. I do pranam in mornings and evenings. Sometimes I do prayer. In 2002 February I went to Bhubaneswar with my mother and brother to attend Orissa sammilani being held at Jaraka. We were praying Thakura to attend that sammilani. I had good time with my grandparents and other family members. That year August we went to Minneapolis for the first America sammilani. There I enjoyed Ananda Sabha the most. I participated in a small children's play. During Aarati I was standing in the front holding an AALATA (a special hand fan). That was lot of fun. I enjoyed last year's Sammilanni too. Since last year every month one Saturday I am meeting my friends Shreya and Lara in North Carolina Pathachakra. We play all the time. At the end of puja we do Jayaguru kirtana and pranam. Now I am waiting for every month's last Sunday for our Kids' phone puja.

I saw two of my friends were doing small prayer before eating. I asked my mom and she said I should do that. Now I am trying to remember Sri Sri Thakura before eating. As per my parent's instruction I am telling Thakura before going any where (including school) and also after coming back.

My parents told me that Thakura gave us everything and is always taking care of us. I am sure about one thing that everybody in our family loves Thakura, including me.

Saumyashree Ray (Bhakti) North Carolina

## My Experience with Thakura

From my childhood I have seen my parents do puja twice a day. My mom always tells me, Thakura is the head of our family and before starting any thing we should take permission of Thakura. She also tells me that Thakura is almighty and if we have faith in Thakura he will help us in every step of our life.

My grandmother calls me "Nanu". Once I asked my mom why she calls me "Nanu". My mom explained that Thakura's nickname was "Nalini" so my grandma calls me Nanu.

In 2003 we got a chance to participate in the Pradeshika Bhakta Samilini in Orissa. I had never seen such a huge religious gathering before. It was a very good experience of my life.

I am glad that we have a separate kids program in America Saraswata Sangha. Through this program we are able to know lots of things about Thakura. I like to share one of my experiences:

In our school we had a competition. Before the competition I didn't take permission of Thakura. When I got my result it was not the highest score. I was upset. When I told my mom about the result she asked me, "Did you take permission of Thakura before the exam?" Then I realized my mistake. Next time I took permission of Thakura before the competition. To my surprise, I got perfect score 20/20, which being the highest score, I ended up winning the competition. It clearly shows that, if you have faith in Thakura anything is possible with his blessing.

Abhishek Swain (Sikan) Wisconsin

## My Anubhuti

I worship Thakura everyday morning and afternoon at home with my parents. We do puja, prayer and book reading. I try to remember and follow Thakura's advice.

Thakura wanted everyone to be good. He has achieved perfection (*siddi*) in the pathways of *Tantra*, *Gyana*, *Yoga* and *Prema*. He has written some books and has given a lot of valuable advices to his disciples.

I know Thakura since my birth. I love him and always pray him when in trouble. I have read his biography 'Sadguru Swami Nigamananda'. Currently I am reading the 'Bhagavad-Gita'.

I regularly attend the kid's session of the America Saraswata Sangha. In one of those sessions, I read the story of Jayadratha's death. I learned that, jealousy and pride leads to one's downfall.

I have just been back from India. I visited the Puri Nilachala Saraswata Ashram and joined in the evening prayers there. There I saw the beautiful 'bigraha' of Thakura and also his famous rickshaw.

I wish we could follow His advice more sincerely. This will help us to build an ideal family and hence an ideal society.

Ragini Mohanty Bolton, England

## My Interactions with Thakura

When I went to India last year, I saw the puja at my grandparents' place. I worship Sri Sri Thakura at home along with my parents. I love to help my mom washing and fixing the puja tray and putting the agarbathi in the stand. We chant the stotras and perform Jayaguru kirtan. I like singing along with my mom the most. I play the 'gini's while chanting Jayaguru mantra. I let Sri Thakura know when we go out and after coming back home I let Sri Sri Thakura know about that too.

Shreya Prabhakar North Carolina

### ଜୟଗୁରୁ

## ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ପାଠଚକ - ପଥମ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ନିଳନୀର ବିବରଣୀ

ୟାନ: ମିନିଆପଲିସ (Minneapolis), ମିନେସୋଟା (Minnesota)

ଯୁକ୍ତରାଷ୍ଟ୍ର ଆମେରିକାର ବିଭିନ୍ନ ୟାନରେ ରହୁଥିବା ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନେ ୪ ଅଗଷ୍ଟ ୨୦୦୧ ମସିହା ପବିତ୍ର ଝୁଲଣ ପୂର୍ଞିମାଠାରୁ ଟେଲିଫୋନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ ପାଠଚକ୍ର କରିଆସୁଛନ୍ତି । ଏହି ପାଠଚକ୍ରଟି ୧୫ ଡିସେମ୍ବର ୨୦୦୧ ମସିହାରେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘରୁ ବିଧିବର୍ଦ୍ଧ ଭାବେ ଅନୁମୋଦନ ପାଇଲା । ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ ଭାଇ ଏହାର ନାମକରଣ କରି 'ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ପାଠଚକ୍ର' ରଖିଛନ୍ତି । ବର୍ଷକୁ ଥରେ ସବୁ ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନେ ଏକ ୟାନରେ ମିଳିତ ହୋଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସେବାପୂଜା କରିବା ପାଇଁ ଥିର କରାଯାଇଥିଲା । ଏଥି ନିମିତ୍ତ କେନ୍ଦ୍ରରୁ ଅନୁମତି ନେଇ ୬ ମଇ ୨୦୦୨ ସୋମବାର ଦିନ ନୀଳାଚଳ କୁଟୀର ଓ ସ୍କୃତିମନ୍ଦିରରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ପାଠଚକ୍ର ପଥମ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ଉପଲକ୍ଷେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କୁ ଯୁକ୍ତରାଷ୍ଟ ଆମେରିକାର ମିନେସୋଟା ରାଜ୍ୟର ମିନିଆପଲିସ୍ ୟାନକୁ ନିମବଣ କରାଯାଇଥିଲା ।

ଏହି ସନ୍ନିଳନୀର ପ୍ରସ୍ତୁତିରେ ସମସ୍ତେ ଲାଗିପଡିଥିଲେ । ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଜ୍ଞାନ ରଞ୍ଚନ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇଙ୍କ ନିଜସ୍ୱ ବାସଗୃହରେ ଏହା ଅନୁଷିତ ହେଉଥିବାରୁ ସେ ଓ ତାଙ୍କ ଘର ଶିବାନୀ ମା' ଆସନ ସଜା ଉପକରଣ ଓ ରନ୍ଧନ ଦ୍ୱବ୍ୟ ଆଦିର ଆୟୋଜନ କରିଥିଲେ । ୬ ଜଣ ଭକ୍ତ ଜ୍ଞାନ ଭାଇଙ୍କ ବାସଗୃହରେ, ୩ ଜଣ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ବାଣୀପ୍ରସନ୍ନ ମହାନ୍ତି ଭାଇଙ୍କ ବାସଗୃହରେ, ଓ ବାକି ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ନିକଟୟ ଲଜ୍ରେ ଓ ସଂପର୍କୀୟ ମାନଙ୍କ ଘରେ ରହିବାର ବ୍ୟବୟା କରାଯାଇଥିଲା । ସନ୍ନିଳନୀର ପ୍ରତ୍ୟେକ ସେବାକୁ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବ୍ୟବକ କରାଯାଇ ଥିଲା । ସନ୍ନିଳନୀର ପ୍ରସ୍ତୁତି ଓ ଆୟୋଜନ ବିଷୟରେ ଦୁଇ/ତିନି ମାସ ପୂର୍ବରୁ ବିଭିନ୍ନ ଦିନ ସନ୍ଧ୍ୟା ସମୟରେ teleconference ଦ୍ୱାରା ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ଆଲୋଚନା କରୁଥିଲେ । ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ପାଠବକ୍ରର ପ୍ରଥମ ବାର୍ଷିକ ପତ୍ରିକା 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ' ମଧ୍ୟ ଏହି ସନ୍ନିଳନୀ ଉପଲକ୍ଷେ ପ୍ରକାଶିତ କରାଗଲା ।

### ୩୦ ଅଗଷ ୨୦୦୨, ଶୁକ୍ବାର, ଅଧିବାସ

ଆଜି ଆମେରିକାର ବିଭିନ୍ନ ୟାନରୁ ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ଆସି ପହଞିଥିଲେ ଓ ବିଭିନ୍ନ ସେବା ଯଥା ପୁଷଣୁଛନ, ଭୋଗ ରନ୍ଧନ ଆଦି ଆରମ୍ଭ କରିଥିଲେ । ସନ୍ଧ୍ୟା ୬ ଟା ୫୦ ରୁ ୭ ଟା ୪୫ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅଧିବାସ ପୂଜା ଅନୁଷିତ ହୋଇ ଥିଲା । ପ୍ରଥମେ ପ୍ରତୀକ୍ଷା ସଙ୍ଗୀତ 'ସଞ୍ଜ ସମୀରଣେ ମୃଦୁଳ କଂପନେ' ଗାନ ପରେ ସନ୍ଧ୍ୟା ଆରତି କରାଗଲା । ତାପରେ 'ଗୁରୁ ନାରାୟଣ କରି ନିବେଦନ' ପାର୍ଥନା ବୋଲି, ଭକ୍ତମାନେ ସ୍ତୋତ୍ତବନ୍ଦନା କରିଥିଲେ । ତତ୍ପରେ 'ନିଗମ ଉପଦେଶ' ଗ୍ରହ୍ଧରୁ ଶ୍ୱଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆସନ, ବସନ, ଭୂଷଣ, ବାହନ ଦେବା ପ୍ରସଙ୍ଗ ପୃଷା ୧୬୦-୧୬୧ ପଢାଗଲା । ଏହାପରେ ଶ୍ୱଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ ସନ୍ନିଳନୀର କାର୍ଯ୍ୟସୂଚୀ ଅର୍ପଣ ଓ 'ସାରସ୍ପତ ମାଧୁରୀ' ପ୍ରଦାନ ପରେ 'ଜୟଗୁରୁ' କୀର୍ତ୍ତନ ସହ ଅଧିବାସ ପୂଜା ସମାତ୍ତ ହୋଇଥିଲା । ଏହାପରେ ସମତ୍ତେ ପ୍ରସାଦ ସେବନ କରିଥିଲେ । ତାପରେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ସେବା ଅନୁଯାୟୀ ଭାଇମାନେ ଶ୍ୱଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଆସନ ସଜା, ଅର୍ଚ୍ଚନା ଆସନ ତଥା ଶ୍ରୀବିଗ୍ରହଙ୍କର ପୁଷ୍ଟସଜା ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ କାର୍ଯ୍ୟରେ ଲାଗି ପଡିଥିଲେ । ଅନ୍ୟ ପଷରେ ମା'ମାନେ ରୋଷେଇପରେ ପରିବା କଟା ଆରମ୍ଭ କରିଥିଲେ ।

### ୩୧ ଅଗଷ ୨୦୦୨, ଶନିବାର, ପ୍ଥମ ଦିବସ, ପ୍ଥମ ଅଧିବେଶନ (ସକାଳ ୫:୪୫ ରୁ ୭:୪୫)

ଆଜି ଭୋର୍ ହେବା ସମୟରେ ଜ୍ଞାନ ଭାଇ ଓ ରବି ଭାଇ ଶ୍ୱାଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜା ପ୍ରୟୁତି ଆରମ୍ଭ କଲେ । ସେବାରେ ଥିବା ମାଁ ମାନେ ବାଲ୍ୟଭୋଗ ରନ୍ଧନରେ ଲାଗିପଡିଲେ । ଧିରେ ଧିରେ ପାଖ 'ଲଜ୍'ରେ ଓ ସଂପର୍କୀୟମାନଙ୍କ ଘରେ ରହୁଥିବା ଭକ୍ତମାନେ ଆସି ପହଞ୍ଚିଗଲେ । ସଙ୍ଗୀତ ସେବାରେ ଥିବା ଲୀନା ମା' (ସୁଚିତ୍ରା ସ୍ୱାଇଁ), ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ଭାଇ, ସ୍କୀତା ବାଇ ମା' ପ୍ରଭୁତି ଜାଗରଣ, ପ୍ରତୀକ୍ଷା ଓ ଆବାହନ ସଙ୍ଗୀତ ଗାନ କରିଥିଲେ । 'ନିଶି ହେଲାଣି ପାହାନ୍ତି, ଜାଗ ଶେପ ତେଜ', 'ମହାମନ୍ଦିର ବାରୁତୋରଣରେ ପ୍ରିୟ ମୋର', 'ସୁନ୍ଦର ପ୍ରଭାତ କୋଳେ' ଗାନ ପରେ 'ଜୟଗୁରୁ' ଆନନ୍ଦ ଧ୍ୱନିରେ ଶ୍ୱଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଆସନର ପରଦା ଉନ୍ମୋଚନ କରାଯାଇଥିଲା । ଅର୍ଚ୍ଚନା ସଙ୍ଗୀତର ତାଳରେ ଅର୍ଚ୍ଚନା ଆସନରେ ଶ୍ୟଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କର ଷୋଡିଶୋପଚାର ପୂଜା ଜ୍ଞାନ ରଞ୍ଚନ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇ ସଂପାଦନ କରିଥିଲେ ।

ଏଥିରେ ତାଙ୍କୁ ବ୍ରେନ୍ଦ୍ର ପଣ୍ଟା ଭାଇ ଓ ରବି ନାରାୟଣ ତିପାଠୀ ଭାଇ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ସହାୟତା କରିଥିଲେ । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଭକ୍ତ ମାନଙ୍କ ପଦର ଉପହାର ସାମଗୀ ପଦାନ କରାଯାଇଥିଲା । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ନୈବେଦ୍ୟ ପ୍ରଦାନ ଓ ପୁଷ୍ଟାଞ୍ଚଳି ପ୍ରଦାନ ପୂର୍ବକ ଏହି ପୂଜା ଓ ଅର୍ଚ୍ଚନା ଶେଷ ହେବା ପରେ ଆରତି ପ୍ରସ୍ତୁତି ନିମିର୍ ଆସନ ବନ୍ଦ କରାଗଲା । ତତ୍ପରେ 'ଏ ଶୁଭ ଲଗନେ ମୃଦୁ ବାତାୟନେ ଭକ୍ତି ଉଦ୍ବେଳିତ ପାଣେ' ଓ 'ଆନନ୍ଦମୟ ନିଗମାନନ୍ଦ ଜୟ' ଗାନ କରାଯିବା ପରେ ଆସନ ଉନ୍ମୋଚନ କରାଯାଇଥିଲା ।

ପୁଷ ସଭିତ ମନ୍ଦିର ସୁଦୃଷ୍ୟ ତୋରଣରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର 'ସନ୍ନିଳନୀ ବିଗ୍ରହ'ଙ୍କୁ ଭକ୍ତମାନେ ଦର୍ଶନ କରିଥିଲେ । ଆରତି ସଙ୍ଗୀତର ତାଳରେ ଆଲଟ ଚାମର ଆଦି ସେବା ସହ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ମଙ୍ଗଳ ଆରତି କାର୍ଯ୍ୟ ସଂପନ୍ନ କରାଯାଇଥିଲା । ଏହାପରେ ଶୀଗୁରୁ ବନ୍ଦନା (ବନ୍ଦେ ଶୀଗୁରୁ ପ୍ରେମ କଲ୍ତରୁ) ୟୋତ୍ର ବନ୍ଦନା କରାଯାଇଥିଲା । ତା'ପରେ ଜ୍ଞାନ ଭାଇ ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ କରାଇଥିଲେ । ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ ପରେ 'ନିରାଜନା'ରୁ ପାର୍ଥନା ଗୀତିକା (୧୦) 'ସରବେ ତରନ୍ତୁ ଭବ ଜଟିଳ ଜଳଧି' ଗାନ କରାଗଲା । ତତ୍ପରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପରବର୍ତ୍ତୀ ଅଧିବେଶନ ନିମିତ୍ତ ନିମନ୍ଦଣ କରାଯିବା ପରେ 'ଜୟଗୁରୁ' କୀର୍ତ୍ତନ ଓ ପ୍ରଣାମ ସହ ଆସନ ବନ୍ଦ କରାଯାଇ ପ୍ରାର୍ଥନା ସଭା ସମାୟ ହୋଇଥିଲା । ଏହାପରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ବାଲ୍ୟଭୋଗ ନିବେଦନ କରାଯାଇଥିଲା ଓ ଭକ୍ତମାନେ ପ୍ରସାଦ ସେବନ କରିଥିଲେ ।

#### ୩୧ ଅଗଷ୍ଟ ୨୦୦୨, ଶନିବାର, ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧିବେଶନ (ସକାଳ ୯:୧୫ ରୁ ୧୧:୪୫)

ପ୍ରତୀଷା ଓ ଆବାହନ ସଙ୍ଗୀତ 'ଆସ ଉଛୁର ନକରି ଆସରେ' ଓ 'ପ୍ରାଣ ଠାକୁର ସେହି ରୂପେ ଦିଅ ଦର୍ଶନ' ଗାନ ପରେ ଗୁର୍ବଞ୍ଜକଂରୁ 'ଭବ ବନ୍ଧନ ମୋଚନ' ଗାନ କରି ଆସନ ଉନ୍ମୋଚନ କରାଗଲା ଓ ଆଜିର ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧିବେଶନ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । ଞ୍ଜାନଭାଇ ଓ ରାଉରକେଲା ସାରସ୍ୱତ ସଫର ନୃସିଂହ ଚରଣ ପଣ୍ଟ ଭାଇ ଆସନ ଗୁହଣ କଲାପରେ 'ନିଗମ ଉପଦେଶ'ରୁ 'ଧର୍ମର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଏକ' ପୃଷ୍ଟା ୧୦୧-୧୦୨ ଓ 'ଞ୍ଜାନୀଗୁରୁ' ଗୁଛରୁ 'ଧର୍ମ କାହାକୁ କହନ୍ତି' ପୃଷ୍ଟା ୧-୧୯ ପାଠ କରାଗଲା । ତାପରେ 'କଣ୍ଠ ଭରି ତୁ କର ଗୁରୁ ନାମ ଗାୟନ' (ଦିଓ ମା') ସଙ୍ଗୀତ ବୋଲାଯିବା ପରେ ସଂଘସେବକ ଦ୍ୱିତୀୟ ଭାଗରୁ ପୃଷ୍ଟା ୩୦୩-୩୧୫ ପାଠ କରାଯାଇଥିଲା । ଏହାପରେ ସଙ୍ଗୀତ 'ସାଧୁ ସଙ୍ଗ ମୋତେ ଦିଅ ହେ ଚିର ମଙ୍ଗଳମୟ' ଗାନ କରାଗଲା । ତତ୍ପରେ 'ସଂସାରପଥେ' ଗୁଛର 'ଭାବନା ଖଣ୍ଡ'ରୁ 'ଗୁହଣ୍ଟ ଜୀବନରେ ଗୁରୁ କରଣ', ପୃଷ୍ଟା ୪୫-୬୨ ପାଠ କରାଯାଇ 'ଚିହ୍ନିଛୁ କି ଗୁରୁ କି ଧନ' ସଙ୍ଗୀତ ବୋଲାଗଲା । ତା'ପରେ 'ନିଗମ କଥା ସଂଗହ' ଦ୍ୱିତୀୟ ଭାଗରୁ 'ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ' ପୃଷ୍ଟା ୧୨-୧୭ ପାଠ କରାଗଲା ।

ଏହାପରେ ଆମେରିକା ସମୟ ଦିନ ୧୧ଟା ୪୫ (ଭାରତ ସମୟ ରାଡି ୧୦ଟା ୧୫) ରେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ତ ସଂଘର ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଶୀୟୁକ୍ତ ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ ଭାଇ phone ମାଧ୍ୟମରେ ଉଦ୍ବୋଧନୀ ଭାଷଣ ଦେଇଥିଲେ । ଏହା ଶୀୁଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଓ ଭକ୍ତ ମାନଙ୍କୁ speaker phone ଜରିଆରେ ଶୁଣାଇ ଦିଆଗଲା । ଶୀୁଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ କୃପାରୁ phone line clear ଥିବାରୁ ସମୟେ ସୁୟଖ ଭାବରେ ଭାଇଙ୍କ କଥା ଶୁଣିପାରିଥିଲେ । ଖ୍ୟାମ ଭାଇ ଶୀୁଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ ଓ ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ 'ଜୟଗୁରୁ' ସମ୍ୟୁଷଣ ଜଣାଇ ବକ୍ତବ୍ୟ ଆରମ୍ଭ କରିଲେ 'ମନୁଷ୍ୟ ଜୀବନ ଦୁର୍ଲଭ । ଏହିପାଇଁ ଦୁର୍ଲଭ ସେ ମଣିଷ ଇଛା କଲେ ଏହି ଜନ୍ମରେ ପଶୁତ୍ୱ ପରିହାର ପୂର୍ବକ ମନୁଷ୍ୟତ୍ୱ, ଦେବତ୍ୱ, ଓ ବ୍ୟୁତ୍ୱରେ ପ୍ରତିଷିତ ହୋଇପାରିବ । ଏହି ସୁଯୋଗ ପଶୁମାନଙ୍କର ନାହିଁ, ଏପରିକି ଦେବତା ମାନଙ୍କର ମଧ୍ୟ ନାହିଁ । ୮୪ ଲକ୍ଷ ଜନ୍ମ ହେଲେ କେହି ମନୁଷ୍ୟ ପଦବାତ୍ୟ ହୋଇପାରତ୍ତିନି । ନିଜକୁ ସାଧନା ଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟ ଭାବରେ ପ୍ରତିଷିତ କରିବାକୁ ହେବ । ସହସ୍ର ସହସ୍ର ମନୁଷ୍ୟ ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେହି ଜଣେ ସାଧନା କରିବାକୁ ଇଛା କରନ୍ତି । ଏହିଭଳି ସାଧନା ଇଛା କରୁଥିବା ସହସ୍ର ସହସ୍ର ମନୁଷ୍ୟ ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେହି ଜଣେ ସାଧନା କରନ୍ତି । ପୁଣି ସହସ୍ର ସହସ୍ର ସହସ୍ର ସହ୍ୟ ସାଧନା କରୁଥିବା ମନୁଷ୍ୟ ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେହି ଜଣେ ସାଧନା କରନ୍ତି । ପୁଣି ସହ୍ୟ ସହସ୍ର ସହସ୍ର ସହ୍ୟ ସହ୍ୟ ସାଧନା କରୁଥିବା ମନୁଷ୍ୟ ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେହି ଉଣେ ସର୍ଷଲାଭ କରନ୍ତି । ସବୁ ସିଛ 'ଗୁରୁ' ନୁହୁଁତି । ପୁଣି ସହ୍ୟ ସହସ୍ତ ସହ୍ୟ ସହ୍ୟ ସାଧନା କରୁଥିବା ଓଟ୍ଡ । ସେ ତନ୍ତ୍ୟ ଯୋଗ, ଜ୍ଞାର କରନ୍ତି, ସେ ସଦ୍ଗୁରୁ । ଆମ ଠାକୁର ନିର୍ବିକର୍ଷ ସମାଧିରୁ ଗୁରୁଭାର ନେଇ ଫେରିଥିବାରୁ ସେ ସଦ୍ଗୁରୁ ଅଟନ୍ତି । ସେ ତନ୍ତ୍ୟ ଯୋଗ, ଜ୍ଞାନ, ପ୍ରେମ ଏହି ଚତୁବିଧ ସାଧନାରେ ସିଛିଲାଭ କରି ବ୍ୟୁକ୍ତ ଆମ୍ହା, ଭଗବାନ ଏହି ତିତ୍ତ୍ୱରେ ପ୍ରତିଷିତ ଅଛନ୍ତି । ତାଙ୍କର ଶରଣାଗତଙ୍କୁ ସେ ଏହି ତିତ୍ତ୍ୱରେ ପ୍ରତିଷିତ କରାଇପାରିବେ ବୋଲି ପ୍ରତିଶୁତି ଦେଇଛନ୍ତି । ସେ କହିଛନ୍ତି – ଭଲପାଏ ଚିକେ ମୋତେ, ଅଖିଳ ସାଧନ ସିଛି ଲଭ କିଞ୍ଚିତେ ।

ତାଙ୍କର ଶିକ୍ଷା ହେଲା ତାଙ୍କର ଧ୍ୟାନ ଓ ଚିନ୍ତା ଫଳରେ ବିଶ୍ୱର ସମୟ ଶକ୍ତି ଆୟତ୍ତ କରିବା । ସେ କହିଛନ୍ତି - ମୋର ଦୁଇ ଅଣିଆ ଫଟୋ ପାଖରେ ଯାହା କହିବ ତାହା ମୋ କର୍ୟରେ ବାଜିବ । ୧୯୩୪ ମସିହା ପବିତ ଝୁଲଣ ପୂର୍ଣ୍ଣିମା ତିଥିରେ ସେ ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ପ୍ରେରଣାରେ 'ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ' ପ୍ରତିଷା କରିଥିଲେ । ସେ ମହାସମାଧି ଗ୍ରହଣ ପୂର୍ବରୁ କହିଗଲେ 'ମୁଁ ଗୁରୁ ହୋଇ ରହିଗଲି । ମୁଁ ଗୁରୁଭାର କାହାକୁ ଦେଇ ଗଲିନାହିଁ । ମୁଁ ୟୂଳରେ ଯେପରି ତୁମକୁ ପରିଚାଳନା କରୁଥିଲି, ବିଦେହୀ ହେବାପରେ ମଧ୍ୟ ତୁମକୁ ସେହିପରି ପରିଚାଳନା କରିବି ।' ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଭକ୍ତ ଏହି ସତ୍ୟକୁ ପ୍ରାଣେ ପ୍ରାଣେ ଅନୁଭବ କରୁଛନ୍ତି । ପ୍ରତ୍ୟେକ ଜୀବନ ଜୀବନ ଅନୁଭ୍ତିରେ ପୂର୍ଣ୍ଡ ।

ସାଧନାପରେ ଲୋକାଳୟକୁ ଆସି ସେ ଯେଉଁ କର୍ମପଛ। ପ୍ରତିଷା କଲେ ସେଥିରେ ମା'ମାନଙ୍କୁ ବିଶେଷ ଛାନ ଦେଇଛନ୍ତି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମା'ମାନଙ୍କୁ ବିଶେଷ ଭଲ ପାଆନ୍ତି । କାରଣ ସାଧନା ପୂର୍ବରୁ ସେ ମା'ମାନଙ୍କ ଠାରୁ ପ୍ରେରଣା ପାଇଥିଲେ । ସାଧନା କାଳରେ ତାହା ପରିପୁଷ୍ଟ ହୋଇଥିଲା । ସାଧନା ପରେ ସେ ଜଗତ୍ଜନନୀଙ୍କୁ ଜାୟା ରୂପରେ ପାଇଥିଲେ । ସେ ମା'ମାନଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ କହିଛନ୍ତି – 'ଗରବିଶୀ ମା' ମୋର ! ତୁମ ଶିଶୁପୁତ୍ପରି ତୁମ କୋଳରେ ମୋତେ ଟିକେ ଛାନ ଦିଅ । ତୁମେ ସ୍ୱରୂପରେ ଜଗତ୍ଜନନୀ, ରାଜରାଜେଶ୍ୱରୀ । ଭିକାରୁଣୀ ପରି ସାମାନ୍ୟ ଜିନିଷପାଇଁ ନିକଟରେ ମୋ ନିକଟରେ ହାତ ପାତୁଛ କାହିଁକି ?' ସେ କହିଛନ୍ତି ମା'ମାନଙ୍କର ସମୟ ଅଲ୍ଷ । ସ୍ୱାମୀ ସେବା ଓ ସନ୍ତାନ ପାଳନ ନାରୀମାନଙ୍କର ସ୍ୱଧର୍ମ । ସଧବା ନାରୀମାନେ ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଓ ବିଧବା ନାରୀମାନେ ଭଗବାନଙ୍କ ଭିତରେ ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ଚିନ୍ତା କରିବେ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଥିଲା ସନାତନ ଧର୍ମ ପ୍ରଚାର, ଶିବ ଜ୍ଞାନରେ ଜୀବ ସେବା ଓ ସତ୍ଶିକ୍ଷା ବିୟାର । ଆଦର୍ଶ ଗୃହୟ ଜୀବନ ଗଠନ, ସଂଘଶନ୍ତିର ପ୍ରତିଷା ଓ ଭାବବିନିମୟ ମାଧ୍ୟମରେ ଉଚ୍ଚ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ସାଧିତ ହୋଇପାରିବ । ଏଥିପାଇଁ ସେ ସଂଘ, ସମ୍ମିଳନୀ ସୃଷ୍ଟି କରିଛନ୍ତି । ସେ କହିଛନ୍ତି, 'ସଂଘ ମୋର ସ୍ୱରୂପ' । ତେଣୁ ସଂଘ ମାଧ୍ୟମରେ ସମୟେ ତାଙ୍କୁ ଉପଲବ୍ଧି କରିପାରିବେ । ତାଙ୍କୁ ଭଲପାଇଲେ ସବୁ ହେବ । କିନ୍ତୁ ସହଜ ଭାବରେ ଭଲ ପାଇବାକୁ ହେବ । ପୁତ୍ର, ପିତା, ସ୍ୱାମୀ ଭାବରେ ଭଲ ପାଇବାକୁ ହେବ । ବିଶ୍ୱବ୍ରଦ୍ୟୁଣ୍ଡରେ ସମୟେ ତାଙ୍କୁ ପୂଜା ଅର୍ଚ୍ଚନା କରନ୍ତି । କେବଳ ଏହି ଭଲପାଇବା ଟିକକ ପାଇଁ ସେ ଏ ଜଗତକୁ ଓହ୍ଲାଇ ଆସିଛନ୍ତି । ଆମେ ତାଙ୍କୁ କାମ କରିବାକୁ ଏଠାକୁ ଆସିଛୁ । କିନ୍ତୁ ଏଠାକୁ ଆସି ଆମେ ତାଙ୍କୁ ଭୁଲିଗଲୁ । ତାଙ୍କର ପ୍ରଦତ୍ତ ଦ୍ୱବ୍ୟ ପାଇ ସେଥିରେ ମାତି ରହିଲୁ । ଏଥିପାଇଁ ଆମର ଦୁଃଖ ହେଉଛି ।

ସବୁ ଧର୍ମ କହନ୍ତି, ତୁମେ ଭଗବାନଙ୍କ ସେବା କର । ଭଗବାନଙ୍କୁ ଡାକ । ମାତ୍ର ସେ କହନ୍ତି ଭଗବାନ ମୋର ପଦସେବା କରିବେ । ତେଣୁ ଗୁରୁଙ୍କର ଅସଲ ସେବକ ହେଲେ ଭଗବାନ ବା ଜଗତ୍ଜନନୀ । ମା'ମାନେ ଜଗତ୍ଜନନୀ ରୂପରେ ପ୍ରତିଷିତ ହେଲେ ତାଙ୍କର ସେବା କରିପାରିବେ । ସେହିପରି ଭାଇମାନେ ଭଗବତ୍ ରୂପରେ ପ୍ରତିଷିତ ହେଲେ ତାଙ୍କର ସେବା କରିପାରିବେ । ସେ ସୂଷ୍କୁରୂପରେ ରହି ଆମକୁ ଯଥାର୍ଥ ରୂପରେ ପରିଚାଳନା କରୁଛନ୍ତି । ସେ କହିଛନ୍ତି 'ତୁମେ ମୋର ଏ ପାରିର ଭାର ନେଲେ ମୁଁ ତୁମର ସେ ପାରିର ଭାର ନେବି ।'

ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକଙ୍କର ଅଭିମତ ଶେଷ ପରେ 'ତୁମେ ହେ ଜାଳିଛ ମୁକ୍ତି ମଶାଲ' ସଂଗୀତ ଗାନ କରାଗଲା । ତାପରେ ପରବର୍ତ୍ତୀ ଅଧିବେଶନ ପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍ଗୁ ନିମନ୍ତ୍ରଣ ଜଣାଇ 'ନରରୂପ ଧରଂ ପରମ ପୁରୁଷଂ' ଗାନ କରି ଆସନ ବନ୍ଦ କରାଗଲା । ଏହାପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍ଗୁ ମଧ୍ୟାହ୍ନ ଭୋଗ ନିବେଦନ କରାଯିବା ପରେ ଭକ୍ତମାନେ ପ୍ରସାଦ ସେବନ କରିଥିଲେ ।

#### ୩୧ ଅଗଷ୍ଟ ୨୦୦୨, ଶନିବାର, ତୃତୀୟ ଅଧିବେଶନ, ମହିଳା ସଭା (ଅପରାହୁ ୨:୧୫ ରୁ ୪:୦୦)

ଆବାହନ ସଂଗୀତ 'ମୋତେ ସେହି ରୂପେ ଦିଅ ଦରଶନ' ବୋଲା ଯିବା ପରେ 'ଭବବନ୍ଧନ ମୋଚନ ପୂଜ୍ୟବରଂ' ଗାନକରି ଆସନ ଖୋଲାଗଲା ଓ ମହିଳାସଭା ଆରମ୍ଭ ହେଲା । ସଭାରେ ଶିବାନୀ ଦ୍ୱିବେଦୀ ମା' ଓ ଭୁବନେଶ୍ୱରରୁ ଆସିଥିବା କାଞ୍ଚନବାଳା ଦାଶ ମା' ଆସନ ଗହଣ କରିଥିଲେ । 'ଜୟ ବିଶ୍ୱପତି ଶିବ ସ୍ୱରୂପ ହେ' ମିଳିତ ସ୍ୱରରେ ଗାନ ପରେ 'ପରିଚୟ ପତ୍' ପାଠ କରାଗଲା । ତା ପରେ 'ନିଗମ ଉପଦେଶ'ରୁ 'ଗୃହୟ ଜୀବନ' ପୃଷ୍ଠା ୧୮୮ ରୁ ୧୮୯ ପାଠ ପରେ 'ସଂସାର ପଥେ' ଗୁଛର ଭାବନା ଖଣ୍ଡରୁ 'ଆଦର୍ଶ ଗୃହୟ ଜୀବନ' ପୃଷ୍ଠା ୨୪୩ ରୁ ୨୪୮ ପଢାଗଲା । ତତ୍ପରେ 'ବନ୍ଦେ ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବ ଅଭୟ ପଦ ରାଜୀବ' ସଂଗୀତ ଗାନ କରାଯାଇ 'ସଂଘସେବକ' ପ୍ରଥମ ଭାଗରୁ 'ଆଦର୍ଶ ଗୃହୟ ଜୀବନ' ପୃଷ୍ଠା ୫୯ ରୁ ୬୪ ପାଠ କରାଯାଇଥିଲା । ଏହାପରେ 'ପରାଣ ନାଥ ହେ ନିଅ ମୋତେ ହାତ ଧରି' ସଂଗୀତ ଗାନ ପରେ 'ସତୀଚରିତ ମାଳା'ରୁ 'ଆଦର୍ଶ ଗୃହୟ ଜୀବନ ଗଠନ ସଂପର୍କରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶ' ପୃଷ୍ଠା ୧୦୫ ରୁ ୧୧୦ ପାଠ କରାଯାଇଥିଲା । ଏହି ସମୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଆସନରୁ ଗୋଟିଏ ବଡ ମଣ୍ଡା ଫୁଲ ଖସିବାରୁ ମା'ମାନେ ଉଚ୍ଚସ୍ୱରରେ ଜୟଗୁରୁ ଧ୍ୱନି ଦେଇଥିଲେ । ତାପରେ 'ଫୁଲଟିଏ ମୋତେ କରି ହେ ପ୍ରାଣ ଠାକୁର' ସଂଗୀତ ବୋଲାଯିବା ପରେ ଅଭିମତ ପଦାନ କରିଥିଲେ କାଞ୍ଚନବାଳା ମା । ସେ ମହିଳା ସଭାର ସୃଷ୍ଟି ବିଷୟରେ ଆରମ୍ଭ କରି କହିଲେ – 'ସନ୍ଦିଳନୀ ସମୟ କଥା । ନୂପେନ୍

ଭାଇ ଓ ଅନ୍ୟ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ମେଳରେ ଶୀଶୀଠାକୁର ଏକ ଗୃହରେ ଉପବେଶନ କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ସମୟରେ କାଳିଚାରା ମା' ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ କିଛି କହିବାପାଇଁ ଚାହିଁବାରୁ ଶୀଶୀଠାକୁର ତାଙ୍କୁ ଅଭୟ ପ୍ରଦାନ କଲେ । କାଳିଚାରା ମା' କହିଲେ – 'ଠାକୁର ସନ୍ନିଳନୀ ବୋଲିଁ ମୁଁ ଯାହା କଞ୍ଜନା କରିଥିଲି ତା ଠାରୁ ଶତଗୁଣ ଅଧିକା ଦେଖିଲି । ଆପଣ ଏତେ କଥା କଲେ, ମା'ମାନଙ୍କ ପାଇଁ କିଛି କଲେନାହିଁ । ମା'ମାନଙ୍କର ଆପଣଙ୍କୁ କହିବାର ଅଛି ଓ ସେମାନେ ପରୟର ମଧ୍ୟରେ ଭାବର ଆଦାନ ପ୍ରଦାନ କରିବେ ।' ଶୀଶୀଠାକୁର କହିଲେ 'ତୁ ଆସନ୍ତାକାଲି ଭିତରେ କିଛି ଆୟୋଜନ କରିପାରିବୁ ।' କାଳିଚାରା ମା' କହିଲେ – 'ଆପଣ ଆଶୀର୍ବୀଦ କଲେ ନିଷ୍ଟୟ ପାରିବି ।' ତା ପରଦିନ ସନ୍ନିଳନୀ ଇତିହାସରେ ପଥମ ମହିଳା ସଭା ଅନୁଷ୍ଠିତ ହେଲା ।

ଏହି କାଳିଚାରା ମା' ବାହୁଣ ପରିବାରରେ ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରି ବାଲ୍ୟବିଧବା ଥିଲେ । ପ୍ରଥମ ଜୀବନରେ ସେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ବିଶ୍ୱାସ କରୁନଥିଲେ । ତାଙ୍କ ପରିବାରର ଲୋକଙ୍କ ବାଧ୍ୟରେ ସେ ଯେତେବେଳେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କଲେ, ଭୋ ଭୋ ହୋଇ କାହିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ତାଙ୍କୁ ଦୀକ୍ଷା ଦେଲେ ଯାଇ ତାଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣ ଯୁଗଳକୁ ଛାଡିବେ ବୋଲି ଜିଦ୍ ଧରିଥିଲେ । କରୁଣାମୟ ଠାକୁର ତାଙ୍କୁ ସେହି ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ଦୀକ୍ଷା ଦେବାକୁ ରାଜି ହେଲେ । ଅନ୍ୟମାନେ କହିଲେ ଶୋଚ ହୋଇ ଦୀକ୍ଷା ନେବାକୁ । କାଳିଚାରା ମା' କହିଥିଲେ ମୋ ପିତା ପାଖକୁ ମୁଁ ଯିବି, ମୋତେ କିଛି କହି କେହି ବାରଣ କରନାହିଁ । ସେ ମୁଣ୍ଡରେ ପାଣି ଛିଞ୍ଚି ହୋଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ନିକଟରୁ ଦୀକ୍ଷା ଗହଣ କରିଥିଲେ । ଏହି କାଳିଚାରା ମା' ଆମ ମହିଳା ସଂଘର ପତିଷାତା ।

କାଞ୍ଚନ ମା'ଙ୍କର ଅଭିମତ ପରେ ପରବର୍ତ୍ତୀ ଅଧିବେଶନ ପାଇଁ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ନିମନ୍ତ୍ରଣ କରାଯାଇ 'ନରରୂପ ଧରଂ ପରମ ପୁରୁଷଂ' ଗାନ ପରେ ମହିଳା ସଭା ସମାଓ ହୋଇ ଆସନ ବନ୍ଦ କରାଗଲା ।

#### ୩୧ ଅଗଷ୍ଟ ୨୦୦୨, ଶନିବାର, ପିଲାମାନଙ୍କ ଅଧିବେଶନ (ଅପରାହୁ ୩:୦୦ ରୁ ୪:୦୦)

ବିଜୟ ସାହୁ ଭାଇ ସାନ ସାନ ପିଲାମାନଙ୍କୁ ବଗିଚାରେ ଏକତ୍ର ବସାଇ ପିଲାମାନଙ୍କ ସଭା କରିଥିଲେ । ସେ ପିଲାମାନଙ୍କୁ ସହଜ ଓ ସରଳ ଭାବରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ଜୀବନୀ କହିଥିଲେ ।

#### ୩୧ ଅଗଞ୍ଚ ୨୦୦୨, ଶନିବାର, ସଂଧ୍ୟା ଅଧିବେଶନ, ସାଧାରଣ ସଭା (ସଂଧ୍ୟା ୫:୫୦ ରୁ ୭:୩୦)

'ଫୁଲସଞ୍ଜ ବେଳେ ଶ୍ରୀଚରଣ ତଳେ' ପ୍ରତୀଷା ଗାନ ପରେ ସଂଗୀତର ତାଳେ ତାଳେ ସନ୍ଧ୍ୟା ଆରତି ସଂପନ୍ନ କରାଗଲା । ତା'ପରେ ପ୍ରାର୍ଥନା ସଂଗୀତ 'ଗୁରୁ ନାରାୟଣ କରି ନିବେଦନ' ବୋଲାଯାଇ ଷ୍ଟୋତ୍ର ବନ୍ଦନା କରାଯାଇଥିଲା । ଗୁରୁଗୀତାରୁ ଶ୍ଳୋକ – ୧୦ ପାଠ ପରେ ସାଧାରଣ ସଭାର ସଭାପତି ଓ ମୁଖ୍ୟ ଅତିଥି ଶ୍ରୀ ପ୍ରସନ୍ନ ମିଶ୍ର ଆସନ ଗୁହଣ କରିଥିଲେ । ଏହା ପରେ ସଂଗୀତ 'ତୁମରି ପୂଜାର ଗୁରୁ ଭାର ମୋତେ' ଗାନ ପରେ ଆମେରିକା ଭୁମଣରେ ଆସିଥିବା ସଂଘସେବୀମାନେ ମନ୍ତବ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ । ଉର୍ମିଳା ତ୍ରିପାଠୀ ମା' (ରବିନାରାୟଣ ତ୍ରିପାଠୀ ଭାଇଙ୍କର ବୋଉ) ଭାବ ବିହ୍ନଳ ହୋଇ କହିଲେ – 'ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଟିକେ ସୁଖ ପାଇଲେ, ତାଙ୍କୁ ଟିକେ ଭଲ ପାଇଲେ ସେ ସବୁ କରିବେ ଓ କାହା ମାଧ୍ୟମରେ କରାଇ ନେବେ । ଆମେରିକାରେ ସନ୍ନିଳନୀ ହେବ ଏହା ଶୁଣିଲା ବେଳକୁ ଆଷ୍ଟପର୍ୟ ଲାଗୁଥିଲା । ଆଜି ଏହି ସନ୍ନିଳନୀ ଦେଖି ଭାରି ଆନନ୍ଦ ଲାଗୁଛି । ମୋ ଜୀବନରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଅନେକ କୃପା ପାଇଛି । ଯାହା ତାଙ୍କୁ ଜଣାଇଛି ସବୁ ହୋଇଛି ।' ତାଙ୍କ ପରେ କାଞ୍ଚନବାଳା ଦାଶ ମା' ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ସଂଷିଷ୍ଟ ଜୀବନୀ କହିଥିଲେ । ସେ କହିଲେ – 'ନାରୀମାନଙ୍କୁ ଜିଏ କହେ ନରକର ଦ୍ୱାର, ମାତ୍ର ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନାରୀମାନଙ୍କୁ ଉଚ୍ଚ ଥାନ ଦେଇଛନ୍ତି । ନାରୀ ବିଦ୍ୟା ମାୟା ସାହାଯ୍ୟରେ ତା'ର ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ଉଚ୍ଚୟରରେ ପହଞ୍ଚାଇ ଦେଇପାରିବ ।' ନୃସିଂହ ପଣ୍ଡା ଭାଇ ନିଜର ବଞ୍ଚବ୍ୟ ଆରମ୍ଭ କରି ଶୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଭାବଧାରା ଓ ନୀତିନିୟମ ବିଷୟରେ ସଂକ୍ଷପରେ କହିଲେ । ସେ ବହୁ ବର୍ଷ ଧରି ଶୀଶୀଠାକୁର ଚରଣାଶୀତ ।

ମୁଖ୍ୟ ଅତିଥି ଶ୍ରୀ ପ୍ରସନ୍ନ ମିଶ୍ର ତାଙ୍କର ମନ୍ତବ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରି କହିଲେ - 'ମୁଁ ଯେତେବେଳେ ହାଇୟୁଲ୍ରେ ପଢୁଥିଲି, ମୋର ତିନୋଟି ବହି ହୟଗତ ହୋଇଥିଲା । ପ୍ରଥମଟି ଭକ୍ତି ଯୋଗ, ଦ୍ୱିତୀୟଟି ବିନୋବା ଭାବେଙ୍କର ଗୀତା ପ୍ରବଚନ ଓ ତୃତୀୟଟି ଜ୍ଞାନୀଗୁରୁ । ସେତେବେଳେ ଓଡିଶାରେ କିଛି ବହି ନ ଥିଲା ଯେଉଁଥିରେ କି ଯୋଗର ପଦ୍ଧତି, କୌଶଳ ଆଦି ଲେଖାଥିବ । କିନ୍ତୁ 'ଜ୍ଞାନୀଗୁରୁ' ବହି ପାଠକରି ମୁଁ ପ୍ରାଣାୟମ କିପରି କରିବାକୁ ହୁଏ, ଜାଣିଲି । ଗୁରୁଜୀ (ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ)ଙ୍କର revolutionary writings । ସେ ଅନେକ ଜିନିଷ fact ଦେଖାଇ criticize କରିଛନ୍ତି ଓ ତାର solution ମଧ୍ୟ ବତାଇଛନ୍ତି । ମୁଁ ରେଭେନ୍ସା ହାଇୟୁଲ୍ରେ ପଢିଲାବେଳେ ସାଇକେଲ୍ ଚଲାଇ ସମାଜ ଅଫିସ୍ ଯାଉଥିଲି ବହି ଆଣିବାକୁ । ଗୁରୁଦେବ ଆଦିବାସୀମାନଙ୍କ ଉପରେ positive attitude ଦେଖାଇ ପଙ୍କସା କରିଛନ୍ତି । ତେଣୁ ଫୁଲବାଣୀରେ ଆଦିବାସୀମାନଙ୍କ ସହ ମୁଁ ଭଲ ଭାବେ ଚଳିପାରିଲି । ବାଲୁଜି ମରା ମରା କହି କହି 'ରାମ'

କହିଲେ ଗୁରୁଦେବ ସଂସାର ଭିତରେ ମଗନ ହେଉ ହେଉ 'ନିଗମ' ହୋଇଗଲେ । ତାଙ୍କପରେ ସାଧାରଣ ସଭାର ସଭାପତି ଶୀ ସୁଧାଶୁଂ ମିଶ୍ର ବଞ୍ଚବ୍ୟ ଆରମ୍ଭ କରି କହିଲେ- ସ୍ୱାମୀ ନିଗମାନନ୍ଦ ପ୍ରଥମ ଜୀବନରେ ନାୟିକ ବାଦୀ ହୋଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ ପରବର୍ତ୍ତୀ ଜୀବନରେ ପରକାଳ ଉପରେ ବିଶ୍ୱାସ କରି ଆୟିକବାଦୀ ହୋଇଥିଲେ । ତାଙ୍କର ମୂଳ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଆଦର୍ଶ ପରିବାର ଜୀବନ କିପରି ଗଠନ କରିବ । ସାଧାରଣତଃ ମୁଁ ଯାହା ଦେଖିଛି ଅନ୍ୟ ସ୍ୱାମୀମାନେ ଉପଦେଶ ଦିଅନ୍ତି କିପରି ସଂସାର ତ୍ୟାଗ କରି ସନ୍ୟାସୀ ହେବ । କିନ୍ତୁ ସ୍ୱାମୀ ନିଗମାନନ୍ଦ ଉପଦେଶ ଦେଇଛନ୍ତି କିପରି ସଂସାର ଭିତରେ ରହି ଆଦର୍ଶ ହେବ । ଏହାପରେ ସଂଗୀତ 'ଆସ ସରବେ ବାହୁ ତୋଳି, ହୋଇଣ ମେଳି' ଗାନ କରି ପରବର୍ତ୍ତୀ ଅଧିବେଶନ ପାଇଁ ନିମନ୍ତଣ କରାଗଲା । ତାପରେ 'ଜୟଗୁରୁ' କୀର୍ତ୍ତନ କରି ଆସନ ବନ୍ଦ କରାଗଲା । ତତ୍ପରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଭୋଗ ନିବେଦନ କରାଗଲା ଓ ଭକ୍ତମାନେ ପ୍ରସାଦ ସେବନ କଲେ ।

#### ୩୧ ଅଗଞ୍ଚ ୨୦୦୨, ଶନିବାର, ରାତି ଅଧିବେଶନ, ଆନନ୍ଦ ସଭା (ସଂଧ୍ୟା ୯:୪୫ ରୁ ୧୦:୩୦)

ଆନନ୍ଦ ସଭାର କାର୍ଯ୍ୟସୂଚୀ ଅନୁଯାୟୀ ଆରତି ସଂଗୀତ (ନଟୀଏ ଗାଇଲେ ଶୁଭ ମଙ୍ଗଳ ବାଜଣା) ର ତାଳରେ ଅଷ୍ଟସଖି ଆରତି ସଂପନ୍ନ କରିଥିଲେ । ଏହାପରେ ନିର୍ବାଚିତ ସଭାପତି ଓ ସଭାପତୀ ଆସନ ଗୁହଣ କଲେ ଓ ଆନନ୍ଦ ସଭା ଆରମ୍ଭ ହେଲା । ଏହି ଆନନ୍ଦ ସଭାରେ ବିଡିଓଙ୍କୁ ଦରଖାୟ, କର୍ମକୁଢୀ, ଆଦର୍ଶ ପାଠଶାଳା ଆଦି ଅଭିନୟ ହାସ୍ୟରୋଳ ମଧ୍ୟରେ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଲା । ମଝିରେ ମଝିରେ ହସ କଥା ମଧ୍ୟ ଭାଇମାନେ ଯାଇ ଶୁଣାଉଥାନ୍ତି । ଏହା ଶେଷ ହେବାପରେ ଶୀଶୀଠାକୁର ଓ ଭବ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନେ ବିଶାମ ନିମିତ୍ତ ଗଲେ ।

#### ୧ ସେପ୍ଟେମ୍ବର ୨୦୦୨, ରବିବାର, ପଥମ ଅଧିବେଶନ (ସକାଳ ୫:୪୫ ରୁ ୭:୧୫)

ଆଜି ଭୋର୍ ସମୟରେ ସଂଗୀତ ସେବାରେ ଥିବା ଭାଇ ଓ ମା ମାନେ, 'ଘନ ଅନ୍ଧାରେ କେ ସେ ଡାକରେ' (ଜାଗରଣ) ଓ ପ୍ରତୀକ୍ଷା 'ଡୁମେ ନା ସେଦିନ କହିଥିଲ ମୋତେ', 'ନୟନେ ନୟନେ ଦିଅ ଦେଖା' ଗାନ କଲାପରେ ଆସନ ଖୋଲାଯାଇ ସକାଳ ଆରତି ସଂପନ୍ନ କରାଗଲା । ତତ୍ପରେ ସମୟ ଭକ୍ତ ମିଳିତ କଣ୍ଠରେ ଗୁରୁ ବନ୍ଦନା ଗାନ (ବନ୍ଦଇ ଗୁରୁବରଣ କମଳ ଯୁଗଳ) ଓ ୟୋତ୍ର ବନ୍ଦନା କରିଥିଲେ । ତତ୍ପରେ ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ ସମାଓି ପରେ ନିରାଜନାରୁ ପ୍ରାର୍ଥନା-୩୧ ବୋଲାଗଲା । ଏହାପରେ ପରବର୍ତ୍ତୀ ଅଧିବେଶନ ପାଇଁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ନିମନ୍ତଣ କରି 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ ନେବା ସହ ଆସନ ବନ୍ଦ କରାଗଲା ।

#### ୧ ସେପ୍ଟେମ୍ବର ୨୦୦୨, ରବିବାର, ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧିବେଶନ, ବିଦାୟ ସଭା (ସକାଳ ୮:୪୫ ରୁ ୧୨:୦୦)

'ସୁନ୍ଦର ଚିର ସୁନ୍ଦର ତୁମେ ସୁନ୍ଦର ପିୟ ମୋର' ଓ 'ବିଜେ କର ଆଜି ଠାକୁର' ସଂଗୀତ ଗାନ କରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆବାହନ କରାଗଲା । ତାପରେ ପ୍ରତୀକ୍ଷା ସଂଗୀତ (ଥାପିଛି ଦେବତା ଅନ୍ତର ମନ୍ଦିରେ) ବୋଲାଗଲା ଓ ଗୁର୍ବଞ୍ଜକଂରୁ 'ଭବବନ୍ଧନ ମୋଚନ' ପଦଟି ଗାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଆସନ ଉନ୍ମୋଚନ କରାଗଲା । ତତ୍ପରେ ଗୁରୁବନ୍ଦନା (ପଦତଳେ ମନୋହର ବିଜଚ ଶତଦଳ) ଗାନ କରି ନିଗମ ଉପଦେଶରୁ ବର୍ଷଶେଷରେ ଆଶୀର୍ବାଦ, ପୂଷା ୨୪୭-୨୫୦ ପଢାଗଲା । ଏହାପରେ ଇଂରାଜୀ ଜୀବନୀ Sadguru Swami Nigamananda ରୁ Chapter 30, The Bhakta Sammilani, Page 332-338 ପାଠ କରାଗଲା । ସଂଗୀତ 'ମନର ଗୁହାରୀ ଶୁଣ ଜଗତ ଜୀବନ' ଗାନ କରି ଭାବ ବିନିମୟ ଆରମ୍ଭ ହେଲା । ଉପଛିତ ସମୟ ଭାଇ ଓ ମା' ଭାବ ବିନିମୟ କରିଥିଲେ ।

ବ୍ଜେନ୍ଦ୍ର ପଞ୍ଜା ଭାଇ (କେନ୍ଦ୍ରପାଟଣା ସଂଘର ବିଶ୍ୱନାଥ ପଞ୍ଜା ଭାଇଙ୍କ ନାତି) ଓ ପଦ୍ମଗନ୍ଧା ସାହୁ ମା' (କଟକ ସଂଘର ଗେହା ମା'ଙ୍କର ଝିଅ) ଯଥାକ୍ମେ ଆସାମବଙ୍ଖୟ ସାରସ୍ୱତ ମଠର ମହେଶ ଚୈତନ୍ୟ ବହୁଚାରୀଙ୍କ ସହିତ ଏବଂ ଓଡିଶାର ଅନାଥଭାଇଙ୍କ ସହିତ ଅତୀତରେ ହୋଇଥିବା ସେମାନଙ୍କର ଆଳାପରୁ କିଛି ଅଂଶ ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ । ପାଠକ ମାନଙ୍କ ଅବଗତି ନିମିତ୍ତ ତାହା ନିମ୍ନରେ ଉଲ୍ଲେଖ କରାଗଲା । ବୃଦ୍ଧଭାଇ କହିଥିଲେ – ଗୋଟିଏ କଥା ମୁଁ ଭାବେ, ଶ୍ୱାଶ୍ୱୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, ତୁମେ ଏଷା କର ତେଷା କର, ପୁଣି ବେଳେବେଳେ କହିଛନ୍ତି, ତୁମମାନଙ୍କୁ କିଛି କରିବାକୁ ହେବନି ତୁମେ ଖାଲି ଖାଇବ, ପିଇବ, ଶୋଇବ, ମୋତେ ଆଶ୍ୱୟ କରି ରହିଲେ ତୁମର ମୁକ୍ତି ହେବ । ତେବେ ଆମ୍ବମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ କେଉଁଟି ବିଧେୟ ମୁଁ ଜାଣି ପାରୁ ନଥିଲି । ଥରେ 1980's ରେ ମୋର କଟକ ବାଦାମ୍ବାଡିରେ ମହେଶ ଚୈତନ୍ୟ ବହୁବାରୀଙ୍କ ସହିତ ଅକସ୍ଥାତ୍ ଦେଖା ହେଲା । ମୁଁ ତାଙ୍କୁ ଏ କଥାଚି ପଚାରିଲି । ସେ ଗୋଟିଏ ଉଦାହରଣ ଦେଇ ମୋତେ ବୁଝାଇଲେ । ସେ କହିଲେ, 'ମୁଁ ଏବେ ବସ୍ରେ କଟକରୁ କଲିକତା ଯାଉଛି । ମୋ ପାଖରେ ଦୁଇଟି option ଅଛି । ମୁଁ ଶୋଇକରି ଗଲେ କଲିକତାରେ ପହଞ୍ଚିବି ଓ ଜାଗତରେ ଅବ୍ୟାରେ ଗଲେ ମଧ୍ୟ କଲିକତାରେ ପହଞ୍ଚିବି । ଯଦି ମୁଁ ଜାଗତ ରହେ ତେବେ ରାୟାଘାଟ ଦେଖି କିଛି ଝ୍ଜାନ ଆହରଣ କରି କଲିକତାରେ ପହଞ୍ଚିବି । ଯାହା କଲେ ବି ମୋ ଲକ୍ଷ୍ୟଥଳ ଏକ । ସେମିତି, ଯେଉଁମାନେ ସାଧନଭଜନ କରିବେ ସେମାନେ ଝ୍ଜାନ ଆହରଣ ପୂର୍ବକ ମୁକ୍ତି ପାଇବେ । ନ ହେଲେ ଖାଲି ଠାକୁରଙ୍କୁ ଆଶୟ କରି ପଡିରହିଲେ ମଧ୍ୟ ମୁକ୍ତି ପାଇବେ । ପଦ୍ମା ମାଂ

କହିଥିଲେ - ମୁଁ ଏଥର ଭାରତରେ ଥିବା ବେଳେ ଅନାଥଭାଇ ୩ଟି କଥା କହିଥିଲେ । ମୁଁ ସବୁବେଳେ କରିପାରୁନି । କହୁଛି, ଆଉ କେହି ଚାହିଁଲେ କରିବେ । ସେ ୩ଟି କଥାହେଲା - ୧) ସକାଳ ଓ ସଂଧ୍ୟାରେ ନିଷ୍ଟ୍ୟ ପୂଜା କରିବ, ୨) ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କରିବ, ୩) ଦିନ ମଧ୍ୟରେ ଅତି କମ୍ବର ୧ ମିନଟ୍ ପାଇଁ ମଧ୍ୟ ଜ୍ୟୋତିଁମୟ ବିଗହରେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଧ୍ୟାନ କରିବ ।

ନୃସିଂହ ପଣ୍ଡା ଭାଇ (ରାଉରକେଲା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର) କହିଲେ ଥରେ Ispat Plant ରେ Accident ହୋଇ worker ଟିଏ ଚାଲିଗଲା । ମୁଁ ଚୁପ୍ ହୋଇ laboratory ରେ ବସିଛି । ଶୁଣିଲି ଜଣେ ସହକର୍ମୀ (ଦୋଳ ଭାଇ) ଆଉ ଜଣଙ୍କୁ ବୁଝାଉଛନ୍ତି ମୃତ୍ୟୁ ପରେ କିପରି ଗତି ହୁଏ । ମୁଁ ତାଙ୍କୁ ପଚାରିବାରୁ ସେ କହିଲେ 'ବହିରେ ଅଛି' । ମୁଁ କେଉଁ ବହିରେ ଅଛି ବୋଲି ପଚାରିବାରୁ, ସେ କହିଲେ 'ଆଦର୍ଶ ପାଠାଗାରରେ ଅଛି' । ଏହା ମୋତେ କହି ସେ ଶୀଶୀ ଠାକୁରଙ୍କର ଜୀବନୀଟିକୁ ପାଠାଗାରକୁ ଦାନ କରିଦେଲେ ଓ ମୁଁ ପରଦିନ ତାକୁ ପାଠାଗାରରୁ ଆଣି ପଢିଲି । ମୋର ମନେ ଅଛି ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇ କହନ୍ତି, 'ନ ପଚାରିଲେ ଠାକୁରଙ୍କର ବିଷୟ କାହାକୁ କହିବନି । ନାରାୟଣ ଜ୍ଞାନରେ ଜୀବସେବା କରିବ । ଭାବିବନି ମୁଁ ସେ ଗରିବ ଲୋକକୁ ଦୟାକରି ସାହାଯ୍ୟ କଲି । ଭାବିବ ମୁଁ ଭଗବାନଙ୍କ ସେବା କରୁଛି ।'

ଏହାପରେ 'କେଜାଣି ଏ ବେଳ ଆଉ ମିଳିବ କି ନାହିଁ' ସଂଗୀତ ଗାନ କରାଗଲା, ତାପରେ ସମ୍ମିଳନୀର ସମୟ ଖର୍ଚ୍ଚର ହିସାବ ବ୍ରଭାଇ ପଢି ଶୁଣେଇଲେ । ତତ୍ପରେ ଆସନ୍ତା ପାଠଚକୁ ପାଇଁ ପାଳିଆ ଭାବରେ ଦିଔ ମା' ନିମନ୍ତ୍ରଣ କଲେ । ଏହାପରେ ଆସନ୍ତା ବର୍ଷ ସମ୍ମିଳନୀ ପାଇଁ (୨୯ ଅଗଷ୍ଟ ୨୦୦୩ ମସିହା ଅଧିବାସ, ୩୦ ଅଗଷ୍ଟ ପ୍ରଥମ ଦିବସ, ୩୧ ଅଗଷ୍ଟ ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିବସ ଓ ବିଦାୟ ସଭା) ସମବେତ ଭାବରେ ଭକ୍ତମାନେ ନିମନ୍ତ୍ରଣ କରିଥିଲେ । ତା ପରେ ତୃଟି ବିଚ୍ୟୁତି ପାଇଁ କ୍ଷମା ପ୍ରାର୍ଥନା କରାଗଲା । ଏହାପରେ ବିଦାୟ ପାର୍ଥନା 'ତେଶି ଏ ବାୟୁମଣ୍ଡଳ କି ଆନନ୍ଦ୍ରମୟ' ଗାନ କରିବା ପରେ 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାନାମ ପ୍ରାୟ ୨୦ମିନିଟ୍ ଧରି) କୀର୍ତ୍ତନ କରି ଆସନ ବନ୍ଦ କରାଗଲା । ଏହାପରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଭୋଗ ନିବେଦନ କରାଗଲା ଓ ଭକ୍ତମାନେ ପ୍ରସାଦ ପାଇଲେ । ତା ପରେ ଭକ୍ତଭାଇ ଓ ମା' ମାନେ ଶୀଶୀ ଠାକୁରଙ୍କୁ ପଣିତି ଜଣାଇ ବିଦାୟ ନେଇଥିଲେ ।

#### ଯୋଗଦାନ କରିଥିବା ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ତାଲିକା

- ୧) ଶୀମତୀ କାଞ୍ଚନବାଳା ଦାଶ, ଏକାମ ମହିଳା ସଂଘ
- ୨) ଶ୍ରୀ ନୃସିଂହ ପଞ୍ଜା, ରାଉରକେଲା ସଂଘ
- ୩) ଶୀମତୀ ବିଦ୍ୟାବତୀ ପଞ୍ଜା, ରାଉରକେଲା ସଂଘ
- ୪) ଶ୍ରୀମତୀ ଉର୍ମିଳା ତିପାଠୀ, ସୁନାବେଡା ସଂଘ
- ୫) ଅମରେଶ ତିପାଠୀ ଓ ଶାଲିନୀ ମୁନ୍ଦା
- ୬) ବାଣୀ ପ୍ରସନ୍ନ ମହାନ୍ତି, ଦେବଶ୍ରୀ ମହାନ୍ତି, ମିନାକ୍ଷୀ ଓ ଅମିତା
- ୭) ବିଜୟ କୁମାର ସାହୁ ଓ ମୋହିତ୍
- ଚିଶ୍ବଜିତ୍ ସୁନ୍ଦର ରାୟ, ସ୍ମିତାରାଣୀ ସୁନ୍ଦର ରାୟ, ସୌମ୍ୟାଶୀ ଓ ବେଦପକାଶ
- ୯) ବିନୟ କୁମାର ସାହୁ ଓ ଶିବାନୀ ସାହୁ
- ୧୦) ବଜେନ୍ଦ ପଞ୍ଜା, ରଶ୍ମୀରେଖା ପଞ୍ଜା ଓ ବିଜ୍ଗୋପାଳ
- ୧୧) ଦିଁତି ମହାପାତ୍
- ୧୨) ଜ୍ଞାନ ରଞ୍ଜ ଦ୍ୱିବେଦୀ, ଶିବାନୀ ଦ୍ୱିବେଦୀ, ସ୍ୱାତୀ ଓ ଶେୟା

- ୧୩) ପଦୁଗନ୍ଧା ସାହୁ ଓ ବୃହାବନ ସାହୁ
- ୧୪) ପଲବିତା ପଟ୍ଟନାୟକ, ସାନୁଜିତ୍ ସେନାପତି ଓ ଉଦୟନ
- ୧୫) ପୂଥ୍ୱୀରାଜ ସାହୁ ଓ ଇଝିତା ଚୋଧୁରୀ
- ୧୬) ରବି ନାରାୟଣ ତିପାଠୀ, ଗୀତା ତିପାଠୀ ଓ ଆଲୋକ
- ୧୭) ରମା ବଲ୍ଭ ମହାପାତ୍ର, କଲ୍ଜନା ଦାଶ, ଆଶୁତୋଷ ଓ ଶେତା
- ୧୮) ପଭାକର ବାଇ, ସ୍ମିତାରାଣୀ ବାଇ ଓ ଶେୟା
- ୧୯) ଦେବରଞନ ସ୍ୱାଇଁ, ସୁଚିତ୍। ସ୍ୱାଇଁ, ଅଭିଷେକ ଓ ଅଙ୍କିତ

ଟେଲିଫୋନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ ଯୋଗଦାନ କରିଥିବା ଭକ୍ତମାନେ ହେଲେ-

- ୧) ଯାମିନୀକାନ୍ତ ସାମନ୍ତରାୟ
- ୨) ଉଷା ଅଗରଓୃାଲ

# ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ପାଠଚକ୍ - ଦ୍ୱିତୀୟ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀର ବିବରଣୀ

୍ଥାନ: ମିନିଆପଲିସ (Minneapolis), ମିନେସୋଟା (Minnesota)

ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକଙ୍କ ଅନୁମତି କୁମେ ୧୫ ଡିସେମ୍ବର ୨୦୦୧ ଠାରୁ ଯୁକ୍ତରାଖ୍ର ଆମେରିକା ଠାରେ ପ୍ରତିଷିତ ହୋଇଥିବା ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ପାଠଚକୁର ଦ୍ୱିତୀୟ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ତା ୩୦-୮-୨୦୦୩ ଓ ୩୧-୮-୨୦୦୩ ଶନିବାର ଓ ରବିବାର ଦୁଇଦିନ ଧରି ମିନେସୋଟା ରାଜ୍ୟର ମିନିଆପଲିସ୍ଠାରେ ଥିବା ଜ୍ଞାନ ରଞ୍ଚନ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇଙ୍କ ବାସଭବନରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ଏଥିପାଇଁ ନୀଳାଚଳ କୁଟୀର ଓ କେନ୍ଦ୍ର ଆସନ ମନ୍ଦିରରେ ଶ୍ରୀଶୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କୁ ଯଥାବିଧି ନିମନ୍ତଣ କରାଯାଇଥିଲା । ୨୯-୮-୨୦୦୩ ଶୁକ୍ରବାର ଦିନ ଅଧିବାସ କାର୍ଯ୍ୟକ୍ରମ ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଶ୍ରୀ ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ ଭାଇଙ୍କ ଅଧ୍ୟକ୍ଷତାରେ କରାଯାଇଥିଲା । ସେଦିନ ଆମେରିକାର ବିଭିନ୍ନ ରାଜ୍ୟରେ ରହୁଥିବା ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ଆସି ଜ୍ଞାନଭାଇଙ୍କ ଘରେ ପହୁଞ୍ଚିଥିଲେ ଓ ଅଧିବାସ ସଭାରେ ଯୋଗ ଦେବା ସହିତ ବିଭିନ୍ନ ସେବାରେ ଭାଗ ନେଇଥିଲେ ।

#### ୩୦ ଅଗଞ ୨୦୦୩, ଶନିବାର, ପଥମ ଦିବସ

ଅଦ୍ୟ ପ୍ରଭାତରେ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ଏକତିତ ହୋଇ ପ୍ରତୀଷା ଗାନ କରିଥିଲେ । ପୂର୍ବ ରାତିରୁ ପୂଜାମଣ୍ଡପଟି ବିଭିନ୍ନ ପୁଷରେ ସୁନ୍ଦର ଭାବରେ ସଜ୍ୟା ଯାଇଥିଲା । ଜ୍ଞାନ ରଞ୍ଚନ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଷୋଡଶ ଉପଚାର ପୂଜା ଓ ଆରତି କରିଥିଲେ । ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଆସନ ଗୁହଣ କରି ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ, ସଂଘସେବକ ୪୦/୧ ରୁ ପ୍ରାର୍ଥନା ଓ ପ୍ରାର୍ଥନାକାରୀଙ୍କ ପ୍ରତି ପାଠକରି ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । କର୍ମ, ଜ୍ଞାନ ଓ ଭକ୍ତି ମାଧ୍ୟମରେ କିପରି ଭଗବାନଙ୍କୁ ଲାଭ କରାଯାଇ ପାରେ ସେ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରି, ନୀତି ନିୟମ ପାଳନ କରି ପାର୍ଥନା କରିବାକୁ ସେ କହିଥିଲେ । ପାର୍ଥନା ସଭା ସକାଳ ଘ୭ ଟା ୪୫ ରେ ଶେଷ କରାଯାଇଥିଲା ।

#### ୩୦ ଅଗଷ୍ଟ ୨୦୦୩, ଶନିବାର, ପୂର୍ବାହୁ ଅଧିବେଶନ (୯:୧୫ ରୁ ୧୨:୦୦)

ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଆସନ ଗ୍ରହଣ କରି ବନ୍ଦନା କରିବାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ବୁଝାଇବାକୁ ଯାଇ କହିଲେ, 'ତାଙ୍କ ଗୁଣ କୀର୍ତ୍ତନ କରି ତାଙ୍କୁ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ କରି ପ୍ରାର୍ଥନା କଲେ ସେ ପ୍ରାର୍ଥନାର ଫଳ ମିଳେ । କାରଣ ସେ ନିଜେ ତାଙ୍କ ଗୁଣ ଜାଣି ପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ଭନ୍ତମାନେ କହିଲେ ଯାଣନ୍ତି' । ତା'ପରେ ସେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ପାଠଚକ୍ର ଦ୍ୱିତୀୟ ବାର୍ଷିକ (୨୦୦୩) ପତ୍ରିକା 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ' ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ । ତା'ପରେ ନିଗମ ଉପଦେଶ ପାଠ କରି କହିଥିଲେ 'ଧର୍ମର ଅର୍ଥ ଯାହାକୁ ଅନୁସରଣ କଲେ ମନୁଷ୍ୟ କମେ ପଶୁତ୍ୱରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇ ଧର୍ମସାଜୁଜ୍ୟ ଲାଭ କରି ପାରିବ । ଦେହ ସୁଷ୍ଟ ରଖି, ମନ ଆନନ୍ଦିତ ଥାଇ ପ୍ରାଣ ଇଶ୍ୱରଯୁକ୍ତ ହେଲେ ଧର୍ମ ଲାଭ ହୋଇ ପାରିବ । ସୁଖ ଧର୍ମରୁ ଉପ୍ରତି ।'

### ୩୦ ଅଗଷ୍ଟ ୨୦୦୩, ଶନିବାର, ଅପରାହ୍ନ ଅଧିବେଶନ - ସାଧାରଣ ସଭା (୨:୧୫ ରୁ ୪:୦୦)

ଶ୍ରୀ ପ୍ରସନ୍ନ ମିଶ୍ର ଉକ୍ତ ସାଧାରଣ ସଭାରେ ସଭାପତିତ୍ୱ କରିଥିଲେ । ଶ୍ରୀ ଅଶ୍ୱିନୀ ମାନସିଂହ ଅତିଥି ଭାବରେ ଯୋଗଦାନ କରିଥିଲେ । ରାଞ୍ଜିୟ ପାର୍ଥନା 'ସରବେ ତରତ୍କୁ ଭବ ଜଟିକ ଜଳଧି' ଗାନ କରାଯାଇଥିଲା । ପରିଚାଳକଙ୍କ ସଙ୍ଗରେ ଆସିଥିବା ବେଗୁନିଆଁ ଶାଖା ସଙ୍ଘର ଶ୍ରୀ ବସନ୍ତ କୁମାର ସୁନ୍ଦର ରାୟ ଭାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସଂଷିଓ ଜୀବନୀ କହିଥିଲେ । ତତ୍ପରେ ସାଧାରଣ ସଭାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଓ ଗୁରୁଙ୍କ ବିଶେଷତ୍ୱ ବିଷୟରେ ପରିଚାଳକ ଆଲୋଚନା କରି କହିଥିଲେ, '(୧) ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ପିଲାଦିନେ ନାୟିକ ଓ ପରକାଳ ଅବିଶ୍ୱାସୀ ଥିଲେ । (୨) ପିଲାଦିନେ ମହାଶକ୍ତି ଦୁର୍ଗା ତାଙ୍କୁ ଚଣ୍ଟିମଣ୍ଟପରେ ଦର୍ଶନ ଦାନ କରିଥିଲେ । (୩) ତାଙ୍କ ସ୍ତ୍ରୀ ନିୟେଗୁଣ୍ୟ ସାଧନା କରିବା ପାଇଁ ତାଙ୍କୁ କହିଥିଲେ । (୪) ସାର୍ବଭୌମ ଗୁରୁ ଭାବରେ ଜଗତକୁ ସେ ଆସିଥିଲେ । (୫) ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ପରୀଷା ଦେଇ କୁମ୍ନୁମେଳାରେ ଶଙ୍କରାଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ଠାରୁ ପରମହଂସ ଉପାଧି ପ୍ରାୟ ହୋଇଥିଲେ । (୬) ମହାଶକ୍ତିଙ୍କୁ ପତ୍ନୀ ଭାବରେ ପ୍ରାୟ ହୋଇଥିଲେ । (୭) ଗାରୋହିଲ୍ ଆଶ୍ରମରେ ଥିବାବେଳେ ମହାଶକ୍ତି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଗୁରୁ ଭାବରେ ଲୋକାଳୟକୁ ଯିବା ପାଇଁ କହି ୩ଟି ବର ପ୍ରଦାନ କରି ପଠାଇଥିଲେ । (୮) ନିଗମର ନିଗୁଢ ଅର୍ଥକୁ ଅତି ସହିଜ ଭାବରେ ବୁଝି ପାରିଥିବାରୁ ଗୁରୁ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ତାଙ୍କ ନାମ 'ନିଗମାନନ୍ଦ' ଦେଇଥିଲେ ।'

ସାଧାରଣ ସଭାର ବିଶେଷତ୍ୱ ବିଷୟରେ ପରିଚାଳକ କହିଥିଲେ, 'ଅସାଂପ୍ରଦାୟିକ ଭାବରେ ଧର୍ମର ବିୟାର, ସମଗ୍ର ଜଗତରେ ଭାତୃ ଭାବର ପତିଷା ଏବଂ ସର୍ବଧର୍ମ ସମନ୍ୟ ଆମ ସଙ୍ଘର ଲକ୍ଷ୍ୟ । ଆମେ କାହାକୁ ଡାକି ଆଣି ନାହୁଁ । ଆମ ସଙ୍ଘର ପଚାର ନାହିଁ ।'

ଅତିଥି ଶ୍ରୀ ଅଶ୍ୱିନୀ ମାନସିଂହ ତାଙ୍କ ବକ୍ତବ୍ୟରେ କହିଥିଲେ, '୨୫ ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ, ୧୯୭୯ ମସିହାରେ ସେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଜୀବନୀ ପଢିବାର ସୁଯୋଗ ପାଇ ଥିଲେ । ସେତେବେଳେ ସେ ସଓମ ଶ୍ରେଣୀରେ ପଢୁଥାନ୍ତି । ଖରାଦିନ ଛୁଟିରେ ସେ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପେ ଜୀବନୀକୁ ପଢିଥିଲେ । ସେ ତାଙ୍କର ସ୍କୁତିରୁ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଜୀବନୀ କହିଥିଲେ ।'

ମୁଖ୍ୟ ଅତିଥି ଶ୍ରୀ ପ୍ରସନ୍ନ ମିଶ୍ର ତାଙ୍କ ବକ୍ତବ୍ୟରେ କହିଥିଲେ, 'ସନାତନ ଧର୍ମ ଆବହମାନ କାଳରୁ ଚାଲିଆସୁଛି । କିନ୍ତୁ ଆମ୍ନେମାନେ ଏହି ଧର୍ମକୁ ଭୁଲି ଯାଉଛୁ । ତେଣୁ ମହାପୁରୁଷ ମାନେ ଜଗତକୁ ଆସି ଆମ୍ନମାନଙ୍କୁ ଚେତେଇ ଦେଉଛନ୍ତି ।' ସଙ୍ଘସେବୀ ଭକ୍ତ ମାନଙ୍କ ସେବା ମନୋଭାବକୁ ସେ ପଶଂସା କରିଥିଲେ ।

#### ୩୦ ଅଗଷ୍ଟ ୨୦୦୩, ଶନିବାର, ପିଲାଙ୍କ ଅଧିବେଶନ (୪:୧୫ ରୁ ୫:୦୦)

ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକଙ୍କ ଅଧ୍ୟକ୍ଷତାରେ ସାନ ପିଲାମାନଙ୍କୁ ନେଇ ସଭା ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । ଶ୍ରୀ ବିଜୟ ସାହୁ ଭାଇଙ୍କ ପୁଅ ମୋହିତ୍ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସଂଷିଷ୍ଡ ଜୀବନୀ ଈଂରାଜୀ ଲେଖା ପଢିଥିଲେ । ପିଲାମାନେ ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକଙ୍କୁ ବିଭିନ୍ନ ପୁଶ୍ନ ପଚାରିଥିଲେ । ସେଥି ମଧ୍ୟରୁ କେତେକ ହେଲା – (୧) ଆମେ କାହିଁକି ଜୟଗୁରୁ କହୁ ? (୨) ଠାକୁର ଭଗବାନ କି ? (୩) ପୂଜା କାହିଁକି ଅତି ସକାଳୁ କରାଯାଏ ? ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ସେସବୁ ପ୍ରଶ୍ନର ଉତ୍ତର ପିଲାମାନଙ୍କୁ ଦେଇଥିଲେ । ଜୟଗୁରୁ କୀର୍ତ୍ତନ ପରେ ଆସନ ବନ୍ଦ ହୋଇଥିଲା ।

#### ୩୦ ଅଗଷ୍ଟ ୨୦୦୩, ଶନିବାର, ସନ୍ଧ୍ୟା ଅଧିବେଶନ (୫:୫୦ ରୁ ୭:୦୦)

ସନ୍ଧ୍ୟା ପ୍ରତୀକ୍ଷା ଗାନ ପରେ ସନ୍ଧ୍ୟା ଆରତି, ବନ୍ଦନା, ୟୋତ୍ର ବନ୍ଦନା କରା ଯାଇଥିଲା । ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଆସନ ଗୁହଣ କରି ନିଗମ ଉପଦେଶରୁ ପଢି ଆଲୋଚନା କରି କହିଥିଲେ, 'ସେ ବୁହୁ ଜାଣେ ସେ ବୁହୁବିଦ୍ । ବୁହୁବିଦ୍ ବହିକୁବ ଭବତି । ବୁହୁନିଷ ଗୁରୁ ଏବଂ ବେଦବେଦାନ୍ତ ପାରଙ୍ଗମ ଗୁରୁଙ୍କ ନିକଟକୁ ଯିବ । ଗୁରୁଙ୍କ ନିକଟକୁ କେହି ଶୂନ୍ୟ ହ୍ୟରେ ଯାଆନ୍ତି ନାହିଁ ।'

#### ୩୦ ଅଗଞ୍ଚ ୨୦୦୩, ଶନିବାର, ରାତି ଅଧିବେଶନ - ଆନନ୍ଦସଭା (୭:୪୫ ରୁ ୧୦:୦୦)

ଆନନ୍ଦସଭାର କାର୍ଯ୍ୟପୂଚୀ ଅନୁଯାୟୀ ଆରତି ସଙ୍ଗତର ତାଳେ ତାଳେ ଅଷ୍ଟସଖି ଆରତି ସଂପନ୍ନ କରିଥିଲେ । ଏହାପରେ ନିର୍ବାଚିତ ସଭାପତି ଓ ସଭାପତୀ ଆସନ ଗୁହଣ କରିଥିଲେ ଓ ଆନନ୍ଦସଭା ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । ଏହି ଆନନ୍ଦସଭାରେ ପରିବେଷଣ କରାଯାଇଥିବା କାର୍ଯ୍ୟକ୍ରମ ଗୁଡିକ ମଧ୍ୟରୁ ଭାରତ ନାଟ୍ୟମ୍ ନୃତ୍ୟ ଓ ତାକ୍ତରଖାନା, ସ୍ୱପ୍ନଦର୍ଶନ, ବାପା ଜାଣିବ, କଟକ ସ୍କୃତି, invisible bench ଓ ସ୍ୱୟମ୍ବର ଇତ୍ୟାଦି ଅନ୍ୟତମ ।

#### ୩୧ ଅଗଷ ୨୦୦୩, ରବିବାର, ପଥମ ଅଧିବେଶନ (୫:୪୫ ରୁ ୭:୧୫)

ଅଦ୍ୟ ପ୍ରଭାତରେ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ଏକତ୍ରିତ ହୋଇ ଜାଗରଣ, ପ୍ରତୀକ୍ଷା ଗାନ କରିଥିଲେ । ତତ୍ପରେ ଆସନ ପରଦା ଉନ୍ମୋଚନ କରାଯାଇ ପ୍ରଭାତ ଆରତି ସଂପନ୍ନ ହେଲା । ସମବେତ ଭାବରେ ଗୁରୁବନ୍ଦନା ଓ ସ୍ତୋତ୍ରବନ୍ଦନା ଗାନ କଲାପରେ ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ସଭା ପରିଚାଳନା ପାଇଁ ଆସନ ଗୁହଣ କଲେ । ସେ କହିଥିଲେ – 'ମାୟାର ଅଧୀନ ହୋଇ 'ଆମେ' କହିଲେ ଏ ଦେହକୁ ଆମେ ବୁଝିଥାଉ । କିନ୍ତୁ ପ୍ରକୃତରେ 'ମୁଁ' ହେଉଛି ଜୀବାତ୍ମା ଓ ତା'ର ଇଛା ପରମାତ୍ମାରେ ମିଶିବା । ତେଣୁ ଗୀତାରେ କୁହାଯାଇଛି, ଭଗବାନ ସର୍ବତ୍ର ସର୍ବସତ୍ତାରେ ବିଦ୍ୟମାନ । ସାଧୁଙ୍କର ଲକ୍ଷଣ ହେଲା ଯେ ସେ ପରନିନ୍ଦା କରନ୍ତିନି କି ଆତ୍ମପ୍ରଶଂସା କରନ୍ତିନି । ସମୟଙ୍କର ଏପରିକି ଅପକାରୀର ମଧ୍ୟ ଉପକାର କରନ୍ତି ଓ ନିଜଧ୍ମ ପାଳନ କରନ୍ତି । ଏହି ପ୍ସଙ୍ଗରେ ସେ ବିଛା ଓ ସାଧୁ ଗଳ୍ପ ପ୍କାଶ କରିଥିଲେ ।

ଗୁରୁ ଦୁଃଖ ଦିଅନ୍ତିନି କି ନିଅନ୍ତିନି, କିନ୍ତୁ ତାହା କିପରି ସହିପାରିବ ଶିଖାଇ ଦିଅନ୍ତି । ତେଣୁ ଆମେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବା - ସ୍ୱର୍ଗେ ବା ନରକେ ନିଅ, ପାଶେ ପାଶେ ରହିଥାଅ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଧ୍ୟାନ, ଓ ତାଙ୍କୁ ସ୍ମରଣ କଲେ ବ୍ରହ୍ମାନନ୍ଦ (ଯେଉଁ ଆନନ୍ଦ କଲ୍ପନା କରି ହେବନାହିଁ) ଲାଭ ହେବ । ତାଙ୍କୁ ମୁହୂର୍ତ୍ତକ ପାଇଁ ପାଇଲେ ଅନନ୍ତ ପରଶ ଲାଭ ପରି ବୋଧ ହେବ ।

> ମୁହୁର୍ତ୍ତେ ପାଇଲେ ଅନନ୍ତ ପରଶ ମୁହୁର୍ତ୍ତେ ପାଇଁ ଦିଅ ଅମୃତ ପରଶ ।

ନିର୍ମଳ ଚିତ୍ତରେ ଶୀଶୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଆବିଭାବ ହୁଏ । ଶିଷ୍ୟଭକ୍ତଙ୍କ ଚରିତ୍ର ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ମଯ୍ୟାଦାର ମାପକାଠି । କାହାରି ନିହା ସମାଲୋଚନା ନକରି ଅସଦ୍ବୃତ୍ତି ସହ ସଂଗାମ, ସଦ୍ବୃତ୍ତିର ଅନୁଶୀଳନ କରି ଚିତ୍ତଶୁର୍ତ୍ତି କରିବା ଆବଶ୍ୟକ ।' ଏହାପରେ ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧିବେଶନ ମହିଳା ସଭା ନିମନ୍ତେ ନିମନ୍ତଣ ଜଣାଇ, ନାମ କୀର୍ତ୍ତନ, ପ୍ରଣାମ ସହ ଆସନ ବନ୍ଦ ହେଲା । ତାପରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ବାଲ୍ୟଭୋଗ ନିବେଦନ କରି ଭକ୍ତମାନେ ପସାଦ ସେବନ କଲେ ।

## ୩୧ ଅଗଞ୍ଚ ୨୦୦୩, ରବିବାର, ପୂର୍ବାହୁ ଅଧିବେଶନ - ମହିଳା ପୂଜା (୯:୦୦ ରୁ ୧୧:୦୦)

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆବାହନ କରି ଭବବନ୍ଧନ ମୋଚନ ଗାନ ପରେ ପରଦା ଉନ୍ନୋଚନ କରି ବିଶ୍ୱପତି ପ୍ରଣାମ ଗାନ ଓ ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ କରାଗଲା । ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଆସନ ଗହଣ କରି ମହିଳା ସଭା ପରିଚାଳନା କରିଥିଲେ । ସେ ବିଭିନ୍ନ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରି କହିଲେ – 'ଏ ଜଗତରେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ହିଁ ପୁରୁଷ ଓ ଆମେ ସମୟେ ପ୍ରକୃତି । ସ୍ତ୍ୟୀମାନଙ୍କଠାରେ ଭକ୍ତିର ପ୍ରାଧାନ୍ୟ, ସେମାନେ ସେବିକା । ପୁରୁଷମାନଙ୍କଠାରେ ଜ୍ଞାନର ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଓ ସେମାନେ ସେବ୍ୟ । ନାରୀର ସ୍ୱଧ୍ୟ ସ୍ୱାମୀ ସେବା ଓ ସନ୍ତାନ ପାଳନ । ମା' ଶିଶୁକୁ ଧରିଲେ ଜଗତକୁ ଭୁଲି ଯାଏ । ତେଣୁ ଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, 'ତୁମ ପୁତ୍ରକନ୍ୟା ପରି ମୋତେ ଭଲପାଅ ଓ ତୁମ କୋଳରେ ଥାନ ଦିଅ' । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଜୀବନୀ ଉପରେ ତାଙ୍କର ଜନନୀ ଓ ଜାୟାଙ୍କର ବିଶେଷ ପ୍ରଭାବ ରହିଛି । ଯେଉଁଠାରେ ନାରୀ ମାନଙ୍କର ପୂଜା ହୁଏ ସେଠାରେ ଦେବତାମାନେ ବାସ କରନ୍ତି । ସତୀ ଓ ପବିତ୍ତାର ମଧ୍ୟରେ ସତୀମାନେ ଅଧିକ ଶ୍ରେଷ । ବିନାଦୋଷରେ କେବଳ ଗୁରୁ, ପିତା ଓ ସ୍ୱାମୀ ଗାଳି ଦିଅନ୍ତି । ସେଥିରେ ତାଙ୍କର ଅଧିକାର ଅଛି ।'

ଆଲୋଚନା ପରେ ପରପୂଜା ନିମନ୍ତ୍ରଣ ଓ ପ୍ରଣାମ କରି ଆସନ ବନ୍ଦ କରାଗଲା । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ମଧ୍ୟାହ୍ନ ଭୋଗ ନିବେଦନ କରାଯାଇ ଭକ୍ତମାନେ ପସାଦ ସେବନ କଲେ ।

#### ୩୧ ଅଗଞ୍ଚ ୨୦୦୩, ରବିବାର, ଅପରାହୁ ଅଧିବେଶନ - ବିଦାୟ ସଭା (୨:୦୦ ରୁ ୮:୦୦)

ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆବାହନ କରି ପ୍ରଣାମ ଗାନ ପରେ ପରଦା ଉନ୍ନୋଚନ କରିଥିଲେ । ଗୁରୁବନ୍ଦନା ଗାନ ପରେ 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ'ରୁ 'ମୁଖବନ୍ଧ', 'ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ପାଠଚକ୍ର – ମୋର କିଛି ଅନୁଚିନ୍ତା' ପ୍ରବନ୍ଧ ପାଠ କରାଗଲା । ଉପଛିତ ସମୟ ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନେ ଭାବ ବିନିମୟ କରିଥିଲେ । ବ୍ରଜେନ୍ଦ୍ର ପଣ୍ଡା ଭାଇ ସମ୍ମିଳନୀର ସମୟ ଖର୍ଚ୍ଚର ହିସାବ ଦେଇଥିଲେ । ଏହାପରେ ଆସନ୍ତା ପାଠଚକ୍ର ପାଇଁ ଓ ଆସନ୍ତା ବର୍ଷ ସମ୍ମିଳନୀ ପାଇଁ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ମହାରାଜ ଓ ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କୁ ନିମନ୍ତଣ କରାଯାଇଥିଲା । ଏହାପରେ ତୃଟି ବିଚ୍ୟୁତି ପାଇଁ ଷମା ପାର୍ଥନା କରାଯାଇ ବିଦାୟ ପ୍ରାର୍ଥନା, 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାନାମ କୀର୍ତ୍ତନାନ୍ତ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଭୋଗ ନିବେଦନ ପରେ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ପ୍ରସାଦ ସେବନ କରିଥିଲେ । ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ପୁଣି ଆସନ୍ତା ବର୍ଷ ସମ୍ମିଳନୀରେ ମିଳିତ ହେବାର ଆଶା ମନରେ ରଖି ପରୟରଠାରୁ ବିଦାୟ ନେଇଥିଲେ ।

#### ଯୋଗଦାନ କରିଥିବା ଭ୍ୟମାନଙ୍କ ତାଲିକା

- ୧) ଶ୍ରୀ ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ, ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ, ନୀଳାଚଳ ସାରସୃତ ସଂଘ
- ୨) ଶ୍ରୀ ବସନ୍ତ କୁମାର ସୁନ୍ଦର ରାୟ, ବେଗୁନିଆ ସଂଘ
- ୩) ଶ୍ରୀମତୀ ମିନିତା ମଞ୍ଜରୀ ସୁନ୍ଦର ରାୟ, ବେଗୁନିଆ ସଂଘ
- ୪) ଆଦିତ୍ୟ ନାରାୟଣ ତିପାଠୀ
- ୫) ଅନୁରାଧା ନନ୍ଦ, ଜ୍ଞାନେନ୍ଦ୍ର ନନ୍ଦ ଓ ଅଭିୟା
- ୬) ଅଶ୍ୱିନୀ କୁମାର ନାୟକ
- ୭) ବାଣୀ ପସନୁ ମହାନ୍ତି, ଦେବଶୀ ମହାନ୍ତି, ମିନାକ୍ଷୀ ଓ ଅମିତା
- ୮) ବରଦା କାନ୍ତ ନାୟକ
- ୯) ବିଜୟ କୁମାର ସାହୁ ଓ ମୋହିତ୍
- ୧୦) ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦର ରାୟ, ସ୍ମିତାରାଣୀ ସୁନ୍ଦର ରାୟ, ସୌମ୍ୟାଶ୍ରୀ ଓ ବେଦପକାଶ
- ୧୧) ବିନୟ କୁମାର ସାହୁ ଓ ଶିବାନୀ ସାହୁ
- ୧୨) ବଜେନ୍ଦ ପଞ୍ଜା, ରଶ୍ମୀରେଖା ପଞ୍ଜା ଓ ବିଜ୍ଗୋପାଳ
- ୧୩) ଜ୍ଞାନ ରଞ୍ଜନ ଦ୍ୱିବେଦୀ, ଶିବାନୀ ଦ୍ୱିବେଦୀ, ସ୍ୱାତୀ ଓ ଶ୍ୟୋ
- ୧୪) ପଦୁଗନ୍ଧା ସାହୁ ଓ ବୃନ୍ଦାବନ ସାହୁ

- ୧୫) ପଲବିତା ପଟ୍ଟନାୟକ, ସାନୁଜିତ୍ ସେନାପତି ଓ ଉଦୟନ
- ୧୬) ପୃଥୀରାଜ ସାହୁ ଓ ଇପ୍ସିତା ଚୋଧୁରୀ
- ୧୭) ରବି ନାରାୟଣ ତିପାଠୀ
- ୧୮) ରମା ବଲଭ ମହାପାତ, କଲ୍ଜନା ଦାଶ, ଆଶୁତୋଷ ଓ ଶ୍ୱେତା
- ୧୯) ଶିବାନୀ ମହାନ୍ତି
- ୨୦) ପଭାକର ବାଇ, ସ୍ଥିତାରାଣୀ ବାଇ ଓ ଶେୟା
- ୨୧) ଦେବରଞନ ସ୍ୱାଇଁ, ସୂଚିତା ସ୍ୱାଇଁ, ଅଭିଷେକ ଓ ଅଙ୍କିତ
- ୨୨) ଉଷା ଅଗର୍ଓାଲ
- ୨୩) ସୁବ୍ତ ନାୟକ

ଟେଲିଫୋନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ ଯୋଗଦାନ କରିଥିବା ଭକ୍ତମାନେ ହେଲେ-

- ୧) ଲିପ୍ସିତା ପଟ୍ଟନାୟକ (London)
- ୨) ଦିପ୍ତି ମହାପାତ (Atlanta)

## Jayaguru

## 2003 Fiscal Report America Saraswata Pathachakra (ASP)

| 2003 Sammilani Expense     |            |
|----------------------------|------------|
| Anandasabha custumes       | \$130.00   |
| Magazines                  | \$503.81   |
| Shyam bhai's Travel to USA | \$2,163.00 |
| Food etc.                  | \$318.00   |
| 2002 VCD Shipping          | \$40.00    |
| ASP registration           | \$70.00    |
| Total                      | \$3,224.81 |
|                            |            |
| Sammilani Delgate Fees     | \$2,880.00 |
| Magazine Sale              | \$430.00   |
| Total Sammilani Income     | \$3,310.00 |
| Total Sammilani Expense    | \$3,224.81 |
| Balance                    | \$85.19    |

| Debit                                 |            |
|---------------------------------------|------------|
| 2003 Pali Pranami (for ASP)           | \$172.00   |
| 2003 Padasan Pranami (for Kendra)     | \$258.00   |
| 2003 Mahila Puja Pranami (for ASP)    | \$102.72   |
| 2003 Mahila Puja Pranami (for Kendra) | \$68.48    |
| 2002 Sammilani VCD                    | \$200.00   |
| 2003 Sammilani Balance                | \$85.19    |
| Additional Pranami                    | \$140.00   |
| Carry over from last year             | \$90.22    |
| Padasan Pranami (2002 sammilani)      | \$120.03   |
| Padasan Pranami (2003 sammilani)      | \$158.50   |
| Interest Earned                       | \$10.00    |
| Total                                 | \$1,405.14 |
|                                       |            |

| Credit                               |          |
|--------------------------------------|----------|
| 2003 Padasan Pranami (to Kendra)     | \$258.00 |
| 2003 Mahila Puja Pranami (to Kendra) | \$68.48  |
| Padasan Pranami (2002 sammilani)     | \$120.03 |
| Padasan Pranami (2003 sammilani)     | \$158.50 |
| Magazine Re-printing fee (to Kendra) | \$222.00 |
| Sangha Permission Pranami (Kendra)   | \$22.00  |
| Total                                | \$849.01 |

| 2003 Year-End Balance |            |
|-----------------------|------------|
| Debit                 | \$1,405.14 |
| Credit                | \$849.01   |
| Balance               | \$556.13   |

| SI No | Name                                                                                                           | Introduction                                                                                                                                                                                                                                           |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1     | Aditya Narayan Tripathy                                                                                        | I came to know Sri Sri Thakura through my parents Late Sri<br>Gobinda Ch. Tripahy and Mrs. Urmila Tripathy of Sunabeda<br>Sangh                                                                                                                        |
| 2     | Amaresh Tripathy<br>Shalini Mundra                                                                             | I knew Sri Sri Thakura from my grand father Uday Nath Rath from Jamshedpur Sangha and later on from my parents who were Raghunath and Puspanjali Tripathy who were founder members of Delhi Sangha.                                                    |
| 3     | Anjana Aruk<br>Diptish Kumar Aruk<br><b>Child:</b><br>Adyasha Priyadarshini Aruk (2)                           | My parents are devotee of Sri Sri Thakura and they are from Balasore Sakha Sangha. From my childhood I worship Gurudev.                                                                                                                                |
| 4     | Anuradha Nanda<br>Jnaneendra Nanda<br><b>Child:</b><br>Abheepsa Nanda (3)                                      | By the grace of Sri Sri Thakura I am the youngest daughter of Late Sri Raghunath Pati & Srimati Bishnupriya Pati. My father was the Secretary of Nilachal Saraswata Sangh. So I was at the feet of Sri Sri Thakura long before I could understand HIM. |
| 5     | Aswini Kumar Nayak<br>Sanghmitra Nayak                                                                         | I came to know Sri Sri Thakura from my parents. They are the member of Balasore Saraswata Sangha.                                                                                                                                                      |
| 6     | Bani Prasanna Mohanty<br>Debashree Mohanty<br><b>Children:</b><br>Minakshee Mohanty (18)<br>Amrita Mohanty (7) | I knew Sri Sri Thakura through my parents: Braja Kishore<br>Mohanty and Kalyani Mohanty, who are from Cuttack Sangha.                                                                                                                                  |
| 7     | Barada Kanta Nayak<br>Sonia Mohanty                                                                            | I started accompanying my parents Sri Rasa Bihari Nayak<br>and Smt. Meena Kumari Nayak of Puri Sakha Sangha from<br>my early childhood.                                                                                                                |
| 8     | Bijoy Kumar Sahoo<br>Ratna Jena<br><b>Children:</b><br>Mohit J. Sahoo (13)<br>Lara Sahoo (8)                   | Through my mother Ketaki maa. I started accompanying my mother as a child to the Cuttack Jobra Sangha.                                                                                                                                                 |
| 9     | Binaya kumar Sahoo<br>Shibani Sahu ( Aru )                                                                     | I came to know Sri Sri Thakura from my parents Bairagi<br>Charan Sahoo and Shantilata Sahoo of Nayagarh Sangha.                                                                                                                                        |
| 10    | Biswajit Sundar Ray<br>Smitarani Sundar Ray<br><b>Children:</b><br>Saumyashree Ray (7)<br>Bedaprakash Ray (4)  | I knew Sri Sri Thakura from my grand father Late Balabhadra<br>Sundar Ray and father Basanta Kumar Sundar Ray of<br>Ekamra Saraswata Sangha, Bhubaneswar.                                                                                              |

| 11 | Brajendra Panda<br>Rashmi Rekha Panda<br><b>Child:</b><br>Brij Gopal Panda (12)                        | I know Sri Sri Thakura Maharaj since childhood; my grand father, late Biswanath Panda, was a member of Kendupatna Shakha Sangh.               |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 12 | Chinmaya Panda<br>Bikhipta Panda<br><b>Childern:</b><br>Ayush                                          | I came to know Sri Sri Thakura from my father Bijoy Kumar<br>Panda of Cuttack Nagar Sangha.                                                   |
| 13 | Dipti Mohapatra<br>Sandip Mohapatra<br>Children:<br>Sarthak (9)<br>Sanat (6)                           | I came to know from my mother.                                                                                                                |
| 14 | Gyan Ranjan Dwibedy<br>Sibani Dwibedy<br><b>Children:</b><br>Swati (9)<br>Shreya (4)                   | We know Sri Sri Thakura from our parents, Dola Govinda and Malati Dwibedy, and Nrushinha and Bidyabati Panda from Rourkela Saraswata Sangha.  |
| 15 | Jaminikant Samantaray<br>Mousumi Rath<br><b>Child:</b><br>Tejas Samantaray (2)                         | I came to know Sri Sri Thakura from my father Late Rajani<br>Kanta Samantaray and Sangha bhai Sri Chintamani Rath of<br>Berhampur Sangha.     |
| 16 | Lipsita Patnaik<br>Rabin Mohanty<br><b>Child:</b><br>Ragini (8)                                        | I know Thakura from my parents, Dr. Samiran patnaik and Dr. Surekha Devi, who are members of Ekamra Saraswata Sangha at Bhubaneswar.          |
| 17 | Mahesh Prasad Choudhury<br>Rasmi Nayak<br><b>Childern:</b><br>Avipsa (3 months)                        | I came to know Sri Sri Thakura from my father Sisir Kumar<br>Choudhury of Berhampur Sangha.                                                   |
| 18 | Padmagandha Sahoo<br>Brundaban Sahoo                                                                   | I came to know Sri Sri Thakura from my mother Sobharani<br>Sahoo (Gelha maa) of Cuttack Saraswata Sangha.                                     |
| 19 | Pallabita Patnaik<br>Sanujit Senapati<br>Child:<br>Udayan Senapati (4)<br>Sister:<br>Chinmayee Patnaik | My parents Dr. Samiran patnaik and Dr. Surekha Devi introduced me to Sri Sri Thakur. They belong to the Ekamra Saraswata Sangha, Bhubaneswar. |
| 20 | Pruthwiraj Sahoo<br>Ipseeta Choudhury                                                                  | I came to know Sri Sri Thakura from my mother Sobharani<br>Sahoo (Gelha maa) of Cuttack Saraswata Sangha.                                     |

| 21 | Rabi Narayan Tripathy<br>Geeta Dash<br><b>Child:</b><br>Alok Tripathy (7)<br>Anshul Tripathy (7 months) | I came to know Sri Sri Thakura through my parents Late Sri<br>Gobinda Ch. Tripahy and Mrs. Urmila Tripathy of Sunabeda<br>Sangh                                                                                                                                                                                                                                                           |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 22 | Rambollabha Mohapatra<br>Kalpana Dash<br><b>Children:</b><br>Ashutosh<br>Sweta                          | I came to know Sri Sri Thakura Maharaj from my parents-in-<br>law. My mother-in-law and late father-in-law belong to the<br>Bhubaneswar Sangha.                                                                                                                                                                                                                                           |
| 23 | Sibani Mohanty<br>Sitakanta Mohanty                                                                     | I knew Sri Sri Thakura from my uncle Sudhanshu Sekhar Das<br>and aunt Manorama Das of Ekamra Saraswata Sangha,<br>Bhubaneswar.                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 24 | Smitarani Bai<br>Prabhakar Bai<br><b>Child:</b><br>Shreya Prabhakar (6)                                 | I'm greatful to know about Sri Sri Thakura from my parents Sri<br>Shyamabandhu Pagada and Smt. Bijaylaxmi Pagada of<br>Nayagarh Sangha.                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 25 | Suchitra Swain (Leena) Debaranjan Swain Children: Abhishek Swain (10) Ankit Swain (4)                   | I knew Sri Sri Thakura from my father Late Basanta Kumar<br>Nayak of Asureswar Sangh, Asureswar, Cuttack.                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 26 | Sudhansubala Jena<br>Shiba Prasad Jena                                                                  | I came to know Sri Sri Thakura from my grandmother late<br>Srimati Sachhi Devi of Asureswara Sakha Sangha.                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 27 | Usha Agarwal                                                                                            | I came to Sri Thakura through my mausi Shakuntala Maa and her family. Her house was a second home to me as I was very close to her children, my cousins. During my vacations I literally lived there. I attended the Sangha Puja at Ekamra Sangha and the Morning and Evening Puja sessions at Asan Mandir at her home. Later, I requested the Pati Bhai to accept me as a Sangha member. |

# **Location Of Bhakta - 2004**



| AR – Arkansas<br>CA – California                    | 2<br>6      |  | NC – North Carolina<br>NJ- New Jersey        | 9           |
|-----------------------------------------------------|-------------|--|----------------------------------------------|-------------|
| GA- Georgia<br>IL – Illinois                        | 6 2         |  | NY – New York<br>OH – Ohio                   | 3 4         |
| KS – Kansas<br>MA - Massachusetts<br>MN - Minnesota | 2<br>2<br>4 |  | TX- Texas<br>VA – Virginia<br>WI – Wisconsin | 5<br>2<br>2 |

**United Kingdon** 

Total number of Bhakta in Year 2002: 37, 2003: 43, 2004: 53