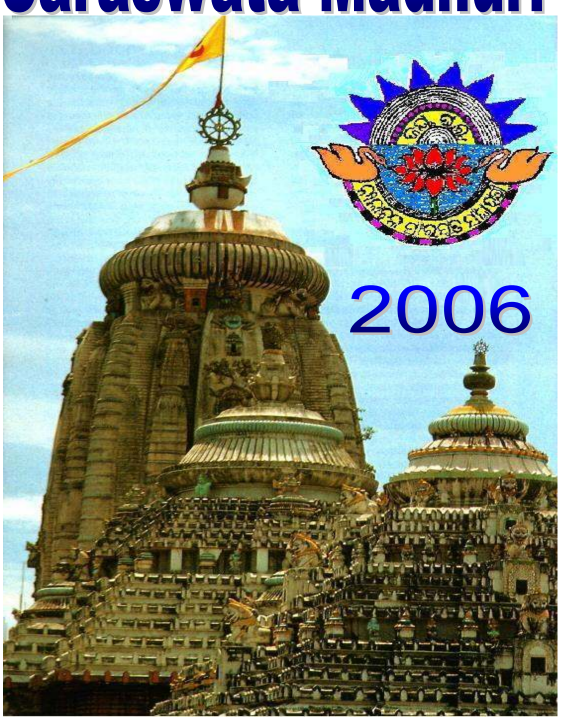
Saraswata Madhuri



America Saraswata Sangha 5th Annual Convention, Charlotte, NC, USA Nilachala Saraswata Sangha, Puri





ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ପଞ୍ଚମ ବାର୍ଷିକ ସନ୍ନିଳନୀ ୨୦୦୬ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ, ପୁରୀ

#### ଜୟଗୁରୁ

### ମୁଖବନ୍ଧ

#### ନିତ୍ୟଂ ଶୁଦ୍ଧଂ ନିରାଭାସଂ ନିରାକାରଂ ନିରଞ୍ଜନମ୍ ନିତ୍ୟବୋଧଂ ଚିଦାନନ୍ଦଂ ଗୁରୁବଦ୍କୁ ନମାମ୍ୟହମ୍ ।

ଞ୍ଜାନଯୋଗୀମାନେ ସର୍ବଦା ଯାହାଙ୍କୁ ସତ୍ ସ୍ୱରୂପ, ନିତ୍ୟଶୁଦ୍ଧ ସତ୍ତା, ପ୍ରତିବିମ୍ବ ରହିତ, ଆକାରହୀନ ଓ ମଳିନତା ରହିତ ବୋଲି ଧ୍ୟାନ କରିଥାଆନ୍ତି, ଭକ୍ତ ସେହି ପରମପୁରୁଷଙ୍କୁ ପ୍ରଣିପାତ କରି ତାଙ୍କୁ ନିତ୍ୟ ଞ୍ଜାନ ସ୍ୱରୂପରେ ଚିତ୍ ଓ ଆନନ୍ଦଘନ ମୂର୍ତ୍ତିରେ ଉପଲବ୍ଧି କରି ଭକ୍ତିର ଆକର୍ଷଣରେ ତାଙ୍କ ସେବା ସମ୍ପାଦନ କରିଥାନ୍ତି, ସେହି ସତ୍, ଚିତ୍ ଓ ଆନନ୍ଦରୂପୀ ଶୁଦ୍ଧ ନିତ୍ୟପୁରୁଷ ଭକ୍ତାନନ୍ଦ ବିଧାୟକ ପରମାତ୍ମସ୍ୱରୂପ ପଦର୍ଶକ କୃପାମୟ ଶୀଗୁରୁବ୍ଦୁଙ୍କୁ ମୁଁ ନମୟାର କରୁଅଛି ।

ପାଠକମାନେ ମନେ ରଖିବେ ଯେ ଶ୍ରେୟ ଓ ପ୍ରେୟ ଉଭୟ ମାନବ ନିକଟରେ ଉପଛିତ ହୁଏ । ଜ୍ଞାନୀ ଶ୍ରେୟ ଓ ପ୍ରେୟର ପାର୍ଥକ୍ୟ ବୁଝିପାରି ପ୍ରେୟ ପରିତ୍ୟାଗ ପୂର୍ବକ ଶ୍ରେୟକୁ ଗ୍ରହଣ କରିଥାନ୍ତି । ପୁନଷ୍ଟ ଅଞ୍ଜବୁଦ୍ଧି ମାନବ ବିଚାରଶନ୍ତି ଅଭାବରୁ ଶାରୀରିକ ବୃଦ୍ଧି ଓ ପରିରକ୍ଷଣ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ପ୍ରେୟ ବୟୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିଥାନ୍ତି । ସବୁ କାର୍ଯ୍ୟର ମୂଳ ବିବେକ ଜ୍ଞାନ । ଏହି ବିବେକ ଜ୍ଞାନ ବଳରେ ମାନବ ଭଲ ମନ୍ଦର ପାର୍ଥକ୍ୟ ବୁଝିପାରେ । ଅବିବେଳୀ ମାନବର ଭଲ ମନ୍ଦ ଜ୍ଞାନ ନ ଥାଏ । ଜ୍ଞାନୀମାନେ ବିବେକଜ୍ଞାନ ବଳରେ ଭଲ ମନ୍ଦର ଭେଦ, ନିତ୍ୟ ଅନିତ୍ୟର ପାର୍ଥକ୍ୟ ବିଚାର ପୂର୍ବକ ଶ୍ରେୟ ପଥରେ ନିଜକୁ ପରିଚାଳିତ କରିଥାନ୍ତି । ଶ୍ରେୟ ପଥକୁ ନିବୃତ୍ତି ପଥ ଓ ପ୍ରେୟ ପଥକୁ ପ୍ରବୃତ୍ତି ପଥ କୁହାଯାଏ । ଶ୍ରେୟ ହିଁ ଭାରତବର୍ଷର ପ୍ରାଚୀନ ଆଦର୍ଶ । ଗଭୀର ଧ୍ୟାନ ସାହାଯ୍ୟରେ ରଖିମାନେ ଉପଲବ୍ଧି କରିଥିଲେ ଯେ ମାନବ ପ୍ରେୟ ବା ଭୋଗ ଦ୍ୱାରା କେବେ ଶାଶୃତ ଆନନ୍ଦର ଅଧିକାରୀ ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ । ତେଣୁ ସେମାନେ ମାନବକୁ ତ୍ୟାଗପଥରେ ଗତି କରିବା ପାଇଁ ବାରମ୍ବାର ଉପଦେଶ ଦେଇଥାନ୍ତି । ତ୍ୟାଗପଥରେ ଗତି କଲେ ସାଧକ ଅମୃତ ରାଜ୍ୟରେ ଉପନୀତ ହୁଅନ୍ତି । ଭୋଗପଥରେ ଯେ ଶାନ୍ତି ନାହିଁ ତାହା ବର୍ତ୍ତମାନ ଯୁଗର ଭୋଗବାଦୀ ପାଷ୍ଟତ୍ୟ ପଞ୍ଚିତମାନେ ମଧ୍ୟ ସ୍ୱକାର କଲେଣି । ତେଣୁ ରଖିମାନଙ୍କ ଆଦର୍ଶରେ ଅବିଚଳିତ ନିଷା ରଖି ଆମମାନଙ୍କୁ କଲ୍ୟାଣ ପଥରେ ଅଗସର ହେବାକୁ ପଡିବ । ରଖିମାନଙ୍କ ବାଣୀରେ କାଳ ବା ସମୟର ବିନ୍ଦୁମାତ୍ର ଛାନ ନାହିଁ । ଜୀବନକୁ ଉନ୍ତ କରିବାକୁ ହେଲେ କେବଳ ସେହିଁ ରଖିମାନଙ୍କର ଆଦର୍ଶକୁ ଧରି ଦିନେ ସମଗ୍ର ଜଗତ ଭାରତର ଆଦର୍ଶ ନିକଟରେ ଅବନତ ହେବ । କେବଳ ଆମର ଆଦର୍ଶ ଅଛି ବୋଲି ଗୌରବ କଲେ ଚଳିବ ନାହିଁ । ଆଦର୍ଶକୁ ଜୀବନରେ ରୂପ ଦେବାକୁ ପଡିବ । ଭୋଗଦ୍ୱାରା ମାନବ ଅସୁର ପକ୍ତି ବିଶିଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ । ତ୍ୟାଗ ଦ୍ୱାରା ମାନବ ଦେବତ। ହୋଇଯାଏ ।

ଆଦର୍ଶରେ ପ୍ରତିଷିତ ହେବାକୁ ହେଲେ ଦୁଇଟି ବିଷୟର ଏକାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ । ପ୍ରଥମ ହେଲା ଆଦର୍ଶ ପ୍ରତି ନିଷା ଓ ଦ୍ୱିତୀୟ ହେଉଛି ବିବେକଞ୍ଜାନ । ବିବେକଞ୍ଜାନ ନ ଥିଲେ କେହି କେବେହେଲେ ବିଚାରପରାୟଣ ହୋଇପାରିବେ ନାହିଁ । ବିବେକଞ୍ଜାନ ଅଭାବ ହେଲେ ପାରିପାର୍ଶ୍ୱିକର ଉଛ୍ଲଞ୍ଜଳ ପ୍ରଭାବ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଭାବିତ ହୋଇପଡିବେ । ଦେଶବାସୀ ସ୍ୱଧ୍ୟ ତ୍ୟାଗ କରି ପରଧ୍ୟ ରୂପ ପ୍ରେୟ ପଥରେ ଗତି କରିବା ହେତୁ ଦେଶର ଆଜି ଏପରି ଅଧଃପତନ ଘଟିଛି । ପାଷ୍ଟାତ୍ୟର ଭୋଗାଦର୍ଶ ଆମମାନଙ୍କୁ ଲକ୍ଷ୍ୟଭଞ୍ଜ କରି ଦେଇଛି । ଏଥିପାଇଁ ପ୍ରଥମେ ନିଜ ଆଦର୍ଶ ପ୍ରତି ନିଷାବାନ ହେବାକୁ ପଡିବ । ସୁତରାଂ ତ୍ୟାଗପଥରେ ଗତି କରିବା ନିମିତ୍ତ ତିନି ଚାରିଜଣ ନିଷ୍ଠାବାନ ସାଧକ ପ୍ରତିଞ୍ଜାବଦ୍ଧ ହୋଇ ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଆଦର୍ଶରେ ନିଜକୁ ପରିଚାଳିତ କରିପାରିଲେ ସେମାନଙ୍କ ଆଦର୍ଶ ଓ ମହତ୍ତ୍ୱ ଦେଖି ଦେଶବାସୀ ସେଥିରେ ଅନୁପାଣିତ ହେବେ । ଭାରତବାସୀଙ୍କର ଲକ୍ଷ୍ୟ ଓ ଆଦର୍ଶ ସୁନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ । ବର୍ତ୍ତମାନ ସେହି ଲକ୍ଷ୍ୟ ଆଦର୍ଶର ଅନୁବର୍ତ୍ତୀ ହୋଇ ଜୀବନ ଗଠନ କରିବାକୁ ପଡିବ । ଏହି ସଙ୍କଟମୟ ଯୁଗରେ ଆଦର୍ଶକୁ ଉତ୍କଳ ଓ ନିଷ୍ଠାକୁ ଅନ୍ଧୂର୍ଣ୍ଣ ରଖିବାକୁ ହେଲେ ଆତ୍କସ୍ଥମମ ପଥରେ ଗତି କରିବାକୁ ପଡିବ ।

ତ୍ୟାଗପଥରେ ଗତି କରିବାକୁ ହେଲେ ପ୍ରଥମେ ବହୁ ଦୁଃଖ କଷ୍ଟ ସହ୍ୟ କରିବାକୁ ପଡିବ । ପରେ ସତ୍ୟଲାଭ ହେଲେ ନିଜର ସମୟ ପ୍ରକାର ଅଶୁଛି ବିଦ୍ରିତ ହୋଇଯିବ । ମାନବ ପରାଶାନ୍ତିର ଅଧିକାରୀ ହୋଇପାରିବ । ଧର୍ମତତ୍ତ୍ୱ ଉପଲବ୍ଧିର ବିଷୟ । ନିତ୍ୟ ନୈମିତ୍ତିକ ସାଧନ ବ୍ୟତୀତ କେହି ଧର୍ମ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଠିକ୍ ଠିକ୍ ମତ ବ୍ୟକ୍ତ କରିପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ନିଜର ଜୀବନ ପ୍ରବାହକୁ ଭଗବତ୍ ଅଭିମୁଖୀ କରି ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଶକ୍ତିରେ ଶକ୍ତିମାନ ହୋଇ ସାଧନ ପଥରେ ଗତି କରିବାକୁ ହେବ । ଏହି ଦେହ ଜୀବିତ ଥାଉଁ ଥାଉଁ ସତ୍ୟ ଲାଭ କରିବାକୁ ହେବ । ଏହିଠାରେ ଏହି ଜୀବନରେ ସତ୍ୟଲାଭ ନ ହେଲେ ପରକାଳରେ ମିଳିବାର ନିଷ୍ଟୟତା ନାହିଁ । ସାଧକମାନେ ତୀବ୍ ଏକାଗ୍ର

ଶକ୍ତି ସାହାଯ୍ୟରେ ଇଞ୍ଜଦେବଙ୍କୁ ଲାଭ କରିଥାନ୍ତି । ଯାହାଙ୍କୁ ମନ ପ୍ରାଣ ଦେଇ ଭଲ ପାଇବ ତାଙ୍କ ଶକ୍ତି ଅଲକ୍ଷ୍ୟରେ ଭକ୍ତଙ୍କ ଭିତରେ ସଂଚାରିତ ହୋଇଯିବ । ଅପରର ଶକ୍ତିକୁ ନିଜ ଭିତରକୁ ଆକର୍ଷଣ କରିଦେବାର ଏକମାତ୍ର ଉପାୟ ହେଲା ଭଲପାଇବା । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି- 'ସୁଖ ପାଅ ଟିକିଏ ମୋତେ, ଅଖିଳ ସାଧନ ସିଦ୍ଧି ଲଭ କିଞ୍ଚିତେ' । ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କୁ ଭଲ ପାଇପାରିଲେ ସାଧକଙ୍କ ଭିତରେ ଭଗବତ୍ ତତ୍ତ୍ୱ ଫୁଟି ଉଠେ । ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କଠାରୁ ସର୍ବଶ୍ରେଷ ପ୍ରାପ୍ୟ ଯେଉଁ ଆତ୍କୃଞ୍ଜାନ, ତାହା ଲାଭ ହୋଇଥାଏ । ସୁ୍ୟ ଚେତନାକୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱମୁଖୀ କରି ତାଙ୍କ ସହିତ ଯୋଗଯୁକ୍ତ ହୋଇ କିପରି କର୍ମ କରିହେବ ତାହା ଜୀବର ନିଜ ଚେଷ୍ଟରେ ସମୃବ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ କିମ୍ବା ଜୀବାତ୍ମା ନିମ୍ନ ପ୍ରକୃତି କବଳରୁ ରକ୍ଷା ପାଇପାରେ ନାହିଁ । ସୁ୍ୟ ଶକ୍ତିକୁ ଜାଗ୍ରତ କରିବାର ଷମତା ଯାହାଙ୍କର ଅଛି ତାହାଙ୍କୁ ଗୁରୁ କୁହାଯାଏ । ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଶକ୍ତି ଜାଗ୍ରତ କରିବାର ଷମତା ଅନ୍ୟ କାହାରି ନାହିଁ । ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ନିମିତ୍ତ ବ୍ୟାକୁଳତା ଆସିଲେ ସେ ସହଜରେ ଧରା ଦେଇଥାନ୍ତି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି - 'ତୁମେମାନେ ମୋତେ ଚିନ୍ତା କର ମୋତେ ଭାବନା କର, ମୋ କାର୍ଯ୍ୟରେ ଆତ୍କୁନିୟୋଗ କର, ଏତିକିରେ ତୁମ ଚିତ୍ତ ଶୁଦ୍ଧଭାବ ଧାରଣ କରିବ । ଶୁଦ୍ଧ ଆଧାରରେ ମୋ ଅନ୍ତର୍ନିହିତ ଗୁରୁଶକ୍ତି ତୁମମାନଙ୍କ ଭିତରେ ସଞ୍ଚାରିତ ହୋଇଯିବ ।'

'ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ' ଦ୍ୱାରା ଏହି 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ' ଆମେରିକାରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରା ପ୍ରଚାର ଦିଗରେ ସହାୟକ ହେଉଅଛି । ଏଥିରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ବହୁ ସଭ୍ୟସଭ୍ୟା ବହୁ ପ୍ରବନ୍ଧ ଏବଂ କବିତାମାନ ପ୍ରକାଶ କରିବାକୁ ଦେଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପାଲାଭ କରୁଛନ୍ତି, ଏଥିରେ ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ । ଏହି ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ପଞ୍ଚମ ବାର୍ଷିକ ଅଧିବେଶନ ଉପଲକ୍ଷ୍ୟେ ପ୍ରକାଶ କରାଯାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ଅର୍ପଣ କରାଗଲା ।

ପରିଶେଷରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ପ୍ରାର୍ଥନା ଏହି 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ' ପତ୍ରିକାଟି ସମଗ୍ର ଆମେରିକାରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରାର ପଚାର ଏବଂ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଆଶା ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିବାରେ ସହାୟକ ହେଉ । –ଇତି–

> ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଶ୍ୱୀଚରଣାଶିତ ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ନୀଳାଚଳ ସାରସୃତ ସଂଘ, ପୂରୀ

#### ଜୟଗୁରୁ

### ସାରସ୍ପତ ମାଧୁରୀ ବିଷୟରେ ପଦେ

ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ପକ୍ଷରୁ ସନ୍ନିଳନୀ ଉପଲଷେ ପ୍ରକାଶ ପାଇ ଆସୁଥିବା 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ'ଟି ବର୍ତ୍ତମାନ ପାଇଁ ଏହି ସଂଘର ଏକମାତ୍ର ପ୍ରକାଶନ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଅହେତୁକୀ କୃପା ବଳରୁ ଏହାର ପଞ୍ଚମ ସଂଖ୍ୟା ପ୍ରକାଶିତ ହେଲା । ଏଥିରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରା ସମ୍ବଳିତ ପ୍ରବନ୍ଧ, ଭକ୍ତମାନଙ୍କର ଅଭିମତ ଓ ଅନୁଭୂତି, ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ବିଭିନ୍ନ କାର୍ଯ୍ୟାବଳୀ ତଥା ବାର୍ଷିକ ଆୟବ୍ୟୟ ବିବରଣୀ, ଆମେରିକାରେ ରହୁଥିବା ଭକ୍ତ ମା' ଓ ଭାଇମାନଙ୍କର ଏକ Address List ଇତ୍ୟାଦି ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ । ଆହୁରି ମଧ୍ୟ ଗତ ଦୁଇ ବର୍ଷ ଧରି ଏଠାକାର ଭକ୍ତ ପରିବାରର ଛୋଟ ପିଲାମାନଙ୍କର ଅଭିମତ ଏହାର Kids Sectionରେ ପ୍ରକାଶ ପାଉଅଛି । ଆଶା ଭବିଷ୍ୟତରେ ଏକ Youth Section ପ୍ରକାଶ କରାଯିବ । ବିଗତ ବର୍ଷମାନଙ୍କର ସନ୍ନିଳନୀରେ ନିଆଯାଇଥିବା ଫଟୋଚିତ୍ରଗୁଡିକରୁ କେତେକ ପତିକାର ଶେଷଭାଗରେ ରଖାଯାଇ ଏହି ସଂୟରଣଟିକୁ ଆହୁରି ଆକର୍ଷଣୀୟ କରାଯାଇଅଛି ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଗଠନକରି ଯେଉଁ ତିନିଗୋଟି ଆଦେଶ ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ, ତନ୍କୁଧ୍ୟରୁ ତୃତୀୟଟି ହେଉଛି, 'ଭାବ ବିନିମୟ' । ପ୍ରକୃତ ଭାବକୁ ଭାଷା ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକାଶ କରାଯାଇ ନ ପାରେ; ପ୍ରକାଶ କରିବାର ଟେଖା କରାଯାଇଥାଏ ମାତ୍ର । ଭାଷା ଏହି ଭାବ ପ୍ରକାଶର ଏକ ମାଧ୍ୟମ ଓ ଲେଖାଟି ତା ର ୟୂଳ ରୂପାୟନ । ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀଟି ଏହି ହିସାବରେ ଭାରତରେ ତଥା ଆମେରିକାରେ ବିଭିନ୍ନ ୟାନରେ ରହୁଥିବା ମା' ଓ ଭାଇମାନଙ୍କର ପରୟର ସହିତ ଭାବ ବିନିମୟ କରିବାର ଏକ ୟୂଳ ମାଧ୍ୟମ । ଲେଖା ମାଧ୍ୟମରେ ଭାବ ବିନିମୟ କରିବାକୁ ହେଲେ, ଲେଖକର ଭାବ ଓ ଭାଷାଞ୍ଜାନ ଉଭୟ ଆବଶ୍ୟକ । ଭାବକୁ ପ୍ରକାଶ କରିବାକୁ ଯାଇ ଭାଷାଞ୍ଜାନର ଅପରିପକ୍ତା ଅନେକ ସମୟରେ ଲେଖକ ଉପଲବ୍ଧି କରିଥାଏ । ତେବେ କ୍ରମାଗତ ଚେଖା ଫଳରେ ଛୋଟ ଶିଶୁଟିଏ ଯେପରି କହିବା ଶିୟାକରେ, ସେହିପରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରସଙ୍ଗ ଲେଖିବାର ଚେଖା ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର ଗୋଟିଏ ସେବା । ସେହି ସେବାର ସୁଯୋଗ ନେଇ ଆମେରିକାରେ ଓ ଭାରତରେ ରହୁଥିବା ବହୁ ସଂଘସେବୀ ଭକ୍ତ ମା' ଓ ଭାଇମାନେ ସେମାନଙ୍କର ଲେଖାଦେଇ ଏହି ପ୍ରକାଶନରେ ସାହାଯ୍ୟ କରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରାକୁ ଅୟୁର୍ଣ୍ଣ ରଖିବାର ଚେଖା କରିଥିବାରୁ ଆମେମାନେ ସେମାନଙ୍କ ପାଖରେ କୃତଞ୍ଜ ।

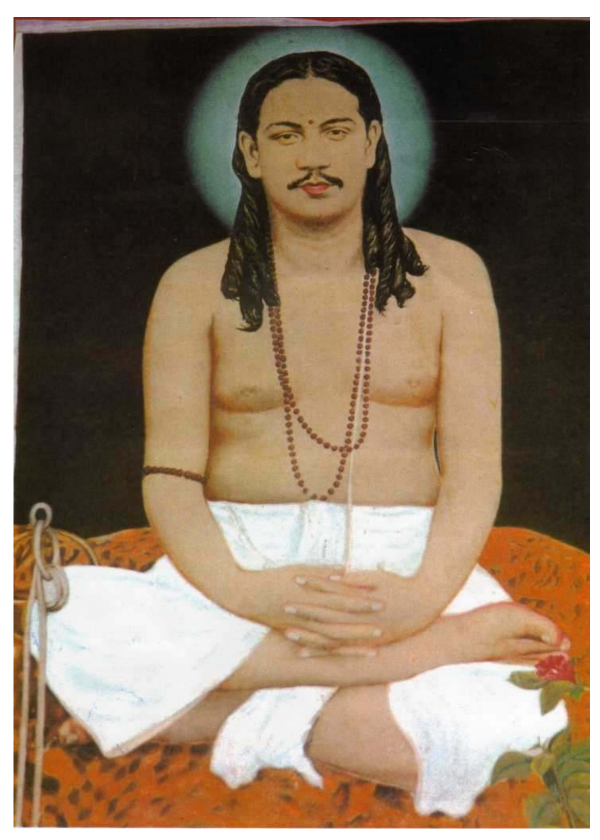
ଏହି ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ପତ୍ରିକାଟିକୁ ସର୍ବାଙ୍ଗ ସୁଦର କରିବାକୁ ଯଥାସାଧ୍ୟ ପ୍ରୟାସ କରାଯାଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଆମମାନଙ୍କର ସୀମିତ ଜ୍ଞାନ ଓ ଭାଷାଗତ ଦକ୍ଷତାର ଅଭାବ ଯୋଗୁଁ ଅନିଛାକୃତ ତୃଟି ରହିଯାଇଥିବା ଅବଶ୍ୟମ୍ଭାବୀ । ଏଥିପାଇଁ ଆମେମାନେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଓ ପାଠକ ପାଠିକାମାନଙ୍କ ନିକଟରେ କ୍ଷମା ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଅଛୁ । ଏହି ସେବାଟିକୁ ଭବିଷ୍ୟତରେ ଆମେମାନେ କିପରି ଆହୁରି ଭଲ ଭାବରେ କରିପାରିବୁ ସେହିଭଳି ଶକ୍ତି ଓ ସାମର୍ଥ୍ୟ ପ୍ରଦାନ ନିମନ୍ତେ ଶୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ଆମର ନିବେଦନ । ପରିଶେଷରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ନିକଟରେ ସମୟ ମା' ଓ ଭାଇମାନଙ୍କର ମଙ୍ଗଳ କାମନାକରି ରହୁଛୁ । ଜୟଗୁରୁ ।

୦୨-ଜୁଲାଇ-୨୦୦୬

ଶ୍ୟଶ୍ୟଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ସଂପାଦନା ମଣ୍ଡଳୀ ଆମେରିକା ସାରସୃତ ସଂଘ

#### ସୂଚୀପତ୍ର

| 9               | ମୁଖବନ୍ଦ                                                                         | ଶୀ ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ                           | i                                       |
|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|-----------------------------------------|
| 9               | ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ ବିଷୟରେ ପଦେ                                                       | ସଂପାଦନା ମଞ୍ଜୀ                                 | iii                                     |
| ഩ               | ବନ୍ଦନା                                                                          | ଶୀ ଯୋଗେଶ୍ୱର ସୁନ୍ଦର ରାୟ                        | 9                                       |
| 8               | ପାର୍ଥନା                                                                         | ଗ୍ରୀ ଚିନ୍ତାମଣି ରଥ                             | 9                                       |
| 8               | ଆମ ପାଣର ଠାକୁର                                                                   | <u>ଗ୍</u> ରୀମତୀ ସ୍ମିତାରାଣୀ ସୁନ୍ଦର ରାୟ         | ഩ                                       |
| 9               | Sri Sri Thakur and Maa Yogendramohini                                           | Srimati Lipsita Patnaik                       | 8                                       |
| 9               | ବିଶ୍ୱ ବିଜୟ                                                                      | ଶ୍ରୀ ସଂଗ୍ରାମ କେଶରୀ ମଲ୍ଲିକ                     | D                                       |
| ٢               | ଞ୍ଜାନୀଗୁରୁ ସ୍ୱାମୀ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ଓ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଗୁରୁଭ୍ୟି                       | ଶ୍ରୀମତୀ ଶିବାନୀ ଦ୍ୱିବେଦୀ <sup>"</sup>          | 9                                       |
| G               | ତୁମ ପାଇଁ କବିତାଟିଏ                                                               | ଶ୍ରୀମତୀ ସୁଧାଂଶୁବାଳା ଜେନା                      | 90                                      |
| 90              | ଅରୂପ-ରୂପ-ସ୍ରୂପ-ଅପରୂପ                                                            | ଶ୍ରୀ ଶରତ ଚନ୍ଦ୍ର ସିଂଦେଓ                        | 99                                      |
| 99              | ଶିଖାଅ ସେ ଗୁଣ ମୋତେ ଆହେ ବିଶ୍ୱ ନାହା                                                | -<br>ଶୀମତୀ କାଅନବାଳା ଦାଶ                       | ୧୩                                      |
| 69              | Nigama Philosophy - My Viewpoint                                                | Sri Prabhakar Bai                             | 68                                      |
| ୧୩              | ଗୁରୁସେବା                                                                        | ଶ୍ରୀମତୀ ସ୍ଥିତାରାଣୀ ବାଇ                        | 69                                      |
| 68              | ରୂପ ତା'ର ନୟନ ଝୁରେ                                                               | ଶ୍ରୀମତୀ ଶିବାନୀ ମହାନ୍ତି                        | ୧୭                                      |
| 89              | The Essence of Parichaya Patra – a Brief Introduction                           | Sri Gyan Ranjan Dwibedy                       | 97                                      |
| 62              | ଅନ୍ଦର ଲଉଡି ତୁମେ                                                                 | ଶ୍ରୀମତୀ ଶିବାନୀ ମହାନ୍ତି                        | 90                                      |
| ୧୭              | ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସଂପର୍କରେ ପଦେ                                                   |                                               | 99                                      |
| 6L              | Role of Sangha in our Spiritual Growth                                          | Usha Agarwal                                  | 98                                      |
| 6 6             | ଗୃହ୍ୟ ଶିଷ୍ୟଭ୍ତଙ୍କ ପ୍ତି ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶ                                       | ଶୀମତୀ ସୁଧାଂଶୁବାଳା ଜେନା                        | 99                                      |
| 90              | ନେବି ଶରଣ                                                                        | ଶ୍ରୀମତୀ ସ୍ଥିତାରାଣୀ ସୁନ୍ଦର ରାୟ                 | 9۲                                      |
| 96              | Brahmacharya Sadhana                                                            | Chinmayee Patnaik                             | 9 ୯                                     |
| 99<br>om        | My Viewpoint on Spiritualism                                                    | Sri Mahendra Singh Rathore                    | ୩ 9<br>m.a                              |
| 9¶              | ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ସେବାପୂଜା ବିଧି<br>ଭ୍ <del>ତ</del> ିପଥ                               | ଶ୍ରୀ ସତ୍ୟାନନ୍ଦ ତିପାଠୀ                         | <b>ท</b> 8                              |
| 98<br>98        | ଭ୍ୟତ୍ପଥ<br>ନୃତନ ସଭ୍ୟମାନଙ୍କ ପତି ନିବେଦନ                                           | ଶ୍ରୀ ଉମେଶଚନ୍ଦ୍ର ସାମନ୍ତରାୟ<br>ସୃଗିତ ରଘୁନାଥ ପତି | 88<br>88                                |
| 99              | ନ୍ତନ ସଭାମାନକ ପ୍ରତ ନତେଦନ<br>ଆମେରିକା ସାରସ୍ପତ ସଂଘର ବାର୍ଷିକ ବିବରଣୀ                  | ସ୍ୱଷ୍ଟ ଉଘୁଳାପ ସଟ<br>ଶୀ ଜ୍ଞାନର୍ଞନ ଦ୍ୱିବେଦୀ     | 80<br>98                                |
| 99              | ଯାତମାର୍ଡ୍ୟା ସାର୍ବ୍ୟୁଟ ସଂଘର ବାବକ ବ୍ୟର୍ତ୍ତ।<br>ସଂଘସେବୀମାନଙ୍କର ଅବଶ୍ୟ ଜ୍ଞାତବ୍ୟ ବିଷୟ | ଶୀ ଦେବେନନାଥ ମହାପାତ                            | 89                                      |
| 9F              | ୟ ଅତ୍ୟବ୍ୟମାନକାର ଅବସ୍ଥା କାଟ୍ୟ । ବ୍ୟୟ<br>ଉତ୍ତୟିନୀ କୁମୁମେଳା – ଦାସକାଠିଆ             | ଶୀ ଜ୍ଞାନର୍ଞନ ଦ୍ୱିବେଦୀ                         | 88                                      |
| 90              | ଶୀଶୀଠାଜୁରଙ୍କ ସେବା ଓ ସେବକର ଭାବନା                                                 | ଶୀମତୀ ସୂଚିତା ସ୍ୱାଇଁ                           | 89                                      |
| <b>୩</b> 0      | ନ୍ଥି କାରୋଲିନା ପାଠଚକର ଇତିବୃତ୍ତ                                                   | ଶୀ ବିଶ୍ଜିତ ସୁନ୍ଦର ରାୟ                         | 86                                      |
| ୩୧              | ଇକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ, ମହୃଷ୍ ଓ ଏହାର କମବିକାଶ                                   | ଶୀ ବୈରାଗୀ ଚରଣ ସାହୁ                            | 96                                      |
| ୩ 9             | ଆମେରିକା ସାରସ୍ପତ ସଂଘର ଚତୁର୍ଥ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀର ବିବରଣୀ                       | 11 04 00 01 1 0 00 01 21 %                    | 98                                      |
| ฤฤ              | ଅଭିମତ ଓ ଅନୁଭୂତି                                                                 |                                               | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
|                 | ଅଭିମତ (୧) - Praying on a Jet Plane                                              | Sri Amaresh Tripathy                          | ୬୯                                      |
|                 | ଅଭିମତ (୨)                                                                       | Sri Mahesh Choudhury                          | 90                                      |
|                 | ଅଭିମତ (୩) - ପାର୍ଥନା ବିଷୟରେ ମୋର ଅଭିମତ                                            | ଶୀ ଅଶ୍ୱିନୀ ନାୟକ                               | 90                                      |
|                 | ଅଭିମତ (୪) - ମା ଜୀବନରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ପଭାବ - ୨                                     | ଶ୍ରୀମତୀ ସୋନିଆ ମହାନ୍ତି                         | 99                                      |
|                 | ଅଭିମତ (୫) - Life & Experiences with Sri Sri Thakur                              | Sri Sanujit Senapati                          | ୭୩                                      |
|                 | ଅନୁଭୂତି (୧) - ଆମେରିକାରେ ଶୀଶୀଠାକୁର - ମୋ ଅନୁଭୁତିରୁ                                | ଶୀମତୀ ଯିଶୋଦା ପିଣ୍ଡା                           | 98                                      |
|                 | ଅନୁଭୂତି (୨)                                                                     | <mark>ଗ</mark> ୀମତୀ ଦୀତ୍ତି ମହାପାତ             | 98                                      |
|                 | ଅନୁଭୂତି (୩, ୪)- ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପିତା ରୂପେ ପାଇବାର ମୋର ଅଭୁଲା ଅନୁଭୂତି                | ଗୀମତୀ କେତକୀ ସାହୁ <sup>ଁ</sup>                 | 99                                      |
|                 | ଅନୁଭୂତି (୫) - My Reunion with Sangha                                            | Sri Rashmiranjan Pati                         | 99                                      |
|                 | ଅନୁଭୂତି (୬)                                                                     | ଶୀମତୀ ରଶ୍ମରେଖା ପଣ୍ଡା                          | 9F                                      |
|                 | ଅନୁଭୂତି (୭)                                                                     | ଶୀମତୀ ଅଞ୍ଜା ଅରୁକ୍                             | ୨.<br>୭୯                                |
| ୩୪              | Kids' Section                                                                   | 3 Som S&4                                     | L6                                      |
| n8              | Gallery of Photos from the Past USA Sammilanis                                  |                                               | Г8                                      |
| คา <sub>9</sub> | 2005 Fiscal Report                                                              |                                               | ר לי<br>ר לי                            |
| ฤ๑              | List of Bhaktas and Family Members in America Saraswata Sangha                  |                                               | ďО                                      |
| ளுட             | Map with Location of Bhaktas and their Family Members                           |                                               | ୯୪                                      |



Paramahansa Shreemat Swami Nigamananda Saraswati Dev

#### ବନ୍ଦନା

ତ୍ୱଂ ଚ ବହୁ। ତ୍ୱଂ ଚ ବୈ ବିଷ୍ଟୁ ସ୍ୱଂ ରୁଦ୍ର ସ୍ୱଂ ପ୍ରଜାପତିଃ ତ୍ୱମଗ୍ନିବରୁଣୋ ବାୟୁସ୍କ ମିଯସ୍ୱଂ ନିଶାକରଃ ।୧୨।

ତ୍ୱଂ ମନୁୟୁଂ ଯମଞ୍ଜତ୍ୱଂ ପୃଥ୍ୱୀତ୍ୱମଥାଚ୍ୟୁତଃ ସ୍ୱାର୍ଥେ ସ୍ୱାଭାବିକେ∑ର୍ଥେଚ ବହୁଧା ତିଷତେ ଦିବି ।୧୩।

ବିଶ୍ୱେଶ୍ୱର ମନୟୁଭ୍ୟଂ ବିଶ୍ୱାମା ବିଶ୍ୱକର୍ମକୃତ୍ ବିଶ୍ୱଭୂଗ୍ୱିଝମାୟୟଂ ବିଶ୍ୱକୀଡାରତିଃ ପଭୁଃ ।୧୪ା

ନମଃ ଶାନ୍ତାତ୍ମନେ ନମୋ ଗୂହ୍ୟମାୟତ୍ ଅଚିତ୍ୟାୟା ପମେୟାୟ ଅନାଦି ନିଧନାୟଚେତି ।୧୫।

ମୈତାୟଣ୍ୟୁପନିଷଦ - ଚତୁର୍ଥପପାଠକ - କୋିସାୟନିୟୁତି

ଅର୍ଥାତ୍ - ହେ ବିଶ୍ୱେଶ୍ୱର । ଆପଣ ସ୍ୱୟଂ ସୃଷ୍ଟିକର୍ତ୍ତା ବହୁ।, ପାଳନକର୍ତ୍ତା ବିଷ୍ଟୁ ଏବଂ ପ୍ରଜାପତି ଅଟନ୍ତି । ପୁନଷ୍ଟ ଆପଣ ମଧ୍ୟ ଅଗ୍ନିଦେବ, ବରୁଣଦେବ, ବାୟୁଦେବ, ଦେବାଧିଦେବ ଇନ୍ଦ ଏବଂ ଆହ୍ଲାଦଦାୟକ ଚନ୍ଦମା ଅଟନ୍ତି ।

ହେ ବିଶ୍ୱାତ୍ମା । ଆପଣ ଆଦି ମନ୍, ଯମ ଏବଂ ପୃଥୀ ଅଟନ୍ତି । ଆପଣ ଅଚ୍ୟୁତ, ଅଧିକନ୍ତୁ ଆପଣ ହିଁ ନିଜ ନିମିତ୍ତ ବିଷୟରୂପ ସ୍ୱାଭାବିକତାକୁ ଧାରଣ କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ସ୍ୱର୍ଗରେ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାରରେ ଅବୟାନ କରୁଛନ୍ତି । ହେ ପରମାତ୍ମାନ୍ । ଆପଣ ସମୟଙ୍କର ଈଶ୍ୱର । ଆପଣଙ୍କୁ ନମୟାର । ଆପଣ ହିଁ ସମୟଙ୍କର ଆତ୍ମା, ସମୟଙ୍କର କର୍ମକର୍ତ୍ତା, ସମୟଙ୍କର ଭୋକ୍ତା, ସମୟ ପ୍ରକାର ମାୟାବାନ୍ ଏବଂ ସମଗ୍ର ବିଶ୍ୱରେ କ୍ରୀଡାରତ ପ୍ରଭୁ । ହେ ଶାନ୍ତ ସ୍ୱରୂପ । ଆପଣଙ୍କୁ ନମୟାର । ଆପଣ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଗୂହ୍ୟ ଅଚିତ୍ତ୍ୟ ତଥା ଅପ୍ରମେୟ ପ୍ରମାଣଦ୍ୱାରା ଜାଣି ନ ପାରିବା ଯୋଗ୍ୟ), ଆପଣ ଆଦିଅନ୍ତ ରହିତ । ଆପଣଙ୍କୁ ଆମ୍ବେମାନେ ପ୍ରଣାମ କରୁଅଛୁ ।

ତୁମେ ବୃହ୍ମା ବିଷ୍ଟୁ ସହିତ ପ୍ରଜାପତି ବରୁଣ ତୁମେ ଅଗ୍ନି ଇନ୍ଦ୍ର ଚନ୍ଦ୍ରମା ତୁମେ ଅଟ ପବନ । ତୁମେ ମନୁ ଯମ ପୃଥିବୀ ତୁମେ ଅଟ ଅଚ୍ୟୁତ ନିଜପାଇଁ ନିଜ ସ୍ୱଭାବେ ସୁର୍ଗେ ରହିଅଛ ତ ।

ସଭିଙ୍କ ଈଶ୍ୱର ତୁମକୁ କରୁ ପ୍ରଣାମ ସର୍ବେ ସବୁରିଙ୍କ ଆମା ତୁମେ ତ ସବୁ କମି ସଭାବେ । ତୁମେ ମାୟାଧର ସର୍ବତ୍ର କର କ୍ରୀଡାନିରତ ତୁମେ ପୂଭୁ ଅଟ ସବୁରି ଏହା ନିରାଟ ସତ୍ୟ ।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ରୀ ଯୋଗେଶ୍ୱର ସୁନ୍ଦରରାୟ ବେଗୁନିଆ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ, ଖୋର୍ଦ୍ଧା

## ପ୍ରାର୍ଥନା

ଅୟି ଦୀନ-ଦୟା-ପୟୋନିଧେ ! କୃପୟା ମାଂ କୃପଣଂ ସମୁଦ୍ଧର । ଭବସିନ୍ଧ୍-କରାଳ-କଲୋଳ-ପ୍ରବନାଦାକୁଳ ଜୀବିତଂ ଗୁରୋ । (୧)

କୁହୁରାତ୍ରିରିୟଂ ଘନାଘନାବୃତ ଆକାଶ-ବିତାନ-ମୟକଃ । ତମସା ନୟନାନ୍ଧ୍ୟକାରିଣା ହତବୁର୍ଦ୍ଧିଂ ତବ ସନ୍ନିଧ୍ଂ ନୟ । (୨)

ମଦମୋହମହାପ୍ରଭଂଜନୈ ୟୁଟିତୋ ଧୈଯ୍ୟତରୁମିମାଧୁନା । ଶରଶଂ ଚରଣାରୁଣାମୂ୍ରଜେ କରୁଣାତ୍ଃକରଣେନ ଦେହି ମେ । (୩)

ରସନା ପ୍ରସିତ। $\Sigma$ ୟୁ ମେ ସଦା ତବ ନାମାକ୍ଷରକୀର୍ତ୍ତନୋଦ୍ୟମେ । ନୟନଂ ମମ ତାବଦୀକ୍ଷତାଂ ତବ ଗୃନନ୍ଦଘନାଂଗବିଗ୍ହମ୍ । (୪)

ବିହରତ୍ତରିହୈବ ସନ୍ତତଂ ମମ କୈବଲ୍ୟନିଧେ ! ଯଥା ଭବେତ୍ । ସୁଲଭଃ ପରମାମନୋ ଗୁରୋ ! ତବ ଭାବାନ୍ଭବ-ୟଥା କୁରୁ । (୫)

ଗୁରୁରେବ ପରଂବ୍ୟୁ ଗୁରୁରାମୈବ ସର୍ବଥା । ଗୁରୁ ହି ଭଗବାନ୍ ସାକ୍ଷାତ୍ ସତତଂ ତଂ ତତୋ ଭଜେତ୍ । (୬)

ସୂଚନା: - ୧ମରୁ ୫ମ ଶ୍ଳୋକ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଛନ୍ଦ "ବିୟୋଗିନୀ" ଓ ୬ଷ ଶ୍ଳୋକରେ "ଅନୁଷ୍ଟୁଭ୍" ।

ଅର୍ଥ :- ହେ ଦୀନ-ଦୟା-ସିନ୍ଧୁ ଗୁରୁଦେବ ! ମୁଁ ଦୀନ ଓ ଆକୁଳପ୍ରାଣ । କୃପା କରି ମୋତେ ଏ ଭବସାଗରର କରାଳ ଲହରୀ ପ୍ଲାବନରୁ ସମ୍ୟକ୍ ଉଦ୍ଧାର କର ।୧।

ଏକେ ତ ଏହା କୁହୁରାତି, ଦ୍ୱିତୀୟତଃ ବର୍ଷଣାତୁର ମେଘରେ ଆକାଶମଣ୍ଡଳ ଆବୃତ । ନୟନର ଆନ୍ଧ୍ୟସଂପାଦକ ତମଦ୍ୱାରା ମୁଁ ହତବୁର୍ତ୍ତି ହେଲିଣି । ମୋତେ ଏବେ ତୁମର ଆଲୋକମୟ ଲୋକକୁ ନେଇଯାଅ । ( କୁହୁ = ଅମାବାସ୍ୟା । ଘନାଘନ = ବର୍ଷଣାତୁର ମେଘ । ତମଃ = ଅନ୍ଧକାର; ତମୋଗୁଣ; ଅଞ୍ଜାନ । ଆନ୍ଧ୍ୟ = ଅନ୍ଧତ୍ୱ; Blindness ) । ୨।

ମଦ-ମୋହ-ରୂପ ମହାବାତ୍ୟାରେ ମୋର ଧୈଯ୍ୟତରୁ ଭାଙ୍ଗି ପଡିଛି । ଏବେ କରୁଣାନ୍ତଃକରଣରେ ତୁମ ଅରୁଣ ଚରଣକମଳରେ ମୋତେ ଶରଣ ଦିଅ ।୩।

ମୋର ରସନା ତୁମ ନାମାକ୍ଷର-କୀର୍ତ୍ତନ-କର୍ମରେ ସର୍ବଦା ଆସକ୍ତ ରହୁ, ମୋର ନୟନ ତୁମର ଆନନ୍ଦ-ଘନ-ବିଗ୍ରହ ନିୟତ ଦର୍ଶନ କରୁଥାଉ ।୪।

ହେ କୈବଲ୍ୟନିଧି ଗୁରୁଦେବ । ଏହି ଦେହୁଛିତିକାଳରେ ମୋର ଅନ୍ତରରେ ବାହାରେ ପରମାମ୍ସ୍ବରୂପ ତୁମର ସତ୍ତା, ବିଭୂତି ଓ ଲୀଳାର ଅନୁଭବ ମୋ ପକ୍ଷେ ଯେପରି ସଦା ସୁଲଭ ହେବ, ସେପରି ବ୍ୟବୟା କରିଦିଅ । ଖ ( ଭାବ = ସତ୍ତା; ବିଭୂତି; ଲୀଳା ) ଗୁରୁ ହିଁ ପରଂବହ୍କ, ଗୁରୁ ସର୍ବ ଶାୟ ସିଦ୍ଧାନ୍ତାନୁସାରେ ପରମାତ୍ମା ଏବଂ ଗୁରୁ ହିଁ ସାକ୍ଷାତ୍ ଭଗବାନ ଅଟନ୍ତି । ତେଣୁ ନିତ୍ୟ ତାଙ୍କର ଭଜନ ନିରତ ହେବା ଉଚିତ୍ ।୬।

> ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ୱୀ ଚିନ୍ତାମଣି ରଥ ବହୁପୁର ଶାଖା ସଂଘ

### ଆମ ପାଣର ଠାକୁର

ଭକତ ହୃଦୟ ଅଧୀଶ୍ୱର ସିଏ ଆମ ପାଣର ଠାକୁର ଜୀବନ ସଂଖାଳିଁ ଗଳାର ମାଳି ସେ ପରାଣରୁ ବଳି ପିୟ । ୧।

ଅନ୍ତର୍ଯ୍ୟାମୀ ସିଏ ଜଗତ ଜାଣଇ ବୁଝି ଭକତ ଅନ୍ତର ଦୟା, କରୁଣାର ଘନୀଭୂତ ମୂର୍ତ୍ତି ଅଟନ୍ତି ଦୟା ସାଗର ।୨।

କୃପାବଳେ ତାଙ୍କ ପଙ୍ଗୁ ଲଘେଂ ଗିରି ମୂଳ ହୁଅଇ ବାଚାଳ କୃପା କଣିକାକୁ ଭକତେ ବିତରି ଅହେତ୍କ କୃପାମୟ ।୩।

ଦୀନ, ଅଧମର ସିଏ ପ୍ରାଣସଖା ନାମ ଯେଣୁ ଦୀନବନ୍ଧୁ କୃପାଦାନେ ତାଙ୍କ ବଡ ସାନ ନାହିଁ ଅଟନ୍ତି ସେ କୃପାସିନ୍ଧୁ ।ଧା

ଗୁରୁଭାର ନେଇ ଜଗତେ ଫେରିଲେ ନିର୍ବିକୃଷ ସମାଧିରୁ ଭବ୍ତଶିଷ୍ୟଙ୍କର ଉଦ୍ଧାର ପାଇଁକି ହୋଇଛନ୍ତି ସଦଗୁରୁ ।୫।

ଷମାର ସାଗର ନିଅନ୍ତି ଆଦରି ଗଲେ ତାଙ୍କ ଶରଣରେ ଶତ ଅପରାଧ ଷମା କରି ଛାନ ଦିଅନ୍ତି ଶୀଚରଣରେ ।୬। ପାଦେ ଆଗେଇଲେ ହାତକୁ ବଢାଇ କରି ନିଅନ୍ତି ସେ କୋଳ ହୃଦର ଭକତି ମନର ବିଶ୍ୱାସ ଟିକକ ଥିଲେ ସମ୍ବଳ ।୭ା

ଆମ ଗୁରୁ ସିଏ ଆମ ଭଗବାନ ନର ରୂପେ ନାରାୟଣ ସାଧନ ସମୁଦୁ ଅମୃତ ଆକର୍ଷି କରୁଛନ୍ତି ବିତରଣ ICI

ନିର୍ଗୁଣ ବୃହ୍କ ସଗୁଣ ହୋଇ ସେ କରୁଛନ୍ତି ଲୀଳାଖେଳା ଆନନ୍ଦ ସ୍ୱରୂପ ଆନନ୍ଦ ମୟ ମେଲି ଆନନ୍ଦ ପସରା ।ଏ।

ବାଞ୍ଛା କଲ୍ପତରୁ ପାର୍ଥନା ଶୁଣ୍ଡି କର୍ତ୍ତି ବାଞ୍ଛା ପୂରଣ ଭାବର ଠାକୁର ଦିଅନ୍ତି ଆଶ୍ୱାସ ନେଇଯିବି ନିତ୍ୟଧାମ ।୧ଠା

'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ କରିଛନ୍ତି ସିଦ୍ଧ ଦିବାନିଶି କଲେ ଜପ ନାମୀ ଆଉ ନାମ ଅଟନ୍ତି ଅଭେଦ ତୁଟିବ ଭବ ସନ୍ତାପ ।୧୧।

ଜୀବନ ଆକାଶେ ଧୃବତାରା ସିଏ ପଥହରା ପଥିକର ଅନିତ୍ୟ ଜଗତେ ସେହି ଏକା ସତ୍ୟ ଆମ ପାଣର ଠାକୁର ।୧୨।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶୀମତୀ ସ୍ମିତାରାଣୀ ସୁନ୍ଦର ରାୟ

### Sri Sri Thakur and Maa Yogendramohini

There is always a natural and special bond between a mother and her children. One cannot be a mother by just giving birth to a baby. The real motherhood remains in the fact how she carves out a human being from a tiny baby. It takes a great personality like Maa Yogendramohini to build the person we know as our Thakur Nigamananda.

Yogendramohini was born in the village of Radhakantapur. She had two widowed sisters Krisnamohini and Govindamohini. She was married to Bhubanamohan Bhattacharya of Kutabpur.

Yogendramohini (also known as Manikasundari / Manika Bohu in her in-laws' family) was of a divine disposition. Although she was dark skinned, slim and of medium height, she wore a special charm on her face. This would remind one of *Jagatjanani* (Divine mother). We can imagine that Thakur got a glimpse of the cosmic mother by looking at his own mother. She was an image of unconditional motherly affection. Her love and care were not just limited to her children, but also for everyone around her. She was always eager to look after anyone whether from the family or someone unknown. There was no one who would return empty handed from their doorstep. Luckily, the Bhattacharya family had no want of riches to be spent on the welfare of the community. Thus Maa Yogendramohini was bestowed with motherhood long before she had her own children.

After birth of their daughters, Basantakumari and Kusumakumari, the Bhattacharya couple dearly wished for a son. For that, they performed numerous rituals. Finally they were blessed with a baby boy on the full moon day of month of *shravana* (*Jhulana Purnima*), a Thursday of the Bengali year 1286. They named him Nalinikanta as per the advice of their guru Swami Bhaskarananda.

Nalinikanta by nature was a sweet child with a pure heart and a detached temperament to various worldly things. His childhood was similar to those of many other great saints. These qualities made him special in the eyes of his mother among all her children.

Although Nalinikanta was growing up, he still had his childish nature. This was making Maa Yogendramohini to be always concerned and careful about him. Nalini was well aware of this extra attention from his mother. This effulgence of motherly love (*Batsalya bhava*) in the early years of his life was the foundation of the universal love he felt within him later in his *sadhaka* life. That seed of love was sown by Maa Yogendramohini in his heart which grew into an ever expanding tree to embrace all his devotees. This also gave him enough yogic power from childhood to achieve the perfection (*Siddhi*) later.

Nalini was an open minded and soft hearted person. He used to express his importance on his mother by getting angry in trivial causes. Although sometimes he may seem to be very naughty, he had an extraordinary sense of understanding. The protection from his mother made him fearless. This gave him power to speak out even against elders doing wrong or injustice. He wouldn't even tolerate anybody else disciplining him except his own mother.

When he joined the primary school, his straightforwardness started to get problematic for him. One of his teachers had a habit of repeatedly demanding various things of personal use from the pupils' homes as gifts. The children were expected to get them without the knowledge of their parents – be it by stealing or by telling lies. The teacher even encouraged them to do so. In fear of getting beaten, Nalini tried to fulfil his demands but was repeatedly unsuccessful. Once he was specifically asked to bring *gudakhu* by the teacher. When he couldn't get it, the teacher asked him the reason. In

return he replied fearlessly that he can never steal or tell lies to his parents. This made the teacher furious and he started beating young Nalini mercilessly. Nalini knew that the punishment was as a result of not carrying out the undue orders of his teacher. Initially he thought of avenging the incident by killing that teacher but later good sense prevailed on him.

Gradually with age, it looked as if Nalini was not going to abide by the rules of the then conservative society. He was never bothered to follow the rituals. He was leading an uninhibited childhood under the protection of his mother's love. If analysed now, his character was a symbol of universal love and was never limited to the ritualistic bondage of a narrow minded society of late nineteenth century Bengal. He was always regarded with respect although he was much younger in age. That was the power of truth and sense of justice he inherited from his mother.

If only one incident is sighted about his childhood courage, then that would be the beating of a lady by him. In a hot summer day, Nalini was returning home from a cool bath in the nearby river Bhairavi. As he was passing through the 'Pal' colony part of his village, he saw a big crowd in front of a house along with the noise of a fight. To his utter surprise, he saw a group of people silently witnessing the cruel beating of an old lady by her daughter-in-law. She had been dragging the old woman on the hot open ground with shower of abusive words. The old lady was screaming for help but nobody would dare to do anything. Nalini could no longer bear this scene. He took off his slippers and started beating the daughter-in-law. This caught the latter by surprise and gave an opportunity for Nalini to rescue the old woman. Later when he reached home he found his mother at the doorstep. She perhaps had already watched the whole incident from a distance. Immediately she started scolding her son of beating someone older than his age and that too a female. In the heart of her hearts she knew what Nalini did was correct, but she was terribly worried about her neighbours bringing a punishment order for Nalini in the court.

Nalini had the appropriate answer for her. He went on explaining what if that daughter-in-law would have been her own and would have been beating her like that. And he asked whether in that situation he would have saved his mother or supported his wife. Maa Yogendramohini was dumbfounded after listening to this. She was very proud of her son within herself. Later Nalini was prepared to take any punishment for his actions. But the truth was victorious in the end.

In this world most people are heartless and selfish. Nalini was always broadminded even from his childhood. The seed of this divine character was sown by none other than his own mother. The endless love he got from his mother had made him extend that love to others so easily. But of course Nalini was the right soul for proper nourishment of such attitude. Sri Sri Thakur has dedicated his book *Tantrik Guru* to his mother. He was truly proud of his mother.

The character of Maa Yogendramohini has left a deep impact on the personality of Sri Sri Thakur. The foundation of the concept of ideal household (*aadarsha gruhastha jivana*) is a direct impact of his mother's image. She was quite capable of pleasing husband, elders and children alike while still maintaining her own self respect. Thakur wanted the same kind of domestic peace and harmony among his *gruhastha* devotees.

In an unfortunate incident, Nalini lost his mother due to Cholera. He was only thirteen years old then. Within those few years the foundation of his character was already laid down. And he also did no mistake in recognising the true and selfless love of his mother. His words from the "Yogiguru" book say the lines –".....in this mundane world, the behaviour of father, brother, sister, wife, son, grandmother, aunt and other relatives are driven by their selfish attitude." Please note that he hasn't mentioned mother in this list. That is a special tribute to his ever-loving mother. Through these lines he has tried to indicate that the love and affection of a mother are beyond the social relations. He knew the only true sense of love comes from a mother. His mother had a big contribution in bringing him enlightenment and shaping the future 'Thakur Nigamananda'.

Hence we pray,

#### Ya devi Sarbabhuteshu Matru Rupena Sansthita Namastashyei, Namastashyei Namo Namah.

Sri Sri Thakur Charanashritaa Lipsita Patnaik Bolton, UK

### ବିଶ୍ୱ ବିଜୟ

ସାଗର ଡାକୁଛି ଉଠ ମହାପୁଭୁ ସେବକ ଡାକୁଛି ଉଠ, ପହୁଡ ତେଜ ହେ ଜଗତ ଠାକୁର ବେଗି ବେଗି ତୁମେ ଉଠ ।ଠା

ଆଜି ପରା ବିଶ୍ୱ ବିଜୟ ଦିବସ ଭାଙ୍ଗି ଦିଅ ନିଦା ନ ହୁଅ ଅଳସ, ଚାହିଁଛି ଭକତ ପାଇବ ପରଶ ପୁଲକେ ଭରିଛି ଅନ୍ତରେ ହରଷ, ଆହେ ଇଛାମୟ ଇଛାକରି ଉଠ ନ କର ନ କର ମଠ ।୧।

ବନ ପକ୍ଷୀ କୁଳ ହେଲେଣି ଚଞ୍ଚଳ ସେଥିପାଇଁ ଦେଖ ସେବକ ଆକୁଳ, ପଡିଛି ଚହଳ ପରାଣ ବିକଳ ଉଠ ପିୟତମ ଉଠ ହେ ସହଳ ଦରଶନ ଦେବ ଆହେ ବିଶ୍ୱଦେବ ଛାଡ ଛାଡ ଛାଡ ମାଠ । ୨।

ଆକୁଳ ସକଳ ବିଶ୍ୱ କୂଳ ଦଳ ହାହାକାର ଶୁଭେ ଆକାଶ ପାତାଳ, ଶାନ୍ତି ଖୋଜେ ବିଶ୍ୱ ମାନସ ଦୁର୍ବଳ ତୁମେ ପରା ପ୍ରିୟ ଅବଳର ବଳ, ମାଭୈ ମାଭୈ ଶୁଭୁଅଛି ଏହି ତୁମ ସେ ଅପଢା ପାଠ ।୩।

ବରଷକେ ଥରେ ଆସିଛି ଏ ଦିନ ଦର୍ଶନ ଲଭିବୁ ବିଶ୍ୱ ପ୍ରିୟତମ, ଚିରବାଞ୍ଛିତ ଏ ସମ୍ୟକ ମିଳନ ଆସିଅଛି ଆଜି ସେହି ଶୁଭ୍ଷଣ, ଚରଣ ଛୁଇଁବୁ ଚରଣେ ଲୋଟିବୁ ଏହି ଆମ ପ୍ରଣ୍ୟ ପୀଠ । ଧା

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ରୀ ସଂଗ୍ରାମ କେଶରୀ ମଲ୍ଲିକ ସତଶିକ୍ଷା ମନ୍ଦିର, ଭୁବନେଶୃର

Sons! Once I have accepted someone as my disciple, can I abandon him? You are not my disciple only for this life. Our relationship was established since your first birth. Birth after birth you have neglected your own salvation and accompanied me to serve and help me. You will learn everything when time comes.

--Sri Sri Thakur

## ଜ୍ଞାନୀଗୁରୁ ସ୍ୱାମୀ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ଓ ଶ୍ୟଶ୍ୟଠାକୁରଙ୍କ ଗୁରୁଭ୍ତି

ଗୁରୁର୍ବୁହ୍ଲା ସ୍ୱୟଂ ସାକ୍ଷାତ୍, ସେବେ୍ୟା ବନ୍ଧ୍ୟୋ ମୁମୁକ୍ଷୁଭିଃ, ନୋଦ୍ବେଦନୀୟମ୍ ଏବାୟଂ, କୃତଞ୍ଜେନ ବିବେକିନା ।

-- ଶ୍ୀମତ୍ ଶଙ୍କରାଚାର୍ଯ୍ୟ

ଶୀଗୁରୁଦେବ ସ୍ୱୟଂ ସାକ୍ଷାତ୍ ପରମବ୍ୟୁ । ମୋକ୍ଷ ଲାଭ କରିବାକୁ ଇଛା କରୁଥିବା ଲୋକଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ଶୀଗୁରୁଦେବଙ୍କର ସେବା ଓ ବନ୍ଦନା କରିବା ଏକାନ୍ତ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ବିବେକ ସଂପନ୍ନ କୃତଞ୍କ ଶିଷ୍ୟମାନେ କେବେହେଲେ ଶୀଗୁରୁଦେବଙ୍କର ଉଦ୍ବେଗଜନକ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ । ଶୀଗୁରୁଦେବଙ୍କୁ ପିତା, ମାତା, ସ୍ୱାମୀ, ଦେବତା ଓ ଆଶ୍ରୟ ଞ୍ଜାନ କରି ପୂଜା କରିବା ବିଧେୟ । କାରଣ ଶିବ ରୁଷ୍ଟ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଗୁରୁ ରକ୍ଷା କରିପାରିବେ; କିନ୍ତୁ ଗୁରୁ ରୁଷ୍ଟ ହେଲେ ଆଉ କେହି ରକ୍ଷା କରିପାରିବେ ନାହିଁ । ଅତଏବ ବାକ୍ୟ, ମନ ଓ ଶରୀର ଦ୍ୱାରା ଗୁରୁସେବା କରିଯିବା ଉଚିତ୍ । ଗୁରୁଙ୍କୁ କି ଭାବରେ ଭକ୍ତି କରିବ ଓ କିପରି ସେବା କରି ସନ୍ତୁଷ୍ଟ କରିବ, ତାହାର ଜ୍ୱଳନ୍ତ ଦୃଷ୍ଟନ୍ତ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଜୀବନରେ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ।

ଆମର ପରମାରାଧ୍ୟ ଗୁରୁଦେବ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ମହାରାଜ ତବ୍ଦ, ଜ୍ଞାନ, ଯୋଗ ଓ ପ୍ରେମ ଏହି ଚତୁର୍ବିଧ ସାଧନାରେ ସିଦ୍ଧି ଲାଭ କରି ସଂସାରରେ ଗୁରୁ ଭାବରେ ଅବତରଣ କରିଥିଲେ । ତବ୍ଦ ସାଧନା କାଳରେ ଜଗନ୍ମାତାଙ୍କର ଦର୍ଶନ ସେ ଲାଭ କରିବା ପରେ 'ମୁଁ କିଏ', 'ମୋର ସ୍ୱରୂପ କଣ ?' ଏହି ପ୍ରଶ୍ନ ତାଙ୍କ ଅନ୍ତରରେ ଜାଗି ଉଠିଥିଲା । ତାବ୍ଦିକ ଗୁରୁ ବାମାଷେପାଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ସେ 'ଜ୍ଞାନୀଗୁରୁ' ଅନ୍ୱେଷଣରେ ବହିର୍ଗତ ହେଲେ । ପାଖରେ ଥିଲା ତାଙ୍କର ଦୃଢ ଆମ୍ବିଶ୍ୱାସ ଓ ସତ୍ୟାନୁସନ୍ଧିତ୍ସା । ବହୁ ଘାତ ପ୍ରତିଘାତ ସେ ସହ୍ୟ କରିଛନ୍ତି । ନିଜ ଭାଷାରେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, 'ଯେତେବେଳେ ସଂସାରର ନିଷ୍ଟରତାରେ ଓ କାଳର କରାଳଦଂଷ୍ପ୍ରଘାତ ଜନିତ କାତରତାରେ ଛିନ୍ନକଣ କପୋତ ପରି ଲୋଟୁଥିଲି, ଦାବଦଗ୍ଧ ହରିଣ ପରି ଧାବମାନ ହେଉଥିଲି, ସେତେବେଳେ ଏହି ମହାତ୍ମାଙ୍କ କୃପାରେ ଶାନ୍ତି ଲାଭ କଲି; ଭ୍ମ ଦୂର ହୋଇଗଲା, ଚମକ ଭାଙ୍ଗି ଗଲା ।' ଏହି ମହାତ୍ମା ଓ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଜ୍ଞାନୀଗୁରୁ ହେଉଛନ୍ତି ପୁଷ୍କର ତୀର୍ଥର ପରମହଂସ ଶ୍ୟମତ୍ ସ୍ୱାମୀ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ । ସେ ହିଁ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଦୀକ୍ଷା ଗୁରୁ ଥିଲେ । ଅନ୍ୟ ତିନି ଗୁରୁ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଶିକ୍ଷାଗୁରୁ ଥିଲେ ।

ଞ୍ଜାନୀଗୁରୁ ପରମହଂସ ଶ୍ରୀମତ୍ ସ୍ୱାମୀ ସଜିଦାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ ଦେବ ପୂର୍ବାଶ୍ୱମରେ ଜଣେ ହାବିଲ୍ଦାର ଥିଲେ । ସେ ଲର୍ଡ ଅକ୍ଲାଞ୍ଜଙ୍କ ଅଧୀନରେ ଥିବା ସିପାହୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କାମ କରୁଥିଲେ । ଇଂରେଜମାନେ ପେଶବାର୍ରେ ଛାଉଣୀ ପକାଇଥିବା ବେଳେ ସଜିଦାନନ୍ଦ ଦିନେ ରାତିରେ ନିକଟ୍ଷ ପାହାଡ ଉପରେ ଆଲୋକ ଦେଖିଲେ ଓ ଏହି ଆଲୋକ ବିଷୟ ଉପରିଛ ଶ୍ୱେତାଙ୍ଗ କର୍ମଚାରୀଙ୍କୁ ଜଣାଇଲେ । ଶତ୍ତ୍ରମାନେ ପାହାଡ ଉପରେ ଲୁକ୍କାୟିତ ରହି ଆକ୍ରମଣର ସୁଯୋଗ ଅନ୍ୱେଷଣ କରୁଥିବା ମନେ କରି ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ କୟାକଙ୍କୁ ସଙ୍ଗରେ ଧରି ଉଦ୍ଧ ପାହାଡ ଉପରକୁ ଗଭୀର ରାତିରେ ଅଗ୍ରସର ହେଲେ । କିଛି ଦୂର ଗଲାପରେ ଆଲୋକଟି ଦେଖି ନ ପାରି ଫେରିଆସିଲେ । କୁମାଗତ ଦୁଇ ତିନି ରାତି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଉଦ୍ଭ ଘଟଣାର ପୁନରାବୃତ୍ତି ହେଲା ; ମାତ୍ ସେମାନେ ପାହାଡ ଉପରକୁ ଯାଇ ଶେଷରେ ଆଲୁଅ ନ ଦେଖି ପ୍ରତ୍ୟାବର୍ଷନ କଲେ । ଭଗବାନ୍ଙ୍କୁ ନ ଚାହିଁଲେ ମଧ୍ୟ ସେ ମିଳନ୍ତି । ଶ୍ରୁତିରେ ଅଛି, 'ସମ ଏଶ ବୃଣ୍ଡତେ' – ଈଶ୍ୱର ଯାହାଙ୍କୁ ମନୟ କରନ୍ତି, ସେହିଁ କେବଳ ଈଶ୍ୱରଙ୍କୁ ପାଇପାରେ । ଏହି କଥାର ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଉପଲବ୍ଧି ଘଟିଲା ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦଙ୍କ ଜୀବନରେ । ଦିନେ ରାତିରେ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ବନ୍ଧୁକ ନେଇ ଏକାକୀ ସେହି ଆଲୁଅକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ପାହାଡ ଆରୋହଣ କଲେ । କିଛି ସମୟ ପରେ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ଉଚ୍ଚ ଆଲୋକ ନିକଟରେ ଉପଛିତ ହୋଇ ଜଣେ ଅତି ଶୀର୍ୟକାୟ କଙ୍କାଳସାର ବୃର୍ଦ୍ଧଙ୍କୁ ଦେଖିଲେ । ସେହି ବୃର୍ଷ ଆଲୋକ ଦେଖାଇ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦଙ୍କୁ ଆହ୍ୟାନ କରୁଥିଲେ । ବୃର୍ଷ ନିଜର ଦେହତ୍ୟାଗର ସମୟ ଉପଛିତ ବୋଲି ସୂଚିତ କରି ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦଙ୍କୁ ତାଙ୍କ ଆସନର ଭାର ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ ଓ ସୈନିକ ବୃତ୍ତି ତ୍ୟାଗ କରି, ସାଧୁଜୀବନ ଯାପନ ପୂର୍ବକ ବେଦାନ୍ତର ସାଧନ – ଚତୁଷ୍ଟୟ କରିବା ପାଇଁ ପରାମର୍ଶ ଦେଇଥିଲେ । ଦୈବ ପ୍ରଭାବ ବଳରେ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ନିଜର ସୈନିକ ବୃତ୍ତି ତ୍ୟାଗ କରି ସାଧୁଜୀବନ ଗୁହଣ କଲେ । ଦୀର୍ଯକାକ ବ୍ୟାପୀ କଠିନ ସାଧନା ପରେ ନିର୍ବିକଳ୍ପ ସମାଧି ଲାଭ କରିଥିଲେ । ସୁକୃତିଶାଳୀ ବ୍ୟକ୍ତମାନଙ୍କୁ ଭଗବାନ୍ ଏହିପରି ଭାବରେ ଗୁରୁଙ୍କ ଦ୍ୱାରା କୃପା କରନ୍ତି ।

ପରବର୍ତ୍ତୀ କାଳରେ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ଅଦ୍ୱିତୀୟ ଜ୍ଞାନ-ସାଧନ-ସିଦ୍ଧ ପଞ୍ଚିତଭାବରେ ପ୍ରସିଦ୍ଧିଲାଭ କରିଥିଲେ । ସଂୟୃତ ଭାଷାରେ ତାଙ୍କର ଅଗାଧ ପାଞ୍ଚିତ୍ୟ ଥିବାରୁ ସେ ପାଞ୍ଚ ଛଅ ଘଞ୍ଜା ବ୍ୟାପୀ ସଂସ୍କୃତରେ ଅନର୍ଗଳ ବତ୍ତୃତା ଦେଇପାରୁଥିଲେ । ଦର୍ଶନ ଶାସ୍ତରେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର ପାରଦର୍ଶିତା ଥିଲା । ସେ ପରମହଂସ ସନ୍ନ୍ୟାସୀ ହୋଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସମାଜ ସଂସ୍କୃତି ନିମିତ୍ତ ବର୍ଣ୍ଣଶ୍ରମ ବିଚାର କରୁଥିଲେ । ସେଥିପାଇଁ କେବଳ ବାହୁଣ ବହୁଚାରୀ ସେବକଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପସ୍ତୁତ ଖାଦ୍ୟ ଗହଣ କରୁଥିଲେ । ବୈଦାନ୍ତିକ ସାଧୁ ହୋଇଥିବା ସତ୍ତ୍ୱେ ପିତୁଳା ପୂଜା ଶନ୍ଧାର ସହ କରୁଥିଲେ । ସେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଜ୍ଞାନର ଅଧିକାରୀ ହୋଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର ସହଜାତ ସଂୟାର ଓ ବୃତ୍ତିର ସଂୟାର ଦୂର ହୋଇ ପାରିନଥିଲା । ଯଦିଓ ଭାବର ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୋଇଥିଲା, କିନ୍ତୁ ହାବିଲ୍ଦାର ଭାଷାର କିଛି ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟି ନ ଥିଲା । ସେଥିପାଇଁ ସେ ନଳିନୀକାନ୍ତଙ୍କୁ ଅନ୍ତରରେ ଖୁବ୍ ଆଦର କରିବା ସତ୍ତ୍ୱେ ମୁଖରେ ନାନା ଅକଥ୍ୟ ଭାଷାରେ ଗାଳି ଦେଉଥିଲେ ।

ସଜିଦାନନ୍ଦ ସ୍ୱାମୀ ବ୍ୟୁବାରୀଙ୍କୁ କଠୋର ପରୀକ୍ଷା ମଧ୍ୟ ଦେଇ ଗତି କରାଉଥିଲେ । ତାଙ୍କର ଲକ୍ଷ୍ୟ ଥିଲା ଆଶ୍ରମ ଜୀବନର କଠୋରତା ଭିତରେ ଜୀବତ୍ୱ ବିନଷ୍ଟ କରି ଆତ୍ମଶକ୍ତିର ଷ୍ଟୁରଣ କରିବା । ତାଙ୍କ ମତରେ ଜ୍ଞାନପଛୀ ସନ୍ୟାସୀ ହେବାକୁ ହେଲେ ବ୍ୟୁବାରୀମାନଙ୍କୁ ଜୀବତ୍ୱକୁ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପେ ବଳିଦେବାକୁ ପଡିବ । କାରଣ ସେ ଜାଣିଥିଲେ ଯେ ବାର ଖଣ୍ଡ ଗ୍ରାମ ପୋଡି ଭସ୍କ କରିଦେଲେ ଯେତିକି ପାପ, ଜଣେ ଲୋକକୁ ସନ୍ୟାସ ଦେଲାପରେ ତାର ପତନ ହେଲେ ଗୁରୁଙ୍କର ସେତିକି ପାପ ହୁଏ । ସ୍ୱାମୀ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ବେଦ, ପୁରାଣ, ସଂହିତା, ଦର୍ଶନ, ଗୀତା ଓ ଉପନିଷଦ ପ୍ରଭୃତି ଶାସ୍ତ୍ର ସାହାଯ୍ୟରେ ବୁଝାଇ ଦେଇଥିଲେ ଯେ 'ସଂସାରର ଘାତ ପ୍ରତିପାତ ହିଁ ଜୀବର ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଉନ୍ନତିର କାରଣ । ଜୀବ ସାଂସାରିକ ସୁଖରେ ମୁଗ୍ଧ ହୋଇ ଜଗନ୍ମାତା ଓ ପରମପିତାଙ୍କ ଚରଣ ବିସ୍କୃତ ହୋଇଯାଏ । ଜୀବର ଚୈତନ୍ୟ ସଂପାଦନ ନିମିତ୍ଷ ହିଁ ମଙ୍ଗଳମୟ ଜଗଦୀଶ୍ୱରଙ୍କ କର୍ତ୍ତୃକ ନିଷ୍ଠରତାର ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଅଛି ।' ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମର ନିଗୂଢ ରହସ୍ୟ ଅତି ଶୀଘ୍ ଆୟର୍ଷ କରିଥିବାରୁ ଗୁରୁ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ତାଙ୍କୁ 'ନିଗମାନନ୍ଦ' ନାମ ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ପ୍ରତି ତାଙ୍କର ମନୋଭାବ କିପରି ଥିଲ ତାହା ବ୍ୟକ୍ତ କରିବାକୁ ଯାଇ କହିଛନ୍ତି, 'ସନ୍ଦୁଖରେ ମୁଁ କେବେହେଲେ ଭକ୍ତି ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିପାରୁ ନ ଥିଲି । ନବବଧୂ ଯେପରି ସନ୍ଦୁଖରେ ଉପଛିତ ହୋଇଗଲେ ଆଉ ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ମୁଖକୁ ଚାହିଁ ପାରେନାହିଁ, ଅନ୍ତରାଳରୁ କିନ୍ତୁ ଅପଲକ ନେତ୍ରରେ ଅନାଇ ଦେଖିଥାଏ, ସେହିପରି ମୁଁ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କୁ ଅନ୍ତରାଳରେ ଥାଇ ଦର୍ଶନ କରେ ।' ସନ୍ଦୁଖକୁ ଯାଇ ଯେତେବେଳେ ଇଛା ସେତେବେଳେ ସ୍ୱାମୀ ସଜିଦାନନ୍ଦଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କରିବାକୁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଲଭାବୋଧ ହୁଏ, ତେଣୁ ସୁଯୋଗ ଅପେଷାରେ ରହନ୍ତି । ସଜିଦାନନ୍ଦ ସ୍ୱାମୀ ସ୍ନାନ ସମାପନ କରି ଚାଲିଗଲାପରେ ତାଙ୍କ ଆର୍ଦ୍ର ପଦଚିହୁ ଯେଉଁଠି ମାଟି ଉପରେ ପଡିଥାଏ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଅନ୍ୟର ଅଗୋଚରରେ ସେଠାରେ ନିଜର ମୟକ ଭୂଲୁଛିତ କରନ୍ତି ଏବଂ ସେହି ଛାନରେ ପଡିଥିବା ଗୁରୁଙ୍କ ପଦନୀରସିକ୍ତ ମୃତ୍ତିକା ତୋଳି ନେଇ ସେବନ କରନ୍ତି ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଗୁରୁଭକ୍ତି ବହୁତ ଉଚ୍ଚକୋଟୀର ଥିଲା । ସେ ତାଙ୍କର ଗୁରୁଙ୍କ ଆଶ୍ରମରେ ଥିଲାବେଳେ ତାଙ୍କୁ ରୋଷେଇ କରିବାକୁ ପଡୁଥିଲା । ଦିନେ ଚୁଲିରେ ଡାଲି ବସେଇ ଦେଇ ଅନିମେଷ ନୟନରେ ସେ ଦୂରରୁ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ବହୁଜ୍ୟୋତି ବିଭାସିତ ମୁଖମଣ୍ଡଳକୁ ଚାହିଁ ରହିଥାଆନ୍ତି । ପରମହଂସ ଦେବ ଗମ୍ବୀର ମୂର୍ତ୍ତିରେ ଆମ୍ବମନ୍ନ ଥାଆନ୍ତି । ସେ ଠାକୁର ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ଜ୍ଞାନଦୀଓ ମୁଖମଣ୍ଡଳକୁ ଚାହିଁ ରହି ରୋଷେଇ କଥା ଭୁଲି ଯାଇଥାଆନ୍ତି । ଯେତେବେଳେ ଡାଲିପୋଡା ଗନ୍ଧରେ ଆଶ୍ରମ ପୂର୍ଣ୍ଡ ହୋଇଗଲା, ସେତେବେଳେ ତାଙ୍କର ସମ୍ବିତ୍ ଫେରି ଆସିଲା । ସେ ଚଞ୍ଚଳ ଚଞ୍ଚଳ ହାଣ୍ଡି ଓହୁଇ ପକାଇଲେ । ଏହା ଦେଖି ଗୁରୁ ତାଙ୍କୁ ନାନା ଅକଥ୍ୟ ଭାଷାରେ ଗାଳିଦେଲେ । ଶିଷ୍ୟ କିଛି ଉତ୍ତର ନ ଦେଇ ମନେ ମନେ ଭାବିଲେ, 'କାହିଁକି ଏପରି ହେଲା ସେ ବୁଝନ୍ତେ କି ?'

ସ୍ୱାମୀ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦଙ୍କର ଆଶ୍ରମରେ ରହଣିର ପ୍ରଥମାର୍ଦ୍ଧରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ବହୁତ କଠିନ ପରୀକ୍ଷା ଦେବାକୁ ପଡିଥିଲା । ଘରର ବଡ ପୁଅ ହିସାବରେ ସେ ବହୁତ ଗେଲବସରରେ ବଢିଥିଲେ । ଗୁରୁଙ୍କ ଆଶ୍ରମରେ ତାଙ୍କୁ କାଠ କାଟିବା, ବାସନ ମାଜିବା, ଘାସ କାଟିବା ଇତ୍ୟାଦି ଯାବତୀୟ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବାକୁ ପଡୁଥିଲା । ଥରେ କାଠ କାଟିଲା ବେଳେ, ତାଙ୍କର ଗୋଡ କଟିଯାଇ ରହ୍ଧାର ପ୍ରବାହିତ ହୋଇଥିଲା । ଆଶ୍ରମର ଆହାର୍ଯ୍ୟ ଥିଲା ଖଟା ଆଉ ମଠା ସହିତ ରୁଟି । ଗୋରୁ ଯେପରି କୁଣ୍ଡ ଖଆନ୍ତି, ସେହିପରି କୁଣ୍ଡାରେ ଏହି ରୁଟି ତିଆରି ହୁଏ । ଖଟା ଅର୍ଥାତ୍ ଲଙ୍କର ତୀବ୍ର ରାଗ ସହିତ ଖଟା, ମଠା ଅର୍ଥାତ୍ ଘୋଳ ଦହି । ଏହା ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ପ୍ରକାର ଖାଦ୍ୟର ବ୍ୟବଣ୍ଡା ଏଠାରେ ନ ଥିଲା । ବିଳାସବ୍ୟସନରେ ବଢିଥିବା ଜଣେ ବଙ୍ଗଳି ଯୁବକଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ଏପରି କଠୋର ସନ୍ୟାସ ଜୀବନ ଯାପନ କରିବା କିପରି କ୍ଷଦାୟକ ହୋଇଥିବ ତାହା ସହଜରେ ଅନୁମେୟ । ଏହାଛଡା ତାଙ୍କୁ ପ୍ରତ୍ୟହ ସ୍ୱାମୀ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦଙ୍କଠାରୁ ଅକଥ୍ୟ ଭାଷାରେ ଗାଳି ଶୁଣିବାକୁ ପଡୁଥିଲା । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନୀରବରେ ଗୁରୁଙ୍କର ଅକଥ୍ୟ ବାକ୍ୟବାଣ ସହ୍ୟ କରି ଆଶ୍ରମର କଠୋର ନିୟମ ସଂଯମରେ ନିଜକୁ ଅଭ୍ୟୟ କରି ଗୁରୁଙ୍କର କୃପା ଆକର୍ଷଣେ କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରିଥିଲେ । ଶେଷରେ ତାଙ୍କର ଗୁରୁଭ୍ବିରେ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହୋଇ ସ୍ୱାମୀ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ୧୩୦୯ ସାଲର ଭାଦ୍ ୧୧ ଦିନ ତାଙ୍କୁ ସନ୍ୟାସ ଦେବାକୁ ଛିର କଲେ ।

ସନ୍ୟାସ ନେବା ପୂର୍ବରୁ ପିତୃରଣ ପରିଶୋଧ କରିବାକୁ ପଡିବ । ତେଣୁ ଗୁରୁଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ଠାକୁର ଗୟା ତୀର୍ଥକୁ ଗମନ କଲେ । ସେଠାରେ ପହଞ୍ଚି ଦେଖିଲେ ସେଠାକାର ପଥା ଅନୁଯାୟୀ ପଣ୍ଡାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଜଣଙ୍କୁ ଗୁରୁ କରିବାକୁ ହେବ, ତାହାହେଲେ ସେ ଯଜମାନଙ୍କୁ ଶ୍ୱାଦ୍ଧ କରାଇବେ । ଗୁରୁଭକ୍ତ ଶିଷ୍ୟ ତାହା ସ୍ୱକାର କଲେନାହିଁ । ସ୍ୱାମୀ ସିଡଦାନନ୍ଦଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କାହାରିକୁ ଗୁରୁ ଭାବେ ମାନ୍ୟ କରି ମୟକ ଅବନତ କରିପାରିବେ ନାହିଁ । ତେଣୁ ଶ୍ୱାଦ୍ଧ ନ କରି ଗୁରୁଙ୍କ ପାଖକୁ ଫେରିଆସିଲେ । ଶିଷ୍ୟଙ୍କଠାରୁ ସମୟ ବୃତ୍ତାନ୍ତ ଶୁଣି ଓ ତାଙ୍କର ଗୁରୁନିଷାରେ ପୀତ ହୋଇ ସ୍ୱାମୀ ସିଡଦାନନ୍ଦ ନିଜେ ଶାଦ୍ଧ କର୍ମ ସଂପାଦନ କଲେ ଓ ତାଙ୍କୁ ସନ୍ନ୍ୟାସ ଦେଲେ ।

ନିମ୍ନରେ ପ୍ରଦତ୍ତ ଆଉ ଏକ ଘଟଣାରୁ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କର ଅସାଧାରଣ ଗୁରୁଭକ୍ତିର ପରିଚୟ ମିଳେ । ପ୍ରତି ମାସରେ ସ୍ୱାମୀ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦଙ୍କୁ ଶୂଳରୋଗ ଆକ୍ରମଣ କରୁଥିଲା । ଆହାର ବିହାରର ଅନିୟମିୟତା ହେତୁ ଏପରି ଘଟୁଥିଲା । ନିଗମାନନ୍ଦଙ୍କ ତାଙ୍କୁ ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ 'ଦେଖିଛି, ପଞ୍ଚିମା ସାଧୁମାନେ ବିଭିନ୍ନ ଔଷଧ କଥା ଜାଣନ୍ତି । ତୁମେ ଏଭଳି କିଛି ଜାଣିନାହଁ ? ଏହି ରୋଗର ପୀଡା ସହ୍ୟ କରୁଛ କାହିଁକି?' ସ୍ୱାମୀ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ କହିଲେ, 'ନିରୁପାୟ ହୋଇ ସହ୍ୟ କରୁଛି । ମୁଁ ଗୋଟିଏ ମହ୍ଧ ଜାଣେ । ସେହି ମହ୍ଧ ଜପ କରି ରୋଗୀକୁ ଝାଡିବାକୁ ପଡେ । କିନ୍ତୁ ନିଜେ ତ ନିଜକୁ ଝାଡି ପାରିବି ନାହିଁ । ଅଥଚ ମହ୍ୟଟି ଯେକୋଣସି ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ମଧ୍ୟ ଦେଇ ପାରୁନାହିଁ । ସମୟେ ତ କେବେ ମହ୍ଧ ଗହଣର ଯୋଗ୍ୟ ପାତ୍ର ନୁହନ୍ତି ।' ଆଗହରେ ନିଗମାନନ୍ଦ କହିଲେ, 'ମୋତେ ମହ୍ୟଟି ଦେଇପାରନ୍ତ ନାହିଁ ? ତାହାହେଲେ ମୁଁ ତ ତୁମକୁ ନିରାମୟ କରି ଦେଇପାରନ୍ତି ।' ଗୁରୁ ତୀଷ୍ୟ ଦୃଷ୍ଟିରେ ଶିଷ୍ୟ ମୁଖକୁ ଅନାଇ କହିଲେ, 'ତୋତେ ସେହି ମହ୍ୟ ଶିଖାଇ ଦେଇ ପାରନ୍ତି ଯେ, କିନ୍ତୁ ମହ୍ୟ ଜପ କରି ଉଷ୍ଟ ତୈଳରେ ପାଦ ବୁଡାଇ ରୋଗୀକୁ ଝାଡିବାକୁ ପଡେ । ତୁ କ'ଣ ମୋ ଦେହରେ ପାଦ ଦେଇପାରିବୁ ?' ଦ୍ୱଧାହୀନ ଭାବରେ ତତ୍ୟଣାତ୍ ଶିଷ୍ୟ ଉତ୍ତର ଦେଲେ, 'ତୁମେ ଅନୁମତି ଦେଲେ ପାରିବି । ସେଥିରେ ମୋତେ ନରକ ଭୋଗ ହେଲେ ହେଉ । ତୁମେ ତ ଏହି ଭୀଷଣ ବ୍ୟାଧି ପ୍ରକୋପରୁ ରକ୍ଷା ପାଇଯିବ ।' ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ମୁଖରେ ପ୍ରସନୁହାସ୍ୟ ଫୁଟିଉଠିଲା । ସେ ସ୍ନିଗ୍ଧ କୟରେ କହିଲେ, 'ତାହା ହିଁ ହେଉ । ତୋତେ ମହ୍ୟ ଶିଖାଇ ଦେବି । ମୋ ଆଶୀର୍ବାଦରେ ତୋର କି।ଣସି ପ୍ରତ୍ୟବାୟ ଘଟିବ ନାହିଁ । ତେବେ ଅନ୍ୟ କେହି ଯେପରି ଏହା ଜାଣି ନ ପାରନ୍ତି, ଜାଣିଲେ ଅଗଣିତ ପଶ୍ମବାଣରେ ମୋତେ ଜରିପକାଇବେ ।'

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଜ ଗୁରୁଦେବଙ୍କୁ କିପରି ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ସହିତ ଅଭିନ୍ନ ଜ୍ଞାନ କରୁଥିଲେ, ତାହା ତାଙ୍କର ପରମହଂସ ପଦବୀ ପ୍ରାଧି ଘଟଣାରୁ ୟଞ୍ଜ ଜଣାପତେ । ନିର୍ବିକଳ୍ଭ ସମାଧି ଲାଭ କଲାପରେ ନିଗମାନନ୍ଦ ଗୁରୁଦେବଙ୍କୁ ସାକ୍ଷାତ୍ କରିବାପାଇଁ କୁମୃମେଳା ଅଭିମୁଖେ ଯାତ୍ରା କଲେ । ସେ ବର୍ଷ ଉଚ୍ଚୟିନୀରେ କୁମୃମେଳା ହେଉଥାଏ । ସ୍ୱାମୀ ସିଚ୍ଚଦାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ ଶୃଙ୍ଗେରୀ ମଠର ମହନ୍ତ ଶଙ୍କରାଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ସହିତ ବାସ କରୁଥାଆନ୍ତି । ଶୃଙ୍ଗେରୀ ମଠ ମହନ୍ତଙ୍କ ଆୟାନକୁ ଯାଇ ନିଗମାନନ୍ଦ ଦେଖିଲେ ଯେ, ପ୍ରକାଣ୍ଡ ସିଂହାସନରେ ଉଚ୍ଚ ଶୃଙ୍ଗେରୀ ମଠ ମହନ୍ତ ଓ ତାଙ୍କ ଚତୁଃପାର୍ଶ୍ୱରେ ଏହି ମଠ ଅନ୍ତର୍ଗତ ପ୍ରାୟ ଶତାଧିକ ସାଧୁ ବସିଛନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସ୍ୱାମୀ ସଚ୍ଚଦାନନ୍ଦ ମଧ୍ୟ ବସିଛନ୍ତି । ନିଗମାନନ୍ଦ ସର୍ବପ୍ରଥମେ ତାଙ୍କର ଗୁରୁ ସ୍ୱାମୀ ସଚ୍ଚଦାନନ୍ଦ ପରମହଂସଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କଲେ, ପରେ ମହନ୍ତ ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସାଧୁମାନଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କଲେ । ଏଥିରେ ସାଧୁମାନେ ବାଦାନୁବାଦ କରିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ଶଙ୍କର ପ୍ରତିଷିତ ମଠର ଶୀର୍ଷୟାନରେ ଥିବା ମହନ୍ତଙ୍କୁ ଜଗଦ୍ଗୁରୁ କୁହାଯାଏ । ତାହାଙ୍କୁ ଅର୍ଥାତ୍ ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କୁ ପ୍ରଥମେ ସମ୍ମାନ ନ କରିବାର କାରଣ କ'ଣ ପଚାରିବାରୁ ନିଗମାନନ୍ଦ କହିଲେ, 'ମୋ ଗୁରୁ ହିଁ ଜଗଦ୍ଗୁରୁ ।

ମନ୍କାଥଃ ଶ୍ରୀଜଗନ୍ନାଥୋ ମଦ୍ଗୁରୁଃ ଶ୍ରୀଜଗଦ୍ଗୁରୁଃ ମଦାମା ସର୍ବଭୂତାମା ତସ୍କୈ ଶୀଗୁରବେ ନମଃ ।

ତେଣୁ ଶୃଙ୍ଗେରୀ ମଠର ମହନ୍ତ ଜଗଦ୍ଗୁରୁ ଶଙ୍କରାଚାର୍ଯ୍ୟ ଓ ମୋ ଗୁରୁ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ପ୍ରଭେଦ ନାହିଁ । ଯଦି ଭେଦଭାବ ରହିବ, ତେବେ 'ଅନବ୍ଞା' ଦୋଷ ଜାତ ହୋଇ ଅଦ୍ୱେତବାଦ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ । ଯଦି ମୋ ଗୁରୁଙ୍କଠାରୁ କିଏ ବଡ ଅଛନ୍ତି ମୁଁ ଏହା ସ୍ୱାକାର କରିବି, ତେବେ ତାଙ୍କଠାରୁ ମଧ୍ୟ ଆଉ କେହି ବଡ ଅଛନ୍ତି ବୋଲି ମାନିବାକୁ ହେବ । ଯେଉଁଦିନ ଜଗଦ୍ଗୁରୁ ମୋ ଗୁରୁଙ୍କୁ ଗୁରୁଭାର ଅର୍ପଣ କଲେ, ସେହିଦିନଠାରୁ ମୋ ଗୁରୁ ମଧ୍ୟ ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କଠାରୁ ଅଭିନ୍ନ ।' ଏହି ଯୁକ୍ତିରେ ଜଗଦ୍ଗୁରୁ ଶଙ୍କରାଚାର୍ଯ୍ୟ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହୋଇ ଆଉ କେତେକ ପ୍ରଶ୍ନ ପଚାରି ଓ ତାହାର ସଦୁତ୍ତର ପାଇବା ପରେ ନିଗମାନନ୍ଦଙ୍କୁ ପରମହଂସ ଉପାଧି ଦେବାପାଇଁ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦଙ୍କୁ ଆଦେଶ ଦେଇଥିଲେ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କର ଗୁରୁଭକ୍ତିର ଆଉ ଏକ ବୈଶିଷ୍ୟ ହେଲା, ସେ ଗୁରୁଙ୍କ ଅନୁମତି ବିନା କୌଣସି କାର୍ଯ୍ୟ କରୁନଥିଲେ । ସେ 'ମୁଁ ଗୁରୁ' - ଏହି ଭାବ ନେଇ ନିର୍ବିକଳ୍ପ ସମାଧିରୁ ବ୍ୟୁତ୍ଥିତ ହୋଇଥିଲେ । ଗୁରୁଗିରି କରିବା ନିମିତ୍ତ ଗାରୋହିଲ୍ ଯୋଗାଶ୍ରମରେ ମହାମାୟାଙ୍କ କର୍ଣ୍ଣକ ପ୍ରତ୍ୟାଦିଷ୍ଟ ହୋଇଥିଲେ । ତଥାପି ଶାୟ୍ତ୍ରମଯ୍ୟାଦା ରକ୍ଷା କରି ନରାକାର ପରଂବହୁ ସ୍ୱରୂପ ତାଙ୍କର ସଦ୍ଗୁରୁ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ଅନୁମତି ବ୍ୟତିରେକେ ସେ କୌଣସି ଶିଷ୍ୟଙ୍କୁ ଦୀକ୍ଷାଦାନ କରିବାରେ ବତୀ ହୋଇ ନ ଥିଲେ । ଗୁରୁ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦଙ୍କ ଆଦେଶ ପାଓ ହୋଇ

ଯଞ୍ଜେଶ୍ୱର ବିଶ୍ୱାସ ଓ ତାଙ୍କ ସହଧର୍ମିଣୀଙ୍କୁ ଦୀକ୍ଷା ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ । ଗୁରୁ ଦକ୍ଷିଣା ସ୍ୱରୂପ ସେ ଗୁରୁଭାର ଗୁହଣ କରି ସମାଜରେ ଗୁରୁ ରୂପେ ଅବତୀର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଥିଲେ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ପରବର୍ଷୀ କାଳରେ ଆସାମର କୋକିଳାମୁଖ ମଠର ବାଳକମାନଙ୍କୁ କହିଥିଲେ, 'ତୁମମାନଙ୍କର ଗୁରୁଭକ୍ତି ଭଳି ମୋର ଗୁରୁଭକ୍ତିର ଏତେ ଉତ୍କର୍ଷ ନ ଥିଲା । ଗୁରୁଭକ୍ତି କାହାକୁ କୁହାଯାଏ ମୁଁ ତାହା ଜାଣି ନ ଥିଲି, ତଥାପି ମୋର ଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରତି ଗୋଟିଏ ସ୍ୱାଭାବିକ ସୁଖ ପାଇବା ଓ ଆକର୍ଷଣ ବିଦ୍ୟମାନ ଥିଲା । ମୁଁ ତାଙ୍କୁ ମୁହେଁ ମୁହେଁ ଯେପରି ଉତ୍ତର ଦେଉଥିଲି, ସେହିପରି ଅନ୍ତରରେ ଭୟ ଓ ଶ୍ରଦ୍ଧା ମଧ୍ୟ କରୁଥିଲି ।' ଗୁରୁଙ୍କୁ କିପରି ସୁଖ ପାଇବାକୁ ହେବ, କିଭଳି ଶ୍ରଦ୍ଧା, ଭକ୍ତି, ନିଷା, ଓ ଗୁରୁସେବା ଦ୍ୱାରା ଗୁରୁକୃପା ଲାଭ ହେବ, ତାହା ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ସାଧନ ଜୀବନରେ ଜ୍ୱଳନ୍ତ ଉଦାହରଣ ଭାବେ ପରିଲକ୍ଷିତ ହୁଏ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ରୀମତୀ ଶିବାନୀ ଦ୍ୱିବେଦୀ

## ତୁମ ପାଇଁ କବିତାଟିଏ

| ଠାକୁର ହେ, ଆଜ ପ୍ଥମ କବତା ମୋ      | ଲେଖୁଛ                                 |       |
|--------------------------------|---------------------------------------|-------|
| -                              | ତୁମ ଆଶୀର୍ବାଦ ବଳେ ସମ୍ବ ଜାଣିଛି          | 101   |
| ପିତାମାତା ଠାରୁ ବଳି ତୁମକୁ ପାଇଛି  | C' O O                                |       |
|                                | ଜୀବନେ ମୋର ଲୋଡା ନାହିଁ ଆନ କିଛି          | 191   |
| ତୁମ ଠାରୁ ଯେଉଁ ପାଇଛି ମୁଁ ଭାବ    | ତାର ତୁଳନା କରିବା ଅଟେ ଅସମ୍ବ             |       |
| କିପରି ସେ ଭାବ ଜାଣେ ନା ମୁଁ କିଛି  | हाहा हैं, माया बाहाबता तहह, तहारी है। | 191   |
| 4100 04 014 011001 111 71 418  | ତୁମେ ମୋର ଇଷ ଏତିକି ଜାଣିଛି              | ୩၂    |
| ଜୀବନରେ ଯେବେ ବିପଦ ଆସିଛି         | α                                     |       |
|                                | ତୁମକୁ ସଦା ପାଶେ ମୋ ପାଇଛି               | ۱۷۱   |
| ଜ୍ଞାନ ମୋର ନାହିଁ ତିଳେ ହେଲେ କିଛି | ^                                     |       |
| 00 0100 0010 01000 001         | ଖାଲି ଭଲପାଏ ତୁମକୁ ମୁଁ ଏତିକି ଜାଣିଛି     | 18    |
| ତୁମ ହାତେ ମୋର ଜୀବନର ତରୀ         | ରଖିଛି ଭରସା ତୁମେ ତା ନାଉରୀ              | । ७।  |
| ପିଞ୍ଜରେ ମୋ ଯେତେ ଦିନ ପାଣ ଅଛି    | 0.018 0.021 0.071 01 110001           | 1 7 1 |
| _                              | ତୁମ ନାମ ଜପି ଯିବାକୁ ଚାହୁଁଛି            | 9     |
| ଲେଖିବାରେ ଯଦି ତୃଟି ମୋ ରହିଛି     |                                       |       |
|                                | ଶ୍ରୀଚରଣ ତଳେ ଷମା ମୁଁ ମାଗୁଛି            | ١٢١   |

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶ୍ୱିତା ଶ୍ୱୀମତୀ ସୁଧାଂଶୁବାଳା ଜେନା

### ଅରୂପ-ରୂପ-ସ୍ୱରୂପ-ଅପରୂପ

ଏହି ୟୂଳ ଦୃଶ୍ୟମାନ ଜଗତ ବା ବିଶୃ ଶୀଭଗବାନଙ୍କର ବିରାଟ ରୂପ । ପକୃତି ଦ୍ୱାରା ସୂଷ୍ଟ ହୋଇଥିବାରୁ ଏହାର ନାମ ପାକ୍ତ ଜଗତ । ଏହି ପାକ୍ତ ବା ଅନିତ୍ୟ ପତ୍ୟେକ ବୟୂର ଅନ୍ତରାଳରେ ସେହି ଚିନ୍ୟୁ ସତ୍ତା ଅରୂପ ଭାବରେ ବିଦ୍ୟମାନ । ଭକ୍ତମାନେ ରୂପର ଭିଖାରୀ ହୋଇ୍ଥିବାରୁ ସେହି ଚିନ୍ୟୁ ଅରୂପ ସତ୍ତା ଭଗବଦ୍ ସ୍ୱରୂପରେ ଭବ୍ତଙ୍କ ଅନ୍ତରରେ ସ୍ୱରୂପରେ ଦର୍ଶନ ଦେଇଥାନ୍ତି ଏବଂ ସେହି ସତ୍ତା ଯେତେବେଳେ ୟୂଳରେ ଏ ଜଗତରେ ଆବିର୍ଭୂତ ହୋଇ ଭବ୍ତମାନଙ୍କ ମନୋବାଞ୍ଛା ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିଥାନ୍ତି, ତାଙ୍କୁ ଅପରୂପ କୁହାଯାଏ । ତେଣୁ ରୂପ ମାଧ୍ୟମରେ ଅରୂପର ସନ୍ଧାନ ପାଇ ସ୍ୱରୂପ ଲାଭକରି ଯେତେବେଳେ ଅପରୂପଙ୍କ ସେବା କରାଯାଇପାରିବ ତାହାହିଁ ହେବ ପକୃତ ସେବା । ଏହି ସ୍ୱର୍ପ ମଧ୍ୟ ପାକ୍ତ ଜଗତର ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ଅପାକ୍ତ ଭ୍ମିରେ ନିତ୍ୟ ଲୀଳାୟିତ । ପକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ସୂଷ୍ଟ ନୁହେଁ ବୋଲି ତାହା ଅପାକ୍ତ ଏବଂ ସବୁ ସମୟରେ ଏହି ଲୀଳା ଗ୍ଲିଥିବାରୁ ଏହାର ନାମ ନିତ୍ୟ । ଏହାକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟକରି ଆମମାନଙ୍କୁ ଶୀଶୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, "ସ୍ୱରୂପରେ ତୁମେମାନେ ନିତ୍ୟ ମୁକ୍ତ, ମୋ ପୟୋଜନ ସିଦ୍ଧି ନିମିତ୍ତ ତୁମମାନଙ୍କର ଜନ୍ମ ଗହଣ ଓ ଜୀବନ ଧାରଣ" । ....."ମୁଁ ଚିନ୍ୟୁ ପୁରୁଷ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ଘନ ବିଗହ ବୋଲି ମନେ କରିବ, ତୁମେମାନେ ମଧ୍ୟ ନିଜର ଚିନ୍ୟୁ ସୃର୍ପତ୍ ଚିନ୍ତା କରିବ" "'ଏ ଜଗତକୁ ତୁମେ ଅଭିନୟ କରିବାକୁ ଆସିଛ, ଅଭିନୟ ଶେଷରେ ତୁମେ ସ୍ୱଧାମକୁ ଗୁଲିଯିବ ।" ତେଣୁ ସ୍ୱଧାମ, ଅପାକୃତ ଭୂମି ଓ ନିତ୍ୟଲୋକ ଏକାର୍ଥ ବାଚକ । ଏବଂ ଏହା ବହୁଙ୍କର ଅମୃତ ତିପାଦର ଅନ୍ତର୍ଗତ ଏବଂ ତାଙ୍କର ଏକ ପାଦହିଁ ଏହି ବ୍ୟକ୍ତ ଜଗତ । ତେଣୁ ଶାୟୁରେ କୁହାଯାଇଛି -"ତିପାଦସ୍ୟ ମୂତଂ ଦିବିଁ ଏକାଂଶେନୋଁ ଛିତ ଜଗତ୍" । ବହୁଙ୍କର ଅବ୍ୟକ୍ତ ଅପକାଶ୍ୟ ତିପାଦକୁ ଜାଣିବା ସହିତ ବ୍ୟକ୍ତ ଜଗତକୁ ବା ଏକ ପାଦକୁ ଜାଣିବା ଅବଶ୍ୟ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ, କାରଣ ଆମ୍ନେମାନେ ଏହି ବ୍ୟକ୍ତ ଜଗତରେ ଅଭିନୟ କରିବାକୁ ଆସିଛେ । ଯେପରି ଯାତା ବା ଥ୍ୟଟରରେ ଅଭିନୟ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ନିଜକୁ ଜାଣିବା ସହିତ ନିଜେ ଅଭିନୟ କରୁଥିବା ଅଭିନୟ ସହିତ ମଧ୍ୟ ଅଭିନୁ ରହି ସୁନ୍ଦର ଭାବରେ ଅଭିନୟ କରିପାରେ ଏବଂ ନିଜ ଅଭିନୟ ଦ୍ୱାରା ସମଗ ଦର୍ଶକ ମଣ୍ଡଳୀକୁ ମୁଗ୍ନ କରିବା ସହିତ ଅଭିନୟ ଶେଷରେ ଅଭିନୟ ଭୂଲି ଗୀନ୍ ରୁମ୍ରେ ବେଶ ବଦଳାଇ ନିଜ ସୃର୍ପରେ ପତିଷିତ ହୋଇପାରେ ତାହାହିଁ ହେବ ସୃର୍ପ ଲାଭେଛୁ ସାଧକ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ଆଦର୍ଶ । ଯଦି ଅଭିନୟ ଶେଷରେ ବା ଯାତା ବା ଥୁଏଟର ସରିଗଲେ ମଧ୍ୟ ଅଭିନୟକାରୀ ନିଜର ଅଭିନୟ ଗ୍ଲୁରଖେ ବା ନିଜକୁ ଅଭିନେତା ମନେକରି ଚଳେ ତେବେ ତାକୁ ଯାତାରୁ ବିଦାୟ ନେବାକୁ ପଡେ, କାରଣ ତାହା ଅଭିନୟକାରୀର ପକୃତ ସ୍ୱରୂପ ନୁହେଁ ।

ବର୍ତ୍ତମାନ କଥା ହେଉଛି ଯାତ୍ରାରେ ଅଭିନୟକାରୀର ସ୍ୱରୂପ ଜ୍ଞାନ ଥିବାରୁ ସେ କିଛି ସମୟ ପାଇଁ ଅଭିନେତ। ରୂପ ପରିଗ୍ରହ କଲେ ମଧ୍ୟ ଯାତ୍ରା ଶେଷରେ ପୂର୍ବ ରୂପରେ ସହଜରେ ପ୍ରତିଷିତ ହୋଇପାରୁଛି । କିନ୍ତୁ ସ୍ୱରୂପରୁ ଚ୍ୟୁତ ହୋଇ ଜନ୍ମ ଜନ୍ମ ଧରି ଅଭିନୟ କରି ଆସୁଥିବାରୁ ଜୀବାତ୍ମା ସହଜରେ ସ୍ୱରୂପରେ ପତିଷିତ ହୋଇପାରୁନାହିଁ । ଏଥିପାଇଁ ଶୀଶୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି –

> "ବହୁ ଅଭିନୟ ଆସିଛ କରି । ଯାଇଛ ଆପଣା ରୂପ ପାଶୋରି । ଅଭିନୟ ଶେଷେ ସ୍ୱରୂପ ଜ୍ଞାନ ମୋ ଶୁଭ ଚିନ୍ତାରୁ ଫୁଟିବ ଜାଣ ।"

ଯେପରି ବରଫରେ ତିଆରି ହୋଇଥିବା ଗୋଟିଏ ମୂର୍ତ୍ତି ଜଳରେ ପରିଶତ ହୋଇ ବାଷରେ ରୂପାନ୍ତରିତ ହୋଇଥାଏ, ସେହିପରି ସ୍ୱରୂପ, ରୂପ ମାଧ୍ୟମରେ ଅରୂପରେ ପରିଶତ ହୋଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ ପ୍ରକାରାନ୍ତରେ ସମୟେ ଗୋଟିଏ ତତ୍ତ୍ୱର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ରୂପ । ଏବଂ ଅରୂପରୁ ରୂପ ପରିଗହ କରି ସ୍ୱରୂପରେ ଉପନୀତ ହେବାହିଁ ଜୀବର ସାଧନା । ଏହା ହିଁ ଜ୍ଞାନ ଏବଂ ଏଥିରେ ଉପନୀତ ହେବାର ସାଧନାର ନାମ ଭକ୍ତି । ଅରୂପରେ ଯେ ବୃଦ୍ଧୁ, ରୂପରେ ସେ ଆତ୍ମା ଓ ସ୍ୱରୂପରେ ସେ ଭଗବାନ । ଜ୍ଞାନୀଙ୍କର ଧ୍ୟେୟ ବୃଦ୍ଧୁ, ଯୋଗୀଙ୍କର ଧ୍ୟେୟ ଆତ୍ମା ଓ ଭ୍ରତ୍ତମାନଙ୍କର ଧ୍ୟେୟ ହେଉଛନ୍ତି ଭଗବାନ । ଏଥିରେ ଉପନୀତ ହେବାପାଇଁ ବା ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ହେବାପାଇଁ ଏ ଜଗତରେ ଅପରୂପଙ୍କର ବା ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କର ଶରଣ ଗୁହଣ ଏକାନ୍ତ ପ୍ରୟୋଜନ । କାରଣ, ସେ ହିଁ "ଜଗତଗୁରୁଙ୍କର ମାନୁଷୀତନୁ" ଏବଂ ଜୀବ ଉଦ୍ଧାର ଭାର ତାଙ୍କରି ଉପରେ ହିଁ ନ୍ୟୟ । ତାଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଜୀବକୁ ସ୍ୱରୂପ ଜ୍ଞାନ ଦାନ କରିବାକୁ ଅନ୍ୟ କେହି ସମର୍ଥ ନୁହଁତ୍ତି । ସେଥିପାଇଁ ଆମମାନଙ୍କୁ ଶୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଅଭୟ ପ୍ରଦାନ କରି କହୁଛନ୍ତି, "ବତ୍ସ ତୁମ ମାନଙ୍କର ବିଦ୍ୟା ବୁଦ୍ଧି ନଥିଲେ ମଧ୍ୟ କେବଳ ମୋ ପ୍ରତି ବିଶ୍ୱାସ ଥିଲେ ତୁମ ଭିତରେ ବୃହ୍ୟୁ, ଆତ୍ମା ଓ ଭଗବାନ ଏହି ତିନି ଅବଣ୍ଡା ଫୁଟି ଉଠିବ ।" ସେହି ଅପରୂପଙ୍କର ସେବାହିଁ ଏ ଜଗତରେ ସ୍ୱରୂପ ଲାଭେଛୁ ଭନ୍ତଙ୍କର ଏକମାତ୍ର କାମ୍ୟ । ଯେ ବିଶ୍ୱମୂର୍ତ୍ତି ବାସୁଦେବ ତାଙ୍କର ମନୁଷ୍ୟଙ୍କ ପରି ରୂପ ଅଛି । ସେ, ସେହି ମନୁଷ୍ୟ ଗୁରୁ ରୂପ ମଧ୍ୟରେ ଅମାନବ ପୁରୁଖୋଉମ ଭାବରେ ଅବଣ୍ଡାନ କରିଥାନ୍ତି । ତାଙ୍କୁହିଁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ଭନ୍ତିଶାୟ ଶୀମତ୍ ଭାଗବତରେ କୁହାଯାଇଛି –

"ଜୀବ ଉଦ୍ଧାରଣ ପାଇଁକି ନନ୍ଦନନ୍ଦନ ହରି ଭୂତଳେ ପ୍ରବେଶ ହୁଅନ୍ତି ଗୁରୁ ମୂରତୀ ଧରି ।" ଏବଂ ତାଙ୍କ ସହିତ କିପରି ଭାବ ରଖି ଚଳିବ ସେ ସଂପର୍କରେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାରେ କୁହାଯାଇଛି -"ତଦ୍ବିଦ୍ଧି ପ୍ରଣିପାତେନ ପରିପ୍ରଶ୍ନନ ସେବୟା ଉପଦକ୍ଷନ୍ତି ତେ ଜ୍ଞାନ ଜ୍ଞାନୀନ ୟୁଷ୍ଠଃ ଦର୍ଶିନାଃ ।"

ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀର ଧାରଣ କରି ଅହଂକାର ବଶରୁ ଯଦି ଅପରୂପ ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଶରଣ ଗ୍ରହଣ ନକରିବ ଓ ତାଙ୍କ ସେବାରେ ବୃତୀ ନ ହେବ ତେବେ ମାନବ ଜନ୍ମ ବୃଥା କଟିଗଲା ବୋଲି ବୁଝିବାକୁ ହେବ । ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କ ସେବା କହିଲେ ତାଙ୍କ "ବ୍ୟକ୍ତ ଓ ଅବ୍ୟକ୍ତ ଇଛାକୁ ଏ ଜଗତରେ ରୂପ ଦେବା ।" ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଶ୍ରୀମୁଖରେ କହିଛନ୍ତି ତୁମ ଗୁରୁ ଯେଉଁ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଘେନି ଏ ଜଗତକୁ ଆସିଛନ୍ତି ତାକୁ ରୂପ ଦେବାହିଁ ତୁମମାନଙ୍କର ଏକମାତ ସାଧନା । ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀର ଲାଭକରି ଗୁରୁସେବା ପଥରେ ଚଳିଲେ ହିଁ ଏ ଜଗତର ନିୟବଣକାରୀ ମହାଶକ୍ତି ଆଧ୍ୟାମିକ ପଥର ଗୁବି ଖୋଲିଦେବେ । ସେଥିପାଇଁ ଶୀମଦ୍ ଭାଗବତରେ କୁହାଯାଇଛି –

"ଦୁର୍ଲଭ ନର କଳେବର, ନରକ ନିୟାରଣ ଦ୍ୱାର ଏମନ୍ତ ନାବ ଥାଉ କୂଳେ, ଯେବା ନତରେ ଭବଜଳେ । ତା ସମ ନାହିଁ ମୂଢମତି, ତାହାକୁ ବୋଲି ଆମ୍ଘାତୀ ଯେନାବେ ଗୁରୁ କର୍ୟଧାର, ମୁହିଁ ଅନୁକୂଳ ସମୀର ।"

ଏହି ଗୁରୁସେବା ପଥ ହିଁ ଭକ୍ତି ପଥ ଏବଂ ଏହି ଭକ୍ତିପଥରେ ଭକ୍ତଙ୍କର ଆତ୍ୟନ୍ତିକ ବ୍ୟାକୁଳତାରେ ଅରୂପ ୟୂଳରୂପ ପରିଗୁହ କରି ଭକ୍ତଙ୍କର ମନୋବାଞ୍ଛା ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିଥାନ୍ତି ବା ସେବା ଗୁହଣ କରିଥାନ୍ତି । ପ୍ରାକୃତ ବସ୍ତୁ ଗୋଟିଏ ୟାନରେ ଥିଲେ ଅନ୍ୟ ୟାନରେ ଅବୟାନ କରିପାରେ ନାହିଁ, କିନ୍ତୁ ଅପ୍ରାକୃତ ବସ୍ତୁ ଏକ ସମୟରେ ବିଭିନ୍ନ ୟାନରେ ଅବୟାନ କରିପାରେ । ଶ୍ରୀଭଗବାନ ଯେହେତୁ ଅପ୍ରାକୃତ ଶରୀରଧାରୀ, ସେ ଏକ ସମୟରେ ବିଭିନ୍ନ ୟାନରେ ରହିବାକୁ ସକ୍ଷମ ଓ ଭକ୍ତ ଯେଉଁ ସମୟରେ ସ୍ୱ-ସୁଖ ବାଞ୍ଛା ତ୍ୟାଗ କରି ଭକ୍ତିର ଆକର୍ଷଣରେ ତାଙ୍କୁ ଅକର୍ଷିତ କରନ୍ତି ସେ ନିଜେ ଧରା ନ ଦେଇ ରହିପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ଶ୍ରୀ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଆକର୍ଷଣ କରିବାର ଭକ୍ତି ଭାବ ନଅ ପକାରର ବା ଏହାକୁ ନବଧା ଭକ୍ତି କୁହାଯାଏ ।

"ଶ୍ରବଣଂ, କୀର୍ତ୍ତନଂ, ବିଷ୍ଫୋଃ ସ୍ମରଣଂ, ପାଦସେବନମ୍ । ଅର୍ଚ୍ଚନଂ, ବନ୍ଦନଂ, ଦାସ୍ୟଂ, ସଖ୍ୟମାମ ନିବେଦନମ୍ ।"

ଏହି ନବବିଧ ଭାବରୁ ଯେକିୋଣସି ଭାବରେ ଭକ୍ତ ଭଜନ କଲେ ତାଙ୍କୁ ସହଜରେ ଲାଭ କରିଥାନ୍ତି । ତାଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଭକ୍ତମାନେ ଅନ୍ୟକିଛି ଭାବିବେ ନାହିଁ ବା ଅନ୍ୟ କୋଣସି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ପରିଗୂଳିତ ନ ହେବାର ନାମହିଁ ଅନନ୍ୟା ଭକ୍ତି । ଉପରୋକ୍ତ ନବବିଧ ଉପାୟରେ ଏହି ଅନନ୍ୟା ଭକ୍ତି ବା ନୈଷ୍କର୍ନ୍ୟ ଲାଭ ହୋଇଥାଏ । ଭକ୍ତି କର୍ମର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଭଗବତ୍ ପ୍ରୀତି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଅନୁଷିତ ହେଉଥିବାରୁ ତାହାର ନାମ ନୈଷ୍କର୍ମ୍ୟ ।

ଏହି ଭକ୍ତିପଥରେ ଏକମାତ ବିଘ୍ନ ହେଉଛି ଅପରାଧ । ଅପରାଧ ହେଲେ ଭକ୍ତି ଗୁଲିଯାଏ । ଯେହେତୁ ଭକ୍ତି ରୂପ ସାଧନାର ଅନ୍ତର୍ଗତ, ଭକ୍ତି ଗୁଲିଗଲେ ରୂପ ଅନ୍ତର୍ହିତ ହୋଇଯାଏ । ତେଣୁ ଏହି ପଥରେ ସେବାପରାଧ, ନାମାପରାଧ ଓ ବୈଷ୍ଟବାପରାଧ ବର୍ଜିତ ହୋଇ ଚଳିବାକୁ ପଡେ । ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ ପଥରେ ଅପରାଧ ବର୍ଜିତ ହୋଇ ଚଳିଲେ ସେ କୃପାକରି ଭକ୍ତମାନଙ୍କର ନାନାବିଧ ବିଘ୍ନ ବିନାଶ କରି ଭକ୍ତଙ୍କୁ ସର୍ବୋଉଁ ଭାବରେ ରକ୍ଷା କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ସ୍ୱରୂପ ପ୍ରାପ୍ତି ପଥରେ ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ନେଇ ନିତ୍ୟ ସେବାରେ ଯୁକ୍ତ କରାଇଥାନ୍ତି । ସେଥିପାଇଁ ଗୁରୁ ଭାବରେ ଆରୂଢ ଶୀକ୍ଷ୍ୟ ଶୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାରେ ଭକ୍ତ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ କହିଛନ୍ତି –

"ଅନନ୍ୟ ଚେତାଃ ସତତଂ ଯୋ ମାଂ ସ୍କୁରତି ନିତ୍ୟସଃ ତସ୍ୟାହଂ ସ୍କୁଲଭ ପାର୍ଥଃ ନିତ୍ୟ ଯୁକ୍ତସ୍ୟ ଯୋଗୀନଃ ।"

ହେ ଅର୍ଜୁନ, ଯେଉଁ ଲୋକ ମନକୁ ଅନ୍ୟଆଡେ ନ ନେଇ ସବୁବେଳେ ମୋତେ ସ୍କୁରଣ କରେ, ସେହି ଏକନିଷ ଯୋଗୀ ପକ୍ଷରେ ମୁଁ ସଲଭ ଅଟେ ।

ଗୁରୁସେବା କରି ଭଗବାନଙ୍କୁ ଲାଭ କଲେ ଆଉ ଜନ୍ମ ମରଣ ରୂପକ ବାରମ୍ବାର ଅଭିନୟ କରିବାକୁ ପଡେନାହିଁ । ସ୍ୱରୂପ ଲାଭକରି ଜୀବ ପରାଶାନ୍ତିର ଅଧିକାରୀ ହୋଇଥାଏ । ଏହିପରି ଭାବରେ ଅପରୂପ ଶୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଆଶୟରେ ରହି ତାଙ୍କରି ସେବା କରି ବହୁ ଅଂଶ ସମ୍ଚୁତ ଜୀବ ବା ଅରୂପ, ରୂପ ମଧ୍ୟ ଦେଇ ବା ଆତ୍ମଞ୍ଜାନ ଲାଭକରି, ସ୍ୱରୂପ ପ୍ରାପହୋଇ ନିତ୍ୟ ଲୋକରେ ନିତ୍ୟ ସେବାରେ ଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାଏ ।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ରୀ ଶରତ ଚନ୍ଦ୍ର ସିଂଦେଓ ପରିଗ୍ଳନା ମୟଳୀ ସଦସ୍ୟ

### ଶିଖାଅ ସେ ଗୁଣ ମୋତେ ଆହେ ବିଶ୍ୱ ନାହା

ସୁବାସ ବିତରି ଫୁଲ ନିଜେ ପତେ ଝରି ସଳିତା ଆଲୋକ ଦିଏ ନିଜେ ଜଳି ପୋଡି ପାଦପ ସେ ଛାୟା ଦେଇ ନିଜେ ସହେ ତାତି ନିଜକୁ ମୁଁ ଦେବି ପର ହିତରେ ଆହୁତି ଆହେ ମଙ୍ଗଳ ଆଳୟ ଯେଉଁ ପଥେ ଗଲେ ତୁମେ ହେବ ମୋ ସହାୟ ॥ ୧॥

ଆକାଶରେ ଚନ୍ଦ୍ର ସୂର୍ଯ୍ୟ ହୋନ୍ତି ଆତଯାତ ମେଘ ନିଜେ ଝରେ ସାଧିବାକୁ ଧରା ହିତ ପାଣରୂପେ ପବନ ଯେ ସବୁଠାରେ ବହେ ସକଳଙ୍କ ପାଇଁ ତାର ସମଭାବ ଥାଏ ତାଙ୍କୁ ଶିଖାଇଛ ଯାହା ଶିଖାଅ ସେ ଗୁଣ ମୋତେ ଆହେ ବିଶୁନାହା ॥୨॥

ଦୁଗୃଦାନେ ଗାଭୀ ସିନା ଚିର ବନ୍ଦନୀୟା ସକଳ ଜନର ସେତ ମା' ଭଳି ମାଆ ସହିବା ଗୁଣରେ କିଏ ଧରଣୀକି ବଳି ପାରଇକି ? ମୋତେ ପ୍ରଭୁ କର ସେହିଭଳି ହସିହସି ଦୁଃଖ ସହି କେବେହେଲେ ମୁଖ ମୋର ଫିଟାଇବି ନାହିଁ ॥୩॥

ପରଦୁଃଖେ ଦୁଃଖୀ ହେବି ପର ସୁଖେ ସୁଖୀ ସଭିଙ୍କୁ ସମଭାବରେ ନିରେଖି ମୋ ଆଖି ତୁଞ୍ଜ ମୋର କଟୁକଥା କରୁ ପରିତ୍ୟାଗ ସତ ମିଠା କଥାରେ ମୋ ବଳୁ ଅନୁରାଗ ଜଣାଇଲି ମନକଥା ତୁମେ ପୁଭୁ ସାହା ହେଲେ ନ ହେବ ଅନ୍ୟଥା ॥୪॥

> ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା କାଞ୍ଚନବାଳା ଦାଶ ମା' ଏକାମ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ, ଭୂବନେଶ୍ବର

### Nigama Philosophy – My Viewpoint

Our beloved Thakur, Paramahansa Parivrajakacharya Srimat Swami Nigamananda Saraswati Dev returned from the rare state of *Nirbikalpa Samadhi* with the sole realization that 'I am Guru'. Though he accepted the onerous responsibility of being the Guru of the eastern part of India from his *Jnaniguru* Swami Sachidananda Saraswati, he did not feel any urge within to come to the society as Guru.

After attaining *Bhava Samadhi* he started living in the village of Kodaladhoya in Garohills district in the state of Assam. That time the Divine Mother assumed the physical body of flesh and blood and started living with him. Once she reminded him of his responsibility as a Guru. He never liked to shoulder the great responsibility of a Guru as people during those days were more interested in materialistic achievements than spirituality. Later he agreed to shoulder that responsibility provided the Divine Mother granted him two boons. The first was, "Those who would accept him as Guru would attain salvation in three births even though they go against him in the later part" and the second being, "Those who would continue to be his disciples till the end will attain liberation in one life whether they perform sadhana or not." She agreed to the first one and on the second one she replied, "Well be it so. But those disciples who would engage themselves in unceasing *sadhana* with singular belief and devotion for you will attain liberation in this life and others will move on the path of gradual liberation (*kramamukti*). They will no longer undergo the cycle of rebirths. I promise thrice on it."

This is the assurance that led Thakur to return to the society as Sadguru from the hilly abode in Garohills in the state of Assam. The agreement with the Divine Mother, for the sake of disciples, was unique and had never happened with any of the Sadgurus.

We have been extremely blessed to have Thakur to be part of our lives. He is and will be our guardian throughout this life and beyond. He himself has said that we have been associated with him for many lives. He has got us here on this earth to perform his divine work. And how do we fulfil that? It is by following and practicing Nigama philosophy.

When I think of Nigama philosophy, I think of it as a unique application that Thakur himself has designed and developed for his disciples. Thakur is the chief architect of this masterpiece. This application is a great and unique masterpiece.

The disciples are the application users. He himself has hand picked these users. By being a user, we have accepted the agreements of (1) leading an ideally virtuous family life (*Adarsha Grihastha Jeevan Gathan*), (2) ensure the establishment of the power of spiritual association (*Sangha Saktira Pratistha*) and (3) to communicate with each other for mutual exchange of spiritual ideas, thoughts and individual experiences (*Bhaba Binimaya*).

By applying and practicing this application in our lives we will be able to achieve the objectives that Thakur has set, (1) propagation of *Sanatana Dharma* (eternal and universal religion affording worldly happiness and spiritual bliss), (2) dissemination of *Satshikshya* (right type of education that ensures integral development of human personality conducive to attainment of ultimate truth), and (3) *Siva Jnanare Jeeba Seva* (service to all living beings deeming it as service rendered to supreme being).

Thakur has made this application as simple as possible so that every one of his disciples could apply it to his or her life without any difficulty. Of course, that needs a lot of determination and devotion on the part of the disciple. Thakur himself has said that one can be his disciple yet may not be his devotee and vice versa. To me, disciples are the people who apply Nigama Philosophy to their

lives and devotees are the people who not only apply the Nigama Philosophy to their lives but also are a part of the Nigama Philosophy. Devotees are the people who inspire others to apply Nigama Philosophy to their lives or become a part of it. There are many people in this world who possess the quality of being a devotee without knowing Thakur. So we must not only practice this application but also try to be part of this great application.

As with any application, this application also has its own complexity. We must overcome this complexity by practicing and following it regularly and thoroughly. That needs determination, dedication and devotion. We are constantly judged and evaluated and guided by Thakur. Of course, every one of us succeeds. Thakur is the sole administrator. He promotes them gradually from one level to another. There are three levels to be exact. First being the user (*adhama*), then the power user (*madhyama*) and then the utmost, super user (*uttama*). He wants us to always strive for the best without any compromise.

This application too needs a password to conquer the difficulties we may face. Thakur has given us a password that can help us overcome any difficulty. That is nothing but our *ista mantra*, "Jayaguru"! This will not only help us in our difficult times but also make our happy times last for ever. We must recite this always and at the same time, we must keep this password as secret as possible.

A successful application comes with some guidelines to use it effectively. This application too has many valuable user and reference guidelines. Thakur himself has written many books such as *Brahmacharya Sadhan*, *Yogi Guru*, *Jnani Guru*, *Tantrik Guru* and *Premik Guru*. These books have synchronized his instruction to attain enlightenment in a very simple, convenient and noncontroversial way. There are many more books such as *Nigama Upadesha*, *Sansara Pathe*, *Sangha Neeti*, *Neelachala Bani* and *Saticharita Mala*, etc. which are like the application user manual of Nigama Philosophy and also guide us in the path of devotion towards Sri Sri Thakur.

We must follow and practice Nigama Philosophy to bring about *Chittasuddhi* (purification of inner-mind). That will lead us in the path of spiritualism and happiness. This happiness will not be short lived like material happiness, but will be the ever lasting spiritual happiness that nobody can snatch away from us. Our only aim in life must be to give tangible form to the wishes of Sri Sri Thakur. Jayaguru!

Aneka janma samprapta karma bandha bidahine Atmajnana pradanena tasmai shri gurabe namah.

Sri Sri Thakur Charanashrita Sri Prabhakar Bai

ତୁମେମାନେ ଏକତ୍ର ପ୍ରେମର ସଂସାର ଛାପନ କର । ମୋତେ ମୂଳରେ ପ୍ରତିଷା କରି ମୋରି ସଂସାରରେ କାର୍ଯ୍ୟ କର । ଯେପରି ମନେ ଥାଏ ପ୍ରତ୍ୟେକ କାର୍ଯ୍ୟ ଠାକୁରଙ୍କ ନିମିତ୍ତ ଅନୁଷିତ ହେଉଅଛି, ଘରଦ୍ୱାର ଇତ୍ୟାଦି ସବୁ ଠାକୁରଙ୍କର, ସଂସାର ଠାକୁରଙ୍କର, ତୁମେମାନେ ସେବକ ମାତ୍ର । ତୁମମାନଙ୍କର ପ୍ରତ୍ୟେକ ନିଃଶ୍ୱାସ ଯେପରି ଠାକୁରଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ବହିର୍ଗତ ହୁଏ । କୌଣସି ଚିନ୍ତା ନାହିଁ । ମାୟାକୁ ଦୂର କରି ତା ଛାନରେ ପେମକୁ ପତିଷା କର । ଠାକୁରଙ୍କ ସଂସାରରେ ମାୟାର ପବେଶାଧିକାର ନିଷେଧ ।

--ଶୀଶୀଠାକୁର

### ଗୁରୁସେବା

ଗୁରୁସେବା ଅର୍ଥ ଗୁରୁଙ୍କ ପ୍ରୀତିଜନକ କର୍ମ ସଂପାଦନ କରିବା । ଯାହାକଲେ ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହୁଅନ୍ତି, ତାହା ହେଉଛି 'ଗୁରୁସେବା' । ପ୍ରକୃତ ସେବା କରିବାକୁ ହେଲେ ଗୁରୁଙ୍କ ପ୍ରାଣରେ ଆତ୍ମପ୍ରାଣ ସମ୍ନିଶ୍ରଣ କରିବାକୁ ପଡେ । ପ୍ରାଣଦେଇ ଗୁରୁଙ୍କ ପ୍ରାଣର କଥା ବୁଝିବାକୁ ହୁଏ । ଅନ୍ୟଥା ପକୃତ ଗୁରୁସେବା ହୁଏ ନାହିଁ ।

ସେବା ସଂପର୍କରେ ଜ୍ଞାନ ନ ଥିଲେ କିଏ କାହାର ସେବା କରୁଛି, କିପରି ସେବା କରିବ ଧାରଣା କରିହୁଏ ନାହିଁ । ଜୀବଜଗତର ମୂଳତଷ୍ଟ୍ର ଅବଗତ ନ ହୋଇ ସେବା କଲେ ପ୍ରକୃତ ସେବା କରିହୁଏ ନାହିଁ । ସେଥିପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି ଅଜ୍ଞାନୀମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସେବା ହୁଏ ନାହିଁ । ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତରେ ମଧ୍ୟ ଅଛି, 'ତଷ୍ଟ୍ର ଜାଣିଲେ ତୁଟେ ଭାନ୍ତି, ଭବସାଗରୁ ତରିଯାନ୍ତି' । ଜ୍ଞାନୀଗୁରୁଙ୍କ ଶରଣ ବ୍ୟତୀତ ପ୍ରକୃତ ଜ୍ଞାନଲାଭ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । ତେଣୁ ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବ ହିଁ ଏ ଜଗତରେ ଶ୍ରେଷ ସେବକ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଗୁରୁଗୀତାରେ ମଧ୍ୟ ଦେବ ଦେବ ମହାଦେବ ଦେବୀ ପାର୍ବତୀଙ୍କୁ କହିଛନ୍ତି, 'ଗୁରୁବକ୍ତ୍ରେ ଛିତା ବିଦ୍ୟା ଗୁରୁ ଭକ୍ତାନୁ ଲଭ୍ୟତେ, ତସ୍ମାତ୍ ସର୍ବ ପ୍ରସତ୍ନେନ ଗୁରୋରାରାଧନଂ କୁରୁ' । ବୁହୁବିଦ୍ୟା ଶାୟରେ, ପ୍ରବଚନରେ ବା କେଉଁଠାରେ ନାହାଁନ୍ତି । ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କର ଶ୍ରୀମୁଖରେ ସେ ବାସ କରନ୍ତି । ଜେବଳ ଗୁରୁ ଖୁସି ହେଲେ ଶିଷ୍ୟ ବ୍ରହ୍କବିଦ୍ୟା ବା ସ୍ୱରୂପ ଜ୍ଞାନ ଲାଭ କରିଥାନ୍ତି । ଏଥିପାଇଁ କୁହାଯାଇଛି 'ମୋଣମୂଳଂ ଗୁରୋଃକୃପା' । ସଦ୍ଗୁରୁ ରୂପରେ ପ୍ରତିଷତ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ସେଥିପାଇଁ ସତ୍ୟଲାଭର ଉପାୟ ସ୍ୱରୂପ ବ୍ରହ୍କବିତ୍ ଗୁରୁଙ୍କ ସେବାକୁ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଦେଇଛନ୍ତି । ଜ୍ଞାନୀଗୁରୁଙ୍କ ସେବା ହିଁ ଜ୍ଞାନଲାଭର ଉପାୟ ଓ ଗୁରୁକୃପା ହିଁ ମୋକ୍ଷର କାରଣ । କେବଳ ସେବା ଦ୍ୱାରା ଏହି କୃପା ଆକର୍ଷଣ କରାଯାଇଥାଏ । ତେଣୁ ସବୁ ସେବା ମଧ୍ୟରେ ଗୁରୁସେବା ହିଁ ଶ୍ରେଷ । ଯେଉଁ ଜ୍ଞାନ ଲାଭ ହେଲେ ପଶୁତ୍ୱ ନାଶ ହୋଇ ମନୁଷ୍ୟତ୍ୱ ବିକଶିତ ହୁଏ, ତାହା ଗରସେବାରେ ହିଁ ମିଳିଥାଏ ।

ସେବାର ମହାତ୍ୟ ବୁଝିବା ପରେ ସେବା କରିବାକୁ ଆଗୁହ ଆସିଥାଏ । କେବଳ ଆଗୁହ ଦ୍ୱାରା ସେବା ସଂପନ୍ନ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । ସେଥିପାଇଁ ସେବକର ଦେହ, ମନ, ପାଣ ଓ ଧନ ଆବଶ୍ୟକ । ଶରୀରର ଆଳସ୍ୟ ଜଡତାକୁ ପ୍ରଶ୍ରୟ ପ୍ରଦାନ ନ କରି ଶାରୀରିକ ଶ୍ରମ ଦ୍ୱାରା ଗୁରୁଙ୍କୁ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ରଖିବା, ଦେହ ସାହାଯ୍ୟରେ ସାଧନ ଭଜନ କରିବା ଅର୍ଥାତ୍ ତାଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ କର୍ମ କରିବା ହିଁ ଦେହ ଦ୍ୱାରା ସେବା । ଗୁରୁଙ୍କ ପ୍ରତି ଏକନିଷ ଭାବ ରକ୍ଷା କରିବା, ତାଙ୍କ ଚିନ୍ତା ଓ ତାଙ୍କ ବିଷୟରେ ଜ୍ଞାନ ଆହରଣ କରିବା, ଗୁରୁଙ୍କ ମନରେ ଆଘାତ ନ ଲାଗିଲା ଭଳି କାର୍ଯ୍ୟ କରିବା ଏବଂ ଗୁରୁଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ଧ୍ୟାନ କରିବା ହିଁ ମନ ଦ୍ୱାରା ସେବା । ପ୍ରାଣ ଦେଇ ତାଙ୍କୁ ଭଲ ପାଇବା ବା ଭନ୍ତି କରିବା ହିଁ ପାଣ ଦ୍ୱାରା ସେବା । ଗୁରୁଙ୍କୁ ଧନ ପ୍ରଦାନ କରିବା ସେବା ମଧ୍ୟରେ ଗଣ୍ୟ ନୁହେଁ । ଗୁରୁଙ୍କ ରକ୍ଷା ନିମିଉ ଯାହା ଆବଶ୍ୟକ, ତାହା ଅକୁଷ୍ଠିତ ଚିତ୍ତରେ ବ୍ୟୟ କରିବାର ନାମ ଧନ ଦ୍ୱାରା ସେବା । ତାଙ୍କ ସାଧନ ଭଜନରେ ସହାୟତା କରିବା ଏବଂ ଆଦର୍ଶ ରକ୍ଷା ଦ୍ୱାରା ଯେଉଁ ସେବା ହୁଏ ତାହା ପରମ ସେବା ମଧ୍ୟରେ ଗଣ୍ୟ ।

ସେବାର ଶ୍ରେଷତ। ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, 'ସେବା ମଧ୍ୟରେ ଗୁରୁସେବା ହେଉଛି ସବୁଠାରୁ ଶ୍ରେଷ । ଜଗତରେ ସେବାର ବିଷୟ ଅନନ୍ତ, କିନ୍ତୁ ଗୁରୁସେବା ଅତୁଳନୀୟ । ଯଦି କାହାର ଆତ୍ମତ୍ୟାଗ କରିବାକୁ ଇଛା ଥାଏ, ତାକୁ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ସେବାବତ ଗହଣ କରିବାକୁ ହିଁ ହେବ । ସମୟ ଅହଂକାର ଏପରିକି ସାଧନ ଭଜନର ଅହଂକାର ମଧ୍ୟ ବିସର୍ଜନ ଦେଇ ଗୁରୁବାକ୍ୟରେ ଅଟଳ ଅଚଳ ବିଶ୍ୱାସ ୟାପନ ପୂର୍ବକ ଗୁରୁସେବାନିରତ ହେବା ବିଧେୟ । ଯେତେବେଳେ ଗୁରୁସେବାରେ ଚିତ୍ତ ଅଟଳ ଅଚଳ ଭାବ ଧାରଣ କରିବ ସେତେବେଳେ ଯାଇ ଚିତ୍ତରେ ଶାନ୍ତି ବିରାଜିତ ହେବ ।'

ଗୁରୁସେବାରେ ରତ ଥିଲେ ସହଜରେ ଅହଂତ୍ୱର ବିନାଶ ଘଟେ, ଅନ୍ୟ କୌଣସି କାର୍ଯ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ସେତେ ସହଜରେ ତାହା ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । ନିଜର ଦୋଷତୃଟି ସହଜରେ ନିଜ ପାଖରେ ଧରାପଡେ ନାହିଁ । ସେବାନିରତ ରହି ଗୁରୁଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ପରିଚାଳିତ ହେଲେ ନିଜର ଦୋଷତୃଟି ସହଜରେ ସଂଶୋଧିତ ହୋଇଯାଏ । ଗୁରୁ ହିଁ ସେବକର ଶୁଭପଥ ପ୍ରଦର୍ଶକ । ତେଣୁ ସେବକ ଜୀବନ ସବୁଠାରୁ ମହନ୍ତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ । ସେବାରେ ବା ଆତ୍ମତ୍ୟାଗରେ ବିଶେଷ ଭାବରେ ଆତ୍ମତୃତ୍ତି ଲାଭ ହୁଏ । ସେବାରେ ସୁଖ ଅଛି, କିନ୍ତୁ ସ୍ୱାର୍ଥ ନାହିଁ । ଭଲପାଇବା ଅଛି, କିନ୍ତୁ ପତିଦାନ ନାହିଁ ।

ସେବାରେ ସେବକ ଆମ୍ବିସର୍ଜନ ଦେଇ ଆମ୍ପ୍ରତିଷା ହିଁ ଲାଭ କରେ । ତେଣୁ ସେବାରେ ଆମ୍ବିସର୍ଜନ ଓ ଆମ୍ପ୍ରତିଷା ଉଭୟ ଥିବାରୁ ସେବକ ଜୀବନ ହିଁ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜୀବନ । ସେବାରେ ନିଷା ଉତ୍ପନ୍ନ ହେଲେ ତାହା ପ୍ରେମରେ ପରିଶତ ହୋଇଯାଏ । ସେହି ପ୍ରେମବଳରେ ସାଧକ ଇଷ୍ଟଙ୍କୁ ପାଓ ହୁଏ । ତେଣୁ ଚରିତାମୂତକାର ଲେଖିଅଛନ୍ତି –

#### ଏକ ଭକ୍ତି ସାଧେ ଅବା ବହୁ ଅଙ୍ଗ ନିଷା ହଲେ ବହେ ତାତେ ପେମେର ତରଙ୍ଗ।

- ଚୈତନ୍ୟ ଚରିତାମୃତ

ସେବାକୁ ଅନେକେ ଦାସ ମନୋବୃତ୍ତି ବୋଲି କହନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ସେପରି ଭାବିବା କଦାପି ଉଚିତ୍ ନୁହେଁ । ସେବାରେ ସେବକ ଆମ୍ବିସର୍ଜନ ଦେଲେ ମଧ୍ୟ ତାର ମଦ୍ୟାଦା ବୃତ୍ତି ହୁଏ । ଶକ୍ତି ଲାଭ କଲେ ମନୁଷ୍ୟ ଲକ୍ଷ୍ୟଚ୍ୟୁତ ହୋଇଯାଏ । କିନ୍ତୁ ଏକନିଷ୍ଠ ସେବାରେ ସେ ଆଶଙ୍କା ନ ଥାଏ । ସେବକ ମନେକରେ, ଯିଏ ଏହି ଶକ୍ତି ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି, ତାଙ୍କରି ସେବାରେ ସେ ଶକ୍ତି ବିନିଯୋଗ କରିବା ହିଁ ଶକ୍ତି ପ୍ରଦାନର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ । ଅଭିମାନ ନ ଥିଲେ ପତନର କୌଣସି ଭୟ ନ ଥାଏ । ଆମ୍ସମର୍ପଣ ପଥରେ ସହଜରେ ଆମ୍ପ୍ରତିଷ୍ଠ ଲାଭ ହୁଏ । ଆମୁଞ୍ଜାନ ଲାଭ ନିମିତ୍ତ ଯେଉଁ ସେବା, ତାହା ବରଣୀୟ ।

ଗୁରୁଙ୍କୁ ସାଧାରଣ ମନୁଷ୍ୟ ଜ୍ଞାନରେ ସେବା କଲେ ଚଳିବ ନାହିଁ । ତାଙ୍କୁ ସାକ୍ଷାତ ଈଶ୍ୱର ଜ୍ଞାନରେ ସେବା କରିବାକୁ ହେବ । 'ସ୍ୱୟଂ ଈଶ୍ୱର ବା ଭଗବାନ ନର ରୂପ ଧାରଣ କରି ସେବକକୁ ଉଦ୍ଧାର କରିବା ନିମିତ୍ତ ତା ସ୍ନୟୁଖରେ ଉପଥିତ ହୋଇଛନ୍ତି' – ଏ ଭାବନାକୁ ମନେ ରଖି ସେବାନିରତ ହେବାକୁ ପଡିବ । ଯେଉଁ ଶିଷ୍ୟ ଗୁରୁଙ୍କ ଅନ୍ତର୍ନିହିତ ଇଛା ପ୍ରତି ଲକ୍ଷ୍ୟ ରଖି ତାଙ୍କ ସେବା କରି ତାଙ୍କୁ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ କରିପାରିବେ, ସେହି କେବଳ ଗୁରୁ କୃପାରୁ ତତ୍ତ୍ୱଜ୍ଞାନ ଲାଭ କରିବେ । ଏହି ସେବକମାନଙ୍କୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, 'ଏତେ ସାଧନ ଭଜନ କରି କଠୋର ତପସ୍ୟା ଦ୍ୱାରା ମୁଁ ଯେଉଁ ବସ୍ତୁ ବା ଯେଉଁ ତତ୍ତ୍ୱ ଲାଭ କରିଅଛି, ଏକମାତ୍ର ମୋତେ ସୁଖପାଇ ମୋର ସେବା ଦ୍ୱାରା ହିଁ ତୁମେମାନେ ସେହି ବସ୍ତୁ ଲାଭ କରିବ ଅର୍ଥାତ୍ ସେହି ତତ୍ତ୍ୱକୁ ଆୟତ୍ତ କରିପାରିବ । ଏତେ ସାଧନ ଭଜନ କରି ମୋର ଯେଉଁ ଗତି ହେବ, ବିନା ସାଧନ ଭଜନରେ କେବଳ ମୋର ପ୍ରୀତିଜନକ କର୍ମ ସଂପାଦନ ଦ୍ୱାରା ତୁମମାନଙ୍କର ମଧ୍ୟ ସେହି ଗତି ଲାଭ ହେବ ।'

ତେଣୁ ଗୁରୁସେବା ବା ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଆଦେଶ ପାଳନରୁ ହିଁ ଜୀବର ସାଧନାର ଆରମ୍ଭ ଓ ପରିଶେଷରେ ଚିନ୍କୟ ଭାବରେ ପରମପୁରୁଷଙ୍କ ସେବା ହିଁ ଚରମ ଲକ୍ଷ୍ୟ । ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ଦେହ ମନ ପ୍ରାଣ ସମର୍ପଣ କରି ଶିବଞ୍ଜାନରେ ଜୀବଜଗତର ସେବାରେ ବୃତୀ ହୋଇପାରିଲେ ହିଁ ଚରମରେ ନିର୍ତ୍ୟ ଲୋକରେ ନିର୍ତ୍ୟ ସେବା ପ୍ରାୟ୍ତି ହୋଇଥାଏ । ସଂଘସେବୀ ଭକ୍ତମାନଙ୍କର ଏହି ପରମ ସୌଭାଗ୍ୟ ଲାଭ ହିଁ ଚରମ ଲକ୍ଷ୍ୟ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ରୀମତୀ ସ୍ଥିତାରାଣୀ ବାଇ

### ରୂପ ତା'ର ନୟନ ଝୁରେ

ରୂପ ତା'ର ନୟନ ଝୁରେ ଶ୍ୟାମଳ ମୂରତି ମୁନି ମନ ଲୋଭେ, ସୁନ୍ଦର ଶ୍ୟାମ ନିହାରେ ।

ଦୀନଦୁଃଖହାରୀ, ଦୟାମୟ, ମୁରାରୀ ପଦତଳ କମଳୁ ଅମୃତ ଝରେ, ଦେବଜନ ଦୁଲ୍ଲ୍ଭ, ସେ ପଦକମଳ ତବ ଶରଣ ମାଗେ ଶୀପୟରେ ।

> ଶ୍ୟଶ୍ୟଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ୟମତୀ ଶିବାନୀ ମହାନ୍ତି

# The Essence of Parichaya Patra – a Brief Introduction

Parichaya Patra is the identity card of a member of Nilachala Saraswata Sangha (NSS). In order to be a member of NSS, one has to apply for it and renew it yearly. The acceptance of Parichaya Patra and its daily reading affirms that the member has accepted Thakur Sri Sri Nigamananda Saraswati Dev as his Guru. Let's discuss the significance of Parichaya Patra to a member of the Sangha through its contents. The first page reads:

**Sevaka's Acceptance:** I accept Thakur Sri Sri Nigamananda Saraswati Dev as my only Guru and Ista and promise to abide by the direction of Nilachala Saraswata Sangha, Puri after accepting His sacred Mantra "Jayaguru".

There are three parts to this statement. These three parts model after the core values of Buddhism known as three jewels or refuge. In the historic age, Buddha propagated the concept of *Sangha*, the spiritual community, by following the Vedic teachings. He emphasized the importance of *Sangha* along with Guru and *Dharma*. It is natural that the *Parichaya Patra* follows similar concepts. Let's discuss the three jewels from Buddhism and its equivalent statements from *Parichaya Patra*.

1. **Buddham Saranam Gachhami** – I go for refuge to Buddha. Buddha is the Guru of the followers of Buddhism. He is the prime source of authority and inspiration. He wanted to show his followers the path to salvation (*Nirvana*).

When a NSS member says; "I accept Thakur Sri Sri Nigamananda Saraswati Dev as my only Guru and Ista", he accepts his Guru as the only source of authority and the prime source of inspiration. He draws upon his Guru's experience to see the sorrows of the material world and eagerly follows Guru's advice and instruction. He surrenders completely to his Guru to overcome the material illusion in this world and the cycle of birth and death.

2. **Dharmam Saranam Gachhami** – I go for refuge to Dharma. For a Buddhist, Dharma is the whole body of teaching. A sacred collection of verses, when followed, can help someone achieve great spiritual progress and even achieve enlightenment.

A NSS member accepts "Jayaguru" as the divine and sacred mantra chosen by his Guru. From waking up in the morning to going to bed at night, he says Jayaguru as many times as he can. He greets other members saying Jayaguru. Every auspicious occasion starts with Jayaguru and one day the member wishes to leave his mortal body with Jayaguru at his lips.

3. **Sangham Saranam Gachhami** – I go for refuge to the Sangha. Sangha is the living example of the teaching of the Guru in action. In a Buddhist Sangha, monks and nuns spend their whole life following Buddha's teaching and are inspirations to the followers. They also support each other and the community. Even though concept of a Sangha and its collective power has been established since Vedic era, Buddha was first in the recent history to adopt and popularize it.

When a NSS member says "I promise to abide by the direction of the Sangha", he accepts Guru as the one and only one and absolute leader of the Sangha, the Sangha is His

manifestation and the direction of *Sangha* is same as the direction of Guru. With the promise, the member surrenders to the *Sangha* and promises to abide by the direction of the *Sangha*.

The most significant part of the three part statement is that a member of NSS accepts Sri Sri Thakur as Guru. The process of accepting the *Parichaya Patra* for a member of NSS is equivalent of the traditional *Dikshya* or initiation by Guru. In order to understand this, we need to understand what is initiation, who performs it, how and when is it performed. According to *Biswasara Tantra*, initiation is the provider of divine knowledge and destroyer of all sins. Person without initiation is not eligible to worship the lord. No matter how much devotion an uninitiated person has, lord does not accept his offerings. The scripture identifies the person who initiates as the "*Kulaguru*". *Kulaguru* is a Guru who has realized the truth. According to Srimat Bijoykrishna Goswami, he who has awakened his Serpent Power is Kulaguru. *Tantrasara* describes the Guru as one who has the following characters:

- 1) Santa: Removed from or unaffected by every worldly affair other than listening, thinking and cultivating devotional matters.
- 2) Danta: Removed or unaffected by the 10 external senses.
- 3) Kulina: Filled with good qualities.
- 4) Several other qualities are humble, simple yet purely dressed, refined behavior, famous by his good deeds, pious in nature, expert in rituals, great intellect, meditates and can discipline the disciple while showering his immense empathy.

One who is good natured and pious is ready to accept a Guru. The qualities of a disciple are very similar to that of the Guru. The scripture recommends the potential Guru and disciples to live together for a year before deciding to accept each other as such. NSS follows the recommendation and keeps a member of NSS in a guest status for at least one year before accepting him as a member and providing him with *Parichava Patra*. In *Tantrik Guru*, Sri Sri Thakur provides elaborate process of initiation. The Guru leads the process and initiates the disciple. Unlike most Sadgurus, our Guru is not in his mortal form. Hence, traditional rituals involved in *Dikshva* are not possible. Then the question arises that without His mortal presence, how can the member be assured that He accepted him as His disciple? The member has accepted Him as his Guru by the virtue of affirming that every day. Let's look at some of His instruction and writing. In *Yogiguru*, the immortal epic, Sri Sri Thakur states "It is preferable that the Guru is in mortal form and the disciples accept him as Guru after the Dikshva. However, if the Guru is not accessible and the disciple is desperate to accept him as his Guru, he can do so." Before He left His mortal body, He called upon Narayan Das Nandi, one of his very close disciples, to the rented house in Bidon Street in Calcutta. He was very clear in his instruction that He remains as Guru for all His disciples. He did not transfer His responsibilities to anyone. Only way a NSS member can realize His ideals is by accepting Him as his Guru and following His chosen path. He has also said numerous times that the spiritually needy people should come to Him and no matter how morally and spiritually undeveloped they are, He is going to take the responsibility of improving them and showing them the path to salvation. Taking these facts together NSS members have logically concluded that when they accept Him as their Guru, He also accepts them as His disciples.

Once a member finishes reading the first page and affirms that Sri Sri Thakur as his Guru, then in the second page, he finds a portrait of his Guru followed by a message. Guru reveals His true identity through the message. It states:

<sup>&</sup>quot;Vatschha, I am Sadguru. Only the wishes of Jagatguru are blossomed in me. My only job is to show you the path to Salvation. Those, who depend on me, I will take them to Mukti Dham (Salvation) by holding their hands. Only thing they need to do is to believe that I am Sadguru."

When Sri Sri Thakur achieved *Nirbikalpa Samadhi*, He lost all his mortal identity "*Jeeva Bhaba*". Only identity remained was that of a Guru. He came back after being inspired by the Almighty Lord to help His disciples in attaining salvation. In His message He uses the word "only" twice to signify that He came back from *Nirbikalpa Samadhi* with Almighty's wish and showing His disciples the path of salvation is His one and only duty. Accepting Him as Guru, the disciples depend on Him to show the path to salvation and believing Him that He is "*Sadguru*" completes their job. That is all – nothing more nothing less.

In His Abhayabani He has said,

Those who depend on me absolutely
I will take them to salvation, holding hands, delightfully
Those who have entered the premises of Sadguru
No doubt, will reach the land of salvation, guaranteed
Only one thought, to be better
'Your guru is Sadguru', grow the faith stronger.

(*To be continued*)

Sri Sri Thakur Charanshrita, Gyan Ranjan Dwibedy

## ଅନ୍ଦର ଲଉଡି ତୁମେ

ଆମେ ସମୟେ ଏହି ସଂସାର ପଥର ଯାତ୍ରୀ । ଆମ ଯାତ୍ରାପଥରେ କେତେବେଳେ ଫୁଲର ଶଯ୍ୟା ବିଛାଇ ହୋଇଛି ତ ଆଉ କେତେବେଳେ କଣ୍ଟା ବିଛଇ ହୋଇଛି । ସବୁବେଳେ ଆମେ ଚାହୁଁଛୁ ଫୁଲର ଶଯ୍ୟାରେ ଚାଲିବା ପାଇଁ । କଣ୍ଟା ଉପରେ ଚାଲିଲା ବେଳେ ଆମେ ବ୍ୟୟବିବ୍ରତ ହୋଇଯାଉ । ଯେତେବେଳେ ଅତିରିକ୍ତ କଞ୍ଚ ହୁଏ, ଭଗବାନ୍ଙ୍କ ଉପରେ ଆମର ଅଭିମାନ ଆସେ । ମନରେ ଆସେ, 'ମୁଁ ତ ସଦାସର୍ବଦା ଭଗବାନଙ୍କୁ ପୂଜା କରି ଆସିଛି, ତେବେ ସେ ମୋତେ ଏପରି ଦୁଃଖ ଦେଉଛନ୍ତି କାହିଁକି ? ସେ ଯଦି ମୋର ବନ୍ଧୁ, ଏ କଣ୍ଟାଝ୍ୟର ପଥରେ ଏକାକୀ ମୋତେ ପକାଇଲେ କାହିଁକି ?' ପ୍ରକୃତରେ ଭଗବାନ୍ ଆମକୁ ଦୁଃଖ ଦିଅନ୍ତି ନାହିଁ । ଆମର ନିଜର କର୍ମ ଆମର ସୁଖଦୁଃଖର କାରଣ ହୋଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଦୁଃଖ ସମୟରେ କ'ଣ ଭଗବାନ୍ ଆମକୁ ଏକାକୀ ଛାଡି ଦେଇଥାନ୍ତି ? ଏ ସଂପର୍କରେ ଏକ ଇଂରାଜୀ ଗଲ୍ବର ଅନୁବାଦ ନିମୁରେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରୁଛି-

ସମୟ ପ୍ରାୟ ସକାଳ ୭ଟା । ବସ୍ stop ରେ ଏକ ୨୪/୨୫ ବର୍ଷ ବୟସର ଝିଅ ବସ୍ରେ ଉଠିଲା । ହାତରେ ତା'ର ଏକ ବାଡି । ବାଡିକୁ ଠକ୍ ଠକ୍ କରି ସେ ସିଟ୍ ଆଡକୁ ଆଗେଇ ଚାଲିଲା । ବସ୍ରେ ଅନ୍ୟଯାତ୍ରୀମାନେ କରୁଣ ଦୃଷିରେ ଝିଅଟି ଆଡକୁ ଚାହିଁ ରହିଲେ । Susan ଜନ୍ମବେଳରୁ ଅନ୍ଧ ନ ଥିଲା । ପ୍ରାୟ ୨ ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ ରୋଗଗ୍ରୟ ହୋଇ ସେ ହଠାତ୍ ଚଷୁଦୁଇଟି ହରାଇ ବସିଲା । ସାରା ଦୁନିଆରେ ଏତେ ଆଲୋକର ଚମକ ଥିଲା, ହଠାତ୍ ତା' ଆଖିରେ ଅନ୍ଧକାରର ପରଳ ମାଡିଗଲା । Susanର ସ୍ୱାମୀ John ହେଉଛନ୍ତି ସେନାବାହିନୀର ଜଣେ ଅଫିସର । John ତା'କୁ ଅନେକ ଆଶ୍ୱାସନା ଦେଲେ । କିଛିଦିନ ଘରେ ରହିବାପରେ ପୁଣି ଥରେ ଚାକିରୀ କରିବାପାଇଁ Susan ଛିର କଲା । କିନ୍ତୁ ଚାକିରୀକୁ ସେ ଯିବ କିପରି ? ପୂର୍ବରୁ ନିଜେ ଗାଡି ଚଲେଇ କରି ଯାଉଥିଲା, ଏବେ ସେ ଅନ୍ଧ ଗାଡି ଚଲେଇବ କିପରି ? ସ୍ୱାମୀ John କହିଲେ ଯେ ସେ ସବୁଦିନ ତା'କୁ ନେଇ ଚାକିରୀରେ ଛାଡି ଆସିବେ ଓ ସେଠାରୁ ଘରକୁ ନେଇଆସିବେ । ଏପରି କିଛିଦିନ ଚାଲିଲା । ଦିନେ Susan ହାତରେ ଏକ ବାଡି ଧରାଇ ଦେଇ John କହିଲେ ଯେ ସେ ଆଉ ତାକୁ ସବୁଦିନ ଚାକିରୀରୁ ନେବାଆଣିବା କରିପାରିବେ ନାହିଁ । ଏଥର Susan କୁ ଏକାକୀ ବସ୍ରେ ଯିବାଆସିବା କରିବାକୁ ହେବ । ଅନ୍ୟଜଣଙ୍କ ଉପରେ କେତେଦିନ ଏମିଡି ନିର୍ଭର କରି ଚଳିବ ? ତା'କୁ ଆମୁନିର୍ଭରଶୀଳ ହେବାକୁ ପଡିବ । ସେଦିନ John ଙ୍କ କଥାରେ ତା ମନରେ ଦାରୁଣ ଆଘାତ ଲାଗିଥିଲା । 'ହୁଁ, ଅନ୍ଧଟାକୁ କେତେଦିନ ବା କିଏ ସାହାରା ଦେବ ? ଏ ସାରା ଦୁନିଆଟା ଯେ ସ୍ୱାହ୍ସପର । ଏଥର ତାକୁ ଏକା ଏକା ବାଟ ଚାଲିବାକୁ ହେବ ।' ଭଗବାନଙ୍କ ଉପରେ Susan ର ଭୀଷଣ ଅଭିମାନ ଆସିଲା । ଛୋଟବେଳୁ ସେ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଧର୍ମପରାୟଣା ଥିଲା ।

ପ୍ରତ୍ୟେକ ରବିବାର ଦିନ ଗୀର୍ଜା ଯାଉଥିଲା । ସବୁବେଳେ ଏକ ଭଲ ମଣିଷ ହେବା ପାଇଁ ଚେଷ୍ଟା କରିଆସୁଥିଲା । ଏତେସବୁ କଲାପରେ ମଧ୍ୟ ଭଗବାନ ତା'କୁ ଏମିତି ଦୁଃଖ ଦେଲେ କାହିଁକି ? ବର୍ତ୍ତମାନ ତା'କୁ ଘନଅନ୍ଧାର ଭିତରେ କେବଳ ବାଡିର ସାହାରାରେ ବାଟ ଚାଲିବାକୁ ହେବ । ମନର କୋହ ମନରେ ମାରି ରହିଲା । ଯାହାହେଉ ଧୀରେ ଧୀରେ Susan ବାଡିଧରି ବାଟ ଚାଲିବା ଶିଖିଲା ଓ ନିୟମିତ ଭାବରେ ଚାକିରୀକୁ ବସ୍ରେ ଯିବାଆସିବା କରିବାକୁ ଲାଗିଲା । ସବୁଦିନ ସକାଳ ୭ଟା ବେଳେ Susan ବସ୍ରେ ଉଠେ । ହାତରେ ବାଡି ଠକ୍ ଦକ୍ କରି ତାର ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ସିଟ୍ ଆଡକୁ ଆଗେଇ ଚାଲେ ଏବଂ ବସ୍ରେ ଅନ୍ୟ ଯାତ୍ରୀମାନେ କରୁଣ ଦୃଷ୍ଟିରେ ତା'କୁ ଚାହିଁ ରହନ୍ତି । ଏମିତି ଭାବରେ Susanର ରୁଟିନ୍ବନ୍ଧା ଜୀବନ ଆଗେଇ ଚାଲିଲା । ହଠାତ୍ ଦିନେ ବସ୍ରୁ ଓହ୍ଲାଇଲା ବେଳେ ମହିଳା ବସ୍ ଡ୍ରାଇଭର୍ର କଥାପଦକ ତା' କାନରେ ବାଜିଲା । 'ଏ କ'ଣ ? ତା'ଭଳି ଅନ୍ଧୁଣୀକୁ କିଏ କାହିଁକି ଇର୍ଷା କରିବ ?'

Susan ମହିଳା ବସ୍ ଡାଇଭର୍ଙ୍କୁ ପଚାରିଲା, 'ଭଉଣୀ, ମୋତେ କିଛି କହିଲ କି ?'

ମହିଳା ବସ୍ ଡାଇଭର୍ ଉତ୍ତରରେ କହିଲେ, 'ତୁମର ସୋଭାଗ୍ୟ ଦେଖି ମୋର ତୁମ ପତି ଭୀଷଣ ଇର୍ଷା ହେଉଛି ।'

Susan ଆଞ୍ଯ୍ୟ ହୋଇ କହିଲା, 'ଭଉଣୀ, ମୋ ଭଳି ଅଭାଗୀ ଅନ୍ତ୍ରଣୀକୁ ତ୍ମେ କଣ ପାଇଁ ଇର୍ଷା କର୍ଛ ?'

ମହିଳା ବସ୍ ଡାଇଭର୍ କହିଲେ, 'ତୁମେ ସବୁଦିନ ସକାଳେ ଯେତେବେଳେ ବସ୍ stopରେ ଠିଆ ହୋଇଥାଅ, ସେନାବାହିନୀ ପୋଷାକ ପରିହିତ ଜଣେ ଯୁବକ ତୁମ ସାଙ୍ଗରେ ଠିଆ ହୋଇଥାଆନ୍ତି । ତୁମ ପାଖରେ ଜଗି ରହି ଦେଖନ୍ତି ତୁମେ ଠିକ୍ ଭାବରେ ବସ୍ରେ ଉଠିଲ ନା ନାହିଁ । ତା'ପରେ ତୁମେ ଯେତେବେଳେ ତୁମ ଅଫିସ୍ ପାଖରେ ଓହୁାଅ, ସେଠାରେ ସେ ତୁମକୁ ଅପେକ୍ଷା କରି ଠିଆ ହୋଇଥାନ୍ତି । ତୁମ ସାଙ୍ଗରେ ରହି ରାୟା ପାର କରାଇ ଦିଅନ୍ତି । ତୁମେ ତୁମର ଅଫିସ୍ ଭିତରକୁ ଗଲାପରେ ସେ ଫେରିଯାଆନ୍ତି । ତୁମେ ଅଫିସ୍ରୁ ଘରକୁ ଫେରିଲା ବେଳେ ପୁଣି ସେ ତୁମକୁ ବସ୍ stop ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବାଟ କଢାଇ ଆଣନ୍ତି । ତୁମେ ଠିକ୍ ଭାବରେ ବସ୍ରେ ଉଠିଲାପରେ ପୁଣି ଯାଇ ତୁମ ଘର ପାଖ ବସ୍ stop ରେ ତୁମକୁ ଅପେକ୍ଷା କରନ୍ତି । ସେଠାରୁ ତୁମ ସାଙ୍ଗରେ ଘରକୁ ଯାଆନ୍ତି ।'

Susan ଆଖିରୁ ଧାର ଧାର ହୋଇ ଲୁହ ବୋହି ଚାଲିଲା । 'ସ୍ୱାମୀ John ସବୁଦିନ ତା' ସାଙ୍ଗରେ ଆସୁଛନ୍ତି, ମାତ୍ର ଅନ୍ଧ ହୋଇଥିବାରୁ ସେ ଆଜି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଜାଣି ପାରିନଥିଲା !'

Susan ସିନା ଅନ୍ଧୁଣୀ ଥିଲା, ତେଣୁ ସ୍ୱାମୀ John ଙ୍କ ଉପଛିତି ଜାଣି ପାରୁନଥିଲା । କିନ୍ତୁ ଆମର ଆଖି ଥାଇ ମଧ୍ୟ ଆମେମାନେ ଅନ୍ଧ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଯେ ସବୁବେଳେ ଆମର ପାଖେପାଖେ ଅଛନ୍ତି, ସେକଥା ଆମେ ବୁଝିପାରୁନାହୁଁ । ସେଥିପାଇଁ ଦୁଃଖରେ ଆମେ ଏତେ ବିବ୍ତ ହୋଇପଡୁ । ଯେଉଁଦିନ ତା'ଙ୍କର ଉପଛିତିରେ ଆମର ବିଶ୍ୱାସ ଆସିଯିବ, ସେହିଦିନ ଆମର ଅନ୍ଧ ଆଖିକୁ ଆଲୋକର ସନ୍ଧାନ ମିଳିବ । 'ହେ ଠାକୁର, ତୁମ ସଂସାରର କଠିନ ରାୟାରେ ବାଟ ଚାଲିବାକୁ ଡର ଲାଗୁଛି । ଚଉଦିଗରେ ମୋର ଘନ ଅନ୍ଧକାର ଘରି ରହିଛି । ଏ କ୍ୟାଝ୍ୟ ପୂର୍ଣ୍ଣ ପଥ ପାରିହୋଇ ତୁମ ଦ୍ୱାରରେ ପହଞ୍ଚିବି କିପରି ? କିନ୍ତୁ ମୁଁ ଯେ ଏକା ଚାଲୁ ନାହିଁ । ମୋ ରାୟାର କ୍ୟାଝ୍ୟ ସଫା କରିଦେଇ ତୁମେ ଯେ ମୋ ସାଙ୍ଗରେ ଚାଲୁଛ । ଯେତେବେଳେ ତୁମେ ମୋ ସାଙ୍ଗରେ ଅଛ, ଏ ଅନ୍ଧାର ମୋ ଯାତ୍ରାରେ ବ୍ୟାଘାତ ଦେଇପାରିବ ନାହିଁ । ମୁଁ ଜାଣିଛି ମୋର ଏ ଯାତ୍ରାର ଶେଷ ତୁମ ଦ୍ୱାରରେ ହିଁ ହେବ । ଆଉ ସେଠାକୁ ବାଟ କଢାଇ ତୁମେ ମୋତେ ନେଇଯିବ । ହେ ଠାକୁର, ତୁମ ଶୀଚରଣରେ ଏତିକି ପାର୍ଥନା ତୁମେ ଯେ ଅନ୍ଦର ଲଉଡି ମୋତେ ସେ ବିଶ୍ୱାସ ଦିଅ ।'

ଶୀଶୀଠାକୁର ଶୀଚରଣାଶିତା ଶୀମତୀ ଶିବାନୀ ମହାିିଞ

ରୋଗ-ବୈରାଗ ବା ବିପଦ-ଆପଦରେ ଚିତ୍ତ ଦୁର୍ବଳ ହେବ କାହିଁକି ? ନିରୁସାହ ହୋଇ ପଡିବ କାହିଁକି ? କର୍ମଫଳ ଭୋଗ କରିବାକୁ ତ ଜୀବ ଜଗତକୁ ଆସେ । ଏଠିକାର ବୋଝ ଏହିଠାରେ ହିଁ ଓହ୍ମାଇ ରଖିଯିବାକୁ ହେବ । ମୃତ୍ୟୁକାମନା କରି ବୋଝର ପରିମାଣ ବଢାଇଲେ ଚଳିବ ନାହିଁ । ନିର୍ଭର ଅର୍ଥ ସବୁ ପ୍ରକାର ନିର୍ଭର ହେବା ଆବଶ୍ୟକ । ସୁଖ ଓ ଦୁଃଖକୁ ସମାନ ଭାବରେ ଭୋଗ କରିବା ଦରକାର । ଯାହାଙ୍କର ଯନ୍ତ, ସେ ପେପରି ଭାବରେ ଇଛା ବଜାନ୍ତୁ, ତୁମେମାନେ କେବଳ ଦେଖିଶୁଣିଯାଅ । ଧୈର୍ଯ୍ୟ, ସ୍ଥୈର୍ଯ୍ୟ ଓ ଗାମ୍ବୀର୍ଯ୍ୟର ବର୍ମ ପିନ୍ଧି କର୍ମଷେତ୍ରରେ ଯୁଦ୍ଧ କର । ଜୟୀ ହେଲେ ପୃଥିବୀରାଜ୍ୟ, ଆଉ ମଳେ ସ୍ୱର୍ଗରାଜ୍ୟ, ଏହି ଭଗବଦ୍ବାକ୍ୟ ବା ମଦ୍ବାକ୍ୟ ଭୁଲ ନାହିଁ । --ଶୀଶୀଠାକର

## ଶ୍ୀଶ୍ୀଠାକୁରଙ୍କ ସଂପର୍କରେ ପଦେ

ଓଁ ଅଖଞ ମଞ୍ଜାକାରଂ ବ୍ୟାପ୍ୟେନ ଚରାଚରମ୍ ତତ୍ପଦଂ ଦର୍ଶିତଂ ଯେନ ତସ୍କୈଶୀ ଗୁରବେ ନମଃ ।

ଭାରତ ଇତିହାସରେ ଯେଉଁ ମହାପୁରୁଷମାନଙ୍କ ନାମ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ଭିତରୁ ଯେଉଁମାନେ ଗୁରୁ ହେବାପାଇଁ ଆଦିଷ୍ଟ, ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପରମହଂସ ଶ୍ରୀମଦ୍ ସ୍ୱାମୀ ନିଗମାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ ଦେବ ଅଦ୍ୱିତୀୟ । ଅଦ୍ୱିତୀୟ କହିବାର କାରଣ-ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି- "ମୁଁ ସଦ୍ଗୁରୁ । ମୋଁ ଭିତରେ ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଇଛା ଲୀଳାୟିତ ହୋଇ ଉଠିଛି । ତୁମମାନଙ୍କୁ ମୁକ୍ତିପଥ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରାଇବା ହିଁ ମୋର କାର୍ଯ୍ୟ । ଯେଉଁମାନେ ମୋ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରି ବସିଛ୍ଚ, ମୁଁ ସେମାନଙ୍କ ହାତଧରି ମୁକ୍ତିଧାମକୁ ନେଇଯିବି । ତୁମ ଗୁରୁ ସଦ୍ଗୁରୁ ଏତିକ ବିଶ୍ୱାସ ଥିବା ଆବଶ୍ୟକ ।"

ଉପରୋକ୍ତ ବାଣୀକୁ ବିଶେଷଣ କଲେ ଜଣାଯାଏ-

ପ୍ରଶ୍ନ - କେଉଁମାନଙ୍କୁ ହାତଧରି ମୁକ୍ତିଧାମକୁ ନେବେ ? ଉତ୍ତର - ଯେଉଁମାନେ ତାଙ୍କୁ ସଦ୍ଗୁରୁ ବୋଲି ବିଶ୍ୱାସ କରି ନିର୍ଭର କରିଛନ୍ତି । ସୁତରାଂ କିପରି ବିଶ୍ୱାସ ଆସିବ ? ବିଶ୍ୱାସ ହେବାର ବାଟ ଚିଉଶୁଛି । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ମତରେ ମୁକ୍ତିଲାଭର ଦୁଇଟି ପଥ :-

- (କ) କଠୋର ସନ୍ୟାସ ଯୋଗ
- (ଖ) ସଦ୍ଗୁରୁ ବା ବହୁବିଦ୍ ଗୁରୁଙ୍କ ସେବା ।

କଳିଯୁଗରେ ପ୍ରଥମଟି ପ୍ରାୟ ଅସମୃବ । ଦ୍ୱିତୀୟଟି ଯୁଗୋପଯୋଗୀ ଏବଂ ସହଜ । ଦ୍ୱିତୀୟଟି ପାଇଁ ପାଥେୟ ବିଶ୍ୱାସ । ବିଶ୍ୱାସ ଆସିବ କେବଳ ଭବ୍ତିପଥରେ । ଭଲପାଇବା ବୃତ୍ତି ପ୍ରତ୍ୟେକ ଜୀବର ଅଛି । କିନ୍ତୁ ଏହା ଆମୃମାନଙ୍କର ଆତ୍ମୀୟସ୍ୱଜନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସୀମାବଦ୍ଧ । ଏହାକୁ ଗୁରୁ ବା ଭଗବାନ୍ଙ୍କଠାରେ ନିବେଦନ କରିବାକୁ ହେବ । କାରଣ

ଆମେହିୟ ପ୍ରୀତିଇଛା ତାରେ ବୋଲି କାମ କୃଷ୍ଟେନ୍ଦିୟ ପ୍ରୀତିଇଛା ଧରେ ପ୍ରେମ ନାମ । (ଚୈତନ୍ୟ ଚରିତାମୃତ)

ଏହି ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ବାଣୀ - 'ଭାଲବାସାର ଭିତର ଦିୟା ଭାବେର ଆଦାନ ପ୍ରଦାନ ହୟ । ସାଧନ କରିୟା ବଡ କେହ ରାତାରାତି ସେରୂପ କିଛୁର ଅଧିକାରୀ ହଇତେ ପାରେନା - ଯେରୂପ ଭାଲବାସା, ବିଶ୍ୱାସ ଓ ବ୍ୟାକୁଳତାର ଭିତର ଦିୟା ଆଦାୟ ହଇୟା ଯାୟ । ଏଇ ବିଶ୍ୱାସ, ଭାଲବାସା ଓ ବ୍ୟାକୁଳତା କୋନ ସାଧନା ନହେ । ଉହା ସ୍ୱତଃଞ୍ଛର୍ଷ ଜିନିଷ । ଉହାର ଫଲେ ଭଗବାନେର ଯେ ସାଡା ମିଳେ ସେଟାଇ ଯଥାର୍ଥ କୃପା - ଏରୂପ କୃପାଇ ଯଥାର୍ଥ ଭାବଭୂମିର କିୟା - ଉହା ସାଧାରଣ ନିୟମ ବହିର୍ଭୂତ ଭଗବତ ବିଭୂତି ମାତ ।' (ଶୀଶୀନିଗମାନନ୍ଦ ସ୍କୃତି - ପୃଷ୍ଠ ୨୫୮) ଏ ସଂପର୍କରେ ଗୀତାରୁ ଉନ୍ଧୃତ ଭଗବାନ୍ଙ୍କର ବାଣୀ -

ମଚ୍ଚିତ। ମଦ୍ଗତପାଣା ବୋଧୟତଃ ପରୟରମ୍ କଥୟତ୍ତ ମାଂ ନିତ୍ୟଂ ତୁଷ୍ୟତ୍ତି ଚ ରମନ୍ତି ଚ । ତେଷାମ୍ ସତତଯୁକ୍ତାନାଂ ଭଜତାଂ ପ୍ରୀତିପୂର୍ବକମ୍ ଦଦାମି ବୁଦ୍ଧିଯୋଗଂ ତଂ ଯେନ ମାମ୍ ଉପାଯନ୍ତି ତେ । ତେଷାମେବାନୁକଂପାର୍ଥମହମଜ୍ଞାନଜଂ ତମଃ ନାଶୟାମ୍ୟାମ୍ଭାବୟୋ ଜ୍ଞାନଦୀପେନ ଭାସ୍ୱତା । (୧୦/୯-୧୧) ସୁତରାଂ ଭଲପାଇବାର ଆବଶ୍ୟକତା ଉପର ଲିଖିତ ଆଲୋଚନାରୁ ସୁୟଞ୍ଜ । ଏଥିପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ଭାଷାରେ - "ଭଲପାଅ ଟିକିଏ ମୋତେ, ଅଖିଳ ସାଧନ ସିଛି ଲଭ କିଞିତେ ।" ଏହାର ଉଦାହରଣ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କର ୟୂଳବିଦ୍ୟମାନତାରେ ତ୍ରିପୁରାର ଶୈଳବାଳା ।

ବିଦ୍ୟା ଦୁଇପ୍ରକାର - (୧) ପରାବିଦ୍ୟା (୨) ଅପରାବିଦ୍ୟା । ପରାବିଦ୍ୟା ମୁକ୍ତିର କାରଣ ଏବଂ ଅପରାବିଦ୍ୟା ବା ଅର୍ଥକରୀ ବିଦ୍ୟା ବନ୍ଧନର କାରଣ । 'ସା ବିଦ୍ୟା ଯା ବିମୁକ୍ତୟେ ।' ଏହି ବିଦ୍ୟାଲାଭର ଏକମାତ ଉପାୟ - 'ଗୁରୁ ମୁଖେ ଛିତା ବିଦ୍ୟା ଗୁରୁ ଭକ୍ତ୍ୟାନୁ ଲଭ୍ୟତେ ।' ଏହାର ଉଦାହରଣ ପୁରାଣ ଯୁଗରେ ସତ୍ୟକାମ, ଆରୁଣୀ, ଉପମନ୍ୟୁ, ଏକଲବ୍ୟ ଓ ଶବରୀ । ଆଜିର ଯୁଗରେ ସ୍ୱାମୀ ବିବେକାନନ୍ଦ ଓ ଶ୍ୱାଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ । ଶ୍ୱାଶ୍ୱୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ଗୁରୁଭକ୍ତ ତାଙ୍କ ଜୀବନୀରୁ ସୁବିଦିତ । ସ୍ୱାମୀ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ଦିନେ ଶ୍ରୀ ନିଗମାନନ୍ଦଙ୍କୁ ଆଶ୍ରମରେ ପଗୁରିଲେ "ତୁମେ ଉପନିଷଦ ପଢି କ'ଣ ଜାଣିଲ ?" ଉତ୍ତରରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଲେ, "ମୁଁ ହିଁ ଉପନିଷଦ । ମୋଠାରୁ ଉପନିଷଦରେ ଅଧିକ କିଛି ନାହିଁ" । ଥରେ ସ୍ୱାମୀ ନିଗମାନନ୍ଦ ତାଙ୍କ ଗୁରୁ ସ୍ୱାମୀ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦଙ୍କୁ ବିନୀତ ଭାବରେ ପଗୁରିଲେ - "ଠାକୁର ! ବହ୍ଲାନନ୍ଦଠାରୁ ପ୍ରେମାନନ୍ଦ କ'ଣ ଶ୍ରେୟୟର ନୁହେଁ ?" କିନ୍ତୁ ତାହା ଶୁଣି ସ୍ୱାମୀ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ କହିଲେ, "ମଛଲିଖୋର ବଙ୍ଗଳୀଙ୍ଗର ଏହି ଦୋଷ ।" ଏହା ଶୁଣି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିରୁଷର ରହିଲେ । ସେ ଖାଲି ମନେ ମନେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କଲେ, ଯଦି ଗୁରୁଦେବ ଥରେ ମାତ ନଦୀୟା ବାଲିଚତାରେ ପାଦ ଦିଅନ୍ତ, ତା ହେଲେ ସେ ଠିକ୍ ବୁଝିପାରନ୍ତେ ଯେ ବହ୍ଲାନନ୍ଦଠାରୁ ପ୍ରେମାନନ୍ଦ ଶ୍ରେୟୟର । ପରବର୍ତ୍ତୀକାଳରେ ସ୍ୱାମୀ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦଙ୍କ ସାଧନା ସହାୟକ ଓ ଆଦି ଶିଷ୍ୟ ସଞ୍ଜେଶ୍ୱର ବିଶ୍ୱାସଙ୍କ ଘରକୁ ଯିବା ସମୟରେ ନଦୀୟା ବାଲିରେ ଭୋ ଭୋ ହୋଇ କାନ୍ଦି ଗଡିଲେ ଏବଂ ପରିଶେଷରେ କହିଲେ – "ନିଗମାନନ୍ଦ, ପ୍ରକୃତରେ ପ୍ରେମାନନ୍ଦ ହିଁ ବହ୍ଲାନନ୍ଦଠାରୁ ଶ୍ରେୟୟର । ତୁମ ସହିତ କେବେହେଲେ ଆଉ ଯୁକ୍ତି କରିବି ନାହିଁ ।" (ଜୀବନ ପ୍ରସଙ୍ଗ ଏହା ହି ହେଉଛି ଶ୍ରୀନିଗମାନନ୍ଦଙ୍କର ଗୁରୁ ଶ୍ରୀମତ୍ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ନିୟଯଟ ଭଲପାଇବାର ଫଳ । ଏହି ପରିପେୟୀରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜ ତାଙ୍କର ଶିଷ୍ୟ ଭଳ୍ତମାନଙ୍କୁ କଥା ପ୍ରସଙ୍ଗରେ କହିଛନ୍ତି – "ମୋ ଗୁରୁ ମୋତେ ସରଳ ବିଶ୍ୱାସ ବ୍ୟତୀତ ଆଉ ଜିଛି ଶିଖାଇ ନାହାନ୍ତି ।" ସୁତରାଂ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଜଗତରେ ବିଶ୍ୱାସ ଏବଂ ବିଶ୍ୱୟର କରିବି ବାହିଁ । ଅତ୍ୟର ବିଶ୍ୱସ ବ୍ୟତୀର ବର୍ଷ ଅଧ୍ୟାନ୍ତ ଭଗତରେ ବିଶ୍ୱାସ ବ୍ୟତୀତ ଆଉ ଜିଛି ଶିଖାଇ ନାହାନ୍ତି ।" ସୁତରାଂ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଜଗତରେ ବିଶ୍ୱାସ ଏବଂ ବଂ ନିୟଯେଟ ଭଲପାଇବା ହିଁ ମୂଳଧନ ।

ବୈରାଗ୍ୟ ଦୁଇ ପ୍ରକାର - (୧) ବିବେକ ବୈରାଗ୍ୟ (୨) ପ୍ରେମ ବୈରାଗ୍ୟ । ଇଗଦ୍ଗୁରୁ ଶଙ୍କରାଗୂର୍ଯ୍ୟ ଓ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ବୈରାଗ୍ୟ , ବିବେକ ବୈରାଗ୍ୟ । ଅର୍ଥାତ୍ ଏମାନେ ବିବେକର ପ୍ରରୋଚନାରେ ଜଗତ୍ର ଅନିତ୍ୟତା ଉପଲବ୍ଧ କରି ସନ୍ୟାସ ଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ । ପାର୍ବତୀ, ସୀତୀ, ସାବିତୀ, ମା' ସୁଧାଂଶୁବାଳା ଏମାନଙ୍କର ବୈରାଗ୍ୟ ପ୍ରଭୁଙ୍କୁ ବା ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ଭଲପାଇବାକୁ ଯାଇ ବା ପ୍ରେମକରି ବୈରାଗ୍ୟ । ଏଥିରେ ଯେଉଁ ଦୈନ୍ୟ ଭାବ ତାହା ସଂସାରପ୍ରତି ଅନାସନ୍ତି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଆମମାନଙ୍କୁ କହିଛନ୍ତି ଆଦର୍ଶ ଗୃହ୍ୟ ହେବାକୁ ଏବଂ ଶିବ ଜ୍ଞାନରେ ଜୀବସେବା କରିବାକୁ । ଯଦି ଆମେ ଶ୍ରୀଶୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କୁ ଭକ୍ତ ଏବଂ ବିଶ୍ୱାସ କରୁ ତାହାହେଲେ ତାଙ୍କ ବାଣୀ ଆମକୁ ମାନିବାକୁ ପଡିବ । ତାଙ୍କ ବାଣୀ ଆମକୁ ମାନିବାକୁ ପଡିବ । ତାଙ୍କ ବାଣୀ ଆମକୁ ମାନିବାକୁ ହେଇଁ ଆମକୁ ପ୍ରେମ-ବୈରାଗ୍ୟ ଅବଲମ୍ବନ କରିବାକୁ ପଡିବ । ସେଥିପାଇଁ ଦରକାର ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କର ନିର୍ଦ୍ଦେଶତ ପଥ - 'ଶଙ୍କରେର ମତ ଓ ଗୌରାଗଙ୍କର ପଥ ।' ଅର୍ଥାତ୍ ଭକ୍ତିପଥରେ ଶଙ୍କରଙ୍କ ଅତ୍ୱରରେ ଶିବଙ୍କୁ ଦେଖିବା । ଏହା କେବଳ ସମ୍ଭବ ହେବ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କୁ ଅନ୍ତରରେ ନିଷ୍କପଟ ଭାବରେ ଭଲପାଇପାରିଲେ । ଆମ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ପତ ସଂଘର ପୂର୍ବତନ ପରିଗୁଳକ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇ ଉପରୋକ୍ତ ପଥରେ ପଥିକ ଥିଲେ । ସେ କିପରି ଅନ୍ତରରେ ଶ୍ରୀଶୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ବାଣୀକୁ ବିଶ୍ୱାସ କରି ତାଙ୍କୁ ଭଲ ପାଇଥିଲେ ତାହା ସମୟେ ଅବଗତ । ଉଚ୍ଚ ଶିଷାପ୍ରାୟ ନ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ସେ କିପରି ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ପ୍ରସାର ଏବଂ ବିକାଶ ଦିଗରେ ନିଜ ଜୀବନକୁ ନିୟୋଜିତ କରିପାରିଥିଲେ ତାହା ସମୟଙ୍କର ବିଗୁର୍ଯ୍ୟ । ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇଙ୍କର ବୈଶିଷ୍ଟ୍ୟ ହେଉଛି - 'ଠାକୁର ଅଛନ୍ତି - ଏହା ତାଙ୍କର ଅନ୍ତରର ବାଣୀ ଥିଲା ।' ସେ ବୀରତୁଙ୍କର 'ପରକାଳ ନିବାସ'ରେ ଥିବାବେଳେ ନିଜକୁ ସେହି ଭାବରେ ନିୟନ୍ତିତ କରୁଥିଲେ । ତାଙ୍କର ସେଠାକାର ଦିନଚର୍ଯ୍ୟା ଦେଖିଲେ ତାହା ବାରି ହେଉଥିଲା ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜ କିପରି ଗୁରୁଶକ୍ତିର ଅଧିକାରୀ ହୋଇଥିଲେ ତାହା ତାଙ୍କ ଶ୍ରୀମୁଖ ନିଃସୃତ୍ ବାଣୀରୁ କିଞ୍ଚତ ଆଭାସ ପାଇ ପାରିବା । ତାହା ନିମ୍ନରେ ପଦଭ ହେଲା ।

- (୧) ଏଇ ଦେହର ଭିତରର ଚିନ୍କୟ ଦେହ ଆଛେ । ଆମି ସେଇ ଚିନ୍କୟ ଦେହ ଲାଭ କରେଛି । ଆମି ୟୂଳ ଦେହଧାରୀ ହଲେଓ ଯୁଗପତ୍ କେନ୍ଦ ଓ ପରିଧି ଜ୍ଞାନ ଆମାର୍ ଆଛେ । ଆମି ଦେହେ ଥେକେଓ ବହୁ ।
- (୨) ତୋମରା ମନେକର ପରାଶର, ବିଶ୍ୱାମିତ୍ରେ ଚେୟେ ଆର୍ କେହ ବଡ ହତେ ପାରେନା । କତ ବ୍ୟାସ, ବଶିଷ୍ଟ, ପରାଶର ଏଇ ଦେହେ ଲୀନ ହୟେ ଆଛେ, ତାଦେର ଜୀର୍ଷ୍ଣ କରେ ଫେଲେଛି । ଅର୍ଥାତ୍ ତାଦେର ସମୟ ଜ୍ଞାନ ରାଶି ତ ଆୟତ୍ତ କରେଛି – ତା ଛାଡା ଆରଓ କିଛି ଜାନି ।

- (୩) ବ୍ରହ୍କ, ଆତ୍ମା, ଭଗବାନ ତିନିଟାକେ ଏକ ଚୁଙ୍ଗୟେ ଏକ କାଳେ ଦେଖା ଯାୟ । ଏ ନା କରତେ ପାରଲେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜ୍ଞାନ ହୟନା । ଆର ବ୍ରହ୍କ, ଆତ୍ମା, ଭଗବାନ ଏଇ ତିନିଟାକେ ଏକ ସଂଗେ ଯୁଗପତ୍ ଦର୍ଶନ କରତେ ହଲେଇ ତିନେର ଉପର ଅର୍ଥାତ୍ ଦୁଖର ଆସନେ ବସତେ ହବେ । ଆମି ଏକ ସଙ୍ଗେ ବ୍ରହ୍କ, ଆତ୍ମା, ଭଗବାନକେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ କରେଛି । ବ୍ରହ୍କ, ଆତ୍ମା, ଭଗବାନେର ଜ୍ଞାନ ଆପନ ହତେ ଫୁଟେ ଉଠବେ ।
- (୪) ଗୁରୁଇ ଗୋରାଙ୍ଗେର ସ୍ୱରୂପ ।
- (୫) 'ଜୀବ ମାତେରଇ ଆମାର ସ୍ୱରୂପ' ଆମାର ନିକଟେ ପକାଶିତ ।
- (୬) ଆମାର ଆବାର ଗୁରୁ କେ ? ଆମି ଗୁରୁ । ଆମି କେ ଆମି ତା ଜାନି । ବରଂ ଈଶ୍ୱର କେ ତା ତିନି ଜାନେନ୍ନା ।
- (୭) ଆମାକେ ବିଶ୍ୱାସ କରିୟା ନିଜେର ହୃଦୟସ୍ଥ ଜାନିୟା ଭୟ ତ୍ୟାଗ କରିତେ ଅଭ୍ୟାସ କର ।
- (୮) ତୋମାର ପ୍ରତ୍ୟେକର ଉପର ଆମାର ଶକ୍ତିର ଲକ୍ଷ୍ୟ ଆଛେ । ଗୁରୁକେ ଭାଲବାସଲେ ଶକ୍ତି ତାର ପ୍ରତି ଦୃଷ୍ଟି ରାଖେନ୍ । ଶୋଶୀନିଗମାନନ୍ଦ ସ୍କୃତି – ପୂଷା ୧୫୫ )

ଉପରଲିଖିତ ବାଣୀକୁ ବିଶ୍ୱାସ କରି ପ୍ରତ୍ୟେକ ସଂଘସେବୀ ତାଙ୍କର ଜୀବନଯାତ୍ରା ନିୟନ୍ତଣ କରିବା ସର୍ବାଦୋ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ଏଥିପାଇଁ ଲୋଡା ଆଦର୍ଶ ଗୃହୟ ଜୀବନ । ସେ ଗୃହୟର ମାଲିକ ହେଉଛନ୍ତି ଗୁରୁ ବା ଭଗବାନ୍ ।

> ପ୍ରତିଗୃହେ ସଂୟାପିଣ ଗୁରୁଙ୍କ ଆସନ ସକାଳେ ସଂଧ୍ୟାରେ କର ପୂଜନ ବନ୍ଦନ ।

ଏହା ହିଁ ଥିଲା ପ୍ରାଚୀନ ରଷି ଯୁଗର ଆଦର୍ଶ । ତାହାର ଜ୍ୱଳନ୍ତ ଉଦାହରଣ ହେଲେ ରାଜା ଜନକ । ତାଙ୍କୁ 'ରାଜର୍ଷି' ବୋଲି କୁହାଯାଉଥିଲା । ବ୍ୟାସଦେବ ତାଙ୍କ ପୁତ୍ର ବହୁର୍ଷି ଶୂଳଦେବଙ୍କୁ ଜନକଙ୍କ ପାଖକୁ ପଠାଇଥିଲେ ତାଙ୍କୁ ଗୁରୁପଦରେ ବରଣ କରିବା ପାଇଁ । ଏସବୁ କଥା ଚିକିଏ ଗଭୀର ଭାବରେ ବିଗୃର କଲେ, ଆଦର୍ଶ ଗୃହ୍ୟ କିପରି ବହୁବିଦ୍ୟାର ଅଧିକାରୀ ହୋଇପାରେ ଏବଂ ଏଥିପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଗୃରିତ 'ଶଙ୍କରେର ମତ ଓ ଗୌରାଙ୍ଗେର ପଥ' କିପରି ଅନୁସରଣୀୟ ତାହା ବିଗୃର୍ଯ୍ୟ । ଆଦର୍ଶ ଗୃହ୍ୟ ଧର୍ମ ନିତ୍ୟଲୋକର ଏକ ପ୍ରତିଛବି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ଭାଷାରେ – ଆଦର୍ଶ ଗୃହ୍ୟ ଜୀବନ ପାଇଁ ନିଜକୁ ତିଳ ତିଳ କରି ବଳଦେବାକୁ ହେବ ବିଶ୍ୱହିତରେ ଏବଂ ପ୍ରତ୍ୟେକଙ୍କ ଭିତରେ ଶିବଙ୍କର ସତ୍ତା ଅନୁଭବ କରିବାକୁ ହେବ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାଷାରେ ସିଷରଣ ନିତ୍ୟଲୋକରେ ପଶ୍ରୁ ପକ୍ଷୀ ରୂପ ଧାରଣ କରିଥାଆନ୍ତି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କଥା ପ୍ରସଙ୍ଗରେ କହିଛନ୍ତି – 'ସିଁଷ୍ଟ ତୁମେ ସିଷ୍ଟି ଫଳକୁ ଫିଙ୍ଗି ଦେଇ ମୋ ପାଇଁ, ଯୁଗ ଯୁଗ ଧରି ଗୋଡାଉଅଛ ମୋ ସେବା ପାଇଁ ।' ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜ ଉପଦେଶରେ ଗୋରାଙ୍ଗଙ୍କ ପରିକର ରାୟ ରାମାନନ୍ଦଙ୍କୁ – 'ଶଙ୍କରେର ମତ ଓ ଗୌରାଙ୍ଗର ପଥ'ର ଜ୍ୱଳନ୍ତ ଉଦାହରଣ ବୋଲି ଦର୍ଶାଇଛନ୍ତି । ତାଙ୍କ ଭାଷାରେ ରାମାନନ୍ଦଙ୍କର ଭାବ ଜ୍ଞାନ ଉପରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ଥିଲା । ଅର୍ଥାତ୍ ପତନର କାରଣ ଉପୟିତ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ପତନ ଘଟି ନ ଥିଲା । ଏହା ଖୁବ୍ ଉଚ୍ଚ କଥା । ସେହି ସମୟର କଥା – ପ୍ରକାଶାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ ଓ ବାସୁଦେବ ସାର୍ବଭୋମ । ଏହି ଦୁଇଜଣ ଯାକ ସେତେବେଳର ସମାଜରେ ଭାରତବିଖ୍ୟାତ ବୈଦାନ୍ତିକ ପଞ୍ଚିତ ଥିଲେ । ପଥମେ ଗିହଣ କରି ତାଙ୍କର ପରିକର ହୋଇପାରିଥିଲେ ।

ଏହି ପରିପ୍ରେକ୍ଷୀରେ ଗୋଟିଏ କଥା ବିଗୃର୍ଯ୍ୟ । ଆଦି ଶଙ୍କର ଭାରତର ପଞିତମାନଙ୍କୁ ଯୁକ୍ତିରେ ପରାୟ କରି ଫେରୁଥିବା ବେଳେ ମଞ୍ଜନ ମିଶ୍ୱଙ୍କ ସ୍ତ୍ରୀ ଉଭୟଭାରତୀଙ୍କ ସହିତ ସାକ୍ଷାତ ହେଲା । ଉଭୟଭାରତୀ ଶଙ୍କରାଗୃର୍ଯ୍ୟଙ୍କୁ ପଗୃରିଲେ 'ଆପଣ ତ ଭାରତର ଦିଗ୍ବିଜୟୀ ପଞ୍ଚିତ, ତାହେଲେ ମୋର ଗୋଟିଏ ପ୍ରଶ୍ନର ଉତ୍ତର ଆପଣ ଦେଇପାରିବେ କି ?' ତତ୍ପରେ ଶଙ୍କର ପ୍ରଶ୍ନଟି କ'ଣ ବୋଲି ପଗ୍ନରତ୍ତେ - ସେ କହିଲେ - 'କାମକଳା ସଂପର୍କରେ ଆପଣ କିଛି ଜାଣିଥିଲେ କୁହନ୍ତୁ ।' ସେ ୟଳରେ ଶଙ୍କର ତାଙ୍କର ଅକ୍ଷମତା ପ୍ରକାଶ କରି କିଛି ସମୟ ନେଇ ଜଣେ ମୃତ ରାଜାଙ୍କ ଶରୀରରେ ପ୍ରବେଶ କରି ରାଣୀଙ୍କଠାରୁ ପ୍ରଶ୍ନଟିର ଉତ୍ତର ଜାଣି ଉଭୟ ଭାରତୀଙ୍କୁ କହିଥିଲେ । ତତ୍ପରେ ଶଙ୍କର ଆନନ୍ଦ ଲହରୀ ୟୋତ୍ରରେ ତାହା ପ୍ରକାଶ କଲେ । ସୁତରାଂ ଜ୍ଞାନ ପରେ ପ୍ରେମରେ ପ୍ରତିଷିତ ହେଲେ ସାଧନାରେ ପୂର୍ଣ୍ଣତା ଲାଭ ହୋଇଥାଏ ।

ଉପରଲିଖିତ ଆଲୋଚନାରୁ ପ୍ରେମର ଆବଶ୍ୟକତା, ବିଶେଷ କରି ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଜଗତରେ ଏହାର ଏକାନ୍ତ ପ୍ରୟୋଜନୀୟତା ବିଷୟରେ ଜାଣିହୁଏ । ଅତଏବ ଶୀଶୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପଦର୍ଶିତ ପଥ ଓ ମତ ସର୍ବବାଦୀସୟତ ।

-ଜନୈକ ଭକ୍ତ

### Role of Sangha in our Spiritual Growth

"Guru Govind dau khade kake lagoon paye Balihari Guru aapki jo Govind diyo dikhaye"

In this couplet, the saint-poet Kabir Das summed the necessity of Guru in one's life for spiritual progress. It is Guru who shows the path that leads to spirituality and eventually to God. Guru is the door to spiritual liberation, but it is the aspirant who has to enter it through *nishkama karma* – righteous words, thoughts and actions performed without the expectations of results. Human mind contains false perceptions and delusions so, *nishkama karma* is possible only when we take refuge and place our trust in the Awakened one, the Guru. In the initial stages, a spiritual aspirant will encounter hindrances and obstacles, but the presence of the Guru endows him with fortitude to tide over all difficulties and the teachings of the Guru help us to discipline our minds.

A person on this path attempts to learn something worthwhile, to gradually accumulate assets of permanent value. In the final analysis, the ultimate accomplishment is to improve significantly the one possession that is really ours to keep – our consciousness, our sense of identity, our inner self. All else eventually slip away. Seen in this way, life becomes a journey of self-discovery. The real key to happiness and satisfaction is discovering the eternal personal link between us and the Superconsciousness. The journey of self-discovery leads from this material world to the spiritual world. Everything in the spiritual world is substantial and original. This material world is only an imitation. It is just like a cinematographic picture, in which we see the shadow of the real thing only.

The importance of a strong Sangha cannot be underestimated. Without a Sangha, our practice would become diluted, chaotic and probably fade away. A Sangha is created, with the Guru's blessing, when a group of spiritual aspirants, with an unfaltering desire for realizing the ultimate truth, come together. So this can be said to mean the community of like-minded believers as well as those who are still deluded and of different mind seeking a change in their lives. When we become a member of the Sangha we place our trust in the community around us – that is the community of others like ourselves, who are working towards a common goal, and those who have treaded the path before us. It is also returning from disharmony and relying on the Principles of Harmony. This community forms the introduction and launching pad for spiritual life. Brotherhood is the way of life with focus on the well being of all rather than the individual. When we practice together, our chanting technique and focus improves. We receive new viewpoints and interpretations of our Guru's Spiritual Philosophy. We receive encouragement and support for our practice. We are strengthened. We are soothed. We are connected and our spirits lift.

The Nilachala Saraswata Sangha was established on 24<sup>th</sup> August 1934; by Sadguru Swami Nigamananda Paramahansa Deva. The America Saraswata Sangha is an offshoot of the Nilachala Saraswata Sangha. Sri Sri Thakur declared that He and the Sangha were synonymous and that His presence could be felt in a flourishing Sangha. The Sangha was designed as to embody His spiritual vision and philosophy. Being a member of the Sangha tantamounts to being under the shelter of Sri Sri Thakur. The devotees of the Sangha have total faith in Sri Sri Thakur as Guru and *Ishta* and in the effectiveness of chanting the *sidha mantra 'Jayaguru'*. *Gurunama* is eternal and as Guru is the saviour, the power of salvation is concealed in the *Gurunama*. An inseparable relation exists between *nama* and *nami*. The Sangha symbolizes the ideologies of Sri Gurudev. The foremost of this is the *Adarsha Grihastha Jeevan*, *Sangha Shakti ra Pratistha and Bhaba Binimaya*.

He has instructed his devotees and disciples to lead a disciplined and idealistic life, within the boundaries of family responsibilities, social ties, and financial restraints. He expects from his devotees – righteous thoughts, words and action. In this country, the world capital of materialism, it is extremely difficult to refrain from temptations, and easy to go astray, but, the members drive the strength from each

other and from the eternal presence of Sri Sri Thakur in their homes and not to forget in their hearts. Sri Sri Thakur instructed that all His devotees are to keep a *Sri Vigraha* at their respective homes and offer prayers and also ensure that He is treated as the patriarch of the family. The members are in a habit of informing him about the daily actions, activities, thoughts and plans. As all our actions are surrendered at His lotus feet and all the services we perform are by His desire and this gives us the strength to perform the work, duties and responsibilities in honest and truthful manner. The disciplined routine of the Sangha members along with Sri Sri Thakur's teaching results in higher level of patience, humility, compassion, endurance and tolerance. Each Sangha member follows the rituals of morning and evening *Stotra Vandana* before the *Aasana* in the house, which means leaving the bed early and returning home late is not an option. I personally feel that I am accountable to Him. The *sidha mantra 'Jayaguru'* is a shield against any adverse and unfavourable situation. This Mantra is the manifestation of Sri Guru's power in the devotee.

Chittashudhi emanates from participation in the Sangha's regularly scheduled prayer meetings, spiritual discussions and group sevas and this result into Nishkama Karma, the stepping-stone of spirituality. The Sangha is a place of solace for every soul and its members form a big family, always available for each other and eager to extend helping hand not only to the members but to all fellow human beings. The weekly or fortnightly Sangha meeting, physically, is not possible in this vast country as the members are scattered in different states but we are well connected, due to technology, through telephones and have the Sangha puja, discussions and Bhaba Binimaya exactly in the same method as in a meeting where all are physically present. The only difference is that we cannot see each other. The Sangha provides a healthy, stimulating, safe, and comforting way in life. I am sure there are times in each member's life when the support of tolerant and kind people is essential. We are so fortunate to have each other. No matter how chaotic the rest of my life becomes, I always know that the Sangha is here for me. We need to have a strong Sangha not only for ourselves, but also for the society as a whole. We are a highly tolerant group in a world where understanding and compassion are disappearing. Following the path of Sri Sri Thakur, we can show others how to live mindfully, aware of their impact on the earth, other living beings and on each other. We can help them learn how to use spirituality to take responsibility for their behavior, handle addictions and obsessions, develop empathy and compassion, consume responsibly, engage in healthy relationships and live in peace.

The Sangha meeting is an open forum for transmission of knowledge and to share Sri Sri Thakur's related experiences, perspectives, exchange ideas and views. It offers the devotees an opportunity to practice and share Sri Sri Thakur's teachings. In Bhaba Binimaya every member is encouraged to speak on the topics that influence and affect him or her. Speaking about your inner most emotions and feelings is not easy but the knowledge that all present share the same emotions, encourages the speaker to go on. The material world gradually becomes less important, without any meaning as we discover and tread on the spiritual path, hesitantly at first and later confidently. We realize that the other world that we have left behind had most often led us to confused state of mind and unhappiness. Peace and tranquillity greet us on this spiritual path. The question that springs in mind is if the journey is so satisfactory and liberating how rapturous would the destination be? All we need carry in this path with us is strong faith, firm devotion and total surrender.

Sri Sri Thakur's teachings and vision guide the Sangha sevaks and through His numerous correspondences He has left instructions for the Sangha's formation, growth and prosperity. The rule of the book is to follow the teaching without any doubt, questions and in total trust. Without the grace of Sri Sri Thakur, it is very difficult to evolve spiritually. Sri Guru can transform the disciple by a mere touch, gentle touch, simple thought or a single word. For us, the Sangha is, simultaneously, the guiding force and as well as the path to attain the spiritual destination as the Sangha represents Sri Guru.

Sri Sri Thakur Charanashritaa Usha Agarwal

# ଗୃହୟ ଶିଷ୍ୟଭକ୍ତଙ୍କ ପ୍ତି ଶ୍ୟଶ୍ୟଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶ

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଅଶେଷ କୃପା ବଳରୁ ହିଁ ମୁଁ ଏ ଜନ୍ମରେ ତାଙ୍କୁ ମୋର ଗୁରୁ ଭାବରେ ପାଇପାରିଛି । ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜୀବନର ପ୍ରତି ସୋପାନରେ ପାଇ ସଂସାର ସୁଖମୟ, ଶାନ୍ତିମୟ ଦେଖାଯାଉଛି । ମନରେ ବେଳେବେଳେ ଭାବନା ଆସେ, ଯଦି ଠାକୁର ମୋ ପାଖରେ ନ ଥାନ୍ତେ, ତାହାହେଲେ ଏହି ମିଛ ମାୟା ସଂସାରର ବାଧାବିଘ୍ନକୁ ସହିବାର ଶକ୍ତି ବା କିପରି ପାଇଥାନ୍ତି ? ତେଣୁ ସେହି ପରମ ପିତାଙ୍କ ଶ୍ୱୀଚରଣରେ ଶତକୋଟି ପ୍ଣାମ ଜଣାଇ, ମୋ ଗୃହୟ ଜୀବନରେ ତାଙ୍କର କିଛି ଉପଦେଶର ପ୍ରଭାବ ବିଷୟରେ ଲେଖୁଛି ।

ପିଲାଦିନେ ଯେତେବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜା ଆରମ୍ଭ କରିଥିଲି, ସେତେବେଳେ ମୋର ବିଶେଷ କିଛି ଜ୍ଞାନ ନ ଥିଲା । କିନ୍ତୁ କାହିଁକି କେଜାଣି ସେହି ପ୍ରେମିକଗୁରୁ ବିଗ୍ରହ ପ୍ରତି ଆସିଥିଲା ଗୋଟିଏ ଅଭୁତ ଆକର୍ଷଣ । ଘରେ ଠାକୁରଙ୍କ ଗୃହାସନ ପ୍ରତିଷା ହେଲା ପରେ ହିଁ ଭଲ ଭାବରେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ବୁଝି ତାଙ୍କର ପୂଜା କରିବା ଆରମ୍ଭ କରିଥିଲି । ଯେତେବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କ ବହିଗୁଡିକ ପଢିବା ଆରମ୍ଭ କଲି, ଦେଖିଲି ସବୁ ଯାଗାରେ ୟଞ୍ଜଭାବରେ ଠାକୁର କହିଛନ୍ତି ତାଙ୍କର ମୁଖ୍ୟ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ତିନିଗୋଟି –

- ୧) ଆଦର୍ଶ ଗୃହୁ ଘାବନ ଗଠନ
- ୨) ସଂଘଶକ୍ତିର ପତିଷା
- ୩) ଭାବ ବିନିମୟ

ତନ୍କୁଧ୍ୟରୁ ଠାକୁର ପ୍ରଥମେ ଆମକୁ କହିଛନ୍ତି ଜଣେ ଆଦର୍ଷ ଗୃହଞ୍ଚ ହେବାକୁ, କିନ୍ତୁ ଠାକୁରଙ୍କ ଏହି ମହାନ ଇଚ୍ଛାର ସ୍ୱରୂପକୁ ସେତେବେଳେ ମୁଁ ବୁଝିପାରିନଥିଲି । ମୋର ବୈବାହିକ ଜୀବନର ଆରମ୍ଭରେ ହିଁ ସେହି ଉପଦେଶ ସବୁର ମହନ୍ତ୍ୱ ବୁଝିପାରିଲି । ଶୈଶବରେ ଯେତେବେଳେ ଆମେମାନେ ପିତାମାତାଙ୍କର ଲାଳନପାଳନରେ ଥାଉ, ସଂସାରର ଝଡତୋଫାନକୁ ବିଶେଷ ଭାବରେ ସନ୍ଦୁଖୀନ ହୋଇ ନଥାଉ । ଜୀବନର ପ୍ରକୃତ ପରୀକ୍ଷା ଆରମ୍ଭ ହୁଏ ବିବାହ ପରେ । ତେଣୁ ଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, ବର୍ଷମାନ ସମାଜରେ ଆଦର୍ଶ ଗୃହଞ୍ଚର ବିଶେଷ ପୟୋଜନ ଅଛି । ତେଣୁ ବିବାହ ପରେ ଆମେ ଯଦି ପ୍ରଥମେ ଜଣେ ଆଦର୍ଶ ଗୃହଞ୍ଚ ହୋଇପାରିବା, ତେବେ ହିଁ ଜଗତର ବହୁ ଉପକାର ସାଧିତ ହେବ । କାରଣ ବର୍ଷମାନ ସମାଜରେ ଦାଂପତ୍ୟ ଜୀବନ କଳୁଷିତ ହୋଇ ପଶୁଜୀବନରେ ପରିଣତ ହେଲାଣି । ତେଣୁ ପ୍ରତି ଘରେ ରୋଗ, ଅଶାନ୍ତି, କଳହର ଲୀଳା ଦେଖାଯାଉଛି । ଏଥ୍ସବୁ ଲାଗି ଠାକୁର ତାଙ୍କ ପୁୟକମାନଙ୍କରେ ଆମକୁ ଅନେକ ଗୁଡିଏ ଉପଦେଶ ଦେଇଯାଇଛନ୍ତି । ମୋର ନିଜ ଜୀବନରେ ଯେତେବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କର ସେହି ଉପଦେଶଗୁଡିକୁ କେବଳ ପାଳନ କରିବାକୁ ବେଷ୍ଟା କରିଛି, ଏ ସଂସାରର ସମୟ ଦୁଃଖକଷ୍ଟ ମୋତେ ଫୁଲ ପଡିବା ପରି ଲାଗିଛି । କିନ୍ତୁ ଯେତେବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କଠାରୁ ଦୂରେଇଯାଇ, ନିଜେ ସବୁ ସମସ୍ୟାର ସମାଧାନ କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରିଛି, ଛୋଟ ଦୁଃଖଟିଏ ମଧ୍ୟ ପଥର ପଡିବା ଭଳି ଲାଗିଛି । ତେଣୁ ସେହି ଉପଦେଶଗୁଡିକ ଆମେ ଯଦି ପାଳନ କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରିବା, ତାହାହେଲେ ଆମର ଗୃହଣ୍ଡ ଜୀବନ ସରସ, ସୁନ୍ଦର ହୋଇ ଗଢି ଉଠିବ । ଠାକୁର ମଧ୍ୟ ଏହି ଉପଦେଶ ସବୁ ବିଭିନ୍ନ ପୁୟକରେ ବାରମ୍ବାର ପଦାନ କରିଛନ୍ତି । ତାହାର କାରଣ ହେଲା ସବୁବେଳେ ସେ ସବୁ ଶୁଣିବାର ଅଭ୍ୟାସ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ଦିନେ ତାହା ଆମ ସଂୟାରରେ ପରିଶତ ହୋଇପାରିବ । ତେଣୁ ତନୁଧ୍ୟରୁ କିଛି ନିମ୍ଭରେ ଉନ୍ଧତ ହେଲା –

- ୧) ଭଗବାନଙ୍କର ସବୁ ଦାନକୁ ଅବନତ ମୟକରେ ଗୁହଣ କରିବାକୁ ପଡିବ । ସବୁ ବିପଦ ଆପଦକୁ ଆମେମାନେ ଠାକୁରଙ୍କର ପରୀକ୍ଷା ଭାବି ସହ୍ୟ କରିବାକୁ ହେବ ।
- ୨) ଗୃହ୍ୟ ଜୀବନରେ ସଂଯମ ରକ୍ଷା କରିବାକୁ ହେବ ଏବଂ ପରୟର ସାହାଯ୍ୟରେ ସନ୍ତାନସେବା, ଜୀବସେବା ଓ ଜଗତବାସୀଙ୍କ ସେବା କରିଯିବାକୁ ହେବ ।
- ୩) ଆଶିତବର୍ଗଙ୍କ ଭରଣ ପୋଷଣ ନିମିଉ ସର୍ବଦା ସତ୍ ପଥରେ ରହି ଅର୍ଥ ଉପାର୍ଜନ କରିବା କର୍ତ୍ତ୍ୟ ।
- ୪) କାହାକୁ ହିଂସା କିମ୍ବା ନିନ୍ଦା କରିବା ଉଚିତ୍ ନୁହେଁ । କାରଣ ଏ ଜଗତରେ ସମୟେ ଭଗବାନ୍ଙ୍କର ସନ୍ତାନ । ତେଣୁ ସମୟଙ୍କୁ ସୁଖ ପାଇପାରିଲେ ହିଁ ଆମର ଇର୍ଷାନଳ ଦୂରୀଭୂତ ହୋଇପାରିବ । ଯାହାଙ୍କୁ ସୁଖ ପାଇବ, ତାଙ୍କ ପାଖରୁ ପ୍ରତିଦାନରେ ସୁଖ ପାଇବାକୁ ଇଛା କରିବା ଉଚିତ୍ ନୁହେଁ । ତେଣୁ ସୁଖ ପାଇବାକୁ ନିଜ ସ୍ୱଭାବରେ ପରିଣତ କରିବାକୁ ପଡିବ ।
- ୫) ସବୁଦିନ ଯେତିକି ମିଳୁଛି, ସେତିକିରେ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ରହିବାକୁ ପଡିବ । ଅନ୍ୟକୁ ଦେଖି ନିଜର ଅବୟା ତୁଳନା କଲେ କେବଳ ଦୁଃଖ ହିଁ ସାର ହେବ ।

- ୬) ମନରେ ସଂଶୟ ରଖି କାହାପ୍ରତି ବ୍ୟବହାର କରିବା ଉଚିତ୍ ନୁହେଁ । ଯେ ଯେପରି ବ୍ୟବହାର କରୁ ପଛକେ, ଆମେ କାହାରି ବିରୁଦ୍ଧାଚରଣ କରିବା ଠିକ୍ ନୁହେଁ । ସତ୍ୟଦ୍ୱାରା ଅସତ୍ୟକୁ, ପ୍ରେମ ଦ୍ୱାରା ହିଂସାକୁ ଏବଂ କ୍ଷମା ଦ୍ୱାରା କ୍ରୋଧକୁ ଜୟ କରାଯାଇପାରିବ ।
- ୭) ନିଜକୁ କେବେହେଲେ ବଡ ମନେ କରିବା ଉଚିତ୍ ନୁହେଁ । ତେଣୁ ଅଭିମାନକୁ ସୁରାପାନ, ପ୍ରତିଷାକୁ ଶୂକରୀ ବିଷା ତୁଲ୍ୟ ଘୃଣା କରି ବ୍ୟପରି ସହିଷ୍ଟ ହୋଇ ଚଳିବା ଦରକାର ।
- ୮) ଆମେମାନେ କର୍ମର ଅଧିକାରୀ । ତେଣୁ ଫଳାଫଳ ଭଗବାନ୍ଙ୍କ ଉପରେ ସମର୍ପଣ କରି କର୍ମ ସଂପାଦନ କଲେ ସେଥିରେ ଶାନ୍ତି ବ୍ୟତୀତ ମାୟିକ ସୁଖଦଃଖ ଭୋଗ ହେବନାହିଁ ।
- ୯) ସର୍ବଦା ଠାକୁରଙ୍କ ନାମ ଜପ କରି ତାଙ୍କରି ଗୁଣ କୀର୍ତ୍ତନରେ ରତ ରହିବାକୁ ହେବ । କାରଣ ତାଙ୍କଠାରୁ ଆମର ଆଉ ଆପଣାର କେହି ନାହାନ୍ତି । ଆମପ୍ରତି ତାଙ୍କର ଯେଉଁ ସ୍ନେହ, ମମତା, ଦୟା, ସେପରି ଆଉ କାହାର ନାହିଁ । ପିତାମାତାଙ୍କ ସ୍ନେହ, ପତିଙ୍କ ପ୍ରେମ, ତାଙ୍କର ସେହି ବୃହତ୍ ପ୍ରେମର କ୍ଷୁଦ୍ର ଅଂଶ ମାତ୍ର ।

ତେଣୁ ଆମକୁ ସର୍ବଦା ସ୍କରଣ ରଖିବାକୁ ହେବ ଯେ, ଆମେ ହେଉଛୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ନିତ୍ୟ ସେବକ । ତାଙ୍କ ଉପଦେଶ ପାଳନ କରି ଆମେ ସଂସାର କର୍ମ ସୁଚାରୁ ରୂପେ ସଂପାଦନ କଲା ପରେ ନିତ୍ୟ ଜଗତକୁ ଫେରିଯିବା । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣରେ ମୋର ଏତିକି ପ୍ରାର୍ଥନା, ଆମେ ତାଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ ପଥରେ ଯାଇ ତାଙ୍କର ଇଛାକୁ ପୂରଣ କରିପାରିବା ପାଇଁ ସେ ଆମକୁ ଶକ୍ତି ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତୁ ।

> ଶ୍ୟଶ୍ୟଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ୟମତୀ ସୁଧାଂଶୁବାଳା ଜେନା

## ନେବି ଶରଣ

ଅରଜିଲି ଏତେ ବିଷୟ ଧନ ମିଳିଲା ଯେ କେତେ ମାନ ସମ୍ମାନ ଦେଶ ଓ ବିଦେଶ ଯାତାରେ ମନ ପବୃତ୍ତି ସୋତରେ କାଟଇ ଦିନ ନିନ୍ଦା ଓ ଚର୍ଚ୍ଚାରେ ରସନା ପୂର୍ଣ୍ଣ ମରୀଚିକା ପଛେ ଧାଏଁ ନୟନ ବିବେକ ଗଳାରେ ମାୟା ବନ୍ଧନ ପାଶୋରି ଗଲିଣି ସୁରୂପ ଜ୍ଞାନ ।

କେବେ ତୁଟିବ ଏ ଭବ ବନ୍ଧନ ? ତୁମ ବିନେ କାହିଁ ନ ବଳୁ ମନ ମନ, ପାଣ ସଁପି ନେବି ଶରଣ ତୁମ ନାମ ଜପି ଯାଉ ଜୀବନ ।

> ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶ୍ୱିତା ଶ୍ୟମତୀ ସ୍ମିତାରାଣୀ ସୁନ୍ଦର ରାୟ

### Brahmacharya Sadhan

Brahmacharya Sadhan written by Sri Sri Thakur is a very essential book for students. History is the living witness of change. This change, whether for good or bad, is greatly influenced by the youth. That is the main reason why Sri Sri Thakur wrote this book. In this book, He had stressed on the need for Brahmacharya or celibacy in order to achieve greater goals of the society and become a good person. By being a good person, He means that we should be able to become His Aadhara or means of carrying out His wishes. In other words, one should try to become a true Brahmachari and to do that one should always have good thoughts and always do good deeds, try to serve humanity selflessly and feel the presence of God in every human being.

Our forefathers, keeping the betterment of society in mind, had started the institution of *Gurukula*. When a child reached his ninth birthday, he was sent to the *Gurukula* to acquire knowledge. Thenceforth he was accompanied by the religion of *Brahmacharya* in his journey from youth to manhood. *Brahmacharya* literally means the mode of life which leads to the realization of God. This realization is impossible without practicing self-restraint.

Only after gaining success in *Brahmacharya Sadhan*, the son returned home, entered the holy ashram of marriage and became a *grihastha* or householder. In that time, man's life was divided into four ashramas: *Brahmacharya*, *Grihastha*, *Banaprastha* and *Sannyasa*, each lasting twenty-five years approximately. But now, only because of the absence of *Brahmacharya* ashram, all other ashramas have become baseless and obsolete. Due to the absence of *Brahmacharya*, our homes have become places where we only eat and sleep. Except to earn a simple living, we are not capable of doing any good to society any more.

In the book Sri Sri Thakur describes *Brahmacharya Sadhan* in two broad sections: purification of Mind and purification of Body.

For purification of Mind, He advises the following path:-

#### 1. Think before you act:

- Do not hurt anybody with your actions or words.
- Do not tell lies.
- Try to be reticent most of the time, but be pleasant.
- Do not steal.
- Be satisfied in whatever situation you are in and (a) Pray for the good of all, (b) Regard everybody as your own kin, (c) Be sympathetic towards others, (d) If somebody else is doing a good deed be happy about it, and (e) If you see somebody doing a bad deed, ignore it. Behave as if you have not seen it or heard about it, even if you have seen or heard it from somebody else. Don't even think about it.
- Always remember that you will die someday. So always be kind and have patience. Never think of taking revenge.
- Always believe that God is protecting you. Something may seem to harm you at first but in the long run it will prove beneficial to you. Always believe this.
- If you work for somebody, then regard your duty with utmost sincerity and try to do your best and not worry about the result.

Essentially, we should try to win over our negativities i.e Kama, Krodha, Lobha, Moha, Mada and Mascharya.

#### 2. Sadachara (Moral Codes of Conduct):

We should always be careful of our surrounding as it affects our mind and soul to a great extent. So we should keep the following points in mind, advised to us, by Thakur in his writing-

- What you see has an effect on your mind, so always try to see "good". Always try to keep your thoughts closer to God, by appreciating His creation. Feel His presence in the natural beauty like the leaves, flowers, plants, water, sky, sun, and the stars.
- Always be aware of your friend circle as it is possible that you may get waylaid by bad friends. It is better to be alone than to be friends with the wrong person.
- Our body and mind needs fresh air everyday to develop fully and maintain a peaceful existence. So always try to spend sometime outside for exposure to fresh air.
- Don't be garrulous, don't speak ill of others, don't talk about bad deeds and don't indulge in gossip.
- If anybody asks you a question, think what would be the right and appropriate answer and then reply. Always analyze your actions and be aware that your actions and words have consequences.

#### 3. Krodha Jaya (Control over Anger):

Whenever our wishes and wants are not fulfilled, we get angry. Anger is the greatest enemy of man. It takes away the humanity from man. So Sri Sri Thakur has advised to always think of the consequences of getting angry. The opposite of anger is to be kind. If we are always kind and caring to others, anger will be defeated. Forgiveness, peace and kindness, all help to quell anger. So in order to be a true *Brahmachari*, we must practice the above three qualities.

#### 4. Chittasudhhi (Purification of Mind):

*Chittasudhhi* is the true essence of *Brahmacharya Sadhan* – controlling our mind. If we are not at peace with our mind, we can not maintain *Brahmacharya*. In fact controlling our mind is the core of all religions. To control our mind, we have to control our five senses, sight, hear, smell, sense and taste, and therefore acquire true knowledge.

This is the reason why Mahatma Tulasi Dass has said,

Kam krodh mad lobhki jabtak manme khaan Tab tak pandit murakhou tulsi ek samaan

As long as a person is drowned in Kama (lust), Krodha (anger), Mada (egoism) and Lobha (avarice), there is no difference between a learned man and an idiot.

For purification of Body Sri Sri Thakur advises the following:-

#### Aharasudhhi (Right Intake):

To keep our mind and body healthy, we have to eat healthy. The food that does not makes us sick, but contributes towards making our body strong, calms our mind, makes us feel pure, enhances

qualities like kindness, charity and courage, is the best food. Food can be divided into three categories, *satwa* (one that gives knowledge), *rajah* (one that gives pride) and *tamo* (one that enhances *maya*). So we should always try to have food that is mostly *satwa* by constituent. The food should be clean, well-cooked, have a lot of fluid and should be made with great affection for the person who is going to eat the food. And while taking food, we should try to fill only three-fourths of our stomach with food, leaving the rest one-fourth for free movement of air and stomach acids and fluids. As long as we are not capable enough to control our mind, we should abide by the above rule.

In summary, we should always keep in mind what is good and what is bad. To overcome our shortcomings, we need to pursue the good in us. Practice the opposite when required. For example, try to be kind when we feel angry, try to be charitable when we feel greedy, and love unselfishly when we feel lust. To succeed in *Brahmacharya Sadhan*, we should all practice *Jama* (consisting of *Ahimsa, Satya, Asteya, Brahmacharya* and *Aparigraha*) and *Niyama* (consisting of *Souchaa, Santosha, Tapasya, Swaadhyaya* and *Eswara-pranidhana*). In order to acquire true knowledge we have to free our mind of uncertainties and reservations, because doubt begets distrust and without conviction true knowledge cannot be acquired. Apart from schools and colleges, we learn lessons all the time; anywhere we go, anywhere we live. In fact, this process of learning goes on as long as we live, in this process called life.

Jatheidhansi samiddhogni bhasmashyat kurute-arjuna Gyanagni sarbakarmani bhasmashyat kurute tatha.

- Gita, 4/37

(All parts discussed above are taken from the book *Brahmacharya Sadhan* by Paribrajakacharya Paramhansa Shrimat Swami Nigamananda Dev.)

Sri Sri Thakur Charanashritaa Chinmayee Patnaik

ତୁମେମାନେ ଯେତେବେଳେ ସଂସାରୀ, ସେତେବେଳେ ମଝିରେ ମଝିରେ ବିପଦ ବା ଅଶୁଭ ଘଟଣା ମଧ୍ୟରେ ପଡିବାକୁ ହେବା ନିଞ୍ଚିତ । ସୁତରାଂ ସବୁ ପ୍ରକାର ଅବୟା ପାଇଁ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହୋଇ ରହିବା ଆଦର୍ଶ ଗୃହୟର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । କୌଣସି ଅବୟାରେ ମୁହ୍ୟମାନ ହେଲେ ଚଳିବ ନାହିଁ, ବୀରଙ୍କ ପରି ପ୍ରସ୍ତୁତ ରହିବାକୁ ହେବ । ରାମକୃଷ୍ଣଦେବ କହନ୍ତି - 'ପୁତ ପିତାଙ୍କ ହାତ ଧରି ଚାଲିଲେ ସଂକୀର୍ଣ୍ଣପଥରେ ପୁତର ପଡିଯିବାର ସମ୍ଭାବନା ଅଛି; କିନ୍ତୁ ପିତା ପୁତ୍ରର ହାତ ଧରି ଚାଲିଲେ ଆଉ ସେ ଭୟ ନ ଥାଏ । ବସ ! ମୁଁ ମଧ୍ୟ ଯେ ତୁମମାନଙ୍କର ହାତ ଧରିଛି, ସୁତରାଂ ନିରାଶ ହେବାର ସମ୍ଭାବନା କେଉଁଠି ? ତେବେ ତୁମେମାନେ ଯେ ମଝିରେ ମଝିରେ ଦୁର୍ବଳତା ଅନୁଭବ କର, ତାହା ପାରବ୍ଧର ଅବଶ୍ୟମ୍ଭାବୀ ଫଳ । ମୂଳରେ ତୁମମାନଙ୍କର ଭୟର କୌଣସି କାରଣ ନାହିଁ ।

--ଶୀଶୀଠାକୁର

### My Viewpoint on Spiritualism

I have had the unique and prime privilege of attending Sri Sri Thakurji Nigamanada Paramahansa Dev's Bhakta Sammilani celebration at the Hindu Temple in Charlotte, North Carolina in August 2005. I had very nice spiritual feelings and felt as though the spiritual grace was overflowing on all those present there in the *Satsangha* hall. The whole day I spent there felt like a few hours only. I could share several thoughts with the spiritual fraternity; however, at this time, I am writing about a few basic principles that I read through His books and in other spiritual books that are very much relevant to the humanity at large. As our great Master Sri Babuji Maharaj once said, "Where religion ends, spirituality begins, where spirituality ends reality begins and where the reality ends the bliss pervades for eternity". Such is the profound power of spirituality. However, often *sadhakas* get demoralized and succumb to the general perception that spiritual life is a road paved with thorns and obstacles. James Allen, the author of a book entitled "As You Think" said, "You will become as great as your dominant aspiration ... If you cherish a vision, a lofty ideal in your heart, you will realize it." We are told of the importance of a good diet and exercise, but how many of us have been told that our mental diet is the most important thing to our health and well-being?

Spiritual wealth is True wealth. While it is fine to pursue material wealth to create positive living conditions for self and others, we should not neglect the true meaning of life: spiritual ascension. Sri Sri Thakurji and other eminent saints have repeatedly urged sincere seekers to aspire for something that they could always keep with them in this life and hereinafter. That is something that does not depreciate. Rather with the right investment of time, efforts and resources, it would appreciate. In this materialistic world capital, human resource, plants and machinery are considered most valuable and indestructible resources. Let's analyze the appreciation value of each of the above resources. If you deposit money in a bank you will get interest from it. But, there is a limit on the return. If you invest in stock market, you will get more returns, but it is associated with risk. If the stock market crashes, you loose all your investment. Similarly, any machinery that we employ for creating outputs depreciates after using for number of years. Only one resource that always appreciates and no one can snatch away from us is the human resource. And we witness in our lives that people, given the right training, education, and values and right environment, continue to give their very best. People as they grow in their experience and skills and acquire age they become more experienced, skilled, efficient and effective at whatever they undertake. That is why experienced and able people get better emoluments and gain more recognition in professional life as well as in the society.

If we apply this principle to appreciation of our spiritual assets, we find that with our divine Masters blessing's and our earnest efforts we can acquire wisdom, spiritual wealth, and joy that keep on growing as we relentlessly pursue our methods with zeal and enthusiasm. What we acquire in terms of spiritual returns is permanently ours and no power on this planet can ever rob us of that spiritual wealth. The spiritual accomplishments and powers get deeply embedded on our soul and give us the necessary impetus on our journey in the next life. In our life span, we come across several individuals who without any or little practice or *sadhana* seem to have acquired spiritual powers or wisdom. That is the testimony to the fact that they did something in their past lives and that is harbingering the fruits of efforts in this life. Such is the inexorable law of *karmas*. It is well said that even if you gain little advancement in your spiritual practice, in the next life you would not have to start from the scratch and would just have to pursue your journey from the point you left in the previous life.

Is this not incredible and worthy of pursuing the spiritual practice, because doing and following these precepts and practice we don't have to give up anything and yet gain everything that would ever be our prime possession? It is a sad irony that more often we fall pray to our desires and

material life cravings to satisfy the sensual impulses that are even not worth pursuing. It is just like caring for a finely crafted piece of glass and not for the diamond that lies dormant inside our hearts that just needs a dusting off and could then shine for eternity. It is as if the sun is shining but we don't see the light till we get the dust off the mirrors. The spiritual help is always available but we have to take initiative to seek recourse to it. If we take one step in that direction, our spiritual guide would take four steps to help us in the pursuit.

We come into the world with a certain spiritual calibration, and our task from birth to death is to raise our vibration to more subtle levels. Thus, we are here to gather a different currency other than money. Money, in fact, is a separate energy that is neutral and whose value depends on how it is used. We come into the world based on our spiritual consent. We come back because we have a karmic opportunity where consciousness can vary significantly. Chances for growth here are optimal. For example, a savage person is calibrated at 40 and God is at 1000. Most average people are at around 200. Exceptional people are at 400 or more. And people considered saintly are at 500 or more. At about 540, we step into unconditional love for all beings. So on this logarithmic scale, our task is to rise in our vibration. We do this by working on our character and dedication to the system and adherence to spiritual principles advocated by our master who is like arbitrator of growth and development of spirituality.

We accumulate spiritual currency by increasing our love, compassion, gratitude, generosity, kindness, our connection to our soul, God, and the heavenly kingdom, and so on. When we die, we go to an astral plane that corresponds to our level of calibration. Thus, if we are cruel and vicious, we will go to the lower astral realms, which equate with what religions call 'hell'. If we are kind and loving, we will go to the higher astral realms, which equate with what religions call 'heaven'. And if we are between these polarities, then we travel to those astral realms that correspond to our level of consciousness. Religions have called this zone, 'purgatory'. We rise in consciousness by meditating, contemplating, praying and acting in a way to benefit others, always striving to find the beauty and sacredness in others.

When we become truly compassionate, our life becomes a blessing to all, including ourselves. When we begin to feel lost or confused about various aspects of our lives, our first instinct is to search for direction. We feel sure that the answers we need are out there somewhere and finding them will help us to know the right way to proceed.

While seeking advice and guidance from others can be helpful at times, it is not always the best way to help ourselves. Rather than relying on someone else to tell us the answers, we can instead choose to look within and find the answers inside ourselves. Each of us has been given the gift of an inner advisor that will never steer us wrong. However, this inner advisor is not pushy. He or she will not speak up unless we ask for help. When we finally open our hearts and minds to hear what our inner advisor has to say, the wisdom will begin to flow freely and our lives will begin to change for the better.

So, how do we tap this wealth of wisdom? Is there a request form we need to fill out somewhere? No, it is even easier than that, thank goodness! Following are some tips to help you connect with your inner guidance and use it to create your best life:

Create a harmonious balance within ourselves – A bird with two wings can soar in the sky and travel far and wide. Our inner guidance flourishes in peaceful, quiet surroundings. If you've got a lot of noise and chaos around you, you won't be able to tap in and hear the wisdom waiting for you. Try to find a quiet place that you can relax in. You can also surround yourself with beauty by bringing in some fresh flowers, scented candles or incense, or even some soothing artwork or anything that will help put you in a calm, peaceful mood.

Turn within - Deeper we dive, the better pearls we get - If you're not a regular meditator, this can be tricky at first. You might wonder what the heck you're supposed to be turning "toward," or

focusing on. The answer is simple: nothing. Focus on nothing. Simply close your eyes and turn your attention inward, to the silence within you. Random thoughts will probably keep popping in, but gently push them back out and return your attention to the silence.

**Listen for wisdom from heart** - If you've got a specific situation you're struggling with, this would be a good time to think about it. Try to do so without judgment, and without trying to come to any conclusions. Just ponder the issue and practice acceptance for what it is at this moment. Then ask yourself, "What would be the best course of action for me at this time?" Consider the possibilities before you, and think about how each one makes you feel. Most often, you will notice a difference between something that feels right and something that feels wrong.

Let our divine master guide your thoughts, action, and words - If you don't receive any insights initially, put the issue aside for a while. By going through this process, you've already tapped into your inner guidance and asked for help. Even if the answer doesn't appear immediately, it will appear eventually. And in my experience, it doesn't take long! Just make an effort to stay open to the answer when it arrives. It will usually arrive in a flash of inspiration or insight that makes you say, "Ah ha!" Or perhaps it will be more along the lines of a subtle gut feeling, where you just know that one particular course of action "feels" right.

Act from the heart! It is the genesis of human beings - There is an adage that mind will often betray you, but heart will never betray you. Once you know what you need to do, act with confidence. Don't let worries or fears hold you back. Believe that your inner guidance knows what's best for you and move forward with courage. Remember, that there are truly no right or wrong paths in life, only experiences that we can learn from. By examining your options and considering which path is right for you at this time, you are making a wiser decision than you would otherwise.

At all times, strive to be your own master. There is nothing wrong with seeking knowledge and answers from others, but you aren't bound to mindlessly follow where they lead, either. You have the ability to find your own way and decide what's best for you. In your quest for knowledge, you will come across information that feels right to you, and information that doesn't seem to make sense. Use discernment and understand that there are many truths. You just have to find yours.

Every day of our lives is filled with possibilities and spiritual evolution. It is filled with insight about the human spirit and will. As a poem goes-

"You will be what you will be, let failure find its false content,

In that poor word "environment",

But spirit scorns it and is free.

It masters time and conquers space, it cows that boastful trickster chance and bids the tyrant circumstance.

Uncrown and fill a servants place.

The human Will that force unseen, the offspring of a deathless Soul, Can hew a way to any goal, though walls of granite intervene.

Be patient in delay, but wait as one who understands, when spirit rises and commands, the gods are ready to obey".

May Sri Sri Thakurji Maharaj bless us all with strong will powers, iron resolve, and undying determination and passion that we shall not rest until we achieve our avowed goal, i.e., spiritual realization.

Sri Mahendra Singh Rathore Charlotte, NC

# ଶ୍ୀଶ୍ୀଠାକୁରଙ୍କ ସେବାପୂଜା ବିଧି

ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭ୍ୟମାନେ ନଭେମ୍ବର ୧୩ ତାରିଖ ରବିବାର ସନ୍ଧ୍ୟା ୯-୩୦ (Eastern Time) ରେ ଟେଲିଫୋନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ ସମ୍ମିଳିତ ହୋଇ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀର ସଦସ୍ୟ ତଥା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ମୁଖ୍ୟ ପୂଜକ ସତ୍ୟାନନ୍ଦ ତ୍ରିପାଠୀ ଭାଇଙ୍କ ସହିତ ଟେଲିଫୋନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ ଯୋଗାଯୋଗ ଛାପନ କରି, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସେବାପୂଜା ବିଧି ସଂପର୍କରେ ପ୍ରଶ୍ନେତ୍ତର ମାଧ୍ୟମରେ ଶିକ୍ଷା ଲାଭ କରିଥିଲେ । ସେହି ଏକ ଘଣ୍ଟା ବ୍ୟାପୀ ପ୍ରଶ୍ନୋତ୍ତର ଶିକ୍ଷାର ସଂକ୍ଷିତ୍ତ ବିବରଣୀ ନିମ୍ନରେ ପଦନ୍ତ ହେଲା ।

### ପଶ୍ନ- ଗୃହାସନରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ସେବାପୂଜା ବିଧି ଓ ତତ୍ତ୍ୱ ବିଷୟରେ ଜାଣିବାକୁ ଇଛା କରୁଛୁ ।

#### ଉତ୍ତର- ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ନିତ୍ୟ ସେବା ବିଧି

ସଳାଳେ ବାହୁମୁହୂର୍ତ୍ତରେ (ଭୋର ୪ଟା ସୁଦ୍ଧା) ଶଯ୍ୟା ତ୍ୟାଗ କରିବେ । ନିତ୍ୟକର୍ମ ସାରି ଠାକୁରଙ୍କର ପୂଜା ପାଇଁ ଆୟୋଜନ (ଫୁଲ, ଚନ୍ଦନ, ଭୋଗ ଇତ୍ୟା।ଦି) କରିବେ । ତା'ପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଶତଦଳ ପଦ୍ମ ଉପରେ ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟ ବିଗ୍ରହରେ କିଛି ସମୟ ଧ୍ୟାନ କରିବେ । ତାପରେ ଅନ୍ତରରୁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଆବାହନ କରି ବିଶ୍ରାମ ଆସନରେ ବସାଇବେ । ଠାକୁରଙ୍କୁ ବିଛଣାରୁ ଉଠାଇ ମୁହଁ ଧୋଇ ଦେବେ, ଦାନ୍ତ ଘଷାଇ ଦେବେ । ମନେ ମନେ ଚିନ୍ତା କରିବେ ଠାକୁର ଝାଡା ଗଲେ, ଗାଧୋଇଲେ ଇତ୍ୟାଦି । ଏହାକୁ ସେବା କୁହାଯାଏ । ଯାହାର ଯେପରି ସୁବିଧା ଅଛି, ସେପରି ସେବା କରିବେ । ଯାହାର ସୁବିଧା ଅଛି, ସେ ବ୍ରଶ୍ ପେଞ୍ଚରେ ଦାନ୍ତ ଘଷାଇବେ । ଯାହାର ସୁବିଧା ନାହି, ସେ ମନେ ମନେ ଚିନ୍ତା କରିବେ । ତାପରେ ପଞ୍ଚ ଉପଚାରରେ ପୂଜା କରିବେ । ଠାକୁରଙ୍କୁ ଚନ୍ଦନ, ଫୁଲ ଦେଇ ଧୂପରେ ଆବାହନ କରି ଭୋଗ ଆସନରେ ବସାଇବେ । ଭୋଗ ଦେଲା ପରେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଆସନକୁ ଆଣି ପ୍ରଣାମି ଦେଇ ଷମାପାର୍ଥନା କରିବେ । ତାପରେ ୟୋଡ୍ ବନ୍ଦନା କରି ପରିଚୟ ପତ୍ ପାଠ ପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଗୁରୁଗୀତା ପଢିବେ । ନିତାନ୍ତ ପର୍ଷେ ଏତିକି ପଢିବେ । ଠାକୁରଙ୍କୁ ସନ୍ଧ୍ୟାବେଳେ ଯେଉଁ ସମୟରେ ନିତ୍ୟ ସେବା କରିବେ, ସେହି ସମୟକୁ ନିମନ୍ତଣ କରିବେ । ତାପରେ ଠାକୁରଙ୍କୁ କାମରେ ଯାଉଛି ବୋଲି ଜଣାଇ ବିଶ୍ରାମ ଦେବେ । ସନ୍ଧ୍ୟାବେଳେ ଯେଉଁ ସମୟରେ ବିମନ୍ତଣ କରିଥିବେ, ଠାକୁରଙ୍କୁ ସେହି ସମୟରେ ବିଶ୍ରାମରୁ ଉଠାଇ ଆସନରେ ବସାଇବେ । ଫୁଲ ଓ ଧୂପ ଦେଇ ଭୋଗ ଆସନରେ ବସାଇବେ । ଭୋଗ ଦେଲାପରେ ୟୋତ୍ବନ୍ଦନା, ପାର୍ଥନା କରିବେ ଓ ବହି ପଢିବେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବହି ପଢିବାକୁ ସ୍ୱାଧ୍ୟାୟ କହନ୍ତି । ସନ୍ଧ୍ୟାବେଳେ ଚନ୍ଦନ ଦିଆ ଯାଏନାହିଁ ।

#### ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ସେବା ତର୍

ଯେତେବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଅନ୍ତରରୁ ଆବାହନ କରି ଆସନରେ ବସାଇବେ, ସେତେବେଳେ ଚିନ୍ତା କରିବେ, ଠାକୁର ହେଲେ ନିତ୍ୟଲୋକର ଚିନ୍ନୟ ପୁରୁଷ ଓ ଆମେ ହେଲୁ ତାଙ୍କର ନିତ୍ୟ ପାର୍ଷଦ । ସେବା କଲାବେଳେ ଏହି ଞ୍ଜାନ ସବୁବେଳେ ମନେ ରଖିବେ । ନିତ୍ୟଲୋକରେ ସବୁ ଜିନିଷ ଅତି ସୁନ୍ଦର । ସେହି ନିତ୍ୟପୁରୁଷ ଯେତେବେଳେ ଏହି ଘରେ ଅଛନ୍ତି, ସେତେବେଳେ, ଏ ଘରଟି ମଧ୍ୟ ଅତି ସୁନ୍ଦର । ଏହି ଘରେ ଥିବା ସବୁ ଜିନିଷ ଅତି ସୁନ୍ଦର । କଲ୍ପନା ଯାହା କରାଯାଇପାରେ । ଭୋଗ ଦେଲାବେଳେ ମଧ୍ୟ ଏହା ଚିନ୍ତା କରିବେ । ଠାକୁରଙ୍କୁ ସେବା କଲାବେଳେ ମନରେ କି ଭାବ ରଖି ସେବାପୂଜା କରିବ, ତାହା "ନିଗମ ଚେତନା ବିକାଶ ସାଧନ ପଥେ" ପୁୟକର ପ୍ରଥମ ଭାଗରେ ଅଛି ।

### ପ୍ରଶ୍ନ– "ନିଗମ ଚେତନା ବିକାଶ ସାଧନ ପଥେ" ପୁୟକରେ ସକାଳେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଆବାହନ କରି ଆସନକୁ ଆଣିବା ପୂର୍ବରୁ ନାଭିଧ୍ୟାନ ଓ ଜପ କରିବାକୁ କୁହାଯାଇଛି । ଏହି ନାଭିଧ୍ୟାନ ଓ ଜପ କରିବାର ପଣାଳୀ କଣ ?

**ଉତ୍ତର**- ଜପ ଓ ନାଭିଧ୍ୟାନ କେହି ନିଜେ କରି ଦେଖାଇ ନ ଦେଲେ କରିପାରିବ ନାହିଁ । ଠାକୁରଙ୍କୁ ଆବାହନ କରିବା ପାଇଁ ଜପ କରାଯାଏ । ଯଦି ଜପ ଓ ନାଭିଧ୍ୟାନ ଦିଆ ଯାଇନାହିଁ, ତେବେ କେବଳ ଧ୍ୟାନ କରିବ । ତେଣୁ ଚିନ୍ତା କରିବ, ଠାକୁର ସହସ୍ରାରରେ ଶତଦଳ ପଦ୍ମରେ ଅଛନ୍ତି, ତାଙ୍କୁ ହୁଦୟରେ ଅନାହତକୁ ଆଣିବ ଓ ତାପରେ ଆସନକୁ ଆଣିବ ।

### ପଶ୍ନ- ଠାକୁରଙ୍କୁ ବିଛଣାରୁ ଉଠାଇ ସିଧା ପୂଜା ଆସନକୁ ନେଇ ବସାଇବ କି ?

**ଉତ୍ତର** ନା, ଠାକୁରଙ୍କୁ ବିଛଣାରୁ ଉଠାଇ ଗୋଟିଏ ପିଢାରେ (ସୁବିଧା ନ ଥିଲେ ପାଦାସନ ପିଢାରେ) ବସାଇବେ । ପାଦ ଧୋଇ ଦେବେ, ମୁହଁ ଧୋଇଦେବେ, ପାଦ ଓ ମୁହଁ ପୋଛି ଦେବେ । ତାପରେ ବୁଶ୍, ପେଞ୍ ରେ ଦାନ୍ତ ଘଷି ଦେବେ, ମୁହଁ ଧୋଇଦେଇ ପୋଛିଦେବେ । ତାପରେ ଦେହରେ ତେଲ ଲଗାଇଦେଇ ଗାଧୋଇ ଦେବେ । ସେତେବେଳେ ମନେ ମନେ ଚିନ୍ତା କରୁଥିବେ, "ଠାକୁରଙ୍କୁ ଦାନ୍ତ ଘଷି ଦେଉଛି", "ମୁହଁ ଧୋଇ ଦେଉଛ", "ଗାଧୋଇ ଦେଉଛି" । ସେହି ସମୟରେ ଶଙ୍ଖରେ ଟିକେ ଟିକେ ପାଣି ଗୋଟିଏ ଗିନାରେ ଢାଳି ଦେଉଥିବେ । ତଉଲିଆରେ ପୋଛିଦେଇ ଲୁଗା ପିନ୍ଧାଇ ଦେବେ । ସୁବିଧା ଥିଲେ ମୁହଁ ପୋଛିବା ପାଇଁ ଓ ଗାଧୋଇଲା ପରେ ପୋଛିବା ପାଇଁ ଅଲଗା ତଉଲିଆ ବ୍ୟବହାର କରିପାରିବେ । ଠାକୁରଙ୍କୁ ଗାଧୋଇ ଦେଇ ଲୁଗା ପିନ୍ଧାଇଲା ପରେ ଆସନକୁ ନେବ ।

#### ପଶ୍ନ- ଘରେ ଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜା କଲାବେଳେ ଘଞ୍ଚି ବଜାଇବେ କି ?

**ଉତ୍ତର** ପଞ୍ଜି କେବଳ ପୂଜାବିଧି କଲାବେଳେ ବ୍ୟବହାର କରିବେ, ସେବା କଲାବେଳେ ଘଞ୍ଜି ବ୍ୟବହାର ହୁଏ ନାହିଁ । କେବଳ ଆରତି ସମୟରେ ଘଞ୍ଜି ବଜାଇବେ । ଘରେ ସବୁଦିନ ପଞ୍ଚ ଉପଚାରରେ ପୂଜା କଲାବେଳେ ଘଞ୍ଜି ବ୍ୟବହାର କରିବେ ନାହିଁ । ପଞ୍ଚ ଉପଚାର ହେଲା ଗନ୍ଧ, ପୁଷ୍ଟ ଧୂପ, ଦୀପ ଓ ନୈବେଦ୍ୟ । ପ୍ରଥମେ ଚନ୍ଦନ, ଫୁଲ ଦେବେ । ଆଗରୁ ଦୀପ ଲଗାଇ ରଖିଥିବେ । ଧୂପ ଦେଇ ଭୋଗ ଆସନକୁ ଆବାହନ କରିବେ । ଭୋଗ ଆସନ ପାଖରେ ଦୀପ ରଖିଥିବେ । ଭୋଗ ଆସନରେ ନୈବେଦ୍ୟ ଅର୍ପଣ କରିବେ ।

#### ପଶ୍ନ- ଏକାଦଶୀ, ଅମାବାସ୍ୟା, ସଂକାନ୍ତି ଓ ପୂର୍ଣ୍ଣମୀ ତିଥିରେ ସନ୍ଧ୍ୟା ବେଳେ କିପରି ପୂଜା କରାଯାଏ ?

**ଉତ୍ତର**- ଏହି ଦିନମାନଙ୍କରେ ସନ୍ଧ୍ୟା ପୂର୍ବରୁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଭୋଗ ଦେଇ ପୂଜା କରିବେ । ୟୋତ୍ର ବନ୍ଦନା, ସ୍ୱାଧ୍ୟାୟ ଆଦି ସବୁ ଦିନ ପରି କରିବେ, କେବଳ ସମୟ ସନ୍ଧ୍ୟା ପୂର୍ବରୁ ହେବ । ସଂଘ ଆସନରେ ପରଦା ଖୋଲା ହୁଏ ନାହିଁ ।

### ପ୍ରଶ୍ନ ସକାଳେ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କର ପରିଚୟ ପତ୍ର କେଉଁ କ୍ମରେ ପଢାଯିବ ?

**ଉତ୍ତର**- ପ୍ରଥମେ ସେବକଙ୍କ ପ୍ରତିଞ୍ଜା ମିଶି କରି ପଢିବେ । ତାପରେ ଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶ । ତାପରେ ଭାଇମାନଙ୍କର ପରିଚୟ ପତ୍ର ପଢିସାରି ମା'ମାନଙ୍କ ପରିଚୟ ପତ୍ରରୁ ଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶ ପଢିବେ । ସନ୍ଧ୍ୟାବେଳେ ପରିଚୟ ପତ୍ ପଢିବା ଦରକାର ନାହିଁ ।

### ପଶ୍ନ- ଯେଉଁମାନଙ୍କର ଠାକୁରଙ୍କୁ ଖଟ ବିଛଣା ଦେବା ପାଇଁ ସୁବିଧା ନାହିଁ, ସେମାନେ ଠାକୁରଙ୍କୁ କିପରି ବିଶାମ ଦେବେ ?

**ଉତ୍ତର-** ଏହା ହେଉଛି ଭାବର କଥା । ଠାକୁର ଘରେ ଅଛନ୍ତି । ଆମେ ତାଙ୍କୁ ଆମଠାରୁ ବେଶି ଭଲରେ ରଖିବା । ଆମେ ଶୋଇଲେ, ଆଉ ଠାକୁର ଶୋଇବେନି ? ଆମ ଶୋଇବା ଘରେ ମଧ୍ୟ ଠାକୁରଙ୍କ ବିଛଣା କରିପାରିବା । ଯଦି ସୁବିଧା ନାହିଁ, ତାହେଲେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ବିଛଣା ଦେଇ ଆମେ ତଳେ ଶୋଇବା ।

### ପଶ୍ନ- ଯିଏ ସେ କଥା କରିପାରିବେ ନାହିଁ, ମନେ ମନେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଭଲ ବିଛଣାରେ ବିଶାମ ଦେଉଛନ୍ତି ବୋଲି ଚିନ୍ତା କରିପାରିବେ କି ?

**ଉତ୍ତର**- ହଁ କରିପାରିବେ । କିନ୍ତୁ ଏହା ଠିକ୍ ନୁହେଁ । ଯାହାଙ୍କୁ ଘରକୁ ଡାକି ଆଣିଛ, ତାଙ୍କୁ ଭଲରେ ଶୋଇବାକୁ ଦେଇପାରିବ ନାହିଁ, ଏହା କଣ ମର୍ଯ୍ୟାଦା ହେବ କି ?

### ପ୍ରଶ୍ନ ଏଠାରେ ପ୍ରାୟ ସମୟଙ୍କ ଘରେ ଭାଇ ଓ ମା' ଦୁହେଁ ଚାକିରି କରନ୍ତି । ତେଣୁ ମଧ୍ୟାହୁରେ କେହି ଘରେ ରହନ୍ତି ନାହିଁ । ସେପରି ଷେତ୍ରେ ଠାକୁରଙ୍କୁ କିପରି ଭୋଗ ଦେବୁ ? ଆମେ ଅଫିସ୍ରେ ଖାଇଲା ସମୟରେ ମନେ ମନେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ନିବେଦନ କରିବୁ କି ?

**ଉତ୍ତର**- ଅନିବେଦିତ ଖାଦ୍ୟ ଖାଇବ ନାହିଁ । ତେଣୁ ସକାଳୁ ରୋଷେଇ କରି ଠାକୁରଙ୍କୁ ଭୋଗ ଦେଇଦେବ । ସେହି ପ୍ରସାଦକୁ ଅଫିସ୍ ନେଇଯିବ । ରାତିରେ ପୁଣି ଫେରିଲେ, ରୋଷେଇ କରି ଭୋଗ ଦେବ ।

#### ପଶ୍ନ- କେହି ବାହାର ଲୋକ ଯଦି ଠାକୁରଙ୍କୁ ଦେଖିବାକୁ ଚାହାନ୍ତି, ତେବେ ଆମର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ କଣ ?

**ଉତ୍ତର**- କେହି ଯଦି ଦେଖିବାକୁ ଇଛା କରନ୍ତି, ତେବେ ସେ ଗୋଡ ଧୋଇ ଠାକୁରଙ୍କ ଆସନ ନିକଟକୁ ଯିବେ ଓ ପ୍ରଣାମୀ ଦେଇ ପ୍ରଣାମ କରିବେ ।

#### ପଶ୍ନ- ଠାକୁର ହେଲେ ଆମର ଘରର ମୁରବୀ ଓ ସେ ମଧ୍ୟ ଗୁରୁ ପରମବହୁ । ଏ ଦୁଇଟି ଭିତରେ କିପରି ସାମ୍ୟ ଭାବ ରଖିପାରିବା ?

**ଉତ୍ତର**- ପୁତ୍ବତ୍ ସ୍ନେହ ଓ କାଳବତ୍ ଭୟ ରଖି ଠାକୁରଙ୍କର ସେବା କରିବ । ପୁଅକୁ ଯେପରି ଭଲ ପାଅ, ଠାକୁରଙ୍କୁ ସେପରି ଭଲ ପାଇବ, କିନ୍ତୁ ଭକ୍ତି ଭାବ ମନରେ ରଖିଥିବ ।

#### ପଶ୍ନ- ଠାକୁର ହେଲେ ଆମର ଘରର ମୁରବୀ; କେଉଁ ଭାବ ରହିଲେ, ଏହା ଆମେ ଅନୁଭବ କରିପାରିବୁ ?

**ଉତ୍ତର** ଅନୁଭବଟା ଆମ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ । ଆମେ ବିଶ୍ୱାସ ରଖିବା, ଠାକୁର ଆମର ଘରର ମୁରବୀ, ଏ ଘରର ସବୁ ଦାୟିତ୍ୱ ତାଙ୍କର, ମୁଁ ଯାହା କରିବି ତାଙ୍କୁ ପଚାରି କରିବି । ଏଇଟା ହେଲା ସମର୍ପଣ ଭାବ । ଏଇ ଭାବଟା ଆସିଗଲେ ଅନୁଭବ ହେଇଯିବ । ଏହା କିନ୍ତୁ ସହଜରେ ଆସେନି । ସେଥିପାଇଁ ଆମକୁ ସାଧନା କରିବାକୁ ହେବ । ଆମେ ସବୁବେଳେ ଭାବୁ, ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କ ପାଇଁ ଏଇଟା କିଣି ଦେଲି କିମ୍ବା ସେଇଟା କରିଦେଲି । ସେଇ ଭାବନାଟାକୁ ବଦଳାଇବା ପାଇଁ ଆମେ ଯଦି ଯାହା କରିବାକୁ ଯୋଜନା କରୁଛୁ, ତାହାର ବଜେଟ୍ କରି ଠାକୁରଙ୍କୁ ଅର୍ପଣ କରି ଓ ତାଙ୍କର ଅନୁମତି ଆଣି ଖର୍ଚ୍ଚ କରିବାକୁ ହେବ । କେବେ ଭାରତ ଗଲେ ଶ୍ୟାମ ଭାଇଙ୍କଠାରୁ ଏହି ବଜେଟ୍ ଅନୁମୋଦନ କରାଇ ଆଣି ପାରିବ । ତାହାହେଲେ ଠାକୁର ଏ ଘରର ମୁରବୀ, ଏହି ଅନୁଭୂତି ସହଜରେ ହୋଇପାରିବ । ଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, ସେଥିପାଇଁ ଆମେ କାମକୁ ଯାଉଛୁ । ଠିକ୍ ସେମିତି ହଳିଆଟିଏ ବିଲରେ କାମ କରେ ଓ ତାର ଖର୍ଚ୍ଚ ସେ ମାଲିକଠାରୁ ନିଏ, ଏଇ ଭାବରେ ସାଧନା କଲେ ଧୀରେ ଧୀରେ ଚିଉ୍ଗୁଛି ହୋଇଯିବ ।

### ପଶ୍ନ- 'ସଂଘନୀତି'ରେ ଅଛି, ୟୋତ ବନ୍ଦନା ବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କର ପାଦକୁ ଚାହିଁ ବନ୍ଦନା କରିବ । ଏହା କଣ ଠିକ୍ ?

**ଉତ୍ତର** - ଠାକୁରଙ୍କ ପାଦକୁ ଚାହିଁବ । ଜ୍ୟୋତିଁମୟ ବିଗହ କିମ୍ବା ଅନ୍ୟ ଯେଉଁ ସବୁ ବିଗହରେ ତାଙ୍କର ପାଦ ଦେଖାଯାଉ ନ ଥିବ, ମୂର୍ତ୍ତିକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ଷୋତ୍ର ବନ୍ଦନା କରିବ । ଯେଉଁ ସବୁ ବିଗ୍ରହରେ ତାଙ୍କର ପାଦ ଦେଖାଯାଉଥିବ, ପାଦକୁ ଚାହିଁ ଷୋତ୍ର ବନ୍ଦନା କରିବ । ଜପକ୍ରିୟାରେ କୁହାଯାଇଛି, ପାଦର ବୃଷାଙ୍ଗୁଷି ନଖକୁ ଜ୍ୟୋତିଁମୟ ଚିନ୍ତାକରି ଜପକରିବ । ଧ୍ୟାନରେ ଗୁରୁମୂର୍ତ୍ତିଙ୍କୁ ଚିନ୍ତାକରିବ । ପ୍ରାର୍ଥନା ବେଳେ ପାଦକୁ କିମ୍ବା ଯେକୌଣସି ଗୋଟିଏ ଅଙ୍ଗକୁ ଚାହିଁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବ । ମୁହଁକୁ ଚାହିଁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିହେବ, କିନ୍ତୁ ପାଦକୁ ଚାହିଁବା ଉତ୍ତମ । କାରଣ ଜପ ସମୟରେ ପାଦକୁ ଚାହିଁବାକୁ ପଡିବ ।

### ପଶ୍ନ– ସଂଘପୂଜାରେ ପ୍ରଥମ ଅଧିବେଶନ ଶେଷରେ ବାଲ୍ୟଭୋଗ ନିବେଦନ କରିସାରିବା ପରେ ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧିବେଶନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଠାକୁରଙ୍କୁ ବିଶ୍ୱାମ ଦିଆଯିବା ଉଚିତ୍ କି ?

**ଉତ୍ତର**- ଭୋଗନିବେଦନ ପରେ ସୁବିଧା ଅନୁସାରେ ବିଶ୍ୱାମ ଦେଇପାର, ଗୁଡାଖୁ ଦେଇପାର କିମ୍ବା ତେଆର୍ରେ ବସାଇ ପାର । ଯାହା କରିବ ତାଙ୍କୁ ଜଣାଇ କରିବ ।

### ପ୍ରଶ୍ନ- ଆମେ ସନ୍ଧ୍ୟାବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଯେଉଁ ସମୟରେ ପୂଜା ପାଇଁ ନିମନ୍ତଣ କରିଛୁ, ଯଦି କୌଣସି ଦିନ ରାୟାରେ ଭିଡ ଯୋଗୁଁ କିମ୍ବା ଅନ୍ୟ କୌଣସି କାରଣରୁ ସେ ସମୟରେ ଘରେ ପହଞ୍ଚି ପାରୁ ନାହୁଁ, ସେତେବେଳେ ଆମର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ କଣ ?

**ଉତ୍ତର-** ସବୁବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଯେଉଁ ସମୟରେ ନିମନ୍ତଣ କରିଛ, ସେ ସମୟରେ ପୂଜା କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରିବ । ସବୁବେଳେ ଏକ ସମୟରେ ପୂଜା କରିବ । ଅଫିସ୍ରୁ ଆସିଲାବେଳେ, ରାୟା ଭିଡ ପାଇଁ କିମ୍ବା ଅନ୍ୟ କୌଣସି କାରଣ ପାଇଁ ଡେରି ହୋଇଯାଇପାରେ । ତେଣୁ ନିମନ୍ତଣ କଲାବେଳେ, ଯେଉଁ ସମୟରେ ସାଧାରଣତଃ ପୂଜା କରିପାରିବ, ତା'ଠାରୁ କିଛି ସମୟ ଅଧିକା ଗ୍ୟାପ୍ ରଖି (ଉପରଲିଖିତ ଅସୁବିଧା ଗୁଡିକ ପାଇଁ) ନିମନ୍ତଣ କରିବ । ଯଦି ଦୂର ଯାଗାକୁ ଯାଇଛ, ରାୟାରେ ଅଛ, ପୂଜା ସମୟରେ ଘରେ ପହଞ୍ଚି ପାରୁ ନାହିଁ, ତାହାହେଲେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ମନେ ମନେ ଜଣାଇ କ୍ଷମା ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବ । ଘରେ ପହଞ୍ଚିଲା ପରେ ପୂଜା କରିବ । ଯେତେ ଡେରି ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଘରେ ପହଞ୍ଚିଲା ପରେ ପୂଜା କରିବ । କିନ୍ତୁ ସବୁବେଳେ ଚେଷ୍ଟା କରିବ, ଠାକୁରଙ୍କୁ ଯେଉଁ ସମୟରେ ନିମନ୍ତଣ କରିଛ, ସେ ସମୟରେ ପୂଜା କରିବା ପାଇଁ । ବନ୍ଧୁବାନ୍ଧବ ଓ ସାଂଗସାଥିଙ୍କୁ avoid କରିବ, ନହେଲେ କଥାବାର୍ତ୍ତାରେ ବାଟରେ ଡେରି ହୋଇଯିବ ।

ପଶ୍ନ- ଗୃହାସନରେ ଠାକୁରଙ୍କ ବିଧିମାର୍ଗରେ ପୂଜା କଲାବେଳେ ଅତିକମ୍ରେ କେଉଁ ଜିନିଷଗୁଡିକ କରିବା ଦରକାର ?

**ଉଉର-** ପଞଉପଚାର ପୂଜା (ଗନ୍ଧ, ପୁଷ , ଧୂପ, ଦୀପ, ନୈବେଦ୍ୟ) ନିହାତି କରିବା ଦରକାର ।

ପ୍ରଶ୍ନ ଠାକୁରଙ୍କୁ ସକାଳେ ଅନ୍ତରରୁ କିପରି ଆବାହନ କରିବ ଓ ବିଶାମ ଦେଲାବେଳେ କିପରି ଅନ୍ତର ମଧ୍ୟକୁ ଫେରାଇ ଆଣିବ ?

**ଉତ୍ତର**- ସକାଳେ ଆବାହନ କଲାବେଳେ ସହସ୍ରାରରୁ ଶତଦଳ, ତାପରେ ବୃହ୍କନାତୀ ଦେଇ ଅନାହତ ପାଖ ଅଷ୍ଟଦଳକୁ ଆଣିବ, ତାପରେ ଅଷଟଦଳରୁ ଆଣି ଆସନରେ ବସାଇବ । ବିଶ୍ରାମ ଦେଲାବେଳେ ଆସନରୁ ଅନାହତକୁ ଓ ଅନାହତରୁ ସହସ୍ରାରକୁ ଫେରାଇନେବ । ସଦ୍ଧ୍ୟାବେଳେ ବିଶ୍ରାମରୁ ଉଠାଇଲା ବେଳେ ସେହିପରି ସହସ୍ରାରରୁ ଅନାହତକୁ ଆଣିବ, ତାପରେ ଅନାହତ ପାଖ ଅଷଟଦଳରୁ ଆଣି ଆସନରେ ବସାଇବ । ଯେତେବେଳେ ବିଶ୍ରାମ ଦେବ କିମ୍ବା ଆବାହନ କରିବ, ଉପରୋକ୍ତ ପ୍ଳିୟାରେ କରିବ ।

ପଶ୍ନ- ଠାକୁରଙ୍କ ଘରେ ଧ୍ୟାନ କରିପାରିବୁ କି ?

**ଉତ୍ତର**- ଠାକୁରଙ୍କ ଆସନ ସୟୁଖରେ ଧ୍ୟାନ କରାଯାଏ ନାହିଁ । ଯଦି ଆସନ ସୟୁଖରେ ପରଦା ପକାଯାଏ, ତାହାହେଲେ ଠାକୁରଙ୍କ ଘରେ ଧ୍ୟାନ କରାଯାଇପାରିବ । ଧ୍ୟାନ କଲାବେଳେ କମୁଳ, ଆସନ, ୟାନ ଓ ସମୟ ବଦଳାଇବ ନାହିଁ ।

ପଶ୍ନ- ଠାକୁରଙ୍କୁ ବିଛଣାରେ ବିଶାମ ଦେଲାବେଳେ ବିଛଣା ଉପରେ ଠାକୁରଙ୍କ ବିଗହ ରଖିବା ଦରକାର କି ?

ଉତ୍ତର- ନା, ବିଛଣା ଉପରେ ଠାକୁରଙ୍କ ବିଗ୍ହ ରଖିବା ଦରକାର ନାହିଁ ।

ପ୍ଶ୍ନ- ସନ୍ଧ୍ୟାବେଳେ ଧ୍ୟାନ, ପୂଜା ପୂର୍ବରୁ କି ପୂଜା ପରେ କରିବେ ?

**ଉତ୍ତର-** ସନ୍ଧ୍ୟାବେଳେ ଧ୍ୟାନ ପୂଜା ପରେ କରାଯାଏ, କାରଣ ପୂଜା ପୂର୍ବରୁ ଧ୍ୟାନ ପାଇଁ ଯଥେଞ୍ଜ ସମୟ ନ ଥାଏ ।

ପଶ୍ନ- ଯଦି ଠାକୁରଙ୍କ ଆସନରେ ପରଦା ପକାଇବାକୁ ସୁବିଧା ନ ଥାଏ, ତେବେ କଣ କରିବେ ?

**ଉତ୍ତର-** ଗୋଟିଏ ପ୍ଲାଟ୍ଫର୍ମ ଉପରେ ଠାକୁରଙ୍କ ଚେୟାର୍ ରଖି, ପ୍ଲାଟ୍ଫର୍ମ ଚାରିପଟେ କିମ୍ବା ସନ୍କୁଖରେ ବାଡ ଲଗାଇ କପଡା ଟାଣି ଦେବେ । ଠାକୁରଙ୍କ ବିଗ୍ରହ ଉପରେ କନା ପକାଇବେ ନାହିଁ ।

ପ୍ରଶ୍ନ– ଯଦି ଘରକୁ କେହି ବୁଲି ଆସିଛନ୍ତି ଓ ଠାକୁରଘର ଦେଖିବାକୁ ଚାହାନ୍ତି, କିନ୍ତୁ ଠାକୁର ବିଶ୍ୱାମ ନେଇଛନ୍ତି, ସେ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଆମର କର୍ଷବ୍ୟ କଣ ?

ଉତ୍ତର- ଠାକୁରଘର ଦେଖାଇବାରେ କିଛି ଅସୁବିଧା ନାହିଁ, କିନ୍ତୁ ଆସନ ଖୋଲିବେ ନାହିଁ । ବାହାରୁ ପଣାମ କରିବେ ।

ପ୍ରଶ୍ନ– ଶୀତଦିନେ ଆମେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ବିଶ୍ରାମ ଦେଲାବେଳେ କମ୍ବଳ ଘୋଡାଇ ଦେଉଛୁ । ଘୋଡାଇଲା ବେଳେ ଯେଉଁ ଗିନାରେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଆବାହନ କରାଯାଏ, ତାହା ପୁରା ଘୋଡାଇ ଦେବୁ ନା କମ୍ବଳ ଗିନା ତଳକୁ ରହିବ ? **ଉତ୍ତର-** ସେହି ଗିନାରେ ଠାକୁର ବସିଛନ୍ତି, ତେଣୁ ପୂରା ଘୋଡାଇ ଦେବ ।

ପ୍ରଶ୍ନ - ଆମେ ସବୁଦିନ ସକାଳେ ଓ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଫଳ ଭୋଗ ଦେଉଛୁ । ଭୋଗ ରାନ୍ଧି ଦେଇ ପାରୁନାହୁଁ । ଏହା ଠିକ୍ ତ ? ମନରେ ଡର ରହୁଛି, ଯଦି ଅନ୍ନଭୋଗ ଆରମ୍ଭ କରିବୁ ଓ ପରେ କିଛି ଅସୁବିଧାବଶତଃ ଦେଇ ପାରିବୁ ନାହିଁ ତାହା ଠିକ୍ ହେବ ନାହିଁ ।

**ଉତ୍ତର-** ଯାହା ସୁବିଧା ଅଛି ତାହା କରିବ । କିନ୍ତୁ ସବୁବେଳେ ଚେଷା କରିବ, ଠାକୁରଙ୍କୁ ନିବେଦନ କରି ଖାଇବ । ଅନିବେଦିତ ଖାଦ୍ୟ ସାଷ୍ଟିକ ଆହାର ନୁହେଁ । ତେଣୁ ଭୋଗ ରାହି ଠାକୁରଙ୍କୁ ନିବେଦନ କରି ଖାଇବାକୁ ଚେଷା କରିବ । ମା'ଙ୍କର ଅସୁବିଧା ସମୟରେ ଭାଇ ରୋଷେଇ କରିବେ । ପ୍ରଥମେ ସ୍ତାହରେ ଥରେ ରବିବାର ଦିନ, ନ ହେଲେ ଗୁରୁବାର ଦିନ ଅନୁଭୋଗ ଦେବ । ତାପରେ ପୂର୍ଣ୍ଣିମା, ସଂକ୍ରାନ୍ତି ଦିନ । ଏମିତି କରୁ କରୁ ଧୀରେ ଧୀରେ ସବୁଦିନ ଅଭ୍ୟାସ ହେଇଯିବ ।

ପ୍ରଶ୍ନ– ଆମେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ସକାଳେ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ଫଳ ଭୋଗ ଦେଉଛୁ । ରୋଷେଇ କରି ଦେଇ ପାରୁନାହୁଁ । ତେଣୁ ଭୋଗ ଦେଲାବେଳେ ମାନସିକରେ ଚିନ୍ତା କରିପାରିବୁ କି. ଆମେ ବହୁତ ଜିନିଷ ରୋଷେଇ କରି ଦେଉଛୁ ?

**ଉତ୍ତର** ଭୋଗ ଦେଲାବେଳେ, ଫଳ ଭୋଗ ହେଉ କିମ୍ବା ରନ୍ଧା ଭୋଗ ହେଉ, ସବୁବେଳେ ଚିନ୍ତା କରିବ, ଠାକୁରଙ୍କୁ ବହୁତ ପ୍ରକାର ଜିନିଷ ଭୋଗ ଦିଆଯାଉଛି । କିନ୍ତୁ ଯେତେଦୂର ସମୃବ ଦେଇ ପାରିଲେ ଭଲ । ଯାହା ବି ଦେବ ଠାକୁରଙ୍କ ରୁଚି ଅନୁଯାୟୀ ଦେବ । ଅନ୍ୟ ଜିନିଷ ଆଗ୍ରହରେ ଦେଇପାର । ଏଇଟା ଠାକୁରଙ୍କୁ ସମର୍ପଣ ଭାବର ସହଜ ଉପାୟ ।

ପ୍ରଷ୍ନ- ଠାକୁରଙ୍କୁ ବିଶ୍ରାମ ଦେଲାବେଳେ, ଆମେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଅନ୍ତରକୁ ସହସ୍ରାରକୁ ନେଉଛୁ, ପୁଣି ଠାକୁର ବିଛଣାରେ ବିଶ୍ରାମ ନେଉଛନ୍ତି । ଏଇ ତତ୍ତ୍ୱଟା ବୃଝି ହେଉନାହିଁ ।

**ଉତ୍ତର** ଠାକୁରଙ୍କୁ ବିଛଣାରେ ବିଶ୍ରାମ ଦେଲ, ତାପରେ ଅନ୍ତର ମଧ୍ୟୟ ସହସାରକୁ ନେଇଗଲ ଓ ଠାକୁରଙ୍କୁ ବିଶ୍ରାମ ଦେଇଦେଲ । ଯେତେବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ବିଶ୍ରାମରୁ ଉଠାଇବେ, ଠାକୁରଙ୍କ ଘର ବାହାରୁ ଚିନ୍ତା କରିବ ଠାକୁର ଏଇ ଘର ଭିତରେ ବିଛଣାରେ ସହସ୍ରାରରେ ବିଶାମ ନେଉଛନ୍ତି ।

ପ୍ରଶ୍ନ - ଆମେ ସକାଳେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଆବାହନ କରି ଆଣୁଛେ, ପୂଜା ସାରି ସାଙ୍ଗେ ସାଙ୍ଗେ ବିଶ୍ୱାମ ଦେଇଦେଉଛେ । ସେ ତ ଆମର ଘରର ମୁରବୀ । ଆମେ ଦିନସାରା ବିଭିନ୍ନ କାର୍ଯ୍ୟରେ ବ୍ୟୟ ରହୁଛୁ । ତାଙ୍କୁ ସକାଳେ ଉଠାଇ ଅଧଘଣ୍ଟ ପରେ ବିଶ୍ୱାମ ଦେଇଦେଲେ, ତାଙ୍କୁ କଣ ଖରାପ ଲାଗୁ ନ ଥିବ ?

**ଉତ୍ତର-** ଠାକୁର ସବୁବେଳେ ଅନ୍ତର ମଧ୍ୟରେ ଶତଦଳରେ ନିର୍ବିକାରରେ ଥାଆନ୍ତି । ସେ ନିର୍ଗୁଣ ଭାବରେ ଥାନ୍ତି । ଆମେ ତାଙ୍କୁ ସେବା କରିବା ପାଇଁ ଜପ କିମ୍ବା ଧ୍ୟାନ ଦ୍ୱାରା ଅନ୍ତରରୁ ବାହାରକୁ ଆବାହନ କଲେ ସେ ସଗୁଣ ହୋଇ ଆସି ଆମର ସେବା ଗହଣ କରନ୍ତି ।

ପଶ୍ନ- ଏକାଦଶୀ ଦିନ ରୁଟି ଖାଇଲେ ଚଳିବ କି ?

**ଉଉର-** ହଁ ଚଳିବ । କିନ୍ତୁ ଫଳମୂଳ ଖାଇଲେ ଭଲ ।

ପ୍ଶୃ- ଏକାଦଶୀ ଦିନ ରାତିରେ ଶାୟପାଠ କରିବୁ କି ନାହିଁ ?

**ଉତ୍ତର**- ସକାଳେ ନିଗମ ଉପଦେଶ ପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଗୁରୁଗୀତା ବହି ପଢିବ । ରାତିରେ ଆସନ ସମ୍କୁଖରେ ପଢିବ ନାହିଁ । ବାହାରେ ପଢିପାର ।

#### ପଶ୍ନ- ଠାକୁରଙ୍କୁ ଭୋଗ ଦେଲାବେଳେ ତୁଳସୀ କେତେବେଳେ ଦେବ ?

**ଉତ୍ତର** ଠାକୁରଙ୍କୁ ଭୋଗ ଦେଲାପରେ ତୁଳସୀ ପକାଇବ । ଠାକୁର ହେଉଛନ୍ତି ସର୍ବଶ୍ୱେଷ । କୃଷ୍ଣଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ କୌଣସି ଦେବଦେବୀଙ୍କ ପାଦରେ ତୁଳସୀ ଦିଆଯାଏ ନାହିଁ, କେବଳ ଠାକୁରଙ୍କ ପାଦରେ ତୁଳସୀ ଦିଆଯାଏ । ଠାକୁରଙ୍କ ସାଧନା ବେଳର କଥା, ଭିଷା କରି ଚଳୁଥିଲେ । ଜଣଙ୍କ ଘରକୁ ଭିଷା ପାଇଁ ଯାଇଥିଲେ, ସେ ଗୃହୁଣ୍ଡ ଭାବିଲେ ଏ ଭଣ୍ଡ ସନ୍ୟାସୀ । ତେଣୁ ପରୀଷା କରିବା ପାଇଁ କହିଲେ, "ପ୍ରଥମେ ଶାଳଗାମକୁ ପ୍ରଣାମ କର, ତାପରେ ଭିଷା ଦେବି" । ଠାକୁର ମନା କଲେ, କହିଲେ, "ମୁଁ ପ୍ରଣାମ କଲେ ଫଳ ଭଲ ହେବ ନାହିଁ" । କିନ୍ତୁ ଗୃହୁଣ୍ଡ ଶୁଣିଲେ ନାହିଁ । ଜିଦ୍ ଧରିଲେ । ତେଣୁ ଠାକୁର ବାଧ୍ୟ ହୋଇ ପ୍ରଣାମ କରନ୍ତେ ଶାଳଗାମଟି ଫଟି ଗଲା, ତାର ବଂଶ ମଧ୍ୟ ଜଳିଗଲା । ତେଣୁ ଠାକୁର ଏପରି ଉଚ୍ଚରେ ଅଛନ୍ତି । ତାଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କଲାବେଳେ ଏ କଥାଟି ସବୁବେଳେ ମନେ ରଖିବ । ସବୁବେଳେ ପୁତ୍ବତ୍ ସ୍ନେହ, କାଳବତ୍ ଭୟ ରଖି ସେବା କରିବ । ସେଥିପାଇଁ ଭୋଗ ଦେଲା ପରେ ତୁଳସୀ ପକାଇବ । ଅନ୍ୟ ଦେବଦେବୀଙ୍କର ଏମିତି କି ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କର ମଧ୍ୟ ଭୋଗ ପୂର୍ବରୁ ତୁଳସୀ ପଡେ । ଯେତେବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଭୋଗ ଦେବ, ସବୁବେଳେ ଭୋଗ ଦେଲା ପରେ ତୁଳସୀ ପକାଇବ । କାରଣ ଅନ୍ୟ ଦେବଦେବୀମାନେ ପ୍ରସାଦ ପାଇବା ପାଇଁ ଅପେଷା କରିଥାଆନ୍ତି । ତୁଳସୀ ପକାଇଲେ ସେମାନେ ଜାଣି ପ୍ରସାଦ ପାଇବାକୁ ଆସନ୍ତି ।

#### ପ୍ଶ୍ନ- ଏକାଦଶୀ ଦିନ ସନ୍ଧ୍ୟାବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଭୋଗ ଦିଆଯିବ କି ?

**ଉତ୍ତର**- ହଁ, ସନ୍ଧ୍ୟା ପୂର୍ବରୁ ଅନ୍ନ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ ସବୁ ଭୋଗ ଦେଇପାରିବ । ନିଜେ ଯାହା ଖାଇବ ତାହା ଠାକୁରଙ୍କୁ ନିବେଦନ କରିବ । ଯାହା କରିବ ବର୍ଷକ ପାଇଁ କେନ୍ଦ୍ରରୁ ଅନୁମତି ନେଇଯିବ । ଆଜି ଗୋଟିଏ ପ୍ରକାରେ କରିବ, କାଲି ଆଉ ପ୍ରକାରେ କରିବ, ଏହା ଠିକ୍ ନୁହେଁ ।

#### ପ୍ରଶ୍ନ- ଘରେ ଯଦି ପିଆଜ ରସୁଣ ବ୍ୟବହାର କରୁ ନ ଥିବ, ତେବେ ଘର ବାସନରେ ଠାକୁରଙ୍କ ଭୋଗ ରାହି ହେବ କି?

**ଉତ୍ତର** ହୂଁ, କରି ହେବ । ଭୋଗ ରାନ୍ଧିଲା ବେଳେ ଶୁଦ୍ଧାଚାର ହୋଇ ରାନ୍ଧିବ । ଠାକୁରଙ୍କୁ ରାନ୍ଧିକରି ଭୋଗ ଦେଲେ ତୁମ ଖାଦ୍ୟ ମଧ୍ୟ ସଂଯମ ହୋଇଯିବ । ଖାଦ୍ୟ ସଂଯମ ପାଇଁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଭୋଗ ନିବେଦନ କରିବା ହେଉଛି ସବୁଠାରୁ ସହଜ ଓ ଉତ୍ତମ ପଛା ।

### ପ୍ର୍ୟ - ତୁମ ଦେଶ ରୀତି ଅନୁସାରେ ପୂଜା କରିବାକୁ କହିବାର ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ କଣ ?

**ଉତ୍ତର**- ଆମ ଦେଶର ରୀତି ହେଲା ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କ ରୀତି । ଜଗନ୍ନାଥ ଅଛନ୍ତି, ଏହି ବିଶ୍ୱାସରେ ତାଙ୍କୁ ମଣିଷ ଭାବରେ ପୂଜା କରାଯାଏ । ଖରାଦିନେ ଗରମ ହୁଏ । ତେଣୁ ସ୍ନାନ ପୂର୍ଣ୍ଣିମାରେ ବାହାରେ ଥଣ୍ଡାପାଣିରେ ଭଲକରି ଗାଧୋଇଲେ । ଥଣ୍ଡା ଧରିଲା, ଜର ହେଲା । ପଥି ଖାଇଲେ । ଦେହ ସୁଞ୍ଚ ହେଲାରୁ ରଥଯାତ୍ରାରେ ବନ୍ଧୁଘରକୁ ବୁଲି ବାହାରିଲେ । ଠାକୁର ଅଛନ୍ତି, ଜଣେ ଥିଲେ ଯେମିତି ସେବା, ପୂଜା କରାଯାଏ ସେମିତି କରିବ । ଆମର ଯେଉଁ ପଞ୍ଚଭାବ (ଦାସ୍ୟ, ସଖ୍ୟ, ବାସୂଲ୍ୟ, ମଧୁର, କାନ୍ତା) ଅଛି, ସେହି ଅନୁସାରେ ସେବା କରିବ ।

### ପ୍ରଶ୍ନ – ଠାକୁରଙ୍କ ପାଇଁ ରୋଷାଇ କଲାବେଳେ କଥା କହିବ କି ନାହିଁ । ପରିବା କାଟିବା ବେଳେ କଣ ସେହିପରି ଭାବରେ ସେବା କରିବ ।

**ଉତ୍ତର**- ସେବା କଲାବେଳେ ଆଦିୋ କଥା କହିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ । ପରିବା କାଟିବା ବେଳେ ମଧ୍ୟ ନିଷ୍ଟ୍ୟ ଶୁଦ୍ଧତା ରକ୍ଷା କରିବ । ------  $\mathbf{x} \ \mathbf{o} \ \mathbf{x}$  ------

ତୁମମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଧର୍ମର ଯେଉଁସବୁ ମିଥ୍ୟା ବା ଅନ୍ଧ ସଂୟାର ଅଛି, ତାହା ଦୂର ହୋଇଯାଇ ଯେଉଁଥିରେ ସତ୍ୟ ସଂୟାର ଏବଂ କୃପାରେ ବିଶ୍ୱାସ ଜନ୍ନେ, ସେହି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ମଝିରେ ମଝିରେ ଏହିପରି ଅହେତୁକୀ କୃପା ପାଉଛ । ଦିନେ ଏପରି ଦିନ ଆସିବ ଯେ, ସେ ସତ୍ୟ ତୁମମାନଙ୍କର ହୃଦୟ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରି ପ୍ରକାଶିତ ହେବ । ଅଜ୍ଞାନ ଅନ୍ଧକାର ଚିରଦିନ ପାଇଁ ଦୂରକୁ ପଳାଇବ । ବୂସ ! ଆଉ ନିରାଶ ବା ବିଶ୍ୱାସ ହୀନ ହୁଅନାହିଁ ।

--ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର

## ଭ୍ରତିପଥ

ଞ୍ଜାନଲାଭକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟବୟୁ ବା ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ରୂପେ ପ୍ରତିଷିତ କରି ସଦ୍ଗୁରୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜ ଆମୃମାନଙ୍କୁ ଗୋରାଙ୍ଗ ଦେବଙ୍କ ପଥରେ ଅର୍ଥାତ୍ ଭକ୍ତିପଥରେ ଚଳିବାକୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ପଦାନ କରିଛନ୍ତି ।

'ନିତ୍ୟସିଦ୍ଧ କ୍ଷ୍ୟପେମ କଭ୍ ସାଧ୍ୟ ନୟ' - ମହାଜନମାନଙ୍କର ଏହି ପଦାବଳୀ ଶବଣ କରି ଅନେକଙ୍କର ମନରେ ଏହି ପଶୁ ସୃତଃ ଜାଗରିତ ହୁଏ ଯେ କୃଷ୍ଠଭ୍ତି ବା କୃଷ୍ଠପେମ ଯଦି ସାଧ୍ୟ ନୂହେଁ ତେବେ ଅନର୍ଥକ ସାଧନ ଭଜନ କରି ଲାଭ କଣ ? ଏହିପରି କଲ୍କନା ବିଳାସୀ ସବିଧାବାଦୀ ବ୍ୟକ୍ତିମାନେ ସାଧିମାନଙ୍କର ପଦାବଳୀର ଦୋହା ଦେଇ ଆଳସ୍ୟ ଜଡତାର ପଥରେ ଭାସି ଗୁଲିଛନ୍ତି । ଭ୍ରତ୍ତିପଥ ପରି ଜ୍ଞାନପଥରେ ମଧ୍ୟ ଆଳସ୍ୟ ଜଡତାରେ ସମୟ ନତ୍ତ କରିବାର ଆଶଙ୍କା ରହିଛି । ଜ୍ଞାନପଥର ମହାପ୍ରଷମାନେ କହିଛନ୍ତି - "ବହୁ ବାକ୍ୟ, ମନ ଓ ବୁଦ୍ଧିର ଅଗୋଚର ।" ବାଜ୍ୟ, ମନ ଓ ବୁଦ୍ଧି ଦ୍ୱାରା ଯଦି ତାଙ୍କୁ ଜାଣି ହୁଏ ନାହିଁ ତେବେ ସାଧନ ପଥରୁ ନିରୟ ହେବା ଶେୟୟର । କିନ୍ତ ଜ୍ଞାନପଥ ଓ ଭକ୍ତିପଥରେ ଯେ ଅନେକ କଥା ଭାବିବାର ଅଛି ସେକଥା ମଧ୍ୟ ମହାଜନମାନେ କହିଯାଇଛନ୍ତି । ସେ ଦିଗରେ ଆମର ଆଦୌ ଲକ୍ଷ୍ୟ ନାହିଁ । ଭ୍ରତ୍ତିପଥର କଥା ଧରାଯାଉ - ହଠାତ କେହି ଲମ୍ଫ ଦେଇ ପେମଭ୍ରତ୍ତିର ଅତି ଉଚ୍ଚ ସୋପାନରେ ପହ୍ଞ ପାର୍ଚ୍ଚ ନାହିଁ । ସୋପାନଗଡିକ ପରୟର ଧୀର ଧୀରେ ଅତିକମ କରି ଭଜନପରାୟଣ ସାଧକଗଣ ଚରମ ଲକ୍ଷ୍ୟରେ ଉପନୀତ ହୋଇପାରନ୍ତି । ନିତ୍ୟସିଦ୍ଧ କୃଷ୍ଟପେମ ହାଟ ବଜାରରେ ବିକୀ ହେଉଥିଲେ ସେମାନେ ଅର୍ଥ ଦେଇ ତାହା କୟ କରିପାରନ୍ତେ । ପେମଭ୍ରି ହେଉଛି ଚରମ । ତାହାକୁ ଲାଭ କରିବାକୁ ହେଲେ ଭାବଭକ୍ତି ଓ ସାଧନଭକ୍ତି ଏ ଦୁଇଟିକୁ ଅତିକମ କରିବାକୁ ହେବ । ଅକୈତବ କୃଷ୍ଡଭକ୍ତି ବା କୃଷ୍ଟପେମ ସାଧ୍ୟ ବୟୁ ନ୍ହେଁ । କିନ୍ତୁ ସାଧନଭକ୍ତି ଓ ଭାବଭକ୍ତି ତାହା ନ୍ହେଁ । 'ଶୀଶୀଭ୍କିରସାମୂତସିନ୍ଧୁ' ଏ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରିଛନ୍ତି ଯେ -ସାଧନଭ୍ତିକୁ କୃତିସାଧ୍ୟ ଆଖ୍ୟା ଦିଆଯାଇଛି । ଅର୍ଥାତ୍ ସାଧନଭ୍ତି ଶବଣାଦି କିୟାଦ୍ୱାରା ଲାଭ କରାଯାଇ ପାରେ । ନିର୍ମଳାଭ୍ତି ଲାଭ କରିବାକୁ ହେଲେ ପଥମରୁ ଭଗବତ କଥା ଶୁଣିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଭାବ କିନ୍ତୁ ଏପରି ଭାବରେ ଜନୁ ନିଏ ନାହିଁ । ଭଗବତ କଥା ଶୁଣିଲେ ଅନ୍ତରରେ ଭାବ ଉଦ୍ଦୀପିତ ହୁଏ । ତେଣୁ ସାଧନଭକ୍ତି ଓ ଭାବଭକ୍ତି ଉଭୟ ହିଁ କୃତିସାଧ୍ୟ । ସାଧନାର ପଳ ହେଲା ସିଛି । କିନ୍ତୁ ସାଧନା ନ କରି ସିଦ୍ଧି ଲାଭର ଆଶା ଦୂରାଶା ମାତ । ନିତ୍ୟସିଦ୍ଧ ଭାବର ପକାଶ ଯଦି ସାଧ୍ୟତା ହୁଏ ତେବେ ପଥମେ ସାଧନ ଭଜନ କରି ଚିତ୍ତଦର୍ପଣ ମାର୍ଜନ କରିବା ଜୀବର ପଥମ କର୍ତ୍ତ୍ୟ । ଶୀମତ ଭାଗବତରେ ଅଛି - "ଭ୍ରତ୍ୟା ସଞ୍ଚତ୍ୟା ଭ୍ରତ୍ୟା ବିଦତ୍ତ ପୁଲକାଂ ତନ୍ମ"। ଶବଣାଦି ସାଧନ ଭ୍ରତ୍ତିପାରା ସଞ୍ଚତ ଯେ ପେମଭ୍ରି, ସେ କଥା ଶବଣ ମାତେ ଭ୍ରଜନପରାୟଣ ମହାଜନଗଣ ରୋମାଞ୍ଚତ କଳେବର ହୋଇ ପଡ଼ିଛ । ଭାଗବତର ଏହି ଶ୍ଳୋକ ଦ୍ୱାରା ଏହା ପମାଣିତ ହେଲା ଯେ ସାଧନ ଭକ୍ତିରୁ ପେମଭ୍କ୍ତିର ଉଦ୍ଭବ । ସାଧନ ଭ୍କ୍ତି କୃତିସାଧ୍ୟ । ଏହି କଥାଟି ତାହେଲେ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ରୂପେ ଆମକୁ ଗହଣ କରିବାକୁ ହେବ । ଶ୍ରବଣାଦି ଭ୍ରଜନ କିୟା ବିରହିତ ହେଲେ ପେମଭ୍ରତ୍ତି ତ ଦୂରର କଥା, ସାଧନଭତ୍ତି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଲାଭ କରାଯାଇ ପାରେନା । ତାହେଲେ ମୋଟ କଥା ଏହା ଛିର ହେଲା ଯେ ଭ୍ରତ୍ତିଲାଭ କରିବାକୁ ହେଲେ ଭଜନପରାୟଣ ହେବାକୁ ପଡିବ । ଆଳସ୍ୟ ଜଡତା ଦ୍ୱାରା ଭ୍ରତ୍ତିଲାଭ ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ । ଭ୍ରତ୍ତି କୃତିସାଧ୍ୟ । ଇନ୍ଦିୟ ଗୁଡିକୁ ନିଷ୍ଟେଷ କରି ରଖିଲେ ଭ୍ରତ୍ତିଲାଭ ଅସମ୍ବ । ଅନୁଶୀଳନ ଦ୍ୱାରା ଭ୍ରତ୍ତିଲାଭ ହୁଏ । ଶୀଳ ରୂପ ଗୋସ୍ୱାମୀ ଭ୍ରତ୍ତିଲାଭର ୬ଟି କଥା କହିଛନ୍ତି । ଭ୍ରତ୍ତିଲାଭ କରିବାକୁ ହେଲେ ଏହି ୬ଟି ଗୁଣ ବିଷୟରେ ସାଧକକୁ ପଯନ୍ଶୀଳ ହେବାକୁ ପଡିବ । ଯଥା -

> ଉତ୍ସାହିଁ ନିଷ୍ୟା ଧୈଯ୍ୟତଡିତ୍ କମ ପବର୍ତ୍ତାତ୍ ସଙ୍ଗ ତ୍ୟାଗାତ୍ ସତ୍ୟେବୃତେଃ ଷଡଭିଃ ଭ୍ରତ୍ତି ପସିଧ୍ୟତି ।

ଈଶ୍ୱର କିମ୍ବା ଗୁରୁଙ୍କୁ ଭକ୍ତି ଶ୍ରନ୍ଧା ଦ୍ୱାରା ଆନୟନ କରିବାକୁ ହେଲେ ପ୍ରଥମେ "ଉତ୍ସାହ" ଆବଶ୍ୟକ । ଉତ୍ସାହ ନ ହେଲେ ଭଜନରେ ଶୈଥିଲ୍ୟ ଜନ୍ମେ । ଗୀତାରେ ଭଗବାନ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ ଭକ୍ତର ଲକ୍ଷଣ ବିଷୟରେ ଉଲ୍ଲେଖ କରି କହିଛନ୍ତି -"ଧ୍ୟତ୍ୟୁତ୍ ସାହ ସମନ୍ନୀତ" । ଆଳସ୍ୟ ଓ ଜଡତା ହିଁ ତମୋଗୁଣର ଲକ୍ଷଣ । ଜଡତା ଭକ୍ତି ଧର୍ମର ବିପରୀତ । ଜଡତାକୁ ଦେହ ବା ହୃଦୟରେ ପ୍ରଶ୍ରୟ ଦେଲେ ଭଜନ ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ । ଭଜନ କରିବାକୁ ହେଲେ ସର୍ବୀଗ୍ରେ ଉତ୍ସାହ ଆବଶ୍ୟକ । ସାର୍ତ୍ତ୍ୱିକ ପ୍ରକୃତି ନ ହେଲେ ଭଜନରେ ଉତ୍ସାହ ହୁଏ ନାହିଁ । ଉତ୍ସାହ ହେଉଛି ସର୍ବ୍ୱଗୁଣୀର ଧର୍ମ । "ଆନୁକୁଲ୍ୟେନ କୃଷ୍ଟାନୁଶୀଳନଂ ଭକ୍ତିରଉମା ।"

ଉତ୍ତମାଭକ୍ତିର ଲକ୍ଷଣ ହେଲା ଭଗବାନ ଯେଉଁଥିରେ ପ୍ରୀତ ହୁଅନ୍ତି ସେହିପରି କର୍ମର ଅନୁଷାନ କରିବା । କାରଣ ଭକ୍ତି ଭଜନ କ୍ରିୟା ସାପେଷ । ଭକ୍ତିପାଇଁ କିଛି ନ କଲେ ସେ କିପରି ବା ଲାଭ ହୋଇପାରିବ ? ତେଣୁ ମାନବ ଭଜନ କରିବାକୁ ଗୃହିଁଲେ ପ୍ରଥମେ ଉତ୍ସାହ ଆବଶ୍ୟକ । ଭଜନପରାୟଣ ସାଧକର ଉତ୍ସାହ ହେଉଛି ବଡ ସଂପଦ ।

ଉତ୍ସାହ ନେଇ ଯେଉଁ କାର୍ଯ୍ୟରେ ବୃତୀ ହେବ, ଫଳ ଲାଭରେ ଯଦି ସେଥିରେ ସଂଶୟ ଆସେ, ତେବେ ସେଥିରେ ଅଗୁଗତି ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ । ଏଣୁ ଉତ୍ସାହ ପରେ ପାଣରେ ନିଷ୍ଟୟତାର ଭାବ ଆବଶ୍ୟକ । ଗୁରୁବାକ୍ୟ ଏବଂ ଶାୟବାକ୍ୟରେ ସତ୍ୟ ବୁଛିକୁ ଶୁଛା କୁହାଯାଏ । ଶୀଗୁରୁ ଯେତେବେଳେ କହିଦିଅନ୍ତି ଯେ ଶିଷ୍ୟର ସିଛି ନିଷ୍ଟୟ ହେବ, ସେତେବେଳେ ଏହି ପ୍ରକାର ଛିର ବିଶ୍ୱାସ ରହିବା ଉଚିତ୍ । ଗୁରୁ ମୁଖରୁ ସିଛାନ୍ତ ଶ୍ରବଣ କରି ଆଳସ୍ୟପ୍ରାୟ ବସିରହିଲେ ଚଳିବ ନାହିଁ । ଇଷ୍ଟସିଛି ବା ଅଭିଳଷିତ ବହୁର ପ୍ରାଧି ନିମନ୍ତେ ସୁଦୃଢ ମାନସ ଅର୍ଥାତ୍ ଛିର ନିଷ୍ଟୟତା ଆବଶ୍ୟକ । ସିଛାନ୍ତ ଜାଣିବା ପରେ ସାଧନ ପଥରେ ଅକୃତ୍ରିମ ଅନୁରାଗ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିବାକୁ ହେବ । ଇଷ୍ଟଲାଭ ଯାହାର ଇଚ୍ଛା ସେମାନଙ୍କୁ ସୁଦୃଢ ନିଷ୍ଟୟ ହୋଇ ସାଧନ ଭଜନ କରିବାକୁ ହେବ ।

ଥିର ବିଶ୍ୱାସର ସହିତ ଧୈର୍ଯ୍ୟର ସଂଯୋଗ କରି ସାଧନ ପଥରେ ଅଗ୍ରସର ହେବାକୁ ପଡିବ । ଭଜନପରାୟଣ ସାଧକ ଅଧୈର୍ଯ୍ୟ ହେଲେ, ସାଧନ ପଥରେ ସିଦ୍ଧିଲାଭ ଆଶା ସୁଦୂରପରାହତ । ଇଞ୍ଜଦର୍ଶନ ପାଇଁ ଶରୀରର ଆକୁଳତା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଧୈର୍ଯ୍ୟ ଧାରଣ କରିବାକୁ ହେବ । ପ୍ରତୀକ୍ଷା ନ କଲେ ଇଞ୍ଜଦର୍ଶନ ହେବ ନାହିଁ । ଶ୍ରୀଭଗବାନ ଆଜି ହେଉ ବା ଦୀର୍ଘକାନ ପରେ ହେଉ ନିଞ୍ଜୟ ଦର୍ଶନ ଦାନ କରିବେ ଏହି ବିଶ୍ୱାସ ଓ ଧୈର୍ଯ୍ୟ ଥିବା ଆବଶ୍ୟକ । ସେ ଯେତେବେଳେ ଭକ୍ତକୁ ଆଶ୍ରିତ ଭାବେ ଗ୍ରହଣ କରିଛନ୍ତି ସେତେବେଳେ ଯେତେଦିନ ଲାଗୁ ପଛକେ ଅପେକ୍ଷା କରିବାକୁ ପଡିବ । ବିଳମ୍ବ ହେଲେ ଧୈର୍ଯ୍ୟଚ୍ୟୁତି ହୋଇ ଭଜନଚ୍ୟୁତ ହେଲେ ଚଳିବ ନାହିଁ । ପ୍ରାଣରେ ପ୍ରବଳ ଆଶାରଖି ଇଞ୍ଜଦର୍ଶନ ପାଇଁ ପତୀକ୍ଷା କରିବାକୁ ହେବ ।

ଯେଉଁ ଯେଉଁ କର୍ମରେ ଭକ୍ତିର ଅନୁଶୀଳନ ହୁଏ, ସେହି ସେହି କର୍ମକୁ 'ମତ୍କର୍ମ' ବା 'ତ୍ୱତ୍କର୍ମ' କୁହାଯାଏ । ଶ୍ରୀମତ୍ ଭାଗବତରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ ଉଦ୍ଧବଙ୍କୁ କହିଛନ୍ତି – ମୋର ଅମୃତମୟୀ ଲୀଳା କଥାରେ ଶନ୍ଧା, ସର୍ବଦା ମୋର ଗୁଣ ଗାନ କୀର୍ତ୍ତନ, ମୋ ପୂଜାରେ ନିଷା, ମୋର ସ୍ତୁତି କଥା, ମୋ ପରିଚର୍ଯ୍ୟାରେ ଆଦର, ସର୍ବାଙ୍ଗ ଦ୍ୱାରା ମୋର ଅଭିବାଦନ, ମୋ ଭକ୍ତର ପୂଜା, ସର୍ବଭୂତରେ ମୋର ଦର୍ଶନ ଓ ସମଞ୍ଜାନ, ମୋ ପାଇଁ ସମୟ କୌଳିକ ଚେଷ୍ଟ, ମୋ ଭଜନ ପାଇଁ ସୁଖ ଭୋଗ ପରିତ୍ୟାଗ କରିବା ଇତ୍ୟାଦି ଦ୍ୱାରା ଜୀବର ପେମଭକ୍ତି ଲାଭ ହୁଏ ।

ଭତ୍ତିଲାଭ କରିବାକୁ ହେଲେ ସଙ୍ଗ ତ୍ୟାଗ କରିବାକୁ ହେବ । ସଙ୍ଗ ହିଁ ବନ୍ଧନର କାରଣ । ଯେଉଁ ସଙ୍ଗ ବନ୍ଧନର କାରଣ ସେହି ସଙ୍ଗ ମଧ୍ୟ ମୁକ୍ତିର କାରଣ ହୋଇପାରେ । ସାଧୁସଙ୍ଗ ହିଁ ମୁକ୍ତିର ହେତୁ । ଏଣୁ ସଙ୍ଗତ୍ୟାଗ କହିଲେ ଅସତ୍ସଙ୍ଗ ତ୍ୟାଗ ହିଁ ବୁଝାଯାଏ । ଏହି ଅସତ୍ସଙ୍ଗ ତ୍ୟାଗ - ଏହା ବୈଷ୍ଟବ ଆଗୃର । ବିଷୟସଙ୍ଗକୁ ହିଁ ବୈଷ୍ଟବ ଶାୟ ଅସାଧୁ ଆଖ୍ୟା ପ୍ରଦାନ କରିଛି । ସତ୍ସଙ୍ଗରେ ରହି ରହି ସାଧୁର ସମୟ ଅନର୍ଥ ବିଦୁରିତ ହୋଇଯାଏ । ପୁଣି ଅସତ୍ସଙ୍ଗ ବା ଅଭକ୍ତର ସଙ୍ଗ ଲାଭ ହେଲେ ସକଳ ପ୍ରକାର ଅନର୍ଥ ଆସି ଏକତ୍ର ହୁଏ । ବାୟବିକ ସାଧୁସଙ୍ଗ ବ୍ୟତୀତ ଭବ୍ତିଲାଭର ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଉପାୟ ନାହିଁ । କୃଷ୍ଟଭକ୍ତି ଜନ୍ମର ମୂଳ ହେଉଛି ସାଧୁସଙ୍ଗ ।

ଅସାଧୁ ବୃତ୍ତିକୁ ପ୍ରଶ୍ରୟ ନ ଦେଇ ସାଧୁବୃତ୍ତି ବା ସଦ୍ବୃତ୍ତିର ଅନୁଶୀଳନ କରିବାକୁ ହେବ । ମନୁଷ୍ୟ ଭିତରେ ଦୁଇଟି ବୃତ୍ତି ଅଛି । ଗୋଟିଏ ହେଉଛି ଆସୁରିକ ଏବଂ ଅନ୍ୟଟି ଦୈବୀ ବୃତ୍ତି । ଭହିଲାଭ କରିବାକୁ ହେଲେ ପାଶବିକ ବୃତ୍ତିଗୁଡିକୁ ଧୀରେ ଧୀରେ କମାଇ କମାଇ ଶେଷରେ ନିର୍ମୂଳ କରିବାକୁ ହେବ । ମନର ଯେଉଁ ବୃତ୍ତି ଜୀବକୁ ଇଶ୍ଚରାଭିମୁଖୀ କରାଏ ତାହାକୁ କହାଯାଏ ସଦ୍ବୃତ୍ତି ଓ ଯେଉଁ ବୃତ୍ତି ଜୀବକୁ ଇଶ୍ଚରବିମୁଖୀ କରାଏ ତାହାକୁ ଅସଦ୍ବୃତ୍ତି କୁହାଯାଏ । ତେଣୁ ଭହିଲାଭ କରିବାକୁ ହେଲେ ଅନେକ କରଣୀୟ ଓ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଅଛି । ଅନେକ ମନେ କରନ୍ତି ଭହିପଥ ସହକ, କିନ୍ତୁ କିଛି ସହକ ନୁହେଁ । ସବୁକିଛି ଅନୁଶୀଳନସାପେଷ । ଯେଉଁମାନେ କୃଷ୍ଠଭହିକୁ ଖୁବ୍ ସହକ ମନେକରନ୍ତି, ସେମାନେ ଯେପରି ମହାପ୍ରଭୁଙ୍କର -'ଶିଶ୍ନୋଦର ପରାୟଣ କୃଷ୍ଟେ ନାହିଁ ପାଏ' ଏହି ବାଣୀଚିକୁ ସ୍ମରଣ ରଖିବେ । ଆମ୍ଦୃମାନଙ୍କର ପଥ ଭହିପଥ - ଏହା କହି ଅନେକ ନିଷ୍ଟିଚ୍ଚ ଭାବରେ ବସିରହନ୍ତି, କିନ୍ତୁ ଭହିପଥ ଏତେ ସହକ ନୁହେଁ । ସତ୍ବିଦ୍ୟ ମୁମୂର୍ଶୁ ରୋଗୀ ପାଖରେ ମରଣ ବାଣୀ ନ ଶୁଣାଇ ଅଭୟ ବାଣୀ ଶୁଣାଇ ଥାଏ । କିନ୍ତୁ ତା ବୋଲି କଣ ରୋଗୀ ମରେ ନାହିଁ ? ଶାୟବିଧି ବା ଈଶ୍ୱର ଆଜ୍ଞା ଲଙ୍ଘନ କଲେ ଯନ୍ତଣା ଭୋଗ କରିବାକୁ ହେବ । ଭହିପଥର ମହାଜନଗଣ ନିଜ ଜୀବନରେ ଯାହା ଆଚରଣ କରି ଦେଖାଇ ଯାଇଛନ୍ତି ସେଥିରୁ ମନେହୁଏ - ବାୟବିକ ଭହି "କୃତିସାଧ୍ୟ" । ନିଷ୍ଠ, ତ୍ୟାଗ ଓ ସଂଯମ ବ୍ୟତୀତ ଭହ୍ତି ଲାଭ ଅସମୁବ । ଆମୃମାନଙ୍କର ପଥ - ଗୌରାଙ୍ଗଙ୍କର ପଥ - ଏହା ଉଚ୍ଚାରଣ କରି ଅନେକେ ନୈଷ୍ଠିକତାର ଆସ୍ୱାଦନ ଲାଭ କରନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଗୌରାଙ୍ଗଙ୍କର ପଥ କିପରି କଠୋର, ଭଜନପରାୟଣ ସାଧକ ମାତ୍ର ତାହା ଅବଗତ ଅଛନ୍ତି ।

ଶୀଗୁରୁ ଭଗବାନଙ୍କର ଆଦେଶ ପାଳନରେ ଯେଉଁମାନେ ଶୈଥିଲ୍ୟ ବା ଉପେକ୍ଷା ପ୍ରକାଶ କରନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କୁ କଣ ଭକ୍ତି ଦେବୀ କୂପା କରନ୍ତି ବୋଲି ଭାବିବାକୁ ହେବ ? ଆମ୍ତମାନଙ୍କର ଗୋରାଙ୍ଗଙ୍କର ପଥ – ଏହି କଥା କହିଁ ଯେଉଁମାନେ ରାଗମୂଳକ ସ୍ୱାଭାବିକ ବୃତ୍ତିର ଦିବସରଜନୀ ଅନୁଶୀଳନ କରନ୍ତି ସେମାନଙ୍କୁ ଭକ୍ତିପଥର ମହାଜନ କୁହାଯାଇ ପାରେକି ? ଏହି ପ୍ରକାର ପଥିକଙ୍କୁ ଯେତେଦୂର ସମୃବ ଦୂରରୁ ରହି ପ୍ରଣାମ କରିବା ମଙ୍ଗଳଜନକ । ନିଷା, ସଦାଗୃର, ସଂଯମ, ଭଗବତ୍ ଧର୍ମର ଅନୁଶୀଳନ ଯେଉଁ ପଥର ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟ ଅଙ୍ଖ ସେଗୁଡିକ ପ୍ରତି ଭୁଷେପ ନ କରି ଯଥେଛାଗୃରୀ ପଥରେ ଚଳିଲେ ମହାଜନ ପ୍ରଦର୍ଶିତ ପ୍ରେମଭକ୍ତି ଲାଭ କରିବାର ଆଶା କରିବା ବୃଥା । ମହାପ୍ରଭୁଙ୍କର ଅନ୍ତର ଅଭିପାୟ ବୁଝି ବୈଷ୍ଟବ ମହାଜନ ଭୋଟ କମ୍ବଳ ପରିତ୍ୟାଗ କରି ଛିନ୍ନ କଛା ଅବଲମ୍ବନ କରିଛନ୍ତି । ଏହିପରି ତ୍ୟାଗୀ ନ ହେଲେ ଈଶ୍ୱର କୃପା ବା ଭଗବତ୍ କୃପା ଲାଭ କରାଯାଏ ନାହିଁ । ଭକ୍ତିପଥ ତ୍ୟାଗର ପଥ, ସଂଯମର ପଥ ଏବଂ ସଦାଗୃରର ପଥ । ଭକ୍ତିଦେବୀଙ୍କୁ ଅନାୟାସରେ ଲାଭ କରାଯାଇ ପାରେନାହିଁ । ଶୀମତ୍ ଭାଗବତର କଥା –

ଏବଂ ନିର୍ଜିତ ଜତବର୍ଗିଃ କୀୟତେ ଭବ୍ତିରୀଶ୍ୱରେ ।

ଭକ୍ତିଦେବୀ କୃତିସାଧ୍ୟା । ଅନେକ ଜନ୍ମ ଜନ୍ମାନ୍ତରରେ ନିଷାପୂତ ଧାରାବାହିକ ସାଧନା ପରେ ଭକ୍ତିଦେବୀ ପ୍ରସନ୍ନା ହୁଅନ୍ତି । ଆମୃମାନଙ୍କର ପଥ– ଭକ୍ତିପଥ । ସେ ପଥରେ ଅନେକ କିଛି କରିବାର ଏବଂ ଭାବିବାର ଅଛି ।

ସ୍ବର୍ପର ଅନୁସନ୍ଧାନ ହେଉଛି ଭକ୍ତି । ଶ୍ରୀମତ୍ ଶଙ୍କରାଗୃର୍ଯ୍ୟ ପରମ ଜ୍ଞାନୀ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର ଯେ ଭକ୍ତି ନଥିଲା ଏକଥା କହିବା ଅନୁଚିତ୍ । ଜ୍ଞାନୀମାନଙ୍କର ଭକ୍ତି ନ ଥାଏ ବା ଭ୍ଞିବାଦୀମାନଙ୍କର ଜ୍ଞାନ ନ ଥାଏ, ଏ କଥା କହିବାର କୌଣସି ଯୁକ୍ତି ନାହିଁ । ଭ୍ଞିର ସଜ୍ଞା ବିଶ୍ନେଷଣରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଶଙ୍କର ଭ୍ଞିକୁ ସ୍ୱାକାର କରିଛନ୍ତି, ତାହା ତାଙ୍କର ଅମୂଲ୍ୟ ଗ୍ରହ୍ଥ ବିବେକ ଚୂତାମଣି ପାଠକଲେ ବେଶ୍ ହୃଦ୍ୟଙ୍ଗମ ହୁଏ । ଜ୍ଞାନର ଅଧିକାରୀ ବୋଲି ତାଙ୍କ ହୃଦ୍ୟରେ ଭ୍ଞି ନଥିଲା ଏପରି ନୁହେଁ । ଜ୍ଞାନୀମାନେ ଭ୍ଞିବୃତ୍ତିର ଅଧିକାରୀ ନୁହନ୍ତି ଓ ଭ୍ଞିବାଦୀ ସାଧକମାନେ ଜ୍ଞାନାନୁଶୀଳନରେ ମନୋନିବେଶ କରିପାରନ୍ତି ନାହିଁ, ଏହି ସବୁ କଥା ସାଂପ୍ରଦାୟିକ ବୃତ୍ତିର ପରିଚ୍ୟ ଦିଏ । ଭଗବାନ୍ ମନୁଷ୍ୟକୁ ସୃଦ୍ଧି କରି ତା ଦେହରେ ସମୟ ପ୍ରକାର ବୃତ୍ତି ବୃଦ୍ଧିର ପରିଚ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି । ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ ବିଷୟର ଚର୍ଚ୍ଚା ଅଧିକ ଭାବରେ କଲେ ଯେ ଅନ୍ୟ ବୃତ୍ତି ତା ଭିତରେ ନାହିଁ ଏକଥା ଶାୟକାରମାନେ ସ୍ୱଳାର କରନ୍ତି ନାହିଁ । ମାନବ ଜୀବନରେ ସମୟ ବୃତ୍ତିର ପ୍ରୟୋଜନୀୟତା ଅଛି ଏବଂ ବୃତ୍ତିର ଅନୁଶୀଳନରେ ତାହାର ସାର୍ଥକତା ସଂପାଦିତ ହେଉଛି । ଜ୍ଞାନଭକ୍ତି ଈଶ୍ୱର ସୃଦ୍ଧି ସନାତନୀ ବୃତ୍ତି । ଏହାକୁ ଅସ୍ୱୀକାର ବା ଉପେକ୍ଷା କରିବାର ଉପାୟ ନାହିଁ । ସୂଷ୍ଟର ସୃଦ୍ଧିକର ପ୍ରସ୍ଥିକାର ବା ଉପେକ୍ଷା କଲେ ପ୍ରକାରାନ୍ତରେ ତାହାଙ୍କୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରାଯାଇ ଥାଏ । ମନୁଷ୍ୟକୁ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ମନୁଷ୍ୟତ୍ୱ ଲାଭର ଅଧିକାରୀ କରିବା ପାଇଁ ଭଗବାନ ମନୁଷ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ସାମଗ୍ରୀର ଅଭାବ ରଖିନାହାନ୍ତି । ଭ୍ଞି, ଭଲପାଇବା, ପ୍ରୀତି, ବୈରାଗ୍ୟ, ସଂସମ, ଈଶ୍ୱରାନୁରାଗ, ତ୍ୟାଗ ଇତ୍ୟାଦି ସମୟ ବୃତ୍ତିର ଅପୂର୍ବ ସମାବେଶ ମନୁଷ୍ୟ ଜୀବନରେ ରହିଅଛି । ଶୀମତ୍ ଶଙ୍କରାଗୁର୍ଯ୍ୟ କହିଛନ୍ତି –

ମୋକ୍ଷ କାରଣ ସାମଗ୍ୟାଂ ଭକ୍ତିରେବ ଗରୀୟସୀ । ସ୍ତ୍ର-ସ୍ତର୍ପାନୁସନ୍ଧାନଂ ଭକ୍ତିରିତ୍ୟଭିଧୟତେ ।

- ବିବେକ ଚ୍ଡାମଣି

ମୁକ୍ତିର ଯେତେଗୁଡିଏ ଉପାୟ ଅଛି, ତନ୍ମଧ୍ୟରେ ଭକ୍ତି ହେଉଛି ଗରୀୟସୀ । ସ୍ୱ ସ୍ୱରୂପର ଅନୁସନ୍ଧାନ ହେଉଛି ଭକ୍ତି । ମୁକ୍ତିଲାଭ କରିବାକୁ ହେଲେ ଭକ୍ତି ହେଉଛି ଶ୍ରେଷ ଉପାୟ । ସେ ଭକ୍ତି କିପରି ? ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ୱରୂପାନୁସନ୍ଧାନ ହିଁ ଭକ୍ତି । 'ମୁଁ କିଏ ?' ଏହା ଜାଣିବା ପାଇଁ ଯେଉଁ ବ୍ୟାକୁଳତା – ତାହାର ନାମ ହିଁ ଭକ୍ତି । ତାହେଲେ ବର୍ତ୍ତମାନ ବୃଝିବାକୁ ହେବ ସ୍ୱରୂପାନୁସନ୍ଧାନାତ୍ମିକା ବୃତ୍ତିର ନାମ ହିଁ ଭକ୍ତି । ସ୍ୱରୂପାନୁସନ୍ଧାନ କରିବାକୁ ହେଲେ ଭକ୍ତିର ଆବଶ୍ୟକତା ରହିଛି । ଅନୁସନ୍ଧାନର ବିଷୟ ଯାହା ହେଉ ନା କାହିଁକି ଅନୁସନ୍ଧାନାତ୍ମିକା ବୃତ୍ତିର ପ୍ରୟୋଜନ ସକଳ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଅଛି । ଶ୍ରୀମତ୍ ମଧୁସୁଦନ ସରସ୍ୱତୀ ପାଦ ଭକ୍ତିର ବଡ ସୁଦ୍ଦର ସଂଜ୍ଞା ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି ।

ଦୃତସ୍ୟ ଭଗବର୍ଷ୍ ସ୍ୱିରଧାରାବାହିକତାଂ ଗତା । ସର୍ବେଶେ ମନସୋବୃତ୍ତି ଭବ୍ତିରିତ୍ୟଭିଧୀୟତେ ॥

–ଭକ୍ତି ରସାୟନ

ସର୍ବସ୍ୱରେ ଦ୍ବୀଭୂତ ମନର ଯେ ଧାରାବାହିକ ଚିନ୍ତା ପ୍ରବାହ, ତାହା ହିଁ ଭକ୍ତି ନାମରେ ଅଭିହିତ । ଅଥୀତ୍ ବିଗଳିତ ଚିତ୍ତରେ ଯେତେବେଳେ ତୈଳଧାରା ପରି ଅବିଛିନ୍ନ ଭାବେ ଈଶ୍ୱରାନୁଧ୍ୟାନ ଗୁଲିପାରେ, ସେତେବେଳେ ଭକ୍ତିଲାଭ ହୋଇଛି ବୋଲି ବୁଝିବାକୁ ହେବ । ଚିତ୍ତ ବିଗଳିତ ନ ହେଲେ ତତ୍ତ୍ୱାନୁସନ୍ଧାନ ଗୁଲିପାରେ, ଏହା ସମୃବ ନୁହେଁ । ସ୍ୱରୂପାନୁସନ୍ଧାନ ସମୟରେ ଚିତ୍ତର ଏକମୁଖୀ ବୃତ୍ତିର କ୍ରିୟା ଗୁଲିଥାଏ । ପ୍ରଶାନ୍ତ ଭାବରେ ମଧ୍ୟ ଈଶ୍ୱରାନୁସନ୍ଧାନ କରାଯାଇପାରେ । ଶାନ୍ତ ଭାବର ଉପାସକମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କ୍ରୌଣସି ଉଦ୍ବେଗତା ପ୍ରାୟ ଦେଖାଯାଏ ନାହିଁ । ଯଦିଓ ଏହା ଦେଖାଯାଏ ତଥାପି ସେମାନେ ଲକ୍ଷ୍ୟଞ୍ଚଳରେ ମଧ୍ୟ ପହଞ୍ଚ ପାରନ୍ତି । ସ୍ୱରୂପାନୁସନ୍ଧାନ ବୃତ୍ତିର ଅନୁଶୀଳନ କରି ସାଧକ ଛିତପଙ୍କ ମଧ୍ୟ ହୋଇପାରନ୍ତି । ଆବେଗ ନ ରହିଲେ ମଧ୍ୟ ଭକ୍ତିରେ କ୍ରୌଣସି ବାଧା ଆସିବ ନାହିଁ । ଭକ୍ତି ଯେ

ସ୍ୱର୍ପର ଅନୁସନ୍ଧାନ । ଅନୁସନ୍ଧାନ କାର୍ଯ୍ୟରେ ହସକାନ୍ଦର ଲହରୀ ଉଠି ନ ପାରେ । ଧୀର ପଦଷେପରେ ସାଧକ ଅଗ୍ରସର ହୋଇ ଲକ୍ଷ୍ୟଞ୍ଚଳରେ ଉପନୀତ ହୋଇପାରେ । ଆବେଗର ପରିପାକରେ ଚିଉ ଗୋଟିଏ ପ୍ରଶାନ୍ତ ଭାବରେ ଉନ୍କେଷ ହୋଇଉଠେ । ପରମେଶ୍ୱରଙ୍କପତି ଚିଉର ଏହି ପ୍ରଶାନ୍ତ ବୃତ୍ତିର ନାମ ଭକ୍ତି । ଭକ୍ତି ଚିଉବୃତ୍ତି ଛତା ଅନ୍ୟ କିଛି ନୁହେଁ । ଭଜନ କିୟା ସଂପର୍କରେ ଚିଉର ଯେଉଁ ଅନୁସନ୍ଧାନାତ୍ମିକା ବୃତ୍ତି ତାର ନାମ ହିଁ ଭକ୍ତି । ଭକ୍ତି ପରମେଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତି ଧାବିତ ମନର ଏକାଗ୍ର ବୃତ୍ତି । ଏହି ଦିଗ ନେଇ ବିଗ୍ରର କରି ଦେଖିଲେ ଆଗୁର୍ଯ୍ୟ ଶଙ୍କର ଏବଂ ମଧୁସୂଦନ ସରସ୍ୱତୀଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ପାର୍ଥକ୍ୟ ନାହିଁ । ଭକ୍ତି ଯେ ମାନସିକ ବୃତ୍ତି ଉଭୟ ତାହା ସ୍ୱୀକାର କରିଛନ୍ତି । ସମୟ ଦିଗରୁ ମନକୁ ଫେରାଇ ଆଣି କେବଳ ଲକ୍ଷ୍ୟାଭିମୁଖୀ ମାନସିକ ଚିନ୍ତା ବା ଧ୍ୟାନର ନାମ ହିଁ ଭକ୍ତି । ବିଚଳିତ ନ ହୋଇ ଛିର ଭାବରେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ମାହାମ୍ୟ ଅନୁସନ୍ଧାନ କରାଯାଇପାରେ । ଭକ୍ତିର ଏହିପରି ଅନୁଶୀଳନ ଅନେକ ମହାତ୍ମାଙ୍କର ଜୀବନରେ ପରିଲକ୍ଷିତ ହୁଏ । ଭକ୍ତିର ଉଦ୍ଦାମତା ଓ ପ୍ରଶାନ୍ତ ବହିତା – ଦୁଇଟି ଲକ୍ଷଣ ଅଛି । ଛିର ହୋଇ ବସି ରହିଲେ ଭକ୍ତିର ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ୱୀୟ ସ୍ୱରୂପର ଅନୁସନ୍ଧାନ ଗୁଲିପାରେ ।

ଏ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଜ୍ଞାନୀମାନଙ୍କ ମତରେ ଭକ୍ତିର ବିଶ୍ଳେଷଣ କରି ଆଲୋଚନା କରାଗଲା । ବର୍ତ୍ତମାନ ଭକ୍ତ ଭକ୍ତି ବିଷୟରେ କିପରି ପ୍ରକାଶ କରିଛନ୍ତି ତାହା ନିମ୍ନ ଆଲୋଚନାରେ ପରିୟୁଟ ହେବ ।

ଭତ୍ତମାନେ କୁହନ୍ତି - "ସା ପରାନୁରକ୍ତିରୀଶ୍ୱରେ ।" ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତି ଐକାନ୍ତିକ ଅନୁରାଗର ନାମ ହିଁ ଭକ୍ତି । ଅନୁରାଗ କହିଲେ ଚିତ୍ତର ଗୋଟିଏ ଅବୟାକୁ ବୁଝାଏ । ଅନୁରାଗ ଓ ଭକ୍ତି ଉଭୟ ଚିତ୍ତର୍ବହଳୁ ବୁଝାଏ । ଚିତ୍ତବୃହ୍ତି ଐକାନ୍ତିକ ଭାବରେ ଈଶ୍ୱର ଚିତ୍ତାରେ ନିବିଷ୍ଟ ହେଲେ ତାହାକୁ ଭକ୍ତି ଆଖ୍ୟା ଦିଆଯାଏ । ଭକ୍ତି ହେଉଛି ଚିତ୍ତର ଅନୁରାଗ । ଅନୁରାଗ କିମ୍ବା ବିରାଗ ଚିତ୍ତର ହିଁ ଲକ୍ଷଣ । ଚିତ୍ତରୁ ଅନୁରାଗ ଓ ବିରାଗର ଉଦ୍ଭବ । ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ମତରେ ଭକ୍ତି ହେଉଛି ଚିତ୍ତର ବୃତ୍ତି । ବିଷୟକୁ ଅବଲମ୍ବନ କରି ଚିତ୍ତର ଯେଉଁ ତରଙ୍ଗ ତାହା ଆସକ୍ତି ନାମରେ ଅଭିହିତ ଏବଂ ଈଶ୍ୱରଙ୍କୁ ଅବଲମ୍ବନ କରି ଯେଉଁ ମାନସିକ ବୃତ୍ତିର ଉଦ୍ଭବ ହୁଏ ତାହା ଭକ୍ତି ନାମରେ କଥିତ । ଭକ୍ତି ଏବଂ ଭକ୍ତିବୃତ୍ତି ଏକ କଥା । ପ୍ରାକୃତ ଓ ଅପ୍ରାକୃତ ସଂଞ୍ଜାରେ ଭକ୍ତି ଯେ ବୃତ୍ତି ତାହା କେହି ସ୍ୱୀକାର କରନ୍ତି ନାହିଁ । ଅନୁସନ୍ଧାନାତ୍ମିକା ବା ଅନୁରାଗାତ୍ମିକା ବୃତ୍ତିର ନାମ ଯଦି ଭକ୍ତି ହୁଏ, ତା ହେଲେ ଏହି ପ୍ରକାର ବୃତ୍ତିତରଙ୍ଗ ଯାହାର ଉଠେ ତାହାଙ୍କୁ ଭକ୍ତ କୁହାଯାଏ । ଚିତ୍ତ ଭଗବତ୍କାରରେ ବା ବୃତ୍ତାକାରରେ କିପରି ଆକାରିତ ହୁଏ ତାହା ଦେଖବାକୁ ହେବ । ଅନୁଶୀଳନ ଓ ଅଭ୍ୟାସର ନିଷ୍ଟୟ ପ୍ରୟୋଜନ ଅଛି । ବୃତ୍ତିଦ୍ୱାରା ଅର୍ଥାତ୍ ସାଧନ ଭକ୍ତିଦ୍ୱାରା ସାଧ୍ୟ ତତ୍ତ୍ୱ ଲାଭ କରିବାକୁ ହେବ । ଇଶ୍ୱରଙ୍କୁ ଲାଭ କରିବାକୁ ହେଲେ ଈଶ୍ୱରାନୁବୃତ୍ତିର ପ୍ରୟୋଜନ ଏବଂ ବହୁଙ୍କୁ ଲାଭ କରିବାକୁ ହେଲେ ବହ୍ମାକାର ଚିତ୍ତବୃତ୍ତିର ପ୍ରୟୋଜନ । ଭଲପାଇବା ବା ଅନୁରାଗାତ୍ମିକା ବୃତ୍ତି, ଜ୍ଞାନ ଓ ଭକ୍ତି ଉଭୟ କ୍ଷେତରେ ସମପୟୋଜନ ।

ଭକ୍ତିର ନାମ ଶୁଣି ଆମହରା ନ ହୋଇ ଭକ୍ତିଲାଭ କରାଯାଇପାରେ । ତତ୍ତ୍ୱାନୁସନ୍ଧାନ ଓ ସ୍ୱରୂପାନୁସନ୍ଧାନ ଏକ କଥା । ତତ୍ତ୍ୱ କହିଲେ ବହୁ, ଆମା ଓ ଭଗବାନଙ୍କୁ ବୁଝାଯାଏ । ଏହା 'ଚୈତନ୍ୟ ଚରିତାମୃତ' ଗ୍ରହ୍ରର ଉକ୍ତି । ତେଣୁ ଭକ୍ତିବୃତ୍ତିର ଅନୁଶୀଳନର ବିଷୟ ଏହି ତିନୋଟି ତତ୍ତ୍ୱ ହୋଇପାରେ । ଚିତ୍ତର ଏକମୂଖୀ ବୃତ୍ତି ସାଧନ ଷେତ୍ରରେ ସର୍ବାଗ୍ରେ ପ୍ରୟୋଜନ । ଭକ୍ତି ବ୍ୟତୀତ ଅର୍ଥାତ୍ ତତ୍ତ୍ୱାନୁରାଗ ବ୍ୟତୀତ ଇଷ୍ଟସିଛି ଲାଭ ଅସମୃବ । ବୁଦ୍ଧ, ଶଙ୍କର ଏବଂ ଗୌରାଙ୍ଗ ସମୟଙ୍କର ଭକ୍ତି ଥିଲା । ଚିତ୍ତକୁ ଅଭିଷ୍ଟ ବସ୍ତୁ ବା ତତ୍ତ୍ୱ ଆକାରରେ ସମୟେ ହିଁ ଆକାରିତ କରିଛନ୍ତି । ଚିତ୍ତଗୁଞ୍ଚଲ୍ୟ ଦୂରକରିବା ସକଳ ଭକ୍ତଙ୍କର ଲକ୍ଷ୍ୟ । ଏହି ଚାଞ୍ଚଲ୍ୟ ଦୂର କରିବାକୁ ହେଲେ ଭକ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ଇଷ୍ଟଭିମୂଖୀ ଚିତ୍ତର ଗତି ସମୟଙ୍କ ପକ୍ଷେ ସମାନ ଭାବରେ ପ୍ରୟୋଜନ । କି ଜ୍ଞାନୀ, କି ଭକ୍ତ, କି ଯୋଗୀ, କି କର୍ମୀ - ଭକ୍ତି ବ୍ୟତୀତ ଅର୍ଥାତ୍ ଇଷ୍ଟ ଧ୍ୟାନ ବା ତଦାକାରରେ ଚିତ୍ତକୁ ଆକାରିତ ନ କରିବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କାହା ପକ୍ଷରେ ଇଷ୍ଟସିଛି ଲାଭ ଅସମୃବ । ଈଶ୍ୱର, ଭଗବାନ, ପରମାମ୍ବା, ଯେ କେହି ହୁଅନ୍ତୁ ନା କାହିଁକି ତଦ୍ ବିଷୟରେ ଅନୁସନ୍ଧାନାମିକା ବୃତ୍ତିର ନାମ ହିଁ ଭକ୍ତି । ଭକ୍ତି କହିଲେ ଚିତ୍ତର ବୃତ୍ତିକୁ ବୁଝିବାକୁ ହେବ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ୱୀ ଉମେଶଚନ୍ଦ୍ର ସାମନ୍ତରାୟ ସଂପାଦକ ନୀଳାଚଳ ସାରସୃତ ସଂଘ, ପୂରୀ

# ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ନୂତନ ସଭ୍ୟମାନଙ୍କ ପ୍ତି ନିବେଦନ

ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଭଳି ଅପୂର୍ବ ଗୁରୁଙ୍କୁ ଭଲପାଇ ଯେଉଁମାନେ ସଂଘ ମାଧ୍ୟମରେ ତାଙ୍କ ପରିଚାଳନାଧୀନରେ ଆଶୟ ଗହଣ କରିବାକୁ ଆଗହୀ ହୋଇ ଆସିଛନ୍ତି, ମୁଁ ପଥମେ ସେମାନଙ୍କୁ ଅଭିନନ୍ଦନ ଜଣାଇ ସ୍ୱାଗତ କରୁଛି । କାରଣ ଏଭଳି ଗୁରୁଙ୍କ ଆଶୟ ଲାଭ କରିଥିବାରୁ ଓ ତାଙ୍କ ପତି ଶ୍ରାଭ୍ତ୍ତିଷ୍ଟୁ ହୋଇଥିବାରୁ ସେମାନେ ପରମ ଭାଗ୍ୟବାନ । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଅପୂର୍ବ କହିବାର କାରଣ ହେଉଛି ପୂର୍ବରୁ ବହୁ ଗୁରୁ ମହାପୁରୁଷ, ସିଦ୍ଧରଷି ଇତ୍ୟାଦି ଭଗବାନଙ୍କର ବିଶେଷ ବିଶେଷ ବିଭବ ଅନୁଭବ କରି ପକାଶ କରିଆସିଛନ୍ତି । ମାନବ ଜାତିର ଇତିହାସରେ ଏହା ନୂତନ ନୂହେଁ; ଏହାର ଧାରା ଚଳି ଆସିଛି । କିନ୍ତୁ ମୂଳ ଗୁରୁତର୍ତ୍ତରେ ପତିର୍ଷିତ ହୋଇ ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ସହ ଏକୀଭୂତ ହେଲାପରେ ପୁନରାୟ ଜଗତକୁ ଫେରିଆସି ବଦ୍ଧଜୀବମାନଙ୍କର ଉଦ୍ଧାରର ସଂପୂର୍ଣ ଦାୟିତୃ ଗହଣ କରିବା ଭଳି ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ବିଷୟରେ କୌଣସି ଶାୟ ପୁରାଣ ଇତ୍ୟାଦିରେ ଶୁଣା ଯାଇନାହିଁ । ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଧର୍ମରେ ମଧ୍ୟ ଏଭଳି ଧାରଣା କଲ୍ନାକୁ ସୁଦ୍ଧା ଆସିନାହିଁ । ମୂଳଗୁରୁତର୍ ବା ଜଗଦ୍ଗୁରୁ କହିଲେ ଏତିକି ବୁଝିରଖିବା ଉଚିତ୍ ଯେ, ଏହା ହେଉଛି ସୂଝିଲୀଳାରେ ଜଡିତ ସମଗ ଭଗବତ୍ସଭାର ଉଦ୍ଧାରକର୍ତା । ସମଗ ନିର୍ଗୁଣବହୁସଭାର କେନ୍ଦବିନ୍ତୁ । ଏହି ତର୍ତ୍ତ ସଂପର୍କରେ କୌଣସି ଶାୟପୁରାଣାଦିରେ ବିଶେଷ ଉଲେଖ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେନାହିଁ । ମନୁଷ୍ୟର ସାଧନା ଓ ଉନୃତିର କଲ୍ଧନା ଖୁବ୍ ଉପରକୁ ଉଠି ଭଗବତ୍ ୟର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯାଇଛି । ତେଣୁ ସେହି ଭଗବାନଙ୍କ ସଂପର୍କରେ ଆଲୋଚନା, ଧର୍ମାଧର୍ମ, ସୂଷ୍ଟି ପରିଚାଳନା ଇତ୍ୟାଦି ଓ ସାମାଜିକ ନିୟମ ମଧ୍ୟ ଆଲୋଚିତ ହୋଇଛି । କିନ୍ତୁ ସ୍ୱଞ୍ଜିଲୀଳାରେ ପବେଶ ପୂର୍ବରୁ ଭଗବାନ ନିଜର ଉଦ୍ଧାର ପାଇଁ ତିପାଦ ଅବ୍ୟକ୍ତ ନିର୍ଗୁଣବହୁଙ୍କ କେନ୍ଦରେ ଗୁରୁ ରୂପରେ ଉଦ୍ଧାର ପେରଣା ନିହିତ କରି ପରେ ନିଜେ ସୂଷିରେ ଜଡିତ ହୋଇ ନିଜ ମାୟାରେ ଆବଦ୍ଧ ହୋଇଛନ୍ତି, ଏପରି ଗୋଟିଏ ତର୍ତ୍ତ ଅଛି ବୋଲି କାହାର ପୂର୍ବରୁ ସେଥିପତି ଦୂଷି ପଡିନଥିଲା । ବ୍ୟାସଦେବଙ୍କ ରଚିତ ଶୀମଦ୍ ଭାଗବତରେ ଶୀକୃଷ୍ଟଙ୍କ ଲୀଳାବର୍ଣ୍ଣନା ପସଙ୍ଗରେ ସମଗ ଭଗବତ୍ଭାବର ଶେଷଲୀଳା ମଧ୍ୟରେ ଆନନ୍ଦର ଉଦ୍ବେଳନରେ ନୃତ୍ୟପରାୟଣ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସେ ଅନ୍ତରରେ ଛିର୍ ଥିଲେ ବୋଲି କୁହାଯାଇଛି । ୍ଦ୍ରଗବତ୍ଭାବର ଚରମ ଆନନ୍ଦ ମଧ୍ୟରେ ଏହି ଯେଉଁ ଅସଂପୂର୍ତ୍ତ, ନିର୍ଲିଓ ଭାବ ତାହା ହିଁ ଶୀକୃଷ୍ଟଙ୍କ ଅନ୍ତରରେ ଥିବା ଜଗଦ୍ଗୁରୁସତ୍ତାର ସାମୟିକ ବିକାଶ ବୋଲି ଭାଗବତରେ ସୂଚିତ ହୋଇଛି । ତାହା ହିଁ ବିଶ୍ୱଜଗତରେ ଜଗଦ୍ଗୁରୁ ତର୍ତ୍ତର ପଥମ ସୂଚନା । ସେଥିଲାଗି ବ୍ୟାସଦେବ ଶୀକ୍ଷଙ୍କୁ ଜଗଦ୍ଗୁରୁ ବୋଲି ବନ୍ଦନା କରିଛନ୍ତି (କ୍ଷଂ ବନ୍ଦେ ଜଗଦ୍ଗୁରୁମ୍) । କିନ୍ତୁ ତଥାପି ସେତେବେଳେ 'ଜଗଦ୍ଗୁରୁ' କହିଲେ ଏ ଜଗତର ସମୟ ଲୋକଙ୍କର ଶିକ୍ଷାଦାତା - ଗୀତା ଇତ୍ୟାଦିର ପବର୍ତ୍ତା ଥିବାରୁ ତାଙ୍କୁ କୁହାଯାଇଛି ବୋଲି ସାଧାରଣରେ ଧାରଣା କରାଯାଏ । କିନ୍ତୁ ସମଗ ଭଗବତ୍ ଶକ୍ତିର ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ତାଙ୍କୁ ଉଦ୍ଧାର କରିବାର ବାସନାଯୁକ୍ତ ହୋଇ ନିର୍ଗୁଣ ବହୁଙ୍କର ଯେ ଏକ କେନ୍ଦୀଭୂତ ସହା ଅଛି, ତାଙ୍କୁ 'ଜଗଦ୍ଗୁରୁ' ବୋଲି କେହି ଧାରଣା କରି ପାରି ନଥିଲେ । ଏ ତର୍ ପରିଷ୍ଟୁଟ ହେଲା କେବଳ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ସାଧନାର ନିର୍ବିକକ୍ ସମାଧିରେ ଯେତେବେଳେ ତାଙ୍କ ଆତ୍ମା ନିଜକୁ ସର୍ବୋଚ୍ୟରରେ ଯାଇ ଗୁରୁ ବୋଲି ଅନୁଭବ କରି ଏ ଜଗତକୁ ଓହାଇ ଆସିଲେ । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଜୀବନର ଏ ଅତ୍ୟଭୂତ କୂତି ସମୟେ ପଥମେ ଉପଲବ୍ଧି କରିବା ଦରକାର । ଏହି ମୂଳ ଗୁରୁତତ୍ତ୍ୱ ବା ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ସଂପର୍କୀୟ ଜ୍ଞାନ ହିଁ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଆବିଷ୍କାର ଓ ଏହା ହିଁ ତାଙ୍କର ମାନବ ଜଗତକୁ ନୂତନ ଅବଦାନ । ନିଜ ଗୁରୁଙ୍କ ଏ ମହିମା ବିଷୟ ତାଙ୍କର ପତ୍ୟେକ ଚରଣାଶିତ ଅବଗତ ହୋଇ ନିଜକୁ ଗୁରୁଙ୍କ ଗୌରବରେ ଗୌରବବାନ୍ ମନେ କରିବା ଉଚିତ । ସୂଷ୍ଟିର ବିଧାନ ଅନୁସାରେ "ସଦ୍ଗୁରୁଁ" ହିଁ ଏ ମାୟାମୟ ଜଗତରେ ଜୀବାମାକୁ ମୁକ୍ତିପଦାନ କରିବାର ଏକମାତ ସତ୍ତା । ଯେ ଅନ୍ତରରେ ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କୁ ଧାରଣକରି ବାହାରେ ମନୁଷ୍ୟରୂପ ହୋଇ ଆସନ୍ତି ସେ ହିଁ ପକୃତ ସଦ୍ଗୁରୁ । ଏହି ଦୃଷ୍ଟିରୁ ଦେଖିଲେ, ଏକମାତ ଶୀଶୀଠାକୁର ହିଁ ପକୃତ ସଦ୍ଗୁରୁ ପର୍ଯ୍ୟାୟଭୁକ୍ତ ହୋଇ ପାରିବେ । ଜାରଣ ସେ ଅନ୍ତରରେ ଜଗଦ୍ଗୁରୁ ଭାବରେ ପତିଷିତ ରହି ବାହାରେ ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀରରେ ସଦ୍ଗୁରୁ ଭାବରେ କିୟାଶୀଳ ଥିଲେ । ସେଥିଲାଗି ଶୀଶୀଠାକୁର ନିଜର ପରିଚୟ ଦେବାକୁ ଯାଇ କହିଛନ୍ତି -

> "ହେଲା ଯେବେ ଧ୍ୱଂସ ମୋର ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱ ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଇଛା ଲୀଳାୟିତ ହୋଇ ଉଠିଅଛି ଏ ମୋ ଭିତରେ ଜାଣ ମୋତେ ସଦ୍ଗୁରୁ ରୂପରେ ସାଧନାଦ୍ୱାରା ମୁକତ ଯେ ହୋଇଅଛି ଯେଣୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ ମୋର ତେଣୁ ଦେଖାଇବି ମୁକ୍ତିପଥ ଯେ ।" (ଅମୃତବାଣୀ - ନିଗମ ଲହରୀ)

ଜଣେ ଗରୀୟାନ ଗୁରୁଙ୍କର ଶିଷ୍ୟଭକ୍ତ ତାଙ୍କ ଚରଣାଶିତ ହେବାକୁ ହେଲେ ପଥମେ ତାଙ୍କ ଇଛା କ'ଣ ତାହା ବୁଝିବା ଦରକାର । ତାହାର ଆଭାସ ପୂର୍ବୋକ୍ତ ପଦ୍ୟାଂଶର ଶେଷ ଦୁଇ ଧାଡିରେ ଉକ୍ତ ହୋଇଅଛି । ତାହା ହେଉଛି ସେ ନିଜେ ସାଧନା ଦ୍ୱାରା ମୁକ୍ତ ହୋଇଥିବାରୁ ସମୟଙ୍କୁ ମୁକ୍ତିପଥ ପଦର୍ଶନ କରି ସେ ମାର୍ଗରେ ନେଇଯିବାକୁ ଇଛା କରନ୍ତି । ତେଣୁ ତାଙ୍କ ଆଶୟରେ ପରିଚାଳିତ ହେବା ପାଇଁ ଇଛୁକ ଭତ୍ତମାନେ ସାଧନଭ୍ଜନ ପଥରେ ଗତି କରି ଏ ଜଡଜଗତର ବନ୍ଧନରୁ ମୃକ୍ତ ହେବାପାଇଁ ମନୋଭାବ ଗଠନ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ତେବେ 'ସାଧନା' କହିଲେ କଣ, ସେ ବିଷୟରେ ମଧ୍ୟ ୟଞ୍ଜ ଧାରଣା ଥିବା ଉଚିତ । ସାଧାରଣଙ୍କର ଧାରଣା, କିଛି ତାର୍କ୍ତିକ ବା ଯୋଗିକ ଅଥବା ଭକ୍ତିମୂଳକ କିୟାନୁଷାନକୁ ସାଧନା କହ୍ତି । କିନ୍ତୁ ସାଧନାର ମୋଳିକ ତର୍ ତାହା ନୁହେଁ । ଏ ସବୁ କିୟାନୁଷାନ ମୂଳତର୍ତ୍ତ୍ର ସାହାଯ୍ୟକାରୀ । ସାଧନାର ମୂଳତର୍ତ୍ତ, ମନୁଷ୍ୟ ନିଜକୁ ସାଧାରଣ ଜୀବଟିଏ ମନେକରି ଯେଉଁ ଚିନ୍ତାଧାରାରେ ଅଭ୍ୟୟ ହୋଇ ପଡିଛି, ସେ ଚିନ୍ତାଧାରାକୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରି ତା'ର ଲକ୍ଷ୍ୟ ଯେଉଁ ଭଗବତ୍ଭାବ ସେହି ୟରର ଚିନ୍ତାଧାରାରେ ଅଭ୍ୟୟ ହେବା । ଏହି ଚିନ୍ତାର ବା ଭାବର ପରିବର୍ତ୍ତନ ହିଁ ପକୃତ ସାଧନା । ଯୋଗଦର୍ଶନରେ ଏହାକୁ 'ବୃତ୍ତିସଂଯମ' ବୋଲି କୁହାଯାଇଛି । ଅର୍ଥାତ୍ ମନ ସ୍ୱାଭାବିକ ଭାବରେ ଯେଉଁସବୁ ଚିତ୍ତା କରିବାକୁ ଧାଉଁଛି, ତାକୁ 'ବୂତ୍ତି' ବୋଲି କୁହାଯାଏ । ସେଗୁଡିକୁ ସଂଯତ କରିବାକୁ ହେବ । ଅଥୀତ୍ ଯାହା ମନକୁ ଆସିଲା ତାକୁ ତାହା ଭାବିବାକୁ ଛାଡିଦେଲେ ଚଳିବ ନାହିଁ । ତାକୁ ସେଦିଗରୁ ନିବୃତ୍ତ ବା ବନ୍ଦ କରି ଗୁରୁ ଯେଉଁ ଧରଣର ଚିନ୍ତାଧାରା ଦେବେ, ତାହା ଗହଣ କରିଯିବା ବା ସେଥିରେ ଅଭ୍ୟୟ ହେବା ହିଁ ପକ୍ତ ସାଧନା । ସଂଘରେ ଯୋଗଦାନ ଦ୍ୱାରା ଏହି ସାଧନାର ବିଶେଷ ଅନୁଶୀଳନ କରିବାକୁ ହୁଏ, ନଚେତ୍ ସଂଘରେ ଯୋଗଦାନ ବୃଥା । ନିଜ ଇଛାରେ ନ ଚଳି ସଂଘ ନିର୍ଦ୍ଦେଶକୁ ଠାକୁରଙ୍କର ଇଛା ବୋଲି ମାନି ଚଳିଲେ ଏହି ସାଧନାର ଅନୁଶୀଳନ ହୋଇଥାଏ । ତେଣୁ ସଂଘରେ ଯୋଗଦେବାର ପ୍ଧାନ ସାଧନା ହେଉଛି, କେହି ଏଥିରେ ନିଜର ଇଛା ଜାହିର କରିବା ପାଇଁ ଆସିବେ ନାହିଁ ବା ଚେଞ୍ଜା କରିବେ ନାହିଁ । ଦୃଢ ଭାବରେ ଲକ୍ଷ୍ୟ ରଖିବେ ଯେ, ଠାକୁରଙ୍କର ଇଚ୍ଛା ଯାହା ତାଙ୍କ ସ୍ୱହ୍ୟ ପତିଷିତ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ନିଷ୍ତତ୍ତି, ପୁଣି ଯାହା ତାଙ୍କ ମୁଖ ନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ ବାଣୀ ଉପରେ ପତିଷିତ, ତଦନୁସାରେ ଚଳିବାକୁ ଦୂଢପତିଞ୍ଜ ହେବେ । ଏହି ଭାବନା ଗହଣ କରି ଯେଉଁ ଚିନ୍ତାଧାରାଗୁଡିକ ନୂତନ ସଭ୍ୟମାନେ ବିଶେଷ ଭାବରେ ଗହଣ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ ତାହା ସଂକ୍ଷିୟରେ ଯଥାସମୃବ ଉଲେଖ କରୁଛି :-

(୧) ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ ଜଣେ ୟୂଳ ଦେହଧାରୀ ସିଦ୍ଧ ମହାପୁରୁଷ ବା ସାଧନ ପଥ ପ୍ରଦର୍ଶକ ଗୁରୁ କହିଲେ, ଏହା ତାଙ୍କର ଯଥେଷ୍ଟ ପରିଚୟ ନୁହେଁ । ତାଙ୍କୁ ମୂଳ ଗୁରୁତତ୍ତ୍ୱ ବା ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଏକ ମାନୁଷୀ ମୂର୍ତ୍ତି ବା "ନରାକାର ପରଂବ୍ରହ୍କ" ବୋଲି ଅନ୍ତରରେ ଉପଲବ୍ଧି କରିପାରିଲେ ଯାଇ ତାଙ୍କର ଅନ୍ତରାମାର ପକ୍ତ ପରିଚୟ ଲାଭ କରିହେବ ।

(୨) ସେ ଏ ଜଗତରେ କେବଳ 'ଜଗଦ୍ଗୁର୍'ଙ୍କ ଆସନ ପ୍ରତିଷା କରି ମୂଳ ଗୁରୁତ୍ତ୍ୱର ଉପାସନା ହିଁ ପ୍ରବର୍ତ୍ତନ କରିଛନ୍ତି ଓ ଏହି ଗୁରୁତ୍ତ୍ୱର ସଂପର୍କରେ ହିଁ-ତାର ସ୍ୱରୂପ, ମହତ୍ତ୍ୱ, ଶକ୍ତି ଓ ପକୃତି ସଂପର୍କରେ ବିଶେଷ ଭାବରେ ଶିଷ୍ୟଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ଶିଷା ଦେଇଛନ୍ତି । ଏହି ଗୁରୁତ୍ତ୍ୱର ଗୋଟିଏ ବିଶେଷ ବିଭବ ସେ ପ୍ରକାଶ କରିଛନ୍ତି ଯେ ଏକମାତ୍ର ଗୁରୁଙ୍କର ପୂଜା କଲେ ତଦ୍ୱାରା ବିଶ୍ୱର ସମୟ ଶକ୍ତି ଯେତେ ପ୍ରକାର ଦେବଦେବୀ ଓ ଈଶ୍ୱର ବା ଭଗବାନ୍ ଏ ଜଗତରେ ବିରାଜିତ ଅଛନ୍ତି, ସେ ସମୟଙ୍କର ଏକାଧାରରେ ପୂଜା ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଏହାକୁ ସେ କହିଛନ୍ତି "ଏକମାତ୍ର ଗୁରୁ ସବୁରି ମୂଳେ ।" ସମୟ ଦେବଦେବୀ ପ୍ରଭୃତି ବା ଈଶ୍ୱର ବା ଭଗବାନ ଇତ୍ୟାଦିଙ୍କର ଉପାସନାରେ ସେମାନେ ପ୍ରସନ୍ ହୋଇ ଯାହା ବର ଦେଇପାରନ୍ତି ଏକମାତ୍ର ଗୁରୁଙ୍କ ଉପାସନାରେ ତାଙ୍କ ପ୍ରସନ୍ତ । ଲାଭ କରିପାରିଲେ ସେ ସମୟ ଫଳ ଲାଭ ହୋଇଥାଏ । ତା ଛଡା ମଧ୍ୟ ଅଧିକ ଫଳ ଦେବାର ଅଧିକାର ଗୁରୁଙ୍କର ଅଛି । ସେ ମୁକ୍ତି ପ୍ରଦାନ କରିବାକୁ ସକ୍ଷମ । କିନ୍ତୁ ଅନ୍ୟ କାହାର ସେ ସମତା ନାହିଁ । ସେଥିଲାଗି ଗୁରୁଙ୍କୁ "ଭୁକ୍ତିମୁକ୍ତି ପ୍ରଦାତାର୍ଚ" ବୋଲି ସୋତ୍ର ବନ୍ଦନାରେ ଉଲ୍ଲେଖ କରାଯାଇଛି । ଅନ୍ୟତ୍ର ସେ ଲେଖିଛନ୍ତି –

"ଅଛି ମୋ ସବୁ ଷମତା ଯେ ଗୁରୁ ତୁମ ବହୁ- କ୍କାନୀ ଜୀବନ୍ତୁ ଭ ବିଶ୍ୱାସ କର ଏ କଥା ଯେ ।" (ଅମ୍ତବାଣୀ)

ଶେଷରେ ମଧ୍ୟ କହିଛନ୍ତି -

"ସର୍ବ ଧର୍ମାନ୍ ପରିତ୍ୟଜ୍ୟ ମାମେକଂ ଶରଣଂ ବଜ ।"

- (୩) ଗୁରୁତତ୍ତ୍ୱ ହିସାବରେ ସେ ନିତ୍ୟ ବିଦ୍ୟମାନ ଓ ସର୍ବତ ବିଦ୍ୟମାନ । ଯେ କୌଣସି ସମୟରେ ବା ଯେ କୌଣସି ଛାନରେ ଶିଷ୍ୟସାଧକ ତାଙ୍କୁ ଆବାହନ କରି ତାଙ୍କ ସାହାଯ୍ୟ ବା କୃପା ଲାଭ କରିପାରେ । ଛୂଳ ଦେହର ପରିସର ବାହାରେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ ଶକ୍ତି କ୍ରିୟାଶୀଳ ହୁଏ । ଶୈଳବାଳାଙ୍କ ଉଦାହରଣ ଓ ବହୁ ଶିଷ୍ୟ ଭକ୍ତଙ୍କ ଅନୁଭୂତି ତଥା ବର୍ତ୍ତମାନ ଦେହରକ୍ଷା ପରେ ତାଙ୍କର କ୍ରିୟାଶୀଳତା ଏହାର ସୁୟଞ୍ଜ ପ୍ରମାଣ ଦିଏ ।
- (୪) ଭାବ ଓ ଭକ୍ତି ବଳରେ ଅନ୍ତରରେ ଆବାହନ କରି ଯେପରି ଭଗବତ୍ ଶକ୍ତିଙ୍କୁ ଅନ୍ତରରେ ମୂର୍ତ୍ତ ଭାବରେ ଲାଭ କରି ସେବା ଓ ଲୀଳା ସାହାଯ୍ୟରେ ଚରମ ଆନନ୍ଦ ଅନୁଭବ କରିହୁଏ, ବିଶ୍ୱର ସର୍ବୋଚ୍ଚ ନିର୍ଗୁଣ ଗୁରୁତ୍ୱୱୁ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ଅନ୍ତରର ଭାବଭକ୍ତି ଦେଇ ଆବାହନ କଲେ ଅନ୍ତର ମଧ୍ୟରେ ମୂର୍ତ୍ତ କରି ଲାଭ କରିହୁଏ ଓ ତାଙ୍କ ସେବାଲୀଳା ସାହାଯ୍ୟରେ ଆନନ୍ଦସ୍ୱରୂପତା ଲାଭ କରିହୁଏ । ଏହାକୁ ହିଁ କୁହାଯାଏ ଗୁରୁଙ୍କୁ ଇଷ୍ଟ ଭାବରେ ଗହଣ କରିବା । ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଏହା ମୋଳିକ ନୀତି ।
- (୫) ଭଗବତ୍ ତତ୍ତ୍ୱର ସାଧନା ଓ ଗୁରୁତତ୍ତ୍ୱର ସାଧନା ମଧ୍ୟରେ କିଞିତ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଅଛି । ତାହା ହେଉଛି ଭଗବାନଙ୍କୁ ଲାଭ ପାଇଁ ସାଧନା କରିବାକୁ ଗୁରୁଙ୍କର ମାଧ୍ୟମ ଆବଶ୍ୟକ । କାରଣ ଭଗବାନ ମାୟାରେ ଆବୃତ୍ତ ହୋଇ ଏ ଜଗତରେ ଜୀବରୂପରେ ପରିଣତ ହୋଇଛନ୍ତି । ଜିନ୍ତୁ ଗୁରୁ ଜ୍ଞାନ ସ୍ୱରୂପ । ତାଙ୍କ ନିକଟକୁ ମାୟାର ହର୍ଗ ମଧ୍ୟ ଆସିପାରେ ନାହିଁ । ଯେପରି ଜ୍ୱଳନ୍ତ ଆଲୋକ ନିକଟକୁ ଅନ୍ଧକାରର ଆଗମନ ଅସମୃବ । ତେଣୁ ଗୁରୁଙ୍କୁ ଲାଭ କରିବାକୁ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ବାହାର ତତ୍ତ୍ୱର ସାହାଯ୍ୟ ବା ମାଧ୍ୟମ ଆବଶ୍ୟକ ନାହିଁ । ଏଥିଲାଗି ଗୁରୁ ହେଉଛନ୍ତି ସ୍ୱପ୍ରକାଶ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କୁ ଦେଖିବାକୁ ଯେପରି ମଶାଲର ପ୍ରୟୋଜନ ନାହିଁ, ସେହିପରି ଗୁରୁଙ୍କୁ ଚିହ୍ନିବାକୁ ଅନ୍ୟ କାହାରି ଆବଶ୍ୟକ ନାହିଁ । ସେଥିଲାଗି ଗୁରୁଲାଭର ମନ୍ଧ "ଜୟଗୁରୁ"କୁ ସେ ସିଦ୍ଧମନ୍ତ କରି ଦେଇଛନ୍ତି । ଅନ୍ୟ ସବୁ ମନ୍ଧ ଜଣେ କେହି ସିଦ୍ଧ ଗୁରୁଙ୍କ ମୁଖରୁ ନ ଶୁଣିଲେ ସେଥିରେ ଫଳ ହୁଏ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ "ଜୟଗୁରୁ" ସିଦ୍ଧମନ୍ତ ହୋଇଥିବାରୁ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଗୁରୁଙ୍କଠାରୁ ଏହା ଗୁହଣ କରିବାର ଆବଶ୍ୟକତା ନାହିଁ । ଏହା ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘରେ ସାର୍ବଜନୀନ ଭାବରେ ଗୃହୀତ ହୋଇ ବିଶେଷ ଭାବେ ଫଳପ୍ରଦ ହୋଇପାରିଛି ।
- (୬) ମୋଟା ମୋଟି ଏହି ସବୁ ପୂର୍ବୋକ୍ତ ଭାବନାଗୁଡିକୁ ଗୁହଣ କରି ସଂଘରେ ଯୋଗ ଦେବାକୁ ହେଲେ 'ସଂଘକୁ ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ' ବୋଲି ଗୁହଣ କରିବାକୁ ହେବ । ଅର୍ଥାତ୍ ମୂଳ ଗୁରୁଡର୍ଷ୍ଣ ସୂଷ୍ମ ଭାବରେ ଅବୟାନ କରି ଯେପରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ୟୂଳ ଦେହଟିକୁ ଅବଲମ୍ବନ କରି ୟୂଳ ଜଗତରେ କିୟାଶୀଳ ହେଉଥିଲା, ସେହିପରି ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କୁ ଏକାନ୍ତ ମନରେ ଚିନ୍ତା କରି ଏକତ୍ର ଏକପାଣରେ ତାଙ୍କୁ ଆବାହନ କରୁଥିବା ଭକ୍ତସଂଘ ମାଧ୍ୟମରେ ମଧ୍ୟ ବାହ୍ୟ ଜଗତରେ କିୟାଶୀଳ ହେଉଛି । ତେଣୁ ତାଙ୍କ ପ୍ରତିଷିତ ଓ ତାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପରିଚାଳିତ ସଂଘରେ ଯୋଗଦାନ ହିଁ ତାଙ୍କର ଆଶ୍ରୟ ଗୁହଣ । ଏହିଭଳି ଭକ୍ତସଂଘ ହିଁ ତାଙ୍କ ଭାବଧାରାର ଧାରକ, ରଷକ, ପୋଷକ ଓ ବର୍ଦ୍ଧକ ରୂପେ କାମ କରିଆସୁଛି । ଯଦିଚ ଗୁରୁଙ୍କୁ ଲାଭ କରିବାକୁ କୌଣସି ମାଧ୍ୟମର ଆବଶ୍ୟକତା ନାହିଁ, ତଥାପି ତାଙ୍କ ସଂଘ ଜରିଆରେ ହିଁ ତାଙ୍କ ତନ୍ତ୍ୱ, ଶକ୍ତି ଓ ମାହାତ୍ୟ ସଂପର୍କରେ ସମ୍ୟକ ଜ୍ଞାନ ଲାଭ କରି ତାଙ୍କ ସହିତ ସୂଷ୍କୁଜଗତରେ ପତ୍ୟକ୍ଷ ସଂପର୍କ ପ୍ରତିଷା ଦିଗରେ ଆଗେଇ ଯିବାକୁ ହୁଏ । ତେଣୁ ସଂଘସାଧନା ସୂଷ୍କୁରେ ଅବୟିତ ଗୁରୁଙ୍କୁ ପତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବରେ ଉପଲବ୍ଧି କରିବା ଦିଗରେ ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟ ମନେହୁଏ ।
- (୭) ଏହି ସଂଘସାଧନା ଉପଯୁକ୍ତ ରୂପେ ଅନୁଷିତ କରିବାକୁ ହେଲେ ନିମ୍ନଲିଖିତ କାର୍ଯ୍ୟଗୁଡିକର ଆନ୍ତରିକ ଅନୁଷାନ ନିତାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ ।
- କେ) ପଥମେ ସଦାଚାରୀ ହୋଇ ନିଜର ସାମାଜିକ କର୍ତ୍ତବ୍ୟଗୁଡିକ ଯଥାଯଥ ଭାବେ ପାଳନ ପୂର୍ବକ ଆଦର୍ଶ ଗୃହୟ ହେବା ଆବଶ୍ୟକ । ସାମାଜିକ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ପିତାମାତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଭକ୍ତି, ସ୍ତା ପୁତ୍ରକନ୍ୟାମାନଙ୍କୁ ଉପଯୁକ୍ତ ସ୍ନେହ୍ଦେଇ ପ୍ରତିପାଳନ ଓ ସେମାନଙ୍କୁ ଭଗବତ୍ ଭକ୍ତି ପ୍ରଦାନ କରି ଭଲ ମଣିଷ କରିବା, ପରିବାର ପରିଜନ ଓ ପଡିଶା ଭାଇବନ୍ଧୁ ବିରାଦର ସମୟଙ୍କ ମଙ୍ଗଳ କାମନା କରି ଯଥାକର୍ତ୍ତବ୍ୟ ସଂପାଦନ, ଦେଶ ଜାତି ପତି କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ମଧ୍ୟ ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ ।
- (ଖ) ନିଜର ନୈତିକ ଚରିତ୍ର ଗଠନ ପ୍ରତି ବିଶେଷ ମନୋଯୋଗ ଦେବାକୁ ହେବ । ଅର୍ଥାତ୍ 'ସାରସ୍ୱତ ସଂଘନୀତି'ରେ ଉଲ୍ଲିଖିତ ସତ୍ୟ, ଅହିଂସା, ପରଦ୍ରବ୍ୟପତି ଅଲୋଭ, ମାତୃଜାତିର ସମ୍ମାନରେ ବାଧା ଦେବା ଭଳି କୌଣସି କାର୍ଯ୍ୟରୁ ବିରତ ହେବା, ଇତ୍ୟାଦି ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ । ମୋଟା ମୋଟି ଏପରିଭାବରେ ଚଳିବେ ଯେ ସବୁ କ୍ଷେତ୍ରରେ ସବୁ ଲୋକେ ସେମାନଙ୍କର ସାଧୁତା ଦେଖି ମୁଗ୍ଧ ହୋଇ ତାଙ୍କ ଗୁରୁଙ୍କର ମହିମା ଉପଲବ୍ଧି କରିବେ । କାମ, କୋଧ ଓ ଲୋଭ ଏ ତିନୋଟି କୁବୃତ୍ତିର ବିଶେଷ ସଂଯମ ଏଥିପାଇଁ ନିତାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ ।

ପରିଚୟ ପତ୍ରରେ ଉଲ୍ଲିଖିତ ସତର୍କବାଣୀ ଗୁଡିକ ଏ ସଂପର୍କରେ ବିଶେଷ ଭାବେ ଅନୁଧ୍ୟେୟ । ସଂଘର ଉପବିଧିରୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଓ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ, ସଭ୍ୟପଦ ରହିତ ହେବା ସଂପର୍କୀୟ ବିଧାନ ଓ ପରିଚାଳନା ଓ ପରାମର୍ଶଦାତା ମଣ୍ଟଳୀର ବିଧାନ ସବୁ ପଢି ବୁଝିବା ଉଚିତ । ସର୍ବଶେଷରେ ଏହା ମନେ ରଖିବାକୁ ହେବ ଯେ ଗୁରୁ ସୂଷ୍କରେ ରହି ଛୂଳ ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କୁ ପରିଚାଳନା କରିବା ଏ ଜଗତରେ ଏକ ଅଭିନବ ପଛା । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଜଗଦ୍ଗୁରୁ ଭାବରେ ଏ ପଛାର ପ୍ରବର୍ତ୍ତନ କରିଛନ୍ତି । ଆମ୍ନେମାନେ ତାକୁ ଜୀବନ ଦେଇ ସଫଳ କରି ଦେଖାଇଦେବା ହେଉଛି ଆମ ଜୀବନର ସାଧନା । ସେଥିଲାଗି ସଂଘନୀତି ପାଳନ କରି ପ୍ରତି ସଂଘକୁ ଆସିଲାବେଳେ ଚିନ୍ତା କରିବାକୁ ହେବ, ଆମେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଦେଖିବାକୁ ଓ ତାଙ୍କ ବାଣୀ ଶୁଣିବାକୁ ଯାଉଛୁ । ସଂଘ ସମୟତକ ସେହିପରି କରୁଥିବାର ଚିନ୍ତା କରିବାକୁ ହେବ । ପୁଣି ଶେଷରେ କିପରି କ'ଣ ଶୁଣିଲୁ ଓ କ'ଣ ହେଲା ତା'ରି ଆନନ୍ଦଦାୟକ ସ୍କୃତି ମନରେ ଧରି ଗୃହକୁ ଫେରିଯାଇ ଆରଥର ପୁଣି ଆସିବାର ଅପେଷାରେ ଗୃହକର୍ମ କରିବାକୁ ହେବ ।

ଏହିପରି ଭାବନେଇ ଭାଇମାନେ ଶୁଦ୍ଧ ଆଧାରରେ ପରିଣତ ହୁଅନ୍ତୁ ଏତିକି ମାତ କାମନା - ଇତି ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ରଘୁନାଥ ପତି ସଂପାଦକ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ତ ସଂଘ, ପୂରୀ

୍ୱୋଗତିକା-୧୯୯୬ରୁ ଗୃହୀତ । ଶୁଦ୍ଧେୟ ରଘୁନାଥ ପତି ଭାଇ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଂପାଦକ ଥିଲାବେଳେ ଏହି ଚିଠିଟି ଲେଖିଥିଲେ ।)

## ଅଭୟ ବାଣୀ

(8)

ଦିନକୁଦିନ ସଂସାର ସମସ୍ୟା କଠିନରୁ କଠିନତର ହୋଇ ପଡ଼ୁଛି । ସାଧାରଣଙ୍କର କଞ୍ଜର ସୀମା ନାହିଁ । ଭାବୀ ମଙ୍ଗଲର ମଧୁସମୀରଣ ବହିବାକୁ ଆରମ୍ଭ କରିଛି । ଭବିଷ୍ୟତରେ ସବୁ ଦିଗରୁ ମଙ୍ଗଳ - ସବୁ ବିଷୟରେ ସୁବିଧା ହେବ, ତାହାର ସୂଚନା ଦେଖା ଯାଉଅଛି । ଅଚିରେ ହିଁ ଭଗବାନଙ୍କର ମଙ୍ଗଳ ଆଶୀର୍ବାଦ ଉଭାସିତ ହେବ । ସେତେବେଳେ ସାଧାରଣଙ୍କର ଅନ୍ନସମସ୍ୟା ମଧ୍ୟ ପୂରଣ ହେବ । ଏହି ଦୁର୍ଦ୍ଦିନରେ ଯେଉଁମାନେ ବର୍ତ୍ତିଯିବେ, ଖାଇପିଇ ବଞ୍ଚି ରହିବେ, ସେମାନେ ନବସୂର୍ଯ୍ୟ ଉଦୟରେ ଦେଶର ଅବଣ୍ଟା ଦେଖି ଉତ୍ଫୁଲୁ ଓ ଆନନ୍ଦିତ ହେବେ । ଆଉ ଯେଉଁମାନେ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍ଗ କୃପାରୁ ଓ ଚିଉଶୁଛି ଗୁଣରୁ ଭଗବାନଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଅନୁଭବ କରିବେ, ସେମାନଙ୍କର ତ କଥା ନାହିଁ । ସାମାନ୍ୟ ଅନୁବୟର କଥା କାହାରି ମନରେ ମଧ୍ୟ ଉଦିତ ହେବ ନାହିଁ ।

(9)

ବହ ! ତୁମେମାନେ ହିନ୍ଦୁର ସନ୍ତାନ । ଶାୟ ଅନୁସାରେ ଦେଖାଇ ପାରିବ କି, ଧର୍ମର ପଦାଶ୍ୱୟ ଗ୍ରହଣ କରି କିଏ ସଂସାରରେ ସୁଖି ଥିଲେ ? ବରଂ ଧାର୍ମିକମାନେ ହିଁ ପଦେ ପଦେ ଦୁଃଖ କଷ୍ଟ ପାଇଛନ୍ତି । ସ୍ୱୟଂ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟଙ୍କ ଆଶ୍ୟରେ ଥାଇ ପାଞ୍ଚନମାନେ ଓ ଦ୍ୱୋପଦୀ କି ବିଡମ୍ବନା ଭୋଗ କରିଛନ୍ତି ଜାଣ ନାହଁ କି ? ତେବେ ତୁମମାନଙ୍କ ଦୁଃଖ ଯେ ମୋଁ ପ୍ରଦତ୍ତ ଏହା ପୁନଃ ପୁନଃ ଜଣାଇ ଫଳ କଅଣ ? ମୁଁ ତୁମମାନଙ୍କର ଶତ୍ତୁ ନୁହେଁ । ତୁମେମାନେ କେବଳ ଶିଷ୍ୟ ନୁହ୍ଁ, ପ୍ରାଣାଧିକ ପୁତ୍ତୁଲ୍ୟ ମୁଁ ତୁମମାନଙ୍କୁ ସ୍ନେହ କରେ । ଯଦି ତୁମମାନଙ୍କର ସକଳ ଦୁଃଖ ଦୂର କରିବାର ଷମତା ଥାଆନ୍ତା ତେବେ କଅଣ ନିଷ୍ଟେଷ ହୋଇ ପୁତ୍ର-କନ୍ୟାଙ୍କର ଦୁଃଖ ଦେଖି ପାରୁଥାଆନ୍ତି ? ତୁମମାନଙ୍କର ଜନ୍ମଜନ୍ମାନ୍ତରର ଏହି ସଞ୍ଚିତ କର୍ମରାଶି ମଧ୍ୟରୁ କିପରି ଭାବରେ ତ୍ୟାଗର ପବିତ୍ର ପଥରେ ଉନ୍ନୀତ କରିବି ଭାବି ଆକୁଳ ହୁଏ, ତା ଉପରେ ତୁମମାନଙ୍କର ଅତ୍ୟାଚାର ! ଯାହା ହେଉ, ଯାହା କର, ଯେଉଁ ପଥରେ ଚାଲ, ମୁଁ ତୁମମାନଙ୍କର ମଙ୍ଗଳ କାମନା କରିବି ଓ ତୁମମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଜଗନ୍ମାତାଙ୍କ ନିକଟରେ କାହିବି, ଆଉ କଅଣ କରି ପାରିବି ?

(୩)

ମୁଁ ତୁମମାନଙ୍କୁ ପାଇ ଇଶ୍ୱରଙ୍କୁ ଭୁଲିଛି । ତୁମେମାନେ କଅଣ ମୋର ଭୁଲିବାର ବୟୁ ? ତୁମେମାନେ ଯେ ମୋର ହୃଦୟ ନିକୁଞର ପୋଷା ଶୁଆଶାରୀ ପକ୍ଷୀ । ତୁମମାନଙ୍କର ପ୍ରଭାତୀ ତାନରେ ତ ମୁଁ ପାଣ ଢାଳି ଦେଇଛି । କେବଳ ଦେଖୁଛି କାହାର କୂଜନରେ ପ୍ରାଣରେ କିଭଳି ତରଙ୍ଗ ଉଠୁଛି । ପ୍ରତି ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ଯେ ତୁମମାନଙ୍କର ସ୍କୃତି ଜାଗ୍ରତ ହୋଇ ମୋତେ ଭାବ ରାଜ୍ୟରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ କରୁଅଛି । ତୁମେମାନେ ହିଁ ବର୍ତ୍ତମାନ ଏ ହୃଦୟର ଧ୍ୟାନ, ଜ୍ଞାନ, ତପସ୍ୟା !

--ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାଜୁର

# ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଦ୍ୱିତୀୟ ବାର୍ଷିକ ବିବରଣୀ

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ଅପାର କରୁଣାରୁ ଇତିମଧ୍ୟରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଦ୍ୱିତୀୟ ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ ୨୦୦୬ ମସିହା ଜାନୁୟାରୀ ୭ ତାରିଖ ଦିନ ପାଳିତ ହୋଇଯାଇଛି । ୨୦୦୧ ମସିହା ଅଗଷ୍ଟ ୪ ତାରିଖ ଦିନ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଶୁଭ ଜନ୍ମଦିନରେ ମାତ୍ର ସାତଟି ପରିବାରକୁ ନେଇ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିବା ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ପାଠଚକ୍ଟି ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଶ୍ୱୀଯୁକ୍ତ ଶ୍ୟାମସୁନ୍ଦର ଦାଶ ଭାଇଙ୍କ ଅନୁମତି ପାଓ ହୋଇ ୨୦୦୩ ମସିହାରେ ସଂଘରେ ପରିଣତ ହୋଇଥିଲା । ୨୦୦୧ ମସିହାଠାରୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମାସର ପ୍ରଥମ ରବିବାର ଦିନ ଫୋନ୍ଟ୍ମାଧ୍ୟମରେ ଏହି ପାଠଚକ୍ର ଅଧିବେଶନଗୁଡିକ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଆସୁଥିଲା । ୨୦୦୪ ମସିହା ଜାନୁୟାରୀ ୭ ତାରିଖ ପୌଷ ପୂର୍ଣିମା ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ପ୍ରଥମ ପତିଷ୍ଠ ଦିବସ ପାଳନ କରାଯାଇଥିଲା । ଏହି ଉତ୍ସବରେ ୨୦ ଜଣ ସଂଘସେବୀ ଓ ୭ ଜଣ ଦର୍ଶକ ଭକ୍ତ ଯୋଗଦାନ କରିଥିଲେ । ୨୦୦୫ ମସିହା ଜାନୁୟାରୀ ୨୩ ତାରିଖ ଦିନ ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଶ୍ୟାମ ଭାଇଙ୍କ ଟେଲିଫୋନ ମାଧ୍ୟମରେ ଉପଛିତିରେ ପଥମ ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ ପାଳିତ ହୋଇଥିଲା ।

ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ପ୍ରତିଷା ପରଠାରୁ ସଂଘସେବୀ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ନିୟମିତ ଭାବରେ ସଂଘପୂଜା ଅଧିବେଶନରେ ଯୋଗଦାନ କରି ଶୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରାରେ ଅନୁପାଣିତ ହେବା ପାଇଁ ଚେଷ୍ଟା କରୁଛନ୍ତି । ବିଗତ ବର୍ଷରୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମାସର ପ୍ରଥମ ଓ ତୃତୀୟ ରବିବାର ଦିନ ସଂଘପୂଜା ଅନୁଷିତ ହୋଇଆସୁଅଛି । ଏହି ସଂଘପୂଜାର ପ୍ରଥମ ଅଧିବେଶନରେ ପାଳିଆ ଆରତି କରନ୍ତି । ଆରତି ପରେ ଗୁରୁବନ୍ଦନା ଓ ଷ୍ଟୋତ୍ରବନ୍ଦନା କରି ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ ଏବଂ ସମ୍ମିଳନୀ ପ୍ରାର୍ଥନା କରାଯାଏ । ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ ପରେ ସଂଘ-ସେବଳରୁ 'ବନ୍ଦନା, ପାର୍ଥନା ଓ ପାର୍ଥନାକାରୀଙ୍କ ପ୍ରତି' ଓ ଶ୍ରୀଶୀଗୁରୁଗୀତ। ପାଠ କରାଯାଏ । ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧିବେଶନରେ ଇଂରାଜୀ ନିଗମ ଉପଦେଶ, ସଂଘ-ସେବଳ, ନୀଳାଚଳ ବାଣୀ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିଠି ଓ ସଂଘନୀତି ଇତ୍ୟାଦି ପାଠ କରାଯାଏ । ନିୟମିତ ସଂଘ ଅଧିବେଶନ ବ୍ୟତୀତ ତିନିମାସରେ ଥରେ ମହିଳା ପାଠଚକୁ ଅଧିବେଶନ ଅନୁଷିତ ହୋଇଆସୁଅଛି । ସଂଘ ଅଧିବେଶନ ଓ ମହିଳା ପାଠଚକୁ ଅଧିବେଶନ ନ ହେଉଥିବା ରବିବାର ଦିନ ଶାୟପାଠ ଅଧିବେଶନ ହୋଇ 'ସଂସାର ପଥେ' ପୁଷ୍ଟକ ପାଠ କରାଯାଉଛି । ୨୦୦୪ ମସିହା ଜାନୁୟାରୀ ମାସରୁ ଆରମ୍ଭ ହୋଇ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମାସର ଶେଷ ରବିବାର ଦିନ ପିଲାମାନଙ୍କ ଅଧିବେଶନ ହୋଇ ଆସୁଥିଲା । ଗତ ୨୦୦୫ ମସିହା ଡିସେମ୍ବର ମାସରୁ ଏହି ମାସିକ ଅଧିବେଶନ ପିଲାମାନଙ୍କର ଆଗ୍ରହ କୁମେ ମାସର ଦ୍ୱିତୀୟ ଓ ଶେଷ ରବିବାର ଦିନ ଅନୁଷିତ ହେଉଅଛି । ଏହି ଅଧିବେଶନରେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକାଶିତ ଗଳ୍ଧ ବା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଜୀବନୀର ଇଂରାଜୀ ଅନୁବାଦ ପାଠ କରାଯାଉଅଛି । ବିଗତ ବର୍ଷରେ ସଂଘ ଅଧିବେଶନଗୁଡିକରେ ପାୟ ୩୫ ଜଣ ସଂସସେବୀ ଓ ୮ ଜଣ ଦର୍ଶକ ଯୋଗଦାନ କରିଛନ୍ତି ।

ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଚତୁର୍ଥ ବାର୍ଷିକ ସନ୍ନିଳନୀ, ୨୦୦୫ ମସିହା ଅଗଷ୍ଟ ମାସ ୬ ଓ ୭ ତାରିଖ ଦିନ କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତିନିଧି ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ବୈରାଗୀ ସାହୁ ଭାଇଙ୍କ ପ୍ରତିନିଧିତ୍ୱରେ Charlotte, ନର୍ଥ କାରୋଲିନାର ଗାନ୍ଧୀ ଭବନରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ଏହି ସନ୍ନିଳନୀରେ ଭାରତରୁ ୪ଜଣ ସଂଘସେବୀ ଯୋଗଦେଇଥିଲେ । ଏଥିରେ ପିଲାମାନଙ୍କ ସହିତ ସମୁଦାୟ ୫୪ ଜଣ ଭକ୍ତ ଯୋଗଦାନ କରିଥିଲେ । ସବୁ ବର୍ଷ ପରି ଏ ବର୍ଷ ମଧ୍ୟ ସନ୍ନିଳନୀ ସମୟରେ 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ' ପକାଶିତ ହୋଇଥିଲା ।

୨୦୦୫ ମସିହା ଅଗଷ୍ଟ ୧୯ ତାରିଖ ଦିନ ଶୀୁଶୀଠାକୁରଙ୍କର ଶୁଭ ଜନ୍ମୋତ୍ସବ ପାଳନ କରାଯାଇଥିଲା । ଜନ୍ମୋତ୍ସବ ଦିନ ସନ୍ଧ୍ୟାବେଳେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆରତି ଓ ୟୋତବନ୍ଦନା କରାଯାଇ ଉପଦେଶ ଆଦି ପାଠ କରାଯାଇଥିଲା ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରାର ପ୍ରଚାର ଓ ସଂଘସେବୀମାନଙ୍କୁ ସହଜରେ information ଯୋଗାଇ ଦେବାପାଇଁ ଏକ web site (www.jayaguru.net) ଦୁଇ ବର୍ଷ ହେଲା ଆରମ୍ଭ କରାଯାଇଅଛି । ଏଥିରେ ଶ୍ୱଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଜୀବନୀ, ଦର୍ଶନ, ବିଗ୍ରହ ଓ ସବୁ ସଠାହର କାର୍ଯ୍ୟକ୍ରମ, ପୂଜା ବିବରଣୀ, ଗୀତ ଖାତା, ପରିଚୟ ପତ୍ର ଆବେଦନ ପତ୍ର, ବିଭିନ୍ନ ସେବା ନିମିତ୍ତ ଆବେଦନ ପତ୍ର, ସାରସ୍ପତ ମାଧୁରୀର ପୂର୍ବ ସଂଖ୍ୟାଗୁଡିକ ଇତ୍ୟାଦି ରଖାଯାଇଛି ।

୪ତଦ୍ ବ୍ୟତୀତ ନର୍ଥ କାରୋଲିନା ରାଜ୍ୟରେ ଓ ନିକଟବର୍ତ୍ତୀ ରାଜ୍ୟରେ ରହୁଥିବା ଭକ୍ତ ପରିବାରର ସଦସ୍ୟମାନେ ତିନି ବର୍ଷ ହେଲା ଅନୁମତି ନେଇ ପ୍ରତିମାସରେ ଗୋଟିଏ ଶନିବାର ଦିନ ଏକତ୍ ହୋଇ ପାଠଚକ୍ର କରି ଆସୁଅଛନ୍ତି । ଏହି ନର୍ଥ କାରୋଲିନା ସାରସ୍ୱତ ପାଠଚକ୍ରରେ ପ୍ରାୟ ୧୦ ଜଣ ପରିଚୟ ପତ୍ରଧାରୀ ଭକ୍ତ ଯୋଗ ଦିଅନ୍ତି । ପାଠଚକ୍ର ପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଓ ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ପୂର୍ବରୁ ନିମନ୍ତଣ କରାଯାଇଥାଏ । ଶନିବାର ଅପରାହୁରେ ପାଳିଆଙ୍କ ଗୃହାସନରେ ଷ୍ଟୋତ୍ବନ୍ଦନା, ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ, ସମ୍ମିଳନୀ ପ୍ରସ୍ତୁତି ପ୍ରାର୍ଥନା, ଗୁରୁଗୀତା, ନିଗମ ଉପଦେଶ, ନୂତନ ସଂଘ-ସେବକ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ ଲୀଳାପ୍ରସଙ୍ଗ, ନିଗମ ତତ୍ତ୍ୱ, ନିଗମ ଚେତନା ବିକାଶ ସାଧନ ପଥେ, ସଂଘନୀତି ଇତ୍ୟାଦି ପାଠ କରାଯାଏ । ଉପଛିତ ପାୟ ସମୟ ଭକ୍ତ ଭାବ ବିନିମୟ କରନ୍ତି ।

ଗତ ୨୦୦୫ ଅକ୍ଟୋବର ମାସରୁ ଆମେରିକାର Midwest ଅଞ୍ଚଳରେ ରହୁଥିବା ଭକ୍ତମାନେ ମାସକୁ ଥରେ ସମ୍ନିଳିତ ହୋଇ ପାଠଚକ୍ର ଆରମ୍ଭ କରିଛନ୍ତି । ଏହି Midwest ପାଠଚକ୍ରର ୬ ଜଣ ପରିଚୟ ପତ୍ରଧାରୀ ସଂଘସେବୀ ଯୋଗଦାନ କରନ୍ତି । ପାଠଚକ୍ର ପାଇଁ ନିମନ୍ତଣ କରି ନିଗମ ଉପଦେଶ, ସଂଘସେବକ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀନିଗମାନନ୍ଦ କଥାମୃତ, ନିଗମ ତତ୍ତ୍ୱ ଓ ସଂଘନୀତି ପାଠ କରାଯାଏ । ଏହା ବ୍ୟତୀତ ପାଠଚକ ଦିନ ସକାଳେ ଓ ସଂଧ୍ୟାବେଳେ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବାଣୀ ଓ ଶାୟୁପାଠ କରାଯାଇଥାଏ ।

ଗତବର୍ଷ ୨୦୦୫ ସେପ୍ଟେମ୍ବର ୫ ତାରିଖ ଦିନ ବୃନ୍ଦାବନ ସାହୁ ଭାଇ ଓ ପଦ୍ମା ମୀ'ଙ୍କ ବାସଭବନରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଗୃହାସନ ପ୍ରତିଷ୍ଠା ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଂପାଦକ ଜ୍ଞାନ ଭାଇଙ୍କ ପ୍ରତିନିଧିତ୍ୱରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ସେଥିରେ ୭ ଜଣ ସଂଘସେବୀ ଯୋଗଦାନ କରିବା ସଙ୍ଗେସଙ୍ଗେ ଟେଲିଫୋନ ମାଧ୍ୟମରେ ମଧ୍ୟ ୨ ଜଣ ସଂଘସେବୀ ଯୋଗଦାନ କରିଥିଲେ । ସେହି ମାସ ୧୦ ତାରିଖ ଦିନ ଅଶ୍ୱିନୀ କୁମାର ନାୟକ ଭାଇ ଓ ସଂଘମିତ୍ରା ମା'ଙ୍କ ବାସଭବନରେ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଗୃହାସନ ପ୍ରତିଷ୍ଠା ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭାପତି ବିଜୟ ଭାଇଙ୍କ ଉପଛିତିରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ସେଥିରେ ନହିଁ କାରୋଲିନା ସାରସ୍ୱତ ପାଠଚକ୍ର ସମୟ ଭକ୍ତ ଏବଂ ଟେଲିଫୋନ ମାଧ୍ୟମରେ ୩ ଜଣ ସଂଘସେବୀ ଯୋଗଦାନ କରିଥିଲେ ।

ଗତବର୍ଷ ବଡଦିନ ଛୁଟିରେ Midwest ପାଠଚକ୍ର ସମୟ ସଭ୍ୟମାନଙ୍କ ସହ ଅନ୍ୟ ଦୁଇଟି ସଂଘସେବୀ ପରିବାର ଯୋଗଦାନ କରି ମିନେସୋଟା ରାଜ୍ୟର ଜ୍ଞାନ ଭାଇଙ୍କ ଗୃହାସନରେ ଦୀର୍ଘ ୪ ଦିନ ଧରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ବାଣୀ ଓ ଗୁରୁତତ୍ତ୍ୱ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ଏହି ଆଲୋଚନା ସଭାରେ ସମୟ ସମୟରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱୃତ ସଂଘର ଅନ୍ୟ ସଭ୍ୟମାନେ ଟେଲିଫୋନ ମାଧ୍ୟମରେ ଯୋଗଦାନ କରିଥିଲେ ।

ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଦ୍ୱିତୀୟ ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବରେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଯୋଗଦାନ କରି ଆସନ୍ତା ବର୍ଷ ପାଇଁ ସଂଘସେବୀମାନଙ୍କର ଲକ୍ଷ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିଥିଲେ । ଚଳିତ ବର୍ଷ ପାଇଁ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ପରିଚାଳନା ମଞ୍ଜଳୀ ସେହି ସବୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ ସହିତ ଅନ୍ୟ କେତୋଟି ଅତିରିକ୍ତ ଲକ୍ଷ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିଛନ୍ତି । ଏ ସମୟ ଲକ୍ଷ୍ୟ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଉପସଭାପତି ଶୀଯୁକ୍ତ ସଂଗାମ କେଶରୀ ସିଂହ ଭାଇ ଅନୁମୋଦନ କରିଛନ୍ତି । ଏହି ଲକ୍ଷ୍ୟଗୁଡିକ ହେଲା -

- ୧ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ସେବା ଠିକ୍ ଭାବରେ କରିପାରିବୁ ।
- ୨ ସଂଘପ୍ରଜାରେ ନିୟମିତ ଭାବରେ ଯୋଗ ଦେଇପାରିବୁ ।
- ୩ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ତ ସଂଘର ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ପରିଚାଳିତ ହୋଇପାରିବୁ ।
- ୪· 'ପିଲାଙ୍ଗ ନିଗମାନନ୍ଦ' ପୁୟକର ଇଂରାଜୀ ଅନୁବାଦ କରି ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଅନୁମତି କ୍ରମ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଦ୍ୱାରା ପକାଶିତ କରିବୁ ।
- ୫ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଅନୁମତି କୁମେ ଶୀୁଶୀଠାକୁରଙ୍କର ଇଂରାଜୀ ଜୀବନୀ (Sadguru Swami Nigamananda) କୁ ଆମେରିକାର ଇଂରାଜୀ ଭାଷା ଅନୁସାରେ ସଂଶୋଧନ କରିବୁ ।
- ୬- Internal Revenue Servicesର ନିୟମ ଅନୁଯାୟୀ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର Non-Profit Status କାର୍ଯ୍ୟ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ କରାଯିବ ।
- ୭ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘଦ୍ୱାରା ଭୁବନେଶ୍ୱରଠାରେ Health Center ନିର୍ମାଣ କାର୍ଯ୍ୟ ପାଇଁ ଆର୍ଥିକ ସାହାସ୍ୟ କରାଯିବ ।
- ୮୦ ଆମେରିକାରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ସ୍କୃତିମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣ ପାଇଁ ଏକ ପ୍ରୟାବ ପ୍ରୟୁତ କରାଯିବ ।

ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ପ୍ରତିଷା ହେବାର ଦୁଇ ବର୍ଷ ଅତୀତ ହେଲାଣି । ଏହି ଦୁଇ ବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ଆମର ସଂଘସେବୀଙ୍କ ସଂଖ୍ୟା ୨୦ରୁ ବୃଦ୍ଧି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ୩୫ରେ ପହଞ୍ଛିଛି । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ନିକଟରେ ଏତିକି ପ୍ରାର୍ଥନା ଯେ "ଏହି ଶିଶୁ ପ୍ରବାସୀ ସଂଘଟି ତୁମରି ଭାବଧାରାରେ ଗଢିଉଠୁ ଏବଂ ତୁମରି ମହାନ ଆଦର୍ଶ ବିଶ୍ୱବ୍ୟାପୀ ପ୍ରଚାରରେ ସହାୟକ ହେଉ । ସମୟ ସଂଘସେବୀ ତୁମରି ଭାବରେ ଅନୁପାଣିତ ହୋଇ ସଂଘବଦ୍ଧ ହୋଇ ଏକମନ ଏକପାଣରେ ତୁମରି ସେବା କରନ୍ତୁ ଓ ତୁମରି କାମରେ ଜୀବନ ଉତ୍ସର୍ଗ କରନ୍ତୁ ।"

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ରୀ ଜ୍ଞାନରଞନ ଦ୍ୱିବେଦୀ ସଂପାଦକ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ

## ସଂଘସେବୀମାନଙ୍କର ଅବଶ୍ୟ ଜ୍ଞାତବ୍ୟ ବିଷୟ

ଆମର ପରମାରାଧ୍ୟ ସଦ୍ଗୁରୁ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରତିଷିତ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭ୍ୟସଭ୍ୟା ହୋଇଥିବା ପତ୍ୟେକ ସଂଘସେବୀ ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କର କେତୋଟି ଅବଶ୍ୟ ଞ୍ଜାତବ୍ୟ ବିଷୟ ରହିଛି ବୋଲି ଭକ୍ତମାନଙ୍କର ଭାବ ବିନିମୟ, ସଂଘାଧିବେଶନରେ ଆଲୋଚନା, କେନ୍ଦ୍ର ଦ୍ୱାରା ଆୟୋଜିତ ବିବିଧ ଶିକ୍ଷା କାର୍ଯ୍ୟକ୍ରମ, ମଣ୍ଡଳୀ ଆଲୋଚନା ଆଦିରେ ଚିହ୍ନିତ ହୋଇଛି । ନିମ୍ନରେ ତାହା ପଦତ୍ତ ହେଲା । ସଂଘସେବୀମାନଙ୍କର ଅବଶ୍ୟ ଞ୍ଜାତବ୍ୟ ବିଷୟ ଗୁଡିକର ଏହା ଏକ ପୂର୍ଣ୍ଣଙ୍ଗ ତାଲିକା ନୁହେଁ ।

୧) ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବିଷୟରେ ଜାଣିବା - ଆମେ ସଦ୍ଗୁରୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଗୁରୁ ଏବଂ ଇଷ୍ଟ ରୂପେ ବରଣ କରି ତାଙ୍କର ଶ୍ରୀଚରଣାଶ୍ୱିତ ହୋଇଅଛୁ । ତେଣୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସଂପର୍କରେ ଭଲ ଭାବରେ ଜାଣିବା ହେଉଛି ପ୍ରତି ସଂଘସେବୀଙ୍କର ସର୍ବପ୍ରଥମ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ଆମ ଗୁରୁଙ୍କ ସଂପର୍କରେ ଆମ ସମୟଙ୍କର ଅନ୍ତତଃ ଗୋଟିଏ ମୋଟାମୋଟି ଧାରଣା ରହିବା ଅତ୍ୟାବଶ୍ୟକ । ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠେ, ଆମେ ଆମ ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କ ସଂପର୍କରେ କ'ଣ ଅବଶ୍ୟ ଜାଣିବା ? ଏହାର ଉତ୍ତର ପ୍ରତି ସଂଘସେବୀଙ୍କ ପାଇଁ କେତୋଟି ବିଷୟରେ ସମାନ । ଆମେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଜୀବନକଥା, ସଦ୍ଗୁରୁ ହିସାବରେ ତାଙ୍କର ସ୍ୱାତବ୍ୟ ଓ ବୈଶିଷ୍ୟ, ତାଙ୍କର ଭାବଧାରା (ମୁଖ୍ୟତଃ ଶଙ୍କରଙ୍କ ମତ ଓ ଗୋରାଙ୍ଗଙ୍କ ପଥ), ତାଙ୍କର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟତ୍ୟ (ସନାତନ ଧର୍ମପ୍ରସ୍ତ, ସତ୍ଶିକ୍ଷା ବିୟାର ଓ ଶିବଜ୍ଞାନରେ ଜୀବସେବା), ତାଙ୍କର ଆଦର୍ଶତ୍ୟ (ଆଦର୍ଶ ଗୃହ୍ୟ ଜୀବନ ଗଠନ, ସଂଘଶନ୍ତିର ପ୍ରତିଷା ଓ ଭାବ ବିନିମୟ), ତାଙ୍କର ଅବଦାନ, ତାଙ୍କର ଲୀଳା କାହାଣୀ ବିଶେଷ କରି ତାଙ୍କର ଉତ୍କଳ ଲୀଳା, ତାଙ୍କର ସଂଘସେବୀମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଆଦେଶ ଓ ଉପଦେଶ ବାଣୀ, ତାଙ୍କ ପ୍ରବର୍ତ୍ତିତ ନିୟମ ପଞ୍ଚକ, ତାଙ୍କ ପ୍ରଶୀତ ପୁୟକାବଳୀ, ତାଙ୍କ ପ୍ରତିଷିତ ସନାତନ ଧର୍ମର ମୁଖପତ୍ର 'ଆର୍ଯ୍ୟଦର୍ପଣ' ପତ୍ରିକା, ତାଙ୍କ ପ୍ରତିଷିତ ସାରସ୍ୱତ ମଠ ଓ ବିଭାଗୀୟ ଆଶ୍ରମ ଓ ତାଙ୍କ ପ୍ରବର୍ତ୍ତିତ ଭକ୍ତ ସମ୍ନିଳନୀ ବିଷୟରେ ଜାଣିଲେ ଯଥେଞ୍ଚ ହେବ ।

ସଂଘ ପକାଶିତ ନିମ୍ନ ଲିଖିତ ପୁୟକାବଳୀ ଓ ପତିକାର ସୃଧ୍ୟାୟ ଏଥନିମିଭ ସହାୟକ ହେବ ।

- ୧ ଶୀଶୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ
- ୨ ଶୀଶୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ ଜୀବନପସଙ୍ଗ (୧ମ ଓ ୨ୟ ଖଣ୍ଡ)
- ୩ ନୀଳାଚଳେ ଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ (୧ମ ଓ ୨ୟ ଖଣ୍ଡ)
- 8- Sadguru Swami Nigamananda
- ୫ ସଂଘ ଆନୁକୂଲ୍ୟରେ ପକାଶିତ Spiritual Heritage of India and Sadguru Swami Nigamananda
- ୬ ଶୀଶୀଠାକୁର ନିଗମାନିନ୍ଦ ଲୀଳାପସଙ୍ଗ (୧ମ ଖଞ୍ଚ)
- ୭ ନିଗମ ଉପଦେଶ
- ୮∙ ନିଗମ ତରୃ
- ୯ ନୀଳାଚଳ ବାଣୀ
- ୧୦ ନିଗମ ଚେତନା ବିକାଶ ସାଧନ ପଥେ (୧ମ, ୨ୟ ଓ ୩ୟ ଖଣ୍ଡ)
- ୧୧ ଓଡ଼ିଆରେ ଅନ୍ଦିତ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ପଣୀତ ପୁୟକାବଳୀ
- ୧୨ ମାଆଙ୍କ କୃପା
- ୧୩ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିଠି (୧ମ, ୨ୟ ଓ ୩ୟ ଖଣ୍ଡ)
- ୧୪ ଉକ୍ଳୀୟ ଭତ୍ତମାନଙ୍କ ପତି ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର କେତେଗୋଟି ଉପଦେଶ ବାଣୀ
- ୧୫ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଅଭୟ ବାଣୀ
- ୧୬ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀନିଗମାନନ୍ଦ କଥାମୃତ( ସମୟ ଖଣ୍ଡ )
- ୧୭ ଶୀଶୀନିଗମାନନ୍ଦ କଥାସଂଗହ (୧ମ ଓ ୨ୟ ଖଣ୍ଡ)
- ୧୮ ขี้เฉียง ที่ ช ขี้เทา ขี้ฉู่ ขี้เคลง
- ୧୯ ବଗୁଡାର ସ୍କୃତି
- ୨୦ ସଂସାର ପଥେ (ସମୟ ଖଣ୍ଡ)
- ୨୧ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାମ୍ୟ
- ୨୨·ନିଗମ ଲହରୀ

- ୨୩ ଭଗବାନ୍ ଶଙ୍କରାଗୃର୍ଯ୍ୟ ପୁୟକରୁ ଶଙ୍କରଙ୍କ ମତ
- ୨୪ 'ଶୀମନ୍ ମହାପଭୁ ଗୋରାଙ୍ଗ ଦେବ' ପୁୟକରୁ ଗୋରାଙ୍ଗ ପଥ
- ୨୫ 'ସଂଘ-ସେବକ' ପତିକାର ସମୟ ଭାଗରୁ 'ନିଗମ ବଚନ' ଓ ମହାପୁରୁଷ ପସଙ୍ଗ
- ୨୬ 'ସ୍ୱାଗତିକା'ର ବିଭିନ୍ ସଂଖ୍ୟା
- ୨୭∙ଉଡ଼ଳ ପ୍ରାଦେଶିକ ଭଵ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ସୁବର୍ଣ୍ଣ ଜୟନ୍ତୀ ସ୍ମାରକ ଗ୍ରଛ ।
- 9. ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଆମର ପ୍ରିୟ ପ୍ରତିଷାନ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରତିଷିତ 'ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ' ସଂପର୍କରେ ଆମର ସମ୍ୟକ୍ ଧାରଣା ରହିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଏହି ସଂଘର ଉତ୍ତିଷି ଓ କ୍ମବିକାଶର କଥା, ଏହାର ସ୍ୱାତନ୍ତ ଓ ବୈଶିଷ୍ୟ, ସଂଘ ପ୍ରତିଷାଦିନ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଉତ୍କଳୀୟ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଦେଇଥିବା ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଆଦେଶ ଓ ଉପଦେଶ ବାଶୀ, ଏହାର ଭାବଧାରା, ଏହାର ଉପବିଧି, ଏହାର ସଂଗଠନାମ୍ବ ବ୍ୟବ୍ୟା, ଏହାର ବିଭିନ୍ନ ସେବାବିଭାଗ, ସଂଘ ଦ୍ୱାରା ଅନୁଷିତ ଉତ୍କଳ ପ୍ରାଦେଶିକ ଭକ୍ତ-ସନ୍ନିଳନୀ, ସଂଘ ପ୍ରକାଶିତ ପୁୟକାବଳୀ, ସଂଘର ତ୍ରୈମାସିକ ମୁଖପତ୍ର 'ସଂଘ-ସେବକ' ଓ ସଂଘ ପ୍ରଦତ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କ ପାଇଁ 'ପରିବୟ ପତ୍ର' ସଂପର୍କରେ ଆମେ ଜାଣିବା ଦରକାର ।

ସଂଘ ପକାଶିତ ନିମ୍ନଲିଖିତ ପୁୟକାବଳୀ ଓ ପତିକାଦିରୁ ଆମ ସଂଘ ସଂପର୍କରେ ତଥ୍ୟ ଓ ବିବରଣୀ ମିଳିପାରିବ ।

- ୧ ନିଗମ ଉପଦେଶ
- ୨ ନୀଳାଚଳ ବାଣୀ
- ୩ ସଂଘନୀତି
- ୪ ସଂଘର ରେଜିଞ୍ଜେ ୀକୂତ ଉପବିଧି (ଇଂରାଜି ଓ ଓଡିଆ)
- ୫ ନୀଳାଚଳେ ଠାଳୁର ନିଗମାନନ୍ଦ (୨ୟ ଖଣ୍ଡ)
- ୬ Sadguru Swami Nigamananda
- ୭ ଉତ୍କଳୀୟ ଭତ୍ତମାନଙ୍କ ପ୍ତି ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର କେତେଗୋଟି ଉପଦେଶ ବାଣୀ
- ୮ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ
- ୯ 'ସଂଘ-ସେବକ' ପତିକାର ବିଭିନ୍ ଭାଗ
- ୧୦ ସ୍ୱାଗତିକାର ବିଭିନ୍ନ ସଂଖ୍ୟା
- ୧୧ ଉକ୍ଳ ପାଦେଶିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀର ସୁବର୍ଣ ଜୟନ୍ତୀ ସ୍ଥାରକ ଗ୍ୟ,
- ୧୨· 'ସଂଘନୀତି' ପୁୟକରେ ଥିବା 'ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ପ୍ରତିଷା ଦିବସରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଦଶବିଧ ଆଦେଶ' ଲେଖାଟି ସମୟଙ୍କର ଆବଶ୍ୟ ପାଠ୍ୟ ଓ ପାଳନୀୟ । ସଂଘ ସଂପର୍କରେ ଢାଣିବା ପାଇଁ ସଂଘ-ସେବକରେ ପ୍ରକାଶିତ ହେଉଥିବା 'ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ହୀରକ ଜୟନ୍ତୀ' ଓ 'ଶ୍ରୁ ଦ୍ଧେୟ ଚୈତନ୍ୟ ଚରଣ ଦାସ ଭାଇଙ୍କ ସ୍କୁରଣେ' ଧାରାବାହିକ ଲେଖା ଦୁଇଟି ମଧ୍ୟ ପାଠ କରିବାକୁ ହେବ ।
- ୩· ଗୁରୁତର୍ଷ୍ଣ ଗୁରୁତର୍ଷ୍ଣ ବିଷୟରେ ମଧ୍ୟ ଆମର କିଛି ଜ୍ଞାନ ରହିବା ଆବଶ୍ୟକ । ବିଶେଷ କରି ଜଗଦ୍ଗୁରୁ ଓ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଭିତରେ ଥିବା ପାର୍ଥକ୍ୟ, ଭଗବାନ ଓ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ପାର୍ଥକ୍ୟ, ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ମହିମା, ସ୍ୱାତନ୍ଧ୍ୟ ଓ ବୈଶିଷ୍ୟ, ଗୁରୁଶନ୍ତି, ଗୁରୁ ଓ ଇଷ୍ଟ , ଗୁରୁ କିପରି ସର୍ବଦେବମୟ, ଗୁରୁନାମର ମହିମା, ଗୁରୁନାମ ଜପର ଫଳ, ଗୁରୁସେବାର ସୁଫଳ, ଜୀବନରେ ଗୁରୁକରଣର ଆବଶ୍ୟକତା, ମାନବାତ୍ମାର ମୋଷଲାଭରେ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଭୂମିକା ଇତ୍ୟାଦି ସଂପର୍କରେ ଆମର କିଛି ଧାରଣା ରହିବା ଉଚିତ ।

ଏହିସବୁ ବିଷୟରେ ଜ୍ଞାନ ଆହରଣ ପାଇଁ ସଂଘ ପକାଶିତ ନିମ୍ନ ଲିଖିତ ପୁୟକାବଳୀ ଓ ପତିକା ସହାୟକ ହେବ ।

- ୧ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀ ଗୁରୁଗୀତା
- ୨· ଶୀଶୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ
- ୩ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ପଣୀତ ପୁୟକାବଳୀ ବିଶେଷ କରି 'ଞ୍ଜାନୀଗୁରୁ' ପୁୟକ
- ୪ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିଠି (୧ମ, ୨ୟ ଓ ୩ୟ ଖଣ୍ଡ)
- ୫ ନିଗମ ଉପଦେଶ
- ୬ ଶୀଶୀନିଗମାନନ୍ଦ କଥାମୃତ
- ୭ ଶୀଶୀ ନିଗମାନନ୍ଦ କଥାସଂଗ୍ହ (୧ମ ଓ ୨ୟ ଖଣ୍ଡ)
- ୮ ସଂସାର ପଥେ

- ୯ ଶୀଗୁରୁ (ବିଶ୍ୱନାଥ ପଧାନ ଭାଇଙ୍କ ଲିଖିତ)
- ୧୦ ଶୀଗୁରୁ ପଣାମ (ହୋଁତ ବନ୍ଦନାର ଅର୍ଥ ଏଥିରେ ରହିଛି)
- ୧୧ ଶୀଶୀଗୁରୁ ତତ୍ତ୍ୱାମୃତସିହୁ (ଯକ୍ତୟ)
- ୧୨ 'ସଂଘ-ସେବକ' ପତିକାର ପଥମ ଭାଗ (ବିଶେଷକରି 'ମହାପୁରୁଷ ପସଙ୍ଗ' ଓ ପଶ୍ନୋତ୍ତର)
- ୧୩ ସାଗତିକାର ବିଭିନ୍ ସଂଖ୍ୟା
- ୧୪ ଉକ୍ଳ ପାଦେଶିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀର ସୁବର୍ଣ୍ଣ ଜୟନ୍ତୀ ସ୍ଥାରକ ଗଛ
- ୪· ସନାତନ ଧର୍ମ ସନାତନ ଧର୍ମ ସଂପର୍କରେ ଜାଣିବା ପାଇଁ ସଂଘ ପ୍ରକାଶିତ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରଣିତ ପୁୟକାବଳୀ ବିଶେଷ କରି 'ଜ୍ଞାନୀଗୁରୁ' ଓ 'ବେଦାନ୍ତ ବିବେକ' ପୁୟକ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ, ସଂସାର ପଥେ, 'ସଂଘ-ସେବକ' ଓ 'ସ୍ୱାଗତିକା'ର ବିଭିନ୍ନ ସଂଖ୍ୟା ଓ ଉତ୍କଳ ପ୍ରାଦେଶିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ସୁବର୍ଣ୍ଣ ଜୟନ୍ତୀ ସ୍ଥାରକ ଗ୍ରନ୍ଥ ପାଠ କରିବାକୁ ହେବ ।
- 8- ସତ୍ରିଷା ସତ୍ରିଷା ସଂପର୍କରେ ଆଲୋଚନା ଓ ବିବରଣୀ, ସଂଘ ପ୍ରକାଶିତ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରଣୀତ ପୁୟକାବଳୀ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ, ନିଗମ ଉପଦେଶ, ସଂସାର ପଥେ ପୁୟକରେ ଓ ସଂଘ-ସେବକ ଓ ସ୍ୱାଗତିକାର ବିଭିନ୍ନ ସଂଖ୍ୟାରେ ରହିଛି ।
- ୬ ଶିବଞ୍ଜାନରେ ଜୀବସେବା ତଥା ସେବା ପ୍ରସଙ୍ଗ ଏ ସଂପର୍କରେ ଜାଣିବାକୁ ହେଲେ ସଂଘ ପ୍ରକାଶିତ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରଣୀତ ପୁୟକାବଳୀ, ନିଗମ ଉପଦେଶ, ସଂସାର ପଥେ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀନିଗମାନନ୍ଦ କଥାମୃତ ପୁୟକ, ସଂଘ-ସେବକ ପତ୍ରିକା ଓ ସ୍ୱାଗତିକାର ବିଭିନ୍ନ ସଂଖ୍ୟା ଓ ଉତ୍କଳ ପାଦେଶିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ସୁବର୍ଣ୍ଣ ଜୟନ୍ତୀ ସ୍ଥାରକ ଗ୍ରହ୍ମ ପାଠ କରିବାକୁ ହେବ । ସଂଘ-ସେବକରେ ପ୍ରକାଶିତ ସେବକମାନଙ୍କ ପାଇଁ ହେଉଥିବା ବାର୍ଷିକ ଆଲୋଚନା ଚକ୍ର ବିବରଣୀ ବିଶେଷ ଭାବରେ ଏହି ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଉଲ୍ଲେଖଯୋଗ୍ୟ ।
- ୭- ଦ୍ରଶବିଧ ନିୟମ ସବୁ ସଂଘସେବୀମାନଙ୍କୁ 'ଦଶବିଧ ନିୟମ' ପାଳନ କରିବା ପାଇଁ କେନ୍ଦ୍ରରୁ ନିକଟରେ ନିର୍ଦ୍ଦେଶନାମା ଶାଖାସଂଘମାନଙ୍କୁ ଯାଇଛି । ସଂଘ ପ୍ରକାଶିତ 'ସଂଘନୀତି' ପୁୟକରେ 'ଦଶବିଧ ନିୟମ' ଓ ତତ୍ ସଂପର୍କରେ ଆଲୋଚନା ରହିଛି ।
- r· ସେବାପରାଧ, ନାମାପରାଧ ଓ ବୈଷ୍ଟବ ଅପରାଧ ଏହି ଅପରାଧଗୁଡିକ ସଂଘ-ପ୍ରକାଶିତ 'ସଂଘନୀତି' ପୁୟକରେ ରହିଛି ।
- ୯- **ଗୃହାସନରେ ସେବାପୂଜା** ଏହି ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ସଂଘ ପ୍ରକାଶିତ ନୀଳାଚଳ ବାଣୀ, ସଂସାର ପଥେ, ନିଗମ ଚେତନା ବିକାଶ ସାଧନ ପଥେ (୧ମ ଖଣ୍ଡ), ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଗୁରୁ ପ୍ରଣାମ ପୁୟକ ଓ 'ସଂଘ-ସେବକ' ପତ୍ରିକାର ବିଭିନ୍ନ ସଂଖ୍ୟା ପାଠ କରିବାକୁ ହେବ ।
- ୧୦ ସଂଘ ପ୍ରଦର୍ଷ 'ପରିଚୟ ପତ୍ର'ର ତାହ୍ରର୍ଯ୍ୟ ସଂଘ ପ୍ରଦତ୍ତ ପରିଚୟ ପତ୍ର ସବୁ ସଂଘସେବୀ ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କର ନିତ୍ୟ ପାଠ୍ୟ । ଭାଇମାନଙ୍କ 'ପରିଚୟ ପତ୍ର'ରେ ଥିବା ସେବକଙ୍କ ସ୍ୱୀକୃତି, ସେବକଙ୍କ ପ୍ରତିଞ୍ଜା ଓ ସଂଘସେବୀଙ୍କ ପ୍ରତି ସତର୍କ ଉପଦେଶ ସବୁ ଭକ୍ତ ଭାଇମାନଙ୍କର ସର୍ବଦା ସ୍ମରଣୀୟ ଓ ପ୍ରଣିଧାନ ଯୋଗ୍ୟ । ପ୍ରତି ସଂଘସେବୀ ଭାଇ ଏହା ସ୍ମରଣରେ ରଖି ଚଳି ପାରିଲେ ତାଙ୍କର ଆତ୍ମଗଠନ ଓ ଆମ୍ବୋନ୍ନତି ଅନାୟାସରେ ହୋଇପାରିବ । ସଂଘ ପ୍ରଦର୍ଭ 'ପରିଚୟ ପତ୍ର'ର ତାତ୍ସର୍ଯ୍ୟ ଜାଣିବାକୁ ହେଲେ 'ପରିଚୟ ପତ୍ରର ପରିଚୟ' ପୁୟକଟି ପାଠ କରିବାକୁ ହେବ । ଭୁବନେଶ୍ୱର ସତ୍ଶିକ୍ଷା ମହିରରୁ ଏହି ପୁୟକଟି ମିଳି ପାରିବ ।

ଉପର ଲିଖିତ କେତୋଟି ଅବଶ୍ୟ ଜ୍ଞାତବ୍ୟ ବିଷୟ ଜାଣିବାକୁ ହେଲେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ସଂଘସେବୀ ଭକ୍ତ ପରିବାରରେ ସଂଘ-ପ୍ରକାଶିତ ପୁୟକାବଳୀର ଏକ ସେଟ୍ ଗାଦି ଭଳି ରଖିବାକୁ ହେବ ଏବଂ ସେଗୁଡିକ ନିୟମିତ ଭାବରେ ସ୍ୱଧ୍ୟାୟ କରିବାକୁ ହେବ । ଏହାଛଡା ପ୍ରତି ସଂଘ-ସେବୀ ସଂଘର ମୁଖପତ୍ର 'ସଂଘ-ସେବକ', ସଂଘ ପ୍ରକାଶିତ 'ସ୍ୱାଗତିକା' ଓ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ପ୍ରକାଶିତ 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ' ପାଠ କଲେ ଉପକୃତ ହେବେ । ଉପରଲିଖିତ ପ୍ରତିଟି ଜ୍ଞାତବ୍ୟ ବିଷୟ ଗୋଟିଏ ଖାତାରେ କିଛି ନୋଟ୍ କରି ରଖିଲେ ତାହାର ସ୍କରଣମନନ ସମ୍ବ ହେବ ଏବଂ ସଂଘସେବୀମାନଙ୍କର ସେସବୁ ବିଷୟରେ ମୋଟାମୋଟି ଭାବରେ କିଛି ଭଲ ଧାରଣା ରହିବ ।

ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାରେ ଅଛି - 'ମଦ୍ଭକ୍ତ ଏତଦ୍ବିଞ୍ଜାୟ ମଦ୍ଭାବାୟୋପପଦ୍ୟତେ ।' (୧୩/୧୮)

ତେଣୁ ଅନ୍ତତଃ ଉପରଲିଖିତ ବିଷୟଗୁଡିକ ଜାଣି ଆମେ ସଂଘସେବୀମାନେ ସଂଘ-ସାଧନା ନିରତ ରହି ପାରିଲେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସେବା ଜ୍ଞାନପୂର୍ବକ ସଂପାଦନ କରି ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପା ଆକର୍ଷଣ କରି ପାରିବା ।

> ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ୟ ଦେବେନ୍ଦ୍ରନାଥ ମହାପାତ୍ ଏକାମ୍ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ, ଭୁବନେଶ୍ବର

# ଉଜ୍ୟିନୀ କୁମୂମେଳା - ଦାସକାଠିଆ

ଜୟଗୁରୁ ----ଶୀ ହରି ---- ଆହା ----

ଜୟ ତୁ ଦୁର୍ଗା ମା'ଗୋ ଶରଣେ ଦୁର୍ଗା ଦେବୀ -ସୁର ନର କିନ୍ନର ମା'ଗୋ ତୁମୃ ପାଦେ ସେବୀ ଜୟ ତୁ ଶାରଳା ମା'ଗୋ ମୋ କଞେ ବିଜେ ହେବୁ -ନ ଆସିବା ପଦମାନ ଗୋ କହି କହି ଦେବୁ ।

ଜୟ ରାମ ରାମ ରାମ ରାମ ହେ -ନବୀନ ସୁନ୍ଦର ଘନଶ୍ୟାମ ହେ .....

ଶୁଣ ସୁଞ୍ଜଜନ ଆହେ ଦେଇ ମନ କର୍ଣ ଉଜ୍ୟିନୀ କୁମ୍ନମେଳା ହୋଇବ ଗାୟନ ଶୁଦ୍ଧାରେ ଶୁଣିଲେ ଦୁଃଖ ହୋଇବ ମୋଚନ ରୋଗ ଶୋକ ପୀଡା ଯେ ଖଣ୍ଡିବେ ଭଗବାନ ।

ବିଂଶ ଶତାବ୍ଦୀର ୪ ତ ବରଷ ପଞ୍ଚମ ଭାରତବର୍ଷର ୪ ତ ଉଜ୍ୟିନୀ ଧାମ ଶଙ୍କରପଛୀ ସାଧୁମାନେ ହୋଇ ସମାଗମ ଜୁମୃମେଳା ପାଇଁ କରୁଥିଲେ ଆୟୋଜନ ତରୁଣ ୪କ ସନ୍ନ୍ୟାସୀ ପୁଣି ବଙ୍ଗଦେଶବାସୀ ସାଧୁ ସଭା ମଧ୍ୟେ ଯାଇ ଉଭା ହେଲେ ଆସି ଶଙ୍କରାଚାର୍ଯ୍ୟ ବସିଛନ୍ତି ସିଂହାସନ ପରେ ତାଙ୍କୁ ନ ପ୍ରଣମି ୪ ତ ଚାଲିଗଲେ ଖରେ ଗୁରୁ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦଙ୍କ ପାଶେ ଉଭା ହେଲେ ଅତି ହୃଷ୍ଟ ମନରେ ସେ ପ୍ରଶିପାତ କଲେ । ରାମ ଗୋବିନ୍ଦ ହେ ଗୋବିନ୍ଦ ରାମ ରାମ … ନବୀନ ସୁନ୍ଦର ଘନବରନ ଶ୍ୟାମ …

ସାଧୁମାନେ ଏହା ଦେଖି କଲେ ପ୍ରତିବାଦ ଶଙ୍କର ଓ ଅନ୍ୟ ସାଧୁ ମଧ୍ୟେ ଅଛି ଭେଦ ଶଙ୍କରାଚାର୍ଯ୍ୟ ଅଟନ୍ତି ସ୍ୱୟଂ ଜଗଦ୍ଗୁରୁ ଆଗେ ତାଙ୍କୁ ପ୍ରଶିପାତ କରିଲା ଉତ୍ତାରୁ ଅନ୍ୟ ସାଧୁମାନଙ୍କୁ ତ କରିବ ସମ୍ନାନ ସାଧୁ ମହାସଭାର ତ ବିଧି ଏହା ଜାଣ । ରାମ ଗୋବିନ୍ଦ ହେ ଗୋବିନ୍ଦ ରାମ ରାମ ···· ନବୀନ ସୁନ୍ଦର ଘନବରନ ଶ୍ୟାମ ····

ତରୁଣ ସନ୍ୟାସୀ ଧୀରେ ଉଠିଣ ଆସିଲେ ଶଙ୍କରାଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କୁ ଯାଇ ପ୍ରଣିପାତ କଲେ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ଅଟନ୍ତି ମୋର ଗୁରୁ ଜାଣ ସେଥିପାଇଁ ତାଙ୍କୁ ଆଗେ କରିଲି ପ୍ରଣାମ ଏହା ଶୁଣି ସନ୍ୟାସୀ ଜଣେ ହୋଇଣ କୁପିତ କହିଲେ ଆରେ ପିଲାଟା ତୋର ଅତି ଭମ ଚିତ୍ତ ଶଙ୍କର ଅଟନ୍ତି ଗୁରୁ ତୋର ଗୁରୁଙ୍କର ତାଙ୍କୁ ଆଗେ ପଣିପାତ ଅଟଇ ବିଚାର ତରୁଣ ସନ୍ୟାସୀ ତାଙ୍କୁ ଦିଅନ୍ତି ଉତ୍ତର ମଦ୍ଗୁରୁ ଶୀକଗଦ୍ଗୁରୁ ଆମୃର ବିଚାର ଯଦି ଆମୃ ଗୁରୁଙ୍କର ଗୁରୁ ହେବ କେହି ଅନବଛା ଦୋଷ ଗୁରୁଙ୍କର ପାଶେ ହୋଇ । ରାମ ଯେ ହରି ରାମ ଯେ ନବୀନ ସୁନ୍ଦର ଘନଶ୍ୟାମ ଯେ …

ସେଠି କୋଳାହଳ ଦେଖି ଶଙ୍କର ଆଚାର୍ଯ୍ୟ କହିଲେ ହେ ସାଧୁମାନେ ଧର ଟିକେ ଧୈର୍ଯ୍ୟ ଏ ତରୁଣ ସନ୍ୟାସୀଙ୍କୁ ପ୍ରଶ୍ନ ପଚାରିବା କେତେ ଦୂର ସାଧନାରେ ଅଗ୍ର ସେ ଜାଣିବା ଶଙ୍କରଙ୍କ ସବୁ ପ୍ରଶ୍ନ କରିଲେ ଉତ୍ତର ଗୁରୁଙ୍କର କୃପାବଳେ ହୋଇ ଆଗଭର ସବୁ ଶୁଣି ଶଙ୍କର ତ ହୋଇଲେ ତୃପତ କହିଲେ ଆହେ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ଶୁଣ ଦେଇ ଚିତ୍ତ ଏ ସନ୍ୟାସୀଙ୍କର ହୟେ ଦୟ ନୁହେଁ ଶୋଭା ପରମହଂସ ଉପାଧି ଆଜି ଆମ୍ଭେ ଦେବା ।

ଜୟ ଜୟ ଗୁରୁଦେବ ଜ୍ଞାନ ବୁଦ୍ଧି ଦାତା - ଜୟଗୁରୁ ହେ ଜୟ ଗୁରୁଦେବ ନିର୍ଗୁଣ ସାକ୍ଷୀଚେତା - ଜୟଗୁରୁ ହେ ।

[ଏହି ଦାସକାଠିଆଟି ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଚତୁର୍ଥ ବାର୍ଷିକ ସମ୍ମିଳନୀର ଆନନ୍ଦସଭାରେ ପରିବେଷଣ କରାଯାଇଥିଲା ।]

ଶୀଶୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶୀ ଜ୍ଞାନରଞନ ଦ୍ୱିବେଦୀ

## ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ସେବା ଓ ସେବକର ଭାବନା

ସେବା ଓ ଶ୍ରମ ମଧ୍ୟରେ ବାହ୍ୟତଃ ପାର୍ଥକ୍ୟ ନଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଭାବନାରେ ଆକାଶପାତାଳ ପ୍ରଭେଦ । କର୍ମ ଆତ୍ମକୈନ୍ଦିକ ହେଲେ ଶ୍ରମ ପଦବାତ୍ୟ ଓ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ନିଷ୍କାମ ଭାବରେ କୌଣସି କାର୍ଯ୍ୟ ସଂପନ୍ନ ହେଲେ, ତାହା ହୁଏ ସେବା । ଅଞ୍ଜାନୀଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସେବା ହୁଏନାହିଁ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ଓ ନିଜର ସ୍ୱରୂପ ବୁଝି ଭକ୍ତି ଓ ନିଷାର ସହ ଞ୍ଜାନ ପୂର୍ବକ ସେବା କରିବା ଉଚିତ୍ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଅଛନ୍ତି ଏହି ବିଶ୍ୱାସ ଦୃଢ କରି ସେବା କରିବା ଉଚିତ୍ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିତ୍ୟଲୋକର ନିତ୍ୟପୁରୁଷ । ସେବକ ତାଙ୍କର ନିତ୍ୟ ପାର୍ଷଦ । ଏହି ଧାରଣାରେ ପ୍ରତିଷିତ ହୋଇ ସେବା କରିବା ହେଲା ଭଗବତ୍ ସ୍ୱରୂପରେ ପ୍ରତିଷିତ ହୋଇ ସେବା କରିବା । ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କ ଧ୍ୟାନ, ଧାରଣା, ଜପ ଦ୍ୱାରା ଏହି ଅବଛା ଲାଭ ହୁଏ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, "ମୁଁ ଭାବିଥିଲି ଯେଉଁ ଦିନ ସିଦ୍ଧିଲାଭ କରିବି, ଭଗବାନ ମୋ ପାଦ ସେବା କରିବେ । ମୋର ସେ ଆଶା ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଛି । ତୁମେମାନେ ମୋର ଭଗବାନ ।" ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସିଦ୍ଧ ଦୃଷ୍ଟିରେ ଆମେ ସମୟେ ଭଗବାନ । କିନ୍ତୁ ଆମେ ନିଜେ ଭଗବାନ ବୋଲି ଉପଲବ୍ଧ କରିବା ଦରକାର । ଏଥିପାଇଁ କୁହାଁଯାଇଛି,

"ଅପଳାପ ନୁହେଁ ସତ୍ୟର ଏ ମୋ ଅନ୍ତର ବାଣୀ, ତୁମେ ଭଗବାନ ଯେଦିନ ନିଜ ସ୍ୱରୂପ ଜାଣି କରିବ ମୋ ସେବା ଭକ୍ତିରେ ଅବଗାହିଣ ତର୍ଭ ସେହିଦିନ ଫୁଟି ଉଠିବ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ମହର୍ଭ୍ ।"

ଦେହ, ମନ, ପ୍ରାଣ ଦେଇ ସେବା କରାଯାଏ । ସେବାପାଇଁ ଦେହ ମନ ପ୍ରାଣରେ ଆମର ଶକ୍ତି ଦରକାର । ପ୍ରାର୍ଥନା ଦ୍ୱାରା ମନରେ ଶକ୍ତିଲାଭ ହୁଏ । ଆମେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କାମ କରୁଛୁ ବୋଲି ତାହା ସେବା । ଠାକୁରଙ୍କୁ ହୃଦୟରେ ଧାରଣ କରି, 'ଠାକୁର ଅଛନ୍ତି' ଏହି ଧାରଣା ରଖ କାର୍ଯ୍ୟକଲେ, ତାହା ସେବା ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜ ୟୂଳରେ ଅବୟାନ କରୁଥିବା ସମୟରେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଅନ୍ତର୍ଗତ ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ପ୍ରତି ଗୃହରେ ତାଙ୍କର ଶ୍ରୀବିଗ୍ରହ ପ୍ରତିଷା କରି ସେବାପୂଜା କରିବା ପାଇଁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇଥିଲେ ।

"ପତିଗୃତ୍ରେ ସଂସ୍ଥାପିଣ ଗୁରୁଙ୍କ ଆସନ, ସକାଳ ସଂଧ୍ୟାରେ କର ପୂଜନ ବନ୍ଦନ ।"

ଆଉ ମଧ୍ୟ ୟୂଳରେ ବିଦ୍ୟମାନ କରୁଥିବା ସମୟରେ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ କିଛି ଜଣାଇବା ପରିବର୍ତ୍ତେ ଆସନ ନିକଟରେ ଜଣାଇବା ପାଇଁ ସେ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇଥିଲେ । ଆମୁଗଠନ କହିଲେ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶ ଓ ଆଦର୍ଶରେ ନିଜ ଜୀବନକୁ ପରିଗୁଳିତ କରିବା । ଏଣୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଓ ତାଙ୍କ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ସଂଘର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ମତେ ଗୃହାସନରେ ସେବା ସଂପନ୍ନ କଲେ, ପ୍ରତ୍ୟେକଙ୍କର ଜୀବନ ଶୃଖଳିତ ହୋଇଯିବ । ଦୈନ୍ୟନ୍ଦିନ ଜୀବନରେ ଘଟୁଥିବା ଦୋଷତୃଟି ସେହି ଗୃହାସନରେ ଜଣାଇ କ୍ଷମା ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବା ଫଳରେ ସେବକଙ୍କୁ ଶାନ୍ତି ମିଳିବ ଏବଂ ସେସବୁ ଦୋଷତୃଟି ପୁନର୍ବାର ଘଟିବ ନାହିଁ । ତେଣୁ ଗୃହାସନ ହିଁ ଆମୁଗଠନ କରିବାର ସର୍ବୋକୃଷ୍ଟ କ୍ଷେତ୍ର । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଆଦର୍ଶରେ ଚଳିବା ଫଳରେ ଏବଂ ଗୃହାସନରେ ସେବା ସଂପନ୍ନ କରିବା ଫଳରେ ଗୃହରେ ଥିବା ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ଉପରେ ଅଲକ୍ଷ୍ୟରେ ଏକ ଶୁଦ୍ଧ ପ୍ରଭାବ ପଡିଥାଏ । ସବ୍ଦେପରି ଗୃହାସନ ହିଁ ସବୁଠାରୁ ଶନ୍ତିଶାଳୀ ମାଧ୍ୟମ ଯେଉଁଠାରେ ସେବାକଲେ, ନିଜର ଆମୁଗଠନ ହେବା ସହିତ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସହିତ ପତ୍ୟକ୍ଷ ସଂପର୍କ ରକ୍ଷା ହୋଇଥାଏ ।

ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଦୈନ୍ୟହିନ ସେବା -

- ୧ ଆସନ ମନ୍ଦିର ଓ ନାଟ ମନ୍ଦିର ଓଳାଇବା,
- ୨ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ଜଳ, ଫୁଲ ଓ ତୁଳସୀ ସଂଗହ,
- ୩ ଚନ୍ଦନ ଘୋରିବା,
- ୪ ପାଦାସନ ଧୋଇ ପରିଷାର କରିବା,

- ୫ ପାଦାସନରେ ଫୁଲ ଚନ୍ଦନ ଦେବା,
- ୬ ଆସନ ସଜାଇବା,
- ୭ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ନିତ୍ୟକର୍ମ ଯଥା- ନାସାପାନ, ମୁଖ ଧୋତି, ଶୋଚ କର୍ମ, ଦନ୍ତ ମାର୍ଜନ, ତୈଳାଭ୍ୟଙ୍ଗ ଓ ସ୍ନାନ ପାଇଁ ଆୟୋଜନ,
- ୮ ପଞ୍ଚୋପଗୁର ପୂଜାର ଆୟୋଜନ,
- ୯ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ବିଶାମ ଭଙ୍ଗ, ନିତ୍ୟକର୍ମ ସମାପନ, ବସ୍ତ ପରିଧାନ ଓ କେଶ ପସାଧନ,
- ୧୦ ପଞାେପଗ୍ର ପୂଜା,
- ୧୧ ବିଶାମ-ଆସନ ଝାଡିବା ଓ ସଜାଇବା,
- ୧୨ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ବିଶାମ ଦେବା,
- ୧୩-ଉପରୋକ୍ତ ମତେ ସଂଧ୍ୟାପ୍ତଜାର ଆୟୋଜନ,
- ୧୪ ବାଲ୍ୟ, ମଧ୍ୟାହୁ ଓ ରାତି ଭୋଗ ରନ୍ଧନ କରି ନିର୍ଦ୍ଧିଖ ସମୟରେ ନିବେଦନ କରିବା,
- ୧୫ ନିର୍ଦ୍ଦିଖ ଦିନରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାଁକୁରଙ୍କ ଲୁଗା, ତଉଲିଆ, ରୁମାଲ୍, ବିଛଣାଚଦର ଓ ତକିଆ ଖୋଳ ବଦଳାଇବା ଓ ସେଗୁଡିକ ସଫା କରି ରଖିବା,
- ୧୬ ଆୟବ୍ୟୟର ହିସାବ ରଖିବା ଏବଂ ଜନ୍ମୋତ୍ସବ, ପ୍ରଥମାଞ୍ଜମୀ ଓ ଆସନ ପ୍ରତିଷାର ବାର୍ଷିକୋତ୍ସବରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ନୂତନ ବସ ପଦାନ କରିବା ।

ଏହି ସେବାଗୁଡିକ ଉପଯୁକ୍ତ ଭାବରେ ସଂପାଦିତ ହେବା ଆବଶ୍ୟକ ।

ସେବକର ଭାବନା ସଂପର୍କରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, "ମୁଁ ସଦ୍ଗୁରୁ, ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ମଙ୍ଗଳମୟ ଇଛା ମୋ ଭିତରେ ଲୀଳାୟିତ ।" ଭଗବାନଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ସେବା କେହି କରିପାରିବେ ନାହିଁ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଆହୁରି ମଧ୍ୟ କହିଛନ୍ତି, "ତୁମେ ଭଗବାନ ମୋହର ତୁମେ ମୋର ସେବକ ।"

"ମୁଁ ନିତ୍ୟଲୋକର ନିତ୍ୟପୁରୁଷ, ତୁମେମାନେ ମୋର ନିତ୍ୟ ସଙ୍ଗା ବା ପାର୍ଷଦ । ଜଗତରେ କାର୍ଯ୍ୟ ଉପଲକ୍ଷ୍ୟରେ ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ ଆବରଣ ପିନ୍ଧାଇ ମୁଁ ତୁମ୍ନମାନଙ୍କୁ ନିତ୍ୟଲୋକରୁ ଆକର୍ଷଣ କରି ଆଣିଛି ।" ଆମର ଏ ବେଶ, ଅଙ୍ଗ ପ୍ରତ୍ୟଙ୍ଗ ସବୁ ଠାକୁର ଦେଇଛନ୍ତି । ଏହା ନ ରହିଲେ ସେବା କରି ହେବ ନାହିଁ । ମୁଁ ଭଗବାନ, ତାଙ୍କର ସେବା କରୁଛି ଏହି ଧାରଣା ରଖିବା ଆବଶ୍ୟକ । ମୁଁ ଏଦେହ ନୁହେଁ, ମୁଁ ଭଗବାନ । ଠାକୁରଙ୍କ ଧ୍ୟାନ କରି ତାଙ୍କ ଚିନ୍ତାରେ ତନ୍ମୟ ହୋଇ ରହିଲେ, ସେବକ ଦେହ ତିଆରି ହେବ ଏବଂ ଆମେ ସେହି ଦେହରେ ତାଙ୍କର ସେବା କରିପାରିବା ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, ତୁମେ ତୁମର ଦେଶୀୟ ରୀତିରେ ସେବାପୂଜା କର । ଠାକୁର ଅଛନ୍ତି ଏହି ଭାବନାରେ ଭାବିତ ହୋଇ ସେବା କରିବା ହେଉଛି ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ମୂଳଭିଷି । ସେବା କରିବା ସମୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ କାଳବତ୍ ଭୟ ଓ ପୁତ୍ରବତ୍ ସ୍ନେହ ଭାବ ରକ୍ଷା କରି ଚଳିବ । ସାଧନ ଭଜନ ଦ୍ୱାରା ଯାହା ନ ହେବ, ସେବା ମାଧ୍ୟମରେ ତାହାଠାରୁ ବହୁ ଅଧିକ ଶକ୍ତି ଲାଭ ହେବ ଓ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଦର୍ଶନ ୟର୍ଶନ ମଧ୍ୟ ଲାଭ ହେବ ।

ସେବା କରିବା ପାଇଁ ସେବାର ନିର୍ଘଞ୍ଜ ଠିକ୍ ରଖିବା ଆବଶ୍ୟକ । ସମତ୍ତେ ଏକମନ ଏକପ୍ରାଣ ହୋଇ ସେବା କରିବା ଉଚିତ୍ । ସେବାର ସୁଯୋଗ ଲାଭ କରିବା ପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବା ଦରକାର । ପ୍ରତ୍ୟେକ ଥର ସେବା ଶେଷରେ ପରବର୍ତ୍ତୀ ସେବାପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ନିମନ୍ତ୍ରଣ କରିବା ଉଚିତ୍ । ନିଜେ କିପରି ଠିକ୍ ସମୟରେ ଠିକ୍ ଠିକ୍ ଭାବରେ ସେବା କରିପାରିବ, ସେଥିପାଇଁ ତାଙ୍କ ପାଖରୁ ଶବ୍ଜି ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବ ଏବଂ ଶେଷରେ ସେବାରେ ହୋଇଥିବା ତୃଟି ବିଚ୍ୟୁତି ପାଇଁ ଠାକୁରଙ୍କ ନିକଟରେ ଷମା ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବ ।

ସେବକଙ୍କ ଭାବନା ସମ୍ବନ୍ଧରେ ସଭାପତି ଓ ପରିଗୂଳକ ଶ୍ରୀ ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ ଭାଇ କହନ୍ତି, "ମୁଁ ସେବା କରୁନାହିଁ, ଭଗବାନ ମୋ ଭିତରେ ରହି ସେବା କରୁଛନ୍ତି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଠିକ୍ ଠିକ୍ ସେବା ମହାଶକ୍ତି ବା ଭଗବାନ ବା ମା' କରିପାରନ୍ତି । ବର୍ତ୍ତମାନ ଆମେ ଯାହା ସେବା କରୁଛୁ, ତାହା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ମନ ବୁଝି ନୁହେଁ, ଆମକୁ ଯାହା ଭଲ ଲାଗୁଛି, ତାହା କରୁଛୁ । ମନକୁ ତାଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ସତତ ସଂଲଗ୍ନ ରଖିଲେ, ସେବକ ମହାଶକ୍ତିଙ୍କର ୟରକୁ ଗୂଲିଯିବେ । ସେତେବେଳେ ଯାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ମନବୁଝି ସେବା କରିହେବ । ଆମର ଲକ୍ଷ୍ୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର । ସେବା ଆମର ସାଧନା; ତାଙ୍କୁ ସୁଖପାଇବାର ଉପାୟ ହେଉଛି ସେବା । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଖୁସି କରିବା ପାଇଁ ସେବକ ସେବା ନିରତ ରହିବେ । ସେବ୍ୟଙ୍କର ଆବଶ୍ୟକତା ଅନଯାୟୀ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବାର ନାମ ସେବା । ଭକ୍ତ ଓ ଭଗବାନଙ୍କର ମିଳନ

କରାଇ ଆନନ୍ଦ ପାଇବା ସେବକର କାର୍ଯ୍ୟ । ପ୍ରସନ୍ନ ଚିତ୍ତରେ ସେବା କରିବା ଉଚିତ୍, ଦୁଃଖରେ ନୁହେଁ କିମ୍ବା ବାଧ୍ୟବାଧକତାରେ ନୁହେଁ । ଆମ ସେବା ଦ୍ୱାରା ଯେପରି ଅନ୍ୟମାନେ ପେରଣା ପାଇପାରିବେ ସେପରି ଭାବରେ ସେବା କରିବାକୁ ହେବ । ଆଦେଶ ପାଳନ କଲେ ସେବକ, ଆଦେଶ ଉପରେ ବିଗ୍ରର କଲେ ମାଲିକ ।"

ସେବଜମାନଙ୍କର ଅବଶ୍ୟ ଜ୍ଞାତବ୍ୟ ବିଷୟ ଓ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ -

- ୧ ସେବ୍ୟଙ୍କ ବିଷୟରେ ଓ ସେବ୍ୟଙ୍କ ଆବଶ୍ୟକତା ବିଷୟରେ ସେବ୍କଙ୍କର ସମ୍ୟକ ଧାରଣା ଥିବା ଆବଶ୍ୟକ ।
- ୨ ସେବା କରିବା ପୂର୍ବରୁ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଅନୁମତି ନେବା ବିଧେୟ ।
- ୩ ସେବକ ସେବା ଗହଣ ସମୟରେ ସେବା ପାଇଛନ୍ତି ବୋଲି ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ପତି କୃତଞ୍ଜତା ଞ୍ଜାପନ କରିବା ଉଚିତ୍ ।
- ୪ ସେବକ ନିଷାର ସହିତ ସେବା ସଂପନୃ କରିବା ଉଚିତ୍ ।
- 😣 ବିଧ ଓ ଭାବର ସମନୃୟ ରକ୍ଷାକରି ସେବା କରିବା ଉଚିତ୍ ।
- ୬ ସେବକମାନଙ୍କର ସମୟ ଓ ଶୂଙ୍ଖଳା ଜ୍ଞାନ ଥିବା ଆବଶ୍ୟକ ।
- ୭ ସେବା କରିବା ସମୟରେ ସେବ୍ୟଙ୍କ ମନ ଜାଣି ସେବା କରିବା ଉଚିତ ।
- ୮∙ ସେବା କରିବା ସମୟରେ ସେବକଙ୍କ ମନ ଓ ଚିଉ ଶୁଦ୍ଧ ହେବା ଦରକାର ।
- ୯ ସେବକମାନେ ସର୍ବଦା ସେବାପରାଧ, ନାମାପରାଧ ଓ ବୈଷ୍ଟବ ଅପରାଧ ବର୍ଜନ କରି ଚଳିବେ । ଏହି ଅପରାଧଗୁଡିକ ବିଷୟରେ ସେବକମାନଙ୍କର ସମ୍ୟକ୍ ଧାରଣା ଥିବା ଆବଶ୍ୟକ ।
- ୧୦ ସେବକମାନେ ସର୍ବଦା ସୈନିକ ଭଳି ସେବାକାର୍ଯ୍ୟ ପାଇଁ ପୟୃତ ଥିବା ଆବଶ୍ୟକ ।
- ୧୧<sup>,</sup>ସେବକମାନେ ଅହଂଭାବ ପରିତ୍ୟାଗ କରି ସେବା କରିବା ଉଚିତ୍ ।
- ୧୨ ସେବା ସମୟରେ ନୀରବତା ରକ୍ଷା କରିବେ ଓ ସେବକ ଜଣେ ନୀରବ ସେବକ ହେବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରିବେ ।
- ୧୩∙ସେବା କରିବା ପରେ ସେବକମାନେ ସେବାପାଳନରେ ହୋଇଥିବା ତୃଟି ବିଚ୍ୟୁତି ନିମିଭ କ୍ଷମା ପାର୍ଥନା କରିବେ ।

#### ଏସବୁ ଜାଣିବା ପାଇଁ ଉପାୟ ହେଲା -

- ୧ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ସେବା ବିଷୟରେ ଅଭିଙ୍କ ସେବକମାନଙ୍କଠାରୁ ସେବା ଶିକ୍ଷା କରିବା ଉଚିତ୍ ।
- ୨ ଶାଁ ଔ ସଂଘରେ ସେବକମାନେ ସେବାର ଅନୁଶୀଳନ କରିବେ ।
- ୩- ସାଧୁସଙ୍ଗ ଓ ସଦ୍ଗଛ ପାଠ ମାଧ୍ୟମରେ ସେବା ଶିକ୍ଷା କରିବେ ।
- ୪· ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ତଥା ଭକ୍ତମାନଙ୍କର ସେବା ବିଷୟରେ ଶିକ୍ଷା କରିବା ପାଇଁ ସେବକ-ସଂଘରେ ନିୟମିତ ଯୋଗଦାନ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ ।
- ୫- ଶାଖାସଂଘ ବ୍ୟତୀତ ଜିଲ୍ଲାସଂଘ, ଆଞ୍ଚଳିକ ଶିକ୍ଷା ସଂଘ, ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ଓ ମହୋତ୍ସବ ଆଦିରେ ଯୋଗଦାନ କରି ସେବକମାନେ ସେବା ଶିକ୍ଷା କରିବା ଉଚିତ୍ ।

ଜଣେ ଆଦର୍ଶ ସେବକଙ୍କର ସମୟ ଯୋଗ୍ୟତାର ମାପକାଠି "ଅବିଗୃରେ କରି ଆଦେଶ ପାଳନ" ମନୋଭାବ । ସେବକଙ୍କର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଭାବନା, ପ୍ରତ୍ୟେକ କଥା ଓ ପ୍ରତ୍ୟେକ କାର୍ଯ୍ୟ ସେବ୍ୟଙ୍କ ଅଭିମୁଖୀ ହେବା ଆବଶ୍ୟକ । ସେବକ କଦାପି ନୈରାଶ୍ୟବାଦୀ ହେବେନାହିଁ । ଯେ କୌଣସି ସମୟରେ ଯେ କୌଣସି ସେବାପାଇଁ ଆଗୁହୀ ହୋଇ ରହିଥିବେ । ସେବକମାନେ ନିର୍ଭରଯୋଗ୍ୟ ଓ ଦାୟିତ୍ୱସଂପନ୍ନ ହେବା ଉଚିତ୍ । ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ସତ୍ ଆଚରଣ, ନୈତିକ ଆଚରଣ ତଥା ଦଶବିଧ ନିୟମ ପାଳନ, ନିଷାପରତା, ନମ୍ବତା, ସମୟାନୁବର୍ତ୍ତିତା ଆଦି ସେବକଙ୍କର ଅଙ୍ଗର ଭୂଷଣ ହେବା ଆବଶ୍ୟକ । ସୁଖ, ଦୁଃଖ, ନିନ୍ଦା, ପ୍ରଶଂସା ପ୍ରତି ସେବକ ଉଦାସୀନ ରହି ସେବାନିରତ ହେବା ଆବଶ୍ୟକ ।

ଶୀଶୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶୀମତୀ ସୁଚିତା ସ୍ୱାଇଁ

My disciples are like my sons. You can commit hundreds of mistakes but can I be angry with you for that? I shall always forgive hundreds of your mistakes and bless you with all my heart.

--- Sri Sri Thakur

# ନର୍ଥ କାରୋଲିନା ପାଠଚକ୍ର ଇତିବୃତ୍ତ

ଯୁକ୍ତରାଞ୍ଜ ଆମେରିକାର ଦକ୍ଷିଣପୂର୍ବ ଉପକୂଳରେ ନଥି କାରୋଲିନା ରାଜ୍ୟ ଅବସ୍ଥିତ । ଏହାର ରାଜଧାନୀ ରାଲେ (Raleigh) ଓ ସାର୍ଲୋଟ୍ (Charlotte) ଏହାର ସର୍ବ ବୃହତ୍ ସହର । ଗ୍ରୀନ୍ସବୋରୋ (Greensboro) ସହର ଏହାଠାରୁ କାର୍ରେ ଦୁଇ ଘଞ୍ଜା (୧୦୦ ମାଇଲ୍), ଚାପେଲ୍ହିଲ୍ (Chapelhill) ସହର ତିନି ଘଞ୍ଜା (୧୫୦ ମାଇଲ୍) ଓ ପଡୋଶୀ ରାଜ୍ୟ Virginiaର ସାର୍ଲୋଟ୍ସ-ଭିଲ୍ (Charlottesville) ଏହାଠାରୁ ଛଅ ଘଞ୍ଜା (୩୫୦ ମାଇଲ୍) ଦ୍ରରେ ଅବସ୍ଥିତ ।

ଶୀଶୀଠାକୁର ୧୯୩୪ ମସିହା ପବିତ ଝୁଲଣ ପ୍ରିମା ଦିନ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ତ ସଂଘ ପତିଷା କରି କେତେକ ଆଦେଶ ଓ ଉପଦେଶ ଦେଇ କହିଥିଲେ - ତୁମେମାନେ ଯେଉଁଠାରେ ଅନ୍ତତଃ ତିନିଜଣ ଗୁରୁଭାଇ ଏକାଠି ବସି ମୋ ବିଷୟ ଆଲୋଚନା କରିବ, ମୁଁ ବି ହଲେ ନାହିଁ । ତାଙ୍କରି ଇଛାରେ ନର୍ଥ କାରୋଲିନାରେ ରହଥିବା ଚାରି ପରିବାରର ଗୁରୁଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କ ମନରେ, ଏକତ ହୋଇ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ବିଷୟ ଆଲୋଚନା କରିବା ପାଇଁ ପେରଣା ଜାଗିଥିଲା । ଏହି ପେରଣା ଓ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଅହେତୁକ କୃପାରୁ ଆମେରିକାରେ 'ନର୍ଥ କାରୋଲିନା ପାଠଚକ' ଜନ୍ଗହଣ କଲା । ଏହାର ପଥମ ଅଧିବେଶନ ୨୦୦୩ ମସିହା ଜୁନ୍ ମାସ ୧୫ ତାରିଖ ଶନିବାର (ରଜ ସଂକାନ୍ତି) ଦିନ ସକାଳ ୧୦ଟା ରୁ ୧୨ଟା ମଧ୍ୟରେ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦର ରାୟ ଭାଇଙ୍କ 14125 Dunbritton St, Apt 509, Charlotte ଭତାଘରେ ଅନୁଷିତ ହେଲା । ଏଥିରେ ଯୋଗ ଦେବା ପାଇଁ Virginiaରୁ ବରଦାକାନ୍ତ ନାୟକ ଭାଇ ପୂର୍ବରାତିରୁ ବସ ଯୋଗେ ନଅ ଘଞ୍ଜା ଯାତା କରି ଆସି ପହଞ୍ଚିଥିଲେ । ପାଠଚକର ଏହି ପଥମ ଅଧିବେଶନରେ ବିଶୃଜିତ୍ ସୁନ୍ଦର ରାୟ ଭାଇ ଓ ସ୍ତିତା ମାଂ (Charlotte), ବରଦାକାନ୍ତ ନାୟକ ଭାଇ (Virginia), ସୂତା ବାଇ ମାଁ ଓ ପଭାକର ଭାଇ (Greensboro), ବିଜୟ ସାହ ଭାଇ ଓ ର୍ନା ମା' (Charlotte), ପଲବିତା ପଟ୍ଟନାୟକ ମା', ସାନୁଜିତ୍ ଭାଇ ଓ ସାନୁଜିତ୍ ଭାଇଙ୍କ ବାପା, ବୋଉ (Raleigh), ଦୀୟ ମହାପାତ ମା' ଓ ସନ୍ଦିପ ଭାଇ (Atlanta)ରୁ ଆସି ଯୋଗ ଦେଇଥିଲେ । ଏହି ଦିନ ପତୀକ୍ଷା ଗାନ ପରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆବାହନ କରି ସମବେତ ଭାବେ ୟୋତ ବନ୍ଦନା ଓ ପରିଚୟ ପତ ପାଠ କରାଯାଇଥିଲା । ତତ୍ପରେ ଶୀଶୀଗୁରୁଗୀତା, ନିଗମ ଉପଦେଶ, ସଂଘସେବକ ପଥମ ଭାଗ, ସଂସାର ପଥେ, ସଂଘନୀତି ପୁୟକ ପାଠ, ପାର୍ଥନା ସଂଗୀତ ଗାନ ଓ ଭାବ ବିନିମୟ କରାଯାଇଥିଲା । ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ଭାଇ ତାଙ୍କ ନୂତନ ବାସଗ୍ରହରେ ଗ୍ରହାସନ ପତିଷା ଉସ୍ତବ ନିମନ୍ତେ ଅଗଷ୍ଟ ମାସ ୨୪ ତାରିଖକୁ ଶୀଶୀଠାକୁର ମହାରାଜ ଓ ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କୁ ନିମନ୍ତଣ କରି ତୃଟିବିଚ୍ୟୁତି ପାଇଁ କ୍ଷମା ପାର୍ଥନା କରିଥିଲେ । ଶେଷରେ 'ଜୟଗୁରୁ' କୀର୍ତ୍ତନ ପରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପଣାମ କରି ସମୟେ ପସାଦ ସେବନ କରିଥିଲେ । ସେତେବେଳେ ତିନି ଚାରି ମାସରେ ଥରେ ପାଠଚକ କରିବା ବୋଲି ସମୟେ ଭାବୁଥିଲେ ।

ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ଭାଇ ଗୃହାସନ ପ୍ରତିଷା ପୂଜା ନିମନ୍ତେ ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଶ୍ରୀ ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ ଭାଇଙ୍କଠାରୁ ଅନୁମତି ନେଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କୁ ନୀଳାଚଳ କୁଟୀରରେ ନିମନ୍ତ୍ରଣ ଜଣାଇଥିଲେ । ୨୦୦୩ ଅଗଷ୍ଟ ୨୨ ତାରିଖରେ ଶ୍ୟାମ ଭାଇ, ବେଗୁନିଆଁ ଶାଖା ସଂଘର ଶ୍ରୀ ବସନ୍ତ କୁମାର ସୁନ୍ଦର ରାୟ ଭାଇ ଓ ଶ୍ରୀମତୀ ମିନିତା ମଞ୍ଜରୀ ସୁନ୍ଦର ରାୟ ମା' ଆସି ସାର୍ଲୋଟ୍ରେ ପହଞ୍ଚିବା ପରେ ୨୪ ତାରିଖରେ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ଭାଇ ଓ ସ୍ଥିତା ମା'ଙ୍କ ଗୃହାସନ ପ୍ରତିଷା ହେଲା । ସେହିଦିନ ସଂଧ୍ୟାରେ ସାନୁଜିତ୍ ଭାଇ ଓ ପଲୁବିତା ମା'ଙ୍କ ଘରେ (Raleigh) ଓ ତତ୍ ପରଦିନ ସଂଧ୍ୟାରେ ପ୍ରଭାକର ଭାଇ ଓ ସ୍ଥିତା ବାଇ ମା'ଙ୍କ ଘରେ (Greensboro) ଗୃହାସନ ପ୍ରତିଷା, ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକଙ୍କ ଉପଛିତିରେ କରାଯାଇଥିଲା । ପାଠଚକ୍ରର ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧିବେଶନ ନଭେମ୍ବର ମାସ ୧୫ ତାରିଖରେ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ଭାଇଙ୍କ ଘରେ ଅନୁଷିତ ହେଲା । ଓଡିଶାରେ ସଂଘପୂଜା ଓ ଆସନ-ମନ୍ଦିରକୁ ଯାଇ ଯେଉଁ ଅପାର ଶାନ୍ତି ଓ ଆନନ୍ଦ ମିଳେ, ସମୟେ ସୁଦୂର ଆମେରିକାରେ ଏକାଠି ଦୁଇ ବା ଅଢେଇ ଘଞ୍ଜା ବସି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବିଷୟ ଆଲୋଚନା କରି ସେହିପରି ମନରେ ଅପାର ଶାନ୍ତି ଓ ଆନନ୍ଦ ଲାଭ କଲେ । ତେଣୁ ଏହି ଅଧିବେଶନରେ ପ୍ରତି ମାସରେ ଥରେ ସମୟଙ୍କର ସୁବିଧା ଦେଖି ଗୋଟିଏ ଶନିବାର ସକାଳେ କିମ୍ବା ସଂଧ୍ୟାରେ ପାଠଚକ୍ ଅନ୍ଷିତ କରିବା ପାଇଁ ଛିର କରା ଗଲା ।

ଏହାପରେ ୨୦୦୩ ମସିହା ଡିସେମ୍ବର ମାସ ୨୦ ତାରିଖରେ ସାନୁଜିତ୍ ଭାଇ ଓ ପଲୁବିତା ମା'ଙ୍କ ଘରେ ପାଠଚକ୍ର ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ଏଥିରେ ଇଂଲାଞ୍ରୁ ଆମେରିକା ଭ୍ରମଣରେ ଆସିଥିବା ଲିପ୍ସିତା ପଟ୍ଟନାୟକ ମା' ଯୋଗ ଦେଇଥିଲେ । ତାପରେ ୨୦୦୪ ମସିହା ଜାନୁୟାରୀ ୨୪ ତାରିଖରେ ପାଠଚକ୍ର ପ୍ରଭାକର ଭାଇ ଓ ସ୍ମିତା ବାଈ ମା'ଙ୍କ ଘରେ ଓ ଫେବୃୟାରୀ ୧୪ ତାରିଖରେ ପାଠଚକ୍ର ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ଭାଇଙ୍କ ଘରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ମାର୍ଚ୍ଚ ମାସ ୨୦ ତାରିଖରେ ବିଜୟ ଭାଇଙ୍କ ଘରେ ଅନୁଷିତ ପାଠଚକ୍ରରେ ଦୀତି ମାଁ ଆଟ୍ଲାଣ୍ଟରୁ ଆସି ଯୋଗ ଦେଇଥିଲେ । ଏପିଲ୍ ୧୭ ତାରିଖରେ ପଲୁବିତା ମା'ଙ୍କ ଘରେ ଓ ଅଷ୍ଟମ ଅଧିବେଶନ ପାଠଚକ୍ରମ ମାସ ୧୫

ତାରିଖରେ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ଭାଇଙ୍କ ଘରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ଏଥିରେ କଟକ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଡାଃ ସମୀରଣ ପଟ୍ଟନାୟକଙ୍କ କନ୍ୟା ଓ ପଲୁବିତା ମା'ଙ୍କ ସାନ ଭଉଣୀ ଡଉଲି ମା' (ଚିନ୍କୁୟୀ ପଟ୍ଟନାୟକ) ଯୋଗ ଦେଇଥିଲେ । ସେ ଉଚ୍ଚଶିକ୍ଷା ପାଇଁ ଏଠାକୁ ଆସିଛନ୍ତି ଓ ଏହି ପାଠଚକ୍ରର ନିୟମିତ ଭାବରେ ଯୋଗ ଦେଉଛନ୍ତି । ଏହାପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପାରୁ ନର୍ଥ କାରୋଲିନା ପାଠଚକ୍ରର ଅଧିବେଶନଗୁଡିକ ପ୍ରତି ମାସରେ ଥରେ ବିଭିନ୍ନ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କ ଗୃହାସନରେ ନିୟମିତ ଭାବରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଆସୁଅଛି । ୨୦୦୪ ମସିହା ଅଗଷ୍ଟ ମାସରୁ ବରଦା ଭାଇଙ୍କ ଘର ମା' ସୋନିଆ ମା' ଆମେରିକା ଆସିବା ପରଠାରୁ ପାଠଚକ୍ରେ ଯୋଗ ଦେଇ ଆସୁଛନ୍ତି ।

ବୋଷ୍ଟନ (Boston) ରୁ ଅଶ୍ୱିନୀ କୁମାର ନାୟକ ଭାଇ ଓ ସଂଘମିତ୍ରା ମା' ୨୦୦୪ ମସିହା ଅକ୍ଟୋବର ମାସରେ ସାର୍ଲୋଟ୍କୁ ବଦଳି ହୋଇ ଆସିବା ପରେ ଏହି ପାଠଚକ୍ରର ସଭ୍ୟ ସଂଖ୍ୟା ବୃଦ୍ଧି ହୋଇଛି । ତାଙ୍କ ପିତାମାତା ନାରାୟଣ ନାୟକ ଭାଇ ଓ ପ୍ରଭାତୀ ମା' Saudi Arab ରୁ ଆମେରିକା ଭ୍ମଣରେ ଆସିଥିବା ସମୟରେ ୨୦୦୫ ମସିହା ଜୁଲାଇ ୯ ତାରିଖରେ ପାଠଚକ୍ରର ଏକବିଂଶ ଅଧିବେଶନ ଅଶ୍ୱିନୀ ଭାଇଙ୍କ ଘରେ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଥିଲା । ତାପରେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘରୁ ଅନୁମତି ଆଣିବା ପରେ ୨୦୦୫ ମସିହା ସେପ୍ଟେମ୍ବର ୧୦ ତାରିଖରେ ସମୟ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କ ଉପଛିତିରେ ଅଶ୍ୱିନୀ ଭାଇ ଓ ସଂଘମିତା ମା'ଙ୍କ ଗୃହାସନ ପତିଷା ହୋଇଥିଲା ।

ନର୍ଥ କାରୋଲିନା ପାଠଚକ୍ର ପ୍ରତି ଅଧିବେଶନର କାର୍ଯ୍ୟସୂଚୀ ପାଳିଆ E-mail ଯୋଗେ ସମୟଙ୍କ ପାଖକୁ ପଠାନ୍ତି ଓ ପୂର୍ବଦିନ ଗୃହାସନରେ କାର୍ଯ୍ୟସୂଚୀ ଦେଇ ନିମନ୍ତଣ କରନ୍ତି । ପାଠଚକ୍ର ଦିନ ପ୍ରତୀକ୍ଷା ଗାନ କରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆବାହନ କଲାପରେ ସମବେତ ଭାବେ ସ୍ତୋତ୍ର ବନ୍ଦନା କରାଯାଏ । ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭାପତି ବିଜୟ ଭାଇ ଆସନ ଗ୍ରହଣ କଲାପରେ ପରିଚୟ ପତ୍ର ଓ ସନ୍ଦିଳନୀ ପ୍ରୟୁତି ପାର୍ଥନା ପାଠ କରାନ୍ତି । ତତ୍ପରେ ପାଳିଆ ପୂର୍ବ ଅଧିବେଶନର ବିବରଣୀ ପାଠ କରନ୍ତି । ତାପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଗୁରୁଗୀତାରୁ ଦୁଇଟି ଖ୍ଲୋକ, ନିଗମ ଉପଦେଶ, ନୂତନ ସଂଘସେବକ, ନିଗମ ଚେତନା ବିକାଶ ସାଧନ ପଥେ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ ଲୀଳାପ୍ରସଙ୍ଗ ନିଗମତତ୍ତ୍ୱ, ସଂଘନୀତି ପୁୟକାଦି ପାଠ କରାଯାଇ ଆଲୋଚନା କରାଯାଏ । ମଝିରେ ମଝିରେ ପାର୍ଥନା ସଂଗୀତ ଗାନ କରାଯାଏ । ଉପ୍ୟିତ ପାୟ ସବୁ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ଭାବ ବିନିମୟ କରନ୍ତି । ତାପରେ ପରବର୍ତ୍ତୀ ଅଧିବେଶନ ପାଇଁ ଜଣେ ଭାଇ ନିମନ୍ତଣ କଲାପରେ ପାଳିଆ ତୃଟିବିଚୁଏତି ପାଇଁ କ୍ଷମା ପାର୍ଥନା କରନ୍ତି । ଶେଷରେ ବିଦାୟ ପାର୍ଥନା ଗାନ କରି 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ କୀର୍ତ୍ତନ ଓ ପ୍ରଣାମ କରାଯାଏ । ଏହାପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଅନୃଭୋଗ ନିବେଦନ କରି ଭକ୍ତମାନେ ପ୍ରସାଦ ସେବନ କରନ୍ତି । ନର୍ଥ କାରୋଲିନା ପାଠଚକ୍ରର ମୋଟ ସଭ୍ୟ ସଂଖ୍ୟା ବାର ଓ ଦଶ ଜଣ ପରିଚୟ ପତ ଗହଣ କରିଛନ୍ତି ।

ଏହି ବର୍ଷ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ପଞ୍ଚମ ବାର୍ଷିକ ସନ୍ନିଳନୀ ଉପଲକ୍ଷେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜ ଓ ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ସାର୍ଲୋଟ୍ ହିନ୍ଦୁ ମନ୍ଦିର ଅର୍ତ୍ତଗତ ଗାନ୍ଧୀ ଭବନକୁ ନିମନ୍ତଣ କରାଯାଇଛି । ଇତିମଧ୍ୟରେ ପାଠଚକୁର ଅଧିବେଶନଗୁଡିକ ନିୟମିତ ଭାବେ ଅନୁଷିତ ହୋଇ ଆସୁଅଛି । ଗୃହାସନ ପ୍ରତିଷାର ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବଗୁଡିକ ଏହି ଅଧିବେଶନରେ ମଧ୍ୟ ପାଳିତ ହୁଏ । ଓଡିଶାରୁ ଏହି ସନ୍ନିଳନୀ ଉପଲକ୍ଷେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀର ସଦସ୍ୟ ତାକ୍ତର ପ୍ରମୋଦ କୁମାର ମହାନ୍ତି ଭାଇ ଆସି ଯୋଗ ଦେବାର ଅଛି । ଏହି ସମୟରେ ସେ ଗୃହାସନ ପ୍ତିଷା ଓ ଗୃହାସନ ପ୍ତିଷାର ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବରେ ଯୋଗ ଦେବାର ଆଶା ଅଛି ।

ଆମେରିକାରେ ପ୍ରତି ମାସର ପ୍ରଥମ ଓ ତୃତୀୟ ରବିବାର ସଂଘପୂଜା, ଦ୍ୱିତୀୟ ଓ ଚତୁର୍ଥ ରବିବାର ଶାୟପାଠ ଏବଂ ପିଲାଙ୍କ ଅଧିବେଶନ telephone ମାଧ୍ୟମରେ ଅନୁଷିତ ହେଉଛି । ଏହାଛଡା ତିନିମାସରେ ଥରେ ମହିଳାପୂଜା ଓ ପ୍ରତି ମାସରେ ଗୋଟିଏ ଶନିବାର ଏକାଠି ବସି ନର୍ଥ କାରୋଲିନା ପାଠଚକ୍ର କେବଳ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କର ଅପାର କରୁଣା ବଳରେ ସମ୍ଭବ ହେଉଛି । କାଳେ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ ଓ ଆଡମ୍ବରପୂର୍ଣ୍ଣ ଦେଶରେ ଆମ ପାଦ ଖସିଯିବ, ତେଣୁ ସେ ରଖୁଆଳ ଗାଈ ଜଗିଲା ପରି ଆମ ଉପରେ ସଦା ସର୍ବଦା ସତର୍କ ଦୃଷ୍ଟି ରଖିଛନ୍ତି । ଆମେ ସୁପଥରେ ଚାଳିତ ହେବା ପାଇଁ ସବୁ ବ୍ୟବଣା କରୁଛନ୍ତି । ତାଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ଆମ ସମୟଙ୍କର ମନ ରହୁ ଓ ତାଙ୍କ ଜଗତ୍ହିତକର କାମରେ ଆମେ ଯେପରି ଲାଗି ପାରୁ, ଏହା ସହିତ 'ନର୍ଥ କାରୋଲିନା ପାଠଚକ୍ର'ର ସେବକ ଓ ସେବିକାମାନଙ୍କୁ ତାଙ୍କ ମନୋମତ ତଥା ଏକମନ ଓ ଏକପାଣ କରି ତାଙ୍କର ଭାବଧାରା ରକ୍ଷା କରିବାକୁ ସର୍ବଦା ପ୍ରେରଣା ଓ ଆଶୀର୍ବୀଦ ପ୍ରଦାନ କରୁଥାନ୍ତୁ, ତାଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ଏହା ହିଁ ଆମର ପ୍ରାର୍ଥନା ।

ଶ୍ୱୀଶୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ୟ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦର ରାୟ

# ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ, ମହ୍ଷ୍ୱ ଓ ଏହାର କୁମବିକାଶ

ଅଖୟ ମୟଳାକାରଂ ବ୍ୟାଫ ଯେନ ଚରାଚରଂ ତତ୍ପଦଂ ଦର୍ଶିତଂ ଯେନ ତସ୍ଲେ ଶୀଗୁରବେ ନମଃ ।

ନିର୍ବିକଳ୍ପ ସମାଧିରୁ ବ୍ୟୁତ୍ଥିତ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଇଛା ଓ କାର୍ଯ୍ୟ ସମୟ ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଇଛା ସହିତ ଜଡିତ । ସେମାନେ ସର୍ବଦା ଶତ ଶତ ମୁମୁଷୁ ଜୀବଙ୍କର ଉଦ୍ଧାର ପାଇଁ ବ୍ୟଗ୍ର ଥାଆନ୍ତି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ ଥିଲେ ନିର୍ବିକଳ୍ପ ସମାଧି ବ୍ୟୁତ୍ଥିତ ସଦ୍ଗୁରୁ ଓ ଆଧୁନିକ ସମାଜରେ ସଂଘତାବିକ ସାମ୍ୟବାଦର ପଧାନ ପବତ୍ତା ।

ବିଶ୍ବବିଶୁତ ଭଗବାନ ବ୍ୟାସଦେବ କହିଥିଲେ:-

ତ୍ରେତୟାଂ ମନ୍ଧଶକ୍ତିଷ କ୍ଷାନଶକ୍ତିଃ କୃତେ ଯୁଗେ ଦ୍ୱାପର ଯୁଦ୍ଧଶକ୍ତିଷ ସଂଘଶକ୍ତି କଳାୈ ଯୁଗେ ।

ସଂଘଶକ୍ତି ହେଉଛି ଭାରତୀୟ ସଂଷ୍କୃତିର ପ୍ରାଣକେନ୍ଦ୍ର । ଭଗବାନ ବ୍ୟାସଦେବ ଅଖ୍ୟଦଶ ପୁରାଣ ରଚନା କରି ସତ୍ତୋଷ ଲାଭ କରି ନ ପାରିବାରୁ ଦେବର୍ଷି ନାରଦଙ୍କ ପରାମର୍ଶରେ ଭଗବାନଙ୍କର ବିଭିନ୍ନ ଅବତାରଙ୍କ ଲୀଳା କଥା ଓ ଭକ୍ତ ଚରିତ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତ ଗୁଛରେ ପ୍ରକାଶ କରି ଆମ୍ସତ୍ତୋଷ ପାଇଥିଲେ । ସେହିପରି ୧୩୧୨ ସାଲ (୧୯୦୫ ମସିହା) ରୁ ୧୩୨୨ ସାଲ (୧୯୧୫ ମସିହା) ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ସ୍ୱସାଧନଲବ୍ଧ ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ଚାରିଗୁରୁ (ତାହ୍ୱିକ ଗୁରୁ, ଯୋଗୀଗୁରୁ, ଜ୍ଞାନୀଗୁରୁ, ଏବଂ ପେମିକ ଗୁରୁ) ଓ ବହୁ ଚର୍ଯ୍ୟ ସାଧନ ରଚନା କରିବା ସହିତ ସନାତନ ଧର୍ମର ମୁଖପତ୍ର 'ଆର୍ଯ୍ୟଦର୍ପଣ' ମାସିକ ପତ୍ରିକା ପ୍ରବର୍ତ୍ତନ କରି ଆମ୍ବୃତ୍ତି ସମ୍ବତଃ ପାଇପାରି ନ ଥିଲେ । ଏହି ୧୯୦୫ ମସିହାଠାରୁ ୧୯୧୫ ମସିହା ମଧ୍ୟରେ ସାରସ୍ୱତ ମଠାଶୁମ, ବିଭିନ୍ନ ସଂଘ, ରଷି ବିଦ୍ୟାଳୟ, ଅନାଥ ନିକେତନ ପ୍ରତିଷା ପ୍ରଭୃତି ଜନହିତକର କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥିଲେ । ଉଚ୍ଚ ସମୟ ମଧ୍ୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଅବିଭକ୍ତ ବଙ୍ଗଳା, ଆସାମ, ତିପୁରା ଓ କାଶୀ ପ୍ରଭୃତି ତୀର୍ଥିଛାନ ମଧ୍ୟ ବୂଲିବାକୁ ପଡୁଥିଲା । ଏଣୁ ବର୍ଷକରେ ଥରେ କେତେକ ଶିଷ୍ୟଭନ୍ତଙ୍କ ସହ ଆଦୈ। ଦେଖାହୁଏ ନାହିଁ ।

ଭକ୍ତ ଯେପରି ଗୁରୁଙ୍କ ଦର୍ଶନ, ତାଙ୍କର ପଦସେବା ଓ ତାଙ୍କର ୟୂଳ ସାନିଧ୍ୟ ପାଇବାକୁ ବ୍ୟାକୁଳ, ଗୁରୁ ମଧ୍ୟ ଭକ୍ତଙ୍କର ଚାନ୍ଦମୁଖ ଦର୍ଶନ କରି ନିଜର ପ୍ରେମକୁ ଭକ୍ତଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବିତରଣ କରି ଆନନ୍ଦ ପାଇବାକୁ ଇଛୁକ ଥାନ୍ତି । ଏଣୁ ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ପ୍ରେଣାରେ ପ୍ରେମର ଠାକୁର ସେହି ଭକ୍ତ ଭଗବାନଙ୍କର ଲୀଳା ଜନିତ ଆନନ୍ଦରସ ଓ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ଉପଭୋଗ କରିବାର ଇଛା କରି ସନ ୧୩୨୨ ସାଲ (୧୯୧୫) ମାର୍ଗଶୀର ମାସରେ କାଶୀୟିତ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀନିଗମାନନ୍ଦ ଗମ୍ବୀରାରୁ ବଙ୍ଗଳାର ବରିଷ ଶିଷ୍ୟ ଭକ୍ତଗଣଙ୍କ ନିକଟକୁ ପତ୍ପ୍ରେଶ କରି ଲେଖିଥିଲେ ସେ ବଡଦିନ ଛୁଟି ଅବସରରେ ପ୍ରତିବର୍ଷ ଗୋଟିଏ ୟାନରେ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ଦେଖିବାକୁ ଚାହାଁ ଓ । ଏହି କାରଣରୁ ସେହି ବର୍ଷ କୋକିଳାମୁଖ ସାରସ୍ୱତ ମଠରେ ପ୍ରଥମ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହେଲା । ଏହି ଆଦେଶ ଓ ପତ୍ର ଅନୁସାରେ ୧୩୨୨ ସାଲ ପୌଷ ୧୧ ଦିନ ୧୯୧୫ ମସିହା ଡିସେମ୍ବର ୨୬ ତାରିଖରେ ପ୍ରଥମ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ୭ ଜଣ ସନ୍ନ୍ୟାସୀ ଶିଷ୍ୟ ଓ ୪ ଜଣ ଗୃହୀ ଶିଷ୍ୟଙ୍କୁ ନେଇ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଥିଲା । ସେହି ପଥମ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଓ କାର୍ଯ୍ୟସୂଚୀ ଥିଲା –

- ୧) ଅସମ୍ପଦାୟିକ ଭାବରେ ସନାତନ ଧର୍ମର ପ୍ଚାର ଓ ବା୍ହୁଣ୍ୟ ଧର୍ମର ପ୍ତିଷା ।
- ୨) ନାରାୟଣ ଜ୍ଞାନରେ ଜୀବ ସେବା ।
- ୩) ବର୍ଷ ଶେଷରେ ସନ୍ୟାସୀ ଶିଷ୍ୟ, ଗୂହ୍ୟ ଶିଷ୍ୟ ଓ ଭକ୍ତଗଣ ଥରେ ମିଳିତ ହୋଇ ପରୟର ଭାବ ବିନିମୟ କରିବେ ।
- ୪) ଛାୟୀ ପରିଚାଳନା ସମିତି ଗଠନ କରି ମଠାଶମର କାର୍ଯ୍ୟାଦିର ଆଲୋଚନା ।
- ୫) ପରୟର ପରିଚୟ ଦ୍ୱାରା କାହାର କିପରି ଉତ୍ଥାନ ଓ ପତନ ଓ ନିଜ ନିଜ ଭାବର ଦୃଢତା ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା ।

ଏହି ଧାରା ବା ନିୟମ ପଥମ ସୟିଳନୀଠାରୁ ୧୯୩୦ ମସିହା ୧୬ଶ ଭକ୍ତ ସୟିଳନୀ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅନୁସୃତ ହେଉଥିଲା । ଏଥିରେ ପ୍ରଥମ ଦିନ ଭଗବାନ ଶଙ୍କରାଚାର୍ଯ୍ୟ ଓ ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିନ ମହାପ୍ରଭୁ ଶ୍ରୀଗୌରାଙ୍ଗ ଦେବଙ୍କ ବିଗ୍ରହ ଛାପନ ପୂର୍ବକ ଓ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ପ୍ରତିନିଧି ସଭାପତି ରୂପେ ସଭାକାର୍ଯ୍ୟ ଚଳାଉଥିଲେ । ତୃତୀୟ ଦିନ ଠାକୁର ନିଜେ ସଭାପତି ଆସନ ଅଳଂକୃତ କରି ସଭାକାର୍ଯ୍ୟ ପରିଚାଳନା କରୁଥିଲେ । ୧୩୩୮ ସାଲ (୧୯୩୧ ଖ୍ରୀଷ୍ଖର) ୧୭ଶ ଭକ୍ତ ସୟିଳନୀ ଅଧିବେଶନ ହାଲିସହର ଦଷିଣ ବଙ୍ଗଳା ସାରସ୍ୱତ ଆଶ୍ରମରେ ଅନୁଷ୍ଡିତ ହୋଇଥିଲା । ଏହି ସୟିଳନୀରେ ଭକ୍ତମାନଙ୍କର ଅନୁରୋଧରେ ଶୀଶୀଠାକୁର ମହାରାଜ ସମୟ ତିନି ଦିନ ସୟିଳନୀର ସଭାପତି

ଆସନ ଗୁହଣ କରି ପୂର୍ବ ପରଂପରା ଭଙ୍ଗ କରିଥିଲେ । ଏହି ସନ୍ନିଳନୀଠାରୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ପୂର୍ବ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଓ ଧାରା ବଦଳାଇ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀର ତିନୋଟି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ପକାଶ କଲେ ।

- ୧) ଆଦର୍ଶ ଗୃହୁ ଜୀବନ ଗଠନ,
- ୨) ସଂଘଶକ୍ତିର ପତିଷା ଓ
- ୩) ଭାବବିନିମୟ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ହେଲେ ଗୁରୁ ଭଗବାନ । ସେ ଅହେତୁକୀ ଦୟାମୟ, ଯାଚିଯାଚି ଦୟା କରନ୍ତି । ଦୟା ଅର୍ଥରେ ସେ ନିଜେ ଭ୍ରତ୍ତମାନଙ୍କୁ ସହଜ ଭାବରେ ଦେଖା ଦିଅନ୍ତି । ଏଠାରେ ଭ୍ରତ୍ତମାନଙ୍କୁ ଆଉ ତପସ୍ୟା, ଧ୍ୟାନ ଧାରଣା କରିବାକୁ ପଡେନାହିଁ । ସେ ନିଜେ ଭ୍ରତ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀର ପ୍ରବର୍ଷକ ତଥା ଭ୍ରତ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀର ଆବାହକ ଓ ନିଜେ ମଧ୍ୟମଣି ସାଜନ୍ତି । ପୁରୀରେ ଥିବା ସମୟରେ ୧୯୩୫ ମସିହାରେ ଭ୍ରତ୍ତମାନେ ଯେତେବେଳେ ଭ୍ରତ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ଦେଖିବାକୁ ଅନୁରୋଧ କଲେ, ସେତେବେଳେ ଉ୍ନ୍ତଳୀୟ ଭ୍ରତ୍ତମାନଙ୍କୁ କହିଥିଲେ, ତାଙ୍କୁ ଖ୍ରୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଏକଶତ ଟଙ୍କା ଦେଲେ ସେ ପୁରୀରେ ସମ୍ମିଳନୀ କରାଇଦେବେ । ଏହାପରେ ଭ୍ରତ୍ତମାନଙ୍କର ଅନୁରୋଧରେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର କ୍ଷମତାପ୍ରାୟ ପ୍ରତିନିଧି ହିସାବରେ ସେହି ବର୍ଷ ପୁରୀକୁ ଏକବିଂଶତମ ଭ୍ରତ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ନିମନ୍ତ୍ରଣ କରିଥିଲେ । ମାତ୍ର ଦୁଃଖର ବିଷୟ ସେହି ବର୍ଷ ସମ୍ମିଳନୀ ହେବା ପୂର୍ବରୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କଲିକତାରେ ୟୂଳ ଦେହ ତ୍ୟାଗ କରିଥିଲେ । ତା'ପର ବର୍ଷ ୧୯୩୬ ମସିହାରେ ପୁରୀରେ ଦ୍ୱାବିଂଶତମ ସମ୍ମିଳନୀ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଥିଲା । ଏଣୁ ଭ୍ରତ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀର ମଉଡମଣି ସ୍ୱୟଂ ଶୀଶୀଠାକୁର ମହାରାଜ ।

ଶୀଶୀଠାକୁର ତାଙ୍କ ନିଜ ମୁଖରେ କହିଛନ୍ତି "ମନେ କରିବ, ମୁଁ ନିତ୍ୟଲୋକର ନିତ୍ୟପୁରୁଷ, ଆଉ ତୁମେମାନେ ମୋର ନିତ୍ୟ ସଙ୍ଗ ବା ପାର୍ଷଦ । ଜଗତର କାର୍ଯ୍ୟ ଉପଲକ୍ଷ୍ୟେ ଓ ଲୀଳା ଛଳରେ ତୁମମାନଙ୍କୁ ମୁଁ ସଙ୍ଗରେ ଧରି ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ ଆବରଣ ପିନ୍ଧାଇ ଏ ଜଗତକୁ ଘେନି ଆସିଅଛି ।" ନିତ୍ୟଲୋକରେ ନିତ୍ୟ ରାସ ସବୁ ସମୟରେ ଚାଲିଅଛି । ଶୀଶୀଠାକୁର ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ଆନନ୍ଦ ଦାନ କରିବା ନିମନ୍ତେ ବଜର ରାସଲୀଳା ସଦୃଶ ଭକ୍ତ ସମ୍ନିଳନୀ ପବର୍ତ୍ତନ କରିଛନ୍ତି । ଏଠାରେ ଗୋପୀ ସଦୃଶ ଭକ୍ତମାନେ ତାଙ୍କର ଏକମାତ ପାଣପୁରୁଷ ରାସଲୀଳାର ଶୀକ୍ଷ୍ୟ ସ୍ୱରୂପ ଶୀଗୁରୁଙ୍କର ବଂଶୀଧ୍ୱନିରେ ଆକର୍ଷିତ ହୋଇ ସନ୍ନିଳନୀ ଷେତକୁ ଛୁଟି ଆସନ୍ତି । ସମ୍ନିଳନୀରେ ଗୁରୁ ଶିଷ୍ୟଙ୍କର ମିଳନ, ଭବ୍ତ ଭ୍ରବାନଙ୍କ ମିଳନ, ସଖା-ସଖାର ମିଳନ, ପିତା-ପୂତର ମିଳନ ସଂଘଟିତ ହୁଏ । ଲୀଳା ଜଣକ ଦାରା ହୁଏ ନାହିଁ । ପେମର ହୋଇ) ପରିଣତ ହୋଇ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ମାଧ୍ୟମରେ ଲୀଳାରସ ଆସ୍ୱାଦନ କରନ୍ତି । ବିଶ୍ୱଭାତୃତ୍ୱ ପତିଷା ଏହି ସମ୍ମିଳନୀର ଏକ ଆଦର୍ଶ ଓ ଏହି ସନ୍ନିଳନୀରେ ସାଧୁସଙ୍ଗ ଲାଭ ସହଜ ହୁଏ । ଶିବ ଜ୍ଞାନରେ ଜୀବ ସେବାର ସୁଯୋଗ ମଧ୍ୟ ଲାଭ କରାଯାଏ । ରାସଲୀଳାରେ ଶୀକ୍ଷଙ୍କର ସାମୟିକ ଅନ୍ତର୍ଦ୍ଧାନ ସମୟରେ ଗୋପୀମାନେ ଯେପରି ପରୟର ମଧ୍ୟରେ ଶୀକ୍ଷଙ୍କର ଗୁଣମାନ ଆଲୋଚନା କରନ୍ତି, ସେହିପରି ସଭାକାର୍ଯ୍ୟ ବିରତି ସମୟରେ ଭକ୍ତମାନେ ନିଜ ନିଜ ଶିବିରରେ ପରୟର ମଧ୍ୟରେ ଠାକୁରଙ୍କର ଲୀଳାମାନ ଓ ନିଜ ନିଜର ଆଧ୍ୟାମିକ ଅନୁଭୃତିମାନ ଆଲୋଚନା ମାଧ୍ୟମରେ ଭାବବିନିମୟ କରି ଆନନ୍ଦ ଅନୁଭବ କରନ୍ତି । ଭ୍ରତ୍ତମାନଙ୍କୁ ଆନନ୍ଦ ଦାନ କରିବା ନିମନ୍ତେ ଶୀଶୀଠାକୁର ଆନନ୍ଦସଭାର ପଚଳନ ୧୯୨୬ ମସିହା ୧୩ଶ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀରେ ଆସାମ ବଙ୍ଗୟ ସାରସ୍ତ ମଠ କୋକିଳାମୁଖଠାରେ ଆଁରମ୍ଭ କରିଥିଲେ । ମା'ମାନଙ୍କର ଅନୁରୋଧରେ ଠାକୁର ୧୩୩୭ ସାଲ (୧୯୩୦ ମସିହା) ମୟନାମତୀ ଭକ୍ତ ସୟିଳନୀରେ ମହିଳାସଭାର ପଚଳନ କରିଥିଲେ । ଠାକୁରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପଚଳିତ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ପରେ ସାର୍ବଭୌମ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ନାମ ଗହଣ କରି ଆସାମ, ତିପୁରା, ଅବିଭକ୍ତ ବଙ୍ଗ ଓ ପରେ ଓଡ଼ିଶା, ବିହାର ପଦେଶମାନଙ୍କର ବିଭିନ୍ନ ୟାନରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଆସୁଅଛି । ଆଜିସୁଦ୍ଧା ସାର୍ବଭୋଁମ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀର ଅଧିବେଶନ ଏକାନବେ (୯୧) ଥିର ଅନୁଷିତ ହୋଇଅଛି । ପତିବର୍ଷ ଡିସେମ୍ବର ମାସ ୨୭, ୨୮ ଓ ୨୯ ତାରିଖରେ ଆସାମ ବଙ୍ଗୟ ସାରସ୍ତ ମଠ ଦ୍ୱାରା ଏହା ଅନୁଷିତ ହୁଏ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ୧୯୩୫ ମସିହାର ନଭେମ୍ବର ମାସରେ ଛୂଳ ଦେହ ତ୍ୟାଗ କଲେ । ୧୯୩୪ ମସିହା ଅଗଷ୍ଟ ୨୪ ତାରିଖରେ ତାଙ୍କ ଜନ୍ମତିଥି ଝୁଲଣ ପୂର୍ଣିମାରେ ଭଗବତ୍ ପ୍ରେରଣାରେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ପ୍ରତିଷା କରିଥିଲେ । ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ତାଙ୍କ ଛୂଳ ଦେହ ତ୍ୟାଗ ପୂର୍ବରୁ ଭନ୍ତମାନଙ୍କୁ ତାଙ୍କର ବାଣୀ ଥିଲା, "ମୁଁ ଛୂଳ ଦେହରେ ଥିବାବେଳେ ତୁମୃମାନଙ୍କୁ ଯେଉଁ ଭାବରେ ପରିଚାଳନା କରୁଛି, ବିଦେହୀ ହେଲେ ଠିକ୍ ସେହି ଭାବରେ ପରିଚାଳିତ କରିବି । ମୁଁ ଦେହରକ୍ଷା କଲେ ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ସହିତ ମିଶି ଯିବି ସତ, କିନ୍ତୁ ମୋର ଭନ୍ତମାନେ ମୋତେ ଠିକ୍ ଏହି ଭାବରେ ପାଇ ପାରିବେ ।" ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଏହି ଆଦେଶକୁ ପ୍ରତିପାଳନ କରି ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ତରଫରୁ ଉତ୍କଳୀୟ ଶିଷ୍ୟଭନ୍ତମାନେ ତାଙ୍କୁ ଆବାହନ କରନ୍ତି କୃପା କରି ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଦିବସରେ, ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ସମୟରେ, ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଛାନରେ ଉପଛିତ ହୋଇ ସେମାନଙ୍କର ଭନ୍ତିଅର୍ଘ୍ୟ ଗହଣ କରି ସମ୍ମିଳନୀ ଷେତ୍ରର ଉପଛିତ ହେବା ପାଇଁ । ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଶ୍ୱବିଗ୍ରହକୁ ପ୍ରଦ୍ୟ ପୂଜାର୍ଚ୍ଚନା, ପ୍ରାର୍ଥନା,

ବନ୍ଦନା, ଉପାସନା, ଧ୍ୟାନ ଓ ଜପ ପ୍ରଭୃତି ସେବା କରି ଉତ୍କଳର ଅଗଶିତ ଭକ୍ତ ତାଙ୍କର ୟୂଳ ପରଶ ପାଉଛନ୍ତି । ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଭକ୍ତମାନଙ୍କର ସାଧନ ଗୋପୀଭାବର ସାଧନ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ପାଞ୍ଚଟି ଆଦେଶ ମଧ୍ୟରୁ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀରେ ପ୍ରତିବର୍ଷ ଯୋଗ ଦେବା ଗୋଟିଏ ଆଦେଶ ଥିଲା । ସେ କହିଥିଲେ ଶତ କାର୍ଯ୍ୟ ଛାଡି ସନ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗ ଦେବ । ମାତ୍ର ପ୍ରତି ବର୍ଷ ସୁଦ୍ର ଆସାମ, ବଙ୍ଗଦେଶ, ବିହାର, ତିପୁରା ପ୍ରଦେଶରେ ହେଉଥିବା ଭକ୍ତସନ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗଦେବା ଉତ୍କଳର ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ପଷେ ସମ୍ଭବ ହୋଇପାରିଲା ନାହିଁ । ଏଣୁ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ତରଫରୁ ପ୍ରାଦେଶିକ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ନାମ ଦେଇ ଏହାର ଉତ୍କଳରେ ଥିବା ଶିଷ୍ୟ ଭକ୍ତମାନେ ପ୍ରତିବର୍ଷ ମାଘମାସ ଶେଷ ୩ ଦିନ ଏକତ୍ରିତ ହୋଇ କୁଟୀର ଓ ସ୍କୃତି ମନ୍ଦିରରେ ନିମନ୍ତଣ କରି ସାର୍ବଭୋମ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ନିୟମରେ ଆନନ୍ଦ ଉପଭୋଗ କରିବାକୁ ଥିର କରାଗଲା । ତଦନୁସାରେ ପ୍ରତିବର୍ଷ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଭକ୍ତମାନେ ପୌଷ ମାସ ପୂର୍ଣ୍ଣିମା ଦିନ ତାଙ୍କ ନିତ୍ୟ ବାସୟଳୀ ପୁରୀ ନୀଳାଚଳ କୁଟୀର ଓ ସ୍କୃତି ମନ୍ଦିରରେ ଏକତ୍ରିତ ହୋଇ ଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କୁ ନିମନ୍ତଣ କରନ୍ତି ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ୟାନ ଓ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଦିନରେ ଉପଛିତ ରହି ତାଙ୍କର ଭକ୍ତି ଅର୍ଘ୍ୟ ଗହଣ କରିବା ପାଇଁ । ଉତ୍କଳରେ ପ୍ରଥମ ଭକ୍ତସନ୍ନିଳନୀ ୧୯୪୭ ମସିହାରେ ଗଞ୍ଚମ ଜିଲ୍ ବହୁପୁର ନିକଟ ଆଙ୍କେଲି ଗାମରେ ହୋଇଥିଲା । ଏହା ଭିତରେ ଉତ୍କଳରେ ବିଭିନ୍ନ ୟାନରେ ଏହାର ୫୫ ଟି ପାଦେଶିକ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଯାଇଅଛିଁ । ସାର୍ବଭୋମ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଶିଷ୍ୟଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ଆବାହନ କରିଥିଲେ ଲୀଳାନନ୍ଦ ଉପଭୋଗ କରିବା ପାଇଁ । ମାତ୍ର ଉତ୍କଳରେ ଭକ୍ତମାନେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପାର୍ଥନା କରି ନିମନ୍ତଣ କରି ଆନନ୍ଦ ଉପଭୋଗ କରନ୍ତି । ପ୍ରଥମ ଦିନ ଆଦର୍ଷ ଗୃହୟ ଜୀବନ, ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିନ ସହଗଶକ୍ତିର ପ୍ରତିଷ୍ଟ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା ଓ ଭାବ ବିନିମୟ, ତୃତୀୟ ଦିନ ମହିଳା ସଭା ଓ ସାଧାରଣ ସଭା ହୋଇଥାଏ ।

ସମ୍ମିଳନୀର ଆନନ୍ଦ ଉପଭୋଗର ମାଧୁର୍ଯ୍ୟରେ ଆକର୍ଷିତ ହୋଇ ସୁଦୂର ଆମେରିକାରେ (U.S.A) ଗତ ଚାରିବର୍ଷ ହେଲା ସେଠାରେ ଥିବା ଠାକୁରଙ୍କ ଉତ୍କଳୀୟ ଭତ୍ତମାନେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକଙ୍କଠାରୁ ଅନୁମତି ନେଇ ପ୍ରତିବର୍ଷ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ନୀଳାଚଳ କୁଟୀର ଏବଂ ସ୍କୃତି ମନ୍ଦିରରେ ନିମନ୍ତଣ କରି ଦୁଇଦିନ ଧରି ସମ୍ମିଳନୀ କରୁଛନ୍ତି । ସେଇ ଏକା ନିୟମ, ଯାହା ସାର୍ବଭୋମ ସମ୍ମିଳନୀର ନିୟମ, ତାହା ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ନିୟମ – ସବୁଠାରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ହେଉଛନ୍ତି ମଉଡମଣି, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜାର୍ଚ୍ଚନା, ପ୍ରାର୍ଥନା, ବନ୍ଦନା ଓ ଆଲୋଚନା ପ୍ରଭୃତି କରି ଆନନ୍ଦ ଉପଭୋଗ କରିବା ।

ଏ ଅଧମକୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରବର୍ତ୍ତିତ ସାର୍ବଭୋମ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ, ପ୍ରାଦେଶିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ, ଆମେରିକାରେ ହେଉଥିବା ଚତୁର୍ଥ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ (୨୦୦୫ ମସିହା) ଦେଖିବାର ସୁଯୋଗ ମିଳିଛି । ସବୁଠାରେ ସେହି ଏକ ଆନନ୍ଦ ଉପଭୋଗ କରିଛି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଥିଲେ ତିନି ଜଣ ଭକ୍ତ ତାଙ୍କୁ ଡାକିଲେ ସେଠାରେ ସେ ଉପଛିତ ହେବେ । ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ତ ଅନେକ ଭକ୍ତଙ୍କର ଆହ୍ୱାନ, ତାଙ୍କର ବାକ୍ୟ ସେ ସବୁବେଳେ ରକ୍ଷା କରୁଛନ୍ତି । ଏଣୁ ସେ କହିଥିଲେ – "ଜଗତରେ ମୁଁ ଆଉ ଯଦି କିଛି କରିଯାଇ ନ ଥାନ୍ତି, ଏହି ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ହିଁ ମୋର ସ୍କୃତି ରକ୍ଷା କରିଥାନ୍ତା ।" ଜୟଗୁରୁ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ରୀ ବୈରାଗୀ ଚରଣ ସାହୁ ନୟାଗଡ ଶାଖା ସଂଘ

ମୁଁ ତୁମମାନଙ୍କର ଗୁରୁ, ତୁମେମାନେ ମୋତେ ଗୁରୁ ପଦରେ ବରଣ କରିଅଛ । ସୁତରା॰ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଜଗତରେ ଉନ୍ନୀତ ହେବା ନିମିତ୍ତ କଅଣ ପ୍ରୟୋଜନ ତାହା ମୁଁ ଜଣାଇ ଦେବି, ସେ ଦାୟିତ୍ୱ ମୋର । ଲୋକ ଦେଖାଣିଆ ଗୋଟା√ କିଛି କରିବ ବୋଲି ମାତି ଉଠିବା ବୁଦ୍ଧିମାନର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ନୁହେଁ । ମାଆଙ୍କ କୃପା ହିଁ ତାଙ୍କ ଚରଣପ୍ରାତ୍ତିର ମୂଳ । ଆନୁଷାନିକ କର୍ମାଦି ଉପଲକ୍ଷ୍ୟ ମାତ । ବସ ! ମୂଳ ଛାଡି ୟୂଳରେ ଦୃଷ୍ଟି ରଖନାହିଁ । ଯେଉଁ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବାକୁ ଦେଇଛି ତାହାହିଁ ଯଥେଷ୍ଟ । ପ୍ରାଣଭରି ନାମ ନିଅ, ଆଉ କିଛି କରିବାକୁ ହେବ ନାହିଁ । −− ଶୀଶୀଠାକୁର

# ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ – ଚତୁର୍ଥ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀର ବିବରଣୀ ଥାନ – ସାର୍ଲୋଟ୍ (Charlotte), ନର୍ଥ କାରୋଲିନା (North Carolina)

ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଚତୁର୍ଥ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ଯୁକ୍ତରାଷ୍ଟ୍ର ଆମେରିକାର ନର୍ଥ କାରୋଲିନା ରାଜ୍ୟର ସାରଲୋଟ୍ ସହରରେ ଅଗଷ୍ଟ ମାସ ଛଅ ତାରିଖ ଶନିବାର ଓ ସାତ ତାରିଖ ରବିବାର ଦିନ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଆନନ୍ଦ, ଉଦ୍ଦୀପନା ମଧ୍ୟରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ଏହି ସନ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗଦେବା ପାଇଁ ସଂଘର ସଭ୍ୟସଭ୍ୟାମାନେ ଅଗଷ୍ଟ ଚାରି ତାରିଖ ଗୁରୁବାରଠାରୁ ସାରଲୋଟ୍ ସହରରେ ପହଞ୍ଚିବା ଆରମ୍ଭ କରିଥିଲେ । ତା୫-୦୮-୨୦୦୫ ଶୁକ୍ରବାର ଅଧିବାସ ଦିବସ ସକାଳ ଘ୧୦୦୦୦ ସମୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦର ରାୟ ଭାଇଙ୍କ ସାରଲୋଟ୍ ବାସଭବନରୁ ସନ୍ନିଳନୀ ଷେତ୍ର ସାର୍ଲୋଟ୍ ହିନ୍ଦୁ କଲ୍ଚରାଲ୍ ସେଣ୍ଟର୍ ଅଭିମୁଖେ ଶୁଭଯାତା କରିଥିଲେ । ଯାତାପଥରେ ଅଶ୍ୱିନୀ କୁମାର ନାୟକ ଭାଇଙ୍କ ବାସଭବନରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଅଭ୍ୟର୍ଥନା କରାଯାଇଥିଲା । ସେଠାରେ କିଛି ସମୟ ବିଶ୍ୱାମ କରି ଶ୍ରଶ୍ରୀଠାକୁର ପୁନରାୟ ଯାତ୍ରା ଆରମ୍ଭ କରି ଅପରାହ୍ନ ପ୍ରାୟ ଘ୧୨-୩୦ ସମୟରେ ସନ୍ନିଳନୀ ଷେତ୍ରରେ ପହଞ୍ଚିଥିଲେ । ସେଠାରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭାପତି ବିଜୟ ସାହୁ ଭାଇ ସଂଘ ତରଫରୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଅଭ୍ୟର୍ଥନା କରିଥିଲେ । ମଧ୍ୟାହ୍ନ ଭୋଗ ନିବେଦନ ପରେ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ପ୍ରସାଦ ସେବନ କରି ସନ୍ନିଳନୀର ଆୟୋଜନରେ ଲାଗିପଡିଥିଲେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ସନ୍ଧ୍ୟା ପ୍ରାୟ ଘ୬-୩୦ ସମୟରେ ସନ୍ନିଳନୀ ଷେତ୍ରର ବିଭିନ୍ନ ବିଭାଗ ପରିଦର୍ଶନ କରିଥିଲେ । ଏହାପରେ ସନ୍ଧ୍ୟା ଉପାସନା କରାଯାଇ ଅଧିବାସ ସଭା ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ଶାରୀରିକ ଅସୁୟତା କାରଣରୁ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଏ ବର୍ଷ ଉଚ୍ଚ ସନ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗଦେବା ପାଇଁ ଆମେରିକା ଆସି ପାରିନଥିଲେ । ତାଙ୍କ ଅନୁପଣ୍ଡିରେ ଆମେରିକା ଭୁମଣରେ ଆସିଥିବା ନୟାଗଡ ଶାଖା ସଂଘର ବିରାଗୀ ସାହୁ ଭାଇ କେନ୍ଦ ପତିନିଧି ଭାବରେ ସଭା ପରିଚାଳନା କରିଥିଲେ ।

#### ୬ ଅଗଷ ୨୦୦୫, ଶନିବାର, ପଥମ ଦିବସ

ଅଦ୍ୟ ପ୍ରଭାତରେ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନେ ସନ୍ନିଳନୀ ଆସନ ନିକଟରେ ସମବେତ ହୋଇଥିଲେ । 'ଜାଗରେ ସରବେ, ମାତରେ ଗରବେ ''', 'ଆର୍ଜି ମରମେ କା ମଧୁସୂର ଜାଗେରେ ''' ପ୍ରତୀକ୍ଷା ଗାନ ପରେ 'ସୁନ୍ଦର ପ୍ରଭାତ କୋଳେ ''' ଗାନ କରାଯାଇଥିଲା । ଏହି ସମୟରେ ପୋଜେକ୍ଟର୍ ଦ୍ୱାରା ପରଦା ଉପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଛବି ବିଭିନ୍ନ ଆଲୋକ ସଂପାତ ମଧ୍ୟରେ ଦୃଶ୍ୟମାନ ହୋଇଥିଲା । ତତ୍ପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଆସନ ପରଦା ଉନ୍ନୋଚନ କରାଯିବା ପରେ ଜ୍ଞାନ ରଞ୍ଚନ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଷୋଡଶୋପଚାର ପୂଜା ଓ ଆରତି କରିଥିଲେ । ତତ୍ପରେ ସନ୍ନିଳିତ ଭାବରେ ଗୁରୁ ବନ୍ଦନା 'ବନ୍ଦେ ଶ୍ରୀଗୁରୁ ପ୍ରେମ କଲ୍ଡରୁ' ଗାନ ପୂର୍ବକ ସ୍ତୋତ୍ୱରନ୍ଦନା କରାଯିବା ପରେ କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତିନିଧି ବୈରାଗୀ ସାହୁ ଭାଇ ଓ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭାପତି ବିଜୟ ସାହୁ ଭାଇ ଆସନ ଗହଣ କରିଥିଲେ । ବୈରାଗୀ ଭାଇ ଉପଥିତ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନଙ୍କୁ ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ କରାଇ 'ସଂଘସେବକ' ଏକଚତ୍ୱାରିଂଶ ଭାଗ ଚତୁର୍ଥ ସଂଖ୍ୟାରୁ ପ୍ରାର୍ଥନା ଆବୃତି କରାଇଥିଲେ ଓ 'ପ୍ରାର୍ଥନାକାରୀଙ୍କ ପ୍ରତି' ପ୍ରବନ୍ଧ ପାଠ କରି ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ପ୍ରାର୍ଥନା ସଭା ଶେଷ ହେବା ପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଭୋଗ ନିବେଦନ କରାଯାଇ ବାଲ୍ୟ ପ୍ରସାଦ ସେବନ କରାଯାଇଥିଲା ।

ପୂର୍ବାହୁ ଅଧିବେଶନ ସକାଳ ଘ୧୦.୦୦ ସମୟରେ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । ବୈରାଗୀ ଭାଇ 'ଗୁରୁଡର୍ଡ୍ସ୍' ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଆଲୋଚନା କରୁଥିବା ସମୟରେ ଓଡିଶାରୁ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଶ୍ୟାମ ସୁଦ୍ଦର ଦାଶ ଭାଇ ଟେଲିଫେନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ ସଭାରେ ଯୋଗଦେଇଥିଲେ । ସେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରଣତି ଜଣାଇ ସନ୍ନିଳନୀର ତିନୋଟି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ – ଆର୍ଦଶ ଗୃହ୍ୟ ଜୀବନ ଗଠନ, ସଂଘଶକ୍ତିର ପ୍ରତିଷା ଓ ଭାବ ବିନିମ୍ୟ ଉପରେ ସଂଷେପରେ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ସେ କହିଲେ 'ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଆର୍ଦଶ ଗୃହ୍ୟ ଜୀବନକୁ ପ୍ରଥମ ୟାନ ଦେଇଛନ୍ତି । ଏଥିପାଇଁ ସମୟଙ୍କୁ ନୀତିଭାବାପନ୍ନ ହେବାକୁ ପଡିବ । ୟୀ, ପୁତ୍ରକନ୍ୟାମାନଙ୍କ ସହିତ ଗୁରୁପ୍ରଣାମ, ଷୋତ୍ର ବନ୍ଦନା, ନାମ କୀର୍ତ୍ତନ ପ୍ରତ୍ୟହ କରିବାକୁ ହେବ । ଆଦର୍ଶ ଗୃହ୍ୟ ଉପରେ ସମାଜ, ଦେଶ ଓ ଜଗତର ଉନ୍ନତି ନିର୍ଭର କରେ । ଗୃହ୍ୟମାନେ ସଂସମୀ ହେବା ଆବଶ୍ୟକ । ସମାଜକୁ ଜାଗ୍ରତ କରିବାକୁ ହେଲେ ଆଦର୍ଶ ଗୃହୀଙ୍କର ବିଶେଷ ପ୍ରୟୋଜନ । ଆଦର୍ଶ ନେଇ ସଂଘ ଗଠନ କଲେ ଆଦର୍ଶ ସଂଘ ପ୍ରତିଷା ହେବ । ସଂଘ ହେଉଛି ଶିଷା ଓ ସାଧନାର କେନ୍ଦ୍ର । ସଂଘବନ୍ଧ ହୋଇ କାର୍ଯ୍ୟ କଲେ କାର୍ଯ୍ୟ ସେତେ ସହଜରେ ହୁଏ, ଏକାକୀ ତାହା ହୁଏ ନାହିଁ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, 'ତୁମେମାନେ ସଂଘବନ୍ଧ ହୁଅ, ପାଞ୍ଚଜଣ ଯଦି ଏକମନ ଏକ ପାଣ ହେବ ତେବେ ଜଗତକୁ ଜୟ କରିପାରିବ । ମୋ ଇଛାକୁ ରୂପ ଦେବାକୁ ଯେଉଁମାନଙ୍କର ଲକ୍ଷ୍ୟ ସେମାନେ ନିଷ୍ଟୟ ସଂଘବନ୍ଧ ହେବେ ।' ଠିକ୍ ଭାବରେ ସଂଘବନ୍ଧ ହେଲେ

ଗୁରୁକୃପାର ପ୍ଲାବନ ନ ଆସି ରହିପାରିବ ନାହିଁ । ସଂଘରେ ନବଧା ଭକ୍ତିର ଅନୁଶୀଳନ ହୁଏ । ସଂଘବଛ ହୋଇ ଆମେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଜଗତ୍ହିତକର କାର୍ଯ୍ୟରେ ସହାୟକ ହୋଇ ପାରିବା । ଭାବବିନିମୟ ଦ୍ୱାରା ଜଣେ ନିଜର ଭାବ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ନିକଟରେ ପ୍ରକାଶ କରେ । ଏହା ଦ୍ୱାରା ଜଣେ ସାଧନା ଷେତ୍ରରେ କି ପ୍ରକାର ଅନୁଭୁତି ପାଉଛି, କି ଆନନ୍ଦ ପାଉଛି, ତାହା ଅନ୍ୟ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନେ ଜାଣିପାରନ୍ତି । ଯାହା ଫଳରେ ଜଣେ ଅଲକ୍ଷ୍ୟରେ ଅନ୍ୟର ସହାୟକ ହୋଇଥାଏ । ତତ୍ପରେ ଶ୍ୟାମ ଭାଇ 'ଜୟଗୁରୁ' ସମ୍ବାଷଣ ଜଣାଇ ଫେନ୍ରେ ବିଦାୟ ନେଇଥିଲେ ।

ଏହାପରେ ପାର୍ଥନା ସଂଗୀତ 'ଆନନ୍ଦ ଧାରା ବୃହାଇ ଦିଅ …' ଗାନ କରାଯାଇଥିଲା । ତଦନନ୍ତର ଜ୍ଞାନ ଭାଇ ଆଦର୍ଶ ଗୃହ୍ୟ ଜୀବନ ଗଠନ ଉପରେ ମନ୍ତବ୍ୟ ପକାଶ କରି କହିଲେ, 'ଆମେ ନିଜକୁ ଏପରି ଗଠନ କରିବା ଯେ ପିତାମାତା ଭାବିବେ ଆମ ପୂତ ପରି ପୂତ ଆଉ କାହାରି ନାହାନ୍ତି; ସ୍ତ୍ରୀ ଭାବିବ ଯେ ମୋ ସ୍ୱାମୀ ପରି ସ୍ୱାମୀ ଏ ଜଗତରେ ନାହାନ୍ତି; ଭାଇ ଭଉଣୀ ଭାବିବେ, ଆମ ଭାଇଙ୍କ ପରି ଭାତ୍ବସନ ଭାଇ ଏ ସଂସାରରେ ଦୁର୍ଲଭ; ପୁତକନ୍ୟା ଭାବିବେ ଆମ ପିତାଙ୍କ ପରି ସେହବସନ ପିତା ଆଉ କେଉଁଠି ନାହାନ୍ତି; ପତିବେଶୀ ୍ମନେ କରିବେ ଯେ ଏପରି ପତିବେଶୀ ଆଉ କାହାରି ନାହାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଜଣେ ସମୟଙ୍କୁ ଖୁସି କରିବ, ସେ କଥା ଏତେ ସହଜ ନୃହେଁ; କିନ୍ତୁ ଆମେ ଯଦି ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଘରର କର୍ତ୍ତା କରି ସବୁ କାର୍ଯ୍ୟ ତାଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ, ତାଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ କରିଯିବା ତେବେ ସେସବୁ ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ହେବ । ତାଙ୍କୁ ଖୁସି କରିପାରିଲେ ସମୟେ ଖୁସି ହେବେ । ଏଥିପାଇଁ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଆଦେଶ, ଉପଦେଶ ପାଳନ କଲେ ଆମେ ଆଦର୍ଶ ଗ୍ରହ୍ୟ ହୋଇପାରିବା ।' ତତ୍ପରେ ବରଦା ଭାଇ ସଂଘଶକ୍ତିର ପତିଷା ଉପରେ ବର୍ତ୍ତବ୍ୟ ପଦାନ କରି କହିଲେ 'ଯେପରି ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ କିରଣ ଦେଖି ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କୁ ଜାଣିହୁଏ, ସେହିପରି ସଂଘ ମାଧ୍ୟମରେ ଆମେ ଶ୍ୟଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ଅବଗତ ହୋଇଥାଉ । ବିରୋଧର ଏକାନ୍ତ ପରିହାର ପୂର୍ବକ ପାଣର ଐକାନ୍ତିକ ମିଳନରେ ଏହି ସଂଘରୂପକ ମହାଶକ୍ତିଙ୍କର ସୂଷ୍ଟି ହୋଇଥାଏ । ଶୀଶୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି - ସଂଘ ମୋର ସ୍ୱରୂପ । ଯିଏ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଭଲ ପାଏ ସେ ନିଷ୍ଟ୍ୟ ସଂଘକୁ ଆଦର କରିବ । ସଂଘର ଅଧୀନରେ ସଂଘର ନିୟମ ମାନି ଚଳିବା ଆମ ସମୟଙ୍କର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ଭାବବିନିମୟର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ବିଷୟରେ ବଜଭାଇ ଗୁରୁତୃଆରୋପ କରି କହିଲେ, 'ଶୀଶୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି ଭାବ ବିନିମୟ କର । ଆମେମାନେ କେବଳ ଭାବର ବିନିମୟ କରିବା । ଠାକୁରଙ୍କୁ ନେଇ ଆମର କି ଭାବ, କେତେ ଅନୁଭୃତି ମିଳୁଛି, କ'ଣ ଉପଲ୍ରି, କରୁଛୁ, ତାହା ବିନିମୟ କରିବା । ନିଜର ସାଂସାରିକ ଜଞ୍ଜଳ, କିମ୍ବା ଅଭାବ ଅସୁବିଧା ବିଷୟ ପକାଶ କରିବାକୁ ଭାବ ବିନିମୟ କୁହାଯାଇ ପାରିବ ନାହିଁ । ଆମେ ଅନ୍ୟ ଗୁରୁ ଭାଇ ମା' ମାନଙ୍କ ପାଖରେ ଯାହା ବିନିମୟ କରିବା, ସେଥିରେ ଯେମିତି ସେମାନେ କିଛିଟା ଉପକୃତ ହେବେ ।' ଏହାପରେ ଚତୁର୍ଥ ବାର୍ଷିକ ସନ୍ନିଳନୀ ଉପଲକ୍ଷେ ପକାଶିତ 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ-୨୦୦୫' ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପଦାନ କରାଯାଇଥିଲା । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ମଧ୍ୟାହୁଭୋଗ ନିବେଦନ ପରେ ଉପସ୍ଥିତ ଭକ୍ତବୃନ୍ଦ ପ୍ସାଦ ସେବନ କରିଥିଲେ ।

ଅପରାହୁ ଅଧିବେଶନ ଘ୨ ୩୦ ସମୟରେ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । ଆବାହନ ପଣାମ ଗାନ ସହ ଆସନ ଉନ୍ନୋଚିତ ହେବା ପରେ ସାଧାରଣ ସଭା ଆରମୃ ହୋଇଥିଲା । ସାର୍ଲୋଟ୍ ହିନ୍ଦୁ କଲ୍ଚରାଲ୍ ସେୡର୍ ସହିଁତ ବିଶେଷ ଭାବରେ ସଂପୃତ୍ତ ଶୀ ଠାକୁର ଭାଇ ଟୋପିଓ୍ୱାଲା ସଭାପତି ଭାବରେ ଓ ୟାନୀୟ ମାନ୍ୟ ବ୍ୟକ୍ତି ଶୀ ମହେନ୍ଦସିଂ ରାଠୋର୍ ମୁଖ୍ୟ ବକ୍ତା ଭାବରେ ସାଧାରଣ ସଭାରେ ଯୋଗ ଦେଇଥିଲେ । ବିଶେଷ କିଛି କାର୍ଯ୍ୟ ଯୋଗୁଁ ଠାକୁର ଭାଇ ପଥମେ ତାଙ୍କର ମନ୍ତବ୍ୟ ପଦାନ କରି ବିଜୟ ଭାଇଙ୍କୁ ସଭା ପରିଚାଳନା କରିବା ପାଇଁ ଅନୁରୋଧ କରି ସଭାରୁ ବିଦାୟ ନେଇଥିଲେ । ଠାକୁର ଭାଇ ତାଙ୍କର ମନ୍ତବ୍ୟରେ ପକାଶ କରିଥିଲେ ଯେ ଗତ କିଛି ବର୍ଷ ହେବ ସେ ଶୀଶୀଗୌରାଙ୍ଗ ମହାପଭୁଙ୍କ ଉପରେ ବିଶେଷ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରି ଆସୁଛନ୍ତି । ଶୀଶୀଠାକୁର ତାଙ୍କ ଶିଷ୍ୟଭ୍ତମାନଙ୍କୁ ଗୌରାଙ୍ଗ ମହାପଭୁଙ୍କ ପଥରେ ପରିଚାଳିତ ହେବା ନିମନ୍ତେ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇଥିବା ଜାଣି ସେ ଖୁବ୍ ଆନନ୍ଦିତ । ତତ୍ପରେ ବୈରାଗୀ ଭାଇ ଚୈତନ୍ୟ ମହାପଭୁଙ୍କ ବିଷୟରେ ସଂକ୍ଷେପରେ କହିଥିଲେ । ବୈରାଗୀ ଭାଇ ସମ୍ନିଳନୀରେ ହେଉଥିବା ସାଧାରଣ ସଭାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରିବା ପରେ ଉଷା ମା' ଇଂରାଜୀରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଜୀବନୀ ସଂକ୍ଷେପରେ ପକାଶ କରିଥିଲେ । ତଦନନ୍ତର 'ଧନ୍ୟ ଧନ୍ୟ ଗୁରୁଦେବ …' ପାର୍ଥନା ସଂଗୀତ ଗାନ କରାଯାଇଥିଲା । ତୂପରେ ବିଜୟ ଭାଇ ସନାତନ ଧୂମ ଓ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରା ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରିବା ଉପଲକ୍ଷ୍ୟରେ କହିଲେ 'ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ସବୁ ଉପଦେଶର ମୂଳରେ ଅଛି କେମିତି ଭଲ ମଣିଷଟିଏ ହେବ । ଭଲ ମଣିଷଟିଏ ହେବା ପାଇଁ ଇଚ୍ଛା କରି ଚେଷ୍ଟା କଲେ ଆମେ ନିଷ୍ଟ୍ୟ ପାରିବା । ପତି ପଦକ୍ଷେପରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶ ଆମର ସହାୟକ ହେବ । ଆମେ ଦୈନନ୍ଦିନ ଜୀବନରେ, ପତି ମୃହୁର୍ତ୍ତରେ ଶୀଶୀଠାକୁର୍ଚ୍ଚ ଭାବଧାରାର ଗୁରୁତ୍ୱ ଉପଲବ୍ଧି କରୁଛୁ । ଆମର କର୍ମ ଷେତରେ ମଧ୍ୟ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶାବଳୀ ଆମକୁ ସାହାଁଯ୍ୟ କରୁଛି ।' ସାଧାରଣ ସଭାର ମୁଖ୍ୟ ବତ୍ତା ଶୀ ମହେନ୍ଦସିଂ ରାଠୋର୍ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣେ ମହାନ୍ ଆତ୍ମା ଓ Great Divine Master ବୋଲି ମନ୍ତବ୍ୟ ପଦାନ କରିଥିଲେ । ସେ ମାତ ତିନି ଦିନରେ ଶୀଶୀଠାଁକୁରଙ୍କ ଇଂରାଜୀ ଜୀବନୀ ପାଠ କରି ବିଶେଷ ପଭାବିତ ହୋଇଛନ୍ତି ଓ ଶୀଶୀଠାକୃରିଙ୍କ ଭାବଧାରା, ଉପଦେଶ ଗୁଡିକ ତାଙ୍କୁ ଖୁବ୍ ଭୂଲ ଲାଗିଛି ବୋଲି ମତ ବ୍ୟକ୍ତ କରିଥିଲେ । ସେ ଅନ୍ୟ ଜଣେ ଗୁରୁଙ୍କ ଠାରୁ ଦୀର୍ଷିତ । ସେ ସାର୍ଲୋଟ୍ ଅଞ୍ଚଳରେ ତାଙ୍କର ଗୁରୁଭାଇମାନଙ୍କୁ ଧ୍ୟାନ, ପାଣାୟମ ଆଦି

ଶିଷା ଦିଅନ୍ତି ଓ ନିଜେ ନିୟମିତ ଅଭ୍ୟାସ କରନ୍ତି । ସେ ତାଙ୍କ ବକ୍ତବ୍ୟ ମାଧ୍ୟମରେ ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ ଯେ ସେ ସନ୍ନିଳନୀରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପୟିତି ଅନୁଭବ କରୁଛନ୍ତି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଜୀବନୀ ପାଠ କରିବାର ଓ ଏହି ସମ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗ ଦେବାର ଅପୂର୍ବ ସୁଯୋଗ ଲାଭ କରିଥିବାରୁ ସେ ନିଜକୁ ଖୁବ୍ ଭାଗ୍ୟବାନ ମନେ କରୁଛନ୍ତି ବୋଲି ମତ ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶ ପାଳନ କରିବା ପାଇଁ ଆମକୁ ଉପଯୁକ୍ତ ହେବାକୁ ପଡିବ । ଆମ ନିଜକୁ Empty Vessel ହେବାକୁ ପଡିବ । ଆମ ଭିତରେ ଶୂନ୍ୟତା ଥିଲେ, ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଆବଶ୍ୟକତା ଆମର ଥିଲେ ଆମେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶକୁ ସହଜରେ ଗୁହଣ କରିପାରିବା ବୋଲି ସେ ମନ୍ତବ୍ୟ ଦେଇଥିଲେ ।

ସନ୍ଧ୍ୟା ଅଧିବେଶନ ଘ୬-୦୦ ସମୟରେ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା, 'ସଂଜ ସମୀରଣେ …' ପ୍ରତୀକ୍ଷା ଗାନ ପରେ ସଂଧ୍ୟା ଆରତି କରାଯାଇ 'ଗୁରୁନାରାୟଣ କରି ନିବେଦନ …' ଗାନ କରାଯାଇଥିଲା । ସମବେତ ଭକ୍ତନ୍ଦ ସ୍ଥୋତ୍ର ବନ୍ଦନା କରିବା ପରେ 'କୋଟି ପୁଣ୍ୟ ବଳେ ଆଜି ପାଇଛି ଗୋସାଇଁ …' ପ୍ରାର୍ଥନା ସଂଗୀତ ଗାନ କରାଯାଇଥିଲା । ତତ୍ପରେ 'ଜୟ ଜୟ ଶ୍ରୀଠାକୁର …' ସଂଗୀତର ତାଳେ ତାଳେ ଅଷ୍ଟ ସଖୀ ଆରତି କରିଥିଲେ । ଏହାପରେ ସଭାପତି ନିର୍ବାଚନ ହୋଇଥିଲା । ସ୍ୱାତୀ ଦ୍ୱିବେଦୀ (ମୁନି) ଓଡିଶୀ ନୃତ୍ୟ ପରିବେଷଣ କରିବା ପରେ ପିଲାମାନେ 'Pig Prince' ଓ 'ଏକଦନ୍ତ ଗଣେଶ' ଅଭିନୟ କରିଥିଲେ । ତତ୍ପରେ ଦାସକାଠିଆ, 'ମହାବିଦ୍ୟାଳୟ P.E Teacher', 'ଆଧୁନିକ ସାବିତ୍ରୀ', 'ତୁ-ମୁଁ ମୁଁ-ତୁ' ଆଦି ଅଭିନୟ, ବ୍ରଜ ଭାଇଙ୍କ ଏକକ ଅଭିନୟ, ଏବଂ ଶ୍ରେୟା ପ୍ରଭାକରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପିଆନୋ ବାଦ୍ୟ ଆଦି ପରିବେଷିତ ହୋଇଥିଲା ।

#### ୭ ଆଗଞ୍ଚ ୨୦୦୫, ରବିବାର, ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିବସ

ପତୀଷା, ଆରତି, ୟୋତ ବନ୍ଦନା ପରେ ବିଜୟ ଭାଇ ଉପଛିତ ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନଙ୍କୁ ପରିଚୟ ପତ ପାଠ କରାଇ 'ସଂଘସେବକ' ଏକଚତାରିଂଶ ବର୍ଷ ତ୍ତୀୟ ସଂଖ୍ୟାରୁ ପାର୍ଥନା ଆବ୍ଭି କରାଇଥିଲେ ଓ 'ପାର୍ଥନାକାରୀଙ୍କ ପତି' ପବନ୍ଧ ପାଠ କରିଥିଲେ । ବାଲ୍ୟଭୋଗ ନିବେଦନ ଓ ପସାଦ ସେବନ ପରେ ମହିଁଳା ସଭା ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆବାହନ କରାଯିବା ପରେ ମାଂ ମାନେ 'ଜୟ ବିଶ୍ୱପତି ଶିବ ସ୍ୱରୂପ ହେ …' ଜଗତ୍ପତି ପଣାମ ଗାନ କରିଥିଲେ । ତୂପରେ ଆମେରିକା ପରିଭମଣରେ ଆସିଥିବା କେନ୍ଦ୍ରପାଟଣା ଶାଖା ସଂଘର ଯଶୋଦା ମା' ଉପଛିତ ମା' ମାନଙ୍କୁ ପରିଚୟ ପତ ପାଠ କରାଇଥିଲେ । 'ତୁମ ସୁନ୍ଦର ସୁଠାମ ଠାଣି …' ପାର୍ଥନା ସଂଗୀତ ଗାନ ପରେ କେନ୍ଦ ପତିନିଧି ବୈରାଗୀ ଭାଇ 'ସତୀଚରିତମାଳା'ର୍ ଦୌପଦୀ ଓ ସତ୍ୟଭାମା ଚରିତ ପାଠ କରି ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ଏହି ସମୟରେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ତ ମହିଳା ସଂଘର ସଂପାଦିକା ହେମଲତା ଦାଶ ମା' ଭବନେଶ୍ରର ଟେଲିଫୋନ ମାଧ୍ୟମରେ ଯୋଗଦାନ କରିଥିଲେ । ସେ କହିଲେ, 'ଶୀଶୀଠାକରଙ୍କ ପାଖକ୍ ଯିଏ ଆସିଛି, ସମୟଙ୍କ ଉପରେ ତାଙ୍କର କରଣା ରହିଛି । ଜଗତ୍ତନନୀ ଠାକୁରଙ୍କୁ କହିଥିଲେ ତୁମର ସତୀ, ସାଧୁୀ ଶିଷ୍ୟାମାନଙ୍କ ଭିତରେ ମୁଁ ଫୁଟି ଉଠିବି'। ଏହା ଆମ ପାଇଁ ବହୁତ ଭାଗ୍ୟର କଥା । ଶୀଶୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ଭିତରେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଦେଖିବ, ପତ୍ୟେକ କାର୍ଯ୍ୟ ତାଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟ ଭାବି କରିଯିବ । ସର୍ବଦା ମନ ମଧ୍ୟରେ ନାମ ଜପ କରିବ, ଠାକୁରଙ୍କ ନାମ ନେଇ କାର୍ଯ୍ୟ କଲେ ତାହା ଗୁରୁଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟରେ ପରିଣତ ହେବ । ଥରେ ଜଣେ ଭାଇ ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇଙ୍କୁ ପଚାରିଲେ, 'ଭାଇମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଏତେ ବହି, କିନ୍ତୁ ମା'ମାନଙ୍କ ପାଇଁ କେବଳ ଗୋଟିଏ 'ସତୀଚରିତମାଳା ବହି' !' ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇ କହିଲେ, 'ଭାଇମାନେ ମା' ହେବା ପାଇଁ ଅର୍ଥାତ ମା'ମାନଙ୍କର ଭାବ ପାଇବା ପାଇଁ ସେମାନଙ୍କର ଏତେ ସାଧନ ଭଜନ ।' ଠାକୃର କହିଛନ୍ତି, 'ମୋତେ ସୁଖ ପାଇବ' । ଭଲପାଇବା ମା'ମାନଙ୍କର ପଧାନ ଅୟ । ସେମାନେ ଠାକୁରଙ୍କ ପାଖେ କାନ୍ଦି ସବୁ ହାସଲ କରିପାରନ୍ତି । ଯେ ଗୁରୁଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବ ସେ ଜଗତ୍ତନନୀ ଭାବରେ ପ୍ରତିଷିତ ହେବ । ସେ ସମଗ ଜଗତକୁ ଜନନୀ ଦୃଷ୍ଟିରେ ଦେଖିବ । ମହିଳା ସଂଘ ଓ ସନ୍ନିଳନୀରେ ମହିଳା ସଭାର ଆରମ୍ଭ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ମା'ମାନଙ୍କ ପତି ବିଶେଷ କୃପାର ନିଦର୍ଶନ । କାଳିତାରା ମା'ଙ୍କ ଅନୁରୋଧ ଦ୍ୱାରା ଏହି ମହିଳାସଂଘ ପଥମେ ଆରମ୍ ହୋଇଥିଲା । ସେ ସୟିଳନୀ ଦର୍ଶନ କରିବା ପରେ ଶୀଶୀଠାକୁର ତାଙ୍କୁ ସୟିଳନୀ କେମିତି ଲାଗିଲା ବୋଲି ପଚାରିଲେ । ଜାଳିତାରା ମା' ଠାକୁରଙ୍କଠାରୁ ଅଭୟ ମାଗି ମା' ମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଜିଛି ସମ୍ମିଳନୀରେ କରିବାକୁ ପାର୍ଥନା କରିଥିଲେ । ତାଙ୍କ ଅନୁରୋଧରେ ମହିଳା ସଭା ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା ।

ନାରୀମାନଙ୍କ ବିଷୟରେ କିଏ କହିଲେ, 'ନାରୀ ନରକର ଦ୍ୱାର, ବାଘୁଣୀ, ନାଗୁଣୀ, କାମିନୀ କାଞ୍ଚନ ତ୍ୟାଗ କର' ଇତ୍ୟାଦି । କିନ୍ଧୁ ଠାକୁର ନାରୀମାନଙ୍କୁ ମା'ର ସମ୍ମାନ ଦେଇଛନ୍ତି । ସେ କହିଛନ୍ତି ରମଣୀତ୍ୱ ପରିହାର କରି ଜନନୀତ୍ୱରେ ପ୍ରତିଷିତ ହେବା ପାଇଁ । ଠାକୁରଙ୍କ ମା' ହେବା କେତେ ଗୌରବର ବିଷୟ । ସେ କହିଛନ୍ତି, 'ମା', ତୁମ ଶିଶୁ ପୁତ୍ର ପରି ମୋତେ ତୁମ କୋଳରେ ଟିକେ ଛାନ ଦିଅ ।' ପୂଜାରେ ଡେରି ହେଲେ ଭାବିବ ମୋ ପୁଅ ମୋତେ ଅନେଇ ବସିଥିବ, ତାକୁ ଭୋକ ହେଉଥିବ । ଠାକୁର ସତରେ ଆମକୁ ଅନାଇ ବସନ୍ତି । ଥରେ ଠାକୁର ସମୁଦ୍କୁଳ ବୁଲିଯିବା ପ୍ସଙ୍ଗରେ ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇ ପ୍ରଭୃତିଙ୍କୁ କହିଲେ, 'ତୁମେମାନେ କଣ ମୋ ସଙ୍ଗରେ ବୁଲିଯିବାକୁ କଷ୍ଟ

ବୋଧ କର ? ତୁମମାନଙ୍କ ଆସିବା ଡେରି ହେଲେ ମୁଁ ଅନେଇ ରହିଥାଏ ।' ତେଣୁ ଆମେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଅପେକ୍ଷା ନ କରାଇ ଆମେ ପୂଜା ସମୟର ଟିକେ ଆଗରୁ ପହଞ୍ଚିବା ଦରକାର । ସେ ଆମ ଘରର କର୍ତ୍ତା । ଘର ଭିତରେ ଚଳିବା ଭିତରେ ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ଭିତରେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଦେଖିବ । ଶାଶୁ, ଶ୍ୱଶୁର, ପିଲା ସମୟଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଦେଖିବାକୁ ଅଭ୍ୟାସ କରିବ । ଠାକୁରଙ୍କୁ ନେଇ ଯେଉଁ ସଂସାର, ତାହା ଠାକୁରଙ୍କ ସଂସାର । ଠାକୁର ସବ୍ବେଳେ କହିଛନ୍ତି ରମଣୀତୃକୁ ପରିତ୍ୟାଗ କରି ଅର୍ଥାତ୍ ଆମସୁଖ ବର୍ଜନ କରି ଜନନୀତୃରେ ପତିଷିତ ହେବା ପାଇଁ । ସାଧାରଣ କର୍ମ ବନ୍ଧନର କାରଣ, ଗୁରୁଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ କାର୍ଯ୍ୟ କଲେ ବନ୍ଧନ ରହେନି । ଯେଉଁଠି ନିଜ ଚେଷ୍ଟାର ଶେଷ, ସେଇଠି ତାଙ୍କ କୂପାର ଆରମ୍ଭ ହେବ । ଖାଲି ବସି କୂପା ମାଗିଲେ କୂପା ମିଳେନି । ସବୁଥିରେ ତାଙ୍କୁ ଦେଖିବାକୁ ହେବ । ଯେତେବେଳେ ସତୀ ଅନସ୍ୟା ବୈଳୁଣକୁ ଗଲେ ତାଙ୍କୁ ବିଷ୍ଟୁ ପଚାରିଲେ ବାଟରେ କଣ ସବୁ ଦେଖି କରି ଆସିଲ ? ସତୀ ଅନସ୍ୟା ଉତ୍ତର ଦେଲେ, 'ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ଭିତରେ ଆପଣଙ୍କୁ ଦେଖିଲି; ରୌରବ ନର୍କରେ ମଧ୍ୟ ଆପଣଙ୍କୁ ଦେଖିଲି, ସ୍ୱର୍ଗରେ ଆପଣଙ୍କୁ ଦେଖିଲି । ବାଟସାରା ଖାଲି ଆପଣଙ୍କୁ ଦେଖିଛି ଆଉ କିଛି ଦେଖିନି'। ଆମକୁ ଏଇ ଭାବ ରଖିବାକୁ ହେବ । ଆମେ ଭାବୁ କାମଟା ସରିଯାଉ ଠାକୁରଙ୍କ କାମ କରିବି । କିନ୍ତୁ ବାୟବରେ ଭଗବତ୍ ଅଭାବଟାକୁ ଚିନ୍ତା କଲେ, ସଂସାର ଅଭାବ ଦୂର ହେବା ସଂଗେ ସଂଗେ ଭଗବତ୍ ଅଭାବ ଦୂର ହେବ । ଏ ବିଷୟରେ ଗୋଟିଏ ସୁନ୍ଦର ଗପ ଅଛି । ଗୋଟିଏ ଦେଶର ରାଜା ସବୁଦିନ ନିର୍ଦ୍ଦିଖ ସମୟ ସଂଧ୍ୟା ୬ଟାରେ ଭଗବତ୍ ଆରାଧନା କରନ୍ତି । ଶତୁ ରାଜା ଏହା ଗୁଓଚର ଦ୍ୱାରା ଜାଣି ପାରି ଦିନେ ସେହି ସମୟରେ ରାଜ୍ୟ ଆକମଣ କଲେ । ରାଣୀ ବ୍ୟୟ ହୋଇ ରାଜାଙ୍କ ଉପାସନା ଗୂହ କବାଟ ବାଡେଇ ରାଜାଙ୍କୁ ଶତୁ ଆକମଣ କରିବା ବିଷୟ ଜଣାଇଲେ । ମାତ ରାଜା ଦ୍ୱାର ଖୋଲିଲେନି, ରାଜାଙ୍କର ଉପାସନା ସରିବା ପରେ ସେ ଯୁଦ୍ଧ ନିମିତ୍ତ ପୟୁତ ହୋଇ ନିଜ ଘୋଡା ପାଖକୁ ଗଲେ । ତାଙ୍କ ଘୋଡା ସେତେବେଳକୁ ଭୀଷଣ ଧଇଁସଇଁ ହେଉଥାଏ । ରାଜା ଖବର ପାଇଲେ ଯେ ଶତୁ ରାଜା ପରାୟ ହୋଇ ପଳାୟନ କରିଛନ୍ତି । ରାଜା ଜାଣିପାରିଲେ ଯେ ଶ୍ୟାମସୁନ୍ଦର ସିପାହୀ ବେଶରେ ତାଙ୍କ ଘୋଡା ନେଇ ଯୁଦ୍ଧ କରିଛନ୍ତି । ତେଣୁ ଆମେ ଠାକୁରଙ୍କ କାମ କଲେ ଆମର ସବୁ କାମ ଆପଣା ଛାଏଁ ହୋଇଯିବ ।

ହେମଲତ। ମା' ଙ୍କର ଟେଲିଫୋନ୍ ଦ୍ୱାରା ବକ୍ତବ୍ୟ ଶେଷ ହେବା ପରେ ଶ୍ରେୟା ପ୍ରଭାକର 'ଜ୍ଞାନ ସୂତାରେ ତୁ …' ସଂଗୀତଟି ଗାନ କରିଥିଲେ । ତତ୍ପରେ ବୈରାଗୀ ଭାଇ ଦ୍ୱୋପଦୀ ଓ ସତ୍ୟଭାମା ପ୍ରସଙ୍ଗ ଆଲୋଚନା କରୁଥିବା ବେଳେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଶ୍ୟାମ ଭାଇଙ୍କୁ ମହିଳା ସଭାରେ ଟେଲିଫୋନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ କିଛି କହିବା ପାଇଁ ଅନୁରୋଧ କରା ଯାଇଥିଲା । ଶ୍ୟାମ ଭାଇ ତାଙ୍କର ବକ୍ତବ୍ୟ ଆରମ୍ଭ କରି କହିଲେ, 'ଭଲ ପାଇ ଯାହା ହେବ, ସାଧନ ଭଜନ ଦ୍ୱାରା ତା କେବେ ହେବ ନାହିଁ । ଶ୍ରୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ନାମ ସ୍ମରଣ, ମନନ ଦ୍ୱାରା ଭଗବତ୍ ସ୍ୱରୂପରେ ପ୍ରତିଷିତ ହୋଇପାରିବ । ସବୁବେଳେ ତାଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟରେ ମନ ଲଗାଇବାକୁ ହେବ । ଏଠି ସବୁ ଆମର ଅଭିନୟ ଚାଲିଛି । ଅଭିନୟ ଶେଷରେ ଆମେ ତାଙ୍କ ପାଖକୁ ଯିବା । ଏହା ମନରେ ସ୍ମରଣ ରହିବା ଦରକାର । ସଦା ସର୍ବଦା ନାମ ନେଲେ ସୂଷ୍ମ ଦେହ ଗଠିତ ହେବ । ଭାବ ପାଞ୍ଚ ପ୍ରକାର; ଦାସ୍ୟ, ସଖ୍ୟ, ବାତ୍ସଲ୍ୟ, କାନ୍ତା, ମଧୁର । ଆମେ ଏଠି ଯାହା କରୁଛୁ, ଆମ ଖୁସୀରେ କରୁଛୁ । ଏଠି ସେବାର ରିହରସାଲ୍/ପୂର୍ବାନୁବୃତ୍ତି ହେଉଛି । ପ୍ରକୃତ ସେବା ହେଲା ସେବ୍ୟଙ୍କର ମନ ବୃଝି ସେବା କରିବା । ତାଙ୍କୁ କଣ ଭଲ ଲାଗେ ଜାଣି ପାରି ତାହା କରିବା । ଏହାର ପ୍ରକୃଷ୍ଟ ଉଦାହରଣ ହେଉଛନ୍ତି ଯୋଗମାୟା ଦେବୀ । ସେ ସବୁବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କ ମନ ଜାଣି ସେବା କରନ୍ତି । ଠାକୁରଙ୍କୁ କେବେ କିଛି କହିବାକୁ ପତେ ନାହିଁ । ଗୁରୁଙ୍କୁ ଯେ ଯେତେ ଭାବିବ ସେ ସେତେ ଉପରକୁ ଉଠିଯିବ । ଭଗବତ୍ ସ୍ୱରୂପରେ ପତିଷିତ ହୋଇଯିବ । ପକୃତ ସେବା କରିବାକୁ ହେଲେ ନିଜକୁ ଭଗବାନ୍ ହେବାକୁ ପଡିବ ।

୍ରମେ ଭଗବାନ ମୋହର

ତୁମେ ମୋର ସେବକ

ତୁମ ପାଇଁ ଗୂହ ବର୍ଜନ

ତୁମ ପାଇଁ ଏ ଭେକ

ସାଧନ ଭଜନ ତୁମରି

ପାଇଁ ଯିବା ଆସିବା .....

ଭଲପାଇ ସେବା କଲେ ପ୍ରେମସେବୋତ୍ତରା ଗତି ପ୍ରାୟ ହେବ'। ଶ୍ୟାମ ଭାଇଙ୍କ ବତ୍ତବ୍ୟ ଶେଷହେବା ପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ମଧ୍ୟାହ୍ନ ଭୋଗ ନିବେଦନ କରାଯାଇଥିଲା ଓ ଭତ୍ତମାନେ ପସାଦ ସେବନ କରିଥିଲେ ।

ଅପରାହ୍ନ ଅଧିବେଶନ ଘ ୨:୩୦ ସମୟରେ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । ପ୍ରତୀକ୍ଷା 'ପ୍ରାଣର ମଣି ନ ଯାଏ ହର୍ଜି …' ଗାନ ପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆବାହନ କରାଯାଇ ବିଦାୟ ସଭା ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । 'ପଦତଳ ମନୋହର …' ବନ୍ଦନା ଗାନ କରାଯିବା ପରେ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ଭାଇ 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ'ରୁ 'ସାଧକଙ୍କର ଜ୍ଞାତବ୍ୟ ବିଷୟ' ପ୍ରବନ୍ଧ ପାଠ କଲାପରେ କେନ୍ଦ୍ରପ୍ରତିନିଧି ବୈରାଗୀ ଭାଇ ଏହି ସନ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗଦେଇ ତାଙ୍କୁ କିପରି ଲାଗିଲା ସେ ବିଷୟରେ ଅଭିମତ ପଦାନ କରିଥିଲେ । ସେ କହିଲେ, 'ସନ୍ନିଳନୀ ପୂର୍ବରୁ ସବୁବେଳେ ପାର୍ଥନା କରିବ । ସଦା ସର୍ବଦା ଠାକୁରଙ୍କ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରିବ । ମୁଁ ସବୁବେଳେ ସମ୍ମିଳନୀରେ ପଛ ଧାଡିରେ ବସିବା ଲୋକ, ଏଠି ଠାକୁର ଏହି ସୌଭାଗ୍ୟ ଦେଇଛନ୍ତି । ଯେଉଁମାନେ ଏଠି ଠାକୁରଙ୍କ ଲୋକ ଅଛନ୍ତି, ସମୟେ ଉଚ୍ଚଶିଷିତ । ଯେଉଁମାନେ ବିଦ୍ୟାଳୟ ଶିଷାରେ ପାରଙ୍ଗମ, ସେମାନେ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଶିଷା ମଧ୍ୟ ଶୀଘ ଶିଖିଯାନ୍ତି । ତତ୍ତ୍ୱଗୁଡିକ ସହଜରେ ବୁଝି ପାରନ୍ତି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପାଖରେ ମାତ୍ର ୪/୫ ବର୍ଷ ସମୟ ମଧ୍ୟରେ ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇ ବହୁତ କିଛି ଗ୍ରହଣ କରିପାରିଥିଲେ । ସେମିତି ବିବେକାନନ୍ଦ ମଧ୍ୟ ରାମକୃଷ୍ଟଦେବଙ୍କ ଶେଷ ସମୟ ବେଳକୁ ତାଙ୍କ ପାଖକୁ ଯାଇ ଅନ୍ଧ ସମୟ ମଧ୍ୟରେ ଅଧିକ ଜ୍ଞାନ ଆହରଣ କରିଥିଲେ ।

ତତ୍ପରେ ଉପଛିତ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନେ ଭାବବିନିମୟ କରିଥିଲେ । ଭାବବିନିମୟ ମଝିରେ 'କେଜାଣି ଏ ବେଳ ଆଉ …' ଓ 'ମନ ହାତୀ ଆନେ ମାତି …' ସଂଗୀତ ଗାନ କରାଯାଇଥିଲା । କୋଷାଧ୍ୟକ୍ଷ ବ୍ରଜ୍ୟେ ପଣ୍ଡା ଭାଇ ସନ୍ନିଳନୀର ଆୟବ୍ୟୟ ହିସାବ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ନିବେଦନ କରିବାପରେ ସମୟ ସେବା ସମର୍ପଣ କରାଯାଇଥିଲା । ତତ୍ପରେ ଆସନ୍ତା ବର୍ଷ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସହ ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ନିମନ୍ତ୍ରଣ କରାଯାଇଥିଲା । ତୃଟିବିଚ୍ୟୁତି ପାଇଁ କ୍ଷମା ପ୍ରାର୍ଥନାନ୍ତେ ଭାବବିହ୍ନଳ ଭକ୍ତବୃହଙ୍କର ଅଶ୍ରୁପୂର୍ଣ୍ଣ ନେତ୍ର ଓ କୋହଭରା କଣରେ ବିଦାୟ ପାର୍ଥନା 'ତେଜି ଏ ବାୟୁମଣ୍ଡଳ …' ଓ 'ଜୟଗୁରୁ' କୀର୍ତ୍ତନ ଅମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ୨୦୦୫ ମସିହା ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ଉଦ୍ଯାପିତ ହୋଇଥିଲା । ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀରେ ସର୍ବମୋଟ ୫୫ ଜଣ ଭକ୍ତ ଭାଇ, ମା' ଓ ପିଲାମାନେ ଯୋଗଦାନ କରିଥିଲେ ।

#### ଯୋଗଦାନ କରିଥିବା ଭକ୍ତମାନଙ୍କର ତାଲିକା -

- (୧) ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ, ସଭାପତି ଓ ପରିଗୃଳକ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ, ପୁରୀ (ଟେଲିଫୋନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ)
- (୨) ହେମଲତା ଦାଶ, ସଂପାଦିକା, ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ମହିଳା ସଂଘ, ପୁରୀ (ଟେଲିଫୋନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ)
- (୩) ବୈରାଗୀ ସାହୁ ଓ ଶାନ୍ତିଲତା ମା', ନୟାଗଡ ଶାଖା ସଂଘ
- (୪) ବୈଳୁଝ ନାଥ ପଞ୍ଜା ଓ ଯଶୋଦା ମା', କେନ୍ଦୁପାଟଣା ଶାଖା ସଂଘ
- (୫) ଅଶ୍ୱିନୀ କୁମାର ନାୟକ, ସଂଘମିତା ନାୟକ ଓ ଅସ୍କୀତା
- (୬) ବରଦା କାନ୍ତ ନାୟକ ଓ ସୋନିଆଁ ମହାନ୍ତି
- (୭) ବିଜୟ ସାହୁ, ରତୃା ଜେନା, ମୋହିତ୍ ଓ ଲାରା
- (୮) ଜ୍ଞାନରଞ୍ଜ ଦ୍ୱିବେଦୀ, ଶିବାନୀ ଦ୍ୱିବେଦୀ, ସ୍ୱାତୀ ଓ ଶେୟା
- (୯) ବ୍ଜେନ୍ଦ୍ ପଞ୍ଜା, ରଶ୍ମୀରେଖା ପଞ୍ଜା ଓ ବିଜ୍ ଗୋପାଳ
- (୧୦) ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦର ରାୟ, ସ୍ମିତାରାଣୀ ସୁନ୍ଦର ରାୟ, ସୋମ୍ୟାଶୀ ଓ ବେଦପକାଶ
- (୧୧) ପୃଥୀରାଜ ସାହୁ ଓ ଇପ୍ସିତା ସାହୁ
- (୧୨) ରବିନାରାୟଣ ତିପାଠୀ, ଗୀତା ତିପାଠୀ, ଆଲୋକ ଓ ଅଂଶୁଲ୍
- (୧୩) ପଭାକର ବାଇ, ସ୍ଥିତାରାଣୀ ବାଇ, ଶେୟା ଓ ଶାଶୃତ୍
- (୧୪) ଦେବରଞନ ସ୍ୱାଇଁ, ସୁଚିତା ସ୍ୱାଇଁ, ଅଭିଷେକ ଓ ଅଙ୍କିତ୍
- (୧୫) ବିନୟ କୁମାର ସାହୁ
- (୧୬) ବୃହାବନ ସାହୁ ଓ ପଦୁଗନ୍ଧା ସାହୁ
- (୧୭) ସାନୁଜିତ୍ ସେନାପତି
- (୧୮) ମହେଶ ପସାଦ ଚୋଧୁରୀ ଓ ରଶ୍ମ ନାୟକ
- (୧୯) ଉଷା ଅଗ୍ୱାଲ
- (୨୦) ଦୀତି ମହାପାତ, ସହିପ୍ ମହାପାତ, ସାର୍ଥକ ଓ ସନତ୍
- (୨୧) ଦିଲିପ୍ ମିଶ ଓ ରୋଜୀ ମିଶ
- (୨୨) ଅମରେଶ ତିପାଠୀ ଓ ଶାଲିନୀ ମା'

## ଅଭିମତ ଓ ଅନୁଭୂତି

### ଅଭିମତ (୧)- Praying on a Jet Plane

Since time immemorial, humans have been moving from place to place in search of better opportunities, in terms of food, shelter, livestock, wild hunt, learning and even faith. It is but an innate human desire to reach out to something better, something more powerful and in some cases, even something more mysterious. Today's demanding world makes it even more pertinent to move from place to place, forever in search of better opportunities and to meet stricter demands of work and pleasure. It is nothing but a modern quandary when deciding how to balance the stressful demands of a modern mobile existence in constant motion and the restful and peaceful state that is almost a tenet of traditional spiritual life that only seeks God as the ultimate refuge.

I face this dilemma almost everyday. I have to travel a lot for my work, particularly on aeroplanes. Five years back when I started traveling, it was a great struggle for me to come to terms with the fact, that I did not have the *Puja Aasana* where I could pray, the way I was used to every morning. Many times I used to be on a flight at the usual time of my daily prayers. Living out of a suitcase was frustrating enough and not being able to lead life the way I was used to, added to the misery. However, I also always remembered that Thakurji has postulated that "Karma is dharma" and human beings are defined by their work more than anything else. So, to maintain the critical balance between karma and the literal form of dharma is a challenge. And like all other challenges of life, those who can tide over this, get one step closer to God.

With time I got better at managing my red-eye flights, changing time zones, hotel rooms and started weaving in the daily prayers into my ever changing lifestyle. I started carrying my *parichaya patra* which I use as Thakurji's *vigraha* during the prayers. I also carry one of His books with me to read. So everyday, the desk in my hotel room becomes Thakurji's *Aasana*. I am also developing a habit of chanting *Jayaguru* mantra while I wait for security check-points at the airport or when I am 30,000 feet above the ground on a plane. This helps me to shut myself off from the rest of the world and makes my travel a lot less stressful. Earlier, I used to think of the morning as my time to pray, almost in a blind ritualistic manner, but now I consider every moment as an opportunity to think about Thakurji. Traveling gives me the opportunity to get some dedicated and quality time for prayers, which becomes difficult at home during weekends when I have to catch-up on all the household work from the entire week. When I look back five years, I cannot count the blessings that Thakurji has showered on me, but probably the most important one of them is that, he taught me a way to seamlessly integrate my spiritual and worldly duties.

Probably there has never been a time when spirituality has assumed more importance in solving a lot of human problems. But as our lives and human societies evolve, the definitions of our societal roles also have to adapt to keep pace with the world. We should adapt our religious rituals to allow us more flexibility in exercising our beliefs and empowering our faith in order to serve our need to reach one more step closer to the divine, whether traveling or doing any other human chore.

Sri Sri Thakur Charanashrita Sri Amaresh Tripathy

## ଅଭିମତ (୨)

I feel I am ignorant of Sri Sri Thakur's *mahima*. But, definitely there is a positive force which binds all of us within His family.

**How I came to know Sri Sri Thakur**: When I was a kid, I used to go to Berhampur Sangha Asan mandir with my parents and two sisters, every year, during His birthday celebration. At that time I had no clue on what was happening. I was more interested in playing with other kids. However, during the whole day activity I used to sit in the *bhajana* sessions. The beautiful part was that, while playing, I got slowly molded to the culture without realizing that I was being dragged into His system of simple life.

It is also interesting to write here, how my father got called in to Sri Sri Thakur's family. My father (Sisir Bhai) was blessed by Sri Sri Thakur during his college period. Once he was wandering around Berhampur town with friends and accidentally met one of his teachers on the way and asked where he was going. At that point of time his destiny was driving him for Sri Sri Thakur's seva. Without getting a convincing answer from my father, the teacher asked him if he would come with him to a nice place. He landed up in a small ashram where Sri Sri Thakur was being worshiped by a few disciples. In various occasions my father had mentioned, how he got called in to Sri Sri Thakur's family, how the incident changed his life and how he got involved in activities of Sri Sri Thakur gradually.

Once I grew up, I used to participate in puja at home, but didn't get too much involved in any group activities but I always had Sri Sri Thakur in my heart. During B. Sc., as a college graduate I was frustrated with various things including not being able to achieve what I wanted to in studies. Being ignorant, I didn't understand Thakur's philosophies well and used to pray him for materialistic gain but after reading His biography, I realized that this was not His shown path. I have not read a whole lot of his books; but whatever little I know, the most important thing I have learnt is self surrender. This brought two major changes in me. First, I stopped worrying for many unnecessary "what if" situations. Second, it brought an organized and disciplined life style.

Two aspects, "Strong Belief in Him" and "Self Surrender to Him" have transformed my life style from an unorganized child to a responsible individual. In many occasions I have felt His powers. His *krupa dristi* has smoothened every hurdle in my life. Life is bound to have ups and downs. His blessings protect us from extremes. In past few years I have experienced that there is a protective layer around us which is shielding us from external influences.

From my experience, I have realized that we all are dragged towards Him in various ways, directly or indirectly. If one takes one step towards Him, one will find Sri Sri Thakur three steps closer. I strongly feel there must be a reason which we are unaware of.

Sri Sri Thakur Charanashrita Mahesh Choudhury

## ଅଭିମତ (୩) - ପାର୍ଥନା ବିଷୟରେ ମୋର ଅଭିମତ

'ସଂଘସେବକ' ପତ୍ରିକା ଏବଂ ଅନ୍ୟ ପୁୟ୍ତକମାନଙ୍କରେ ପ୍ରାର୍ଥନାର ଉପକାରିତା ଓ ତାହାର ପଦ୍ଧତି ବିଷୟରେ ଲେଖାଯାଇଛି । ମୁଁ ଏହି ଉପଦେଶଗୁଡିକରୁ ଯାହା ବୁଝିଛି, ଉପଲବ୍ଧି କରିପାରିଛି ଏବଂ ଶିଖିପାରିଛି ତାହା ସଂକ୍ଷେପରେ ଏଠାରେ ଲେଖୁଛି । ମୋ ମତରେ ପାର୍ଥନାର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଶୀଚରଣରେ ଆମ୍ସମର୍ପଣ କରିବା ଏବଂ ତାଙ୍କର ସେହି ଚରଣ କମଳକୁ ନିଜ ହୃଦ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ

ରଖି ତାଙ୍କୁ ଧ୍ୟାନ କରିବା । କର୍ମମୟ ଜୀବନରେ ଯେତେ ବ୍ୟୟ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସକାଳେ ଏବଂ ସଂଧ୍ୟାରେ ତାଙ୍କୁ ନିୟମିତ ପୂଜା କରିବା ଏବଂ ତାଙ୍କ ନାମ ଜପ କରିବା ଉଚିତ୍ । ଏହାଦ୍ୱାରା ମନରେ ଦୃଢ ବିଶ୍ୱାସ ଏବଂ ଭକ୍ତିଲାଭ ହୋଇଥାଏ । ଦୈନନ୍ଦିନ କର୍ମକୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କର୍ମ ଭଳି ଭାବି ଚଳିପାରିଲେ, ସେହି କର୍ମ ନିଷ୍ଖମ କର୍ମ ବୋଲି ବିବେଚିତ ହୋଇଥାଏ । ଏହାଦ୍ୱାରା ମନର ଅହଂ ଭାବ ନଷ୍ଟ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ଭାବ ମନରେ ଆଣିବା ସହଜ ନୁହେଁ । ଏଥିପାଇଁ କଠୋର ସାଧନା ଏବଂ ଦୈନନ୍ଦିନ ଅଭ୍ୟାସ କରିବା ଦରକାର । ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବା ଏକ ଦୈନନ୍ଦିନ ଅଭ୍ୟାସ ହେବା ଆବଶ୍ୟକ । ଏହାଦ୍ୱାରା ମନର ସଂଯମ ବୃଦ୍ଧି ପାଇଥାଏ ।

ପ୍ରାର୍ଥନାର କେତେଗୋଟି ପଦ୍ଧତି ଏଠାରେ ଲେଖୁଛି । ସକାଳେ ଏବଂ ସଂଧ୍ୟାରେ ଧ୍ୟାନ କରିବା ନିତାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ । ଧ୍ୟାନ ସମୟରେ ନିଃଶ୍ୱାସ ଏବଂ ପ୍ରଶ୍ୱାସର ଗତିକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ତାହାର ଗତିକୁ ଆୟର କରିପାରିଲେ ମନର ଛିରତା ଆସେ । ମନ ମଧ୍ୟରେ ଏକପ୍ରକାର ଆନନ୍ଦ ଆସିଥାଏ । ଏହା ଫଳରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରତି ବିଶ୍ୱାସ ଓ ଭକ୍ତିଭାବ ଆସିଥାଏ । ତଦ୍ୱାରା ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ଆୟର କରାଯାଇଥାଏ । "ଜୟଗୁରୁ" ନାମ ନେବା ମଧ୍ୟ ଏକ ପ୍ରକାର ପ୍ରାର୍ଥନା । ଏହି ନାମର ମହାତ୍ମ୍ୟ ବହୁତ । ଏହି ନାମରେ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବରେ ବିଭୋର ହୋଇଯିବା ଉଚିତ୍ । ଏହା ଦ୍ୱାରା ଅସାଧ୍ୟ ସାଧ୍ୟ ହୋଇଥାଏ ।

ଅନ୍ୟ ଏକ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣରୁ ଦେଖିଲେ, ପାର୍ଥନା ହେଉଛି ଚିଉଶୁଦ୍ଧିର ଏକ ପ୍ରକାର ଅବଲମ୍ବନ । ଚିଉଶୁଦ୍ଧି ହେଲେ ଭଗବତ୍ ଦର୍ଶନ ଲାଭ ହୋଇଥାଏ । ପାର୍ଥନା ଦ୍ୱାରା ମନୋବଳ ବିଶେଷ ଭାବରେ ବୃଦ୍ଧି ପାଇଥାଏ ଏବଂ କୌଣସି କାମ ଅସମୃବ ମନେ ହୁଏ ନାହିଁ । ମନରୁ ଅନ୍ୟ ସବୁ ଚିନ୍ତା ଲୋପପାଇ ମନ ୟିର ହୋଇଥାଏ । ମୁଁ ମୋ ଜୀବନରେ ଏହା କିଛି ମାତାରେ ଉପଲବ୍ଧି କରିଛି ।

ପ୍ରାର୍ଥନା ଉଦ୍ଦେଷ୍ୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କଠାରେ ପାର୍ଥିବ ଇଛା ପ୍ରକାଶ କରିବା ଉଚିତ୍ ନୁହେଁ । ଆମେ କେଉଁ ସମୟରେ କ'ଶ ମାଗିବାକୁ ହୁଏ, ତାହା ଠିକ୍ ଜାଣିନଥାଉ । ଏହା ଜାଣିବା ପାଇଁ ଜ୍ଞାନଲାଭ ନିତାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ । ଆମ ଜୀବନରେ ଯାହା ହେଉଛି, ତାହା ଠାକୁରଙ୍କଠାରେ ଜଣାଇବା ଦରକାର ଏବଂ ତାଙ୍କଠାରେ ଦରଖାୟ ଦେବା ଦରକାର । ଆମମାନଙ୍କର ଯେତେବେଳେ ଯାହା ଦରକାର ତାହା ସେ ଉଚିତ୍ ସମୟରେ ପୂରଣ କରିଥାନ୍ତି । ତେଣୁ ଭକ୍ତି ଓ ବିଶ୍ୱାସ ହିଁ ଠାକୁରଙ୍କଠାରେ ସର୍ବଦା ମାଗିବା ଉଚିତ୍ । କାରଣ, ଆମ ଜୀବନରେ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଉନ୍ନତି କ୍ଷେତ୍ରରେ ଏହି ଦୁଇଟି ବହୁତ ଉପକାର କରେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପା ଦ୍ୱାରା ଅସାଧ୍ୟ କାର୍ଯ୍ୟ ସହଜରେ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ପାର୍ଥନାର ଅନ୍ୟ ଏକ ଉପକାରିତା ହେଉଛି ସତ୍ୟଲାଭ କରିବା । ସତ୍ୟଲାଭ କଲେ ଚିଉ ଶୁଦ୍ଧ ହୋଇଥାଏ । ଏହା ଦ୍ୱାରା ଭକ୍ତି ବୃଦ୍ଧି ପାଇଥାଏ ।

ଶୀଶୀଠାକୁର ପରିଚୟ ପତ୍ରେ କହିଛନ୍ତି ଯେ, ଆମମାନଙ୍କୁ ପରିଗୃଳିତ କରିବା ହିଁ ତାଙ୍କର କାର୍ଯ୍ୟ, କିନ୍ତୁ ଆମେମାନେ ତାଙ୍କର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଠିକ୍ ଭାବେ ବୁଝିପାରିନଥାଉ । ତାଙ୍କ କୃପା ଲାଭ ପାଇଁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବା ସଂଗେ ସଂଗେ, ତ୍ୟାଗ ଏବଂ କଞ୍ଜ ସହ୍ୟ କରିବା ନିତାନ୍ତ ଦରକାର । ଜୀବସେବା ଦ୍ୱାରା ମଧ୍ୟ ଚିତ୍ତ ଶୁଦ୍ଧ ହୋଇଥାଏ । ନିଃସ୍ୱାର୍ଥପର ହୋଇ ଅନ୍ୟକୁ ସାହାଯ୍ୟ କରିପାରିଲେ ଭଗବାନ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଅନ୍ୟର ଉପକାର କରି ତାହାଠାରୁ କିଛି ପ୍ରତ୍ୟାଶା ନ ରଖିଲେ ତାହା ଭଗବତ୍ ସେବା ବୋଲି ଗଣ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । ଏହିପରି ଭାବ ମନ ମଧ୍ୟରେ କମ୍ ଦେଖାଯାଇଥାଏ । ପର ଦୁଃଖରେ ଦୁଃଖୀ, ପର ସୁଖରେ ସୁଖୀ ହେବାପାଇଁ ସର୍ବଦା ଚେଷ୍ଟା କରିବା ଦରକାର । ଏହା ଭଗବତ୍ ସାଧନାର ମେରୁଦଣ୍ଡ ।

ଆମେ କିପରି ଭଲ ଭାବରେ ସେବା କରିପାରିବା, ସେଥିପାଇଁ ସବୁ ସମୟରେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବା ଉଚିତ୍ । ସେବା ଦ୍ୱାରା ମନର ଅହଂଭାବ ବିନାଶ ହୋଇଥାଏ । ସେବା ସମୟରେ ମନରେ ଅନ୍ୟ କିଛି ଚିନ୍ତା ଯେପରି ନ ଆସେ ସେଥିପାଇଁ ଯତ୍ନ ନେବା ଦରକାର । କିନ୍ତୁ ମନର ଚଞ୍ଚଳତା ହେତୁ ସେବା ସମୟରେ ମନରେ ଅନ୍ୟ ଚିନ୍ତା ଆସିଥାଏ । ତେଣୁ ମନର ସଂଯମ ନିତାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣ କମଳରେ ଏହି ବିନୀତ ପ୍ରାର୍ଥନା ଯେ ଆମେ କିପରି ଭଲ ସେବକ ହୋଇପାରୁ ଏବଂ ତାଙ୍କ ପ୍ରଦର୍ଶିତ ମାର୍ଗରେ ଚଳିପାରୁ । ସେଥିପାଇଁ ସେ ଆମ ଦେହ, ମନ, ପାଣରେ ଭକ୍ତି, ବିଶ୍ୱାସ ଓ ଶକ୍ତି ପଦାନ କରନ୍ତୁ ।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ରୀ ଅଶ୍ୱିନୀ ନାୟକ

## ଅଭିମତ (୪) - ମୋ ଜୀବନରେ ଠାକୁରଙ୍କ ପଭାବ - ୨

ଗତବର୍ଷ ସନ୍ନିଳନୀରେ ବ୍ରତ୍ତଭାଇ ଭାବବିନିମୟ କରି କହିଥିଲେ, ବର୍ଷକ ମଧ୍ୟରେ ଆମେ ସଂଘକାର୍ଯ୍ୟ କ'ଣ କରିଛେ, ଆସନ୍ତା ବର୍ଷ କ'ଣ କରିବା, କେଉଁଠାରେ ତୃଟି ରହିଲା ଇତ୍ୟାଦି ପ୍ରତିବର୍ଷ ସନ୍ନିଳନୀରେ ସମୀକ୍ଷା କରିବା ଏବଂ ସଂଘର ଉନ୍ନତି ପାଇଁ ସର୍ବଦା ଚେଷ୍ଟା ନିରତ ହେବା ।

ବ୍ରତ୍ତରାଇଙ୍କର ଏହି ଅଭିମତ ଶୁଣି ମୋତେ ବହୁତ ଭଲ ଲାଗିଥିଲା । ମୋତେ ଲାଗିଥିଲା ଯେପରି ଏହି କଥାଟିର ମର୍ମ ଆମର ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଜୀବନରେ ମଧ୍ୟ ବିଶେଷ ଭାବେ ପ୍ରଯୁଜ୍ୟ । ମୁଁ ନିଜର ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଜୀବନରେ ଏହାକୁ କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ କରିବା ପାଇଁ ଚେଷ୍ଟ କରିବାକୁ ମନରେ ଭାବିଥିଲି । ସମ୍ମିଳନୀ ସମାୟ ହେବାପରେ ଘରକୁ ଆସି ଚିନ୍ତାକଲି, ମୁଁ ସମ୍ମିଳନୀକୁ ଯିବା ପୂର୍ବରୁ ଠାକୁରଙ୍କ କାମ କ'ଣ କରୁଥିଲି ଏବଂ ଆସନ୍ତା ସମ୍ମିଳନୀ ବେଳକୁ କ'ଣ ଅଧିକ କରିବାପାଇଁ ଚେଷ୍ଟା କରିବି ।

- (୧) ମୁଁ ଯେବେ ପ୍ରଥମେ ଆମେରିକା ଆସିଲି, ଆମେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପଞ୍ଚୋପଗୃର ପୂଜା କରୁନ୍ଥିଲୁ । କେବଳ ସକାଳେ ଓ ସଂଧ୍ୟାରେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଥିଲୁ । ତା'ର ପ୍ରାୟ ବର୍ଷେ ପରେ (୨୦୦୫ ଜୁଲାଇ ମାସର ପ୍ରଥମ ସଔହ ଠାରୁ) ପଞ୍ଚୋପଗୃର ପୂଜା ଆରମ୍ଭ କଲୁ । ପ୍ରାୟ ଏକ ସମ୍ଭହ ଫଳ ଓ ମିଷ୍ଟାନ୍ନ ଭୋଗ ଦେଇଥିଲୁ । ତା'ପରେ ରୋଷେଇ କରି ଭୋଗଦେବା ଆରମ୍ଭ କଲୁ । ଆନେକ ସମୟରେ ବାହାରକୁ ଯାଇଥିଲେ ଠିକ୍ ସମୟରେ ଘରେ ପହଞ୍ଚ ରୋଷେଇ କରି ହୁଏନାହିଁ, ତେଣୁ ଫଳ ଭୋଗ ଦେଇଥାଉ । ଏହିପରି ୪-୫ଥର ହେବାପରେ, କେଉଁଠାକୁ ଯାଇଥିଲେ time adjust କରି ଘରକୁ ଠିକ୍ ସମୟରେ ଫେରିଆସୁ । North Carolina ପାଠଚକ୍ ପାଇଁ ଆମେ ମାସକୁ ଥରେ ଶନିବାର ଦିନ ଯାଉ ଏବଂ ରବିବାର ସଂଘପୂଜା ସରିବା ପରେ ପ୍ରସାଦ ପାଇ ଘରକୁ ଫେରୁ । ଘରେ ପହଞ୍ଚବାବେଳକୁ ପ୍ରାୟ ରାତି ୯ଟା ହୋଇଯାଏ । ସେଦିନ ଆଉ ରୋଷେଇ କରିହୁଏ ନାହିଁ, ତେଣୁ କେବଳ ଫଳ ଓ କ୍ଷୀର ଭୋଗ ଦେଉ । ଗତବର୍ଷ ସମ୍ନିଳନୀରୁ ଆଜି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ୮-୧୦ ଥର ସଂଧ୍ୟାପୂଜା ଠିକ୍ ସମୟରେ ହୋଇପାରିନାହିଁ ଏବଂ North Carolinaରୁ ଫେରିବା ଦିନ ଠିକ୍ ସମୟରେ ପୂଜା ହୋଇପାରିନାହିଁ ।
- (୨) ନିୟମିତ ଦିନଲିପି ପୂରଣ କରି ପ୍ରତିମାସରେ ବିଜୟ ଭାଇ କିମ୍ବା ଜ୍ଞାନ ଭାଇଙ୍କ ପାଖକୁ ପଠାଇବାକୁ ଭାବିଥିଲି । ତେଣୁ ଦିନଲିପି ପୂରଣ କରିବା ଆରମ୍ଭ କଲି । ପ୍ରଥମରୁ ଅନେକ ଜାଗାରେ 'କରିନାହିଁ' ବୋଲି ଲେଖିବାକୁ ପଡିଲା ଏବଂ ସେଥିପାଇଁ କିଛିଦିନ ପରେ ଦିନଲିପି ଲେଖିବା ବନ୍ଦ କରିଦେଲି । ପ୍ରତିଥର ଭାବେ ଆସନ୍ତା ମାସରୁ ଚେଷ୍ଟା କରିବି; ଦିନଲିପିରେ ଯାହାସବୁ ପୂରଣ କରିବାକୁ କୁହାଯାଇଛି, ସେସବୁ ଠିକ୍ଭାବରେ କରିବି ଏବଂ ନିୟମିତ ସଂଘରେ ଯୋଗଦେବି । ଆଜି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହା ହୋଇପାରିଲା ନାହିଁ । ଶୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପାଖରେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଛି, ଶକ୍ତି ଦିଅନ୍ତୁ ଦିନଲିପିରେ ଯାହାସବୁ ପୂରଣ କରିବାକୁ କୁହାଯାଇଛି, ସେ ସବୁ ଯେପରି ଠିକ୍ଭାବରେ ପାଳନ କରିପାରିବି ।
- (୩) ସକାଳ ପୂଜା ପ୍ରାୟ ପ୍ରତିଦିନ ଠିକ୍ ସମୟରେ ହୋଇପାରୁଛି । କେତେକ ଦିନ ପୂଜା ସମୟକୁ ମୁଁ ଭୋଗରାନ୍ଧି ପ୍ରସ୍ତୁତ ଥାଏ, କିନ୍ତୁ ଘରଭାଇଙ୍କର ଧ୍ୟାନ ସରିନଥିବାରୁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଇ ପୂଜା ଡେରିରେ କରାଯାଏ ।

ସ୍ୱାମୀ ଶିବାନନ୍ଦଙ୍କର ଗୋଟିଏ କଥା - 'An ounce of practice weighs more than tons of theory' ବହୁତ ଭଲ ଲାଗେ । ସଂଘପୂଜା, ପାଠଚକୁ ଇତ୍ୟାଦିରେ ଅନେକ କଥା ପଢାଯାଉଛି ଏବଂ ଆଲୋଚନା କରାଯାଉଛି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶଗୁଡିକ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଜୀବନରେ କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ କରିବାପାଇଁ ଚିନ୍ତା କରେ । ଅନେକ ସମୟରେ ବୈଷୟିକ ଚିନ୍ତା ମନକୁ ବହୁତ ବିଚଳିତ କରେ । ସେତେବେଳେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଏ ଏବଂ ପ୍ରାର୍ଥନା କରେ ସେ ସତ୍ପଥରେ ଆମକୁ ପରିଗୂଳିତ କରନ୍ତୁ ଏବଂ ତାଙ୍କ ଆଦର୍ଶକୁ ଯେପରି ଜୀବନରେ ରୂପ ଦେଇପାରିବୁ ସେଥିପାଇଁ ଆଶୀର୍ବାଦ କରନ୍ତୁ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ରୀମତୀ ସୋନିଆ ମହାଛି

### ଅଭିମତ (୫) - Life & Experiences with Sri Sri Thakur

It is my privilege to share with you all, my life and experiences with Sri Sri Thakur, how I came to him, what attracted me to him and how his presence transforms my life experiences every moment.

I was born in a family that valued a long tradition linked to the worship of Lord Jagannath. Our ancestral place in Puri is one of the homes where *Maa Lakshmi* stops by on *Hera Panchami* (fifth day after *Ratha Jatra*) on her way back from *Gundicha Mandira* after destroying a portion of the *ratha*. I grew up with sound moral values and a deep sense of what was right and wrong. I had no knowledge of Thakur till I met Nrupal Jee Bhai (who was like a grandfather to me) in my youth years. Nrupal Jeje used to visit our house and we discussed a number of things. My parents had the privilege to know about Thakur from him and the knowledge trickled down to me second hand. At that time I was too focussed on other things and it did not make a lasting impression on me. Subsequently, I got to know more about Thakur.

However, I believe my true introduction to Sri Sri Thakur was through my membership and participation in America Saraswata Sangha. The real attraction to Thakur resulted after my first meeting with all guru bhais and guru maas during our first sammilani in August 2002. It was then I realized the true meaning of "Seba" – selfless service that comes from the bottom of one's heart and from true love for Thakur. My motivation to be a part of the sangha grew and I started reading Thakur's biography (the Oriva version) every morning. We were also reading Thakur's biography in our bi-weekly conference calls at that time, which accelerated my learning. In addition, I felt encouraged to follow the footsteps of my fellow guru bhais when I saw their dedication to Thakur's service. We sought permission from Nilachala Saraswata Sangha to setup Thakur's Aasana in our home. Our "Parichalaka", Shyam Bhai, was visiting North Carolina in August 2003 en route to our second sammilani and he accepted our invitation to grace the Aasana Pratistha at our home. I was nervous about the puja since I was doing everything pretty much for the first time including wearing a dhoti on my own. With a little help from Barada Bhai and Biswajit Bhai, I managed to perform the Aarati. For me this was one giant first step and I truly felt like being a member of a large extended family. My motivation to participate in various activities grew and I strived to attend all pathachakra and sangha puja sessions regularly. I have since applied for and obtained a formal membership to America Saraswata Sangha. I carry my Parichaya Patra with me always when I travel out of town. At home, I perform Thakur's puja every morning and evening. While on the road, I perform my puja in the mornings. A major attraction is participating in sammilani seba. I thoroughly enjoy joining my fellow guru bhais and maas in aasana saja and bhoga prastuti seba. I look forward to this opportunity and meeting all my fellow guru bhais and maas every year. I have been also participating in the North Carolina Saraswata Pathachakra which is usually hosted in guru bhai/maa's home on a Saturday of every month. During that time, we read and discuss Thakur's books in a very informal setting. It is a great opportunity for learning Thakur's teachings and interpreting them in a realistic and practical way. As always, the warmth and affection of my fellow guru bhais and maas draws me to the sangha.

I had a setback in my marriage in February 2005 and it was a difficult time for me. However, my reliance on Sri Sri Thakur, the *sangha* and a few close friends for support has helped me tide over the initial shock and pain. In the days following the separation, I was overwhelmed with the loss, shock and bitterness. I prayed to Thakur to give me the strength to get over negative thoughts. I had the compassion and support of all *guru bhais* and *maas* for which I am very thankful. My numerous conversations with Gyan Bhai and Bijoy Bhai helped me get clarity over aspects of life that were beyond my control. I just thought of Thakur whenever I felt low and lost. By Thakur's grace, with

passage of time, I have been able to get my emotions under control and am much stable now. I had the opportunity of meeting Shyam Bhai in Bhubaneswar during my trip to India in April 2006 and request permission from Nilachala Saraswata Sangha to perform Thakur's "Nitya Puja" at my home. The permission was granted for which I am very thankful to Thakur.

I continue to learn from my association with Sri Sri Thakur and the *sangha* every moment and change myself to be a better person. I have not been able to articulate here all the things that I have learnt and benefited from; and beg for forgiveness from Thakur and my fellow *guru bhais* and *maas*. *Jayaguru*.

Sri Sri Thakur Charanashrita Sri Sanujit Senapati

## ଅନୁଭୂତି (୧) – ଆମେରିକାରେ ଶୀଶୀଠାକୁର – ମୋ ଅନୁଭୂତିରୁ

ମୋର ଶ୍ୱଶ୍ରର ବିଶ୍ୱନାଥ ପଣ୍ଡା କେନ୍ଦ୍ରପାଟଣା ସଂଘର ଜଣେ ପରିଚୟ ପତଧାରୀ ସଂଘସେବୀ ଥିଲେ । ସେ କେନ୍ଦ୍ରପାଟଣା ସଂଘ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ ଶାଖାସଂଘ ଗୁଡିକ ସହ ମଧ୍ୟ ଓଡଃପୋତଃ ଭାବେ ଜଡିତ ଥିଲେ । ମୁଁ ବାହାହୋଇ ଆସିବା ପରେ ଆମ ଘରେ ଠାକୁରଙ୍କ ସହ ଜଡିତ ହୋଇଗଲି । ଏହିଠାରୁ ଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣାର୍ଶିତ ହୋଇ ଆଜି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତାଙ୍କର ସେବାପ୍ତଜା କରିବାର ସୁଯୋଗ ପାଇଛି । ମୋର ଶୃଶୁରଙ୍କ ଦେହାନ୍ତ ପରେ ମୁଁ କେନ୍ଦ୍ରପାଟଣା ସଂଘର ଜଣେ ପରିଚୟ ପତଧାରୀ ସଂଘସେବିକା । ମୋର ବଡପୁଅ ବଜେନ୍ଦ ପଞ୍ଜା, ବୋହ ଓ ନାତି ଆମେରିକାରେ ବାସ କରନ୍ତି । ସେମାନେ ସବ୍ବେଳେ କୃହନ୍ତି ଆମେରିକା ବୂଲି ଆସିବାକୁ । ଠାକୁରଙ୍କ କୃପାରୁ ଗତ ବର୍ଷ ମୁଁ ଏବଂ ଆମ ଘର ଭାଇ ବୈଜ୍ଞ ନାଥ ପଞ୍ଜା ଜୁଲାଇ ମାସରେ ଆମେରିକା ଯାଇଥିଲୁ । ସେଠାରେ ଆମେରିକା ବୁଲିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଠାକୁରଙ୍କ ଠାକୁରଙ୍କ ପରିବାର ଏବଂ ସମ୍ମିଳନୀ ଦେଖିବାର ସ୍ଯୋଗ ମିଳିଲା । ପ୍ଅ ଯେତେବେଳେ ୧୯୮୭ ମସିହାରେ ଆମେରିକା ଗଲା ମୁଁ କହିଥିଲି, "ବାପାରେ, ସେଠାରେ ଧନ, ସଂପତ୍ତି, ଐଶ୍ପର୍ଯ୍ୟ ଭରି ରହିଛି । ତୁ ସେଠାରେ ସବୁ ପାଇବୁ, କିନ୍ତୁ ଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜା, ସନ୍ନିଳନୀ ଆଉ ପାଇବୁ କି ନାହିଁ !" ମୋତେ ବହତ ଦଃଖ ଲାଗିଥିଲା । ଏବେ ଯେତେବେଳେ ଢାଣିଲି ଆମେରିକାରେ ସମ୍ମିଳନୀ ହେବ, ଠାକ୍ର, ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ଏକାଠି ହେବେ, ମୋର ଆନନ୍ଦର ସୀମା ରହିଲାନି ଏବଂ ମୋର ମନର ପର୍ବ ଧାରଣା ଦର ହୋଇଗଲା । ଆମେରିକାରେ ଠାକ୍ରଙ୍କ ପଥମ ସମ୍ମିଳନୀ କ୍ୟାସେଟ ଦେଖିବା ପରେ ମନରେ ସବବେଳେ ବ୍ୟାକଳତା ଆସଥିଲା ଯେ ମଁ ଯଦି ସେଠାକ କେବେ ଯାଏ, ସେତେବେଳେ କିପରି ସେଠାରେ ସମ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗ ଦିଅନ୍ତି । ଗତ ବର୍ଷ ଠାକୁରଙ୍କ ଅପାର କରୁଣାରୁ ସେ ସୁଯୋଗ ମିଳିଲା । ଆଗରୁ ସବୁବେଳେ ମୋ ମନରେ ଆସେ ଯେ ଆମେରିକାରେ କିପରି ଫୁଲ ମିଳୁଥିବ, ଠାକୁର କିପରି ସଜା ହେଉଥିବେ । କିନ୍ତୁ ସେଠାରେ ଯାଇ ଦେଖିବା ପରେ ମୋ ଆନନ୍ଦର ସୀମା ରହିଲାନି । କି ବିଭିନ୍ ପକାରର ଫୁଲ ! କି ସୁଦର ସେ ସାଜସଜା ॥ ଆରତି ସମୟରେ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନଙ୍କର କରତାଳି ସହ ନୃତ୍ୟ ମନେ ପଡିଗଲେ ଆଖିରୁ ଲୁହ୍ଁ ଗଡିଆସୁଛି । ଆନନ୍ଦ ସଭା ଖୁବ୍ ଆନନ୍ଦଦାୟକ ଥିଲା । ଭାବ ବିନିମୟ ସଭାରେ ସମୟଙ୍କୁ କହିବା ପାଇଁ ଯେଉଁ ସ୍ଯୋଗ ଦିଆଯାଉଛି ଏବଂ ସମୟେ ନିଜ ନିଜର ଭାବ ବିନିମୟ କର୍ଛନ୍ତି ତାହା ଆହରି ହୃଦବୋଧକ ହେଉଛି । ମୋତେ ଜାଣି ବେଶି ଖୁସି ଲାଗିଲା ଯେ, ଛୋଟ ପିଲାଙ୍କ ନେଇ ଯେଉଁ ଆନନ୍ଦସଭା କରାଯାଉଛି ତାହା ସେମାନଙ୍କ ମନରେ ଠାକ୍ରଙ୍କ ପତି ଆଗହ ଜାତ କରାଇବ । ବିଶେଷକରି ପିଲାମାନଙ୍କ ପାଇଁ କରାଯାଉଥିବା ଆଲୋଚନାଚକ ମଧ୍ୟ ବହତ ଶିଷଣୀୟ ହେଉଛି । ଏହାଦୃାରା ପିଲାମାନେ ଠାକ୍ରଙ୍କ ଜାଣିପାରିବେ ଏବଂ ତାଙ୍କ ପରିବାରର ଜଣେ ମୂରବୀ ବୋଲି ମାନିବେ ।

ଆମେରିକାରେ ଥିବା ସମୟରେ ସମ୍ଳିଳନୀ ଛଡା ସଂଘପୂଜା ଓ ଶାୟୁପାଠରେ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ଯୋଗ ଦେଇଛି । ପାଳିଆ ତାଙ୍କ ଗୃହାସନରେ ଆରତି କରନ୍ତି । ଅନ୍ୟମାନେ ଟେଲିଫୋନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ ଯୋଗ ଦେଇ ୟୋତ୍ର ବନ୍ଦନା ଇତ୍ୟାଦି କରନ୍ତି ଓ ଭାବ ବିନିମୟ କରନ୍ତି । ମୋତେ ଲାଗିଲା, ଏମାନେ ଓଡିଶାରୁ ବହୁ ଦୂରରେ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଠାକୁରଙ୍କ ଆଦର୍ଶ ଓ ଭାବଧାରାକୁ ବେଶ୍ ଭଲ ଭାବେ ଧରି ରଖିପାରିଛନ୍ତି ଏବଂ ସର୍ବଦା ତାଙ୍କର କୃପା ଲାଭ କରୁଛନ୍ତି ।

ଏଠାରେ ମୋର ଗୋଟିଏ ଛୋଟିଆ ଅନୁଭୂତି ଲେଖୁଛି । ଦୁଇ ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ ମୁଁ ଓ ଆମ ଘର ଭାଇ ପୂର୍ବ ଭାରତ ବୁଲି ଯାଇଥିଲୁ । ଯିବା ପୂର୍ବରୁ ଠାକୁରଙ୍କ ଆସନରେ ଜଣାଇଲି, ଠାକୁର ! ମାସକ ପାଇଁ ଆମେ ବସ୍ରେ ଯାଉଛୁ, ଆପଣ ଆମ ସାଙ୍ଗରେ ଚାଲନ୍ତୁ । ବହୁତ ୟାନ ବୁଲି ଦେଖିଲୁ । ଗୟାରେ ମୋର ଶ୍ୱଶୁର ଓ ଶାଶୁଙ୍କ ଶା୍ରଦ୍ଧ କଲୁ । ସେଦିନ ଭୀଷଣ ଖରା ହୋଇଥାଏ । ଆମକୁ ପ୍ରବଳ ଭୋକ କରିବାରୁ ଆମ ଘର ଭାଇ କହିଲେ ଅନ୍ୟମାନେ ଥା'ନ୍ତୁ, ଆସ ଆମେ ଆଗେ ଗାଡିକୁ ଚାଲିଯିବା । ଆମେ କିଛି ବାଟ ଆସିବା ପରେ ଆଉ ରାୟା ପାଇଲୁ ନାହିଁ । ଯାହାଙ୍କୁ ପଚାରିଲେ କେହି କିଛି କହିପାରୁନଥାନ୍ତି । ଏହି ପରି ଦୁଇ ଘଣ୍ଟ ବୁଲିବାପରେ ଏତେ ବ୍ୟୟ ହୋଇପଡିଲୁ ଯେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଡାକିଲି, "ଠାକୁର ! ଆମେ କୁଆଡେ ଯିବୁ ? କିପରି ଫେରିବୁ ?" କିଛି ସମୟ ପରେ ଜଣେ ଦୋକାନୀ କହିଲା, "ଏହି ରାୟାଦେଇ ଯାଅ" । ଯାହାହେଉ ୫ ମିନିଟ୍ ଭିତରେ ଆମେ ସମୟଙ୍କୁ ପାଇଗଲୁ । ଠାକୁରଙ୍କ ଅସୀମ କୃପା ଆମ ଉପରେ ଥିବାରୁ ଏହିପରି ହୋଇପାରିଥିଲା ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଥିଲେ, ସମୟ ଆସିବ ଏକ ନିଗମାନନ୍ଦ ୟଳେ ଶତ ଶତ ନିଗମାନନ୍ଦ ଜନ୍ମ ନେବେ, ଯାହା ଏବେ ଆମେ ଅନୁଭବ କରୁଛେ । କେବଳ ଆମେରିକାରେ ନୁହେଁ, ସମୟ ଆସିବ ଦିନେ ସାରା ବିଶ୍ୱରେ ମଧ୍ୟ ଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରା, ସମ୍ମିଳନୀର ଧାରା ପ୍ରସାର ଲାଭ କରିବ । ଠାକୁର କହିଛନ୍ତି ତୁମେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବା ସମୟରେ କେବେହେଲେ ସେବା ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କିଛି ମାଗିବ ନାହିଁ । ଆମର ଯହିଁରେ ମଙ୍ଗଳ ହେବ, ସେ ତାହାର ବ୍ୟବ୍ୟା କରିବେ । ଠାକୁର ଆଦର୍ଶ ଗୃହ୍ୟ ଜୀବନ ଗଠନ ସଂପର୍କରେ କହିଛନ୍ତି, "ଆଦର୍ଶ ଗୃହ୍ୟ ଜୀବନ ଗଠନ କରିବାକୁ ହେଲେ ପ୍ରଥମେ ନିଜ ପରିବାର ପ୍ରତି ଦୃଷ୍ଟି ଦେବାକୁ ହେବ ଏବଂ ନିଜକୁ ଆଦର୍ଶ ଭାବରେ ଗଠନ କରିବାକୁ ହେବ ।" ଯଦି ଆମେ ନିଜକୁ ଠିକ୍ ଭାବରେ ଗଠନ କରିବାକୁ ଚାହିଁବା, ତେବେ ପ୍ରଥମେ ପରିବୟ ପତ୍ରକୁ ପାଠକରି ଠିକ୍ ଭାବରେ ବୁଝି ସେହି ଅନୁସାରେ ଚଳିବା । ତାହାହେଲେ ଯାଇଁ ଠାକୁରଙ୍କ ମନୋମତ ସେବକ ବା ସେବିକାଟିଏ ହୋଇ ପାରିବା ।

ମୋ ମନ ଭିତରେ ଗୋଟିଏ ପ୍ରଶ୍ନ ଆସୁଛି, "ଆମେରିକାରେ ଠାକୁରଙ୍କ ସନ୍ନିଳନୀ ହେଲା, କେବେ ଠାକୁରଙ୍କର ଆସନ ମହିରଟିଏ ହେବ ?" ଆମେରିକାର ସବୁ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ନିଜ ନିଜ ଗୃହାସନରେ ପ୍ରତିଦିନ ପ୍ରାର୍ଥନା କରନ୍ତୁ, ସେଠାରେ ଆସନ ମହିରଟିଏ ପ୍ରତିଷା ହେଉ । ଶେଷରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଶ୍ରୀପାଦପଦ୍କରେ ମୋର କୋଟି କୋଟି ପ୍ରଣାମ ଏବଂ ମା' ଓ ଭାଇମାନଙ୍କୁ "ଜୟଗୁରୁ" ସମ୍ବାଷଣ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶ୍ରିତା ଶ୍ରୀମତୀ ଯଶୋଦା ପଣ୍ଡା କେହୁପାଟଣା ଶାଖାସଂଘ, ସାଲେପୁର

## ଅନୁଭୂତି (୨) -

ମୋ ଜୀବନରେ ଶ୍ରୀଖ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ପ୍ରଭାବ ବିଷୟରେ ଆଜି କିଛି ଲେଖିବାକୁ ମନରେ ଭାବିଛି । ମୁଁ ପିଲାଦିନରୁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜାଣିଛି । ବାହାଘର ପୂର୍ବରୁ ଅନେକ ସମୟରେ ଘରେ ସକାଳେ ଓ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ପୂଜା କରୁଥିଲି । ସକାଳେ ପୂଜା କଲାବେଳେ ପରିଚୟ ପତ୍ର ପଢୁଥିଲି । ଖାଲି ଅଭ୍ୟାସ ବଶତଃ ପଢିଦିଏ, କିଛି ବୁଝିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରେନି । ଏମିତି ଭାବରେ ପରିଚୟ ପତ୍ର ମୋର ମୁଖ୍ୟ ହୋଇଯାଇଥିଲା । ଏବେ ନିଜ ସଂାସାରିକ ଜୀବନରେ ଯେତେବେଳେ ସବୁଦିନ ପରିଚୟପତ୍ର ପଢେ, ପୂର୍ବ ଭଳି ନପଢି ଅର୍ଥ ବୁଝି ପଢେ । ସେହି ଗୋଟିଏ ଛୋଟ ପରିଚୟ ପତ୍ରରେ ମୋ ପାଇଁ ଓ ଅନ୍ୟ ମା'ମାନଙ୍କ ପାଇଁ ସବୁ ପ୍ରକାର ସାଂସାରିକ ସୁବିଧା, ଅସୁବିଧା, ଦୁଃଖ, ସୁଖକୁ ଜୟ କରି ଧୈର୍ଯ୍ୟର ସହିତ ସଂସାର ଯାତ୍ରାକୁ ନିର୍ବାହ କରିବା ପାଇଁ ପ୍ରେରଣା ମିଳେ । ଛୋଟ ବଡ କରି ସଂସାରରେ ଅଭାବ ଅନାଟନ ଓ ସୁଖ ଦୁଃଖ ସବୁବେଳେ ଲାଗି ରହିଛି ଓ ଲାଗି ରହିଥିବ । ନିଜର ସୁଖକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ଅନ୍ୟକୁ ଖୁସି କରିପାରିଲେ, ଆମର ନାରୀତ୍ୱ ଓ ମାତୃତ୍ୱର ଉନ୍ନତି ହୋଇ ପାରିବ । ସେହି ପରିଚୟ ପତ୍ର ପଢି ମନରୁ ରାଗ, ଅହଂକାର, ଅଭିମାନ ସବୁ ଦୂର ହୋଇଯାଏ । ପଢିଲାବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କର ଗୋଟିଏ କଥା ବାରମ୍ବାର ମନେ ରଧିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରେ "ତୁମେ କେବଳ ଭଗବାନଙ୍କୁ ସର୍ବସ୍ୱ ସମର୍ପଣ କରି ସର୍ବାନ୍ତଃ କରଣରେ ତାଙ୍କରି ନାମ ଉଚ୍ଚାରଣ କରିଯାଅ" । ଠାକୁରଙ୍କର ଉପଦେଶ "ଗୁହିଣୀର ସ୍ୱାମୀ ସେବା ଓ ସନ୍ତାନ ପାଳନ ସ୍ୱଧର୍ମ । ତେଣୁ ନାରୀମାନଙ୍କର ସାଧନ ଭଜନର ସମୟ ଅକ୍ଷ । ସୁତରାଂ ସର୍ବଦା ଗୁରୁନାମ ଜପ କରିବାକୁ ଅଭ୍ୟାସ କରିବ" । ମୋ ଜୀବନରେ ଏହାର ଶ୍ରେଷତା ଉପଲବ୍ଧି କରିପାରଛି ।

ଗତବର୍ଷର (୨୦୦୫) ଅନୁଭୂତିଟିଏ ଲେଖୁଛି । ସ୍ୱପ୍ନରେ ଦିନେ ଦେଖୁଛି ଆମ ଆମେରିକା ସଂଘର ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ସ୍ୱର୍ଗରେ ସମୟେ ସନ୍ନିଳନୀରେ ଏକାଠି ହେଲାପରି ମିଳିତ ହୋଇଛୁ । ଆମେମାନେ ସବୁ ଶୂନ୍ୟରେ ଗୁଲୁଛୁ । ତା'ପରେ ହଠାତ୍ ଦେଖୁଛି, ଛୋଟ ପେଣ୍ଡାଲ୍ ଉପରେ ଗୋଟେ ବଡ ଚେୟାରରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଛୂଳରେ ବସିଛନ୍ତି । ସେହିପରି ଶୂନ୍ୟରେ ଆମେ ସବୁ ଆମେରିକାର ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ତାଙ୍କ ସନ୍ଦୁଖରେ ବସିଛୁ । ସନ୍ନିଳନୀରେ ଅନ୍ୟମାନେ ଠାକୁରଙ୍କ କଥା ବୁଝାନ୍ତି, ଏଠାରେ କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଜ ଶ୍ରୀମୁଖରେ ଆମମାନଙ୍କୁ ବୁଝାଉଥିଲେ । ମୋର କିନ୍ତୁ ମନେ ପଡୁନି, ଠାକୁର କ'ଣ ପ୍ରକୃତରେ କହୁଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ସ୍ୱରଟା ସବୁବେଳେ ମୋର କାନରେ ବାଜି ଉଠୁଛି । ଏଇ ସ୍ୱପ୍ନରୁ ମୋର ଜ୍ଞାନ ହେଲା ଯେ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ସନ୍ନିଳନୀରେ ନିଷ୍ଟୟ ପତ୍ୟକ୍ଷ ବିରାଜମାନ ହେଉଛନ୍ତି ।

ଠାକୁରଙ୍କ ସେବାରେ, ଅନ୍ୟ କାର୍ଯ୍ୟରେ ଓ ଘର ଚଳାଇବାରେ ପ୍ରତି କ୍ଷେତ୍ରରେ ଭୁଲ୍ ତ ରହିଯାଉଛି । ମୋର ପ୍ରାର୍ଥନା, ପ୍ରାଣର ଠାକୁର ମୋତେ କ୍ଷମା କରି ତାଙ୍କର ମନୋମତ କରି ଗଢି ନିଅନ୍ତୁ । ଦୟାମୟ ଠାକୁର, ମୋର ତୁମ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ଗୁହାରୀ, ସେପରି ଏ ଜୀବନ ଥିବା ଯାଏ ପତ୍ୟେକ ମୁହୁର୍ତ୍ତରେ ମୋର ମନ ପାଣ ତୁମ ନିକଟରେ ରହିଥାଉ ।

> ଶୀଶୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶୀମତୀ ଦୀତି ମହାପାତ

## ଅନୁଭୂତି (୩) - ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପିତା ରୂପେ ପାଇବାର ମୋର ଅଭୁଲା ଅନୁଭୂତି

୧୯୭୬ ମସିହାର କଥା । ଦିନେ ପାରିବାରିକ ଗଞ୍ଜଗୋଳ ହେତୁ ନ ଖାଇ ଉପବାସରେ ମନଦୁଃଖରେ ଥିଲି । ଦିନସାରା ଘର ଭାଇଙ୍କ କଥା ମନେପକାଇ କାନ୍ଦୁଥାଏ । ଭାଇଙ୍କର ୧୯୭୩ ମସିହା ଡିସେମ୍ବର ମାସରୁ ଦେହାନ୍ତ ହୋଇଗଲାଣି । ତା' ପରଦିନ ଏକାଦଶୀ ଥାଏ । ମଧ୍ୟାହୁରେ ସାନ ଝିଅ, ଦୀଓ, ଠାକୁରଙ୍କ ପାଖେ ଭୋଗ ଲଗାଇ ପସାଦ ଖାଇବାକୁ ଦେଲା ।

ସେଦିନ ରାତିରେ ସ୍ୱପ୍ନ ଦେଖୁଛି, ପୁରୀରେ ସନ୍ନିଳନୀ ହେଉଛି । ସବୁ ମା'ମାନେ ମିଶି ପ୍ରତୀକ୍ଷା ଗାନ କରୁଛନ୍ତି । ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇ ସଂଘପୂଜାରେ ବୁଝାନ୍ତି ଯେ ଆମେମାନେ ସମନ୍ତେ ପ୍ରକୃତି ଓ ଠାକୁର ହେଉଛନ୍ତି ଏକା ପୁରୁଷ । ମୁଁ ମନେ ମନେ ଭାବୁଥାଏ କେହି ଭାଇମାନେ ନାହାନ୍ତି ଖାଲି ମା'ମାନେ ପ୍ରତୀଷା ବୋଲୁଛନ୍ତି । ଶାନ୍ତି ମୂଳିଆ ମା' ଗେଷ୍ଟୁଫୁଲର ହାର ଧରି ପରଦା ପାଖେ ଅପେଷା କରିଥାନ୍ତି । ଏତେ ପ୍ରତୀଷା ଗୀତ ବୋଲା ହୋଇସାରିଲାଣି, ତଥାପି କାହିଁକି ଠାକୁର ଉଠି ଆସୁନାହାନ୍ତି ? ସେ ୟାନ ହେଉଛି ପୁରୀର ନୀଳାଚଳ କୁଟୀର, ଠାକୁରଙ୍କର ଉତ୍କଳରେ ଲୀଳାୟଳୀ । ଠାକୁର ପଲଙ୍କରେ ଶୋଇଥାନ୍ତି ଓ ମୋତେ ଡାକି ସେହି ପଲଙ୍କରେ ନିଜ ପାଖରେ ଶୁଆଇଥାନ୍ତି । ମୁଁ ତାଙ୍କ କଥାମାନି ତାଙ୍କ କଡରେ ଶୋଇଥାଏ । ଶାନ୍ତି ମା' ପରଦା ଆଡେଇ ଅନେଇ ଦେଖିଲେ, ଠାକୁର କାହିଁ ଏତେ ବେଳ ଯାଏ ଆସୁ ନାହାନ୍ତି ? ସେଠୁ ଦେଖି ଜାଣିଲେ, ମୁଁ (କେତକୀ ମା') ଶୋଇଛି ବୋଲି ଠାକୁର ଆସିପାରୁନାହାନ୍ତି । ତା'ପରେ ଶାନ୍ତି ମା' କୋଧମିଶ୍ୱିତ ଆଖିରେ ମୋତେ ଅନେଇଲେ । ଠାକୁର ତାଙ୍କୁ କହିଲେ, "ତାର୍ ଉପରେ ରାଗିଲେ କେନ ? ସେ ଯେ କାଲି କତ କେନ୍ଦେୟେ । ପୂର୍ମି ଜାନୋନା । ତାର୍ ନିଜ ଇଛା ଯେ ଏସେ ଏଖାନେ ଶୁଏନି । ନାରାୟଣୀ ସେମନ୍ ଆମାର୍ ମେୟେ, ଓଇ ଆମାର୍ ତାର ମତନ୍ ମେୟେ । ଗୁଲିଯିବ ଯେ'' । ତାପରେ ମୋତେ ଠାକୁର ଯା' ବୋଲି କହିଲେ । ମୁଁ ପ୍ରଣାମ କରି ଖଟରୁ ଓହୁାଇ ଆସିଲି । ତାପରେ ମୋର ନିଦ ଭାଙ୍ଗିରା ।

ଏହିପରି ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପିତା ରୂପେ ପାଇ ନିଜକୁ ଭାଗ୍ୟବାନ୍ ମନେ କରିଛି ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା କେତକୀ ସାହୁ ମା' କଟକ ସାରସ୍ତତ ସଂଘ

## ଅନୁଭୂତି (୪) -

ମୋର ସାନ ଝିଅ ଦୀତି ଠାକୁରଙ୍କ ସେବା, ପୂଜା, ଭୋଗ ରନ୍ଧାରେ ବହୁତ ସାହାଯ୍ୟ କରୁଥିଲା । ୧୯୯୨ ମସିହା ଜାନୁୟାରୀ ମାସରେ ତାର ବିଭାଘର ହେଲା । ତାପରେ ସେ ଆମେରିକାରେ ଯାଇ ରହିଲା । ମୋର ଆଣ୍ଟ ଦରଜ ହୋଇ ଉଠାବସାରେ ଭାରି ଅସୁବିଧା ହୁଏ । ତେଣୁ ଠାକୁରଙ୍କ ସେବାପୂଜା କରିବାରେ ଭୀଷଣ କଞ୍ଚ ବୋଧ ହୁଏ । ଆମ ଗୃହାସନରେ ପ୍ରତି ଗୁରୁବାର ସକାଳେ ମଙ୍ଗଳ ଆରତି ହୁଏ । ସେଥିପାଇଁ ବୁଧବାର ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ପୂଜା ପରେ ଘର ପୋଛା ଯାଏ । ଦିନେ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ବହୁତ କଞ୍ଚରେ ଗୁରୁଣ୍ଡି ଗୁରୁଣ୍ଡି ଘର ପୋଛି, ପୂଜା ସାରି ଠାକୁର ବାସନ ମାଜି ବହୁତ କାହିଲି । ଠାକୁରଙ୍କୁ ମନେ ମନେ କହୁଥାଏ, ଠାକୁର ମୋତେ ଏମିତି କଲ ଯେ ତୁମ ସେବା କରିବାକୁ ବି ଅଶମ ହେଲିଣି ।

ସେଦିନ ରାତିରେ ସ୍ୱପ୍ନ ଦେଖୁଛି, ଏକ ବିରାଟ ବଡ ଘରେ ଠାକୁର ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟ ବିଗ୍ରହରେ ଚକା ପକାଇ ୟୂଳରେ ବସିଛନ୍ତି । ଦୁଆର ମୁହଁରେ ପୂର୍ବତନ ପରିଗୃଳକ ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇ ଠିଆ ହୋଇଛନ୍ତି । ଠାକୁର ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇଙ୍କୁ କହିଲେ ତାକୁ ଏଠାକୁ ଆସିବାକୁ କୁହ । ମୁଁ ସେଠାକୁ ଯିବା ପରେ, ଭାଇ କହିଲେ ତୁମେ ଏଇଠି ରହିବ ? ମୁଁ ମନେମନେ ଭାବୁଥାଏ ଏଠି ଗାଧୁଆଘର ନାହିଁ, ଖଟ ନାହିଁ, ମୁଁ ରହିବି କିପରି ? ତା'ଛଡା ଠାକୁର ଓ ଭାଇ ଅଛନ୍ତି, ତାଙ୍କ ସହିତ ମୁଁ ବା ରହିବି କିପରି ? ଠାକୁର ଭାଇଙ୍କୁ କହିଲେ ତାକୁ କହିଦିଅ ଏଇଟା ହେଉଛି ସୂଷ୍କ୍ର ଜଗତ । ଏଠି ସବୁକାମ ସୂଷ୍କ୍ରରେ ହୁଏ । ତେଣୁ ସେ ଏଠିକି ଆସିଲେ ସୂଷ୍କ୍ରରେ ସେବାକରି ସୂଷ୍କ୍ରରେ ରହିବ । ପରିଶ୍ରମ କରିବାକୁ ପଡିବନି । ତା'ପରେ ମୋର ନିଦ ଭାଙ୍ଗିଗଲା ।

ତେଣୁ ଆମେ ସମୟେ ଯେଉଁ ସେବା କରିବାକୁ ଭଲ ପାଉଛୁ, ଦେହାନ୍ତ ପରେ ସୂଷ୍କ ଜଗତରେ ସେହି ସେବା କରିପାରିବା ବୋଲି ମୋର ବିଶ୍ୱାସ ।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶ୍ରିତା କେତକୀ ସାହୁ ମା' କଟକ ସାରସ୍ତ ସଂଘ

## ଅନୁଭୂତି (୫) - My Reunion with Sangha

#### Background

My father is Sri Sri Thakur's devotee from his high school days. My mother ran the household inspired by Sri Sri Thakur's ideals. By the grace of Sri Sri Thakur, I cultivated a deep spiritual belongingness with Sri Sri Thakur at an early age. At 18, I left home to join college. Hardly anything is worth mentioning about my spiritual pursuits during that time. After few years in India, I moved to USA. I brought along with me Sri Sri Thakur's *Bigraha* and continued daily *puja*.

#### My Association with ISCKON

At some point I felt that sustained *Bhakti* was impossible without spiritual association or *Sangha*. Fortunately, I came across ISCKON and I started attending their *Sangha* programs. By attending these programs, I felt very peaceful inside. I got deeply engrossed in ISCKON. I used to attend their weekly *Bhakti Bruksha* sessions on Saturdays. Three hours filled with enlightening lessons from AC B Prabhupada's books, *Japa, Kirtana* followed by a nice lunch. I used to find the discussions very satisfying and whetting my spiritual appetite.

#### Rabi Bhai and the Missing Link

I first met Rabi Bhai almost eleven years back in Chennai at my first job in 1994. We worked in the same project for almost a year before I moved on to a different job. During that year I got very close to Rabi Bhai, but somehow I was not aware that he was Sri Sri Thakur's devotee. After I left the company slowly I lost touch with Rabi Bhai. In 2003, Rabi Bhai came to New Jersey and took up a job at UPS where I was working. I was delighted to see Rabi Bhai after such a long gap. Rabi Bhai and I used to have long discussions. Among other things we used to discuss a lot of philosophy and spiritual matters. I always felt that it was much easier to discuss spiritual matter with him than anyone else.

It was around this time I got involved with ISCKON. At work I used to tell Rabi Bhai about ISCKON. On one occasion, Rabi Bhai mentioned me about the weekend *puja* program he participates in – group of people call in over phone for spiritual discussions and prayers. Although I was curious I never asked details. Of course, he was referring to Sri Sri Thakur's *Sangha* program, but unfortunately, I missed the point.

#### Miraculous are His Ways

ISCKON preached singular dedication to ISCKON which came in the way of my singular belief in Sri Sri Thakur whom I knew my entire life. Being dedicated to Sri Sri Thakur, throughout my entire childhood and youth, it was extremely painful to be part of a movement that clearly preached an approach which I found incompatible. Every time I attended these sessions I wished

myself if such a *Sangha* existed in the USA where we could discuss Sri Sri Thakur's philosophy and offer prayers to Him. But then I consoled myself that something is better than nothing.

My dilemma eventually reached its peak. I felt like a person living with dual identity and something was compelling me to choose one path. I needed some guidance. I was not sure where to confide in – but I had to ask someone who was knowledgeable.

That day I happened to meet Rabi Bhai at work. In the course of our conversation, the topic changed to my weekend ISCKON discourse. I asked Rabi Bhai – "ISCKON preaches *Bhakti* and *Bhakti* only, but why do they refer to Srimad Bhagavatam and the Gita – why do they refer to *Shastra*?"

Rabi Bhai said -Bhakti is just the starting point - a prelude. To sustain Bhakti and then to get elevated to a higher level - you need Gyana. Thus, you need both -Sankara's view and Gauranga's path.

The sentence reverberated in my mind. Without going to details I said – I have read these lines in a *Mahapurusha's* biography. I asked him how he knew. Rabi Bhai gave his typical smile. I told him about Thakur Nigamananda. But Rabi Bhai would tell me no more. I told him how I have grown up worshipping Him and how I yearn to participate in a *Sangha* similar to what I do at ISCKON. I also expressed my dilemma of being with ISCKON and at the same time missing our *Sangha*. Rabi Bhai logged into a website and showed me Sri Sri Thakur's picture. He said "you mean Him – right? Don't worry – come on at 6:45 this Sunday morning and dial in this number".

I could not control my tears as it became clear to me how miraculous His intentions were. Tears rolled as I realized Sri Sri Thakur had directed me to Rabi Bhai most mercifully. He reveals Himself and stands by when his devotees need him the most. I had never realized the importance of *Sangha* to such an extent. The moment I recognized its need in my life, Sri Sri Thakur most generously directed me to the right place. I said "*Jayaguru*" and thanked Rabi Bhai. And of course, I am grateful to ISCKON for making me appreciate the importance of *Sangha Puja* and showing me the path to spirituality.

Sri Sri Thakur Charanashrita Sri Rashmiranjan Pati

## ଅନୁଭୂତି (୬) -

ମୋର ଯେଉଁ ପରିବାରରେ ଜନ୍ମ ସେହି ପରିବାରରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ କେହି ଜାଣିନଥିଲେ । ମୁଁ ପିଲାଦିନରୁ ଆମ ଘରେ ଦେବଦେବୀ ପୂଜା ଦେଖିଆସୁଥିଲି । ମୋ ଜେଜେମାଙ୍କୁ ସମୟ ସମୟରେ ପୂଜାରେ ସାହାଯ୍ୟ କରୁଥିଲି । ବେଳେ ବେଳେ ତାଙ୍କ ଅସୁୟତା ଯୋଗୁଁ ମୋତେ ପୂଜା କରିବାକୁ ପଡୁଥିଲା । ସେତେବେଳେ ପୂଜାର ଅର୍ଥ ନ ବୁଝି ମୋ ଇଛା ଅନୁସାରେ ପୂଜା କରୁଥିଲି, ବିରକ୍ତ ମଧ୍ୟ ଲାଗୁଥିଲା । କିନ୍ତୁ ଏହିପରି ଛଳନା କରୁ କରୁ ଶଦ୍ଧା ବଢିଲା ।

ମୋ ବିବାହର କିଛି ବର୍ଷ ପୂର୍ବରୁ ମୁଁ ମଙ୍ଗଳା ଠାକୁରାଣୀଙ୍କ ପୂଜା କରୁଥିଲି । ମୁଁ ବାହାହୋଇ ଯେତେବେଳେ ଶାଶୁଘରକୁ ଆସିଲି ସେତେବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କ ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ ପୂଜା ହୋଇଥିଲା । ସେହିଦିନ ମୋ ଜୀବନରେ ପ୍ରଥମ ଥର ପାଇଁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରିଥିଲି । ସେତେବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କ ବିଷୟରେ ମୋର କିଛି ଧାରଣା ନଥିଲା । କେବେ କାହାକୁ ମଧ୍ୟ ପଚାରି ନଥିଲି । ମୁଁ ଆମେରିକା ଆସିବା ପରେ ମଧ୍ୟ ଠାକୁରାଣୀଙ୍କ ପୂଜା କରୁଥିଲି, ଭାଇ ଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜା କରୁଥିଲେ । ଏମିତି କେତେ ବର୍ଷ ବିତିଯାଇଛି କିଏ କେବେ କାହାକୁ ପ୍ରଶ୍ନ କରିନାହାନ୍ତି । ପୁଅ ହେବାର ଥାଏ, ହଠାତ୍ ଦିନେ ମୁଁ କହିଲି ଠାକୁରଙ୍କ ଜୀବନୀ ଜାଣିବାକୁ ଇଛା ହେଉଛି । ସେତେବେଳେ ଭାଇ ଠାକୁରଙ୍କ ବିଷୟରେ ଅର୍ଥାତ୍ ତାଙ୍କ ଜୀବନୀ ମୋତେ ଶୁଣାଇଥିଲେ । ତାପରେ କିଛି ବର୍ଷ ପରେ ଆମେ ଆରକାନ୍ସା ଆସିଲୁ । ଟେଲିଫେନ ମାଧ୍ୟମରେ ପୂଜା ହେବ ବୋଲି ଜାଣିଲି । ମନରେ ବହୁତ ଉତ୍ସାହ ଥାଏ, କେମିତି କଣ ପୂଜାହେବ । ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଦିନ ସକାଳେ ବିଧି ମୁତାବକ

ପୂଜା ହେଲା । ସବୁଠାରୁ ମୋତେ ବେଶି ଭଲ ଲାଗିଥିଲା ସମୟାନୁବର୍ତ୍ତିତା । ଆଗରୁ ଅନେକ ଅଧିବେଶନରେ ଯୋଗ ଦେଇଛି, ହେଲେ କେଉଁଠାରେ ପୂର୍ବ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ସମୟ ଅନୁସାରେ କାର୍ଯ୍ୟ ହେବାର ଦେଖିନାହିଁ । ଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜା ଠିକ୍ ଠିକ୍ ସମୟରେ ହେଉଥିବାରୁ ମୋତେ ବହୁତ ଖୁସି ଲାଗିଥିଲା । କ୍ରମେ ପୂଜାର ବିଧି ଜାଣିବାପରେ ଠାକୁରଙ୍କ ପାଇଁ କିଛି କରିବାକୁ ଇଛା ହେଉଛି । ମୁଁ ସକାଳେ ଓ ସନ୍ଧ୍ୟାବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ପାର୍ଥନା କରୁଛି । ଏବେ ନିୟମିତ ସଂଘପୂଜା ହେବା ଫଳରେ ଠାକୁରଙ୍କ ବିଷୟରେ କେତେ କଥା ଜାଣିବାକୁ ମିଳୁଛି । ମୁଁ ବେଳେ ବେଳେ ଭାବୁଛି କେତେ ସମୟ ନଷ୍ଟ କରିଦେଇଛି ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜାଣିବାରେ ।

ଗତବର୍ଷ ସନ୍ନିଳନୀରେ ମୁଁ ପାଇଥିବା ଏକ ଅନୁଭୂତି ଏଠାରେ ବର୍ଣନା କରୁଛି । ସେତେବେଳେ ମୋ ଶାଶୁ ଓ ଶ୍ୱଶୁର ଆମେରିକା ଭ୍ମଣରେ ଆସିଥିଲେ ଏବଂ ଆମ ସହିତ ସନ୍ନିଳନୀକୁ ମଧ୍ୟ ଯାଇଥିଲେ । ସେଦିନ ଖୁବ୍ ସକାଳୁ ଆମ ଘର ଭାଇ ସନ୍ନିଳନୀ ଷେତ୍ରକୁ ଚାଲି ଯାଇଥାନ୍ତି ଓ ମୋତେ କହି ଯାଇଥାନ୍ତି ସମୟଙ୍କୁ ନେଇ ଆରତି ସମୟକୁ ପହଞ୍ଚିବା ପାଇଁ । ସେହି ଅନୁସାରେ ଆମେମାନେ ହୋଟେଲ୍ରୁ ବାହାରିଲୁ । ସେତେବେଳେ ଅନ୍ଧାର ଥାଏ । ମୁଁ ଗାଡି ଚଳାଉ ଚଳାଉ ସନ୍ନିଳନୀ ଷେତ୍ର ରାୟା ଛାଡି ଆଗକୁ ଚାଲିଗଲି । ଦେଖିଲି ସେ ରାୟା freewayରେ ପରିଣତ ହୋଇଗଲା । ରାୟା ମରାମତି କାର୍ଯ୍ୟ ନିମନ୍ତେ ପଛକୁ ଫେରିବାର ରାୟା ପାଇଲି ନାହିଁ । ବରଂ ଗୋଟିଏ ଭୁଲ୍ ରାୟା ଧରି ଅନ୍ୟ କେଉଁଆଡେ ଚାଲିଗଲି । ସେ ୟାନ ମୋର ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଅକଣା । ମନେ ମନେ ଭାବିଲି ଆରତି ତ ଆଉ ଦେଖି ପାରିବୁ ନାହିଁ, କିନ୍ତୁ ଏଠାରୁ ବାହାରି ପୁଣି ଠିକ୍ ରାୟା କିପରି ଧରିବି । ହେଲେ ଶାଶୁ ଓ ଶ୍ୱଶୁରଙ୍କୁ ଏକଥା କିଛି କହୁ ନଥାଏ । ମନେ ମନେ ଖାଲି ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଡାକୁଥାଏ । ତା'ପରେ ଗୋଟିଏ ରାୟା ପାଇ ଫେରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟାକଲି । ବହୁତ ବୁଲାବୁଲି କରି ଶେଷରେ ଗୋଟିଏ ଦୋକାନ ପାଖରେ ଗାଡି ରଖି ସନ୍ନିଳନୀ ଷେତ୍ରରେ ଥିବା ଭାଇମାନଙ୍କୁ phone କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କଲି । ମାତ୍ର ସମୟେ ପୂଜାରେ ବ୍ୟୟ ଥିବାରୁ କାହାରିକୁ ପାଇଲି ନାହିଁ । ଏହି ସମୟରେ ହଠାତ୍ କିଛି ଦୂରରେ ଥିବା ଏକ ରାୟା ମୋତେ ଚିହ୍ନା ଚିହ୍ନା ଲାଗିଲା । ପାଖକୁ ଯାଇ ଦେଖତ ସେଇଟାହିଁ ଠିକ୍ ରାୟା । ସେଇ ରାୟାରେ ଯାଇ ସନ୍ନିଳନୀ ଷେତ୍ରରେ ପହଞ୍ଚିଲୁ । ପୂଜା ମଣ୍ଡପକୁ ଯାଇ ଦେଖୁ ତ ଷୋଡଶ ଉପଚାର ପୂଜା ସମାଓ ହୋଇ ଆରତି ଆରମ୍ଭ ହେବାକୁ ଯାଉଛି । ମନେ ମନେ ଠାକୁରଙ୍କୁ କୃତଞ୍ଚତା ଜଣାଇ ପଣାମ କଲି ।

ଶେଷରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଶ୍ରୀପାଦପଦ୍କରେ ପ୍ରାର୍ଥନା, ସେ ଆମକୁ ତାଙ୍କର ଚରଣାଶ୍ୱିତ କରି ରଖନ୍ତୁ, ଆମର ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଭକ୍ତି, ଶ୍ରହା ବର୍ଦ୍ଧିତ ହେଉ । ତାଙ୍କ ସେବାର ସୁଯୋଗ ମିଳୁ । ଆମ ସଂଘ ସୁଦୃଢ ହେଉ ।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ରୀମତୀ ରଶ୍ମୀରେଖା ପଣ୍ଡା

## ଅନୁଭୃତି (୭) -

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଅସୀମ କୃପାରୁ ଆମେ ଏଠାରେ ରହି ମଧ୍ୟ alternate week ରେ ସତ୍ସଙ୍ଗ ଓ ଶାୟପାଠରେ ଯୋଗ ଦେବାର ସୁଯୋଗ ଯେ ମୋତେ ମିଳିଛି, ସେଥିପାଇଁ ମୁଁ ନିଜକୁ ବହୁତ ଭାଗ୍ୟବତୀ ମନେ କରୁଛି । ମୋର ସବୁବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କ ଉପରେ ପ୍ରଗାଢ ବିଶ୍ୱାସ ଅଛି । ଆଜି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମୋ ଜୀବନରେ ଯେତେ ସୁଖ ଦୁଃଖ ବାଧାବିଘ୍ନ ଆସିଛି, ଭାବେ ସବୁ ସେଇ କୃପାମୟଙ୍କ ଇଛା । ମୁଁ କର୍ମରେ ବହୁତ ବିଶ୍ୱାସ କରେ । ଭାବେ ମୁଁ ଯେମିତି କର୍ମ କରିବି ଠାକୁର ମୋତେ ସେମିତି ଫଳ ଦେବେ । ଜୀବନରେ କିଛି ବି ବାଧାବିଘ୍ନ ଆସିଲେ ମନ ବହୁତ ବିଚଳିତ ହେବା ସହିତ ଦୁଃଖ ହୁଏ । ଆଉ ସେହି ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ଠାକୁରଙ୍କ ଉପରେ ବହୁତ ଅଭିମାନ ଆସିଯାଏ ଓ କୁହେ 'ଠାକୁର ଏମିତି କାହିଁକ କଲ ? ଆମେ କଣ ଭୂଲ୍ କଲୁ ?' ପୁଣି ପର ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ଭାବେ ମୁଁ ଏମିତି କଣ ଭାବୁଛି । ଏମିତି ଭାବିବା ମୋର ଠିକ୍ ନୁହେଁ । ଜୀବନ ତ ସବୁବେଳେ ସୁରୁଖୁରୁରେ ଚାଲିବନି । ସୁଖ ଦଃଖ ବାଧାବିଘ୍ନ ସବୁ ଆସିବ । ତେଣୁ ମନକୁ ଦୃଢ କରି ଠାକୁରଙ୍କ ଉପରେ ସର୍ବଦା ଓ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବରେ ବିଶ୍ୱାସ ରଖି କାମ କଲେ ସେ ଆମର ସର୍ବଦା ସହାୟ ହେବେ, ଆଉ ଆମକୁ ସବୁ ବାଧାବିଘ୍ନରୁ ଉଦ୍ଧାର କରିବେ । ଏହି କର୍ମମୟ ସଂସାର ଭିତରେ ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କ ପାଇଁ ଅଧିକ ସମୟ ଦେଇ ପାରୁନି ହେଲେ ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ମୋର ପ୍ରଗାଢ ଭବ୍ତି ଓ ଅଖଣ୍ଡ ବିଶ୍ୱାସ ରହିଛି । ଏଇ ଅକ୍ଷ ଦିନ ତଳର ମୋର ଗୋଟିଏ ଅନୁଭୃତି ଲେଖୁଛି …

ଆମେ କିଛି ଦିନ ତଳେ ଆମର କେତେକ ସାଙ୍ଗମାନଙ୍କ ସହିତ camping ଯାଇଥିଲୁ । ସେଠାରେ ରାତିରେ ରହିବାର ଯୋଜନା ପୂର୍ବରୁ ଛିର ହୋଇଥିଲା । ଆମର ଏହି camping trip ସବୁଠାରୁ ଭଲ ଥିଲା ବୋଲି କଥା ହେଉଥିଲୁ । ଖାଇବା ପାଇଁ ସବୁ ଆୟୋଜନ ସରିଲା । ମୋ ସ୍ୱାମୀ ଓ ଜଣେ ଭାଇ can food ଗରମ କରିବା ପାଇଁ ଗଲେ । ସବୁବେଳେ ସେମାନେ can foodକୁ ଠିକ୍ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ମୁତାବକ ଗରମ କରନ୍ତି । ହେଲେ ସେଦିନ can foodକୁ ନ ଖୋଲି ଗରମ କରିବା ପାଇଁ ବସେଇ ଦେଇଥିଲେ । ଆଉ ମୋ ସ୍ୱାମୀ ଚୁଲୀ ପାଖରୁ ଆଣୁ ଆଣୁ କହୁଛନ୍ତି 'ଏହି canଟା ଏମିତି କଣ ହେଲାଣି, ମୋତେ ଲାଗୁଛି ଏଇଟା ଫଟିବ ।' ସେ ଏହା କହି ତାକୁ table ଉପରେ

ରଖିଲେ । ଆଉ ସେ ଭାଇ କହିଲେ I will take care । ଆଉ ତା'ପରେ ସେ ଯେମିତି ଖୋଲିଛନ୍ତି ସେଇଟା ଏତେ ଜୋର୍ରେ ଫାଟିଲା ଯେ ମୋ ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ମୁହଁ ଓ ସେ ଭାଇଙ୍କ ମୁହଁ ଓ ଦେହ ଉପରେ ପଡିଲା । ଆଉ ଆମେମାନେ ଯଦିଓ ଦୂରରେ ଥିଲୁ ଆମମାନଙ୍କ ଉପରେ ତଥାପି ଟିକେ ଟିକେ ପଡିଲା । ଆମେ ଯେତେଜଣ ଯାଇଥିଲୁ କେବଳ ସେଇ ଦୁଇଜଣ ଚଷମା ପିନ୍ଧନ୍ତି ଓ ସେ ଦୁଇଜଣଙ୍କ ଚଷମା ଉପରେ ପୁରା  $can\ food\ dolangle$  । ସେ ଦୁଇଜଣ ବହୁତ ପୋଡି ହୋଇ ଯାଇଥିଲେ । ଏମିତି ଘଟଣା ହେବାରୁ ମନ ବହୁତ ଖରାପ ଲାଗୁଥାଏ । କିନ୍ତୁ କିଛି ସମୟ ପରେ ଅନୁଭବ କଲି ଯେ ଠାକୁର ଆମକୁ ଗୋଟିଏ ବଡ ବିପତ୍ତିରୁ ରକ୍ଷା କଲେ । ଠାକୁରଙ୍କ ଦୟାରୁ ଏମାନେ ଚଷମା ପିନ୍ଧିଥିଲେ ବୋଲି ସେମାନଙ୍କ ଆଖି ରକ୍ଷା ପାଇ ଯାଇଥିଲା । ଆଉ ଆମେମାନେ ସମନ୍ତେ ସେହି ସମୟରେ ଟେବୁଲ୍ଠାରୁ ଦୂରରେ ଥିଲୁ ଓ ମୋ ଝିଅ ଠିକ୍ ସେହି ସମୟରେ tent ଭିତରକୁ ଯାଇଥିଲା । ମୋ ସ୍ୱାମୀ ଯେତେବେଳେ ସେ ଗରମ can କୁ ଆଣୁଥିଲେ ମୋ ଝିଅ ବି ସେତେବେଳେ ପାଖରେ ଥିଲା । ଆଉ ସେହି ସମୟରେ ସେଇଟା ଫାଟି ଥିଲେ କ'ଣ ଯେ ଅବଣା ହୋଇ ଥାଆନ୍ତା·····

ଏହି ସବୁ ଭାବିଲା ପରେ ଲାଗେ ଠାକୁର ଆମକୁ ଗୋଟିଏ ବଡ ବିପତ୍ତିରୁ ଉଦ୍ଧାର କଲେ । ସତରେ ଏହା ଠାକୁରଙ୍କର ଆମ ପ୍ରତି ଅସୀମ କୃପା ନୁହେଁ ତ ଆଉ କ'ଣ । ଠାକୁର ଆମ ପାଖରେ ରହି ପ୍ରତି ପଦକ୍ଷେପରେ ଆମର ସହାୟତା କରୁଛନ୍ତି । ଜୀବନ ଥିବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତାଙ୍କରି ମୂର୍ତ୍ତି ଧ୍ୟାନ କରିବା ସହିତ ତାଙ୍କ ଶ୍ରୀପାଦପଦ୍ମରେ ମୋର ଲୟ ରହୁ – ଏହା ମୋର ତାଙ୍କ ପାଖରେ ପ୍ରାର୍ଥନା । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବରଣରେ ଶତ କୋଟି ପଣାମ ଜଣାଇ ତାଙ୍କର କୂପା ଭିଷା କରୁଛି ।

ଧ୍ୟାନମୂଳଂ ଗୁରୋମୂର୍ତ୍ତିଃ ପୂଜାମୂଳଂ ଗୁରୋପିଦମ୍ ମଊ୍ମଳଂ ଗୁରୋବାଜ୍ୟଂ ମୋଷମୂଳଂ ଗୁରୋଃକୃପା ।।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ରୀମତୀ ଅଞନା ଅରୁକ୍

## ଅଭୟ ବାଣୀ

(6

ମରଣର ପରପାରର ଖବର ଜାଣେ ନାହିଁ ବୋଲି ଜୀବ ମାତ୍ରକେ ମୃତ୍ୟୁ ନାମରେ ଭୟ ପାଆନ୍ତି । ଆଜି ହେଉ ବା ଦୁଇଦିନ ପରେ ହେଉ, ଦିନେ ଯେତେବେଳେ ନିଞ୍ଜୟ ମରିବାକୁ ହେବ, ତେବେ ମରଣକୁ ଭୟ କଲେ ଚଳିବ କିପରି ? ବିଶେଷତଃ ଯେଉଁମାନେ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କର ଚରଣ ଆଶ୍ରୟ କରିଛନ୍ତି, ସେମାନେ ଏହି ରୋଗଶୋକ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜ୍ୱାଳାମୟ ସଂସାର ଛାଡି ମୃତ୍ୟୁପରେ ଶାନ୍ତିପୂର୍ଣ୍ଣ ଆନନ୍ଦଧାମକୁ ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କ ନିକଟକୁ ଯିବେ । ମୃତ୍ୟୁ ହିଁ ଯେ ସେହି ରାଜ୍ୟର ଦ୍ୱାର ! ସୁତରାଂ ମରଣକୁ ଭୟ ନ କରି ଆନନ୍ଦିତ ହେବା ଉଚିତ ।

(9)

ମୋର ଶିଷ୍ୟା ନ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ଯଦି ମୃତ୍ୟୁକାଳରେ ମୋର ଦର୍ଶନ ପାଇଥାଏ ତେବେ ତୁମମାନଙ୍କ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଆଉ କଥା କଅଣ ? ବିଶ୍ୱାସ ହେଉ ବା ନ ହେଉ, ମୋ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ମୁଁ ଯଥା ସମୟରେ ପାଳନ କରିବି । ଯଥା ସମୟରେ ଯଥା ୟାନରେ ଦର୍ଶନ ଦେଇ ତମମାନଙ୍କର ଗନ୍ତବ୍ୟ ପଥ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ କରିଦେବି ।

(୩)

ତୁମମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଧର୍ମର ଯେଉଁସବୁ ମିଥ୍ୟା ବା ଅନ୍ଧ ସଂୟାର ଅଛି, ତାହା ଦୂର ହୋଇଯାଇ ଯେଉଁଥିରେ ସତ୍ୟ ସଂୟାର ଏବଂ କୃପାରେ ବିଶ୍ୱାସ ଜନ୍ମେ, ସେହି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ମଝିରେ ମଝିରେ ଏହିପରି ଅହେତୁକୀ କୃପା ପାଉଛ । ଦିନେ ଏପରି ଦିନ ଆସିବ ଯେ, ସେ ସତ୍ୟ ତୁମମାନଙ୍କର ହୃଦୟ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରି ପ୍ରକାଶିତ ହେବ । ଅଜ୍ଞାନ ଅନ୍ଧକାର ଚିରଦିନ ପାଇଁ ଦୂରକୁ ପଳାଇବ । ବସୂ । ଆଉ ନିରାଶ ବା ବିଶ୍ୱାସ ହୀନ ହୁଅ ନାହିଁ ।

(X)

ବହ୍ । ନିଜକୁ ଯେତେ ବି ବୁଦ୍ଧିମାନ ଓ ପଞ୍ଚିତ ମନେ କର, କିନ୍ତୁ 'ଚାବିକାଠି' ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କ ହାତରେ ଏ କଥା ଭୁଲ ନାହିଁ । ତାଙ୍କ କୂପାରୁ ଅସମ୍ଭବ ମଧ୍ୟ ସମ୍ଭବ ହେବା କିଛିମାତ ଆଷ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ନୁହେଁ ।

(8)

କୃପା ହିଁ ସିଛିର ମୂଳ, ସାଧନ ଭଜନ ନିମିତ୍ତ ମାତ୍ର, ଏକଥା ଭୁଲନାହିଁ । ସକଳ ଗର୍ବ ପରିତ୍ୟାଗ କରି ମାଟି ହୋଇ ତାଙ୍କ ଚରଣ ଜାବୁଡି ଧର । ସେ ଯେ ଅହେତୁକ ଦୟାମୟ । ଯାଚି କରି ଜୀବକୁ ଦୟା କରନ୍ତି । ଆଉ ଯେ ଚାହେଁ- ତାହାର ଭାଗ୍ୟର ସୀମା ନାହିଁ । –– ଶୀଶୀଠାକୁର

#### Jayaguru

#### Kids' Section

#### What I have learnt

I enjoy the kids' session that is being held twice a month. I would like to mention what I have learnt so far.

- 1. I say *Jayaguru* to do the best that I can do.
- 2. Imagine you are with Thakur and one day it might be true.
- 3. We're all part of Thakur and will always be part of Thakur.
- 4. No matter how bad you are, you'll change into a good person because of Thakur.
- 5. Thakur is always with us no matter where we are or will be.
- 6. Ever since Thakur was born, he had the power to make this world a better place.
- 7. Thakur never stopped trying to make this world a better place.
- 8. In the kids' session we get to learn a lot about Thakur and I am thankful to him for that.
- 9. We never know what else we are going to learn about until we read the whole story.
- 10. I'm thankful to Thakur for all that he does for us.
- 11. I know that Thakur is the most important person than anybody else.
- 12. Learning about Thakur means a lot to me.
- 13. Thakur loves everyone the same because we are all part of him.
- 14. Thakur created a very powerful word, "Jayaguru" for us to chant whenever we feel scared.

Sri Sri Thakur Charanashritaa Shreya Prabhakar

#### Sri Sri Thakur

Sri Sri Thakur has got long, matted hair, A fair and shining complexion, and a glowing halo To show that he is enlightened.

He had attained *Nirbikalpa Samadhi*, Sri Sri Thakur did Tantrik Sadhan, Jnana Sadhan, Yoga Sadhan and Bhava Sadhan.

He has contributed so much to our religion, We should pay respect to him everyday, That's why we do puja everyday.

> Sri Sri Thakur Charanashritaa Ragini D/O Lipsita Pattanaik

#### My Experience with Thakur

Jayaguru! I am very happy with Kids' Phone Puja; I like to listen to all the stories very much. There used to be Kids' Program once a month but now it is twice a month. In the puja, one of the kids reads the story, which is followed by discussion, question and answer session. This helps me to understand and remember the stories better. Now I am doing evening prayers only. I like to listen to puja songs. Recently I started practicing two songs "Tumari Pujara Gurubhara Mate Dei Achha Dayabahi" and "Sehi Janakara Charana Talare" in the evening puja. By the grace of Sri Sri Thakur, I will be able to sing puja songs properly. I hope to sing in Kids' Session in Sammilani and also in the Kids' Phone Puja.

In the *Sammilani*, my most favorite part is *Aananda Sabha*. Last year I was an old woman in the play called 'Pig Prince'. Now I wonder what I will be for this year's *Aananda Sabha*.

Every month I wait for North Carolina *Pathachakra* puja. I get excited when it happens at our house. I sit only during *Stotra Bandana* and *Sammilani* prayer. Then I enjoy playing with Shreya and Gyan. I look forward to attend this year's *Sammilani* in Charlotte. I love Sri Sri Thakur.

Sri Sri Thakur Charanashritaa Saumyashree Ray (Bhakti)

#### Sadguru Swami Nigamananda

I have finished reading Sri Sri Thakur's biography, Sadguru Swami Nigamananda. In the process of doing so, I have learned many things. I have learned about Thakur's hard work and the trouble he had to go through in looking for a *Tantrik Guru*, a *Yogi Guru* etc. One time he even planned to commit suicide because he could not find the answers to the questions anywhere. His goal in life was to conquer the knowledge of life after death. He worked so hard to achieve it that it should be a lesson for all of us.

Thakur at first did not believe in *sadhus*. He thought their chanting mantras were completely useless. He was married at a very young age to Sudhansubala. It was her death that triggered his lifelong journey to conquer death. He met her spirit a couple of times. This haunted him but also sparked his interest in life after death. He visited many places to find his answer including the prestigious Theosophical Society. The answers provided to him there did not make sense, but he didn't give up. He trudged on for many days with little to eat. Then he met *Bamakshepa*, the *Tantrik Guru*. He mastered *Tantra* practice and went on to master many other forms of *yoga* and *Sadhan*. He was dubbed Sadguru Swami Nigamananda because of his immense knowledge of *Vedanta*. Thakur visited the four *dhams*, or holy places in India; including Puri, Orissa.

Then, Thakur went into *Nirbikalpa Samadhi*. Usually *sadhus* never return to the earth after *Nirbikalpa Samadhi*. Only *sadhus* who are sent by God to do great things emerge from *Nirbikalpa Samadhi*. Thakur was one of those *sadhus*. He emerged from the *Samadhi* and spread his teachings and did many great things. He is truly a great saint. We should honor Thakur by doing prayer regularly, saying *Jayaguru* when we are scared, attending and learning from Kid's puja, and thinking

about Thakur in everything we do. I enjoyed reading Sadguru Swami Nigamananda and look forward to reading another of his books, The Gospels of Sri Nigamananda. Jayaguru!

Sri Sri Thakur Charanashrita Abhishek Swain

#### My Experience

In the morning, I am not able to attend the whole puja while getting ready for school. Hence, I just bow to Sri Sri Thakur. In the afternoon, however, I always join the puja. I join the Kids' Session regularly. Last year I read 'The Bhagvat Gita' and now, I am reading 'Sadguru Swami Nigamananda'.

Sri Sri Thakur Charanashritaa Ragini D/O Lipsita Pattanaik

#### "JAYAGURU"

Joy to all who recite his chant

Amazed even the most non-religious people

Young and old have found peace with his guidance

Admired by all for completing the most impossible feats

Greatness emanates from within him

Ultimate truth was uttered from his mouth

Reaching to help all, teach all, and to complete all

Unlimited love, compassion, and knowledge for everything

Sri Sri Thakur Charanashrita Brij Gopal Panda

## My Experience

Almost every day, I wake up and say, "Jayaguru". Afterwards, during the evening I light a candle, blow a conch three times, and give Thakur a coin. On Sunday my family sits down and sings songs to Thakur. My favorite thing about puja at my house is the food my mom gives me after the puja.

Sri Sri Thakur Charanashrita Sarthak Mohapatra

## My Experience with Thakur

Once every two weeks we have a kids' session and in the kids' session we read a biography about Sri Sri Thakur. I liked the biography about Sri Sri Thakur because it told a lot about His life. Some things I learned were that He was very truthful when He was little and knew right from wrong. I learned that He also lost most of His faith in God when His mother died and then regained His faith in God after His wife died. One of the most interesting things I learned was that He fell at the feet of His guru the first time He saw him and was a very faithful devotee to God after meeting him. My favorite part was the part where He had to steal for His teacher and He didn't. Instead He told His parents and was enrolled in a different school. After reading the biography I wanted to learn more about Him. So every month when we have a Midwest *Pathachakra* I go and do puja and when it comes to the part when you read books about Sri Sri Thakur, I learn the teachings of Him and the more teachings I learn, the more I try to practice them so I can live a righteous life. Jayaguru!

Sri Sri Thakur Charanashritaa Swati Dwibedy

#### My Experience with Thakur

This is how we worship Thakur. On Sunday evenings, my family sings prayers to Thakur and read the Thakur book but we miss some dates. Everyday we do *pranam* to Thakur at morning but sometimes we also do *pranam* at evening. When we leave to go to school we say *Jayaguru* and we also say *Jayaguru* when we are in our car. We also recite *slokas* in the car, when we go to our extra curricular activities with our mom. That's what we do to worship Thakur.

Sri Sri Thakur Charanashrita Sanat Mohapatra

#### Flowers of Guru's Name

Join the flowers of guru's name with thread of knowledge Careful, cause the petals of flowers will fall with the thread's breakage

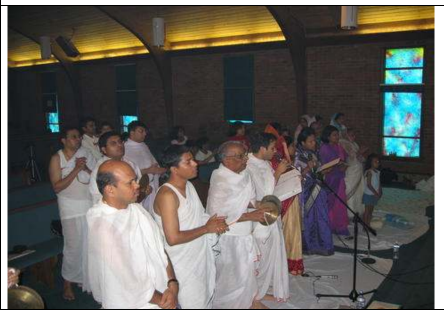
Take His name without delay, everyday, chanting His name will support you at your life's ending Open the doors of your heart and you might Have Guru the ultimate Brahman, in your sight

Emerge in His thoughts rather thoughts of the mundane and ordinary Emerge in His feelings rather drowning in the world, the temporary Let Him appear on the throne of your heart Your sorrows will go far away, that's a must

Leave others company to stay-in with His people Leave the ordinary beauty to behold His image, most wonderful Leave the worldly affairs and heed to His advice To behold His lotus feet, the ultimate of all sights. **Gallery of Photos from the Past USA Sammilanis - 2005** 











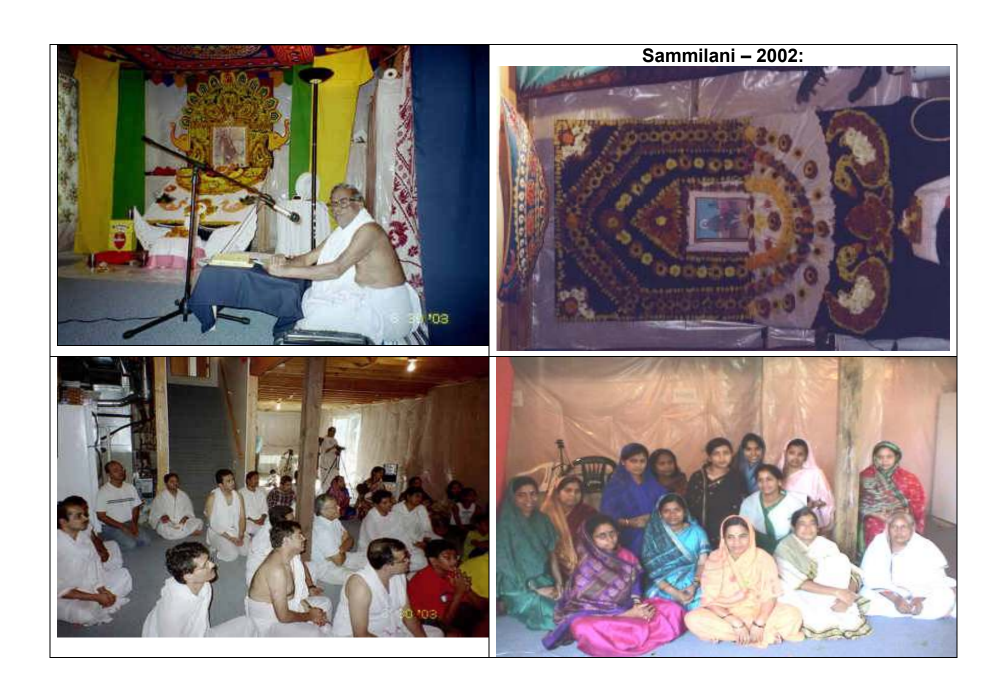
Sammilani – 2004:





#### Sammilani – 2003:





#### Jayaguru America Saraswata Sangh (AMSAS)

#### 2005 Fiscal Report

#### Credit

| 2005 Pali Pranami                         | \$110.00    |
|-------------------------------------------|-------------|
| 2005 Mahila/Special Puja Pranami          | \$100.00    |
| 2005 Shastrapatha Pranami                 | \$110.00    |
| 2004 Sammilani VCD Pranami                | \$150.00    |
| 2005 Sammilani Aabahak Pranami            | \$1,326.00  |
| 2005 Sammilani Delegate Fee               | \$990.00    |
| 2005 Magazine Sale                        | \$480.00    |
| 2006 Sammilani Aabahak Pranami            | \$1,275.00  |
| English Upadesh Book Pranami              | \$56.00     |
| Extra Pranami                             | \$110.00    |
| Padasan Pranami (2005 Sammilani)          | \$197.75    |
| 2005 Sammilani Grocery Refunds            | \$102.71    |
| Pranami for NSS (Parichaya Patra Applns.) | \$3,027.00  |
| 2004 Grihasan Pranami                     |             |
| (sent through AMSAS)                      | \$78.00     |
| Aid for NSS for Land Purchase             | \$5,475.00  |
| Carry Over from 2004                      | \$1,016.01  |
| Interest Earned                           | \$17.27     |
| Total                                     | \$14,620.74 |

#### 2005 Sammilani Expense

| \$13.00    |
|------------|
| \$602.00   |
| \$268.75   |
| \$350.00   |
|            |
| \$601.21   |
| \$43.18    |
| \$34.86    |
| \$20.00    |
| \$23.50    |
| \$74.98    |
| \$2,031.48 |
|            |

#### Debit

| \$197.75    |
|-------------|
| \$220.00    |
| \$24.20     |
| \$21.00     |
| \$2,031.48  |
|             |
| \$40.00     |
| \$30.00     |
| \$3,027.00  |
| \$23.00     |
| \$78.00     |
| \$56.00     |
| \$5,475.00  |
| \$10.95     |
| \$170.56    |
| \$3,215.80  |
| \$14,620.74 |
|             |

#### Directory of Bhaktas in 'America Saraswata Sangha' and their Family Members

| SI<br>No | Name                                                                                          | USA Address | India Address | Introduction                                                                                                                                                                                                                                              |
|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|---------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1        | Aditya Narayan Tripathy<br>Sasmita Mishra<br><b>Child:</b><br>Arushi Tripathy                 |             |               | I came to know Sri Sri Thakur through my parents Late Sri Gobinda Ch. Tripathy and Mrs. Urmila Tripathy of Sunabeda Sangha.                                                                                                                               |
| 2        | Amaresh Tripathy<br>Shalini Mundra                                                            |             |               | I knew Sri Sri Thakur from my grand father Uday Nath Rath from Jamshedpur Sangha and later on from my parents Raghunath and Puspanjali Tripathy who were founder members of Delhi Sangha.                                                                 |
| 3        | Ashwini Kumar Nayak<br>Sanghmitra Nayak<br><b>Child:</b><br>Ashmita Nayak                     |             |               | I came to know Sri Sri Thakur from my parents. They are the members of Balasore Saraswata Sangha.                                                                                                                                                         |
| 4        | Bani Prasanna Mohanty Debashree Mohanty Children: Minakshee Mohanty (19) Amrita Mohanty (9)   |             |               | I knew Sri Sri Thakur through my parents: Braja Kishore Mohanty and Kalyani Mohanty, who are from Cuttack Sangha.                                                                                                                                         |
| 5        | Barada Kanta Nayak<br>Sonia Mohanty                                                           |             |               | I started accompanying my parents, Rasa Bihari Nayak and Meena Kumari Nayak to Puri Smruti Mandir from my early childhood. I am a member of America Saraswata Sangha. Currently, I am pursuing Ph.D. in Electrical Engineering at University of Virginia. |
| 6        | Bijoy Kumar Sahoo<br>Ratna Jena<br><b>Children:</b><br>Mohit J. Sahoo (15)<br>Lara Sahoo (10) |             |               | Through my mother Ketaki Maa. I started accompanying my mother as a child to the Cuttack Jobra Sangha.                                                                                                                                                    |
| 7        | Binaya Kumar Sahoo<br>Shibani Sahu ( Aru )<br><b>Child:</b><br>Aarush                         |             |               | I came to know Sri Sri Thakur from my parents Bairagi charan<br>Sahoo and Shantilata Sahoo of Nayagarh Sangha.                                                                                                                                            |

| 8  | Biswajit Sundar Ray<br>Smitarani Sundar Ray<br><b>Children:</b><br>Saumyashree Ray (9)<br>Bedaprakash Ray (5) | I knew Sri Sri Thakur from my grand father Late Balabhadra Sundar<br>Ray and father Basanta Kumar Sundar Ray of Begunia Saraswata<br>Sangha, Bhubaneswar.                                                                                                                                                                                                      |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 9  | Brajendra Panda<br>Rashmi Rekha Panda<br><b>Child:</b><br>Brij Gopal Panda (13)                               | I work at the Univ. of Arkansas, Fayetteville. I know Sri Sri Thakur Maharaj since childhood; my grand father, late Biswanath Panda was a member of Kendupatna Shakha Sangh.                                                                                                                                                                                   |
| 10 | Brundaban Sahoo<br>Padmagandha Sahoo                                                                          | I came to know Sri Sri Thakur from my mother Sobharani Sahoo<br>(Gelha maa) of Cuttack Saraswata Sangha. – Padma maa                                                                                                                                                                                                                                           |
| 11 | Chinmayee Patnaik (Dauli)                                                                                     | My parents Dr. Samiran Patnaik and Dr. Surekha Devi introduced me to Sri Sri Thakur. They belong to the Ekamra Saraswata Sangha, Bhubaneswar.                                                                                                                                                                                                                  |
| 12 | Debashis Dash                                                                                                 | My grandparents (both maternal, Mrs. Sashikala Rath and Mr. Satyabadi Rath and paternal, Mrs. Kamala Dash and Mr. Manamohan Dash) are Sri Sri Thakur Maharaj's bhaktas. I came to know about Sri Sri Thakur Maharaj through my parents Mrs. Sudhanjali Dash and Dr. Jagannath Dash who are from Bhubaneswar Sangha. I am also a member of Kendra Sevak Sangha. |
| 13 | Debaranjan Swain<br>Suchitra Swain (Leena)<br>Children:<br>Abhishek Swain (12)<br>Ankit Swain (6)             | I knew Sri Sri Thakur from my father Late Basanta Kumar Nayak of Asureswar Sangh, Asureswar, Cuttack. – Leena maa                                                                                                                                                                                                                                              |
| 14 | Diptish Kumar Aruk<br>Anjana Aruk<br><b>Child:</b><br>Adyasha Priyadarshini Aruk (4)                          | My parents are devotees of Sri Sri Thakur and they are from Balasore Sakha Sangha. I worship Gurudev since my childhood.  – Anjana Maa                                                                                                                                                                                                                         |

| 15 | Gyan Ranjan Dwibedy<br>Sibani Dwibedy<br><b>Children:</b><br>Swati (11)<br>Shreya (6)               |  | We know Sri Sri Thakur from our parents, Dola Govinda and Malati Dwibedy, and Nrushinha and Bidyabati Panda from Rourkela Saraswata Sangha.        |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|--|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 16 | Jaminikant Samantaray<br>Mousumi Rath<br><b>Child:</b><br>Tejas Samantaray (4)                      |  | I came to know Sri Sri Thakur from my father Late Rajani Kanta<br>Samantaray and Sangha bhai Sri Chintamani Rath of Berhampur<br>Sangha.           |
| 17 | Mahesh Prasad Choudhury<br>Rasmi Nayak<br>Child:<br>Avipsa (2)                                      |  | I came to know Sri Sri Thakur from my father Sisir Kumar<br>Choudhury of Berhampur Sangha.                                                         |
| 18 | Prabhakar Bai<br>Smitarani Bai<br><b>Children:</b><br>Shreya Prabhakar (8)<br>Shashwat Prabhakar(1) |  | I'm grateful to know about Sri Sri Thakur from my parents Sri<br>Shyamabandhu Pagada and Smt. Bijaylaxmi Pagada of Nayagarh<br>Sangha. – Smita maa |
| 19 | Pruthwiraj Sahoo<br>Ipseeta Sahoo                                                                   |  | I came to know Sri Sri Thakur from my mother Sobharani Sahoo<br>(Gelha maa) of Cuttack Saraswata Sangha.                                           |
| 20 | Rabi Narayan Tripathy<br>Geeta Dash<br><b>Children:</b><br>Alok Tripathy (9)<br>Anshul Tripathy (2) |  | I came to know Sri Sri Thakur through my parents Late Sri Gobinda<br>Ch. Tripathy and Mrs. Urmila Tripathy of Sunabeda Sangh                       |
| 21 | Rabin Mohanty<br>Lipsita Patnaik<br><b>Child:</b><br>Ragini (10)                                    |  | I know Thakur from my parents, Dr. Samiran Patnaik and Dr. Surekha Devi, who are members of Ekamra Saraswata Sangha at Bhubaneswar. – Lipsita maa  |
| 22 | Rambollabha Mohapatra<br>Kalpana Dash<br><b>Children:</b><br>Ashutosh<br>Sweta                      |  | I came to know Sri Sri Thakur Maharaj from my parents-in-law. My mother-in-law and late father-in-law belong to the Bhubaneswar Sangha.            |

| 23 | Rashmi Ranjan Pati<br>Sasmita Choudhury<br>Children:<br>Swaha(3)<br>Swagat(1) |  | I know Sri Sri Thakur from my parents, Sri Raghunath Pati and Smt. Bhagabati Devi of Bhubaneswar Sangha.                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|----|-------------------------------------------------------------------------------|--|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 24 | Sandip Mohapatra Dipti Mohapatra Children: Sarthak (11) Sanat (8)             |  | I came to know Sri Sri Thakur from my mother Ketaki maa.  – Dipti maa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 25 | Sanujit Senapati<br>Child:<br>Udayan (6)                                      |  | I came to know Sri Sri Thakur briefly in my childhood and youth years from Nrupal Ji Bhai, who was like a grandfather to me. In my adult life, I came in close touch with Sri Sri Thakur through Pallabita Maa. However, my true introduction to Sri Sri Thakur was through my participation and membership of America Saraswata Sangha.                                             |
| 26 | Shiba Prasad Jena<br>Sudhansubala Jena<br><b>Child:</b><br>Aryaan (1)         |  | I came to know Sri Sri Thakur from my grandmother late Srimati<br>Sachhi Devi of Asureswara Sakha Sangha. – Sudhansubala maa                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 27 | Sitakanta Mohanty<br>Sibani Mohanty                                           |  | I knew Sri Sri Thakur from my uncle Sudhanshu Sekhar Das and aunt Manorama Das of Ekamra Saraswata Sangha, Bhubaneswar.  – Sibani maa                                                                                                                                                                                                                                                |
| 28 | Subrat Kumar Nayak                                                            |  | I came to know about Sri Sri Thakur, while I was roaming in book stalls at Cuttack Book Fair during year 1992. Then I joined Cuttack Sarswata Sangha as a visitor for 1 Year, after that I am continuing as a Member of Cuttack Sangha.                                                                                                                                              |
| 29 | Usha Agarwal                                                                  |  | I came to Sri Thakur through my mausi Shakuntala Maa and her family. Her house was a second home to me as I was very close to her children, my cousins. During my vacations I literally lived there. I attended the Sangha Puja at Ekamra Sangha and the Morning and Evening Puja sessions at Asan Mandir at her home. Later, I requested Pati Bhai to accept me as a Sangha member. |

## **Statewise Bhaktas and their Family Members in USA - 2006**



| AR – Arkansas   | 2 | KS – Kansas         | 2  | NY – New York  | 3 | United Kingdom | 2         |
|-----------------|---|---------------------|----|----------------|---|----------------|-----------|
| CA – California | 7 | MN - Minnesota      | 4  | TX- Texas      | 7 |                |           |
| GA - Georgia    | 4 | NC - North Carolina | 10 | VA – Virginia  | 2 |                |           |
| IL – Illinois   | 2 | NJ- New Jersey      | 6  | WI - Wisconsin | 2 | TOTAL          | <b>53</b> |