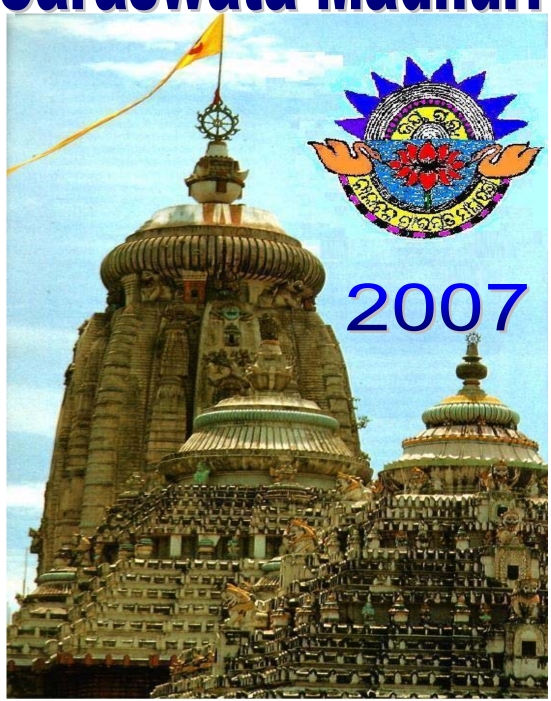
Saraswata Madhuri



America Saraswata Sangha 6th Annual Convention, Burnsville, NC, USA Nilachala Saraswata Sangha, Puri





ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଷଷ ବାର୍ଷିକ ସନ୍ନିଳନୀ ୨୦୦୭ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ, ପୁରୀ

#### ଜୟଗୁରୁ

### ମୁଖବନ୍ଧ

ମନ୍ନାଥଃ ଶ୍ରୀଜଗନ୍ନାଥୋ ମଦ୍ଗୁରୁଃ ଶ୍ରୀଜଗଦ୍ଗୁରୁ ମଦାମା ସର୍ବ ଭୂତାମା ତସ୍କୈ ଶୀଗୁରବେ ନମଃ ।

'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ' ପଞ୍ଚମ ବର୍ଷ ଅତିକ୍ରମ କରି ଷଷ ବର୍ଷରେ ପଦାର୍ପଣ କରୁଥିବାରୁ ସେହି ଅହେତୁକୀ କୃପାମୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣ କମଳରେ ଶତ କୋଟି ଭକ୍ତିପୂର୍ୟ ପ୍ରଣତି ନିବେଦନ କରୁଅଛି ।

ପାଠକମାନେ ସ୍ମରଣ ରଖିବେ ଯେ ଜଗତରେ କେବେହେଲେ ସଦ୍ଗୁରୁ ଅଭାବ ହୁଅନ୍ତି ନାହିଁ । ସଦ୍ଗୁରୁ ନିତ୍ୟ ବର୍ତ୍ତମାନ ରହି ଶିଷ୍ୟଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ପରିଗୁଳନା କରନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଉପଯୁକ୍ତ ଶିଷ୍ୟ ଜଗତରେ ଦୁର୍ଲଭ । ଭକ୍ତିମାନ୍ ଶିଷ୍ୟ ଏବଂ ସଦ୍ଗୁରୁ ଅନ୍ତରରେ ତତ୍ତ୍ୱତଃ ଅଭିନ୍ନ । ଉପଯୁକ୍ତ ଶିଷ୍ୟଙ୍କ ନିକଟରେ ସଦ୍ଗୁରୁ ସ୍ୱତଃ ଆମ୍ପ୍ରକାଶ କରିଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ସାଧାରଣ ଭକ୍ତମାନେ ନିଜ ହୁଦୟକୁ ଅହଂକାର, ଅଭିମାନ, ସ୍ୱାର୍ଥପରତା, ଆଳସ୍ୟ, ଜଡତା ଦ୍ୱାରା ପୂର୍ଣ୍ଣ କରି ଚିଉଷେତ୍ରକୁ ଏପରି ମଳିନ କରିଥାନ୍ତି ଯେ ସଦ୍ଗୁରୁ ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ ଦେଇ ଗନ୍ତବ୍ୟ ପଥରେ ସର୍ବଦା ସହାୟକ ହେବା ପାଇଁ ଅତି ନିକଟରେ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କର ଜ୍ଞାନ ଅଭାବରୁ ତାଙ୍କ ଦର୍ଶନ ଲାଭରୁ ବଞ୍ଚତ ହୋଇ ଅନର୍ଥକ ଦୁଃଖ କଷ୍ଟ ଭୋଗ କରିଥାନ୍ତି । ଅହଂକାର ଅଭିମାନ ନାଶ ହେଲା ମାତ୍ରେ ତାଙ୍କ ଚରଣ ଦର୍ଶନ ନିମିତ୍ତ ମନ ବ୍ୟାକୁଳ ହୋଇ ଉଠେ । ସେତେବେଳେ ସଦ୍ଗୁରୁ ଆବିର୍ଭ୍ତ ହୋଇ ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରିଥାନ୍ତି । ଅନ୍ଧୁକାରୀ ଶିଷ୍ୟଙ୍କର କେବେହେଲେ ସଦ୍ଗୁରୁ ଲାଭ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । ଭକ୍ତମାନେ ଭକ୍ତି ବଳରେ ତାଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରିଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଜ୍ଞାନାଲୋଚନା ଏବଂ ଜ୍ଞାନାନୁଶୀଳନ ବ୍ୟତୀତ ସଦ୍ଗୁରୁ ଲାଭ ସମ୍ବପର ହୁଏନାହିଁ । ତାଙ୍କର ରୂପ ଦର୍ଶନକୁ ସଦ୍ଗୁରୁ ଲାଭ କୁହାଯାଏ ନାହିଁ । ଅନ୍ତରରେ ତାଙ୍କ ଦିବ୍ୟ ସ୍ୱରୂପର ଉପଲବ୍ଧି ହିଁ ପ୍ରକୃତ ସଦ୍ଗୁରୁ ଲାଭ ।

ସଦ୍ଗୁରୁଦେବ ସର୍ବଦା ଏହି ଜଗତରେ ଅବଣ୍ଠାନ କରୁଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସେ ନିତ୍ୟଲୋକବାସୀ । ସେହି ନିତ୍ୟଲୋକ ହିଁ ଜୀବର ପ୍ରକୃତ ଯାୟୀ ଗୃହ । ଇହ ସଂସାର ମାନବର ବସାଘର, ସୁତରାଂ ପ୍ରବାସ ସଦୃଶ । ଭଗବତ୍ ସଙ୍ଗସୁଖ ରୂପ ଧନ ସଂପତ୍ତି ଅର୍ଜନ ନିମିତ୍ତ ଅର୍ଥାତ୍ ଭଗବତ୍ ରସ ଆସ୍ୱାଦନ ନିମିତ୍ତ ତାଙ୍କ ନାମ, ରୂପ, ଲୀଳାର ଭଜନ ପୂଜନ ପାଇଁ ଜୀବ ବହୁ କଷ୍ଟ ସ୍ୱୀକାର କରି ମାନବ ଦେହ ଲାଭ କରିଅଛି । ଯେଉଁମାନେ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଚରଣାଶ୍ରିତ ଭକ୍ତ ଓ ସେବକ, ତାଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ଏହି ଜଗତ ସୃଷ୍ଟିକାରିଣୀ ମହାମାୟା ଯୋଗମାୟାରେ ପରିଣତ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ଆମେମାନେ ପରମାତ୍ମା ସ୍ୱରୂପ ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ପ୍ରିୟ ସନ୍ତାନ । ସେହି ପରମାତ୍ମା ହିଁ ଆମର ଆଶ୍ରୟତ୍ତା ଓ ପିତାମାତା । ସେ ହିଁ ଆମମାନଙ୍କର ଏକମାତ୍ ଆଶ୍ୟୟଙ୍କ ।

ସୁଦୂର ଆମେରିକାରେ ବାସ କରୁଥିବା ଆମର ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ଭଗବତ୍ ରସ ଆସ୍ୱାଦନ ନିମିତ୍ତ ଏବଂ ଏ ଜଗତରେ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କର ଲୀଳା ପ୍ରକାଶ ତଥା ତାଙ୍କ ମହିମା ପ୍ରଗୂର ଓ ଭାବଧାରା ପ୍ରସାର ନିମିତ୍ତ ଗତ କେତେ ବର୍ଷ ଧରି ସଂଘବଦ୍ଧ ହୋଇ ଉପାସନା କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଭକ୍ତ ସମ୍ନିଳନୀର ଅନୁଷାନ ମଧ୍ୟ କରି ଆସୁଛନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କର ଏହି ପ୍ରତେଷ୍ଟା କୁମେକ୍ମେ ସଫଳତାର ସହ ଉନ୍ନତି ଦିଗରେ ଅଗସର ହେଉଅଛି ।

ଆମେରିକାରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରା ପ୍ରଗୃରର ସୂତ୍ରପାତ ହେବା ପରେ ପରେ ଭାରତବର୍ଷରେ ହାଇଦ୍ୱାବାଦ, ବମ୍ବେ, ବାଙ୍ଗାଲୋର ଇତ୍ୟାଦି ଛାନରେ ମଧ୍ୟ ତାହା ଧୀରେ ଧୀରେ ସଂଘ ଓ ପାଠଚକ୍ରମାନଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ପ୍ରସାର ଲାଭ କରୁଅଛି । ଭଗବତ୍ ବିଷୟକ ଆଲୋଚନା ପୂଜା ଅର୍ଚ୍ଚନା ପାର୍ଥନା ବନ୍ଦନା ଯେଉଁ ଛାନରେ ଅନୁଷିତ ହୁଏ, ତାହାର ପ୍ରଭାବ ସେହି ସୀମିତ ପରିସରରେ ଆବଦ୍ଧ ନରହି ଆକାଶରେ ରେକର୍ଡ ହୋଇ ରହିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଦୂରଦ୍ରାନ୍ତରକୁ ପ୍ରସାରିତ ହୋଇଯାଏ । ନିକଟ ଭବିଷ୍ୟତରେ ଏହା ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷୀଭୂତ ନହେଲେ ମଧ୍ୟ ତାହାର ପରମାଣୁ ନିଷ୍ଟୟ ସାରା ବିଶ୍ୱରେ ପ୍ରସାରଲାଭ କରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ବିଶ୍ୱଗୁରୁ ରୂପରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ କରିବ । ଭାରତ ଧର୍ମଗୁରୁ ହେବ ବୋଲି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି । ଏହାର ଅର୍ଥ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଭାବଧାର ସାରା ଭାରତରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ହୋଇ ସମଗ୍ର ବିଶ୍ୱରେ ତାହା ପ୍ରସାରିତ ହୋଇ ଯୁଗଧର୍ମରେ ପରିଶତ ହେବ । ଏଥିପାଇଁ ଶିଷ୍ୟଭନ୍ତମାନଙ୍କର ଆମ୍ବଗଠନ ଉପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଅଧିକ

କୋର ଦେଇଛନ୍ତି । ତାଙ୍କର ଭାବଧାରା ଆଚରଣଧର୍ମୀ ହୋଇଥିବାରୁ ଆମ ସମୟଙ୍କର ଆଗୃର ବ୍ୟବହାର ଆଦର୍ଶଛାନୀୟ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଜୀବନ ଉପଯୋଗୀ ହେବା ବାଞ୍ଛନୀୟ ।

ପରିଶେଷରେ ଆମର ଆମେରିକାବାସୀ ଭକ୍ତମାନଙ୍କର ଏହି ଶୁଭ ଉଦ୍ୟମ ଚିରସ୍ରୋତା ନଦୀ ପରି ଚିରଦିନ ପ୍ରବାହିତ ହୋଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଇଛା ପୂରଣରେ ସହାୟକ ହେଉ । ଏହା ହିଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣ ସରୋଜରେ ଆମର ଆକୁଳ ପ୍ରାର୍ଥନା । ଜୟଗୁରୁ ।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଶ୍ରୀଚରଣାଶିତ ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ତ ସଂଘ, ପୁରୀ

#### ଜୟଗୁରୁ

### ସାରସ୍ପତ ମାଧୁରୀ ବିଷୟରେ ପଦେ

ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ପକ୍ଷରୁ ସନ୍ତିଳନୀ ଉପଲଷେ ପ୍ରକାଶ ପାଇ ଆସୁଥିବା 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ'ଟି ବର୍ତ୍ତମାନ ପାଇଁ ଏହି ସଂଘର ଏକମାତ ପ୍ରକାଶନ । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଅହେତୁକୀ କୃପା ବଳରୁ ଏହାର ଷଷ ସଂଖ୍ୟା ପକାଶିତ ହେଲା । ଏଥିରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରା ସମ୍ବଳିତ ପ୍ରବନ୍ଧ, ନିଗମ ବାଣୀ, ସୂଞ୍ଜିମାଳା, ଭକ୍ତମାନଙ୍କର ଅଭିମତ ଓ ଅନୁଭୂତି, ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ବିଭିନ୍ନ କାର୍ଯ୍ୟାବଳୀ ତଥା ବାର୍ଷିକ ଆୟବ୍ୟୟ ବିବରଣୀ, ଗତ ବର୍ଷ ସନ୍ତିଳନୀର ଫଟୋଚିତ୍ର, ଆମେରିକାରେ ରହୁଥିବା ଭକ୍ତ ମା' ଓ ଭାଇମାନଙ୍କର ଏକ Address List ଇତ୍ୟାଦି ପ୍ରକାଶ ପାଇଛି । ଆହୁରି ମଧ୍ୟ ଗତ ତିନି ବର୍ଷ ଧରି ଏଠାକାର ଭକ୍ତ ପରିବାରର ଛୋଟ ପିଲାମାନଙ୍କର ଅଭିମତ ଏହାର Kids Sectionରେ ପକାଶ ପାଉଅଛି ।

ଶ୍ୱାଶ୍ୱୀଠାକୁର ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଗଠନ କରି ଯେଉଁ ତିନିଗୋଟି ଆଦେଶ ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ, ତନ୍କୁଧ୍ୟରୁ ତୃତୀୟଟି ହେଉଛି, 'ଭାବ ବିନିମୟ' । ପ୍ରକୃତ ଭାବକୁ ଭାଷା ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକାଶ କରାଯାଇ ନ ପାରେ; ପ୍ରକାଶ କରିବାର ଟେଖ କରାଯାଇଥାଏ ମାତ୍ର । ଭାଷା ଏହି ଭାବ ପ୍ରକାଶର ଏକ ମାଧ୍ୟମ ଓ ଲେଖାଟି ତାଁର ଛୂଳ ରୂପାୟନ । 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ'ଟି ଏହି ହିସାବରେ ଭାରତରେ ତଥା ଆମେରିକାରେ ବିଭିନ୍ନ ଛାନରେ ରହୁଥିବା ମା' ଓ ଭାଇମାନଙ୍କର ପରୟର ସହିତ ଭାବ ବିନିମୟ କରିବାର ଏକ ଛୂଳ ମାଧ୍ୟମ । ଲେଖା ମାଧ୍ୟମରେ ଭାବ ବିନିମୟ କରିବାକୁ ହେଲେ, ଲେଖକର ଭାବ ଓ ଭାଷାଞ୍ଜାନ ଉଭୟ ଆବଶ୍ୟକ । ଭାବକୁ ପ୍ରକାଶ କରିବାକୁ ଯାଇ ଭାଷାଞ୍ଜାନର ଅପରିପକ୍ତା ଅନେକ ସମୟରେ ଲେଖକ ଉପଲବ୍ଧି କରିଥାଏ । ତେବେ କ୍ରମାଗତ ଟେଖ ଫଳରେ ଛୋଟ ଶିଶୁଟିଏ ଯେପରି କହିବା ଶିଷାକରେ, ସେହିପରି ଶ୍ୱାଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରସଙ୍ଗ ଲେଖବାର ଟେଖ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର ଗୋଟିଏ ସେବା । ସେହି ସେବାର ସୁଯୋଗ ନେଇ ଆମେରିକାରେ ଓ ଭାରତରେ ରହୁଥିବା ବହୁ ସଂଘସେବୀ ଭବ୍ଧ ମା' ଓ ଭାଇମାନେ ସେମାନଙ୍କର ଲେଖାଦେଇ ଏହି ପ୍ରକାଶନରେ ସାହାଯ୍ୟ କରି ଶ୍ୱାଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରାକୁ ଅୟୁର୍ଣ୍ଣ ରଖିବାର ଚେଖ କରିଥିବାରୁ ଆମେମାନେ ସେମାନଙ୍କ ପାଖରେ କୃତଞ୍ଜ । ଏଥିରେ ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇଥିବା ପ୍ରବନ୍ଧଗୁଡିକ ଲେଖକ/ଲେଖିକାମାନଙ୍କର ନିଜସ୍ୱ ମତାମତ ଏବଂ ସେଥିପାଇଁ 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ' କହୃପଷ କିମ୍ବା ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଦାୟୀ ନୁହନ୍ତି ।

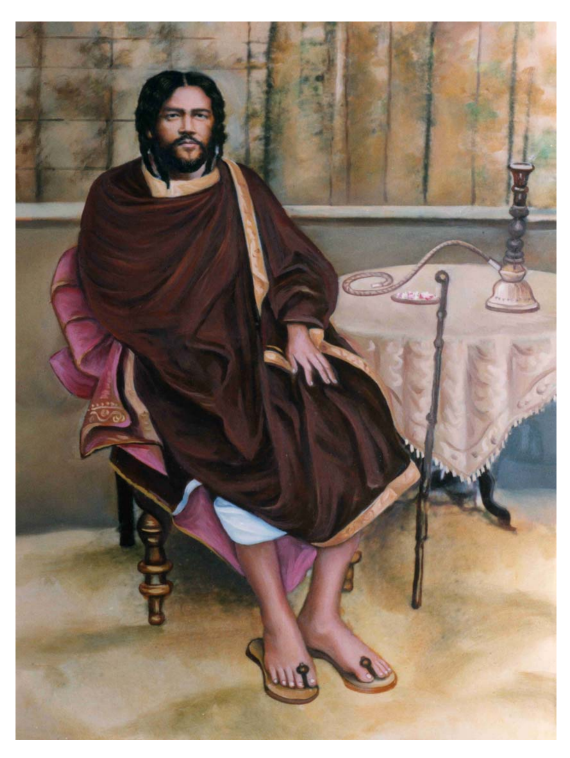
ଏହି ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ପତ୍ରିକାଟିକୁ ସର୍ବାଙ୍ଗ ସୁଦର କରିବାକୁ ଯଥାସାଧ୍ୟ ପ୍ରୟାସ କରାଯାଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଆମମାନଙ୍କର ସୀମିତ ଜ୍ଞାନ ଓ ଭାଷାଗତ ଦଷତାର ଅଭାବ ଯୋଗୁଁ ଅନିଛାକୃତ ତୃଟି ରହିଯାଇଥିବା ଅବଶ୍ୟମ୍ଭାବୀ । ଏଥିପାଇଁ ଆମେମାନେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଓ ପାଠକ ପାଠିକାମାନଙ୍କ ନିକଟରେ ଷମା ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଅଛୁ । ଏହି ସେବାଟିକୁ ଭବିଷ୍ୟତରେ ଆମେମାନେ କିପରି ଆହୁରି ଭଲ ଭାବରେ କରିପାରିବୁ ସେହିଭଳି ଶକ୍ତି ଓ ସାମର୍ଥ୍ୟ ପ୍ରଦାନ ନିମନ୍ତେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ଆମର ନିବେଦନ । ପରିଶେଷରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ନିକଟରେ ସମୟ ମା' ଓ ଭାଇମାନଙ୍କର ମଙ୍ଗଳ କାମନାକରି ରହୁଛୁ । ଜୟଗୁରୁ ।

08-ଅଗଞ- ୨୦୦୭

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ସଂପାଦନା ମଣ୍ଡଳୀ ଆମେରିକା ସାରସୃତ ସଂଘ

### ସୂଚୀପତ୍ର

| 6   | ମୁଖବନ୍ଧ                                                            | ଶୀ ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ                  | i            |
|-----|--------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|--------------|
| 9   | ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ ବିଷୟରେ ପଦେ                                          | _<br>ସଂପାଦନା ମଣ୍ଡଳୀ                  | iii          |
| ഩ   | ବନ୍ଦନା                                                             | ଶୀ ଯୋଗେଶ୍ୱର ସୁନ୍ଦରରାୟ                | 9            |
| 8   | ପାର୍ଥନା                                                            | ଶୀ ଯୋଗେଶ୍ୱର ସୁନ୍ଦରରାୟ                | 9            |
| 8   | ସ୍_ିତ୍ତିମାଳା                                                       |                                      | ഩ            |
| D   | ନିଗମ ବାଣୀ                                                          |                                      | 8            |
| 9   | ବ୍ୟନା                                                              | ଶୀ ଚିନ୍ତାମଣି ବାରିକ୍                  | 8            |
| Γ   | ଏଇ ଆମ ସନ୍ନିଳନୀ                                                     | ଶୀ ବୃହାବନ ସାହୁ                       | 8            |
| G   | ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ                                                      | ଶୀ ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ                  | 9            |
| 90  | ସର୍ନିଳନୀ ଗୀତିକା                                                    | ଶୀମତୀ ସ୍ଥିତାରାଣୀ ସୁନ୍ଦରରାୟ           | Q            |
| 99  | ବନ୍ଦନା ଘେନ ମୋର                                                     | ଶୀମତୀ ସ୍ଥିତାରାଣୀ ବାଇ                 | 90           |
| 69  | ପରମହଂସ ସଦ୍ଗୁରୁ ସ୍ୱାମୀ ନିଗମାନନ୍ଦଦେବଙ୍କ ବାଣୀ ଓ ରଚନାର କାଳଜୟୀ ଉପାଦେୟତା | ଗୀ ମନୋର୍ଞନ ମହା <u>ତି</u>             | 9 9          |
| ୧୩  | ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ତୃତ୍ତ ଓ ଉପଦେଶ - କିଛି ଆଲୋଚନା                           | ଗୀ ଦୋଳଗୋବିନ୍ଦ ଦ୍ୱିବେଦୀ               | ୧୩           |
| 89  | ଗୁରୁଭ <u>ଞ</u><br>ଗୁରୁଭଞ୍ଚି                                        | ଗୀ ବିନୟ ସାହୁ                         | 9            |
| 89  | ଆମେ କେମିତି ଜାଣୁ                                                    |                                      | 90           |
| 60  | ବଡ କଥା ଛୋଟ ମୁହେଁ                                                   | କାଞ୍ଚନବାଳା ଦାଶ                       | 98           |
| 69  | ତାକିକ ଗୁରୁ ବାମାଷେପା                                                | ଶୀମତୀ ଶିବାନୀ ଦ୍ୱିବେଦୀ                | 98           |
| 95  | ଭାରି ଦୟାମୟ ପାଣର ଠାକୁର                                              | ଗାଁମତୀ ସୁଧାଂଶୁବାଳା ଜେନା              | 9٢           |
| 6 6 | Living in Thakur's world                                           | Sri Prabhakar Bai                    | 9 (          |
| 90  | ଏଇ ମୋର ଗୁରୁଦେବ                                                     | ଶୀମତୀ ଅଞନା ଅରୁକ୍                     | ୩୯           |
| 9 0 | ଆମୋନୃତି ପସଙ୍ଗ - କିଛି ଅନୃଚିତ୍ତା                                     | ଗୀ ଦେବେନନାଥ ମହପାତ                    | ୩୧           |
| 99  | ନିର୍ବିକଳ୍ପ ସମାଧିଲାଭରେ ବିଘୁଁ                                        | ଗୀ ଉମେଶଚିନ୍ଦ ସାମନ୍ତରାୟ               | ୩୯           |
| ୨୩  | 'ମୁଁ'ତ୍ୱ ବା ଅହଂତ୍ୱ ବିଷୟରେ କିଛି ଅନୁଚିତ୍ତା                           | ଗୀମତୀ ସ୍ମିତାରାଣୀ ସୁନ୍ଦରରାୟ           | 86           |
| 98  | ମନା ମା'ଙ୍କ ବିଷୟରେ ମୋ ସ୍କୃତିରୁ ଜିଛି                                 | <b>୍</b><br>ବନଲତା ମହାତି              | \mathrew (1) |
| 98  | ଭାବକୁ ନିକଟ                                                         | ଶୀ ସଂଗାମ କେଶରୀ ମଲିକ୍                 | 88           |
| 99  | ଯୋଗ ବିଭୁତି - ଦାସକାଠିଆ                                              | ଗୀ ଞ୍ଜାନ୍ରଞନ ଦ୍ୱିବେଦୀ <sup>®</sup> ୍ | 88           |
| 99  | ଗୁରୁ ନିର୍ଭରତା                                                      | କେତକୀ ସାହୁ                           | <b>১</b> ୭   |
| 9٢  | Adi Shankara and Swami Nigamananada                                | Usha Agarwal                         | <b>১</b> ୭   |
| 90  | ସୀତା                                                               | ବନଲତା ମହାତି                          | 8.9          |
| ୩୦  | ମୁଁ ଜିପରି ଠାଜୁରଙ୍କୁ ପାଇଲି                                          | ଶୀ ସୁବତ କୁମାର ନାୟକ                   | 89           |
| ୩୧  | ମୋ ଜୀବନ ପଥରେ ଶୀଶୀଠାକୁର                                             | ଗାଁମତା ସୁଚିତା ସ୍ୱାଇଁ                 | 89           |
| ୩ ୨ | ମୁଁ କିପରି ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣାଶିତା ହେଲି                               | ଶୀମତୀ ସମୀତା ମହାନ୍ତି                  | 80           |
| ഩഩ  | ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସ୍କୃତି ବିଜଡିତ ଛାନ ଭ୍ମଣର ଦିବ୍ୟାନୁଭୂତି              |                                      | 90           |
| ୩୪  | ଅଭିମତ ଓ ଅନୁଭୂତି                                                    | _ · · · · · · ·                      |              |
|     | ଅଭିମତ (୧) - My experience with Sri Sri Thakur                      | Srimati Sasmita Mishra               | 22           |
|     | ଅଭିମତ (୨)                                                          | ଶୀମତୀ ପୀତି ସ୍ୱାଇଁ                    | 29           |
|     | ଅନୁଭୂତି (୧) - ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପିତା ରୂପେ ପାଇବାର ଅନୁଭୂତି               | ଶୀମତୀ ସଂଘମିତା ନାୟକ                   | ೨୮           |
|     | ଅନୁଭୂତି (୨) - ଷ୍ୟ ବାର୍ଷିକ ସମ୍ମିଳନୀ ଷେତ ନିର୍ପଣରେ ଅନୁଭୂତି            | ସୀ ଅଶ୍ୱିନୀ ନାୟକ                      | ೨୮           |
|     | ଅନୁଭୂତି (୩) - ଆମେରିକାରେ ଭକ୍ତ ସମ୍ନିଳନୀରେ ମୋର ଅନୁଭୂତି                | ସୀମତୀ ଅଞନା ଅରୁକ୍                     | 20           |
|     | ଅନୁଭୂତି (୪)                                                        | ଶୀମତୀ ଅବତଃ ସାମଲ                      | 90           |
| ୩୫  | ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ତୃତୀୟ ବାର୍ଷିକ ବିବରଣୀ                          | ଶ୍ରୀ ଜ୍ଞାନରଞନ ଦ୍ୱିବେଦୀ               | 99           |
| ୩୬  | ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ - ପଞ୍ଚମ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀର ବିବରଣୀ          | _                                    | 98           |
| ୩୭  | Kids' Section                                                      |                                      | 90           |
| ை   | 2006 Sammilani Photos                                              |                                      | Г9           |
| ୩୯  | 2006 Fiscal Report                                                 |                                      | Γq           |
| XΩ  | Directory of Bhaktas in America Saraswata Sangha                   |                                      | ΓX           |



Paramahansa Shreemat Swami Nigamananda Saraswati Dev

#### ଜୟଗୁରୁ

#### ବନ୍ଦନା

ଓଁ ନମଃ ଶିବାୟ ଗୁରବେ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ମୂର୍ତ୍ତୟେ ନିଷ୍ଟଅୟ ଶାନ୍ତାୟ ନିରାଲମ୍ବାୟ ତେଜସେ ନିରାଲମ୍ବଂ ସମାଶ୍ରିତ୍ୟ ସାଲମ୍ବଂ ବିଜହାତି ଯଃ ସ ସନ୍ୟାସୀ ଚ ଯୋଗୀ ଚ କୈବଲ୍ୟଂ ପଦମଶ୍ରୁତେ । ୧। - ନିରାଲମ୍ବୋପନିଷଦ୍ ।

ଅର୍ଥାତ୍ - ଯେ ସତ୍ ଚିତ୍ ଓ ଆନନ୍ଦର ଘନବିଗୁହ, ଯେ ପରାଶାନ୍ତି ଲାଭ କରିଛନ୍ତି, ଯେ ପଞ୍ଚାତ୍ମିକ ପାର୍ଥ୍ବ ପଦାର୍ଥ ରହିତ, ଯେ ଆଲମ୍ବନ ମୁକ୍ତ, ଯେ ସ୍ୱୟଂ ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟ ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ୱତେଜରେ ବିଭାସିତ, ସେହି ମଙ୍ଗଳମୟ ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କୁ ଆମ୍ନେମାନେ ପ୍ରଣାମ କରୁଅଛୁ । କାରଣ ସେ ଆଲମ୍ବନବିହୀନ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ବୃହୁତ୍ତ୍ୱକୁ ଆଶ୍ରୟ କରି ଆଧାରବାନ ବୟୁକୁ ପରିତ୍ୟାଗ କରି ସର୍ବତ୍ୟାଗୀ ସନ୍ନ୍ୟାସୀ ଏବଂ ସିଦ୍ଧ ଯୋଗୀଙ୍କ ରୂପରେ କୈବଲ୍ୟ ମୁକ୍ତି ପଦାନ କରିଥାନ୍ତି ।

ପ୍ରପଞ୍ଚରହିତ ସଜିଦାନନ୍ଦ ନିରାଲମ୍ବ ହୋଇ ସାଲମ୍ବକନ୍ଦ ତେଜେ ଝଟକନ୍ତି ସେ ସର୍ବ ତ୍ୟାଗୀ ପୁଣି ସେ ଅଟନ୍ତି ପରମ ଯୋଗୀ ଦ୍ୟ'ନ୍ତି ମୋକ୍ଷଦାନ ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କୁ କରେ ପ୍ରଣାମ ।



# ପ୍ରାର୍ଥନା

ଉତ୍ତିଷ ବୃହୁଣୟତେ ଦେବୟନ୍ତୟେମହେ ଉପପ୍ରୟକୃ ମର୍ତଃ ସୁଦାନବଇନ୍ଦ୍ର ପାଶୁର୍ଭବ୍ୟସଗୃ । ୧। ତ୍ୱାମିଛି ସହିସୟୁତ୍ମତ୍ୟ ଉପବ୍ରତେଧନେ ହିତେ ସୁବୀର୍ଯ୍ୟ ମରୁତ ଆସ୍ୱଶ୍ୟ ବନ୍ଦଧୀତ ଯୋ ବ ଆଚକେ । ୨। (ରଗ୍ବେଦ ପ୍ଥମ ମଞ୍ଜ, ୨୧ବର୍ଗ, ୩୯ ସୂତ, ୧ ଓ ୨ ମନ୍ତ)

ହେ ବୃହୁଣଙ୍କତେ - ବେଦରକ୍ଷକ, ଇନ୍ଦ୍ର - ବିଦ୍ୟାଦି ପରମୈଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟଯୁକ୍ତ ବିଦ୍ୱାନ୍, ସଗ୍ୱବିଞ୍ଜାନଦ୍ୱାରା, ଦେବୟତ୍ତଃ - ସତ୍ୟ ବିଦ୍ୟାର କାମନା କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି, ସୁଦାନବଃ- ଉତ୍ତମ ଦାନ ସ୍ୱଭାବଯୁକ୍ତ, ମରୁତଃ- ବିଦ୍ୟା ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ପ୍ରଗ୍ତରର ଅଭିଳାଷୀ ଆମ୍ବେମାନେ, ତ୍ୱା -ଆପଣଙ୍କୁ, ଈମହେ- ପ୍ରାୟ ହେଉଛୁ ଏବଂ ଯେପରି ସମୟ ଧାର୍ମିକଲୋକ, ଉପପ୍ରୟନ୍ତୁ - ସମୀପକୁ ଆସନ୍ତି, ସେହିପରି ଆପଣ ପ୍ରାଶ୍ରଃ -ସମୟ ସୁଖ ଦେବା ବ୍ୟକ୍ତି, ଭବ - ହୁଅନ୍ତୁ ଏବଂ ସମୟଙ୍କ ହିତାର୍ଥେ ପଯତ୍ନ କରନ୍ତୁ । ହେ ସହିସଫୁତ୍ର - ବୁଦୁରର୍ଯ୍ୟ ଏବଂ ବିଦ୍ୟାଦି ଗୁଣ ଦ୍ୱାରା ଶରୀର ଆତ୍ମାଙ୍କର ପୂର୍ଣ୍ଣବଳ ଯୁକ୍ତ ପୁତ୍ର! ଯଃ - ଯେଉଁ, ମର୍ତ୍ତ୍ୟ - ବିଦ୍ୱାନ ମନୁଷ୍ୟ, ତ୍ୱାମ୍- ତୁମଙ୍କୁ ସମୟ ବିଦ୍ୟା, ଉପବୂତେ - ପଢାଉଛନ୍ତି ଏବଂ ହେ ମରୁତଃ - ବୁଦ୍ଧିମାନ ଲୋକ, ଆପଣ ଯେଉଁ ବଃ-ଆପଣମାନଙ୍କୁ, ହିତେ- କଲ୍ୟାଣକାରକ, ଧନେ- ସତ୍ୟ ବିଦ୍ୟାଦି ଧନରେ, ଆଚକେ- ତୃତ୍ତ କରନ୍ତି, ଇତ୍-ତାହା ନିମନ୍ତେ, ୟର୍ଶ୍ୟବମ୍ - ଉତ୍ଥମ ବିଦ୍ୟା ବିଷୟରେ ଉତ୍ପନ୍ନ, ସୁବୀର୍ଯ୍ୟମ୍ - ଅତ୍ୟୁତ୍ତମ ପରାକମକୁ ତୁମ୍ବେମାନେ ଧାରଣ କର ।

ହେ ପରମ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟବାନ ବେଦୋଦ୍ଧାରକ! ଯେପରି ରତମୃରା ପ୍ରଞ୍ଜାବାନ୍ ଦାନଶୀଳ ବ୍ୟକ୍ତିମାନଙ୍କର ସଂସର୍ଗ ଲାଭ କରି ଏବଂ ସେମାନଙ୍କର ସେବା ବା ପରିଚର୍ଯ୍ୟା କରି ସମୟ ପ୍ରକାର ବିଦ୍ୟା, ଯୋଗବିଦ୍ୟା, ଧର୍ମାଚରଣ ପଦ୍ଧତି ଏବଂ ଜଗବ୍ଧିତକର କର୍ମ କୌଶଳ ଅବଗତ ହୋଇପାରିବୁ ଓ ସମୟ ବେଦବିଦ୍ୟାଧାରୀଙ୍କ ଅଧୀତ ବିଦ୍ୟାଲାଭ କରିପାରିବୁ ଏବଂ ଏହାର ପ୍ରୟୋଗ କରି ସୁଖରେ ଜୀବନ ଯାପନ କରିପାରିବୁ ତାହାର ବ୍ୟବଥା କରି ଦିଅନ୍ତୁ ।

ହେ ପରମ ଶକ୍ତିଶାଳୀ ବିଦ୍ୟା ବିଶାରଦ । ଆମୃମାନଙ୍କୁ ସମୟ ପ୍ରକାର ବିଦ୍ୟାରେ ପାରଙ୍ଗମ କରାଇ ଜଗତ କଲ୍ୟାଣ କାରକ କର୍ମରେ ନିଯୁକ୍ତ କରନ୍ତୁ । ଏହିପରି ଜ୍ଞାନ ଓ ଧର୍ମ ଯୁକ୍ତ କର୍ମଦ୍ୱାରା ଆମ୍ନେମାନେ ଯେପରି ପରୟରର ମଙ୍ଗଳ ବିଧାନ କରି ସୁଖରେ କାଳାତିପାତ କରିପାରିବୁ ତାହାର ସୁବନ୍ଦୋବୟ କରନ୍ତୁ ।

> ହେ ବେଦ ରକ୍ଷକ ପୁଭୁ ସର୍ବ ବିଦ୍ୟା ଜ୍ଞାତ। ଦିଅ ମୋତେ ବିଦ୍ୟା ବୃଛି ଆହେ ଜ୍ଞାନ ଦାତ। କରି ତୁମ ସେବା ନିତି ଯୋଗ ଜ୍ଞାନ ଧର୍ମାର୍ଜ୍ଜନେ ରହୁ ମୋର ମତି । ୧। ଜଗତ ମଙ୍ଗଳ କାର୍ଯ୍ୟ କଉଶଳ ଯେତେ ଲଭିବୁ ଯେପରି ଅବଗାହି ହୃଦଗତେ ହେ ପରମ ଜ୍ଞାନ ଦାତା କରି ଆଚରଣ ଲଭୁ ସୁଖ ଶାନ୍ତି ସଦା । । ୨। ବିଦ୍ୟା ବିଶାରଦ ତୁମେ ମହା ଶକ୍ତିଶାଳୀ କରିବୁ ଯେପରି କର୍ମେ ମଙ୍ଗଳ ସବୁରି କରୁ ପ୍ରାର୍ଥନା ୪ତିକି ସୁଖରେ କାଟିବୁ କାଳ ଦେଇଣ ମତିକି । ୩।

> > ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ରୀ ଯୋଗେଶ୍ୱର ସୁନ୍ଦରରାୟ ବେଗୁନିଆ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ, ଖୋର୍ଦ୍ଧା

#### +\*\*\*+

ବିବେକର ଶରଣାଗତ ହୋଇ ଜ୍ଞାନଲାଭ କରିବାକୁ ହେବ, କିନ୍ତୁ ଯାହାଙ୍କର ଚିତ୍ତଶୁଦ୍ଧି ହୋଇନାହିଁ ଯେ ମାୟାର ସମ୍ୟୋହନ ମନ୍ୟରେ ମୁଗ୍ଧ ହୋଇ ପରିଗୃଳିତ ହେଉଛନ୍ତି, ସେ ବିବେକର ବଶବର୍ତ୍ତୀ ନୁହନ୍ତି । ସୁତରାଂ ପ୍ରଥମେ ବିବେକକୁ ଜାଗତ କରିବା ନିମିତ୍ତ ଚିତ୍ତଶୁଦ୍ଧି ଆବଶ୍ୟକ । ପୁଣି ଚିତ୍ତଶୁଦ୍ଧି ପାଇଁ ଇଛା ଥିଲେ ଭଗବତ୍ ନିର୍ଦ୍ଧିଙ୍ଖ ନିୟମ ଗୁଡିକ ସର୍ବଦା ପାଳନ କରିବା ଏକାନ୍ତ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ।

- ଶୀଶୀଠାକୁର

ଧର୍ମବଳ ସୁଦୃଢ ନ ହେଲେ କେହି କେବେ ହେଲେ କୌଣସି ବିଷୟରେ ଉନ୍ନତି ଲାଭ କରିପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ଜୀବନର ପ୍ରଥମ କାର୍ଯ୍ୟ ଚରିତ୍ର ଗଠନ । ଯାହାଙ୍କର ଚରିତ୍ ବଳ ନାହିଁ, ସେ କେବେହେଲେ ଉନ୍ନତି ପଥରେ ଅଗ୍ରସର ହୋଇପାରିବେ ନାହିଁ ।

- ଶୀଶୀଠାକୁର

## ସୃତ୍ତିମାଳା

୧· କ୍ଷମାବଶୀକୃତୋଲୋକଃ କ୍ଷମୟା କିଂ ନ ସାଧ୍ୟତେ ଶାନ୍ତି ଖଡ଼ଗଃ କରେ ଯସ୍ୟ କିଂ କରିଷ୍ୟତି ଦୂର୍ଜ୍ୱନଃ ।

- ମହାଭାରତ

ଅର୍ଥାତ୍ ଷମାଦ୍ୱାରା ଲୋକମାନେ ବଶୀଭୂତ ହୁଅନ୍ତି । ଷମାଦ୍ୱାରା ନ ହୁଏ କ'ଣ ? ଶାନ୍ତି ରୂପ ଖଡ୍ଗ ଯାହାଙ୍କର ହୟରେ ବିଦ୍ୟମାନ, ଦୁର୍ଜନ ବା ଖଳ ବ୍ୟକ୍ତି ତାଙ୍କର କିଛି ଷତି କରି ପାରନ୍ତି ନାହିଁ ।

୨· ବିଗ୍ରରେଣ ପରିଞ୍ଜାତ ସ୍ୱଭାବସ୍ୟୋଦିତାମୂନଃ ଅନୁକଂପା ଭବତ୍ତୀହ ବହୁ ବିଷ୍ଟୁଦଶଙ୍କରାଃ ।

- ଯୋଗବାଶିଷ

ଅର୍ଥାତ୍ ବ୍ରହ୍କ ବିଗୂର ଦ୍ୱାରା ନିଜ ସ୍ୱଭାବ ଜ୍ଞାତ ହେବା ପରେ ଯାହାଙ୍କ ଭିତରେ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ପ୍ରକାଶ ହୁଏ, ବ୍ରହ୍ଲା, ବିଷ୍ଟୁ ଓ ଶିବ ପଭୃତି ଦେବତାମାନେ ମଧ୍ୟ ସେ ଭଳି ବ୍ୟତ୍ତିଙ୍କର ଦୟା ଆକାଙ୍ଷା କରନ୍ତି ବା ବ୍ରହ୍ଲା, ବିଷ୍ଟୁ ଆଦି ଦେବଗଣ ସେଭଳି ବ୍ୟତ୍ତିଙ୍କର ଦୟାର ଭିକାରୀ ।

୩ ଦେବର୍ଷି ନାରଦ ଯୁଧିଷିରଙ୍କୁ କହିଛନ୍ତି -

ଶୋକ ମୋହ ଭୟ କୋଧ ରାଗ କ୍ଲୈବ୍ୟଶ୍ମାଦୟଃ । ଯନୁଳାଃ ସ୍ୟୁନ୍ଣା ଜହ୍ୟାତ୍ ୟୃହାଂ ପାଣାଥିୟୋର୍ବୁଧଃ ।

- ଶୀମଦ୍ଭାଗବତ

ଅର୍ଥାତ୍ ଧନ ଏବଂ ପାଣ ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କର ଶୋକ, ମୋହ, ଭୟ, କୋଧ, ଅନୁରାଗ, ଦୀନତା ଏବଂ ଶ୍ରମାଦିର ମୂଳ । ପଞ୍ଚିତ ବ୍ୟକ୍ତି ଏହି ଦୁଇ ପଦାର୍ଥର ଷୃହା ପରିତ୍ୟାଗ କରିବେ ।

୪· ଅର୍ଥାନାମର୍ଜନେ କ୍ଲେଶୟଥେବ ପରିରକ୍ଷଣେ ନାଶେ ଦୁଃଖଂ ବ୍ୟୟେ ଦୁଃଖଂ ଧୂଗର୍ଥାନ୍ କ୍ଲେଶକାରିଣଃ ।

- ପଞ୍ଚଦଶୀ

ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦେଖାଯାଉଅଛି ଯେ, ଅର୍ଥର ଉପାର୍ଜ୍ୱନରେ ନାନାପ୍ରକାର କ୍ଲେଶ, ତାର ରକ୍ଷଣାବେକ୍ଷଣରେ ନାନାବିଧ ଦୁଃଖ, ପୁଣି ଅର୍ଥ ନଷ୍ଟ ହେଲେ ମହା ଶୋକ ଏବଂ ବ୍ୟୟ ହୋଇଗଲେ ମଧ୍ୟ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଦୁଃଖ ଅନୁଭୂତ ହୋଇଥାଏ । ଅତଏବ ଯାହାର ଆୟ, ବ୍ୟୟ, ଛିତି ତିନୋଟିରେ ସୁଖ ବା ଶାନ୍ତି ନାହିଁ ସେହି କ୍ଲେଶକାରୀ ଅର୍ଥକୁ ଧିକ୍ ।

୫· ପ୍ରକୃତ ବୃହୁଜ୍ଞ ସାଧକଙ୍କର ଆନନ୍ଦ ଉପଭୋଗ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଅଷ୍ଟାବକୁ ରଷି କହିଛନ୍ତି -ଆମି ବିଶ୍ୱାନ୍ତି ତୃତ୍ତେନ ନିରାଶେନ ଗତାର୍ତ୍ତିନା ଅନ୍ତର୍ଯଦନୁଭୂୟତେ ତତ୍ କଥଂକସ୍ୟ କଥ୍ୟତେ ସୁଧୋ∑ପି ନ ସିଷୁ ପୌଚ ସ୍ୱପ୍ନେ∑ପି ଶାୟିତୋନ ଚ ଜାଗରେ∑ପି ନ ଜାଗର୍ତ୍ତିଧୀରୟୃତ୍ୟ ପଦେପଦେ ।

-ଅଷ୍ଟବକସଂହିତା, ୧୮/୯୪/୯୪

ଯେ ନିୟତ ପରମାତ୍ମାଙ୍କଠାରେ ବିଶ୍ୱାମ ପୂର୍ବକ ତୃତିଲାଭ କରିଛନ୍ତି, ଯେ ସକଳ ପ୍ରକାର ଆଶା ଅର୍ଥାତ୍ ଭୋଗଲାଳସା ପରିତ୍ୟାଗ କରିଛନ୍ତି, ଯେ କୌଣସି ବିଷୟରେ କଞ୍ଚ ଅନୁଭବ କରନ୍ତି ନାହିଁ, ସେ ଅନ୍ତଃକରଣ ମଧ୍ୟରେ ଯେଉଁ ଆନନ୍ଦ ଅନୁଭବ କରନ୍ତି, ତାହା କାହାରି ନିକଟରେ ବ୍ୟକ୍ତ କରାଯାଇ ପାରେ ନାହିଁ । ସେହି ଜ୍ଞାନୀ ବ୍ୟକ୍ତି ସୁଷୁତି ଅବସ୍ଥାରେ ଥାଇ ମଧ୍ୟ ସୁସ୍ଥ ନୁହନ୍ତି, ନିଦିତ ଅବସ୍ଥାରେ ରହି ମଧ୍ୟ ନିଦିତ ନୁହନ୍ତି; ଜାଗତ ରହି ମଧ୍ୟ ଜାଗତ ନଥାନ୍ତି । ସେ ନିୟତ ପୂର୍ଣ୍ଣନନ୍ଦ ଅନୁଭବ ପୂର୍ବକ କେବଳ ସର୍ବଦା ପରିତୃତି ଲାଭ କରିଥାନ୍ତି ।

### ନିଗମ ବାଣୀ

୧· "ବସ୍ । ତୁମମାନଙ୍କର ବାହୁରେ ଶକ୍ତି ଓ ହୃଦୟରେ ଭକ୍ତିର ବିକାଶ ହେଉ, ନବବର୍ଷରେ ମୁଁ ତୁମମାନଙ୍କୁ ଏହି ଆଶୀବାଦ କରୁଛି ।" (ଅଭୟବାଣୀ)

୨· "ବସ୍, ବାହାରେ ମୋତେ ଦେଖି ନ ପାରିଲେ ମଧ୍ୟ ତୁମମାନଙ୍କର ବିଶେଷ କିଛି ଷତି ହେବ ନାହିଁ, ତୁମେମାନେ ମୋତେ ଭିତରେ ଦେଖିବାକୁ ଅଭ୍ୟାସ କର । ମୋ କଥା ଶୁଣି ତୁମମାନଙ୍କ ମନରେ ଯେଉଁ କଲ୍ଷନାମୟୀ ଭାବ ଜନ୍ମିଅଛି, ସେହି ଭାବ ଦେଇ ତୁମମାନଙ୍କର ମନୋମୟୀ କଲ୍ଷନାରେ ମୋର ଗୋଟିଏ ମୂର୍ତ୍ତି ଗଠନ କର ଏବଂ ତାହାକୁ ହୃଦ୍ୟରେ ବସାଇ ଚିନ୍ତାଦ୍ୱାରା ସେହି ମୂର୍ତ୍ତିଙ୍କୁ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କର । ଏହାକୁ ଧ୍ୟାନରେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ କରିପାରିଲେ ସର୍ବାର୍ଥ ସିଦ୍ଧ ହେବ, ସବୁ ଅଭାବ ମେଣ୍ଟିଯିବ । ବାହ୍ୟ ଦେହ ଦ୍ୱାରା ବାହ୍ୟ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଯାଅ, ଅନ୍ତରରେ ତାଙ୍କୁ ଧରି ରଖ, ମୋତେ ହୃଦ୍ୟୟ ବୋଲି ଚିନ୍ତା କର । ଏହି ଭାବ ନିକଟରେ ଯେ କୌଣସି ସାଧନା ପିଲାଖେଳ ପରି । ଆଶୀର୍ବାଦ କରୁଛି ତୁମେମାନେ ସେହି ଉଚ୍ଚ ଭାବର ଅଧିକାରୀ ହୁଅ ।" (ଅଭ୍ୟବାଣୀ)

୩- "ତୁମେମାନେ ନିତ୍ୟମୁକ୍ତ, ମୁଁ ତୁମମାନଙ୍କୁ ଆବରଣ ଯୁକ୍ତ କରି ନିତ୍ୟଧାମରୁ ଏହି ଜଗତକୁ ଆକର୍ଷଣ କରି ଆଣିଛି । ତୁମମାନଙ୍କର ନିଜର ମୁକ୍ତି ନିମିତ୍ତ କୋଣସି ଭାବନା ନାହିଁ । ତୁମେମାନେ ଜଗତର ମଙ୍ଗଳ କରିବା ପାଇଁ ଅବତରଣ କରିଅଛ । ତୁମମାନଙ୍କର ବନ୍ଧନ ନାହିଁ ବୋଲି ତୁମମାନଙ୍କ ଉପରେ ମୁଁ ଏତେ କର୍ମର ବୋଝ ଲଦିଦେଇଛି । ନିଜର ଚରିତ୍ର ଗଠନ କିପରି କରିବାକୁ ହୁଏ, ଜଗତକୁ ତୁମେମାନେ ଏହି ଶିକ୍ଷା ଦିଅ । ମୁଁ ତୁମମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଏହି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ସାଧନ କରିବାକୁ ଗୁହେଁ । କେବଳ ମନୁଷ୍ୟତ୍ୱ ଅର୍ଜନ କଲେ ସବୁ ଦୈନ୍ୟ ଆପଣା ମନକୁ ଗୁଲିଯାଏ । ତୁମେମାନେ ମନୁଷ୍ୟକୁ ମନୁଷ୍ୟ ହେବାରେ ସାହାଯ୍ୟ କର । ତୁମମାନଙ୍କ ପତି ମୋର ଏହା ହିଁ ଆଶୀର୍ବାଦ ।"

୪· "ତୁମେମାନେ ସଂଘବର୍ଦ୍ଧ ହୁଅ । ଏହା ମଧ୍ୟ ମୋର ଗୋଟିଏ ଇଛା । ତେଣୁ ମୋ ଇଛାକୁ ରୂପଦେବା ଯେଉଁମାନଙ୍କର ଇଛା, ସେମାନେ ନିଷ୍ଟୟ ସଂଘବର୍ଦ୍ଧ ହୋଇପାରିବେ । ମୋ ଇଛାର ତ୍ରିପାଦ ହିଁ ଅବ୍ୟକ୍ତ । ଚେତନାକୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱ କରିପାରିଲେ ମୋର ସେହି ଅବ୍ୟକ୍ତ ଇଛାକୁ ବୁଝିପାରିବ । ନିମ୍ନାଭିମୁଖୀ ମନ ଦ୍ୱାରା କେବେହେଲେ, ମୋ ଇଛାକୁ ଦୃଦୟଙ୍ଗମ କରିପାରିବ ନାହିଁ । ତେଣୁ ଆମୂୟ ହେଲେ, ସମାହିତ ହୋଇପାରିଲେ ମୋର ବ୍ୟକ୍ତ ଓ ଅବ୍ୟକ୍ତ ସମୟ ଇଛାକୁ ଉପଲବ୍ୟ କରିପାରିବ ।

୫ "ତୁମେମାନେ ଆଦର୍ଶ ସଂସାର ଛାପନ କର । ମୋତେ ମୂଳରେ ପ୍ରତିଷା କରି ମୋ ସଂସାରରେ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଯାଅ । ଯେପରି ମନେ ଥାଏ, ଘରଦ୍ୱାର, ବିଷୟ ସଂପଦ ସବୁ ଠାକୁରଙ୍କର, ତୁମେମାନେ ସେବକ ମାତ୍ର । ତୁମମାନଙ୍କର ପ୍ରତ୍ୟକ ନିଃଶ୍ୱାସ ଯେପରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ବହିର୍ଗତ ହୁଏ ।"

 $\diamond x * x \diamond$ 

### ବନ୍ଦନା

ନବ ନନ୍ଦନ ହେ, ହୃଦ ଚନ୍ଦନ ହେ, ତବ ବନ୍ଦନା ଗାଏ ଆଜି ନିଖିଳ ଧରା ।ଠା

ତବ ସୁନ୍ଦର ପଦକମ କାନ୍ତି ବୋଳା ମୁଖ କମଳ ହେରି ତୁଟେ ଜୀବନ ଜ୍ୱାଳା ତୁମ ଅର୍ପ ରୂପ ତିନି ଭୁବନ ସାରା ।୧। ଭବ ଜୀବ ବେଦନା ଦୁଃଖ ହରିବ ବୋଲି ଆଜି ଆସିଛ ପୁଭୁ ସୁଖ-ସରଗ ଭୁଲି ତୁମେ କୋଟିଏ ଭକତ ନୟନର ତାରା ।୨।

ତୁମ ପ୍ରେମ ପରଶେ ବନ କୁସୁମ ଫୁଟେ ନୀଳ ସାଗର ଜଳେ ନିତି ଜୁଆର ଉଠେ ଝରେ ଶାବଣ ହୋଇ ତୁମ ଆଶିଷ ଧାରା ।୩।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଚିନ୍ତାମଣି ବାରିକ୍ ବାରିପଦା ସାରସ୍ତ ସଂଘ

### ଏଇ ଆମ ସନ୍ନିଳନୀ

ସୁଦ୍ର ବିଦେଶେ ଆମେରିକା ଦେଶେ ମିଳି ଭକ୍ତ ମା' ଭାଇ କରିଛନ୍ତି ଇଛା ସେବିବେ ଶ୍ରୀଗୁରୁ ଏକ ମନ ପ୍ରାଣ ହୋଇ ବିଗତ ବରଷ ସମ୍ନିଳନୀ ଶେଷେ ବିଦାୟ ସଭାର ବେଳେ ଆନନ୍ଦ ସରିଲା ସଂସାର ଆସିଲା ଭାବିଲେ ଭକ୍ତ ବ୍ୟାକୁଳେ କଲେ ନିମନ୍ତ୍ରଣ ଭକ୍ତ ମଣ୍ଡଳୀ ଶୀଚରଣରେ ପଣମି

ଏଇ ଆମ ସନ୍ନିଳନୀ । ୧।

ଭକ୍ତର ବ୍ୟାକୁଳ ପ୍ରାର୍ଥନା ଭକତି ଦେଖି ସଚକିତ ହୋଇ କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତିନିଧି ବୁଝାଇ କହିଲେ, ଶୁଣ ସବୁ ମା' ଭାଇ ! ଏହି ଉତ୍ସବାନ୍ତେ କାର୍ଯ୍ୟ ଆରମ୍ଭିଲା ପର ସମ୍ଫିଳନୀ ପାଇଁ ଦେହ ମନ ପ୍ରାଣ ଅରପି ଶ୍ରୀପଦେ କର ଆୟୋଜନ ଏହି ସରବେ ବିଦାୟ ନେଲେ ଆନନ୍ଦିତେ ରଟି 'ଜୟଗୁରୁ' ଧୁନି

ଏଇ ଆମ ସନ୍ନିଳନୀ । ୨।

ସମୟ ଗଡିଲା ନୂଆବର୍ଷ ହେଲା ସେବା କାର୍ଯ୍ୟ ବଣ୍ଟା ହେଲା ସରବ ପ୍ରଥମେ ମାଗାଜିନ୍ ଲେଖା ପାଇଁ ଡାକରା ପଡିଲା ଆସନ ସଜା, ଆନନ୍ଦ ସଭା, ସଙ୍ଗୀତ, ଭୋଗ ପ୍ରୟୁତି ସେବା ଟେଲିଫୋନ୍ ଯୋଗେ ଆଲୋଚନା ହେଲା କିପରି ସବୁ କରିବା ଦେଖୁ ଦେଖୁ ଏହି ସବୁ ସମ୍ମିଳନୀ ନିକଟ ହୋଇଗଲାଣି

ଏଇ ଆମ ସନ୍ନିଳନୀ ।୩।

ବିଜୟ, ଅଶ୍ୱିନୀ, ବିଶ୍ୱଜିତ, ସାନୁଜିତ, ପ୍ରଭାକର ଭାଇ ମୁଞ୍ଜ ଝାଳ ତୁଞ୍ଜେ ମାରି ଅଗ୍ରସର ସମ୍ମିଳନୀ ସେବାପାଇଁ ନଥି କାରୋଲିନା ରାଇଜେ ଏମାନେ ସରବେ କରନ୍ତି ବାସ ସମ୍ମିଳନୀ ୟଳ ପାଶେ ରହି ଆୟୋଜନ୍ତି ଏହି ସମାବେଶ ବର୍ଷକ ଅପେକ୍ଷା ପରେ ଦୂର ୟାନୁ ଭକ୍ତମାନେ ଧାଇଁଲେଣି

ଏଇ ଆମ ସନ୍ନିଳନୀ ।ଧା

ମିତ୍ୱ୍ୱେଞ୍ ରାଜ୍ୟରୁ ଭକତଙ୍କ ମଧ୍ୟେ ଜ୍ଞାନ, ବୃନ୍ଦାବନ, ବ୍ରଜ କାଲିଫର୍ଞିଆରୁ ଆସିଲେ ସୁବ୍ରତ, ବିନୟ ଓ ପୃଥ୍ୱୀରାଜ ନିଉଜସିଁରୁ ମିନିବସ୍ରେ ଶିବ, ରବି, ଆଦିତ୍ୟ, ରଶ୍ମିରଞ୍ଜନ ଅନ୍ୟ ରାଇଜରୁ ବରଦା, ଦେବାଶୀଷ, ସନ୍ଦିପ, ଦେବରଞ୍ଜନ ପ୍ରାଣପ୍ରିୟଙ୍କ ଦର୍ଶନ ପାଇଁ ଆଗମନ ପରିବାରକୁ ଘେନି

ଏଇ ଆମ ସନ୍ନିଳନୀ । ୫ା

ସନ୍ନିଳନୀ ୟଳେ ଠୁଳ ହୋଇ ସର୍ବେ ଅଧିବାସ ପୂର୍ବ ଦିନ ସେବିବେ ଶୀଗୁରୁ ବୋଲି ଆନନ୍ଦରେ ନାଚୁଥାଏ ତାଙ୍କ ମନ ଅଧିବାସ ଦିନ ପାତେ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ଭାଇଙ୍କ ଗୃହ ଆସନେ ପ୍ରାତଃପୂଜା ଶେଷେ ଶୁଭ ଆଗମନୀ ଠାକୁର ଭକ୍ତ ଗହଣେ ପଥ ମଧ୍ୟେ ଅଭ୍ୟର୍ଥନା କଲେ ପାଣମଣିଙ୍କୁ ଭାଇ ଅଶ୍ୱିନୀ

ଏଇ ଆମ ସନ୍ନିଳନୀ ।୬।

ସନ୍ନିଳନୀ ପୀଠ ଉଛୁଳି ଉଠିଲା ଚଉଦିଗେ ଜୟ ଧ୍ୱନି ପ୍ରିୟ ଠାକୁରଙ୍କୁ ପାଛୋଟି ନେଲେ ପ୍ରଣମି ଭକ୍ତ ମା' ଭାଇ ଅପରାହ୍ନ କାଳେ ଭକ୍ତ ଗହଣେ ସନ୍ନିଳନୀ ବିଭାଗ ଭ୍ରମଣ ଗୁରୁଦେବ ତୃପତ ହୁଅନ୍ତି ଦେଖି ଶିଷ୍ୟଙ୍କ ଆନନ୍ଦ ପ୍ରାଣ ସଦ୍ଧ୍ୟାପୂଜା ଶେଷେ କାର୍ଯ୍ୟସୂଚୀ ଅରପିଲେ ଶ୍ରୀପଦ୍ରର ନମି ଏଇଁ ଆମ ସନ୍ନିଳନୀ ।୭।

ପ୍ଥମ ଦିବସ ପ୍ରାତଃ ପାଞ୍ଚଟାରୁ ହୋଇ ଭକ୍ତ ଏକତ୍ରିତ ଆବାହନ ଗାନେ ତାକିଲେ ଦେବଙ୍କୁ କରି ମୟପ ପ୍ରକଂପିତ କର ବିତରଣ ଆନନ୍ଦ ଉଲ୍ଲାସ ଏ ପ୍ରିୟ ତୁମ ଅନୁଷାନ ଯକ୍ତୀ ହୋଇ ଏହି ଉତ୍ସବେ ଆମକୁ କର ହେ ପରିଚାଳନ କି ସୁନ୍ଦର ସାଜସଜା ପରିବେଶ କି ମଧୁର ତାଙ୍କ ବାଣୀ ଏଇ ଆମ ସନ୍ଦିଳନୀ ।୮।

ସଂସାର ଜଞ୍ଜଳ ଭୁଲି ଭକ୍ତବୃନ୍ଦ ନିଜ ସେବା କର୍ମେ ମାତି ପାର୍ଥନା ଶ୍ରୀପଦେ ଠାକୁର ହେ ଗୁହଣ କର ଭକତି ପ୍ରୀତି ସଂଘଶକ୍ତିର ପ୍ରତିଷ୍ଠ, ଆଦର୍ଶ ଗୃହିଁ ଇଶବନ ଗଠନ ଭାବ ବିନିମୟ କର ହେ ସନ୍ତାନ କହିଲେ ମନମୋହନ ଏକ ପରେ ଏକ ସଭାକାର୍ଯ୍ୟ ହେଲା କାର୍ଯ୍ୟସୂଚୀକୁ ମାନି ଏଇ ଆମ ସୟିଳନୀ ।୯।

ବରଷକ ପରେ ଭାଇ ମା' କେତେ ଭାବ ବିନିମୟ କଲେ ପିଲାମାନେ ନିଜ ସାଙ୍ଗସାଥୀ ନେଇ କେତେ ଖେଳାଖେଳି ହେଲେ ଠାକୁରଙ୍କ ବାଣୀ ଯନ୍ର ସହ କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତିନିଧି କଲେ ବ୍ୟକ୍ତ ଭାବ ବିନୋଦିଆ ନିୟାମକ ସେ ଯେ ଏତିକି ବୁଝ ଭକତ ଶିଷ୍ୟ- ଭକତଙ୍କ ମିଳନ ଭୂମି ଏ ଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରିୟ ବାଣୀ ଏଇ ଆମ ସମ୍ମିଳନୀ ।୧୦।

ଆନନ୍ଦ ମଧ୍ୟରେ ଆନନ୍ଦ ସଭାର ହେଲା ଯେବେ ଅନୁଷାନ କେତେ ପରକାରେ ଅଭିନୟେ ହେଲା ଭଞ୍ଜଙ୍କ ମନୋରଂଜନ କେତେ ହସଖୁସି ଭିତରେ କଟିଲା ଆନନ୍ଦ ସଭା ରାତି ନିମନ୍ତ୍ରିତ ହୋଇ ବତ୍ତା ଆସିଲେ ଆସିଲେ କିଛି ଅତିଥି ସମ୍ମିଳନୀର ସାଧାରଣ ସଭା ହେଲା ଆନନ୍ଦ ପ୍ରଦାନି ଏଇଁ ଆମ ସମ୍ମିଳନୀ ।୧୧।

ଠାକୁରଙ୍କ ସଙ୍ଗେ ବିତିଲା ଆନନ୍ଦେ ତିନି ରାତି ଦୁଇ ଦିନ ତୃତୀୟ ଦିବସ ବିଦାୟ ବେଳାରେ କାନ୍ଦେ ଭକ୍ତ ମନ ପାଣ ହେ ପ୍ରାଣ ଠାକୁର ନିମନ୍ତ୍ରଣ ଘେନ ପର ସମ୍ମିଳନୀ ପାଇଁ ଦିଅ ହେ ଭକତି, ବଳ, ବିଦ୍ୟା, ବୁଦ୍ଧି ଶ୍ରୀପଦ ପୂଜିବା ପାଇଁ ବାହୁଡିଲେ ସର୍ବେ ଆସନ୍ତା ବର୍ଷର ପ୍ରତୀକ୍ଷା ଦିନକୁ ଗଣି ୪ଇ ଆମ ସମ୍ମିଳନୀ ।୧୨।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ରୀ ବୃହାବନ ସାହୁ

### ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ

ଭକ୍ତ ସମ୍ନିଳନୀ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ପ୍ରାଣପିୟ ଅନୁଷାନ । ସେ କହିଛନ୍ତି, ଜଗତରେ ଯଦି ମୁଁ ଆଉ କିଛି ନ କରି ଯାଇଥାନ୍ତି, ତାହା ହେଲେ ଭକ୍ତ ସମ୍ନିଳନୀ ହିଁ ମୋର ସ୍କୃତି ରକ୍ଷା କରିଥାନ୍ତା । ପ୍ରକୃତରେ ଭକ୍ତ ସମ୍ନିଳନୀ ହିଁ ଭାବୁକ ଭକ୍ତମାନଙ୍କର ଆକର୍ଷଣର କେନ୍ଦ୍ରବିନ୍ଦୁ ।

ଆଦର୍ଶ ଗୃହୟ ଜୀବନ ଗଠନ, ସଂଘଶତ୍ତିର ପ୍ରତିଷା ଓ ଭାବ ବିନିମୟ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଅର୍ଥାତ୍ ଦେଶ ଓ ଜାତିର ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜାଗରଣ ନିମିତ୍ତ ଏହି ସନ୍ନିଳନୀର ପ୍ରତିଷା । ଦେଶରେ ସମୟେ ଭଲ ମନୁଷ୍ୟ ଗୃହୁଁଛନ୍ତି । ଧର୍ମ ଜଗତରେ, ରାଜନୀତି ଷେତ୍ରରେ ଏବଂ ପୃଥିବୀର ଯେ କୌଣସି ଷେତ୍ରରେ ପ୍ରକୃତ ମନୁଷ୍ୟର ଅଭାବ ପରିଲକ୍ଷିତ ହେଉଅଛି । ଆଦର୍ଶ ଗୃହୟ ଜୀବନ ଗଠନ କରିବାକୁ ହେଲେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ କେନ୍ଦ୍ରକରି ପରିବାରର ସମୟଙ୍କୁ ପରୟର ପ୍ରୀତିଭାବାପନ୍ନ ହେବାକୁ ପଡିବ । ସକାଳ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ୟୀ-ପୁତ୍-କନ୍ୟାଙ୍କ ସହିତ ଏକତ୍ ହୋଇ ଗୁରୁପଣାମ, ସ୍ତୋତ୍ରବନ୍ଦନା ପୂର୍ବକ ନିଜ ନିଜ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ କର୍ମ ସଂପାଦନ କରିବାକୁ ହେବ । ଉପରୋତ୍ତ ଆମୁଗଠନପରାୟଣ ଆଦର୍ଶ ଗୃହୟ ସାଧକମାନଙ୍କୁ ନେଇ ସଂଘଶତ୍ତ୍ୱର ପ୍ରତିଷା କରିବାକୁ ହେବ । ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ଦୃଢ ଭତ୍ତିବିଶ୍ୱାସସଂପନ୍ନ ଗୃହୟମାନଙ୍କର ସନ୍ନିଳନ ଫଳରେ ଜଗତର ମହତ୍ର କାର୍ଯ୍ୟ ସୁସଂପନ୍ନ ହୋଇପାରିବ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ସଂଘଶକ୍ତିର ପ୍ରତିଷା ଓ ଭାବ ବିନିମୟ ନିମିତ୍ତ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ପ୍ରବର୍ତ୍ତନ କରିଛନ୍ତି । ତାଙ୍କରି ସେବକ ଭାବରେ ତାଙ୍କରି ଗୁଣ ଗାନ କରି ତାଙ୍କରି କାର୍ଯ୍ୟ କରିଗଲେ ଆମର ଆଦର୍ଶ ଗୃହୁଞ୍ଚ ଜୀବନ ଗଠନ ଓ ସଂଘଶକ୍ତିର ପ୍ରତିଷା ହୋଇପାରିବ । ବିଶ୍ୱାସ ଆସିଲେ ତାଙ୍କ ସଂଘରେ ଯୋଗଦେଇ ପରିପ୍ରଶ୍ନ ଦ୍ୱାରା ସଂଶୟ ନିରସନ କରିବା ପରେ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଉତ୍ପନ୍ନ ହେବ । ଦାମ୍ବିକତା ପରିହାର ପୂର୍ବକ ପଣିପାତ ଦ୍ୱାରା, କୁତର୍କ ନ କରି ପରିପ୍ରଶ୍ନ ଦ୍ୱାରା, ଆତ୍ମାଭିମାନ ପୋଷଣ ନ କରି ସେବା ଦ୍ୱାରା ତତ୍ତ୍ୱଞ୍ଜାନ ଲାଭ କରିବାକୁ ପଡିବ । ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀରେ ଉପରୋକ୍ତ ଆଦର୍ଶତ୍ରୟର ଅନୁଶୀଳନ ହୋଇଥାଏ । ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଆଦର୍ଶ ଗୃହୁଞ୍ଚ ଜୀବନ ଗଠନ, ସଂଘଶକ୍ତିର ପ୍ରତିଷା ଓ ଭାବ ବିନିମୟ ନିମିତ୍ତ ସଂଘ ଓ ସମ୍ମିଳନୀର ପ୍ରବର୍ତ୍ତନ କରିଛନ୍ତି । ଆଦର୍ଶ ଗୃହୁଞ୍ଚମାନେ ସଂଘବର୍ଦ୍ଧ ହୋଇ ପରୟର ଭାବ ବିନିମୟ କଲେ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀର ଆଦର୍ଶ ପ୍ରଗୁରିତ ହୋଇପାରିବ । ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଅପେଷା ଉନ୍ନତ ଓ ଶେଷ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଆଉ କିଛି ନାହିଁ । ଗୁରୁସେବା ଦ୍ୱାରା ସମୟ ଦୁର୍ଲଭ ବୟୁ ଲାଭ ହୋଇଥାଏ । ବୃହୁଞ୍ଜ ଗୁରୁଙ୍କ ସେବା ହିଁ ପ୍ରକୃତ ସନ୍ୟାସ । ଯେଉଁ ଗୃହୁଞ୍ଚ ଭକ୍ତମାନେ ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଆଦର୍ଶକୁ ରୂପ ଦେବାପାଇଁ ପ୍ରାଣପାତ ଉଦ୍ୟମ କରୁଛନ୍ତି, ସେମାନେ ସନ୍ନ୍ୟାସୀ ପଦବାଚ୍ୟ । ଗୁରୁସେବା କରି ଅବତାରମାନେ ଜଗତରେ ଆଦର୍ଶ ଛାପନ କରି ଧନ୍ୟ ହୋଇଛନ୍ତି ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ୧୯୩୪ ଖ୍ରୀଷ୍ଖର ଝୁଲଣ ପୂର୍ଣ୍ଣିମା ତିଥିରେ ଅର୍ଥାତ୍ ତାଙ୍କ ଶୁଭ ଜନ୍ମଦିନରେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ପ୍ରତିଷା କରି ତାଙ୍କର ଭାବଧାରା ଉତ୍କଳରେ ରୂପ ପ୍ରଦାନ କରିବାକୁ ଆଦେଶ ଦେଲେ । ମାନବର ଅନ୍ତର୍ଭ୍ଞିତ ସୁଓ ଶହ୍ତିର ଜାଗରଣ ନିମିତ୍ତ ସଂଘ ଓ ସମ୍ମିଳନୀରେ ଯୋଗ ଦେବା ଏକାନ୍ତ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ଅନୁଶୀଳନ ଦ୍ୱାରା ସତ୍ବୃତ୍ତିର ବିକାଶ ସାଧିତ ହୋଇଥାଏ । ଯେଉଁମାନଙ୍କଠାରେ ଆସୁରିକ ପ୍ରବୃତ୍ତିର ପ୍ରବଳ ଉନ୍ମାଦନା ଦେଖାଯାଏ, ସେହିମାନଙ୍କୁ ଆଦର୍ଶ ଦ୍ୱାରା ଅନୁପ୍ରାଣିତ କରି ସତ୍ ପଥକୁ ଆଣିବା ହିଁ ସଂଘ ଓ ସମ୍ମିଳନୀ ପ୍ରତିଷାର ଉଦେଶ୍ୟ । ଏହି ୟୂଳ ରକ୍ତମାଂସ ଦେହ ମଧ୍ୟରେ ପରାପ୍ରକୃତି ସୁଓ ଅଛନ୍ତି । ପରୟର ଏକ ମନ, ଏକ ପ୍ରାଣ ହୋଇ ସଂଘବର୍ଦ୍ଧ ଭାବରେ ସତ୍ ପ୍ରସଙ୍ଗ ଆଲୋଚନା କଲେ ସେହି ପ୍ରକୃତିର ଉଦ୍ବୋଧନ ହୋଇଥାଏ । ପ୍ରଥମେ ନିଜ ଭିତରେ ଦୈବୀଗୁଣ ସମୂହକୁ ଜାଗତ କରିପାରିଲେ ସେହି ଦୈବୀଗୁଣ ଦ୍ୱାରା ଅପର ଭିତରେ ଥିବା ସୁଓ ଦୈବୀଗୁଣଗୁଡିକର ଉଦ୍ବୋଧନ ନିମିତ୍ତ ଯତ୍ନ କରିବାକୁ ହେବ । ଏହିପରି ଭାବରେ ପରୟରର ସହାୟତାରେ ଆଧ୍ୟାମିକ ଜଗତରେ ଉନ୍ତି ଲାଭ କରିବେ । ଏହା ହିଁ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ।

ସମୟେ ଜାଣନ୍ତି ବ୍ୟୁଞ୍ଜାନ ହିଁ ଶେଷ ଜ୍ଞାନ । ତେଣୁ ବ୍ୟୁସ୍ବରୂପ ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଆସନ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀରେ ଥାପନ କରି ତାଙ୍କର ସେବା ପୂଜାଦି କରାଯାଏ । ଯେ ବ୍ୟୁସ୍ବରୂପ ଲାଭ କରିଛନ୍ତି ତାଙ୍କୁ ସଦ୍ଗୁରୁ କୁହାଯାଏ । ଜ୍ଞାନଲାଭ ନିମିଉ ଗୁରୁସେବା, ଗୁରୁଧ୍ୟାନ, ଗୁରୁ ନାମ ଜପ, ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ପ୍ରସଙ୍ଗ ଆଲୋଚନା ଓ ତାଙ୍କର ସେବାପୂଜା ନିମିଉ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀରେ ବିଶେଷ ବ୍ୟବଥା କରାଯାଇଥାଏ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କର୍ମରେ ଆମ୍ସମର୍ପଣ ଏବଂ ତାଙ୍କ ସେବା ଏକାର୍ଥବାଧକ । ନାମର ସିଦ୍ଧଦଶାରେ ଭକ୍ତଙ୍କର ଦିବ୍ୟଦୃଷ୍ଟି ଖୋଲିଗଲେ ଅନ୍ତର ମଧ୍ୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଚିନ୍ୟୁ ରୂପର ଦର୍ଶନ ମିଳେ । ଏହାହିଁ ଭକ୍ତଙ୍କର ପ୍ରାଣର ଉପାସନା । ପ୍ରତିବର୍ଷ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ଦର୍ଶନ ନିମିଉ ଭକ୍ତମାନେ ପାଣପାତ ଉଦ୍ୟମ କରିଥାନ୍ତି । ଗୁରୁନିନ୍ଦା ବା ଗୁରୁଭାଇମାନଙ୍କର ନିନ୍ଦା ଶୁଣିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ । ଏଭଳି ପରିଥିତିରେ ଥାନତ୍ୟାଗ କରିବା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ବିଦ୍ୱେଷ ବୃଦ୍ଧି ଥିଲେ କେବେହେଲେ ପେମ ଭାବର ଉଦ୍ୟ ହୁଏନାହିଁ । ତେଣୁ କୋଧ ଦମନ ନିମିଉ ଶମା ବୃତ୍ତିର, ହିଂସା

ବୃତ୍ତିର ପରିବର୍ତ୍ତନ ପାଇଁ ଦୟା ବୃତ୍ତିର ଅନୁଶୀଳନ କରିବା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ପ୍ରୀତି ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ବିକାରରେ ପରିଣତ ହେଲେ ତାହା ରାଜସିକ ହୋଇ କାମରେ ପରିଣତ ହୋଇଯାଏ । ଏହି ଭାବକୁ ଭଗବତ୍ ବୁଦ୍ଧିରେ ରୂପାନ୍ତରିତ କଲେ ତାହା ପୁନଃ ପ୍ରେମରେ ପରିଣତ ହୋଇଥାଏ । ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀରେ ଏହି ଭାବର ଅନୁଶୀଳନ ହୋଇଥାଏ । ବାହ୍ୟିକ ଭାବରେ ଯାହା କାମ ରିପ୍ର, ଭଗବତ୍ ଭାବରେ ତାହା ପେମ ।

ବହୁ ମିଳି ଏକ ହେବା ହିଁ ସଂଘର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ । ତେଣୁ ସଂଘଶନ୍ତିର ବିକାଶ କରିବାକୁ ହେଲେ ଭକ୍ତସନ୍ନିଳନୀର ଅନୁଷାନ ସର୍ବ ପଥମ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ପ୍ରତି ଅବିଚଳିତ ବିଶ୍ୱାସ ଓ ଦୃଢ ନିଷା ଫଳରେ ଧୃତି ଶକ୍ତି ଲାଭ ହୁଏ । ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀରେ ଏହି ଭକ୍ତି ବିଶ୍ୱାସ ଭାବ ଦୃଢୀଭୂତ ହୁଏ । ଏକ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ନେଇ ତିନି ଗୋଟି ପ୍ରାଣ ସନ୍ନିଳିତ ହେଲେ ଅବ୍ୟର୍ଥ ଶକ୍ତିର କ୍ରିୟା ଆରମ୍ଭ ହୁଏ । ଶତ ପୟୋଜନକୁ ଉପେକ୍ଷା କରି ସନ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗ ଦେବା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ମିଳନରେ ଆନ୍ତରିକତା ଥିଲେ ଓ ହୃଦ୍ୟରେ ଏକତା ଥିଲେ ସନ୍ନିଳନୀ ନିଷ୍ଟ୍ୟ ସଫଳତା ଲାଭ କରେ । ସଦ୍ଗୁରୁ ଯେପରି ନିତ୍ୟ, ତାଙ୍କର ଅନୁଗତ ଭକ୍ତମାନେ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ନିତ୍ୟ । ଅନ୍ତର ରାଜ୍ୟରେ ସେମାନଙ୍କର ସମ୍ବନ୍ଧ ନିତ୍ୟ ବର୍ତ୍ତମାନ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଶିଷ୍ୟ-ଭନ୍ତଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରଭେଦ ନିରୂପଣ କରିବାକୁ ଯାଇ କହିଛନ୍ତି, କେବଳ ମୋର ଶିଷ୍ୟ ହେଲେ ଯେ ତାଙ୍କୁ ଭକ୍ତ କୁହାଯିବ, ଏପରି ନୁହେଁ । ଆଉ ଶିଷ୍ୟ ନ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ଯେ କେହି ମୋର ଭକ୍ତ ହୋଇପାରନ୍ତି । ଯେଉଁମାନେ ମୋ ନିକଟରୁ ଦୀକ୍ଷା ଗୁହଣ କରି ନାହାନ୍ତି ଅଥଚ ମୋ ଭାବକୁ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରି ସେଥିରେ ଅନୁପ୍ରାଣିତ ହୋଇ ମୋତେ ଜାଣିପାରିଛନ୍ତି ସେହିମାନେ ହିଁ ମୋର ଭକ୍ତ । ପୁଣି ମୋର ଶିଷ୍ୟ ହୋଇ ଅର୍ଥାତ୍ ମୋଠାରୁ ଦୀକ୍ଷା ଗୁହଣ କରି ଯେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତାଙ୍କର ସେ ଭାବ ଫୁଟି ନାହିଁ ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମୁଁ ତାଙ୍କୁ ଭକ୍ତ ବୋଲି ସ୍ୱୀକାର କରେନାହିଁ । ଏଥିପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର 'ଶିଷ୍ୟ ସନ୍ଧଳନୀ' ନାମ ନ ଦେଇ ଭକ୍ତ ସନ୍ଧଳନୀ ନାମ କରଣ କରିଛନ୍ତି । ଶିଷ୍ୟଙ୍କର ସଂଖ୍ୟା ସୀମିତ, ମାତ ଭକ୍ତଙ୍କର ସଂଖ୍ୟା ଅସ୍ତୀମ - ତାର ଶେଷ ନାହିଁ ।

ଭତ୍ତମାନେ ଭଗବାନଙ୍କ ଗୁଣ କୀର୍ତ୍ତନ ଦ୍ୱାରା କିପରି ଭଗବତ୍ ଭବ୍ତି ଲାଭ କରି ତାଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ଅନୁଭବ କରିପାରିବେ, ସେଥିନିମିତ୍ତ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଭବ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀର ଅନୁଷାନ କରିଛନ୍ତି । ସମ୍ମିଳନୀରେ ଗୋପୀଭାବର ଆଦର୍ଶ ବା ଶ୍ରୀଗୋରାଙ୍ଗ ଦେବଙ୍କ ପଥରେ ପ୍ରେମଭବ୍ତି ଲାଭର ଧାରା ଶିକ୍ଷା ଦିଆଯାଏ । ଭବ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀରେ ଭବ୍ତମାନଙ୍କର ଗୁରୁବାକ୍ୟରେ ବିଶ୍ୱାସ, ଆଦେଶ ପାଳନରେ ନିଷା, ବିପଦ ଆପଦରେ, ବାଧା ବିପ୍ନରେ, ନିହା ସ୍ତୁତିରେ ଗୁରୁ ନିଷାର ପରୀଷା ହୁଏ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭବ୍ତମାନେ ଏକତ୍ୱିତ ହୋଇ ଭବ୍ତ ଓ ଭଗବାନଙ୍କ ସଂପର୍କରେ ଆଲୋଚନା କରିଥାନ୍ତି । ଏଥିରେ ସମସ୍ତଙ୍କର ଚିତ୍ତ ସରସ ହୋଇ ଉଠେ । ପ୍ରେମ ପ୍ରତିଷା ହେଉଛି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଏକମାତ୍ର ଲକ୍ଷ୍ୟ । ଭବ୍ତ ଭାଇମାନେ ମିଳି ଏକ ମନ ଏକ ପ୍ରାଣରେ ପରୟର ମଧ୍ୟରେ ଶବ୍ତି ଓ ଆନନ୍ଦ ସଞ୍ଚାର କରିବେ, ସ୍ଟେହ୍ ପ୍ରୀତି ଦ୍ୱାରା ପ୍ରତ୍ୟେକ ଅପରକୁ ଜୟ କରିବେ ଓ ପ୍ରେମ ପ୍ରୀତି ଦ୍ୱାରା ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କୁ ଅର୍ଚ୍ଚନା କରିବେ – ଏହା ହିଁ ହେଲା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଅନ୍ତର୍ନିହିତ ଇଚ୍ଛା ।

ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ହେଉଛି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଅମର କୀର୍ଷି । ଭଗବତ୍ ଭକ୍ତମାନଙ୍କର ତନୁ ମନ ପ୍ରାଣର ସମ୍ୟକ୍ ମିଳନ ହେଉଛି ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ । ଭକ୍ତ ସମ୍ନିଳନୀର କେତେଗୁଡିଏ ପ୍ରଧାନ ଅଙ୍ଗ ଅଛି । ତନ୍କୁଧ୍ୟରୁ ଭାବ ବିନିମୟ ଅନ୍ୟତମ । ଭାବ ଅର୍ଥ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର । ତମ ହୃଦ୍ୟର ଠାକୁରଙ୍କ ସହିତ ମୋ ହୃଦ୍ୟର ଠାକୁରଙ୍କର ଯେଉଁ ଆଦାନ ପ୍ରଦାନ, ତାହାର ନାମ ଭାବ ବିନିମୟ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଏକ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ବିଭିନ୍ନ ହୃଦ୍ୟରେ ତାଙ୍କର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ରୂପ ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇଥାଏ । ତାଙ୍କୁ କେଉଁ ଭକ୍ତ କିପରି ଭାବରେ ଅନୁଭବ କରୁଛନ୍ତି, ତାହା ଶୁଣିଲେ ବିଶ୍ୱାସ ଓ ଭକ୍ତି ଦୃଢ ହୁଏ । ଯେଉଁମାନେ ଗୁରୁ, ଇଷ୍ଟଙ୍କୁ ଅନ୍ତରରେ ଦେଖି ଆଳାପ କରନ୍ତି ସେମାନଙ୍କର ପୁନର୍ଜନ୍ନ ହୁଏନାହିଁ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଆଦେଶ ପ୍ରତିପାଳନରେ ଆମେମାନେ କିଏ କେତେଦୂର ସ୍ୱାର୍ଥତ୍ୟାଗ କରିପାରିଛୁ, ତାହା ଭକ୍ତ ସମ୍ନିଳନୀରେ ଆଲୋଚନା ହେବା ଉଚିତ ।

ଯୁକ୍ତରାଷ୍ଟ୍ର ଆମେରିକାର ଭକ୍ତ ସମ୍ଳିଳନୀରେ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନେ ଏହି ସବୁ ବିଷୟ ଆଲୋଚନା କରି କ୍ମୋନୃତି ପଥରେ ଅଗ୍ରସର ହୁଅନ୍ତୁ - ଏହା ହିଁ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ଶୀପଦ କମଳରେ ଆମର ଆନ୍ତରିକ ପାର୍ଥନା । ଜୟଗୁରୁ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଶ୍ୱୀଚରଣାଶ୍ୱିତ ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ତ ସଂଘ, ପୁରୀ

## ସନ୍ନିଳନୀ ଗୀତିକା

| ଭକ୍ତ ସମ୍ନିଳନୀ ଆସେ ଗୋ·····ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା'<br>ବିଦେଶରେ ଆମେ ଏକାଠି ବସିଣ କରିବା ଗୁରୁବନ୍ଦନା ଗୋ·······ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା'।।୧।               |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ବିତିଗଲା ଏକ ବରଷ ଗୋ····· ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା'<br>ମନପ୍ରାଣ ଝୁରେ ତାଙ୍କ ପରଶ, ମିଳନ ଆଶାରେ ହର୍ଷ ଉଲ୍ଲାସ ଗୋ·····ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା' । ।୨।          |
| ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ ଭରା ଏ ଦେଶ ଗୋ······ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା'<br>ଆମ ଜୀବନରେ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ଭରିବା ପାଇଁ ଏହି ସମାବେଶ ଗୋ······ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା' । ।୩।         |
| ସମ୍ନିଳନୀ ତାଙ୍କ ପିୟ ଗୋ······ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା'<br>ଭକ୍ତ ଭଗବାନ ମିଳନ କରାଇ, ଆନନ୍ଦ ମନରେ ନିଅ ଗୋ········ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା' । ।୪।             |
| ଗୁରୁ ନାରାୟଣ ସିଏ ଗୋ······ ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା'<br>ବିଜେ କରୁଛନ୍ତି ପାଛୋଟିବା ପାଇଁ ହୁଅ ସଭିଏଁ ତତ୍ପର ଗୋ······ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା' । ।୫।          |
| ଆଖିରେ ଲୁହ ପସରା ଗୋ ······ ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା'<br>ନିଗାଡି ଧୋଇବା ସେ ରଂଗ ପୟର, ପଣତରେ ଦେବା ପୋଛି ଗୋ·····ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା' । ।୬।              |
| ଅହଂ, ଅଭିମାନ ଯେତେ ଗୋ······ ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା'<br>ପ୍ରଦୀପେ ମିଶାଇ ଦେବା ଜାଳି ସବୁ ବନ୍ଦାଣ ଥାଳି ସଜାଇ ଗୋ·····ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା' । ।୭।         |
| ଦେହ, ମନ, ପ୍ରାଣ ଦିଅ ଗୋ······ ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା'<br>ପଞ୍ଚେନ୍ଦ୍ରିୟ ଦେଇ ଅର୍ଘ୍ୟ ନିବେଦିବା ତୋଷିବା ପରାଣ ସାଇଁ ଗୋ······ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା' । ।୮। |
| ଶ୍ରୁଷା, ସ୍ନେହର ଚନ୍ଦନ ଗୋ ······ ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା'<br>ପତନରେ ଗୋଳି, ଦେବା ଅଂଗେ ବୋଳି, ହୋଇ ଆଜି ସର୍ବେ ମେଳି ଗୋ·····ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା' । ।୯।  |
| ମନଟି ବଡ ଚଞ୍ଚଳ ଗୋ····· ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା'<br>ବିବେକ ସୂତାରେ ଗୁଛି ମନଫୁଲ, ଶ୍ରୀଚରଣରେ ଦେବା ଭେଟି ଗୋ······ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା' । ।୧ଠା           |
| ବୁକୁ ଭରା ଯେତେ କୋହ ଗୋ····· ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା'<br>ଗୃମରେ ମିଶାଇ ବ୍ୟଜନ କରିବା ଭେଦାଭେଦ ସବୁ ଭୁଲି ଗୋ······ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା' । ।୧୧।           |
| ସତ୍ୟର ଆଲଟ ଧର ଗୋ······ ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା'<br>ଧର୍ମ, ପୁଣ୍ୟ, ଦୟା, କ୍ଷମାର ଆଲଟ ନିବେଦିବା ଶ୍ରୀଛାମୁରେ ଗୋ·····ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା' । ।୧୨।        |
| ଭାବ ଯେତିକି ସାଇତା ଗୋ······ ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା'<br>ଜଳାମରେ ଆଜି ଆମ ମେଳି ହୋଇ ଳରିଚା ଗର ଚହନା ଗୋ······ଶଣ ଭାଇ ଓ ମା' । ।୧୩୮                |

ପରାଣର ଧନ ସିଏ ଗୋ······ ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା' ଅନ୍ତର୍ଯ୍ୟାମୀ ସିଏ ଅନ୍ତର ଜାଣନ୍ତି, ବୁଝନ୍ତି ପରାଣ ବ୍ୟଥା ଗୋ····· ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା' । । ୧୪। ବାହ୍ୟ ଆଡମ୍ବର ବୃଥା ଗୋ···· ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା' ଆଦରରେ ଧରି ଭକତି ନୈବେଦ୍ୟ ଅରପିବା ତାଙ୍କୁ ଆମେ ଗୋ···· ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା' । । ୧୫। ଯାହା କିଛି ଏଠି ଦେଖ ଗୋ··· ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା' ଅହେତୁକ କୃପା ଦାନେ ଭରିଛନ୍ତି ଆମ ସବୁରି ଜୀବନ ଗୋ··· ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା' । । ୧୬। ଆମ୍ସମର୍ପଣ କର ଗୋ·· ଶୁଣ ଭାଇ ଓ ମା' । ୧୭। ଶୁଣ୍ଡାଠାକୁର ଚରଣାଶ୍ରିତା ଶୁମମତୀ ସ୍ଥିତାରାଣୀ ସୁନ୍ଦରରାୟ

#### ବନ୍ଦନା ଘେନ ମୋର

ବନ୍ଦନା ଘେନ ମୋର ହେ ବିଶ୍ୱ ପରାଣେଶ୍ୱର ।ଠା

ଞ୍ଜାନ ପ୍ରେମସୁଧା ବିଶ୍ୱେ ତୁମେ ବରଷିଲ ଦୁଃଖୀ ପତିତ ଜନଙ୍କୁ ଉଦ୍ଧାରଣ କଲ ବିଶ୍ୱ ମାନବ ଜୀବର କଲ୍ୟାଣ ପାଇଁ ହସ ହସ ବଦନରେ ଦୁଃଖ ବରିନେଲ ।୧।

କେତେ ପାପୀ ଅନୁତାପୀ ଆଶିଲେ ଚରଣେ ଆଦରି ନେଲ ସରବେ ନ ବିଚାରି ମନେ ମୁଁ ଯେ ପାପୀ, ପଙ୍କିଳ ଜୀବନ ମୋର ତୁମେ କ୍ଷମାର ସାଗର ! ବାରେ ଦୋଷ କ୍ଷମା କର । ୨।

ତୁମେ ପିତା, ମାତା, ତୁମେ ବନ୍ଧୁ ମୋର ଭରିଦିଅ ପ୍ରାଣେ ଭକ୍ତି ବିଶ୍ୱାସ ମୋହର ତୁମକୁ ମୂଳରେ ରଖି ଯେବେ କରିବି ସଂସାର ତେବେ ସିନା କୃପା ତୁମ ପାଇବି ଅନିବାର ।୩।

ମାଗୁନାହିଁ ଯଶ ମାଗୁନାହିଁ ଧନଜନ ସଦା ଚଞ୍ଚଳ ଅବୁଝା ମୋର ଏହି ମନ ବିଷୟ ବରଜି ଧ୍ୟାନ କରୁ ତବ ଶ୍ରୀପୟର ବାଞ୍ଚା-କଳ୍ପତରୁ ନାଥ ! ଏତିକି କରୁଣା କର ।ଧା

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶ୍ରିତା ଶ୍ରୀମତୀ ସ୍ମିତାରାଣୀ ବାଇ

## ପରମହଂସ ସଦ୍ଗୁରୁ ସ୍ୱାମୀ ନିଗମାନନ୍ଦଦେବଙ୍କ ବାଣୀ ଓ ରଚନାର କାଳଜୟୀ ଉପାଦେୟତା

ପ୍ରତ୍ୟେକ ମନୁଷ୍ୟର ଜୀବନରେ ଗୁରୁଗ୍ରହଣର ଆବଶ୍ୟକତ। ଅଛି ଏବଂ ଜଣେ ସଦ୍ଗୁରୁ ହିଁ କେବଳ ଆମୃମାନଙ୍କୁ ଅନ୍ଧକାରରୁ ଆଲୋକକୁ, ଅସତ୍ୟରୁ ସତ୍ୟକୁ, ଅଜ୍ଞାନରୁ ଜ୍ଞାନକୁ ଘେନିଯାଆନ୍ତି । ଜୀବନର ଯାବତୀୟ ଜଞ୍ଜଳ ମଧ୍ୟରେ ସିଏ ଆମକୁ ଜୀବନୋପଲବ୍ଧର ଜ୍ୟୋତି ଦେଖାଇ ଦେଇପାରନ୍ତି । ସଦ୍ଗୁରୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀନିଗମାନନ୍ଦଦେବ ସ୍ୱୀୟ ଜୀବନକାଳ ମଧ୍ୟରେ କଠୋର ସାଧନାରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇ ତାଙ୍କର ଜୀବନଚର୍ଯ୍ୟା, ବାଣୀ ଓ ରଚନାବଳୀରେ ଏକ ଅମୃତମୟ ସୋପାନ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରି ଆମୃମାନଙ୍କୁ ଶାଶ୍ୱତ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଦିଗ୍ଦର୍ଶନ ଦେଇଛନ୍ତି । ଆଦର୍ଶ ଗୃହଣ୍ଟ ଜୀବନ ଗଠନ, ସଂଘଶକ୍ତିର ପ୍ରତିଷା, ନୈତିକ ଚରିତ୍ର ଓ ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱ ଗଠନ, ପାର୍ୟରିକ ଉଦାରତା ଓ ସହନଶୀଳତା ଇତ୍ୟାଦି ସଂପର୍କରେ ତାଙ୍କର ଅଭିମତଗୁଡିକ ଦିବ୍ୟ-ଦିଗନ୍ତରେ ସହସଦୀଧୂତି ଭଳି ଚିରକାଳ ରଶ୍ମି ବିକିରଣ କରିଆସୁଛି ।

ପରିବାଜକାଚାର୍ଯ୍ୟ ପରମହଂସ ସ୍ୱାମୀ ନିଗମାନନ୍ଦଦେବ ଯଥାର୍ଥରେ ଆମୃମାନଙ୍କ ମନରୁ ରାଶି ରାଶି ଅନ୍ଧବିଶ୍ୱାସ ଓ କୁସଂୟାରର କାଳିମା ଦୂର କରି ଆମକୁ ଜୀବନ-ସାଧନା ଓ ସତ୍ୟାନୁରକ୍ତିର ଆଲୋକ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିଛନ୍ତି । ସାଧାରଣ ଅର୍ଥରେ ଆମେ ଏକ ମିଥ୍ୟା ପରଂପରାରେ ବିଶ୍ୱାସ କରୁ ଯେ ଗଙ୍ଗା, ଯମୁନା, ସରସ୍ୱତୀର ତ୍ରିବେଣୀ ସଙ୍ଗମ ଅର୍ଥାତ୍ ତୀର୍ଥରାଜ ପ୍ରୟାଗରେ ସ୍ନାନ କଲେ ପୁଣ୍ୟ ଅର୍ଜନ କରିହେବ । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ ମତବ୍ୟକ୍ତ କରି କହିଛନ୍ତି ଯେ ଏପରି ଦୈହିକ ସ୍ନାନ ବଳରେ ଆତ୍ମାର ପବିତ୍ତା ଲାଭ କରାଯାଇପାରେନାହିଁ; କେବଳ ଯୋଗ ବଳରେ ଶରୀର ମଧ୍ୟୟ ଇଡା, ପିଙ୍ଗଳା, ସୁଷୁମ୍ନାର ମିଳନ ୟଳ ତ୍ରିକୂଟରେ ଉପନୀତ ହୋଇପାରିଲେ ଅର୍ଥାତ୍ ଲଲାଟ ଚକ୍ର ସହସ୍ରାର୍ଥ ବିନ୍ଦୁ ସ୍ୱରୂପ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ସହିତ ଯୁକ୍ତ ହୋଇପାରିଲେ ଯାଇ ଆତ୍ମା ପବିତ ହୋଇପାରିବ । ସୁତରାଂ ପୁଣ୍ୟ ଅର୍ଜନ ନିମିଷ୍ଟ ତିବେଣୀରେ ଦୈହିକ ସ୍ନାନ ନୁହେଁ, ତିକୂଟରେ ଯୌଗିକ ସ୍ନାନ ହିଁ ସର୍ବାଦୋ ଆବଶ୍ୟକ ବୋଲି ତାଙ୍କର ମତ ।

ଏପରି କଠୋର ଯୋଗ-ସାଧନାରେ ପ୍ରବୃଷ ହୋଇ ଜ୍ଞାନପଥରେ ନିର୍ବିକଳ୍ପ ସମାଧିୟ ହୋଇଥିଲେ ସୁଦ୍ଧା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଆମୃମାନଙ୍କୁ ସେହି ଯୋଗମାର୍ଗ ଅବଲମ୍ବନ କରିବାକୁ ଆଦୌ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇନାହାନ୍ତି । କେବଳ ତାଙ୍କୁ ଶ୍ୱୁଛା କରିବାପାଇଁ ଓ ତାଙ୍କରି ଆଦର୍ଶରେ ଅନୁପାଣିତ ହୋଇ ଆଦର୍ଶୟାନୀୟ ହେବାପାଇଁ ସେ ଆମକୁ ଗଭୀର ବିନୟ ଭାବର ସହିତ କହିଛନ୍ତି । ନିଜେ ତନ୍ଧ, ଯୋଗ, ଜ୍ଞାନ ଓ ପ୍ରେମର ସୁଦୀର୍ଘ ସାଧନା କରି ସିଛି ଅର୍ଜନ କରିଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସେ ଆମକୁ ସିଛିଲାଭ ନିମିତ୍ତ ସହଜତମ ଓ ସରଳତମ ମାର୍ଗ ବତାଇ ଦେଇଛନ୍ତି । ତାହା ହେଉଛି ଭକ୍ତି ଓ ସମର୍ପଣର ମାର୍ଗ । କଳିଯୁଗରେ ଯୋଗସାଧନା କହିଲେ ନିଃଶ୍ୱାସ ପ୍ରଶ୍ୱାସ ନିୟନ୍ତଣ ରଖି ଆଖି ବୁଜି ଗୋଡ ଜାକି ବସି ରହିବାକୁ ବୁଝାଏ ନାହିଁ, କେବଳ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କର ପଦାରବିହରେ ଭକ୍ତିର ସହିତ ସମର୍ପିତ ହେବା ହିଁ ଶ୍ରେଷ ଯୋଗ । ଠିକ୍ ସେହିଭଳି ଭୋଗବିଳାସ କହିଲେ ଅର୍ଥ ଅର୍ଜନ, ଖଟାମିଠା ଆହରଣ, ଗୃହ ନିର୍ମାଣ, ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ପରିତୃତ୍ତିକୁ ସୂଚାଏ ନାହିଁ, କେବଳ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କର ନାମର ଅମୃତ ରସ ଆସ୍ୱାଦନ କରିବା ଅର୍ଥାତ୍ ନାମୋଜାରଣ କରିବା ହିଁ ହେଉଛି ଶ୍ରେଷ ଭୋଗ । ସୁତରାଂ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଆମୃମାନଙ୍କୁ ଭକ୍ତିବଳରେ ଯୋଗ ଓ ଭୋଗର ସାଧନା ପାଇଁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇଛନ୍ତି ।

ଜଣେ ସ୍ୱୀୟ ଜୀବନକାଳ ମଧ୍ୟରେ ବିପୁଳ ଜ୍ଞାନ ଓ ଧନର ଅଧିକାରୀ ନ ହୋଇପାରନ୍ତି, କିନ୍ତୁ ଭକ୍ତିର ଅଧିକାରୀ ହୋଇପାରିଲେ ତାଙ୍କର ଜୀବନ ସାର୍ଥକ ହୋଇପାରିବ । ଶଙ୍କରଙ୍କ ଜ୍ଞାନ ଓ ଚୈତନ୍ୟଙ୍କ ଭକ୍ତିକୁ ସମନ୍ତି କରି ଶୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ ଯେଉଁ ଦର୍ଶନ ପ୍ରବର୍ତ୍ତନ କରିଛନ୍ତି ସେଥିରେ ୟଙ୍ଖ ଉଲ୍ଲଖେ ଅଛି ଯେ ଜୀବନରେ ଜ୍ଞାନାହରଣ ଆବଶ୍ୟକ, କିନ୍ତୁ ଭକ୍ତି ରୂପକ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟର ଅଧିକାରୀ ହେବା ପରେ ଆଉ ଜ୍ଞାନ ଅର୍ଜନର ଆବଶ୍ୟକତା ରହେନାହିଁ ।

ଆଦର୍ଷ ଗୃହଞ୍ଚ ଜୀବନଯାପନ କରିବା ପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଉପଦେଶ ପ୍ରଣିଧାନର ଯୋଗ୍ୟ । ପତିପତ୍ନୀଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଏଭଳି ନିବିଡ ସମ୍ବନ୍ଧ ରହିବା ଉଚିତ ଯେଭଳି କୌଣସି ସମୟରେ ପତି ପରଦାର ଗମନ କରିବେ ନାହିଁ କିମ୍ବା ପତ୍ନୀ ପରପୁରୁଷ ପ୍ରତି ଆକୃଷ୍ଟ ହେବେନାହିଁ । ଅର୍ଥାତ୍ ଉଭୟ ସମୁଜ୍ୱଳ ଚରିତ୍ରର ଅଧିକାରୀ ହେବେ, ନୈତିକ ମୂଲ୍ୟବୋଧରେ ଅଭିଷିତ୍ତ ହେବେ, ଏହା ହିଁ ତାଙ୍କର ମତ । ପତି ପତ୍ନୀଙ୍କର ଆଦର୍ଶ ଜୀବନଚର୍ଯ୍ୟାର ପ୍ରଭାବ ସନ୍ତାନମାନଙ୍କୁ ଅନୁପାଣିତ, ଅନୁପ୍ରେରିତ କରିବ ବୋଲି ତାଙ୍କର ପୁଷ୍କଳ ପ୍ରତ୍ୟୟ ରହିଛି । ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଜୀବନର ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଉତ୍ତରଣ ପାଇଁ ପତ୍ୟେକ ଉଦ୍ୟମ ଆରମ୍ଭ କଲେ ପାରିବାରିକ ଜୀବନ ମଧୁସିକ୍ତ ଓ ସାମାଜିକ ଜୀବନ

ବୈଶିଷ୍ଟାସଂପନ୍ନ ହୋଇଉଠିବ । ପିତାମାତା ସେମାନଙ୍କ ପୁତ୍ର କନ୍ୟାଙ୍କ ପ୍ରତି ଶୁଦ୍ଧାଶୀଳ, ସହିଷ୍ଟୁ ହେବେ, ଠିକ୍ ସେହିଭଳି ପୁତ୍ରକନ୍ୟାମାନେ ପିତାମାତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଭକ୍ତିପ୍ରବଣ ଓ ଆଜ୍ଞାଧୀନ ହେବେ । ଯଥାସାଧ୍ୟ ଉଦ୍ୟମ କରି ସମୟେ ନିରକସ, ନିରଭିମାନ, ନିରହଙ୍କାର, ନିଷ୍କଯଟ ହେବାପାଇଁ ଶୀଶୀଠାକୁର ପରାମର୍ଶ ଦେଇଛନ୍ତି ।

କପଟତା ଭକ୍ତିମାର୍ଗରେ ଏକ ବିରାଟ ଅନ୍ତରାୟ ହୋଇଥିବାରୁ ଅନ୍ତଃକରଣକୁ କପଟଶୂନ୍ୟ କରିବାପାଇଁ ସେ ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କୁ ଆହ୍ୱାନ ଦେଇଛନ୍ତି । ଆଳସ୍ୟ, ଅହଙ୍କାର, ଅଭିମାନ ଭଳି କୁପ୍ରବୃତ୍ଧିଗୁତିକ ଅବଦମିତ ହେଲେ ଯାଇ ମନୁଷ୍ୟର ଜୀବନ ଅଭ୍ୟୁଦୟର ସୋପାନଗୁଡିକୁ ଗୋଟିକ ପରେ ଗୋଟିଏ ଅତିକ୍ରମ କରିଯିବ । ସୂତରାଂ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ମତରେ ମନୁଷ୍ୟ ସଦ୍ଗୁଣରେ ଅଳଙ୍କୃତ ହୋଇ ସଂୟୃତିସଂପନ୍ନ ହେବାପାଇଁ ନିୟତ ପ୍ରୟାସୀ ହେବା ଉଚିତ । ଘଡି ପିଛି, ବାଡି ଧରି, ଅହର୍ନିଶ ଇଂରାଜୀରେ ଅନର୍ଗଳ ବଳୃତା ଦେଇ କେହି ସଂୟୃତିସଂପନ୍ନ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । ସଂସ୍କୃତି କେବେ ବାହ୍ୟଜଗତର ଚାକଚକ୍ୟ ପ୍ରସ୍ତ ନୁହେଁ । ସଂସ୍କୃତିର ଶତଦଳ କେବଳ ହୃଦ୍ୟ ସରସୀରେ ହିଁ ବିକଶିତ ହୋଇଥାଏ । ପୁରୁଷ ଓ ନାରୀ ଉଭୟ ଯେତେ ସଂସ୍କୃତିସଂପନ୍ନ ଓ ମାର୍ଜିତ ଆଚରଣ ବିଶିଷ୍ଟ ହେବେ ପାରିବାରିକ ଓ ସାମାର୍ଜିକ ଜୀବନ ସେତେ ସତ୍ୟ ଶିବ ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟପୁକ୍ତ ହୋଇ ଶୋଭାବନ୍ତ ହେବ । ସ୍ୱର୍ଣ୍ଣ ଓ ରୌପ୍ୟର ଅଳଙ୍କାର ନାରୀର ଯଥାର୍ଥ ଭୂଷଣ ନୁହେଁ, ସଚ୍ଚରିତ୍ର ହେବା ହିଁ ତାର ଏକମାତ୍ର ଭୂଷଣ ଯାହା ତାକୁ ଜୀବନର ଶେଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏକାନ୍ତ କମନୀୟ କରି ରଖେ । ବୈଦିକ ସାହିତ୍ୟରେ ଇଡା, ରନ୍ତା, ହସ୍ୟା, କାମ୍ୟା, ଚନ୍ଦା, ଜ୍ୟୋତା, ଅଦିତି, ସରସ୍ୱତୀ, ବିଶୁତି, ଅଦ୍ୟା ଏପରି ଦଶଟି ନାମରେ ଅଭିହିତା ନାରୀ ଉତ୍ତମ ଚରିତ୍ରର ଅଧିକାରିଣୀ ହେବା ହିଁ ସର୍ବାଦୌ ଆବଶ୍ୟକ । ପୁରୁଷ ଠିକ୍ ସେହିଭଳି ସତ୍ଚରିତ୍ରବତ୍ତାକୁ ଜୀବନର ପରମ ଧ୍ୟାନ ଓ ଧ୍ୟେୟ ଭାବରେ ଗ୍ରହଣ କରି କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ପ୍ରସର ଅଗ୍ରସର ହେବା ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ।

ସତ୍ସଙ୍ଗ ସଂପୃକ୍ତି ଓ ସତ୍ଗଛ ଅଧ୍ୟୟନକୁ ମନୁଷ୍ୟ ଜୀବନର ସର୍ବୋଉମ କର୍ଷଧାର ରୂପେ ଅଙ୍ଗ୍ୱକାର କରି ଶୀଶୀଠାକୁର ଆମୃମାନଙ୍କୁ ଶିଷାଗହଣ ଏକ ନିରବର୍ଛିନ୍ ଓ ଶେଷହୀନ ପ୍ରକ୍ରିୟା ବୋଲି ବାରମ୍ବାର ସଚେତନ କରାଇ ଦେଇଛନ୍ତି । ସତ୍ୟନିଷ ବ୍ୟକ୍ତି ସହିତ ସଂଶ୍ଳିଷ୍ଟ ହେଲେ ଏବଂ ସତ୍ଗଛର ଅଧ୍ୟୟନ ଓ ଅନୁଶୀଳନ କଲେ ଆମ୍ବେମାନେ ଜୀବନ ଓ ଜଗତ ସମ୍ବନ୍ଧୀୟ ମହାନ ଶିଷାଗହଣ କରିଥାଉ. ଏହା ଧୃବ ସତ୍ୟ । ଏହାଦ୍ୱାରା ଆମ୍ବମାନଙ୍କ ମନରେ ଶୁଭ ଚିନ୍ତନ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଥାଏ ଯାହା ଫଳରେ ଆମର ବଚନ ଓ କର୍ମ ସ୍ୱାଭାବିକ ଭାବରେ ଶୁଭଙ୍ଗର ହୁଏ । ମନୁଷ୍ୟର ମନୋଭୂମିରେ ସତ୍ ଓ ଶୁଭ ଚିନ୍ତାର ବୀଜ ଅଙ୍ଗୁରିତ ହେଲେ ତାହା ଆଉ କୁସିତ ବିଷୟ ବାସନା ଦ୍ୱାରା ଗୟ ହୁଏନାହିଁ । ସେତେବେଳେ ମନୁଷ୍ୟ ଆଦି । ନୈରାଶ୍ୟ ଜର୍ଜରିତ ହୁଏନାହିଁ, ବରଂ ସତତ ଏକ ଆଶାବାଦର ମଧୁମଞ୍ଚଳ ସ୍ୱପ୍ନରେ ବିଭୋର ହୋଇଉଠୁଥାଏ । ଆଶାୟୀ ପ୍ରାଣ ଈଶ୍ୱରାଭିମୁଖୀ ହୋଇ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣତା ପଥରେ ଅଗ୍ରସର ହୁଏ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ମତରେ. "ଯେଉଁମାନେ ଭକ୍ତ ସେମାନଙ୍କ ମନରେ ନୈରାଶ୍ୟ ଭାବ ନ ଥାଏ । ଅଭାବ ମନର ଗୋଟିଏ ବୃର୍ତ୍ତି । ଯେଉଁ ବୟୁର ଅଭାବ ଅନୁଭୂତ ହୁଏ ସେ ବୟୁ ଚିନ୍ତନ ଦ୍ୱାରା ସେ ଅଭାବ ଦୂର ହୁଏନାହିଁ । ବିଷୟ ଲାଭ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଅଭାବ ବର୍ଦ୍ଧିତ ହୁଏ କମିଯାଏ ନାହିଁ । ତେଣୁ ଭାବର୍ତ୍ତପୀ ଭଗବାନଙ୍କ ଚିନ୍ତ ହିଁ ଅଭାବ ନାଶର ପ୍ରଧାନ ଉପାୟ । ଯେତେ ଦିନ ଯାଏ ମିଥ୍ୟା, ଅନ୍ୟାୟ, ଦ୍ୱେଷ, କୋଧ, ଅଶିଷ୍ଟତା, ଲୋଭ, ଅଶାନ୍ତି, ଭୋଗଲାଳସା, ବିଷାଦ, ଅବଙ୍କା ପୁର୍ତ୍ତି ଭାବ ଅର୍ଥାତ୍ ଅଶୁଭ ଚିନ୍ତନ ହୃଦୟରେ ବିଦ୍ୟମାନ ଥିବ ସେତେଦିନ ଯାଏ ମନୁଷ୍ୟ କେବେହେଲେ ପବିତ୍ର ଜୀବନଯାପନ କରିପାରିବ ନାହିଁ । ଏହାକୁ ତ୍ୟାଗ କରିବୁ ବୋଲି ବାରମ୍ବାର ପ୍ରତିଙ୍କା କଲେ ମଧ୍ୟ ଏହା ଦୂର ନହୋଇ ବରଂ ଆହୁରି ବର୍ଷିତ ହୁଏ । କିନ୍ତୁ ଅଶୁଭ ବିଗ୍ରର ପ୍ରତି ତିଳେମାତ୍ର ଦୃଷ୍ଟି ନ ଦେଇ ଶୁଭ ବିଗ୍ରରରେ ରତ ରହ । ଶୁଭ ଚିନ୍ତନ ହିଁ ଅଶୁଭ ନାଶର ପ୍ରଧାନ ଉପୟ । ସେଉଁମାନଙ୍କ ଦୃଦୟ ସର୍ବଦା ସତ୍ୟ, ନ୍ୟାୟ ପ୍ରେମ, ଶମା, ଧୈର୍ଯ୍ୟ, ସନ୍ତୋଷ, ଶାନ୍ତି, ତ୍ୟାଗ ଓ ଆନନ୍ଦରୂପ ଶୁଭ ବିଗ୍ରରରେ ପୂର୍ଣ ସେହିମାନେ ହିଁ ଭଗବତ ଭହ ବୋଲି ଜାଣିବ ।"

ପରମହଂସ ସ୍ୱାମୀ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀ ନିଗମାନନ୍ଦଦେବଙ୍କର ରାଶି ରାଶି ବାଣୀ ଓ ରଚନାର ପ୍ରାସଙ୍ଗିକତା ଓ ଉପାଦେୟତା ସବୁ ସମୟରେ ରହିଛି ଓ ରହିବ । ସେଗୁଡିକୁ ଏକ ଅଙ୍ଗାକରବଦ୍ଧତାର ସହିତ ଅନୁସରଣ କରି ଜୀବନର ଯାତ୍ରା ପଥରେ ଗତିକଲେ ମନୁଷ୍ୟ ଉଭୟ ଐହିକ ଓ ପାରତ୍ରିକ ସୁଖ ସନ୍ତୋଷର ଅଧିକାରୀ ହୋଇପାରିବ । ବିଶେଷକରି ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ଜରିଆରେ ପାରୟରିକ ସଂହତି ପ୍ରତିଷା, ଭାବ ବିନିମୟ, ନୈତିକ ମୂଲ୍ୟବୋଧର ଜାଗରଣ ପାଇଁ ସେ ଯେଉଁ ଉଦ୍ୟମ ଆରମ୍ଭ କରିଥିଲେ ତାହା ସଫଳ ହୋଇପାରିବ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ମନୋରଞନ ମହାରି ଧର୍ମଶାଳା ଶାଖାସଂଘ, ଜାରକା

## ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ତତ୍ତ୍ୱ ଓ ଉପଦେଶ - କିଛି ଆଲୋଚନା

ସଦ୍ଗୁରୁ ତତ୍ତ୍ୱ ଅତ୍ୟନ୍ତ ନିଗୂଢ । ପ୍ରଶ୍ନ ଆସେ ନିଗୂଢ କାହିଁକି ? ତା'ର କାରଣ ସେ ହେଉଛନ୍ତି ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ମାନୁଷୀତନୁ । ଜଗତରେ ଆସି ଆମ ସଙ୍ଗରେ ଲୀଳାଖେଳା ଅର୍ଥାତ୍ ସାଧାରଣ ଜୀବ ଭଳି ଚଳୁଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସେ, ସେ ଜଗତର ଲୋକ । ସବୁ ସିଛ ସଦ୍ଗୁରୁ ନୁହନ୍ତି । ଯେଉଁ ଶୁଛ ଆଧାରରେ ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ମହାନ୍ ଇଛା ପ୍ରତିଫଳିତ ହୁଏ ସେ ସଦ୍ଗୁରୁଭାବେ ଜଗତକୁ ଫେରନ୍ତି ଜୀବ ଉଦ୍ଧାର କାର୍ଯ୍ୟ କରିବା ନିମିତ୍ତ । ତାଙ୍କର ଏକମ୍ବାତ୍ର କାର୍ଯ୍ୟ ଜୀବକୁ ମୁକ୍ତି ପ୍ରଦାନ । ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ରାଜ୍ୟରେ ତାଙ୍କର ଏକଗୃଟିଆ ଅଧିକାର । ଜୀବର ଜନ୍ମଜନ୍ମାନ୍ତରର କର୍ମଫଳକୁ ଧୀରେ ଧୀରେ ଭୋଗ କରାଇ ଶେଷରେ ନିଜର କରିନିଅନ୍ତି । କିଭଳି ଭୋଗ କଲେ ଜୀବ ସହ୍ୟ କରିପାରିବ ତା'ର ବ୍ୟବଣା ମଧ୍ୟ ସେ କରନ୍ତି । ଜୀବର ପ୍ରକୃତ ନିଜର ହୋଇ ଏ ଜଗତରେ କେହି ନାହିଁ । ଆସିଛି ଏକା ଓ ଶେଷରେ ଯିବ ଏକା । ତେଣୁ ଜୀବ ନାମରେ ନାମିତ ହୋଇଛି । ଏକମାତ୍ର ଗୁରୁ ତା'ର ସଖା । ଯେ ରହେନାହିଁ, ଯାଏ, ସେ ଜୀବ । ସାଧାରଣ କଥାରେ କୁହାଯାଏ - 'ଜୀବ ଯିବ' । ଭାଗବତରେ ଗୋଟିଏ ପଦ ଅଛି, 'ମର୍ତ୍ୟ ମଧ୍ୟ ମଣ୍ଡଳେ ଦେହ ବହି, ଦେବତା ହୋଇଲେ ମରଇ ।'

ଉଚ୍ଚ ନିରାଟ ସତ୍ୟକୁ ଯେ ଜାଣି, ବୁଝି, ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରି ଏଥିରୁ ନିଷ୍କୃତି ଲାଭ ନିମିତ୍ତ ଚେଷ୍ଟା କରନ୍ତି ଯେ ଶିଷ୍ୟ ନାମରେ ପରିଚିତ । ଏହିଭଳି ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ସେ ଧରା ଦିଅନ୍ତି । ଜଗତରେ ଏତେ ଲୋକ ଅଛନ୍ତି କାହିଁକି ସମଷ୍ଟେ ତ ତାଙ୍କୁ ଆଶ୍ରା କରୁନାହାନ୍ତି । ତାର କାରଣ ଯେଉଁମାନଙ୍କର କର୍ମ ଶେଷ ହୋଇ ଆସିଲାଣି ସେହିମାନେ ହିଁ ତାଙ୍କୁ ଚିହ୍ନିପାରିବେ ଓ ତାଙ୍କୁ ଠିକ୍ ଠିକ୍ ଭାବେ ଧରିପାରିବେ । ଧରିପାରିବେ ଅର୍ଥ ତାଙ୍କ ଆଦେଶ ପାଳନ ପୂର୍ବକ ଶେଷ ନିଃଶ୍ୱାସ ତ୍ୟାଗ କରିବେ । ଯେତେ ଘାତ ପ୍ରତିଘାତ ଆସିଲେ ମଧ୍ୟ ଅବିଚଳିତ ରହି ତାଙ୍କ କର୍ମ କରିଯିବେ । ଯେ ଯେତେ ନିଜ ଗୁରୁଙ୍କ ନିକଟରେ ନତ ସେ ସେତେ ଉନ୍ନତ । ଅନ୍ତର୍ଜଗତକୁ ଯେ ଯେତିକି ଗତି କରୁଥିବ ବା ଚିତ୍ତଶୁଦ୍ଧି ଦିଗରେ ଯେ ଯେତେ ଆଗେଇ ଯାଉଥିବ ସେ ସେତିକି ନଇଁ ଯାଉଥିବ । ଅର୍ଥାତ୍ ତା'ର ସେତିକି ଅଭିମାନ ବା ଅହଂକାର କମିଯିବ । ଅହଂକାର ଶେଷରେ ଦାସୋ $^{\Sigma}$ ହଂରେ ପରିଣତ ହେବ । ଆମ ଚିତ୍ତ ଯେତେ ଶୁଦ୍ଧ ହୋଇଯାଉଥିବ, ଆମେ ସେତେ ତାଙ୍କ ମହିମା ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିଯାଉଥିବା । ଶ୍ରୀଶୀଠାକୁର ଲେଖିଛନ୍ତି – ମୁଁ ଯେଉଁ ସବୁ ପୁୟକ ରଚନା କରିଛି ସେ ସବୁ ଚିତ୍ତଶୁଦ୍ଧି ପାଇଁ । ଚିତ୍ତ ଶୁଦ୍ଧ ହେଲେ ଶୁଦ୍ଧଚିତ୍ତରେ ଆମ୍ପପତିବିମ୍ ପର୍କାଶିତ ହୁଏ । "ମହିମା ତବ ଗୋଚର ଶୁଦ୍ଧ ମନେ ।"

୪ଠାରେ ଆମେ ଦୁଇଟି ବିଷୟ ଜାଶିଲେ । ଗୋଟିଏ ହେଉଛି ବହୁ, ଅନ୍ୟଟି ଜୀବ । ଗୋଟିଏ ହେଉଛି ଶିବ ଅନ୍ୟଟି ଜୀବ, ଗୁରୁ ଓ ଶିଷ୍ୟ, ସେବ୍ୟ ଓ ସେବକ ଇତ୍ୟାଦି । ବର୍ତ୍ତମାନ ଆମର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିବା । ଯାହା ଫଳରେ ଆମେ ଏ ସଂସାରରେ ରହି ମଧ୍ୟ ଅସଂସାରୀ ଭାବରେ କାଳ ଯାପନ କରିଯିବା । ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଭାଷାରେ ଜୀବନୁ ଅବୟା । ଏହି ଅବୟା ଅତ୍ୟନ୍ତ ଦୁର୍ଲଭ କିନ୍ତୁ ଅଲଭ୍ୟ ନୁହେଁ । ଏହି ଅବୟା ପ୍ରାତ୍ତି ନିମିଉ ଦୁଇଟି ରାୟା ଅଛି । ପ୍ରଥମଟି ହେଲା, କଠୋର ସନ୍ୟ୍ୟାସଯୋଗ ଓ ଅନ୍ୟଟି ବହୁକିଦ୍ ଗୁରୁଙ୍ଗ ସେବା । ଏହି ଦ୍ୱିତୀୟଟି ଆମର ପଥ । ଆମର କାହିଁକି, ପ୍ରାୟ ସମୟ ମୁମୁଷ୍ଥ ବ୍ୟକ୍ତିମାନଙ୍ଗପାଇଁ ଏହା ସହଜ ପଛା । ସହଜ କାହିଁକ ଜାଣ ? ଜୀବ ଜଳ୍ମହେବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ତାହା ସାଥୀରେ ଏହି ସହଜ ଭାବଟି ଆସିଥାଏ । ସେ ବଷୁ ଖୋଲିବା ମାତ୍ରେ ତାର ଜଳ୍ମଦାତ୍ରୀ ମା'କୁ ଦେଖେ । ପ୍ରଥମେ ତାର ମା'ର ସ୍ନେହ ବା ଆଦର, ସେବା ପାଏ । ଧୀରେ ଧୀରେ ସେ ବଢିବା ସଙ୍ଗେ ଅଙ୍କେ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ଶୁଛାଭନ୍ତି କରିବାକୁ ଶିକ୍ଷା କରେ । ଜୀବର ଗୋଟିଏ ଅନ୍ଧନିହିତ ଧର୍ମ ହେଉଛି ଅନ୍ୟକ୍ କିଛି ଦେଲେ ସେ ନିଜେ ଖୁସି ହୁଏ । ତାକୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍ଗ ଭାଷାରେ 'ସେବା' ବୋଲି କୁହାଯାଉଛି । ସେବା ଅର୍ଥ ସେବକ ସେବ୍ୟଙ୍କର ମନ ଜାଣି ସେବା କରିବା । ଏଠାରେ ପ୍ରଶ୍ନ ହୁଏ, ସେବକ କିପରି ସେବ୍ୟଙ୍କର ମନ ଜାଣିବ ? ତାର ଉପାୟ କ'ଶ ? ତା ପାଇଁ କିଛି ସାଧନା ଅଛି, ନା ଏହିଭଳି ହୋଇଯିବ ? ଗୋଟିଏ କଥାରେ କହିଲେ, 'ମା' ଭଳି ହେବାଜୁ ପତିବ' । ମା' ସେଭଳି ପିଲାର କାନ୍ଦରୁ ଜାଣେ ପିଲା ଖାଇବ, କି ଶୋଇବ, କି ଖୋଳବ, ଇତ୍ୟାଦି । ସେହିଭଳି ସେବକକୁ ସେବ୍ୟଙ୍କର ମନକାଣି ସେବା କରିବାକୁ ପତିବ । ମା'ର ପିଲାପ୍ରତି ଐକାନ୍ତିକ ସେହ ଶୁଦ୍ଧା ଫଳରେ ତା ମନ କଥା ମା' ଜାଣିପାରୁଛି । ଆମକୁ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କପ୍ରତି ସେହ ଶୁଦ୍ଧା ଭାବ ପୋରଣେ କରିବାକୁ ହେବ । ତାଙ୍କ ଭାଷାରେ 'ମୋତେ ଟିକିଏ ସୁଖ ପାଅ' । ତାଙ୍କୁ ସୁଖ ପାଇଲେ ଧୀରେ ଧୀରେ ବିଷ୍ ଶୁଦ୍ଧ ହେବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ତାଙ୍କ ମନକଥା ଜାଣିହେବ ଓ ସେବା ଠିକ୍ ଠିକ୍ ହେବ ଏବଂ ଶେଷରେ ପ୍ରେମସେବୋଉରା ଗତି ପ୍ରାୟ ହେବ । ଏହି ଶେରଟିର ଭାବ ହିଁ ସେବକଙ୍କର କାମ୍ୟ ।

ତାଙ୍କୁ ଆମେ ଯେତେ ଜାଣିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରିବା, ଅଥାଁତ୍ ସଦ୍ଗୁରୁତତ୍ତ୍ୱ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିବା, ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଆମର ସେତେ ବ୍ୟାକୁଳ ଭାବ ଆସିବ । ତାଙ୍କ କଥା ନ ଶୁଣିଲେ ରହିହେବନି, ତାଙ୍କ ବିଷୟ ଚିନ୍ତା ନ କଲେ ରହିହେବନି, ତାଙ୍କ ନିମିତ୍ତ କିଛି ନ କଲେ ରହିହେବନି । ଏହିଭଳି ମଧ୍ୟ ମା'ର ପିଲାପ୍ତି ହୁଏ । ତା ନହେଲେ ନିଃସହାୟ ପିଲାଟି ବଞ୍ଚତା କିପରି ? ଆମର ଏ ଅବସ୍ଥା ଆଣିବାକୁ ହେଲେ ଆମକୁ ମଧ୍ୟ କିଛି କରିବାକୁ ହେବ । ତାହା ହେଉଛି ବାରମ୍ବାର ସତ୍ସଙ୍ଗ ସାର୍ତ୍ତ୍ୱିକ ଆହାର ଓ ସତ୍ଚିନ୍ତା । ଏସବୁ 'ମୁହୁମୂହୁ' କଲେ ତାଙ୍କ ସହିତ ସଂପର୍କ ଛାପନ କରିବାରେ ସାହାଯ୍ୟ କରେ ।

ଏଠାରେ ଗୋଟିଏ ପଶ୍ନ ଆସେ ଏପରି ସଂପର୍କ ସ୍ଥାପନ କିପରି ସମୃବ ? ଯେହେତୁ ସେ ସ୍ଥୁଳରେ ବିଦ୍ୟମାନ ନାହାନ୍ତି ତେଣୁ ଏହା ଅସମ୍ଭବ ମନେ ହୁଏ । ଏହି ପଶ୍ଚ ଜାଗିବା ସ୍ୱାଭାବିକ ଜାଣି ସେ ୟୂଳରେ ଥିବାବେଳେ ତାହାର ବ୍ୟବୟା କରିଯାଇଛନ୍ତି । ଦେହର୍ଷା କରିବାର ପୂର୍ବଦିନ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ନାରାୟଣଦାସ ନନ୍ଦୀ (ହାଲିସହର ନିବାସୀ ତାଙ୍କର ଜଣେ ଗୃହୁୟ ଶିଷ୍ୟ)ଙ୍କୁ ପାଖକୁ ଡାକି କହିଲେ, 'ନାରାୟଣ । ଭକ୍ତ ଗନକେ ବୋଲେଦାଓ ଆମି ଗୁରୁ ଥେକେ ଗେଲାମ୍ । ଆମାର୍ ଏଇ ଯେ ଛ' ଆନା ଦି ପଇସାର ଫଟୋ ଆଛେ ଏକେ ପୂଜା କରେ, ତାର କାଛେ ସୁଖ ଦୁଃଖ ଜାନାବେ । ତାତେ ଆମାୟ ପାବେ । ତାତେ ସବ୍ ହବେ ।' ଇତ୍ୟାଦି । ଏହାର ମର୍ମ ହେଉଛି ତାଙ୍କ ଅସ୍ତିତ୍ୱରେ ବିଶ୍ୱାସ । ସେ ତିକାଳରେ ନିତ୍ୟ ବର୍ତ୍ତମାନ । ତେଣୁ ମୁହୁମୂହୁ ଗୃହ ଆସନରେ ପଦୟର୍ଶ କରି ତାଙ୍କୁ ପଣାମ କରିବାକୁ ପଡିବ ଓ ସମୟ ବିଷୟ ସେହିଠାରେ ଅନ୍ତର ଖୋଲି ଜଣାଇଲେ ସେ ତାର ପତିକାର କରିବେ । ବିଶେଷକରି ତାଙ୍କ ଆଦେଶ ପାଳନ କରିବାବେଳେ ଯାହାକିଛି ଅଭାବ ଅସୁବିଧା ଦେଖା ଦେଉଛି ତାହା ଜଣାଇଲେ ତତ୍ୟଣାତ୍ ତାର ପତିକାର ଗୁରୁଶକ୍ତି କରନ୍ତି । ସେଥିପାଇଁ ପତ୍ୟେକା ସଂଘସେବୀ କେନ୍ଦର ଅନୁମତି ନେଇ ଓ କେନ୍ଦ ଆସନରେ ଜଣାଇ ଗୂହରେ ଆସନ ପତିଷା କରିବା ଉଚିତ୍ । କେନ୍ଦ ଅନୁମତି କାହିଁକି ଦରକାର ? ଆମେ ନିଜେ ମନକୁ ମନ କରିଗଲେ ସ୍ୱଇଛାରେ ଆଚରଣ ଭଳି ହେବ । ଆର୍ଜି ମନ ହୋଇଛି ପୂଜା କଲ୍. କାଲି ମନ ନ ହେଲା ନ କଲୁ । ଏହାକୁ ପବ୍ଭିମ୍ଳକ ଉପାସନା କହ୍ନି । ଏଥିରେ ନିଷା ରହେନାହିଁ । କୌଣସି କାର୍ଯ୍ୟରେ ନିଷା ନ ରହିଲେ ଭାବ ପୂଷ୍ଟି ନ ହୋଇ ଭାବପବଣତାରେ ପରିଣତ ହୋଇଯାଏ । ଅନୁମତି ନେଲେ ଅନୁମତିଦାତା ସେବକର ଦୈନନ୍ଦିନ ଜୀବନ ନିର୍ବାହ ପଣାଳୀକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟରଖ କେତେକ ନିୟମ ପାଳନ କରିବାକୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦିଅନ୍ତି । ସେହି ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ପାଳନ କଲେ ସହଜରେ ଚିଉ ଶୁଦ୍ଧି ହୋଇ ଭାବର ପୁଷ୍ଟି ହୁଏ । ନିୟମଗୁଡିକ ବାଡ (fence) ପରି କାର୍ଯ୍ୟକରେ । ଜୀବନ ଶୃଙ୍ଖଳିତ ହୋଇଯାଏ । ଗୃହାସନଟି ପଥମ ପାହାଚ । ଯାହାକୁ ଅବଲମ୍ବନ କରି ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଆଦେଶତୟ ପାଳନ କରାଯାଏ । ଆଦେଶତୟଁ - (୧) ଆଦର୍ଶ ଗୃହୁଞ୍ଚଁ ଜୀବନ ଗଠନ, (୨) ସଂଘଶକ୍ତିର ପ୍ତିଷା, ଓ (୩) ଭାଁବ ବିନିମୟ । ଆଦର୍ଶ ଅର୍ଥାତ୍ ଏକ ନମ୍ବର ପୁରୁଷ ହେଉଁଛନ୍ତି ଗୁରୁ । ତାଙ୍କୁ ଗୃହର କର୍ତ୍ତା ଭାବି ତାଙ୍କ ଆଦେଶରେ ତାଙ୍କ ପୀତି ନିମିତ୍ତ ସମୟ କାର୍ଯ୍ୟ ନିର୍ବାହ କରିବା । ପଥମେ ପଥମେ ଅଭ୍ୟାସ କରିବାବେଳେ ଅଡୁଆ ବୋଧ ହେବ । କାରଣ ଆମେ ରୋଜଗାର କରୁଛେ, ଆମେ ପିଲାମାନଙ୍କର ଜନ୍ମଦାତା, ଆମର ସଂସାର, ଆମର ଘର, ଆମର ସବୁ, ଇତ୍ୟାଦି । ଜିନ୍ତୁ ଜ୍ଞାନ ବିଗୃର କରି ଦେଖିଲେ ଜଣାଯିବ ଏସବୁ ଆମର କିଛି ନୂହେଁ । ଆସିଛେ ଏକା ଓ ଗଲାବେଳେ (ମୃତ୍ୟୁ ସମୟରେ) ଯିବା ଏକା । ସେ ସମୟରେ ଏକମାତ ଗୁରୁଦେବ ଆମର ସଖା । ସଖା ଶବ୍ଦର ପକୃତ ଅର୍ଥ ସାହାଯ୍ୟକାରୀ । ଯେତେବେଳେ ଅନ୍ତିମ ସମୟ ଉପଛିତ ହେବ ଗୋଟିଏ କାଣି କଉଡି ମଧ୍ୟ ଆମ ସାଇଟର ନେଇପାରିବା ନାହିଁ । ତେଣୁ ମଝିରେ ଏହି କେତେଦିନ କାହିଁକି 'ମୋର ମୋର' କରି ଏକ ପବଳ ସଂୟାର ଅର୍ଜନ କରି ବାରମାର ଏ ନଶ୍ଚର ଜଗତକୁ ଫେରି ଦୁଃଖ ସୁଖ ଜଞାଳପୂର୍ଣ୍ଣ ଜୀବନ ଯାପନ କରିବା ? ତେଣୁ ସମୟ ବିଷୟ ଚିଁନ୍ତାକରି ଶୀଶୀଠାକୁର ଗୋଟିଏ ସୁନ୍ଦର ବ୍ୟବୟା କରିଛନ୍ତି । ତାହା ହେଉଛି ଆଦର୍ଶ ଗୃହ୍ୟ ଜୀବନ ଯାପନ । ଧୀରେଧୀରେ ଉକ୍ତ ଭାବଧାରା ଅନୁଶୀଳନ କରିଗଲେ ଶେଷରେ ଅନାସକ୍ତ ଅବସ୍ଥା ଆପେ ଆସିଯିବ । ଏହା ଗୋଟିଏ continuous process । ଏକାଦିନରେ ହେବନାହିଁ କିମ୍ବା ଏକୁଟିଆ ନିଜେ ନିଜେ ଅନୁଶୀଳନ କଲେ ଶୀଘ ଫଳପଦ ହେବନାହିଁ । ତେଣୁ ସଂଘ ମାଧ୍ୟମରେ କରିବା ସହଜ । କାରଣ କଳିଯୁଗରେ 'ସଂଘଶକ୍ତି' ପବଳ -ସଂଘଶକ୍ତି କଳୋଁଯ୍ଗେ । ଦ୍ୱିତୀୟ ଆଦେଶରେ ସେ କହିଛନ୍ତି, ଯାଅ ସଂଘ ଗଠନ କର । ମୋତେ ସେଠାରେ ପାଇବ । ଯେଉଁଠି ତିନିଜଣ ଭକ୍ତ ଅଛନ୍ତି ସେଠାରେ ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ ସଂଘ ଛାପନ କର । ସଂଘରେ ଭାବ ବିନିମୟ କରି ନିଜ ନିଜ ମଧ୍ୟରେ ଭାବ ପୂର୍ଦ୍ଧ କର । ତାହା ଫଳରେ ଜଗତରେ ଏକ ଆଦର୍ଶ ପତିଷା ହେବ । ଋଷିଯ୍ଗର ପ୍ରନଃ ପବର୍ତ୍ତନ ହେବ । ଏହା ହିଁ ତାଙ୍କର କାମ୍ୟ । ଏତିକି ଆମ୍ନେମାନେ କରିପାରିଲେ ସେ ଖୁସି ହେବେ । ତାଁଙ୍କର ଯେଉଁ ତିନୋଟି କାର୍ଯ୍ୟ କରିବାକୁ ସେ ସେଜଗତରୁ ଏଜଗତକୁ ଆସିଛନ୍ତି ତାହାର ସଫଳ ରୂପାୟନ ହୋଇପାରିବ । ତାଙ୍କର କାର୍ଯ୍ୟ - (୧) ସନାତନ ଧର୍ମ ପଗ୍ର, (୨) ସତ୍ଶିକ୍ଷା ବିୟାର, ଓ (୩) ଶିବଞ୍ଜାନରେ ଜୀବସେବା ।

ବର୍ତ୍ତମାନ ଆମର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ବିଷୟରେ କିଛି ଆଲୋଚନା କରିବା । ପ୍ରଶ୍ନ ଆସେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କାହିଁରେ ଖୁସି ହୁଅନ୍ତି ? ଶ୍ରୀଗୁରୁ ସନ୍ତୋଷ ଲାଭ କଲେ ଆଶୀର୍ବାଦ ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତି । ତାଙ୍କ ଆଶୀର୍ବାଦ ବା କୃପା ଫଳରେ ଶିଷ୍ୟ ସେବକ ସମୟ (ଭୁକ୍ତି ଓ ମୁକ୍ତି) ଲାଭ କରନ୍ତି । ଉକ୍ତ ପ୍ରଶ୍ନର ସକ୍ଷିୟ ଉତ୍ତର ହେଉଛି ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କର ଆଦେଶ ପାଳନ । ଯେଉଁମାନେ ଅବିଗ୍ୱରରେ ତାଙ୍କ ଆଦେଶ ପାଳନରେ ତତ୍ପର ସେମାନେ ତାଙ୍କ କୃପା ଶୀଘ୍ ଆକର୍ଷଣ କରିବାରେ ସମର୍ଥ ହୁଅନ୍ତି । ଯଥା – ସତ୍ୟକାମ । ଗୁରୁ ସତ୍ୟକାମକୁ ଆଦେଶ କଲେ ଗୋଗ୍ୱରଣ ପାଇଁ । ଗୋଗ୍ୱରଣ ଗୋଟିଏ ତୁଛ କାର୍ଯ୍ୟ । କିନ୍ତୁ ସେଥିରେ ତାର ଚିତ୍ତଶୁଦ୍ଧ ହେଲା ଓ ଶେଷରେ ବ୍ରହ୍ଲଞ୍ଜାନ ଲାଭ ହେଲା । ଏହିପରି ବହୁତ ଉଦାହରଣ ଉପନିଷଦ ଯୁଗରେ ଅଛି ।

ଆମ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ହେଲା ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ପରିଗୃଳିତ ହୋଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଜଗତହିତକର କର୍ମରେ ଆତ୍ମାହୁତି ଦେବା । ଫଳରେ ଚିଉ ଶୁଦ୍ଧ ହେବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଆତ୍ମୋନୃତି ପଥରେ ଆଗେଇ ଯିବା ଓ ଶେଷରେ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାଷାରେ, ପ୍ରେମସେବୋଉରା ଗତି ପ୍ରାଧ୍ତ ହେବା । ଜ୍ଞାନର ପରିଭାଷା ଅନୁସାରେ ଏହାକୁ ମୋଷ ବା ମୁକ୍ତି କହନ୍ତି । ତେଣୁ ଆମେ ବର୍ତ୍ତମାନ step by step ଗତି କଲେ ଏ ଦିଗରେ ଆଗେଇବାକୁ ସହଜ ହେବ ।

ପ୍ରଥମ ସୋପାନ - ଗୃହାସନ ରଖି ସକାଳେ ସଦ୍ଧ୍ୟାରେ ଉପାସନା, ଷ୍ଟୋତ୍ରବନ୍ଦନା ଯଥାସମୃବ ସଂପନ୍ନ କରିବା । ସେଥିପାଇଁ କେନ୍ଦ୍ରରୁ ଅନୁମତି ଆଣି କରିବା ବିଧି ଅଛି । ଏଠାରେ ଗୋଟିଏ ବିଷୟ ସ୍ମରଣ ରଖିବାକୁ ହେବ ଯେ କିଛି ଅସୁବିଧାର ସନ୍ଦୁଖୀନ ହେଲେ ଆସନରେ ପାର୍ଥନା ଜଣାଇ ସବୁ କରିବାକୁ ପଡିବ । ଧୀରେ ଧୀରେ ସେ ସମୟ ଅସୁବିଧା ଦୂର କରିଦେବେ ଓ କୌଣସି ଅସୁବିଧା ନହୋଇ ସୁରୁଖୁରୁରେ କାର୍ଯ୍ୟ ଗୁଲିବ । ଦ୍ୱିତୀୟ ସୋପାନ - ସମୟେ ପରିଚୟପତ ଗହଣ କରିବେ ଓ ପ୍ରାତଃକାଳୀନ ଆସନପୂଜାନ୍ତେ ପରିଚୟପତ୍ର ପାଠକରିବେ ଓ ମର୍ମାର୍ଥ ଗ୍ରହଣ କରି କର୍ମନିରତ ହେବେ । ପରିଚୟପତ୍ରଟି ଚିତ୍ତଶୁଦ୍ଧିପାଇଁ ବା ମନୁଷ୍ୟତ୍ୱର ସାଧନା ପାଇଁ ଗୋଟିଏ ସଂଷିଷ୍ଟ ସାଧନ ପଣାଳୀ ।

ପରିଚୟପତର ପଥମ ଅନୁଛେଦ - ସେବକଙ୍କ ସ୍ୱୀକୃତି - ଏଥରେ ତିନୋଟି ବିଷୟ ଦିଆଯାଇଛି । (କ) ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଗୁରୁ ଏବଂ ଇଷର୍ପେ ବରଣ, (ଖ) "ଜୟଗୁରୁ" ସିଦ୍ଧମୟ ଗହଣ, ଓ (ଗ) ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ତ ସଂଘ ପୁରୀଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶାନୁସାରେ ନିଜକୁ ଗଠନ । ୨ୟ ଅନୁଛେଦ - ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ବିଗହର ତଳେ ଦିଆଯାଇଥିବା ତାଙ୍କ ଶୀମୁଖ ନିଃସୂତ ବାଣୀ । ସେବକ ସେବିକା ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଗୁରୁବରଣ ସ୍ୱୀକୃତି ପଦାନ ପରେ ସେ ତାଙ୍କର ସ୍ୱରୂପ ଓ ତାଙ୍କର ସେବକ ସେବିକାଙ୍କ ପତି କର୍ଷବ୍ୟ ତାଙ୍କର ଅମୃତବାଣୀ ଆକାରରେ ପଦାନ କରିଛନ୍ତି । ତାଙ୍କର ସେହି ବାଣୀ କିପରି କାରୁଣ୍ୟ ମିଶିତ ଓ ସେବକ ଅନ୍ତରର ଭାବନାନୁଯାୟୀ ପତିଫଳିତ ଏହା ପଣିଧାନଯୋଗ୍ୟ । ପ୍ରଥମେ ସେ ସମ୍ବୋଧନ କରି କହୁଛନ୍ତି "ବହୁ ! ମୁଁ ସଦ୍ଗୁରୁଁ (ଏଥିରେ ତାଙ୍କର ସୃରୂପ ପକାଶିତ), ମୋଁ ଭିତରେ ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଇଛା ହିଁ ଲୀଳାୟିତ ହୋଇଉଠିଛି ।" ଏଠାରେ 'ହିଁ' ନ ଲଗାଯାଇ ବାକ୍ୟଟି ପକାଶ କରିଥିଲେ କିଛି ଅସଂପ୍ରର୍ଣ ବୋଧ ହୋଇନଥାନ୍ତା । ନିର୍ବିକଲ୍ଷ ଭ୍ମିରେ ସାଧକ ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ସହିତ ଏକୀଭ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ଏକମାତ ଆଧ୍କାରିକ ପୁରୁଷଙ୍କୁ ଜଗଦ୍ଗୁରୁ ଇଛାକରି କୌଣସି ଏକ ଭାବ ଦେଇ ଏ ଜଗତକୁ ତାଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟପାଇଁ ପଠାନ୍ତି । ମୁଁ 'ଗୁରୁ' ଏହି ଏକମାତ ଇଚ୍ଛାକୁ ଅବଲମ୍ବନ କରି ତାଙ୍କର ବ୍ୟୁତ୍ଥାନ ଘଟିଛି । ତେଣୁ ସେ ଦ୍ଢତା ସହକାରେ କହୁଛନ୍ତି ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଇଛା ତାଙ୍କଠାରେ ଲୀଳାୟିତ, ତେଣୁ ସେ ସଦ୍ଗୁରୁ ହିସାବରେ ଜଗତରେ ପରିଚିତ । 'ହିଁ' ଏହି ଏକାକ୍ଷରୀ ଶଇଟିର ଗୂଢ ଅର୍ଥ ଥିବାରୁ ଏଠାରେ ବ୍ୟବହୂତ ହୋଇଛି । ପୁଣି ସେ କହୁଛନ୍ତି, "ତୁମମାନଙ୍କୁ ମୁକ୍ତିପଥ ପଦର୍ଶନ କରାଇବା ହିଁ ମୋର କାର୍ଯ୍ୟ ।" ଏଠାରେ ଆଉ ଗୋଟିଏ 'ହିଁ' ପୟୋଗ ହୋଇଛି । ଏହାର ଅର୍ଥ ସଦଗୁରୁଙ୍କର ଏକମାତ କାର୍ଯ୍ୟ ଶିଷ୍ୟକୁ ମୁକ୍ତି ପଦାନ କରିବା । ସାଧାରଣ ଭାବରେ ସେ ମୁକ୍ତିପଥ ପଦର୍ଶିନ କରିବେ । ସେଥିପାଇଁ ସେ ଦାୟୀ ଅଟନ୍ତି । ମାତ ଶେଷ ବାକ୍ୟରେ ଆଉ ଗୋଟିଏ ସ୍ତତ୍ୟ କଥା କହିଛନ୍ତି - 'ଯେଉଁମାନେ ମୋ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରି ବସିଛ' ଅର୍ଥାତ ଯେଉଁମାନେ ତାଙ୍କ ଉପରେ ଏକାନ୍ତ ନିର୍ଭରଶୀଳ ସେହିମାନଙ୍କ ହାତଧରି ସେ ମୁକ୍ତିଧାମକୁ ନେଇଯିବେ । ଏଥିରୁ ବୁଝାଯାଉଛି ଯେ ଯେଉଁ ଭକ୍ତମାନେ ଅବିଗ୍ରରରେ ତାଙ୍କ ଆଦେଶ ପାଳନରେ ତପର (ଯଥା ହନୁମାନଙ୍କ ପରି ଭକ୍ତ) ସେମାନଙ୍କ କଥା ସୃତକ । ସେମାନଙ୍କୁ ସେ ହାତଧରି ପାର କରିଦେବେ - ଉଦାହରଣ ସୃରୂପ ସ୍ୱାମୀ ସୃର୍ପାନନ୍ଦ ('ସାରସୃତ ମଠ ଓ ସ୍ୱାମୀ ସୃର୍ପାନନ୍ଦ' ପୃୟକ ଦଞ୍ଜ୍ୟ) ।

ଜପର ଶ୍ରେଷତ। ଉପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ବହୁତ କହିଛନ୍ତି । ଏଠାରେ କେବଳ ଗୋଟିଏ ଦୁଇଟି ଉଦାହରଣ ପ୍ରଦତ୍ତ ହେଲା । ନିଗମ ଉପଦେଶର 'ସାଧକମାନଙ୍କ ପ୍ରତି' ଅଧ୍ୟାୟରେ ଜପର କୌଶଳ ବିଷୟକ ପ୍ରବନ୍ଧର ୩ୟ paragraphs ଶେଷ ବାକ୍ୟରେ ଅଛି - "ବ୍ହ ! ଏକମାତ୍ର ମନ୍ଧ ଜପରେ ହିଁ ସର୍ବାର୍ଥ ସିଦ୍ଧି ହେବ ।" ତା୬/୧୧/୧୯୩୫ ରିଖ ବୁଧବାର- (ନୀଳାଚଳ ବାଣୀ) ଭନ୍ତମାନେ ପଗ୍ୱରିଲେ "ଠାକୁର ! ଆପଣ ଗ୍ୱଲିଗଲା ପରେ ଆମ୍ନେମାନେ କ'ଣ ଆପଣଙ୍କୁ ଦେଖପାରିବୁ ? ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର - ହଁ, ତୁମମାନଙ୍କର କିଛି ଚିନ୍ତା ନାହିଁ । ତୁମେମାନେ ଏହି ଭାବରେ ଦେଖପାରିବ । ଯେତେବେଳେ ତୁମର କିଛି କାର୍ଯ୍ୟ ନ ଥିବି ସେତେବେଳେ 'ଉୟଗୁରୁ' ଜୟଗୁରୁ' ବୋଲି ଜପ କରିବ । ତା ହେଲେ କିଛିଦିନ ପରେ ଏହା ଅଭ୍ୟାସରେ ପଡିଯିବ ଏବଂ ଏପରି ହେବ ଯେ ରାତିରେ ଶୋଇବାବେଳେ ମଧ୍ୟ 'ଉୟଗୁରୁ' ଉପ ଗୁଲିବ । ସେତିକିବେଳେ ଦେଖିବ, ସେ ନାମର କି ଆଷ୍ଟ୍ରଯ୍ୟ ମହିମା । ମୁଁ ଠିକ୍ ସେତିକିବେଳେ ତୁମମାନଙ୍କର ଭାବନା ଅନୁଯାୟୀ ତୁମ ଅନ୍ତରରେ ପ୍ରକଟିତ ହେବି ।

ମନ୍ଧ ଜପର କୌଶଳ ଅବଗତ ହୋଇ ଜପ କଲେ ମନ୍ଧ୍ରଚୈତନ୍ୟ ଶୀଘୁ ହୁଏ । ତେଣୁ ଶୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଆମୃମାନଙ୍କ ସୁବିଧା ପାଇଁ ସମୟ ପ୍କାର ବ୍ୟବୟା ଆଗରୁ କରିଛନ୍ତି । ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇ ଓ ନୃପାଳ ଭାଇ ଦୁଇଜଣଙ୍କୁ ଜପ କୌଶଳ, ଧ୍ୟାନ ଇତ୍ୟାଦିର repetition

କରି କହିଲେ - "ଏହି କ୍ରିୟା ହେଉଛି ଉପର ବୈଞ୍ଜାନିକ କୌଶଳ । ଏହି କ୍ରିୟାଦ୍ୱାରା ଯେ କୌଣସି ମନ୍ଧ ଅକ୍ଲେଶରେ ସିଦ୍ଧି ହୋଇଯିବ । ଏହି କ୍ରିୟା ମୋର ନିଜସ୍ୱ । ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଶିଷ୍ୟ ବ୍ୟତୀତ ଏହି କ୍ରିୟା ଅନ୍ୟକୁ କହିବା ନିଷେଧ । ମୁଁ ଯେଉଁ ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କୁ ଏହି କ୍ରିୟା କହିନାହିଁ, ସେମାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ତୁମେ ଏ କୌଶଳ କହି ଦେଇ ପାରିବ ।" ଆଉ ଦୁଇପୃଷା ପରେ ଉଲ୍ଲେଖ ଅଛି, "ଏହା ଉପର ସର୍ବଶ୍ୱେଷ କୌଶଳ । ଏହାକୁ ଅତି ଗୋପନରେ ରଖିବ । ଶିଷ୍ୟ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ଜଣାଇ ଦେବ ନାହିଁ । ଏହି ପ୍ରକ୍ରିୟା ଅନ୍ୟ ସାଧୁ ସନ୍ୟାସୀ ଜାଣନ୍ତି ନାହିଁ । ଏହା ମୋର ନିଜସ୍ୱ ।" ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଏହି ଆଦେଶନାମା ବଳରେ ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ପତ ସଂଘର ୯ ଜଣ ଆଗୁହୀ ଭଞ୍ଜଙ୍କୁ ନେଇ ୧୨ ବର୍ଷ କାଳ (୧୯୫୦ ରୁ ୧୯୬୨) ବର୍ଷକୁ ଦୁଇଥର ଅଧିବେଶନ, ସଙ୍କ୍ଷ, ଗୁରୁବରଣ ଇତ୍ୟାଦି ବିଧି ପୂର୍ବକ କରାଇଥିଲେ । ୧୯୬୨ ମସିହାରେ ୩୫ ଦିନ ଏକ୍ୟାନରେ ଏହି ସମୟ ଭକ୍ତ ରହି ଜପ କୌଶଳ ଶିଷା କରିଥିଲେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ମଧ୍ୟ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ପତ ସଂଘ ପରଂପରା କମେ ଏହି ଶିଷାଟିକୁ ବା ଉକ୍ତ ଭାବଧାରାକୁ ବଜାୟ ରଖିଛନ୍ତି ।

ବର୍ଷମାନ ଭାବ ବିଷୟରେ କିଛି ଉଲ୍ଲେଖ କରିବା ଉଚିତ୍ ମନେହୁଏ । ପ୍ରଥମେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍ଗଠାରୁ ଆରମ୍ଭ କରାଯାଉ । ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ବିଗ୍ରହମାନଙ୍କରେ ବହୁତ ବିଶେଷତ୍ୱ ଅଛି, କୌଣସି ବିଗ୍ରହ ସହିତ କାହାରି ସାମଞ୍ଚଯ୍ୟ ନାହିଁ । କାରଣ ଭାବ ଅନୁଯାୟୀ ତାଙ୍କର ଛୁଳ ମୂର୍ତ୍ତିଗୁଡିକ ତଦାକାରକାରିତ ହୋଇଯାଏ । ତେଣୁ ଯେଉଁ ସମୟରେ ଯେଉଁ ଭାବ ସେହିସବୁ ଅନୁଯାୟୀ ବିଗ୍ରହଗୁଡିକ ହୋଇଛି । ଶ୍ୱାଗୁରୁ ହେଉଛନ୍ତି ଜୀବାନୁକଂପାବୃତ୍ତିର ମୂର୍ତ୍ତ ପ୍ରତ୍ତ ବା । ବରାଭ୍ୟ ବିଗ୍ରହ, ଛନ୍ଦା ଚରଣ ବିଗ୍ରହ, ଅଭ୍ୟବାଣୀ ବିଗ୍ରହ ପ୍ରତି ତୀଷ୍ଟ ଦୃଷିପାତ କଲେ ତାହା ଅନୁଭବ କରିପାରିବେ । ପେମକାରୁଣ୍ୟଭାବ ଏଥିରେ ସୁଷ୍ଟଞ୍ଜ ହୋଇ ରହିଛି । ଉଚ୍ଚ ଭାବଗୁଡିକୁ ବୁଝାଇବାର ଭାଷା ଆମର ନାହିଁ । କେବଳ ଉଦାହରଣ ମାଧ୍ୟମରେ କିଛିଟା ଦୃଦ୍ୟଗ୍ରାହୀ ହୋଇପାରେ । ଯଦି କୌଣସି ଏକ ମା'ର ଏକମାତ ପୁତ୍ର ବହୁବର୍ଷ ଧରି ତା ଠାରୁ ଦୂରରେ ଥାଏ, ସେ ମା' ପ୍ରତିଦିନ ସେ ପୁତ୍ର ନିମନ୍ତେ ରୁଚିକର ଖାଦ୍ୟ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରି ଅପେଷା କରି ବସେ ଓ ଶେଷରେ ତାକୁ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ବିତରଣ କରେ । ହଠାତ୍ୱ ଯଦି ସେ ମା' ଦିନେ ଖବର ପାଏ ଯେ ତାର ପୁତ୍ର କାଲି ତା ପାଖକୁ ଆସିବ, ଏହିକଥା ଶୁଣିବା ମାତେ ତା'ର ଭୋଜନ, ଶୟନ ଓ ଗୃହର କୌଣସି କାର୍ଯ୍ୟପତି ଭୁଷେପ ନ କରି ସେ ଗବାଷ୍ଟ ମଧ୍ୟ ଦେଇ ପ୍ରତୀଷା କରି ବସିଥାଏ, କେତେବେଳେ ତା'ର ପୁଅ ତା ପାଖରେ ପହଞ୍ଚିବ । ଏହି ଆଶାବାହ୍ଧି ଏକ ଲକ୍ଷ୍ୟରେ ତା ଆସିବା ବାଟକୁ ଗୁହିଁ ରହିଥାଏ । ସଦିଓ ଠିକ୍ କହିହେବନି ତଥାପି ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ବିଗହରେ ସୁୟଞ୍ଚ ପ୍ରମକାରୁଣ୍ୟଭାବ ଏହି ଭାବର ସନ୍ଧିକଟବର୍ତ୍ତୀ ଭାବ ହେବାଭଳି ଆଗା କରାଯାଧ । ଶ୍ରୀଶୀଠାକୁର ତାଙ୍କର ନିଉର ସନ୍ତାନମାନଙ୍କୁ କୋଳକୁ ନେବାପାଇଁ ବ୍ୟାକୁଳ ଭାବରେ ପ୍ରତୀଷା କରି ବସିଛନ୍ତି – କେତେବେଳେ ଆମର ସମୟ କର୍ମ କ୍ଷୟ ହେବ ଓ ଆମ ତାଙ୍କ ଆଡକୁ ମୁଖ ଫେରାଇବୁ ବା ତାଙ୍କପତି ଆମେ ବ୍ୟାକୁଳ ହେବୁ । ଏହି ଅବସ୍ଥା ଆସିବା ପାଇଁ ଆମେ ଯେତେ ବ୍ୟାକୁଳ ନୋହୁଁ ଆମଠାରୁ ସେ ସହସ୍ଗରୁଣ ଅଧିକ ବ୍ୟାକୁଳ ।

ନୀଳାଚଳରେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରାର ପ୍ରଗୃର ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଅଭିମତ - ନୀଳାଚଳବାଣୀ, ତା୧୨/୪/୧୯୩୪, ବନମାଳୀ ଭାଇଙ୍କ ପ୍ରଶୃର ଉତ୍ତର ଦୁଞ୍ଜ୍ୟ । ଯେଉଁ ବିଷୟଟି ପୁଞ୍ଜରେ ନାହିଁ ସେ ବିଷୟ ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇ ଆମୃମାନଙ୍କ ଆଗରେ ପ୍ରକାଶ କରୁଥିଲେ । ତାହା ଭନ୍ଧମାନଙ୍କ ଅବଗତି ନିମନ୍ତେ ପ୍ରକାଶ କରୁଛି । ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର କହିଲେ, "ମୋର ଭନ୍ଧମାନେ ଅଛନ୍ତି ଆସିବେ । ମୋ ବିଷୟରେ କାହାକୁ କହିବା ବା ପ୍ରଗୃର କରିବା ଦରକାର ନାହିଁ । ଏପରି କଲେ ସମନ୍ତେ ତୁମମାନଙ୍କୁ ସାଧୁଙ୍କର ଦଲାଲ୍ ବୋଲି କହିବେ ।" ସେ ଗୃରୋଟି କଥା କହିଛନ୍ତି - (୧) ନ ପଗ୍ଠରିଲେ କହିବ ନାହିଁ, (୨) ନ ତାକିଲେ ବିନା ନିମନ୍ତଣରେ କୌଣସି ୟାନକୁ ଯିବ ନାହିଁ, (୩) କାହାକୁ କିଛି ଉପଯାଚକ ହୋଇ ମାଗିବ ନାହିଁ, ଓ (୪) କେହି ଆସିଲେ ନାରାୟଣ ଜ୍ଞାନରେ ସେବା କରିବ । ତେଣୁ ଆମର ପ୍ରଗୃର ଦିଗଟି ବାହ୍ୟିକ ଭାବରେ ବନ୍ଦ । କେବଳ ରହିଛି ୪ର୍ଥ ବାଣୀଟି - ନାରାୟଣ ଜ୍ଞାନରେ ସେବା, ଅର୍ଥାତ୍ ଆଚରଣପରାୟଣ ଓ ସୂଷ୍କ୍ରରେ ସତ୍ସଙ୍ଗ ଲାଭ ନିମିତ୍ତ ଶ୍ୱଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପାର୍ଥନା । ଉପରୋକ୍ତ ବାଶୀର ଯେଉଁଠି ବ୍ୟତିକ୍ରମ ହୋଇଛି - ଦେଖାଦେଖି ବା ଅନ୍ୟକୁ ଅନୁକରଣ କରି ଅଥବା କୌଣସି ବୈଷୟିକ ଉନ୍ତିର ଆଶାରଖି ଯେଉଁମାନେ ସଂଘଭୁକ୍ତ ହୋଇଛନ୍ତି ସେହି ସଂଘମାନଙ୍କରେ ବିଭିନ୍ନ ବ୍ୟତିକ୍ରମ ଦେଖାଦେଇଛି । ସେଥିପାଇଁ ଉଲିଖିତ ମୌଳିକ ୪ଟି ବାଣୀପତି ଧ୍ୟାନ ଦେଇ ଆମକୁ ଚଳିବାକୁ ପଡିବ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ରୀ ଦୋଳଗୋବିନ୍ଦ ଦ୍ୱିବେଦୀ ରାଉରକେଲା ଶାଖା ସଂଘ

[ଉଚ୍ଚ ପ୍ରବନ୍ଧଟି ଦୋଳଭାଇ ୨୦୦୧ ମସିହାରେ ଆମେରିକା ଭ୍ରମଣରେ ଆସିଥିବା ସମୟରେ ଜନୈକ ଭକ୍ତଙ୍କୁ ଲେଖିଥିବା ଏକ ପତ୍ରରୁ ଉଷ୍ତ କରାଯାଇ ଭନ୍ତମାନଙ୍କ ଅବଗତି ନିମନ୍ତେ ଏଠାରେ ପକାଶିତ ହେଲା ।]

## ଗୁରୁଭକ୍ତି

ବ୍ୟୁବିଦ୍ୟା ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଶୀମୁଖରେ ଅବିଥିତ । ଶିଷ୍ୟମାନେ କେବଳ ଗୁରୁଭନ୍ତି ବଳରେ ତାହା ଲାଭ କରିଥାନ୍ତି । ଏ ଜଗତରେ ସମୟ କେବଳ ଗୁରୁଭନ୍ତି ବଳରେ ହିଁ ଲାଭ କରାଯାଇଥାଏ । ଗୁରୁଦେବ ସନ୍ତୁଞ୍ଜ ହେଲା ମାତ୍ରେ ସମୟ ଜ୍ଞାନ, ଭନ୍ତି ଲାଭ ହୋଇଥାଏ । ଶୀଶୀଠାକୁର ଆସାମର କୋକିଳାମୁଖରେ ଅବ୍ୟାନ କରୁଥିବା ସମୟରେ ଏକଦା ଆସାମର ଚା ବଗିଚାରେ କୁଲି କାମ କରୁଥିବା ଯୁଗଳକିଶୋର ଠାକୁରଙ୍କର ଶିଷ୍ୟତ୍ୱ ଗୁହଣ କଲେ । ସେତେବେଳେ ତାଙ୍କର ପରିବାରରେ କେହି ନ ଥିଲେ । ତେଣୁ ସେ ଆଶ୍ରମରେ ବାସ କରୁଥିଲେ । ଏହି ସମୟରେ ଆଶ୍ରମରେ ସ୍ୱାମୀ ନିର୍ବାଣାନନ୍ଦ ରଷି ବିଦ୍ୟାଳୟରେ ସାଂଖ୍ୟର ତତ୍ତ୍ୱ ଛାତ୍ରମାନଙ୍କୁ ବୁଝାନ୍ତି । ଯୁଗଳକିଶୋର ନୀରବରେ ସମୟଙ୍କ ପଛରେ ଥାଇ ଏହା ଶ୍ରବଣ କରନ୍ତି । ସମୟଙ୍କ ମନରେ ଧାରଣା ହୁଏ ଏ ଜଣେ ମୂର୍ଖ କୁଲି କାମ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ସାଂଖ୍ୟର ତତ୍ତ୍ୱ କାହୁଁ ଅବଗତ ହେବେ । କିନ୍ତୁ ଏହି ସମୟରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପା ଯୁଗଳକିଶୋରଙ୍କ ଉପରେ ପତିତ ହେଲା । ଭାଗ୍ୟଦେବୀ ତାଙ୍କ ଉପରେ ସୂପସନ୍ନ ହୋଇ ଉଠିଲେ । କିଛିଦିନ ସେ ମଠରେ ଦେଖିବାକୁ ମିଳିଲେ ନାହିଁ । ଠାକୁର କହିଲେ ଯୁଗଳକିଶୋର ବର୍ତ୍ତମାନ ସିଦ୍ଧ ମହାତ୍ମାରେ ପରିଶତ ହୋଇଛି । ସାଂଖ୍ୟର ତତ୍ତ୍ୱସମୁହ ତା ଭିତରେ ମୂର୍ତ୍ତିମନ୍ତ ହୋଇ ଫୁଟି ଉଠିଛନ୍ତି । ସେହି ସମୟରେ ଯୁଗଳକିଶୋର ମଠରେ ଏକ ନିଭୃତ କଷରେ ତିନି, ଚାରି ଦିନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅନାହାରରେ ଥିଲେ । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ଭନ୍ତମାନେ ତାଙ୍କ ସେବା ଶୁଶୁଷା କଲେ । ଏଥିରୁ ଅନୁମେୟ କିଭଳି ଗୁରୁକୃପା ବଳରୁ ଜଣେ ସାଧାରଣ କୁଲି କାମ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ସିଦ୍ଧ ମହାତ୍ମାରେ ପରିଶତ ହୋଇଥିଲେ । ସାରସ୍ପତ ସଂଘରେ ଏହାର ଅନେକ ଉଦାହରଣ ମିଳେ ।

ଆଦ୍ୟ ଜୀବନରେ ଶ୍ରୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଉଦ୍ଧି- "ତୁମମାନଙ୍କ ପରି ଦୁଇ ଜଣ ପାଇଲେ ମୁଁ ଜଗତ୍ ଜୟ କରିପାରିବି" ରେ ଉଦ୍ବୋଧିତ ହୋଇ ରାଜଚନ୍ଦ୍ର ଧର ଓ ଯୋଗେନ୍ଦ୍ରନାଥ ସରକାର ନିଜର ସମୟ ସାଂସାରିକ ବିଷୟ ତ୍ୟାଗ କରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣରେ ଆଶ୍ରୟ ଗହଣ କରି ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟରେ ନିଜକୁ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବରେ ବିନିଯୁକ୍ତ କରିଥିଲେ । ରାଜଚନ୍ଦ୍ରଙ୍କ ଗୁରୁଭ୍ ବି କିଭଳି ଥିଲା ଶ୍ରୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ବାକ୍ୟ "ରାଜଚନ୍ଦ୍ରକୁ ଛାଡି ମୁଁ କି ରହିପାରେ" ରୁ ଅନୁମେୟ । ବିଶ୍ୱଜଗତର ଗୁରୁ, ସାର୍ବଭୋମ ଗୁରୁ, ସମଗ୍ର ଜଗତର ପ୍ରାଣ ସ୍ୱରୂପ, ସମଗ୍ର ଜଗତର କେନ୍ଦ୍ର ସ୍ୱରୂପ ଯେଉଁ ଗୁରୁତତ୍ତ୍ୱ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭିତରେ ମୂର୍ତ୍ତିମନ୍ତ ହୋଇଥିଲା, ତାଙ୍କରି ଏଭଳି ବାକ୍ୟରୁ କଳ୍ପନା କରି ହେବ ଯେ ରାଜଚନ୍ଦ୍ରଙ୍କ ଗୁରୁଭ୍ରତ୍ତି କିଭଳି ଥିଲା । ସେଥିପାଇଁ "ସାରସ୍ୱତ ମଠ ଓ ସ୍ୱାମୀ ସ୍ୱରୂପାନନ୍ଦ" ପୁୟକରେ ସ୍ୱାମୀ ପ୍ରେମାନନ୍ଦ ଲେଖିଛନ୍ତି, ରାଜଚନ୍ଦ୍ର ନିଜର ସର୍ବସ୍ୱ ପ୍ରଦାନ କରି ସାରସ୍ୱତ ସଂଘକୁ ପ୍ରତିଷା କରି ଯାଇଛନ୍ତି । ଯେତେବେଳେ ଭକ୍ତ ନିଜର ସର୍ବସ୍ୱ ପ୍ରଦାନ କରି ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଠାରୁ କୌଣସି ବିଷୟରେ କିଛି ଆଶା ରଖନ୍ତିନି ସେତେବେଳେ ବାଧ୍ୟ ହୋଇ ଗୁରୁଦେବଙ୍କୁ ନିଜକୁ ହିଁ ସମର୍ପଣ କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ଏକଦା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ତାଙ୍କର ପ୍ରିୟ ଭକ୍ତ ଚିଦାନନ୍ଦଙ୍କ ଗୁରୁଭ୍ରତ୍ତି ଦେଖି କହିଥିଲେ, 'ଏହାର ଗୁରୁଭ୍ରତ୍ତି ଦେଖି ମୋର ଇର୍ଷା ହୋଇଥାଏ । ଏ ମୋର ସେବା ଜନ୍ମ ଜନ୍ମ ଧରି କରି ଆସୁଅଛି ।'

ଗୁରୁଭକ୍ତି ବିଷୟରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଶୀମୁଖ ନିଃସୃତ ବାଣୀ 'ମୁଁ ଯେତେବେଳେ ନରାକାର ପରମବହୁ ଗୁରୁଦେବଙ୍କୁ ଲାଭକଲି ସେତେବେଳେ ମୋର ସର୍ବାର୍ଥ ସିଛି ହେଲା' । ଏହା ପୂର୍ବରୁ ସତ୍ୟଲାଭର କାମନାରେ କେତେ ଯେ ଘୂରିବୁଲିଛି ତାହାର ଇୟଛା ନାହିଁ । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଗୁରୁଭକ୍ତି ଏଭଳି ଅନନ୍ୟ ଥିଲା । ସେ ଯେତେବେଳେ ପୁଷ୍କର ଆଶ୍ରମରେ ଜ୍ଞାନୀଗୁରୁ ଶୀମତ୍ ସ୍ୱାମୀ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦଙ୍କ ପାଖରେ ଥିଲେ ତାଙ୍କର ଗୁରୁଦେବ ସ୍ନାନ କରି ଚାଲିଗଲା ପରେ ତାଙ୍କ ପଦୟର୍ଶ ଧୂଳି ଦେହସାରା ବୋଳି ହେଉଥିଲେ । ଆଦ୍ବୟରୁ ନିର୍ଗତ ଜଳସିକ୍ତ ମୃତ୍ତିକା ସେବନ କରୁଥିଲେ । ଏକଦା କୁମୁମେଳାରେ ନେପାଳୀ ବାବା ସାରସ୍ୱତ ମଠାନ୍ତର୍ଗତ ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ କହିଥିଲେ 'ଭଗବାନ ଇତ୍ୟାଦି ଯାହା କୁହ ତାହା ବହୁତ ଦୁରର କଥା, ଯିଏ ସଦ୍ଗୁରୁ ଲାଭକରିଛି ତାର ସର୍ବାର୍ଥ ସିଛି ହୋଇଯାଇଛି, କାରଣ ଭଗବାନ ନ ହୋଇଥିଲେ, କେହି ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ସେବାପାପିର ଅଧିକାରୀ ହୁଅନ୍ତି ନାହିଁ ।'

ମହାତ୍ମା ବିଜୟକୃଷ୍ଣ ଗୋସ୍ୱାମୀଙ୍କ ମତରେ ଶହ ଶହ ଜନ୍ମର ସାଧନା ପରେ ଜୀବର ସଂୟାର ଯେତେବେଳେ ସତ୍ତ୍ୱଭାବ ଧାରଣ କରେ, ସେତେବେଳେ ଭଗବାନ ବା ମହାଶକ୍ତି ତାକୁ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ପାଖକୁ ଯିବାପାଇଁ ରାୟା ଛାଡି ଦିଅନ୍ତି । ଏଥିପାଇଁ ସେ କହିଛନ୍ତି ଜୀବ ଏକଶତ ଜନ୍ମ ସୌର ଉପାସକ, ଏକଶତ ଜନ୍ମ ଶାକ୍ତ ଉପାସକ, ଏକଶତ ଜନ୍ମ ଗାଣପତ୍ୟ ଉପାସକ, ଏକଶତ ଜନ୍ମ ଶୈବ ଉପାସକ ଓ ଏକଶତ ଜନ୍ମ ବୈଷ୍ୟବ ଉପାସକ ହେବା ପରେ ଭଗବାନଙ୍କ କୃପାରେ ତାର ସଦ୍ଗୁରୁ ଲାଭର ଅଧିକାର ଜନ୍ନେ । ତେଣୁ ଏଥିରୁ ଅନୁମେୟ ସଦ୍ଗୁରୁ ଲାଭ କିପରି ଦୁର୍ଲ୍ଭ । ଗୁରୁଭକ୍ତି ବଳରେ ଶଙ୍କରାଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ଶିଷ୍ୟ ଗିରି ତ୍ରୋଟକାଚାର୍ଯ୍ୟରେ ପରିଣତ ହୋଇଥିଲେ । ଶିଷ୍ୟର ଗୁରୁଭକ୍ତିର ପରାକାଷା ଜଗତ୍ ସନ୍ତୁଖରେ ପ୍ରତିଷା କରିବା ନିମିତ୍ତ ଏକଦା ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଶଙ୍କର ତାଙ୍କର ପ୍ରିୟ ଶିଷ୍ୟ ସନନ୍ଦନଙ୍କୁ ଆହ୍ୱାନ କଲେ ଯଥାଶୀଘ ମୋ ପାଖରେ ଉପଛିତ ହୁଅ । ଗୁରୁ ଏବଂ ଶିଷ୍ୟଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରବାହିତ ହେଉଥିଲା ଅଳକାନନ୍ଦା ନଦୀ । ଏହାର ସ୍ରୋତ ଏଭଳି ପ୍ରବଳ ଯେ ତୃଣ ମଧ୍ୟ ଶତଖଣ୍ଡରେ ପରିଣତ ହେବ । କିନ୍ତୁ ଏକାନ୍ତ ଗୁରୁଭକ୍ତ ସନନ୍ଦନ ଅଳକାନନ୍ଦାର ପ୍ରଖର ସ୍ରୋତକୁ ଭୂଷେପ ନ କରି ଅପର ପାର୍ଶ୍ୱକୁ ଯିବାପାଇଁ ଜଳରେ ପ୍ରବେଶ କଲେ । ଗୁରୁଭକ୍ତ ସନନ୍ଦନଙ୍କୁ ରକ୍ଷା କରିବା ପାଇଁ ମା' ଗଙ୍ଗ ତାଙ୍କର ପ୍ରତି ପଦକ୍ଷେପରେ ପଦ୍ମ ପ୍ରଷ୍ଟୁଟିତ କରାଇଥିଲେ । ଏହାପରେ ତାଙ୍କର ନାମ ହୋଇଥିଲା ପଦ୍ମପାଦ । ପରବର୍ତ୍ତୀ ସମୟରେ ପଦ୍ମପାଦ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଶଙ୍କରଙ୍କୁ କାପାଳିକ ହାତରୁ ମୁକ୍ତ କରାଇଥିଲେ । ସେଥିପାଇଁ ଭଗବାନ ଶଙ୍କର ମାତା ପାର୍ବତୀଙ୍କୁ କହିଛନ୍ତି-

"ଧନ୍ୟ ମାତା ପିତା ଧନ୍ୟ, ଧନ୍ୟ ସର୍ବ ଜୁଳଂ ତଥା, ଧନ୍ୟା ଚ ବସୁଧା ଦେବୀ ! ଗୁରୁଭ୍ୟିଃ ସୁଦୁଲ୍ଭଃ ।"

୪ଠାରେ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରିବା ବିଷୟ ଅଦ୍ୱେତବାଦର ପ୍ରତିଷାତ। ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଶଙ୍କର ମଧ୍ୟ ଗୁରୁଇଞ୍ଜିକୁ ଶ୍ରେଷ ଥାନ ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି । ପୂରାଣର ଆରୁଣି, ଉପମନ୍ୟ ତାହାର ଉଦାହରଣ । ସେ ଯୁଗରେ ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବ ଶିଷ୍ୟଙ୍କୁ ଉପଯୁକ୍ତ ଦେଖିବା ପରେ ହିଁ ବହୁବିଦ୍ୟା ପ୍ରଦାନ କରୁଥିଲେ । ଥରେ ପ୍ରବଳ ବାରି ବର୍ଷଣ ସମୟରେ ଗୁରୁଦେବ ଆରୁଣିଙ୍କୁ ଜମିର ହିଡ ବାନ୍ଧିବାକୁ ପଠାଇଲେ । ଶତତେଷ୍ଠା ସଷ୍ଟେ ମଧ୍ୟ ପାଣିର ସ୍ୱୋତକୁ ବନ୍ଦ କରିନପାରି ଆରୁଣି ସୋତ ସନ୍ଦୁଖରେ ନିଜେ ହିଁ ରାତ୍ରବ୍ୟାପୀ ଶୋଇଗଲେ । ପରଦିନ ପ୍ରଭାତରେ ଗୁରୁଦେବ ଶିଷ୍ୟଙ୍କୁ ଖୋଜିବାକୁ ଯାଇ ୪ପରି ଦୃଷ୍ୟ ଦେଖି ଶିଷ୍ୟର ଗୁରୁଇଞ୍ଜିରେ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହୋଇ ତାଙ୍କୁ ବହୁବିଦ୍ୟା ପ୍ରଦାନ କଲେ । ଯିଏ ଯେତେ ସାଧନସଂପନ୍ନ ହୁଅନ୍ତୁନା କାହିଁକ ଗୁରୁଇଞ୍ଜି ବିନା କେବେ ସିଛିଲାଭ କରାଯାଇ ନ ପାରେ । ସହ୍ସାର୍ଜୁନଙ୍କ ଗୁରୁ ଥିଲେ ସ୍ୱାମୀ ଦତ୍ତାତ୍ୟେ । ପର୍ଶୁରାମ ଶିବଙ୍କଠାରୁ ଶହ୍ଜି ପାଓ ହୋଇ ଜମଦଗ୍ନିଙ୍କର ହତ୍ୟାର ପ୍ରତିଶୋଧ ନେବା ପାଇଁ ସହସ୍ରାର୍ଜୁନଙ୍କ ସହିତ ଯୁଇ କରିବାକୁ ଆସିଲେ । ସହସ୍ରାର୍ଜୁନଙ୍କୁ ମାରିବା ତ ଦୂରର କଥା ନିଜେ ଯୁଇଷେଓରେ ଅଚେତ୍ ହୋଇଗଲେ । କାରଣ ସେତେବେଳେ ଗୁରୁ ଦତ୍ତାତ୍ୟଙ୍କ ଆଶୀର୍ବାଦ ସହସ୍ରାର୍ଜୁନଙ୍କ ଉପରେ ଥିଲା । ଏଥିରୁ ଅନୁମେୟ ସ୍ୱୟଂ ଶିବଙ୍କର ଶନ୍ତି ଲାଭ କରି ମଧ୍ୟ ପର୍ଶୁରାମ ସହସ୍ରାର୍ଜୁନଙ୍କୁ ପରାୟ କରିପାରିନଥିଲେ । ମାତ୍ର ଯେତେବେଳେ ସହସ୍ରାର୍ଜୁନଙ୍କ ଉପରେ ବିରନ୍ତ ହୋଇ ଗୁରୁ ଦତ୍ତାତ୍ୟୟ ତାଙ୍କୁ ତ୍ୟାଗ କଲେ, ସେତେବେଳେ ପର୍ଶୁରାମ ସହସ୍ରାର୍ଜୁନଙ୍କୁ ବଧ କଲେ । ବହ୍ମୁନନ୍ଦ ଗିରିଙ୍କର କୃପା ଲାଭ କରିଥିବା କେଦାର ରାୟଙ୍କୁ ମୋଗଲ ସେନାପତି ମାନସିଂଙ୍କର ବିଶାଳ ସେନାବାହିନୀ ମଧ୍ୟ ପରାୟ କରି ପାରିନଥିଲେ । ଜିନ୍ତୁ ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଉପରେ ଅବିଶ୍ୱାସ ପ୍ରକଟ କରିବାରୁ ବ୍ରୁୟୁନନ୍ଦ ଗିରି ତାଙ୍କୁ ତ୍ୟାଗ କରିଥିଲେ ଏବଂ ସେ ମାନସିଂଙ୍କ ସେନାବାହିନୀ ଦ୍ୱାରା ପରାୟ ହୋଇଥିଲେ । ସେଥିପାଇଁ କୁହ୍ମାଯାଇଛି–

"ଅଶକ୍ତା ହି ସୁରାଃ ସର୍ବେ ଅଶକ୍ତା ମୁନୟୟଥା । ଗୁରୁଶାପହତାଃ କ୍ଷୀଣାଃ କ୍ଷୟଂ ଯାନ୍ତି ନ ସଂଶୟଃ" ।

ଆମୂଜ୍ଞାନ ଲାଭ କରିବାର ଦୁଇଟି ପଥ । ବହୁବିଦ୍ ଗୁରୁଙ୍କର ସେବା ଓ ଅନ୍ୟଟି କଠୋର ସନ୍ୟାସଯୋଗ । କଳିର ମାନବ ପଷରେ କଠୋର ସନ୍ୟାସଯୋଗ ଅତ୍ୟନ୍ତ କଷ୍ଟସାଧ୍ୟ । କାରଣ କଳିର ମାନବ ଅତ୍ଷାୟୁ ଓ ଶନ୍ତିବିହୀନ । ତେଣୁ ବହୁବିଦ୍ ଗୁରୁଙ୍କର ସେବା ହିଁ କଳିର ମାନବ ପଷରେ ପ୍ରକୃଷ୍ଟ ସାଧନା । ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତାରେ ଭଗବାନ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ କରି ତତ୍ ଶରର ପ୍ରୟୋଗ କରିଛନ୍ତି ଓ ଗୁରୁଙ୍କୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ଅହଂ ଶରର ଉପଯୋଗ କରିଛନ୍ତି । ଏକଦା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନୀଳାଚଳ କୁଟୀରରେ ଅବ୍ୟାନ କରୁଥିବା ସମୟରେ ଗୋବିନ୍ଦ ଭାଇଙ୍କ ପ୍ରଶ୍ନର ଉତ୍ତରରେ କହିଥିଲେ, 'ମୁଁ ଅନ୍ୟ କଥା ଜାଣେ ନାହିଁ । ଯେତେବେଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସଦ୍ଗରୁ ଲାଭ ହୋଇନଥିଲା ସେତେବେଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବିଡମ୍ବନା ଭୋଗ କରିଛି । ମୁଁ ଯେତେବେଳେ ସଦ୍ଗୁରୁ ଲାଭ କଲି, ତାଙ୍କ ଉପରେ ନିର୍ଭର କଲି ସେତେବେଳେ ଜାଣିଲି ଭଗବାନଙ୍କୁ ଲାଭ କରିବାକୁ ଏହାଠାରୁ ବଳି ସରଳ ବାଟ ଆଉ କିଛି ନାହିଁ । ସଦ୍ଗୁରଙ୍କ ପ୍ରତି ଭକ୍ତିଭାବ ରହିଲେ ରଖୁଆଳ ଗାଈ ପଛରେ ଦୈ।ଡିବା ପରି ସେ ଅପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବରେ ସର୍ବଦା ଶିଷ୍ୟକୁ ରକ୍ଷା କରନ୍ତି । ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ଦେବ ଜଗାଇ, ମାଧାଇଙ୍କୁ ଶିଷ୍ୟ ରୂପରେ ବରଣ କରିବା ପରେ କହିଲେ ଆଞ୍ଚଳାରେ ମୋତେ ଜଳ ପ୍ରଦାନ କର ଏବଂ ମୁଁ ତୁମମାନଙ୍କର ସମୟ ପାପ ଗ୍ରହଣ କଲି । ଏହାପରେ ଜଗାଇ, ମାଧାଇ ପରମ ବୈଷ୍ଟବରେ ପରିଣତ ହୋଇଥିଲେ ।

"ସର୍ବ ଧର୍ମାନ୍ ପରିତ୍ୟଜ୍ୟ ମାମେକଂ ଶରଣଂ ବୃଜ ଅହଂ ତ୍ୱାଂ ସର୍ବ ପାପେଭ୍ୟୋ ମୋକ୍ଷୟିଷ୍ୟାମି ମା ଶୃଚଃ ।" (ଗୀତା - ୧୮/୬୬) ଜଗତ୍ଗୁରୁଙ୍କର କରୁଣାର ଚରମ ପ୍ରକାଶ ନରାକାର ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ରୂପରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ପୂର୍ବ ଜନ୍ମରେ ବୁହ୍ମାନନ୍ଦ ଗିରିଙ୍କ ଠାରେ ମଧ୍ୟ ଏହି ଗୁରୁଭକ୍ତି ବିକଶିତ ହୋଇଥିବାର ଦେଖାଯାଏ । ଯେତେବେଳେ ତାଙ୍କର ଇଷଦେବୀ ଏକ ଖଞ୍ଚ ବୃଦ୍ଧା ରୂପରେ ଦର୍ଶନଦେଇ କହିଲେ ତୋର ଗୁରୁଦତ୍ତ ମନ୍ଦ୍ରରେ ଦୋଷ ଅଛି ତାକୁ ସଶୋଂଧନ କରି ଅନ୍ୟ ଏକ ମନ୍ଦ୍ର ଦେଇ କହିଲେ ଏହି ମନ୍ଦ୍ର ଜପ କଲେ ମା' ଙ୍କର ଦର୍ଶନ ମିଳିବ ସେତେବେଳେ ଗିରି ମହାରାଜ ବୃଦ୍ଧାଙ୍କ ପ୍ରଦତ୍ତ ମନ୍ଦ୍ରକୁ ପାଦରେ ଦଳିଦେଇ କହିଲେ, ଦେବୀ ମୋର ଗୁରୁପଦିଷ୍ଟ ମନ୍ଦ୍ରରେ ଦର୍ଶନ ଦେବା ପାଇଁ ବାଧ୍ୟ । ଗୁରୁଭକ୍ତି ଧନ୍ୟ ବହ୍ମାନନ୍ଦ ଅଚିରେ ଦେବୀଙ୍କ ଦର୍ଶନ ଲାଭ କଲେ ।

କୋକିଳାମୁଖ ମଠରେ ଏକଦା ଯୋଗମାୟା ଦେବୀଙ୍କର ପ୍ରାଣ ସଂକଟ ଉପଛିତ ହୋଇଥିଲା । ସେହି ସମୟରେ ତାଙ୍କର ଏକ ଅତୀନ୍ଦିୟ ଦର୍ଶନ ଲାଭ ହେଲା । ସେ ଦେଖିଲେ ତାଙ୍କର ଆତ୍ମା ରୁଗ୍ଣ ଶରୀରକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ଏକ ଉଜ୍ୱଳ ମଣିମୟ ରଥରେ ଆରୂଢ ହୋଇ ଉପରକୁ ଉଠିବାକୁ ଲାଗିଲା । ରଥ ତାଙ୍କର ଗ୍ରହ ନକ୍ଷତ ଅତିକମ କରି ଉପରକୁ ଉଠିବାକୁ ଲାଗିଲା ଏବଂ ଏକ ଅତ୍ୟାଞ୍ଚର୍ଯ୍ୟ ଧାମରେ ଉପନୀତ ହେଲା । କିନ୍ତୁ ଯୋଗମାୟା ଦେବୀଙ୍କ ଗୁରୁଭବ୍ଧି ଏଭଳି ଅନନ୍ୟ ଥିଲା ଯେ, ସେଠାରେ ସେ ଭାବିଲେ କାହିଁକି ଠାକୁର ତ ମୋ ସାଥୀରେ ଆସିଲେ ନାହିଁ ? ସେତେବେଳେ ଠାକୁର ଧରାପୃଷ୍ଠରେ ଛୂଳରେ ବିଦ୍ୟମାନ ଥିଲେ । ତେଣୁ ଯୋଗମାୟା ଦେବୀ ଧରାପୃଷ୍ଠକୁ ପ୍ରଦ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ କଲେ । ଏଥିରେ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରିବା କଥା ଅତ୍ୟାଞ୍ଚର୍ଯ୍ୟ ଧାମରେ ଉପଛିତ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ଯୋଗମାୟା ଦେବୀ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଭୁଲିନଥିଲେ । ତାଙ୍କର ଏହି ଅସାଧାରଣ ଗୁରୁଭବ୍ଧି ଦର୍ଶନ କରି ଶୀଶୀଠାକୁର ଅତ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରସନ୍ନ ହୋଇଥିଲେ । ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଉପରେ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ନିର୍ଭରତା ହେତୁ ହାଓଡାର ଶୀଯୁକ୍ତ ଫଣୀଭାଇ ସମୁଦ୍ର ମଧ୍ୟରେ ବୁଡିଯିବାରୁ ରକ୍ଷା ପାଇଥିଲେ । ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ପ୍ରତି ଅନନ୍ୟ ଭକ୍ତି ହେତୁ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଛୂଳରେ ଆଗରୁ ଦର୍ଶନ କରିନଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଠାକୁର ତିପୁରାର ଶୈଳବାଳାଙ୍କୁ ରକ୍ଷା କରିଥିଲେ ।

ଶ୍ୱୀକୃଷ୍ଣଙ୍କ ବିୟୋଗ ପରେ ଧରା ପୃଷରେ କଳିର ପ୍ରାଦୁର୍ଭାବ ଘଟିଲା । ବେଦର କର୍ମକାଣ୍ଡର ବିଲୁଓ ଘଟି ଜନସମାଜରେ ଯାଗଯଞ୍ଜ ନାମରେ ଜୀବହତ୍ୟା ପ୍ରବଳ ବେଗରେ ବୃଛି ପାଇଲା । ସମାଜକୁ ଏଥିରୁ ଉଦ୍ଧାର କରିବାକୁ ଗୋତମ ବୃଦ୍ଧଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ଘଟିଥିଲା । ବାଧ୍ୟ ହୋଇ ତାଙ୍କୁ ବେଦର ନିନ୍ଦା କରିବାକୁ ପଡିଥିଲା । କାମନାର ବିନାଶରେ ଦୁଃଖର ବିନାଶ ବୋଲି ସେ କହଥିଲେ । ତାର ପ୍ରାୟ ଏକହଜାର ବର୍ଷ ପରେ ଯେତେବେଳେ ଭାରତବର୍ଷରେ ସନାତନ ଧର୍ମର ଅବଷୟ ଦେଖାଗଲା ଏବଂ ବୋଷଧର୍ମର ପ୍ରାବଲ୍ୟ ଘଟିଲା ସେତେବେଳେ ଶଙ୍କରାଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ହୋଇଥିଲା । ଭାରତବର୍ଷକୁ ବୋଛମାନଙ୍କ କବଳରୁ ରକ୍ଷା କରି ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଶଙ୍କର ଅଦ୍ୱେତଭାଦର ପତିଷ୍ଠା କରିଥିଲେ । ଞ୍ଚାନାଲୋଚନାରେ ଭାରତ ସର୍ବୋଚ୍ଚ ଶିଖରରେ ଉପନୀତ ହୋଇଥିଲା । ତାର ପ୍ରାୟ ୭୦୦ ବର୍ଷ ପରେ ଜନ ସମାଜ ଅତ୍ୱେତଭାବର ପ୍ରକୃତ ଞ୍ଚାନ ଭୁଲି ଅହଂତ୍ୱରେ ନିଜ ହୃଦ୍ୟକୁ ପୂର୍ଣ୍ଣ କଲେ । ତେଣୁ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବ ଘଟିଲା, ଫଳରେ ମନୁଷ୍ୟ କେବଳ ଶୁଷ୍କ ଞ୍ଚାନାଲୋଚନାରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ନ ହୋଇ ପ୍ରେମ ଭବ୍ତି କଥା ଶିଷା ଲାଭ କଲା । କିନ୍ତୁ ପରେ ଞ୍ଚାନପଛୀ ଓ ବୈଷ୍ଟବପଛୀଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବାଦାନୁବାଦ ସୃଷ୍ଟି ହେଲା । ସେହି ସମୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ଘଟିଥିଲା । ଜଗତରେ ନୃତନ ତତ୍ତ୍ୱର ଆବିଷ୍କୃତ ହେଲା ଯେ, ଏକମାତ୍ର ଗୁରୁଦେବଙ୍କୁ ଭବ୍ତି କଲେ ଗୁରୁ ଏବଂ ଭଗବାନ ଉଭ୍ୟ ଲାଭ ହୋଇଥାନ୍ତି । କାରଣ ଗୁରୁ ଶକ୍ତି ହିଁ ସର୍ବୋଜ ସତ୍ତ୍ର । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଭିତରେ ଜଗତଗୁରୁ ତନ୍ତ୍ର ମୂର୍ଷିଦ୍ର ହୋଇ ପୂତି ଉଠିଥିଲା । କେବଳ ଗୁରୁଙ୍କ ପୂତି ଭବ୍ତି ଓ ବିଶ୍ୱାସ କଲେ ସବୁ ଲାଭ କରାଯାଇ ପାରେ । କାରଣ ସେ କେବଳ ପ୍ରେମରେ ବନ୍ଧା । କୁମ୍ନମେଳା ସମୟରେ ଯେତେବେଳେ ଠାକୁର ତାଙ୍କର ଞ୍ଚାନୀଗୁରୁ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ସର୍ସ୍ସତୀ ଦେବଙ୍କୁ ପଥମେ ପ୍ରଣମ କରି ତାପରେ ତତ୍ୱଳୀନ ଶୃଙ୍କରୀ ମଠର ଶଙ୍କରାଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କଲେ, ସେତେବେଳେ ଅବ୍ୟ ସାଧୁମାନେ ତାହାର ବିରୋଧ କରରେ, ଠାକୁର ଗୁରୁଭକ୍ତିର ଚରମ ପରକାଷ୍ଠା ପଦର୍ଶନ କରି ଉତ୍ତର ଦେଇଥିଲେ –

'ମନ୍ନାଥଃ ଶୀଜଗନ୍ନାଥୋ ମଦ୍ଗୁରୁଃ ଶୀଜଗଦ୍ଗୁରୁଃ'

ବୋଧହୁଏ ସେଇଥିପାଇଁ ନଳିନୀକାନ୍ତଙ୍କର ତନୁକୁ ଆଶ୍ରୟ କରି ମୂଳ ଗୁରୁତତ୍ତ୍ୱ ପ୍ରଥମ ଥର ପାଇଁ ଜଗତରେ ପଦାର୍ପଣ କଲେ । ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କୁ ଭକ୍ତି କଲେ କଣ ଯେ ଲାଭହେବ, ସେ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ବଶିଷ ଦେବ 'ଯୋଗବାଶିଷ ରାମାୟଣ'ରେ ଶ୍ରୀରାମଙ୍କୁ ଉପଦେଶ ଦେଇଛନ୍ତି

> 'ଏ ସଂସାରରେ ଆନ ପୂଜା କରୁଥାନ୍ତି ଲୋକେ, ସେଥିପାଇଁ ପଡିଥାନ୍ତି ସଦା ଭବକୂପେ । ପ୍ରାଣର ପ୍ରତିଷା ଲୋଡା ଅପର ମୂର୍ତ୍ତିରେ, ଗୁରୁମୂର୍ତ୍ତି ପାଣବନ୍ତ ଜାଣ ନିରନ୍ତରେ ॥'

ମାନବ ଗୁରୁଭକ୍ତି ଫଳରେ ଯେତେବେଳେ ଅନ୍ତରରେ ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଦର୍ଶନ ଲାଭ କରିବ, ସେତେବେଳେ ତାର ସର୍ବାର୍ଥ ସିଦ୍ଧ ହେବ । ଗୁରୁ ଏକାଧାରାରେ ପର ଓ ଅବର ବୃହୁର ସମ୍ନିଳିତ ମୂର୍ତ୍ତି ହୋଇଥିବାରୁ ତାଙ୍କ ଚିନ୍ୟୁ ମୂର୍ତ୍ତିର ଦର୍ଶନ ମାତ୍ରେ ହିଁ ସଗୁଣ ଓ ନିର୍ଗୁଣ ଉଭୟବିଧ ବୃହୁଙ୍କର ସମୟ ତତ୍ତ୍ୱ ଅନ୍ତରରେ ଉଭାସିତ ହୋଇଉଠେ । ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ରାଜୀବ ଚରଣ ଦର୍ଶନରେ ଜୀବ ହୃଦ୍ୟର ସମୟ ଅଜ୍ଞାନତା ରୂପ ଗୁଛି ଖୋଲିଯାଏ ଓ ସମୟ ସଂଶୟ ଦୂରିଭୂତ ହୋଇ ଜ୍ଞାନ ଛିର ଭାବରେ ଉପଲବ୍ଧି ହୋଇଯାଏ ଏବଂ ସମୟ କର୍ମ କ୍ଷୟ ପାଓ ହୋଇ ଆଉଁ କୌଣସି ବନ୍ଧନ ରହେ ନାହିଁ ।

'ଭିଦ୍ୟତେ ହୃଦୟ ଗୁଛି ଝିଦ୍ୟନ୍ତେ ସର୍ବ ସଂଶୟାଃ, ଷୀୟନ୍ତେ ଚାସ୍ୟ କର୍ମାଣି ତସ୍ମିନ୍ ଦୃଷ୍ଟେ ପରାବରେ'।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ରୀ ବିନୟ ସାହୁ

## ଆମେ କେମିତି ଜାଣୁ

### (Mechanism of Knowing/Acquiring Knowledge)

ସନାତନ ହିନ୍ଦୁଧର୍ମ ସୂଷ୍କ ଅଧ୍ୟାତ୍ମ ବିଜ୍ଞାନ ସମ୍ନତ ଗଭୀର ଦାର୍ଶନିକତାର ଦୃଢ ଭିତ୍ତିଭୂମି ଉପରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ । ଏହାର ପ୍ରତ୍ୟେକ ତତ୍ତ୍ୱ ତଥ୍ୟଭିତ୍ତିକ ଓ ବିଜ୍ଞାନ ଦୃଷ୍ଟି ସମ୍ତୁତ ଗଭୀର ଅନୁଚିନ୍ତନର ନିର୍ଯ୍ୟାସ ତଥା ସତ୍ୟଦଷ୍ଟ ରଷିମାନଙ୍କର ସମାଧିରେ ଦୃଷ୍ଟ ସତ୍ୟଜ୍ଞାନର ବିଶ୍ୱକଲ୍ୟାଣକାରୀ ସୁଧାମୟ ଫଳ । ସତ୍ୟଜ୍ଞାନ ଉପରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ଥିବାରୁ ପୃଥିବୀର ଏହି ସର୍ବପୁରାତନ ଧର୍ମ କେତେ ଝଡଝଞ୍ଜ ଭିତରେ ଗତିକରି ମଧ୍ୟ ବିଲୁ୍ତ ହୋଇନାହିଁ । ଐତିହାସିକମାନଙ୍କ ମତରେ indo-vedic civilizationର ସଭ୍ୟତା ଓ ସଂସ୍କୃତି ହିଁ ଭାରତୀୟ ସଭ୍ୟତା ତଥା ସନାତନ ହିନ୍ଦୁଧର୍ମର ମୂଳଭିଷି । ଏହାର ପରବର୍ତ୍ତୀ କାଳରେ ଗୀସ୍ , ରୋମାନ୍ , ମେସୋପଟାମିଆ, ମଙ୍ଗୋଲୀୟ, ଆରବୀୟ ଆଦି କେତେ ସଭ୍ୟତାର ଅଭ୍ୟୁଦ୍ୟ ଘଟି ସମୟ ସୁଅରେ ଲୋପ ହୋଇଯାଇଛି । ମାତ୍ର ଦୃଢ ଭିତ୍ତିଭୂମି ଉପରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ଥିବାରୁ ଭାରତୀୟ ସଭ୍ୟତା ଓ ହିନ୍ଦୁଧର୍ମୀୟ ସଂସ୍କୃତି ଅଣ୍ଡିଚର୍ମସାର ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଏବେ ବି ଜୀବିତ ଅଛି, ଜୀବନ୍ତ ଜୀବାଷୁ (living fossil) ପରି ।

ଆଜିକାଲି ଯାହାକୁ ବିଜ୍ଞାନ ଦୃଷ୍ଟି (scientific temper) ବା ବୈଜ୍ଞାନିକ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ବୋଲି କୁହାଯାଉଛି, ପ୍ରାକ୍ବିଜ୍ଞାନ ଯୁଗରେ ମଧ୍ୟ ଭାରତୀୟ ରଷିମାନଙ୍କର ତାହା ଥିଲା – ଯେଉଁଥିପାଇଁ ସେମାନେ ଏତେ ନୂଆ ନୂଆ ତତ୍ତ୍ୱମାନ ଆବିଷ୍କାର କରିପାରିଥିଲେ । ଏକରୁ ଦଶ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସଂଖ୍ୟାଗଣନାର ଦଶମିକ ପଛତି,  $\Pi$  (pie) ର ମୂଲ୍ୟ, ଶୂନ୍ ଓ ଅସୀମର ଧାରଣା, ପୃଥିବୀର ଆକୃତି (shape of earth), ମାଧ୍ୟାକର୍ଷଣ ଶକ୍ତି, ଗଣିତ, ବୀଜଗଣିତ, ଜ୍ୟାମିତି, ତ୍ରିକୋଣମିତିର କେତେ ସୂତ୍ର, ମହର୍ଷି କଣାଦଙ୍କ କଣିକା ତତ୍ତ୍ୱ (particle physics) ଏମିତି କେତେ ଅଗଣିତ ଜ୍ଞାନରାଶି ବୈଦିକ ଯୁଗୀୟ ଭାରତୀୟମାନଙ୍କର ଅବଦାନ, ବିଜ୍ଞାନ ଜଗତକୁ ରଛିମନ୍ତ କରିଛି । ବିଜ୍ଞାନଦୃଷ୍ଟି ନ ଥିଲେ ସେମାନେ ଆଧୁନିକ ବିଜ୍ଞାନର ଗୁହଣୀୟ ଏତେ ସବୁ ତତ୍ତ୍ୱ ଆବିଷ୍କାର କରି ପାରିଥାନ୍ତେ କି ? ତେବେ ସେତେବେଳେ ଜଣେ ଜଣେ ମନୀଷୀ ବହୁବିଷୟରେ ଜ୍ଞାନୀ ଥିଲେ ଏବଂ ଏହି ପ୍ରଭାବ ପରବର୍ଷୀ କାଳରେ ଗ୍ରୀସ୍ର ମନୀଷୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମଧ୍ୟ ଅନୁଭୂତ ହୋଇଥିଲା । ବିଶେଷଙ୍କ (specialization) ର ଯୁଗ ଆରବ ସଭ୍ୟତାର ଅଭ୍ୟୁଦ୍ୟ କାଳରେ ହିଁ ପରିଲକ୍ଷିତ ହେଲା । ବୈଦିକ ଯୁଗରେ ଏପରିକ ଗ୍ରୀସ୍ ଓ ମଧ୍ୟଯୁଗରେ ମଧ୍ୟ, ବିଜ୍ଞାନ ଦର୍ଶନର ପରିସରଭୁକ୍ତ ଥିଲା । ବହିଃପ୍ରକୃତି ବିଷୟରେ ଜ୍ଞାନକୁ ସ୍ୱତନ୍ଧ ଭାବରେ ଚିହ୍ନିତ କରିବାକୁ ପ୍ରଥମେ ତାକୁ ପାକୃତିକ ଦର୍ଶନ ଓ ପରବର୍ଷୀ କାଳରେ ପ୍ରାକୃତିକ ବିଜ୍ଞାନ ବା କେବଳ ବିଜ୍ଞାନ କୁହାଗଲା । ସେହିପରି ଅନ୍ତଃପକୃତି ସହ ସମୁହ୍ଧିତ ଜ୍ଞାନକୁ ନୈତିକ ଦର୍ଶନ (moral philosophy) ଓ ପରବର୍ଷୀ କାଳରେ କେବଳ ଦର୍ଶନ (philosophy) ଆକାରରେ ଚିହ୍ନିତ କରାଗଲା । ସେତେବେଳେ ମନୟର୍ଷ୍ଣ (Psychology) ମଧ୍ୟ ଦର୍ଶନର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ ଥିଲା ଏବଂ Dr. S. Freud (Sigmund Freud)ଙ୍କ ପ୍ରୟୋଗାତ୍ମକ ଅନୁସନ୍ଧାନ ପରେ ପରରେ ଏହାକୁ ବିଜ୍ଞାନ ଢାଞ୍ଚାରେ ବିଚାର କରି ମନୋବିଜ୍ଞାନ ଭାବରେ ଦର୍ଶନ ଶାସ୍ତଠାରୁ ଅଲଗା କରି ନିଆଗଲା ।

ସାମଗ୍ରିକ ବିଶ୍ୱ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ବ୍ୟାପକ ଜ୍ଞାନ ଆହରଣ କରିବାକୁ ଯାଇ ବୈଦିକ ଋଷିମାନେ ବିଶ୍ୱର ବହିଃପ୍ରକୃତି ଓ ମଣିଷର ଅନ୍ତଃପ୍ରକୃତିର ଏକ ସମନ୍ୟ ସୂତ୍ର ଆବିଷ୍କାର କରିପାରିଥିଲେ, ଯାହାର ଆଧାରରେ ଭାରତୀୟ ଅଧ୍ୟାମ୍ ବିଦ୍ୟା ଗଢି ଉଠିଥିଲା । ସେମାନଙ୍କର ବିଚାରଧାରା ଅନୁଧ୍ୟାନ କଲେ ଜଣାଯାଏ ଯେ ବୈଜ୍ଞାନିକର ଅନୁସନ୍ଧିତ୍ସା ଓ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ସେମାନଙ୍କ ଭିତରେ ଭରପୂର ହୋଇ ଥିଲା । ଏହି ବିଜ୍ଞାନ ଦୃଷ୍ଟି ବା ବୈଜ୍ଞାନିକ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ କଣ ? ଏହାର ମୁଖ୍ୟ ଦିଗଗୁଡିକ ହେଲା ଦୃଢ ଅଧ୍ୟବସାୟ ସହିତ ଗଭୀର ଅନୁଚିନ୍ତନ, ବିଭିନ୍ନ ପରୀକ୍ଷା ନିରୀକ୍ଷା ଓ ପର୍ଯ୍ୟବେକ୍ଷଣ ଓ ତାହାର ଫଳାଫଳରୁ ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ନିର୍ଯ୍ୟାସ ଓ ତତ୍ତ୍ୱନିରୂପଣ । କେତେଗୁଡିଏ ସମଜାତୀୟ ବୟୁକୁ ତନ୍ନ ତନ୍ନ କରି ପରୀକ୍ଷା କରି ଦେଖାଯାଏ ଓ ଏହି ପରୀକ୍ଷା ବାରମ୍ବାର କରାଇ ସବୁବେଳେ ସମାନ ଫଳ ବାହାର କରୁଥିଲେ (repeatability) ଏହାର ଫଳାଫଳକୁ ଆଧାର କରି ତତ୍ତ୍ୱ ନିରୂପଣ କରାଯାଏ ।

ଏହାର ଅନ୍ୟ ଏକ ଦିଗ ହେଉଛି କୌଣସି ଧାରଣା ଯେତେ ସୁଆଦିଆ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ତାକୁ ଠିକ୍ ବୋଲି ପ୍ରମାଣିତ ନ କରି ଠିକ୍ ବୋଲି ଧରିନେବା ଯେପରି ଅବୈଜ୍ଞାନିକ, ସେହିପରି କୌଣସି ଏକ ଧାରଣାକୁ ଭୁଲ୍ ବୋଲି ପ୍ରମାଣିତ ନ କରି ଭୁଲ୍ ବୋଲି କହିବା ସେହିପରି ଅଣବୈଜ୍ଞାନିକ ମନୋବୃତ୍ତି । ଭାରତୀୟ ଅଧ୍ୟାତ୍ମ ବିଦ୍ୟାର କୌଣସି ବିଚାର ଏହାକୁ ବିରୋଧ କରେ ନାହିଁ । ତେବେ ଏହି ରଷିମାନଙ୍କୁ ସତ୍ୟ ଜାଣିବାର ଏକ ନୂତନ ଉପାୟ ଜଣାଥିଲା, ଯେଉଁ ଉପାୟ ବିଷୟରେ ପାଞ୍ଜାତ୍ୟ ଜଗତ ବିଶେଷ କିଛି ଜାଣିନଥିଲେ ବା ଜାଣିନାହାନ୍ତି । ତେବେ ଆସନ୍ତୁ 'ଆମେ କେମିତି ଜାଣୁ ?'- ଏ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ବୈଦିକ ରଷିମାନେ କଣ କୁହନ୍ତି ଶୁଣିବା । ମହର୍ଷି ଗୌତମ ଏ ବିଷୟରେ ଅବତାରଣା କରିଛନ୍ତି ।

ଆମେ କେମିତି ଜାଣୁ ?- ଚାରୋଟି ଉପାୟରେ ଆମେ ଜ୍ଞାନ ଆହରଣ କରିଥାଉ ।

#### ୧) ପତ୍ୟକ୍ଷ ଜ୍ଞାନ

ଆମର ପଞ୍ଚ ଜ୍ଞାନେନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ସାହାଯ୍ୟରେ ଅର୍ଥାତ୍ ନିଜେ ଦେଖିକରି, ଶୁଣିକରି, ଚାଖିକରି, ଶୁଫିକରି, ଛୁଇଁକରି ସେହି ଜିନିଷଟି ବିଷୟରେ ଜାଣୁ, ନିଜେ ନିରୀକ୍ଷଣ କରି ଅନୁଭବ କରୁ । ଏ ପ୍ରକାର ଜାଣିବାରେ ଅନେକ ସମୟରେ ଭୁଲ୍ ରହିଯାଏ । ଯେପରି ଆମେ ଦେଖୁଛୁ ସୂର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରତିଦିନ ପୂର୍ବରେ ଉଦୟ ହୋଇ ପଞ୍ଜିମରେ ଅୟ ହେଉଛନ୍ତି ଏବଂ ପୃଥିବୀ ଚାରିପାଖରେ ବୁଲୁଛନ୍ତି । ମାତ୍ର ଏହା ଭୁଲ୍ କଥା ବୋଲି ବୈଜ୍ଞାନିକମାନେ ପମାଣ କରିସାରିଛନ୍ତି । ତେଣୁ ପତ୍ୟକ୍ଷ ଇନ୍ଦିୟଙ୍କ ଜ୍ଞାନ ସବୁବେଳେ ସତ୍ୟଜ୍ଞାନ ହୋଇନପାରେ ।

#### ୨) ପରୋକ୍ଷ ଜ୍ଞାନ

- (କ) ଆମର ଯେଉଁମାନଙ୍କ ଉପରେ ବିଶ୍ୱାସ ଅଛି ସେମାନଙ୍କଠାରୁ ଶୁଣି ମଧ୍ୟ ଆମେ କେତେକ କଥା ଜାଣୁ । ମାତ୍ର ଏ ପ୍ରକାର ଶୁଣା କଥାରେ ମଧ୍ୟ ଆମର ଭୁଲ୍ କଥା ଜାଣିବା ହୋଇଯାଇପାରେ । ମନେକର ସେ ଲୋକଟି ନିଜେ ଠିକ୍ କଥା ଜାଣି ନର୍ଥିବାରୁ ଆମକୁ ଭୁଲ୍ କଥା କହି ଦେଇପାରେ ବା କୌଣସି କାରଣରୁ ଜାଣି ଶୁଣି ମଧ୍ୟ ଆମକୁ ଭୁଲ୍ ତଥ୍ୟ ଦେଇପାରେ । ତେଣୁ ଏ ପ୍ରକାର ଜାଣିବାରେ ମଧ୍ୟ ସତ୍ୟ ଜାଣିବା ଦିଗରେ ପତିବନ୍ଧକ ରହେ ।
- (ଖ) ଅନେକ ସମୟରେ ଆମେ ବିଶ୍ୱାସ କରୁଥିବା ଲୋକମାନେ ଯେଉଁସବୁ ବହି ଲେଖିଛନ୍ତି ତାକୁ ପଢି ଆମେ ତଥ୍ୟ ଆହରଣ କରୁ । ମାତ୍ର ଲେଖକଙ୍କର ଧାରଣା ଅନୁଯାୟୀ ସେ ବହିରେ ଯଦି ଭୁଲ୍ ତଥ୍ୟ ପରିବେଷଣ କରାଯାଇଥାଏ, ତେବେ ଆମେ ସେହି ଭୁଲ୍ କଥାଟି ମଧ୍ୟ ସତକଥା ବୋଲି ଧରିନେଉ । ତେଣୁ ଏ ପ୍ଳାର ଜାଣିବା ପଦ୍ଧତି ମଧ୍ୟ ଆମକୁ ସତ୍ୟ ଜାଣିବା ପଥରେ ବିଭାନ୍ତ କରିପାରେ ।

#### ୩) ଅନୁମାନର ଜ୍ଞାନ

ପୂର୍ବ ଅଭିଞ୍ଜତାକୁ ଆଧାର କରି ଆମେ ଅନେକ ଥର ଅନୁମାନ କରିନେଉ କଣ ହୋଇଥିବ ବୋଲି । ମାତ୍ର ଏ ପ୍ରକାର ଜାଣିବାରେ ମଧ୍ୟ ଭାଞି ରହିଯାଇପାରେ । ମନେକରନ୍ତୁ ଦୂର ପାହାଡରେ ନିଆଁ ଲାଗିଲେ ସେଠି ଧୂଆଁ ଦେଖାଯାଏ । ଥରେ ପାହାଡ ଉପରେ ସେହିଭଳି ଦେଖି ଆମେ ଅନୁମାନ କରିନେଲୁ ଯେ ଉଙ୍ଗଲରେ ନିଆଁ ଲାଗିଛି, ମାତ୍ର ସେ ଦିନ ତାହା କୁହୁଡିଥିଲା । ତେଣୁ ଆନୁମାନିକ ଜ୍ଞାନ ସବୁବେଳେ ସତ୍ୟ ନୁହେଁ ।

#### ୪) ଅପରୋକ୍ଷ ଜ୍ଞାନ

ଉପରୋକ୍ତ ଜାଣିବା ଉପାୟମାନଙ୍କରେ ସବୁବେଳେ ଆମକୁ ବାହ୍ୟ ସାହାଯ୍ୟ ନେବାକୁ ପଡିଥାଏ, ଯଥା ନିଜର ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କର, ଲୋକମାନଙ୍କର ବା ପୁୟକର । ମାତ୍ ଆଉ ଗୋଟିଏ ଜାଣିବା ଉପାୟ ଅଛି ଯାହାକି ଆମେ କାହାରି ଉପରେ ନିର୍ଭର ନ କରି, ଅନ୍ୟ କାହାର ସାହାଯ୍ୟ ନ ନେଇ ନିଜେ ଠିକ୍ କଥାଟା ଜାଣିପାରୁ । ସେ ଜ୍ଞାନ ସ୍ୱୟଂ ଆମ ଆତ୍ମାରୁ ଉତ୍ଥିତ ହୁଏ, ଆମ ଚେତନାରେ ଉଦ୍ଭାସିତ ହୁଏ । ଏ ପକାର ଜାଣିବା ଉପାୟକୁ ଅପରୋଷ ଅନୁଭୃତି କୁହାଯାଏ । ଏହା ସମାଧିୟ ଅବୟାରେ ହିଁ ସମ୍ଭବ ହୁଏ । ଏହି ସମାଧିୟ ହେବାର

ଉପାୟ ଭାରତୀୟ ରଷିମାନେ ହିଁ ଉଦ୍ଭାବନ କରିଥିଲେ । ଏହି ସମାଧି କ'ଣ ? ଏହା କିପରି ଆଣିହୁଏ ? ଆମେ ଯେଉଁ ବିଷୟରେ ଜ୍ଞାନ ଆହରଣ କରିବାକୁ ଚାହୁଁଛେ ଗୋଟିଏ ନିରୁଦ୍ବିଗ୍ନ ଞ୍ଛାନରେ ବସି ସେ ବିଷୟରେ ଲଗାତାର ଭାବିବା ବା ଚିନ୍ତା କରିବା ଆରମ୍ଭ କରାଯାଏ । ଏହି ଭାବିବା ନିର୍ବାତ୍ ପ୍ରଦୀପବତ୍ ବା ନିରବ୍ଚଛିନ୍ନ ତୈଳଧାରା ସଦୃଶ ଲଗାତାର ଚାଲୁ ରହିଲେ ଆମେ ଲକ୍ଷ୍ୟ ବୟୁରେ ଧ୍ୟାନ୍ୟ ହୋଇପଡୁ । ଚିନ୍ତା ତରଙ୍ଗର ନୈରନ୍ତର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରଭାବ ହିଁ ଧ୍ୟାନ (meditation) ନାମରେ ଅବିହିତ । ଏହି ଧ୍ୟାନ ଗାଢତର ହେଲେ ତାହା ସମାଧିରେ ପରିଣତ ହୁଏ ଅର୍ଥାତ ଧ୍ୟାତୀ, ଧ୍ୟେୟ ବସ୍ତୁ ଓ ଧ୍ୟାନ ସମସ୍ତ ଏକାକାର ହୋଇଯାନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ ଆମେ ଯାହା ଧ୍ୟାନ କରୁଥିଲୁ ସେଥିରେ ଅନୁପ୍ରବେଶ କରିଯାଇ ସେଇଆ ହୋଇଯାଉ । ସେ ବିଷୟରେ ଆମେ ସବୁ ଜାଣିପାରୁ ସମାଧିୟ ହୋଇ । ଏହି ଉପାୟରେ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ବାହ୍ୟ ବୟୁର ସାହାଯ୍ୟ ନ ନେଇ ସେ ବିଷୟରେ ସମସ୍ତ ଜ୍ଞାନ ଆହରଣ କରିଥାଉ ।

ସମାଧି ଅବସ୍ଥାରେ ଆମ ମନ ମୂଢ, ଷିଷ୍ଟ, ବିଷିଷ୍ଟ, ଏକାଗ୍ର ଆଦି ସବୁ ଅବସ୍ଥା ଅତିକ୍ରମ କରି ନିରୁଦ୍ଧ ହୋଇଯାଏ ଓ ଆମ ଚେତନା ଜାଗ୍ରତ, ସ୍ୱପ୍ନ, ସୁଷୁଷ୍ଟି ଆଦି ସ୍ଥାନ ଅତିକ୍ରମ କରି କେବଳ ତୁରୀୟ ଭୂମିରେ ଅବସ୍ଥାନ କରେ । ଏହି ସମାଧି ଦର୍ଶିତ ଜ୍ଞାନ ହିଁ ସତ୍ୟଜ୍ଞାନ ଏବଂ ନିର୍ଭୁଲ ସତ୍ୟ । ଆତ୍ମା ବିଷୟରେ, ବହୁଙ୍କ ବିଷୟରେ ଓ ଭଗବାନଙ୍କ ବିଷୟରେ ଜ୍ଞାନ ଏହି ଅପରୋଷାନୁଭାବ ସାହାଯ୍ୟରେ ହିଁ ହୋଇଥାଏ । ସତ୍ୟ ଜାଣିବାର ଏହି ଉପାୟ ଭାରତୀୟ ଋଷିମାନଙ୍କର ହିଁ ଅବଦାନ ଏବଂ ଶ୍ରନ୍ଧାର ସହିତ ଏହାକୁ ଋଷି ପ୍ରଦର୍ଶିତ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ପ୍ରଣାଳୀରେ ଧାରାବାହିକ ଭାବରେ ଅଭ୍ୟାସ (practice) କଲେ ଆମେ ମଧ୍ୟ ଏହା କରିପାରିବା ।

ଆମମାନଙ୍କର ଜ୍ଞାନ ମଧ୍ୟ ଦୁଇ ପ୍ରକାରର । ଗୋଟିଏ ବୁଛି ଦ୍ୱାରା ବିଚାର କରି ଜାଣିବା ଓ ଅନ୍ୟଟି ଅନୁଭବ ଦ୍ୱାରା ଜାଣିବା । ଅନୁଭବରେ ଆସିଲେ ଯାଇ ତାହା ପ୍ରକୃତ ଜାଣିବା । ମନେକର ଚିନି କ'ଣ ଓ କିପରି ସେ ବିଷୟରେ ବିଜ୍ଞଲୋକଙ୍କଠାରୁ ଶୁଣି ବା ବହିପଢି ମୁଁ ବୁଝିଯାଇପାରେ, ମାତ୍ର ଏହା ଦ୍ୱାରା ଚିନିର ପ୍ରକୃତ ସ୍ୱରୂପ ଜାଣିହୁଏ ନାହିଁ । ଏହା କେବଳ ସମ୍ବାଦ (information) ଓରର ଜ୍ଞାନ । ମାତ୍ର ଯେବେ ମୁଁ କିଛି ଚିନିଦାନା ପାଟିରେ ପକାଇ ଚୁଚୁମି ନେବି ତେବେ ଚିନି କ'ଣ ଓ କିପରି, ମୋର ଅନୁଭବ ଆସିଯିବ । ଏହି ଅନୁଭବରେ ଜାଣିବା ହିଁ ପକୃତ ଜାଣିବା । ସମାଧି ଦର୍ଶିତ ଜ୍ଞାନ ହିଁ ଅନୁଭବରେ ଜ୍ଞାନ ଓ ସତ୍ୟ ଜ୍ଞାନ ।

ତେବେ ଏହି ଅପରୋକ୍ଷାନୁଭବରେ ଜାଣିବା ଅନ୍ୟ ପ୍ରକାରର ଜାଣିବାଠାରୁ ଟିକିଏ କଞ୍ଜକର, ଅଭ୍ୟାସପୁଞ୍ଜ ଓ ସାଧନସାପେକ୍ଷ । ଏ ଉପାୟ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ବର୍ତ୍ତମାନର ଶିକ୍ଷିତ ଜଗତ ସେତେ ପରିଚିତ ନୁହଁନ୍ତି । ମାତ୍ର ସମୟ ବଦଳୁଛି । ବର୍ତ୍ତମାନ ଭାରତର ଏହି ଯୋଗବିଦ୍ୟା ପତି ବିଶ୍ୱବାସୀଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟି ଆକର୍ଷିତ ହୋଇଛି ଓ ଆଗହର ସହ ଅନେକେ ଏହାର ଅଭ୍ୟାସ ଆରମ୍ଭ କରୁଛନ୍ତି ।

ବିଶାଳ ହିନ୍ଦୁଶାୟରୁ ଏ ଯେଉଁ ବିଚାରଧାରାର ସାମାନ୍ୟ ଆଭାସ ଏଥିରେ ଅବତାରଣା କରାଗଲା ଏହା କେତେ ସୁସଙ୍ଗତ ଓ ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ପ୍ରଣିଧାନଯୋଗ୍ୟ । ଏଥିରେ କ'ଣ କିଛି ଅନ୍ଧ ବିଶ୍ୱାସ ଅଛି ? ମାତ୍ର ବିଞ୍ଜାନରେ ମଧ୍ୟ ବିଶ୍ୱାସର ଛାନ ଅଛି । ମନେକରନ୍ତୁ ଆମେ ହାଇଡ୍ରୋଜେନ୍ ବା ଅକ୍ସିଜେନ୍ ତିଆରି କରିବାକୁ ଚାହୁଁଛେ, ତେବେ ଲାଭାସିଅର୍ ବା ପ୍ରିଷ୍ଟଲେ ଯେଉଁ ଉପାୟ ବତାଇଛନ୍ତି ତାକୁ ପ୍ରଥମେ ବିଶ୍ୱାସ କରି ଠିକ୍ ଠିକ୍ ସେହି ଉପାୟ ଅବଲମ୍ବନ କଲେ ଆମେ ମଧ୍ୟ ତାହା ତିଆରି କରିପାରିବା ।

ଏହି ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଉଲ୍ଲେଖଯୋଗ୍ୟ ଯେ ଗୁରୁକୃପା ଦ୍ୱାରା ମଧ୍ୟ ଜ୍ଞାନ ଲାଭ ହୋଏଥାଏ । ତତ୍ତ୍ୱର୍ଦ୍ଧ ବୃହୁବିତ୍ ସଦ୍ଗୁରୁ ତାଙ୍କର ଆଶ୍ରିତ ଶିଷ୍ୟଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ କୃପା କରି ଜ୍ଞାନ ପ୍ରଦାନ କରିଥାନ୍ତି । ଗୁରୁଙ୍କ ପ୍ରତି ଅବିଚଳିତ ଭକ୍ତି ଓ ଗୁରୁସେବା ଦ୍ୱାରା ଜ୍ଞାନ ଲାଭ ହୋଇଥାଏ । ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାରେ ଶ୍ରୀଭଗବାନ୍ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ କହିଛନ୍ତି-

> ତଦ୍ବିଦ୍ଧି ପ୍ରଣିପାତେନ ପରିପ୍ରଶ୍ନେନ ସେବୟା । ଉପଦେଷ୍ୟନ୍ତି ତେ ଜ୍ଞାନଂ ଜ୍ଞାନିନୟର୍ଦ୍ଧବର୍ଣିନଃ । (୪/୩୪)

ଅର୍ଥାତ୍ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ପ୍ରଣିପାତ ପୂର୍ବକ ପ୍ରଶ୍ନ ଓ ସେବା କରିପାରିଲେ ସେ ଜ୍ଞାନ ଉପଦେଶ ଦେବେ । ସେବା ଦ୍ୱାରା ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହୋଇ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ଗୁରୁ କିପରି ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କୁ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କାନ ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି ତାହାର ଉଦାହରଣ ଆଗୁର୍ଯ୍ୟ ଆୟୋଦଧୋମ୍ୟଙ୍କ ଶିଷ୍ୟ ଆରୁଣି ଓ ଉପମନ୍ୟୁ ଏବଂ ଆଗୁର୍ଯ୍ୟ ଗୌତମଙ୍କ ଶିଷ୍ୟ ସତ୍ୟକାମ । ଆଗୁର୍ଯ୍ୟ ଶଙ୍କରଙ୍କ ଶିଷ୍ୟ 'ଗିରି' ମଧ୍ୟ ଏକନିଷ୍ଠ ଗୁରୁସେବା ଦ୍ୱାରା ଗୁରୁଙ୍କୁ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ କରି ଗୁରୁକୃପାରେ ଜ୍ଞାନଲାଭ କରି ତ୍ରୋଟକାଗୁର୍ଯ୍ୟ ହୋଇଥିଲେ । ('ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଗୁରୁତ୍ତତ୍ତ୍ୱାମୃତସିନ୍ଧୁ' ପୁୟକ ଦୃଷ୍ଟବ୍ୟ ) ଏହି ପସଙ୍ଗରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି - "ବହ୍ୟା ତୁମମାନଙ୍କର ବିଦ୍ୟାବୁଦ୍ଧି ନ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ କେବଳ ମୋପ୍ରତି ବିଶ୍ୱାସ ଥିଲେ ତୁମ ଭିତରେ ବହୁ, ଆମ୍ବା ଓ ଭଗବାନ ଏହି ତିନି ଅବୟା ଫୁଟି ଉଠିବ । ..... ଇଷ୍ଟଚିନ୍ତାଠାରୁ ଗୁରୁଚିନ୍ତାର ଫଳ ଅଧିକ କାରଣ ଶ୍ରୀଗୁରୁ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ବିଦ୍ୟମାନ । ତେଣୁ ତୁମେମାନେ ଗୁରୁଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ଚିନ୍ତାକଲେ ତାଙ୍କର ଅଗାଧ ଜ୍ଞାନରାଶି ତୁମର ଅଧିଗତ ହେବ । "

ତେଣୁ ବିଜ୍ଞାନ ଦୃଷିରେ ଅଧ୍ୟାତ୍ମବିଦ୍ୟା କିଛି ଅଣବୈଜ୍ଞାନିକ କଥା ନୁହେଁ । ବିଜ୍ଞାନରେ ପୂର୍ବରୁ ଧାରଣା ବା ସଂୟାରଗୁଡିକ ପ୍ରତି ଆସତ୍ତି ରହିବା ସତ୍ୟ ଅବିଷ୍କାରର ଅନ୍ତରାୟ । ଅନୁସନ୍ଧାନର ଫଳାଫଳ କ'ଣ ହେବ ସେ ବିଷୟ ଅନୁମାନ କରି ହେଉ ବା ଅନ୍ୟ କୌଣସି କାରଣରୁ ହେଉ ପୂର୍ବରୁ ଛିର କରିନେଲେ ଅନୁସନ୍ଧାନ ପ୍ରକ୍ରିୟା ଦୁର୍ବଳ ଓ ଅର୍ଥହୀନ ହୋଇଯାଏ । ବିଜ୍ଞାନ ବିଶ୍ୱ ପ୍ରକୃତିକୁ କହିବାକୁ ଛାଡିଦେଇ ନିଜେ ନିରପେଷ ଶ୍ରୋତା ଓ ଦୃଷ୍ଟା ହୋଇଥାଏ । ପୂର୍ବ ସଂୟାର ପ୍ରତି ଅନାସତ୍ତ ଓ ନିରପେଷ ଦୃଷ୍ଟାଭାବ ହିଁ ବିଜ୍ଞାନ-ଦୃଷ୍ଟି ବା ବୈଜ୍ଞାନିକ ମନୋବୃତ୍ତିର ମୂଳଦୁଆ । ଭାରତୀୟ ଅଧ୍ୟାତ୍କବିଦ୍ୟାରେ କର୍ମଯୋଗୀମାନେ ଅନାସତ୍ତ, ଜ୍ଞାନଯୋଗୀ ମଧ୍ୟ ଅନାସତ୍ତ ଦୃଷ୍ଟା -ଏହି ଅନାସତ୍ତ ଓ ଦୃଷ୍ଟା ଭାବ ହିଁ ଅଧ୍ୟାତ୍କ ସାଧନାର ମୁଖ୍ୟ ଅଙ୍ଗ । ରଷିମାନେ ଏଥିରେ ପ୍ରତିଷିତ ଥିଲେ । ଅନୁଭବର ଫଳକୁ ଅନାସତ୍ତ ଦୃଷ୍ଟା ଭାବରେ ନିରୀକ୍ଷଣ କରି ତହିଁରୁ ସତ୍ୟ ଓ ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ତତ୍ତ୍ୱ ନିରୂପଣ କରିବାରେ ସେମାନେ ସିଦ୍ଧହନ୍ତ ଥିଲେ । ଏହା ହିଁ ତ ବିଜ୍ଞାନ ଦୃଷ୍ଟି । ଏହି ସତ୍ୟଦ୍ୱଷ୍ଟା ତତ୍ତ୍ୱଦ୍ୱଷ୍ଟା ରଷିମାନେ ହିଁ ଆତ୍ମଜ୍ଞାନୀ ଓ ବୃଦ୍କୁଜ୍ଞାନୀ ହୋଇ ବିଶ୍ୱକୁ ତତ୍ତ୍ୱଜ୍ଞାନ ପ୍ରଦାନ କରିଯାଇଛନ୍ତି ।

ଭାରତର ଏହି ସ୍ୱର୍ଣ୍ଣକଳ୍ପ ବୈଦିକ ଯୁଗରେ ସେମାନେ ବିଶ୍ୱର ବହିଃପ୍ରକୃତିର ଅନୁସନ୍ଧାନ କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଅନ୍ତଃପ୍ରକୃତି ବିଷୟରେ ମଧ୍ୟ ଗଭୀର ଅନୁସନ୍ଧାନ କରିଥିଲେ ଓ ତହିଁର ଅମୃତମୟ ଫଳ ହିଁ ଏହି ଯୋଗବିଦ୍ୟା ବା ଅଧ୍ୟାମବିଦ୍ୟା । ପାଷ୍ଟାତ୍ୟ ଜଗତ ବହିଃପ୍ରକୃତିର ଅନୁସନ୍ଧାନରେ ଯେପରି ଅଗ୍ରସର ହେଲେ, ଅନ୍ତଃପ୍ରକୃତିର ଅନୁଧ୍ୟାନରେ ସେତେ ଆଗେଇଲେ ନାହିଁ । ତେଣୁ ବିଞ୍ଜାନ (science) ଓ ପ୍ରଯୁକ୍ତି ବିଦ୍ୟା (technology) ରେ ଉନ୍ନତମାନର ଉଦ୍ଭାବନମାନ କରି ପାଷ୍ଟାତ୍ୟ ଜଗତ ମଣିଷର ଜୀବନରେ ଭଲରେ ଚଳିବାର ଉତ୍ଥମ ବ୍ୟବୟା କରିଛନ୍ତି । ଏହି ବିଞ୍ଜାନ ଓ ପ୍ରଯୁକ୍ତି ବିଦ୍ୟାର ବ୍ୟବହାର ସହ ଭାରତୀୟ ଅଧ୍ୟାତ୍କ ବିଦ୍ୟାର ସମନ୍ୟ ମଣିଷ ଜୀବନରେ ଘଟାଇପାରିଲେ, ମଣିକାଞ୍ଚନର ସଂଯୋଗ ପରି ଏହା ଜୀବନକୁ ମଧୁମୟ କରିଦେବ । ଆମେ ଇହକାଳରେ ପରାଶାନ୍ତି ଓ ପରକାଳରେ ପରମାଗତି ଲାଭ କରିପାରିବୁ ।

ବିଜ୍ଞାନର ଫଳକୁ ବ୍ୟବହାର କରି ମଣିଷ କେତେ ଉପକାର ପାଇଛି । ମାତ୍ର ଏହାର ଅପପ୍ରୟୋଗ ମଧ୍ୟ ଆମେ ଦେଖୁଛେ । ଏହା ତ ବିଜ୍ଞାନର ଦୋଷ ନୁହେଁ, ଦୋଷ ପ୍ରୟୋଗକାରୀଙ୍କ ମନୋବୃତ୍ତିର । ଭାରତୀୟ ଅଧ୍ୟାମ ବିଦ୍ୟା ଏହି ମନୋବୃତ୍ତିକୁ ସଜାତି ଥାଏ । ଏହି ପ୍ରୟୋଗର ଦିଗ ନିରୂପଣ ବିଷୟରେ ଚିନ୍ତିତ ହୋଇ Albert Einstein ଥରେ ତାଙ୍କର ଜଣେ ଭାରତୀୟ ବନ୍ଧୁଙ୍କୁ ଚିଠିଟିଏ ଲେଖିଥିଲେ, ତାର ଭାବାର୍ଥ ହେଲା – ପାଷ୍ଟାତ୍ୟ ଜଗତ ଗୋଟିଏ ସୁନ୍ଦର ଜାହାଜ (ship) ନିର୍ମାଣ କରିଛି, ମାତ୍ର ତାହାର ଦିଗ ନିର୍ଣ୍ଣୟ ଯନ୍ଧଟି ନାହିଁ । ତୁମ ଭାରତୀୟମାନଙ୍କର ଏମିତିକା ଜାହାଜ ନାହିଁ, ମାତ୍ର ଅଛି ସୁନ୍ଦର ଦିଗନିର୍ଣ୍ଣୟ ଯନ୍ଧ (compass) । ତୁମର ଦିଗନିର୍ଣ୍ଣୟ ଯନ୍ଧଟିକୁ ଏହି ଜାହାଜରେ ଖଞ୍ଜି ଦିଅ ଦେଖିବ ଏହା ମଣିଷ ପାଇଁ ଅତ୍ର ସୁନ୍ଦର ଶାନ୍ତିପୂର୍ଣ୍ଣ ବାସଛଳୀ ହୋଇପାରିବ । ଏହା ହିଁ ତ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ପାତ୍ୟ ଓ ପାଷ୍ଟାତ୍ୟର ମିଳନ ପାଇଁ ଆହ୍ୱାନ । ତେବେ ଆସନ୍ଧୁ ଆମେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କର ଏହି ଇଛାଟିକୁ ରୂପଦେବାର ସେବାଟି ଆଦରି ନେବା । ଏଥିରେ ଆମେ ଧନ୍ୟ ହୋଇଯିବା ସଂଗେ ସଂଗେ ଜଗତର ମଙ୍ଗଳ ହେବ । 'ଆମ୍ ମୋଷାର୍ଥୀୟ ଜଗତ୍ ହିତାୟ ଚ' ଏହି ବେଦବାଣୀ ସଫଳ ହେବ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ତାକ୍ତର ପ୍ମୋଦ କୁମାର ମହାଞି ପରିଚାଳନ ମଣ୍ଡଳୀ ସଦସ୍ୟ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ, ପୂରୀ



ଜ୍ଞାନ ଅର୍ଥ ହେଉଛି, ଈଶ୍ୱରସତ୍ତାରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ବିଶ୍ୱାସ । କେତେଗୁଡିଏ ପୁୟକ ପାଠ କରିବାକୁ ବା କେତେ ଗୁଡିଏ କଥା ଜାଣିବାକୁ ଜ୍ଞାନ କୁହାଯାଏ ନାହିଁ । ସଂଶୟଶୂନ୍ୟ ହୋଇ ଭଗବାନଙ୍କ ଅସ୍ତିତ୍ୱରେ ବିଶ୍ୱାସ କରିବାକୁ ବା ସରଳ କଥାରେ ଇଶ୍ୱରସତ୍ତା ଉପଲବ୍ଧ କରିବାକୁ ହିଁ ଜ୍ଞାନ କୁହାଯାଏ ।

ଗ୍ରନ୍ଥ ଅଧ୍ୟୟନରେ ଜ୍ଞାନ ହୁଏ ନାହିଁ - ଜ୍ଞାନ ହୁଏ ସାଧନାରେ । ସାଧନ-ବଳହୀନ, କାମ-କଳୁଷିତ ଜୀବନରରେ ବିଦ୍ୟା କେବଳ ପକ୍ଷୀର ହରିନାମ ଶିକ୍ଷା ସଦୃଶ ହୋଇଥାଏ । ଅନ୍ଧକାର ବ୍ୟକ୍ତି ଶାଧ୍ରପାଠ କରିବାକୁ ଗଲେ ତାଙ୍କ ଚକ୍ଷରେ ସମୟ ବିକୃତ, ବିଶୃଙ୍ଖଳ ଓ ବିସମ୍ବାଦ ପୂର୍ଣ୍ଣ ବୋଧ ହେବ । ତେଣୁ ପଥମେ ସାଧନ ବଳ ସଂଗହ କରନ୍ତୁ । -ନିଗମ ଉପଦେଶ

## ବଡ କଥା ଛୋଟ ମୁହେଁ

ତୁମରି ମୁଖର ଗମ୍ବୀରତା ଜାଣେ କେଉଁ ସାହସରେ କହିବି ପ୍ଭୁ ହେ ଦେଖ ଅନ୍ଧକାର ରାତି ତୁମକୁ ମୁଁ ଭଲପାଏ ଦୃଦୟର ଏହି ମଉନ ଭାଷାକୁ ଗୃହିଁ ଆକାଶର ଛାତି ଅନୁଭବେ ବୁଝି ହୁଏ ।(୦) ତ୍ମ ଭାବ ଜାଗି ଉଠେ ମନ ତଳେ ଯହିଁ ଆଖ ପଡିଯାଏ ।(୬) ସହଜରେ ସିନା କହିଦେଲ ତୁମେ ଟିକେ ଭଲପାଅ ମୋତେ ବସନ୍ତ ଆସିଲେ ମିଳନ ବଇଁଶୀ ବୁଝିବାକୁ ଗଲେ ସେହି ଟିକକର ବାଜେ ମନ କୁଞ ବନେ ପରିମାଣ କାହିଁ କେତେ । ବିରହ ବ୍ୟଥାରେ ପରାଣ ଜାତର ତିନିପାଦ ଭୂମି ଦାନ ଭଳି ଏହି ହୁଏ ଧାରା ଶିରାବଣେ ମାଗକୁ କଳିବ କିଏ ?(୧) ପତି ରତୁରେ ସେ ଆନମନା ହୋଇ ଭାବ ରାଜ୍ୟେ ଘୂରୁଥାଏ ।(୭) ଭଲ ପାଇବାର ମଧୁର ଭାବ ଯା' ଦୃଦୟରେ ବସା ବାଦ୍ଧେ ହୃଦୟ ସାଗରେ ନିତି ନବ ନବ ବାତୁଳ ପରି ସେ ନିଜକୁ ପାଶୋରି ଭାବର ତରଙ୍ଗ ଖେଳେ କେବେ ହୁସେ କେବେ କାନ୍ଦେ । ସେ ଭାବର ମଣି ମୁକୁତା ସାଉଁଟେ ଭବ ସାଗରର ଲହରୀରେ କେବେ ଗୋପନେ ମରମ ତଳେ ଭାସେ କେବେ ବୃଡି ରହେ ।(୨) ଅଳପକେ ତାର କଳପନା ସବୁ ଅକୁହା କାହାଣୀ କୁହେ ।(୮) ସତରେ ତୁମକୁ ଭଲପାଏ ଯିଏ ପତିଦାନ ଲୋଡେ ନାହିଁ ଏତେ ଭାବେ ଭବେ ଅନୁଭବୀ ମୁଁ ତ ପାଣ ଭରି ଭଲ ପାଉଥାଏ ଖାଲି ହୋଇନାହିଁ କେବେ ଦିନେ ଭଲ ପାଇବାର ପାଇଁ କେମିତି କହିବି ତୁମକୁ ହେ ପୁଭୁ ତୁମ ରୂପ ଛବି ଫୁଟି ଉଠେ ମନେ ଭଲ ପାଇଛି ଜୀବନେ ଆଖ ମେଲି ନାହିଁ ଗୁହେଁ । (୩) ତଥାପି ମୁଁ ଭଲ ପାଇନାହିଁ ବୋଲି କହିପାରିବିନି ମୁହେଁ ।(୯) ଫୁଲେ ତୁମ ହସ ସୁବାସରେ ତୁମ ଅଙ୍ଗ ଗନ୍ଧ ବୋଲି ବାରେ ଅଙ୍ଗରୁ ସତେ କି ସ୍ର୍ଯ୍ୟ ଚନ୍ଦ୍ରମାର ଅଟେ ସୁମହତ ଚିଜ ତୁମରି ଆଲୋକ ଝରେ ତୁମ ଭ୍ୟାରର ପିୟ ଦରବ ସେ ମଧୁ ମଳୟରେ ତୁମ ପରଶ ତା' କେତେ ମୁଁ ନେଇଛି ବୃଝ ତନୁ ମନ ଶିହରାଏ । (୪) ନେଇଥିଲି ଯାହା ଭେଟୁଛି ଚରଣେ ବିହଙ୍ଗମ ମଧୁ କାକଳିରେ ଶୁଣେ ବଡ କଥା ଛୋଟ ମୁହେଁ ।(୧୦) ତୁମ ନାମ ଗୁଣ ଗୀତି ସାଗରର ଗୁରୁ ଗମ୍ବୀର ନିନାଦେ ଶୁଭେ ତୁମ ଯଶ କୀର୍ତି

ହିମଗିରି ଶୂଙ୍ଗ ଧବଳ ମୁକୁଟ

ସମ ତୁମ ଶିରେ ଶୋହେ ।(୫)

ଶ୍ୟଶ୍ୟଠାକୁର ଚରଣାଶିତା କାଞ୍ଚନବାଳା ଦାଶ ମା' ଏକାମ ସାରସୃତ ମହିଳା ସଂଘ

## ତାନ୍ତିକ ଗୁରୁ ବାମାକ୍ଷେପା

ଆମର ପାଣପିୟ ଠାକୁର ପରମହଂସ ଶ୍ରୀମତ୍ ସ୍ୱାମୀ ନିଗମାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ ଦେବ ତକ୍ତ, ଜ୍ଞାନ, ଯୋଗ ଓ ପ୍ରେମ ମାର୍ଗରେ ସିଛି ଲାଭ କରିଥିଲେ । ସର୍ବ ପ୍ରଥମେ ସେ ତାରାପୀଠର ପ୍ରସିଷ ତାବିକ ମହାଜୌଳ ବାମାଷେପାଙ୍କ ତତ୍ତ୍ୱାବଧାନରେ ତବ୍ତ ସାଧନା କରି ତେଇଶି ଦିନରେ ସିଛି ଲାଭ କରିଥିଲେ ଓ ମା' ଭଗବତୀଙ୍କୁ ପତ୍ନୀ ରୂପେ ଦର୍ଶନ କରିଥିଲେ । ଏହି ପ୍ରବନ୍ଧରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ତାବିକ ଗୁରୁ ବାମାଷେପାଙ୍କ ପୂତ ଜୀବନ ଚରିତ ସଂଷେପରେ ଆଲୋଚନା କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରାଯାଇଛି । ଶ୍ରୀ ବାମାଷେପାଙ୍କ ଜୀବନୀ ସମ୍ବନ୍ଧୀୟ ସମୟ ତଥ୍ୟ ଏଲିଜାବେଥ୍ ଉଷା ହାରଡିଙ୍ଗଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଲିଖିତ Shri Bamakhepa of Tarapitha ପ୍ରବନ୍ଧ, 'ସଂଘସେବକ' ଏକାଦଶ ଓ ଦ୍ୱାଦଶ ଭାଗର 'ମହାପୁରୁଷ ପସଙ୍ଗ' ପବନ୍ଧରୁ ସଂଗୃହୀତ ହୋଇଛି ।

ବାମାଷେପ। ୧୮୩୭ ମସିହାରେ ପଞ୍ଜିମବଙ୍ଗର ବୀରଭୂମ୍ ଜିଲ୍ଲାର ତାରାପୀଠ ସନ୍ନିକଟୟ ଆଟଲା ନାମକ ଗ୍ରାମରେ ଏକ ଦରିଦ୍ର ବ୍ରାହ୍ମଣ ପରିବାରରେ ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ । ତାଙ୍କର ପିତାଙ୍କ ନାମ ଥିଲା ସର୍ବାନନ୍ଦ ଚାଟାର୍ଜି (ଚଟ୍ଟୋପାଧ୍ୟାୟ) ଓ ମାତାଙ୍କ ନାମ ରାଜକୁମାରୀ । ବାମାଷେପାଙ୍କର ଦୁଇ ଭଉଣୀ ଓ ଗୋଟିଏ ଭାଇ ଥିଲେ । ଭଉଣୀ ଦୁହେଁ ତାଙ୍କଠାରୁ ବଡ । ବାମାଷେପା ଥିଲେ ପିତାମାତାଙ୍କର ଜ୍ୟେଷ ପୁତ୍ର । ତାଙ୍କର ପିତୃଦତ୍ତ ନାମ ଥିଲା ବାମାଚରଣ । କିନ୍ତୁ ପିଲାଟି ଦିନରୁ ସେ ସଂସାର ପ୍ରତି ଉଦାସୀନ ଥିବାରୁ ଲୋକେ ତାଙ୍କୁ ପାଗଳ ବାମା ବା 'ବାମାଷେପା' ବୋଲି ଡାକୁଥିଲେ । ଷେପା ନାମଟି ସାଧାରଣତଃ ତାବ୍ୱିକ ଓ ବାଉଲ୍ ସଂପ୍ରଦାୟରେ ବ୍ୟବହାର କରାଯାଏ । ଏହାର ଅର୍ଥ ଜଣେ ସାଧୁ ଆତ୍ମା । ବାଲ୍ୟକାଳରୁ ବାମାଷେପାଙ୍କର ଧର୍ମରେ ବିଶେଷ ଆଗ୍ରହ ଥିଲା । ସେ କାଳୀ ମୂର୍ତ୍ତି ଗଠନ କରି ଖେଳିବାକୁ ଭଲ ପାଉଥିଲେ । ଧର୍ମ ଓ ଦେବଦେବୀଙ୍କୁ ନେଇ ଖେଳିବା ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ପ୍ରକାର ଖେଳରେ ତାଙ୍କର ଆଗହ ନ ଥିଲା ।

ବାମାଷେପାଙ୍କର ଶିକ୍ଷା ଗ୍ରାମ ଚାଟଶାଳୀ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସୀମିତ ଥିଲା । ତାଙ୍କର ପରିବାରର ଆର୍ଥିକ ଅବୟା ବିଶେଷ ସ୍ୱଚ୍ଛଳ ନ ଥିଲା । ତେଣୁ ଅର୍ଥାଭାବରୁ ସେ ଉଚ୍ଚଶିଷା ଓ ଶାସ୍ତ୍ର ଅଧ୍ୟୟନ ପାଇଁ ଗ୍ରାମ ବାହାରକୁ ଯାଇ ପାରି ନ ଥିଲେ । ଅତି ଅକ୍ତ ବୟସରେ ତାଙ୍କର ପିତୃ ବିୟୋଗ ଘଟିଥିଲା । ତେଣୁ ବିଧବା ମା' ଓ ବଡ ଭଉଣୀଙ୍କ ତତ୍ତ୍ୱାବଧାନରେ ପ୍ରାଥମିକ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଶିଷା ସେ ଲାଭ କରିଥିଲେ । ବାମାଷେପା ମା' ଓ ବଡ ଭଉଣୀଙ୍କ ପାଖରୁ ରାମାୟଣ ଓ ମହାଭାରତରୁ ପୌରାଣିକ ଗିକ୍ତ ସବୁ ଶୁଣୁଥିଲେ ଏବଂ ସେହିସବୁ ତାଙ୍କ କୋମଳ ମନରେ ଗଭୀର ପ୍ରଭାବ ପକାଇଥିଲା ଓ ସେ ଧର୍ମ ପ୍ରତି ଆକୃଷ୍ଟ ହୋଇଥିଲେ । ସେ ଭବ୍ତିମୂଳକ ସଙ୍ଗତ ଗାନ କରିବାକୁ ଅତିଶୟ ଭଲ ପାଉଥିଲେ ଓ ସୁଲଳିତ କ୍ଷରେ ଭବ୍ତି ସଙ୍ଗତ ଗାନ କରି ମାତା ଓ ଜ୍ୟେଷ ଭଗ୍ନୀଙ୍କର ଆନନ୍ଦ ବର୍ଦ୍ଧନ କରୁଥିଲେ । ଧୀରେ ଧୀରେ ତାଙ୍କର ପରିବାରର ଆର୍ଥିକ ଅବୟାର ଅବନତି ହେବାରୁ ବାମାଷେପାଙ୍କ ମା' ବାଧ୍ୟ ହୋଇ ପୁଅ ଦୁହିଁଙ୍କୁ ନିଜ ଭାଇଙ୍କ ଘରକୁ ପଠାଇଦେଲେ । ମାମୁଁ ମଧ୍ୟ ପିଲା ଦୁଇଟିଙ୍କୁ ଯଥାସମୃବ ନିଜ ପରିବାରର ସକ୍ରିୟ ସଦସ୍ୟ ରୂପେ ଗ୍ରହଣ କଲେ ଓ ପିଲାମାନଙ୍କୁ ନିଜର ଗାଈଗୋରୁମାନଙ୍କର ରକ୍ଷଣାବେଷଣ ଦାୟିତ୍ୱ ଦେଲେ । କିନ୍ତୁ ବାମାଷେପା ଏହି ସହଜ କାମଟିକୁ ମଧ୍ୟ ସଂପାଦନ କରିବାକୁ ଅକ୍ଷମ ହେବାରୁ ମାମୁଁ ତାଙ୍କୁ ପୁଣି ମା'ଙ୍କ ପାଖକୁ ଘରକୁ ପଠାଇଦେଲେ ।

କୌଣସି ପ୍ରକାର ସାଂସାରିକ କାର୍ଯ୍ୟରେ ବାମାଷେପାଙ୍କର ଆଗୁହ ନ ଥିଲା । ସମୟ ପ୍ରକାର ସାଂସାରିକ କାର୍ଯ୍ୟ ପାଇଁ ସେ ଅଯୋଗ୍ୟ ବିବେଚିତ ହୋଇଥିଲେ । ସର୍ବଦା ମା' ତାରାଙ୍କୁ ଉପାସନା କରିବାକୁ ସେ ଭଲ ପାଉଥିଲେ । ସଂସାରର ସବୁ ବୟୁରେ ସେ ମା' ତାରାଙ୍କୁ ଅନୁଭବ କରୁଥିଲେ । ରହ୍ତ ମନ୍ଦାର ଦେଖିଲେ ମା' ତାରା ତାଙ୍କର ମନେ ପଡୁଥିଲେ । ଏପରିକି ଯେତେବେଳେ ସେ 'ମା' ତାରା' ବୋଲି ଉଚ୍ଚାରଣ କରୁଥିଲେ, ସେତେବେଳେ ତାଙ୍କର ବାହ୍ୟଜ୍ଞାନ ଲୋପ ପାଇଯାଉଥିଲା । ତାଙ୍କର ଏ ସବୁ କାର୍ଯ୍ୟକଳାପ ଦର୍ଶନ କରି ମା' ମଧ୍ୟ ଦୃଢ ନିଷ୍ଟିତ ହୋଇଗଲେ ଯେ ପୁଅ ପାଗଳ ହୋଇଯାଇଛି, ତେଣୁ ବାହାର ଲୋକଙ୍କ ଉପଦ୍ୱବରୁ ରକ୍ଷା କରିବା ପାଇଁ ସେ ବାମାଷେପାଙ୍କୁ ଘରେ ନଜରବନ୍ଦୀ କରି ରଖିଲେ । କିନ୍ତୁ ଦିନେ ସୁଯୋଗ ପାଇ ବାମାଷେପା ମା'ଙ୍କ ନଜର ଏଡାଇ ଘରୁ ବାହାରି ଗଲେ ଓ ଦ୍ୱାରକା ନଦୀ ସନ୍ତରଣ କରି ପଦବ୍ୱରରେ ପୁଣ୍ୟତୀର୍ଥ ତାରାପୀଠକୁ ଯାତ୍ରା କଲେ । ସେତେବେଳେ ବାମାଷେପା ମାତ୍ର ୧୨ ବର୍ଷର ବାଳକ । ପୂର୍ବରୁ ସେ ବିଖ୍ୟାତ ତାହ୍ୟିକ କୈଳାସପତି ବାବାଙ୍କ ବିଷୟରେ ଶୁଣିଥିଲେ । ତେଣୁ ସେ ସିଧାସଳଖ କୈଳାସପତି ବାବାଙ୍କ କୁଟୀର ଦ୍ୱାରରେ ଯାଇ ଉପଛିତ ହେଲେ । ବାବା ମଧ୍ୟ ବାମାଷେପାଙ୍କଠାରେ ସମୟ ପ୍ରକାର ସାହ୍ୟିକ ଲକ୍ଷଣ ଦର୍ଶନ କରି ତାଙ୍କୁ ଶିଷ୍ୟ ରୂପେ ଗୁହଣ କଲେ । କୈଳାସପତି ବାବାଙ୍କ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ତତ୍ତ୍ୱାବଧାନରେ ବାମାଷେପା କଠୋର ତହ୍ୟ ସାଧନା ଆରମ୍ଭ କରିଦେଲେ । ଇତିମଧ୍ୟରେ ବାମାଷେପାଙ୍କ ମା' ପୁଅକୁ ଘରେ ନ ପାଇ ବ୍ୟୟ ହୋଇ ଚାରିଆଡେ ଖୋଜାଖୋଜି କଲେ । ବହୁତ ଖୋଜିଲା ପରେ ଶେଷରେ କୈଳାସପତି ବାବାଙ୍କ

କୁଟୀରରେ ବାମାକ୍ଷେପାଙ୍କ ସନ୍ଧାନ ପାଇଲେ । କିନ୍ତୁ ବହୁ ଚେଖ କରି ମଧ୍ୟ ଯେତେବେଳେ ବାମାକ୍ଷେପାଙ୍କୁ ସାଙ୍ଗରେ ଘରକୁ ଫେରିବାକୁ ରାଜି କରାଇ ପାରିଲେ ନାହିଁ, ସେତେବେଳେ ସେ ସହରରେ ରହୁଥିବା ତାଙ୍କର ଜଣେ ଗଣ୍ୟମାନ୍ୟ ଆତ୍ମୀୟଙ୍କୁ ବାମାକ୍ଷେପାଙ୍କୁ ସାହାସ୍ୟ କରିବାକୁ ଅନୁରୋଧ କଲେ ।

ବାମାକ୍ଷେପାଙ୍କର ଏହି ଆତ୍ମୀୟଙ୍କ ନାମ ଦୁର୍ଗାଚରଣ ସରକାର ଓ ସେ ନାଟୋର ମହାରାଜାଙ୍କ କର୍ମଚାରୀ ଥିଲେ । ସେ ବାମାକ୍ଷେପାଙ୍କ ପାଇଁ ତାରାପୀଠ ମନ୍ଦିରରେ ପୂଜା ପାଇଁ ଫୁଲ ତୋଳିବା ଚାକିରୀ ଯୋଗାଡ କରିଦେଲେ । କିନ୍ତୁ ବାମାକ୍ଷେପା ଏହି ସହଜ କାମଟିକୁ ମଧ୍ୟ ସୁଚାରୁ ରୂପେ ସଂପାଦନ କରିପାରିଲେ ନାହିଁ । ଫୁଲ ତୋଳିବା ବଦଳରେ ସେ ମା' ତାରାଙ୍କ ଚିନ୍ତାରେ ବିଭୋର ହୋଇ ବସି ରହୁଥିଲେ । ସେ ଭଗବତ୍ ଆରାଧନାରେ ଏଭଳି ନିମଗ୍ନ ହୋଇଯାଉଥିଲେ ଯେ ନିଜର ଅସ୍ତିତ୍ୱ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଭୁଲିଯାଉଥିଲେ । ଦିନ, ରାତି, ଖରା ଓ ବର୍ଷା ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଜାଣି ପାରୁ ନ ଥିଲେ । ସେ ତାରାପୀଠ ଶୁଶାନରେ ଶୂଗାଳ କୁକୁରଙ୍କ ମେଳରେ ରହୁଥିଲେ ।

ଅଖନ୍ଦଶ ବୟସରେ ବାମାଷେପାଙ୍କର ମାତୃବିୟୋଗ ହୋଇଥିଲା । ସେ ମାଂଙ୍କୁ ବହୁତ ଭଲ ପାଉଥିଲେ । ପେତେବେଳେ ମାଂଙ୍କ ମୃତ୍ୟୁ ଖବର ତାଙ୍କ ପାଖରେ ପହଞ୍ଚିଲା, ସେତେବେଳେ ସେ ଦ୍ୱାରକା ନଦୀରେ ସ୍ନାନ କରୁଥିଲେ । ଖବର ପାଇ ସେ ବିକଳ ହୋଇ କାନ୍ଦି ଉଠିଲେ । ତାଙ୍କର ଇଛା, ମାଂଙ୍କର ଶବ ନଦୀ ସେପାରିରେ ତାରାପୀଠ ଶୁଣାନରେ ତାରାମାଂଙ୍କ ସନ୍ତୁଖରେ ଦାହ ହେବ । ମାତ୍ର ସେ ସମୟରେ ନଦୀରେ ଭୀଷଣ ବନ୍ୟା । ନଦୀ ପାର ହେବା ଦୁଃସାଧ୍ୟ । କିନ୍ତୁ ବାମାଷେପା ସେସବୂକୁ ଖାତିର ନ କରି, ନିଜକୁ ବନ୍ୟାରେ ଭସାଇ ଦେଇ ସନ୍ତରଣ କରି ଯାଇ ଗ୍ରାମରୁ ମାଂଙ୍କ ଶବକୁ ଧରି ନଦୀ ପାର କରି ତାରାପୀଠରେ ପହଞ୍ଚିଲେ ଓ ଶବଦାହ କଲେ । ବାମାଷେପାଙ୍କର ମାତୃ ଶ୍ରାଦ୍ଧ ଦିନ ମଧ୍ୟ ଏକ ଅଲୋକିକ ଘଟଣା ଘଟିଥିଲା । ଶ୍ରାନ୍ଧର ତିନି ଦିନ ପୂର୍ବରୁ ବାମାଷେପା ନିକଟବର୍ତ୍ତୀ ପାଞ୍ଚଖଣ୍ଡ ଗାମର ସମୟକୁ ନିମନ୍ଧଣ କରିଦେବା ପାଇଁ ସାନଭାଇ ରାମାଚରଣଙ୍କୁ କହିଲେ । ସେତେବେଳେ ଘରେ ଫୁଟା କଉଡିଟିଏ ମଧ୍ୟ ନ ଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରାନ୍ଧ ଦିନ ସକାଳୁ ଘରେ ପ୍ରବୁର ପରିମାଣରେ ଖାଦ୍ୟ ଦ୍ୱୟ ଆସି ପହଞ୍ଚିବାକୁ ଲାଗିଲା । ମନ ଆନନ୍ଦରେ ରାମାଚରଣ ବ୍ରାହ୍ୟଣଭୋଜନର ଆୟୋଜନ କରିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ଏଣେ ବାମାଷେପା ତାରାମନ୍ଦିରେ ବସି ତାରାନାମ ଜପରେ ନିମନ୍ନ ଥାନ୍ତି । ବିଭିନ୍ନ ଗ୍ରାମରୁ ବାହୁଣମାନେ ଆସି ପହଞ୍ଚିଗଲେ । ରାମାଚରଣ ସମୟଙ୍କୁ ବସାଇ ଦେଇ ପରବେଷଣ ଆରମ୍ଭ କଲେ । ଏହି ସମୟରେ ହଠାତ୍ ଆକାଶରେ କଳାହାଞ୍ଜିଆ ମେଘ ଘୋଟି ଆସିଲା । ରାମଚରଣ ବ୍ୟୟ ହୋଇ ପଡିଲେ । ମାତ୍ର ଠିକ୍ ବର୍ଷୀ ଆରମ୍ଭ ହେବା ପୂର୍ବରୁ ବାମାଷେପା ଆସି ଭୋଜନ ଛାନରେ ପହଞ୍ଚିଗଲେ । ସେ ବାହୁଣ ଭୋଜନ ଛାନର ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଗରେ ମୁଣ୍ଟଳୀ ବୁଲାଇଦେଲେ ଓ ଉଚ୍ଚସ୍ପରରେ ତାରା ନାମ ଜପ କରିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ମୁଷଳଧାରାରେ ବର୍ଷୀ ହେବାକୁ ଲାଗିଲା, ମାତ୍ର ବାମାଷେପାଙ୍କ ପ୍ରଦ୍ତ ବେଷ୍ଟନୀ ମଧ୍ୟରେ ବିନ୍ଦୁଏ ମଧ୍ୟ ପାଣି ପଡିଲା ନାହିଁ । ବାମାଷେପାଙ୍କର ଏହି ଅଲୋକିକ ସାଧନ ଶନ୍ତି ଦେଖି ସମସ୍ତେ ଚମତ୍ୱତ ହୋଇଗଲେ ।

ବାମାଷେପା ଗୁରୁ କୈଳାସପତି ବାବା ଓ ତାରାପୀଠର ପସିଦ୍ଧ ସିଦ୍ଧ ତାହ୍ୟିକ ମୋଷଦାନନ୍ଦଙ୍କ ପତ୍ୟକ୍ଷ ତର୍ତ୍ତାବଧାନରେ ତହ ଶିକ୍ଷା କରି ସିଦ୍ଧି ଲାଭ କଲେ । ସେ ସିଦ୍ଧି ଲାଭ କଲା ପରେ ମୋକ୍ଷଦାନନ୍ଦ ତାଙ୍କୁ ତାରାପୀଠ ଆସନର ଗୁରୁ ଭାର ଅର୍ପଣ କରି ପଞ୍ଚାନ କଲେ । ଏହି ଉଚ୍ଚ ପଦବୀ ମଧ୍ୟ ବାମାଷେପାଙ୍କୁ ବାହି ରଖିପାରିଲା ନାହିଁ । ସେ ମହିରର ନୀତିନିୟମ, ଶୁଚି ଅଶୁଚି, ସାମାଜିକ କାଇଦା କାନୁନ କିଛି ମାନୁ ନ ଥିଲେ । ସେ ଏସବୁର ବହୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ଥିଲେ । ସେ ପଶୁପକ୍ଷୀ, ବୃଷଲତା ସମୟଙ୍କ ଭିତରେ ମା' ତାରାଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରୁଥିଲେ । କେତେବେଳେ ସେ ଶୂଗାଳ କୁକୁରଙ୍କ ସହ ଏକତ୍ ଆହାର କରୁଥିଲେ ତ କେବେ ମନ୍ଦିର ପରିସର ମଧ୍ୟରେ ଶୌଚକର୍ମ କରୁଥିଲେ । ପୁଣି କେତେବେଳେ ଗଛଲତାଙ୍କୁ କୁଞ୍ଚଇ ଧରି ମା' ମା<sup>ଁ</sup> କହି କାହି ଉଠୁଥିଲେ । ଦିନେ ମହିରର ପୃଜକମାନେ ବାମାଷେପାଙ୍କୁ ମା' ତାରାଙ୍କ ଭୋଗ ଅର୍ପଣ କରିବା ପୂର୍ବରୁ ଖାଉଥିବାର ଦେଖିଲେ । ଏହି ଘଟଣାରେ କୋଧିତ ହୋଇ ସେମାନେ ବାମାକ୍ଷେପାଙ୍କୁ ପସାଦ ଦେବା ବନ୍ଦ କରିଦେଲେ । ଏମିତି ଚାରି ଦିନ ବିତିଗଲା । ବାମାଷେପା ଅନାହାରରେ ତାରା ନାମ ଜପ କରୁଥାନ୍ତି । ଚତୁର୍ଥ ଦିନ ରାତିରେ ନାଟୋରର ମହାରାଣୀଙ୍କୁ ସ୍ୱପୃରେ ଦେଖାଦେଇ ମା' ତାରା କହିଲେ, "ମୁଁ ଏ ଛାନ ଛାଡି ଚାଲିଯିବା ପାଇଁ ଭାବୁଛି । ମୁଁ ମୋର ପିୟ ପୃତ ବାମାକ୍ଷେପାକୁ ଖାଇବା ପାଇଁ ଦେଲି, କିନ୍ତୁ ପ୍ରକମାନେ ତାକୁ ପିଟି ତାର ଖାଦ୍ୟ ଛଡାଇ ନେଲେ । ଯଦି ମୋର ପୁଅ ଆଗ ନ ଖାଇବ, ତାହାହେଲେ ମୁଁ ତାର ମା' ହୋଇ କେମିତି ଖାଇବି ?" ନିଦରୁ ଉଠି ମହାରାଣୀ ଆଦେଶ ଦେଲେ, ବାମାକ୍ଷେପା ଆଗ ଖାଇବେ, ତାପରେ ମା' ତାରାଙ୍କୁ ଭୋଗ ଅର୍ପଣ ହେବ । ଏହି ଘଟଣା ପରଠାରୁ କେହି ଆଉ ବାମାଷେପାଙ୍କ ବିରୁଦ୍ଧାଚରଣ କରିବାକୁ ସାହସ କଲେନାହିଁ । ବାମାଷେପା ଜଣେ ଅସାଧାରଣ ପଭାବଶାଳୀ ତାର୍ବିକ ଥିଲେ । ତାଙ୍କର ଦୂଇ ଜଣ ଭୈରବୀ ସେବିକା ଥିଲେ । ସେମାନଙ୍କର ନାମ ଥିଲା ତାରା ଓ ଦେବାମା । ବାମାଷେପା ଉଡଡିୟାନବନ୍ଧ ସାହାଯ୍ୟରେ ନାଭିର ନିମ୍ନ ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କ ଉପରେ ଏଭଳି ନିୟକ୍ତଣର କ୍ଷମତା ଅର୍ଜନ କରିଥିଲେ ଯେ, ସେ ଇଛାନୁସାରେ ଏହି ୟୂଳ ଦେହରେ ନାରୀ ଏବଂ ପୁରୁଷ ଉଭ୍ୟବିଧ ରୂପ ଧାରଣ କରିବାକୁ ସକ୍ଷମ ହୋଇପାରୁଥିଲେ । ସେ କଳସୀଏ ମଦ୍ୟ ପାନ କରି ପୂନରାୟ ସେହି ମଦ୍ୟକୁ ବମନ କରି କଳସୀ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରି ରଖିଦେଇପାରୁଥିଲେ । ନାନାବିଧ ଅନୃ ବ୍ୟଞ୍ଜନ ଭୋଜନ କରି

ପୁନରାୟ ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ଭାବରେ ତାହା ବହିର୍ଗତ କରିପାରୁଥିଲେ । ଏହି ଯୋଗବିଭୂତି ଦ୍ୱାରା ସେ କୃପା କରି ବହୁ ଲୋକଙ୍କୁ ରୋଗମୁକ୍ତ କରିଥିଲେ । ବହୁ ଦୂରଦୂରାନ୍ତରରୁ ଲୋକେ ଆଶୀର୍ବାଦ ନେବା ପାଇଁ ଓ ରୋଗରୁ ଆରୋଗ୍ୟ ହେବା ମାନସରେ ତାଙ୍କପାଖକୁ ଆସୁଥିଲେ । ସେଥିମଧ୍ୟରୁ କେତେକ ଘଟଣା ନିମ୍ନରେ ବର୍ତ୍ତିତ ହେଲା ।

ଥରେ ଜଣେ ଶଯ୍ୟାଶାୟୀ ମୁମୂର୍ଷୁ ଯକ୍ଷ୍ମାରୋଗୀକୁ ତାର ଆତ୍ମୀୟମାନେ ଶେଷ ଆଶୀର୍ବାଦ ନିମନ୍ତେ ବାମାକ୍ଷେପାଙ୍କ ନିକଟକୁ ଆଣିଲେ । ବାମାକ୍ଷେପା କିନ୍ତୁ ଆଶୀର୍ବାଦ କରିବା ପରିବର୍ତ୍ତେ ରୋଗୀର ବେକ ଚିପି ଧରି ଜୋର୍ରେ ହଲାଇ ଚିତ୍କାର କରି କହିଲେ, 'ଏବେ ଆଉ ପାପ କରିବୁ?' ବାମାକ୍ଷେପାଙ୍କର ଅଚାନକ ଏହି ରୁଷ ବ୍ୟବହାରରେ ଉପଣ୍ଡିତ ସମନ୍ତେ ଆଞ୍ଚର୍ଯ୍ୟ ହୋଇଗଲେ । କିନ୍ତୁ ସମନ୍ତଙ୍କୁ ବିସ୍ମିତ କରି ବହୁ ଦିନରୁ ଶଯ୍ୟାଶାୟୀ ରୋଗୀ ବିଛଣାରୁ ଉଠି ଠିଆ ହେଲା ଓ ଖାଇବାକୁ ମାଗିଲା । ଖାଇ ସାରିଲା ପରେ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ସୁଣ୍ଡ ହୋଇ ଘରକୁ ଫେରିଗଲା ।

ବଳଗାମର ନିମାଇ ନାମକ ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ହାର୍ଷିଆ ରୋଗରେ ପୀଡିତ ହୋଇ ଭୀଷଣ କଷ୍ଟ ପାଉଥିଲା । ଦିନେ ରାତିରେ କଷ୍ଟ ସହ୍ୟ କରି ନ ପାରି ଆମହତ୍ୟା କରିବାକୁ ମନୟ କରି ଦଉଡି ନେଇ ତାରାପୀଠ ଶ୍ମଶାନରେ ପବେଶ କଲା । ଏହି ସମୟରେ ହଠାତ୍ ରାତ୍ରିର ଅନ୍ଧକାର ଭେଦ କରି ବାମାଷେପାଙ୍କର ମା' ମା' ଡାକ ଭାସିଆସିଲା । ସେହି ଶବ୍ଦ ଶୁଣି ନିମାଇ ଏତେ ଭୟଭୀତ ହୋଇଗଲା ଯେ ଆଉ ଆମହତ୍ୟା କରିବାକୁ ସାହସ କରିପାରିଲା ନାହିଁ । ସେହିଦିନଠାରୁ ସେ ତାରାପୀଠରେ ବାମାଷେପାଙ୍କ ନିକଟରେ ରହିବାକୁ ଲାଗିଲା । ଦିନେ ନିମାଇ ପବିତ୍ ଧୂନି ନିଆଁରେ ହୁକା ଲଗାଇବାର ଦେଖି ବାମାଷେପା ଭୀଷଣ ରାଗିଗଲେ ଓ ନିମାଇର ତଳିପେଟରେ ଏତେ ଜୋରରେ ଲାତ ମାରିଲେ ଯେ ନିମାଇ ବେହୋସ ହୋଇ ପଡିଗଲା । କିଛି ସମୟ ପରେ ଯେତେବେଳେ ତାର ଚେତା ଆସିଲା ସେ ଦେଖିଲା ଆଷ୍ଟର୍ଯ୍ୟଜନକ ଭାବରେ ତାର ବହୁ ଦିନର ହାର୍ଣିଆ ରୋଗ ଭଲ ହୋଇଯାଇଛି ।

ତାରାପୀଠ ଶ୍ମଶାନରେ ତାରାଦେବୀଙ୍କ ମନ୍ଦିର ନିକଟରେ ଗୋଟିଏ ବିଶାଳ ଶିମୁଳି ବୃଷ ମୂଳରେ ବଶିଷ ଦେବଙ୍କ ସିଷପୀଠ ବିଦ୍ୟମାନ । ବାମାଷେପା ସମୟ ଦିବସ ଶ୍ମଶାନୟିତ ସେହି ସିଷପୀଠରେ ବସିଥାନ୍ତି ଓ ସାଷାତ୍ ମହାଦେବଙ୍କ ପରି ପ୍ରତୀୟମାନ ହୁଅନ୍ତି । ସେ କେବେ ଦେବୀଙ୍କୁ ସାଷ୍ଟାଙ୍କ ପ୍ରଶିପାତ କରନ୍ତି ନାହିଁ, ପରନ୍ତୁ ସାଷାତ୍ ମନୁଷ୍ୟ ଭାବରେ ଦେବୀଙ୍କ ସହ କଥୋପକଥନ ହୁଅନ୍ତି । ଦେବୀ ମଧ୍ୟ ପାଷାଣମୟୀ ମୂର୍ତ୍ତି ପରିତ୍ୟାଗ କରି ଚିନ୍ନୁୟୀ ରୂପ ଧାରଣ କରି ଭକ୍ତ ବାମାଷେପାଙ୍କ ସହ ବାକ୍ୟାଳାପ କରନ୍ତି । ସନ୍ତାନ ଯେପରି ମାତା ନିକଟରେ ଅଳିଅର୍ଦ୍ଦଳି କରେ, ବାମା ମଧ୍ୟ ଦେବୀଙ୍କ ସହ ସେହିପରି ବ୍ୟବହାର କରୁଥିଲେ । ଜୌଣସି କଥା କହିବାକୁ ଭୁଲିଯାଇଥିଲେ, ସେ ପୁନର୍ବାର ମନ୍ଦିରରେ ପ୍ରବେଶ କରି ଦେବୀଙ୍କୁ ନିବେଦନ କରୁଥିଲେ । ଆମ ପ୍ରିୟ ଠାକୁର ସ୍ୱାମୀ ନିଗମାନନ୍ଦ ଯେ ତାଙ୍କ ପାଖକୁ ତନ୍ତ୍ର ଶିଷା କରିବାକୁ ଆସିବେ, ତାହା ସେ ବହୁ ପୂର୍ବରୁ ଦେବୀଙ୍କଠାରୁ ଅବଗତ ହୋଇ ଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରତୀଷାରେ ଥିଲେ । ଠାକୁରଙ୍କ ସହ ପ୍ରଥମ ସାଷାତ୍ ସମୟରେ ସେ ଏହା ପକାଶ କରିଥିଲେ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀ ଠାକ୍ରିଇଙ୍କର ଗୁରୁ ବାମାଷେପାଙ୍କ ସହ ପ୍ରଥମ ସାଷାତ୍ତକାର 'ସଂଘସେବକ' ଦ୍ୱାଦଶ ଭାଗରେ ବଡ ସୁଦର ଭାବରେ ବର୍ଧିତ ହୋଇଛି । "ନଳିନୀକାନ୍ତ ତାରାପୁରରେ ଉପନୀତ ହୋଇ ଦୂରରୁ ତାରାଦେବୀଙ୍କ ମଦିର ଦର୍ଶନ କଲେ ଏବଂ କମେ ମଦିର ସଂଲଗ୍ନ ଅଗଣାରେ ପ୍ରବେଶ କରି ଦେଖିଲେ ଜଣେ ଦୀର୍ଘକାୟ କୃଷ୍ଣବର୍ଷ ବିରାଟ ପୁରୁଷ ମଦିର ସମ୍ମୁଖରେ ଦଣ୍ଡାୟମାନ । ନଳିନୀକାନ୍ତ ତାଙ୍କ ପଦପାନ୍ତରେ ପ୍ରଶତି ଜ୍ଞାପନ କଲେ । ଆଶୀର୍ବାଦ ପରେ ବାମାଚରଣ ତାଙ୍କୁ ସମ୍ମେହରେ ଉତ୍ତୋଳନ ପୂର୍ବକ ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ.'ବହା ମୋ ନିକଟକୁ କାହିଁକି ଆସିଛ? ତୁମେ କଣ ଚାହଁ?' ସାଧୁଙ୍କ ସମ୍ମେହ ବ୍ୟବହାରରେ ଆବେଗ ସମ୍ବରଣ କରି ନ ପାରି ଅଷ୍ମୁସରଳ ନୟନରେ କହିଲେ. "ମୁଁ କିଛି ଦିନ ପୂର୍ବରୁ ଜଗତ ରହସ୍ୟ ଜାଣିବା ପାଇଁ ବ୍ୟାକୁଳ ହୋଇ ପଡିଥିଲି । ସେହି ସମୟରେ ସ୍ୱପରେ ମହ୍ତ ଲାଭ କଲି । କିନ୍ତୁ ତାହାପରେ ଆଉ କୌଣସି ଉପାୟ ନ ପାଇ ଜୀବନରେ ସତ୍ୟ ଲାଭ କରି ପାରିଲି ନାହିଁ ବୋଲି ହତାଶ ହୋଇପଡିଲି । ସେହିକିବେଳେ ଆପଣଙ୍କ ଶରଣ ନେବାକୁ ମୋତେ ସ୍ୱପ୍ନାଦେଶ ହେଲା । ତେଣୁ ଆପଣଙ୍କ ନିକଟକୁ ଦଉଡି ଆସିଛି । ଆପଣ ମୋର ଗୁରୁ; ମୋତେ ରଷା କରନ୍ତୁ । ଜଗତ ରହ୍ୟ ଜଣାଇ ମୋର ସଂଶୟ ଅପନୋଦନ କରାନ୍ତୁ ଓ ମୋତେ ନବଜୀବନ ଦାନ କରନ୍ତୁ; ଅନ୍ୟଥା ମୁଁ ଆପଣଙ୍କ ଶୀବରଣ ତଳେ ପାଣତ୍ୟାଗ କରିବି । ସତ୍ୟଲାଭ ବ୍ୟତୀତ ଏ ଜୀବନ ବିଡମ୍ବନା ମାତ୍ର । ଗୁରୁଦେବ ! ଶରଣାଗତକୁ ଶୀବରଣରେ ଛାନ ଦେଇ କୃତାର୍ଥ କରନ୍ତୁ । ବାମାଚରଣ ନଳିନୀକାନ୍ତଙ୍କ ମନ୍ଧଟି ଦେଖି ଆନନ୍ଦରେ କହି ଉଠିଲେ, 'ବାବା! ତୁ ଯେ ମହା ଭାଗ୍ୟବାନ । ତୋ ପ୍ରତି ମା'ଙ୍କର ଏତେ କୃପା । ତୁ ପେ 'ତାରା' ମନ୍ଧ ପାଇଛୁ ରେ ବାବା ! ମା' ମୋତେ ତୋ କଥା କହିଥିବାରୁ ମୁଁ ଏ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତୋର ଆଗମନ ପ୍ରତୀଶାରେ ରହିଥିଲି । ମୁଁ ତୋତେ ନିଷୟ ସାହାଯ୍ୟ କରିବି । ଏହି ମନ୍ଧ ପଭାବରେ ତୋର ସର୍ବାର୍ଥ ସିଦ୍ଧ ହେବ ।"

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଗୁରୁ ବାମାଷେପାଙ୍କ ନିକଟରେ ତିନି ସଧ୍ୟହ ରହିଥିଲେ । ଯଥା ସମୟରେ ବାମାଷେପା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ବୀରାଚାର ମତରେ ଅଭିଷେକ କରାଇ ଜପରେ ନିଯୁକ୍ତ କଲେ ଏବଂ ନିତ୍ୟ ଜପ, ନୈମିତ୍ତିକ ଜପ ଓ ପୁରଷ୍ଟରଣାଦି ସମ୍ପନ୍ନ କରାଇ ତାଙ୍କୁ ବୀରସାଧନାର ଅଧିକାରୀ କରାଇଦେଲେ । ଯେଉଁଦିନ ଶୀଶୀଠାକୁର ଯଥା ବିଧାନରେ ଯଥା ସମୟରେ ଚିତା ସାଧନା ଆରମ୍ଭ କଲେ ସେଦିନ ଶନିବାର, କୃଷ୍ଟପକ୍ଷର ଚତୁର୍ଦ୍ଦଶୀ ତିଥି । ଚିତା ସାଧନା ଦିନ ରାତି ଦେଢପହରରେ ବାମାକ୍ଷେପା ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଧରି ପୂର୍ବ ଚିହ୍ନିତ ଶବ ନିକଟକୁ ନେଇଗଲେ । ତାପରେ ଯଥାବିଧି ଜପର ସଂକଳ୍ପ କରାଇଁ ଧ୍ୟାନ୍ତ ଜପ ସମର୍ପଣର କୌଶଳ ବୁଝାଇ ଦେଇ କହିଲେ, 'ବର୍ତ୍ତମାନ ମୁଁ ଯାଉଛି, ମୁଁ ସବୁବେଳେ ତୁମ ପତି ଦୃଷ୍ଟି ରଖି ଦେବୀଙ୍କ ମନ୍ଦିର ପାଙ୍କଶରେ ବସିଥିବି ଏବଂ ଯଥା ସମୟରେ ଉପସ୍ଥିତ ହେବି ।' ଶୀଶୀଠାକୁର ସେହି କୃଷ୍ଣ ଚତୁର୍ଦ୍ଦଶୀର ଗାଢ ଅନ୍ଧକାର ମଧ୍ୟରେ ନିଜକୁ ବୃଡାଇ ଦେଇ ନିବିଷ୍ଟ ମନରେ ଜପରେ ନିଯୁକ୍ତ ହେଲେ । ସମୟ ସମୟରେ ସେ ନାନାବିଧ ଦୃଶ୍ୟ ଦେଖି ଚମକି ପଡ଼ୁଥିବା ବେଳେ ଗୁରୁ ବାମାକ୍ଷେପାଙ୍କର 'ମା ଭୈଃ' ଶଦ୍ଦରେ ନିଜକୁ ସଂଯତ କରି ନେଉଥିଲେ । ସାଧନା ସମୟରେ ସେ କେତେ ଯେ ବିକଟ ଶବ୍ଦ ଶୁଣିଛନ୍ତି, ତାହା ବର୍ଣ୍ଣନାତୀତ । କେତେବେଳେ ଆଲୁଳାୟିତକେଶା କୃଷ୍ଣବର୍ଣ୍ଣ ବ୍ରଦ୍ଧା ଅଟେହାସ୍ୟ କରି ତାଙ୍କ ଆଡ଼କୁ ଧାବିତ ହେବା ଭଳି ଜଣାଯାଏ ତ କେତେବେଳେ ଦେଖନ୍ତି ଭୟଙ୍କର ମହାବଳ ବ୍ୟାଘ ଭୀଷଣ ଗର୍ଜନ ପୂର୍ବକ ଲାଙ୍ଗୁଳ ଚାଳନା କରୁଛି । କିନ୍ତୁ ବାମାକ୍ଷେପାଙ୍କର 'ତାରା, ତାରା' ଶବ୍ଦ କର୍ଣ୍ଣରେ ପବେଶ କରିବା ମାତେ ମନରେ ସାହ୍ସ ଓ ବଳ ଫେରି ଆସେ ଓ ସବୁ ଦ୍ଶ୍ୟ ଓ ଶଇ ଅନ୍ତହିଁତ ହୋଇଯାଏ । ଏହି ସମୟରେ ସେ ଦେଖିଲେ ଶତ ଶତ ଦିଗମୃଁରୀ ବିରାଟାକୃତି ସ୍ତ୍ରୀଲୋକ ତାଙ୍କ ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଗରେ ଘେରି ବୁଲି ହସର ଲହରୀ ଛୁଟାଇ ଦେଇଛନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କର ତେଜପୁଞ୍ମୟୀ ପ୍ରଭା ଓ ଗଳାରେ ମୁଣ୍ଡମାଳା । ସେମାନଙ୍କ ତିନେତରୁ ଯେପରି ଅଗ୍ନିର ୟୁଲିଙ୍ଗ ବହିର୍ଗତ ହେଉଅଛି । ସେମାନଙ୍କ ମୁଖ ମଧ୍ୟରୁ ବିଦ୍ୟୁତ୍ ସଦୃଶ ଲହ ଲହ ଜିହ୍ନା ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଆଡକୁ ଆସି ଯେପରି ଫେରିଯାଉଛି । ଦେବୀମାନେ ବହୁଭୂଜା ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ହୃତ୍ତରେ ନାନାପକାର ଦିବ୍ୟଅୟ ସମୂହ ଦେଦୀପ୍ୟମାନ । ହଠାତ୍ ଦେବୀମାନେ ଦୁଳଦୂଳି ପକାଇବାକୁ ଲାଗିଲେ । ସେହି ଭୀଷଣ ଶବ୍ଦରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ସଂଜ୍ଞା ଲୋପ ପାଇବାକୁ ବସିଲା । ସେ ଆସନରୁ ଟଳିପଡିବାର ଉପକମ ହେବା ସମୟରେ ବାମାକ୍ଷେପାଙ୍କର ହାସ୍ୟପ୍ରର୍ଷ ଚିଳାର ଶୁଣି ସତର୍କ ହୋଇଗଲେ । ବାମା ଡାକ ଛାଡିଲେ, 'ଆରେ ବାବା, ଏହା ଯୋଗିନୀ ଚକରେ, ଯୋଗିନୀ ଚକ'। ମନେ ମନେ ସେମାନଙ୍କୁ ପଣାମ କଲା ମାତେ ସେମାନେ ଅନ୍ତର୍ହିତ ହୋଇଗଲେ । ଏହାପରେ ଦେବୀ ସୁଧାଂଶୁବାଳାଙ୍କ ରୂପରେ ତାରାଦେବୀ ଦର୍ଶନ ଦାନ କରିଥିଲେ ।

ତନ୍ତରେ ସିଦ୍ଧି ଲାଭ କରି ଫେରିଲା ପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଗୁରୁ ବାମାକ୍ଷେପାଙ୍କ ସହ ଆଉ ଥରେ ମାତ୍ର ସାକ୍ଷାତ ହୋଇଥିଲା । ବାମାକ୍ଷେପା ୧୩୧୮ ସାଲ (୧୯୧୧ ମସିହା) ଶ୍ରାବଣ ମାସର ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିନ ଇହଲୀଳା ସମ୍ବରଣ କଲେ । ତାରା ମା'ଙ୍କର ପ୍ରିୟ ଭକ୍ତ ବାମାକ୍ଷେପା ପାର୍ଥିବ ବନ୍ଧନ ଛିନ୍ନ କରି ସ୍ୱଧାମକୁ ମହାପ୍ରୟାଣ କଲେ । ମହାତ୍ମା ବାମାକ୍ଷେପାଙ୍କ ସ୍କୃତି ବିଜଡିତ ପୁଣ୍ୟପୀଠ ତାରାପୀଠରେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ଏକ ଆସନ ରହିଛି ।

ଶୀଶୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶୀମତୀ ଶିବାନୀ ଦ୍ୱିବେଦୀ

# ଭାରି ଦୟାମୟ ପ୍ରାଣର ଠାକୁର

ଭାରି ଦୟାମୟ ପ୍ରାଣର ଠାକୁର ତାଙ୍କ ପରି କିଏ ହେବ ରେ ।ଠା ଶିଷ୍ୟଭକ୍ତଙ୍କର ଦୋଷ ଷମା କରି ଆଖିଲୁହ ପୋଛି ଦେବ ରେ । ୧। ସବୁ ଭାର ସିଏ ନେଇଛନ୍ତି ବହି ଜୀବନରେ କଷ୍ଟ ସହି ରେ । ୨। ଅମୃତର ଭାଣ୍ଡ ରଖୁଯାଇଛନ୍ତି ଭକ୍ତ ଭଗବାନ ଭାବରେ । ୩। ଯେତେ ବି ବିପଦ ଆସିଲେ ଜୀବନେ ସବୁଳାଳେ ସିଏ ଉଭା ରେ । ୪। ଅନୁଭବୀ ଯିଏ ଅନୁଭବ କରେ (ତାଙ୍କୁ)

> ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶ୍ୱିତା ଶ୍ୟମତୀ ସୁଧାଂଶୁବାଳା ଜେନା

### Living in Thakur's world

I'm extremely fortunate to know Shree Shree Thakur. He is a unique Sadguru. It took me a couple of years to know about Thakur after establishing a relationship with one of the Nigam families through my holy matrimony. Like Thakur has always reminded us that good or bad things do not happen until the right time arrives, it took a couple of years after my marriage for the right time to arrive. May be, I was not eligible until that right time.

From the time I had the knowledge of understanding good and bad, I have always wanted to be a good person in life. After reading Nigam Upadesh and Thakur's biography in Oriya, I realized that all Thakur has ever wanted from His disciples/devotees is that they should lead an ideal household life. It sounds simple yet it is very difficult and very meaningful too. That really caught my attention.

Earlier in my life I had always realized the importance of a Guru! By Guru, all I understood was that a person who teaches us good things! For that reason, I always thought the teachers who teach us at school are our gurus and, of course, our parents and elders who teach us how to live in this society with good morals and behaviors are also our gurus. Before being a part of Nigam family, I had never realized the importance of a spiritual guru!

After reading through Thakur's divine gospels, I came to know that Sadguru is a spiritual Guru who has attained Nirbikalpa Samadhi, the ultimate state of samadhi and has come to this mortal earth for the betterment of human kind. This happens by the divine signal of Jagatguru, the Master of the Universe. It is hard to believe that I have the blessings and guidance of a Sadguru.

By being disciples/devotees of Shree Shree Thakur, we are expected to lead a life of an ideal human being, be part of Saraswat Sangha and serve the society by believing it to be the divine creation of Jagatguru. Thakur has said that His main aim is expansion of ego. One's ego should not be confined to just his or her own body and his or her own relatives but it should be expanded *to envelop* the whole universe.

Having lived in the US for a while now, I have learnt a lot from this society. The good things that I have learnt are exactly the same things that Thakur has asked us to do. People in this society help each other and always are very conscious of their surroundings and do not want to cause any kind of harm to one another. Like Thakur has said, we must try to give form to Thakur's ideals in our own family, then the ideals of the family will spread to the village, the ideals of the village will spread to the country, the ideals of the country will spread to the continent and from the continent to the whole universe.

We must always realize who we are. Thakur has said, "Get yourself free from the worries because you are intimate companions of Sadguru!" We have come to this world to perform His duty and have accepted that responsibility with our own consent. By doing this we advance in the path of salvation. Thakur has asked us to follow the two best ideals that are of Acharya Sankara and Mahaprabhu Gourangadev. He has asked us to be wise like Sankaracharya and have hearts full with compassion like Gourangadev.

Nothing happens in this world without the knowledge of Sadguru! We must learn how to totally believe in and depend on Him who has brought us to this world. We must leave all our loads and responsibilities on Him and spend the rest of our life without any thought or anxiety. Surrender everything, our sadness and happiness, our gain or loss at His feet. We must live low and take shelter at His feet, in poverty or prosperity. Pray to Him, with simplicity for our weaknesses.

We must not forget Thakur's words, "I'll not be free till those who are depending on me are free and achieve salvation." It is our duty to be an ideal member of the Nigam family by inspiring spirituality and religiousness in those who come in contact with us, even without talking to them.

With this I pray to my spiritual master, my Ishta,

om ajnaana-timiraandhasya jnaanaanjana salaakaaya chakshur unmilitam yena tasmai shree-gurave namah

(I was born in the darkest ignorance, and my spiritual master opened my eyes with the torch of knowledge. I offer my respectful obeisance unto Him.)

Sri Sri Thakur Charanashrita Prabhakar Bai

### ଏଇ ମୋର ଗୁରୁଦେବ

କେତେ ସୁନ୍ଦର କି ମନୋହର ଏଇ ମୋର ଗୁରୁଦେବ ତାଙ୍କରି ଦିଏ ଜୟ, ଭକ୍ତ ଆସନ୍ତି ଯେତେ, ଅଛନ୍ତି ଯେତେ ସମୟଙ୍କର ତାଙ୍କରି ପଦେ ଲୟ ॥

ମନ ବହୁତ କରିଛି ଲେଖିବି ବୋଲି ତାଙ୍କରି ନାମେ କବିତାଟିଏ । ହେଲେ ଜାଣି ପାରେନା ଭାବି ପାରେନା କଣ ଲେଖିବି, ଖୋଜି ପାଏନା ବିଷୟଟିଏ ॥

> ସେ ଯେ ମୋର ହୃଦୟ ଦେବତା ମୋର ପ୍ରାଣର ପ୍ରିୟ ଠାକୁର । କଣ ଲେଖିବି ମୁହିଁ ଅଧମ ଶକତି କାହିଁ ମୋର ? ॥

ପଶିଛି ଯେବେଠୁ ସଂସାର ସାଗରେ ଆସିଛି ବହୁ ବାଧାବିଘ୍ନ ଘୋର । ତାଙ୍କ ନାମ ନେଲେ, ତାଙ୍କୁ ସବୁ ସମପିଁଲେ ହୋଇଯାଏ ଆପଣା ଛାଏଁ ଦୂର ॥

ସେ ଯେ ମୋର ମାତା ପିତା ବନ୍ଧୁ ଦୟା ଆଉ କ୍ଷମାର ସାଗର । ତାଙ୍କରି ପଦେ ଶରଣ ନେଲେ ସୁଖମୟ ହେବ ଏ ସଂସାର ॥

ମୁହିଁ ଦୀନା କରି ନ ପାରେ ଠିକ୍ ଭାବେ ତାଙ୍କରି ସେବାପୂଜା । କିନ୍ତୁ ମନରେ ମୋର ଥାଏ ସର୍ବଦା 'ଜୟଗୁରୁ' ସିଦ୍ଧମନ୍ତ – ସବୁ ମନ୍ତ୍ରର ରାଜା ॥

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ରୀମତୀ ଅଞନା ଅରୁକ୍

# ଆମ୍ବୋନୃତି ପ୍ରସଙ୍ଗ - କିଛି ଅନୁଚିନ୍ତା

ଜୀବ ହିସାବରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମନୁଷ୍ୟ ଜଗତରେ ଏକ ନିରର୍ଥକ ଜୀବସ ।ଟିଏ ନୁହେଁ କି ପ୍ରକୃତିର ଏକ ସ୍ୱୟୟୂ ଖିଆଲଟିଏ ନୁହେଁ । ସଗୁଣ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କର ଅଂଶ ଭାବରେ ବିଶ୍ୱସୃଷ୍ଟି ପ୍ରବାହରେ ଜୀବ ଭାବରେ ତାହାର ପ୍ରଥମ ଜନ୍ନଦିନ ହିଁ ଜୀବାମ୍। ହିସାବରେ ତାହାର ଏକ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଓ ଜଗତ ପ୍ରତି ମୋର କ ବ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଧାର ହୋଇ ତା ' ସହିତ ଅନ୍ତର୍ନିହିତ ହୋଇ ରହିଛି । ସରୁପରୁ ବିଚ୍ୟୁତ ହୋଇ ବିଶ୍ୱରେ ଏକ ଚୈତନ୍ୟମୟ ସ । ଭାବରେ ତାହାର ଅଭ୍ୟୁତ୍ୟ ପଛରେ ସ୍ଥ୍ୟାଙ୍କର ଏକ ପ୍ରଛନ୍ନ, ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ, ଅନୁକ୍ତ, ଅବ୍ୟକ୍ତ, ଅପ୍ରକାଶିତ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ରହିଛି ଯାହା ତାହାର ଅଜ୍ୟାତ । ଯେଉଁ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ସାଧନ ପାଇଁ ସ୍ଥ୍ୟାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସେ ସୃଷ୍ଟ, ସ୍ଥ୍ୟାଙ୍କର ଯେଉଁ ଇଚ୍ଚା ପୂରଣ ପାଇଁ ତାହାର ଜନ୍ନ ବା ଜୀବନପାଞ୍ଜି ସ୍ଥ୍ୟାଙ୍କର ସେହି ଇଚ୍ଚାକୁ ଜାଣିବା ତାହାର ସର୍ବପ୍ରଥମ କ ବ୍ୟ । କିନ୍ତୁ ଅବିଦ୍ୟା ଆବରିତ, ସରୁପ ବିସ୍ତୁତ ଜୀବାମ୍ ଭାବରେ ତାହା କରିବା ତାହା ପକ୍ଷରେ ସ୍ଥାଭାବିକ ଭାବରେ ସୟବ ନୁହେଁ । ସେ କିଏ, କେଉଁଠାରୁ ଆସିଛି, କେବେ ସେଠାକୁ ଫେରିଯିବ, ସେଠାକୁ ଫେରିଯିବାର ପଥ କେଉଁଠାରେ ରହିଛି, ସେଠାକୁ କିପରି ଫେରିଯାଇ ପାରିବି – କିଏ ମୋତେ ଏସବୁ ବିଷୟରେ ଜଣାଇଦେବ ? ସେ ନିଜକ କ'ଶ ନିଜର ଆମ୍ବଶ୍ଚି ବଳରେ, ତାହାର ପୁରୁଷକାର ପ୍ରୟୋଗ କରି, ଧାନ ଧାରଣା ତପସ୍ୟା ଆଚରଣ କରି ଏସବୁ ବିଷୟରେ ଜାଣିପାରିବ ନା ସୃଷ୍ଟା କିୟା ତାଙ୍କର ଜୀବୋଦାରକ । ପ୍ରତିନିଧି ସଦ୍ଗୁରୁ ତାହା ତାକୁ ବତାଇଦେବେ, ତାକୁ ଆମ୍ୟାନ ଦେବେ ସତଃପ୍ରବୃ ହୋଇ, ଅହେତୁକ କୃପା ପରବଶ ହୋଇ, ତାହାର ଅଧିକାର ଓ ଯୋଗ୍ୟତା ବିଚାର ନ କରି । ଏହା କ'ଣ ବିଶ୍ୱର ସୃଷ୍ଟି ପ୍ରକ୍ରିୟା ଓ ଜୀବୋଦ୍ଧାରର ନିୟମ ଓ ପ୍ରଣାଳୀ ? ସେଦିଗରେ ଜୀବାମ୍ତର କ'ଣ କରଣୀୟ, କ କ ବ୍ୟ ରହିଛି, ସେଥିପାଇଁ କିଭଳି ସାଧନା ଆବଶ୍ୟକ – ସେହିସବୁ ପ୍ରଶ୍ୱର ଉ ର ଓ ସମାଧାନ ଜାଣିବାର ଆବଶ୍ୟକତା ରହିଛି । ଏହି ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଗୀତାରେ କୁହାଯାଇଛି – "ଉଦ୍ଧରେଦାମ୍ମ" ନାମ୍ନନବସାଦୟେତ୍,। ଆହିଡ଼ିବ ହ୍ୟାମ୍ନନେ ବହୁରାନ୍ୟିନ ରିପୁରାମ୍ନନ୍ଧ ॥" ଅର୍ଥାତ୍ ମନୁଷ୍ୟକୁ ନିଜର ରଦ୍ଧାର ନିଜକ କରିବାକୁ ହେବ । ନିଜ କାର୍ଯ୍ୟତ୍ୱାର ନିଜକୁ ପତନାଭିମୁଖୀ କରିବା ଅନୁଚିତ । କାରଣ ମନୁଷ୍ୟ ନିଜେ ନିଜର ବନ୍ଧୁ ଅଟେ, ଶତୁ ମଧ ଅଟେ ।

ତେଣୁ ଯେବେଠାରୁ ଚୈତନ୍ୟମୟ ସ ।ଟିଏ ତାହାର ସଧାମରୁ ଆସି ବା ସରୂପରୁ ବିଚ୍ୟୁତ ହୋଇ ଜୀବାବ ିବା ଜନ୍ନମୂତ୍ୟୁ ଚକ୍ରର ଆବର୍ବନ ଭିତରେ ଦୈବ ପ୍ରେରିତ ହୋଇ କିୟା କାହାର (ସ୍ରଞ୍ଜା ବା ନିତ୍ୟଲୋକର ନିତ୍ୟପୁରୁଷଙ୍କଂ) ଇଚ୍ଚାରେ ପ୍ରବେଶ କରି ଜୀବାତ୍ମା ରୂପରେ ଆମ୍ପ୍ରକାଶ କରେ ପୁନର୍ବାର ସେହି ମୂଳ ସ୍ଥାନକୁ, ସେହି ଲୋକକୁ, ସେହି ସ୍ଥାମକୁ, ସେହି ନିଜ ନିକେତନକୁ ଫେରିଯିବା ତାହାର ଚରମ ଏବଂ ପରମ ଲକ୍ଷ୍ୟ ହୋଇପଡ଼େ । ଜୀବାତ୍ମା ପକ୍ଷରେ ଏହି ଲକ୍ଷ୍ୟ ଲାଭ ପାଇଁ ସର୍ବପ୍ରଥମ ଆବଶ୍ୟକତା ମନୁଷ୍ୟ ଜନ୍ମଲାଭ । ପ୍ରାକୃତିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ଜୀବାତ୍ମା ବହୁ ଜନ୍ନ ଦେଇ ଗତି କରି ମାନବାତ୍ମାରେ ପରିଣତ ହେଲେ ଯାଇ ସେ ସ୍ୱରୂପପ୍ରାୟି, ବ୍ରଦ୍ମପ୍ରାୟି ବା ଜୀବାବ ରୁ ମୁକ୍ତିଲାଭ କରିବା ପାଇଁ ସମର୍ଥ ଅବସ୍ଥାକୁ ଆସେ । ପ୍ରାକୃତିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ଜନ୍ନମୃତ୍ୟୁ ମାଧମରେ କେତେ ପ୍ରକାର ଜୀବସ । ଭାବରେ କେତେ କେତେ ଲକ୍ଷ ଜନ୍ମଲାଭ କରିବା ପରେ କ୍ରମୋନୃତି ପଥରେ ଜୀବ ଶେଷରେ ଦୁର୍ଲଭ ମନୁଷ୍ୟ ଜନ୍ମ ଲାଭ କରିପାରେ । ଜୀବାତ୍ମାର ଏହି କ୍ରମ ଉ ରଣଧାର। ସୃଷ୍ଟିର ଏକ ପରମ ରହସ୍ୟ ଓ ବିସ୍ମୟ । ମୁକ୍ତିଲାଭ ଉପଯୋଗୀ ନର ଶରୀର ଧାରଣ କରିବା ସୃଷ୍ଟାଙ୍କର ଜୀବାତ୍ମା ପ୍ରତି ପରମ ଆଶୀର୍ବାଦ ଓ କୂପା । ତାଙ୍କର ଏହି ଆଶୀର୍ବାଦକୁ ସମ୍ମାନ ଜଣାଇ ଆମେ ମନୁଷ୍ୟ ଜନ୍ମର ସୁବିନିଯୋଗ କରିବା ଉଚିତ । ମନୁଷ୍ୟ ଦେହଧାରୀ ଜୀବାତ୍ମା ବା ମାନବାତ୍ମା ଭାବରେ ତାହାର ଏକମାତ୍ର ଲକ୍ଷ୍ୟ ତାହାର ସଧାମକୁ, ନିଜ ନିକେତନକୁ, ନିଜ ଲୋକକୁ ଫେରିଯିବା ବା ଚରମ ମୁକ୍ତି ବା ନିର୍ବାଣ ମୁକ୍ତି ଲାଭ କରି ପରମପଦ ପ୍ରାୟ ହେବା ବା ବ୍ରହ୍ଲଲୀନ ହେବା ବା ବ୍ରହ୍ଲ ପାରାବାରରେ ମିଶିଯିବା କିୟା ପ୍ରେମଭକ୍ତି ସାଧକ ଭାବରେ ସିଦ୍ଧି ସ୍ୱରୂପ 'ପ୍ରେମସେବୋ ରା' ଗତି ଲାଭ କରିବା। ମୁଁ ହେଉଛି ବ୍ରହ୍ମ-ଏହା ମୋର ସ୍ୱରୂପ, କିନ୍ତୁ ମାୟୋପାଧ୍କ 'ମୁଁ' ହେଉଛି ଜୀବ। ତେଣୁ ପ\*ଭୂତର ଫାନ୍ଦରୁ ଜୀବରୂପୀ ବ୍ରହ୍ମ ଯଥାଶୀଘ ମୁକ୍ତ ହୋଇଯିବାକୁ ଚାହାଞି । ତାହା ସାଲୋକ୍ୟ ମୁକ୍ତି ହେଉ ବା ସାମୀପ୍ୟ, ସାଯୁଜ୍ୟ କିୟା ସାର୍ଷ୍ଟି ମୁକ୍ତି ହେଉ । ଦେହାବସାନ ପରେ ଜୀବର ଇଞ୍ଜଦେବଙ୍କର ଲୋକପ୍ରାୟିର ନାମ ସାଲୋକ୍ୟ ମୁକ୍ତି, ତାଙ୍କ ସମୀପରେ ବାସ କରିବା ସାମୀପ୍ୟ ମୁକ୍ତି, ତତ୍ସ୍ୱରୂପରେ ଅବସ୍ଥିତିର ନାମ ସାଯୁଜ୍ୟ ମୁକ୍ତି ଏବଂ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କର ମୂ ିଭେଦରେ ଲୟର ନାମ ସାର୍ଷ୍ଟି ମୁକ୍ତି। ଜୀବ ପରମ ବ୍ରହ୍ମରେ ଲୟପ୍ରାୟ ହେଲେ ଯେଉଁ ମୁକ୍ତି ହୁଏ, ତାହା ନିର୍ବାଣ ମୁକ୍ତି ବା କୈବଲ୍ୟ ମୁକ୍ତି। ('ପ୍ରେମିକଗୁରୁ' ପ୍ରାୟି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମୁକ୍ତିପଥର ଯାତ୍ରୀ । ସାଧକ କବି ଏ ସଂପର୍କରେ ଲେଖ୍ଛନ୍ତି 'ଚାଲ ଭାଇ ଫେରିଚାଲ ନିଜ ନିକେତନେ, (ଆଉ) କେତେଦିନ ଘୁରୁଥିବା ଏ ଭବ ବିଜନେ ? ମାୟାର କବଳେ ପଡ଼ି ଭୁଲି ନିଜ ବାସ, ମୋହେ ବନ୍ଦୀ ହୋଇ ସିନା ଭୋଗ କାରାବାସ।" ('ସାରସ୍ପତ ସଂଘନୀତି' ପୁଞକ ଦୁଞ୍ଜବ୍ୟ) ମାନବ ଦେହର ଅବସାନ ପରେ ଆଉ ଦେହାନ୍ତର ପ୍ରାୟି ବା ପୁନର୍ଜନ୍ନ ତାହାର ଲକ୍ଷ୍ୟ ନୁହେଁ। କ୍ରମମୁକ୍ତି ପଥରେ ଗତି କରି ଚରମ ମୁକ୍ତି ଲାଭ ତାହାର କାମ୍ୟ। ଅବଶ୍ୟ ଆମ୍ବୋନୃତିର ପ୍ରେରଣା ସମୟଙ୍କର ସମାନ ନୁହେଁ। କାହାଠାରେ କେବେ ସେ ପ୍ରେରଣାର ତରଙ୍ଗ ଆସିବ ତାହା ମଧ୍ୟ କହିହେବ ନାହିଁ। ତେବେ ଜୀବନର ଲକ୍ଷ୍ୟ ସ୍ଥିର ହୋଇଗଲେ ସେହି ଲକ୍ଷ୍ୟପ୍ରାୟ୍ତି ପଥରେ ଯାତ୍ରାରୟ ଓ ଯାତ୍ରାପଥରେ ଅଗ୍ରଗତି ହିଁ ଆମ୍ବୋନ୍ତି।

ଆମ୍ବୋନୃତିକାମୀ ସାଧକର କ ବ୍ୟଗୁଡ଼ିକ ସୟନ୍ଧରେ କିଛି ସୂଚନା ନିମ୍ନରେ ପ୍ରଦ ହେଲା-

୧. ଉପରର ଆଲୋଚନାନୁଯାୟୀ ଆମ୍ବୋନୃତିକାମୀ ମୁମୁକ୍ଷୁ ସାଧକର ସାର୍ବଜନୀନ ସାଧାରଣ ଲକ୍ଷ୍ୟ ସ୍ଥିର ଓ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ହୋଇ ସାରିଛି । ମୁମୁକ୍ଷୁତ୍ୱ ମନୁଷ୍ୟର ସାର୍ବଜନୀନ ଲକ୍ଷ୍ୟ । ଜ୍ଞାନ ଓ ଯୋଗମାର୍ଗୀ ସାଧକର ଚରମ ଲକ୍ଷ୍ୟ – ନିର୍ବାଣ ମୁକ୍ତି (ଯାହା କୈବଲ୍ୟ ମୁକ୍ତି ବା ବିଦେହ ମୁକ୍ତି ନାମରେ ମଧ ଶାଞ୍ଚରେ ବର୍ଷ୍ଣିତ) ଏଟଂ ଭକ୍ତିମାର୍ଗୀ ସାଧକର ଚରମ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଭଗବତ୍ପାସ୍ତି ବା 'ପ୍ରେମସେବୋ ରାଗତି' ଲାଭ କରି ନିତ୍ୟଲୋକରେ ବା ଭାବଲୋକରେ ସେବାପ୍ରାସ୍ତି ।

ଲକ୍ଷ୍ୟ ପ୍ଥିର ହେବା ପରେ ଲକ୍ଷ୍ୟ ପ୍ଥଳରେ ପହ<sup>\*</sup>୍ ଯିବା ପାଇଁ ଲାଗିଯିବା ଦରକାର । ତେଣୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଲାଭ ପଥରେ ସାଧକର ଗତି ନିରନ୍ତର ଅବ୍ୟାହତ ରହିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଲକ୍ଷ୍ୟ ଲାଭ ଇଚ୍ଛା କଲା ମାତ୍ରେ ହୋଇଯିବ ନାହିଁ କି ତାହା Overnight ହୋଇଯିବ ନାହିଁ । ସେଥିପାଇଁ ଗୀତାରେ କୁହାଯାଇଛି "ବହୁନା ଜନ୍ନନାମନ୍ତେ ଜ୍ଞାନବାନ୍ ମା ପ୍ରପଦ୍ୟତେ ।" (୭/୧୯) ଶ୍ରୀଧର ସ୍ଥାମୀଙ୍କ ଟୀକା ଅନୁସାରେ ପ୍ରତି ଜନ୍ନରେ କିଛି କିଛି ଆମ୍ବୋନ୍ତି ଓ ପୁଣ୍ୟ ସଂଚୟ ଫଳରେ ଶେଷ ଜନ୍ନରେ ମନୁଷ୍ୟ ଜ୍ଞାନବାନ୍ ହୋଇ ମୋକ୍ଷପ୍ରାୟ ହୁଅନ୍ତି ବା ତାଙ୍କର ଭଗବତ୍ତ୍ରାୟି ଘଟେ । ଆତ୍ମାର ଉ ରଣ ପ୍ରକ୍ରିୟା (evolution of the soul) ଏହିପରି gradual ବା କ୍ରମେ କ୍ରମେ ହୋଇଥାଏ । ଆତ୍ମଗଠନ ପୂର୍ବକ ଆମ୍ବୋନ୍ତି ପଥରେ ଗତି କରି ଆତ୍ମାର ବିକାଶ ସାଧନ ପୂର୍ବକ ଚି ଶୁଦ୍ଧି ଓ ଆତ୍ମଜ୍ଞାନ ଲାଭ ହେଲେ ଆମେ ମୁକ୍ତିର ଅଧିକାରୀ ହେବା ।

ଆମ୍ୱେନ୍ତି ପଥରେ ଗତିର ବେଗ ଜୀବନରେ ସବୁବେଳେ ସମାନ ନ ହୋଇପାରେ । ପରିସ୍ଥିତି ଅନୁଯାୟୀ କେତେବେଳେ ତାହା ଧ୍ମେଇ ଯାଇପାରେ, ଶିଥ୍ଳ ହୋଇପାରେ ତ କେତେବେଳେ ତ୍ୱରାନ୍ତିତ ହୋଇପାରେ । ଏହି ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ମୋଟର କାର୍ ଚାଳକର ଉଦାହରଣ ନିଆ ଯାଇପାରେ । ପ୍ରତିବନ୍ଧକଶୂନ୍ୟ ମୁକ୍ତ ପଥ ଦେଖିଲେ ଚାଳକ କାରର ଗତିର ବେଗ ବଢ଼ାଇ ଦେଇଥାଏ, ପ୍ରତିବନ୍ଧକ ଦେଖିଲେ ବେଗ କମାଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ ମନେ ରଖିବାକୁ ହେବ ଯେ ମୁମୁୟୁ ସାଧକର ଲକ୍ଷ୍ୟ ପଥରେ ଗତି କଲାବେଳେ କେତେବେଳେ ଯେପରି ପଣ୍ଟାତ୍ଗତି ନ ହୁଏ । ବରଂ ସେ କିଛି ସମୟ ସ୍ଥିର ରହି ପୁଣି ଗତି ଆରୟ କରିପାରେ । ସାଧାରଣ ପଥଚାରୀ ସାଧକ ଅଶ୍ୱଗତିରେ ଲକ୍ଷ୍ୟ ପଥରେ ଯିବାର ସୟାବନା କମ । ଠେକୁଆ ଗତିରେ ଯିବା ପାଇଁ ତା'ର ଉପଯୁକ୍ତ ସାମର୍ଥ୍ୟ ଓ ପ୍ରୟୁତି ଦରକାର । କଛପ ଗତିରେ ଯିବାରେ ତାହାର କୌଣସି ଅସୁବିଧା ନାହିଁ । ଏହି ଗତିର ବେଗ slow ହୋଇପାରେ କିନ୍ତୁ steady. କିନ୍ତୁ ସାଧକ ଯେପରି ଗେଞା ଗତି (snail's pace) ରେ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଲାଭ ପଥରେ ନ ଯାଏ । କାରଣ ଏହି ଗତିରେ ଗଲେ ଲକ୍ଷ୍ୟଲାଭ ପାଇଁ ତାକୁ ଅନେକ ଜନ୍ମ ଲାଗିଯାଇପାରେ । କିନ୍ତୁ ଗୁରୁକୃପାରେ ସେ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଲାଭ ପଥରେ ଯଦି leap frog କରିବା ପାଇଁ ସୁଯୋଗ ପାଏ ତେବେ ସେ ଶୀଘ ଏପରିକି ଗୋଟିଏ ଜନ୍ମରେ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଲାଭ କରି ଦେହସୁତି କାଳରେ ଜୀବନ୍ମୁକ୍ତିର ଆସ୍ପାଦନ କରିପାରେ କିୟା କ୍ରମମୁକ୍ତି ପଥରେ ଚାଲିଯାଇପାରେ ।

ପୁନଷ୍ଟ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଲାଭ ପଥରେ ଯାତ୍ରାରୟ ଓ ଯାତ୍ରାପଥରେ ନିରନ୍ତର ଗତି ଓ ଉପଯୁକ୍ତ ବେଗରେ ଗତି ସାଧକର ଆମ୍ବୋନ୍ତି କାମନା, ଏହି କାମନାର ତୀବ୍ରତା ଓ ଆମ୍ବୋନ୍ତି ପାଇଁ ଦୃଢ଼ ସଂକଳ୍ପ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ, ସଂଘ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଦିନଚର୍ଯ୍ୟା ଓ ବିଧି ନିଷେଧ ମାନି ଦଶବିଧ ନିୟମ ପାଳନ, ଗୃହାସନରେ ନିୟମିତ ଉପାସନା, ସ୍ଥିରାସନ ଅଭ୍ୟାସ, ନାମ ଜପ, ଧାନ ଧାରଣା, ସଂଘରେ ନିୟମିତ ଯୋଗଦାନ ଆଦି କରିପାରିଲେ ଆମ୍ବୋନ୍ତି ପଥରେ ଗତି ଅବ୍ୟାହତ ରହିପାରିବ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବାଣୀ – "ବଜୁଦୃଢ଼ ସଂକଳ୍ପ କରିବାର ଶକ୍ତି ଯେଉଁମାନଙ୍କର ନାହିଁ ସେମାନେ ସତ୍ୟ ପଥରେ ଚାଲିପାରନ୍ତି ନାହିଁ ।" ଆମ୍ବୋନ୍ତି ପଥ ଦୁର୍ଗମ ସତ୍ୟ କିନ୍ତୁ ଆମ୍ବୋନ୍ତିକାମୀ ଦୃଢ଼ସଂକଳ୍ପବଦ୍ଧ ସାଧକମାନେ ସେ ପଥର ଏକମାତ୍ର ଯାତ୍ରୀ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଭକ୍ତକବି ଈଶ୍ୱର ସାହୁ ଭାଇଙ୍କ ଭାଷାରେ – "ଶେଷଯାଏ ସଂକଳ୍ପକୁ ରଖିବ ଅନ୍ଧୁର୍ଣ୍ଣ, ବୀର୍ଯ୍ୟଶାଳୀ ସାଧକର ଏହା ଦୃଢ଼ପଣ ।" ଆମ୍ବାର ଉ ରଣର କ୍ରମିକ ପଥ ସଂପର୍କରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି – "ତୁମେମାନେ ପ୍ରଥମେ ମନୁଷ୍ୟ ହୋଇଉଠ । ତାପରେ ଦେବତ୍ୱ, ଈଶ୍ୱରତ୍ୱ ଓ ବ୍ରଦ୍ମତ୍ୱ ଅନାୟାସରେ ହୋଇଯିବ । ତୁମେମାନେ ମନୁଷ୍ୟ ହୁଅ, ଦେବତା ହୁଅ, ଈଶ୍ୱର ହୁଅ, ବ୍ରହ୍ମ ହୁଅ ।"

ଏହି ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଆଉ ଗୋଟିଏ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କଥା ହେଉଛି ମାନବାତ୍ମାର ଏହି ଚରମ ଲକ୍ଷ୍ୟ ସାଧକର ଯେପରି ବିସ୍ମରଣ ନ ହୁଏ । ଆମ୍ବୋନ୍ନତି ଲକ୍ଷ୍ୟ ସାଧକର ମନରେ ସଦା ଜାଗ୍ରତ ଥିଲେ ବିସ୍ମରଣ ସୟବ ହେବ ନାହିଁ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଉତ୍କଳୀୟ ମଉଶିଷ୍ୟ ଶ୍ରୀ ଈଶ୍ୱର ସାହୁ ଭାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବାଣୀ ଅନୁସାରେ ଏହି ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଲେଖିଛନ୍ତି – ଜୀବନର ପ୍ରତିକ୍ଷାକୁ ନ ରଖି ଅକ୍ଷୁର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଯାନ୍ତି କେତେ ଆମ୍ସୁଖ ପରାୟଣ । ଚରମ ଲକ୍ଷ୍ୟର ଯେବେ ହୁଏ ବିସ୍ମରଣ ତେବେ ସୁନିಷିତ ଜାଣ ଘଟିବ ପତନ । ସମ୍ମୁଖରେ ସ୍ଥିର ରଖିଥିଲେ ଲକ୍ଷ୍ୟ ପଥ ଯେଉଁଆଡ଼େ ଗଲେ ମଧ ଲାଭ ହେବ ସତ୍ୟ । ଅତି ଦୁର୍ଗମ ସେ ପଥ ବାଧାବିଘ୍ନମୟ, ସ୍ମଇଚ୍ଚାକୁ ବଳି ଦେଲେ କରିହେବ ଜୟ ।

('ନିଗମ ଗୀତି' ପୁଷକ ଦୃଷ୍ଟବ୍ୟ)

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି - "ଜୀବନର ଲକ୍ଷ୍ୟ ଯେପରି ନିଷ୍କ୍ଷ୍ୟ ପ୍ରଦୀପବତ୍ ଜୀବନର ଶେଷ ମୁହୁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଉତ୍କ୍ୱଳ ରହେ ସେଥିପ୍ରତି ଦୃଷ୍ଟିଦିଆ।" "ଲକ୍ଷ୍ୟଭୃଷ୍ଟ କର୍ମ ବହୁ ପ୍ରକାରେ କଲେ ମଧ ସେଥିରେ ମାନବ ଜୀବନର ଉନ୍ନତି ସାଧିତ ହୁଏନାହିଁ। ପୁଣି ଲକ୍ଷ୍ୟଯୁକ୍ତ କର୍ମରେ ଅତି ଶୀଘ ଚି ର ଉନ୍ନତି ହୁଏ।"

9. ଆମ୍ବୋନ୍ତିକାମୀ ପ୍ରବର୍ଦ୍ଧ ସାଧକର ଅନ୍ୟ ଏକ ମୁଖ୍ୟ କର୍ବ୍ୟ ହେଉଛି ପଥପ୍ରଦର୍ଶକ ଉପଯୁକ୍ତ ଗୁରୁ ବା ସଦ୍ଗୁରୁ ଅନୁସନ୍ଧାନ କରି ତାଙ୍କର ଶରଣ ଗ୍ରହଣ କରିବା । ଗୁରୁନିର୍ଭରଶୀଳ ସମର୍ପିତ ଚିତ୍ର ପ୍ରପନ୍ନ ସାଧକର କୌଣସି ଚିନ୍ତା ନ ଥାଏ । ଆମ୍ବୋନ୍ତି ପଥରେ ସେ ଗୁରୁକୃପାକୁ ସୟଳ କରି ଆଗେଇଯାଏ । ସେ ଜାଣେ ଯେ 'ମୋକ୍ଷମୂଳ' ଗୁରୋଃ କୃପା' । ତେଣୁ ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କୁ ସେବା ଓ ଭକ୍ତିପ୍ରୀତିରେ ପ୍ରସନ୍ନ କରି ସେ ତାଙ୍କର କୃପା ଆକର୍ଷଣ କରିପାରିଲେ ତା'ର ଯାତ୍ରାପଥ ନିବିଘ୍ନ ହୋଇଯାଏ । ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଇଲାକା ଓ ଶୁଭଦୃଷ୍ଟି ଭିତରେ ରହି ସେ ଠିକ୍ ପଥରେ ଯାଇ ଠିକ୍ ସମୟରେ ଲକ୍ଷ୍ୟପ୍ଥଳରେ ପହ୍ୟଯାଏ । ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କ ପ୍ରତି ଐକାନ୍ତିକ ଭଲ ପାଇବା ବଳରେ ଜୀବନରେ ଯାହା ଘଟେ, ଅନ୍ୟ ସାଧନଭଜନରେ ତାହା ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି – "ଗୁରୁଙ୍କର କୃପା ନ ହେଲେ ମୁକ୍ତିପଥରେ ଅଗ୍ରସର ହେବାର ଅନ୍ୟ ଉପାୟ ନାହିଁ । ଗୁରୁ ଶିଷ୍ୟଠାରେ ଆଧାମ୍ବିକ ଶକ୍ତି ସ\*ାର କରି ନ ଦେଲେ କେହି ଅଧାମ୍ୟ ଜାନ ଲାଭ କରି କୃତାର୍ଥ ହୋଇପାରିବେ ନାହିଁ ।"

ଶ୍ରୀଗୁରୁ କିପରି ଶିଷ୍ୟଭକ୍ତମାନଙ୍କର ଆମ୍ବୋନ୍ତି ପଥରେ ସହାୟତ। କରଛି, ସେ ବିଷୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଲେଖିଛଛି- "ଏ କଥା ମନେରଖ ଯେ, ମୁଁ ଯାହାକୁ ଥରେ ଶିଷ୍ୟ ବୋଲି, ପୁତ୍ର ବୋଲି ସ୍ନେହରେ ବରଣ କରିଛି, ସେ ସୁପଥକୁ ଯାଉ କି କୁପଥକୁ ଯାଉ, ସୁପଥରେ ସାହାଯ୍ୟ କରିବାକୁ ଏବଂ ତାକୁ କୁପଥରୁ ଫେରାଇ ଆଣିବାକୁ ମୁଁ ସର୍ବଦା ତା' ପଛେ ପଛେ ରହିଥିବି । ତୁମେମାନେ ମୋ କଥା ନ ମାନି ଯାହା ଇଛା କରିବାକୁ ଗଲେ ମଧ୍ୟ ପରୀକ୍ଷା କରି ଦେଖିବ, ତୁମର ଗୁରୁଶକ୍ତି ତୁମକୁ ଫେରାଇ ଆଣୁଛି କି ନାହିଁ । ମୁଁ ଯଦି କହିବି ଡାହାଣକୁ ଯାଅ, ତୁମେ ଇଛା କରି ବାମ ଦିଗକୁ ଗଲେ ଦେଖିବ, ତୁମର ଗୁରୁଶକ୍ତି ତୁମକୁ ସତ୍ପଥକୁ ଫେରାଇ ଆଣିବ । ସେତେବେଳେ ଜାଣିବ, ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଶିଷ୍ୟମାନେ ଭଗବାନ୍ଙ୍କ ରାଜ୍ୟ ଭିତରର ନୁହଁଛି । ସେମାନଙ୍କର ଜନ୍ମ, ମୃତ୍ୟୁ ପ୍ରଭୃତି ସମୟ ଭାର ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଉପରେ ନ୍ୟଞ । କ୍ରମୋନ୍ନତି ପଥରେ ମୁକ୍ତିଲାଭ କରିବାକୁ ଯାହାଙ୍କର ହଜାରେ ବର୍ଷ ଲାଗଛା, ସଦ୍ଗୁରୁ କୃପା ପରବଶ ହେଲେ ଗୋଟିଏ ମାତ୍ର ଜନ୍ମରେ ତାଙ୍କର ମୁକ୍ତିର ବ୍ୟବସ୍ଥା କରି ଦେଇପାରହି । ତୁମ ସମୟଙ୍କର ଭାର ମୋ ଉପରେ ନ୍ୟଞ । ଯେଉଁମାନେ ମୋ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରିଛନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କୁ ହାତଧରି ମୁଁ ମୁକ୍ତିଧାମକୁ ନେଇଯିବି । ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଶ୍ରେଶୀରେ ଯେଉଁମାନେ ଭ ିହୋଇଛନ୍ତି ସେମାନେ ସମୟେ ଉ ୀର୍ଷ ହେବେ – ଏଥିରେ ବିନ୍ଦୁମାତ୍ର ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ । କେବଳ ବିଶ୍ୱାସ ଓ ନିର୍ଭରତା ଆବଶ୍ୟକ ।"

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ପୁନଷ୍ଟ ଲେଖ୍ଛନ୍ତି- "ମୁଁ ଯେତେବେଳେ ସଦ୍ଗୁରୁ ଲାଭ କରି ତାଙ୍କ ଉପରେ ନିର୍ଭର କଲି, ସେତେବେଳେ ମୁଁ ଜାଣିଲି ଯେ ଭଗବାନ୍ଙ୍କୁ ଲାଭ କରିବାକୁ ଏହାଠାରୁ ବଳି ଆଉ କିଛି ସହଜ ଉପାୟ ନାହିଁ । ଯେତେବେଳେ ମୋର ପତନର ସୟାବନା ହୋଇଛି ସେତେବେଳେ ସେ ନାନା ଉପାୟରେ ରଖୁଆଳ ଗାଈ ପଛରେ ଧାଇଁଲା ପରି ମୋ ପଛେ ପଛେ ରହି ମୋତେ ସତ୍ପଥକୁ ଆଣିଛନ୍ତି ।"

ଆମ୍ବୋନ୍ନତି ପଥରେ ଯାତ୍ରା କରୁଥିବା ବେଳେ କୌଣସି ଏକ ବିଶେଷ ଅବସ୍ଥା ପ୍ରାଞ୍ଜିରେ ଭୋଳ ହୋଇଯାଇ, ବିଭୋର ହୋଇଯାଇ ଗତି ଶିଥିଳ କରିଦେଲେ ଚୌଷ୍ଟିକତା ଆସିଯାଏ । ଶ୍ରୀଗୁରୁ ସେତେବେଳେ ଶରଣାଗତ ପ୍ରପନ୍ନ ଶିଷ୍ୟଭକ୍ତଙ୍କୁ ନବଲଛ ଅନୁଭୂତି ଯୋଗୁ ଶିଥିଳ ହୋଇଯାଇଥିବା ଗତିକୁ ପୁଣି ବେଗ ପ୍ରଦାନ କରିଦିଅନ୍ତି । ଅସମୟରେ ଗତି ରୁଦ୍ଧ, ଞିମିତ ଓ ଶିଥିଳ ହୋଇଗଲେ ସଦ୍ଗୁରୁ ସେହି ଅବସ୍ଥାରୁ ସାଧକକୁ କୃପା କରି ପାର କରାଇ ଦିଅନ୍ତି ।

ଆମେ ସମୟେ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣାଶ୍ରିତ । ତାଙ୍କର ଆଦେଶ ଉପଦେଶ ବାଣୀ ମାନି ଚଳି ପାରିଲେ, ତାଙ୍କୁ ସୁଖ ପାଇଲେ, ସେବାପୂଜା, ଭକ୍ତି ଓ ଆଚରଣରେ ତାଙ୍କୁ ସହୁଷ୍ଟ କରିପାରିଲେ ଆମର ଆମ୍ବୋନ୍ନତି ଓ ପରେ ପରାଗତି ଲାଭ ଅବଧାରିତ ଓ ନିଷ୍ଟିତ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପା ହି କେବଳମ୍ ।

(୩) ଆମୋନୃତିକାମୀ ସାଧକର ଅନ୍ୟ ଏକ ଅତି ଗୁରୁତ୍ପୃର୍ଣ୍ଣ କ ବ୍ୟ ହେଉଛି ଚରମ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଲାଭ ନ ହେବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତାହାର ମନୁଷ୍ୟ ଜନୁକୁ ବଜାୟ ରଖିବା । ସେଥିପାଇଁ ଆମର ଇହଜନୁ ହିଁ ଆମ ପାଇଁ ଭଗବତ୍ ପ୍ରଦ ମହାସୁଯୋଗ । ଆମର ଇହଜନୃର କର୍ମଗୁଡ଼ିକ ଏପରି ସଂଯତ, ସୁନିୟ୍ରିତ, ସତ୍, ଶୁଦ୍ଧ ଓ ନିଷ୍କାମ ହେବା ଆବଶ୍ୟକ ଯେପରି ଆମର କୌଣସି କର୍ମ ଆମକୁ ମନୁଷ୍ୟେତର ନିମ୍ରୁୟରର ଜନୁକୁ ନେଇ ନ ଯାଏ । ଯେଉଁସବୁ କର୍ମ ପତନର କାରଣ ହୋଇଥାଏ ସେହିସବୁ କର୍ମ କରି ପୁନର୍ଜନ୍ନ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ମନୁଷ୍ୟ ଜନ୍ମରୁ ତଳକୁ ଖସିଯିବା ମନୁଷ୍ୟ ପକ୍ଷରେ ମହା ଦୁର୍ଭାଗ୍ୟ ଓ ଦୁର୍ଗତିର କଥା । ସେଥିପ୍ରତି ସତର୍କ ରହି ଆମେ ଏପରି କିଛି କରିବା ନାହିଁ ଯାହାର ଫଳଭୋଗ ସ୍ୱରୂପ ଆମେ ଜନ୍ନାନ୍ତରରେ ମନୁଷ୍ୟୋତର ଜନ୍ନକୁ ଚାଲିଯିବା। ଆମର ଏ ଜନ୍ନର ପ୍ରାରହ ଭୋଗ ଭିତରେ ଆମର ସମୟ କ୍ରିୟମାଣ କର୍ମକୁ ଠିକ୍ ରଖି ପାରିଲେ ଆମର ମନୁଷ୍ୟ ଜନ୍ନ ବଜାୟ ରଖିବା ସୟବ ହେବ । କାରଣ ଆମର ପ୍ରାରହ ଭୋଗ ଅବଶ୍ୟୟାବୀ, ଅଲଂଘନୀୟ, ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ, ତାହା ଉପରେ ଆମର କୌଣସି ନିୟନ୍ତଣ ନାହିଁ । ଆମର ଜନ୍ମଜନ୍ନାନ୍ତରର ସଂଚିତ କର୍ମରାଶି କ୍ଞାନପ୍ରାୟ ନ ହେଲେ ଭସ୍ନୀଭୃତ ହେବାର ସୟାବନା ନାହିଁ । ସଂସାରରେ ଜ୍ଞାନୀ ହୋଇ ପାରିଲେ ଯାଇ ସମୁଦାୟ କର୍ମବୀଜ ନଷ୍ଟ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଗୀତାର ବାଣୀ - "ଯଥୈଧାଂସି ସମିଦୋଽଗୁର୍ଭସୁସାତ୍ କୁରୁତେ ହର୍ଜୁନ । କ୍କାନାଗୃଃ ସର୍ବକର୍ମାଣି ଭସୁସାତ୍ କୁରୁତେ ତଥା ॥" (୪/୩୭) ଆମୋନୃତି ପାଇଁ ସାଧନା ଆମ୍ବୋଦାରର ପ୍ରୟାସ ମାତ୍ର- ଗୀତା (୫/୪) ତେଣୁ ମୁକ୍ତିଲାଭ ପାଇଁ ଜ୍ଞାନପ୍ରାୟି ଅବଶ୍ୟୟାବୀ। ଫଚିତ କର୍ମରାଶିର ଫଳଭୋଗ ନିମି ଆମର ଜନ୍ମ ଜନ୍ନାନ୍ତର ଅବଶ୍ୟୟାବୀ । କାରଣ ମନୁଷ୍ୟ ତାହର କର୍ମସୂତ୍ରରେ ଆବଦ୍ଧ । ଇହଜନ୍ମର କ୍ରିୟମାଣ କର୍ମର ଫଳଭୋଗ ସଂଚିତ କର୍ମର ଅପେକ୍ଷମାଣ ଫଳଭୋଗ ସହିତ ମିଶି ଆମକୁ ପୁନଃ ପୁନଃ ଜନୁଗୁହଣ କରି କୁମବର୍ଦ୍ଧିତ କର୍ମଫଳ ଭୋଗ କରିବାକୁ ବାଧ କରିବ । ଗୁରୁନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ ପନ୍ଲାରେ ଚଳି ଜୀବନକୁ ଉପଯୁକ୍ତ ନିଷ୍କାମ କର୍ମରେ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ କରି ଆମର ଚିନ୍ତା, କଥା ଓ କାର୍ଯ୍ୟ ଠିକ୍ ରଖୁପାରିଲେ ମନୁଷ୍ୟେତର ଜନୁର ସୟାବନାକୁ ଏଡ଼ାଇ ଦେଇହେବ ଏବଂ ମୁକ୍ତିଲାଭ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସମୟ ପୁନର୍ଜନ୍ମରେ (ତାହା ତିନି ଜନ୍ନ ମଧରେ ଆମ ପାଇଁ ସୀମାବଦ୍ଧ ରହିଲେ ମଧ୍ୟ) ମନୁଷ୍ୟ ରୂପେ ଆମେ ଜନୁଲାଭ କରି ପ୍ରତି ଜନ୍ନରେ ଆମ୍ବୋନୃତି ନିମି ଉ ରୋ ର ଅଧିକ ଯତୃଶୀଳ ହୋଇ ଚି ଶୁଦ୍ଧି ଲାଭ କରି କ୍ରମଶଃ ବର୍ଦ୍ଧିତ ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କ ପ୍ରତି ଭଲପାଇବା, ଶ୍ରଦ୍ଧା, ଭକ୍ତି, ବିଶ୍ୱାସ, ନିର୍ଭରତା ସହିତ ସମ୍ୟକ୍ ଜ୍ଞାନୀ ହୋଇ ପାରିଲେ ପରମାଗତି ପ୍ରାୟ ହୋଇପାରିବା । ନଚେତ୍ ଥରେ ମନୁଷ୍ୟ ଜନୁରୁ ନିମୁକୁ ପତନ ହେଲେ ପୁନର୍ବାର ମନୁଷ୍ୟ ଜନ୍ନ ଓ ମନୁଷ୍ୟ ଦେହଲାଭ ଅନିଷ୍ଟିତ ହୋଇପଡ଼େ । ତେଣୁ ଏଇ ଜନ୍ନରେ ପାଇଥିବା ମନୁଷ୍ୟ ଜୀବନକୁ ଉପଯୁକ୍ତ କର୍ମ ସାହାଯ୍ୟରେ ଦିବ୍ୟ ଜୀବନରେ ରୂପାନ୍ତରିତ କରିବାକୁ ହେବ । ସୀମିତ ଜୀବନକାଳ ମଧ୍ୟରେ ସେଥିପାଇଁ ଯାହା କରଣୀୟ ତାହା ଯଥା ସମୟରେ ସମୟର ଅପଚୟ ନ କରି ନିଷାର ସହ ଉପଯୁକ୍ତ ଗୁରୁତ୍ ପ୍ରଦାନ କରି ଅଗ୍ରାଧ୍କାର ଭିିରେ କରି ଏଇ ଜୀବନକୁ ସାର୍ଥକ କରିବାକୁ ହେବ । କାରଣ ଆମର ଏଇ ଜନୁ ଆମର ସମୟ ପୂର୍ବ ଜନୁ ଓ ଆଗାମୀ ଜନୁ ସହିତ ନିବିଡ଼ ଭାବରେ ସଂପର୍କିତ ଓ ସୟନ୍ଧଯୁକ୍ତ । ସେଥିପାଇଁ ଏହା ଆମ ପାଇଁ ଏତେ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଣ୍ତ । ଏଇ ଜୀବନକୁ ପିଲାଖେଳ ପରି କଟେଇ ନ ଦେଇ ଆମ୍ବୋନୃତିମୂଳକ ସାଧନାରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରି ରଖିବାକୁ ହେବ । କେନୋପନିଷଦରେ ସେଥିପାଇଁ କୁହାଯାଇଛି - "ଇହ ଚେଦ ବେଦୀଦଥ ସତ୍ୟମୟି, ନ ଚେଦିହା ବେଦୀନୃହତୀ ବିନଷ୍ଟିଃ।" ଅର୍ଥାତ୍ ଇହଜନୃରେ ଯଦି ସତ୍ୟକ୍ଷାନ ବିଦିତ ନ ହେଲା ତାହା ହେଲେ ଏ ଅମୁଲ୍ୟ ଜୀବନ ବ୍ୟର୍ଥ ହୋଇଯିବ ।

ଏହି ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଗୀତାର ବାଣୀ - "ପ୍ରଯତ୍ନାଦ୍ ଯତମାନୟୁ ଯୋଗୀ ସଂଶୁଦ୍ଧକିଳ୍ବିଷଃ । ଅନେକ ଜନ୍ନସଂସିଦ୍ଧିୟତୋ ଯାତି ପରାଂ ଗତିମ୍ ।" (୬/୪୫) ଓ ନିମୋକ୍ତ ଭାଗବତ ବାଣୀ ପଣିଧାନଯୋଗ୍ୟ ।

| ସର୍ବ ଶରୀର ମଧେ ସାର     | 1 | ଦୁର୍ଲଭ ନର କଳେବର     | П |
|-----------------------|---|---------------------|---|
| ସୁଲଭ ନାବ ରୂପେ ଘାଟେ    |   | ବନ୍ଧନ ଭବସିନ୍ଧୁ ତଟେ  |   |
| ଏ ନାବେ ଗୁରୁ କର୍ତ୍ତଧାର |   | ମୁହିଁ ଅନୁକୂଳ ସମୀର   |   |
| ଏମଞ ନାବ ଥାଉ କୂଳେ      |   | ଯେ ବା ନ ତରେ ଭବଜଳେ   |   |
| ସେ ନର ହୀନ ମୁଡ଼ମତି     |   | ତାହାକୁ ବୋଲି ଆମ୍ଘାତୀ |   |

ଅପକର୍ମବଶରେ ମନୁଷ୍ୟ ଜନ୍ନାନ୍ତରରେ ମନୁଷ୍ୟ ଜନ୍ନ ନ ପାଇ ନିକୃଷ୍ଟ ଜନ୍ନ ପାଇପାରେ । ଏହା ହେଉଛି ତା' ପାଇଁ ଶାଞିବିଧାନ । ମନୁଷ୍ୟ ଜନ୍ନ ଲାଭ ପରେ ମଧ ମନୁଷ୍ୟର କର୍ମାନୁଯାସ୍ୟୀ କ୍ରମୋନୃତି ବା ଅଧୋଗତି ହୋଇଥାଏ । (ବାଲେଶ୍ୱର ସାରସ୍ପତ ସଂଘ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକାଶିତ ଶ୍ରୀ ଧରଣୀ ଚନ୍ଦ୍ର ମହାଛି ଭାଇଙ୍କ ଲିଖ୍ତ "ମୃତ୍ୟୁ, ପରକାଳ, କର୍ମଫଳ ଓ ଜନ୍ନାନ୍ତର ସମ୍ପର୍କରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ' ପୁଷକ ଦ୍ରଷ୍ଟବ୍ୟ ।) ମୃତ୍ୟୁ ସମୟରେ ମନୁଷ୍ୟର ମନର ଭାବ ଅନୁସାରେ ମଧ ଗତି ହୋଇଥାଏ । (ସାମୀ ସିଦ୍ଧାନନ୍ଦଙ୍କ ଲିଖିତ "ମୃତ୍ୟୁ ବିଷୟେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ' ବଙ୍ଗଳା ପୁୟକ ଦୃଷ୍ଟବ୍ୟ) । ଜୀବନର ଶେଷାବସ୍ଥାରେ ନାମ ମନେ ପଡ଼ିଲେ କିୟା ଇଷ୍ଟ୍ରଚିତ୍ତାରେ ମନ ନିମଗ୍ନ ଥିଲେ ମନୁଷ୍ୟର ପରାଗତି ଲାଭ ସୟବ ହୋଇଥାଏ । ମନୁଷ୍ୟ ଜନ୍ମରୁ ଅଧୋଗତିକୁ ଏଡ଼ାଇବା ପାଇଁ ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କ ପ୍ରତି ଅନୁପଯୁକ୍ତ ମନୋଭାବ ଓ ଆଚରଣ ପ୍ରଦର୍ଶନ ଏବଂ ଗୁରୁଦ୍ୱୋହ, ଗହିତ ଅସତ୍ କାର୍ଯ୍ୟ, ଗୁରୁତର ପାପାଚରଣ ପ୍ରଭୃତିରୁ ନିଜକୁ ନିବୃ ରଖିବାକୁ ହେବ । ଜନ୍ମମୃତ୍ୟୁ ଚକ୍ରରେ ବରଂ ବାରୟାର ମନୁଷ୍ୟ ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ ଶ୍ରେୟ କିନ୍ତୁ ମନୁଷ୍ୟ ଜନ୍ମରୁ ନିମ୍ନଗତି ମାନବାମ୍। ପାଇଁ ଦୁର୍ଭୀଗ୍ୟଜନକ ।

ଜୀବଦ୍ଦଶୀରେ ମନୁଷ୍ୟ ଅସଂଖ୍ୟ ବାସନା କାମନା ପୋଷଣ କରିବା ସ୍ପାଭାବିକ । ଅଧିକାଂଶ କାମନା ବାସନା ଇହ ଜୀବନରେ ହିଁ ପୂରଣ ହୋଇଯାଏ । କିନ୍ତୁ ଯେଉଁଗୁଡ଼ିକ ହୁଏନାହିଁ ତାହା ଶୂନ୍ୟରେ ମିଳାଇ ଯାଏନାହିଁ । ପ୍ରକୃତି ଦ୍ୱାରା ତାହା କର୍ମରେ ପରିଣତ ହେବ । ଅପୂର୍ଣ୍ଣ ମନୋବାସନା କାମନା ଏ ଜନ୍ମର ଜୀବଦ୍ଦଶୀରେ ପୂରଣ ନ ହୋଇ ପାରିଲେ ପରଜନ୍ନ ପାଇଁ ସଂଚିତ ରହିବ । ଏହି ଅପୂର୍ଣ୍ଣ କାମନା ବାସନା ହିଁ ପୁନର୍ଜନ୍ନର କାରଣ ହୋଇ ପରଜନ୍ନରେ ଆମକୁ କର୍ମରେ ନିୟୁକ୍ତ କରେ । ତେଣୁ ଆମର ଏହି ଜୀବନରେ ନିୟ୍କାମ କର୍ମ ପ୍ରତି ଧାନ ଦେଇ ଅବାନ୍ତର କାମନାବାସନାଗୁଡ଼ିକୁ ପ୍ରତ୍ୟାହାର ସାଧନା ଦ୍ୱାର। ସମୂଳେ ପରିତ୍ୟାଗ କରିବା ପାଇଁ ଯତ୍ନ ଓ ଅଭ୍ୟାସ କରିବାକୁ ହେବ । ଯାହା ହୋଇଯାଇଛି ସେଥିପାଇଁ ଅନୁଶୋଚନା ନ କରି ଜୀବନର ଅବଶିଷ୍ଟ ସମୟ କିପରି କାମନାଶୂନ୍ୟ ହୋଇ ନିୟ୍କାମ କର୍ମ ଓ ସେବାରେ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ରହିବ ସେଥିପ୍ରତି ଧାନ ଦେବାକୁ ହେବ । 'ଗତସ୍ୟ ଶୋଚନା ନାୟି' ଯେପରି ଆମର ସର୍ବଦା ମନେଥାଏ । ଇହଜନ୍ନର ଅବଶିଷ୍ଟ ସମୟର ପ୍ରତିଟି ଜାଗୁତ ବା ସଚେତନ ମୁହୁ ର ସୁବିନିଯୋଗ ପାଇଁ ଆନ୍ତରିକ ପ୍ରୟାସ କରିଯିବା ଆବଶ୍ୟକ ।

୪. ଆମ୍ୋନୃତିକାମୀ ସାଧକ ନିଜେ ନିଜର ଏକ ଆମ୍ାନୁଶୀଳନ ବା SWOT analysis କରିନେବା ଆମ୍ୋନୃତି ପାଇଁ ଅତିଶୟ ସହାୟକ ହୋଇଥାଏ । ଆମେ ଆମ୍ୋନୃତି ପଥରେ କେଉଁଠାରେ ଅଛୁ ତାହା ଆମ ପକ୍ଷରେ ଜାଣିବା କଠିନ । ଗଭୀର ମନନ, ଧାନ, ବିଚାର, ସମାହିତ ଚି ରେ ଆମ୍ସମୀକ୍ଷା ବା ଆମ୍ାନୁଶୀଳନ କରି ମୋଟାମୋଟି ଭାବରେ ଏ ଦିଗରେ ନିଜର ସ୍ଥିତି କେଉଁଠି ଜାଣିବାକୁ ପ୍ରୟାସ କରିବା ଉଚିତ ହେବ । ସେଥିପାଇଁ ବେଦାଛର ବାଣୀ – 'ଆମ୍।ନ୍ ବିଦ୍ଧି' । ନିଜକୁ ଜାଣ । ଅବଶ୍ୟ ବେଦାଛ ତ ୍ୱତଃ ନିଜକୁ ଜାଣିବାକୁ କହିଛଛି । କାରଣ ଜୀବ ହିସାବରେ ଜନ୍ମ ପରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଜୀବ ଭିତରେ ଜନ୍ମଜନ୍ନାଛରର ଯେଉଁ କର୍ମବୀଜ ଓ ସଂୟାରବୀଜ ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ, ଚି ବୃିର ଯେଉଁ କ୍ରମିକ ଅଭିବ୍ୟକ୍ତି ଘଟେ ତାହା ଆମର ପ୍ରତି ଜନ୍ମର ମୂଳଧନ, ମୂଳ ଆଦର୍ଶ ହୁଏ; ତାହାକୁ ଏତେ ଶୀଘ ବଦଳାଇଦେବା ସୟବ ନୁହେଁ । ତେବେ ମୁଁ ନିଜେ କ'ଣ ଏଟ ଆମ୍ୋନୃତି ପଥରେ କେଉଁଠି ତାହା ବିଚାର ଦ୍ୱାରା କିଛିଟା ଜାଣିହେବ । କାରଣ ପୂର୍ବ ଜନ୍ମରେ ମୁଁ କ'ଣ ଥିଲି, ସେହି ଜନ୍ମରେ କେତେ ମୋର ଆମ୍ୋନୃତି ହୋଇଥିଲା ତାହା ମୋର ଅଙ୍କାତ । ସାଧାରଣ ମାନବଟିଏ ତ୍ରିକାଳଦର୍ଶୀ ବା ଜାତିସୂର ହୋଇ ନ ଥାଏ ।

SWOT analysis ହେଉଛି ନିଜର STRENGTHS, WEAKNESSES, OPPORTUNITIES and ନିଜ ପାଇଁ କି କି THREATS ରହିଛି ଜାଣିବା । ଏହା ହିଁ ମନୁଷ୍ୟର ଅନ୍ତର୍ଜୀବନର ଏକ ସମୀକ୍ଷା । ମନୁଷ୍ୟ ନିଜର ଅନ୍ତର୍ନିହିତ ଶକ୍ତିଗୁଡ଼ିକୁ ଚିହ୍ନିତ କରି ତାହାର ସୁବିନିଯୋଗ ପୂର୍ବକ ତାହା ବଳରେ ଆମ୍ବୋନୃତି ପଥରେ ବୀରତ୍ୱ ଓ ସାହସର ସହ ଆଗେଇ ଯାଇପାରିବ । ସେହିଭଳି ସମଞ୍ଜ ଦୁର୍ବଳତାକୁ ଚିହ୍ନଟ କରି ତାହାର ବର୍ଜନ କରିବା ପାଇଁ ପ୍ରୟାସ କରିବା ମଧ୍ୟ ସାଧକର ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କ ବ୍ୟ । ଏହାଛଡ଼ା ଜୀବନରେ ଉନ୍ନତି ପାଇଁ ଆସୁଥିବା ସୁଯୋଗଗୁଡ଼ିକୁ କେବେବି ହାତଛଡ଼ା କରିବାକୁ ହେବ ନାହିଁ । ପୁନଷ୍ଟ ନିଜ ପାଇଁ ଥିବା ଅନ୍ତଃଶତ୍ରୁ ଓ ବହିଃଶତ୍ରୁ ବା ବିପଦଗୁଡ଼ିକୁ ଚିହ୍ନତ କରି ସେଥିପ୍ରତି ସର୍ବଦା ସତର୍କ ଓ ସାବଧାନ ରହିବାକୁ ହେବ । ଅଧାମ୍ୟ ଜୀବନରେ ନିଜର ମୋଟାମୋଟି ସ୍ଥିତି ଜାଣି ଆମ୍ବୋନୃତି ପଥରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍ଗୁ ସ୍ମରଣ ରଖି ଦୃଢ଼ ସଂକଳ୍ପ ନେଇ ନିଷ୍ୟାର ସହ ଆଗେଇ ଚାଲିଲେ ଆମେ ପଥଭୃଷ୍ଟ କିୟା ଦିଗଭ୍ରାନ୍ତ ହେବା ନାହିଁ ଏବଂ ଆମର ଗତି ତୈଳଧାରାବତ୍ ନିରବଛିନ୍ନ ରହି ପାରିବ ।

ଏହି ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ନିଜର ବଳିଷ ପୁରୁଷକାର ନିଜର ଏକ ବଡ଼ ଶକ୍ତି । ପ୍ରଥମ ମନୁଷ୍ୟ ଜନୁଲାଭ ପରେ ଜନୁଜନ୍ମାନ୍ତରର ସଂୟାର, ବିବେକ, ବୁଦି, ଚି ବୃ ର କ୍ରମିକ ଅଭିବ୍ୟକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ଏହା ପୁଷ୍ଟ ହୋଇଥାଏ । ପ୍ରବୃ ଓ ନିବୃ ର ଦ୍ୱ୍ୟ ଭିତରେ ଆମେ ପ୍ରବୃ ରେ ପ୍ରମ ହୋଇପଡ଼ିବା, ଶ୍ରେଷ୍ପଥ ଛାଡ଼ି ପ୍ରେଷ୍ଟ ପଥରେ ଯିବା ଆମର ସବୁଠାରୁ ବଡ଼ ଦୁର୍ବଳତା । ଆମ୍ଡୋନ୍ଡି ପାଇଁ ପ୍ରବୃ ସହ ସଂଘର୍ଷ ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ହୋଇଉଠେ । ଜୀବନର ବିକାଶ ପାଇଁ ବିବେକ ଓ ବିଚାର ପ୍ରୟୋଗ କରି କାହାକୁ ନିର୍ଜିତ କରି, କାହାକୁ ପରିତ୍ୟାଗ କରି, କାହାକୁ ଗ୍ରହଣ କରି ଚଳି ଖାଁ ଉନ୍ନତି ପଥରେ ଯିବାକୁ ପଡ଼ିବ ତାହା ଜାଣିବାକୁ ହେବ । ଶାରୀରିକ ଓ ମାନସିକ ଦୁର୍ବଳତା ଆମର ମଧ୍ୟ ବଡ଼ ଦୁର୍ବଳତା । ତେଣୁ କୁହାଯାଇଛି - 'ନାୟମାମ୍ଡ ବଳହୀନେନ ଲଭ୍ୟଃ ।' ପୁନ୍ୟ କୁହାଯାଇଛି 'ଶରୀରମାଦ୍ୟ ଖଳୁ ଧର୍ମ ସାଧନମ୍ଭ ।' କର୍ମକ୍ଷମ, ସବଳ, ସମର୍ଥ, ସୁସୁ, ନୀରୋଗ ଶରୀରଟିଏ ସାଧକର ବଡ଼ ଶକ୍ତି । ଆମ୍ଡୋନ୍ଡି ମୂଳକ ସାଧନା ପାଇଁ ଏହା ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟ । ଏହି ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି – "ଧର୍ମ, ଅର୍ଥ, କାମ ଓ ମୋକ୍ଷ – ଏହି ଚତୁର୍ବର୍ଗ ଲାଭ କରିବାକୁ ହେଲେ ସର୍ବତୋଭାବରେ ଶରୀର ଆରୋଗ୍ୟ ରହିବା ଏକାନ୍ତ ପ୍ରୟୋଜନ । ଶରୀର ପୀଡ଼ାଗ୍ରୟ ବା ଅକର୍ମଣ୍ୟ ହେଲେ କୌଣସି ପ୍ରକାର କାର୍ଯ୍ୟସାଧନ କରି ହେବ ନାହିଁ ।" (ବ୍ରଦ୍ମରର୍ଯ୍ୟ ସାଧନ) ଆମ୍ଡୋନ୍ଡି ପଥର ସାଧକର ତାହା ପ୍ରତି ଥିବା ସମୟ ବାଧାବିଘୁ ପ୍ରଚିକ୍ଳ ପରିସ୍ଥିତି ଓ ବିପଦକୁ ଅତିକ୍ରମ କରିବାର ଧୈର୍ଯ୍ୟ,

ସହିଷ୍ଟୁତା ଓ ଶକ୍ତି ଥିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଶ୍ରେୟଂସି ବହୁବିଘ୍ନାନି – ଏହା ଯେପରି ଆମର ସର୍ବଦା ସ୍ମରଣ ଥାଏ । ପାରିପାର୍ଶ୍ୱିକ ବହୁ ବିଭିନ୍ନମୁଖୀ ଶକ୍ତିର ଆକର୍ଷଣ ଓ ପ୍ରଲୋଭନ ସହିତ ମଧ ଆମର ସଂଗ୍ରାମ ଅବଶ୍ୟୟାବୀ । ସବୁ Threat ଗୁଡ଼ିକରୁ 'ଆତ୍ମାନ' ସତଙ ରକ୍ଷେତ୍ ।' ଅବଶୀଭୂତ ମନ, ବୁଦି ଓ ଷଡ଼ରିପୁର ନିୟନ୍ତଣ ପ୍ରତି ଆମକୁ ସଜାଗ ଦୃଷ୍ଟି ପ୍ରଦାନ କରିବାକୁ ହେବ । ଷଡ଼ରିପୁ ଯଥା – କାମ, କ୍ରୋଧ, ଲୋଭ, ମୋହ, ମଦ ଓ ମାୟର୍ଯ୍ୟ ବିଷୟରେ ଆମର ସ୍ଥିତି ଆମେ ନିଜେ ସମୀକ୍ଷା କଲେ ଜାଣିପାରିବା । ଏହି ଷଡ଼ରିପୁ ଆମର ଅଞ୍ଚଃଶତୁ । ଆତ୍ମୋନୃତିକାମୀ ସାଧକଙ୍କ ପାଇଁ ପ୍ରେୟ ପଥରୁ ନିବୃ ହୋଇ ଶ୍ରେୟ ପଥରେ ଗତି କରିବା ପାଇଁ ନିରନ୍ତର ସଂଗ୍ରାମ ଆବଶ୍ୟକ । ଅବିଶୁଦ୍ଧ ମନ ଓ ଅସ୍ଥିର ଚି ନେଇ ଆତ୍ମୋନୃତି ଅସୟବ ।

- ୫. ଆମ୍ୋନୃତି ପାଇଁ ଆମ୍ୋନୃତିକାମୀ ସାଧକର ଦିନଚର୍ଯ୍ୟା ଠିକ୍ ରହିବା ଏକାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ । ଆମ ସଂଘରେ ପ୍ରଚଳିତ 'ଦଶବିଧ ନିୟମ'ର ପାଳନ, ଆହାର, ନିଦ୍ରାରେ ସଂଯମ, ଗୃହାସନରେ ଦୁଇଓଳି ସେବାପୂଜା ସଂପାଦନ, ପ୍ରାର୍ଥନା, ସଦ୍ଗ୍ରନ୍ଥର ସ୍ୱାଧାୟ, ପ୍ଥିରାସନ ଓ କ୍ରିୟାଦିର ଅଭ୍ୟାସ, ନାମଜପ, ଧାନଧାରଣା, ଦିନଲିପି ପୂରଣ ପୂର୍ବକ ଆମ୍ସମୀକ୍ଷା, ସଂଘରେ ନିୟମିତ ଯୋଗଦାନ, କର୍ମଜୀବନରେ କ ବ୍ୟନିଷା ପ୍ରଭୃତିକୁ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଦେବାକୁ ହେବ । ସର୍ବଦା 'ସମନ୍ୟ ସଦାଶୁଚି' ରହି ସମୟ କର୍ମ ଓ କ ବ୍ୟ ନିଷ୍କାର ସହ କରିଯିବାକୁ ହେବ । ବାହ୍ୟ ଓ ଅନ୍ତର ସାଧନା ଉଭ୍ୟ ମଧ ଆମର ଏକ ସାଙ୍ଗରେ ଚାଲିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଆମ୍ୋନୃତିକାମୀ ସାଧକକୁ ଅବାନ୍ତର ଚିନ୍ତା ଓ କାର୍ଯ୍ୟରୁ ନିବୃ ରହି ସମୟର ସଦୁପଯୋଗ ପାଇଁ ସଜାଗ ରହିବାକୁ ପଡ଼ିବ । ସଂସାର ଜୀବନରେ କୌଣସି ସଂକଟ ସମୟରେ, ଅସୁସ୍ଥ ହୋଇପଡ଼ିଲେ, ଅତି ବୃଦ୍ଧାବପ୍ଥାରେ, ଭ୍ରମଣରେ ଯାଇଥିଲେ କିୟା କୌଣସି ପାରିବାରିକ କାରଣରୁ ଦିନଚର୍ଯ୍ୟାରେ କିଛି ସାମୟିକ ବ୍ୟତିକ୍ରମ ଅବଶ୍ୟୟାବୀ ହୋଇପଡ଼ିଲେ ମଧ୍ୟ ଦୃଢ଼ ଆମ୍ବଳ ଓ ଅନ୍ତର ସାଧନାରେ ଆମ୍ନୋନୃତି ଅବ୍ୟାହତ ରଖିବାକୁ ପଡ଼ିବ ।
- ୬. ପରିବାରର ଶାନ୍ତ, ସୁଦର, ମଧୁର ଓ ସୁସୁ ପରିବେଶ ଆମର ଆମୋନ୍ନତି ପାଇଁ ଅତିଶୟ ସହାୟକ ହୋଇଥାଏ । ତେଣୁ ପରିବାର ପ୍ରତି ଆମର ଅଳଂଘନୀୟ କ ବ୍ୟଗୁଡ଼ିକ ତୁଲାଇ ଦେଇ ଆମେ ଆମର ସାଧନା ପାଇଁ ସମୟ ବାହାର କରିବାକୁ ପଡ଼ିବ । ପରିବାର ପାଇଁ ଦୃଷ୍ଟିଦେବା ବେଳେ ନିଜ ପ୍ରତି ମଧ ଦୃଷ୍ଟି ଦେବାକୁ ହେବ । ଆମୋନ୍ନତି ପାଇଁ ନିଜ ପ୍ରତି ନିଜର କ ବ୍ୟଗୁଡ଼ିକ ଚିହ୍ନିତ ହୋଇ ମନରେ ସଦା ଜାଗ୍ରତ ରହିବା ଆବଶ୍ୟକ । ପରିବାରରେ ଗୃହାସନ ଥିବା ପ୍ରକୋଷ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ ଏକ ନିର୍ଜନ ପ୍ରକୋଷ ରହିପାରିଲେ ତାହା ସ୍ପାଧାୟ, ଧାନଧାରଣା, ନାମଜପ ଏଙ୍ ସାଧକର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବ୍ୟଷ୍ଟି ସାଧନା ପାଇଁ ସୁବିଧାଜନକ ହେବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ବିବିକ୍ତବାସର ଫଳ ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ । ନୂତନ ଗୃହନିର୍ମାଣ ବେଳେ ଗୃହପ୍ଲାନ୍ରେ ଏହାର ବ୍ୟବସ୍ଥା ପାଇଁ ଦୃଷ୍ଟିପ୍ରଦାନ କଲେ ଭଲ ।
- ୭. ଆମର ମନ ଓ ଚି ସ୍, ରଜ ଏଙ୍ ତମ- ଏହି ତିନିଗୁଣର ଲୀଳାଭୂମି । ଆମ୍ୋନୃତିକାମୀ ସାଧକକୁ ମନରୁ ତମ ଓ ରଜଗୁଣର ବିକାରଗୁଡ଼ିକ ପରିତ୍ୟାଗ କରି ଚି କୁ ସ୍ଗୁଣରେ ନିର୍ମଳ ଓ ଉଜ୍ଜ୍ୱଳ ରଖିବାକୁ ହେବ । ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାରେ ଏହି ବିଷୟଟି ପରିଞ୍ଜାର ଭାବରେ ବୁଝାଇ ଦିଆଯାଇଛି । ତମଗୁଣର ପ୍ରାବଲ୍ୟ ଥିଲେ ମନୁଷ୍ୟର ବୁଦ୍ଧିଶୁଦ୍ଧି ଲୋପ ପାଇଯାଏ, ଆଳସ୍ୟ, ଜଡ଼ତା ତାହାର ମନକୁ ଆଛନ୍ନ କରି ରଖେ । ରଜଗୁଣର ପ୍ରାବଲ୍ୟ ହେଲେ ଲୋଭ ଓ ଭୋଗପ୍ରବୃି ପ୍ରବଳ ହେବାରୁ ମନୁଷ୍ୟ କର୍ମରେ ଉଦ୍ଦାମ ହୋଇଉଠେ । ତମ ଓ ରଜଗୁଣଜନିତ ଚି ର ଏହି ଜଡ଼ତା ଓ ଚ\*ଳତା ଦୂର କରି ସ୍ଗୁଣରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ରହିବାକୁ ପଡ଼ିବ । ସ୍ଗୁଣ ବୃଦ୍ଧି ପାଇଲେ ମନୁଷ୍ୟର ସଂଯମ ଶକ୍ତିର ୟୁରଣ ହୁଏ, ମନ ୟୂର୍ତ୍ତିରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଯାଏ । ସ୍ମୁଣରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ରହିଲେ ମନୁଷ୍ୟ ତମ ଓ ରଜ ଗୁଣକୁ ନିୟନ୍ଦଣରେ ରଖିପାରେ । ରଜଗୁଣଜନିତ ବୃି ସେତେବେଳେ ଆମ୍ୋନୃତିମୂଳକ ସୁଚିନ୍ତିତ କର୍ମରେ ପୂରି ଉଠେ, ତମଗୁଣ ଜଡ଼ତ୍ୱରେ ବିକଶିତ ନ ହୋଇ ଚି ସୁଖକର ବିଶ୍ରାମରେ ରୂପାନ୍ତରିତ ହୁଏ । ସାଧକ ପ୍ରସନ୍ ଚି ରେ ଆମ୍ୋନୃତି ପଥରେ ଆଗେଇଯାଏ ।
- ୮. ଆମ୍ବୋନୃତି ପଥର ପଥ୍କ ପ୍ରତି ମାୟା ପ୍ରଲୋଭନର ଦୁର୍ତ୍ତ ଆକର୍ଷଣ ବେଳେବେଳେ ଅନ୍ତିକ୍ରମଣୀୟ ହୋଇପଡ଼ି ତାକୁ ପଥଚ୍ୟୁତ କରେ । ଅନେକ ସମୟରେ ଭୋଗାସକ୍ତିରେ ତା'ର ପ୍ରଲୁହ ଚି ମୋହାଛନ୍ନ ହୋଇପଡ଼େ । ସେଥ୍ରୁ ନିବୃ ହେବା ସହଜସାଧ ହୋଇ ନ ଥାଏ । ତେବେ ସେଭଳି ପରିସ୍ଥିତିରେ ଗୁରୁକୃପା, ମହତକୃପା, ଦୈବ ସହାୟତା ସାଧକକୁ ଅନୁତ୍ୟ କରାଇ ଠିକ୍ ପଥକୁ ପୁଣି ଫେରାଇ ନେଇ ଆସିଥାଏ । ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତର ୬ଷ ସ୍କନ୍ଧର ୧ମ ଅଧାୟରେ ଥିବା ଅଜାମିଳ କଥା ଏହାର ଏକ ପ୍ରକୃଷ୍ଟ ଉଦାହରଣ । ସେଭଳି ପରିସ୍ଥିତିରେ ଆମମାନଙ୍କ ପାଇଁ 'ଜ୍ୟଗୁରୁ' ନାମ ଜପ ଓ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ନିକଟରେ ସବୁକଥା ଜଣାଇ ଅନୁତ୍ୟ ହୃଦ୍ୟରେ ଆନ୍ତରିକ ପ୍ରାର୍ଥନା ଆବଶ୍ୟକ ହୋଇଥାଏ ।

ସେହିଭଳି ଆମ୍ପୋନୃତି ପଥର ପଥିକ ପଥ ମଧରେ କିଛି ମନଭୁଲାଣିଆ ଆକର୍ଷଣୀୟ ଦ୍ରବ୍ୟ ଦେଖିଲେ ବା ପାଇଲେ ତାହାକୁ ନେଇ ସେ ସାମୟିକ ପଥଚ୍ୟୁତ ହୋଇଥାଏ । କବିବର ରାଧାନାଥ ରାୟଙ୍କ ଲିଖିତ 'ଉଷା' କାବ୍ୟରେ ଉଷା ଜୟନ୍ତଙ୍କର ଦୌଡ଼ ପ୍ରତିଯୋଗିତାରେ ମହାଧାବିକା ଉଷାଙ୍କର ପରାଜୟ ଏହାର ଏକ ଉଦାହରଣ । ଦୌଡ଼ିବା ବେଳେ ବାଟରେ ସ୍ପର୍ଣ୍ଣକମଳ ପଡ଼ିଥିବାର ଦେଖି ସେଥିପ୍ରତି ଆକୃଷ୍ଟ ହୋଇ ତାକୁ ଗୋଟାଇବାକୁ ଯାଇ ଜୟନ୍ତଠାରୁ ଦୌଡ଼ରେ ହାରିଯାଇଥିଲା ଅପରାଜେୟା ଉଷା । ଏହିଭଳି ପରିସ୍ଥିତିର ସମ୍ମୁଖୀନ ହେଲେ ପଥ ମଧରେ ଆସୁଥିବା ମନଭୁଲାଣିଆ ସମୟ ଦ୍ରବ୍ୟ

ପ୍ରତି ନିର୍ଲୋଭ ହୋଇ ସେସବୁ ପ୍ରତି ଆଖି ବୁଜି ଦେଇ ଆମୋ୍ନୃତି ଲକ୍ଷ୍ୟ ପଥରେ ଆଗେଇ ଯିବାକୁ ହେବ । କାରଣ ଯାହା ଆମର ଚକ୍ଷୁ ସମ୍ମୁଖରେ ଭାସି ଉଠେ, ଆମେ ବିଚାର ନ କରି ସେଥିରେ ପ୍ରମ ହୋଇପଡୁ । ସାଧକର ଜୀବନ ଏହିଭଳି ପ୍ରବୃି ଓ ନିବୃିର ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ର ସମାଧାନରେ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ଏକ ଜୀବନ ।

ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତର ୫ମ ୟନ୍ଧ ୭ମ ଓ ଅଞ୍ଚମ ଅଧାୟରେ ଥିବା ଭରତ ଚରିତରେ ମୃଗଶିଶୁ ପ୍ରତି ଆସକ୍ତିର ବଶବ ୀ ହୋଇ ରାଜର୍ଷି ଭରତ କିପରି ଆମ୍ବୋନୃତି ପଥରୁ ବିଚ୍ୟୁତ ହୋଇ ମୂଗଜନ୍ନ ଲାଭ କଲେ ସେହି ଉପାଖ୍ୟାନ ମଧ ଏହି ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଆମର ପ୍ରଣିଧାନଯୋଗ୍ୟ ।

ତେଣୁ ଆମ୍ବୋନ୍ତିକାମୀ ସାଧକ ପକ୍ଷରେ ତାହା ପାଇଁ ଉଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଥିବା ସମୟ ସତର୍କ ଉପଦେଶ ଓ ବିଧିନିଷେଧର ପ୍ରତିପାଳନ ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟ । ସାଂଖ୍ୟମତରେ ଆମ୍ବୋନ୍ନତିକାମୀ ସାଧକ ତା'ର ଆମ୍ବୋନ୍ନତି ପଥରେ ପ୍ରକୃତିର ସମୟ ବାଧାବିଘ୍ନକୁ ନିଜର ପୌରୁଷ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରତିହତ କରି ଆଗେଇଯିବ । ତେବେ ଜୀବନର ସବୁ କଥା ଆମ୍ବୀକ୍ତିର ନିୟନ୍ଦ୍ରଣରେ ରହି ପାରି ନ ଥାଏ । ସେତେବେଳେ ସେ ଗୁରୁକୃପା ଦ୍ୱାରା ସୁରକ୍ଷିତ ରହେ । ଅଦୃଶ୍ୟ ଭଗବତ୍ ସହାୟତା ମଧ୍ୟ ତାକୁ ଅବିଚଳିତ ରଖି ଠିକ୍ ପଥରେ ଆଗେଇ ନିଏ ।

ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କ ଉପଦେଶ ଓ ମାର୍ଗଦର୍ଶନ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରି ଦୃତ୍ତାର ସହିତ ସାଧନାଭ୍ୟାସ ପୂର୍ବକ ସାଧକ ଆମ୍ବୋନ୍ତି ପଥରେ ଗତି କରିଯିବ । ଆମ୍ବୋନ୍ତିକାମୀ ସାଧକ ଜଣେ ବୀର ସାଧକ, ସଂଗ୍ରାମୀ ଓ ନିର୍ଭୀକ ସାଧକ । ସମୟ ପ୍ରତିକୂଳ ପରିସ୍ଥିତି ସହ ସଂଗ୍ରାମ କରି ଜୟଯୁକ୍ତ ହେବା ହିଁ ତାହାର ପୁରୁଷକାରର ସାର୍ଥକତା । ବୀର ସାଧକର ଜାତକରେ ଅର୍ଦ୍ଧପଥରେ ଅଟକି ଯିବା ନ ଥାଏ, ପଛ୍ଲଘୁ\*। ନ ଥାଏ । ଯେତେ ବିରୁଦ୍ଧ ଶକ୍ତି ଆସି ଆମ୍ବୋନ୍ତିକାମୀ ସାଧକକୁ ପ୍ରତିଘାତ କଲେ ମଧ୍ୟ ସେ ଗୀତାରେ ବର୍ଷିତ ଅନିର୍ବିର୍ଣ୍ଣଚେତସା (୬/୨୩) ବା ନିର୍ବେଦ୍ଗୂନ୍ୟ ହୋଇ ଲକ୍ଷ୍ୟ ପଥରେ ଆଗେଇ ଯିବ । (ପ୍ରଯତ୍ରରେ ଶିଥିଳତାର ନାମ ନିର୍ବେଦ) ଗୀତାରେ ଶ୍ରୀଭଗବାନଙ୍କ ଶ୍ରୀମୁଖ-ନିଃସୃତ ମନୁଷ୍ୟର ଆମ୍ବୋନ୍ତିମୂଳକ ଯେଉଁସବୁ ଉପଦେଶ ରହିଛି ସେଗୁଡ଼ିକର ପାଳନ ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟ ।

ନିରଞର ଶ୍ରଦ୍ଧାଯୁକ୍ତ ହୋଇ ନିଷ୍କାର ସହ ଆମୋନ୍ତିମୂଳକ ସାଧନା କରୁ କରୁ ସାସ୍ଥ୍ୟଗତ କାରଣରୁ, ବୟସାଧିକ୍ୟ ଯୋଗୁଁ ଶାରୀରିକ/ମାନସିକ ଅସମାର୍ଥ୍ୟ ଯୋଗୁଁ, କୌଣସି ଆଧ୍ବୈଦିକ, ଆଧ୍ଭୌତିକ କାରଣରୁ ସାଧକର ସାଧନା ଶିଥ୍ଳ ହୋଇଗଲେ ସଦ୍ଗୁରୁ ଚରଣାଶ୍ରିତ ସମର୍ପିତ ସାଧକର କିଛି ଚିନ୍ତା ନାହିଁ । କ୍ରମବର୍ଦ୍ଧିତ ଆମ୍ଶକ୍ତି ଓ ଗୁରୁକୃପା ବଳରେ ସେ ସୁରକ୍ଷିତ ରହିବ । ଲକ୍ଷ୍ୟପ୍ରାୟି ପୂର୍ବରୁ ସାଧକର ଦେହାବସାନ ଘଟିଲେ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଇଛାରେ ସେହି ଚିରାଭ୍ୟୟ ଆମୋନ୍ଦିକାମୀ ସାଧକର 'ଶୁଚିନାଂ ଶ୍ରୀମତାଂ ଗେହେ' (ଗୀତା ୬/୪୦) ପୁନର୍ଜନ୍ନ ଲାଭ ପୂର୍ବକ ପରବ ୀ ଜନ୍ମରେ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଲାଭ ପଥରେ ଅଗୁଗତି ଘଟିବ କିୟା ଲକ୍ଷ୍ୟପ୍ରାୟି ହେବ ।

- ୯. ଆମୋ୍ନୃତିକାମୀ ସାଧକ ପକ୍ଷରେ ଅନ୍ୟ ଏକ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ତ୍ତ କ ବ୍ୟ ହେଉଛି ତାହାର ସଂସାରିକ ଓ ପାରମାର୍ଥ୍କ ଜୀବନରେ ସମନ୍ୟ ସାଧନ । ସାଧକ ତାହାର ଜୀବନଧାରଣ ପାଇଁ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ସମୟ ନିତ୍ୟକର୍ମ ସମ୍ମାଦନ ପରେ ସମୟର ଉପଯୁକ୍ତ ବିନିଯୋଗ (Time Management) ପୂର୍ବକ ତାହାର ସଂସାରିକ ଓ କର୍ମ-ଜୀବନର ସମୟ କାର୍ଯ୍ୟ ସମ୍ମାଦନ କରି ତାହାର ପାରମାର୍ଥ୍କ କର୍ମଗୁଡ଼ିକ ପ୍ରତି ଧାନ ଦେବ । ସଂସାରିକ କ ବ୍ୟରେ କୌଣସି ଅବହେଳା ନ କରି ଆମୋ୍ନୃତିମୂଳକ ସାଧନାରେ ସାଧକକୁ ବ୍ରତୀ ରହିବାକୁ ହେବ ।
- ୧୦.ଏହି ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଆଉ ଗୋଟିଏ କଥା ମନେ ରଖିବାକୁ ହେବ ଯେ ବ୍ୟଞ୍ଚି ଜୀବନରେ ଆମ୍ବୋନୃତିର ପ୍ରୟାସ ଏକ ବ୍ୟକ୍ତିକୈନ୍ଦ୍ରିକ ସ୍ପର୍ଥମୂଳକ କର୍ମ ନୁହେଁ। ଆମ୍ବୋନୃତିକାମୀ ସାଧକ ମଧ୍ୟ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କର ଆମ୍ବୋନୃତିରେ ବିବିଧ ଭାବରେ ସହାୟକ ହୋଇପାରେ । ନିଜେ ଉନୃତ ହୋଇ ଅନ୍ୟକୁ ଉନୃତ ହେବାରେ ସହାୟକ ହେବା ସମଞ୍ଚି ଜୀବନର ବିକାଶ ପାଇଁ ବ୍ୟକ୍ତିର ଏକ କ ବ୍ୟ । ଏହି ପରାର୍ଥପରତା ସାଧକ କଦାପି ବିସ୍ମୃତ ହେବ ନାହିଁ । ବ୍ୟଞ୍ଜି ସାଧକ ସମଞ୍ଚିର ଆମ୍ବୋନୃତି ପାଇଁ କଦାପି ଉଦାସୀନ ଓ ପରାଡ୍ୟୁଖ ହେବ ନାହିଁ । ନିଜର ଆମ୍ବୋନୃତି ବିଶ୍ୱର ଯେପରି କଲ୍ୟାଣକର, ନିଜ ସଂସ୍କର୍ଶରେ ଆସୁଥିବା ସମୟଙ୍କର ଆମ୍ବୋନୃତି ମଧ୍ୟ ବିଶ୍ୱକଲ୍ୟାଣ ପାଇଁ ସେତିକି କାମ୍ୟ । ଆମ୍ବୋନୃତି ପଥରେ ଗତି କରୁଥିବା ସାଧକର ଶୁଭେଛା, ପ୍ରେରଣା, ସହାୟତା, ଅନୁଭୃତିର ଭାବ ବିନିମୟ ମାଧ୍ୟମରେ ଅନ୍ୟ ଜୀବନକୁ ସମୁନୃତ କରିହେବ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଉତ୍କଳୀୟ ମନ୍ଦ୍ରଶିଷ୍ୟ ଶ୍ରୀ ଈଶ୍ୱର ସାହୁ ଭାଇ ତାଙ୍କର ଏକ ଗୀତିକାରେ ମାନବ ଜୀବନରେ ଆମ୍ବୋନୃତି ଲାଭ ପଥରେ ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କ ଭୂମିକା ସମ୍ପର୍କରେ ଆଲୋକପାତ କରି ଲେଖିଛନ୍ତି –

> ସତ୍ୟ ଲାଭ ଜୁଟେ ନାହିଁ ସବୁରି ଭାଗ୍ୟରେ ଜଣେ ସିଦ୍ଧ ହୋଇପାରେ ସହସ୍ତ ଲୋକରେ ।

ସେହି ସିଦ୍ଧ ପ୍ରବ<sup>®</sup>ତ ନିୟ୍ମ ବିଧାନ ପାଳି ଆନେ ଆରୋହନ୍ତି ଉନ୍ନତି ସୋପାନ । ସାଧନ ପଥରେ ଗଲାବେଳେ ମାୟା ବଳେ ପୁବ<sup>\*</sup>୍ତ, ପଥଭୁଷ୍ଟ ହୁଅ ଯେବେ କାଳେ ବାଧା ଦେଇ ଗୁରୁ ତହୁଁ ଯେ ପଥେ ଫେରାଇ ଆଣନ୍ତି, ଯଥାଥି ସତ୍ୟ-ପଥ ଅଟେ ସେହି । ଗୁରୁ ଆଜ୍ୟା ପାଳି ସର୍ବେ ସତ୍ୟ ଲାଭ କର, ଫିଟି ଯାଉ ଜ୍ଞାନନେତ୍ର କୃପାରୁ ତାଙ୍କର ।

ତେଣୁ ଚରମ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଲାଭ ନିମି ଆମ୍ବାର ଉ ରଣ ଓ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱଗତି ପାଇଁ ସବୁ ଆମ୍ବୋନ୍ତିକାମୀ ସାଧକମାନଙ୍କର ପ୍ରାଣର ପ୍ରାର୍ଥନା ହେବ-'ଅସତୋ ମା ସଦ୍ଗମୟ, ତମସୋ ମା ଜ୍ୟୋତିର୍ଗମୟ, ମୃତ୍ୟୋମୀମୃତଂ ଗମୟ, ଅବିରାବିର୍ମଏଧ୍ । ଗୁରୋ ଯେ ଦକ୍ଷିଣଂମୁଖଂ ତେନ ମା ପାହି ନିତ୍ୟମ୍ ।' ଅର୍ଥାତ୍ 'ହେ ପରମାରାଧ ସଦ୍ଗୁରୁଦେବ ! ଅସତ୍ୟରୁ ତୁମେ ମୋତେ ସତ୍ୟକୁ ନେଇଯାଅ, ଅନ୍ଧକାରରୁ ମୋତେ ଜ୍ୟୋତିକୁ ନେଇଯାଅ, ମୃତ୍ୟୁରୁ ମୋତେ ଅମୃତକୁ ନେଇଯାଅ, ଆସ ମୋ ଅନ୍ତରରେ ପ୍ରକାଶିତ ହୁଅ । ତୁମର ଯେଉଁ ପ୍ରସନ୍ନ ଦକ୍ଷିଣ ମୁଖ ତାହା ଦ୍ୱାରା ମୋତେ ନିତ୍ୟ ନିରଛର ରକ୍ଷା କର । ଆମ୍ବୋନ୍ତି ଲାଭ ପଥରେ ମୁଁ ଯେପରି ଅବିରାମ ଗତିରେ ତୁମରି କୃପା ଓ ଆଶୀର୍ବାଦକୁ ସୟଳ କରି ଆଗେଇ ଚାଲେ ।' ଏହି ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଉପନିଷଦର ବାଣୀ - 'ଉିଷ୍ଟତ୍, ଜାଗ୍ରତ୍, ପ୍ରାପ୍ୟବରାନ୍ ନିବୋଧତ' (Arise, Awake, Stop not till the goal is reached) ଆମ ମନରେ ସଦା ଅନୁରଣିତ ହେଉଥାଉ ।

ଆମୋନ୍ତି ପଥରେ ଆଉ କେତେ ଚାଲିବାର ଅଛି ତାହା ଆମର ଅକ୍ଷାତ । ତାହା କେବଳ ଆମ ଉପରେ ଦୃଷ୍ଟି ରଖିଥିବା ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କୁ ଜ୍ଞାତ । ତେଣୁ ଆମକୁ ଅନବରତ ଚାଲିବାକୁ ହେବ । ସେଥିପାଇଁ ଉପନିଷଦର ବାଣୀ - 'ଚରୈବତି' - 'ଚାଲୁଥାଅ, ଚାଲିବା ବନ୍ଦ କର ନାହିଁ ।' ଏ କଥା 'ଐତରେୟ ବ୍ରାହ୍ମଣ'ରେ ରହିଛି । ଇନ୍ଦ୍ର ହରିଷ୍ଟନ୍ଦ୍ରଙ୍କ ପୁତ୍ର ରୋହିତକୁ ଏହା କହୁଛନ୍ତି । ପତନାବସ୍ଥା ଓ ତୌଷ୍ଟିକତାକୁ ଅତିକ୍ରମ କରି ଗନ୍ତବ୍ୟ ପ୍ଥଳରେ ପହ\*୍ବା ପୂର୍ବରୁ ଆମୋନ୍ତିର ଦିବ୍ୟ ପଥରେ ଚାଲିବା ଯେପରି ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କ କୃପାରୁ କେବେହେଲେ ବନ୍ଦ ହୋଇନଯାଏ । ଆମୋନ୍ତି-ଉନ୍କୁଖ ସାଧକ ତାହାର ସାଧନା ପ୍ରଦୀପଟିର ଜ୍ଳନ୍ତ ଶିଖାଟିକୁ ଚରମ ଲକ୍ଷ୍ୟ ସ୍ଥଳରେ ପହ\*୍ବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରଦୀୟ କରି ରଖିବାକୁ ହେବ ।

ମୋଟ ଉପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ସମର୍ପିତ ଚିସାଧକ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଇ, ତାଙ୍କ କୃପା ଏଙ ଆଶୀର୍ବାଦକୁ ସୟଳ କରି ମନରେ ଦୃଢ଼ ସଂକଳ୍ପ ପୋଷଣ ପୂର୍ବକ ବୀର ପରି ସମୟ ଘାତପ୍ରତିଘାତକୁ ସାହସର ସହିତ ସମ୍ମୁଖୀନ ହୋଇ ଓ ନିଷ୍କାମ କର୍ମଯୋଗ ଅଭ୍ୟାସ ପୂର୍ବକ ସର୍ବଦା ସମନ୍ୟ ଓ ସଦାଶୁଚି ରହି ସଂଯମ ଆଚରଣ କରି ଚଳି ଆମ୍ଗଠନ, ଆଧାର ଶୁଦ୍ଧି ଓ ଚିଶୁଦ୍ଧି ଲାଭ କରି ପାରିଲେ ଯଥା ସମୟରେ ଆମ୍ୟାନ ଲାଭପୂର୍ବକ ଆମ୍ୋନ୍ନତିର ଚରମ ସୀମାରେ ସହଜରେ ଉପନୀତ ହୋଇପାରିବ । ଜୟଗୁରୁ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଦେବେନ୍ଦ୍ରନାଥ ମହାପାତ୍ର ଏକାମୁ ସାରସ୍ତତ ସଂଘ, ଭୁବନେଶ୍ଚର



## ନିର୍ବିକଲ୍ଧ ସମାଧୂଲାଭରେ ବିଘୃ

ନିର୍ବିକଳ୍ପ ସମାଧିଲାଭ ପଥରେ ୪ଟି ପ୍ରଧାନ ବିଘ୍ନ ଦେଖାଯାଏ । ସେଗୁଡିକ ହେଲା - (୧) ଲୟ, (୨) ବିଷେପ, (୩) କଷାୟ ଓ (୪) ରସାସ୍ୱାଦ । ଏହି ବିଘ୍ନଗୁଡିକ ବିଦ୍ରିତ କରି ନ ପାରିଲେ ସମାଧିଲାଭ ଅସମୃବ । ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ରାଜ୍ୟର ଚରମ ଭୂମି ହେଲା ନିର୍ବିକଳ୍ପ ସମାଧି । ସଦା ଜାଗ୍ରତ ରହି ଅଳ୍ଳାନ୍ତ ଉଦ୍ୟମରେ ସାଧକକୁ ନିର୍ବିକଳ୍ପ ସମାଧିଲାଭ ଦିଗରେ ଆଗେଇବାକୁ ହୁଏ । ଗୋଟିଏ ସାମାନ୍ୟ ଅସୁବିଧା ଯୋଗୁ ସାଧକ ଜୀବନରେ ଯେଉଁ ଷ୍ଠତି ହୁଏ ତାହା ଅବର୍ଣ୍ଣନୀୟ । ଏହି ପ୍ରବନ୍ଧରେ ଏହି ଚାରିଗୋଟି ବିଘ୍ନଗୁଡିକ କଥା ସଂଷ୍ଟେପରେ ଆଲୋଚନା କରାଯିବ ।

(୧) ଲୟବିପ୍ନ - ଲୟ କହିଲେ ଆଳସ୍ୟ ବା ନିଦ୍ୱାବଶତା ବୃତ୍ତିର ଅଭାବକୁ ବୁଝାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ "ମୁଁ ବୃହୁ" ଏହିପରି ବୃହ୍ମାକାରା ଅନ୍ତଃକରଣ ବୃତ୍ତିର ଲୟକୁ ବୁଝାଏ । ଏହି ଲୟ ଅବଛା ଏବଂ ସୁଷୁତି ଅବଛା ଏକ । ଏହି ଲୟ ଅବଛାରେ ବୃହ୍ମାନନ୍ଦର ଧ୍ୟାନ ହୁଏ ନାହିଁ । ନିଦ୍ୱ ଓ ଆଳସ୍ୟାଦି ନିମିତ୍ତ ଯେତେବେଳେ ଏହି ଅନ୍ତଃକରଣ ବୃତ୍ତି ନିଜ ଉପାଦାନ ଅନ୍ତଃକରଣରେ ଲୟ ହେବାର ଦେଖାଯାଏ, ତତ୍ଷଣାତ୍ ଯୋଗୀ ସାବଧାନ ହୋଇ ଅର୍ଥାତ୍ ଉଦ୍ୟମର ସହିତ ନିଦ୍ୱାକୁ ବାଧା ପ୍ରଦାନ କରି ବୃହ୍ମାକାରା ଅନ୍ତଃକରଣ ବୃତ୍ତିକୁ ଜାଗରିତ କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟ କରିବେ । ନିଦ୍ର ଓ ଆଳସ୍ୟାଦିର ଯେଉଁ ବିରୋଧୀ ବୃତ୍ତିର ପ୍ରବାହ ଅର୍ଥାତ୍ ଜାଗ୍ରତ ଅବଛା - ଶ୍ରୀମଦ୍ ଗୋଡ ପାଦାଚାର୍ଯ୍ୟ ତାହାକୁ ଚିତ୍ତ ସଂବୋଧନ ଆଖ୍ୟା ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି ।

ଲୟ ବିଘୁକୁ ଉୟ କରିବାକୁ ହେଲେ ସାଧକକୁ ସଦା ଚେତନ ବା ପ୍ରବୁଷ ରହିବାକୁ ହେବ । ଆମ୍ନେମାନେ ଯେତେବେଳେ ଏକାଗ୍ର ଚିତ୍ତରେ କୌଣସି ବିଷୟ ଚିତ୍ତା କରୁ ସେତେବେଳେ ଆମର ଦେହାମିବୋଧ କ୍ରମଶଃ କମିଯାଏ । ଫଳରେ ଅନେକ ସମୟରେ ନିକଟଞ୍ଚ ଅପରର କଥା ବା କୋଳାହଳ କର୍ଣରେ କିଛି ପ୍ରବେଶ କରେନାହିଁ । ଏହି ଦେହ ଯେ ମୁଁ – ଏହି ଜ୍ଞାନ ହିଁ ବ୍ୟବହାର ବା କାର୍ଯ୍ୟକଳାପର କାରଣ ହୁଏ । ଆହାର ଓ ବିହାରର ତାରତମ୍ୟରେ ଶରୀରର ତମୋଗୁଣ ବା ତାହାର କାର୍ଯ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ଜଡତା ବୃଷି ପାଇଲେ ଦେହାମିବୋଧ ଭାସି ଉଠେ ଏବଂ ସେହି ଷଣରେ ହିଁ ନିଦାର ଆବେଶ ହୁଏ । ନିଦାର ପୂର୍ବେ ଆମେ ଦେହମୟ ହୋଇଯାଉ । ତେଣୁ ଧ୍ୟାନର ସହକାରୀ ଏକାଗ୍ରତା ନଞ୍ଜ ହୋଇଯାଏ । ଏହି ଦେହାମିବୋଧ ଅର୍ଥାତ୍ 'ମୁଁ ଦେହ'- ଏହି ଅନୁଭବ ସେତେବେଳେ ଆମର ଅଜ୍ଞାତସାରରେ ହୋଇଯାଏ । ସମାଧିକାଳରେ 'ଲୟ' ନାମକ ବିଘୁର ଆବିର୍ଭାବ ହେଲେ ନିଦା ଓ ଆଳସ୍ୟାଦିର ଉଦୟ ହୁଏ । ଦେହାମିବୋଧକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ଅର୍ଥାତ୍ "ମୁଁ ଦେହ" ନ ଭାବି "ମୋର ଦେହ" ଅନୁଭବ କରିବା ନିଦାଜୟର ଗୋଟିଏ ଅପୂର୍ବ କୌଶଳ । ନିଦା ନ ହେବା ନିଦା ଜୟ ନୁହେଁ । ନିଦା କାଳରେ ଅଭିଞ୍ଜଧ୍ୟାନ ରଖିପାରିଲେ ନିଦାଜୟ ହୋଇଥାଏ । ଲୟ ବିଘୁ ରହିଲେ ନିର୍ବିକର୍ଷ ସମାଧି ଅସମ୍ଭବ ହୋଇଯାଏ । ଏକାଗ୍ର ପ୍ରଭାବ ପରେ ଲୟ ବିଘୁ ଆମ୍ପକାଶ କରେ । ସେହି ସମୟରେ ସୁଦୃଜ ସଂକର୍ଷ ଦ୍ୱାରା ଚିତ୍ତକୁ ପ୍ରବୃଷ କରି ରଖିବାକୁ ହେବ । ଅଭାବ ପ୍ରତ୍ୟୟକୁ ଅବଲମ୍ବନ କରି ତାମସିକ ବୃତ୍ତି ନିଦା ସାଧକକୁ ଅଭିଭୂତ କରିପକାଏ । ଏକାଗ୍ରତା ପରେ ଏହି ଲୟ ବିଘୁ ଆସି ଉପଛିତ ହୁଏ । ସେତେବେଳେ ବହ୍ମାକାରା ବୃତ୍ତିକୁ ସତେଜ ଏବଂ ଉଦ୍ବର୍ଷ କରି ରଖବାକୁ ହୁଏ । ସୁଷ୍ଟପିରେ ବୃତ୍ତିର ଲୟ ଯୋଗୁ ଏବଂ ସମାଧିରେ ବୃତ୍ତିଲୟ ଦ୍ୱାରା ପୂର୍ଣ୍ଣ ଛାନିଜ୍ୟୋତିର ଉପ୍ତି ହୁଏ । ବୃତ୍ତିର ଅଭାବ ସମାଧିରେ ହିଁ ହୁଏ, କିନ୍ତୁ ସେହି ଅଭାବ ଅଞ୍ଚାନତାକୁ ଆକର୍ଷଣ କରିନଥାଏ ।

(୨) ବିଷେପ ବିଘ୍ନ - ବୃତ୍ତିର ବହିମୁଁଖତାକୁ ବିଷେପ କୁହାଯାଏ । ନିଷ୍ଫପଚିତ୍ତ ବୃତ୍ତିରେ ବୃହ୍ମାନନ୍ଦ ଲାଭ କରାଯାଏ । ଯୋଗୀର ପ୍ରଧାନ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଅନ୍ତଃକରଣ ବୃତ୍ତିକୁ ବହିମୁଁଖୀ ହେବାକୁ ସୁଯୋଗ ନଦେବା । ବିଶେଷ ଯତ୍ନ ସହକାରେ ଅନ୍ତଃକରଣ ବୃତ୍ତିକୁ ଅନ୍ତମୁଁଖୀ କରି ରଖିବାକୁ ହେବ । ବହିମୁଁଖୀ ପରଣାମର ସ୍ୱୋତକୁ ରୁଦ୍ଧ କରିପାରିଲେ ଚିତ୍ତର ଅନ୍ତମୁଁଖୀ ପ୍ରବାହର ଉପତ୍ତି ହୁଏ । ବିଶେଷ ବିଘ୍ନ ଦୂର କରିବାକୁ ଯାଇ ଅନେକ ସାଧକ ପୁନରାୟ ବହିମୁଁଖୀ ହୋଇପଡନ୍ତି । ଯେପରି ବାଜପକ୍ଷୀ ବା ଶ୍ୱେତପକ୍ଷୀ ଅଥବା ବିରାଡି ପ୍ରଭୃତି ଘାତକ ପ୍ରାଣୀ ଦ୍ୱାରା ଆକାନ୍ତ ପକ୍ଷୀ ଗୃହ ମଧ୍ୟରେ ପବେଶ କରି ଭୀତ ଓ ଶଙ୍କାକୁଳିତ ଭାବରେ ଗୃହ ମଧ୍ୟରେ ଆଶ୍ୟୟାନ ଦେଖନପାରି ପୁନରାୟ ଗୃହ ମଧ୍ୟରୁ ବହିଁଗତ ହୋଇଯାଏ ଏବଂ ତାପରେ ଭୟ ବା ମୃତ୍ୟୁରୂପ କଷ୍ଟ ପାଓ ହୁଏ, ସେହିପରି ଅନ୍ତଃକରଣ ବୃତ୍ତି ମଧ୍ୟ ଅନାତ୍ମବୟୁରୁଡିକୁ ଦୁଃଖର ହେତୁ ରୂପେ ଜାଣି ଅଦ୍ୱେତ ଆନନ୍ଦକୁ ବିଷୟ କରିବା ପାଇଁ ଅନ୍ତମୁଁଖୀ ହୋଇଥାଏ । ପରନ୍ତୁ ଏହି ବୃତ୍ତିର ବିଷୟ ଚୈତନ୍ୟ ଅତି ସ୍ଥୟୁକ୍ୟ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ପୁନରାୟ ବହିମୁଁଖୀ ହୋଇପଡେ । ଚୈତନ୍ୟର ସ୍ୱରୂପଭୂତ ଆନନ୍ଦବୃତ୍ତି ଲାଭ କରିବାକୁ ହେଲେ ଚିତ୍ତର ଅନ୍ତମୁଁଖୀ ହୋଇପତେ । ବୃତ୍ତିର ବହିମୁଁଖତା ନାମକ ବିଷେପକୁ ଜୟ କରିବାକୁ ହେଲେ ବିଷୟର ମିଥ୍ୟାତ୍ୱ ଜ୍ଞାନକୁ ସର୍ବଦା ଅଭ୍ୟାସ କରିବାକୁ ହେବ ।

ଶ୍ରୀମଦ୍ ଗୋଁଡପାଦାଚାର୍ଯ୍ୟ ଏହାକୁ ଚିତ୍ତର ଶମ ଆଖ୍ୟା ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି । ନିର୍ବିକଲ୍ଷ ସମାଧିଲାଭ ପରେ ଚିତ୍ତ ବିଷେପ ବା ଚିତ୍ତର ବହିମୁଁଖତା ହେଉଛି ୨ୟ ବିଘୁ ।

(୩) କଷାୟ ବିଘ୍ନ - ଅନ୍ତଃକରଣର ରାଗାଦି ଦୋଷଗୁଡିକୁ ଅର୍ଥାତ୍ ବିଷୟାନୁରାଗ ବା ଆସଲ୍ତିକୁ କଷାୟ କୁହାଯାଏ । ଯେଉଁ ରାଗରେ ସ୍ୱୀପୁତ୍ର ବିଷୟ ଓ ଧନସଂପତ୍ତି ଇତ୍ୟାଦି ଭୋଗ କରାଯାଏ ତାହାକୁ ବାଲ୍ୟରାଗ କୁହାଯାଏ । ଯେଉଁ ରାଗର ବିଷୟ ଅତୀତ ଭବିଷ୍ୟତ ବୟୁ ବିଷୟ ଚିଛା କରାଯାଏ ତାହାକୁ 'ଅନ୍ତର ରାଗ' କୁହାଯାଏ । ରାଗାଦିରୁ ଉଭୁତ ସଂୟାର ହିଁ କଷାୟ ପଦବାତ୍ୟ, ସମାଧିରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ଯୋଗୀର ଯେତେବେଳେ ରାଗଦ୍ୱେଷାଦି ସଂୟାର ପ୍ରକଟ ହେବ ସେତେବେଳେ ବିଷୟରେ ଦୋଷଦର୍ଶନ ଦ୍ୱାରା ତାହା ଦମିତ ହୋଇଯାଏ । ବିଷୟ ଓ କଷାୟ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରଭେଦ ଏତିକି ଯେ ଅନ୍ତଃକରଣର ବାଲ୍ୟବିଷୟକାର ବୃତ୍ତିକୁ ବିଷେପ କୁହାଯାଏ ଏବଂ ଯୋଗୀର ପ୍ରସନ୍ ବଶତଃ ଅନ୍ତଃକରଣର ବୃତ୍ତି ଅନ୍ତରମୁଖୀ ହୋଇ ରାଗାଦିରୁ ଉଭୁତ ସଂୟାରବଶତଃ ଯେଉଁଠାରେ ଏହି ଅନ୍ତରମୁଖୀନ ବୃତ୍ତି ରୁଦ୍ଧ ହୋଇଯାଏ - ବୃଦ୍ଧାକାରେ ଆକାରିତ ହୋଇ ପାରେନାହିଁ ତାହାକୁ କଷାୟ କୁହାଯାଏ । ବିଷୟସମୂହର ଦୋଷଦର୍ଶନ ସହକାରେ ଯୋଗୀର ଯଦୃ ଦ୍ୱାରା ଏହି କଷାୟ ଦୋଷରୁ ମଧ୍ୟ ନିବୃତ୍ତି ଘଟେ ।

(୪) **ରସାସ୍ୱାଦ ବିଘୃ** - ରସାସ୍ୱାଦର ଅର୍ଥ- ଯୋଗୀର ବହୁସ୍ୱରୂପତାଲାଭର ପୂର୍ବରୁ ବହୁ ନନ୍ଦର ଏକ ପକାର ଅନୁଭୂତି ହୁଏ । ଏହି ଆନନ୍ଦର ଅନୁଭ୍ତିକୁ ରସାସ୍ୱାଦ କୁହାଯାଏ । ଏହି ଆନନ୍ଦର ଅନୁଭବ ସହିତ ବିକ୍ଷେପ ରୂପ ଦୁଃଖର ନିବୃତ୍ତିର ଅନୁଭବ ହୋଇଥାଏ । ଦୁଃଖ ନିବୃତ୍ତି ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଏକପକାର ଆନନ୍ଦ ଅନୁଭୂତ ହୁଏ । ଯେପରି ଭାରବାହୀ ବ୍ୟକ୍ତି ଭାର ଉତ୍ତାରି ଦେଲେ ଏକ ପକାର ଆଶୃଷ୍ତି ଅନୁଭବ କରେ । ଏପରି ଛଳେ ଭାର ବହନ ପାଇଁ ଦୁଃଖର ନିବ୍ଭି ଭିନ୍ନ ଆନନ୍ଦର ଅନ୍ୟ କୌଣସି ହେତୁ ନାହିଁ । ଏହି ଭାର ବହନ ପାଇଁ ଦୁଃଖ ନିବ୍ଭିର ଫଳରେ ସେ ନିଜକୁ ଆନନ୍ଦିତ ଅନୁଭବ କରେ । ଏଥିପାଇଁ ଦୁଃଖ ନିବ୍ଭି ଆନନ୍ଦଲାଭର ଗୋଟିଏ ହେତୁ । ସେହିପରି ଯୋଗୀମାନେ ସମାଧୂ ସମୟରେ ବିଷେପ ନିମିତ୍ତ ଦୁଃଖର ନିବୃତ୍ତି ପାଇଁ ଯେଉଁ ଆନନ୍ଦ ପାଇଥାନ୍ତି ତାହାର ଅନୁଭବକୁ ରସାସ୍ପାଦ କୁହାଯାଏ । ବହ୍ଲାନନ୍ଦ ଦୁଇ ପକାର ହୁଏ; ଯଥା - ଆନନ୍ଦସ୍ୱରୂପ ବହୁରୂପତ। ଏବଂ ଅନ୍ୟଟି ହେଉଛି ବିଷେପାଦି ଦୁଃଖ ନିବୃତ୍ତି ଯୋଗୁ । ବିଷେପାଦି ଦୁଃଖ ନିବୃତ୍ତିରୁ ସେଉଁ ଆନନ୍ଦ ଜାତ ହୁଏ ସେହି ଅନୃଭବ ଉପରେ ଲକ୍ଷ୍ୟ ପଡିଲେ ସମାଧୂର ରସାସ୍ୱାଦ ନାମକ ବିଘୃ ଉପଛିତ ହୁଏ । ଯୋଗୀ ସାଧକ ପକ୍ଷରେ ଏହା ବଡ ବିଘୁକାରକ । ଯେଉଁ ଯୋଗୀ ଦୁଃଖ ନିବ୍ଭି ଜନିତ ଆନନ୍ଦ ଅନୁଭବ କରି ନିଜକୁ କୃତାର୍ଥ ମନେକରେ, ତାହାର ଚରମ ଅବୟା ଲାଭ ହେବା ପୂର୍ବରୁ ବିଘ୍ନ ଆସି ତୌଷିକତା ଦେଖାଦିଏ । ନିର୍ବିକଲ୍ୟ ସମାଧୂର ଆନନ୍ଦ ତିପୁଟୀ ରୂପ ଉପାଧୂଯୁକ୍ତ ହୋଇଥିବାରୁ ତାକୁ ସୋପାଧିକ ଆନନ୍ଦ \* କୁହାଯାଏ । ସବିକଲ୍ ସମାଧିର ଶେଷରେ ଏବଂ ନିର୍ବିକଲ୍ ସମାଧିର ପାରମ୍ଭରେ, ସବିକଲ୍ ସମାଧିର ସୋପାଧିକ ଆନନ୍ଦକୁ ପଥମକରି ମିଳିପାରେ ନାହିଁ, ବରଂ ତାହାର ଅନୁଭବ ହୋଇଥାଏ । ଏଇ ସୋପାଧୂକ ଆନନ୍ଦକୁ ରସାସ୍ତାଦ କୁହାଯାଏ । ବିଷେପ ନିବ୍ରି ପାଇଁ ଆନନ୍ଦାନୁଭବ ଅଥବା ସବିକଳ୍ପ ସମାଧୂର ସୋପାଧୂକ ଆନନ୍ଦ ଅନୁଭବକୁ ରସାସ୍ୱାଦ କୁହାଯାଏ । ଏହି ଦୁଇ ପକାର ରସାସ୍ୱାଦ ିହିଁ ନିର୍ବିକଲ୍ଷ ସମାଧୂର ପରମାନନ୍ଦ ଅନୁଭବର ବିରୋଧୀ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ଦିଗରେ ନିର୍ବିକଲ୍ଷ ସମାଧୂରେ ବିଘୃ ଘଟିଥାଏ । ନିର୍ବିକଲ୍ଷ ସମାଧିର ଯେଉଁ ଆନନ୍ଦ ତାହା ଆନନ୍ଦ ସ୍ୱରୂପ ବା ଅନୁଭୂତି ସ୍ୱରୂପ, ନିର୍ବିକଲ୍ସ ସମାଧିରେ ତିପୁଟୀର ଜ୍ଞାନ ଲୟପାୟ ହୋଇଥାଏ । ବିଘ୍ନ ଅପସାରଣ ନ କରି ଯେ କୌଣସି ସାଧକ ନିର୍ଦ୍ଧିତ ନିଚେଷ ହୋଇପଡନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କର ଯୋଗଭ୍ଷ ହେବାର ଆଶଂକା ଖୁବ୍ ବେଶୀ ଦେଖାଯାଏ । ଏହି କାରଣରୁ କମ ସ୍ୟୁ ଅବୟାଗୁଡିକୁ ଅତିକାନ୍ତ ନ କରିପାରିଲେ ନିର୍ବିକଲ୍ ସମାଧୂ ଉଁଭୁତ ନିରୁପାଧିକ ଆନନ୍ଦର ଅଧିକାରୀ ହୋଇପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ପକୃତରେ ଯେଉଁମାନେ ଯୋଗୀ ସେମାନେ ବି ଦେହଲୟୀ ବା ପକୃତିଲୟୀ ନୁହନ୍ତି, ଅର୍ଥାତ୍ ଯେଉଁମାନେ ମୁମୁଷ୍ଟ ବା କୈବଲ୍ୟାଭିଳାଷୀ, ସେମାନଙ୍କର ଯୋଗ ଉପାୟ ପତ୍ୟୟ ଅର୍ଥାତ୍ ତାଙ୍କର ଯୋଗପରର ଉପାୟ ପୂର୍ବକ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୁଏ । ଶନ୍ଧା, ବୀର୍ଯ୍ୟ, ସ୍ଥୃତି, ସମାଧୂ ଓ ପଞ୍ଜା, ଏହିପରି କମରେ ଯୋଗୀର ସମାଧୂ ଲାଭ ହୋଇଥାଏ । ନିର୍ବିକଲ୍ ସମାଧୂ କେବଳ ମୁଖର କଥା ନୁହେଁ ।

\*ଆକ୍ଷରିକ ଅର୍ଥ ହେଲା- ଉପାଧୂଯୁକ୍ତ ଆନନ୍ଦ, ନିରୁପାଧୂ ବା ନିରୁପାଧିକ ଆନନ୍ଦ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ରୀ ଉମେଶ ଚନ୍ଦ୍ର ସାମନ୍ତରାୟ ସଂପାଦକ, ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ତିତ ସଂଘ, ପୁରୀ

# 'ମୁଁ'ତ୍ୱ ବା ଅହଂତ୍ୱ ବିଷୟରେ କିଛି ଅନୁଚିନ୍ତା

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, "ମୁଁ ଚିରକାଳ ଅଛି ଓ ରହିବି । ୟୂଳ ଦେହରେ ମୁଁ ତୁମମାନଙ୍କ ବାହାରେ ଅଛି, କିନ୍ତୁ 'ମୁଁ ମରିଗଲେ ତୁମ ସମୟଙ୍କ ହୃଦୟ ମନ୍ଦିରରେ ମୋ ଆସନ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ହେବ ।" ଏଠାରେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର 'ମୁଁ ଦ୍ୱ ବା 'ଅହଂତ୍ୱ' ଉପରେ ଗୁରୁତ୍ୱ ଦେଇଛନ୍ତି । ଦୁନିଆରେ ଯେତେ ବିପର୍ଯ୍ୟୟ ଘଟିଯାଇଛି, ସେ ସବୁର କାରଣ ଏହି 'ମୁଁ ଦ୍ୱ ବା ଅହଂତ୍ୱ । ନିଜର ଅହଂତ୍ୱ ବଜାୟ ରଖିବାକୁ ଗଲେ ନିଜର ତଥା ଅନ୍ୟମାନଙ୍କର ଅନିଷ୍ଟ ସାଧିତ ହୋଇଥାଏ । ସବୁ ସାଧନ ଭଜନର ପାରମ୍ଭରେ ଏହି 'ମୁଁ କୁ ଆୟତ୍ତ ବା ଦମନ କରାଯାଏ । ନଚେତ୍ ଏହା ଜୀବନବ୍ୟାପୀ ସାଧନାକୁ କ୍ଷଣକରେ ଧୂଳିସାତ୍ କରିଦିଏ । ଛୋଟ ପିଲାଟି କଥା କହି ଶିଖିବା ଦିନଠାରୁ 'ମୁଁ, 'ମୋର', ବା mine କହିବା ଆରମ୍ଭ କରିଦେଇଥାଏ । ପରବର୍ତ୍ତୀ ସମୟରେ ଏହା ଆମର ଏପରି ଅଣ୍ଟିମଜ୍ୱାଗତ ହୋଇଯାଏ ଯେ ଏହାର କବଳରୁ ମୁକୁଳିବା କଷ୍ଟକର ହୋଇପଡେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶ ବାଣୀର ପାଳନ ଓ ଅନୁଶୀଳନରେ, ଏହି 'ମୁଁ ବିଶେଷ ବାଧା ସୃଷ୍ଟି କରେ । ଏହିପରି କେତୋଟି ପରିଛିତିକୁ ବିଗ୍ରକୁ ନିଆଯାଉ ।

#### ଆମ୍ସ୍ବରୂପ ଚିନ୍ତନ

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାବାକ୍ୟ ପଞ୍ଚକରେ କହିଛନ୍ତି, "ତୁମେମାନେ ମୋର ନିତ୍ୟ ସହଚର । ମୋର କର୍ମ ସାଧନ ନିମିତ୍ତ ତୁମମାନଙ୍କର ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ ଓ ଜୀବନ ଧାରଣ । ତୁମେମାନେ ଜନ୍ମ ଜନ୍ମ ଧରି ମୋ ସଙ୍ଗରେ ଏହି ଭାବରେ ଘୂରୁଅଛ । … ତୁମେମାନେ ମନେକରିବ ମୁଁ ନିତ୍ୟଲୋକର ନିତ୍ୟ ପୁରୁଷ ଓ ତୁମେମାନେ ମୋର ନିତ୍ୟ ସଙ୍ଗୀ ବା ପାର୍ଷଦ । ଜଗତର କାର୍ଯ୍ୟ ଉପଲକ୍ଷେ ଲୀଳାଛଳରେ ମୁଁ ତୁମମାନଙ୍କୁ ସଂଙ୍ଗରେ ଧରି ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ ଆବରଣ ପିହାଇ ଏ ଜଗତକୁ ଘେନି ଆସିଛି ।"

ମୁଁ ଜିଏ, କେଉଁଠୁ ଆସିଛି, କାହିଁକି ଆସିଲି, କେଉଁଠିକି ଫେରିଯିବି ଇତ୍ୟାଦି ବିଶ୍ଳେଷଣ କଲାବେଳେ ଅହଂତ୍ୱ ବା 'ମୁଁତ୍ୱ ସବୁ ଗୋଳମାଳ କରିବାକୁ ସତତ ଚେଷ୍ଟିତ ଥାଏ । ଅହଂତ୍ୱ ବିଦ୍ୟମାନ ଥିଲେ ବ୍ୟକ୍ତି ନିଜର ସ୍ୱରୂପ ଚିଞା କରିପାରେ ନାହିଁ । କାରଣ ଅହଂତ୍ୱ ଚପଳ ହରିଣ ପରି ସବୁବେଳେ ଚଳଚଞ୍ଚଳ ଥାଏ ଓ ସହକରେ ମାୟା କବଳିତ ହୋଇ ସବୁ ସ୍ୱରୂପ ପାଶୋରି ପଜାଏ । ତା ବଦଳରେ ଅହଂତ୍ୱ କବଳିତ ବ୍ୟକ୍ତି ନିଜକୁ ଅମୁକ (ମୋତେ ଅମୁକ ବୋଲି ଡାକନ୍ତି), ମୁଁ ଅମୁକଙ୍କର ପୁଅ, ଅମୁକର ବାପା ଇତ୍ୟାଦି ପରିଚୟକୁ ଜାବୋଡି ଧରେ । ଏହି ପରିପ୍ରେଷୀରେ ଏକ ସୁନ୍ଦର ଉଦାହରଣ ଅଛି । ଥରେ ଶୀରାମକୃଷ୍ଟ ପରମହଂସଙ୍କୁ ଜଣେ ଧନୀ ଲୋକ ଆସି ଅନୁରୋଧ କଲେ, "ଆପଣ ତ ମା' କାଳୀଙ୍କୁ ଦେଖନ୍ତି, ତାଙ୍କ ସଙ୍କେ କଥା ହୁଅନ୍ତି, ତାଙ୍କୁ ଥରେ ମୋ ପାଖକୁ ଆସିବାକୁ କୁହନ୍ତୁ ।" ଶୀରାମକୃଷ୍ଟ ଦେବ ତାଙ୍କୁ କହିଲେ, "ତୁମର ଠିକଣା ଦିଅ, ମୁଁ ମା'ଙ୍କୁ କହିବି ତୁମ ପାଖକୁ ଯିବେ ।" ଲୋକ ଜଣକ ନିଜର factory ର ଠିକଣା ଦେଲେ । ଶ୍ରୀରାମକୃଷ୍ଟ ଦେବ କହିଲେ, "ତୁମ factory ର ନୁହେଁ, ତୁମର ଠିକଣା ଦିଅ ।" ଲୋକ ଜଣକ ନିଜ office ର, ନିଜର ୨/୪ଟା ଘରର ଠିକଣା ଦେଲେ । ଶ୍ରୀରାମକୃଷ୍ଟ ଦେବ ତାଙ୍କୁ କହିଲେ, "ବଡ ଆଷ୍ଟର୍ଯ୍ୟ କଥା, ତୁମେ ତୁମ factory ର, office ର, ଘରର ଠିକଣା ଜାଣିଛ ମାତ୍ର ତୁମ ନିଜର ଠିକଣା ଜାଣିନ ।" କହିବା ବାହୁଲ୍ୟ ଲୋକ ଜଣକ ଶ୍ରୀରାମକୃଷ୍ଟ ଦେବଙ୍କ ପାଦତଳେ ପଡି ନିର ଭୁଲ୍ ପାଇଁ ଷମା ମାଗିଲେ ଓ ଜ୍ଞାନ ଲାଭ ପାଇଁ ଆଶା ପ୍ରକାଶ କଲେ । ସେହିପରି ଆମେ ଏଠାକାର ନୋହୁଁ । ଏହି ସଂସାର ଆମର ରଂଗମଞ୍ଚ । କିଛି ବର୍ଷର ଅଭିନୟ ଏଠାରେ । ଅନ୍ୟ ଭାଷାରେ ଆମେ ଏହି ସଂସାରରେ ଜଣେ ଜଣେ ପଥିକ । ଜଣଙ୍କ ସାଙ୍ଗରେ କାମ କରିବାକୁ ଆସିଛେ । କାର୍ଯ୍ୟ ସରିଗଲେ ପୁଣି ଆମ ଘରକୁ ଫେରିଯିବା । ଏହି ସମୟ ଭିତରେ ଟିକିଏ ସୁବିଧା ସୁଯୋଗ ପାଇ 'ମୁଁତ୍ୱ ବା ଅହଂତ୍ୱ ମନ ଭିତରେ ଗଢୁରି ଉଠେ । ତାହା ସ୍ୱରୂପ ଭୁଲାଇ ଦିଏ । ଜୀବ ଏହି ଷଣଭଙ୍କୁର ସଂସାରକୁ ଚିରଣ୍ଡୟୀ ବୋଲି ଭାବି ନିଜର ଆୟାନ ଜମାଇ ଦିଏ ।

#### ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶ ପାଳନ

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଯେତେବେଳେ ଆମକୁ ସାଇତରେ ଆଣି ଆସିଛନ୍ତି, ଆମ ଜୀବନକୁ ପ୍ରତି ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ସରସ ସୁନ୍ଦର କରିବା ପାଇଁ ନାନା ଉପଦେଶ ଦେଇଛନ୍ତି । ତାଙ୍କ ଉପଦେଶ ପାଳନରେ ସବୁଠାରୁ ବଡ ଅନ୍ତରାୟ ସୃଷ୍ଟି କରେ ଏହି 'ମୁଁ'ତ୍ୱ ବା ଅହଂତ୍ୱ । ଅହଂତ୍ୱ ଦ୍ୱାରା ବଶୀଭୂତ ବ୍ୟକ୍ତି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ସବୁ ବାଣୀକୁ ନିଜର ସୁବିଧା ଅନୁଯାୟୀ ଗୁହଣ କରେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, "ଜୀବଜଗତକୁ ସୁଖ ପାଅ ।" ମାତ୍ର 'ମୁଁ'ତ୍ୱ ର ବଶୀଭୂତ ବ୍ୟକ୍ତି ସବୁବେଳେ ନିଜକୁ ହିଁ ସୁଖ ପାଏ ।

ମନ ସଦା ସର୍ବଦା ନିଜର ସୁଖ ସୁବିଧା ପାଇଁ ବ୍ୟୟ ଥାଏ । ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି ଯେ ସବୁ ଜୀବ ବ୍ରହ୍ଲଙ୍କ ଅଂଶ ବିଶେଷ । ତେଣୁ ସମୟେ ଆମର ଆପଣାର । ମାତ୍ ଅହଂତ୍ୱ ବା 'ମୁଁ ଦ୍ୱ ବ୍ୟକ୍ତିବିଶେଷର ଅନ୍ତରରେ ରହି ତାର ଏକ ଛୁଦ୍ର ପରିଧି ସୃଷ୍ଟି କରେ, ଅଲ୍ କେତେଜଣଙ୍କୁ ତାର ନିଜର କରି ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ପର କରିଦିଏ । ସମୟ ରିପୁଗଣ ଏହି 'ମୁଁ ଦ୍ୱ ବା ଅହଂତ୍ୱ ଠାରୁ ସୃଷ୍ଟ । 'ମୁଁ ଦ୍ୱ ବା ଅହଂତ୍ୱ ଏମାନଙ୍କୁ ବ୍ୟକ୍ତି ଅନ୍ତରରେ ଥାଇ ପ୍ରତିପାଳନ ତଥା ପରିପୋଷଣ କରିଥାଏ । ଠିକ୍ ସେମିତି ପରିଛିତି ସଦ୍ବୃତ୍ତିର ଅନୁଶୀଳନ ବେଳକୁ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି "ଜୀବ ଜଗତ ପ୍ରତି ଦୟା, କ୍ଷମା, କରୁଣା ଆଦି ପ୍ରଦର୍ଶନ କର ।" ମାତ୍ର ଅହଂତ୍ୱ ବା 'ମୁଁ ଦ୍ୱ କବଳିତ ବ୍ୟକ୍ତି ସବୁ କଥାକୁ ତା ନିଜ ହିସାବରେ ନିଏ । ଅହଂତ୍ୱ ଶାସିତ ବ୍ୟକ୍ତି ସବୁଠାରୁ ଅଧିକା ଦୟା କରେ ନିଜକୁ । ଆଉ କ୍ଷମା କଥା ତ ସ୍ୱତନ୍ତ । ଆଉ କାହାର ସୂଚୀସମ ଛିଦ୍ର ଦେଖିଲେ 'ମୁଁ ଦ୍ୱ ବା ଅହଂତ୍ୱ ପ୍ରଭାବରୁ ପରନିନ୍ଦା, ପରଚର୍ଚ୍ଚାରେ ଲାଗିଯାଏ । ମାତ୍ର ନିଜର ବିଶାଳ ଦ୍କୁମ ସଦ୍ୱଶ ଭୁଲ୍ ତୃଟିକୁ ଏକ ସେଳେଣ୍ଟରେ କ୍ଷମା କରିଦିଏ । ଏତଦ୍ବ୍ୟତୀତ ସେ ବ୍ୟକ୍ତି ନିଜ ସପକ୍ଷରେ ଅନେକ ଯୁକ୍ତି ବାଢେ । ଯେଉଁ ଜୀବ ଭିତରେ ଏହି 'ମୁଁ ଦ୍ୱ ବା ଅହଂତ୍ୱ ପୋବରେ ଥାଏ, ତାକୁ ନିଜ ଛଡା ଆଉ କିଛି ଦେଖାଯାଏ ନାହିଁ । ତେଣୁ ସବୁ ସାଧନ ଭଜନ ମୂଳରେ ରହିଛି ଏହି ଅହଂତ୍ୱ ବା 'ମୁଁ ଦ୍ୱ ର ସମୁଳେ ବିନାଶ । ନ ହେଲେ ଏହା ଶ୍ୱୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶ ପାଳନରେ ବିଶେଷ ଅନ୍ତରାୟ ସୃଷ୍ଟି କରେ ।

#### ଯୋଗଯୁକ୍ତ ହୋଇ ନିଷ୍କାମ କର୍ମ ଅନୁଷାନ

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ମହାନ ଇଛାରେ ଆମେ ୪ ସଂସାରକୁ ଆସିଛେ । ତାଙ୍କରି ଆଦେଶ, ଉପଦେଶ ଅନୁସାରେ ତାଙ୍କୁ ଯୋଗ କରି କର୍ମ କରିଗଲେ ଆମର ବନ୍ଧନ ସୃଷ୍ଟି ହେବ ନାହିଁ । ଏହି ପଥରେ ଆଗେଇବା ବେଳେ ବ୍ୟକ୍ତିର ଅନ୍ତରରେ 'ମୁଁ ତ୍ୱ ବା ଅହଂତ୍ୱ ଆସି ସନ୍ତୁଖରେ ସୁଇଜ ପ୍ରାଚୀର ସଦୃଶ ପ୍ରତୀୟମାନ ହୁଏ । ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଇଛା ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଉ. ଏହାର ଚିନ୍ତନ ପରିବର୍ତ୍ତେ ଅହଂତ୍ୱ କବଳିତ ବ୍ୟକ୍ତି ସଦା ଭାବେ ମୋ ଇଛା କିପରି ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେବ । ସବୁ କାର୍ଯ୍ୟକୁ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟ ବୋଲି ଭାବି ତାଙ୍କୁ ଜଣାଇବାକୁ ସେ ବ୍ୟକ୍ତି ସର୍ବଦା ଭୁଲିଯାଏ । ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପରେ ଫଳାଫଳ ଛାଡିଦେବାକୁ ମଧ୍ୟ ସେ ଗୃହେଁନି । ସବୁଥିରେ ତାର ନିଜ ଇଛା ଜାହିର କରେ ଓ ବନ୍ଧନ ପରେ ବନ୍ଧନ ପୃଷ୍ଟି କରେ । ଏହା ଛଡା 'ମୁଁ କରୁଛି, 'ମୁଁ ଏହା କଲି, 'ମୁଁ ଏମିତି କରିପାରେ ଆଦି ଆମୁବଡିମା ପ୍ରକାଶ କରେ । ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଇ ତାଙ୍କ ମନ ବୁଝି, ତାଙ୍କୁ ଖୁସି ବା ସୁଖ ଦେବା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବାକୁ 'ସେବା' କହନ୍ତି । ମାତ୍ ଅହଂତ୍ୱ ବା 'ମୁଁ ତ୍ୱ ବିଦ୍ୟମାନ ଥିଲେ ବ୍ୟକ୍ତି ସେବାକୁ କାର୍ଯ୍ୟ ବୋଲି ଅଭିହିତ କରିଦିଏ । ମୁଁ ଏମିତି ସେବା କରେ, ମୁଁ ଏତେ ସେବା କରିପାରିବେନାହିଁ । ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ବିନା ଇଛାରେ ଗଛରେ ପତ୍ରଟିଏ ବି ହଲେନି । ତାଙ୍କ ଇଛା ବ୍ୟତିରେକେ ଆମର ଶକ୍ତି ନାହିଁ କିଛି କରିବା ପାଇଁ । ମାତ୍ 'ଅହଂତ୍ୱ ବା 'ମୁଁ ତ୍ୱ ବିଦ୍ୟମାନ ଥାବ ପଦ୍ଧିକ ବିଦ୍ୟ । ନିନ୍ଦା, ପ୍ରଶଂସା ଆଧିକୁ ଗଣ୍ଡ କରିବା ପାଇଁ । ଆହ୍ରତ୍ୱ ବନ୍ଦ୍ର ବିଦ୍ୟମାନ ଥାଏ ସେ ଭାବେ ସେ ସବୁ କରୁଛି, ସବୁ କରିବାରେ କ୍ଷମତା ତାର ଅଛି । କାର୍ଯ୍ୟର ଫଳାଫଳ ଉପରେ ସେ ଖୁବ୍ ଗୁରୁତ୍ୱ ଦିଏ । ନିନ୍ଦା, ପ୍ରଶଂସା ଆଦିକୁ ଗଣ୍ଡ କରି ରଖେ । ଅନ୍ତରର ସବୁ ଭାବ ନମ୍ଭ କରିଦେଇ ଅହଂତ୍ୱ ବା 'ମୁଁତ୍ୱ ବ୍ୟକ୍ତି ମଧ୍ୟରେ ଖାଲି ଅଭାବ ସୃଷ୍ଟି କରେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସହ ଯୋଗଯୁକ୍ତ ହେବା ପରିବର୍ତ୍ତେ 'ମୁଁତ୍ୱ ବା ଅହଂତ୍ୱ କବଳିତ ବ୍ୟକ୍ତି ତାଙ୍କଠାରୁ ବିଯୋଗ ହୋଇ ନିଉର ଷୃଦ ଦୁନିଆ ବସେଇବାରେ ଲାଗିଯାଏ ।

ଶ୍ୱାଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ସୁମହାନ୍ ଇଛାର ପୂରଣରେ ସହାୟକ ନ ହୋଇ ଅହଂତ୍ୱ ବା 'ମୁଁ'ତ୍ୱ ପ୍ରଭାବରେ ବ୍ୟକ୍ତି ନିଜର କ୍ଷୁଦ୍ର କାମନା, ବାସନା ପୂରଣରେ ବ୍ୟକ୍ତ ରହେ । ଯେଜାଁଣସି କାର୍ଯ୍ୟ କଲା ବେଳେ ଏଥିରେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କର କଣ ଲାଭ ହେବ ପରିବର୍ତ୍ତେ ସେ ସର୍ବଦା ନିଜର ଲାଭ କ୍ଷତି ବିଗ୍ୱର କରେ । ପୁରାଣରେ ଯେତେ ମହାନ୍ ଚରିତ୍ର ଯଥା ଉପମନ୍ୟୁ, ଆରୁଣି, ସତ୍ୟକାମ ପ୍ରଭୃତି ନିଜର ଅହଂତ୍ୱକୁ ବିନାଶ କରି ନିର୍ବିଗ୍ୱରରେ ଗୁରୁଆଞ୍ଜା ପ୍ରତିପାଳନ ପୂର୍ବକ ସିଦ୍ଧିଲାଭ କରିପାରିଥିଲେ । ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ମଧ୍ୟ ନିଜ ଜୀବନରେ ଏହାର ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଦେଖାଇ ଯାଇଛନ୍ତି । ଞ୍ଜାନୀଗୁରୁ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ଆମ ଠାକୁରଙ୍କ ଅହଂତ୍ୱ ବିନଷ୍ଟ କରିବା ପାଇଁ ନାନା ପ୍ରକାର ଅକଥନୀୟ ବ୍ୟବହାର କରୁଥିଲେ । ଆମ ଠାକୁର ସବୁ ସହ୍ୟ କରି 'ଜିଅନ୍ତାମରା' ହୋଇ ତାଙ୍କ ଗୁରୁଙ୍କର ସବୁ ପରୀକ୍ଷାରୁ ଉତ୍ତୀର୍ଣ୍ଡ ହୋଇଥିଲେ । ଏହି 'ମୁଁ'ତ୍ୱ ବା ଅହଂତ୍ୱ ସାଧନ ପଥର ସବୁଠାରୁ ବଡ ବିନ୍ଦ୍ନ । ଏହାର ଛାଇ ପଡିବା ମାତ୍ରେ ପତନ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଯାଏ । ଅହଂତ୍ୱ ବା 'ମୁଁ'ତ୍ୱ ବିଦ୍ୟମାନ ଥିବା ଯାଏ ନିର୍ବିଗ୍ୱରରେ ଗୁରୁ ଆଞ୍ଜା ପ୍ରତିପାଳନ କରି ହୁଏନାହିଁ । କେବଳ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପରେ ପୂର୍ଣ୍ଡ ନିର୍ଭରତା ଓ ସମର୍ପଣ ଭାବ ଆସିଲେ ହିଁ 'ମୁଁ'ତ୍ୱ ବା ଅହଂତ୍ୱକୁ ସହଜରେ ଦମନ କରିହେବ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶୀମତୀ ସ୍ଥିତାରାଣୀ ସୂନ୍ଦରରାୟ

# ମନା ମା'ଙ୍କ ବିଷୟରେ ମୋ ସ୍କୃତିରୁ କିଛି

ଯାହା ବିଷୟରେ ଆଜି ଲେଖିବାକୁ ଯାଉଛି ସେ ଥିଲେ ଆମ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ପୂର୍ବତନ ସଭାପତି ଓ ପରିଗୃଳକ ମହୋଦୟ ଚୈତନ୍ୟ ଚରଣ ଦାସଙ୍କର ଜ୍ୟେଷା କନ୍ୟା । ସେ ମାତୃଗର୍ଭରେ ଥିବା ସମୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କଠାରୁ ଦୀକ୍ଷା ଗୁହଣ କରିଥିଲେ । ସାରାଜୀବନ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସେବା ପୂଜା କରିବା ଓ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଆଦେଶ ଉପଦେଶଗୁଡିକୁ ବିଧିବର ଭାବେ ପାଳନ କରିବା ତାଙ୍କର ଗୋଟିଏ ବହୁତ ବଡ ଗୁଣ । ସେ ୧୯୫୩ ମସିହା ନଭେମ୍ବର ମାସରେ ଆମ ଘରକୁ ବୋହୁ ହୋଇ ଆସିଥିଲେ । ମୋ ବଡଭାଇ ସୁଧାଂଶୁ ଶେଖର ଦାସଙ୍କର ସେ ସହଧର୍ମିଶୀ । ସେ ଥିଲେ ସଂପର୍କରେ ମୋ ଭାଉଜ । ଆମର ଯୋଥ ପରିବାର, ବାପା ଦାଦା ୩ ଭାଇଙ୍କର ୧୪ ପୁଅ ଓ ୨୦ ଝିଅ । ଘରେ ଆମର ଜଗନ୍ନାଥ ମନ୍ଦିର ଥାଇ ପୂଜା ହୁଏ । କିନ୍ତୁ କେହି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବିଷୟ କିଛି ଜାଣନ୍ତି ନାହିଁ । ପ୍ରାୟ ସମୟେ ଆମିଷଭୋଜୀ । ଏହିଭଳି ଏକ ପରିବାରରେ ଚଳିବାକୁ ବେଶ୍ କଷ୍ଟ ତାଙ୍କୁ ପଡିଛି । ସେ ଥିଲେ ସାର୍ତ୍ତ୍ୱିକ ଆହାରୀ । ଏଇ ସବୁ ପରିବେଶ ଭିତରେ ସେ ନିଜକୁ ଚଳାଇ ପରିବାର ପରିଜନର ସେବା ଶର୍ଷା ଓ ନିଷାର ସହ କରୁଥିଲେ । ଅନେକଗୁଡିଏ ଭାଇଭଉଣୀଙ୍କୁ ମୋର ସେ କଟକରେ ରଖି ପାଠ ପଢାଇଛନ୍ତି ।

ତାଙ୍କର ଗୋଟିଏ ବହୁତ ଭଲ ଗୁଣ, ସେ ଅତିଶୟ ସହନଶୀଳା ଥିଲେ, ନିରାଡମ୍ବର ଜୀବନ ଯାପନ କରୁଥିଲେ । ଭାଇ ଗୁକିରି କରି ଭୁବନେଶ୍ୱରରେ ଘର କଲେ । କିନ୍ତୁ ସେଥିରେ ଭାଉଜଙ୍କ ଭୂମିକା ବହୁତ । ନିଜ ହାତରେ ମାଟି ଖୋଳି ଗଛ ଲଗାଇବା, ପରିବାପତ୍ର ପାଇଁ କିଚେନ୍ ଗାର୍ଡନ କରିବା, ତା'ପରେ ଗାଈ ରଖି ଗୋସେବା କରିବା, ସବୁ ସେ କରନ୍ତି । ଖୁବ୍ ଅଲ୍ପ ତେଲ ଓ ସାମାନ୍ୟ ଟିକିଏ ମସଲା ଦେଇ ସେ ଯାହା ତରକାରୀ କରନ୍ତି ବେଶ୍ ସୁସ୍ୱାଦୁ ଲାଗେ । କିଏ ଘରକୁ ଆସିଲେ ଆଦର ଯତ୍ନ କରି ପାଖରେ ବସି ମା' ପରି ଖୁଆନ୍ତି । କେହି ଘରକୁ ଆସିଲେ ମଧ୍ୟ ସମୟଙ୍କୁ ସମାନ ଭାବରେ ବାଞ୍ଜି ପାଖରେ ବସାଇ ଖୁଆଇବା ମୁଁ ଦେଖିଛି । ସେଥିପାଇଁ ଆମ ଗୃଷ ଗାଁର ଲୋକମାନେ ସବୁବେଳେ କହନ୍ତି, ଛୋଟ ବଡ ଧନୀ ଦରିଦର ବିଗୁର କରି ସେ ଖାଦ୍ୟ ପରଷ୍ଟି ନାହିଁ ।

ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇଙ୍କର ଉପଦେଶଗୁଡିକୁ ସେ ତାଙ୍କ ଦିନଲିପିରେ ଟିପି ରଖିଛନ୍ତି । ପ୍ରତିଦିନ ଦିନଲିପି ପୂରଣ କରନ୍ତି । ପ୍ରତି ରବିବାର ସଂଘପୂଜାରେ ଯୋଗ ଦିଅନ୍ତି । ଠାକୁରଙ୍କ କାମପାଇଁ ସେ ସଦା ଉନ୍ମୁଖ ଥିଲେ । ଗୀତା, ଗୁରୁଗୀତା ଏବଂ ଠାକୁରଙ୍କ ବହି ସବୁ ତାଙ୍କର କଷ୍ଟଣ ଥିଲା । ଜୀବନର ଶେଷ ୪/୫ ବର୍ଷ ସେ ପକ୍ଷାଘାତ ରୋଗରେ ପୀଡିତା ହୋଇ ରହିଲେ । ସେଇ ଅବଣ୍ଡାରେ ତାଙ୍କ ଆଗରେ ଭାଇ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଆନନ୍ଦଧାମକୁ ଚାଲିଗଲେ । ପରେ କର୍କଟ ରୋଗରେ ଭାଉଜ ଆକାନ୍ତ ହେଲେ । ଯେତିକି ଦିନ ସେ ପାରୁଥିଲେ ଠାକୁରଙ୍କ ବହି ବସି ପଢୁଥିଲେ । ଠାକୁରଙ୍କ ଗୀତ ମଧ୍ୟ ସେ ହାର୍ମୋନିୟମ୍ ବଜାଇ ବୋଲନ୍ତି । ଦିନଯାକର ସବୁ କାମ ସାରି ସମୟଙ୍କ ଖାଇବା ବୁଝି ନିଜେ ଖାଇ ସାରିବାପରେ ସେ ବସି ଠାକୁରଙ୍କ ପାଇଁ ମାଳା ଗୁଛିରଖନ୍ତି । ଏ ନିୟମର ବ୍ୟତିକ୍ରମ ମୁଁ କେବେ ଦେଖନି । ସକାଳୁ ସେଇ ମାଳ ଧରି ଭାଇ ନିତ୍ୟପୂଜାକୁ ଏକାମ୍ ସଂଘକୁ ଯାଆନ୍ତି ।

ଗୋଟିଏ ଘଟଣା ଥରେ ସେ କହୁଥିଲେ, ଥରେ ସକାଳେ ମୋ ବାପା ଟେଜେରୀ ଖୋଲି ବସିଥିଲେ ଟଙ୍କା ଗଣାଗଣି କରୁଥିଲେ । ଭାଉଜ କେଉଁ କାମ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ତାଙ୍କ ପାଖକୁ ଗଲେ । ବାପା କହିଲେ ମୁଁ ଟେଜେରୀ ଖୋଲିଛି କଅଣ ଦରକାର କିଣିବୁ କହ ଦେବି । ଭାଉଜ କହିଲେ ନାଇଁ ବାପା ମୋର ଭଗବତ୍ ଗୀତା ଗୋଟିଏ ଦରକାର । ସେତେବେଳେ ସଂସ୍କୃତ ବଡ ଭଗବଦ୍ ଗୀତା ବହିର ମୂଲ୍ୟ ୭ ଟଙ୍କା । ବାପା କହିଲେ ମୁଁ ଟେଜେରୀ ପାଖରେ ବସିଛି, ତୁ ଏତିକି ମାଗୁଛୁ ? ଏ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର ଗୋଟିଏ ଗୁଣ, ନିର୍ଲୋଭୀ ଥିଲେ ସେ । ସଂସାରକୁ ସେ ଏତେ ସୁନ୍ଦର ଭାବରେ ଚଳାଇ ଦିଅନ୍ତି କେବେ ଭାଇଙ୍କୁ ହଇରାଣ କରିନାହାନ୍ତି । କୌଣସିଥିରେ ଆପଛି ଅଭିଯୋଗ ମଧ୍ୟ ନ ଥାଏ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶ ଅନୁସାରେ ଆଦର୍ଶ ଗୃହିଣୀର ନିଛକ ପତିଛବି ସେ ଥିଲେ । ସବୁବେଳେ କହନ୍ତି ଦଶବିଧ ନିୟମ ନ ମାନିଲେ ଠାକୁରଙ୍କର ହୋଇ ପାରିବାନି । ତାଙ୍କ ପାଇଁ ହିଁ ଆଜି ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ପାଇଛି । ଏ ଜୀବନ ଧନ୍ୟ ହୋଇଛି । ତାଙ୍କ ଜୀବନ ଅନେକ ଅନୁଭୂତିରେ ପୂର୍ଣ୍ଡ ଥିଲା । ସବୁ ଲେଖାଗୁଡିକୁ ମୁଁ ରଖିଛି । ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇଙ୍କ ଉପଦେଶାବଳୀ ଲେଖା ମଧ୍ୟ ମୋ ପାଖରେ ତାଙ୍କର ଅଛି । ସେ ସବୁ ଉପଦେଶଗୁଡିକ ତାଙ୍କର ଦିନଲିପିରେ ମଧ୍ୟ ଟିପି ରଖିଥିଲେ ।

ତାଙ୍କର କହିଥିବା ଗୋଟିଏ ଅନୁଭୂତି - ମୋ ଝିଅ ଶିବାନୀର ବିବାହ ଏକ ଜାଗାରେ ପ୍ରୟାବ ପଡିଥାଏ । ମଝିରେ କଅଣ ଅସୁବିଧା ହେଲା ଭାଉଜ ଯାଇ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଇଲେ । ସେତେବେଳେ ମୋ ଝିଅ ତାଙ୍କ ପାଖେ ଭୁବନେଶ୍ୱରରେ ରହୁଥିଲା । ମୁଁ ବଲାଙ୍ଗୀର ପାଖ ମେଣ୍ଡାରେ ଥିଲି । ଭାଉଜ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଇଲେ । ଠାକୁର କହିଲେ, 'ଶୀଘୁ ତୁ ମୋତେ ଛାଡ । ଏ ବିଭାଘର ସେଇଠି ହେବ । ସେ ଘରେ ମୋ ଆସନ ରହିବ । ତୁ ଶୀଘୁ ମୋତେ ଛାଡ୍ ମୁଁ ଯାଏ ।' ତାପରେ ସତକୁ ସତ ସବୁ ଠିକ୍ଠାକ୍ ହୋଇଗଲା ଓ ନିର୍ବିଘ୍ନରେ ବିଭାଘର ମଧ୍ୟ ସରିଗଲା । ମୋ ଝିଅର ବିଭାଘର ଠାକୁରଙ୍କର କୂପାରୁ ଆଷ୍ଟର୍ଯ୍ୟଜନକ ଭାବେ ଚାରିଦିନ ମଧ୍ୟରେ ଠିକଣା ହୋଇଗଲା । ମୁଁ ଟେଲିଫୋନ ମାଧ୍ୟମରେ ଖବର ପାଇ

ଦିନକ ପୂର୍ବରୁ ଭୁବନେଶ୍ୱରରେ ପହଞୂଲି । ତା ବାପା ବିଭାଘର ଦିନ ସକାଳୁ ପହଞୂଲେ । ଦିନ ୧୧ଟାରେ ଭୁବନେଶ୍ୱରୟ ଆର୍ଯ୍ୟସମାଜରେ ବିଭାଘର ହେଲା । ଆମର ବୈବାହିକ ବିଧି ହିସାବରେ ଦିଅଁ ମଙ୍ଗୁଳା ଆମର ଠାକୁରାଣୀଙ୍କ ମନ୍ଦିରରେ ହୁଏ । ଏମିତି ଯୋଗ ପଡିଲା ସବୁ ମୁଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଆସନରେ ଦେଇ ପୂଜା କଲି । ସବୁ ସେଇ କରୁଣାମୟଙ୍କ କରୁଣା । ଏ ସବୁରେ ଭୂମିକା ବେଶୀ ଥିଲା ମୋ ଭାଉଜ ଓ ଭାଇଙ୍କର । ତାଙ୍କର ଗୁଣ ଗାନ କଲେ ସରିବ ନାହିଁ । ଭାଇ ଗଲାପରେ ତାଙ୍କୁ ମୁଁ ପାଖରେ ରଖି ୩/୪ ବର୍ଷ ସେବାର ସୁଯୋଗ ପାଇଛି । ସେତିକି ମୋ ପାଇଁ ଅନେକ ସୁକୃତି । ତାଙ୍କ ଦେହାନ୍ତର ୪ ମାସ ପୂର୍ବରୁ ମୁଁ ସୁଦୂର ଆମେରିକା ଗୁଲି ଆସିଥିଲି । ତାଙ୍କ ଶେଷ ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ତାଙ୍କୁ ଆଉ ଦେଖିପାରିଲି ନାହିଁ । ଏ ଅବଶୋଷ ମୋର ସାରା ଜୀବନ ପାଇଁ ରହିଗଲା । ଏ ମନପକ୍ଷୀ ଝୁରୁଛି । ତାଙ୍କ ପରି ରତ୍ନ ମୁଁ ହରାଇ ବସିଛି । ତାଙ୍କର ସେ ସ୍ନେହବୋଳା ଡାକ, ଆତ୍ମୀୟତା ଆଉ ଜୀବନରେ ପାଇବି ନାହିଁ । ସେ ନିଞ୍ଚିତ ଭାବରେ ଠାକୁରଙ୍କ ପାଖକୁ ଯାଇଛନ୍ତି । ଚିର ଠାକୁରଗତପାଣା ଥିଲେ ସେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ମୋର ଏତିକି ବିନତି ଭାଉଜଙ୍କ ଗୁଣର କଣିକାଏ ମୋ ଭିତରେ ସଂଗୃରିତ କରିଦିଅନ୍ତୁ, ଯେପରି ମୁଁ ତାଙ୍କର ପଦାଙ୍କ ଅନୁସରଣ କରି ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଶୀପଦ ସରୋଜ ଲାଭ କରିପାରିବି ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ବନଲତା ମହାନ୍ତି ମା' ଏକାମ ସାରସ୍ତ ମହିଳା ସଂଘ

### ଭାବକୁ ନିକଟ

ଦୂର ଦେଶରେ ତୁମ ସ୍କୃତି ମୋ ଝରେ ତୁମେ ଯେବେ ମନେ ଆସ ଛାଇ ଅନ୍ଧାରେ ।ଠା

ସେଇ ମୋର ଗାଁ ଭୂଇଁ ଛାଡି ମୁଁ ଆସିଛି ସାଇଁ, ମନ ଚଲା ପଥ ଦେଇ କେତେ ସ୍ଥୃତି ଯାଏ ବହି ଏହି ସନ୍ନିଳନୀ ହେଲେ ଆମେରିକାରେ, ସ୍ଥୃତି ମୋ ଝରେ । ୧।

ଶାଖାସଂଘ ମହୋତ୍ସବ କି ଉପମା କିଏ ଦେବ ରହି ରହି ମନେ ଆସେ ଅପାଶୋରା ସେହି ଭାବ ତୁମ କଥା ଭାବି ଭାବି ଦିନ ମୋ ସରେ, ଦରିଆ ପାରେ ।୨।

ଝୁଲଣ ପୂନେଇଁ ଆସେ ଦୋଳ ବଇଶାଖି ହସେ ରାସ ସଂଗେ ଦଶହରା ପ୍ରେମ ତରଙ୍ଗିଶୀ ଭାସେ ଏକାକାର ହୋଇ ଆସି ଅନ୍ତର ଭରେ, ଦରିଆ ପାରେ ।୩।

କରମ ଜଂଜାଳ ଧରି ଦୂର ଦେଶେ ଘର କରି ମନକଥା ମନେ ମାରି ତୁମ ସେବା ମନେ ଭରି କେତେ କେତେ ପୁଣ୍ୟ ସ୍କୃତି ମନକୁ ଘାରେ, ଦରିଆ ପାରେ ।୪। ପରକୁ ଆପଣା କରି ଆପଣାର ସ୍କୃତି ଭରି ପର ଆପଣାର ଲୀଳା ସବୁ ଖେଳନା ତୁମରି ସେହି ଲୀଳା ଭରିଯାଉ ମୋର ଅନ୍ତରେ, ଦରିଆ ପାରେ । ଖ

ବିଶ୍ୱ ତୁମ ପରିବାର କହିଛ ତୁମେ ଠାକୁର ଯେଉଁଠାରେ ଥିଲେ ପଛେ ଭାବିବୁ ତୁମରି ଘର ଭାବକୁ ନିକଟ ତୁମେ ଅଭାବେ ଦୂରେ, ଦରିଆ ପାରେ ।୬।

ବିଶ୍ୱ ଚାହେଁ ତୁମ ପ୍ରୀତି ତୁମ ପ୍ରେମ ତୁମ ଗୀତି କଞ୍ଜେ ମୋର ଦିଅ ପ୍ରଭୁ ଶୁଣାଇବି ନିତି ନିତି ତୁମ ବନ୍ଦନାରେ ପ୍ରଭୁ ଅମୃତ ଝରେ, ଦରିଆ ପାରେ ।୭।

ଏତିକି ଅଳି ଠାକୁର! କୃପା କରି ପୂର୍ଣ୍ଣ କର ସରଗେ ନରକେ ନିଅ ଚରଣ ଛଡା ନ କର ଅଞଳି ପାତିଛି ଦେବ ଶିରୀ ଛାମୁରେ, ଦରିଆ ପାରେ ।୮।

> ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ୱୀ ସଂଗ୍ୱାମ କେଶରୀ ମଲିୁକ୍ ସେବକ, ସତ୍ଶିକ୍ଷା ମହିର, ଭୁବନେଶ୍ବର

### ଯୋଗ ବିଭୃତି - ଦାସକାଠିଆ

ଶ୍ରୀଗୁରୁ ଅହା . . .ଶ୍ରୀଗୁରୁ ଅହା ଜୟ ଜୟ ଗୁରୁଦେବ ଜ୍ଞାନବୃଛି ଦାତା ଜୟ ଜୟ ଗୁରୁଦେବ ବହୁ ଓ କରତା ଏ ଅଧମର ଗୁହାରି ଶୁଣିବା ହୋଇବ ନ ଆସିଲା ପଦମାନ କହି କହି ଦେବ ଜୟଗୁରୁ ଜୟଗୁରୁ ଜୟଗୁରୁ ଜୟ ଜୟଗୁରୁ ଜୟଗୁରୁ ଜୟଗୁରୁ ଜୟ ।

ଶୁଣ ଆହେ ସୁଞ୍ଜ ଜନେ ଦେଇ ମନ କର୍ଣ ଠାକୁରଙ୍କ ୟୂଳଲୀଳା ହୋଇବ ଗାୟନ ଶୁଦ୍ଧାରେ ଶୁଣିଲେ ଭକ୍ତି ହୋଇବ ଜାଗୁତ ଭୁକ୍ତିମୁକ୍ତି ପ୍ଦାନ ସେ କରିବେ ନିର୍ଚ୍ଚିତ ।

ବଙ୍ଗ ଦେଶର ଅଟେ ନଦୀ ନାମ କଂସ ତୀର ଶ୍ମଶାନରେ ପୂଣି ଚଣ୍ଡୀଙ୍କର ବାସ ଶୁଶାନରେ ପୂଣି ଚଣ୍ଡୀ ମଣ୍ଡପର ଶୋଭା ଅକସ୍ଥାତ ଏକ ମହାପୁରୁଷ ତ ଉଭା ।

ଗୈରିକ ବସନଧାରୀ ଅଟନ୍ତି ସନ୍ୟାସୀ ଧ୍ୟାନମଗ୍ନ ହୋଇଛନ୍ତି ପଦ୍ମାସନେ ବସି ପଦ୍ମାସନେ ସତେ କି ସେ ୟଳପଦ୍ମ ଦୁଇ ରକ୍ତବର୍ଣ୍ଣ ପଦତଳ କି ଶୋଭା ଦିଶଇ।

ଯୁବକ ସନ୍ୟାସୀ ସେ ତ ଜଟା ବିମଞ୍ଚିତ ଅଗ୍ନିବର୍ଣ ଜ୍ୟୋତି ତାଙ୍କ ଶ୍ରୀଅଙ୍ଗ ଶୋଭିତ ନିକଟରେ ଚିମୁଟା ଓ କମଣ୍ଡଳୁ ଅଛି ଛିନ୍ନ ଏକ ବସ୍ତରେ ବସ୍ତାନି ବନ୍ଧାଅଛି।

ନିକଟରେ ଗ୍ରାମ ଏକ ଝଗଡାରଚର ନିତ୍ୟାନନ୍ଦ ମୋଦକଙ୍କ ସେଠି ଅଟେ ଘର ଅତ୍ୟନ୍ତ ସେ ବିଉଶାଳୀ ହେଲେ ହେବ କିସ ପନ୍ୀ ତାଙ୍କ ଶୂଳରୋଗୀ କଷ୍ଟ ତ ଅଶେଷ ପନ୍ୀ ତାଙ୍କ ଶଯ୍ୟାଶାୟୀ ରୋଗ ଯାତନାରେ ଆରୋଗ୍ୟର ଚିହ୍ନ ନାହିଁ ଶତ ଚିକିତ୍ସାରେ ଗୁଣି ଗାରେଡିରେ ବହୁ ଅର୍ଥ ଶ୍ରାଦ୍ଧ ହେଲା ସାଧୂଜନଙ୍କର ସେବା ବିଫଳ ହୋଇଲା । ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟ ସାଧୁଙ୍କର କଥା ଶୁଣି କାନେ ନିତ୍ୟାନନ୍ଦ ମୋଦକ ତ ଧାଇଁଲେ ତତ୍ୟଣେ ପତ୍ନୀଙ୍କର ରୋଗ ବ୍ୟଥା ଜଣାଇ କାତରେ ରୋଗମୁକ୍ତ ହେବା ପାଇଁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିଲେ ଜୟଗୁରୁ ଜୟଗୁରୁ ଜୟଗୁରୁ ଜୟ ତୁଟୁ ଭବଭୟ ମୋର ବାରେ ସାହା ହୁଅ।

ତରୁଣ ସେଇ ସନ୍ୟାସୀ ମେଲାଇ ନୟନ ମୋଦକକୁ କହ୍ନି ସେ ଅଭୟ ବଚନ ପନ୍ୀ ତୁମ ଶୂଳରୋଗୀ ପାଏ ଅତି ବ୍ୟଥା ନିରୋଗ କରିବି ମୁହିଁ ଅବଶ୍ୟ ଜାଣିଥା ।

ସାଧୁଙ୍କର ଏ ଅଭୟ ବଚନକୁ ଶୁଣି ମୋଦକ ତ ଆଚମ୍ବିତ ହସ ମୁଖ ପୁଣି ଆରୋଗ୍ୟର ସରଞ୍ଜମ ଯୋଗାଡ କରିଲେ ପନ୍1ଙ୍କୁ ସାଙ୍କରେ ଧରି ପୁଣି ଉଭା ହେଲେ ।

ଦିନ ଦ୍ୱିପହରେ ପୁଣି ତୈଳ ଏକ ଭାଞ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଉତ୍ତୟ ହୋଇ ଫୁଟଇ ପ୍ରଚଞ ସନ୍ଦୁଖରେ ଜନତାଙ୍କ ଭିଡ ତ ଜମିଛି ଚଟାଣରେ ମୋଦକଙ୍କ ପନ୍1 ଶୋଇଅଛି ।

ଅତ୍ୟନ୍ତ ସେ କଲବଲ ରୋଗ ଯନ୍ତ୍ରଣାରେ ସନ୍ନ୍ୟାସୀ ଯେ ଉଠିଗଲେ ତାହା ଦେଖି ଖରେ ବାମପାଦ ଗୋଇଠି ସେ ବୃଡାଇ ତୈଳରେ ନିୟତ୍ସ ସେ ଜନଗଣ ବିସ୍ମୟ ଚିତ୍ତରେ ସନ୍ନ୍ୟାସୀ ରଖିଲେ ପଦ ରୋଗୀର ପେଟରେ ଧୀରେ ଧୀରେ ପେଟ ପରେ ଘର୍ଷଣ କରିଲେ ଉଉ୍ ତୈଳରେ ପେଟ ଫୋଟକା ହୋଇଲା ସନ୍ନ୍ୟାସୀଙ୍କ ପାଦ ତଳେ ଦାଗ ନ ଲାଗିଲା ।

ମୋଦକ ପତ୍ନୀ ବସେ ହୋଇ ଲ୍ୟାନତ ରୋଗ ଯନ୍ଧଣାର ଚିହୁ ଟିକେ ବି ନାହିଁ ତ ମୋଦକ ଦମ୍ପତି ତାଙ୍କୁ ସାଷ୍ଟାଙ୍ଗେ ପ୍ରଣମି ଆମ୍ଭ ଗ୍ରହେ ବିଜେ କର ଆଜି ତୁମ୍ଭେ ସ୍ୱାମୀ । ଦରହସି ସନ୍ୟାସୀ ତ ବୋଲନ୍ତି ତୁରନ୍ତ ଭେଳିକି ଏ ଅଟେ ବୋଲି ଭାଳେ ତୁମୃ ଚିତ୍ତ ? ପନୀଙ୍କର ତୁମୃ ରୋଗ ଭୋଗ ହେଲା ଶେଷ ମୋର ଏ ବଚନ ସତ୍ୟ ମାନିଥା ଅବଶ୍ୟ । ମୋଦକ କହେ ହେ ସାଧୁ ତୁମ୍ଭେ ଭଗବାନ ଅବିଶ୍ୱାସ କରିବୁ କି ତୁମ୍ଭର ବଚନ ଗୃହେ ଉଭା ହୁଅ ହୋଇ ଦୟା ପରବଶ ଖଟୁଥିବୁ ପଦେ ତୁମୃ ହୋଇ ଆମେୃ ଦାସ ।

ଜୟଗୁରୁ ଜୟଗୁରୁ ଜୟଗୁରୁ ଜୟ ଦୂର କର ଦୀନ ଚିଛୁ ସର୍ବ ପାପଭୟ ।

[ ଏହି ଦାସକାଠିଆଟି ଆମେରିକା ସାରସ୍ତ ସଂଘର ପଞ୍ଚମ ବାର୍ଷିକ ସମ୍ଲିଳନୀର ଆନନ୍ଦସଭାରେ ପରିବେଷଣ କରାଯାଇଥିଲା ।] ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶ୍ରିତ ଶୀ ଜ୍ଞାନରଞ୍ଚନ ଦ୍ୱିବେଦୀ

## ଗୁରୁନିର୍ଭରତା

ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କ ଉପରେ ନିର୍ଭରତା ହିଁ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଲାଭ କରିବାର ସହଜ ସରଳ ଉପାୟ । ଶ୍ରୀଗୁରୁ ଇଛା କଲେ କେବଳ ତାଙ୍କ ଅନୁଗତ ଶିଷ୍ୟଭଞ୍ଚଙ୍କୁ ଉନ୍ନତ କରାଇପାରନ୍ତି । ମାତ୍ର ଭଗବାନଙ୍କ ଇଛାରେ ସମଗ୍ର ଜଗତ ଉନ୍ନତ ହୋଇଉଠେ । ଗୁରୁଦେବଙ୍କଠାରେ ଭଗବତ୍ ଶହ୍ତି ପୂର୍ଣ୍ଣମାତ୍ରାରେ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସେ ତାଙ୍କର ପ୍ରପନ୍ନ ଅନୁଗତ ଶିଷ୍ୟଭଞ୍ଚଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କାହା ଉପରେ ତାହା ପ୍ରୟୋଗ କରନ୍ତି ନାହିଁ । ତେଣୁ ଗୁରୁଦେବ ତାଙ୍କ ଶିଷ୍ୟଭଞ୍ଚମାନଙ୍କର ହିଁ ଭଗବାନ । 'ଶ୍ରୀଗୁରୁ ହିଁ କେବଳ ମୁକ୍ତିଦାତା' । ମୁକ୍ତିଦାନର ସହ ଗୁରୁ 'ଭୁକ୍ତି ଓ ମୁକ୍ତି' ଉଭୟ ପଦାନ କରିପାରନ୍ତି; ତେଣୁ ସେ ଭଗବାନଙ୍କଠାରୁ ଶେଷ ।

ଯେଉଁମାନେ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କୁ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବରେ ଅନ୍ତରରେ ଉପଲବ୍ଧି କରିବାକୁ ଇଛା କରନ୍ତି, ସେମାନେ ଦିବସର ଅଧିକାଂଶ ସମୟରେ 'ଜୟଗୁରୁ' ସିଦ୍ଧମନ୍ତର ସ୍ମରଣ ମନନ କରିବା ଦରକାର । କିଛିଦିନ ପରେ ଅଭ୍ୟାସ ହୋଇଗଲେ ରାତ୍ରିରେ ନିଦ୍ୱିତ ଅବୟାରେ ମଧ୍ୟ 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମଜପ ହେବାର ଅନୁଭବ କରିପାରିବ । ସେତିକି ବେଳେ ସେହି ସିଦ୍ଧମନ୍ତର ଆଞ୍ଚର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରଭାବରେ ସଦ୍ଗୁରୁ ଅନ୍ତର ମନ୍ଦିରରେ ଆବିର୍ଭୂତ ହେବେ; ଜୀବନ ଧନ୍ୟ ହେବ ।

ଜହ୍ନମାମୁଁ ଯେପରି ସମୟଙ୍କର ମାମୁଁ ସେହିପରି ସଦ୍ଗୁରୁ ସମୟଙ୍କର ଗୁରୁ ହୋଇପାରିବେ । ବହୁ ସୁକୃତି ନ ଥିଲେ ଗୁରୁକୃପା ଉପଲବ୍ଧୂ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । କୃଷ୍ଣର୍ଜୁନ ସଂବାଦ ଗୁରୁ ଶିଷ୍ୟଙ୍କର ସଂବାଦ । ଗୀତା କହୁଥିବା ବେଳେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ସଦ୍ଗୁରୁ; ଅର୍ଜୁନ ପ୍ରପନ୍ନ ଶିଷ୍ୟ । ଗୁରୁ ସତ୍ୟ, ତାଙ୍କ ଉପଦେଶ ବାଣୀ ମଧ୍ୟ ସତ୍ୟ । ସଂସାରକୁ ଠିକ୍ ରଖି ଯେ ସଂସାର ବନ୍ଧନ ମୋଚନ କରିପାରନ୍ତି, ତାଙ୍କୁ ହିଁ କୁହାଯାଏ ସଦ୍ଗୁରୁ । ଭଗବାନ ଯେତେବେଳେ ଗୁରୁଶିଷ୍ୟଙ୍କ ଅନ୍ତରରେ ଫୁଟି ଉଠନ୍ତି ସେତେବେଳେ ସଂସାରଟା ଭଗବାନଙ୍କର ବୋଲି ୟଙ୍କ ଅନୁଭୂତ ହୁଏ । ସଦ୍ଗୁରୁ ସର୍ବଦେବୋମୟ । 'ନିଗମ ଲହରୀ'ରେ ଅଛି –

ଶ୍ରୀଗୁରୁ ଶରୀରେ ହୋଇ ସମଞ୍ଜି ଅଛନ୍ତି ଦେବତା ତେତିଷ କୋଟୀ ସ୍କୁରଣେ ପଳାଏ ଦୂରେ ଶମନ କର ପୂଜା ଭାଇ ଗୁରୁ ଚରଣ ସବୁ ତୋର ପୂଜା ଫଳ ମିଳିବ ହିଁ ସେହିଠାରେ କେବଳ ।

ଆମର କେତେ ଜନ୍ମର ପୁଣ୍ୟ ଫଳରେ ଆମେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ପାଇଛୁ । ମୁଁ ଏଥିପାଇଁ ନିଜକୁ ଖୁବ୍ ଭାଗ୍ୟବାନ ମନେକରେ । ଠାକୁରଙ୍କ ଉପରେ ଆମର ସେହିପରି ବିଶ୍ୱାସ ଓ ନିର୍ଭରତା ରହିଥାଉ ।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା କେତକୀ ସାହୁ ମା' କଟକ ସାରସୃତ ସଂଘ

### Adi Shankara and Swami Nigamananada

Yada Yada Hi Dharmasya Glanirbhavati Bharata, Abhyuthanamadharmasya Tadatmanam Srijamyaham.

-Bhagavad Gita (Chapter IV-7)

Thus spoke Lord Krishna to Arjun

"Whenever and wherever there is a decline in religious practice, O descendant of Bharata, and a predominant rise of irreligion - at that time I descend Myself."

The Lord incarnates Himself and performs the Avatara Lila on this earth. Avataras establish certain morals and ideals which eventually become a new theology for the upliftment of the human society and not specific individuals where as a Guru is more focused on the emancipation of his disciples and the spread of eternal knowledge and bliss.

About 1300 years ago when the practice of Dharma was on the decline Adi Shankara appeared on the scene and propagated the ancient Vedic Dharma. Towards the end of 19th century Swami Nigamananda was born as Nalinikant in a well-known Brahmin family of Kutubpur (now in Bangladesh), to re-establish Sanatana Dharma.

Strangely, both the great saints had a common experience in their early childhood.

The father of Shankara was a regular worshiper of Devi Rajarajeshwari for many years. He used to offer milk everyday to the Goddess. One day when Shankara was barely 5 years old, his father asked to perform the puja and offer milk. He followed his father's instructions and offered the Mother a glass of milk. He prayed to the Goddess. When he found that the milk remained untouched, he became very agitated and anxious. He declared in agony, "Mother! If You do not take the milk I shall end my life." He prayed intensely to the Goddess in great agony. Moved by the naive entreaties of the boy, Rajarajeshwari appeared before him and drank all the milk. The boy was aghast to see that the whole glass was empty. He wanted some milk back to give his mother as prassadam. Responding to the prayers of the young boy the Goddess drew milk from her breast and gave it to the boy. It was the sacred power of the milk which enabled Shankara in later years to master all the scriptures and earn lasting fame as a great spiritual leader revered by all.

At the age of nine years old Nalinikant's aunt sent him to the Chandi Mandap to light the evening lamp. That evening in the altar, the cosmic mother appeared before him in the form of a beautiful young girl. Like Shankara, he was also too young to realize the importance of the vision.

Though they were born centuries apart, their religious and spiritual philosophies are similar.

Shankara's arrival on the scene was at the most critical juncture when both Buddhism and Hinduism were fast disintegrating into various sects and cults. Buddha's original teachings were a reaction to the Vedic sacrificial extremities. But in the later centuries practices like magic and sexual mysticism crept into Buddhism. Vedic religion was not very different, having given way to superstitious ways, and a large number of rituals. It was Shankara who tried to re-assess and integrate sound teachings of Buddha in the Vedic (Hindu) following, and was successful in the revival and reformation of Hindu thinking and way of life. Shankaracharya assimilated many tenets of

Buddhism cleverly, like that of nirvana. It was Shankaracharya who was responsible to absorb Buddha into Hinduism and recognize Buddha as an Avatara of God.

Shankara realized that Oneness is the essence of all knowledge. This is the doctrine of "Advaitabada". "Ekameva Adviteeyam Brahma" (the absolute is one alone, not two). There is no second, but there is the appearance of an enormous multiplicity. Shankara proclaimed to the world that it is unity that underlines the apparent diversity. He used the analogy of the same sweet juice that is present in all sugarcane stalks.

Shankara lived only for thirty-two years, but during that time, he purified and consolidated the various schools of worship and brought them under the umbrella of one philosophical principle, Advaitabada. Shankara knew that Advaitabada requires intense Sadhana (austerities) which will remove all traces of ego and all ideas of duality from the mind of man. So, as a preparatory discipline to the dawn of awareness of ones real unity with the substance of the universe, he taught the rules of Bhakti, Yoga, and Karma; these according to him brighten the intellect and purify the heart. Advaitabada is the awareness of the Divine, in everything, every where, in full measure. "Atmajnana (knowledge of the self) is essential" this was the main teaching of Adi Shankara throughout his life, as he was preaching and following the Vedic dictum: "Ekatma Sarvabhoota Antaratma" (the one Atma is present in all beings), "Ekam Sat Vipra Bahudha Vadanti" (the one truth is described in many ways by the wise).

The Advaitic doctrine of Shankara propagated the view that bodies are manifold, and in these separate bodies the one Divine is present. With regard to Advaitabada, however, it is possible only to experience it as a "Bhava" (a conscious feeling). You must have the faith that the same Divine dwells in all beings. This is indicated by the presence of three Divine characteristics in all beings: Asti, Bhati, Priyam (existence, recognizability and utility). This is also expressed in other terms as: "Satchit-ananda" (being-awareness-bliss). "Sat" refers to that which is unchanging. This is a Divine attribute. "Chit" refers to total awareness to know the complete nature of anything. When "Sat" and "Chit" are together, there is Ananda (bliss). This bliss is unchanging. It is described as Brahmanandam (Supreme Bliss).

Shankara suggested Satsanga as the very first step in sadhana; the company of the wise and the good will develop into detachment and love of silence and solitude. That will promote the disappearance of Moha (wordly attachment). When that happens, one is established steadily in the Ta-tvam-asi, the reality of this and that, the identity of this with that, the recognition of that identity is the attainment of Mukti (salvation). In his famous "Bhaja Govindam", Adi Shankara emphasizes that only the path of devotion will help you to get over the cycle of birth and death.

Shankara strove to re-establish in the heart of man the faith that he himself is the limitless Almighty; he tried to remove vicious traits that had taken residence in the hearts of men so that they could move towards their reality. When man has even a glimpse of that reality, he becomes free from ego, pride, and despondency so that neither praise pleases him nor abuse saddens him. He is rendered stable and secure like a mountain peak, which no storm can shake.

Likewise Swami Nigamananda was born at a time when the country was on the threshold of spiritual anarchy. Religion was yielding to materialism and the society was eagerly accepting the western style of individualistic life. Chaos and anarchy ruled due to lack of spiritual leadership. Emotional worship, superstitions, and tantrik rituals had replaced the true spiritual practices.

After attaining Nirvikalpa Samadhi, when he met his Guru Srimat Swami Sachidananda Saraswati in the congregation of hundreds of saints along with the Jagatguru Shankaracharya of the Shringeri Math, he bowed before his guru Swami Sachidananda Saraswati and then offered his respect to Jagatguru Shankaracharya of Shringeri Math and other saints present. This action of Nigamananda led to an uproar because it was seen as an indication of disrespect to Sankaracharya. Sankaracharya occupied the exalted seat, in the established order of Adi Shankara and was revered as Jagatguru. When Nigamananda was questioned why didn't he bow first before Jagatguru Shankaracharya, he replied:

Mannathah Shree Jagannatha Mad Guru Shree Jagatguru, Madatma Sarwabhutatma Tasmai Shree Guruve Namaha.

Hence, to admit that there was someone superior to his guru then the theory of monism, preached by Adi Shankara, would fail and this could lead to strife as to who is the ultimate superior authority. The day his Guru, Swami Sachidananada Saraswati, accepted the responsibility of a Guru he became one with the Jagatguru.

Swami Nigamananda, an Avaitabadi Brahmajnani, and as a Param Premik he knew that the formless Brahma manifested into different forms to perform the Lilas. Adi Sankara was the embodiment of Jnana and Gouranga was the embodiment of Bhakti. Swami Nigamananda showed the importance of both the paths, especially in this Yuga to give spiritual direction to the general masses. He preached that paths could be diverse and multiple but the destination was one and the same. Like Adi Shankara, he too tried to re-establish the faith in the Divine entity being present in all despite the manifold bodies. On various occasions he has explained that every living soul is an Avatara, that is Brahma and have descended on earth to partake in his Lila. Bhava is essential to experience this. The real key to happiness and satisfaction is discovering the eternal personal link between ourselves and the Super-consciousness. Though through Jnana a sadhaka can merge with Brahma but he would remain ignorant of the exuberant joys of Lila. On the other hand Bhakti is all sublime bliss; but without Jnana it is mere emotion and elusive. Blessed are those who have both Jnana and Bhakti. The synthesis of Jnana and Bhakti is synonymous to Satchidananada.

Swami Nigamananda beseeched his disciples to be humane and genuine beings without guile and prejudice as the Lord manifests himself for the pure and sacred souls. He preached that love for fellow human beings metamorphoses in love for God and progresses towards true spirituality. Total surrender at the feet of God helps to cushion the impact of misery and sorrow and breaks the cycle of life and death. He stated that knowledge of the scriptures was irrelevant without compassion and devotion. He preached that true knowledge is a state of mind and can be achieved through detachment from the world. He instructed his devotees and disciples to lead a disciplined and idealistic life, within the boundaries of family responsibilities, social ties, and financial constraints. Chittashuddhi amalgamates from righteous thoughts, words and action and culminates into Atmajnana and total enlightenment. Likewise Shankara's message was a warning to the youth to be very careful in the life they led. They should give up attachment to the body. Shankara sought in this manner to turn away the youth from the sensual pleasures to thoughts of God. Shankara did not call upon young men to take Sanyasa. He exhorted them to do their duty and dedicate their body to the service of the Divine. He preached the truth, practiced it, and broadcast it to the world.

Swami Nigamananda instructed to form Sangha, an entity, to materialize his wishes and spiritual philosophy. When devotees gather to perform seva, puja, and discuss various topics related to him, collectively it becomes a Sangha. Establishment of Sangha was very important to Swami Nigamananda and he stated on various occasions that Sangha was his own self and hence no

difference existed between the two. Participation in Sangha yields the same result as taking shelter at his feet. One of the goals to form the Sangha was to offer a common forum to all to share views and beliefs and discuss the innermost thoughts related to him. The Nilachala Saraswat Sangha was established on 24<sup>th</sup> August 1934 by him. The America Saraswat Sangha is an offshoot of the Nilachala Saraswat Sangha. Swami Nigamananda declared that he himself and the Sangha were synonymous and that his presence could be felt in a flourishing Sangha. The Sangha was designed as to embody his spiritual vision and philosophy.

Adi Shankara proclaimed the supremacy of the path of knowledge for the realization of the Self. In his "Anandalahari" he declares that Ananda (bliss) is man's goal and it can be secured only by God's grace. Sankara exhorted the devotee to adore God, in whatever situation he was placed, whether in a crowd, or while enjoying something, or in any other state. This experience of Divine is ones true wealth. Swami Nigamananda has stated that without the will of God nothing happens. Therefore it is unwise to grieve over events taking place by God's wish. That what might be considered an act of cruelty could be compassion in reality. The supreme gift of God is that a human being is never satisfied or happy in any situation. He progresses on the path of spirituality fueled by his wants and desires and he fails to achieve contentment until he attains the level of self-realization. Therefore tolerance and acceptance are the most important virtues necessary for spiritual evolution.

Swami Nigamananda and Adi Shankara denounced caste and meaningless rituals as foolish, and exhorted the true devotee to meditate on God's love and to apprehend truth. In another famous work, Gurvashtakam Stotras, Shankara strongly declares that: health, wealth, women, fame, power, worldly objects, donations or even being sinless will be useless, zero, if one does not surrender to a God-realized Guru. Swami Nigamananda preached that love for fellow human beings metamorphoses in love for God and progresses towards true spirituality. Total surrender at the feet of God helps to cushion the impact of misery and sorrow and breaks the cycle of life and death. Total dependency on God/Guru leads to total freedom as He shoulders the burden of life on this earth and in life after death. Faith and devotion are necessary to reach the level of total surrender.

Both emphasized on Jnana and Bhakti as paths to attain enlightenment. They have left behind a legacy that is being nurtured by their devotees and disciples and torch of their teachings is being passed from generation to generation.

Sri Sri Thakur Charanashritaa Usha Agarwal

### ସୀତା

ସୀତ। ପିତ୍ରାଳୟ ଜନକପୁରୀରେ ଥିବା ସମୟରେ ବହୁ ସାଧୁଙ୍କ ସେବା କରିବାର ସିୋଭାଗ୍ୟ ଲାଭ କରିଥିଲେ । ଗୃହଞ୍ଚ ହୋଇ ରଷିହେବାର ପ୍ରବର୍ତ୍ତକ ଜନକ । ତେଣୁ ସେ ଜଣେ ଶିବସ୍ୱରୂପ ନିର୍ଲିଓ ଗୃହୀଙ୍କୁ ତାଙ୍କ କନ୍ୟାଙ୍କୁ ଦେବାକୁ ପଣ କରିଥିଲେ । ନିଜର ଅନିନ୍ଦ୍ୟସୁନ୍ଦରୀ କନ୍ୟାକୁ ଏପରି ଯୋଗ୍ୟ ପାତ୍ର ହଞ୍ଜରେ ପ୍ରଦାନ କରିବାକୁ ଜନକ ରଷିମାନଙ୍କ ପରାମର୍ଶରେ ଶିବଧନୁ ରଖିଥିଲେ । ଧନୁରେ ଯେ ଗୁଣ ଦେଇପାରିବ ସେ ସୀତାଙ୍କୁ ପାଇବ । ଯେତେ ରାଜପୁତ୍ର ସ୍ୱୟମୂରକୁ ଆସିଥିଲେ ସୀତାଙ୍କ ରୂପ ଦେଖି ମୋହିତ ହୋଇ କାମନା କରି ଧନୁ ନିକଟକୁ ଯାଉଥିବାରୁ ଶିବଧନୁ ଭାଙ୍ଗିବାକୁ ସମର୍ଥ ହୋଇପାରୁନଥିଲେ ।

ପୃଥିବୀସୁତ। ସୀତାଙ୍କୁ ବିବାହ କଲେ ରାମଚନ୍ଦ୍ର ପୃଥିବୀ ପତି ହୋଇ ପାରିବେ ନାହିଁ ବୋଲି ବଶିଷ ତାଙ୍କୁ ସ୍ୱୟମ୍ବର ସଭାକୁ ଯିବାପାଇଁ ଅନୁମତି ଦେଇନଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ଯେତେବେଳେ ରାମ ଓ ଲକ୍ଷ୍ମଣଙ୍କୁ ସାଙ୍ଗରେ ଧରି ଗଲେ, ବଶିଷ ରାମଚନ୍ଦ୍ରଙ୍କୁ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ରଙ୍କ କଥା ମାନିବାକୁ ଉପଦେଶ ଦେଇଥିଲେ । ଜନକପୁରୀକୁ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ରାମ ଓ ଲକ୍ଷ୍ମଣଙ୍କୁ ଶିବଧନୁ ଦେଖାଇବା ଅଭିପାୟରେ ନେଇଥିଲେ, ସ୍ୱୟମ୍ବରରେ ଯୋଗ ଦେବାପାଇଁ ନୁହେଁ । କାରଣ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ନିମବ୍ୱିତ ଥିଲେ । ଯେତେବେଳେ କେହି ଧନୁରେ ଗୁଣ ଦେଇପାରିଲେନାହିଁ ଜନକ ଷତ୍ରିୟଶୂନ୍ୟା ବସୁନ୍ଧରା କିବୋଲି ଷତ୍ରିୟ ସମାଜକୁ ନିନ୍ଦା କରିବାରୁ ଲକ୍ଷ୍ମଣ ପ୍ରତିବାଦ କରି କହିଥିଲେ, 'ଯେତିକି ଷତ୍ରିୟ ଗୁଣ ଦେବାକୁ ଆସିଥିଲେ ସେମାନେ ପାରିଲେ ନାହିଁ ବୋଲି ଷତ୍ରିୟ ସମାଜକୁ ନିନ୍ଦା କରିବା ଉଚିତ୍ ନୁହେଁ ।' ତାପରେ ଜନକ କହିଲେ, 'ଯଦି କେହି ଷତ୍ରିୟ ଅଛ ଆସ ଗୁଣ ଦିଅ ।' ତା'ପରେ ଲକ୍ଷ୍ମଣ ରାମଙ୍କୁ ଚାହିଁଲେ । ରାମ ବିଶ୍ୱାମିତଙ୍କ ଅନୁମତିକୁ ଅପେଷା କଲେ । ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ଅନୁମତି ଦେଲେ । ରାମ ତ ସୀତାଙ୍କୁ ବିବାହ କରିବାକୁ ଆସି ନଥିଲେ । ଧନୁ ଦେଖିବାକୁ ଆସିଥିଲେ । ତେଣୁ ସେ ନିର୍ଲିତ ଶିବତ୍ୱରେ ପ୍ରତିଷିତ । ସେଥିପାଇଁ ସେ ଶିବଧନୁ ଭାଙ୍ଗିପାରିଲେ । ଯେଉଁ ଧନୁରେ ଶିବ କାମଜୟ କରିଥିଲେ, ସେହି ଧନୁ କେବଳ କାମଜୟୀ ଶିବ ସ୍ୱରୂପ ବ୍ୟକ୍ତି ଭାଙ୍ଗିପାରିବେ ।

ରାମ ଶିବଧନୁ ଭାଙ୍ଗିଲେ । ଲକ୍ଷ୍ମୀ ରୂପା ସୀତା ତାଙ୍କୁ ବରଣମାଳା ଦେଲେ । ବଶିଷ ପରିଛିତିର ଅନୁଧ୍ୟାନ କରି ବିବାହ ପାଇଁ ଅନୁମତି ଦେଲେ । କିନ୍ତୁ ଅଭିଷେକ ପାଇଁ ଅନୁମତି ଦେଇନଥିଲେ । ଦଶରଥ ଅଭିଷେକ ପାଇଁ ଶୂଭଦିନ ଧାର୍ଯ୍ୟ କରିବାକୁ ବଶିଷଙ୍କୁ ପଚାରିବାରୁ ସେ ସବୁ ଦିଗ ବିଚାର କରି କହିଥିଲେ 'ଏମନ୍ତ ତୋ ସୂତ ରାମ ଯେ, ବସିବ ଯେ ଦିନ ରତୁ ସିଂହାସନେ ସେହିଟି ଶୁଭ ଲଗନ ଯେ'। ଅଭିଷେକ ସମୟରେ ସରସ୍ୱତୀ କୈକେୟୀଙ୍କ କ୍ୟରେ ରହିଲେ ଓ ଭୂଭାର ହରଣ ପାଇଁ ସୁରଭି ମଛରା ହୋଇଥିଲେ । ରାମ ଏ କଥା ଜାଣିପାରିଥିଲେ । ସେଥିପାଇଁ ସେ କୈକେୟୀ କିମ୍ବା ମଛରାକୁ ଦୋଷ ଦେଇନାହାନ୍ତି । ରାମ ରାକ୍ଷସମାନଙ୍କୁ ମାରିବେ । ସୀତା ଏଥିରେ ସାହାଯ୍ୟ କରିବେ । ରାମ ୧୪ ବର୍ଷ ବନବାସର ୧୩ ବର୍ଷରେ କାଳୀଙ୍କୁ ପସନ୍ନ କରି ସିଦ୍ଧିଲାଭ କଲେ । ରାମ ଅସୁର ଜୟକରି ସୀତା ଉଦ୍ଧାର କରିବେ ଓ ସୀତା ଅସୁର ନିଧନରେ ସାହାଯ୍ୟ କରିବେ, ସୀତା ଏହା ରର୍ଷିମାନଙ୍କଠାରୁ ଶୁଣିଥିଲେ କିନ୍ତୁ ବୁଝିପାରି ନ ଥିଲେ । କାରଣ ରାମ ତାଙ୍କ ପାଖରେ ଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ରାବଣ ଚୋରାଇନେବା ପରେ ସେ ବୁଝିପାରିଲେ ଓ ୧୪ ମାସ ନାମ ଜପକରି ସିଦ୍ଧିଲାଭ କଲେ । ରାମଙ୍କ ସହିତ ବନକୁ ଯିବାକୁ ସୀତା ଇଛା କରିବାରୁ ରାମ ତାଙ୍କୁ ଉପଦେଶ ଦେଇଥିଲେ ଅପୂର୍ବ ପଦାର୍ଥ ଲୋଭ କରିବ ନାହିଁ । ସୁନାମୃଗ ଦେଖି ସେ ଲୋଭ କଲେ, ଏଇ ତାଙ୍କର ପଥମ ଭୁଲ୍ ହେଲା । ଏହି ସୁନାମୃଗ ପାଓି ପାଇଁ ସେ ରାମଙ୍କୁ ନିବେଦନ କଲେ । ସେଥିପାଇଁ ସେ ସ୍ୱର୍ପତ୍ୱ ହରାଇଲେ । ମାରିଚର ଚିକାର 'ରକ୍ଷା କର ଲକ୍ଷୁଣ', ତାଙ୍କୁ ରାମଙ୍କ ସ୍ୱର ପର୍ରି ଲାଗିଲା ଓ ସେ ଲକ୍ଷ୍ମଣଙ୍କୁ ଭୂଲ୍ ବୁଝି ତିରୟାର କଲେ । କିନ୍ତୁ ଲକ୍ଷ୍ମଣ ଜାଣିଥିଲେ ଯେ ରାମ ଅପରାଜେୟ । ତଥାପି ଲକ୍ଷ୍ମଣ ସୀତାଙ୍କ ଅନୁରୋଧରେ ରାମଙ୍କ ଅନେୃଷଣରେ ଗଲେ ଓ କୁଟୀର ଛାଡିବା ପୂର୍ବରୁ ବିପଦର ସମ୍ଭାବନା ଜାଣିପାରି କୁଟୀର ଦ୍ୱାରଦେଶରେ ତିନୋଟି ରେଖା କାଟି ଦେଇଗଲେ । କାରଣ ଏହି ରେଖା ହିଁ ସୀତାଙ୍କୁ ସୁରକ୍ଷା ଦେଇପାରିବ । ରାବଣ ରଷି ବେଶ ଧରି ଭିକ୍ଷା ମାଗିବାକୁ ଆସିଲା ଓ ଭିକ୍ଷା ନ ଦେଲେ ଧର୍ମନାଶ ହେବ ବୋଲି ଯୁକ୍ତି କଲା । ତା'ପରେ ତିନିଗାର ଭିତରେ ଥାଇ ଭିଷା ଦେବା ନୀତିବିରୁଷ ବୋଲି ଯୁକ୍ତି ଦର୍ଶାଇଲା । ସୀତା ସେହି ତିନୋଟି ଗାର ମଧ୍ୟ ଲଙ୍ଘନ କଲେ । ତା'ପରେ ରାବଣ ତାଙ୍କୁ ଧରି ପାରିଲା । ସେ ଭୂଲ୍ କରିନଥିଲେ ଏ ସବୁ ଜାଣି ପାରିଥାନ୍ତେ । ସବୁ ସମୟରେ ଆମପତିଷିତ ଥିଲେ ଅନେକ ବିପଦ ଏଡାଯାଇ ପାରିବ । ରାବଣ ଚୋରାଇ ନେବା ପରେ ସୀତା ଏ ସବୁ ଉପଲବ୍ଧି କରି ନାମଜପ କଲେ । ରାମ ଲୟୁଣଙ୍କୁ ଦେଖି କହିଲେ, 'କାହିଁକି କୁଟୀର ଛାଡି ଆସିଲ ? ଏହା ଠିକ୍ ହେଲା ନାହିଁ । ସେଠାରେ କେଉଁଠି ଲୁଚିରହି ପାରିଥାଆନ୍ତ । ସୀତାଙ୍କୁ ରାକ୍ଷସ ଅପହରଣ କରି ନେଇଯିବେଣି ।' କୁଟୀରକୁ ଆସି ସୀତାଙ୍କ ପାଦଚିହୁ ପାଖରେ ରାକ୍ଷସ ପାଦଚିହୁ ଦେଖିଲେ । ଲଙ୍କାର ନନ୍ଦନକାନନ ପରି ସୂନ୍ଦର ଅଶୋକବନରେ ସୀତା ରହି ନିରନ୍ତର ନାମ ଜପ କରି, ରାମଧ୍ୟାନରେ ମଗୃ ହୋଇ ସିଦ୍ଧିଲାଭ କଲେ । ସେ ସମୟ ତନ୍ତ୍ର ବୁଝିପାରିଥିଲେ ଓ ଧ୍ୟାନ ଯୋଗସିଦ୍ଧା ଜଗଜନନୀତୃରେ ପତିଷିତା ହେଲେ । ସୀତାଙ୍କୁ ସରମା (ବିଭୀଷଣଙ୍କର ସ୍ତ୍ରୀ) କହିଲା, 'ମା', ଆମେ ତୁମକୁ ଚୋରାଇ ଆଣିବାରୁ ଆମ ରାଜ୍ୟ ଛାରଖାର ହୋଇଗଲା । ତୁମେ ତ ମା' ଭଗବତୀ, ତୁମେ କାହିଁକି ଦୁଃଖ ପାଉଛ ?' ସୀତା କହିଲେ, 'ବନରେ ରଷିମାନେ ଯେତେବେଳେ କହିଥିଲେ ଯେ ରାମଙ୍କ ଅସୁର ଉଦ୍ଧାର କାର୍ଯ୍ୟରେ ମୁଁ ସାହାସ୍ୟକାରିଣୀ, ସେତେବେଳେ ମୁଁ ବୁଝି ନ ଥିଲି ଯେ ମୋତେ

ଏପରି ଅଶୋକ ବନରେ ବନ୍ଦୀ ହେବାକୁ ପଡିବ । ଏବେ ବୁଝୁଛି ମୁଁ ଏତିକି କଷ୍ଟ ପାଇନଥିଲେ ରାମ ଆସିନଥାନ୍ତେ କି ଅସୁରମାନେ ଉଦ୍ଧାର ପାଇନଥାନ୍ତେ । ମୁଁ ଅସୁରମାନଙ୍କ ଉଦ୍ଧାରପାଇଁ ଏ ଦୁଃଖ ପାଉଛି । ମୁଁ ପରା ମା' । ମୁଁ ସହିବି ନାହିଁ ତ ସହିବ କିଏ । ଏ ଦୁଃଖ ତ ମୋର ଆନନ୍ଦ ।' ତରଣୀସେନ ବଧ ପରେ ସରମା କାନ୍ଦିବାରୁ ସୀତା ତାଙ୍କୁ ଉପଦେଶ ଦେଇ ବୋଧ କରିଥିଲେ । ସରମା କହିଲା, 'ମା' ତୁମେ ତ ଆମ ଶୋକ ଦୂର କରିପାରୁଛ, ନିଜେ କାହିଁକି ଏତେ ଦୁଃଖ ପାଉଛ ?' ସୀତା କହିଲେ, 'ରାକ୍ଷସ ଉଦ୍ଧାର ପାଇଁ ତାଙ୍କର ଜନ୍ମ ତେଣୁ ସ୍ୱେଛାରେ ସେ ଏ ଦୁଃଖ ବରଣ କରିଛନ୍ତି ।'

ରାମ ରାବଣ ଯୁଦ୍ଧରେ ରାବଣ ରାମଙ୍କୁ ଭଗବାନ ବୋଲି ବିଶ୍ୱାସ କଲା ନାହିଁ । କାରଣ ସେ ଯଦି ଭଗବାନ, ତେବେ ସୁନାମୃଗ ଦେଖି ଭୁଲିଲେ କିପରି ? ସୀତା ଭାବିଥିଲେ ରାବଣ ମରିବା ପରେ ରାମ ତାଙ୍କ ପାଖକୁ ଆସିବେ ଓ ସେ ରାମଙ୍କ ପାଦ ଧୋଇଦେବେ । ମାତ୍ର ରାମ ବିଭୀଷଣଙ୍କୁ ଲଙ୍କାରେ ଅଭିଷେକ କରାଇବା ପରେ ବିଚାର କଲେ ଯେ ରାବଣ ସୀତାଙ୍କୁ କୁଟୀର ଭିତରୁ ନେଲା କି ତିନିଗାର ଡେଇଁବା ପରେ ନେଲା । ଯଦି ସୀତା ତିନି ଗାର ଡେଇଁଲା ପରେ ରାବଣ ତାଙ୍କୁ ନେଲା, ତେବେ ସେ ତାଙ୍କୁ ଆଉ ଗୁହଣ କରିବେ ନାହିଁ । ରାବଣ ରଷି ବେଶରେ ଭିଷାମାଗିବା କେହି ତ ଦେଖିନାହିଁ । ତେଣୁ ସୀତା ଦୋଷୀ ସାବ୍ୟୟ ହେଲେ । ତେଣୁ ସୀତା ରାମଚନ୍ଦ୍ରଙ୍କୁ ପ୍ରଦକ୍ଷିଣ କରି ଅଗ୍ନି ପ୍ରଦକ୍ଷିଣ କରି ଧର୍ମକୁ ସାକ୍ଷୀ ରଖି ଅଗ୍ନିରେ ପ୍ରବେଶ କଲେ । ଜ୍ଞାନଦୀୟା ଧ୍ୟାନଶୁଦ୍ଧା ଜଗନ୍ମାତା ସୀତା ଅଗ୍ନିଦେବଙ୍କ ୟର୍ଶରେ ଆହୁରି ଦିୟୀମାନ ହୋଇ ଉଠିଲେ । ଅଗ୍ନିଦେବ ସୀତାଙ୍କୁ କୋଳରେ ଧରି ପ୍ରକାଶିତ ହେଲେ ଏବଂ ଲକ୍ଷ୍ମୀରୂପା ସୀତାଙ୍କୁ ସତୀ ଜଗନ୍ନାତା ବୋଲି ପ୍ରତିପନ୍ନ କରି ଶ୍ରୀରାମଙ୍କୁ ପ୍ରଦାନ କଲେ । ଏହାପରେ ଅଗୁଶୁଦ୍ଧା ସୀତାଙ୍କୁ ରୋମଙ୍କୁ ରାଜା କରିଥିଲେ ।

ରାଜ୍ୟରେ ପ୍ରଜାନୁରଞ୍ଚନ ପାଇଁ ରାମ ଗର୍ଭବତୀ ସୀତାଙ୍କୁ ବନକୁ ପଠାଇଥିଲେ । ସେଥିରେ ମଧ୍ୟ ସୀତା ଦୁଃଖିତା ହୋଇନଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ଯେତେବେଳେ ରାଜସୂୟ ଯଞ୍ଜ ସମୟରେ ଲବକୁଶଙ୍କ ରାମାୟଣ ଗାନ ଶୁଣି ପରିଚୟ ପାଇ ସୀତାଙ୍କୁ ଅଣାହେଲା, ଧୋବାଧୋବଣିଙ୍କ ଯୁକ୍ତିରେ ବାଧ୍ୟ ହୋଇ ରାମ ସତୀତ୍ୱ ପରୀକ୍ଷା ପାଇଁ ସୀତାଙ୍କୁ କହିଲେ । କାରଣ ସୀତା ତ ସତୀ, ଏକଥା ଆଗରୁ ରାମ ଜାଣିଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ଅଯୋଧ୍ୟାବାସୀ ପ୍ରଜା ତ ଏହା ଜାଣିନଥିଲେ । ସୀତା ଅଗ୍ନିପରୀକ୍ଷା ଦେବା ସେମାନେ ତ ଦେଖିନଥିଲେ । ତେଣୁ ରାମ କିଛି କହି ପାରିଲେନାହିଁ । ପ୍ରଜା ନିଜ ପୁତ୍ର ପରି । ପୁତ୍ର, କନ୍ୟାମାନଙ୍କ ଆଗରେ ସତୀତ୍ୱ ପରୀକ୍ଷା ଦେବାକୁ ପଡୁଥିବାରୁ ସୀତା ଅତି ଦୁଃଖରେ କହିଲେ, 'ମା' ବସୁଧା ତୁ ଫାଟିଯା ।' ତା'ପରେ ବସୁଧା ବିଦୀର୍ଣ୍ଣ ହେଲା । ସୀତା ପାତାଳକୁ ଚାଲିଗଲେ । ରାମ ବିକଳ ହୋଇ 'ହା ସୀତା' ବୋଲି କହି ଦଉତି ଗଲେ ତାଙ୍କୁ ଧରିବା ପାଇଁ । କିନ୍ତୁ ସେ ତାଙ୍କର କେଶାଗ୍ର ମାତ୍ର ଧରି ପାରିଲେ । ସେହି କେଶାଗ୍ର ଆଜି ଶ୍ୟାମଳ ଦୁର୍ବାଦଳ ହୋଇ ପୂଜା ସାମଗ୍ରୀ ହୋଇଛି । ରାମ ସୀତାଙ୍କୁ ଝୁରିଝୁରି ଦେହ ରକ୍ଷା କରିଥିଲେ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ବନଲତା ମହାନ୍ତି ମା' ଏକାମ ସାରସୃତ ମହିଳା ସଂଘ

### ନିଗମ ଉପଦେଶ

- ୧· ଗୁରୁ କୃପା ବଳରେ ପ୍ରକୃତ ଜ୍ଞାନ ଲାଭ ନହେଲେ ଶାୟପାଠ କରି ତାହା ବୁଝିପାରିବ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ପ୍ରକୃତରେ ଶାୟ ଓ ସବୁ ପ୍ରକାର ସାଧନାର ମୁଖ୍ୟ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଏବଂ ଫଳ ଏକ ।
- ୨· ବହୁଞ୍ଜାନ ଲାଭ କରିବାକୁ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ତୁମ ମାନଙ୍କୁ ଚିଉଶୁଦ୍ଧି ପଥ ଅବଲମ୍ବନ କରିବାକୁ ପଡିବ । ଏହି ଚିଉଶୁଦ୍ଧି ପଥକୁ ମୁଁ ଭକ୍ତି ପଥ ବୋର୍ଲି କହିଛି ।
- ୩ ଭଗବାନଙ୍କ ନିମିତ୍ତ ପାଗଳ ନହେଲେ କଅଣ ତାଙ୍କୁ କେହି ପାଇପାରେ? ବ୍ୟାକୁଳତା, ଆକୁଳତା ହିଁ ଯେ ତାଙ୍କୁ ପାଇବାର ଏକମାତ ପଥ ।
- ୪· ସାଧନ ଭଜନରେ ଶକ୍ତି ବୃଦ୍ଧି ହୁଏ ସତ, କିନ୍ତୁ ମୁକ୍ତି ଲାଭ କରିବାକୁ ଭକ୍ତି ଭିନ୍ନ ଅନ୍ୟ ଉପାୟ ନାହିଁ । ମୁଁ କହୁଛି ଏକମାତ୍ର ଭକ୍ତିଦ୍ୱାରା ସର୍ବାର୍ଥ ସିଦ୍ଧ ହୋଇପାରିବ ।
- ୫ କର୍ମକୁ ସାଧନା ଭାବରେ ଗହଣ କରି ନ ପାରିଲେ, ତଦ୍ୱାରା ଜୀବନରେ ଉନ୍ନତିର ଆଶା ବିଡମ୍ବନା ।

# ମୁଁ କିପରି ଠାକୁରଙ୍କୁ ପାଇଲି

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ସ୍ୱହ୍ୟ ପ୍ରତିଷିତ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଆଜି ଉତ୍କଳର ପୁରପଲ୍ଲୀରେ ବ୍ୟାଓ ହୋଇ ଯେପରି ତାଙ୍କରି ମହାନ ଇଛାକୁ ସୁସଂପାଦନ କରିବାରେ ନିୟୋଜିତ ହୋଇଛି, ଆଜି ତାହା ପ୍ରତ୍ୟେକ ଭକ୍ତ ନିର୍ଦ୍ୱ୍ୟୁରେ ସ୍ୱାକାର କରିବେ । କିନ୍ତୁ କିପରି ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଏହି ସ୍ୱହ୍ୟ ରୋପିତ କ୍ଷୁଦ୍ ଚାରାଟି ଆଜି ଏକ ବିଶାଳ ମହୀରୁହରେ ପରିଣତ ହୋଇଛି, ଏହା ଭାବିଲେ ଆମ ଠାକୁରଙ୍କର ନୀଳାଚଳ କୁଟୀରରେ ରହି କରିଥିବା ସେହି ମହାନ ସଂକଳ୍ପ କଥା ମନରେ ଆସେ । ଆଜି ଏଠାରେ ମୋ ନିଜର ଜୀବନକୁ ସେହି ମହାନ ଇଛା କିପରି ଅହେତୁକ ଭାବରେ ପ୍ରଭାବିତ କରି ମୋ ଜୀବନର ଗତିପଥ ବଦଳାଇ ଦେଇଥିଲା, ତାହା ପାଠକମାନଙ୍କ ଅବଗତି ନିମନ୍ତେ ନିମ୍ନରେ ଉଲେଖ କଲି ।

ମୋର ପିଲାଦିନ ରାଜଧାନୀ ଭୁବନେଶ୍ୱର ନିକଟରେ ଥିବ ଖୋର୍ଦ୍ଧାରେ କଟିଥିଲା । ବାପା ଶ୍ରୀ ବିପିନ ବିହାରୀ ନାୟକ ଖୋର୍ଦ୍ଧାଛିତ M.I Division ରେ କାର୍ଯ୍ୟରତ ଥିଲେ ଓ ମା' ଶ୍ରୀମତୀ ଖୁଲଣା ସୁନ୍ଦରୀ ନାୟକ ଆମେ ଦୁଇ ଭାଇ ଓ ଗୋଟିଏ ଭଉଣୀକୁ ନେଇ ଜୀବନ ଅତିବାହିତ କରୁଥିଲେ । ଏହିପରି ମୋର 10+2 ପଢା ସରିବା ପରେ ୧୯୯୨ ମସିହା ମେ' ବା ଜୁନ ମାସରେ କଟକ ଆସିଥାଏ । ସେତେବେଳେ ମୁଁ ଓଡିଶାର ତତ୍କାଳୀନ Engineering Entrance ଦେଇ ନ ଥାଏ । ତେବେ ମୋତେ SCB Medical Collegeରୁ Ophthalmic Assistant Diploma ରେ ନାମ ଲେଖାଇବାକୁ ଡାକରା ଆସିଥାଏ, ଏହା ମୋର କଟକ ଆସିବା ପ୍ରଥମ ନ ଥିଲା, ଏହା ପୂର୍ବରୁ ମଧ୍ୟ ମୁଁ କଟକର Ravenshaw Collegiate Schoolରେ ୯ମ ଓ ୧୦ମ ଶ୍ରେଣୀରେ ପାଠ ପଢିଥିଲି ।

ଯାହାହେଉ ମୁଁ ମେଡିକାଲରେ Ophthalmic Asst. ରେ admission ନେଇଗଲି । ମୁଁ ସେତେବେଳେ କଟକର ରାଣୀହାଟ ନିକଟଞ୍ଜ ତେଲିସାହିରେ ଥିବା ରଘୁ ସାହୁ ମେସ୍ରେ ରହୁଥିଲି । ମେସ୍ରେ ରହିବା ପରେ ଧୀରେ ଧୀରେ ସେଠାରେ ରହିଥିବା ଅନ୍ୟ ଛାତ୍ମାନଙ୍କ ସଂୟର୍ଶରେ ଆସିଲି । ତନ୍ମଧ୍ୟରୁ ସନ୍ତୋଷ ଦକ୍ଷିଣକବାଟ ନାମକ ପିଲା ଜଣେ ପାରାଦ୍ୱପରୁ ଆସି ରହି Ravenshaw College ରେ English Hons ନେଇ ପଢୁଥାଏ । ତାକୁ ମୁଁ ଅନେକ ମାଗାଜିନ, ବହି ଇତ୍ୟାଦି ପଢୁଥିବାର ଦେଖେ । କହିବା ବାହୁଲ୍ୟ ମୁଁ ସେଠାରେ ମେଡିକାଲରେ ପଢୁଥିବା ଏକମାତ ଛାତ । ମେସ୍ରେ ଧୀରେ ଧୀରେ ସମୟେ ମୋର ଘନିଷ ହେବାକୁ ଲାଗିଲେ ।

ସଂଧ୍ୟାବେଳେ ପ୍ରାୟତଃ ମୁଁ ଓ ସନ୍ତୋଷ ମିଶି ରାତିଭୋଜନ କରିବାକୁ ନିକଟରେ ଥିବା College Square ର ହୋଟେଲ, ଢାବା ଇତ୍ୟାଦିରେ ଖାଇବା ପାଇଁ ଯାଉଥାଉ । ହେଲେ ଆମକୁ କିଛି ସେମିତି ରୂଚୁ ନ ଥାଏ, ବେଳେବେଳେ ଖାଇବାକୁ ମଙ୍ଗଳାବାଗ, ଛତ୍ବଜାର ଆଡକୁ ଯାଉ । ସଂଧ୍ୟାବେଳେ ବୁଲିବୁଲି ଖାଇବାକୁ ଯିବା ଆସିବା ଭିତରେ ବହୁତ କଥା ଆମେମାନେ ଆଲୋଚନା କରୁଥାଉ । ସନ୍ତୋଷର English knowledge ଦେଖି ମୁଁ ବହୁତ ପ୍ରଭାବିତ ହୋଇଥାଏ । ମୁଁ ଥରେ ନୁହେଁ ଅନେକଥର ପରୀକ୍ଷା କରିବା ପାଇଁ ତାର ନିକଟରେ ଥିବା Webster's Full Size Dictionary ରୁ ଆଖିବୁଜି ଯେ କୌଣସି ପୃଷାରୁ ଯେ କୌଣସି word ର ଅର୍ଥ ତାକୁ ପଚାରିଛି ଏବଂ ଉତ୍ତରରେ ତତ୍ୟଣାତ୍ ତାର ସଠିକ ଉତ୍ତର ପାଇ ବିସ୍ମିତ ଓ ଚମତ୍କୃତ ହୋଇଛି । ଖାଲି ମୋତେ କାହିଁକି ପରବର୍ତ୍ତୀ ସମୟରେ ତାର ଏଭଳି word power ତାର ଶିକ୍ଷକ ଓ କଲେଜରେ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ପ୍ରଭାବିତ କରିଥିଲା ।

ମୋର ସେତେବେଳେ ଆଧ୍ୟାତ୍ଲିକ ଜ୍ଞାନ କହିଲେ ଶୂନ୍ୟ ପ୍ରାୟ ଥିଲା । କିନ୍ତୁ ମୋର ପିଲାଦିନରୁ ଆସନ ଇତ୍ୟାଦିର ଅଭ୍ୟାସ ଥିଲା । ମୁଁ ଯେତେବେଳେ ୫ମରେ ପଢୁଥିଲି, ଆମ ମାମୁଁଘର ଗାଁରୁ ଜଣେ ଯଦୁମାମୁଁ ଆସି ସେଠାରେ P.E.T. training ନେବାକୁ ଆସି ଖୋର୍ଦ୍ଧାରେ ଆମ ଘରେ ରହୁଥିଲେ । ସେ ୨ ମାସ ରହିବା ଭିତରେ ମୋତେ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ଆସନ ଶିଖାଇଥିଲେ । ରଘୁସାହୁ ମେସ୍ରେ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ମଝିରେ ମଝିରେ ସକାଳୁ ଉଠି ଆସନ କରେ । ଥରେ ସନ୍ତୋଷ ମୋତେ ଆସନ କରୁଥିବାର ଦେଖିଲା ପରେ ଆମର ଯୋଗ ଆସନ ଇତ୍ୟାଦି ଉପରେ ମଧ୍ୟ ଆଲୋଚନା ଚାଲେ । ଧୀରେ ଧୀରେ କଥା ଛଳରେ ସେ ବିଭିନ୍ନ ଆଧ୍ୟାତ୍ଲିକ ଶକ୍ତିସଂପନ୍ନ ବ୍ୟକ୍ତିବିଶେଷଙ୍କ କଥା ମୋତେ କୁହେ । ମୋତେ ଲାଗେ ସେ ବୋଧହୁଏ ବହୁତ ବହି ପଢୁଛି ତେଣୁ ଏତେ କଥା ଜାଣେ । ମୁଁ ଥରେ ତାକୁ ପଚାରିଲି ତୁମେ ଏତେ ବହିପତ୍ର ପଢିଛ, ତୁମକୁ ସବୁଠାରୁ କେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତି ବିଶେଷ ଭଲ ଲାଗେ ? ସେ କହିଲା ତାକୁ ସେମିତି କେହି ଏତେ ଭଲ ଲାଗି ନାହାନ୍ତି ଏ ଯାଏଁ ଯାହା ଦ୍ୱାରା ସେ ଅନୁପାଣିତ ହେବ । ସେ ସବୁ ବେଳେ କହେ ଆମକୁ ଗୋଟିଏ Perfect guidance ର ଅଭାବ । ସେ କୁହେ ମୁଁ ଯାହା ପଢି ଜାଣିଛି ହିନୁଧର୍ମରେ ଜଣେ ଆଧ୍ୟାତ୍ଲିକ ଗୁରୁଙ୍କ ବିନା ଏ ସବୁ ଯୋଗ ଆସନ ଧର୍ମ କର୍ମ ସବୁ ନିଷ୍ଠଳ । ଏମିତି ଗୁରୁ

କେଉଁଠାରୁ ମିଳିବେ ଇତ୍ୟାଦି କଥା ଆମେମାନେ ଆଲୋଚନା କରି କୈାଣସି ଅବଲମ୍ବନ ପାଇ ନଥାଉ । ଗତାନୁଗତିକ ଭାବରେ ଜୀବନ କଟି ଚାଲିଥାଏ । ତେବେ ଗୁରୁ ନ ପାଇଲେ ଯେ ଆଉ କିଛି ହେବନି ଶୁଣି ମୋର ମନରେ ତାହା ରହିଯାଇଥାଏ, ମଝିରେ ମଝିରେ ସେହି କଥା ଖାଲି ଉଙ୍କି ମାରୁଥାଏ । ଏପରି ୧-୨ ମାସ କଟିଗଲା ।

ଥରେ କଟକରେ ହୁଏତ ୧୯୯୨ ମସିହା ଅଗଷ୍ଟ କିମ୍ବା ସେପ୍ଟେମ୍ବର ମାସରେ ଗୋଟିଏ ନ୍ୟାସନାଲ ଲେଭେଲ୍ର ପୁୟକମେଳା ପଡିଥାଏ । ଏହା ବାରବାଟୀ ଝାଡିୟମ୍ର କବ୍ ହାଉସ୍ରେ ଲାଗିଥାଏ । ସତ୍ତୋଷ ଓ ମୁଁ ଏକଥା ଶୁଣି ଦିନେ ସଂଧ୍ୟାରେ ବାହାରିଲୁ । ରିକ୍ସାରେ ବସି ଗଲୁ ଝାଡିୟମ୍ । ବିଭିନୃ ଝଲ୍ ବୁଲି ଦେଖିଲୁ । କିଛି କିଛି ବହି କି**ଣି**ଲୁ । ବହୁତ ଝଲ୍ ବାହାରୁ ବାହାରୁ ମଧ୍ୟ ବୁଲି ଚାଲିଯାଉଥିଲୁ । ଏମିତି ଦେଖୁ ଦେଖୁ 'ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ତ ସଂଘ' ବୋଲି ଗୋଟିଏ ବ୍ୟାନର୍ ଦେଖିଲୁ । ମୁଁ କହିଲି ଏଟା କଣ କି ରେ ? ସନ୍ତୋଷ କହିଲା ସେଠି କିଛି Science କି Eye related ବହି ମିଳିବ ନାହିଁ । ସେଠି ତୋ ମତଲବ ଜିନିଷ କିଛି ନାହିଁ । ମୁଁ ଆଉ ଟିକିଏ ବ୍ୟାନର୍ଟା ପଢିଲି, ଲେଖାଥିଲା "ସ୍ୱାମୀ ନିଗମାନନ୍ଦଙ୍କ କୂତ ସାରସ୍ତ ଗଛାବଳୀ" । ମୁଁ କହିଲି ଏ କଣ କୋଉ ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ବିଷୟ ଏଠି ଲେଖାହୋଇଛି । ସନ୍ତୋଷ କହିଲା ଆରେ କିଛିନାହି, ଆଉ ଯାହା ପଇସା ଥିବ ଯିବ ତୋର, ଆମେ ଆଗକୁ ଗଲୁ । ଫେରିବା ବାଟେ ସେ ଷଲ୍ଟା ପୁଣି ପଡିଲା, ମୁଁ କହିଲି ସେ ଷଲ୍କୁ ଯିବା ଦେଖିବା କଣ ବହି ସବୁ ମିଳେ । ଏ ଥର ମୋର ଆଗହ ଦେଖି ସତ୍ତୋଷ କହିଲା, ଚାଲ ଯିବା । ମୋର ବୋଧହୁଏ ଜୀବନରେ ଏତେଗୁଡିଏ ଆଧ୍ୟାତ୍ୱିକ ପୁୟକାବଳୀ ଦେଖିବା ଥିଲା ପଥମ । ସେ ଷଲ୍ରେ ଥିବା ଭାଇ ଆମକୁ ବିଭିନ୍ ବହି ଯୋଗୀଗୁରୁ, ଜ୍ଞାନୀଗୁରୁ, ତାୟିକ ଗୁରୁ ଇତ୍ୟାଦି ଦେଖାଇଲେ । ମୁଁ ଦେଖୁଥାଏ ପଇସା କେତେ ଅଛି । ଦେଖିଲି ୨୦-୩୦ ଟଙ୍କା ଭିତରେ ବହିଗୁଡିକ । ସନ୍ତୋଷକୁ ପଚାରିଲି ତୁମେ କେବେ ଏହାଙ୍କ ନାମ ଶୁଣିଛ ? ମୁଁ ତ କେବେ ଶୁଣିନି । ସେ କହିଲା, 'ନିଗମାନନ୍ଦ ନିଜ ପଦୀଙ୍କୁ ପାଇବାକୁ ଯାଇ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଲାଭ କରିଥିଲେ ।' ମୁଁ ଟିକିଏ ଦୋ ଦୋପାଞ୍ଚ ହୋଇ ୫୦ ଟଙ୍କା ଖର୍ଚ୍ଚ କରିବି କି ନ କରିବି ସେ କଥା ଭାବୁଥାଏ । ଏମିତି ଆଉ ବହି ନ କିଣି ଆମେ ପାଖରେ ଗୋଟିଏ ହୋଟେଲ୍ରେ ଖାଇ ଫେରିଲୁ । ବାଟରେ ସନ୍ତୋଷ ସ୍ୱାମୀ ନିଗମାନନ୍ଦଙ୍କ ବିଷୟରେ ଆଉ କିଛି କହିଲା କିପରି ସେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ପକାର ସାଧନା କରିଥିଲେ, ହେଲେ ପୂରା ଜୀବନୀଟା ତାକୁ ମଧ୍ୟ ଜଣା ନ ଥିଲା । ଆମେ ରାତିରେ ମେସ୍କୁ ଫେରିଲୁ । ହେଲେ ମୋତେ ଆଉ ଠିକ୍ ଭାବେ ନିଦ ହେଲାନି, ଭାବୁଥାଏ କିଛି ଗୋଟିଏ ଯେମିତି ହ୍ରାଇବସିଲି, ବହି ଦୁଇଟି କିଣି ଦେଇଥିଲେ ଯାଇଥାନ୍ତା । ସେ ନିଗମାନନ୍ଦ ନାମଟି ଖାଲି ରାତି ଯାକ ଧନ୍ଦି ହେଲି, ଭାବୃଥାଏ ବହି କିଣିଥିଲେ କିଛି ଗୋଟେ ଜାଣିଥାନ୍ତି ଇତ୍ୟାଦି । ସକାଳ ହେଲା, ସନ୍ତୋଷକୁ ଯାଇ ସେ କଥା କହିଲି, ସେ କହିଲା ଠିକ ଅଛି ଆଉ ଥରେ ଯିବା, ବହି ନେଇ ଆସିବା । ହେଲେ ପୃୟକ ମେଳା ଆଉ ମାତ ୨ ଦିନ ଥାଏ ମୁଁ କହିଲି ଆଜି ଯିବା ତାହେଲେ । ସେ କହିଲା ସଂଧ୍ୟା ବେଳେ ଦେଖିବା । ସଂଧ୍ୟାବେଳକୁ ଆଉ ରିକସାରେ ଖର୍ଚ୍ଚ କରିବାକୁ ମନ ହେଲାନି ଆମର, ମାସ ଶେଷ ହେଲାଣି ଆଗ ଦିନ କିଛି ପଇସା ଖର୍ଚ୍ଚ ହୋଇଛି, ଏମିତି ଭାବି ପୁଣି ଦବି ଯାଇ ବସିଗଲୁ । ଏଥରକ ମଧ୍ୟ ରାତିରେ ଆଉ ନିଦ ହେଲାନି, ହେଲେ ରିଜ୍ସା ଖର୍ଚ୍ଚକୁ ବଞାଇବାକୁ ମୁଁ ଆଉ ମେସ୍ରେ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ପଚାରିଲି, କିଏ ହେଲେ ସଂଧ୍ୟାବେଳେ ତା ସାଇକେଲଟା ଧାର ଦେଇଦେବ । ଏମିତି ଖୋଜି ଖୋଜି ଜଣେ ମିଲିଲା, ସେ କହିଲା କାଲି ସଂଧ୍ୟାରେ ତୁମେ ସାଇକେଲଟା ନେଇପାର, ହେଲେ ତା ଚକାର ପବନ ରହୁନି ତାକୁ ମଝିରେ ମଝିରେ ପବନ ଦବାକୁ ପଡିବ, ମୁଁ କହିଲି ହେଉ ପଛେ ଚଳିବ । ତା ପରେ ଦିନ କେମିତି ବିତିଲା ଆଉ ମନେ ନାହିଁ ।

ପରଦିନ ସଂଧ୍ୟାବେଳକୁ ସନ୍ତୋଷ ଆଉ ମୁଁ ବାହାରିଲୁ । ରାତି ଯଦି ଅଧିକା ହେଇଯିବ ସାଇକେଲରେ ପବନ କେମିତି ଦେବୁ, ବହି ଆଉ ଥିବ କି ନ ଥିବ ଏମିତି ବିଭିନ୍ନ ବିଷୟ ଭାବି ଭାବି ଚାଲିଲୁ । ବାଟରେ ସନ୍ତୋଷ କହିଲା ଭାଇ ଯାହା ନେବା ମିଶି କରି ନେବା, ମିଶି ପଢିବା, ମୁଁ କହିଲି ହଁ ସେୟା ହେବ । ଷ୍ଟାଡିୟମ୍ରେ ପହଞ୍ଚିଲୁ । ସେଦିନ ପୁଞ୍ଚକମେଳାର ଶେଷ ଦିନ ବହୁତ ଭିଡ ଜମି ଥାଏ । ଆମେ ସିଧା ସେହି ଷ୍ଟଲ୍କୁ ଗଲୁ । ସନ୍ତୋଷ କହିଲା -ମୁଁ ଜୀବନୀ ଓ 'ଜ୍ଞାନୀଗୁରୁ' ନେବି । ତୁମେ 'ଯୋଗୀଗୁରୁ' ବା ଅନ୍ୟ ଯାହା କିଛି ନିଅ । ସେଇୟା ହେଲା । ହେଲେ ସେ କହିଲା ମୁଁ ହିନ୍ଦୀ ଜୀବନୀଟା ନେବି ମୋର ହିନ୍ଦୀ ଜ୍ଞାନ ଟିକିଏ କମ୍ । ମୁଁ 'ଯୋଗୀଗୁରୁ' ଆଉ 'ତାବ୍ଧିକ ଗୁରୁ' ବହି ଆଣିଲି ।

ମେସ୍କୁ ଆସିଲା ପରେ ମୁଁ 'ଯୋଗୀଗୁରୁ' ବହି ପଢିବା ଆରମ୍ଭ କରିଦେଲି, ଏକା ଥରକେ ପଢି ଶେଷ କରିଦେଲି । ବହୁତ ନୂଆ ନୂଆ କଥା ଲେଖା ହୋଇଥାଏ । ପଢି ବହୁତ ଖୁସି ଲାଗୁଥାଏ । ଯୋଗରେ ଚକ୍ର, ସମାଧି ଇତ୍ୟାଦି ଥାଏ ବୋଲି ଜାଣି ନ ଥିଲି । ସବୁଠାରୁ ବିଚିତ୍ର ଲଗୁଥାଏ ଠାକୁର କିପରି ଯୋଗୀଗୁରୁ ସନ୍ଧାନ ପାଇଥିଲେ । ପରଦିନ ଜୀବନୀ ବହି ଆଣି ମଧ୍ୟ ସାରିଦେଲି ।ଏହିପରି କିଛିଦିନ ବିତିଗଲା । ଆମେ ବହି ପଢି ଠାକୁରଙ୍କ ସାଧନ ଜୀବନ କିପରି ବୈଚିତ୍ୟମୟ ଥିଲା ତାହା ଆଲୋଚନା କରୁଥାଉ, ହେଲେ ଆଉ କିଛି ବହି ଆଣିଥିଲେ ଭଲ ହୋଇଥାନ୍ତା ବୋଲି ମୁଁ ଭାବୁଥାଏ ।

ଏହା ପରେ କିଛି ଦିନ ବିତିଗଲା । ରଘୁସାହୁଙ୍କ ପୁଅ ହଠାତ୍ ଆଉ କାହାକୁ ମେସ୍ରେ ରଖିବନି ବୋଲି କହିଲା, ଆମେ ଅଗତ୍ୟା ଉପାୟ ନ ଦେଖି ଅନ୍ୟ ମେସ୍ ହଞ୍ଲେ ଖୋଜିବାକୁ ଲାଗିଲୁ । ମୁଁ ପାଖରେ ଥିବା ରଶୁନିବାସ ନାମକ ମେସ୍କୁଯାଇ ରହିଲି । ସନ୍ତୋଷକୁ Raveshawରେ Hostelରେ ଜାଗା ମିଳିଥାଏ । ସେ ଯାଇନଥିଲା, ଏବେ ସେଠାକୁ ଗଲା । ଏହା ମଧ୍ୟରେ ରଘୁସାହୁ ମେସ୍ରେ ଆଉ ଜଣେ ପିଲା ମଧ୍ୟ ଆସିଥିଲା । ତାକୁ ମୁଁ ରଥ ବୋଲି ଡାକୁଥିଲି । ସେ ମଧ୍ୟ ମୋ ସାଙ୍ଗେ ରଶିୂନିବାସରେ ଆସି ରହିଲା । ରଥ Costing କର୍ଥିଲା । ଏମିତି ଆଉ କିଛି ଦିନ କଟିଗଲା । ସନ୍ତୋଷ ମଝିରେ ମଝିରେ ଆସୁଥାଏ, ଆମେ ବୁଲାବୁଲି କରୁଥାଉ । ହେଲେ ମୋତେ ଆହୁରି ଠାକୁରଙ୍କ ବିଷୟରେ ଜାଣିବାକୁ ଇଛା ହେଲା । ବହି ଆଉ କେଉଁଠାରୁ ପାଇବି ? ସେ ସବୁ ବହି ଦେଖି ଜାଣିଲି, ୨ଟା ଜାଗାରୁ ବହି ମିଳିପାରିବ, ଆଉ ୨ଟି ଯାକ ଜାଗା କଟକରେ ଅଛି । ଗୋଟିଏ ହେଲା ଚୈତନ୍ୟ ଚରଣ ଦାସ୍, ସମାଜ ଅଫିସ୍ କଟକ, ଆଉ ଗୋଟିଏ ହେଲା ନିଗମ ସ୍କୃତି କୁଟୀର, ଯୋବା, କଟକ । ପଥମେ ଭାବିଲି, ନିଗମ ସ୍କୃତି କୁଟୀର ଖୋଜିବି ବୋଲି । ରଥ ସାଙ୍ଗେ ସାଇକେଲରେ ଯୋବା ଯାଇ କେତେ ଦିନ ଖୋଜିଲୁ । ଯୋବା ବ୍ୟାରେଜରେ ଥିବା ଲୋକ, ରିକସାବାଲା ଇତ୍ୟାଦିଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ପଚାରିଲୁ ହେଲେ କେହି କହିପାରିଲେ ନାହିଁ ସୁତି କୁଟୀର କେଉଁଠାରେ ଅଛି ବୋଲି । ମୁଁ ଭାବିଲି ବୋଧେ ବହୁତ ପୁରୁଣା ଠିକଣା, ସେଥିପାଇଁ କେହି ଜାଣିପାରୁ ନାହାନ୍ତି । ଭାବିଲି 'ସମାଜ' ଅଫିସ୍ ତ ଯେମିତି ହେଲେ ଅଛି । ଏହାପରେ ରଥ ତା ଗାଁକୁ ଗଲା ମାସେ ହେବ । ମେସ୍ରେ ଆହୁରି ଅନେକ ପିଲାଙ୍କ ସହିତ ସେତେବେଳକୁ ଚିହା ହୋଇଥାଏ, ମୁଁ ଏହା ଭିତରେ ମେସ୍ରେ ୨ ମାସ ମ୍ୟାନେଜର ମଧ୍ୟ ହୋଇସାରିଥାଏ । ଜଗତ୍ସିଂପୁରରୁ କେତେଜଣ ପିଲା ସେଠାରେ ରହୁଥିଲେ, ତାଙ୍କ ଭିତରେ ମିଟୁ ବୋଲି ଜଣେ ପିଲା ଥିଲା । ଦିନେ ସେ ମୋତେ ନେଇ 'ସମାଜ' ଅଫିସ୍ରେ ପହଞ୍ଚିଲା । ସେଠାରେ ମୋତେ ପଚାରିଲେ କାହାକୁ ଖୋଜୁଛ ? ମୁଁ କହିଲି ଚୈତନ୍ୟ ଚରଣ ଦାସଙ୍କ ସହ ଦେଖା କରିବାର ଅଛି, ମୋର ବହି କିଣିବାର ଅଛି ତାଙ୍କଠାରୁ । ସେ ମୋତେ ଦେଖି ହସିଲେ । କହିଲେ ଚୈତନ୍ୟ ବାବୁ କଣ ଆଉ ଅଫିସ୍ରେ ଅଛନ୍ତି, ସେ Retired ହୋଇ କେବେଠାରୁ ଗଲେଣି, ଏବେ ଭୁବନେଶ୍ୱରରେ ରହୁଛନ୍ତି । ମୁଁ ମଧ୍ୟ ଭାବିଲି ସତକଥା, ମୋ ମୁଞ୍ଜୁ ଏ କଥା ଆସିଲାନି । ସେଠାରୁ ହତୋସାହ ହୋଇ ଫେରିଲି, ଭାବିଲି ଏବେ ନିଗମ ସ୍କୁତି କୁଟୀରକୁ ଯେମିତି ହେଲେ ପାଇବାକୁ ପଡିବ । ଏମିତି ଆଉ କିଛି ଦିନ ବିତିଗଲା ପରେ ରଥ ଗାଁରୁ ଫେରିଆସିଲା, ମୁଁ ତାକୁ ସବୁକଥା କହିଲି, କହିଲି ଭାଇ ଯେମିତି ହେଲେ ଏ ଜାଗାଟା ଖୋଜି ବାହାର କର । ସେ କହିଲା, ମୁଁ ଖୋଜି ବାହାର କରିବି, ତୃ ବ୍ୟୟ ହୁଅନା ।

ଏମିତି ଆଉ କିଛି ଦିନ ଗଲା । ମୁଁ ତାକୁ ପଚାରୁ ଥାଏ, ମିଳିଲା କି ନାହିଁ । ହଠାତ୍ ଦିନେ ସଂଧ୍ୟାବେଳା ଆସି କହିଲା ମୁଁ ପାଇଗଲି ସେ ଜାଗା । ମୁଁ ଶୁଣି କହିଲି ଚାଲେ ଯିବା ଏବେ । ଦୁହେଁଯାକ ଗଲୁ, ଯାଇ ଦେଖିଲି ଯେଉଁ ପୁରୁଣା ମନ୍ଦିରଟିକୁ ଦେଖି ମୁଁ ସବୁବେଳେ ଭାବୁଥିଲି, ଏଠି କଣ ଠାକୁରଙ୍କ ଆଶ୍ୱମ ଥିବ ? ସେଠିକି କେବେହେଲେ ପଚାରିବାକୁ ଯାଇ ନ ଥିଲି । ଆଶ୍ୱମକୁ ଗଲି, ସେତେବେଳେ ସଂଧ୍ୟା ପୂଜା ସରି ଯାଇଥିଲା । ମୁଁ ଆସନ ମନ୍ଦିର ବାହାରେ ପ୍ରଣାମ କରି ଆସିଲି । ସେଠାରେ ଭାଇମାନେ ଥିଲେ । ମୁଁ ବହି କିଣିଲି, ଏହା ଭିତରେ ବହି କିଣିବି ବୋଲି ୩୦୦ ଟଙ୍କା ଜମାଇ ରଖିଥାଏ । ୩୦୦ ଟଙ୍କାରେ କଥାମୃତ, କଥାସଂଗ୍ରହ, ନୀଳାଚଳ ବାଣୀ, ନୀଳାଚଳେ ଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ, ତତ୍ତ୍ୱମାଳା, ନିଗମ ଉପଦେଶ ଇତ୍ୟାଦି ପ୍ରାୟ ସବୁ ବହି କିଣି ପକାଇଲି । ତାପରେ ମୁଁ ବହିପତ୍ର ସବୁ ପଢୁଥାଏ ଏବଂ ପ୍ରାୟତଃ ସଂଧ୍ୟାରତି ସମୟରେ ମୁଁ ଆଶ୍ରମକୁ ଯାଏ । ତାପରେ ଧୀରେ ଧୀରେ ଅନୁଭବ କଲି ଯେପରି ଜୀବନଟା କିପରି ଆନନ୍ଦମୟ ହୋଇଯାଇଛି, ପୂର୍ବର ଆଉ ଲକ୍ଷ୍ୟହୀନ ଜୀବନ ନୁହେଁ, କିପରି ଏକ ଛନ୍ଦବଦ୍ଧ ଭାବରେ ଏକ ଲକ୍ଷ୍ୟରେ ଚାଲିଛି । ମୋର କୌଣସି ଦିଗକୁ ଏତେ ଲକ୍ଷ୍ୟ ନ ଥାଏ । ମୁଁ ଯେପରି ଚିନ୍ତାଶୂନ୍ୟ ହୋଇ ଆନନ୍ଦରେ ଦିନ କାଟୁଥାଏ । ମୁଁ ମନେ ମନେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ନିଜର ଗୁରୁ ବରଣ କରିନେଇଥାଏ ଏବଂ ଏଭଳି ଜଣେ ଶକ୍ତିଶାଳୀ ଗୁରୁଙ୍କ ଆଶ୍ରୟ ନେଇଥିବାରୁ ମନେ ମନେ ନିଜକୁ ଭାରି ଗର୍ବିତ ମନେ କରୁଥାଏ । ସଂଧ୍ୟା ହେଲା ମାତ୍ରେ ସେପରି ଏକ ପ୍ରବଳ ଆକର୍ଷଣରେ ମୁଁ ଆଶ୍ରମକୁ ଧାଇଁ ଯାଉଥିଲି । ଦିନକୁ ଦିନ ସେହି ଆକର୍ଷଣ ଯେପରି ବଢି ଚାଲୁଥାଏ । ଏହା ସବୁ ସେହି ଠାକୁରଙ୍କ କୃପା ବୋଲି ଧୀରେ ଧୀରେ ଜାଣିପାରିଲି ।

ଏହା ଭିତରେ ମୋର 2nd yr ରେ ମୁଁ କଟକସ୍ଥିତ ସିଟି ହସ୍ପିଟାଲରେ ଟ୍ରେନିଂ ନେଉଥାଏ ।ଏହିପରି କିଛିଦିନ ପରେ ବାପାଙ୍କର ବଦଳି ହୋଇଗଲା । ସେ କଟକ ନୂଆବଜାର ଅଫିସ୍ରେ ଯୋଗ ଦେଲେ । ଏହା ୧୯୯୩ ଅଗଞ୍ଜ ମାସ କଥା । ପରେ ମୁଁ ମେସ୍ ଛାଡି ଘରେ ରହିଲି । ସଂଧ୍ୟାରତିରେ ଯୋଗ ଦେବା ପୂର୍ବ ପରି ଚାଲିଥାଏ ବରଂ ଘରେ ରହିବାରୁ ଆହୁରି ସୁବିଧା ହେଲା । ଘରେ ମୁଁ ଜଣାଇ ଦେଇଥାଏ ସେ ମୁଁ ଏପରି ଠାକୁରଙ୍କ ଆଶ୍ରମକୁ ଯାଉଛି ବୋଲି । ଘରେ ମୋତେ କହିଲେ ତୁ ଗୋଟେ କି ପାଠ ପଢିଲୁ ସେ ଆମେ କାହାକୁ କହିଲେ, ସେମାନେ ବୁଝି ପାରୁ ନାହାନ୍ତି । ମୁଁ ଭାବିଲି ଏଥର Medical Entrance ଦେଇ M.B.B.S କରିବି ଯେ ସମୟେ ଠିକ୍ ଭାବେ ବୁଝିବେ, ଆମ ଘରେ କେହି ମେଡିକାଲ ପଢି ନାହାନ୍ତି । ମୁଁ ମେଡିକାଲ ପଢିଲେ କିଛି ନହେଲେ ଠାକୁରଙ୍କର ନାଁ ରଖିବି । ଏମିତି ଭାବି ଭାବି ମୁଁ preparation ଆରମ୍ଭ କରିଦେଲି । କିନ୍ତୁ ସେହି ବର୍ଷ ମିଳିତ ପ୍ରବେଶିକା ପରୀକ୍ଷା ହେଲା, ଘରେ ବୋଉ ବାଧ୍ୟ କରି କହିଲା ତୁ Engineering ଟା ମଧ୍ୟ ଦେଇ ଦେ । ମୁଁ କହିଲି ଠିକ ଅଛି । ପରୀକ୍ଷା ହେଲା, ମୁଁ ଭାବୁଥିଲି ମୋର ମେଡିକାଲ ପରୀକ୍ଷା ଭଲ ହୋଇଛି,

ହେଲେ ଇଚ୍ଛାମୟଙ୍କ ଇଛା କିଛି ଅଲଗା ଥିଲା । ଫଳ ବାହାରିଲା, ମୋର ଇଞିନିୟରିଂରେ ର୍ୟାଙ୍କିଙ୍ଗ ଆସିଥିଲା, ହେଲେ ମେଡିକାଲରେ ଫାର୍ମାସୀଷ୍ଟ ପାଇଁ ଡାକରା ଆସିଥିଲା । ମୋର ସେ ଫାର୍ମାସିଷ୍ଟ ପଢିବା ପାଇଁ ଆଦି । ମନ ନ ଥିଲା, ମୁଁ ଘରେ କହିଲି ଏ ବର୍ଷ ଯାହା ହେଲା, ମୁଁ ଆର ବର୍ଷକୁ ଆଉ ଥରେ ଦେବି, ମେଡିକାଲଟା ପାଇଯିବି । ଘରେ କହିଲେ, ନାଁ ନାଁ ତୁ ଯାହା ପାଇଛୁ ସେ ବି ଭଲ, ସେୟା ପଢ କିଛି ଅସୁବିଧା ନାହିଁ । ମୋର ଅନିଛା ସତ୍ୱେ Ophthalmic Asist. Course ରେ ଡୋରି ବନ୍ଧା ହେଲା ଓ ମୁଁ ୧୯୯୪ ମସିହାରେ ଇଞ୍ଜିନିୟରିଂରେ ନାମ ଲେଖାଇଲି । ହେଲେ ଇଞ୍ଜିନିୟରିଂ ପ୍ରବେଶିକା ପରୀକ୍ଷାରେ ମୋର ର୍ୟାଙ୍କ କିପରି ଆସିଲା, ତାହା ମୋ ପାଇଁ ଏବେ ମଧ୍ୟ ପ୍ରହେଳିକାମୟ । ମୋର ଭଲକରି ମନେଅଛି, ମୁଁ ମେଡିକାଲ ପାଇଁ ପଢିଥିଲି, ଆଉ mathematics ପ୍ରାୟ ଭୁଲିଯାଇଥିଲି । ଏହି ୨ ବର୍ଷ ଭିତରେ, mathematics ପେପରରେ ମୋର ସେ ଫର୍ମୁଲାଗୁଡିକ ମନେ ନ ଥିଲା, ମୁଁ ସେ ପରୀକ୍ଷା ହଲ୍ରେ ବସି କି ଫର୍ମୁଲା ଗୁଡିକ derive କରି ପେପର ଦେଇଥିଲି । ତେଣୁ ମୋର ଆଧିକାଂଶ ସମୟ ନଷ୍ଟ କରିଥିଲି । ଅଧା ପ୍ରଶ୍ନ ମୁଁ ଉତ୍ତର ଦେଇଥିବି କି ନାହିଁ ସନ୍ଦେହ ତେଣୁ ମୋର ସେତେ ଭଲ ହୋଇନଥିଲା । ହେଲେ ଏବେ ବୁଝି ପାରୁଛି ଯେ ସେତେବେଳକୁ ମୋର ବୋଲି ଆଉ କିଛି ନଥିଲା, ତାଙ୍କର ମହାନ ଇଛାର କାର୍ଯ୍ୟାରମ୍ଭ ହୋଇଯାଇଥିଲା । ସେହିଦିନଠାରୁ ଏକ ପ୍ରକାର ଆଡୁସମର୍ପଣ ଯେପରି ହୋଇଗଲା ଏବଂ ଏହା ପରଠାରୁ ମୁଁ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପରେ ସବୁ ଭାର ଛାଡି ଏକ ପକାର ନିଷ୍ଟିଷ୍ଟ ହୋଇଯାଇଥିଲି ।

ଆଶ୍ରମକୁ ପୂର୍ବ ପରି ଯାଉଥାଏ । ମୋତେ ଭାଇମାନେ କହିଲେ ତୁମେ ଏଥର ସଂଘପୂଜାରେ ଆସ । ପ୍ରତି ରବିବାର ଦିନ । ସେବେଠାରୁ ମୁଁ ସଂଘପୂଜାରେ ଯୋଗ ଦେବାକୁ ଲାଗିଲି । କିଛି ଦିନ ପରେ କହିଲେ, ଏଥର ଧୋତି ଚଦର ପିଛି ଆସ । ଘରେ ବାପାଙ୍କୁ ମିଳିଥିବା ନୂଆ ଧୋତି ବୋଉ ଦେଲା । ଏଥର ଧୋତି ଚଦର ପିଛି ପୂଜାରେ ଯୋଗ ଦେବାକୁ ଲାଗିଲି । ତାପରେ ମୋତେ ସଭାପତି କହିଲେ ଗୋତିଏ ଅନୁମତି କେନ୍ଦରୁ ଆଣି ଏଶିକି ଦର୍ଶକ ହିସାବରେ ପୂଜାରେ ଯୋଗ ଦେବାକୁ ଲାଗିଲି । ତାପରେ ମୋତେ ସଭାପତି କହିଲେ ଗୋତିଏ ଅନୁମତି କେନ୍ଦରୁ ଆଣି ଏଶିକି ଦର୍ଶକ ହିସାବରେ ପୂଜାରେ ଯୋଗ ଦିଅ । ଆର ବର୍ଷକୁ ସଂଘସେବୀ ହେବା ପାଇଁ ଦରଖାୟ ଦେବ । ମୁଁ ସେୟା କର୍ଲି । ଭାଇ ମୋତେ ବତାଇଦେଲେ, ମୁଁ ଦରଖାୟ ଲେଖିଲି । ସବୁ ଦିନ ସକାଳେ କଲେଜ ଯାଏ, ଫେରିବା ବାଟରେ ସେଦିନ ସତ୍ୱିଷା ମନ୍ଦିରକୁ ଗଲି । ସେହିଠାରେ ପ୍ରଥମ କରି ଚୈତନ୍ୟ ଭାଇଙ୍କ ସଙ୍ଗେ ଦେଖାହେଲା । ପୂର୍ବ କଥା ମନେ ମନେ ଭାବି ଆନନ୍ଦିତ ହେଲି । ଅନୁମତି ମିଳିଗଲା, ତା ପରଠାରୁ ମୁଁ ନିୟମିତ ସଂଘରେ ଯୋଗଦେଲି । କଟକରେ ସେବକ ସଂଘର ଅଧିବେଶନରେ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ଯୋଗ ଦେବାକୁ ଲାଗିଲି । ଏହାର ପରବର୍ଷ ଅର୍ଥାତ୍ ୧୯୯୫ ମସିହାରେ ମୁଁ ନୂତନ ସଂଘସେବୀ ଭାବରେ ଦରଖାୟ କରି ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ ହୋଇଗଲି । ସେହି ଦିନଠାରୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପାରୁ ମୁଁ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘରେ ନିୟମିତ ସଂଘସେବୀ ଭାବରେ ଯୋଗ ଦେଇ ଆସୁଅଛି । ଓଡିଶାରେ ଏହା ପରେ ତାଳଚେରରେ ହୋଇଥିବା ସନ୍ତିଳନୀ ଥିଲା ମୋର ପ୍ରଥମ ସନ୍ତିଳନୀରେ ଯୋଗଦାନ ।

ଏହା ପରେ ମୋ ଜୀବନରେ ଅନେକ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୋଇଛି । ମୁଁ ଇଞିନିୟରିଂ ପରେ କର୍ମଷେତ୍ରକୁ ଆସିଗଲି ଓଡିଶା ବାହାରକୁ । ପରେ ଆମ ଘରେ ବାପା, ବୋଉ, ଭଉଣୀ, ଭିଣେଇ ସମୟେ କଟକ ସଂଘର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ ହୋଇଗଲେ । ଚାକିରୀ ଜୀବନରେ ମଧ୍ୟ ପ୍ରତି ପଦଷେପରେ କୃପାମୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମୋତେ ପ୍ରତି ପଦଷେପରେ ଅଗ୍ରଗାମୀ କରାଇ ନେଇଛନ୍ତି । ଏବେ ମୁଁ ଘଟଣାଚକରେ ଆମେରିକାରେ କାର୍ଯ୍ୟରତ । କିନ୍ତୁ ଭାବିଦେଖିଲେ ଲାଗୁଛି, ପଥମେ ମୁଁ ସଂଘରେ ଯୋଗ ଦେବା ପାଇଁ ଅନେକ ଚେଷ୍ଟା କରିଥିଲି, କାରଣ ମୁଁ ସେ ବହିରେ ପଢିଥିଲି, ସେ କହିଛନ୍ତି ସଂଘ ହିଁ ମୋର ସ୍ୱରୂପ । ଏବେ ଦେଖୁଛି, ମୁଁ ଯେଉଁଆଡେ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସଂଘ ମୋତେ ମିଳି ଯାଉଛି । ଆମେରିକାରେ ରହିଲେ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପାରୁ ଏଠାରେ ଆମେରିକା ସଂଘରେ ଯୋଗଦେଇ ତାଙ୍କର ଅମୃତ ବାଣୀ ଶୁଣିପାରୁଛି, ସତ୍ସଂଗ ଲାଭ କରୁଅଛି । ପଥମେ ଆମେରିକାରେ ୨୦୦୩ ମସିହାରେ ଭକ୍ତ ସମ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗ ଦେଇଥିଲି ଓ ପରେ ୨୦୦୬ ମସିହାରେ ଯୋଗ ଦେଇ ଅପାର୍ ଆନନ୍ଦ ଲାଭ କରିଥିଲି । ୨୦୦୬ ମସିହାରୁ ଏଠାରେ ଅନୁଷ୍ଠିତ କ୍ଳାସ୍ ପୂଜାରେ ଯୋଗଦେଇ ନିଜକୁ କୃତାର୍ଥ ମନେକରୁଅଛି । ୨୦୦୬ ମସିହାରେ ମୋର ବିବାହ ପରେ ଏବେ ଆମେ ସଂଘରୁ ଅନୁମତି ଆଣି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆମ ଗୃହାସନରେ ନିତ୍ୟ ସେବାପୂଜା କରି ନିଜକୁ ଧନ୍ୟ ମନେ କରୁଛୁ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ରୀ ସୁବତ କୁମାର ନାୟକ

### ମୋ ଜୀବନ ପଥରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର

ଆମେ ଆମେରିକା ଯିବା ପରଠାରୁ ମନରେ ଛିର କରିଥିଲୁ, ସେଠାରେ ଛାୟୀ ବାସିନ୍ଦା ନ ହୋଇ India ଫେରି ଆସିବୁ । କିନ୍ତୁ ସେଠାରେ ସଂଘରେ ଯୋଗଦାନ କଲା ପରେ ଏତେ ଆନନ୍ଦ ଲାଗୁଥିଲା ଯେ, ବିଶେଷ କରି ପ୍ରତି ସୟାହରେ ସଂଘପୂଜା, ଶାୟ୍ତ୍ରପାଠ, ବର୍ଷରେ ଥରେ ସମ୍ମିଳନୀ ଏବଂ ମାସିକ ପାଠଚକ୍ରରେ ଯୋଗଦାନ କରି ମନ ସର୍ବଦା ଠାକୁରଙ୍କ ସଂସାରରେ ବୁଡି ରହୁଥିଲା । ସଂଘର ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କ ସହ ଏପରି ନିବିଡ ସଂପର୍କ ହୋଇଯାଇଥିଲା ଯେ ସେମାନଙ୍କୁ ଛାଡି ଆସିବା କଥା ଭାବିଲା ବେଳକୁ ମନ ଦୁଃଖରେ ଭରିଯାଉଥିଲା ।

ଆମ ଘର ଭାଇ, ମୋ ଶାଶୁଶଶୁରଙ୍କର ଗୋଟିଏ ପୁଅ ହୋଇଥିବାରୁ, ସବୁବେଳେ ତାଙ୍କ ମନରେ ଦୁଃଖ ରହୁଥିଲା ଯେ ଶୀଘ India ଫେରି ଆସିଲେ ବାପାଙ୍କୁ ପାଖରେ ରଖିବେ । ଆମେ ଆମେରିକାରେ ଥିଲା ବେଳେ ଶାଶୁ ଚାଲିଯାଇଥିଲେ । ତେଣୁ ଶଶୁର ନିଜକୁ ଭାରି ଏକୃଟିଆ ଅନୁଭବ କରୁଥିଲେ । ଶେଷରେ ଆମେ ଛିର କଲୁ ଯେ 2006 ମସିହା  ${
m May}$  ମାସରେ  ${
m India}$  ଫେରି ଆସିବୁ । ମୁଁ ଆଉ କିଛି ଚିନ୍ତା କରିପାରୁ ନ ଥାଏ, ଖାଲି ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଉଥାଏ, "ପଭୁ ! କେଉଁଟା ଆମ ପାଇଁ ଭଲ, କେଉଁଟା ଖରାପ ଆମେ ଜାଣିନୁ, ତୁମର ଯାହା ଇଛା, ତାହା କରାଇନିଆ ।" ମନରେ ବି ସବୁବେଳେ ତର ରହୁଥାଏ, ଏତେବର୍ଷ ପିଲାମାନେ ଆମେରିକାରେ ରହିଲା ପରେ ପୂଣି କିପରି India ରେ adjust କରିବେ । ସେମାନଙ୍କର ପଢାପଢି, ସାଙ୍ଗସାଥୀ, ଚାଲିଚଳନ ସବୁପକାର ପରିବର୍ତ୍ତନ ହେବ । ସେମାନଙ୍କୁ ସେଠାରେ ଭଲ ଲାଗିବ କି ନାହିଁ ? ପୁଣି ମନରେ ବିଶ୍ୱାସ ଆସୁଥାଏ, ଏସବୁ ଯାହା ହେଉଛି ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଇଛାରେ ହେଉଛି । ସବୁ ଭଲ ହେବ । ଜିନ୍ତୁ ମନେ ମନେ ଠାଜୁରଙ୍କୁ ଜଣାଉଥାଏ, ଯେଉଁଠିକି ନେଉଛ, ନିଅ, ଜିନ୍ତୁ ତୁମ ସେବାପ୍ତଜାର ସୁଯୋଗ ଟିକିଏ ଦେବ । ବାଙ୍ଗାଲୋରରେ ପଶାନ୍ତ ମହାରଣା ଭାଇଙ୍କ ଘରେ ପତି ମାସରେ ପାଠଚକ ପୂଜା ଅନୁଷିତ ହେଉଛି । ଭାବିଲି ମାସରେ ଥରେ ହେଉ ପଛେ ଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜାରେ ଯୋଗଦେବି । ଆମର ଆମେରିକାରୁ ଫେରିବାର ଦିନ ପାଖେଇ ଆସୁଥାଏ । ଜ୍ଞାନ ଭାଇ କହୁଥାନ୍ତି, ''ଲୀନା ମା' ଚାଲିଯିବେ, ଆଉ ଗୀତ ଗାଇପାରିବେନି, ସେ ଯିବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସଂଘପୂଜା ଦିନର ସମୟ ପାର୍ଥନା ସେ ଗାଆନ୍ତୁ", ସେ କଥା ଶୁଣି ଅନ୍ତର ମୋର କୋହରେ ଭରି ଯାଉଥାଏ । ଭାବୁଥାଏ, ସତରେ କ'ଣ ଠାକୁର । ତୁମର ପାର୍ଥନା ଗାଇବାର ସୁଯୋଗ ମୋତେ ମିଳିବନି ? ସେଇ ସମୟରେ ସାନୁଜିତ୍ ଭାଇଙ୍କ ପାଖରୁ ଜାଣିଲୁ Vonage Phone ରେ Indiaରୁ U.S.A ମାସିକ \$29.00ରେ unlimited call କରିହେବ । ମୋତେ ସୂର୍ଗର ଚାନ୍ଦ ପାଇଲା ଭଳି ଲାଗିଲା । ଭାବିଲି ସେ କ୍ପାମୟ, ସେ ଚାହିଁଲେ ମୁଁ Indiaରେ ରହି ମଧ୍ୟ ଆମେରିକା ସଂଘପୃଜାରେ ଯୋଗ ଦେଇପାରିବି ।

ଶେଷରେ ଯିବା ଦିନ ପାଖେଇ ଆସିଲା । ଆସିବା ପୂର୍ବ ଦିନ ବହୁତ କାହିଲି, ସେପରି ଲାଗିଲା ଆଉ ବୋଧେ କେବେ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କୁ ଦେଖିବାର ସୁଯୋଗ ମିଳିବନି । ବର୍ଷ ବର୍ଷ ଧରି ସବୁ ସଂଘପୂଜା, ସନ୍ନିଳନୀ ଏବଂ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କ ସହ ମିଶିବାର ସ୍କୃତି ସବୁ ଆଖି ଆଗରେ ନାଚି ଯାଉଥାଏ । ରାତି ସାରା ଶୋଇ ପାରିଲିନି । ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଉଥାଏ । ତୁମେ ଆମକୁ ନେଇ ଯାଉଛ, ସବୁ ଦାୟିତ୍ ତୁମର । ମୁଁ ଆଉ କିଛି ଭାବିପାରୁନି । Chicago Airportକୁ ବୃହାବନ ଭାଇ ଓ ପଦ୍ମା ମା' ଆମକୁ ଛାଡିବାକୁ ଆସିଥାନ୍ତି । KLM Air Linesରେ ଆମର flight Chicagoରୁ Amsterdam ଓ Frankfurt ହୋଇ Bangalore ଆସିବାର ଥାଏ । ଆମେ Airportରେ check-in କଲାବେଳେ ଜଣାପଡିଲା Europeର ଦୁଇଟା ଜାଗା touch କରିଗଲେ ସେଠାକାର visa ନେବାକୁ ହେବ । ଏଥର ଭାଇଙ୍କର company ଡରଫରୁ ticket କରାଯାଇଥିଲା । ଆମର ବି ଏ ବିଷୟରେ idea ନ ଥିଲା । କୋଣସି ପ୍ରକାର ଆମ ବାରିଜଣଙ୍କୁ (ମୁଁ, ଆମ ଘର ଭାଇ, ଓ ପିଲା ଦୁଇ ଜଣ) ଗୋଟେ flightରେ adjust କରିବାକୁ କଞ୍ଚ ହେଉଥିଲା । ମୁଁ ଆଉ ଅନ୍ୟ ଉପାୟ ନ ପାଇ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଇ ନାମ ନେବାକୁ ଲାଗିଲି । ତାପରେ ଦେଖିଲି KLM counterର ଜଣେ ଲୋକ lineରେ ଲୋକମାନେ ଠିଆ ହୋଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସେମାନଙ୍କ କଥା ନ ଶୁଣି ଆମ ପାଇଁ computerରେ search କରିଚାଲିଥାନ୍ତି । ପ୍ରାୟ ଅଧଘଣ୍ଟ ଚେଷ୍ଟା କଲା ପରେ ଆମର ticket confirm କରିଦେଲେ । ଆମର flight direct Bagalore ନ ଯାଇ Amsterdam ହୋଇ Delhi ଯିବାର ହେଲା । ତା'ଭିତରେ ଭାଇଙ୍କ companyରୁ ମଧ୍ୟ Delhi ରେ hotel. ତା'ପର ଦିନ Delhiରୁ Bangalore ଯିବାପାଇଁ flight confirm କରିଦେଲେ । ମୁଁ ମନେ ମନେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ ଜଣାଇଲି । ଆମେ ଆସି Bangalore ରେ ପହଞ୍ଜିଲୁ । Company ତରଫରୁ ରହିବା

ପାଇଁ guest house, ଗାଡି ଓ driver ର ବ୍ୟବୟା କରାଯାଇଥିଲା । ଠାକୁରଙ୍କ ଆଶୀର୍ବାଦରୁ ଆମକୁ ଯେଉଁ driver ମିଳିଥିଲା ସେ ଏତେ ଭଲଲୋକ ଯେ ସକାଳ ୭ଟାରୁ ରାଡି ୧୦ଟା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ରହି ଆମର ଯାହାସବୁ ଦରକାର, ସବୁ ପ୍ରକାର ସୁବିଧା କରି ଦେଉଥିଲା । ପ୍ରଥମରୁ ଦୁଇ ପୁଅଙ୍କର ଗୋଟିଏ ୟୁଲ୍ରେ seat ମିଳିଲାନି । ତା'ପରେ ପୁଣି ବଡପୁଅ ୟୁଲ୍ର principal ସାନପୁଅର admission ପାଇଁ ରାଜି ହୋଇଗଲେ । ପଥମେ ପଥମେ ପିଲାମାନଙ୍କୁ ଟିକିଏ ଅସୁବିଧା ଲାଗୁଥିଲା । ପରେ ସେମାନେ ସବୁଥିରେ adjust କରିବାକୁ ଲାଗିଲେ ।

ଏହା ମଧ୍ୟରେ ଆମେରିକା ସମ୍ମିଳନୀ ଦିନ ପାଖେଇ ଆସୁଥାଏ । ଆମେ guest houseରେ ଥିବାରୁ Vonage phone ବି ଲଗାଇପାରୁ ନ ଥିଲୁ, ଖାଲି ଭାବୁଥାଏ, ଏବେ ସବୁ ସେବା ବିଷୟରେ phone ମାଧ୍ୟମରେ ଆଲୋଚନା ଚାଲିବ । ମୋର ପ୍ରତି ବର୍ଷ ସଂଗୀତ ସେବା, ଆନନ୍ଦସଭା ସେବା ଓ ଫୁଲଗୁଛା ସେବା ରହୁଥିଲା । ସବୁ କଥା ମନେ ପଡି ଭାରି କଷ୍ଟ ଲାଗୁଥାଏ । ଏହି ଦିନଟି ମୋ ପାଇଁ କେତେ ଆନନ୍ଦର ଦିନ ଥିଲା । ଶେଷରେ ସନ୍ନିଳନୀ ଦିନ ଆସିଗଲା । ଅଧିବାସଠାରୁ ଆରମ୍ଭ କରି ସବୁଦିନର ଅଧିବେଶନ ମୋ ଆଖି ଆଗରେ ନାଚି ଯାଉଥାଏ । ଭାରି କାନ୍ଦ ଲାଗୁଥାଏ । ଭାବିଲି ମୋ କଥା କ'ଣ କାହାରି ମନେପଡୁଥିବ ? ସମୟେ ସମ୍ନିଳନୀର କେତେ ଦାୟିତ୍ୱରେ ବ୍ୟୟ ଥିବେ, କେତେ ଆନନ୍ଦ କରୁଥିବେ । ତା'ପରଦିନ ସଂଧ୍ୟା ପୂଜାରେ ମୁଁ ବସିଥାଏ, ଜ୍ଞାନ ଭାଇ ଆମେରିକା ସମ୍ନିଳନୀଷେତ୍ରରୁ ମୋତେ phone କଲେ । ଭାଇ କହିଲେ, ଏବେ ଠାକୁରଙ୍କ ପାଖରେ ଭାବବିନିମୟ ସଭା ଚାଲିଛି । ଆପଣ ଓ ଭାଇ phone ରେ ଭାବବିନିମୟ କରନ୍ତୁ । ମୋର ଆଷ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ଓ ଆନନ୍ଦର ସୀମା ରହିଲାନି । ଆଖିରୁ ଧାର ଧାର ଲୁହ ବୋହିଯାଉଥାଏ । ଭାବିଲି ଅନ୍ତର୍ଯ୍ୟାମୀ ଠାକୁର ମୋର ଅନ୍ତରର କଥା ବୁଝିପାରିଲେ । ଭାଇ ଓ ମୁଁ ସବୁ ବର୍ଷ ପରି Indiaରେ ରହି ମଧ୍ୟ ଆମେରିକା ସମ୍ନିଳନୀରେ ଭାବବିନିମୟ କରିବାର ସ୍ଯୋଗ ପାଇଲୁ ।

ତା'ପରେ ଆମର Vonage phone connection ହୋଇଗଲା । ଠାକୁରଙ୍କ ଅଶେଷ କୃପାରୁ ଆମେ ଏଠାରେ ଥାଇ ମଧ୍ୟ ଆଗ ପରି ଆମେରିକାର ପ୍ରତ୍ୟେକ ସଂଘପୂଜା ଓ ଶାୟୁପାଠରେ ଯୋଗ ଦେଇପାରିଲୁ । ପୁଣି ମୁଁ ସଂଘପୂଜାରେ ଆଗଭଳି ସଂଗୀତ ସେବାର ସୁଯୋଗ ପାଇଲି । ଭାଇ ଓ ମୁଁ ନିୟମିତ ସଂଘପାଳି ଓ ଶାୟୁପାଠରେ ପାଳି ସେବା କରି ପାରିଲୁ । କେବଳ ସମୟର ବ୍ୟବଧାନ ରହୁଥିଲା । ଆମେରିକା ସମୟ ଅନୁଯାୟୀ ସେଠାକାର ସକାଳ ପୂଜା ନିମନ୍ତେ ଆମକୁ ଏଠାରେ ସଂଧ୍ୟାରେ ଯୋଗଦେବାକୁ ହୁଏ । ଆମେ ଏଠାରେ ଘର ନେବା ପରେ ବାଙ୍ଗଲୋର୍ ପାଠଚକର ଭାଇ ଓ ମା' ମାନଙ୍କ ସହ September 10 ତାରିଖରେ ଆମ ଗୃହାସନ ପ୍ରତିଷ ଦିବସର ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ ପାଳନ କଲୁ । ଏହାପରେ ନିୟମିତ ଭାବରେ ମହାରଣା ଭାଇଙ୍କ ଘରେ ପାଠଚକୁ ପୂଜାରେ ଯୋଗଦେବାକୁ ଲାଗିଲୁ । ପୁଣି ମୋତେ ବାଙ୍ଗଲୋର୍ ପାଠଚକ୍ରର ଠାକୁରଙ୍କ ପାଖରେ ସଂଗୀତ ସେବାର ସୁଯୋଗ ମିଳିଲା । ଏସିବୁ ଭିତରେ ମୁଁ ଅନୁଭବ କରୁଥାଏ ଠାକୁର ଯେପରି ଆମର ପାଖେ ପାଖେ ରହି ସବୁ ସୁବିଧା କରି ଦେଉଛନ୍ତି ।

ଏହା ମଧ୍ୟରେ ମୋ ବତପୁଅର ଦେହ ବହୁତ୍ ଖରାପ ହୋଇଗଲା । ଦିନେ ଦେଖିଲୁ ତା'ର ବେକ ପାଖରେ ଗୋଟେ ଜାଗା ଫୁଲିଯାଇ ଭାରି ଟାଣ ଲାଗୁଛି । ଡାଞ୍ଚରଙ୍ଗୁ ଦେଖାଇବାରୁ ସେ କହିଲେ infection ହୋଇଥିବ । ଏଥିପାଇଁ ସେ antibiotics ଖାଇବାକୁ କହିଲେ । ଦୁଇ ସଠାହ ମଧ୍ୟରେ ନ କମିବାରୁ ଆଉ ଜଣେ specialistଙ୍କୁ ଦେଖାଇଲୁ । ସେ ପୁଣି ଆଉ ଦୁଇ ସଠାହ ପାଇଁ higher antibiotics ଦେଇ କହିଲେ, ଯଦି infection ହୋଇଥିବ ଏହ ଚାରି ସଠାହ ଭିତରେ କମିଯିବା କଥା, ଯଦି ନ କମିବ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ test ପାଇଁ ନେଇ ଆସିବ । ସେତେବେଳେ ତା'ର ପରୀଷା ଚାଲିଥାଏ । ଆମକୁ ଭାରି ବ୍ୟଞ୍ଚ ଲାଗୁଥାଏ । ଫୁଲା ଚିକେ ବି କମୁ ନ ଥାଏ । ଚାରି ସଠାହ ପରେ ନେବାରୁ ତାର ବହୁତ ପ୍ରକାର test କରଗଲା । Report ରେ କିଛି ବାହାରିଲାନି । ତା'ପରେ ସେ ତାଞ୍ଚର କହିଲେ ମୋତେ କାହିଁକି ସନ୍ଦେହ ହେଉଛି ଏ ବୋଧେ infection ନୁହେଁ । ତୁମେ ଶୀଘୁ needle test କରାଅ । ଯଦି needle test ରେ କିଛି ଜଣାପତୁନି, ତେବେ biopsy ପାଇଁ ନେଇଯାଅ । ମୋତେ ଏସବୁ ଶୁଣି ବହୁତ ଡର ଲାଗୁଥାଏ । ପଚାରିଲି, କଣ ହୋଇଥିବ ବୋଲି ସନ୍ଦେହ କରୁଛନ୍ତି । ଉତ୍ତରରେ ସେ ଯେଉଁ ରୋଗ ନାଁ ଟା କହିଲେ ଶୁଣି ମୋର ମୁଣ୍ଡ ପୁରିଗଲା । ଘରକୁ ଫେରି ଠାକୁରଙ୍କ ଆସନ ପାଖରେ ସବୁ ଜଣାଇଲି । କହିଲି ପ୍ରଭୁ! ଏ ତୁମର ସଂସାର ତୁମର ପିଲା । ତୁମର ଯାହା ଇଛା ତାହା କର । କିନ୍ତୁ ମା' ହିସାବରେ ମନ ଜମା ମାନୁ ନ ଥାଏ । ପ୍ରାର୍ଥନା କଲାବେଳେ ବହୁତ କାନ୍ଦ ଲାଗୁଥାଏ । ସବୁଦିନେ ପାର୍ଥନାପରେ ଠାକୁରଙ୍କ ପାଦେ।ଦକ ସେ ଫୁଲା ଜାଗାରେ ଲଗାଇଦିଏ । Needle test St. John hospitalରେ କରିବା ପାଇଁ ଦିନ ଛିର ହେଲା । ଏହା ଭିତରେ ଜଣେ କହିଲେ, Indira Nagarରେ ଜଣେ ଇ child specialist ଅଛନ୍ତି । ଥରେ ତାଙ୍କ ପରାମର୍ଶ ନିଅ । ଆମେ ସାଙ୍ଗେ ସାଙ୍ଗେ ପୁଅକୁ ତାଙ୍କ nursing home କୁ ନେଇଗଲୁ । ସଠାରେ ପହଞ୍ଚି ଜାଶିଲୁ ଡାନ୍୍ତରଙ୍ଗ ଶୁଶୁର serious ଥିବାରୁ ସେ କାହାକୁ ଦେଖୁନାହାନ୍ତି । ମନଦୁଃଖରେ ଫେରିଆସିଲୁ । ତା'ପର ଦିନ ସକାଳ ୧୦ଟାରେ hospital ଯିବାର ଥାଏ । ଅର୍ଥରୀତି ଯାଏ ତା ମୁଣ୍ଡ ଉପରେ ବସି 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ ଜଣି ଚାଲିଥାଏ । ରାତିସାରା ଭାଇ

ଓ ମୁଁ ଟିକେ ବି ଶୋଇପାରିଲୁନି । ସକାଳୁ ହଠାତ୍ ଭାଇ ପୁଣି ଆଉଥରେ କାହିଁକି Indira Nagarର ସେ ଡାକ୍ତରଙ୍କ ପାଖକୁ phone ଲଗାଇଦେଲେ । ତାଙ୍କ nurse କହିଲା, "ଆଜି ଡାକ୍ତର ରୋଗୀ ଦେଖୁଛନ୍ତି, ଶୀଘୁ ଆସ ।" ଆମେ ସାଙ୍ଗେ ସାଙ୍ଗେ ପୁଅକୁ ତାଙ୍କ ପାଖକୁ ନେଇଗଲୁ । ସେ ଦେଖି କହିଲେ, "ଭଲ ହେଇଛି ତୁମେ needle test କିମ୍ବା biopsy କରିନାହ୍ଁ । ଯଦି କରିଥାନ୍ତ infection ହେବାର chance ଅଧିକ ଥିଲା । ଏବେ ଖାଲି ଗରମ ପାଣି ସେକ ଦିଅ, ଫୁଲା କମିବା ପାଇଁ medicine ଦିଅ ଓ antibiotics ପୂରା ବନ୍ଦ୍ କରିଦିଅ ।" ଗୋଟିଏ ସ୍ତାହ ପରେ ଆସିବାକୁ କହିଲେ । ସେହି ଗୋଟିଏ ସ୍ତାହ ଭିତରେ ପୁଅର ଫୁଲା ପୂରା କମିଯାଇ normal ହୋଇଗଲା । ମୁଁ ସେଦିନ ଅନୁଭବ କଲି ଠାକୁର ହିଁ ସେ ଡାକ୍ତରଙ୍କ ଭିତରେ ରହି ତାକୁ ଭଲ କରିଦେଉଥିଲେ ।

ଏହିଭଳି ମୋର ଜନ୍ମରୁ ଆଜି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଅଶେଷ କୃପା ଓ ଆଶିଷ ସବୁବେଳେ ଅନୁଭବ କରିଚାଲିଛି । ଏ ଜୀବନ ପଥରେ ସେ ହିଁ ଧ୍ୟୁବତାରା ହୋଇ ବାଟ ଦେଖାଇ ଚାଲିଛନ୍ତି । ତାଙ୍କ ପରି ଦୟାମୟ, କୃପାମୟ କେହି ନାହିଁ । କୃପା କରି ସେ ଆମର ଜନ୍ମଜନ୍ମର ଭାର ଗ୍ରହଣ କରିଛନ୍ତି । ଶେଷରେ ତାଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ମୋର ବିନମ୍ବ ପଣତି ଜଣାଇ କୃପାଭିଷା କରୁଛି, "ପ୍ରଭୁ! ଏ ଜୀବନ ଯେପରି ତୁମରି ସେବାରେ ଲାଗିପାରୁ । ଯେଉଁଥିପାଇଁ ଆମକୁ ତୁମ ସଂସାରକୁ ଆଶିଛ, ଆମେ ଯେପରି ଠିକ୍ ଠିକ୍ ଭାବରେ ଆପଣଙ୍କ କର୍ମରେ ସହାୟକ ହୋଇପାରୁ, ସେହିଭଳି ଶୁଭ ବୁର୍ଦ୍ଧି ଓ ପେରଣା ପଦାନ କରି ଏ ଜୀବନକୁ ଧନ୍ୟ କରିଦିଅ ।"

'ସେହି ପଥଟି ଦିଅ ହେ ମୋତେ ସେହି ପଥରେ ନିଅ ଯେ ପଥ ତୁମ ଚରଣ ଛୁଇଁ ଚିର ଆଲୋକମୟ ।'

> ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶୀମତୀ ସୁଚିତା ସ୍ୱାଇଁ (ଲୀନା ମା')

# ମୁଁ କିପରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣାଶ୍ରିତା ହେଲି

ଏଇ ଘଟଣାର କେତେ ବର୍ଷ ପରେ ମୁଁ ସେ ଘରକୁ ବୋହୁ ହୋଇ ଆସିଲି । ସେତେବେଳକୁ ମୋର ଶାଶୁଙ୍କର ଦେହାନ୍ତ ହୋଇ ଯାଇଥାଏ । ସେଠାରେ ରହି ପାଠ ପଢୁଥବା ପିଲାମାନେ ସବୁ ଖୁବ୍ ଭଲ ଭଲ ଚାକିରୀ ପାଇ, କିଏ USA, କିଏ London, କିଏ France, କିଏ କୁଏଡ୍, କିଏ ହାଇଦ୍ୱାବାଦ୍, କିଏ ଗ୍ୟାଙ୍ଗକ୍, କିଏ ସିଲିଗୁଡି ଚାଲିଯାଇଛନ୍ତି । ସବୁଦିନେ ଦୁଇ ଘଞ୍ଜାରୁ ଅଢେଇ ଘଞ୍ଜା ସମୟ ସକାଳ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ପୂଜା, ସ୍ୱାଧ୍ୟାୟ ଆଦିରେ ଯୋଗଦେଇ (ଅର୍ଥାତ୍ ପାଠପଢା ସମୟ କମ୍ କରି) ସେମାନେ କେମିତି ଯେ ଏତେ ଭଲ ଭଲ ଚାକିରୀ ପାଇଗଲେ ଭାବିଲେ ମୋତେ ଆଞ୍ଚର୍ଯ୍ୟ ଲାଗେ । ବାବା କୁହନ୍ତି, "ଗୁରୁଙ୍କୁ ପୂଜା କଲେ କ'ଣ କାହାର ପାଠପଢା ଖଇଚା ହୋଇପାରେ ?"

ମାମି(ମୋ ଶାଶୁ) ଚାଲିଗଲା ପରେ ବାବା ବୁହୁପୁରରେ ବହୁତ ଏକୁଟିଆ(lonely) ଅନୁଭବ କରିବାରୁ ଚାକିରୀରୁ voluntary retirement ନେଇ ଭୁବନେଶ୍ୱରରେ ରହିବା ଆରମ୍ଭ କରିଥାନ୍ତି । ସେ ପ୍ରତିଦିନ ପୂଜା କରନ୍ତି । ତାଙ୍କର ଏକମାତ୍ର ପୁଅ (ମୋର ସ୍ୱାମୀ) ତାଙ୍କୁ ପୂଜା ସଜାଡିବାରେ ସାହାଯ୍ୟ କରନ୍ତି । ମୁଁ ଉପଛିତ ଥାଇ ସବୁ ଦେଖେ, ମାତ୍ର ମୋର ପୂଜା କରିବାକୁ ବହୁତ ଇଛା ହେଉଥିଲେ ମଧ୍ୟ ବାବା ମୋତେ ପୂଜା କରିବାକୁ କହି ନ ଥାନ୍ତି । ଦିନେ ମୁଁ ସାହସ କରି ପୂଜା କରିବାକୁ କହିବାରୁ ବାବା କହିଲେ, "ଠାକୁର ହେଉଛନ୍ତି ଶୁଦ୍ଧାର ଦେବତା – ଶୁଦ୍ଧାର ଠାକୁର । ତୁମର ଯଦି ସତରେ ଶୁଦ୍ଧା ହେଉଛି ଖୁସିରେ କର, ମୁଁ ତୁମକୁ ପୂଜାରେ ସାହାଯ୍ୟ କରିବି । ଠାକୁର ତୁମ ଶୁଦ୍ଧା ନିବେଦନ ଖୁସିରେ ଗୁହଣ କରିବେ ।" ପୁଣି ମୋତେ ପଚାରିଲେ, "ସତରେ ତୁମେ ଚାହୁଁଛ ତାଙ୍କୁ ଜୀବନରେ ଆରାଧ୍ୟ ଦେବତା ଭାବରେ ଗୁହଣ କରିବାକୁ ?" ମୁଁ "ହୁଁ" କହିବାରୁ ସେ କହିଲେ, "ତେବେ ତୁମକୁ ତାଙ୍କୁ ଗୁରୁରୂପରେ ବରଣ କରିବାକୁ ହେବ, ସଂଘ ମାଧ୍ୟମରେ । ତେବେ ଯାଇ ତାଙ୍କୁ ପାଇପାରିବ । ତା ପୂର୍ବରୁ ତୁମେ ତାଙ୍କ ଜୀବନୀ, ଉପଦେଶ ଓ ସଂଘସେବକ ପ୍ରଥମ ବର୍ଷ ପ୍ରଥମ ଖଣ୍ଡ ପାଠ କରି ତାଙ୍କ ବିଷୟରେ କିଛିଟା ଜାଣ ।" ତାପରେ ମୋତେ କହିଲେ "ମୁଁ ପରିଚୟ ପତ୍ର କରାଇ ଦେବି ।" ସେହିପରି ହେଲା । କଟକ ଟାଉନ ସଂଘରେ ମୋର ପରିଚୟ ପତ୍ର ହେଲା । ବାବା ଆମକୁ ସାଙ୍ଗରେ ନେଇ ମୂଳଗାଦି ନୀଳାଚଳ କୁଟୀର ଓ ସ୍କୃତି ମନ୍ଦିରରେ ପ୍ରଣାମ କରାଇ ଆଣିଲେ । ଏହିପରି ଭାବରେ ମୁଁ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ଚରଣାଶିତା ହେଲି ।

ବାବା ମୋତେ ଗୋଟିଏ କଥା ସବୁବେଳେ କୁହନ୍ତି, "ଦେଖ ଠାକୁର ଏ ଘରର ମୁରବୀ । ମୁରବୀଙ୍କୁ ଯେପରି ସମ୍ନାନ ଦେବା କଥା ଠାକୁରଙ୍କୁ ସେହିପରି ସମ୍ନାନ ଦେବ । ଠାକୁରଙ୍କୁ ଯେତେ ଭଲରେ ରଖିବ, ତୁମେମାନେ ସେତେ ଭଲରେ ରହିବ । ଠାକୁର ଆମର ଅତି ଆପଣର ଲୋକ । ସବୁ କଥା ତାଙ୍କୁ ମନଖୋଲି ତାଙ୍କ ଆସନରେ କହିବ । ସେ ସତରେ ଅଛନ୍ତି, ସେ ଘରେ, ସେ ଆସନରେ, ଜୀବନ୍ତ, ସଜୀବ ଠାକୁର, ଜାଗ୍ରତ ଦେବତା । ଆମେ radio wave, micro wave, atomic radiation, x-ray, electric current ଇତ୍ୟାଦି ଆମ ଆଖିରେ ଦେଖି ପାରୁନୁ । ସେମାନଙ୍କ କାମରୁ ଜାଣିପାରୁ ସେମାନେ ସବୁ ଅଛନ୍ତି । ଠିକ୍ ସେମିତି ଖାଲି ଆଖିରେ ଦେଖିପାରୁ ନ ଥିଲେ ବି ସେ ସତରେ ଅଛନ୍ତି । ସୁଖ ଦୁଃଖ, ବିପଦ ଆପଦରେ ତାଙ୍କୁ କହି ଦେଖ କ'ଣ ହେଉଛି । ମନରେ କହିଲେ ମଧ୍ୟ ସେ ଶୁଣିପାରନ୍ତି । ମନ କଥା ଜାଣିପାରନ୍ତି । ମୋର ସ୍ୱାମୀ ପ୍ରଞ୍ଜାଜିତ୍ ମହାନ୍ତି ତାଙ୍କର କେତେକ ଅନୁଭୂତି ମୋତେ ଶୁଣାଇ ଏହି ଭାବକୁ ଅଧିକ ପରିପୁଞ୍ଚ କରିଥିଲେ । ଏକୁଟିଆ ଅସୁବିଧାରେ ପଡି ମନେମନେ କେତେଥର "ଜୟଗୁରୁ" କହି ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଇଛି ଓ ହାତେ ହାତେ ଫଳ ପାଇଛି । ମୋର ଏହି ଅନୁଭୂତି ମୁଁ ସମୟଙ୍କ ସହିତ ବାଞ୍ଚିବାକୁ ଚାହୁଁଛି । ମୋର ଅନୁଭବ ହେଲା- ଠାକୁର ସତରେ ପତ୍ୟକ୍ଷରେ ଅଛନ୍ତି । ଆମମାନଙ୍କୁ ସେ ପୁଅ ଝିଅ ପରି ଭାରି ଭଲ ପାଆନ୍ତି । ତାଙ୍କୁ ମନେ ମନେ ଡାକିଲେ ବି ସେ ତତ୍ୟଣାତ୍ ଶୁଣନ୍ତି ଓ ପ୍ରତିବିଧାନ କରିଦିଅନ୍ତି । ତାଙ୍କୁ ସାଙ୍ଗରେ ନେଇ ଚଳିଲେ ଜୀବନପଥ ସାବଲୀଳ ଓ ସୁଖପଦ ହୋଇଯାଏ । ଏହା ହିଁ ମୋର ଅନୁଭବ । ଜୟଗୁରୁ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ୟମତୀ ସମୀତା ମହାଛି କଟକ ଟାଉନ୍ ସାରସୃତ ସଂଘ

ଦେଶ-କାଳ-ପାତ୍ର ଭେଦରେ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଆହାର, ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଚିନ୍ତା ଅଭ୍ୟାସ କଲେ ସହଜରେ ଚିତ୍ତଶୁଦ୍ଧି ହୋଇଥାଏ । ଏଥିରେ ଶରୀର ନୀରୋଗ ଓ ସୁୟ ରହେ ଏବଂ ବିଶ୍ୱାସ ଓ ଭକ୍ତି ହୃଦୟ ଅଧିକାର କରେ । – ନିଗମ ଉପଦେଶ, ପୂ ୭୬

ବିଷୟରୁ ସୁଖ ମିଳେନାହିଁ, ମନ ବିଷୟ କାରାକାରିତ ହୋଇ ସୁଖ ଦୁଃଖ ଉପସ୍ଥିତ କରାଏ । ଅତଏବ ସେହି ସୁଖ ସ୍ୱରୂପ ଭଗବାନଙ୍କଠାରେ ସୁଖର ସନ୍ଧାନ କର । - ନିଗମ ଉପଦେଶ, ପୃ ୨୬୮

# ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସ୍କୃତି ବିଜଡିତ ଛାନ ଭ୍ରମଣର ଦିବ୍ୟାନୁଭୂତି

ଆମେ ପ୍ରତିଥର ଭାରତ ଯିବା ସମୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସନ୍ନିଳନୀ ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଉତ୍ସବରେ ଯୋଗଦାନ କରିବାର ଯୋଜନା କରିଥାଉ । କିନ୍ତୁ ଏହି ବର୍ଷ ୨୦୦୭ ମସିହା ଜୁନ୍ ମାସ visit ପାଇଁ ଆମର ଏହିପରି କିଛି ଯୋଜନା ନ ଥାଇ ଅନ୍ୟ ଏକ ପରିଛିତିରେ ଅପ୍ରେଲ ମାସରେ ticket book କଲୁ । ସବୁବେଳେ ବାପା କହନ୍ତି ତୁମେ ଆସିଲେ ଯେମିତି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟରେ ଲାଗିବ, ଠାକୁରଙ୍କ ଉତ୍ସବରେ ଯୋଗଦେବ । ଏବର୍ଷ visit ରେ ସେମିତି କିଛି plan ନ ଥିବାରୁ guilty ଲାଗୁଥାଏ । ଆମ ଘର ମା' ଆସାମ ବଙ୍ଗୟ ସାରସ୍ୱତ ମଠ website ରେ search କରୁଥିଲେ । ସେଥିରେ ସେଠାକୁ କିପରି ଯାଇହେବ ଲେଖାଥିଲା । ଆମକୁ ଯେପରି ଏକ ସୁଯୋଗ ମିଳିଲା ଏଥରର India visit କୁ ସ୍ମରଣୀୟ କରିବା ପାଇଁ । ତେଣୁ ମଠ ସହିତ e-mail ଦ୍ୱାରା ଯୋଗାଯୋଗ କଲି । ଏହାପରେ ବୀରଭୂମ୍ ଜିଲ୍ଲାର ତାରାପୀଠ ଓ ହାଲିସହର ମଠ ଇତ୍ୟାଦି ଛାନ ଦର୍ଶନ ପାଇଁ ମନରେ ପ୍ରେରଣା ଆସିଲା । ବାପା, ବୋଉଙ୍କର ଆଗୁହ ଦେଖି ସେମାନଙ୍କ ସହ ସବୁ ବୁଲିବା ପାଇଁ flight ଓ train ଟିକେଟ୍ book କଲୁ ।

ଆମେ ଜୁନ୍ ୧୨ ତାରିଖ ଦିନ ଆମେରିକାର Charlotte ରୁ Kolkata ଅଭିମୁଖେ ଯାତ୍ରା ଆରମ୍ଭ କଲୁ । ସେଠାରେ ଜୁନ୍ ୧୩ ରାତି ୧୨ ଟାରେ ପହଞ୍ଚଲୁ । ତାପରଦିନ ଅର୍ଥାତ୍ ଜୁନ୍ ୧୪ ତାରିଖ ସକାଳ ୧୨ଟାରେ ବାପା, ବୋଉ, ଭାଶିଜୀ, ମୁଁ, ଆମଘର ମାଂ, ପୁଅ ଓ ଝିଅ ଯୋରହାଟ ଅଭିମୁଖେ ଯାତ୍ରା କଲୁ । ଆମ flight ଗୋହାଟୀ ଦେଇ ଅପରାହ୍ନ ୪ଟା ବେଳକୁ ଯୋରହାଟ airport ରେ ପହଞ୍ଚଲା । ଖୁବ୍ ଛୋଟ airport ଓ ବର୍ଷା ଯୋଗୁଁ taxi ମିଳିବାରେ ଅସୁବିଧା ହେଉଥିଲା ।

ଆମେ କୋକିଳାମୁଖର ଶୀନିଗମାନନ୍ଦ ଆଶମକୁ ଯିବାପାଇଁ କହୁଥାଉ । ଗୋଟେ Tata Indica 15-16 km ରାୟାକୁ ୭୦୦ଟଙ୍କା ଭଡାରେ ରାଜିହେଲା । ସେ ଡାଇଭର ବାରମ୍ବାର ଆଶମ ରାୟା ବହୁତ ଖରାପ ବୋଲି କହୁଥାଏ । ଆମେ 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ ସୁରଣ କରି ସାରସ୍ପତ ମଠ ଅଭିମୁଖେ ଯାଉଥାଉ । ମଠରେ ପହ୍ଞୂବାକୁ ଆଉ ୩ କି.ମି. ଥାଏ । ବର୍ଷା ଓ ଖରାପ ରାୟା ଯୋଗୁଁ ଗାଡିର ଗତି ମଛର ହୋଇଗଲା । କୋକିଳାମୁଖ ଛକଠାରୁ ମଠ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନଦୀବନ୍ଧ ରାୟାଟି ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ମାଟିରେ ତିଆରି । ବର୍ଷା ସାଙ୍ଗକୁ ଚିକିଟା ମାଟି, ରାୟାଟି ପୂରା କର୍ଦ୍ଦମାତ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ପାଖରେ କିଛି ଘର ଦେଖାଯାଉନଥାଏ । ଖାଲି ଦୁଇପଟେ ଗ୍ଷଜମି । ଆମେ ଡାଇଭର୍କୁ ବାରମ୍ବାର ପଗ୍ରୁଥାଉ ତୁମେ ମଠକୁ କେବେ ଯାଇଛ ? ସେ ପୂର୍ବରୁ ଆସିଛି ବୋଲି କହୁଥାଏ । ଗାଡି ନ ଯାଇପାରିବାରୁ ଆମେ ବଡ ଲୋକ ସବୁ ଗାଡିରୁ ଓହାଇପଡିଲୁ, ଖାଲି ପିଲା ୨ଜଣ ଗାଡିରେ ବସିଲେ । ସଂଧ୍ୟା ହୋଇଆସିଲାଣି, ମନରେ ଭାବୁଥାଏ ଏଠୁ କ'ଣ ଆଉ ଯୋରହାଟ ଫେରିଯିବୁ ? ମନରେ ଆଶାଥାଏ କୋକିଳାମୁଖ ମଠ ପଥମ ଥର ପାଇଁ ଦର୍ଶନ କରିବୁ । ଗାଡି ତାର କଞ୍ଚେ ମଞ୍ଚେ ଆଗେଇ ଗୁଲିଲା । ଆମେ ରାୟା କଡରେ ଘାସ ଉପରେ ପାଦ ରଖି ଧୀରେ ଧୀରେ ଗୁଲୁଥାଉ । କାରଣ ରାୟା ଭୀଷଣ ଖସଡା ହୋଇଥାଏ । ବର୍ଷା ମଧ୍ୟ ଝିପିଝିପି ହେଉଥାଏ । କିଛି ବାଟ ଯିବା ପରେ ମଠର ଧବଳ ଚୂଡା ଦୂରରେ ଗଛ ଉହାଡରେ ଦିଶିଲା । ଆମେ website ରେ ଏହି ମନ୍ଦିରର photo ଦେଖିଥିବାରୁ ତତ୍କ୍ଷଣାତ୍ ଚିହୁପାରିଲୁ । ଏହିପରି ଧୀରେ ଧୀରେ ରାୟାରେ ଗୁଲିଲାବେଳେ ବାଧା ଆସୁଥାଏ । କାରଣ ପୂର୍ବଦିନ ରାତି ୧୨ଟାରେ ଅସି ପହଞ୍ଚଛ, jet lag ପରା ଥାଏ । ଏହିପରି ପାୟ ଅଢେଇ କିମି ଗୁଲି ସଂଧ୍ୟା ୬ଟା ବେଳକୁ ମଠରେ ପହଞ୍ଚଲ । ମଠର ଅବୟାନ ଗୋଟିଏ dead-end । ଏହାପରେ ଆଉ କିଛି ନାହିଁ । ବାମ ପାର୍ଶ୍ୱରେ ବହୁପୁତର ଶାଖା ନଦୀ ଓ ଦକ୍ଷିଣ ପାର୍ଶ୍ୱରେ ମଠ । ନବ ନିର୍ମିତ ଧବଳ ମନ୍ଦିରଟି ଖୁବ୍ ସୁନ୍ଦର ଦେଖାଯାଉଥାଏ । ଆମେ ଭିତରକୁ ପବେଶ କରି ଜଣେ ସନ୍ୟାସୀ (ଭାୟରାନନ୍ଦ ସରସ୍ପତୀ)ଙ୍କୁ ଭେଟିଲୁ । ତାଙ୍କୁ ଆମ ଆସିବାର ଅଭିପାୟ ଜଣାଇଲୁ । ସେ ଆମକୁ ପାଛୋଟି ନେଇ ଦୁଇଟି room ର ତାଲା ଖୋଲିଦେଲେ । ଲମ୍ବାଧାଡିରେ ପାୟ ୧୫ଟି room ଥାଏ । ବାଲ୍ଟି ମଗ୍ ଦେଇ bathroom latrine ସବୁ ଦେଖାଇଦେଲେ । ଆମେ ଧୂଆଧୋଇ ହେବା ପରେ ସନ୍ୟାସୀ ଜଣଙ୍କ ଆମକୁ ଅନ୍ଧାର ହେବା ପୂର୍ବରୁ ସମାଧ ମନ୍ଦିର, ଗୌରାଙ୍ଗ ନିକେତନ, ଗୁରୁବହୁଙ୍କ ଆସନ ଓ ନବନିର୍ମିତ ମନ୍ଦିର ଦେଖାଇଥିଲେ । ଆରତି ଓ ସଂଧ୍ୟା ପୂଜା ୭ଟାରେ ଆରମ୍ଭ ହେବ ବୋଲି ଜଣାଇଲେ । ବହୁଗୁରୀ ଜଣେ ଆମକୁ ଗରମ ମୁଢି ରାଗ କଞାଲଙ୍କା ପକାଇ ଖାଇବାକୁ ଦେଲେ । ତାପରେ ଆମେ ପୂଜା ଲୁଗା ପିଛି ସନ୍ୟାସୀଙ୍କ ସଙ୍ଗେ ଗଲୁ । ବହୁପୁତ ଉପତ୍ୟକାର ଚିକିଟା ମାଟି ପାଦକୁ ଭଲ ଲାଗୁଥାଏ । ଗ୍ରିଆଡେ ବିଭିନ୍ନ ଫୁଲଫଳ ଗଛ । କି ନୈସର୍ଗିକ ଶୋଭା ! ଆଜିର ଏକବିଂଶ ଶତାଦ୍ଦୀରେ ଆମର ଏହି ଆଶମ ପୂରାତନ ରଷି ଆଶ୍ମର ସ୍କୃତିକୁ ରକ୍ଷା କରିପାରିଛି । ବାହ୍ୟ ଜଗତରୁ ବିଛିନ୍ନ ନିରୋଳା ପରିବେଶ । ଆମେ ସମୟେ ସନ୍ୟାସୀଙ୍କ ସହ ସାଇ ସେଠାରେ ଥିବା ସମାଧି ମନ୍ଦିରରେ ପହ୍ଞୂଲୁ ।

ପଥମେ ସମାଧି ମନ୍ଦିରରେ ଆରତି ହେଲା । ସମାଧି ମନ୍ଦିରରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ବିରାଟ ବିଗହ ଥାଏ । ବିଗହ ଟିକିଏ tilt କରି ଟଙ୍ଗ ଯାଇଥାଏ । ଲାଗୁଥାଏ ସତେ ଯେପରି ଶୀଶୀଠାକୁର ୟୂଳରେ ବିଦ୍ୟମାନ । ବିଗହଟି ଭାରି ସୁନ୍ଦର ଓ ଆକର୍ଷଣୀୟ ଦେଖାଯାଉଥାନ୍ତି । ଆମ ପରି ଆରତି ସଙ୍ଗୀତ ନ ଗାଇ ଘଞ୍ଜ ଘଞ୍ଜ, ମୃଦଙ୍ଗ ଗିନିର ତାଳେ ତାଳେ ସନ୍ୟାସୀ ମହାରାଜ ଆରତି କରୁଥାନ୍ତି । ଠାକୁରଙ୍କ ଭୋଗାସନ ଥିବା ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ଦେଖିଲି । ଏକ ଚଉଡା ପିଢା ବସିବା ପାଇଁ ଓ ଏକ ଛୋଟ desk ଉଚ୍ଚତାର table ଉପରେ ନୈବେଦ୍ୟ ଅର୍ପଣ କରାଯାଇଥିଲା । ଆରତି ପରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ପରଦା ପତନ କରାଯାଇଥିଲା । ତାପରେ ସମୟେ ଗୁରୁବହୁ ଆସନ ନିକଟକୁ ଆସିଲେ । ଗୁରୁବହୁ ଆସନ ମାଟି level ରୁ  $15 ext{-}20~\mathrm{ft}$  ତଳେ ଅଛି । ଗଣି ଦେଖିଲି ୧୯-୨୦ଟି ପାହାଚ ତଳକୁ ଯିବାକୁ ଅଛି । ମଠର କୂଳୁର ୩/୪ଟା ଆମ ସଙ୍ଗେ ସ୍ଲେଥାନ୍ତି । ସେମାନେ ସମାଧୂ ମନ୍ଦିରର ପାର୍ଥନା area ଉପରକୁ ଚଢୁଥାନ୍ତି । ଗୁରୁବହୁ ଆସନର ଦ୍ୱାରରେ ପବେଶ କରି ଆମେ ତଳକୁ ପାହାଚରେ ଓହାଇଲୁ । ମାତ କୁକୁରମାନେ ସେଇଠି ଦ୍ୱାର ପାଖେ ରହି ଭୁକିଲେ । ସନ୍ୟାସୀ ଓ ବହୁଚାରୀମାନେ କହିଲେ ସେମାନେ କେବେ ଭିତରକୁ ଯାଆଁନ୍ତିନି । ସରୁରାମ ଭାଇଙ୍କ କୁକୁର ଭାବରେ ଜନୁ ଉପାଖ୍ୟାନ ମନେ ପକାଇ ଜାଣିଲି ଯେ ଏମାନେ ସାଧାରଣ କୁକୁର ନୁହନ୍ତି । ଜାଣିବାକୁ ପାଇଲୁ ଏମାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ସବୁବେଳେ କଦଳୀପତ ପକାଇ ପସାଦ ଦିଆଯାଏ । ଗୁରୁବହୁ ଆସନ ମନ୍ଦିରକୁ ଯିବାବେଳେ ୨ ଦ୍ୱାରରେ ପାହାଚ । ପାହାଚରେ ତଳକୁ ଓହ୍ଲାଇବାପରେ ବିରାଟ ହଲ୍ ଓ ସୟୁଖରେ ଗୁରୁବହୁଙ୍କ ଆସନ । ସୁନ୍ଦର ଓ ବହୁ ପକାର ପୁଲରେ ଆସନ ସୁସଜିତ ହୋଇଥାଏ । ପାଖରେ ତିଶୂଳଟି ପୋତା ହୋଇଥାଏ । ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଘଞ୍ଜ ମୂଦଙ୍ଗର ତାଳେତାଳେ ଆର୍ତ୍ତି କରାଗଲା । ସଂଧ୍ୟା ପାର୍ଥନା, ବନ୍ଦନା, ସଙ୍ଗୀତ ଓ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ବାଣୀ ପୁୟକ ପାଠ ଇତ୍ୟାଦି ପାୟ ଦୁଇ ରୁଁ ଅଢେଇ ଘଞ୍ଜା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ହୋଇଥିଲା । ମଠରେ ବିଦ୍ୟୁତ୍ connection ନାହିଁ । ଉତ୍ସିବମାନଙ୍କରେ generator ବ୍ୟବହାର କରାଯାଏ । ନ ହେଲେ କେବଳ solar light ର ବ୍ୟବୟା । ସବୁ କାର୍ଯ୍ୟକମ ଗୋଟିଏ ମାତ solar light ରେ ଅନୁଷିତ ହେଲା । ସବୁ ବଙ୍ଗଳାରେ ହେଉଥାଏ । ହାର୍ମୋନିଅମ ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବାଦ୍ୟ ଯନ୍ତ ସନ୍ୟାସୀ ଓ ବହୁଚାରୀମାନେ ସୁଲଳିତ କଣରେ ସଂଗୀତ ସେବା କରୁଥିଲେ । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ କ୍ପାରୁ ଆମ ଘର ମା'ଙ୍କୁ ଗୋଟିଏ ସଙ୍ଗୀତ ସେବା କରିବାକୁ କୁହାଗଲା । 'ଜୟଗୁରୁ' କୀର୍ତ୍ତନାନ୍ତେ ପୂଜା ଶେଷ ହେଲା ।

କିଛି ସମୟ ପରେ ଗୋଟିଏ ଘଞ୍ଜା ବାଜିଲା । ଆମକୁ ସନ୍ୟାସୀ ଜଣାଇଦେଲେ ଯେ ପସାଦ ସେବନର ସମୟ ହେଲା । ଆମେ ସମୟେ ଯାଇ ପସାଦ ମଣ୍ଡପରେ ପହଞିଲୁ । ଦୁଇଟି solar light ଲାଗିଥାଏ । ପାୟ ୨୦-୨୨ ଜଣ ଅନ୍ତେବାସୀ ଏଠାରେ ରହୁଛନ୍ତି । ସନ୍ୟାସୀ ଓ ବହୁଚାରୀମାନଙ୍କର ପିଢା ଆସନ, ଥାଳି, ତାଟିଆ, ଗାସ୍ ସବୁ ସୃତତ୍ତ୍ୱ । ସେମାନେ କାଛକୁ ଡେରା ଯାଇଥିବା ନିଜ ନିଜ ପିଢାରେ ବସି ଥାଳି, ତାଟିଆ, ଗାସ୍ ରଖିଲେ । ଆମକୁ disposable plate ଦିଆଯାଇଥିଲା । ପସାଦ ବ୍ୟବଥା ଭଲ ହୋଇଥିଲା । ଆମଠାରୁ ଆଗରୁ ବୃଝି ନେଇଥିଲେ ଆମେ ରାତିରେ ରୃଟି କି ଭାତ ଖାଇବାକୁ ପସନ୍ଦ କରୁ । ଅନୁ, ପଣସ ତରକାରୀ, ସୋୟାବିନ୍ ବଡି ତରକାରୀ, ବିଭିନ୍ନ ପକାର ଫଳ ଓ କ୍ଷୀର ପସାଦ ସେବନ କଲୁ । ଆମେରିକାର organic milk ଏଠା କ୍ଷୀର ତୁଳନାରେ କିଛି ନୁହେଁ । ଭାରି ଭଲ ଲାଗୁଥା $ar{v}$  । ମହାପ୍ସାଦ ପାଇ ଆମେ ଅତ୍ୟନ୍ତ ତୃତ୍ତି ଲାଭ କଲୁ । ସମତ୍ତେ ନିଜ ନିଜ ବାସନ ଯାଇ ପୋଖରୀରେ ଧୋଇଲେ । ଆମେ tube well ରେ ହାତ ଧୋଇଲୁ । ଜଣେ ବହୁଗୁରୀ ଆମର ଶୋଇବା ପାଇଁ ବ୍ୟବୟା କରିଦେଲେ । ମଶାରୀ, Flash light, Candle, match box ଇତ୍ୟାଦି ଦୁଇ ଘର ପାଇଁ ଦେଲେ । ଆମେ ପଚାରି ଜାଣିଥିଲୁ ଯେ ରାତି ୩ଟାରେ ଘଞ୍ଜା ବାଜିବ । ପଥମ ଦିନରେ ଆମକୁ ମଶା, ଗୋଳିଆ ପାଣିର ବ୍ୟବହାର, ଛାନ ପରିବର୍ତ୍ତନ, jet lag, ବର୍ଷାରେ ଓଦା ହେବା, ଖାଲିପାଦରେ ଓଦା ମାଟିରେ ଗ୍ରଲିବା ଇତ୍ୟାଦିରେ କୌଣସି ଅସୁବିଧା ହୋଇ ନ ଥିଲା । ଆନନ୍ଦ ମନରେ ଶୋଇବାକୁ ଗଲୁ । ରାତି ୩ଟାରେ ଘଞ୍ଜା ବାଜିଲା । ବାପା ଓ ମୁଁ ଗାଧୋଇ ସାରି ପୂଜା ଲୁଗା ପିହି ଯୋଗ ଦେଲୁ । ଜାଗରଣରେ ବଙ୍ଗଳା ସଙ୍ଗାତମାନ ଗାନ କରାଯାଇଥିଲା । ତତ୍ପରେ ୟୋତବହନା ଆଦି କରାଯାଇଥିଲା । ଦ୍ୱିତୀୟ ପୂଜା ସକାଳ ୬ଟା ବେଳକୁ ଆରମ୍ଭ ହେଲା । ସେଥିରେ ଆମେ ସମୟେ ଯୋଗ ଦେଲୁ । ବନ୍ଦନା, ଗୁରୁବହୁଙ୍କ ଆସନରେ ଆରତି ହୋଇ ତାପରେ ସମାଧି ମନ୍ଦିରରେ ଆରତି ହୋଇଥିଲା । ସନ୍ୟାସୀମାନେ ସୃତନ୍ତ ଆସନ ଓ desk ନେଇ ବସିଲେ । ୟୋତବନ୍ଦନା ଶେଷ ହେବାପରେ ଚାରିଜଣ ସନ୍ୟାସୀ ଏକ ସଂଗରେ ଶୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତାର ଶ୍ଳୋକ ଆବୃତ୍ତି କଲେ । ବହିରେ ପଢିଥିଲି ରଷି ଆଶମରେ ମନ୍ତ ଉଚ୍ଚାରିତ ହୁଏ । ଏହା ପତ୍ୟକ୍ଷ କଲି । ତାପରେ ଆସନ ବନ୍ଦ ହୋଇଥିଲା । ପସାଦ ପାଇ ସାରି ସନ୍ୟାସୀ ଓ ବହୁଚାରୀମାନେ ବିଭିନ୍ନ ସେବାରେ ଲାଗିଗଲେ । ଆମେ ପସାଦ ସେବନ ପରେ ଆଶମ ଭିତରର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ୟାନ ବୁଲି ଦେଖିଲୁ ।

ବୁଲୁ ବୁଲୁ ଆମେ ବ୍ୟୁପୁତ୍ ନଦୀ ତୀରରେ ୪/୫ ମାସ ହେବ ନୂତନ କରି ନିର୍ମାଣ କରାଯାଇଥିବା ବନ୍ଧ ଦେଖିଲୁ । ଶୁଣିବାକୁ ପାଇଲୁ ଯେ ବ୍ୟୁପୁତ୍ ନଦୀଟି ପୂର୍ବରୁ ମଠ ଠାରୁ ୨କି.ମି. ଦୂରରେ ପ୍ରବାହିତ ହେଉଥିଲା । କିନ୍ତୁ କାଳର ପ୍ରଭାବରେ ତାର ଗତି ଆଶ୍ରମ ଆଡକୁ ଘୁଞ୍ଚଆସି ଏବେ ଅତି ନିକଟରେ ତାର ଏକ ଶାଖା ପ୍ରବାହିତ ହେଉଛି ଓ ଆଶ୍ରମର ଜାଗା ଅକ୍ତିଆର କରି ରଖିଛି । ଏହି ନୂତନ ପକ୍ତା ବନ୍ଦଟି ଆଶ୍ରମ ଭିତରକୁ ପଶି ଯାଉଥିବା ବନ୍ୟା ପାଣିକୁ ରୋକିବାରେ ସାହାଯ୍ୟ କରିବ । ଏବେ ଏହି ବନ୍ଦଟି ଗୁରୁବ୍ୟୁ ପ୍ରତିଷିତ ଆସନଠାରୁ ମାତ 40 feet ଦୂରରେ ଅବଛିତ । ଖୋଲା ଆକାଶ ତଳେ ନଦୀବନ୍ଦକୁ ଲାଗି ଗୋଟିଏ ଶିବ ଲିଙ୍ଗ ପତିଷା କରାଯାଇଛି । କେତେ ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ

ବନ୍ୟାରେ ସାରସ୍ୱତ ମଠ ନଦୀ ଗର୍ଭରେ ଜଳମଗ୍ନ ହୋଇଯାଇଥିଲା ଓ ପରେ ଏହା ପୁନରୁଦ୍ଧାର କରାଯାଇଛି । ପୂର୍ବେ ଥିବା ଅରୁଣାଖାଲ ୟାନଟି ପୋତି ହୋଇଯାଇଛି ।

ଗୁରୁବହୁ ଆସନ ୧୯୧୨ ମସିହାରେ ଶୀଶୀଠାକୁର ସୃହ୍ୟରେ ପତିଷା କରିଥିଲେ । ପୁନଃ ଉଦ୍ଧାର କରାଯାଇ ନବ ନିର୍ମିତ ଆସନ ମନ୍ଦିର ପୂର୍ବପରି ସେହି ୟାନରେ ରଖାଯାଇ ପୂଜା କରାଯାଉଛି । ଏହା ବର୍ତ୍ତମାନର ମାଟି level ଠାରୁ ପାୟ  $15/20 {
m ft}$  ମାଟି ତଳେ ଅବସ୍ଥିତ । ଗୁରୁବହୁ ଆସନ ମନ୍ଦିର ନିକଟରେ ଗାୈରାଙ୍ଗ ନିକେତନ ଆସନ ମନ୍ଦିରଟି ମଧ୍ୟ ନୂତନ ଭାବରେ ନିର୍ମାଣାଧୀନ ଅଛି । ଏଠାରେ ମଧ୍ୟ ଶୀଶୀଠାକୁର ସୃୟଂ ବସି କଥାମୂତ ଶୁଣାଉଥିବା ଛାନଟିକୁ ଉଦ୍ଧାର କରାଯାଇଛି । ଶୀଶୀଠାକୁର ବସି ଉପଦେଶ ଦେଉଥିବା ଛାନଟିକୁ ଚିହୁଟ କରାଯାଇଛି ଓ ପୂର୍ବପରି ସଜିତ ଅଛି । ଏହା ଏବେ ମାଟି level ଠାରୁ ପାୟ  $15/20 {
m ft}$  ତଳେ ହେବ । ଏହାର ନିର୍ମାଣ କାର୍ଯ୍ୟ ଅଧିକାଂଶ ବାକି ଥିବାରୁ ତଳ level କୁ ଯିବାପାଇଁ ବ୍ୟବଥା ହୋଇନାହିଁ । ଗୌରାଙ୍ଗ ନିକେତନ ପାଖରେ ସମାଧି ମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣ କରାଯାଇଛି । ଏଥିରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ପାୟ  $12 {
m ft} \ {
m x} \ 6 {
m ft} \ {
m size}$  ର ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟ ବିଗହ ପୂଜା ପାଉଛନ୍ତି । ଏଠାରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଶୟନ ଗୂହ, office room ଇତ୍ୟାଦି ସୁନ୍ଦର ଭାବରେ ସଜା ହୋଇଥିବାର ଦେଖିଲୁ । ନିୟମିତ ବାଲ୍ୟ, ମଧ୍ୟାହୁ ଓ ରାତି ଭୋଗ ଠାକୁରଙ୍କୁ ନିବେଦନ କରାଯାଏ । ପାତଃ କାଳୀନ ଆରତି ଓ ପୂଜାକାର୍ଯ୍ୟ ଏଠାରେ ପରିଗୃଳନା କରାଯାଇଥିଲା । ପୂଜା ହଲ୍ରେ ପାୟ ୨ହଜାର ଭକ୍ତ ବସିପାରିବେ । ଏହାର ଉପର floorରେ ମଧ୍ୟ ସଭା ହୋଇପାରିବା ଭଳି ବ୍ୟବ୍ୟା ଅଛି ଓ ସେଠାରେ ୨ଟା room ଥିବାର ଦେଖିଲ । ପତି ମନ୍ଦିର ଚୂଡାର ନିର୍ମାଣ ଅତି ଚିତ୍ତାକର୍ଷକ ହୋଇଛି । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ସ୍ୱହ୍ୟ ପତିଷିତ ଦାତବ୍ୟ ଚିକିତ୍ସାଳୟ ପୁନର୍ବାର ଆରମ୍ଭ ହୋଇଛି ୍ଓ ତାହା ସର୍ବସାଧାରଣଙ୍କ ପାଇଁ ୧୦ଟାରୁ ୫ଟା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଖୋଁଲାରହେ ଓ ସେ ଅଅଳର ବାସିନ୍ଦା ଅନେକ ଉପକୃତ ହେଉଥିବାର ଶୁଣିଲୁ । ଚିକିତ୍ସାଳୟ ନିକଟରେ ରଷି ବିଦ୍ୟାଳୟ, ପୁୟକ ବିକୟ କେନ୍ଦ ଥିବାର ଦେଖିଲୁ ଓ ଆମେରିକା ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଉପଯୋଗୀ ପୁୟକ କିଛି ଓ ସନ୍ନିଳନୀ ପାଇଁ ବିଗହ ଇତ୍ୟାଦି ପଣାମୀ ଦେଇ ଆଣିଲୁ । ରଷି ବିଦ୍ୟାଳୟଟି କିଛି ଦିନ ହେବ ବନ୍ଦ ଥିବାର ଜାଣିଲୁ । ମହନ୍ତ ମହାରାଜଙ୍କ ରହିବା ପାଇଁ ଅଲଗା ଏକ ଦ୍ୱିତଳ ଘର ନିର୍ମାଣ କରାଯାଇଛି । ମହନ୍ତଙ୍କର ରହିବା ଘର ଇତ୍ୟାଦି ବୁଲି ଦେଖିଲୁ । ସନ୍ୟାସୀ, ବହୁଗୁରୀ, ଅତିଥି ଭକ୍ତମାନେ ରହିବା ପାଇଁ ଟିଣ ଛାତ ଘର ଭଲ planରେ ନିର୍ମିତ ହୋଇଛି । ସେ ସମୟରେ ସାରସ୍ତ ମଠର ମହନ୍ତ ସ୍ୱାମୀ ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟାନନ୍ଦ ସରସ୍ପତୀ ଯୋରହାଟ ଆଶମରେ ରହୁଥିଲେ । ସନ୍ୟାସୀମାନେ ଆମେ ଯୋରହାଟ ଆଶମକୁ ଯିବା ପାଇଁ auto rickshaw ର ବ୍ୟବୟା କରିଦେଲେ ।

ସନ୍ୟାସୀ ବ୍ୟୁଗ୍ରୀମାନଙ୍କ ନିଃସ୍ୱାର୍ଥପର ବ୍ୟବହାର, ଆତିଥ୍ୟ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରତି ପ୍ରଗାଢ ନିଷା ଓ ଭକ୍ତି, ସେମାନଙ୍କ ଜୀବନ ଯାପନ ପ୍ରଣାଳୀ ଆମମାନଙ୍କୁ ପ୍ରଭାବିତ କରିଥିଲା । ସେମାନେ ମଠ ବିଷୟରେ ସବୁ କଥା ଆମକୁ ଧୈର୍ଯ୍ୟ ସହକାରେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରୁଥିଲେ । ଆମେ ଫେରିବାବେଳେ ଆମକୁ ଜଗଦ୍ଗୁରୁ ଆସନର କିଛି ମାଟି ଏକ ଛୋଟ ଜରିରେ ଦେଇଥିଲେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭୋଗ ରନ୍ଧନ ଦାୟିତ୍ୱରେ ଥିବା ଆଉ ଜଣେ ସନ୍ୟାସୀ ମିଠା ଖଜା ପ୍ରସାଦ ଆମକୁ ଫେରିବା ବେଳେ ଆନନ୍ଦରେ ଦେଇଥିଲେ । 'ଜୟଗୁରୁ' ସମ୍ବାଷଣ ଜଣାଇ ସେଠାରୁ ବିଦାୟ ନେଇ ଯୋରହାଟ ଆଶ୍ରମ ଅଭିମୁଖେ ଗଲୁ ।

ସେଠାକାର ରାଞା auto rickshaw ପାଇଁ ଠିକ୍ ଥିଲା । କୋକିଳାମୁଖ ମଠ ଠାରୁ ଯୋରହାଟ ଆଶ୍ରମ ୧୫/୧୮ କି.ମି.ର ରାଞା । ଆମେ ସେଠାରେ ପ୍ରାୟ ୧ ଘଞ୍ଜାରେ ପହଞ୍ଚଲୁ । ଆଶ୍ରମର ଗେଟ୍ ଭିତରେ ପଶିଲେ ବାଟରେ ଶିବ ମନ୍ଦିର । ଆମକୁ ଜଣେ ଭାଇ ପାଛୋଟି ନେଲେ । ଗୋଟିଏ room ଖୋଲିଦେଇ ଟିକେ ବିଶ୍ୱାମ କରିବାକୁ କହିଲେ । ଆମେ ଜିନିଷ ପତ୍ର ସେ ରୁମ୍ରେ ରଖିଦେଇ ପାଦ ଧୋଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କରିବାକୁ ଗଲୁ । ସେତେବେଳକୁ ସମୟ ଦିନ ୧୧.୩୦ ହୋଇଥାଏ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ନାଟ ମନ୍ଦିରରୁ ପ୍ରଣାମ କଲୁ । ସେଠାରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଦାନ କରିଥିଲେ । ଜୟାରଟି ଜୀର୍ଣ ଅବିୟାରେ ଅଛି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ବାଟ ପ୍ରୟର ନିର୍ମିତ ପ୍ରତିକୃତି ଦେଖିଲୁ । ତାପରେ ମହନ୍ତ ମହାରାଜ ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀଙ୍କୁ ଦେଖା କରିବାକୁ ଗଲୁ । ସେ ଆମକୁ ଦେଖି ବହୁତ ଖୁସି ହେଲେ । ଅନ୍ୟ ସେବଳଙ୍କୁ ଡାକି ଆମ ପ୍ରସାଦ ସେବନର ବ୍ୟବୟା କରିଦେଲେ । ସେ ବିଶୁର୍ଦ୍ଧ ଓଡିଆ ଭାଷାରେ ବିଭିନ୍ନ କଥା ପଗୁରୁଥାନ୍ତି । ଆମେରିକାରେ ସଂଘ ଅଛି ଜାଣି ସେ ଅତି ଖୁସୀ ହେଲେ । ସେଠାରେ ମାତ୍ର ୩/୪ ଜଣ ଅନ୍ତେବାସୀ ରହୁଥାନ୍ତି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ମଧ୍ୟାହୁ ଭୋଗ ନିବେଦନ ପରେ ଆମେ ପ୍ରସାଦ ସେବନ କଲୁ । ତାପରେ ଅନ୍ତେବାସୀ ସେବଳଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ କୁମେ ପୋଖରୀକୁ ବାସନ ଧୋଇବାକୁ ଗଲୁ । ପୋଖରୀ କୂଳରେ ଧାଡି ହୋଇ ଗାଧୁଆଘର ଓ ପାଇଖାନା ଥାଏ । ବାସନ ରଖିଲା ବେଳେ ଆମକୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରସାଦୀ ପାନ ଦେଲେ । ମୁଁ ଏମିତି ସୁସ୍ୱାଦୁ ପାନ କେବେ ଖାଇ ନଥିଲି । ବିଦାୟ ନେବାବେଳେ ମହନ୍ତ ମହାରାଜଙ୍କୁ ଦେଖା କରିବାକୁ ଗଲୁ । ସେ ତାଙ୍କ office room ଓ bed room ବୁଲାଇ ଦେଖାଇଲେ । ତାଙ୍କ office room ରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଗୋଟିଏ ଛୋଟ ପଥର statue

ଥିଲା । ଆମେ ଏ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଦେଖିଥିବା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର statue ଗୁଡିକ ମଧ୍ୟରୁ କେଉଁ ଗୋଟିଏ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭଳି ଦେଖାଯାଉ ନ ଥିଲା । ମୁଁ ଏ ବିଷୟରେ ଓ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବିଭିନ୍ନ ବିଗ୍ରହମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସାମଞ୍ଜୟ୍ୟ ନ ଥିବା ବିଷୟରେ ମହନ୍ତଙ୍କୁ ପଗ୍ରିବାରୁ ସେ କହିଲେ ଏହା ହିଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବୈଶିଞ୍ୟ । ତାଙ୍କ bed ପାଖକୁ ପୂର୍ବତନ ମହନ୍ତ ମହାରାଜଙ୍କ photo ଓ bed ମଧ୍ୟ ଥିଲା । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର କେତୋଟି ନୂଆ ବିଗ୍ରହ ସେଠାରେ ଦେଖିଲୁ । ମହନ୍ତ ମହାରାଜ ଆମପାଇଁ ସେଠାରୁ airport ଯିବାପାଇଁ auto rickshaw ର ବ୍ୟବଥା କରିଦେଲେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ବିନମ୍ ପ୍ରତି ଜ୍ଞାପନ କରି ଆମେ ଯୋରହାଟ airport ଅଭିମୁଖେ ଯାତା କଲୁ ।

ଉଲ୍ଫା ଆତଙ୍କବାଦୀମାନଙ୍କର ପାଦୁର୍ଭାବ ଯୋଗୁଁ airport ରେ ବହୁତ security check ହେଉଥାଏ । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପାରୁ କୋକିଳାମୁଖ ମଠ ଓ ଯୋରହାଟ ଆଶମ ଦର୍ଶନ କରିପାରିଥିବାରୁ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ମନେମନେ କୃତଞ୍କତା ଞ୍ଜାପନ କଲୁ । Jorhat ରୁ Kolkata plane ରେ ଘ୧·୩୦ ମିନିଟ୍ର flight । ଆମର plane ସେଠାରୁ Kolkata ଅଭିମୁଖେ ଛାଡିଲା । Kolkata ରେ ପହ୍ଞବା ବେଳକୁ ଭୀଷଣ ବର୍ଷା ହେଉଥାଏ ଓ ପବନ ବହୁଥାଏ । ତେଣୁ Jet Airways ର flight land କରି ନ ପାରି 1hr ସେହି area ଉପରେ ଚକ୍କର କାଟୁଥାଏ । ଯାତୀମାନେ ବ୍ୟୟ ନ ହେବା ପାଇଁ crew member ମାନେ କହୁଥାନ୍ତି । ଆମେ ସମୟେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ସ୍କୁରଣ କରି ନାମ ନେଉଥାଉ । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପାରୁ ଭଲରେ flight ଘ୫ ୪୫ ମିନିଟ୍ରେ land କଲା । ଆମେ ସେଠାରେ ପହଞ୍ଚ ତା ପରଦିନ ପାଇଁ ପୟୁତ ହେଲୁ । ଜୁନ୍ ୧୬ ତାରିଖ ସକାଳ ଘ୬·୪୫ ମିନିଟରେ Kanchanjunga express ରେ Sealdah stationରୁ ବାହାରି ତାରାଯୀଠ ଦର୍ଶନ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ Rampurhat stationରେ ଦିନ ୧୧ଟାରେ ପହ୍ଞୂଲୁ । ଛୋଟ station କିନ୍ତୁ ଜାଗାର ମାହାମ୍ୟ ହେତୁ ବହୁତ ଜନଗହଳି ଥାଏ । ସେଠାରୁ auto rickshawରେ ତାରାପୀଠକୁ ଗଲୁ । ମା' ତାରାଙ୍କ ଦର୍ଶନ ଉପଲକ୍ଷେ ବହୁତ ଦର୍ଶନାର୍ଥୀ ଆସୁଥିବାରୁ ବଡ ବଡ hotel ମାନ ରାୟାରେ ଦେଖାଯାଉଥାଏ । ରାମପୂରହାଟ ଷେସନ୍ରୁ ପାୟ ୧୫ କି·ମି· ଦରରେ ତାରାପୀଠ ଅବସ୍ଥିତ । ସେଠାରେ ଆମେ ଓହାଇ ଏକ ଦୋକାନରେ ଚପଲ ରଖି express line ରେ ଭିତରକୁ ଗଲୁ । ସେଠାରେ ମଧ୍ୟ ପବଳ ଭକ୍ତ ସମାଗମ ଥାଏ ଓ ମଝିରେ ମଝିରେ ବର୍ଷା ହେଉଥାଏ । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ତକ୍ତ ସାଧନାର ୟଳ ଏହି ପବିତ ପୀଠ । ଏହିଠାରେ ହିଁ ଶୀଶୀଠାକୁର ପଥମେ ସାଧନା ଆରମ୍ଭ କରିଥିଲେ । ସ୍ୱୟଂ ଜଗଦ୍ଜନନୀଙ୍କୁ ପତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବରେ ଦର୍ଶନ କରିଥିଲେ । ତାରା ମା'ଙ୍କୁ ଭୋଗ ଖୁଆଇଦେବାର ଚିତ୍ର, ବାମାକ୍ଷେପାଙ୍କ photo ଆଦି ଦେଖିଥିଲୁ । ପାୟ ଦୁଇ ଘଞ୍ଜ ଅପେକ୍ଷା କରିବାପରେ ତାରା ମା'ଙ୍କ ଦର୍ଶନ ଲାଭ କଲୁ । ତା'ପରେ ଆମେ ପ୍ରସାଦ ମଣ୍ଡପକୁ ଗଲୁ । ସେଦିନ ଶନିବାର ଥିବାରୁ ପବଳ ଭକ୍ତ ସମାଗମ ହୋଇଥିଲା । ତେଣୁ ଅକ ପସାଦ କିଣି ମନ୍ଦିରରୁ ୩ଟା ବେଳେ ବାହାରିଲୁ । ତାପରେ ବାମାଷେପାଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରିବାକୁ ଗଲୁ । ତାଙ୍କୁ ଏକ ସ୍ୱତୟ ଛୋଟ ମନ୍ଦିରରେ ପୂଜା କରାଯାଏ । ତାପରେ ପାଖରେ ଥିବା ଶୁଶାନ ଦେଖିବାକୁ ଗଲୁ । ଏହିଠାରେ ଶବ ଉପରେ ବସି ଶୀଶୀଠାକୁର ତବ ସାଧନାରେ ସିଦ୍ଧିଲାଭ କରିଥିଲେ । ସେ ୟାନର ମାଟି ଟିକେ ମୁଞ୍ଜରେ ଲଗାଇଲୁ । ନିକଟରେ ପବାହିତ ହେଉଥିବା ଦ୍ୱାରକା ନଦୀ ଓ ସନ୍ନିକଟୟ ଶ୍ରଶାନରେ ବାମାଷେପାଙ୍କ ପାଦଚିହ ଥିବାର ଦେଖିଲା ।

ତା'ପରେ ସେଠାରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଆଶ୍ରମ ବିଷୟରେ ଲୋକମାନଙ୍କୁ ପଗ୍ରରିଲୁ । ତାରା ମନ୍ଦିରରୁ taxi standକୁ ଫେରିବା ବାଟରେ ଅନତି ଦୂରରେ ତାହାଣପଟେ ଶୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଆଶ୍ରମକୁ ଗଲୁ । ବହୁତ ସୁନ୍ଦର ଆଶ୍ରମ । ଏହି ଆଶ୍ରମଟି ହାଲିସହର ମଠ ଅଧୀନରେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଆସନ ବନ୍ଦ ଥାଏ । ଲୁହା ଗ୍ରୀଲ୍ ଭିତର ଦେଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରୟର ନିର୍ମିତ ଜ୍ୟୋଡିର୍ମୟ ବିଗ୍ରହ ଦେଖ ପ୍ରଣାମ କଲୁ । ସେଠାରେ ଥିବା ସନ୍ୟାସୀଙ୍କୁ 'ଜୟଗୁରୁ' ସମ୍ବାଷଣ ଜଣାଇ ଅଟେ। ଯୋଗେ station ଫେରି ଆସିଲୁ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପାରୁ ସବୁ କିଛି ସୁଗୁରୁ ରୂପେ ହୋଇଯାଉଥିବାର ଅନୁଭବ କଲୁ । ସଂଧ୍ୟା ଘ୫-୨୦ମି-ରେ Ganadebata express ରେ ଆସି ରାଡି ୧୦ଟାରେ Howrah ଷ୍ଟେସନ୍ରେ ପହଞ୍ଚଲୁ । ତାପରଦିନ ଅର୍ଥାତ୍ ୧୭ ତାରିଖ ରବିବାର ସକାଳେ ହାଲି ସହର ଆଶ୍ରମରେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରି ଦର୍ଷିଶେଶ୍ୱର କାଳୀ ମନ୍ଦିର ଯାଇ ରାଡି ଘ୧୦-୩୦ମି ସମୟରେ ଟେନ୍ରେ ଭୁବନେଶ୍ୱର ଫେରିଯିବାର ଥାଏ । ସମୟେ ଶୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସମାଧି ମନ୍ଦିର ଦେଖିବାକୁ ଉତ୍କ୍ୟିତ ଥାଉ । ତା'ଛଡା ଶୁଣିଲୁ ଯେ ମା' ସୁଧାଂଶୁବାଳାଙ୍କ ବାସ୍ଥାନକୁ ସଂରକ୍ଷଣ କରାଯାଇ ଏକ ଘାଟ କରାଯାଇଛି । ସେଥିପାଇଁ ରାତିରେ ଆଉ ନିଦ ନ ଥାଏ । ସଳାଳୁ ସମୟେ ପ୍ରୟୁତ ହୋଇ taxi ଯୋଗେ ହାଲିସହର ଆଶ୍ରମ ଅଭିମୁଖେ ସକାଳ ଘ୮-୩୦ମି-ରେ ଯାତ୍ରା କଲୁ । ସେଠାରେ ସକାଳ ଘ୧୦-୩୦ମି-ରେ ପହୁଞ୍ଜୁ । ମଠଟି ରାୟାର ବାମ ପାର୍ଶ୍ୱରେ ନଦୀ କୁଳରେ ଅବ୍ରଥିତ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସମାଧି ମନ୍ଦିର ୧୧ଟା ୩୦ମି-ରେ ବନ୍ଦ କରାଯାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଭୋଗ ନିବେଦନ କରାଯାଏ । ସେଠାରେ ରୀଡି ଅନୁଯାୟୀ ସମୟେ ପୂଜା ଲୁଗା ପିଛି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କରନ୍ତି । ଛୋଟ ପୁଅମାନେ ଧୋଡି ଓ ଛୋଟ ଝିଅମାନେ ମଧ୍ୟ ଶାଢୀ ପିନ୍ଧୁଥିଲେ । ଆମେ ଆଗରୁ ପ୍ରୟୁତ ଥିଲୁ । ପୁଜାଲୁଗା ବଦଳାଇବା ପୂର୍ବରୁ ପ୍ରସାଦ ପାଇବା ପାଇଁ କୁପନ୍ କିଶିଲୁ । ଦେଖିଲୁ ସେତେବେଳକୁ ପରିବାପତ କଟା ଗୁଲିଥାଏ । ସେଦିନ ରବିବାର ଥିବାରୁ ବହୁ ଭକ୍ତ ସମାଗମ ହୋଇଥିଲା । ସମାଧି ମନ୍ଦିରରେ ସେତେବେଳକୁ ପରିବାପତ କଟା ଗୁଲିଥାଏ । ସେଦିନ ରବିବାର ଥିବାରୁ ବହୁ ଭକ୍ତ ସମାଗମ ହୋଇଥିଲା । ସମାଧି ମନ୍ଦିରରେ ସେତେବେଳକୁ ପରିବାପତ କଟା ଗୁଲିଥାଏ । ସେଦିନ ରବିବାର ଥିବାରୁ ବହୁ ଭକ୍ତ ସମାଗମ ହୋଇଥିଲା । ସମଧିର ମଧ୍ୟର ସେତେବେଳକୁ ପରିବାପତ କଟା ଗୁଲିଥାଏ । ସେଦିନ ରବିବାର ଥିବାର ବହୁ ଭକ୍ତ ସମାଗମ ହୋଇଥିଲା । ସମଧିର ମନ୍ଦର୍କ ସେତେବେଳକୁ ପରିବାପତ କଟା ଗୁଲିଥାଏ । ସେଦିନ ରବିଗର ହିବାର ଥିବାରୁ ବହୁ ଭକ୍ତ ସମାଗମ ହୋଇଥିଲା । ସମଧିର ସେପନ କର୍ଗ ସମଧିର ସମ୍ଭୟର ସମଧିର ସମଧିର ସହର ସମଧିର ସମ୍ବ ସମଧିର ସମଧିର ସମଧିର ସହର ସ୍ଥାବ ସମଧିର ସମଧିର ସହର ସ୍ଥ ସମଧିର ସହର ସ୍ୟୁତ୍ୟ ସ୍ଥ ସମଧିର ସହର ସହର ସ୍ୟ ସ୍ଥର ସ୍ଥ ସ୍ୟ ସ୍ୟ ସ୍ଥ ସ୍ୟ ସ୍ୟ ସ୍ଥ ସ୍ୟ ସ୍ଥ ସ୍ଥର ସ୍ୟ ସ୍ୟ ସ୍ୟ ସ୍ଥ ସ୍ଥ ସ୍ୟ ସ୍ୟ ସ୍ଥ ସ୍ୟ ସ୍ୟ ସ୍ଥର ସ୍ୟ ସ୍ଥ ସ୍ୟ ସ୍ୟ

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍ଗର ବିରାଟ ପ୍ରତିମୂର୍ତ୍ତି ଏକ ବଡ ମଞ୍ଚପ ଉପରେ ରହିଛି । ଦୱିଣ ପାର୍ଶ୍ୱରେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍ଗର ବିରାଟ ବିଗ୍ରହ ରଖାଯାଇଛି । ବାମ ପାଖରେ ସମାଧି ଦେଖିବାପାଇଁ ମଞ୍ଚପ ତଳକୁ ରାଞା । ଦ୍ୱାରଦେଶର ଉଚ୍ଚତା କମ୍ ଥିବାରୁ ନଇଁ କରି ଯିବାକୁ ହୁଏ । ଭିତରେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ସମାଧି । ସମାଧି ଛୁଇଁ ଆମେ ସମୟେ ପ୍ରଣାମ କଲୁ । ତାପରେ ଠାକୁରଙ୍କ ଶୋଇବାଘର ଭିତରକୁ ଗଲୁ । ଠାକୁରଙ୍କ ପାଇଁ ଖଟ, ୨ଟି ଟେୟାର୍ ଆଦି ସୁସର୍କିତ ହୋଇ ରହିଥିଲା । ତା ପାଖ ଘରଟି ମା' ଠାକୁରାଣୀଙ୍କ ପାଇଁ ସଜା ହୋଇଥାଏ । ତାଙ୍କର ଏକ ବିଗ୍ରହ ଦେଖିଲୁ । ସେଠାରୁ ଫେରି ନାଟ ମନ୍ଦିରକୁ ଗଲୁ । ସେଠାରେ କାଛର ମଧ୍ୟ ଭାଗରେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ବିଗ୍ରହ ଓ ଦୁଇ ପାର୍ଶ୍ୱରେ ଆଗୁର୍ଯ୍ୟ ଶଙ୍କର ଓ ମହାପରୁ ଗୌରାଙ୍ଗଙ୍କ ବିଗ୍ରହ ରହିଛି । ସଭାହଲ୍ କାଛର ସବୁ ପାର୍ଶ୍ୱରେ ମଠର ଇତିହାସ ସହିତ ଜଡିତ ସମୟ ସନ୍ନ୍ୟାସୀବୃନ୍ଦ ଓ କେତେଜଣ ଗୃହିୟ ଭନ୍ତମାନଙ୍କର ଅଲଗା ଅଲଗା photo ରଖାଯାଇଛି । ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ସମାଧି ମନ୍ଦିର ଦର୍ଶନ ଓ ପ୍ରଣାମ ପରେ ଆମେ ଆଶ୍ୱମର ବିଭିନ୍ନ ୟାନ ଦେଖିବାକୁ ଗଲୁ । ଆଶ୍ୱମ entrance ର ଦର୍ଷଣ ପାର୍ଶ୍ୱରେ ପ୍ରଗ୍ରର ବିଭାଗ office, ଆର୍ଯ୍ୟଦର୍ପଣ ଓ ପୁୟକ ବିକ୍ୟ କେନ୍ଦ୍ର, ଶଙ୍କର ଓ ଗୌରାଙ୍ଗଙ୍କ ମନ୍ଦିର ଅବୟିତ । ତା'ପାଖକୁ ଲାଗି ସନ୍ୟାସୀ ଓ ଭକ୍ତମାନେ ରହିବାପାଇଁ ଘର, ତାପରେ ରହନଶାଳା ଓ ପ୍ରୟକୁ ବିରାଟ ପ୍ରସାଦ ମଣ୍ଡର ଅଛିତ । ମତରେ ମଧ୍ୟ ଏକ ଶିବ ମନ୍ଦିର ଅହିତ ମହନ୍ତ ମହାରାଜ ସ୍ୱାମୀ ସତ୍ୟାନନ୍ଦ ଓ ସ୍ୱାମୀ ନିତ୍ୟାନନ୍ଦଙ୍କ ସମାଧି ମନ୍ଦିର ଅବୟିତ । ମଠରେ ମଧ୍ୟ ଏକ ଶିବ ମନ୍ଦର ଅଛି । ଏହି ମଠଟି ଗଙ୍ଗ ନଦୀ କୂଳରେ ଥିବାରୁ ଏହାର ଶୋଭା ଅତ୍ୟନ୍ତ ବୃଛି ପାଉଥିଲା । ସମୟ ହୋଇଯିବାରୁ ଆମେ ପ୍ରସାଦ ପାଇବାକୁ ଗଲୁ । ସେଠାରୁ କିଛି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପୁରାତନ ଆର୍ଯ୍ୟଦର୍ପଣ ଓ ବିଗ୍ରହ ଆଣିଲୁ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରରାଚ ନିର୍ମାଣାଧୀନ ମହାପଭୁ ଗୌରାଙ୍ଗ ଦେବଙ୍କ ମନ୍ଦିର ଦେଖିବାକୁ ଗଲୁ ।

ପୂର୍ବ ଯୋଜନା ଅନୁଯାୟୀ ତାପରେ ଆମେ ଦର୍ଷିଣେଶ୍ୱର କାଳୀ ମନ୍ଦିର ଦର୍ଶନ କରି ରାତ୍ରି ଟ୍ରେନ୍ରେ ଭୁବନେଶ୍ୱର ଫେରି ଆସିଲୁ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଅହେତୁକ କୃପାରୁ ତାଙ୍କ ସ୍କୃତି ବିଜଡିତ ଛାନଗୁଡିକର ଦର୍ଶନ ସମୃବ ହେଲା । ଏଥିପାଇଁ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ କୃତଞ୍ଜତା ଜଣାଉଛୁ । କୃତବପୁରର ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଗୁରୁଧାମ ଦର୍ଶନ ପାଇଁ ମନରେ ବହୁତ ଇଛା ଅଛି । ନିକଟ ଭବିଷ୍ୟତରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଗୁରୁଧାମ ଦର୍ଶନର ସୁଯୋଗ ପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣ କମଳରେ ପ୍ରାର୍ଥନା ଜଣାଉଛି ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସ୍ୱହୟ ପ୍ରତିଷିତ କୋକିଳାମୁଖ ସାରସ୍ୱତ ମଠ, ହାଲିସହରୟିତ ମଠ ଓ ତାଙ୍କ ତନ୍ଧ ସାଧନାର ପୁଣ୍ୟଭୂମି ତାରାପୀଠ ଦର୍ଶନର ସୌଭାଗ୍ୟ ଲାଭ ଆମ ଜୀବନର ଅବିସ୍କୁରଣୀୟ ସ୍କୁତି ।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦରରାୟ

ତୁମମାନଙ୍କର ନିଷ୍ମମ କର୍ମର ସୁବିଧା ନିମିତ୍ତ ମୁଁ ମଠ, ଆଶ୍ରମ, ଗୁରୁଧାମ, ଶିଷାୟତନ, ଚିକିତ୍ସାଳୟ ପ୍ରଭୃତି ୟାପନ କରିଛି । ତୁମମାନଙ୍କର ପର୍ବବିଧ ଶକ୍ତି ଓ ସାମର୍ଥ୍ୟ ଦେଇ ଏଗୁଡିକୁ ଉଦ୍ଦିବିତ ରଖ । ଏହାଦ୍ୱାରା ଜଗତର ମଙ୍ଗଳ ହେବ । ସେହିସବୁ ପ୍ରତିଷାନର ସଂରକ୍ଷଣ ନିମିତ୍ତ ତୁମେମାନେ ପ୍ରତ୍ୟେକେ (୧) ମୁଷିଭିକ୍ଷା ରଖ, (୨) ପ୍ରତି ମାସରେ ଯଥା ସାଧ୍ୟ ଆର୍ଥିକ ସାହାଯ୍ୟ କର (୩) ଅଷୟ ତୃତୀୟାରେ ମଠକୁ ଓ ଜନ୍ମୋତ୍ସବରେ ଗୁରୁଧାମକୁ ପ୍ରଣାମୀ ପଠାଅ, (୪) ସାରସ୍ୱତ ଗୁଛାବଳୀ ପ୍ରଗୃରରେ ସାହାଯ୍ୟ କର ଏବଂ (୫) ଆଯ୍ୟଦର୍ପଣ ଗୁହଣ କର । - ନିଗମ ଉପଦେଶ, ପୃ୧୯୦-୧୯୧

ବତ୍ସ ଦୁଃଖ କଷରେ ଧୈର୍ଯ୍ୟ ହରାଅ ନାହିଁ । ଶ୍ରୀଗୁରୁ ଭଗବାନଙ୍କ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରି କର୍ମଫଳ ଭୋଗ ସହ୍ୟ କରିବାକୁ ଅଭ୍ୟାସ କର । ସୁଖ ଅପେଷା ଦୁଃଖରେ ଜୀବର ଅଧିକ ମଙ୍ଗଳ ହୁଏ । ଦୁଃଖ ସମୟରେ ଦୈହିକ ବଳବୀର୍ଯ୍ୟ ବା ବିଦ୍ୟାବୁଦ୍ଧିର ଅଭିମାନ ନଷ୍ଟ ହୋଇ ନିର୍ଭର ଭାବ ଦୃଢ ହୁଏ । ସବୁ ଅବୟାରେ ଆନନ୍ଦରେ ରହିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କର ।

- ନିଗମ ଉପଦେଶ, ପୂ ୨୬୩

ସୁଖ-ଦୁଃଖ ମନର ଅବୟା ମାତ । ବୟୁ ବିଶେଷ ଉପରେ ସୁଖ ଦୁଃଖର ଜ୍ଞାନ ନିର୍ଭର କରେ ।

- ନିଗମ ଉପଦେଶ, ପୃ୨୬୭

## ଅଭିମତ ଓ ଅନୁଭୂତି

### ଅଭିମତ (୧)-My Experience with Sri Sri Thakur

"Jayaguru" "Jayaguru" "Jayaguru"

This magical word, "Jayaguru", can spell wonders all around creating an auspicious aura. Like a drop of rain in the parched desert these exquisite words have the propensity of quenching one's thirst for tranquility. And within this holy-halo, I would like to portray my genuine feelings. I am not an expert who can pen down her emotions in beautiful words and too naïve to express my experience, yet I am willing to paint my thoughts in words about this little spiritual journey of mine into the everlasting kingdom of Sri Sri Thakur. Someone has quoted "It is hard to die, but harder to live." Ergo, to simplify this journey from cradle to grave and yet to gain freedom from ignorance and experience the eternal life beyond death one has to dedicatedly, diligently and to top all willingly follow the path of the omniscient, omnipotent and omnipresent pathfinder...our Sri Sri Thakur.

Under the light of the above, I would like to highlight the fact that how I had the once-in-a-lifetime boon of knowing Sri Sri Thakur. To be sincere, blessed are the people who know Him and I came to know Him through my husband and his family. I feel highly elated because if it was not for His grace, I would not have known Him. I was born and brought-up in Sri Jagannath Puri, Orissa. But, I never had an idea that Puri is blessed with such an ethereal Sanctuary as the "Kutir." After my marriage, I went there with my husband to seek the blessings of Sri Sri Thakur. To my amazement, it felt so pure and pristine there. All the members there were beatific and benevolent. They were so soft-spoken as if they listened to themselves more often. Cleanliness and goodness ruled the roost. I felt as if all my life I have been wishing to be in a paradise like this since time immemorial. Running down the memory lane, I can still recall the feeling when I entered the place. I forgot all my woes and foes as I was transmogrified into a phenomenal world of well-being.

When I took my first glance at Sri Sri Thakur's Bigraha ornated with a beautiful garland of red hibiscus, I simply could not take my eyes off and felt as if I am in an island of harmony detached from the worldly woes, in an oasis of placidity where time stood still and as if thousand bells in a temple have chimed a paean. The "Kutir" may not be as palatial as a European palace, carved out of marble as the Taj Mahal or spread in a great acreage of land, yet it is something no less than paradise and a must-see for people looking for spiritual solace. I have been to temples and have witnessed people conflicting, priests using abusive language and, to top all, persons deviated from the real objective; but the sanctity that I relished in the "Kutir" was par-excellence only because the place was glorified with the grace of Sri Sri Thakur and the "Kutir" is His eternal abode.

It was bit of a revelation and more of a learning experience when I went to the "Kutir" for the second time. I had the paramount prospect of witnessing the sacrosanct bed on which Sri Sri Thakur sleeps and His divine "Padasan." Nearby, in Smruti Mandir, I saw the "Rickshaw" which He once used to go to the sea-shore and other places everyday, during the times when He led a solitary life.

On this virtuous day, for the ensuing Sammilani some devotees had come to pay homage and invite Sri Sri Thakur. My heart melted as I saw tears of devotion from every eye flooding the lotus feet of Sri Sri Thakur. This scenery is not ephemerae because flowers perish, stories end, memories fade, songs forgotten but this precious moment will be treasured in my soul forever and ever.

My First Experience of Sammilani: Life is a roller-coaster ride. Sometimes, the sun shines.

Sometimes, the rain pours. Nevertheless, it takes both sun and rain to make a Rainbow. And in this rhythm of life, sometimes I find myself out of tune but every thought of the Sammilani is like a bell with millions of mellifluous echoes, a tune impeccable and indelible. The majestic four days that I spent at the Sammilani were ephemeral just like the early morning dewdrops on the green meadow. I was metamorphosed into a different individual altogether and felt as if something good and magical is happening to me. And before everything dawned on me, time subtly flew away on the wings of peace-personified dove.

All the members, whether the elderly or the young, were so ebullient, yet meek; so simple, yet dignified. They mingled cordially and with euphony amongst themselves and with others. And with what alacrity and altruism did they care and share with each other. They meticulously and sedulously cooked and served the prasad and that was soulful.

The kid members were frolicking and did all kinds of fun stuff but yet they were so disciplined. Their laudable activities were enough to furnish food for one's thought and feast for one's eyes. The icing on the cake was their mesmerizing enactment for the Aananda-sabha.

To crown all, the fact that touched the bottom of my heart was the invincible devotion and dedication of the disciples for Sri Sri Thakur. The preachings of Sri Sri Thakur were explicitly and pre-eminently discussed and delivered with commendable citations and instances.

As my epilogue, I would like to candidly construe that as the Pole Star help and guide the ship find its destination, let Sri Sri Thakur guide our life to embrace its ultimate aim. He is the Pole Star, an eye in the sky. We may not see Him always but we know that He is there looking at us.

PS: If I have hurt anybody's sentiments, then that is inadvertent and I pay my deepest regrets.

Sri Sri Thakur Charanashritaa Smt Sasmita Mishra

### ଅଭିମତ (୨)

ମୋର ମନେ ପଡ଼ୁଛି ଦୀର୍ଘ ୧୮ ବର୍ଷ ତଳର କିଛି ଘଟଣା । ମୋର ସ୍ୱର୍ଗତା ଜେଜେମା', ଶଚିଦେବୀ ଠାକୁରଙ୍କର ଜଣେ ନିଷାପର ଭକ୍ତ ଥିଲେ ଓ ଆମକୁ ପିଲାଦିନୁ ଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜାରେ ବସାଇ ୟବ, ସୋତ୍ର ଇତ୍ୟାଦି ଶିଖାଇଥିଲେ । ବିବାହ ପରେ ମୋର ବୋଉ, ଯିଏକି ଠାକୁରଙ୍କୁ ଆଗରୁ ଜାଣି ନ ଥିଲା, ବାପାଙ୍କ ସଂସାରରେ ଆସି ଠାକୁରଙ୍କ ଅପାର କରୁଣା ଓ ଆଶୀର୍ବାଦରୁ ତାଙ୍କୁ ନିଜର କରି ବସିଲା । ଆମେ ପୁରୀ ଜିଲ୍ଲାରେ ଥିବାବେଳେ ଜେନ୍ଦ୍ରରୁ ଅନୁମତି ଆଣି ଆମ ଘରେ ଗୃହାସନ ପ୍ରତିଷା କରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଷୋଡଷ ଉପଗ୍ୱରରେ ପୂଜା କରିବାକୁ ଲାଗିଲୁ । ମୁଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଲାଗି ଫୁଲତୋଳି ଆଣି ମାଳ ଗୁଛୁଥିଲି । ବେଳେବେଳେ ଭୋର୍ରୁ ଉଠି ଫୁଲ ତୋଳିବାବେଳେ ଡର ଲାଗେ । ଜେଜେମା' କହିବା ଅନୁସାରେ ଯେତେବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କ ନାମ ନେଇ ତୋଳିଲି ଆଉ ମୋତେ କେବେବି ଡର ଲାଗିନଥିଲା । ବାପା ବୋଉଙ୍କ ଅନୁପଣ୍ଡିରେ ପୂଜା ମଧ୍ୟ କରୁଥିଲି । ଛୋଟଥିଲାବେଳେ ଭାରି ଡର ଲାଗେ କାଳେ କିଛି ଭୁଲ୍ ହୋଇଯିବ, ତଥାପି ଅନେକ ଆଶା ଭରସା ମନରେ ରଖି ପୂଜା କରୁଥିଲି । ସମୟକ୍ରମେ ଆମ ପରିବାରର ସମୟ ସଦସ୍ୟ ଠାକୁରଙ୍କ ସହିତ ଅଙ୍ଗଙ୍ଗଭାବେ ଜଡିତ ହୋଇଗଲୁ । ଠାକୁରଙ୍କୁ ପରିବାରର ଜଣେ ବରିଷ, ସମ୍ମାନନୀୟ ସଦସ୍ୟ ମନେ କରି ସବୁ ଭଲ ମନ୍ଦ ଠାକୁରଙ୍କ ପାଖରେ ଜଣାଉଥିଲୁ । ଆମେ ଗାଁର ଅସୁରେଶ୍ୱର ଶାଖା ସଂଘ ଓ କଟକର ଯୋବ୍ରା ସଂଘରେ ଯୋଗଦାନ କରି ଠାକୁରଙ୍କ ସେବାରେ ନିଜକୁ ନିୟୋଜିତ କରିଥିଲୁ, କାରଣ ଆମେ ଜାଣିଥିଲୁ ଯେ,

ଗୁରୁର୍ବହୁ। ଗୁରୁର୍ବିଷ୍ଟୁ ଗୁରୁର୍ଦେବ ମହେଶ୍ୱରଃ ଗୁରୁଃ ସାକ୍ଷାତ୍ ପରଂବହୁ ତସ୍କେ ଶୀଗୁରବେ ନମଃ । ସେହି ଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣାଶ୍ୱିତ ହୋଇ ଓ ତାଙ୍କରି ମହାନ୍ ଉପଦେଶକୁ ପାଥେୟ କରି ବହୁତ କିଛି ଆମେ ପାଇଛୁ ଓ ସବୁ କାର୍ଯ୍ୟରେ ଜୟଯୁକ୍ତ ହୋଇଛୁ । ତେଣୁ ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ମୋର ଆରାଧ୍ୟ ଓ ଇଷ୍ଟ ବୋଲି ବରଣ କରି ନେଇଛି । ଏବେ ବିବାହ ପରେ ସୁଦ୍ର London ରେ ଥାଇ ମଧ୍ୟ teleconference ମାଧ୍ୟମରେ ଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜାର ସୁଯୋଗ ପାଇ ବିପୁଳ ଆନନ୍ଦ ଲାଭ କରିପାରିଛି । ଏହା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ମୋ ପ୍ରତି ଅପାର କରୁଣା ଛଡା ଆଉ କିଛି ନୁହେଁ । ପ୍ରଥମେ ମୋତେ ଲାଗୁଥିଲା ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଘରେ ରଖି ପୂଜା କରୁଛି । କିନ୍ତୁ ତାହା ମୋର ଭୁମ ଧାରଣା ଥିଲା । ମୋର ବା କେତେ ଶକ୍ତି ଯେ ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଧରି ରଖିପାରିବି ? ଏଠାକୁ ଆସିବା ପରେ ଲାଗିଲା ଯେ ଠାକୁର ହିଁ ପକୃତ ପଷରେ ଆମକୁ ଧରି ରଖିଛନ୍ତି । ଭାରତରେ ଥିବା ସମୟରେ ମୋ ଭଉଣୀଠାରୁ ଏଠାରେ teleconference ମାଧ୍ୟମରେ ହେଉଥିବା ପୂଜା ବିଷୟରେ ଶୁଣିଥିଲି । କିନ୍ତୁ ଏଠାକୁ ଆସି ପୂଜାରେ ଯୋଗଦେବା ପରେ ପୂଜାର ଆନନ୍ଦ ଜାଣିଲି । ଏବେ ଏମିଡି ହୋଇଛି ଯେ, ପୂଜା call time ହେଲେ ମନ ଅଛିର ହୋଇ ଉଠୁଛି, ଯେତେ କାର୍ଯ୍ୟ ଥିଲେ ବି କୋଣସିଥିରେ ମନ ଲାଗୁନି । ଖାଲି ଭାବୁଛି କେମିଡି ପୂଜାରେ ବସିବି ।

ଶେଷରେ ଶ୍ରୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ପଦାରବିନ୍ଦରେ ନିଜକୁ ସମର୍ପଣ କରି ତାଙ୍କରି ସେବାପୂଜାରେ ମନପାଣ ଅର୍ପଣ କରି ମୋର ଜୀବନ କଟାଇବାକୁ ନିଷ୍ଠତ୍ତି କରିଛି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଅଭୟ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ମୋର କୋଟି ପ୍ରଣାମ ଜଣାଇ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଛି ତାଙ୍କରି ଅଭୟବାଣୀ ମୋ ଭବିଷ୍ୟତ ଜୀବନର ପାଥେୟ ହେଉ ।

> ଶୀଶୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶୀମତୀ ପୀତି ସ୍ୱାଇଁ

## ଅନୁଭୂତି (୧) - ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପିତା ରୂପେ ପାଇବାର ଅନୁଭୂତି

ମୋ ବାହାଘର ପୂର୍ବରୁ କେବେହେଲେ ଭାବିନଥିଲି ଯେ ବାପା, ମା'ଙ୍କୁ ଛାଡି ଯିବାକୁ ହେବ । ଲଗ୍ନଧରା ପରେ ମୋର ଶଶୁର ଆସି ମୋତେ କହିଲେ 'ଠାକୁରଙ୍କ ଘରକୁ ଯାଉଛୁ, ସେଠାରେ ବହୁତ କିଛି ପାଇବୁ'। ସେତେବେଳେ ଲାଗିଥିଲା ବାପା, ମା'ଙ୍କୁ ଛାଡି ଯାଉଛି, ତା'ଠାରୁ ବେଶି କ'ଣ ପାଇବି? ଏବେ ସେ କଥା ମନେ ପଡିଲେ ଲାଗୁଛି, ସତରେ ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କ ଘରକୁ ଆସି ବହୁତ କିଛି ପାଇଛି ।

ବାହାଘର ପରେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜାଣିଲି । ସକାଳେ ଓ ସଂଧ୍ୟାରେ ନିୟମିତ ପୂଜା କରେ । ତାଙ୍କର ସେବାର ଅନୁଶୀଳନ କରେ । ସାଂସାରିକ ଜୀବନରେ ସମୟ କିପରି ବିତିଯାଏ, ଜଣାପଡେ ନାହିଁ । ବାପା, ମା'ଙ୍କ ସହିତ ଫୋନ୍ରେ କଥା ହେଉଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଦେଖିବାକୁ ଇଛା ହୁଏ । କିଛି ଦିନ ପୂର୍ବରୁ ସେମାନଙ୍କ କଥା ବହୁତ ମନେ ପଡୁଥିଲା । ସେଦିନ ସଂଧ୍ୟା ପୂଜାରେ ସ୍ତୋତ୍ର ବନ୍ଦନା କରୁଥିବା ବେଳେ ମନେହେଲା ଯେପରି ମୋ ବାପା, ମା', ଶାଶୁ, ଶଶୁର ସମସ୍ତେ ଘରେ ଅଛନ୍ତି । ଶାଶୁ, ଶଶୁର ଠାକୁର ଘରେ ଆମ ସହିତ ସ୍ତୋତ୍ର ବନ୍ଦନା କରୁଛନ୍ତି, ଜିନ୍ତୁ ବାପା ଧୋତି ପିଛି ନଥିବାରୁ ଠାକୁର ଘର ବାହାରେ ବସିଛନ୍ତି, ମା' ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ ସହିତ ବସିଛନ୍ତି । ସେତେବେଳେ ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଉଥାଏ, ଧୋତି ନଥିବାରୁ ବାପା ତାଙ୍କ ଘର ଭିତରକୁ ଆସିପାରୁନାହାନ୍ତି । ସେତେବେଳେ ମନେହେଲା ଠାକୁର ମୋତେ କନ୍ଦୁଛନ୍ତି, 'ମୁଁ ତ ସେପଟେ ବସିଛି ।' ମୁଁ ହଠାତ୍ ଠାକୁର ଘର ଦ୍ୱାର ପଟେ ଦେଖିଲି, ଠାକୁର ମୋ ବାପା ଭାବରେ ବସିଛନ୍ତି । ମୁଁ ଏହା ହଠାତ୍ ବିଶ୍ୱାସ କରିପାରିଲି ନାହିଁ । ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଶତ ଧନ୍ୟବାଦ ଦେଇ ପ୍ରଣାମ କଲି । ଠାକୁର ସବୁବେଳେ ଆମ ସହିତ ଅଛନ୍ତି । ତାଙ୍କର ଅପାର କରୁଣା ଆମମାନଙ୍କ ଉପରେ ଥାଉ, ଏହା ସବୁବେଳେ ମୋର ପାର୍ଥନା ।

ଶୀଶୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶୀମତୀ ସଂଘମିତା ନାୟକ

## ଅନୁଭୂତି (୨) - ଷଷ ବାର୍ଷିକ ସନ୍ନିଳନୀ ଷେତ୍ ନିରୂପଣରେ ଅନୁଭୂତି

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପାରୁ ଆମେରିକାରେ ଗତ ପାଞ୍ଚବର୍ଷ ଧରି ସନ୍ନିଳନୀ ହୋଇ ଆସୁଛି । ଏହି ସନ୍ନିଳନୀଟି ସବୁ ଭକ୍ତମାନଙ୍କର ଅତି ପ୍ରିୟ । ଏଥିପାଇଁ ଗୋଟିଏ ବର୍ଷ ଧରି ଅପେକ୍ଷା କରିଥାଉ । ସବୁ ଭକ୍ତମାନେ ସେବା ପାଳି ପାଇଁ ଆବେଦନ କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ଏଥିପାଇଁ କିଛି ମାସ ପୂର୍ବରୁ preparation ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥାଏ ।

ଗତ ତିନି ବର୍ଷ ଧରି ଏହି ସମ୍ମିଳନୀ Charlotte ର Hindu ମନ୍ଦିରରେ ଥିବା Hallରେ ହୋଇ ଆସୁଛି । ଏଠାରେ ଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜା କରିବାର ଉପଯୁକ୍ତ ବାତାବରଣ ଅଛି ଏବଂ ଏହି ଜାଗାଟି ସମୟଙ୍କ ପକ୍ଷେ ସୁବିଧା ହୋଇଥାଏ । ଯେଉଁ ଭକ୍ତମାନେ ବାହାରୁ ଆସନ୍ତି,

ସେମାନେ Hotelରେ ରହିଥାନ୍ତି ଓ ସମ୍ନିଳନୀ ଥାନକୁ drive କରି ଆସନ୍ତି । Hotelଟି ମନ୍ଦିରଠାରୁ ୩-୪ ମାଇଲ୍ ଦୂର ଥିବାରୁ ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ପତିଦିନ ସକାଳେ ସମ୍ନିଳନୀ ଥାନକୁ ଠିକ୍ ସମୟରେ ପହଞ୍ଚବାକୁ ଟିକେ ଅସୁବିଧା ହୋଇଥାଏ ।

ପ୍ରତିବର୍ଷ ସମ୍ମିଳନୀ ପରେ ଏକ ସମୀକ୍ଷା କରାଯାଏ । ଗତବର୍ଷ (୨୦୦୬) ସମୀକ୍ଷାରେ ଛିର କରାଗଲା ଯେ ୨୦୦୭ ମସିହା ସମ୍ମିଳନୀ ଏପରି ଜାଗାରେ କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରିବୁ, ଯେଉଁଠାରେ ସମୟ ଭକ୍ତମାନେ ପାଖରେ ରହି ପୂଜା କରିପାରିବେ । ଏହା ମନରେ ଥାଏ, ମାତ୍ର ୨୦୦୭ ର ସମ୍ମିଳନୀ ପାଇଁ January ରେ Hindu ମନ୍ଦିରଟି temporarily book କରିଥିଲୁ । ଏହିବର୍ଷ ମନ୍ଦିରର management ମନ୍ଦିରର reservation rate ଗତ ବର୍ଷ rate ଠାରୁ ଦୁଇଗୁଣାରୁ ବେଶି କରିଦେଇଛନ୍ତି । ତେଣୁ ଆମମାନଙ୍କୁ ଅନ୍ୟଞ୍ଜାନ ଖୋଜିବାର ଏକ ସୁଯୋଗ ମିଳିଲା ।

ଏହାପରେ Internet ମାଧ୍ୟମରେ Charlotteର ଆଖପାଖ ଜାଗା ଖୋଜା ଆରମ୍ଭ ହେଲା । ଭାଇମାନଙ୍କ ସହିତ ଏହି ବିଷୟରେ discussion ଗୁଲିଥାଏ । ଆମେ ଭାବିଲୁ mountain resort ଭଳି ଜାଗା ଉପଯୁକ୍ତ ହେବ । ଏହି resort ରେ ରହିବା ପାଇଁ room ଓ meeting ପାଇଁ ଜାଗା ଥାଏ । Charlotte ର local ଭାଇ ଓ ମା' ମାନେ March 25, 2007 ରେ Ashville ପାଖରେ ଥିବା Foscoe Rental Resort ଦେଖିବାକୁ ଗଲୁ । ଏହି ଜାଗାଟି mountain ର ବହତ ଉପରେ ଥିବାରୁ, ସେଠାକୁ ଯିବା ଆସିବାର ଅସୁବିଧା ହେବ ବୋଲି ଭାବି ଏହା cancel କଲୁ । ସେଠାରୁ ୪୦-୫୦ ମାଇଲ୍ ଦୂର Fairfield mountain Resort ଦେଖିବାକୁ ଗଲୁ । ଏହି ୟାନର building ଗୁଡିକ ଦୂରରେ ଥିବାରୁ ଏହା cancel କରାଗଲା । ଏହି ମଧ୍ୟରେ ଅନ୍ୟ ୟାନଗୁଡିକ ଖୋଜି ତାଙ୍କ ସହିତ phone ରେ କଥାବାର୍ତ୍ତୀ କରି detail ନେଇଥାଉ । ତାପରେ April 8, 2007 ରେ ଆମେ Boone ସହରର ଗୁରିଗୋଟି ସ୍ଥାନ ଦେଖବାକୁ ଗଲୁ । ସେଥରୁ Boone Rental ଟି ଭଲ ଲାଗିଲା । ଏହାର reservation ପାଇଁ କଥାବାର୍ତ୍ତା ଗୁଲିଥାଏ, ମାତ କିଛି ଠିକ୍ ହୋଇପାରୁନଥାଏ । ଏପଟେ ଆମମାନଙ୍କ ମନ ବ୍ୟୟ ଲାଗୁଥାଏ । ଦିନ ବିତି ଯାଉଛି, ସମ୍ମିଳନୀ ୟାନ ଠିକ୍ ହୋଇପାରୁନାହିଁ । ଏଥିପାଇଁ ଅନ୍ୟ preparation ମଧ୍ୟ ଭଲ ଭାବରେ ହୋଇପାରୁନଥାଏ । ଏଥର ଠାକୁରଙ୍କ କ'ଣ ଇଛା ଏପରି ଭାବି ମନ ବ୍ୟୟ ଲାଗୁଥାଏ । ଆମେମାନେ କିଛି ଚେଷା ନ କରି Hindu ମନ୍ଦିର book କରିଥିବାରୁ, ଠାକୁର ଆମମାନଙ୍କୁ ଏପରି କରିବାକୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଉଛନ୍ତି । ଏହି ମଧ୍ୟରେ ଆମେମାନେ ପାଖରେ ଥିବା National Park, Church, Convocation center, Wedding hall ଓ Private Rental ଙ୍କୁ contact କରୁଥାଉ । ଏହିପରି ଖୋଜିବା ପରେ Ashville ପାଖରେ ଥିବା "High Pastures Christian retreat center" ଜାଗା ମିଳିଲା । ଆମ୍ରେମାନେ ଏଠାକୁ  $April\ 14,\ 2007$  ଦେଖିବାକୁ ଗଲୁ । ଏହି ୟାନଟି ଦେଖି ବହୁତ ଭଲ ଲାଗିଲା । ପୂଜା କରିବା ପାଇଁ ଓ ରହିବା ପାଇଁ ସବୁ ସୁବିଧା ଅଛି । ତାପର ଦିନ ସମୟ ଭବ୍ତମାନେ phone ରେ ଯୋଗଦାନ କରି ଏଠାରେ ସନ୍ନିଳନୀ 

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଅଭୟ ଚରଣରେ ବିନୀତ ପ୍ରାର୍ଥନା କି ଏହି ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀଟିକୁ ସାଫଲ୍ୟମଞ୍ଚିତ କରିଦିଅନ୍ତୁ । ଆମର ଶତ ଅଯୋଗ୍ୟତା ସତ୍ତ୍ୱେ ଆମକୁ ତାଙ୍କର ସେବା କରିବାକୁ ସୁଯୋଗ ଦିଅନ୍ତୁ ।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ରୀ ଅଶ୍ୱିନୀ ନାୟକ

## ଅନୁଭୂତି (୩) - ଆମେରିକାର ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀରେ ମୋର ଅନୁଭୂତି

ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ପାଠତକ୍ର ପଥମ ଅଧିବେଶନ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଜନ୍ମୋତ୍ସବ ୦୪ ଅଗଞ୍ଚ ୨୦୦୧ ରୁ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । ସେହିଦିନଠାରୁ ମୁଁ ସଂଘରେ ଯୋଗଦାନ କରି ଆସୁଛି ଏବଂ ଏଥିପାଇଁ ନିଜକୁ ବଡ ଭାଗ୍ୟବାନ ମନେକରେ । ମୋର ପିଲାଟି ଦିନରୁ ସନ୍ନିଳନୀ ପ୍ରତି ବହୁତ ଦୁର୍ବଳତା ରହି ଆସିଛି । ମୋତେ ସନ୍ନିଳନୀ ଏତେ ଭଲ ଲାଗେ ଯେ ମୁଁ ଭାଷାରେ ପ୍ରକାଶ କରିପାରିବିନି । ଏଠାରେ ସବୁ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନେ ଦୂର ଦୂରରେ ଥିବାରୁ ବର୍ଷରେ ଥରେ ସନ୍ନିଳନୀରେ ଏକତ୍ର ହୁଅନ୍ତି । ମୁଁ ଏଠାରେ ଏତେ ଦିନ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ କେବେ ସନ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗ ଦେଇ ପାରି ନ ଥିଲି । ଆମ ଘରର ଭାଇ ସଂଘର ସଦସ୍ୟ ନ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ସେ କେବେ କେଉଁଥିରେ objection କରି ନାହାଁ ତି । ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ବହୁତ ଭଲପାଏ ଓ ବିଶ୍ୱାସ କରେ ବୋଲି ସେ ମଧ୍ୟ ଠାକୁରଙ୍କୁ ବହୁତ ବିଶ୍ୱାସ କରନ୍ତି । ଜତେବେଳେ କିଛି ଅସୁବିଧାରେ ବିଚଳିତ ହୋଇ ପଡିଲେ ସେ ମୋତେ ଠାକୁରଙ୍କ ନାମ ନେଇ ବ୍ୟୟ ନ ହେବା ପାଇଁ କୁହନ୍ତି । ମୁଁ ସନ୍ନିଳନୀ ଯାଇ ପାରେନି

ବୋଲି ମନ ବହୁତ ଦୁଃଖ ହୁଏ । ମୁଁ ମନ ଦୁଃଖ କଲେ ସବୁଥର ଭାଇ କୁହନ୍ତି 'ତୁମେ ଓ ଝିଅ ଯଦି ଯିବ ଯାଅ । ମୁଁ ଯାଇ ସେଠାରେ କ'ଣ କରିବି?' କିନ୍ତୁ ମୋର ବହୁତ ଇଛା ଥିଲା ଭାଇ ମଧ୍ୟ ମୋ ସହିତ ଆସନ୍ତୁ । ଆମର କେମିତି ସମ୍ନିଳନୀ ହେଉଛି ଦେଖନ୍ତୁ ଓ ଠାକୁରଙ୍କ ବିଷୟରେ ସବୁ ଜାଣନ୍ତୁ । ସେଥିପାଇଁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ସବୁବେଳେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରେ । ଚାହିଁଲେ ସବୁ କିଛି ହୋଇ ଯାଏନି, ସବୁ ସେଇ କୃପାମୟଙ୍କ ଇଛା । Last year ମୁଁ ଯେତେବେଳେ ସମ୍ନିଳନୀ ଯିବା କଥା କହିଲି ଭାଇ କହିଲେ, 'ତୁମେ ସବୁଥର ଏତେ ମନ କରୁଛ, ଆଉ ନ ଯାଇ ପାରିଲେ ମନ ଦୁଃଖ କରୁଛ, ତେଣୁ ଏଥର ଆମେ ଯିବା । କିନ୍ତୁ ମୁଁ ସେଠି ଯାଇ କଣ କରିବି ?' ଏହା ଶୁଣି ମୁଁ ଖୁସିରେ କାନ୍ଦି ପକାଇଲି । ଭାବିଲି ଯା ହେଉ ଠାକୁର ଏତେ ଦିନ ପରେ ମୋ ଇଛା ପୂରଣ କଲେ । ଭାଇଙ୍କୁ କହିଲି 'ତୁମେ ଖାଲି ଚାଲ, ଦେଖିବ ତୁମକୁ ସେଠି ବହୁତ ଭଲ ଲାଗିବ ।' ଆଉ ମୁଁ 100% sure ଥିଲି ଯେ ଭାଇଙ୍କୁ ଭଲ ଲାଗିବ ବୋଲି । ତା' ପରେ ଆମେ ticket ଦେଖିବା ଆରମ୍ଭ କଲୁ । ସନ୍ନିଳନୀ ପାଇଁ ticket ଯେତେବେଳେ ହୋଇଗଲା ଖୁସିରେ ମୋ ଗୋଡ ତଳେ ଲାଗୁ ନ ଥାଏ । ଖାଲି ଦିନ ଗଣୁଥାଏ କେବେ ସେ ଦିନ ଆସିବ । ସନ୍ନିଳନୀ ଯିବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଭାଇଙ୍କର ସେମିତି ପ୍ରଶ୍ନ 'ମୁଁ ଯାଉଛି, ହେଲେ ମୁଁ ସେଠି ଯାଇ କଣ କରିବି ଜାଣିନି । ମୁଁ ସେଠାରେ କାହାକୁ ଚିହୁନି ଜାଣିନି । 'ଆଉ ମୁଁ ସେହି ଗୋଟିଏ ଉଉର ଦେଉଥାଏ 'ତୁମେ ଖାଲି ଚାଲ, ଦେଖିବ ତୁମକୁ ସେଠି ବହୁତ ଭଲ ଲାଗିବ ।'

ଯାହାହେଉ ଠାକୁରଙ୍କ କୃପାରୁ ୨୦୦୬ର ଭବ୍ଧ ସମ୍ନିଳନୀକୁ ଆମେ ସମୟେ ଯାଇଥିଲୁ । ସେଠାକୁ ଯାଇ ପ୍ରଥମ ଥର ପାଇଁ ସମ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗଦେଇ ଏଠାରେ ଥିବା ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ପରିବାରର ସମୟ ଭବ୍ଧ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କ ସହିତ ପରିଚୟ ହେଲା । ପ୍ରଥମ ଥର ପାଇଁ ସନ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗ ଦେଇଥିବାରୁ ଓ ଭାଇ, ମା'ମାନଙ୍କ ସହିତ ଦେଖା ହୋଇଥିବାରୁ ମନ ବହୁତ ଖୁସି ଲାଗୁଥାଏ । ଏହି ସମ୍ନିଳନୀକୁ Indiaରୁ କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତିନିଧି ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ଆସିଥାଆନ୍ତି । ପ୍ରମୋଦ ଭାଇଙ୍କଠାରୁ ଠାକୁରଙ୍କ ବିଷୟରେ ସରଳ ଓ ମନ ମୁଗ୍ଧକର ଆଲୋଚନା ଶୁଣି ଓ ତା ସହିତ ବିଦେଶରେ ରହି ମଧ୍ୟ ସମୟ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କର ଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରତି ଅନାବିଳ ସ୍ନେହ, ଶୁଛା, ଭବ୍ତି ଆଉ ସମୟଙ୍କର ପ୍ରଗାଢ ସେବା ମନୋବୃତ୍ତି ଦେଖି ମୋତେ ଏତେ ଭଲ ଲାଗୁଥାଏ ଯେ ତାହା ବର୍ଣ୍ଣନା କରିବା ମୋ କ୍ଷମତାର ବାହାରେ । ଲାଗୁଥାଏ ଯେମିତି ମୁଁ ଗୋଟିଏ ଅଲ୍ଗା ଦୁନିଆରେ ଅଛି । ସତରେ ସମ୍ନିଳନୀ ମୋ ପାଇଁ ଗୋଟିଏ ଅଭୁଲା ସ୍କୃତି ।

ଠାକୁରଙ୍କ ଆଦେଶ ଅନୁସାରେ ସମ୍ନିଳନୀରେ ଯେପରି ମୁଖ୍ୟତଃ ତିନୋଟି ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରାଯାଏ - ୧) ଆଦର୍ଶ ଗୃହ୍ୟ ଜୀବନ ଗଠନ ୨) ସଂଘଶକ୍ତିର ପତିଷା ୩) ପରୟର ମଧ୍ୟରେ ଭାବ ବିନିମୟ, ସେମିତି ଆଲୋଚନା ହୋଇଥିଲା । ମହିଳା ସଭା, ସାଧାରଣ ସଭା, ଆନନ୍ଦ ସଭା ଓ ପିଲାମାନଙ୍କର program ସବୁ ବହୁତ ଭଲ ଲାଗିଥିଲା । ଏହି ସମ୍ନିଳନୀରେ ମୁଁ ଜୀବନରେ ପଥମଥର ପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସହିତ ସମୟ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କ ଆଗରେ ଭାବ ବିନିମୟ କରିଥିଲି । କାହିଁକ କେଜାଣି ମୋତେ ଭାବ ବିନିମୟରେ କହିବା ପାଇଁ ବହୁତ ଡର ଲାଗେ । ଏପରିକି ସଂଘପୂଜାରେ ମୋର ଯେବେ ଭାବ ବିନିମୟ କରିବାର ଥାଏ, ମୁଁ ଫୋନ୍ରେ କହିବା ବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଡାକୁଥାଏ ଗୁରୁଦେବ ମୋତେ ଶକ୍ତି ସାହ୍ସ ଦିଅ ମୁଁ ଯେମିତି ଭାବ ବିନିମୟ କରିବାର ଥାଏ, ମୁଁ ଫୋନ୍ରେ ଭାବ ବିନିମୟ ସମୟରେ ମୁଁ ଯାଇ ଭୋଗ ପ୍ରୟୃତି ଜାଗାରେ ଥିଲି । ଭାବିଥିଲି ଏପଟେ ରହିଲେ ବୋଧେ ମୋତେ ଭାବ ବିନିମୟ କରିବାକୁ ପଡିବନି । କିନ୍ତୁ ମା'ମାନଙ୍କଠାରୁ ଶୁଣିଲି ଯେ ଭାବ ବିନିମୟ କରିବା ସମୟଙ୍କ ପାଇଁ ବାଧ୍ୟତାମୂଳକ । ଏହା ଜାଣି ମଧ୍ୟ ମୁଁ ଡରରେ ଯାଉ ନ ଥାଏ । ଆମ ଘରର ଭାଇ ମୁଁ ଲୁଚିବା ଦେଖି ମୋତେ କହିଲେ 'ତୁମେ ଯଦି ଭାବ ବିନିମୟ ନ କରିବ ମୁଁ ତୁମକୁ ଆଉ କେବେ ସମ୍ନିଳନୀକୁ ଆଣିବିନି ।' ଏହା ଶୁଣି ମୁଁ ଯାଇ ସେଠାରେ ବସିଥିଲି ଓ ମୋ ନାମ ଡକା ହେବାରୁ ଯାଇ ଭାବ ବିନିମୟ କରିଥିଲି ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ ନେଇ ସମୟଙ୍କର ଯେଉଁ ଆନନ୍ଦ ତାହା ମଧ୍ୟରେ ତିନିଦିନ କେମିତି ବିତିଗଲା ତାହା ଟିକେ ହେଲେ ଜଣା ମଧ୍ୟ ପଡିଲାନି । ଭାବୁଥିଲି ସନ୍ନିଳନୀ କାହିଁକି ସରିଗଲା । ସନ୍ନିଳନୀ ସରିବା ପରେ ଆମ ଘରର ଭାଇଙ୍କୁ ପଚାରିଲି 'କେମିତି ଲାଗିଲା ସନ୍ନିଳନୀ?' ଭାଇ ଉତ୍ତର ଦେଲେ 'ମୋତେ ଏତେ ଭଲ ଲାଗିଲା ଯାହାକି ଅବର୍ଣ୍ଣନୀୟ ।' ଆମେ ଏଠୁ ଯିବା ପୂର୍ବରୁ ଭାଇ ଅଧିକ ଗୋଟିଏ ଦିନ ଛୁଟି ନେଇଥିଲେ ସନ୍ନିଳନୀ ପରେ ପାଖଆଖ ଜାଗା ବୁଲିବା ପାଇଁ । କିନ୍ତୁ ଭାଇଙ୍କୁ ଏତେ ଭଲ ଲାଗିଥିଲା ଯେ ସେ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ଭାଇଙ୍କ ଘର ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବରେ ଯୋଗଦାନ କରିବାକୁ ମନ ଥିର କରିଥିଲେ । ଆଉ ମୋ ୪ ବର୍ଷର ଝିଅ (ଆଦ୍ୟାଶା) ଏତେ enjoy କରିଥିଲା ଯେ ସେ ଆଜି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମୋତେ ପ୍ରାର୍ଥନା କଲାବେଳେ ପଚାରେ 'ମାମା, ଆମେ ଜୟଗୁରୁଙ୍କ ପାଖକୁ ପୁଣି କେବେ ଯିବା, ଆମେ ଆଉ ସେଠିକି କାହିଁକି ଯାଉନେ ।' ଆମ ପରିବାର ପାଇଁ ସନ୍ନିଳନୀ ଏକ ଅଭୁଲା ସ୍କୃତି ।

ଶେଷରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଚରଣରେ ଶତ କୋଟି ପ୍ରଣାମ ଜଣାଉଛି ଓ ତାଙ୍କ ପାଖରେ କୃପା ଭିକ୍ଷା କରୁଛି । ଜୀବନ ଥିବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତାଙ୍କରି ମୂର୍ତ୍ତିଧ୍ୟାନ ଓ ତାଙ୍କ ନାମ ଜପ କରିବା ସହିତ ତାଙ୍କ ପାଦପଦ୍କରେ ମୋର ଲୟ ରହୁ ଏହା ମୋର ପାର୍ଥନା ।

#### ତୁମରି ପୂଜାର ଗୁରୁ ଭାର ମୋତେ ଦେଇଅଛ ଦୟାବହି । ରହି ପାଶେ ମୋର ଦିଅ ହେ ବତାଇ ପଥ କାହିଁ ନ ହୁଡଇ ॥

ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣାଶିତା ଶୀମତୀ ଅଞନା ଅରୁକ

### ଅନୁଭୃତି (୪)

ଜାନୁୟାରୀ ୧୭, ୨୦୦୭ ତାରିଖରେ ମୋର ଆମେରିକା ଆସିବାକୁ ଥିର ହେଲା । ପୁଅ କହିଥିଲା ଯେ ଅନ୍ୟ କେଉଁଆଡେ ଏହା ଭିତରେ ନ ଯିବାକୁ, କାରଣ ଦେହପ୍ରତି ଯତ୍ନ ନେଉଥିବ, ଯେପରି ଲମ୍ବାରାୟା ଆସିବାକୁ ସକ୍ଷମ ହେବ । ଏ ସବୁକୁ ଆଖି ଆଗରେ ରଖ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଇଲି । ଠାକୁର ! ସମ୍ମିଳନୀ ଯିବାରୁ ମୋତେ ଯେମିତି ବଞ୍ଚତ କରିବେନି । ମନରେ ବିଶ୍ୱାସ ଓ ମନେ ମନେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଜଣାଇଲି । ଠାକୁର ! ତୁମ ପାଖକୁ ଗଲେ ଦେହ କାହିଁକି ଖରାପ ହେବ ? ବରଂ ଖରାପ ଦେହ ନେଇ ଯାଇଥିଲେ ଭଲ ହୋଇଯିବ । ଯଥା ସମୟରେ ସମ୍ମିଳନୀ ଗଲି । ସମ୍ମିଳନୀର ଶେଷଦିନ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ଆସନ ପାଖରେ ଆମେରିକା ଆସିବା ଅନୁମତି ଭିଷା ମାଗି ଫେରିବା ସମୟରେ ସମ୍ମିଳନୀ ମଣ୍ଟପରେ ଆମ କେନ୍ଦ୍ର ସଂପାଦକ ଉମେଶ ଭାଇଙ୍କୁ ଦେଖି ଆମେରିକା ଆସିବା କଥା ଜଣାଇଲି । ଭାଇ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଇବାକୁ କହିଲେ । ଯେଉଁଠାକୁ ଯାଅ, ଠାକୁରଙ୍କୁ ମନେରଖି ତାଙ୍କ ଉପଦେଶ ଓ ଆଦେଶ ମାନି ଚଳିବ । ମନରେ ଥାଏ ଆମେରିକାରେ ସଂଘରେ ଯୋଗ ଦେଇ ମା' ଭାଇମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଆଲୋଚନା ଓ 'ଜୟଗୁରୁ' ସମ୍ବାଷଣରେ ମନ ଆନନ୍ଦରେ ଭରିଯିବ ।

ଆମେରିକାରେ ପୁଅ ବ୍ରତ୍ତରାଇଙ୍କ ସହିତ ଯୋଗାଯୋଗ କରି ସଂଘରେ ଯୋଗଦେବାର ସୁବିଧା କରିଦେଲା । ଆମେରିକା ଆସିବାର ତୃତୀୟ ରବିବାରଠାରୁ ସଂଘରେ ଯୋଗ ଦେଇଆସୁଛି । ଉମେଶ ଭାଇଙ୍କ କଥା ମନେପଡେ, "ସବୁବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶ ଓ ଆଦେଶ ମାନି ଚଳିବ ।" ହେଲେ କେତେଦୂର କରୁଛି ? ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କୁ ପାଇବା ଦିନଠାରୁ ସୁଖ ଦୁଃଖ ଭିତରେ ଠାକୁରଙ୍କର ବହୁତ ଅନୁଭୂତି ପାଇଛି ।

ଗଲାବର୍ଷ ମାର୍ଚ୍ଚ ତିନି ତାରିଖରେ ସାନ ପୁଅ ଜଣାଇଲା ଯେ, ନାତିର ଦେହ ଖରାପ । ତେଣୁ ମେଡିକାଲ୍ରେ ଆଡ୍ମିସନ୍ କରି ସେଠାରେ ରହୁଛି । ସେ ମେଡିକାଲ୍ରେ ଭଲ ନ ହେବାରୁ ଡାଞ୍ଚରଙ୍କ ପରାମର୍ଶରେ Orlando ବଡ ମେଡିକାଲ୍କୁ ନିଆଗଲା । ପୁଅ ଓ ବୋହୁ ବିକଳ ହୋଇ ମୋ ପାଖକୁ ଫୋନ୍ କରନ୍ତି । ମୁଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବାକୁ କହେ । ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କ ପାଖରେ ପ୍ରାର୍ଥନା କଲେ, ଠାକୁର ଯେପରି ନିରବ ହୋଇ ମୋତେ ଗୃହିଁ ଥିବାର ଲାଗେ । ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କୁ କହେ ଠାକୁର ମୋତେ ଗୃହିଁଛନ୍ତି କାହିଁକି ? ଡୁଡୁଲ୍(ନାଡି)କୁ ଭଲ କରେଇ ଦିଅନ୍ତୁ । ରାତିରେ ଶୋଇଲେ ଦେଖେ, ଠାକୁର ମହାରାଜ ଡୁଡୁଲ୍ ବେଡ୍ ପାଖରେ ଛିଡା ହୋଇଛନ୍ତି । ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଏ, ଡୁଡୁଲ୍ ବେଡ୍ ପାଖରେ କାହିଁକି ଛିଡା ହୋଇଛନ୍ତି ଠାକୁର ? ତୁମ ଶ୍ରୀଚରଣ ତା ମୁଞ୍ଚରେ ଲଦିଦେଲେ ସେ ଭଲ ହୋଇଯିବ । ପନ୍ଦର ଦିନ ବିତିଗଲା, ଦୁଇଥର ଆନାସ୍ଥେସିଆ ଦିଆ ସରିଥିଲା ଅପରେସନ୍ ପାଇଁ, ହେଲେ ଅପରେସନ୍ ନ ହୋଇ ଫେରି ଆସୁଥିଲା । ବଡ ପୁଅ କହେ, ଡୁଡୁଲ୍ ବିନା ଅପରେସନ୍ରେ ଭଲ ହେବ, କେହି ବ୍ୟୟ ହୁଅନାହିଁ । ତା'ର ଦୃଢ ବିଶ୍ୱାସ ଥିଲା । ମୋର ଏ ଅନୁଭୂତି ପ୍ରାଣର ଠାକୁର ଜାଣିଛନ୍ତି । ମା' ଭାଇଙ୍କ ଜାଣିବା ନିମନ୍ତେ ଲେଖୁଛି ।

ସାନ ପୁଅ ଜଣାଇଲା ପୁଣି ଥରେ ଆନାସ୍ଥେସିଆ ଦେଇ ନାତିକୁ ଅପରେସନ୍ ପାଇଁ ନିଆ ହେଉଛି । ତା'ର କାଦିବା ଓ ବ୍ୟୟ ହେବାର ଦେଖି ମୋର ମୁଞ ଠିକ୍ ରହିଲା ନାହିଁ । ମୁଁ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ବିଶ୍ୱାମ ଦେଇ ସାରିଥିବା ସତ୍ତ୍ୱେ ଠାକୁର ଘରେ କାନି ପତାଇ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଇଲି । ଠାକୁର ! ଏତେ ଛୋଟ ପିଲା, ଗୁରି ବର୍ଷରେ ଦୁଃଖ ଭୋଗ କରିବାକୁ ଅଷମ । ଯାହା ସେ ଭୋଗୁଛି ତାହାର ବାପା, ମା'ର କିମ୍ବା ମୋ'ର ଦୋଷ ପାଇଁ । ସେ ସବୁ ଦୋଷ ପାଇଁ ମୋତେ ଦାୟୀ କରି ତା'କୁ ଷମା କରି ଦିଅନ୍ତୁ । ଆପଣ ହଇରାଣ ହୁଅନ୍ତୁ ନାହିଁ । କିଛି ସମୟ ପରେ ଉଠି ଜଣାଇଲି, ଠାକୁର ଆପଣ ଆମେରିକା ଯାଆନ୍ତୁ । ତୁତୁଲ୍କୁ ବିନା ଅପରେସନ୍ରେ ଭଲ କରି ଫେରାଇ ଆଣନ୍ତୁ । ମୋର ଏହି ପ୍ରାର୍ଥନା ଜଣାଇ ଠାକୁର ଘର କବାଟ ଅକ୍ଷ ବହ କରି ଅସିଲି । ତା' ପରଦିନ ସୁଦଶା ବୃତ ଥିଲା । ସେତେବେଳକୁ ରାତି ଦଶଟା, ମୁଁ ଶୋଇ ସାରିଥିଲି । ବଡ ବୋହୁ ଚିତା ପକାଇବା ପାଇଁ ଠାକୁରଙ୍ଗ ଦୁଆରକୁ ଗଲା । ସେଠାରେ ବସି ଚିତା ଦେବା ବେଳକୁ ଏକ ଅପୂର୍ବ ବାସନା ଠାକୁରଙ୍କ ଘର ଓ ଉପର ବାରଣ୍ଡାରୁ ମହକି ଆସୁଥିଲା । ବୋହୁ ଭାବିଲା ଯେ ବଡ ପୁଅ କିଛି ସେଣ୍ଟ ଆଣି ପକାଇଛି । ଏ ସମୟରେ ସେଣ୍ଟର ବ୍ୟବହାର ଖରାପ ଭାବି ବଡ ବୋହୁ ତଳଘରକୁ ଆସିଲା ।

କିଛି ସମୟ ପରେ ବଡ ପୁଅ ବାହାରୁ ଆସି ଠାକୁରଙ୍କ ଘରକୁ ଲାଗି ତା'ର ଶୋଇବା ଘରକୁ ଡେ଼ସ୍ ବଦଳାଇବାକୁ ଗଲା । ହଠାତ୍ ଠାକୁରଙ୍କ ଦୁଆରେ ଏକ ବାସନା ସାଙ୍ଗକୁ ଠାକୁରଙ୍କ ଘରେ ଯେପରି କେହି କାରବାର କରୁଥିବାର ଅନୁଭବ କଲା । ଠାକୁରଙ୍କ ଘର ଭିତରବି ପୂରା ଆଲୋକିତ । ଏ ସବୁ ଦେଖି ସେ ତଳକୁ ଦୋଁଡି ଆସି ବୋହୁକୁ ଡାକିଲା ଯେ ଆସ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଦେଖିବ । ଦୁହେଁ ଉପରକୁ ଆସିଲା ବେଳକୁ କିଛି ବାସନା ନ ଥିଲା କି ଠାକୁରଙ୍କ ଘରେ ଆଲୋକ ନ ଥିଲା । ସବୁ ନୀରବ । ବୋହୁ କହିଲା, 'ତୁମେ ଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କୁ ଦେଖି, ତାଙ୍କ ପାଦତଳେ ନ ପଡି ମୋତେ ଡାକିବାକୁ ଗଲ କାହିଁକି ?' ପୁଅ କହିଲା, 'ମୁଁ କଣ କରିବି, ମୋ ମୁଣ୍ଡରେ ସେତେବେଳେ ଯାହା ଆସିଲା ।'

ରାତି ସାଢେ ଏଗାରଟାରେ ସାନ ପୁଅଠାରୁ ଫେନ୍ ଆସିଲା, ନାତିର ଅପରେସନ୍ ନ କରି ଘରକୁ ଫେରାଇ ଆଣିଲେ । ପରଦିନ ସକାଳୁ ଆମେରିକା ଫେନ୍ କରି ଜାଣିଲୁ ନାତି ଭଲ ହୋଇଆସୁଛି ।

ସାନ ପୁଅଠାରୁ ଜାଣିଲୁ ଯେ ସେ ନିଜେ ଅପରେସନ୍ ଘରକୁ ଯାଇଥିଲା । ଡାକ୍ତର ପ୍ରୟୁତ ହୋଇ ଅପରେସନ୍ ଘରକୁ ଆସିଲେ, ପୁଅ ମୁହଁକୁ ଓ ନାତି ମୁହଁକୁ ଗୁହଁଲେ । ତା ପରେ କିଛି ସମୟ ଛିର ହୋଇ ଛିଡା ହେଲେ । ଅପରେସନ୍ କରିବା ପାଇଁ କ୍ୟାମେରା ଆୟୋଜନ କରି ଦେଖା ଦେଖି କରି ସାରିବା ପରେ କହିଲେ ଯେ ସେ ଅପରେସନ୍ କରିପାରିବେ ନାହିଁ । ଯେଉଁଭଳି ଚିକିତ୍ସା ଗୁଲୁଛି ସେହିଭଳି ଗୁଲିବ । ସତକୁ ସତ ନାତି ଭଲ ଆଡକୁ ଗତି କଲା ଓ ପାଞ୍ଚ ଦିନ ପରେ ପୁଅ ବୋହୁ ନାତିକୁ ଧରି ଘରକୁ ଫେରି ଆସିଲେ । ସେତେବେଳକୁ ତା'ର ଅବଣ୍ଡା ବହୁତ ଭଲ ହୋଇ ଯାଇଥିଲା । ଯେଉଁଥିପାଇଁ ଅପରେସନ୍ର ଏତେ ଦରକାର ଥିଲା ତାହା ବିନା ଅପରେସନ୍ରେ ଭଲ ହେଲା ।

ଆଜି ଏହି ଦୁଃଖ କଥା ମନେ ପକାଇ ମୋର ପ୍ରାଣର ଠାକୁରଙ୍କ ପାଖରେ ସହସ୍ର ବାର କ୍ଷମା ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଛି । ବିପଦରେ ପଡି ଏହି ଅପରାଧିନୀ ପାର୍ଥନା ସାଙ୍ଗରେ ଆଦେଶ ଦେଲା ଭଳି ବାକ୍ୟ ପ୍ୟୋଗ କରିଛି, ଏ ମୂଢକୁ କ୍ଷମାସାଗର କ୍ଷମା ଦେବାକୁ ପାର୍ଥନା କରୁଛି ।

> ତୁମେ ଏକା ପରା ନିଜର ମୋର ତୁମକୁ ନ କହି କାହାକୁ କହିବି ସୁଖ ଦୁଃଖ ଯାହା ମୋ ଜୀବନର ।

> > ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ରୀମତୀ ଅବନ୍ତୀ ସାମଲ କଟକ ସାରସ୍ତ ସଂଘ



# ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ତୃତୀୟ ବାର୍ଷିକ ବିବରଣୀ

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ଅପାର କରୁଣାରୁ ଇତିମଧ୍ୟରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ତୃତୀୟ ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ ୨୦୦୭ ମସିହା ଜାନୁୟାରୀ ୬ ତାରିଖ ଦିନ ପାଳିତ ହୋଇଯାଇଛି । ୨୦୦୧ ମସିହା ଅଗଞ୍ଜ ୪ ତାରିଖ ଦିନ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଶୁଭ ଜନ୍ମଦିନରେ ମାତ ସାତଟି ପରିବାରକୁ ନେଇ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିବା ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ପାଠଚକ୍ରଟି ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଶ୍ୱୀଯୁକ୍ତ ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ ଭାଇଙ୍କ ଅନୁମତି ପାଓ ହୋଇ ୨୦୦୩ ମସିହାରେ ସଂଘରେ ପରିଣତ ହୋଇଥିଲା । ୨୦୦୧ ମସିହାଠାରୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମାସର ପ୍ରଥମ ରବିବାର ଦିନ ଫେନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ ଏହି ପାଠଚକ୍ରର ଅଧିବେଶନଗୁଡିକ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଆସୁଥିଲା । ୨୦୦୪ ମସିହା ଜାନୁୟାରୀ ୭ ତାରିଖ ପୌଷ ପୂର୍ଣ୍ଣିମା ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ପଥମ ପ୍ରତିଷା ଦିବସ ପାଳନ କରାଯାଇଥିଲା । ଏହି ଉତ୍ସବରେ ସର୍ବମୋଟ ୨୭ ଜଣ ଭକ୍ତ ଯୋଗଦାନ କରିଥିଲେ । ୨୦୦୫ ମସିହା ଜାନୁୟାରୀ ୨୩ ତାରିଖ ଦିନ ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଶ୍ୟାମ ଭାଇଙ୍କ ଟେଲିଫେନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ ଉପଛିତିରେ ପ୍ରଥମ ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ ପାଳିତ ହୋଇଥିଲା ଓ ୨୦୦୬ ମସିହା ଜାନୁୟାରୀ ୭ ତାରିଖ ଦିନ କେନ୍ଦ୍ର ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀ ସଦସ୍ୟ ସତ୍ୟାନନ୍ଦ ତ୍ରିପାଠୀ ଭାଇଙ୍କ ଟେଲିଫେନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ ଉପଛିତିରେ ଦ୍ୱିତୀୟ ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ ପାଳିତ ହୋଇଥିଲା ।

ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ପ୍ରତିଷା ପରଠାରୁ ସଂଘସେବୀ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ନିୟମିତ ଭାବରେ ସଂଘପୂଜା ଅଧିବେଶନରେ ଯୋଗଦାନ କରି ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରାରେ ଅନୁପାଣିତ ହେବା ପାଇଁ ଚେଷା କରୁଛନ୍ତି । ଗତ ତିନି ବର୍ଷ ଧରି ପ୍ତେଏକ ମାସର ପ୍ଥମ

ଓ ତୃତୀୟ ରବିବାର ଦିନ ସଂଘପୂଜା ଅନୁଷିତ ହୋଇଆସୁଅଛି । ଏହି ସଂଘପୂଜାର ପ୍ରଥମ ଅଧିବେଶନରେ ପାଳିଆ ଆରତି କରନ୍ତି । ଆରତି ପରେ ଗୁରୁବନ୍ଦନା ଓ ୟୋତ୍ବନ୍ଦନା କରି ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ ଏବଂ ସନ୍ନିଳନୀ ପ୍ରାର୍ଥନା କରାଯାଏ । ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ ପରେ ସଂଘ-ସେବକରୁ 'ବନ୍ଦନା, ପ୍ରାର୍ଥନା ଓ ପାର୍ଥନାକାରୀଙ୍କ ପ୍ରତି' ଓ ଶୀଶୀଗୁରୁଗୀତା ପୁଞ୍ଚକ ପାଠ କରାଯାଏ । ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧିବେଶନରେ ନିଗମ ଉପଦେଶ (ଇଂରାଜୀ ସଂୟରଣ), ସଂଘ-ସେବକ, ନୀଳାଚଳ ବାଣୀ, ଶୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିଠି ଓ ସଂଘନୀତି ଇତ୍ୟାଦି ପାଠ କରାଯାଏ । ନିୟମିତ ସଂଘ ଅଧିବେଶନ ବ୍ୟତୀତ ତିନିମାସରେ ଥରେ ମହିଳା ପାଠଚକୁ ଅଧିବେଶନ ହୋଇ 'ସଂସାର ପଥେ' ପୁଞ୍ଚକ ପାଠ କରାଯାଉଛି । ୨୦୦୪ ମସିହା ଜାନୁୟାରୀ ମାସରୁ ଆରମ୍ଭ ହୋଇ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମାସର ଶେଷ ରବିବାର ଦିନ ପିଲାମାନଙ୍କ ଅଧିବେଶନ ହୋଇ ଆସୁଥିଲା । ଗତ ୨୦୦୫ ମସିହା ଡିସେମ୍ବର ମାସରୁ ଏହି ମାସିକ ଅଧିବେଶନ ପିଲାମାନଙ୍କର ଆଗୁହ କ୍ରମେ ମାସର ଦ୍ୱିତୀୟ ଓ ଶେଷ ରବିବାର ଦିନ ଅନୁଷିତ ହେଉଅଛି । ଏହି ଅଧିବେଶନରେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକାଶିତ ଗୁଛାବଳୀରୁ ଉଷ୍ଣୃତ ଗଲ୍ପଗୁଡିକ ବା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା କଥିତ ଏବଂ ସ୍ୱାମୀ ସିଦ୍ଧାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ ମହାରାଜଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସଂପାଦିତ 'ଗଲ୍ଭ ସଞ୍ଚୟନ' ପୁଞ୍ଚକର ଇଂରାଜୀ ଅନୁବାଦ କରାଯାଇ ପିଲାମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପାଠ କରାଯାଉଅଛି । ବିଗତ ବର୍ଷରେ ସଂଘ ଅଧିବେଶନଗୁଡିକରେ ପ୍ରାୟ ୩୬ ଜଣ ସଂଘସେବୀ ଓ ୮ ଜଣ ଦର୍ଶକ ଭକ୍ତ ଯୋଗଦାନ କରିଛନ୍ତି ।

ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ପଞ୍ଚମ ବାର୍ଷିକ ସମ୍ମିଳନୀ, ୨୦୦୬ ମସିହା ଜୁଲାଇ ମାସ ୨, ୩ ଓ ୪ ତାରିଖ ଦିନ କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତିନିଧି ପରିଚାଳନା ମଞ୍ଚଳୀ ସଦସ୍ୟ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ପ୍ରମୋଦ କୁମାର ମହାନ୍ତି ଭାଇଙ୍କ ପ୍ରତିନିଧିତ୍ୱରେ ନର୍ଥ କାରୋଲିନା ରାଜ୍ୟର ସାରଲୋଟ୍ ସହରରେ ଥିବା ଗାନ୍ଧୀଭବନରେ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଥିଲା । ଏହି ସମ୍ମିଳନୀରେ ଭାରତରୁ ୫ ଜଣ ସଂଘସେବୀ ଯୋଗଦେଇଥିଲେ । ଏଥିରେ ପିଲାମାନଙ୍କ ସହିତ ସମୁଦାୟ ୫୯ ଜଣ ଭକ୍ତ ଯୋଗଦାନ କରିଥିଲେ । ବିଗତ ବର୍ଷମାନଙ୍କ ପରି ଏ ବର୍ଷ ମଧ୍ୟ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ସମୟରେ 'ସାରସ୍ତ ମାଧୁରୀ' ପତିକା ପକାଶିତ ହୋଇଥିଲା ।

୨୦୦୬ ମସିହା ଅଗଷ୍ଟ ୯ ତାରିଖ ଦିନ ଆମ ସଂଘ ଦ୍ୱାରା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଶୁଭ ଜନ୍ମୋତ୍ସବ ପାଳନ କରାଯାଇଥିଲା । ଜନ୍ୟୋବ ଦିନ ସନ୍ଧ୍ୟାବେଳେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆରତି ଓ ୟୋତବନ୍ଦନା କରାଯାଇଁ ଉପଦେଶ ଆଦି ପାଠ କରାଯାଇଥିଲା ।

୪ତଦ୍ବ୍ୟତୀତ ନର୍ଥ କାରୋଲିନା ରାଜ୍ୟରେ ଓ ନିକଟବର୍ଷୀ ରାଜ୍ୟରେ ରହୁଥିବା ଭକ୍ତ ପରିବାରର ସଦସ୍ୟମାନେ ଚାରି ବର୍ଷ ହେଲା ଅନୁମତି ନେଇ ପ୍ରତିମାସରେ ଗୋଟିଏ ଶନିବାର ଦିନ ଏକତ୍ର ହୋଇ ପାଠଚକ୍ର କରି ଆସୁଅଛନ୍ତି । ଏହି ନର୍ଥ କାରୋଲିନା ସାରସ୍ପତ ପାଠଚକ୍ରରେ ପ୍ରାୟ ୧୦ ଜଣ ପରିଚୟ ପତ୍ରଧାରୀ ଭକ୍ତ ଯୋଗ ଦିଅନ୍ତି । ପାଠଚକ୍ର ପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଓ ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ପୂର୍ବରୁ ନିମନ୍ତ୍ରଣ କରାଯାଇଥାଏ । ଶନିବାର ଅପରାହ୍ନରେ ପାଳିଆଙ୍କ ଗୃହାସନରେ ସ୍ତୋତ୍ରବନ୍ଦନା, ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ, ସମ୍ନିଳନୀ ପ୍ରାର୍ଥନା ପରେ ନୂତନ ସଂଘ-ସେବକ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଗୁରୁଗୀତା, ନିଗମ ଉପଦେଶ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ ଲୀଳାପ୍ରସଙ୍ଗ, ନିଗମ ତତ୍ତ୍ୱ, ନିଗମ ଚେତନା ବିକାଶ ସାଧନ ପଥେ, ସଂଘନୀତି ପୁୟକ ଆଦି ପାଠ କରାଯାଏ । ଉପଛିତ ପାୟ ସମୟ ଭକ୍ତ ଭାବ ବିନିମୟ କରନ୍ତି ।

ଗତ ୨୦୦୫ ମସିହା ଅକ୍ଟୋବର ମାସରୁ ଆମେରିକାର Midwest ଅଞ୍ଚଳରେ ରହୁଥିବା ଭକ୍ତମାନେ ତିନି ମାସକୁ ଥରେ ସମ୍ମିଳିତ ହୋଇ ପାଠଚକ୍ର ଆରମ୍ଭ କରିଛନ୍ତି । ଏହି Midwest ପାଠଚକ୍ରର ୪ଜଣ ପରିଚୟ ପତ୍ରଧାରୀ ସଂଘସେବୀ ଯୋଗଦାନ କରନ୍ତି । ପାଠଚକ୍ର ପାଇଁ ନିମନ୍ତଣ କରି ନିଗମ ଉପଦେଶ, ସଂଘସେବକ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀନିଗମାନନ୍ଦ କଥାମୃତ, ନିଗମ ତତ୍ତ୍ୱ ଓ ସଂଘନୀତି ପାଠ କରାଯାଏ । ଏହା ବ୍ୟତୀତ ପାଠଚକ୍ ଦିନ ସକାଳେ ଓ ସନ୍ଧ୍ୟାବେଳେ ମଧ୍ୟ ଶୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବାଣୀ ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଶାସ୍ତ୍ର ପାଠ କରାଯାଇଥାଏ ।

ଗତ ବର୍ଷ କେନ୍ଦ୍ର ଅନୁମତି କୁମେ ଶ୍ରୀଜୟଦେବ ସେବାଶିକ୍ଷାର୍ଥୀ ମଞ୍ଚଳ ନାମରେ ଏକ ସେବା ଶିକ୍ଷାର୍ଥୀ ମଞ୍ଚଳ ଗଠନ କରାଯାଇଥିଲା । କେନ୍ଦ୍ର ପରିଚାଳନା ମଞ୍ଚଳୀ ସଦସ୍ୟ ଶ୍ରୀ ପ୍ରମୋଦ କୁମାର ମହାନ୍ତି ଭାଇଙ୍କ ପରିଚାଳନାରେ ଏହି ସେବାଶିକ୍ଷାର୍ଥୀ ମଞ୍ଚଳ ଗଠନ ଉପଲକ୍ଷ୍ୟେ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦରରାୟ ଭାଇଙ୍କ ସାରଲୋଟ୍ୟିତ ଗୃହାସନରେ ଅଗଷ୍ଟ ୫ ତାରିଖ ସନ୍ଧ୍ୟାବେଳେ ଅଧିବାସ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ତା ପରବର୍ତ୍ତୀ ଦିନ ସକାଳ ୫ ଘଟିକା ସମୟରେ ରାଉରକେଲା ଶାଖା ସଂଘର ସଭାପତି ଦୋଳଗୋବିନ୍ଦ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇ ଏହି ସେବାଶିକ୍ଷାର୍ଥୀ ମଞ୍ଚଳରେ ଯୋଗଦାନ କରିଥିବା ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ୧୦ ଜଣ ସଂଘସେବୀଙ୍କୁ ସଙ୍କର୍ଷ କରାଇଥିଲେ । ସଙ୍କର ପରେ ତିନିଦିନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହି ସେବାଶିକ୍ଷାର୍ଥୀ ମଣ୍ଡଳର ଅଧିବେଶନ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ଅଗଷ୍ଟ ୮ ତାରିଖ ଦିନ ବିଦାୟ ସଭାରେ ମଣ୍ଡଳର ପରବର୍ତ୍ତୀ ଅଧିବେଶନ ପାଇଁ ନିମନ୍ତଣ କରଯାଇଥିଲା । ଶ୍ରୀଜୟଦେବ ସେବାଶିକ୍ଷାର୍ଥୀ ମଣ୍ଡଳର ସେବକମାନେ ହେଲେ – ବିଜୟ କୁମାର ସାହୁ, ଞ୍ଜାନ ରଞ୍ଚନ ଦ୍ୱିବେଦୀ, ବ୍ରଜେନ୍ଦ୍ର ନାଥ ପଣ୍ଡା, ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦରରାୟ, ପ୍ରଭାକର ବାଇ, ବୃନ୍ଦାବନ ସାହୁ, ପୃଥ୍ୱୀରାଜ ସାହୁ, ବରଦାକାନ୍ତ ନାୟକ, ଅଶ୍ୱିନୀ କୁମାର ନାୟକ ଓ ସୁବ୍ର କୁମାର ନାୟକ ।

ଗତବର୍ଷ ୨୦୦୬ ମସିହା ଜୁଲାଇ ୧୦ ତାରିଖ ସୋମବାର ଦିନ ବରଦାକାନ୍ତ ନାୟକ ଭାଇ ଓ ସୋନିଆ ମା'ଙ୍କ ବାସଭବନରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଗୃହାସନ ପତିଷା ଉତ୍ସବ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ଏହି ଉତ୍ସବରେ କେନ୍ଦ୍ ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀ ସଦସ୍ୟ ଶୀ ପ୍ମୋଦ କୁମାର

ମହାନ୍ତି ଭାଇ ଯୋଗଦେଇ ଉତ୍ସବ ପରିଚାଳନା କରିଥିଲେ । ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭ୍ୟମାନେ ଏଥିରେ ଟେଲିଫୋନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ ଯୋଗ ଦେଇଥିଲେ । ଗତବର୍ଷ ପାଞ୍ଚଟି ଗୃହାସନର ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ ମଧ୍ୟ ପାଳିତ ହୋଇଥିଲା । ମାର୍ଚ୍ଚ ମାସରେ ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇ ଓ ଶିବାନୀ ମା'ଙ୍କର ଗୃହାସନର, ଜୁଲାଇ ମାସରେ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦରରାୟ ଭାଇ ଓ ସ୍ମିତା ମା'ଙ୍କର ଗୃହାସନର ଓ ସେପ୍ଟେମ୍ବର ମାସରେ ଯଥାକ୍ରମେ ବୃନ୍ଦାବନ ସାହୁ ଭାଇ ଓ ପଦ୍ମା ମା'ଙ୍କର ଗୃହାସନର, ଅଶ୍ୱିନୀ ଭାଇ ଓ ସଂଘମିତ୍ରା ମା'ଙ୍କର ଗୃହାସନର, ପ୍ରଭାକର ବାଇ ଭାଇ ଓ ସ୍ୱିତା ମା'ଙ୍କର ଗୃହାସନର ଏବଂ ଦେବ ଭାଇ ଓ ଲୀନା ମା'ଙ୍କର ଗୃହାସନର ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଥିଲା ।

ଗତବର୍ଷ ବଡଦିନ ଛୁଟିରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ୬ ଜଣ ଭାଇ ଓ ୪ ଜଣ ମା' ଯୋଗଦାନ କରି ମିନେସୋଟା ରାଜ୍ୟର ଜ୍ଞାନ ଭାଇଙ୍କ ଗୃହାସନରେ ଦୀର୍ଘ ୩ ଦିନ ଧରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ବାଣୀ ଓ ଗୁରୁତତ୍ତ୍ୱ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ଏହି ଆଲୋଚନା ସଭାରେ ସମୟ ସମୟରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଅନ୍ୟ ସଭ୍ୟମାନେ ଟେଲିଫୋନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ ଯୋଗଦାନ କରିଥିଲେ ଓ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଦିନ କେନ୍ଦ୍ର ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀର ସଦସ୍ୟ ଶ୍ରୀ ପ୍ରମୋଦ କୁମାର ମହାନ୍ତି ଭାଇ ଟେଲିଫୋନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ ଯୋଗଦାନ କରି ଆଲୋଚନା କରୁଥିଲେ ।

ଚଳିତ ବର୍ଷ ପାଇଁ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀ ବିଗତ ବର୍ଷର ଲକ୍ଷ୍ୟ ସହିତ ଅନ୍ୟ କେତୋଟି ଅତିରିକ୍ତ ଲକ୍ଷ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିଛନ୍ତି । ଏ ସମୟ ଲକ୍ଷ୍ୟ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଉପସଭାପତି ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ସଂଗ୍ରାମ କେଶରୀ ସିଂହ ଭାଇ ଅନୁମୋଦନ କରିଛନ୍ତି । ଏହି ଲକ୍ଷ୍ୟଗୁଡିକ ହେଲା –

- ୧ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ସେବା ଠିକ୍ ଭାବରେ କରିପାରିବୁ ।
- ୨ ସଂଘପୂଜାରେ ନିୟମିତ ଭାବରେ ଯୋଗ ଦେଇପାରିବୁ ।
- ୩ ନୀଳାଚଳ ସାରସୃତ ସଂଘର ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ପରିଚାଳିତ ହୋଇପାରିବୁ ।
- ୪· Internal Revenue Servicesର ନିୟମ ଅନୁଯାୟୀ ଆମେରିକା ସାରସ୍ପତ ସଂଘର Non-Profit Status କାର୍ଯ୍ୟ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ କରାଯିବ ।
- ୫- ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘଦ୍ୱାରା ଭୁବନେଶ୍ୱରଠାରେ Health Center ନିର୍ମାଣ କାର୍ଯ୍ୟ ପାଇଁ ଆର୍ଥିକ ସାହାଯ୍ୟ କରାଯିବ ।
- ୬- ଆମେରିକାରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ସ୍କୃତିମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣ ପାଇଁ ଯେଉଁ ପ୍ରୟାବ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହୋଇଛି, ତାହା ସଂଘ ଦ୍ୱାରା ମଞ୍ଚର କରାଯିବ ।
- ୭ ପିଲାମାନଙ୍କର ଅଧିବେଶନରେ ପାଠ କରାଯାଉଥିବା ଇଂରାଜୀ ଗଳ୍ପ ସମୂହ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଅନୁମତି କୁମେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଦ୍ୱାରା ପକାଶିତ କରିବୁ ।
- େ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରା ବିଷୟରେ ପ୍ରକାଶିତ ଇଂରାଜୀ ପୁୟକମାନଙ୍କୁ ଆମେରିକାର Library of Congress ଓ ୟାନୀୟ library ଗୁଡିକୁ ଦାନ କରିବୁ ।
- ୯ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକାଶିତ ପୁୟକ ଗୁଡିକରୁ କୌଣସି ଏକ ପୁୟକର ଇଂରାଜୀ ଅନୁବାଦ କରିବାକୁ ଆରମ୍ଭ କରିବୁ ।

ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ପ୍ରତିଷା ହେବାର ତିନି ବର୍ଷ ଅତୀତ ହେଲାଣି । ଏହି ତିନି ବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ଆମର ସଂଘସେବୀଙ୍କ ସଂଖ୍ୟା ୨୦ରୁ ବୃଦ୍ଧି ପ୍ରାଧ୍ତ ହୋଇ ଏବେ ୩୬ରେ ପହଞ୍ଚିଛି । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ନିକଟରେ ଏତିକି ପ୍ରାର୍ଥନା ଯେ "ଏହି ଶିଶୁ ପ୍ରବାସୀ ସଂଘଟି ତୁମରି ଭାବଧାରାରେ ଗଢିଉଠୁ ଏବଂ ତୁମରି ମହାନ ଆଦର୍ଶର ବିଶ୍ୱବ୍ୟାପୀ ପ୍ରଚାରରେ ସହାୟକ ହେଉ । ସମୟ୍ତ ସଂଘସେବୀ ତୁମରି ଭାବରେ ଅନୁପ୍ରାଣିତ ହୋଇ ସଂଘବଦ୍ଧ ହୋଇ ଏକମନ ଏକପ୍ରାଣରେ ତୁମରି ସେବା କରନ୍ତୁ ଓ ତୁମରି ଜଗନ୍ଧିତକର କାର୍ଯ୍ୟରେ ଜୀବନ ଉତ୍ସର୍ଗ କରନ୍ତୁ ।" ଜୟଗୁରୁ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ରୀ ଞ୍ଜାନରଞନ ଦ୍ୱିବେଦୀ ସଂପାଦକ ଆମେରିକା ସାରସ୍ତ ସଂଘ

## ଆମେରିକା ସାରସ୍ପତ ସଂଘ - ପଞ୍ଚମ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀର ବିବରଣୀ

### ୟାନ - ସାର୍ଲୋଟ (Charlotte), ନର୍ଥ କାରୋଲିନା (North Carolina)

ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ପଞ୍ଚମ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ଯୁକ୍ତରାଷ୍ଟ୍ର ଆମେରିକାର ନହିଁ କାରୋଲିନା ରାଜ୍ୟର ସାର୍ଲୋଟ ସହରରେ ତା ୨ ଜୁଲାଇ ୨୦୦୬ ରବିବାର ଠାରୁ ତା ୪ ଜୁଲାଇ ୨୦୦୬ ମଙ୍ଗଳବାର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଆନନ୍ଦ, ଉତ୍ସାହ ଓ ଉଦ୍ଦୀପନା ମଧ୍ୟରେ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଥିଲା । ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର କେନ୍ଦ୍ର ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଟଳୀର ସଦସ୍ୟ ପ୍ରମୋଦ କୁମାର ମହାନ୍ତି ଭାଇ ଉଚ୍ଚ ଭନ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀରେ କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତିନିଧି ଭାବେ ଯୋଗଦାନ କରିଥିଲେ । ଏହି ସନ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗଦେବା ପାଇଁ ସଂଘର ସଭ୍ୟସଭ୍ୟାମାନେ ଜୁନ୍ ୩୦ ତାରିଖ ଶୁକ୍ରବାରଠାରୁ ସାର୍ଲୋଟ ସହରରେ ପହଞ୍ଚିବା ଆରମ୍ଭ କରିଥିଲେ । ତା୧-୦୭-୨୦୦୬ ଶନିବାର ଅଧିବାସ ଦିବସ ସକାଳ ଘ୯-୩୦ ସମୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦରରାୟ ଭାଇଙ୍କ ସାର୍ଲୋଟ ବାସଭବନରୁ ସନ୍ନିଳନୀ ଷେତ୍ର ସାର୍ଲୋଟ ହିନ୍ଦୁ ମନ୍ଦିରଠାରେ ଗାନ୍ଧୀ ଭବନ ଅଭିମୁଖେ ଶୁଭଯାତ୍ରା କରିଥିଲେ । ଯାତାପଥରେ ଅଶ୍ୱିବୀ କୁମାର ନାୟକ ଭାଇଙ୍କ ନୂତନ ବାସଭବନରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଅଭ୍ୟର୍ଥନା କରାଯାଇଥିଲା । ସେଠାରେ କିଛି ସମୟ ବିଶ୍ୱାମ କରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ପୁନରାୟ ଯାତ୍ରା ଆରମ୍ଭ କରି ଅପରାହୁ ପାୟ ଘ୧୨-୦୦ ସମୟରେ ସନ୍ନିଳନୀ ଷେତ୍ରରେ ପହଞ୍ଚିଥିଲେ । ସେଠାରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଂପାଦକ ଜ୍ଞାନ ରଞ୍ଚନ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇ ସଂଘ ତରଫରୁ ଅନ୍ୟ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କ ସହ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଭବ୍ୟ ଅଭ୍ୟର୍ଥନା ଜାର ବର୍ଷ୍ୟା ପାୟ ଘ୫-୩୦ ମି- ସମୟରେ ସନ୍ନିଳନୀ ଷେତ୍ରର ବିଭିନ୍ନ ବିଭାଗ ପରିଦର୍ଶନ କରିଥିଲେ । ଏହାପରେ ସନ୍ଧ୍ୟା ଉପାସନା କରାଯାଇ ଅଧିବାସ ସଭା ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଥିଲା । କେନ୍ଦ୍ର ପର୍ଟିଳନୀର ଆଦର୍ଶ ଓ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ସୂଚନା ଦେଇଥିଲେ । ତତ୍ପରେ ଶୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପରପୂଜା ପାଇଁ ନିମନ୍ତଣ କରାଯିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ସନ୍ନିଳନୀର କାର୍ଯ୍ୟସ୍ର ପ୍ରଦାନ କରାଯାଇଥିଲା । 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ କୀର୍ତ୍ତନ ଓ ପ୍ରଣାମ ପରେ ଶ୍ୟୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଭୋଗ ନିବେଦନ କରି ଭନ୍ତବୃନ୍ଦ ପ୍ରସାଦ ସେବନ କରିଥିଲେ ।

#### ୨ ଜୁଲାଇ ୨୦୦୬, ରବିବାର, ପଥମ ଦିବସ

ଅଦ୍ୟ ପ୍ରଭାତରେ ଭାଇଁ ଓ ମା'ମାନେ ସନ୍ନିଳନୀ ଆସନ ନିକଟରେ ସମବେତ ହୋଇଥିଲେ । 'ଜାଗରେ ଜାଗ୍ରତ ଧରଣୀ ...', 'ସଜାଇଛୁ ଫୁଲ ଶେଜ...' ପ୍ରତୀଷା ଗାନ ପରେ 'ସୁନ୍ଦର ପ୍ରଭାତ କୋଳେ...' ଗାନ କରାଯାଇଥିଲା । ତତ୍ପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଆସନ ପରଦା ଉନ୍ମୋଚନ କରାଯିବା ପରେ ରାଉରକେଲା ଶାଖାସଂଘର ଦୋଳଗୋବିନ୍ଦ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଷୋଡଶୋପଚାର ପୂଜା ଓ ଆରତି କରିଥିଲେ । ତତ୍ପରେ ସନ୍ନିଳିତ ଭାବରେ ଗୁରୁ ବନ୍ଦନା 'ବନ୍ଦେ ଶ୍ରୀଗୁରୁ ପ୍ରେମ କଞ୍ଜତରୁ' ଗାନ ପୂର୍ବକ ସ୍ତୋତ୍ରବନ୍ଦନା କରାଯିବା ପରେ କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତିନିଧି ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ଓ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭାପତି ବିଜୟ ସାହୁ ଭାଇ ଆସନ ଗୁହଣ କରିଥିଲେ । ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ଉପଛିତ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନଙ୍କୁ ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ କରାଇ 'ସଂଘସେବକ' ଦ୍ୱିତତ୍ୱାରିଂଶ ଭାଗ ଚତୁର୍ଥ ସଂଖ୍ୟାରୁ ବନ୍ଦନା ଓ ପ୍ରାର୍ଥନା ଆବୃତ୍ତି କରାଇଥିଲେ ଓ ପରିଚୟ ପତ୍ରର ବିଶେଷତ୍ୱ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ପ୍ରାର୍ଥନାସଭା ଶେଷ ହେବା ପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଭୋଗ ନିବେଦନ କରାଯାଇ ବାଲ୍ୟ ପସାଦ ସେବନ କରାଯାଇଥିଲା ।

ଆଜିର ପୂର୍ବାହୁ ଅଧିବେଶନ ସକାଳ ଘ୯-୩୦ମି- ସମୟରେ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭାପତି ଓ କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତିନିଧି ଆସନ ଗୃହଣ କରିବା ପରେ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ଭାଇ ସ୍ୱାଗତ ଭାଷଣ ଦେଇଥିଲେ । ଓଡିଶାରୁ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଖ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ ଭାଇ ଟେଲିଫୋନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ ସଭାରେ ଯୋଗଦେଇ ଉଦ୍ବୋଧନୀ ଭାଷଣରେ ସନ୍ତିଳନୀର ତିନିଗୋଟି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ବିଷୟରେ ସଂଷେପରେ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ ଓ ପ୍ରାଦେଶିକ ଭକ୍ତ ସନ୍ତିଳନୀର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଓ ଇତିହାସ ଉପରେ ଆଲୋକପାତ କରିଥିଲେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ'ର ୨୦୦୬ ସଂୟରଣ ପ୍ରଦାନ କରାଯାଇଥିଲା । ତାପରେ ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ସନ୍ତିଳନୀର ଆକର୍ଷଣୀ ଶକ୍ତି ବିଷୟରେ ସୂଚନା ଦେଇଥିଲେ ଓ ଆଦର୍ଶ ଗୃହଣ୍ଟ ହେବାକୁ ହେଲେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଗୃହର କର୍ତ୍ତା ରୂପେ ବରଣ କରି ଶ୍ରୀଜଗନ୍ନାଥଙ୍କ ଭାବଧାରାର ଅନୁସରଣରେ ପୁରୀର ରାଜା ଯେପରି ଶ୍ରୀଜଗନ୍ନାଥଙ୍କର ଚଳନ୍ତି ପ୍ରତିମା ଭାବେ କାର୍ଯ୍ୟ କରନ୍ତି ଆମକୁ ସେହିପରି ଗୃହରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରତିନିଧି ହୋଇ କିପରି ଚଳିବାକୁ ହେବ, ସେହି ବିଷୟରେ କହିଥିଲେ । ଏହାପରେ ବେଗୁନିଆ ଶାଖାସଂଘର ସଭ୍ୟ ବସନ୍ତ ସୁନ୍ଦରରାୟ ଭାଇ ଆଦର୍ଶ ଗୃହଣ୍ଡ ଜୀବନ ଗଠନ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ପ୍ରାର୍ଥନା ସଙ୍ଗୀତ ଗାନ ପରେ ବରଦାକାନ୍ତ ନାୟକ ଭାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଶିଷ୍ୟ ନୃପେନ୍ଦ ଚନ୍ଦ୍ର ରାୟ ଭାଇଙ୍କର ଉଦାହରଣ ଦେଇ ସେ କିପରି ଆଦର୍ଶ ଗୃହଣ୍ଡ ହୋଇ ଶୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ପ୍ରତିଭାଜନ ହୋଇପାରିଥିଲେ ସେ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ବ୍ରଜ୍ୟ ପଣ୍ଡ ଭାଇ ଆଦର୍ଶ ଗୃହଣ୍ଡ ହୋଇ ଶୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ପର୍ଥ ଭାର ଆଦର୍ଶ ଗୃହଣ୍ଡ ହାର ଶୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ପର୍ଥରେ ସେ ବିସୟରେ ପର୍ୟ ଭାର ଆଦର୍ଶ ଗୃହଣ

ଜୀବନ ଯାପନର ଶ୍ରେଷତ୍ୱ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ମଧ୍ୟାହ୍ଲଭୋଗ ନିବେଦନ ପରେ ଉପଛିତ ଭକ୍ତବୃନ୍ଦ ପ୍ରସାଦ ସେବନ କରିଥିଲେ ।

ଅପରାହୁରେ ମହିଳା ଅଧିବେଶନ ଘ୨-୩୦ମି ସମୟରେ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । ପ୍ରଣାମ ଗାନ ହୋଇ ପରଦା ଉନ୍ମୋଚନ ପରେ ରାଉରକେଲା ଶାଖାସଂଘର ମାଳତୀ ଦ୍ୱିବେଦୀ ମା' ମା'ମାନଙ୍କୁ ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ କରାଇଥିଲେ । ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ଆଲୋଚନା ଆରମ୍ଭ କରି ମା'ମାନଙ୍କୁ ଅବଳା ବା ଅଶେଷ ବଳର ଅଧିକାରିଣୀ ବୋଲି ସୂଚନା ଦେଇ ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ଭିତରେ କିପରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରି ଆଦର୍ଶ ଗୃହିଣୀ ଭାବରେ ସଂସାର ଯାତ୍ରା ନିର୍ବାହ କରିପାରିବେ, ସେ ବିଷୟରେ ବିୟୃତ ଭାବରେ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ତାପରେ ବେଗୁନିଆ ଶାଖାସଂଘର ମିନିତା ମା' ତାଙ୍କର ଅଭିମତରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ତାଙ୍କର ଶିଷ୍ୟାକୁ ଦେଇଥିବା ଗୋଟିଏ ଚିଠି ପାଠକରି ମା'ମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଅପାର କରୁଣା ସମ୍ବହରେ ଆଲୋଚନା କଲା ପରେ ରାଉରକେଲା ଶାଖାସଂଘର ମାଳତୀ ମା' ତାଙ୍କର କେତେଗୋଟି ଅନୁଭୂତି ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ । ପଦ୍ମା ମା' ଆଦର୍ଶ ଗୃହିଣୀ ରାଣୀ କଲ୍ୟାଣୀଙ୍କ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରି କହିଥିଲେ – ଆଦର୍ଶ ଗୃହିଣୀ ରାଣୀ କଲ୍ୟାଣୀ ଦରିଦ୍ର ଫକୀରର କନ୍ୟା ହୋଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ ନିଜର ବ୍ରହ୍ଲଞ୍ଜାନୀ ପିତାଙ୍କଠାରୁ ଉପଯୁକ୍ତ ଶିଷା ଲାଭ କରିଥିଲେ । ସେ ରାଜରାଣୀ ହେଲାପରେ ମଧ୍ୟ ସର୍ବଦା ଆତ୍ମସ୍ୱରୂପ ଚିନ୍ତନ କରିବା ସଂଗେ ସଂଗେ, ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ଇଛା ସହ ନିଜ ଇଛାକୁ ମିଶାଇ ଦେଇଥିଲେ । ସମୟ ଘାତ ପ୍ରତିଘାତ ମଧ୍ୟରେ ସେ ସର୍ବଦା ନିର୍ଲିତ୍ତ, ନିର୍ବିକାର ଚିତ୍ତରେ ତ୍ୟାଗ ସଂସମ, ସହିଷ୍ଟୁତା, ଧୈର୍ଯ୍ୟ ଅବଲମ୍ଭନ ପୂର୍ବକ ନିଜର କର୍ଷବ୍ୟ ପାଳନ କରି ସମୟଙ୍କର ଆଦରଣୀୟା ହୋଇପାରିଥିଲେ ।

ଶିବାନୀ ଦ୍ୱିବେଦୀ ମା' ସନ୍ୟାସିନୀ ଯୋଗମାୟା ଦେବୀଙ୍କର ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପରେ ଅଖଣ୍ଡ ବିଶ୍ୱାସ ଓ ନିର୍ଭରତା ସଂପର୍କରେ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ସେ କହିଥିଲେ - ଯୋଗମାୟା ଦେବୀ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଦୀଷିତା ଶିଷ୍ୟା ଥିଲେ । ସ୍ୱୟଂ ଜଗତ୍ଜନନୀ ତାଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଆବିଷ୍ଟା ହୋଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ସେବାପରିଚର୍ଯ୍ୟା କରିଥିଲେ । ତାଙ୍କର ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରତି ଥିଲା ଅଗାଧ ବିଶ୍ୱାସ ଓ ନିର୍ଭରତା । ଭୈରବୀ ମା' ପାଣିରେ ବୃତି ଯାଉଥିବା ସମୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ନିର୍ଭର କରି ଆଉ କାହାକୁ ସାହାଯ୍ୟ ପାଇଁ ଡାକି ନଥିଲେ । ସେମିତି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବାକ୍ୟରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ବିଶ୍ୱାସ ହେତୁ ଇନ୍ଦଦ୍ୟୁମ୍ନ ସରୋବରକୁ ସମୁଦ୍ର ବୋଲି ମନେ କରିଥିଲେ । ସେବନର ସମୟ ଘାତ ପତିଘାତ ମଧ୍ୟରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଭରସା କରି ରହିଥିଲେ ।

ତାପରେ ସ୍ମିତା ସୁନ୍ଦରରାୟ ମା' ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଗୃହର କର୍ତ୍ତା କରି କିପରି ଆଦର୍ଶ ଗୃହିଣୀ ଭାବର ଅନୁଶୀଳନ କରିପାରିବେ ସେ ବିଷୟରେ ସୂଚନା ଦେଇଥିଲେ । ସେ କହିଥିଲେ – ଆଦର୍ଶ ଗୃହୟ ହେବାପାଇଁ ଆମେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ସୁଖ ପାଇ ପ୍ରତି କର୍ମରେ ତାଙ୍କ ସହିତ ଯୋଗଯୁକ୍ତ ରହି ତାଙ୍କ ସେବକ ବା ସେବିକା ଭାବରେ ଗୃହରେ ଚଳିବାକୁ ହେବ । ସେ ଆମର ମଂଗଳ ଚାହାନ୍ତି ଓ ଆମର ଇହପର କାଳର ଭାର ନେଇଛନ୍ତି; ଏହି ବିଶ୍ୱାସ ଆସିଲେ ଓ ତାଙ୍କ କାମ ଭାବି ସବୁ କରିଗଲେ ଆଉ ବନ୍ଧନ ସୃଷ୍ଟି ହେବ ନାହିଁ ।

ଆଜି ସନ୍ଧ୍ୟା ଅଧିବେଶନ ଘ୬-୦୦ ସମୟରେ ଆରମ୍ଭ କରାଯାଇ ଆରତି ଓ ୟୋତ୍ରବନ୍ଦନା କରାଯିବା ପରେ 'ପିଲାମାନଙ୍କର ଅଧିବେଶନ' ଆରମ୍ଭ କରାଯାଇଥିଲା । ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କିପରି ପିଲାମାନଙ୍କୁ ଭଲପାଆନ୍ତି ସେ ବିଷୟରେ ସୂଚନା ଦେଇ ପିଲାମାନଙ୍କର କେତୋଟି ପ୍ରଶ୍ନର ଉତ୍ତର ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ । ଭକ୍ତି ଓ ଶ୍ରେୟା ପ୍ରାର୍ଥନା ସଙ୍ଗୀତ 'ତୁମରି ପୂଜାର ଗୁରୁଭାର ମୋତେ', 'ଆସ ସରବେ ବାହୁ ତୋଳି' ଗାନ କରିବା ପରେ ଯଥାକୁମେ ବ୍ରିଜ ଗୋପାଲ୍, ସ୍ୱାତୀ ଓ ଆଲୋକ ଭାବବିନିମୟ କରିଥିଲେ । ସନ୍ଧ୍ୟା ଅଧିବେଶନ ପରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର  $General\ Body$  ବୈଠକ ବସି ଆସନ୍ତା ତିନି ବର୍ଷ ପାଇଁ କର୍ମକର୍ତ୍ତା ନିର୍ବାଚନ ଓ  $General\ Body$  ବେଠକ ବସି ଆସନ୍ତା ତିନି ବର୍ଷ ପାଇଁ କର୍ମକର୍ତ୍ତା ନିର୍ବାଚନ ଓ  $General\ Body$  ସଂଶୋଧନ କରାଯାଇଥିଲା । କୋଷାଧ୍ୟକ୍ଷ ବଜେନ୍ଦ ପଣ୍ଡା ଭାଇ ୨୦୦୪-୦୫ ବର୍ଷର ଆୟବ୍ୟୟର ହିସାବ ଜଣାଇଥିଲେ ।

### ୩ ଜୁଲାଇ ୨୦୦୬, ସୋମବାର, ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିବସ

ଜାଗରଣ, ପ୍ରତୀକ୍ଷା, ଆରତି, ଷ୍ଟୋତ୍ର ବନ୍ଦନା ପରେ ସଭାପତି ଓ କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତିନିଧି ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ଆସନ ଗୁହଣ କରି ଉପଛିତ ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନଙ୍କୁ ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ କରାଇ 'ସଂଘସେବକ' ପଞ୍ଚବିଂଶ ଭାଗ ଚତୁର୍ଥ ସଂଖ୍ୟାରୁ ପ୍ରାର୍ଥନା ଆବୃତ୍ତି କରାଇଥିଲେ ଓ ପରିଚୟ ପତ୍ରରୁ ସେବକଙ୍କ ସ୍ୱୀକୃତିର ବିଶେଷତ୍ୱ ସମୃନ୍ଧରେ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ସତ୍ଚିନ୍ତା ପ୍ରୟୋଗ କରି ସାମୂହିକ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିଥିଲେ ଅନ୍ୟର ଭଲହେବା ସଂଗେ ସଂଗେ ଆମର ମଧ୍ୟ ସେତିକି ମଙ୍ଗଳ ହେବ । ଅସତ୍ ଚିନ୍ତା କରିଥିଲେ ଆମର ସେତିକି ଅମଙ୍ଗଳ ହେବ । ତେଣୁ ଆମେ ସମୟଙ୍କର ଶୁଭ ଚିନ୍ତା କଲେ ସେଥିରେ 'ଆମ୍ ମୋକ୍ଷାର୍ଥୀୟ ଜଗତ୍ ହିତାୟ ଚ' ହେବ । ବାଲ୍ୟଭୋଗ ନିବେଦନ ଓ ପ୍ରସାଦ ସେବନ ପରେ ପୂର୍ବାହୁ ଅଧିବେଶନ ସକାଳ ଘ୯:୧୫ମି ସମୟରେ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । ଉକ୍ତ ସଭାରେ ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ସଂଘଶକ୍ତିର ପ୍ରତିଷା ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରି ସଂଘ କିପରି ଶୀଗୁରୁଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ଓ ସଂଘ ମାଧ୍ୟମରେ କିପରି ଶୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପାଇ ହେବ ସେ ବିଷୟରେ

ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ତାପରେ ରାଉରକେଲା ଶାଖା ସଂଘର ଦୋଳଗୋବିନ୍ଦ ଭାଇ ସୃଷ୍ଟି ଆରମ୍ଭରୁ କିପରି ସଂଘର ଭାବଧାରା ଚାଲିଆସୁଛି ସେ ବିଷୟରେ ସୂଚନା ଦେଇଥିଲେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ବା ସଂଘର ଅନୁମତି ନେଇ କାର୍ଯ୍ୟ କଲେ ଅହଂକାର ବା ଅସ୍ମିତା କଟିଯିବ ବୋଲି କହିଥିଲେ । ଞ୍ଜାନ ଭାଇ ସଂଘ ମାଧ୍ୟମରେ ସାଧୁସଙ୍ଗର ଫଳଲାଭ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରି କହିଥିଲେ – ଭକ୍ତସଂଗରୁ ଭକ୍ତି ଲାଭ ହୁଏ । ଆମେ ଯେତେବେଳେ ଠାକୁରଙ୍ଗ ପରିବାରରେ ଜନ୍ମ ହୋଇଛୁ ଓ ପିଲାବେଳୁ ଠାକୁରଙ୍ଗୁ ଦେଖିଛୁ, ତେଣୁ ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଶ୍ରହ୍ଧା ଆମ ଭିତରେ ଅଛି । ଶ୍ରହ୍ଧାରୁ ସାଧୁସଂଗ କରିବାକୁ ଇଛା ହେଉଛି । ଆମେ ସଂଘ ମାଧ୍ୟମରେ ସାଧୁସଂଗଦ୍ୱାରା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ସେବା କିପରି କରିବାକୁ ହେବ ଶିକ୍ଷା କରୁଛୁ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ନେଇ ଆମ ଜୀବନ ସାଧୁସଂଗଦ୍ୱାରା ବହୁ ଭାବରେ ପ୍ରଭାବିତ ହେଉଛି । ରବି ନାରାୟଣ ତ୍ରିପାଠୀ ଭାଇ ଆମେରିକାରେ ଏହି ସଂଘ ତାଙ୍କୁ ପ୍ରଭାବିତ କରିଥିବା ବିଷୟରେ ସୂଚନା ଦେଇ କହିଥିଲେ – ମୁଁ ପିଲାବେଳୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଜାଣିଛି କିନ୍ତୁ ସଂଘରେ ବେଶି ଯୋଗଦେଇନାହିଁ । ଆମେରିକା ଆସି ମୁଁ ସଂଘରେ ଯୋଗଦେଲି । ସଂଘ ଓ ସମ୍ଜିଳନୀରେ ଭାଇ ଓ ମାଁ ମାନଙ୍କର ଅନୁଭୂତି, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରତି ଅନୁରାଗ ମୋତେ ବହୁତ ପ୍ରଭାବିତ କରିଛି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ମଧ୍ୟାହୁ ଭୋଗ ନିବେଦନ ପରେ ଉଦ୍ମିତି ଦେଖିଲେ ମୁଁ ଖୁସି ହେବିନାହିଁ । ସମୟଙ୍କର ଉନ୍ନତି ଦେଖିଲେ ମୋର ଆନନ୍ଦ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ମଧ୍ୟାହୁ ଭୋଗ ନିବେଦନ ପରେ ଉପଥିତ ଭକ୍ତନ୍ଦ ପସାଦ ସେବନ କରିଥିଲେ ।

ଅପରାହୁ ଅଧିବେଶନ ଘ୩-୩୦ ସମୟରେ ଆରମ୍ଭ କରାଯାଇଥିଲା । ଆବାହନ ଓ ପଣାମ ଗାନ ସହ ଆସନ ଉନ୍ନୋଚିତ ହେବା ପରେ 'ସାଧାରଣ ସଭା' ଆରମୃ ହୋଇଥିଲା । ସାର୍ଲୋଟ ହିନ୍ଦୁ କଲ୍ଚରାଲ୍ ସେଝର୍ ସହିତ ବିଶେଷ ଭାବରେ ସଂପୂର୍ତ୍ତ ଶୀ ଠାକୁର ଭାଇ ଟୋପିଓାଲା ସଭାପତି ଭାବରେ ଓ ସିକାଗୋଛିତ ଚିନ୍ୟ ମିଶନର ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ସ୍ଥାମୀ ଶରଣାନନ୍ଦ ମହାରାଜ ମୁଖ୍ୟ ବକ୍ତା ଭାବରେ ସାଧାରଣ ସଭାରେ ଯୋଗ ଦେଇଥିଲେ । ବିଜୟ ଭାଇ ଓ ଜ୍ଞାନ ଭାଇ ଯଥାକମେ ସଭାପତି ଓ ମୁଖ୍ୟବକ୍ତାଙ୍କର ପରିଚୟ ପଦାନ କରିବା ପରେ ପମୋଦ ଭାଇ ସାଧାରଣ ସଭାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ସମୃନ୍ଧରେ ବୁଝାଇଥିଲେ । ଉଷା ଅଗଓୃାଲ୍ ମା' ଶୀଶୀଠାକୃରଙ୍କର ଜୀବନୀ କହିବା ପରେ ବିଜୟ ଭାଇ ସଂଘର ଭାବଧାରା ବିଷୟରେ ସୂଚନା ଦେଇଥିଲେ । ଶୀଗୁରୁ ପଣାଁମ ଗାନ କରି ମୁଖ୍ୟବତ୍ତା ଶରଣାନନ୍ଦଜୀ ଆଲୋଚନା ଆରମ୍ କରି ମନ, ବୃଦ୍ଧି, ଚିଉ ଓ ଅହଙ୍କାରର ଜୀବାମା ସହିତ ସମୃଦ୍ଧ ବିଷୟରେ ବିଭିନ୍ନ ଉଦାହରଣ ଦେଇ ବୃଝାଇଥିଲେ । ସେ କହିଥିଲେ - 'Owner is different from what He owns. We have a body but we are not the body. Whether to get angry is easier or keeping quiet is easier? Getting angry takes more time as compared to keeping quiet which does not take anytime. There is no difference between spiritual life and worldly life. All of us are biologically connected to each other. Our thoughts are nothing but expression of the Lord. When we tell - someone is angry at me then anger in me is getting reflected, actually the person is not angry. Married life is most suitable for spiritual life but should be based on love, sacrifice and understanding. Married life is the best life. If one knows how to use that properly then it will be the most beautiful ashram, otherwise it will be converted into the most difficult ashram.' ସଭାପତି ଠାକୁର ଭାଇ ଟୋପିଓାଲା ତାଙ୍କର ମନ୍ତବ୍ୟରେ ଭକ୍ତି ବେଦାନ୍ତ ସମୂନ୍ଦରେ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ଏହାପରେ ସ୍ଥାମୀ ଶରଣାନନ୍ଦରୀ ପସାଦ ମଞ୍ଚପରେ ଗଲ୍ଧ ମାଧ୍ୟମରେ ପିଲାମାନଙ୍କର ଏକ ଶିକ୍ଷା ଅଧିବେଶନ ପରିଚାଳନା କରିଥିଲେ ।

ଆଜି ସନ୍ଧ୍ୟା ଅଧିବେଶନ ଘ୬·୦୦ ସମୟରେ ଆରମ୍ଭ କରାଯାଇ ଆରତି ଓ ୟୋତ୍ର ବନ୍ଦନା କରାଯାଇଥିଲା । ଅଧିବେଶନ ଶେଷହେବା ପରେ ଆନନ୍ଦ ସଭା ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ପ୍ରତୀଷା ଗାନ ପରେ ଅଷ୍ଟସଖୀମାନେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଆରତି କରି ଠାକୁରଙ୍କୁ ଦର୍ଶକ ଆସନରେ ବସାଇଥିଲେ । ତତ୍ପରେ ସଭାପତି ନିର୍ବାଚନ କରାଯାଇ ଆନନ୍ଦ ସଭାର କାର୍ଯ୍ୟକ୍ରମ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । Kids drama, ବାରିକ, ଗାଁ କଜିଆ, ମଧୁରୟେଣ ସମାପୟେତ୍, ଦାସ କାଠିଆ, ଓଡିଆ ସମ୍ବାଦ, ଏଇଟା ନା ସେଇଟା ଆଦି ହାସ୍ୟରସାତ୍ମକ ଅଭିନୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଓ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ମନୋରଞ୍ଚନ ନିମନ୍ତେ ପରିବେଷଣ କରାଯାଇଥିଲା । ସେଥିରେ ସଂଘର ଭାଇମାନେ ଓ ପିଲାମାନେ ଅଂଶଗୁହଣ କରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଓ ଉପୟିତ ଭକ୍ତବୃନ୍ଦଙ୍କୁ ଆନନ୍ଦ ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ ।

### ୪ ଜୁଲାଇ ୨୦୦୬, ମଙ୍ଗଳବାର, ଶେଷ ଦିବସ

ପ୍ରତୀକ୍ଷା, ଆରତି, ଷ୍ଟୋତ୍ର ବନ୍ଦନା ପରେ ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ଉପଛିତ ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କୁ ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ କରାଇ 'ସଂଘସେବକ' ପଞ୍ଚବିଂଶ ଭାଗ ତୃତୀୟ ସଂଖ୍ୟାରୁ ପ୍ରାର୍ଥନା ଆବୃତ୍ତି କରାଇଥିଲେ ଓ ପରିଚୟ ପତ୍ରରୁ ସେବକଙ୍କ ସ୍ୱୀକୃତିର ବିଶେଷତ୍ୱ ବିଷୟ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ସେ କହିଥିଲେ- ପ୍ରାର୍ଥନା ଗୋଟିଏ ଯୋଗ, ତାହାଦ୍ୱାରା ଅପ୍ରାଓ ବୟୁର ପ୍ରାଓି ଘଟେ । ଯାହାଙ୍କୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଛେ ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଆମର ଦୃଢ ବିଶ୍ୱାସ ଥିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଭକ୍ତଙ୍କ ଅନୁଗ୍ରହରେ ସେ ବିଗ୍ରହ ହୁଅନ୍ତି । ସେ ଭକ୍ତର ପ୍ରାର୍ଥନା ପୂରଣ ନିମିତ୍ତ ଅପେଷା

କରି ରହିଛନ୍ତି, ଆମର ପ୍ରାର୍ଥନା ଆନ୍ତରିକ ହେବା ଉଚିତ୍ । ତାପରେ ବାଲ୍ୟଭୋଗ ନିବେଦନ ଓ ପ୍ରସାଦ ସେବନ କରାଯାଇ ପୂର୍ବାହୁ ଅଧିବେଶନ ବିଦାୟ ସଭା ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । ଉକ୍ତ ସଭାରେ ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ଭାବ ବିନିମୟର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରିବା ପରେ ଉପଛିତ ଅତିଥି ସ୍ୱାମୀ ଶରଣାନନ୍ଦ କହିଥିଲେ ଯେ ସମ୍ମିଳନୀରେ ଯୋଗଦେଇଥିବା ସଭ୍ୟସଭ୍ୟାମାନେ ଏକ ଲକ୍ଷ୍ୟରେ ଗତି କରୁଥିବାରୁ ଏତେ ଆନନ୍ଦ ଅନୁଭବ କରିପାରୁଛନ୍ତି । ଶରଣାନନ୍ଦ ମହାରାଜଙ୍କୁ ସଂଘର 'ପରିଚୟ ପତ୍ର' ବହୁତ ପ୍ରଭାବିତ କରିଥିଲା ବୋଲି ସେ କହିଥିଲେ ।

ତତ୍ପରେ ଉପଥିତ ସମୟ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନେ ଭାବବିନିମୟ କରିଥିଲେ । ଭାବବିନିମୟ ପରେ ସେବା ସମର୍ପଣ କରାଯାଇଥିଲା । ତତ୍ପରେ ଆସନ୍ତା ବର୍ଷ ଷଷ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ସହ ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ନିମନ୍ତଣ କରାଯାଇଥିଲା । ତୃଟିବିଚ୍ୟୁତି ପାଇଁ କ୍ଷମା ପ୍ରାର୍ଥନାପରେ ଭାବବିହ୍ୱଳ ଭକ୍ତବୃହଙ୍କର ଅଶ୍ମୁପୂର୍ଣ୍ଣ ନେତ୍ ଓ କୋହ୍ଭରା କଣ୍ଠରେ ବିଦାୟ ପ୍ରାର୍ଥନା 'ବିଦାୟ ବେଳାରେ ଆଜି ପ୍ରଭୁ ପାଦତଳେ' ଓ 'ଜୟଗୁରୁ ମହାନାମ' କୀର୍ତ୍ତନ ଅମେରିକା ସାରସ୍ପତ ସଂଘର ୨୦୦୬ ମସିହା ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ଉଦ୍ଯାପିତ ହୋଇଥିଲା । ଏହି ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀରେ ସର୍ବମୋଟ ୫୯ ଜଣ ଭାଇ, ମା' ଓ ପିଲାମାନେ ଯୋଗଦାନ କରିଥିଲେ ।

#### ଯୋଗଦାନ କରିଥିବା ଭକ୍ତମାନଙ୍କର ତାଲିକା -

- (୧) ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ, ସଭାପତି ଓ ପରିଗୃଳକ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ, ପୁରୀ (ଟେଲିଫୋନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ)
- (୨) ପମୋଦ କୁମାର ମହାନ୍ତି, କେନ୍ଦ ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀ ସଦସ୍ୟ
- (୩) ସ୍ୱାମୀ ଶରଣାନନ୍ଦ, ଆଚାର୍ଯ୍ୟ, ଚିନ୍ୟୁ ମିଶନ୍, ସିକାଗୋ, ଆମେରିକା
- (୪) ଦୋଳଗୋବିନ୍ଦ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଓ ମାଳତୀ ଦ୍ୱିବେଦୀ, ରାଉରକେଲା ଶାଖା ସଂଘ
- (୫) ବସନ୍ତ କୁମାର ସୁନ୍ଦରରାୟ, ଓ ମିନିତାମଞ୍ଜରୀ ସୁନ୍ଦରରାୟ, ବେଗୁନିଆ ଶାଖା ସଂଘ
- (୬) ଅଶ୍ଚିନୀ ଜୁମାର ନାୟକ, ସଂଘମିତା ନାୟକ ଓ ଅସିତା
- (୭) ବରଦାକାନ୍ତ ନାୟକ ଓ ସୋନିଆ ମହାନ୍ତି
- (୮) ବିଜୟ ସାହ
- (୯) ଜ୍ଞାନରଞନ ଦ୍ୱିବେଦୀ, ଶିବାନୀ ଦ୍ୱିବେଦୀ, ସ୍ୱାତୀ ଓ ଶ୍ୟୋ
- (୧୦) ବଜେନ୍ଦ ପଞ୍ଜା, ରଶ୍ମୀରେଖା ପଞ୍ଜା ଓ ବିଜ୍ ଗୋପାଳ
- (୧୧) ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦରରାୟ, ସ୍କୃତାରାଣୀ ସୁନ୍ଦ୍ରରାୟ, ସୌମ୍ୟାଶୀ ଓ ବେଦପକାଶ
- (୧୨) ପୃଥ୍ୱୀରାଜ ସାହୁ ଓ ଇପ୍ସିତା ସାହୁ
- (୧୩) ରବିନାରାୟଣ ତିପାଠୀ, ଗୀତା ତିପାଠୀ, ଆଲୋକ ଓ ଅଂଶୁଲ୍
- (୧୪) ପ୍ରଭାକର ବାଇ, ସ୍ମିତାରାଣୀ ବାଇ, ଶେୟା ଓ ଶାଶ୍ୱତ୍
- (୧୫) ରିଶ୍ମୀ ରଞନ ପତି, ସସ୍ମିତା ଚୋଧୁରୀ, ସ୍ୱାହା ଓ ସ୍ୱାଗତ
- (୧୬) ସୁଧାଂଶୁବାଳା ଜେନା, ଶିବ ପସାଦ ଜେନା ଓ ଆର୍ୟନ୍
- (୧୭) ଅଞନା ଅରୁକ୍, ଦିପିଶ୍ କୁମାର ଅରୁକ୍ ଓ ଆଦ୍ୟାଶା
- (୧୮) ଦୀଊି ମହାପାତ, ସହିପ୍ ମହାପାତ, ସାର୍ଥକ ଓ ସନତ୍
- (୧୯) ବ୍ୟାବନ ସାହୁଁ ଓ ପଦୁଗନ୍ଧା ସାହୁଁ
- (୨୦) ଅମରେଶ ତିପାଠୀ ଓ ଶାଲିନୀ ମା'
- (୨୧) ଶିବାନୀ ମହାିିଛ
- (୨୨) ଉଷା ଅଗଓୃାଲ୍
- (୨୩) ସାନୁଜିତ୍ ସେନାପତି
- (୨୪) ସୁବତ କୁମାର ନାୟକ
- (୨୫) ଦେବାଶିଷ ଦାଶ

#### Jayaguru

## Kids' Section

### My Experience of the Kids' Session

I have really enjoyed the Kids' Sessions I have been attending since 2004. The stories about Rishi Agasti were very interesting. I learned in the recent story, that the saying 'patience is a virtue' is very right indeed. There was also one which depicts the importance of giving *prasad* to everyone, even the lowest cast. In the discussions I have learned a lot more from other people's answers. Everyone's *bhaba binimayas* are enlightening and it is truly interesting to hear what other people's experiences are.

In January this year, I had a violin music test and the senior school entrance exam. I remembered to bow to Thakur before the tests. That gave me a lot of mental strength. These lessons are for life and I will strive to keep to them. Jayaguru.

Sri Sri Thakur Charanashritaa Ragini Mohanty America Saraswata Kids Pathachakra

### The Principles of Shri Shri Thakur

I am at present reading a book authored by Thakur-The Gospels of Sri Nigamananda. The book encompasses some of the most important commands Thakur has given us and includes what are the various virtues Thakur wants us to have within our personality.

Such advice from Thakur to us has definitely been of great help in order to mould my temperament. Thakur tells us that we should always deem that we are the smallest of the small and that everyone is better than us. Only then would we perform up to our full potential. A bloated ego will lead to one's eventual downfall. Thakur advises us that it does not look nice to indulge in luxury, entertainment and pompous display and if we have a firm grasp of truth and definite belief with Thakur all will be well in life. One should become a person with pure character and should have the power of restraint and sacrifice. We should lead a life of simplicity and goodness. Thakur tells we students that we should have deep and unhindered concentration within our studies and that any deviation from such would only inflict us with defeat. Students should have solid faith with Thakur and in return he will guide us out of any predicament.

All these thoughts have helped me greatly in both discipline building as well as in study, and I definitely look forward to finishing the remaining portion of The Gospels of Sri Nigamananda in pursuit along the path of knowledge and regulation.

Shree Shree Thakur Charanashrita Ankit Swain

### My Experience with Shri Shri Thakur

In my family everybody worships Shree Shree Thakur. I always try to join in evening prayers. In the evening, I have started to read "Spiritual Heritage of India and Sadguru Swami Nigamananda." I am learning lots of new topics and stories from the Kid's Sessions. I like Thakur's songs so I'm practicing by listening to the CDs. Every month, I sing a song in North Carolina Pathachakra. I will practice more and sing in kid's session of sammilani. Two months ago, I had one problem in my school. Two girls were bothering me a lot. I told Thakur about it. He gave me strength and my problem got solved. This year summer vacation I am going to India with my family. We have plan to visit Thakur's different ashrams. Every year, I get excited for the annual Sammilani. I really enjoy Ananda Sava. This year I want to perform "Kathak dance". Also I want to do some seba during "Prasad bitarana". I am praying before Almighty Thakur to give me knowledge and devotion and to remember Him always. Jayaguru.

Shree Shree Thakur Charanashritaa Saumyashree Ray(Bhakti)

#### **Our Thakur**

Thakur is our God and Guru! He is everywhere. Thakur is watching us, every move we make. Whether we are at home or anywhere else, he is right beside us, guiding us through our life.

When we chant Thakur's name, we earn strength and we are fearless. When we go and sit in the puja room, Thakur watches us. We are devotees of Thakur, but we should work harder than we do now to be a better person.

When I join the kids' session, I learn that our religious culture is very unique from all the others because we meet on the phone every Sunday, we meet at the temple every year and we do puja everyday. I would not trade any other culture for my Indian culture. If I had not been joining the kids' session, I would not have learnt so much about Thakur.

When I take tests, I chant Jayaguru in my mind, and I think in my mind that I can pass the test. When I get grades it seems that I get good grades.

When I have time in the evenings, I join the puja with my Mom and Dad. I sing songs with my Mom and I listen to the stories my Dad reads. Not only I learn about my culture, I have also learned about Thakur. Having to learn about Thakur is very interesting.

At school, whenever I feel alone, I know that Thakur is right beside me, so after all, I'm not exactly alone. As I will grow up, nothing will be able to scare me because I have Thakur on my side. So far it has been a great experience to learn about Thakur and I hope it continues like this. At school I have a teacher, but in this case Thakur is my teacher. And at school, I have many friends, I have best friends and all different kinds of friends. But, Thakur will be my best friend ever.

I would like to learn more songs and I'm looking forward to our next Sammilani. Jayaguru!

Shree Shree Thakur Charanashritaa, Shreya Prabhakar

## My Thakur

My Thakur
Loving, caring, forgiving,
Who loves devotees,
Who does everything for us,
Who helps us,
Who blesses us,
Who shows us the right path,
Who is always graceful.
Who will give us salvation?
My dear Thakur.

Shree Shree Thakur Charanashrita Saumyashree Ray(Bhakti)

### Sri Sri Thakur

Matted locks drape an endearing face,
Black and tangled.
Tenderly crafted lotus eyes rest below slender eyebrows,
Each perfectly textured to bestow a benign benevolence.

The sacred guru that reflects divinity to the soul,
Can never be bound by words.
The spiritual teachings that guide us,
Can never be locked by scriptures.

For the realization comes from within your *atman*,

The guru leads you to the almighty God.

The guru, Sri Sri Thakur, takes us on the religious quest of enlightenment,

Separating our spirit from the cleansed body.

Sri Sri Thakur Charanashritaa Ragini Mohanty America Saraswata Kids Pathachakra

### **Thakura**

Taking care of us.
Helping us.
Always loves us.
Kind to us.
U are always with us.
Reminding us to be good.
Always forgives us.

Shree Shree Thakur Charanashrita Bedaprakash Ray(Gyan)

## 2006 Sammilani Photos



#### Jayaguru

# America Saraswat Sangh (AMSAS) 2006 Fiscal Report

| Income                                   |             |
|------------------------------------------|-------------|
| Pali Pranami                             | \$120.00    |
| Mahila Puja Pranami                      | \$65.00     |
| Special Puja Pranami                     | \$10.00     |
| Shastrapatha Pranami                     | \$125.00    |
| Sammilani Delegate Fee                   | \$2,550.00  |
| Sammilani Padasan Pranami                | \$247.00    |
| Magazine Sale                            | \$504.00    |
| Sammilani DVD-CD Sale                    | \$140.00    |
| Contribution for Sarananandajee's ticket | \$300.00    |
| 2007 Sammilani Aabahak Pranami           | \$1,275.00  |
| Pranami to NSS (w/ Parichaya Patra)      | \$3,389.00  |
| NC Pathachakra Pranami                   | \$192.00    |
| Extra Pranami                            | \$131.44    |
| SJSSM Class Puja Delegate Fee            | \$400.00    |
| SJSSM Class Puja Padasan Pranami         | \$60.00     |
| SJSSM Winter Session Pranami             | \$121.00    |
| Aid for NSS for Baripada victims         | \$3,802.00  |
| Aid for NSS for Health Center            | \$2,275.00  |
| Aid for NSS for Land Purchase            | \$391.00    |
| Total                                    | \$16,097.44 |

| \$1,204.00 |
|------------|
| \$421.18   |
| \$1,843.92 |
| \$640.75   |
| \$52.27    |
| \$18.00    |
| \$134.99   |
| \$277.10   |
| \$51.00    |
| \$8.00     |
| \$4,651.21 |
|            |

| Expense                              |             |
|--------------------------------------|-------------|
| Name Change for AMSAS                | \$35.00     |
| Sangha Renewal Pranami to NSS        | \$21.00     |
| Sangha Barshikotsava Pranami to NSS  | \$21.00     |
| Pradeshika Sammilani Abhyrathana     | \$21.00     |
| Pranami to NSS with Parichaya Patra  | \$3,389.00  |
| Sammilani Padasan Pranami to NSS     | \$247.00    |
| NC Pathachakra Pranami to NSS        | \$192.00    |
| Aid to NSS for Baripada Victims      | \$3,802.00  |
| Aid to NSS for Land Purchase         | \$391.00    |
| 2006 Sammilani Expense               | \$4,651.21  |
| Parichaya Patra Mailing              | \$24.08     |
| SJSSM Winter Session Pranami to NSS  | \$21.00     |
| SJSSM Class Puja Pada Pranami to NSS | \$60.00     |
| SJSSM Class Puja Expenses            | \$352.36    |
| Total                                | \$13,227.65 |

### Directory of Bhaktas in 'America Saraswata Sangha' and their Family Members

| SI        | Name                                                                                                            | USA Address | India Address | Introduction                                                                                                                                                                              |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>No</b> | Aditya Kumar Baral<br>Preeti Baral                                                                              |             |               | I came to know Sri Sri Thakur from my grandmother late Srimati<br>Sachhi Devi of Asureswara Sakha Sangha. – Preeti Maa                                                                    |
| 2         | Aditya Narayan Tripathy<br>Sasmita Mishra<br><b>Child:</b><br>Arushi Tripathy                                   |             |               | I came to know Sri Sri Thakur through my parents Late Sri Gobinda Ch. Tripathy and Mrs. Urmila Tripathy of Sunabeda Sangha.                                                               |
| 3         | Amaresh Tripathy<br>Shalini Mundra                                                                              |             |               | I knew Sri Sri Thakur from my grand father Uday Nath Rath from Jamshedpur Sangha and later on from my parents Raghunath and Puspanjali Tripathy who were founder members of Delhi Sangha. |
| 4         | Ashwini Kumar Nayak<br>Sanghmitra Nayak<br><b>Child:</b><br>Ashmita Nayak                                       |             |               | I came to know Sri Sri Thakur from my parents. They are the members of Balasore Saraswata Sangha.                                                                                         |
| 5         | Bani Prasanna Mohanty<br>Debashree Mohanty<br><b>Children:</b><br>Minakshee Mohanty (20)<br>Amrita Mohanty (10) |             |               | I knew Sri Sri Thakur through my parents: Braja Kishore Mohanty and Kalyani Mohanty, who are from Cuttack Sangha.                                                                         |
| 6         | Barada Kanta Nayak<br>Sonia Mohanty                                                                             |             |               | I started accompanying my parents, Rasa Bihari Nayak and Meena<br>Kumari Nayak to Puri Smruti Mandir from my early childhood. I am a<br>member of America Saraswata Sangha.               |
| 7         | Bijoy Kumar Sahoo<br>Ratna Jena<br><b>Children:</b><br>Mohit J. Sahoo (16)<br>Lara Sahoo (11)                   |             |               | Through my mother Ketaki Maa. I started accompanying my mother as a child to the Cuttack Jobra Sangha.                                                                                    |

| 8  | Binaya Kumar Sahoo<br>Shibani Sahu ( Aru )<br><b>Child:</b><br>Aarush                                   | I came to know Sri Sri Thakur from my parents Bairagi charan Sahoo and Shantilata Sahoo of Nayagarh Sangha.                                                                                                                                                                                                                                                    |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 9  | Biswajit Sundar Ray<br>Smitarani Sundar Ray<br>Children:<br>Saumyashree Ray (10)<br>Bedaprakash Ray (6) | I knew Sri Sri Thakur from my grand father Late Balabhadra Sundar<br>Ray and father Basanta Kumar Sundar Ray of Begunia Saraswata<br>Sangha, Bhubaneswar.                                                                                                                                                                                                      |
| 10 | Brajendra Panda<br>Rashmi Rekha Panda<br><b>Child:</b><br>Brij Gopal Panda (14)                         | I work at the Univ. of Arkansas, Fayetteville. I know Sri Sri Thakur Maharaj since childhood; my grand father, late Biswanath Panda was a member of Kendupatna Shakha Sangh.                                                                                                                                                                                   |
| 11 | Brundaban Sahoo<br>Padmagandha Sahoo                                                                    | I came to know Sri Sri Thakur from my mother Sobharani Sahoo (Gelha maa) of Cuttack Saraswata Sangha. – Padma maa                                                                                                                                                                                                                                              |
| 12 | Devi Prasad Samal<br>Snigdha Sahu<br>Children:<br>Devangi Samal -8<br>Siddharth Samal-6                 | I came to know more about and got influenced with Sri Sri Thakur through my mother Mrs. Abanti Samal's involvement with Saraswata Sangha, though my Father Mr. Krishna Chandra Samal followed her later.                                                                                                                                                       |
| 13 | Debashis Dash                                                                                           | My grandparents (both maternal, Mrs. Sashikala Rath and Mr. Satyabadi Rath and paternal, Mrs. Kamala Dash and Mr. Manamohan Dash) are Sri Sri Thakur Maharaj's bhaktas. I came to know about Sri Sri Thakur Maharaj through my parents Mrs. Sudhanjali Dash and Dr. Jagannath Dash who are from Bhubaneswar Sangha. I am also a member of Kendra Sevak Sangha. |
| 14 | Debaranjan Swain<br>Suchitra Swain (Leena)<br>Children:<br>Abhishek Swain (13)<br>Ankit Swain (7)       | I knew Sri Thakur from my father Late Basanta Kumar Nayak of Asureswar Sangh, Asureswar, Cuttack. – Leena maa                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 15 | Diptish Kumar Aruk<br>Anjana Aruk<br><b>Child:</b><br>Adyasha Priyadarshini Aruk (5)                    | My parents are devotees of Sri Sri Thakur and they are from Balasore Sakha Sangha. I worship Gurudev since my childhood.  – Anjana Maa                                                                                                                                                                                                                         |

| 16 | Gyan Ranjan Dwibedy<br>Sibani Dwibedy<br><b>Children:</b><br>Swati (12)<br>Shreya (7)                |  | We know Sri Sri Thakur from our parents, Dola Govinda and Malati<br>Dwibedy, and Nrushinha and Bidyabati Panda from Rourkela<br>Saraswata Sangha.          |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 17 | Iswar Chandra Biswal<br>Pranjya Paramita Nayak                                                       |  | We came to know Sri Sri Thakur through my parents Mr Sridhar Biswal and Mrs Manasi Biswal who are member of Sambalpur and Pattamundia Sangha respectively. |
| 18 | Jaminikant Samantaray<br>Mousumi Rath<br><b>Child:</b><br>Tejas Samantaray (5)                       |  | I came to know Sri Sri Thakur from my father Late Rajani Kanta<br>Samantaray and Sangha bhai Sri Chintamani Rath of Berhampur<br>Sangha.                   |
| 19 | Mahesh Prasad Choudhury<br>Rasmi Nayak<br><b>Child:</b><br>Avipsa (3)                                |  | I came to know Sri Sri Thakur from my father Sisir Kumar<br>Choudhury of Berhampur Sangha.                                                                 |
| 20 | Prabhakar Bai<br>Smitarani Bai<br><b>Children:</b><br>Shreya Prabhakar (9)<br>Shashwat Prabhakar(2)  |  | I'm grateful to know about Sri Sri Thakur from my parents Sri<br>Shyamabandhu Pagada and Smt. Bijaylaxmi Pagada of Nayagarh<br>Sangha. – Smita maa         |
| 21 | Pruthwiraj Sahoo<br>Ipseeta Sahoo<br><b>Child:</b><br>Rishabh                                        |  | I came to know Sri Sri Thakur from my mother Sobharani Sahoo (Gelha maa) of Cuttack Saraswata Sangha.                                                      |
| 22 | Rabi Narayan Tripathy<br>Geeta Dash<br><b>Children:</b><br>Alok Tripathy (10)<br>Anshul Tripathy (3) |  | I came to know Sri Sri Thakur through my parents Late Sri Gobinda Ch. Tripathy and Mrs. Urmila Tripathy of Sunabeda Sangh                                  |
| 23 | Rabin Mohanty<br>Lipsita Patnaik<br><b>Child:</b><br>Ragini (11)                                     |  | I know Thakur from my parents, Dr. Samiran Patnaik and Dr. Surekha Devi, who are members of Ekamra Saraswata Sangha at Bhubaneswar. — Lipsita maa          |
| 24 | Rambollabha Mohapatra<br>Kalpana Dash<br><b>Children:</b><br>Ashutosh<br>Sweta                       |  | I came to know Sri Sri Thakur Maharaj from my parents-in-law. My mother-in-law and late father-in-law belong to the Bhubaneswar Sangha.                    |

| 25 | Rashmi Ranjan Pati<br>Sasmita Choudhury<br>Children:<br>Swaha(4)<br>Swagat(2) | I know Sri Sri Thakur from my parents, Sri Raghunath Pati and Smt.<br>Bhagabati Devi of Bhubaneswar Sangha.                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|----|-------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 26 | Samita Mohanty                                                                | I came to to know Sri Thakur through friend Pragjnyajeet Mohanty.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 27 | Sandip Mohapatra Dipti Mohapatra Children: Sarthak (12) Sanat (9)             | I came to know Sri Sri Thakur from my mother Ketaki maa.  – Dipti maa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 28 | Sanujit Senapati Child: Udayan (7)                                            | I came to know Sri Sri Thakur briefly in my childhood and youth years from Nrupal Ji Bhai, who was like a grandfather to me. In my adult life, I came in close touch with Sri Sri Thakur through Pallabita Maa. However, my true introduction to Sri Sri Thakur was through my participation and membership of America Saraswata Sangha.                                             |
| 29 | Shiba Prasad Jena<br>Sudhansubala Jena<br>Child:<br>Aryaan (1)                | I came to know Sri Sri Thakur from my grandmother late Srimati<br>Sachhi Devi of Asureswara Sakha Sangha. – Sudhansubala maa                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 30 | Sitakanta Mohanty<br>Sibani Mohanty                                           | I knew Sri Sri Thakur from my uncle Sudhanshu Sekhar Das and aunt Manorama Das of Ekamra Saraswata Sangha, Bhubaneswar.  – Sibani maa                                                                                                                                                                                                                                                |
| 31 | Subrat Kumar Nayak<br>Sushri Sangita Subudhiray                               | I came to know about Sri Sri Thakur, while I was roaming in book stalls at Cuttack Book Fair during year 1992. Then I joined Cuttack Sarswata Sangha as a visitor for 1 Year, after that I am continuing as a Member of Cuttack Sangha. – Subrat Bhai                                                                                                                                |
| 32 | Usha Agarwal                                                                  | I came to Sri Thakur through my mausi Shakuntala Maa and her family. Her house was a second home to me as I was very close to her children, my cousins. During my vacations I literally lived there. I attended the Sangha Puja at Ekamra Sangha and the Morning and Evening Puja sessions at Asan Mandir at her home. Later, I requested Pati Bhai to accept me as a Sangha member. |