

America Saraswata Sangha
7<sup>th</sup> Annual Convention, Burnsville, NC, USA
Nilachala Saraswata Sangha Puri





ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ସଙ୍ତମ ବାର୍ଷିକ ସନ୍ନିଳନୀ ୨୦୦୮ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ, ପୁରୀ

#### Jayaguru

### Saraswata Madhuri – 2008

7th Annual Convention Burnsville North Carolina USA

#### **Published on:**

5<sup>th</sup> July 2008

#### **Published by:**

Editorial Board

America Saraswata Sangha

[Registration No: 548107-2, Date 26<sup>th</sup> June 2003]

#### Available at:

Satshikhya Mandir A-4, Unit-9 Bhubaneswar-751022 Phone - 0674-2390055 0674-2395519

Electronic copy available at www.jayaguru.net

#### **Printed at:**

International Minute Press 525 N Polk St Pineville NC 28134 USA

Tel: 704-889-5544

### ଜୟଗୁରୁ

## ମୁଖବନ୍ଧ

### ବନ୍ଦେହଂ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦଂ ଭେଦାତୀତଂ ଜଗଦ୍ଗୁରୁମ୍ । ନିତ୍ୟଂ ପୂର୍ଣ୍ଣ ନିରାକାରଂ ନିର୍ଗୁଣଂ ସାତ୍କସଂସ୍ଥିତମ୍ ॥

ସମସ ପ୍ରକାର ଭେଦର ଅତୀତ, ନିତ୍ୟପୂର୍ଣ୍ଣ, ସର୍ବ ବିକାରବିହୀନ, ନିର୍ଗୁଣ, ନିରାକାର ସରୂପ, ସର୍ବଦା ଆତ୍କସରୂପରେ ଅଧିଷିତ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ରୂପୀ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀ ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କୁ ମୁଁ ବନ୍ଦନା କରୁଅଛି ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଅପାର କରୁଣା ବଳରୁ 'ସାରସତ ମାଧୁରୀ' ଷଷ ବର୍ଷ ଅତିକ୍ରମ କରି ସୟମ ବର୍ଷରେ ପଦାର୍ପଣ କଲା ।

ପାଠକମାନେ ମନେରଖିବେ ଯେ, ସମସେ ସୁଖ ପାଇଁ କାଙ୍ଗାଳ । କିନ୍ତୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ବ୍ୟକ୍ତି ବାହାର ବସ୍ତୁରୁ ସୁଖ ପାଇବା ପାଇଁ ଭୋଗ୍ୟବସ୍ତୁ ସଂଗ୍ରହ କରି ପ୍ରତାରିତ ହୁଅନ୍ତି । ପୁନଶ୍ଚ ସୁଖ ଅନ୍ତରର ବସ୍ତୁ ଜାଣିଲେ ମଧ୍ୟ କିପରି ତାହା ଲାଭ କରାଯାଏ, ତାହାର ଉପାୟ ଜାଣିବା ପାଇଁ ଅସମର୍ଥ ହୋଇ ଶେଷରେ ସେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରେ । ଭଗବାନ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହେଲେ ତାକୁ ଗୁରୁଙ୍କ ନିକଟକୁ ପଠାଇ ଦିଅନ୍ତି । ସଦ୍ଗୁରୁ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଶିଷ୍ୟ ଭାବରେ ଗ୍ରହଣ କରନ୍ତି ନାହିଁ । ପ୍ରଥମେ ଶିଷ୍ୟତ୍ୱର ସାଧନା ଦେଇ ଶିଷ୍ୟ ଉପଯୁକ୍ତ ହୋଇଗଲେ ତାକୁ ବିଭିନ୍ନ ସେବାର ସୁଯୋଗ ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତି । ଏହିପରି ସେବା କରୁ କରୁ ଯେତେବେଳେ ତାର ଚିଉ ଶୁଦ୍ଧ ଭାବ ଧାରଣ କରେ ସେତେବେଳେ ତାକୁ ଦୀକ୍ଷା ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତି । ଦୀକ୍ଷା ଲାଭ ପରେ ସାଧନ ଭଜନ ଦ୍ୱାରା ସମୟ କୁସଂସ୍କାର ଚିଉକ୍ଷେତ୍ରରୁ ଦୂର ହୋଇଗଲେ ତାର ଭଗବତ୍ ସାକ୍ଷାତ୍ୱକାର ହୋଇଥାଏ । ସାଧନା ସମୟରେ ସାଧକକୁ ବହୁ ବାଧାବିଘ୍ନର ସନ୍ଧୁଖୀନ ହେବାକୁ ପଡେ । ସେହି ବାଧାଗୁଡିକୁ ଅତିକ୍ରମ କରିବାକୁ ସେ ଗୁରୁଙ୍କ ନିକଟରେ ପ୍ରାର୍ଥନାନିରତ ହେଲେ ସହଜରେ ବାଧାଗୁଡିକ ଅପସରି ଯାଇଥାଏ । ସାଧନାର ଶେଷରେ ସିଦ୍ଧ ଦଶାରେ ସେ ଅନ୍ତର ମନ୍ଦିରରେ ଗୁରୁଦେବଙ୍କୁ ଇଷ୍ଟ ରୂପରେ ସାକ୍ଷାତ୍ ଦର୍ଶନ କରିଥାଏ ।

ଆମମାନଙ୍କର ପ୍ରାଣପ୍ରିୟ ପରମପୂଜ୍ୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜ ଜଗଦ୍ୱୁରୁ ତତ୍ତ୍ୱର ମୂର୍ଭ ପ୍ରତୀକ ଭାବରେ ଜଗତକୁ ଆଗମନ କରି ସଦ୍ୱୁରୁ ରୂପରେ ତାଙ୍କର ଶିଷ୍ୟଭକ୍ତମାନଙ୍କର ଏକମାତ୍ର ଗୁରୁ ଓ ଇଷ୍ଟ ରୂପେ ପ୍ରତ୍ୟେକଙ୍କ ଗୃହାସନ, ସଂଘାସନ, ସର୍ବୋପରି ଭକ୍ତ ସନ୍ତ୍ରିଳନୀର ମହାମିଳନ କ୍ଷେତ୍ରରେ ପୂଜାବେଦୀରେ ଚିର ପୂଜିତ, ବହିତ ଓ ସେବିତ ହେବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ପ୍ରତି ଭକ୍ତର ଆଦ୍ଧାର ଆଦ୍ଧୀୟ ରୂପରେ ପ୍ରତ୍ୟେକଙ୍କ ହୃଦୟାସନରେ ନିତ୍ୟ ବିରାଜିତ ରହି ସେମାନଙ୍କୁ ନିଜ ଆଡକୁ ପ୍ରତି ନିୟତ ଆକର୍ଷଣ କରୁଅଛନ୍ତି । ତାଙ୍କର କରୁଣା ନ ହେଲେ କେହି ତାଙ୍କର ସନ୍ଧାନ ପାଆନ୍ତି ନାହିଁ । ଯେଉଁମାନେ ତାଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣ ସାନ୍ନିଧ ଲାଭ କରିଛନ୍ତି, ସେମାନେ ସମସ୍ତେ ମରଜଗତରେ ବାସ କରୁଥିଲେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର ଅମୁତଲୋକର ବାସିନ୍ଦା । ସେ ଶ୍ରୀମୁଖରେ କହିଛନ୍ତି, 'ମୋ ଲୋକ ମୋ ପାଖକୁ ଆସିବେ' । ତେଣୁ ଯେଉଁମାନେ ତାଙ୍କ ପାଖକୁ ଆସିଛନ୍ତି, ଆସୁଛନ୍ତି ବା ଆସିବେ ସେମାନେ ସମସ୍ତେ ତାଙ୍କ ନିଜ ଜନ । ତାଙ୍କର ଆଦର୍ଶ ଏ ଜଗତରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ କରିବା ଲକ୍ଷ୍ୟରେ ଜୀବାବରଣ ପରିଧାନ କରି ତାଙ୍କରି ଜଗତ୍ ହିତ କର୍ମ ସାଧନ କରୁଛନ୍ତି । ସେ ଯାହାକୁ ଯେଉଁ କର୍ମ ସାଧନ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଏ ଜଗତକୁ ପ୍ରେରଣ କରିଛନ୍ତି କରମ ସମ୍ପଦନ କରିବା ପରେ ପୁଣି ତାଙ୍କରି ନିତ୍ୟଧାମକୁ ସେ ଫେରାଇ ନେବେ ବୋଲି ପ୍ରତିଶ୍ରୁତି ପ୍ରଦାନ କରି ନିଜ ମୁଖରେ କହିଛନ୍ତି - 'କରମ ଶେଷରେ କରିବ ସକଳେ ନିତ୍ୟଲୋକକୁ ଗମନ ଯେ' । ତାଙ୍କର ଏହି ମହାବାବ୍ୟ ଆମମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ମହା ଆଶୀର୍ବାଦ ତଥା ଅହେତ୍କକ କୃପାର ନିଦର୍ଶନ । ସାଂସାରିକ ଜ୍ଞାନ ବିଜ୍ଞାନ, ଧନ, ସମ୍ପର୍ଭ, ବିଷ୍ୟବିଦ୍ଧବ ଓ ଯଶ ଗୌରବ ଆଦି ଆମମାନଙ୍କ ପାଇଁ ସୌଭାଗ୍ୟର ବିଷୟ ନୁହେଁ । କେବଳ ତାଙ୍କରି ପ୍ରେମ ହିଁ ଆମମାନଙ୍କର ଅମୂଲ୍ୟ ରତ୍ନ ସଦୃଶ । ଭଗବତ୍ ପ୍ରେମ ଲାଭ ହିଁ ଜୀବର ପରମ ପୁରୁଷାର୍ଥ । ଗୁରୁ ଯେତେବେଳେ ଜୀବକୁ ସେହି ପ୍ରେମରତ୍ନ ଦାନ କରନ୍ତି, ଜୀବ ସେହି ଧନ ତାଙ୍କୁ ଦେଇ ଚିର ଦିନ ପାଇଁ ତାଙ୍କୁ ନିଜ ଅନ୍ତରରେ ବାହି ରଖେ ।

ସେହି ଅମୂର୍ତ୍ତ ଜଗତରେ ନିତ୍ୟ ଗୁରୁମୂର୍ତ୍ତି ଆମମାନଙ୍କ ପରମ ସିୋଭାଗ୍ୟ ବଳରୁ ଏହି ମରଭୂମିରେ କିପରି ଆମମାନଙ୍କୁ ନେଇ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ସଂସାର ଗଠନ କରି ନିତ୍ୟ ଲୀଳାଭିନୟ କରୁଛନ୍ତି ତାହାର ନିଦର୍ଶନ ସରୂପ ଭାରତ ତଥା ଭାରତ ବାହାରେ ଥିବା ଦେଶ ମହାଦେଶରେ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହେଉଥିବା ତାଙ୍କ ଶ୍ରୀହସ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ନୀଳାଚଳ ସାରସତ ସଂଘାନ୍ତର୍ଗତ ବିଭିନ୍ନ ଶାଖାସଂଘଗୁଡିକର ବହୁଳ ପ୍ରସାର ଦେଖିଲେ ସଷ୍ଟ ଅନୁଭୂତ ହୋଇଥାଏ।

ଭକ୍ତମାନେ ମନେରଖିବେ ଯେ, ଏ ସଂସାର ମରୁଭୂମିରେ ସଂଘ ଓ ସମ୍ମିଳନୀ ହିଁ ଆମମାନଙ୍କ ପାଇଁ 'ମରୁ ଉଦ୍ୟାନ' ସଦୃଶ । ବିଭିନ୍ନ ସ୍ଥାନରେ ଠାକୁର ଆମ ପାଇଁ ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ 'ମରୁ ଉଦ୍ୟାନ' ନିର୍ମାଣ କରି ସଂସାର ତାପକ୍ଲିଷ୍ଟ ଶୁଷ୍କପ୍ରାଣରେ ଶାନ୍ତିର ଅମୃତ ନିର୍ଝର ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି । ଆମେରିକା, ଦିଲ୍ଲୀ, ଚେନ୍ନାଇ, ହାଇଦ୍ରାବାଦ୍, ମୁମ୍ବାଇ ତଥା ଓଡିଶା, ଆସାମ, ବଙ୍ଗଳା ପ୍ରଭୃତିର ବିଭିନ୍ନ ସ୍ଥାନରେ ନୀଳାଚଳ ସାରସତ ସଂଘର ଶାଖାମାନ ପ୍ରତିଷିତ ହୋଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରା ପ୍ରଚାର ଓ ପ୍ରସାର କାର୍ଯ୍ୟରେ ନିଜନିଜକୁ ବିନିଯୁକ୍ତ କରି ତାଙ୍କର ବିଶ୍ୱହିତ କର୍ମ ସାଧନ କରୁଛନ୍ତି ।

ଆମେରିକା ସାରସତ ସଂଘ ଓ ସମ୍ମିଳନୀ କିପରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପା ଲାଭ କରି ତାଙ୍କ ଭାବଧାର। ପ୍ରସାର କାର୍ଯ୍ୟ ସମ୍ପନ୍ନ କରୁଅଛି ତାହାର ବିଶେଷ ବିବରଣୀ ସମ୍ମିଳନୀର 'ସାଗତିକା' ସଦୃଶ 'ସାରସତ ମାଧୁରୀ' ପତ୍ରିକାଟିରୁ ମିଳିଥାଏ । ଏହି ପୁଞ୍ଚିକାଟିରେ ବିଭିନ୍ନ ଭକ୍ତ, ଭାଇ ଓ ମା' ମାନଙ୍କର ଲେଖାଗୁଡିକରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କରୁଣା ପ୍ରବାହ କିପରି ସେମାନଙ୍କ ଜୀବନ-ନଦୀକୁ ତାଙ୍କରି ପ୍ରେମପ୍ଲାବନରେ ଉଚ୍ଚୁଳାଇ ରଖିଛି ତାହାର ନିଦର୍ଶନ ଲିପିବର୍ଦ୍ଧ ହୋଇଅଛି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାର। ଓ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ଅନୁଭୂତି ବିଷୟରେ ଏଥିରେ ଯେଉଁ ଲେଖାଗୁଡିକ ପ୍ରକାଶ ପାଉଅଛି ସେଗୁଡିକୁ ପାଠ କରି ପାଠକମାନେ ବିଶେଷ ଆନନ୍ଦଲାଭ କରୁଛନ୍ତି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, 'ମୁଁ ଚାହେଁ ଧର୍ମ ମଧ୍ୟ ଦେଇ ଏହି ଅଧଃପତିତ ଜାତିକୁ ଉନ୍ନତ କରିବାକୁ । ହିନ୍ଦୁମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ରଷିଯୁଗର ମହାନ ଆଦର୍ଶଗୁଡିକୁ ପ୍ରଚାର କରି ମାନବଜାତିକୁ ଆତ୍ଶାର ସରୂପଜ୍ଞାନ ରୂପକ ଶ୍ରେଷ ଜ୍ଞାନ ଦାନ କରିବାକୁ ମୋର ଇଚ୍ଛା' । ଆମ ସଂଘର ମଧ୍ୟ ସେହି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ । 'ସାରସତ ମାଧୁରୀ' ଆମେରିକାରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଉଲ୍ଲିଖିତ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟକୁ ସଫଳ କରିବା ଦିଗରେ ଅଗ୍ରସର ହେଉଅଛି ।

ପରିଶେଷରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ପ୍ରାର୍ଥନା, ଆମେରିକା ସାରସତ ସଂଘ ଓ ସଂଘର ପତ୍ରିକାଟି ତାଙ୍କରି କରୁଣାର ସୁଶୀତଳ ଛାୟାରେ ବର୍ଦ୍ଧିତ ତଥା ଶକ୍ତି-ଭକ୍ତିରେ ମଞ୍ଚିତ ହୋଇ ତାଙ୍କରି ସେବା ସମ୍ପାଦନ କରି ଧନ୍ୟ ହେଉ । 'ସାରସତ ମାଧୁରୀ' ନୂଆ ନୂଆ ମଧୁର ଭାବ ଓ ରସ ବହନ କରି ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଇଚ୍ଚା ପୂରଣର ଯହ୍କ ରୂପେ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବାକୁ ପ୍ରେରଣା ପ୍ରଦାନ କରି ତାର ଜୀବନ ସାର୍ଥକ କରୁ । 'ଜୟଗୁରୁ' ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶ୍ରିତ ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ନୀଳାଚଳ ସାରସତ ସଂଘ, ପୁରୀ

#### ଜୟଗୁରୁ

## 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ' ବିଷୟରେ ପଦେ

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଶ୍ୱୀଚରଣ ସରୋଜରେ ଶତକୋଟି ଭକ୍ତିବିନ୍ମ ପ୍ରଣତି ଜ୍ଞାପନ କରି 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ - ୨୦୦୮' ପତ୍ରିକାଟି ତାର ଷଷ ବର୍ଷ ଅତିକ୍ରମ କରି ସଓମ ବର୍ଷରେ ପଦାର୍ପଣ କଲା । ଏହା ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରା ସମ୍ବଳିତ ଏକମାତ୍ର ପତ୍ରିକା ଯାହା କି ଭାରତ ବାହାରେ 'ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ' ତରଫରୁ ପ୍ରକାଶିତ ହେଉଛି । ଏଥିରେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରା ସମ୍ବଳିତ ପ୍ରବନ୍ଧ, ନିଗମବାଣୀ, ସୂକ୍ତିମାଳା, ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ବିଭିନ୍ନ କାର୍ଯ୍ୟାବଳୀ ଓ ବାର୍ଷିକ ଆୟବ୍ୟୟର ବିବରଣୀ, ଗତବର୍ଷ ସନ୍ନିଳନୀର ପଟୋଚିତ୍ର ସମୂହ ତଥା ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କ ଅଭିମତ ଓ ଅନୁଭୂତି ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇଛି । ନିଗମ କଳିକା କୁନି କୁନି ପିଲାମାନଙ୍କର ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ସଂପର୍କୀୟ ଏବଂ ସଂଘ ସଂପର୍କୀୟ ଲେଖା Young Aspirants' Sectionରେ ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇଛି । ଆମେରିକାରେ ରହୁଥିବା ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କ ଠିକଣା ଓ ଟେଲିଫୋନ ନମ୍ବର ସମୟଙ୍କ ଅବଗତି ନିମିତ୍ତ ପୁୟକ ଶେଷରେ ସଂଯୋଜିତ ହୋଇଛି । ପୁୟକର ପ୍ରଛଦପଟରେ ଆମ ପିୟ ସତଶିକ୍ଷା ମନ୍ଦିରର ବର୍ତ୍ତମାନର ଛବି ଏବଂ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଲୋଗୋ ଏହାକୁ ଅଧିକ ଆକର୍ଷଣୀୟ କରୁଛି । ପତି ବର୍ଷ ପରି ଏ ବର୍ଷ ମଧ୍ୟ ଚିର ନବୀନ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିତ୍ତାକର୍ଷକ ବିଗହ ପତିକାରେ ଦିଆଯାଇଛି ।

ଏହି ପତିକାଟି ଭକ୍ତମାନଙ୍କ 'ଭାବ ବିନିମୟ'ର ଏକ ୟୂଳ ମାଧ୍ୟମ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଆଦେଶତ୍ରୟ ମଧ୍ୟରୁ ଭାବ ବିନିମୟ ଏକ ଆଦେଶ । ଭାବ ବିନିମୟ ଦ୍ୱାରା ଗୁରୁଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ପରୟରକୁ ସାହାଯ୍ୟ କରି ଆଧ୍ୟାମିକ ପଥରେ ଆଗେଇଯିବେ ଏହା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଆମମାନଙ୍କଠାରୁ ଚାହିଁଥିଲେ । ଆମେ ସମୟେ ନିଜ ନିଜ ଜୀବନକୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଛନ୍ଦରେ ଛନ୍ଦିବାକୁ ଯାଇ ତାଙ୍କରି ନାମରେ ଆମର ଭଙ୍ଗାବୀଣା ବଜାଇଚାଲିଛୁ । ନିଜ ମନର ମାପକାଠିରେ ତାଙ୍କୁ ଯେତିକି ପରିମାପ କରିଛୁ, ତାଙ୍କୁ ଯେତିକି ଜାଣିଛୁ, ଯେତିକି ଅନୁଭବ କରିଛୁ, ଆମର ସେଇ ପବିତ୍ର ଅନୁଭବଟିକକ ଭାଷାରେ ପ୍ରକାଶ କରିବାର ଚେଷ୍ଟା କରୁଛୁ ମାତ୍ର । ଏଇ ଭାବାଭିବ୍ୟକ୍ତିକୁ ଭାଷାରେ ରୂପ ପ୍ରଦାନ କରିବା ଖୁବ କଷ୍ଟସାଧ୍ୟ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କରି କୃପାରୁ ଏଇ ସେବା ସଂପାଦନରେ ପ୍ରୟାସୀ ହୋଇଛୁ । ଏଇ ସେବାରେ ଆମକୁ ଆମେରିକା ଓ ଆମେରିକା ବାହାରେ ରହୁଥିବା ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ତାଙ୍କ ଲେଖା ଦେଇ ସାହାଯ୍ୟ କରିଥିବାରୁ ଆମେ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ଚିର କୃତଞ୍ଜ । ଏଥିରେ ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇଥିବା ପ୍ରବନ୍ଧ ଓ କବିତାଗୁଡିକ ଲେଖକ ଓ ଲେଖିକାମାନଙ୍କର ନିଜସ୍ୱ ମତାମତ ଏବଂ ସେଥିପାଇଁ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ କର୍ଣ୍ଡପଞ୍ଜ କିମ୍ବା ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଦାୟୀ ନୁହନ୍ତି । ପତ୍ରକାଟିକୁ ଛାପିବାରେ Charlotte ର International Minute Press ର କର୍ମଚାରୀବୃନ୍ଦ ସ୍ୱତଃପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇ ସାହାଯ୍ୟ କରିଥିବାରୁ ଆମେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ନିକଟରେ ତାଙ୍କର ସର୍ବାଙ୍ଗ୍ୟ ଉନ୍ନତି ନିମିର ପାର୍ଥନା କରୁଛୁ ।

ପତ୍ରିକାଟିକୁ ସର୍ବାଙ୍ଗସୁନ୍ଦର ଭାବରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଓ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ନିକଟରେ ଉପଛାପନ କରିବାର ଚେଷ୍ଟା କଲେ ମଧ୍ୟ ଏଥିରେ ଅନେକ ଭୁଲ ତୃଟି ରହିଯାଇଥିବା ସ୍ୱାଭାବିକ । ସେଥିପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ନିକଟରେ ଓ ପାଠକ ପାଠିକାମାନଙ୍କ ନିକଟରେ କ୍ଷମା ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଛୁ । ପାଠକମାନେ ଦୋଷାଂଶ ପରିହାର କରି ଏଥିରୁ ଉପକୃତ ହେଲେ ଶମ ସାର୍ଥକ ଜ୍ଞାନ କରିବୁ ।

ଆମେରିକା ଭକ୍ତ ସମ୍ନିଳନୀ ଅବସରରେ ଭକ୍ତଭାବାଭିପ୍ଲୃତ 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ - ୨୦୦୮' ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ଓ ଭାଇ ମା'ମାନଙ୍କ କରକମଳରେ ଅର୍ପିତ ହେଲା । ଜୟଗୁରୁ ।

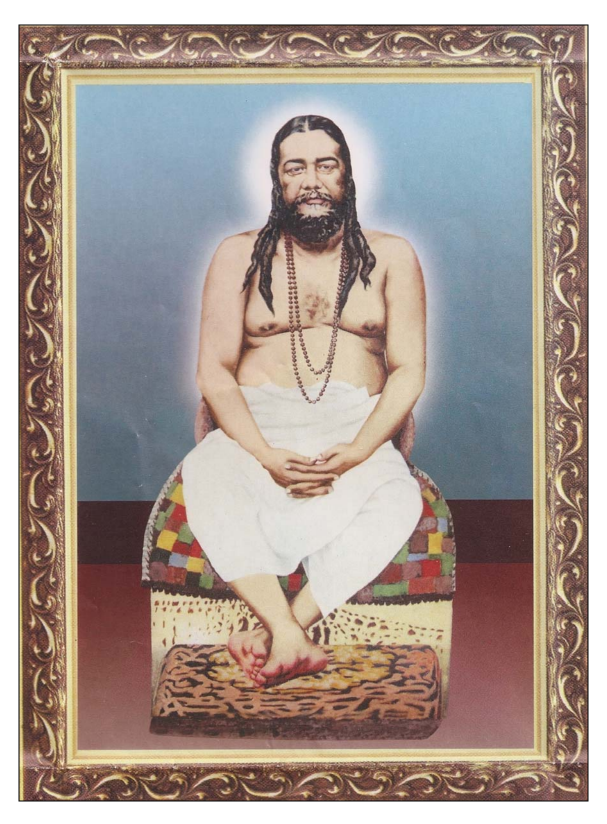
> 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ' ସଂପାଦନା ମଞ୍ଜୀ ଆମେରିକା ସାରସ୍ତତ ସଂଘ

୦୫-ଜୁଲାଇ-୨୦୦୮

## ସୂଚୀପତ୍ର

| 9                     | ମୁଖବନ୍ଧ                                                                                     | ଶୀ ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ                           | i          |
|-----------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|------------|
| 9                     | ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ ବିଷୟରେ ପଦେ                                                                   | ସଂପାଦନା ମଣ୍ଡଳୀ                                | iii        |
| ഩ                     | ବନ୍ଦନା                                                                                      | ଶୀ ଯୋଗେଶ୍ୱର ସୁନ୍ଦରରାୟ                         | 9          |
| 8                     | ପାର୍ଥନା                                                                                     |                                               | 9          |
| 8                     |                                                                                             |                                               | 9          |
| D                     | ସ୍ୂ୍ ଛିମାଳା                                                                                 |                                               | 9          |
| 9                     | ନିଗମ ବାଣୀ                                                                                   |                                               | ഩ          |
| Γ                     | ରାଙ୍ଖୟ ପାର୍ଥନା                                                                              | ଶୀ ଯୋଗେଶ୍ୱର ସୁନ୍ଦରରାୟ                         | 8          |
| Q                     | ଭ୍ର୍ବ ସନ୍ନିଳନୀ ଅବସରରେ ପଦେ                                                                   | ଗୀ ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ                           | 8          |
| 90                    | ପାର୍ଥନା                                                                                     | ସୀ ଚିନ୍ତାମଣି <sup>ଁ</sup> ବାରିକ               | 9          |
| 99                    | ୍ଦାରତର ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଧାରା ଏବଂ ଶୀଶୀଠାକୁର                                                        | ୍ସ<br>ଶୀ ବିଭୂତି ସାହୁ                          | 9          |
| 69                    | ବହନ ଘେନା କର                                                                                 | ମୀନାର୍ଷି ମିଶ                                  | G          |
| ୧୩                    | Swami Nigamananda and Bhakti Marga                                                          | Usha Agarwal                                  | 90         |
| 88                    | ଦୀନ ସେବକର ପଦେ                                                                               | ଶୀ ସଂଗାମ କେଶରୀ ସିଂହ                           | 9          |
| 89                    | ତୁମେ ଏକା ସାହା ମୋର                                                                           | <b>ଗ</b> ୀମତୀ ପମିଳା ଚୋିଧୁରୀ                   | ୧୩         |
| 60                    | ସନ୍ନିଳନୀ ଗୀତିକା                                                                             | <u>ଶ</u> ୀମତୀ ସ୍ଥିତା ସୁନ୍ଦରରାୟ                | 68         |
| ୧୭                    | ଗୁରୁ ବା ବ୍ହୁଙ୍କ ସଂପର୍କରେ ଧାରଣା                                                              | ଗୀ ଉମେଶଚନ୍ଦ୍ରାମନ୍ତରାୟ                         | 68         |
| 9٦                    | ଆମ ପିୟ୍ ଠାକୁର                                                                               | -<br>ଶୀମତୀ ସୁଧାଂଶୁବାଳା ଜେନା                   | 9٦         |
| 6 6                   | ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ହୃଦୟେଶ୍ୱରୀ ମା' ସୁଧାଂଶୁବାଳା                                                     | ଶ୍ରୀମତୀ ସୁଚିତ୍। ସ୍ୱାଇଁ                        | 6 6        |
| 90                    | ଅନନ୍ୟଞ୍ଚିତ୍ତନ                                                                               | ଶ୍ୀ ଶ୍ୟାମସୁନ୍ଦର ମହାନ୍ତି                       | 90         |
| 9 6                   | ମାଲିକ                                                                                       | _<br>ଶୀ ବ୍ଜେନ୍ଦ୍ ପଣ୍ଡା                        | 99         |
| 99                    | ମୋ ମନ ଗଗନେ ରାଜୁଥାଅ ଚର                                                                       | <br>କାଞ୍ଚନବାଳା ଦାଶ                            | 9٢         |
| ୨୩                    | The Oasis                                                                                   | Sri Santosh Mohanty                           | 9 6        |
| 98                    | Our Karma                                                                                   | Sri Prabhakar Bai                             | ୩ ୨        |
| 98                    | ତବ ଇଛା ହେଉ ପୂର୍ଣ                                                                            | ଶ୍ରୀମତୀ ସ୍ମିତା ସୁନ୍ଦରରାୟ                      | ୩୪         |
| 99                    | ନିର୍ବିକଲ୍ୟ ନିୟୈଗୁଣ୍ୟ ଓ ନିରୁପାଧ୍                                                             | ଶ୍ରୀ ନବକିଶୋର ନାୟକ                             | ୩୫         |
| 99                    | ସଦ୍ଗୁରୁ ପ୍ରସଙ୍ଗ                                                                             |                                               | ୩୮         |
| 9٢                    | ଅମୃତ ପରଶ                                                                                    | ଶୀ ଶରତଚନ୍ଦ୍ ସିଂହ୍ଦେଓ                          | ୩୯         |
| 9 0                   | ତା ଲାଗି ପରାଣ ଝୁରେ                                                                           | ନିବେଦିତା ନାୟକ                                 | 80         |
| 90                    | ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶରେ ନାରୀର ସାଧନା                                                            | ନିବେଦିତା ନାୟକ                                 | 98         |
| ୩୧                    | ଧୁବ                                                                                         | ବନଲତା ମହାନ୍ତି                                 | 89         |
| ୩ ୨                   | ୍ଦୁମ ଆଶିଷ ଆଶା ରଖୁଛି                                                                         | ଶ୍ରୀମତୀ ରଶ୍ମୀ ନାୟକ                            | 88         |
| ฤ၅                    | ପରମପୂଜ୍ୟ ଶ୍ରୀଶୀ ନିଗମାନନ୍ଦ ପରମହଂସ ଦେବଙ୍କ ଉପଦିଷ୍ଟ ସାଧନାରେ ନାରୀମାନଙ୍କର<br>ଭୂମିକା - ଏକ ବିଶ୍ଳେଷଣ | <u>ଶ୍</u> ୀମତୀ ପ୍ରୀତି ବରାଳ                    | 89         |
| m×                    |                                                                                             | ଶୀମତୀ ଶିବାନୀ ମହାନ୍ତି                          | <b>১</b> ୭ |
| ୩४<br>୩୫              | ସତୀ ଅନସୂୟା<br>ସାଧୁସଙ୍କର ମାହାମ୍ୟ                                                             | ଶୀ ବୈରାଗୀ ଚରଣ ସାହୁ                            | ୪୯         |
| <sub>4178</sub><br>พอ | ସାପୁସଭାଷ ମାହାହା<br>ସେ ଚରଣ ତଳେ ମାଗେ ଶରଣ                                                      | ଶ୍ରୀ ଓଟରାଗୀ ବର୍ଷ ଯାହୁ<br>ଶୀମତୀ ସ୍ଥିତାରାଣୀ ବାଇ | 89         |
| <sub>11</sub> 9       | 2008 Sammilani Venue – Burnsville                                                           | Sri Ashwini Nayak                             | ୫୩         |
| 9<br>9                | ମୋ ଜୀବନର ଚଲାପଥରେ ଶୀଶୀଠାକୁର                                                                  | ଶୀ ସୁଦୀଓ ଖୁଣ୍ଡିଆ                              | 88         |
| ୩୯                    | କିଏ ତ ମୋତେ ଭୁଲାଏ                                                                            | ଶ୍ୟ ସୁଧ୍ୟ ଓ ଗୁଙ୍କଣା<br>ଶୀମତୀ ସୁଚିତା ସ୍ୱାଇଁ    | 89         |
| 80                    | Sri Sri Thakur in my daily life                                                             | Srimati Lipsita Patnaik                       | 89         |
| 86                    | ନିମାପତା ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀର ମଧୁର ସ୍କୃତି                                                          | ଶୀମତୀ ପଦୁଗନ୍ଧା ସାହୁ                           | 86         |
| 89                    | ବିଜୟ ବୀଣା                                                                                   | ଷ୍ଟାମତୀ ପଦ୍କୁଷ୍ୟା ସାହୁ<br>ଶୀ ସଂଗାମ କେଶରୀ ମଲିକ | 96         |
| ୪୩                    | ଅଭିମତ ଓ ଅନୁଭୂତି                                                                             | ST 7 ST ON OHOLD FINE                         | J.(        |
| O .,                  | ଅଭିମତ (୧)                                                                                   | ଶୀମତୀ ରଶିରେଖା ପଣ୍ଡା                           | 99         |

|    | ଅନୁଭୂତି (୧) – ମୋ ଜୀବନରେ ଶୀଶୀଠାକୁର                      | ବନଲତା ମହାତ୍ତି            | 99         |
|----|--------------------------------------------------------|--------------------------|------------|
|    | ଅନୁଭୂତି (୨) - ସୟିଳନୀ ଦର୍ଶନ ଅନୁଭୂତିରୁ ପଦେ               | ଶୀମତୀ ରଶ୍ମୀ ନାୟକ         | ୬୩         |
|    | ଅନୁଭୂତି (୩) - My Experience with Sri Sri Thakur        | Sri Iswar Chandra Biswal | <b>୬</b> ୪ |
|    | ଅନୁଭୂତି (୪) - In Quest of Virtue                       | Sri Biswaranjan Das      | 98         |
| XX | ଆମେରିକା ସାରସ୍ତ ସଂଘ - ଚତୁର୍ଥ ବାର୍ଷିକ ବିବରଣୀ             | ଶୀ ଞ୍ଜାନରଞନ ଦ୍ୱିବେଦୀ     | ೨୮         |
| 88 | ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ - ଷଷ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀର ବିବରଣୀ | ଗୀ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦରରାୟ   | 90         |
| ४७ | Non-Profit Organization status for AMSAS               | Sri Gyan Ranjan Dwibedy  | 98         |
| 89 | Young Aspirants' Section                               |                          | 98         |
|    | A Prelude to YA Session                                | Saumyashree Ray          | 98         |
|    | My Life with Sri Sri Thakur                            | Saumyashree Ray          | 98         |
|    | Prayer                                                 | Abhishek Swain           | 99         |
|    | Nilachala Kutira                                       | Ragini Mohanty           | 9F         |
|    | My Summer Experiences                                  | Alok Tripathy            | ୭୯         |
|    | Thakura is my friend                                   | Shreya Prabhakar         | ГО         |
|    | A Brief Introduction to Max Müller                     | Brij Gopal Panda         | Γ0         |
|    | Thakura                                                | Shreya Prabhakar         | ۲9         |
|    | Sammilani                                              | Shreya Prabhakar         | ۲9         |
| ۲۲ | 2007 Sammilani Photos                                  |                          | Г9         |
| 86 | 2007 Fiscal Report                                     |                          | LA         |
| 80 | Directory of Bhaktas in America Saraswata Sangha       |                          | ۲8         |
|    |                                                        |                          |            |



Paramahansa Shreemat Swami Nigamananda Saraswati Dev

#### ଜୟଗୁରୁ

### ବନ୍ଦନା

ବିଶ୍ୱେ ନିମଗ୍ନଃ ପଦବୀଃ କବିନାଂ ତ୍ୱଂ ଜାତି ବେଦୋ ଭୁବନସ୍ୟ ନାଥଃ ଅଜାତମଗ୍ନେ ସହିରଣ୍ୟରେତା ଯଜ୍ଜସ୍ଦମେବୈକ ବିଭୁପୁରାଣଃ ।

- ଏକାକ୍ଷରୋପନିଷଦ ।

ଅର୍ଥ - ଆପଣ ହିଁ ବିଶ୍ୱର ପ୍ରତି କୋଣ ଅନୁକୋଣରେ ଜୀବନୀଶକ୍ତି ରୂପରେ ବ୍ୟାଓ ହୋଇଛନ୍ତି । କବିମାନଙ୍କର ଦୃଷ୍ଟିକୁ ଆଶ୍ରୟ କରି ବିରାଟ ରୂପ ଧାରଣ କରି ଚତୁର୍ଦ୍ଦଶ ଭୁବନର ରକ୍ଷକ ଅଟନ୍ତି । ଆପଣ ସୃଷ୍ଟିର ଆଦିଦେବ, ଜାତବେଦ (ଅଗ୍ନି), ଏହି ସଂସାରର ରକ୍ଷକ, ଆପଣ ଅଜାତମଗ୍ନ ଅର୍ଥାତ୍ ଜନ୍ମରହିତ, ଆପଣ ସୃଷ୍ଟିର ମୋଳିକ ସତ୍ତା ରୂପେ ହିରଣ୍ୟଗର୍ଭ ଏବଂ ସ୍ୱୟଂ ଯଜ୍ଜସ୍ୱରୂପ ଅଟନ୍ତି । ଅଧିକନ୍ତୁ ଆପଣ ହିଁ ଏକମାତ୍ ସର୍ବବ୍ୟାପକ ଏବଂ ପୁରାଣ ପୁରୁଷ ।

ବିଶ୍ୱ ଅନ୍ତରାଳେ ଯେହୁ ନିମଗ୍ନ ଜନମ ରହିତ ଯେହୁ ମହାନ କବିଙ୍କ ଦୃଞ୍ଜିକୁ ଆଶୟ କରି ଭୁବନକୁ ରକ୍ଷା ଥାଆର୍ବ୍ଧି କରି ଯେ ହେ ଆଦି ଦେବେଶ ତୁମେ ଯଙ୍କ ତୁମେ ବ୍ୟାୟ ପୁରୁଷ ।



# ପ୍ରାର୍ଥନା

ତ୍ୱଂ ନୋ ଅଗ୍ନେ ସନୟେ ଧନାନାଂ ଯଶ ସଂକାରୁଂ କୃଣୁହିୟବାନଃ ରଧ୍ୟମ କର୍ମାପସା ନବେନ ଦେବୈଦ୍ୟାବା ପୃଥିବୀ ପାବୃତଂ ନଃ ।୮। (ରଗ୍ବେଦ, ପଥମ ମୟଳ, ୭ମ ଅନୁବାକ୍, ୮ମ ସୂକ୍ତ)

ଅର୍ଥ - ହେ ଅଗ୍ନେ, ହେ ଜଗଦୀଶ୍ୱର ବା ହେ ପରମେଶ୍ୱର, ୟବାନଃ - ଆପଣ ୟୁତିକୁ ପ୍ରାପ ହୋଇ (କୃପାକରନ୍ତୁ), ନଃ - ଆମ୍ନମାନଙ୍କର ଧନାନାମ୍- ବିଦ୍ୟା, ସୁବର୍ଣ୍ଣ, ରାଜ୍ୟ, ବା ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଧନର, ସନୟେ - ଯଥାଯୋଗ୍ୟ କାର୍ଯ୍ୟରେ ବ୍ୟୟ କରିବା ନିମିତ୍ତ, ଯଶସମ୍- କୀର୍ତ୍ତିଯୁକ୍ତ, କାରୁମ୍ - ଉତ୍ସାହ ସହିତ ଉତ୍ତମ କର୍ମ କରିବା ଉଦ୍ଯୋଗୀ ମନୁଷ୍ୟକୁ ନିଯୁକ୍ତ, କୃଣୁହି - କରନ୍ତୁ, ଯାହାଦ୍ୱାରା ଆମ୍ନେମାନେ ନବୀନ, ଅପସା - ପୁରୁଷାର୍ଥ ସହିତ ନିତ୍ୟ ବୁଦ୍ଧିଯୁକ୍ତ ହେବୁ ଏବଂ ଉଭୟ ବିଦ୍ୟା ପ୍ରାପ୍ତି ନିମିତ୍ତ, ଦେବୈଃ - ବିଦ୍ୱାନ୍ଙ୍କର ସଙ୍ଗଲାଭ କରି, ନଃ - ଆମ୍ନମାନଙ୍କର, ଦ୍ୟାବା ପୃଥିବୀ - ଆକାଶୟ ସୂର୍ଯ୍ୟ ଏବଂ ପୃଥିବୀକୁ, ପାବୃତମ୍- ରକ୍ଷା କରନ୍ତୁ ।

ହେ ପରମେଶ୍ୱର, ଆପଣ ଆମୃମାନଙ୍କର ୟୁତିରେ ସନ୍ତୁଞ୍ଜ ହୋଇ ଆମୃମାନଙ୍କ ଉପରେ କୃପା ବାରି ବର୍ଷଣ କରି ଆମୃମାନଙ୍କ ଅର୍ଜିତ ଧନ, ବିଦ୍ୟା ଓ ଭୂସଂପର୍ତ୍ତିକୁ ଯଥାଯୋଗ୍ୟ କାର୍ଯ୍ୟରେ ବ୍ୟୟ କରିବା ନିମିତ୍ତ କୀର୍ତ୍ତିଯୁକ୍ତ ଉତ୍ତମ କର୍ମ କରୁଥିବା ଏପରି ଉଦ୍ଯୋଗୀ ମନୁଷ୍ୟ ନିଯୁକ୍ତ କରତ୍ତୁ, ଯେପରି ସେହି ବିଦ୍ୱାନ୍ମାନଙ୍କ ସଙ୍ଗ ଲାଭ କରି ଆମ୍ନେମାନେ ନବୀନ ପୁରୁଷାର୍ଥ ସହିତ ନିଷ୍କାମ କର୍ମ କରି ଉନ୍ନତ ହୋଇ ପାରିବୁ ଏବଂ ଆପଣ ଆକାଶୟ ପକାଶମାନ ସୂର୍ଯ୍ୟ ଏବଂ ଆମ୍ନମାନଙ୍କ ବାସୟଳୀ ପୃଥିବୀ ଉଭୟକୁ ରକ୍ଷା କରତ୍ତୁ ।

ଆଜିର ଏହି ଶୁଭ ଅବସରରେ ଆପଣଙ୍କ ଶୀପାଦପଦ୍କରେ ଆମୃମାନଙ୍କର ଏହି ପାର୍ଥନା ।

**\%**\***%** 

# ପାର୍ଥନା ଗୀତିକା

ହେ ପରମେଶ୍ୱର ଆମ୍ଭ ୟବରେ ସନ୍ତୋଷ ହୋଇ କୃପା ବାରି ସଦା ବର୍ଷନ୍ତୁ ଅଶେଷ ଆମ୍ଭ ଭୂମି ବିଦ୍ୟା ଧନ ଯଥା କାର୍ଯ୍ୟେ ଲାଗି ହେଉ ସଫଳ ଜୀବନ । ୧।

ବିଦ୍ୱାନ ପୁରୁଷ ସଙ୍ଗ ଲଭୁ ଅନୁଷଣ ନବ ପୁରୁଷାଥି ସହ ନିଷ୍କାମ କରମ କରି ହୋଇବୁ ଉନ୍ନତ ଏତିକି ଆମୃ ମିନତି ଶୁଣନ୍ତୁ ସତତ ।୨।

ତୁମେ ଆକାଶ ମାର୍ଗର ଉଦିତ ଭାୟର କରୁଛ ମଙ୍ଖଳ ସଦା ଜୀବଗଣଙ୍କର ଧନ୍ୟ ଏହି ଧରାତଳ ରକ୍ଷା କରିଥାନ୍ତୁ କରି ଜଗତ ମଙ୍ଖଳ ।୩।

> ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ୱୀ ଯୋଗେଶ୍ୱର ସୁନ୍ଦରରାୟ ବେଗୁନିଆ ସାରସ୍ପତ ସଂଘ, ଜ-ଖୋର୍ଦ୍ଧା



# ସୂତ୍ତିମାଳା

୧) ସବୃଷ୍ଟେ ଭାର୍ଯ୍ୟାୟା ଭର୍ତ୍ତା ଭର୍ତ୍ତା ଭାର୍ଯ୍ୟା ତଥିବେ ଚ । ଯସ୍ଥିନ୍ନେବ କୁଳେ ନିତ୍ୟଂ କଲ୍ୟାଣଂ ତତ୍ର ବୈଧୃବମ୍ ॥

-ମନୁସ୍କୃତି, ୩ୟ ଅଧ୍ୟାୟ, ୬୦

ଅର୍ଥ - ଯେଉଁ କୁଳରେ ପତି ଓ ପତ୍ନୀ ଉଭୟେ ପରୟର ପତି ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ସେ କୁଳରେ ନିଷ୍ଟୟ କଲ୍ୟାଣ ନିଷ୍ଟଳ ଭାବରେ ଅବସ୍ଥାନ କରେ ।

୨) ଦୟାଳୁର ମଦୟର୍ଶ ଉପକାରୀ ଜିତେନ୍ଦ୍ରିୟଃ । ଏତୈଂଷ୍ଟ ପୁଣ୍ୟୟମୈଷ୍ଟ ଚତୁର୍ଭିଧୀର୍ଯ୍ୟତେ ମହି ॥

-ଶିବ ପୁରାଣ, ୨୪ା୨୬

ଅର୍ଥ - ଦୟାଳୁ ମନୁଷ୍ୟ, ଅଭିମାନଶୂନ୍ୟ ବ୍ୟକ୍ତି, ପରୋପକାରୀ ଏବଂ ଜିତେନ୍ଦ୍ରିୟ - ଏହି ଚାରିପ୍ରକାରର ମନୁଷ୍ୟ ଏହି ପୃଥିବୀକୁ ଧାରଣ କରିଅଛନ୍ତି ।

> ୩) ନାୟି ବିଦ୍ୟା ସମଂ ଚକ୍ଷୁ ନାୟି ସତ୍ୟ ସମଂ ତପଃ । ନାୟି କୋଧ ସମଂ ଦୁଃଖଂ ଯୟି ତ୍ୟାଗ ସମଂ ସୁଖମ୍ ॥

> > -ବୃହନ୍ନାରଦୀୟ ପୁରାଣ, ୨୦ା୪୬

ଅର୍ଥ – ବିଦ୍ୟା ସମାନ ଚକ୍ଷୁ ନାହିଁ କି ସତ୍ୟ ସମାନ କୌଣସି ତପସ୍ୟା ନାହିଁ । କୋଧ ସମାନ ଦୁଃଖ ନାହିଁ କି ତ୍ୟାଗ ସମାନ ସୁଖ କୌଣସିଠାରେ ମିଳେ ନାହିଁ ।

> ୪) ଅଧୀତ୍ୟ ବେଦଶାୟାଣି ସଂସାରେ ରାଗିଣଷ୍ଟ ଯେ । ତେଭ୍ୟଃ ପରୋ ନ ମୂଖୋଁ Σୃତ୍ତି ସଧର୍ମାଃ ଶ୍ୱାଶୃସ୍ତକରି। ଃ ।।

> > -ଦେବୀ ଭାଗବତ, ୧।୧୪।୪

ଅର୍ଥ - ବେଦଶାୟ ଅଧ୍ୟୟନ କରିଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଯାହାର ସାଂସାରିକ ସୁଖରେ ଆସକ୍ତି ରହିଛି, ତାହାଠାରୁ ବଳି ମୂର୍ଖ କେହି ନାହିଁ । ସେ ହିଁ ଶ୍ୱାନ, ଅଶ୍ୱ ଏବଂ ସୁକର ପରି ପଶୁ ସହିତ ସମାନ ।

ଧୀକ୍ ତସ୍ୟ ଜୀବିତଂ ପଂସଃ ଶରଣାହିଁନମାଗତମ୍ ।ଯୋ ନାର୍ଭ ମନୁ ଗୃହ୍ମାତି ବୈରିପକ୍ଷମପି ଧୁବମ୍ ॥

-ମାର୍କ୍ୟେୟ ପୁରାଣ, ୧୩୧।୨୫

ଅର୍ଥ – ଯେଉଁ ମନୁଷ୍ୟ ଶରଣପ୍ରାର୍ଥୀ ଦୁଃଖୀକୁ ନିର୍ଦ୍ଧିତ ଭାବରେ ଆଶ୍ରୟ ପ୍ରଦାନ କରେ ନାହିଁ (ସେ ପଛେ ଶତ୍ରୁପକ୍ଷର ହୋଇଥାଉ) ତାହାର ଜୀବନକୁ ଧିକ୍ ।

\*\*\*\*

## ନିଗମ ବାଣୀ

- ୧) ମୋ ଚିନ୍ତା, ମୋ ଭାବନା ଓ ମୋ କାର୍ଯ୍ୟରେ ଅକପଟ ଭାବରେ ଆତ୍ତ୍ୱନିୟୋଗ କରିପାରିଲେ ସହଜରେ ତୁମମାନଙ୍କ ଚିତ୍ତ ଶୁକ୍ଧ ହୋଇଯିବ ଓ ମୋର ଅନ୍ତର୍ନିହିତ ଗୁରୁଶକ୍ତି ତୁମମାନଙ୍କ ଭିତରେ ସଞ୍ଚାରିତ ହେବ ।
- 9) ଠାକୁରଙ୍କୁ ଦେଖିବାକୁ ହେଲେ, ଅନ୍ତରରେ କାନ୍ଦିବାକୁ ହେବ; ବ୍ୟାକୁଳ ଭାବରେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବାକୁ ପଡିବ । ମୁଁ ଯେତେ ଦିନ ୟୂଳ ଦେହରେ ଅଛି, ଏହିପରି ଦେଖୁଥାଅ । ପରେ ମୁଁ ଯେତେବେଳେ ଦେହତ୍ୟାଗ କରିବି, ସେତେବେଳେ ମୁଁ ତୁମମାନଙ୍କ ଅନ୍ତରରେ ରହିଯିବି । ସେତେବେଳେ ତୁମେମାନେ ମୋତେ ସବୁବେଳେ ଦେଖିପାରିବ ।
- ୩) ବତ୍ସ ! ତୁମମାନଙ୍କର ଅଧ୍ୟାତ୍କଜୀବନର ଭାର ମୁଁ ସ୍ୱେଚ୍ଛାରେ ଗ୍ରହଣ କରିଛି । ଯଦି ବିନ୍ଦୁମାତ୍ର ମୋ ପ୍ରତି ବିଶ୍ୱାସ ଥାଏ, ତେବେ ତୁମମାନଙ୍କର ଚିନ୍ତା କଣ ? ସମୟରେ ସବୁ ପାଇବ ।

୫) ମୁଁ ତୁମ ପ୍ରତ୍ୟେକଙ୍କ ଭିତରେ ଭଗବତ୍ ଦର୍ଶନ କରିବାକୁ ଇଛା କରୁଛି । ତୁମମାନଙ୍କ ଦେହ ଭଗବାନଙ୍କର ମନ୍ଦିର । ଏ ମନ୍ଦିରକୁ ତୁମେମାନେ କଳୁଷିତ କର ନାହିଁ । ମୁଁ ମନେ କରୁଥିଲି ଯେଉଁଦିନ ପୂର୍ଣ୍ଣ ସିଦ୍ଧିଲାଭ କରିବି, ଭଗବାନ ଆସି ମୋ ପଦସେବା କରିବେ । ସେ ଇଛା ମୋର ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଛି । ତୁମେମାନେ ହିଁ ମୋର ଭଗବାନ ।

#### \*\*\*\*

# ରାଷ୍ଟ୍ରୟ ପ୍ରାର୍ଥନା

ହେ ଜଗତଗୁରୁ ହେ ମହିମାମେରୁ ତୁମେ ବିଶ୍ୱେ ଗୁରୁବର ହେ ତୁମରି ଅମୀୟ ଅଭୟବାଣୀକୁ ମରମେ କରିଣ ସାର ହେ ଘେନି ତୁମରି ଆଶୀଷ ବିତୁ ଆମରି ନିଶିଦିବସ ହେ ।୧।

ତୁମ ଶ୍ରୀପୟରେ ଆଶ୍ରା ଦେଇ ପ୍ରଭୁ କର ବରାଭୟ ଦାନ ହେ କରି ତୁମ କାମ ରଖୁ ତୁମ ନାମ ଧନ୍ୟ ହେଉ ଦେଶ ମାନ ହେ ସନାତନ ଧର୍ମ ଧାରା ହେଉ ପଚାରିତ ବିଶ୍ୱସାରା ହେ । ୨।

ସତ୍ଶିକ୍ଷା ବିୟାର ଜୀବ ସେବା ସାର ବୃତ ହେଉ ଜୀବନର ହେ ଆଦର୍ଶ ଗୃହଣ୍ଟ ହୋଇ ସଂଘଶକ୍ତି ଦୃଢ କରୁ ବାର ବାର ହେ ଭାବବିନିମୟ କରି ବିଶ୍ୱେ ଭାତୃଭାବ ଦେଉ ଭରି ହେ ।୩।

ଏ ଦେଶର ନାରୀ ସତୀ ସୁଚତୁରୀ ହୋଇ ପତି ସେବା ବୃତୀ ହେ ସନ୍ତାନପାଳନ କରି ଗୁରୁଜନ ସେବୃଥାନ୍ତୁ ଦେଇ ମତି ହେ ଏ ଦେଶର ଯୁବଗଣ ହୋଇଥାବୃ ତ୍ୟାଗୀ ସତ୍ୟବାନ ହେ ।୪।

ସ୍ୱଧର୍ମ ପାଳନେ ଏ ଦେଶର ଜନେ ସଦା ଦେଇଥାନ୍ତୁ ମନ ହେ କର୍ମ ମଧ୍ୟେ ଯୋଗ ତ୍ୟାଗ ମଧ୍ୟେ ଭୋଗ କରୁଥାନ୍ତୁ ଅନୁଦିନ ହେ ଦେଶବାସୀ ଦେଶ ଟେକ ରଖିବାକୁ ହେଉଥାନ୍ତୁ ଏକ ହେ ।୫।

ଦେବଦେବୀ ଗଣ ଆଶୀଷ ବର୍ଷଣ କରି ପାଳନ୍ତୁ ସରବେ ହେ ଯଞ୍ଜଦାନ ବୃତ ଆଚରିଣ ସର୍ବେ ପୂଜୁଥାନ୍ତୁ ଗୁରୁଦେବ ହେ ସଦା ଦେହମନପାଣେ ଶାନ୍ତି ଲଭୁଥାନ୍ତୁ ଅନୁଷଣେ ହେ ।୬।

ଯଥାକାଳେ ବାରି ବରଷୁଣ ଥାଉ ଧରା ହେଉ ଫଳ ଭରା ହେ ଅନ୍ ଜଳ ବୟ ଶୟ ଅବା ଶାୟ ଞ୍ଜାନେ ସର୍ବ ଦେଶବାସୀ ହେ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରନ୍ତୁ ଜୀବନ ଲଭି ଶାନ୍ତି ସୁଧା ଚିର ଦିନ ହେ ।୭ା

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ରୀ ଯୋଗେଶ୍ୱର ସୁନ୍ଦରରାୟ ସଂପାଦକ, ବେଗୁନିଆ ଶାଖା ସଂଘ

## ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ଅବସରରେ ପଦେ

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ଅପାର କରୁଣା ବଳରୁ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଏକ ଭକ୍ତ-ସନ୍ନିଳନୀ ସୁଦୂର ଆମେରିକାରେ ପ୍ରତିବର୍ଷ ଅନୁଷିତ ହୋଇଆସୁଅଛି । ଚଳିତ ବର୍ଷ ଏହା ଷଷ ବର୍ଷ ଅତିକ୍ରମ କରି ସ୍ତମ ବର୍ଷରେ ପଦାର୍ପଣ କରିଅଛି । ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କର ପାଣପ୍ରିୟ ଅନୁଷାନ ବୋଲି ସେ ନିଜ ମୁଖରେ ପ୍ରକାଶ କରିଛନ୍ତି । ଭକ୍ତମାନେ ତାଙ୍କର ଏହି ପାଣପ୍ରିୟ ଅନୁଷାନ ସହ ନିଜ ପାଣର ସନ୍ନିଶ୍ରଣ କରି ପାରିଲେ ଅର୍ଥାତ୍ ପାଣ ଦେଇ ଏହାକୁ ଭଲ ପାଇପାରିଲେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଏଥିରେ ଯେ କେତେ ଆନନ୍ଦ, କେତେ ଆକର୍ଷଣ ସଞ୍ଚିତ କରି ରଖିଛନ୍ତି, ତାହା ଅନୁଭବ କରିପାରିବେ । ସନ୍ନିଳନୀ ଯେ ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ କି ଯାଦୁକରୀ ୟର୍ଶରେ ଟାଣେ ତାହା ପ୍ରତ୍ୟେକ ଭକ୍ତ ଅନୁଭବ କରିଛନ୍ତି ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ନିଜ ମୁଖରେ କହିଛନ୍ତି- 'ମୁଁ ଯେବେ ଜଗତରେ ଆଉ କିଛି କରି ଯାଇ ନ ଥାନ୍ତି ତେବେ ଏହି ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ହିଁ ମୋର ସ୍କୃତି ରକ୍ଷା କରିଥାନ୍ତା ।' ତାଙ୍କର ଏହି ଉକ୍ତିରୁ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀର ଗୁରୁତ୍ୱ ଓ ମହିମା ଭକ୍ତମାନେ ଅନୁଭବ କରିପାରିବେ । ଆହୁରି ମଧ୍ୟ ଶୀଶ୍ୱୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି- 'ସନ୍ନିଳନୀକୁ ଆସିବା ପାଇଁ ମୁଁ କାହାକୁ ଡାକେ ନାହିଁ । ତୁମେମାନେ କେତେ ବାଧା ବିଘ୍ନ ଅତିକ୍ରମ କରି ପାଣର ଆକର୍ଷଣରେ ଏଠାକୁ ଚାଲିଆସ । ବର୍ଷକରେ ଥରେ ଅତି ଆପଣାର ଗୁରୁ ଭାଇ-ଭଗ୍ନୀମାନଙ୍କ ସଙ୍ଗସୁଖ ଲାଭ କରି ପରୟର ଭାବ ବିନିମୟ ଦ୍ୱାରା ଯେଉଁ ଆନନ୍ଦର ବିକାଶ ହୁଏ ତାହାରି ଆକର୍ଷଣରେ ତୁମେମାନେ ଚାଲିଆସ ।' ଯେଉଁମାନେ କାୟ ମନ ପାଣରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆପଣାର ବୋଲି ମନେ କରି ତାଙ୍କର ସେବକ ହୋଇ ପାରିଛନ୍ତି, ସେହିମାନଙ୍କ ନିକଟରେ ଏହି ସନ୍ନିଳନୀ ଅତି ପିୟ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଯେଉଁ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟତ୍ୟ – ସନାତନ ଧର୍ମ ପ୍ରଚାର, ସତ୍ଶିକ୍ଷା ବିୟାର ଓ ଶିବଞ୍ଜାନରେ ଜୀବସେବା; ତାହାକୁ ଜଗତରେ ରୂପ ଦେବାକୁ ହେଲେ ଆଦର୍ଶ ଗୃହଣ୍ଡ ଜୀବନ ଗଠନ, ସଂଘଗନ୍ତିର ପ୍ରତିଷା ଓ ଭାବ ବିନିମୟ ମାଧ୍ୟମରେ ହିଁ ତାହା ସମୃବ ହେବ । ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ହିଁ ଏହି ଆଦର୍ଶତୟର ସନ୍ନିଳିତ କର୍ମକ୍ଷେତ ।

ଆଦର୍ଶ ଗୃହ୍ୟ ଜୀବନ ଗଠନକୁ ଶୀଶୀଠାକୁର ପଥମ ୟାନ ଦେଇଛନ୍ତି । ଆଦର୍ଶ ଗୃହ୍ୟ ଜୀବନ ଗଠନ କରିବା ପରେ ସଂଘରେ ଯୋଗଦାନ କଲେ ସେହି ସଂଘ ଆଦର୍ଶ ସଂଘରେ ପରିଣତ ହେବ । ଆଦର୍ଶ ଗୃହୁ ଛ ହେବାକୁ ହେଲେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଗୃହୁର କର୍ତ୍ତା ବୋଲି ମନେ କରି ସଂସାରର ପତ୍ୟେକ କାର୍ଯ୍ୟକୁ ତାଙ୍କରି କାର୍ଯ୍ୟ ଭାବି ତାଙ୍କରି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ କରିବାକୁ ହେବ । ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ମାଧ୍ୟମରେ ସମଗ ଦେଶ ଓ ଜାତିର ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜାଗରଣ ହେବ ବୋଲି ଶୀଶୀଠାକୁର ଏହି ସନ୍ନିଳନୀର ସୂତପାତ କରିଛନ୍ତି । ଏସବୁ ବ୍ୟତୀତ ଭକ୍ତ ସମ୍ନିଳନୀର ମୂଳ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଜଗତକୁ ପେମାନନ୍ଦ ରସର ଆସ୍ତାଦନ ପଦାନ । ଏ ଯୁଗର ମାନବ ଜଡବାଦର ଉପାସନାରେ ଅଶାନ୍ତି ଅନଳରେ ଦଗ୍ଧ ହେଉଅଛି । ଶୀଶୀଠାକୁର ତାଙ୍କି କମ୍ୟଳରୁ ପେମାନନ୍ଦ ବାରି ସିଅନ କରି ଜଗତକୁ ପରାଶାନ୍ତି ଓ ପରମାନନ୍ଦ ପଦାନ କରିବା ଅଭିପାୟରେ ଗୁରୁ ୍ଦ୍ରାବରେ ନିର୍ବିକଲ୍ଷରୁ ବ୍ୟୁତଥିତ ହୋଇ ସଦଗୁରୁ ରୂପରେ ବିଶୃହିତ ବତ ଗହଣ କରିଛନ୍ତି । ତାଙ୍କର ଏହି ବିଶୃହିତ ମହାଯଞ୍ଜରେ ଯୋଗ ଦେବା ପାଇଁ ପତ୍ୟେକ ଶିଷ୍ୟଭକ୍ତଙ୍କୁ ସେ 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାମନ୍ତ୍ରରେ ଦୀର୍ଷିତ କରି ସେବକ ଭାବରେ ଗଠନ କରୁଛନ୍ତି । ସେ ଜଗତ୍ଗୁରୁଙ୍କ ପେରଣାରେ ଯେଉଁ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ତତ ସଂଘ ଗଠନ କରିଥିଲେ କେବଳ ଆମେରିକାରେ ନୂହେଁ, ମୁମ୍ବାଇ, ବାଙ୍ଗଲୋର, ପୁନେ, ହାଇଦାବାଦ ପଭ୍ତି ବିଭିନ୍ନ ୟାନରେ ତାର ଶାଖାପଶାଖା ସୃଷ୍ଟି ହୋଇ ତାଙ୍କରି ଶକ୍ତିରେ କିୟାଶୀଳ ହେଉଅଛି । ଏହା ନିକଟ ଭବିଷ୍ୟତରେ ନବ ଯୁଗାବିଭାବର ସ୍ଚନା ଦେଉଅଛି । ଶୀଶୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, ସେ ଯେଉଁ ଭାବରେ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଯୁଗାବତାରଙ୍କର ଗୁରୁ ହେବେ । ଏଥିପାଇଁ ସେ ତାଙ୍କର ଶିଷ୍ୟଭତ୍ତମାନଙ୍କୁ ଆଦର୍ଶ ଗୃହୁଛ ଜୀବନ ଗଠନ କରିବାକୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇଛନ୍ତି । ଆଦର୍ଶ ପିତାମାତାଙ୍କ କୋଳରେ ହିଁ ଅବତାର ପୂର୍ଷ ଜନ୍ ଗହଣ କରିବେ । କିଏ ସେହି ସୋଁଭାଗ୍ୟର ଅଧିକାରୀ ହେବେ ତାହା କେବଳ ନିଜର ଚରିତ ଗଠନ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ । ମୁନି, ରଷି, ଯୋଗୀ, ଜ୍ଞାନୀ, ଭକ୍ତ, ଅବତାର ପୁରୁଷ ସମୟଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ପାଇଁ ଆଦର୍ଶ, ଶୁଦ୍ଧଚରିତ, ସତ୍ୟବତ ପିତାମାତାଙ୍କର ଆବଶ୍ୟକ । ଶୀଶୀଠାକୁର ସେଥିପାଇଁ ମା'ମାନଙ୍କୁ ଆଦର୍ଶ ଗୃହିଣୀ ଭାବରେ ଗଠିତ ହେବା ପାଇଁ ଉପଦେଶ ଦେଇଛନ୍ତି । ମା'ମାନଙ୍କ ପାଇଁ ବିଶ୍ୱଜନନୀଙ୍କଠାରୁ କୌଶଳରେ ବିଶେଷ ବର ମଧ୍ୟ ମାଗି ଆଣିଛନ୍ତି । ମା'ମାନେ ଆଦର୍ଶ ଗୂହିଣୀ ରୂପେ ସତୀ ସାଧୀ ପତିବତା ଭାବରେ ଆଦର୍ଶ ଜୀବନ ଗଠନ କରିପାରିଲେ ମହାଶକ୍ତିଙ୍କ ସୃରୂପ ପାଓ ହୋଇ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ଉପଯୁକ୍ତ ସେବିକା ପଦବାଚ୍ୟ ହୋଇପାରିବେ । ମା'ମାନେ ନିଜ ଅନ୍ତରର ପେମ-ପୀତି ଭାବକୁ ପରିବାରରେ ସଞାରିତ କରି ଗୃହୁୟାଶମକୁ ଆନନ୍ଦମୟ କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରିବେ । ଶୀଶୀଠାକୁର ଆନନ୍ଦମୟ । ଯେଉଁ ଗୃହରେ ପେମ-ପୀତି, ଆନନ୍ଦ ନାହିଁ ସେ ଗୃହରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ଅଧିଷାନ ସମ୍ଭବ ହୁଏନାହିଁ । ଦେବତ। ଯେଉଁ ଗୃହରେ ରହିବେ, ସେ ଗୃହର ପରିବେଶ ମଧ୍ୟ ଶୁଦ୍ଧପୂତ ହେବା ଆବଶ୍ୟକ । ମା'ମାନେ ଗୃହ୍ୟାଶମକୁ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ନିବାସ ଉପଯୋଗୀ କରି ଗଠନ କରିବାକୁ ଚେଷା କରିବେ । ପିଲାମାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ସନ୍ତାନ ଓ ଭବିଷ୍ୟତରେ ତାଙ୍କ ଭାବଧାରାର ଉତ୍ତରାଧିକାରୀ ରୂପେ ଗଠନ କରିବାକୁ ଯନ୍ଶୀଳା ହେବେ । ଗୃହୟ-ଗୃହିଣୀମାନେ ସର୍ବଦା ମନେ ରଖିବେ ଯେ ସେମାନେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ନେଇ ଘର କରୁଛନ୍ତି ।

ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ ଥରକ ପାଇଁ ଗୋପୀମାନଙ୍କୁ ନେଇ ମହାରାସ ଅନୁଷିତ କରଥିଲେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ପ୍ରତିବର୍ଷ ଭକ୍ତସମ୍ମିଳନୀରେ ରାସଲୀଳାଭିନୟ କରୁଛନ୍ତି । ଭକ୍ତମାନେ ଗୋପୀଭାବରେ ଏହି ଲୀଳା ଅଭିନୟରେ ଯୋଗ ଦେଇ ଲୀଳାମୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଲୀଳାନନ୍ଦ ପ୍ରଦାନ କରିଥାନ୍ତି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆନନ୍ଦ ଦେବା ହିଁ ଆମର ଏକମାତ୍ର ଲକ୍ଷ୍ୟ । ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଅମର କୀର୍ତ୍ତି । ଏହା ମର୍ତ୍ତ୍ୟରେ ଅନୁଷିତ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଅମର୍ତ୍ତ୍ୟ-ଲୀଳା ।

ପରିଶେଷରେ ଭକ୍ତମାନେ ଏତିକି ମନେ ରଖିବେ ଯେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଆମ ଭିତରେ ପ୍ରେମର ଯେଉଁ ଅଫୁରନ୍ତ ଭଣ୍ଡାର ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି ତାହା ଯେପରି ତାଙ୍କରି ସେବାରେ ଲାଗି ପାରିବ ସେଥିପାଇଁ ପ୍ରାର୍ଥନାନିରତ ହେବା ଆବଶ୍ୟକ । ଆମର ପରୟର ପ୍ରତି ଯେଉଁ ଭଗବତ୍ ପ୍ରେମପ୍ରୀତି ସଞ୍ଚିତ ଅଛି ତାହା ଯେପରି ନିତ୍ୟକାଳ ଅକ୍ଷୁଣ୍ଡ ରହିପାରିବ, ଆଜିର ଏହି ଶୁଭଦିନରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ଏତକି ଆଶୀର୍ବୀଦ ଭିକ୍ଷା କରିବା ।

। ଜୟଗୁରୁ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ତ ସଂଘ, ପୁରୀ

# ପ୍ରାର୍ଥନା

ଭବ-ମନ୍ଦିର ଅଙ୍ଗନ ଭରି ଶୁଭେ ତବ ଜୟଗାନ ତିଭୁବନେ ରାଜେ ତୁମରି ଜୀରତି ତୁମରି ମହିମା ମାନ ।ଠା

ତୁମେ ପ୍ରେମମୟ କରୁଣାନିଧାନ ତୁମ ମୁଖବାଣୀ ବେଦର ବିଧାନ ଭକତ-ହ୍ଦୟ-ଚନ୍ଦନ ତୁମେ ଭକତ ଜୀବନ ଧନ ।୧।

କୋଟି ରବିଜିଣା ତୁମ ପଦ୍ମମୁଖ ହରି ନିଏ ମର ଜୀବନର ଦୁଃଖ ସେଥିଲାଗି ତୁମେ ଦୟାମୟ ବୋଲି କହନ୍ତି ଜଗତଜନ ।୨।

ତୁମେ ଆତ୍କାରାମ ଭାବର ସାଗର ତୁମ ଭାବ ବିନା ଅସାର ସଂସାର ତୁମରି ପେମରେ ବିଭୋର କର ହେ ଆକୁଳ ଏ ମନପାଣ ।୩।

ଦୀନ ଅଭାଜନ ମାଗେ କରପାତି ଜଣାଏ କରୁଣା, ଜଣାଏ ଭଜତି ଶୀଚରଣେ ତବ ନତ କରି ଶିର ଜୀବ ହେଉ ମହୀୟାନ ।୪।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ରୀ ଚିନ୍ତାମଣି ବାରିକ ବାରିପଦା ସାରସ୍ତତ ସଂଘ

## ଭାରତର ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଧାରା ଏବଂ ଶ୍ୟଶ୍ୟଠାକୁର

ଓଁ ଆ ତେ ବତ୍ସୋ ମନୋ ଯମତ୍ ପରମାର୍ଚ୍ଚିତ ସ୍ୱଧ୍ୟଥାତ୍ । ଅଗ୍ରେ ତାଂ କାମୟେ ଗିରା ।

- ସାମବେଦ ସଂହିତା - ୮ମ ସାମ

ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବର ପାୟ ୨୩୦୦ ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ ତଥାଗତ ବୁଦ୍ଧଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ହୋଇଥିଲା । ଜୀବଜଗତ ମଧ୍ୟରେ ଅହିଂସା ତଥା କରୁଣାର ବାଣୀ ଗୋଁତମ ବୁଦ୍ଧ ପ୍ଚାର କରିଥିଲେ । ତାଙ୍କର ତିରୋଧାନର ପାୟ ଏକ ହଜାର ବର୍ଷ ପରେ ବୋଁଦ୍ଧଧର୍ମ ତାବିକମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପଭାବିତ ହୋଇ ବୁଦ୍ଧଙ୍କର ପ୍ରବର୍ତ୍ତିତ ମାର୍ଗରୁ ବିଚ୍ୟୁତ ହୋଇ ପଞ୍ଚମକାର ସାଧନରେ ନିଜକୁ ବୁଡାଇ ରଖିଲା । ଏହାର ପାବଲ୍ୟରେ ଯେତେବେଳେ ସନାତନ ଧର୍ମ ଦେଶରୁ ଅନ୍ତହିଁତ ହେବାକୁ ବସିଲା ଦେବତାଗଣ ଓ ରଷିଗଣଙ୍କର ପାର୍ଥନାରେ ଭଗବାନ ଶିବ ଆଦିଗୁରୁ ଶଙ୍କରାଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ରୂପରେ ଆବିର୍ଭ୍ତ ହୋଇ ଭାରତବର୍ଷରେ ପୁଣି ସନାତନ ଧର୍ମର ବିଜୟ ଦୃନ୍ଦୁଭି ବଜାଇଥିଲେ । ତାହା ଥିଲା ଅଞ୍ମ ଶତାବ୍ଦୀର କଥା । ସେତେବେଳେ ଭାରତବର୍ଷର ଜନସାଧାରଣ ଜ୍ଞାନମାର୍ଗରେ ଉନୃତ ଥିଲେ । ଦେଶ ହିନ୍ଦୁରାଜାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଶାସିତ ହେଉଥିଲା । ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଶଙ୍କରଙ୍କୁ ଭାରତବର୍ଷରେ ସନାତନ ଧର୍ମର ପଚାର ଓ ପୁନରୁତ୍ଥାନ ପାଇଁ ମୋଟ ପାୟ ଶହେ ଜଣ ପଞ୍ଚିତଙ୍କୁ ଜ୍ଞାନାଲୋଚନାରେ ପରାୟ କରିବାକୁ ହୋଇଥିଲା । ସେ ସମୟରେ ଜନସାଧାରଣ ଜଣେ ଜଣେ ଧର୍ମଗୁରୁଙ୍କ ଅଧୀନରେ ରହୁଥିଲେ, ସୂତରାଂ ସେ ଯେଉଁ ମତ ସ୍ୱାକାର କରୁଥିଲେ ସମୟେ ସେହିଭଳି ଭାବରେ ପରିଚାଳିତ ହେଉଥିଲେ । କମେ କାଳର ପଭାବରେ ଭାରତବର୍ଷରୁ ପକ୍ତ ଞ୍ଜାନର ଆଲୋଚନା ଲୁଓ ହେବାକୁ ଲାଗିଲା । ଦେଶକୁ ବିଜାତୀୟମାନେ ଶାସନ କରିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ଦ୍ୱାଦଶ ଶତାବ୍ଦୀ ପରେ ମୁସଲ୍ମାନ ରାଜତ୍ୱ ପତିଷିତ ହେଲା । ସନାତନ ଧର୍ମରେ ଉଚ୍ଚ ନୀଚ ଭାବ ପବେଶ କଲା ଓ ଅଦ୍ୱୈତ ଜ୍ଞାନ ବଦଳରେ ଅହଂତ୍ୱ ପବେଶ କଲା । ଭାରତବାସୀଗଣ ତଥାପି ସ୍ପଧ୍ମ ପାଳନ କରୁଥିଲେ । ହିନ୍ଦୁଧ୍ମର ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଅବକ୍ଷୟ ହୋଇ ନ ଥିଲା । ଏପରି ସମୟରେ ମହାପଭୁ ଶୀଚୈତନ୍ୟ ଆବିର୍ଭ୍ତ ହୋଇ ଭାରତବର୍ଷରେ ପେମର ବନ୍ୟା ବୃହାଇ ଦେଲେ । ଆଚାଣ୍ଡାଳ ବାହୁଣ ନାମକୀର୍ତ୍ତନରେ ମଜିଗଲେ । ସୃଷ୍ଟିର ନିୟମାନୁସାରେ ଜଗତରେ ଉତ୍ଥାନ ସହିତ ପତ୍ନ ଅବଶ୍ୟମ୍ଭାବୀ । ଭାରତବର୍ଷ ମୋଗଲ ଶାସନାଧୀନ ହୋଇଗଲା । ପଥମେ ମୋଗଲ ସାମାଜ୍ୟର ଶାସନ ଏବଂ ପରେ ଇଂରେଜମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ନିଷେସିତ ଭାରତବାସୀଗଣ କମେ କାଳର କରାଳ କବଳରେ ପଡି ନିଜର ହୃଦ୍ୟକୁ ଦୟା, ସେହ, ସହାନୁଭୂତି ଓ ପରଦୁଃଖକାତରତା ପରିବର୍ତ୍ତେ କେବଳ ହିଂସା, ଦେଷ ଓ ପରଶୀକାତରତାରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରି ବସିଲେ । ଭାରତବାସୀଗଣ ନିଜର ଜ୍ଞାନ, ଗାରିମା ଭୁଲି ପାଷ୍ଟତ୍ୟ ସଭ୍ୟତାର ଆଦର୍ଶରେ ପରିଚାଳିତ ହେବାକୁ ଲାଗିଲେ । ବିଜାତୀୟ ଶିକ୍ଷା ପଭାବରେ ସଂଯମଶୂନ୍ୟ ଉଛ୍ଞ୍ୟଳ ଜୀବନ, ବିଳାସବ୍ୟସନର ପାଚୁର୍ଯ୍ୟରେ ନିଜକୁ ବୁଡାଇ ରଖିବାର ଦୁର୍ବାର କାମନାରେ ନିଜକୁ ପତ୍ୟହ ୍ଦ୍ର୍ଧ କଲେ । ମନୁଷ୍ୟସମାଜକୁ ଏହି ଘୋର ଭବସାଗରରୁ ରକ୍ଷା କରି ଅମୂତର ବାରି ସିଅନ କରିବାକୁ ନିର୍ଗୁଣ, ନିରାକାର, ନିର୍ବିକଲ୍ଷ ଭ୍ମିରେ ଅବସ୍ଥିତ ପରଂବହୁ ସ୍ପୟଂ ଧରାପ୍ୟକୁ ଗୁରୁ ର୍ପରେ ଆଗମନ କଲେ ।

> ନମଃ ପରମହଂସାୟ ନିଗମାନନ୍ଦରୂପିଣେ ବହୁତତ୍ତ୍ୱ ପବୋଧାୟ ଗୁରବେ ମୁକ୍ତିଦାୟିନେ ।

ଏପରି ସମୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କର ଧରାପୃଷ୍ଟରେ ଆବିର୍ଭାବ ହୋଇଥିଲା । ଅବିଦ୍ୟାମୋହିତ ଜୀବକୁ ତାର ସ୍ୱରୂପକୁ ପୁନରାୟ ନେଇଯିବା ପାଇଁ ଗାରୋହିଲ୍ରେ ମହାଶକ୍ତିଙ୍କ ସହିତ ଲୀଲାବିଳାସ ଜନିତ ବୃହ୍ମାନନ୍ଦରୁ ନିବୃତ୍ତ ହୋଇ ସେ ସଂସାରକୁ ଆଗମନ କଲେ । ଆଗାମୀ ଭବିଷ୍ୟତକୁ ଦୃଷ୍ଟିରେ ରଖି ହିନ୍ଦୁଧର୍ମର ସମୟ ସାଧନଲବ୍ଧ ତତ୍ତ୍ୱକୁ ମାତ୍ର ଚାରିଗୋଟି ବହିରେ ସନ୍ନିବିଷ୍ଟ କଲେ । ସାଧନଲବ୍ଧ କଷ୍ଟ ସହ୍ୟ କରିବାକୁ ଶରୀରଗଠନର ଉପଯୋଗିତାକୁ ଧ୍ୟାନରେ ରଖି 'ବୃହ୍କୁଚର୍ଯ୍ୟ ସାଧନ' ପୁୟକ ପ୍ରଣୟନ କଲେ, ଯାହାଫଳରେ ଜୀବନର ପ୍ରାରମ୍ଭରୁ ହିଁ ମନୁଷ୍ୟ ଉପଯୁକ୍ତ ଭାବରେ ନିଜକୁ ଗଠନ କରିପାରିବ । ଶରୀର ନିରୋଗ ରହିଲେ ହିଁ ସମୟ କାର୍ଯ୍ୟ ହୋଇପାରିବ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଶିଷାପଦ୍ଧତି ପ୍ରକୃତ ମନୁଷ୍ୟତାରୁ ଦୂରକୁ ଯାଇ ଧୀର ଭାବରେ ଆମର ସର୍ବନାଶ କରୁଛି । କାଳର ଏହି ଭୀଷଣ ପ୍ରଭାବରୁ ବ୍ୟକ୍ତିବିଶେଷ ନିଜର ସ୍ୱଶକ୍ତିରେ ନିଜକୁ ରକ୍ଷା କରିପାରିବ ନାହିଁ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ସେଥିପାଇଁ ସଂଘର ପ୍ରତିଷା କରି ଏକ ଯୁଗାନ୍ତକାରୀ ପଦ୍ଧତି ସୃଷ୍ଟି କଲେ । ସଂଘଶକ୍ତି ବ୍ୟତ୍ତ ସାଧନପିପାସୁ ଆସ, ମୁଁ ସମୟଙ୍କର ସବୁ ଅଭାବ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରି ଅମୃତମୟ କରିଦେବି କାରଣ ଏହିଳି ଅମୃତମୟ ବାଣୀ - 'ଯେ କେହି ତୃଷିତ, ସାଧନପିପାସୁ ଆସ, ମୁଁ ସମୟଙ୍କର ସବୁ ଅଭାବ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରି ଅମୃତମୟ କରିଦେବି କାରଣ

ମୁଁ ଯେ ଗୁରୁ, ମୋ ଦୁଆରୁ କେହି ନିରାଶ ହୋଇଫେରିବେ ନାହିଁ' ଭାରତବାସୀଗଣଙ୍କୁ ପୁଣି ସେହି ରଷି ପ୍ରଦର୍ଶିତ ସନାତନ ଧାରାକୁ ନେଇଗଲା । ଆଜି ଜନସାଧାରଣ ବିଳାସ ବ୍ୟସନକୁ ଗୁରୁତ୍ୱ ଦେଇ ପ୍ରକୃତ ଲକ୍ଷ୍ୟରୁ ବିଚ୍ୟୁତ ହୋଇଯାଉଛନ୍ତି । ନିଜର ଆମ୍ପସୁଖ, ଆମ୍ବୋନୃତି, ଅର୍ଥଲାଭ ମୁଖ୍ୟ ହୋଇଉଠୁଛି । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପାଖକୁ ଆସିଥିବା ଶିଷ୍ୟଭକ୍ତମାନଙ୍କର ସାଂସାରିକ ବୟୁପ୍ରାପ୍ତି ପ୍ରକୃତ କାମ୍ୟ ନୁହେଁ । ଏହା କଲେ ପକ୍ତ ଫଳ ଲାଭରୁ ବଞ୍ଚିତ ହେବ । ଏହି ବିଷୟରେ ଏକ ସୁନ୍ଦର ଉଦାହରଣ ପଦତ୍ତ ହେଲା ।

ଏକଦା ଗୁରୁଗୁହରେ ରହି ବିଦ୍ୟାଶିକ୍ଷା କରୁଥିବା ଜଣେ ଯୁବକଙ୍କୁ ଗୁରୁଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ କାଶୀ ଯିବାକୁ ହେଲା ଯେଉଁଠାରେ ସେ ବିଶ୍ୱନାଥଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରି ଫେରିବେ । ଯୁବକ ଜଣକ ଗୁରୁଙ୍କୁ ପଣାମ ଜଣାଇ ଯାତା ଆରମ୍ଭ କଲେ । ଯଥାଶୀଘ କାଶୀରେ ପହଞ୍ଚିବା ପାଇଁ ସେ ଅରଣ୍ୟ ରାୟାରେ ଯିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ଘୋର ଅରଣ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ କ୍ଷୁଧାତୁର ହୋଁଇ ସେ ଖାଦ୍ୟ ଅନେଷଣ କିରୁଥିବା ବେଳେ ଜଣେ ପାର୍ବତ୍ୟ ଯୁବକ ତାଙ୍କୁ ଖାଦ୍ୟ ଦେଇ ତାଙ୍କ ପାଣରକ୍ଷା କଲା । ପାର୍ବତ୍ୟ ଯୁବକଙ୍କ ପଶ୍ନରେ ଯୁବକ ଜଣକ କାଶୀ ଯାଇ ବିଶ୍ୱନାଥଙ୍କ ଦର୍ଶନ କରିବା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ବ୍ୟକ୍ତ କଲେ । ଏହାଶୁଣି ପାର୍ବତ୍ୟ ଯୁବକ ଜଣକ ବିଶ୍ୱନାଥଙ୍କ ପାଖିରେ ତାଙ୍କ ପାଇଁ ପାର୍ଥନା ଜଣାଇବାକୁ କହିଲେ । ସମ୍ନତି ପଦାନ କରି ଯୁବକ ଜଣକ ଯାତାପଥରେ ଅଗସର ହେଲେ । ଅରଣ୍ୟ ଧୀରେ ଧୀରେ ନିଘଅ ହୋଇ ଉଠୁଥାଏ । ଏହି ସମୟରେ ଏକ କୃଷ୍ଟି ବର୍ଣ ଭୀଷଣ ବ୍ୟକ୍ତି ହଠାତ୍ ଯୁବକଙ୍କ ପଥରେ।ଥ କଲେ । ସେ ଥିଲା ଏକ ଡକାୟତ୍, ଯିଏ ସେହି ଅରଣ୍ୟ ମଧ୍ୟ ଦେଇ ଯାଉଥିବା ଯାତୀମାନଙ୍କର ହତ୍ୟା କରି ତାଙ୍କର ଧନସଂପଦ ଲୁଟ୍ କରୁଥିଲା । ଯୁବଜ ଜଣକୁ ସେ ହତ୍ୟା କରିବାକୁ ଉଦ୍ୟତ ହେବାରୁ ଯୁବଜ ଜଣକ ତାଙ୍କୁ କାଶୀ ବିଶ୍ୱନାଥଙ୍କ ଦର୍ଶନ କରିବାକୁ ଯାଉଥିବା କଥା କହିଲେ ଏବଂ ପ୍ତିଶ୍ରୁତି ଦେଲେ ଫେରିବା ପଥରେ ମଧ୍ୟ ସେହି ପଥ ଦେଇ ଆସିବେ । ତକାୟତ୍ ଏହି କଥା ଶୁଣି ବିଶ୍ୱନାଥଙ୍କ ପାଖରେ ତାହା ନିମନ୍ତେ ପାଥିନା କରିବାକୁ କହିଲା । ପାର୍ଥନା କରିବାର ପତିଶୁତି ଦେଇ ଯୁବକ ଜଣକ ଯାତା କରିବାକୁ ଲାଗିଲେ । କିଛି ଦୂର ଯିବା ପରେ ଏକ ବହୁଁରାକ୍ଷସ ଆସି ତାଙ୍କ ପଥରୋଧ କରି ତାଙ୍କୁ ଖାଇବାକୁଁ ଉଦ୍ୟତ ହେଲା । ସେ ବହୁରାଷସକୁ କାଶୀ ବିଶ୍ୱନାଥଙ୍କ ଦର୍ଶନ କରିବାକୁ ଯାଉଥିବା କଥା କହି ଫେରିବା ପଥରେ ସେ ବହୁରାକ୍ଷସର ଆହାର ହେବା ପାଇଁ ପତିଶୁତି ପଦାନ କଲେ । କାଶୀରେ ପହଞ୍ଚି ସେ ବିଶ୍ୱନାଥଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରି ଜଙ୍ଗଲ ମଧ୍ୟରେ ଭେଟ ହୋଇଥିବା ପାର୍ବତୀୟ ଯୁବକ, ଡକାୟତ ଓ ବହୁରାକ୍ଷସର ମଙ୍ଗଳ ନିମନ୍ତେ ବିଶ୍ୱନାଥଙ୍କ ପାଖରେ ପାର୍ଥନା କଲେ । ଦର୍ଶନ କରିସାରିବା ପରେ ନିଜର ସର୍ତ୍ତ ସୁରଣ କରି ପୂନରାୟ ସେହିଁ ଜଙ୍ଗଲ ପଥରେ ପତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ କଲେ । ବହୁରାକ୍ଷସ ରହୁଥିବା ଛାନରେ ସେ ତାକୁ ଅନୁସନ୍ଧାନ କଲାବେଳେ ଏକ ବ୍ୟକ୍ତି ଆସି ତାଙ୍କୁ ପଣାମ କଲା । ତାର ପରିଚୟ ଜିଞ୍ଜାସା କରତ୍ତି ସେ କହିଲା ସିଏ ହିଁ ସେହି ବହୁରାକ୍ଷସ ଏବଂ ଯୁବକଙ୍କ ପରି ସାଧୁର ପାଣ ନ ନେବା ଫଳରେ ଓ ବିଶ୍ୱନାଥଙ୍କ ପାଖରେ ପାର୍ଥନା ଫଳରେ ବହୁରାକ୍ଷସରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇ<sup>ଁ</sup> ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀର ଲାଭ କରିଛି । ଯୁବକ<sup>ଁ</sup> ଜଣକ ଆଗକୁ ଯୁବକ ଦେଖିଲେ ସିଏ ହିଁ ସେହି ଡକାୟତ୍ । ଡକାୟତ୍ କହିଲା ତାକୁ ବଡ ଗୁୟଧନର ସନ୍ଧାନ ମିଳିଲା, ଫଳରେ ଚୌର୍ଯ୍ୟବୃତ୍ତି ତ୍ୟାଗ କରି ସାଧାରଣ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ପରି ଜୀବନ ଯାପନ କରୁଛି ଓ ପଥଚାରୀଙ୍କୁ ସାହାଯ୍ୟ କରୁଛି । ଡକାୟତ୍ ଯୁବକଙ୍କୁ ବିଶ୍ୱନାଥଙ୍କ ପାଖରେ ପାର୍ଥନା ପାଇଁ କୃତଞ୍ଜତା ଜଣାଇଲା । ଆନନ୍ଦମନରେ ଯୁବକ ଜଣକ ଆଗକୁ ଚାଲିବାକୁ ଲାଗିଲେ । କିଛି ବାଟ ଅତିକମ କଲାପରେ ଏକ ୟାନରେ କିଛି ପାର୍ବତୀୟ ବ୍ୟକ୍ତି ତାଙ୍କୁ ସ୍ୱାଗତ କରି ତାଙ୍କର ରାଜାଙ୍କ ପାଖକୁ ନେଇଗଲେ । ସେହି ରାଜା ହିଁ ଥଲେ ସେହି ପାହାଡୀ ଯୁବକ । ପାର୍ବତ୍ୟ ରାଜାଙ୍କ ମୃତ୍ୟୁପରେ ସେ ରାଜସିଂହାସନର ଅଧିକାରୀ ହୋଇଥିଲେ । ପାହାଡୀ ଯୁବକ ଜଣକ କାଶୀ ବିଶ୍ୱନାଥଙ୍କ ପାଖରେ ପାର୍ଥନାର ଫଳ ସ୍ୱରୂପ ଏହା ସମ୍ଭବ ହେଲା ବୋଲି କ୍ତଞ୍କତା ଞ୍ଜାପନ କଲେ । ଏହାପରେ ଯୁବକ ଜଣକ ଆସି ଗୁରୁଙ୍କ ଆଶମରେ ପହଞ୍ଚି ପଥ ମଧ୍ୟରେ ହୋଇଥିବା ଅଭିଞ୍ଚତା ବର୍ଣ୍ଣନା କରି କହିଲେ ସମୟେ କାଶୀ ବିଶ୍ୱନାଥଙ୍କୁ ପାର୍ଥନା କରିବା ଫଳରେ ଉପକୂତ ହେଲେ କିନ୍ତୁ ସେ ତ କିଛି ପାଇଲେ ନାହିଁ । ଅଲ୍ୟଣ ନୀରବ ରହି ଗୁରୁ କହିଲେ, ବହୁରାକ୍ଷସର ଆହାର ହେବା କଥା ଜାଣି ମଧ୍ୟ ଅରଣ୍ୟ ପଥରେ ପ୍ରନରାୟ ଆସିବା ଏକ ସାଧାରଣ ବ୍ୟକ୍ତି ପକ୍ଷରେ ସମ୍ଭବ ନୂହେଁ । ସତ୍ୟ ପତି ତୁମର ଯେଉଁ ତୀବନିଷା ତାହା ହିଁ ହେଲା ତୁମପତି କାଶୀ ବିଶ୍ୱନାଥଙ୍କର କୂପା ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଆମକୁ ସେଥିପାଇଁ ମନୁଷ୍ୟତ୍ୱ ଲାଭ କରିବା ପାଇଁ ଯେପରି ଦରକାର ସେହିଭଳି ଭାବରେ ପରିଚାଳନା କରୁଛନ୍ତି । ଯାହାଫଳରେ ଆଉ କର୍ମର ବନ୍ଧନରେ ନ ପଡି ଭବସାଗରରୁ ଉଦ୍ଧାର ଲାଭ କରିପାରିବା । ସତ୍ୟ, ନ୍ୟାୟ ଏବଂ ଦେବତ୍ୱରେ ମାନବ ନିଜକୁ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ କରିବ ତହିଁର ବ୍ୟବୟା ସେ କରୁଛନ୍ତି । ସେଥିପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ସମୟ ଭକ୍ତଗଣଙ୍କୁ ଜଗନ୍ମାତାଙ୍କ ସନ୍ତାନ ବୋଲି ଅଭିହିତ କରିଛନ୍ତି । ପ୍ରବୃତ୍ତିରୁ ନିବୃତ୍ତି ପଥକୁ ନେଇ ଯାଉଛନ୍ତି । 'କୋଃବା ଦରିଦ୍ୱେହି ବିଶାଳ ତୃଷ୍ୟ' ଅର୍ଥାତ୍ ଯାହାଙ୍କର ବାସନା କାମନାର ଅନ୍ତ ନାହିଁ ତାଙ୍କୁ ହିଁ ଚିର ଦରିଦ୍ର ବୋଲି ଅଭିହିତ କରାଯାଏ । ସେଥିପାଇଁ ବାରମ୍ବାର ପ୍ରାର୍ଥନା କପରି କରାଯାଏ ତାହା ଶିକ୍ଷା କରିବାକୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି । ସଂସାରରେ ରହି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଭଲପାଇ ତାଙ୍କରି କର୍ମ କରିଗଲେ ଜଗତରେ ରହି ଅମରତ୍ୱ ଲାଭ କରିହେବ । ବର୍ତ୍ତମାନ ସମୟ କଳି ଏବଂ ସତ୍ୟଯୁଗର ଆରମ୍ଭର ସନ୍ଧିୟଳ । ଏପରି ସମୟରେ ଆସୁରିକ ଶକ୍ତିର ପ୍ରାବଲ୍ୟ ବୃଦ୍ଧି ପାଉଛି । ବର୍ତ୍ତମାନ ସମୟରେ ସ୍ୱୟଂ ପରମଶିବଙ୍କ ଶରଣ ବ୍ୟତିରେକ ମାୟାର କୁହେଳିକାକୁ ଭେଦ କରିବା ଅସମ୍ଭବ । ଭାବୀ ଯୁଗର ଅବୟାକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ସେଥିପାଇଁ

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଜନୈକ ଶିଷ୍ୟକୁ କହିଥିଲେ ବର୍ତ୍ତମାନର ଏହି ଅବିଶ୍ୱାସର ଯୁଗରେ ତାଙ୍କୁ ପରିବାରର ପ୍ରତ୍ୟେକ ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ଜୟ କରିବାକୁ ପଡିବ । ବ୍ରହ୍ମାନନକୁ ତୁଛ କରି ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଆର୍ଷ ଜୀବଗଣଙ୍କ ପାଇଁ ଜନସମାଜକୁ ଆସିଥିଲେ । ବିରୁଷାଚରଣ କରିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ପାଇଁ ମାତ୍ର ତିନି ଜନ୍ମରେ ଏବଂ ଏକନିଷ ଭାବରେ ସାଧନ ଭଜନ କରିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ମାତ୍ର ଏକ ଜନ୍ମରେ ହିଁ ଏହି ଜନ୍ମମୃତ୍ୟୁ ପ୍ରବାହ ଜନିତ ଆବର୍ଷରୁ ମୁକ୍ତିଲାଭ କରିପାରିବେ । ସାଧାରଣ ଜୀବଗଣଙ୍କ ପାଇଁ ଏଭଳି କୃପା କେବେ କିଏ କରିବାର ଉଦାହରଣ ଆଜି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶୁଣା ଯାଇନାହିଁ । ଏଭଳି କୃପା କେବଳ ଜଗତର ସୃଷ୍ଟି ଛିତି ଓ ଲୟର ଅଧିକାରୀ ହିଁ କରିପାରିବେ । କରୁଣାର ଏହି ଘନବିଗ୍ରହଙ୍କୁ ସେଥିପାଇଁ ସମ୍ବୋଧନ କରାଯାଏ 'ଅହେତୁକ କୃପାସିନ୍ଧୁ' । ଜନ୍ମମୃତ୍ୟୁର ଏହି ପ୍ରବାହରୁ ମୁକ୍ତ ହେବା ଯେ କେତେ କଷ୍ଟ ତାହା ଏଥିରୁ ଅନୁମେୟ । ଅପୂର୍ବ କୃପାମୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପାଇବା ଯେ କଣ ତାହା ଧ୍ୟାନର ଅଗମ୍ୟ । ଆମରି ପରି ଶତ ଶତ ଅଞ୍ଜାନାନ୍ଧ ଜୀବକୁ ବାସନା କାମନାର ଶୃଙ୍ଖଳରୁ ମୁକ୍ତ କରି ସେ ତାଙ୍କ କୋଳକୁ ଟାଣି ନେଉଛନ୍ତି । ତାଙ୍କର ଏହି ପତିତପାବନ ରୂପକୁ ଉପଲବ୍ଧି କରି ସ୍ୱାମୀ ସ୍ୱରୂପାନନ୍ଦ ମହାରାଜ ଗାଇଥିଲେ –

ଜୀବେର ଦୁଃଖ ସହିତେ ନାରି ବୁହ୍ମାନନ୍ଦ ପରିହରି କେବା ଏମନ୍ ଜୀବେର ଲାଗି ଦ୍ୱାରେ ଦ୍ୱାରେ ଘୂରେ ସେ ଯେ ଭତ୍ତେର ଲଗି ଜୀବନ ଧରେ ଭତ୍ତେର କୁଶଲ ସ୍ମରେ ଏମନ ଗୁରୁ କୋଥାଏ ଖୁଜେଁ ପାବେ ନା କୋ ତୁମି ଆମାର ପା୍ଣେର ଠାକୁର ସେ ଯେ ଆମାର ହୃଦୟ-ସ୍ୱାମୀ ।

ପରିଶେଷରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣକମଳରେ ଏହି ପ୍ରାର୍ଥନା 'ହେ ଠାକୁର, ତୁମେ ଆମକୁ ପଥ ଦେଖାଅ ଯେପରି ଆଉ ଏହି ପାର୍ଥିବ ଜଗତର ମୋହରେ ନ ପଡି ତୁମରି ପ୍ରବର୍ତ୍ତିତ ମାର୍ଗରେ ଚାଲି, ତୁମରି କୃପାକୁ ପାଥେୟ କରି ଏହି ମରଜଗତରେ ନିତ୍ୟାନନ୍ଦର ଅଧିକାରୀ ହେବୁ, ମନୁଷ୍ୟତ୍ୱ ଅର୍ଜନ କରିବୁ, ସେହି ଆଶୀଷ ପଦାନ କର ।'

ରୁଦ୍ଧ କରି ହେ ବୃତ୍ତି ମୋହର ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱେ ଚାଳିତ କର ତୁମରି ଅଭୟ କର ପ୍ସାରିଣ ଆମୃକୁ କୋଳରେ ଧର ।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ବିଭୂତି ସାହୁ GreenBay, Wisconsin ନୟାଗତ ଶାଖା ସଂଘ

### ବନ୍ଦନ ଘେନା କର

ଜୀବନ-ବୀଣାରେ ମୋର ବାଜିଉଠୁ ବାରେ ଛତିଶ ରାଗରେ ତୁମରି ସୂର ଝଙ୍କାର ।ଠା

ହେ ମୋର ପରାଣ ଇଶ୍ୱର ପୟରେ ପ୍ରଣତି ଜଣାଏ ଦୀନା ଭକ୍ତିଭରେ ସକଳ ଜୀବରେ ତୁମ ମୂରତିରେ ଦରଶନେ ଦୟା କର ।୧। ପତିତପାବନ ପତିତର ପାଇଁ ମୂରତି ଧରିଛ ଅଖିଳ ଗୋସାଇଁ ସେ ପୟର ତଳେ ସଂଜ ସକାଳେ

ବନ୍ଦନ ଘେନା କର । ୨।

ପରମ ପୁରୁଷ ରାଜି ମୋ ଅନ୍ତରେ ପୂଜା ଘେନିବାକୁ ନିବେଦନ କରେ ସଜାଡି ଦେବ ହେ ପିୟତମ ମୋର

ଅସଜଡା ମନ-ଘର ।୩।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ମୀନାଷି ମିଶ୍ର ବ୍ୟାସନଗର ଶାଖା ସଂଘ ଯାଜପୁର ରୋଡ

### Swami Nigamananda and Bhakti Marga

The Bhakti Movement itself is a historical-spiritual phenomenon that crystallized in India during late antiquity. The notion of 'Bhakti' (loosely translated as devotional love to God) prevailed in the Indian subcontinent from antiquity. A nascent consciousness of what 'Bhakti' constitutes was already to be found in the earliest Vedas. Texts such as the Bhagavad Gita and the Bhagavata Purana clearly explored Bhakti Yoga or the Path of Devotion as a means to salvation.

It was spearheaded by devotional mystics (later revered as Hindu saints) who extolled devotion and love to God as the chief means of spiritual perfection. In devotional service there is no motive but to give pleasure to the beloved. As Chaitanya Mahaprabhu says "asusya va pada-ratam pinastu mam adarsanan marma-hatam karotu va": Oh Lord, You may never embrace me, or You may trample me down with your feet. Or You may never come to me, so that I become brokenhearted. Still I love You. The ultimate method to know God is through Bhakti-Marga. In Bhagavad Gita Krishna confirms this: 'Bhaktya mam abhijanati yavan yas kasmi tattvatah': Only by devotional service can one understand the Supreme Lord. The purpose of religion is to train people to love God. In this age of Kali, an age of disturbance, anxiety and misery, people are not interested or do not have time for long discourses or any other spiritual ritual. In this age, one must follow the path mentioned in Vedic literature-that is chanting the name of God. Lord Chaitanya re-introduced this. Our Thakur has given us the Abhay mantra "Jayaguru". He has explained the power of the mantra on numerous occasions and also how easy it is to attain Him by simply chanting the mantra. Initially, conscious effort has to be made to recite the mantra but after a certain period the mantra automatically remains awakened in the heart and mind at all times, even in sleep. God is the source of supreme pleasure. Man has forgotten that: Atma is part of Paramattma. We can reach the stage of transcendental bliss by remembering His name. Our Thakur has mentioned that his goal was to inject happiness to others and he advised his followers and disciples to be happy in all situations. The founding of mathas and ashrams were only for infrastructural support for the inmates for he would be happy with his disciples, devotees anywhere, even under the shelter of a tree.

The Bhakti movement began to spread to the North during the late medieval ages when North India was under Muslim domination. In the period between the 14-17th centuries, the movement swept through Northern India initiated by a loosely associated group of teachers or 'Sants'. Sri Chaitanya, Vallabhacharya, Meera Bai, Kabir, Tulsi Das and other mystics spearheaded the Bhakti movement. The movement was spontaneous and the various mystics had their own versions of devotional expression. Their teachings were that people could cast aside the heavy burdens of ritual and caste and the subtle complexities of philosophy and simply express their overwhelming love for God. This period was also characterized by a spate of devotional literature in vernacular prose and poetry in the ethnic languages of the various Indian states or provinces. The Bhakti movement coexisted peacefully with the other movements in Hinduism. It was initially considered unorthodox as it rebelled against caste distinctions made and disregarded Brahmanic rituals. In the course of time, however, owing to its immense popularity among the masses (and even royal patronage) it became 'orthodox' and continues to be one of the most important modes of religious expression in modern India. Chaitanya Mahaprabhu (1486 - 1534), was the pioneer of the Bhakti movement. He was an ascetic Hindu monk and social reformer in 16th century. He was born in the district of Nadiya, Bengal, India (present-day West Bengal). Five hundred years later Swami Nigamananda was born in the same district and he followed the footsteps of Chaitanya Mahaprabhu in showing the Bhakti Marga as a path to achieve God and salvation. A great proponent of loving devotion for God, bhakti yoga, Sri Chaitanya worshipped the Lord in the form of Radha-Krishna. Gaudiya Vaishnava followers revere him as Krishna Himself descended in the mood of Radharani. He was also known as Gauranga (Sanskrit for "the fair / golden one") due to his skin complexion, as well as Nimai due to being born under a Neem tree. Sri Chaitanya revived the divine love which Sri Krishna presented to the world through his divine consorts and as depicted in the *Srimad Bhagavatam*. Swami Nigamananda presented an easy methodology for a common man to enjoy this divine love. He reminded his followers again and again that he as Sadguru was eternal and after renouncing the physical world, he would reside in their hearts.

In Varanasi, Swami Nigamananda was jolted when Goddess Annapurna pointed towards his incomplete knowledge, even though he had mastered Gyana, Tantra and Yoga sadhana. The missing element was Bhakti and to gain knowledge in bhakti he had to pursue bhava sadhana. Swami Nigamananda realized that only Gouri Ma, whom he had met with his Gyani Guru Sachidanananda, could fulfill this shortcoming in him. Gouri Ma had attained Sidhi through Prema. Swami Nigamananda set out for her ashram and there Gouri Ma became his Guru for Prema Sadhna. She explained to him that Purushottam is gender neutral. Purushottam is neither masculine nor feminine. He is the amalgam of Purusha and Prakriti or in other words Gyana and Bhakti. He is Sadchit-True Knowledge and Ananda-Pure Bliss. He can be revered as Guru and also embraced as beloved. She guided him towards the basis of Vedic Bhakti as propounded by Rishi Sandilya in the Vedas. She explained to him the fact that Bhrahma, due to His unlimited love, manifests Himself as mother, sister, wife, friends and family members to unconditionally love him and make numerous sacrifices for Him. To reciprocate this unlimited and unconditional love of Brahma, projected through numerous human forms, is the source of Bhakti. It was here that it dawned on Nigamananda that God is the guiding light of his life. In her discourse, she mentions Saiva Agama, Vaishnav Darshan and also Sri Chaitanya Mahaprabhu. She reasoned with him that the mind is content if God is realized through Gyana but the heart remains empty. For the heart's solace and for total contentment God has to be experienced as a friend, beloved and as other forms. Purush and Prakriti are two parts that make a whole. This discourse had a great impact on him and his Gyana paved way to Bhakti. He became one amongst the few to reach the highest level in Bhava Sadhana. He developed a great love for the universe and the creation. He advised his followers to love him and claim inheritance to their Guru's spiritual property. Spirituality would come to them automatically through their love for him. As a Guru, he took upon himself to spread this love among his followers and devotees and showed them the path of Bhakti to achieve God. In his famous book 'Premika Guru' Shree Shree Thakur has discussed the concept of Bhakti Marga in an elaborate manner.

> Shree Shree Thakuracharanashritaa Usha Agarwal America Saraswata Sangha

### ଦୀନ ସେବକର ପଦେ

ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସମ୍ମିଳନୀ - ସଂଘର ସମୟ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ପରୟର ପ୍ରେମପ୍ରୀତିରେ ଅବଗାହନ କରି ଆନନ୍ଦମନରେ ଆନନ୍ଦସ୍ୱରୂପ ପରମାରାଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜା ଅର୍ଚ୍ଚନା ପାଇଁ ସେବାନିରତ । ଏହି ଆନନ୍ଦହିଲୋ୍ଲର ମଧୁ ସୁଗନ୍ଧି ବହୁ ଦୂରକୁ ପ୍ରସାରିତ ହୋଇ ଆମର ଏଠି ପ୍ତିଧ୍ୱନିତ ହେଉଛି - ପ୍ତି ବର୍ଷ ପରି ।

କୋକିଳାମୁଖ ମଠରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣେ ପୂର୍ବବଙ୍କର ଭକ୍ତ ପ୍ରଶ୍ନ କରିଥିଲେ, 'ଠାକୁର ! ଆମେ କିପରି ଆପଣଙ୍କୁ ପାଇବୁ ?' ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଥିଲେ, "(୧) ମୋତେ ମନ ଦିଅ (୨) ମୋତେ ଅର୍ଚ୍ଚନା କର (୩) ମୋତେ ପଣାମ କର । ମୁଁ ପ୍ରତିଞ୍ଜା କରି କହୁଛି ତୁମେ ମୋତେ ପାଇବ ।" ଦୁର୍ଲୁଭ ମନୁଷ୍ୟ ଜନ୍ମର ଏକମାତ୍ର ଲକ୍ଷ୍ୟ ଭଗବତ୍ପାତ୍ତି । ଆଉ ଏହି ପ୍ରାର୍ତ୍ତି ପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କେତେ ସହଜରେ ଉପରୋକ୍ତ ପ୍ରତିଞ୍ଜା । ଆମର ଲକ୍ଷ୍ୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର, ସେ ସାଧ୍ୟ- ଆଉ ସାଧନା ତାଙ୍କର ଉପରୋକ୍ତ ଆଦେଶ ପାଳନ । ପବିତ୍ର ଭାଗବତରେ ମଧ୍ୟ ପ୍ରଭୁଙ୍କୁ କିପରି ପ୍ରସନ୍ନ କରାଯାଇପାରିବ ସେ ବିଷୟରେ ଉଲ୍ଲେଖ ଅଛି-

'ଦୟୟା ସର୍ବଭୂତେଷୁ ସନ୍ତୁଷ୍ଟୟା ୟେନ କେନ ବା ସବୈଦିୟୋପଶ୍ୟାନ୍ତା ଚ ତୃଷ୍ୟତ୍ୟାଶୁ ଜନାର୍ଦ୍ଦନ ।'

ଅର୍ଥାତ୍ ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ପସନୃ କରିବାକୁ ତିନୋଟି ସୃଷ୍କୁ ଉପାୟ ଅଛି ।

- ୧) ପତ୍ୟେକ ଜୀବଙ୍କ ପତି ଦୟା
- ୨) ଯାହା ମିଳୁଛି ସେଥିରେ ତୃତି
- ୩) ସମୟ ଇନ୍ଦିୟର ସଂଯମ ରଖିବା

ଏହାକୁ ପାଳନ କରିପାରୁଥିବା ଓ କାର୍ଯ୍ୟରେ ଲଗାଇପାରୁଥିବା ମନୁଷ୍ୟକୁ ଭଗବାନ କୃପା କରିଥାନ୍ତି ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଆମଠାରୁ ସଂପର୍ତ୍ତ ଚାହାନ୍ତି ନାହିଁ, ସମୟ ଚାହାନ୍ତି । ସାରା ବିଶ୍ୱବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡର ମାଲିକ ସେ, ତାଙ୍କୁ କି ଧନ ଦେଇ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ କରିହେବ ? କିନ୍ତୁ କେତେ ସମୟ ଆମେ ତାଙ୍କ ସ୍କୁରଣ, ବନ୍ଦନା, ସେବାପୂଜାରେ ଦେଉଛୁ ସେ ତାକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ ରଖନ୍ତି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପାଇବାକୁ ହେଲେ ଯେଉଁ କାମ ତାଙ୍କୁ ପ୍ରିୟ ଲାଗେ ଆମକୁ ସେହି କର୍ମ କରିବାକୁ ହେବ । ଆମ ଜୀବନ ଯଦି ପବିତ୍ର ହୋଇଯିବ, ବିନା ନିମନ୍ଦ୍ରଣରେ ସ୍ୱୟଂ ସେ ଆମ ପାଖକୁ ଆସିଯିବେ । ଗୋଟିଏ ଛୋଟ ଉଦାହରଣ ଏଠାରେ ଦେଉଛି ।

ଜଣେ ବାଦଶାହା ଓ ରାଜ୍ୟର ଜଣେ ଓଟ ବ୍ୟବସାୟୀଙ୍କ ସଖ୍ୟ ଭାବ ଥିଲା । ବାଦଶାହା ସିଂହାସନ ଆସୀନ ହେଲେ । ସମୟ ବିଳାସିତା ଓ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ ଭିତରେ ସେ ଇଶ୍ୱରଙ୍କୁ ଭୁଲିଗଲେ । ବଂଧୁ ବ୍ୟବସାୟୀ ତାଙ୍କୁ ଇଶ୍ୱରାଭିମୁଖୀ କରିବା ପାଇଁ ତାଙ୍କ ଶୟନକକ୍ଷ ଛାତରେ ରାତିରେ ଚାଲୁଥିଲେ ।

ରାଜା ପଚାରିଲେ-ଛାତରେ କିଏ ଚାଲୁଛି ?

ବ୍ୟବସାୟୀ - ଆଜ୍ଞା ମୁଁ ।

ରାଜା- ଏତେ ରାତିରେ କଣ କରୁଛ ?

ବ୍ୟବସାୟୀ - ଆଜ୍ଞା, ମୁଁ ମୋର ହଜିଲା ଓଟ ଖୋଜୁଛି ।

ରାଜା- ଆରେ ବୁଦୁ, ଓଟ କଣ ଛାତରେ ଥାଏ ?

ବ୍ୟବସାୟୀ ଉତ୍ତର ଦେଲେ, "ସିଂହାସନର ସମୟ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ ଓ ବିଳାସିତା ଭିତରେ ତୁମେ ଯଦି ଆଲ୍ଲାଙ୍କୁ ପାଇବ, ତେବେ ଛାତରେ ମୁଁ ମୋ ଓଟକୁ କାହିଁକି ପାଇବି ନାହିଁ ?"

ଏହା ଯେପରି ଅସମୃବ, ସମୟ ସଂସାରର ସୁଖସୁବିଧା ନେଇ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପାଇବା ସେପରି ସହଜ ନୁହେଁ - ତାଙ୍କ ପାଇଁ ସମୟ ଦେବାକୁ ହେବ, ସଂସାରରୁ କମ୍ କରି । ସେଥିପାଇଁ ଜଣେ ସଛ କହିଛଁ ନ୍ତି- 'ୟିତନା ହିଁ ସଂସାର କରେ। ଜିତନାସେ କାମ୍ ଚଲେ ।'

ସଂସାର ଭଗବତ୍ପ୍ରାତିର ବାଧକ ନୁହେଁ । ସଂସାରାସକ୍ତି ହିଁ ବାଧକ । ସଂସାରରୁ ମନକୁ ଫେରାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରାଭିମୁଖୀ କରିବା ପାଇଁ ସଂଘ, ସନ୍ନିଳନୀ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଅନବଦ୍ୟ ଦାନ । ଏହି ସନ୍ନିଳନୀରେ ଯେତେ ଆନନ୍ଦ ମିଳେ, ଏହା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଆନନ୍ଦର ପ୍ରତିଫଳନ ମାତ୍ । ଶାୟ କହେ- ଗଙ୍ଗାଜଳ ପାପ ନାଶ କରେ ଶୀତଳଜ୍ୟୋତ୍ସା ତାପ ନାଶ କରେ କଳ୍ଧବୃଷ ଶାପ ନାଶ କରେ ।

କିନ୍ତୁ ଏକମାତ୍ର ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ପଦଯୁଗଳ ଦର୍ଶନ ଓ ସେବାରେ ପାପ, ତାପ, ଶାପ ଏକତ୍ର ନାଶ ହୋଇ ଅନନ୍ତ ପ୍ରଶାନ୍ତି ପ୍ରାୟ ହୁଏ ।

ଏହି ସନ୍ନିଳନୀ ଷେତ୍ରରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଶ୍ରୀପଦ ଦର୍ଶନ, ପୂଜନ କରି ଆମେ ସମତ୍ତେ ତାହାରି ଅଧିକାରୀ ହୋଇଛୁ । ଆଜିର ପାର୍ଥନା, ଆମର ଦୃଷ୍ଟି ତାଙ୍କ ସୃଷ୍ଟିରୁ ଫେରାଇ ଯେପରି ସୁଷ୍ଟଙ୍କଠାରେ (ତାଙ୍କଠାରେ) ରହିପାରିବ, ପରମାରାଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଦୟା କରି ତହିଁର ବନ୍ଦୋବନ୍ତ କରିଦିଅନ୍ତୁ ଏବଂ ତାଙ୍କରି ସେବାରେ ଆମର ଯେପରି ତନ୍ତ୍ରୟତା ଆସେ ତହିଁର ବ୍ୟବଛା କରି ଦିଅନ୍ତୁ ।

ସର୍ବଶେଷରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରଣତି ଜଣାଇ ସବୁ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କୁ 'ଜୟଗୁରୁ' ସମ୍ବାଷଣ ଜଣାଉଛି ଏବଂ ବିନୀତ ପ୍ରାର୍ଥନା କରେ କି ଯେଉଁ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ଯେ ଯେଉଁଠି ସେବାନିରତ ଅଛନ୍ତି ଯେପରି ଶେଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେମାନଙ୍କର ସେବା ନିଷା ରହେ । ସମୟ ଅପରାଧ ପାଇଁ କ୍ଷମା ପାର୍ଥନା କରି ରହିଲି । ଜୟଗୁରୁ ।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ରୀ ସଂଗାମ କେଶରୀ ସିଂହ ଉପସଭାପତି ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ତ ସଂଘ, ପୁରୀ

## ତୁମେ ଏକା ସାହା ମୋର

ଭଙ୍ଗ ଗଢା ସଂସାରର, ସାକ୍ଷୀ ତ ତୁମେ ଠାକୁର ମୋ ଜୀବନ ଚଲାପଥେ ତୁମେ ଏକା ସାହା ମୋର ।ଠା

କେମିତି କହିବି ପ୍ରଭୁ ତୁମେ ମୋତେ ନ ଗୃହିଁଛ କେତେ କଥା ବ୍ୟଥା ମୋର ସବୁ ତ ତୁମେ ସହିଛ ପିତା ବୋଲି ସ୍ନେହ ଦେଇ କରିଛ ମୋତେ ନିଜର ।୧।

ଭବସାଗରରେ ଦେବ ଜୀବନ-ତରୀ ଚାଲିଛି ତୁମ ନାମ ବତୀଘର ମୋତେ ପଥ ଦେଖାଉଛି ମାୟା ମୋହ ଭଉଁରୀରୁ ରଖୁଛ ତୁମେ ଠାକୁର ।୨।

ସୀମାହୀନ ଏ ଦିଗନ୍ତ ସେପାରେ ତୁମର ଘର ଶ୍ରୀଚରଣେ ଆଶା ମୋର, ତୁମେ ମୋର ମୁଁ ତୁମର ଯେତେ ଝଡ ଝଞା ଆସୁ ତୁମେ ତ ଅଛ ଠାକୁର, ଆଉ ବା କାହାକୁ ଡର ? ।୩।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାଳୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ରୀମତୀ ପ୍ରମିଳା ଚୋୈଧୁରୀ ବହୁପୁର ଶାଖା ସଂଘ

### ଆମ ବନ୍ଦନା ଘେନା କର (ସନ୍ନିଳନୀ ଗୀତିକା)

ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବ ! ଆମ ବନ୍ଦନା ଘେନା କର । ରାଜରାଜେଶ୍ୱର ! ଭକ୍ତ ଜୀବନର କର୍ଣ୍ଣଧାର ।ଠା

ଗଗନେ ପବନେ ଖେଳେ ହର୍ଷ ଜୁଆର ଆମେରିକା ଭାଇ ମା' ଆଜି ତତ୍ପର ହୁଦୟ-ତନ୍ଧୀରେ ବାଜେ ବଂଶୀ ତୁମର ।୧।

ବର୍ଣ୍ଣସ୍ଭିଲି ଭାବେ ମନେ ହୋଇବ ଧନ୍ୟ ଦେଖି ଭକ୍ତ ଭଗବାନ ପ୍ରେମ ମିଳନ ଆନନ୍ଦ ଉଲ୍ଲାସେ ନାଚେ ମନ ଆମର ।୨।

ଏ ଶୁଭ ଲଗନେ ଆଜି ହୋଇଛୁ ମେଳି କରେ ଘେନିଣ ଆସିଛୁ ବହାଣ ଥାଳି ସଜାଡି ରଖିଛୁ ସବୁ ପୃଜା ସମ୍ଭାର ।୩।

ହୃଦୟର ଆସନରେ ସଜାଇ ଦେବୁ ଗୋଟି ଗୋଟି ମନ କଥା ଖୋଲି କହିବୁ ଭାବର ଠାକୁର ତୁମେ ଦୟା ସାଗର ।ଧା

ଅହେତୁକ କୃପାମୟ କୃପା ବିତର ଭକତଙ୍କ ପାଇଁ କେତେ ଚିନ୍ତା ତୁମର ଇହ ପରକାଳର ତ ସାହା ଆମର ।୫। ଗୃହାସନେ କରୁଥିଲୁ ବ୍ୟଞ୍ଜି ସାଧନା ସଓାହକେ ଥରେ କଲୁ ସଂଘ ସାଧନା ସନ୍ନିଳନୀ ଷେତ୍ରେ ହେବ ଅନ୍ତ ପ୍ରତୀକ୍ଷାର ।୬।

କହିଛ ଠାକୁର ତୁମେ "ସଂଘବଈ" ହୁଅ କଳିକାଳେ ସାଧନାର ଏହା ହିଁ ଉପାୟ ତୁମ ଆଦେଶ ପାଳନ ଧର୍ମ ଆମର ।୭।

ଭକ୍ତ ସୟିଳନୀ ତୁମ ପ୍ରିୟ ଅନୁଷାନ ଜଗତଳୁ ଏହା ତୁମ ଅମୂଲ୍ୟ ଦାନ କରୁଣା ନିଧାନ ତୁମ କୂପା ଅପାର ।୮।

ହେଉ ଆମ ଦେହ ମନ ପ୍ରାଣ ପ୍ରୟୁତ ତୁମ ସେବା କରିବାକୁ ଦିବସ ରାତ୍ର ସେବା କରି ଧନ୍ୟ ହେଉ ଜନୁ ଆମର ।୯।

ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ହେଉ ପୂର୍ଷ ସଫଳ ସେବା କରିବାକୁ ଦିଅ ପ୍ରାଣରେ ବଳ ତୁମେ ଯବ୍ତୀ ଆମେ ଯବ୍ତ ଅଟୁ ତୁମର ।୧ଠା

ଅଜି ଏହି ଶୁଭ ଷଣେ କରୁ ମିନତି ତୁମ ଶ୍ରୀଚରଣେ ସଦା ରହୁ ଏ ମତି ହାତ ଧରି ନେବ ପାରି ଭବ ସାଗର ।୧୧।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ରୀମତୀ ସ୍ମିତା ସୁନ୍ଦରରାୟ ଆମେରିକା ସାରସ୍ପତ ସଂଘ

ଦୁଃଖକଷରେ ଧେର୍ଯ୍ୟ ହରାଅ ନାହିଁ । ଶ୍ରୀଗୁରୁ-ଭଗବାନଙ୍କ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରି କର୍ମଫଳ ଭୋଗ ସହ୍ୟ କରିବାକୁ ଅଭ୍ୟାସ କର । ସୁଖ ଅପେଷା ଦୁଃଖରେ ହିଁ ଜୀବର ଅଧିକ ମଙ୍ଗଳ ହୁଏ । ଦୈହିକ ବଳବୀର୍ଯ୍ୟ ବା ବିଦ୍ୟାବୁଦ୍ଧିର ଅଭିମାନ ନଷ୍ଟ ହୋଇ ନିର୍ଭରତାର ଭାବ ଦୁଃଖରେ ହିଁ ଅଧିକ ସହଜସାଧ୍ୟ ହୁଏ । ସକଳ ଅବୟାରେ ଆନନ୍ଦରେ ରହିବାକୁ ଅଭ୍ୟାସ କର ।

– ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିଠି (୩/୫୮)

ତୁମେ ସର୍ବତୋଭାବରେ ଭଗବାନଙ୍କଠାରେ ବା ଗୁରୁଙ୍କଠାରେ ଆତ୍ମନିବେଦନ କରିବାକୁ ଅଭ୍ୟାସ କର । ସର୍ବାବୟାରେ ତାଙ୍କର ନାମ ନେବାପାଇଁ ଚେଷ୍ଟା କର । କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଛଡା ଯେପରି ସଂସାରାସକ୍ତି ନ ଜନ୍ମେ । ସୁତରାଂ ସମୟ ସମୟରେ ନିତ୍ୟାନିତ୍ୟ ବିଗୃର କରିବ । ସତ୍ୟଲାଭପାଇଁ ବ୍ୟାକୁଳତା ହିଁ ୪କମାତ ଉପାୟ । ଆଶୀର୍ବାଦ କରୁଛି, ଦିନକୁ ଦିନ ତୁମର ଶୁଭବୁଦ୍ଧି ଉଦୟ ହେଉ ।

- ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିଠି (୩/୮୫)

# ଗୁରୁ ବା ବୁହୁଙ୍କ ସଂପର୍କରେ ଧାରଣା

ଗୋଟିଏ ଅନ୍ଧ ହାତୀର କାନରେ ହାତ ମାରି ମନେ କଲା ହାତୀଟି କୁଲା ପରି, ଆଉ ଜଣେ ଗୋଡକୁ ଧରି କହିଲା ଖମ୍ବ ପରି । ହାତୀଟିର ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପ କେହି ଜାଣିପାରିଲେ ନାହିଁ । ଆମ୍ନେମାନେ ମଧ୍ୟ ବିରାଟ ବୟୁଟିର ଅଂଶ ବିଶେଷକୁ ଖଣ୍ଡିତ ମନ ଦ୍ୱାରା ଧାରଣା କରିଥାଉ । ବିରାଟ, ଭୂମା ବା ବହୁଙ୍କର ରୂପ ଯେ କିପରି ଅସାଧାରଣ ତାହା କଲ୍ପନା କରିବା ଅସମୃବ । ପ୍ରତ୍ୟେକଙ୍କ ଧାରଣା ଅନୁସାରେ ଆମ୍ନେମାନେ ଗୋଟିଏ ସିନ୍ଧାନ୍ତରେ ଉପନୀତ ହେଉ । ଏହି ଭାବରେ ଗୁରୁ ବା ବହୁଙ୍କର ମର୍ଯ୍ୟାଦା ଆମ୍ନେମାନେ ୟୁଣ୍ଡ କରିଥାଉ । ଆମ୍ନମାନଙ୍କର ବକ୍ଷୁ ସମ୍ମୁଖରେ ପ୍ରତିଭାତ ରୂପ ଓ ସ୍ୱରୂପ ଗୋଟିଏ ବୟୁ ନୁହେଁ । ସ୍ୱରୂପ ସାକ୍ଷାତ୍କାର କରିବାକୁ ହେଲେ ଅହଂକୁ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପେ ବିଲୟ କରିବାକୁ ହେବ । ଜଳ ସୀମାବନ୍ଧ ୟାନ ବା ପାତ୍ରରେ ରଖିଲେ ସୀମିତ ରୂପ ଧାରଣ କରେ । କିନ୍ତୁ ଜଳର ଆକାର ପାତ୍ର ପରି ନୁହେଁ । ମନର କାର୍ଯ୍ୟ ହେଲା ଅଖଣ୍ଡକୁ ଖଣ୍ଡ ରୂପେ, ଅନନ୍ତକୁ ସାନ୍ତ ରୂପେ, ବ୍ୟାଓକୁ ସୀମାବନ୍ଧ ରୂପେ ଦେଖିବା । ଏହି କାରଣରୁ ଅତିମାନସ ସତ୍ତାକୁ ଉଠି ନ ପାରିଲେ ସ୍ୱରୂପର ସାକ୍ଷାତ୍ ଦର୍ଶନ ହୋଇପାରେନାହିଁ । ଆମ୍ନେମାନେ ନାମ ଓ ରୂପରେ ଆବନ୍ଧ । କିନ୍ତୁ ଯାହାଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ନାମରୂପର ଅତୀତ, ତାଙ୍କ ସଂପର୍କରେ ଆମର କୌଣସି ଧାରଣା ନାହିଁ । ଆମ୍ନେମାନେ ଗୁରୁଙ୍କୁ ମନଗଢା ମୂର୍ତ୍ତିରେ କରୁ । ବହୁଙ୍କୁ ଦେହବିଶେଷରେ ଆବନ୍ଧ କରି ତୃତ୍ତି ଅନୁଭବ କରୁ ।

ପଥମେ ଗୁରୁଙ୍କ କଥା ଆଲୋଚନା କରିବା । ଗୁରୁ କିଏ ? ଏକମାତ ଭଗବାନ ହିଁ ଗୁରୁ । ଗୁରୁଙ୍କର ଦୁଇଟି ରୂପ । ପଥମଟି ହେଲା ତୈତ୍ୟ ଓ ଅନ୍ୟଟି ହେଉଛି ମହାନ୍ତ । ସଦଗୁରୁଙ୍କର ଧ୍ୟାନମକ୍ଷ୍ରୁଡିକ ଯଦି ଆମେ ନିବିଷ ଚିତ୍ତରେ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରିବା ତେବେ, ଗୁରୁଙ୍କ ସୂର୍ପର ଆଭାସ ମନସନୁଖରେ ଭାସି ଉଠିବ । ଗୁରୁଙ୍କର ସୂର୍ପ ହେଉଛି ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦଘନ । ସତ, ଚିତ ଓ ଆନନ୍ଦ ଘନୀଭୂତ ହୋଇ ଆମର ନୟନଗୋଚର ହୁଅନ୍ତି । ଗୁରୁଙ୍କର ସ୍ୱରୂପ ଅବଧାରଣ କରିବା ସହଜ କଥା ନୁହେଁ । ଚମଚ୍ୟୁରେ କେବଳ ମାତ ରୂପ ପତିଭାତ ହୁଏ । କିନ୍ତୁ ସ୍ୱରୂପ ଦେଖିବାକୁ ହେଲେ ଦିବ୍ୟଚୟୁର ପୟୋଜନ ହୁଏ । ଜଗଦ୍ଗୁରୁ ଶୀକୃଷ୍ଟ ପପନୃଶିଷ୍ୟ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ଦିବ୍ୟଚୟୁ ପଦାନ କରି ସ୍ୱରୂପ ସାକ୍ଷାତ୍କାର କରାଇଥିଲେ । ରୂପ ସମୟଙ୍କ ସନ୍କୁଖରେ ପକଟିତ । କିନ୍ତୁ ସ୍ୱରୂପ ହୁଜାର ମଧ୍ୟରେ ଜଣେ ମାତ ସାକ୍ଷାତ୍ କରିବାକୁ ସମର୍ଥ ହୁଅନ୍ତି । ଗୁରୁଙ୍କୁ ପଞ୍ଚଭୌତିକ ଦେହ ଭିତରେ ସମୟେ ଦର୍ଶନ କରନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ବିଶୁରୂପ ଦର୍ଶନ କରିବାର ଶକ୍ତି କେତେଜଣ ବା ଲାଭ କରିଛନ୍ତି? ସଂୟତ ମନବୃଦ୍ଧି ଦ୍ୱାରା ଗୁରୁଙ୍କର ସୃର୍ପ ସକ୍ଷାତକାରର ଯୋଗ୍ୟତା ଲାଭ ହୁଏ । ସେତେବେଳେ ପାକ୍ତ ମନବୃଦ୍ଧି ଦ୍ୱାରା ଗୁରୁଙ୍କ ଦର୍ଶନ ହୁଏ । ଗଗନ ସଦ୍ଶ ବ୍ୟାୟ ଚୈତନ୍ୟଙ୍କୁ ଦେହ ବିଶେଷରୂପେ ଧ୍ୟାନ କରି ଆମ୍ବେମାନେ ଏହାକୁ ଚରମ ମନେକରୁ । ବ୍ୟଞ୍ଚିଚୈତନ୍ୟ ର୍ପରେ ବା ତାଙ୍କୁ କେତେଜଣ ଦର୍ଶନ କରିପାରନ୍ତି ? ଭତ୍ତାନୁକଂପାରେ ସେ ଅନନ୍ତ ସାନ୍ତ ମୂର୍ତ୍ତି ଧାରଣ କରନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ସେଥିରେ ଯଦି ଆମେ ଏହି ସିଦ୍ଧାନ୍ତରେ ପହଞ୍ଚିବା ଯେ, ସାନ୍ତ ରୂପ ଛଡା ଗୁରୁଙ୍କର ଅନ୍ୟ କୌଣସି ରୂପ ନାହିଁ, ଅର୍ଥାତ ବିଶୃର୍ପକୁ ଉପେକ୍ଷା କରୁ, ତାହେଲେ ବିଚାର ଏକବାର ଭୁଲ ହୋଇଯିବ । ଗୁରୁଙ୍କର ବ୍ୟକ୍ତ ରୂପ ଯେପରି ସତ୍ୟ, ସେହିପରି ମଧ୍ୟ ଅବ୍ୟକ୍ତ ରୂପ । ଏହା ହିଁ ଏକମାତ ସତ୍ୟ । ନେତି, ନେତିର ଯେ କୌଣସି ମୂଲ୍ୟ ନାହିଁ ଏ ଧାରଣା ଯୁକ୍ତିସଙ୍ଗତ ନୁହେଁ । ଆମେ ଆମ ମନର ମାପକାଠିରେ ଗୁରୁଙ୍କର ରୂପ ବର୍ଣ୍ଣନା କରୁ । କିନ୍ତୁ ଅସଲ ଗୁରୁମୂର୍ତ୍ତି ଆମର ମନର ପରିମାପାନୁଯାୟୀ କିପରି ଭାବରେ ହେବ ? 'ପୂର୍ଣ୍ଣମୁଦଚ୍ୟତେ' ଏହି କଥାଟିର ନିଷ୍ଟୟ ତାପ୍ତର୍ଯ୍ୟ ଅଛି । ଦର୍ଶନରେ ମଧ୍ୟ ୟର ଭେଦ ଅଛି । ବ୍ୟକ୍ତ ରୂପ, ଅବ୍ୟକ୍ତ ରୂପ, ପୁରୁଷୋତ୍ତମ ରୂପ - ଏହି ତିବିଧ ରୂପର କଥା ଜଗଦ୍ଗୁରୁ ଭଗବାନ ନିଜେ ବ୍ୟକ୍ତ କରିଛନ୍ତି । ତେଣୁ ଭଗବାନଙ୍କର ଉକ୍ତି ଆମ୍ବେମାନେ କାଞ୍ଛାଞ୍ଜ କରିବା ଶାୟବିରୁଦ୍ଧ । ବୃତ୍ତିନିରୋଧ ଓ କଲ୍ପନା ନିରୋଧ ଯେ ଶାୟରେ ଅଛି, ଏହାର ମଧ୍ୟ ଗଭୀର ତାତ୍ରର୍ଯ୍ୟ ଅଛି । ଆମ୍ମାନଙ୍କର ଦେଖାରୂପ ଏବଂ ଭଗବାନଙ୍କର ଦେଖିବା ରୂପ ମଧ୍ୟରେ ଅନେକ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଅଛି । ଆମର ମାନସିକ ଧାରଣା ବା କଲ୍ପନାକୁ ଅତିକମ କରି ଗୁରୁଙ୍କର ସ୍ୱରୂପ ଜ୍ୟୋତି ଚିଦ୍ଗଗନରେ ବ୍ୟାୟ ହୋଇଉଠେ । ଗୁରୁଙ୍କର ଅନନ୍ତ ରୂପଛଟାରେ ଆମ୍ବେମାନେ ଦିଗହରା ହୋଇପଡ଼ । ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ପରି ଭୟ, ପକଂପ ସେହି ସମୟରେ ଆସି ଶରୀରରେ ପବେଶ କରେ । ରୂପ ସଂବେଗର ପାର୍ଥନା ପାଣରୁ ଉଦ୍ଗତ ହୁଏ । ଆଉ ସହି ପାରିବି ନାହିଁ, ଏହିଁ ଉକ୍ତି ଜୀବର କଣରୁ ସ୍ୱତଃ ଉତ୍ଥତ ହୁଏ ।

ବୃଷି ନିରୋଧ କରି ନିର୍ବିକଳ୍ପ ଭୂମିରେ ଆରୋହଣ କରି ନ ପାରିଲେ ଗୁରୁଙ୍କର ସ୍ୱରୂପ ସାଷାତ୍କାର ହୁଏନାହିଁ । ରୂପ ଆମେ ଞୂଳଚକ୍ଷରେ ଦେଖିପାରୁ । କିନ୍ତୁ ସ୍ୱରୂପ ଦେଖିବାକୁ ହେଲେ ଆବୃତ୍ତ ଚକ୍ଷର ଆବଶ୍ୟକତା ଅଛି । ଗୁରୁଙ୍କର କୃପାରେ ବା ଅନୁଗ୍ରହରେ କେବଳ ସ୍ୱରୂପ ଦର୍ଶନ ହୁଏ । କିନ୍ତୁ ଅନୁଗ୍ରହ ସମୟଙ୍କ ପତି ହୁଏନାହିଁ । ତେଣୁ ସ୍ୱରୂପ ଦର୍ଶନର ଅଧିକାରୀ ବହୁ ବିରଳ । ଦର୍ଶନ ମଧ୍ୟରେ ରୂପ ଓ ସ୍ୱରୂପ ଦର୍ଶନ ଦୁଇଟି ଦିଗ ଅଛି । ସମ୍ୟକ୍ ଦର୍ଶନ କହିଲେ ରୂପ ଓ ସ୍ୱରୂପ ଦର୍ଶନ ଉଭୟକୁ ବୁଝାଏ । ବ୍ୟଷ୍ଟି ରୂପ ଦର୍ଶନର ଶେଷ ନାହିଁ । ତାପରେ ଅଛି ବିଶ୍ୱରୂପ ବା ବିରାଟ ରୂପର ଦର୍ଶନ । ଏହି ରୂପ ଦର୍ଶନ ପାଇଁ ଗୁରୁଙ୍କର ଅନୁଗ୍ରହ ହିଁ ଏକମାତ୍ ସମ୍ବଳ ।

ଦେହ ରୂପରେ ଗୁରୁ ଯେପରି ଅଛନ୍ତି. ଦେହାଭ୍ୟନ୍ତରରେ ଚୈତନ୍ୟ ରୂପରେ ମଧ୍ୟ ସେ ସେହିପରି ବିଦ୍ୟମାନ । ରୂପର ଅବଧି ବା ଶେଷ ନାହିଁ । ମନ ଓ ବୂଛି ଯେତେ ଶୁଛ ଓ ପରିମାଜିତ ହେବ, ଗୁରୁଙ୍କର ଅପରୂପ ସେହି ପରିମାଣରେ ଅଧିକରୁ ଅଧିକ ପରିହ୍ମଟ ହେଉଥିବ । ରୂପରେ ସେହି, ଅରୁପରେ ସେହି, ପୁଣି ସ୍ୱରୁପରେ ସେହି ଏବଂ ସେ ମଧ୍ୟ ଅପରୂପ, ଅନିର୍ବଚନୀୟ । ଅନୁଭୂତିର ଏହି ଓଉକୁ ଉଠିଲେ ଆଉ ଛାନ, ରୂପ ଇତ୍ୟାଦିର କୌଣସି ଦ୍ୱୟ ରହିବ ନାହିଁ । ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ବିଷୟରେ ଯେପରି ତାଙ୍କୁ ଧାରଣ କରିପାରିବ ପୁଣି ଅବିଷୟ ଭାବରେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କୁ ବୁଝିପାରିବ । ମୋଟକଥା ଏହି ଯେ ମୁଁ ଗୁରୁଙ୍କୁ ପୂର୍ଣ ଭାବରେ ବୁଝିପାରିଛି ଓ ଦେଖିପାରିଛି କହିଲେ ଚଳିବ ନାହିଁ । ମୁଁ ଯେ ଗୁରୁଡ୍ଡ୍ ବୁଝିବାର ଶେଷସୀମାରେ ପହଞ୍ଚିପାରିଛି ଏ କଥା କେହି କହି ପାରିବେ ନାହିଁ । ଉପନିଷଦ୍ରେ ଉଚ୍ଚ ଅଛି ଯେ 'ଯସ୍ୟାମତଂ ତସ୍ୟ ମତଂ ମତଂ ଯସ୍ୟ ନ ବେଦ ସଃ' । ଯେ ତାଙ୍କୁ ଜାଣିପାରିଛି ବୋଲି କୁହେ ସେ କିଛି ତାଙ୍କ ବିଷୟରେ ଜାଣି ନ ଥାଏ ବରଂ ଯେ ତାଙ୍କ ବିଷୟରେ କିଛି ଜାଣିନାହିଁ ବୋଲି ପ୍ରକାଶ କରେ ସେ ପ୍ରକୃତରେ କିଛି ଜାଣିଥାଏ । ପ୍ରକୃତରେ ସ୍ୱରୂପ ହେଉଛି ଜ୍ଞାନାତୀତ । ଅଜ୍ଞାନୀମାନେ ମନେ କରନ୍ତି ଯେ ଗୁରୁଙ୍କର ସମୟ ବିଷୟ ସେମାନେ ବୁଝିଛନ୍ତି ଓ ଜାଣିଛନ୍ତି । ଅହଂକାର ବଶରୁ କେହି କେହି ଗୁରୁଙ୍କୁ ଜାଣିପାରିଛନ୍ତି ବା ଚିହ୍ନିଛନ୍ତି ବୋଲି ପ୍ରକାଶ କରିଥାନ୍ତି । ଜାଣିବାର ଅଭିମାନ ଓ ଜାଣିବା ଏକ କଥା ନୁହେଁ । ମୁଁ ଯେ ଏକମାତ୍ର ଗୁରୁଙ୍କର ଅଭିପାୟ ବୁଝିପାରିଛି – ଏହା ହେଉଛି ଅଭିମାନର କଥା । ମୋ ବ୍ୟତୀତ ଗୁରୁକୁପାର ଅଧିକାରୀ ଆଉ କେହି ହୋଇପାରିବେ ନାହିଁ । ଏପରି ଧାରଣା ହେଲେ ଗୁରୁଙ୍କୁ ସଙ୍କୀର୍ଷ କରିଦିଆଯାଏ । ଉଦାର ଓ ଅସାଂପ୍ରଦାୟିକ ଦୃଷ୍ଟରେ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ହୁଏ । ବୁଛିର ଦୋଷଯୋଗୁ ସଙ୍କୀର୍ଷ ସାଂପ୍ରଦ୍ୱ ଦୃଷ୍ଟ ପହାର ପ୍ରବିର ବୋରିଥାଉ । ଯେତେ ପ୍ରକାର ସ୍ୱନ୍ଧ ତାହା ଏହି ମାନସିକ ସଙ୍କୀର୍ଷତାର ହିଁ ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ ।

ସମୟଙ୍କର ଏହି ଅଭିମାନ ଯେ ଗୁରୁଙ୍କୁ ମୁଁ ଯେପରି ବୁଝିପାରିବାକୁ ସକ୍ଷମ ହୋଇଛି ଜଗତରେ ଆଉ କେହି ସେପରି ବୁଝିପାରିନାହାନ୍ତି । ଅହଂକାର ନାଶ କରିବା ପରିବର୍ତ୍ତେ ଆମେ ସମୟେ ଅହଂକାରୀ ହୋଇପଡ଼ । ଅଥଚ ଅହଂକାରୀ ହେଲେ ଗୁରୁତର୍ତ୍ତ ତ ବୁଝିବା ଦୂରର କଥା, ସ୍ୱରୂପ ଜ୍ଞାନ ପାଓିର ଆଶା ମଧ୍ୟ ସୁଦୂରପରାହତ । ଯେ ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ୱାତୀତ ତାହାଙ୍କୁ ନେଇ ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ୱର ସୃଷ୍ଟି ବେଶୀ ହୁଏ । ସେହି କାରଣରୁ ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ୱାତୀତ ଓ ଗଗନ ସଦ୍ଶଙ୍କୁ ବୁଝିବାକୁ ହେଲେ ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ରର ଉପରକୁ ଉଠିବାକୁ ହେବ । ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ରର ଉପରକୁ ଉଠିବାର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ଅହଂକାରକୁ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବେ ବିସର୍ଜନ ଦେବା । ଗୁରୁଭକ୍ତଙ୍କର ପକୃତ ପରିଚୟ ଦେବାକୁ ହେଲେ ଦେଖିବାକୁ ହେବ ଯେ ପକୃତରେ ଭକ୍ତଟି ଅହଂକାରଶୂନ୍ୟ କି ନା ? ମୁଁତ୍ୱ ବା ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱକୁ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବେ ଯେ ବିଲୟ କରିଛନ୍ତି ସେ ହେଉଛନ୍ତି ପକୃତ ଗୁରୁଭକ୍ତ । ଜଗଦ୍ଗୁରୁ ଏହି ପକାର ଆଧାର ବା ଯତ୍ତ୍ର ପାଇଲେ ଜଗତରେ ତାଙ୍କର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ସିଦ୍ଧ କରିପାରନ୍ତି । ଯେ ମନବୃଦ୍ଧିର ଅତୀତ ସେମାନଙ୍କୁ ନେଇ ମନୋମତ ୍ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଯେତେ ହୋଇଛି ସେହିଠାରେ ଗଞ୍ଜୋଳର ସୂଞ୍ଜି । ଏଣୁ ସ୍ପର୍ପ ସାକ୍ଷାତ୍ର ଉପାୟ ସୃର୍ପ ସଦ୍ଗୁରୁ ବାରମ୍ବାର ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱ ଲୟ କରିବାକୁ ଉପଦେଶ ପଦାନ କରିଛନ୍ତି । ଅହଂଦ୍ୱର ନିରସନରେ ସ୍ୱରୂପର ଜାଗରଣ ହୁଏ । ଗୁରୁ ବା ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆମେ କେହି ଠିକ୍ ଭାବରେ ବୁଝିପାରିନାହୁଁ । ବୁଝିବାକୁ ଚେଷା ମଧ୍ୟ କରିନାହୁଁ । ପୁରୁଷକାର ବା ଚେଷା ଦ୍ୱାରା ତାହାଙ୍କୁ ବୁଝିଁବାକୁ ଗଲେ ଏହା ଉପଲବ୍ଧି ହେବ ଯେ ଗୁରୁ ଚେଷ୍ଖଲଭ୍ୟ ନୁହନ୍ତି । ନିଜର ପୃଥକ୍ ସତ୍ତାକୁ ବିଶ୍ୱସତ୍ତାରେ ମିଳାଇ ଦେବାକୁ ହେବ । ତାହାପରେ ଗୁରୁସତ୍ତାର ଆବିଭାବ ବା ଆଗମନ ସମ୍ବ ହେବ । ଯଦି 'ମୁଁ-କାର' ଭାବ ମନ ମଧ୍ୟରେ ଛାନ ପାଇବ ତେବେ ଗୁରୁଙ୍କର ଛାନ ସେଠାରେ ରହିପାରିବ ନାହିଁ । ଗୁରୁଙ୍କ ଦ୍ୱାହି ଦେଇ ଆମେ ପତୀକ ଗୁରୁଙ୍କ ସିଂହାସନରେ ଆମର ଅହଂକାରକୁ ବସାଇଅଛୁ । ନିଃଶେଷ ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱଲୋପର ସାଧନା ହେଉଛି ଆମ୍ନମାନଙ୍କର ଏକମାତ ସାଧିନା । ଏହି ସାଧନ-ପଥରେ ଗୁରୁଙ୍କ ସ୍ୱରୂପର ସାକ୍ଷାତ୍ ଘଟେ । ନିଜର ବକ୍ତବ୍ୟ ବନ୍ଦ କରି ଗୁରୁ କଣ ଉପଦେଶ ଦେଉଛନ୍ତି ତାହାକୁ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରି ଶୁଣିବାକୁ ହେବ । ମନେ ମନେ ଓ ଶାନ୍ତ ନୀରବ ପରିବେଶରେ ଏହି ସାଧନା କରିବାକୁ ହେବ । ଦ୍ୱନ୍ଦ କୋଳାହଳ ରାଜ୍ୟରେ ଏହି ପକାର ସାଧନା ଚଳିବ ନାହିଁ। ଆମ ସମୟଙ୍କର ମନେ ରଖିବାକୁ ହେବ, 'ମହିମା ତବ ଗୋଚର ଶୁଦ୍ଧ ମନେ'। ବାୟବିକ୍ ଶୁଦ୍ଧ ମନରେ ହିଁ ଗୁରୁଙ୍କ ମହିମା ଗୋଚରୀଭୂତ ହୋଇଥାଏ । ଅଶୁଦ୍ଧ ମନରେ କୌଣସିପକାରେ ଗୁରୁଙ୍କ ମହିମା ବିଘୋଷିତ ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ । ବିଶ୍ରଷ ଭୂମିରେ ମୂଁତ୍ୱଳ ନ ଫୁଟାଇ ଗୁରୁଙ୍କ ମହିମା ବା ଗୁରୁତ୍ତ୍ୱଳୁ ଫୁଟାଇବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ଗୁରୁଙ୍କୁ ନିଜ ହୁଦୟ ଆସନରେ ବସାଇ ମୁଁତୃର ବିଲୋପ କରିବାକୁ ହେବ ।

ଗୁରୁ ଯେପରି ବାକ୍ୟ ଓ ମନର ଅତୀତ ସେହିପରି ବୁହୁ ମଧ୍ୟ 'ଅବାଂମାନସଗୋଚର' । ଗୁରୁ ଏବଂ ବୁହୁ ଗୋଟିଏ କଥା । ବର୍ତ୍ତମାନ ବୁହୁସାଷାତ୍କାର ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଗୋଟିଏ ଦୁଇଟି କଥା କୁହାଯାଇପାରେ । ଗୁରୁ-ବୁହୁ-ଜୀବ ଏସବୁର ସାମାନ୍ୟ ଞ୍ଜାନ ସମୟଙ୍କର କିଛି କିଛି ଅଛି । ବିଶେଷ ଞ୍ଜାନ ଲାଭ ପାଇଁ ସାଧନାର ଆବଶ୍ୟକତା । ସେହି ସାଧନାରେ ପୁଣି ଯଦି ଅହଂକାରର ପ୍ରାବଲ୍ୟ ଘଟିଯାଏ ତେବେ ବୁହୁସାଷାତ୍କାର ସୁଦୂରପରାହତ । ବୁହୁ ନିଜକୁ ବୁହୁ ମନେ କରିପାରନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ମଳିନ ଚିତ୍ତରେ ଜୀବ ନିଜକୁ ବୁହୁ ବୋଲି ଭାବିବାର ଅଧିକାର ନାହିଁ । ମୁଁ ନିଜେ ଯାହା ନୁହେଁ ସେ କଥା ଭାବିବା ମିଥ୍ୟାଚାର ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କିଛି ନୁହେଁ । କେବଳ ଭାବନା ବା ବିଚାର ଦ୍ୱାରା ସେଉଁ ଭାବନାର ମୂଳରେ ରହିଛି ଅହଂକାର) ସୁରୂପ ସାଷାତ୍କାର ଲାଭ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । ଯଥାର୍ଥ ଅଧିକାରୀ ହିଁ ଏହି ସାଷାତ୍କାର

ଲାଭକରିପାରନ୍ତି । ଖାଞ୍ଜି 'ମୁଁ' ଏବଂ ବହୁଚୈତନ୍ୟ ଏକ କଥା । କିନ୍ତୁ ବହୁଚୈତନ୍ୟ ବିଷୟରେ ବିଶେଷ ଜ୍ଞାନ ଲାଭ କରିବାର ଯୋଗ୍ୟ ଅଧିକାରୀ କିଏ ? ସାଧନ ଚତ୍ରଷୟ ଅଧିକାରୀ ସାଧକ ଯଦି ଅଭିମାନ ପରିତ୍ୟାଗ ନ କରି ସାଧନପଥରେ ଅଗସର ହୁଅନ୍ତି ତାଙ୍କର ଜୀବନରେ ସିଦ୍ଧି ଲାଭ ଘଟିବ ନାହିଁ । ବହ୍ଚୈତନ୍ୟର ଅପରୋଷ ଅନୁଭୂତି କୌଣସି ମାନସିକ ବୃତ୍ତି ଦ୍ୱାରା ଲାଭ କରଯାଇପାରେନାହିଁ । ବ୍ଭିଞ୍ଜାନ ଯଥାଥି ବହୁଞ୍ଜାନ ନୁହେଁ । ବାକ୍ୟ, ମନ, ବ୍ଭି ଏହାର ପତିବନ୍ଧକ । ଏହି ପତିବନ୍ଧକର ନିରସନ ହେବା ଏକାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ । ମନର ବୃତ୍ତିରହିତ ଅବି୍ଷାରେ ସୃତଃସିଦ୍ଧ ବହୁଞ୍ଜାନର ୟୁର୍ତ୍ତି ଘଟେ । ପ୍ରତିବନ୍ଧକ ଦୂରୀକରଣ ବ୍ୟାପାରରେ ଅହଂକାର ରହିଲେ ଚଳିବ ନାହିଁ । ମୋଟକଥା, ସାଧନା କରିବା ବେଳେ ସାଁଧନାର ଅଭିମାନ ଜାଗିଲେଁ ମହାବିପଦ ଉପଛିତ ହୁଏ । ବିଚାର କରି କୂପା ପସାଦ ବା କୂପା ଅନୁଗହ ପାଇଁ ଅପେଷା କରିବାକୁ ହେବ । ବିଚାରରେ ମଧ୍ୟ ଭୁଲ୍ ରହିପାରେ । ଭୁଲ୍ ବିଚାରରେ ଭୁଲ୍ ଫଳ ମଧ୍ୟ ଭୋଗ କରିବାକୁ ହୁଏ । ଅହଂକାର ନିର୍ସନ ପାଇଁ ଗୁରୁବାଦର ସ୍ୱୀକୃତି । ମୋଟକଥା, ବ୍ୟକ୍ତି ବହୁଙ୍କ ନିକଟରେ ପଣତ ହେବାକୁ ହେବ । ସାଧନା ଦ୍ୱାରା ନିଜକୁ ବତ ବୋଲି ନ ଭାବି ଗୁରୁ ହିଁ ଏକମାତ ଶେଷ ଉପାସ୍ୟ ସତ୍ତା ବୋଲି ଭାବିବାକୁ ହେବ । ସଂୟାରଯୁକ୍ତ ମନର ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ଗାହ୍ୟ ନୁହେଁ । ଏହିଠାରେ ନିରପେଷ ବ୍ୟକ୍ତ ବହୁଙ୍କର ନିର୍ଦ୍ଦେଶର ଆବଶ୍ୟକତା ଅଛି । ଚାପରାଶ୍ ସମୟଙ୍କ ଭାଗ୍ୟରେ ମିଳି ନ ଥାଏ । ତେଣୁ ସମୟେ ଇଛା କଲେ ମଧ୍ୟ ବହୁଞ୍ଜାନୀ ହୋଇପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ସ୍ୱୟଂ ଯେ ବହୁ, ସେ କେବଳ କହିପାରନ୍ତି ଯେ ସମୟ ଜୀବଜଗତ୍ ହିଁ ବହୁଁ । ଏକଥା ନୁହେଁ ଯେ, ଯେ ୍ଳେହି ଯାହାକୁ ତାହାକୁ ବହୁ କହିପାରେ । ବହୁଞ୍ଜାନ ଲାଭ କରିବାକୁ ହେଲେ ସଂୟାରମୁକ୍ତ ହେବାକୁ ପଡିବ । ଅତିମାନସୟରକୁ ଉଠିପାରିଲେ ବହୁଞ୍ଜାନ ଲାଭ କରାଯାଇପାରେ । ଆମେ ବିଚାର କରି ଦେଖିଲେ ଆମର ମନ ସ୍ୱାର୍ଥାନ୍ଧ ପରଛିଦାନେ,ଷଣକାରୀ ଭାବରେ ସର୍ବଦା ବୃଡି ରହିଛି । ଏଣୁ ଏହି ମନର ଗତି କେତେଦୂର ବା ଯାଇପାରିବ ? ନିଜ ମନର କଲ୍ଧନା ବା ଧାରଣା ନେଇ ବ୍ୟୁବିଚାର କଲେ ଚଳିବ ନାହିଁ । ଆୟବାକ୍ୟ ବା ଗୁରୁବାକ୍ୟର ଅନୁସରଣ କରିବାକୁ ହେବ । ବହୁବିଚାରର ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ ଶାୟୀୟ ଶିଝାଚାରସୟତ ପଦ୍ଧତି ଅଛି । ସେଇ ପଦ୍ଧତିକୁ ଅସ୍ୱାକାର କରି ସାମାନ୍ୟ ବିଧି ଓ ବିଶେଷବିଧିର ତାହୂର୍ଯ୍ୟ ବୁଝାଯାଇପାରେନାହିଁ । ଆୟବାକ୍ୟ ଅଭାନ୍ତ ସତ୍ୟ, କିନ୍ତୁ ଆଓପୁରୁଷ ସଚରାଚର ମିଳନ୍ତି ନାହିଁ । ଗୁରୁବାକ୍ୟ, ରଷିବାକ୍ୟ ଓ ଆଓବାକ୍ୟ ଏକ ଅଟେ । ଆମ ସମୟଙ୍କର ଏ ବିଷୟରେ ସାମାନ୍ୟ ଜ୍ଞାନ ଅଛି । ଯଥାର୍ଥ ଞ୍ଜାନୀ ବା ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ଖୁବ୍ ବିରଳ । ଅପୂର୍ବ ବିଧି, ନିୟମ ବିଧି ଓ ପରିସଂଖ୍ୟା ବିଧି - ଏସବୁ ବିଧିଗୁଡିକ ଶାୟ୍ସମନତ । ଅଶାସ୍ତ୍ରୀୟ ବିଧି କେବେହେଲେ ଗହଣୀୟ ନୁହେଁ । ଅପରିଶୁଦ୍ଧ ମନ ନେଇ ଯାହା ଚିନ୍ତା କରାଯାଏ ବା କଲ୍ପନା କରାଯାଏ ତାହାକୁ ବିଚାର କୁହାଯାଏ ନାହିଁ । ନିତ୍ୟାନିତ୍ୟ ବ୍ୟୁବିବେକ ହିଁ ଯଥାର୍ଥ ବିଚାର । ଏହି ବିଚାରପଦ୍ଧତି ବ୍ୟୁଞ୍ଜ ଗୁରୁଙ୍କଠାରୁ ଶୁଣିବାକୁ ହେବ । ନିର୍ବିକକ୍ଷ ଭ୍ମିରେ ଆର୍ଢ ଅପରୋଷାନୁଭୃତି ସଂପନ୍ନ ସାଧକଙ୍କୁ ଅତିମାନବ କୁହାଯାଏ । ଅତିମାନସ ୟରରେ ଆର୍ଢ ହେବା ସବୁ ସାଧକଙ୍କ ପଷେ ସମ୍ବପର ନୂହେଁ । ପୂତୈଷଣା, ବିଭୈଷଣା ଏବଂ ଲୋକୈଷଣା ତ୍ୟାଗ ଯାହାଙ୍କର ହୋଇନାହିଁ, ସେମାନେ ବହୁଞ୍ଜାନ ଲାଭର ଅଧିକାରୀ ହୋଇ ପାରିବେନାହିଁ । ଗୁରୁସତ୍ତା ବା ବହୁସତ୍ତାର ଧାରଣା କରିବାକୁ ହେଲେ ଶାୟ ଏବଂ ଶାୟମୂର୍ତ୍ତି ଗୁରୁଙ୍କ ନିକଟକୁ ଯିବାକୁ ହେବ । ଅହଂକାରୀଙ୍କୁ ବହୁଞ୍ଜାନୀ କୁହାଯାଇପାରିବ ନାହିଁ । ଯଥାର୍ଥ ବହୁଞ୍ଜାନ ଅର୍ଜନ କରିବାକୁ ହେଲେ ଶାୟପାଠ ବା ଶାୟଶବଣ କରିବାକୁ ହୁଏ । ଏହି ଶବଣ ଗୁରୁଙ୍କ ଶୀମୁଖରୁ ଗହଣ କରିବା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ନଚେତ୍ ଅଭୀଷ୍ଟ ଫଳ ଲାଭରୁ ବଞିତ ହେବାକୁ ପଡିବ । ବହୁଞ୍ଜାନାନୁକୁଳ ସଂୟାର ଲାଭ କରି ପରିଶେଷରେ ସେହିଁ ସଂୟାରକୁ ବିଲୀନ କରିବା ପରେ ଯାହା ଅବଶିଷ୍ଟ ରହିବ ତାହାର ନାମ ହିଁ ବହୁଞ୍ଜାନ । ଏହି ଧାରଣା -ବାକ୍ୟାତୀତ, ମନାତୀତ, ବୃଦ୍ଧିର ଅତୀତ ଏକ ଅନିର୍ବଚନୀୟ ଧାରଣା । ଏହି ଧାରଣାର ଅଧିକାରୀ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଭାଗ୍ୟବାନ୍ ।

> ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ୱୀ ଉମେଶ ଚନ୍ଦ୍ର ସାମନ୍ତରାୟ ସଂପାଦକ ନୀଳାଚଳ ସାରସୃତ ସଂଘ, ପୂରୀ

ମାନବ ଜୀବନ ସଂଶୟରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ । ଅପରୋକ୍ଷ ଅନୁଭୂତି ବ୍ୟତୀତ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବରେ ସଂଶୟ କାହାରି ହେଲେ ନଙ୍ଖ ହୁ ଏନାହିଁ । ତେବେ ସନ୍ତ୍ୱଗୁଣର ତାରତମ୍ୟ ଅନୁସାରେ କେତେବେଳେ ବେଶୀ କେତେବେଳେ କମ୍ ତୁ ଏ । ଜୀବନ ରହସ୍ୟ ଅବଗତ ହୋଇ ନିଷା ଓ ବିଶ୍ୱାସ ଏକମୁଖୀ ରଖିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କର । ଅଳ୍ପ ଚେଷ୍ଟାରେ ହାତ ଛାଡିଦିଅ ନାହିଁ । ତୁମର ହାତ ଧରି ରଖିବାର ସୁଯୋଗ ଦିଅ, ତାହାହେଲେ ଆଉ ପଡିଯିବାର ଭୟ ରହିବ ନାହିଁ ।

– ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିଠି (୩/୬୧)

## ଆମ ପ୍ରିୟ ଠାକୁର

ଜୀବନରେ କେତେ କଷ୍ଟ ସହିଛନ୍ତି ସେ ରଖିଯାଇଛନ୍ତି ମୁକ୍ତିର ପଥ ଯେ ସେ ତ ଆମ ପିୟ ଠାକୁର ।୬।

କରିଯାଇଛନ୍ତି ସଂଘ ସମ୍ମିଳନୀର ବ୍ୟବସ୍ଥା ସେ ସେହି ସ୍ଥାନେ ଚିର ଜୀବନ୍ତ ତାଙ୍କର ଲୀଳା ଯେ ସେ ତ ଆମ ପିୟ ଠାକୁର ।୭।

ରଖିଯାଇଛନ୍ତି ଭକତ ଲାଗି ଅମୂଲ୍ୟ ଉପଦେଶ ସେ ବୁଝାଇଛନ୍ତି ସଂସାର ଷେତ୍ରେ ତାର ମହ୍ତ୍ୱ ଯେ ସେ ତ ଆମ ପିୟ ଠାକୁର ।୮।

କହିଛନ୍ତି ଆମ ହାତ ଧରି ମୁକ୍ତିଧାମ ନେବେ ସେ ତାଙ୍କ ନିକଟେ ଭକ୍ତିର ଏକପାଦ ଯାଇଥାଏ ଯେ ସେ ତ ଆମ ପିୟ ଠାକୁର ।୯।

ପୂର୍ବ ଜନମ କର୍ମଫଳ ସହଜରେ ଭୋଗାଇଦେବେ ସେ ଜନମ ଜନ୍ମାନ୍ତର ଭାର ବହିଛନ୍ତି ଯେ ସେ ତ ଆମ ପିୟ ଠାକୁର ।୧୦।

'ଜୟଗୁରୁ' ମହାନାମ ଦେଇଛନ୍ତି ସେ ଶାନ୍ତି ଲଭେ ସଦା ସେହି ନାମ ଜପେ ଯେ ସେ ତ ଆମ ପିୟ ଠାକୁର ।୧୧।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ରୀମତୀ ସୁଧାଂଶୁବାଳା ଜେନା New Jersey ଅସୁରେଶୃର ମହିଳା ସଂଘ

ତିନି ଭୁବନର କରତା ଅଟନ୍ତି ସେ ସମଗ୍ର ବିଶ୍ୱବହୁା୍ୟ ଗୁରୁ ବୋଲାନ୍ତି ଯେ ସେ ତ ଆମ ପ୍ରିୟ ଠାକୁର ।ଠା

ଭକତର ହିତେ ସଦା ଥାଆନ୍ତି ସେ ତା'ର ଲାଗି ସଦା ଚିନ୍ତିତ ଯେ ସେ ତ ଆମ ପିୟ ଠାକୁର । ୧।

ଭଲ ପାଇବାରେ ତିଳେ ହେଳା କରନ୍ତି ନାହିଁ ସେ ଭୁଲ୍ ଥିଲେ ଶାୟି କ୍ଷମା ଭୁଲନ୍ତି ନାହିଁ ଯେ ସେ ତ ଆମ ପିୟ ଠାକୁର ।୨।

ଅଭିନୟ ଲାଗି ଧରାକୁ ଆଣିଛନ୍ତି ସେ ସରିଗଲା ପରେ ପାଶେ ନେବେ ଯେ ସେ ତ ଆମ ପିୟ ଠାକୁର ।୩।

ସ୍ନେହ ମମତାର ଅପାର ଭ୍ୟାର ଅଟନ୍ତି ସେ ପିତାମାତାଠୁ ବଳି ଅଜାଡି ଦିଅନ୍ତି ତାହା ଯେ ସେ ତ ଆମ ପିୟ ଠାକୁର ।ଧା

ପରୀକ୍ଷା କରିବାକୁ କଷ୍ଟ ଦେଇଥାନ୍ତି ସେ ସେତେବେଳେ କିନ୍ତୁ ହାତ ଧରିଥାନ୍ତି ଯେ ସେ ତ ଆମ ପ୍ରିୟ ଠାକୁର ।୫।

ଜ୍ଞାନ ଅର୍ଥ ହେଉଛି, ଈଶ୍ୱରସତ୍ତାରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ବିଶ୍ୱାସ । କେତେଗୁଡିଏ ପୁୟକ ପାଠ କରିବାକୁ ବା କେତେଗୁଡିଏ କଥା ଜାଣିବାକୁ ଜ୍ଞାନ କୁହାଯାଏ ନାହିଁ । ସଂଶୟଶୂନ୍ୟ ହୋଇ ଭଗବାନଙ୍କ ଅସ୍ତିତ୍ୱରେ ବିଶ୍ୱାସ କରିବାକୁ ବା ସରଳ କଥାରେ ଇଶ୍ୱରସତ୍ତା ଉପଲବ୍ଧ କରିବାକୁ ହିଁ ଜ୍ଞାନ କୁହାଯାଏ ।

ଗ୍ରଛ ଅଧ୍ୟୟନରେ ଜ୍ଞାନ ହୁଏନାହିଁ - ଜ୍ଞାନ ହୁଏ ସାଧନାରେ । ସାଧନ-ବଳହୀନ, କାମ-କଳୁଷିତ ଜୀବନରେ ବିଦ୍ୟା କେବଳ ପକ୍ଷୀର ହରିନାମ ଶିକ୍ଷା ସଦୃଶ ହୋଇଥାଏ । ଅନ୍ଧୁକାର ବ୍ୟକ୍ତି ଶାଷ୍ଟ୍ରପାଠ କରିବାକୁ ଗଲେ ତାଙ୍କ ଚକ୍ଷୁରେ ସମସ୍ତ ବିକୃତ, ବିଶୃଙ୍ଖଳ ଓ ବିସମ୍ବାଦ ପୂର୍ଣ୍ଣ ବୋଧ ହେବ । ତେଣୁ ପ୍ରଥମେ ସାଧନ ବଳ ସଂଗ୍ରହ କରନ୍ତୁ । -ନିଗମ ଉପଦେଶ

## ଶ୍ୀଶ୍ୀଠାକୁରଙ୍କ ହୃଦୟେଶ୍ୱରୀ ମା' ସୁଧାଂଶୁବାଳା

ଆମମାନଙ୍କର ମା' ଠାକୁରାଣୀ, ନଳିନୀକାନ୍ତ ଚଟ୍ଟୋପାଧ୍ୟାୟଙ୍କର ହୃଦୟେଶ୍ୱରୀ ସୁଧାଂଶୁବାଳା, ଯାହାଙ୍କୁ ସେ ଅତି ଆଦରରେ 'ରାଣୀ' ବୋଲି ଡାକୁଥିଲେ, ସେ ହିଁ ତାଙ୍କ ଜୀବନର ପଟ୍ଟ ପରିବର୍ତ୍ତନର ନାୟିକା ଭାବରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦଙ୍କ ସାଧନ ଜୀବନର ଅୟମାରମ୍ଭ କରିଥିଲେ । ଶିବଲିଙ୍ଗ ଯେପରି ଗୋରିପଟ୍ଟ ଉପରେ ଆଧାରିତ, ମା' ଠାକୁରାଣୀଙ୍କର ଦିବ୍ୟଜୀବନ ମଧ୍ୟ ସେହିଭଳି ସଦ୍ଗୁରୁ ନିଗମାନନ୍ଦ ଦେବଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବ ପୀଠ । ଦେବୀ ସୁଧାଂଶୁବାଳାଙ୍କ ଜୀବନଚରିତ ଆଲୋଚନା କରିବାକୁ ଗଲାବେଳେ ବିସ୍କୃତିର କୃଷ୍ଟ ଯବନିକା ଭେଦ କରି ପ୍ରଥମେ ମନେପଡେ 'ପ୍ରେମିକଗୁରୁ' ଗ୍ରହ୍ରର ଉତ୍ସର୍ଗପତରେ ଲିଖିତ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ମର୍ମବାଣୀ -"ପ୍ରେମମୟୀ ! ତୁମରି ପ୍ରେମପ୍ଲାବନର ପଟୁପଡି ଏହି ଉଷର ହୃଦ୍ୟ ସରସ ହୋଇଥିଲା । ମୁଁ ଯେତେବେଳେ ଅନ୍ଧକାର ମଧ୍ୟରେ ପଥହରା ହୋଇ ଏଣେତେଣେ ପୂରି ବୁଲୁଥିଲି, ସେତେବେଳେ ତୁମେ ହିଁ ନା ପ୍ରଥମେ ପ୍ରେମର ଆଲୋକ ପ୍ରଜ୍ୱଳିତ କରି ମୋ ହୃଦୟର ଅନ୍ଧକାର ବିଦୂରିତ କରିଥିଲ । ତୁମେ ହିଁ ଗୁରୁ ରୂପରେ ମୋର ଏହି ସୁୟପାଣରେ ପେମର ବୀଜ ବପନ କରିଥିଲି ।"

ଯାହାଙ୍କ ଗୁଣରେ ଓ ପ୍ରେମରେ ମୁଗ୍ଧ ହୋଇ ଆମ ଠାକୁର ନଳିନୀକାନ୍ତରୁ ଶ୍ରୀମତ୍ ସ୍ୱାମୀ ନିଗମାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ ଦେବ ହୋଇଥିଲେ, ସେହି ପରମସାଧ୍ୟୀ ସତୀଶିରୋମଣି ମା' ସୁଧାଂଶୁବାଳା ବଙ୍ଗର ୧୨୯୨ ସାଲରେ ଚବିଶପ୍ରଗଣା ଜିଲ୍ଲା ଅନ୍ତର୍ଗତ ହାଲିସହର ଗ୍ରାମରେ ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ । ତାଙ୍କ ପିତାଙ୍କ ନାମ ଥିଲା ବୈଦ୍ୟନାଥ ମୁଖୋପାଧ୍ୟାୟ ଓ ମା'ଙ୍କ ନାମ ମନମୋହିନୀ ଦେବୀ । ସୁଧାଂଶୁବାଳାଙ୍କୁ ଯେତେବେଳେ ୯ ବର୍ଷ ବୟସ, ସେତେବେଳେ ତାଙ୍କର ପିତୃବିୟୋଗ ଘଟିଲା । ହାଲିସହର ଖାସ୍ବାଟିରେ ଜେଜେମାଙ୍କ ପାଖରେ ରହି ସେ ବଡ ହୋଇଥିଲେ । ନଳିନୀକାନ୍ତଙ୍କ ମା' ଯୋଗେନ୍ଦ୍ରମୋହିନୀ ମୃତ୍ୟୁପୂର୍ବରୁ ସୁଧାଂଶୁବାଳାଙ୍କୁ ଦେଖି ବୋହୁ କରିବାକୁ ପସନ୍ଦ କରିଥିଲେ । ତେଣୁ ପିତା ଭୁବନମୋହନ ଅନ୍ୟକୌଣସି ଛାନରେ ସମ୍ବନ୍ଧ ଛାପନ କରିବା କଥା ଆଉ ଭାବି ନ ଥିଲେ । ବଙ୍ଗର ୧୩୦୩ ସାଲ ଫାଲ୍ଗୁନ ମାସରେ ସୁଧାଂଶୁବାଳାଙ୍କ ସହିତ ନଳିନୀକାନ୍ତଙ୍କର ବିବାହ ହୋଇଥିଲା । ସୁଧାଂଶୁବାଳାଙ୍କୁ ନେଇ ନଳିନୀକାନ୍ତ ସଂସାରୀ ହେଲେ ।

ମା' ଠାକୁରାଣୀଙ୍କ ଆଗମନରେ ଭୁବନମୋହନଙ୍କ ପରିବାରରେ ଆନନ୍ଦର ଲହରୀ ଖେଳିଗଲା । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସାନଭାଇ ରାମପଦ ମା'ଙ୍କ ସଂପର୍କରେ ଲେଖିଛନ୍ତି -"ଭାଉଜଙ୍କ ହାବଭାବ, ଗୁଲିଚଳନ, କଥାବାର୍ଷା ଓ ଚକ୍ଷୁ ମୁଖର ଗଠନ ଦେଖି କେହିହେଲେ କିଛି ଦୋଷ ଦେଖିବାକୁ ନ ପାଇ ଶେଷରେ ସମୟେ ଏକମୁଖରେ ଭାଉଜଙ୍କ ପ୍ରଶଂସା କରିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ଅବିଶ୍ୱାସର ଯୁଗରେ ଯେ ଏହା ହୁଏତ କାହାରି ବିଶ୍ୱାସକୁ ଆସିନପାରେ । କିନ୍ତୁ ଭାଉଜଙ୍କ ସେହି ଅନୁପମ ରୂପମାଧୁରୀ ଓ ଗୁଣର ପରିମାପ କରିବା ଅସମ୍ବ । ମନୁଷ୍ୟର ଯେ ଏପରି ନିଖୁଣ ଗଠନ ସମ୍ବ, ତାହା ନିଜ ଆଖରେ ନ ଦେଖିଲେ ବିଶ୍ୱାସ କରିହେବ ନାହିଁ । ସତେ ଯେପରି କି କେଉଁ କୁଶଳୀ ଶିକ୍ଷାଙ୍କର ଅପୂର୍ବ ଶିକ୍ତଗୃତୁରୀରେ ଗଠିତ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟମଞ୍ଚିତ ଗୋଟିଏ ଜୀବନ୍ତ ପ୍ରତିମୂର୍ତ୍ତି । ସତେ ଯେପରି ମସୃଣ ଶିଳାକୁ କୁନ୍ଦି ଏହି ପ୍ରତିମୂର୍ତ୍ତିର ଚନ୍ଧୁ, ମୁଖ, ନାସା, କର୍ଣ୍ଣ ଓ ଓଷଦ୍ୱୟ ଗଠିତ । ନିତମ୍ବବିୟାରୀ ଭୁମରକୃଷ୍ଟ କେଶପାଶ ପୃଷ୍ଟଦେଶର ଶୋଭାବର୍ଦ୍ଧନ କରୁଥିଲା । ପ୍ରଶ୍ୟ ଲଲାଟ, ତନ୍କ୍ୟୟରେ ସିନ୍ଦୁରବିନ୍ଦୁ, ଆକର୍ଧବ୍ୟାୟ ସନ୍ଥୁଖବର୍ତ୍ତୀ କୁଷିତ କେଶରାଶି ମଧ୍ୟରେ ସୀମନ୍ତର କ୍ଷପଥରେ ସିନ୍ଦୁରରେଖା । ଆହା କି ଅପୂର୍ବଶୋଭା । ଉଷାର ଆଲୋକରେ ଏହା ଯେପରି ଅରୁଣୋଦୟର ଉଦ୍ଭାସିତ ଇଙ୍ଗିତ । ପୋଟଳଚିରା ଲମ୍ବାଲମ୍ବା ଚନ୍ଧୁ, ରକ୍ତିମ ଓଷାଧର, ମୁକ୍ତାତୁଲ୍ୟ ସୁଶୋଭିତ ଦଶନପଂକ୍ତି, ଦେହାବୟବର ଅପୂର୍ବ ଗଠନଭଙ୍ଖ, ଖୀଣକଟୀରେ ଶୋଭିତ ରଜତ ଶୁଭୁ ଚନ୍ଦ୍ରହାର, ହ୍ୟପଦତଳ ରକ୍ତାଭ, ବସନ ଭୂଷଣ, ଅଳଙ୍କର ଓ ପ୍ରସାଧନ ବ୍ୟତିରେକ ନିଜର ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟରେ ନିତ୍ୟ ବିମଣ୍ଡିତା । ଦୀର୍ଘ ଅବଗୁଣନ ମଧ୍ୟରେ ଦେବୀ ସର୍ବଦା ଆମ୍ସ୍ବରୂପ ଗୋପନ ରଖ ଦାଷିଣ୍ୟ ମୂର୍ତ୍ତିରେ ପତିରିତା । ଲଜାରୂପେଣ ସଂସ୍ଥିତା ।"

ମା'ଠାକୁରାଣୀ ଆମ୍ସୁଖ ବିସର୍ଜନ ଦେଇ ସଂସାରକର୍ମରେ ସର୍ବଦା ବ୍ୟୟ ରହୁଥିଲେ । ଅତି ପ୍ରତ୍ୟୁଷରୁ କାଉକୋଇଲି ରାବ ନଦେଉଣୁ ସେ ଶଯ୍ୟାତ୍ୟାଗ କରି ଘରଝାଡୁ ଦେଇ ଗୋବରପାଣି ପକାନ୍ତି । ତତ୍ପରେ ଶୋଗୃଦି ଶେଷକରି ଗୃହର କଲ୍ୟାଣ ନିମିତ୍ତ ଶେଖଧ୍ୱନି କରନ୍ତି । ତତ୍ପରେ ଶ୍ୱଶୁର ଭୁବନମୋହନଙ୍କର ମୁହଁହାତ ଧୋଇବାର ବ୍ୟବୟା କରି ସଂସାରର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ କାର୍ଯ୍ୟ ଗୋଟିକ ପରେ ଗୋଟିଏ କରିଯାଆନ୍ତି । ସେ ନିଜର ଅନନ୍ୟ ଐକାନ୍ତିକ ସେବାଦ୍ୱାରା, ଆତ୍ମୀୟ କୁଟୁମ୍ବ, ସ୍ୱାମୀ, ଶ୍ୱଶୁର, ଦେବର ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଗୁରୁଜନମାନଙ୍କର ମନଜୟ କରିପାରିଥିଲେ । ଶ୍ରହ୍ଧା, ଭକ୍ତି, ବିଶ୍ୱାସ, ବିନୟ, ଲଜା, ଧୈର୍ଯ୍ୟ, ସନ୍ତୋଷ, ପ୍ରିୟବାଦିତା, ଦୟା, ଦାକ୍ଷିଣ୍ୟ ଓ ସର୍ବୋପରି ପାତିବୃତ୍ୟ ଗୁଣରେ ସେ ସଦା ବଭୂଷିତା ଥିଲେ ।

ସୁଧାଂଶୁବାଳାଙ୍କ ନିବିଡ ସାନ୍ନିଧ୍ୟ ଲାଭ କରି ଅତଳୟର୍ଶୀ ସୁଖର ସାଗରରେ ଯେପରି ବୁଡିରହିଥିଲେ ନଳିନୀକାନ୍ତ । ନାନାଦି ଛୋଟଘଟଣାରୁ ନଳିନୀକାନ୍ତଙ୍କର ମନେହେଉଥିଲା ରାଣୀର ଭଲପାଇବାର ତୁଳନା ନାହିଁ । ଅନେକ ରାଡିରେ ଉଠି ଦେଖନ୍ତି ରାଣୀ ଶୋଇନାହାନ୍ତି - ମୁହଁକୁ ଗୃହଁରହି ପଙ୍ଖ କରୁଥାନ୍ତି ନଚେତ୍ ଦେହରେ ହାଡ ବୁଲାଉଥାନ୍ତି କିମ୍ବା ନରମ ହାତରେ ପାଦ ଚିପି ଦେଉଥାନ୍ତି । "ଏ କଣ ! ତୁମେ ଏ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶୋଇନାହ୍ଁ ?" ତାଙ୍କର ସାଦର ସମ୍ନୁଷଣରେ ମା' ଲଜାପାଇ କହନ୍ତି, "ଏଇ ବର୍ତ୍ତମାନ ଶୋଇବି - ଏ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନିଦ ମାଡିନାହିଁ ।" ଏହା କହି ଶୀଘ ଶୋଇପଡନ୍ତି । ପୁଣି ହୁଏତ ନିଦରୁ ଉଠି ଦେଖନ୍ତି, ସେ ବସି ରହି ପଙ୍ଖ କରୁଥାନ୍ତି କିମ୍ବା ପାଦ ଚିପୁଥାନ୍ତି । ନଳିନୀକାନ୍ତ ଦିନେ ଜାଣିବାକୁ ଗୃହଁଥିଲେ, "ରାଣୀ ତୁମେ ମୋତେ ସତରେ ଭଲପାଅ ?" ଆମହରା ଭଳି ଦେବୀ କହିଲେ, "ଭଲପାଇବା କଣ ମୁଁ ଜାଣେନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ତୁମକୁ ନ ଦେଖି ମୁହୁର୍ଷେ ରହିପାରେ ନାହିଁ, ନ ଦେଖିଲେ ଛାଡିଫାଟି କାନ୍ଦ ଆସେ ।" ପୁଣି ନଳିନୀକାନ୍ତ ପଗୁରିଲେ, "ମୋତେ କଣ ରାଣୀ ତୁମେ ଭୁଲିଯାଇପାର ?" ଆଖିରେ ପାଣି ଗୂଲି ଆସିଲା ସତୀଙ୍କର । କହିଲେ, "ଭୁଲିବା ତ ଦୂରର କଥା ତୁମକୁ ଯେ ଭୁଲିବାକୁ ହେବ ଭାବିଲେ ଜଗତ ଶୂନ୍ୟ ବୋଧହୁଏ, ମୋର ମୁଣ୍ଡ ବୁଲାଇଦିଏ ।" ସ୍ୱାମୀପ୍ରେମ ! ପ୍ରେମର ଆନ୍ତରିକତାରେ ପ୍ରେମଗରବିଶୀଙ୍କର ମନରେ ସ୍ୱାମୀଙ୍କର ଭାବଦେହ ଗଢିତୋଳିଥିଲା । ରାଣୀଙ୍କର ଭଲପାଇବା ହେତୁ ନିଜକୁ ଖୁବ୍ ଭାଗ୍ୟବାନ୍ ମନେ କରୁଥିଲେ ନଳିନୀକାନ୍ତ ।

ଯେଉଁ କେତେ ମାସ ନଳିନୀକାନ୍ତ ଘରେ ରହୁ ନ ଥିଲେ, ରାଣୀ ପାଗଳିନୀ ପରି ରହୁଥିଲେ । ନଳିନୀକାନ୍ତ ପଗ୍ରରିଲେ, "ଶୁଣୁଛି ମୁଁ ନ ଥିଲାବେଳ ତୁମେ ତେଲ ଲଗାଉନାହଁ, ମୁଞ୍ଜ କୁଞ୍ଜାଉନାହଁ, ମଇଳା ବସ୍ତ ପିନ୍ଧୁଛ, ଗହଣା ମଧ୍ୟ ପିନ୍ଧୁନାହଁ, କାହିଁକି ଏସବୁ ?" ରାଣୀ ଉତ୍ତର ଦେଲେ, 'କାହାପାଇଁ କରିବି କୁହ ?' ନଳିନୀକାନ୍ତ ଯେବେ କୁହନ୍ତି – "ରାଣୀ, ତୁମେ ତ ମୋ ନିକଟରୁ କିଛି ଗୁହୁଁ ନାହଁ ।" ରାଣୀ ଉତ୍ତରରେ କୁହନ୍ତି – "ମୋର କଣ ଅଭାବ ଯେ ମୁଁ ମାଗିବି ? ଯାହାର ତୁମେ ଅଛ ତାହାର ପୁଣି ଅଭାବ କଣ ? ଆଶୀର୍ବାଦ କର ମୁଁ ଯେପରି ତୁମରି ଆଗରେ ଶଙ୍ଖ ସିନ୍ଦ୍ରର ପିନ୍ଧି ଗୁଲିଯାଏ । ତୁମେ ଏକାନ୍ତ ମୋର ହୋଇ ରହିଥାଅ – ଦାସୀର କେବଳ ଏତିକି ପ୍ରାର୍ଥନା । ମୁଁ ତୁମକୁ ପାଇ ଗରବିଶୀ, ତୁମକୁ ଭୁଲି ମୁଁ ସ୍ୱର୍ଗସୁଖ ମଧ୍ୟ ଗୁହେଁ ନାହିଁ ।" ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, "ମୁଁ ତାର ରୂପରେ ମୁଗୁ ନ ଥିଲି, ମୁଗୁ ଥିଲି ତାର ଗୁଣରେ ।" ଦେବୀ ସୁଧାଂଶୁବାଳାଙ୍କର ନୈସର୍ଗିକ ରୂପର ବର୍ଣ୍ଣନା କରିବାକୁ ଯାଇ ଶ୍ରୀଶୀଠାକୁର ଲେଖିଛନ୍ତି, "ରସାଣିତ ସୁବର୍ଣ୍ଣ ସଦୃଶ ତାଙ୍କର କାନ୍ତି, ଆକର୍ଣ୍ଣ ବିସ୍ତୃତ ନୟନଯୁଗଳ, କୁନ୍ଦୋଦନ୍ତୋପନ୍ତି, ବିମ୍ବାଧର, ଅକନ୍ତକରାଗରର୍ଚ୍ଚିତ ପଦଯୁଗଳ, ଘନକୁଞ୍ଚତ କେଶଦାମ – ସେ ଦେବୀମୂର୍ତ୍ତିରେ କୋଣସି ଖୁଣ ନ ଥିଲା । ଯେ ଏହି ପ୍ରତିମାଟିକୁ ଥରେ ଦେଖିଛି ସେ ଆଉ ଭୁଲିପାରେ ନାହିଁ । ଦେଖିଲେ ମନେ ହେଉଥିଲା, ଯେପରି କୈଳାସବାସିନୀ ଦେବୀ ପାର୍ବତୀ ମାନବୀ ରୂପ ଧରି ଧରାଧାମକୁ ଓହ୍ଲାଇ ଆସିଛନ୍ତି ।" ଦେବୀଙ୍ଗ ଦେହରୁ ସର୍ବଦା ପଦ୍କଗନ୍ଧ ବାହାରୁଥିଲା ।

କିନ୍ତୁ ବିଧିର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଥିଲା ଅନ୍ୟପ୍ରକାରର । ଏ ସୁଖ ତାଙ୍କର ବେଶି ଦିନ ରହିଲା ନାହିଁ । ବିବାହର ଗୃରିବର୍ଷ ପରେ ଦେବୀ ସୁଧାଂଶୁବାଳା ସୂତିକା ରୋଗରେ ପୀଡିତା ହୋଇ ୧୯୦୧ ମସିହା ରାତ୍ରି ୯ଟା ସମୟରେ ପରିବାରର ସମୟଙ୍କୁ ଶୋକର ସାଗରରେ ଭସାଇଦେଇ ଇହଲୀଳା ସମ୍ବରଣ କରିଥିଲେ । ସେତେବେଳେ ନଳିନୀକାନ୍ତ ଗୃକିରି କ୍ଷେତ୍ରରେ ଥିଲେ । ପତ୍ନୀ ବିୟୋଗର ଖବର ପାଇ ନଥିଲେ । ସେଦିନ ରାତ୍ରିରେ ସୁଧାଦେବୀଙ୍କର ଛାୟାମୂର୍ତ୍ତି ଦର୍ଶନ କରି ନଳିନୀକାନ୍ତଙ୍କ ମନରେ ଆଶଙ୍କା ଉଦୟ ହୋଇଥିଲା, "ସୁଧା କଣ ଆଉ ଇହଜଗତରେ ନାହିଁ ?" ତାଙ୍କର ପ୍ରାଣପ୍ରିୟା ପତ୍ନୀ ଯେ ଆଉ ଇହ ଜଗତରେ ନାହାନ୍ତି, ଏପରି ଚିନ୍ତା ମନକୁ ଆଣିବାକୁ ମଧ୍ୟ ନଳିନୀକାନ୍ତଙ୍କୁ ଭୀଷଣ କଷ୍ଟ ହେଉଥିଲା । ପୂଜାଛୁଟିରେ ଘରକୁ ଆସି ଜାଣିଲେ ଯେ, ଯେଉଁଦିନ ସେ ସୁଧାଂଶୁବାଳାଙ୍କର ଛାୟାମୂର୍ତ୍ତି ଦର୍ଶନ କରିଥିଲେ, ସେହିଦିନ ପ୍ରାୟ ଏକଘଣ୍ଟ ପୂର୍ବରୁ ତାଙ୍କର ମୃତ୍ୟୁ ହୋଇଥିଲା । ନଳିନୀକାନ୍ତ ସଂପର୍କୀୟ ଖୁଡୀଙ୍କୁ ପଗୃରି ଜାଣିଲେ ଯେ, ମୃତ୍ୟୁପୂର୍ବରୁ ଦେବୀ ସୁଧାଂଶୁବାଳା ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ପାଇଁ କହିଯାଇଛନ୍ତି, "ତାଙ୍କୁ କହିବ ଆଉ ବିବାହ କରିବେ ନାହିଁ । ପରକାଳ ସତ୍ୟ । ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଆଶ୍ରୟ ନେଇ ସେ ନିୟୈଗୁଣ୍ୟ ସାଧନ କରିବେ ।"

ଏହି ବିସ୍ମୟକର ହୃଦୟବିଦାରକ ବୃଷାନ୍ତ ଶୁଣି ନଳିନୀକାନ୍ତ ସ୍ତମିତ ଓ ନିର୍ବାକ୍ ହୋଇ ରହିଲେ । ଅବରୁଦ୍ଧ ଶୋକ ହେତୁ ମନରେ ଦଃସହ ଯନ୍ତଶା ହେବାକୁ ଲାଗିଲା । ତାହା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ତାଙ୍କ ମନରେ ତୀବ୍ର ଜିଞ୍ଜାସା - ନିୟୈଗୁଣ୍ୟ ସାଧନ କର । ଏହାର ଅର୍ଥ କଣ ? ଆଉ ରାଣୀ ଏ କଥା କାହାଠାରୁ କେବେ ଶୁଣିଲା ଓ ଅର୍ଥ ଜାଣିଲା । ମୃତ୍ୟୁ ସମୟରେ ଏହି କଥା କେତୋଟି ସେ କାହିଁକି କହିଗଲା ? ଶ୍ୱାଦ୍ଧାଦି ଅନୁଷ୍ଠାନ ପୂର୍ବରୁ ନଳିନୀକାନ୍ତ କଲିକତା ଫେରିଗଲେ । ଦେହରକ୍ଷାର ନବମ ଦିନରେ ନଳିନୀକାନ୍ତଙ୍କ କର୍ମୟ୍ତଳରେ ଦେବୀ ତାଙ୍କୁ ସୂଷ୍ଟରେ ଦର୍ଶନ ଦାନ କରି କହିଲେ, "ତୁମେ ମୋର ଶ୍ୱାଦ୍ଧ କରିବ ନାହିଁ ?" ନଳିନୀକାନ୍ତ କହିଲେ, "ବାପା ତୁମର ସଂସ୍କାର କରିଛନ୍ତି, ସେ ଶ୍ୱାଦ୍ଧ କରିବେ ।" ଦେବୀ କହିଲେ, "ତୁମେ ଶ୍ୱାଦ୍ଧ କଲେ ମୁଁ ଯେପରି ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହେବି ବାପା ଦେଲେ କଅଣ ସେପରି ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହେବି ?"

ଏଥିପାଇଁ ସ୍ୱୀକୃତି ଦେଇ ପରଦିନ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଦେବୀ ଯେଉଁ ପଦାର୍ଥଗୁଡିକ ଭଲପାଆନ୍ତି ବଜାରରୁ କିଣିଆଣି, ବସାଘରେ ଶ୍ରାଦ୍ଧର ଛାନଟି ମାର୍ଜନା କରି ସମୟ ଭୋଗସଜାଡି ଅପେକ୍ଷା କରି ବସିଲେ । ଅନେକ ସମୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଦେବୀ ନ ଆସିବାରୁ, ଏସବୁ ମନର ଭୁମ ଭାବି କ୍ଷୁବ୍ଧ ମନରେ ସେଗୁଡିକୁ ନିଜେ ଖାଇବା ପାଇଁ ହାତ ବଢାଇବାରୁ ଦେବୀ ହଠାତ୍ କହି ଉଠିଲେ, "ଛି, ଛି, ଏ କ'ଣ କରୁଛ ? ତାହା ମୋର ଉଚ୍ଛିଞ୍ଜ । ବର୍ତ୍ତମାନ ମୁଁ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଦେହରେ ଥିବାରୁ ସେଗୁଡିକର ସୂକ୍ଷ୍ମ ଅଂଶ ଗ୍ରହଣ କରିଛି । ତୁମେ ଏବେ ଏଗୁଡିକ ନେଇ ଗଙ୍ଗରେ ଭସାଇ ଦିଆ ।"

ଏପରି କେତେ ଥର ଦେବୀଙ୍କ ଛାୟାମୂର୍ତ୍ତି ଦର୍ଶନ କରି ନଳିନୀକାନ୍ତଙ୍କ ପରକାଳ ପତି ବିଶ୍ୱାସ ଦୂଢ ହେଲା । ଶୀଶୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, "ରାଣୀର ଏ ଆନ୍ତରିକ ଭଲପାଇବାରେ, ତା ବିଚ୍ଛେଦରେ ମୁଁ ପାଗଳ ପାୟ ହୋଇଯାଇଥିଲି । ତା'ର ଦେହତ୍ୟାଗ ପରେ ମୁଁ ତା'ର ପକ୍ତ ଭଲପାଇବା ଅନୁଭବ କରିପାରିଥିଲି । ମୁଁ ପତିଞ୍ଜା କରିଥିଲି, ଜୀବନରେ ଆଉ କାହାକୁ ଭଲପାଇବି ନାହିଁ । ଯଦି ଭଗବାନ ସ୍ୱାର୍ପରେ ଆସନ୍ତି, ତେବେ ସେହିଦିନ ତାଙ୍କୁ ଭଲପାଇଁବି ।" ନଳିନୀକାନ୍ତଙ୍କୁ ନିଗମାନନ୍ଦ ରୂପରେ ପତିଷିତ କରିବାପାଇଁ ଜଗଜନନୀ ଦେବୀ ସୁଧାଂଶୁବାଳା ରୂପରେ ଆବିର୍ଭୂତା ହୋଇଥିଲେ । ଏହିସବୁ ଘଟଣା ପରେ ନଳିନୀକାନ୍ତ ପରକାଳ ତୃତ୍ତର ପର୍ଯ୍ୟାଲୋଚନା କରିବାକୁ ଯାଇ, ଚତୁର୍ବିଧ ସାଧନ କରି, ନିର୍ବିକଲ୍ ସମାଧୂରୁ "ଗୁରୁ" ରୂପରେ ବ୍ୟୁତ୍ଥିତ ହୋଇ ସଂସାରରେ ସଦ୍ଗୁରୁ ରୂପରେ ପତିଷିତ ହୋଇଥିଲେ । ସିଦ୍ଧିଲାଭ ପରେ ମଧ୍ୟ ମା' ଠାକୁରାଣୀଙ୍କ ସୁୂ୍ତି ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ମନରେ ସର୍ବଦା ଜାଗର୍କ ଥିଲା । ପୂର୍ବାଶମରେ ନଳିନୀକାନ୍ତଙ୍କ ଲିଖିତ 'ସୁଧାଂଶୁବାଳା' ଉପନ୍ୟାସର ପାଞ୍ଚୁଲିପି ଶୀଶୀଠାକୁର ଅତି ଯନୂରେ ସାଇତି ରଖିଥିଲେ । ଗୁରୁ ଅନ୍ୱେଷଣରେ ସେ କେତେଛାନ ଯାଯାବର ଭଳି କେତେ ଝଡଝଞା। ଓ ପତିକୂଳ ପରିଛିତିର ସନ୍ଦୁଖୀନ ହୋଇ ଘୂରି ବୁଲିଛନ୍ତି, କିନ୍ତୁ ଅସଂଖ୍ୟ ସ୍ମୁତିର ଆଲେଖ୍ୟ ଅତୀତର କେତେ ପେମଭରା ମୁହୂର୍ତ୍ତର ମୂଳସାୟୀ ସେଇ ଖାତାଟିକୁ କେବେହେଲେ ହ୍ୟାନ୍ତରିତ କରିନାହାନ୍ତି । ଶୀଶୀଠାକୁର କହୁଥିଲେ, "ମୁଁ ସାରା ଭାରତ ବୁଲିଛି, କିନ୍ତୁ ରାଣୀର ରୂପଲାବଣ୍ୟ ସଦ୍ଶ ରୂପ କାହାଠାରେ ମୋର ନୟନଗୋଚର ହୋଇନାହିଁ । ଆଉଦିନେ ନୀଳାଚଳ କୁଟୀରରେ ପୂଟିଥିବା ଲିଲିଫୁଲକୁ ଶୀଶୀଠାକୁର ଅପଲକ ନେତରେ ଗୁହିଁ ସତେ ଯେପରି ଏକ ଭାବନାରାଜ୍ୟରେ ବୃତି ଯାଇଥିଲେ । ସୁରବାଳା ମା' ପଶ୍ନ କଲେ "କଣ ଦେଖୁଛନ୍ତି ଠାକୁର ?" ଉତ୍ତରରେ ଠାକୁର କହିଲେ, "ରାଣୀର ହାତ ପାପୁଲି ଆଉ ପାଦତଳର ରଙ୍ଗ ଏହି ଲିଲିଫୁଲର ରଙ୍ଗ ଭଳି ଗୋଲାପୀ ଥିଲା । ଥରେ ଅତି କୋମଳ କଦଳୀ ମଞ୍ଜା କୁଟୀରକୁ ଭୋଗପାଇଁ ଆସିଥିଲା । ଅତି ମସୂଣ ଫିକା ଗୋଲାପୀ ରଙ୍ଗର ମଞ୍ଜାକୁ ଦେଖ ଶୀଶୀଠାକୁର କହିଉଠିଲେ, "ରାଣୀର ହାତ ଏହିପରି ରଙ୍ଗ ମସୂଣ ଓ ଗୋଲାକାର ଥିଲା ।" କୌଣସି ପାକୃତିକ ସୋନ୍ଦଯ୍ୟରେ ତାଙ୍କର ରାଣୀଙ୍କ ର୍ପର ଆଭାସ ପାଇଲେ ସେ ଭାବ - ବିମୁଗ୍ଧ ହୋଇ ଗୃହିଁ ରହୁଥିଲେ ।

ଏଇ ସେହି ପ୍ରେମମୟୀ ସୁଧାଂଶୁବାଳା, ଯାହାଙ୍କ ସ୍ୱର୍ଗୀୟ ରୂପଗୁଣରେ ଆତ୍ମହରା ହୋଇ, ଯାହାଙ୍କ ପ୍ରେମସଞ୍ଚାର ଫଳରେ ନଳିନୀକାନ୍ତ ଆମମାନଙ୍କର ପ୍ରେମର ଠାକୁର ଶ୍ରୀଶ୍ରୀନିଗମାନନ୍ଦ ହୋଇଥିଲେ । ସେ କାଚ ଖୋଜୁ ଖୋଜୁ ପାଇଥିଲେ କାଞ୍ଚନ । ଉତ୍ତର କାଳରେ ବଙ୍ଗୀଇ ୧୩୨୦ ସାଲରେ ଦେବୀଙ୍କ ଚିତାଶଯ୍ୟା ୟାନ ନିକଟରେ ବସି ଅଶ୍ରୁଜଳରେ ଭାବାବିଷ୍ଟ ହୋଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଥିଲେ - "ପ୍ରେମମୟୀ ! ତୁମରି ଲାଗି ଆଜି ମୁଁ ସନ୍ୟାସୀ । ତୁମକୁ ଖୋଜିବାକୁ ଯାଇ ମୁଁ ଭଗବାନଙ୍କୁ ପାଇଛି ।" ଶ୍ରୀଧାମ କୃତବପୁର କେବଳ ଆମର ଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦଙ୍କୁ ନୁହେଁ, ପରମାପ୍ରକୃତି ପ୍ରେମମୟୀ, ତାଙ୍କର ହୃଦୟେଶ୍ୱରୀ ମା' ସୁଧାଂଶୁବାଳାଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ବକ୍ଷରେ ଧରି ଧନ୍ୟ ହୋଇଛି ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ୱୀମତୀ ସୁଚିତା ସ୍ୱାଇଁ (ଲିନା ମା') Bangalore ଅସୁରେଶୃର ମହିଳା ସଂଘ

ସତ୍ୟପଥରେ ରହି ନ୍ୟାୟପୂର୍ବକ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଗଲେ ମଧ୍ୟ ଯଦି ଲୋକମାନେ ଶତ୍ରୁତାଚରଣ କରନ୍ତି, ତେବେ ତାଙ୍କ ଅତ୍ୟାଗୂର- ଅବିଗୃର ମଥାପାତି ଗ୍ରହଣ କରିନେବା ହିଁ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଭୁଷେପ ନ କରିବା ହିଁ ତ ପୁରୁଷାର୍ଥ । ପ୍ରାଣରେ ବଳ ଥାଇ ମଧ୍ୟ ପାପୀର ହୁଙ୍କାରରେ ଭୟ ପାଇଲେ ଚଳିବ କିପରି ? ହୃଦୟୟ ଆତ୍ମାକୁ ସାକ୍ଷୀ ରଖି କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ପାଳନ କରିଯାଅ, ତଥାପି ଯଦି ନିର୍ଯ୍ୟାତନା ସହ୍ୟ କରିବାକୁ ହୁଏ, ତେବେ କର୍ମଫଳ ଭାବି ତାଙ୍କ ହାତର ଦାନ ମନେକରି ହସ ହସ ମୁଖରେ ସହ୍ୟ କରିବାକୁ ଅଭ୍ୟାସ କର ।

- ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିଠି

## ଅନନ୍ୟର୍ଚ୍ଚିନ୍ତନ

ଅନନ୍ୟଞ୍ଜିୟତ୍ତେ। ମାଂ ଯେ ଜନା ପର୍ଯ୍ୟୁପାସତେ । ତେଷାଂ ନିତ୍ୟାଭିଯୁକ୍ତାନାଂ ଯୋଗକ୍ଷେମଂ ବହାମ୍ୟହମ୍ ॥

-ଶୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତା

ଉପରୋକ୍ତ ଶ୍ଳୋକରେ ଶ୍ରୀଭଗବାନଙ୍କର ଉକ୍ତି - ଅନନ୍ୟ ଚିତ୍ତରେ ଅର୍ଥାତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଚିତ୍ତା ନ କରି (ଅନନ୍ୟ = ନ ଅନ୍ୟ) ଯେଉଁମାନେ ମୋଠାରେ ଚିତ୍ତ ନିବିଷ୍ଟ କରି ଉପାସନା ନିରତ ହୁଅନ୍ତି, ମୁଁ ସେମାନଙ୍କର ଯୋଗଷେମ ବହନ କରିଥାଏ , ଅର୍ଥାତ୍ ସେମାନଙ୍କର ସାଂସାରିକ ସମୟ ଭାର ବହନ କରିଥାଏ । (ଯୋଗ ଅର୍ଥ ଅପାପ୍ୟ ବୟୁର ପ୍ରାଓି ଓ ଷେମ ଅର୍ଥ ପ୍ରାଓ ବୟୁର ରକ୍ଷଣାବେଷଣ ।) ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଚିତ୍ତା ନ କରି କେବଳ ଶ୍ରୀଭଗବାନଙ୍କୁ ଚିତ୍ତା କରିବାକୁ ହେବ । ଶ୍ରୀଭଗବାନଙ୍କୁ ଚିତ୍ତା କଲେ ସେ ମଧ୍ୟ ଆମର ଚିତ୍ତା କରିବେ - ଏହା ହିଁ ଗୀତାର ପରୟର ଭାବୟତ୍ତଃ ଭାବ ।

ପୁନର୍ଷ ଅନ୍ୟତ୍ ସେ କହିଛନ୍ତି-

ଅନନ୍ୟଚେତାଃ ସତତଂ ଯୋ ମାଂ ସ୍କୁରତି ନିତ୍ୟଶଃ । ତସ୍ୟାହଂ ସୁଲଭ ପାର୍ଥ ନିତ୍ୟ ଯୁକ୍ତସ୍ୟ ଯୋଗିନଃ ॥

-ଶୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତା

ଅଥାତ୍ ଏଠାରେ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଭଗବାନ କହୁଛନ୍ତି ଯେଉଁମାନେ ଅନନ୍ୟଚିତ୍ତ ହୋଇ ନିରବଚ୍ଛିନ୍ନ ଭାବରେ ଆମୃଙ୍କୁ ଶ୍ରୀଭଗବାନଙ୍କୁ ସ୍ମରଣ କରିଥାନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କୁ ଆମ୍ନେ ସହଜଲଭ୍ୟ ହୋଇଥାଉ । ଏଠାରେ ମନେ ରଖିବାକୁ ହେବ ଶ୍ରୀଭଗବାନଙ୍କୁ ଲାଭ କରିବାର ଅର୍ଥ ବିଶ୍ୱଜଗତର ସମୟ ଲାଭ କରିବା, କାରଣ ସେ ଯେ ବିଶ୍ୱଜଗତରେ ପରିଣତ ହୋଇଛନ୍ତି । ବିଶ୍ୱଜଗତ ତାଙ୍କର ସାକାର ରୂପ ।

ତତ୍ସୃଷ୍ଣ ତଦେବାନୁପ୍ରବିଷତ୍ - ବିଶ୍ୱର ସମୟ ପଦାର୍ଥ ସେ ସୃଷ୍ଟି କରିଥାନ୍ତି ଓ ତହିଁରେ ଅନୁପ୍ରବିଷ ହୋଇଛନ୍ତି, ଏହା ହିଁ ଉପନିଷଦ୍ର ସତ୍ୟଦଷ୍ଟା ରଷିଙ୍କର ଉଦ୍ତି ।

ଶୀଶୀଠାକୁର ମଧ୍ୟ କହିଛନ୍ତି - ଭାଳି ଭାଳି ମୋତେ ହୁଅ ଠାକୁର, ଦେଖିବି ଦେବତା ତୁମ ଭିତର ।

ଅର୍ଥାତ୍ - ଅହରହ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିନ୍ତା କଲେ ଆମେମାନେ ଦେବତ୍ୱରେ ପ୍ରତିଷିତ ହୋଇପାରିବା । ପୁନରାୟ - ବିଶ୍ୱାସରେ ହୁଅ ତଦ୍ଗତ ଚିତ୍ତ, ତାଙ୍କ ଗୁଣରାଜି ହେବ ଆୟତ୍ତ । ଅର୍ଥାତ୍ ତଦ୍ଗତମାନସ ହେଲେ ତାଙ୍କର ସମୟ ଗୁଣରାଜି ଆୟତ୍ତିକୃତ ହୋଇପାରିବ, ଏହାକୁ ଏକ ସଞ୍ଚରଣ ପ୍ରକ୍ରିୟା କୁହାଯାଇପାରେ । ଲୌକିକ ଦୃଷ୍ଟିରେ ମଧ୍ୟ ଏହା ଘଟିଥାଏ । ସନ୍ତାନସନ୍ତତିମାନେ ଯଦି ସେମାନଙ୍କର ପିତାମାତାଙ୍କର ଚିନ୍ତା କରନ୍ତି, ସେବାଯତ୍ନ କରନ୍ତି, ଆଜ୍ଞାବହ ହୁଅନ୍ତି ତାହେଲେ ସେମାନେ ପିତାମାତାଙ୍କର ଆଶୀର୍ବାଦଭାଜନ ହେବା ସଂଗେ ସଂଗେ ସେମାନଙ୍କର ସମୟ ସଂପତ୍ତିର ଉତ୍ତରାଧିକାରୀ ହୋଇଥାନ୍ତି ।

ଶୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିନ୍ତା କହିଲେ ଆମେ କ'ଣ ବୁଝିବା ? ଏହା କେବଳ ତାଙ୍କର ୟୂଳ ବିଗ୍ରହର ଚିନ୍ତା ନୁହେଁ କି ତାଙ୍କର ଦୈହିକ ସୁଖ ସୁବିଧାର ଚିନ୍ତା ନୁହେଁ । ତାଙ୍କର ମଠ ଆଶ୍ରମର ଚିନ୍ତା, ତାଙ୍କର ସଂଘ ସନ୍ନିଳନୀର ଚିନ୍ତା, ତାଙ୍କର ଭାବଧାରା ସୁରକ୍ଷାର ଚିନ୍ତା । ଅଥୀତ୍ ତାଙ୍କର ଜଗତହିତକର କାର୍ଯ୍ୟରେ ସାହାଯ୍ୟ କରିବା ପାଇଁ ସଦାସର୍ବଦା ଚେଞ୍ଚିତ ରହିବା । ଏହା ପୁଣି ଭାଷଣ ମାଧ୍ୟମରେ ନୁହେଁ କେବଳ ଆଚରଣ ମାଧ୍ୟମରେ । ଏ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି 'ଯେଉଁମାନେ ମୋର ଇଛାକୁ ରୂପଦେବାକୁ ଆପ୍ରାଣ ଚେଷ୍ଟା କରୁଛନ୍ତି ସେଇମାନେ ମୋର ପ୍ରିୟ ଭକ୍ତ ।'

ଗୋପଗୋପାଳୁଣୀମାନେ ସଦାବେଳେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣଚନ୍ଦ୍ରଙ୍କର ଚିନ୍ତା କରୁଥିଲେ । ସେମାନେ କୃଷ୍ଣଚନ୍ଦ୍ରଙ୍କର ଚିନ୍ତାରେ ଏପରି ତଦ୍ଗତଚିତ୍ତ ହୋଇଥିଲେ ଯେ 'ଦହି ନିଅ' କହିବା ବଦଳରେ କହି ପକାଉଥିଲେ 'କୃଷ୍ଣ ନିଅ', 'କୃଷ୍ଣ ନିଅ' । କୃଷ୍ଣଚନ୍ଦ୍ର ଲହୁଣୀ ଚୋରି କରି ଖାଉଥିଲେ ବୋଲି ସମୟେ ଜାଣନ୍ତି, ମାତ ପକ୍ତ ସତ୍ୟ ହେଲା ଗୋପାଳୁଣୀମାନେ କୃଷ୍ଣଚିନ୍ତାରେ ଏପରି ତନ୍କୟ ଥିଲେ ଯେ ସେମାନଙ୍କର ନିଜର ପିଲାମାନେ ଲହୁଣୀ ଖାଉଥିବା ବେଳେ ସେମାନଙ୍କୁ ଦେଖାଯାଉଥିଲା ଯେପରି କୃଷ୍ଟଚନ୍ଦ୍ର ଲହୁଣୀ ଖାଇଯାଉଛନ୍ତି । ସେମାନେ ଯଶୋଦାଙ୍କ ନିକଟରେ ଆପର୍ତ୍ତି କରୁଥିଲେ କୃଷ୍ଟ ଲହୁଣୀ ଚୋରିକରି ଖାଇବା ବିଷୟରେ । ମାତ୍ର ମା' ଯଶୋଦା ସେମାନଙ୍କୁ ତତ୍ଷଣାତ୍ କହୁଥିଲେ, 'ଏ କଣ କହୁଛ ତୁମେମାନେ ! ମୋ କୃଷ୍ଟ ଯେ ମୋ ପାଖରେ ସବୁବେଳେ ଏଇଠି ଖେଳୁଛି, ତୁମ ଘରକୁ କେତେବେଳେ ଯାଇ ଲହୁଣୀ ଖାଇଲା ?' କୃଷ୍ଟତନ୍ମୟତା ହିଁ ଏହାର ଏକମାତ୍ର କାରଣ । ଗୋପାଙ୍ଗନାମାନେ ଅନ୍ୟ କୋଣସି ଚିନ୍ତା ନ କରି ଅହରହ କେବଳ କୃଷ୍ଟଚିନ୍ତାପରାୟଣା ଥିଲେ ।

ଏ ସମ୍ବହରେ ୧୯୭୪ ମସିହା ବୀରତୁଙ୍ଗଠାରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିବା ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀର ଆଦର୍ଶ ଗୃହଞ୍ଚ ଜୀବନ ଗଠନ ସମ୍ବହୀୟ ଆଲୋଚନାରେ ଉଦ୍ବୋଧନ ଦେଇ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ପୂର୍ବତନ ପରିଚାଳକ ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇ କହିଥିଲେ ଯେ ସଂସାର କର୍ମ ଭିତରେ ଥାଇ ଗୋପୀମାନେ କୃଷ୍ଟଚିତ୍ତା, କୃଷ୍ଟଧ୍ୟାନ ଓ କୃଷ୍ଣ ଭଜନ ଅହରହ କରୁଥିଲେ । ମନୁଷ୍ୟ ସେହିଭଳି ଭଗବାନଙ୍କୁ ହୃଦ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ଉପଲବ୍ଧି କରି ତାଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ କର୍ମସାଧନ ପୂର୍ବକ ଦିନ ଶେଷରେ ସମୟ କର୍ମ ତାଙ୍କ ପଦରେ ସମର୍ପଣ କରିବା ହିଁ ଚିଉଶୁଛିର ଏକମାତ୍ର ଉପାୟ । ଜଣେ ଗୃହରେ ଥାଇ ଭଗବତ୍ ଚିନ୍ତାମଗ୍ନ, ଅନ୍ୟଜଣେ ଭଗବତ୍ ଉପାସନା ତତ୍ପର ଥିଲେ ସୁଛା ଗୃହଚିନ୍ତାରେ ବ୍ୟାକୁଳ । ଉଭ୍ୟ ଧ୍ୟାନମଗ୍ନ, ଜଣଙ୍କର ଭଗବତ୍ ଧ୍ୟାନ, ଜଣେ ମୁକ୍ତି ଓ ଆନନ୍ଦର ଅଧିକାରୀ, ଅନ୍ୟ ଜଣକ ବନ୍ଧନ ଦଶାର ଅଧିକାରୀ, ତେଣୁ ପ୍ରଥମଟି ଚିଉଶୁଛି ଓ ଦ୍ୱିତୀୟଟି ବିପରୀତ ଦଶା । ଶୁଛଚିଉ ଭକ୍ତଙ୍କର ଲକ୍ଷଣ ହେଲା ସଂସାର କର୍ମ ଭିତରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିନ୍ତନ – ମାମନୁସ୍କର ପୁଛକ୍ତ ।

ଅଶୋକବନରେ ରାବଣ କର୍ତ୍ତଳ ବହିନୀ ଦେବୀ ସୀତା କେବଳ ଶ୍ରୀରାମଚନ୍ଦ୍ରଙ୍କର ନାମ ସ୍ମରଣ ଓ ସ୍ୱରୂପ ଚିନ୍ତନ ଫଳରେ ମହାବଳୀ ରାବଣ ତାଙ୍କର କୌଣସି ଷତି ସାଧନ କରିବାକୁ ସମର୍ଥ ହୋଇପାରିଲା ନାହିଁ ।

ଭକ୍ତ ପ୍ରହ୍ଲାଦଙ୍କର ଅନନ୍ୟଞ୍ଜିନେ ପ୍ରଭାବରେ ଦାନବରାଜ ହିରଣ୍ୟକଶ୍ୟପୂ ବିଭିନ୍ନ ଚେଷ୍ଟା କରି ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର କୌଣସି କ୍ଷତି ସାଧନ କରିବାକୁ ସମର୍ଥ ହୋଇ ନ ଥିଲା । ଅନ୍ୟ ପକ୍ଷରେ ଭକ୍ତ ପ୍ରହ୍ଲାଦଙ୍କର ଦୃଢ ବିଶ୍ୱାସର ସତ୍ୟତା ପ୍ରତିପାଦନ କରି ଖମ୍ବରୁ ବାହାରି ମହାପ୍ରଭୁ ନରସିଂହ ରୂପ ଧାରଣ କରି ହିରଣ୍ୟକଶ୍ୟପୁକୁ ବିଦାରଣ କରିଥିଲେ ।

ରାମାୟଣ, ମହାଭାରତ ପ୍ରଭୃତି ଅଞ୍ଜାଦଶ ପୁରାଣମାନଙ୍କରେ ଏହିପରି ବହୁ ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଦେଖିବାକୁ ମିଳିଥାଏ ଯାହାକି ମାନବ ସମାଜକୁ ଭଗବତ୍ବିଶ୍ୱାସୀ କରିବା ସଂଗେ ସଂଗେ ଭଗବତ୍ ନିର୍ଭରତା ପଦାନ କରିଥାଏ ।

ଆମର ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘରେ ମଧ୍ୟ ଏହିପରି ଭୂରି ଭୂରି ଦୃଷ୍ଟନ୍ତ ମିଳେ- ସାମାନ୍ୟ କେତେଜଣ ୟୁଲଛାତ୍ର, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ବୁଝିବାର କି ସାମର୍ଥ୍ୟ ଥିଲା ସେମାନଙ୍କର ? କେବଳ ତାଙ୍କୁ ଭଲ ପାଇ, ତାଙ୍କ ବିଷୟରେ ଚିନ୍ତା କରି, ତାଙ୍କ ବାକ୍ୟକୁ ବେଦବାକ୍ୟ ପରି ମର୍ଯ୍ୟାଦା ପ୍ରଦାନ କରି ଆଜି ସେମାନେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ପରି ଏକ ମହାନ ଅନୁଷ୍ଠାନକୁ ରୂପ ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କର ନା ଥିଲା ବିଦ୍ୟାବୁଦ୍ଧି ନା ଥିଲା ଧନ ସଂପଦ । କିଛି ବି ନ ଥାଇ ଆଜି ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ତାର କାୟା ସାରା ପୃଥିବୀ ବ୍ୟାୟ କରିବାରେ ସମର୍ଥ ହେବାରେ ଲାଗିଛି । ଏହା ସେମାନଙ୍କର ଅନନ୍ୟଚିନ୍ତନ ଓ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଆଶୀର୍ବାଦ ଛଡା ଆଉ କ'ଣ ହୋଇପାରେ ?

ଏ ତ ଗଲା ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର କାହାଣୀ, ଆଉ ଗୋଟିଏ ଦୁଇଟି ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଦେଲେ ଭାବଟି ଅଧିକ ଗ୍ହଣୀୟ ହେବ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ମହାରାଜ ମୟନାମତୀଠାରେ (ବର୍ତ୍ତମାନ ବଙ୍ଗଳାଦେଶରେ) ୧୫୦୦ ଟଙ୍କା ମୂଲ୍ୟରେ ୧୫ ବିଘା ଜମି କିଣି ପ୍ରଥମେ ଚିଦାନନ୍ଦ ମହାରାଜଙ୍କୁ ସେଠାରେ ଏକ ଆଶ୍ୱମ ନିର୍ମାଣ କାର୍ଯୋପଲକ୍ଷ୍ୟରେ ପ୍ରେରଣ କଲେ । ସେ କାର୍ଯ୍ୟଟି ଅତ୍ୟନ୍ତ ଦୁରୂହ ଜାଣି ଚିଦାନନ୍ଦ ମହାରାଜ ମଠକୁ ଫେରିଆସିଲେ । ଏହା ୧୩୨୭ ସାଲ କଥା । ପୁନରାୟ ୧୩୩୭ ସାଲ ଜ୍ୟେଷ ମାସରେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର କୁମାରାନନ୍ଦଙ୍କୁ (ସନ୍ନ୍ୟାସ ନାମ ଆମାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ) ଡାକି କହିଲେ- 'ଦେଖ, ମୟନାମତୀରେ ମୋର ଗୋଟିଏ ଆଶ୍ୱମ ହେଉ, ଏହା ମୋର ଇଛା । ମୟନାମତୀ ମୋର ପୂର୍ବଜନ୍ମର ସ୍କୃତି ବିଜଡିତ ଛାନ ।' ଏକାନ୍ତ ଗୁରୁଗତପାଣ ଆମାନନ୍ଦ ମହାରାଜ ଶ୍ୱୀଗୁରୁଦେବଙ୍କର ଏହି ଇଛାକୁ କାର୍ଯ୍ୟରେ ପରିଣତ କରିଥିଲେ କେବଳ ତାଙ୍କର ଅଦମ୍ୟ ଉତ୍ସାହ ଓ ଅନନ୍ୟଚିତ୍ତନ ଫଳରେ । ମୟନାମତୀକୁ ଯାତା କରିବା ସମୟରେ ଆମାନନ୍ଦରୀ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରଶ୍ନ କରିଥିଲେ, 'ଆପଣଙ୍କ ପକୃତ ଇଛା କ'ଣ ? ଆଶ୍ୱମ ନିର୍ମାଣ ନା ଜମି ବିକ୍ୟ ?' ଶ୍ରୀଶ୍ୱୀଠାକୁର କହିଲେ, 'ଆରେ ଛାନ୍ତି ମୋର ପୂର୍ବଜନ୍ମର ସାଧନଛଳୀ, ଇଛା ଥିଲା ସେଠାରେ କିଛି ଗୋଟିଏ ହେଉ, ମାତ ତାହା ହେଉଛି କାହିଁ ?' ବାସ୍,

ଏତିକିରେ ଆତ୍ମାନନ୍ଦଙ୍କର ମନରେ ମୟନାମତୀଠାରେ ଏକ ସୁନ୍ଦର ଆଶ୍ରମ ନିର୍ମାଣ କରିବାକୁ ଦୃଢ ସଂକଳ୍ପର ଉଦୟ ହେଲା ଓ ତା'ପରେ କେବଳ ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କର ଆଶୀର୍ବାଦକୁ ମୂଳଧନ କରି (ଗଲାବେଳେ ତାଙ୍କୁ ମାତ୍ର ୮ ଅଣା ପଇସା ଦେଇଥିଲେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର) ସେ ତାଙ୍କର ସମୟ ଶକ୍ତି ପ୍ରୟୋଗ କରି ଗଢି ତୋଳିଲେ ଏକ ମନୋରମ ଆଶ୍ରମ, ସେ ନିଜ ହାତରେ ପାହାଡ ତାଡି ଏହି ଆଶ୍ରମ ନିର୍ମାଣ କରି ତୃତ୍ତି ଲାଭ କରିଥିଲେ ।

ଏ ସମ୍ବହରେ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତା ନାରାୟଣୀ ଦେବୀ ଲେଖିଛନ୍ତି- ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଅତି ପ୍ରିୟ ଥିଲା ମୟନାମତୀ ଆଶ୍ରମ । ଆମର ପରମାରାଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରତିଷିତ ମଠ ଏବଂ ଯେତେଗୁଡିଏ ଆଶ୍ରମ ଥିଲା, ବର୍ତ୍ତମାନ ସେ ସମୟ ନାହିଁ ବା କେତୋଟି ଥାନାନ୍ତରିତ ହୋଇଛି, କିନ୍ତୁ ଏହା ପୂର୍ବରୁ ଅବିଭକ୍ତ ବଙ୍ଗଳାରେ ତାଙ୍କର ଯେତେଗୁଡିଏ ଆଶ୍ରମ ଥିଲା, ସେଗୁଡିକ ମଧ୍ୟରେ ପୂର୍ବ ବଙ୍ଗଳା ସାରସ୍ୱତ ଆଶ୍ରମ ବା ମୟନାମତୀ ଆଶ୍ରମ ପରି ଏପରି ସୁନ୍ଦର ଆଶ୍ରମ ଆଉ ନ ଥିଲା କହିଲେ ଅତ୍ୟୁକ୍ତି ହେବନାହିଁ ।

ଲେଖକ ତାଙ୍କର ନିଜର ଏକ ଅନୁଭୂତି ଏଠାରେ ଉଲ୍ଲେଖ କରି ଅନନ୍ୟଞ୍ଜିନ୍ତନ ଫଳରେ କିପରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଆଶୀର୍ବାଦ ଲାଭ କରି ଅସମ୍ଭବ ପରି ଜଣାପଡୁଥିବା ଏକ କାର୍ଯ୍ୟକୁ ସମ୍ଭବ କରି ପାରିଥିଲେ ତାର ବର୍ଣ୍ତନା ନିମ୍ନରେ ପଦାନ କରାଗଲା ।

୧୯୯୭ ମସିହାରେ ବାରିପଦାଠାରେ ଉତ୍କଳ ପ୍ରାଦେଶିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ନିଳନୀର ୪୬ତମ ଅଧିବେଶନ ମହାସମାରୋହରେ ଆରମ୍ଭ ହେଲା । ସନ୍ନିଳନୀର ୩ୟ ଦିନ ସାଧାରଣ ସଭା ପୂର୍ବରୁ ପ୍ରାୟ ୩ଘଟିକା ସମୟରେ ଏକ ଭୟାନକ ଅଗ୍ନିକାଣ୍ଡରେ ବହୁ ଧନ ଜୀବନ ନଷ୍ଟ ହେଲା । ବହୁ ଭକ୍ତ ମା' ଓ ଭାଇମାନଙ୍କର ଜୀବନ ପ୍ରଦୀପ ଲିଭିଯିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ବହୁ ଭକ୍ତ ମା' ଓ ଭାଇ ଅଗ୍ନିକାଣ୍ଡରେ ଆହତ ହୋଇ ବିଭିନ୍ନ ଡାକ୍ତରଖାନାରେ ଚିକିତ୍ସିତ ହେଲେ । ସେମାନଙ୍କୁ ଓ ସେମାନଙ୍କର ପରିବାରବର୍ଗଙ୍କୁ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାରର ସାହାଯ୍ୟ ସହାନୁଭୂତି ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିବା ଓ ସରକାରଙ୍କ ସହିତ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ସମନ୍ୱୟ ଓ ଯୋଗାଯୋଗ କରିବା ସେବା ଅଧୀନ ଉପରେ ସଂଘ ତରଫରୁ ନ୍ୟୟ କରାଗଲା । ସରକାରଙ୍କର ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରଶ୍ନର ଉତ୍ତର ଓ ବିଭିନ୍ନ ସମ୍ବାଦଗୁଡିକର ସମନ୍ୱୟ କରି ସଂଘକୁ ଏକ ସମ୍ମାନଜନକ ଛିତିରେ ପହଞାଇବା ସେତେବେଳେ ଏକ କଷ୍ଟକର ସେବା ବୋଲି ପ୍ରତୀୟମାନ ହେଉଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଅପାର କରୁଣାରୁ ସମୟ ସେବା ସୁରୁଖୁରୁରେ ସଂପାଦନ କରାଯାଇଥିଲା ।

ତତ୍ପର ବର୍ଷ ଉତ୍କଳ ପ୍ରାଦେଶିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ବହୁ ପ୍ରତିକୂଳ ପରିଛିତିରେ ଭୁବନେଶ୍ୱରଛ ସତ୍ଶିକ୍ଷାମହିର ପରିସରରେ ଅନୁଷିତ ହେବା ପାଇଁ ଛିର କରାଗଲା । ସମ୍ମିଳନୀ ଅଫିସ ସେବା ଦାୟିତ୍ୱ ମଧ୍ୟ ଅଧୀନ ଉପରେ ନ୍ୟଞ୍ଚ କରାଗଲା । ସରକାରଙ୍କ ବିଭିନ୍ନ ବିଭାଗ ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସଂଛା ସହ ଯୋଗାଯୋଗ କରି ସେମାନଙ୍କର ସ୍ୱୀକୃତି ସହ ସମ୍ମିଳନୀର ସଫଳ ରୂପାୟନ ଏକ କଷ୍ଟକର ବ୍ୟାପାର ମନେ ହେଉଥିଲା । ସରକାରଙ୍କ ତରଫରୁ ଅଞ୍ଚାୟୀ କ୍ୟାମ୍ପ ନିର୍ମାଣ ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବ୍ୟବଛାର ଆୟୋଜନ କରିବାପାଇଁ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାରର ପ୍ରତିବନ୍ଧକ ଲଗାଯାଇ ନିର୍ଦ୍ଦେଶମାନ ଲାଗୁ କରାଗଲା । ମୋଟ ଉପରେ ସରକାରଙ୍କଠାରୁ ଲିଖିତ ଅନୁମତି ନ ମିଳିଲା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ଅନୁଷାନ ନ କରିବାକୁ ମତାମତ ପ୍ରକାଶ ପାଇଲା ଓ ସରକାରଙ୍କର ନିର୍ଦ୍ଦେଶନାମା ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ଥିଲା । କିନ୍ତୁ ସମ୍ମିଳନୀ ତ ଏକ ଟାଇମ୍ବାଉଣ୍ଟ ପୋଗାମ ତେବେ ସମୟ ନିର୍ଦ୍ଦେଶନାମାକୁ ଯଥାଯଥ ପାଳନ କରି ସଂଘ ସମ୍ମିଳନୀ ଅନୁଷାନ କରିବାକୁ ଅନୁମତି ପ୍ରାପ୍ତ ହେଲା । ଠିକ୍ ସମ୍ମିଳନୀର ଅଧିବାସ ଦିନ ସଂଧ୍ୟା ସମୟରେ-ସମୟ ଉତ୍କଣର ଅବସାନ ହେଲା ।

ଏହି ସମ୍ନିଳନୀର ଦୁଇଗୋଟି ଘଟଣା ଉଲେଖ କଲେ ଅନନ୍ୟର୍ତ୍ତିନର ପରିଣତି ବେଶ୍ ବୁଝାପଡିବ ।

ପ୍ରଥମ ଘଟଣା- ସମ୍ମିଳନୀ ଅଧିବାସର ପୂର୍ବଦିନ ସଂଧ୍ୟାରେ ପ୍ରବଳ ଝଡତୋଫାନ ସହ ପ୍ରଚଣ୍ଡ ବର୍ଷା ହେଲା । ସତ୍ଶିକ୍ଷା ମନ୍ଦିର ପରିସର ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଜଳାର୍ଣ୍ଣବ - ନିଷ୍କାସନ ବ୍ୟବଞ୍ଚା ନାହିଁ, ତତ୍ ସଂଗେ ସଂଗେ ପାଣିପାଗ ଖବର ପ୍ରଚାରିତ ହେଲା (ଟିଭି ନିଉଜ) ଆଗାମୀ ୪୮ ଘଞ୍ଜା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଝଡବର୍ଷାର ପ୍ରକୋପ ଲାଗିରହିବାର ସମ୍ଭାବନା । ତତ୍କାଳୀନ କେନ୍ଦ୍ର ସଂପାଦକ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଗୋପୀନାଥ ସିଂହସାମନ୍ତ ଭାଇ ଅଶ୍ରୁଭରା ନୟନରେ ପାଣିପାଗର ପ୍ରତିକୂଳ ଅବଞ୍ଚା ବିଷୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଇ ପିଲାଙ୍କ ପରି ଭୋ ଭୋ କାନ୍ଦି ପକାଇଲେ ଓ ଭକ୍ତମାନେ କିପରି ସ୍ୱଛନ୍ଦରେ ସମ୍ମିଳନୀରେ ଯୋଗଦାନ କରି ସ୍ୱ ସ୍ୱ ଛାନକୁ ଫେରିଯିବେ ସେଥିଲାଗି ପାଣର ଆକୁତି ନିବେଦନ କଲେ । ଆଞ୍ଚର୍ଯ୍ୟ କଥା - ସେଇ ସମୟରୁ ଝଡବର୍ଷା ବନ୍ଦ ହୋଇଗଲା, ତତ୍ପର ଦିନ ଖରାପାଗ ହେଲା ଓ ସତ୍ଶିକ୍ଷା ମନ୍ଦିର ପରିସର ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଶୁଖିଗଲା । ସମ୍ମିଳନୀଟି ଅତି ଶୂଖଳିତ ଭାବରେ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇପାରିଲା ।

ଦ୍ୱିତୀୟ ଘଟଣା-ପତି ସୟିଳନୀରେ ଶୀଶୀଠାକୁର ମହାରାଜ ସୟିଳନୀ ଷେତକୁ ଗୋଟିଏ ସୁସଜିତ ରଥରେ ଆରୋହଣ କରି ଭକ୍ତଗଣଙ୍କ ଗହଣରେ ଏକ ବର୍ଣାଢ୍ୟ ଶୋଭାଯାଁତାରେ ବିଜେ କରନ୍ତି । ଏ ସନ୍ନିଳନୀରେ ମଧ୍ୟ ଶୋଭାଯାତା ପାଇଁ ଅନୁମତି ଦେବାକୁ ପୋଲିସ ସୁପରିନ୍ଟେଞ୍ଝେଙ୍କୁ ଆବେଦନ କରାଗଲାଁ ଓ ଯେହେତୁ ରାୟାର ବାମପଟରେ ଗଛ ଅଛି (ଆଭେନ୍ୟୁ ଟି) ଶୋଭାଯାତାଟି ରାୟାର ଦକ୍ଷିଣ ପଟରେ ନେବାପାଇଁ ବିଶେଷ ଭାବରେ ଅନୁରୋଧ କରାଗଲା । ପୋଲିସ ସୁପରିନଟେଞ୍ଜେ ଅନିଛାସଡ୍ଡେଁ ରାଜଧାନୀର ଜନଗହଳି ରାୟାରେ ଦକ୍ଷିଣପଟରେ ଶୋଭାଯାତ। ନେବାପାଇଁ ଫାଇଲରେ ଅର୍ଡର କରିଦେଲେ । ପୋଗାମ ଅନୁଯାୟୀ ଶୀଶୀଠାକୁର ମହାରାଜ ପୁରୀ ସ୍ତୁତି ମନ୍ଦିରରୁ ବାହାରି ଏକାମ ସାରସ୍ପତ ସଂଘରେ ମଧ୍ୟାହୁ ଭୋଗ ଗହଣ କରି ବିଶାମ ନେବେ ଓ ଅପରାହୁରେ ଶୋଭାଯାତାରେ ବାହାରିବେ, ଶେଷ ମୁହୂର୍ତ୍ତ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶୋଭାଯାତ। ପାଇଁ ଲିଖିତ ଆଦେଶ ମିଳି ନଥିଲା । ତେଣୁ ଅଧୀନ ଲୋତକଭରା ନୟନିରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣରେ ପଣତି ଜଣାଇ ସୁୂ୍ରି ମନ୍ଦିରରୁ ସିଧା ଭୁବନେଶ୍ୱର ଟାଉନ୍ଥାନାରେ ପହଞି ପରମିଶନ୍ ପାଇଁ ଅନୁରୋଧ ୍କରିବାରେ ସେମାନେ ଶୋଭାଯାତା ପାଇଁ ଅନୁମତି ଦେଲେ ସତ, ମାତ ତାହା ରାୟାର ବାମ ପଟରେ । ବାମ ପଟରେ ଶହ ଶହ ଗଛ, ଏତେ ଗଛ କାଟିବା ଅସମ୍ବ−ଫରେଷ ଡିପାର୍ଟମେୡ ଅନୁମତି ଦେବେନାହିଁ । ତେଣୁ ସେମାନଙ୍କୁ ବାଧ୍ୟ ହୋଇ ପୋଲିସ ଏସ୍∙ପି ଫାଇଲ ଅର୍ଡର ବିଷୟ କହିବାରୁ ସେମାନେ ଜାୈଣସି ମତେ ବିଶ୍ୱାସ କଲେନାହିଁ । ଟାଉନଥାନାର ଇନିସ୍ପେକ୍ଟର ଆଇ ଆଇ ସି ମହୋଦୟ ବିରକ୍ତି ପକାଶ କରି କହିଲେ ଆପଣ ଏ ଅସମ୍ବ କଥା କିପରି କହୁଛନ୍ତି ? ଆପଣ ଜାଣନ୍ତି ଏହା ରାଜଧାନୀର ଏକ ବିଜି ରୋଡ । ତେଣୁ ରାୟାର ୍ରାଇଟ ସାଇଡରେ ଶୋଭାଯାତା ଯିବାକୁ ଅନୁମତି ଦେଇପାରିବି ନାହିଁ । ଅଧୀନର ମାନସିକ ଅବୟା ସହଜରେ ଅନୁମେୟ- କେବଳ ପାଟିକରି କାନ୍ଦିବାଟା ବାକି ଅର୍ଛି- ମନେ ମନେ କେବଳ ବ୍ୟାକୁଳ ଭାବରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ସୁରଣ କରୁଛି ଓ ନାମଜପ ଚାଲିଛି । ଏଇ ସମୟରେ ଆଉ ଜଣେ ଇନିସ୍ପେକ୍ଟର ବାବୁ ଆସି ପହଞିଲେ ଓ ସେ ହଠାତ୍ ମୋଁର ଅବଛା ଲକ୍ଷ୍ୟକରି କହିଲେ, 'ହଇହେ ଏ କେଉଁ କେଶ୍? ସତ୍ୟପିୟ ମହାନ୍ତିଙ୍କ ଚିଠି କି ?' ଥାନାର ଇନିସ୍ପେକ୍ଟର ଆଇ ଆଇ ଅଇ ସି ହଁ କରିବାରୁ ସେ କହିଲେ ହଁ ହଁ ଏସ୍ ପି ସାହେବ ରାଜି ହୋଇଛନ୍ତି ଓ ଫାଇଲରେ ଅର୍ଡର କରିଛନ୍ତି । ତାଙ୍କୁ ରାୟାର ତାହାଣ ପଟରେ ଯିବାକୁ ପରମିଶନ୍ ଦେଇଦିଅନ୍ତୁ । ପୋଲିସ ପାଇଲଟିଙ୍ଗ କରିବ; କିଛି ଅସୁବିଧା ହେବନାହିଁ । ଏତିକି କହି ସେ ବାବୂ ଜଣକ ଯେପରି ହଠାତ୍ ଆସିଥିଲେ ଠିକ୍ ସେହିପରି ହଠାତ୍ ଚାଲିଗଲେ । ଅଧୀନର ଅନୁଭବ ହେଲା ଏ ଭଦଲୋକ ଆଉ କେହି ନୂହନ୍ତି, ଏ ହେଉଛନ୍ତି ସ୍ୱୟଂ ଠାକୁର, ଇନିସ୍ପେକ୍ଟର ବେଶରେ ଆସି କହିଦେଇ ଚାଲିଗଲେ, କାରଣ ସେ ଇନିସ୍ପେକ୍ଟରଙ୍କ ଅଫିସ ଥାନାଠାରୁ ୫କି·ମି· ଦ୍ର, ୫କି·ମି· ଦ୍ରରୁ ଠିକ୍ ସେଇ ସମୟରେ ଆସି ପଦେ କଥା କହିଦେଇ ଚାଲିଯିବାଟା ତାଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ସେତେବେଳେ ଅସମ୍ଭବ ଥିଲା । ଏହା ସମ୍ଭବ ହେଲା କେବଳ ବ୍ୟାକୁଳତାପୂର୍ତ୍ତ ହୁଦୟରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଚିନ୍ତା କରିବା ଦ୍ୱାରା ।

ପ୍ରତ୍ୟେକ ଭାଇ ମା'ମାନଙ୍କର ଜୀବନରେ ଏହିପରି ବହୁ ଅନୁଭୂତି ଜୀବନ୍ତ ହୋଇ ରହିଛି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ସେଥିପାଇଁ କହିଛନ୍ତି-ସେବକର ଜୀବନ ଅନୁଭୂତିର ଜୀବନ ।

ସୁଦୂର ଆମେରିକାରେ ମା' ଭାଇମାନେ ବିଭିନ୍ନ ୟାନରେ ପରୟରଠାରୁ ଶହ ଶହ କିଲୋମିଟର ଦୂରରେ ରହିଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସେଠାରେ ଟେଲିକମ୍ୟୁନିକେଶନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ ପ୍ରଥମେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜା, ତତ୍ପରେ ପାଠଚକାନୁଷାନ ଓ ପରେ ପରେ ସଂଘ ମଞ୍ଚୁରୀ ନେଇ ନିୟମିତ ବ୍ୟବଧାନରେ ସଂଘପୂଜାନୁଷାନ ଓ ପ୍ରତିବର୍ଷ ସଂଘର ଏକ ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ ଅନୁଷାନ ପୂର୍ବକ ଜଣେ କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତିନିଧିଙ୍କୁ ନିମନ୍ତ୍ରଣ କରିନେବା ଓ ଉତ୍ସବଟିକୁ ସାଫଲ୍ୟମଞ୍ଜିତ କରିବାରେ ମା' ଭାଇମାନଙ୍କର ଅବଦାନ- ଏ ସମୟ କେବଳ ସମ୍ଭବ ହୋଇଛି ସେମାନଙ୍କର ଅନନ୍ୟଞ୍ଜିନର ଫଳସ୍ୱରୂପ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଶ୍ରୀପାଦପଦ୍କରେ ପ୍ରାର୍ଥନା, ଆମ ସଂଘ ଏହିପରି ଉତ୍ତରୋତ୍ତର ଅଗ୍ରଗତି କରି ବିଶ୍ୱଭାତୃତ୍ୱ ଭାବରେ ବିଶ୍ୱବାସୀଙ୍କୁ ଉଦ୍ବୁଦ୍ଧ କରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବାଣୀକୁ ରୂପ ପଦାନ କରୁ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ୱୀ ଶ୍ୟାମସୁଦର ମହାନ୍ତି କେନ୍ଦ୍ର ପରିଚାଳନା ମୟଳୀ ସଦସ୍ୟ

### ମାଲିକ

ବିଗତ ୨୦୦୭ ମସିହା ଡିସେମ୍ବର ମାସରେ ଭାରତ ଭ୍ମଣରେ ଯାଇଥିବା ସମୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ପ୍ରତିଷିତ ଆସାମ ବଙ୍ଗୟ ସାରସ୍ୱତ ମଠ ଆନୁକୂଲ୍ୟରେ ଭୁବନେଶ୍ୱର ନିକଟ୍ଷ ବାଳକାଟିଠାରେ ଅନୁଷିତ ୯୩ତମ ସାର୍ବଭୌମ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀରେ ଯୋଗଦେବାର ଅପୂର୍ବ ସୋଭାଗ୍ୟ ଲାଭ କରିଥିଲି । ଉଚ୍ଚ ସମ୍ମିଳନୀରେ ଜନୈକ ଗୁରୁଭାତା ତାଙ୍କ ବକ୍ତବ୍ୟ ମାଧ୍ୟମରେ ଏକ ମର୍ମୟର୍ଶୀ ଗକ୍ତ ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ । ଗଳ୍ପଟି ଯେତିକି ଷୁଦ୍ର, ସେତିକି ଶିକ୍ଷଣୀୟ ଓ ଆଲୋଚନାର ବିଷୟ । ତାହାର ଅନୁଚିନ୍ତା ଏବେ ମଧ୍ୟ ମୋ ହୃଦୟରେ ଗଭୀର ଆଲୋଡନ ସୃଷ୍ଟି କରେ, ପାଣରେ ଏକ ଅବ୍ୟକ୍ତ ପୁଲକ ଜଗାଏ । ନିଜକୁ ଯତ୍ପରୋନାୟି ଭାଗ୍ୟବାନ ବୋଲି ଉପଲବ୍ଧି ହୁଏ । ଏହି ସଂଷିତ୍ର ପ୍ରବନ୍ଧ ମାଧ୍ୟମରେ ସେହିଁ ଆମୋଦଦାୟକ ଏବଂ ସାରଗର୍ଭକ ଗଳ୍ପଟି ପ୍ରକାଶ କରି ତାହାର ସୁଗଭୀର ଭାବ ଉପରେ ସାମାନ୍ୟ ଆଲୋକପାତ କରିବାର ପ୍ରୟାସ କରୁଛି । ସେ ଭାବର ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ପରିପ୍ରକାଶ ନିମନ୍ତେ ଯଦିଓ ମୁଁ ଅକ୍ଷମ ତଥାପି ଆଶା କରୁଛି ଏହା ପାଠ କରି ମୋର ସୁଯୋଗ୍ୟ ଗୁରୁଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ନିଜ ନିଜର ଭାବପୁଷ୍ଟିରେ ସମର୍ଥ ହେବେ । ଗଳ୍ପଟି ଏହିପରି –

କୌଣସି ଏକ ଉଟ୍ଟଲରେ ଏକ ବାଘ ବାସ କରୁଥିଲା । କାଳକୁମେ ବାଘଟି ବୃଷ ହୋଇଯିବାରୁ ଶିକାର କରିବା ତାହା ପଷରେ ଏକପ୍ରକାର ଅସମ୍ୱବ ହୋଇ ପଡିଲା । ଏପରି ଅବଞ୍ଛାରେ ସେ ଦିନେ ଗୋଟିଏ ପୁଷ୍କରିଣୀ ନିକଟରେ ଶୋଇ ରହିଥାଏ । ମନରେ ଆଶା - କଦାଚିତ୍ କୋଣସି ଶିକାରଯୋଗ୍ୟ ପଶୁ ଜଳପାନ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ପୁଷ୍କରିଣୀକୁ ଆସିବ । କିଛିକ୍ଷଣ ଅତିକାନ୍ତ ହେବା ପରେ ଗୋଟିଏ ଗାଇ ଆଶାୟୀ ବାଘର ଦୃଷ୍ଟିପଥାରୂଢ ହେଲା । ଗାଇଟି ବାୟବିକ ଜଳପାନ ନିମନ୍ତେ ପୁଷ୍କରିଣୀ ମଧ୍ୟକୁ ପ୍ରବେଶ କଲା । ଦୁର୍ଭାଗ୍ୟବଶତଃ ପୁଷ୍କରିଣୀର ନିମ୍ନଦେଶ କର୍ଦ୍ଦମରେ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ । ତେଣୁ ଯେତେ ଚେଷ୍ଟା କଲେ ମଧ୍ୟ ଗାଇଟି ଆଉ ବାହାରି ପାରିଲା ନାହିଁ । ବାଘଟି ଏତେ ସହଜରେ ଏତେ ବଡ ଶୀକାରଟିଏ ପାଇଯିବ ବୋଲି ଆଶା କରି ନ ଥିଲା । ସେ ମୃଦୁ ହସି ଗାଇକୁ ସମବେଦନା ପ୍ରକାଶ କରି ନିଜର ଅଭିପାୟ ଜ୍ଞାପନ କଲା । ଗାଇଟି କିନ୍ତୁ ନିର୍ବିକାର ଚିଉରେ ଉତ୍ତର ଦେଲା ଯେ ବାଘର ସେ ଆଶା ସଫଳ ହୋଇ ପାରିବ ନାହିଁ । କାରଣ ବାଘ ସଦି ଗାଇକୁ ଖାଇବା ନିମନ୍ତେ ପୁଷ୍କରିଣୀ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରବେଶ କରେ ତେବେ ସେ ମଧ୍ୟ ପଙ୍କରୁ ବାହାରି ପାରିବ ନାହିଁ । ସେହିଠାରେ ହିଁ ସେ ପାଣ ହରାଇବ । ବାଘ ପ୍ରତ୍ୟତ୍ତର କଲା, "ଠିକ୍ ଅଛି । ମୁଁ ତେବେ ଏଇଠି ବସି ରହିଲି । ତୁ ଯେତେବେଳେ ବାହାରିବୁ ମୁଁ ସେତେବେଳେ ତୋତେ ଭଷଣ କରିବି ।" ସେଥିରେ ମଧ୍ୟ ଗାଇ ଅସନ୍ନତି ପ୍ରକାଶ କରି କହିଲା ଯେ ତାହା ମଧ୍ୟ ଅସମ୍ଭବ । ଏପରି ଦୁନିର୍ବୀର ସଂକଟରେ ପତି ମଧ୍ୟ ଗାଇର ବେପରୁଆ ଭାବ ଓ ଆମ୍ବବିଶ୍ୱାସ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଉତ୍ତରରେ ବାଘ ଆୟର୍ଯ୍ୟ ହୋଇ ତାହାର କାରଣ ଜିଜ୍ଞାସା କରନ୍ତେ, ଗାଇ କହିଲା, "ରେ ବାଘ । ତୋର କେହି ମାଲିକ ନାହାନ୍ତି । ତେଣୁ ତୋର ଶୁଭାଶୁଭ, ଭଲମନ୍ଦ ବୁଝିବା ପାଇଁ କେହି ନାହିଁ । ହେଲେ ମୋର ଜଣେ ମାଲିକ ଅଛି । ସେ ସଦାସର୍ବଦା ମୋର ଭଲମନ୍ଦ ବୁଝୁଥାଏ । ଗୋଚାରଣ ସମୟ ଅତୀତ ହେଲେ, ଗୋଧୁଳି ଲଗ୍ନମଧ୍ୟରେ ମୁଁ ସଦିଗୁକୁ ପତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ ନ କରେ ତେବେ ମୋ ମାଲିକ ମୋ ପାଇଁ ବ୍ୟୟ ହୋଇ ମୋତେ ଖୋଜି ଖୋଜି ଏଇଠି ଆସି ପହଞ୍ଚିବ । ସେ ଓ ତା'ର ସାଥମମାନେ ତୋତେ ପିଟି ପିଟି ଏଠାରୁ ତତି ଦେବେ ଓ ମୋତେ ଏ ପଙ୍କରୁ ଉଦ୍ଧାର କରି ଘରକୁ ନେଇ ଯିବେ ।"

ବାୟବିକ, ବାଘ ମହାବଳଶାଳୀ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଯେହେତୁ ସେ ମାଲିକହୀନ, ତା'ର ସୁବିଧା ଅସୁବିଧାରେ ଆହା ପଦେ କହିବାକୁ କେହି ନାହିଁ । ତାକୁ ସବୁବେଳେ ନିଜ ଶକ୍ତି ଉପରେ ନିର୍ଭର କରି ଚଳିବାକୁ ହୁଏ । ପ୍ରକୃତିର ତାଡନାରେ କଦାଚିତ୍ ସେ ଶକ୍ତିହୀନ ହୋଇ ପଡିଲେ ଅଥବା ପ୍ରତିକୂଳ ପରିଥିତିର ମୁକାବିଲା କରିବାକୁ ଯାଇ ନିଜର ଅସାମର୍ଥ୍ୟ, ନିଜର ଅକ୍ଷମତାର ସନ୍କୁଖୀନ ହେଲେ, ବିପର୍ଯ୍ୟୟ ହୋଇ ନୈରାଶ୍ୟ ଓ ପାଣସଂକଟର ଅତଳୟର୍ଶୀ ଯନ୍ଧଣାଦାୟକ ଉତ୍ତେଜନାରେ ମହାକାଳର ଅପେକ୍ଷା କରିବା ଛଡା ତାହାର ଅନ୍ୟ ଗତି ନାହିଁ । ହେଲେ ଗାଈଟି ଦୁର୍ବଳ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ତା'ର ଜଣେ ମାଲିକ ଅଛି । ସେଇଥିପାଇଁ ସେ ବେପରୁଆ, ସେଇଥିପାଇଁ ସେ ନିର୍ବିକାର, ସେଇଥିପାଇଁ ବିପଦରେ ପତିତ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ଭାବୀ ସୁସମୟର ସୁନେଲି ସ୍ୱପ୍ନରେ ସେ ବିହୁଳ, ସେଇଥିପାଇଁ ରାତ୍ରିର ଘନତମିସାରେ ଦିଗହଜା ହୋଇ ମଧ୍ୟ ଆଗତ ଉଷାର ନବୀନ ଆଲୋକର ଆକାଂକ୍ଷାରେ ସେ ଉତ୍ପୁଲିତ । କେଡେ ଭାଗ୍ୟବତୀ ସତେ ସେହି ଗାଈଟି ।

ଆଉ ଆମ୍ନେମାନେ ? ସେହି ଆପାତ ଦୁର୍ବଳବୋଧ୍ୟ ଗାଈଟିର ସିୋଭାଗ୍ୟ ଭଳି ଆମ୍ନେମାନେ ମଧ୍ୟ ଅତିଶୟ ସିୋଭାଗ୍ୟର ଅଧିକାରୀ । କାରଣ ଆମର ମଧ୍ୟ ଜଣେ ମାଲିକ ଅଛନ୍ତି । ଆଉ ସେ ମାଲିକ ଏମିତି ସେମିତି ମାଲିକ ନୁହଁଚ୍ଚି । ସେ ଏ ଚରାଚର ନିଖିଳ ବିଶ୍ୱର ମାଲିକ । ସେ ସର୍ବଶକ୍ତିମାନ୍, ବିଶ୍ୱନିୟନ୍ତା । ବିଶ୍ୱାତୀତ ସମୟଶକ୍ତି ଯାହାର ଭୁବନପାବନ ହୟର କନିଷାଙ୍ଗୁଳିର ବଶୀଭୁତ, ଯାହାର କରୁଣାସ୍ନିଗ୍ଧ ନୟନର ପଲକରେ ସମ୍ଭୁ, ରଜ, ଓ ତମୋଗୁଣର ପୂର୍ଣ୍ଣବିକାଶ ସ୍ୱରୂପ ଜଗତର ଉତ୍ତବ, ଛିତି, ଓ ଲୟ ସାଧିତ ହୁଏ, ସେହି ପରମପୁରୁଷ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବ ଆମର ମାଲିକ ।

ଏ ଜଗତରେ ଅନେକ ଗୁରୁଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ହୋଇଛି । ଅନେକ ସଦ୍ଗୁରୁ ମଧ୍ୟ ସାଧୁପସବିନୀ ଭାରତରେ ଜନ୍ମନେଇ ଅଗଣିତ ମୋହାନ୍ଧ ଜୀବଗଣଙ୍କୁ ସତ୍ୟପଥରେ ଧର୍ମପଥରେ ପରିଚାଳିତ କରିବାରେ ପଭୂତ ସାହାଯ୍ୟ କରିଛନ୍ତି । ଯେପରି ଅବତାରମାନଙ୍କ ପସଙ୍ଗ ଉତ୍ଥାପନ କରିବା ସମୟରେ ଯଶୋଦାଦୁଲାଳ ଯାଦବକୁଳ ଶିରୋମଣି ଶୀକୃଷ୍ଠଙ୍କୁ "କୃଷ୍ଟସ୍ତୁ ଭଗବାନ ସ୍ୱୟମ୍" ବୋଲି ପ୍ତିପାଦନ କଲେ ମଧ୍ୟ ଅନ୍ୟ ଅବତାରମାନଙ୍କର ଅବମାନନା ହୁଏନାହିଁ, ସେହି ଯୁକ୍ତି ଅନୁଯାୟୀ ଅନନ୍ତ ମହିମା ବିମଣ୍ଡିତ, ସର୍ବ ଗୁଣାଧାର ଶୀଶୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କର ଉପର୍ଯ୍ୟକ୍ତ ଗୁଣାବଳୀ ଉଲେଖ କରି ମୁଁ ଅନ୍ୟ ଗୁରୁମାନଙ୍କର ଅବମାନନା କରୁନାହିଁ; ସେଭଳି ଧୂଷ୍ଟତା ମୁଁ କରିବି ନାହିଁ । ମୋର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ, ଆମର ଯିଏ ମାଲିକ, ଆମେ ଯାହାର ଶରଣାପନୁ, ଯାହାର ଦେବଦୂର୍ଲଭ ଶୀଚରଣସରୋଜରେ ଆମେ ନିତ୍ୟ ମଥା ନତ କରୁ, ଯାହାର ବରାଭୟ ଶୀକର ଛାୟାତଳେ ଆମେ ଆଶିତ, ନିଜ ଜାଣତରେ ଅଥବା ଅଜାଣତରେ ଯାହା ପାଖରେ ନିଜକୁ ଆମେ ବିକୟ କରି ଦେଇଛୁ, ସେହି ମାଲିକ ଯେ କିପରି, ଆମ୍ନମାନଙ୍କ ମନରେ ସେ ବିଷୟରେ କଥଞିତ୍ ପତ୍ୟୟ ଜାଗରଣ କରିବା । ଅତଳୟର୍ଶୀ ଅନିନ୍ତ ବିୟାରୀ ଅଳଳ ମହାସାଗରର ଗଭୀରତା ନିର୍ପଣ କରିବା ଯେପରି ଧୃଷତା, ଶୀଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ମାନୁଷୀତନୁ, ଅନୁପମ ବୈଶିଷ୍ୟସଂପନ୍, ଅତୁଳନୀୟ ଶକ୍ତିସଂପନ୍, ବେଦାନ୍ତବିଦ୍, ତଉୃଜ୍ଞାନୀ, ଯୋଗୀଶେଷ, ପେମିକ ଶିରୋମଣି, ପରମକାରୁଣିକ ଶୀଶୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ମହାନତା ହୁଦୟଙ୍ଗମ କରିବା ସେହିପରି ଅସାଧ୍ୟ । ଅଶୃତପୂର୍ବ ଅଭ୍ତପୂର୍ବ ସାଧନାରେ ସବୃଷ୍ଟ ହୋଇ ସୃୟଂ ଜଗିଦ୍ଧାତୀ, ବିଶୃପସବିନୀ, ବହା୍ଞଭାଞ୍ଜୋଦରୀ, ମହାଶକ୍ତି ଯାହା ନିକଟରେ ପ୍ରୀ ରୂପରେ ପ୍ରକଟିତା ହୋଇଥିଲେ, ସେହି ବୃତପୁରୁଷ ଶୀନିଗମାନ୍ଦ ପ୍ରମହଂସ ଦେବଙ୍କର ଶକ୍ତିର ଚିନ୍ତାକରିବା, କ୍ପ ମଧ୍ୟରେ ଗଗନର ପତିଛବି ଦର୍ଶନ କରି ସର୍ବବ୍ୟାୟ ଅନନ୍ତ ନୀଳାକାଶର କଳନା କରିବା ସଦ୍ଶ ମନେହୁଏ । ସେ ନିଜକୁ ପକାଶ ନ କଲେ ତାଙ୍କୁ ବୁଝିବାର ସାଧ୍ୟ କାହାର ନାହିଁ, ସେ ଷମତା କାହାରି ନାହିଁ । ସେଇଥିପାଇଁ ବୋଧହୁଏ, ଶୀଶୀଠାକୁର ମହାରାଜ ଜନୈକ ଓକିଲଙ୍କ ଆକ୍ଷେପରେ ଆମୂପକାଶ କରି କହିଥିଲେ, "… କେତେ ବ୍ୟାସ, ବଶିଷ୍ଟ ପରାଶର ଏହି ଦେହରେ ଲ୍ନୀନ୍ ହୋଇ ଅଛନ୍ତି, ମୁଁ ସେମାନଙ୍କୁ ହଜମ କରିଦେଇଛି, ଅର୍ଥାତ୍ ସେମାନଙ୍କର ଜ୍ଞାନରାଶି ତ ଆୟତ୍ତ କରିଛି, ତା ଛଡା ମଧ୍ୟ ଅନେକ କିଛି ଜାଣିଛି ।" ମୋର ମନେହୁଏ, ଉକ୍ତ ଓକିଲ ଜଣକ ନିମିତ୍ତ ମାତ । ତାଙ୍କୁ ମାଧ୍ୟମ କରି ଶୀଶୀଠାକୁର ନିଜର ଅକଳନୀୟ ଅସୀମ ମହାନତାର ଆଭାସ ମାତ ପଦାନ କରିଥିଲେ । ସେହିଭଳି ଅନ୍ୟ ଏକ ଘଟଣାରେ ନିଜ ଶକ୍ତି ସଂପୂର୍କ୍ରେ ଶୀଶୀଠାକ୍ର ନୀଳାଚଳ କୃଟୀରର ଅନ୍ୟତମ ସେବକ ହରେନ୍ଦା'ଙ୍କୁ (ପରବର୍ତ୍ତୀ ସମୟରେ ସନ୍ୟାସନାମ ସ୍ୱାମୀ ସେବାନନ୍ଦ ସରସ୍ପତୀ) କହିଥିଲେ ଯେ ତାଙ୍କ ୟଳ ଶରୀର ତାଙ୍କ ଆୟଭିଭୂତ ଶକ୍ତି ଧାରଣ କରିବାରେ ସମର୍ଥ ହେଉନାହିଁ । ଲେଖକ ନିଜେ ଏହା ସେବାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ ମହାରାଜଙ୍କ ମୁଖରୁ ଶବଣ କରିଛନ୍ତି । ସେବାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ ମହାରାଜଙ୍କ କହିବା ଅନୁସାରେ, ସେ ସେତେବେଳେ ଖଡ଼କୁସୁମାରେ ରହୁଥାନ୍ତି । ହଠାତ୍ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ସୃହୟ ଲିଖିତ ଏକ ପତ ପାଇ ସେ ସତ୍ରର ନୀଳାଚଳ କୁଟୀରକୁ ପତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ କଲେ । ସେଠାରେ ପହଞ୍ଚି ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପଣାମ କରିବାକୁ ଯାଇ ଦେଖିଲେ ଯେ ଠାଁକୁରଙ୍କ ଶରୀର ପୂର୍ବାପେଷା ଆହୁରି ଜ୍ୟୋତିମିୟ । ସେ ଠାକୁରଙ୍କ ଏତାଦୃଶ ରୂପ ପୂର୍ବରୁ କେବେ ଦେଖି ନ ଥିଲେ । ହରେନ୍ ଦା'ଙ୍କ ବିସ୍କୃୟ ମୋଚନ କରିବାକୁ ଯାଇ ଶୀଶୀଠାକୁର ପକାଶ କରିଥିଲେ, "ମୋର ଶକ୍ତି ଏତେ ବେଶୀ ହୋଇଯାଇଛି ଯେ ଏ ଶରୀର ଆଉ ସେ ଶକ୍ତିକୁ ଧାରଣ କରିପାରୁ ନାହିଁ । ମୋତେ ଦେହରକ୍ଷା କରିବାକୁ ହେବ ।  $\cdots$ 

ଶ୍ୱୀଶୀଠାକୁର ଯେ କ'ଣ, ତାହା ଯେଉଁ ମୁଝିମେୟ କେତେଜଣ ହୃଦ୍ୟଙ୍ଗମ କରିପାରିଥିଲେ, ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଆମ୍ନମାନଙ୍କର ପରମ ଆଦର୍ଶୟାନୀୟ ଗୁରୁଭ୍ୱାତା ସ୍ୱାମୀ ସ୍ୱରୂପାନନ୍ଦ ମହାରାଜ ଅନ୍ୟତମ । ସେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ପାଇବା ପାଇଁ, ତାଙ୍କୁ ଠିକ୍ ଭାବରେ ବୁଝିବା ପାଇଁ, ତାଙ୍କ ଜଗଛିତକର କାର୍ଯ୍ୟରେ ଜୀବନକୁ ଉତ୍ସର୍ଗ କରିବା ପାଇଁ ନିଜର ସର୍ବସ୍ୱ ତ୍ୟାଗ କରି ଦେଇଥିଲେ । ଆଉ ସେହି ତ୍ୟାଗର, ସେହି ତପସ୍ୟାର ଫଳ ସ୍ୱରୂପ ସେ ଯାହା ପାଇଥିଲେ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଯେପରି ଭାବରେ ସେ ଉପଲବ୍ଧି କରିଥିଲେ, ତାହାର ସାରାଂଶ ସେ ସମୟ ଗୁରୁଭ୍ରାତା ଗୁରୁଭ୍ରମୀମାନଙ୍କ ପାଇଁ, ସାରା ଜଗତ ପାଇଁ, ଉଦାଉ କ୍ୟରେ ପ୍ରକାଶ କରି ଗାଇଛନ୍ତି – "ଏମନ୍ ଗୁରୁ କୋଥାୟ ଖୁଜେ ପାବେନା କୋ ତୁମି" । ଜଗଦ୍ଗୁରୁ ଶଙ୍କରାଚାର୍ଯ୍ୟ କୋଟି କୋଟି ଗ୍ରହର ସାରମ୍ମ ଅର୍ଦ୍ଧଶ୍ଳେକରେ ପ୍ରକାଶ କରିବା ଭଳି, ସ୍ୱରୂପାନନ୍ଦ ମହାରାଜ ଠାକୁରଙ୍କ ଅକଳନୀୟ ଅଚିତ୍ୟ ମହିମା ଉପରୋକ୍ତ କେତୋଟି ଶର ମାଧ୍ୟମରେ ଉଲ୍ଲେଖ କରିଦେଇ ଯାଇଛନ୍ତି । ସେହି ଶର କେତୋଟି ହିଁ ଠାକୁର କେତେ ମହାନ ତା'ର ପରିଚୟ ପ୍ରଦାନ କରେ । କେବଳ ସେହି କତିପୟ ଶର୍ଦ୍ଦର ଅର୍ଥ ପ୍ରାଣେ ପ୍ରାଣେ ଅନୁଭବ କରିପାରିଲେ ହିଁ ଯଥେଷ୍ଟ ହେବ, ଜୀବନ ଧନ୍ୟ ହୋଇଯିବ ।

ବାୟବିକ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭଳି ଜଣେ ମାଲିକ ପାଇବା ଆମୃମାନଙ୍କର କୋଟି ଜନ୍ମର ତପସ୍ୟାର ଫଳ । ସେ କେବଳ ଅଲୋିକିକ ଶକ୍ତିସଂପନ୍ନ ନୁହନ୍ତି, ଅସୀମ କରୁଣାମୟ ମଧ୍ୟ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ଆଶ୍ରିତ ଶିଷ୍ୟଭକ୍ତଙ୍କ ଉପରେ ସର୍ବଦା ତାଙ୍କର ଅପରିଛିନ୍ନ କୃପାସିକ୍ତ ଦୃଷ୍ଟି ନିବଦ୍ଧ । ମାୟାଛନ୍ନ ଜଗତର ଘନଘଟା ମଧ୍ୟରେ ସଦିବା କେତେବେଳେ ଉପରଲିଖିତ ଗଳ୍ପ ବର୍ଣ୍ଣିତ ଗାଈ ଭଳି ଆମ୍ନେମାନେ ସଂସାର ପୁଷ୍କରିଣୀର ପଙ୍କ ସଦୃଶ କର୍ମସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ନିପତିତ ହୋଇ ମାଲିକଙ୍କ ନିକଟକୁ ପ୍ରତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ କରିବାରେ ଅକ୍ଷମ ହେଉ, ତଥାପି ଆଶଙ୍କାର କୌଣସି କାରଣ ନାହିଁ । ବରଂ ମନରେ ଦୃଢ ପତ୍ୟୟ ରହିବା ଉଚିତ୍, ଯଦି ମହାକାଳ ରୂପ ବାଘ ମଧ୍ୟ ଆସି ଆମ ପଥ ଓଗାଳି

ଦଣ୍ଡାୟମାନ ହୁଏ, ଆମେ ପୃଥିବୀର ଯେ କିୋଣସି କୋଣ ଅନୁକୋଣରେ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ, ଜୀବନର ସାୟାହୁରେ ସେହି ମହାକାଳର କାଳ, ସର୍ବଭୟହାରୀ, ଆମ ମାଲିକ, ଆମକୁ ଉଦ୍ଧାର କରି ସ୍ୱଗୃହକୁ ନେଇଯିବେ । କେବଳ ସେତିକି ବିଶ୍ୱାସ ଥିଲେ ସମୟ ବିପଦ ମଧ୍ୟରେ, ସମୟ ବିଭୀଷିକା ମଧ୍ୟରେ, ସମୟ ଦୁର୍ବିପାକ ମଧ୍ୟରେ, ସେହି ସର୍ବଦୁଃଖବିନାଶକ, ଜଗତପାବନ, ସର୍ବଶନ୍ତିମାନ ମାଲିକ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ବରାଭୟ ପଦାନକାରୀ ଶ୍ରୀପଦକୋକନଦ ସ୍କରଣ କରି ଆମେ ନିର୍ବିକାର, ଅଚଞ୍ଚଳ ଚିତ୍ତରେ ତାଙ୍କରି ଆଗମନକୁ ପ୍ରତୀକ୍ଷା କରି ରହିପାରିବା । କିମଧିକ ବିୟରେଣ । ଜୟଗୁରୁ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ବ୍ଜେନ୍ଦ୍ର ପଞ୍ଜା ଆମେରିକା ସାରସୃତ ସଂଘ

## ମୋ ମନ ଗଗନେ ରାଜୁଥାଅ ଚିର

ଦୂର ଆକାଶର ଚନ୍ଦ୍ରମା ତୁମେ ମୁଁ ଯେ ଧରଣୀର ନୀଳ କଇଁ ତୁମ ଯାଦୁକରୀ କିରଣ ପରଶେ ଉଉଳା ହୁଏ ମୁଁ ତୁମ ପାଇଁ ।ଠା

ମୋ ପାଖରୁ ତୁମେ ଅଛ ବହୁଦୂରେ ତୁମେ ଆସନାହିଁ ମୁଁ ଯାଇ ନ ପାରେ ତଥାପି କାହିଁକି ମୋ ମନ-ଯମୁନା ଉଜାଣି ବହୁଛି ସୀମା ତେଇଁ । ୧।

ତୁମେ ଜାଣ ମୁଁ ଯେ ପ୍ରତି ରଜନୀରେ ତୁମ ପଥ ଜଗି ବସେ ଉଜାଗରେ ଛଳ କରି ତୁମେ କି ଭାବି ମନରେ କେବେ ଆସ କେବେ ଆସନାହିଁ । ୨।

ତୁମେ ଜାଣିଥିବ ମୁଁ ଜାଣି ନ ପାରେ ତୁମ ସାଥେ ମୁଁ ଯେ ବନ୍ଧା କେଉଁ ଡୋରେ ଜନ୍ମ ଜନ୍ମ ଧରି ସେ ବନ୍ଧନ ଡୋରି ଅଛିଣ୍ଡା ହୋଇ ଯେ ଅଛି ରହି ।୩।

ତୁମ ଦରଶନେ ପ୍ରାଣମନ ମୋର କେତେ ଛନ୍ଦେ ନାଚେ ହୋଇ ଯେ ବିଭୋର ତୁମ ବିନା ସବୁ ମଣଇ ଅସାର ବୁଝି ଗୋ ଅବୁଝା ହୁଅ ନାହିଁ ମୋ ମନ-ଗଗନେ ରାଜୁଥାଅ ଚିର ଅପଲଳେ ମୁଁ ଯେ ଥିବି ଚାହିଁ ।୪ା

> ଶ୍ୟଶ୍ୟଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଜାଞ୍ଚନବାଳା ଦାଶ ଏକାମ ସାରସ୍ୱତ ମହିଳା ସଂଘ, ଭୁବନେଶ୍ବର

#### The Oasis

Sadguru is the embodiment of knowledge and He is the ocean of love. This combination is unique and very special.

In order to understand Guru Tattwa clearly one has no option but to be aware of differences that exist between Guru (preceptor) and Avatar (incarnation of God). The formless and all pervading God incarnates himself with a wonderful human form to present the unknown theory of spirituality to the human race. When God comes, all other opinions either gets merged into the new theory (Tattwa) presented by him or become subdued to provide scope for the new theory to get established in the human society and in the religious world. As the incarnation comes directly, His performances on earth are simply great and Divya (divinely beautiful). But He comes to earth through the same process as a human life originates. However, during His tenure on earth, He establishes a new spiritual tradition by overcoming the shortcomings of the already existing spiritual trend. Although He shows supernatural powers for the accomplishment of his mission on the earth, except a few awakened people around Him the true divinity remains unknown to the ordinary people. The advent of incarnation is for the mass and he rarely bothers for any individual's spiritual upliftment. He, through His own life style, through adoption of certain principles in His own life, establishes the new spiritual theory on earth and that when done, departs from the earth without any delay. This fact has been clearly mentioned by SriKrisna in Srimad Bhagavat Gita,

Yada Yada Hi Dharmasya Glanirbhavati Bharata, Abhyuthanam Adharmasya Tadatmanam SrijamiAham Paritranaya Sadhunam Vinashaya Cha Dushkritaam Dharmasanthapanarthaya Sambhavami Yuge-Yuge.

which means 'whenever there occurs a decline of religion on earth, in order to correct the trend, to protect the pious minded people, to annihilate the wicked, I incarnate myself through different ages'. Surely He keeps His promise.

On the other hand, a Sadguru rising from the dust reaches the highest plain of spirituality through personal endeavor to benefit the individuals and the mass as a whole. Unlike Avatar, a Sadguru is very much concerned with individual's spiritual upliftment. His sole purpose while here on earth and hereafter is to guide the disciples to attain salvation or to help the individuals to reach their spiritual objectives. Being established on 'Supreme knowledge', a Sadguru leads a life with a child's simplicity and rarely activates His supernatural power, thus making it difficult for people to recognize him as the Savior, as the Divinity manifested. Sadguru being the Self Realized person is equal to Brahma, the 'Supreme Existence'. This fact has been clearly mentioned in Mandukya Upanisad as "Brahmavit Brahmeiva Bhavati", which means 'one who realizes Brahma becomes Brahma'. This fact of Mandukya Upanisad is amply supported by the science world which says 'A piece of iron being attached to a powerful magnet discards its previous properties and behaves as a magnet and there remains no difference between the two'.

Sri Gurudev is the oasis in the vast stretch of sand in a desert. The oasis saves the lives of the lost travellers in the desert providing shade, food and water, so also Sri Gurudev saves His sheltered subjects from the never-ending cycle of birth and death, disease, happiness and sorrow. We are all travellers of the never-ending road in this world leading to really nowhere. Sri Gurudev decides the objective of our lives and smoothly guides us towards our destination by earmarking the road and demarcating the course of action in our lives.

In this modern age, the age of freedom, one may ask, "What is the necessity of a Guru - a human being who is like any other human being, to guide one spiritually? Have not the saints spoken enough? Have they not described vividly in their literary creations about the objective of human life

and the methods to reach that objective? Then why worship a human being as Guru and obey all His commands? Is not it ridiculous?"

Swami Vivekananda, the worthy disciple of the great master, Sri Ramakrushna Paramahansa has once said, "By reading books we are being deluded to think that we have become knowledgeable. But when the time of action arrives we find ourselves so woefully deficient. This is because the books cannot create that vibe in us. Only another person who has realized the Self can create the vibe within us. He who creates the vibe is Guru and he who receives it is Shisya (disciple)". (Selection from Complete Works of Swami Vivekananda).

The present age might have become very advanced, obviously the minds of the people have become more intelligent, but the necessity of Guru has neither become less nor the importance of the role played by Guru in one's life has dwindled. A child has to learn alphabet from its Guru, the teacher, the scientist has to work with guidance of another scientist who is his or her Guru. Even those who want to steal have to accept someone as their expert or teacher. And if someone wants to learn music, dance or any other form of art, he or she has no option but to learn it from an expert in the field, accepting him or her as the Guru. So in case of spiritual performance, which is extremely difficult and complex by nature, it is imperative that one has to accept someone as Guru. But in the world of spirituality one is declared as Sadguru when one is established in the highest form of knowledge or 'Supreme Knowledge', which is attainable only through Nirvikalpa Samadhi.

Not only by the Sanatan Dharma or Hindu Religion, the Guru Tattwa is accorded highest importance, but also other religions have accepted this fact with equal importance. In Al Quran it is mentioned that prophet Muhammad, the messenger of Truth, taught his wife Khadijah, his servant Alli and Abubaker, the message He received from Allah. In Holy Bible, Saint Thomas and Saint Mathews have addressed Jesus Christ as 'Oh Teacher'. Sariputa, the prominent disciple of Lord Buddha, had approached him as teacher, whenever he wanted to clear his doubts on certain points. In Sindh and Hindustani culture, the word Pir and Mir are very important. These only mean preceptor and disciple. In Sufism, Guru Tattwa is also very important, the words are Murshid and Talib.

Hence it is proved that Guru Tattwa, the role of Guru, is accepted by all the religions and all the sects of the world as very important and indispensable.

Now let us find out the place of Guru Tattwa in the theory of creation as presented by ancient scriptures.

It has been clearly stated by the scriptures that prior to creation of the universe, there was nothing but Nirgun Brahma who alone existed. In order to enjoy the inherent divine pleasure stored abundantly within Him, a desire to be manifested as 'Many', surfaced within Him. "Aham bahusyam prajayate: I will be manifested as many. The moment He desired so, He became Sagun Brahma, i.e., Brahma with attributes or, in other words, He transformed himself as Sachidananda: the combination of Sat (Truth), Chit (Consciousness) and Ananda (Bliss). But knowing well that once the transformation occurs it would be virtually impossible for the created parts (Anshas) to become 'whole' again, He, in order to guide these Anshas to become whole again, became JagatGuru and then the process of creation of the universe commenced. JagatGuru is like the vast sea of saline water, which cannot be utilized for the purpose of drinking or for irrigation. But Sadguru or Human Guru on whose pure, clean mind the great desire of JagatGuru gets reflected can help the human beings or Anshas to attain emancipation and become whole or 'Purna' again. As a matter of fact, there remains no difference between Sadguru and Jagatguru. That is the reason for which it is said 'Mannath Sri Jagannath, Madguru Sri Jagatguru, Madatma Sarva Bhutatma'.

All the opinions of the spiritual world are divided into three categories, such as Advaita (Monism), Dvaita (Dualism) and Dvaitadvaita (combination of Monism and Dualism). Later one can find many subdivisions of these three schools of thought. All these schools of thought attach prime importance to Guru Tattwa.

Sri Sankaracharya, the propagator of Extreme Monism, Mayavad, has stated 'Advaitam sarvabhuteshu Nadvaitam Gurunangsaha'. This means, it is true that the entire universe has mono-

existence, but never, ever, apply this principle in case of Guru. In His famous literary creation 'Vivek Chudamani', the first sloka is dedicated to His Gurudev, Sri Govindapada. It says "Sarvavedantasidhhantgocharya Tamgocharam, Govinda Paramanandam Sadguru Pranatosmihum." I bow to Govinda whose nature is Bliss Supreme, who is Sadguru, who can only be known from import of all Vedanta and who is beyond the faculty of speech and mind.

Santh Tulsi Das, the prominent Dvaitavadee, pays His respect to His Gurudev, Sri Naraharidasa, in His famous book 'Sri Ramacharit Manas' as "Vandaami Guru Pada Kanja Ravi Kara Nikar", I bow to the lotus feet of my Guru who is an ocean of mercy and is no other than Sri Hari himself in human form and whose teachings (words) are beams of the sun for expelling the condensed darkness in the form of gross ignorance.

In holy books of Sikhism, such as Guru Granth Sahev and Japajee, Sri Guru is described as 'Akala Purukh', it means Guru is beyond the flow of time and beyond space. It is needless to point out that Guru Granth Sahev is accepted all over the world as Vani Brahma.

One may ask why not worship God or His incarnation, and why worship Gurudev and what benefit one is going to derive from that? Well, Santh Kaveer has replied to this question through His Doha, "Tirth gaye phal ek, Santh Mile Phal Char, Sadguru mile phal anek Kahe Kaveer Vichar", visiting holy places and taking dip in holy water avails the performer with one good result, companionship with saints bestows four good results, but surrendering unto Sadguru bestows innumerable good results on the disciple.

Again Lord has settled this issue in Srimat Bhagavat.He has stated that this body is the boat to help one cross the ocean of worldly life (Bhavasagar) cycle of birth, death, old age, disease. "A nave Guru Karnadhar, Muhin Anukula Sameer" (Oriya Bhagavat). Guru is to handle the rudder of this boat (to move it in proper direction), and He (Lord-God) is the gentle breeze (to push it forward). He who does not take advantage of this, his (and her) performances on earth are equal to suicide of the self.

The world has seen many Sadgurus, who are still respected as God or Brahma. Among all the Sadgurus of the world, someone has carved out a very special place as Sarvabhouma Guru. He is none other than our beloved Thakur, Srimat Swami Nigamananda Saraswati Dev.

The world of spirituality had never come nearer to Sarvabhouma Guru prior to the advent of Swami Nigamananda on earth.

Few from among the spiritual performers could ever reach such height and Nirvikalpa Samadhi (the plain of 'Absolute Reality'). Those who reach there never return and those very few who return from that plain of Niralambapuri, do so by the desire of God to fulfil God's sacred and special desire on earth. Thakur Maharaj is one of those 'very few' who had returned from that plain of Absolute Reality. When sage Vamadev returned from Nirvikalpa Samadhi, he said "Aham Manu, Aham Surya". Sri Sankaracharya, after His return, declared "Na Aham Ramani, Na Aham Ramana, Chidananda Rupam, Sivoham Sivoham." Swami Nigamananda returned from the plain of Absolute Reality being enthroned as Guru. Prior to He becoming Guru the world has known AdiGuru (Vasisthadev), Lokaguru (Sri Sankaracharya), but not Sarvabhouma Guru. Thakur Maharaj became Sarvabhouma Guru. That is the reason he has said, "No one would ever return empty handed from my doorstep because I am the Guru". Sarvabhouma Guru is the Guru of the universe, now what to speak of cast, creed, color, sex, nationality and religious affiliation. He categorically has said pertaining to spiritual attainment, "You don't have to become a converted, do not have to change your religion, just do adopt the method I have presented and you will definitely reach your destination." We do not find any Guru who has said so; obviously He was firmly established on the important factor of 'Harmony of all religions'.

Swami Nigamananda is a revolutionary saint of the spiritual world, who has never saddled with an orthodox or dogmatic mind. Being a 'Saraswati', He broke the age-old tradition and initiated women into sacred Monkhood. When he initiated the devoted Hemalata (later Maa Jogamaya), He visualized Mother of the universe standing near her, encircling her neck with Her arms. Is there any doubt that this action of His was approved by the Divine Self?

When He accepted or rather whenever he accepts some one as His disciple, He never considers the eligibility of the person. He has said, "If I will put you into test (of eligibility), none among you will ever become successful." It is true that none of us are eligible to become disciple, and devotee of such a highly elevated Soul. He is the ocean of compassion. Out of compassion only, He has sheltered us under the protective arena of His lotus feet. We fail to find words to express our gratitude.

The relationship between Guru and Shisya can never be evaluated with any of the worldly criteria of relationship. Guru loves His disciples more than His own life and tries unceasingly for their spiritual upliftment. Our beloved Thakur Maharaj has said, "You are my God. I have forgotten God for sake of you people." Do we have to elaborate more than this on Guru-Shisya relationship?

One can only imagine but can never decide the quantum of love He harbors for His disciples. Once he has said, "Though I am Jeevanmukta Purus, still I will not accept emancipation as long as a single person among you is left behind without salvation". We certainly fail to find another Guru who has so daringly declared like our Thakur did. No doubt He is the greatest of the greats.

Explaining the mode of Sadhana for emancipation He had said to Sri Jangyeswar Biswas and Smt. Saraju Devi (the couple that was His first initiated disciples), "You don't have to do anything, just love me a little."

Oh Thakur! You have said this; but can we really love you? Can the finite selves, with all the limitations, love the purest of the pure infinite consciousness? Can we ever be able to love you like Mother Sudhansubala? No Thakur, we lack the power of firm resolve, we lack the requisite mental and physical strength.

Your grace is our only property, prop and support without which we cannot take a single step on the hazardous path of spirituality. There is no alternative or substitute to 'your grace'. We offer our body, mind, speech, and soul to you. Please accept our humble offering. We extend our hands towards you; please, Thakur, hold our hands and lead us wherever you want to. We pray to you to shower your grace on the entire human race irrespective of cast, creed, color and nationality. Sri Sri Thakur Charanaravinde Samarpanamastu.

Sri Sri Thakur Sricharanasrita Santosh Mohanty Ekamra Saraswata Sangha Bhubaneswar

### Our Karma

Shree Shree Thakur came to this human society to teach us how to achieve the absolute truth and attain salvation. Thakur knew that it is very difficult for the human being to do any kind of sadhana in the current era of Kaliyuga where people do not have physical and mental strength and desire to perform the difficult task of sadhana. He has come up with this simple way of sadhana, i.e., just being a true human being.

How does one become a true human being? The basic qualities which will help us in being a true human being are truthfulness, honesty, dutiful and compassionate attitude. Though it sounds easy, it is a very difficult task. Thakur has said we all need to act under the direct guidance of Him by serving others thinking that they are our own.

From the moment we are born, we depend on so many things and so many people to be able to live in this society. This makes us to be indebted to the society. When we say society, it is not just the living creatures that are around us but all the living and nonliving creatures. So, it is very important that we give back while we are taking away from the society. This giving back, i.e., yajna is the integral part of an ideal human life.

By nature, the soul is always active. It is our duty to direct every action in the proper direction. During various stages of our lives we perform different tasks and duties to live and grow up. And that becomes our responsibility at that point of time. As we grow up, our responsibilities change. How we fulfill that responsibility is considered to be our Karma. And Karma leads us either towards the way of achieving absolute truth or away from it. When we are under the guidance of a Sadguru, it is certain that any time we deviate from His determined path He brings us back by various means.

We should perform the prescribed duties as set forth for a householder. Such activities gradually cleanse the heart of a mundane man and free him from material contamination. One will be able to achieve *chitashuddhi* (purification of inner-mind) by performing the prescribed duty without any materialistic desire. As we perform the duties prescribed by Shree Shree Thakur we should not deviate from the truth by anticipating any specific result or reward. We should religiously perform our duties for His satisfaction, and that way we can remain free from bondage. When the duties are performed without any materialistic desire it becomes devotional service. By performing that devotional service one expands his own self and that leads him or her on the path of spiritual realization.

We should act very diligently under the direct guidance of Shree Shree Thakur to fulfill His desire. This practice will not only save us from the reaction of work, but also gradually elevate us in the transcendental loving service of Thakur. One who does not have any attachment for the result but acts on behalf of the absolute can engage himself in all kinds of activities, but is completely nonattached.

Thakur has asked us not to teach or advise anyone what is good or bad unless we have implemented it in our own lives. He has asked us to share our feelings through *bhaba-binimaya* (exchange of our spiritual feelings) among us so that we all can benefit from each others experience and knowledge. Each of us has a great responsibility to others; therefore we should be very conversant with Thakur's teachings and spiritual codes. We should not only try to acquire the knowledge that is required to fulfill His wish, we should also realize the eternal feeling and emotion when we carry out His instructions. Shree Shree Thakur has asked us to teach ourselves the ideals (*mata*) of Acharya Shankara by acquiring proper knowledge and the ideals (*patha*) of Mahaprabhu Gouranga Dev by performing every action with utmost love and devotion.

After getting shelter at the lotus feet of Shree Shree Thakur, I have been greatly influenced by Thakur's teachings. Even though I have not been able to implement his instructions into my household life upto His satisfaction, I feel extremely fortunate to have his guidance and inspiration in my life. He is there with all of us within the Nigama family and outside whether we can feel his presence or not. Life means a lot more when we look beyond the materialistic boundary and our own self and our immediate families. It gives me a huge sense of security knowing that Thakur is there always with us and will always be there with us in this life and life beyond.

In Bhagavat Gita, Lord Shree Krishna has said,

tasmadasaktah satatam karyam karma samachar asakto hyacharan karma paramapnoti purusah

- Srimad Bhagavat Gita 3/19

(Therefore, without being attached to the fruits of activities, one should act as a matter of duty, for by working without attachment one attains the Supreme.)

Shree Shree Thakura Charanashrita Prabhakar Bai America Saraswata Sangha

## ତବ ଇଛା ହେଉ ପୃର୍ଣ

ଆସିଛି ଏ ଭବେ ତୁମରି ଇଛାରେ କରିବାକୁ ତୁମ କାମ ମାୟା ଜାଲେ ପଡି ଯାଏ ପଥ ହୁଡି ଭୁଲଇ ସ୍ୱରୂପ ଜ୍ଞାନ ।୧।

ଅନିତ୍ୟ ସଂସାର ସୁଖ ବଇଭବ ଦେଖି ବାଇ ହୁଏ ମନ ଦି ଦିନ ସଂପର୍କ ନିଜ ପର ଭାବ କରଇ ସୃଷ୍ଟି ବନ୍ଧନ ।୨।

ବିଷୟ ବିଷକୁ ସୁଖ ମଣେ ନିତି ସେଥିରେ କାଟଇ ଦିନ ପ୍ତିକୂଳ କୃପା ଦାନ କରି ତୁମେ ଭାଙ୍ଗ ମିଥ୍ୟାର ସପନ ।୩।

ସୁଖବେଳେ ପୁଭୁ ଭୁଲିଯାଏ ନାମ ବିଷୟେ ହୁଏ ମଗନ ଦୁଃଖ ବିପଦରେ କାତର ପରାଣେ କରେ ତୁମକୁ ସ୍ମୁରଣ ।୪ା

କାମନା ବାସନା କରେ ଅବିରତ ହୁଏ ସୃଷ୍ଟି ନୂଆ କର୍ମ କରମ ଉଞ୍ଜାଳୁ ମୁକୁଳିବି କେବେ ସତେ ଆସିବ ସେ ଦିନ ? ।୫। ଅହଂତ୍ୱକୁ ତୁମ ପଦେ ସମସିଁବି ତେଜି ବୃଥା ଅଭିମାନ ଜୀବନ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ମୋର କର୍ମ ଷେତ୍ର କରିଦେବ ନିର୍ପଣ ।୬।

ନିବୃତ୍ତି ପଥରେ ଚଳିବି ସର୍ବଦା କରି ପ୍ରବୃତ୍ତି ବାରଣ ଯୋଗଯୁକ୍ତ ହୋଇ ନିଷ୍କାମ କରମ ଆଚରିବି ପ୍ତି ଷଣ ।୭ା

ସାଧୁସଙ୍ଗ ପାଇଁ ମନେ ବଳୁ ଶ୍ରୁଦ୍ଧା ସଂଘେ କରେ ଯୋଗଦାନ ହେଉ ଚିଉଶୁଦ୍ଧି ଦିଅ ଶୁଭବୁଦ୍ଧି କରେ ଆଦେଶ ପାଳନ ।୮।

ପ୍ରେମଭକ୍ତି ଭାବ ଅନ୍ତରେ ବିକଶୁ ଷୁଦ୍ର ଇଛା ହେଉ ଚୂର୍ତ୍ତି ତୁମ ସେବା ଲାଗି ହୁଏ ମୁଁ ତତ୍ପର ସଂପି ଦେହ ମନ ପାଣ ।୯ା

ତୁମେ ସଦ୍ଗୁରୁ ବାଞ୍ଛା କଲ୍ତରୁ ତୁମ ଇଛା ସୁମହାନ ଶୁଈ ଅନ୍ତରରେ ତୁମ ଭାବ ଫୁଟୁ ତବ ଇଛା ହେଉ ପ୍ୟୀ ୧୦।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ରୀମତୀ ସ୍ମିତା ସୁନ୍ଦରରାୟ ଆମେରିକା ସାରସ୍ପତ ସଂଘ

ଭଲ ପାଇବାର ପାତ୍ର ଅଯୋଗ୍ୟ ବା ହୀନ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଅପର ପକ୍ଷର ଭଲପାଇବାର ଜୋରରେ ତାର ମଧ୍ୟ ଉତ୍କର୍ଷ ହୋଇଯାଏ । ଭଲ ପାଇଲେ ଯେପରି ଚିତ୍ତର ଉତ୍କର୍ଷ ହୁଏ, ଭଲପାଇବା ପାଇଲେ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ଚିତ୍ତର ଉତ୍କର୍ଷ ହୋଇଥାଏ । ଖାଣ୍ଟିପ୍ରେମ ବା ଭଲପାଇବା ପାଇବା ମଧ୍ୟ ବହୁ ସୌଭାଗ୍ୟର କଥା । ମୁଁ ଏହି ଭଲପାଇବାର କଥା ହିଁ ପ୍ରଚାର କରିବାକୁ ଚାହେଁ । ମୋ ଶିଷ୍ୟ-ଭଞ୍ଚମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ସାଧନ ଭଜନ କରି କେହି କିଛି ପାଇନାହାନ୍ତି, ଯାହା କିଛି ପାଇଛନ୍ତି ବା ପାଉଛନ୍ତି, ମୋତେ ଭଲପାଇ । ସୁତରାଂ ଭଲପାଇବା ହିଁ ଅସଲ । ତୁମେମାନେ ମୋତେ ଭଲପାଇବାକୁ ଅଭ୍ୟାସ କର, ସେଥିରେ ହିଁ ତୁମମାନଙ୍କର ସବୁ ହେବ ।

-- ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର

# ନିର୍ବିକଲ୍ଭ, ନିୟୈଗୁଣ୍ୟ ଓ ନିରୁପାଧି

ମା'- ମା'ଲୋ--- ଚିକାର କରି ଚଣ୍ଡାମଣ୍ଡପରୁ ଦୋଁଡି ଆସି ମା' ମାଣିକସୁନ୍ଦରୀଙ୍କୁ କୁଣ୍ଡାଇ ପକାଇଲେ ନଳିନୀକାନ୍ତ । କ'ଣ ହେଲା ରେ ନଳିନୀ ? ଏପରି ଥରୁଛୁ କାହିଁକି ? ମା' - ସଞ୍ଜଦୀପ ଚଣ୍ଡାମଣ୍ଡପରେ ଦପ୍ କରି ଜଳି ଉଠିଲା ଓ ପ୍ରଜ୍ୱଳିତ ପ୍ରଦୀପ ଆଲୋକରେ ଦେଖିଲି ଦଶଭୂଜା ଦୁର୍ଗାଙ୍କୁ ବାଳିକା ବେଶରେ । "ମା'ଙ୍କୁ ଦେଖିଛୁ ତ ! ଏପରି ଡରୁଛୁ କାହିଁକି ? ମୁଁ ଯେପରି ତୋର ମା'- ମା' ଦୁର୍ଗା ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ମୋର, ତୋର ଓ ଏହି ସମଗ୍ ଜଗତର ମା' । ବିଶ୍ୱପ୍ରସବିନୀ ସେ ।" ସେଦିନ ସାୟଂ ଗଗନର ଅନ୍ଧକାର ନିମିଷମାତକେ ଅପସୃତ ହୋଇ ଏକ ଦିବ୍ୟ ବିଦ୍ୟୁତ୍ଛଟାରେ ଝ୍ଲମଲ ହୋଇ ଉଦ୍ଭାସିତ ହୋଇ ଉଠିଥିଲା ଭଟ୍ଟାଗୁର୍ଯ୍ୟ ବଂଶର ଚଣ୍ଡାମଣ୍ଡପ । ବିଦ୍ୟୁତ୍ଛଟାର ଦ୍ୟୁତିରେ ଦେବୀ ଦଶଭୂଜାଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବ ସଚକିତ ନଳିନୀକାନ୍ତଙ୍କ ଚନ୍ଷୁ ସମକ୍ଷରେ । ଏହା ହିଁ ଦେବୀଙ୍କର ପୂର୍ବାଭାସ - ଗୌରୀ ବେଶରେ । ଦେବୀ ସେତେବେଳେ କୌମାରୀ ଓ ନଳିନୀକାନ୍ତ କୁମାର ନବମ ବର୍ଷ ବୟସରେ ପଦାର୍ପଣ କରିଛନ୍ତି ମାତ ।

"ମା'--ମା'ଲୋ---ମା'--- ମୋତେ ଛାଡି କୁଆଡେ ଗୁଲିଗଲୁ ଲୋ ମା'---" ୟୁଲ୍ରୁ ସିଧାସଳଖ କୁତବପୁରକୁ ଆସି ମା'ଙ୍କ ମୃତ୍ୟୁ ସମ୍ବାଦ ଶ୍ରବଣ କରି କାନ୍ଦିକାନ୍ଦି ଭୂମିରେ ଲୋଟିପଡିଲେ ନଳିନୀ । ମା'ଙ୍କ ଚିତାଭସ୍ମର ଧୂମ୍ରପଟଳ ସେତେବେଳଯାଏ ଭୈରବନଦୀ ତଟରେ ଆକାଶବକ୍ଷରେ ବିଦ୍ୟମାନ । ମୃତ୍ୟୁକୋଳରେ ଢଳିପଡିବାର ଅବ୍ୟବହିତ ପୂର୍ବରୁ ମା'ଙ୍କ ଷ୍ରୀଣକ୍ଷରୁ ତାଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ନିଃସୃତ ହୋଇଥିଲା – "ନଳିନୀକୁ କହିବ – ମୁଁ ତାକୁ ଜଗନ୍ମାତାଙ୍କ କୋଳରେ ସମର୍ପଣ କରିଦେଇଗଲି ।" ମାତୃସ୍ନେହଧନ୍ୟ ମା'ଙ୍କର ଅତି ଆଦରଯନ୍ତର ଲାଳିତପାଳିତ ନଳିନୀକାନ୍ତଙ୍କ ମନରେ ଜଗତର ମା' ଜଗନ୍ନାତାଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଉତ୍ଥତ ହୋଇଥିବା ଦର୍ଶନଲାଳସା, ଆକାଂଷା ଓ ଅଭୀପ୍ସା – ଏକାନ୍ତରେ ଯେତେ କୁନ୍ଦନ କରି ମା' ମା' ତାକିଲେ ମଧ୍ୟ ମା' ତାଙ୍କୁ ଦର୍ଶନଦାନରୁ ବଞ୍ଚତ କଲେ । ଏତେ ଆକୁଳ ହୋଇ ମା'ଙ୍କୁ ଡାକିଲେ ମଧ୍ୟ ପାଷାଣୀ ମା'ର ହୁଦ୍ୟ ତରକୁ ନାହିଁ । ଥରେହେଲେ ଦେଖା ଦେଉନାହିଁ । କିଏ ଏଇ ମା' ଜଗଜନନୀ ?

ନଳିନୀକାନ୍ତଙ୍କ ଜୀବନର ପଟ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହେଲା କୁମାରୀ ସୁଧାଂଶୁବାଳାଙ୍କ ପାଣିଗହଣ କରି । ଏହି ପଟ ପରିବର୍ତ୍ତନର ପୂନଃ ରୂପାନ୍ତର ନଳିନୀକାନ୍ତଙ୍କୁ ସାଧନାର ମହାରାଜ୍ୟକୁ ପବେଶ କରାଇଲା ସୁଧାରାଣୀଙ୍କ ଅକାଳ ବିୟୋଗରେ । ଅଘଟଣ-ଘଟଣ-ପଟ୍ଟୀୟସୀ ମହାମାୟାଙ୍କ ଦିବ୍ୟଲୀଳାର ବିଛୁରଣ ତାଙ୍କ ବିରହ୍ବିଧୂର ପାଣରେ ଝଂକୃତ କଲା କରୁଣ ରାଗିଣୀର ମୂର୍ଚ୍ଛନା । ତାଙ୍କ ଫୁଲ ପାଣର ଶତ ଆଶା ଆକାଂଷାକୁ ଭରା ଭୈରବନଦୀ ତଟର କଦମ୍ବ ବୃକ୍ଷ ମୂଳରେ ପଜ୍ଜଳିତ ଚିତାରେ ଭସ୍କ କରି ସେ ବହିର୍ଗତ ହେଲେ ନିଜ ଜୀବନରହସ୍ୟ ଉଦ୍ଘାଟନ କରିବାକୁ । ସହଧର୍ମିଣୀ ସୁଧାଂଶୁବାଳାଙ୍କ ଅନ୍ତିମ ବାଣୀ - "ତାଙ୍କୁ କହିବ, ଆଉ ବିବାହ କରିବେ ନାହିଁ, ନିୟୈଗୁଣ୍ୟ ସାଧନ କରିବେ ।" ଗୀତାର ବାଣୀ - "ତୈଗୁଣ୍ୟ ବିଷୟା ବେଦା ନିୟୈଗୁଣ୍ୟୋ ଭବାର୍ଜୁନ" - ମା'ଙ୍କର ଏହି ଅନ୍ତିମ ବାଣୀ ତାଙ୍କ କର୍ଣକୁହ୍ରରେ ପବେଶ କରି ତାଙ୍କ ସାଧନୟହାର ବହୁିକୁ ସହସଗୁଣ ପଜ୍ଜଳିତ କରି ତୋଳିଲା । ମୃତା ପନୀଙ୍କ ଛାୟାମୂର୍ତ୍ତି ଦର୍ଶନ ପରେ ପର୍ଜାଳ ଅବିଶାସୀ ନଳିନୀକାନ୍ତଙ୍କ ମନ ଲୋକାନ୍ତରିତାଙ୍କୁ ପରଲୋକରୁ ଫେରାଇ ଆଣିବାପାଇଁ ଯେତେ କଠିନ ସାଧନାର ପୟୋଜନ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ପସ୍ତୃତ ହୋଇଗଲା । ମନର ବ୍ୟାଳୁଳତାର ଚରମରେ ତାଙ୍କର ଏକାକ୍ଷରୀ ମନ୍ଦର ଅଭାବନୀୟ ପାଠି ତାଙ୍କୁ ସାଧନରାଜ୍ୟରେ ପବିଷ୍ଟ କରାଇଲା । ନିତ୍ୟ ଅନିତ୍ୟର ଲୁଚକାଳି ଖେଳ ମଧ୍ୟରେ ଛନ୍ଦ, ତାଳ, ଲୟଯୁକ୍ତ ଜୀବନ ବେଦ ରୂପାନ୍ତରିତ ହୋଇଯାଇଥାଏ ପାକ୍ତ ଓ ଅପାକ୍ତର ସୂଷ୍ଟିବୈଚିତ୍ୟରେ ଓ ଏଇ ସୂଷ୍ଟି ବୈଚିତ୍ୟମଧ୍ୟରେ ଲୁକ୍କାୟିତ ସୂଷ୍ଟିରହସ୍ୟକୁ ନିଜ ଜୀବନରେ ଅବରୋଧ କରି ଯେ ଅଗସର ହୁଅନ୍ତି ସେ ହିଁ ହୁଅନ୍ତି - 'ଆଧୁକାରିକ ପର୍ଷ' । ଶୀଶୀନିଗମାନନ୍ଦ ପରମହଂସ ଦେବଙ୍କ ଜୀବନ ଦର୍ଶନ ଏହି ଭାବରେ ଅନୁସ୍ୟୁତ । ଉପନିଷଦର ବାଣୀ -'ଯ ମେବୈଷ ବୃଣ୍ଡତେ ତେନ ଲଭ୍ୟ ତସ୍ତ୍ରୈ ତ୍ୱେଷା ବିବ୍ଣୁତେ ତନୁସ୍ୱାମ' - ଅଥାତ୍ ଏହି ଅନ୍ତ୍ୟାରିଣୀ ଯାହାଙ୍କୁ ବରଣ କରନ୍ତି କେବଳ ସେ ହିଁ ତାଙ୍କୁ ଲାଭ କରନ୍ତି । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ନାୟିକ୍ୟ ବୁଦ୍ଧି ମୂଳରେ କୁଠାରାଘାତ କରି ଠାକୁରାଣୀ ସୁଧାଂଶୁବାଳା ହିଁ ପଥମେ ତାଙ୍କ ଚୟୁ ଉନ୍ଲିଳୀତ କରାଇଦେଲେ । ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ମହାଜୀବନର ସାଧନା କମଶଃ ପ୍ୟୂଟିତ ହୋଇଉଠିଲା । ନଳିନୀକାନ୍ତଙ୍କ ଜୀବନ ଜିଞ୍ଜାସା ଜାଗତ ହୋଇଉଠିଲା ବଧୂବୀଜ 'ସ୍ରୀଂ'ର ସାଧନାରେ । ଜଗଜନନୀଙ୍କୁ ଜାୟାରୂପରେ ପାତ୍ତିର ସାଧନାର ଅୟମାରମ୍ଭ ତାଙ୍କର ପୂର୍ବଜନ୍ମ ମହାର୍କୌଳ ତନ୍ତ୍ରସାଧକ ବ୍ୟୁନ୍ଦ ଗିରିଙ୍କ ଜୀବନରୁ ହୋଇସାରିଥିଲା । ଦେବୀଙ୍କୁ ମାତୃଭାବରେ ସାଧନା କଲେ ସେ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହୁଅନ୍ତି କିନ୍ତୁ ପତ୍ନୀ ଭାବରେ ଲାଭ କରିବାକୁ ହେଲେ ସାଧକଙ୍କୁ କଠିନ ପରୀକ୍ଷାର ସମ୍ଭୁଖୀନ ହେବାକୁ ପଡେ । ଶିବତ୍ୱରେ ପତିଷିତ ନ ହେଲେ କେହି ତାଙ୍କୁ ଜାୟାର୍ପରେ ଲାଭ କରିପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ଏହା ହିଁ ଥିଲା ବହୁ । ଜରିଙ୍କୁ ମା' ଜଗଜନନୀଙ୍କ ଆବେଦନ । ଶିବତ୍ୱ ଲାଭ କରିବାପାଇଁ ମହାଶକ୍ତିଙ୍କ କଠୋର କଠିନ ପରୀକ୍ଷା ସହ୍ୟ କରି ମଧ୍ୟ ସ୍ୱୀୟ ସାଧନପଛାରେ ଅଟଳ ଶୀନିଗମାନନ୍ଦ ହିଁ ତାଙ୍କୁ ସ୍ତ୍ରୀ ଭାବରେ ଲାଭ କରିଥିଲେ । ପରାବୈରାଗ୍ୟ ଓ ମହାଞ୍ଜାନ ଲାଭ ହିଁ ଶିବତ୍ୱ ଲାଭ । ଭଗବାନଙ୍କ ବିଶେଷ ସତ୍ତା ହେଉଛନ୍ତି ଗୁରୁ । ନଳିନୀକାନ୍ତଙ୍କ ପୌରୁଷ ଓ ଅଟଳ ସାଧନାର ଦିବ୍ୟଶକ୍ତି ବଳରେ ତାରାପୀଠର ମହାଶୁଶାନରେ ସମୟ ଜଗତ ଉଦ୍ଭାସିତ କରି ଦେବୀ ତାଙ୍କୁ ଦେଖାଦେଲେ ତାଙ୍କ ମନୋମୟୀ ମୂର୍ତ୍ତି ସୁଧାଂଶୁବାଳା

ରୂପରେ । ତାଙ୍କ ମହାଜୀବନର ବିଶ୍ୱରୂପ ଦର୍ଶନ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଏଇ ବିଶ୍ୱଚରାଚର ବ୍ୟାୟ ହୋଇଥିବା ଦେବୀଙ୍କ ଘନୀଭୂତ ଦିବ୍ୟରୂପ ପ୍ରତିଭାତ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଦେବୀ ମନୋମୟୀ ରୂପରେ କହିଉଠିଲେ - 'ତୁମେ ଇଛା ମାତ୍ରକେ ମୋର ଦର୍ଶନ ପାଇବ ।' ପରେ ଦେବୀଙ୍କ ଦର୍ଶନ ସମୟରେ ତାଙ୍କର ପ୍ରଥମ ଅନୁଭବ -ମୋରି ଦେହରୁ ନିର୍ଗତ ତରଳ ଜ୍ୟୋତି ଘନୀଭୂତ ହୋଇ ରୂପ ପରିଗ୍ରହ କରୁଛି ଓ ମୋରି ଦେହରେ ବିଲୀନ ହୋଇ ଯାଉଛି । ତାହେଲେ ମୁଁ କିଏ ? ବ୍ୟୁଞ୍ଜ ଭାଞ୍ଜୋଦରୀ ତାଙ୍କ ଅଲକ୍ଷ୍ୟରେ ସେତେବେଳେ 'ନିଗମାର୍ଥ ଗୋଚରକରୀ' ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ ପରମହଂସ ନଳିନୀକାନ୍ତ ଅବଣ୍ଡାରେ ମହାଶକ୍ତିଙ୍କୁ ଜାୟା ରୂପରେ ଦର୍ଶନ କରିଥିଲେ । ତାହା ତାଙ୍କର କେବଳ ବାହ୍ୟଦଶା । ଅନ୍ତର୍ଦ୍ଦଶାରେ – 'ମୁଁ କିଛି ଗୃହେଁନା – ଗୃହେଁ କେବଳ ତୁମକୁ' । ପୁରୁଷ ପ୍ରାକୃତ ଜଗତରେ ମୂଳସତ୍ତା ଭାବରେ ସ୍ୱରୂପରେ ପ୍ରତିଷିତ ହେଲେ ଶକ୍ତି ଜାୟା ରୂପରେ ପୁରୁଷସତ୍ତାଙ୍କୁ ଆଶ୍ୱୟ କରନ୍ତି । ଏହାକୁହିଁ ସମାଧି ଅବଣ୍ଡାରେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ କରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର 'ଜ୍ଞାନୀଗୁରୁ'ରେ ଲେଖିଛନ୍ତି – "ପ୍ରକୃତିକୁ ସ୍ୱତନ୍ତ ରଖ କେବଳ ପୁରୁଷ କେବେହେଲେ ବୃହ୍ଲଜ୍ଞାନ ସିଦ୍ଧ ହୋଇପାରିବେ ନାହିଁ । ପୂକୃତି ଓ ପୁରୁଷର ଏକାମ୍ଭାବର ନାମ ବୃହ୍ଲ । ଏହା କେବଳ ସମାଧି ଅବଣ୍ଡାରେ ହିଁ ଅନୁଭୂତ ହୋଇଥାଏ । ସେତେବେଳେ ଜଣାପତେ ଏକ ବୃହ୍ଲ ହିଁ ତଣକବତ୍ ଦ୍ୱିଧା ବିଭକ୍ତ ହୋଇ ପ୍ରକୃତି ଓ ପୁରୁଷ ରୂପରେ ଦୃଶ୍ୟମାନ ହେଉଛନ୍ତି ।" ତନ୍ତ୍ରସିଦ୍ଧି ପରେ ଦେବୀଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ଜ୍ଞାନସାଧନାରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇ ନଳିନୀକାନ୍ତ ତାଙ୍କ ଣୂଳ ଦର୍ଶନର ପ୍ରାକୃତ ଅବଣ୍ଡାକୁ ପ୍ରଜ୍ଞାଦୃଷ୍ଟିରେ ଅନୁଭବ କରି ଜ୍ଞାନସିଦ୍ଧ ନିର୍ବଶେଷ ତତ୍ତ୍ୱକୁ ସେ ଯୋଗପଥରେ ଅମ୍ବାନୁଭୂତି ବଳରେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ କରିବାକୁ ଯାଇ ଗୁରୁଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ନିର୍ବିକନ୍ତ ସମାଧି ଲାଭ କଲେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀନିଗମାନନ୍ଦ ଦେବ ନିର୍ବିକନ୍ତ ଭୂମିରେ ଉପନୀତ ହୋଇ ସମୟ ତତ୍ତ୍ୱର ଉର୍ଣ୍ଣରେ ଗୁରୁବିନ୍ଦୁରେ ନିଜକୁ ଉପଲବ୍ଧି କଲେ 'ମୁଁ ଗୁରୁ' ଭାବରେ । ଏଇ ଉପଲବ୍ଧି ନେଇ ଅବତରଣ କଲେ ପୁନନ୍ତ ଏଇ ଧରାପୃଷ୍ଟକୁ ।

ବହୁତର୍ ପୁରୁଷ- ପକୃତି ବା ଈଶ୍ୱର ଶକ୍ତିରେ ଦ୍ୱିଦଳ ଚଣକବତ୍ । ଉପନିଷଦର ଭାଷାରେ 'ବହୁବିଦ୍ ବହୁୈବ ଭବତି' ବା ବହୁଞ୍କ ପୁରୁଷ ଯଦିଁ ସ୍ୱୟଂ ବହୁରେ ପତିଷ୍ଠିତ ହୁଅନ୍ତି ସେଠାରେ ଶକ୍ତି ସମନ୍ୱିତ ହୁଅନ୍ତି ନାହିଁ ଜିନ୍ତୁ ଶୀଶୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ ପରମହଂସ ଦେବଙ୍କ ଜୀବନରେ ଏହାର ବ୍ୟତିକମ ଘଟିଛି । ମହାରାଷ୍ୟୟ ମହିଳା ରୂପରେ ବାରାଣସୀ ଚେଳ ପରିହିତା ରଚାଳଙ୍କାର ଭୂଷିତା ମହିମାମୟୀ ପରିବାଜକଙ୍କ ପଶ୍ନରେ ଦର୍ପିତ ମଧୁର ହସରେ କହିଁଲେ - "ମୁଁ କାଶୀ ପୁରାଧୀଶ୍ୱରୀ ଅନୃପୂର୍ଣ୍ତ ।" ପରିବାଜକ ୟଞ୍ଚ ଦେଖିଲେ ନିର୍ଗୁଣ, ସଗୁଣ ସାକାରରେ ଫୁର୍ଟିଉଠିଛନ୍ତି । ନିର୍ବିକଳ୍ପରେ ସେ ସତ୍ ଓ ଚିତ୍ ସ୍ୱରୂପଙ୍କୁ ଲାଭ କରିଛନ୍ତି । ବହୁଙ୍କର ଆନ୍ଦ ରୂପ ସେତେବେଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ଅଜ୍ଞାତ । ଜଡ ଜଗତର ଅଣୁ ପରମାଣୁ ମଧ୍ୟ ପ୍ତି ମୁହୁର୍ତ୍ତରେ ଚିତ୍ ଆବେଶରେ ଚିନ୍ନୁୟ ସତ୍ତାରେ ପରିଣତ ହେଉଛନ୍ତି । ଏହି ବୋଧ ଆମ୍ୟ କରାଇ ଲୀଳାନାଟକର ସୂତ୍ଧାରଣକାରୀ ସ୍ୱୟଂ କାଶୀପୁରାଧୂଶ୍ୱରୀ ଅନ୍ନପୂର୍ଣ୍ଣ ହିଁ ଶୀଶୀନିଗମାନନ୍ଦ ଦେବଙ୍କର ଅପୂର୍ଣ୍ଣ ଚେତନା ଜାଗତ କରାଇଦେଲେ । ନିର୍ବିକଲ୍ଷ ସଁମାଧ୍ ବ୍ୟୁତ୍ଥୂତ ଗୁରୁଙ୍କ ଚିଦାକାଶରେ ଭାସିଉଠିଲେ ସିଦ୍ଧା ଯୋଗିନୀ ପେମମୟୀ ଗୋରୀମା' । ଞ୍ଜାନୀଗୁରୁ ସ୍ତିଦାନନ୍ଦ ଦେବଙ୍କ ସହିତ ପରିବାଜକ ଅବଛାରେ ତାଙ୍କ ଆଶମରେ ହିମାଳୟର ନିଭୂତ କନ୍ଦରରେ ଅବଛାନ କାଳରେ ସେ ପତ୍ୟର୍ଷ କରିଥିଲେ ତାଙ୍କୁ । ଇଙ୍ଗିତରେ ସମୟଁ କଥା ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ପରମହ୍ୟୁଙ୍କ ସହିତ ତାଙ୍କର ଆଲୋଚନା ହେବା ପରେ ଫେରିଆସିବା କାଳରେ ସେ ପକାଶ୍ୟରେ କହିଥିଲେ ତୁମର ଏଇ ସନ୍ୟାସୀ ଶିଷ୍ୟଟି କେବେ ଯଦି ନିର୍ବିକଲ୍ପ ସମାଧ୍ ବ୍ୟୁତ୍ଥତ ହୁଅନ୍ତି ତାହେଲେ ମୋ ପାଖକୁ ପେରଣ କରିବ । ସେଦିନ ପେମସିଦ୍ଧା ଗୈ।ରୀମା' ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ସେଠାରେ ପତ୍ୟକ୍ଷ କରି ତାଙ୍କ ଅଧୀର ପତୀକ୍ଷାର ଅବସାନ ଘଟାଇଁଲେ । ଶୀଶୀଠାକୁର ଶକ୍ତିଙ୍କୁ ବାହାରେ ମନୋମୟୀ ରୂପରେ ପତ୍ୟକ୍ଷ କରି ତାଁଙ୍କୁ ହିଁ ଅର୍ନ୍ତଜଗତରେ ସୂଷ୍କୁ ଆତ୍ମଚୈତନ୍ୟ ବା ଜ୍ୟୋତିର୍ପରେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ କରିଥିଲେ ଓ ତାହା ନିର୍ବିକଳ୍ପ ଭୂମିରେ ବହୁଁଚୈତନ୍ୟରେ ରୂପାନ୍ତରିତ ହୋଇଥିଲା । କେବଳ ବାକି ଥିଲା ଭାବଜଗତ ବା ଲାଳାଜଗତ । ପ୍ରେମାୟଦ ପରମାତ୍ମା ପ୍କଟ ହେଲେ ପ୍ରେମମୟୀ ହ୍ଲାଦିନୀ ଶକ୍ତି ରୂପରେ । ଭାବଜଗତରେ ପେମପଥରେ ପେମଭ୍ରତ୍ତି ଲାଭ - ଚିଉନିରୋଧ ନୁହେଁ ଚିଉବିକାଶ ସାଧନ । ଏହି ଅଭିନବ ପଛା ପେମସାଧନାରେ ଶୀଶୀଠାକୁର ନିଗମାନ୍ଦ ପତ୍ୟକ୍ଷ କଲେ । ଗୌରୀ ମା'ଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସେହି ପେମମୟୀଙ୍କୁ ପତ୍ୟକ୍ଷ କରି କହିଉଠିଲେ – 'ମୁଁ ତୁମର ପେମର ଭିଖାରୀ ।' କାରଣ ଭାବର କୌଣସି ସାଧନା ନାହିଁ । କେବଳ ସଞ୍ଚରଣ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ଏହାଁ ସମୃବ ହୁଏ । ହିମାଳୟର ନିଭୃତ କନ୍ଦରରେ ପେମସିଦ୍ଧା ଗୌରୀ ମା'ଙ୍କ ସଞ୍ଚତ ଅମୀୟ ନିର୍ଝର ଝରିପଡିଲା ସ୍ୱାମୀ ନିଗମାନନ୍ଦଙ୍କ ପଦପାନ୍ତରେ । ଢଳିପଡିଲେ ପାଦତଳେ ଷୋଡଶୀ ସୁଧା<sup>ତ</sup>ଶୁବାଳା ରୂପରେ ପେମସିଦ୍ଧା ଗୌରୀ । ଏହାପରେ ହିଁ ପୂର୍ଣ୍ଣବହୁରେ ପତିଷିତ ହେଲେ ବହୁକୋଟୀ ପୁରୁଷ ପେମିକଗୁରୁ ଶୀନିଗମାନିନ୍ଦ । ପଞ୍ଜା ପେମରେ ବିଗଳିତ ହୋଇଗଲା । ମହାଞ୍ଜାନ ମହାଭାବରେ ପରିଣତ ହୋଇଗଲା । ଲୀଳାଜଗତର ଏହିଁ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ପତ୍ୟକ୍ଷ କରି ସେ ଜଗତ ସମ୍କୁଖରେ ନିଜକୁ 'ପେମିକଗୁରୁ' ଭାବରେ ପତିଷିତ କଲେ । ଶୀଶୀଠାକୁର ନିର୍ବିଶେଷ ନିର୍ଗୁଣ ଅବୟାକୁ ବ୍ୟୁତ୍ଥାନ ଦଶାରେ ସଗୁଣ ସାକାରରେ ପୂଟି ଉଠିବା ପତ୍ୟକ୍ଷ କରି ନିରୁପାଧୂକ ସାକ୍ଷୀସତ୍ତାରେ ଆର୍ଢ ହେଲେ । ଗାରୋହିଲ୍ରେ ସେହି ପରମାସିଦ୍ଧିର ସଦ୍ଧିକ୍ଷଣ ଉପଛିତ ହେଲା । ପେମମୟୀଙ୍କ

ପ୍ରେମ ପ୍ଲାବନରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ହୃଦୟ ପ୍ଲାବିତ ହୋଇ ରସସିକ୍ତ ହୋଇଥିଲା ଓ ତାଙ୍କ ଉଷର ହୃଦୟ ସରସ ହୋଇଥିଲା । ଜ୍ଞାନ, ଯୋଗ ସାଧନାରେ ରୁଷ ହୃଦୟ ପେମସମାଧି ପାଓ ହୋଇ ପେମରସ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ଆସ୍ୱାଦନ କରିଥିଲା ।

ହିମାଳୟର ପେମସିଦ୍ଧାଙ୍କ ପେମ ମନ୍ଦାକିନୀର ଧାରା ପବାହିତ ହୋଇ ବହି ଆସିଲା ଗାରୋ ପାହାଡକୁ । ସିଦ୍ଧ ସଦଗୁରୁଙ୍କର ଆଷ୍ଟଯ୍ୟ ଭାବର ବହିଃପକାଶ । ଇଛା ହେଲା ତାଙ୍କର ଦେବୀଙ୍କୁ ପତ୍ୟକ୍ଷ କରିବାକୁ ସେଇ ପେମିକର ବାସରଘରେ । ଇଛା ମାତକେ ଦେବୀ ଅଞ୍ଜମବର୍ଷୀୟା ବାଳିକା ରୂପରେ କୋଳମଞ୍ଜନ କଲେ ବୃତପୁରୁଷଙ୍କର, ଯେ ସଗୁଣ ସାକାରରେ ଭଟ୍ଟାଗ୍ୟମ୍ ବଂଶର ଚଣ୍ଡୀମଞ୍ଚପରେ ପଜ୍ଜଳିତ ପଦୀପ ଅଗୁଶିଖାରେ ଦିନେ ଦର୍ଶନ ଦାନ କରିଥିଲେ । ହୁସିଉଠିଲେ ଦେବୀ । ପରିବର୍ତ୍ତିତ ହେଲେ ସେଇ ଅଞ୍ମବର୍ଷୀୟା ବାଳିକା ଷୋତଶୀ ୍ସୁଧାଂଶୁବାଳା ରୂପରେ । ପୁନ& ଆଞ୍ଚଯ୍ୟ ପରିବର୍ତ୍ତନ ସେଇ ଷୋଡଶୀ ବଧ୍ ସୁଧାରାଣୀଙ୍କର ଓ ପକାଶିତା ହେଲେ ଜନନୀ ଯୋଗେନ୍ଦ୍ରମୋହିନୀ । ଏଠାରେ ପ୍ରକଟ ପ୍ରକାଶରେ ବହୁମୟୀ ବହୁବିଦଙ୍କ ନିକଟରେ ଯୁଗପତ୍ ଦୁହିତା, ଜାୟା ଓ ଜନନୀ ରୂପରେ ଉପନୀତ ହେଲେ । ପରମା ପକ୍ତିଙ୍କର ଏହା ହିଁ ଲୀଳାବିଳାସର ଏକ ଜ୍ୟୋତିଦିଗ । ଯେଉଁ ପରମା ପକ୍ତି ଦୁହିତା ହୋଇ ତାଙ୍କ ଆମ୍ଭା ସେ ହିଁ ଭାବର ପରିଣତିରେ ତାଙ୍କ ଆମ ସମାଦୟିତା । ପୁନଷ ସେ ହିଁ ପରିବର୍ତ୍ତିତ ରୂପରେ ପରମ୍ପୁରୁଷଙ୍କ ଜନନୀ -ଏହା ହିଁ ନିରୁପାଧ ଭାବ ଅଥାତ୍ ସର୍ବ ଉପାଧୂର ଉର୍ଜ୍ଧଜଗତରେ ଉପାଧୂଶୃନ୍ୟ ଅବୟା । ଜଗଜନନୀ ଏଇ ଉପାଧୂଶୃନ୍ୟ ଅବୟାରେ ତିମୂର୍ତ୍ତିରେ ସମୟ ଜଗତ ବ୍ୟାୟ । ଏହା ହିଁ ନିୟୈଗୁଣ୍ୟ ସାଧନାର କଠିନ ଚରମପଥ । ସଂୟାରମୁକ୍ତ ଅବୟାରେ ଏଇ ଉପଲବ୍ଧି ତିଗୁଣାତୀତ ପଥରେ ଭାବସିଦ୍ଧ ଅବୟା । ଏଇ ଗ୍ଢ ରହସ୍ୟର ଅନ୍ତରାଳରେ ନିଗମଦର୍ଶନର ନିଗ୍ଢ ରହସ୍ୟ ବିଦ୍ୟମାନ । ଏଇ ନିରୁପାଧୂ ଭାବର ଉପଲବ୍ଧିରେ ମହାମାହେଶ୍ୱରୀଙ୍କର ବହୁବିଦ୍ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କୁ ଅନୁକ୍ତି - ଏଥର ତୁମକୁ ଜୀବ ଉଦ୍ଧାର ନିମିତ୍ତ ଲୋକାଳୟକୁ ଯିବାକୁ ପଡିବ - "ଯାଅ ଯାଅ ଯୋଗୀବର, ଛାଡି ଏ ୍ବାସର ଘର" । ସିଦ୍ଧ ପେମିକ ଗୁରୁଙ୍କ ସହଜ ସରଳ ପଶ୍ନ - "କେଉଁଠି ପାଇବି ତୁମକୁ ?" ମାହେଶ୍ୱରୀଙ୍କ ସହଜ ଉତ୍ତର - 'ତୁମ ଶିଷ୍ୟ ଭକ୍ତ ଓ ସତୀ ସାଧ୍ୱୀ ପତିବତ। ଶିଷ୍ୟାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମୋତେ ପତ୍ୟକ୍ଷ କରିବ ।' ପରବର୍ତ୍ତୀ କାଳରେ ଏହାକୁ ହିଁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ଶୀଶୀଠାକୁର ତାଙ୍କର ଏକ ପତରେ ଲେଖିଲେ - "ତୋଦେର ମଧ୍ୟେ ଯେ ଆମି ଆମାର ଆନନ୍ଦମୟୀର ଲୀଲାବିଲାସ ଉପଭୋଗ କରି । ତୋରା ତା'ର ବିକାଶ ବଲିୟାଇନା ତୋଦେର ପତି ଆମାର ଏତ ପୀତି । ତାଇ ସଦାଇଛା ହୟ ତୋଦେର ହୃଦୟ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିୟା ତିନି ପକାଶିତ ହଉନ୍ -(ଚିଠି୧/୬୩)" । ଏହା ହିଁ ଶୀଶୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ ଦେବଙ୍କ ମମିଛଳରୁ ଉତ୍ଥତ ହୃଦୟାବେଗର ପଛନୃ ସ୍ରୂପାବଛାର ଉନ୍ମୋଚିତ ଦିଗ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ ପରମହଂସ ଦେବଙ୍କ ପୂର୍ଣ୍ଣତ୍ୱର ଅୟମାରମ୍ ନିର୍ବିକଲ୍ଧ ଭୂମିରୁ ଗୁରୁଭାବରେ ଏଇ ଲୀଳାଜଗତକୁ ପୁନଃ ଅବତରଣ । ନିୟୈଗୁଣ୍ୟ ସାଧନାର ଚରମରେ ମଧ୍ୟ ଗାରୋହିଲ୍ରେ ନିରୁପାଧି ଭାବର ବ୍ୟାଓିତ୍ୱକୁ ସେ ଲୋକାଳୟରେ ଅବତରଣ କରି ଜଗତପରିବ୍ୟାଓ କଲେ ଓ ତ୍ରିଗୁଣାତୀତ ଅବୟାରେ ସମ୍ବନ୍ଧ ତତ୍ତ୍ୱରେ ଗୁରୁଶିଷ୍ୟ ସମ୍ବନ୍ଧକୁ ଏକୀଭୂତ ଅବୟାରେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ କରି କହିଲେ - 'ତୋରାଇ ଆମାର ଭଗବାନ' । ଗୁରୁ ଭାବରେ ତାଙ୍କର ଏ ଜଗତକୁ ଅବତରଣ ଜଗଦ୍ରୁରୁଙ୍କ ବିଶେଷ ଇଛାରେ ସଂଘଟିତ ହେଲାପରେ ସେ ନିଜର ଆମ୍ ପରିଚୟ ଦେଲେ 'ସଦ୍ଗୁରୁ' ଭାବରେ ଓ ସମୟ ଜଗତରେ ତାଙ୍କର ଏହି ଗୁରୁଭାବ ବିକଶିତ ଓ ପରିବ୍ୟାଓ ହେବାରୁ ସେ ହେଲେ 'ସାର୍ବଭୌମ' ଗୁରୁ ଓ ଭଗବତ୍ ତତ୍ତ୍ୱରେ ନିଜକୁ ପତିଷିତ କରି ସେ ହେଲେ 'ଭଗବାନ ଗୁରୁ' ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ରୀ ନବକିଶୋର ନାୟକ ଝାରସୁଗୁଡା ଶାଖା ସଂଘ

ନିଜକୁ ମନଠାରୁ ପୃଥକ୍ ଭାବରେ ଉପଲବ୍ଧି କରିବାକୁ ଅଭ୍ୟାସ କର । ମନର ଅବସ୍ଥା ସହିତ ନିଜକୁ ମିଶ୍ରିତ କରିଦେଲେ କିପରି ସ୍ୱରୂପ ଆନନ୍ଦ ଉପଲବ୍ଧି କରିବ ? ସେଥିପାଇଁ ସବୁ ଅବସ୍ଥାରେ ସାକ୍ଷୀରୂପରେ ରହି ସୁଖ-ଦୁଃଖ, ରୋଗ-ଶୋକରେ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଠିକ୍ ରଖ - ସଂପୂର୍ଣ ଭାବରେ ଭଗବାନଙ୍କ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରି ତାଙ୍କର ଜୟ ଉଚ୍ଚାରଣ କର - ସବୁବେଳେ ନାମ ନିଅ । ପ୍ରାରବ୍ଧ ହାତରୁ କାହାରି ହେଲେ ନିୟାର ନାହିଁ ।

- ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିଠି (୩/୭୦)

## ସଦ୍ଗୁରୁ ପ୍ସଙ୍ଗ

ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ମହିମା ବେଦ, ଉପନିଷଦ, ପୁରାଣ, ଗୀତା, ସଂହିତା, ଅଧ୍ୟାତ୍ମ୍ୟ ରାମାୟଣ, ମହାଭାରତ, ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତ ଆଦି ଗ୍ରହ୍ମମାନଙ୍କରେ ବର୍ଣ୍ଣିତ ହୋଇଛି । ସଦ୍ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ପୂଜା ଅର୍ଚ୍ଚନାଦି ମଧ୍ୟ ସତ୍ୟଯୁଗରୁ ଆରମ୍ଭ କରି ତ୍ରେତ୍ୟା, ଦ୍ୱାପର ଓ କଳିଯୁଗରେ ଅଧୁନା ଜନସମାଜରେ ଦେଶ ଓ ସଂପ୍ରଦାୟ ଭେଦରେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ, ପରୋଷ ଅଥବା ଅନ୍ୟ ନାମରେ ପ୍ରକାରାନ୍ତରେ ପ୍ରଚଳିତ ହୋଇ ଆସୁଅଛି । ବର୍ତ୍ତମାନ 'ଗୁରୁ' ନାମର ତାତ୍ତ୍ୱିକ ଅର୍ଥ ଭାବପୁଞ୍ଜି ଦୃଞ୍ଜିରୁ ଆଲୋଚନା କରାଯାଉଛି । 'ଗୁରୁ' ଶର୍ଘ ମହାମନ୍ତ, ସିର୍ଦ୍ଧନାମ ତଥା ତାରକବୁହୁ । ଏହାର ତାର୍ତ୍ତ୍ୱିକ ଅର୍ଥ ହେଉଛି –

ପ୍ରଥମତଃ - ଗୃ ଶବ୍ଦେ ଗୃଣୋତି, ଉପଦିଶତି ଧର୍ମଜ୍ଞାନଂ ଭକ୍ତିଂ ଚ ଇତି । ଗୃଣୋତି ଉପଦିଶତି ତତ୍ତ୍ୱଂ ବେଦାଦିଶାୟାଣି ଆତ୍ମଜ୍ଞାନଂ ସାଧନାନି ବା ଇତି । ଅର୍ଥାତ୍ ଧର୍ମଜ୍ଞାନ ଓ ଭକ୍ତି ଉପଦେଶ ପ୍ରଦାନ କାରଣରୁ ତାଙ୍କୁ 'ଗୁରୁ' କୁହାଯାଇଛି । ତତ୍ତ୍ୱର ବେଦାଦି ଶାୟର ଏବଂ ଆତ୍ମଜ୍ଞାନ ସାଧନର ଉପଦେଶ ପ୍ରଦାନ କରିବା ହେତୁ ତାଙ୍କୁ 'ଗୁରୁ' କୁହାଯାଏ ।

ଦ୍ୱିତୀୟତଃ - ଗୃ ଗୀର୍ଯତେ ମହତ୍ତ୍ୱାଦ ଇତି ବା ଅର୍ଥାତ୍ ଦେବତାମାନେ, ଗନ୍ଧର୍ବମାନେ ଏବଂ ମନୁଷ୍ୟମାନେ ତାଙ୍କୁ (ଅର୍ଥାତ୍ ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କୁ) ସ୍ତୁତି କରିବା ହେତୁ ତାଙ୍କୁ 'ଗୁରୁ' କୁହାଯାଏ । ମହିମା ଏବଂ ମାହାତ୍ମ୍ୟ ଅବଲମ୍ବନ କରି ତାଙ୍କର ସ୍ତୁତି କରାଯାଉଥିବାରୁ ତାଙ୍କୁ 'ଗୁରୁ' କୁହାଯାଏ ।

ତୃତୀୟତଃ - ଗୃ ସେବନେ । ଗରତି, ସିଞ୍ଚତି ଜ୍ଞାନବାରିଣା ଶିଷ୍ୟ ହୃଦୟ କ୍ଷେତ୍ରଂ । ଅର୍ଥାତ୍ ସେ ଶିଷ୍ୟ ହୃଦୟରେ ଜ୍ଞାନ ବାରି ସିଞ୍ଚି ବା ସେଚନ କରନ୍ତି ତେଣୁ ତାଙ୍କୁ 'ଗୁରୁ' କୁହାଯାଏ ।

ଚତୁର୍ଥତଃ - ଗୃ ବିଞ୍ଜାନେ । ଗାରୟତେ, ବୋଧୟତି ବେଦଶାସ୍ତାଦିନି ଆତ୍ମତତ୍ତ୍ୱାଦିଙ୍କ ଇତି । ଅର୍ଥାତ୍ ସେ ବେଦାଦିଶାସ୍ତର ତଥା ଆତ୍ମତତ୍ତ୍ୱାଦିର ଜ୍ଞାନ ଶିଷ୍ୟ ହୃଦୟରେ ଜାତ କରାନ୍ତି । ତେଣୁ 'ଗୁରୁ' ଶବ୍ଦରୁ ଏହା ହିଁ ନିର୍ଣ୍ଣିତ ହୁଏ ।

ପଞ୍ଚମତଃ - ଗୃ ନିଗରଣେ । ଗିରତି, ଗିଳତି ଅଞ୍ଜାନଂ ଇତି । ଅର୍ଥାତ୍ ସେ ଶିଷ୍ୟଠାରୁ ଅଞ୍ଜାନକୁ 'ଗିରତି' ନିଗାଡିନେଇ 'ଗିଳତି', ନିଜେ ଗିଳି ପକାନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ ଶିଷ୍ୟଠାରୁ ଅଞ୍ଜାନ ଅନ୍ଧକାର ଦୂରକରି ନିଜେ ସେହି ଅଞ୍ଜାନ ଅନ୍ଧକାରକୁ ଆତ୍ମସାତ୍ କରନ୍ତି, ଯେପରି ତାକୁ ପୁନର୍ବାର ଅଞ୍ଜାନ ଘୋଟି ନ ଯାଏ । ତେଣୁ ତାଙ୍କୁ 'ଗୁରୁ' ଶରରେ ଅଭିହିତ କରାଯାଇଛି ।

ଷଷତଃ - ଗୁରୀ ଉଦ୍ୟମନେ । ଗୁରତେ ସତ୍ ପଥେ ପ୍ରବର୍ତ୍ତୟତି ଶିଷ୍ୟଂ ଇତି । ଶିଷ୍ୟକୁ ସତ୍ପଥରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ କରି ଓ ପରିଗୃଳିତ କରିବା ହେତୁ ତାଙ୍କୁ 'ଗୁରୁ' କୁହାଯାଏ ।

- 'ଜଲ୍ୟାଣ' ଶିଷାଙ୍କରୁ ସଂଗୂହୀତ

ଆମୃମାନଙ୍କର ପରମାରାଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ ଦେବ ଉପରୋକ୍ତ ଲକ୍ଷଣବନ୍ତ ସଦ୍ଗୁରୁ । ତାଙ୍କ ପ୍ରବର୍ତ୍ତିତ ସଂଘୀୟ ଭାବଧାରା ଓ ଯୁଗୋପଯୋଗୀ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ସନାତନୀ ମାର୍ଗ ଆଗାମୀ ସତ୍ୟଯୁଗର ପ୍ରସ୍ତୁତି ପର୍ବ ନିମିତ୍ତ ଏକାନ୍ତ ସର୍ବମତସମ୍ନତ ପଛା ବୋଲି ମନେହୁଏ ।



### ଅମୃତ ପରଶ

ରସଗୋଲା, ରସଗୋଲା କହିଲେ ରସଗୋଲାର ସ୍ୱାଦ ଜଣାପଡେନାହିଁ କି ଭଲ ବାସ୍ନା, ବଢିଆ ବାସ୍ନା ବା ସେ ଭଳି ବାସ୍ନା ଆଉ କାହାରିନାହିଁ ଇତ୍ୟାଦି ଉପମା ଦେଲେ ମଲ୍ଲୀଫୁଲର ବାସ୍ନାର ତୁଳନା କରାଯାଇପାରେନାହିଁ । ଯେ ରସଗୋଲା ଖାଏ ବା ଯେ ମଲ୍ଲୀଫୁଲର ବାସ୍ନା ଗ୍ରହଣ କରେ ସେ କେବଳ ଅନୃଭବରେ ତାହା ଜାଣେ ଓ ସେଥିପ୍ରତି ଆକୃଷ୍ଟ ହୋଇଥାଏ ।

ପୁରାଶରୁ ଆମେ ଜାଣୁ ଦେବତା ଓ ଅସୁରମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଯୁଦ୍ଧ ଲାଗି ସମୁଦ୍ରମନ୍ଦ୍ରନ ହୋଇଥିଲା ଓ ସେଥିରୁ ଅମୃତର ଉଦ୍ଭବ ହୋଇଥିଲା । ଦେବତାମାନେ ଅମୃତ ପିଇ ଅମର ହୋଇଥିଲେ ଓ ଅସୁରମାନେ ସେଥିରୁ ବଞ୍ଚତ ହୋଇଥିଲେ । ସେହିପରି ବ୍ୟଞ୍ଜିକଗତରେ ପ୍ରତି ଜୀବ ହୃଦ୍ୟରେ ସର୍ବଦା ସମୁଦ୍ରମନ୍ଦ୍ରନ ହେଉଅଛି ବା ଦୈବାସୁର ଫଗ୍ରାମ ଚାଲୁରହିଅଛି । ଦେବତାମାନଙ୍କ ପକ୍ଷକୁ ନିବୃତ୍ତି ଓ ଅସୁର ପକ୍ଷକୁ ପ୍ରବୃତ୍ତି କୁହାଯାଇଥାଏ । ପ୍ରବୃତ୍ତିରୁ ନିବୃତ୍ତିକୁ ଆସିବା ହିଁ ଦେବତ୍ୱ ଓ ତାହାରି ସାଧନା ହିଁ ମନ୍ୟୁ ଓରୁ ସାଧନା । ମନ୍ୟୁ ଓରୁ ସାଧନା କରି ଯେଉଁମାନେ ଦେବତ୍ୱରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ହୋଇଛନ୍ତି ସେଇମାନେ ହିଁ ଅମୃତର ଅଧିକାରୀ । ଦେବତାମାନେ ଫଘବଦ୍ଧ ଭାବର ପ୍ରତୀକ ଓ ଅସୁରମାନେ ଏକା ଏକା ବା ସ୍ୱାର୍ଥପର ଭାବର ପ୍ରତୀକ । ଗୋଟିଏ ମନ୍ଦର୍ବତ୍ତି ସାଗେ ସଂଗେ ମନକୁ ଆସିପାରେ ଓ ତାହାକୁ କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ କରିବାକୁ ମନ୍ୟୁ ଓତ୍ୟଣାତ୍ ଅଗ୍ରସର ହୋଇପାରେ । କିନ୍କୁ ଗୋଟିଏ ଭଲ ବୃତ୍ତି ମନ୍ୟୁ ମନରେ ସହଜରେ ଜାଗେନାହିଁ ବା ଜାଗିଲେ ମଧ୍ୟ ତାକୁ କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ କରିବାର ଦୃତ ଫଳନ୍ଧ ମନରେ ଏତେ ଶାଘ୍ର ଉଦ୍ୟ ହୁଏନାହିଁ । ସଦ୍ୱଗ୍ରନ୍ଥ ପାଠ କଲେ ଓ ସାଧୁ ଫଗରେ ମିଶିଲେ ଏହିପରି ବୃତ୍ତିର ଜାଗରଣ ହୋଇଥାଏ ଓ ସନ୍ଧିଳିତ ଭାବରେ ତାହାର କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ ବ୍ୟବସ୍ଥା କଲେ ସେହି ଭଲ ବୃତ୍ତି ରୂପ ପରିଗ୍ରହ କରିଥାଏ । ସେହିପରି କୌଣସି ଅଶ୍ଳୀଳ ପୁୟକ ପାଠ, ଅଶ୍ଳୀଳ ଦୃଶ୍ୟ ଦର୍ଶନ ଓ ଅଶ୍ଳୀଳ କଥନ ଇତ୍ୟାଦି ଶ୍ରବଣ କଲେ ଅଶ୍ଳୀଳ ଭାବ ମନରେ ଉଦିତ ହୋଇଥାଏ ଓ ଅସାଧୁ ଫଗ ବା ଯେଉଁମାନେ ସାଧୁ ପ୍ରକୃତି ବିଶିଷ୍ଟ ନୃହନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କ ଫଗ କଲେ ସେମାନଙ୍କ ଚରିତ୍ରର କୃତ୍ରଭାବ ନିକ ଉପରେ ପ୍ରତିଫଳିତ ହୋଇଥାଏ । ତେଣୁ ନିଜକୁ ଭଲ ହେବାକୁ ହେଲେ ଭଲର ଉପାସନା ବା ଭଲର ଫଗଲାଭ ମାନବ ଜୀବନରେ ଏକାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ । ତେଣୁ ସାଧୁଙ୍ଘ କଲେ ଓ ସଦ୍ୱଗୁକୁ ଇତ୍ୟାଦି ପାଠକଲେ ସାଧାରଣ ମନ୍ୟୁଙ୍କ ଜୀବନର ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟି ଅମୃତର ଆସ୍ୱାଦନ ମିଳିଥାଏ ।

ଅମୃତ ଅର୍ଥାତ୍ ଯେ ମୃତ ନୂହେଁ, ତାହା ହିଁ ଆସ୍ୱାଦ । ଏ ଜଗତରେ ତ ସମସ୍ତେ ମରଣଶୀଳ ତେଣୁ ଅମୃତର ଆସ୍ୱାଦନ କିପରି ସୟବ ? ତେଣୁ ଯେ ମରଣ ରାଜ୍ୟ ଅତିକ୍ରମ କରି ଅମରତ୍ୱ ଲାଭ କରିଛନ୍ତି ବା ଚିନ୍ନୟ ଦେହ ଲାଭ କରି ପୁନରାୟ ମରଜଗତକୁ ଜୀବ ଉଦ୍ଧାର ନିମନ୍ତେ ସଦ୍ଗୁରୁ ଭାବରେ ପ୍ରତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ କରିଛନ୍ତି ସେ ହିଁ ଏକମାତ୍ର ଅମୃତର ଅଧିକାରୀ । ତାଙ୍କରି ଶରଣ ଗ୍ରହଣ କରି କେବଳ ତାଙ୍କ କୃପାରୁ ଜାଗତିକ ମାନବ ଏହି ଅମୃତର ଆସ୍ୱାଦନ ପାଇଥାଏ ବା ନିଜକୁ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ମୃତ ନୂହେଁ ବା ମୁଁ ଚିନ୍ନୟ ଏହି ଭାବରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ କରାଇ ପାରିଥାଏ । ସେଥିପାଇଁ ଆମ ଗୁରୁ ପରମାରାଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜ କହିଛନ୍ତି, "ସାଧନ-ସମୁଦ୍ର ମନ୍ଦୁନ କରି ମୁଁ ଅମୃତର ଭାଞ୍ଚ ନେଇ ଆସିଛି । ଜଗତ୍ୱାସୀଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ତାହା ତୁମମାନଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ବିତରଣ ହେବ ବା ସମଗ୍ର ଜଗତ୍ୱାସୀ ସେହି ଅମୃତର ଅଧିକାରୀ ହେବେ ।" ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଏ ଜଗତରେ ଯାହାଠାରୁ ଯେତେ ପ୍ରକାର ଜ୍ଞାନ ଲାଭ କଲେ ମଧ୍ୟ ମନୁଷ୍ୟ କଦାପି ମୃତ୍ୟୁ ରାଜ୍ୟର ସୀମା ଅତିକ୍ରମ କରିପାରେନାହିଁ । ନାହିଁ ମୃତ୍ୟୁ ଯାହାର ସେ ଅମୃତ । ଏହି ଭାବ କେବଳ ସଦ୍ଗୁରୁଦେବଙ୍କ କୃପାରୁ ଲାଭ ହୋଇଥାଏ । ସେଥିପାଇଁ ଭକ୍ତିଶୀସ୍ତ୍ର ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତରେ ଉଲ୍ଲେଖ ଅଛି "ସଦଗୁରୁ ଯେବେ ମାରେ ଗୋଇଠା, ଅନ୍ଧାର ଘରେ ଜଳେ ବଇଠା" । କଳିଯୁଗରେ ଦୁର୍ବଳ ମାନବମାନବଙ୍କ ପାର୍ଶ୍ୱ ପୁରୁଧାନ, ଗୁରୁନାମ ଜପ, ଗୁରୁସେବା ବା ତାଙ୍କ ଆଦେଶପାଳନ ଓ ସର୍ବଦା ଗୁରୁଙ୍କ ବାଣୀର ସ୍ମରଣ ମନନ ହିଁ ଏକମାତ୍ର ଆଶ୍ରୟ ସ୍ଥଳ । ଆମ ଗୁରୁ ଠାକୃର ଶ୍ରୀଶ୍ରୀନିଗମାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ ଦେବଙ୍କ ବାଣୀ "ସଂଘ ମୋର ସ୍ୱରୁପ" । ସଂଘର ଆଶ୍ରୟ ଗ୍ରହଣ କରି ସଂଘର ଆଦେଶ ପାଳନ କରୁକରୁ ସଦ୍ଗୁରୁ ଦେବଙ୍କ ପତ୍ୟକ୍ଷ ଦର୍ଶନର ସୁଯୋଗ ଲାଭ ହୋଇଥାଏ । ସେ ଭକ୍ତଙ୍କ ଅନ୍ତରରେ ଦର୍ଶନ ଦାନ କରିଥାନ୍ତି ଓ ସ୍ଥଳ ବିଶେଷରେ ସ୍ଥ୍ଲଳ ଦର୍ଶନ ମଧ୍ୟ ଦେଶନର ସୁଯୋଗ ଲାଭ ହୋଇଥାଏ । ସେ ଭକ୍ତଙ୍କ ଅନ୍ତରରେ ଦର୍ଶନ ଦାନ କରିଥାନ୍ତି ଓ ସ୍ଥଳ ବିଶେଷରେ ସ୍ଥ୍ୟଳ ଦର୍ଶନ ମଧ୍ୟ ଦେଶନର ସୁଯୋଗ ଲାଭ ହୋଇଥାଏ । ସେ ତକ୍ତଙ୍କ ଅନ୍ତରରେ ଦର୍ଶନ ଦାନ କରିଥାନ୍ତି ଓ ସ୍ଥଳ ବିଶେଷରେ ସ୍ଥଳ ଦର୍ଶନ ମଧ୍ୟ ଦେଶନର ମଧ୍ୟ ସଂଘର ମଣପତ୍ରର ନାମ "ସଂସ-ସେବକ" ।

ସଂଘର ସେବା ବା ଆଦେଶ ପାଳନ କରିବା ହିଁ ଗୁରୁସେବାର ଅନ୍ତର୍ଗତ ଓ ସଂଘର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ହିଁ ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ବୋଲି ସେ ନିଜେ ଶ୍ରୀମୁଖରେ ବ୍ୟକ୍ତ କରିଛନ୍ତି । ତେଣୁ ନିଜ ଇଛାରେ ନ ଚଳି ଦେହ ମନ ଓ ପ୍ରାଣ ସର୍ମପଣ କରି ସଂଘର ଆଦେଶ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ପାଳନ କରିବା ହିଁ କଳିଯୁଗରେ ସଂଘସେବୀର ପ୍ରଧାନ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ।

#### "A Sangha Sevak is not to question why, he is there to do or die."

ଏହି ସଂଘ ରୂପକ ଶିକ୍ଷାଗୁରୁଙ୍କ ଆଦେଶ ନିର୍ବିଚାରରେ ପାଳନ କରୁ କରୁ ଦୀକ୍ଷାଗୁରୁ ବା ସ୍ୱୟଂ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଏକନିଷ୍ଠ ଶିଷ୍ୟ ଅନ୍ତରରେ ଅମୃତ ଦୀକ୍ଷା ପ୍ରଦାନ କରିଥାନ୍ତି ବା ଶିଷ୍ୟ ଅମୃତ ଚିନ୍ନୟ ସ୍ୱରୂପ ଲାଭ କରିଥାନ୍ତି । ସେଥିପାଇଁ ଭକ୍ତ ସର୍ବଦା ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିଥାନ୍ତି, "ମୁହୂର୍ତ୍ତକ ପାଇଁ ଦିଅ ଅମୃତ ପରଶ", କାରଣ ସେ ଭଲ ଭାବରେ ଜାଣେ ମୁହୂର୍ତ୍ତକ ପାଇଁ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଥରେ ସେ ଅମୃତ ପରଶ ଲାଭ ହେଲେ ତାର ଆଉ ବିଲୟ ହୁଏନାହିଁ ।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଶ୍ରୀଚରଣାଶ୍ରିତ ଶ୍ରୀ ଶରତଚନ୍ଦ୍ର ସିଂହଦେଓ କେନ୍ଦ୍ର ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀ ସଦସ୍ୟ

# ତା' ଲାଗି ପରାଣ ଝୁରେ

ସଖୀ ! ତା ଲାଗି ପରାଣ ଝୁରେ ପରାଣର କଥା ମରମର ବ୍ୟଥା କା' ଆଗେ କହିବି ବାରେ ? । ୧।

ତା ଆସିବା ବାଟ ଗୃହିଁ ମୁଁ ବସିଛି ଯୁଇ ଯାଇ ଫୁଲେ ଶେଯ ସଜାଡିଛି ତା' ପଦ କମଳେ ମଥା ନୁଆଇଁ ମୋ ପାଛୋଟି ନେବି କୁଟୀରେ । ୨।

ହାତ ଧରି ଦୋଳି ପରେ ବସାଇବି ମୋ ଆଖି ନୀରରେ ପାଦ ଧୋଇଦେବି ଅଞ୍ଚଳେ ପୋଛି ତା' ଚରଣ ବନ୍ଦିବି ଥାପିବି ମନ ମନ୍ଦିରେ ।୩। ଚନ୍ଦନ ଅଗୁରୁ ଗୋଳି ସଜାଡିଛି ତା' ଅଙ୍ଗେ ଲେପିବି ବୋଲି ମୁଁ ଭାଳିଛି ଟୋପି ଟୋପି କରି ଗୋରଚନା ବିନ୍ଦୁ ସାଜିଦେବି ମଥା ପରେ ।୪।

ତା'ଲାଗି ରାନ୍ଧିଛି ଭୋଗ ନଇବେଦ୍ୟ ସଜାଡି ରଖିଛି ସୁଆଦି ଦରବ ମାଆର ଆଦର ସରାଗ ମିଶାଇ ଖୁଆଇ ଦେବି ସଧୀରେ ।୫।

ବିରହର ଯେତେ ଅନୁଭୂତି କଥା ତା' ଆଗେ କହିବି ରଖିଛି ସାଇତା ତା' ରଙ୍ଗ ଚରଣେ ମିନତି କରିବି ଶରଣ ଦିଅ ଦାସୀରେ ।୬।

> ଶ୍ରୀଶୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ନିବେଦିତା ନାୟକ New Jersey ଏକାମ୍ କୁମାରୀ ସଂଘ

## ଶ୍ୀଶ୍ୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶରେ ନାରୀର ସାଧନା

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦିଷ୍ଟ ଆଦର୍ଶ ଗୃହ୍ୟ ଜୀବନ ଗଠନରେ ଭାଇ ଓ ମା' ଉଭୟେ ସମାନ ଭୂମିକା ଗ୍ରହଣ କରନ୍ତି । ତେବେ ଭାଇମାନଙ୍କ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ସାଧନାରେ ସହାୟିକା ଭାବରେ ସହଧର୍ମିଣୀ ମା'ମାନଙ୍କର କୌଣସି ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ସାଧନାର ପ୍ରୟୋଜନ ରହିଛି କି ନାହିଁ ଏବଂ ଯଦି ରହିଛି ତେବେ ସେ ସାଧନା କିପରି ଏବଂ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ମା'ମାନଙ୍କୁ କ'ଣ ଉପଦେଶ ଦେଇଛନ୍ତି ତାହା ତାଙ୍କ ଉପଦେଶଗୁଡିକରୁ ଉଦ୍ଧାର କରି ଏଠାରେ କେତୋଟି ପଦଉ ହେଲା ।

ସଧବା ମା'ମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଉପଦେଶ ଦେଇ ସେ କହିଛନ୍ତି, "ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ଗୁରୁବହୁ ଜ୍ଞାନରେ ସୁଖପାଇ ଭଗବତ୍ ନିର୍ଭରତା ରକ୍ଷା କରିପାରିଲେ ହିଁ ନାରୀଜନ୍ମ ସାର୍ଥକ ହୋଇଯିବ ।" ଏଠାରେ ଦୁଇଟି ବିଷୟ ବିଶେଷ ଭାବରେ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରିବାର କଥା । ପ୍ରଥମଟି ହେଉଛି, ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ଗୁରୁବହୁ ଜ୍ଞାନରେ ସୁଖ ପାଇବା, ଦ୍ୱିତୀୟଟି ହେଉଛି, ଭଗବତ୍ ନିର୍ଭରତା ରକ୍ଷା କରିବା । ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ସହିତ ନାରୀର ସଂପର୍କ ଏଇ 'ସୁଖ ପାଇବା'କୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଭଗବତ୍ମୁଖୀ କରି କହିଛନ୍ତି 'ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ଗୁରୁବହୁ ଜ୍ଞାନରେ ସୁଖ ପାଅ ।' ସୁଖ ପାଇବା ନାରୀର ସ୍ୱାଭାବିକ ବୃଛି । ତା'ର ଦେହ, ମନ, ବୃଛିସମୂହ ଏଇ ସୁଖ ପାଇବା ଉପାଦାନରେ ଗଠିତ ଏବଂ ସୁଖ ପାଇବାର ଅନୁରୂପ । ଛୋଟ ଝିଅଟିଏ ତା'ର ଭାଇ ଭଉଣୀ, ପିତାମାତାଙ୍କୁ ସୁଖ ପାଏ, ବିବାହ ପରେ ସ୍ୱାମୀ, ଶ୍ୱଶୁରାଳୟର ପରିବାର ପରିଜନ ଓ ବନ୍ଧୁବାନ୍ଧବଙ୍କୁ ସୁଖ ପାଏ । ତେଣୁ ସୁଖ ପାଇବା ତା'ର ଅଣ୍ଟିମ୍ଭାଗତ । ଏଇ ସୁଖ ପାଇବାର ସ୍ୱାଭାବିକ ବୃଛିକୁ ହିଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମା'ମାନଙ୍କୁ ସାଧନା ରୂପରେ ଦେଲେ – ସୁଖ ପାଇବାର ସାଧନା । ସେ କହିଲେ, "ମା' ! ତୁମେ ଜୀବଜଗତକୁ ସୁଖ ପାଇବାକୁ ଅଭ୍ୟାସ କର । ସକଳ ଅଭାବ ମେଞ୍ଜିପିବ ।"

ସୁଖ ପାଇବାର ପରବର୍ତ୍ତୀ ସୋପାନ ହେଉଛି ସେବା । ଯାହାକୁ ସୁଖ ପାଇବ, ସୃତଃୟୁର୍ତ୍ତ ଭାବରେ ତା'ର ସେବା କରିବା ପାଇଁ ତୁମର ଇଛା ହେବ । ତେବେ ଏଇ ସେବା କରିବାର ଇଛା ଅନ୍ତରର ଅନ୍ତଃୟଳରୁ ଉତ୍ଥତ ହେବା ଆବଶ୍ୟକ । ନ ହେଲେ ସେବା ନ ହୋଇ ସମାନ ନୁହେଁ । ସେବା ମୂଳରେ ସୁଖ ପାଇବା ଓ ତ୍ୟାଗ ମନୋଭାବ ରହିଥିବାରୁ ଏହା ସେବକ ବା ସେବିକାଙ୍କୁ ଆନନ୍ଦ ଦେଇଥାଏ । ସ୍ୱାମୀ ବା ପରିବାର ପରିଜନଙ୍କୁ ଭଗବତ୍ ଜ୍ଞାନରେ ଅର୍ଥାତ୍ ତାଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଦେଖ ସେବା କରିଗଲେ ତାହା ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ସେବାରେ ହିଁ ରୂପାନ୍ତରିତ ହୋଇଥାଏ । ଏ ସମୁନ୍ଧରେ ଶୀଶୀଠାକୁର କହିଁଛନ୍ତି, "ସ୍ୱାମୀ ହିଁ ନାରୀମାନଙ୍କର ଗୁରୁ । କାୟମନୋବାକ୍ୟରେ ତାଙ୍କରି ଆଦେଶ ପାଳନ ଓ ସେବା ହିଁ ନାରୀମାନଙ୍କର ପ୍ରମ ଧର୍ମ ।" ଏଇ ସେବାକୁ ହିଁ ଭିଭି କରି ଅହଂତ୍ୱର ସଂପସାରଣରେ ସାଧାରଣ ରମଣୀତ୍ୱ ରୂପାନ୍ତରିତ ହୋଇଥାଏ ଜନନୀତ୍ୱ ଓ ଜଗଜନନୀତ୍ୱରେ । ନିଜର ଷୁଦ୍ର ପରିବାର ଓ ପରିଜନଙ୍କୁ ସୁଖ ପାଇ ତାଙ୍କ ସେବା କରିବାର ଗଣ୍ଡୀ ସଂପସାରିତ ହୋଇଯାଏ ଜୀବଜଗତକୁ ସୁଖ ପାଇ ସେବା କରିବାରେ ବା ଭଗବତୀତୃରେ । (ଭଗବାନ ହିଁ ଜଗତର ଶେଷ ସେବକ ।) ଏହାକୁ ହିଁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ଶୀଶୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, "ମା' । ଏହି ସଂସାର ଭୋଗବିଳାସର ଛାନ ନୁହେଁ, ଏହା ଯେ କର୍ମର ଷେତି । କର୍ମ ପଭାବରେ ପରକାଳର ଯବନିକା ଉତ୍ତୋଳନ କରିବାକୁ ହେବ । ଭୋଗରେ ତାହା ଆହୁରି ଜମାଟ ବାହିହୋଇ ପଥ ରୋଧ କରିବ । ତେଣୁ କହୁଛି, ନିଜର ଦେହ-ପାଣ ଭୁଲିଯାଇ ପରସେବାରେ ନିଜର ଅଷିତ୍ୱ ଭୁଲାଇ ଦିଆ । \*\*\* ମୁଁ ଯେ ତୁମକୁ ମୋର ଆନନ୍ଦମୟୀ ମା' ର୍ପରେ ଗୁହେଁ - ଜଗଜନନୀ ରୂପରେ ଜଗତରେ ପତିଷିତା ଦେଖିବାକୁ ଗୁହେଁ । ତୋର ସାକାର ମୂର୍ତ୍ତିରେ ମୋର ବିଶ୍ୱରୂପା ନିରାକାରା ମା'କୁ ଦେଖି ମୋର ଗୁରୁଗିରିର ସାର୍ଥକତା କରିବି । ରମଣୀ ହୁଦୟ କାମଗନ୍ଧଶୂନ୍ୟ ମା' ପରି ପବିତ ଓ ପେମପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଲେ ହିଁ ସେହି ହୁଦୟରେ ଜଗଜନନୀଙ୍କର ଆବେଶ ହୋଇଥାଏ । ମା', ସ୍ତ୍ରୀ ଓ ଝିଅ ମହାମାୟାଙ୍କର ହିଁ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଭାବର ବିକାଶ ଏବଂ ଜଗଜନୀତ୍ୱରେ ରମଣୀ-ଜୀବନର ପୂର୍ଣ୍ଡ ଏ କଥା ଭୁଲିଯାଅ ନାହିଁ ।" (ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିଠି, ୩ୟ ଖଣ୍ଡ , ଚିଠି ନମ୍ବର ୨୪)

ଜନନୀ ଭାବରେ ଜୀବଜଗତକୁ ସୁଖପାଇ ସେବାକରିବାର ମୂଳମନ୍ଧ ଓ ତାହାର ଫଳ ସ୍ୱରୂପ ଚିତ୍ତର ସଂପ୍ରସାରଣରେ ଦେବୀଭାବର ପ୍ରତିଷା ହେଉଛି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ନାରୀସମାଜକୁ ଏକ ଯୁଗାନ୍ତକାରୀ ସାଧନପଛାର ପ୍ରଦର୍ଶନ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଯୋଗଶିକ୍ଷା ପ୍ରଦାନ କରି ଲୋକାଳୟକୁ ପେରଣ କରିବା ପୂର୍ବରୁ ଭାରତୀୟ ନାରୀର ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକତାର ପୁନରୁତ୍ଥାନ ସଂବନ୍ଧରେ ସୁଗ୍ତଇ ଦେଇ ମହାତ୍ମା ସୁମେରୁଦାସ କହିଥିଲେ, 'ଆର୍ଯ୍ୟଲଳନା ଆଜି ନିଜର ବାସେ, ଦାସୀ ଭାବେ ଖଟଇ ପୂର୍ଣ୍ଣର ଆଶେ, ଅପୂର୍ଣ୍ଣ ନୁହେଁ ଏ ତା'ର ଶରୀର, ସେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜାତ ପୂର୍ଣ୍ଣ ତା'ର ଶରୀର ।' ନାରୀ ମଧ୍ୟ ସେହି ପୂର୍ଣ୍ଣ ପରଂବହ୍ଲଙ୍କ ଅଂଶ ଏବଂ ପୁଣି ସେଇ ପୂର୍ଣ୍ଣତ୍ୱରେ ପ୍ରତିଷିତ ହେବାପାଇଁ ତା'ର ମଧ୍ୟ ସାଧନାର ଆବଶ୍ୟକତା ରହିଛି, ତେବେ ସେ ସାଧନା ହେଉଛି ସୁଖପାଇବାର ସାଧନା ଓ ଜୀବଜଗତର ସେବା । ଦାସୀଭାବ ନେଇ ସମୟଙ୍କ ପତି ନିଜର ଦାୟିତ୍ୱ ନିର୍ବାହ କରିବା ଓ ମାତୂଭାବ ନେଇ ସମୟଙ୍କର ସେବା କରିବା, ଏଇ ଦୁଇଟି ମଧ୍ୟରେ ଯେଉଁ ସୂଷ୍କୁ ପାର୍ଥକ୍ୟ

ଅଛି, ତାହା ହେଉଛି ନିଜ ଭାବନାର ପରିବର୍ତ୍ତନ । ନାରୀ ଦାସୀ ନୁହେଁ, ସେ ସେବିକା । ନାରୀର ମାନସିକ ଚିନ୍ତାଧାରା, ବୃତ୍ତି, କାର୍ଯ୍ୟଧାରା, ଦୃଷ୍ଟିଭଙ୍ଗ ଆଦି ଯେପରି ସ୍ୱତନ୍ତ, ତା' ପାଇଁ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ସାଧନାରେ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ସ୍ୱାତନ୍ତ୍ୟର ଆବଶ୍ୟକତା ରହିଛି ଏବଂ ସେଇ ସ୍ୱାତନ୍ଧ୍ୟକୁ ହିଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମର୍ଯ୍ୟାଦା ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ । ଯେଉଁ ସମୟରେ ନାରୀଶିକ୍ଷାର ମଧ୍ୟ ପ୍ରଚଳନ ନ ଥିଲା, ସେତେବେଳେ ମା'ମାନଙ୍କୁ ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର ଭାବରେ ସମ୍ମିଳନୀରେ ଅଧିବେଶନ କରିବା ପାଇଁ ଅନୁମତି ଦେଇ ସେ ନାରୀଜାତିର ସ୍ୱାତନ୍ଧ୍ୟକୁ ଏକ ନୂତନ ଦିଗ୍ଦର୍ଶନ ଦେଇଥିଲେ । ଖୁବ୍ ସରଳ ଭାବରେ ମା'ମାନଙ୍କ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ବିଷୟରେ ସେ କହିଛନ୍ତି, "ବସେ । ପୁତ୍ରକନ୍ୟାମାନଙ୍କୁ ଭଗବତ୍ ଜ୍ଞାନରେ ସୁଖ ପାଇ ସେମାନଙ୍କ ଯତ୍ନ ନିଅ । ଗୁରୁଜନମାନଙ୍କର ଅବାଧ୍ୟ ହୁଅ ନାହିଁ । ଯଥାସାଧ୍ୟ ଦୀନଦୁଃଖୀମାନଙ୍କର ଉପକାର କର । କେବେହେଲେ ଆଗ୍ୱର ଲଂଘନ କର ନାହିଁ । ମା' ତୁମେ ବାହ୍ୟ ବିଷୟରୁ ସୁଖ ଆଶା ତ୍ୟାଗ କରି ଅନ୍ତରର ଅନ୍ତରତମ ପ୍ରଦେଶରେ ବୃତିଯାଇ ମୋତେ ଖୋଜିଲେ ଦେଖିବ ମୁଁ ଜଗଜନନୀଙ୍କୁ କୋଳରେ ଧରି ତୁମ ହୃଦ୍ୟ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରି ବସିରହିଛି ।"

ଏଇ ସେବା କରିବା ଭିତରେ ଯେପରି ଆସକ୍ତି ନ ଆସେ ଏବଂ ସେବା ଯେପରି ଭଗବତ୍ମୁଖୀ ହୁଏ ସେଥିପାଇଁ ସେ ସତର୍କ କରିଦେଇଛନ୍ତି । ତାଙ୍କର ଜନୈକା ଶିଷ୍ୟାଙ୍କ ନିକଟକୁ ଲେଖିଛନ୍ତି - "ମା ! ତୁମର ପତ୍ର ପାଇ ପରମ ପ୍ରୀତିଲାଭ କଲି । କାହାରି ଭଲମନ୍ଦ କଥାରେ କାନ ଦିଅ ନାହିଁ । ସାଂସାରିକ ଆବିଳତାରେ ବେଶୀ ମିଶିଯାଅ ନାହିଁ । ଆପଣା ଭାବରେ ଆପଣା ମନରେ ରହିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କର । କେହି କାହାରି ନୁହେଁ, ଏକା ଆସିଛ, ଏକା ଗୁଲିଯିବାକୁ ହେବ, ଏ କଥା ସର୍ବଦା ସ୍ମରଣ ରଖିବ । ପାର୍ଥିବ ବୟୁର ଆସକ୍ତିରେ ମୋହଗ୍ରୟ ହୁଅ ନାହିଁ । ସଂପଦ ବିପଦରେ, ରୋଗରେ ଶୋକରେ, ସୁଖ-ଦୁଃଖରେ ସର୍ବାବୟାରେ ସମଭାବରେ ରହି ଭଗବାନଙ୍କର ନାମ ନେବ । ଶରଣାଗତ ଭାବରେ ଭଗବାନଙ୍କଠାରେ ଆମ୍ସମର୍ପଣ କରିବାକୁ ଅଭ୍ୟାସ କରିବ । ସବୁ ସମୟରେ ତାଙ୍କର ଜୟଗାନ କରିବ, ତାଙ୍କର ଗୁଣଗାନ କରିବ । ତାଙ୍କ ଅପେକ୍ଷା ଆପଣାର ଆଉ କେହି ନାହାନ୍ତି । ତାଙ୍କ ପରି ସ୍ନେହ, ଦୟା ଆଉ କାହାରି ନାହିଁ, ତାଙ୍କ ପରି ତୁମକୁ କେହି ଭଲ ପାଆନ୍ତି ନାହିଁ । ପିତା-ମାତାଙ୍କ ସ୍ନେହ, ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ପ୍ରେମ ଏକମାତ୍ର ତାଙ୍କରି ସ୍ନେହ ପ୍ରେମର କଣା । ସୁତରାଂ ତାଙ୍କୁ ଭୁଲି ପାର୍ଥିବ ଭାବରେ ମୁଗୁ ହୁଅ ନାହିଁ । ସ୍ୱାମୀପୁତ୍ରଙ୍କ ସେବା ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କରି ସେବା ଞାନରେ କରିବ । କାହାରିକୁ ହେଲେ ହିଂସା, ନିନ୍ଦା, ଘୃଣା କରିବ ନାହିଁ । ସବୁ ଯେ ତାଙ୍କରି ବିକାଶ । ସେ ସବୁର ସକଳ – ସକଳର ସବୁ, ଏ କଥା ବିଶ୍ୱାସ କର । ତେବେ ଯାଇ ଦିନେ ତାଙ୍କ ପ୍ରେମର ଅଧିକାରିଣୀ ହୋଇ ନାରୀଜନ୍କ ସାର୍ଥକ କରିପାରିବ ।" (ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିଠି, ୩ୟ ଖଣ୍ଡ, ଚିଠି ନମ୍ବର ୨୨)

ମା'ମାନଙ୍କୁ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ସାଧନ ଭଜନ ନ ଦେଇ କେବଳ ଗୁରୁନାମ ଜପ କରିବାକୁ ସେ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇ ସେ କହିଛନ୍ତି, "ମା' ତୁମମାନଙ୍କର ସାଧନ ଭଜନର ସମୟ ଅଳ୍ପ । ସୁତରାଂ ସର୍ବଦା ଗୁରୁନାମ ଜପ କରିବାକୁ ଅଭ୍ୟାସ କରିବ ।" ପୁନଷ୍ଟ – "ତୁମେ ମନପାଣ ପବିତ୍ର କରି ଶ୍ରୀସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ଭଗବାନଙ୍କ ନାମ ରୂପ ଚିନ୍ତା କର ଓ ମୁଖରେ ତାଙ୍କର ଜୟ ଉଚ୍ଚାରଣ କର । ଯେତେ ପରିମାଣରେ ଚିନ୍ତ ଶୁଦ୍ଧଭାବ ଧାରଣ କରିବ, ସେତେ ପରିମାଣରେ ତୁମେ ନିର୍ମଳ ସୁଖ ଅନୁଭବ କରିବ । ସେତେବେଳେ ବାହ୍ୟିକ ସୁଖଦୁଃଖରେ କିମ୍ବା ଲୋକଙ୍କ କଥାରେ ଅଶାନ୍ତି ଭୋଗ କରିବାକୁ ପଡିବ ନାହିଁ । ଏହା ବ୍ୟତୀତ ଶାନ୍ତିଲାଭର ଅନ୍ୟ ପଛା ନାହିଁ ।" ମା'ମାନେ ସ୍ୱଧର୍ମାଚରଣ ପାଳନ ପୂର୍ବକ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ଏହିସବୁ ଉପଦେଶକୁ ଜୀବନରେ ରୂପାୟିତ କରିପାରିଲେ ସେମାନଙ୍କର ଜୀବନ ସାର୍ଥକ ହେବ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ ଦେବଙ୍କର ଭାରତୀୟ ନାରୀସମାଜକୁ ଏଇ ଅପୂର୍ବ ସାଧନ ପଛାର ପ୍ରଦର୍ଶନ ଏକ ଯୁଗାନ୍ତକାରୀ ବାର୍ତ୍ତା ବହନ କରେ । ତାଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ଏତିକି ପ୍ରାର୍ଥନା, ସେ ଯେପରି ଆମକୁ ତାଙ୍କ ମନୋମତ ସେବିକା କରି ଗଢିନିଅନ୍ତୁ । (ଉପଦେଶାବଳୀଗୁଡିକ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିଠି, ୩ୟ ଖଣ୍ଡ ଓ ମା'ମାନଙ୍କ ପରିଚୟ ପତରୁ ନିଆଯାଇଛି)

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ନିବେଦିତା ନାୟକ New Jersey ଏକାମ କୁମାରୀ ସଂଘ

ତୁମେମାନେ ମୋର ପ୍ରାଣତୁଲ୍ୟ ସ୍ନେହର ପାତ୍ର । ଶିଷ୍ୟ କରିବା ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ବ୍ୟବସାୟ ନୁହେଁ - ପ୍ରାଣର ପ୍ରେରଣା । ଶିଷ୍ୟ ଦୃଦୟରେ ଶ୍ରୀଭଗବାନଙ୍କ ବିକାଶ ଦେଖିବା ଆଶାରେ ହିଁ ଗୁରୁଦେବ ଶିଷ୍ୟର ଭାର ଗ୍ରହଣ କରନ୍ତି ।

- ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିଠି (୩/୮୪)

# ଧୁବ

ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରତି ଭକ୍ତି ଓ ନିଷା ଆମକୁ ତାଙ୍କ ନିକଟତର କରିଥାଏ । ନିଷା ଓ ତାଙ୍କୁ ପାଇବା ପାଇଁ ଆମ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଅଚଳ ରହିବା ଉଚିତ୍ । ଏ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ପୂର୍ବତନ ପରିଚାଳକ ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇ ଦିନେ କଟକ ସଂଘରେ ବୁଝାଇଥିଲେ । ତାଙ୍କ ଆଲୋଚନାରୁ କିଛି ପୂର୍ବତନ ସଭାପତି ଚୈତନ୍ୟ ଚରଣ ଦାସ ଭାଇଙ୍କ ଝିଅ ମନୋରମା ମା'ଙ୍କ ଟିପାଖାତାରୁ ସଂଗୃହୀତ ହୋଇ ଏଥିରେ ଦିଆଗଲା ।

ରାଜା ଉତ୍ତାନପାଦଙ୍କର ଦୁଇଟି ରାଣୀ, ସୁନୀତି ଓ ସୁରୁଚି । ସୁନୀତି ନୀତିପରାୟଣା ଥିଲେ । ଜିନ୍ତୁ ସୁରୁଚି ତାଙ୍କ ରୁଚି ଅନୁସାରେ ଚଳନ୍ତି । ଦିନେ ସୂରୁଚି ନିରାଭରଣା, ଆଲୁଳାୟିତ କୁନ୍ତଳା ଓ ବିଷାଦମଳିନା ହୋଇ କୋପଭବନରେ କନ୍ଦନନିରତା ରହିଲେ । ତାଙ୍କର ଏପରି ଅବୟା ଦେଖି ଦାସୀମାନେ କେହି ତାଙ୍କ ପାଖକୁ ଯିବାକୁ ସାହ୍ସ କଲେ ନାହିଁ । ରାଜା ଉତ୍ତାନପାଦ ଏ ସମ୍ମାଦ ପାଇ, ରାଜକାର୍ଯ୍ୟାଦି ଶେଷରେ ସୁରୁଚିଙ୍କ ଗୃହରେ ପବେଶ କଲେ । ତାଙ୍କ ପିତ୍ଗୃହରୁ କିଛି ଦୁଃସମ୍ବାଦ ସେ ପାଇଛନ୍ତି କିମ୍ବା କେହି ତାଙ୍କୁ କିଛି ଅପମାନିତ କରିଛି କି ? ଯେତେ ଆଦର କରି ରାଜା ତାଙ୍କ ପଚାରିଲେ, ସେ କିଛି ଉତ୍ତର ନ ଦେଇ, ଉତ୍ତରୋତ୍ତର କନ୍ଦନ କରିବାକ ଲାଗିଲେ । ରାଜା ଶେଷରେ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଆଦର କରି କହିଲେ, 'ସୂର୍ଚି ମୁଁ ଅତ୍ୟନ୍ତ କ୍ଷୁଧାର୍ତ୍ତ ଜାନ୍ତ । ପଥମେ ମୋର କାନ୍ତି ଦୂର କର ।' ଏହା ଶୁଣି ସୂର୍ଚି ପଥମେ ଖାଦ୍ୟ ଓ ପାନୀୟ ଦେଇ ପରିତ୍ତି ସହ ରାଜାଙ୍କୁ ଭୋଜନ କରାଇଲେ । ତଦ୍ନନ୍ତର ରାଜା ଜିଞ୍ଜାସା କରିବାରୁ, ସେ ଉତ୍ତର ଦେଲେ ସେ ସେ କାହିଁକି ସୁନୀତିଙ୍କଠାରୁ ନିକ୍ଷ ହୋଇ ଏଠି କେବଳ ଖାଇ ପିହି ପଡି ରହିଛନ୍ତି । ସୁନୀତିଙ୍କର ସବୁଠାରୁ ସୁଦର ପାସାଦ, ତାଙ୍କ ଗଳାରେ ବହୁମୂଲ୍ୟ ହୀରାର ହାର । ଆଉ ସେ ନ୍ୟୁନ ହୋଇ ଏଠି ପଡି ରହିଛନ୍ତି । ଉତ୍ତରରେ ରାଜା କହିଲେ, 'ସେ ହୀରାର ହାର ତାଙ୍କ ଶ୍ୱଶୁର ତାଙ୍କୁ ଦେଇଥିଲେ । ତା'ପରେ ପଥମରୁ ସେ ଯେଉଁ ଭବନରେ ଥିଲେ ସେଠାରେ ଅଛନ୍ତି । ଯାଗଯଞ୍ଜ ଉପବାସ ସେ କରିପାର୍ଛନ୍ତି । ତେଣୁ ତାଙ୍କୁ ସେ ଅଧିକାର ଦିଆହୋଇଁଛି । କାରଣ ସେ ଜ୍ୟେଷା । ଶତ ଚେଷ୍ଟା ସତ୍ତ୍ୱେ ସୂରୁଚି ନ ବୁଝିବାରୁ, ରାଜା ସୁନୀତିଙ୍କୁ ଡକାଇ ପଠାଇଲେ । ସୁନୀତି ଦେବାର୍ଚ୍ଚନା ସାରି ଫେରୁଥିଲେ । ରାଜାଙ୍କ ପେରିତ ସମ୍ବାଦ ପାଇ, ସେଇ ବେଶବାସରେ ରାଜାଙ୍କ ନିକଟକୁ ଆସି, ରାଜା ଓ ସୂର୍ଚିଙ୍କୁ ଏପରି ବିଷାଦଗୟ ଦେଖି କହିଲେ, 'ସୂର୍ଚି ! ତୁମ ପିତ୍ମୂହରୁ କିଛି ଦୃଃସମ୍ବାଦ ପାଇଛ କି ?' କିନ୍ତୁ ସୂର୍ଚି ତାଙ୍କୁ ବହୁ କଟ୍ କଥା କହିଲେ, ଏପରି କି ବଡ ଭଗ୍ନୀର ସମ୍ବୋଧନ ମଧ୍ୟ କଲେ ନାହିଁ । ସୂରୃଚିଙ୍କର ଏପରି ବ୍ୟବହାରରେ ସୁନୀତି ଆଷ୍ଟର୍ଯ୍ୟାନ୍ୱିତ। ହୋଇଗଲେ । ରାଜା କହିଲେ, "ସୁନୀତି । ତୁମେ ହୀରା ହାର ପିନ୍ଧିଛ ବୋଲି ସେ ଦୁଃଖିତା ।" ସୁନୀତି ଏହା ଶୁଣି ସଂଗେ ସଂଗେ ହୀରା ହାର କାଢି ଅତ୍ୟନ୍ତ ଆଦରରେ ତାଙ୍କୁ ଦେଲେ । କିନ୍ତୁ ସୁରୁଚି କୋଧରେ ସେ ହାର ଫିଙ୍ଗି ଦେଲେ । ସୁନୀତି କାହିଁକି ସବୁଥିରେ ବଡ ଏବଂ ସବୁଥିରେ ଅଗଭାଗ ପାଇବେ ବୋଲି କଟ୍ଛି କଲେ । ସୁନୀତି ଅତ୍ୟନ୍ତ ଦୁଃଖିତା ହୋଇ ଫେରିଆସି ତାଙ୍କର ସମୟ ଅଳଙ୍କାର ଗୋଟିଏ ଦାସୀ ହାତରେ ସୁରୁଚିଙ୍କ ପାଖକୁ ପଠାଇ ଦେଇ, ପଭାତ ହେବା ପୂର୍ବରୁ ରାଜପାସାଦ ଛାଡି ଚାଲିଗଲେ । ପଭାତରେ ଦ୍ୱାରରକ୍ଷୀ ସମ୍ବାଦ ଦେଲା ଯେ ଗୁଓ ସୁଡଙ୍ଗ ଦ୍ୱାର ରାତିରେ ଖୋଲାଥିଲା । ରାଣୀ ସେଇବାଟେ ଯାଇ ଗଙ୍ଗରେ ପାଣ ବିସର୍ଜନ କରିଛନ୍ତି । ରାଜା ସୁରୁଚିଙ୍କ ସହ ସୁନୀତିଙ୍କ ଭବନରେ ରହିଲେ । ରାଜ୍ୟର ସମୟ ପଜା ସୁନୀତିଙ୍କୁ ମା' ପରି ଭଲ ପାଉଥିଲେ । ତେଣୁ ସମୟେ ହାହାକାର କଲେ । ରାଜା ଉତ୍ତାନପାଦ ସୁନୀତିଙ୍କ ଅଭାବ ସଦା ସର୍ବଦା ଅନୁଭବ କରି ଆନମନା ରହୁଥିଲେ । ସୁରୂଚି ସବୁ କାମ ସୂଚାରୁରୂପେ କରୁଥିଲେ ମଧ୍ୟ ରାଜାଙ୍କ ଅନୁରାଗବିହୀନ ଭାବ ତାଙ୍କୁ ଦୁଃଖ ଦେଉଥିଲା ।

ସୁନୀତି ସମୟଙ୍କ ଅଗୋଚରରେ ରାଜପାସାଦରୁ ବହିର୍ଗତ ହୋଇ ଅତିମୁନିଙ୍କ ଆଶ୍ରମରେ ଉପନୀତ ହେଲେ । ଅତିମୁନି ତାଙ୍କୁ ଆଶ୍ରମଲକ୍ଷ୍ମୀ ହିସାବରେ ସମାଦର କରି ଗୁହଣ କଲେ । ସୁନୀତି ନିଜର ଅମାୟିକ ବ୍ୟବହାରରେ ଆଶ୍ରମବାସୀଙ୍କର ପ୍ରିୟପାତ୍ରୀ ହୋଇ ପାରିଲେ । ଆଶ୍ରମରେ ରହି ମଧ୍ୟ ସେ ସଦାସର୍ବଦା ଦୁଃଖିତା ହୋଇ କାଳାତିପାତ କରୁଥିଲେ । ଅତିମୁନି ଦିନେ ତାଙ୍କୁ ବୁଝାଇ କହିଲେ, "ମା', ସଦା ସର୍ବଦା କାନ୍ଦି ଏପରି ଆମ୍ ଅବଞ୍ଜା କରୁଛ କାହିଁକି ?" ସୁନୀତି କହିଲେ, "ପିତଃ ! ମୁଁ କାନ୍ଦିବି ନାହିଁ ତ କାନ୍ଦିବ କିଏ ?" ସେ ନିଜକୁ ପାପିନୀ ଓ ଦୁଃଖିନୀ ବୋଲି ମନେ କରୁଥିଲେ । ମୁନି ଉତ୍ତର ଦେଲେ, ଖାଲି କ'ଣ ପାପର ପ୍ରାୟଞ୍ଚିତ ପାଇଁ ଦୁଃଖ ଶୋକ ଆସେ ? ଏହାର ମଧ୍ୟ ବ୍ୟତିକ୍ରମ ଅଛି । ସୂର୍ଯ୍ୟ ପୃଥିବୀକୁ ଉତ୍ତୟ କରନ୍ତି, ସୁଫଳା କରିବା ପାଇଁ । ତୁମେ ରାଜପ୍ରାସାଦରେ ଥିଲେ କଣ ଏପରି ଜଗତ୍ୱାମୀଙ୍କ ସେବା କରିପାରିଥାନ୍ତ ? ଏ ସଂସାରରେ ଯାହା ଧୁବ , ତୁମେ ତାହା ଲାଭ କରିବ । ତୁମ ଗର୍ଭରୁ ଭବ୍ତ ପୁତ୍ର ଜାତ ହେବ । ସେ ଧୁବ ସତ୍ୟ ସ୍ୱରୂପ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଲାଭ କରିବ । ସୁନୀତି କାନ୍ଦି କାନ୍ଦି କହିଲେ , "ପିତା ! ମୁଁ କେଉଁଠି, ସ୍ୱାମୀ କେଉଁଠି ? ଏହା କିପରି ସମୃବ ହେବ ?" ଅତ୍ରିମୁନି ଉତ୍ତରରେ କହିଲେ, "ଭଗବାନ୍ ତାଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବେ । ଯାହା ହେବାର ଅଛି ତାହା ନିଷ୍ଟୟ ହେବ ।" ସେହିଦିନ ସଂଧ୍ୟାରେ ଅନ୍ଧକାର ହୋଇ ଭୀଷଣ ଝଡ ସୃଷ୍ଟି ହେଲା । ଆଶ୍ମମବାସୀଗଣ ସ୍ୱ ସ୍ୱ କୃଟୀରରେ ଆଶ୍ୟ ଗହଣ କଲେ । ସୁନୀତି ଦ୍ୱାର

ଦେଶରେ କାହାର କାତର ପାର୍ଥନା ଶୁଣି ପାରିଲେ, "କିଏ ଅଛ ରକ୍ଷା କର, ଆଶ୍ରୟ ଦିଅ ।" ସୁନୀତି ଦୁଇଥର ଶୁଣିବା ପରେ ମନୁଷ୍ୟ କଣର ଆହ୍ୱାନ ଜାଣି ଦ୍ୱାର ଖୋଲିଦେଲେ । ଆଗନ୍ତୁକ ଜଣକ ଥିଲେ ରାଜା ଉତ୍ତାନପାଦ । ରାଜା ସୁନୀତିଙ୍କୁ ଚିହ୍ନି ପାରିଲେ । ସୁନୀତି ମୂର୍ଛିତା ହୋଇ ରାଜାଙ୍କ ପଦତଳେ ପଡିଗଲେ । ରାଜା ମଧ୍ୟ ମୂର୍ଛିତ ହୋଇ ପଡି ରହିଲେ । ଝଡ ଶାନ୍ତ ହେବା ପରେ, ଆଶ୍ରମବାସୀଗଣ ରାଜାଙ୍କ ଆଗମନ ସମ୍ବାଦ ପାଇ ଅତ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରୀତ ହୋଇ ନିଜର ସାମର୍ଥ୍ୟ ଅନୁଯାୟୀ ସାମଗ୍ରୀ ସବୁ ସୁନୀତିଙ୍କୁ ପ୍ରଦାନ କରି ଅତିଥିଙ୍କର ସୂକାର କଲେ । ଅତ୍ରିଙ୍କ ପତ୍ନୀ ସତୀ ଅନସ୍ତୟା ସମାଗତା ହୋଇ ସୁନୀତିଙ୍କ କେଶ ରଚନା କରିଦେଲେ । କପାଳରେ ସିନ୍ଦୂର ବିନ୍ଦୁ ଦେଇ ଆଶୀର୍ବାଦ କରି କହିଲେ, "ଯା ମା', ଜଗତ୍ୱସ୍ୱାମୀ ରୂପ ସ୍ୱାମୀଙ୍କର ସେବା କର ।" ରାଜା ସୁନୀତିଙ୍କୁ ଫେରିପାଇ ତାଙ୍କ ସ୍ୱହୟରୁ ଭୋଜନ ଗହଣ କରି ପରିତୃତ୍ୟ ହେଲେ । ପ୍ରଭାତ ହୁଅନ୍ତେ ରାଜା ମହର୍ଷିଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କରି ଅନୁମତି ନେଇ ରାଜଧାନୀକୁ ପ୍ରତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ କଲେ । ତତ୍ସରେ ସୁନୀତି ଯଥାସମୟରେ ଏକ ପୁତ୍ରସନ୍ତାନ ପ୍ରସବ କଲେ । ଅତ୍ରି ସୁନୀତିଙ୍କ ନବଜାତ ଶିଶୁଟିର ଜାତକର୍ମାଦି ଅତି ଆନନ୍ଦରେ କରି ନାଁ ରଖିଲେ ଧୁବ । ମାତାଙ୍କ ଶିକ୍ଷା ପାଇ କୋମଳମତି ଧୁବ ଭଗବାନଙ୍କ ନାମ ଗାନ କରୁଥିଲେ । ଇତ୍ୟବସରରେ ସୁରୁଚି ମଧ୍ୟ ପୁତ୍ରବତୀ ହୋଇଥିଲେ ଓ ମନେ ମନେ ପୁତ୍ରବତୀ ବୋଲି ଗର୍ବ କରୁଥିଲେ ।

ବାଳକ ଧ୍ରୁବ ରଷିକୁମାରମାନଙ୍କ ସହ କ୍ରୀତା କରିବା ମଧ୍ୟରେ ସମୟଙ୍କ ପିତାଙ୍କୁ ଦେଖି, ମାତାଙ୍କୁ ନିଜ ପିତାଙ୍କ ସଂପର୍କରେ ଜିଞ୍ଜାସା କଲେ । ମା' କହିଁଲେ "ତୋର ପିତା ଉତ୍ତାନପାଁଦ, ଉତ୍ତରାପଥରେ ଗଲେ ତାଙ୍କ ରାଜ୍ୟ ।" ଧୁବଙ୍କ ସାଥୀ ବାଳକଗଣ ଧୁବଙ୍କଠାରୁ ତାଙ୍କ ପିତାଙ୍କ ସମ୍ବାଦ ପାଇ ଧୁବଙ୍କ ସହ ତାଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରିବାକୁ ବାହାରିଲେ । ସମୟେ ଉତ୍ତରାପଥରେ ଯାଇ ଉତ୍ତାନପାଦଙ୍କ ରାଜ୍ୟରେ ଉପନୀତ ହେଲେ । ରଷିକୁମାର୍ମାନେ ରାଜଦର୍ଶନ କରିବାକୁ ଆସିଛନ୍ତି ଶୁଣି ରାଜା ସସନ୍ନାନେ ସେମାନଙ୍କୁ ରାଜପୁରୀକୁ ଅଣାଇଲେ । ରଷିକୁମାରମାନେ ରାଜାଙ୍କୁ ଆଶୀର୍ବାଦ କଲେ, ମାତ୍ ଧୁବ ତାଙ୍କୁ ପ୍ଣାମ କଲେ ଏବଂ କହିଲେ ତାଙ୍କ ପିତା ରାଜା ଉତ୍ତାନପାଦ ଓ ମାତା ସୁନୀତି । ରାଜା ଆନନ୍ଦରେ ଧୁବଙ୍କୁ କୋଳରେ ବସାଇଁ କୁଶଳପଶ୍ମ କଲେ । ସୁରୁଚି ସମ୍ବାଦ ପାଇଁ ଧାଇଁ ଆସି କୋଧାନ୍ଧ ହୋଇ, ଧୁବଙ୍କୁ ବହୁ ତିରୟାର କଲେ ଓ ସେ ସିଂହାସନର ଅଧିକାରୀ ନୁହନ୍ତି ବୋଲି ଧିକ୍କାର କରି କହିଲେ । ଧୁବ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଦୁଃଖରେ ପିତୃକୋଳରୁ ଅବତରଣ କରି ପଣାମ କରି କହିଲେ "ପିତା ! ମୁଁ ଯେ ଏହାଠାରୁ ଶେଷପଦ ଲାଭ କରିବି, କଦାପି  $\sqrt{1}$  ସିଂହାସନ ଆଶା କରିବି ନାହିଁ, ମୋତେ ଏଇ ଆଶୀର୍ବାଦ କରନ୍ତୁ ।" ତତ୍ପରେ ଧୂବ ମାତାଙ୍କ ନିକଟକୁ ଫେରିଯାଇ ଆନୁସଙ୍ଗିକ ସମୟ ଘଟଣା ବର୍ଣ୍ଣନା କଲେ ଓ ପିତାଙ୍କ ନିକଟରେ ଦେଖିଥିବା ଉକ୍ତ ନାରୀଟି ଯେ ତାଙ୍କ ବିମାତା ଏହା ମାତାଙ୍କଠାରୁ ଜାଣିଲେ । ସୁନୀତି କହିଲେ, "ସେହି ମାତାଟିକୁ ତୁ ମୋ ପରି ଭଲ ପାଇବୁ, ତେବେ ସେ ତୋତେ ଭଲ ପାଇବେ । ତୁ ସେ ମାତାଙ୍କୁ କିଛି କହିନାହୁଁ ତ ?'' ତାପରେ କ୍ଷୁବ୍ଧ ଦୁଃଖିତ ଧୁବ ମାତାଙ୍କ ନିକଟରେ କାନ୍ଦିବାରୁ ସୁନୀତି ତାକୁ ବୁଝାଇଲେ, "ତୁ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଡାକ । ପଦ୍ମପଲାଶ ନୟନ ହରି, ସେ ତୋର ଦୁଃଖ ଦୂର କରିଁବେ, ତୋତେ କୋଳକୁ ନେବେ । ସେ ସର୍ବତ୍ ବିରାଜିତ । ସେଇଁ କୋଳ ପାଇଲେ ତୁ ଶେଷ ସଂପଦର ଅଧିକାରୀ ହୋଇ ପାରିବୁ ।" ଧ୍ବ ବହୁ କଷରେ ମା'ଙ୍କ ଅନୁମତି ନେଇ ନିର୍ଜନ ବନରେ ଏକାକୀ ରହି ହରିଙ୍କୁ ଡାକିଲେ । ଗୀଷ୍ଟ, ବର୍ଷା, ଶୀତ କଷ୍ଟ ସହି ମଧ୍ୟ ସେ ହରିଙ୍କୁ ଡାକୁଥାନ୍ତି । ତାଙ୍କରି ଭାବରେ ହିଂସ୍ ଜନ୍ତୁ ମଧ୍ୟ ସ୍ୱହିଂସ୍ତା ଭୁଲି ତାଙ୍କର କିଛି ଅନିଷ୍ଟ କରୁ ନ ଥାନ୍ତି । ନାରଦ ଆସି ଧୁବଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ ଦେଇ ଉପଦେଶ ଦେଲେ ଯେ, "ହେ ହରି ମୋତେ ରକ୍ଷା କର, ମୋ ମାତା ପିତା ବିମାତା ସମୟଙ୍କୁ ରକ୍ଷାକର" ବୋଲି ପାର୍ଥନା କର । ଧୁବ ବିମାତାଙ୍କ କଥା ଭୁଲି ନ ଥିଲେ । ତେଣୁ ଉତ୍ତର ଦେଲେ, "ବିମାତା ମୋତେ ବହୁ କଟ୍ରି କରିଛନ୍ତି । ମୁଁ ତାଙ୍କୁ ରକ୍ଷାକରିବା ନିମନ୍ତେ କଦାପି ପାର୍ଥନା କରିପାରିବି ନାହିଁ ।" ନାରଦ କହିଲେ, "ହରି ତୁମକୁ ଭଲ ପାଆନ୍ତି, ତୁମେ କାନ୍ଦିଲେ ସେ କାନ୍ଦନ୍ତି, ସେହି ହରି ତୁମ ବିମାତାଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଭଲ ପାଆନ୍ତି । ତେଣୁ ବିମାତାଙ୍କୁ ରକ୍ଷାକରିବା ନିମନ୍ତେ ନ କହିଲେ ହରି ଦେଖା ଦେବେ କିପରି?" ହରି ବିମାତାଙ୍କୁ ଭଲ ପାଆନ୍ତି ଶୁଣି ଧୁବ ଆନନ୍ଦରେ ବିମାତାଙ୍କୁ ରକ୍ଷାକର ବୋଲି ପାର୍ଥନା କଲେ । ଏହାପରେ ନାରଦ ଅନ୍ତହିଁତ ହୋଇଗଲେ । ପଦୁପଲାଶ ଲୋଚନ ହରି ଧୁବଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ ଦାନ କରି କୃତାର୍ଥ କଲେ । ଅତି, ଅନସ୍ୟା ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଆଶମବାସୀଗଣ ସମୟେ ନିଜକୁ ଧନ୍ୟ ମନେ କଲେ । ସୁନୀତି ମଧ୍ୟ ହରିଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରି ଧନ୍ୟା ହେଲେ ।

ଯେଉଁଦିନଠାରୁ ଧ୍ୟୁବ "ବିମାତାଙ୍କୁ ରକ୍ଷାକର, ଦୟାକର" ବୋଲି ପ୍ରାର୍ଥନା କରିଥିଲେ, ସେହିଦିନଠାରୁ ସୁରୁଚିଙ୍କର ମଧ୍ୟ ହୃଦୟର ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୋଇ ଯାଇଥିଲା । ତାଙ୍କର ହୃଦୟ ଦୟା, ଧର୍ମ ଓ ପ୍ରେମକରୁଣାରେ ଆନତ ହୋଇଗଲା । ସେ ନିଜ ଦୋଷ ବୁଝିପାରି ସୁନୀତି ଓ ଧ୍ୟୁବଙ୍କ ପାଖରୁ କ୍ଷମାଭିକ୍ଷା କରିବା ପାଇଁ ତତ୍ପରା ହୋଇଉଠିଲେ । ତେଣୁ ସୁରୁଚି ଦିନେ ଉତ୍ତାନପାଦଙ୍କୁ ସଙ୍ଗରେ ଧରି ଆଶ୍ରମରେ ଉପନୀତା ହେଲେ । ସୁନୀତି ଓ ଧ୍ୟୁବଙ୍କୁ ବହୁ ଅନୁନୟ ବିନୟ କରି କ୍ଷମାଭିକ୍ଷା କରି ରାଜପୁରୀକୁ ଘେନିଗଲେ । ଶତଚେଷ୍ଟା ସର୍ତ୍ତେ ମଧ୍ୟ ସୁରୁଚି ଧ୍ୟୁବଙ୍କୁ ରାଜସିଂହାସନରେ ଅଭିଷିକ୍ତ କରିପାରି ନଥିଲେ । ଧ୍ୟୁବ ପରମପଦର ଅଧିକାରୀ ହୋଇ ରାଜପଦ ଗ୍ରହଣ କରି ନ ଥିଲେ । ସେ ପରମପଦ ପାଇଛି, ତୃଛ ରାଜପଦ ତା ନିକଟରେ କିଛି ନୁହେଁ ।

ସେହି ପରମପଦ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣାରବିନ୍ଦ । ଜୀବନରେ ସେତିକି ମାତ୍ର ଆମର ଧ୍ୟେୟ ଓ ଶ୍ରେୟ ହେବା ଉଚିତ୍ । ଧ୍ରୁବଙ୍କ ପରି ଅଚଳ ଅଟଳ ଭକ୍ତି ହିଁ ଆମର ଲକ୍ଷ୍ୟ ହେଲେ, ସେ ପରମପଦ ଆମର ଲାଭ ହେବ । ସୁନୀତିଙ୍କ ପରି ନୀତିପରାୟଣା ଆଦର୍ଶ ଜନନୀ ନ ହେଲେ ନିଜ ସନ୍ତାନ ସନ୍ତତିଙ୍କର ଉନ୍ନତି ମଧ୍ୟ ସମ୍ଭବ ନୁହେଁ । ତେଣୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି ଆଦର୍ଶ ଗୃହିଣୀ ସତୀ ସାଧ୍ୱୀ ମା'ଙ୍କ ଗର୍ଭରେ ବ୍ୟାସ ବଶିଷଙ୍କର ପୁନଃ ଆବିର୍ଭାବ ସମ୍ଭବ ।

"ଚରଣ ତୁମର ସରଗୁ ବଳି କେଉଁ ସରଗ ମୁଁ ମାଗିବି ଆଉ ଅନ୍ୟ କିଛି ପୁଣ୍ୟ ଦିଅ କି ନ ଦିଅ ଶିର ଶିରିପଦ ପରଶ ପାଉ ।"

ଶେଷରେ ସେହି ଅମଳ ଚରଣ କମଳରେ ପାର୍ଥନା, ସେହି ଶୀପଦ ୟର୍ଶ ଦେଇ ଏ ଦୀନାକୁ କୃତାର୍ଥ କରନ୍ତୁ ।

ମନୋରମା ମା'ଙ୍କ ଟିପାଖାତାରୁ ଏଥିରେ ଥିବା କଥାବସ୍ତୁ ପ୍ରଦତ୍ତ ହୋଇଥିବାରୁ ଏଥିରେ କୌଣସି ତଥ୍ୟଗତ ତୁଟି ଥିଲେ ପାଠକମାନଙ୍କୁ ସେଥି ନିମିତ୍ତ ଷମା ଦେବାକୁ ଅନୁରୋଧ ଜଣାଉଛି ।

> ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ବନଲତା ମହାନ୍ତି San Antonio, Texas ଏକାମ ସାରସ୍ୱତ ମହିଳା ସଂଘ

# ତୁମ ଆଶିଷ ଆଶା ରଖୁଛି

କେଉଁ ଜନମର ପୁଣ୍ୟ ବଳରୁ ଆଜି ମୁଁ ତୁମକୁ ପାଇଛି ତଥାପି କାହିଁକି ହେ ଠାକୁର, ଏ ସଂସାର ମାୟାରେ ମୁଁ ପୁଣି ତୁମକୁ ଭୁଲୁଛି ।

ମୋ ବେଦନାରେ ସଦା ମୁଁ ତୁମର ଅମୃତ ପରଶ ପାଇଛି ତଥାପି କାହିଁକି ହେ ଠାକୁର, ମୁଁ ତୁମକୁ ସର୍ବଦା ନିରାଶ କରିଛି ।

କୋଧ, ମୋହ, ମାୟା ତ୍ୟାଗ କରିବାର ବାଟ ମୁଁ ତୁମଠୁ ପାଇଛି ତଥାପି କାହିଁକି ହେ ଠାକୁର, ସେ ବାଟକୁ ଆପଣେଇବାକୁ ଭୟ କରୁଛି ।

ଆଉ କିଛି ଆଶା ନ ରହୁ ଜୀବନେ ମାଗୁଣି ଏତିକି କରୁଣା ହେଉ ସୁଖେ ଅବା ଦୁଃଖେ ହୃଦୟେ କେବଳ 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ ରହୁ ।

ମୁଁ ତୁମର ଅଯୋଗ୍ୟ ସନ୍ତାନ ପ୍ରାର୍ଥନା ଏତିକି କରୁଛି ହେ ଠାକୁର, ଜୀବନ ଦୀପାଳି ଲିଭିବା ଯାଏ ତୁମ ଆଶିଷ ଆଶା ରଖୁଛି ।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ରୀମତୀ ରଶ୍ମୀ ନାୟକ ଆମେରିକା ସାରସୃତ ସଂଘ

## ପରମପୂଜ୍ୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀନିଗମାନନ୍ଦ ପରମହଂସ ଦେବଙ୍କ ଉପଦିଞ୍ଚ ସାଧନାରେ ନାରୀମାନଙ୍କର ଭୂମିକା - ଏକ ବିଶ୍ଳେଷଣ

ଆମେ ଯଦି ଆମର ସମୟ ବେଦ, ପୁରାଣ, ଶାୟ କିମ୍ବା ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଗ୍ରହର ଆଲୋଚନା କରିବା ତେବେ ଏହା ନିଃସହେହରେ କୁହାଯାଇପାରିବ ଯେ ଯୁଗେ ଯୁଗେ ନାରୀ ତାର ମର୍ଯ୍ୟାଦା, ମହନ୍ଧ୍ୱ, ତ୍ୟାଗ, ସାହ୍ସ ଓ ସର୍ବୋପରି ତାର ଧୈର୍ଯ୍ୟ ଓ ସହିଷ୍ଟୁତା ଗୁଣରେ ଏ ପୃଥିବୀରେ ମହନୀୟା ହୋଇପାରିଛି ଓ ବୋଧହୁଏ ସେଥିପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ସମଗ ନାରୀଜାତିକୁ ମା' ବୋଲି ସମ୍ବୋଧନ କରି ତାଙ୍କର ଅମୀୟବୋଳା ଭାଷାରେ ମା'ମାନଙ୍କର ଠାକୁର, ପରିବାର ଓ ସମାଜ ପ୍ରତି କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ବିଷୟରେ ସଚେତନ କରାଇଛନ୍ତି । ଶାୟରେ ଅଛି "ନ ଅରି = ନାରୀ" ଅର୍ଥାତ୍ ନାରୀର କୌଣସି ଶତୃ ନ ଥାଏ । କାରଣ ସେ ଏକଧାରରେ କନ୍ୟା, ଜାୟା, ଜନନୀ ଓ ଭଗିନୀର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ କରେ ଓ ସର୍ବଂସହା । ଏ ପୃଥିବୀକୁ ଯଦି ସୃଷ୍ଟିର ଆଦିମ କାଳକୁ ନିଆଯାଏ ଏ ସୃଷ୍ଟିର ମୂଳାଧାର ବି ଜଣେ ନାରୀ । ନାରୀ ବିନା ସୃଷ୍ଟିର ଛିତି କକ୍ତନା କରାଯାଇପାରେନା । ନାରୀ ମା' ରୂପରେ ଜନ୍ମଦାତୀ ଓ ପାଳନକର୍ତ୍ତୀ ରୂପରେ ବିଦ୍ୟମାନ । ତେଣୁ ଠାକୁର ମା'ମାନଙ୍କୁ ସୁପଥରେ ପରିଗୃଳିତ କରିବାପାଇଁ ତାଙ୍କ ପ୍ରଣୀତ ପୁୟକରେ ଓ ତାଙ୍କ ଲିଖିତ ଚିଠିଗୁଡିକରେ ବିଶେଷ ଭାବରେ ଦିଗ୍ଦର୍ଶନ ଦେଇଯାଇଛନ୍ତି ଯାହାକୁ ପାଥେୟ କଲେ ଆଜିର ନାରୀସମାଜ ମହନୀୟା ଓ ପୂଜ୍ୟା ହୋଇପାରିବ । ଆମ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ପ୍ରକାଶିତ 'ସତୀଚରିତମାଳା' ପୁୟକରେ ମା'ମାନଙ୍କର ସ୍ୱଧ୍ମୀଚରଣ ଓ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ସଂପର୍କରେ ବିୟୁତ ଆଲୋଚନା ଥାଆନ୍ତି ।

ସାଧାରଣତଃ ହିନ୍ଦୁସମାଜରେ ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତିର ଗୂରିଜଣ ମା' ଦୁନିଆରେ ଆସନ୍ତି । ୧) ଦେଶମାତା, ୨) ଜନ୍ମଦାତ୍ରୀ ମାତା, ୩) ଗୋ ମାତା ୪) ଗଙ୍ଗ ମାତା । ଏହି ସମୟ ମା'ମାନଙ୍କର ଆମ ଜୀବନରେ ଅବଦାନର ତୁଳନା ନାହିଁ । ସେଥିପାଇଁ ଯଥାର୍ଥରେ କୁହାଯାଇଛି, "ଜନନୀ ଜନ୍ମଭୂମିଞ୍ଜ ସ୍ୱର୍ଗାଦପୀ ଗରିୟସୀ" । ଯୁଗେ ଯୁଗେ ମଧ୍ୟ ଦେଖାଯାଇଛି ଯେ ଯେଉଁଠି ମା' ବା ନାରୀ ଜାତିର ଅସ୍ନୟାନ କରାଯାଇଛି ସେଠି ସମାଜ ଓ ପରିବାର ଧ୍ୱଂସ ହୋଇଯାଇଛି । ଏହା ଆମର ମହାନ ଧର୍ମଗ୍ରଛ ମହାଭାରତ ଓ ରାମାୟଣରେ ୟଞ୍ଜ ଭାବେ ପ୍ରତିଫଳିତ । ତେଣୁ ପରମପୂଜ୍ୟ ଠାକୁର ମହରାଜ ସମଗ୍ର ନାରୀଜାତିକୁ "ମା" ବୋଲି ସମ୍ବୋଧନ କରି ତାଙ୍କର ମହାନୁଭବତାର ପରିବୟ ଦେଇ ମା'ମାନଙ୍କୁ ମହାନ ଆସନରେ ବସାଇଛନ୍ତି ।

ଜଣେ ମା' ଏକଧାରରେ ସତୀ, ସାଧ୍ୟୀ, ପତିବୃତା, ସୁଗୃହିଣୀ, ସହିଷ୍ଟୁ, ଧୈର୍ଯ୍ୟବତୀ ଓ ସନ୍ତାନବସୂଳା ହେବା ନିହାତି ଜରୁରୀ । ତା ନ ହେଲେ ଆଜିର କଳୁଷିତ ସମାଜ ନିଷ୍ଟୟ ଭୁଷୁଡି ପଡିବ । ଲଜା, ବିନୟ, ସରଳତା, ସ୍ନେହ ଓ କ୍ଷମା ମା'ମାନଙ୍କର ଭୂଷଣ । ମା'ମାନେ ବିବେକ, ଉଦାରତା ଓ ସେବା ଦ୍ୱାରା ପରିବାରର ସମୟ ସଦସ୍ୟମାନଙ୍କର ମନ କିଣିପାରିଲେ ପରିବାରଟି ଆଦର୍ଶ ହୋଇପାରିବ । ତେଣୁ ଯଥାର୍ଥରେ କୁହାଯାଇଛି "ସେବା କାର୍ପଣ୍ୟ ପୁଣ୍ୟ ବଳେ, କିବା ଅସାଧ୍ୟ ମହୀତଳେ" । 'ସେବା'କୁ ଓଲଟାଇ ପଢିଲେ ଏହା 'ବାସେ' ହୁଏ । ସେବକ/ସେବିକାର ମହାନତା ସେବା ମାଧ୍ୟମରେ ଚତୁର୍ଦ୍ଦିଗକୁ ସୁରଭିତ କରିତୋଳେ । ସହିବାଶକ୍ତି ସବୁଠାରୁ ଭଲଗୁଣ । ଆମେ ଅନ୍ୟର ମନ୍ଦଗୁଣକୁ ନ ଦେଖି ତାର ଭଲଗୁଣ ଆହରଣ କରିବା ଉଚିତ । ସଂସାରରେ ସମୟେ ଏକ ପରିବାରର ସଦସ୍ୟ ଏହି ମନୋଭାବ ରଖିଲେ ପର ଆପଣା ଭେଦଭାବ ରହିବ ନାହିଁ ଓ ନାରୀଜନ୍କ ସାର୍ଥକ ହୋଇପାରିବ । ଏଥିପାଇଁ କୁହାଯାଇଛି –

ବୈଳୁଷ ସମାନ ଆହା ଅଟେ ସେହି ଘର, ପରୟର ସେହ ଯହିଁ ଥାଏ ନିରନ୍ତର ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜ କହିଛନ୍ତି ମା'ମାନେ ଆଦର୍ଶ ଗୃହିଣୀ ଭାବରେ ସଂସାରରେ ରହି ଗୃହଛାଶ୍ରମର ସମୟ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ନିଷାର ସହ ପାଳନ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ସବୁ ମା'ମାନେ ମନେରଖିବା ଉଚିତ୍ ଯେ ଆମେ ଠାକୁରଙ୍କ ଲୋକ, ସେ ଆମକୁ ତାଙ୍କ କାମ କରିବାକୁ ସଂସାରକୁ ଆଣିଛନ୍ତି ଓ କାମ ସରିଲେ ପୁଣି ତାଙ୍କ ପାଖକୁ ନେଇଯିବେ । ଏହି ମନୋଭାବ ରଖି ସମୟେ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ କରିଗଲେ ଜୀବନରେ ଯେତେ ବାଧା ବିଘ୍ନ ଆସିଲେ ମଧ୍ୟ ଠାକୁରଙ୍କ ଅପାର କରୁଣାରୁ ସେସବୁ ଅପସରି ଯିବ । ଆମର ଗୁରୁଦେବ ଆମ ହାତ ଧରି ମୁକ୍ତିଧାମକୁ ନେଇଯିବାକୁ କଥା ଦେଇଛନ୍ତି । କେତେ ଜନ୍ମର ପୁଣ୍ୟ ବଳରେ ଆମେ ଆମର ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ପରି ମହାନ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଆଶ୍ୱିତ ହୋଇପାରିଛେ ଏବଂ ସେ ତାଙ୍କର ଅଦେଖାହାତର ୟର୍ଗରେ ଓ ଆଶୀର୍ବାଦରେ ଆମକୁ କେତେ ବଡ ବଡ ବିପଦ ଓ ସମସ୍ୟାରୁ ରକ୍ଷା କରୁଛନ୍ତି । ସେ କହିଛନ୍ତି - 'ମୋତେ ଖାଲି ଟିକିଏ ଭଲପାଅ ।' ଏତିକି କରିପାରିଲେ ସେ ତାଙ୍କର ଅତୁଳନୀୟ ଭଲପାଇବାର ଦାନ ଆମକୁ ଅଜାଡିଦେବେ । ମୁଁ ଯେତିକି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କରୁଣାରୁ ତାଙ୍କରି ବିଷୟରେ ଜାଣିଛି ଏବଂ ତାଙ୍କରି ପୁୟକ ପଢି ଯାହା ଜ୍ଞାନ ଆହରଣ କରିଛି ସେହି ଜ୍ଞାନ ବଳରେ ଆଶା ବାଛିଛି ଯେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ତାଙ୍କରି ବିଷୟରେ ହାତ ମୋ ମୁଣ୍ଡରେ ରଖିଲେ ମୁଁ ସଂସାରରେ ରହି ଜୀବନକୁ ତାଙ୍କରି

ସେବାରେ କଟାଇ ଜଣେ ଆଦର୍ଶ ଗୃହିଣୀ ହିସାବରେ ନିଜକୁ ଗଢି ପାରିବି । ତେଣୁ ଆସନ୍ତୁ ସବୁ ମା' ଓ ଭାଇମାନେ ମିଳିତ କଞ୍ଚରେ ଗାଇବା –

> ଦୟାକର ଗୁରୁଦେବ ଶୁଭେ ଯାଉ ଆଜିଦିନ କରଯୋଡି ଶ୍ରୀଛାମୁରେ କରୁଅଛୁ ନିବେଦନ ।

ଯାହାଫଳରେ ଆମର ପ୍ରତିଟି ଦିନ ଶୁଭରେ କଟିବ ଓ ଯେକିୋଣସି ବିପଦ ଆସିଲେ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଅପାର କରୁଣାରୁ ଅଦିନ ବାଦଲ ପରି ମିଳେଇଯିବ । କେବଳ ଠାକୁରଙ୍କ ପତି ଭକ୍ତି, ବିଶ୍ୱାସ ଓ ନିର୍ଭରତା ଥିବା ଆବଶ୍ୟକ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ରୀମତୀ ପ୍ରୀତି ବରାଳ Stamford, United Kingdom ଅସୁରେଶ୍ୱର ମହିଳା ସଂଘ

### ସତୀ ଅନସ୍ୟା

ଭାରତର ଆର୍ଯ୍ୟନାରୀମାନେ ସତୀଧର୍ମରେ ପ୍ରତିଷିତ। ଥିଲେ । ଏହିପରି ଜଣେ ସତୀନାରୀ ଅନସ୍ୟାଙ୍କ ପ୍ରସଙ୍ଗ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ପୂର୍ବତନ ସଭାପତି ଶ୍ରୀ ଚୈତନ୍ୟ ଚରଣ ଦାସଙ୍କ କନ୍ୟା ମନୋରମା ମା'ଙ୍କ ଟିପାଖାତାରୁ ସଂଗୃହୀତ ହୋଇ ଏଥିରେ ପଦତ୍ତ ହେଲା ।

ବୃଦ୍ମା ତାଙ୍କର ପୁତ୍ର ଅତିମୁନିଙ୍କୁ ସଂସାର କରିବାକୁ ଆଦେଶ ଦେଲେ । କିନ୍ତୁ ଅତିମୁନି କହିଲେ ଯେ ସେ ଯଦି ବିବାହ କରିବେ କେବଳ ଜଣେ ସତୀ ନାରୀଙ୍କୁ ହିଁ ବିବାହ କରିବେ । ଯଦି ସତୀ ନାରୀ ନ ମିଳିବେ ତେବେ ସେ ବିବାହ କରିବେ ନାହିଁ । ଅତ୍ରିମୁନିଙ୍କ ପାଇଁ ସତୀ ନାରୀ ଖୋଜା ଚାଲିଲା । ନାରଦ ସାରା ବୃଦ୍ମାଣ ବୁଲଞ୍ଜ ବୁଲଞ୍ଜି । ସେ ଦିନେ ଅନସ୍ୟାଙ୍କୁ ଦେଖିଲେ । ସେତେବେଳେ ଅନସ୍ୟା ଭଗବାନଙ୍କୁ ପତି ରୂପରେ ପାଇବା ପାଇଁ ଉପାସନା କରୁଥିଲେ । ନାରଦ ଅନସ୍ୟାଙ୍କୁ କହିଲେ, "ପଦି ଭଗବାନଙ୍କୁ ପତି ରୂପରେ ପାଇବା ପାଇଁ ଚାହୁଁଛ ତେବେ ନିୟମ କର ଯେ କାଲି ସକାଳେ ପ୍ରଥମେ ଯାହାଙ୍କୁ ଦେଖିବ, ତାଙ୍କରି ଗଳାରେ ବରଣମାଳା ଦେଇ ତାଙ୍କୁ ପତି ଭାବରେ ବରଣ କରିବ ଏବଂ ଭଗବାନ ରୂପରେ ତାଙ୍କର ସେବାପୂଜା କରିବ । ତେବେ ଯାଇ ଭଗବାନଙ୍କୁ ପାଇବ ।" ତା'ପରେ ନାରଦ ଯାଇ ଅତ୍ରିମୁନିଙ୍କୁ କହିଲେ, "ମୁଁ ଜଣେ ସତୀ ନାରୀଙ୍କର ସନ୍ଧାନ ପାଇଛି ଏବଂ ତାଙ୍କୁ କହିଛି ଯେ ସେ କାଲି ସକାଳେ ପ୍ରଥମେ ଯାହାଙ୍କୁ ଦେଖିବେ ତାଙ୍କୁ ହିଁ ପତିରୂପରେ ବରଣ କରିବେ ।" ନାରଦଙ୍କ ଉପଦେଶ ଅନୁସାରେ ଅତ୍ରିମୁନି ଜଣେ କୃଷ ରୋଗୀ ବେଶରେ ଅନସ୍ୟାଙ୍କ ଦ୍ୱାର ମୁହଁରେ ଶୋଇ ରହିଲେ । ପରଦିନ ସକାଳୁ ଅନସ୍ୟା ଏହି କୁଷରୋଗୀଙ୍କୁ ଦେଖିଲେ । ନାରଦଙ୍କୁ କରିଥିବା ନିୟମ ଅନୁସାରେ ଅନସ୍ୟା ସେହି କୁଷରୋଗୀଙ୍କୁ ସ୍ୱାମୀ ରୂପରେ ବରଣ କରି ଭଗବତ୍ୱ ଜ୍ଞାନରେ ତାଙ୍କର ସେବା କରିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ସ୍ୱାମୀ ଅନସ୍ୟାଙ୍କୁ କହିଲେ ଯେ ସେ ଭାରତର ସମୟ ତୀର୍ଥ ଦେଖିବାକୁ ଇଛା କରୁଛନ୍ତି । ସତୀ ଅନସ୍ୟା ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ଏକ ଠେଲାଗାଡିରେ ବସାଇ ଭାରତବର୍ଷର ସମୟ ତୀର୍ଥ ଭ୍ମଣରେ ବାହାରିଲେ । ଅନସ୍ୟାଙ୍କୁ ପରୀକ୍ଷା କରିବା ପାଇଁ ତାଙ୍କ ସ୍ୱାମୀ, ଯେଉଁଠାରେ ଯେଉଁ ଦବ୍ୟ ନ ମିଳେ, ସେହିଠାରେ ସେହି ଜିନିଷ ମାଗି ବସନ୍ତି । ଯେଉଁଠି ପାଣି ନ ମିଳିବ ସେଇଠି ପାଣି ମାଗନ୍ତି । ଅନସ୍ୟା ବହୁ ଜଞ୍ ସ୍ୱୀକାର କରି ସ୍ୱାମୀଙ୍କର ଇଛା ପୂରଣ କଲେ । ଏହିପରି ତୀର୍ଥ ଭମଣ କରୁ କରୁ ଦିନେ ସେମାନେ ଏକ ଛାନରେ ଆସି ପହଞ୍ଚିଲେ । ସେଠାରେ ମାଞ୍ଜ୍ୟ ମୁନି ଅବୟାନ କରୁଥିଲେ ।

ମାଣ୍ଡବ୍ୟ ମୁନି ଅରଣ୍ୟରେ ବସି ତପସ୍ୟା କରୁଥିଲେ । ଥରେ ଚୋରମାନେ ସେହି ରାଜ୍ୟର ରାଜାଙ୍କ ନବରରେ ଚୋରି କରି ବହୁମୂଲ୍ୟ ଅଳଙ୍କାର ସବୁ ନିଜ ଭିତରେ ଭାଗ ବଣ୍ଟା କରୁ କରୁ ସକାଳ ହୋଇଆସିଲା । ଦିବାଲୋକରେ ଚୋରମାନେ ସେଠାରେ ତପସ୍ୟାରତ ମୁନିଙ୍କୁ ଦେଖିପାରିଲେ । ଚୋରମାନେ ନିଜ ନିଜ ଭିତରେ କଥାହେଲେ ଯେ, "ଆମେ ଯଦି ମୁନିଙ୍କୁ କିଛି ଭାଗ ନ ଦେବା, ତେବେ ସେ ନିଷ୍ଟୟ ରାଜାଙ୍କୁ ଯାଇ ଆମର ପରିଚୟ ଦେଇଦେବେ ।" ତେଣୁ ସେମାନେ ଭାଗ କରିଥିବା ଚୋରିଧନରୁ ଗୋଟିଏ ଭାଗ ମୁନିଙ୍କ ପାଖରେ ରଖିଦେଇ ଚାଲିଗଲେ । ରାଜାଙ୍କର ସିପାହୀ ଚୋରମାନଙ୍କୁ ଖୋଜି ଖୋଜି ଆସି ମୁନିଙ୍କ ପାଖରେ ଚୋରିଦ୍ରବ୍ୟ କିଛି ଦେଖି ତାଙ୍କୁ ଚୋର ବୋଲି ଭାବି ଧରି ନେଇଗଲେ । ଜଣେ ମୁନି ହୋଇ ମଧ୍ୟ ଏହିପରି ଚୋରି କରିଥିବାର ଶୁଣି ରାଜା ଅତ୍ୟନ୍ତ କ୍ରୋଧାନ୍ୱିତ ହୋଇ ତାଙ୍କୁ ଗୋଟିଏ ଚାରିଛକ ଥାନରେ ଶୂଳିରେ ବସାଇ ଦେବାକୁ ଆଦେଶ ଦେଲେ । ଯୋଗ ଓ ପୁଣ୍ୟ ପ୍ରଭାବରୁ ଶୂଳିରେ ବସି ମଧ୍ୟ ରଷିଙ୍କର ଜୀବନ ଗଲାନାହିଁ । ସେ ସେହି ଥାନରେ ଧ୍ୟାନୟ ହୋଇ ବସି ରହିଥିଲେ । ଏହି ସମୟରେ ମହାଦେବ ଆସି ତାଙ୍କୁ ଆଶୀର୍ବାଦ କରିଗଲେ

ଓ ଅନେକ ମୁନିରଷି ଆସି ତାଙ୍କୁ କୁଶଳ ପ୍ରଶ୍ନ ପଗୁରି ଫେରି ଯାଉଥିଲେ । ରାଜା ଏହି ସବୁ ଖବର ପାଇ ମାଞ୍ଚବ୍ୟଙ୍କ ପାଖକୁ ଆସି ଷମା ଗୃହିଁଲେ ଓ ତାଙ୍କର ଶୂଳି ଖୋଲି ଦେବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରିଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ତାହା ସମୃବ ହୋଇ ନ ଥିଲା । ଶୂଳିର କିଛି ଅଂଶ ଦେହ ମଧ୍ୟରେ ରହି ଯାଇଥିଲା, ବାକି ଅଂଶ କାଟି ବାହାର କରି ଦିଆଗଲା । ଏହି ଅବୟାରେ ମାଞ୍ଚବ୍ୟ ମୁନି ଗୋଟିଏ ଜାଗାରେ ବସି ଯୋଗାଦିରେ ମଗ୍ନ ରହୁଥିଲେ । ସତୀ ଅନସୂୟା ଅନ୍ଧାର ରାତ୍ତିରେ ସେହି ବାଟରେ ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ନେଇ ଯାଉଥିଲେ । ଅଜାଣତରେ ତାଙ୍କର ଗାଡିଟି ମୁନିଙ୍କ ଦେହରେ ଧକ୍କା ହୋଇଗଲା ଓ ଧକ୍କା ଲାଗିବା ଫଳରେ ତାଙ୍କ ଦେହ ଦୋହଲି ଯିବାରୁ ବହୁତ କଷ୍ଟ ହେଲା । ଦାରୁଣ କଷ୍ଟ ଯୋଗୁଁ କ୍ରୋଧାନ୍ୱିତ ହୋଇ ମୁନି ଅଭିଶାପ ଦେଲେ ଯେ ତାଙ୍କ ଦେହରେ ଯେଉଁ ପ୍ରାଣୀ ଧକ୍କା ଲାଗିଲା, ସୂର୍ଯ୍ୟୋଦୟ ମାତ୍ରକେ ତାର ଜୀବନ ଚାଲିଯିବ । ଅନସୂୟା ଅତି ବିକଳ ଭାବରେ ମୁନିଙ୍କୁ ତାଙ୍କର ଅଭିଶାପ ପ୍ରତ୍ୟାହାର କରି ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ଜୀବନ ରକ୍ଷା କରିବା ପାଇଁ ମିନତି କଲେ । ଅନସୂୟାଙ୍କର ବିକଳ କାନ୍ଦଣା, କ୍ଷମା ପାର୍ଥନା ଓ କାତର ଅନୁରୋଧରେ ମଧ୍ୟ ମୁନିଙ୍କର କ୍ରୋଧ ଶାନ୍ତ ହେଲା ନାହିଁ । ସେ ତାଙ୍କ ଅଭିଶାପ ପ୍ରତ୍ୟାହାର କଲେ ନାହିଁ । ଶେଷରେ ସତୀ ଅନସୂୟା ନିଜ ସତୀତ୍ୱର ଦ୍ୱାହି ଦେଇ କହିଲେ, "ମୁଁ ଯଦି ପ୍ରକୃତରେ ସତୀ ହୋଇଥିବି ଏବଂ କାୟମନୋବାକ୍ୟରେ ସ୍ୱାମୀଙ୍କର ସେବା କରିଥିବି, ତେବେ ଏ ରାତି ପାହିବ ନାହିଁ । ନ ପାହୁ ରାତି, ନ ମରୁ ପତି, ଏକ ରାତି ହେଉ ସପତ ରାତି ।"

ଯେପରି ମୁନିବାକ୍ୟ ଖଞ୍ଜନ କରିବାର ଶକ୍ତି କାହାର ନାହିଁ, ସେହିପରି ସତୀବାକ୍ୟ ମଧ୍ୟ କେହି ଖଞ୍ଜନ କରିପାରିବେ ନାହିଁ । ରାତି ଆଉ ପାହିଲା ନାହିଁ । ସାରା ପୃଥିବୀ ଘୋର ଅନ୍ଧକାର ମଧ୍ୟରେ ବୁଡି ରହିଲା । ଜୀବଜଗତ ତାହି ତାହି ଡାକଦେଲେ । ସ୍ୱର୍ଗରେ ଭାଳେଶି ପଡିଲା । ତେତିଶ କୋଟି ଦେବତା ମାଣ୍ଡବ୍ୟ ମୁନିଙ୍କ ପାଖରେ ପହଞ୍ଚି ତାଙ୍କ ଅଭିଶାପ ପ୍ରତ୍ୟାହାର କରିବା ପାଇଁ ପ୍ରାର୍ଥନା କଲେ । ମୁନି କହିଲେ, "ସାରା ସଂସାରରେ ମାନବ ଶିଶୁମାନେ ୧୪ ବର୍ଷ ବୟସ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯେଉଁ ପାପ କରିବେ, ସେଥିପାଇଁ ସେମାନଙ୍କୁ ଯଦି ଦଣ୍ଡ ଭୋଗ କରିବାକୁ ନ ପଡିବ ତେବେ ସେ ଶାନ୍ତ ହେବେ ।" ଦେବତାମାନେ ମୁନିଙ୍କୁ ସେହି ବର ପ୍ରଦାନ କଲେ । ତା'ପରେ ଦେବତାମାନେ ସତୀ ଅନସ୍ୱୟାଙ୍କୁ ସୂର୍ଯ୍ୟୋଦ୍ୟ ପାଇଁ ଆଦେଶ ଦେବାକୁ ବିନୀତ ପ୍ରାର୍ଥନା କଲେ । ଦେବତାମାନେ ଅନସ୍ୱୟାଙ୍କୁ ବରଦେଲେ ଯେ ପ୍ରଥମେ ତାଙ୍କ ସ୍ୱାମୀ ମରିଯିବେ ଏବଂ କୁଷ ରୋଗରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇ ଅଦ୍ୱିତୀୟ ମୁନି ଭାବରେ ନବଜୀବନ ଲାଭ କରିବେ । ଏଥିରେ ସତୀ ଅନସ୍ୟା ସ୍ୟତି ପ୍ରକାଶ କଲେ । ସୂର୍ଯ୍ୟୋଦ୍ୟ ହୋଇ ସୃଷ୍ଟି ରକ୍ଷା ହେଲା ଏବଂ ସତୀ ଅନସ୍ୟା ଦେବୋପମ ପତି ଅତ୍ରମୁନିଙ୍କୁ ପାଇ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଅନୟିତ ହେଲେ । ଅନସ୍ୟାଙ୍କୁ ପରି ସତୀ ସ୍ୱୀଙ୍କୁ ପାଇ ଅତ୍ରମୁନି ମଧ୍ୟ ନିଜକୁ ଧନ୍ୟ ମନେ କଲେ । ତା'ପରେ କୁଟୀରର ଦାୟିତ୍ୱ ଅନସ୍ୟାଙ୍କୁ ଦେଇ ଅତ୍ମୁନି ତପସ୍ୟା କରିବା ପାଇଁ ଚାଲିଗଲେ ।

ପ୍ରାତଃସ୍କରଣୀୟା ଆର୍ଯ୍ୟନାରୀ ସଓସତୀଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅନସ୍ୟା ଅନ୍ୟତମା । ସତୀଧର୍ମରେ ପ୍ରତିଷିତା ହୋଇ ଭାରତର ନାରୀମାନେ ଅସାଧ୍ୟ ସାଧନ କରିଆସିଛନ୍ତି । ମୃତସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ଯମାଳୟରୁ ଫେରାଇ ଆଣିବା, କୁଷ ରୋଗଗ୍ରୟ ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ରୋଗମୁକ୍ତ କରିବା, ସୃଷ୍ଟି ପ୍ରବାହକୁ ଅଷୁଣ୍ଡ ରଖିବା - ଏସବୁ ସମ୍ଭବ ହୋଇଛି ସେମାନଙ୍କର ସତୀତ୍ୱର ସାଧନା ବଳରେ । ଗାରୋହିଲ୍ର ଭାବସମାଧିରୁ ମା'ଙ୍କ ଆଦେଶରେ ଲୋକାଳୟକୁ ଆସିବା ପୂର୍ବରୁ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ସଂଶୟାତ୍ମକ ପଶ୍ନର ଉତ୍ତରରେ ମା' ତାଙ୍କୁ କହିଥିଲେ,

ପାଇବ ମୋତେ, ପତିପାଣା ସତୀ ଅନ୍ତରଗତେ ପାଇବ ଏ ମହାଭାବ, ମୋ ରୂପ ପୁଟି ଉଠିବ ପତିବତା ସତୀ ସାଧ୍ୟୀ ଶିଷ୍ୟାଙ୍କ ଭିତରେ ପାଇବ ଏ ପେମ ଭାବ ପଫୁଲ୍ ଅନ୍ତରେ ଶିଷ୍ୟାଗଣ ଅବିକଳ ମୋ ପରି ପାଇବେ ଭଲ ।

ଆଜି ମଧ୍ୟ ଆମ ପରି ଶିଷ୍ୟାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମା'ଙ୍କୁ ଖୋଜୁଛନ୍ତି । ସତୀଧର୍ମରେ ପ୍ରତିଷିତା ହୋଇପାରିଲେ ହିଁ ଆମମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଜଗଜନନୀଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ହେବ । ଜଗଜନନୀଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କେହି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ପ୍ରକୃତ ସେବା କରିପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ସ୍ରକୃତ ସେବା ବରିପାର୍ବ୍ଦ ବ୍ୟଗ୍ରୀପଠାକୁରଙ୍କର ପ୍ରକୃତ ସେବା କରିପାରୁ । ଏବଂ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ପ୍ରକୃତ ସେବା କରିପାରୁ ।

ସତୀ ଅନସୂୟାଙ୍କ କଥାଟି ମନୋରମା ମା'ଙ୍କ ଟିପାଖାତାରୁ ସଂଗୃହୀତ ହୋଇ ପ୍ରଦର ହୋଇଥିବାରୁ ଏଥିରେ ଥିବା ତଥ୍ୟଗତ ତ୍ରୁଟି ନିମିତ୍ତ କ୍ଷମା ଦେବାକୁ ପାଠକମାନଙ୍କୁ ଅନୁରୋଧ ଜଣାଉଛି ।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ରୀମତୀ ଶିବାନୀ ମହାନ୍ତି ଆମେରିକା ସାରସ୍ପତ ସଂଘ

### ସାଧୁସଙ୍କର ମାହାତ୍ୟ

ସାଧୁ ଯେ ମଳୟ ପବନ କାଠକୁ କରଇ ଚନ୍ଦନ । ସାଧୁ ସଙ୍ଗମେ ଜ୍ଞାନ ବଢେ କର୍ମ ବାସନା ବନ୍ଧ ଛିଡେ । ସାଧୁ ସଙ୍ଗମ ନାବେ ବସି ବିୟର ଘୋର ଜଳ ରାଶି ।

ଏହିଭଳି ଅନେକ ପଦ୍ୟ ଆମ ଓଡିଆ ଭାଗବତ ଗ୍ରହ୍ଥରେ ସାଧୁ ମହାତ୍ମାଙ୍କ ବିଷୟରେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରାଯାଇଅଛି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ତାଙ୍କ 'ପ୍ରେମିକ ଗୁରୁ' ଗ୍ରହ୍ଥରେ ସତ୍ସଙ୍ଗ ମାହାତ୍ୟ ବର୍ଣ୍ଣନା କରିବାକୁ ଯାଇ କହିଛନ୍ତି, "ସାଧୁଙ୍କ ଦର୍ଶନ ୟର୍ଶନରେ ସାହ୍ୱିକ ପରମାଣୁ ସାଧାରଣ ତାମସ ପରମାଣୁକୁ ଅଭିଭୂତ କରିଦିଏ ।" ପୁଣି ସେହି ଗ୍ରହ୍ଥରେ ଲେଖିଛନ୍ତି – "ସତ୍ସଙ୍ଗ ଭଗବତ୍ ଭଚ୍ଚିର ଜନକ, ପୋଷକ, ବିବର୍ଦ୍ଧକ ଓ ରକ୍ଷକ । ସତ୍ସଙ୍ଗ ସଦୃଶ ଭଗବତ୍ ଭଚ୍ଚି ଲାଭ କରିବାର ପ୍ରକୃଷ୍ଟ ଉପାୟ ଆଉ ନାହିଁ ।" ଦେହକୁ ସୁୟ ସବଳ ରଖିବା ପାଇଁ ଯେପରି ପୁଷ୍ଟିକର ଖାଦ୍ୟ ଆବଶ୍ୟକ, ଠିକ୍ ସେହିପରି ଏହି ଦେହ ଭିତରେ ଯେଉଁ ଦେହୀ ଅଛନ୍ତି, ତାଙ୍କର ମଧ୍ୟ ପୁଷ୍ଟିକର ରସ ପ୍ରୟୋଜନ । ଏହି ଦେହ ଭିତରେ ଯେଉଁ ବେବାତ୍ମା ଅଛନ୍ତି ତାଙ୍କର ଆହାର ହେଉଛି ସତ୍ସଙ୍ଗ ବା ସାଧୁସଙ୍ଗ । ଏଣୁ ମହାତ୍ମା ତୁଳସୀଦାସ 'ରାମଚରିତ ମାନସ' ଲେଖିବା ସମୟରେ ସାଧୁମାନଙ୍କୁ ବନ୍ଦନା କରି ଲେଖିଛନ୍ତି ଯାହାର ଓଡିଆ ଅନୁବାଦ ଜଗବନ୍ଧୁ ମହପାତ୍ରଙ୍କର ପୁୟକରେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରାଯାଇଅଛି ।

ବାଲମିକ, ନାରଦ, ଅଗୟି ଆଦି ମୁନି ସାଧୁସଙ୍ଗ ଯୋଗେ କେହେ ହେଲେ ବହୁଞ୍ଜାନୀ ନିଜ ନିଜ ମୁଖେ ସବୁ ଯାଇଛନ୍ତି କହି ସାଧୁସଙ୍ଗ ସରି ହିତ ତିଜଗତେ ନାହିଁ । ୟଳଚର ଜଳଚର ନଭଚର ଯେତେ ଜଡ ଯେ ଚେତନ ଜୀବ ସକଳ ଜଗତେ । ବିଭୃତି ବୈଭବ ଆଦି ଯେ ବା ଯାହା ଲଭେ ସାଧୁସଙ୍ଗ ବିନା କିଛି ନ ସମ୍ବ ତ ଭବେ । ଲୋକମତେ ବେଦମତେ ଏ ଜଗତେ ଭାଇ ସାଧୁସଙ୍ଗଠାରୁ ଆଉ ବଡ କିଛି ନାହିଁ । ସାଧୁସଙ୍ଗ ବିନା କେବେ ନ ମିଳେ ମୁକ୍ତି ବିଭୁ କୃପାବିନା ନୋହେ ସାଧୁସଙ୍ଗେ ମତି । ସାଧୁସଙ୍ଗ ସନା ସବୁ ମଙ୍ଗଳର ମୂଳ ଏକା ସାଧୁସଙ୍ଗ ସବୁ କରମର ଫଳ । ପୂଲ ପରି ସବୁ ସିନା ଫଳ ସାଧୁସଙ୍ଗ ସାଧୁସଙ୍ଗ ଫଳେ ଶଠ ହୁଏ ସାଧୁ ଜନ । ସାଧୁସଙ୍କର ମହିମା ଗହନ ଅପାର ବିଧୂ ହରିହର କବି ଗଣେ ଅଗୋଚର ।

ସେ ସାଧୁମାନଙ୍କୁ ବିନୟ ପଣତି କରି ଖଳ ଲୋକଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ କାବ୍ୟରେ ନିବେଦନ କରିବାକୁ ଛାଡି ନାହାନ୍ତି । ସେ ଲେଖିଛନ୍ତି -

ସାଧୁ ମିତ୍ର ଶତ୍ରୁ ସମୟଙ୍କ ହିତ ଶୁଣି ଦଳେ ଖଳ ହିଆ ଜାଣି କର ଯୋଡି ବିନତି କରୁଛି ମୋଠାରେ ହେଉ ସୁଦୟା ।

ଏହି ଗ୍ରଛର ଭୂଷୟ କାକ ଉପାଖ୍ୟାନରେ ଗରୁଡଙ୍କ ପ୍ରଶ୍ନ ହେଲା କେଉଁ ଶରୀର ଦୁର୍ଲୁଭ ଅଟେ ? ସବୁଠାରୁ ଦୁଃଖ କଣ ? ସବୁଠାରୁ ସୁଖୀ କିଏ ? ଓ ସାଧୁ ଅସାଧୁ ମଧ୍ୟରେ ପଭେଦ କଣ ? ଏହାର ଉତ୍ତରରେ ଭୂଷୟ କାକ କହିଛନ୍ତି -

ନରତନୁ ସମ ଦେହ ତିଜଗତେ ନାହିଁ ଏ ଦେହ ଧରି ଯେ ହରି ଭଜନ ନ କରେ ବିଷୟ ଜଡିତ ହୋଇ ଭବେ ଘୂରି ମରେ । ଦରିଦ୍ର ସମ ଦୁଃଖ ଜଗତରେ ନାହିଁ ସାଧୁସଙ୍ଗଠାରୁ ବଳି ସୁଖ ଆଉ ନାହିଁ । କାୟମନୋବାକ୍ୟେ ତାର ଉପକାର ବ୍ର ସାଧୁର ସ୍ୱଭାବ ସିଦ୍ଧ ଅଟେ ଏ ଚରିତ । ପରହିତ ଲାଗି ସାଧୁ ନିଜେ ଦୁଃଖ ସହେ ପରଦୁଃଖ ଦେଖ ସାଧୁ ହୃଦ ସଦା ଦହେ ଭୁଜଂବୃଷ ସମ ସାଧୁ ସଦା ଦୟାବନ୍ତ ନିତି କଷ୍ଟ ସହେ ସାଧୁବାକୁ ପରହିତ ।

ନିୟମିତ ସାଧୁସଙ୍ଗ ପ୍ରଭାବରେ ସଦ୍ବୃତ୍ତିର ୟୁରଣ ଘଟେ, ଚିତ୍ତ ଶୁଦ୍ଧ ହୁଏ, ସର୍ବପ୍ରକାର ସଂକୀର୍ଣ୍ଣତା ହୃଦୟରୁ ବିଦୂରିତ ହୁଏ । ଲୋଭ ମୋହ, କାମନା ବାସନା ଇତ୍ୟାଦି ଧୀରେ ଧୀରେ କମିଯାଏ । ଦୁର୍ଲୁଭ ମାନବ ଜୀବନ ସାର୍ଥକତା ଖୋଜେ । ଏ ବିଷୟରେ ଭଗବାନ ଶଙ୍କରାଗୂର୍ଯ୍ୟ କହିଛନ୍ତି –

> ନଳିନୀ ଦଳଗତ ଜଳମତି ତରଳଂ ଦେବଜୀବନମତିଶୟ ଚପଳଂ କ୍ଷଣମିହ ସଜନ ସଙ୍ଗତିରେକା ଭବତି ଭବାର୍ଣ୍ଣବେ ତରଣେ ନାୈକା ।

ଅର୍ଥାତ୍ - ପଦ୍ମପତ୍ରରେ ଜଳ ଯେପରି ଢଳଢଳ କରେ, ଜୀବନର ମଧ୍ୟ ସେହିପରି କୌଣସି ଛିରତା ନାହିଁ । ସେଥିପାଇଁ ସାମାନ୍ୟ ସମୟ ଯଦି ସାଧୁସଙ୍ଗ ବା ସତ୍ସଙ୍ଗରେ କଟାଯାଏ ତାହା ହିଁ ଏହି ଭବସାଗର ପାରି ହେବାକୁ ସମ୍ବଳ ହେବ ।

ଉଚ୍ଚକୋଟୀର ମହାତ୍ମାମାନେ ସେମାନଙ୍କ କରୁଣା ପ୍ରଭାବରେ ବହୁ ମହାପାପୀଙ୍କର ଜୀବନକୁ ଦିବ୍ୟ ଆଲୋକରେ ଉଦ୍ଭାସିତ କରିଛନ୍ତି । ମହାପୁରୁଷଙ୍କ କୃପାରୁ ଘୁମନ୍ତ ବିବେକ ଜାଗ୍ରତ ହୁଏ ଓ ଚିତ୍ତବୃତ୍ତିର ରୂପାନ୍ତର ଘଟେ । ଯେପରି ଦେବର୍ଷି ନାରଦଙ୍କ କୃପାରୁ ରତ୍ନାକରଙ୍କର ରୂପାନ୍ତର ହୋଇଛି ବାଲ୍ଲିକୀ ମୁନିରେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀମହାପ୍ରଭୁ ଚୈତନ୍ୟଙ୍କ ସଂସ୍କର୍ଶରେ ଆସି ପାଷାଣ୍ଡ ଅତ୍ୟାଗୃରୀ ଜଗାଇ-ମାଧାଇଙ୍କର ଚେତନାର ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୋଇଛି । କୁମିଲ୍ଲାର କୁଖ୍ୟାତ ଦାଗୀ ରହମତ ଅଲ୍ଲୀ ଠାକୁର ଶ୍ରୀଶ୍ରୀନିଗମାନନ୍ଦଙ୍କ କୃପାରୁ ନବ ଜୀବନ ଲାଭ କରି ଭକ୍ତରେ ପରିଣତ ହୋଇଥିଲେ ।

ସାଧୁସଙ୍ଗର ମାହାତ୍ମ୍ୟ ବିଷୟରେ ଏକ ସୁନ୍ଦର ଉପାଖ୍ୟାନ ଅଛି । ଦେବର୍ଷି ନାରଦ ମହର୍ଷି ବ୍ୟାସଦେବଙ୍କୁ ଭାଗବତରୁ ଉପଦେଶ ପ୍ରଦାନ କରିବା ସମୟରେ ତାଙ୍କର ପୂର୍ବଜନ୍ମର ବୃତ୍ତାନ୍ତ ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ ଯାହା ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତ ପ୍ରଥମ ୟନ୍ଦ ପଞ୍ଚମ ଅଧ୍ୟାୟ ଶ୍ଳୋକ ୨୩ ରୁ ୩୦, ପୁଣି ଷଷ ଅଧ୍ୟାୟ ଶ୍ଳୋକ ୨ ରୁ ୩୩ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବର୍ଣ୍ଣନା କରାଯାଛି । ପୂର୍ବଜନ୍ମରେ ଦେବର୍ଷି ନାରଦ ଜଣେ ଦାସୀଙ୍କ ଗର୍ଭରେ ଜନ୍ମ ଗହଣ କରିଥିଲେ । ତାଙ୍କର ମାତା ଜଣେ ବେଦାଧ୍ୟାୟୀ ବାହୁଣ ଘରେ ଦାସୀପଣ କରୁଥାନ୍ତି, ବାଳୁତ ହେତୁ ସେ ମାତାଙ୍କ ନିକଟରେ ରହନ୍ତି । ସେହି ବେଦାଧ୍ୟାୟୀ ବାହୁଣଙ୍କ ଘରେ ଅନେକ ସମୟରେ ମୁନିମାନେ ଅବୟାନ କରନ୍ତି । ସେହି ସମୟରେ ବାଳକ ନାରଦ ସେହି

ମୁନିମାନଙ୍କର ସେବା ଶୁଣୁଷା କରିବାର ସୁଯୋଗ ପାଇଥିଲେ । ମୁନିମାନଙ୍କର ଆଜ୍ଞା ଅନୁସାରେ ସେମାନଙ୍କର ଭିଷାପାତ୍ର ସଂଲଗ୍ନ ଉଚ୍ଛିଷ୍ଟ ଅନୁ ଭୋଜନ କରୁଥିଲେ । ସେଥିରେ ତାଙ୍କର ପାପ ଦୂର ହୋଇ ଚିଉ ଶୁଷ ହେଲା ଓ ଧର୍ମରେ ରୁଚି ଜନ୍ମିଲା । ସେହି ବିପ୍ରମାନଙ୍କର ମନୋରମ ହରିକଥା କୀର୍ତ୍ତନ ଓ ଶୁବଣ କରିବାରୁ ଭଗବାନଙ୍କ ପ୍ରତି ତାଙ୍କର ଆସନ୍ତି ଜନ୍ମିଲା । ଭଗବାନଙ୍କଠାରେ ଆସନ୍ତି ଜନ୍ମିକାରୁ ସେ ବୁଝି ପାରିଲେ ଯେ, ୟୁଳ ଓ ସୃଣ୍ଣ ଏହି ଦ୍ୱିବିଧ ଶରୀର ଅବିଦ୍ୟାବଶତଃ ତାଙ୍କଠାରେ କଳ୍ପିତ ହୋଇଛି ଓ ସେ ପ୍ରପଞ୍ଚର ଅତୀତ । ଚତୁର୍ମାସ୍ୟା ବ୍ରତ ଶେଷରେ ସେତେବେଳେ ମୁନିମାନେ ବାହ୍ମଣ ଘରୁ ପ୍ରୟାନ କଲେ ତାଙ୍କ ପ୍ରତି କୃପା କରି ଭଗବାନଙ୍କର ଗୁହ୍ୟତମ ଜ୍ଞାନ ଉପଦେଶ ନାରଦଙ୍କୁ ଦେଇକରି ଗଲେ । ଏହାର କେତେଦିନ ପରେ ସର୍ପାଘାତରେ ତାଙ୍କ ମାତାଙ୍କର ମୃତ୍ୟୁ ହେଲା ଓ ସେ ୟାନ ତ୍ୟାଗ କରି ଏକାକୀ ବିଭିନ୍ନ ବଣ ଉଙ୍ଗଲରେ ଘୂରି ବୁଲିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ବଣ ଜଙ୍ଗଲରେ ବୁଲୁବୁଲୁ ନିର୍କ୍ତନ ଅରଣ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ଏକ ଅଶ୍ୱତ୍ଥ ବୃଷ୍ଣ ମୂଳରେ ରସ୍ତିମାନଙ୍କଠାରୁ ଶୁଣିଥିବା ଜ୍ଞାନଦ୍ୱାରା ପରମାମ୍ବାଙ୍କ ଚିତ୍ତା କଲେ । ଅନେକ ଦିନ ଚେଷ୍ଟା ଫଳରେ ସେହି ପରମାତ୍ମା ସେ କି ମନ ଓ ବାଙ୍କ୍ୟ ଅଗୋଚର ଦିନେ ତାଙ୍କ ଉପରେ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହୋଇ ସ୍ମିଗ୍ଧ ମଧୁର ବାଣୀରେ କହିଲେ ଏହି ଜନ୍ମରେ ସେ ତାଙ୍କୁ ୟୁଲ ଦେହରେ ଦେଖା ପାଇବେ ନାହିଁ । ପ୍ରଳୟ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର ସ୍ମୃତିଶନ୍ତି ଅଷୁଣ୍ଡ ରହିବ । ଜୀବନର ଅବଶିଷ୍ଟ ସମୟତକ ତାଙ୍କୁ ସ୍ମରଣରେ ରଖି ଓ ସାଧୁସେବା କରି କଟାଇବାକୁ ହେବ । ଏହାପରେ ସେ ଭଗବାନଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶତ ବାକ୍ୟ ଅନୁସାରେ ସ୍ମରଣ ମନନ ଓ ସାଧନା କଲେ । କେତେଦିନ ପରେ ତାଙ୍କର ମୃତ୍ୟୁ ହେଲା ଓ ଭଗବାନ ଦେଥିବା ପ୍ରବିଶ୍ରତି ଅନୁସାରେ ଏକ ଯୋଗ୍ୟ ଦେହ ପ୍ରାତ୍ତ ହୋଇ ତାଙ୍କର ପାର୍ଶ୍ୱଚର ହୋଇ ରହିଲେ । ସହସ୍ର ସୂଗ ପରେ ସେତେବେଳେ ବୃତ୍ସା ସୃଷ୍ଟି ସର୍ଜନା କଲେ ସେତେବେଳେ ସହର୍ଷି ରସିମାନଙ୍କ ସହ ନାରଦ ବହ୍ଲାଙ୍କର ମାନସପୁତ୍ର ହିସାବରେ ଜନ୍ମ ଗୁହଣ କଲେ । ତାଙ୍କର ପୂର୍ବଜନ୍ଧର ବୃଦ୍ଧାନ୍ତର ମହାବିର ଜନ୍ମ ଗୁହଣ କଲେ । ତାଙ୍କର ପୂର୍ଣଜନ୍ମର ସୁଶେନ କରି ବିଚରଣ କରୁଥାନ୍ତି । ଏହା ଥିଲା ନାରଦଙ୍କର ପୂର୍ଣଜନ୍ତର ସୂର୍ୟର ମହାବରି ବର୍ଷ ପର୍ଗାନ କରି ବିଚରଣ କରୁଥାନ୍ତି । ଏହା ଥିଲା ନାରଦଙ୍କର ସାଧୁସରେ ସ୍ମର୍ଶର ମହାବରି ଉର୍ଗାନ୍ତର ଅଣ୍ଠ । ଏହା ବିଳର ପ୍ରଶର ନରୁଥାନ୍ତି । ଏହା ନର୍ଗର ବାଶ୍ୟର ସ୍ମର୍ବର ବୃଦ୍ଧର ସ୍ୟର ଧର୍ବ ଓ ଉର୍ବର ନ୍ୟ ପ୍ରଶର ପର୍ମ । ସର୍ବର ସର୍ଗର ବାବ୍ୟ ଅନ୍ତର ବୃଷ୍ଟ ଅନ୍ତର ସହ୍ୟ ସ୍ମର ପର ରେ ସର୍ବର ବ୍ମ ବର୍ଷ ପର୍ବର ବ୍ୟର ସ୍ମରର ସର୍ଗ । ସର୍ବର ବର୍ଣ ବର୍ଣ ସର୍ଗର ସର୍ବର ବ୍ୟର ପର୍ଗର ବର୍ଷ ସର୍ଣ ସର୍ବ । ସର୍ବ ବର୍ଣ ବର୍ଣ ବର୍ଷ ବର୍ଣ ସର୍ବର ସର୍କର ସର୍କ୍ଷ ସର୍ବ । ସର ସର୍ଗ ସର୍ଗର ବର୍ଣ । ସର୍କର ସର୍ବର ବର୍ଣ ଓ ସର୍କର ସ୍ଥର ସର୍ଷ । ସର୍ଣ ସର୍ବ । ସର୍ବର ସର୍କର ସର୍ବ ସର୍କ ସର୍କ ସର୍କର ସର୍ବ । ସର୍ଣ ସର୍ୟ

ସାଧୁସଙ୍ଗ ବା ସତ୍ସଙ୍ଗ ତିନି ପ୍ରକାରରେ ଅନୁଷିତ ହୁଏ । ପ୍ରଥମେ ଶ୍ରୀଭଗବାନଙ୍କୁ ଭକ୍ତର ଦର୍ଶନର ପିପାସା, ଦ୍ୱିତୀୟରେ ଉଚ୍ଚକୋଟୀର ସାଧୁ-ସଛଙ୍କର ସଙ୍ଗଲାଭ, ତୃତୀୟରେ ସଦ୍ଗ୍ରଛ ପାଠ, ଶାୟ୍ତ ଆଲୋଚନା ଓ ଭଗବାନଙ୍କର ଲୀଳା କୀର୍ତ୍ତନ ଶ୍ରବଣ । ଭଗବତ୍ତ ପ୍ରାପ୍ତି ପାଇଁ ସାଧକର ପାଞ୍ଚଗୋଟି କର୍ମ ମଧ୍ୟରେ ସାଧୁସଂଗ, କୃଷ୍ଟସେବା, ଭଗବତ୍ତ ଗୁଣଗାନ, ନାମ ଓ ବ୍ରଜବାସ ପ୍ରଧାନ ଅଟେ । ଏଣୁ କୁହାଯାଇଛି 'ସାଧୁ ସଙ୍ଗମ ଜ୍ଞାନ ବଢେ, କର୍ମ ବାସନା ବନ୍ଧ ଛିଡେ' । 'ମୋର ଭକତ ବସେ ଯହିଁ, ସକଳ ତୀର୍ଥ ଥାନ୍ତି ତହିଁ' । 'ସାଧୁ ସଙ୍ଗମ ନାବେ ବସି, ବିୟର ଘୋର ଜଳରାଶି' । ଏହିଭଳି ଅନେକ ଉପାଖ୍ୟାନ ଓ ପଦ୍ୟ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତରେ ଅଛି ।

ନିଗମ ସନ୍ତାନମାନଙ୍କ ନିକଟରେ ସଂଘାନୁଷାନ, ସାଧୁସଙ୍ଗ ଲାଭର ଉପଯୁକ୍ତ ଷେତ୍ର । ଭଗବାନ ଗୁରୁ ରୂପରେ ସଂଘରେ ଉପଛିତ ହୁଅନ୍ତି । ସଂଘ କାର୍ଯ୍ୟ ଗୁଲୁଥିବା ସମୟରେ ଯେଉଁ ଭକ୍ତମାନେ ସଂଘରେ ଯୋଗ ଦିଅନ୍ତି ସେହି ଭକ୍ତମାନଙ୍କର ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଭାବ ଥାଏ । ତାଙ୍କର ବିଞ୍ଜାନମୟ କୋଷରେ ମନ ଥାଏ ଓ ସର୍ବୋପରି ଠାକୁରଙ୍କ ପତି ଭାବ ଥାଏ । ଏଣୁ ସଂଘରେ ଯୋଗଦେଲେ ଅଶୁଭ ବୃତ୍ତି ରୂପାନ୍ତରିତ ହୋଇ ଶୁଭ ବୃତ୍ତିର ଉନ୍କେଷ ହୁଏ । ଏଣୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, "ସଂଘ ହିଁ ମୋର ସ୍ୱରୂପ" । ନିୟମିତ ସଂଘରେ ଯୋଗଦେଲେ ଗୁରୁକୃପା ସହଜରେ ଲାଭ ହୋଇଥାଏ । ଗୁରୁସେବା, ସାଧୁସଙ୍ଗ ଓ ଶାୟପାଠ ଏହି ତିନିଗୋଟି ମାନବ ପକ୍ଷରେ ଅମୂଲ୍ୟ ସଂପଦ ।

ଜୀବନରେ ସାଧୁସଙ୍ଗ ଲାଭ କରିବାକୁ ହେଲେ କିଛି ନିୟମ ପାଳନ ଏକାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ । ଏଥିପାଇଁ 'ସାରସ୍ୱତ ସଂଘନୀତି' ପୁୟକର ସଦାଗ୍ୱର ପାଳନରେ ବ୍ୟକ୍ତ କରାଯାଇଛି, "ସାଧୁମାନଙ୍କୁ ବିରୋଧ କରିବ ନାହିଁ କି ନୀଚ ଲୋକଙ୍କ ସେବା କରିବ ନାହିଁ ।" ସେଂଘନୀତି, କ୍ରମିକ ନମ୍ବର ୧୮) । କ୍ରମିକ ନମ୍ବର ୨୨ ରେ ଯେଉଁମାନେ ପ୍ରକୃତ ସାଧୁ ସେମାନେ ପରନିନ୍ଦା, ଆମ୍ପ୍ରଶଂସା ଓ ନିଜର ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ ପଦର୍ଶନ କରିବେ ନାହିଁ କି କାହାର ଧର୍ମ ବିଶ୍ୱାସ ନଷ୍ଟ କରିବେ ନାହିଁ । ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ପରିଚୟ ପତ୍ରରେ ତିନି ପ୍ରକାର ଅପରାଧ ବ୍ୟକ୍ତ କରାଯାଇ ଅଛି । ବୈଷ୍ଟବ ଅପରାଧ, ସେବା ଅପରାଧ ଓ ନାମ ଅପରାଧ । ସବୁ ଅପରାଧର କ୍ଷମା ଅଛି ମାତ୍ର ବୈଷ୍ଟବ ଅପରାଧର କ୍ଷମା ନାହିଁ । ଯେଉଁ ବୈଷ୍ଟବ ପାଖେ ଅପରାଧ କରାହୋଇଛି ସେହି ବୈଷ୍ଟବ କେବଳ ସେ ଅପରାଧର କ୍ଷମା ଦେବାକୁ ସମର୍ଥ । ପୁନଷ୍ଟ ଉତ୍ତ ପରିଚୟ ପତ୍ରର ସଂଘସେବୀଙ୍କ ସତର୍କ ଉପଦେଶରେ ଅଛି କୌଣସି ଅବଣ୍ଡାରେ ହେଲେ ଗୁରୁଭାଇଙ୍କ ମନରେ ଆଘାତ ଦେବେନାହିଁ । ସେମାନଙ୍କର ମର୍ଯ୍ୟାଦାହାନିକର କାର୍ଯ୍ୟ କରିବେ ନାହିଁ । ଗୁରୁଭାଇମାନଙ୍କୁ କେଉଁ ପ୍ରକାର ବ୍ୟବହାର କରିବ ସେ ସଂପର୍କରେ ଶ୍ରୀଶୀଗୁରୁଗୀତା ପୁୟକର ଶ୍ଳୋକ ୬୦ ଓ ୬୧ ରେ ସଂଗୀତ ଆକାରରେ ବ୍ୟକ୍ତ କରାଯାଇଛି –

ଗୁରୁଜନ ବା ଗୁରୁଭାଇ ତୁମ ଗହଣେ ଥିଲେ ରହି ଗୁରୁଙ୍କ ସମ ତାଙ୍କୁ ମଣି କହିବ ସୁକୋମଳ ବାଣୀ । ପାରିଲେ ତାଙ୍କ ମନ ମୋହି ନୋହିବ କେବେ ଗୁରୁଦ୍ରୋହୀ । ତାହାଙ୍କୁ ଅବଞ୍ଜା କରିଲେ ନିୟାର ନ ମିଳିବ ଭଲେ । ଗୁରୁଭାଇଙ୍କ ମନେ କଷ୍ଟ ଦେଲେ ଦୁରୂହ ହେବେ ଇଷ୍ଟ ମିଳିବ ନାହିଁ ଶାନ୍ତି ସୁଖ ସକଳେ ହୋଇବେ ବିମୁଖ ।

ଜଣେ ବୈଷ୍ଟବ ବା ସାଧୁର ଲକ୍ଷଣ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଶୀଶୀଚୈତନ୍ୟଚରିତାମୃତ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଅଛି -

ତରୁ ସମ ସହିଷ୍ଟୁତା ବୈଷ୍ଟବ କରିବେ ଭସନ ତାଡନେ କାକେ କିଛୁ ନା ବଲିବେ । ତୃଣ ହଇତେ ନୀଚ ହୁୟାଁ ସଦା ଲବେ ନାମ ଆପନି ନିରଭିମାନୀ ଅନ୍ୟେଜୀବେ କାମ ତୃଣାଦପି ସୁନୀଚେନ ତରୋରିବ ସହିଷ୍ଟୁତା ଅମାନୀନ ମାନଦେନ କୀର୍ତ୍ତନୀୟ ସଦା ହୁରି ।

> ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ୱୀ ବୈରାଗୀ ଚରଣ ସାହୁ ନୟାଗଡ ଶାଖା ସଂଘ

### ସେ ଚରଣ ତଳେ ମାଗେ ଶରଣ

ସଞ୍ଜ ସକାଳେ ମୁଁ ପ୍ରଣତି ଢାଳେ କୋମଳ କମଳ ଚରଣ ଯୁଗଳେ ପାଇବି ବୋଲି ମୁଁ ସେନେହ ଆଦର ଭାଳି ହେଉଛି ମୁଁ ସଦା ଆକୁଳେ ।୧।

ଆହା କି ସ୍ୱର ଶୁଭେ ଝଙ୍କାରେ ଶିହରଣ ଜାଗେ ସାରା ତନୁରେ ବାଉଳା ହେବି ମୁଁ ଗୁଣଗାଇ ତୁମ ଅନ୍ତରେ ବାହାରେ ସକଳ ରୂପରେ ।୨। କେତେ ମୋତେ ସୁଖ ପାଅ ଭାଳୁଥିବି ପାଶେ ପାଶେ ତୁମେ ଅଛ ବାରୁଥିବି ଖସିଗଲେ ଗୋଡ ସଂସାର ମରୁରେ ହାତ ଧରିଅଛ ବୋଲି ଜାଣୁଥିବି ।୩।

ଛନ୍ଦାଚରଣରେ ବନ୍ଧା ମୋର ମନ କରୁଣା କର ହେ କୃପା ନିଧାନ କେତେ ଜନମର ସାଥୀ ତୁମେ ମୋର ସେ ଚରଣ ତଳେ ମାଗେ ଶରଣ ।ଧା

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ରୀମତୀ ସ୍ଥିତାରାଣୀ ବାଇ ଆମେରିକା ସାରସ୍ତ୍ର ସଂଘ

### 2008 Sammilani Venue – Burnsville

**Introduction:** With grace of Shree Shree Thakur Maharaj, the members of America Saraswata Sangha have been celebrating the annual sammilani from 2002. The first two sammilanis were held at Gyan Diwedi bhai's residence. As the member count started to grow, the sammilani venue was changed to Charlotte, NC in 2004, and was held at Hindu temple for three consecutive years. Due to logistics difficulties at the temple, it wasn't feasible to accommodate all Bhaktas at the temple. So, most of the bhaktas agreed to search for a place that would allow everyone to stay close by and enjoy the Sammilani. With lots of research on the internet and discussion with different organizations, we discovered "High Pastures Christian retreat center", located at Burnsville town.

Burnsville is a place to enjoy natural beauty and a taste of well preserved mountain life. High Pastures offers group/individual who wishes to take the time from the hectic pace of everyday life to grow closer to nature and God. High Pastures is truly a place of sanctuary for the soul.

2007 Sammilani was the first non-Christian event held at this center and with an approval of their board of directors.

#### Geographical Details:

High Pastures Christian Retreat & Conference Center 290 King's Highway George's Fork Road Burnsville, NC 28714 <a href="https://www.highpastures.org">www.highpastures.org</a>

- 1) It is located 136 miles (219km) from Charlotte and 38 miles (62km) from Ashville.
- 2) Charlotte and Ashville are the two nearest airports.
- 3) The Burnsville city comes under Yancey county
- 4) The community was named for Otway Burns, privateer.
- 5) The latitude of Burnsville is 35.917N. The longitude is -82.301W
- 6) The elevation is 2,822 feet.
- 7) The city population is 1,623

**High Pastures' History:** "A Place to Meet God" is all about High Pastures.

In 1958, Elizabeth Motsinger (Betty), seeking a hideaway in which to seek God found this place. She had been struggling for years to know if God actually exists, and, if so, whether He could be known. Betty attended spiritual retreat Camp farthest out at Kanuga Conference Center, outside of Hendersonville, NC where she received the Lord Jesus as the living Lord and Savior.

After making her 700 acre acquisition of the current High Pastures property, Betty moved into the small four-room shack at the lower end of the property. The snow blew in between the siding on cold, windy winter days and nights, but the time seemed like a "honeymoon" in her newly found relationship with Jesus. Having been touched so powerfully by the Spirit of God, she dedicated her all to Him, yielding herself to be His handmaiden. Her resources and her newly purchased property were joyfully surrendered to honor and glorify the Lord Jesus for His highest purposes. In her heart of hearts Betty committed her life to obedience to His direction and plan. And so High Pastures was born. As it emerged, God established it as a place where "His sheep" could be fed, find refuge and refreshing, be equipped and strengthened for service and anointed for ministry.

Soon after Betty moved into her house in 1960 she began receiving visitors sent by the Father. Small groups began to come for weekends and Betty was hard pressed to provide for their care. She says she didn't "found" High Pastures. The Lord sent the people and all she could do was try to cope with that He was doing.

As the number of guests outgrew the capacity of her house, Betty built more buildings. By 1968 her home was surrounded by a log cabin, a guest house, a two-bedroom cottage and a small hut. She could go no further without help, so High Pastures was incorporated and a Board of Directors was elected. As groups, families, couples, individuals and people from many Christian ministries were using the facilities and resources, the need for additional lodging and food services buildings became apparent. In 1970, the dormitory, upper residence and dining hall were built. The prayer tower was built in 1975 – a unique structure for prayer and meditation.

In 1992, construction was begun on Laurel Lodge conference building which was opened in the spring of 1993. The Dining Hall was expanded in 1995.

Betty retired from actively managing High Pastures in 1989 and passed into His presence October 19, 2002. As she had dedicated High Pastures to honor and glorify the Lord Jesus Christ for His highest purposes, she assured its continuance by basically leaving her entire estate (including the beautiful seven hundred thirty-two acres property) to the organization thereby endowing the work God had called her to do even after she was gone to be with Him.

The buildings, the landscaping and trails, the food and other support services, the staff and Board of Directors are all for the purpose of glorifying God, for providing a place for His Word to be proclaimed, for providing training and outreach into all the world to further the good news of Jesus Christ. Those were Betty's goals and purposes then and are the goals and purposes of High Pastures today and in the days to come.

"It is our prayer that everyone who comes to this mountain will have a meeting with God." This is the motto of High Pastures.

#### **Special Attraction:**

Burnsville is surrounded by beautiful vistas of Mt. Mitchell and 18 additional peaks within Yancey County that exceed 6300 feet. There are also over 100 miles of hiking trails and plenty of back roads to explore by bicycle, motorcycle or car.

Burnsville is fast becoming the destination of choice for that Blue Ridge Mountain vacation that is really is a vacation! Nearby attractions include Asheville's Biltmore House, Grandfather Mountain, and Wolf Laurel Ski Resort all of which are less than an hour's drive.

**Note**: The above information was collected from the following websites and edited as appropriate.

- 1) http://www.highpastures.org
- 2) http://www.burnsville-nc.com/
- 3) http://www.yanceychamber.com/about.php

Shri Shri Thakur Charanashrita Ashwini Nayak America Saraswata Sangha

## ମୋ ଜୀବନର ଚଲାପଥରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର

ଏକାନ୍ତରେ ବସି ଆଜି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏ ଜୀବନକୁ ଅନୁଧ୍ୟାନ କଲେ ହୃଦୟଙ୍ଗମ ହୁଏ ଜୀବନ କିପରି ଭାବରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ନିୟ୍ବିତ ହୋଇ ରହିଛି ।

ମୁଁ ଛୋଟ ପିଲାଟିଏ ଥିବାବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜା ଭାରି ମଜା ଲାଗୁଥିଲା । ସବୁଦିନ ସକାଳେ ଓ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ଆମ ଘରେ ଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜା ହୁଏ । ସକାଳେ ଘରେ ସମୟେ ଭୋର୍ରୁ ଉଠିଯାଆନ୍ତି । ନିତ୍ୟକର୍ମ ଶେଷ କରି ସମୟେ ଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜା ଆୟୋଜନରେ ଲାଗିଯାଆନ୍ତି । ମୁଁ ମୋ ନାନୀଙ୍କ ସହ ସବୁଦିନେ ଫୁଲ ତୋଳିଆଣିବାକୁ ଯାଏ । ବେଳେ ବେଳେ ଆଉ କିଛି ସାଙ୍ଗମାନଙ୍କୁ ନେଇ ଆମେ କିଛି ଦୂରକୁ ଯାଇ ବିଭିନ୍ନ ପକାରର ଫୁଲ ତୋଳିଆଣୁ । ସମୟେ ମିଶି ଫୁଲ ତୋଳି ଆଣିବା ବହୁତ ମଜା ଲାଗେ ।

ଯେତେବେଳେ ସୁବିଧା ହୁଏ, ଆମେ ଜାରକା ଆସନ ମନ୍ଦିରରେ ସଂଘପୂଜାରେ ଯୋଗ ଦେବାପାଇଁ ଯାଉ । ସେଠାକୁ ଆହୁରି ବହୁତ ଛୋଟପିଲା ଆସନ୍ତି । ବଡ ଭାଇମାନେ ଆମକୁ ପରିବେଷଣ ସେବାପାଇଁ ଡାକିନିଅନ୍ତି । ପୂଜାରେ ଠାକୁରଙ୍କ ବିଷୟରେ ବହୁତ ଆଲୋଚନା ହୁଏ । ବେଶ୍ ମନମତାଣିଆ ସଙ୍ଗୀତ ଗାନ କରାଯାଏ । ଏ ସବୁ ବହୁତ ଭଲ ଲାଗେ ।

ଧୀରେ ଧୀରେ ବଡ଼ ହେବା ପରେ ବୁଝିହେଉଛି ଯେ, ଏ ଜୀବନରେ ଠାକୁରଙ୍କର କେତେ ମହତ୍ତ୍ୱ ରହିଛି । ପାଠପଢା ଶେଷ ହେବା ପରେ ଚାକିରୀ କରିବାପାଇଁ ହାଇଦ୍ୱାବାଦ ଗଲି । ମୁଁ ହାଇଦ୍ୱାବାଦ ଯିବାର ୪ ମାସ ପୂର୍ବରୁ ସେଠାରେ ଏକ ପାଠଚକ୍ର ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । ଆମେରିକା ଆସିବା ପରେ ମଧ୍ୟ ଏଠାରେ ସଂଘପୂଜାରେ ଯୋଗ ଦେବାରୁ ବଞ୍ଚିତ ହେବାକୁ ପଡିନି । ଯୁଆଡେ ଗଲେ ମଧ୍ୟ ଠାକୁର ସଂଘରେ ଯୋଗଦାନର ସୁବିଧା କରିଦେଇଛନ୍ତି । ସେ ସର୍ବଦା ପାଶେ ପାଶେ ରହି ଠିକ୍ ଭାବେ ଜୀବନଯାପନ କରିବା ପାଇଁ ପ୍ରେରଣା ଦେଇଆସିଛନ୍ତି । ମନ ବହୁବାର ଭୁଲ୍ ଦିଗକୁ ଆକର୍ଷିତ ହୋଇଯାଇଛି । ମାତ୍ର ଠାକୁର କୌଣସି ନା କୌଣସି ଉପାୟରେ ଚେତାଇ ଦେଇଛନ୍ତି ଓ ଠିକ୍ ପଥ ଆଡକୁ ଆକର୍ଷଣ କରି ଆଣିଛନ୍ତି ।

୨୦୦୫ ମସିହାରେ ହଠାତ୍ ବାପା ଷୀରୋଦ ଚନ୍ଦ୍ର ଖୁଞ୍ଜିଆ ଚାଲିଗଲେ । ଏଥିଲାଗି ପ୍ରଥମେ ଅଶେଷ ଦୁଃଖ ଲାଗିଥିଲା । ମାତ୍ର ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭକ୍ତ ପରିବାରରେ ଜନ୍ନ ହୋଇ ଯେଉଁ ଶିକ୍ଷା ମିଳିଥିଲା, ତାହା ସେ ଦୁଃଖକୁ ସହିଯିବା ପାଇଁ ପ୍ରେରଣା ଦେଇଥିଲା । ମୁଁ ବୁଝିପାରିଥିଲି ଯେ, ବାପା ହେଉଛନ୍ତି ଠାକୁରଙ୍କର । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ତାଙ୍କଦ୍ୱାରା ଏଠାରେ ଯାହା କରାଇବା କଥା, ତାହା ସଂପାଦନ କରାଇନେବା ପରେ ପୁଣି ନିଜ ପାଖକୁ ନେଇଯାଇଛନ୍ତି । ସେ ଥିଲେ ଆମ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଜଣେ ନିଷାପର ସଂଘସେବୀ । ଉତ୍କଳ ପାଦେଶିକ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀର ବିବିଧ ସେବାରେ ସେ ସଂପୃକ୍ତ ରହୁଥିଲେ ।

ଆମେ ସମୟେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଇଚ୍ଛାରେ ଜନ୍ମନେଇଛୁ । ଆମ ସମୟଙ୍କ ଜୀବନର ମହତ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ରହିଅଛି । ସେହି ମହତ୍ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟକୁ ବୁଝିବାକୁ ହେବ ଓ ଜୀବନକାଳ ମଧ୍ୟରେ ତାହା ପୂରଣ କରିବାକୁ ହେବ । ଆମେ ଯେପରି ଉପଯୁକ୍ତ ଭାବେ ଗଠିତ ହୋଇପାରୁ ଓ ତାଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ପୂରଣ କରି ଏ ଜୀବନକୁ ସାର୍ଥକ କରିପାରୁ, ସେଥିନିମନ୍ତେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣ ତଳେ ଆଶୀର୍ବାଦ ଭିକ୍ଷା କରୁଅଛି ।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ସୁଦୀୟ ଖୁଞ୍ଜିଆ Boston ଜାରଜା ଶାଖା ସଂଘ

# କିଏ ତ ମୋତେ ଭୁଲାଏ

ଯେବେ ମୁଁ ତୁମକୁ ଅନ୍ତରରେ ଚାହେଁ କାହୁଁ କିଏ ଆସି ମୋତେ ତ ଭୁଲାଏ ।ଠା

ଅନିତ୍ୟ ସଂସାରେ ଘୂରିମରେ ମୁହିଁ ତୁମ ଉପଦେଶ ସବୁ ଭୁଲିଯାଇ ମାୟା ସପନରେ ଘୂରିଘୂରି ବୁଲେ ତୁମକୁ ମୁଁ ଭୁଲିଯାଏ କିଏ ତ ମୋତେ ଭୁଲାଏ ।୧।

ଏ ଆଖି ତ ଯେବେ ତୁମ ଆଡେ ଚାହେଁ ତୁମରି ପଦରେ ମଥା ନଇଁଯାଏ କେଜାଣି କାହିଁକି ସବୁ ଭୁଲିଯାଇ ତୁମକୁ ମୁହିଁ ନ ଚାହେଁ କିଏ ତ ମୋତେ ଭୁଲାଏ ।୨।

ଜୀବନ ପଥରେ ଯେବେ କାହିଁ ମୁହିଁ ଥକିଯାଏ ପୁଣି ଆହେ ଭାବଗାହୀ ତୁମରି କରୁଣା ଆଦର ପାଇ ମୁଁ ଉଠି ବସି ପୁଣି (ତୁମକୁ) ଚାହେଁ କିଏ ତ ମୋତେ ଭୁଲାଏ ।୩।

ପୁଣି କେବେ ଭାବେ ଏ ଜୀବନ ପାଇଁ ତୁମ ଛଡା ନାଥ ଆଉ କେହି ନାହିଁ ଏ ଜୀବନ ଭାର ତୁମ ହାତେ ଦେଇ ବସିରହିଲି ମୁଁ ତୁମ ପଦତଳେ କିଏ ତ ମୋତେ ଭୁଲାଏ ।ଧା

ଅମା ନିଶିଥରେ ଅନ୍ଧକାରେ ମୁହିଁ ଖୋଜୁଥାଏ ନାଥ ବାଟ ଭୁଲିଯାଇ ହାତ ବଢାଇ ତ କୋଳେ ତୋଳିନିଅ ସେନେହ ପରଶ ଦେଇ ମୋ ଶିରେ କିଏ ତ ମୋତେ ଭୁଲାଏ ।୫।

> ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ୱୀମତୀ ସୁଚିତ୍ର ସ୍ୱାଇଁ (ଲୀନା ମା') Bangalore ଅସୁରେଶ୍ର ମହିଳା ସଂଘ

### Sri Sri Thakur in my daily life

I live in England, United Kingdom with my family. I left India for the first time in 1999 and after several house moves; we are now staying in this house in Bolton (a small town in the Northwest of England) for the last four years. I know Thakur from my childhood from my parents. I am a member of the Cuttack Saraswata Sangha and also attend the America Saraswata Sangha sessions regularly.

As *sanghasebi*, we have duties towards establishing the *sanghasakti*, build up a good moral character, lead an ideal household life and also help others around us. I personally think the most important characteristic of a good Sebaka is building up a good character to make him or her a real human being. In order to achieve that, Sangha has given us the *dashabidha niyama* (Ten Commandments). I am always keen to follow them and would like to share my thoughts and experiences out of my daily life.

#### Gruhasana

When I first came to UK, I only had a 6" x 4" size photograph of Sri Sri Thakur, which I used to keep on a bookshelf in the study room. Then as time went by and we had more space, I got more organised. Now we have a separate room for Sri Sri Thakur. Thakur's bigraha is centrally placed in that room. I have all the basic puja items, most of which are collected from Orissa. Besides I have got most of the commonly read books published by Nilachala Saraswata Sangha including the recent Sangha Sebaka issues.

#### Getting up in the morning

Ideally the 'bramhamuhurta' should be the time to leave the bed. Practically it has never been possible to reach that target, although I am keen to achieve it. However, I try and keep a fixed time (5:30 am) to get up from the bed. After finishing the morning routine, I do the nityapuja and swadhyaya. I read the parichaya patra and a page each from the *nirajana*, *nigama upadesha* and the *gurugita* books. These books give me a direction and good thought to start the new day. I leave for work between 7:30 – 7:45 am.

#### **Evening**

I start the evening puja around 7:00 pm with meditation followed by *arati*, *strotra bandana*, book reading (recent *Sangha Sebaka*) and two slokas of the *Srimadbhagbad gita*. My husband and daughter join me in the evening puja. On weekends, we spend more time in book reading and knowing more about Thakur. I try and translate interesting stories for my daughter as she is not very fluent in Oriya.

#### Food

From the beginning, I was vegetarian on Sundays, Mondays, Thursdays and *ekadashis*. Recently, I have added more days including *purnimas*, *amabasyas* and *sankrantis*. When we are outside the house, sometimes it gets difficult to find vegetarian food. I get round it by carrying food on those days. On special puja days, I cook and offer bhoga to Thakur.

#### Sangha puja

I was introduced to the America Saraswata Sangha (known as 'America Pathachakra' then) in 2002. From then, I have regularly attended the Sunday sessions of the America Saraswata Sangha. With the grace of Thakur, I try to perform the seba allotted to me properly. We are now so much used to the Sunday puja over telephone that it is impossible to imagine the geographical distance between us. I feel myself to be specially privileged as I am not in America, but still can take part. That shows how strong and widely spread Thakura's powers are!

The Sangha sessions are very useful for exchanging our views and listen to other *bhaktas*. Now-a-days often we are able to listen to bhakta bhais from Orissa. My daughter also joins in the Young Aspirants' sessions and actively takes part in all seba given to her. She is very enthusiastic to learn more about Thakur.

#### Adarsha Gruhastha Jibana

This is one of the main founding principles of Thakur while creating the Nilachala Saraswata Sangha. Thakur has very systematically laid out the ways to lead an ideal household life. As I have grown older and have become more familiar with Thakur's teachings, it seems that we ourselves cannot just become a perfect *adarsha gruhastha* without His wish and blessings. Therefore, the best way to get there is through surrendering our personal desire, ego and self-centred plans. I would like to pray Thakur everyday for his kindness and guidance to lead us through the right path in order to have 'benefit for all (*samasti hita*)' through 'individual (*byasti*) sadhana'.

#### Dinalipi

I keep a daily written record (*dinalipi*) of spiritual activities in the given format and submit it to the Cuttack Sakha Sangha while renewing my parichaya patra. I am still trying to improve my scores in the dinalipi as there are lapses sometimes.

#### Sammilani

In the past, I have joined *pradeshika bhakta sammilani* in Orissa. I have not attended any after leaving India. This is probably my greatest wish at the moment, but all depends on Thakura's wishes and grace.

#### Thakur's blessings are with us

Although it seems that leading a spiritually driven life on Hindu principles is not possible in the materialistic Western world, it is amazing to see how a divine help is always there if you have tried for it. At least in my life, I have felt this so many times. Whenever I have started something good, it has automatically grown bigger and better, due to Thakur's grace.

Three years ago, we went through a very difficult time while looking after our seriously ill baby son. He was born with a heart and lungs defect which was beyond surgical repair. Just by carrying on a daily life dedicated to Thakur, we got tremendous mental and physical strength to cross that 11 month long gruelling journey. Looking back, I cannot even realise what kept us together? What gave me power to be at the hospital bedside for long shifts? Who gave the enormous degree of understanding to our nine year old daughter to cope with all that? I don't have answers. Yet I know who was behind us. During that hard time I have always found help from Thakur whenever and wherever I needed it. And I think I have actually seen Thakur in the people around us. After that phase in my life I feel an even stronger connection between me and Thakur.

I remember, Thakur has said – 'you walk a foot towards me, and I will come a lot closer to you'. He is there, waiting to guide us in the right path leading up to Him. The first step comes with accepting Thakur as owner of our house and all of us in the family working as His sebakas/sebikas.

Sarbe bhabantu sukhinah Sabre bhadrani pashyantu

Sarbe santu niramayah Ma kaschitdukhabhag bhabet

- Rukveda

Sri Sri Thakuracharanashritaa Lipsita Patnaik Bolton, UK Cuttack Saraswata Sangha

# ନିମାପଡା ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀର ମଧୁର ସ୍କୃତି

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ଅପାର କୃପାରୁ ଏ ବର୍ଷ ନିମାପଡାରେ ଅନୁଷିତ ଉତ୍କଳ ପ୍ରାଦେଶିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀରେ ଯୋଗଦେବାର ସୁଯୋଗ ମିଳିଥିଲା । ବାହାଘର ପରେ ଆମେରିକା ଆସିବା ପରେ ୪ ବର୍ଷ ଆଉ ସମ୍ମିଳନୀରେ ଯୋଗଦେବାର ସୁବିଧା ହୋଇ ନ ଥିଲା । ୨୦୦୬ ମସିହାରେ ଆମେ ସମ୍ମିଳନୀ ବେଳେ ଭାରତ ଯିବା ପାଇଁ ଥିର କରିଥିଲୁ । ୨୦୦୬ ମସିହାରେ ବଡମ୍ବାରେ ଅନୁଷିତ ସମ୍ମିଳନୀରେ ଯୋଗ ଦେଇ ଏତେ ଆନନ୍ଦ ମିଳିଥିଲା ଯେ ଆମେ ଭାବିଲୁ ଭବିଷ୍ୟତରେ ସମ୍ମିଳନୀ ବେଳେ ହିଁ ଭାରତ ଯିବୁ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ପୁଣି ୨୦୦୮ ମସିହା ନିମାପଡା ସମ୍ମିଳନୀରେ ଯୋଗଦେବାର ସୁବିଧା କରିଦେଲେ ।

ଅଧିବାସ ଦିନ ଅପରାହ୍ନ ୪ଟା ବେଳେ ଆମେ ସନ୍ନିଳନୀ ୟଳରେ ପହଞ୍ଚିଲୁ । ଠାକୁର ସେତେବେଳେ ନିମାପଡା ଆସନ ମନ୍ଦିରରୁ ସନ୍ନିଳନୀ ୟଳକୁ ଶୁଭାଗମନ କରୁଥାନ୍ତି । ଠାକୁରଙ୍କୁ ଗୋଟିଏ ସୁନ୍ଦର ରଥରେ ବସାଇ ଭନ୍ତମାନେ ରଥ ଟାଣି ଆଣୁଥିଲେ । ଶଙ୍ଖ , ଖୋଳ, କରତାଳ, 'ଜୟଗୁରୁ' ଧ୍ୱନିରେ ୟାନଟି ଉଛୁଳି ଉଠୁଥିଲା । ସନ୍ନିଳନୀ ଗେଟ୍ ପାଖରେ ଠାକୁର ରଥରୁ ଆସି ତାମ୍ଯାନ୍ରେ ବସି ବିଭିନ୍ନ ବିଭାଗ ଭ୍ମଣ କଲେ । ବିଭିନ୍ନ ବିଭାଗ ସେବା ଦାୟିତ୍ୱରେ ଥିବା ଭକ୍ତମାନେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଅଭ୍ୟର୍ଥନା କଲେ । ତାପରେ ଠାକୁର ଆସି ସନ୍ନିଳନୀ ମଣ୍ଟପରେ ବିରାଜମାନ କଲେ । ସନ୍ଧ୍ୟାରତି ଓ ଷ୍ଟୋତ୍ର ବନ୍ଦନା ହେଲା । ଏହାପରେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ବିଶାମ ଗୃହକୁ ନିଆଯାଇ ରାତ୍ରିଭୋଗ ନିବେଦନ କରାଗଲା । ଭକ୍ତମାନେ ପ୍ରସାଦ ଗହଣ କରିବାକୁ ଗଲେ । ଦୁଇ ବର୍ଷ ପରେ ପୁଣି ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କ ସହିତ ଦେଖା ହୋଇ ବହୁତ ଖୁସି ଲାଗିଲା । ଆମେ ରାତ୍ରିପ୍ରସାଦ ପାଇ ସାରି ବିଶ୍ରାମ କରିବାକୁ ଗଲୁ । ଆମେମାନେ ଚିଉ ଭାଇଙ୍କ PHD office ରେ ରହିଥିଲୁ । ସେଠାରେ ଗାଧୋଇବା, ରହିବା, ଶୋଇବା ଆଦିର ବହୁତ ଭଲ ବନ୍ଦୋବୟ ହୋଇଥିଲା । ସେଠାରେ ଚିଉ ଭାଇ ଓ ମା', ସରି ମା', ବିପିନ ଭାଇ ଓ ତାଙ୍କ ଘର ମା', ବାବା (ପଫୁଲ ଭାଇ), ବୋଉ (ଗେହା ମା') ଏବଂ ଆମେ ରହିଥିଲୁ ।

ସନ୍ନିଳନୀ ପ୍ରଥମ ଦିନ ରାତି ୩:୩୦ରୁ ଉଠି ନିତ୍ୟକର୍ମ ସାରି ପ୍ରାୟ ୪:୩୦ରେ ସନ୍ନିଳନୀ ମଞ୍ଚପରେ ପହଞ୍ଚିଲୁ । 'ସୁନ୍ଦର ପ୍ରଭାତ କୋଳେ', ଖୋଡ଼ଶ ଉପଚାର ପୂଜା, ମଙ୍ଗଳ ଆରତି ଦେଖିଲୁ । ଭୋର ସମୟରେ ହଜାର ହଜାର ଭକ୍ତ ଏକ ସ୍ୱରରେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଥିଲା ବେଳେ ଏକ ଦିବ୍ୟ ବାତାବରଣ ଅନୁଭୂତ ହୋଇଥିଲା । ମଣ୍ଡପରେ ଏତେ ସୁନ୍ଦର ଫୁଲ ସାଜସଜା ଓ ତା ସଙ୍ଗେ ଠାକୁରଙ୍କର ଅତି ସୁନ୍ଦର life-size ବିଗ୍ରହ ଦେଖି ମନେ ହେଉଥିଲା ଠାକୁର ୟୂଳରେ ବିରାଜମାନ କରିଛନ୍ତି । ଆରତି ପରେ ସ୍ଥୋତ ବନ୍ଦନା ଓ ପ୍ରାର୍ଥନା ସଭା ହେଲା । ଏହାପରେ ଭକ୍ତମାନେ ଯାଇ ଠାକୁରଙ୍କ ପାଦାସନରେ ପ୍ରଣାମ କଲେ । ଭକ୍ତଙ୍କ ଭିତରେ ଯାଇ ପାଦାସନରେ ଟିକେ ମୁଣ୍ଡ ଲଗାଇ ଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କରିଦେଲେ ମନ ଖୁସି ହୋଇଯାଏ । ଏହାପରେ ନାମ ଘରେ ପ୍ରଣାମ କରି ବାଲ୍ୟପ୍ରସାଦ ପାଇବାକୁ ଗଲୁ । ଏ ବର୍ଷ ସନ୍ଦିଳନୀରେ ପ୍ରସାଦ ବ୍ୟବୟା ବହୁତ ଭଲ ହୋଇଥିଲା । ବାଲ୍ୟପ୍ରସାଦ ବହୁତ ଭଲ ହୋଇଥିଲା । ମଧ୍ୟାହ୍ନ ଓ ରାତ୍ରି ପ୍ରସାଦରେ ଅନ୍ନ, ତାଲି ଓ ତରକାରୀ ସହ କ୍ଷୀରି ଓ ଖଟା ମଧ୍ୟ ରହୁଥିଲା ।

ପୂର୍ବାହ୍ନ ଅଧିବେଶନରେ ଆଦର୍ଶ ଗୃହଞ୍ଚ ଜୀବନ ସଂପର୍କରେ ଆଲୋଚନା ହୋଇଥିଲା । ମଧ୍ୟାହ୍ନ ପ୍ରସାଦ ଗ୍ରହଣ କରି ଆମେ ରହିବା ଛାନକୁ ବିଶ୍ୱାମ କରିବାକୁ ଗଲୁ । ସେଦିନ ସକାଳୁ ଟିକେ କୋହଲିଆ ପାଗ କରିଥିଲା । ଅପରାହ୍ନରେ ହଠାତ୍ କଳା ମେଘ ଘୋଟି ଆସିଲା । ସମୟେ ବର୍ଷା ହେବ ଭାବି ବ୍ୟୟ ହୋଇ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଇ 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ ନେବାକୁ ଲାଗିଲେ । ସମ୍ନିଳନୀ ଆଖପାଖ ଅଞ୍ଚଳରେ ଝଡ ବର୍ଷା ହୋଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଠାକୁରଙ୍କ କୃପାରୁ ସନ୍ନିଳନୀ ଛଳରେ ଆଉ ବର୍ଷା ହେଲା ନାହିଁ । ଅପରାହ୍ନ ଅଧିବେଶନରେ ମଧ୍ୟ ଆଦର୍ଶ ଗୃହଞ୍ଚ ଜୀବନ ଗଠନ ଉପରେ ଆଲୋଚନା ହେଲା । ଏହାପରେ ସନ୍ଧ୍ୟାରତି ଓ ସ୍ଥୋତ୍ର ବନ୍ଦନା ହେଲା । ରାତିରେ ମଧ୍ୟ ଆଦର୍ଶ ଗୃହଞ୍ଚ ଜୀବନ ଗଠନ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା ହେଲା । ଆମ ଘର ଭାଇ ଆଲୋଚନାରେ ଅଂଶ ଗ୍ରହଣ କରି କିଛି କହିଥିଲେ । ରାତି ପ୍ରସାଦ ଗ୍ରହଣ କରି ଆମେ ବିଶ୍ୱାମ ଗ୍ରହଣ କରିବାକୁ ଆସିଲୁ । ମା'ମାନଙ୍କ ରହିବା ଘରେ ମୁଁ, ମୋ ବୋଉ ଓ ଆଉ ଚାରି ଜଣ ମା' ରହୁଥିଲୁ । ମା'ମାନେ ସମୟେ ଏତେ ସ୍ନେହ୍, ଆଦର କରୁଥିଲେ ଯେ ବହୁତ ଭଲ ଲାଗୁଥିଲା । ସବୁଦିନ ରାତିରେ ହସ, ମଜା, ଠାକୁରଙ୍କ କଥା ସବୁ ଗପି ଡେରିରେ ଶୋଉଥିଲୁ ।

ସନ୍ନିଳନୀର ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିନ ଭୋର ୪ଟାରୁ ଉଠି ନିତ୍ୟକର୍ମ ସାରି ମଣ୍ଡପରେ ପହଞ୍ଚିଲୁ । ପ୍ରାତଃ ମଙ୍ଗଳ ଆରତି, ସ୍ଥୋତ୍ର ବନ୍ଦନା ଓ ପ୍ରାର୍ଥନା ସଭାରେ ଯୋଗଦେଲୁ । ଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କରି ବାଲ୍ୟପ୍ରସାଦ ଗହଣ କରିବାକୁ ଗଲୁ । ପୂର୍ବାହ୍ନ ଅଧିବେଶନରେ ସଂଘଶଞ୍ଚିର ପତିଷା ଉପରେ ଆଲୋଚନା ହେଲା । ଆମେ ମଧ୍ୟାହ୍ନ ପସାଦ ଗହଣ କରି ବିଶାମ ନେବାକୁ ଗଲୁ । ଅପରାହ୍ନ ଅଧିବେଶନରେ ଭାବ

ବିନିମୟ ହୋଇଥିଲା । ତାପରେ ସନ୍ଧ୍ୟାରତି ଓ ୟୋତ୍ର ବନ୍ଦନା ହେଲା । ସେଦିନ ସନ୍ଧ୍ୟା ୮ଟାରେ ଆନନ୍ଦ ସଭା ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ତେଣୁ ରାତିପ୍ରସାଦ ଶୀଘ ପରିବେଷଣ କରା ଯାଇଥିଲା । ଆନନ୍ଦ ସଭା ପାଇଁ ସଭା ମଣ୍ଡପରେ ବହୁତ ଭିଡ ହୋଇଥିଲା । ଆନନ୍ଦ ସଭା ପାୟ ରାତି ୧୨ଟା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଚାଲିଥିଲା ।

ସମ୍ମିଳନୀ ତୃତୀୟ ଦିନ ଆମେ ସକାଳ ୫-୩୦ରେ ସଭାମଣ୍ଡପରେ ଉପଛିତ ହେଲୁ । ପ୍ରଭାତୀ ଆରତି, ଷ୍ଟୋତ୍ର ବନ୍ଦନା ଓ ପ୍ରାର୍ଥନା ସଭାରେ ଯୋଗଦେଲୁ । ବାଲ୍ୟପ୍ରସାଦ ଗୁହଣ କରି ମା'ମାନେ ମହିଳା ସଭା ପାଇଁ ସଭାମଣ୍ଡପକୁ ଆସିଲେ । ମହିଳା ସଭାରେ ମା'ମାନଙ୍କର ଜାଣିବାର ବହୁ ଉପାଦେୟ ବିଷୟ ଆଲୋଚନା ହେଲା । ନିମାପଡା ସଂଘର ଜଣେ ମା' ତାଙ୍କର ଛୂଳ ଅନୁଭୂତିରେ ଠାକୁର କିପରି ତାଙ୍କୁ ମୃତ୍ୟୁମୁଖରୁ ରକ୍ଷା କରିଥିଲେ ସେ ବିଷୟରେ କହିଲେ । ମହିଳା ସଭା ପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କରି ଆମେ ମଧ୍ୟାହ୍ନ ପ୍ରସାଦ ଗହଣ କରିବାକୁ ଗଲୁ । ଅପରାହୁରେ ସାଧାରଣ ସଭା ଆରମ୍ଭ ହେଲା । ଗଜପତି ମହାରାଜା ଶ୍ରୀ ଦିବ୍ୟସିଂହ ଦେବ ସଭାପତି ଆସନ ଅଳଙ୍କୃତ କରି ସାଧାରଣ ସଭା ପରିଚାଳନା କରିଥିଲେ । ସାଧାରଣ ସଭା ସନ୍ଧ୍ୟା ୭-୩୦ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଚାଲିଥିଲା । ଏହାପରେ ସନ୍ଧ୍ୟାରତି ଓ ସ୍ଥୋତ୍ର ବନ୍ଦନା ଆଦି ହେଲା । ଭକ୍ତମାନେ ରାତିପ୍ରସାଦ ଗହଣ କରିସାରିବା ପରେ ରାତି ୧୦ଟାରେ ବିଦାୟ ସଭା ଆରମ୍ଭ ହେଲା । ବିଦାୟ ସଭା ପାୟ ରାତି ୨ଟାରେ ଶେଷ ହୋଇଥିଲା ।

ଏହିପରି ସମ୍ମିଳନୀ ତିନି ଦିନ କିପରି କଟିଗଲା ଜଣା ପଡିଲା ନାହିଁ । ଆମେ ସକାଳୁ ଜିନିଷ ସଜାଡି ଫେରିବାକୁ ବାହାରିଲୁ । ମା' ଭାଇମାନଙ୍କଠାରୁ ବିଦାୟ ନେଇ ନିମାପଡା ଆସନ ମନ୍ଦିର ଦର୍ଶନ କରିବାକୁ ଯାଇଥିଲୁ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପାରୁ ଏ ବର୍ଷ ସମ୍ମିଳନୀ ଦେଖା ସହିତ ବାଙ୍ଗାଲୋର୍ ସଂଘ ପୂଜା, ସ୍ଥୃତି ମନ୍ଦିରରେ ପୁରୀ ଶାଖା ସଂଘର ସଂଘପୂଜାରେ ମଧ୍ୟ ଯୋଗ ଦେଇପାରିଥିଲୁ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ସମ୍ମିଳନୀ ଅଳରୁ ନୀଳାଚଳ କୁଟୀର ପ୍ରତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ କରିବା ସମୟରେ ଭୁବନେଶ୍ୱର ଭବ୍ତମାନଙ୍କ ଗୃହର ଅଭ୍ୟର୍ଥନା ପୂଜା, ଏକାମ୍ର ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଓ ସତ୍ଶିକ୍ଷା ମନ୍ଦିର ଅଭ୍ୟର୍ଥନା ପୂଜାରେ ଯୋଗ ଦେଇଥିଲୁ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବିଭିନ୍ନ ପୂଜାରେ ଯୋଗ ଦେଇ ଏଥର ଭାରତରେ ଛୁଟି ସମୟ କିପରି ସରିଗଲା ଜଣାପଡିଲା ନାହିଁ ।

ଛୋଟ ବେଳୁ ପ୍ରତିବର୍ଷ ସନ୍ନିଳନୀ ଯାଇ ଅଭ୍ୟାସରେ ପରିଣତ ହୋଇଯାଇଥିବାରୁ, ସନ୍ନିଳନୀ ସମୟ ହେଲେ ଠାକୁରଙ୍କର ଶୁଭାଗମନ, ସନ୍ନିଳନୀ ପୂଜା, ପତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ ସବୁ ଆଖି ଆଗରେ ନାଚି ଉଠେ । ମନେ ହୁଏ ଯାଇ ସନ୍ନିଳନୀ ଦେଖି ଆସନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଏତେ ଦୂରରେ ରହୁଥିବାରୁ ପ୍ରତିବର୍ଷ ଯିବା ସମୃବ ହେଉନାହିଁ । ତଥାପି ଠାକୁର ଆମକୁ ଆମେରିକାରୁ ଯାଇ ଦୁଇ ଥର ପାଦେଶିକ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ଦେଖିବାର ସୁଯୋଗ ଦେଇଛନ୍ତି । ଏହି କର୍ମ କୋଳାହଳ ଜୀବନରେ ସନ୍ନିଳନୀ ସମୟରେ ଯେଉଁ ନିର୍ମଳ ଆନନ୍ଦ ମିଳିଥାଏ, ତାହା ସବୁଦିନ ପାଇଁ ମନେ ରହିଯାଏ । ଆଉ ମନ ଝୁରି ହୁଏ ଯେ ପୁଣି ସନ୍ନିଳନୀ ଯାଇ ଏମିତି କେତେ ଆନନ୍ଦ କରି ଆସନ୍ତି । ତେଣୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଶୀଚରଣରେ ଏତିକି ପାର୍ଥନା ଯେ ସେ ଭବିଷ୍ୟତରେ ଆମକୁ ଏହିପରି ସନ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗଦେବାର ସୁଯୋଗ, ସୁବିଧା ପଦାନ କରୁଥାନ୍ତୁ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ରୀମତୀ ପଦ୍ମଗନ୍ଧା ସାହୁ ଆମେରିକା ସାରସୃତ ସଂଘ

Sons! Once I have accepted someone as my disciple, can I abandon him? You are not my disciple only for this life. Our relationship was established since your first birth. Birth after birth you have neglected your own salvation and accompanied me to serve and help me. You will learn everything when time comes.

--Sri Sri Thakur

### ବିଜୟ ବୀଣା

ବିଶ୍ୱ ରାଜପଥେ ବିଜୟ ବୀଣାର ଝକ୍କାର ଉଠେ ଆଜି ସେହି ମଧୁ ବୀଣା ବିଶ୍ୱ-ମାନସେ କୁହୁକ ଜଗାଏ ବାଜି ।୧।

ପୁଲକ ଭରିଛି ମୁଲକ ଜାଗିଛି ବିଜୟ ସଙ୍ଗୀତ ସୁରେ ଅମୃତ ଇଙ୍ଗିତେ ଆତ୍ୱହରା ଧରା ପ୍ରେମର ଫଲ୍ଗୁ ଭରେ ।୨।

ପାଇବାର ଆଶା ଶତ ପ୍ରତିଶତ ମରଣର ନାହିଁ ଭୟ ସେବା ସମ୍ଭାବନା ହ୍ଦୟ ଅଙ୍ଗନେ ଶଙ୍କା ହୋଇଛି କ୍ଷୟ ।୩।

ଲକ୍ଷ ସନ୍ନୁଖେ ବକ୍ଷ ପାତିଛି ହତ ହୁଏ ଶତ ଅରି ଦୁର୍ବଳ ମାନସ ପାଇଛି ପୀୟୁଷ୍ଠ ବିଜୟ ପତାକା ଧରି ।୪।

ଦୁଃଖର ଯାତନା ହୃଦୟ ଯନ୍ଦ୍ରଣା ସରମରେ ଦୂରେ ସରେ ବ୍ୟଥା ବେଦନାର ବିଦୀର୍ଷ ବଳୟେ କୁହୁକ କାକଳି ଭରେ ।୫।

ଶାନ୍ତି ମୈତ୍ରୀର ବୈଜୟତୀ ଶିଖା ଦିଗତ ପ୍ରସାରି ଶୁଭ୍ର ସତେ କି ଦିଶୁଛି ଦୀଊିମୟ ପ୍ରଭା ଆଶା ଅଳାଳିକା ଅଭ୍ର ।୬।

ଏଇ ତ ଦିଶୁଛି ତୁଙ୍ଗ ଶିଖରୀ ସବୁଜ ବିଶ୍ୱାସେ ଭରା ଗିରିଝରଣାରୁ ଧୀରେ ଝରି ଆସି ପରଶୁଛି ସ-ସାଗରା ।୭।

ପ୍ରାଚୀ ଗଗନରେ ପ୍ରେମ ତରଙ୍ଗିଣୀ ବିତରୁଛି ପ୍ରୀତି ମୁଆଁ ଜାତି, ଧର୍ମ, ବର୍ଷ ସୀମା ଲଙ୍ଘିଯାଏ ମମତାର ମଧୁ ଛୁଆଁ ।୮।

ସେବା ମମତାର ପୂର୍ଣ୍ଣ କୁୟ ଧରି ଦୁଆରେ ଦୁଆରେ ଉଦ୍ଭା ସ୍ନେହ ପୀୟୂଷର ଦୀତ୍ତିମନ୍ତ ପ୍ରାଣ ପରଶୁଛି ପ୍ରୀତି ପ୍ରଭା ।୯।

ଭଲପାଇବାର ଅମର ସଙ୍ଗୀତ ପାଗଳ କରୁଛି ଧରା ଭାରତମାତାର ଅମୃତ ସନ୍ତାନ ପରଶେ ଅମୃତ ଧାରା ।୧୦।

ବିଶ୍ୱ ଚାହିଁଛି ଜିଜ୍ଞାସା ମାନସେ କାହାର ଏ ମଧୁ ସୁର ଯବ୍ଧ ଚାଳିତେ ମବ୍ଧ ଚକିତେ ଅନ୍ତରେ କରୁଛି ଘର ।୧୧।

ଯେଉଁ ସୁର ବାଜି ଏକାତ୍କା ହେଉଛି ବିଶ୍ୱାତ୍କା ମିଳନ ଛଂଦେ କୋଟିଏ ହାତର ଗୋଟିଏ ମୁଦ୍ରାରେ ସେହି ସୁରେ ପଦ ବଂଦେ ।୧୨।

ଅମୃତ ଅୟନେ ଲେଖି ହୋଇଯାଏ ଜୟ ତୁ ଜୟ ତୁ ଜୟ ଜୟ ହେ ପ୍ରାଣେଶ ବିଶ୍ୱ ଜୀବ ଈଶ ଶ୍ରୀନିଗମାନନ୍ଦ ଜୟ । ୧୩।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଶ୍ରୀ ସଂଗାମ କେଶରୀ ମଲିକ ସତ୍ଶିଷା ମନ୍ଦିର, ଭୁବନେଶ୍ୱର

## ଅଭିମତ ଓ ଅନୁଭୃତି

### ଅଭିମତ (୧)

ଶୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଆଦେଶ ଉପଦେଶ ପାଳନ କରିବା ଆମର ସ୍ୱଧର୍ମ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଅଜସ୍ର ଅମୂଲ୍ୟ ଉପଦେଶ ମଧ୍ୟରୁ ଆମେ ଯଦି ଗୋଟିଁ ବିମ୍ବା ଦୁଇଟି ଉପଦେଶ ପାଳନ କରିପାରିବା ତାହେଲେ ମଧ୍ୟ ଆମେ କେବଳ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଉନ୍ନତି ନୁହେଁ ସାମାଜିକ ଜୀବନରେ ମଧ୍ୟ ଅନେକ ଉନ୍ନତି କରିପାରିବା । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଏହିପରି ଏକ ଅମୂଲ୍ୟ ଉପଦେଶ ହେଲା, "ହୁଏତ ତୁମେମାନେ ଅହଂତ୍ୱର ପ୍ରସାର କର ନଚେତ୍ ଅହଂତ୍ୱର ପୂର୍ଣ୍ଣ ସଂକୋଚନ କର" । ଅହଂତ୍ୱ ପ୍ରସାରର ଅର୍ଥ ହେଲା ସାରା ବିଶ୍ୱକୁ ନିଜର ବୋଲି ଭାବିବା । ତେଣୁ ଆଉ କେହି ପର ରହିବେନି । ସେହିଭଳି ଭାବରେ ଅହଂତ୍ୱର ସଂକୋଚନ କରିବା ଅର୍ଥ ହେଲା ସଂସାରରେ ଆମର ବୋଲି କିଛି ନାହିଁ । ଏହା ଦ୍ୱାରା ସମୟ ଆସକ୍ତି ଦୂର ହୋଇଯିବ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଏହି ଉପଦେଶ ପ୍ରକୃତରେ ମା' ମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ବିଶେଷ ଉପଯୋଗୀ ବୋଲି ମନେହୁଏ । ଜଣେ ମା' ପକ୍ଷରେ ତା'ର ନିଜ ପିଲାଠାରୁ ଆଉ କେହି ଅଧିକ ନିଜର ହୋଇପାରେନା । କିନ୍ତୁ ସେ ଯଦି ଅହଂତ୍ୱର ପ୍ରସାର କରି, କେବଳ ନିଜର ପିଲା କାହିଁକି, ସାରା ଜଗତବାସୀଙ୍କୁ ନିଜର ଭାବି ସେମାନଙ୍କୁ ସମାନ ଭାବରେ ଭଲ ପାଇପାରେ ତେବେ ସେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ମାତୃତ୍ୱରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠ ହୋଇପାରିବ । ତା' ଜୀବନ ଧନ୍ୟ ହୋଇଯିବ । ଅନ୍ୟ ପକ୍ଷରେ, ଅହଂତ୍ୱର ସଂକୋଚନ କରିବାକୁ ଯାଇ ସେ ଭାବିବା ଉଚିତ୍ ମୋର କେହି ନୁହନ୍ତି, ଏପରିକି ନିଜ ପିଲା ମଧ୍ୟ ମୋର ନୁହନ୍ତି । ବରଂ ସମୟେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଏ ଜନ୍ମରେ ଆମମାନଙ୍କୁ ସେମାନଙ୍କର ରପଯୁକ୍ତ ଯନ୍ତ ନେବା ନିମନ୍ତେ ଓ ଠିକ ଭାବରେ ସେମାନଙ୍କର ଲାଳନପାଳନ କରିବା ନିମନ୍ତ ଯଥାସାଧ୍ୟ ଚେଷ୍ଟା କରିବା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ।

ଯଦିଓ ସମୟ ସମୟରେ ଆମେ ଭାବୁ ଯେ ସବୁ ପିଲା ଆମ ନିଜ ପିଲା ଭଳି, ଏହି ଭାବ ସବୁବେଳେ ରହିବା କଷ୍ଟକର । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ ରାମାୟଣରେ କୈକେୟୀଙ୍କ କଥା ବିଚାର କରାଯାଉ । କୈକେୟୀ ରାମଚନ୍ଦ୍ରଙ୍କୁ ଖୁବ୍ ଭଲ ପାଉଥିଲେ, ନିଜ ପୁଅ ଭଳି ଦେଖୁଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ମଛରାର କଥାରେ ପଡି ନିଜ ପୁଅ ଭରତକୁ ରାଜା କରିବାକୁ ଯାଇ ସେ ରାମଚନ୍ଦ୍ରଙ୍କୁ ୧୪ ବର୍ଷ ପାଇଁ ବନବାସ ପଠାଇଥିଲେ । ଏଥିରୁ ଜଣାଯାଏ ଯେ ପରୀଷା ନ ଆସିବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଜଣେ କେତେଦୂର ଗୋଟିଏ ଭାବରେ ପ୍ରତିଷିତ ହୋଇଛି ତାହା ବୁଝିବା ସହଜ ନୁହେଁ । ତେଣୁ ମୋର ମନେହୁଏ, ସମୟଙ୍କୁ ନିଜର କରିବାର କଷ୍ଟକର ଚେଷ୍ଟା ଅପେଷା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ନିଜର କରିପାରିଲେ ବାକି ସବୁ ଆପେ ଆପେ ହୋଇଯିବ । ଶେଷରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପାଦପଦ୍କରେ ମୋର ମିନତି, ମୁଁ ଯେମିତି ତାଙ୍କୁ ସର୍ବଦା ମୋର ବୋଲି ଭାବି ଭଲ ପାଇପାରେ, ସେ ସେହିଭଳି ଆଶୀର୍ବାଦ କରିଛୁ ।

ଶୀଶୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶୀମତୀ ରଶ୍ମିରେଖା ପଞ୍ଜା ଆମେରିକା ସାରସୃତ ସଂଘ

### ଅନୁଭୂତି (୧) - ମୋ ଜୀବନରେ ଶୀଶୀଠାକୁର

ମୁଁ ପିଲାଦିନରୁ ଶ୍ରୀଖୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଜାଣି ନ ଥିଲି । କାରଣ ଆମ ପରିବାରର କେହି ଶ୍ରୀଖୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରା ସହିତ ପରିଚିତ ନ ଥିଲେ । ଜିନ୍ତୁ ମୋ ଜେଜେବାପା ପରମ ବୈଷ୍ଟବ ଥିଲେ । ଆମ ଘରେ ଜଗନ୍ନାଥ ଠାକୁରଙ୍କ ମନ୍ଦିର ଅଛି । ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କ ମୂର୍ତ୍ତି ସେଠାରେ ପୂଜା ହୁଏ । ନିତ୍ୟ ସେବାପୂଜା ଜଣେ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଆସି କରନ୍ତି । ଜେଜେବାପା ମୋର ଶାକାହାରୀ ଥିଲେ । ଅତି ନିଷାର ସହିତ ସେ ଦୁଇଓଳି ମନ୍ଦିରରେ ବସି ପୂଜା କରନ୍ତି । ଆରତି ସଂକୀର୍ତ୍ତନ କରନ୍ତି, ଭାଗବତ ଶୁଣନ୍ତି । ୧୯୫୪ ମସିହାରେ ମୋର ବତଭାଇ ସୁଧାଂଶୁ ଶେଖର ଦାସଙ୍କର ବାହାଘର ହେଲା । ଭାଉଜ ଆମ ଘରକୁ ଆସିବା ପରେ ତାଙ୍କଠାରୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବିଷୟରେ ଧାରଣା ହେଲା । ସେ ନିୟମିତ ତାଙ୍କ ଶୋଇବା ଘରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସେବାପୂଜା କରୁଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ଆମ ପରିବାରର କେହି ତାହା ଉପରେ ଗୁରୁତ୍ୱ ଦେଉ ନ ଥିଲେ । ମୋ ଉପରେ ମଧ୍ୟ ସେପରି କିଛି ବିଶେଷ ପ୍ରଭାବ ପତି ନ ଥିଲା । କଟକରେ ଭାଇ କଳିଙ୍ଗ ଇଷ୍ଟଞ୍ଜିକ୍ରରେ ଚାକିରୀ କରୁଥିଲେ । ତାଙ୍କ ପାଖରେ ମୋ ସାନ ଭାଇ ଭଉଣୀ ସବୁ ରହି ପାଠ ପଢୁଥିଲେ । ଭାଉଜଙ୍କୁ ସାହାଯ୍ୟ କରିବା ପାଇଁ ମୁଁ ତାଙ୍କ ପାଖରେ ରହୁଥିଲି । ରବିବାର ସଂଘପୂଜାକୁ ଭାଉଜ ପ୍ରାୟ ଯାଉଥିଲେ । ମଝିରେ ମଝିରେ ଉତ୍ସବ ସମୟରେ ଆମେ ସବୁ ଯୋବ୍ର ଆସନ ମନ୍ଦିରକୁ ଯାଉ । କଟକର ଯୋବ୍ରାଠାରେ ସନ୍ନିଳନୀ ହୋଇଥିଲା । ସେଠାକୁ ମୁଁ ଯାଇଥିଲି । ସେ ଅନ୍ୟ ପ୍ରକାରର ଆନନ୍ଦ । ସମୟଙ୍କ ସଙ୍ଗେ ମିଶି ପୂଜା ଦେଖି ପ୍ରସାଦ ପାଇଁ ଘରକୁ ଫେରୁ । କିନ୍ତୁ ଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରତି ସେପରି ଆକର୍ଷଣ ନ ଥିଲା । ୧୯୫୯ ମସିହା ଜୁନ ମାସରେ ମୋ ବାହାଘର ହେଲା । ସେତେବେଳେ ମୋ ସ୍ୱାମୀ ଓ ତାଙ୍କ ବଡଭାଇ ବରଗତରେ ରହି କଣ୍ଠକ୍ଷରୀ କରୁଥିଲେ । ମୋ ବାହାଘର ସମୟରେ ମୋ ଭାଉଜ ମୋତେ

'ଶୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତା' ଉପହାର ସ୍ୱରୂପ ଦେଇଥିଲେ । ମୁଁ ଆଗରୁ କୃଷ୍ଠଭକ୍ତ ଥିଲି ଓ କୃଷ୍ଟମୂର୍ତ୍ତି ଆଣି ପୂଜା କରୁଥିଲି । ମୋ ବାହାଘରକୁ ମୋ ଭାଉଜଙ୍କ ବାପା (ଚୈତନ୍ୟ ମଉସା, ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ପତ ସଂଘର ପୂର୍ବତନ ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ) ଆମ ଘରକୁ ଆସିଥିଲେ । ସେହି ବାହାଘରରେ ମୋ ଦେଢଶୁରଙ୍କ ସହିତ ମଉସାଙ୍କର ସାକ୍ଷାତ ଓ ଆଳାପ ଆଲୋଚନା ହୋଇଥିଲା । ମୋ ଦେଢଶୁର ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ପତି ଆକ୍ଷ ହେଲେ । ୧୯୬୦ ମସିହା ସନ୍ନିଳନୀକୁ ସେ ଯାଇଥିଲେ ଓ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ବିଗହ, ଜୀବନୀ, ବାଣୀ ଏହିପରି କିଛି ବହି ନେଇ ଆସିଥିଲେ । ତା'ପରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ବିଗହ ରଖି ପୂଜା କରିବା ବିଷୟ ନେଇ ମୋତେ ଡାକି କହିଲେ, "ତୁ ଯଦି ଠାକୁରଙ୍କ ସେବାପ୍ତା ନିଷାର ସହିତ କରିପାରିବୁ ବୋଲି ମୋତେ ଜବାବ ଦେବୁ ତେବେ ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଏ ଘରକୁ ଆଣିବି । କାରଣ ବୁଲୁବୋଉ (ମୋ ବଡ ଯା') ଉପରେ ମୋର ଭରସା ନାହିଁ ।" ସେତେବେଳେ ମୋ ଭିତରେ କି ପେରଣା ଆସିଲା ମୁଁ କହିପାରିବି ନାହିଁ, ସଂଗେ ସଂଗେ କହିଲି, "ଆପଣ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଆଣନ୍ଧୁ, ମୁଁ ସେବାପୂଜା କରିବି ।" ତା'ପରଠାରୁ ଘରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ବିଗହ ରଖି ନିୟମିତ ସେବାପୂଜା କରାହେଲା । ସେହିଦିନଠାରୁ ମୁଁ ଆଉ ଆମିଷ ଖାଇଲି ନାହିଁ । ଦେଢଶୁର ମଧ୍ୟ ନୀତିନିୟମରେ ସେବା କଲେ । ସେ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଆମିଷଭୋଜୀ ଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ତା'ପରଠାରୁ ସାର୍ଦ୍ଧିକ ଆହାର କଲେ । ବରଗଡରେ ଆମ ବସାଘରେ ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇଙ୍କ ଅନୁମୋଦନ କମେ ପତି ରବିବାର ପାଠଚକ ହୁଏ । ଅତ୍ୱୈତ ଜେନା ଭାଇ, ପଫୁଲ ମିଶ ଭାଇ ପଭ୍ତି ବରଗଡ ଆସି ସମୟ ସମୟରେ ପାଠଚକରେ ଯୋଗ ଦିଅନ୍ତି । ଆମ ବରଗଡ ରହଣି ଭିତରେ ୨/୩ ଥର ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇ ଆସି ଆମ ଘରେ ରହିଛନ୍ତି । ବରଗଡରେ ଜାଗା କିଣାହୋଇ ସେହି ସମୟରେ ଆସନ ମନ୍ଦିର ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । ୧୯୬୭ ମସିହାରେ ଆମେ ବରଗଡ ଛାଡିଲୁ । ମୋ ଦେଢଶୁର ବାଲିମେଳାରେ କ୍ୟାକ୍ଟରୀ କର୍ଥିଲେ । ମୋ ସ୍ୱାମୀ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ ପାଖରେ ଥିଲେ । ମୁଁ ସେଠାରେ ଗୋଟିଏ ବର୍ଷ ରହିଛି । ସେତେବେଳେ ମୋ ଝିଅ ଶିବାନୀ ବର୍ଷକର ହୋଇଥିଲା । ସେଠାରେ ମଧ୍ୟ ଭାଇ ପାଠଚକ ଆରମ୍ଭ କରିଥିଲେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ତାହା ଏକ ସଂଘ । ମୋ ଦେଢଶୁରଙ୍କ ନାମ ରାଧାଶ୍ୟାମ ମହାନ୍ତି । ସେ ଜଣେ ନିଷାପର ସଂଘସେବୀ ଭ୍<sup>ଳ</sup> ଥିଲେ । ଆଜୀବନ ସେ ଠାକୁରଙ୍କ ସେବାପୂଜା ନିଷାର ସହିତ କରିଛନ୍ତି । ପତି ସମ୍ନିଳନୀକୁ ଆମେ ପାୟ ଯାଉ । ତା'ପରେ ଭାଗ୍ୟର ତାଡନାରେ ମୁଁ ଯାଇ ବଲାଙ୍ଗର ମେଣ୍ଡାରେ ରହିଲି । ମେଣ୍ଡାରେ ଥାଇ ବଲାଙ୍ଗର ଶାଖାସଂଘର ସଂଘପ୍ତାକୁ ଆସେ । ମେଣ୍ଡାରେ ରହି ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଆସନ ପତିଷା କଲି । ଜୀବନର ଉତ୍ଥାନ ପତନ ଭିତରେ ତାଙ୍କୁ ଭରସା କରି ଏ ଜୀବନ ଗଢିଚାଲିଛି । ମୁଁ ତାଙ୍କୁ ଖୋଜି ନ ଥିଲି । ଅହେତୁକ କରୁଣାମୟ ସେ, କରୁଣା କରି ଏ ଦୀନାକୁ ତାଙ୍କ ଶୀଚରଣରେ ୟାନ ଦେଇଛନ୍ତି । କରୁଣା କଣିକା ଦେଇ ଜୀବନର ଉଷର ମରୁକୁ ସରସ କରିଛନ୍ତି । ଜୀବନର ପତି ପଦକ୍ଷେପରେ, ପତିକ୍ଷଣରେ ତାଙ୍କ କରୁଣାର ପରଶ ପାଇଛି । ଜୀବନରେ ତାଙ୍କୁ ଯଦି ପାଇ ନ ଥାନ୍ତି, ତେବେ ଭାବି ପାରେନି ଏ ଜୀବନର ଗତି କଅଣ ହୋଇଥାନ୍ତା ।

> ଜୀବନ ପାତ ମୋ ଭରିଛ କେତେ ମତେ ନ ଦେଲ କିଛି ବୋଲି କହିବି କି ହେ ଆଉ ?

ଯେଉଁ ମହୀୟସୀ ନାରୀଟି ଆମ ପରିବାରକୁ ବୋହୁ ହୋଇ ଆସିଥିଲେ, ଯାହାଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ମୁଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପାଇଲି, ସେ ଆଜି ଆମ ଭିତରେ ନାହାନ୍ତି । ଅଳ୍ପ କିଛିଦିନ ପାଇଁ ସେହି ସାଧ୍ୱୀ ପତିବତାଙ୍କ ସେବାର ସୁଯୋଗ ପାଇଥିଲି କିନ୍ତୁ ସେବା ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ କରିପାରିଲି ନାହିଁ । ସାରା ଜୀବନ ପାଇଁ ସେ ଅବଶୋଷ ଏ ମନରୁ ଚାଲି ଯିବନି । କରୁଣାମୟ ଠାକୁର ତାଙ୍କୁ ନିଜ ପାଖକୁ ନେଇ ଯାଇଛନ୍ତି । ମୋ ଜୀବନର ଶେଷ ସଂଧ୍ୟା ଆସନ୍ନ ପ୍ରାୟ । ଅନ୍ଧକାରରେ ବାଟ ହୁଡି ଯିବିନି ତ ? ସେତିକି ମନରେ ସବୁ ସମୟରେ ଭୟ ଆସୁଛି । ଏ ଜୀବନର ଗୋଧୂଳି ବେଳାରେ ସେହି ରାତୁଳ ଚରଣରେ ଏତିକି ମିନତି ଅନ୍ଧକାରରେ ଯେପରି ସେ ମୋତେ ହାତଛଡା ନ କରିବେ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ବନଲତା ମହାନ୍ତି San Antonio, TX ଏକାମ ସାରସ୍ତ ମହିଳା ସଂଘ

### ଅନୁଭୂତି (୨) - ସନ୍ନିଳନୀ ଦର୍ଶନ ଅନୁଭୂତିରୁ ପଦେ

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ମୁଁ ମୋ ବାହାଘର ପରେ ଶ୍ୱଶୁରଙ୍କ ଘରକୁ ଆସି ଜାଣିଲି । ମୁଁ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ପରି ହିନ୍ଦୁ ଦେବଦେବୀଙ୍କୁ ବିଶ୍ୱାସ କରୁଥିଲି, ତେଣୁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ପୂଜା କରିବା ମୋ ମନରେ ସ୍ୱତଃ ଆସୁ ନ ଥିଲା । ଯେତେବେଳେ ସାଂସାରିକ ଜୀବନର ଦୁଃଖ କଷ୍ଟରେ ମନ ଅୟିର ହୁଏ, ଆମ ଘର ଭାଇ ସର୍ବଦା ମୋତେ ଠାକୁରଙ୍କ ନାମ ନେବାକୁ ଉପଦେଶ ଦେଉଥିଲେ । ପ୍ରଥମେ ମୁଁ ତାଙ୍କ କଥାକୁ ଗୁରୁତ୍ୱ ଦେଉ ନ ଥିଲି । କିନ୍ତୁ ଧୀରେ ଧୀରେ ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କ ନାମ ସ୍ମରଣ କରିବା ଆରମ୍ଭ କଲି । ତା'ପରେ ମନ ଭିତରେ ଏକ ଅସୀମ ଶକ୍ତି ଅନୁଭବ କଲି ।

ଜୀବନରେ ଅନେକ ଅନୁଭୂତି ରହିଛି । ଯେବେ ମୁଁ କୌଣସି ଅସୁବିଧାରେ ପଡି ଠାକୁରଙ୍କୁ ଡାକିଛି, ଅକ୍ଷ ସମୟ ପରେ ମୁଁ ସେ ଅସୁବିଧାଜନକ ପରିଛିତିରୁ ବାହାରି ଆସିଛି । ଏସବୁ ଅନୁଭୂତି ମୋର ଠାକୁରଙ୍କ ପତି ବିଶ୍ୱାସକୁ ଦିନକୁ ଦିନ ବଳବତ୍ତର କରିଛି ।

୨୦୦୫ ମସିହାରେ ସାରଲୋଟ୍ରେ ହୋଇଥିବା ସନ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗଦେବାର ସୁଯୋଗ ଲାଭ କରିଥିଲି । ସେଠାରେ ଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜାମଣ୍ଡପ ଓ ଆସନସଜା ଅତ୍ୟନ୍ତ ମନଲୋଭା ଥିଲା । ତା'ଛଡା ମା' ଓ ଭାଇମାନଙ୍କ ଅଯାଚିତ ସ୍ନେହ ଓ ମନଛୁଆଁ କଥା ସବୁଠାରୁ ବେଶୀ ଭଲ ଲାଗିଥିଲା । ସେମାନେ ମୋତେ ନ ଜାଣି ପ୍ରଥମ ଥର ପାଇଁ ମିଶି ଏତେ କିପରି ଭଲପାଇ ପାରିଲେ ଭାବିଲେ ଆଞ୍ଚର୍ଯ୍ୟ ଲାଗୁଥିଲା । ପରେ ଭାବିଲି ଯେହେତୁ ସେମାନେ ଠାକୁରଙ୍କର ସନ୍ତାନ ସେମାନେ ଅନାବିଳ ସ୍ନେହ କରିପାରିବେ । ୨୦୦୭ ମସିହାରେ ପୁଣି ଥରେ ସନ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗ ଦେଇ ପାରିଥିଲି । କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତିନିଧି ପ୍ରମୋଦ ଭାଇଙ୍କଠାରୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବାଣୀ ଓ ଅମୁଲ୍ୟ ଉପଦେଶ ଶୁଣିବାର ସୈଲାଭାବ୍ୟ ଲାଭ କରିଥିଲି । ସନ୍ନିଳନୀ ୟାନ High Pasture ଏକ ଆଶ୍ରମ ପରିବେଶ ପରି ଅନୁଭୂତ ହେଉଥିଲା । କିପରି ୩/୪ ଦିନ ସନ୍ନିଳନୀରେ ଅତିବାହିତ ହୋଇଗଲା ଜାଣିପାରିଲି ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ବିଦାୟ ସଂଗୀତ ଗାନ ସମୟରେ ମନ ଦୁଃଖରେ ଭରି ଯାଇଥିଲା । ଲାଗିଲା ସତରେ କ'ଣ ଠାକୁରଙ୍କ ଏତେ ସୁନ୍ଦର ପରିବାରକୁ, ଏତେ ସୁନ୍ଦର ପରିବେଶକୁ ଛାଡି ଯିବାକୁ ପଡିବ ? ସେହି ସନ୍ନିଳନୀରୁ ଫେରିବା ପରଠାରୁ ଆସନ୍ତା ବର୍ଷ ସନ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗ ଦେବାପାଇଁ ଦିନ ଗଣି ବସିଛି । ଏହା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଆମ ପ୍ରତି ଅଯାଚିତ କରୁଣା ଓ ଦୁର୍ବାର ଆକର୍ଷଣ ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କିଛି ନୂହେଁ ।

ଗତ ଡିସେମ୍ବର ମାସରେ ଆମେ ସପରିବାର ଭାରତ ଯାଇଥିଲୁ । ଏହି ଯାତ୍ରାର ଅନ୍ୟ ଏକ ଆକର୍ଷଣ ଥିଲା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ସାର୍ବଭୌମ ସନ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗ ଦେବାର ଇଛା । ଏଥର ଭୁବନେଶ୍ୱର ନିକଟୟ ବାଳକାଟିରେ ସାର୍ବଭୌମ ସନ୍ନିଳନୀ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ସେଠାରେ ବିରାଟ ଜନସମାଗମ ହୋଇଥିଲା । ଏହି ସନ୍ନିଳନୀକୁ ଆସାମ ଓ ବଙ୍ଗଳାରୁ ହଜାର ହଜାର ଭକ୍ତ ଆସିଥିଲେ । ଓଡିଶା ବ୍ୟତୀତ ଠାକୁରଙ୍କ ଏତେ ଭକ୍ତ ବାହାରେ ଅଛନ୍ତି ଦେଖି ଲାଗିଲା ଠାକୁରଙ୍କ ମହିମା କେତେ ବ୍ୟାପକ । ଏତେ ଭକ୍ତଙ୍କ ଗହଣରେ ମଧ୍ୟ ଆମ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଜ୍ଞାନ ଭାଇ ଓ ଶିବାନୀ ମା' ଏବଂ ଦେବ ଭାଇ ଓ ଲୀନା ମା'ଙ୍କ ସହ ମିଶି ଆମ ମନ ଆହୁରି ଖୁସିରେ ଅଧୀର ହୋଇଥିଲା । ସେଠାରେ ଆମେ ପ୍ରସାଦ ପାଇଥିଲୁ । ସେ ପ୍ରସାଦ ମଧ୍ୟ ଖୁବ୍ ସୁସ୍ୱାଦୁ ଥିଲା । ବିରାଟ ଆସନ ମଣ୍ଡପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପୁଷ ସୁଶୋଭିତ ବରାଭୟ ବିଗହର ସୌହର୍ଯ୍ୟ କେବେ କେଉଁ ଚିତ୍ରକରର ତୁଳୀ ରୂପ ଦେବାରେ ସମର୍ଥ ହେବନାହିଁ । ସେ ସୁହର ଛବି ହୁଦୟରେ ସଦା ଅପାସୋରା ରହିବ ।

ଏ ଭବଜଗତରେ ଆମେ ସର୍ବଦା ମୋହ ମାୟାରେ ଆବଦ୍ଧ ହୋଇ ଆମର ପ୍ରିୟାଦପିପ୍ରିୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଭୁଲି ଯାଉଛୁ । ତେଣୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣକମଳରେ ଏତିକି ପ୍ରାର୍ଥନା ହୃଦୟର ପ୍ରତିଟି ଷନ୍ଦନରେ ଯେପରି ତାଙ୍କ ନାମ ନେଇପାରୁ ଏବଂ ତାଙ୍କ ଅଶେଷ କରୁଣାର ପାତ୍ରୀ ହେବା ପାଇଁ ଆମେ ଯେପରି ନିଜକୁ ଆଦର୍ଶ ନାରୀ ରୂପେ ଗଢି ତୋଳିପାରୁ । ଜୟଗୁରୁ ।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ରୀମତୀ ରଶ୍ରୀ ନାୟକ ଆମେରିକା ସାରସ୍ପତ ସଂଘ

# ଅନୁଭୂତି (୩) - My Experience with Sri Sri Thakur

Life is full of turns and twists and you never know when the next one is approaching which might leave you without a choice. Sometimes it influences positively and induces certain good qualities in the form of bonding, sincerity and patience in us. At times it also creates adverse conditions and challenges our existence.

Well, having said that mine is not a different one, neither would I like it to be. The only common thing that I have found during all turns and twists in my life is our Thakur. Every time it is felt as if there is somebody who is there and would be there for whatever I do or will do in future. It's a matter of trusting the presence of almighty and realizing the very essence of it deep inside our own. I would like to take this opportunity to share one of my experiences.

In early part of my career, I got into a project which had some work to be done in Boston. As this was my first offshore trip, I had all those madness or happiness to land there in the Unites States of America. After settling down a bit, me and one of my colleagues started going around places nearby. One of the weekends we went to a place called Nantucket Iceland, which is around 120 miles from our hotel. It's more of a secluded area and doesn't have much of infrastructure. The actual place is around one hour or half an hour into the sea. We parked our car at some parking place near the port and took a speed boat to Nantucket. To cut the story short finally around 10 PM we came back to parking lot.

Suddenly we realized that our car engine doesn't start, looks like we left the headlight on and the battery is totally discharged. Now we can't do anything but need help from somebody to get it charged. All these happened and that too with an empty stomach. That time we didn't have cell phone or anything and started realizing that India was better in at least having basic facility at any place, imagining a yellow colored PCO booth nearby. Almost all the crowd is gone by then and only couple of cars left in the parking lot. Good that at least there was a gift shop which was open. Tried to ask everybody there as to what can be done now. Then somebody told us to go to a nearby place where we could get a jump starter kit to charge the battery. By then it was nearing 11 PM and finally around 11:15 PM, we were ready to come out of the parking lot. Next plan is to get something to make our stomach happy. Then we realized that we were almost running out of gas and the car needed to be filled immediately. Started hunting for a gas station, finally got something after driving 10-15 miles. Now we were bit ok. Guess what we could have done, the gas station was a remote one and had to be enabled by the storekeeper before you can start filling in. The pump has both diesel and petrol at the same place and based on the knob that's enabled would pump in diesel or petrol. We tried putting in petrol and it didn't work, so we thought we were doing something wrong. Then kept on trying for 3-4 times and got frustrated. Now what!!! So tried all the knobs present there and suddenly it started working. Great job, until we realized it's actually diesel which is going in, not petrol. Gush!!! It's already 12 PM midnight and we are hungry to the core. Initially we thought we will drive it anyway and see what happens. The storekeeper told it was risky and better we park the car there and find some alternative. There is no hotel or anything nearby so we started panicking, what to do now? With the help of the storekeeper we pushed the car to a nearby parking. I went inside to pay at least the amount we owe to him. On the way just iterated "Jayaguru, what should I do now". Suddenly, I heard an old man asking, "How do I go to Worcester". That sparked a sudden liveliness in me, because our hotel will come on the way to Worcester. I just asked him whether he could give us a ride to our place and explained him our problem. Though his wife was really reluctant he gave us a ride and we reached our hotel around 2 AM and had a meal finally. I still can't forget the entire evening and the moment when I thought of Thakur and within a span of 4-5 seconds I realized I was being helped.

> Sri Sri Thakur Charanashrita Iswar Chandra Biswal America Saraswata Sangha

# ଅନୁଭୂତି (୪) - In Quest of Virtue

Is it just sheer luck that we know our Thakur and have a guiding principle, which enlightens and corrects us in every step of our life? Or is there a definite reason for it? I have never seen Nilachala Saraswata Sangha placing big hoardings or posters on the walls or placing an advertisement of any kind in newspapers as this is very against the principle laid by Sri Sri Thakur. Although we know Sri Sri Thakur even before we were born, I often wonder how people are getting attracted to Thakur? Personally, I never elaborated about Sri Sri Thakur in front of a stranger. Is it

that some expectations pulling new Bhais and Maas towards Sri Sri Thakur or is there some invisible force, which I think as the will of Sri Sri Thakur, working behind this? In the very next moment, I think of many of our neighbors, co-workers and friends those who are never aware of any spiritual master. So I wonder, is it that they just don't need or have never thought in this direction? We do not know what they miss or what they have. But this is an illusion of this world, as we do not know how much we are unaware of. In the eye of spirituality this is a crystal that has many dimensions and surfaces.

Coming back to the thought raised earlier, we often enter into a discussion why someone or we are not happy. A kid may be happy with a chocolate, a boy can be with a new cricket bat, a student with a very good score, and a young man with a good job and caring wife, a middle aged man by seeing the same with their kids getting. Since all material achievements are relative, most people become unhappy by seeing some one having better material success. It is just the old age, which makes people realize that by running after material success they missed something real valuable in life and then they go on visiting all dhams to catch up real happiness in spirituality. Visiting religious places with the sole intention of obtaining Punya or Mukti, without practicing the deeds as instructed by a person who has achieved that level, is absolute waste of time and money in life. Without internal purification, no one has got a way to Mukti Dhama. I found this is where we, the followers of Sri Sri Thakur, are in a definite plus. We know the objective of life, and hence, whether we are in happiness or sorrow, we have a definite spiritual goal and mission. We often try to associate an emotion of joy with an event like travelling abroad for the first time or an emotion of discomfort when a bad weather leaves us stranded in the airport. In the very next step we associate our success to our hard work, and failure to our own inability to take prudent actions while performing an activity. The truth about happiness is something we all have to search within the deepest place of our mind not by associating with an event or an effort towards our material achievement.

As an example, I will cite an experience of my college days. When I was a student of REC Rourkela in 1999-2000, we once went to a nearby waterfall in Sundergarh district for picnic. The place was away from any nearby market; so we took everything we needed to cook, including firewood. After we set up our camp, one middle-aged tribal man approached us and asked if he could help us in cleaning the utensils, bringing water from the fall, etc. and in return expected only 5 rupees for the entire day's work. It brought a thought to my mind - in which world was he living! He was not begging, he just wanted to meet his necessities. But, what about the next day? Where was he going to get his 5 rupees? Being aware of the tribal belt where he lived, I was thinking, does he have faith in God at all? Of course, he was not a Sadhu or a Santh who has left everything behind. But, at the same time, he has left all his necessities to someone he does not even know, to fulfill. Those few moments reminded me over and over again the advice of Sri Sri Thakura to lead a simple life. Often the education we are getting, leads us to think about accumulating much more than what we actually need. The incident reminded me to never let the materialistic success overshadow the path shown by Sri Sri Thakur.

The daily puja at our gruhasana, weekly sangha puja and sammilani help us tremendously in keeping our mind free of turbulences. The daily puja at our gruhasana, for example, gives our mind the due relaxation it needs so we become more effective in our day-to-day life. There exist no units to measure the absolute pleasure we get from it and there is nothing comparable to it. Our everyday life is just a ripple being carried over an ocean. So focusing on the ripple gets us out of focus from the bigger objectives for which we are born. And this is where our beloved Sri Sri Thakur revitalizes our remembrance of our existence for the bigger cause. Ignoring these ripples and keeping our mind aligned with Sri Sri Thakur will give us the due happiness we are always searching for. The message

is clear: it is all about leading a healthy spiritual life and staying away of the materialistic world. We must believe in him and lay our life at his lotus foot.

Most of us are leading a busy life with a hectic work schedule and are not able to follow the practices laid by Sri Sri Thakur. But we are trying our best to get aligned with him. I do often compare it with the project plan developed by corporate executives, which seldom gets followed in perfection. The best we can do is to minimize errors.

The daunting questions that come to my mind are: why I saw a dollar dream? Why Thakur did not try his best to keep me closer to all the bhai/maa whom I used to meet on Sundays. The answer I find is: probably I am put under a test to see whether I am qualified to be close to our divine lord without visiting the sangha regularly. As the saying goes: "Nearer the temple you are, farther from God you are." Sometimes when you are made to distance yourself from something what you have got easily, you realize the importance of it more closely. Materialistic success gives each of us more freedom to think about Sri Sri Thakur even more closely. After attending the America Saraswata Sangha's weekly puja from November 2007, most of my dilemma have been answered. Finally, I pray to Sri Sri Thakur to guide us in every step of our quest of virtue and an ideal life.

Sri Sri Thakura Charanashrita Biswaranjan Das Stamford, Connecticut Cuttack Saraswat Sangha

/ **\***\* \* \* /

ମୁଁ ତୁମମାନଙ୍କର ଗୁରୁ, ତୁମେମାନେ ମୋତେ ଗୁରୁ ପଦରେ ବରଣ କରିଅଛ । ସୁତରାଂ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଜଗତରେ ଉନ୍ନୀତ ହେବା ନିମିତ୍ତ କଅଣ ପ୍ରୟୋଜନ ତାହା ମୁଁ ଜଣାଇ ଦେବି, ସେ ଦାୟିତ୍ୱ ମୋର । ଲୋକ ଦେଖାଣିଆ ଗୋଟାଏ କିଛି କରିବ ବୋଲି ମାତି ଉଠିବା ବୁଦ୍ଧିମାନର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ନୁହେଁ । ମାଆଙ୍କ କୃପା ହିଁ ତାଙ୍କ ଚରଣପ୍ରାତ୍ତିର ମୂଳ । ଆନୁଷାନିକ କର୍ମାଦି ଉପଲକ୍ଷ୍ୟ ମାତ୍ର । ବୂସ ! ମୂଳ ଛାଡି ୟୂଳରେ ଦୃଷ୍ଟି ରଖନାହିଁ । ଯେଉଁ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବାକୁ ଦେଇଛି ତାହାହିଁ ଯଥେଷ୍ଟ । ପ୍ରାଣଭରି ନାମ ନିଅ, ଆଉ କିଛି କରିବାକୁ ହେବ ନାହିଁ । -- ଶୀଶୀଠାକର

# ଆମେରିକା ସାରସ୍ପତ ସଂଘର ଚତୁର୍ଥ ବାର୍ଷିକ ବିବରଣୀ

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ଅପାର କରୁଣାରୁ ଇତିମଧ୍ୟରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଚତୁର୍ଥ ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ ୨୦୦୮ ମସିହା ଜାନୁୟାରୀ ୧୯ ତାରିଖ ଦିନ ପାଳିତ ହୋଇଯାଇଛି । ୨୦୦୧ ମସିହା ଅଗଞ୍ଜ ୪ ତାରିଖ ଦିନ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଶୁଭ ଜନ୍ମଦିନରେ ମାତ୍ର ସାତଗୋଟି ଭକ୍ତ ପରିବାରକୁ ନେଇ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିବା ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ପାଠଚକ୍ରଟି ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ ଭାଇଙ୍କ ଅନୁମତି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ୨୦୦୩ ମସିହାରେ ସଂଘରେ ପରିଣତ ହୋଇଥିଲା । ୨୦୦୧ ମସିହାଠାରୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମାସର ପ୍ରଥମ ରବିବାର ଦିନ ଟେଲିଫେନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ ଏହି ପାଠଚକ୍ରର ଅଧିବେଶନଗୁଡିକ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଆସୁଥିଲା । ୨୦୦୪ ମସିହା ଜାନୁୟାରୀ ୭ ତାରିଖ ପୌଷ ପୂର୍ଣ୍ଣିମା ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ପ୍ରଥମ ପ୍ରତିଷା ଦିବସ ପାଳନ କରାଯାଇଥିଲା । ଏହି ଉତ୍ସବରେ ସର୍ବମୋଟ ୨୭ ଜଣ ଭକ୍ତ ଯୋଗଦାନ କରିଥିଲେ । ୨୦୦୫ ମସିହା ଜାନୁୟାରୀ ୨୩ ତାରିଖ ଦିନ ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଶ୍ୟାମ ଭାଇଙ୍କ ଟେଲିଫେନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ ଉପଛିତିରେ ପ୍ରଥମ ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ ପାଳିତ ହୋଇଥିଲା, ୨୦୦୬ ମସିହା ଜାନୁୟାରୀ ୭ ତାରିଖ ଦିନ କେନ୍ଦ୍ର ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀ ସଦସ୍ୟ ଶ୍ରୀ ସତ୍ୟାରୀ ୭ ତାରିଖ ଦିନ କେନ୍ଦ୍ର ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀ ସଦସ୍ୟ ଶ୍ରୀ ସତ୍ୟାର ୭ ତାରିଖ ଦିନ କେନ୍ଦ୍ର ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀ ସଦସ୍ୟ ଶ୍ରୀ ସତ୍ୟାର ୭ ତାରିଖ ଦିନ କେନ୍ଦ୍ର ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀ ସଦସ୍ୟ ଶ୍ରୀ ପମେନ୍ ମହାନ୍ତି ଭାଇଙ୍କ ଟେଲିଫେନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ ଉପଛିତିରେ ତୃତୀୟ ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ ପାଳିତ ହୋଇଥିଲା ।

ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ପ୍ରତିଷା ପରଠାରୁ ସଂଘସେବୀ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ନିୟମିତ ଭାବରେ ସଂଘପୂଜା ଅଧିବେଶନରେ ଯୋଗଦାନ କରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରାରେ ଅନୁପାଣିତ ହେବା ପାଇଁ ଚେଷ୍ଟା କରୁଛନ୍ତି । ଗତ ଚାରି ବର୍ଷ ଧରି ପ୍ରତ୍ୟେକ ମାସର ପ୍ରଥମ ଓ ତୃତୀୟ ରବିବାର ଦିନ ସଂଘପୂଜା ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇ ଆସୁଅଛି । ଏହି ସଂଘପୂଜାର ପ୍ରଥମ ଅଧିବେଶନରେ ପାଳିଆ ଆରତି କରନ୍ତି । ଆଉତି ପରେ ଗୁରୁବନ୍ଦନା ଓ ଞୋତ୍ରବନ୍ଦନା କରି ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ ଏବଂ ସନ୍ନିଳନୀ ପାର୍ଥନା କରାଯାଏ । ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ ପରେ 'ସଂଘ-ସେବକ'ରୁ 'ବନ୍ଦନା, ପାର୍ଥନା ଓ ପାର୍ଥନାକାରୀଙ୍କ ପ୍ରତି' ଓ 'ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଗୁରୁଗୀତା' ପୁଞ୍ଚକ ପାଠ କରାଯାଏ । ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧିବେଶନରେ 'ବିଗମ ଉପଦେଶ' (ଇଂରାଜୀ ସଂୟରଣ), 'ସଂଘ-ସେବକ', 'ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିଠି' ଓ 'ସାରସ୍ୱତ ସଂଘନୀତି' ପୁଞ୍ଚକ ପାଠ କରାଯାଏ । ନିୟମିତ ସଂଘ ଅଧିବେଶନ ବ୍ୟତୀତ ତିନିମାସରେ ଥରେ ମହିଳା ପାଠଚକ୍ର ଅଧିବେଶନ ହୋଇ ଆସୁଅଛି । ସଂଘ ଅଧିବେଶନ ଓ ମହିଳା ପାଠଚକ୍ର ଅଧିବେଶନ ହୋଇ ପର୍ଥବି । ରବିବାର ଦିନ ଶାୟପାଠ ଅଧିବେଶନ ହୋଇ 'ସଂସାର ପଥେ' ପୁଞ୍ଚକ ପାଠ କରାଯାଉଛି । ୨୦୦୪ ମସିହା ଜାନୁୟାରୀ ମାସରୁ ଆରମ୍ଭ ହୋଇ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମାସର ଶେଷ ରବିବାର ଦିନ ପିଲାମାନଙ୍କ ଅଧିବେଶନ ହୋଇ ଆସୁଥିଲା । ଗତ ୨୦୦୫ ମସିହା ଡିସେମ୍ବର ମାସରୁ ଏହି ମାସିକ ଅଧିବେଶନ ପିଲାମାନଙ୍କର ଆଗହ କମେ ମାସର ଦ୍ୱିତୀୟ ଓ ଶେଷ ରବିବାର ଦିନ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହେଉଅଛି । ଏହି ଅଧିବେଶନରେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଦ୍ୱାରା ପକାଶିତ ଗୁଛାବଳୀରୁ ଉଛୃତ ଗଲ୍ଡଗୁଡିକ ବା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା କଥିତ ଏବଂ ସ୍ୱାମୀ ସିଛାନନ୍ଦ ସରସ୍ପତୀ ମହାରାଜଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସଂପାଦିତ 'ଗଲ୍ଡ ସଂଷ୍ଠୟନ' ପୃଞ୍ଚକର ଇଂରାଜୀ ଅନୁବାଦ କରାଯାଇ ପିଲାମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପାଠ କରାଯାଉଅଛି । ବିଗତ ବର୍ଷର ସଂଘ ଅଧିବେଶନଗୁଡିକରେ ୪୨ ଜଣ ସଂଘସେବୀ ଓ ୧୧ ଜଣ ଦର୍ଶକ ଉଷ୍ଟ ଯୋଗଦାନ କରିଛନ୍ତି ।

ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଷଷ ବାର୍ଷିକ ସନ୍ନିଳନୀ, ୨୦୦୭ ମସିହା ଅଗଷ୍ଟ ମାସ ୫, ୬ ଓ ୭ ତାରିଖ ଦିନ କେନ୍ଦ୍ର ପରିଚାଳନା ମଞ୍ଚଳୀ ସଦସ୍ୟ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ପ୍ରମୋଦ କୁମାର ମହାନ୍ତି ଭାଇଙ୍କ ପତିନିଧିତ୍ୱରେ ନର୍ଥ କାରୋଲିନା ରାଜ୍ୟର ବର୍ଣସ୍ଭିଲି ସହରରେ ଥିବା ହାଇ ପାଷ୍ଟର୍ସରେ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଥିଲା । ଏଥିରେ ପିଲାମାନଙ୍କ ସହିତ ସମୁଦାୟ ୫୧ ଜଣ ଭକ୍ତ ଯୋଗଦାନ କରିଥିଲେ । ବିଗତ ବର୍ଷମାନଙ୍କ ପରି ଏ ବର୍ଷ ମଧ୍ୟ ଭକ୍ତ ସମ୍ନିଳନୀ ସମୟରେ 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ' ପତିକା ପକାଶିତ ହୋଇଥିଲା ।

୨୦୦୭ ମସିହା ଅଗଷ୍ଟ ୨୮ ତାରିଖ ଦିନ ଆମ ସଂଘ ଦ୍ୱାରା ଶୀୁଶୀଠାକୁରଙ୍କର ଶୁଭ ଜନ୍ମୋତ୍ସବ ପାଳନ କରାଯାଇଥିଲା । ଜନ୍ମୋତ୍ସବ ଦିନ ସନ୍ଧ୍ୟାବେଳେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆରତି ଓ ୟୋତବନ୍ଦନା କରାଯାଇଁ ଉପଦେଶ ବାଣୀ ଆଦି ପାଠ କରାଯାଇଥିଲା ।

ଏତଦ୍ବ୍ୟତୀତ ନର୍ଥ କାରୋଲିନା ରାଜ୍ୟରେ ଓ ନିକଟବର୍ତ୍ତୀ ରାଜ୍ୟରେ ରହୁଥିବା ଭକ୍ତ ପରିବାରର ସଦସ୍ୟମାନେ ପାଞ୍ଚ ବର୍ଷ ହେଲା ଅନୁମତି ନେଇ ପ୍ରତିମାସରେ ଗୋଟିଏ ଶନିବାର ଦିନ ଏକତ୍ର ହୋଇ ପାଠଚକ୍ର କରି ଆସୁଅଛନ୍ତି । ଏହି ନର୍ଥ କାରୋଲିନା ସାରସ୍ୱତ ପାଠଚକ୍ରରେ ପ୍ରାୟ ୧୦ ଜଣ ପରିଚୟ ପତ୍ରଧାରୀ ଭକ୍ତ ଯୋଗ ଦିଅନ୍ତି । ପାଠଚକ୍ର ପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଓ ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ପୂର୍ବରୁ ନିମନ୍ତଣ କରାଯାଇଥାଏ । ଶନିବାର ଅପରାହ୍ନରେ ପାଳିଆଙ୍କ ଗୃହାସନରେ ଞୋତ୍ରବନ୍ଦନା, ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ, ସମ୍ମିଳନୀ ପାର୍ଥନା ପରେ ନୂତନ ସଂଘ-ସେବକ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଗୁରୁଗୀତା, ନିଗମ ଉପଦେଶ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ ଲୀଳାପ୍ରସଙ୍ଗ ନିଗମ ତତ୍ତ୍ୱ, ନିଗମ ଚେତନା ବିକାଶ ସାଧନ ପଥେ, ସଂଘନୀତି ପୁ୍ୟକ ଆଦି ପାଠ କରାଯାଏ । ଉପଛିତ ପ୍ରାୟ ସମୟ ଭକ୍ତ ଭାବ ବିନିମୟ କରନ୍ତି । ୨୦୦୮ ମସିହା ଜାନୁୟାରୀ ୧୨ ତାରିଖ ଦିନ ଏହି ପାଠଚକର ୫୦ତମ ଅଧିବେଶନ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଯାଇଛି ।

ଗତ ୨୦୦୫ ମସିହା ଅବ୍ଟୋବର ମାସରୁ ଆମେରିକାର Midwest ଅଞ୍ଚଳରେ ରହୁଥିବା ଭକ୍ତମାନେ ତିନି ମାସକୁ ଥରେ ସନ୍ନିଳିତ ହୋଇ ପାଠଚକୁ ଆରମ୍ଭ କରିଛନ୍ତି । ଏହି Midwest ପାଠଚକୁରେ ୪ ଜଣ ପରିଚୟ ପତ୍ରଧାରୀ ସଂଘସେବୀ ଯୋଗଦାନ କରନ୍ତି । ପାଠଚକୁ ପାଇଁ ନିମନ୍ତଣ କରି ନିଗମ ଉପଦେଶ, ସଂଘସେବକ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀନିଗମାନନ୍ଦ କଥାମୃତ, ନିଗମ ତତ୍ତ୍ୱ ଓ ସଂଘନୀତି ପୁୟକ ପାଠ କରାଯାଏ । ଏହା ବ୍ୟତୀତ ପାଠଚକୁ ଦିନ ସକାଳେ ଓ ସନ୍ଧ୍ୟାବେଳେ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବାଣୀ ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଶାୟ ପାଠ କରାଯାଇଥାଏ ।

୨୦୦୬ ମସିହାରେ କେନ୍ଦ୍ର ଅନୁମତି କୁମେ ଶ୍ରୀଜୟଦେବ ସେବାଶିକ୍ଷାର୍ଥୀ ମଣ୍ଡଳ ନାମରେ ଏକ ସେବାଶିକ୍ଷାର୍ଥୀ ମଣ୍ଡଳ ଗଠନ କରାଯାଇଥିଲା । ଶ୍ରୀଜୟଦେବ ସେବାଶିକ୍ଷାର୍ଥୀ ମଣ୍ଡଳର ସେବକମାନେ ହେଲେ - ସର୍ବଶ୍ରୀ ବିଜୟ କୁମାର ସାହୁ, ଜ୍ଞାନରଞ୍ଚନ ଦ୍ୱିବେଦୀ, ବ୍ରଜନ୍ଦ୍ର ନାଥ ପଣ୍ଡା, ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦରରାୟ, ପ୍ରଭାକର ବାଇ, ବୃନ୍ଦାବନ ସାହୁ, ପୃଥ୍ୱୀରାଜ ସାହୁ, ବରଦାକାନ୍ତ ନାୟକ, ଅଶ୍ୱିନୀ କୁମାର ନାୟକ ଓ ସୁବ୍ରତ କୁମାର ନାୟକ । ଗତବର୍ଷ ଅଗଞ୍ଚ ମାସରେ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦରରାୟ ଭାଇଙ୍କ ସାରଲୋଟ୍ ଛିତ ଗୃହାସନରେ ୩ ଦିନ ଧରି ସେବାଶିକ୍ଷାର୍ଥୀ ମଣ୍ଡଳର ଅଧିବେଶନ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଥିଲା ।

ଗତବର୍ଷ ପାଞ୍ଚଟି ଗୃହାସନର ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ ମଧ୍ୟ ପାଳିତ ହୋଇଥିଲା । ମାର୍ଚ୍ଚ ମାସରେ ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇ ଓ ଶିବାନୀ ମା'ଙ୍କର ଗୃହାସନର, ଜୁଲାଇ ମାସରେ ବରଦା ଭାଇ ଓ ସୋନିଆ ମା'ଙ୍କର ଗୃହାସନର, ଅଗଷ୍ଟ ମାସରେ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦରରାୟ ଭାଇ ଓ ସ୍ମିତା ମା'ଙ୍କର ଗୃହାସନର ଓ ସେପ୍ଟେମ୍ବର ମାସରେ ଯଥାକ୍ମେ ବୃନ୍ଦାବନ ସାହୁ ଭାଇ ଓ ପଦ୍ମା ମା'ଙ୍କର ଗୃହାସନର, ଅଶ୍ୱିନୀ ଭାଇ ଓ ସଂଘମିତ୍ରା ମା'ଙ୍କର ଗୃହାସନର, ପ୍ରଭାକର ବାଇ ଭାଇ ଓ ସ୍ମିତା ମା'ଙ୍କ ର ଗୃହାସନର ଏବଂ ଦେବ ଭାଇ ଓ ଲୀନା ମା'ଙ୍କ ର ଗୃହାସନର ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଥିଲା ।

ଚଳିତ ବର୍ଷ ପାଇଁ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭ୍ୟମାନେ ବିଗତ ବର୍ଷର ଲକ୍ଷ୍ୟ ସହିତ ଅନ୍ୟ କେତୋଟି ଅତିରିକ୍ତ ଲକ୍ଷ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିଛନ୍ତି । ଏହି ଲକ୍ଷ୍ୟଗୁଡିକ ହେଲା –

- ୧ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ସେବା ଠିକ୍ ଭାବରେ କରିବା ପାଇଁ ଚେଝା କରିବୂ ।
- ୨ ପଂଘପୃଜାରେ ନିୟମିତ ଭାବରେ ଯୋଗ ଦେବୁ ।
- ୩ ନୀଳାଚଳ ସାରସୃତ ସଂଘର ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ପରିଚାଳିତ ହେବୁ ।
- ୪· ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘଦ୍ୱାରା ଭୁବନେଶ୍ୱରଠାରେ Health Center ନିର୍ମାଣ କାର୍ଯ୍ୟ ପାଇଁ ଆର୍ଥିକ ସାହାଯ୍ୟ କରାଯିବ ।
- ୫· ଆମେରିକାରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ସ୍କୃତିମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣ ପାଇଁ ଯେଉଁ ପ୍ରୟାବ ପ୍ରୟୁତ ହୋଇଛି, ତାହା ସଂଘ ଦ୍ୱାରା ମଞ୍ଚର କରାଯିବ ।
- ୬· ପିଲାମାନଙ୍କର ଅଧିବେଶନରେ ପାଠ କରାଯାଉଥିବା ଇଂରାଜୀ ଗଲ୍ଧ ସମୂହ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଅନୁମତି କୁମେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଦ୍ୱାରା ପକାଶିତ କରିବୁ ।
- ୭ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରାରେ ପ୍ରକାଶିତ ଇଂରାଜୀ ପୁୟକମାନଙ୍କୁ ଆମେରିକାର Library of Congress ଓ ୟାନୀୟ ଲାଇବେରୀଗୁଡିକୁ ଦାନ କରିବୁ ।
- େ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକାଶିତ ପୁଞ୍ଚକଗୁଡିକରୁ କୌଣସି ଏକ ପୁଞ୍ଚକର ଇଂରାଜୀ ଅନୁବାଦ କରିବାକୁ ଆରମ୍ଭ କରିବୁ ।
- ୯ 'ସାରସ୍ତ ମାଧୁରୀ' ପ୍କାଶନ କରାଯିବ ।
- ୧୦. NSS website ର ଉତ୍ତରୋତ୍ତର ଉନୃତି ପାଇଁ ସାହାଯ୍ୟ କରିବୁ ।

ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ପ୍ରତିଷା ହେବାର ଚାରି ବର୍ଷ ଅତୀତ ହେଲାଣି । ଏହି ଚାରି ବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ଆମର ସଂଘସେବୀଙ୍କ ସଂଖ୍ୟା ୨୦ରୁ ବୃଦ୍ଧିପ୍ରାୟ ହୋଇ ଏବେ ୫୩ରେ ପହଞ୍ଛିଛି । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ନିକଟରେ ଏତିକି ପ୍ରାର୍ଥନା ଯେ "ଏହି ଶିଶୁ ପ୍ରବାସୀ ସଂଘଟି ତୁମରି ଭାବଧାରାରେ ଗଢିଉଠୁ ଏବଂ ତୁମରି ମହାନ ଆଦର୍ଶର ବିଶ୍ୱବ୍ୟାପୀ ପ୍ରଚାରରେ ସହାୟକ ହେଉ । ସମୟ୍ତ ସଂଘସେବୀ ତୁମରି ଭାବରେ ଅନୁପାଣିତ ହୋଇ ସଂଘବଦ୍ଧ ହୋଇ ଏକମନ ଏକପ୍ରାଣରେ ତୁମରି ସେବା କରନ୍ତୁ ଓ ତୁମରି ଜଗନ୍ଧିତକର କାର୍ଯ୍ୟରେ ଜୀବନ ଉତ୍ସର୍ଗ କରନ୍ତୁ ।"

ଗ୍ରୀ ଞାନରଞନ ଦ୍ୱିବେଦୀ ସଂପାଦକ

ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ

# ଆମେରିକା ସାରସ୍ତୁତ ସଂଘ - ଷଷ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀର ବିବରଣୀ

### ୍ଥାନ - ବର୍ଣ୍ଣସ୍ଭିଲି (Burnsville), ନର୍ଥ କାରୋଲିନା (North Carolina)

ଯୁକ୍ତରାଖ୍ର ଆମେରିକାରେ 'ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ'ର ଷଷ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ବିଗତ ଅଗଷ୍ଟ ମାସ ୫, ୬ ଓ ୭ ତାରିଖ ରବିବାରଠାରୁ ମଙ୍ଗଳବାର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନର୍ଥ କାରୋଲିନା ରାଜ୍ୟର ବର୍ଣ୍ଣସ୍ତିଲିଠାରେ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଆନନ୍ଦ ଉଦ୍ଦୀପନା ସହକାରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀର ଅନ୍ୟତମ ସଦସ୍ୟ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ପ୍ରମୋଦ କୁମାର ମହାନ୍ତି ଭାଇ ଉକ୍ତ ଭକ୍ତ ସମ୍ନିଳନୀରେ କେନ୍ଦ୍ର ପତିନିଧି ଭାବେ ଯୋଗଦାନ କରିଥିଲେ ।

ଏହି ସନ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗଦାନ କରିବା ପାଇଁ ସଂଘର ସଭ୍ୟସଭ୍ୟାମାନେ ଅଗଞ୍ଚ ମାସ ୩ ତାରିଖ ଶୁକ୍ରବାରଠାରୁ ସାରଲୋଟ୍ ସହରରେ ପହଞ୍ଚିବା ଆରମ୍ଭ କରିଥିଲେ । ତା୪-୮-୨୦୦୭ ଶନିବାର ଅଧିବାସ ଦିବସ ସକାଳ ଘ୯-୦୦ ସମୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାର୍ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦରରାୟ ଭାଇଙ୍କ ସାରଲୋଟ୍ ବାସଭବନରୁ ସନ୍ନିଳନୀ ଷେତ୍ର ବର୍ଣ୍ଣସ୍ଭିଲ୍ର ହାଇ ପାଞ୍ଚର୍ସ ଅଭିମୁଖେ ଶୁଭ୍ୟାତା କରିଥିଲେ । ଯାତ୍ରାପଥରେ ଅଶ୍ୱିନୀ କୁମାର ନାୟକ ଭାଇଙ୍କ ବାସଭବନରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଅଭ୍ୟର୍ଥନା କରାଯାଇଥିଲା । ସେଠାରେ କିଛି ସମୟ ବିଶ୍ରାମ କରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ପୁନରାୟ ଯାତା ଆରମ୍ଭ କରି ଅପରାହ୍ନ ପ୍ରାୟ ଘ୧-୦୦ ସମୟରେ ସନ୍ନିଳନୀ ଷେତ୍ରରେ ପହଞ୍ଚିଥିଲେ । ସେଠାରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭାପତି ବିଜୟ ସାହୁ ଭାଇ ସଂଘ ତରଫରୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଅଭ୍ୟର୍ଥନା କରିଥିଲେ । ମଧ୍ୟାହ୍ନ ଭୋଗ ନିବେଦନ ପରେ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ପ୍ରସାଦ ସେବନ କରି ସନ୍ନିଳନୀର ଆୟୋଜନରେ ବ୍ୟୟ ରହିଥିଲେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ସନ୍ଧ୍ୟା ପ୍ରାୟ ଘ୫-୧୫ନି ସମୟରେ ସନ୍ନିଳନୀ ଷେତ୍ରର ବିଭିନ୍ନ ବିଭାଗ ପରିଦର୍ଶନ କରିଥିଲେ । ଏହାପରେ ସନ୍ଧ୍ୟା ଉପାସନା କରାଯାଇ ଅଧିବାସ ସଭା ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଥିଲା । ଅଧିବାସ ସଭାରେ କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତିନିଧି ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ସନ୍ନିଳନୀର ଆଦର୍ଶ ଓ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ସୂଚନା ଦେଇଥିଲେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଅଭୟ ବାଶୀରେ କହିଛନ୍ତି, "ପେଉଁମାନେ କେବଳ ବିଧି, ନିୟମ, ନିଷା ମାନି ଚଳନ୍ତି, ସେମାନେ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ରାଜ୍ୟରେ ବେଶୀ ଉନ୍ନତି କରିପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ଯେଉଁମାନେ ମୋତେ ଭଲପାଇ ପ୍ରେମପୀତି ନେଇ ଚଳନ୍ତି, ସେମାନେ ଅଧିକ ଉନ୍ନତି କରିଥାନ୍ତି । " ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କେବଳ ନୀତିରେ ମିଳନ୍ତି ନାହିଁ । ସାମୂହିକ ଗୁଲିଚଳନ ପାଇଁ ନୀତିର ଆବଶ୍ୟକ, କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଆମ ଭଲପାଇବାକୁ ଗୁହାନ୍ତି । ସେ ଆମ ଟଙ୍କ, ପଇସା ଗୁହାନ୍ତି ନାହିଁ । ଆମେ ତାଙ୍କପାଇଁ ସମୟ ବାହାର କରି ତାଙ୍କ ଅମୃତ ଦୃଷ୍ଟି ସନ୍ଦୁଖକୁ ଆସି ତାଙ୍କ ଦର୍ଶନ ଓ ଚିନ୍ତନ କରିବା ଦ୍ୱାରା ଆମ ଭିତରେ ଶକ୍ତି ସଂଗୁର ହୁଏ । ଏହାପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ସନ୍ନିଳନୀର କାର୍ଯ୍ୟସୂଚୀ ପ୍ରମନ କରାଯାଇ ଅଧିବାସ ସଭା ସମାୟ କରାଯାଇଥିଲା ।

#### ୫ ଅଗଞ୍ଚ ୨୦୦୭, ରବିବାର, ପଥମ ଦିବସ

ଅଦ୍ୟ ପ୍ରଭାତରେ ଭାଇଁ ଓ ମା' ମାନେ ସନ୍ନିଳନୀ ଆସନ ନିକଟରେ ସମବେତ ହୋଇ ଜାଗରଣ. ପ୍ରତୀକ୍ଷା ଓ ଆବାହନ ସଙ୍ଗୀତ ଗାନ କରିଥିଲେ । ଞ୍ଚାନରଞ୍ଚନ ପ୍ରିବେଦୀ ଭାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଷୋତଶୋପଚାର ପୂଜା ଓ ଆରତି କରିଥିଲେ । ତତ୍ପରେ ସମ୍ନିଳିତ ଭାବରେ ଗୁରୁ ବନ୍ଦନା 'ବନ୍ଦେ ଶ୍ରୀଗୁରୁ ପ୍ରେମ କଞ୍ଜତରୁ' ଗାନ ପୂର୍ବକ ଞ୍ଚୋତବନ୍ଦନା କରାଯିବା ପରେ କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତିନିଧି ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ଓ ଆମେରିକା ସାରସ୍ପତ ସଂଘର ସଭାପତି ବିଜୟ ସାହୁ ଭାଇ ଆସନ ଗହଣ କରିଥିଲେ । ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ଉପଛିତ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନଙ୍କୁ ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ କରାଇ 'ସଂଘସେବକ' ତିବତ୍ୱାରିଂଶ ଭାଗ ଚତୁର୍ଥ ସଂଖ୍ୟାରୁ ବନ୍ଦନା ଓ ପ୍ରାର୍ଥନା ଆବୃତ୍ତି କରାଇଥିଲେ ଓ ଶ୍ରୀଗୁରୁ ଭଗବାନଙ୍କ ନିକଟରେ ପ୍ରାର୍ଥନାର ବିଶେଷତ୍ୱ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ପାର୍ଥନାର ଗୁରୁତ୍ୱ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ପାର୍ଥନାର ଗୁରୁତ୍ୱ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରି କହିଲେ- ପ୍ରାର୍ଥନା ଏକ ସ୍ୱୟଂସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ସାଧନପନ୍ଧା । 'ଯୋଗ' ଅର୍ଥ ଅପାତ୍ତ ବ୍ୟୁର ପାର୍ତ୍ତି ଓ 'କ୍ଷେମ' ଅର୍ଥ ପ୍ରାତ୍ତ ବ୍ୟୁର ସଂରକ୍ଷଣ । ପାର୍ଥନାଦ୍ୱାରା ଯୋଗ ଓ କ୍ଷେମ ଉଭୟ ଲାଭ ହୁଏ । ପ୍ରାର୍ଥନା ଦ୍ୱାରା ସର୍ବାର୍ଥ ସିଦ୍ଧ ହେବ । ବ୍ରହ୍କୁ, ଆତ୍ମା, ଭଗବାନ ଏହି ଚରମତତ୍ତ୍ୱ ମିଳିପାରିବ । ଛିର ମନରେ, ପ୍ରଶାନ୍ତ ବଦନରେ, ବିଷୟ କାମନା ରହିତ ହୋଇ ପ୍ରାର୍ଥନାନିରତ ହେବାକୁ ପଡିବ । କଳିଯୁଗରେ ପ୍ରାର୍ଥନା ଆମର ଅମୋଘ ଅସ୍ତ । ଭଗବାନ ଅନାମ, ଅରୂପ, ସର୍ବବ୍ୟାପୀ, ସର୍ବଶନ୍ତିମାନ । ତାଙ୍କୁ ସିଏ ଯେମିତ ଗୁହାନ୍ତି ସେ ସେପରି ଅନୁଗ୍ରହ କରି ବିଗ୍ରହ ଧାରଣ କରି ଭନ୍ତଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ ଦିଅନ୍ତି । ଧୁବ ତୀବ୍ର ତପସ୍ୟା କରୁଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଭଗବାନଙ୍କ ଦର୍ଶନ ପାଉ ନ ଥିଲେ । ନାରଦ ଗୁରୁ ରୂପେ ଆସି ଧୁବଙ୍କୁ କେଉଁ ରୂପରେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଦେଖିବାକୁ ହେବ ବତାଇ ଦେବାରୁ ଧୁବ ସେପରି କରନ୍ତେ ଭଗବାନଙ୍କ ଦର୍ଶନ ଲାଭ କଲେ । ଧୁବ ନାରଦଙ୍କୁ ଗୁରୁ ରୂପେ ବରଣ କରିବାରୁ ଭଗବାନଙ୍କ ଦର୍ଶନ ପାରଳେ । ତେଣୁ ଆମମାନଙ୍କ ଜୀବନରେ ଗୁରୁକରଣର ଅବଶ୍ୟକତା ଅପରିହାଯ୍ୟ । ଆର୍ଡ, ଜିଙ୍ଗାସୁ, ଅର୍ଥାର୍ଥୀ, ଞ୍ଜାନୀ ସମସେ ସୁକୃତିଶାଳୀ ସାଧକ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଞ୍ଜାନୀ ଭବ୍ତ ଭଗବାନଙ୍କର ବେଶୀ ପ୍ରୟ ।

ପ୍ରାର୍ଥନାସଭା ଶେଷ ହେବା ପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ବାଲ୍ୟଭୋଗ ନିବେଦନ କରାଯାଇଥିଲା ଓ ତତ୍ପରେ ଭକ୍ତମାନେ ପ୍ରସାଦ ସେବନ କରିଥଲେ ।

ଏହି ପ୍ଥମ ଦିବସର ପୂର୍ବାହୁ ଅଧିବେଶନ ସକାଳ ଘ୯-୩୦ମି ସମୟରେ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । ସଭାପତି ଓ କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତିନିଧି ଆସନ ଗୁହଣ କରିବା ପରେ ଅଶ୍ୱିନୀ ନାୟକ ଭାଇ ସ୍ୱାଗତ ଭାଷଣ ପଦାନ କରି ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଖ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ ଭାଇଙ୍କର ଏବଂ ଉପସଭାପତି ସଂଗ୍ରାମ କେଶରୀ ସିଂହ ଭାଇଙ୍କର ବାର୍ଷା ପାଠ କରିଥିଲେ । ଅନନ୍ତର ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ'ର ୨୦୦୭ ସଂୟରଣ ପ୍ରଦାନ କରାଯାଇଥିଲା । ତା'ପରେ ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ 'ଜୀବକୁ ଆନନ୍ଦମୟରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିବା' ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଏ ଜଗତରେ ରଷିଧାରାର ପ୍ରବର୍ତ୍ତନର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ବୋଲି ଦର୍ଶାଇ ଏହି ରଷିଧାରାର ଭିଛି ଆଦର୍ଶ ଗୃହଣାଶ୍ରମ ସମ୍ବନ୍ଦରେ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଲୋକ ନ ହେଲେ କେହି ଠାକୁରଙ୍କ ସାମ୍ନାରେ ବା ତାଙ୍କ ଅମୃତ ଦୃଷ୍ଟି ସମ୍ପୂଖରେ ବସି ପାରନ୍ତିନାହିଁ । ଆମେମାନେ ଜୀବାମାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅତି ଉନ୍ନତ ୟରର । ବହୁ ସୁକୃତି ବଳରେ ଆମେ ଠାକୁରଙ୍କ ସାମ୍ନାରେ ବସିପାରୁଛେ । ଏହା ଦ୍ୱାରା ଆମ୍ବାର ପ୍ରଭୂତ ମଙ୍ଗଳ ହୁଏ । ସନ୍ଦିଳନୀ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ପ୍ରିୟ ଅନୁଷ୍ଠାନ ସମ୍ବଳନୀକୁ ଆସିଲେ ତୀର୍ଥଦର୍ଶନର ଫଳ ମିଳେ । ଏଠାରେ ରହିଲେ ତୀର୍ଥବାସର ଫଳ ଲାଭ ହୁଏ । ସଛ୍ତ, ମହାପୁରୁଷ୍ଠମାନଙ୍କ aura ବା bi-magnetic field ର ପରିଧିକୁ ଆସିଲେ ତାହାର ପ୍ରଭାବ ସାଧାରଣ ମନୁଷ୍ୟଙ୍କ ଉପରେ ପଡେ । ଗୁହାସନ ସତ୍ ଭାବର ଆସନ, ସଂଘ ଚିତ୍ ଭାବର ଆସନ ଓ ସନ୍ଦିଳନୀ ଆନନ୍ଦ ଭାବର ଅସନ । ସନ୍ଦିଳନୀ ଷେତ୍ରରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ପୂର୍ଣତମ ଭାବରେ ଅବନ୍ଦନ କରୁଛନ୍ତି, ତେଣୁ ସନ୍ଦିଳନୀକୁ ଆସିଲେ ସବୁଠୁ ଅଧିକ ଫଳ ମିଳେ ।

ଏହାପରେ ରଶ୍ମିରଞ୍ଜନ ପତି ଭାଇ 'ଯୁଗ ସମସ୍ୟାରେ ଗୃହଞ୍ଜମାନଙ୍କ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ' ଶୀର୍ଷକ ଏକ ପ୍ରବନ୍ଧ ପାଠ କରିଥିଲେ । ତତ୍ପରେ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦରରାୟ ଭାଇ ଆଦର୍ଶ ଗୃହଞ୍ଜାଶ୍ୱମ ପ୍ରତିଷାରେ ଗୃହାସନର ଭୂମିକା ଅତ୍ୟନ୍ତ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ବୋଲି କହିଥିଲେ । ସେ କହିଲେ, "ଗୃହାସନ ହେଉଛି ଆମର ସାଧନ କ୍ଷେତ୍ର । ଏଥିରେ ଉପଯୁକ୍ତ ହୋଇପାରିଲେ, ଆମେ ସଂଘାସନ ଓ ସମ୍ମିଳନୀ ଆସନରେ ସେବା କରିପାରିବା । ଗୃହାସନରେ ଘରର ମା' ଓ ପିଲାମାନେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସେବାରେ ଅଂଶଗ୍ରହଣ କରିବା ଦରକାର । ଗୃହାସନ ନିତ୍ୟଲୋକର ଏକ ଅଂଶ ବିଶେଷ । ତେଣୁ ଏଠାରେ ସବୁ ସେବା ଠିକ୍ ଭାବରେ ଅନୁଶୀଳନ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଆଦର୍ଶ ଗୃହଞ୍ଚକୁ ନିଜ ଗୃହରେ ତଥା କର୍ମକ୍ଷେତରେ ନିଜକୁ ଆଦର୍ଶ କରି ଗଢିବାକୁ ହେବ ।"

ପ୍ରଭାକର ଭାଇ 'ଗୃହଛାଶ୍ରମରେ ପଞ୍ଚଯଙ୍କ' ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ସେ କହିଲେ, "ଆଦର୍ଶ ଗୃହଛର କର୍ତ୍ତବ୍ୟଗୁଡିକ 'ପଞ୍ଚଯଙ୍କ' ଭାବରେ ପରିଚିତ । ମନୁଷ୍ୟ ଜନ୍ମ ହେଲା ମାତ୍ରେ ପଞ୍ଚ ରଣରେ ରଣୀ ହୁଏ । ପଞ୍ଚଯଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଏହି ରଣ ପରିଶୋଧ ହୁଏ । ଆମର ପଞ୍ଚରଣ ହେଲା ଦେବ ରଣ, ରଷି ରଣ, ପିତୃ ରଣ, ନର ରଣ ଓ ନୃ ରଣ । ମନୁଷ୍ୟ ଜନ୍ମରୁ ମୃତ୍ୟୁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ରଣ କରି ଗୂଲିଛି । ଆଦର୍ଶ ଗୃହଛ ପଞ୍ଚଯଙ୍କ ପାଳନ କରି ଏହି ସବୁ ରଣରୁ ମୁକ୍ତ ହୁଏ । ଏହାଦ୍ୱାରା ଗୃହଛର ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଉନ୍ନତି ହୁଏ ।" ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ମଧ୍ୟାଦ୍ମଭୋଗ ନିବେଦନ ପରେ ଉପଛିତ ଭକ୍ତବୃତ୍ଦ ପ୍ରସାଦ ସେବନ କରିଥିଲେ ।

ଅପରାହୁରେ ମହିଳା ଅଧିବେଶନ ଘ୨-୩୦ମି ସମୟରେ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । ପ୍ରଣାମ ଗାନ କରାଯାଇ ପରଦା ଉନ୍ମୋଚନ ହେବାପରେ ଏକାମ୍ର ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭ୍ୟା ବନଲତା ମହାନ୍ତି ମା' ଉପଛିତ ମା'ମାନଙ୍କୁ ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠକରାଇଥିଲେ । ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ଆଲୋଚନା ଆରମ୍ଭ କରି ମା'ମାନଙ୍କୁ ଅବଳା ଅର୍ଥାତ୍ ଅଶେଷ ବଳର ଅଧିକାରୀ ବୋଲି ସୂଚନା ଦେଇ ଭାରତୀୟ ସଂଷ୍କୃତି ମା'ମାନଙ୍କୁ କିପରି ଉଚ୍ଚଛାନ ପ୍ରଦାନ କରିଛି, ସେ ବିଷୟରେ ବିୟୃତଭାବରେ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ତା'ପରେ ଶିବାନୀ ଦ୍ୱିବେଦୀ ମା' ସୀତାଙ୍କ ଉଦାହରଣ ଦେଇ ମା'ମାନେ କିପରି ଆଦର୍ଶ ଗୃହିଣୀ, ପତ୍ନୀ ଓ ଜନନୀ ହୋଇପାରିବେ ସେ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଓ ସ୍ମିତା ସୁନ୍ଦରରାୟ ମା' ଆଦର୍ଶ ଗୃହଣ ଜୀବନରେ ମା'ମାନଙ୍କ ଭୂମିକା ବିଷୟରେ ଆଲୋକପାତ କରିଥିଲେ । ପଦ୍ମଗନ୍ଧା ସାହୁ ମା' ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସାଧନ ଜୀବନରେ ମା'ମାନଙ୍କର ଭୂମିକା ସଂପର୍କରେ ପ୍ରବନା ଦେବା ପରେ ବନଲତା ମା' ତାଙ୍କର କେତେଗୋଟି ଅନୁଭୂତି ପକାଶ କରିଥିଲେ ।

ସନ୍ଧ୍ୟା ଅଧିବେଶନ ଘ୬·୦୦ ସମୟରେ ଆରମ୍ଭ କରାଯାଇ ଆରତି ଓ ସ୍ତୋତ୍ରବନ୍ଦନା କରାଯିବା ପରେ 'ପିଲାମାନଙ୍କର ଅଧିବେଶନ' ଆରମ୍ଭ କରାଯାଇଥିଲା । ବିଜୟ ଭାଇ ପିଲାମାନଙ୍କୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବିଶେଷତ୍ୱ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ବୁଝାଇବା ପରେ ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଜୀବନର କେତୋଟି ଘଟଣା ବର୍ଣ୍ଣନା କରିଥିଲେ । ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ବିଭିନ୍ନ ଗଲ୍ଧ ମାଧ୍ୟମରେ ପିଲାମାନଙ୍କୁ ଭଗବାନ ଓ ଗୁରୁଙ୍କ ବିଷୟରେ ଧାରଣା ଦେଇଥିଲେ । ଭଗବାନଙ୍କର କିଛି ନାମ ରୂପ ନାହିଁ । ସେ ଅଛନ୍ତି । ଯିଏ ଯେଉଁ ରୂପରେ ଗୃହେଁ ସେ ସେହି ରୂପରେ ଦର୍ଶନ ଦିଅନ୍ତି । ତାରରେ electric current ଅଛି, ଯାହା ଆମ ଆଖିକୁ ଦେଖାଯାଉନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ତାରକୁ ଛୁଇଁଲେ ବା bulb ଟିଏ ଲଗାଇଲେ ତାହା ଜଳୁଛି । ସେଥିରୁ ଜଣା ପଡୁଛି ସେ electric current ଅଛି । ସେମିତି ଭଗବାନ ଅଛନ୍ତି, ଆମେ ପ୍ରାର୍ଥନା କଲେ ସେ ଆମ ପ୍ରାର୍ଥନା ଶୁଣନ୍ତି । ଯେଉଁ ପ୍ରାର୍ଥନା ଦ୍ୱାରା ଆମର ଅମଙ୍ଗଳ ହେବ ତାହା ସେ ପୂରଣ କରନ୍ତି ନାହିଁ । ସେମିତି ଭଗବାନ ଆମ ପାଇଁ ଠାକୁରଙ୍କ ରୂପରେ ଆସିଛନ୍ତି । ସେ ପିଲାମାନଙ୍କୁ ବହୁତ ଭଲପାଆନ୍ତି । ପିଲାମାନେ ପ୍ରାର୍ଥନା ସଙ୍ଗୀତ ଗାନ କରିବା ପରେ ଯଥାକୁମେ ବିଜ ଗୋପାଲ୍, ସ୍ୱାତୀ, ସୌମ୍ୟାଶ୍ରୀ, ଶ୍ରେୟା ଓ ବେଦପ୍ରକାଶ ଭାବ ବିନିମୟ କରିଥିଲେ । ସନ୍ଧ୍ୟା ଅଧିବେଶନ ପରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର General Body ବୈଠକ ଅନୁଷିତ ହୋଇ ଆମେରିକାରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରାର ପ୍ରଚାର ପାଇଁ କି କି ପଦକ୍ଷପ ନିଆଯିବ ସେ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରାଯାଇଥିଲା ।

#### ୬ ଅଗଞ୍ଜ ୨୦୦୭, ସୋମବାର, ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିବସ

ପ୍ରଶା, ଆରତି, ସ୍ତୋତ୍ର ବନ୍ଦନା ଗାନ ପରେ ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ଉପଛିତ ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କୁ ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ କରାଇ 'ସଂଘସେବକ' ଦ୍ୱାଦଶ ବର୍ଷ ପ୍ରଥମ ସଂଖ୍ୟାରୁ ପ୍ରାର୍ଥନା ଆବୃଷ୍ତି କରାଇଥିଲେ ଓ 'ପ୍ରାର୍ଥନାକାରୀଙ୍କ ପ୍ରତି' ପାଠକରି ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ସେ କହିଥିଲେ "ଯେଉଁ ଛାନରେ ସମୂହ ଭାବରେ ବନ୍ଦନା, ପ୍ରାର୍ଥନା କରାଯାଏ, ସେଠାରେ ଶାନ୍ତି, ସଦ୍ଭାବ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ହୁଏ । ସେଠାରେ ଅଶାନ୍ତି, ଅପରାଧ କମ୍ ହୁଏ । ଯେଉଁଠାରେ ଅର୍ଥ ବୁଝି ବେଦ ପାଠ କରାଯାଏ, ସେଠାରେ ମଧ୍ୟ ଶାନ୍ତି ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ହୁଏ । ଆମର ସ୍ତୋତ୍ର ବନ୍ଦନା ମାଧ୍ୟମରେ ଅଜାଣତରେ ଆମେ ବୈଦିକ ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଛୁ । ସମସ୍ତେ ପ୍ରତିଦିନ 'ନିରାଜନା'ରୁ ବୈଦିକ ପ୍ରାର୍ଥନା ପାଠ କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରିବା ଉଚିତ ।"

ବାଲ୍ୟଭୋଗ ନିବେଦନ ଓ ପ୍ରସାଦ ସେବନ ପରେ ପୂର୍ବାହୁ ଅଧିବେଶନ ଘ୯·୦୦ମି· ସମୟରେ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । ଉଚ୍ଚ ଅଧିବେଶନରେ ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ 'ସଂଘଶନ୍ତିର ପ୍ରତିଷା' ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରି ସଂଘ କିପରି ଏକ ସ୍ୱୟଂସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ସାଧନପଛତି ସେ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ଗୋଟିଏ ଲକ୍ଷ୍ୟ ବା ଗୋଟିଏ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ପାଇଁ କେତେଜଣ ବ୍ୟକ୍ତି ଏକାଠି ହେଲେ ତାକୁ ସଂଘ କୁହାଯାଏ । ଏଠାରେ ନିଜର ଆମ୍ପ୍ରତିଷା ଦିଗରେ ଅଭିଳାଷ ନ ରଖି ଜଣଙ୍କୁ ମାନିବାକୁ ପଡିବ । କଳିଯୁଗରେ ସଂଘଶନ୍ତି ଦ୍ୱାରା ଅସାଧ୍ୟ ସାଧନ ହୁଏ । ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଦିଗରେ କାର୍ଯ୍ୟ, ସାଧାରଣ ସଂସାରର କାର୍ଯ୍ୟ ସଂଘବଛ ହୋଇ କଲେ ସଫଳ ହୁଏ । ବୁଛଦେବ ଭିଷୁସଂଘ ଗଠନ କରିଥିଲେ । ଶୀଶୀଠାକୁର ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଗଠନ କରିଥିଲେ । ସଂଘକୁ ଯେଉଁମାନେ ଆସନ୍ତି, ସମୟଙ୍କର ଦୋଷ ଦୁର୍ବଳତା ଥାଏ । ସଂଘର ସୁରକ୍ଷା ବଳୟ ମଧ୍ୟରେ ଥିଲେ ସଂଘଶନ୍ତି ରକ୍ଷା କରେ । ଏଥିରୁ ବାହାରିଗଲେ ମା' ଭୀଷଣ ଦଣ୍ଡ ଦିଅନ୍ତି । ତେଣୁ ସଂଘ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ପରିଗୁଳିତ ହେବା ଆମର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ସଂଘରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ବ୍ୟକ୍ତ ଇଛା ସହ ନିଜର ଇଛାକୁ ମିଶାଇବାକୁ ପଡିବ । ଶୀଶୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, "ମୁଁ ସଂଘରେ ଅନୁପ୍ରବେଶ କରି ରହିଛି ।" ବହୁ ମିଳି ଏକ ହେବା ହିଁ ସଂଘ । ବିରୋଧର ଏକାନ୍ତ ପରିହାର ଓ ପାଣର ଐକାନ୍ତିକ ମିଳନ ହିଁ ସଂଘ । ଆମେ ଗୁରୁଆଜ୍ଞା ପ୍ରତିପାଳନ ନିମିତ୍ତ ବା ଶ୍ରୀଶୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି ବୋଲି ସଂଘରେ ଯୋଗଦେବା । ସଂଘରେ ଆମ ଗୁହାସନ ଅପେଶା ଶୀଶୀଠାକୁର ଅଧିକ ବିକଶିତ ଥିବାରୁ ସଂଘରେ ଯୋଗ ଦେଲେ ଆମ ଭିତରେ ଶନ୍ତି ସଂଗ୍ର ହେବ । ସଂଘ ସାଧନା ସୃୟଂସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ସାଧନପଉତି । ଏହି ପଥରେ ଶୀଶୀଠାକୁର ତନ୍ତ, ଜ୍ଞାନ, ଯୋଗ, ପେମ, ଭକ୍ତି ଆମକୁ ଶିଖାଇଛନ୍ତି ।

ରବିନାରାୟଣ ତିପାଠୀ ଭାଇ 'ସଂଘସେବକ' ର ଦ୍ୱିତୀୟ ସଂଖ୍ୟାରୁ 'ସଂଘର ଭାବଧାରା' ପ୍ରବନ୍ଧଟି ପାଠ କରିଥିଲେ । ଏହାପରେ ବ୍ରଭାଇ ସଂଘସେବୀମାନେ ସଂଘବର୍ଦ୍ଧ ହେବାର ଆବଶ୍ୟକତା ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ସେ କହିଥିଲେ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି "ତୁମେମାନେ ସଂଘବର୍ଦ୍ଧ ହୁଅ, ତେବେ ଯାଇ ମୋତେ ପାଇବ ।" ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ବାକ୍ୟ ବେଦବାକ୍ୟ । ଏହା କାଳଜୟୀ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଆଦେଶ ମାନି ଆମମାନଙ୍କୁ ସଂଘବର୍ଦ୍ଧ ହେବାକୁ ପଡିବ ।

ବରଦାକାନ୍ତ ନାୟକ ଭାଇ ସଂଘଶକ୍ତି କିପରି ବିରୋଧର ଏକାନ୍ତ ପରିହାର ଓ ପାଣର ଐକାନ୍ତିକ ମିଳନରେ ସହାୟକ ହୁଏ ସେ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପାଇଲେ ଆମର ସବୁ ଅଭାବ ପୂର୍ଷ୍ଣ ହେବ । ଆମର ପୂର୍ଷ୍ଣତ୍ୱ ଲାଭ ହେବ । ଏହାର ଉପାୟ ବତାଇ ଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, "ତୁମେମାନେ ସଂଘବଦ୍ଧ ହେଲେ ମୋତେ ପାଇବ ।" ଏହି ଠାକୁରଙ୍କୁ ପାଇବା ପଥରେ ବା ସଂଘବଦ୍ଧ ହେବା ପଥରେ କେତେକ ବାଧା ଅଛି । ସଂଘରେ ଯୋଗଦେଲେ ଆମର ପୂର୍ବର କୁସଂୟାର ବର୍ଜନ ହୋଇ ନୂତନ ସଂୟାର ଅର୍ଜନ ହୁଏ । ତା'ପରେ ସଂରକ୍ଷଣ ଓ ସମୁନ୍ୟନ ହୁଏ । ଆମ ମଣିଷ ଶରୀର ଏକ ସଂଘର ଉଦାହରଣ । ପାଣର ଐକାନ୍ତିକ ମିଳନ ଓ ବିରୋଧର ଏକାନ୍ତ

ପରିହାର ଆମର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ପରୟରକୁ ଭଲପାଇବା ଦ୍ୱାରା ଏହା ସମୃବ । ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣ, ସାଧୁସଙ୍ଗ ଓ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଆହାର ଦ୍ୱାରା ଭଲପାଇବା ବଢେ ।

ଞ୍ଜାନ ଭାଇ ସଂଘମାଧ୍ୟମରେ କିପରି ପଞ୍ଚଭାବର ସାଧନା ହୁଏ ସେ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଆଲୋଚନା କରି କହିଥିଲେ,'ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଆମପାଇଁ ଗୌରାଙ୍ଗଙ୍କ ପଥ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ କରିଛନ୍ତି । ଏହି ପରିପ୍ରେଷୀରେ ସେ ଗୌରାଙ୍ଗ ମହାପ୍ରଭୁ ଓ ରାୟ ରାମାନନ୍ଦଙ୍କର କଥୋପକଥନ ବର୍ଣ୍ଣନା କରିଥିଲେ । ଆମେ ଯାହା କରିବା ତାହା ଠାକୁରଙ୍କୁ ସମର୍ପଣ କରିବା । ଆମେ ସଂଘ ମାଧ୍ୟମରେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ଜାଣିବା ଦ୍ୱାରା ଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରତି ଆମର ଭକ୍ତି ବଢୁଛି । ସଂଘ ମାଧ୍ୟମରେ ଆମେ ପଞ୍ଚ ଭାବର ସାଧନା ଯଥା ଶାନ୍ତ, ଦାସ୍ୟ, ସଖ୍ୟ, ବାତ୍ସଲ୍ୟ ଓ ମଧୁର ଭାବର ସାଧନା ଅଭ୍ୟାସ କରୁଛୁ । ଏହାପରେ ପୂର୍ବାହୁ ଅଧିବେଶନ ଶେଷ ହୋଇଥିଲା । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ମଧ୍ୟାହୁଭୋଗ ନିବେଦନ ପରେ ଉପଥିତ ଭକ୍ତବୃନ୍ଦ ପସାଦସେବନ କରିଥିଲେ ।

ଅପରାହୁ ଅଧିବେଶନ ଘ ୨-୩୦ମି ସମୟରେ ଆରମ୍ଭ କରାଯାଇଥିଲା । ଆବାହନ, ପ୍ରଣାମ ଗାନ ସହ ଆସନ ଉନ୍ଗୋଚିତ ହେବା ପରେ ସାଧାରଣ ସଭା ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । ବର୍ଣ୍ଣସ୍ଭିଲି High Pasturesର President, Mr. Claude ସଭାପତି ଭାବେ ଏହି ସାଧାରଣ ସଭାରେ ଯୋଗ ଦେଇଥିଲେ । ବିଜୟ ଭାଇ ସଭାପତିଙ୍କର ପରିଚୟ ପ୍ରଦାନ କରିବା ପରେ ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ସାଧାରଣ ସଭାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ବୁଝାଇଥିଲେ । ଞ୍ଜାନ ଭାଇ ହିନ୍ଦୁଧର୍ମର ବିଶେଷତ୍ୱ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରିବା ପରେ ଉଷା ଅଗ୍ରଓ୍ୟାଲ ମା' ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଜୀବନୀ ସଂକ୍ଷେପରେ ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ । ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବିଶେଷତ୍ୱ ଉପରେ ଆଲୋକପାତ କରିବାପରେ Mr. Claude High Pasturesର ଆରମ୍ଭ ଓ ଖ୍ରୀଷ୍ଟଧର୍ମ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ହିନ୍ଦୁଧର୍ମ ସଂପର୍କୀୟ ତାଙ୍କର କେତେଗୋଟି ପ୍ରଶ୍ନର ଉତ୍ତର ଦେଇଥିଲେ ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ । ଏହା ପରେ ସାଧାରଣ ସଭା ସମାଓ ହୋଇଥିଲା ।

ସନ୍ଧ୍ୟା ଅଧିବେଶନ ଘ୬-୦୦ ସମୟରେ ଆରମ୍ଭ କରାଯାଇ ଆରତି ଓ ୟୋତ୍ରବନ୍ଦନା କରାଯାଇଥିଲା । ଉକ୍ତ ଅଧିବେଶନ ଶେଷହେବା ପରେ ଆନନ୍ଦ ସଭା ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ସେଥିରେ ସଂଘର ସମୟ ଭାଇ ଏବଂ ପିଲାମାନେ ହାସ୍ୟରସାତ୍ମକ ଅଭିନୟ କରି ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଓ ଉପଥିତ ଭକ୍ତବୃନ୍ଦଙ୍କୁ ଆନନ୍ଦ ପରିବେଷଣ କରିଥିଲେ ।

#### ୭ ଅଗଷ୍ଟ ୨୦୦୭, ମଙ୍ଗଳବାର, ଶେଷ ଦିବସ

ପ୍ରତୀକ୍ଷା, ଆରତି, ସ୍ତୋତ୍ର ବନ୍ଦନା ପରେ ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ଉପଛିତ ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କୁ ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ କରାଇ 'ସଂଘସେବକ' ଦ୍ୱାଦଶ ବର୍ଷ ଦ୍ୱିତୀୟ ସଂଖ୍ୟାରୁ ପ୍ରାର୍ଥନା ଆବୃତ୍ତି କରାଇଥିଲେ ଓ 'ପ୍ରାର୍ଥନାକାରୀଙ୍କ ପ୍ରତି' ପାଠ କରି ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ଗୃହରେ ବେଦ ପାଠକରିବା ଦ୍ୱାରା ତା'ର ପ୍ରଭାବରେ ପରିବାର ଓ ପ୍ରତିବେଶୀମାନଙ୍କର ମଙ୍ଗଳ ହୁଏ । ଉପନିଷଦର ସାରକଥା ଗୀତାରେ ଅଛି । ବେଦର ସାରକଥା ବେଦାନ୍ତରେ ଅଛି । ବେଦାନ୍ତର ସାରକଥା ଭଗବତ୍ ଗୀତାରେ ଲେଖାଯାଇଛି, ତେଣୁ ଗୀତାକୁ ବୁଝିଲେ ଭାଗବତକୁ ବୁଝିହେବ ।

ବାଲ୍ୟଭୋଗ ନିବେଦନ ଓ ପ୍ରସାଦ ସେବନ ପରେ ପୂର୍ବାହ୍ନ ଅଧିବେଶନ ବିଦାୟ ସଭା ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । ଉକ୍ତ ସଭାରେ ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ଏ ସନ୍ନିଳନୀର ବିଦାୟ ସଭା ଆସନ୍ତା ବର୍ଷ ସନ୍ନିଳନୀ ପରିଯୋଜନାର ଅୟମାରମ୍ଭ ବୋଲି ଅଭିମତ ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ । ତତ୍ପରେ ଉପଛିତ ସମୟ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ଭାବବିନିମୟ କରିଥିଲେ । ଭାବବିନିମୟ ସମାଓ ହେବା ପରେ ସେବା ସମର୍ପଣ କରାଯାଇଥିଲା । ଅନନ୍ତର ଆସନ୍ତା ବର୍ଷ ସଓମ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ପାଇଁ ଶ୍ରୀଶୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ସହ ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ନିମନ୍ତଣ କରାଯାଇଥିଲା । ତୃଟିବିଚ୍ୟୁତି ପାଇଁ ଷମା ପାର୍ଥନାନ୍ତେ ଭାବବିହ୍ୱଳ ଭକ୍ତବୃହଙ୍କର ଅଶୁପୂର୍ଣ୍ଣ ନେତ୍ର ଓ କୋହଭରା କଣ୍ଠରେ 'ବିଦାୟ ବେଳାରେ ଆଜି ପ୍ରିୟ ପାଦତଳେ' ଶୀର୍ଷକ ବିଦାୟ ପାର୍ଥନା ଓ 'ଜୟଗୁରୁ ମହାନାମ' କୀର୍ତ୍ତନ ସହିତ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ୨୦୦୭ ମସିହା ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ଉଦ୍ଯାପିତ ହୋଇଥିଲା । ଏହି ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀରେ ସର୍ବମୋଟ ୫୧ ଜଣ ଭାଇ, ମା' ଓ ପିଲାମାନେ ଯୋଗଦାନ କରିଥିଲେ ।

#### ଯୋଗଦାନ କରିଥିବା ଭ୍ୟମାନଙ୍କର ତାଲିକା -

- (୧) ପମୋଦ କୁମାର ମହାନ୍ତି, କେନ୍ଦ ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀ ସଦସ୍ୟ
- (୨) ବିଜୟ କୁମାର ସାହୁ
- (୩) ଜ୍ଞାନରଞ୍ଜ ଦ୍ୱିବେଦୀ, ଶିବାନୀ ଦ୍ୱିବେଦୀ, ସ୍ୱାତୀ ଓ ଶେୟା

- (୪) ବଜେନ୍ଦ୍ର ପଞ୍ଜା, ରଶ୍ମୀରେଖା ପଞ୍ଜା ଓ ବିଜ୍ ଗୋପାଳ
- (୫) ବିନଲ୍ତା ମହାନ୍ତି, ଏକାମ ସାରସୃତ ସଂଘ
- (୬) ବରଦାକାନ୍ତ ନାୟକ ଓ ସୋନିଆ ମହାନ୍ତି
- (୭) ଅଶ୍ୱିନୀ କୁମାର ନାୟକ, ସଂଘମିତା ନାୟକ ଓ ଅସ୍କିତା
- (୮) ବିଶୃଜିତ୍ ସୁନ୍ଦରରାୟ, ସ୍ଥିତାରାଣୀ ସୁନ୍ଦରରାୟ, ସୌମ୍ୟାଶୀ ଓ ବେଦପକାଶ
- (୯) ରବିନାରାୟଣ ତିପାଠୀ, ଗୀତା ତିପାଠୀ, ଆଲୋକ ଓ ଅଂଶୁଲ୍
- (୧୦) ଆଦିତ୍ୟ ନାରାୟଣ ତିପାଠୀ, ସସ୍ଥିତା ମିଶ୍ ଓ ଆରୁଶୀ
- (୧୧) ପଭାକର ବାଇ, ସ୍ଥିତାରାଣୀ ବାଇ, ଶେୟାଁ ଓ ଶାଶ୍ୱତ୍
- (୧୨) ରଶ୍ରୀରଞନ ପତି, ସସ୍ତିତା ଚୋଧୂରୀ, ସ୍ୱାହା ଓ ସ୍ୱାଗତ
- (୧୩) ସୁଧାଂଶୁବାଳା ଜେନା, ଶିବପ୍ରସାଦ ଜେନା ଓ ଆର୍ୟନ୍
- (୧୪) ମହେଶ ପସାଦ ଚୋଧୁରୀ, ରଶ୍ମି ନାୟକ ଓ ଅଭିୟା
- (୧୫) ଇଶ୍ୱରଚନ୍ଦ୍ର ବିଶ୍ୱାଳ ଓ ପଞ୍ଜା ପତିମା ନାୟକ
- (୧୬) ବୃନ୍ଦାବନ ସାହୁ ଓ ପଦୁଗନ୍ଧା ସାହୁ
- (୧୭) ଶିବାନୀ ମହାନ୍ତି ଓ ସାର୍ଥକ
- (୧୮) ଉଷା ଅଗଓୃାଲ
- (୧୯) ସାନୁଜିତ୍ ସେନାପତି
- (୨୦) ସୁବତ କୁମାର ନାୟକ
- (୨୧) ଦେବାଶିଷ ଦାଶ
- (୨୨) ସମିତା ମହାନ୍ତି

### **Non-Profit Organization status for AMSAS**

With Divine grace and inspiration from Shri Shri Thakur, a few Nigam Families leaving in USA started an informal monthly Pathachakra session in August, 2001 on the auspicious day of Janmotsaba. Later that year Nilachala Saraswata Sangha approved the formation of America Saraswata Pathachakra. Two years later, when NSS President and Parichalak Shyam Sunder Dash bhai agreed to visit USA and attend the second annual congregation of America Saraswata Pathachakra, it was formally registered in the state of Minnesota with Registration No: 548107-2, Date 26<sup>th</sup> June 2003, as a non-profit religious organization. That year, while attending the annual congregation, Shyam bhai enthusiastically permitted the formation of America Saraswata Sangha. America Saraswata Sangha (AMSAS) was born in 2004 with Shri Shri Thakur's blessings and permission of Nilachala Saraswata Sangha.

Since the formation of AMSAS, the members of the Sangha desired recognition by USA's Internal Revenue Service that AMSAS is a non-profit religious organization and equivalent of a traditional Church in United States of America. This recognition would allow favorable tax benefit to AMSAS' members. Recognition of a Church status also helps AMSAS in eliminating its tax filling requirements of other religious organizations. AMSAS submitted the paperwork with IRS in October of 2007 and after eight months IRS has approved the Church status to AMSAS back dating to its formation in June of 2003. This is an important milestone in AMSAS' short history as it prepares the Sangha to establish a permanent place of worship for Shri Shri Thakur.

**♦**##\$

#### Jayaguru

# Young Aspirants' Section

#### A Prelude to YA Session

By the grace of Sri Sri Thakura Maharai and permission from the President and Parichalaka of Nilachala Saraswata Sangha, Shyam Sundar Dash, Kids' Session in America Saraswata Sangha was started in January 2004. As time passed, Kid's are growing and some of them are teenager so it was suggested to change the Puja session name. During the 6th Annual Convention of AMSAS at Burnsvillie, NC, on August 4<sup>th</sup> 2007, in presence of Pramod Kumar Mohanty bhai, the name Kids' Session was changed to Young Aspirants' Session. Young Aspirant session is being held on the first and third Sundays of the month. Puja session starts at 11:15AM eastern time and lasts for about 30 minutes. In each session there is one assigned person with pali seva, known as palia. The session starts with the beginning Prathana and Short Stotra Bandana. Introduction to the session is given by Bijoy Bhai. After that, one person reads a pre-selected story focusing on Sri Sri Thakur's teachings and/or experiences, followed by discussion and questions and answers about the story. Next, one assigned person sings a Prathana song. Subsequently, there is Bhaba Binimaya of the palia, invitation by next palia, and truti bichyuti by the palia. At last, one assigned person sings bidaya prathana Dayamaya Shricharane. Each session is conducted by Gyan Bhai and Bijoy Bhai. The participants are Adyasa, Alok, Abhishek, Ankit, Amrita, Gyan, Brij, Jeni, Sanat, Sarthak, Bhakti, Bobby, Shreya, Rini, Swati, Jemu and Swaha. During every year annual convention, Young Aspirants' have one special session which is conducted by guests from India.

> Shree Shree Thakura Charanashrita Saumyashree Ray

### My Life with Shree Shree Thakura

I am fortunate to be born in Thakur's family. My parents, grandparents, and great grandparents worship Shree Shree Thakur. I first touched Thakur's feet when I was just twenty one days old.

When I was seven I joined Kids' Session which was occurring once in a month initially and then twice a month. One kid reads a story and everyone do questions and answers. Then, we do bhaba binimaya, invitation for the next session, and and beg forgiveness for truti bichyuti. In Sammilani, sometimes there was Kids' Session. In last year's Sammilani, Kids' Session was changed to Young Aspirants' Session. I sing songs in Young Aspirants' Sessions. I enjoy attending Young Aspirants' Session and learn lot of things there.

I have been to North Carolina Pathachakra since I was five. Now I sing songs in every Pathachakra. I also listen to *What I Expect*. That is about what Thakur wants us to do and act.

I have seen America Sammilani since I was five in 2002. In most Sammilanis, there was Kids' Session. In the last two Sammilanis, I sang two songs which were "Tumari Pujara" and "Shreeguru Deva". Now I am looking forward to this year's Young Aspirants' Session in Sammilani.

I also have been to two Sammilanis in India. One was 2002 Jaraka Sammilani and 2005 Begunia Sammilani.

Last summer, I visited India with my family. I saw many places. First, we flew to Jorhat from Kolkata. From the airport we went by taxi to Kokilamukh Ashram which is in Jorhat district of Assam. There was a river flowing by, many flowers, and there was natural scenery. There were two places for puja. One was in a huge temple-like place. The other one was "Gurubrahma Aasana" where one had to go downstairs to be at the worship place. We stayed there for one and a half days. I liked the prasad there. While returning to airport, we went to Jorhat Ashram. There we had lunch Prasad, and met Mahanta Maharaj Swami Jyotirmayananda Saraswati.

After returning to Kolkata, the next day we visited Tarapitha. That was the place where Thakur did Tantric Sadhana with the help of His guru Bamakhepa. There was a huge temple for Goddess Tara. To see Her, there was a long line. The place where we saw Her was very crowded. There was another river nearby. We saw Bamakhepa being worshipped over there. Bamakhepa was favorite to Goddess Tara. We bought a picture showing Bamakhepa offering bhoga to Goddess Tara. We returned to Kolkata on the same day by train.

The next day morning, we started our journey to Halisahar by Taxi. On the way to Halishar, which was in Kolkata near River Ganges it was a long, hot trip. When we reached there, it started to rain heavily. At Halishar, to see Shree Shree Thakura's samadhi, you can not wear pants and shirt, so I wore something which looks to be a saree. Then I could see Thakur and where his Samadhi was. We had lunch Prasad there. That was a very nice place. We took several pictures for our memory. On the way back, we went to Kali Temple and touched river Ganga's holy water.

After reaching Bhubaneswar, the next day we went to Puri. There I saw Nilachala Kutira. In Thakur's room there were lots and lots of flowers that had a nice aroma. The window there had a good view. We went to Lord Jagannath Temple for darshan. Before coming back to USA in July last week, I went one more time to Puri. That time was Bahuda yatra of Lord Jagannath. For the first time I saw the three chariots of Lord Jagannath, Lord Balabhadra and Devi Subhadra. We touched the thick rope.

On Rathayatra day, my grandparents, cousins, my mother, brother, and I went to Ekamra Saraswata Sangha. Thakur was in a chariot like pedestal. The chariot was bright and decorated with flowers and cloths. My mom took that picture for us. My last year trip to India was very memorable by the grace of Shree Shree Thakur.

Now my exam is over and sammilani is coming nearby. I am excited to go to middle school this August in 6<sup>th</sup> grade. Every summer I pray Thakur for a great school year with good teachers and good friends. During this year sammilani we will spend almost one week in Burnsville, NC for sammilani and class puja. I am thinking to do some seva during sammilani. I always get Shree Shree Thakura's blessings and feel He is always with me. Jayaguru.

Shree Shree Thakura Charanashrita Saumyashree Ray

### **Prayer**

"Worship and prayer are no superstition; they are acts more real than the acts of eating, drinking, sitting or walking. It is no exaggeration to say that they alone are real, all else is unreal."

--- Mahatma Gandhi

What precisely is prayer? What does this word mean? Well, for starters the dictionary defines prayer as "spiritual communication with God or an object of worship, as in supplication, thanksgiving, adoration, or confession." The concept of prayer was mainly established to provide a pathway for the ordinary, common man to come in contact with God. Almost every single prominent religion in the world puts emphasis on prayer- be it Christianity, Islam, Hinduism, Shintoism, Buddhism etc. Why? To put it simply, prayer is the only way the devotees can "talk" to their teacher. Prayer is the medium by which the "students" can turn to their "teacher" for help during times of anguish and doubt. Prayer allows us to "converse" with God in order to thank him and tell him about our daily problems. In other words, prayer is extremely essential for the sole reason that it allows the common man to talk to the omnipotent and thus, allows him to come in contact with the divine deity.

We have seen the enormous significance prayer has in our lives. When we pray, we feel as if we are intimately close with Thakur. This helps us to cheer us up or lift us up when we are feeling down. When we are in distress, prayer is the sole thing we can turn to for some warm comfort. Even if we lose everything fathomable, our devotion to Thakur and our ability to pray him will never be lost.

Well, for me I cannot fully understand something unless I am presented with a realistic example. I mainly understood prayer only after I had read a well-known legend, "The Legend of Dhruv". It is not only an enthralling legend but also unfolds deep insights. This story clearly illustrates the overwhelming power of prayer. The legend of Dhruv appears in the Bhagavata Purana and the Vishnu Purana. Many of you have probably already read it comprehensively. It is written that he who reads or/and listens to the story of Dhruv, achieves devotion and his sorrows are destroyed. Unmindful of all the terrible obstacles and with his mind focused only on his goal, Dhruva prayed exceptionally hard. He often meditated for 12 days at a stretch without food or water. He continually chanted the mantras Saint Narada taught him. Finally, so great and powerful was his prayer that the Almighty appeared before him. The Almighty was deeply impressed with Dhruva's determination and finally fulfilled his wishes

Now Thakur tells us that the purpose of prayer is to achieve a stage where one's emancipated soul is identified with God. Thakur tells us that praying to God means becoming like God. One is transformed into what he prays. When one prays to Gods and Goddesses, one lives like Gods and Goddesses. We should not pray half-heartedly. Some of us pray only when we have a big test or a problem, otherwise we pray rather lackadaisically. We should always pray with the enthusiasm of a small child. When we pray with eagerness and gusto, no matter what, then Thakur will always be with us. We should always share everything, good and bad, with Thakur. If we use the medium of prayer to its maximum potential extremely fervently then Thakur will always be with us and will help us for ever.

"In spite of despair staring me in the face on the political horizon, I have never lost my peace. In fact, I have found people who envy my peace. That peace, I tell you, comes from prayer; I am not a man of learning, but I humbly claim to be a man of prayer. I am indifferent as to the form. Every

one is a law unto himself in that respect. But there are some well-marked roads, and it is safe to walk along the beaten tracks, trod by the ancient teachers."

--- Mahatma Gandhi

"Prayer cannot bring water to parched fields, or mend a broken bridge, or rebuild a ruined city; but prayer can water an arid soul, mend a broken heart and rebuild a weakened will."

----The Siddur

Shree Shree Thakura Charanashrita Abhishek Swain

#### Nilachala Kutira

On the 23<sup>rd</sup> March 2008, my family and I visited the Nilachala Kutira in Puri. I was really excited to see it.

We entered through the arched main door, and washed our hands and feet. Then we were led through the veranda to a narrow, spiralled staircase. At the top of the staircase there was Thakur's room overlooking the terrace. The room was mainly occupied by a large bed decorated by lots of flowers. Alongside the bed, there was a chair with Thakur's beautiful bigraha on it. The padasana at the side of the bed was covered by colourful flowers. There was a nice scent coming from the burning incense sticks. I put some flowers at his feet and offered my prayers.

The small space just outside the room was railed off so I couldn't go onto the terrace. Then we came downstairs and saw the other rooms. There was a big portrait of Thakur hanging from the living room wall. We bowed there and then had prasad. After a few minutes we came out of the Kutira and left for the Jagannath Temple.

Here is some history on Nilachal Kutira as I gathered from various sources including the book written by Narayani Maa, *Nilachale Thakur Nigamananda* \*. She has written that Nilachal Kutira was bought from a Bengali gentleman, Hemachandra Ray in 1923 for approximately Rs.6000/- in the name of Thakur Maharaj.

From outside, it did not look very attractive. Most of the rooms were dark even in daytime except for the room on the east. A lot of space was wasted in courtyards and verandas leaving only three useful rooms. The veranda on the north side was open and exposed to rain. The kitchen was not well ventilated. The only thing good about the house was the south side veranda. However Thakura very much liked the house because of the room upstairs. It was a single room with open terrace. Through the window on the east we could see the endless blue sea up to the horizon while Jagannath Temple could be seen through the west side window. So the room was ideal for Thakur to have a quiet time. Sri Sri Thakur spent the last twelve years of his life in this house making it a site of pilgrimage for us.

After buying the house, massive changes were done. The characteristic arch on the main door, as we see today, was built. Boundary walls were made around the house. A nice garden came up after hard work by the sevakas. The floor was re-done and overall the house was made more habitable. Around the Kutira there were only a few neighbourhood houses and the rest of it was occupied by a

jungle full of casuarinas, cacti and other arid bushes. Wind passing through those used to make a fearful howling noise. That environment is not there now.

I would like to go there again and spend more time.

Sri Sri Thakura Charanashritaa Ragini Mohanty D/O Lipsita Patnaik Bolton, England, UK

## **My Summer Experiences**

I would like to share my experience during my summer visit to India in 2007. I would like to talk about 4 places on my trip to India.

The 1<sup>st</sup> place is Shri Shri Thakura's ashram near my grand parent's house at old-town. When I and my grand-mother reached, there were many Bhais. We went to a hose to wash our hands and feet. From then we went bare foot. We went to Thakur's bedroom and saw a bigraha (picture) of Him. We put pranami and flowers and sang short prayers. Soon after we left and joined a puja. There we sang many prayers and played some instruments. Then we went to take Prasad. It was very delicious.

The 2<sup>nd</sup> place is Nilachala Kutira. I went with many of my relatives. When we got there, we had to go through a long line because; it was Rakhi Purnima, which is Shri Shri Thakura's birthday. After about one hour, we went inside, taking our shoes off. There were three Bigraha's (pictures) of Shri Shri Thakura. One was on swing outside. We put pranami and flower next to it. The 2<sup>nd</sup> picture was in the living room with lots of flower. The third picture was upstairs in Thakura's bedroom, when he was living in Kutira. It has hundred of flowers around it. After we prayed, we went to take Prasad. We had to wait for 2 to 3 hours before the gate could open. There were two lines, one had more boys than girls and other had more girls than boys. It was extremely hot, so I put a handkerchief on my head. It helped me from the sun's scorching rays little bit. I also stood next to the building, it was giving me some shade. After all of that, we went inside. There was so much shade. We ate our Prasad for 30 min in our hands, sitting on the floor. There were no spoons or other utensils. After that we washed our hand and left. It was a beautiful and most memorable experience I ever had. It would be in my mind for ever.

The 3<sup>rd</sup> place is Lingaraj Temple. When I and my grandmother went, there were so many little temples inside the compound. Fist we washed our hands and feet. Then we went to many small temples and lit dhupakathi and deepa. Then we went to Ganesh Temple that was so high. We climbed about 30-35 steps to reach at the top to see the statue of Lord Ganesh. It was an enormous statue. Then we went down to visit more temples. We saw many monkeys. They were cool, but we kept our distance from them as they could harm us. After that we went inside the main temple of Lord Lingaraj. There were so many people. I almost tripped and fell on floor. We prayed and offered flowers and bilwa leaves and did puja and left.

<sup>\* -</sup> Please see the Oriya translation of the *Nilachale Thakur Nigamananda*, *Part -1* written by Narayani Devi (pages 57, 60-62 and the photograph opposite page 64).

The 4<sup>th</sup> place is Jagannath temple at Puri. I went with many relatives. There was a wishing tree and I made some wishes. Then we went to small temples around the temple. After that we went to the big temple with large statue of Lord Jagannath, Lord Balabhadra and Maa Subhadra. It was a huge rush but we managed to do some prayer. Then we saw monkeys. We ate our Prasad fast because, they might steal it. Then we went again to other small temples along the boundary wall. I went back to the wishing tree to make more wishes. At night an enormous, humongous group of people, including us saw two Pandas (guys) climb to the top of the temple to change the flag!! The temple is the size of the empire state building! It was shocking and stunning!

These are some of my experience during my summer visit of India in 2007.

Shree Shree Thakura Charanasrita Alok Tripathy

## Thakura is my friend

Thakura is my friend, And in all my fears, Thakura is there, To wipe out my tears.

Thakura makes me smile, Smiling is my power, And I love to offer Thakura, A very pretty flower.

Thakura blessed me, Now I'm who I want to be, There is no person, Just like me.

> Shree Shree Thakura Charanashreetaa, Shreya Prabhakar

#### A Brief Introduction to Max Müller

A few times Sri Sri Thakura has referred to Max Müller's work. In order to learn a bit about Max Müller, I checked on Internet. The following is a short introduction that I have collected and sharing with the readers.

Max Müller was born in December 6, 1823 in Dessau, Germany to Wilhelm and Adelheide Müller. In college, he changed his interest from music to philosophy and started to learn Sanskrit. To help his professor, he translated the Upanishads, Hindu scriptures. Müller therefore devoted himself to the study of Sanskrit, becoming one of the major Sanskrit scholars of his day. He then translated the *Rig Vedas* so westerners could understand them. Müller was greatly impressed by Ramakrishna Paramhansa, his contemporary and proponent of Vedantic philosophy, and authored several essays and books on him. He helped the Indian population further by publishing many works explaining

their culture and religion to others, including: A History of Ancient Sanskrit Literature So Far As It Illustrates the Primitive Religion of the Brahmans (1859), India, What can it Teach Us? (1883), and Six Systems of Hindu Philosophy (1899). To honor him, the Goethe Institutes in India are named Max Müller Bhavan. He was thought of as against Jesus Christ and Christianity by many churches, but he did not care. Müller distanced himself from these developments, and remained within the Lutheran faith (a sect of Christianity) which he had been brought up in. He said several times the view that a "reformation" within Hinduism needed to occur comparable to the Christian Reformation. In his opinion, "if there is one thing which a comparative study of religions places in the clearest light, it is the inevitable decay to which every religion is exposed.... Whenever we can trace back a religion to its first beginnings, we find it free from many blemishes that affected it in its later states". He used his links with the Brahmo Samaj in order to encourage such a reformation on the lines pioneered by Ram Mohan Roy. He died in October 28, 1900.

Shree Shree Thakura Charanasrita Brij Gopal Panda

### **SAMMILANI**

Songs are sung for Thakura
Attend young aspirants' sessions
Meet my friends
My favorite part is Ananda Sabha
I learn about Thakura
Listening to stories about Thakura is fun
Also, Thakura is my guru
Now I know that Thakura is watching over me
I know that Thakura will always be with me.

#### **THAKURA**

Thakura is my guru
He blessed me
Always been there for me
Kind
Unlimited love and inspiration
Resting in his arms
Always guiding me.

Shree Shree Thakura Charanashreetaa, Shreya Prabhakar

# **2007 Sammilani Photos**





### Jayaguru

# America Saraswata Sangha

### 2007 Fiscal Report

| Income                               |             |
|--------------------------------------|-------------|
| Pali Pranami                         | \$115.00    |
| Mahila Puja Pranami                  | \$65.00     |
| Special Puja Pranami                 | \$10.00     |
| Shastrapatha Pranami                 | \$120.00    |
| Sammilani Delegate Fee               | \$1,320.00  |
| Sammilani Lodging Fee                | \$3,780.00  |
| Sammilani Padasan Pranami            | \$271.50    |
| Magazine Sale                        | \$540.00    |
| Books/Posters Sale                   | \$181.00    |
| 2008 Sammilani Aabahak Pranami       | \$1,377.00  |
| Pranami for NSS with Parichaya Patra | \$3,594.00  |
| NSS Pranami Shortfall collection     | \$253.00    |
| Extra Pranami                        | \$30.00     |
| SJSSM Annual Pranami for NSS         | \$600.00    |
| SJSSM Class Puja Delegate Fee        | \$200.00    |
| SJSSM Class Puja Padasan Pranami     | \$46.00     |
| Midwest Pathachakra Padasan Pranami  | \$106.00    |
| NC Pathachakra Padasan Pranami       | \$159.77    |
| Total                                | \$12,768.27 |

| 2007 Sammilani Expense          |            |
|---------------------------------|------------|
| High Pastures Retreat Center    | \$3,255.00 |
| Magazine Production             | \$317.74   |
| NSS Representative's Visit      | \$1,363.49 |
| Food                            | \$716.97   |
| Decoration                      | \$110.02   |
| Miscellaneous (Puja Items etc.) | \$97.86    |
| Magazine Mailing cost           | \$10.50    |
| Total                           | \$5,871.58 |

| Expense                               |             |
|---------------------------------------|-------------|
| URL Renewal for AMSAS                 | \$90.00     |
| 501c3 Application Filing              | \$750.00    |
| Sangha Renewal Pranami to NSS         | \$21.00     |
| Sangha Barshikotsava Pranami to NSS   | \$21.00     |
| Pranami to NSS with Parichaya Patra   | \$3,594.00  |
| Sammilani Padasan Pranami to NSS      | \$271.50    |
| MW Pathachakra Pada Pranami to NSS    | \$106.00    |
| NC Pathachakra Pada Pranami to NSS    | \$159.77    |
| SJSSM Class Padasan Pranami to NSS    | \$46.00     |
| 2007 Sammilani Expense                | \$5,871.58  |
| Books Purchase Cost                   | \$29.00     |
| Magazine Printing Aid to NSS for 2006 | \$301.00    |
| Magazine Printing Aid to NSS for 2007 | \$400.00    |
| NSS Pranami Shortfall Payment         | \$261.00    |
| SJSSM Annual Pranami to NSS           | \$600.00    |
| SJSSM Class Puja Expenses             | \$90.00     |
| Total                                 | \$12,611.85 |

| OLNIA | Name                                                                                            | Introduction                                                                                                                                                                                        |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| SI No | Aditya Kumar Baral<br>Preeti Baral                                                              | I came to know Sri Sri Thakur from my grandmother late Srimati Sachhi Devi of Asureswara Sakha Sangha. – Preeti Maa                                                                                 |
| 2     | Aditya Narayan Tripathy<br>Sasmita Mishra<br>Child:<br>Arushi (2)                               | I came to know Sri Sri Thakur through my parents Late Sri Gobinda Ch. Tripathy and Mrs. Urmila Tripathy of Sunabeda Sangha.                                                                         |
| 3     | Ashwini Kumar Nayak<br>Sanghmitra Nayak<br>Child:<br>Ashmita (3)                                | I came to know Sri Sri Thakur from my parents. They are the members of Balasore Saraswata Sangha.                                                                                                   |
| 4     | Bani Prasanna Mohanty Debashree Mohanty Children: Minakshee (21) Amrita (11)                    | I knew Sri Sri Thakur through my parents: Braja Kishore Mohanty and Kalyani Mohanty, who are from Cuttack Sangha.                                                                                   |
| 5     | Barada Kanta Nayak<br>Sonia Mohanty                                                             | I started accompanying my parents, Rasa Bihari Nayak and Meena Kumari Nayak to Puri Smruti Mandir from my early childhood. I am a member of America Saraswata Sangha.                               |
| 6     | Bibhuti Kumar Sahoo<br>Sangeeta Sahu                                                            | I came to know Sri Sri Thakur from my parents Bairagi charan Sahoo and Shantilata Sahoo of Nayagarh Sangha.                                                                                         |
| 7     | Bijoy Kumar Sahoo<br>Ratna Jena<br>Children:<br>Mohit (17)<br>Lara (12)                         | Through my mother Ketaki Maa. I started accompanying my mother as a child to the Cuttack Jobra Sangha.                                                                                              |
| 8     | Binaya Kumar Sahoo<br>Shibani Sahu ( Aru )<br>Child:<br>Arush (3)<br>Aron (6 months)            | I came to know Sri Sri Thakur from my parents Bairagi charan Sahoo and Shantilata Sahoo of Nayagarh Sangha.                                                                                         |
| 9     | Biswajit Sundar Ray<br>Smitarani Sundar Ray<br>Children:<br>Saumyashree (11)<br>Bedaprakash (7) | I knew Sri Sri Thakur from my grand father Late Balabhadra Sundar Ray and father Basanta Kumar Sundar Ray of Begunia Saraswata Sangha, Bhubaneswar.                                                 |
| 10    | Biswaranjan Das<br>Lipika Das                                                                   | I came to know Shri Shri thakura from my parents, specifically from my father as he is the first to explore Thakura. I used to go to Cuttack Jobra Ashram and holds the parichaya patra from there. |
| 11    | Brajendra Panda<br>Rashmi Rekha Panda<br><b>Child:</b><br>Brij Gopal (15)                       | I work at the Univ. of Arkansas, Fayetteville. I know Sri Sri Thakur Maharaj since childhood; my grand father, late Biswanath Panda was a member of Kendupatna Shakha Sangh.                        |

| 12 | Brundaban Sahoo<br>Padmagandha Sahoo                                                                          | I came to know Sri Sri Thakur from my mother Sobharani Sahoo (Gelha maa) of Cuttack Saraswata Sangha. – Padma maa                                                                                                                                                                                                                                              |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 13 | Devi Prasad Samal<br>Snigdha Sahu<br>Children:<br>Devangi (9)<br>Siddharth (7)                                | I came to know more about and got influenced with Sri Sri Thakur through my mother Mrs. Abanti Samal's involvement with Saraswata Sangha, though my Father Mr. Krishna Chandra Samal followed her later.                                                                                                                                                       |
| 14 | Debashis Dash                                                                                                 | My grandparents (both maternal, Mrs. Sashikala Rath and Mr. Satyabadi Rath and paternal, Mrs. Kamala Dash and Mr. Manamohan Dash) are Sri Sri Thakur Maharaj's bhaktas. I came to know about Sri Sri Thakur Maharaj through my parents Mrs. Sudhanjali Dash and Dr. Jagannath Dash who are from Bhubaneswar Sangha. I am also a member of Kendra Sevak Sangha. |
| 15 | Debaranjan Swain<br>Suchitra Swain (Leena)<br>Children:<br>Abhishek (14)<br>Ankit (8)                         | I knew Sri Sri Thakur from my father Late Basanta Kumar Nayak of Asureswar Sangh, Asureswar, Cuttack. – Leena maa                                                                                                                                                                                                                                              |
| 16 | Diptish Kumar Aruk<br>Anjana Aruk<br><b>Child:</b><br>Adyasha Priyadarshini (6)<br>Dibyam Darsheet (4 months) | My parents are devotees of Sri Sri Thakur and they are from Balasore Sakha Sangha. I worship Gurudev since my childhood. – Anjana Maa                                                                                                                                                                                                                          |
| 17 | Gyan Ranjan Dwibedy<br>Sibani Dwibedy<br>Children:<br>Swati (13)<br>Shreya (8)                                | We know Sri Sri Thakur from our parents, Dola Govinda and Malati Dwibedy, and Nrushinha and Bidyabati Panda from Rourkela Saraswata Sangha.                                                                                                                                                                                                                    |
| 18 | Iswar Chandra Biswal<br>Pranjya Paramita Nayak                                                                | We came to know Sri Sri Thakur through my parents Mr Sridhar Biswal and Mrs Manasi Biswal who are member of Sambalpur and Pattamundia Sangha respectively.                                                                                                                                                                                                     |
| 19 | Mahesh Prasad Choudhury<br>Rasmi Nayak<br><b>Child:</b><br>Avipsa (4)                                         | I came to know Sri Sri Thakur from my father Sisir Kumar Choudhury of Berhampur Sangha.                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 20 | Mahesh Vallamsetty<br>Chinmayee Patnaik (Dauli)                                                               | I know Thakur from my parents, Dr. Samiran Patnaik and Dr. Surekha Devi, who are members of Cuttack Saraswata Sangha at Cuttack.                                                                                                                                                                                                                               |
| 21 | Nibedita Nayak (Bulu)                                                                                         | I came to know Thakura from my parents and grandparents. My parents are member of Jharsuguda sangha and I used to go with them to the sangha. I read books on Thakura, his upadeshas and Nilachala Saraswata Sangha and tried to know him better. Also I got influenced by bhai and maas. I am a member of Ekamra Kumari Sangha.                               |

| 22 | Prabhakar Bai<br>Smitarani Bai<br><b>Children:</b><br>Shreya (10)<br>Shashwat (3)       | I'm grateful to know about Sri Sri Thakur from my parents Sri Shyamabandhu Pagada and Smt. Bijaylaxmi Pagada of Nayagarh Sangha. – Smita maa                                                                                                                                                                                             |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 23 | Pruthwiraj Sahoo<br>Ipseeta Sahoo<br><b>Child:</b><br>Rishabh (2)                       | I came to know Sri Sri Thakur from my mother Sobharani Sahoo (Gelha maa) of Cuttack Saraswata Sangha.                                                                                                                                                                                                                                    |
| 24 | Rabi Narayan Tripathy Geeta Dash Children: Alok (11) Anshul (4)                         | I came to know Sri Sri Thakur through my parents Late Sri Gobinda Ch. Tripathy and Mrs. Urmila Tripathy of Sunabeda Sangh                                                                                                                                                                                                                |
| 25 | Rabin Mohanty<br>Lipsita Patnaik<br>Child:<br>Ragini (12)                               | I know Thakur from my parents, Dr. Samiran Patnaik and Dr. Surekha Devi, who are members of Cuttack Saraswata Sangha at Cuttack. – Lipsita maa                                                                                                                                                                                           |
| 26 | Rambollabha Mohapatra<br>Kalpana Dash<br><b>Children:</b><br>Ashutosh<br>Sweta          | I came to know Sri Sri Thakur Maharaj from my parents-in-law. My mother-in-law and late father-in-law belong to the Bhubaneswar Sangha.                                                                                                                                                                                                  |
| 27 | Rashmi Ranjan Pati<br>Sasmita Choudhury<br>Children:<br>Swaha (5)<br>Swagat (3)         | I know Sri Sri Thakur from my parents, Sri Raghunath Pati and Smt.<br>Bhagabati Devi of Bhubaneswar Sangha.                                                                                                                                                                                                                              |
| 29 | Sandip Mohapatra Dipti Mohapatra Children: Sarthak (13) Sanat (10)                      | I came to know Sri Sri Thakur from my mother Ketaki maa.  – Dipti maa                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 30 | Sanujit Senapati Annalisa Senapati Child: Udayan (8) Ariana (7) Maya (3) Sumitra (1 mo) | I came to know Sri Sri Thakur briefly in my childhood and youth years from Nrupal Ji Bhai, who was like a grandfather to me. In my adult life, I came in close touch with Sri Sri Thakur through Pallabita Maa. However, my true introduction to Sri Sri Thakur was through my participation and membership of America Saraswata Sangha. |
| 31 | Shiba Prasad Jena<br>Sudhansubala Jena<br><b>Child:</b><br>Aryaan (2)                   | I came to know Sri Sri Thakur from my grandmother late Srimati Sachhi Devi of Asureswara Sakha Sangha. – Sudhansubala maa                                                                                                                                                                                                                |

| 32 | Sitakanta Mohanty<br>Sibani Mohanty<br>Child:<br>Sarthak (3)                     | I knew Sri Sri Thakur from my uncle Sudhanshu Sekhar Das and aunt Manorama Das of Ekamra Saraswata Sangha, Bhubaneswar. – Sibani maa                                                                                                                                                                                                                                                 |
|----|----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 33 | Subrat Kumar Nayak<br>Sushri Sangita Subudhiray<br>Child:<br>Shriyans (7 months) | I came to know about Sri Sri Thakur, while I was roaming in book stalls at Cuttack Book Fair during year 1992. Then I joined Cuttack Sarswata Sangha as a visitor for 1 Year, after that I am continuing as a Member of Cuttack Sangha. – Subrat Bhai                                                                                                                                |
| 34 | Sudeepta khuntia (Pinku)                                                         | I came to know Sri Sri Thakura from my parents Late Mr. Kshirod ch Khuntia and Mrs. Santilata Khuntia of Jaraka Sakha Sangha.                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 35 | Usha Agarwal                                                                     | I came to Sri Thakur through my mausi Shakuntala Maa and her family. Her house was a second home to me as I was very close to her children, my cousins. During my vacations I literally lived there. I attended the Sangha Puja at Ekamra Sangha and the Morning and Evening Puja sessions at Asan Mandir at her home. Later, I requested Pati Bhai to accept me as a Sangha member. |
| 36 | Vedamati Upadhyay<br>Subhasish Nanda                                             | I came to know about Shri Shri Thakura from my parents Santanu Kumar Upadhyay and Tapasi Upadhyay.They are the members of Baripada Sakha Sangha, Orissa. I am also the member of the same.                                                                                                                                                                                           |