





ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଦଶମ ବାର୍ଷିକ ସମ୍ମିଳନୀ ୨୦୧୧ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ, ପୁରୀ Jayaguru

## Saraswata Madhuri – 2011

10th Annual Convention YMCA Blue Ridge Assembly Black Mountain North Carolina 28711 United States of America

#### **Published on:**

5<sup>th</sup> August 2011

#### **Published by:**

Editorial Board America Saraswata Sangha [Registration No: 548107-2, Date 26<sup>th</sup> June 2003] (A nonprofit organization)

#### Available at:

Satshikhya Mandir A-4, Unit-9 Bhubaneswar-751 022 Orissa, India Phone - 91-674-2390055 91-674-2395519

Electronic copy available at www.jayaguru.net

#### Printed at:

Saraswata Printers
Begunia
Dist: Khurda
Pin 752062
Orissa, India
Phone – 91-6755-230094

91-9437756516

#### ଜୟଗୁରୁ

# ମୁଖବନ୍ଧ

ଗୁରୁର୍ଦ୍ଦେବୋ ଗୁରୁର୍ଦ୍ଧମୋ ଗୁରୁର୍ନିଷା ପରଂ ତପଃ ଗୁରୋଃ ପରତରଂ ନାସ୍ତି ନାସ୍ତି ତତ୍ତ୍ୱଂ ଗୁରୋଃ ପରମ ।

ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବ ହିଁ ଏକମାତ୍ର ଶ୍ରେଷ ଦେବତା । ପରଂବୁହୁ ସ୍ୱରୂପ ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବ ହିଁ ସନାତନ ଧର୍ମର ଜୀବନ୍ତ ବିଗୁହ । ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଶ୍ରୀପାଦପଦ୍ୱରେ ଅଚଳା ଭକ୍ତି ହିଁ ଶ୍ରେଷତମ ତପସ୍ୟା । ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କଠାରୁ କେହି ଶ୍ରେଷ ନାହାନ୍ତି କି ଗୁରୁତତ୍ତ୍ୱ ଅପେକ୍ଷା ଆଉ ଶେଷ ତତ୍ତ୍ୱ କିଛି ନାହିଁ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଅପାର କରୁଣାରୁ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ମୁଖପତ୍ର ସ୍ୱରୂପ 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ' ପତ୍ରିକାଟି ନବମ ବର୍ଷ ଅତିକ୍ରମ କରି ଦଶମ ବର୍ଷରେ ପଦାର୍ପଣ କରିପାରିଥିବାରୁ ତାଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ଆମେମାନେ ସଭକ୍ତି ପ୍ରଣତି ନିବେଦନ କରୁଅଛୁ ।

ବୃହୁବିଦ୍ ସଦ୍ଗୁରୁ ହିଁ ବହୁବିଦ୍ୟାର ଘନୀଭୂତ ବିଗୁହ । ସେ ପ୍ରସନ୍ନ ହେଲେ ବହୁବିଦ୍ୟା ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତି । ବହୁବିଦ୍ୟା ଗୁରୁଙ୍କର ନିଜସ୍ୱ ସମ୍ପର୍ତ୍ତି । ଏହି ବିଦ୍ୟା ବେଦ, ଉପନିଷଦ କିମ୍ବା ପୁରାଣାଦି ଶାୟପାଠରେ ଲାଭ କରି ହୁଏନାହିଁ । କାରଣ ଏହା କୋଣସି ପୁୟକଗତ ବିଦ୍ୟା ନୁହେଁ । ଏହା ଏପରି ଏକ ଜୀବନ୍ତ ବିଦ୍ୟା ଯାହା ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କର ଅନ୍ତରରୁ ଉତ୍ସାରିତ ହୋଇ ଶିଷ୍ୟ ବା ଭକ୍ତର ଅନ୍ତରରେ ପ୍ରବେଶ କରିଥାଏ । ଏହି ବିଦ୍ୟା ଲାଭର ଏକମାତ୍ର ଉପାୟ ହେଉଛି ସେବାଦ୍ୱାରା ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କୁ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ କରିବା । ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କୁ ପାଣଦେଇ ଭଲପାଇବା ଶ୍ରେଷ ସେବା ମଧ୍ୟରେ ଗଣ୍ୟ । ଗୀତାରେ ଅଛି - 'ତଦ୍ବିଦ୍ଧି ପ୍ରଣିପାତେନ ପରିପ୍ରଶ୍ନେନ ସେବୟା' । ଏହା କେବଳ ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ସେବା ପତି ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି କୁହାଯାଇଛି । 'ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଗୁରୁଗୀତା'ରେ କୁହାଯାଇଛି - 'ଶ୍ରୁତିସ୍କୁତି ସବିଜ୍ଞାୟ କେବଳଂ ଗୁରୁସେବ୍ୟା' । ଏଶୁ ଗୁରୁସେବା ହିଁ ଜ୍ଞାନଲାଭର ଏକମାତ୍ର ଉପାୟ । କୋଣସି ସାଧନ ଭଜନ ନ କରି ମଧ୍ୟ କେବଳ ଗୁରୁଦେବଙ୍କୁ ଭଲପାଇବା ଦ୍ୱାରା ତାଙ୍କର ସମୟ ଜ୍ଞାନ, ଭକ୍ତି, ଶକ୍ତି ଶିଷ୍ୟଭକ୍ତଙ୍କଠାରେ ସଞ୍ଚାରିତ ହୋଇଥାଏ । ଆମ ଠାକୁର କହିଛନ୍ତି - 'ସୁଖପାଅ ଟିକିଏ ମୋତେ, ଅଖିଳ ସାଧନସିଦ୍ଧି ଲଭ କିଞ୍ଚିତେ' । ଆମ ଠାକୁର ସ୍ୱୟଂ ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କର ମାନୁଷୀ ତନୁ । ତାଙ୍କର ବାକ୍ୟ ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କର ବାକ୍ୟ । ସେ କେବଳ ବହୁକିଦ୍ ନୁହନ୍ତି, ସ୍ୱୟଂ ପରଂବହୁ ।

ଉଚ୍ଚ ସଂଘ ଓ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ପ୍ରାଣପ୍ରିୟ ଅନୁଷାନ । ଏଗୁଡିକ ତାଙ୍କର ଭାବଧାରା ପ୍ରଚାର ଓ ପ୍ରସାରର ମୂର୍ତ୍ତି ପ୍ରତୀକ । ଯେଉଁମାନେ ଏହି କର୍ମରେ ଆମ୍ନିୟୋଗ କରୁଛନ୍ତି, ସେମାନେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବରେ ଗୁରୁସେବାରେ ବୃତୀ ଅଛନ୍ତି । ଏହି ଦୃଞ୍ଜିରୁ ଦେଖିବାକୁ ଗଲେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଦ୍ରୁତ ଅଗ୍ରଗତି ହିଁ ସେହି ସଂଘର ସଭ୍ୟ ଓ ସଭ୍ୟାମାନଙ୍କର ଆନ୍ତରିକ ପ୍ରତେଷାର ଫଳ । ଏହି ସଂଘର ବାର୍ଷିକ ପତ୍ରିକା 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ'ର ପ୍ରତି ପୃଷାରେ ଥିବା ମା' ଓ ଭାଇମାନଙ୍କର ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରତି ଭକ୍ତି, ସଂଘ ଓ ସନ୍ନିଳନୀ ପ୍ରତି ପ୍ରୀତି ଓ ସେମାନଙ୍କର ଭାବପୂର୍ଣ୍ଣ ଅନୁଭୂତିଗୁଡିକରୁ ପ୍ରମାଣିତ ହୁଏ । 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ'ର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଲେଖା ଅତ୍ୟନ୍ତ ମର୍ମୟର୍ଶୀ । ଏହା ଭାବୁକ ଭକ୍ତର ଚିତ୍ତରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ପତି ଭାବରସ ଉଦ୍ଧୀୟ କରିଥାଏ ।

ଉଚ୍ଚ ପତିକାଟି ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଓ ସନ୍ନିଳନୀ ଉଭୟର ସଫଳତାର ପ୍ରତୀକ ଭାବରେ ଭଚ୍ଚମାନଙ୍କଦ୍ୱାରା ଆଦୃତ ହୋଇଥାଏ । ପ୍ରତିବର୍ଷ ସେଠାର ଭଚ୍ଚ ସନ୍ନିଳନୀର ଶୁଭ ଅବସରରେ ଏହା ଆମ୍ପ୍ରକାଶ କରି ଭଚ୍ଚ ଓ ପାଠକ ଉଭୟଙ୍କର ଆନନ୍ଦବର୍ଦ୍ଧନ କରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ମହିମା ଓ ତାଙ୍କ ପ୍ରବର୍ତ୍ତିତ ଭାବଧାରାର ମହତ୍ତ୍ୱ ଦୂର-ଦୂରାନ୍ତରରେ ପ୍ରସାର ଓ ପ୍ରଚାର କରୁଅଛି । ଏଣୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ଏତିକି ପ୍ରାର୍ଥନା, ସେ ତାଙ୍କର ସୁମହାନ ଇଚ୍ଛା ପୂରଣ କରିବା ପାଇଁ, ତାଙ୍କ ଜଗର୍ଦ୍ଧିତକର କର୍ମସାଧନରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କୁ ଯନ୍ତ୍ରସ୍ୱରୂପ କରି, ତାଙ୍କ ହୃଦୟରେ ଭଚ୍ଚି ଓ ବାହୁରେ ଶଚ୍ଚି ପ୍ରଦାନ ପୂର୍ବକ ସେମାନଙ୍କର ସେବକ-ଜୀବନ ସାର୍ଥକ କରିଦିଅନ୍ତୁ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଶ୍ୱୀଚରଣାଶିତ ଶ୍ୟାମସୁନ୍ଦର ଦାଶ ସଭାପତି, ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ତ ସଂଘ, ପୁରୀ

# 'ସାରସ୍ପତ ମାଧୁରୀ' ବିଷୟରେ ପଦେ

ପରମାରାଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ଅପାର କୃପା ଓ କରୁଣାରୁ ପ୍ରତିବର୍ଷ ପରି 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ-୨୦୧୧' ପତ୍ରିକାଟି ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଦଶମ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀର ଶୁଭ ଅବସରରେ ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇ ପ୍ରାଣପ୍ରିୟତମ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପଦାରବିନ୍ଦରେ ନିବେଦନ ପୂର୍ବକ ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ପଦାନ କରାଗଲା । ଭାରତ ବାହାରେ ପାଞ୍ଜାତ୍ୟ ଜଗତରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରାକୁ ପାଳନ, ପରିପୁଞ୍ଜ ଓ ବଳିଷ କରିବା ଦିଗରେ ଏହି ଯତ୍କିଞ୍ଚିତ୍ ପାୟାସ ଟିକକ ତାଙ୍କରି ଅହେତୁକୀ କୃପାର ଅନୁପମ ନିଦର୍ଶନ ।

ଏ ବର୍ଷର 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ'ରେ ଠାକୁରଙ୍କ ମାନସୀ କନ୍ୟା ନାରାୟଣୀ ଦେବୀଙ୍କ ପୂତ ଜୀବନଗାଥା ବର୍ଣ୍ଣନ ଏକ ବିଶେଷ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ୟାନ ଗ୍ରହଣ କରିଛି । ଶ୍ୱର୍ତ୍ଧେ ଶ୍ୱୀଯୁକ୍ତ ସତ୍ୟାନନ୍ଦ ଭାଇଙ୍କ ଆଲୋଚନା ପ୍ରଶ୍ନୋତ୍ତର ଭାବରେ ବର୍ଷିତ ହୋଇଅଛି, ଏହା ଅତି ଉପାଦେୟ ଓ ବହୁ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ତଥ୍ୟ ସବୁ ବହନ କରିଛି । 'ଭାରତୀୟ ନାରୀ' ଓ 'ସତୀଧର୍ମ' ପରି ପ୍ରବନ୍ଧଗୁଡିକ ମା'ମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଅତୀବ ଶିଷଣୀୟ ହୋଇଛି । ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କ ଜୀବନରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପାନୁଭୂତିଗୁଡିକ ବେଶ୍ ପାଣ୍ଡଛୁଆଁ ଓ ପ୍ରେଣାଦାୟୀ ହୋଇଛି । ଏହଦ୍ବ୍ୟତୀତ 'ଜୀବ ପରମ ଯୋଗ', 'ଜଗଦ୍ଗୁରୁ ଆଦି ଶଙ୍କରାଚାର୍ଯ୍ୟ', 'ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଓ ସଦ୍ଗୁରୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ ଦେବଙ୍କ ବିଭିନ୍ନ ଭାବରୂପ' ପ୍ରସଙ୍ଗଗୁଡିକ ବହୁତ ସାରଗର୍ଭକ ଓ ତତ୍ତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଛି । ଏହା ବ୍ୟତୀତ ବେଦ ତଥା ଅଷ୍ଟସଖୀମାନଙ୍କ ସମ୍ବନ୍ଧରେ କେତକ ମୂଲ୍ୟବାନ ଓ ଞ୍ଜାତବ୍ୟ ପରିଚୟ ପ୍ରଦାନ କରାଯାଇଅଛି । 'ସତ୍ଶିଷା' ଓ 'ସ୍ୱରୁଗୁଣ' ପ୍ରବନ୍ଧଗୁଡିକ ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ନିଜ ନିଜ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ପଥରେ ପେରଣା ଯୋଗାଇବ ବୋଲି ଆମର ବିଶ୍ୱାସ ।

ବହୁ ଘାତ ପ୍ରତିଘାତ ମଧ୍ୟରେ ଆମେରିକାରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଆସନ ମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣ କାର୍ଯ୍ୟ ତାଙ୍କରି ଆଶିଷ ବଳରେ ଆରମ୍ଭ ହେବାକୁ ଯାଉଅଛି; 'ଆମେରିକାରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଆସନ ମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣର ଅଗଗତି' ପ୍ରବନ୍ଧରେ ଆସନ ମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣ ସମୁନ୍ଧୀୟ ସମୟ ଘଟଣା, ତଥ୍ୟ ଓ ଉତ୍ସାହପ୍ରଦ କାହାଣୀ ବର୍ଣିତ ହୋଇଅଛି । ଏଥିରେ ପ୍ରକାଶିତ ବନ୍ଦନା ଓ ପାର୍ଥନା ସଙ୍ଗ୍ୟତଗୁଡିକ ଭାବବିନୋଦିଆ ଭାବମୟଙ୍କ ଗୁଣ କୀର୍ତ୍ତନ ଓ ଭାବ ବହନ କରି ସମୟ ଭକ୍ତ ଓ ସୁଧୀଗଣଙ୍କୁ ସେହି ଭାବରସରେ ନିମ୍ନ କରାଇବ ବୋଲି ଆମର ଆଶା । ଏତଦ୍ବ୍ୟତୀତ ପୂର୍ବ ବର୍ଷର ପ୍ରକାଶ ଅନୁକ୍ରମରେ ଐତିହାସିକ ଓ ତଥ୍ୟମୂଳକ ଢାଞାରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ କେନ୍ଦ୍ରକରି 'ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ'ରେ ଘଟିଥିବା ଅନେକ ବିଶେଷ ଘଟଣାବଳୀ (୧୯୩୬ ରୁ ୨୦୧୧ ମସିହା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ) ଏଥିରେ ପ୍ରଦାନ କରାଯାଇଛି । ଏଥିରେ ନିଗମବାଣୀ, ସୂକ୍ତିମାଳା, ଉପଦେଶ ତଥା ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ବିଭିନ୍ନ କାର୍ଯ୍ୟାବଳୀ ଓ ବାର୍ଷିକ ଆୟବ୍ୟୟର ବିବରଣୀ, ଗତ ୨୦୧୦ ବର୍ଷ ସନ୍ନିଳନୀର ଫଟୋଚିତ୍ର ଓ ବିବରଣୀ ମଧ୍ୟ ପ୍ରଦନ୍ତ ହୋଇଛି । ନିଗମ ପରିବାରର ଛୋଟ ଛୋଟ ପିଲାମାନଙ୍କର ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଓ ସଂଘ ସଂପର୍କୀୟ ଲେଖାଗୁଡିକ Young Aspirants' section ରେ ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇଛି । ଛୋଟ ପିଲାମାନଙ୍କର ଲେଖାଗୁଡିକ ସେମାନଙ୍କ ସରଳ ମନର ଅନାବିଳ ନିର୍ମଳ ଭାବରେ ପେମମୟ ଠାକୁରଙ୍କ ମହିମା ଓ ଗରିମା ପକାଶ କରୁଛି ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଶୁଭାଶିଷକୁ ପାଥେୟ କରି ଏହି 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ' ପତିକାଟି ଆମମାନଙ୍କ ଭାବର ଆଦାନପ୍ରଦାନ ମାଧ୍ୟମରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ 'ଭାବ ବିନିମୟ' ଇଛା ଓ ଆଦେଶ ପାଳନର ଅଂଶବିଶେଷ ସାଜିଛି । ପ୍ରତ୍ୟେକଙ୍କର ସ୍ୱ ସ୍ୱ ଭାବାଭିବ୍ୟକ୍ତି ତାଙ୍କ ଲେଖା ମାଧ୍ୟମରେ ରୂପ ପରିଗହ କରିଅଛି । ସେ ସମୟ ଲେଖାକୁ ସଂଗହ କରି ଏକତ୍ର ସୁଚାରୁ ଭାବେ ସଂଯୋଜିତ ଓ ସମ୍ପାଦିତ କରିବାର ସେବାରେ ସଂଘାଧିଭୁକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ଆମକୁ ଅନେକ ସାହାଯ୍ୟ କରିଥିବାରୁ ଆମେ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ଚିର କୃତଞ୍ଜ । ଏହି ପତ୍ରିକାର ସମ୍ପାଦନା ତଥା ମୁଦ୍ରଣରେ ନାନା ଭାବରେ ସାହାଯ୍ୟ କରିଥିବା ସମୟଙ୍କୁ ଆମେ ଆନ୍ତରିକ କୃତଞ୍ଜତା ଞ୍ଜାପନ କରିବା ସଂଗେ ସଂଗେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣରେ ସେମାନଙ୍କର ଆତ୍ମିକ ଓ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଉନ୍ନତି ନିମନ୍ତେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଅଛୁ । ପରିଶେଷରେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର କେନ୍ଦ୍ର କର୍ତ୍ତ୍ରପଷ୍ଟ ଏହି ପତ୍ରିକାଟିର ପ୍ରକାଶନରେ ଯେଉଳି ଆଗ୍ରହ ପ୍ରକାଶ କରି ଆମମାନଙ୍କୁ ଦିଗ୍ଦର୍ଶନ, ଉତ୍ସାହ ଓ ସହାୟତା ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି ସେଥିପାଇଁ ଅମେମାନେ ସେମାନଙ୍କ ନିକଟରେ କୃତଞ୍ଜତା ଞ୍ଜାପନ କରୁଅଛୁ ।

ଏଥିରେ ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇଥିବା ଲେଖାଗୁଡିକ ଲେଖକ ଓ ଲେଖିକାମାନଙ୍କର ନିଜସ୍ୱ ମତାମତ ଏବଂ ସେଥିରେ ଥିବା ତ୍ରୁଟିପାଇଁ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଓ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଦାୟୀ ନୁହଁନ୍ତି ।

ଆମର ଶତ ପ୍ରଚେଷା ସତ୍ତ୍ୱେ ପତ୍ରିକାଟିରେ ଭୁଲ୍ ତ୍ରୁଟି ରହିଯାଇଥିବା ଅସ୍ୱାଭାବିକ ନୁହେଁ । ଏଣୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଓ ପାଠକ-ପାଠିକାମାନଙ୍କ ନିକଟରେ ଷମାପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଅଛୁ । ମରାଳଧର୍ମୀ ପାଠକପାଠିକାମାନେ ଦୋଷାଂଶ ପରିହାର କରି 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ'ର ପକ୍ତ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟଭରା ରସାସ୍ୱାଦନରେ ବତୀ ହେଲେ ଆମେ ଶମ ସାର୍ଥକ ଜ୍ଞାନ କରିବୁ ।

୫ ଅଗଷ ୨୦୧୧

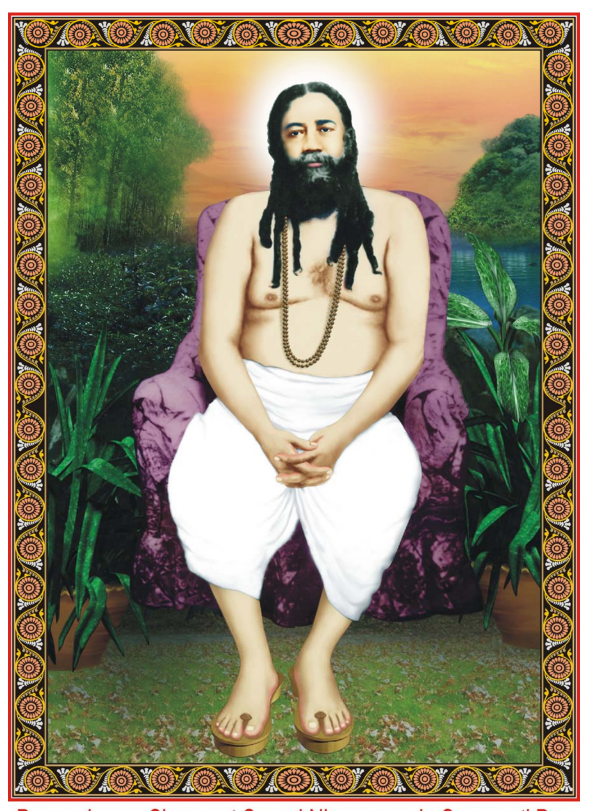
'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ' ସମ୍ୟାଦନା ମଣ୍ଡଳୀ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ

# ସୂଚୀପତ୍ର

| କ୍ମ      | ବିଷୟ                                                                              | ଲେଖକଙ୍କ ନାମ                        | ପୃଷା     |
|----------|-----------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|----------|
| 9        | ମୁଖବନ୍ଦ                                                                           | ଶୀ ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ                | i        |
| 9        | 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ' ବିଷୟରେ ପଦେ                                                       | ସ୍ୟାଦନା ମଣ୍ଡଳୀ                     | ii       |
| ഩ        | ବନ୍ଦନା                                                                            | ଶୀ ଯୋଗେଶ୍ୱର ସୁନ୍ଦରରାୟ              | 9        |
| 8        | ପାର୍ଥନା                                                                           | ଶୀ ଯୋଗେଶ୍ୱର ସୁନ୍ଦରରାୟ              | 9        |
| 8        | _<br>ସୟିଳନୀ ଗୀତିକା                                                                | ଶୀମତୀ ସ୍ଥିତାରାଣୀ ସୂନ୍ଦରରାୟ         | 9        |
| D        | ମନଘରେ ବସିଛ (ଗୀତିକା)                                                               | ସୀ ଚିନ୍ତାମଣି ବାରିକ୍ <sup></sup>    | 9        |
| 9        | ୨୦୧୦ ସମ୍ମିଳନୀ ଅବସରରେ ପଦେ                                                          | ଗୀ ସଂଗାମ କେଶରୀ ସିଂହ                | ഩ        |
| Γ        | ନିଗମ ବାଣୀ                                                                         |                                    | 8        |
| <b>Q</b> | ବନ୍ଦନା                                                                            | ଶୀ ଚିନ୍ତାମଣି ବାରିଜ୍                | 8        |
| 90       | ସଦ୍ଗୁରୁ ପ୍ସଙ୍ଗ                                                                    | -                                  | 8        |
| 99       | ଞ୍ଚାତବ୍ୟ ତଥ୍ୟ                                                                     |                                    | 2)       |
| 9        | ସ୍ତିମାଳା                                                                          |                                    | 90       |
| ୧୩       | ଅସାଂପଦାୟିକ ସାର୍ବଭୌମ ଯୁଗମନ୍ତ 'ଜୟଗୁରୁ'                                              | ଶୀମତୀ ବେଦମତି ଉପାଧ୍ୟାୟ              | 99       |
| 88       | ଜୀବ-ପର୍ମ ଯୋଗ                                                                      | ଗୀ ଶ୍ୟାମସୁନ୍ଦର ଦାଶ                 | 68       |
| 68       | ସଉ୍ଗୁଣ                                                                            | ଗୀ ଉମେଶଚନ୍ଦ ସାମନ୍ତରାୟ              | ୧୭       |
| 62       | ଭଗବାନ ଶ୍ରୀଳୃଷ୍ଣ ଓ ସଦ୍ଗୁରୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନହ ସରସ୍ୱତୀ ଦେବଙ୍କର<br>ବିଭିନ୍ନ ଭାବରୂପ | ଗ୍ରୀ କୃଷ୍ଟଚନ୍ଦ୍ର ପ୍ରଣା             | 9 0      |
| ୧୭       | ସତ୍ଶିକ୍ଷାରେ ବ୍ୟାଓି ଅନୁଭବ                                                          | ଶୀ ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ମହାନ୍ତି            | 98       |
| 95       | ସତ୍ୟାନନ୍ଦ ତିପାଠୀ ଭାଇଙ୍କ ଆଲୋଚନା                                                    | ,                                  | <b>୩</b> |
| 6 6      | ଅଷ୍ଟସ୍ତଖୀ ୍                                                                       |                                    | 86       |
| 90       | Shri Shri Thakur and the path of Spirituality and Humanism                        | Mrs. Lipsita Patnaik               | 88       |
| 96       | Loving the Unknown                                                                | Shri Santosh Mohanty               | 89       |
| 99       | Jagadguru Shri Adi Shankaracharya                                                 | Shri Devi Samal                    | 86       |
| ୨୩       | ଭାରତୀୟ ନାରୀ                                                                       | ଶ୍ୀମତୀ ଶିବାନୀ ମହାନ୍ତି              | 89       |
| 98       | ସତୀର ଧର୍ମ                                                                         | -<br>ଶ୍ୀମତୀ ବନଲତା ମହାନ୍ତ           | 88       |
| 98       | Narayani Devi                                                                     | –<br>Usha Agarwal                  | 89       |
| 99       | ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ପାଇଛି କି ?                                                          | ଶୀ ବ୍ଜେନ୍ ପଣ୍ଡା                    | 98       |
| 99       | କେବେ ଲଭିବି ସେ କୃପାଧାର (ଗୀତିକା)                                                    | ଗ୍ରୀ ନରେଶ <sup>ି</sup> ଚନ୍ଦୁ ପତି   | 22       |
| 9٢       | Communicating with compassion                                                     | Shri Prabhakar Bai                 | 98       |
| 96       | ବାଲ୍ୟକାଳରୁ ଧର୍ମଧନ ମୁଁ ସଞିବି                                                       | ଶୀ ଅଭୟ ଜେନା                        | 20       |
| 90       | ପାର୍ଥନା ଗୀତିକା                                                                    | -<br>ଶୀ ଚିନ୍ତାମଣି ବାରିକ୍           | 26       |
| ୩୧       | ପାଚ୍ୟ ଓ ପାଷ୍ଟାତ୍ୟ                                                                 | ଗ୍ <sub>1</sub> ସଂଗାମ କେଶରୀ ମଲ୍ଲିକ | 90       |
| ୩୨       | ଅମେରିକା ସଂଘର ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ଦର୍ଶନର ଅନୁଭବ (ଗୀତିକା)                                  | ଗ଼୍ୀମତୀ କାଞ୍ଚନବାଳା ଦାଗ             | 99       |
| ഩഩ       | ମୋ ଜୀବନରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପାନୁଭୂତି                                             | ଗ୍ରୀ ବୃ <b>ଯାବନ ସାହୁ</b>           | ୭୩       |
| 97<br>97 | ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପାଶୀର୍ବାଦ                                                      | ଶ୍ରୀ ଚିନ୍ନୁୟ ପାତ୍ର                 | 99       |
| ୩୫       | ଆମେରିକା ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ଅନୁଭୂତି                                                     | <u>ଗ୍</u> ରୀମତୀ ସୁଧାଂଶୁବାଳା ଜେନା   | ୭୯       |
| ୩୬       | ଏ ନାବେ ଗୁରୁ କର୍ଞଧାର (ଗୀତିକା)                                                      | -<br>ଶୀ ଅଭୟ ଜେନା                   | ГО       |

| ท๑             | My Life with Shri Shri Thakur Maharaj                 | Shri Simanchal Sahu                             | Γ9  |
|----------------|-------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|-----|
| $\mathfrak{N}$ | My guide, friend and guardian Shri Shri Thakur        | Shri Anup Kalia                                 | Γ9  |
| ୩୯             | My Journey                                            | Mrs. Annalisa Senapati                          | LA  |
| 80             | Significant Events of Nilachala Saraswata Sangha      |                                                 | しる  |
| 86             | ଭାରତ ରଖିବ ବିଶ୍ୱର ମାନ (ଗୀତିକା)                         | ଶୀ ସଂଗାମ କେଶରୀ ମଲିକ                             | 99  |
| 89             | ଆମେରିକାରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଆସନ ମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣର ଅଗଗତି      | ଶୀ ବିଶ୍ୱ <sup>ି</sup> ଜିତ୍ ସୁଦରରାୟ <sup>"</sup> | 9   |
| X9)            | ଆମେରିକା ସାରସ୍ପୃତ ସଂଘର ସଓମ ବାର୍ଷିକ ବିବରଣୀ              | ଶୀ ଜ୍ଞାନରଞନ ଦ୍ୱିବେଦୀ                            | ୯୭  |
| XX             | ସେ ପରମ ପିୟ ମୋର (ଗୀତିକା)                               | <b>ଗୀମତୀ ପମିଳା ଚୋିଧୁରୀ</b>                      | 99  |
| 88             | ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ - ନବମ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସୟିଳନୀର ବିବରଣୀ | ଗୀ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦର୍ରାୟ                         | 900 |
| <b>৫</b> ১     | Young Aspirants' Section                              | Shri Bijoy Sahoo                                | ୧୦୯ |
| 89             | You are the One                                       | Devangi Samal                                   | 660 |
| ۲۲             | My Experience with the Bhumi Pooja                    | Bedaprakash Ray                                 | 999 |
| ୪୯             | A Prayer to Shri Shri Thakur                          | Ragini Mohanty                                  | 668 |
| 80             | My Experiences                                        | Shreya Prabhakar                                | ୧୧୩ |
| 8-6            | My experience in Ekamra Sangha                        | Abheepsa Nanda                                  | 668 |
| 89             | Thakur and I                                          | Shashwat Prabhakar                              | 668 |
| <u>୫</u> ୩     | Seba                                                  | Saumyashree Ray                                 | 899 |
| 88             | My experience in Young Aspirants Session              | Abheepsa Nanda                                  | 899 |
| 88             | My Experiences with Shri Shri Thakur                  | Ankit Swain                                     | 662 |
| 89             | What does Thakur mean to me?                          | Udayan Senapati                                 | 669 |
| 89             | 2010 Fiscal Report                                    | Brajendra Panda                                 | 997 |
| 8F             | 2010 Sammilani Photos                                 |                                                 | 999 |
| 86             | Directory of Bhaktas in America Saraswata Sangha      |                                                 | 990 |
| ೨೦             | America Saraswata Sangha Contact Information          |                                                 | ୧୨୩ |





Paramahansa Shreemat Swami Nigamananda Saraswati Dev

#### ଜୟଗୁରୁ

## ବନ୍ଦନା

ବିଶ୍ୱେ ନିମଗ୍ନଃ ପଦବୀ କବିନାମ୍ ତ୍ୱଂ ଜାତବେଦୋଭୁବନ୍ୟ ନାଥଃ ଅଜାତ ମଗ୍ନେ ସହିରଣ୍ୟରେତା ଯଜ୍ଜ୍ୟତମବୈ କବିଭୁ ପୁରାଣଃ ।

- ଏକାଷରୋପନିଷଦ ମୟ । ୨।

ଭାବାର୍ଥ - ପରମାରାଧ୍ୟ ଗୁରୁଦେବ ! ଆପଣ ହିଁ ବିଶ୍ୱର ପ୍ରତିକୋଣରେ ଜୀବନଶକ୍ତି ରୂପରେ ବ୍ୟାଓ ଅଛନ୍ତି, ତଥା କବିମାନଙ୍କର ଦୃଞ୍ଜିକୁ ଆଶ୍ରୟ କରି ବିରାଟ ରୂପ ପରିଗ୍ରହ ପୂର୍ବକ ଭୁବନର ରକ୍ଷକ ଅଟନ୍ତି ଅଥବା ଆପଣ ହିଁ କବିମାନଙ୍କର ଆଧାରଭୂତ ବହି ରୂପ ତଥା ସଂସାରର ରକ୍ଷକ ଅଟନ୍ତି । ଆପଣ ଜନ୍ମରହିତ ଅଟନ୍ତି । ଆପଣ ହିଁ ବହି ରୂପ ତଥା ସଞ୍ଜ ରୂପ ଅଟନ୍ତି । ଆପଣ ଏକମାତ୍ର ବ୍ୟାପକ ଏବଂ ପୁରାଣ ପୁରୁଷ ।

ବିଶ୍ୱର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଅଣୁ ମଧ୍ୟରେ ବ୍ୟାପିଛି ଜୀବନ ଶକ୍ତି ରୂପରେ କବିଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟିକୁ ଆଶ୍ରୟ କରି ଭୁବନ ରକ୍ଷକ ଭାବେ ବିହରି ବହୁି ରୂପ ଓ ରକ୍ଷକ ହେ ଜନ୍ମରହିତ ହେ! ଯଜ୍ଞରୂପଧାରୀ ପୁରାଣ ପୁରୁଷ ଅଟ ହେ ।

# ପାର୍ଥନା

ତ୍ୱମଗ୍ନେ ଯଜ୍ଞାନାଂ ହୋତା ବିଶ୍ୱେଷାଂ ହିତଃ ଦେବେଭିମାନୁଷେ ଜନେ ।

– ସାମବେଦ ପଥମ ଅଧ୍ୟାୟ, ଆଗ୍ନେୟ କାଣ୍ଡ ମନ୍ତ୍ର । ୨।

ତ୍ୱଂ - ତୁମେ/ଆପଣ, ଅଗ୍ନେ - ହେ ପରମେଶ୍ୱର, ଯଜ୍ଞାନାଂ - ଉତ୍ତମ ବ୍ୟବହାର, ହୋତା - ଦାତା, ବିଶ୍ୱେଷାଂ - ସମୟ, ହିତଃ - କଲ୍ୟାଣକାରୀ, ଦେବେଭିଃ - ବିଦ୍ୱାନ ଏବଂ ଦିବ୍ୟ ପଦାର୍ଥ ଦ୍ୱାରା, ମାନୁଷେ - ମନୁଷ୍ୟ ସମାଜ ଉପରେ । **ଭାବାର୍ଥ** - ହେ ପରମେଶ୍ୱର ! ଆପଣ ସମୟ ଉତ୍ତମ କାର୍ଯ୍ୟର ଦାତା ଅଟନ୍ତି । ଆପଣ ବିଦ୍ୱାନ ଏବଂ ସମୟ ଦିବ୍ୟ ପଦାର୍ଥ ପ୍ରଦାନ ଦ୍ୱାରା ସମଗ ମାନବସମାଜର କଲ୍ୟାଣକାରୀ ଅଟନ୍ତି ।

ହେ ପରମେଶ୍ୱର ଶ୍ରୀଗୁରୁବର ତୁମେ ଶୁଭକାର୍ଯ୍ୟ ଦାତା ଆମର ପରାବିଦ୍ୟାଦିବ୍ୟ ପଦାର୍ଥମାନ ଜନହିତେ ତୁମେ କର ପ୍ରଦାନ ହେ କଲ୍ୟାଣକାରୀ! ଶୀପଦେ ପଣତି ଘେନ ଆମରି ।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶ୍ରିତ ଯୋଗେଶ୍ୱର ସୁନ୍ଦରରାୟ ସମ୍ୟାଦକ, ବେଗୁନିଆ ଶାଖା ସଂଘ

## ସୟିଳନୀ ଗୀତିକା

'ଭବ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ପିୟ ଅନୁଷାନ' ଶୀମୁଖୁ ନିଃସ୍ତ ବାଣୀ ଦ୍ରୁ ବହୁଦ୍ରୁ ଆସିଛନ୍ତି ଭକ୍ତ ଶତ ବାଧାକୁ ନ ମାନି ହେ ଭକ୍ତ ହୃଦୟମଣି ଆମେରିକା ସଂଘ ଭକ୍ତଗଣ ମିଳି ବନ୍ଦୁଛୁ ଚରଣ ବେନି । ୧।

ଭକତି ଚନ୍ଦନ, ପୀତି ଅର୍ଘ୍ୟ ନେଇ ସଜାଇ ବନ୍ଦାଣ ଥାଳି ଶରଧା କୁସୁମେ ମାଳ ଗୁଛିଅଛୁ ଆଦରେ ଅପିଁବୁ ବୋଲି ଆହେ ପରାଣରତନ ଶଙ୍ଖ ହୂଳହୂଳି, ଜୟଗୁରୁ ଧୃନି ଆସିଛି ଶୁଭ ଲଗନ । ୨।

ଆନନ୍ଦ ଉଲାସ ନୈସର୍ଗିକ ଶୋଭା ସତେ ନିତ୍ୟ ବୃନ୍ଦାବନ ଆନନ୍ଦମୟଙ୍କ ପରଶ ଲଭିଣ ପୁଲକିତ ପାଣ ମନ ବିଜେ କରି ପାଣଧନ ସେବା ଓ ପୂଜାର ଦେଇଛ ସୁଯୋଗ ଜୀବନ କରିଛ ଧନ୍ୟ ।୩।

ସଂଘପୂଜା ଦିନ ଟେଲିଫୋନ୍ ପାଶେ ଶୁଣୁଅଛୁ ତୁମ ବାଣୀ ଭ୍ୟ ଭ୍ରଗବାନ ମିଳନ ହୋଇଛି ବର୍ଷକ ପରେ ପୁଣି ଆହେ ଅନ୍ତର ଦେବତା ତୁମ ବିନା ଆଉ କିଏସେ ବୁଝିବ ଆମ ଅନ୍ତରର ବ୍ୟଥା ।ଧା ଗୁରୁକୃପାବଳେ ଅସାଧ୍ୟ ସାଧନ ହୋଇଯାଏ କ୍ଷଣକରେ ଇଚ୍ଛା ହେଲେ ଦେବ, ସଂଘପୃଜା ହେବ, ତବ ଆସନ ମନ୍ଦିରେ ଭକ୍ତ ବାଞ୍ଛାକଳ୍ପତରୁ

ତ୍ରମ ଇଙ୍ଗିତରେ, ତୁମ ଆଶିଷରେ ପଙ୍ଗୁ ପାରେ ଲଙ୍ଗ ମେରୁ । ।

ଦେହ, ମନ, ପାଣ ପସ୍ତୁତ ହୋଇନି ଆସିନି ଶୁଭ ସମୟ ତୁମ ପାଇଁ ପାଣ କିପରି କାନ୍ଦୁଛି ନୟନେ ଅଛି କି ଲୁହ ପରଖୁଛ ଭାବମୟ କଷଟି ପଥରେ ପରଖିବ ଯଦି ହାରିଯିବୁ ଆମେ ପିୟ । ୬।

କ୍ପାକଣିକାର ଭିକାରୀ ତ ଆମେ ତୁମେ ହିଁ ଏକା ସହାୟ ଏ ସାରା ବିଶ୍ୱରେ 'ତୁମରି ସେବକ' ଏହି ମାତ ପରିଚୟ ଅହେତୁକ କୃପାମୟ ତୁମ ଭାବଧାରା ଲଭୁ ହେ ପସାର ବିଶ୍ୱ ଗାଉ ତୁମ ଜୟ ।୭ା

ଅନ୍ତର ମିନତି, ଆକୁଳ ପାର୍ଥନା ଘେନା କର ପିୟତମ ମନୋମତ କରି କରାଇ ନିଅ ହେ ତୁମ ବିଶୃହିତ କର୍ମ ଶୀଚରଣେ କରୁ ଅଳି ସୁଦୂଶ୍ୟ ଆସନ ମନ୍ଦିରେ ବିରାଜ ଆନନ୍ଦ ପସରା ମେଲି ।୮।

> ଶୀଶୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶୀମତୀ ସ୍ଥିତାରାଣୀ ସୁନ୍ଦରରାୟ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ

# ମନ ଘରେ ବସିଛ

ଦୁଃଖୀର ଦୁଆରେ ଆଜି ଭଗବାନ ଆସିଛ ମନର ଠାକୁର ହୋଇ ମନ ଘରେ ବସିଛ ।ଠା

ବିପଦେ ଡାକିଛି ଯେତେ ପର୍ଖନ୍ଧ ମୋତେ ସେତେ, ଦ୍ର ବେଣୁ ସୁରେ ସୁରେ ମୋ ମରଜି କଷିଛ । ୧।

> ତୁମ ଗୀତ ଜଣ ଖୋଲି ଗାଇ ନ ପାରିଲି ବୋଲି

ମୋ ଅଯୋଗା ପଣ ଦେଖି କେତେ କେତେ ରୁଷିଛ । ୨।

କେମିତି ପଡିଲା ମନେ ଦେଖା ଦେଲ ଏତେ ଦିନେ ଜୀବନ-ଗଗନ କୋଳେ ଚାହ ହୋଇ ହସୁଛ ।୩।

ଆଜି ମୁଁ ଜାଣିଲି ପିୟ ତୁମେ କେତେ ଦୟାମୟ କରୁଣା ନୟନେ ଚାହିଁ ମୋ ଆରତ ନାଶୁଛ ।ଧା

> ଶୀଶୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଚିନ୍ତାମଣି ବାରିକ୍ ବାରିପଦା ଶାଖା ସଂଘ

#### ଜୟଗୁଟ୍

# ୨୦୧୦ ସନ୍ନିଳନୀ ଅବସରରେ ପଦେ

ସୁଦୂର ଆମେରିକାରେ ଶ୍ୱାଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରାର ପ୍ରଚାର, ପ୍ରସାରରେ ବୃତୀ ହୋଇ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ମାଧ୍ୟମରେ ସେବାନିରତ ଅଛନ୍ତି । ଏହି ସଂଘର ନବମ ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ ପାଳନରେ ସମୟେ ଆନନ୍ଦବିଭୋର । ଏହି ଆନନ୍ଦ ଶ୍ୱାଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କଠାରୁ ପ୍ରବାହିତ ହୋଇ ଉପଛିତ ସମୟ ଭକ୍ତପ୍ରାଣକୁ ଆନନ୍ଦ ଉଦ୍ବେଳିତ କରୁଛି । ବହୁଦୂରରେ ଓଡିଶା ଭୂଇଁରେ ଥାଇ ଆମେ ମଧ୍ୟ ସେହି ଆନନ୍ଦ ଆସ୍ୱାଦନ କରୁଛୁ ।

ସଂଘର ଭାବନା- ସେ ଅଛନ୍ତି, ତାଙ୍କୁ ବରଣ କରିବା ପାଇଁ ସେବକର ସଦା ପୟୂତି ।

ସଂଘର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ- ଗୁରୁଶକ୍ତିଙ୍କ ବିକାଶ ଓ ପଚାର ।

ସଂଘସେବୀଙ୍କ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ- ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କଠାରୁ ଜ୍ଞାନଶକ୍ତି, ଯୋଗଶକ୍ତି, ପ୍ରେମଶକ୍ତି ଆଧାର ଅନୁଯାୟୀ ଗ୍ରହଣ କରି, ଜଗତ ହିତ ପାଇଁ ବିତରଣ କରି ଜଗତକୁ ଆଧ୍ୟାମିକ ସଂପଦରେ ରଢିମନ୍ତ ଓ ଦୀତିମନ୍ତ କରିବା ।

ଶୀଶୀଗୁରୁଦେବଙ୍କଠାରୁ ପ୍ରାଧ ସମୟ ଞ୍ଜାନ ଆମର କ୍ରିୟାତ୍ମକ ହେବା ଉଚିତ୍ ଅର୍ଥାତ୍ ଜୀବନରେ ପ୍ରତିଫଳିତ ହେବା ଉଚିତ୍ । ଯେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହି ଞ୍ଜାନ କ୍ରିୟାତ୍ମକ ହୋଇ ନ ଥାଏ ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଞ୍ଜାନ ଅଞ୍ଜାନ ଭଳି ରହିଥାଏ । କେବଳ ଶୁଣିବା ଓ ପଢିବା ମଧ୍ୟରେ ଞ୍ଜାନକୁ ଆବଦ୍ଧ କରି ରଖିବା ଉଚିତ୍ ନୁହେଁ । ସେଥିପାଇଁ କୁହାଯାଇଛି ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ପଥରେ ଗତି କଲାବେଳେ ୪ଟି ସୋପାନ ଦେଇ ଯିବାକୁ ହୁଏ । ଯଥା- ଶୁଣ, ପଢ, କର, ହୁଅ । ଶୁଣିଥିବା, ପଢିଥିବା ଞ୍ଜାନକୁ ଜୀବନରେ ପ୍ରତିଫଳିତ କଲେ ହିଁ ଜୀବନରେ ଅନୁଭବ ଆସେ, ଶାନ୍ତି ଆସେ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶ ଯେ 'ପଠିତ ବିଦ୍ୟା ଅନୁସାରେ ତୁମ ଜୀବନ ଗଠିତ ହେଉ' । ସେ ହିଁ ନିତ୍ୟ ଆଉ ସବୁ ଅନିତ୍ୟ, ଏହା ହିଁ ଜ୍ଞାନ । ଏହା ଆମର ବିଚାର ଦ୍ୱାରା ବୁଝିବାକୁ ହେବ । ହୃଦୟରେ ସାଷ୍ଟ୍ରିକ ଭାବ ଅଙ୍କୁରିତ ହେଲେ, ଚିତ୍ତଶୁଦ୍ଧି ହେଲେ, ଜ୍ଞାନ ସ୍ୱତଃ ଆକର୍ଷିତ ହୋଇ ଚାଲିଆସେ ।

ଅବିଦ୍ୟାବଶତଃ ଆମେ ସଂସାରରେ ଥିବାରୁ ଏଠାରୁ ଆମେ ସର୍ବକ୍ଷଣ ସୁଖ ଚାହୁଁଛୁ । କିନ୍ତୁ ଏହି ସାଂସାରିକ ଆନନ୍ଦ ବା ସୁଖ କ୍ଷଣୟାୟୀ ବା ଅନିତ୍ୟ । ସାଂସାରିକ ସୁଖ ଯଦି ନିତ୍ୟ ହୋଇଥାନ୍ତା, ତେବେ ଏହା ସମୟଙ୍କୁ ମିଳନ୍ତା ଏବଂ ସମାନ ଭାବରେ ମିଳନ୍ତା । କିନ୍ତୁ ଏପରି କଦାପି ହୁଏ ନାହିଁ ।

ଆମର ଜ୍ଞାନ ବିଚାରରେ, ମନକୁ ଅନିତ୍ୟ ସଂସାରରୁ କାଢି ଆଣି ନିତ୍ୟସତ୍ତା ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କଠାରେ ଲଗାଇବାର ଚେଷ୍ଟା ଅନବରତ ଲାଗି ରହିବା ଉଚିତ୍ । ବାର୍ଷିକୋତ୍ସବ ଅବସରରେ ଏହା ସମୀକ୍ଷା କରି ଆମର ସମୟ ଉଦ୍ୟମକୁ ଏହି ନିତ୍ୟସତ୍ତାଙ୍କ ପ୍ରାୟି ନିମନ୍ତେ ଚେଷ୍ଟା ନିରତ ହେଲେ ଏହି ଦୁର୍ଲଭ ମନୁଷ୍ୟ ଜନ୍ମ ସାର୍ଥକ ହେବ ।

ଭୋଗବିଳାସରେ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହେଲେ ଚଳିଯିବ, ମାତ୍ର ଭଜନକୀର୍ତ୍ତନରେ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହେବା ଅନୁଚିତ୍ । ଏହାପାଇଁ ଅଧିକ ସାଧନା ପ୍ରୟୋଜନ । ଶୀୁଶୀୁଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରସନ୍ନ କରିବାକୁ ହେଲେ ଯେଉଁ ସବୁ କାମ ତାଙ୍କୁ ପ୍ରିୟ ଲାଗେ ସେପରି କାମ ଆମର କରିଯିବା ହିଁ ଆମର ସାଧନା ।

ଆମ ସମୟଙ୍କର ପ୍ରତ୍ୟେକ କର୍ମରେ, ଚିନ୍ତାରେ ଓ ବାକ୍ୟରେ ତାଙ୍କଠାରୁ ପାଇଥିବା ଉପଦେଶ ବା ଜ୍ଞାନ ପ୍ରତିଫଳିତ ହେଉ ଏହା ହିଁ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଶୀପାଦପଦ୍କରେ ଆଜିର ପାର୍ଥନା ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ସଂଗାମ କେଶରୀ ସିଂହ ଉପସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ତ ସଂଘ, ପୁରୀ

## ନିଗମ ବାଣୀ

- ୧) ଦେଶବାସୀଙ୍କର ଜାତୀୟ ଜୀବନ ପ୍ରତିଷାର ସମୟ ବର୍ତ୍ତମାନ ଉପଛିତ । ତେଣୁ ମୋର ଏହି ବିରାଟ ଆୟୋଜନ । ଧର୍ମବଳ ସୁଦୃଢ ନ ହେଲେ କେହି କୈାଣସି ବିଷୟରେ କେବେହେଲେ ଉନ୍ନତି ଲାଭ କରିପାରିବେ ନାହିଁ । ଜୀବନର ପ୍ରଥମ କାର୍ଯ୍ୟ ଚରିତ୍ର ଗଠନ । ଯାହାଙ୍କର ଚରିତ୍ବଳ ନାହିଁ, ସେ କେବେହେଲେ ଉନ୍ନତି ଲାଭ କରି ପାରିବେ ନାହିଁ । (ଜ୍ଞାନୀଗୁରୁ, ପୃଷା-୪୪୧)
- ୨) ଜୀବନର ପ୍ରତ୍ୟେକ କାର୍ଯ୍ୟକୁ ଭଗବାନଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟ ବୋଲି ମନେକର । ଶୋଇବାବେଳେ ମନେକର, ତାଙ୍କ ଚରଣରେ ପ୍ରଣତି କରୁଅଛ । ଭୋଜନ କାଳରେ ମନେ କର, ତାଙ୍କ ତୃତି ନିମିତ୍ତ ଭୋଜନ କରୁଅଛ । ଚାଲିବାବେଳେ ମନେକର, ତାଙ୍କୁ ପ୍ରଦକ୍ଷିଣ କରୁଅଛ । ଶ୍ୱାସପ୍ରଶ୍ୱାସ ନେବାବେଳେ ମନେକର, ତାଙ୍କୁ ଡାକୁଅଛ । ଏହିଭାବରେ ଜୀବନର ପ୍ରତ୍ୟେକ କର୍ମ ତାଙ୍କରି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ସାଧିତ ହେଉଅଛି ବୋଲି ଭାବନା କର । (ନିଗମ ଉପଦେଶ, ପୃଷା-୧୪୩, ୧୪୪)
- ୩) ସାହ୍ୱିକଭାବାପନ୍ନ ଛାତ୍ର ଦୁଇ ମିନିଟ୍ରେ ଯେଉଁ ବିଦ୍ୟା ଆୟତ୍ତ କରିପାରିବେ, ତାମସିକଭାବାପନ୍ନ ଛାତ୍ରକୁ ସେହି ବିଦ୍ୟା ଆୟତ୍ତ କରିବାକୁ ଏକ ଘଞ୍ଜା ସମୟ ଲାଗିବ । (ନିଗମ ଉପଦେଶ, ପୃଷ୍ଠା-୮)
- ୪) ସିଦ୍ଧିର ମୂଳ ସାଧନା ନୁହେଁ, ସିଦ୍ଧି ଗୁରୁକୃପାସାପେଷ । ସାଧନା ଉପଲକ୍ଷ୍ୟ ମାତ୍ର । କୃପା ବ୍ୟତୀତ ଗତି ନାହିଁ । ଚଞ୍ଚଳ ମନର ବଶବର୍ତ୍ତୀ ହୋଇ ନିତ୍ୟ-ନୂତନ ପଦ୍ଧତି କଲ୍ପନା କରିବା ନିତାନ୍ତ ଭ୍ମାମିକ । ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଓ ଲକ୍ଷ୍ୟ ନିତ୍ୟ ପରିବର୍ତ୍ତନ କଲେ, କେହି କେବେ ଲକ୍ଷ୍ୟଞ୍ଚଳରେ ପହଞ୍ଚି ପାରନ୍ତି ନାହିଁ । (ନିଗମ ଉପଦେଶ, ପୂଷା-୧୩୮)
- ୫) ଜୀବନ ଧାରଣ ନିମିତ୍ତ ଯେତିକି କର୍ମ ଆବଶ୍ୟକ, ସେହି କର୍ମ ସମାପନ କରିବା ପରେ ଯେତେବେଳେ ଅବସର ପାଇବ, ସେତେବେଳେ ସାଧୁମାନଙ୍କ ସଙ୍ଗସୁଖରେ ଶ୍ରୀଭଗବାନଙ୍କ ଗୁଣଗାନ କରିବ । କାରଣ ଭଗବତ୍ ଚିନ୍ତାରୁ ବିଶ୍ରାମ ପାଇଲା ମାତ୍ରେ ମନ ସ୍ୱଭାବତଃ ରଜଃ ଓ ତମୋଗୁଣ-ଆବେଶରେ ବିମୁଗ୍ଧ ହୋଇଥାଏ ଓ ତାହା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ବିଷୟଚିନ୍ତାରେ ମନ ବିଷିତ୍ତ, ଚଞ୍ଚଳ ଓ ଦୁର୍ବଳ ହୋଇପଡେ । ସବୁ କାର୍ଯ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ଓ ସବୁ ଅବସ୍ଥାରେ ଯଦି ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ସହିତ ମନ ଭଗବତ୍ ଚରଣାରବିନ୍ଦରେ ସଂଲଗ୍ନ ଥାଏ, ତେବେ କ୍ମଶଃ ଭକ୍ତିର ଆବେଗ ବର୍ଷିତ ହୁଏ । (ପେମିକଗୁରୁ, ପୃଷା-୭୯, ୮୦)

\*\*\*\*

## ବନ୍ଦନା

ବିଶ୍ୱ ଗାଏ ମଧୁ ମନ୍ଦ୍ର ତାନେ ବନ୍ଦନା ତବ କୋଟି କଣ ଭରି ଜଗତ ଜଞାଳ ଯାତନା ଭୁଲି ନିଃସ୍ୱ ବନ୍ଦେ ତବ ପୟର ଧରି ।ଠା

ପରମ ପିତା ତୁମେ ପରମ ବନ୍ଧୁ ଭକତ କହେ ତୁମେ କରୁଣା-ସିନ୍ଧୁ ପ୍ରଣତି ଢାଳେ ତୁମ ଚରଣ ତଳେ ତୁମରି ମଙ୍ଗଳ ଆରତି କରି ।୧। ନୟନେ ଫୁଟେ ତୁମ କମଳ କାର୍ତ୍ତି ଦରଶେ ତୁଟେ ମନୁ ସକଳ ଭା୍ରିତି ଜୀବନ ତୀରେ ତୁମ ଆଲୋକ ଝରେ ଅନ୍ଧାରୀ ମରମ ଉଜ୍ଜଳ କରି ।୨।

ଭବ ଭାବନା ସବୁ ପାସୋରି ଦେଇ ହୃଦୟ ଜାଗେ ତୁମ କରୁଣା ପାଇ ସରସି ଉଠେ ପ୍ରାଣ ତୁମରି ସୁରେ ବରଜି ଅସାର ସଂସାର ତୋରି ।୩।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଚିନ୍ତାମଣି ବାରିକ୍ ବାରିପଦା ଶାଖା ସଂଘ

# ସଦ୍ଗୁରୁ ପ୍ସଙ୍ଗ

## ଆଧ୍ୟାମୋପନିଷଦ ଜୀବନ୍ମୁକ୍ତ ପୁରୁଷଙ୍କ ଲକ୍ଷଣ

ବହୁଣେବ ବିଲୀନାତ୍ମା ନିର୍ବିକାରୋ ବିନିଷ୍କ୍ରିୟଃ ବହୁାତ୍ମନୋଃ ଶୋଧିତୟୋରେକ ଭାବାବଗାହିନୀ ।୪୩ ନିର୍ବିକଲ୍ଷୋ ଚ ଚିନ୍ମାତ୍ରା ବୃତ୍ତି ପ୍ରଞ୍ଜେତି କଥ୍ୟତେ ସା ସର୍ବଦା ଭବେଦ୍ୟସ୍ୟ ସ ଜୀବନ୍ମୁକ୍ତ ଇଷ୍ୟତେ ।୪୪।

ଅର୍ଥ - ଯାହାଙ୍କର ମନ ବ୍ରହ୍କରେ ଲୀନ ହୋଇଅଛି, ସେ ନିର୍ବିକାର ଏବଂ ନିଷ୍କ୍ରିୟ ରହନ୍ତି । ବ୍ରହ୍କ ଏବଂ ଆତ୍ମା ଏବଂ ଦୁହିଁଙ୍କର ଏକତ୍ୱରେ ଲୀନ ହୋଇଥିବା ବୃତ୍ତି ଯଦି ବିକଲ୍ଭ ରହିତ ମାତ୍ର ଚୈତନ୍ୟ ରୂପ ହୁଅନ୍ତି, ତେବେ ତାହାଙ୍କୁ ପ୍ରଞ୍ଜା କୁହାଯାଏ । ଏହି ପ୍ରଞ୍ଜା ଯାହାଙ୍କଠାରେ ସର୍ବଦା ବିଦ୍ୟମାନ ଥାଏ, ସେ ଜୀବନ୍ମୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ଅଟନ୍ତି ।

> ଦେହେନ୍ଦ୍ରିୟେ ସ୍ୱହଂଭାବ ଇଦଂଭାବୟଦନ୍ୟକେ ଯସ୍ୟ ନୋ ଭବତଃ କ୍ୱାପି ସ ଜୀବନ୍ମୁକ୍ତ ଇଷ୍ୟତେ ।୪୫।

ଅର୍ଥ - ଦେହ ତଥା ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଉପରେ ଯାହାଙ୍କର ଅହଂଭାବ ନାହିଁ ଏବଂ ଏହା ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ ପଦାର୍ଥ ଉପରେ ମଧ୍ୟ 'ଏହା ମୋର ଅଟେ' -ଏହିପରି ଭାବ ଯାହାଙ୍କର ନଥାଏ, ସେ ଜୀବନ୍ମୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ଅଟନ୍ତି ।

> ନପ୍ତ୍ୟମ୍ ବହୁଣୋର୍ଭେଦଂ କଥାଃପି ବହୁସର୍ଗୟୋଃ ପଞ୍ଜୟା ଯୋ ବିଜାନାତି ସ ଜୀବନ୍ମୁକ୍ତ ଇଷ୍ୟତେ ।୪୬।

**ଅର୍ଥ** - ଜୀବାତ୍ମା ତଥା ବ୍ରହ୍ଲଙ୍କର ଭେଦ ଏବଂ ବ୍ରହ୍ଲ ତଥା ସୃଷିର ଭେଦ (ପ୍ରଞ୍ଜା) ବୁଦ୍ଧିଦ୍ୱାରା ଯେ କେବେ ଜଣାଯା'ନ୍ତି ନାହିଁ; ସେ ଜୀବନ୍ମୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ଅଟନ୍ତି ।

> ସାଧୁଭିଃ ପୂଜ୍ୟମାନେଃସ୍ମିନ୍ ପୀଡ୍ୟମାନେଃପି ଦୁର୍ଜନୈଃ ସମଭାବୋ ଭବେଦ୍ୟସ୍ୟ ସ ଜୀବନ୍ମୁକ୍ତ ଇଷ୍ୟତେ ।୪୭।

**ଅର୍ଥ** - ସତ୍କନ ସତ୍କାର କରନ୍ତି, ମାତ୍ ଦୁର୍ଜନ ଦୁଃଖ ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତି । ତାହାହେଲେ ମଧ୍ୟ ଯାହାଙ୍କର ସର୍ବଦା ସମୟଙ୍କ ଉପରେ ସମଭାବ ଥାଏ, ସେ ଜୀବନ୍ମୁକ୍ତ ପୁରୁଷ ଅଟନ୍ତି ।

ତକ୍ଷଳାନଯୋଗପ୍ରେମାଦି ଚତୁର୍ବିଧ ସାଧନ ସିଦ୍ଧ ତଥା ନିର୍ବିକଳ୍ଭ ସମାଧିସିଦ୍ଧ ଆମୃମାନଙ୍କର ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବ ପରମହଂସ ଶ୍ରୀମତ୍ ସ୍ୱାମୀ ନିଗମାନନ୍ଦ ଉପଯୁକ୍ତ ଲକ୍ଷଣବନ୍ତ ଜୀବନ୍ମୁକ୍ତ ପୁରୁଷ, କାରଣ ସେ ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ମାନୁଷୀ ତନୁଧାରୀ ସଦ୍ଗୁରୁ - ସ୍ୱୟଂ ଶୀଗୁରୁ ଭଗବାନ ।

(ସଂଗୂହୀତ)

+\*\*\*+

ଜଗତ୍ ହିତକର ଯେଉଁ କର୍ମର ସୂଚନା ମୁଁ କରିଛି, ତୁମେମାନେ ସେଥିରେ ମୋର ସହାୟ ହୁଅ । ମୁଁ ପ୍ରତିଜ୍ଞା କରି କହୁଛି, ଏତିକି କରିପାରିଲେ ତୁମମାନଙ୍କର ସବୁ ହେବ, ତୁମେମାନେ ସବୁ ପାଇବ, ଅନ୍ୟ ସାଧନ ଭଜନର କୌଣସି ପ୍ୟୋଜନ ହେବ ନାହିଁ ।

- ଶୀଶୀଠାକୁର

## ଜ୍ଞାତବ୍ୟ ତଥ୍ୟ

ବେଦ ଚତୁଞ୍ଜୟ - ବିଦ୍ + ଅ = ବେଦ । ବିଦ୍ ଧାତୁର ଅର୍ଥ ଜାଣିବା; ଯାହା ଅଧ୍ୟୟନ କଲେ ବୁହୁଙ୍କ ସମୃନ୍ଧରେ ଜାଣି ହୁଏ, ତାହା ବେଦ । ଏହାର ଅନ୍ୟ ନାମ ଶ୍ରୁତି; କାରଣ ପ୍ରାଚୀନ କାଳରେ ଗୁରୁଶିଷ୍ୟ ପରମ୍ପରାନୁଯାୟୀ ଲୋକମାନେ ଶୁଣି ଶୁଣି ମନେ ରଖୁଥିଲେ । ବୈଦିକ ସାହିତ୍ୟ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ବେଦ ଦୁଇଟି ଭାଗରେ ବିଭକ୍ତ; ଯଥା - ୧) ସଂହିତା ଓ ୨) ବାହୁଣ ।

ସଂହିତା - ସମ୍ - ଧା + କୃ (ଆ) = ସଂହିତା ଶର ନିଷନ୍ନ ହୋଇଅଛି । ଏଥିରେ ଯଜ୍ଜ ଯାଗର ସୁବିୟୃତ ବର୍ଣ୍ଣନା ରହିଅଛି । ବ୍ରାହୁଣ - ଏହା ତିନି ଖଣ୍ଡରେ ବିଭକ୍ତ; ଯଥା - ୧) ବ୍ରାହୁଣ ୨) ଆରଣ୍ୟକ ଓ ୩) ଉପନିଷଦ ।

- *ବାହୁଣ* ଏଥିରେ ଗୃହ୍ୟମାନେ ଗୃହରେ ଅବୟାନ କରି କିପରି ଯଜ୍ଞାନୁଷାନ କରିପାରିବେ, ତଦ୍ ବିଷୟକ ବର୍ଣ୍ଣନା କରାଯାଇଅଛି ।
- *ଆରଣ୍ୟକ* ବାନପ୍ରୟାଶ୍ରମରେ ତଥା ଜଙ୍ଗଲରେ ରହୁଥିବା ଜନସମାଜ ପାଇଁ ଆରଣ୍ୟକ ଗ୍ରହର ସୃଷ୍ଟି । ଏଥିରେ ଯଞ୍ଜର ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ର୍ପର ଆଲୋଚନା କରାଯାଇଅଛି ।
- ଉପନିଷଦ ଉପ ନି + ଷଦ୍ + ଅ ଅହାତ୍ ଉପ = ସମୀପ, ନି = ନିଷ୍ଟିତ ଭାବରେ, ଷଦ୍ = ଗମନ କରିବା; ଅହାତ୍ ଯାହା ଅଧ୍ୟୟନ କଲେ ବୃହୁଙ୍କ ନିକଟକୁ ନିଷ୍ଟିତ ଭାବରେ ଗମନ କରିହୁଏ, ତାହା ହିଁ ଉପନିଷଦ । ଏହି ଗୁଛମାନଙ୍କରେ ବୃହୁବିଦ୍ୟା ସଂପର୍କରେ ଗଭୀର ଆଲୋଚନା ଦୃଷ୍ଟିଗୋଚର ହୁଏ । ଏହା ପ୍ରାଚୀନ ଭାରତୀୟ ମନର ଦାର୍ଶନିକ ଚିନ୍ତାଧାରାର ବୌଦ୍ଧିକ ପରିପ୍ରକାଶ । ଉପନିଷଦ ବୈଦିକ ସାହିତ୍ୟର ଅନ୍ତିମ ବିଭାଜନ, ଏହାର ଅନ୍ୟ ନାମ ବେଦାନ୍ତ । ଉପନିଷଦର ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ସବୁ ବୃହୁସୂତ୍ରରେ ଛାନ ପାଇଅଛି । ଉପନିଷଦର ସାରାଂଶ ହେଉଛି ଭଗବତ୍ ଗୀତା ।

ପ୍ରୟାନତ୍ୟୀ - ୧) ଉପନିଷଦ ୨) ବ୍ରହ୍ମସୂତ୍ର ୩) ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାକୁ *ପ୍ରୟାନତ୍ରୟୀ* କୁହାଯାଏ । ରଚନାକାଳ ଓ ତଥ୍ୟକୁ ଭିତ୍ତି କରି ବେଦକୁ ଚାରି ଭାଗରେ ବିଭକ୍ତ କରାଯାଇଅଛି; ଯଥା- ୧) ରଗ୍ବେଦ ୨) ଯଜୁଃବେଦ ୩) ସାମବେଦ ଓ ୪) ଅଥର୍ବବେଦ ।

- ୧) ରଗ୍ବେଦ ରଗ୍ବେଦରେ ଛନ୍ଦୋମୟ ବା ପଦ୍ୟମୟ ୟୁତି ଛାନ ପାଇଛି । ଛନ୍ଦ ଗୁଡିକର ସଂଖ୍ୟା ୧୪ । ମୁଖ୍ୟ ଛନ୍ଦଗୁଡିକ ହେଲା ଅନୁଷ୍ଟପ, ଉଷ୍ଡିକ, ଗାୟତ୍ରୀ, ତିଷ୍ଟପ ଓ ବୃହତୀ । ମହର୍ଷିମାନେ ପରମେଶ୍ୱରଙ୍ଗ କୃପାରୁ ନିର୍ମଳ ମାନସରେ ବହୁଙ୍ଗ ଦର୍ଶନ ଲାଭ କରି ବଚନ ମାଧ୍ୟମରେ ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ । ତେଣୁ ବେଦର ସ୍ତଷ୍ଟା କେହି ନୁହଁଛି; ଏଣୁ ବେଦ ଅପୌରୁଷେୟ ବୋଲି କଥିତ । ରଷିମାନେ ଦଷ୍ଟା ଓ ମହ୍ଦ ପକାଶକ । ଏହା ବେଦବ୍ୟାସଙ୍ଗ ଦ୍ୱାରା ସଂକଳିତ ।
  - ରଗ୍ବେଦର ବିଷୟବୟୁ ଏଥିରେ ଭରତୀୟ ଇତିହାସ, ଧାର୍ମିକ ଓ ଦାର୍ଶନିକ ବିଚାର, ସାମାଜିକ ବ୍ୟବୟା ଓ ସଂଷ୍କୃତି ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଉପାଦେୟ ତଥ୍ୟ ସନ୍ନିବେଶିତ ହୋଇଅଛି । ଏହାର ମୟଗୁଡିକ ଦୁଇ ଭାଗରେ ବିଭକ୍ତ, ଯଥା- ଅଞ୍ଜକ ଓ ମଣ୍ଡଳ ।
  - ଅଞ୍ଜକ ଅଞ୍ଜକ ବିଭାଗ ଅନୁସାରେ ସମୟ ମକ୍ତ ୮ ଗୋଟି ଅଞ୍ଜକ ଓ ପ୍ରତି ଅଞ୍ଜକରେ ଆଠ ଆଠ ଅଧ୍ୟାୟ ରହିଛି । ୮ x ୮ =
     ୬୪ ଅଧ୍ୟାୟ । ଅଧ୍ୟାୟ ଗୁଡିକ ୨୦୨୪ ବର୍ଗରେ ବିଭକ୍ତ ।
  - ମଞ୍ଜଳ ମଞ୍ଜଳ ବିଭାଗ ଅନୁସାରେ ମନ୍ଧ୍ରଗୁଡିକ ୧୦ଟି ମଞ୍ଜଳରେ ବିଭକ୍ତ । ଏହା ପୁଣି ୮୫ଟି ଅନୁବାକ୍ ଓ ୧୦୨୮ଟି ସୂକ୍ତିରେ ବିଭକ୍ତ । ପତ୍ୟେକ ସ୍କ୍ତିରେ କେତେକ ମନ୍ଧ ରହିଛି । ମଞ୍ଜଳ, ଅନୁବାକ୍, ସ୍କ୍ତି, ଓ ରଷିମାନଙ୍କର ସ୍ଚନା ନିମ୍ନରେ ପଦଉ ହେଲା ।

| ମଣ୍ଡଳ     | ଅନୁବାକ୍ | ସୂକ୍ତି     | ରଷି                            |
|-----------|---------|------------|--------------------------------|
| ୧ମ ମଣ୍ଡଳ  | 98      | 6 4 6      | ଅନେକ ରଷି                       |
| ୨ୟ ମଣ୍ଡଳ  | 08      | <b>8</b> 9 | ଗୃସମତ ଓ ବଂଶଜ ରଷି               |
| ୩ୟ ମଣ୍ଡଳ  | 08      | 99         | ବିଶ୍ୱାମିତ୍ ଓ ବଂଶଜ ରଷି          |
| ୪ଥି ମଣ୍ଡଳ | 08      | 8F         | ଗୋତମ <sup>ଁ</sup> ଓ ବାମଦେବ ରଷି |
| ୫ମ ମଣ୍ଡଳ  | 09      | ۲୭         | ଅତି ଓ ବାମଦେବ ରଷି               |

| ୬ଷ ମଣ୍ଡଳ  | 09 | 98             | ଭରଦ୍ୱାଜ ଓ ବଂଶଜ ରଷି |
|-----------|----|----------------|--------------------|
| ୭ମ ମଣ୍ଡଳ  | 09 | ୧୦୪            | ବଶିଷ ରଷି           |
| ୮ମ ମଞ୍ଜ   | ୧० | ୯୨ <b>+</b> ୧୧ | କଣ୍ପ ରଷି, ଅନ୍ୟମାନେ |
| ୯ମ ମଣ୍ଡଳ  | ०୭ | ୧୧୪            | ଅନେକ ରଷି           |
| ୧୦ମ ମଣ୍ଡଳ | ୧୨ | ୧୯୧            | ଅନେକ ରଷି           |
|           | ۲8 | 909F           |                    |

୮ମ ମଞ୍ଚଳରେ ୧୧ଟି ବାଳଖିଲ୍ୟ ସୂକ୍ତି ମିଶି ୧୦୨୮ ହୋଇଛି । ଶୋନକ ମହର୍ଷିଙ୍କ ଅନୁବାକ୍ ଅନୁକ୍ରମଣୀ ୪୩ ଅନୁସାରେ ଉଗ୍ବେଦର ମୋଟ୍ ମନ୍ତ ସଂଖ୍ୟା ୧୦,୫୮୦ ଅଟେ । ସବୁ ମଞ୍ଚଳରେ ଦେବତାମାନଙ୍କର ୟୁତି, ପ୍ରଶଂସା ଓ ପ୍ରାର୍ଥନା ୟାନ ପାଇଛି । ଉଗ୍ବେଦର ପ୍ରଥମ ମଣ୍ଡଳରେ ଅଗ୍ରିଙ୍କର ୟୁତି –

> ଅଗିମୀନଳ ପୁରୋହିତ ଯଞ୍ଜସ୍ୟ ଦେବମୃତ୍ୱିଜଂ ହୋତାରଂରତ୍ନଧାତମ୍ । - ୧/୧/୧ ରଗ୍ବେଦ ସମାନୀବ ଆଳୃତିଃ ସମାନାହୃଦୟାନିବଃ ସମାନମୟୁବୋ ମନୋ ଯଥା ବଃ ସୁସହାସତି ।

ଅର୍ଥ - ୧ମ - ମୁଁ ଯଜ୍ଞର ସନ୍କୂଖରେ ଥିତ ବହୁ ଧନ ରତ୍ନ ଧାରଣକାରୀ ହୋତା ରତ୍ୱିକ ଅଗ୍ନିଦେବଙ୍କୁ ୟୁତି କରୁଅଛି । ଶେଷ - ହେ ମାନବଗଣ ! ତୁମମାନଙ୍କର ଚେଷ୍ଟା, ହୃଦୟ ଓ ମନ ସମାନ ହେଉ, ଯାହା ଫଳରେ ତୁମେମାନେ ଭଲ ଭାବରେ ସହାବସ୍ଥାନ କରିପାରିବ ।

- ୨) ଯଜୁର୍ବେଦ ମହର୍ଷି ବ୍ୟାସଦେବ ବେଦଗ୍ରନ୍ଥକୁ ଚାରିଭାଗରେ ବିଭକ୍ତ କରି ନିଜର ଶିଷ୍ୟ
  - ୧) ପୈଲଙ୍କୁ ରଗ୍ବେଦ
  - ୨) ବୈଶ୍ୟାୟନଙ୍କୁ ଯଜୁର୍ବେଦ
  - ୩) ଜୈମିନୀଙ୍କୁ ସାମବେଦ ଓ
  - ୪) ସୁମନ୍ତଙ୍କୁ ଅଥର୍ବବେଦ ଶୁଣାଇଥିଲେ ।

ଏହା ଦ୍ୱିତୀୟ ବେଦ । ଜ୍ଞାନମୟ ରଗ୍ବେଦର ସୂକ୍ତିଗୁଡିକ ଶ୍ରବଣ ଦ୍ୱାରା ମନ କ୍ରିୟାଶୀଳ ହେବାରୁ ମନକୁ ଶୁଭ-ସଙ୍କେମ୍ୟ କରିବା ପାଇଁ ଯଜୁର୍ଜ୍ଞାନ ବା ସଜ୍ଞ ଜ୍ଞାନ ଆବଶ୍ୟକ ହେଲା, କାରଣ ଶୁଭ ସଙ୍କେଷରୁ ଶୁଭ କର୍ମ ଜନ୍ମ ହୁଏ । ଶ୍ରେଷ ଶୁଭକର୍ମର ନାମ ସଜ୍ଞ । ସଜ୍ଞ ପାଇଁ କର୍ମକାଣ୍ଡ ଆବଶ୍ୟକ । ତେଣୁ ଯଜୁର୍ବେଦ କର୍ମକାଣ୍ଡ ଏବଂ ଏହାର ଅନ୍ୟ ନାମ କର୍ମବେଦ । ଜ୍ଞାନକୁ କର୍ମରେ ପରିଣତ କରିବା ପାଇଁ ଯଜୁର୍ବେଦରୁ ପେରଣା ମିଳେ ।

ସମୀକ୍ଷା କଲେ ଜଣାଯାଏ ରଗ୍ବେଦରେ ଶଂସନ (ସଦ୍ଞାନ) ଓ ଯଜୁର୍ବେଦରେ ଯଜନ (ସତ୍କର୍ମ) ସମ୍ବନ୍ଧୀୟ ଞ୍ଜାନ ରହିଛି । ସୃଷ୍ଟିର ପ୍ରାରମୂରେ ଦେବଗଣ ଯଜୁଃ ଦ୍ୱାରା ଯଞ୍ଜ କଲେ । ଯଞ୍ଜର ସାଧନ ହେବାରୁ ଯଜୁଃ ନାମର ଉତ୍ପର୍ତ୍ତି । ରଷିମାନେ ଯଜନ ଦ୍ୱାରା ଆଦର୍ଶ କର୍ମ ଆରମ୍ଭ କରି ବିଶ୍ୱରେ କର୍ମ ପରଂପରା ସୃଷ୍ଟି କଲେ । ଯଜୁର୍ବେଦର ଲକ୍ଷ୍ୟ -ମାନବସମାଜକୁ ଶୁଭକର୍ମ ପାଇଁ ପେରଣା ପଦାନ କରିବା ।

ମାଧ୍ୟହିନୀ ସଂହିତାର ମୂଳ ଯଜୁର୍ବେଦ ଅଟେ । ଏଥିରେ ୪୦ଟି ଅଧ୍ୟାୟ, ୩୦୩ଟି ଅନୁବାକ୍ ଓ ୧୯୭୫ଟି ମନ୍ତ ରହିଛି । ଏହା ଦୁଇ ଭାଗରେ ବିଭକ୍ତ; ଯଥା ୧- କୃଷ୍ଟ ଯଜୁର୍ବେଦ ୨- ଶୁକ୍ ଯଜୁର୍ବେଦ ସଂହିତା ।

କୃଷ୍ଣ ଯକୁର୍ବେଦ - କୃଷ୍ଣ ଶଦ୍ଦର ଅର୍ଥ ମିଶ୍ରିତ । ତେଣୁ କୃଷ୍ଣ ଯଜୁର୍ବେଦରେ ମନ୍ତ୍ର ଓ ବ୍ରାହ୍ଲଣ ଅର୍ଥାତ୍ ଯଞ୍ଜ ଅନୁଷାନ ମିଶ୍ରିତ ହୋଇ ରହିଛି । ଏହା ସହିତ ତୈତ୍ତରୀୟ, କଠ, ଶ୍ୱେତାଶ୍ୱେତ, ମୈତୀ, ମହା ନାରାୟଣ ଉପନିଷଦ ମଧ୍ୟ ସଂଯୁକ୍ତ ହୋଇରହିଛି ।

ଶୁକୁ ଯରୁବେଦ - କେବଳ ଯଞ୍ଜ ପ୍ରଯୁକ୍ତ ମନ୍ତର ସଙ୍କଳନ ହେତୁ ଏହା ବିଶୁଦ୍ଧ ଅର୍ଥାତ୍ ଅମିଶ୍ରିତ । ଏଥିରେ ବୃହଦାରଣ୍ୟକ ଓ ଇଶୋପନିଷଦ ସଂଯୁକ୍ତ ହୋଇଛି । ଯଞ୍ଜର ପ୍ରସାର କରୁଥିବାରୁ ଏହାର ନାମ ଯଜୁଃ । ଯଞ୍ଜ ଶବ୍ଦ ଯଜ୍ ଧାତୁରୁ ନିଷନ୍ନ । ଯଜ୍ ଧାତୁର ଅର୍ଥ ଦେବପୂଜା, ସଙ୍ଗତୀକରଣ ଓ ଦାନ । ଜ୍ୟେଷ ଦେବତାଙ୍କୁ ପୂଜା, ସମୟନ୍ଧଙ୍କ ସହ ସଙ୍ଗତୀକରଣ ଓ କନିଷଙ୍କୁ ଦାନ କରାଯାଏ । ତେଣୁ ଯଞ୍ଜଦ୍ୱାରା ସମୟଙ୍କ

ପ୍ରତି କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ପ୍ରତିପାଦିତ ହୋଇଥାଏ । ସଙ୍ଗତୀକରଣର ଅର୍ଥ ମିଳାଇବା ପାଇଁ ଦୁଇଟି ବୟୂର ଆବଶ୍ୟକ ବା ଦୁଇଜଣ ଆବଶ୍ୟକ, ଜଣେ ଦାତା ଓ ଅନ୍ୟ ଜଣେ ଗ୍ରହିତା । ଦାତା ଦାନ କରୁଥିବାରୁ ସେ 'ଦେବ' । ଯେ ଗ୍ରହଣ କରନ୍ତି ସେ ଦେବଙ୍କୁ ପୂଜା କରନ୍ତି । ଦାନ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାରର ଯଥା ଆତ୍ମଦାନ, ବଳିଦାନ ଓ ଦବ୍ୟଦାନ । ଦାତା ନିଃସ୍ୱାର୍ଥପର ଭାବରେ ଦାନ କରିବା ଉଚିତ୍ । ଯଞ୍ଜର ଅନ୍ୟ ଏକ ନାମ ଅଧୂର ବା ଅହିଂସା । ଯଞ୍ଜର ଆନୁଷାନିକ କର୍ମ ସମ୍ୟାଦନ କରୁଥିବା ଯାଞ୍ଜିକଙ୍କର ନାମ ଅଧ୍ୟର୍ଯ୍ୟ - ସେ ଅହିଂସାର ପ୍ରତିନିଧି । ତେଣୁ ଯଞ୍ଜ ହିଂସାରହିତ ମଙ୍ଖଳ କାରକ ଦିବ୍ୟ କର୍ମ ଅଟେ । ଅଧ୍ୟର୍ଯ୍ୟ ଯେଉଁ ମନ୍ତ ପାଠ କରନ୍ତି ତାହା ଯଜୁଃ ନାମରେ କଥିତ । ଯଞ୍ଜ ପାଞ୍ଚ ପ୍ରକାରର ଯଥା - ୧ - ବହୁଯଞ୍ଜ, ୨ - ଦେବଯଞ୍ଜ, ୩ - ପିତ୍ରପଞ୍ଜ, ୪ - ନ୍ ଯଞ୍ଜ, ୫ - ଭୂତଯଞ୍ଜ ।

ଅନ୍ୟ ପ୍ରକାରରେ ମଧ୍ୟ ବିଭାଗୀକରଣ ଦେଖାଯାଏ ଯଥା ୧-ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଯଞ୍ଜ, ୨-ଆଧିଦୈବିକ ଯଞ୍ଜ, ୩-ଆଧିଭୌତିକ ଯଞ୍ଜ । ମାନବ ଦେହରେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ, ମନ, ବୁଦ୍ଧି ଓ ଆତ୍ମାର ସାମୂହିକ ବ୍ୟବହାରକୁ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଯଞ୍ଜ କୁହାଯାଏ । ସେହିପରି ବିଶ୍ୱରେ ପଞ୍ଚଭୂତର ଆଦାନ ପ୍ରଦାନକୁ ଆଧିଦୈବିକ ଯଞ୍ଜ କୁହାଯାଏ ଏବଂ ମାନବର ବୁଦ୍ଧିର ବ୍ୟବହାରକୁ ଆଧିଭୌତିକ ଯଞ୍ଜ କୁହାଯାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଓ ଆଧିଦୈବିକ ଯଞ୍ଜର ସମନ୍ୱୟ ରକ୍ଷା କରିବା ଆଧିଭୌତିକ ଯଞ୍ଜର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ।

ସର୍ବୋପରି ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସଂଯମ, ନିସ୍ୱାର୍ଥପର କର୍ମାନୁଷାନ, ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ହିରଣ୍ୟ ଲୋଭ ତ୍ୟାଗ, ସତ୍ କର୍ମାନୁଷାନରୁ ନିବୃତ୍ତ ନ ହେବା, ସତ୍ ସ୍ୱରୂପ ପରମାମାଙ୍କୁ ବିସ୍କୁରଣ ନ କରିବା ସମ୍ବନ୍ଧରେ ମୋଳିକ ଜ୍ଞାନ ବିଶେଷ ଭାବରେ ଏଥିରେ ବର୍ଣିତ ।

୩) ସାମବେଦ - ଏହାକୁ ତୃତୀୟ ବେଦ କୁହାଯାଏ । କିନ୍ତୁ ଭଗବାନ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ଗୀତାର ୧୦ମ ଅଧ୍ୟାୟ ୨୨ ଶ୍ଲୋକରେ କହିଛନ୍ତି - 'ବେଦାନାଂ ସାମବେଦୋସୁଁ ।

ସାମବେଦର ମନ୍ତ୍ରସମୂହ ଗାନ ଆକାରରେ ରହିଛି । ଏହା ବେଦବୃକ୍ଷର ସୁବାସିତ ପୁଷ୍ଟ ସଦୃଶ । 'ସାମ'ର ଅର୍ଥ - 'ସା' ଅର୍ଥାତ୍ ରଗ୍ ବେଦର ମନ୍ତର୍ଗୁଡ଼ିକୁ 'ଅମଃ' ଅର୍ଥାତ୍ ଆଳାପ ବା ଗାନ କରିବା । ଦୈମିନୀୟ ସୂତ୍ରରେ ବର୍ଞିତ ହୋଇଛି ଯେ ବେଦମନ୍ତର 'ଗାନ'କୁ ସାମ କୁହାଯାଏ । ଏହି ହେତୁ ସାମବେଦର ଅଧିକାଂଶ ମନ୍ତ୍ର ରଗ୍ବେଦରେ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ । ଏଥିରେ ୧୮୭୫ ଟି ମନ୍ତ୍ର ରହିଛି । ଏହା ଦୁଇ ଭାଗରେ ବିଭକ୍ତ ଯଥା ୧-ପୂର୍ବାର୍ଚ୍ଚିକ, ୨-ଉତ୍ତରାର୍ଚ୍ଚିକ । ଉଭୟ ଭାଗରେ ୧୦ଟି ମନ୍ତ୍ର ବିଶିଷ୍ଟ ଏକ ଲଘୁ ଭାଗ ରହିଛି । ତାହାର ନାମ - ମହାନାମୀ ଅର୍ଚ୍ଚିକା ।

ପୂର୍ବାର୍ଚ୍ଚିକ- ଏହା ୪ କାଞ୍ଚରେ ବିଭକ୍ତ, ଯଥା: ୧- ଆଗ୍ନେୟ କାଞ୍ଚ, ୨- ଐହି କାଞ୍ଚ, ୩- ପାବମାନ କାଞ୍ଚ, ୪-ଆରଣ୍ୟକ କାଞ୍ଚ ।

୧- ଆଗ୍ନେୟ କାଞ୍ଚର ମନ୍ତ ସଂଖ୍ୟା ୧୧୪ ୨- ଐନ୍ଦ୍ରି କାଞ୍ଚର ମନ୍ତ ସଂଖ୍ୟା ୩୫୨ ୩- ପାବମାନ କାଞ୍ଚର ମନ୍ତ ସଂଖ୍ୟା ୧୧୯ ୪- ଆରଣ୍ୟକ କାଞ୍ଚର ମନ୍ତ ସଂଖ୍ୟା ୫୫

9X0

ଉତ୍ତରାର୍ଚ୍ଚିକ - ଏଥିରେ ମୋଟ ୨୧ଟି ଅଧ୍ୟାୟ ରହିଛି । ଏହାର ମନ୍ଧସଂଖ୍ୟା ୧୨୨୫ । ଏତଦ୍ ବ୍ୟତୀତ କେନ ଓ ଛାନ୍ଦୋଗ୍ୟ ଉପନିଷଦ ଏହାର ଅନ୍ତର୍ଗତ । ମନ୍ଧ୍ରଗୁଡିକ ସଓ ସ୍ୱରରେ ଅର୍ଥାତ୍ ପଞ୍ଚମ, ମଧ୍ୟମ, ଗାନ୍ଧାର, ରଷଭ, ଷଡଜ, ବିଷାଦ ଓ ଦୈବତ ସ୍ୱରରେ ଗାନ କରାଯାଏ ।

ଅଧିକନ୍ତୁ ସାମବେଦରେ ଅଗ୍ନି, ଇନ୍ଦ୍ର, ବରୁଣ ପ୍ରଭୃତି ଦେବତାଙ୍କ ବିଷୟରେ ସ୍ୱତନ୍ତ କାଞ୍ଚ ବା ଅଧ୍ୟାୟ ରହିଛି । ଏଥିରେ ଶୁଭ ଗୁଣ ସମ୍ପନ୍ନ ମନୁଷ୍ୟକୁ ମଧ୍ୟ ଦେବତା ଆଖ୍ୟା ଦିଆଯାଇଛି । ସର୍ବୋପରି ବେଦରେ ହୃଦୟାନ୍ଧକାର ବିନାଶ, କର୍ମ-ବନ୍ଧନରୁ ଉଚ୍ଛେଦ, ମନବାସନା ଶୂନ୍ୟ ହେବାପାଇଁ ପାର୍ଥନା, ନିଜକୁ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ସମର୍ପଣ କରିବା, ଚିଉଶୁଦ୍ଧି କରିବା, ମନରୁ ରାଗ ଦ୍ୱେଷ ଆଦିକୁ ବର୍ଜନ କରିବା, ହୃଦୟକୁ ପବିତ ଓ ଶାନ୍ତ କରିବା ପାଇଁ ପାର୍ଥନା ରହିଛି ।

୪) ଅଥର୍ବବେଦ - ଏହାକୁ ଚତୁର୍ଥ ବେଦ କୁହୁଯାଏ । ଗୋପଥ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଗୁଛରେ ଉଲ୍ଲେଖ ରହିଛି- 'ଅଥ ଅବାକ୍' ର ଅର୍ଥ- ପାଖରେ ତାଙ୍କୁ ଖୋଜ । ସେ ପାଖରେ ଅଛନ୍ତି । ଏଣୁ ଏହାର ନାମ ଅଥର୍ବବେଦ (ଆମ୍ବାନୁସନ୍ଧାନ ନିମ୍ଭ କେଉଁଆଡେ ଭ୍ରମଣ କରିବା ନିଷ୍ଟ୍ରୟୋଜନ, ଏହା ଅଥର୍ବ ବେଦର ମୁଖ୍ୟ ବାର୍ତ୍ତା ।

'ଅଥର୍ବନ୍' ଶଦ୍ଦର ଅର୍ଥ (ଅଥ ଅର୍ବନ)- ଏଣିକି ନିଜ ଆଡକୁ ଦେଖ । ଅର୍ବ ର ଅର୍ଥ ଚଞ୍ଚଳତା । ତେଣୁ 'ଅଥର୍ବ'ର ଅର୍ଥ ଚଞ୍ଚଳତା ବିହୀନ ବା ଏକାଗ୍ରତା ବା ଶାନ୍ତି । ସମୀକ୍ଷାରୁ ଜଣାଯାଏ ଚିତ୍ତ ଏକାଗ୍ର ହେଲେ ଆତ୍ମାନୁଭବ ବା ବ୍ରହ୍ମସାକ୍ଷାତ୍କାର ସମୃବ ହୁଏ । ଏହାକୁ ମଧ୍ୟ ବ୍ରହ୍ମବେଦ କୁହାଯାଏ । କାରଣ ଏହିରେ ବର୍ଧିତ ଜ୍ଞାନ ଶ୍ରେଷ ଜ୍ଞାନ । ଏହାକୁ ମଧ୍ୟ ଅମୃତ ବେଦ କୁହାଯାଏ । କାରଣ ଏହି ବେଦର ଜ୍ଞାନଦ୍ୱାରା ହସି ହସି ମୃତ୍ୟୁକୁ ଭେଦ କରି ଉକୃଷ୍ଟ ଜୀବନ ଲାଭ କରିହୁଏ । ଅନ୍ୟ କେତେକଙ୍କ ମତରେ ଏହାର ନାମ ଆତ୍ମବେଦ । ଅର୍ଥାତ୍ ଏହି ବେଦ ବର୍ଧିତ ଜ୍ଞାନ ସାହାଯ୍ୟରେ ଆତ୍ମାନୁଭବ କରିହୁଏ । ଚିତ୍ତଚାଞ୍ଚଲ୍ୟ ଦ୍ର କରିବାର ଗୃଢ ରହସ୍ୟ ମଧ୍ୟ ଏଥିରେ ବର୍ଧିତ ।

ଏହାର ପାଚୀନ ନାମ ଅଥର୍ବାଙ୍ଗିରସ, କାରଣ ଏହା ଅଥର୍ବନ୍ ଓ ଅଙ୍ଗିରସ ଏପରି ୨ ଭାଗରେ ବିଭକ୍ତ । ଅଥର୍ବନ୍ ଭାଗରେ ଭେଷଜ ବିଦ୍ୟା, ଶାନ୍ତି ପୌଞ୍ଜିକ ପ୍ରଭୃତି ଶୁଭ ଓ ମଙ୍ଗଳଜନକ କିୟା ସମ୍ବନ୍ଧରେ ବର୍ଣ୍ଣନା ରହିଛି । ଅଙ୍ଗିରସ ଭାଗରେ ଶତ୍ତୁନିଧନ କାରକ, ମାରଣ, ଉଚ୍ଚାଟନ ପଭୃତି ଐନ୍ଦଜାଲିକ ଓ ଆଭିଚାରିକ କିୟା ବର୍ଣ୍ଣିତ ।

ଉଚ୍ଚ ବେଦରେ ଅଥର୍ବନ୍ , ଅଙ୍ଗିରା ଓ ଭୂଗୁ ଉଚ୍ଚ ତିନି ରଷିଙ୍କର ନାମ ଉଲ୍ଲେଖ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଅଥର୍ବନ୍ ରଷିଙ୍କ ନାମରେ ଏହା ନାମିତ । ଏହି ବେଦରେ ୨୦ଟି କାଣ୍ଡ ରହିଛି । ଏହାର ସୂକ୍ତ ସଂଖ୍ୟା ୭୩୧ ଏବଂ ମନ୍ତ୍ରସଂଖ୍ୟା ୫୯୭୯ । ରଚନା ପ୍ରଣାଳୀକୁ ସମୀକ୍ଷା କଲେ ଜଣାଯାଏ ଯେ ଏଥିରେ ଉଭୟ ଗଦ୍ୟ ଓ ପଦ୍ୟରେ ମନ୍ତ୍ର ଗୁଡିକ ରହିଛି । ରକ୍ବେଦର ଅନେକ ସୂକ୍ତ ଏବଂ ଯଜୁର୍ବେଦର କେତେକ ସୂକ୍ତ ଏଥିରେ ୟାନ ପାଇଛି ।

ପଥମ ୭ଟି କାୟରେ ଆଭ୍ୟଦାୟିକ କର୍ମର ମନ୍ତ ଅଧିକ, ଅର୍ଥାତ୍

- କ) ଆୟାଷ ଦୀର୍ଘ ଜୀବନ ଲାଭର ଉପାୟ
- ଖ) ଭେଷଜ ରୋଗଆରୋଗ୍ୟ ନିମିତ୍ତ
- ଗ) ଶାନ୍ତିକ ଭୌତିକ ଉପଦବ ବା ଭୂତାବେଶ ଦୂରୀକରଣ ନିମିତ୍ର
- ଘ) ପୌଷିକ ଶୀ ଲାଭ ନିମିତ୍ର
- ଙ ନୈତୀଲାଭ ମିତତା ସୂଞ୍ଜି
- ଚ) ଆଭିଚାରିକ ଶତୁନାଶ
- ଛ) ପାୟଞ୍ଚିତ କୃତଦୋଷ (ଅପରାଧ)ର ଶାନ୍ତି ନିମିତ୍ତ
- ଜ) ରାଞ୍ଜନ୍ମ ରାଞ୍ଚର ଉନ୍ନୃତି ଓ ନିରାପତ୍ତା ନିମିତ୍ତ

୮ମ ରୁ ୧୨ ଟି କାଞ୍ଚରେ ଆଭ୍ୟୁଦାୟିକ କର୍ମ ସହିତ ଦାର୍ଶନିକ ଚିନ୍ତାଧାରା; ୧୩ଶ ଠାରୁ ୨୦ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କାଞ୍ଚରେ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ବିଷୟକ ମନ୍ତ, ୪ଥି କାଞ୍ଚରେ ନିଦ୍ୱା ବିଞ୍ଜାନ, ୧୨ଶ କାଞ୍ଚରେ ଥିବା ଭୂମିସୂକ୍ତରେ ମାତୃଭୂମିର ଉପକାରିତା ଓ ମାତୃଭୂମି ପ୍ରତି ଆମର ମନୋଭାବ କିପରି ହେବା ଉଚିତ୍ ତାହା ବର୍ଷିତ ହୋଇଛି । ୧୧ଶ କାଞ୍ଚରେ ସୂକ୍ତ ୫ ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟ ସୂକ୍ତ ନାମରେ ପ୍ରସିଷ । ୨୨ଟି ମନ୍ତରେ ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟର ମହିମା ଓ ଗୌରବ ଗାନ କରଯାଇଛି । କନ୍ୟାମାନେ ମଧ୍ୟ ବହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟ ପାଳନ ପୂର୍ବକ ଯୋଗ୍ୟ ତରୁଣ ପତିଙ୍କୁ ପାୟ ହେବା ପସଙ୍ଗ ବର୍ଷିତ ହୋଇଛି ।

ମୋଟ ଉପରେ କହିବାକୁ ଗଲେ ଅଥର୍ବବେଦରେ ଜ୍ଞାନ, କର୍ମ ଓ ଉପାସନାର ଅପୂର୍ବ ସମାବେଶ ହୋଇଛି ଏବଂ ଭୌତିକ ବିଜ୍ଞାନ ସହିତ ଗୂଢ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ତତ୍ତ୍ୱ ମଧ୍ୟ ସମନ୍ୱିତ ହୋଇଛି । ଧର୍ମ, ଅର୍ଥ, କାମ, ମୋଷାଦି ଚତୁର୍ବର୍ଗର ଅପୂର୍ବ ବିଶେଷଣ ମଧ୍ୟ ସଥାନ ପାଇଛି । ଆୟୁର୍ବେଦ ଚର୍ଚ୍ଚାରେ ରୋଗଚିକିତ୍ସା ନିମିତ୍ତ ଔଷଧ ତଥା ଜଡିବୁଟିର ସନ୍ଦେଶ ପ୍ରଦତ୍ତ ହୋଇଛି । ରାଷ୍ଟ୍ର ରକ୍ଷା ବର୍ତ୍ତିକାରେ ଯୁଦ୍ଧ ବିଦ୍ୟା ସହିତ ଯୁଦ୍ଧରେ ବ୍ୟବହୃତ ଅସ୍ତଶସ୍ତ୍ର ସହିତ ରାଷ୍ଟ୍ରୀୟ ଭାବନା ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଶାସକଙ୍କ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ, ରାଷ୍ଟ୍ରବାସୀଙ୍କ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ, ଶାସନ ନୀତି, ଗ୍ରାମ ସଭାର ବିଚାରଧାରା ବର୍ତ୍ତିତ ହୋଇଛି ।

ଅଧିକନ୍ତୁ କୃଷି, ପଶୁପାଳନ, ବାଣିତ୍ତ୍ୟ ସଂପର୍କରେ ମଧ୍ୟ ଏଥିରେ ବର୍ଣ୍ଣନା ରହିଛି । ଆଦର୍ଶ ଗୃହୟ ଜୀବନ, ବିବାହ, ପତିପତ୍ନୀଙ୍କ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ, ଗୃହନିର୍ମାଣ, ମୃତ୍ୟୁଭୟ ନିବାରଣ ସହିତ ସନ୍ତାନ ଉପୂର୍ତ୍ତି, ସନ୍ତାନପାଳନ, ଅତିଥି ସେବା, ଅନୁଜନ, ଗୁରୁଜନ ଓ ପରିଜନଙ୍କ ସେବା, ଗୃହପାଳିତ ପଶୁପକ୍ଷୀଙ୍କ ଯତ୍ନ, ଧର୍ମାର୍ଜନ ନିମିତ୍ତ ଦାନ ପୁଣ୍ୟ, ପ୍ରିୟ ବାକ୍ୟ କଥନ, ନିରପେକ୍ଷତା, ନମ୍ବତା, ସ୍ୱଧର୍ମାଚରଣ, ଶ୍ରମଶୀଳତା, ସାର୍ତ୍ତ୍ୱିକ ଆହାରର ଉପକାରିତା, ଅନୁ ଦାନର ମାହାତ୍ୟ, ରାଷ୍ଟ୍ରର ପ୍ରତିଷା ଓ ସୁରକ୍ଷା ପାଇଁ ସତ୍ୟ, ରତ, ଦୀଷା, ତପ, ବ୍ରୁତ୍ରିତ୍ତା, ଯଞ୍ଜୋପବୀତ ଧାରଣ, ଶିଶୁର ଅନୁପ୍ରାଶନ, ମନସଂଯମ, ପୁଣ୍ୟ ଅର୍ଜନ ଓ ପାପନାଶନ, ଗୁରୁଦେବଙ୍କଠାରେ ଆତ୍ମସମର୍ପଣ, ଅହଂକାର ବର୍ଜନ ଓ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଉନ୍ନତି କରିବା ପାଇଁ ଜୀବନକୁ ଗଠନ କରିବା ବିଷୟ ଏଥିରେ ବର୍ଷିତ ହୋଇଛି ।

- ସଂୟୃତ ସାହିତ୍ୟ ଇତିହାସ ଓ 'ସ୍ୱାଗତିକା'ରୁ ସଂଗୃହୀତ

# ସୃତ୍ତିମାଳା

୧) ଶୋଚନ୍ତି ଜାମାୟା ଯତ୍ର ବିନଶ୍ୟତ୍ୟାଶୁତକୂଳମ୍ ନ ଶୋଚନ୍ତି ତୁ ଯତୈତା ବର୍ଷତେ ତର୍ଦ୍ଧିଃ ସର୍ବଦା । (ମନୁସ୍କୁତି, ୩/୫୭)

ଅର୍ଥ - ଯେଉଁ କୁଳରେ ନାରୀମାନେ (କଞ୍ଚ ପାଇ) ଶୋକ କରନ୍ତି, ସେ କୁଳ ଶୀଘ୍ର ନଞ୍ଚ ହୁଏ । ଆଉ ଯେଉଁ ପରିବାରରେ ସେମାନଙ୍କର କୌଣସି ଦୁଃଖ ନାହିଁ, ସେହି ପରିବାରରେ ସର୍ବଦା ଶୀବୃଦ୍ଧି ହୁଏ ।

୨) ଯୋନାତ୍ୟୁକ୍ତଃ ପ୍ରାହରୁକ୍ଷଂ ପ୍ରିୟଂ ବା ଯୋବାହତୋ ନ ପ୍ରତିହନ୍ତି ଧୈର୍ଯ୍ୟାତ୍ ପ୍ରାପଅ ଜୋ ନେଛତି ତସ୍ୟ ହନ୍ତୁ -ୟସ୍ୟହ ଦେବାଃ ଷୃହୟନ୍ତି ନିତ୍ୟମ୍ । (ମହାଭାରତ - ଜ୍ଞାନୀଗୁରୁ, ପୃଷା-୨୭୫ )

ଅର୍ଥ - ଯେ ଅତିମାତ୍ରାରେ ତିରୟୃତ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ରୁଷ ବାକ୍ୟ ପ୍ରୟୋଗ କରନ୍ତି ନାହିଁ ଏବଂ ଅତିମାତ୍ରାରେ ପ୍ରଶଂସିତ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ପ୍ରିୟ ବାକ୍ୟ କହନ୍ତି ନାହିଁ, ଯେ ଆହତ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଧୈର୍ଯ୍ୟ ହେତୁ ପ୍ରତିଘାତ କରନ୍ତି ନାହିଁ ଏବଂ ହନ୍ତାର ଅମଙ୍ଗଳ ହେଉ, ଏପରି ଇଛା ମଧ୍ୟ କରନ୍ତି ନାହିଁ, ତାଙ୍କୁ ଏହି ସଂସାରରେ ଦେବତାମାନେ ମଧ୍ୟ ଭଲ ପାଇଥାନ୍ତି ।

୩) ମୋକ୍ଷଦ୍ୱାରେ ଦ୍ୱାରପାଳାଞ୍ଜତ୍ୱାରଃ ପରିକୀର୍ତ୍ତିତାଃ ଶମୋ ବିଚାରଃ ସନ୍ତୋଷ ଚତୁର୍ଥ ସାଧୁ ସଙ୍ଗମଃ । (ମହୋପନିଷଦ, ୪ର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟ -୨)

ଅର୍ଥ - ଶମ (ଇନ୍ଦ୍ରିୟସଂସମ), ବିଚାର, ସନ୍ତୋଷ ଏବଂ ସତ୍ସଙ୍ଗ - ଏହି ଚାରିଗୋଟି ମୋକ୍ଷଦ୍ୱାରର ଦ୍ୱାରପାଳ ଅଟନ୍ତି ।

୪) ଜ୍ଞାନାତ୍ ସଂଜାୟତେ ମୁର୍ତ୍ତିଜ୍ଞାନସ୍ୟକାରଣମ୍ ଧର୍ମାତ୍ ସଂଜାୟତେ ଭନ୍ତିଧର୍ମୋ ଯଜ୍ଞାଦିକୋମତଃ ।

ଅର୍ଥ - ଯଜ୍ଞାଦି ଦ୍ୱାରା ଧର୍ମଲାଭ, ଧର୍ମରୁ ଭକ୍ତି, ଭକ୍ତିରୁ ଜ୍ଞାନ ଏବଂ ଜ୍ଞାନରୁ ମୁକ୍ତି ଲାଭ ହୋଇଥାଏ ।

ଖାଞୋ ବିନୀତଃ ଶୁଛାତ୍ମା ଶୁଛାବାନ୍ ଧାରଣଷମଃ ସମହ୍ୟ କୁଳୀନଷ ପାଞ୍ଜଃ ସଳରିତୋ ଯତିଃ ଏବମାଦି ଗୁଣୈଯୁଁ ଷଃ ଶିଷ୍ୟୋ ଭବତି ନାନ୍ୟଥା । (ତକ୍ତସାର)

ଅର୍ଥ - ଶମାଦି ଗୁଣଯୁକ୍ତ, ବିନୟୀ, ଧୈର୍ଯ୍ୟଶୀଳ, ସର୍ବ କର୍ମ ସମର୍ଥ, ସଦ୍ବଂଶଜାତ, ଅଭିଙ୍କ, ସଚ୍ଚରିତ୍ର ଏବଂ ଜାତି ଆଚାରଯୁକ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତି ପକ୍ତ ଶିଷ୍ୟ ପଦବାବ୍ୟ ।

୬) ମାନାପମାନୟୋଷୁଲ୍ୟ ୟୁଲ୍ୟୋ ମିତ୍ରାରିପକ୍ଷୟୋଃ ସର୍ବାରମ୍ଭ ପରିତ୍ୟାଗୀ ଗୁଣାତୀତଃ ସ ଉଚ୍ୟତେ । (ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତା ୧୪/୨୫)

ଅର୍ଥ - ଯେ ମାନ ଓ ଅପମାନରେ ସମ, ମିତ୍ର ଓ ଶତ୍ରୁ ପକ୍ଷରେ ବି ସମ ଏବଂ ସମୟ କର୍ମରେ କର୍ତ୍ତାପଣ ଅଭିମାନରୁ ରହିତ ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ଗୁଣାତୀତ ବୋଲି କଥିତ ହୁଅନ୍ତି ।

(ସଂଗୃହୀତ)

# ଅସାଂପ୍ରଦାୟିକ ସାର୍ବଭୋମ ଯୁଗମନ୍ଧ 'ଜୟଗୁରୁ'

'ଜୟଗୁରୁ' ଶବ୍ଦର ଉଚ୍ଚାରଣ ମାତକେ ଚିନ୍ତା ଓ ଚେତନାର ୟରେ ୟରେ ଏକ ଦିବ୍ୟ ୟନ୍ଦନ ଖେଳିଯାଏ । ଏହା ଯେ କେବଳ ଶର୍ଘଟିଏ ବା ନାମଟିଏ ମାତ ନୂହେଁ ; ଏହାକୁ ସବୁ ନାମଠାରୁ ବଳି ନାମ, ମହାନାମ କହିଲେ ଅତ୍ୟୁକ୍ତି ହେବ ନାହିଁ । ଏହି ନାମ ଖୋଜିଦିଏ ଜୀବନର ଜୀବନ୍ତ ଶାଶୃତ ସତ୍ୟ ପରିଚୟ ; ଏହି ନାମ ପାଲଟିଯାଏ ଜୀବନର ଅତ୍ଲ୍ୟ ଅମ୍ଲ୍ୟ ପକାଶ ଓ ବିକାଶ ; ଏହି ନାମ ସ୍ଚାଇ ଦିଏ ଜୀବନର ଲକ୍ଷ୍ୟ ଏବଂ ସନ୍ନିକଟ କରାଇଦିଏ ସେହି ଅବଶ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଲକ୍ଷ୍ୟ ନିକଟରେ ପତ୍ୟେକ ଜୀବର ଚିଉ ଓ ମନକୁ ଶୀଗୁରୁପୟରରେ ସଦା ନିମଗୁ କରାଇଦେଇ । ସର୍ବ ଉକ୍ଷରେ ଚିର ପତିଷିତ ଓ ସର୍ବଶେଷତ୍ୱରେ ସଦା ବିଘୋଷିତ ଶୀଗୁରୁଦେବଙ୍କର ଜୟଜୟକାରରେ ବିଶୃଭୁବନକୁ ଏକାକାର କରିଦେଇପାରେ ଏହି 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାନାମ । 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାମନ୍ତ୍ରର ଉଚ୍ଚାରଣ ମାଧ୍ୟମରେ ଏକ ଅଭିନବ ଐକ୍ୟଧାରା ପବାହର ସୂତଧର ସାଜିଛନ୍ତି ଶୀଶୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ ସରସୃତୀ ପରମହଂସ ଦେବ । ସମଗ ବିଶ୍ୱବହ୍ଲାଞ୍ର ଯେ କୌଣସି ସଂପ୍ଦାୟ ଆପଣାର ଆରାଧ୍ୟ ଗୁରୁ-ଭଗବାନ୍ଙ୍କର ଜୟଜୟକାର କରିବାକୁ କଦାପି ପଞ୍ଜାତ୍ପଦ ହେବାର କୌଣସି କାରଣ ନାହିଁ; ତେଣୁ ହିନ୍ଦୁ, ମୁସଲମାନ, ଖୀଞ୍ଜିୟାନ ଯେ କୌଣସି ଧର୍ମ ବା ସଂପଦାୟର ଲୋକେ ଏହି 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାମନ୍ତ ମାଧ୍ୟମରେ 'ସତୀନାରୀ' ପରି ସ୍ପଧ୍ମନିଷ ରହି ସୃଗୁରୁ-ଭଗବାନଙ୍କର ଆବାହନ, ବନ୍ଦନ, ପାର୍ଥନା, ଆରାଧନା କରିପାରିବେ । ନିଜ ନିଜର ଜନୁଜନ୍ମାନ୍ତରର ସଂୟାର, ଶିକ୍ଷା ଓ ରୂଚି ଭେଦରେ ଯେ ଯେଉଁ ଭାବରେ ଆରାଧନା କଲେ ମଧ୍ୟ ସେ ଅବଶ୍ୟ ସେହି ବିଶୃରୂପ ପରଂବହୁ ସନାତନ ଶୀଭଗବାନଙ୍କର ହିଁ ଉପାସନା କରନ୍ତି । ସବୁକାଳର ସତୀନାରୀଗଣ ଯେପରି ସ୍ୱ ସ୍ୱ ପତିଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସେହି ପରମପତି ବିଶ୍ୱପତିଙ୍କର ସନ୍ଧାନ ଓ ସଂଦର୍ଶନ କରନ୍ତି, ସେହିପରି ସବୁ ସଂପଦାୟର ଗୁରୁ-ଭଗବାନ୍ବିଶ୍ୱାସୀ ଭକ୍ତଶିଷ୍ୟଗଣ ଏହି 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାମକ୍ତ ଚିନ୍ତନ ଦ୍ୱାରା ସେହି ଏକ ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ସହିତ ସଂଯୋଗ ଛାପନ କରିପାରିବେ; ସେତେବେଳେ ମନ୍ଧ, ଗୁରୁ ଓ ଭଗବାନ୍ ସମୟେ ଏକ ପ୍ତୀୟମାନ ହେବେ ଏବଂ ସେହି ଐଶୀଶକ୍ତି ଓ ଐକ୍ୟପତୀତିର ତିବେଣୀ ସଙ୍ଗମରେ ପାର୍ଥିବ ବିଶୃଜଗତର ସର୍ବଧର୍ମସମନୃୟୀ ମହାଭାତ୍ତୃ ଓ ଅପାର୍ଥିବ ନିତ୍ୟଲୋକର ପେମମୟ ମହାଭାବର ଏକୀକରଣ ହୋଇଯିବ । ଶୀଶୀଠାକୁର କହନ୍ତି, 'ଯଦି କେବେ ଜଗତରେ ଐକ୍ୟପତିଷା ହେବ, ତାହା କେବଳ ଏହି ଗୁରୁବାଦ ଦ୍ୱାରା ସମ୍ବ ।' ଏହି ବିଶ୍ୱଭାତ୍ତ୍ୱର ଉଦଘୋଷକ 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାନାମର ଜୟଜୟକାର କରି ସାଧକ କବିଙ୍କ ସ୍ପର ଗୁଞ୍ଜି ଉଠେ-

> ଏକ ଲକ୍ଷ୍ୟେ ଏକ ବାକ୍ୟେ ଏକ ହୁଅ ଭାଇ ଧନ୍ୟ ହୁଅ ମୃତ୍ୟୁଜିଣା ମହାମନ୍ତ ଧ୍ୟାୟି 'ଜୟଗୁରୁ' ଜୟ ଗାଇ ।

ଯେ କୌଣସି ସଂପ୍ରଦାୟର ଲୋକେ ଏହି 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ ମାଧ୍ୟମରେ ନିଜ ନିଜ ଗୁରୁଙ୍କ ମହିମାଗାନ କରିପାରୁଥିବାରୁ ଏହା ସାର୍ବଭୋମ ଓ ଅସାଂପ୍ରଦାୟିକ ନାମ ରୂପେ ପରିଚିତ ଓ ମର୍ଯ୍ୟାଦାପ୍ରାପ୍ତ; ଏହି ଅସାଂପ୍ରଦାୟିକ 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାନାମରେ ସ୍ୱୟଂ ଠାକୁର ଶ୍ୱାଶ୍ରୀ ନିଗମାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ ଦେବ ପ୍ରାଣପ୍ରତିଷା ଓ ଶକ୍ତିସଞ୍ଚାର କରିଦେଇ ଏହାକୁ ସିଦ୍ଧମନ୍ଦ ଓ ଯୁଗମନ୍ଦର ଅନନ୍ୟ ଅସାଧାରଣ ପରିଚୟ ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି । ସାଧକ କବି ଏହି ମହାନ୍ 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମର ମାହାତ୍ମ୍ୟ ଗାନ କରୁଛନ୍ତି,

ମହାମନ୍ତ ସିଦ୍ଧନାମ 'ଜୟଗୁରୁ' ଜୟ ଅନାଦିର ଆଦିନାମ 'ଜୟଗୁରୁ' ଜୟ ଅସାଂପଦାୟିକ ନାମ 'ଜୟଗୁରୁ' ଜୟ ସର୍ବସଂପଦାୟ ନାମ 'ଜୟଗୁରୁ' ଜୟ ।

ସାଧାରଣ ଧାର୍ମିକ ପରିଭାଷାରେ ମନ୍ଦରପ ଓ ନାମକୀର୍ତ୍ତନ ସ୍ୱତନ୍ତ ସଂଜ୍ଞା, ଅର୍ଥ ବା ମୂଲ୍ୟ ବହନ କରନ୍ତି । ମନ୍ଦରପ ନିମିତ୍ତ ଯେଉଁ ବିଶେଷ ଓ ନିଷ୍ଟିତ ଆବଶ୍ୟକତାଗୁଡିକ ପ୍ରୟୋଜନ, ସେଗୁଡିକ ହେଉଛି - ମନ୍ଦ ସର୍ବଦା ଗୁରୁଙ୍କ ଶ୍ରୀମୁଖନିଃସୃତ ହୋଇ ସିଧାସଳଖ ଶିଷ୍ୟଙ୍କୁ ଶ୍ରୁତ ହୁଏ ଏବଂ ମୌଖିକ ଭାବରେ ଗୁରୁ ଏହି ମନ୍ଦର ଜପ ଶୈଳୀ ଓ ଜୌଶଳ ଶିଷ୍ୟଙ୍କୁ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବରେ ସଯନ୍ତ୍ ବୁଝାଇ ଦିଅନ୍ତି । ଶିଷ୍ୟଙ୍କର ଉପଯୁକ୍ତତା ଓ ଯୋଗ୍ୟତା ପରଖି ସାରି ଏକ ଶୁଦ୍ଧ ଶାନ୍ତ, ଏକାଗୁ ଏକାନ୍ତ, ନୀରବ ନିଷ୍ଟଳ ପରିବେଶ ଓ ବାତାବରଣ ମଧ୍ୟରେ ଗୁରୁ ଶିଷ୍ୟଙ୍କୁ ମନ୍ଦ ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତି ଓ ସେଥିରେ ଶକ୍ତି ସଞ୍ଚାର କରିଦିଅନ୍ତି । ମନ୍ଦର ସଠିକ୍ ଜପ ନିମନ୍ତେ ଉପଯୁକ୍ତ ସମୟ, ଆସନ, ମୁଦା ଓ ସାଧନାଦିର ପ୍ରୟୋଜନ । ମନ୍ଦରପର ଗୁରୁପଦ୍ର ନିୟମ ଜୌଶଳର ସାମାନ୍ୟ ବ୍ୟତିକ୍ରମରେ ଜପ ଫଳପ୍ରସୁ ହୁଏନାହିଁ । ମୋଟାମୋଟି ଭାବେ କହିଲେ ମନ୍ଦର୍କୁ ନୀରବରେ ଜିହ୍ୱାକୁ ସାମାନ୍ୟତମ ସୁଦ୍ଧା ସଞ୍ଚାଳିତ ନ କରି ଜପ କରିବା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ; କିନ୍ତୁ ନାମକୁ ଉଚ୍ଚାରଣ, କୀର୍ତ୍ତନ କରାଯାଏ । ନାମ କୀର୍ତ୍ତନ ପାଇଁ କେବଳ ଭକ୍ତି ଓ ବିଶ୍ୱାସର ସହିତ ଶୀଗୁରୁଭଗବାନ୍ଙ୍କର ପୂତ ନାମକୁ ଆବୃତ୍ତି, ପୁନରାବୃତ୍ତି ଓ ପୁନଃ ପୁନଃ ଉଚ୍ଚାରଣ କଲେ ହିଁ ଯଥେଷ୍ଟ । ନାମ ନେବା ପାଇଁ ଜୌଣସି ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ପକିୟା, ପଣାଳୀ, ୟାନ, ସମୟ, ଭଙ୍ଗୀ, ମୁଦା ଆଦିର ବିଶେଷ

'ଜୟଗୁରୁ' ନାମର ପ୍ରବର୍ତ୍ତନ ମାଧ୍ୟମରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଆମକୁ ନାମକୀର୍ତ୍ତନର ଏହି ଅତ୍ୟନ୍ତ ବୋଧଗମ୍ୟ ସହଜ ସରଳ ମାର୍ଗ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିଛନ୍ତି; 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମରେ ସ୍ୱୟଂ ଶ୍ରୀଗୁରୁ ପ୍ରାଣ ପ୍ରତିଷା କରି ମନ୍ତଜପ ଓ ନାମକୀର୍ତ୍ତନର ସମଷ୍ଟିଗତ ନିର୍ଯ୍ୟାସ, ନିଷ୍କର୍ଷ ଓ ଉକ୍ଷିକୁ ଏକତ୍ର ପରିପୁଷ୍ଟ ଓ ପରିୟୁଟ କରିଛନ୍ତି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରବର୍ତ୍ତିତ ଏ ଯୁଗାନ୍ତକାରୀ ଯୁଗୋପଯୋଗୀ 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ ଏକାଧାରରେ ମନ୍ତ୍ର ଓ ନାମର ଅନନ୍ୟ ଅଭିନବ ପରିପକାଶ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ତାଙ୍କର ୟୂଳଦେହରକ୍ଷା ପରେ ମଧ୍ୟ ଗୁରୁ ଭାବରେ ଆମ ନିକଟରେ ନିତ୍ୟ ବିଦ୍ୟମାନ; ସେ ଗୁରୁଶକ୍ତି ବା ଗୁରୁଭାର କାହାକୁ ଦେଇଯାଇନାହାଁ ଓ । ତଦୀୟ ଶିଷ୍ୟ ଶ୍ୱୀ ନାରାୟଣ ଦାସ ନନ୍ଦୀଙ୍କର ପ୍ରଶ୍ନର ଉତ୍ତରରେ ସେ କହିଛନ୍ତି, 'ଆମି ଗୁରୁ ଥେକେଗେଲାମ୍' । ତେଣୁ ସେ ନିଞ୍ଚିତ କରିଦେଇଛନ୍ତି, ସେ ୟୂଳଭାବରେ ଥିଲାବେଳେ ଯେପରି ଭାବେ ଶିଷ୍ୟଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ପରିଚାଳନା କରୁଥିଲେ, ବିଦେହୀ ହେଲା ପରେ ବର୍ତ୍ତମାନ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ଭାବେ ଗୁରୁ ରୂପେ ସଦା ଅଧିଷିତ ଓ ପ୍ରତିଷିତ ରହି ଶିଷ୍ୟଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ପରିଚାଳନା କରୁଛନ୍ତି । ତାଙ୍କ ନିଜ କଥାରେ ସେ କହନ୍ତି, ଯେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆମ ସମୟଙ୍କର ମୁକ୍ତି ହୋଇନାହିଁ, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତାଙ୍କର ମଧ୍ୟ ମୁକ୍ତି ନାହିଁ; ଅର୍ଥାତ୍ ତାଙ୍କର ଏହି ଗୁରୁ ହେବାର ଦାୟିତ୍ୱରୁ ସେ ମୁକ୍ତ ନୁହଁ ତି । ଆମ ସମୟଙ୍କର ସଦ୍ଗତି ଓ ମୁକ୍ତି ନିମିତ୍ତ ସେ ମା'ଙ୍କ ନିକଟରେ ଯେ ଚୁକ୍ତିବନ୍ଧ । ଅନ୍ୟଥା ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଭାବେ ସେ ତ ମୁକ୍ତ ପୁରୁଷ, ନିଜେ ମୁକ୍ତ ନ ହେଲେ ମୁକ୍ତିର ପଥ ଅପରକୁ ଦେଖାଇବେ ବା କିପରି ? ଏଣୁ ସଦା ଗୁରୁ ରୂପେ ବିଦ୍ୟମାନ ସଦ୍ଗୁରୁ ଶ୍ରୀନିଗମାନନ୍ଦ ସ୍ୱୟଂ ଏହି କାଳଜୟୀ ସିଦ୍ଧମନ୍ତ 'ଉୟଗୁରୁ' ମହାନାମ ପ୍ରଦାନ କରି ୟୂଳ ଓ ସୂୟ୍କ ସର୍ବାବ୍ୟାରେ ଶିଷ୍ୟଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ଦୀଷାଦାନ ଓ ମନ୍ଧଚୈତନ୍ୟର ଚିରନ୍ତନ ପ୍ରକ୍ରିୟା ଜାରି ରଖିଛନ୍ତି । ଅଖଣ୍ଡ ବିଶ୍ୱାସ ଓ ଅକପଟ ଭକ୍ତିର ସହିତ ଏହି ସିଦ୍ଧନାମ 'ଉୟଗୁରୁ' ନିରନ୍ତର ଜପ କଲେ ସାଧକଙ୍କର ସିଦ୍ଧି କରତଳଗତ ଓ ଲକ୍ଷ୍ୟପାତ୍ତି ଅବଶ୍ୟ ଧାର୍ଯ୍ୟ ।

'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କର ବାଙ୍ମୟ ବିଗୁହ । ନାମ ଓ ନାମୀ ଅଭେଦ । କାରଣ ଯେ କୌଣସି ନାମ ନେଲାମାତ୍ରେ ତାହା ଯାହାର ନାମ, ସର୍ବପ୍ରଥମେ ସେ ହିଁ ସ୍କୁଡିମଞ୍ଚଳରେ ଉଭା ହୁଅନ୍ତି; ତାଙ୍କ ରୂପ, ଲୀଳା ଓ ବିଗୁହ ଦୃଷ୍ଟିବଳୟକୁ ଝଲସା।ଇ ଦିଏ ସେହି ନାମର ଇଚ୍ଚାରଣରେ । ତେଣୁ 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ ଜପ ବା ଉଚ୍ଚାରଣରେ ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କର ସ୍କରଣ, ମନନ, ଚିନ୍ତନ, ଭଜନ, କୀର୍ତ୍ତନ କରି ଭକ୍ତ ସାଧକ କ୍ମଶଃ ସେତେବେଳେ ଅମୃତତୁଲ୍ୟ ଶ୍ରୀଗୁରୁତ୍ତନ୍ତ୍ୱର ସଙ୍କେତ ଓ ସନ୍ଧାନ ପାଆନ୍ତି; ସେତେବେଳେ ସାଧକ ବୁଝନ୍ତି- ଗୁରୁସେବା, ଗୁରୁଙ୍କ ପ୍ରତି ପ୍ରୀତି ଓ ଗୁରୁଭକ୍ତି, ଗୁରୁ ଶିଷ୍ୟଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ନିତ୍ୟଣ୍ଡାୟୀ ସଂଯୋଗୀ ସେତୁ ୟାପନ କରେ । ଗୁରୁଙ୍କୁ ପ୍ରାଣର ଆକୁଳ ଆବେଗ ଓ ମନର ତୀବ୍ର ସଂବେଗ ନେଇ ସେବା କଲେ ସେ ନିଷ୍ଟୟ ତୁଷ୍ଟ ହୁଅନ୍ତି, ଖୁସି ହୁଅନ୍ତି; ଆଉ ଗୁରୁଙ୍କୁ ଖୁସି କରିବା ଓ ତାଙ୍କ ଇଚ୍ଛା ପୂରଣ କରିବା ସାଧକଙ୍କର ସର୍ବଶ୍ରେଷ ସାଧନା । ତାଙ୍କୁ ଖୁସି କରିବାର ଏ ସାଧନାକୁ 'ସେବା' କୁହାଯାଏ । ତାଙ୍କୁ ମନେପକାଇଲେ ସେ ଖୁସି ହୁଅନ୍ତି ଏବଂ 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ ଜପରେ ହିଁ ସେ ମନେ ପଡନ୍ତି । ତେଣୁ ଏହି ଦିବ୍ୟ 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ ନେବା ହେଉଛି ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କର ସର୍ବଶେଷ ସେବା । ତାଙ୍କୁ ମନେପକାଇଲେ ତାଙ୍କ ଇଚ୍ଛା, ଆଦେଶ ଓ ଉପଦେଶ ସ୍ୱତଃ ମନେପଡନ୍ତି । ସେ ଓ ତାଙ୍କ ବାଣୀ ଯେତେବେଳେ ସ୍କୁତିରେ ସଦା ଜାଗ୍ରତ ରହନ୍ତି, ସେତେବେଳେ ତାଙ୍କ କଥା ମନେପଡିବା ଓ ତାଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟସାଧନ କରିବା ମଧ୍ୟରେ ଆଉ ଅଧିକ ପାର୍ଥକ୍ୟ ରହେନାହିଁ । ତେଣୁ 'ସର୍ବେଷୁ କାଳେଷୁ' ତାଙ୍କ ନାମ ନେବା କର୍ଥବ୍ୟ ।

ମୋହମାୟାଞ୍ଚନ୍ନ ସଂସାରାସକ୍ତିରେ ଆବଦ୍ଧ ଜୀବ ସଂସାରକାର୍ଯ୍ୟରେ ଏପରି ଜଡିତ ହୋଇଯାଏ ଯେ ଏ ଆପାତମନୋରମ ଦୃଶ୍ୟମାନ ଜଗତର ଅନିତ୍ୟ ଅସାର ଦିଗହୀନ ବେଳାଭୂମିରୁ ସୁଖ, ଶାନ୍ତି, ଓ ଖୁସିର ଶାମୁକା ସାଉଁଟିବାରେ ସମୟ ଅତିବାହିତ କରିଚାଲେ; ଅଥବା ପ୍ରକୃତିର ଧକ୍କାରେ ବିଷୟ-ବିଷ-ବିଦଗ୍ଧ ବିଚଳିତ ଅଣ୍ଡିର ଜୀବ ମନ କେବେ ଯଦି ଏ ଅସାରତା ବୁଝି ପୂର୍ଣ୍ଣ-ଶାନ୍ତି ପୂର୍ଣ୍ଣପୁରୁଷଙ୍କୁ କଳ୍ପନା କରେ, ତାହା ପାଣିରେ ଗାର ଟାଣିବା ପରି ପର ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ଅଦୃଶ୍ୟ ହୋଇଯାଏ, ପୁଣିଥରେ ସଂସାରର କେଉଁ ଏକ ଲୋଭନୀୟ ଆସ୍ୱାଦନର ସୂଚନା ପାଇ ! ସେତେବେଳେ ଏହି 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାନାମର ବାରମ୍ବାର ଜପ ହିଁ ଅନ୍ଧର ଲଉଡି ସାଜେ, ତଳକୁ ତଳକୁ ବୁଡିଯାଉଥିବା ଜୀବର ଏକମାତ୍ର ଆଶ୍ରା ଭାବେ ଅଣ୍ଡିର ଆନ୍ଦୋଳିତ ଜୀବର ଚିତ୍ର ମନକୁ ଶୁଦ୍ଧ, ଥିର, ଏକାଗ୍ର ଓ ନିରୁଦ୍ଧ କରି ସେହି ପରାଶାନ୍ତି ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କର ନିକଟବର୍ତ୍ତୀ କରାଏ । ଏହି ମହାଶକ୍ତିଧର 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାନାମର ଅଶେଷ ଅପାର ମହିମାରେ ବିଭୋର ସାଧକ ପାଣଖୋଲି ପାର୍ଥନା କରେ –

ଦୁନିଆର ଝଞା ଯେବେ ଆସିବ ଘନାଇ, ନ ଛାଡିବି ତୁମ ପାଦ 'ଜୟଗୁରୁ' ଗାଇ । ବିଷୟ-ବିଷକୁ ଯେବେ ଏ ମନ ଧାଇଁବ, ତୁମେ ଦେଖୁଅଛ ବୋଲି ପରାଣ ବାରିବ ॥

ତାଙ୍କୁ ଭୁଲି ସଂସାର ଉପଭୋଗ କରୁଥିବା ବା ସଂସାର ଯାତନାରେ ପୀଡିତ ହେଉଥିବା ଜୀବକୁ ଏହି 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ ଜପ ହିଁ ଭୁଛିମୁଛି ପ୍ରଦାୟକ ଶ୍ରୀଗୁରୁଭଗବାନ୍ଙ୍କ ସହିତ ମିଳନ କରାଇବାର ମାଧ୍ୟମ ସାଜେ । ସେତେବେଳେ ଜୀବ ୟଞ୍ଚ ବୁଝିପାରେ, ତାଙ୍କୁ ଭୁଲିଯିବା ହିଁ ଜୀବନର ସର୍ବାଧିକ ଦାରୁଣ ଦୁଃଖ ଏବଂ ପୂର୍ଣ୍ଣନନ୍ଦଙ୍କୁ ମନେପକାଇବା ହିଁ ସର୍ବଶ୍ରେଷ ଆନନ୍ଦ । 'ବିଭୁଙ୍କୁ ଭୁଲିଲେ ସକଳ ଦୁଃଖ, ବିଭୁ ସୁମରିଲେ ମିଳଇ ସୁଖ ।'

ପୂର୍ଣ୍ଣନର ପ୍ରଦାୟକ ଓ ଚିରଶାନ୍ତି ବିଧାୟକ ଜାଣିଲେ ସୁଦ୍ଧା 'ନାମ'ରେ ରୁଚି ନ ଥିଲେ ଏହାର ଜପ ବା ମନନ ପ୍ରାୟତଃ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । ତାଙ୍କ ନାମ ଯେତେବେଳେ ସଦା ଅପାସୋରା ଥାଏ, ମୁହୁର୍ତ୍ତେ ମଧ୍ୟ ମନ ତାଙ୍କ ନାମକୁ ଭୁଲିଯାଏ ନାହିଁ, ସେତେବେଳେ ତାଙ୍କ ନାମରେ ନିଞ୍ଚିତ ଭାବେ ରୁଚି ଅଛି ବୋଲି ଜଣାପତେ । ମନ ଯେଉଁ ଜିନିଷକୁ ଚାହେଁ, ପ୍ରାଣଭରି ଭଲପାଏ, ତାହାକୁ କଦାପି ବିସ୍କୃତ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ; ଆଉ ଯଦି କେବେ ସାମୟିକ ଦୁଃଛିତିର ଚାପ ଓ ତାଡନାରେ ଭୁଲିବାକୁ ବାଧ୍ୟ ହେବାକୁ ପତେ ଅଥବା କେଉଁ ଏକ ଦୁର୍କଳ ଅଶାନ୍ତ ମୁହୁର୍ତ୍ତର ଅସାବଧାନତା ହେତୁ ତାହା ଭୁଲିହୋଇଯାଏ, ତେବେ ପର ମୁହୁର୍ତ୍ତରେ ସେହି ଚିତ୍ତବିଷ୍ଟେପଜନିତ ଅଞ୍ଜାତ ବିସ୍କୃତି ମମାନ୍ତିକ ଯହଣାର କାରଣ ସାଜେ । ସେହିପରି ନାମ ପ୍ରତି ଶ୍ରଦ୍ଧାବ୍ୟ ବେବାକୁ ହୋଇ ନାମ ଜପ କରୁଥିବା ସାଧକ ତାଙ୍କ ନାମର ମହିମା ଅନୁଭବ କରିବା, ନାମ ଉଜାରଣ କରିବା ଓ ତାଙ୍କ ନାମର ଜୟଗାନ କରିବା କଦାପି ଭୁଲିପାରେନାହିଁ । ଜୀବନ ବଞ୍ଚିବାକୁ ଶ୍ୱାସପ୍ରଶ୍ୱାସ ନେବାକୁ ଯେପରି କେହି ଭୁଲିଯାଏ ନାହିଁ, ସେହିପରି ତାଙ୍କ ନାମ ନେବାକୁ ତାଙ୍କୁ ସୁଖ ପାଉଥିବା ସାଧକ କେବେ ଭୁଲିପାରେ ନାହିଁ । ପ୍ରତି ପ୍ରଶ୍ୱାସରେ ତାଙ୍କ ନାମ ନେଇ ପାରୁଥିବା ସାଧକ ହିଁ ଯଥାଥିରେ ତାଙ୍କ କୃପାଧିକାରୀ । ଏ ଜନ୍ମ-ଜୀବନ ତାଙ୍କରି ପାଇଁ, ଏ ବଞ୍ଚିବା-ମରିବା ତାଙ୍କରି ପାଇଁ, ତାଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟସାଧନରେ ସହାୟକ ହେବା ପାଇଁ ଆମର ଏ ଯିବା ଆସିବା ତାଙ୍କରି ସହିତ ଲାଗି ରହିଛି । ଆମେ ଯେ ତାଙ୍କର ସନ୍ତାନ, ତାଙ୍କର ନିତ୍ୟ ପାର୍ଧିଦ, ନିତ୍ୟ ଲୀଳାସହଚର । ତାଙ୍କୁ ନେଇ, ତାଙ୍କରି ପାଇଁ ଓ ତାଙ୍କୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ଆମର ଛିତି । କେବଳ ଏ ସଂସାର ରଙ୍ଗମଞ୍ଚକୁ ଆସି ଲୀଳାଭିନୟ କରୁ କରୁ ସମୟେ ସମୟେ ଅଭିନୀତ ଚରିତ୍ର ଓ ଦୃଶ୍ୟାବଳୀ ମଧ୍ୟରେ ଆମେ ଏପରି ଅଭିଭୂତ ଓ ନିମ୍ଜିତ ହୋଇଯାଉ ଯେ ଅସଲ ନକଲର ବ୍ୟବଧାନ ଟିକକକୁ ବିସ୍ମରଣ କରିଯାଉ । ସେହି ବିସ୍ମରଣର ସନ୍ଧିକ୍ଷଣରେ ଅଭିନୟ-କୁଶଳୀ ଆପାତ ଅତେତନ ଅନ୍ତରାତ୍ମାଟିକୁ 'ଉୟଗୁରୁ' ମହାନାମ ପୁଣି ଥରେ ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ସତେତନ କରାଇଦିଏ; ଅନିତ୍ୟ ଅନକ ନିଥା ସଂସାରର ସମ୍ୟେହିନୀ ମାୟା କବଳରୁ ରକ୍ଷା କରି ସହି ପରମସିୟତମ ହୃଦ୍ୟାରାଧ୍ୟ ଶ୍ୱାଗୁରୁ ହିଁ ଯେ ଏକମାତ୍ ସତ୍ୟ ତାହା ସୂଚାଇ ଦେବାକୁ ଯାଇ କହିଥାଏ –

ଏ ମର ସଂସାରରେ ମନ କେହି ନୁହେଁ କାର 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ ଏକା ସାଥୀ ବନ୍ଧୁ ତୋର ॥

ଆମୃତର୍ଷ୍ଣ ଓ ବହୁତ୍ତ୍ର ଉପଲବ୍ଧି କରି ଏ ତିତାପଦଗ୍ନ ସଂସାର ବନ୍ଧନରୁ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଓ ସମ୍ୟକ୍ ଭାବରେ ମୁକ୍ତିଲାଭ କରିବାର ସର୍ବୋତ୍ତମ, ସର୍ବାଧିକ ସହିଜ ଓ ନିରାପଦ ମାର୍ଗ ଯେଁ ସେହି ଗୁରୁ ପରମେଶୃରଙ୍କ କୃପାଭିକ୍ଷୁ ହୋଇ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ସର୍ବତୋଭାବରେ ଆମ୍ସମର୍ପଣ କରିବା - ଏ ସର୍ବବାଦୀସନ୍ନତ ସତ୍ୟରେ ଦ୍ୱିମତ ହେବାର ଆଦୋ ସମ୍ବାବନା ନାହିଁ । ଶୀଶୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, 'ସିଦ୍ଧିଲାଭର ଦୁଇଟି ପଛା- ଗୋଟିଏ କଠୋର ସନ୍ୟାସଯୋଗ ଓ ଅପରଟି ବହୁବିଦ ଗୁରୁଙ୍କର ସେବା ।' ପୁନ୍ଷ ସେ କହୁନ୍ତି, କଳିକାଳର ଜୀବ ସୃକ୍ଷାୟୁ ଓ ଦୁର୍ବଳ; ତେଣୁ ପଖର କଠୋର ସନ୍ୟାସମାର୍ଗରେ ଦୁର୍ବଳ ଦେହ୍, ମନ, ପାଣର ସୀମିତ ନିୟେଜ ପୁଞ୍ଜି ନେଇ ସାଧନା କରିବାକୁ ଗଲେ ବହୁ ବାଧା-ବିଘୃ, ପ୍ରତନ-ୟଳନର ବନ୍ଧର ତୀକ୍ଷଣ ପଥରେ ସିଦ୍ଧିଲାଭ ଅସମୃବ ନ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ନିଷିତ ସହଜସାଧ୍ୟ ନୁହେଁ । ଏଣୁ ସାଧନସିଦ୍ଧ ଶୀନିଗମାନନ୍ଦ ତାଙ୍କ ସ୍ୱସାଧନ ଜୀବନର ଅନୁଭୂତି ଓ ଅଭିଞ୍ଜତାରୁ ତାଙ୍କ ଅନୁଗାମୀ ଭକ୍ତଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କର ଅଗଗତି ଓ ସଦ୍ଗତି ନିମିତ୍ତ ୍'ବହୁବିଦ୍ ଗୁରୁଙ୍କର ସେବା' ମାଧ୍ୟମରେ ସିଦ୍ଧିଲାଭର ଉପାୟ ଓ ଉପଦେଶ ପଦାନ କରିଛନ୍ତି । 'ବହୁବିଦ୍ ଗୁରୁଙ୍କର ସେବା' କରିପାରିବା ମଁଧ୍ୟ କିଛି ସହଜ କଥା ନୁହେଁ; ତାଙ୍କ ସେବା କରିବା ପାଇଁ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବରେ ସଦା ସମ୍ପିତ ଓ ଉସ୍ତର୍ଗୀକୃତ ହେବାକୁ ପଡେ । ସଂସାର ସେବା (କାର୍ଯ୍ୟ) ଓ ତାଙ୍କ ସେବା ମଧ୍ୟରେ ସୃତନ୍ତ ଭାବ ରଖିଲେ କଦାପି ତାଙ୍କ ସେବାରେ ମନ ପୂର୍ଣ୍ଣ ନିୟୋଜିତ ଓ ସମର୍ପିତ ହୋଇପାରେନାହିଁ, କାରଣ ମନପାଣ ସଂସାରଚିନ୍ତାରେ ପୂରା ଢୁଡୁବୁଡୁ ଥାଏ । ତେଣୁ ତାଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ 'ଆଦର୍ଶ ଗୃହୟ ଜୀବନ ଯାପନ' କରି ଚଳିଲେ ସମୟ ଜାଗତିକ ସାଂସାରିକ କାର୍ଯ୍ୟ ତାଙ୍କରି କାର୍ଯ୍ୟ ତାଙ୍କରି ପାଇଁ କରାଯାଉଥିବାର ଅନୁଭୂତ ହେବ । ତାଙ୍କୁ 'ଗୁରୁ' ଓ 'ଇଷ' ଭାବେ ଅନ୍ତରରେ ଦର୍ଶନ କରିପାରିଲେ ସେ ସର୍ବତ ଉପଲବ୍ଧ ହେବେ । ତାଙ୍କର ସେହି ସର୍ବବ୍ୟାପକ ବିଶ୍ମମୟତାର ଉପଲବ୍ଧି କେଉଁ ଏକ ସୁବର୍ଣ ମୁହର୍ତ୍ତରେ ଲାଭ କରିବା ପାଇଁ ଆମେ ତାଙ୍କି କ୍ପା ନିର୍ଭ୍ରଶୀଳ ଭବ୍ତଗୋଷୀ ତାଙ୍କ କ୍ପା ଆକର୍ଷଣର ବ୍ୟବୟାର୍ପକ ସାଧନା କରିବା ନିତାନ୍ତ ଜରୁରୀ; ମୁକ୍ତା ହେବା ପାଇଁ ଶାମୁକା ଯେପରି ସ୍ୱାତୀ ନକ୍ଷତର ବାରି ବିହୁକୁ ନିର୍ନିମେଷ ନୟନରେ ଚାହିଁ ରହିଥାଏ, ସେହିପରି ଆତୂରତା ଓ ବ୍ୟାକୁଳତାର ସହିତ ଅହରହ 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମଜପ କରି ତାଙ୍କୁ ପାଇବାର ସେହି ଦିବ୍ୟ ସୁବର୍ଣ୍ଣ ମୁହୂର୍ତ୍ତଟିକୁ ପତୀକ୍ଷା କରିବାକୁ ହେବ ।

ଏଥିପାଇଁ 'ଅବଃଷ୍ଟିତିତାଭୀଷ୍ଟ ଶୁଦ୍ଧ ସେବକ ଦେହ' ଲାଭର ସାଧନା କରିବାକୁ ହେବ; ଏ ସାଧନା ହେଉଛି ତାଙ୍କୁ ଅହରହ ଭାବିବାର ସାଧନା, ତାଙ୍କ କଥା ମାନିବାର ସାଧନା, ତାଙ୍କ ଶୀଚରଣରେ ସମର୍ପିତ ହୋଇଯିବାର ସାଧନା । ସ୍ୱାଧ୍ୟାୟ, ସତ୍ସଙ୍ଗ ଧ୍ୟାନ, ନାମଜପାଦି ଆଧ୍ୟାମିକ ଅଭ୍ୟାସ ଜୀବକୁ ତାଙ୍କ ନିକଟତର କରାଁଏ । ମନରେ 'ମୁଁ' ବା 'ମୋର' ସାମାନ୍ୟତମ ଅହ୍ଂତୃ ଥିବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆମ ସୁତିମଞ୍ଜଳରେ ସେ ଉଭାସିତ ହୁଅନ୍ତି ନାହିଁ ବା ଅହଂତ୍ରର ଆବର୍ଜନାରେ ଅସୁଛ ଚିଉ-ଦର୍ପଣରେ ସେ ଭାସି ଉଠନ୍ତି ନାହିଁ । ଏହିଠାରେ ପୁନ୍ୟ 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାନାମର ମହିମା ପତିପାଦିତ ହୁଏ । 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାନାମର ଚିନ୍ତନ, ଭଜନ, କୀର୍ତ୍ତନ ଆମର ଅହଂତୃ ବିନାଶ ଓ ଚିଉଶୁଦ୍ଧିର ପଥୋନ୍ଲୋଚନ କରିବାରେ ସହାୟକ ହୁଏ । ନାମର କାର୍ଯ୍ୟ ହେଉଛି ନାମୀଙ୍କୁ ଆବାହନ କରିବା ଓ ଓହେଇ ଆଣିବା । ତେଣୁ ଯେ ନାମ ନିଅନ୍ତି, ସେ ନିର୍ବୃତ ଭାବେ ସେହି ନାମ ସ୍ଚାଉଥିବା ନାମୀଙ୍କର ସନ୍ଧାନ ପାଆନ୍ତି । ଏଥିପାଇଁ କେବଳ ନାମ ନେବାର ପକିୟାଟି ଅତି ଅକୃତିମ, ସ୍ୱାଭାବିକ, ସୃତଃଞ୍ରର୍ଷ ଓ ଅହରହ ହେବା ଦରକାର । ଯେ କେବଳ ନାମ ନେବା ପାଇଁ ନାମ ନ ନେଇ ନାମକୁ ଆସ୍ୱାଦନ କରି ନାମ ନିଏ, ସକଳ ବାହ୍ୟ କାର୍ଯ୍ୟାବଳୀର ବ୍ୟୟତା ସତ୍ତ୍ରେ ସେ ହିଁ ନାମକୁ ଅବିରତ ଅନ୍ତର ମଧ୍ୟରେ ଧରି ରଖିଥାଏ । ନମ, ବିନୟୀ ନ ହେଲେ; ରିପୁଦମନ, ସଦାଚାର ପାଳନ ଆଦି କରି ନ ପାରିଲେ; କେବଳ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଜ୍ଞାନରେ ନୁହେଁ, ଆନନ୍ଦରେ ଶୀଗୁରୁଙ୍କ କଥା ପାଳନ କରିବାର ପବ୍ତି ନ ଜାଗିଲେ ତାଙ୍କ ନାମର ଅସଲ ଆସ୍ୱାଦନ କଦାପି ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ । ଏହି ଉପରଠାଉରିଆ ଭାବେ ନାମ ନେବା କେବଳ ଶୁଆର ହରିନାମ ନେବା ସହିତ ସମାନ ହୋଇଯିବ ଯାହା ମୃତ୍ୟୁ କୋଳାହଳର ଅସଲ ଘଡିସନ୍ଧି ମୁହୁର୍ତ୍ତରେ ଆଉ ମନେପଡିପାରିବ ନାହିଁ । ତେଣୁ 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମର ମାହାତ୍ମ୍ୟ ବୁଝିବା ଓ ସେ ନାମ ନେବାର ଯୋଗ୍ୟତା ଅର୍ଜନ କରିବା ହିଁ ଏ ସେବା-ସାଧନାର ପଥମ ସୋପାନ । ତେଣୁ ଠିକ୍ ଭାବରେ ଶଦ୍ଧାର ସହିତ ତାଙ୍କ ନାମ ନେବା ହିଁ ତାଙ୍କର ପକୃତ ସେବା । କଳମ ଲଟାର ଗୋଟିଏ ଶାଁଖାକୁ ଧରିପାରିଲେ ତା'ର ବହୁ ବିୟୃତ ପରୟର ସଂଯୁକ୍ତ ସମୟ ଶାଖାପ୍ଶାଖାକୁ ଆକର୍ଷଣ କରିବା ପାଇଁ ଆଉ ଅଧିକ ପରିଶ୍ମର ପ୍ୟୋଜନ ହୁଏ ନାହିଁ; ସେହିପରି ଗୁରୁନାମ 'ଜୟଗୁରୁ'କୁ ହୁଦ୍ୟିୟ କରିପାରିଲେ ଆଉ କିଛି କରିବା ପାଇଁ ଅବଶିଷ୍ଟ ରହେ ନାହିଁ । 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାନାମ ମଧ୍ୟ ଦେଇ ଶିଷ୍ୟଙ୍କର ଅହଂତୃ ବିନାଶ ହେଲା ପରେ ଶିଷ୍ୟ ତାଙ୍କର ନିତ୍ୟସେବକ ପରିଚୟ ଓ ସୃରୂପ ଲାଭ କରନ୍ତି । ଏହି 'ନିତ୍ୟସେବ୍ୟ ଓ ସେବକ'ର ସମ୍ବନ୍ଧ ଓ ଭାବାର୍ଥ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କଲା ପରେ ଆଉ ଅବା କେଉଁ ସାଧନା ବା ସିଦ୍ଧିର ପୟୋଜନ ?

ଶ୍ୱୀଗୁରୁଦେବଙ୍କର ଜୟଗାନ କରିବାର ୪ ଯେଉଁ 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମଜପ ଓ କୀର୍ତ୍ତନର ସାଧନା, ତାହା ଅନନ୍ତ ଓ ଅସୀମ । ଯେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ୪ ବିଶ୍ୱବୃହ୍କାଞ୍ଚର ଛିତି ଅଛି, ୪ 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ ମଧ୍ୟ ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଜୀବନ୍ତ ରହିବ । ବଂଶୀ, ତବଲା, ହାର୍ମୋନିୟମ୍ ଆଦି ସ୍ୱର ସାଧନର ଯନ୍ଧ ଓ ମାଧ୍ୟମ ହୋଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଯେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବାଦକଙ୍କର ହୟ ହର୍ଶ ନ ପାଇଛନ୍ତି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନିଜେ ସେଥିରୁ ସ୍ୱର ଉତ୍ପନ୍ନ କରିପାରିବେ ନାହିଁ; ସେହିପରି ୪ 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାନାମ ଶିଷ୍ୟକୁ ମହାସିଦ୍ଧି ଓ ନିର୍ବାଣର ପଛାରେ ଗତି କରାଇବାର ମାଧ୍ୟମ ମାତ୍ର; ଯେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶିଷ୍ୟ ଭକ୍ତ ନାମକୁ ଜପ ନ କରିଛନ୍ତି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଷୁଦ୍ର ବୀଜ ମଧ୍ୟରେ ମହାଦ୍ମୁମର ସମ୍ବାବନା ଲୁକ୍କାୟିତ ଥିବା ପରି 'ନାମ' ମଧ୍ୟରେ ନାମୀଙ୍କର ଅନନ୍ତ ଶକ୍ତି ସୁୟ ରହିଥିବ । ତେଣୁ ନାମଗ୍ରାହୀ ଭକ୍ତ ଶିଷ୍ୟ ଜପଦ୍ୱାରା ୪ ମହାନାମକୁ ଅନନ୍ତ କାଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କ୍ରିୟାଶୀଳ କରାଇ ନାମର ମାହାମ୍ୟକୁ ବହୁଗୁଣିତ କରନ୍ତି ।

କରୁଣାବରୁଣାଳୟ ଯୁଗଗୁରୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀନିଗମାନନ୍ଦ ପରମହଂସଦେବଙ୍କର ସାରା ସଂସାରକୁ ଅତୁଳ ଦାନ ଅସାଂପ୍ରଦାୟିକ 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାମବ ଅବିରାମ ଜପ କରି ଜାତି-ଧର୍ମ-ବର୍ଣ୍ଣ ନିର୍ବିଶେଷରେ ସମୟେ ସେହି ପରମ ଓ ଚରମ ନିତ୍ୟ ସତ୍ୟ ବ୍ରହ୍ମତତ୍ତ୍ୱର ଉପଲବ୍ଧି କରନ୍ତୁ । ଯୁଗଜୟୀ 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାନାମ ଯୁଗ ଯୁଗ ଧରି ଭକ୍ତ ମନ-ମୁଖ ଓ ପ୍ରାଣରୁ ବାହାରି ସେହି ବିଶ୍ୱପତି ବିଶ୍ୱଗୁରୁ ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ କୃପା ଓ ଆଶୀର୍ବାଦରେ ସମଗ୍ର ବିଶ୍ୱବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡକୁ ୟନ୍ଦିତ, ଉଦ୍ବୋଧିତ ଓ ଭାବାବିଷ୍ଟ କରିଦେଉ । 'ଏ ଆଖିରେ ଲାଖି ରହୁ ସଦା ତୁମ ରୂପ ଶିରୀ' ଏହି ପ୍ରାର୍ଥନା ସହିତ ତାଙ୍କରି ଆଶିଷକୁ ପାଥେୟ କରି ସାଧକ କବିଙ୍କ ସହ ସ୍ୱର ମିଳାଇ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଗୁରୁଗତ ଗୁରୁଭକ୍ତଙ୍କର ପ୍ରାଣସ୍ୱର ଝଙ୍କୃତ ହୋଇଉଠୁ –

ଜୟ, ଜୟଗୁରୁ ଜଗଜନ ବନ୍ଦନ ହେ ଜୟ, ଭକତ ହୃଦୟ-ତଟ ଚନ୍ଦନ ହେ ଜୟ, ମରତ-ଭୁବନ ରୁଚି ନନ୍ଦନ ହେ ଘେନ, ଶରଣାଗତ ଅଭିନନ୍ଦନ ହେ ।

('ସଂସାର ପଥେ' - ୪ର୍ଥ ଓ ୫ମ ଭାଗ, ' ନିଗମ ଉପଦେଶ' ଓ 'ଶ୍ୟଶ୍ୟଠାକୁର ନିଗମାନଦ' ପୁୟକ ଦ୍ୟବ୍ୟ ।)

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ୟମତୀ ବେଦମତି ଉପାଧ୍ୟାୟ ଆମେରିକା ସାରସ୍ତ ସଂଘ

## ଜୀବ-ପର୍ମ ଯୋଗ

ଜୀବ-ପରମ ଯୋଗ ମାନବଜୀବନର ଚରମ ପରିଣତି ଓ ପରମ ଲକ୍ଷ୍ୟ । ସୂଷ୍ଟି ପୂର୍ବରୁ ପରଂବହୁଙ୍କ ଭିତରେ ବିଶ୍ୱଜଗତ ଅନ୍ୱିତ ବା ଏକୀଭତ ହୋଇ ରହିଥିଲା । ନିୟରଙ୍ଗ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ସାଗର ରପେ ବହୁସତ୍ତା ଏକକ ଭାବରେ ନିତ୍ୟ ବିରାଜିତ ଥିଲେ । ବହୁ ହୋଇ ଲୀଳାନନ୍ଦ ଆସ୍ୱାଦନ କରିବାକୁ ତାଙ୍କ ଭିତରେ ଇଛା ଜାଗତ ହେବାରୁ ସେ ନିଜର ତିନି ପାଦ ନିର୍ଗୁଣ ଭୂମିରେ ଗୁରୁ ରୂପରେ ଅବିକୃତ ରଖି ଗୋଟିଏ ପାଦରେ ବିଶ୍ୱବହା୍ୟରେ ପରିଣତ ହେଲେ । ତାଙ୍କଠାରୁ ସୂଷ୍ଟ ବିଶ୍ୱବହା୍ୟର ପତ୍ୟେକ ଜୀବ ପୂନରାୟ ସେହି ପରଂବହୁଙ୍କ ସହିତ ଯୋଗ ହେବାକୁ ଇଛା କଲେ ତିପାଦ ଅମୃତ ଭ୍ମି ସୂର୍ପ ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ତାଙ୍କୁ ହିଁ ଅବଲମ୍ମନ କରି ସେଠାରେ ନିଜ ସୂର୍ପରେ ପହୁଞ୍ଚିପାରିବେ । ଏଣୁ ସୂର୍ପବିଚ୍ୟୁତ ଜୀବର ପୁନରାୟ ସୂର୍ପପାୟି ହିଁ ଜୀବ-ପରମ ଯୋଗ ରୂପରେ ଆଧ୍ୟାମିକ ଶାୟୁରେ ବର୍ଣିତ ହୋଇଅଛି । ସତ୍ ଚିତ ଆନନ୍ଦ ସୂର୍ପ ବହୁ ଜୀବ-ସାଜରେ ବିଶୃଜଗତରେ ଲୀଳା କରୁଛନ୍ତି । ମାନବ ମାୟା ପଭାବରେ ଏହି ଗୁଓ ଲୀଳା ତର୍ଭ ଅବଗତ ହୋଇ ନ ପାରି ଅହଙ୍କାର ବଶରୁ ନିଜକୁ ଏକ ସୃତନ୍ତ ସତ୍ତା ଭାବରେ ଅନୁଭବ କରି ଦୁଃଖ-ଶୋକରେ ଘାଞି ହେଉଅଛି । ଏ ସୂଷ୍ଟି ଆଦି, ଅନ୍ତ ଓ ମଧ୍ୟ ସବୁ ଯେ ଆନନ୍ଦମୟଙ୍କ ଆନନ୍ଦଲୀଳାର ବିକାଶ - ଶୀଗୁରୁଦେବ ଏହି ତରୁ ବୁଝାଇ ଦେଇ ଅନନ୍ତ ଦୁଃଖ ଯନ୍ତଣାରୁ ଜୀବକୁ ପରିତାଣ କରିଥାନ୍ତି । ତାପଦଗ୍ନ ଜୀବ ପାଣରେ ଜ୍ଞାନାମୃତ ବାରି ସିଅନ କରି ଗୁରୁଦେବ ଶାନ୍ତିର ଅମୀୟ ଧାରା ପବାହିତ କରିଦିଅନ୍ତି । ପରଂବହ୍ ଜୀବ ସାଜିଛନ୍ତି ନବ ନବ ଆନନ୍ଦର ଆସ୍ୱାଦନ ପାଇଁ । କିନ୍ତୁ ଜୀବ ଯେ ନିୟତ ଦୁଃଖକଝରେ ସନ୍ତାପିତ ହେଉଛି ; ତାହାର ଏକମାତ କାରଣ ହେଉଛି ସେ ନିଜର ସ୍ୱରୂପ ବିସ୍କୃତ ହୋଇ ନିଜକୁ ବହୁଙ୍କଠାରୁ ବିଛିନ୍ ଏକ ସ୍ୱତୟ ଷୁଦ୍ ସତ୍ତା ବୋଲି ମନେକରୁଛି । ଉପନିଷଦର ରଷିମାନେ ଏ ସୃଷ୍ଟିକୁ ମଧୁମୟ ଓ ଆନନ୍ଦମୟ ବୋଲି ଉପଲବ୍ଧି କରିଛନ୍ତି । ଏହାର କାରଣ ହେଉଛି ସେମାନେ ସର୍ବଦା ସେହି ମାଧୁର୍ଯ୍ୟପ୍ରର୍ଣ ଭଗବାନଙ୍କ ସହିତ ନିଜକୁ ଯୋଗଯୁକ୍ତ କରି ରଖିବାର କୌଶଳ ଅବଗତ ଅଛନ୍ତି ; ଏହି ଜ୍ଞାନ ପଦାନ କରି ଶିଷ୍ୟ-ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ମାୟାର ଅଜ୍ଞାନ-ତମସାଛନ୍ନ ରାଜ୍ୟରୁ ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟ ଜଗତକୁ ନେଇଯିବା ପାଇଁ, ଅନିତ୍ୟ ଅସତ୍ୟ ପଥରୁ ନିବୃତ୍ତ କରାଇ ସତ୍ୟପଥରେ ପରିଚାଳିତ କରିବା ପାଇଁ, ମୃତ୍ୟୁରାଜ୍ୟରୁ ଉଦ୍ଧାର କରି ଅମୃତମୟ ଅମର ଦେଶକୁ ଘେନିଯିବା ପାଇଁ ସେମାନେ ଶୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ ଶୀଚରଣରେ ପାର୍ଥନା କରୁଥିଲେ । ସସୀମ ସୀମିତ ପାଣର ଅସୀମ ଅନନ୍ତ ପରମେଶୃରଙ୍କ ନିକଟରେ ଆକୁଳ ପାର୍ଥନା ତାଙ୍କ ସହିତ ଯୋଗଯୁକ୍ତ ହେବାର ଏକ ପଶୟ ଉପାୟ । ଏହା ବ୍ୟତୀତ ତାଙ୍କ ନାମ ଜପ, ତାଙ୍କର ସେବା ପୂଜା, ତାଙ୍କ ଧ୍ୟାନ, ତାଙ୍କ ଲୀଳା ଶବଣ ମନନ ତାଙ୍କ ସହିତ ଯୋଗଯୁକ୍ତ ରହିବାର ସାଧନା ମଧ୍ୟରେ ପରିଗଣିତ । ଯେ ଜୌଣସି ଗୋଟିଏ ଉପାୟକୁ ଅବଲମ୍ବନ କରି ତାଙ୍କ ସହ ଯୋଗଯ୍ୟ ହେବା ହିଁ ସାଧନା ନାମରେ ଅଭିହିତ ।

ଅସୀମଳ ସହିତ ଯୋଗଯୁକ୍ତ ହୋଇ ରହିବାର ଗୁପ ପଥ ଏହି ସସୀମ ମାନବର ଅନ୍ତର ଭିତରେ ଭଗବାନ୍ ରଖି ଦେଇଛନ୍ତି । ଯିଏ ଏହି ପଥର ସନ୍ଧାନ ଜାଣିଛନ୍ତି, ସେ ହେଉଛନ୍ତି ଗୁରୁ । ଯେଉଁ ସାଧକ ତାଙ୍କରି ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ମାନି ସେ ପଥରେ ଚାଲନ୍ତି, ସେ ଭଗବାନ୍ଙୁ ପାଓ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଭଗବାନ୍ ଅନନ୍ତ ଶକ୍ତିର ଆଧାର । ତାଙ୍କ ସହିତ ଯେ ଯେତେ ଅଧିକ ଯୋଗଯୁକ୍ତ ହୋଇପାରିଛି, ସେ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଷେତ୍ରରେ ସେତେ ଅଧିକ ଉନ୍ତ ଓ ଶକ୍ତିଶାଳୀ । ସ୍ୱୟଂ ଗୁରୁଦେବ ହିଁ ସାଧକର ପଥପ୍ରଦର୍ଶକ ରୂପେ ସାଧନ ପଥରେ ଅଗ୍ରସର କରାଇ ନିଅନ୍ତି ଓ ନିଜେ ଭଗବତ୍ ସ୍ୱରୂପରେ ସାଧକର ଅନ୍ତରରେ ପ୍ରତିଭାତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଏକମାତ୍ର ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବ ହିଁ ସତ୍ୟ ନିତ୍ୟ ସନାତନ । ସେ ଗୁରୁ ହୋଇ ଉପଦେଶ ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତି ଓ ଭଗବାନ୍ ହୋଇ ଦର୍ଶନ ଦେଇଥାନ୍ତି । ଗୁରୁ-ଭଗବାନ୍ ଗୋଟିଏ ତତ୍ତ୍ୱ । ଭଗବାନ୍ ହୋଇ ସେ ହିଁ ସଂସାରରେ ବାନ୍ଧିଥାନ୍ତି, ପୁଣି ଗୁରୁ ହୋଇ ସେ ହିଁ ସଂସାରବନ୍ଧନରୁ ମୁକ୍ତ କରି ଅମୃତରାଜ୍ୟକୁ ନେଇଯାଆନ୍ତି । ଯେ ସଂସାରକୁ ଧରିଛନ୍ତି ବା ସଂସାର ସହିତ ଯୋଗଯୁକ୍ତ ହୋଇ ରହିଛନ୍ତି, ସେ ଜନ୍ମ ଜନ୍ମ ଧରି ସଂସାରଚକ୍ରରେ ପୁରୁଥାନ୍ତି । ଯେଉଁମାନେ ଗୁରୁ-ଭଗବାନ୍ଙ୍କ ସହିତ ଯୋଗଯୁକ୍ତ ହୋଇ ରହିଛନ୍ତି, ସେ ଜନ୍ମ ଜନ୍ମ ଧରି ସଂସାରଚକ୍ରରେ ପୁରୁଥାନ୍ତି । ଯେଉଁମାନେ ଗୁରୁ-ଭଗବାନ୍ଙ୍କ ସହିତ ଯୋଗଯୁକ୍ତ ହେବାକୁ ଚେଞ୍ଜା କରନ୍ତି, ସେହିମାନେ ଅମର ଧାମକୁ ବା ଭଗବତ୍ ଲୋକକୁ ଗତି କରିବା ପଥର ସନ୍ଧାନ ପାଆନ୍ତି । ମାନବର ମନରେ ଉଭୟ ଦିଗକୁ ଗତି କରିବାର ସମାନ ଶକ୍ତି ରହିଛି । ଞ୍ଜାନ୍ଦ ବିଷୟ ସହ ସଂସ୍ଥକ୍ତ ରଖିଲେ ଷଣିକ ପାଇଁ ଅନିତ୍ୟ ଅସାର ସୁଖ ଲାଭ କଲେ ମଧ୍ୟ ତା'ର ପରିଶାମ ସ୍ୱରୂପ ଦୁଃଖ ଅଶାନ୍ତି ଅନୁତାପାଦି ଶାରୀରିକ ଓ ମାନସିକ ଉଭୟବିଧ ଯନ୍ଧଣାରେ ଛଟପଟ ହେବାକୁ ପଡିଥାଏ । ଚତୁର ବ୍ୟକ୍ତିମାନେ ଏହି ଆପାତମଧୁର ପରିଶାମ ବିଷୟସୁଖଲାଳସା ମନରୁ ତ୍ୟାଗ କରି ଭଗବତ୍ ଚିତ୍ତାରେ ତାକୁ ଅଭ୍ୟନ୍ତ କରାଇବା ଦ୍ୱାରା ଅନନ୍ତ ଅସୀମ ଭଗବତ୍ ସଙ୍ଗସୁଖ ଆନନ୍ଦ ଲାଭ କରି ମାନବଜନ୍ତ ସଫଳ କରିଥାନ୍ତି ।

ଜୀବ–ପରମ ଯୋଗ ହିଁ ମାନବସୃଷ୍ଟିର ପ୍ରକୃତ ରହସ୍ୟ । ଏହି ଯୋଗ ପ୍ରତି ମାନବର ଅନ୍ତରରେ ପ୍ରତିନିୟତ ଭଗବତ୍ ବିଧାନରେ ପ୍ରାକୃତିକ ନିୟମରେ ଚାଲୁଅଛି । ଅଜ୍ଞାନ ମାୟାନ୍ଧ ମାନବ ମନକୁ ସେହି ଆନନ୍ଦ ଦିଗକୁ ପରିଚାଳିତ ନ କରି ସଂସାର ଭିତରେ ବୁଡାଇ

ଚିତ୍ତାରେ ମନକୁ ଯୋଗଯୁତ୍ତ କରିଦେଲେ ମନ ମଧ୍ୟ ଅସୀମ ଶଭିଶାଳୀ ହୋଇଯାଏ । ମନ ଶଭିଶାଳୀ ନ<sup>ି</sup> ହେଲେ ସର୍ବଶଭିମାନ ଭଗବାନ୍ଙୁ ଧାରଣ କରିପାରିବ ନାହିଁ । ମନର ତାଙ୍କୁ ଧାରଣ କରିବାର ଶବ୍ତି ତାଙ୍କରି ଚିନ୍ତାରେ ହିଁ ଲାଭ ହୁଏ । ଭଗବାନ୍ଙ ସହିତ ଯେ ଯେତେ ଅଧିକ ସମୟ ଯୋଗଯୁକ୍ତ ହୋଇ ରହିପାରନ୍ତି, ସେ ସେତେ ଅଧିକ ଶାନ୍ତି ଓ ଆନନ୍ଦ ଲାଭ କରନ୍ତି । ତାଙ୍କ ସହିତ ଯୋଗସ୍ତ ଛିନ୍ ହୋଇଗଲେ ଦୁଃଖ ଅଶାନ୍ତିରେ ଜୀବନ ଦୁର୍ବିସହ ହୋଇଯାଏ । ଜୀବାମା ପରମାମାଙ୍କ ସଂଯୋଗ ପଣାଳୀ ଅବଗତ ହେବା ହିଁ ସାଧନାର ଏକମାତ ଲକ୍ଷ୍ୟ । ଗୋଟିଏ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣରୁ ବିଚାର କଲେ ମାନବ-ଜୀବନ ସହ ଭଗବାନ୍ ଏପରି ଜଡିତ ହୋଇ ରହିଛନ୍ତି ଯେ ତାଙ୍କୁ ଅଲଗା କରିବା ଅସମ୍ଭବ; କାରଣ ସେ ତ ମାନବର ପାଣ । ସେ ଆମ ଦେହ ଭିତରେ ନ ଥିଲେ ଆମ ପାଣ ୟଦନହୀନ ହୋଇଯିବ । ଯେଉଁ ମୁହର୍ତ୍ତରେ ତାଙ୍କ ସହିତ ଯୋଗସ୍ତଟି ଛିନ୍ନ ହୋଇଯିବ, ସେହି ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ଆମ ଶରୀରର ମୃତ୍ୟୁ ହୋଇଁଯିବ । ଆମା ତାଙ୍କର ଅଂଶ ହୋଇଥିବାରୁ ତାଙ୍କ ସହ ଆମର ସଂଯୋଗସ୍ତ କେବେହେଲେ ଛିନ୍ ହୁଏନାହିଁ । ତେଣୁ ଆମା ସତ୍ୟ, ନିତ୍ୟ ଓ ଅମୃତ ସୃର୍ପ । ଯେ ଆମସ୍ତର୍ପରେ ପତିଷିତ ହୋଇପାରିଛନ୍ତି, ସେ ଭଗବାନ୍ଙ୍କ ସହିତ ନିତ୍ୟଯୁକ୍ତ ହୋଇ ରହିପାରନ୍ତି । ପରମାମାଙ୍କ ସହିତ ଜୀବାମାର ସଂଯୋଗ ସାଧନ ହୋଇଥାଏ ମନ ମାଧ୍ୟମରେ । ତେଣୁ ମନକୁ ସର୍ବଦା ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ଘନ ବିଗହ ସୂର୍ପ ଗୁରୁ-ଭଗବାନ୍ଙ ଧ୍ୟାନରେ ନିତ୍ୟଯୁକ୍ତ ରଖିପାରିଲେ ସାଧକର ଶକ୍ତି, ଭକ୍ତି, ଞ୍ଜାନ, ପେମ ଓ ଭାବ ସବୁ ଲାଭ ହୁଏ । ତାଙ୍କ ପାଇଁ ପାଣ ବ୍ୟାକୁଳ ହେଲେ ବୃଝିବାକୁ ହେବ ବ୍ୟଞ୍ଜିପାଣ ସେହି ସମଞ୍ଜିପାଣ ବା ମହାପାଣଙ୍କ ସହ ଯୁକ୍ତ ହୋଇଅଛି । ଭଗବାନ୍ଙ୍କ ସହ ପତ୍ୟେକଙ୍କର ଯେଉଁ ସୂଷ୍କ୍ର ଯୋଗାଯୋଗ ରହିଛି, ତାହାର ଅନୁଭୂତି ଅତି ଅୟଞ୍ଜ ଭାବରେ ପତ୍ୟେକ ଅନୁଭବ କରିଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ବାୟବ ସେଁତରେ ତାଙ୍କ ସହ ମିଳନର ପତ୍ୟକ୍ଷ ୟୂଳ ଅନୁଭୂତି ଲାଭ କରିବାକୁ ହେଲେ ତୀବ ଆମ୍ରତେଖ ଓ ଗୁରୁ-ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଜୃପାଁ ଆବଶ୍ୟକ । ଏଥିପାଇଁ ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଜୃପା ହିଁ ଜୀବର ଏକମାତ୍ ସମ୍ବଳ । ଜୀବ-ପରମଙ୍କ ମିଳନ ପଥରେ ଯେତେ ବାଧାବିପ୍ନ ବା ପତିବନ୍ଧଳ ରହିଛି, ତାହା ସବୁ ଜୀବର ଅନ୍ତର ଭିତରେ ରହିଅଛି । ଶୀଗୁରୁଦେବଙ୍କ କୂପା ହେଲେ ସେହି ସବୁ ବିପ୍ନ ଦୂର ହୋଇଯାଏ । ସେତେବେଳେ ଜୀବ ଅନୁଭବ କରେ ଭଗବାନ୍ଙ୍କ ସଙ୍ଗେ ତା'ର ନିତ୍ୟ ସମୁନ୍ଧ ନିତ୍ୟ ବିଦ୍ୟମାନ । ପତି ବୟୁରେ ସେହି ଚିରସୁନ୍ଦର ଅବୟାନ କରୁଥିବାରୁ ସୃଦ୍ଧି ଏତେ ସୁନ୍ଦର ଓ ମଧୁମୟ ହୋଇପାରିଛି ।

ଏହି ଜୀବ-ପରମଙ୍କ ସଂଯୋଗ ବା ମିଳନ ଯେତିକି ସହକସାଧ୍ୟ, ସେତିକି ଦୁରୁହ ଓ ଦୁଃସାଧ୍ୟ ମଧ୍ୟ । ଉପନିଷଦରେ 'ଷୁରସ୍ୟ ଧାରା ନିଷିତା ଦୂରତ୍ୟୟା, ଦୁର୍ଗମ ପଥଞ୍ଚତ୍ କବୟୋ ବଦନ୍ତି' ବୋଲି କୁହାଯାଇଛି । କିନ୍ତୁ ସାଧକର ପୁରୁଷକାର ଓ ଶ୍ରୀଗୁରୁଙ୍କ କୃପାରେ ଅତି କଠିନ ଓ ଜଟିଳ ପଥ ମଧ୍ୟ ସହଜ, ସରଳ, ସରସ ଓ ସୁନ୍ଦର ହୋଇଯାଏ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, 'ପଥ ଦୁର୍ଗମ ସତ୍ୟ, କିନ୍ତୁ ସତ୍ୟଲାଭେଛୁ ସାଧକମାନେ ହିଁ ସେ ପଥର ଏକମାତ୍ର ଯାତ୍ରୀ ହୋଇପାରନ୍ତି ।' ଯେଉଁମାନେ ସଦାଜାଗ୍ରତ, ସଦାଚେତନ, ସେମାନଙ୍କର ତ ପଥରେ କୌଣସି ଭୟ ନାହିଁ । ସାଧକମାନଙ୍କ ଜୀବନରେ ଅନ୍ଧକାର ନାହିଁ । ସେମାନଙ୍କ ଜୀବନରେ ବୈରାଗ୍ୟର ଯେଉଁ ତୀବ୍ର ଅଗ୍ନି ପ୍ରକ୍ୱଳିତ ତାହାର ଦୀତ୍ତିରେ ହିଁ ଗନ୍ତବ୍ୟ ପଥ ଆଲୋକମଣ୍ଡିତ ହୋଇଉଠେ । ବୈରାଗ୍ୟର ଅର୍ଥ ଭଗବତ୍ ଅନୁରାଗ । ଚିତ୍ତରେ ତାଙ୍କ ପାଇଁ ଅନୁରାଗ ନ ଥିଲେ ତାଙ୍କୁ ପାଇବା ପାଇଁ ବ୍ୟାକୁଳତା ଆସେ ନାହିଁ । ଭତ୍ତର ମନରେ ତାଙ୍କୁ ପାଇବା ପାଇଁ ତୀବ୍ର ବ୍ୟାକୁଳତା ସୂଷ୍ଟି ହେଲେ ତାଙ୍କ ମିଳନ ପଥର ସମସ୍ତ ବାଧା ଦୂର ହୋଇଯାଏ । ଭଗବତ୍ ବ୍ୟାକୁଳତାର ଚରମ ନିଦର୍ଶନ ପ୍ରେମାବତାର ଶ୍ରୀଗୌରାଙ୍ଗଦେବ ନିଜ ଜୀବନରେ ଦେଖାଇଯାଇଛନ୍ତି । ବ୍ର ଗୋପୀମାନଙ୍କ ଚିତ୍ତରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟଙ୍କ ପ୍ରତି ଯେଉଁ ତୀବ୍ ଅନୁରାଗ, ତାହା ଭାବଜଗତର ଶ୍ରେଷ ଉଦାହରଣ ହୋଇ ରହିଛି । ଶୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମଧ୍ୟ ଗୋପୀଭାବର ଶେଷ୍ଠତା ତାଙ୍କର 'ପେମିକଗୁରୁ' ଗ୍ରିଛର ପ୍ରତି ଛତ୍ତରେ ପ୍ରକାଶ କରିଛନ୍ତି । ଭଗବତ୍ ପ୍ରେମ ପ୍ରାତ୍ତି ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ସାଧନାର ସର୍ବଶ୍ରେଷ ସିଛି । ଶୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, ଜ୍ଞାନ ପ୍ରେମର ମିଳନରେ ହିଁ ଜୀବ ପୂର୍ଣ୍ଡତା ଲାଭ କରେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଜାନପଥର ଚରମ ସିଛି ନିର୍ବିକ୍ଷ ସମାଧିରୁ ବ୍ୟୁତ୍ୱଥିତ ହେବା ପରେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର ଅପୂର୍ଣ୍ଣତାବୋଧ ଜାଗିଥିଲା । ଶେଷରେ ପ୍ରେମସମାଧି ଲାଭ କରିବା ପରେ ନିତ୍ୟଲାକର ବିତ୍ୟରୁଷ୍ଠ ଭାବରେ ନିଜକୁ ଜାଣିବା ପରେ ନିଜକୁ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବରେ ଉପଲବ୍ଧି କରିଥିଲେ । ସମସ୍ତ ସାଧନାର ସିଛିଫଳ ଜେବଳ ଭଗବତ୍ ପ୍ରେମରେ ମିଳେ । ସେଥିପାଇଁ ଠାକୁର କହିଲେ, 'ସୁଖ ପାଅ ଟିକିଏ ମୋତେ, ଅଖିଳ ସାଧନସିଛି ଲଭ କଞ୍ଚିତେ ।'

ଜୀବ-ପରମ ଯୋଗର ଅର୍ଥ ଆତ୍ମା-ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ମିଳନ । ତାଙ୍କରିଠାରୁ ବିଛିନ୍ନ ଆତ୍ମା ପୁନରାୟ ତାଙ୍କୁ ପାଓ ହେବା ପାଇଁ ଯେଉଁ ସାଧନା କରେ ତାହା ହିଁ 'ଯୋଗ' ନାମରେ ଅଭିହିତ । ଆତ୍ମା-ପରମାତ୍ମା ମିଳନରେ ଯେଉଁ ଆନନ୍ଦର ଉତ୍ତବ ହୁଏ, ତାହା ହିଁ ବହ୍ମାନନ୍ଦ ରସ । ସେ ଆନନ୍ଦର ତୁଳନା ନାହିଁ, ତେଣୁ ତାହା ମୁଖର ଭାଷାରେ କହି ପ୍ରକାଶ କରି ହୁଏନାହିଁ କି ବୁଝାଇ ହୁଏନାହିଁ । ତାହା କେବଳ ସାଧକର ଏକାନ୍ତ ଭାବରେ ନିଜସ୍ୱ ଆସ୍ୱାଦନୀୟ ବୟୁ । ଭକ୍ତିଶାୟରେ ମିଳନ ଅପେକ୍ଷା ବିରହକୁ ଅଧିକ ମଧୁର କୁହାଯାଇଛି । ନିତ୍ୟଲୋକରେ ବିରହ ନାହିଁ; ସେହି ବିରହ ରସ ଆସ୍ୱାଦନ ପାଇଁ ଜୀବର ମର୍ତ୍ତ୍ୟକୁ ଆଗମନ । ଏଠାରେ ବାହାରେ ମିଳନ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଅନ୍ତରରେ ବିଛେଦ ଓ ଅନ୍ତରରେ ମିଳନ ହେଲେ ବାହାରେ ବିଛେଦ । ନିତ୍ୟଲୋକରେ ଅନ୍ତର-ବାହାର କେବଳ ମିଳନାନନ୍ଦରେ ପରିପ୍ରର୍ଣ୍ଣ ।

ଜଗଦ୍ଗୁରୁ ପରଂବହୁ ଜୀବ ସାଜି ବହୁ ହୋଇଛନ୍ତି କେବଳ ଏହି ଆମା-ପରମାମା ମିଳନପଥର ଆନନ୍ଦ ଆସ୍ୱାଦନ କରିବା ପାଇଁ । ନିତ୍ୟଲୋକରେ ନିତ୍ୟକାଳ ପାଇଁ ଯେଉଁ ଆନନ୍ଦ ନିତ୍ୟ ନବ ନବ ଭାବରେ ୟୂର୍ତ୍ତି ପାଇଥାଏ, ସେହି ଆନନ୍ଦ ଜୀବ ଅନ୍ତରରେ ମଧ୍ୟ ରହିଛି । ବଜଲୀଳାରେ ସେହି ଆନନ୍ଦ ୟୂଳରେ ମୂର୍ତ୍ତିମନ୍ତ ହୋଇ ପୁଟିଉଠିଥିଲା । ପତି ମାନବ ଭିତରେ ବଜଭାବର ନିତ୍ୟଲୀଳା ମଧ୍ୟ ଚାଲୁଅଛି । ୍ମିନ ଅନ୍ତର୍ମୁଖୀ ହେଲେ ଜୀବ ତାହା ପତ୍ୟକ୍ଷ ଆସ୍ୱାଦନ କରିପାରିବ । ଯିଏ ଏହିଠାରେ ତାହା ଆସ୍ୱାଦନ କରିପାରିବ, ସେ ନିତ୍ୟଲୋକରେ ଥିବା ତା'ର ନିତ୍ୟ ସୃର୍ପରେ ମିଶି ନିତ୍ୟଲୋକର ନିତ୍ୟପୁରୁଷ ଶୀଶୀଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ନିତ୍ୟସେବାର ସୁଯୋଗ ଲାଭ କରିପାରିବ । ଏହା ହିଁ ଜୀବ ରୂପୀ ବହୁଙ୍କର ସ୍ୱରୂପପାୟି ବା ଜୀବ-ପରମ ଯୋଗର ବା ଆମା-ପରମାମାଙ୍କ ମିଳନର ସୂତ । ଆମା କିପରି ସଂପୂର୍ଣ୍ଭ ଭାବରେ ପରମାମାଙ୍କ ସହ ମିଳିବାକୁ ବ୍ୟାକୁଳ ହୁଏ, ତାହା ଶୀମତୀ ରାଧାରାଣୀଙ୍କର ନିମ୍ନଲିଖିତ ଉକ୍ତିଟିରୁ ୟଞ୍ଚ ପମାଣିତ ହୋଇଥାଏ । ଶୀରାଧା ତାଙ୍କ ଅନ୍ତରର ବ୍ୟାକୁଳତା ପକାଶ କରି କହୁଛନ୍ତି -

> ରୂପ ଲାଗି ଆଖି ଝୁରେ ଗୁଣେ ମନ ଭୋର । ପତି ଅଙ୍ଗ ଲାଗି କାନ୍ଦେ ପତି ଅଙ୍ଗ ମୋର ।

> > ଶୀଶୀଠାକୁର ଶୀଚରଣାଶିତ -ଶ୍ୟାମସୁନ୍ଦର ଦାଶ ସଭାପତି, ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ପତ ସଂଘ, ପୁରୀ

# +\*\*\*+ ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣ

ସାଂଖ୍ୟକାରିକାର ଶୀମତ୍ ଗୋିଡପାଦଙ୍କ ଭାଷ୍ୟରେ ସଭୃଗୁଣର ଲକ୍ଷଣ ବିଷୟ ଖୁବ୍ ସୁନ୍ଦର ଭାବରେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରାଯାଇଛି ।

ସ୍ତୃଂ ଲଘୁ ପକାଶକଂ ଚ ଯଦା ସ୍ତୃମୁକ୍ଟୈଂଭବତିତଦା ଲଘୁନ୍ୟଙ୍ଗାନୀ ବୁଦ୍ଧି ପକାଷ୍ଟ ପସନୃତେହିୟାନାଂ ଭବତି ।

ସର୍ତ୍ତରଣ ଲଘୁ ଓ ପକାଶକ, ସର୍ତ୍ତରୁଣ ଯେତେବେଳେ ଉକଟ ହୁଏ, ଅଥୀତ ସାର୍ତ୍ତିକ ଭାବର ଚରମ ସୀମାରେ ଉଠି ପାରିଲେ ଅଙ୍ଗାଦି ଲଘୁ ହୁଏ, ବୁଦ୍ଧି ପକାଶ ହୁଏ ଏବଂ ଇହିୟ ସକଳ ପସନ୍ନ ହୁଅନ୍ତି । ଏହି ଶ୍ଳୋକରେ ୨ଟି ମୂଲ୍ୟବାନ କଥା ଅଛି । ଗୋଟିଏ ହେଉଛି ବୁଦ୍ଧି ପକାଶ ପାଏ ଏବଂ ଅନ୍ୟଟି ଇନ୍ଦିୟ ପସନୁ ହୁଅନ୍ତି । ସାଧାରଣତଃ ଆମୁମାନଙ୍କର ବୁଦ୍ଧି ଜଡଗୟ, ତମୋଗୁଣଦ୍ୱାରା ଆଚ୍ଛନ୍ନ ଥିବାରୁ ସହଜରେ କୌଣସି କଥା ଠିକ୍ ଭାବରେ ବୂଝିବାକୁ ଆମକୁ ବିଳମ୍ ହୁଏ । କିନ୍ତୁ ଯେତେବେଳେ ଦେହି, ମନ, ବୁଦ୍ଧି ସାର୍ତ୍ତିକ ଭାବାପନ୍ନ ହୁଏ ସେତେବେଳେ spirituality inspires intellect ଏବଂ ତାର ପକ୍ତ genius ଲାଭ ହୁଏ । ବୃଦ୍ଧି ସପଂସାଦ ଯୁକ୍ତ ହେଲେ ବୃଝିବାକୁ ହେବ ଯେ ସାଭ୍ଜିକଗୁଣ ଉପ୍ନୁ ହୋଇଛି ।

ବୁଦ୍ଧି ଉପରେ ଯେତେବେଳେ ଆତ୍ମାର ଆଲୋକ ପତିତ ହୁଏ ସେତେବେଳେ ବୁଦ୍ଧି ଆଉ ଏକ ରୂପ ଧାରଣ କରେ । ସେତେବେଳେ ବୁଦ୍ଧି ନିମ୍ନାଭିମ୍ଖୀ ନ ହୋଇ ଉର୍ଘ୍ୱମ୍ଖୀ ହୋଇଯାଏ, ଏହା ହିଁ ପକୃତ ବୁଦ୍ଧିଯୋଗ । ଗୀତାରେ ଶୀକୃଷ୍ଣ ଏହି କଥା ହିଁ କହିଛନ୍ତି । ବୁଦ୍ଧିଯୋଗ ଦ୍ୱାରା ଭଗବାନଙ୍କୁ ଲାଭ କରାଯାଏ । ବୃଦ୍ଧି ସପଂସାଦ ଯୁକ୍ତ ନ ହେଲେ ଭଗବାନଙ୍କ ପତି ଏକନିଷ ଭାବ ଆସିପାରେ ନାହିଁ । ଭିତରେ ସାର୍ତ୍ତିକ ଭାବ ଥରେ ଦୁଇ ଥର ଆସିଲେ ମଧ୍ୟ କିଛି ହୁଁ ଏନାହିଁ । ଏହାର ଗୋଟିଏ ପ୍ବାହ ଆବଶ୍ୟକ । ଯଦି ମନ, ବୁଦ୍ଧି ସ୍ୱଛ ଓ ପବିତ ହୁଏ ତେବେ ଏହି ପବାହ ଅବିରାମ ଚାଲିପାରେ ।

ସାର୍ତ୍ତିକ ମନୁଷ୍ୟର ବୁଦ୍ଧି ପକାଶରେ କୌଣସି ଆବରଣ ବା ମୋହ ନ ଥାଏ । ସେହି ବୁଦ୍ଧି ଆମାକୁ ପକାଶ କରେ । ନିଜେ ସୃଚ୍ଛ ହୋଇଯାଇ ଆମାର ବିଶୁଦ୍ଧ ଜ୍ୟୋତି ଧାରଣ କରିବାକୁ ସକ୍ଷମ ହୁଏ । ସେତେବେଳେ ଏହି ବୁଦ୍ଧି ବିଷୟ ପତି ଧାବିତ ନ ହୋଇ ଆମା ପତି ସତତ ଚେଷିତ ଥାଏ । ଭିତରେ ସାର୍ତ୍ତିକଗୁଣ ଉତ୍ନନ ହେଲେ ରୁଚି ମଧ୍ୟ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୋଇଯାଏ । ମନ ଓ ବୃଦ୍ଧି ସେତେବେଳେ ଆମାନ୍ଶୀଳନରେ ବିଶେଷ ଆନନ୍ଦ ପାଏ । ବୃଦ୍ଧିର ଆଧ୍ୟାମିକ ଭାବ spirituality ଦ୍ୱାରା ବିଶ୍ୱଦ୍ଧ ହୁଏ । ମନ୍ଷ୍ୟ ସାଭ୍ତିକ ହୋଇ ନ

ପାରିଲେ ବୁଦ୍ଧି ଓ ପ୍ରତିଭାର ଦିବ୍ୟ ୟୁରଣ ହୁଏ ନାହିଁ । ବୁଦ୍ଧି ବିଶାରଦ ନ ହେଲେ (ଅର୍ଥାତ୍ Refined ନ ହେଲେ) ସେହି ବୁଦ୍ଧି ଜଗତର ଅସଲ ରହସ୍ୟ (Riddle) ଆବିଷ୍କାରରେ ସମର୍ଥ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । ସେହି କାରଣରୁ ଶାୟାନୁଶୀଳନ ଦ୍ୱାରା ବିଶାରଦ ବୁଦ୍ଧି ରହିବା ଉଚିତ୍ । ତା ନହେଲେ ଶାୟରୁ ଅମୃତ ସଞ୍ଚୟ କରି ନ ପାରି ନିରର୍ଥକ ତର୍କ ଯୁକ୍ତିରେ ଦିନ ଅତିବାହିତ କରିବାକୁ ହୁଏ ।

କେବଳ ପାଞ୍ଚିତ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ବିଶାରଦତା ହୁଏ ନାହିଁ । ବୁଦ୍ଧିର ବିଶାରଦତା ସାଧନାଦ୍ୱାରା ଜନ୍ମେ । ଏହି କାରଣରୁ ବୁଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରକାଶ କରିବାକୁ ହେଲେ ନିଜକୁ ସାଭ୍ତିକଭାବାପନୁ ହେବାକୁ ପଡିବ । ସାଭ୍ତିକ ଭାବ ଲାଭ କରିବାକୁ ସାଧନା ଓ ସଂଯମର ଆବଶ୍ୟକ ।

ଆମୃମାନଙ୍କ ଭିତରେ ବୁଦ୍ଧିର ମଳିନତ। ଯୋଗୁ ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ ବିଷୟ ବୁଝିବାକୁ ଓ ଆମ୍ଗଠନ କରିବାକୁ ଆମକୁ ଏତେ ସମୟ ଲାଗେ । କିନ୍ତୁ ପ୍ରତିଭାର ଷ୍ଟୁରଣ ହେଲେ ସମୟ ଗୁହ୍ୟ ଅର୍ଥ ବିଦ୍ୟୁତ୍ ପ୍ରବାହ ସମାନ୍ ମନ ମଧ୍ୟରେ ଚମକି ଉଠେ । ବୁଦ୍ଧିର ଏହି ଯେଉଁ ବିଶୁଦ୍ଧ ଦୀତି, ଶରୀର, ମନ ସାଷ୍ଟ୍ରିକଗୁଣ ଯୁକ୍ତ ନ ହେଲେ ତାହା ଲାଭ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । ବିଶ୍ଲେଷଣ ବୁଦ୍ଧି ଦ୍ୱାରା କୋଣସି ବିଷୟ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପେ ବୁଝାଯାଇପାରେ ନାହିଁ । ଏହି କାରଣରୁ ବିଶ୍ଲେଷଣ ଦ୍ୱାରା ଅନେକ ଅସଂପୂର୍ଣ୍ଣତା ଓ ଅଶାସ୍ତ୍ରୀୟ କଥା ପ୍ରକାଶ ପାଏ । କିନ୍ତୁ ବୁଦ୍ଧି ସ୍ୱଛ ଓ ନିର୍ମଳ ହୋଇଗଲେ ବିଷୟର ଅସଲ ତନ୍ତ୍ର ଧରା ନ ଦେଇ ରହିପାରେ ନାହିଁ ।

ବୁଦ୍ଧି ସୂଷ୍କ ଏବଂ ପ୍ରକାଶକ ଏହି ୨ ପ୍ରକାର ହେବା ଉଚିତ୍ । ଶାୟର ନିଗୁଢ ଅର୍ଥ ୟୂଳ ବୁଦ୍ଧି ଦ୍ୱାରା ଆବିଷ୍କାର କରାଯାଇପାରେ ନାହିଁ । ଏବଂ ନିଛକ୍ ସୁଷ୍କ ବୁଦ୍ଧି ହେଲେ ବି ସତ୍ୟ ଆବିଷ୍କାର ହୁଏ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ବୁଦ୍ଧିର ବିଶୁଦ୍ଧତା ଆବଶ୍ୟକ । ଗୋଟିଏ କଥା କରିବାକୁ ଗଲେ ଖୁବ୍ Sensitive ହେବା ଉଚିତ୍ । ପୁଣି ସେହି Sensitivity ବଳିଷ ଓ ଦୃଢ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଭାବ ଦ୍ୱାରା ଶୋଧୂତ ହେବା ଆବଶ୍ୟକ । ସେହି ସମୟରେ ଶାୟର ନିଗୁଢ ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ଲାଭ କରାଯାଏ । ସାଧକ ହୋଇ ପାରିଲେ ବୁଦ୍ଧି ସାଧାରଣତଃ ଭିନ୍ନ ଭୂମିରେ ବିଚରଣ କରେ । ଏହି କାରଣରୁ ସାଧାରଣ ମନୁଷ୍ୟବୃଦ୍ଧି ଦ୍ୱାରା କୌଣସି ମହତ୍ ବସ୍ତୁ ଲାଭ କରାଯାଇ ପାରେ ନାହିଁ ।

ବୁର୍ଦ୍ଧି ସୂଷ୍କୁ ଏବଂ ଜ୍ୟୋତିସଂପନ୍ ହେଲେ ତାହାର ଚରମ ସାର୍ଥକତା ହୋଇଯାଏ । ବୁର୍ଦ୍ଧି ଅନୁଶୀଳନ ଦ୍ୱାରା ମନ ମାର୍ଜିତ ହୁଏ ସତ କିନ୍ତୁ ସାଧନା ଦ୍ୱାରା ତାର ଆନ୍ତରିକ ବିଶୁଦ୍ଧତା ଘଟିଥାଏ । ବାହାର ଅର୍ଥ ଛଡା ଅନ୍ତରରୁ ଏକ ନୂତନ ଅର୍ଥ ବ୍ୟଞ୍ଚିତ ହୋଇଉଠେ । ସେହି ଅର୍ଥ ପୁୟକର ଧାରଧାରେନା, ମନ ମଧ୍ୟରୁ ତାହା ନିଜେ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୁଏ । ଏହି କାରଣରୁ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ମନୁଷ୍ୟ ଓ ସାଧାରଣ ମାନବଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଶାୟ ବ୍ୟାଖ୍ୟାର ଆକାଶପାତାଳ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଦେଖାଯାଏ । ସାତ୍ତ୍ୱିକ ମନବୁର୍ଦ୍ଧି ଦ୍ୱାରା ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଅର୍ଥ ପ୍ରୟୁଟିତ ହୋଇଉଠେ, କିନ୍ତୁ ୟୂଳବୁର୍ଦ୍ଧବିଶିଷ୍ଟ ମାନବ ସେହି ଅର୍ଥର କୌଣସି ମାହାମ୍ୟ ଉପଲବ୍ଧି କରିପାରେ ନାହିଁ ।

ବୁଦ୍ଧି ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଭାବଯୁକ୍ତ ନ ହେଲେ ତାହା Penetrating ଅର୍ଥାତ୍ କୌଣସି ବିଷୟର ମର୍ମୟଳରେ ପ୍ରବେଶ କରିପାରେ ନାହିଁ । ଏଣୁ ଏହି କାରଣରୁ ଅମାର୍ଜିତ ବୁଦ୍ଧି ଦ୍ୱାରା ଉପରଭସା ଅର୍ଥ ହିଁ ଧରାଯାଏ । କିନ୍ତୁ ନିଗୂଢ ଅର୍ଥ ଆବିଷ୍କାର କରାଯାଇପାରେ ନାହିଁ । ଶରୀର, ମନ ଓ ବୁଦ୍ଧି ମାର୍ଜିତ ହୋଇ ଯେତେ ସୁଷ୍କୁ ହେବେ, ସେହି ଅନୁସାରେ ଉଚ୍ଚ ଉଚ୍ଚ ୟରର ଅନୁଭୂତି ଲାଭ ହୋଇପାରିବ ।

ଦୈବୀ ପ୍ରକୃତିର ଆଶ୍ରୟ ନେଇ ନ ପାରିଲେ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ବୁଦ୍ଧିର ୟୁରଣ ହୁଏନାହିଁ । ସାଧାରଣ ମାନବ ଆସୁରୀ ପ୍ରକୃତିର କବଳରେ କବଳିତ । ତେଣୁ ଉର୍ଧ୍ୱଜଗତର କୌଣସି ଖବର ସାଧାରଣ ଲୋକ ରଖେ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ଯେ କୌଣସି କାରଣରୁ ମନ ଯଦି ଥରେ ଦୈବୀ ପ୍ରକୃତିକୁ ଆଶ୍ରୟ କରିପାରିବ, ତାହେଲେ ଆଉ କୌଣସି ଚିନ୍ତା ନାହିଁ । କୁମୋନୃତି ଅବଶ୍ୟାମ୍ୟବୀ ।

ଦୈବୀ ପ୍ରକୃତିରୁ ବିଶୁଦ୍ଧ ବୁଦ୍ଧିର ଉଦୟ ହୁଏ । ଏହି ବୁଦ୍ଧି ଆତ୍ମା ପକ୍ଷରେ ଅନୁକୂଳ । ଏହି ବୁଦ୍ଧି ଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟ କ୍ରମଶଃ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ୟରରେ ଉନ୍ନତି ଲାଭ କରିପାରେ । କିନ୍ତୁ ମଳିନ ପ୍ରକୃତି ବା ଆସୁରୀ ପ୍ରକୃତି ଦ୍ୱାରା ଯେଉଁ ବୁଦ୍ଧି ଉତ୍ପନ୍ନ ହୁଏ ତାହା ମନୁଷ୍ୟକୁ ନିମ୍ନୟରକୁ ଟାଣିନିଏ । ତେଣୁ ପ୍ରକୃତିର ତାରତମ୍ୟ ଯୋଗୁ ବୁଦ୍ଧିର ବିପର୍ଯ୍ୟୟ ଘଟେ । ସାହ୍ଧିକ ମନୁଷ୍ୟର ବୁଦ୍ଧି ଗୋଟିଏ ପ୍ରକାରର ଓ ଅସାହ୍ଧିକ ମନୁଷ୍ୟର ବୁଦ୍ଧି ଅନ୍ୟ ପ୍ରକାରର । ବୁଦ୍ଧିକୁ ଆଶ୍ରୟ କରି ଜଣକର ହୁଏ ଆତ୍ମସାକ୍ଷାତକାର ଓ ଅନ୍ୟ ଜଣକର ନିମ୍ନଗତି ହୋଇ ରସାତଳକୁ ଗମନ କରେ । ଏଣୁ ଦୈବୀ ପ୍ରକୃତିର ଆଶ୍ରୟ କରି ନ ପାରିଲେ ବୁଦ୍ଧିମାଳିନ୍ୟ ହୋଇଯାଏ । ଦୈବୀ ପ୍ରକୃତିର ବିଶୁଦ୍ଧାଂଶ ହିଁ ବୁଦ୍ଧି, ସେହି ବୁଦ୍ଧି ଓ ଦୈବୀ ପକୃତିରେ କୌଣସି ପାର୍ଥକ୍ୟ ନାହିଁ ।

ବୁଦ୍ଧି ଯଦି ବିଶୁଦ୍ଧ ନ ହୁଏ ତେବେ ସେହି ବୁଦ୍ଧିର ସହାୟରେ ଜ୍ଞାନ ବି ବିକଶିତ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । ବୁଦ୍ଧି ଷଟିକ ପରି ସ୍ୱଛ ଓ ପବିତ୍ର ହେବା ଆବଶ୍ୟକ । ସେହି ଜ୍ୟୋତିସଂପନ୍ନ ବୁଦ୍ଧି ଦ୍ୱାରା ଜ୍ଞାନ ଉଦ୍ଭାସିତ ହୋଇଉଠେ । କିନ୍ତୁ ବୁଦ୍ଧି ଯଦି ମାର୍ଜିତ, ସୂଷ୍କ୍ର, ପ୍ରକାଶକ ନହୁଏ ତାହେଲେ ଅସଲ ଜ୍ଞାନ ଲାଭ ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ । ଏହି କାରଣରୁ ଅମାର୍ଜିତ ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ଶାସ୍ତାନୁଶୀଳନ ହେଲେ ତଦ୍ୱାରା ପ୍ରକୃତ ଜ୍ଞାନଲାଭ ହୁଏ ନାହିଁ ।

ଅସଲ କଥାହେଲା ଦେହ, ମନ, ବୁର୍ଦ୍ଧି ସାର୍ତ୍ତ୍ୱିକ ହେବା ଉଚିତ୍ । ସର୍ତ୍ୱଗୁଣ ଉକ୍ଟ ନ ହେଲେ ଅର୍ଥାତ୍ ସର୍ତ୍ୱଗୁଣର ଚରମ ସୀମାରେ ନ ପହଞ୍ଚିଲେ କର୍ମ ମଧ୍ୟରେ ମାଳିନ୍ୟ ସଂୟାର ପଡିଯାଏ । ଏଣୁ ଦେହ, ମନ ଓ ବୁର୍ଦ୍ଧିକୁ ଜ୍ଞାନପ୍ରକାଶର ଯଥୋପଯୁକ୍ତ ଉପକରଣ କରିବାର ଯଥାସାଧ୍ୟ ସାଧନ କରିବାକୁ ହେବ ।

ସତ୍ତ୍ୱରଣ ସହଜରେ ଲାଭ ହୋଇ ପାରେ ନାହିଁ । ତାହା ପାଇଁ ନିୟମିତ କଠିନ ସାଧନା ଆବଶ୍ୟକ । ଆମାର କ୍ଷୁଧା ଖୁବ୍ କମ୍ । ଅତିଅକ୍ତରେ ତାହାର ପରିପୁଞ୍ଜି । କିନ୍ତୁ ଶରୀରକୁ ଅମାନୁଭବ ଦ୍ୱାରା ତନ୍ମୟ କରିପାରିଲେ ଦେହର ପ୍ରୟୋଜନୀୟ ବହୁ ଉପକରଣ ମେଞ୍ଜିପାଏ । ଖାଇବା, ପିଇବା ଇତ୍ୟାଦି ସବୁଦିଗରୁ ସଂଯମ ଆବଶ୍ୟକ । କିନ୍ତୁ ମନୁଷ୍ୟ ଭିତରେ ଯେଉଁ ରାକ୍ଷସ ବୃତ୍ତି ରହିଅଛି ତାକୁ ଚାପି ରଖିଲେ କୋଧ ଆହୁରି ବଢିଯାଏ । ଏଣୁ ଆୟେ ଆସେ ଆହାର ସଂଯମ କରି ତାକୁ ଆୟର୍ଭ କରିବାକୁ ହୁଏ । ଗୀତାରେ ମଧ୍ୟ ଉପଦେଶ ଅଛି - 'ଯୁକ୍ତାହାର ବିହାରସ୍ୟ' -ସାର୍ତ୍ତ୍ୱିକ ଗୁଣ ଗୋଟିଏ ଦିନରେ ଅର୍ଜିତ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । ଦେହ, ମନ ଓ ବୁଦ୍ଧି କ୍ରମଶଃ ଆମ୍ଭିମୁଖୀ ହୁଏ । ତାହା ଉପରେ ଅତିରିକ୍ତ ଚାପ ଦେବା ଅନ୍ୟାୟ ଏବଂ ଚାପ ନ ଦେଇ ପ୍ରଶୟ ଦେବା ମଧ୍ୟ ଅନ୍ୟାୟ । ଏଣୁ ଧୀରେ ସୁୟେ ସମୟଙ୍କୁ ସାଧନାର ଅନୁକୂଳ କରି ଆ ଗେଇବାକୁ ହେବ ।

ବର୍ତ୍ତମାନ ଦ୍ୱିତୀୟ କଥାଟି ଆଲୋଚନା କରିବା । ଏ କଥାଟି ହେଲା ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣ ଯେତେବେଳେ ଉତ୍କଟ ହୁଏ, ସେତେବେଳେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସକଳ ପ୍ରସନ୍ନ ହୋଇ ଉଠନ୍ତି । ତୃତ୍ତି ନ ପାଇଲେ ପ୍ରସନ୍ନତା ଆସେନାହିଁ । ତେଣୁ ଇନ୍ଦ୍ରିୟର ତୃତ୍ତି ହୁଏ ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣ ଯୋଗୁଁ । ଭୋଗ ଦ୍ୱାରା କୌଣସି ଦିନ ତୃତ୍ତି ଆସେନାହିଁ । ବରଂ ଜାଳା ବଢି ଚାଲେ । ତେଣୁ ସାତ୍ତ୍ୱିକଭାବାପନ୍ନ ମଣିଷ କିପରି ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ପ୍ରସନ୍ନ କରିବ ? ଏହା ହେଉଛି ଅସଲ ଆଲୋଚ୍ୟ ବିଷୟ । ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣ ଦ୍ୱାରା ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ପ୍ରସନ୍ନ ହୁଏ ଏବଂ ତା ମଧ୍ୟରେ ଅବିଷୋଭ ଅବଣ୍ଡା ଆସିଛି ବୋଲି ଜାଣିବାକୁ ହେବ । ତେଣୁ ପସନ୍ନ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଦ୍ୱାରା ଆମ୍ବଦର୍ଶନ ଘଟେ ।

ମନୁଷ୍ୟ ମନେକରେ ଭୋଗ କରି, ଭୋଗଦ୍ୱାରା ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ତୃଷ୍ଟ କରାଯାଏ । କିନ୍ତୁ ଅସଲ ଇନ୍ଦ୍ରିୟର ତୃଷ୍ଟି ଭୋଗ ଦ୍ୱାରା ଲାଭ ହୁଏ ନାହିଁ । ତାର ଗୋଟିଏ ଜାଳା ଅଛି । ଏହି ଜାଳାରେ କିଛି ନା କିଛି ସଂୟାର ରହିଥାଏ । ତେଣୁ ଇନ୍ଦ୍ରିୟକୁ ପ୍ରସନ୍ନ କରିବାକୁ ହେଲେ ତାହାକୁ ଶାସ୍ତ, ଶାନ୍ତି, ଅବଷୋଭ ପଥରେ ନେଇ ଯିବାକୁ ହେବ । ଇନ୍ଦ୍ରିୟଗୁଡିକୁ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ପଥରେ ନେବାକୁ ହେଲେ ନିଜକୁ ସର୍ବତ, ସବୁଦିଗରୁ ସାବଧାନ କରି ଚଳିବାକୁ ହେବ । ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଆମପ୍ରକାଶର ଉପକରଣ । ଆତ୍ମାର ସାତ୍ତ୍ୱିକ ବେଦନାରୁ ଇନ୍ଦ୍ରିୟର ସୃଷ୍ଟି । ଏଣୁ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ମଧ୍ୟରେ ସ୍ୱାଭାବିକ୍ ଆମ୍ପ୍ରକାଶର ଏକ ବ୍ୟାକୁଳତା ରହିଅଛି । ସେଗୁଡିକ ପାଷାଣ୍ଡ ନୁହନ୍ତି । ମନୁଷ୍ୟ ସ୍ୱଇଛାରେ ଅପବ୍ୟବହାର ଦ୍ୱାରା ତାହାକୁ ବିକୃତ କରି ତୋଳି ଉଠେ । ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ୟୁବ୍ଧ ହୋଇଉଠେ । ଏହି କାରଣରୁ ବର୍ତ୍ତମାନ ଏହି ଆତ୍ମା (ଅର୍ଥାତ୍ ଇନ୍ଦ୍ରିୟସମୂହ) ଆତ୍ମାକୁ ମନନ କରିବାକୁ ଉଦ୍ୟତ ହୁଏ । ପକୃତି ହିଁ ପକୃତିର ପତିଶୋଧ ନେବାକୁ ସଚେଷ୍ଟ ହୋଇଉଠେ ।

ଆତ୍ମାର ବିକାଶର ବେଦନାରେ ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ ଇନ୍ଦ୍ରିୟର ଷ୍ଟୁରଣ ହୋଇଛି । ତେଣୁ ଯାହାର ଆବଶ୍ୟକରେ ଯାହାର ସୃଷ୍ଟି ସେ କୌଣସି ପ୍ରକାରରେ ତାହାର ସୁଷ୍ଟାର ବିରୁଦ୍ଧାଚରଣ କରି ତୃତି ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ । ଏହି କାରଣରୁ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ମଧ୍ୟରେ ଆତ୍ମାନୁରାଗୀ ଭାବ ସର୍ବଦା ବିଦ୍ୟମାନ ।

ଆତ୍ମାର ଆବଶ୍ୟକ ପାଇଁ ଇନ୍ଦ୍ରିୟର ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଅଛି ସତ୍ୟ, କିନ୍ତୁ ଏହି ଦେହକୁ ଠିକ୍ ଭାବରେ ବିନିଯୋଗ କରିବା ମନୁଷ୍ୟର ଦାୟିତ୍ୱ । ମନୁଷ୍ୟ ନ ବୁଝି ପାରି ଇନ୍ଦ୍ରିୟଗୁଡିକୁ ବିପରୀତ ଦିଗରେ ପ୍ରୟୋଗ କରେ । ଦେହର ଯେଉଁ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବା ଉଚିତ୍ ନୁହେଁ ମନୁଷ୍ୟ ତାକୁ ସେହି ଦିଗରେ ବ୍ୟବହାର କରେ । ଫଳରେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସହିତ ଦେହର ବିରୋଧ ହୋଇଉଠେ । ଉତ୍ତେଜନା ଯେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟର ଧର୍ମ ଏହା ଆମକୁ ବୁଝିବାକୁ ହୁଏ । ଏହିଭାବ ଦ୍ୱାରା ଇନ୍ଦ୍ରିୟକୁ ଯେ କିପରି ମର୍ମାହତ କରାଯାଏ, ତାହା କେବଳ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଯେତେବେଳେ ସମ୍ପ୍ରଗୁଣରେ ବ୍ୟବହାର ହୁଏ ସେତେବେଳେ ବୁଝାପଡେ । ସେହି ସମୟରେ ବିନା ଉପକରଣରେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ପ୍ରସନ୍ନ ହୋଇଉଠେ । ଏଣୁ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ମଧ୍ୟରେ

ଆତ୍ମାନୁରାଗ ବୋଲି ଗୋଟିଏ ଜିନିଷ ଅଛି । ତାହା ନିମକ ହାରାମ ନୁହେଁ । ସ୍ରଞ୍ଜର ମର୍ଯ୍ୟାଦା ରକ୍ଷା କରିବାର ସ୍ୱାଭାବିକ୍ ସଦ୍ଗୁଣ ବର୍ତ୍ତମାନ ଇନ୍ଦିୟ ମଧ୍ୟରେ ରହିଅଛି ।

ଏହା ଗୋଟିଏ ସତ୍ୟକଥା ଯେ ଯାହାର ପ୍ରୟୋଜନରେ ଯାହାର ସୃଷ୍ଟି, ତାହାକୁ ତାହାର ସ୍ୱର୍ଷ୍ଟର ମନ ବୁଝି ଚଳିବା ଉଚିତ୍ । ଏହା ମଧ୍ୟରେ ସ୍ୱର୍ଷ୍ଟର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ସିଦ୍ଧି ଓ ସୃଷ୍ଟ ଇନ୍ଦ୍ରିୟର କଲ୍ୟାଣ ସାଧନ ହୋଇଥାଏ । ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଯଦି ଆତ୍ମା ସହିତ ଯୁକ୍ତ ହୁଏ, ତାହେଲେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ କେବେ ଆତ୍ମାର ବିରୁଦ୍ଧରେ ଯିବାକୁ ଚାହିଁବ ନାହିଁ, ସେହି ସମୟରେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ କର୍ମ ଆତ୍ମକର୍ମରେ ପର୍ଯ୍ୟବେଶିତ ହୋଇଯାଏ । କିନ୍ତୁ ଏହି ଅବସ୍ଥା ଲାଭ କରିବା ଏତେ ସହଜ ବ୍ୟାପାର ନୂହେଁ । ଏହା ସାଧନା ଦ୍ୱାରା ଆୟଉ କରାଯାଇପାରେ ।

ଗୋଟିଏ କଥା ଅଛି "God created men on his own image", ଭଗବାନ ତାଙ୍କ ନିଜ ମନୋମତ କରି ମନୁଷ୍ୟ ସୃଷ୍ଟି କରିଛନ୍ତି । ଅବଶ୍ୟ ମତ କଥାଟି ଦ୍ୱାରା କିଛି ନା କିଛି ଅପୂର୍ଣ୍ଣତାର ଆଭାସ ମିଳିପାରେ । ଏଣୁ ଏଥିନିମିତ୍ତ ମନୁଷ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ଅପୂର୍ଣ୍ଣତା ରହିଛି ଏବଂ ଏହି ଅପୂର୍ଣ୍ଣତା ରହିଛି ବୋଲି ମନୁଷ୍ୟ ତାର ଯଥାର୍ଥ ସ୍ୱରୂପ ଲାଭ କରିବାର ପ୍ରଚେଷ୍ଟା ରଖି ବ୍ୟାକୁଳ ହୁଏ । ଭଗବାନ ମନୁଷ୍ୟକୁ ତାହାର ମନୋମତ କରି ସୃଷ୍ଟି କରିଅଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଭଗବାନଙ୍କର ସୃଷ୍ଟ ଜୀବ ଯେତେବେଳେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଅସ୍ୱକାର କରିବସେ ସେତେବେଳେ ଆଷ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ହେବାକୁ ପଡେ । ଏହି ବିଦ୍ୱୋହଭାବ ଚିର୍ଣ୍ଡାୟୀ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । ପରେ ଏହା ଅସମୃବ ବୋଲି ଜୀବ ମନେ କରେ ।

ଇନ୍ଦ୍ରିୟର ପ୍ରସନ୍ନତ। ଆସେ କେତେବେଳେ? ଯେତେବେଳେ ସେ ତାହାର ସୁଷ୍କର ମନୋମତ ହୋଇ ଚଳିବାର ସୁଯୋଗ ଲାଭ କରେ । ତେଣୁ ମନୁଷ୍ୟ ଯେତେବେଳେ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ହୁଏ, ସେତେବେଳେ ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣକୁ ଆଶ୍ରୟ କରି ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ପ୍ରସନ୍ନ ଚରିତାର୍ଥ ହୋଇଯାଏ । ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣର ସାହାଯ୍ୟରେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସେତେବେଳେ ଆତ୍ମସାକ୍ଷାତ୍କାରର ଅଧିକାର ଲାଭ କରେ । ଏଣୁ ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣର ସାହାଯ୍ୟରେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ପ୍ରସନ୍ନତା ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱମୁଖୀ ହୋଇଉଠେ । ତାର ମନ ଅଭିଳାଷପୂର୍ଣ୍ଣ ଓ ପସନ୍ନ ହୋଇଉଠେ ।

ଆଉ ମଧ୍ୟ ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣ ଉତ୍ପନ୍ନ ହେଲେ ମନ ଦୈବୀ ପ୍ରକୃତିକୁ ଆଶ୍ରୟ କରି ରହିପାରେ । ଏହି ଦୈବୀ ପ୍ରକୃତିକୁ ଆଶ୍ରୟ କରି ରହିପାରିଲେ, ପ୍ରକୃତିରୁ ସୃଷ୍ଟ ଯେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ତାହା ମଧ୍ୟ ପରିତୃତ୍ତ ଲାଭ କରିପାରେ । ଏଣୁ ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣର ପ୍ରଭାବରେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟର ଏତେ ପ୍ରସନ୍ନତା । ମନୁଷ୍ୟକୁ ଆମ୍ ସାକ୍ଷାତ୍ୱାର କରାଇବା ଦିଗରେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କର ବ୍ୟାକୁଳତା ଆବଶ୍ୟକ । କିନ୍ତୁ ମନୁଷ୍ୟ ସ୍ୱଇଛାରେ ଯେତେବେଳେ ତାର ଏକାନ୍ତ ଅଭିଳାଷକୁ ଉତ୍ତେଜନା ଦ୍ୱାରା ଆଛନ୍ନ କରିରଖେ, ସେତେବେଳେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଭିତରେ ଏକ ଅବର୍ଣ୍ଣନୀୟ ଜ୍ୱାଳା ଉପଛିତ ହୁଏ । ନିଷ୍ଟର, ପାଷାଣ, ବିବେକହୀନ ମନୁଷ୍ୟ ମୌନ, ନିର୍ବାକ ଇନ୍ଦ୍ରିୟଦ୍ୱାରା ଜୋରକରି ତାର ରୁଚିବିରୁଦ୍ଧ କାର୍ଯ୍ୟ କରାଇନିଏ । ଏହାଦ୍ୱାରା କି ଉପକାର ହୁଏ ? ଯେଉଁ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସାହାଯ୍ୟରେ ମନୁଷ୍ୟ ଦିବ୍ୟ ଜୀବନ ଉପଭୋଗ କରିପାରେ, ସେହି ଇନ୍ଦ୍ରିୟକୁ ଅପବ୍ୟବହାର କରି ନାରକୀୟ ଜୀବନରେ ଅତିବାହିତ କରିଥାଏ । ଦୋଷ ଅନ୍ୟ କାହାର ନୃହେଁ । ମନୁଷ୍ୟ ନିଜ ତିଆରି ଗର୍ତ୍ତରେ ନିଜେ ପଡି ମରେ ।

ଗୀତାର ଚତୁର୍ଦ୍ଦଶ ଅଧ୍ୟାୟର ଏକାଦଶ ଶ୍ଳୋକରେ ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣର ଲକ୍ଷଣ ବର୍ତ୍ତିତ ହୋଇଅଛି । ଏହି ଦେହର ସର୍ବଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଦ୍ୱାରରେ ଯେତେବେଳେ ଜ୍ଞାନପ୍ରକାଶ ହୁଏ, ସେତେବେଳେ ବୁଝିବାକୁ ହେବ ଯେ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଭାବ ବିଶେଷ ରୂପେ ବୃଦ୍ଧିଲାଭ କରିଅଛି । ତେଣୁ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଗୁଣର ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ପରିଣତି ଦେହର ପତି ଅଣୁପରମାଣୁକୁ ସାର୍ଥକ ଓ ଦୀୟିମନ୍ତ କରିଦେଇଥାଏ ।

ସର୍ବହାରେଷୁ ଦେହେ ସ୍ମିନ୍, ପ୍ରକାଶ ଉପଜାୟତେ ଜ୍ଞାନଂ ଯଦା ତଦା ବିଦ୍ୟାଦ୍ୱିବୃଦ୍ଧଂ ସତ୍ୱାମିତ୍ୟୁ ତ । (ଗୀତା-୧୪/୧୧)

ଏ ଶରୀରର ଯେତେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଅଛନ୍ତି ସେମାନେ ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣ ଲଭିବାକୁ କାର୍ଯ୍ୟକରନ୍ତି । ସାଂଖ୍ୟକାରିକାଙ୍କର ମୂଲ୍ୟବାନ କଥା କେତୋଟି ମନେରଖିଲେ ଯଥାର୍ଥ ସାତ୍ତ୍ୱିକତାର ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଆଉ କୌଣସି ଭୁଲ ବା ଭ୍ରମରେ ପଡିବାକୁ ହେବନାହିଁ । ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣ ଯେତେବେଳେ ଉତ୍କଟ ହେବ, ଅଙ୍ଗ ଲଘୁ ହୁଏ, ବୁର୍ଦ୍ଧି ପକାଶକ ଓ ଇନ୍ଦିୟ ସକଳ ପସନୁ ହୁଅନ୍ତି ।

ଶ୍ୟଶ୍ୟଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଉମେଶଚନ୍ଦ୍ର ସାମନ୍ତରାୟ ସଂପାଦକ ନୀଳାଚଳ ସାରସୃତ ସଂଘ, ପୂରୀ

# ଭଗବାନ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ ଓ ସଦ୍ଗୁରୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ ଦେବଙ୍କର ବିଭିନ୍ନ ଭାବରୂପ

ଭାରତର ଆତ୍ୱା ଭଗବାନ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଭାରତଭୂମିରେ ନାନା ଭାବରେ ଲୀଳା ଖେଳା କରିଯାଇଛନ୍ତି । ସେ ବୃହାବନ ଲୀଳାରେ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ଭାବ, ମଥୁରାରେ ବୀରଭାବ, ଦ୍ୱାରକାରେ ଐଶୁର୍ଯ୍ୟଭାବ, କୁରୁକ୍ଷେତ୍ରରେ ଜଗଦ୍ଗୁରୁ ଭାବେ ଇତ୍ୟାଦି ବିଭିନ୍ନ ଲୀଳା କରିଯାଇଛନ୍ତି । ପୁଣି ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ, ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ବ୍ରଜଲୀଳାରେ ଗୁରୁ ସହୀପନି ମୁନିଙ୍କଠାରେ ଶାନ୍ତଭାବରେ, ଶ୍ରୀମତୀ ରାଧାରାଣୀଙ୍କ ପ୍ରତି 'ଦେହିପଦପଲୁବମୁଦାରଂ' ଦାସ୍ୟଭାବରେ, ମାତା ଯଶୋଦାଙ୍କଠାରେ ବାସୂଲ୍ୟଭାବରେ, ବ୍ରଜଗୋପାଳଙ୍କଠାରେ ସଖ୍ୟଭାବରେ ଓ ଗୋପୀମାନଙ୍କଠାରେ ମଧୁର ଭାବରେ ଲୀଳାଖେଳା କରିଯାଇଛନ୍ତି ।

ମହାଭାରତ ଯୁଦ୍ଧରେ ଅର୍ଜୁନଙ୍କର ସଖା ଓ ସାରଥୀ ଭାବରେ ତଥା ଶିକ୍ଷାଗୁରୁ ରୂପେ, କୁନ୍ତୀଙ୍କ ଭାତୃପୁତ୍ର, ଭୀଷ୍ମଙ୍କ ଭଗବାନ, ଦୋପଦୀଙ୍କ ଲୟାନିବାରକ ତାଣକର୍ଷା, ଦ୍ୱାରକାରେ ଦ୍ୱାରକାଧୀଶ ଓ ରୁଜ୍ମିଣୀଙ୍କ ସ୍ୱାମୀ ରୂପେ ଏହିପରି ବିଭିନ୍ନ ସମୟରେ ବିଭିନ୍ନ ଭାବରେ ଲୀଳାଖେଳା କରିଯାଇଛନ୍ତି । ତାଙ୍କର କୌଣସି ଭାବ ସହିତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଭାବର ତାରତମ୍ୟ ରହେ ନାହିଁ । କୁରୁଷେତ୍ରରେ ସୁଦର୍ଶନଚକଧାରୀ ଯୋଜ୍ଞା, ଗୋପଲୀଳାରେ ମୁରଲୀଧାରୀ ଗୋପୀମାନଙ୍କ ମନମୋହନ କୃଷ୍ଟନ୍ଦର, ମଥୁରାରେ ଅତ୍ୟାଚାରୀ, ଦ୍ରାଚାରୀ କଂସ ମାମୁଁକୁ ନିଧନ କରି କଂସଙ୍କ ପିତା ଉଗ୍ରସେନଙ୍କୁ ବନ୍ଦୀଗୃହରୁ ମୁକ୍ତ କରି ମଥୁରାର ରାଜସିଂହାସନରେ ଅଧିଷିତ କରିଥିଲେ ଓ ନିଜ ଜନ୍ମଦାତା ପିତା ବସୁଦେବ ଓ ମାତା ଦେବକୀଙ୍କୁ ବନ୍ଦୀଗୃହରୁ ମୁକ୍ତ କରିଥିଲେ । ପରିଶେଷରେ କୁରୁଷେତ୍ର ମହାଭାରତ ଯୁଦ୍ଧରେ ପ୍ରପନ୍ନ ଶିଷ୍ୟ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ବିଶ୍ୱରୂପ ଦର୍ଶନ କରାଇ କହିଥିଲେ, 'ଅର୍ଜୁନ ମୁଁ ତୁମକୁ ଜ୍ଞାନ, ଭକ୍ତି, କର୍ମ ସବୁ ଶିକ୍ଷା ଦେଲି, ବର୍ତ୍ତମାନ ତୁମେ ସମୟ ଧର୍ମ ତ୍ୟାଗ କରି କେବଳ ମୋର ଶରଣାଗତ ହୁଅ, ମୁଁ ତୁମକୁ ସବୁ ପାପରୁ ମୁକ୍ତ କରିଦେବି ।' ଭଗବାନ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ ଗୀତାରେ ଅର୍ଜୁନକୁ ଶିକ୍ଷା ଦେବାବେଳେ ଜଗଦ୍ୱଗୁରୁ ଭାବରେ ପ୍ତିଷିତ ଥାଇ ଶିକ୍ଷା ଦେଇଥିଲେ ।

ଠିକ ସେହିପରି ଆମର ଠାକୁର ଶୀଶୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀ ଦେବ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର ଜୀବନ କାଳ ମଧ୍ୟରେ ଶୀକୃଷ୍ଟଙ୍କ ପରି ନାନା ଭାବରେ ଭକ୍ତଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କ ସହିତ ଲୀଳାଖେଳା କର୍ଛନ୍ତି । ପଥମ ହେଲା ଶୀଶୀଠାକୁର ହେଉଛନ୍ତି ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ଆମାରାମ, ଦ୍ୱିତୀୟରେ ସେ ହେଉଛନ୍ତି ଅନନ୍ତ ଶୀବିମଣ୍ଡିତ ଗୁରୁଭାବ, ଭକ୍ତମାନଙ୍କର ପାଣର ଧନ, ଭକ୍ତମାନଙ୍କର ମଥାର ମଣି । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର କୌଣସି ମୂର୍ତ୍ତି ସହିତ, ତାଙ୍କର ଅନ୍ୟ କୌଣସି ମୂର୍ତ୍ତିର ତାଳମେଳ ନାହିଁ । ଅହାତ୍ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ତାର୍ଦ୍ଧିକ ଗୁରୁ, ଯୋଗୀଗୁରୁ, ଜ୍ଞାନୀଗୁରୁ ଓ ପେମିକଗୁରୁ ଏପରି ତାଙ୍କର ସମୟ ବିଗହ ସମ୍ମୁଖରେ ରଖି ବିଶେଷଣ କଲେ ଦେଖିବାକୁ ପାଇବେ ତାଙ୍କର କୌଣସି ବିଗହର ଅନ୍ୟ ବିଗହ୍ଁ ସହିତ ସାମଞ୍ଯ୍ୟ ନାହିଁ । କେହି କହିଁ ପାରିବେ ନାହିଁ ଯେ  $^{"}$  ସମୟ ବିଗହ ଜଣେ ମହାପୁରୁଷଙ୍କର । ଏହା ହେଲା ତାଙ୍କର ଏକ ବୈଶିଝ୍ୟ । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ବିଭିନ୍ନ ମୂର୍ତ୍ତିକୁ ଅଲଗା ଅଲଗା ଭାବରେ ଦେଖିଲେ ମନ ମଧ୍ୟରେ ବିଭିନ୍ନ ଭାବ ଜାତ ହୋଇଥାଏ । ଭାରତର ଅନ୍ୟ ଜୌଣସି ମହାପୁରୁଷଙ୍କର ଛବି ବା ମୂର୍ତ୍ତିରେ ଏପରି ଭାବର ତାରତମ୍ୟ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେନାହିଁ । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ସମ୍ମିଳନୀ ବିଗହ ଅର୍ଥାତ୍ କମ୍ବଳ ଘୋଡେଇ ହୋଇ ବସିଥିବା ବିଗହ୍କୁ ଦେଖି ଯେ କେହି ଅନୁମାନ କଲେ ଜାଣିବାକୁ ପାଇବେ ସେ ବିଗହ ହେଉଛି ସତ ଯେପରି ମହାମା ଯୀଶୁଖୀଷଙ୍କର । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ବିଭିନ୍ନ ଭାବ ଓ ରୂପକୁ ଅନୁଭବ କରିବାକୁ ହେଲେ, ପଥମେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ଶୀବିଗହକୁ ଜୀବନ୍ତ ବୋଲି ଭାବିବାକୁ ହେବ, ମନେ କରିବାକୁ ହେବ ଯେ ସେ ଗୃହ ଆସନରେ ବା ସଂଘାସନରେ ଶୀମ୍ଭିଁ ରୂପେ 'ଅଛନ୍ତି' ବୋଲି ନ ଭାବି ସେ ସୃୟଂ ୟୂଳଦେହରେ ସମାସୀନ ବୋଲି ଚିନ୍ତା କରିବାକୁ ହେବ । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ବିଗହକୁ ଦେଖି ଅନେକ ଭକ୍ତ ତାଙ୍କ ପତି ଆକର୍ଷିତ ହୋଇ ତାଙ୍କୁ ଗୁରୁ ରୂପେ ବରଣ କରୁଛନ୍ତି । ଏହା ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର ଏକ ବୈଶିଷ୍ଟା । ଗୃହ ଆସନରେ ଶୀଶୀଠାକୁର ଅଛନ୍ତି ଗ୍ରିହର କର୍ତ୍ତା ଓ ଗୁରୁ ଭାବରେ । ସେ ପୂଜ୍ୟ ଓ ସେବ୍ୟ । ଆମେ ଭାବିବା ତୁମେ ପଭୁ, ମୁଁ ସେବକ, ଆପଣଙ୍କର ଦାସାନୁଦାସ । ମୁଁ ଯଦି ଆପଣଙ୍କର ସେବା ନ କରିବି ତେବେ ସେବା ଆଉ କିଏ କରିବ ? ଏପରି ଭାବ ନେଇ ସେବା କରିବାକୁ ହେବ । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ସେବାପୃଜା, ଭୋଗରାଗ, ପଞ୍ଚ ଉପଚାରରେ ନିର୍ବାହ କରିବାକୁ ହେବ । ପଭାତରେ ତାଙ୍କୁ ଜାଗରିତ କରି, ତାଙ୍କୁ ସମ୍ବାହନ କରି, ନାସାପାନ ନିବେଦନ ପରେ, ସ୍ନାନାଦି ସମାପନାତ୍ତେ ବାଲ୍ୟଭୋଗ ନିବେଦନ ପରେ ଆରତି ଗୁରୁବନ୍ଦନା ପାର୍ଥନାତ୍ତେ ମଧ୍ୟାହୁରେ ନିଜ ସାମର୍ଥ୍ୟ ଅନୁସାରେ ଭୋଗରାଗ ନିବେଦନ କରିବାକୁ ହେବ । ପୁଣି ବିଶାମ ପରେ ସଂଧ୍ୟାରେ ବିଧି ଅନୁସାରେ ସେବାପ୍ତଜା କରି ପାର୍ଥନା, ପରପ୍ତଜା ନିମନ୍ତ୍ରଣ, ତୃଟିବିଚ୍ୟୁତିପାଇଁ କ୍ଷମାଭିକ୍ଷା- ଏତିକି କରି ପାରିଲେ ଗୁରୁକୃପା ଅନୁଭବ କରିପାରିବା । ପପନ୍ନ ଶିଷ୍ୟ ଅର୍ଜୁନ ସେପରି ଜଗଦ୍ଗୁରୁ ଭଗବାନ ଶୀକୃଷ୍ଟଙ୍କଠାରେ ନିଜକୁ ସମର୍ପଣ କରି କହିଥିଲେ -

କାର୍ପଣ୍ୟଦୋଷାପହତଃ ସ୍ୱଭାବଃ, ପୃଛାମି ତ୍ୱଂ ଧର୍ମ ସମୂଢଚେତାଃ ଯତ୍ ଶେୟଃ ସ୍ୟାନ୍ନିଞ୍ଜିତଂ ବୃହିତନ୍କେ ଶିଷ୍ୟୟେ ଅହଂ ସ୍ୟାଧି ମାଂ ତ୍ୱାଂ ପପନ୍ନଂ । - ଗୀତା (୨/୭)

ଅର୍ଥାତ୍ ଅର୍ଜୁନ ଭଗବାନଙ୍କୁ ପଚାରୁଛନ୍ତି ପ୍ରଭୁ, କୁଳଷୟଜନିତ ଦୋଷଦ୍ୱାରା ସ୍ୱାଭାବିକ ଗୁଣ ନଷ୍ଟ ଓ ଅନୁକରଣ ଧର୍ମ ବିଷୟରେ ସନ୍ଦେହଯୁକ୍ତ ହେବାରୁ ଆପଣଙ୍କୁ ପଚାରୁଛି ଯେ, ଯାହା ମୋ ପକ୍ଷରେ ହିତ ହେବ ତାହା ନିଷ୍ଟୟ କରି ମୋତେ କହିବା ହୁଅନ୍ତୁ । ମୁଁ ଆପଣଙ୍କର ପ୍ରପନ୍ନ ଶିଷ୍ୟ ଓ ଶରଣାପନ୍ନ, ମୋତେ ଉପଦେଶ ପଦାନ କରନ୍ତୁ ।

ଶୀଭଗବାନ୍ ଅର୍ଜୁନକୁ କହୁଛନ୍ତି --

ତଦ୍ବିଦ୍ଧି ପ୍ରଣିପାତେନ ପରିପ୍ରଶ୍ନେନ ସେବୟା ଉପଦେଷ୍ୟନ୍ତି ତେ ଜ୍ଞାନଂ ଜ୍ଞାନୀନୟରୃଦର୍ଶିନଃ । ଗୀତା - (୪/୩୪)

ତୁମେ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ଜ୍ଞାନୀମାନଙ୍କ ପାଖକୁ ଯାଇ ସେହି ଜ୍ଞାନକୁ ବୁଝ, ସେମାନଙ୍କୁ ବିନୟ ପୂର୍ବକ ଦଣ୍ଡବତ୍ ପ୍ରଣାମ କରି ତାଙ୍କର ସେବା କର ଏବଂ ହୃଦୟରୁ କପଟଭାବ ତ୍ୟାଗ କରି ସରଳତା ପୂର୍ବକ ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ, ସେମାନେ ତୁମକୁ ପରମାମତତ୍ତ୍ୱ ପ୍ରଦାନ କରିବେ । ଠିକ୍ ସେହିପରି ଆମେ ପ୍ରତ୍ୟହ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଅନ୍ତିତ୍ୱରେ ବିଶ୍ୱାସ ପୂର୍ବକ ଦେହାମବୁଦ୍ଧି ତ୍ୟାଗ କରି, ମନରୁ ସନ୍ଦେହ ଓ ସଂଶୟ ତ୍ୟାଗ କରି ଗୃହାସନରେ ପ୍ରତ୍ୟହ ଦୁଇଓଳି ତାଙ୍କର ସେବା ପୂଜା କଲେ ସେ ଆମକୁ ଆତ୍ମଜ୍ଞାନ ପ୍ରଦାନ କରିବେ । ତେଣୁ ଆମକୁ ତାଙ୍କ ପାଦପଦ୍କରେ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବରେ ସମର୍ପଣ କରିବାକୁ ହେବ । ବିଶ୍ୱାସ ହିଁ ଆମ୍ବଗଠନର ଉପାଦାନ ।

ଆମେ ଗୃହାସନରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆପଣା ମନେ କରି ତାଙ୍କୁ ସୁଖ ପାଇ ବିଧି ପୂର୍ବକ ତାଙ୍କ ସେବାପୂଜା କଲେ, ଆମେ ଯେଉଁ ପାର୍ଥନା କରୁଛୁ 'ତ୍ୱମେବ ମାତା ଚ ପିତା ତ୍ୱମେବ' ସେହି ପାର୍ଥନା ଫଳବତୀ ହେବ । ଗୃହାସନରେ ଶ୍ରଦ୍ଧା, ନିଷା ଓ ବିଶ୍ୱାସ ସହିତ ସେବା କରିବା ହେଉଛି 'ଆମ୍ବଳୃପା' । ତେବେ ଭଗବତ୍ କୃପା ଲାଭ ହୋଇ ସଂଘରେ ଯୋଗଦାନ କରିବାପାଇଁ ଆଗୁହ ଜାତ ହେବ । ଏଣୁ ଗୃହ ଆସନ ହେଉଛି ବ୍ୟକ୍ତି ସାଧନାପାଇଁ ଉଦ୍ଦିଷ୍ଟ । ବ୍ୟକ୍ତିସାଧନାରେ ସାଫଲ୍ୟଲାଭ ହେଲେ ତାହା ସମଷ୍ଟି ସାଧନାପାଇଁ ସାହାଯ୍ୟ କରିଥାଏ ।

ବର୍ତ୍ତମାନ ସଂଘସାଧନାରେ ଆମେ କେଉଁ ଭାବରେ ଶ୍ୱାଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଉପଲବ୍ଧି କରିପାରିବା ତାହା ଜାଣିବା ପାଇଁ ଚେଖ କରିବା । ସଂଘାଧିବେଶନର ସାତଦିନ ପୂର୍ବରୁ ଆମେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ ତଥା ତାଙ୍କ ଅନ୍ତରଙ୍ଗ ଭନ୍ତମାନଙ୍କୁ ନିମନ୍ତଣ ଜଣାଇଥାଉ । ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ସର୍ବଦା ଆମ ହୃଦୟାସନରେ ଅଧିଷିତ । ଏଣୁ ଆମେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ ସଂଘାସନରେ ବିଜେ କରିବା ପୂର୍ବରୁ ତାଙ୍କୁ ପ୍ରତୀଷା ଗାନଦ୍ୱାରା ପ୍ରତୀଷା କରି କହିଥାଉଁ, 'ପ୍ରଭୁ ଆପଣ ଦୟାପୂର୍ବକ ସଂଘାସନକୁ ବିଜେ କରନ୍ତୁ ।' ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ସଂଘାସନରେ ବିଜେ କଲାମାତ୍ରକେ ସମୟ ଭନ୍ତବୃନ୍ଦ ମିଳିତ ହୋଇ ତାଙ୍କର ଶ୍ୱୀଚରଣରେ ଆରତ୍ରିକ ନିବେଦନ କରି ତାଙ୍କୁ ବନ୍ଦନା ପ୍ରାର୍ଥନା କଲେ, ତାଙ୍କୁ ଖୁସି କଲେ, ସେ ଗୁରୁ ଆସନରେ ପ୍ରତିଷିତ ଥାଇ, ଭନ୍ତ ସେବକମାନଙ୍କୁ ଆମୁଞ୍ଜାନ ପଦାନ କରିଥାନ୍ତି । ଏଣୁ ସଂଘକୁ କୁହାଯାଏ 'ବହ୍ଲୁଞ୍ଜାନ ଗବେଷଣା କେନ୍ଦ୍ର' । ତେଣୁ ସଂଘାସନରେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ହେଉଛନ୍ତି ପ୍ରଧାନ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ବା ବହ୍ଲୁବିଦ୍ ଗୁରୁ । ଭନ୍ତଗଣ ହେଲେ ଞ୍ଜାନଲାଭେଛୁ ଶିଷ୍ୟ, ଅର୍ଥାତ୍ ଆମୁାର ସ୍ୱରୂପ ଲାଭ ପାଇଁ ମୁମୁଷୁ ରଷିଯୁଗର ଛାତ୍ରଛାତ୍ରୀ । ତେଣୁ ଆଗହୁ ଥିଲେ, ଅର୍ଥାତ୍ ଆମୁକୃପା ହେଲେ ଭଗବତ୍ କୃପା ଲାଭ ହୁଏ । ଶେଷରେ ଗୁରୁକୃପା କରିଥାନ୍ତି । କାରଣ ଗୁରୁ କାହାକୁ ଜୋର୍ କରି ଅର୍ଥାତ୍ ବାଧ୍ୟକରି କୃପା କରନ୍ତି ନାହିଁ । ଶିଷ୍ୟର ଆଗହୁ ଥିଲେ ସେ ଅନୁଗହ କରନ୍ତି ।

ସଂଘପିତ। ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ପୁରୀଠାରେ ନୀଳାଚଳ କୁଟୀରରେ ଅବସ୍ଥାନ କରୁଥିବା ସମୟରେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ପ୍ରତିଷା କରି ସେ ସ୍ୱୟଂ ନିଜେ ତତ୍ତ୍ୱମୂର୍ତ୍ତିରେ ନିତ୍ୟଲାକର ନିତ୍ୟ ସ୍ୱରୂପରେ ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ ଦେଇଥାନ୍ତି । ସେ ସ୍ଥୂଳରେ ନିତ୍ୟ ବର୍ତ୍ତମାନ ଥାଇ ଅର୍ଥାତ୍ ସେ ସ୍ୱୟଂ ପରିଚାଳକଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ, ଆଲୋଚକଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ, ଶ୍ରୋତାଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଭଗବାନଙ୍କ ମୂର୍ତ୍ତିରେ ବିରାଜିତ ରହି ସମୟଙ୍କୁ ଉପଦେଶ ପ୍ରଦାନ କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ନିଜେ ମଧ୍ୟ ଆନନ୍ଦ ଲାଭ କରିଥାନ୍ତି । ସଂଘରେ ସମୟେ ଠାକୁର ଭାବ, ସମୟେ ଏକ ମନ, ଏକ ପାଣ - ଏହାକୁ କୁହାଯାଏ ଅଦ୍ୱୈତ ଭାବ । ସଂଘରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ସତ୍ତାର ଭାବନା ବା କୌଣସି ଅନ୍ତିତ୍ୱ ନାହିଁ ।

ବର୍ତ୍ତମାନ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀରେ ଶ୍ରୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ଭାବ କିପରି, ଭକ୍ତମାନେ କିଭଳି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଅନୁଭବ କରିଥାନ୍ତି, ସେ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରିବା । ପ୍ରଥମ ଦିନ ଭକ୍ତମାନେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ତତ୍ତ୍ୱମୟ ଗୁରୁ ରୂପେ ସମ୍ମିଳନୀ ଷେତ୍ରକୁ ଆବାହନ କରି ଶୋଭାଯାତ୍ରାରେ 'ଜୟଗୁରୁ' କୀର୍ତ୍ତନ ସହିତ ନେଇଥାନ୍ତି । ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିନ ଅନ୍ତରଙ୍ଗ ସଭାରେ କୁରୁଷେତ୍ରରେ ଭଗବାନ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ ଯେପରି ଜଗଦ୍ଗୁରୁ ଭାବରେ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ଲୋକଶିକ୍ଷା ନିମନ୍ତେ ଶିକ୍ଷା ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ, ଶୀଶ୍ରୀଠାକୁର ସେହିପରି ଭତ୍ତସମ୍ନିଳନୀ ଷେତ୍ରରେ ଭତ୍ତମାନଙ୍କୁ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଭାବରେ ଲୋକଶିକ୍ଷା ପ୍ରଦାନ କରି ସନାତନ ଧର୍ମର ପ୍ରତିଷ୍ଠା, ସତ୍ଶିକ୍ଷାର ବିଷ୍ଠାର ବିଷୟରେ ବିଭିନ୍ନ ଆଲୋଚନା ମାଧ୍ୟମରେ ଶିକ୍ଷା ପ୍ରଦାନ କରିଥାନ୍ତି । ଆନନ୍ଦ ସଭାରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ରସିକନାଗର ରସରାଜ ଭାବରେ ଭତ୍ତମାନଙ୍କୁ ଆନନ୍ଦ ପ୍ରଦାନ କରିଥାନ୍ତି । ସେତେବେଳେ ଭତ୍ତମାନେ ନିଜ ନିଜ ଭାବ ଅନୁଯାୟୀ କିଏ ପିତାମାତା, କିଏ ବନ୍ଧୁ, କିଏ ସଖା ଭାବରେ ଓ କିଏ ତାଙ୍କର ସର୍ବସ୍ୱ ଭାବରେ ଅନୁଭବ କରିଥାନ୍ତି । ଭାବ ବିନିମୟ ସଭାରେ ସେ ଭାବଗାହୀ ଓ ଭାବରାଜ୍ୟର ଅଧୀଶ୍ୱର ଭାବରେ ଅଧିଷିତ ରହି ଭତ୍ତମାନଙ୍କ ଭାବବିନିମୟ ଶୁଣିବା ପାଇଁ ଆଗହୀ ହୋଇ ଶୁଣୁଥିବା ଭଳି ଅନୁଭବ ହୁଏ । ମହିଳାସଭାରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ମା'ମାନେ ଶୁଦ୍ଧା, ଭାବ ଓ ନିଷ୍ଠାର ସହ ସେବାନିରତ ଥାନ୍ତି । ସାଧାରଣ ସଭାରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ସନାତନଧର୍ମର ପ୍ରଚାରକ ରଷିଯୁଗର ପୁନଃ ପ୍ରବର୍ତ୍ତକ ଭାବରେ ସତ୍ୱିକ୍ଷା ପଦାନ କରିଥାନ୍ତି ।

ମୋଟାମୋଟି ଦେଖିବାକୁ ଗଲେ ସନ୍ନିଳନୀ ଷେତ୍ରକୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ରାସମଞ୍ଚ କହିଲେ ଅତ୍ୟୁକ୍ତି ହେବନାହିଁ । ଏଠାରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ସ୍ୱୟଂ ମଦନମୋହନ ଚୂଡାମଣି ଓ ଭକ୍ତଗଣ ଗୋପୀ ସଦୃଶ । ସଂଘରେ ଆମ ଉତ୍କଳ ପ୍ରାଦେଶିକ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀରେ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ଆକୁଳ ଆହ୍ୱାନରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ବିରାଜମାନ କରିଥାନ୍ତି । ସନ୍ନିଳନୀ ଷେତ୍ର ଭକ୍ତ ଓ ଭଗବାନଙ୍କ ମିଳନ ଷେତ୍ର ରୂପେ ପରିଣତ ହୋଇଥାଏ ।

ବର୍ତ୍ତମାନ ଜାଣିବାକୁ ପାଇଲୁ ଯେ ଗୃହର ଠାକୁର, ସଂଘର ଠାକୁର ଓ ସନ୍ନିଳନୀର ଠାକୁର ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ପୃଥକ୍ । ସନ୍ନିଳନୀଷେତ୍ରରେ ଭାବଘନ ମୂର୍ତ୍ତି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଭାବଗ୍ରାହୀ ଜନାର୍ଦ୍ଦନ । ସେ ଏକାଧାରରେ ଜଣେ ବିପ୍ଲବୀ ଗୁରୁ, ସଂୟାରକ, ନାଟ୍ୟକାର, ସମାଜର ଦୁର୍ନୀତି ମୂଳୋତ୍ପାଟକ ନଳିନୀକାନ୍ତ, ପତ୍ନୀ-ପ୍ରେମିକ ନଳିନୀକାନ୍ତ, ଜଣେ ଡାକ୍ତର- ଗୁରୁ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦଙ୍କ ଶୂଳରୋଗ ନିରାକରଣ ନିମନ୍ତେ ପାପକୁ ଭୟ ନ କରି ନିଜ ପାଦକୁ ଗୁରୁଙ୍କ ଶରୀରରେ ଛାପନ କରି ତାଙ୍କର ଶୂଳରୋଗ ନିରାକରଣ କରିଥିଲେ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ ବୁଝିବାକୁ ହେଲେ ଦରକାର ଆକୁଳ ବ୍ୟାକୁଳତାର ସହିତ ତାଙ୍କୁ ଭଲ ପାଇବା । ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ହେଉଛନ୍ତି ଭାବଗାହୀ ଜନାର୍ଦ୍ଦନ, ଭତ୍ତଙ୍କ ଭାବ ଅନୁଯାୟୀ ସେ ଦେଖା ଦେଇଥାନ୍ତି । ସଂଘରେ ସେ ହେଉଛନ୍ତି କଲ୍ଡରୁ, ସନ୍ନିଳନୀରେ ସେ ହେଉଛନ୍ତି କରୁଣାର ସିନ୍ଧୁ । ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଶିଷ୍ୟା ଯୋଗମାୟା (ଭୈରବୀ ମା')ଙ୍କୁ ଥରେ ମହାଞ୍ଜମୀଦିନ କେତେ ଜଣ ସନ୍ନ୍ୟାସୀ ଆରତି ନିବେଦନ କରୁଥାନ୍ତି ଓ ମା' ନିର୍ମାଲ୍ୟ (ପ୍ରସାଦ) ବଞ୍ଜନ କରୁଥାନ୍ତି । ହଠାତ୍ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ମା'ଙ୍କଠାରୁ ହାତ ବଢାଇ ନିର୍ମାଲ୍ୟ ଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ । ଏହାକୁ କହନ୍ତି ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ମହାଭାବ । ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ସର୍ବଦା ଗୁରୁଭାବରେ ପ୍ରତିଷିତ ରହି କହିଛନ୍ତି 'ମୁଁ ଗୁରୁ ଭାବ ନେଇ ନିର୍ବିକଳ୍ପରୁ ବ୍ୟୁତ୍ଥିତ ହୋଇ ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ଇଛାରେ ଜଗତହିତ ପାଇଁ ଆସିଅଛି ।' ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବ ଜାଣିବାକୁ ହେଲେ ପ୍ରଥମେ ନିଜକୁ ସତ୍ ଶିଷ୍ୟ ଭାବରେ ସାଧନା କରିବାକୁ ହେବ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ସାଧନ କରି ଏତେ ଶକ୍ତି ଆହରଣ କରି ପାରିଥିଲେ ଯେ ନିଜ ଶକ୍ତି ମାଧ୍ୟମରେ ସେ ସର୍ବଦା ନିଜକୁ ଗୁରୁ ଭାବରେ ଆବୃତକରି ତତ୍ତ୍ୱମୟ ମହାନ ମନୁଷ୍ୟଭାବରେ ରହି ବିଭିନ୍ନ ଲୋକମାନଙ୍କୁ ଉପଦେଶ ପ୍ରଦାନ କରୁଥିଲେ । ତାଙ୍କର ସେହି ପରିବର୍ତ୍ତନ ଲକ୍ଷ୍ୟକରି ଅନେକ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ମନରେ ସଂଶୟ ଜାଗତ ହୋଇଥିଲା ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, ଗୀତାର ଶ୍ୱୋତ। ଅର୍ଜୁନଙ୍କଠାରୁ ଆରମ୍ଭ କରି ବର୍ତ୍ତମାନ ଯୁଗର ବିବେକାନନ୍ଦ ମଧ୍ୟ ଏହି ସଂଶୟର ଦାସ ହୋଇଥିଲେ । ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ସେହି ଭାବକୁ ଦେଖି ତାଙ୍କର ଅନ୍ତରଙ୍ଗ ଶିଷ୍ୟମାନେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର ଏହି ଦୁର୍ବୋଧ୍ୟ ସ୍ୱରୂପକୁ ବୁଝିପାରି ନଥିଲେ । ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ନୀଳାଚଳ କୁଟୀର, ପୁରୀଠାରେ ଥିବାସମୟରେ ରାଜପରିବାରଭୁକ୍ତ ନବୀନ ଯୁବକଙ୍କ ପରି ତାଙ୍କର ବେଶଭୂଷା ଦେଖି ମଧ୍ୟ ଯେଉଁମାନେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଚିହ୍ନିପାରିଥିଲେ, ସେମାନେ ଶ୍ୱୁଛାର ସହିତ ତାଙ୍କ ଚରଣାଶ୍ୱିତ ହୋଇ ତାଙ୍କଠାରୁ ଆଦେଶ ଉପଦେଶ ପାଇଁ ପାର୍ଥୀ ହେଉଥିଲେ । ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ପ୍ରତିଞ୍ଜାକରିଥିଲେ ଯେ ସେ କୌଣସି ବିଭୂତି ଦେଖାଇ ଶିଷ୍ୟଭନ୍ତମାନଙ୍କୁ ଆକର୍ଷଣ କରି ଆଣିବେ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ପ୍ରକୃତ ଭକ୍ତ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ବିଗ୍ରହ ଦର୍ଶନ କରି, ତାଙ୍କର ପୁୟକ ପାଠକରି, ସ୍ୱତଃସିଦ୍ଧ ଭାବରେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଗୁରୁ ବରଣ କରି ତାଙ୍କର ପଦାଶ୍ୟ ଗ୍ରହଣ କରି ନିଜକୁ ଧନ୍ୟ ମଣ୍ଡୁଛନ୍ତି । ପ୍ରଥମେ ନିଜ ଜୀବନରେ ଶ୍ୱୀଗୁରୁ ଭଗବାନଙ୍କର ପ୍ରୟୋଜନୀୟତା ଉପଲବ୍ଧି କରି, ଆକୁଳ ବ୍ୟାକୁଳ ଭାବରେ ତାଙ୍କର ଆଦେଶ ଉପଦେଶ ଅନୁସାରେ ସାଧନ କଲେ ଗୁରୁ କୃପାପ୍ରାଓ ହେବା । ଭଗବାନ ଜଗଦ୍ୱରୁ ଭାବରେ ଶ୍ୟମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତାର ନବମ ଅଧ୍ୟାୟ ୩୦ ଶ୍ୱୋକରେ କହିଛନ୍ତି –

ଅପି ଚେତ୍ସୁଦୁରାଚାରୋ ଭଜତେ ମାମନ୍ୟଭାକ୍ ସାଧିରେବ ସ ମନ୍ତବ୍ୟଃ ସମ୍ୟଗ୍ ବ୍ୟବସିତୋଃ ହି ସଃ । ଅର୍ଥାତ୍, ଯଦି କୌଣସି ଅତଶୟ ଦୁରାଚାରୀ ମଧ୍ୟ ଅନନ୍ୟ ଭାବରେ ମୋର ଭକ୍ତ ହୋଇ ମୋର ଭଜନ କରନ୍ତି, ତେବେ ସେ ବି ସାଧୁ ବୋଲି ଗଣାଯିବେ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ମଧ୍ୟ କାମାକ୍ଷାଠାରେ ନିର୍ବିକଳ୍ପ ସମାଧିରୁ 'ମୁଁ ଗୁରୁ' ଏହି ଭାବରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ହୋଇ ଫେରି ଆସି କହିଛନ୍ତି – 'ହେ ତୃଷିତ, ତାପିତ, ଅଜ୍ଞାନାନ୍ଧ ମାନବକୁଳ, ଯେ ଯେଉଁଠାରେ ଅଛ ଆସ, ମୁଁ ପ୍ରତିଜ୍ଞା କରି କହୁଛି, ତୁମମାନଙ୍କୁ କିଛି କରିବାକୁ ହେବ ନାହିଁ, ତୁମର ସବୁ ହେବ । ମୁଁ ତୁମର ପ୍ରାଣର ଠାକୁର, ସାଧାରଣ ମନୁଷ୍ୟ ଭାବରେ ମୋତେ ଟିକିଏ ଭଲପାଅ । ମୋର ଜଗତ୍ହିତକର କାର୍ଯ୍ୟ କ'ଣ, ମୁଁ ତୁମକୁ ତାର ସୂଚନା ଦେଇଅଛି । ମୋର ପ୍ରାଣ ସହିତ ତୁମର ପ୍ରାଣ ମିଳାଇ ମୋର ପ୍ରଦତ୍ତ ବ୍ରତ ଉଦ୍ଯାପନରେ ବୃତୀ ହୁଅ । ତେବେ ତୁମର ସବୁ ହେବ, ତୁମେ ସବୁ ପାଇବ, ଅନ୍ୟ ସାଧନ ଭଜନରେ ତୁମର ପ୍ରୟୋଜନ ନାହିଁ । ହୃଦ୍ୟରେ ପ୍ରେମର ଉନ୍ମାଦନା ଜାଗି ଉଠିବ । ତୁମର ଜୀବନ ଧନ୍ୟ ହେବ । ତୁମେ କୃତାର୍ଥ ହେବ । ତୁମେମାନେ ମୋର କୃପା ଉପରେ ନିର୍ଭର କର, ମୁଁ ଯେ ତୁମମାନଙ୍କର ମଙ୍ଗଳଚିତ୍ତକ ଗୁରୁ, ତୁମେମାନେ ମୋର ଶରଣାଗତ ହେଲେ ମୁଁ ପ୍ରତିଜ୍ଞା କରି କହୁଛି, ତୁମେମାନେ ନିଷ୍ଟୟ ମୋର କୃପାପ୍ରାୟ ହେବ । ତୁମ ମାନଙ୍କୁ ମୁଦ୍ଧି ପ୍ରଦାନ ନିମ୍ନତ୍ତେ ମୁଁ ଗୁରୁ ରୂପେ ଆସିଅଛି । ମୁଁ ଅଛି, କେବଳ ଏତିକି ବିଶ୍ୱାସ ଥିବା ଆବଶ୍ୟକ ।'

('ଆର୍ଯ୍ୟଦର୍ପଣ' ବିଭିନ୍ନ ସଂଖ୍ୟାରୁ ସଂଗୂହୀତ)

ଶ୍ୟଶ୍ୟଠାକୁର ଶ୍ୟବରଣାଶିତ କୃଷ୍ଣଚନ୍ଦ ପଣ୍ଡା ସଭାପତି, ବୁଲାଁ ସାରସ୍ପତ ସଂଘ

# ସତ୍ଶିକ୍ଷାରେ ବ୍ୟାତ୍ତି ଅନୁଭବ

ଆଜିକାଲି ଶିକ୍ଷା କହିଲେ ସାଧାରଣତଃ ବୁଝାଯାଏ ସ୍କୁଲ କଲେଜରେ ପାଠପଢ଼ା ଓ Certificate ଟିଏ ହାସଲ । Certificate / Degree ଟିଏ ଥିଲେ ଶିକ୍ଷିତ ବୋଲି କୁହାଯାଏ ବା ଆମେ ନିଜକୁ ଶିକ୍ଷିତ ବୋଲି ଅନୁଭବ କରୁ । ସେଇ Certificate/ Degree ଅନୁଯାୟୀ ଆମକୁ ଯୋଗ୍ୟ ବିଚାର କରାଯାଏ ଏବଂ ଯୋଗ୍ୟତା ଅନୁଯାୟୀ ଆମକୁ କୌଣସି ସଂସ୍ଥାରେ ( ସେ Govt. ହେଉ ବା Private ) ଚାକିରୀ ଖଞ୍ଜେ ମିଳିଗଲେ ଆମେ ନିଜକୁ ଗୌରବାନ୍ତିତ ମନେକରୁ ଓ ସମାଜ ଆମକୁ ତଦନୁଯାୟୀ ସୀକୃତି ପ୍ରଦାନ କରେ । ଏହା ହିଁ ଆଜିକାଲି ଶିକ୍ଷା ଓ ତାର ପରିଣତି । ସତ୍ଶିକ୍ଷା କହିଲେ ଠିକ୍ ଉପରୋକ୍ତ ଶିକ୍ଷାକୁ ବୁଝାଏ ନାହିଁ । ଏଥିରେ କୌଣସି Certificate କିଯା Degree ମିଳେ ନାହିଁ । ଏହା ଏକ ଆଧାତ୍ମିକ ପାରିଭାଷିକ ଅର୍ଥ ଉପସ୍ଥାପନ କରିଥାଏ ଓ ଯଥେଷ୍ଟ ମୂଲ୍ୟବୋଧଭିଭିକ । ସତ୍ କହିଲେ ଏକମାତ୍ର ବ୍ରହ୍ମଙ୍କୁ ବୁଝାଏ । ସେଇ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କୁ ଶ୍ରୀଗୁରୁ ଭଗବାନ୍ ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଏ । ସେଇ ବ୍ରହ୍ମ ସମନ୍ଧୀୟ ଶିକ୍ଷାକୁ ସତ୍ଶିକ୍ଷା କୁହାଯାଏ ।

ସାଧାରଣ ଶିକ୍ଷାରେ ବୂଦ୍ଧି ମାର୍ଜିତ ହୋଇଥାଏ, ମାତ୍ର ସତ୍ଶିକ୍ଷା ମାଧ୍ୟମରେ ବୃଦ୍ଧି ମାର୍ଜିତ ହେବା ସଙ୍ଗେ ସଫେ ହୃଦୟବରାର ବିକାଶ ହୋଇଥାଏ, ମାତ୍ର ଆଜିକାଲିର ଶିକ୍ଷାରେ ବୃଦ୍ଧି ତ ମାର୍ଜିତ ହେଉନାହିଁ ଅପର ପକ୍ଷରେ ବୃଦ୍ଧିର ସଂକାର୍ଣ୍ଣତା ବୃଦ୍ଧି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ମନୁଷ୍ୟର ହୃଦ୍ୟ ପରିବର୍ତ୍ତନ ସଙ୍ଗେ ସଂକାର୍ଣ୍ଣତା ଲୋପ ପାଇଯାଏ ଓ ସେ ଅନୁଭବୀ ହୋଇଉଠେ । ସମଗ୍ର ମାନବଜାତି ପାଇଁ ଏପରି କି ସମଗ୍ର ଜୀବଜଗତ ଓ ଉଭିଦଜଗତ ପାଇଁ ମଧ୍ୟ ସେ ସମେଦନଶୀଳ ହୁଏ ଓ ଅନ୍ୟର ଦୁଃଖକୁ ନିଜ ଅନ୍ତରରେ ଅନୁଭବ କରି ସେହି ଦୁଃଖ ଦୂର କରିବାକୁ ପ୍ରୟାସ ଜାରି ରଖେ । ମନୁଷ୍ୟତ୍ୱ ଗଠନ ଉପୋଯୋଗୀ ସତ୍ଶିକ୍ଷାର ଅଭାବ ହିଁ ଦେଶରେ ବିବିଧ ଅଶାନ୍ତିର ପ୍ରଧାନ କାରଣ । ବିଦ୍ୟାଳୟମାନଙ୍କରେ ପ୍ରଚଳିତ ଶିକ୍ଷା ସହିତ ନୀତିଶିକ୍ଷାର ପ୍ରବର୍ତ୍ତନ କରିବାକୁ ପଡିବ ଓ ଚରିତ୍ରଗଠନ ଉପଯୋଗୀ ସତ୍ଶିକ୍ଷାର ପ୍ରବର୍ତ୍ତନ ହେଲେ ମାନବ ହୃଦୟରେ ଶ୍ରହ୍ଧା, ଭକ୍ତି, ତ୍ୟାଗ ଓ ଅନ୍ୟକୁ ଭଲପାଇବା ପ୍ରଭୃତି କୋମଳ ବୃତ୍ତି ଗୁଡିକର ଉନ୍ନେଷ ହୋଇ ତାକୁ ଅନ୍ୟ ପ୍ରତି ସମେଦନଶୀଳ କରାଇବ । ଯେଉଁମାନେ କେବଳ ଭଗବାନ୍ଙ୍କୁ ବିଶ୍ୱାସ କରନ୍ତି ସେମାନଙ୍କୁ ଧାର୍ମିକ କୁହାଯାଏ ନାହିଁ ବରଂ ସୃଷ୍ଟି ମଧ୍ୟରେ ଅନୁପ୍ରବିଞ୍ଚ ଥିବା ଭଗବତ୍ ସରାଙ୍କୁ ଅନୁଭବ କରି ତଦନୁଯାୟୀ ସେବା ପରାୟଣ ହେବାକୁ ଧର୍ମ କୁହାଯିବ । ଅଜ୍ଞାନ ଜୀବ ଅବିଦ୍ୟା ହେତୁ ପରସ୍ପରଙ୍କୁ ଭିନ୍ନ ମନେକରେ ମାତ୍ର ଜ୍ଞାନୀ ଜାଣଣ ସମସଙ୍କ ଭିତରେ ସେଇ ଏକ ଆତ୍ମା ।

"ଏକଂ ସଦ୍ ବିପ୍ରା ବହୁଧା ବଦନ୍ତି; ଇନ୍ଦ୍ର, ବରୁଣ ମାତରିଶ୍ୱାନ ମାହୁ"

ଅର୍ଥାତ୍ ବ୍ରହ୍ମ ଏକ, କିନ୍ତୁ ବିପ୍ରାଃ ଅର୍ଥାତ୍ ପଞ୍ଜିତମାନେ ତାଙ୍କୁ ଇନ୍ଦ୍ର, ବରୁଣ, ଅଗ୍ନି ଇତ୍ୟାଦି ବହୁ ଶବ୍ଦରେ ପ୍ରକାଶ କରିଥାନ୍ତି । ଅନ୍ୟ କଥାରେ କହିଲେ ସମଗ୍ର ଜଗତ୍ ବ୍ରହ୍ମମୟ । ଆମେ ଯାହା ଦେଖୁଛୁ ତାହା ସମସ୍ତ ବ୍ରହ୍ମ ଅର୍ଥାତ୍ ବ୍ରହ୍ମ ସମଗ୍ର ଜଗତକୁ ବ୍ୟାପୀ ରହିଛନ୍ତି । ଏ ଜଗତରେ ଯାହା ଦେଖାଯାଏ ବା ଅନୁଭବ କରାଯାଏ ତାହା ସମସ୍ତ ବ୍ରହ୍ମ ।

ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତାର ବାଣୀ -

#### ବହୁନାଂ ଜନ୍ମନାମନ୍ତେ ଜ୍ଞାନବାନ୍ ମାଂ ପ୍ରପଦ୍ୟତେ । ବାସୁଦେବଃ ସର୍ବମିତି ସ ମହାତ୍ମା ସୁଦୁଲଭଃ ।।

ଅର୍ଥାତ୍ ବହୁଜନ୍ମର ସାଧନା ପରେ ଜ୍ଞାନୀଭକ୍ତ 'ସମଗ୍ର ଜଗତ ବାସୁଦେବ' ବୋଲି ଅନୁଭବ କରି ଆମ୍ଭଙ୍କୁ ପ୍ରାତ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍ ଜ୍ଞାନୀ ଭକ୍ତ ଶ୍ରୀଭଗବାନଙ୍କୁ ସର୍ବତ୍ର ଅନୁଭବ କରିଥାନ୍ତି ଓ ଏପରି ମହାତ୍ମା ଏକାନ୍ତ ଦୁର୍ଲଭ, ଅନ୍ୟତ୍ର ସେଇ ଗୀତା କହୁଛନ୍ତି –

> ଯସ୍ୟାନ୍ତଃ ସ୍ଥାନି ଭୂତାନି ଯେନ ସର୍ବମିଦଂ ତତମ୍ । ନ ତଦସ୍ତି ବିନା ଯତ୍ ସ୍ୟାନୁୟା ଭୂତଂ ଚରାଚରଂ ।।

ଉପରୋକ୍ତ ବାକ୍ୟଗୁଡିକରେ ଶ୍ରୀଭଗବାନ୍ ନିଜର ସରୂପ ସମ୍ପନ୍ଧରେ ସୂଚନା ଦେଇଛନ୍ତି । ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ପ୍ରଶ୍ନର ଉତ୍ତରରେ ଶ୍ରୀଭଗବାନ୍ ଜଣାଇ ଦେଇଛନ୍ତି ଯେ ସମଗ୍ର ଭୂତ ଜଗତ ତାଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅବସ୍ଥିତ ଓ ସେ ସମଞ୍ଚ ଜଗତକୁ ବ୍ୟାପିକରି ରହିଛନ୍ତି । ଏ ଜଗତରେ କୌଣସି ବଞ୍ଚୁ କେହି କହିପାରିବେ ନାହିଁ ଯାହା ତାଙ୍କଦ୍ୱାରା ସୃଷ୍ଟ ହୋଇନାହିଁ । ସମଞ୍ଚ ଚରାଚର ପୃଥିବୀ ତାଙ୍କର ସୃଷ୍ଟି । ଗୀତାର ୧୦ମ ଅଧ୍ୟାୟରେ (ବିଭୂତିଯୋଗ) ସେ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ସମଗ୍ର ବିଶ୍ୱ ଜଗତ୍ ଯେ ତାଙ୍କରି ବିଭୂତି – ଏ କଥା କହିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଏକାଦଶ ଅଧ୍ୟାୟରେ (ବିଶ୍ୱରୂପ ଦର୍ଶନଯୋଗଃ) ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ଦେଖାଇ ଦେଇଛନ୍ତି ମଧ୍ୟ । ତାଙ୍କ ପ୍ରଦତ୍ତ ଦିବ୍ୟଚକ୍ଷୁ ମାଧ୍ୟମରେ ଅର୍ଜୁନ ସମଞ୍ଚ ଦର୍ଶନ କରି ଭ୍ୟଭୀତ ହୋଇ କହିଥିଲେ –

## ଅଦୃଷ୍ଟ ପୂର୍ବଂ ହୃଷିତୋଃସ୍ମି ଦୃଷ୍ଟା ଭୟେନ ଚ ପ୍ରବଥିତଂ ମନୋମେ । ତଦେବ ମେ ଦର୍ଶୟ ଦେବ ରୂପଂ ପ୍ରସିଦ ଦେବେଶ ଜଗନ୍ନିବାସ ।।

ଆମେମାନେ ଗୀତା ପାଠ କରୁଅଛୁ, କେବଳ ପାଠ କଲେ ହେବ ନାହିଁ, ଗୀତାର ମର୍ମାର୍ଥ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରି ନିଜ ଅନ୍ତରରେ ଉପଲବ୍ଧି କରିବାକୁ ପଡିବ, ଅର୍ଥାତ୍ କେବଳ ପାଠ ନ କରି ତାକୁ ନିଜ ଭିତରେ ପ୍ରବେଶ କରାଇବାକୁ ହେବ । କେବଳ ଶାସ୍ତପାଠ କଲେ ହେବ ନାହିଁ । ପଠନ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ମନନ ଓ ନିଦିଧାସନ କରି ତାକୁ ଆଚରଣରେ ପ୍ରତିଫଳିତ କରିବାକୁ ହେବ । ଯେ କୌଣସି ପାଠ୍ୟ ବସ୍ତୁକୁ ନିଦିଧାସନ ସରକୁ ଆଣିଲେ ଯାଇ ବୋଧଶକ୍ତି ବୃଦ୍ଧି ହେବା ସଂଗେ ସଂଗେ ଆମେ ଜ୍ଞାନରେ ପ୍ରତିଷିତ ହୋଇପାରିବା ।

ଚୈତନ୍ୟଚରିତାମୂତରେ ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଇଛି –

#### ସ୍ଥାବର ଜଙ୍ଗମ ଦେଖେ ନା ଦେଖେ ତାର ମୂର୍ତ୍ତି । ସର୍ବତ୍ରୟ ହୟ ତାର ଇଷ୍ଟଦେବ ସ୍କୃର୍ତ୍ତି ।।

ସାଧାରଣ ମାନବ ଆଖିରେ ଯେଉଁ ସ୍ଥାବର ଜଙ୍ଗମାତ୍ମକ ଜଗତ୍ ଦୃଷ୍ଟ ହୁଏ ଭକ୍ତ ସେ ସବୁଥିରେ ତାର ଇଷ୍ଟଦେବଙ୍କୁ ବା ପ୍ରଭୁ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରିଥାଏ; ଖାଲି ଦର୍ଶନ କରେ ନାହିଁ ତଦନୁଯାୟୀ ଆଚରଣପରାୟଣ ମଧ୍ୟ ହୋଇଥାଏ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜକର ନିମ୍ନ ବାଣୀଗୁଡିକ ଆଲୋଚନା ପରିସରକୁ ଆଣିଲେ ସତ୍ଶିକ୍ଷାର ବ୍ୟାତ୍ତି ଅନୁଭବ ଅଧିକତର ସଞ୍ଚ ହୁଏ । "ବଡ ବଡ ବିଷୟରେ ବକ୍ଷୃତା ନ ଦେଇ ସର୍ବ ପ୍ରଥମେ ଶିକ୍ଷାବିସ୍ତାରର ଟେଷ୍ଟା କରନ୍ତୁ, ଆପାତତଃ ସାଧାରଣଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଶିକ୍ଷାଦାନର ବ୍ୟବସ୍ଥା କରନ୍ତୁ । ପ୍ରକୃତ ଶିକ୍ଷା ଲାଭରେ ଯେତେବେଳେ ଜୀବ, ଜଗତ୍ ଓ ଭଗବାନଙ୍କ ଅଛେଦ୍ୟ ସମ୍ବନ୍ଧ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିପାରିବେ ସେତେବେଳେ ଭଗବାନ୍ ଶଙ୍କରାଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କ

ମାତା ଚ ପାର୍ବିତୀ ଦେବୀ ପିତା ଦେବୋ ମହେଶ୍ୱର । ବାନ୍ଧବାଃ ଶିବ ଭକ୍ତାଶ୍ଚ ସଦେଶୋ ଭୁବନ ତ୍ରୟମ୍ ।। ଏହି ସୁମହାନ ଉଦାର ଭାବ - ଅଞ୍ଚେଦ୍ୟ ପ୍ରେମଭାବ ବୁଝିପାରିବେ, ସେତେବେଳେ "ମୁଁ" ବା ଅହଂତ୍ୱର ସକାର୍ଣ୍ଣ ଗଞ୍ଚି ବିଶ୍ୱମୟ ପ୍ରସାରିତ ହେବ । ଜଗତ୍ ସାର୍ଥରେ ଆତ୍ମସାର୍ଥ ପଦଦଳିତ ହୋଇଯିବ । ଗୋଟିଏ "ମୁଁ"ତ୍ୱର ଶୃଙ୍ଖଳରେ ରାଜାପ୍ରଜା, ଦୀନ - ଦରିଦ୍ର, ବ୍ରାହ୍ମଣ – ଚଣ୍ଡାଳ, ଏପରିକି ପଶୁପକ୍ଷୀ, କୀଟ - ପତଙ୍ଗ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବନ୍ଧା ପଡିଯିବେ । ପଠିତ ଶିକ୍ଷାରେ ଗଠିତ ଜୀବନ ଲାଭ ନ ହେଲେ ସେ ଶିକ୍ଷାକୁ ଧିକ୍କାର ଦେବାକୁ ହେବ । ଅତଏବ ପ୍ରଥମେ ଶିକ୍ଷା ଲାଭ କରି ତଦନୁଯାୟୀ ଚରିତ୍ର ଗଠନ କର, ତତ୍ପରେ ସାଧୁ ଓ ଶାସ୍ତ କୃପାରେ ଏବଂ ସାଧନାବଲୟନରେ ସତ୍ୟଲାଭ କରି କୃତାର୍ଥ ହୋଇ ଜଗତ୍ହିତରେ ଜୀବନ ଉତ୍ସର୍ଗ କର ।"

"ତୁମେମାନେ ନିଜକୁ ଭୁଲିଯାଇ ପ୍ରେମଭକ୍ତିରେ ହୃଦୟ ପୂର୍ଷ କର । ଗୁରୁଙ୍କର ଉପଦେଶ ଅନୁସାରେ ଚରିତ୍ର ଗଠନ କର, ସଂଯତ ହୁଅ, ପୃଥିବୀର ନରନାରୀଙ୍କୁ ଭାଇ, ଭଉଣୀ ଜ୍ଞାନରେ ଆଲିଙ୍ଗନ କର । ରୋଗୀର ଶୁଣୁଷାକର । ଶୋକଗ୍ରସ୍ତକୁ ସାନ୍ତ୍ୱନା ଦିଅ, ଦୁଃଖୀର ଅଶ୍ରୁମୋଚନ କର, ତାପିତକୁ ହୃଦୟରେ ଜାକି ଧର । ପାପୀକୁ ଘୃଣା ନ କରି ପ୍ରେମଜଳ ଦ୍ୱାରା ତାର ପାପ ପଙ୍କ ଧୋଇଦିଅ । ସାର୍ଥପର ସଇତାନ୍କୁ ହୃଦୟରୁ ବିତାଡିତ କରି ସେଠାରେ ପ୍ରେମମୟ ଭଗବାନ୍ଙ୍କୁ ଆସନ ଦିଅ । ଯେ ଜୀବକୁ କୃପାକରି ଶିଖିନାହିଁ ସେ ଭଗବାନ୍ଙ୍କ କୃପା ପାଇବ କିପରି ? ଯେ ଅନ୍ୟକୁ କ୍ଷମା କରିପାରେ ନାହିଁ ସିଏ ଭଗବାନଙ୍କ ନିକଟରେ କ୍ଷମା ପାଇବାକୁ ଅଯୋଗ୍ୟ, ଯେ ଜଗତକୁ ଭଲପାଇପାରେ ନାହିଁ, ସେ ଭଗବାନଙ୍କର ପ୍ରେମ ପାଇବାକୁ ଆଶାକରିବା ବୃଥା।"

"ଭଲପାଇବାକୁ ସଭାବରେ ପରିଣତ କର, ପାପୀ ତାପୀ, ଦୁଃଖୀ ଦରିଦ୍ରଙ୍କୁ ଭଲ ପାଅ, ନିଜକୁ ଭୁଲି ପରର ସେବା କର । ହେ ଭାରତର ସୁ-ସନ୍ତାନଗଣ । ତୁମମାନଙ୍କର ଲକ୍ଷ୍ୟ ପଶ ମାନ ନୁହେଁ, ତୁମମାନଙ୍କର ଲକ୍ଷ୍ୟ ବିଷୟସୁଖ ସମ୍ଭୋଗ ନୁହେଁ, ତୁମର ଲକ୍ଷ୍ୟ କ୍ଷାତ୍ରଭାବର ଉଦ୍ଦାପନା ନୁହେଁ; ତୁମର ଲକ୍ଷ୍ୟ ବ୍ରାହ୍ମଣର ବ୍ରହ୍ମଧାରଣରେ, ତୁମେମାନେ ଶୁଦ୍ଧ, ସତ୍ତ୍ୱ, ନିର୍ମଳ ହୁଅ । ତୁମମାନଙ୍କଠାରୁ ପ୍ରେମ-କାରୁଣ୍ୟ ମନ୍ଦାକିନୀ ଶତ ଧାରାରେ ପ୍ରବାହିତ ହେବ । ଯାହାର ସୁଶୀତଳ ଧାରାରେ ଜଗତର ଜୀବ ମାତ୍ରେ ପରିତୃତ୍ତ ହେବେ, ତୁମମାନଙ୍କ ଜୀବନ ବହୁଜନ ହିତାୟ, ବହୁଜନ ସୁଖାୟ । ତୁମେମାନେ ଉପଯୁକ୍ତ କ୍ଷେତ୍ରରେ ପୁଣ୍ୟ ଭୂମି ଭାରତବର୍ଷରେ ଉପଯୁକ୍ତ ପିତାଙ୍କର ବଂଶଧର ରୂପରେ ଆବିର୍ଭୂତ ହୋଇଅଛ । ତେବେ ତୁମେମାନେ ନିମ୍ନଭାବାପନ୍ନ ସାଧାରଣ ଜଗଜୀବଙ୍କର ପଦାଙ୍କ ଅନୁସରଣ କରିବ କାହିଁକି ?"

ଉଦାରଚିତ୍ତ ମହାଜନମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ସମଗ୍ର ବିଶ୍ୱ କୁଟୁମ ସରୂପ । ସେମାନେ କେବଳ ମାନବଧର୍ମ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ମତରେ ମନୁଷ୍ୟ କେବଳ ନିଜ ପାଇଁ ନୁହେଁ, ତାର ଜନ୍ମ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ପାଇଁ ।

ପଞିତ ଗୋପବନ୍ଧୁ କହିଥିଲେ -

#### ନିଜ ହିତ ପାଇଁ ଜାତ ନୁହେଁ ହିନ୍ଦୂ ବିଶ୍ୱ ହିତେ ତାର ପତି ରକ୍ତ ବିନ୍ଦ ।

ଏହି ଭାବନାରେ ଭାବିତ ହୋଇ ସେ ନିଜର ପୁଅକୁ ରୋଗଶଯ୍ୟାରେ ଛାଡି ଚାଲିଗଲେ ବନ୍ୟାର୍ତ୍ତମାନଙ୍କର ସେବାକରିବା ପାଇଁ । ପୁଅର ଆରୋଗ୍ୟ ପାଇଁ ସେ ଦଞ୍ଜ ମୁହୂର୍ଭେ ବି ଅପେକ୍ଷା କରିନାହାନ୍ତି । ମହାତ୍ମା ଗାନ୍ଧ୍ୱୀ, ନେତାଜୀ ସୁବାସ ବୋଷ, ଅରବିନ୍ଦ ଘୋଷ ଇତ୍ୟାଦି ମହାଜନମାନଙ୍କର ଜୀବନୀ ଆଲୋଚନା କଲେ ସେମାନଙ୍କ ତ୍ୟାଗପୂତ ଜୀବନର ଆଦର୍ଶ ଆୟମାନଙ୍କୁ ଏ ବିଷୟରେ ଯଥେଷ୍ଟ ଶିକ୍ଷା ଦିଏ । ସେମାନଙ୍କର ସବୁ ଥିଲା, ବିଦ୍ୟା, ବୃଦ୍ଧି, ଧନ ସମ୍ପଦ - କୌଣସିଥିରେ ଅଭାବ ନ ଥିଲା । ଦେଶ ଓ ଜାତିର ହିତ କାମନାରେ ସେମାନେ ସବୁକୁ ଜଳାଞ୍ଜଳି ଦେଇଥିଲେ , ଏହା ହିଁ ମାନବ ଧର୍ମ । ସାଧାରଣ ଲୋକ ଅହଂବୃଦ୍ଧି ପ୍ରଣୋଦିତ ହୋଇ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାଏ ଓ ନିଜର କର୍ମଫଳ ନିଜେ ଭୋଗକରିବାକୁ ତାଧ୍ୟ ହୁଏ । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ତାଙ୍କର ଶିଷ୍ୟଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ଅନାସକ୍ତ ଭାବରେ ନିଷ୍ୟାମକର୍ମର ଅନୁଷ୍ଠାନ କରିବାକୁ ତାକରେ ଜିଷାମକର୍ମର ଅନୁଷ୍ଠାନ କରିବାକୁ ବାରଯାର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇଛନ୍ତି । ସମସ୍ତ କର୍ମକୁ ଠାକୁରଙ୍କ କର୍ମ ଭାବେ କରିବାକୁ ତାଙ୍କର ଉପଦେଶ । ଏପରି ହେଲେ ସେଥିରେ "ମୁଁ" ଓ 'ମୋର' ଭାବ ରହିବ ନାହିଁ ଓ ପକ୍ଷାନ୍ତରେ କର୍ମଫଳ ସୃଷ୍ଟି ହେବନାହିଁ । "ମୁଁ" ଓ 'ମୋର' ଭାବ ସବୁ ଅନର୍ଥର ମୂଳ, ସେଥିରେ କେବଳ ସାର୍ଥ । ପରାର୍ଥପରତାର ଲେଶ ମାତ୍ର ଚିହ୍ନ ନାହିଁ । ଜ୍ଞାନୀ ଭକ୍ତଟି ଭାବେ ଏ ସମସ୍ତ ହିଁ ତାଙ୍କର ସୃଷ୍ଟି । ତାଙ୍କର ସୃଷ୍ଟିକୁ ତାଙ୍କରି ପିଲାମାନେ (ଅର୍ଥାତ୍ତ ସମସ୍ତ ଜୀବଜଗତ୍ତ ଓ ଉଦ୍ଭଦଜଗତ୍ତ) ଭୋଗକରିବେ । ମୁଁ ଏକାକୀ କାହିଁକି ଭୋଗ କରିବ ? ମହାତ୍ମା ଗାନ୍ଧୀ ଥରେ କହିଥିଲେ ଅଧିକାଂଶ ଭାରତବାସୀ ଦରଦ୍ର, କାରଣ ଇଶ୍ୱର ଯେଉଁ ଭୋଗ୍ୟ ବସ୍ତୁ, ଯେଉଁ ମୂଲ୍ୟବାନ ଜିନିଷ ସବୁ ଦେଇଛନ୍ତି ଏହା ସମଗ୍ର ଭାରତବାସୀ ଭୋଗକିରବା ପାଇଁ । ମାତ୍ର ଏ ସବୁ ଜିନିଷର ସିଂହଭାଗ ଅନ୍ତସଂଖ୍ୟକ ଲୋକ କୌଶଳ କରି ନିଜ ଅକ୍ତିଆରରେ ରଖି ଧନୀ ହୋଇଛନ୍ତି, ତେଣୁ ଅନ୍ୟମାନେ ଗରିବ ହେବାକୁ ବାଧ । ଏ ସମ୍ପର୍ଜରେ ସାମୀ ବିବେକାନନ୍ଦଙ୍କର ଆମେରିକା ଭୁମଣକାଳାନ ଗୋଟିବ ଘଟଣା ଉଲ୍ଲେଖ କରାଯାଇପରେ । ଥରେ ସାମିଜୀଙ୍କ ପାଖକୁ ଆମେରିକାର ଜଣେ ଶ୍ରେଷ ଧନୀ ଆସିଥିଲେ ଓ

ସାମୀଜୀଙ୍କୁ ତାଙ୍କର ଜଣେ ସଂଗୀ ପରିଚୟ କରାଇଦେଇ କହିଲେ "ଏ ହେଉଛନ୍ତି ଆମେରିକାର ଶ୍ରେଷ ଧନୀ ", ଏତିକିରେ ସାମୀଜୀ ହଠାତ୍ କହିଲେ, "ସେ କିପରି ଧନୀ ହେଲେ ସବୁ ଧନ ତ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର", ଏତିକିରେ ସେ ମହାଶୟଙ୍କର ମନ ଖରାପ ହେଲା ଓ ସେ ଘରକୁ ଫେରିଆସି ସାମୀଜୀଙ୍କ କଥା ଗୁଡିକୁ ଭାବିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ସାମୀଜୀ ତ ଜଣେ ସାଧୁ ପୁରୁଷ ; ଏପରି ମତାମତ ଦେବାର କାରଣ କ'ଣ ? କିଛି ଦିନ ଚିନ୍ତା କରିବା ପରେ ଧନୀ ବ୍ୟକ୍ତି ଜଣକ ପୁଣି ସାମିଜୀଙ୍କ ନିକଟକୁ ଫେରିଆସି କହିଲେ "ଆପଣଙ୍କ କଥା ହିଁ ଠିକ୍ । ମୁଁ ଜଣେ Petrol ବ୍ୟବସାୟୀ ଓ Petrol ର ପ୍ରକୃତ ମାଲିକ ଭଗବାନ । ତେଣୁ ଧନ ମୋର ନୁହେଁ – ଏ ସବୁ ଭଗବାନଙ୍କର । ତେବେ ଆପଣ ମୋତେ ଉପଦେଶ ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତୁ ବର୍ତ୍ତମାନ ଏ ସବୁ ଧନ ମୁଁ କ'ଣ କରିବି ?" ସାମୀଜୀ ତତ୍ୟଣାତ୍ ଉତ୍ତର ଦେଲେ, "ଏ ସବୁ ଦାନ କରିଦିଅ । ସମଗ୍ର ମାନବ ଜାତି ଏହା ଦ୍ୱାରା ଉପକୃତ ହେବେ ଓ ଭଗବାନ୍ ଖୁସି ହେବେ । " ସେ ମହାଶୟ ତାଙ୍କର ସମୟ ଧନ ଗୋଟିଏ Trust ହାତରେ ଦେଇ ନିଷ୍ଟିନ୍ତ ହେଲେ ଓ ସାମୀଜୀଙ୍କ ପ୍ରତି କୃତ୍ୟତା ପ୍ରକାଶ କଲେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ସୁଦ୍ଧା ସେଇ Trust ପୃଥିବୀର ବିପନ୍ନମାନଙ୍କୁ (ମହାବାତ୍ୟା, ସୁନାମୀ, ଭୂମିକମ୍ପ ଇତ୍ୟାଦିରେ ପାଡିତମାନଙ୍କୁ ) ଯଥେଷ୍ଟ ସହାୟତା ପ୍ରଦାନ କରୁଛି । ଭାରତରେ ବହୁ ଧନୀ ବ୍ୟକ୍ତି ଅଛନ୍ତି, ସାମୀ ବିବେକାନନ୍ଦଙ୍କ ସଦୃଶ ବହୁ ମହାପୁରୁଷ ବହୁ ମୂଲ୍ୟବାନ ଉପଦେଶ ମଧ୍ୟ ଦେଉଛନ୍ତି; ଖବରକାଗଜରେ ଯାହା ଖବର ବାହାରୁଛି ସେ ଧନ(ଗୁୟ୍ତରେ ବିଦେଶ Bank ରେ ରହିଥିବା) ଯଦି ସବୁ ଆସି ଭାରତରେ ରହେ ଓ ଭାରତୀୟମାନଙ୍କର ସେବାରେ ଲାଗେ ତା'ହେଲେ ଭାରତରେ କେହି ଜଣେ ହେଲେ ଭୋକିଲା ରହିବେ ନାହିଁ । ଗରିବୀ ହଟି ସ୍ୱନାର ଭାରତ ହେବ ।

ଭଗବତ୍ ଚରଣରେ ସମର୍ପିତ ଭକ୍ତଟି କେବଳ ଭଗବାନଙ୍କୁ ହିଁ ଜାଣେ, ତାଙ୍କର ସମସ୍ତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଓ ମନ କେବଳ ତାଙ୍କରି ଆଡେ ଉନ୍କୁଖ ରହିଥାଏ । ସର୍ବତ୍ର ସେ ତାର ପ୍ରେମସରୂପଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରି ଭଗବତ୍ ଭାବରେ ବିଭୋର ଥାଏ । ଜଳ ସ୍ଥଳ, ଆକାଶ, ପାହାଡ, ପର୍ବତ, ପଶୁପକ୍ଷୀ, କୀଟପତଙ୍ଗ ସବୁ ସ୍ଥାନରେ ସେ ତାର ପରମ ପ୍ରେମସରୂପ ଶ୍ରୀ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରି ନିଜକୁ ମଧ୍ୟ ପାସୋରି ପକାଏ ।

ଧୁବ ପିତୃ-ସିଂହାସନର ଆଶୀୟୀ ହୋଇ ତପସ୍ୟା ଆରୟ କଲେ ଓ କ୍ରମେ ତାଙ୍କର ଏପରି ଅବସ୍ଥା ଲାଭ ହେଲା ଯେ ବାଘ, ସିଂହ ପ୍ରଭୃତି ହିଂସ୍ର ଜନ୍ତୁମାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଭଗବାନ ମନେକରି ଆଲିଙ୍ଗନ କଲେ ଓ ଶେଷରେ ଭଗବାନ୍ ତାଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ ଦାନ କରି ବର ମାଗିବାରୁ ସେ କହିଲେ –

### "ସ୍ଥାନାଭିଳାସୀ ତପସି ସ୍ଥିତୋହଂ , ତ୍ୱଂ ପ୍ରାତ୍ତବାନ୍ ଦେବ ମୁନୀନ୍ଦ୍ର ଗୁହ୍ୟମ୍ । କାଚନ୍ ବିଚିନ୍ପି ଦିବ୍ୟରନମ୍, ସମୀନ୍ ! କ୍ତୋର୍ଥସ୍କୀ ବରଂ ନଯାଚେ ।।"

ପ୍ରକୃତ ଭକ୍ତଙ୍କର କିଛି ମାଗିବାର ନ ଥାଏ, ବରଂ ନିଜକୁ ନିଃଶେଷ କରି ସେ ତାଙ୍କର ଇଚ୍ଚାକୁ ପୂର୍ଣ୍ଣକରି ତାଙ୍କୁ ଖୁସି କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରିଥାଏ ।

**ଅଥର୍ବବେଦର ବାଣୀ -** "ହେ ମନୁଷ୍ୟ ! ତୁମେ ହିଁ ସୃଷ୍ଟିର ଶ୍ରେଷ ଜୀବ । ତୁମେ ଅର୍ଜନ କର, ଶହେ ହାତରେ ଅର୍ଜନ କର ଓ ସହସ୍ର ହାତରେ ତାକୁ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ବିତରଣ କରିଦିଅ ।"

ରଗ୍ଦବେଦର ବାଣୀ – "ହେ ସୃଷ୍ଟିର ଶ୍ରେଷ ଜୀବ ମନୂଷ୍ୟ **! ତୁମେ ଅନ୍ୟର ହିତ ନିମିଭ ତୁମର ସମୟ ଶକ୍ତି ବିନିଯୋଗ କର ଓ** ଶେଷରେ ଅନୁଭବ କର ତାହା ବହୁଗୁଣିତ ହୋଇ ତୁମ ନିକଟକୁ ଫେରି ଆସିଛି" ।

ଉପନିଷଦ୍ର ବାଣୀ – "ତେନ ତ୍ୟକ୍ତେନ ଭୂଞ୍ଜିଥାଃ" ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ପାଇଁ ତ୍ୟାଗ କରି ଭୋଗକର । ଯେହେତୁ ସମସ ସୃଷ୍ଟ ପଦାର୍ଥ ଇଶ୍ୱରଙ୍କ ଦାନ ତେଣୁ ତାଙ୍କର ଦଉ ଭୋଗ୍ୟବସ୍ତୁକୁ ତାଙ୍କର ସୃଷ୍ଟ ଜୀବଜଗତ୍ ପାଇଁ ତ୍ୟାଗ କର ଓ ତୁମେ ମଧ୍ୟ ଭୋଗ କର । ମନେ ରଖିବାକୁ ହେବ ତ୍ୟାଗ ହିଁ ଜୀବନ ଓ ଭୋଗ ହିଁ ମରଣ! ଭୋଗର ମାତ୍ରା ଯେତେ ବଢି ଚାଲିବ ମୃତ୍ୟୁ ପଥରେ ସେତିକି କ୍ଷିପ୍ର ଗତିରେ ଅଗ୍ରସର ହେବ (In accelerating speed ) । ତ୍ୟାଗ ତୁମକୁ ଅମୃତର ସନ୍ଧାନ ଦେବ । ଭଗବାନ ସମସ୍ତଙ୍କ ପାଇଁ ଅଲଗା ଅଲଗା ଭୋଗର ବ୍ୟବସ୍ଥା କରିଛନ୍ତି ଓ ଭୋଗର ସୀମା ମଧ୍ୟ ନିଦ୍ଧାରଣ କରିଛନ୍ତି ମାତ୍ର ତ୍ୟାଗର କୌଣସି ସୀମା ସରହଦ ନାହିଁ । ଏ ପରିକି ଜୀବନ ଦାନ କରି ଅନ୍ୟର ଉପକାର କରିବାକୁ ଶାସ୍ତର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ । ଦଧିଚି ତାଙ୍କର ଜୀବନ ଦାନ କରି ଦେବତାମାନଙ୍କୁ ଅସୁରମାନଙ୍କ ଉପଦ୍ରବରୁ ରକ୍ଷାକରିବାର ପ୍ରମାଣ ଅଛି । (ଦଧିଚିଙ୍କ ଅସୁରେ ବଜୁ ନିର୍ମାଣ କରି ଦେବରାଜ ଇନ୍ଦ୍ର ବୃତ୍ତାସୁରକୁ ନିଧନ କରିଥିଲେ )

ଶ୍ରୀଭଗବାନଙ୍କ ନିକଟତମ ହେବାକୁ ଆୟେମାନେ ମନ୍ଦିର, ମସ୍ଜିଦ୍ ଓ ଗୀର୍ଜା ପ୍ରଭୃତି ଧର୍ମପୀଠକୁ ଯାଉ । ତାହା କେବଳ ଏକ ପାରମ୍ପରିକ ମାନସିକତା ହୋଇପାରେ । ହୁଏତଃ କିଛି ଲୋକ ସେଠାରେ ଭଗବତ୍ ଉପଲବ୍ଧି ପାଇଁ ଇଚ୍ଚାକରିଥାନ୍ତି ମାତ୍ର ଅନ୍ୟମାନେ (ବହୁଳ ଶତାଂଶରେ) କେବଳ ଲୋକଦେଖାଣିଆ ଭାବେ ଯାଇଥାନ୍ତି ଓ ନିଜର ଅହଂକୁ ( ଧାର୍ମିକ ଅହଂ) ଲୋକମାନଙ୍କ ସନ୍ପୁଖରେ ଉଚ୍କୀବିତ ରଖି ଆତ୍ମସନ୍ତୋଷ ଲାଭ କରିଥାନ୍ତି । ଏହା କେବଳ ଏକ ଆତ୍ମପ୍ରତାରଣା । ଅନ୍ୟ ପକ୍ଷରେ ଯେଉଁମାନେ ମଠ, ମନ୍ଦିରକୁ ନ ଯାଇ କେବଳ ଇଶ୍ୱରଙ୍କ ସୃଷ୍ଟିକୁ ଭଲ ପାଇ, ନିଜକୁ ଜୀବଜଗତର ସେବାରେ ତିଳ ତିଳ କରି ନିଃଶେଷ କରିଛନ୍ତି, ସେହିମାନେ ହିଁ ପ୍ରକୃତ ପକ୍ଷରେ ଇଶ୍ୱରଙ୍କର ନିକଟତର ହୋଇ ତାଙ୍କର, ପ୍ରିୟଜନ ହୋଇପାରିଛନ୍ତି । ସେହି ମାନଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଶ୍ରୀଭଗବାନଙ୍କର "ଯୋଗକ୍ଷେମ ବହାମ୍ୟହମ୍" ବାଣୀ ସଠିକ୍ ଭାବେ ପ୍ରଯୁଜ୍ୟ ।

ଏ ସମ୍ପନ୍ଧରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି - "ବସ୍ ! ମୁଁ ଆଜି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯେଉଁ ରତ୍ନ ଲୁଚାଇ ରଖିଥିଲି ଆଜି ତାହା ତୁମ ଆଗରେ ପ୍ରକାଶ କରୁଛି ଶୁଣ ! ଜଗତ୍ଗୁରୁଙ୍କ ମହାବାକ୍ୟ କର୍ଷରେ ଶୁଣିବା ଦିନୁ ମୁଁ ଜଗତହିତକର ମହାଯଜ୍ଞ ବରଣ କରିଛି ।" ପୁନଷ୍ଟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି " ତୁମମାନଙ୍କର ଜ୍ଞାନ ହୋଇଛି ବୋଲି ମୁଁ କେତେବେଳେ ଜାଣିବି ଜାଣ ? ଅନ୍ୟର ଦୁଃଖ ଦେଖି ଯଦି ତୁମେ ବିଚଳିତ ନ ହୋଇ ରହି ନ ପାର ତାହା ହେଲେ ଜାଣିବି ତୁମର ଜ୍ଞାନ ହୋଇଛି ।" ତେଣୁ ଆମେମାନେ ଦେଖିବା ଗୋଟିଏ ଗରିବ ବା ଅଭାବୀ ଲୋକ ଯେପରି କୌଣସି କ୍ଷେତ୍ରରେ ନିଜକୁ ଅସହାୟ ନ ମଣେ । ପୀଡିତର ଅଶ୍ରୁମୋଚନ କରିବାକୁ ସେ ବାରଯାର କହିଛନ୍ତି । ଅନ୍ୟତ୍ର ସେ ପୁଣି କହିଛନ୍ତି । "ଆକୀଟ ବ୍ରହ୍ମ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଭଗବାନ୍ଙ୍କର ବିକାଶ – ଏହି ଜ୍ଞାନରେ ସର୍ବ ଭୂତର ହିତ ସାଧନରେ ଜୀବନ ଉସ୍ଗି କରିବିଅ । ମାନବ ଜୀବନ ଧନ୍ୟ ହେବ । ତୁମେ ପବିତ୍ର ଆନନ୍ଦର ଅଧିକାରୀ ହେବ।"

"ଜୀବ ଜଗତ ଭଗବାନଙ୍କର ବିଭୂତି ବା ସନ୍ତାନସନ୍ତତି । ଜ୍ଞାନଲାଭ ହେଲେ ଜୀବ ଭିତରେ ଶିବ ଦର୍ଶନ ହୁଏ । ସେତେବେଳେ ଭଗବତ୍ ପ୍ରେମ, ଜୀବ ପ୍ରେମ ବା ସେହି ଭାବ ସେବାରେ ଆତ୍ମପ୍ରକାଶ କରେ । ସେତେବେଳେ ସାଧକର ଆତ୍ମପର ଭେଦ ଭାବ ଦୂର ହୋଇଯାଏ ଓ ନିଜଠାରୁ ଅନ୍ୟର ସେବାରେ ଆତ୍ମନିୟୋଗ କରିବାକୁ ମନ ଅଧିକତର ସୁଖ ବୋଧ କରେ । ଭକ୍ତମାନଙ୍କର ଭେଦ ଭାବ ନଥିବାରୁ ଜୀବସେବା ଭଗବତ୍ ସେବାରେ ପରିଣତ ହୋଇଯାଏ । ସେମାନେ ନିଜ ଭିତରେ ଯେପରି ଭଗବାନଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରନ୍ତି ଅପର ଭିତରେ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ଭଗବାନଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରିଥାନ୍ତି" (ସଂସାର ପଥେ)

'ଆନନ୍ଦର ଉତ୍ସ ସନ୍ଧାନ' ପ୍ରବନ୍ଧରେ ଅଧାପକ ରାଜକିଶୋର ରାୟ ଲେଖିଛନ୍ତି "ଆନନ୍ଦର ଅନ୍ୟତମ ଉତ୍ସ ହେଉଛି ଅନ୍ୟର ସୁଖ ଦୁଃଖରେ ଅନ୍ୟକୁ ଅଂଶୀଦାର କରିବା । ଏହି ସମ୍ପର୍କ ନିଃସାର୍ଥ ସମ୍ପର୍କ – ଇଶ୍ୱର ହିଁ ପ୍ରଥମ, ଅନ୍ୟମାନେ ଦ୍ୱିତୀୟ ଓ ଶେଷରେ ନିଜେ ଆତ୍ମନ୍ ! ଅନ୍ୟର ଆନନ୍ଦରେ ଆନନ୍ଦ କର, ଅନ୍ୟର ଆଖିରୁ ଲୁହ ଗଡିଲେ ନିଜର ଆଖିକୁ ଆର୍ଦ୍ର କର, ସହାନୁଭୂତିସମ୍ପନ୍ନ ହୁଅ, ସହନଶୀଳ ହୁଅ ଓ ଅନ୍ୟକୁ ବୁଝିବାରେ ପ୍ରେମାପନ୍ନ ହୁଅ । ଅନ୍ୟର ଦୁଃଖରେ ଦୁଃଖୀ ଓ ସୁଖରେ ସୁଖୀ ହେବା ଭଳି ଆନନ୍ଦ ଏ ସଂସାରରେ ମିଳିବ ନାହିଁ । ଐଶ୍ୱରୀୟ ଭାବଯୁକ୍ତ ହେଲେ ମଣିଷ ରକ୍ଷାପାଏ ବହୁ ଦୁର୍ଘଟଣାରୁ । ଏ କଥା ଗୀତା, ବାଇବେଲ୍, କୋରାନ୍ ପ୍ରଭୃତି ସବୁ ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ନ ସୀକାର କରନ୍ତି ।"

ପ୍ରକୃତି ସହିତ ସମନ୍ୱିତ ହୋଇଗଲେ, ଫୁଲ ,ଆକାଶ, ସୂର୍ଯ୍ୟ, ସମୁଦ୍ର, ନଦୀ ଯାହା କିଛି ଆମ ଚାରିପଟେ ସୁସକ୍କିତ, ସେଥି ସହିତ ଏକାତ୍ମ ହୋଇଗଲେ, ଏପରିକି ପଶୁପକ୍ଷାଙ୍କ ଶରୀରକୁ ସ୍ନେହ ଓ ମମତାରେ ଆଉଁଷି ଦେଲେ , ଆମ ଜୀବନର କୌଣସି ମୁହୂର୍ତ୍ତ କ୍ଲାନ୍ତିକର ହେବ ନାହିଁ । ଆକାଶର ବ୍ୟାଦ୍ତି କି ସୁନ୍ଦର ! ଆମେ ମୁହଁ ଉଠାଇ କେବେ ଦେଖିଛେ କି ? ଏହି ଦୃଶ୍ୟଗୁଡିକରେ ଈଶ୍ୱର ସାନ୍ନିଧ ଭରପୁର ରହିଛି । ଆମର ସବୁ ଦୁଃଖ, ଅଶାନ୍ତି ଓ ନିରାନନ୍ଦ ରହିଛି ନିଜର ଆଧାତ୍ମିକ ଦାରିଦ୍ୟରେ । ଆମେ ଯେ ଇଶ୍ୱରବିରୋଧୀ ଧନସର୍ବସ ପୃଥିବୀରେ ବାସ କରୁଛୁ ଏବଂ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଅଞିତ୍ୱରେ ଅବିଶ୍ୱାସୀ ହୋଇପଡୁଛୁ , ତାହା ହିଁ "ଆମ ପକ୍ଷରେ ଆନନ୍ଦର ଉତ୍ସକୁ ପାଇବା ପାଇଁ ଅସନ୍ନବ ହୋଇପଡୁଛି । ଈଶ୍ୱର ମଣିଷର ପରମାପ କରନ୍ତି ତାହାର ନମ୍ରତାକୁ ଘେନି ।

ଥରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ତାଙ୍କର ଭକ୍ତ ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ଅତି ସୁନ୍ଦର କଥାଟିଏ କହିଲେ । ଫୁଲର ଉଦାହରଣ ଦେଇ ସେ କହିଲେ, "ତୁମମାନଙ୍କ ଜୀବନକୁ ଫୁଲପରି ବିକଶିତ କର, ଫୁଲ ଯେପରି ଆପଣା ଗର୍ବରେ ଫୁଟି ଜଗତକୁ ଆନନ୍ଦ ଦାନ ଜରି ଝରିପଡେ ଫୁଲର ଯେପରି ଜଗତକୁ ଆନନ୍ଦ ଦାନ ଓ ସୁବାସ ବିତରଣ କରିବା ନିମିତ୍ତ ସୃଷ୍ଟି, ସେହିପରି ତୁମମାନଙ୍କର ଜୀବନ ଜଗତର ହିତାର୍ଥେ ଜଗତର ସୁଖ ପାଇଁ, ଜଗତରେ ଆନନ୍ଦ ବିତରଣ ପାଇଁ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଅଛି । ଫୁଲ ଯେପରି ନିଃସାର୍ଥ ଭାବରେ ଆନନ୍ଦ ବିତରଣ କରେ, ସେହିପରି ତୁମେମାନେ ମଧ୍ୟ ନିଃସାର୍ଥ ଭାବରେ ସେବା କରିବ, ଜୀବର ଉପକାର କରିବ।" ପୁନଷ୍ଟ ସେ କହିଛନ୍ତି - "ତୁମେ ମାନେ ଜଗତ୍ ସେବାରେ ଯଦି ଆତ୍ମବଳି ଦେଇ ନ ପାର, ଯଦି ଜଗତକୁ ମୋର ବୋଲି ଆଲିଙ୍ଗନ କରି ନ ପାର, ଯଦି ଉଦାର ପରବର୍ତ୍ତେ ସଂକାର୍ଷ ହୁଅ, ଯଦି ଅହଂତ୍ୱର ପ୍ରସାର ପରିବର୍ତ୍ତେ ଅହଂଦ୍ୱର ଗଣ୍ଡି ଭିତରେ ଆବଦ୍ଧ ହୋଇପଡ଼ ତା'ହେଲେ ତୁମେମାନେ ତ ବୁଡି ମରିବ, ମୋତେ ମଧ୍ୟ ବୁଡାଇମାରିବ । ସୁଖ ପାଅ, କିନ୍ତୁ ସୁଖ ପାଇବା ଯେପରି ସୀମାବଦ୍ଧ ହୋଇ ନପଡେ । ତୁମମାନଙ୍କ ପ୍ରାଣ ଯଦି ଉଦାରତା ପରିବର୍ତ୍ତେ

ସଂକାର୍ଷ ହୁଏ, ତା'ହା ହେଲେ ମୋର ଯେ କେତେ ଦୁଃଖ, ତାହା ତୁମେମାନେ ବୁଝି ପାରିବ ନାହିଁ । ଜଗତକୁ ନିଜର କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କର, ନିଜକୁ ଭୁଲିଯାଅ।" ଅନ୍ୟତ୍ର ସେ ପୁଣି କହିଛନ୍ତ, "ମୁଁ ଚାହେଁ ତୁମେମାନେ ଜଗତର ମଙ୍ଗଳ ପାଇଁ ତୁମର ସମସ୍ତ ପ୍ରାଣ ଢାଳି ଦିଅ । କ୍ଲାନ୍ତ, ଶ୍ରାନ୍ତ, ଅଜ୍ଞାନ ଦରିଦ୍ର ମାନବ ପ୍ରାଣରେ ଆଶାର ଆଲୋକ ପ୍ରଜ୍ୱଳିତ କରିବା ତୁମର ଏକମାତ୍ର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ଜୀବଜଗତର କାହିଁରେ ମଙ୍ଗଳ ହେବ ସମସ୍ତଙ୍କ ଅନ୍ତରରେ ସେହି ଅଲୌକିକ ଇଙ୍ଗିତ ବା ପ୍ରେରଣା ଜାଗେ ନାହିଁ । ମୁଁ ସଦ୍ଗୁରୁ । ଜଗତ୍ଗୁରୁଙ୍କର ମଙ୍ଗଳମୟ ଇଚ୍ଚା ମୋ ଅନ୍ତରରେ ଲୀଳାୟିତ । ତୁମେମାନେ ସେହି ଲୀଳାପୁଦ୍ଧିର ସହାୟକ । ମୋ ଅନ୍ତରରେ ଯେଉଁ ସତ୍ୟ ପ୍ରତିଭାତ ହୋଇଛି ତୁମ୍ୟମାନେ ବାହାରେ ତାକୁ ରୂପ ଦିଅ।"

ସନୁ ଏକନାଥଙ୍କ ଜୀବନର ଗୋଟିଏ ଘଟଣା ଆମକୁ ଏ ବିଷୟରେ ଯଥେଷ୍ଟ ଶିକ୍ଷା ଦେଇଥାଏ । ଦିନେ ସେ ପବିତ୍ର ଗଙ୍ଗା ଜଳ କାନ୍ଧରେ ବହନ କରି କେଦାରନାଥ ଯାତ୍ରା କରୁଥିଲେ । ଅନ୍ୟମାନେ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି କେଦାରନାଥ ଯାତ୍ରା କରୁଥିଲେ ପ୍ରଭୁ କେଦାରନାଥଙ୍କୁ ଜଳାଭିଷେକ ଲାଗି କରିବା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ । ବୁଢ଼ା ଗଧଟିଏ ତୃଷାରେ ଆତୁର ହୋଇ ରାସ୍ତାରେ ଠିଆ ହୋଇଥାଏ । ସମସ୍ତେ ଗଙ୍ଗାଜଳ କାନ୍ଧରେ ନେଇ ଯାଉଥାନ୍ତି, କେହି ସିଆଡେ ଦୃକ୍ପାତ କରୁନାହାନ୍ତି । ମାତ୍ର ଏକନାଥ ଗଧର ମୃତ ପ୍ରାୟ ଅବସ୍ଥା ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ଅଟକି ଗଲେ ଓ ଆଣିଥିବା ଗଙ୍ଗା ଜଳ ଗଧକୁ ପାନ କରାଇ ତାକୁ ସୁସ୍ଥ କଲେ । ମନରେ ଅପାର ଆନନ୍ଦ ଲାଭ କରି ସେଠାରୁ ପ୍ରତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ କଲେ । କେଦାରନାଥ ଯାଇ ନ ପାରି ତାଙ୍କ ମନରେ ସମାନ୍ୟ କ୍ଷୋଭ ମଧ୍ୟ ନ ଥିଲା ବରଂ ଗଧଟିକୁ ପାଣି ପିଆଇ ତାକୁ ସୁସ୍ଥ କରିଥିବାରୁ ନିଜକୁ ସମଧିକ ସୌଭାଗ୍ୟଶାଳୀ ମନେ କରି ନିଜକୁ କେଦାରନାଥଙ୍କର ପରମ ପ୍ରାତିଭାଜନ ହୋଇ ପାରିଛନ୍ତି ବୋଲି ଅନୁଭବ କଲେ ।

ଜର୍ଜ ବିଷାର୍ଡଶ'ଙ୍କ କହିବା ଅନୁଯାୟୀ - "ଭଗବତ୍ ଉପଲବ୍ଧି ମନ୍ଦିର, ଗିର୍ଜା କିମ୍ବା ଚର୍ଚ୍ଚରେ ମିଳି ନଥାଏ ବରଂ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଜୀବନ୍ତ ସ୍ୱିଷ୍ଟିକୁ ଭଲପାଇବାରେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଉପସ୍ଥିତିକୁ ଅନୁଭବ କରାଯାଇପାରେ ।"

ଭାରତର ପୂର୍ବତନ ରାଷ୍ଟ୍ରପତି ଅବଦୁଲ୍ କାଲାମ କହିଲେ - "ଅଭାବ ଭିତରେ ରହୁଥିବା ଲୋକଟିଏ ନିଜକୁ ଅସହାୟ ନ ମଣୁ । ଦାରିଦ୍ର୍ୟର କଷାଘାତରେ ତାର ପିଲାମାନେ ନିଜ ଭିତରର ଆଗ୍ରହକୁ ଯେପରି ଜଳାଞ୍ଜଳି ନ ଦିଅନ୍ତି ।" ଶାସ୍କ, ପୁରାଣରୁ ମଧ୍ୟ ଏ ବିଷୟରେ ଯଥେଷ୍ଟ ଶିକ୍ଷା ମିଳିଥାଏ ।

ଉପନିଷଦ୍ କହିଛନ୍ତି – "ତତ୍ ସୃଷ୍ଟା ତ ଦେବାନୂ ପ୍ରବିଷତ୍" ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତ୍ କହିଛନ୍ତି – "ସକଳ ଘଟେ ନାରାୟଣ, ବସନ୍ତି ଅନାଦି କାରଣ ।" ଜଣେ ଭକ୍ତ ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଛନ୍ତି – "ପ୍ରତି ଅଣୁ ମଧ୍ୟେ ତୁମରି ବିକାଶ ଦେଖିବାକୁ ଯେହ୍ନେ ପାଇ ।" ଅନ୍ୟତ୍ର ପ୍ରାର୍ଥନା ଅଛି – ନୟନ ତୁମକୁ ପାରେନାହିଁ ଦେଖି ରହିଛ ନୟନେ ନୟନେ ।" ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତ ଗୀତା – ଈଶ୍ୱର ସର୍ବଭୂତାନାଂ ହୁଦ୍ଦେଶ୍ଠେକୁନ ତିଷତି ।

ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦଙ୍କ ମତରେ ଆମେ ଯେତେବେଳେ ସୃଷ୍ଟିର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଜୀବ ଓ ବସ୍ତୁରେ ଏବଂ ତାର ପ୍ରତିଟି ଅଣୁରେ ଓ ପରମାଣୁରେ ଦିବ୍ୟତ୍ୱର ସନ୍ଧାନ ପାଇପାରିବା, ସେତେବେଳେ ଆମର ଏହି ଜୀବନ ରୂପାନ୍ତରିତ ହୋଇଯିବ ।

ସକାଳେ ଶଯ୍ୟାତ୍ୟାଗ ସମୟରେ ଆମେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କରିବା ଓ ଆମର ପ୍ରଥମ ପ୍ରାର୍ଥନା ହେବ- "ହେ ଠାକୁର! ମୋତେ ଆଶୀର୍ବାଦ କରନ୍ତୁ ମୁଁ ଆଜିର ଦିନରେ ଯେପରି କାହାର ମନ କଷ୍ଟର କାରଣ ନ ହୁଏ ଓ କୌଣସି କାରଣରେ ହେଲେ କାହରି ମର୍ଯ୍ୟାଦା ଲଙ୍ଘନ ନ କରେ ।" ଶେଷରେ ଏତିକି ଜାଣିଲେ ଯଥେଷ୍ଟ ହେବ - "ବିସ୍ତାର ସର୍ବଭୂତସ୍ୟ ବିଷ୍ଟୋର୍ବିଶ୍ୱମିଦ୍ଂ ଜଗତ୍" – ବିଶ୍ୱ ଜଗତ୍ ଓ ସମସ୍ତ ଜୀବଜଗତ୍ ବିଷ୍ଟୁଙ୍କର ବିସ୍ତାର ମାତ୍ର । ଏଇ ଅନୁଭବ ଟିକକ ମନୁଷ୍ୟକୁ ମନୁଷ୍ୟ କରିବ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, "ତୁମେମାନେ ମଣିଷ ହୁଅ ଓ ଅନ୍ୟକୁ ମଣିଷ ହେବାରେ ସାହାଯ୍ୟ କର ।" ଏଇ ଗୋଟିଏ କଥାକୁ ଆମେ ବେଦବାକ୍ୟ ପରି ମାନିବା ଓ ତାକୁ ରୂପଦେବାକୁ ଆପ୍ରାଣ ଚେଷ୍ଟା କରିବା ।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଶ୍ରୀ ଚରଣାଶ୍ରିତ ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ମହାନ୍ତି ଏକାମ୍ର ସାରସତ ସଂଘ ସଦସ୍ୟ କେନ୍ଦ ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀ

# ସତ୍ୟାନନ୍ଦ ତ୍ରିପାଠୀ ଭାଇଙ୍କ ଆଲୋଚନା

ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ପରିଚାଳନା ମଞ୍ଚଳୀ ସଦସ୍ୟ ତଥା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ମୁଖ୍ୟ ପୂଜକ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ସତ୍ୟାନନ୍ଦ ତ୍ରିପାଠୀ ଭାଇଙ୍କ ସହିତ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଅଧିବେଶନମାନଙ୍କରେ ହୋଇଥିବା ପ୍ରଶ୍ନେତ୍ତରର ବିବରଣୀ ନିମ୍ନରେ ପଦ୍ର ହେଲା ।

ପ୍ରଶ୍ନ - ଆମେ ସବୁ ଏଠାକୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କାମ କରିବା ପାଇଁ ଆସିଛୁ । ଗୃହାସନରେ ତାଙ୍କ ଆସନ ରଖି ସେବାପୂଜା କରୁଛୁ; ସଂଘ ସାଧନାରେ ବୃତୀ ହୋଇ ସବୁ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କ ସହିତ ମିଳିତ ହୋଇ ଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜା କରୁଛୁ । ଆଉ କ'ଣ କ'ଣ କଲେ ଆମେ ତାଙ୍କ ସହିତ ସଂଯୁକ୍ତ ହୋଇ ରହିପାରିବୁ, ତାହା କୁହନ୍ତୁ ।

**ଉତ୍ତର** - ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, ଭଗବାନ୍ଙ୍କ ଜଗତ୍ସେବାର ଆଦର୍ଶ ତୁମ ଜୀବନର ଆଦର୍ଶ ହେଉ, ଭଗବତ୍ ସ୍ୱରୂପ ଲାଭ କରିବାକୁ ହେଲେ ତାଙ୍କ ଜଗତ୍ସେବାର ଆଦର୍ଶକୁ ଗହଣ କର । ସେ ଯେପରି ସମୟଙ୍କୁ ଆପଣାର ଭାବେ ପରିଚାଳନା କରୁଛନ୍ତି, ଆମକୁ ସେହିପରି ସମୟଙ୍କୁ ଭଗବତ୍ ଭାବରେ ଆପଣାର ବୋଲି ଗହଣ କରିବାକୁ ହେବ । ସଂସାର ପଥେ (ସଂଗ୍ରାମ ଖଣ୍ଡ) ୧ମ ଖଣ୍ଡର ୨ୟ ସଂୟରଣର ପରିଭାଷାରେ 'ଚରିତ୍ର ବଳ' ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହୁଛନ୍ତି, ତାଙ୍କ ଜଗତ୍ହିତକର କାର୍ଯ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରଥମ ଓ ପ୍ରଧାନ କାର୍ଯ୍ୟ ହେଉଛି ନିଭ ଚରିତ୍ର ଗଠନ କରିବା; ଏହାର ଏକ ମୁଖ୍ୟ ଦିଗ ହେଉଛି ସଂସାରଚିତ୍ତା ଛାଡି ଭଗବତ୍ ଚିତ୍ତାରେ ମନ ଦେବା । ଆମକୁ ଯେଉଁ ଧ୍ୟାନଧାରଣା ଦିଆଯାଇଛି, ତାହା ମଧ୍ୟ ଭଗବାନ୍ଙ୍କ ଜଗତ୍ସେବାର ଆଦର୍ଶ । ଭଗବାନ୍ ଚାହାନ୍ତି ସମୟେ ତାଙ୍କ ଧ୍ୟାନ କରନ୍ତୁ, ତାଙ୍କ ଚିତ୍ତା କରନ୍ତୁ ଓ ସମୟ କର୍ମ ତାଙ୍କରି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ; ଆଦର୍ଶ ଗୃହୟ ଜୀବନ କହିଲେ ସେହି ଏକ କଥା । ତାଙ୍କର ଆମେ ସେବକ ମାତ୍ର । ମୋଟାମୋଟି ଭାବରେ ସାରକଥା ହେଲା, ଘର ତାଙ୍କର, ଆମେ ତାଙ୍କର ସେବକ; ଯେତେବେଳେ ସମୟ ମିଳିବ, ଆମେ ତାଙ୍କରି କଥା ଚିତ୍ତା କରିବା ।

ପ୍ରଶ୍ନ - ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, ଗୋଟିଏ ଦିନ ଆସିବ, ଯେଉଁ ଦିନ ତୁମେ ସମୟେ ବିଶ୍ୱଭାତୃତ୍ୱ ଭାବରେ ଅନୁପ୍ରାଣିତ ଓ ପ୍ରତିଷିତ ହୋଇପାରିବ । ଆମେ ଏହି ଛୋଟ ସଂଘଟି ମାଧ୍ୟମରେ କ'ଣ କରିପାରିଲେ ସେହି ମହାନ୍ ବିଶ୍ୱଭାତୃତ୍ୱ ଭାବକୁ ଉପଲବ୍ଧି କରିବା ଦିଗରେ ଅଗ୍ରସର ହୋଇପାରିବା ?

**ଉତ୍ତର** - 'ସେବକ' ହେଉଛି ଆମର ପରିଚୟ ଏବଂ 'ସେବା' କରିବା ହେଉଛି ଆମର କାର୍ଯ୍ୟ ଓ ସାଧନା । ଏକନିଷ ସେବକ ହିସାବରେ ଆମେ ଯନ୍ତ୍ରବତ୍ ଆମ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବାରେ ମଗ୍ନ ରହିପାରିଲେ ଆମକୁ ଆଉ କୌଣସି ବିଷୟରେ ଚିନ୍ତା କରିବାକୁ ହେବ ନାହିଁ । ପରୟର ପରୟରର ସେବା କରିବାକୁ ଆମେ ସର୍ବଦା ପ୍ରୟୁତ ହୋଇ ରହିଥିବା ଆବଶ୍ୟକ, କାହାର ଅସୁବିଧାରେ ସାହାଯ୍ୟ କରିବାକୁ ଆମେ ସଦାତପୂର ଥିବା ଦରକାର; ଆମର ସର୍ବଦା ସ୍ମୁରଣ ରଖିବା ଉଚିତ୍ ଯେ ଆମ ଠାକୁର ସେହି ରୂପରେ ଆମର ସେବା ଗୁହଣ କରିବାକୁ ଆସିଛନ୍ତି ଓ ସେବା କରିବାର ସୁଯୋଗ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଆମକୁ ଏହି ଭାବରେ ଦେଉଛନ୍ତି । ଆମେ ଏହିପରି ନିଃସ୍ୱାର୍ଥପର ଭାବରେ ସେବା କରୁଛୁ ବୋଲି କେହି ପ୍ରଶଂସା କଲେ ଯେପରି ଆମ ମନରେ ବିନ୍ଦୁମାତ୍ର ଅହଂକାର ନ ଆସେ ଏବଂ ଆମେ ସମୟ ପ୍ରକାର ନିନ୍ଦା-ପ୍ରଶଂସା ଓ ସମାଲୋଚନାରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱକୁ ଉଠି ତତୋଃଧିକ ଆଗୁହରେ ନିର୍ବିକାର ଚିତ୍ତରେ ସମୟଙ୍କୁ ଯେପରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଆନରେ ସେବା କରିପାରୁ, ସେ ଦିଗରେ ସଦା ସଜାଗ-ଲକ୍ଷ୍ୟ ଓ ପ୍ରଚେଷ୍ଟ ଅବ୍ୟାହତ ରଖିବା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ବିଶ୍ୱଭାତୃତ୍ୱ ପ୍ରତିଷ୍ଠା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଏକ ମହାନ ଇଛା ଓ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ । ଆମେ ସମୟ୍ତ ଏକ ମନ ଓ ଏକ ପ୍ରାଣ ହୋଇ ସମୟଙ୍କୁ ଠାକୁର ଜ୍ଞାନରେ ଓ ଠାକୁରଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ସେବା (ଶିବ ଜ୍ଞାନରେ ଜୀବ ସେବା) କରିବା ସହିତ ମନରେ ସର୍ବଦା ଶୁଦ୍ଧ ଭାବନା ରଖି ଚଳିପାରିଲେ ବିଶ୍ୱଭାତୃତ୍ୱ ପ୍ରତିଷ୍ଠରେ ନିଷ୍ଟ୍ୟ ସହାୟକ ହୋଇପାରିବା ।

ଶୁଷ ଭାବନାର ଅର୍ଥ ଆମେ କାହାରି ସମାଲୋଚନା କରିବା ନାହିଁ; କାହାର ଅମଙ୍ଗଳ ଚିନ୍ତା କରିବା ନାହିଁ; ସମୟଙ୍କର ଭଲ ଗୁଣ-ଗୁଡିକ ଦେଖିବା; ପରନିଯା ଓ ପରଚର୍ଚ୍ଚା କରିବା ନାହିଁ, ଆମେ ପରନିଯା ଓ ପରଚର୍ଚ୍ଚା କଲେ ଅପରର ସେହି ଖରାପ ଗୁଣଗୁଡିକ ଆମ ନିଜ ଭିତରେ ଅଲକ୍ଷ୍ୟରେ ସଂକ୍ରମିତ ହୋଇଯିବ ଓ ଆମ ଚାରିପାଖ ବାତାବରଣକୁ ମଧ୍ୟ ସଂକ୍ରମିତ ହୋଇଯିବ; କେହି କିଛି ଭୁଲ୍ କଲେ ଉତ୍ଷିତ୍ତ ବା ଉତ୍ତେଜିତ ହୋଇ କତା କଥା କହିବା ନାହିଁ, ଅଥଚ ତା'ର ଭୁଲ୍ଚିକୁ ମଧ୍ୟ ଶାନ୍ତ ଓ ନିର୍ଭୟ ଭାବରେ ଏପରି କ୍ଷମାଶୀଳ ମନୋବୃତ୍ତିର ସହିତ ସୂଚାଇ ଦେବା ଯେ ଭୁଲ୍ କରିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିଟି ମନରେ ବିରକ୍ତି, କଷ୍ଟ ଓ ଅପମାନ ପାଇବା ବଦଳରେ ଭୁଲ୍ର ସଂଶୋଧନ କରିବା ଦିଗରେ ଆଗଭର ହୋଇଉଠିବ । କାରଣ କୋଧିତ ଓ ଉତ୍ତେଜିତ ହୋଇ କାହାର ସମାଲୋଚନା କଲେ ସେ ଆମର ଭଲ କଥା ମଧ୍ୟ ଗୁହଣ କରିବ ନାହିଁ । ତେଣୁ ଆମେ ସର୍ବଦା ସମୟଙ୍କ ପ୍ରତି ଶୁଦ୍ଧାଭାବାପନ୍ନ ହେବା ଉଚିତ୍ । ଆମର ମନ ଓ ମୁଖ ଏକ ହୋଇ ଉଚ୍ଚାରଣ କରନ୍ତ 'ସର୍ବେ ଭବନ୍ତ ସୁଖିନଃ' ଏବଂ ଏହି ଜଗତର ମଙ୍ଗଳ ହେଉ ଭାବଟି ଆମ ନିଜ ଜୀବନର ଆଚରଣରେ ମଧ୍ୟ ପ୍ରତିଫଳିତ ହୋଇଉଠୁ । ଏପରି ନ କଲେ ଆମର ସକଳ ଠାକୁର ପୂଜା, ଆରାଧନା କେବଳ ପିତୁଳାପୂଜା ସହିତ ସମାନ ହୋଇଯିବ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର 'ଅଛନ୍ତି' ବୋଲି ଆମର ଧାରଣା ଦୁର୍ବଳ ହେବାକୁ ଲାଗିବ ।

ପ୍ରଶ୍ନ - ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଜୀବନରେ ପତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବରେ ଉପଲବ୍ଧି କରିବାକୁ ଆମେ ଆଉ କ'ଣ ସାଧନା କରିବୁ ?

**ଉତ୍ତର୍ଭ -** ଚିତ୍ତଶୁଦ୍ଧି ହିଁ ଏକମାତ୍ର ଉପାୟ ତାଙ୍କୁ ଜୀବନରେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବରେ ଉପଲବ୍ଧି କରିବା ପାଇଁ; ଚିତ୍ତ ଶୁଦ୍ଧ ଓ ଥିର ନ ହେଲେ ତାଙ୍କୁ ଉପଲବ୍ଧି କରିହେବ ନାହିଁ । ଆମକୁ ଯେତେ ସାଧନା ଦିଆଯାଇଛି, ତାହା କେବଳ ଚିତ୍ତଶୁଦ୍ଧି କରିବା ପାଇଁ । ତାଙ୍କୁ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଉପଲବ୍ଧି କରିବାର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ତୁମେ ଥିର, ଶୁଦ୍ଧ, ଏକାଗ୍ର ଓ ନିରୁଦ୍ଧ ମନ ଦେଇ ତାଙ୍କ ଚିତ୍ତା ଓ ଧ୍ୟାନରେ ସଦା ତନ୍କୟ ଓ ତଲ୍ଲୀନ ହୋଇ ରହିପାରୁଛ କି ? ସରଳ ଭାବରେ କହିଲେ ଧ୍ୟାନରେ ବସିଲେ ତାଙ୍କୁ ଦେଖିପାରୁଛ କି ? ସଂସାର ଚିତ୍ତା ଓ କାର୍ଯ୍ୟରେ ଯେତିକି ସମୟ ଦେଉଛ, ତାଙ୍କ ଚିତ୍ତାରେ ସେହିପରି ସମୟ ଦେଇପାରୁଛ କି ? ଯେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମନ ଚଞ୍ଚଳ ଓ ଅଥିର ଅଛି, ତାଙ୍କୁ ଉପଲବ୍ଧି କରିପାରିବ ନାହିଁ, ଚିତ୍ତଦର୍ପଣ ଶୁଦ୍ଧ ହେଲେ ଯାଇ ତାଙ୍କ ରୂପ ସେଥିରେ ଫୁଟିଉଠିବ । ଆଉ ଏହା ଏହି ଦେହଥିତି କାଳରେ ମଧ୍ୟ ସମୃବ ।

ପ୍ରଶ୍ନ - ଏଠାରେ କିପରି ଭାବେ ଆମେ ଜୀବନ ଯାପନ କରିବା, ସକାଳୁ ସନ୍ଧ୍ୟା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆମେ କିପରି ଭାବେ ଚଳିବା ଯାହା ଦ୍ୱାରା ସେ ସର୍ବଦା ଆମ ଭିତରେ ଜାଗରୂକ ରହିଥିବେ, ଆମ ଚଳଣିର ସାଧନା ଦ୍ୱାରା ଆମ 'ସେବକ ଦେହ' ଗଢି ହୋଇଯିବ ଓ ନିତ୍ୟଲୋକରେ ନିତ୍ୟ ଭାବରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ନିତ୍ୟ ସେବା ଆମେ କରିପାରିବା ? ଏହାର ପ୍ରସ୍ତୁତି କିପରିଭାବେ ଏହି ଇହଲୋକରେ ଆମେ କରୁଛୁ ସେ ସମ୍ବନ୍ଧରେ କିଛି କୁହନ୍ତୁ ।

**ଉତ୍ତର** - ବାହ୍ଲୁ ମୁହୂର୍ତ୍ତରୁ ତାଙ୍କୁ ସ୍ମରଣ କରି (ଶ୍ୱେତ ଶତଦଳରେ) ତାଙ୍କ ନାମ ନେଇ ଶଯ୍ୟାତ୍ୟାଗ କରି ନିତ୍ୟକର୍ମ ସମାପନ କରିବା । ମନେ ମନେ ଭାବିବା ଯେ ଅଶୁଚୀ ଦେହ ମନ ନେଇ କିପରି ତାଙ୍କ ପାଖକୁ ଯିବି ? ପରିଷ୍କାର ପରିଛନ୍ନ ହୋଇ ବିଧିପୂର୍ବକ ପୁଷ୍ଡଦି ଚୟନ କରି ଆସନ ଗୃହକୁ ପ୍ରବେଶ ସମୟରେ ନିଜକୁ ତାଙ୍କ ପାର୍ଶ୍ୱଦ ଜ୍ଞାନ କରି, ଭଗବାନ୍ ବୋଲି ମନେ କରି ଆସନ ଗୃହକୁ ପ୍ରବେଶ କରିବା ଓ ଅନୁମତି ନେଇ ସେବା କରିବା । ସେ ଆମର ଅତି ଆପଣାର; ସେବା କଲାବେଳେ ତାଙ୍କ ନାମ ନେଉଥିବା ଓ ସଂସାର କର୍ମକୁ ଗଲାବେଳେ ତାଙ୍କୁ ଜଣାଇ ଯିବା । କର୍ମ ମଧ୍ୟରେ ତାଙ୍କରି କାମ କରୁଛୁ ବୋଲି ମନେ ପକାଇବା । କର୍ମରୁ ଫେରି କର୍ମର ଫଳାଫଳ ତାଙ୍କୁ ସମର୍ପଣ କରିବା - ଏହିପରି ଦିବସବ୍ୟାପୀ ଓ ନିଦ୍ୱାରେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ ଚିତ୍ରାରେ ଅଭ୍ୟନ୍ତ ହୋଇପାରିଲେ ଓ ନାମ ନେଲାବେଳେ ତାଙ୍କ ରୂପ ଚିତ୍ରା କରିପାରିଲେ ସେ ସର୍ବଦା ଆମ ଭିତରେ ଜାଗରୁକ ରହିପାରିବେ । ଜଗନ୍ନାଥ ମନ୍ଦିରରେ ସେବକମାନେ କେତେବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କର କି ସେବା ହେବ ସେଥିପାଇଁ ସଦା ପ୍ରସ୍ତୁତ ହେଉଥାନ୍ତି । ଆମେ ଯେପରି ବାହାରେ କର୍ମ କରୁଥିବାବେଳେ କେତେବେଳେ କର୍ମ ଶେଷ କରି ଘରକୁ ଯିବାକୁ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହେଉଥାଇଁ, ସେହିପରି ସଂସାର କର୍ମ ଶେଷ କରି ଠାକୁରଙ୍କ ପାଖକୁ ଯିବାକୁ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହେଉଥାରଁ, ସେହିପରି ସଂସାର କର୍ମ ଶେଷ କରି ଠାକୁରଙ୍କ ପାଖକୁ ଯିବାକୁ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହେଉଥାରଁ, ଅନ୍ୟୁଟି ଅଭ୍ୟାସ କରିବାକୁ ପଡୁଛି ।

ଏହାକୁ ଠାକୁର ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ପ୍ରତିଷାବେଳେ କହିଥିଲେ 'ତୁମ ଦେଶୀୟ ରୀତିରେ ପୂଜା କର'। ପୁଣି କହିଛନ୍ତି, 'ମୋତେ ତୁମ ପରିବାରର ଜଣେ ସଦସ୍ୟ କରିନିଅ ଏବଂ ମୋ ସହିତ ଗୋଟିଏ ପ୍ରୀତି ସଂପର୍କ ଛାପନ କର; ବାପା, ମା', ଭାଇ, ବନ୍ଧୁ ଯେପରି ଭାବେ ମନ ହେଉଛି ଭାବିବ ।' ଆମେ ବଜାରରୁ ପିଲାଙ୍କ ଲାଗି ଜିନିଷଟିଏ କିଣିଲାବେଳେ ପିଲାଙ୍କର ପସନ୍ଦ ହେବ କି ନାହିଁ ଯେପରି ଚିନ୍ତା କରୁଥାଉ, ସେହିପରି କର୍ମ କଲାବେଳେ ଯଦି ଆମର ମନେପଡେ ଯେ ଠାକୁର ଏଥିରେ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହେବେ କି ନାହିଁ, ତାହାହେଲେ କର୍ମଟି ଠିକ୍ ହେବା ସଙ୍ଗେ ଅମେ ଚରିତ୍ର ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ ମନୋମତ ହେବ । ଆପେ ଆପେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସଂସମ ହୋଇଯିବ । ସେହି ଏକା କର୍ମ; ସଂସାରରେ ସୁନାମ ପାଇଁ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ପରାୟଣ ହେବା ଅଥବା ଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରୀତି ପାଇଁ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ପରାୟଣ ହେବା । ଗୋଟିଏ ସୁନା ଶୃଖଳାରେ ବାହି ହେବା ଏବଂ ଅନ୍ୟଟି ଭାବଜଗତକୁ ଯିବାପାଇଁ ବାଟ ଖୋଲିବା । ଏଥିପାଇଁ ଠାକୁର ଆମକୁ ଆଦର୍ଶ ଗୃହଛ ହେବାପାଇଁ କହିଛନ୍ତି । କେବଳ ଭାବର ପରିବର୍ତ୍ତନ; ସହଜ ଉପାୟରେ ପ୍ରକୃତି ସଂଶୋଧନ । ଚରିତ୍ର ଗଠନ, ମନୁଷ୍ୟତା ଅର୍ଜନ-ଏ ସମୟ ନିତ୍ୟ ପାର୍ଶ୍ୱଦର କାର୍ଯ୍ୟ ଏବଂ ନିତ୍ୟଲୋକକୁ ଯିବାର ବାଟ ।

ଠିକ୍ ଠିକ୍ ଭାବରେ ତାଙ୍କ ସେବା କରିପାରିଲେ ଆଉ କିୋଣସି ସାଧନାର ପ୍ରୟୋଜନ ନାହିଁ । ତାଙ୍କ ସେବା କରିପାରିବାର ଯୋଗ୍ୟତା ଅର୍ଜନ କରିବା ପାଇଁ ହିଁ ଏତେ ସଧନାର ବ୍ୟବ୍ଞା, କାରଣ ଭଗବତ୍ୱ ଲାଭ କଲେ ଯାଇ ଠିକ୍ ଠିକ୍ ଭାବରେ ଭଗବାନ୍ଙ୍କର ସେବା କରିବା ସମୃବ । ଆମେ ଭଲ ମଣିଷ ହେବା ସେ ଚାହାଁ ଛି ବା ଆମ ଭିତରେ ମନୁଷ୍ୟତ୍ୱର ଉନ୍କେଷ ହେଉ; ଏହାର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ପ୍ରବୃତ୍ତିର ନିବୃତ୍ତି କରିବା । ଗୁରୁଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ହେଉଛି ସଂଘ ତେଣୁ ସଂଘର ଆଦେଶ ଓ ଅନୁମତି କ୍ରମେ କର୍ମନିର୍ଦ୍ଧାରଣ ଓ ସଂପାଦନ କରିବା ତଥା ସଂଘର ନୀତି ଓ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ମାନି ଚଳିବା ଆମର ଏକାନ୍ତ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ଗୋପୀମାନେ ଯେପରି ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟଙ୍କର ସେବା କରୁଥିଲେ, ସେହିପରି ଅତି ଆପଣାର ଲୋକ ଭାବରେ ଆମେମାନେ ତାଙ୍କର ସେବା କରିବା ପାଇଁ ଚେଖନିରତ ହେବା ଉଚିତ୍ । ଏ ସଂସାରରେ ରହି ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ଚଳିପାରିଲେ ଆମେ ଆଦର୍ଶ ବଜାୟ ରଖିପାରିବା । ସର୍ବଦା ସମୟଙ୍କୁ ଭଲ ବ୍ୟବହାର କରିବା ଓ ଭଗବତ୍ ଜ୍ଞାନରେ ସମୟଙ୍କର ସେବା କରିବା ଉଚିତ୍ । ଆମେ ଯଦି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରକୃତରେ ଭଲ ପାଉଛୁ, ତେବେ ସମୟେ ତ ତାଙ୍କର ଓ ତାଙ୍କ ଲୋକ, ତେଣୁ ସମୟଙ୍କୁ ତାଙ୍କ ପରି ଭଲ ପାଇବାରେ ଅସୁବିଧା ହେବା ଉଚିତ୍ ନୁହେଁ । ଆମେ ସମୟଙ୍କୁ ବାହାରେ ସମ୍ୟନ ଦେଉଛୁ, କିନ୍ତୁ ଭଲ ପାଇ ଆନ୍ତରିକ ଭାବରେ ସମ୍ୟନ ଦେଉଘାରୁନାହୁଁ । ଗୋପୀମାନଙ୍କର କୃଷ୍ଟପୀତି ଆମମାନଙ୍କର ଆଦର୍ଶ ହେବା ଉଚିତ୍ । କୃଷ୍ଟ ଗୋପୀଭାବ ନିକଟରେ ରଣୀ

କାରଣ ସେମାନଙ୍କର ଅକପଟ ଭଲପାଇବା ଓ ନିଃସ୍ୱାର୍ଥପର ସେବାର ପ୍ରତିଦାନ କୃଷ୍ଣଙ୍କ ପାଖରେ ନ ଥିଲା । ତେଣୁ ଗୋପୀମାନେ କୃଷ୍ଣଙ୍କର ଓ କୃଷ ଗୋପୀମାନଙ୍କର ଅଭାବ ସର୍ବଦା ଅନୁଭବ କରୁଥିଲେ । ଆମେ ମଧ୍ୟ ଠାକୁରଙ୍କଠାରୁ କିଛି ପାଇବାର ଆଶା ନ ରଖି କେବଳ ନିଃସ୍ୱାର୍ଥ, ନିରଳସ, ଅନାବିଳ ପ୍ରେମ ଓ ସୁଖପାଇବା ମାଧ୍ୟମରେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଆମର ଅତି ନିଜର କରିନେବା । ଏଠାରେ ଆମ ସଂଘର ପୂର୍ବତନ ପରିଚାଳକ ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇଙ୍କ ଜୀବନର ଗୋଟିଏ କଥା ମନେପତେ । ଭାଇ ୧୯୭୪ ମସିହାରେ ଦୁର୍ଘଟଣାଗ୍ରୟ ହେଲାପରେ ଶଯ୍ୟାଶାୟୀ ଥାଆନ୍ତି, ସେହି ପ୍ରବଳ ଶାରୀରିକ କଷ୍ଟ ଓ ଯବଣା ସମୟରେ ଥରେ ଶୀଶୀଠାକୁର ତାଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ ଦେଇ ପଚାରିଲେ, 'ତୋ ପାଇଁ କ'ଣ କରିଦେବି କହ ?' ଭାଇ ତତ୍ୟଣାତ୍ ଉତ୍ତର ଦେଲେ, 'ମୁଁ ଆପଣଙ୍କ ପାଇଁ କ'ଣ କରିବି କୁହନ୍ତୁ ?' ଏ ମମ୍ପ୍ରହ୍ଣୀ ଆନ୍ତରିକ ଭଲପାଇବାର ସତରେ କ'ଣ କିଛି ପ୍ରତିଦାନ ଥାଇପାରେ ? ଠାକୁରଙ୍କ ସେବା କରିବା ପାଇଁ ଆମେ ଏଠାକୁ ତାଙ୍କ ସହିତ ଆସିଛୁ ଓ ତାହା ହିଁ କରୁଛୁ - ଏହି ଭାବ ଓ କର୍ମରେ ଜୀବନ ବିତାଇଦେବା । ଭବିଷ୍ୟତରେ ଆମର କ'ଣ ହେବ ସେ ଚିନ୍ତା ଆମେ କରିବା ଦରକାର ନାହିଁ । ତାଙ୍କ ସେବା କରିବୁ ଓ ତାଙ୍କୁ ଖୁସି କରିବୁ - ଏହା ହିଁ ଆମର ଏକମାତ୍ର ଚିନ୍ତା ଓ ଭାବନା ହେବା ଉଚିତ୍ । ତାଙ୍କୁ ବ୍ୟାକୁଳ ଭାବେ ଡାକିଲେ ସେ ନିଷ୍ଟୟ ଆମ ପାଖକୁ ଆସିବେ - ଏହି ନିଞ୍ଚିତ ଅଭୟ ଆଶ୍ୱାସ ଓ ବିଶ୍ୱାସର ସହିତ ତାଙ୍କ ସ୍କରଣ, ଚିନ୍ତନ ଓ ମନନରେ କାଳଯାପନ କରିବା ଆମର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ଗୋପୀମାନଙ୍କର ଅହରହ ବ୍ୟାକୁଳ ଚିନ୍ତା ଓ ଆହ୍ଲାନରେ କୃଷ୍ଟ କେଉଁଠାରେ ହେଲେ ଛିର ହୋଇ ରହିପାରୁ ନ ଥିଲେ, ତାଙ୍କ ମନ ସର୍ବଦା ଗୋପପୁରରେ ରହୁଥିଲା, ସେଥିପାଇଁ ଗୋପୀମାନେ ଅନ୍ତରରେ ସଦା ତାଙ୍କ ଦର୍ଶନ ଲାଭ କରୁଥିଲେ । ତେଣୁ ସେବା ଓ ଭଲପାଇବା ହେଲା ମୁଖ୍ୟ କଥା । କେବଳ ମନରେ ଜ୍ଞାନ ଥିବା ଦରକାର ସେ ମୁଁ ଏ ଜଗତର ଲୋକ ନୁହେଁ, ମୁଁ ତାଙ୍କର ସେବା ଓ ଭଳପାରବା ହେଲା ମୁଖ୍ୟ କଥା । କେବଳ ମନରେ ଜ୍ଞାନ ଥିବା ଦରକାର ସେ ମୁଁ ଏ ଜଗତର ଲୋକ ନୁହେଁ, ମୁଁ ତାଙ୍କର ନିତ୍ୟ ସେବକ ।

ପ୍ରଶ୍ନ- 'ସଂଘନୀତି' ପୁୟକରେ ବିଭିନ୍ନ 'ସେବା ଅପରାଧ' ବିଷୟରେ ପଢିଛୁ । 'ସଂଘ-ସେବକ'ରେ ମଧ୍ୟ 'ସେବା ଅପରାଧ' ଯେପରି ନ ହେବ ସେଥିପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ସେବା କଲାବେଳେ 'ପୁତ୍ରବତ୍ ସ୍ନେହ ଓ କାଳବତ୍ ଭୟ' ଭାବ ରଖି ସେବା କରିବାକୁ କୁହାଯାଇଛି । ଏକା ସମୟରେ ଏହି ଦୁଇଟି ଭାବ 'ପୁତ୍ରବତ୍ ସ୍ନେହ' ଓ 'କାଳବତ୍ ଭୟ' କିପରି ରଖି ସେବା କରିପାରବୁ, ସେ ବିଷୟରେ ଟିକେ ବୁଝାଇ ଦିଅନ୍ତୁ ।

**ଉତ୍ତର** ଆପଣ ଶୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସେବା କରୁଛନ୍ତି ସ୍ନେହ୍ ଶ୍ରଦ୍ଧାରେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, ମୋତେ ତୁମ ପରିବାରର ଜଣେ କରିନିଅ । ମୋ ସହିତ ଗୋଟିଏ ସଂର୍ପକ ୟାପନ କର, ଯିଏ ଯେଭଳି ଭାବରେ ଭାବି ପାରିବ । ଭୟ ରହିବ, କାଳେ ଗୋଡ ବାଜିଯିବ, ଅସନା ହେବ, ଏଇ ହେଲା କାଳଭୟ । କିନ୍ତୁ ଏତେ ସ୍ନେହ ଯେ, ତାଙ୍କୁ ନ ଦେଖିଲେ ରହି ହୁଏନାହିଁ, ନ ଶୁଣିଲେ ମନ ଥୟ ହୁଏ ନାହିଁ ଇତ୍ୟାଦି । ସେଥିପାଇଁ ଆମେ ସେବା କରୁ । ଅପରାଧ ପାଇଁ ଭୟ ରହିବ, ତାହାହେଲେ ସାବଧାନ ହୋଇ ଚଳିବା । ଧରନ୍ତୁ ଆପଣ ପୂଜା କରୁଛନ୍ତି । ଗୋଟିଏ ପୂଜା ଉପକରଣ ଛାଡି ଆସିଛନ୍ତି । ସେଥିରେ ସେବା ଅପରାଧ ହୋଇଗଲା । ଜିନିଷଟା ଆଣିବା ପାଇଁ ପୂଜାରୁ ଉଠିବାକୁ ପଡିଲା । ସେଥିରେ ମନଟା ଚଞ୍ଚଳ ହୋଇଯାଏ । ତେଣୁ ସବ୍ତବଳେ ମନରେ ଭୟ ରଖି ଚଳିବ, ଯେମିତି ଅପରାଧ ନ ହେବ ।

ପ୍ରଶ୍ନ - 'ବୈଷ୍ଟବ ଅପରାଧ' ବିଷୟରେ କୁହନ୍ତୁ, ବୈଷ୍ଟବ କିଏ ଓ କାହା ପାଖରେ କି ଅପରାଧ କଲେ ବୈଷ୍ଟବ ଅପରାଧ ହେବ ?

**ଉତ୍ତର -** ବୈଷ୍ଟବର ଲକ୍ଷଣ ବିଷୟରେ 'ସଂଘନୀତି' ପୁୟକରେ ଦିଆଯାଇଛି । 'ପ୍ରେମିକ ଗୁରୁ' ଓ 'ସଂସାର ପଥେ'ରେ ମଧ୍ୟ ଦିଆଯାଇଛି । କିନ୍ତୁ ଆମେ ତ ସବୁ ସମୟରେ ସେଟା ବୁଝିପାରିବାନି, ତେଣୁ ଆମ ପାଇଁ ସମୟେ ଭଗବାନ୍ । ଆମେ ସମୟଙ୍କୁ ଆମଠାରୁ ବଡ ବୋଲି ଜ୍ଞାନ କରିବା । ସେହି ଦୃଷ୍ଟିରେ ଆମ ପାଇଁ ସମୟେ 'ବୈଷ୍ଟବ' । ସମୟଙ୍କୁ ସମ୍ମାନ ଦେବା । କାହା ମନରେ ଆଘାତ ଲାଗିଲା ପରି କଥା କହିବା ନାହିଁ । କାହା ମନରେ କଷ୍ଟ ହେଲେ ବୈଷ୍ଟବ ଅପରାଧ ହେବ ।

ପ୍ରଶ୍ନ - ଆପଣ ତ କହିଲେ, ସମୟଙ୍କୁ 'ବୈଷ୍ଟବ' ବୋଲି ଭାବିବ । ତେଣୁ ଆମ ଆଚରଣରେ କାହା ମନରେ ଆଘାତ ଲାଗିଲେ ଆମର ବୈଷ୍ଟବ ଅପରାଧ ହେବ । ଆଉ ଯାହା ପାଖରେ ଅପରାଧ ହୋଇଥିବ, ସିଏ କ୍ଷମା ଦେଲେ ହିଁ ଅପରାଧ କଟିବ । ଯଦି ଆମେ ଅଜାଣତରେ କାହା ମନରେ କଷ୍ଟ ଦେଇଛୁ, ବହୁ ଦିନ ପରେ ସେ ବିଷୟରେ ଜାଣିବାକୁ ପାଇଲୁ, ସେପରି ପରିଛିତିରେ ଆମର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ କଣ ?

**ଉତ୍ତର** - ଏଇ ବିଷୟରେ ଗୋଟିଏ ଘଟଣା କହୁଛି - ରୂପ ଗୋସ୍ୱାମୀ ଯମୁନା କୂଳରେ ବସି ନାମ ଜପ କରୁଥିଲେ । ନାମ ଜପ କରୁ କରୁ ଭାବନାରେ, ଅର୍ଜଦୃଷ୍ଟିରେ ଦେଖୁଛନ୍ତି, କୃଷ୍ଟ ଗୋପୀମାନଙ୍କୁ ନେଇ ଯମୁନାରେ ଜଳକେଳି କରୁଛନ୍ତି । ଗୋପୀମାନେ ତାଙ୍କ ଉପରେ ଜଳ ଫୋପାଡୁଛନ୍ତି, କୃଷ୍ଟ ଆଉଟୁପାଉଟୁ ହେଉଛନ୍ତି, କିନ୍ତ ବାହାରି ପାରୁନାହାନ୍ତି ସେଥିରୁ । ତାହା ଦେଖି ରୂପ ଗୋସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ହସ ଲାଗିଲା । ଏହି ସମୟରେ ଗୋଟିଏ ଛୋଟା ଯମୁନା କୂଳକୁ ରୂପ ଗୋସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରିବାକୁ ଆସିଥିଲା । ରୂପ ଗୋସ୍ୱାମୀ ତାକୁ ଛୋଟା ବୋଲି ଦେଖି ହସୁଛନ୍ତି ଭାବି, ସେ ଫେରିଗଲା । ରୂପ ଗୋସ୍ୱାମୀଙ୍କର ଲୀଳା ଦର୍ଶନ ବହ ହୋଇଗଲା । କାହିଁକି ବହ ହେଲା ବୋଲି ସେ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ପଚାରିଲେ । କେହି କିଛି କହିପାରିଲେ ନାହିଁ । ଜଣେ ସାଧୁ କହିଲେ, ତୁମର ଗୋଟିଏ ଅଷମଣୀୟ ଅଞ୍ଜାତ ଅପରାଧ ହୋଇଯାଇଛି ।

ତାହାହେଲେ କଣ କରାଯିବ ? ତୁମେ ଏଇ ଯମୁନା କୂଳରେ ବସି, ଏଠାକୁ ଯିଏ ଆସିବ ତାକୁ ପ୍ରଣାମ କରିବ ଓ କ୍ଷମା ମାଗିବ । ଯଦି ତୁମେ କାହାଠାରେ ଅପରାଧ କରିଥାଅ, ତାହାହେଲେ ସେ ତୁମକୁ କହିବ । ଏମିତି ବହୁ ଦିନ ଗଲା । ଦିନେ ଛୋଟାଟି ଆସିଥାଏ ସ୍ନାନ କରିବାକୁ; ତାକୁ ରୂପ ଗୋସ୍ୱାମୀ ଯେମିତି ପ୍ରଣାମ କରି କ୍ଷମା ମାଗିଲେ, ସେ କହିଲା, 'କଣ, ସେଦିନ ମୋତେ ଦେଖି ହସୁଥିଲ, ଆଜି ମୋ ଗୋଡ ଧରି କ୍ଷମା ମାଗୁଛ?' ସେତେବେଳେ ସେ (ରୂପ ଗୋସ୍ୱାମୀ) ବୁଝିଲେ ଯେ କୌଣସି କାରଣରୁ ଛୋଟା ପାଖରେ ତାଙ୍କର ଅପରାଧ ହୋଇଯାଇଛି । ଛୋଟା ପାଖରୁ ସମୟ ବୃତ୍ତାନ୍ତ ଶୁଣିଲାପରେ ସେ ତାକୁ ବୁଝାଇଦେଲେ ଯେ ସେ ଲୀଳାଦର୍ଶନ କରି ହସୁଥିଲେ, ଛୋଟାକୁ ଦେଖି ନୁହେଁ । ଏହା ଶୁଣି ଛୋଟା ବୁଝିପାରିଲା, ଯେ ସେ ଭୁଲ ବୁଝିଥିଲା ଓ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ରୂପ ଗୋସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ କ୍ଷମା ମାଗିଲା । ଏ ହେଲା ବୈଷ୍ଟବ ଅପରାଧ ଓ ଅପରାଧର ଫଳ । ସେହିପରି ଆମର ମଧ୍ୟ କାହାପାଖରେ ଅଜାଣତରେ ଅପରାଧ ହୋଇଗଲେ, ଆମେ ସମୟଙ୍କୁ କ୍ଷମା ମାଗିବା ।

ପ୍ରଶ୍ନ - ରୂପ ଗୋସ୍ୱାମୀ ସିନା ଲୀଳାଦର୍ଶନ କରୁଥିଲେ ଯେ, ତାଙ୍କର ଲୀଳା ଦର୍ଶନ ବନ୍ଦ ହୋଇଯିବାରୁ ବୁଝିଲେ, ତାଙ୍କର କିଛି ଅପରାଧ ହେଇଯାଇଛି, ଆମେ କେମିତି ଜାଣିବୁ ଯେ ଆମର କେତେବେଳେ ଅଜାଣତରେ ଅପରାଧ ହୋଇଯାଇଛି ?

**ଉତ୍ତର** - ସେଥିପାଇଁ ସବୁଦିନେ ପ୍ରାର୍ଥନା କଲାବେଳେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପାଖରେ କ୍ଷମା ମାଗିବା । ଆମର ଜ୍ଞାତସାରରେ ବା ଅଜ୍ଞାତରେ ଯାହା ଅପରାଧ ହୋଇ ଯାଉଛି, ଆମେ ଜାଣିପାରୁନୁ, ସେଥିପାଇଁ କ୍ଷମା ଦିଅନ୍ତୁ । ତାହା ହେଲେ, ସେ ଆମକୁ ଆମର ଅପରାଧ ବିଷୟରେ ଜଣାଇଦେବେ ଓ ଆମେ ସାବଧାନ ହୋଇପାରିବା । ସେବା କହିଲେ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶ ପାଳନ କରିବା । ଆଚରଣରେ ଦେଖାଇବା । ଆମର ଆଚରଣ ଚାଲିଚଳନ ଏପରି ହେବା ଉଚିତ୍ ଯେ ସମସ୍ତେ କହିବେ, ଇଏ ଜଣେ କେଉଁ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଆଶ୍ରିତ । ଏଇଟା ହେଇପାରିବ, ଯଦି ସମୟଙ୍କୁ ନିଃସ୍ୱାର୍ଥ ଭାବେ ଭଲ ପାଇପାରିବା; ସେଥିରେ ଅପରାଧ ହେବାର ଭୟ ରହିବ ନାହିଁ ।

ପଶ୍ନ -ରୂପ ଗୋସ୍ୱାମୀଙ୍କର ଲୀଳା ଦର୍ଶନ ବନ୍ଦ ହେଇଗଲା, ଏଥିରେ ଛୋଟାର କଣ ଅପରାଧ ହେଲା ନାହିଁ ?

ଉତ୍ତର - ହଁ, ତାର ଅପରାଧ ହେଲା । ସେ ଯେତେବେଳେ ତାର ଭୂଲ ବୁଝିପାରିଲା, ସେ ମଧ୍ୟ ରୂପ ଗୋସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ କ୍ଷମା ମାଗିଲା ।

ପଶ୍ନ - ଅପରାଧ ମାର୍ଜନା କରିବା କିପରି ?

**ଉତ୍ତର -** କୌଣସି ଅବୟାରେ ଗୁରୁଭାଇ ବା ଅନ୍ୟ କାହାରି ମନରେ ଆଘାତ ଦେବା ଉଚିତ୍ ନୁହେଁ; କଦାପି କାହାରି ପ୍ରତି ବିଦ୍ୱେଷ ଭାବ ପୋଷଣ କରିବା ଉଚିତ୍ ନୁହେଁ। ମୋଟାମୋଟି ଭାବେ କହିଲେ କାହା ମନରେ କେବେ କଷ୍ଟ ଦେବା ନାହିଁ; ଯଦି ଜାଣିପାରୁଛ ଯେ ତୁମ ବ୍ୟବହାର ହେତୁ କାହା ମନରେ କଷ୍ଟ ହେଉଛି, ତେବେ ତା'ଙ୍କ ପାଖରେ ନିଷ୍ଟୟ ଷମାପ୍ରାର୍ଥନା କରିବା; ଷମା ନ ପାଇବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବାରମ୍ବାର ଷମାପାର୍ଥୀ ହେବାରେ ସଙ୍କୋଚ କରିବା ନାହିଁ।

**ପ୍ରଶ୍ନ** – ରୂପ ଗୋସ୍ୱାମୀ ଲୀଳା ଦର୍ଶନ କରିଥିଲେ ବୋଲି ଅଞ୍ଜାନକୃତ ବୈଷ୍ଟବ ଅପରାଧ ଜାଣିପାରିଥିଲେ; କିନ୍ତୁ ଆମେ ଆମର ଅଞ୍ଜାନକୃତ ଅପରାଧ ସମୂନ୍ଧରେ ଜାଣିବା କିପରି ?

**ଉତ୍ତର -** ଆମର ଯେତେବେଳେ ସଂସାରାସକ୍ତି ଅଧିକରୁ ଅଧିକ ବଢିବାରେ ଲାଗିବ, ସେତେବେଳେ ବୁଝିବାକୁ ହେବ ଯେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରତି ଆମର ଆକର୍ଷଣ କ୍ରମଶଃ କମିବାରେ ଲାଗିଛି ଓ ସଂଘ ପ୍ରତି ଆକର୍ଷଣ ମଧ୍ୟ ଆଉ ଅଧିକ ନିବିଡ ଓ ବଳବତ୍ତର ହୋଇଁ ରହୁନାହିଁ । ଭକ୍ତିଭାବ ଧୀରେ ଧୀରେ କମିଯାଉଛି, ଧ୍ୟାନରେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର ଲୀଳାଦର୍ଶନ ହେଉନାହିଁ, ସଂଘକୁ ଆସିବାରେ ଅବହେଳା ହେଉଛି, ସଂଘସେବୀ ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କୁ ଦେଖିଲେ ଅନ୍ତରରେ ଯେଉଁ ଆନନ୍ଦଭାବ ଜାତ ହୁଏ, ତାହା ବର୍ତ୍ତମାନ ଆଉ ହେଉନାହିଁ; ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଦେଖିଲେ ତାଙ୍କ କଥା ଶୁଣିଲେ ବା ତାଙ୍କ ବହି ପଢିଲେ ଯେଉଁ ଦିବ୍ୟ ଆନନ୍ଦ ଲାଭ ହୁଏ, ତାହା ଆଉ ହେଉନାହିଁ ଇତ୍ୟାଦି । ଏହାର ଅନ୍ୟତମ କାରଣ କୁହାଯାଇପାରେ ଯେ ଆମର ଅଜ୍ଞାନକୃତ ଅପରାଧ ବଢିଚାଲିଛି ।

ପଶ୍ନ - ଅକ୍ଷମଣୀୟ ଅପରାଧ କାହାକୁ କୁହାଯାଏ ?

**ଉତ୍ତର -** ମା'ମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଅସମ୍ମାନ, ଅସଦ୍ବ୍ୟବହାର, ଅସଦାଚରଣ ଇତ୍ୟାଦି ଅଷମଣୀୟ ଅପରାଧ ମଧ୍ୟରେ ଗଣ୍ୟ; ଏହାର କ୍ଷମା ନାହିଁ ବା କୌଣସି ପ୍ରତିକାର ମଧ୍ୟ ନାହିଁ । ଏପରି ଅପରାଧ ବା ଆଚରଣର ସ୍ପଞ୍ଜ ଅର୍ଥ ହେଉଛି ଗୁରୁଙ୍କ ପ୍ରତି ସିଧାସଳଖ ଅବଞ୍ଜା; ତେଣୁ ଏ ଅପରାଧ ପାଇଁ ଯଦିଓ କୃପାମୟ ଗୁରୁଦେବ କ୍ଷମା କରିଦେବେ, ତଥାପି ଜଗତ୍ଗୁରୁ ବା ଭଗବାନ୍ ଗୁରୁଅବଞ୍ଜା ପରି ଅକ୍ଷମଣୀୟ ଅପରାଧକୁ କଦାପି ସହ୍ୟ କରିବେ ନାହିଁ,ତେଣୁ କ୍ଷମା ମଧ୍ୟ ମିଳିବା କଞ୍ଜକର ।

ପ୍ରଶ୍ନ -ଯଦି ଏପରି ଅପରାଧର କ୍ଷମା ନାହିଁ କିମ୍ବା ଭଗବାନ୍ ଏହା କ୍ଷମା କରିବେ ନାହିଁ, ତେବେ ଅପରାଧ କରିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଯେତେବେଳେ ଗୁରୁଆଶ୍ରିତ ହୋଇ କ୍ରମୋନ୍ନତି ପଥରେ ଗତି କରିବେ, ସେତେବେଳେ ସେ ସେହି ଲୋକରେ ଅପରାଧଯୁକ୍ତ ହୋଇ କିପରି ପହଞ୍ଚିବେ ଯେଉଁଠାରେ ପହଞ୍ଚିବାର ଅଧିକାର ସମୟଙ୍କର ଅଛି ?

- ଉତ୍ତର ଏହା ସମୃବ ହୋଇପାରିବ ଯଦି ଅପରାଧ କରିଥିବା ଗୁରୁଆଶିତ ଭକ୍ତ ଗୁରୁଙ୍କୁ ସନ୍ତୁଝ୍ୟ କରିପାରିବେ ! ଥରେ ପର୍ଶୁରାମ ଶିବଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରିବାକୁ ଯାଇଥିଲେ. ସେତେବେଳେ ଶିବ ବିଶ୍ୱାମ କରୁଥିଲେ । ଦ୍ୱାରରକ୍ଷୀଙ୍କ ବାରଣ ସତ୍ତ୍ୱେ ଅପେଶା ନ କରି ପର୍ଶୁରାମ ବଳପୂର୍ବକ ଶିବଙ୍କ ବିଶ୍ୱାମ କଷରେ ପ୍ରବେଶ କଲେ । ଦେବୀ ପାର୍ବତୀ ସବୁ ଜାଣି ମଧ୍ୟ ସ୍ୱାମୀ ଶିବଙ୍କ ଉପଛିତିରେ ନିଜେ ବିଚାର କରିବେ ନାହିଁ ବା ଦଣ୍ଡ ଦେବେ ନାହିଁ ବୋଲି ନୀରବ ରହିଲେ; କିନ୍ତୁ ଦେବୀଙ୍କ ନୀରବତାର ଅର୍ଥ ଯେ ପର୍ଶୁରାମଙ୍କ ଅପରାଧ ମାର୍ଜିତ ବା ଷମଣୀୟ ହେଲା, ତାହା ନୁହେଁ । ପର୍ଶୁରାମ ତ ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନିଜ ଅପରାଧ ବୁଝିପାରିଲେ ନାହିଁ । ତତ୍ପରେ ଶ୍ୱୀକୃଷ୍ଟଙ୍କ ଆଗମନ ହେଲା ଓ କୃଷ୍ଟ ଦେବୀଙ୍କର ସେବାପୂଜା କରି କ୍ରୋଧ ଶାନ୍ତ କରିବାକୁ କହିଲେ । ପର୍ଶୁରାମ ମଧ୍ୟ ସେତେବେଳେ ନିଜ ଅହଙ୍କର ଓ ଅଞ୍ଜାନତାବଶତଃ ହୋଇଥିବା ଭୁଲ୍ ବୁଝିପାରି ବହୁ କାକୃତିମିନତି କରି ଭଗବାନ୍ଙ୍କୁ ଷମାପାର୍ଥନା କଲେ । ତାପରେ ଯଦିଓ ଭଗବାନ ତାଙ୍କୁ ଷମା ଦେଲେ ଓ ପର୍ଶୁରାମ ଭଗବାନ୍ଙ୍କ ପାଖରେ ପହଞ୍ଚିପାରିଥିଲେ, ତଥାପି ସେ ଭଗବାନଙ୍କର ସେବାପୂଜା ତ କରି ପାରିଲେ ନାହିଁ । ଏଣୁ ତାଙ୍କ ଅପରାଧ ତ ଦୂର ହେଲା ନାହିଁ । ତେଣୁ ଶହ୍ତିଙ୍କ ସହିତ ଭହ୍ତିଙ୍କ ସମନ୍ୟ ନ ହେଲେ ଞ୍ଜାନ-ଅଞ୍ଜାନରେ ତ୍ରୁଟିବିଚ୍ୟୁତି ଓ ଅପରାଧ ହୋଇପାରେ ଏବଂ ଗୁରୁଆଶିତ ହୋଇ ଷମାପ୍ରାର୍ଥୀ ହେଲେ ଷମା ହୁଏତ ମିଳିପାରେ ଓ କୁମୋନ୍ନତି ପଥରେ ଗତି କରି ଭହ୍ତ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ହୁଏତ ପହଞ୍ଚି ମଧ୍ୟ ପାରେ କିନ୍ତୁ ତାଙ୍କ ସେବାରୁ ବଞ୍ଚିତ ହେବାକୁ ପଡିପାରେ ।
- ପ୍ରଶ୍ନ ଆମ ଶାଶୁଘର ପରିବାରରେ ସମୟେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣାଶ୍ରିତ । କିଛିଦିନ ହେଲା ସେମାନଙ୍କ ସହ (ଦିଅର, ନଣନ୍ଦ, ଖୁଡିଶାଶୁ ଇତ୍ୟାଦି) କଥାହେଲା ବେଳେ ମନରେ ଡର ଆସୁଛି, କାଳେ ମୋ ଅଜାଣତରେ କଥା କହିଲା ବେଳେ ମୁଁ କାହା ମନରେ ଦୁଃଖ ଦେଇଦେଉଛି କି, ମୋର ବୈଷ୍ଟବ ଅପରାଧ ହେଉଛି କି ? ସେତେବେଳେ ମନରେ କଣ ଭାବିବା ଉଚିତ୍ ?
- **ଉତ୍ତର** ଆମେ ସମୟଙ୍କୁ ବୈଷ୍ଟବ ବୋଲି ଭାବିବା । ଦିଅରଙ୍କୁ ନିଜର ପୁଅ ପରି ସ୍ନେହ କରି ବ୍ୟବହାର କରିବ, ନଣନ୍ଦଙ୍କୁ ନିଜ ଝିଅ ପରି ସ୍ନେହ କରିବ, ତାଙ୍କର ସମ୍ମନ କରିବ । ସବୁବେଳେ ଭାବିବ, ଶୀଶୀଠାକୁର ସେହି ରୂପରେ ମୋର ସେବା ନେବାପାଇଁ ଆସିଛନ୍ତି । ଦାମୋଦର ବନ୍ୟାପୀତିତ ଲୋକଙ୍କର ସେବା କରିବାପାଇଁ ସ୍ୱାମୀ ସ୍ୱରୂପାନନ୍ଦଙ୍କୁ ପଠାଇବାବେଳେ, ଶୀଶୀଠାକୁର ତାଙ୍କୁ କହିଥିଲେ, ସବୁବେଳେ ମନରେ ଭାବିବ, ଏମାନେ କେହି ଦୃଃୟ ନୁହନ୍ତି, ଠାକୁର ଆମର ସେବା ଗ୍ରହଣ କରିବା ପାଇଁ ଏହି ବେଶରେ ଆସିଛନ୍ତି । ସେହି ସେବାରେ ତତ୍କାଳୀନ ସରକାର ଏତେ ଖୁସି ହୋଇଥିଲେ ଯେ, ପ୍ରଶଂସାପତ ଲେଖିଦେଲେ ଯେ ଏମାନଙ୍କ ପରି ସେବକ ମିଳିବେ ନାହିଁ । ଖବରକାଗଜରେ ଏହି ଖବର ବାହାରିଲା । ଶୀଶୀଠାକୁର ସବୁ ଦେଖିଲେ ଓ ସବୁ ଶୁଣିଲେ । ଯେଉଁଦିନ ସ୍ୱରୂପାନନ୍ଦ ଲେଖିଦେଲେ ଯେ ଏମାନଙ୍କୁ ଦେଖି ଦୟା ଲାଗୁଛି, ଶୀଶୀଠାକୁର ସେହିଦିନ କହି ପଠାଇଲେ, ତୁମର ଆଉ ସେବା କରିବା ଦରକାର ନାହିଁ, ଫେରି ଆସ । କାହା ପ୍ରତି ଦୟା କଲ ? ଗୁରୁଙ୍କ ପ୍ରତି ? ଯଦି ଆମର ମନରେ ସବୁବେଳେ ଧାରଣା ରହିବ, ଯେ ଶୀଶୀଠାକୁର ଏଇ ବେଶରେ ଆମର ସେବା ନେବା ପାଇଁ ଅସିଛନ୍ତି, ଆମର ଆଉ ଅପରାଧ ହୋଇପାରିବନି । କିନ୍ତୁ ସେ ଧାରଣାଟା ସବୁବେଳେ ରହେ ନାହିଁ । ସେଥିପାଇଁ ଆମେ ଅପରାଧ ପାଇଁ ଡରିଯାଉଛୁ ।
- ପ୍ରଶ୍ନ ସମୟେ ସମୟେ ଏପରି ପରିଛିତି ଉପୁଜେ ଯେତେବେଳେ ଯାହା କଲେ ମଧ୍ୟ ଅପରାଧ ହେଲା ପରି ବୋଧ ହୁଏ, ଧରାଯାଉ ମା' ବାପା ଦୁଇ ଜଣ ଗୁରୁଜନ ଲୋକ ଦୁଇଟି ଅଲଗା ଅଲଗା କଥା କହୁଛନ୍ତି ଜଣକର କଥା ଶୁଣିଲେ ଅପରର ଅବଞ୍ଜା ହେଉଛି ଏପରି ପରିଛିତିରେ କ'ଣ କରିବା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ?
- **ଉତ୍ତର -**ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ବିଷୟରେ ଯଦି ମା' ବାପା ଦୁହିଁଙ୍କର ମତ ଅଲଗା ଓ ଦ୍ୱନ୍ଧ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ଥାଏ ଏବଂ ଗୁରୁଙ୍କର ସେବା ଲାଗି ତାହା ବାଧା ଦେଉଥାଏ ତେବେ ସେ କ୍ଷେତ୍ରରେ ପିତାମାତାଙ୍କର ମତକୁ ମଧ୍ୟ ଅତିକ୍ରମ କରାଯାଇପାରେ । ଗୁରୁ ଓ ତାଙ୍କ ସେବା ମୁଖ୍ୟ । ସେ ପଥରେ ଯେ କୌଣସି ବାଧାକୁ ଅତିକ୍ରମ କରାଯାଇପାରେ । ପ୍ରଥମେ ଉଭୟଙ୍କୁ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରିବା, ଯଦି ତାହା ସମୃବ ନ ହେଲା ତେବେ ଉଭୟଙ୍କ ନିକଟରେ କ୍ଷମା ମାଗି ଗୁରୁସେବାରେ ବିତୀ ହେବା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ।
- **ପ୍ରଶ୍ନ** −ଯଦି କୌଣସି ଗୁରୁଭାଇ ବା ମା'ଙ୍କ ନିକଟରେ ଆମର ଅପରାଧ ହେଲା ସେଥିପାଇଁ ଠାକୁରଙ୍କ ପାଖରେ କ୍ଷମାପ୍ରାର୍ଥନା କଲେ ହେବ ବା ଯାହା ପାଖରେ ଅପରାଧ ହୋଇଥିବ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ହିଁ କ୍ଷମାପାର୍ଥନା କରିବାକୁ ପଡିବ ?
- **ଉତ୍ତର -**ସଂଘକୁ ଜଣାଇ ସେହି ଗୁରୁଭାଇ ବା ମା'ଙ୍କ ନିକଟରେ କ୍ଷମାପ୍ରାର୍ଥନା କରିବା ଉଚିତ୍ । ସର୍ବଦା ଯାହାପାଖରେ ତ୍ରୁଟି ହୋଇଛି ତାଙ୍କରିଠାରୁ କ୍ଷମା ପାଇବାକୁ ଚେଖ କରିବା ଉଚିତ୍ ।
- ପ୍ରଶ୍ନ -ଅପରାଧ ହେଲେ ସଂଘ ପ୍ତି ଆକର୍ଷଣ କମିଯିବ ନା ସଂଘ ପ୍ତି ଆକର୍ଷଣ କମିଗଲେ ଅପରାଧ ବଢିବ ?
- **ଉତ୍ତର** -ଉଭୟକୁ ଠିକ୍ ବୋଲି ଚିନ୍ତାକରାଯାଇପାରେ । ସଂଘରେ ପୂଜା ଚାଲିଛି ଓ ତୁମେ ଅନ୍ୟ କାମ କରୁଛ ବା ଅନ୍ୟ ଚିନ୍ତାରେ ମନ ବ୍ୟୟ ରଖିଛ ଏସବୁ ସଂଘ ପ୍ତି ଆକର୍ଷଣ କମିବାର ଓ ପ୍କାରାନ୍ତରରେ ଅପରାଧ ହେବାର ସୂଚନା । ବିଷୟ ପ୍ତି ଆସର୍ତ୍ତି ହେତୁ ମଧ୍ୟ ସଂଘ ପ୍ତି

- ଆକର୍ଷଣ କମିଯାଏ । ତେଣୁ ବିଷୟବୈରାଗ୍ୟ ପ୍ରଥମେ ଆବଶ୍ୟକ; ଗୁରୁ ନିତ୍ୟ, ଭଗବାନ୍ ନିତ୍ୟ ସତ୍ୟ-ଏହି ବିଚାରଶୁର୍ଦ୍ଧି ପାଇଁ ହିଁ ଏସବୁ ବ୍ୟବ୍ୟା ହୋଇଛି ।
- ପ୍ରଶ୍ନ -ପରିଚୟ ପତ୍ରର 'ସେବକଙ୍କ ପ୍ରତିଙ୍କା'ରେ ଆମେ ସବୁବେଳେ ପଢ଼ୁଛୁ 'କାହାର ଅସଙ୍ଗତ ଓ ରୁଷ ବ୍ୟବହାରରେ ମୋ ଚିତ୍ତ କେବେହେଲେ ବିକୃତ ହେବ ନାହିଁ ।' କିନ୍ତୁ ପ୍ରାୟତଃ ଆମେ ସେହି ପ୍ରତିଞ୍ଜା ପାଳନ କରିପାରୁନାହୁଁ ଓ ଆମ ଚିତ୍ତ ବିକୃତ ହୋଇଯାଉଛି । ଏଥିପାଇଁ କ'ଣ କରାଯିବା ଉଚିତ ?
- **ଉତ୍ତର** -ଏଥିପାଇଁ ନିଜକୁ ଚେଷା କରିବାକୁ ହେବ । ଏହା ହେଉଛି ସାଧନା । କାହାର ଅସଙ୍ଗତ ଓ ରୁଷ ବ୍ୟବହାରର ସନ୍ଧୁଖୀନ ହେଲେ ମନେକରିବ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ହିଁ ଆମକୁ ପରୀଷା କରିବା ପାଇଁ ନିଜେ ଏପରି ରୁଷ ଆଚରଣ କରୁଛନ୍ତି; ଯେ ଏପରି ରୁଷ ବ୍ୟବହାର କରୁଛି ତା ଭିତରେ ଆତ୍ମା, ଭଗବାନ୍ ଅଛନ୍ତି, ତେଣୁ ଭଗବାନ୍ଙ୍କ ବ୍ୟବହାରରେ ଦୁଃଖିତ ହେବ କିପରି ଓ କାହିଁକି ? ତା ହେଲେ ତାହା ସହ୍ୟ କରିବାର ଶକ୍ତି ବଢ଼ିବ ଓ ଚିଉ ବିକୃତ ହେବ ନାହିଁ । ଆମର ସେହି ଜ୍ଞାନ ରହୁନାହିଁ ସେଥିପାଇଁ ଚିଉ ବିକୃତ ଓ ବିଷିୟ ହେଉଛି ।
- ପ୍ରଶ୍ନ -ଠାକୁରଙ୍କ ପାଖରେ ପ୍ରତିଦିନ ସକାଳେ ଆମେ ପ୍ରତିଞ୍ଜା କରୁଛୁ ଯେ, ସବୁ ତାଙ୍କ କାମ ଆମେ କରୁଛୁ ଇତ୍ୟାଦି କିନ୍ତୁ ତାହା ପ୍ରାୟ ପାଳନ କରିପାରୁନାହୁଁ ଆମର ନିଜର ଅହଂକାର ରହିଯାଉଛି !
- **ଉତ୍ତର** -ସକାଳୁ ପାର୍ଥନା ସାରି ସାଂସାରିକ କର୍ମ ସବୁ ଠାକୁରଙ୍କ କର୍ମ ଭାବି କରିବାକୁ ଯିବ ଓ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ଆସି ଠାକୁରଙ୍କୁ ସବୁ ଜଣାଇବ; ଯେଉଁଠାରେ ତ୍ରୁଟିବିଚ୍ୟୁତି ଘଟିଛି, ତାହାର ମାର୍ଜନ ନିମନ୍ତେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବ । ସେହି ତ୍ରୁଟିର ପୁନରାବୃତ୍ତି ଯେପରି ଭବିଷ୍ୟତରେ ଆଉ ନ ହୁଏ ସେଥିପାଇଁ ଯନ୍ କରିବ, ନିଜ ଶକ୍ତିରେ ସମ୍ଭବ ନ ହୋଇପାରୁଥିଲେ ଗୁରୁଙ୍କୁ ପାର୍ଥନା କରିବ ସେ ନିଷ୍ଟୟ ସାହାଯ୍ୟ କରିବେ ।
- ପ୍ରଶ୍ନ -ଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରଥମେ ଆମେ ଆବାହନ କରି ତାପରେ ପରିଚୟ ପତ୍ର ତାଙ୍କରି ସନ୍ତୁଖରେ ପଢ଼ୁଛୁ ଯେ 'ମୁଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦ ସରସ୍ୱତୀଦେବଙ୍କୁ ଏକମାତ୍ର ଗୁରୁ ଓ ଇଷ୍ଟ ରୂପେ ବରଣ କରିଅଛି ଏବଂ ତାଙ୍କ ପ୍ରଦତ୍ତ…' -ଏଠାରେ 'ଆପଣଙ୍କ' ପ୍ରଦତ୍ତ ନ କହି 'ତାଙ୍କ' ପଦତ୍ତ ବୋଲି କହିଁକି କହୁଛୁ ?
- **ଉତ୍ତର** –ବାହାରେ ଯେଉଁଠାରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଆସନ ନାହିଁ ଓ ସେଠାରେ ପରିଚୟ ପତ୍ର ପଢ଼ୁଛୁ ସେହି ପରିଛିତି ପାଇଁ ସାଧାରଣ ଭାବେ ଆମେ ସବୁବେଳେ 'ତାଙ୍କ ପଦଉ' ବୋଲି କହୁଛୁ ।
- ପ୍ରଶ୍ନ -ପରିଚୟ ପତ୍ରରେ ପଢ଼ୁଛୁ, 'ତୁମ ଅନ୍ତର ମନ୍ଦିରରେ ମୋର ଆସନ ମନ୍ଦିର ପ୍ରତିଷିତ ହେବ'; ତେଣୁ ବାହାରେ ତାଙ୍କ ଆସନ ନ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଅନ୍ତରରେ ତ ଅଛି, ତେବେ ବାହାରେ ଆସନ ନ ଥିବା ପରିଛିତିରେ ପରିଚୟ ପତ୍ର ପଢିବା ପାଇଁ 'ତାଙ୍କ ପ୍ରଦତ୍ତ' ବୋଲି କହିବାର କାରଣ କ'ଣ ?
- **ଉତ୍ତର** -ଅନ୍ତର ମନ୍ଦିରରେ ତାଙ୍କ ଆସନ ପ୍ରତିଷିତ ହେବ ବୋଲି ଆମେ କେବଳ କଥାରେ କହୁଛୁ କିନ୍ତୁ ତାଙ୍କୁ ହୃଦ୍ୟ ଆସନ ଦେଇପାରୁଛୁ କି ? ଆମେ ତ ସବୁବେଳେ ବିଷୟତିନ୍ତାରେ ବ୍ୟସ୍ତ ତେବେ ହୃଦ୍ୟ ଆସନରେ ସେ ବସିବେ କିପରି ? ପଦି ହୃଦ୍ୟ ଆସନରେ ସେ ସବୁବେଳେ ବିରାଜିତ ରହୁଥାନ୍ତେ ତେବେ ଏତେ କଥା ପଡ଼ିକ ? ତାଙ୍କୁ ହୃଦ୍ୟ ଆସନରେ ବସାଇବା ପାଇଁ ତ ଏତେ ସାଧନା !
- ପ୍ରଶ୍ନ -ପରିଚୟ ପତ୍ରର 'ସେବକଙ୍କ ପ୍ରତିଙ୍କା'ରେ 'ତୁମ ଆଙ୍କା' ବୋଲି କହୁଛୁ କିନ୍ତୁ 'ସମବେତ ପ୍ରାର୍ଥନାରେ' ସବୁ ଜାଗାରେ 'ଆପଣ' ବୋଲି କୁହାଯାଇଛି କାହିଁକି ?
- **ଉତ୍ତର** 'ସେବକଙ୍କ ପ୍ରତିଞ୍ଜା' ବ୍ୟଷ୍ଟିକୈନ୍ଦିକ ତେଣୁ ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ନିଜର ଭାବ ଅନୁସାରେ ତାଙ୍କୁ ଅତି ଆପଣାର ମନେ କଲେ 'ତୁମେ' କହିପାରେ । କିନ୍ତୁ 'ସମବେତ ପାର୍ଥନା' ସମଷ୍ଟିକୈନ୍ଦିକ ତେଣୁ ସମୟେ ସାଧାରଣ ଭାବେ ତାଙ୍କୁ 'ଆପଣ' କହନ୍ତି ।
- **ପ୍ରଶ୍ନ** -ସେବା କଲାବେଳେ ସେବକଙ୍କର ମନୋଭାବ କିପରି ହେବା ଉଚିତ୍ ?
- **ଉତ୍ତର** -ସେବକ ସର୍ବଦା ଭାବିବେ ଯେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଅଛନ୍ତି ଓ ଛୂଳ ଭାବରେ ଆମର ସେବା ଗୁହଣ କରୁଛନ୍ତି । ଜଣେ ଭକ୍ତ ଶୋଇଥାନ୍ତି, ପାଖରେ ଠାକୁରଙ୍କ ଆସନରୁ ଖଟ୍ଖାଟ୍ ଶର୍ଦ୍ଧ ହେଉଥିବାର ଶୁଣି ଭକ୍ତ ଯାଇ ଦେଖିଲେ ଠାକୁର ଦେହ ହାତ ପିଟି ହେଉଛନ୍ତି, କାରଣ ପଚାରିବାରୁ ଠାକୁର କହିଲେ, 'ବହୁତ ମଶା ହେଉଛନ୍ତି, ମଶାରୀ ଦେଲେ ସିନା ମୁଁ ଶୋଇବି !' ତତ୍ୟଣାତ୍ ଭକ୍ତ ଉପରେ ଓ ଚାରିପଟେ ଲୁଗା ଗୁଡେଇଦେଲେ ଓ ପରଦିନ ମଶାରୀ ବ୍ୟବଛା କରିଦେଲେ । ତେଣୁ 'ଠାକୁର ଅଛନ୍ତି' ଏହି ଜ୍ଞାନରେ ସର୍ବଦା ସେବା କରିବ ।
- ପ୍ରଶ୍ନ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଦେଶୀୟ ରୀତିରେ ପୂଜା କରିବାର ଅର୍ଥ କ'ଣ ?
- **ଉତ୍ତର –** ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କର ରୀତି ନୀତି ହେଉଛି ଆମ ଓଡିଶାର ଓ ଓଡିଆମାନଙ୍କର ଦେଶୀୟ ରୀତି । ଏ ରୀତିର ମୂଳ ଭାବଧାରା ହେଉଛି ଗୁରୁ ମାଲିକ, ଆମେ ତାଙ୍କର ସେବକ । ଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରା 'ଆଦର୍ଶ ଗୃହୟ ଜୀବନଯାପନ' ଏହି 'ସବୁ ତୁମେ, ସବୁ କିଛି ତୁମର ଓ ମୁଁ

ତୁମ ସେବକ' ଚିନ୍ତାକୁ ହିଁ ପରିପୁଷ୍ଟ କରେ । ଏହି ଜଗନ୍ନାଥ ରୀତିର ଏକ ସୁନ୍ଦର ଉଦାହରଣ ହେଉଛନ୍ତି ପୁରୁଷୋତ୍ତମ ଦେବ । ଗଙ୍ଖଠାରୁ ଗୋଦାବରୀ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଜୟ କରି ମଧ୍ୟ ସେ ସବୁ ନିଜେ କରିଛନ୍ତି ବୋଲି ତିଳେ ହେଲେ ଅହଂକାର ପୋଷଣ ନ କରି ତରବାରୀ ଓ ମୁକୁଟ ଆଣି ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କୁ ସମର୍ପଣ କରିଦେଲେ ଓ କହିଲେ, 'ପୁଭୁ, ଆପଣଙ୍କ ଜିନିଷ ଆପଣ ନିଅନ୍ତୁ' । ନିଜେ ପୁଜା ଓ ପୁଜାସେବକ ହୋଇ ରହିଲେ । ସେ ସବୁ କିଛି ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କୁ ସମର୍ପଣ କରିପାରିଥିଲେ ବୋଲି କାଞ୍ଚିରାଜା ଯେତେବେଳେ ରାଜା ପୁରୁଷୋତ୍ତମ ଦେବ ଙ୍କର ଅପମାନ କରିଥିଲେ ତାହା ପରୋକ୍ଷରେ ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କର ମଧ୍ୟ ଅପମାନ ହୋଇଥିଲା ଏବଂ ନିଜ ସମର୍ପିତ ଭକ୍ତ କପିଳେନ୍ଦ୍ରଦେବଙ୍କର ମାନ ରକ୍ଷା ପାଇଁ ନିଜେ ଜଗନ୍ନାଥ ଯୁଦ୍ଧ କରିବାକୁ ବାହାରି ଆସିଲେ । ବାଟରେ ମାଣିକ ଗଉଡୁଣୀଠାରୁ ଜଗନ୍ନାଥ ଦହି ଖାଇଁ ମୁଦି ବନ୍ଧାଦେଇ କହିଲେ, 'ପଛରେ ରାଉତ ଆସୁଛନ୍ତି ତାଙ୍କୁ ମୁଦି ଦେଖାଇ କଉଡି ନେଇଯିବ ।' ଜଗନ୍ନାଥ ମାଲିକ, ଗୁରୁ ମାଲିକ, ଆମେ ତାଙ୍କର ସେବକ-ଏହା ହିଁ ଆମ ଦେଶୀୟ ରୀତିର ପରଂପରା । ଆମେ ଘରର ମାଲିକ ନୋହୁଁ, ସେ ମାଲିକ । ଘରକୁ ତାଙ୍କର କରିଦିଅ, ସେ ମାଲିକ ହୋଇ ଘର ଚଳାଇବେ । ଆମେ ଯାହା ଉପାର୍ଜନ କରିବା ସବୁ ତାଙ୍କୁ ସମର୍ପଣ କରିଦେବା । ସେ ଆମକୁ ଯାହା ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେବେ ଆମେ ତାହା ହିଁ କରିବା; ଆମର ଯାହା ସୁବିଧା ଅସୁବିଧା ତାହା ତାଙ୍କୁ କେବଳ ଜଣାଇଦେବା, କେବେହେଲେ ପ୍ରତିକାରର କଥା ତାଙ୍କୁ କହିବା ନାହିଁ, ସେ ଆମ ପାଇଁ ଯାହା ଉଚିତ୍ ହେବ ତାହାର ବ୍ୟବଥା ନିଷ୍ଟୟ କରିବେ ।

**ପ୍ରଶ୍ନ** - ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, ତୁମେ ତୁମର ଦେଶର ରୀତି ଅନୁଯାୟୀ ମୋର ସେବା ପୂଜା କରିବ । ଆମର ଓଡିଶାର ରୀତି ହେଲା, ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କର ରୀତି । ଆମେ ଯଦିଓ ଓଡିଶାରୁ ଆସିଛୁ, ଆମର ପିଲାମାନେ ଏଠି ଆମେରିକାରେ ବଢୁଛନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କୁ ଆମେ ଏଠିକାର ସଂଷ୍କୃତି ଓ ଆମର ସଂଷ୍କୃତି, ଦୁଇଟି ଯାକ ଶିଖାଇବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରୁଛୁ । ସେ ବିଷୟରେ କିଛି କହିବେ କି ?

ଭଷର - ଠାକୁର କେବଳ ଓଡ଼ିଶାର ଭ୍ରଞ୍ଚମାନଙ୍କୁ ଦେଶର ରୀତି ଅନୁଯାୟୀ ପୂଜା କରିବାକୁ କହିଛନ୍ତି । ଓଡ଼ିଆମାନଙ୍କର ବିଶ୍ୱାସ ଯେ ଜଗନ୍ନାଥ ଅଛନ୍ତି । ଖରା ତାଙ୍କୁ ବାଧେ ସେଥିପାଇଁ ସେ ଖରାଦିନେ ଚନ୍ଦନ ପୋଖରୀରେ ସଂଧ୍ୟାରେ ସ୍ନାନ କରନ୍ତି, ଥଣ୍ଡା ପବନରେ ଚାପ ଖେଳନ୍ତି, ଅଟ୍ୟାଦିକ ଗରମ ଯୋଗୁ ସ୍ନାନପୂର୍ଣ୍ଣିମାରେ ବହୁତ ପାଣି ଢାଳି ହୋଇ ସ୍ନାନ କରନ୍ତି - ଇତ୍ୟାଦି 'ସେ ଅଛନ୍ତି'ର ସାଧନା । ଠାକୁର ଆମମାନଙ୍କୁ ଏହି 'ସେ ଅଛନ୍ତି'ର ସାଧନା ଦେଇଛନ୍ତି । ତାଙ୍କରି ଆଦେଶରେ ଆମେ ତାଙ୍କୁ ତାଙ୍କ ନିତ୍ୟ ବାସୟଳୀ ନୀଳାଚଳ କୁଟୀରରୁ ନିମନ୍ତ୍ରଣ କରି ଆଣି ନିଜେ ରହୁଥିବା ଗୃହରେ ଆସନ ଦେଇଛୁ । ସେ ଅଛନ୍ତି ବୋଲି ତାଙ୍କପାଇଁ ସବୁପ୍ରକାର ସେବାର ବ୍ୟବ୍ୟା କର୍ଛୁ । ତାଙ୍କୁ ଘରର ମାଲିକ କରିଛୁ । ଏହି ହେଲା ଜଗନ୍ନାଥ ଭାବଧାରା, ଏହି ଭାବଟା ଓଡ଼ିଶାର ଅଣିମଜ୍ୟଗତ । ଜଗନ୍ନାଥ ସବୁ ଏବଂ ଅନ୍ୟ ସମୟେ ତାଙ୍କର ସେବକମାନେ ତାଙ୍କୁ ଗୀତ ଗାଇ ଉଠାନ୍ତି, ତାପରେ ତାଙ୍କର ନିତ୍ୟକର୍ମ ହୁଏ, ଭୋଗ ଦିଆହୁଏ, ଖରାବେଳେ ମଧ୍ୟାହୁ ଭୋଗ ପରେ ପହତ ପତେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆମେ ସେହିପରି ପୂଜା କରିବା । ସେ ହେଲେ ଆମ ଘରର ମୁଖ୍ୟ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, ମୁଁ ୟୁଳରେ ଥିଲାବେଳେ, ମୋର ସେମିତି ସେବା କର୍ଛ, ମୋର ୟୂଳ ଦେହର ଅବସାନ ପରେ ମଧ୍ୟ ମୋର ସେହିପରି ସେବା କରିବ । ତାଙ୍କୁ ନିଜର, ଅତି ଆପଣାର ଜ୍ଞାନ କରି ସେବା କଲେ ସେ ଖୁସି ହେବେ । ସେ କେବଳ ଆମର ଭ୍ଲପାଇବା ଟିକକ ଚାହାନ୍ତି । ଜଗନ୍ନାଥଙ୍କୁ ଅତି ଆପଣାର ଭଳି ଭଲ ପାଆନ୍ତି ଦଇତାମାନେ । ନିତ୍ୟଲୋକର ଭାବ ଏହିପରି ।

**ପ୍ରଶ୍ନ -** ରୀତିଗୁଡିକ ବହୁତ ୟୂଳ ହୋଇଯାଉଛି ଯାହା ଦ୍ୱାରା ଭାବ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଉଛି ବୋଲି ମୋର ଧାରଣା ହେଉଛି; ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ସ୍ୱରୂପ -ଠାକୁରଙ୍କୁ ପାଇଖାନା ଦେବା ନିହାତି ଦରକାର ବୋଲି କୁହାଯାଉଛି ? ଏହାର କାରଣ କ'ଣ ମୁଁ ବୁଝିପାରୁନାହିଁ ।

**ଉତ୍ତର** – ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଯେତେବେଳେ ଭାବସମାଧିରେ ପ୍ରେମପାରାବାରରେ ବାହ୍ୟଜ୍ଞାନଶୂନ୍ୟ ଅବଣ୍ଥାରେ ନିମଜିତ ଥିଲେ, ମା' ୟୂଳ ଭାବରେ ତାଙ୍କର ସବୁ ସେବା କରୁଥିଲେ । ଆମେ ତାଙ୍କୁ ୟୂଳ ଭାବେ ଆମ ଘରର ମୁଖିଆ ରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରିଛୁ, ଆମ ଭାବ ଅନୁସାରେ ତାଙ୍କର ସେବା କରୁଛୁ । ଜଣେ ମଣିଷ ୟୂଳ ଭାବେ ଘରେ ରହିଲେ ଯେପରି ଚଳିବ, ଯେଉଁ ସବୁ ଜିନିଷର ତା'ର ଆବଶ୍ୟକ ହେବ ଓ ଯେଉଁ ସବୁ ଦ୍ୱୟ ସେ ବ୍ୟବହାର କରିବ, ଠାକୁର ନିଜେ ତାହାର ପ୍ରବର୍ତ୍ତନ କରିଛନ୍ତି । ୧୯୪୮ ମସିହାରେ କଟକରେ ସମ୍ମିଳନୀ ଶେଷ ହେଲା ପରେ ଯେତେବେଳେ ସମୟେ ସ୍ୱ ସ୍ୱ ୟାନକୁ ଫେରୁଥିଲେ, ସେତେବେଳେ ଠାକୁର ପ୍ରଶ୍ନ କରିଥିଲେ, 'ତୁମେ ସମୟେ ତ ନିଜ ନିଜ ଘରକୁ ଫେରିଯାଉଛ, ମୁଁ କେଉଁଠାରେ ରହିବି ?' କାକଟପୁର କୁଞ୍ଚବିହାରୀ ମହାନ୍ତି ଭାଇଙ୍କ ଘରେ ଠାକୁର ଯେତେବେଳେ ମାସେ ରହିଥିଲେ, ସେ ସମୟରେ ତାଙ୍କୁ ସ୍ୱପ୍ନରେ ଠାକୁର ପାଇଖାନାର ଅସୁବିଧା ଓ ଆବଶ୍ୟକତା କଥା କହିଥିଲେ । ତେଣୁ ଏ ସବୁ କଥା ଅନ୍ତଃସାରଶୂନ୍ୟ ବାହ୍ୟାଡମ୍ବର ମାତ୍ର ନୁହେଁ, ଏହା ଠାକୁରଙ୍କ ନିଜ ମୁହଁର କଥା । ଆମେ ତାଙ୍କୁ ଆମ ଘରର ଜଣେ ମଣିଷ ଓ ମୁରବୀ ଭାବେ କେତେଦୂର ଗ୍ରହଣ କରିପାରୁଛୁ ତାହା ଆମ ନିତିଦିନିଆ ଚଳଣିରୁ ଜଣାପତେ । ଠାକୁରଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ଏସବୁ ୟୂଳ ଉପଚାରର ବ୍ୟବୟା ସଦି ଆମେ ଆମ ଘରେ ସାଂସାରିକ, ଆର୍ଥିକ ଆଦି ବିଭିନ୍ନ ଅସୁବିଧା ହେତୁ କରିପାରୁନାହୁଁ ତେବେ ମନେମନେ ସୂଷ୍କୁ ଭାବରେ ଏସବୁ ସେବା କରିବାର ଅଭ୍ୟାସ କରିପାରିବା । ତାହା ଫଳରେ ୟୂଳରେ ଆମେ ତାଙ୍କୁ ପାଇଲେ ଓ ଏସବୁର ସୁବିଧା ବା ବ୍ୟବୟା ହେଲେ ଆମେ ସେତେବେଳେ ସୁଚାରୁ ରୂପେ ତାଙ୍କ ସେବା ସଂପାଦନ କରିପାରିବା । କୃଷ୍ଟ ଯେତେବେଳେ ଜନ୍ମ ହେଲେ, ପିତା ବସୁଦେବ ସେତେବେଳେ ବନ୍ଦୀ ଭାବରେ

କାରାଗୃହରେ ଅବୟାନ କରୁଥିଲେ ତେଣୁ ସେ କୃଷ୍ଟ ଜନ୍ମର ଖୁସି ଓ ଉତ୍ସବ ମନେ ମନେ ସୂଷ୍କୁ ଭାବରେ ପାଳନ କରିଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ବସୁଦେବ ଯେତେବେଳେ ସତରେ ରାଜ୍ୟଲାଭ କଲେ ଓ ପୁନଷ୍ଟ ରାଜା ହେଲେ ସେତେବେଳେ ସେ ସେହି ମନେମନେ ଭାବି ଭାବି ପାଳନ କରିଥିବା ଉତ୍ସବକୁ ବାୟତ୍ବ ରୂପ ପ୍ରଦାନ କଲେ ଓ ମହା ଆଡମ୍ବରରେ ମହୋତ୍ସବ ପାଳନ କଲେ । ତେଣୁ ତାଙ୍କ ସେବା କରିବାର ଅଭ୍ୟାସ ଓ ଆନ୍ତରିକତା ବଜାୟ ରଖିବା ହେଉଛି ମୁଖ୍ୟ କଥା ଯାହାଦ୍ୱାରା ହଠାତ୍ ତାଙ୍କୁ ସ୍ଲୁଖରେ ପାଇଲେ କିଂକର୍ତ୍ତବ୍ୟବିମୂଢ ନ ହୋଇ ଆମେ ତାଙ୍କର ଯଥାବିଧି ସେବା କରିବାରେ ସମର୍ଥ ହୋଇପାରିବା ।

ପ୍ରଶ୍ନ - ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆମେ ସବୁଦିନ ଅନ୍ନଭୋଗ ଓ ଏକାଦଶୀରେ ରୁଟି ଦେଉଛୁ; କେବେ ଇଛା ହେଲେ ଉପମା, ପିଠା ଇତ୍ୟାଦି ଠାକୁରଙ୍କୁ ଭୋଗ ଦେଇପାରିବା କି ?

ଭହର - ହଁ, କିନ୍ତୁ ସେଥିପାଇଁ ପୂର୍ବରୁ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଇ ଓ ଅନୁମତି ନେଇ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିପାରିବ । ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ କେଉଁ ଖାଦ୍ୟ ଭୋଗ ରୂପେ ନିବେଦନ କରାଯିବ, ତାହା ଜଣାଇ ଏକ ଭୋଗସୂଚୀ ଠାକୁରଙ୍କୁ ପୂର୍ବରୁ ଦିଆଯାଇଥାଏ । ଏହିଁ ଭୋଗସୂଚୀର ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ହେଉଛି, ସେଥିରେ ଯେଉଁ ଖାଦ୍ୟ ଦିଆଯିବାପାଇଁ ଉଲ୍ଲେଖ କରାଯାଇଥାଏ, ତାହା ହିଁ ଖାଇବାକୁ ଶ୍ରୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କର ଇଛା ହୁଏ, ଅନ୍ୟ କିଛି ଇଛା ହୁଏ ନାହିଁ । ସଂଘ-ସେବକରେ ପ୍ରକାଶିତ ଗୋବିନ୍ଦ ପଣ୍ଟା ବିଷୟଟି ଏହାର ଉଦାହରଣ । (ଶ୍ରୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ତାଙ୍କୁ ଭୋଗ ପାଇଁ ରୋଷେଇ କରିବା ପୂର୍ବରୁ କ'ଣ କରାଯିବ ତାହା ପଚାରି ତା'ପରେ କରିବାକୁ କହିଥିଲେ । ଥରେ ଭକ୍ତଗହଣରେ ଶ୍ରୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ବସିଛନ୍ତି, ଆଲୋଚନା ହେଉ ହେଉ ବହୁ ବିଳମ୍ବ ହେଲାଣି । ଗୋବିନ୍ଦ ପଣ୍ଟା କ'ଶ ରୋଷେଇ ହେବ, ତାହା ପଚାରିବା ପାଇଁ କେତେଥର ଯାଇ ପୁଣି ଫେରିଆସିଲେ, କିନ୍ତୁ ଭକ୍ତଗହଣରେ ଆତ୍ମହରା ନିମ୍ପରତ ଶ୍ରୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପଚାରିପାରିଲେ ନାହିଁ । ଅନେକ ଡେରି ହୋଇଯାଉଥିବାର ଦେଖି ଆପଣା ମନକୁ ରୋଷେଇ କରିଦେଲେ । ଆଲୋଚନା ସରିଲା ପରେ କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ତାହା ଗ୍ରହଣକଲେ ନାହିଁ । ଗୋବିନ୍ଦ ପଣ୍ଟା ବ୍ୟାକୁଳ ଭାବେ କାନ୍ଦି ନିଜ ତ୍ରୁଟିବିଚ୍ୟୁତି ପାଇଁ ଷମାପାର୍ଥନା କରିବାରୁ ମା'ମାନଙ୍କ ବହୁ ଅନୁନୟ ବିନୟ କୁମେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ତାଙ୍କୁ ପୁଣି ଥରେ ଠାକୁରଙ୍କ ପସନ୍ଦ ଅନୁସାରେ କିଛି ପ୍ରୟୁତ କରିବାକୁ କହିଲେ, ତା ସହିତ ପୂର୍ବରୁ ଯାହା ରୋଷେଇ ହୋଇଥିଲା, ତାହାକୁ ମଧ୍ୟ ଖାଇଲେ ।) ତେଣୁ ତାଙ୍କୁ ନ ଜଣାଇ ନିଜ ଇଛା ଅନୁଯାୟୀ ଭୋଗ ନିବେଦନ କଲେ ତାହା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଅଗାହ୍ୟ ହୁଏ, ତାଙ୍କୁ ପୂର୍ବରୁ ଜଣାଇ ଯାହା ଦେଲେ ସେ ତାହା ଆନନ୍ଦରେ ଗହଣ କରନ୍ତି । ସେଥିପାଇଁ ସଂଘରେ ଭୋଗସୂଚୀ ଦେବାର ବ୍ୟବଥା ଅଛି ।

ପ୍ରଶ୍ନ - ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରସାଦ ନ ମାଗିଲେ ଦେବା ଉଚିତ୍ ନୁହେଁ - ଏପରି କିଛି ନିୟମ ଅଛି କି ? ପ୍ରସାଦ ଗ୍ରହଣ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ହାତ ମୁହଁ ଧୋଇ ପରିଷ୍କାର ପରିଛନ୍ନ ହୋଇ ପ୍ରସାଦ ଗ୍ରହଣ କରୁଛନ୍ତି କି ନାହିଁ, ତାହା ଦେଖିବା ଉଚିତ୍ କି ?

**ଉତ୍ତର** - ହ୍ନ୍ନିକାରଣ ନ ମାଗିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କୁ ତୁମେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରସାଦ ଦେଲେ ସେ ଯଦି ତାହା ଗ୍ରହଣ ନ କରନ୍ତି, ତେବେ ତୁମେ ଅପରାଧୀ ହୋଇଯିବ; ଏହା ନିଞ୍ଚିତ ଭାବେ ଅକରଣୀୟ । ତେଣୁ ଯେ ପ୍ରସାଦ ମାଗିବେ, ତାଙ୍କୁ ହିଁ କେବଳ ଦେବା ଉଚିତ୍ । ସେ ମୁହଁ ହାତ ଧୋଇ ପରିଷ୍କାର ପରିଛନ୍ନ ହୋଇ ପ୍ରସାଦ ଗ୍ରହଣ କରୁଛନ୍ତି କି ନାହିଁ, ତାହା ଦେଖିବା ତୁମର ଆବଶ୍ୟକ ନାହିଁ । ସେ ଶୁଚିଶୁଷତା ରକ୍ଷା କରିବା ପ୍ରସାଦ ଗ୍ରହଣ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କର ଦାୟିତ୍ୱ । ସେ ଯଦି ଆମିଷ ଅଖାଦ୍ୟ ଖାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରସାଦ ଗ୍ରହଣ କରୁଛନ୍ତି, ପ୍ରସାଦ ଦେବା ହିସାବରେ ସେଥିରେ ଆମର କୌଣସି ଅପରାଧ ହେବ ନାହିଁ । ଜଣେ ଭକ୍ତ ନ ହୋଇଥିଲେ ପ୍ରସାଦ ମାଗିବ ନାହିଁ; ଆଉ ଯେ ଭକ୍ତ ସେ ଜାଣେ କିପରି ପସାଦ ପାଇବାକୁ ହୁଏ ।

ପ୍ରଶ୍ନ - ସୂର୍ଯ୍ୟପରାଗ ଓ ଚନ୍ଦ୍ରଗୁହଣ ସମୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜା କରିବା କି ନାହିଁ ? ଏ ସମୟରେ କିପରି ଚଳିବାର ବିଧି ? ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଦେହୁଛିତି କାଳରେ ଏ ସମୟରେ କ'ଣ କରାଯାଉଥିଲା ?

**ଉତ୍ତରର** - ଏ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଠାକୁରଙ୍କ ସ୍ୱହ୍ୟ ଲିଖିତ ବିଧି କିଛି ନାହିଁ । ତେବେ ସୂର୍ଯ୍ୟପରାଗ ଓ ଚନ୍ଦ୍ରଗୁହଣ ସମୟ ହେଉଛି ଉପାସନାର ସମୟ, ଭଗବତ୍ ଧ୍ୟାନ ଧାରଣାର ସମୟ । ଏ ସମୟରେ କୌଣସି ସାଂସାରିକ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବା ଉଚିତ୍ ନୁହେଁ; ତେଣୁ ପାକତ୍ୟାଗ, ଖାଦ୍ୟପେୟ ଗହଣ ଇତ୍ୟାଦି ନିଷେଧ ହୋଇଛି । ଏହି ସମୟରେ ଭଗବତ୍ ଚିନ୍ତା ଓ ଧ୍ୟାନ ହିଁ ଏକମାତ୍ର ବିଧେୟ, ଅନ୍ୟ ଯାହା କାର୍ଯ୍ୟ କଲେ ତାହା ନିଷ୍ଟଳ ହୁଏ ।

**ପ୍ରଶ୍ନ** – ଆମ ଉତ୍କଳୀୟ ରୀତି ଅନୁଯାୟୀ ଏ ସମୟରେ ଜଗନ୍ନାଥ ମନ୍ଦିରରେ ଯେପରି ନୀତି ନିୟମ ପାଳିତ ହେଉଛି, ପୂଜା ବନ୍ଦ ରହୁଛି, ଆମର ମଧ୍ୟ ସେହିପରି କରିବା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ?

**ଉତ୍ତର** - ହ୍ଁ, ତେବେ ସେ ସମୟରେ ଖାଦ୍ୟପେୟ, ରନ୍ଧନାଦିର ଚିନ୍ତା ବା ବ୍ୟବ୍ଞା ନ ଥିବା ହେତୁ ଏକମାତ୍ର ଧ୍ୟାନ ଧାରଣାରେ ସେହି ସମୟକୁ ବ୍ୟବହାର କରିବା ଉଚିତ୍ ।

- ପ୍ରଶ୍ନ ୟୂଳପୂଜା ଓ ଉପଚାରରେ ବ୍ୟୟ ରହି ଅନେକ ସମୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ମନରେ ଧାରଣା କରିପାରୁନାହୁଁ ବୋଲି ଭାବୁଛୁ । ଏଣୁ କେତେବେଳେ ୟୂଳପୂଜା ଦରକାର ଓ କେତେବେଳେ ମାନସପୂଜା ଦରକାର, ତାହା ଜାଣିବାକୁ ଚାହୁଁ ।
- **ଉତ୍ତର** ସମୟ ୟୂଳପୂଜା ମାନସପୂଜାର ଅଂଶବିଶେଷ । ୟୂଳପୂଜା କଲାବେଳେ ମନେ ମନେ ଚିନ୍ତା କରିବ, ଠାକୁର ଏଠାରେ ବସିଛନ୍ତି, ମୁଁ ତାଙ୍କୁ ତେଲ ଲଗାଇ ଦେଉଛି, ତାଙ୍କୁ ଅଙ୍ଗସେବା କରୁଛି ଇତ୍ୟାଦି । ଏପରି କରିବା ବେଳେ ମନ ସେହି ଭାବରେ ଲୀନ ହୋଇଯାଏ । ଭୋଗ ଦେବା ସମୟରେ ଯାହା ଭୋଗ ଦେଉଥିବ, ମନେ ମନେ ଆହୁରି ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ଦିବ୍ୟ ସୁସ୍ୱାଦୁ ଭୋଗ ଚିନ୍ତା କରି ନିବେଦନ କରିବ । ପିତ୍ତଳ ଥାଳୀରେ ଭୋଗ ଦେଉଥିଲେ ତାହା ପିତ୍ତଳ ନୁହେଁ ସୁବର୍ଣ୍ଣ ଥାଳୀ ବୋଲି ଚିନ୍ତା କରିବ । ଏସବୁ ଅନିନ୍ୟ ସୁନ୍ଦର ଦ୍ୱବ୍ୟ ଚିନ୍ତା ମାତ୍ରକେ ସମୃବ ହୋଇପାରିବ । ଆମେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଯାହା ଚିନ୍ତା କରୁଛୁ, ତାହା ସୁଯୋଗ ପାଇଲେ ନିଷ୍ଟୟ ବାୟବରେ କରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ନିବେଦନ କରିବୁ । ସେତେବେଳେ ୟୂଳ ସୂଷ୍କୁ ସବୁ ସମାନ ହୋଇଯିବ । ଏ ଅଭ୍ୟାସ ଗୃହାସନରେ କରିଥିଲେ ନିତ୍ୟଲୋକରେ ଆମେ ସେହି ଅତି ସୁନ୍ଦର ଦିବ୍ୟ ଦ୍ବ୍ୟରେ ତାଙ୍କର ସେବା ସୁଚାରୁ ଭାବେ କରିବାରେ ସମର୍ଥ ହୋଇପାରିବୁ ।
- ପ୍ରଶ୍ନ ଆମର ଏଠାରେ ପାଠଚକୁ ଅଧିବେଶନ ହୁଏ, ଯାହା ଘରେ ପାଠଚକୁ ହେବାକୁ ଧାର୍ଯ୍ୟ ହୋଇଥାଏ, ଆମେ ତାଙ୍କ ଘରକୁ ଯିବାବେଳେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ନିମନ୍ତ୍ରଣ କରି ସାଙ୍ଗରେ ନେଉ; ତା ପରଦିନ ସଂଘପୂଜା ସାରି ଫେରୁ । ଏହାଛଡା ଆଉ କେଉଁଆଡେ ଆମେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ନେଉନାହୁଁ । ଆମେ ଦୈନନ୍ଦିନ ଜୀବନରେ ପାର୍କ, ମନ୍ଦିର, ବିଭିନ୍ନ ଦର୍ଶନୀୟ ଜାଗା ଆଦି ଅନେକ ଛାନକୁ ଗଲାବେଳେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ସାଙ୍ଗରେ ନେଇ ବୁଲେଇଆଣିପାରିବା କି ?
- **ଉତ୍ତର** ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ତୁମେ କ'ଣ ଦେଖାଇବ ବା ଦେଖାଇପାରିବ ? ତାଙ୍କ ସମାଧି ଅବୟାରେ ସେ ସାରା ଦୁନିଆ, ସମଗ୍ର ବିଶ୍ୱବ୍ରହ୍ଲାଣ୍ଡ, ସଓଲୋକ ଆଦି ଦେଖିଆସିଛନ୍ତି । ଆଉ କିଛି ଏ ଦୁନିଆରେ ବାକି ନାହିଁ ଯାହା ସେ ଦେଖିନାହାଁନ୍ତି । ତେଣୁ ଏ ଚିନ୍ତା ଛାଡି ଗୋଟିଏ ଜାଗାରେ ବସି ତାଙ୍କୁ କିପରି ଉପଲବ୍ଧି କରିପାରିବ, ତାଙ୍କ ସହିତ ଯୋଗାଯୋଗ ଛାପନ କରିପାରିବ, ତାଙ୍କ ସହିତ କଥାବାର୍ତ୍ତା ହୋଇପାରିବ, ତାହା ଚିନ୍ତା କର । ବୁଲିଯିବା ଅର୍ଥ ହେଉଛି ମନ ଫୂର୍ତ୍ତି କରିବା ଯାହା ମନ ଚଞ୍ଚଳ ହେବାର ଅନ୍ୟତମ କାରଣ; ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚାହାଁ ତି ଆମ ମନ ଛିର ହେଉ ।
- ପ୍ରଶ୍ନ ଆପଣଙ୍କୁ ଏବେ ୮୫ ବର୍ଷ ବୟସ ହେଲାଣି, ତଥାପି ଆପଣ ନିରଳସ ଭାବେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କାମ, ତାଙ୍କ ସେବା, ପୂଜା କରିପାରୁଛନ୍ତି; ଏହାର ରହସ୍ୟ (secret) କ'ଣ ?
- **ଉତ୍ତର** ଏହାର ରହସ୍ୟ ହେଉଛି, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଭଲପାଇବା । ମୁଁ କାହିଁକି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସେବା କରୁଛି, ତାହାଜାଣେ ନାହିଁ; ଠାକୁର ହିଁ ମୋତେ ତାଙ୍କ ସେବାରେ ଲଗେଇଚାଲିଛନ୍ତି । ମୁଁ କେବଳ ସବୁ ତାଙ୍କୁ ସମର୍ପଣ କରିଦେଇଛି ଓ ସର୍ବଦା ଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଛି, 'ଠାକୁର, ଆପଣ ମୋ ଦ୍ୱାରା କ'ଣ କରିବାକୁ ଚାହାଁନ୍ତି, କରାଇନିଅନ୍ତୁ' । ନିଜକୁ ଏହିପରି ସମର୍ପଣ କରିଦେଇପାରିଲେ ଆମ ଦ୍ୱାରା ତାଙ୍କର ଯାହା କରାଇବାର କଥା, ସେ କରାଇନେବେ ।
- ପ୍ରଶ୍ନ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, ପିଲାମାନଙ୍କୁ ଭଗବତ୍ ଭାବରେ ଭଲପାଇବ, କିନ୍ତୁ ମୁଁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରୁଛି, ପିଲାଙ୍କର ସେବା ଯତ୍ନ କଲାବେଳେ ବହୁତ ଆଶା ରହିଯାଉଛି । ବେଳେ ବେଳେ ଭାବୃଛି, ସେମାନେ ଠାକୁରଙ୍କ ପିଲା ସେ ତାଙ୍କ ପିଲାଙ୍କ କଥା ବୁଝିବେ, ମୁଁ କେବଳ ବଗିଚାର ମାଳୀ ପରି ତାଙ୍କର ଯତ୍ନ ନେଉଛି କିନ୍ତୁ ସବୁବେଳେ ଏ କଥାଟା ମନେ ରହୁନି । ଆମେ ଏଠି ବାହାର ଦେଶରେ ରହୁଛୁ, ଏଠାକାର ସଂଷ୍କୃତି ଅଲଗା, ଏଠି ପିଲାମାନଙ୍କୁ କିପରି ଶୀଶୀଠାକୁରମୁଖୀ କରିପାରିବୁ, ସେ ବିଷୟରେ କିଛି କୁହନ୍ତୁ ।
- ଉତ୍ତର ସମୟେ ଚାହାନ୍ତି, ତାଙ୍କର ପିଲାମାନେ ବହୁତ ପଇସା ରୋଜଗାର କରନ୍ତୁ, ଭଲରେ ରହନ୍ତୁ । କିନ୍ତୁ ସବୁବେଳେ ଇଛାଟା ଫଳବତୀ ହୁଏ ନାହିଁ । ଗୋଟିଏ କଥା ମନେ ରଖିବାକୁ ହେବ, ପିଲାମାନେ ତାଙ୍କର ନିଜର ଭାଗ୍ୟ ଧରି ଆସିଛନ୍ତି । ଆପଣଙ୍କ ପାରବ୍ଧ ସହିତ ତାଙ୍କର ପାରବ୍ଧ ସଂଯୋଗ ରହିଥିବାରୁ, ସେମାନେ ଆପଣଙ୍କ ଘରେ ଜନ୍ମ ହୋଇଛନ୍ତି । ଆପଣ ଇଛା କରୁଛନ୍ତି ଆପଣଙ୍କର ପିଲା ଉଚ୍ଚ ପଦବୀ ପାଇବ, ବହୁତ ପଇସା ରୋଜଗାର କରିବ । ଏମିତି ହୋଇପାରେ, ଆପଣଙ୍କ ପିଲା ବହୁତ ପଇସା ରୋଜଗାର କରୁଛି, କିନ୍ତୁ ଚରିତ୍ରହୀନ ହୋଇଛି, ଅଥବା ଚରିତ୍ରବାନ ହେଇଛି, କିନ୍ତୁ ପଇସା ରୋଜଗାର କରୁନାହିଁ ବା ସେଥିପ୍ରତି ତାର ଲକ୍ଷ୍ୟ ନାହିଁ । ତେଣୁ ପିଲାଙ୍କ ଉପରେ ଆପଣଙ୍କର ଆଶା ରଖିବା ବୃଥା । ପିଲାଙ୍କ ପ୍ରତି ଆପଣଙ୍କର ଯାହା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ବେଳ୍ପ ଅବିବା ବୋଷରୀରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ପିଲାମାନଙ୍କ ସହ ପହଁରା ଖେଳୁଥାନ୍ତି । ମା' ଘର ଭିତରେ ରୋଷେଇ କରୁଥାନ୍ତି । ରୋଷେଇ ସରିଗଲା, ମା' ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ନେଇ ଖାଇବାକୁ ଆସିବାକୁ ପିଲାମାନଙ୍କୁ ତାକ ପକାଇଲେ । ପିଲାମାନେ, କି ଠାକୁର କେହି ଶୁଣିଲେନି । ଖେଳରେ ମାତି ରହିଲେ । ବହୁତ ସମୟ ଡାକିଲା ପରେ, ମା' ପୋଖରୀ ପାଖକୁ ଆସି ପାଖରେ ଥିବା ଗୋଟିଏ ଗଛରୁ ବାଡି ଖଣ୍ଡେ ଭାଙ୍ଗି କହିଲେ, 'ପୋଖରୀରୁ ବାହାରି ଆସୁଛ ନା, ଏଇ ବାଡିରେ ପିଟିବି' । ମା'ଙ୍କୁ

ଦେଖି, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ପିଲାଙ୍କୁ କହିଲେ, 'ମା'ଙ୍କୁ କୁହ, ମା' ବାଡିଟା ଫୋପାଡିଲେ ଯାଇ, ସେ ପାଣିରୁ ବାହାରିବେ'। ଏଇ ହେଲା ପୁତ୍ର ସ୍ନେହ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମା'ମାନଙ୍କଠାରୁ ଏପରି ସ୍ନେହ ଚାହାନ୍ତି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଆମକୁ ତାଙ୍କର ପିଲାର ଦାୟିତ୍ୱ ଦେଇଛନ୍ତି, ଆମେ ଚେଷା କରିବା, ଆମେ ସେ ଦାୟିତ୍ୱଟି କିପରି ସୁଚାରୁ ରୂପେ ସଂପାଦନ କରିପାରିବା, ଯେପରି ପିଲାଟି ଭଲ ମଣିଷଟିଏ ହେବ ଓ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଜଗତ୍ହିତକର କର୍ମରେ ଲାଗିପାରିବ ।

ପଶ୍ନ - ବ୍ୟାକୁଳତା କିପରି ଆସିବ ? ତା'ର ସାଧନା କ'ଣ ?

**ଉତ୍ତର -** ଏତେ ସହଜରେ ତାହା ହୁଏନାହିଁ । ଆମେ ଟଙ୍କାପଇସା, ସାଂସାରିକ ପ୍ରତିଷା ଇତ୍ୟାଦି ପାଇଁ ବ୍ୟାକୁଳ ହୋଇପାରୁଛୁ, କିନ୍ତୁ ସେହି ତୀବ୍ର ବ୍ୟାକୁଳତା ତାଙ୍କ ପାଇଁ ଆସୁନାହିଁ କାରଣ ମନରେ ତାଙ୍କର ଅଭାବବୋଧ ଆମେ ଅନୁଭବ କରିପାରୁନାହୁଁ । ତାଙ୍କ ଧ୍ୟାନ କରିବା ଓ ନାମ ନେବା ଦ୍ୱାରା ସେ ସର୍ବଦା ମନରେ ରହିବେ, ଅନ୍ୟ ଚିନ୍ତା ମନରେ ରହିବ ନାହିଁ । ତେବେଯାଇ ତାଙ୍କ ଅଭାବ ଜଣାପଡିବ । ତନ୍ତ୍ରସାଧନାରେ ସିଜ୍ଧିଲାଭ ପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମା'ଙ୍କୁ ଦେଖିପାରିଲେ, କିନ୍ତୁ ହର୍ଶ କରିପାରିଲେନାହିଁ । ସେହି ଅଭାବବୋଧ ତାଙ୍କୁ ଅଛିର କଲା ଓ ସେ ତାପରେ କ୍ରମାନ୍ୟରେ ଜ୍ଞାନ, ଯୋଗ ଓ ପ୍ରେମସାଧନା ଦିଗରେ ଅଗ୍ରସର ହେଲେ । ଆମର କ'ଣ ଆବଶ୍ୟକତା ଆମେ ତାହା ହିଁ ବୁଝିପାରୁନାହୁଁ ତେଣୁ ତାଙ୍କ ଅଭାବବୋଧ ଆମକୁ ଅଛିର କରୁନାହିଁ । ତାଙ୍କ ବିନା ଆଉ କିଛି ଭଲ ନ ଲାଗିଲେ ତାଙ୍କୁ ପାଇବାର ବ୍ୟାକୁଳତା ଆପେ ଆସିଯିବ ।

**ପ୍ରଶ୍ନ -** କୁହାଯାଇଛି ଗୁରୁଙ୍କୁ ଯେପରି ସମୟ ଦେବ, ଗୁରୁପତ୍ନୀଙ୍କୁ ଓ ଗୁରୁକୁଟୀରକୁ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ସମୟ ଦେବ । ଗୁରୁପତ୍ନୀ କହିଲେ ମା' ବା ଶକ୍ତିଙ୍କୁ ବୁଝିବା କିନ୍ତୁ ଗୁରୁକୁଟୀର କହିଲେ କ'ଣ ବୁଝିବା ?

**ଉତ୍ତର -**ଆମେ ସମୟେ ସଂଘସେବୀ ଯେଉଁଠାରେ ବସିବା, ତାହା ଗୁରୁକୁଟୀର; ସଂଘ ଗୁରୁକୁଟୀର; ଆମେ ସମୟ ସଂଘସେବୀ ଗୁରୁକୁଟୀର ବାସୀ ।

ପ୍ରଶ୍ନ - ଠାକୁରଙ୍କୁ ଭଲପାଇବା ପାଇଁ ପ୍ରାଣର ଐକାନ୍ତିକ ବ୍ୟାକୁଳତା ଆବଶ୍ୟକ, ଏହି ବ୍ୟାକୁଳତା ଲାଭ ନିମିତ୍ତ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ପାର୍ଥନା କରିବା ଉଚିତ୍ । କୁହାଯାଇଛି ଏହି ପଥ ଅନୁଶୀଳନ କଲେ 'ସେବକ ଦେହ' ଗଠିତ ହୁଏ ଓ ତଦ୍ୱାରା ମୃତ୍ୟୁ ପରେ ଚିରକାଳ ପାଇଁ ତାଙ୍କ ସେବା କରିହୁଏ । ଏହି 'ସେବକ ଦେହ' ଗଠିତ ହେଉଛି ଓ ଆମେ ତାଙ୍କୁ ଲାଭ କରିବା ପଥରେ ଅଗ୍ରସର ହୋଇପାରୁଛୁ କି ନାହିଁ ତାହା କିପରି ଜଣାପଡିବ ?

**ଉଷର** - ସେ ବିଷୟରେ ଜାଣିବା କିଛି ଦରକାର ନାହିଁ, ସ୍ୱାଭାବିକ ଭାବରେ ତାହା ଆସିବ । ଭତ୍ତଙ୍କୁ ଦେଖିଲେ ତାଙ୍କ ସେବା କରିବା ପାଇଁ ମନ ପ୍ରାଣ ଏକାବେଳକେ ଅଛିର ଓ ଉଦ୍ବେଳିତ ହୋଇଉଠିବ । ଆମେ ତାଙ୍କ ଅଭାବବୋଧ ଅନୁଭବ କରିପାରୁନାହୁଁ, ତେଣୁ ଏହା ଜାଣିପାରୁନାହୁଁ । ରାଧା ପ୍ରଥମେ ଇଷ୍ଟମହ୍ୟ ଲାଭ କରି ମଧ୍ୟ ଇଷ୍ଟଙ୍କୁ ଅନୁଭବ କରିପାରିଲେ ନାହିଁ; କୃଷ୍ଟ ତାଙ୍କୁ ତାହା ବୁଝାଇଦେଲେ, ତଥାପି ରାଧା ତାହା ଧାରଣା କରିପାରିଲେ ନାହିଁ । ପରେ କୃଷ୍ଟ ଦେଖାଇଦେଲେ ଯେ ରାଧା ଧ୍ୟାନରେ ଯାହାଙ୍କୁ ଦେଖୁଛନ୍ତି, ସେ ହିଁ ତାଙ୍କ ଇଷ୍ଟ କୃଷ୍ଟ । ଏହା ଉପଲବ୍ଧି କଲାପରେ ରାଧାଙ୍କର କୃଷ୍ଟଙ୍କ ପତି ବ୍ୟାକୁଳତା ବଢିଲା । ସେତେବେଳେ କୃଷ୍ଟଙ୍କୁ ଦେଖିବା ପାଇଁ, ପାଇବା ପାଇଁ, ତାଙ୍କ କଥା ଶୁଣିବା ପାଇଁ ମନ ତାଙ୍କର ପ୍ରବଳ ଭାବେ ବ୍ୟାକୁଳ ହୋଇଉଠିଲା । ଚିଉ ଶୁଦ୍ଧ ଓ ଏକାଗ୍ର ହେଲେ ତାଙ୍କୁ ବୁଝିପାରିବ, ଧାରଣା କରିପାରିବ ଓ ଉପଲବ୍ଧି କରିପାରିବ, ସେତେବେଳେ ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ବ୍ୟାକୁଳତା ବଢିବ । ସେଥିପାଇଁ ସମସ୍ତଙ୍କୁ ଚିଉଶୁଦ୍ଧିର ସାଧନା ଦିଆଯାଇଛି, ତାହା ହେଲା ପବୃତ୍ତିର ନିବୃତ୍ତି, ମନକୁ ଏକାଗ୍ର କରିବା ।

**ପ୍ରଶ୍ନ** -ଆମେରିକାରେ ଆମର ଠାକୁରଙ୍କ ଆସନ ମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣ ପାଇଁ ଯୋଜନା ଓ ପ୍ରୟୁତି ଚାଲିଛି । ଆମେରିକାରେ ଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରାର ପସାରରେ ଗୃହାସନ ଓ ସଂଘାସନର ଭୂମିକା କ'ଣ ହେବ, ସେ ବିଷୟରେ ଆପଣଙ୍କ ମତାମତ ଜାଣିବାକୁ ଚାହୁଁଛୁ ।

**ଉତ୍ତର** -ଯେ କୌଣସି ସାଧାରଣ ଲୋକ ବା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭକ୍ତ ଆପଣଙ୍କ ସଂୟର୍ଶରେ ଆସିଲେ ବା ଆପଣଙ୍କ ଘରକୁ ଆସିଲେ ପ୍ରଥମେ ଆପଣଙ୍କ ବ୍ୟବହାର ଓ ଆଚରଣ ହିଁ ଦେଖିବେ ଏବଂ ତାହା ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଭାବିତ ହେବେ । ଆପଣ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ନେଇ କିପରି ଚଳୁଛନ୍ତି ତାହା ଦେଖିବା ଗୃହାସନ ଓ ସଂଘାସନର ପ୍ରଥମ ଭୂମିକା । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ସବୁବେଳେ ଚାହାଁନ୍ତି ଯେ ଆମ କଥାରେ ତାଙ୍କର ପ୍ରଚାର ନହୋଇ ଆମ ଆଚରଣରେ ଲୋକେ ଆମ ଠାକରଙ୍କ ଚିହୁନ୍ତ ।

ପ୍ରଶ୍ନ - ଆମେରିକାରେ ଆସନ ମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣ ପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଯେଉଁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଛୁ ସେଥିରେ ସଭାପତି ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ ଭାଇ ଲେଖିଛନ୍ତି, ଏ ଆସନ ମନ୍ଦିରଟି ଯେପରି (ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ) ଜଗତ୍ହିତକର କାର୍ଯ୍ୟରେ ନିୟୋଜିତ ହୋଇପାରିବ - କିପରି ଏହି ଆସନ ମନ୍ଦିର ମାଧ୍ୟମରେ ତାଙ୍କର ଜଗତ୍ହିତକର କାର୍ଯ୍ୟ ସଂପାଦିତ ହୋଇପାରିବ, ସେ ବିଷୟରେ ଆମକୁ କିଛି ଦିଗ୍ ଦର୍ଶନ ପଦାନ କରନ୍ତୁ । ଭଷର - ଯେଉଁଠାରେ ବେଦପାଠ କରାଯାଏ, ମନ୍ଧୋଜାରଣ ହୁଏ, ସେଠାରେ କିଛି କାର୍ଯ୍ୟ ନ କରାଯାଉଥିଲେ ମଧ୍ୟ କେବଳ ସେହି ବେଦପାଠର ପ୍ରଭାବରେ ପାରିପାର୍ଶ୍ୱିକ ବାତାବରଣ ଶୁଛ ହୁଏ ଓ ସେଠାରେ ଶାନ୍ତି ବିରାଜିତ ଥାଏ । ସେହିପରି ଆମେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପଦର ଧ୍ୟାନଧାରଣା କରି ତାଙ୍କ ଭାବଧାରା ଅନୁସାରେ ଅନୁପାଣିତ ହୋଇ ଚଳିଲେ ତାହା ଆମ ପାରିପାର୍ଶ୍ୱିକ ବାୟୁମଞ୍ଚଳକୁ ଓ ଚତୁଃପାର୍ଶ୍ୱ ସମାଜକୁ ସତ୍ ଶୁଛ ପ୍ରଭାବରେ ଶାନ୍ତ, ସୁନ୍ଦର, ନିର୍ମଳ ଓ ମାର୍ଜିତ କରିବ ଏବଂ ତେଣୁ ତାହା ନିଞ୍ଚିତ ଭାବରେ ଜଗତ୍ହିତକର କାର୍ଯ୍ୟରେ ପରିଗଣିତ ହେବ । ଯିଏ ତୁମ ସଂସ୍ପର୍ଶରେ ଆସିବେ, ସେ ସେହି ଶୁଛାଚାର ବଳୟରେ ପ୍ରବେଶ କରିବେ ଓ ଶୁଛ ସର୍ଷ୍ଟ ଶାନ୍ତ ଭାବ ଅନୁଭବ କରିପାରିବେ । ଏଣୁ ଆସନ ମନ୍ଦିରରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସଦ୍ଗଛ ପାଠ ଓ ବାଣୀ ଆଲୋଚନା ଆଦି ଦ୍ୱାରା ପାରିପାର୍ଶ୍ୱିକ ବାତାବରଣ ପରିଶୁଛ ହୋଇ ଠାକୁରଙ୍କ ଜଗତ୍ହିତକର କାର୍ଯ୍ୟରେ ସହାୟକ ହୁଏ । ଏଥିପାଇଁ 'ପରିଚୟ ପତ୍ର'ରେ କୁହାଯାଇଛି, ନାଟମନ୍ଦିରରେ ବାଦାନୁବାଦ, ପରନିନ୍ଦା ପରଚର୍ଚ୍ଚା କରିବ ନାହିଁ କିମ୍ବା ସେଠାରେ ଦିବାନିଦ୍ରା ଯିବ ନାହିଁ । ଏପରି କଲେ ବାୟୁମଣ୍ଡଳ ଦୂଷିତ ଓ ଅଶୁଛ ହୋଇଯିବ । ଆସନ ମନ୍ଦିର ବାଟ ଦେଇ ଯେ ଯିବ, ସେ ସେହି ଭାବରେ ଅନୁପ୍ରାଣିତ ହୋଇଯିବ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚାହାଁନ୍ତି, ଏ ପୃଥିବୀରେ ସମୟେ ଶାନ୍ତିରେ ବାସ କରନ୍ତୁ ଓ ସମୟେ ପରୟରକୁ ଭଲ ପାଆନ୍ତୁ । ଯଦି ସଂଘରେ ଆମେ ପର୍ୟର ସହହ, ପ୍ରୀତି ଓ ସୌହାର୍ଦ୍ଦ୍ୟର ବନ୍ଧନରେ ଚଳିପାରୁନାହୁଁ, ତେବେ ସେ ଅଶାନ୍ତି ସମଗ୍ର ଜଗତକୁ ବ୍ୟାପିଯିବ । ତେଣୁ ଶୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, ତୁମେ ଆଦର୍ଶ ଗୃହଣ୍ଡ ହେଲେ ତୁମ ଦେଖାଦେଖି ଆଉ ୫ ଜଣ ସେହିପରି ହେବେ । ପରୟରକୁ ଭଲପାଇ ସେବା କରିବା ସଂଘରେ ଆମର ଚଳଣି ହେବା ଉଚିତ୍ – ଏହା ବର୍ତ୍ତମାନ ଜ୍ଗମାନ ଜଗତର ଆବଶ୍ୟକତା । ଆମେ ସମୟେ ଭୋଗମୁଖୀ ଓ ବହୁମୁଖୀ ହୋଇଯାଇଛୁ, ଏକମୁଖୀ ଓ ତ୍ୟାଗମୁଖୀ ହୋଇପାରୁନାହୁଁ ।

ପ୍ରଶ୍ନ - ନିଜକୁ କ୍ଷୁଧାର୍ତ୍ତ, ବାସହୀନ ଆଦି କହି ରାୟାରେ ବା ଘରକୁ ଆସି ଯେଉଁମାନେ ସାହାଯ୍ୟପ୍ରାର୍ଥୀ ହେଉଛନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କୁ ସିଧାସଳଖ ସାହାଯ୍ୟ କରିବା କି? ଅଥବା କୌଣସି ଜଣାଶୁଣା ପାଣ୍ଡି ବା ସଂଘର ଦରିଦନାରାୟଣ ପାଣ୍ଡିକୁ ସେ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଅର୍ଥଦାନ କରିବା ଉଚିତ୍?

**ଉତ୍ତର** - ଶାୟରେ ଆମର 'ଅପାତରେ ଦାନ' ନ କରିବାର ବିଧି ନିଷେଧ ଅଛି । ଯେପରି ଜଣେ କ୍ଷୁଧାର୍ତ୍ତ ତୁମ ପ୍ରଦର୍ଷ ଖାଦ୍ୟ ଖାଇ ମଣିଷ ମାରିବାକୁ ଯାଉଛି କିମ୍ବା ଆଉ କିଛି ଖରାପ କାର୍ଯ୍ୟରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବାକୁ ଯାଉଛି । ଅକ୍ଷ ପରିଶ୍ରମରେ ଅନାୟାସରେ କିଛି ଅର୍ଥ ବା ଦ୍ୱୁ ପାଇବାର ପ୍ରଲୋଭନରେ ମିଛରେ ମଧ୍ୟ କିଛି ଲୋକ ସାହାଯ୍ୟପାର୍ଥୀ ହୁଅନ୍ତି । ଅନେକ ସମୟରେ ଆମେ ଏ ସବୁ ଜଟିଳ ବିଧି ନିଷେଧ ପ୍ରାୟ ଜାଣିପାରୁନାହିଁ । ତେଣୁ ଏପରି ସାହାଯ୍ୟପାର୍ଥୀମାନଙ୍କୁ କିଛି ଦେଇ ନ ପାରିଲେ ମଧ୍ୟ ସେମାନଙ୍କୁ ଆମେ ସ୍ୟାନ ଦେଖାଇ ପାରିବା, ପ୍ରଣାମ କରିପାରିବା, ଭଲ ବ୍ୟବହାର କରି ବିଦାୟ ଦେଇପାରିବା । ତଥାପି ଯଦି ଆମେ ଜାଣିପାରିବା ଓ ଅନୁଭବ କରିବା ଯେ ସାହାଯ୍ୟପାର୍ଥୀ ପ୍ରକୃତରେ ସାହାଯ୍ୟ ପାଇବାର ଯୋଗ୍ୟ, ତେବେ ଆମେ ସିଧାସଳଖ କିଛି ସାହାଯ୍ୟ ନିଷ୍ଟୟ ଦେଇପାରିବା ।

ପ୍ରଶ୍ନ - ବର୍ତ୍ତମାନ ସମୟ ଏପରି ଖରାପ ଯେ ବହୁତ ଦୁଃସମ୍ବାଦ ଶୁଣିବାକୁ ମିଳୁଛି, ଯେପରିକି କେତେ ବଡ ବଡ କଂପାନୀ ବହ ହୋଇଯାଉଛି, ତଦ୍ୱାରା ବହୁ ଲୋକେ ଚାକିରି ହରାଉଛନ୍ତି ଏବଂ ସେ ଅବସାଦରେ କେତେ ଜଣ ଆମୂହତ୍ୟା ମଧ୍ୟ କରିଦେଉଛନ୍ତି । ଏ ସବୁ ଶୁଣି ମନ ବହୁତ ବିଚଳିତ ଓ ଉଦ୍ବେଳିତ ହୋଇଯାଉଛି । ଏ ପରିଛିତିରେ କ'ଣ କରିବା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ?

**ଉତ୍ତର** - ଏ ସବୁ ବିଷୟରେ କିଛି ଚିନ୍ତା ନ କରି ଭାବିବ ଯେ, ଭଗବାନ୍ ମୋତେ ଜନ୍ମ ଦେଇଛନ୍ତି, ତା ସହିତ କର୍ମ ମଧ୍ୟ ଦେଇଛନ୍ତି । 'ନିଗମ ଉପଦେଶ'ରେ ସାଧୁଜଣକ ଜନୈକ ଗୃହଞ୍ଚଙ୍କ ଘରୁ ଭିଷା ମାଗିବା ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଏ ଭଗବତ୍ ନିର୍ଭରତା ସମ୍ବହରେ ବିୟୃତ ଭାବେ ବର୍ତ୍ତନା କରାଯାଇଛି । ଶିଶୁଟିଏ ଜନ୍ମହେବା ଆଗରୁ ମା' ୟନରେ ଦୁଗୁ ଭାବରେ ଭଗବାନ୍ ତା'ର ଖାଦ୍ୟର ବ୍ୟବ୍ଞା କରି ରଖିଛନ୍ତି । ତେଣୁ ଭଗବାନ୍ ଆମକୁ ଜନ୍ମ ଦେବା ସହିତ ଆମଦ୍ୱାରା କେଉଁ କାର୍ଯ୍ୟ ସଂଶୋଧିତ ହେବ, ତାହାର ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ ମଧ୍ୟ କରି ରଖିଛନ୍ତି । ଯେଉଁ କର୍ମ କରିବା ନିମିତ୍ତ ଆମେ ଏଠାକୁ ଆସିଛୁ, ତାହା ଆମଦ୍ୱାରା ସେ ନିଷ୍ଟୟ କରାଇନେବେ; ଆମର ଏହି ବିଶ୍ୱାସ ଥିବା ଦରକାର । ଏହି ବିଶ୍ୱାସ ଲାଭ ପାଇଁ ଅଧିକରୁ ଅଧିକ ସମୟ ତାଙ୍କ ଚିନ୍ତା ଓ ଧ୍ୟାନ ଧାରଣା କରିବା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ତା' ହେଲେ ସବୁ ଛିତି-ପରିଛିତି, ବିପଦ-ସଂପଦରେ ସେ ନିଷ୍ଟୟ ସାହା ହେବେ ଓ ରକ୍ଷା କରିବେ । ଅସୁରମାନେ ବଳଶାଳୀ ହୋଇ ଦେବରାଜ୍ୟ ଅକ୍ତିଆର କଲା ପରେ ଦେବତାମାନେ ସେମାନଙ୍କର କଲ୍ୟାଣ ଓ ଉଦ୍ଧାର ପାଇଁ ସମୂହ ଭାବରେ ଭଗବାନ୍ ବିଷ୍ଟୁଙ୍କ ନିକଟରେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିଥିଲେ । ଆମେ ନିଜ ବଳରେ କିଛି କରିପାରିବା ନାହିଁ; ଯେତେବେଳେ ମଣିଷର ଶକ୍ତି ବା ଦେବଶକ୍ତି ପରାଜିତ ଓ ଅକର୍ମଣ୍ୟ ହୋଇଯାଏ, ସେତେବେଳେ ସମୟେ ସନ୍ନିଳିତ ଭାବେ ଜଗତର ମଙ୍ଗଳ ଓ ଉଦ୍ଧାର ନିମିତ୍ତ ଭଗବାନ୍ଙ୍କ ନିକଟରେ ପାର୍ଥନା କରିବ୍ୟ । ଗୀତାରେ ଭଗବାନ୍ କହିଛନ୍ତି –

ଯଦା ଯଦା ହି ଧର୍ମସ୍ୟ ଗ୍ଲାନିର୍ଭବତି ଭାରତ ଅଭ୍ୟୁତ୍ଥାନମଧର୍ମସ୍ୟ ତଦାମାନଂ ସୃଜାମ୍ୟହମ୍ । ପରିତ୍ରାଣାୟ ସାଧୂନାଂ ବିନାଶାୟ ଚ ଦୁଷ୍କୃତାଂ ଧର୍ମସଂଷ୍ଟାପନାର୍ଥୀୟ ସମ୍ବାମି ଯୁଗେ ଯୁଗେ ।

### ଅଷ୍ଟସଖୀ

ଲଳିତା ଚ ବିଶାଖା ଚ ଚିତ୍ରାଚ୍ୟକମଲିକା ତୁଙ୍ଗବିଦ୍ୟେଯ୍ ଲେଖା ଚ ରଙ୍ଗଦେବୀ ସୁଦେବୀକା ॥୭୮॥

ଅର୍ଥ - ଲଳିତା, ବିଶାଖା, ଚିତା, ଚମ୍ୟକଲତା, ତୁଙ୍ଗବିଦ୍ୟା, ଇନ୍ଦୁଲେଖା, ରଙ୍ଗ ଦେବୀ ଓ ସୁଦେବୀଙ୍କୁ ଅଷ୍ଟସଖୀ କୁହାଯାଏ ।

### ୧- ଲଳିତା ଦେବୀ

ତତ୍ରାଦ୍ୟା ଲଳିତାଦେବୀ ସ୍ୟାଦଷ୍ଟସୁ ବରୀୟସୀ ପ୍ରିୟସଖ୍ୟା ଭବେଜ୍ୟେଷ ସ୍ୟବିଂଶତି ବାସରୈଃ ॥୭୯॥ ଅନୁରାଧା ତୟା ଖ୍ୟାତା ବାମ ପ୍ରଖରତାଂ ଗତା ଗୋରଚନା ନିଭାଙ୍ଗସା ଶିଖିପୁଛ ନିଭାମ୍ବରା ॥୮୦॥ ଜାତାମାତରି ସାରଦ୍ୟାଂ ପିତୁରେଷା ବିଶୋକତଃ ପତିର୍ଭେରବ ନାମାସ୍ୟାଃ ସଖା ଗୋବର୍ଦ୍ଧନସ୍ୟସଃ ॥୮୧॥

ଅର୍ଥ- ଏହି ଅଷ୍ଟସଖୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଲଳିତା ଦେବୀ ସମୟଙ୍କଠାରୁ ଶ୍ରେଷା ଏବଂ ପ୍ରିୟସଖୀ ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କଠାରୁ ସଓବିଂଶତି ଦିନରେ ଅଧିକ । (୭୯) ଅନୁରାଧାରୂପରେ ଏହାଙ୍କୁ ଗଣ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ବାମା ଓ ପ୍ରଖରା ନାମକ ନାୟିକାର ଗୁଣରେ ଭୂଷିତା । ଏହାଙ୍କ ଅଙ୍ଗକାନ୍ତି ଗୋରଚନା ତୁଲ୍ୟ । ବସ୍ତ ମୟୂର ପୁଛ ସଦୃଶ । (୮୦) ଏହାଙ୍କ ଜନନୀଙ୍କ ନାମ ସାରଦୀ, ପିତା ବିଶୋକ, ପତି ଭୈରବ ନାମକ ଗୋପ ଏବଂ ସେହି ଗୋପ ଗୋବର୍ଷନଙ୍କ ସଖା । (୮୧)

#### ୨- ବିଶାଖା

ବିଶାଖାତ୍ର ଦ୍ୱିତୀୟାସ୍ୟାଦେକା ଚାରଗୁଣବତା ପ୍ରିୟସଖା ଜନିର୍ଯତ୍ର ତତୈଷାଭ୍ୟୁତାକ୍ଷଣେ ତାରାବଳି ଦୁକୁଳେୟଂ ବିଦ୍ୟୁନ୍ଭିତନୁ ଦ୍ୟୁତିଃ ପିତୁଃ ପାବନତୋ ଜାତା ମୁଖରାୟାଃ ସ୍ୱସୁଃସୁତାତ୍ ଜଟିଳାୟାଃ ସ୍ୱସୁଃ ପୁତ୍ୟାଂ ଦକ୍ଷିଣାୟାନ୍ତୁମାତରି ଭବେଦ୍ୱିବାହ୍ କର୍ଭ୍ୟ୍ୟାଃ ବାହିକେ ନାମ ବଲ୍ଭଃ ॥୮୨/୮୩॥

ଅର୍ଥ- ଅଞ୍ଯେଖୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବିଶାଖା ଦ୍ୱିତୀୟା । ଲଳିତାଙ୍କ ସହିତ ଏହାଙ୍କ ଏକ ଆଚରଣ ଓ ଏକବ୍ତ । ଯେଉଁ ସମୟରେ ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କ ଜନ୍ମ ସେହି ସମୟରେ ବିଶାଖାଙ୍କ ଜନ୍ମ ହୋଇଅଛି । ବିଶାଖାଙ୍କ ବସନ ନକ୍ଷତ୍ରବେଞ୍ଚିତ ଆକାଶମଞ୍ଜଳ ସଦୃଶ । ଅଙ୍ଗକାନ୍ତି ସୋଦାମିନୀର ତୁଲ୍ୟା । ପିତାଙ୍କ ନାମ ପାବନ, ଏହି ପାବନ ମୁଖରାଙ୍କ ଭଗ୍ନୀଙ୍କ ପୁତ୍ର । ଜଟିଳାଙ୍କ ଭିଗ୍ନୀଙ୍କ ନାମ ବୋନ୍ଝି, ଯେ କି ଦକ୍ଷିଣା, ସେ ହିଁ ବିଶାଖାଙ୍କ ଜନନୀ । ବିଶାଖାଙ୍କ ପତି ବାହିକ ନାମକ ଗୋପ ।

#### ୩- ଚମ୍ପକଲତା

ତୃତୀୟା ଚମ୍ପକଲତା ପୁଷଷଚମ୍ପକ ଦୀଧତଃ ଏକେନାହ୍ନା କନିଷେୟଂ ଚାଷପଷ ନିଭାମ୍ବରା ॥୮୪॥ ପିତୁରାରମତୋ ଜାତା ବାଟିକାୟାନ୍ତୁ ମାତରି ବୋଢା ଚଣ୍ଡାଷ ନାମାସ୍ୟା ବିଶାଖା ସଦୃଶୀଗୁଣୈଃ ॥୮୫॥

ଅର୍ଥ- ଚମ୍ୟକଲତା ତୃତୀୟା ସଖୀ । ଏହାଙ୍କ ଅଙ୍ଗକାନ୍ତି ବିକଶିତ ଚମ୍ୟକ କୁସୁମ ସଦୃଶ । ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କଠାରୁ ଗୋଟିଏ ଦିନରେ କନିଷା । ଚାଷ ପକ୍ଷୀର ତୃଲ୍ୟ ଏହାଙ୍କ ବସନ । (୮୪) ପିତାଙ୍କ ନାମ ଆରାମ ଓ ମା'ଙ୍କ ନାମ ବାଟିକା । ଚ୍ୟାଷ ନାମକ ଗୋପ ଏହାଙ୍କ ପତି । ଗୁଣରେ ବିଶାଖାଙ୍କ ଡୁଲ୍ୟ ଅଟନ୍ତି । (୮୫)

### ୪- ଚିତା ବା ସୁଚିତା

ଚିତ୍ରା ଚତୁର୍ଥୀ କାଶ୍ମୀର ଗୌରୀ କାଚନିଭାମ୍ବରା ଷଡ୍ବିଶତ୍ୟା କନିଷାହାଂ ମାଧବା ମୋଦ ମେଦୁରା ॥୮୬॥ ଚତୁ ରଖ୍ୟାତ୍ ପିତୁର୍ଜାତା ସୁର୍ଯ୍ୟମିତ୍ର ପିତୃବ୍ୟଜା ଜନନ୍ୟା ଚର୍ଚ୍ଚିକାଖ୍ୟାୟାଂ ପତିରସ୍ୟାୟୁପୀଠରଃ ॥୮୭॥

**ଅର୍ଥ**- ଚତୁର୍ଥରେ ଚିତ୍ରାନାମକ ଯେଉଁ ସଖୀ ତାହାଙ୍କ ଅଙ୍ଗପ୍ରଭା କାଶ୍ମୀର ଅର୍ଥାତ୍ କୁଙ୍କୁମ ତୁଲ୍ୟ । ବସନ କାଚର ବର୍ଣ ସଦୃଶ । ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କଠାରୁ ଷଡବିଂଶତି ଅର୍ଥାତ୍ ୨୬ ଦିନରେ କନିଷା । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟଙ୍କ ଆନନ୍ଦରେ ଆନନ୍ଦିତା । (୮୬) ଏହାଙ୍କ ପିତାଙ୍କ ନାମ ଚତୁର । ଚତୁର ସୂର୍ଯ୍ୟମିତ୍ଙ୍କ ପିତୃବ୍ୟ । ମାତାଙ୍କ ନାମ ଚର୍ଚ୍ଚିକା ଓ ପତିଙ୍କ ନାମ ପୀଠର । (୮୭)

### ୫- ତୁଙ୍ଗବିଦ୍ୟା

ପଞ୍ଚମୀ ତୁଙ୍ଗବିଦ୍ୟା ସ୍ୟାଜ୍ୟାୟସୀ ପଞ୍ଚଭିଦିନୈଃ ଚନ୍ଦ୍ର ଚନ୍ଦନ ଭୂମିଷା କୁଙ୍କୁମଦ୍ୟୁତି ଶାଳିନୀ ॥୮୮॥ ପଞ୍ଚମଞ୍ଚଳ ବୟ୍ତ୍ରୟଂ ଦଷିଣପ୍ୟରୋଦିତା ମେଧାୟାଂ ପୁଷରା ଜ୍ୱାତାପତିରସ୍ୟାୟୁ ବାଳିଶଃ ॥୮୯॥

ଅର୍ଥ - ପଞ୍ଚମ ସଖୀ ତୁଙ୍ଗବିଦ୍ୟା, ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କଠାରୁ ପାଞ୍ଚ ଦିନରେ ଜ୍ୟେଷା, ଅଙ୍ଗ ଗନ୍ଧ କର୍ପୂର ମିଶ୍ରିତ ଚନ୍ଦନ ତୁଲ୍ୟ, ଅଙ୍ଗପ୍ରଭା କୁଙ୍କୁମ ସଦୃଶ, ବସ୍ତ୍ର ପିଙ୍ଗଳ ବର୍ଷ ଏବଂ ଦକ୍ଷିଣା ଓ ପ୍ରଖରା ନାମ୍ନୀ ନାୟିକାର ଗୁଣଯୁକ୍ତା । ଏହାଙ୍କ ପିତାଙ୍କ ନାମ ପୁଷ୍କର, ମା'ଙ୍କ ନାମ ମେଧା, ପତିଙ୍କ ନାମ ବାଳିଶ । (୮୮-୮୯)

### ୬– ଇନ୍ଦ୍ରରେଖା

ଇନ୍ଦ୍ରରେଖା ଭବେତ୍ ଷଖୀ ହରିତୋଜ୍ୱୋଳଦ୍ୟୁତିଃ ଡାଳିମ୍ ପୁଷନସନା କନିଷା ବାସରୈୟିଭିଃ ॥୯୦॥ ବେଳାସାଗର ସଂଞ୍ଜାଭ୍ୟାଂ ପିତୃଭ୍ୟାଂ ଜନିମୀୟୂଷୀ ବାମ ପଖରତାଂ ଯାତା ପତିରସ୍ୟାୟୁ ଦୁର୍ବଳଃ ॥୯୧॥

ଅର୍ଥ-ଏହି ଇନ୍ଦୁରେଖାଙ୍କ ଅଙ୍ଗପ୍ରଭା ହରିତାଳ ସଦୃଶ ଉତ୍କଳ, ଡାଳିମ୍ ପୁଷ ସଦୃଶ ବସନ, ଇନ୍ଦୁରେଖା ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କଠାରୁ ତିନି ଦିନରେ କନିଷା । ମାତାଙ୍କ ନାମ ବେଳା ଓ ପିତାଙ୍କ ନାମ ସାଗର । ଏହି ସଖୀ ବାମା ଓ ପ୍ରଖରା ନାମକ ନାୟିକାର ଗୁଣଯୁକ୍ତା । ଏହାଙ୍କ ପତିଙ୍କ ନାମ ଦୁର୍ବଳ (୯୦-୯୧)

#### ୭- ରଙ୍ଗଦେବୀ

ସଓମୀରଙ୍ଗଦେବୀୟଂ ପଦ୍ମକିଞ୍ଜ୍କ କାନ୍ତିଭାକ୍ ଜବାରାଗି ଦୁକୁଳେୟଁ କନିଷା ସଓଭିଦିନୈଃ ॥୯୨॥ ପ୍ରାୟେଣ ଚମ୍ୟକଲତା ସଦୃଶୀ ଗୁଣ ତୋ ମାତା କରୁଣା ରଙ୍ଗସାରାଭ୍ୟାଂ ପିତୃଭ୍ୟାଂ ଜନିମୀୟୃଷୀ ॥୯୩॥

ଅର୍ଥ- ସଓମ ସଖୀ ରଙ୍ଗଦେବୀ । ଏହାଙ୍କ ଅଙ୍ଗ କାନ୍ତି ପଦ୍କର କେଶର ତୁଲ୍ୟ । ବସନ ଜବା ପୁଷ ସଦୃଶ ରକ୍ତିମା ଯୁକ୍ତ, ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କଠାରୁ ସାତ ଦିନରେ କନିଷା ଏବଂ ଗୁଣରେ ପ୍ରାୟ ଚମ୍ୟକଲତା ସଦୃଶ । ପିତାଙ୍କ ନାମ ରଙ୍ଗସାର ଓ ମାତାଙ୍କ ନାମ କରୁଣା (୯୨-୯୩)

### ୮- ସୁଦେବୀ

ଅସ୍ୟା ବକ୍ରେଷଣୋ ଭର୍ତ୍ତା କନୀୟାନ୍ ଭୈରବସ୍ୟସଃ ସୁଦେବୀ ରଙ୍ଗଦେବ୍ୟାୟୁ ଯମଜା ମୃଦୁରଷ୍ଟମୀ ॥୯୪॥ ରୂପାଦିଭିଃ ସ୍ୱସୁସାମ୍ୟାତ୍ ତଦଭାନ୍ତିଭରକାରିଣୀ

### ଭାତା ବଳେକ୍ଷଣ ସ୍ୟେୟଂ ପରିଶୀତା କନୀୟସା ॥୯୫॥

**ଅର୍ଥ-** ଅଞ୍ଜମ ସଖୀ ସୁଦେବୀଙ୍କ ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ନାମ ବକ୍ରେଷଣ । ବକ୍ରେଷଣ ଭୈରବଙ୍କ କନିଷ । ସୁଦେବୀ ରଙ୍ଗଦେବୀଙ୍କ ଯମଜ (ଜାଆଁଳା) ଭଗ୍ନୀ ଓ ମୃଦୁ ସ୍ୱଭାବା । ରୂପ, ଗୁଣ, ସ୍ୱଭାବାଦି ଦ୍ୱାରା ଭଗ୍ନୀଙ୍କ ସହିତ ସାମଞ୍ଚସ୍ୟ ଥିବା ହେତୁ ଏହାଙ୍କୁ ଦେଖି ରଙ୍ଗଦେବୀ ବୋଲି ଭ୍ରମ ହୋଇଥାଏ । ପୂର୍ବୋଚ୍ଚ ରଙ୍ଗଦେବୀଙ୍କ ପତି ବକ୍ରେଷଣଙ୍କ କନିଷ ଭାତା ସୁଦେବୀଙ୍କୁ ବିବାହ କରିଛନ୍ତି । (କ୍ମଶଃ)

(ଶୀରାଧାକୃଷ୍ଣ ଗଣୋଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଦୀପିକାରୁ ସଂଗୃହୀତ)

### ଅଞ୍ୟଖୀଙ୍କ ପରିଚୟ ସଂଷେପରେ:

| କ୍ ନ     | ନାମ         | ସଖୀ                    | ବୟସ                                     | ଗୁଣ/ନାୟିକା          | ଅଙ୍ଗକାନ୍ତି                       | ବସ୍ତ                        | ପିତା,<br>ମାତା      | ପତି                      |
|----------|-------------|------------------------|-----------------------------------------|---------------------|----------------------------------|-----------------------------|--------------------|--------------------------|
| 9        | ଲଳିତା       | ଶ୍ରେଷା ଏବଂ<br>ପ୍ରିୟସଖୀ | ରାଧାଙ୍କଠାରୁ ୨୭<br>ଦିନରେ ଜ୍ୟେଷା          | ବାମା ଓ<br>ପ୍ରଖରା    | ଗୋରଚନା                           | ମୟୁରପୁଛ ସଦୃଶ                | ସାରଦୀ,<br>ବିଶୋକ    | ଭୈରବ                     |
| 9        | ବିଶାଖା      | ପ୍ରିୟସଖୀ               | ରାଧାଙ୍କ ଜନ୍ମଦିନରେ<br>ସେ ମଧ୍ୟ ଜନ୍ମ       | ବାମା ଓ<br>ପ୍ରଖରା    | ସୋଦାମିନୀ<br>ତୁଲ୍ୟ                | ନକ୍ଷତ୍ରବେଞ୍ଜି ତ<br>ଆକାଶ     | ପାବନ,<br>ଦକ୍ଷିଣା   | ବାହିକ                    |
| ഩ        | ଚମ୍ମକଲତା    | ପ୍ରିୟସଖୀ               | ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କଠାରୁ<br>ଗୋଟିଏ ଦିନରେ<br>କନିଷା | ବାମା ଓ<br>ପ୍ୟରା     | ଚ୍ୟକ କୁସୁମ<br>ତୁଲ୍ୟ              | ଚାଷ ପକ୍ଷୀର ତୁଲ୍ୟ            | ଆରାମ,<br>ବାଟିକା    | ଚଣ୍ଡାକ୍ଷ                 |
| 8        | ସୁଚିତ୍ରା    | ପ୍ରିୟସଖୀ               | ଶ୍ରୀରାଧାଙ୍କଠାରୁ<br>୨୬ ଦିନରେ କନିଷା       | ବାମା ଓ<br>ପ୍ୟରା     | କୁଙ୍କୁମ ତୁଲ୍ୟ                    | କାଚର ବର୍ଣ୍ସଦୃଶ              | ଚତୁର,<br>ଚର୍ଚ୍ଚିକା | ପୀଠର                     |
| 8        | ତୁଙ୍ଗବିଦ୍ୟା | ପ୍ରିୟସଖୀ               | ଶୀରାଧାଙ୍କଠାରୁ ପାଞ<br>ଦିନରେ ଜ୍ୟେଷା       | ଦର୍ଷିଣା ଓ<br>ପ୍ରଖରା | ଗନ୍ଧକପୂର<br>ମିଶିତ ଚନ୍ଦନ<br>ପ୍ରଭା | କୁଙ୍କୁମ ସଦୃଶ                | ବଳିଶ,<br>ମେଧା      | ପୁଷ୍କର                   |
| <b>9</b> | ଇନ୍ଦୁରେଖା   | ପ୍ରିୟସଖୀ               | ଶୀରାଧାଙ୍କଠାରୁ ତିନି<br>ଦିନରେ କନିଷା       | ବାମା ଓ<br>ପ୍ରଖରା    | ହରିତାଳ ସଦୃଶ<br>ଉଜ୍ଜଳ             | ଡାଳିମ୍ବପୁଷ ସଦୃଶ             | ସାଗର,<br>ବେଳା      | ପୁର୍ବଳ                   |
| 9        | ରଙ୍ଗଦେବୀ    | ପ୍ରିୟସଖୀ               | ଶୀରାଧାଙ୍କଠାରୁ<br>ସାତ ଦିନରେ<br>କନିଷା     | ମୃଦୁସ୍ୱଭାବା         | ପଦ୍କର କେଶର<br>ତୁଲ୍ୟ              | ଜବାପୁଷ ସଦୃଶ<br>ରତ୍ତିମାଯୁତ୍ତ | ରଙ୍ଗସାର,<br>କରୁଣା  | ବକ୍ରେଷଣ                  |
| Γ        | ସୁଦେବୀ      | ପ୍ରିୟସଖୀ               | ଶୀରାଧାଙ୍କଠାରୁ<br>ସାତ ଦିନରେ<br>ଜନିଷା     | ମୃଦୁ ସ୍ୱଭାବା        | ପଦୃର କେଶର<br>ତୁଲ୍ୟ               | ଜବାପୁଷ ସଦୃଶ<br>ରକ୍ତିମାଯୁକ୍ତ | ରଙ୍ଗସାର,<br>କରୁଣା  | ବକେଷଣଙ୍କ<br>କନିଷ<br>ଭାତା |

+\*\*\*+

ମୁଁ ତୁମମାନଙ୍କୁ ଏକାନ୍ତ ଧ୍ୟାନପଥ ନ ଦେଖାଇ ମୋର ଅଭିନଷିତ କର୍ମପଥ ହିଁ ଦେଖାଇ ଦେଇଛି । ଠାକୁରଙ୍କ ଆଦେଶ ପାନନ କରିବାକୁ ଗଲେ ଠାକୁରଙ୍କ କଥା ହିଁ ମନେପଡିବ । ଏହା ମଧ୍ୟ ଏକ ପ୍ରକାର ଧ୍ୟାନ । ମୋର ଆଦିଷ୍ଟ କର୍ମପଥରେ ଚଳିଲେ ତୁମମାନଙ୍କର ଧ୍ୟାନ ଆପେ ଆପେ ହୋଇଯିବ । -ଶୀଶୀଠାକୁର

### Shri Shri Thakur and the path of Spirituality and Humanism

Human needs are the same anywhere in the world if we look at it from biological, spiritual and psychological perspectives and that is why human beings are considered as social beings. A cooperative integrated society based on values laid down by Shri Shri Thakur is most congenial for leading a healthy social life.

Humanism by its very definition must be rooted in some concept of man. What is man? That must remain the quintessential quest for humanism. Different cultures have given different definitions of man. Here we are concerned with the definition that evolved through Vedic spirituality from an endless exploration of the human personality, uncontrolled by any preconceived ideology and led only by an unbounded curiosity to get to the bottom of it all.

Our respected Guru, Shri Shri Thakur has stressed many a time to build the society similar to that of the ancient *Rishi Yuga*. In those times, human beings were taught to lead a spiritual life from a tender age in their Guru's ashrams. The Guru and his wife were active in instilling a strong foundation in those young souls for the future. These men used to emerge out of the student life with a strong promise for *brahmacharya* that was helpful in building a firm householder's life. A good family life helped in building an ideal society and hence a community and lastly a religious and spiritual country. This system kept India at the forefront of the world as a leader in spirituality and humanism. That is Shri Shri Thakur's vision for a true human being.

Shri Shri Thakur has encouraged us by saying that it is our duty to embrace humanism, which is naturally given to us by God. God has sent us to this world with a core of knowledge. When we concentrate, we can feel the conscience and realize the knowledge within us. This conscience or knowledge is similar to having Lord Shri Krishna as the charioteer driving the chariot of human body. He is continuously giving the nectar of knowledge to our desperate mind (Arjuna). This true knowledge is best realized in a pure mind, achieved after *chittasudhhi*. The process to get purity of mind is well described in many of Shri Shri Thakur's books.

Sadly, due to the influence from cultures of many foreign invaders we have now lost our original values and traditions. We, now, like to follow the western and so-called modern views of leading a life. Progress in science and materialistic world is inevitable and bound to affect one and all, more or less. However, it is always worth remembering that it is our utmost duty to follow the path laid out by our Guru Shri Shri Thakur, i.e. spreading true knowledge (satshikshya bistaara), ideal householder's life (adarsha gruhastha jibana) and serve the humanity like serving God himself (shiva qyaanare jiba seba).

There lies an even bigger responsibility on the women of the modern society. Whilst using their formal education for earning is increasingly becoming important on one hand, they also have a bigger role to raise children on a spiritually strong path. They should remember that India has always been proud to have great saintly mothers who had great souls like Rama, Krishna, Buddha, Gauranga, Kabir, Tulsidas, Ramakrishna dev and our Thakur Shri Nigamananda as their sons. The teachings for such qualities have to start from a very young age by parents. Therefore, it can be imagined, how deep the knowledge and spiritual base of our women has to be! As it is evident,

without a coordinated effort from the mothers themselves, the next generation will be weaker in maintaining the great Indian tradition and values that we have always been proud of. In some years from now the ancient, long lasting tradition will either completely vanish or change to the benefit of the materialistic human beings.

Keeping all this in mind, Shri Shri Thakur has long since proposed the ideal householder's life. The foundation of the family has to be strengthened in order to have saintly souls as our children who will then build a spiritual and humane life.

Spirituality and humanity has a role in the workplace too. This may appear inconceivable in this fiercely competitive world, but it is achievable. I admit that, there has been a lot of progress in the sphere of science, industry, finance, etc. This progress is somewhat necessary for achieving faster communication, better health standards and helping the human race in a broader sense. On the other hand, all these also have created hindrances in the path of spiritual progress by generating multitude of 'rajasika' and 'tamasika' attributes in people. In my opinion, it is still possible to establish a balance between material success and human values. This boundary can be decided by people themselves. The decision is greatly influenced by individuals' level of spirituality. When most of the members of the society have no clue or little practice of leading a strong spiritual and humane life from their childhood, then it is obvious that their decisions will sway more towards a luxurious and careless lifestyle.

To conclude, it feels that each and every sector of the society has to think about the two most important factors of human existence – spirituality and humanism. As followers of Shri Shri Thakur, we have greater responsibility of practicing these in our own life, starting from our family to the society, as a whole. At times, oppositions and criticism will come. These should not affect us at all if we keep absolute faith on Thakur's philosophy of life. As delineated by Thakur, regular daily worship at home accompanied by meditation, *japa* and reading His books will gradually help purify our souls. Changing our personal habits towards a *sattwika* disposition is also helpful. Besides, participating in weekly *sangha* sessions and annual *sammilani* meetings are cornerstones of constructing rich Hindu values in our stricken souls. Finally, we should always fully surrender at our Guru's lotus feet, reciting '*Jayaguru*'.

Shri Shri Thakur Charanashritaa Lipsita Patnaik Bolton, England, UK America Saraswata Sangha

My sons! Is it possible to forsake one whom once I have accepted as my disciple? You are not only my disciple of this birth; this relation has been maintained from so many births and rebirths. Without stressing any importance upon the liberation of soul, you have been accompanying me for generations to render service and assistance to me. Everything will be realized in due time.

— Shri Shri Thakur

# **Loving the Unknown**

Extreme Monism says that Brahma alone is the cause of creation. He being indeterminate and as He remains in a state of suspended animation, He has no relation with creation. It is wrongly perceived that He has manifested Himself in various forms and as a result, the existence of this huge cosmos has become possible. Extreme Monism projects Him as an impartial observer and the creation as nothing but a dream. When one awakens from sleep one realizes that what was seen and experienced in a dream is totally unreal. Similarly when one acquires the supreme knowledge one becomes aware that whatever is seen or unseen in the Universe is all false or unreal. Brahma alone is real and nothing else other than Him is real. This is the view of Extreme Monism or Mayavada. Sri Shankaracharya and other saints are the flag bearers of this school of thought.

Vivartavad or Evolutionary Monism presents a different opinion. It says that Brahma being the cause is present in the effect, which is the creation of this Universe. It further explains that Brahma as the cause is present in each and every particle of the Universe. But Brahma does not have the power to become Parinami. It is Mother Nature or Para Prakruti alone who is Parinami or has the power of effect. Hence, though Brahma is present in every particle of creation, yet it remains uninvolved and totally detached from the objects of the creation. Brahma has a definite and close relationship with Para Prakruti or unmanifested Mother Nature. Though, She is extremely powerful but She only fulfills the desire of Brahma. Hence, She cannot be conceived without the existence of Brahma. This school of thought does not project Prakruti as 'Tuchha' like Extreme Monism. It says Brahma is Nimitta Karana or efficient cause and Prakruti is Upadana Karana or material cause, the presence and interaction of Brahma and Prakruti has culminated in the creation of the Universe. Sri Bhaskaracharya and Sri Ballabhacharya are the flag bearers of this school of thought.

Monodualism or *Dwaitadwaitvad* says that *Prakruti* is responsible for creation of the Universe. Though *Prakruti* is extremely powerful and active by nature but She needs a rally around point or in other words a monitoring factor to regulate and make Her actions productive. Brahma, totally detached and purest of the Pure, alone is capable to become Her Lord. Hence, they are very close to each other. One cannot be removed without hurting the other. Brahma is not dependable on any outside entity for Its existence, but, it is totally dependable on Mother Nature to fulfill its wish and desire As *Prakruti* having no desire of Her own she constantly fulfills the desire of Her Lord. Sri Nimbakacharya and others are the path finders of this school of thought.

Dualistic school of thought projects *Prakruti* and *Purusa* (Brahma) as same. The Power and Powerful are not different from each other. They are conceived separately due to their respective activities. They remain so close to each other that it is virtually impossible to separate them. One trying to evaluate them has to do so by accepting their existence as two halves of a whole, like two halves of a chickpea. How can one ascertain which of half is male or female. Dualistic school of thoughts usually accepts Brahma as *Savisesa*. The founders of various dualistic sects do not accept Brahma as *Nirvisesa*. Sri Yamunacharya, Sri Ramanujacharya, Sri Madhvacharya, Sri Ballabhacharya and Sri Gourang Dev are prominent among the saints who opine in favor of this philosophy.

It has been said that Brahma is infinite, without birth and death, without any attribute, unrelated, indeterminate, purest of the pure consciousness, untainted, without any part, complete and wholesome, and as the valuation of Brahma is zero, no deviation is possible from Him. Brahma

is the cause of all causes and so the sole source of all origination. The formless existence of Brahma cannot be proved through any symbols or signs. Vedanta describes Brahma as Omnipresent, Omnipotent and Omniscient, formless and as all pervading existence.

Many scholars opine that the most Ancient (Brahma) cannot be addressed by any name. If He is addressed by any specific name, then His infinite existence will be compromised. Others present their opinion saying that though He has no specific name, the saints have addressed Him with names, so that people can understand, worship and love Him.

It has been said that His existence is beyond the conceptual power of human mind and speech. This has been elaborately stated by Kena Upanishad. It says "Na tatra...."; 'the vision cannot reach there, neither speech nor mind. We do not know completely hence we are not aware of the process through which we can instruct you.' (Part-1, Sloka-3) As the existence of Brahma is not conceivable hence it cannot be described.

"Kena Upanishad" again states the same fact but in a different language, on different context it says "yenamanasa ..." the mind is not able to comprehend it. They say it pervades the mind. You must know that is Brahma, not any object which people worship". The statement goes beyond the material world and the subtle world, too. (Part-1/Sloka-6).

Now the question arises then what relation one has with Brahma, the Absolute Reality? How can one worship Him and Love Him? 'Loving the unknown' is nothing but Devotion or Bhakti.

Devotion does not need to comprehend Him as it has full faith in His existence and in His divine performances. The path of devotion starts from the remote corner of one's mind and winding through the seven planes and forty-nine layers of Knowledge reaches the plane of Super Naturality; *Aprakruta Bhumi*. There the creeper of devotion matures and blooms. The fragrance of the flowers not only overpowers the minds of the devotees but also offers immense pleasure to God, who happens to be the storehouse of Divine Pleasure. The ever free, almighty God allows Himself to come under the spell of Devotional emotion, *Bhaba*. He really likes '*Bhaktyananda*' Devotional pleasure or rather loves it and expects all the human beings to be submerged in the ocean of Divine Love. So, they too, can enjoy the undesirable, unparalleled divine pleasure. Lord SriKrishna says to the great devotee Udhava, "Oh Udhav, as a devotee you are very close to me. Brahma, Siva, Sankarsana, Laxmi and even my own body and pleasure pertaining to my true form; *Swarupananda* are not as close and pleasurable to me." (Srimat Bhagavatam, 11/14). It is clear that Pure Devotion is capable of providing immense and satisfying pleasure to God.

Madhura Bhaba is the greatest among the five Bhabas or devotional emotions. Madhura Bhaba is divided into two categories, Pradhanibhukta or Aiswarya and Kebala or Visudha. At the peak Pradhanibhukta may become Kebala but Kebala is Kebala from its inception. In Aiswarya the devotee loves God being aware of His attributes and qualities. When the devotee forgets all aspects of God and Loves Him as the 'nearest and dearest' one, the love becomes Kebala. Kebala is the desireless, pure love which expects nothing in return: The Hladini part of God remains present in Aiswarya Bhakti or Pradhanibhukta Bhakti but Hladini's full revelation is possible only through Kebala. Hence, God loves this type of Bhakti more than anything else. One who offers Kebala Bhakti to God becomes extremely close to God. Kebala is erected on the platform of Sahaja Bhaba, which does not allow the power, attribute and quality part of God to sneak into it. It does not wait for help from any quarter. It is like 'one on one' relationship where no third party is involved. Let us present an example. Udhav being curious about Gopis and Braja Bhaba was directed by Lord Krishna to visit

Braja. On reaching Braja he was overwhelmed by observing the grief of Gopis arising out of their separation from Krishna; *Virahavedana*. He told them "Look whom you address as Kanha and accept Him as a cowherd boy is really not so. He is the complete incarnation of God, the Almighty. If you are so very desirous to avail Him unceasingly then you have to practice yoga." After hearing Udhava the Gopis started discussing among themselves without attaching any importance to what Udhav had told. Udhav thought "these illiterate; simpleminded Gopis can never understand the import of Yoga". Breaking the chain of Udhav's thought one of the Gopis said, "Oh Udhava, Kanha had taught us *Rajayoga*. We attained the highest result of Yoga and we offered the resultant success and all the eighteen supernatural powers to Kanha, because we do not need it. We only want Kanha to be back in Braja, we want Him near us and we do not need anything else. If you can, then please give us back our Kanha" (from Udhav Samvad). Udhav's knowledge and wit failed to help him in face of such a demand. This *bhaba* of the Gopis is called *Sahaja Bhaba*. The sages and seers who have attained highest success in yoga and knowledge have no information about such *Bhaba*.

Debarshi Narad says in Narad Bhakti Sutra 25/2, "This type of Supreme Divine Love; *Para Bhakti* is far superior to Gyana, Karma and Yoga." He further elaborates why *Para Bhakti* is superior vide 26/2 "It (*Para Bhakti*) is the result or fruit of these paths." It has been said by Upanishad that 'Out of fear of Him, Fire burns, the Sun shines, Indra and air functions fearing Him and Death, performs due to fear of Him.' (Kathopanisad 11.iii.3). Whom these powerful elements fear and perform out of fear, the devotees love and do never fear. When Lord Narasingha revealed Himself from a pillar everybody including the Hiranyakasyapu, observing the vicious looking, extremely fear evoking form of the Lord, was almost paralyzed out of fear. But Prahallad the devotee had no fear. After Lord Narasingha killed Hiranyakasyapu and as His anger burnt the earth, Prahallad calmly knelt before Him and prayed to restrain His anger and save the earth. Sri Narasingh lifted Prahallad on His lap and fulfilled his prayer by setting aside His anger. Such is the power of Divine Love.

Divine Love is erected on the platform of *Asraya Tattwa*; objective of Love and *Visaya Tattwa*; instrument of Love. Lord is the *Asraya Tattwa* and His devotees are *Visaya Tattwa*. Closest of the close interaction of *Asraya Tattwa* and *Visaya Tattwa* is *Rasa Lila*. At the peak of *Rasa Lila*, *Visaya Tattwa* surrenders before *Asraya Tattwa* and gives up its existence. Only *Asraya Tattwa* remains with its crowning glory. That is reaching the objective of Monism, passing through the corridor of Dualism.

Our beloved Thakur has said "I will distribute Divine Love at half of its original price." Someone asked "Thakur what will happen if no one wants to avail Divine Love at that price?" Thakur replied "Well I will distribute Love without any cost." Thakur, the ocean of Love, is always eager to infuse Divine Love into the minds of His followers. It is clear that much importance is accorded to Bhakti by Him.

He has said "The Matha and Ashrams are built to shower people with Divine pleasure. If you cannot avail Divine Pleasure in such places then let us discard them and dwell under a tree and remain submerged in Divine Pleasure."

This has been announced by the highly elevated soul who had achieved success in all the four modes of spiritual performances of Hinduism.

Oh Thakur, you have gone through unspeakable pain while practicing severe penance for us. Oh ocean of compassion, can your love for ignorant people like us be compared with any thing in

this world? On the first occasion of initiation by you, you have specifically directed Sri Jagneswar Biswas and Mother Saraju Debi not to undertake rigorous spiritual practice but to Love you a little. Oh Thakur, we are not prepared to love you as we have no love stored in us. Whatever love God had given us at the time of our birth has been exhausted on our selves, our family members and others. What a waste? Thakur, we are living in a high rising tower of desire, ambition and self-interest. There is no end to our wants and demands. Who else, other than you, can save us; can lead us from the darkest corner to reach the highly illuminated garden of love and sacrifice? Oh Thakur, knowing well our ineligibility, you have been kind enough to accept us as your disciples and devotees. Smilingly you have accepted the heavy load of our spiritual upliftment, in spite of our zero contribution towards fulfilling your desire and will in this world.

We pray you Thakur, please provide us with enough energy and right attitude to love you a little and become party to the endeavor of making your mission highly successful on earth.

Paying respect with love to Sri Shankaracharya and to SriKrishna Chaitanya Bharati, this small article is hereby placed at the lotus feet of our beloved Thakur by whose grace it has been conceived and produced.

Santosh Mohanty Ekamra Saraswata Sangha Bhubaneswar

# Jagadguru Shri Adi Shankaracharya

Once Shri Shri Thakur said to his disciples, "Knowledge is required but you will have to transform knowledge into love at the end. But there are no results in exclusive confined wisdom. You have to do the implementation of wisdom as well. The "knowledgeable" persons are the true servants of the world. They have strength and accomplishment because they are not circumscribed by anything. Therefore, they serve everyone unhesitatingly."

"The true "knowledgeable" persons are real devotees." The creator of the universe is the supreme knowledgeable entity. Therefore, He is engaged in serving Universe cheerfully.

"You may have acquired knowledge, but do you know when will I be certain about that? If you cannot live without being moved at others' distress and destitution, then only shall I believe that you have acquired wisdom. Shankar's wisdom does not mean acquiring the knowledge from books. I will accept those who like Shankar, have the eagerness in their heart for eliminating sciolism from the world as having acquired the wisdom of Shankar." - Nigama Upadesha (Gyana and Prema)

Anytime Shri Shri Thakur explained about wisdom and gave advice to disciples and devotees, He always referred to Shankar's wisdom. Who is Shankar? In brief, Shankar is Jagadguru Shri Adi Shankaracharya.

Adi Shankaracharya is considered to be the most glorious personality and placed in a dignified position with respect to Indian philosophy, Hindu religion and spiritual concepts. His doctrine of Advaita Vedanta has profound influence in Hinduism through his *Advaita-Baada* (non-dualistic philosophy). His appearance was in Indian society when Buddhism and Jainism were gaining popularity. Hinduism was disoriented with the nuances of Buddhist philosophy. He promoted idealism and the importance of Hindu scriptures especially Vedanta; most importantly he defined "*Brahma Satyam Jagan Mithya Jivo Brahmaiva Na Aparah*". *Brahma* (the absolute existence) is alone real, this universe is unreal. *Jiva* (the individual soul) is not different from *Brahma*.

Shankar was born in 788 AD in a *Nambudiri* Brahmin family in a village named Kaladi in the state of Kerala. His parents Shivaguru and Aryamba were childless for long time. During her pregnancy, Aryamba observed many uncommon and exceptional characteristics. Parents accepted the newborn as blessing of Lord Shiva and named him Shankar, an epithet of Lord Shiva. Shankar grew up as a precious child, and was able to retain anything that he read once. At the age of three he lost his father. He exhibited exceptional talent by mastering all the Vedas, the six Vedangas and Hindu epics.

Though he led a normal life, his ascetic inclinations were evident to those around him. One day while bathing in the river a crocodile dragged his leg. At his imminent death, Shankar begged his mother on the bank to give her consent to his becoming a *sannyasi* so that he can die with his desire fulfilled. His panicked mother consented and soon after that some fishermen nearby threw their nets and saved Shankar from the crocodile.

After convincing his mother that all we are in this world for only a meager time, Shankar then left home in search of an accomplished *Guru*. He promised his mother that he would be present to perform her last rites. Hundreds of miles away from his village, on the banks of the river Narmada, he met the great saint Guru Gobindapada in his ashram. Guru recognized Shankar's talent and initiated him into sannyasa. Guru taught him Vedic philosophy and Brahma Sutra written by the sage Vyasa. Shankar demonstrated outstanding interpretation of *Brahma Sutra* amongst all the brilliant scholars in the ashram. Guru asked Shankar to go to Varanasi (Banaras) and clarify the prevailing confusion on *Brahma Sutra*. At that time, Varanasi was the great center of scholarship and spirituality in India.

Once, Shankar encountered a *Chandala*<sup>1</sup>. Shankar was heading to bathe in river Ganga and asked him to get out his way to river. His few questions astonished Shankar.

To whom your words are addressed?

Is it to the body which comes from same source and performs same functions in case of both *Brahmin* and *Chandala*?

Is it to the soul that is same in all and unaffected in any body?

Shankar realized that the *Chandala* was not an ordinary man but Lord Shiva in disguise. Shankar replied to the questions in five verses that are named '*Manishaa Panchakam*'. In few years,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A lower class person in the hierarchy of castes in India at that time. They were considered untouchable, illiterate and designated for low profile work in society.

he became the most famous amongst the greatest philosophers. He had defeated many philosophers by his wisdom. His intention was to reunify India spiritually with Vedic philosophy from the nuances of Buddhist philosophy.

While traveling back to southern India, he wanted to meet his mother and he found his mother in the last stage of her life. As promised, he performed last rituals for his mother although he was a sannyasi.

He traveled to many pilgrimage sites in Himalayas. At Badrinath, he was surprised observing the worship of a *Shalagram* in temple instead of actual idol. After inquiring he found and retrieved the sacred image from the nearby pool (Narada Kunda) where the distressed priests had submerged the idol out of fear. He reestablished the idol in the sanctum sanctorum and brought back confidence among the Hindu priests there.

The school of *Purvamimansha* was based on the strict and theoretical observance of rituals. He believed, without winning over those powerful rivals, spiritual reunification of Hindu religion was difficult. The foremost proponent of this sect was a great scholar named Kumaril Bhatta. Shankar met Kumarila and wanted to debate when he was about to commit suicide. Kumaril advised Shankar to debate with his disciple Mandana Mishra instead. When Shankar defeated Mandana in a long debate, he accepted sannyas from Shankar. Mandana's wife Bharati challenged Shankar that she was Mandana's partner in life and a complete win would be when he defeated her as well. With a preconditioned agreement Shankar responded all his responses by writing. It was believed that Bharati was an incarnation of Goddess Saraswati.

During that period, the Sharada temple in Kashmir had a glorious history. It had four doors around it and a high throne at the center of the shrine that was reserved for one that possessed infallible knowledge. Shankar answered all questions of leaders, scholars, and followers of different sects by his beliefs and philosophy. He was able to prove that not only was he knowledgeable but also pure in conduct and that he had done no sin with his body. Shankar was felicitated with supreme honor, ascended the *Sarvajnapitha*; and thus became the king of the spiritual regeneration of India, 'Shankaracharya'.

He found four *Mathas* (monastery) to enrich spiritual life of common man. These are located at Sringeri, Karnataka in the south; Dwaraka, Gujarat in the west; Puri, Orissa in the east; and Jyotirmath (Joshimath), Uttaranchal in the north.

He then withdrew to Kedarnath and attained Samadhi at the age of thirty-two.

Shri Shri Thakur says the best ideology has two extremes, Adi Shankaracharya and Shri Gouranga Dev. He, who acquires absolute wisdom, is Shankar. Wisdom is foremost but if you can not love the world from your heart with this wisdom, then what is the utility of such wisdom?

Once during the celebration of the birthday of Shankaracharya, Shri Shri Thakur said, "On the occasion of his birthday when you have assembled here and are delighted with joy, you must understand the essence of his life. You must construct your life in the same ideology — it is my blessing." - Nigama Upadesha (Shankaracharyanka Janmatithire)

Shri Shri Thakur Charanasrita Devi Samal America Saraswata Sangha

### ଭାରତୀୟ ନାରୀ

ଭାରତୀୟ ନାରୀର ଐତିହ୍ୟ ପର୍ଯ୍ୟାଲୋଚନା କଲେ ଆମେ ବୁଝିପାରିବା ଯେ ଆମର ସନାତନ ଧର୍ମରେ ନାରୀର ଭୂମିକା କିପରି ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ଓ ଗୋରବମୟ । ଜୀବନର ପ୍ରତି ଷେତ୍ରରେ ନାରୀର ଭୂମିକା ଅତୁଟ ଓ ଅକ୍ଷୁର୍ଣ୍ଣ ରହିଛି । ନାରୀ ଓ ପୁରୁଷ ଉଭୟ ଏ ସୃଷ୍ଟିର ଅଙ୍ଗ । ଉଭୟେ ଉଭୟଙ୍କର ପରିପୂରକ । ପୁରାତନ ଯୁଗରେ ନାରୀମାନେ ସେବାଧର୍ମ ଗୁହଣ କରି, ସତୀତ୍ୱରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ରହି, ଆଦର୍ଶ ଗୃହିଣୀ, ଆଦର୍ଶ ପତ୍ନୀ, ଆଦର୍ଶ ମାତା ଓ ଆଦର୍ଶ କନ୍ୟା ରୂପରେ ସଂସାର ଧର୍ମ ପ୍ରତିପାଳନ କରୁଥିଲେ । ସେମାନେ ବୁହୁବାଦିନୀ ହୋଇ ଓ ଯୋଗିନୀ ହୋଇ, ନିଜ ସ୍ୱାମୀ ଓ ପୁତ୍ରଙ୍କୁ ବୁହୁବିଦ୍ ଓ ଯୋଗୀ କରାଇ ପାରୁଥିଲେ । ଏହାର ଜ୍ୱଳନ୍ତ ଉଦାହରଣ ବୁହୁବାଦିନୀ ଚୂଡାଲା ଓ ରାଣୀ ମୟନାମତୀ ।

### ବ୍ୟୁବାଦିନୀ ଚୂଡାଲା-

ଚୂଡାଲା ଥିଲେ ରାଜା ଶିଖିଧୃଜଙ୍କର ଧର୍ମପତ୍ନୀ । ରାଣୀ ଚୂଡାଲା ସର୍ବଦା ପସନୁବଦନା, ସୁଖଦୁଃଖ, ଲାଭାଲାଭରେ ନିରୁଦ୍ବିଗୁମନା- ସର୍ବଦା ଧ୍ୟାନନିଷ ହୋଇ ରହିଥାନ୍ତି । ରାଜା ଶିଖିଧୃଜ ତାଙ୍କୁ ଦେଖି ଆଷ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ଜିନ୍ତୁ ନିଜର ସ୍ତୀ ବୋଲି ତାଙ୍କର ଉପଦେଶ ଗହଣ କରିବାକୁ ପସନ୍ଦ କରୁନଥିଲେ । ରାଜା ପରମାର୍ଥ ତର୍ଷ୍ଦ୍ରଜ୍ଞାନ ଲାଭ କରିବା ମାନସରେ ଦିନେ ସମୟଙ୍କ ଅଜାଣତରେ ବଣକୁ ଚାଲିଗଲେ । ରାଣୀ ଧ୍ୟାନରେ ଜାଣିପାରିଲେ ଯେ ରାଜା ଯୋଗସାଧନ କରିବାକୁ ବଣକୁ ଗଲେ । ତା'ପରେ ଚୂଡାଲା ରାଜ୍ୟରେ ପଚାର କଲେ ଯେ ରାଜା ଅସୁଛ, ତେଣୁ ସେ ରାଜ୍ୟ ପରିଚାଳନା କରିବେ । ପରେ ମନ୍ତ୍ରୀମାନଙ୍କୁ ସବୁପକାରେ ବୁଝାଇ, ଅଲ୍ପଦିନ ପାଇଁ ମନ୍ତ୍ରୀମାନଙ୍କୁ ରାଜ୍ୟଭାର ଅର୍ପଣକରି, ନିଜେ ଆକାଶମାର୍ଗରେ ରାଜାଙ୍କ ପାଖକୁ ଗଲେ । ଚୂଡାଲା ବହୁବାଦିନୀ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ସର୍ବଦା ସ୍ୱାମୀସେବା କରିବାକୁ ଇଚ୍ଛା କରୁଥିଲେ । ରାଜା ବଣରେ ଗୋଟିଏ କୁଟୀର ନିର୍ମାଣ କରି ରହିଥିଲେ । ଚୂଡାଲା ରଷିକୁମାର ବେଶରେ ପହଞି ରାଜାଙ୍କୁ ସାକ୍ଷାତ କଲେ । ରାଜା ନିଜର ପରିଚୟ ଦେବାକୁ ଯାଇ କହିଲେ ଯେ ମୁଁ ଅମୁକ ଦେଶର ରାଜା । ବୈରାଗ୍ୟ ଉଦୟ ହେବାରୁ ରାଜ୍ୟରୁ ଚାଲିଆସି ଏ ବଣରେ ମୋର ଏ କୁଡିଆଟି ନିର୍ମାଣକରି ଏଠାରେ ରହିଛି । ରଷି ରୂପୀ ଚୂଡାଲା କହିଲେ, "ତୁମେ ରାଜା, ତୁମର ଏ କୁଡିଆ ବୋଲି କହୁଛ । ମୋର ମୋର ଭାବ ତ ଯାଇନାହିଁ, ଆଉ ରାଜ୍ୟ ତ୍ୟାଗ କଲ କାହିଁକି ? ଯେଉଁଠାରେ ଏତେ ଆସକ୍ତି, ମୁଁ ସେଠାରେ ରହିପାରେ ନାହିଁ ।" ଏହାକହି ରଷିକୁମାର ଚାଲିଗଲେ । ତାପରେ ରାଜା ସେ କୃତିଆଟି ପୋଡିପକାଇଲେ । ତା'ପର ଦିନ ଚୂଡାଲା ଅନ୍ୟ ଗୋଟିଏ ରଷିକୁମାର ବେଶରେ ଆସିଲେ ଓ ପଚାରିଲେ, "ଏଠାରେ ଜଣେ ରାଜା ଥିଲେ, ତାଙ୍କର ବୈରାଗ୍ୟ ହୋଇଥିଲା । ଏଠି କୃଡିଆ କରି ରହିଥିଲେ, କୁଆତେ ଗଲେ ?" ରାଜା ଉତ୍ତର ଦେଲେ, "ମୁଁ ସେହି ରାଜା ଓ ଏହି ମୋ କୃତିଆର ପାଉଁଶ ।" ଚୂତାଲା କହିଲେ, "ତୁମ କୁଡିଆର ପାଉଁଶ କହୁଛ । ପୁଣି 'ମୁଁ' ତ ରହିଗଲା, ବୈରାଗ୍ୟ ଆସିବ କିପରି ?'' ତା'ପରେ ଋଷିକୁମାର ରୂପି ଚୂଡାଲା ରାଜାଙ୍କ ପାଖରେ ରହି ମାୟାରେ ଆଉ ଜଣେ ଚୂଡାଲା ସୃଷ୍ଟି କଲେ । ସେ ପର ପୁରୁଷମାନଙ୍କ ସହିତ ହାସ ପରିହାସ କରୁଥାନ୍ତି । ଏହା ଦେଖି ରାଜାଙ୍କର ଭାବାନ୍ତର ଜାତ ହେଲା । ରଷି ରପି ଚ୍ଡାଲା ରାଜାଙ୍କୁ ପଶ୍ମ କଲେ, "କ'ଣ ହେଲା ? ଭାବାନ୍ତର କାହିଁକି ?" ରାଜା କହିଲେ, "ମୁଁ ବଣକୁ ଚାଲି ଆସିବା ଦେଖି ମୋ ରାଣୀ କିପରି ପର ପୂରୁଷ ସହିତ ହାସ ପରିହାସ କରୁଛି ।" ରଷିବେଶଧାରିଣୀ ଚ୍ଡାଲା କହିଲେ, "ତୁମେ ସଂସାର ତ୍ୟାଗ କରିଛ । ତଥାପି ତୁମର ସ୍ତ୍ରୀ ପତି ଆସକ୍ତି ଅଛି, ଏବଂ ମୋ ସ୍ତ୍ରୀ ବୋଲି କହୁଛ ଓ ମନ ଦୁଃଖ କରୁଛ ? ଏଥିରେ ସିଦ୍ଧି ହେବ କିପରି ?'' ଏହା କହି ସେ ସେଠାରୁ ଚାଲିଗଲେ ଓ ପରେ ଆସି ରାଜାଙ୍କୁ ତନ୍ତ୍ୱଞ୍ଜାନ ଶିକ୍ଷା ଦେବାକୁ ଲାଗିଲେ । ରାଣୀ ମଝିରେ ମଝିରେ ରାଜ୍ୟକୁ ଆସି ରାଜକାର୍ଯ୍ୟ ବୁଝନ୍ତି ଓ ରଷିକୁମାର ବେଶରେ ବଣକୁ ଯାଇ ରାଜାଙ୍କୁ ତର୍ତ୍ତ୍ୱାଳାନ ଶିକ୍ଷା ଦିଅନ୍ତି ଓ ତାଙ୍କର ଯନ୍ ନିଅନ୍ତି । ଶେଷରେ ରାଜାଙ୍କୁ ସବୁ ପକାର ପରୀକ୍ଷା କରି ଜାଣିଲେ ଯେ ରାଜା ଆମାରାମ ହୋଇଛନ୍ତି । ରାଜାଙ୍କର ପକୃତ ଜ୍ଞାନୋଦୟ ଦର୍ଶନ କରି ରାଜାଙ୍କୁ ସବୁ ବୃତ୍ତାନ୍ତ କହିଲେ ଓ ସସମ୍ମନର ସହିତ ରାଜଧାନୀକୁ ଫେରାଇ ଆଣି ରାଜ୍ୟ ପରିଚାଳନା ଭାର ସମର୍ପଣ କଲେ । ବହୁବିଦ୍ ରାଜା ଓ ବହୁବାଦିନୀ ରାଣୀ ମିଶି ରାଜ୍ୟରେ ସୁଶାସନ କରିଥିଲେ ।

### ରାଣୀ ମୟନାମତୀ-

ରାଜାଙ୍କ ମୃତ୍ୟୁ ହେବାରୁ ରାଣୀ ମୟନାମତୀ ଯମପୁରକୁ ଯାଇ ରାଜାଙ୍କୁ କାହିଁକି ଆଣିଲ ବୋଲି ଜିଞ୍ଜାସା କଲେ ଓ ଯମଙ୍କୁ ପଦାଘାତ କଲେ । ଯମ କହିଲେ, "ମା' ମୋର କିଛି ଦୋଷନାହିଁ । ମୁଁ ନିୟମର ବଶୀଭୂତ । ତୁମେ ନିଜେ ରାଜାଙ୍କର ଜୀବନପଞିକା ଦେଖ । ଯଦି ରାଜାଙ୍କର ଗୋଟିଏ ଦିନର ମଧ୍ୟ ଆୟୁଷ ଥିବ ତେବେ ମୁଁ ତାଙ୍କୁ ଏକ ଶହ ବର୍ଷ ଆୟୁଷ ଦେଇ ପାରିବି ।" ରାଜାଙ୍କ ଜୀବନ ପଞିକା ଦେଖୁ ଦେଖୁ ନିଜ ପୁତ୍ରର ଜୀବନ ପଞିକା ଦେଖି ରାଣୀ ଜାଣି ପାରିଲେ ଯେ ପୁତ୍ର ଗୋବିନ୍ଦଚନ୍ଦ୍ରଙ୍କ ଆୟୁଷ ମାତ୍ର ଏକୋଇଶ ବର୍ଷ । ତେଣୁ ସେ ଯମାଳୟରୁ ଫେରି ପୁତକୁ ଯୋଗସିଦ୍ଧ କରିବାକୁ ମନୟ କଲେ ।

ଗୋବିନ୍ଦରନ୍ଦ୍ରଙ୍କୁ ବୁଝାଇଲେ ଓ ତାଙ୍କର ଦାସ ଭଳି ଯିଏ ଖଟୁଥିଲେ, ସେଇ ହାଡିପାଙ୍କୁ ଗୁରୁ କରିବାକୁ କହିଲେ । ଗୋବିନ୍ଦରନ୍ଦ୍ର ସନ୍ଦେହ କରି ମାତାଙ୍କୁ କହିଲେ, "ସେ ତ ମୋର ମେହେନ୍ତର, ମୁଁ ତାଙ୍କୁ କିପରି ଗୁରୁ କରିବି ?" ତା'ପରେ ମା'ଙ୍କ କଥାନୁସାରେ ହାଡିପାଙ୍କୁ ପରୀକ୍ଷା କରିବାକୁ ଯାଇ ଦେଖିଲେ ଯେ, ହାଡିପାଙ୍କ ନାତି ନଡିଆ ଖାଇବାକୁ ମାଗି କାନ୍ଦିଲା । ହାଡିପା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଗଛକୁ ଆଦେଶ ଦେଲେ ଓ ଗଛ ନଇଁ ଆସିଲା । ହାଡିପା ନଡିଆ ତୋଳି ନାତିକୁ ଖାଇବାକୁ ଦେଲେ । ଗୋବିନ୍ଦରନ୍ଦ୍ର ଦେଖିଲେ ଯେ ମେହେନ୍ତର କାମ ହାଡିପା ନିଜେ କରୁନାହାନ୍ତି । ଟୋକେଇ ଓ କୋଡିକୁ ଆଦେଶ ଦେଉଛନ୍ତି ଓ ସେମାନେ ସବୁ କରିଦେଉଛନ୍ତି । ଏସବୁ ଦେଖି ଗୋବିନ୍ଦରନ୍ଦ୍ରଙ୍କର ହୃଦ୍ବୋଧ ହେଲା ଏବଂ ସେ ହାଡିପାଙ୍କୁ ଗୁରୁ ରୂପରେ ବରଣକରି ତାଙ୍କଠାରୁ ବିଦ୍ୟାଶିକ୍ଷା କରିବାକୁ ଆରମ୍ଭ କଲେ । ଗୁରୁ ଗୋବିନ୍ଦରନ୍ଦ୍ରଙ୍କୁ ଅନେକ ପରୀକ୍ଷା ମଧ୍ୟ କରିଛନ୍ତି । ମୁଢି ବିକାଳିଙ୍କ ପାଖରେ ଛାଡିଛନ୍ତି, ତା'ପରେ ବେଶ୍ୟା ଘରେ ରଖିଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଗୋବିନ୍ଦରନ୍ଦ୍ର ଗୁରୁଙ୍କର ସବୁ ପରୀକ୍ଷାରୁ ଉତ୍ତୀର୍ଷ ହୋଇ ସିଛିଲାଭ କରିଛନ୍ତି ।

ଏଇ ଆମର ଭାରତୀୟ ନାରୀର ଇତିକଥା । ପୁରାକାଳରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ କ୍ଷେତ୍ରରେ ନାରୀମାନେ ଦକ୍ଷତା ଅର୍ଜନ କରି ପାରିଥିଲେ । ସତ୍ୟ ଓ ସଦାଚାର ପାଳନ କରି ନିଜେ ଆମ୍ପ୍ରତିଷ୍ଠିତା ରହି ସ୍ୱାମୀ ଓ ପୁତ୍ରଙ୍କୁ ଜୀବନ୍ଲୁ କରିପାରୁଥିଲେ । ନାରୀର ଶକ୍ତି ଅସୀମ । "ନାହିଁ ଅରୀ ସେ ନାରୀ", ଅର୍ଥାତ୍ ଶତ୍ରୁ ଯାହାର ନାହିଁ ସେ ନାରୀ । ତେଣୁ ଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, "ମା' ମାତ୍ରେ ହିଁ ଜଗଜନନୀଙ୍କ ଅଂଶବିଶେଷ ।" ଜଗତର ଜନନୀ ଯିଏ ତାଙ୍କର ପୁଣି ଶତ୍ରୁ ଆସିବ କେଉଁଠାରୁ ? ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଏଇ ନାରୀର ହୃଦ୍ୟ ଆମଠାରେ ଦେଖିବାକୁ ଇଛା କରୁଛନ୍ତି, ଯେ ଜୀବଜଗତର ସେବା କରିପାରିବ । ବିଶ୍ୱଜନନୀଙ୍କର ବିକାଶ ସେ ଆମ ଭିତରେ ଦେଖିବାକୁ ଚାହିଁଛନ୍ତି । ସେଥିପାଇଁ କହିଛନ୍ତି, "ମା', ମାତୃତ୍ୱରେ ହୃଦ୍ୟ ପୂର୍ଣ୍ଣ କର । ରମଣୀତ୍ୱ ସଇତାନର ଉଚ୍ଛିଷ୍ଟ ।" ରମଣୀତ୍ୱ ସଇତାନର ଉଚ୍ଛିଷ୍ଟ ଏଇଥିପାଇଁକି ଯେ ନାରୀ ଯେତେବେଳେ ନିଜକୁ ରମଣୀୟ ବେଶଭୂଷାରେ ସଜିତ କରେ, ସେତେବେଳେ ଦୁଷ୍ଟ ଖଳ ଲୋକମାନଙ୍କର ପ୍ରଲୋଭନର ଶୀକାର ହୁଏ । ଉଗ୍ରସେନଙ୍କର ରାଣୀ ପଦ୍ୱାବତୀ ନିଜକୁ ସଜାଇ ଏକାକୀ ବଣରେ ବିହାର କଲେ ବୋଲି ଗୋଭିଳ ଦୈତ୍ୟ ତାଙ୍କର ସତୀତ୍ୱ ହରଣ କରି ପାରିଥିଲା । ନିଜକୁ ମହିମାମଣ୍ଡିତ କରି ସଦାସର୍ବଦା ରଖିଥିବାରୁ ସାବିତ୍ରୀଙ୍କ ଚିତ୍ରପଟ ଦେଖି ରାଜପୁତ୍ରମାନେ ତାଙ୍କୁ ମା' ବୋଲି ସମ୍ବୋଧନ କରୁଥିଲେ ଏବଂ ତାଙ୍କୁ ବିବାହ କରିବାକୁ ସାହସ କରିନଥିଲେ । ଶେଷରେ ଜିତେହିୟ ସତ୍ୟବାନଳଙ୍କ ସେ ପତି ରୂପରେ ବରଣ କରିଥିଲେ ।

ଗୃହସଂସାର ଭିତରେ ରହି, ଆମର ସ୍ନେହ ମମତା, କରୁଣା ଓ ସେବା ଯେପରି କେବଳ ଆମ ନିଜ ସଂସାର ଭିତରେ ସୀମିତ ନରହେ, ସେହି କଥା ଠାକୁର ଆମଠାରୁ ଚାହିଁଛନ୍ତି । 'ଆମି କି ଚାଇ' ପୁୟକରେ ଠାକୁର ୟଞ୍ଜ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇଛନ୍ତି, ''ଆଦର୍ଶ ଗୃହୀର ସ୍ନେହ ପ୍ରେମ କରୁଣା ଯେପରି କେବଳ ତା'ର ପରିବାର ଭିତରେ ସୀମାବଦ୍ଧ ନ ହୁଏ । ଜଗତର ପ୍ରତ୍ୟେକ ନରନାରୀଙ୍କ ପାଇଁ ଯେପରି ତା'ର ଦୟାପ୍ରେମ ବିତରିତ ହୁଏ ।'' ନିଜ ପିଲାଟିର ଦୁଃଖ, ଭୋକିଲା ମୁହଁ ଦେଖିଲେ ଯେପରି ମା'ର ବୁଳୁ ଫାଟିଯାଏ, ଗୋଟିଏ ଦରିଦ୍ର, ନିରନ୍ନ ପିଲାଟିକୁ ଦେଖିଲେ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ଆନ୍ତରିକତା ଆସିବା ଉଚିତ୍ । ତାହେଲେ ଯାଇ ବିଶ୍ୱମାତୃତ୍ୱ ଭାବର ଉଦ୍ୱେକ ହେବ । କରୁଣା ଓ ପ୍ରେମଭରା ଅନ୍ତରରେ ହୃଦୟକୁ ଗଢି ତୋଳିବାକୁ ଯନ୍ବାନ ହେବାକୁ ପଡିବ । ସେଥିପାଇଁ ତାଙ୍କର ଆଶୀର୍ବାଦ ହିଁ ଏକମାତ୍ର କାମ୍ୟ । (ମନୋରମା ଦାସ ମା'ଙ୍କ ଦିନଲିପିରୁ ସଂଗୃହୀତ)

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଶ୍ରୀଚରଣାଶିତା ଶ୍ରୀମତୀ ଶିବାନୀ ମହାର୍ଛି ଆମେରିକା ସାରସ୍ତ ସଂଘ

ତୁମେମାନେ ଏକତ୍ ପ୍ରେମର ସଂସାର ୟାପନ କର । ମୋତେ ମୂଳରେ ପ୍ରତିଷା କରି ମୋ ସଂସାରରେ କାର୍ଯ୍ୟ କର । ଯେପରି ମନେ ଥାଏ, ପ୍ରତ୍ୟେକ କାର୍ଯ୍ୟ ଠାକୁରଙ୍କ ନିମିତ୍ତ ଅନୁଷିତ ହେଉଅଛି, ଘରଦ୍ୱାର, ବିଷୟ ସଂପଦ ଇତ୍ୟାଦି ସବୁ ଠାକୁରଙ୍କର, ସଂସାର ଠାକୁରଙ୍କର, ତୁମେମାନେ ସେବକ ମାତ୍ର । ତୁମମାନଙ୍କର ପ୍ରତ୍ୟେକ ନିଃଶ୍ୱାସ ଯେପରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ବହିର୍ଗତ ହୁଏ । କୌଣସି ଚିନ୍ତା ନାହିଁ । ମାୟାକୁ ଦୂର କରି ତା ୟାନରେ ପ୍ରେମକୁ ପ୍ରତିଷା କର । ଠାକୁରଙ୍କ ସଂସାରରେ ମାୟାର ପ୍ରବେଶାଧିକାର ନିଷେଧ ।

ଅଭିମାନକୁ ସୁରାପାନ ସଦୃଶ, ଗୌରବକୁ ରୌରବ ନରକ ସଦୃଶ, ପ୍ରତିଷାକୁ ଶୂକରୀବିଷା ସଦୃଶ ଜ୍ଞାନ କଲେ ଯାଇ ସାଧନଭଜନ ହେବ । ନ ହେଲେ ବସନରେ କି ଆସନରେ, କି ଅଶନରେ କି ଅନଶନରେ, ରସନରେ କି ଭାଷଣରେ ଏବଂ ଅସଲ କି ନକଲରେ କିଛି ଫଳ ହେବ ନାହିଁ । – ଶୀଶୀଠାକୁର

# ସତୀର ଧର୍ମ

ଆମ ସଂଘର ପୂର୍ବତନ ପରିଚାଳକ ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇ ବୁଝାଇଥିଲେ ସତୀ ଧର୍ମ ସତ୍ - ସର୍ଷ୍ଟ ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରଞ୍ଜା । ଏହି ପ୍ରଞ୍ଜା ଜାତ ହେଲେ ଗୁରୁ ପଥ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ କରି ଦିଅନ୍ତି । ତମୋଗୁଣ ଓ ରଜୋଗୁଣ ଦ୍ୱାରା ସଂସାର - ସ୍ୱର୍ଗୁଣ ଉନ୍କେଷ ହେଲେ ଆମେ ଗୁରୁଙ୍କର ହେବା । ପତିବ୍ରତାର ସ୍ୱଧର୍ମ ପାଳନ ବିଷୟରେ ଯାହାସବୁ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଅଛି ତାହା ସତୀତ୍ୱର ଅଙ୍ଗ ପ୍ରତ୍ୟଙ୍ଗ । ସତୀତ୍ୱ ଏହାର ମୟକ । ସତ୍ ଭାବରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ହେଲେ ସାଧୁ ବା ସତୀ । ପତିବ୍ରତା ପତିଙ୍କ ଚିନ୍ତାରେ ସଦାସର୍ବଦା ମଗ୍ନ ଥାଏ । କିନ୍ତୁ ପତିଙ୍କର ଅନ୍ତରାତ୍ମାରେ ଯେଉଁ ଠାକୁର ବିରାଜିତ ଅଛନ୍ତି, ତାଙ୍କଠାରେ ମତି, ତାଙ୍କଠାରେ ଧ୍ୟାନ ନ ରହିଲେ, ଏହା ମୟକବିହୀନ ସତୀତ୍ୱ ପରି ହେବ । ମନକୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିନ୍ତାରେ ରତ ରଖିଲେ ସବୁ ମଙ୍ଗଳ ହୁଏ । ସତୀର ଏହି ସତ୍ଚିନ୍ତା ଫଳରେ ଗୃହରେ ସର୍ବମଙ୍ଗଳା ବିରାଜମାନ କରନ୍ତି । ସୀତା, ସାବିତ୍ରୀ, ଅନସୂୟା, ଦମୟନ୍ତୀ ପ୍ରଭୃତି ସତୀତ୍ୱ ବଳରେ ସବୁ ଅସମୃବକୁ ସମୃବ କରିପାରିଥିଲେ । ଅଗୟି ଦେବ ମଧ୍ୟ ସତ୍ ବଳରେ ସମୁଦ୍ ଶୋଷଣ କରିଥିଲେ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ବୁଝାଇଛନ୍ତି, ସ୍ୱାମୀର ଅନ୍ୟ ନାରୀ ପ୍ରତି ଆସକ୍ତି ଘଟିଲେ ସତୀତ୍ୱରେ କିଛି ହାନି ଘଟେନାହିଁ । ଟିକେ ସହିଗଲେ ପୁଣି ସମାଧାନ ହୋଇଯିବ । ପତିବୃତା ପତିବିଷା ଓ ପତିଧ୍ୟାନ କରେ । ସେହି ପତି ଛାନରେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିନ୍ତା, ତାଙ୍କରି ଧ୍ୟାନ କରିବାକୁ ହେବ । ପତି ହେଉଛନ୍ତି ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କର ଚଳନ୍ତି ପ୍ରତିମା । ସତ୍ ହ୍ୟୀ ଲିଙ୍ଗରେ ସତୀ । ସତୀର ଛୂଳଦେହ ଅନ୍ତରରେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଉପଲବ୍ଧି କରି ପାତିବୃତ୍ୟ ଧର୍ମ ପାଳନ କରେ । କିନ୍ତୁ ଅନ୍ତର୍ମନ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିନ୍ତାରେ ନିରତ ଥାଏ । ପ୍ରଥମେ ଠାକୁର, ତା'ପରେ ପତି । ପ୍ରକୃତ ସତୀ ହ୍ୟୀ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟରେ ପତିଙ୍କୁ ପ୍ରେରଣା ପ୍ରଦାନ କରି ପତିଙ୍କୁ ଠାକୁରମୁଖୀ କରନ୍ତି ।

ସତୀର ଜନ୍ଲଭୂମି ଓ କର୍ମଭୂମି ଦୁଇଟିଯାକ ସାଧନଷେତ୍ର । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟକଥା ଚିନ୍ତାକଲେ ତାକୁ ପାଇବ କିନ୍ତୁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ପାଇବ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ଠାକୁରଙ୍କ ଚିନ୍ତାକଲେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ପାଇବ ଓ ତା ସାଙ୍ଗରେ ଅନ୍ୟ ସବୁ ଅଭାବ ମଧ୍ୟ ପୂରଣ ହୋଇଯିବ । ତେଣୁ ସବୁବେଳେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିନ୍ତା କରିବା ଉଚିତ୍ । ବହ୍ମା ସୃଷ୍ଟି ଓ ବିଷ୍ଟୁ ଛିତିର କର୍ଷା । ଲୟର କର୍ଷା ହେଉଛନ୍ତି ଶିବ । ତେଣୁ ଶିବଙ୍କୁ ରୁଦ୍ର କୁହାଯାଏ । ସର୍ବବ୍ୟାପୀ ଚିଦାନନ୍ଦ ରୂପୀ ଶିବ ଦେହ ଭିତରେ ରହିଛନ୍ତି, ସେ ହେଉଛନ୍ତି ଆତ୍ମା ବା ଇଷ୍ଟ । ଦେହୁଛ ଆତ୍ମା ହେଲେ ବ୍ୟଷ୍ଟି, ସମଷ୍ଟି ଆତ୍ମା ହେଲେ ଭଗବାନ୍, ତାଙ୍କୁ ବାହାରକୁ ଆଣିଲେ ସେ ହେଲେ ଗୁରୁ ।

ଚିଦାନନ୍ଦ ରୂପଂ ଶିବୋହେଂ - କେବଳ ଶିବ ସ୍ୱରୂପ ଏକ ପରମାତ୍ମା ଜଗତ୍ ବ୍ୟାଓ ହୋଇ ରହିଛନ୍ତି । ସେହି ଭଗବାନ୍ ସାଧୁ ହୋଇଛନ୍ତି, ସେହି ଭଗବାନ ପୁଣି ଚୋର ହୋଇଛନ୍ତି । ଦିବ୍ୟ ଦୃଷ୍ଟିରେ ଦେଖିଲେ କେବଳ ଜଣେ ଏତେ ରୂପ ହୋଇ ଲୀଳା କରୁଛନ୍ତି । ତାଙ୍କୁ ଚିହ୍ନିପାରିଲେ ଆଉ ଦୁଃଖ ରହିବନାହିଁ । ପରିବାର ପରିଜନଙ୍କୁ ବୁଝାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବରେ ଅନୁପ୍ରାଣିତ କରିବା ହେଲା ଆଦର୍ଶ ଗୃହ୍ୟର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । କେବଳ ଗୁରୁତ୍ତତ୍ତ୍ୱ ହେଲା ବେଦାନ୍ତ, ଖାଲି ଧ୍ୟାନ ହେଲା ଯୋଗ । କିନ୍ତୁ ସେଥିରେ ନାମ ରୂପ ଯୋଗ କଲେ - ମାନେ ଅମୁକ ନାମ, ଏଇ ବିଗ୍ରହ, ଏଇ କଠଉ, ତେବେ ହେଲା ତନ୍ତ୍ର । ଖାଲି ଯଦି ଠାକୁରଙ୍କୁ ଡାକିବ, ସେବା ନ କରିବ, ତେବେ ଅବାକ୍ ହୋଇଯିବ । ମୂଳ ସେବା ଅର୍ଥ ତାଙ୍କୁ ଚାହିଁବା ।

ଇନ୍ଦ୍ରଦ୍ୟୁମ୍ନ ରାଜା ନାମ ଜପ କରିବା ପାଇଁ ବଣକୁ ଗଲେ । ସେଠାରେ ଜପ କରୁଛନ୍ତି, ଅଗୟି ରଷି ଆସି ପହଞ୍ଚିଲେ । ରାଜା ତାଙ୍କର ସୂକାର ନ କରି ନାମଜପ କରୁଥିବାରୁ ରଷି ଅଭିଶାପ ଦେଲେ । ସର୍ବତାଃ ଅଭ୍ୟାଗତଃ ଗୁରୁ । ତେଣୁ ଗୁରୁଙ୍କୁ ଅଭ୍ୟାଗତ ଦେଖି ସୂକାର ନ କଲେ ଗଜ (ମୂର୍ଖ) ହୋଇ ଯାଆନ୍ତି । ତେଣୁ ଅଗୟିଙ୍କ ଅଭିଶାପରେ ରାଜା ଇନ୍ଦ୍ରଦ୍ୟୁମ୍ନ ଗଜ ହୋଇଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ସେ ନାମ ଜପ କରୁଥିବାରୁ ନାମ ତାଙ୍କର ସାଥୀ ହେଲେ । ନାମ ବଳରେ ତାଙ୍କର ସବୁକଥା ମନେ ରହିଲା ଓ ସେ ଉଦ୍ଧାର ପାଇଲେ । ଶକୁନ୍ତଳା ମଧ୍ୟ ଦୁଷ୍କୁନ୍ତଙ୍କ ଚିନ୍ତାରେ ମଗ୍ନ ରହି ଦୁର୍ବାସାଙ୍କ ଆଗମନ ଜାଣି ନ ପାରି ତାଙ୍କୁ ସୂକାର କରି ନ ପାରିବାରୁ ଦୋଷରେ ଭାଗୀ ହୋଇ, ଅଭିଶାପ ପାଇ ଦୁଷ୍କୁନ୍ତଙ୍କଠାରୁ ଅନେକ ବର୍ଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବିଛିନ୍ନ ହୋଇ ରହିଥିଲେ ।

ଶ୍ୱୀଶୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି, ନିଜପାଇଁ ତୁମେ କମି କରନାହିଁ । ନିଜର ମଙ୍ଗଳ ପାଇଁ କେବଳ ଯାଗ ଯଞ୍ଜ ଓ ବୃତ କରନାହିଁ । ଅପରର ହିତପାଇଁ ସ୍ବଦା ତତ୍ପର ରହି କମି କର । ନଚେତ୍ ଶ୍ୱେତ ରାଜାଙ୍କ ପରି ପିଶାଚ ହେବ ।

### ଶେତ ରାଜାଙ୍କ କାହାଣୀ-

ଦିନେ ଅଗଞ୍ଚି ରଷି ବଣରେ ବୁଲୁ ବୁଲୁ ଗୋଟିଏ ରାଜପୁରୀ ଦେଖିଲେ । ସେଥିରେ କେହି ଜନମାନବ ନ ଥିଲେ । ତା ମଧ୍ୟରେ ଗୋଟିଏ ସୁନ୍ଦର ପଲଙ୍କରେ ଗୋଟିଏ ଅବିକୃତ ସୁନ୍ଦର ମୃତ ରାଜଦେହ ଦେଖିଲେ । ନିକଟରେ ଗୋଟିଏ ସୁନ୍ଦର ପୁଷ୍କରିଣୀ । ଅଗଞ୍ଚି ରଷି ସେହି ପୁଷ୍କରିଣୀ ପାଖରେ ଧ୍ୟାନରେ ବସିଲେ । ମଧ୍ୟାହ୍ନ ସମୟରେ ଆକାଶରୁ ଗୋଟିଏ ସୁସର୍ଜିତ ରଥ ତଳକୁ ଆସିଲା । ସେଥିରେ ଗୋଟିଏ ଦେବତା ପରି ରାଜପୁରୁଷ ଆସି ସେହି ମୃତ ଦେହକୁ ତୃତ୍ତିର ସହିତ ଭୋଜନ କଲେ ଓ ପୁଷ୍କରିଣୀରେ ଧୋଇହେଲେ । ଅଗଞ୍ଚି ରଷି ତାଙ୍କୁ ପଚାରିଲେ, "ତୁମେ ଜଣେ ଦେବତା ପରି ଦେଖାଯାଉଛ, ପୁଣି ପିଶାଚ ପରି ମୃତଦେହ କିପରି ଭଷଣ କରୁଛ ?" ସେ କହିଲେ, "ମୁଁ ଶ୍ୱେତ ରାଜା । ମୁଁ ମୃତ୍ୟୁ ପରେ ସ୍ୱର୍ଗକୁ ଗଲି, କିନ୍ତୁ ସେଠାରେ ମୋତେ ଖାଲି ଭୋକ ହେଲା । ମୁଁ ବୁହ୍ଲାଙ୍କ ପାଖକୁ ଗଲି । ସେ କହିଲେ, 'ତୁ ଜୀବନରେ ନିଜଲାଗି ସଞ୍ଜ ଆଦି କରିଛୁ ଓ ନିଜ ଦେହର କେବଳ ପୁଷ୍ଟି ସାଧନ କରିଛୁ । ତେଣୁ ତୋତେ ଏଠାରେ କିଛି ମିଳିବ ନାହିଁ । ମୁଁ ତୋର ସେହି ମଲା ଦେହକୁ ଅବିକୃତ କରିଦେଉଛି । ତୁ ତାକୁ ଖା । ସେହିଦିନଠାରୁ ମୁଁ ଏପରି ଖାଉଛି ।' ଅଗସ୍ତି ରଷି ତା'କୁ ଏପରି ପଚାରି ଦେବାରୁ ସେ ମୁକ୍ତ ହୋଇଗଲା ।

ତେଣୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି କେବଳ ଆତ୍ମକୈନ୍ଦିକ ନ ହୋଇ, ପରିବାର ପରିଜନ ଭିତରେ ନିଜକୁ ସୀମିତ ନ ରଖି, ବିଶ୍ୱରେ ନିଜକୁ ପ୍ରସାରିତ କର । କେବଳ ନିଜ ଚିନ୍ତା ନକରି, ଅନ୍ୟର ଚିନ୍ତା କର । ଦୁଃଖୀର ଦୁଃଖ ଦୂର କର, ସନ୍ତାପିତ ପ୍ରାଣରେ ଆଶ୍ୱାସ ପ୍ରଦାନ କର । ତାକୁ ଆଲିଙ୍ଗନ କରି ତା'ର ଅଶ୍ରୁ ପୋଛିଦିଅ । ରୋଗୀର ସେବା କର, ଦୁଛ ଅସହାୟଙ୍କୁ ସାହାଯ୍ୟ କରି, ତେବେ ଯାଇ ତୁମେ ଠାକୁରଙ୍କର ସେବକ ସେବିକା ହୋଇପାରିବ ।

ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ରୁଷଭାଷା ପ୍ରୟୋଗ କରିବା ମଧ୍ୟ ଦୂଷଣୀୟ । ସୋମତୀର୍ଥରେ ଜଣେ ରଷି ପତ୍ନୀଙ୍କ ସହିତ ବାସ କରୁଥିଲେ । ତାଙ୍କର ପତ୍ନୀ ତୁମୁରୁ ଗନ୍ଧର୍ବଙ୍କର କନ୍ୟା । ଦିନେ ରଷି ତାଙ୍କର ପତ୍ନୀଙ୍କୁ ସୋମ ତୀର୍ଥରେ ମାଘ ମାସରେ ସ୍ନାନ କରିବାକୁ କହିଲେ । ତାଙ୍କ ପତ୍ନୀ ଶୀତ କରୁଛି ବୋଲି ସ୍ନାନ କରିବାକୁ ମନା କଲେ । ସେ ଟିକେ କଡା ଭାବରେ ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ କହିଥିଲେ । ତେଣୁ ରଷି ସ୍ୱାମୀ ତାଙ୍କୁ ଅଭିଶାପ ଦେଲେ, "ତୁ ବେଙ୍ଗ ହୋଇ ସେହି ତୀର୍ଥରେ ରହ ।" ତାଙ୍କ ପତ୍ନୀ ବହୁତ ଅନୁନୟ ବିନୟ କରିବାରୁ ରଷି କହିଲେ, "ଯେତେବେଳେ ଅଗଣ୍ଡି ରଷି ଏ ତୀର୍ଥରେ ଆସି ଏହାର ମହିମା କୀର୍ତ୍ତନ କରିବେ, ତୁ ନିଜ ସ୍ୱରୂପ ଫେରି ପାଇବୁ ।" ଅଗଣ୍ଡି ରଷି ଆସି ସୋମତୀର୍ଥରେ ତୀର୍ଥମହିମା କୀର୍ତ୍ତନ କରିବାରୁ ତୁମୁରୁ ଶାପ ମୁଚ୍ଚ ହେଲେ । ପରେ ରଷି ସେହି ତୀର୍ଥର ନାମ ତୁମୁରୁ ତୀର୍ଥ ରଖିଲେ । ଶୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଆମୃମାନଙ୍କଠାରୁ ମନୁଷ୍ୟତ୍ୱ, ଦେବତ୍ୱ, ଈଶ୍ୱରତ୍ୱ ଓ ବ୍ରଦ୍ମୁରୁ ଭିଣା ମାଗିଛନ୍ତି । ସେ ଆମକୁ ଯେଉଁ ଆଦେଶ ଉପଦେଶ ଦେଉଛନ୍ତି ତାହା ଲାଭକରିବା ହେଲା ମନୁଷ୍ୟତ୍ୱ । ତାହା ସବୁ ମନେ ମନେ ଚିଞାକରିବା ହେଲା ଦେବତ୍ୱ । ତାହାକୁ ନିଜ ଜୀବନରେ କାର୍ଯ୍ୟରେ ପରିଣତ କରିବା ବା ସାଧନା କରିବା ହେଲା ଈଶ୍ୱରତ୍ୱ । ସେଥିରେ ପ୍ରତିଷିତ ରହି, ସେହି ଆଦର୍ଶ ସଂସାରରେ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ଶିଷାଦେବା ହେଲା ବ୍ରହୁତ୍ୱ । କିନ୍ତୁ ସେ କୃପା ନ କଲେ ଆମେମାନେ କିଛି କରିପାରିବା ନାହିଁ । ଏଥିପାଇଁ ଆମେମାନେ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ପ୍ରାର୍ଥନା କଲେ ସେ କୃପା କରିବେ ଓ ଆମେ ତାଙ୍କର ଆଦେଶ ଉପଦେଶ ପାଳନ କରିପାରିବୁ । ଏହିପରି ଭାବରେ ଆଦାନ ପଦାନ ହୁଏ । ସେ ଆମଠାରୁ ଯାହା ଚାହୁଁଛନ୍ତି, ତାହା କାର୍ଯ୍ୟରେ ପରିଣତ କରିବା ପାଇଁ ତାଙ୍କର କୃପାଭିଷା କରିବା ହିଁ ଆମର ଏକମାତ୍ର ଜାମ୍ୟ । "ମା'! ମାତୃତ୍ୱରେ ହୃଦ୍ୟ ପୂର୍ଣ୍ଣ କର, ରମଣୀତ୍ୱ ପରିହାର କରିବା ଆବଶ୍ୟକ ।

ଆମର ପୂର୍ବତନ ପରିଚାଳକ ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇ କିଶୋର ବୟସରୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସଙ୍ଗସୁଖ ଲାଭ କରି, ତାଙ୍କୁ ଲୋକ ସମାଜରେ ପରିଚିତ କରାଇବା ପାଇଁ ତିରିଶ ବର୍ଷରୁ ଉର୍ଣ୍ଧ୍ୱ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅକ୍ଳାନ୍ତ ସାଧନ କରି, ଆମ ପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରାର ସିନ୍ଧୁ ମଛନ କରି, ଯେଉଁ ଅମୃତର ଭାଣ୍ଡ ସଂଗ୍ରହ କରିଛନ୍ତି, ଆମେ ଯେପରି ଉପଯୁକ୍ତ ଦାୟାଦ ହିସାବରେ ତାହା ଜଗତ୍ହିତରେ ବିତରଣ କରିପାରିବା ସେଥିପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଶ୍ରୀପଦ ସରୋଜରେ ବିନୀତ ପ୍ରାର୍ଥନା ଜଣାଉଛି । ଠାକୁର ଆମକୁ ତାଙ୍କର ମନୋମତ କରି ଗଢି ତୋଳନ୍ତୁ ।

ଆଜି ମନେ ପଡ଼ୁଛି ଜଣେ ମହୀୟସୀ ମହିଳା, ଠାକୁରଗତପ୍ରାଣା, ଯେ କି ଆଦର୍ଶ ଗୃହିଣୀ, ଆଦର୍ଶ ପତ୍ନୀ ଓ ଆଦର୍ଶ ଜନନୀ ହୋଇ ସଂସାରଧ୍ୟମ ପ୍ରତିପାଳନ କରିଥିଲେ । ସେ ନିଜର ସ୍ୱଳ୍ଧ ଆୟଭିତରେ ରହି, ସବୁ ପିଲାଙ୍କୁ ଉପଯୁକ୍ତ ଭାବରେ ଗଢିତୋଳି, ଶିକ୍ଷାଦେଇ ନିଜ ପରିବାରକୁ ଠାକୁରଙ୍କର ଆଦର୍ଶ ପରିବାରରେ ପରିଣତ କରିପାରିଥିଲେ । ଠାକୁରଙ୍କ କାମରେ ମଧ୍ୟ ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ସାହାଯ୍ୟ କରୁଥିଲେ । ସେ ଥିଲେ ଆମ ପୂର୍ବତନ ପରିଚାଳକ ଚୈତନ୍ୟ ଚରଣ ଦାସଙ୍କ ସହଧ୍ୟମିଣୀ ସୁରୁଚି ସୁନ୍ଦରୀ ଦେବୀ । ସେ ମୋ ବଡଭାଉଜ ମନୋରମା ଦାସ

ମା'ଙ୍କ ଜନ୍ମଦାତ୍ରୀ । ତାଙ୍କ ସଂସ୍ପର୍ଶରେ ଯେତିକି ଦିନ ଆସିଛି, ସେହି ଭିତରେ ତାଙ୍କୁ ଯେତିକି ଦେଖିଛି ଓ ଜାଣିଛି, ସେଇ ଅନୁଭୂତିରୁ କିଛି ପକାଶ କରୁଛି ।

ମୋ ବଡ ଭାଇ ସୁଧାଂଶୁ ଚରଣ ଦାସ ଭାଇ, ତାଙ୍କ ବିଭାଘର ପରେ କଟକର ଚାଉଳିଆଗଞରେ ଭଡାଘରେ ରହୁଥିଲେ । ସେ ମୋର ଛୋଟ ଭାଇଭଉଣୀମାନଙ୍କୁ ପାଖରେ ରଖି ପାଠ ପଢାଉଥିଲେ । ଆମେ ମଝିରେ ମଝିରେ ପାୟ ମାଉସୀଙ୍କ ଘରକୁ ଯାଉ । ମୁଁ ଭାଇଙ୍କ ପାଖରେ ଦୁଇ ତିନି ବର୍ଷ ରହିଥିଲି । ଆମେ ଯେତେବେଳେ ମାଉସୀଙ୍କ ଘରକୁ ଯାଉ, ସେ ବହୁତ ଆଦର ଯନ୍କରି ଆମକୁ ଖୁଆଇ ପିଆଇ ପଠାନ୍ତି । କେବେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ ଘରୁ ନ ଖାଇ ଫେରିବା ମୋର ମନେ ନାହିଁ । ଖୁବ୍ ଅଲ୍ ତେଲ ଓ ମସଲା ଦେଇ ଯେଉଁ ତରକାରୀ ସେ କରନ୍ତି ତା'ର ସ୍ୱାଦ ଅନ୍ୟତ ବିରଳ । ମୁଁ ମଞ୍ଜ ରାଇ ଭଲପାଏ ବୋଲି ମୋ ପାଇଁ ମଞ୍ଜ ରାଇ କରି ପଠାନ୍ତି । ଆମେ ୧୯୬୨ ମସିହାରେ ଜଗତ୍ସିଂହପୁର ସନ୍ନିଳନୀକୁ ଯାଇଥାଉ । ଫେରିଲା ସମୟରେ ଚନା, ହେନା, ବୀଣା ଓ ଶୀକାନ୍ତଙ୍କ ସାଙ୍ଗରେ ମୁଁ ଆଗ ଆସିଲି । ମାଉସୀ ମୋତେ ଡାକି କହିଲେ, "ଏମାନଙ୍କୁ ନେଇ ତୁ ଘରକୁ ଯା, ଆମ ଘରେ ଥିବୁ । ଆମେ ରାର୍ତିରେ ଫେରିବୁ । ଗଲାବେଳେ ବଜାରରୁ ପରିବା ନେଇଯିବ । ମୁଁ ପଖାଳ କରିଦେଇ ଆସିଛି, ସନ୍ତୁଳା କରି ଖାଇବ ।" ମୁଁ ମନେ ମନେ ଭାବିଲି, ମାଉସୀ ଏମିତି କ'ଣ କହିଲେ ? ତିନି ଚାରି ଦିନ ପୂର୍ବର ପଖାଳ, ସେ ଆଉ କ'ଣ ଖାଇହେବ ? କିନ୍ତୁ ସେଦିନର ପଖାଳର ସ୍ୱାଦ ମୁଁ ଜୀବନରେ କେବେ ଭୁଲି ପାରୁନି କି ଆଉ ସେମିତି ପଖାଳ କେବେ ଖାଇନାହିଁ । ଆଉ ଗୋଟିଏ କଥା ତାଙ୍କ ବିଷୟରେ ଭାଉଜଙ୍କଠାରୁ ଶୁଣିଥିଲି, ତାକୁ ଏଠାରେ ଲେଖିବାକୁ ଯାଉଛି । ଖରାଦିନ ୧୧ଟା ସମୟରେ ଜଣେ ବୃଡା ବେପାରୀ ବୃଡା ଟୋକେଇ ଧରି ତାଙ୍କ ଘରେ ପହଞିଲା । ଚୁଡାର ଦର ଦାମ୍ ଠିକଣା କରିବାକୁ ଯାଇ ତା ସାଇଂରେ ବହତ ମ୍ଲଚାଲ କଲେ । ସେ ପାଣି ଟୋପାଏ ପିଇବାକୁ ମାଗିଲା । କହିଲା, "ମା' ପାଣି ଟିକିଏ ପିଇବାକୁ ଦେବ ? ଏ ଖରାରେ ଶୋଷରେ ତଞ୍ଜି ଶୁଖି ଯାଉଛି ।" ମାଉସୀ ତା'କୁ ପଚାରିଲେ, "ବେପାରୀ ପୁଅ ତୋ ଘର କେଉଁଠି ?" ସେ କହିଲା, "ପାୟ ସାତ କୋଶ ଦ୍ର ।" ସେ ସକାଳୁ କ'ଣ ଖାଇକରି ଆସିଛି ବୋଲି ତା'କୁ ପଚାରି ବୁଝିଲେ, ତା ସହିତ ଦୁଃଖ ସୁଖ ହେଲେ । ସେ କହିଲା, ସେ ସକାଳୁ ଚାଉଳ ଭଜା ଆଉ ଚା ଟିକେ ଖାଇ ଆସିଛି । ଚୂଡା ବିକି ସାରିଲେ ଘରକୁ ଯାଇ ଖାଇବ । ତାକୁ କହିଲେ, "ଯା କୂଅରୁ ପାଣି କାଢି ଗୋଡ, ମୁହଁ, ହାତ ଧୋ । ଗଞ୍ଜେ ଖାଇକରି ଯିବୁ ।" ସେ ମୁହଁ ହାତ ଧୋଇ ଅସିଲା, ତା' ପାଖରେ ବସି ତାକୁ ବଳେଇ ବଳେଇ ଖୁଆଇଲେ । ଯାହା ବୂଡା ଆଣିଥିଲା ଉଚିତ୍ ଦାମ୍ ଦେଇ ତାକୁ ସବୁ ରଖିଲେ । ତାକୁ କହିଲେ, "ପିଣ୍ଡାରେ ଗଡପଡ ହୁଅ, ଛାଇ ଲେଉଟିଲେ ଘରକୁ ଯିବୁ ।" ଭାଉଜ ଏସବୁ ଦେଖି ପଚାରିଲେ, "ହ୍ଇଲୋ ବୋଉ, ଚୁଡା ରଖିବା ପାଇଁ ତା ସାଙ୍ଗରେ ଏତେ ମୂଲ ଚାଲ କଲୁ, ତା'ପରେ ତାକୁ ପେଟେ ଖାଇବାକୁ ଦେଲୁ । ଏଥିରେ ତୋର ଲାଭ କେଉଁଠି ହେଲା ?'' ତା ଉତ୍ତରରେ ମାଉସୀ କହିଲେ, ''ହଇଲୋ ଓଲି, ବେପାର କଥା ପାଇଁ ତା ସାଇଂରେ ମୂଲ ଚାଲ କଲି । କିନ୍ତୁ ତା ଭିତରେ ଯେଉଁ ଠାକୁର ଅଛନ୍ତି ତାଙ୍କୁ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ କଲି, ଏଇଟା ହେଲା ଗୃହୁୟର ଧର୍ମ । ନିରନ୍ନ ମୁଖରେ ଅନୁ ଦେଇ ତାକୁ ସନ୍ତୋଷ କରିବା ଠାକୁରଙ୍କୁ ସନ୍ତୋଷ କରିବା ସଙ୍ଗେ ସମାନ । ମୁଁ ଦେଖିଛି ଚନା ବିଭାଘର ସମୟରେ ମଧ୍ୟ ଠାକୁରଙ୍କ ସେବାପୂଜା ଠିକ୍ ସମୟରେ ଚାଲିଥାଏ । ସଂଧ୍ୟାରେ ସମୟେ ମିଶି ୟୋତ ବନ୍ଦନା କଲେ । ତା'ପରେ ଝିଅ ବିଦାୟପର୍ବ ଆରମ୍ଭ ହେଲା । ଅବିଚଳିତ, ସମାହିତ ଅବୟାରେ ରହି ଝିଅ ବିଦା କରିଥିଲେ । ଏପରି ଅନେକ କିଛି ସଦଗୁଣର ଅଧିକାରିଣୀ ଥିଲେ ସେ ।

ଆମେ ସେପରି ନିଜ ଜୀବନକୁ ଯଦି ଠାକୁରଙ୍କ ସେବା ଉପଯୋଗୀ କରିପାରିବା, ସତ୍ ବାଟରେ ରହି ସଂସାରଧ୍ମ ପ୍ରତିପାଳନ କରିପାରିବା, ତେବେ ଯାଇ ତାଙ୍କର ମନୋମତ ହୋଇ ପାରିବା । ସେଥିପାଇଁ ଆଚରଣ ମାଧ୍ୟମରେ ତାହା ପରିଞ୍ଜୁଟ କରିବା ପାଇଁ ଚେଷ୍ଟା ଅବ୍ୟାହତ ରଖିବା ହିଁ ଆମର ସାଧନା । ଆମେ ନିଜେ ସତ୍ପଥରେ ଚଳି ସଂସାର କର୍ମ ନିର୍ବାହ କଲେ ଆମ ଉତ୍ତରପୁରୁଷମାନେ ମଧ୍ୟ ସତ୍ୟବାଦୀ ଓ ଧାର୍ମିକ ହେବେ । "ପିତା ମାତା ସୁକୃତରୁ ପୁତ୍ର ହୁଏ ସୁଖୀ, ଯେଉଁ ପୁତ୍ର ସୁଖୀ ହୁଏ କୁଳ ଧର୍ମ ରଖି ।" ଶେଷରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ସେହି ଅମଳ ଚରଣ କମଳରେ ବିନୀତ ପ୍ରାର୍ଥନା ଆମ ମନରେ ଶକ୍ତି ଓ ହୃଦୟରେ ଭକ୍ତିର ଉଦ୍ରେକ ହେଉ । "ମହାଜନ ସେନ ଗତ ସଃ ପଛାଃ" ଏ ଜୀବନର ବତ ହେଉ ।

ଚରଣ ତୁମର ସରଗୁଁ ବଳି କେଉଁ ସରଗ ମୁଁ ମାଗିବି ଆଉ ଅନ୍ୟ କିଛି ପୁଣ୍ୟ ଦିଅ କି ନ ଦିଅ ଶିର ଶିରୀପଦ ପରଶ ପାଉ ।

(ଏହି ପବନ୍ଧର ପଥମ ଅଂଶ ସ୍ୱର୍ଗତା ମନୋରମା ଦାସ ମା'ଙ୍କ ଦିନଲିପିରୁ ସଂଗୃହୀତ)

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଶ୍ରୀଚରଣାଶିତା ବନଲତା ମହାନ୍ତି ମା' ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ

## Narayani Devi

Suresh Chandra Chattopadhyay and his wife, Sabita Devi, of Jessore district in East Bengal were devout followers and initiated disciples of Shri Shri Thakur. Sabita Devi suffered from chronic illness and as recommended by her doctors the couple decided to move to Purushottam Dham Puri for a change in environment. Suresh Babu and Sabita Devi did not have children. In Puri they rented a house *Malinabas*, which was located in front of Yagoda Ashram and behind Nirbani Ashram near Nilachal Kutir.

During this period Shri Shri Thakur resided in Nilachal Kutir and the devoted disciple Suresh Babu visited Shri Shri Thakur every evening to pay his respects and homage. The ailing Sabita Devi was unable to do so. Fortunately, their rented house was close to Nilachal Kutir and the upper verandah of Nilachal Kutir was visible from the verandah of their house. Every day, after his mid-day meal, Shri Sri Thakur sat on this verandah to enjoy the scenic view of the vast expanse of the blue sea. This gave Sabita Devi an opportunity to see Shri Shri Thakur daily from her verandah and pay her respects. Surabala Maa, daughter of Swami Swarupananda later known as Sannyasini Suradhini Saraswati, was a witness to these events and states 'I have noticed this many a times as I went upstairs to give tobacco to Shri Shri Thakur.

By divine intervention and good fortune Sabita Devi became pregnant. Shri Shri Thakur instructed the sebak Haridas Brahmachari to help the couple during this difficult period, in his free time from the responsibilities of Nilachal Kutir. On the first day of the Hindu month of Jyeshta, in the year 1925, Sabita Devi, as usual, paid her respects to Shri Shri Thakur from the verandah of her house and later the same day, around noon, gave birth to a beautiful girl, fresh as a flower. The eagerly waiting Haridas gave the good news to Shri Shri Thakur. That evening, on his way back from his daily evening stroll, Shri Shri Thakur visited Malinabas to see the new born baby. When Shri Shri Thakur told Suresh Babu to give the baby to him, Suresh Babu was apprehensive and questioned if Shri Shri Thakur would hold the baby as she was asuchi (unclean). Shri Shri Thakur responded "What is the difference in suchi and asuchi for me?" Without any further delay and hesitancy Suresh Babu gave the infant to Shri Shri Thakur. Shri Shri Thakur lovingly held the baby in His lap and looked at her for a few moments before returning the child to the father. Nobody knows if any past relationship existed between Shri Shri Thakur Nigamananda and the new born or if an acquaintance was established on that auspicious moment. In the absence of any connection it is inconceivable to comprehend how the new born found a place on the lap of Shri Shri Thakur on her first day in this world. In spite of Sabita Devi's ill health and suffering, the small family was ecstatic on the baby's birth. Their joy knew no bounds but nature's unknown forces are relentless.

Sabita Devi passed away when the baby was about six weeks old. Suresh Babu was grief stricken and he faced the dilemma of rearing the motherless infant girl by himself. Following the death of his wife he experienced a sense of detachment from the worldly affairs. His soul cried out on the mere thought of being shackled to worldly love of his daughter. On the last day of the Hindu month of *Ashad*, after sunset, when Shri Shri Thakur was resting on the first floor verandah of Nilachal Kutir, sebak Haridas announced the visit of Suresh Babu. Shri Shri Thakur instructed Suresh Babu to wait and after sometime Guru and the disciple met in the northern verandah of Nilachal Kutir.

Suresh Babu surrendered the two month old child at the feet of Shri Shri Thakur and waited with a bowed head and folded hands. Lovingly Shri Shri Thakur asked, "What is this?" The father of the young daughter replied, "Thakur, you are omniscient. I do not want to be chained to this world and my love for my child will tighten this bondage. Please make some appropriate arrangement for her and give me freedom. You have an orphanage, if you could find a place for her there..." He left the sentence incomplete and took a deep breath. In deep and comforting voice Shri Shri Thakur responded, "From this day I take total responsibility of her." Surabala Maa states, "I never had the opportunity to see Suresh Babu before that day and never after. That specific day I had a brief glimpse of him from darkness. He surrendered the child at the feet of Shri Shri Thakur and stood there talking to Him. Standing near the window of the room Saraju Maa and I heard him. I do not recall his appearance well; all I remember is that he was a tall and well built gentleman." After a few days Shri Shri Thakur entrusted the responsibility of the infant to the women inmates of Nilachal Kutir and left Puri for a tour. On his return, he disclosed the news of having given sannyas to Suresh Babu. Suresh Babu had left for pilgrimage under his new name - Niranjanananda Saraswati.

That evening Shri Shri Thakur determined the fate of the child. After light snacks Shri Shri Thakur was resting in the upper floor verandah when He called for Saraju Maa. Slowly Saraju Maa walked to him and stood before him. After thinking for a few moments Shri Shri Thakur questioned, "What have you decided about the child? I am aware that in pilgrimage centers like Puri priests often accept the charge of orphans and bear all the financial responsibilities. I am thinking of asking Haridas to take assistance of such a priest." Saraju Maa cried out aloud, "Why, Thakur? I thought that the two month old baby was very fortunate as she had found shelter at the lotus feet of Sadguru due to her good deeds of many births. But now I realize how unlucky she is! Otherwise, why would she be separated from the shelter of your lotus feet? No, Thakur please do not make this arrangement. We will take full responsibility of rearing her." Very calmly Shri Shri Thakur responded, "You are all very capable of taking care of the child. But I cannot tolerate the crying sound and noise of a young baby. I should not face any discomfort." Saraju Maa did not hesitate and replied confidently, "You will not face any discomfort and never will you hear the cry of the baby. I have raised all the children of my elder brother. Children cry due to neglect and lack of care. I am experienced in rearing children."

From that day onwards the new born baby found a special place in the Kutir. When Saraju Maa asked Shri Shri Thakur's permission for naming the child, Shri Shri Thakur said, "I will name the child." One morning while sitting near the southern-side stairs and brushing his teeth, he announced, "Last night I had an inspiration for the child's name. I have thought of two names, Narayani and Lilamayi. We can name her whichever you prefer." Saraju Maa replied, "I would like to name her Radharani and her nick name will be Ranu." Thakur did not disagree and said, "Do as you please." The child grew up with multiple names. Kutir sebak Thakurdas Bramhachari, otherwise known as Harenda, called her 'Manu' and hence Narayani is known as Manu Maa by the disciples from Orissa. When she was one year old the daughter of Shri Shri Thakur's beloved disciple Ashwin Dasgupta, Snehalata saw Narayani for the first time and named her Neelima, after the deep blue sea of her birth place. Until her secondary school education she was known as Neelima Chatterjee but later she gave her Matriculation examination as Narayani. In spite of all these names as a young girl she was known as Leelu, devotees of Shri Shri Thakur called her Narayani Maa and to the world she is known as Narayani Devi.

When Leelu was seven months old Shri Shri Thakur made arrangements for the ceremony of her *Anna Prashanna*. He had left for a trip before *Janmotsava* and returned to Puri with Bimala Maa

at the end of the Hindu month of *Kartik*. One day he called Haridas and said, "In the month of *Magha*, the baby will complete seven months and we have to arrange the *Anna Prashanna* ritual. The child's father has left clothes, money and ornaments with me for the ceremony." Shri Shri Thakur gave Haridas money to buy all necessary items as per the priest's list. Suresh Babu had provided gold ornaments for her body and silver anklets for her feet. On an auspicious day in the month of *Magha* the ceremony was organized in Shri Shri Thakur's study located on the eastern side of the house and in front of the southern entrance door. The young Leelu was held, adorned in ornaments, red paint on her feet and wrapped in red Banarasi Sari. Haridas Bramhachari performed the rites and rituals as per the scriptures.

Towards the end of the ceremony he held the puja plate in front of the child. This puja plate had Mahaprasada, a gold coin blessed by Thakur, and the smaller version of the holy book, Gita. These items symbolized health (Mahaprasada or food), wealth (gold coin) and knowledge (Gita) – this was a simple and age-old method to predict the child's natural inclination in future. The master of the house Shri Shri Thakur sat, watching the activities. The little girl grabbed the Gita with her both hands and tried to put it in her mouth. This event had accurately predicted the child's future interest. Narayani grew up to be an outstanding student and scholar. Shri Shri Thakur was satisfied on watching this event. He blessed the child by giving her grains of wheat, gold coin and Bermuda grass. On her forehead he put the dot of sandalwood paste, yogurt and kohl. Surabala Maa states that "He asked us all to bless the child. I copied His action and blessed the child." He instructed Haridas to put some solid food in the mouth of the child and left the room to take his bath. That day all the dishes of prasad were cooked by Saraju Maa. After the mid-day meal, Shri Shri Thakur gave Haridas Rs 25.00 and directed him to buy Mahaprasada. In those times, Rs 25.00 could buy an enormous quantity of Mahaprasada.

The same evening arrangements were made to feed all the beggars of Puri town with this Mahaprasada. The terrace of a single storied house near Malinabas and south of Veda Vidyalaya was rented for this function. With the help of the *panda* all the beggars were gathered. On receiving the information from Haridas that the Mahaprasad eating had commenced, Shri Shri Thakur reached the site accompanied by Saraju Maa, Surabala Maa and baby Leelu. The beggars were enjoying the Mahaprasad with immense joy and satisfaction. Shri Shri Thakur sat on the parapet and watched the scene. The beggars raised their hands and showered blessings and praises on Shri Shri Thakur. With delight they shouted "Let the host enjoy happiness, prosperity and well being." Shri Shri Thakur interrupted them and said, "Do not bless me, bless the child" and He pointed towards the sleeping Leelu in the arms of Saraju Maa. Haridas raised the lantern and Saraju Maa lifted the baby for the beggars to see. The beggars praised the Lord and blessed the child in chorus. Later Shri Shri Thakur returned to Nilachal Kutir with everybody.

Shri Shri Thakur celebrated Leelu's birthdays with appropriate rituals. Each year on the *Trilochana Astami* day Mahaprasada worth Rs 25.00, and on the first day of *Jyeshta* month mangoes worth Rs 5.00, were distributed to the beggars of the town. In those days, one could buy 100 mangoes in Re 1.00.

As Leelu got older she started to speak. Initially she could only say the first syllable of the word. Surabala Maa recalls, "One day when Thakur, after a meal of some fruits and sweetmeats, went upstairs to rest in his bedroom verandah, Leelu was with him. She usually accompanied him after eating her share of the prasad. Beetle leaf and mouth freshener were served to Thakur. Thakur

gave a few pieces of the mouth freshener in Leelu's hands. Leelu's small hands could not hold it and she dropped it on the mattress. Saraju Maa and I picked it up and put it in her mouth."

Leelu was always around Shri Shri Thakur. Very seldom was she away from his sight. Even at a tender age she was very sensitive to Shri Shri Thakur's needs. Surabala Maa reminiscences, "When Leelu was 3 years old, on a summer evening, Thakur was resting on the verandah and Leelu was playing close to him. It was a hot day and there was lull in the air. The heat made Thakur very uncomfortable. Leelu noticed this and called out "Tara Maa, please provide some air, Baba is very uncomfortable." Shri Shri Thakur very lovingly called Leelu to him and asked, "Will Tara Maa respond if you call her?" Very confidently little Leelu replied "Why will she not?" We were amazed by her concern for her Baba".

As she grew up Thakur made adequate arrangements for her education. Surabala Maa taught her the alphabets. Thakur entrusted the responsibility of her education to Priyabrata Bramhachari. Priyabrata Bramhachari was a Brahmin sebak from Midnapore town of Bengal. After Haridas's departure he had arrived to help Harenda and Saraju Maa with the chores of the Kutir. Earlier, Priyabrata Bramhachari had served Thakur in Darjeeling, Calcutta and for a few years in Nilachal Kutir. From Priyabrata Bramhachari Leelu learnt how to read and write. Later, she continued her education under the guidance of Pragyananda Saraswati Maharaj. Leelu was bright and intelligent. She could comprehend all that was taught to her in a short time. At a very young age, immediately after she achieved the capability of reading, she read Kritidas Ojha's *Ramayana* and Kasiram Das's *Mahabharata*.

For her formal education Shri Shri Thakur admitted her in the second grade of Howrah Girls' school. Leelu was accompanied to school by her *choti maa*, Snehalata Dasgupta. For some unknown reason Thakur was not satisfied with this. He decided to keep a home tutor for her for two years and prepare her for higher grades. In these two years he planned to impart knowledge of four years. To achieve this goal he appointed a home tutor Shri Sukadev Sen, nephew of his devoted disciple Shri Phani Bhushan Mitra. Shri Sukadev Sen arrived at Nilachal Kutir on the scheduled day and took charge of his duties. Shri Shri Thakur did not wish to limit Leelu's education to Bengali, Sanskrit, religious books and scriptures. He desired her to be proficient in other contemporary subjects like Mathematics, Science and English. As time passed Shri Shri Thakur kept himself well informed on the progress of her education.

In her childhood Leelu did not have many friends and companions. In Howrah Phani Babu's son was her childhood friend. In Puri she found Anu and Bimal, in her age group as her friends. They were the niece and nephew of Thakur's initiated disciple Abhaya Dev. Anu was older than her brother Bimal and they lived near the Nilachal Kutir. Neelima's childhood was filled with joy and laughter with these two companions. Tutor Sukadev Sen was also a playmate of these three children. Apart from study time they played various games and enjoyed picnics. Shri Shri Thakur had given strict instructions not to permit Leelu to visit anyone's house alone to play. Even in that young age he did not approve her spending time outside the home or in the company of brahmacharis. Frequently, Leelu accompanied Thakur in his rickshaw rides in Puri and also to the beach. On the beach young Leelu collected shells and built houses in the sand.

Leelu also liked playing with toys and dolls. Thakur usually bought toys for her. Her favorite were a set of brass set cooking utensils, colored torch and a parrot among others. Whenever Doctor Maa and Harenda went to the market they never forgot to buy toys for her. During her childhood

Leelu visited Calcutta, Howrah, Darjeeling, Gurudham Kutubpur, Radhakantapur and Assam Math with Thakur, Saraju Maa and Surabala Maa. She was very fortunate to travel to various pilgrimage and religious places with Thakur, other women disciples and inmates of Nilachal Kutir. In the year 1932, Thakur arranged an All India tour in a special train operated by Mehra Company and Saraju Maa, Surabala Maa, Bhuban Brahmachari and Leelu accompanied him in that trip. This trip has been described in detail in the book *Nilachale Thakur Nigamananda*.

Thakur kept an eye on Leelu when she was young. Often, Saraju Maa and Surabala Maa would freshen and feed the young Leelu and leave her with Thakur to attend to other jobs and chores of the Kutir. Till the time Shri Shri Thakur was in the Kutir, Leelu was never far from His sight. If He left the Kutir, for his visits and tours, He would instruct all in the Kutir to take appropriate care of Leelu, not to neglect her needs or show any disrespect. In his letters and other correspondences He never forgot to enquire about Leelu's well being and was always eager to get information about her. On his return He bought her toys, clothes, sweets and cookies. As long as Thakur was in this physical world He treated her with love, affection, and care and ensured that she was happy.

If Thakur was away from Nilachal Kutir He kept in touch with Leelu and wrote to her regularly. In His letters to her, we are introduced to the pure and tender love of a father. These letters were Leelu's precious and priceless possessions. She arranged them in a chronological order and kept them. To this day the file of letters that Leelu personally made is preserved in Bhubaneswar Aasana Mandir.

Leelu was acquainted and close to several devotees and disciples of Thakur from Orissa as she had spent her childhood there. When she was three years old, Ishwar Sahu, Balaji Raju and Dinabandhu Deo of Ganjam district were initiated as disciples in Puri and found shelter at the lotus feet of Shri Shri Thakur. Surabala Maa writes, 'we are not sure if Leelu was acquainted with them but when she was 5 or 6 years old she was introduced to Durgacharan Mohanty Bhai, Ekadasi Bhai, Nrupal Bhai, Khirod Bhai, Govindcharan Patnaik Bhai, Lakhmidhar Bhai and later Chaitanyacharan Das Bhai and Banamali Bhai.' Detailed information on this can be found in the book *Nilachale Thakur Nigamananda*.

In the Hindu month of Jyeshta, year 1932, on His visit to Kokilamukh Math in Assam with Leelu, Thakur initiated her as his disciple on the 6<sup>th</sup> day of the month. In the book *Nilachale Thakur* Nigamananda, part II Leelu has described this initiation incident. She states, "In the year 1932 I visited Assam Math with the female inmates of Nilachal Kutir. During that visit Shri Shri Thakur initiated some disciples and conducted *Upanayana* ceremony for others. This is the first time I ever saw him performing a homa. I was roving in the vicinity and when I saw the open doors of the room, I hastily entered and presented myself. I saw flower petals and wood-apple leaves strewn on the floor. The room pervaded by the fumes of the homa. Shri Shri Thakur was alone in the room and on his forehead He had a tilak of red sandalwood paste and ashes from the sacred fire. He had coated a bunch of wood-apple leaves with the ashes from the sacred fire and ghee. When he saw me He asked, "Do you want to be initiated?" I replied happily, "Yes, I do." He instructed "Sit down" and pointed to a mat on the floor. I sat on it. From the flower basket, He gave me a large five petaled hibiscus in my hands and asked me to repeat after him. I repeated the Mahamantra. With a smile on his face he confirmed "You are initiated." I bowed my head and touched the ground with my forehead in a gesture of respect. I was not instructed to do but I thought it was an appropriate behavior. I came out of the room and starting from Bada Maa-Bhairavi Maa to all the other Maas, I

showed the flower and declared I have been initiated, see this flower, with this flower He has administered the mantra."

From here onwards Leelu would be known as Narayani Maa to Thakur's followers and Narayani Devi to the world. Narayani Maa's formal education commenced in Calcutta after Shri Shri Thakur renounced his physical body in the year 1935. She passed her matriculation examination in first class in the year 1941 from Yogesh Chandra Girls' High school, Calcutta, and received a monthly scholarship of Rs 15. In the year 1943 she completed her intermediate and passed the examination in first class from Calcutta's Bethune College. Here again she was a recipient of a monthly scholarship of Rs 10. In 1945 she received her Bachelor's degree with specialization in history from Calcutta Victoria Institution. Due to ill health her Masters degree got delayed by a year but she completed it in 1948 in second class from Calcutta University. Her specialization was in ancient Indian history and culture. Apart from these, in 1946 she had cleared two examinations in first class conducted by *Bangaya Sanskrit Parishad* on Poetry and *Laghu Kaumudi*. During this time she had mastered Bengali and Sanskrit and could read and write in Oriya.

In 1948, after completion of her Masters' degree, Narayani and Surabala Maa returned to Puri to reside in Nilachal Kutir. She took over the responsibilities of all jobs of Thakur's personal chores. She performed her duties as per pre-planned schedule. She studied religious books, scriptures and Thakur's life history. She authored several essays and poems, which were published in *Arya Darpan* and other magazines and journals in Bengali. She researched and collected information from various sources on all aspects of Thakur's life and *leelas* for her articles. Later, these articles were published in the book *Nilachale Thakur Nigamananda*. She probed into Indian and Oriya culture and penned several essays on this subject.

From 1948 through 1962, Surabala Maa and Narayani Maa resided in *Nilachal Kutir*. As the years passed by the renovation and maintenance of the Kutir became a challenge. Hence, the caretaker and inheritor of the Kutir, Narayani Maa donated it to *Nilachala Saraswata Sangha*. In the year 1930, on the 3<sup>rd</sup> day of the Hindu month *Chaitra*, Shri Shri Thakur had made a will in favor of Narayani Maa, declaring her as the successor of Kutir and all the items in it including the furniture. In the year 1962, Narayani Maa published a declaration in *Arya Darpan* on the donation of the Kutir to *Nilachala Saraswata Sangha*. She made necessary arrangements for the up-keep of Thakur's residence and ensured that the daily seba and puja were conducted as before.

Surabala Maa and Narayani Maa lived in a rented house for 3 years near the Kutir and then moved to Calcutta. Initially, they were in Gariya and later in Dalal Pukur region of Howrah.

Narayani Maa studied the by-law and accepted the position of Vice president of *Nilachala Saraswata Mahila Sangha* and Surabala Maa accepted the position of President. At the request of the then *Parichalaka* of *Nilachala Saraswata Sangha* and Secretary, Shri Durga Charan Mohanty and Shri Satya Priya Mohanty Bhai of *Ekamra Saraswata Sangha*, she agreed to reside in Orissa permanently. On January 3, 1976 Surabala Maa and Narayani Maa returned to Orissa and took up residence in *Ekamra Saraswata Sangha Aasana Mandir* located in Santarapur, Bhubaneswar. During this period Narayani Maa suffered ill health but gradually recovered with appropriate treatment and care. She participated in several sessions of Mahila Sangha and inspired the devotees and disciples by sharing her experiences, episodes and incidents of Thakur's life. She was the founder of the *Kumari Sangha* in *Ekamra Saraswata Sangha*. She translated *Nilachala Bani* from Oriya to Bengali, which was published by *Nilachala Saraswata Sangha*.

During her days in Bhubaneswar Aasana Mandir, she wrote and published research-oriented articles in Sangha Sebaka including Pratasmarania Yogamaya Devi, Sannyasini Shanti Devi and Rupalagi Akhi Jhure. She published several other articles in Nigamananda Arya Darpan. She edited several excerpts from Yogeswar Gangopadhaya's book Sadguru Nigamananda Katha and published them in Nigamananda Arya Darpan. She is a well known writer in Bengali literature and has written and published books like Bangalar Sadhana and Shri Shri Nigamananda Dev and Nilachale Thakur Nigamananda. In Oriya language her publications include Shri Shri Nigamananda Jibana Prasanga and Pilanka Nigamananda. These works are based on the life of Shri Shri Thakur. Her writings have been published in several Bengali magazines and journals.

The literary quality of her work is notable. She was the editor of the Bengali magazine *Bani* and in that too, were published many of her poems, translations and essays. Her writings on Thakur's life in the book *Shri Shri Nigamananda Leela Prasanga* is incomparable and worth mentioning. She also translated two English books in Bengali that were published and appreciated by the readers.

In early 1980, Narayani was diagnosed with cerebral thrombosis. She was bedridden and later admitted to Capital Hospital, Bhubaneswar. Narayani Devi passed away on Feb 26, 1980 at the young age of 55. Her body was brought to *Ekamra Saraswat Sangha Aasana Mandir* for the devotees and disciples to pay their last respects. She was cremated in the Garabadu cemetery and numerous *Bhais* and *Maas* witnessed the last rites.

Narayani Maa had selected her birth place, Puri, as her *karma bhumi*. In the preface of the book *Shri Shri Nigamananda Jibana Prasanga*, Part 1, she has stated "I am a girl from Orissa. *Shri Kshetra Purushottam Dham*, Puri is my birthplace and my karma bhumi. Here, Thakur provided me shelter like a father. I was fortunate to live with him and find joy and happiness in this *Purushottam Dham*. After my student days, with His blessing, I had the courage to adopt the path of detachment to lead a scholarly life. Hence, I will forever be indebted to the Orissa soil.' Narayani Maa was born, in *Purushottam Dham* of Orissa and she passed away also, on the soil of *Ekamra Kshetra* of Orissa.

To commemorate her first death anniversary, in 1981, *Nilachala Saraswata Mahila Sangha* published a souvenir *Narayani* in her memory. This souvenir has remarkable selections of her work including essays, articles, poems, translations and prefaces. It contains valuable information and facts on her, including articles and essays on her life in English, Bengali, and Oriya written by the devotees of Thakur. The disciples of Thakur have declared Narayani Maa as Thakur's *Manasa Kanya*.

Narayani Maa will always be a source of inspiration to all the devotees of Shri Shri Thakur and is a lasting role model. During the time when female education was limited to learning the alphabets or at most reading a few religious books and scriptures, Narayani Maa completed her Masters' degree. She had a vision that was out of the ordinary. She chose a less trodden path and reached her goal of being a scholar and an established writer. Narayani Devi was a prolific writer and introduced Thakur to the outside world with her writings on his life and teachings. She will be remembered as a woman disciple of Shri Shri Thakur with strong convictions and determination. Narayani Maa continues to be an unforgettable name among the devotees of Shri Shri Thakur for her research on Shri Shri Thakur's life and *leela* and her heart touching writings.

Shri Shri Thakur Charanasritaa Usha Agarwal America Saraswata Sangha

# ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କୁ ପାଇଛି କି ?

ଆଜକୁ ପ୍ରାୟ ଦୁଇ କିମ୍ବା ତିନି ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ ଥରେ ଆମ ସଫପୂଜାରେ ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠିଥିଲା - 'ଆମେ ଶୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପାଇଛୁ ନା ନାହିଁ?' । କିଛି ଷଣ ଓଲଟପାଲଟ କରି ଚିନ୍ତା କରିବା ପରେ ମୋ ମନରେ ସେତେବେଳେ ଉତ୍ତର ଆସିଥିଲା, 'କିଛି ମାତ୍ରାରେ ପାଇଛୁ, କିନ୍ତୁ ପୂର୍ଷ ଭାବରେ ପାଇନାହୁଁ ।' ଇତି ମଧ୍ୟରେ ଯେବେ ବି ସେହି ଆପାତ-ସହଜ ପ୍ରଶ୍ନଟିକୁ ଯେତେ ଏପଟ ସେପଟ କରି ଅନୁଧ୍ୟାନ କରିଛି, ସେହି ଗୋଟିଏ ଜଟିଳ ଉତ୍ତର ହିଁ ପାଇଛି । ଉତ୍ତରଟି ଜଟିଳ ବୋଧ ହେବାର କାରଣ - 'କିଛି ମାତ୍ରାରେ ପାଇବା'ର ଏକ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଅର୍ଥ ନିକାଶରେ ବିବାଦ । ଏକ ଆନ୍ଦୋଳିତ ମନ ଓ ଅପ୍ରଶୟ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ବିଚାରପ୍ରସୂତ ଏହି ସିଦ୍ଧାନ୍ତର ଏକ ବିଶ୍ଳେଷଣ ଏହି ଷୁଦ୍ର ପ୍ରବନ୍ଧ ମାଧ୍ୟମରେ ମୋର ସତୀର୍ଥ ପାଠକମାନଙ୍କ ସନ୍ୟୁଖରେ ଉପୟାପିତ କରୁଅଛି । ଏହି ସଂପୂର୍ଷ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଭାବ ଓ ମତାମତ ପାଠକମାନଙ୍କ ଭାବ ଓ ମତ ସହିତ ଅମେଳ ହେବାର ସମ୍ବାବନା ରହିଛି ଓ ସେଥିନିମନ୍ତେ ପଠନାନନ୍ତର ଭାବବୈଷମ୍ୟ ପାଇଁ ପାଠକମାନଙ୍କ ନିକଟରେ ମୁଁ ଷମାହୁଁ ବୋଲି ଆଶାକରୁଛି ।

ପ୍ରଥମେ ସହର ଅଂଶଚିକୁ ବିଚାର କରାଯାଉ । ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆମେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବରେ ପାଇନାହୁଁ ବୋଲି କାହିଁକି ଭାବିବା ? ଏହା ଚିନ୍ତା କରିବାକୁ ଗଲେ, ମନରେ ସରଳ ଭାବରେ ଆଉ ଏକ ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠେ - ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପାଇବାର ଅର୍ଥ କ'ଣ ? ଧରନ୍ତୁ ଆମେ କୋଣସି ଏକ ପଦାର୍ଥ ପାଇଗଲୁ - ଏହାର ଅର୍ଥ ଏହି ଯେ ପଦାର୍ଥଚି ଆମ ଅନ୍ତିଆରରେ ବା ହାତ ମୁଠାରେ । ଏହି ସରଳ ଅର୍ଥଚି ସାଧାରଣ ବୟୁ ନିମନ୍ତେ ପ୍ରଯୁଜ୍ୟ, ଯଥା ଚାବି ପାଇବା, ଚଷମା ପାଇବା ଇତ୍ୟାଦି । ଏହି ଦୃଷ୍ଟି କୋଣରୁ ବିଚାର କଲେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପାଇବା ଏକ ଅନବୟା ଯୁଚ୍ଚିରେ ପରିଣତ ହୁଏ । କାରଣ, ଉପରୋକ୍ତ ଭାବରେ କୋଣସି ବୟୁ ପାଇବାର ସୂଲଭ ଅର୍ଥ, ବୟୁଟି ହଜି ଯାଇଥିଲା, ଏବେ ମିଳିଲା । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ତ ହଜିଯିବାର ବୟୁ ନୁହଁଚି । ସେ ଯେ ନିତ୍ୟ ବର୍ତ୍ତମାନ । ତାଙ୍କୁ ପାଇବାର ଅର୍ଥ ହାତମୁଠାକୁ ଅଥବା ଅନ୍ତିଆରକୁ ଆଣିବା କସ୍ଥିନ୍ କାଳେ ନୁହେଁ - ଏହା ଆକାଶ କୁସୁମ ପରି ଅସମ୍ଭବ । 'ଯମେବୈଷ ବୃଣୁତେ ତେନ ଲଭ୍ୟଃ' - ସେ ନିଜେ ଇଛାକଲେ ଯାଇ ଧରା ଦେବେ । ପୁଣି ସେ ଧରାଦେବାର ଅର୍ଥ ବଶୀଭୂତ ହେବା ନୁହେଁ । ସେ ଚରାଚର ବିଶ୍ୱର ଅଧୀଶ୍ୱର; ସମଗ୍ର ଜଗତ ତାଙ୍କର ବଶୀଭୂତ, ସେ କାହାରି ବଶୀଭୂତ ନୁହଁଚି । କେବଳା ଭନ୍ତିସଂପନ୍ନ ଭନ୍ତ ତାଙ୍କୁ ପାଇବାକୁ କେବଳ ବାଞ୍ଛା କରେ, ହେଲେ ବାଞ୍ଛାକଳ୍ପତରୁ ଯେ କେଉଁଠାରେ ଓ କିଭଳି ଭାବରେ ଧରାଦେବେ ତାହା ତାଙ୍କରି ଇଛା ଉପରେ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବରେ ନିର୍ଭର କରେ - ସେଇଥିପାଇଁ ତ ସେ ବାଞ୍ଛାକଳ୍ପତରୁ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ଇଛାମୟ ।

ଏବେ ପୁଣି ଥରେ ଉପରୋକ୍ତ 'ପାଇବା' ବିଷୟରେ ଟିକେ ଆଲୋଚନା କରାଯାଉ । ଏହିଭଳି ପାଇବାର ଏକ ଗଭୀର ଅର୍ଥ ମଧ୍ୟ କରାଯାଇ ପାରେ । ଧରାଯାଉ, ମୋତେ କୌଣସି ଏକ ବସ୍ତୁ ମିଳୁ ନ ଥିଲା, ଏବେ ପାଇଲି । କିନ୍ତୁ ବସ୍ତୁଟି ତ ଥିଲା । ତେବେ ତାହା ମୋର ଜ୍ଞାନେଦ୍ୱିୟଗୋଚର ହେଉ ନ ଥିଲା – ଚକ୍ଷୁ ଦେଖି ପାରୁ ନ ଥିଲା, କିମ୍ବା ତ୍ୱଗେଦ୍ୱିୟ ସର୍ଶ କରିପାରୁ ନ ଥିଲା ଇତ୍ୟାଦି । ଏହି ଅର୍ଥଟି କେବଳ ଭୌତିକ ପଦାର୍ଥ ନିମନ୍ତେ ନୁହେଁ, ଏହା ଅଭୌତିକ ପଦାର୍ଥ ପାଇଁ ମଧ୍ୟ ପ୍ରସୁଜ୍ୟ । ଯେପରିକି କାହାର ନାମ ବା ଠିକଣା ପାଇଗଲି, କାହାର ଶିଷାଗତ ଯୋଗ୍ୟତା ଜାଣିବାକୁ ପାଇଲି । ଏ ଷେତ୍ରରେ ମଧ୍ୟ ତାହା ଜ୍ଞାନେଦ୍ୱିୟର ଗୋଚରୀଭୂତ ହେଲା ବୋଲି ବୁଝିବାକୁ ହେବ । 'ପାଇବା'ର ଏହି ଭଳି ଅର୍ଥ କଲେ, ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପାଇବା ଅର୍ଥ ହେବ ଯେ, 'ତାଙ୍କୁ ଆମ ଜ୍ଞାନରେ ବୁଝିବା' ।

ମନରେ ପୁନର୍ବୀର ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠେ, ଜ୍ଞାନରେ କେତେ ବୁଝି ପାରିବା ବା କେତେ ପାଇପାରିବା ? ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ତ ବିରାଟ, ନିଖିଳବିଶ୍ୱ ପରିବ୍ୟାୟ, ବିଶ୍ୱନିୟନ୍ତା, ଏ ସୃଝିର ସ୍ୱଞ୍ଜଙ୍କର ସ୍ୱଞ୍ଜ, କାରଣର କାରଣ । ତାଙ୍କୁ ଯେତେବେଳେ କଳନା କରିବାକୁ ଯାଇ ମନ ହାର ମାନିଯାଏ, ବୃଦ୍ଧି ନିରାଲମ୍ବ ଆଶ୍ର୍ୟଶୂନ୍ୟ ହୋଇଯାଏ, ସେତେବେଳେ ତାଙ୍କୁ ପାଇବାର ଅର୍ଥ କ'ଣ ହୋଇପାରେ ? ଏହି ଭାବରେ ବିଶ୍ଲେଷଣ କଲେ ମନରେ ପୁଣି ଏକ ବିଶ୍ଲେଷଣ ଉଙ୍କିମାରେ – ଧରାଯାଉ, ଜଣେ ଏକ ଖୁବ୍ ବିରାଟ ବୟୁ ପାଇଲେ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ, ଆଖି ଦେଖିଥିବା ସବୁଠାରୁ ବଡ ଜିନିଷଟି ହେଲା ସମୁଦ୍ର । (ଅବଶ୍ୟ ଆକାଶ ବା ବ୍ୟୋମ ସମୁଦ୍ରାରୁ ମଧ୍ୟ ବଡ, କିନ୍ତୁ ପ୍ରକୃତରେ ଆକାଶକୁ ଦେଖି ହୁଏ ନାହିଁ; ଆକାଶ ଶବ୍ଦର ଦ୍ୟୋତକ, ରୂପର ନୁହେଁ ।) ଯଦି କିଏ କହେ, 'ସମୁଦ୍ରକୁ ମୁଁ ପାଇଛି' । ତାଙ୍କର କହିବାର ଅର୍ଥ ଏଇଆ ହେବ, ସମୁଦ୍ର ଏକ ଅତି ସାମାନ୍ୟ ଅଂଶ ତାଙ୍କର ନୟନଗୋଚରୀଭୂତ ହୋଇଛି । ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ସମୁଦ୍ର କଦାଚିତ୍ ଦର୍ଶନେନ୍ଦ୍ରିୟ ମାଧ୍ୟମରେ ଜ୍ଞାନର ଗୋଚର ହୋଇନାହିଁ । ସେହିଭଳି ଆକାଶ କ୍ଷେତ୍ରରେ ମଧ୍ୟ ସେହି ଏକ ଯୁକ୍ତି । ସୂଷ୍କୁରୁ ଯେତେ ସୂଷ୍କୁତର ଅବୟାକୁ ଯିବା, ବୟୁ ସେତେ ବ୍ୟାପକ ହୋଇ ହୋଇ ଯିବ ଓ ପାଇବାର ଅଂଶ ସେତେ ଷୁଦ୍ରରୁ ଷୁଦ୍ରତର ହୋଇଯିବ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ସୂୟ୍କ୍କାତିସୂୟୁ ବୟୁଠାରୁ ମଧ୍ୟ ବ୍ୟାପକ, ସେ ଅଚିନ୍ୟ ପୁରୁଷ, ମନ-ବୃଦ୍ଧିର ଅଗମ୍ୟ । ତାଙ୍କୁ ପାଇବାର ଅର୍ଥ ତାଙ୍କର କୋଶସି ଏକ ୟୁଦ୍ରାତିୟୁଦ୍ର ମହିମା ବା ବିଶେଷତ୍ୱ ଆମେ ଜାଣିବାକୁ ଶମ ହୋଇଛୁ । ତାଙ୍କୁ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବରେ ପାଇବା ଅର୍ଥ ନିଜେ ଠାକୁର ପାଲଟି ଯିବା । ବ୍ରହ୍କବିଦ୍ ବ୍ୟୁକିବ୍ ଭବତି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ବ୍ୟୁକ୍କ ପୁରୁଷ, ସୁଚରାଂ ସେ ବ୍ୟୁତ୍ୱରେ ପ୍ରତିଷ୍ଟିତ । ନିଜର ସ୍ୱରୁପ ପ୍ରକାଶ କରିବାକୁ ଯାଇ ସେ ନାରାୟଣୀ ମା'ଙ୍କୁ କହିଥିଲେ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ବ୍ୟୁକ୍କ ପୁରୁଷ, ସୁଚରାଂ ସେ ବ୍ୟୁତ୍ୱରେ ପ୍ରତିଷିତ । ନିଜର ସ୍ୱରୁପ ପ୍ରକାଶ କରିବାକୁ ଯାଇ ସେ ନାରାୟଣୀ ମା'ଙ୍କୁ କହିଥିଲେ,

ଜଗନ୍ନାଥ ଦାରୁବ୍ରହ୍କୁ ଆଉ ମୁଁ ଗୁରୁବ୍ରହ୍କୁ । ତେଣୁ, ଏହି ଗୁରୁବ୍ରହ୍କୁଙ୍କୁ ପୂର୍ଣ୍ଣମାତ୍ରାରେ ପାଇଲେ ପାଇବାଲୋକର ସ୍ୱତନ୍ଧ ଅନ୍ତିତ୍ୱ ରହିବ ନାହିଁ । ଗୁରୁବ୍ରହ୍କୁ ପ୍ରାଧ ପୁରୁଷ ମଧ୍ୟ ବ୍ରହ୍କୁବିଦ୍, ସୁତରାଂ ବ୍ରହ୍କିବ ଭବତି - ଅର୍ଥାତ୍ ବ୍ରହ୍କୁମୟ ବା ଠାକୁରଲୀନ । ଠାକୁରଲୀନ ବା ଠାକୁର ପାଲଟିଯିବାର ଅର୍ଥ ଦ୍ୱିତୀୟ ନିଗମାନନ୍ଦଙ୍କର ଉଦ୍ଭବହେବା ନୁହେଁ । ଗୁରୁ ନିଗମାନନ୍ଦ ସ୍ୱୟଂ ଗୁରୁତନ୍ତ୍ୱ । ଗୁରୁବ୍ରହ୍କଙ୍କର ସଜାତୀୟ ଭେଦନାହିଁ । ସେ 'ଏକମ୍ ଏବ ଅଦ୍ୱିତୀୟମ୍' । ତା'ଙ୍କ ଭଳି ଦ୍ୱିତୀୟ ନାହାନ୍ତି କି ସୃଷ୍ଟି ମଧ୍ୟ ହେବେ ନାହିଁ । ଏହି ଯୁକ୍ତି ଅନୁସାରେ, ତାଙ୍କୁ ପୂର୍ଣ୍ଡଭାବରେ ଜାଣିବା ଅର୍ଥ ଅପ୍ମେୟ ଗୁରୁସତ୍ତାରେ ଲୀନ ହୋଇଯିବା । ତତ୍ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତାଙ୍କ ବିଷୟରେ ଆମର ଜ୍ଞାନ ଅପୂର୍ଣ୍ଡ ଜ୍ଞାନ, ସଂପୂର୍ଣ୍ଡ ନୁହେଁ ।

ଏହାପରେ ମନରେ ଆଉ ଏକ ଯୁକ୍ତି ଉଙ୍କି ମାରେ - ଯଦିଓ ଆମୃମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପୂର୍ଣ୍ଣଭାବରେ ପ୍ରାଧ୍ତ ହେବା ଅସମୂବ, ଅର୍ଥାତ୍ ତାଙ୍କର ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ସତ୍ତା ଆମର ଅନଧିଗମ୍ୟ, ଆମେ ତାଙ୍କର ଏକ କ୍ଷୁଦ୍ର ଅଂଶ ମାତ୍ର ଅନୁଭବ କରିବାକୁ ସକ୍ଷମ, ତେବେ ବିଭିନ୍ନ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କର ବିଛିନ୍ନ ବା ଖଣ୍ଡ ଅନୁଭୂତି ବା ଜ୍ଞାନକୁ ମିଶାଇଦେଲେ ତ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜ୍ଞାନ ହୋଇପାରନ୍ତା । ମୋ ବିଚାରରେ ତାହା ମଧ୍ୟ ସମୂବ ନୁହେଁ । ନିମ୍ନରେ ଏକ ଗଳ୍ଧ ଦ୍ୱାରା ତାହା ପ୍ରତିପାଦନ କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରୁଛି । ଚାରି ଜଣ ଅନ୍ଧ ଗୋଟିଏ ହାତୀକୁ ଚାରିପ୍ରକାରରେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରିବା ଗଳ୍ପଟି ପାୟ ସମୟେ ଜାଣନ୍ତି । ସେହି ଗଳ୍ପଟି ଏଠାରେ ଟିକିଏ ଭିନ୍ନ ପକାରରେ ବ୍ୟକ୍ତ କରୁଛି ।

ଗୋଟିଏ ଅନ୍ଧ ଦେଶ ଥିଲା । ସେ ଦେଶର ରାଜା, ମନ୍ତ୍ରୀ ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ରାଜ କର୍ମଚାରୀମାନେ ଅନ୍ଧ । ଏପରିକି ଅଧିକାଂଶ ନାଗରିକ ମାନେ ମଧ୍ୟ ଅନ୍ଧ । ରାଜାଙ୍କର ମୂଗୟାରେ ଖୁବ୍ ସଉକ ଥିଲା । ସେ ଘୋଡ଼ାରେ ଚଢି ପାରିଧିରେ ଯାଆନ୍ତି । ଥରେ ସେ ଖବର ପାଇଲେ ପଡୋଶୀ ଦେଶର ରାଜା ହାତୀରେ ଚଢି ପାରିଧିରେ ଯାଉଛନ୍ତି । ହାତୀ କ'ଣ ରାଜା ଜାଣି ନ ଥିଲେ । ସେ ମନ୍ତୀଙ୍କୁ ଆଦେଶ ଦେଲେ ଗୋଟିଏ ହାତୀ ତିଆରି କରିବାକୁ । ମନ୍ତୀ ମଧ୍ୟ ହାତୀ ବିଷୟରେ ଅନଭିଞ୍ଜ । ସେ ଗୁୟଚର ମାନଙ୍କୁ ଆଦେଶ ଦେଲେ ପଡୋଶୀ ରାଜ୍ୟରେ ଗୁୟରେ ପବେଶ କରି ହାତୀ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଜ୍ଞାନ ଅର୍ଜନ କରି ଆସି ଖବର ଦେବାକୁ ଯାହା ଫଳରେ ଏକ ହାତୀ ତିଆରି କରାଯାଇ ପାରିବ । ଜଣେ ଗୁୟଚର ପଡୋଶୀ ରାଜାଙ୍କର ହାତୀଶାଳରେ ପବେଶ କରି ଏକ ହାତୀ ପିଠିରେ ହାତ ବୁଲାଇ ଆସି ମନ୍ତ୍ରୀଙ୍କୁ କହିଲା ଯେ ହାତୀ ଗୋଟିଏ କାଛ ଭଳି । ଅନ୍ୟ ଏକ ଗୁୟଚର ସେହିଭଳି ଆସି ଖବର ଦେଲା, 'ହାତୀ ଏକ ଦଉଡି ଭଳି' । ଅନ୍ୟ ଜଣେ କୁଲା ଭଳି ଓ ଚତୁର୍ଥ ଜଣଙ୍କ ଖୁଞ୍ଚ ଭଳି ବର୍ଣ୍ଣନା କଲା । ଚତୁର ମବୀ ବୁଝିଲେ ଯେ ଏମାନେ ଆଂଶିକ ଭାବରେ ହାତୀକୁ ଅନୁଭବ କରିଛନ୍ତି ଓ ତଦନୁଯାୟୀ ଅର୍ଜିତ ଜ୍ଞାନ ଅନୁସାରେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରୁଛନ୍ତି । ତେଣୁ ସେ ଏକ ଅଭିଜ୍ଞ କାରିଗରକୁ ଆଦେଶ ଦେଲେ ଯେ ପୂର୍ବୋକ୍ତ ଚାରି ପକାର ବର୍ଣ୍ଣନାକୁ ମିଶାଇ ଏକ ହାତୀ ତିଆରି କରିବାକୁ । କାରିଗର ଜଣକ ନିଜର ବୁଦ୍ଧି ଓ ଦୀର୍ଘ ଅଭିଞ୍ଜତା ଅନୁସାରେ ବର୍ଣ୍ଣନା ଅନୁଯାୟୀ ହାତୀଟିଏ ଗଢିଦେଲା । କିନ୍ତୁ ତାହା ଆଶାନୁରୂପ କାମ ନ କରିବାରୁ ମନ୍ତୀ ହାତୀ ବିଷୟରେ ଆହୁରି ଜ୍ଞାନ ଅର୍ଜନ ନିମନ୍ତେ ଆଉକିଛି ଗୁୟଚର ପଠାଇଲେ । ସେମାନଙ୍କ ପଦର ତଥ୍ୟକୁ ନେଇ କାରିଗରଟି ପୂର୍ବ ନିର୍ମିତ ହାତୀକୁ ଆହୁରି ଉନୃତ କରିବାରେ ଲାଗିଗଲା । ଏହିପରି ଭାବରେ କିଛି ଦିନ ବିତିଗଲା । ଏଣେ ହାତୀ ତିଆରିରେ ବିଳମ୍ ନିମନ୍ତେ ରାଜାଙ୍କର ଧୀରେ ଧୀରେ ଧୈର୍ଯ୍ୟଚୃତି ଘଟୁଥାଏ । ଶେଷରେ ରାଜା ଦିନେ ଆଦେଶ ଦେଲେ ଯେ ଆସନ୍ତା ମାସ ମଧ୍ୟରେ ହାତୀ ତିଆରି ଶେଷ ନ ହେଲେ ମନ୍ତୀଙ୍କ ସମେତ ସମୟ ଗୁୟତର ଓ କାରିଗରର ମୁଞ୍ଜାଟ ହେବ । ଏହି ଘୋଷଣାରେ ମନ୍ତ୍ରୀ ଭୟଭୀତ ହୋଇ ଆହୁରି ଅଧିକ ପରିମାଣରେ ଗୁୟଚର ଯୋଗାଡ କରି ଅଧିକ ତଥ୍ୟ ସଂଗହ କରିବାରେ ଲାଗିଲେ ଓ ତଦନୁଯାୟୀ ପୂର୍ଣ୍ଣଙ୍ଗ ଭାବରେ ଏକ ହାତୀ ଗଢିବାର କାର୍ଯ୍ୟକୁ ତୃରାନ୍ତିତ କରିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ମାସ ଶେଷ ସୂଭା ଏପରି ଏକ ନିଖୁଣ ହାତୀ ତିଆରି ହୋଇଗଲା ଯେ ଜଣେ ଚୟୁଷ୍କାନ ଲୋକ ମଧ୍ୟ ଅସଲ ହାତୀ ଓ ତିଆରି ହୋଇଥିବା ହାତୀ ମଧ୍ୟରେ ତଫାତ୍ ଜାଣି ପାରିବ ନାହିଁ । ରାଜା ହାତୀ ତିଆରି ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଥିବା ଖବର ପାଇ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଖୁସି । ଶେଷରେ ମୂଗୟା ନିମନ୍ତେ ଏକ ଶୁଭ ଦିନ ଠିକ୍ କରାଗଲା । ଉଚିତ ସମୟ ପୂର୍ବରୁ ହାତୀଟିକୁ ନେଇ ଜଙ୍ଗଲରେ ରଖାଗଲା । ପାତମନ୍ତୀ ପରିବୃତ ହୋଇ ଅନେଷଣ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ସେ ହାତୀକୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଲେ ଅଗସର ହେବା ପାଇଁ । କିନ୍ତୁ ସେ ହାତୀ କ'ଣ ଚଳତ୍ୟମ ? ଯଦିଓ ଶତ ଶତ ଗୁଓଚରଙ୍କ ତଥ୍ୟର ଏକତିକରଣରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ତଥ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣର ପଚେଷ୍ଟା କରାଯାଇଛି, ତଥାପି ତାହା ଅପୂର୍ଣ୍ଣ । ଅବଶେଷରେ ରାଜା ଉପସ୍ଥିତ ଏକ ଅମାତ୍ୟଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶାନୁସାରେ, ହାତୀ ମଥାରେ ଅଙ୍କୁଶାଘାତ କରିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ତଥାପି ହାତୀ ଛାଣୁ, ନିଷ୍କଳ । ପୁନଃପୁନଃ ଚେଷା ବିଫଳହେବାରୁ ରାଜା ଅଧୈର୍ଯ୍ୟ ହୋଇ ଉଠିଲେ ଓ କମେ ନିଜର ସମୟ ବଳ ପୟୋଗ କରି ହାତୀର ମୟିଷ୍କରେ ବାରମ୍ବାର ଆଘାତ କରିଚାଲିଲେ । କିଛି ଦ୍ରରେ, ବ୍ୟଲତାର ଆଢୁଆଳରେ ଥାଇ ଏକ ଦନ୍ତାହାତୀ ଏହି ଦ୍ଶ୍ୟ ଦେଖୁଥିଲା । ଏକ ସଜାତୀୟ ଜୀବ ପତି ରାଜାଙ୍କର ଏହି ନିର୍ଦ୍ଦୟ ଅମାନୁଷିକ ବ୍ୟବହାର ଲକ୍ଷ୍ୟକରି ସେ କୋଧଜର୍ଜରିତ ହୋଇ ଧାଇଁ ଆସି ନିଜ ଶୁଝ୍ରେ ରାଜାଙ୍କୁ ଉଠାଇ ନେଲା ଓ ନିକଟୟ ଏକ ପକାୟ ବ୍ୟଗ୍ୟରେ ସଶ୍ର ଭାବେ ପିଟି ଦେଇ ବନ ମଧ୍ୟରେ ଅଦ୍ଶ୍ୟ ହୋଇଗଲା । କହିବା ବାହ୍ଲ୍ୟ, ଉପ୍ୟିତ ଲୋକମାନେ କିଛି ପତିକାର କରିବା ପୂର୍ବରୁ ରାଜାଙ୍କର ପାଣବାୟୁ ଉଡି ଯାଇଥିଲା । ଏହି ଗଲ୍ଟଟିରୁ ଏହି ଶିଷା ମିଳେ ଯେ ଅସଂଖ୍ୟ ଖଞ୍ଜାନର ସମ୍ନିଶଣ ପୂର୍ଣ ଜ୍ଞାନ ନୂହେଁ; ତାହା ବିଶ୍ୱାସଯୋଗ୍ୟ ହୋଇପାରେ, କିନ୍ତୁ ପୂର୍ଣ୍ଣବ୍ୟକ୍ତ ନୂହେଁ । ବରଂ ଯେତିକି ବ୍ୟକ୍ତ, ତାହାଠାରୁ ଅଧିକ ଅବ୍ୟକ୍ତ । ଆମ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ସମ୍ବହରେ ମଧ୍ୟ ଏହି ଉପମା ପଯୁଜ୍ୟ ।

ତେବେ ମୁଁ କ'ଣ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆଦି। ପାଇନାହିଁ ? ତାହା ମଧ୍ୟ ନୁହେଁ । ମୋ 'ଠାକୁର' - ଏହି ଧାରଣା ହିଁ ତ ଜ୍ଞାନର ସୂଚନା ଦିଏ । ଞ୍ଜେୟ ବସ୍ତୁ ଅଛି, ଏହାଁ ହିଁ ତ ଞ୍ଜାନର ପଥମ ସୋପାନ । 'ଠାକୁର ଅଛନ୍ତି', ଏହି ବିଶ୍ୱାସ ନେଇ ଆମେ ତାଙ୍କର ପୂଜା କରୁଛୁ, ତାଙ୍କର ଅନୁଧ୍ୟାନ କରୁଛୁ, ତାଙ୍କ ଆଦେଶ ଉପଦେଶ ଯଥା ସମ୍ବ ପାଳନ ନିମନ୍ତେ ଚେଷା କରୁଅଛୁ, ତାଙ୍କ ଆଦର୍ଶରେ ପରିଚାଳିତ ହେବାପାଇଁ ପୟାସ ନିରତ ଅଛୁ - ଏହି ସବୁ କାର୍ଯ୍ୟାବଳୀ ଜ୍ଞାନଶୂନ୍ୟତା ଅବସ୍ଥାର ଜ୍ଞାପକ ନୁହେଁ । ଜ୍ଞାନ ନ ଥିଲେ କର୍ମ ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ । ଯେତେବେଳେ ଆମର ମନ ଅଜଣାରେ ମଧ୍ୟ ତା'ଙ୍କ ଆଡକୁ ଆକର୍ଷିତ ହୋଇଯାଏ, ଆମର କର୍ମ ଠାକୁର କୈନ୍ଦିକ ହୋଇଉଠେ, ସେତେବେଳେ ଦ୍ୱିଧାରହିତ ଭାବରେ କହିହେବ ଯେ ଆମେ ତାଙ୍କୁ କିଛି ପରିମାଣରେ ଉପଲବ୍ଧି କରିଛୁ ନିଷ୍ଟ । ନଚେତ୍ କାହିଁକି ସେହି ଅମୂତଝରା ଶୀମୁଖ ଦର୍ଶନରେ ମନ ରସାନନ୍ଦରେ ବିଭୋର ହୋଇ ଉଠେ ? କାହିଁକି ସେହି ଦେବବନ୍ଦ୍ୟ ଶୀଚରଣ ୟର୍ଶ କଲେ ପାଣରେ ଅଫୁରନ୍ତ ଅନବଦ୍ୟ କୋହର ସୂଷ୍ଟି ହୁଏ ? କାହିଁକି ସେହି ଶୀମୂର୍ତ୍ତି ଧ୍ୟାନ ସମୟରେ ତାଙ୍କର ମାଧୁରିମାଭରା ଲୀଳା ଚିନ୍ତନରେ ଏ ଶୁଷ୍କ ହୃଦୟ ଭାବରେ ବିହୁଳ ହୋଇଯାଏ, ନୟନରୁ ଅବିରତ ଅଶୁଧାରା ବହି ଚାଲେ ? ଏସବୁ ତତ୍ବିଷୟକ ଜ୍ଞାନର ଫଳ ନୁହେଁ କି ? ଜ୍ଞାନରୁ ହିଁ ତ ପେମର ସୂଜନ । ସେହି ପେମମୟଙ୍କ ପତି ଆକର୍ଷଣ୍ଠର ସଙ୍ଗେତ, ତତ୍ପେମର ସୂଚନା ପଦାନ କରେ । ପେମ ଜ୍ଞାନର ଏବଂ ସେହି ଜ୍ଞାନ ତାଙ୍କୁ ପାଇବାର ଇଙ୍ଗିତ ପ୍ରଦାନ କରେ । ତେବେ କେତେ ମାତାରେ ପାଇଛୁ, ତାହା ଏକ ପ୍ରବାଚୀ । ତଥାପି ନିର୍ଦ୍ୱରୁରେ କହିହେବ -ତାଙ୍କୁ ପାଇବାର ସେହି ସଠିକ ଅଥଚ ଦିଗନ୍ତ ବିୟାରୀ ସୋପାନରେ ଆରୋହଣ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଛି । ତାଙ୍କ ଶେଣୀରେ ଭର୍ତ୍ତି ହୋଇ ସାରିଛୁ ଯେତେବେଳେ, ଫେଲ୍ ହେବାର ଆଶଙ୍କା ନାହିଁ । ଯେତେଦିନ ଲାଗୁ ପଛକେ ଦିନେ ନା ଦିନେ ତାଙ୍କୁ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବରେ ପାଇବୁ । ବର୍ଷ ପରେ ବର୍ଷ ଅତୀତ ହୋଇଯାଉ, ଜନୁଜନ୍ମାନ୍ତର ଅତିବାହିତ ହୋଇଯାଉ, ଚିନ୍ତା ନାହିଁ ।

'କୋଟି ଜନ୍ମ ଅତିକାନ୍ତ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଦିନେ ତାଙ୍କୁ ପାଇବୁ' – ଶୀଚୈତନ୍ୟ-ପାର୍ଷଦ ପରମ ଭାଗବତ ମୁକୁନ୍ଦଙ୍କର ଏହି ଭଦ୍ଦୀପନାପୂର୍ଣ୍ଣ ମହତ୍ ବାକ୍ୟ ସେହି ଆପାତ-ଅସୀମ ପଥରେ ପାଥେୟ । ଉଚ୍ଚ ଚରମ ଆଶ୍ୱାସନାଭରା ଉଚ୍ଚି ସେହି ପରମ ପାଓିର ସମୁଜ୍ଜଳ ଆଶାକୁ ଆହୁରି ତେଜୀୟାନ୍ କରି ବିରହମଞିତ ସୁଦୀର୍ଘ ପତୀଷାକୁ ରସମୟ କରି ତୋଳୁ - ଅନନ୍ତଦୟାବନ୍ତ, କରୁଣାବରୁଣାଳୟ, ପେମପାରାବାର, ମମ ସର୍ବସ୍ୱ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଶୀପଦକୋକନଦରେ ଭିକ୍ଷାମ୍ ଇତି ।

> ଶୀଶୀଠାକୁର ଶୀଚରଣାଶିତ ବଜେନ୍ଦ ପଣ୍ଡା ଆମେରିକା ସାରସୃତ ସଂଘ

# କେବେ ଲଭିବି ସେ କୃପାଧାର

ନନ୍ଦନ ବନ ପାରିଜାତ ତୁମେ ବନ୍ଦନ ମୋର ଘେନା କର ବନ୍ଦନ ଚର୍ଚ୍ଚିତ ବରଣ ସରୋଜେ ପ୍ରଶିପାତ ଢାଳେ ନତ ଶିର ।ଠା ମନେ ଅଭିଳାଷ ଜାଗିଛି ଦେବେଶ ଆଶିଷ ଲଭିବି ଏ ଜୀବନେ କରିଛି କି ସତେ ତୁମ ସେବା କିଛି ଆଶା ଜାଗୁଅଛି ମୋର ମନେ ଜନେ କହିବାର ଶୁଣିଛି ଏ କର୍ତ୍ତେ ତୁମେ ସାହା ହୁଅ ଭକତର । ୧। କାଳ ବିତିଗଲା ପତୀକ୍ଷାରେ ମୋର ଲଭିଲେ ଆଶିଷ ଶୀତଳ ପରଶ

ହରଷିତ ହେବ ତନୁ ମନ ପରାଣେ ପୂଲକ ସଙ୍ଗତେ ଝଲକ ପାଇବି ସତେ କି ଜୀବଧନ ମନପକ୍ଷୀ ଝୁରେ ବିଜନ ବେଳାରେ କେବେ ଲଭିବି ସେ କୃପାଧାର ? । ୨। ଜୀବନଯାକର ସାଧନା ସକଳ ତୁମ ପଦେ ନାଥ କଲି ଠୁଳ ପଖାଳିବା ପାଇଁ ତୁମ ପଦକଞା ସମ୍ଭାଳି ରଖିଛି ଅଶୁ ଜଳ ଆଉ ଏବେ ନିରାଶ ନ କର । ୩

> ଶୀଶୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ନରେଶ ଚନ୍ଦ ପତି ଚିତ୍ତୋଳ ଶାଖା ସଂଘ

## **Communicating with compassion**

One of the three things Shri Shri Thakur has asked us to practice is *Bhaaba Binimaya* (exchange of emotion). Bhaaba Binimaya is an emotional mode of communication that helps us learn from each other on how we progress on the path of spiritualism. As one can imagine, communication is a key component of our lives and is an integral part of becoming an ideal human being. It matters how we not only communicate amongst ourselves, but with the broader society.

The literary meaning of communication is the activity of conveying meaningful information. That meaningful information is anything that we convey to anyone we come in contact with. There are mainly two modes of communication, verbal and non-verbal. Research shows that the majority of our communication is non verbal, also known as body language. As all of us very well know, non-verbal communication plays a key role in the day-to-day human life.

We need to be extremely careful in choosing the words as well as gestures when we communicate or express our feelings or emotions. In my mind, *Vaishnava Aparaadha* is one of the main unintended outcomes of improper or inappropriate communication. One may think that we only have to be very careful when we conduct ourselves or communicate within the *sangha* or our families. That goes against our spiritual practice. The entire universe is His creation and every living and no-living entity we come in contact with is Him. Hence, all are Vaishnavas, and therefore, we need to be very careful in choosing the words and gestures when we communicate with others.

One of basic messages the *Bhagavad-Gita* conveys is that one should see himself or herself in others. Hence, it is needless to say, we should communicate in the manner in which we would like to be communicated with. Shri Shri Thakur has asked us to express our emotions wherever and whenever we get together, be it *Pathachakra*, *Sangha* or *Sammilani*. Communicating with each other with a great deal of trust and compassion helps us understand our needs and progress on the path of spiritualism.

Shri Shri Thakur has instructed us to live the life of an ideal human being by living in the society, not leaving the society. To live the life of an ideal human being, it is extremely important how we conduct ourselves and communicate with others within the society. My life has certainly changed dramatically after I came close to our *Sangha* and received shelter at the lotus feet of our beloved Thakur. When I look back, it is very clear that I have become a better communicator. Letting the *Bhaba* (emotion) out is the best way spiritualism can be practiced.

Like a yogi, we must try only to communicate nothing more or nothing less than what is needed. In *Bhagavad-Gita*, Lord Shri Krishna has said,

suhru-mitraary-udaasina-madhyastha-dvesya-bandhusu sadhusvaapi ca paapesu sama-budhirvisisyate [6.9]

But more superior is one who with spiritual intelligence acts equally towards natural well-wishers, affectionate well-wishers and enemies, those indifferent to disputes, mediators of disputes, the envious, friends, saintly person as well as the sinful.

Lastly, I would like to acknowledge that this is my own expression of Shri Shri Thakur's teachings, read from various books such as Sangha Sebaka, Nigama Upadesha etc. and I have

brought in the verse from *Bhagavad-Gita*. I beg for forgiveness from Shri Shri Thakur, Nilachala Saraswata Sangha and all the readers for any mistakes they may find in my expression.

Shri Shri Thakur Charanashrita Prabhakar Bai America Saraswata Sangha

## ବାଲ୍ୟକାଳରୁ ଧର୍ମଧନ ମୁଁ ସଞିବି

ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଲୀଳା ଅତି ବିଚିତ୍ର । ସୃଷ୍ଟି ଆରମ୍ଭରୁ ଜୀବଜଗତର ମଙ୍ଗଳ ସାଧନ ପାଇଁ ଦୈବୀ ପ୍ରକୃତି ଆଶ୍ରୟରେ ଭଗବାନ ପୃଥିବୀ ପୃଷରେ ଧର୍ମପ୍ରବାହ କିୟାଶୀଳ କରିଛନ୍ତି । ଧର୍ମ ହିଁ ସୃଷ୍ଟିର ବୀଜମନ୍ତ । ଧର୍ମ ବଳରେ ଅନନ୍ତ କୋଟି ବ୍ରହ୍ଲାଞ୍ଜ ଏହି ଶୂନ୍ୟ ମଞ୍ଚଳରେ ବୁଲୁଛନ୍ତି । ଯେଉଁ ଅନନ୍ତ ଆକାଶ ଗର୍ଭରେ ଏହି ପୃଥିବୀର ଛିତି, ଗୁରୁ ହିଁ ତା'ର ଏକମାତ୍ର କର୍ଷଧାର । ଧର୍ମ ଏପରି ଏକ ଶବ୍ଦ ଯାହାକୁ ଶୁଣିବା ମାତ୍ରେ ହୃଦୟରେ ପବିତ୍ର ଭାବ ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ । ଧର୍ମ ବଳରେ ସୃଷ୍ଟି ଯୁଗ ଯୁଗ ଧରି ବଞ୍ଚି ରହିପାରେ ।

ଭଗବତ୍ କୃପାରୁ ଏହି ସୃଷିରେ ଜୀବ ମାନବ ଜନ୍ମ ଲାଭ କରିଥାଏ । ମାନବ ଜନ୍ମ ଏକ ଦୁର୍ଲ୍ଭ ଜନ୍ମ । ଆମ୍ଶଞ୍ଚିର ବିକାଶ ହେଲେ ମାନବ ତାର ଦିବ୍ୟ ଜ୍ଞାନ ବଳରେ ଅସାଧ୍ୟକୁ ସାଧ୍ୟ କରିପାରେ । ଏହି ଧର୍ମଜ୍ଞାନ ମାନବକୁ ପ୍ରବୃତ୍ତି ପଥରୁ ନିବୃତ୍ତ କରାଇ ଜୀବନ ଜୀବ)କୁ ମୋଷ ଲାଭ ପଥରେ ଅଗ୍ରସର କରାଏ । ସଭାବ, ସଦାଚାର, ସତ୍କର୍ମ, ସତ୍ଚିନ୍ତା ଓ ସୁସଂୟାର ରୂପକ ମହତ୍ ଗୁଣଗୁଡିକ ମାନବ ଜୀବନକୁ ସତ୍ପଥରେ ପରିଚାଳିତ କରାଇ ଭଗବତ୍ ଦର୍ଶନ କରାଇଥାଏ ।

ମାନବ ସାମାଜିକ ଜୀବନଯାପନ କରିବା ପାଇଁ ଅନେକ ଧନ ଉପାର୍ଜନ କରିଥାଏ । ତାର ଜୀବନ ଧାରଣ ପାଇଁ ଇଣ୍ୱର ହିଁ ଏହି ଧନର ବ୍ୟବୟା କରିଥାନ୍ତ । କିନ୍ତୁ ମାନବ ପ୍ରବୃତ୍ତିବଶରୁ ଲୋଭଗ୍ରୟ ହୋଇ ଅନ୍ୟାୟ ଉପାୟରେ ଉପାର୍ଜିତ ଧନ ସଞ୍ଚୟ କରେ । ଫଳରେ ବହୁ ପାପ କର୍ମରେ ଲିଓ ରହି ମାନବ ତାର ଆୟୁ ଷ୍ଟୟକରେ । ସେଥିପାଇଁ ବଙ୍ଗଳାରେ ଅଛି - 'ଧନ୍ ବଢେ ଯେମନ୍ ଆୟୁ ଛିଡେ ତେମନ୍' । ସଂସାରରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ କର୍ମ ପାଇଁ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ବୟସ ସୀମା ଅଛି; କିନ୍ତୁ ଧର୍ମ ଅର୍ଜନ ପାଇଁ ବୟସ ସୀମା ନାହିଁ । ସେଥିପାଇଁ ବାଲ୍ୟ, ଯୋବନ ଓ ବୃଦ୍ଧ ଏହି ତିନି ଅବୟାରେ ମଧ୍ୟ ଧର୍ମ ଅର୍ଜନ ଆବଶ୍ୟକ । ଧର୍ମ ବଳ ହିଁ ମାନବ-ଜୀବନର ମାନଦଣ୍ଡ । ଧର୍ମବଳରେ ମାନବ ଏହି ମର ଜଗତରେ ଅମରତ୍ୱ ଲାଭ କରେ । କିନ୍ତୁ ମୃତ୍ୟୁ ଜୀବନର ଧ୍ରୁବ ସତ୍ୟ । ମୃତ୍ୟୁ ସାଂସାରିକ କାର୍ଯ୍ୟ ସଂପାଦନରେ ଅସଂପୂର୍ଣ୍ଡତା ବିଚାର କରେ ନାହିଁ । ମୃତ୍ୟୁର ମାୟା ମମତା ନାହିଁ କିମ୍ବା ମୃତ୍ୟୁ କାହାଠାରୁ ପୂଜାର୍ଚ୍ଚନା ଚାହେଁ ନାହିଁ । ସୃଷ୍ଟିର ନିୟମ ସଂପାଦନରେ ସେ ନିଷାପର । ଛାୟା ସେପରି ବୟୁର ଅନୁଗାମୀ । ଜୀବନର ମୋଷପ୍ରାଓି ଯେହେତୁ ମାନବର କାମ୍ୟ, ସେଥିପାଇଁ ବାଲ୍ୟକାଳରୁ ଧର୍ମଧନ ଅର୍ଜନ କରିଯିବା ବିଧେୟ ।

'ଜୀବନଂ କ୍ଷଣ ଭଙ୍ଗୁରଂ ସଦାମୃତ୍ୟୁ କ୍ରୀଡାରତଂ ଧର୍ମାର୍ଜନେ ବାଲ୍ୟଂ ଶେୟଃ ବଦନ୍ତି ପୁରୁଷୋତ୍ତମଃ ।'

ଗୋଟିଏ ମାନବ ଶିଶୁ ଭିତରେ ଯୁଗଯୁଗାନ୍ତରର ଗୁଣ ସଞ୍ଚୟ ହୋଇ ରହିଥାଏ । ପ୍ରାୟ ପାଞ୍ଚ ବର୍ଷ ଯାଏ ଶିଶୁ ହୃଦୟରେ ଧର୍ମଭାବ ପୂର୍ଣ୍ଣମାତ୍ରାରେ ରହିଥାଏ । ତେଣୁ ବାଲ୍ୟକାଳରୁ ମାନବ ଶିଶୁ ଦେହରେ ଧର୍ମଭାବ ଶୀଘୁ ଜାଗତ ହୁଏ । ସନ୍ତାନକୁ ବାଲ୍ୟରୁ ଧର୍ମ ଶିକ୍ଷା ଦେବା ପ୍ରତ୍ୟେକ ପିତାମାତାଙ୍କର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ସାଂପ୍ରତିକ ସମାଜର ପରିବେଶ ଖୁବ୍ ଦୂଷିତ ଓ ବିଭୀଷିକାମୟ । ବିଜାତୀୟ ଶିକ୍ଷା, ସଂୟାର ଓ ବେଶଭୂଷାଦି ଆମକୁ ଅନ୍ଧ କରିଦେଇଛି । ସେଥିପାଇଁ ଆମେ ନିଜ ଧର୍ମକର୍ମ ସବୁ ଭୁଲି ବିଦେଶୀ କୁକୁର ପାଲଟି ଯାଇଛେ । ଯେଉଁ ଶିଶୁକୁ ବାଲ୍ୟକାଳରୁ ଡାଡି-ମମୀ ଶିକ୍ଷା ଦିଆଯାଉଛି, ସେ ଶିଶୁଟି ବାଲ୍ୟକାଳରୁ ଧର୍ମ ଅର୍ଜନ କରିପାରିବ ତ ? ମୁଁ ନିଜର କ୍ଷୁଦ୍ର ବୁଛିରେ କହିବାକୁ ଚାହେଁ - ପିତାମାତା ସ୍ୱଧର୍ମପରାୟଣ ଓ ଧର୍ମାନୁଗାମୀ ହେଲେ ଯାଇ ଶିଶୁଟି ବାଲ୍ୟକାଳରୁ ଧର୍ମାର୍ଜନ କରିପାରିବ । ମୂଳକଥା ହେଲା, ସନ୍ତାନର ସୃଷ୍ଟିସମୟ ଧର୍ମର ଅନୁକୂଳ ହେଲେ ସନ୍ତାନଟି ନିଷ୍ଟୟ ଧର୍ମଛାନ ଅର୍ଜନ କରିପାରିବ । ପିତାମାତାଙ୍କର ସମୟ ଆଚରଣ ଯଦି ଶୁଛ ଓ ପବିତ୍ର ହୁଏ, ସନ୍ତାନର ମାନସିକ ଛିତି ନିଷ୍ଟୟ ଧର୍ମର ଅନୁକୂଳ ହେବ । ଧର୍ମପଥ ଛାତ୍ରଜୀବନର ମୁଖ୍ୟ ଦିଗ୍ଦର୍ଶନ । ଧର୍ମଚେତନା ଶିଶୁ ହୁଦ୍ୟରେ ଜାଗତ ହେଲେ ସକଳ ଜ୍ଞାନ ଆପେ ଆପେ ଆୟତ୍ତ ହେବ । ସେଥିପାଇଁ କୁହାଯାଏ -

'ବାଲ୍ୟକାଳୁ ଧର୍ମଧନ ମୁଁ ସଞିବି ଏ ଜୀବନ ଅନିଷ୍ଟିତ କେଜାଣି କାହାର ଆଜି ମୃତ୍ୟୁକାଳ ହୋଇଯିବ ଉପଛିତ !' ଶିଶୁଟି ଅବିଚାରରେ ଗୁରୁଜନଙ୍କ ଆଦେଶ ପାଳନ କରିବା, ଗୁରୁଜନଙ୍କୁ ଭକ୍ତି କରିବା, ଯଥାସମୟରେ ଦୈନନ୍ଦିନ ନିତ୍ୟକର୍ମ ସମାପନ କରିବା, ସତ୍ୟ-ଧର୍ମ-ନ୍ୟାୟ ବାଣୀକୁ ଅନୁଶୀଳନ କରି ତାକୁ କର୍ମ ମାଧ୍ୟମରେ ପ୍ରକାଶ କରିବା ଇତ୍ୟାଦି ମହତ୍ ଗୁଣଗୁଡିକ ଜୀବନରେ ପତିପାଳନ କଲେ, ଧର୍ମ ଅର୍ଜନର ପଥ ସୁଗମ ହୋଇଯିବ ।

ଆମେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଗୁରୁ ଏବଂ ଇଞ୍ଚ ରୂପେ ବରଣ କରିଅଛୁ । ଗୁରୁଙ୍କ ପ୍ରତି ଭକ୍ତି, ସେବା ଓ ସମର୍ପଣ ଭାବ ରହିଲେ ଗୁରୁକୃପାର ଚିରପ୍ଲାବନ ନ ଆସି ରହିପାରିବ ନାହିଁ । ଇଞ୍ଚ ରୁଞ୍ଚ ହେଲେ ଅନିଷ୍ଟ ହେବ । ସେଥିପାଇଁ ଦୁର୍ଗାଚରଣ ଭାଇ କହନ୍ତି 'ଠକିବା ଠିକ ହେଲେ ହାରିବ, ଭୁଲିବା ଭୁଲ୍ ହେଲେ ତରିବ ନ ହେଲେ ମରିବ' । ସାଂପ୍ରତିକ ସମାଜର ମଣିଷ ମନ ବିଷାକ୍ତ ହୋଇପଡିଛି । ଚାରିଆଡେ ହିଂସା, କନ୍ଦଳ, ଶୋଷଣ, ପୀଡନ ଓ ତାଣ୍ଡବର ମହାପ୍ରଳୟାଗ୍ନି ପୃଥିବୀକୁ ମହାସମରପ୍ରାଙ୍ଗରେ ପରିଣତ କରିଛି । ସେଥିପାଇଁ ଗୁରୁଙ୍କ କୃପାବାରିରେ ସ୍ନାନ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ ।

ଷୀର-ସର-ଦହି-ଲହୁଣୀରୁ ଯେପରି ଘିଅର ସୃଷ୍ଟି, ହିଂସା-ଲୋଭ-ଜ୍ୱୋଧ-ପାପରୁ ସେହିପରି ସ୍ୱାର୍ଥର ସୃଷ୍ଟି । ସ୍ୱାର୍ଥ ଜୀବନାସକ୍ତିର ମାପକାଠି । ନିଃସ୍ୱାର୍ଥପର ଓ ଅନାସକ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତି ହିଁ ଗୁରୁକୃପାର ଅଧିକାରୀ ହୁଏ । ଅଜ୍ଞାନ ରୂପକ ଜଡତାକୁ ଜ୍ଞାନ ରୂପକ ଅଗ୍ନି ଦ୍ୱାରା ଭସ୍ମ କରାଯାଏ । ଧର୍ମବୀଜକୁ କର୍ମଭୂମିରେ ବୁଣାଯାଏ । ଧର୍ମହୀନ ଭାବ ଓ କର୍ମହୀନ ବିଭବ କ୍ଷଣ୍ଞାୟୀ । ସୁନାକୁ ଅଗ୍ନିରେ ପୋଡିଲେ ତାର ଖାଦ ଅଂଶ କଟି ଖାଞ୍ଚି ଅଂଶ ରହେ; ସେହିପରି ଧର୍ମପ୍ରାଣ ବ୍ୟକ୍ତି ସଂସାରାଗ୍ନିରେ ପୋଡିବା ଫଳରେ ତାର କୁସଂୟାର ରୂପ ଖାଦଅଂଶ ପୋଡିଯାଏ । ନିକିତି ତଉଲ ସାନ ବଡକୁ, ଭାରି ହୁଏ ଯେହୁ ରହେ ତଳକୁ – ଅର୍ଥାତ୍ ଆମେ ଅନ୍ୟାୟ ଉପାର୍ଜିତ ଧନ ସଂପଦରେ ଭାରି ହେଲେ ତଳକୁ ରହିବା ଅର୍ଥ ନର୍କଗାମୀ ହେବା, କିନ୍ତୁ ତ୍ୟାଗ ଗୁଣ ଅନୁସରଣ କରି ନ୍ୟାୟୋପାର୍ଜିତ ଧନ ଦ୍ୱାରା ହାଲୁକା ହେଲେ ସ୍ୱର୍ଗକୁ ଯିବା । ଭଗବାନ୍ ସର୍ବଦା ହୃଦୟ-ମନ୍ଦିର କବାଟକୁ ଠକ୍ ଠକ୍ କରନ୍ତି । ଯିଏ ଭକ୍ତି କବାଟର ବିଶ୍ୱାସ କିଳିଣୀ ଖୋଲେ ଭଗବାନ୍ ତା ହୃଦୟ-ମନ୍ଦିରରେ ପ୍ରବେଶ କରନ୍ତି; ନଚେତ୍ ଫେରିଯାନ୍ତି । ଅତି ସୁଖ, ଦୁଃଖର କାରଣ । ଗୋଟିଏ କମ୍ବଳ ଶୀତ ଦୂର କରିପାରେ, ମାତ୍ର ଶହେଟି କମ୍ବଳ ଘୋଡାଇ ହେଲେ ମୃତ୍ୟୁ ମୁଖରେ ପଡିବାକୁ ହୁଏ ।

'ଶରୀର ଭୂମିରେ ମନ କୃଷକ ପାପ ବୀଜ ବୁଣି ହୁଏ ବିମୁଖ ।'

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଅଭୟ ଜେନା ସମଲ ବ୍ୟାରେଜ ଶାଖା ସଂଘ

## ପାର୍ଥନା ଗୀତିକା

ଭାବର ଠାକୁର ତୁମେ ଭବଦୁଃଖହାରୀ ତରିଯାଏ ଜୀବ ତୁମ ନାମ ଅନୁସରି ।ଠା

ତୁମ କଞ୍ଜ ପଦ ତଳେ ଜଗତ ପ୍ରଣତି ଢାଳେ ତୁମ କରେ ଶଶୀ ହୁସେ ନୀଳ ନଭ ଭରି ।୧।

ତୁମେ ଗୁରୁ ବ୍ୟୁଜ୍ୟୋତି ତୁମେ ଅଗତିର ଗତି ଶୁଣୁଅଛ କାନ ପାତି ଦୁଃଖୀର ଗୁହାରୀ ।୨। ତୁମରି କରୁଣା ବଳେ ଧର୍ମ କର୍ମ ସେବା ଫଳେ କୋଟି ଜନମର ପାପ ଯାଏ ଅପସରି ।୩।

ତୁମ ଚାନ୍ଦ ମୁଖ ଚାହିଁ ଦୁଃଖ ନିଶି ଯାଏ ପାହି ଅଭୟ ଆଶିଷ ମାଗେ ଶରଣ ଭିଖାରୀ ।ଧା

ତୁମେ ଭକତର ସଖା ତାକିଦେଲେ ଦିଅ ଦେଖା ଦୁନିଆରେ ଦୟାମୟ ନାହିଁ ତୁମ ସରି ।୫।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଚିନ୍ତାମଣି ବାରିକ୍ ବାରିପଦା ଶାଖା ସଂଘ

### ପାଚ୍ୟ ଓ ପାଷ୍ଟାତ୍ୟ

ପୂଣ୍ୟଭୂମି ଭାରତ । ମର ଜଗତର ଅମରାବତୀ ଭାରତ । ସମସ୍ତଙ୍କର ଆକର୍ଷଣର କେନ୍ଦ୍ରବିନ୍ଦୁ ଭାରତ । ଯୀଶୁ ହୁଅନ୍ତୁ କି ମହନ୍ନଦ ଆଇନଷ୍ଟାଇନ ହୁଅନ୍ତୁ କି ଆଲେକ୍ଜାଞ୍ଚର ସମସ୍ତଙ୍କର ଭାରତ ସହିତ ଅହେତୁକ ଆ<sub>ମୀ</sub>ୟତା । ବେଦାନ୍ତକେଶରୀ ବିବେକାନନ୍ଦଙ୍କ ସହିତ ବିଶ୍ୱମାନସ କଣ୍ଠ ମିଳାଇ କହିଛନ୍ତି "ଭାରତ ମୋର ସର୍ଗ – ମୋର ଶୈଶବର କ୍ରୀଡା ଭୂମି, ମୋର ଯୌବନର ଉପବନ, ମୋର ବାର୍ଦ୍ଧକ୍ୟର ବାରାଣସୀ" । ଭାରତ ମହାନ । ମହାନ ଏହାର ଇତିହାସ । ମହାନ ଏହାର ପରମ୍ପରା । ମହାନ ଏହାର ସଭ୍ୟତା ।

ପ୍ରତ୍ୟେକ ଜାତିର ଏକ ସଂସ୍କୃତି ଅଛି । ସେହି ସଂସ୍କୃତି ସେହି ଜାତିର ରକ୍ଷା କବଚ । ସଂସ୍କୃତିର ବିନାଶରେ ଜାତିର ଅଞିତ୍ୱ ଲୋପ ପାଇଯାଏ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ଜାତିର ସଂସ୍କୃତି ସେହି ଜାତିର ନୀତିର ମୂଳ କେନ୍ଦ୍ର ବା ଉତ୍ସ୍ ସରୂପ । ଏବଂ ତାହାର ରୀତିସମୂହ ସେହି ନୀତିର ବହିଃପ୍ରକାଶ ମାତ୍ର । ପ୍ରତ୍ୟେକ ଜାତିର ଜାତୀୟ ଚରିତ୍ର ବା ଭାବ ବା ସେ ଜାତିର ନୈତିକ ଚରିତ୍ର ସେ ଜାତିର ବ୍ୟକ୍ତିମାନଙ୍କ ବିଭିନ୍ନ ରୀତି ମାଧ୍ୟମରେ ବାହାରେ ପ୍ରକାଶିତ ହୁଏ । ତେଣୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଜାତିର ରୀତି ଗୁଡିକୁ ସ୍ଥିର ମନରେ ଅନୁଧ୍ୟାନ କଲେ ଆମେ ଜାଣି ପାରିବା ସେ ଏହି ସବୁ ରୀତି ମୂଳରେ କେଉଁ ସବୁ ମୌଳିକ ନୀତି ବିଦ୍ୟମାନ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଜଗତର ସଭ୍ୟତା ପ୍ରାଚ୍ୟ ଓ ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ - ଏହି ଦୁଇ ଭାଗରେ ବିଭକ୍ତ । ପ୍ରାଚ୍ୟ କହେ-

"ଆଚାରେ। ପରମୋଧର୍ମିଃ ଶ୍ରୁତ୍ୟୁକ୍ତଃ ସ୍ମାର୍ଭ ଏବ ଚ ।, ତଦ୍ୱାଦସ୍ମିନ୍ ସଦାଯୁକ୍ତୋ ନିତ୍ୟ ସ୍ୟାଦାତ୍ମବାନ୍ ଦ୍ୱିଜଃ ।।"

ପ୍ରାଚ୍ୟ ସଭ୍ୟତାର ଜୀବନ ଧାରା ନିଆରା । ଏହା ବେଦାନ୍ତର ବଳିଷ ଯୁକ୍ତି ଭିତ୍ତିକ ଦର୍ଶନରେ ଦଣ୍ଡାୟମାନ ଏକ ସୁନ୍ଦର ମନ୍ଦିର । ପକ୍ଷାନ୍ତରେ ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ସଭ୍ୟତା ରକ୍ତମାଂସହୀନ ସ୍ରୋଷ୍ଠବଦିହୀନ ଏକ ଅଣ୍ଡିକଙ୍କାଳ ସାର ଅବୟବ ।

ସନାତନ ଧର୍ମର ବିଜୟ ବୈଜୟନ୍ତୀ ଭାରତକୁ ମହାନ କରିଛି । ସନାତନ ଧର୍ମ ଚିରନ୍ତନ । ଏହା ଥିଲା ଅଛି ଆଉ ଥିବ । ଏହା ସର୍ବକାଳୀନ ସେତୁବନ୍ଧ । ପୃଥିବୀପୃଷ୍ଠରେ ସମଗ୍ର ଜୀବନ ପ୍ରବାହର ଅମୃତ ଜୀବନୀ ଶକ୍ତି ରହିଛି । ଏହାର କ୍ଷୟ ନାହିଁ କି ବିଲୟ ନାହିଁ । ଏହା ସର୍ବବ୍ୟାନ୍ତ ଓ ସତତ ଜାଗ୍ରତ । ପୃଥିବୀ ପୃଷ୍ଠରେ ମାନବସଭ୍ୟତାର ରକ୍ଷାକବଚ ଏହି ସନାତନ ଧର୍ମ । ପ୍ରାଚ୍ୟ ସଭ୍ୟତା ଏହି ସନାତନ ଧର୍ମର ଧାରକ, ପୋଷକ ଓ ବାହକ । ପ୍ରାଚ୍ୟ ଭଣ୍ତାରରେ ଭାରତ ଏକ ପ୍ରମୁଖ ଦେଶ । ଏହି ଦେଶର ଧର୍ମ ସନାତନ ଧର୍ମ । ପ୍ରାଚ୍ୟ ସଭ୍ୟତାର ଇତିହାସ ଏହି ଧର୍ମ ସହିତ ଘନିଷ୍ଠ ଭାବରେ ଜଡିତ । ପ୍ରାଚ୍ୟ ସଭ୍ୟତାର ଚାଲିଚଳଣି, ଆଚାର ବିଚାର, ରୀତିନୀତି ସନାତନ ଧର୍ମଧାରାର ଧାରା । ଆଜି ବିଶ୍ୱ ଦରବାରରେ ଦୁଇଟି ପ୍ରସଙ୍ଗ ସର୍ବଦା ଆଲୋଚ୍ୟର ବିଷୟ । ଗୋଟିଏ ପ୍ରାଚ୍ୟ, ଅନ୍ୟଟି ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ । ଏକବିଂଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ ବିଞ୍ଜାନ ଓ କାରିଗରୀ କୌଶଳର ଚରମ ପ୍ରତିଯୋଗିତାର ଶୀର୍ଷକୁ ଛୁଇଁଥିବା ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ସଭ୍ୟତାକୁ ଜଡ ବିଦ୍ୟାର ସାବକ କହିଲେ ହୁଏତ ଭୁକୁଞ୍ଚନ ହେବ, ହେଲେ ଦିଗନ୍ତ ବଦଳାଇ ପ୍ରସଙ୍ଗକୁ ଆସିଲେ ମନେ ହେବ ଅବିଦ୍ୟା ଯଦି ବିଦ୍ୟାର ପରିସରଭୁକ୍ତ, ତାହାର ସାର୍ଥକତା କେଉଁଠି ? ପ୍ରୟୋଗରେ ନା ପ୍ରଳୟରେ ? ଏହା ହିଁ ପ୍ରାଚ୍ୟ-ପାଣ୍ଟାତ୍ୟର ଦର୍ଶନର ସାରକଥା । ଗୋଟିଏ ଅଛି- ଅନ୍ୟଟି ନାହିଁ, ଗୋଟିଏ ସମଷ୍ଟି ଅନ୍ୟଟି ବ୍ୟଷ୍ଟି , ଗୋଟିଏ ଲୟ ଅନ୍ୟଟି ବିଲୟ ।

ସନାତନ ଧର୍ମ ସୃଷ୍ଟିର କଥା କହେ, ଧାରଣର କଥା କହେ । ଧର୍ମ ହିଁ ଧରାର ରକ୍ଷକ । ଧର୍ମାନୁମୋଦିତ ପନ୍ଥାରେ ଚଳିବା ସନାତନ ଧର୍ମର ଲକ୍ଷ୍ୟ । ତ୍ୟାଗ ହିଁ ଧର୍ମର ମୂଳଭିଭି । ଭୋଗ ଏହାର ପରିପନ୍ଥୀ । ପ୍ରାଚ୍ୟ ଓ ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ଆକାଶ ପାତାଳ ପ୍ରଭେଦ । ଗୋଟିଏ ଜଡବିଦ୍ୟାର ଅନ୍ଧ ସ୍ତାବକ, ଅନ୍ୟଟି ପରାବିଦ୍ୟାର ପୃଷ୍ଠପୋଷକ । ଦୈନନ୍ଦିନ ଜୀବନ ପ୍ରବାହରେ ଏହାର ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଶତଗୁଣେ ପ୍ରମାଣିତ । ଦୁଇ ସଭ୍ୟତାର ଜୀବନଧାରାକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କଲେ ଏହା ସଷ୍ଟ ହୁଏ ଯେ ପ୍ରାଚ୍ୟ ସଭ୍ୟତା ସଦାଚାରପ୍ଲୁତ ବିଚାରପ୍ରସୂତ ଧର୍ମଧାରାରେ ପରିଚାଳିତ ଏକ ଆଦର୍ଶ ଗୃହସ୍ଥ । ଅପର ପକ୍ଷରେ ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ସଭ୍ୟତା କ୍ଷଣିକ ଆସାଦନରେ ଆହ୍ଲାଦିତ ଆନନ୍ଦର ରସପାୟୀ ଏକ ପଥଭ୍ରଷ୍ଟ ପଥିକ । ପ୍ରାଚ୍ୟ ସଭ୍ୟତାର ମୂଳକେନ୍ଦ୍ର କର୍ମଭୂମି ଭାରତବର୍ଷ । ତପଃସିଦ୍ଧ ତ୍ୟାଗନିଷ୍ଟ, ସତ୍ୟାଶ୍ରୟୀ ରଷିମାନଙ୍କ ମନୋମନ୍ଦିରରୁ ଏହି ସଭ୍ୟତାର ଉଦ୍ଭବ । ସେମାନଙ୍କର ସତ୍ୟଦର୍ଶନ ଏହି ସଭ୍ୟତାର ଭିଭି । ସେମାନଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟିରେ ମାନବଶରୀର କର୍ମଶରୀର, ଏହି ଜଗତ କର୍ମଭୂମି ଓ ମାନବଜାତିର ସାଧନକ୍ଷେତ୍ର । ମାନବ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କର ଶରୀର ଭୋଗ ନିମିଭ ଉଦ୍ଧିଷ୍ଟ । ମାନବ ଦେହ ପ୍ରାରହ୍ମ ଭୋଗ ଓ କର୍ମ କ୍ଷୟନିମିଭ ଉଦ୍ଧିଷ୍ଟ । ସୁତରାଂ ଏହା କର୍ମମୟ । ଏହି ସଂସ୍କୃତିର ଚରମ ଲକ୍ଷ୍ୟ ମୋକ୍ଷ ବା ପରାମୁକ୍ତି । ଏହି ସଭ୍ୟତାର

ମୂଳ ଭିତ୍ତି ହେଉଛି ପୁନର୍ଜନ୍ନବାଦ, କର୍ମଫଳବାଦ, ଚତୁରାଶ୍ରମବାଦ ଓ ବର୍ଷଭେଦବାଦ । ଏଥିରେ କାହା ପ୍ରତି ବିଦ୍ୱେଷ, ଘୃଣା, ହିଂସା ବା ହୀନମନ୍ୟତାର ଅବକାଶ ନାହିଁ । ସଂସାର ପଥେ ଏହି କାରଣରୁ ଭାରତୀୟ ଋଷିମାନେ ପ୍ରଥମରୁ ଆତ୍ମଜ୍ଞାନ ଲାଭ ନିମିଭ ଯତ୍ନ କରିଛନ୍ତି ।

ଭାରତର ଧର୍ମ କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତି ବିଶେଷଙ୍କ ପ୍ରଚାରିତ ମତବାଦ ନୁହେଁ । ଜଗତରେ ପ୍ରଚାରିତ ଅନ୍ୟ ଧର୍ମ ସହିତ ଭାରତର କୌଣସି ଦ୍ୱେଷଭାବ ନାହିଁ । ଭାରତ ଦୃଷ୍ଟିରେ ସମଞ୍ଚ ଜଗତର ନରନାରୀ ଅମୃତର ସନ୍ତାନ, ସୁତରାଂ ସମସ୍ତେ ଅମୃତ ଲାଭର ଅଧିକାରୀ । ଅନ୍ୟ ପକ୍ଷରେ ଭୋଗାୟତନ ଶକ୍ତିମାନଙ୍କ ଭୋଗେଚ୍ଚାର କ୍ରମ ବିକାଶର ଅଗ୍ରଗତିରୁ ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ସଭ୍ୟତାର ଉଦ୍ଭବ । ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ଜାତିଙ୍କ ଅନ୍ତରରେ ଜାଗତିକ ଭୋଗବାସନାର ଅଦମ୍ୟ ଞୃହା ବଳବତୀ ହେତୁ ଏହି ସଭ୍ୟତାର ସୃଷ୍ଟି । ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ସଭ୍ୟତା ଦୃଷ୍ଟିରେ ଏହି ଜଗତ ଭୋଗଭୂମି ଓ ମାନବଶରୀର ଏକ ଭୋଗଦେହ । ସେମାନଙ୍କ ଜୀବନର ଲକ୍ଷ୍ୟ ଅନନ୍ତ ସୁଖଭୋଗ । ଇହଲୋକରେ ଓ ପରଲୋକରେ ମଧ୍ୟ ସର୍ଗସୁଖ ପ୍ରାପ୍ତି । ନିଜକୁ ବା ଆତ୍ମାକୁ ଜାଣିବା ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ସଂସ୍କୃତିର ଲକ୍ଷ୍ୟ ନୁହେଁ, ଲକ୍ଷ୍ୟ ଭୋଗ୍ୟ ବିଷୟକୁ ଜାଣିବା ଓ ପାଇବା । ପ୍ରକୃତିକୁ ଆୟର୍ଭ କରି ନିଜ ଭୋଗଲାଳସା ପୂରଣ କରିବା ଓ ଭୋଗଇନ୍ଦ୍ରିୟକୁ ଚଞ୍ଚଳ କରିବା ସେମାନଙ୍କର ଲକ୍ଷ୍ୟ । ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ବିଜ୍ଞାନର ସମସ୍ତ ବେଷ୍ଟା ପଞ୍ଚଳ୍ମାନେନ୍ଦ୍ରିୟ ଗ୍ରାହ୍ୟ ପଞ୍ଚମହାଭୂତର ଅନ୍ତର୍ନିହିତ ଶକ୍ତିର ତତ୍ତ୍ୱ ଜାଣି, ସେହି ଶକ୍ତିକୁ ବଶୀଭୂତ କରି ଭୋଗମାନର କ୍ରମୋନ୍ନତି କରିବା ଏବଂ ସେହି ଭୋଗର ବାଧକମାନଙ୍କୁ ଧ୍ୱଂସ କରି ଭୋଗବାଧାର ଅପସାରଣ କରିବା । ଭୋଗମୁଖୀ ମାନବଗଣ ଏହି ପୃଥିବୀକୁ ଭୋଗ କରି ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ନୁହନ୍ତି । ସେମାନେ ଏହି ବିଶ୍ୱର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଗ୍ରହ ଉପଗ୍ରହ ଭୋଗ କରିବାକୁ ମଧ୍ୟ ଉଚ୍ଚଳ । ସେମାନଙ୍କର ଲକ୍ଷ୍ୟ ଭୋଗ ସହାୟକ ବିଜ୍ଞାନର ନିର୍ମିଧ ଜୟଯାତ୍ର। ଓ ସେମାନଙ୍କ ଭୋଗ ପଥର ବାଧକମାନଙ୍କୁ ଧ୍ୱଂସ କରିବା ନିମିଭ ମାରଣୀସର ଅଚିନ୍ତନୀୟ ପ୍ରସ୍ତୁତି ।

ଭୋଗାୟତନ ପଞ୍ଚିତମାନଙ୍କର ଜୀବନ ଓ ଦର୍ଶନ ମୂଳରେ ପ୍ରବଳ ଭୋଗଲିପ୍ସା ଥିବାରୁ ସେମାନଙ୍କର ଜୀବନ ସଂଗ୍ରାମମୟ । ଭାରତୀୟ ରଷିମାନଙ୍କର ଜୀବନ- ଦର୍ଶନ ବାହ୍ୟଦୃଷ୍ଟିରେ ସଂଗ୍ରାମମୟ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଦୃଷ୍ଟିରେ ତାହା ଲୀଳାମୟ ଶ୍ରୀଭଗବାନଙ୍କ ଲୀଳାର ବହିଃପ୍ରକାଶ ମାତ୍ର । ପ୍ରକୃତିରେ ସଂଗ୍ରାମ ଓ ସମନ୍ୟ ଉଭୟ ବିରାଜିତ । ତେଣୁ ପ୍ରକୃତି ସହିତ ସଂଗ୍ରାମରେ ମଧ୍ୟ ଅନ୍ତର ପ୍ରେମ ପୀତିରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଥାଏ । ସେଥିରେ ମାନ ଅଭିମାନ, ବିରହ ବିଚ୍ଛେଦ ମଧ୍ୟରେ ସମନ୍ୟ ଥାଏ ।

ପ୍ରାଚ୍ୟ ସଭ୍ୟତାର ଚରମ ଲକ୍ଷ୍ୟ ମୁକ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ତ୍ୟାଗ ଦ୍ୱାରା ଭୋଗ, "ତେନ ତ୍ୟକ୍ତେନ ଭୁଞୀଥା" । ଉପାୟ ଇନ୍ଦ୍ରିୟସଂଯମ ଓ ସର୍ବ ଜୀବରେ ପ୍ରେମ ପ୍ରୀତି ଭାବ । କିନ୍ତୁ ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ସଭ୍ୟତାର ଲକ୍ଷ୍ୟ ଦୈହିକ ଭୋଗ ଓ ଭୋଗରେ ବାଧା ଆସିଲେ ସଂଗ୍ରାମ ଅଲଘଂନୀୟ । ଏହି ଦୁଇ ସଭ୍ୟତାକୁ ବୁଝିବା ଏକ ଅନ୍ତର୍ନିହିତ ବ୍ୟାପାର । ଯାହା ଚିର ଶାନ୍ତିଦାୟୀ ତାହା ପ୍ରାଚ୍ୟ ସଭ୍ୟତାର ଦର୍ଶନ । ଯାହା କ୍ଷଣିକ ମୋହର ଆକର୍ଷଣ ତାହା ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ଦର୍ଶନ । ପ୍ରାଚ୍ୟ ଦର୍ଶନ କହେ "ଯେ ନାହଂ ନାମୃତାସ୍ୟାମ୍ କିମହଂ ତେନ କୁର୍ଯ୍ୟାମ୍" ଅର୍ଥାତ୍ ଯେଉଁଥିରେ ଆମର ଅମୃତ ଲାଭ ହେବ ନାହିଁ ସେ ବିଷୟରେ ଆମର କି ପ୍ରୟୋଜନ ? ଏଇଥିପାଇଁ ବୋଧ ହୁଏ ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ସଭ୍ୟତା ଅଧୁନା ପ୍ରାଚ୍ୟ ମୁଖୀ । ସେଥିପଇଁ ବିଶ୍ୱ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଦାର୍ଶନିକ ନୋଷ୍ଟ୍ରାଡମଙ୍କ ମୁଖରୁ ବାହାରିଥିଲା 'The Man from the EAST at Home in the West' - ଏହା ପ୍ରଣିଧାନଯୋଗ୍ୟ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ସଂଗ୍ରାମ କେଶରୀ ମଲ୍ଲିକ ନାଉକୋଣା ଶଖାସଂଘ

ଦୁଃଖକଷରେ ଧେର୍ଯ୍ୟ ହରାଅ ନାହିଁ । ଶ୍ରୀଗୁରୁ-ଭଗବାନଙ୍କ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରି କର୍ମଫଳ ଭୋଗ ସହ୍ୟ କରିବାକୁ ଅଭ୍ୟାସ କର । ସୁଖ ଅପେଷା ଦୁଃଖରେ ହିଁ ଜୀବର ଅଧିକ ମଙ୍ଗଳ ହୁଏ । ଦୈହିକ ବଳବୀର୍ଯ୍ୟ ବା ବିଦ୍ୟାବୃଦ୍ଧିର ଅଭିମାନ ନଷ୍ଟ ହୋଇ ନିର୍ଭରତାର ଭାବ ଦୁଃଖରେ ହିଁ ଅଧିକ ସହଜସାଧ୍ୟ ହୁଏ । ସକଳ ଅବସ୍ଥାରେ ଆନନ୍ଦରେ ରହିବାକୁ ଅଭ୍ୟାସ କର ।

- ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିଠି (୩/୫୮)

ତୁମେ ସର୍ବତୋଭାବରେ ଭଗବାନଙ୍କଠାରେ ବା ଗୁରୁଙ୍କଠାରେ ଆତ୍ମନିବେଦନ କରିବାକୁ ଅଭ୍ୟାସ କର । ସର୍ବାବୟାରେ ତାଙ୍କର ନାମ ନେବାପାଇଁ ଚେଖ କର । କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଛତା ଯେପରି ସଂସାରାସତ୍ତି ନ ଜନ୍ନେ । ସୁତରାଂ ସମୟ ସମୟରେ ନିତ୍ୟାନିତ୍ୟ ବିଗୃର କରିବ । ସତ୍ୟଲାଭପାଇଁ ବ୍ୟାକୁଳତା ହିଁ ଏକମାତ ଉପାୟ । ଆଶୀର୍ବାଦ କରୁଛି, ଦିନକୁ ଦିନ ତୁମର ଶୁଭବୁର୍ଦ୍ଧି ଉଦୟ ହେଉ ।

- ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିଠି (୩/୮୫)

## ଆମେରିକା ସଂଘର ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ଦର୍ଶନର ଅନୁଭବ

ସବୁଜିମା ଭରା ବଣପରବତ କୋଳେ କେଉଁ ଦିବ୍ୟଲୀଳା ବିକାଶିବା ପାଇଁ ପ୍ରାଣଠାକୁର ହେ! ମନାସିଲ କହ ଭଲା ।

ପ୍ରିୟ ପରିଜନ ଆଶିତ ସେବକ ସଙ୍ଗୀ ଯେତେ ସାଥେ ନେଇ ରାଜାଧିରାଜ ହେ ମନ ବଳାଇଲ ଅବା ବଣଭୋଜି ପାଇଁ ।

ଅପାସୋରା ସେଇ ବୃନ୍ଦାବନ ଲୀଳା କଥା କି ପଡିଲା ମନେ ବାଛୁରୀ ଚରାଇ ସଖା ଗହଣରେ ବୂଲିବାର ବନେ ବନେ ।

ବୃନ୍ଦାବନେ ବୃନ୍ଦା ସାଜି ରଖିଥିଲେ ଜେଳିକୁଞ ଭଳି ଭଳି ଆଶୋକ, ବକୁଳ ମରୁଆ,ମାଳତୀ ଏକ ଶୋଭା ଆନେ ବଳି ।

ଗିରି ଗୋବର୍ଷନ କଦମ୍ବ କାନନ ପୁଣି ଯମୁନା ପୁଳିନ ଲୀଳାମୟ ଯେଉଁ ଲୀଳା କରିଥିଲ ଲିଭିନି ସେ ପଦଚିହ ।

ନିଭୃତ ନିକୁଞ କୁଟୀରେ ଯେ ଲୀଳା ସଖୀ ଶ୍ରୀମତୀଙ୍କୁ ନେଇ କରିଥିଲ ଦିନେ ଅପାସୋରା ସ୍କୃତି ମନେ କି ଉଠିଲା ଚେଇଁ ।

ମନେ ପାଞିଲ କି ସେ ଲୀଳାରୁ କିଛି କରାଇବ ଆସ୍ୱାଦନ ତେଣୁ ଏହି ଗିରି, କୁଞ କାନନରେ କରିଛ ବିରାଜମାନ ।

ଆକାଶଛୁଆଁଏ ବୃଷରାଜି ହେରି ମନକୁ ଆସୁଛି ସତେ ତୁମ ଅଭ୍ୟଥିନା କରିବାକୁ ଉଭା ହୋଇଛନ୍ତି ଦେବଦୂତେ ।

ଗିରି ଝରଣାଟି କୁଳୁକୁଳୁ ସ୍ୱରେ ତାକୁଛି ତୁମକୁ ଧୀରେ ଆସ ଆସ ବନ୍ଧୁ ପାଦ ଧୋଇଦେବି ମୋର ଏ ଶୀତଳ ନୀରେ ।

ନାମ ଅଜଣା ସେ ବନଫୁଲମାନେ ଝରି ଲୋଟୁଛନ୍ତି ତଳେ ତୁମ ଚଲାପଥ କୋମଳ କରିବେ ପଦ ଚାଳି ଗଲାବେଳେ ।

ତୁମ ବାସୟଳୀ ତୋରଣ ଦୁଆରେ ମନ୍ଦ ମଳୟ ସମୀର ତନୁ ପରଶିବ ବୋଲି ମନାସିଣ ବହୁଅଛି ଧୀର ଧୀର ।

ଶିଶୁର କଣରୁ ଦରୋଟି ସ୍ୱରରେ ଶୁଭେ 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ ମନ ଭାସିଯାଏ କାହିଁ କେତେ ଦୂରେ ପୁଲକିତ ହୁଏ ପାଣ ।

ଏ ଶୋଭା ମାଧୁରୀ ନିରେଖିବା ପାଇଁ ଏତେ ଭାଗ୍ୟ ଥିଲା ମୋର ତୁମେ ତ ଠାକୁର ଟାଣି ଆଣିଅଛ ଲଗାଇଣ ଭାବତୋର ।

ଭକତ ମେଳରେ ଯେ ମଧୁର ଲୀଳା ପ୍ରକାଶିଲ ଭାବଗାହୀ ସ୍କୃତି ପେଟିକାରେ ସାଇତି ରଖିବି ସାରା ଏ ଜୀବନ ପାଇଁ ।

ତୁମ ଶୁଭାଶୀଷ ଝରୁ ଏହିପରି ଦୀନ ଭକତଙ୍କ ଶିରେ ତୁମ ମନ ବୁଝି ସେବା କରୁଥିବୁ ଜୀବନେ ବା ମରଣରେ ।

> ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା କାଞ୍ଜନବାଳା ଦାଶ ମା' ଏକାମ୍ ସାରସ୍ତ ମହିଳା ସଂଘ

# ମୋ ଜୀବନରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପାନୁଭୂତି

କୃପାମୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ଭଳି ଅଦ୍ୱିତୀୟ, ପରମକାରୁଣିକ ଓ ମହାନ୍ ସଦଗୁରୁଙ୍କର ଚରଣାଶ୍ରିତ ହେବା ମୋ ଜୀବନରେ ପରମ ସୌଭାଗ୍ୟର କଥା ବୋଲି ଯେତେବେଳେ ଅନ୍ତରରେ ଅନୁଭବ କରେ, ସେତେବେଳେ ଆନନ୍ଦରେ ଆଖି ଛଳଛଳ ହୋଇଯାଏ ଏବଂ ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଗଭୀର କୃତଞ୍ଜତାରେ ମୋର ଅନ୍ତର ଭରିଯାଏ । ଅନେକ ଜନ୍ମର ପୁଣ୍ୟ ଓ ସୁକୃତିବଳରୁ ଆଜି ମୁଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କର ଶ୍ରୀପଦକମଳ ତଳକୁ ଆସିପାରିଛି । ଠାକୁରଙ୍କ ବାଣୀ – 'ତୁମେ ମୋ ଆଡକୁ ପାଦେ ଆଗେଇଲେ ମୁଁ ତୁମକୁ ଚାରି ପାଦ ଆଗକୁ ଟାଣିନେବି ।' ଏହା ମୁଁ ମୋ ଜୀବନରେ ବହୁ ଷେତ୍ରରେ ପରୀକ୍ଷା କରି ଦେଖିଛି ଯେ, ଠାକୁରଙ୍କ ସେବା କାର୍ଯ୍ୟରେ ନିଜକୁ ମଜ୍ୟାଇ ରଖିଲେ ସେହି ମଙ୍ଗଳମୟ କିପରି ଜୀବନର ସବୁ ୟରରେ ଏବଂ ସବୁ କାର୍ଯ୍ୟକୁ ସୁରୁଖୁରୁରେ ସଂପନ୍ନ କରାଇ ନିଅନ୍ତି । ତାଙ୍କର ନିଜ ଲୋକ ନ ହେଲେ କେହି କେବେ ତାଙ୍କ ପାଖକୁ ଆସି ପାରିବେ ନାହିଁ ଏବଂ ତାଙ୍କରି କୃପାଲାଭ ଏ ଜୀବନରେ ମୋ ପ୍ରତି ତାଙ୍କରି ଯେ ଅଯାଚିତ ଅହେତ୍ୱଳୀ କୃପା ଓ ଆଶୀର୍ବୀଦ, ଏହା ମୁଁ ମର୍ମେ ମର୍ମେ ଅନୁଭବ କରିଛି ।

ମୋର ଜନ୍ମ ଖୋର୍ଦ୍ଧା ଜିଲାର ଧଉଳି ନିକଟୟ ବାଳକାଟୀ ଗାମରେ । ପିଲାଦିନରୁ ଯୋଥ ପରିବାରରେ ଚଳିଆସିଛି । ବାପା ଓ ଦାଦାମାନେ ମୁଖ୍ୟତଃ କଂସା, ପିତଳ ବ୍ୟବସାୟ କରି ଘର ଚଳାଉଥିଲେ । ପିଲାଟି ଦିନୁଁ ଦେଖି ଆସିଛି ଯେ, ଜେଜେମା' ଓ ବୋଉ ଘରର ଗୋଟିଏ ସ୍ୱତନ୍ତ କୋଠରୀରେ ସବୁ ଦେବଦେବୀଙ୍କୁ ରଖି ନିୟମିତ ସକାଳ ଓ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ପୃଜା କରନ୍ତି । ଷୋଳଜଣ ଭାଇଭଉଣୀ ଗୋଟିଏ ପରିବାରରେ ଚଳୁଥିଲୁ । ସେତେବେଳର ଗାଁ ପରିଛିତି ଓ ଆର୍ଥିକ ଅଭାବବଶତଃ ଉଭୟ ବାପା, ବୋଉଙ୍କ ଶିକ୍ଷା କେବଳ ଚାଟଶାଳୀ ମଧ୍ୟରେ ସୀମିତ ରହିଥିଲା, ସେମାନେ କେବେ ୟୁଲ୍ ଯାଇ ପଢିପାରି ନଥିଲେ । ଏତେବଡ ବ୍ୟବସାୟିକ ପରିବାରର ଭରଣପୋଷଣ ଦାୟିତ୍ୱ ତୁଲାଇବାରେ ଘରର ଗୁରୁଜନମାନଙ୍କର ସବୁ ସମୟ କଟିଯାଉଥିଲା । ପିଲାମାନଙ୍କ ଉପରେ କେବେ ପାଠପଢା କିମ୍ବା କୈାଣସି ପୂଜାପଦ୍ଧତି ଅବଲମ୍ବନ କରିବାର ବାଧ୍ୟବାଧକତା ନ ଥିଲା । କିନ୍ତୁ ଘରର ପରିବେଶରେ ସର୍ବଦା ଏକ ଦୈବୀଶ୍ୱିର କୂପା ରହିଥିଲା, ଏହା ମୁଁ ଅନୁଭବ କରିଛି । ଦେବଦେବୀମାନଙ୍କ ଉପରେ ବିଶେଷକରି ଗାମ୍ୟଦେବୀ ମା' ଭଗବତୀ ଠାକୁରାଣୀ ଓ ଜଗନ୍ନାଥ ମହାପଭୁଙ୍କ ଉପରେ ମୋର ଅଗାଧ ବିଶ୍ୱାସ ଥିଲା । ପାଞ୍ଚ ଛଅ ବର୍ଷ ବୟସ ହୋଇଥିବ, ଘରର ଦୁଇବେଳା ପୂଜାର ଆରତୀ ସମୟରେ ବୋଉ ମୋତେ ସବୁବେଳେ ଘଞ୍ଚ ବଜାଇବାକୁ କହୁଥିଲା । ଘଞ୍ଚ ବଜାଇବାରେ ପଥମେ ବେତାଳ ହେବାରୁ ବୋଉ ମୋତେ ଆମ ଗାଁ ମଠରେ ଗୋପୀନାଥଦେବଙ୍କର ଆରତୀ କେମିତି ହେଉଛି ଏବଂ ଘଞ୍ଜ ମୂଦଙ୍ଗ କିପରି ବଜାଯାଉଛି, ତାହା ଶିଖି ଆସିବା ପାଇଁ କହିଲା । କିଛି ଦିନି ଗୋପୀନାଥଦେବଙ୍କର ଆରତୀ ଦେଖିଲା ପରେ ଘଞ୍ଚ ବଜାଇବାର ତାଳ ଜାୈଶଳ ଶିଖି ପାରିଥିଲି । ପିଲାଦିନେ ଆମ ନିଜ ଗାଁ ଏବଂ ପାଖାପାଖି ଗାଁରେ ସବୁଠାରେ ଜେବଳ ବିଭିନ୍ନ ଦେବଦେବୀଙ୍କ ପୂଜା, ରାମଲୀଳା, କୃଷ୍ଟଲୀଳା, ସନ୍ଧ୍ୟାବେଳେ ଗାଁଦାୟରେ ପୁରାଣପାଠ ଇତ୍ୟାଦି ଦେଖିଆସିଛି । କେବେ କିନ୍ତୁ କେଉଁଠାରେ ଶୀଗୁରୁଙ୍କ ପୂଜା ଦେଖି ନଥିଲି । ଗୁରୁଜନ ଓ ୟୁଲ୍ ଶିକ୍ଷକମାନଙ୍କଠାରୁ ଶିକ୍ଷା ମିଳିଥିଲା ଯେ, ଭଗବାନ୍ଙ୍କର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ରୂପ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ମୂଳସଭା କେବଳ ଗୋଟିଏ ଶକ୍ତିରୁ ଆଧାରିତ । ଘରେ ପତିଦିନ ସമ୍ୟାପୃଜା ପରେ ବୋଉ ଗୀତା, ଭାଗବତ ଆଦି ପୁରାଣରୁ କିଛି ପୃଷା ପାଠ କରେ । ବୋଉର ଯେତେବେଳେ ଦେହ ଭଲ ନଥାଏ, ସେ ମୋତେ ପୁରାଣପାଠ କରିବାକୁ କୁହେ । ୧୦-୧୨ ବର୍ଷ ବୟସରେ ପୁରାଣପାଠର କିଛି ତର୍ତ୍ତ ନ ବୁଝିଲେ ମଧ୍ୟ କାହିଁକି କେଜାଣି ପୁରାଣପାଠ କଲାପରେ ମୋ ମନ ସର୍ବଦା ଆନନ୍ଦରେ ପ୍ରିରହେ । ଜେଜେ ମା', ବୋଉ କହନ୍ତି - ପୁରାଣ ପାଠ କଲେ ଭଗବାନ୍ ତୁମକୁ ସବୁ ବିପଦରୁ ରକ୍ଷା କରନ୍ତି ଓ ଉନ୍ନତି ପଥରେ ଅଗସର ହେବାରେ ସାହାଯ୍ୟ କରନ୍ତି । ପିଲାଦିନୁ ସଂଗୀତ ଓ ବିଭିନୁ ଡାମାରେ ଅଭିନୟ କରିବା ପତି ବିଶେଷ ଆଗହ ଥିଲା । ପିଲାଦିନେ ଗାଁ ଓ ଘର ପରିବେଶରେ ବିଶେଷ ପାଠ ପଢିବାର ସୁବିଧା, ଉତ୍ସାହ ଓ ଆହିଳ ସ୍ପଛଳତା ନ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ କେବଳ କେଉଁ ଏକ ଦୈବୀଶକ୍ତିର ଆଶୀର୍ବାଦ ବଳରୁ ଆଜି ମୁଁ ଜୀବନର ଏହି ୟରରେ ଉପନୀତ ହୋଇପାରିଛି, ସେଥିରେ ମୋର ତିଳେମାତ ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ ।

ରାଉରକେଲାରୁ ଇଞ୍ଜିନିୟରିଂ ପାଶ୍ କଲା ପରେ ବାଙ୍ଗଲୋର୍ରେ ଚାକିରୀ କଲା ସମୟରେ ପୃଥ୍ୱରାଜ ସାହୁ ଭାଇଙ୍କ ଭଡା ଘରେ ମୁଁ ସର୍ବପ୍ରଥମେ ଶ୍ୱାଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ବିଗ୍ରହ ଦର୍ଶନ କରିଥିଲି । ଆମେ ଗୋଟିଏ ଭଡାଘରେ ରହୁଥିଲେ ମଧ୍ୟ ମୁଁ କେବେ ତାଙ୍କୁ ଶ୍ୱଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ବିଷୟରେ କିଛି ପଚାରୁ ନ ଥିଲି କିମ୍ବା ସିଏ ମୋତେ ଶ୍ୱଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ବିଷୟରେ କିଛି କହୁନଥିଲେ । ଘରର ଗୋଟିଏ ଜାଗାରେ ଶ୍ୟଶ୍ୱୀଠାକୁର ଓ ଅନ୍ୟ ଦେବଦେବୀଙ୍କର ବିଗ୍ରହ ରଖି ସିଏ ଶ୍ୟଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜା କରୁଥିଲେ ଓ ମୁଁ ଅନ୍ୟ ଦେବଦେବୀଙ୍କର ପୂଜା କରୁଥିଲି ।

୨୦୦୧ ମସିହା ଫେବୃୟାରୀ ମାସରେ ଆମର ବାହାଘର ପରେ ଆମ ଘର ମା'(ପଦ୍ମା ମା') ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଗୋଟିଏ ଛୋଟ ବିଗ୍ରହ ଓ କିଛି ପୂଜା ସାମଗ୍ରୀ ନେଇ ଆମେରିକା ଆସିଥିଲେ । ମୁଁ ସେତେବେଳେ ମୋ ଭଡାଘରର ଗୋଟିଏ କୋଣରେ ସବୁ ଦେବଦେବୀଙ୍କୁ ଗୋଟିଏ ଖଟୁଲୀ ଉପରେ ବସାଇ ସକାଳ ଓ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ଧୂପଟିଏ ଲଗାଇ ସଂଷିତ୍ତ ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଥିଲି । ଆମ ଘର ମା' ମୋତେ କହିଲେ -ମୁଁ ଗୋଟିଏ ଛୋଟ ଚଉକିଟି କିଣିବାକୁ ଚାହୁଁଛି, ଆମ ଠାକୁରଙ୍କୁ ସେଥିରେ ବସାଇ ପୂଜା କରିବାପାଇଁ । ମୋର ବିନା ପ୍ରଶ୍ନରେ ଆମେ ଛୋଟ

ତଉକିଟିଏ କିଣି ଆଣି ସେଥିରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ବିଗହ ରଖି ତାକୁ ଅନ୍ୟ ସବୁ ଦେବଦେବୀ ବସିଥିବା ଖଟୁଲୀ ପାଖରେ ରଖିଲୁ । ମା' ନିୟମିତ ଦୁଇବେଳା ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜା କରୁଥିଲେ ଓ ମୁଁ ପୂର୍ବଧାରା ଅନୁଯାୟୀ ଅନ୍ୟ ସବୁ ଦେବଦେବୀଙ୍କର ଧୂପପୂଜା କରୁଥିଲି । ମା' ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜା ପରେ ବିଗହକୁ ଗୋଟିଏ ଛୋଟ ତଉଲିଆରେ ଘୋଡାଇ ଦେଉଥିଲେ । ଏହିପରି କିଛି ମାସ ବିତିବା ପରେ ଥରେ ଆମେରିକା ଭ୍ମଣରେ ଆସିଥିବା ରାଉରକେଲା ସଂଘର ଦୋଳଗୋବିନ୍ଦ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇ ଓ ତାଙ୍କ ମା', ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇ ଓ ମା' ଆମ ଘରକୁ ଆସିଥିଲେ । ଏହା ପୂର୍ବରୁ ମୁଁ ସେମାନଙ୍କୁ ଜାଣି ନଥିଲି । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କଲା ପରେ ଦୋଳଭାଇ ଆମେରିକାରେ ଥିବା ଭ୍ରମାନେ କିପରି ସଂଘବଦ୍ଧ ହୋଇ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରା ପ୍ରସାର୍ଗ କରିପାରିବେ, ସେହି ବିଷୟରେ କିଞ୍ଚିତ୍ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ସେହିଦିନ ଗଢି ଉଠିଥିଲା ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର କାରଣ ଶରୀରୀ ।

ବହୁ ବାଧାବିପ୍ନ ଦେଇ ଆମେରିକାରେ ଥିବା ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ପରୟର ସହ ଟେଲିଫୋନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ ସଂଯୋଗ ୟାପନ କରି ୨୦୦୧ ମସିହା ଅଗଞ୍ଜ ମାସରେ ଶୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପବିତ୍ର ଜନ୍ମୋସ୍ଥବ ଦିନ ଆମେରିକା ପାଠଚକ୍ରର ପ୍ରଥମ ଅଧିବେଶନ କରିଥିଲେ । ଏହି ମାସିକ ପାଠଚକ୍ରର ଆମ ଘର ମା' ଯୋଗ ଦେଉଥିଲେ । ସେତେବେଳେ ମୁଁ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ସମ୍ବନ୍ଧରେ କିଛି ଜାଣି ନ ଥାଏ କିମ୍ବା ମୋର ମନରେ ଜାଣିବା ପାଇଁ କିଛି ଆଗ୍ରହ ନଥାଏ । ପାଠଚକ୍ର ପୂଜା ସମୟରେ ମୁଁ ଘରର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବାରେ ବ୍ୟୟ ରହେ । ପୂଜାପରେ ମୁଁ ଆମ ମା'ଙ୍କୁ ପୂଜା ବିଷୟରେ କିଛି ପଚାରେ ନାହିଁ କିମ୍ବା ସିଏ ମୋତେ କିଛି କହନ୍ତି ନାହିଁ । ମୁଁ ସେତେବେଳେ ପାୟ ଆମ କାର୍ରେ ଶ୍ରଂଜଗନ୍ନାଥ ଭଜନ ଓ ଜଣାଣ କ୍ୟାସେଟ୍ ବଜାଇ ଶୁଣୁଥାଏ । ଆମ ମା' ତାଙ୍କ ସହିତ ଓଡିଶାରୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର କିଛି ଭବ୍ତି ପୁଷ୍ଟଞ୍ଜଳୀ ପାର୍ଥନା ସଂଗୀତ ରେକଡିଂ କ୍ୟାସେଟ୍ ଆଣିଥିଲେ । ଦିନେ ଆମେ ପୁଇଜଣ କାର୍ରେ ଯାଉଥିବା ସମୟରେ ଶ୍ରଂଜଗନ୍ନାଥ ଭଜନ କ୍ୟାସେଟ୍ ବଜାଇ ସାର୍ବର ପର୍ଷ ମ୍ବଂମାଧ୍ୟର୍ଥ ବନ୍ଦ ବାଜିଲା – 'ଅତଳ ସାଗରେ ବୃତି ଯାଉଥିଲି ତୁମେ ତ ନେଇଛ କୋଳାଇ' । ମୁଁ ମା'ଙ୍କୁ ପଚାରିଲି –'ଏ ଗୀତଟି କିଏ ଲେଖିଛନ୍ତି' ? ସେ କହିଲେ ସେ ଶ୍ରବ୍ଧେୟ ରଘୁନାଥ ପତିଭାଇ ତାଙ୍କ ଶେଷ ଜୀବନର କିଛି ମାସ ପୂର୍ବରୁ ବୋଧହୁଏ ଏ ଗୀତଟି କିଏ ଲେଖିଛନ୍ତି ' ୧ ସେ କହିଲେ ଯେ ଶ୍ରବ୍ଧେର ରଘୁନାଥ ପତିଭାଇ ତାଙ୍କ ଶେଷ ଜୀବନର କିଛି ମାସ ପୂର୍ବରୁ ବୋଧହୁଏ ଏ ଗୀତଟି ଲେଖିଥିଲେ । ସେହି ଗୀତ ମୋ ହୃଦୟ ଭିତରେ କିପରି ଏକ ୟନ୍ଦନ ସୃଷ୍ଟି କଲା କେଜାଣି, ମୋର ଅଜାଣତରେ ଗୀତ ଶେଷ ହେଲା ବେଳକୁ ଆଖି ଲୁହରେ ଛଳଛଳ ହୋଇଯାଇଥିଲା । ଏହା ପରେ ଶ୍ରୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଅନ୍ୟସବୁ ଗୀତ ଶୁଣିଲା ପରେ ତାର ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ ଓ ଭାବ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିପାରିଥିଲି । ପରବର୍ତ୍ତୀ ସମୟରେ ଏସରି ହେଲା – ଆମ କାର୍ରେ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଫିଲ୍ମ, ଭଜନ କ୍ୟାସେଟ୍ ରହି ବାଜିଲା । ଏହା ହିଁ ଥିଲା ମୋ ପ୍ରତି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପା ଓ ତାଙ୍କ ପାଖକୁ ମୋତେ ଆକରିତ କରିନେବାର ମୁଖ୍ୟ ମାଧ୍ୟମ ।

ଆମେରିକା ସାରସ୍ତ ପାଠଚକରେ ଏକ ବର୍ଷ ପୂର୍ତ୍ତି ଉପଲକ୍ଷ୍ୟେ ସମୟ ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ଏକତିତ ହୋଇ ସେତେବେଳେ ମିନିଆପଲିସ୍ ସହରରେ ରହ୍ଥବା ଜ୍ଞାନ ଭାଇଙ୍କ ଘରେ ଦୁଇଦିନ ଧରି ଏକ ବିଶେଷ ପୂଜାଧିବେଶନ କରିବାର ବନ୍ଦୋବୟ କରାଗଲା । ଯେଉଁ ଅଧିବେଶନ କି ପରବର୍ତ୍ତୀ ସମୟରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ତତ ସଂଘର ପଥମ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ନାମରେ ନାମିତ ହେଲା । ୨୦୦୨ ମସିହା ସେପଟେମ୍ବର ମାସ ପଥମ ସ୍ତାହରେ ସନ୍ନିଳନୀ ହେବାର ଛିର କରାଗଲା । ଜୁଲାଇ କିମ୍ବା ଅଗଷ୍ଟ ମାସ ହେବ, ଦିନେ ଆମ ଘର ମା ଏକ ପାଠଚକ ଅଧିବେଶନ ପରେ ମୋତେ କହିଲେ ଯେ, ବଜ ଭାଇ ଆଜି ସବୁ ମା'ମାନଙ୍କୁ କହିଲେ - ସେମାନଙ୍କ ଭାଇମାନଙ୍କୁ ପଚାରିବା ପାଇଁ ଯଦି କେହି ସମ୍ନିଳନୀର ଆନନ୍ଦସଭାରେ ଭାଗ ନେଇ ଅଭିନୟ କରିବା ପାଇଁ ଇଛୁକ ଅଛନ୍ତି । ଆନନ୍ଦ ସଭାଟି କଣ ବୋଲି ମୁଁ ମା'ଙ୍କୁ ପଚାରିବାରୁ ସେ କହିଲେ ଯେ, ସମ୍ମିଳନୀରେ ଗୋଟିଏ ବିଶେଷ ଅଧିବେଶନରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ହାସ୍ୟ ପରିବେଷଣ କରାଯାଏ, ତାହା ହିଁ ଆନନ୍ଦସଭା । ମୁଁ ତାର ତର୍ତ୍ତ ଠିକ୍ ଭାବେ ନ ବୃଝି ମଧ୍ୟ ଏଇଟା ଗୋଟେ ଡାମା ହେବା ଭଳି ମନକୁ ଆସିଲା । ଯେ ହେତୁ ପିଲାଦିନୁ ଡାମା ଅଭିନୟରେ ବହୁତ ଆଗହ, ମୁଁ ମା'ଙ୍କୁ ଏଥିରେ ଭାଗନେବା ପାଇଁ ଇଛା ପକାଶ କରି ବଜଭାଇଙ୍କୁ ଜଣାଇବାକୁ କହିଲି । ଏହି ପଥମ ସନ୍ନିଳନୀର ପଥମ ଦିନ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ଆନନ୍ଦ ସଭାରେ ଅଭିନୟ କରିବା ଧିଲା ମୋର ଶୀଶୀଠାକୁର ଓ ସମୟ ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କ ସମୁଖରେ ମୋର ପଥମ ପରିଚୟ(Introduction) । ସମ୍ମିଳନୀରେ ଦୁଇବେଳା ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଆରତୀ ଓ ଏକ ସ୍ୱରରେ ସମୟ ଭାବବିହୁଳ ଭତ୍ତଙ୍କ ୟୋତବନ୍ଦନା ଓ ପାର୍ଥନା ଗାନ ମୋ ମନକୁ ଛୁଇଁ ଯାଇଥିଲା । ୟୋତବନ୍ଦନା ଜଣା ନ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ଅତିଥା ଭାବରେ ଯୋଗଦେଇ ବହି ଦେଖ ୟୋତବନ୍ଦନା ମନେ ମନେ ତାଳ ଦେଇ ପଢୁଥିଲି । ସଂଗୀତସେବାରେ ମୋର ଆଗହ ଥିବା ଦେଖ ୨୦୦୩ ମସିହା ଦ୍ୱିତୀୟ ସମ୍ମଳନୀରେ ଜ୍ଞାନ ଭାଇ ମୋତେ ୨-୩ଟି ସଙ୍ଗୀତ ଗାଇବାର ସେବା ଦେଇଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ମୋର ପରିଚୟ ପତ୍ ନଥିବାରୁ ମୋତେ ସଂଘପ୍ତଜାରେ କିଛି ସେବା କରିବାର ସୁଯୋଗ ମିଳୁନଥିଲା । ସେଥିପାଇଁ ମନରେ ସର୍ବଦା କିଭଳି ଏକ ଅପ୍ରର୍ଞତା ଭରି ରହ୍ଥଲା । ଜ୍ଞାନ ଭାଇ ଓ ଲୀନା ମା'ଙ୍କ ସହିତ ଏହି ପସଙ୍ଗରେ ପରାମର୍ଶ କରି ଜାଣିଲି ଯେ, କେନ୍ଦସଂଘର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଅନୁଯାୟୀ ପରିଚୟ ପତ୍ନ କଲେ ସଂଘପୂଜାରେ ଦର୍ଶକ ଭାବରେ ଯୋଗ ଦେଇପାରିବି, କିନ୍ତୁ କୋଣସି ସେବା ମିଳିବ ନାହିଁ । ପରିଚୟ ପତ ପାଇବାରେ ମୋଁର କେତେ ଯୋଗ୍ୟତା ଅଛି ଏବଂ ସେଥିପାଇଁ କଣ ସବୁ କରିବାକୁ ହେବ, ତାହା ଆଗହୀ ହୋଇ ବୁଝିଲି । ପରିଚୟ ପତ୍ରେ

ଲେଖାଅଛି- ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଏକମାତ ଗୁରୁ ଏବଂ ଇଷ୍ଟ ରୂପେ ବରଣ କରିବାକୁ ହେବ । କିନ୍ତୁ ପିଲାଦିନ୍ ଦେବଦେବୀଙ୍କ ପୂଜା କରିବା ମୋର ସେତେବେଳେ ଗୋଟିଏ ସଂୟାର ହୋଇଯାଇଥିଲା । କିପରି ଦେବଦେବୀଙ୍କ ଦୈନିକ ପୂଜା ତ୍ୟାଗ କରି କେବଳ ଶୀଗୁରୁଙ୍କ ପୂଜା, ବନ୍ଦନା କରିବି, ତାହା ଭାବି ମନରେ ଏକ ସଙ୍କୋଚ ବୋଧ ହେଲା । ଏହିଭଳି କିଛି ନିଷ୍ତତ୍ତି ନେଇ ନ ପାରି ଦୃନ୍ତ ଅବୟାରେ ଥିବାବେଳେ ଥରେ ମୋ ଦେହ ଭୀଷଣ ଅସୁଞ୍ଚ ହେଲା । Multiple Back-Disc Slippage ହୋଇ ଭୀଷଣ ଯନ୍ତଣାରେ ମୁଁ ଠିକ୍ ଭାବରେ ଛିଡା ହୋଇ ଚଲାବୁଲା କରିପାରିଲି ନାହିଁ । ୨-୩ ସ୍ୟାହ କେବଳ ବିଛଣାରେ ପଡି ରହିଲି ।ବିଛଣା ପାଖରେ ଗୋଟିଏ Tape Playerରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଭବ୍ତି ସଙ୍ଗୀତ ବଜାଇ ମା' ମୋତେ ସର୍ବଦା 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ ନେବାକୁ କହୁଥଲେ । ଠାକୁରଙ୍କ ନାମ ଓ ଗୀତ ମନରେ କିପରି ଏକ ଅପୂର୍ବ ଶକ୍ତିର ସଞ୍ଚାର କରି ସବୁ କଷ୍ଟ ଯୟଣା ଭୂଲାଇ ଦେଉଥିଲା । ସେତେବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କ ଗୀତର ଭାବ ମୁଁ ଯେତିକି ବି ବୁଝି ପାରୁଥିଲି, ତାହା ଭାବି ଭାବି ଏକ ଅଜଣା ଆନନ୍ଦରେ ଆଖିରୁ ଲୁହ ଝରିଆସୁଥିଲା । ବିଭିନ୍ନ ତାକ୍ତରଙ୍କ ପରମର୍ଶ କଲାରୁ ସମୟେ ତୂରତ୍ତ ଅଞ୍ଜ ଅପରେସନ୍ କରିବା ପାଇଁ କହିଲେ । କିନ୍ତୁ ଅପରେସନ୍ ନ କରି ଠାକୁରଙ୍କ କୃପାରୁ Physical Therapy କରି ପାୟ ଦୁଇ ମାସ ପରେ ଠିକ୍ ଭାବରେ ଚଲାବୁଲା କରିପାରିଲି । ତଳେ ଚଟାଣରେ ଚକାମାଡି ପକାଇ ନ ବସିବା ପାଇଁ ଡାକ୍ତର ପରାମର୍ଶ ଦେଇଥିଲେ । ବହୁଦିନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତଳେ ଚଟାଣରେ ଅଧ ଘଞ୍ଜାରୁ ଅଧିକ ସମୟ ବସିପାରୁ ନ ଥିଲି । ଏହି ସମୟରେ ଦିନେ ତତ୍କାଳୀନ କେନ୍ଦ୍ ପରିଚାଳନା ମଞ୍ଜୀର ବରିଷ ସଦସ୍ୟ ଅନାଥ ଭାଇଙ୍କ ସହିତ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ପସଙ୍ଗରେ ଆଲୋଚନା କରିବା ସମୟରେ ଭାଇ ମୋତେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଜୀବନୀ ପଢିବା ପାଇଁ ଓ ସର୍ବଦା 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ ନେବାକୁ କହିଁଲେ । ଏହା ପୂର୍ବରୁ ମୁଁ ଠାକୁରଙ୍କର କିଛି ପୃୟକ ପାଠ କରି ନ ଥିଲି । ଜୀବନୀ ପଢିବା ସମୟରେ ପରିଚୟ ପତ୍ ସମ୍ବନ୍ଧୀୟ ବହୁ ପଶ୍ନର ଉତ୍ତର ମୋତେ ମିଳିଯାଇଥିଲା । ସ୍ୱୟଂ ଜଗଜନନୀ କିପରି ପତ୍ନୀ ରୂପରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ପଦସେବା କରିଥିଲେ, ମୂଳସଭା ଜଗଦ୍ଗୁରୁଙ୍କ ପେରଣାରେ କିପରି ଶୀଶୀଠାକୁର ଏହି ଧରାପୃଷକୁ ସଦ୍ଗୁରୁ ଭାବରେ ଜୀବ ଉଦ୍ଧାର କରିବାପାଇଁ ନିବିକଲ୍ଷ ସମାଧୂରୁ ଅବତରଣ କରିଥିଲେ, ସବୁ ଦେବଦେବୀ କିପରି ସେହି ସଦ୍ଗୁରୁଙ୍କର ଚରଣ ସୁଧା ପାନ କରିବା ପାଇଁ ବ୍ୟାଳୁଳ, ତାହା ମୋ ହୃଦୟରେ ଶୀଶୀଠାକୁର ହିଁ ମୋର ସର୍ବସ୍ପ ଗୁରୁ- ଏହି ଭାବ ଜାଗତ କରାଇଥିଲା । ତତ୍ୟଣାତ ମନରେ ମଧ୍ୟ ଏକ ଭାବ ଉଦୟ ହେଲା ଯେ, ମୁଁ କାହିଁକି ଆମର ପାଣପିୟ ଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣାଶିତ ପିଲାଦିନୁଁ ହୋଇପାରିଲି ନାହିଁ । ପରବର୍ତ୍ତୀ ସମୟରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ମହାବାକ୍ୟ ପଞ୍ଚକରୁ ଜାଣିପାରିଲି ଯେ, ଏହି ସମଗ ଜୀବସମାଜ କେବଳ ତାଙ୍କ ଇଛାରେ ହିଁ ସୂଷ୍ଟି । ଉପଯୁକ୍ତ ସମୟ ନ ଆସିଲେ ତାଙ୍କର ଶୀଚରଣ ସେବାର ସୁଯୋଗ ମିଳେନାହିଁ । ଏହି ପରିପେକ୍ଷୀରେ ୨୦୦୪ ମସିହାରେ ମୁଁ ଆମେରିକା ସାରସ୍ପତ ସଂଘ ମାଧ୍ୟମରେ ପରିଚୟ୍ ପତ ଗହଣ କରି ଚିରଦିନ ନିମିତ୍ର ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ସେବାରେ ଚରଣାଶିତ ହେବାର ସୋଭାଗ୍ୟ ଲାଭ କଲି ।

ପ୍ରାୟ ୨-୩ ବର୍ଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସଂଘପୂଜା ଓ ସମ୍ମିଳନୀମାନଙ୍କରେ ସଙ୍ଗୀତସେବା ସମୟରେ ମୁଁ ତଳେ ବସି ସଙ୍ଗୀତ ସେବା କରେ ଓ ବାକି ସମୟ ଚଉକିରେ ବସି ଆଲୋଚନା ଶୁଣେ । ୨୦୦୭ ମସିହା ଆମେରିକା ସମ୍ମିଳନୀ ପରଠାରୁ ଠାକୁର କୃପା କରି ମୋତେ ସଙ୍ଗୀତ ସେବାର ଅଧିକ ଭାର ବହନ କରାଇଥିଲେ । ଏହି ସମ୍ମିଳନୀର ପ୍ରଥମ ଦିନ ପ୍ରାର୍ଥନା ସଭା ଶେଷ ହେଲା ପରେ ଅନୁଭବ କଲି ଯେ, ଜାଗରଣ ଗାନରୁ ପ୍ରାର୍ଥନା ସଭା ଶେଷ ହେବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମୁଁ ଗୋଟିଏ ଜାଗାରେ ତଳେ ବସି ରହିଛି, କିଛି କମ୍ଚ ଅନୁଭବ କରିନାହିଁ । ଜାଣିପାରିଲି, ଆମେ ଠାକୁରଙ୍କ ସେବାକାର୍ଯ୍ୟରେ ମଜିରହିଲେ ସିଏ କିପରି ଆମର କମ୍ଚ ସହଣା ଦୂର କରିନିଅନ୍ତି ।

୨୦୦୩ ମସିହା ଦ୍ୱିତୀୟ ସମ୍ମିଳନୀରେ ଓଡିଶାରୁ କେନ୍ଦ୍ରର ତତ୍କାଳୀନ ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଶ୍ୟାମସୁଦର ଦାଶ ଭାଇ ଓ ଅନ୍ୟତମ ବରିଷ ସଦସ୍ୟ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ବସନ୍ତ ସୁନ୍ଦରରାୟ ଭାଇ ଯୋଗଦେବା ପାଇଁ ଆସିଥିଲେ । ସେହି ସମୟରେ ପରିଚାଳକଙ୍କ ଉପୟିତିରେ ଆମେରିକାରେ ଚାରି ଜଣ ଭକ୍ତଙ୍କ ଗୃହରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଗୃହାସନ ପ୍ରତିଷା ହୋଇଥିଲା । ସମ୍ନିଳନୀ ସମୟରେ ବସନ୍ତ ଭାଇ ମୋତେ ବାରମ୍ବାର କହିଲେ-'ବୃଦାବନ ଭାଇ! ତୁମେ ବି ଗୃହାସନ ପ୍ରତିଷା କର' । ମୁଁ ଏହା ଶୁଣି ପଚାରିଲି, 'ଗୃହାସନ ପ୍ରତିଷା ପୁଣି କଣ ? କଣ ପାଇଁ କରିବା ଇତ୍ୟାଦି ?' ସେତେବେଳେ ଆମ ଭତାଘରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଗୋଟିଏ ଛୋଟ ପ୍ଲାଞ୍ଜିକ୍ ଚଉକିରେ Closet ଭିତରେ ବସାଇ ପୂଜା କରୁଥିଲୁ । ମୁଁ ବସନ୍ତ ଭାଇଙ୍କୁ କହିଲି ଯେ, ମୁଁ ତ ପରିଚୟ ପତ୍ର କରିନି, ଠିକ୍ଭାବରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜାପର୍ଦ୍ଧତି ଜଣାନାହିଁ, ଆମେ ଗୃହାସନ ପ୍ରତିଷା କରିବା ପାଇଁ ପ୍ରସ୍ତୁତ ନାହୁଁ । ସେହିଥର ଓଡିଶା ଫେରିବା ସମୟରେ ପରିଚାଳକ ଆମ ସିକାଗୋୟିତ ଭତାଘରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ ଓ ପ୍ରଣାମ କରିସାରି କହିଲେ ଯେ ଆମେ ନିୟମିତ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆବାହନ କରି ପୂଜା କରି ବିଶ୍ରାମ ଦେଉଛେ । ମାନସିକରେ ବା ସୂଷ୍କରେ ପୂଜା କରୁଛେ । ସତରେ ଯଦି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଛୂଳରେ ଆସି ଆମ ସମ୍ଭୁଖରେ ବିଦ୍ୟମାନ ହୋଇଯିବେ, ତେବେ ଆମେ କଣ ସତରେ ପସ୍ତୁତ ଅଛେ କି ତାଙ୍କର ସେବାପୂଜା ଠିକ୍ଭାବରେ କରିପାରିବା ? ଆମର ଠାକୁର ହେଉଛନ୍ତି ଚଳନ୍ତା ଦିଅଁ । ଭନ୍ତିରେ ଡାକିଲେ ସେ ଓ କରନ୍ତି, ତେଣୁ ତୁମେ ସର୍ବଦା ଠାକୁରଙ୍କୁ ଘରର ମୁଖ୍ୟ ସଦସ୍ୟ ଭାବି ସେବା କରିବ ଯାହାଦ୍ୱାରା ତୁମର ଠାକୁରଙ୍କ ସହିତ ସମ୍ବନ୍ଧ ସବୁବେଳ ପାଇଁ ଘନିଷ ଓ ଦୃଜୀଭୂତ ହୋଇ ରହିବ । ଆଉ ଦୁଇ ବର୍ଷ ପରେ ଶ୍ରୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଗୋଟିଏ ସ୍ପତ୍ୟ ବାସଗୃହରେ ରଖିବାର ବ୍ୟବୟା ହେଲା ପରେ ଗୃହାସନ ପ୍ରତିଷା କରିବ ବୋଲି ମୋତେ କହିଦେଇ ଗଲେ । ଏହିପରି ଦୁଇବର୍ଷ ବିତିଗଲା ପରେ ଆମେରିକାରେ କୌଣସି ଏକ ଭନ୍ତଙ୍କ ଗୃହାସନ ପ୍ରତିଷା ବାର୍ଷିକୋସ୍ଟରେ ଜ୍ଞାନ ଭାଇ ଭାବ ବିନିମୟ କରି କହିଲେ ଯେ, ଏପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ

ଆମେରିକାରେ ଶ୍ୱଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କର ଏକ ସ୍ୱତୟ ଆସନ ମନ୍ଦିର ହୋଇ ପାରି ନ ଥିବାରୁ ଆମେ ଆମେରିକାରେ ଥିବା ସମୟ ପ୍ରତିଷିତ ଗୃହାସନକୁ ଠାକୁରଙ୍କ ଆସନ ମନ୍ଦିର ବୋଲି ଭାବିବା । ଭାରତରେ ଥିବା ଆସନ ମନ୍ଦିରମାନଙ୍କରେ ଶ୍ୱଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କର ଯେଉଁ ସେବାପୂଜା ଯେପରି ଶୃଖଳା ମଧ୍ୟରେ କରାଯାଇଥାଏ, ଆମେ ସେହିପରି ନିଜ ନିଜ ଗୃହାସନମାନଙ୍କରେ ଠାକୁରଙ୍କ ସେବାପୂଜା କରି ତାଙ୍କରି ଭାବଧାରାରେ ନିଜକୁ ପରିଚାଳିତ କରିବା ପାଇଁ ଚେଷ୍ଟା କରିବା । ଏହି ସମୟରେ ଆମେ ଘର କିଣି ଶ୍ୱଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଗୋଟିଏ ସ୍ୱତୟ ରୁମ୍ରେ ଚଉକି ଉପରେ ବସାଇ ପୂଜା କରୁଥାଉ । ପୂର୍ବରୁ ପରିଚାଳକ କହିଥିବା ଗୃହାସନ ସମ୍ବନ୍ଧୀୟ ଆଲୋଚନା ମନେପକାଇ ଆମର ଗୃହାସନ ପ୍ରତିଷା କରିବାର ଇଛା ଜାଗତ ହେଲା । ଶ୍ୱଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କର ଅଶେଷ କୃପା ବଳରୁ ୨୦୦୫ ମସିହା ସେପଟେମ୍ବର ୫ ତାରିଖରେ ଆମର ଗୃହାସନ ପତିଷା ହୋଇ ଚିରଦିନ ନିମିଉ ତାଙ୍କର ସେବାପୂଜା କରିବାର ସୁଯୋଗ ମିଳିଲା ।

୨୦୦୪ ମସିହାରେ ପରିଚୟ ପତ ଗହଣ କରିବା ପରଠାରୁ ଏ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆମେରିକା ସାରସୃତ ସଂଘର ପାୟ ସବୁ ସଂଘାଧିବେଶନରେ ଯୋଗଦେଇ ଯଥାସାଧ୍ୟ ସେବାପୂଜା କରିଆସୁଛି । ସଂଘପ୍ଜାରେ ଯୋଗଦେବା ପୂର୍ବରୁ ମୋର ପତି ଶନିବାର ସନ୍ଧ୍ୟା ଓ ରବିବାର ସକାଳ ସମୟ କିପରି କଟୁଥିଲା, ମୁଁ ସମୀକ୍ଷା କଲେ ଅନୁଭବ କରେ ଯେ ଠାକୁର କୃପା କରି ଆମଦ୍ୱାରା ତାଙ୍କ ସେବାକାର୍ଯ୍ୟ ସଂପନ୍ନ କରାଇ ସେହି ସମୟର ଉପଯୁକ୍ତ ବିନିମୟ କରାଇଛନ୍ତି । ପିଲାଦିନୁ ମୁଁ ଆମିଷପିୟ ଥିଲି । ଆମ ଘର ମା' ହାଇୟୁଲରେ ପଢିଲା ଦିନଠାରୁ ଆମିଷ ଖାଇବା ଛାଡିଦେଇଥିଲେ । ବାହାଘର ପରେ ମୋର ଆମିଷ ଖାଇବାରେ ଏତେ ଆଗହ ଦେଖ ମୋ ପାଇଁ ଘର ମା' ଆମିଷ ରାହି ଦେଉଥିଲେ । ମୁଁ ତାଙ୍କୁ କେତେଥର ଆମିଷ ଖାଇବାକୁ କହିଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସେ କେବେ ଖାଇ ନ ଥିଲେ କିମ୍ବା ମୋତେ କେବେ ଆମିଷ ଛାଡିବା ପାଇଁ କହିନ୍ଥଲେ । ଗୁହାସନ ପତିଷା ପରେ ଆମେ କେବେ ଘରେ ଆଉ ଆମିଷ ରାଜୁ ନ ଥିଲୁ, କିନ୍ତୁ ମୁଁ ବାହାରେ ଆମିଷ ଖାଉଥିଲି । ଗତ ୨୦୦୮ ମସିହାରେ ନିମାପଡାଁ ସମ୍ମିଳନୀରୁ ଫେରିବା ପରେ ଦେଖିଲି ବହୁଥର ଆମିଷ ଖାଇବାର ଦିନେ କି ଦୁଇ ଦିନ ଭିତରେ ମୋର ଦେହ ବହତ ଖରାପ ହେଉଛି । ଏହିପରି ଲଗାତାର ୩-୪ ଥର ଦେହ ଖରାପ ହେଲା ପରେ ଅନୁଭବ କଲି, ବୋଧହ୍ଏ ଆଉ ଆମିଷ ଖାଇବା ମୋ ପାଇଁ ଭଲ ନୁହେଁ ବୋଲି ଠାକୁର ଇଙ୍ଗିତ କରି କହିଦେଉଛନ୍ତି । ଦିନେ ମୁଁ ଆମିଷ ଖାଇ ରାତିରେ ଶୋଇଥିବା ବେଳେ ସ୍ୱପ୍ତରେ ଦେଖିଲି- ମୁଁ ଆମ ଗୃହାସନରେ ନିତ୍ୟପୂଜା କରିବା ସମୟରେ ଯେତେବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କ ପାଦୁଜା ଧରି ପଣାମ କରିବାକୁ ଯାଉଛି, ପାଦୁକା ମୋଠାରୁ ଦୂରେଇ ଯାଉଛି । ମୁଁ ଯେତେ ଆଗକୁ ଆଗ ପାଦୁକା ଧରିବାକୁ ଯାଉଛି, ଠାକୁରଙ୍କ ସେହି ସୂନ୍ଦିର ପାଦୁକାଦୃୟ ମୋଠାରୁ ସେତେ ଦୂରେଇ ଯାଉଛି । ପାଦୁକାଦ୍ୱୟରୁ କିପରି ଏକ ଶ୍ୱେତବର୍ଣ୍ତର ଜ୍ୟୋତି ବାହାରୁଛି । ଏହି ସମୟରେ ପଛରୁ ଜଣେ ମା'ଙ୍କର ଗମ୍ବୀର କଣସ୍ୱର ଶୁଣିବାକୁ ପାଇଲି- 'ତୁ ଏ କଣ କରୁଛୁ ? ଆମିଷ ଖାଇ ସେହି ହାତରେ ପରମପୁରୁଷଙ୍କୁ ୟର୍ଶ କରିବାକୁ ଚାହ୍ଁଛୁ ?' ଏତିକିବେଳେ ହଠାତ ଭୟଭୀତ ହୋଇ ମୋର ନିଦ ଭାଙ୍ଗିଗଲା । ଏହା ଯେ ଶୀଶୀଠାକୁର ଓ ମା'ଙ୍କର ଆମିଷ ଖାଇବା ଛାଡିଦେବା ପାଇଁ ମୋ ପତି ନିର୍ଦ୍ଦେଶ, ଉପଲବ୍ଧ କରି ସେହିଦିନଠାରୁ ଆମିଷ ଖାଇବା ପ୍ରା ଛାଡିଦେଲି ।

ସେବା ମନୋବୃତ୍ତି ନେଇ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ସେବାକାର୍ଯ୍ୟ କରିବା ପାଇଁ ଟିକିଏ ମନ ବଳାଇଲେ ଠାକୁର କିପରି ଏକ ଅସାଧାରଣ ଶକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ନିଜ ଆଡକୁ ଆକର୍ଷିତ କରିନେଇ ଅଧିକରୁ ଅଧିକତର ସେବାକାର୍ଯ୍ୟ ସଂପନ୍ନ କରାଇନିଅନ୍ତି ଏବଂ ଏକ ଅବର୍ଣ୍ଣନୀୟ ଆନନ୍ଦରେ ମନକୁ ଭରପୂର କରି ରଖନ୍ତି, ତାହା ମୁଁ ସର୍ବଦା ଉପଲବ୍ଧ କରିପାରୁଛି । ଠାକୁରଙ୍କ କୃପାରୁ ମୁଁ ବଡମ୍ବା, ନିମାପଡା ଓ ନୂଆଦିଲ୍ଲୀଠାରେ ବିଗତବର୍ଷମାନଙ୍କରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିବା ତାଙ୍କର ପ୍ରାଣପ୍ରିୟ ସନ୍ନିଳନୀମାନଙ୍କରେ ଯୋଗ ଦେଇ ଓ ସେବାର ସୁଯୋଗ ପାଇ ନିଜକୁ ଧନ୍ୟ ମନେ କରିଛି । ଗତ କିଛି ବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଲିଖିତ ଓ ସମ୍ବନ୍ଧୀୟ ପ୍ରାୟ ସମୟ ପ୍ରୟକ ସଂଗହ କରି କିଛି ମାତ୍ରାରେ ସ୍ୱାଧ୍ୟାୟ କରିଆସୁଛି । ହାତକୁ ନୂଆ ସଙ୍ଗୀତ ପୁୟକ, ସଂଘସେବକ କିମ୍ବା ସ୍ୱାଗତିକା ଆସିଲେ ପ୍ରଥମେ ଦୃଷ୍ଟି ପଡେ ସେଥିରେ ରଚିତ ଗୀତଗୁଡିକ ଉପରେ । ସେହି ସୁନ୍ଦର ଗୀତଗୁଡିକର ସ୍ୱର ସଂଯୋଜନା କିପରି କେନ୍ଦ୍ର ସଙ୍ଗୀତ ସେବକମାନଙ୍କଠାରୁ ବୁଝିନେବା, ଅନ୍ୟ ନୂଆଗୀତଗୁଡିକର ସ୍ୱର ସଂଯୋଜନା ନିଜେ କିପରି କରି ଶିଖିବା, ଏଥିରେ ମନଟି ସଦା ଭରପୂର ହୋଇ ରହେ । ପାଷ୍ଟତ୍ୟ ଦେଶରେ ରହି ନିଜ ମାତୃଦେଶର ରୀତି ଅନୁଯାୟୀ ତାଙ୍କର ପୂଜାପଦ୍ଧତି ଓ ସେବାକାର୍ଯ୍ୟ କରିପାରିବା, ଏହା କେବଳ ସେହି କରୁଣାମୟଙ୍କ କୃପାବଳରେ ହୋଇପାରୁଥିବାରୁ ମୁଁ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ଚିର କୃତଞ୍କ । ସେ ଆମ ସମୟଙ୍କୁ ଆମୃଞ୍ଜାନ ଦାନ କରି ଜୀବନକୁ ଧନ୍ୟ କରନ୍ତୁ, ଏହା ହିଁ ମୋର ସେହି ଶୀଚରଣ କମଳରେ ସବିନୟ ପାର୍ଥନା ।

ଖୋଜିବା ପରି ମୁଁ ଖୋଜିନାହିଁ ପୁଭୁ ପାଇବା ପରି ମୁଁ ପାଇଛି ବୁଝିବା ପରି ମୁଁ ବୁଝିନାହିଁ ସିନା ଚାହିଁବା ପରି ମୁଁ ଚାହିଁଛି ।

> ଶ୍ୱଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣାଶିତ ବୃନ୍ଦାବନ ସାହୁ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ

# ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପାଶୀର୍ବାଦ

We are not human beings on a spiritual journey, We are spiritual beings on a human journey.

ଏହି ଉପରୋକ୍ତ ଉକ୍ତିର ସତ୍ୟତା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବାଣୀରୁ ଜଣାପଡେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ମତରେ ଆମେମାନେ ତାଙ୍କର ନିତ୍ୟ ସହଚର; ତାଙ୍କର କର୍ମସାଧନ ନିମନ୍ତେ ହିଁ ଆମମାନଙ୍କର ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ ଓ ଜୀବନଧାରଣ । ଏଣୁ ଏହା ନିର୍ଦ୍ଧିତ ଯେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସହିତ ମୋର ସଂପର୍କ ପୂର୍ବରୁ ଥିଲା ଓ ପରେ ମଧ୍ୟ ରହିବ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପା ତଥା ଆଶୀର୍ବାଦର ଏକ ନିଦର୍ଶନ ହେଉଛି ତାଙ୍କର ଭକ୍ତ ପରିବାରରେ ମୋର ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ । ମୋର ମା' ବିବାହ ପୂର୍ବରୁ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣାଶ୍ୱିତ। ଥିଲେ ଏବଂ ବିବାହ ପରେ ବାପା ମଧ୍ୟ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣାଶ୍ରୟ ଲାଭ କଲେ । ଏହି ଜୀବନକୁ ଠାକୁରମୁଖୀ କରିବାର ପ୍ରଥମ ପ୍ରେରଣା ମୁଁ ମୋର ପରିବାରରୁ ହିଁ ଲାଭ କରିଛି । ଗୃହାସନରେ ସକାଳ ଓ ସନ୍ଧ୍ୟାପୂଜାରେ ଯୋଗଦାନ, ଗୃହାସନରେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କର ସେବାଗ୍ରହଣ, ସଂଗୀତ ଶିକ୍ଷା କରି ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ପାଖରେ ଗାନ କରିବା ଆଦି ମା' ନିଜେ ଶିକ୍ଷା ଦେଇଛନ୍ତି; ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ହିଁ ସର୍ବୋଚ୍ଚ ଓ ସର୍ବଶେଷ ସତ୍ତା - ଏହି ବନ୍ଧମୂଳ ଧାରଣା ପିଲାଦିନୁ ସେ ମୋତେ ଶିକ୍ଷା ଦେଇଥିଲେ । ବାପାଙ୍କ ଆଚରଣରୁ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ଅନେକ କିଛି ଶିକ୍ଷା ଲାଭ କରିଛି । ସୁଖ ଦୁଃଖରେ ସମଭାବ ରକ୍ଷା କରି ଚଳିବା, କଷ୍ଟସହିଷ୍ଟ ହେବା, ମିତବ୍ୟୟୀ ହେବା, ସତ୍ପାତରେ ଦାନ, ଅନ୍ୟର ନିନ୍ଦା ସମାଲୋଚନା ନ କରିବା ଓ ନିଜେ କାହାର ନିନ୍ଦା ସମାଲୋଚନାରେ ବ୍ୟଥିତ ନହେବା ଆଦି ମହତ ଗୁଣଗୁଡିକ ମୁଁ ବାପାଙ୍କଠାରୁ ଶିକ୍ଷା ପାଇଛି । ବାରିପଦା ସମ୍ମିଳନୀ ଅଗ୍ନିକାଣ୍ଡରେ ଆମ ପରିବାରରୁ ୭ ଜଣ ସ୍ୱଧାମକୁ ଚାଲିଗଲା ପରେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କୁ ଆଦି ବିଚଳିତ ହେବାର ମୁଁ ଦେଖିଛି । ସେ ଏହି ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ବହୁଥର କହିଛନ୍ତି, 'ଶ୍ୱୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପରେ ଭରସା ରଖ, ସେ ତାଙ୍କ ପ୍ରୟରନମାନଙ୍କୁ ଆମଠାରୁ ମଧ୍ୟ ଅଧିକ ଭଲ ପାଆନ୍ତି । ଯାହା ହୋଇଛି ତାଙ୍କରି ଇଛାରେ ହୋଇଛି । ତାଙ୍କ ଇଛାର ଜୟ ହେଉ ।' ଏହିପରି ଏକ ଠାକୁରଗତପ୍ରାଣ ପରିବାରରେ ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ ବାୟବିକ ସେହି ପ୍ରେମମୟଙ୍କର ଏକ ଅହେତୁକ କୃପା ଓ ଆଶୀର୍ବାଦ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କର କରୁଣାର ଅନ୍ୟ ଏକ ନିଦର୍ଶନ ତାଙ୍କ ସ୍ୱହ୍ୟ ପ୍ରତିଷିତ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘରେ ମୋର ଯୋଗଦାନ । ମୋର ସଂଘସେବୀ ଜୀବନ ପ୍ରଥମେ ଅନୁଗୁଳ ଶାଖା ସଂଘରୁ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । ସେହି ସଂଘରେ କେତେ ଜଣ ବରିଷ ଠାକୁରଗତପ୍ରାଣ ଭଞ୍ଜଙ୍କର ଆଦର୍ଶ ମୋ ଜୀବନରେ ଗଭୀର ରେଖାପାତ କରିଥିଲା । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଶ୍ରୀ ଗତିକୃଷ୍ଣ ଶତପଥୀ ଭାଇ ଓ ଶ୍ରୀ ଷେତ୍ରବାସୀ ବେହେରା ଭାଇ ଅନ୍ୟତମ । ମୋ ଜୀବନର ସର୍ବପ୍ରଥମ ସଂଘସେବା ଯଥା ପ୍ରସାଦ ପରିବେଷଣ ଓ ଆରତି ସମୟରେ ଝାଞ୍ଜ ବଜାଇବା ସେବା ସେହିଠାରୁ ହିଁ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । ଅନୁଗୁଳ ଶାଖା ସଂଘରେ ମୋତେ ଯେତେବେଳେ ଯେଉଁ ସେବାର ସୁଯୋଗ ମିଳୁଥିଲା,ମୁଁ ତାହା ନିଷାର ସହିତ ଅତି ଭଲ ଭାବରେ କରିବା ପାଇଁ ଟେଷ୍ଟା କରୁଥିଲି । ଅନୁଗୁଳ ଶାଖା ସଂଘ ବିଷୟରେ ଗୋଟିଏ ଘଟଣା ମୋ ସ୍ମୃତିରେ ଉଜ୍ଜଳ ହୋଇ ରହିଛି ଯାହା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରତି ମୋର ମନୋଭାବ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିଦେଇଥିଲା । ସେଦିନ ଢେଙ୍କାନାଳ ଜିଲ୍ଲାର ମହିଳା ସଂଘପୂଜାର ଅନ୍ତିମ ଦିନ ଥାଏ । ତଳାଳୀନ କେନ୍ଦ୍ର ସଂପାଦକ ଶ୍ରୀ ରଘୁନାଥ ପତି ଭାଇ ପୂଜା ପରିଚାଳନା କରୁଥାନ୍ତି ବର୍ତ୍ତମାନର ଅନୁଗୁଳ ଶାଖା ସଂଘର ଭନ୍ତ ନିବାସରେ । ବିଦାୟ ପ୍ରାର୍ଥନା 'ବିଦାୟ ବେଳାରେ ଆଜି ପ୍ରିୟ ପଦ ତଳେ' ବୋଲାଯାଉଥାଏ । ମୁଁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କଲି, ସେଠାରେ ଉପଛିତ ସମୟ ଭାଇ ଓ ମା' ମାନଙ୍କ ଆଖିରେ ଲୁହ । ସେ କି ଆବେଗଭରା କନ୍ଦନ ! ସତେ ଯେପରି ଝିଅ ବାପଘର ଛାଡି ଶାଶୁଘର ଯାଉଛି ଓ ସେ ସମୟରେ ନିଜ ପ୍ରିୟଜନଙ୍କୁ ଛାଡିଯିବାର ଦୁଃଖ ସହିପାରୁ ନାହିଁ । ମୁଁ ସେହି ଦୃଶ୍ୟ ଦେଖି ଚିନ୍ତା କରୁଥିଲି ଯେ ଶ୍ରୀଶୀଠାକୁର ନିଷ୍ଟୟ ସମୟଙ୍କର ଅତି ପ୍ରିୟ କୋଳ,ସେଥିପାଇଁ ସମୟେ କିପରି ତାଙ୍କୁ ଛାଡିଯିବେ ବୋଲି କାନ୍ଦୁଛନ୍ତି । ସେହି ଘଟଣା ହିଁ ମୋର ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରତି ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ବଦଳାଇ ଦେଇଥିଲା ।

ମୋର ଷଷ ଶ୍ରେଣୀରୁ ଦଶମ ଶ୍ରେଣୀ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତାଳଚେର ଥର୍ମାଲ୍ ଛିତ ଉଚ୍ଚ ବିଦ୍ୟାଳୟରେ ହୋଇଥିଲା ଏବଂ ଏହି ସମୟ ହିଁ ମୋ ଜୀବନର ଗତିପଥ ବଦଳାଇ ଦେଇଥିଲା । ତାହାର କାରଣ ହେଉଛି ଜଗନ୍ନାଥପୁର ଶାଖାସଂଘରେ ଯୋଗଦାନ । ଗୋଟିଏ ଶାଖାସଂଘରେ ଏତେ ଆଦର୍ଶ ସେବକ ଓ ନିଷାପର ଭକ୍ତ ଥାଇପାରନ୍ତି, ତାହା ମୋର ଚିନ୍ତାର ବାହାରେ ଥିଲା । ସେହି ସଂଘର ଏପରି ଜଣେ ସଦସ୍ୟ ନାହାଁଳି, ଯାହାଙ୍କଠାରୁ ମୁଁ କିଛି ଶିକ୍ଷା ଲାଭ କରିନାହିଁ । ଏହିପରି ଦୁଇଜଣ ଆଦର୍ଶ ସଂଘସେବୀ ହେଉଛନ୍ତି ଶ୍ରୀ ସର୍ବେଶ୍ୱର ଧର ଭାଇ ଓ ଶ୍ରୀ କମ୍କୁ ଚରଣ ଧର ଭାଇ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଆଦର୍ଶ, ଉଦେଶ୍ୟ ଓ ଭାବଧାରାକୁ ଆଖି ଆଗରେ ରଖି ଉପଯୁକ୍ତ ସେବକଟିଏ ହେବାର ପ୍ରେଣା ସେ ଦୁଇଜଣ ହିଁ ମୋତେ ପ୍ରଥମେ ଦେଇଥିଲେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ପ୍ରତ୍ୟେକ ସେବା ମୁଁ ଏହି ସଂଘରୁ ହିଁ ଶିକ୍ଷା ଲାଭ କରିଛି । ପରିବେଷଣ ସେବା ଯଦିଓ ପଥମେ ମୁଁ ଅନୁଗୁଳ ଶାଖାସଂଘରେ କରିଥିଲି, ତେବେ ତାହାର ପ୍ରକୃତ କୌଶଳ ମୁଁ ଜଗନ୍ନାଥପୁର ଶାଖାସଂଘରେ ହିଁ ଶିକ୍ଷା କରିଛି । ସେହିପରି ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସେବା ଯଥା, ଆସନସଙ୍କା, ସଭା ଆୟୋଜନ, ବାସନ ମଜା, ପୁଷ୍ଟ ଗୁଛନ, ସଙ୍ଗତ, ପରିବେଶ ସୁରକ୍ଷା ଆଦି ସେବା ଶିକ୍ଷା ମଧ୍ୟ ମୁଁ ସେହିଠାରୁ ହିଁ ଲାଭ କରିଛି । କିପରି ଭାବେ ଉପଯୁକ୍ତ ସେବା ମନୋଭାବସଂପନ୍ନ ହୋଇ ଆଦର୍ଶ ସେବକ ଭାବରେ ସେବା କରିବାକୁ ହୁଏ, ତାହାର ପ୍ରେରଣା ମୁଁ ଜଗନ୍ନାଥପୁର ଶାଖାସଂଘରୁ ହିଁ ଲାଭ କରିଛି । ଏହି ସଂଘର 'ସେବକ ସଂଘ'ରେ ଯୋଗଦାନ ପୂର୍ବକ ସେବାର ମହିମା ଶିକ୍ଷା କରିଛି । ୨୦୦୦ ମସିହାରେ ଜଗନ୍ନାଥପୁରଠାରେ ଉତ୍କଳ ପାଦେଶିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ନିଳନୀ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଥିଲା । ଏହା ମୋ ସେବକ ଜୀବନର ଏକ ଉଲ୍ଲେଖନୀୟ ଘଟଣା । ଏହି ସନ୍ନିଳନୀରେ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଏକ ମାସ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସନ୍ନିଳନୀ ଷେତ୍ରରେ ରହଣି ସମୟରେ ସେବା କରିବାର ପୁବର୍ଣ୍ଣ ସୁଯୋଗ ମୁଁ ଲାଭ କରିଥିଲି । ଏହି ଏକ ମାସ ମଧ୍ୟରେ 'ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ'ର ସେବାବିଭାଗର ସେବାମୁଖ୍ୟ ତଥା ଜଗନ୍ନାଥପୁର ଓ ଢେଙ୍କନାଳ ଜିଲ୍ଲାର ଅନ୍ୟ ସେବକମାନଙ୍କ ସହ ମିଶି ସେବା କରିବା ଓ ସେବା ମାଧ୍ୟମରେ ଶିକ୍ଷା ଲାଭ କରିବାର ଯେଉଁ ଅହେତୃକ ସୁଯୋଗ ମିଳିଥିଲା, ତାହା ଜୀବନରେ ଚିର ସୁରଣୀୟ ହୋଇ ରହିଛି ।

ମୋର ଚାକିରୀ ଜୀବନରେ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଅଶେଷ କୃପା ମୋ ଉପରେ ବର୍ଷିତ ହୋଇଛି । ଟ୍ରେନିଂ ପରେ ମହାରାଷ୍ଟ୍ରର ପୁନେରେ ପୋଞ୍ଜି ହେଲା ପରେ ସଂଘରେ ଯୋଗଦାନ କରିବାର ସୁଯୋଗ ଆଉ କିଭଳି କେଉଁଠି ମିଳିବ ବୋଲି ଚିନ୍ତିତ ହୋଇ ପଡିଥିବା ସମୟରେ ଜଗନ୍ନାଥପୁର ଶାଖାସଂଘର କମ୍ବୁ ଭାଇ ମୋତେ କହିଲେ, 'ଠାକୁରଙ୍କୁ ଡାକ, ସେ ତା'ର ବ୍ୟବଞ୍ଛା କରିବେ ।' ଯେଉଁଦିନ ପୁନେରେ ପହଞ୍ଚିଲି ତା' ପରଦିନ ପୁନେରେ ରହୁଥିବା ଯଦୁନାଥ ମହାନ୍ତି ଭାଇ ଫୋନ୍ କରି ଜଣାଇଲେ ଯେ ତାଙ୍କ ଘରେ ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ ହେବ ଓ ମୋତେ ନିମନ୍ତ୍ରଣ ଜଣାଇଲେ । ସେହି ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ ଦିନ ଓଡିଶାରୁ ଆସିଥିବା କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତିନିଧି ଶ୍ରୀ ନଟବର ରାୟସାମନ୍ତ ଭାଇ ଆମମାନଙ୍କୁ ଏକ ଘରୋଇ ପାଠଚକ୍ର କରିବାକୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ତଥା ଆବଶ୍ୟକ ଉପଦେଶ ଦେଲେ । ମୋର ପୁନେ ଅବ୍ୟାନ ସମୟରେ ଏହି ପାରିବାରିକ ପାଠଚକ୍ର ପୁନେ ପାଠଚକ୍ରରେ ପରିଣତ ହେଲା ଏବଂ ପରେ ତାହା କେନ୍ଦ୍ର ଅନୁମୋଦନ କ୍ରମେ ପୁନେ ଶାଖା ସଂଘ ହେବାର ଗୌରବ ଲାଭ କଲା । ଯଦୁନାଥ ମହାନ୍ତି ଭାଇ, ଚିନ୍ୟୁୟ ପାତ୍ର ଭାଇ ଓ ଜୟଗୁରୁ ଦେବ ସାହାଣୀ ଭାଇ ଯଥାକ୍ରମେ ସଭାପତି, ସଂପାଦକ ଓ କୋଷାଧ୍ୟକ୍ଷ ସେବା କରିବାର ଦାୟିତ୍ର ତୁଲାଇଥିଲେ ।

ଭଗବାନ୍ କାହାରି ଆଶା ଅପୂର୍ଣ୍ଣ ରଖନ୍ତି ନାହିଁ । ମୋର ଇଂଜିନିଅରିଂ ପଢିବା ସମୟରେ ମୁଁ ପ୍ରଥମେ ଆମେରିକା ଭକ୍ତ ସମ୍ନିଳନୀ ବିଷୟରେ ଜାଣିବାକୁ ପାଇଲି । ଦିନେ 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ' ପଢୁଥିବା ସମୟରେ ଆମେରିକାରେ ଅନୁଷିତ ଏହି ସମ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗ ଦେବାକୁ ଇଛା ପ୍ରକାଶ କରି ମନେ ମନେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିଥିଲି, ୨୦୧୧ ମସିହାରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜ ମୋର ଏହି ପ୍ରାର୍ଥନା ପୂରଣ କଲେ - ଏହା ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ କୂପାର ଅନ୍ୟ ଏକ ନିଦର୍ଶନ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଅହେତୁକ କୃପା ଓ ଆଶୀର୍ବାଦ ବଳରେ ମୁଁ ଅନୁଗୁଳ ଓ ଜଗନ୍ନାଥପୁର ଶାଖାସଂଘ ଉରିଆରେ ସେବକ ଜୀବନ ଆରମ୍ଭ କରି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ସ୍ୱହ୍ୟ ପ୍ରତିଷିତ 'ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ'ର ସଦସ୍ୟ ହୋଇପାରିଛି । ବହୁ ଜନ୍ମର ପୁଣ୍ୟ ବଳରୁ ଭାରତବର୍ଷର ପବିତ୍ର ଉତ୍କଳଭୂମିରେ ଏକ ଭକ୍ତ ପରିବାରରେ ଜନ୍ମଗୁହଣ କରିଥିଲେ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ମୋର ପ୍ରକୃତ ପରିଚୟ ସଂଘ ମାଧ୍ୟମରେ ହିଁ ପାଇଲି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଗୁରୁ ଓ ଇଞ୍ଚ ରୂପେ ବରଣ କରି ତାଙ୍କୁ ଜୀବନର ସର୍ବସ୍ୱ ସମର୍ପଣ ପୂର୍ବକ ଉତ୍ତମ ସେବକଟିଏ ହେବାର ସୁଯୋଗ ସଂଘ ମାଧ୍ୟମରେ ଲାଭ କରିପାରିଛି । ଏହା ହିଁ ତ ତାଙ୍କର ସର୍ବଶ୍ରେଷ ଆଶୀର୍ବାଦ । ସେ ଏ ସବୁର ମାଧ୍ୟମ କରି ମୋତେ ତାଙ୍କର ନିଜର କରିନେଇଛନ୍ତି । ଏଥି ନିମନ୍ତେ ମୁଁ ନିଜକୁ ଭାଗ୍ୟବାନ୍ ଓ ଗୌରବାନ୍ୱିତ ମନେ କରୁଛି । ସେ ଯଦି ତାଙ୍କର କାର୍ଯ୍ୟସାଧନ ଉପଲକ୍ଷ୍ୟେ ମୋତେ ଏ ଜଗତକୁ ଆଣିଛନ୍ତି, ତେବେ କିପରି ଭାବେ ତାଙ୍କର ସେହି କାର୍ଯ୍ୟ ସଂପାଦନ ପୂର୍ବକ ନିଜକୁ ତାଙ୍କ ଆଦର୍ଶ ଓ ଭାବଧାରାରେ ପରିଚାଳିତ କରିପାରିବି ତଥା ତାଙ୍କ କୃପା ବଳରେ ତାଙ୍କୁ ଅନ୍ତରରେ ଦର୍ଶନ କରି ଚିରଦିନ ନିମିତ୍ତ ତାଙ୍କର ସେବା କରିପାରିବି, ଏତିକି ତାଙ୍କର ଶ୍ରୀଚରଣରେ ବିନୀତ ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଛି ।

ଅନ୍ତିମରେ ମୋର ଅନ୍ତରର କଥା -

'ଲୋଡାନାହିଁ ମୋର ମାନ ସମ୍ମନ ଅବା ବଇଭବ ଇନ୍ଦ୍ର ଆସନ ଅସୀମ କରୁଣା ମୋ ପରେ ଥାଉ ତୁମ ପଦ ସେବି ଜୀବନ ଯାଉ ।'

> ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣାଶିତ ଚିନ୍ନୟ ପାତ୍ର ଜଗନ୍ନାଥପୁର ଶାଖାସଂଘ

## ଆମେରିକା ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ ଅନୁଭୂତି

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ମହାରାଜାଙ୍କ ଅପାର କରୁଣାରୁ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଦଶମ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତସନ୍ନିଳନୀ ଅନୁଷିତ ହେବାକୁ ଯାଉଛି । ପ୍ରତିବର୍ଷ ପରି magazine ସେବା ଆରମ୍ଭ ହେଲା ପରେ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ଭାଇଙ୍କଠାରୁ mail ଆସିଲା articleଟିଏ ଲେଖିବା ପାଇଁ । ସବୁ ବର୍ଷ ମନ ମଧ୍ୟରେ କିଛି ଭାବନା ଥାଏ ମୂଳ କରି ଲେଖିବାକୁ, କିନ୍ତୁ ଏହି ଥର ଜାଣି ପାରୁ ନ ଥାଏ କ'ଣ ଲେଖିବି । ଏହି ପରି ଗୋଟିଏ ମାସ ଚାଲିଗଲା ପରେ article ପଠାଇବାର ଶେଷ ତାରିଖ April 15<sup>th</sup> ବୋଲି mail ଆସିଗଲା । ଶେଷରେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କଲି କ'ଣ ଲେଖିବି ବୋଲି ? ସେହିଦିନ ରାତିରେ ସ୍ୱପ୍ନଟିଏ ଦେଖିଲି ଆମେରିକା ସନ୍ନିଳନୀ ବିଷୟରେ, ତେଣୁ ହଠାତ୍ ମନରେ ଆସିଲା ପତିବର୍ଷ ସନ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗଦାନ କରିବାର ଯେଉଁ ଚିର ସ୍ମରଣୀୟ ଅନୁଭୂତି ତାହା ଉପରେ କିଛି ଲେଖିବାକୁ ।

ମୁଁ ୨୦୦୨ August ମାସରେ ପ୍ରଥମ ଥର ପାଇଁ ଆମେରିକାରେ ଆସି ପହଞ୍ଚିଥିଲି । ମାତ୍ର ପ୍ରଥମ ଦୁଇ ବର୍ଷ କିଛି ଅସୁବିଧା ହେତୁ ସମ୍ମିଳନୀରେ ଯୋଗଦେବାର ସୁଯୋଗ ମିଳି ନ ଥିଲା । ସବୁବେଳେ କିନ୍ତୁ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କଠାରୁ ସମ୍ମିଳନୀର ଆନନ୍ଦ ବିଷୟରେ ଶୁଣି ଗୁଣି ମନରେ ବହୁତ ଇଛାଥିଲା ଆମେରିକା ସମ୍ମିଳନୀର ଅନୁଭୂତି ଉପଲବ୍ଧି କରିବାକୁ । ତା' ସହିତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ନେଇ ଏହି ବିଦେଶ ଜାଗାରେ କିପରି ତାଙ୍କରି ଆଦର୍ଶରେ ଚଳୁଛନ୍ତି ତାହା ଜାଣିବାକୁ ମଧ୍ୟ ମନରେ ଉତ୍ସୁ କତା ଥିଲା ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପାରୁ ୨୦୦୬ ମସିହାରେ Charlotte, North Carolina ଠାରେ ଅନୁଷିତ ହେଉଥିବା ପଞ୍ଚମ ବାର୍ଷିକ ସନ୍ନିଳନୀରେ ପ୍ରଥମ ଥର ଯୋଗଦାନ କରିବାର ସୁଯୋଗ ମିଳିଥିଲା । ସନ୍ନିଳନୀକୁ ଯିବା ଆଗରୁ ଲାଗୁଥିଲା ଆଗରୁ ତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କ ସହିତ କେବେ ଦେଖା ହୋଇନାହିଁ, ତେଣୁ କିପରି ଲାଗିବ ବୋଲି । ମାତ୍ର ସନ୍ନିଳନୀ ଷେତ୍ରରେ ପହଞ୍ଚିଗଲା ପରେ ସମୟଙ୍କୁ 'ଜୟଗୁରୁ' ସମ୍ନାଷଣ କରି କୋଳାଗ୍ରତ କଲାବେଳେ ଲାଗିଲା ଏଠାରେ କେହି ମୋର ଅଜଣା ନୁହଁ । ସେହି ଆଦର ଅଭ୍ୟର୍ଥନାରେ ଲାଗିଲା ନାହିଁ ଯେ, ମୁଁ କାହାକୁ ପ୍ରଥମ ଥର ପାଇଁ ଦେଖୁଛି । ପ୍ରକୃତପଷେ ଆମେ ତ ଠାକୁରଙ୍କ ସନ୍ତାନ, ତାଙ୍କରି ନିତ୍ୟ ପାର୍ଶ୍ୱଦ ହୋଇ ଏହି ସଂସାର ଲୀଳା ଖେଳାରେ ଆସୁଛୁ । ତେଣୁ ପରୟର ପ୍ରତି ସ୍ନେହପ୍ରୀତି ରହିବା ମଧ୍ୟ ସ୍ୱାଭାବିକ । ଏହିପରି ସନ୍ନିଳନୀର ୩ ଦିନ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶ, ଆଲୋଚନା ଓ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ସନ୍ନେଳନରେ କିପରି ଅତିକାନ୍ତ ହୋଇଗଲା ଜଣାପଡିଲା ନାହିଁ । ଫେରିବାଦିନ ଦୂରକୁ ଗାଡି ଚଲାଇକରି ଆସିବୁ ବୋଲି ସମୟେ ଆମକୁ ପସାଦ ଖୁଆଇ କରି ଛାଡିବାର ବ୍ୟବଛାରେ ଲାଗି ପଡିଥିଲେ । ଏହି ସବୁ ଦେଖି ଘରେ ବୋଉର ଭଲ ପାଇବା କଥା ମନେ ପଡି ଯାଇଥିଲା, କାରଣ ବୋଉ ମଧ୍ୟ ଏହିପରି ବାହାରକୁ ଗଲା ପୂର୍ବରୁ କ'ଣ ଟିକେ ଖୁଆଇ କରି ଛାଡିଥାଏ । ତେଣୁ ଲାଗୁଥିଲା ଏହି ସ୍ନେହ କେବଳ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ସେହି ବୃହତ୍ ଭଲ ପାଇବାର ଅଂଶ ମାତ ।

୨୦୦୭ ମସିହାରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଷଷ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ Burnsville, North Carolina ର ଏକ ସୁନ୍ଦର ବନ ପରିବେଶ ମଧ୍ୟରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ସେହି ବନପରିବେଶର ଅର୍ଯୁବ ଶୋଭା ଖୁବ୍ ମନୋମୁଗ୍ଧକର ଥିଲା । ସେଠାରେ ଆମେ ସନ୍ନିଳନୀ ମଣ୍ଟପଠାରୁ ଟିକେ ଦୂରରେ ରହୁଥିଲୁ । ମୋତେ ସଂଗୀତସେବା ଲାଗି ଭୋରରୁ ଉଠି ଯିବାକୁ ପଡୁଥିଲା । ଜଙ୍ଗଲ ଜାଗା ହୋଇଥିବାରୁ ଭାଲୁର ଭୟ ଥିଲା, ତେଣୁ ରାତିରେ ଏକୁଟିଆ ବାହାରିବା ମନା ଥିଲା । ପ୍ରଥମେ ଏକୁଟିଆ ଯିବା କଥା ଭାବିଲା ବେଳକୁ ଡର ଲାଗିଲା । ତା'ପରେ ଥିର କଲି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ନାମ ଜପ କରି କରି ଯିବାପାଇଁ, ଯାହା କିଛି ହେଲେ ସେ ବୁଝିବେ । ସତକୁ ସତ ତିନି ଦିନ ଧରି ଏକୁଟିଆ ଗଲି ଆଉ କୌଣସି ଅସୁବିଧା ହେଲାନାହିଁ । ପ୍ରଥମେ ଯେତେବେଳେ ସେଠାକାର ପୂଜା ମଣ୍ଡପଟି ଦେଖିଲି ମୋତେ ତାହା ଟିକିଏ ଛୋଟ ଲାଗିଲା । ମନରେ ଆସିଲା ଏହିଠାରେ କିପରି ଷୋଡଶ ଉପଚାର ପୂଜା, ଆନନ୍ଦ ସଭା ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇ ପାରିବ ବୋଲି ।

ମାତ୍ର ଲୀଳାମୟଙ୍କ ଲୀଳା ସବୁ କାର୍ଯ୍ୟ ବିନା ବାଧାରେ ଅତି ସୁୟର ଭାବରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ସକାଳ ପୂଜା ସମୟରେ ଝାଞ୍ ମୃଦଙ୍ଗ ଓ 'ଜୟଗୁରୁ' ଧ୍ୱନିରେ ସେହି ବନ ପରିବେଶ ପ୍ରକଂପିତ ହୋଇ ଉଠୁଥିଲା । ସେହି ଅନୁଭବ ଭାଷାରେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରିବା ସମୃବ ନୁହେଁ । କେବଳ ଉପଛିତ ବ୍ୟକ୍ତି ହିଁ ଅନୁଭବ କରି ପାରିବ ସେହି ଆନନ୍ଦମୟ ପରିବେଶ । ଏହିପରି ୨୦୦୮ ଓ ୨୦୦୯ ମସିହା ସନ୍ନିଳନୀ Burnsville, North Carolina ଠାରେ ଯୋଗ ଦେଇପାରିଥିଲି । ୨୦୦୯ ମସିହା ସନ୍ନିଳନୀରେ ମୋତେ ପ୍ରଥମ ଥର ମା'ମାନଙ୍କ ସହ ମିଶି କି ରହିବାର ସୁଯୋଗ ମିଳିଥିଲା ଓ ମୋତେ ତାହା ବହୁତ ଆନନ୍ଦ ଦେଇଥିଲା । କାରଣ ତାହା ମୋତେ ଓଡିଶାର ପାଦେଶିକ ସନ୍ନିଳନୀ camp ବିଷୟରେ ମନେ ପକାଉଥିଲା । ମା'ମାନେ ଏତେ ଶୃଖଳିତ ଭାବରେ ନିଜ କାମ ଓ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କାମ କରିଯାଉଥିଲେ, ତାହା ନିତାନ୍ତ ଶିଷଣୀୟ । ସମୟେ ଦିନସାରା ଅକାନ୍ତ ଭାବରେ ଠାକୁରଙ୍କ କାମ କରିଯାଉଥିବେ ହେଲେ ମୁଖରେ କାନ୍ତିର ଟିକେ ସୂଚନା ମଧ୍ୟ ନଥିବ । ତେଣୁ ପ୍ରତିବର୍ଷ ସନ୍ନିଳନୀରେ ମୁଁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କଠାରୁ କିଛି ନା କିଛି ଶିଖିବାର ସୁଯୋଗ ପାଉଥିଲି । ସନ୍ନିଳନୀର ଆଲୋଚନା ମଧ୍ୟ ଏତେ ସୁନ୍ଦର ଭାବରେ ହୁଏ ସେ ସମୟ କେତେବେଳେ ଅତିକାନ୍ତ ହୁଏ ଜଣାପତେନାହିଁ । ଆଉ ସେହି ତିନି ଦିନଧରି ମାୟା ସଂସାରର କୌଣସି ଚିନ୍ତା ମୁଣ୍ଡକୁ ଆସେନି । କେବଳ ଠାକୁରଙ୍କୁ ନେଇ ଓ ତାଙ୍କ ସନ୍ତାନମାନଙ୍କୁ ନେଇ ଜଗତ ଆନନ୍ଦମୟ ଲାଗେ; ଆଉ ସେହି ଆନନ୍ଦ, ସଂସାରର କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତି ବା ବହୁଠାରୁ ମିଳିବ ନାହିଁ । ସନ୍ନିଳନୀରେ ଆନନ୍ଦ ସଭାଗୁଡିକ ମଧ୍ୟ ଏତେ ସୁନ୍ଦର ହୁଏ ଲାଗେ ସବୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପାରୁ ହିଁ ହେଉଛି, କାରଣ ଭାଇମାନେ ମାତ୍ର ୧-୨ ଦିନ practiceରେ ସବୁ ଅଭିନୟ କରନ୍ତି । ପ୍ରତିବର୍ଷ ବିଦାୟ ସଭା ସମୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଓ ଭାଇମା'ମାନଙ୍କୁ ଛାଡି ଆସିଲାବେଳେ ମନରେ ଏକ ଅକୁହା କୋହ ଉଠେ; ଲାଗେ ସତେ ସପରି ମୋର ସୁଖର ଭଣ୍ଠରଠାରୁ ମୁଁ ଦୃରକୁ ଯାଉଛି ।

ଗତବର୍ଷ ୨୦୧୦ ମସିହାର Ashville, North Carolina ଠାରେ ଅନୁଷିତ ସମ୍ନିଳନୀକୁ ମୁଁ ଯାଇପାରି ନି ଥିଲି । ହୁଏତ ମୋର ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଜଣାଇବାରେ କିଛି ଅଭାବ ରହିଗଲା । ସେ ତ କୃପାମୟ, ଆମର କୌଣସି ପ୍ରାର୍ଥନାକୁ ସେ କେବେହେଲେ ଅପୂରଣୀୟ ରଖିବେ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କଠରୁ ଜାଣିବାକୁ ପାଇଥିଲି ଯେ ସେ ଛାନରେ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ସୁନ୍ଦର ବନ ପରିବେଶ ମଧ୍ୟରେ ଭଲଭାବରେ ସମ୍ନିଳନୀ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା ।

ତେଣୁ ଶେଷରେ ଶ୍ରୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଚରଣରେ ଏତିକି ବିନମ୍ ପ୍ରାର୍ଥନା ସେ ଯେପରି ଆମକୁ ତାଙ୍କରି ସେବା ପୂଜାରେ ଯୋଗଦେଇ ଏ ସଂସାରରେ ତାଙ୍କରି କାର୍ଯ୍ୟ କରିବାର ସୁଯୋଗ ଦିଅନ୍ତୁ ।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ରୀମତୀ ସୁଧାଂଶୁବାଳା ଜେନା ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ

## ଏ ନାବେ ଗୁରୁ କର୍ଣ୍ଣଧାର

ଭକ୍ତିରୁ ପ୍ରେମ, ପ୍ରେମରୁ ନାମ, ନାମରୁ ଜାତ ଧ୍ୟାନ ସେ ଧ୍ୟାନ ବଳେ ସହଜେ ମିଳେ ପରମ ଗୁରୁ ଞ୍ଜାନ । । । ।

ପ୍ରେମ ହିଁ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଏ ଜୀବନର ପ୍ରେମ ହିଁ ଏ ସୃଷ୍ଟିର ଆଧାର ପ୍ରେମ ପଥରେ ବାଟ ଚାଲିଲେ ଭ୍ୟତ୍ତିର ପୁଣ୍ୟ ନଦୀଟି ମିଳେ ଶୀଗୁରୁ ତ୍ତ୍ୱ ହେବ ଆୟଉ କରିଲେ ଏଥି ସ୍ନାନ । । ୧ ।

> ପ୍ରେମ ହିଁ ଧାର ଭକ୍ତି ନଦୀର ନାମ ହିଁ ନାବ ହେବାକୁ ପାର

ଏ ନାବେ ଶ୍ରୀଗୁରୁ କର୍ଷଧାର ଉଦ୍ଧାରିବାକୁ ଭବ ସାଗର ସହଜ ଧ୍ୟାନେ ମିଳିବେ ଦିନେ ଗୁରୁ ପରମ ବହୁ । । ୨ ।

ଶ୍ରୀଗୁରୁ ନାମ କରି ଭଜନ ତୁଟିଯାଉ ଏ ବାଧା ବନ୍ଧନ ମାୟା ସଂସାରେ ଜନମ ହୋଇ ଧନ୍ୟ ହୋଇଛୁ ଗୁରୁଙ୍କୁ ପାଇ ତାଙ୍କ ଚରଣେ ପାତିଲେ ହାତ ନେବେ ପରମ ଧାମ । । ୩ ।

> ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଅଭୟ ଜେନା ସମଲ ବ୍ୟାରେଜ ଶାଖାସଂଘ

### My Life with Shri Shri Thakur Maharaj

I was born in the month of April 1982 to a family associated with Thakur Maharaj. I was the 4th child born to my father, Late Sri Basant Kumar Sahu, and mother, Jayanti Sahu. Prior to my arrival into the family, they had two lovely daughters, Sasmita and Rashmita, and a cute boy, Nilanchal. My name, Simanchal rhymed with that of my brother. This was how my beloved Thakur presented me the best gift on my birth, my family that I adore and admire at each step of my life.

My father came to know about Shri Shri Thakur Nigamananda after his marriage. However, my mother had received Thakur's grace as a legacy from her parents. My grandparents, Sri Chaitanya Charana Mohapatra and Rupalata Mohapatra of Rourkela Sangha were ardent followers of our beloved Thakur. My grandfather was also a governing body member of our Nilachala Saraswata Sangha. With this introduction to my background and my family's close affiliation with Nilachala Saraswata Sangha, Puri, let me move on and take you through the journey from my inception to this day spanning three decades with a belief that my experiences will touch some of the lives out there who might have also experienced the same in their life through interaction with our Thakur Maharaj.

The initial few years of my life were very bright and joyful because I was the youngest in the family and as a result drew a lot of attention from all family members and was also pampered a lot. During that period I knew the least about the fact that good and happy times do not last for long. I was just 7 years old when my family experienced the shock of a lifetime, the loss of my father. Being a young boy I did not realize the magnitude of the loss my family had to bear at that time. However, it was a gradual realization as I was grew up. As a child, I felt left out among my friends, who always had their father with them at good and bad times. I used to feel sad but every time I felt low there was something that kept reminding me that I have my family with me and they are nothing less then God to me. I always used to see my support system in them and in turn they had their support and strength coming from their strong faith and belief in Thakur. During my teenage years I never understood the essence of Thakur's presence in our home but I always used to see that in my mother's daily routine. From my father's side it was a joint family and none of my uncles were devotees of Thakur Maharaj, which made it difficult for my mother to perform Thakur's puja at home and particularly after my father's demise. However, in spite of problems and criticism, my mother never let her faith in Thakur get shaken. She was always firm in her belief that He is the person that will help us move forward. To re-iterate, my journey with my beloved Thakur started way before I could realize it - first by taking birth in His devotee's family and then by observing my mother's unshaken belief and faith in Him. At that point the only thing I knew about Thakur is the "Jayaguru" mahamantra. I was so carried away by this enchanting mantra that even when I was visiting a temple of Lord Krishna or Siva I used to utter Jayaguru nama when bowing my head in prayer and still continue this practice to this day. It was not something that I did deliberately but it happened involuntarily and spontaneously.

I was never a great student in school and was always average in academics but was doing quite decent in the examinations and my grades. Everyone goes through rough phases in life, but I would rather say that such experience helps one realize the importance of bouncing back after

a fall and the confidence it brings in one to overcome tough times. It is exactly what happened to me when I failed my 12th standard examinations and it proved to be the turning point in my life. I faced a lot of humiliation from friends and relatives that made me cry in the middle of the night. It was at this time when I prayed to Thakur and requested Him to give me another chance so that I will try my best to capitalize on the opportunity and do the best I can with it. No one knows about it till this day that I received a sort of encouragement from an unknown force which kept telling me not to loose heart but to learn a lesson from this chapter of my life and correct such mistakes in future. For many years since then I kept thinking it was my will power that pushed me to bounce back but I came across the saying that "Thakur Jaha Karanti Prani Ra Mangala Pain" which made me analyze the circumstances during that rough phase after my 12th standard board examination. It was then I realized that I was loosing focus on studies and was getting more attracted towards things that were unnecessary for me and it made me believe that my failure was just a jolt to shake me up and remind me of the same. It was essential for me to have the realization and it helped me a lot in bringing myself to where I am today. At that moment I kept asking God "Why Me" but now I can easily relate that without a fall I could not have risen to where I am now. Today I am a qualified Software Engineer with a good job, a decent life and social status but above all, I have mental peace and feel good that I could still made it big, despite the hard times faced by me and my family.

Having said so I really do not think I can say that "I did it all". Of course I put in the effort and was well supported by my family but the driving force, the guiding hands and blessings all came from the almighty Thakurjee. It was He who brought me to this world and has always been navigating me through all twists and turns of life to this day and I pray that He continue to do so in the future as well.

I believe He was there always whenever I needed Him and today I feel that my father is still with me and is ensuring that I grow to be a good human being (*Adarsha Manisha*). I have found my father in form of my beloved Shri Shri Thakur Maharaj.

Shri Shri Thakur Charanashrita Simanchal Sahu Balangir Sakha Sangha

### My guide, friend and guardian Shri Shri Thakur

#### My Childhood

I recall from my childhood memories when I accompanied my parents to the Rourkela Saraswata Sangha. In those days *Aasana Mandir* to me was just a place to meet other Bhais of my age, to play around and have delicious *sattwik prasad* at the end of the *puja*. Again, the Sammilani was a reason for me to meet all my relatives. But, as I grew up gradually my bond with Thakur became stronger. Rourkela Saraswata Sangha provided me a serene atmosphere where all Bhai and Maa congregated and prayed together with devotion. While at prayer in Sangha I felt no distraction, no disturbance and it was just Thakur and me. Though I never personally read many books about Thakur except a few like Thakur's *Jibani* and *Nigama Upadesha* which is part of my everyday puja but I made sure that I, at least, listened earnestly in the Sangha. I practically got nothing when somebody just skimmed through a book and did not delve into deeper concepts. In those days I did not have

courage to ask questions. Sometimes I absorbed very little and other times my mind was intrigued by certain unexplained things said by Thakur. But, I remember I really liked the sessions of Shyam Bhai, Pramod Bhai and few other Bhais. I remained glued and captivated by whatever they said.

I try to inculcate the teachings of Thakur in my daily life. Sometimes I succeed and at other times I fail. If I fail I beg forgiveness from the Almighty and try not to repeat the same mistake.

#### **An Eventful year**

I feel my life completely metamorphosed in the year of 2006. In the beginning of the year we were submerged into the sea of happiness. My sister's marriage, my eldest brother-in-law's promotion and the birth of the first grandchild into our family was like we got every core of happiness in our lives. I remember, I got scholarship from my college and I was about to get a job in the coming year. I felt that my parents' hard work in educating and guiding us in our lives paid off and they are going to lead a very happy life in the future. But dramatically the events of happiness changed into a deep sorrow the same year when my mother left our family and made her journey to the heavens. It was very unfortunate. At that time I felt we worshiped Thakur everyday and then why did He do this? My mother was a pious lady who worked hard from morning to night. Why Thakur had to take her so soon? She did not even get time to enjoy the fruits of the tree she had planted. And at that point I thought I will never worship Thakur anymore. But internally these events took me closer to Thakur. I got to know the essence of "Bairagya" Bhaba - neither too much of happiness nor too much of sorrow. In the times of happiness we forget Him and in the times of sorrow we get angry with Him without really thinking why we have come to this earth and what are our duties, assigned by Him?

#### My Life in US

But life neither stops nor gives you time to think and ponder. Whatever happens you are bound to do your duty. Soon, I joined my job at Pune. I had to leave my father alone as I have to build a career for myself to take care of my father when he retired. I was more interested in going for higher studies and after taking the GRE I applied to 5 universities in the US. During this time I came in touch with one of the Bhais in US who guided me during this entire application process. I got rejected by 4 universities. This time, I was not saddened much as I thought if not in US, then I have every possible chance to continue my studies in India. But who knows what Thakur wants? My last option showed up and I got admitted to North Carolina State University. Within a few days I heard that many of the Thakur's Bhaktas reside in North Carolina. It was not impossible to believe that He had given me a golden opportunity to do his seba. It was a big step to leave my family but my father got stronger. I think he drew his strength from the devotion towards Thakur. Everything happened smoothly by His grace and I landed in the US. New people, new place but this time I felt Thakur was with me as my friend and guardian. Finally on the eve of "Ganesh Puja" I met few members of America Saraswata Sangha and what a gracious occasion it was. We all met to do "Jameen Puja" for the first Sangha Aasan Mandir to be built in America.

Life was not that easy in US. Huge loan burden, monthly survival expenses and competitive study environment were all troubling me. My family members were all supportive and eager to give me all the help I needed but I wanted some job to get rid of asking for money from my family for, at least, my monthly expense. The following semester I started working under a professor and by Thakur's grace, he funded me. My joy knew no bounds. I really believed that Thakur lands you in all troubles but it's only Him who provides a way for you to come out of that trouble.

Now, I am always eager to join North Carolina Saraswata Pathachakra every month. During the two to three days of puja I forget everything. I listen to the teachings of Thakur with more eagerness and I try to clear my doubts.

This is why I feel that Thakur is always there with you, in times of happiness and in times of sorrow. We should never forget him.

Shri Shri Thakur Charanashrita Anup Kalia America Saraswata Sangha

### My Journey

This year will be the third year that I will attend the Sammilani. When I was asked to contribute an article for the yearly magazine, I felt both honored and worried at the prospect. What would I write about? Would I inadvertently offend someone with my observation and reflections? I decided to ask the Lord to bless me with the spirit of truth and love. Again, this is my personal testimony and reflections on my experience as a seeker of truth and I ask for forgiveness if I offend anyone. I came to know Thakura firstly, through my marriage and secondly, through experiences with the North Carolina Pathachakra. How can I best explain how Thakura is entwined in my spiritual journey? I believe I would first have to explain my religious upbringing. I was raised in the Roman Catholic tradition and my understandings of Jesus' teachings are based upon traditions and rituals handed down from my parents. I rarely questioned. I accepted whatever was told. During the last year I have been questioning and searching for truth. Fortunately, this is a path that spiritual masters from all faiths have taken long before me. Although, I have just begun to touch the surface on all the literatures available, what I have read reflects universal truths that I know in my heart are the ties that bind all together with God. Unfortunately, these truths are not what human beings focus on. We are divided by many factors in this world. That being said, I would say those who seek nearer to the truth and want to be surrounded by God, try to find it with people who profess those same thoughts, actions and disciplines. Jesus taught that in order to be his disciples, we must be his words in action. We must live and breathe in him. I believe that Thakura instructed his disciples to do this as well. This is one of the reasons why I attend and participate, to my comfort level, in puja and each year's Sammilani. While I do not always understand the language, I understand the discipline, the devotion and love for Thakura and I see it reflected in the Sangha.

Jesus taught his disciples the Two Great Commandments as stated in Matthew 22:36 Love the Lord your God with all your heart, with all your soul and with all your mind. You should love your neighbor as yourself.

Jesus taught his disciples that "neighbor" meant "everyone" and not his own people, the Jewish people. This perspective is also what I have experienced in the Sangha.

The most difficult aspect of my journey is learning about my own faith and tradition. The ugliness and the injustices that Christianity has perpetrated in the name of Jesus, is both disturbing and depressing to my mind. How does this relate to Thakura, you might ask? I often have this

feeling of destiny or God's hand or God himself, which has brought me to this time and place. In the last year, I feel as if I have "awoken from a sleep" and that my eyes have been "opened to the truth." At times, I feel a great freedom in this and at other times great despair. Will I ever find a place of peace? I know I should find my peace in the Lord. Most of the time, I do not find peace within my own community. I find more peace in the community of the Sangha than in my own community. Now I must find this "peace" in all situations and communities. I believe that God's light and peace should shine from within you therefore; I will continue to work on this aspect of my spiritual journey.

I have understood that Thakura in his writings, What I Expect, stressed the importance of community or sangha. Thakura stressed the importance of the family unit as a smaller version of community life. Thakura also stressed the importance of the community of Sangha as critical to living a "model life" of a householder. In the last year, the importance of this has influenced my decision to leave the work force and stay full-time at home. I experienced about a month of indecision regarding whether or not to quit my job. Then during a speech given by the priest at Sunday Mass, I believe that the spirit opened my heart to hear God's voice. The priest was telling a story about a woman who came to him in frustration because she felt that her contributions in her family life where not appreciated and she was feeling resentment at having given up her career outside the home. The priest reminded the woman about God's sacred gift of life which was given to females and females alone. Women are the first caretakers of new life and have a special bond in carrying on God's mystery of creation. I remember thinking to myself, "Why I am having such a difficult time making my decision? What is important to me? What am I afraid of?" I came to the conclusion that family was the most important. The barriers to not making a decision arose from my own ego. I was afraid that I would miss an opportunity and I would be giving up something of myself. After this epiphany, the path became much clearer and I knew that family life and raising children were more important than my own career. I believe that I was being reminded that raising children and trying to live an "ideal family life" is a sacred duty.

Lastly, I would like to close with a one of my favorite prayers.

Take, Lord, and receive all my liberty,
My memory, my understanding,
And my entire will,
All I have and call my own.
You have given all to me.
To you, Lord, I return it.
Everything is yours; do with it what you will.
Give me only your love and your grace,
That is enough for me.

(By: Saint Ignatius of Loyola)

Yours in the Lord, Annalisa Senapati C/O Sanujit Senapati America Saraswata Sangha

## **Significant Events of Nilachala Saraswata Sangha**

(In chronological order)

| 1936 | *                                                                                  | For the first time in Orissa under the auspices of Nilachala Saraswata Sangha, 22 <sup>nd</sup>                                 |  |  |
|------|------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
|      | Sarbabhouma Bhakta Sammilani was held at the Bagala Dharmasala in Puri on December |                                                                                                                                 |  |  |
|      |                                                                                    | 28 and 29.                                                                                                                      |  |  |
|      | *                                                                                  | Gunanidhi Mohanty (Duracharan Mohanty's farther) died at the age of 44.                                                         |  |  |
| 1941 | *                                                                                  | 1 <sup>st</sup> Shodash Upachara Puja offered to Shri Shri Thakur in <i>Pipili Puja</i> at Shri Khirodnath Singh's              |  |  |
|      |                                                                                    | quarter. Khirodnath Singh was a police officer and Shri Shri Thakur's Oriya disciple.                                           |  |  |
| 1942 | *                                                                                  | First edition of <i>Shri Shri Thakur Nigamananda</i> , the Oriya biography of Thakur Maharaj, was                               |  |  |
|      |                                                                                    | published by Nilachala Saraswata Sangha. It was the first book in the Oriya language about                                      |  |  |
|      |                                                                                    | Shri Shri Thakur.                                                                                                               |  |  |
| 1944 |                                                                                    | Nigama Lahari became the second book published by Nilachala Saraswata Sangha.                                                   |  |  |
| 1945 | *                                                                                  | For the second time in Orissa, the 31 <sup>st</sup> Sarbabhouma Bhakta Sammilani was held at the Bag                            |  |  |
|      |                                                                                    | Dharmasala in Puri on December 27, 28 and 29.                                                                                   |  |  |
| 1946 | *                                                                                  | The third book in the Nigama Literary Collection came to life with the publication of Nigama                                    |  |  |
|      |                                                                                    | Tattwa.                                                                                                                         |  |  |
|      | *                                                                                  | A special puja was held at Mandapada, Pattamundei in which many Oriya disciples and                                             |  |  |
|      |                                                                                    | devotees assembled.                                                                                                             |  |  |
|      |                                                                                    | A Sakha Sangha at Asureswar was established.                                                                                    |  |  |
| 1947 | *                                                                                  | 1 <sup>st</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held at Ankoli in the district of Ganjam on the                            |  |  |
|      |                                                                                    | auspicious day of Magha Purnima.                                                                                                |  |  |
|      | **                                                                                 | First part of <i>Shri Shri Nigamananda Kathamrita</i> was translated to Oriya language from the                                 |  |  |
|      | .•.                                                                                | original Bengali manuscript and was published by NSS.                                                                           |  |  |
| 1010 |                                                                                    | First edition of <i>Nigama Upadesha</i> was published.                                                                          |  |  |
| 1948 |                                                                                    | 2 <sup>nd</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held at Jobra, Cuttack.                                                    |  |  |
|      |                                                                                    | First edition of <i>Nilachala Bani</i> was published by Nilachala Saraswata Sangha.                                             |  |  |
| 1040 |                                                                                    | First Mahila Sangha of NSS was started in Asureswar Sakha Sangha.                                                               |  |  |
| 1949 |                                                                                    | 3 <sup>rd</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held at Banahara, Puri.                                                    |  |  |
| 1050 |                                                                                    | First edition of <i>Shri Guru</i> , written by Shri Biswanath Pradhan, a devotee, was published.                                |  |  |
| 1950 | *                                                                                  | 4 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held at Digapahandi, Ganjam.                                               |  |  |
|      | -                                                                                  | Sansare Pathe, Parts 1 and 2 was published.                                                                                     |  |  |
|      | ***                                                                                | Cuttack Jobra Aasana Mandir was established. This was Aasana Mandir of the Cuttack Sakha Sangha, the first Sakha Sangha of NSS. |  |  |
| 1951 | *                                                                                  | 5 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held at Jobra, Cuttack.                                                    |  |  |
| 1931 | *                                                                                  | Sansara Pathe, Part 3: Siddhi Joga and Part 4: Sadhana baa Nigama Pathe was published by                                        |  |  |
|      | •                                                                                  | Nilachala Saraswata Sangha.                                                                                                     |  |  |
| 1952 | *                                                                                  | For the first time, Shikhyarthi Mandala was established and the first class puja session held.                                  |  |  |
| 1332 | *                                                                                  | 6 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held at Erbang, Puri.                                                      |  |  |
|      | *                                                                                  | Sansara Pathe, Sadhana and Sadhaka Upadesha were published by NSS.                                                              |  |  |
|      | *                                                                                  | Bhakta Sammilani becomes the fifth book published by NSS.                                                                       |  |  |
| 1953 | *                                                                                  | 7 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held at Padmapur, Ganjam.                                                  |  |  |
| 1954 | *                                                                                  | 8 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held at Jobra, Cuttack.                                                    |  |  |
| 1955 | *                                                                                  | 9 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held at Birtung, Puri.                                                     |  |  |
|      | •                                                                                  | 41 <sup>st</sup> Sarbabhouma Bhakta Sammilani was held on December 27, 28 and 29 at the Bagala                                  |  |  |
| L    |                                                                                    |                                                                                                                                 |  |  |

|       |    | Dharmasala in Puri.                                                                                       |  |  |
|-------|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| 1956  |    |                                                                                                           |  |  |
|       |    | Parichaya Patra introduced for the first time on the day of Dola Purnima.                                 |  |  |
|       |    | Sangha Sebaka published for the first time on the auspicious day of Jhulana Purnima, the                  |  |  |
|       |    | birthday of Shri Shri Thakur Maharaj.                                                                     |  |  |
|       | *  | First Oriya translation of <i>Brahmacharya Sadhan</i> was published by Nilachala Saraswata Sangha         |  |  |
|       |    | on the day of <i>Kumara Purnima</i> .                                                                     |  |  |
|       | *  | Bhagaban Shankaracharya was published. This book received Orissa Sahitya Academy award                    |  |  |
|       | *  | First edition of <i>Saraswata Sangha Niti</i> was published.                                              |  |  |
| 1957  | *  | No Pradeshik Bhakta Sammilani was held this year.                                                         |  |  |
| 1958  | *  | 11 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held at Birtung, Puri.                              |  |  |
| 1959  |    |                                                                                                           |  |  |
|       | *  | First edition of Saticharitamala Part 1 was published.                                                    |  |  |
|       | *  | 45 <sup>th</sup> Sarbabhouma Bhakta Sammilani was held at Baripada, Mayurbhanj.                           |  |  |
| 1960  | *  | 13 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on February 12 & 13 at Kendupatana, Cuttack    |  |  |
|       | *  | Nama Jagnya was introduced for the first time in this sammilani.                                          |  |  |
|       | *  | First edition of Saticharitamala Part 2 was published.                                                    |  |  |
| 1961  |    | No Pradeshik Sammilani was held this year.                                                                |  |  |
| 1962  | *  | 14 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on February 19, 20 and 21 at Jagatsinghpur.    |  |  |
|       | *  | First edition of Saticharitamala Part 3 was published.                                                    |  |  |
|       | *  | Narayani Maa and Surabala Maa entrust the responsibility of Nilachala Kutira in Puri to                   |  |  |
|       |    | Nilachala Saraswata Sangha.                                                                               |  |  |
| 1963  |    | 15 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on February 8, 9 and 10 at Birtung, Puri.      |  |  |
| 1964  |    | 16 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on January 27, 28 and 29 at Jobra, Cuttack.    |  |  |
|       | *  | Banamali Dash, President of Nilachala Saraswata Sangha, died on 24 <sup>th</sup> August at 1pm.           |  |  |
| 1965  |    | 17 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on February 14, 15 and 16 at Birtung, Puri.    |  |  |
|       |    | Jogiguru translated from Bengali to Oriya was published.                                                  |  |  |
|       | *  | First edition of the Oriya translation of <i>Shri Shri Nigamananda Jibana Prasanga</i> Part 1 was         |  |  |
|       |    | published.                                                                                                |  |  |
| 1966  |    | 18 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on February 4, 5 and 6 at Birtung, Puri.       |  |  |
|       | ** | 52 <sup>nd</sup> Sarbabhouma Bhakta Sammilani was held on December 27, 28 and 29 at Bhubaneswar           |  |  |
|       | •  | under the auspices of NSS.                                                                                |  |  |
| 100=  |    | Gyaniguru translated from Bengali to Oriya was published.                                                 |  |  |
| 1967  | *  | ν γ γ γ γ γ γ γ γ γ γ γ γ γ γ γ γ γ γ γ                                                                   |  |  |
|       | *  | Tantrikaguru translated from Bengali to Oriya was published.                                              |  |  |
| 10.50 | *  | Iswar Sahu Bhai, an Oriya disciple of Shri Shri Thakur, died at the age of 72 on 28 <sup>th</sup> August. |  |  |
| 1968  | *  | 19 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on February 13, 14 and 15 at Soro, Balasore.   |  |  |
| 1969  |    | 20 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on February 1, 2 and 3 at Birtung, Puri.       |  |  |
|       | *  | First edition of <i>Nirajana</i> was published.                                                           |  |  |
| 10=0  |    | Premikaguru translated from Bengali to Oriya was published.                                               |  |  |
| 1970  | ** | 21 <sup>st</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on February 20, 21 and 22 at Matia,            |  |  |
| 10=1  |    | Pattamundai, Cuttack.                                                                                     |  |  |
| 1971  | ** | 22 <sup>nd</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on February 9, 10 and 11 in Ekamra             |  |  |
|       | •  | Saraswata Sangha, Bhubaneswar.                                                                            |  |  |
|       |    | First edition of <i>Sati Niti</i> was published.                                                          |  |  |
|       | ** | First edition of the Oriya translation of <i>Pilanka Nigamananda</i> was published.                       |  |  |

|      | *   | 1 <sup>st</sup> Raasa Utshab was started in Ekamra Saraswata Sangha, Bhubaneswar.                                                                                |  |  |  |
|------|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
|      | *   | Chaitanya Charan Dash became President of NSS.                                                                                                                   |  |  |  |
| 1972 | *   | 23 <sup>rd</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on January 29, 30 and 31 at Kadamakanta                                                               |  |  |  |
|      |     | Kendupatana, Cuttack. First edition of <i>Pranati Shatak</i> Part 1 was published.                                                                               |  |  |  |
|      | *   | First edition of <i>Pranati Shatak</i> Part 1 was published.                                                                                                     |  |  |  |
| 1973 | *   | 24 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on February 16 and 17 at Birtung, Puri.                                                               |  |  |  |
|      | *   | The Bye-Law of Nilachala Saraswata Sangha was registered in November 24 (Registration No                                                                         |  |  |  |
|      |     | 7391/390 of 1973-74).                                                                                                                                            |  |  |  |
| 1974 |     | 25 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on February 5, 6 and 7 at Birtung, Puri.                                                              |  |  |  |
|      | *   | Chandramani Jena Bhai died due to a car accident on Cuttack–Bhubaneswar road. Durga<br>Charan Mohanty and Madanlal Ram Bhai were admitted into Capital Hospital. |  |  |  |
|      |     |                                                                                                                                                                  |  |  |  |
| 1975 |     | 26 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on January 24, 25 and 26 at Burla, Sambalpur                                                          |  |  |  |
| 1976 |     | 27 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on February 14 and 15 at Jobra, Cuttack.                                                              |  |  |  |
|      | _   | First edition of <i>Pranati Shataka</i> Part 2 was published.                                                                                                    |  |  |  |
|      | *   | Narayani Maa and Surabala Maa came from Kolkata and stayed at Ekamra Saraswata Sangha Aasana Mandir.                                                             |  |  |  |
| 10== | •   |                                                                                                                                                                  |  |  |  |
| 1977 |     | 28 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on February 3 and 4 at Birtung, Puri.                                                                 |  |  |  |
| 1978 | **  | Registration deed for Satshikhya Mandir, Plot No. A/4, Unit-IX, Bhubaneswar-751022 (2 acres)                                                                     |  |  |  |
|      | .*. | executed on February 20.                                                                                                                                         |  |  |  |
|      |     | 29 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on February 23, 24 and 25 at Birtung, Puri.                                                           |  |  |  |
|      |     | Nilachala Bani translated from Oriya to Bengali by Narayani Devi and published by NSS.  First edition of <i>Pranati Shataka</i> Part 3 was published.            |  |  |  |
|      |     | Kabichanda Kalicharan Patnaik (Gurudas Bhai) died on 24 <sup>th</sup> July at 11AM. He was involved                                                              |  |  |  |
|      | •   | with NSS for 12 years.                                                                                                                                           |  |  |  |
| 1979 | **  | Bidhirakshya Sammilani held on <i>Dola Purnima</i> , March 13 at Birtung, Puri.                                                                                  |  |  |  |
| 1373 |     | Nilachala Saraswata Sangha Smruti Mandir (Kendra Aasana) established on August 8 (Sangha                                                                         |  |  |  |
|      | •   | Sebaka 24 <sup>th</sup> Year Part 2 Page 202, 25 <sup>th</sup> Year Part 4 Page 436 and 26 <sup>th</sup> Year Part 3).                                           |  |  |  |
|      | *   | Durga Charan Mohanty Bhai fell sick in Kalna Sarbabhouma Bhakta Sammilani.                                                                                       |  |  |  |
| 1980 | *   |                                                                                                                                                                  |  |  |  |
|      |     | Jagannathapur.                                                                                                                                                   |  |  |  |
|      | *   | Oriya translation of <i>Shri Shri Nigamananda Katha Sangraha</i> Part 1 was published.                                                                           |  |  |  |
|      |     | Shri Shri Thakur's used items were handed over by Surabala maa and Narayani maa to                                                                               |  |  |  |
|      |     | Ekamra Saraswata Sangha.                                                                                                                                         |  |  |  |
|      | *   | Narayani Devi died on 26 <sup>th</sup> Feb.                                                                                                                      |  |  |  |
| 1981 | *   | 31 <sup>st</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on February 18 and 19 at Birtung, Puri.                                                               |  |  |  |
|      | *   | Second enhanced edition of Nilachala Bani was published.                                                                                                         |  |  |  |
|      | *   | "Narayani", a souvenier on the first death anniversary of Narayani Debi Maa was published.                                                                       |  |  |  |
| 1982 | *   | 32 <sup>nd</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on February 8 and 9 at Birtung, Puri.                                                                 |  |  |  |
|      | *   | First edition of the Oriya translation of <i>Vedanta Bibeka</i> was published.                                                                                   |  |  |  |
|      | *   | Oriya translation of <i>Tattwamala</i> was published.                                                                                                            |  |  |  |
|      | *   | First edition of Guru Geeta was ready to be published but actually published after four years.                                                                   |  |  |  |
|      |     | Ekadashi Harichandan Bhai died on Nov 5 <sup>th</sup> .                                                                                                          |  |  |  |
| 1983 | *   | ,,,,                                                                                                                                                             |  |  |  |
|      | *   | Oriya translation of <i>Shri Shri Nigamananda Katha Sangraha</i> Part 2 was published.                                                                           |  |  |  |
| 1984 | *   |                                                                                                                                                                  |  |  |  |
| 1985 | *   | 34 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on February 5 at Birtung, Puri.                                                                       |  |  |  |

|      | * | 5 <sup>th</sup> Dec Saturday Margasira Krishna Dasami at 8.45pm Durga Charan Mohanty Bhai died at                        |  |  |
|------|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
|      |   | Cuttack Hospital.                                                                                                        |  |  |
|      | * | Premikaguru – Eka Adhyayan was published.                                                                                |  |  |
|      | * | First edition of the Oriya translation of Shri Shri Nigamananda Jibana Prasanga Part 2 was                               |  |  |
|      |   | published.                                                                                                               |  |  |
| 1986 | * | 35 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on February 23, 24 and 25 at Birtung, Puri.                   |  |  |
|      | * | First edition of Guru Geeta was published.                                                                               |  |  |
|      | * | Construction of Satshikhya Mandir commences.                                                                             |  |  |
| 1987 | * | ❖ 36 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on February 12, 13 and 14 at Satshikhya                     |  |  |
|      |   | Mandir, Bhubaneswar.                                                                                                     |  |  |
|      | * | Governing body of Nilachala Saraswata Sangha decided during February 26 session at Puri                                  |  |  |
|      |   | Smruti Mandir to open a library and reading room at Satshikhya Mandir.                                                   |  |  |
|      | * | Utkalare Thakur Shri Shri Nigamananda o Bhai Durgacharana Part 1 was published.                                          |  |  |
|      | * | Hindi translation of <i>Pilanka Nigamananda</i> (Bachon Ka Nigamananda) was published.                                   |  |  |
| 1988 | * |                                                                                                                          |  |  |
|      | * |                                                                                                                          |  |  |
| 1989 | * | 38 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on February 19, 20 and 21 at Balasore.                        |  |  |
|      | * |                                                                                                                          |  |  |
|      | * | Utkalare Thakur Shri Shri Nigamananda o Bhai Durgacharana Part 3 was published.                                          |  |  |
|      | * | Second and third parts of Shri Shri Nigamananda Kathamrita were translated to Oriya.                                     |  |  |
|      | * | Swagatika magazine publication started from this year on the occasion of Utkal Pradeshika                                |  |  |
|      |   | Bhakta Sammilani.                                                                                                        |  |  |
| 1990 | * | 39 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on February 8, 9 and 10 at Asureshwar.                        |  |  |
|      |   | For the 1 <sup>st</sup> time a two day training session for Sebaka Mandali was held in Satshikhya Mandir.                |  |  |
| 1991 | * |                                                                                                                          |  |  |
|      |   | Matha.                                                                                                                   |  |  |
|      | * | Oriya translation of Bagudara Smruti was published.                                                                      |  |  |
|      | * | Oriya translation of <i>Sudhansubala</i> was published.                                                                  |  |  |
|      | * | 40 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on January 29, 30 and 31 at Sambalpur.                        |  |  |
| 1992 | * |                                                                                                                          |  |  |
|      | * | 41 <sup>st</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held at Oupada, Kendrapara.                                        |  |  |
| 1993 |   | 42 <sup>nd</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on February 5 to 7 at Jagatsinghpur.                          |  |  |
|      |   | Pratap Chandra Mohanty Bhai died on 15 <sup>th</sup> March.                                                              |  |  |
|      |   | Raghunath Pati Bhai died at the age of 65 on 20 <sup>th</sup> December at 5.58pm.                                        |  |  |
| 1994 | * | Oriya translation of <i>Saraswata Matha o Swami Swarupananda</i> was published.                                          |  |  |
|      | * | ·                                                                                                                        |  |  |
|      | * | Surabala maa (Surdhuni Saraswati) died at the age of 89 on 28 <sup>th</sup> May at 2.48pm.                               |  |  |
|      | * | Nrupal Jee died at the age of 80 on 5 <sup>th</sup> October at 4.40am.                                                   |  |  |
| 1995 | * | 44 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on February 14 to 16 at Chittol, Balaswar.                    |  |  |
| 1996 |   | 45 <sup>st</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on February 3, 4 and 5 at Pattamundai.                        |  |  |
| 1997 | * |                                                                                                                          |  |  |
|      |   | out at 3.15pm on 23 <sup>rd</sup> Feb.                                                                                   |  |  |
| 1998 | * | Swadhamagata Bhaktanka Smarane was published.                                                                            |  |  |
|      |   | 47 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held from 10 <sup>th</sup> to 11 <sup>th</sup> Feb at Bhubaneswar. |  |  |
| 1999 |   | 48 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held 30 <sup>th</sup> Jan to 1 <sup>st</sup> Feb at Brahmapur.     |  |  |
|      |   | Shriman Mahaprabhu Shri Shri Gaurangadeb was published.                                                                  |  |  |
|      |   | Simman Manaprabila Sim Sim Gaarangaacb was published.                                                                    |  |  |

|      | *  | Satshikhya Mandir Library was open for public.                                                                                    |
|------|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | *  | Dec 5 <sup>th</sup> Delhi Saraswata Sangha Aasana Mandir established at Hargovind Enclave, Chhatarpur.                            |
|      | *  | Dec 29 <sup>th</sup> at 12.30pm Satyapriya Mohanty Bhai died at the age of 95.                                                    |
| 2000 | *  | Oriya translation of Shri Shri Thakuranka Chithi Part 1 was published.                                                            |
|      | *  | 49 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held from 18 <sup>th</sup> to 20 <sup>th</sup> Feb at Jagannathpur,         |
|      |    | Talcher.                                                                                                                          |
|      | *  | Gopinath Singh Samant Bhai died on 7 <sup>th</sup> December. He was earlier the Secretary of NSS.                                 |
| 2001 |    | Oriya translation of <i>Shri Shri Thakur Mahatmya</i> was published.                                                              |
|      | *  | Smaraka Grantha, a commemorative publication on the 50 <sup>th</sup> anniversary, Golden Jubilee                                  |
|      |    | session, of Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani at Puri from 7 <sup>th</sup> to 9 <sup>th</sup> February was published.              |
|      |    | Nigama Chetana Bikasha Sadhana Pathe Part 1 was published.                                                                        |
|      |    | Oriya translation of <i>Mayer Krupa</i> was published.                                                                            |
|      | *  | Sadguru Swami Nigamananda, the English biography of Shri Shri Thakur Maharaj was                                                  |
|      |    | published by Nilachala Saraswata Sangha.                                                                                          |
|      | *  | Chaitanya Charan Das Bhai died at the age of 93 on 13 <sup>th</sup> February at 1.30pm. He attended 50 <sup>th</sup>              |
|      |    | Sammilani few days ago.                                                                                                           |
| 2002 | *  | 51 <sup>st</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held from 26 <sup>th</sup> to 28 <sup>th</sup> February at Jaraka,          |
|      |    | Dharmasala.                                                                                                                       |
|      |    | Satshikhya Mandir main construction Ratna Muda work on 9 <sup>th</sup> May.                                                       |
|      | ** | Nigama Chetana Bikasha Sadhana Pathe – Byasthi Sadhana/Gruha Sadhana Part 2 was                                                   |
|      |    | published.                                                                                                                        |
|      |    | Oriya translation of <i>Shri Shri Thakuranka Chithi</i> Part 2 was published.                                                     |
|      |    | Oriya translation of <i>Shri Shri Thakuranka Abhaya Bani</i> was published.                                                       |
|      |    | Utkaliya Bhaktamananka Pai Shri Shri Thakurankara Kete Goti Upadesha Bani was published.                                          |
|      | *  | Saraswata Madhuri magazine publication started from this year by America Saraswata                                                |
|      | *  | Sangha on the occasion of its annual conference of devotees. On July 12 <sup>th</sup> Ratha Yatra seba at Puri started this year. |
| 2003 |    | 52 <sup>nd</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held on 15 <sup>th</sup> to 17 <sup>th</sup> February at Asureshwar.        |
| 2003 |    | Oriya translation of <i>Shri Shri Thakuranka Chithi</i> Part 3 was published.                                                     |
|      |    | Oriya translation of <i>Shri Shri Thakur Nigamananda Lila Prasanga</i> Part 1 was published.                                      |
|      |    | Nigama Chetana Bikasha Sadhana Pathe Part 3 was published.                                                                        |
| 2004 |    | 53 <sup>rd</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held from February 4 <sup>th</sup> to 6 <sup>th</sup> at Garasang,          |
| 2004 | •  | Balasore.                                                                                                                         |
| 2005 | *  | Prarthana Gitika Shataka Part 1 was published.                                                                                    |
| 2003 |    | 54 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held from February 23 <sup>rd</sup> to 25 <sup>th</sup> at Begunia.         |
| 2006 |    | 55 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held from February 12 <sup>th</sup> to 14 <sup>th</sup> at Badamba.         |
| 2000 |    | Shri Shri Guru Pranam was published.                                                                                              |
|      | *  | Anathbandhu Pradhan bhai died on July $6^{th}$ at the age of 79.                                                                  |
| 2007 | *  | Prarthana Gitika Shataka Part 2 was published.                                                                                    |
|      |    | Shri Shri Guru Tattwamrutasindhu was published.                                                                                   |
|      | *  | Jatismara Kahani was published.                                                                                                   |
|      |    | 56 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held from 1 <sup>st</sup> to 3 <sup>rd</sup> Feb at Kurunti, Kendrapada.    |
|      | *  | Three day training session for Kishore Sebakas (12 to 19 age) was started in Satsikhya Mandir.                                    |
| 2008 | *  |                                                                                                                                   |
|      |    | 57 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held from February 20 <sup>th</sup> to 22 <sup>nd</sup> at Nimapada.        |
| 2009 |    | 58 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani was held from 8 <sup>th</sup> to 10 <sup>th</sup> Feb at Jeypore, Koraput.      |
|      |    |                                                                                                                                   |

|      | *                                                  | Padmaraga Jayanti Smaraka Grantha, a commemorative publication on the 75 <sup>th</sup> anniversary                 |  |
|------|----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|      |                                                    | of Nilachala Saraswata Sangha published.                                                                           |  |
|      | Nigama Beena – Prathama Jhankara was published.    |                                                                                                                    |  |
|      | *                                                  | Shri Shri Thakuranka Nutana Karmadharare Nilachala Saraswata Sangha was published.                                 |  |
|      | Swami Nigamananda for Young Readers was published. |                                                                                                                    |  |
|      | *                                                  | Ichhamani Devi died at the age of 105 on August 13 <sup>th</sup> at 6.04pm (Janmastami day).                       |  |
| 2010 | 2010                                               |                                                                                                                    |  |
|      | *                                                  | Jananitwara Bikasha was published.                                                                                 |  |
| 2011 | *                                                  | 60 <sup>th</sup> Utkal Pradeshik Bhakta Sammilani (Diamond Jubilee session) was held from January 29 <sup>th</sup> |  |
|      |                                                    | to 31 <sup>st</sup> at New Delhi.                                                                                  |  |
|      | *                                                  | Nigama Nibandhaabali was published.                                                                                |  |
|      | *                                                  | Sadguru Swami Nigamananda Upadeshamrita – A Book of His Teachings/Gospels was                                      |  |
|      |                                                    | published.                                                                                                         |  |
|      | *                                                  | Sadguru Swami Nigamananda (biography of Thakur Maharaj) in Kannada language was published.                         |  |

#### \*\*\*\*

## ଭାରତ ରଖିବ ବିଶ୍ୱର ମାନ

ପ୍ରାଚୀ ଗଗନରେ ଉଇଁଲେ ରବି, ନଳିନୀ ପୂରିତ ସେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଛବି ସଦ୍ଗୁରୁ ପଦରେ ହେଲେ ବରିତ, ବିଶ୍ୱ ଜାଗତିକ କଥା ଭଣି ତ ହେବ କି ଆନ ? ଭାରତ ରଖିବ ବିଶ୍ୱର ମାନ ।୧।

ପ୍ରିୟତମ ଗୁରୁ ପିତା ଆମର, ସାରା ଜଗତର ପ୍ରିୟ ଠାକୁର କେଉଁ ଇଚ୍ଛ। ପୁଣି କେଉଁ ଇଙ୍ଗିତ, ବିଶ୍ୱ ଗାଉଥିବ ସାମ ସଙ୍ଗୀତ ହେବ କି ଆନ ? ଭାରତ ରଖିବ ବିଶ୍ୱର ମାନ ।୨।

ବିଧିର ବିଧାନେ ଧରା ବରଣ, ବିଧି ବଳେ ସୃଷ୍ଟି କ୍ରିୟା କାରଣ ଉଦୟ ଭାନୁରେ ଧରା ପୂରିତ, ତହୁଁନିକି ପୃଥୀ ହେଲା ଉଷତ ହେବ କି ଆନ ? ଭାରତ ରଖିବ ବିଶ୍ୱର ମାନ ।୩।

ଧରା ପରଶିଲା ଅମୃତ ଧାର, ଅମୃତ ଆୟନ ପ୍ରିତୀ ସୟାର ବିଶ୍ୱ ପ୍ରିତୀ ଅର୍ଥେ ହେଲା ବର୍ଷିତ, ପୁଲକ ଖେଳିଲା ସାରା ଜଗତ ହେବ କି ଆନ ? ଭାରତ ରଖିବ ବିଶ୍ୱର ମାନ ।୪।

ସନାତନ ଧାରା ସତ୍ୟ ସୁନ୍ଦର, ନିତ୍ୟ ଚିରନ୍ତନ ଧର୍ମି ଆମର ଆର୍ଯ୍ୟ ପରମ୍ପରା ଆର୍ଯ୍ୟ ଗରିମା, ପ୍ରଚାର ହୋଇ ଜଗତେ ଜାଣ ହେବ କି ଆନ ? ଭାରତ ରଖିବ ବିଶ୍ୱର ମାନ ।୫। ସାରସତ ସଂଘ ବିଜୟ ରଥ, ଗୃହୀ ସନ୍ନ୍ୟାସୀଙ୍କ ମିଳନ କ୍ଷେତ୍ର ପ୍ରାଚ୍ୟ ପାଷ୍ଟାତ୍ୟର ହେବ ମିଳନ, ସତ୍ୟ ମହାବାକ୍ୟ ସାଧୁ ବଚନ ହେବ କି ଆନ ? ଭାରତ ରଖିବ ବିଶ୍ୱର ମାନ ।୬।

ଅଦ୍ରେ ଘଟିବ ମହାସଂଗ୍ରାମ, ବିଶ୍ୱଭ୍ରାତୃତ୍ୱର ପ୍ରତିଷା ଜାଣ ସାରସତ ସଂଘ ଧରିବ କାତ, ବ୍ରାହ୍ମଣ୍ୟ ଭାବର ପୂତ ସରିତ ହେବ କି ଆନ ? ଭାରତ ରଖିବ ବିଶ୍ୱର ମାନ ।୭।

ଜ୍ଞାନ ପ୍ରେମ ଘନ ମୂରତି ଧରି, ଆସିଛନ୍ତି ପ୍ରିୟ ଗୁରୁ ଆମରି ଶଙ୍କର ଗୌରାଙ୍ଗ ହେବ ମିଳନ, ସାରସତ ସଂଘ ସାର-ଦର୍ଶନ ହେବ କି ଆନ ? ଭାରତ ରଖିବ ବିଶ୍ୱର ମାନ ।୮।

ହେ ପ୍ରିୟ ଦେବତା ଘେନ ପ୍ରଣାମ, ଶିଖାଇ ଦିଅ ହେ ସେବା ଧରମ ପ୍ରାଚ୍ୟ ପାଷ୍ଟାତ୍ୟର ମହାମିଳନ. ତୁମ ଶୁଭ ଇଛି। ପ୍ରତିଫଳନ ହେବ କି ଆନ ? ଭାରତ ରଖିବ ବିଶ୍ୱର ମାନ ।୯।

> ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶ୍ରିତ ସଂଗ୍ରାମ କେଶରୀ ମଲ୍ଲିକ ସେବକ, ସତ୍ୱଶିକ୍ଷା ମନ୍ଦିର

# ଆମେରିକାରେ ଶ୍ୱଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ଆସନ ମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣର ଅଗ୍ଗତି

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ଅପାର କରୁଣାରୁ ଆମେରିକାର ବିଭିନ୍ନ ୟାନରେ ଥିବା ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ତା ୪ ଅଗଞ୍ଚ ୨୦୦୧ (ଜନ୍ମୋସୁବ) ଠାରୁ ପାଠଚକ୍ ଅଧିବେଶନ କରିଆସୁଥିଲେ । ତିନିବର୍ଷ ପରେ ୨୦୦୪ ମସିହା ପୌଷ ପୂର୍ଣ୍ଣିମା ଦିନ 'ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ' ଏହାକୁ 'ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ' ନାମରେ ଅନୁମୋଦନ କରିଛନ୍ତି । ଟେଲିଫୋନ ମାଧ୍ୟମରେ ସଂଘର ସାଧ୍ୟହିକ ଅଧିବେଶନଗୁଡିକରେ ପ୍ରାୟ ୬୦ ଜଣ ଭାଇ ଓ ମା' ଓ ଓଡିଶାରୁ ପରିଦର୍ଶନରେ ଆସୁଥିବା ଭକ୍ତମାନେ ଯୋଗଦାନ କରନ୍ତି । ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ଆମେରିକାର ବିଭିନ୍ନ ୟାନରେ ରହୁଥିବାରୁ, ପ୍ରତି ସଂଘ ଅଧିବେଶନରେ ଏକତ୍ରିତ ହୋଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପୂଜା ଆରାଧନା କରିବା ସମ୍ଭବ ହୋଇ ପାରୁନାହିଁ । ତେଣୁ ୨୦୦୨ ଓ ୨୦୦୩ ମସିହା ଖରାଛୁଟିରେ ଶ୍ରୀ ଜ୍ଞାନରଞ୍ଚନ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇଙ୍କ Savage, Minnesota ଗୃହାସନରେ ଏକତ୍ରିତ ହୋଇ ବାର୍ଷିକ ସମ୍ମିଳନୀ କରିଥିଲେ । ତା'ପରେ ୨୦୦୪ ମସିହାଠାରୁ North Carolina ରାଜ୍ୟରେ ବାର୍ଷିକ ସମ୍ମିଳନୀ ଭଡା ଜାଗାମାନଙ୍କରେ ହୋଇଆସୁଅଛି । ଏହି ରାଜ୍ୟରେ ସଂଘର ଅଧିକାଂଶ ଭକ୍ତ ବାସ କରନ୍ତି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଅଭ୍ୟର୍ଥନା କରି ସମ୍ମିଳନୀ କ୍ଷେତ୍ରକୁ ନିଆଯାଏ ଓ ଉତ୍ସବ ସରିଲେ ସମନ୍ତେ ଫେରିଆସନ୍ତି । ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀର ସଦସ୍ୟ ଓ ଓଡିଶାରୁ ପରିଦର୍ଶନରେ ଆସୁଥିବା ଭକ୍ତମାନେ ଏହି ଆମେରିକା ସମ୍ମିଳନୀରେ ଯୋଗଦାନ କରନ୍ତି ।

୨୦୦୬ ମସିହାରେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଅନୁମତି କୁମେ ଶ୍ରୀଜୟଦେବ ସେବାଶିକ୍ଷାର୍ଥୀ ମଞ୍ଚଳ ନାମରେ ଏକ ସେବାଶିକ୍ଷାର୍ଥୀ ମଞ୍ଚଳ ଗଠନ କରାଯାଇ କେନ୍ଦ୍ର ପରିଚାଳନା ମଞ୍ଚଳୀ ସଦସ୍ୟ ଶ୍ରୀ ପ୍ରମୋଦ ମହାନ୍ତି ଭାଇଙ୍କ ତତ୍ତ୍ୱାବଧାନରେ ଏହାର ବାର୍ଷିକ ଅଧିବେଶନଗୁଡିକ ୨୦୦୬ ଓ ୨୦୦୭ ମସିହାରେ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦରରାୟ ଭାଇଙ୍କ Charlotte, North Carolina ଗୃହାସନରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା ଏବଂ ୨୦୦୮ ମସିହାଠାରୁ ବାହାର ଭତା ଜାଗାମାନଙ୍କରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଆସୁଅଛି । ସଂଘର ବିଶେଷ ଅଧିବେଶନଗୁଡିକ ଯଥା ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ, ଜନ୍ମୋତ୍ସବ, ଅଷୟ ତୃତୀୟା, ରାସପୂର୍ଷିମା ଇତ୍ୟାଦି ଟେଲିଫେନ ମାଧ୍ୟମରେ ଅନୁଷିତ ହୁଏ । ଏତଦ୍ବ୍ୟତୀତ ନର୍ଥ କାରୋଲିନା ଓ ନିକଟବର୍ତ୍ତୀ ରାଜ୍ୟରେ ରହୁଥିବା ଭକ୍ତ ପରିବାରର ସଦସ୍ୟମାନେ ଗତ ଆଠ ବର୍ଷ ହେଲା ଅନୁମତି ନେଇ ପ୍ରତିମାସରେ ଗୋଟିଏ ଶନିବାର ଦିନ ଏକତ୍ ହୋଇ ପାଳିକରି ଗୃହାସନରେ ପାଠଚକ୍ର କରିଆସୁଛନ୍ତି ।

ଭୌଗୋଳିକତା ଦୃଷିକୋଣରୁ ଭକ୍ତମାନେ ବର୍ଷକୁ ଥରେ ୪କତିତ ହୋଇ ଅଧିବେଶନ କରୁଥିଲେ ମଧ୍ୟ ନିଜସ୍ୱ ୪କ ୟାୟୀ ଆସନ ମହିରରେ ୪କାଠି ବସି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପୂଜା କରିବାର ଅଭାବ ଆମେମାନେ ଅନୁଭବ କରୁଥାଉ, କିନ୍ତୁ ଆମର ଆଖି ପାଉ ନ ଥାଏ ଯେ କିପରି ଏହା ୪ ଦେଶରେ ସମୃବ ହୋଇପାରିବ । ୨୦୦୬ ମସିହାରେ ଆମେରିକାରେ ୪କ ୟାୟୀ ଆସନ ମହିର ନିର୍ମାଣ କରିବାର ଆବଶ୍ୟକତା ଅନୁଭବ କରି ଭକ୍ତମାନେ ଆଲୋଚନା ଆରମ୍ଭ କରିଥିଲେ । ଏହା ୨୦୦୬ ମସିହାରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ତ୍ୱତ ସଂଘର ଦ୍ୱିତୀୟ ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବର ରିପୋର୍ଟରେ ସଂଘର ଲକ୍ଷ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରଥମେ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥିଲା । ସଂଘ ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀର ୭ ମେ ୨୦୦୬ ଅଧିବେଶନରେ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁହରରାୟ ଭାଇ, ବୃହାବନ ସାହୁ ଭାଇ ଓ ଇପ୍ସିତା ସାହୁ ମା'ଙ୍କୁ ନେଇ ୪କ committee ଗଠନ କରାଯାଇ ଆସନ ମହିର ନିର୍ମାଣ ପ୍ରୟାବ ପ୍ରୟୁତକରି ରିପୋର୍ଟ ଦେବାପାଇଁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦିଆଯାଇଥିଲା । ସେମାନେ ଜମିକ୍ୟ, ୟାୟୀ ଆସନ ମହିର ନିର୍ମାଣ ଓ ଏହାର ଭବିଷ୍ୟତ ରକ୍ଷଣାବେଷଣ ପାଇଁ ଏକ ଖର୍ଚ୍ଚ ଅଟକଳ କରି କିପରି ଓ କେତେ ଅର୍ଥ ଭନ୍ତମାନଙ୍କଠାରୁ ମାସକୁ ଆୟ କରାଯାଇପାରିବ ତାହାର ଏକ ରିପୋର୍ଟ ସଂଘର ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀକୁ ଦେଇଥିଲେ ଓ ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀ ୩ ଡିସେମ୍ବର ୨୦୦୬ରେ ଏହା ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ସେଥିରେ ଦୁଇଟି options ଥିଲା: (୧) ନୂଆ ଜମି କିଶି ଓ ସେଠାରେ ଘର ନିର୍ମାଣ କରିବା ନଚେତ୍ (୨) ପୁରୁଣା ଘର କିଶି ତାକୁ remodeling କରି ଆସନ ମହିର କରିବା । ଏଥି ସହିତ ନର୍ଥ କାରୋଲିନା ଅଞ୍ଚଳରେ କେତେଗୁଡିଏ ବିକ୍ରିପାଇଁ ଥିବା ଖାଲି ଜମି, ଜମି ସହିତ ଘର ସବୁ ଏବଂ ତାହାର ମୂଲ୍ୟ ଆଲୋଚନାପାଇଁ ସଂଗହ କରିଥିଲେ ।

ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘକୁ Non Profit Organization IRS status 501(c)3 ପାଇବା ପାଇଁ ବିଳମ୍ ହେବାରୁ ୨୦୦୭ ମସିହାରେ ଏ ବିଷୟରେ କିଛି ପଦଷେପ ନିଆଯାଇପାରି ନ ଥିଲା । ୨୦୦୮ ମସିହାରେ ସଂଘ Non Profit religious Organizationର ସମ୍ବାଦ ସମୟଙ୍କୁ ଖୁସି ଆଣିଦେଇଥିଲା ଓ ଏହି ଖବର 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ-୨୦୦୮'ରେ ପକାଶ ପାଇଥିଲା ।

ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ପରିଚାଳନା ମଞ୍ଚଳୀର ନିର୍ଦ୍ଦେଶକ୍ରମ land purchase committee ଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରସ୍ତୁତ ରିପୋଁଟ ୫ ଅକ୍ଟୋବର ୨୦୦୮ ତାରିଖରେ e-mail ମାଧ୍ୟମରେ ସମୟ ସଭ୍ୟମାନଙ୍କୁ ପଠାଯାଇ ସଂଘପୂଜାରେ ଆଲୋଚନା କରାଯାଇଥିଲା । ସେଥିରେ Initial or One Time Contribution Pledge for 2008 ଓ Monthly Contribution Pledge starting from Jan 2009 ଠାରୁ ଦେବାପାଇଁ କୁହାଯାଇଥିଲା । ସଂଘର ଅଧିକାଂଶ ସଭ୍ୟ ଏଥିରେ ସହଯୋଗ କରିଥିଲେ ଓ ଏବେ ମଧ୍ୟ କରିଆସୁଛନ୍ତି । ୨୦୦୮ ମସିହା ସନ୍ନିଳନୀରେ ଶ୍ରେୟା ପ୍ରଭାକର ଆସନ ମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣ ପାଣ୍ଟିପାଇଁ ମାଳିର bookmarks ତିଆରି କରି ବିକି କରିଥିଲେ । ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସହ-ସଂପାଦକ ଓ ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଟଳୀ ସଦସ୍ୟ ଶ୍ରୀ ଶରତଚନ୍ଦ୍ର ସିଂହଦେଓ ଭାଇ ୨୦୦୮ ମସିହା 'ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସହମ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗଦେବାପାଇଁ ଆସିଥିବାବେଳେ ତତ୍କାଳୀନ ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଶ୍ରୀ ଶ୍ୟାମ ସୁନ୍ଦର ଦାଶ ଭାଇଙ୍କଠାରୁ ଏକ ଆସନ ମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣ ପ୍ରାର୍ଥନା ଲେଖାଇଆଣି ସଂଘପୂଜାରେ ପାଠ କରିବାକୁ ପରାମର୍ଶ ଦେଇଥିଲେ । ୨୦୦୮ ଡିସେମ୍ବରଠାରୁ ଏହି ପ୍ରାର୍ଥନା ପ୍ରତି ସଂଘପୂଜା, ନର୍ଥ କାରୋଲିନା ପାଠଚକ୍ର ଓ ଗୃହାସନମାନଙ୍କରେ କରାଯାଉଅଛି । ୨୦୦୯ ମସିହା ଶେଷଆଡକୁ Virginia ଓ North Carolina state border ଅଞ୍ଚଳରେ ଘର ସହିତ ଜମି ଏବଂ କେବଳ ଜମି ପାୟ ୧୦ଟି ଦେଖା ଯାଇଥିଲା କିନ୍ତୁ କିଛି ପସନ୍ଦ ହୋଇ ନ ଥିଲା ।

୨୦୧୦ ମସିହା ଏପିଲ ମାସରେ ସଂଘର ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀ ଅଧିବେଶନ ଆଲୋଚନାରେ ସଭାପତି ବିଜୟ ସାହୁ ଭାଇଙ୍କ ଜମିକିଣା ସଂକ୍ରାନ୍ତୀୟ ପଶ୍ନଗୁଡିକ ଯଥା - କେତେ ଏକରର ଜମି ଦରକାର, କେବଳ ଜମି ପାଇଁ ଆମେ କେତେ ଖର୍ଚ୍ଚ କରିପାରିବା, କେଉଁ କେଉଁ ସହର ପାଖରେ ଖୋଜିବା, ଘର ସହିତ ଜମି ନା କେବଳ ଜମି କିଣିବା ଇତ୍ୟାଦି ୟାନ ପାଇଥିଲା । ଏଥିରେ ୟିର କରାଯାଇଥିଲା - ୫ ରୁ ୧୦ ଏକରର ଜମି ଦରକାର, ୫୦ ହଜାର ରୁ ୭୫ ହଜାର ଡଲାର ଜମି ପାଇଁ ଖର୍ଚ୍ଚ କରାଯାଇପାରିବ, ଏଆରପୋର୍ଟରୁ ୧-୨ ଘଞ୍ଜା ଦୂରତା ମଧ୍ୟରେ ହୋଇଥିବ, Highway ର ନିକଟବର୍ତ୍ତୀ ହୋଇଥିବ, Greensboro/Raleigh-Chapel Hill and Virginia border ଅଞ୍ଚଳରେ ହେଲେ ଭଲ ହେବ ଇତ୍ୟାଦି । ଜୁନ୍ ମାସରେ ବିଜୟ ସାହୁ ଭାଇଙ୍କ ନେତୃତ୍ୱରେ ଅନେକ ଜମି ଦେଖାଯାଇଥିଲା, North Carolina ଓ Virginia ର ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ଅନେକ conference call ରେ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତିନିଧି ପ୍ରମାଦ ଭାଇ ମଧ୍ୟ କିଛି ଜମି ଦେଖି ପସନ୍ଦ କରିଥିଲେ । ସେଥିମଧ୍ୟରୁ ଆସନ ମନ୍ଦିର ପାଇଁ ପ୍ରୟାବିତ ୫ ଏକର ବିଶିଷ୍ଟ ଏକ ଜମି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜ ଶ୍ରୀ ଜ୍ଞାନରଞ୍ଜନ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇଙ୍କ Glen Allen, Virginia ବାସଭବନରୁ ୨୦୧୦ ମସିହା ସନ୍ଦିଳନୀ ଷେତ୍ର Black Mountain, North Carolina ଅଭିମୁଖେ ଶୁଭଯାତାପଥରେ ପରିଦର୍ଶନ କରିଥିଲେ ।

9୦୧୦ ମସିହା ଜୁଲାଇ ୧ ରୁ ୩ ତାରିଖରେ ଅନୁଷିତ ସନ୍ନିଳନୀରେ ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ଜଣାଇଥିଲେ ଯେ ଆସନ୍ତାବର୍ଷ Class Puja ସଂଘର ଆସନ ମନ୍ଦିର ବାହାରେ କରିବାକୁ ଅନୁମତି ମିଳିବ ନାହିଁ କାରଣ ବୃହୁବିଦ୍ୟା ଶିକ୍ଷା ଗୁରୁଗୃହରେ ହିଁ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥାଏ । ଜୁଲାଇ ୧୦ ଓ ୨୫ ତାରିଖରେ ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀର ବିଶେଷ ଅଧିବେଶନମାନ ବସି Chapel Hills ନିକଟରେ ଥିବା ଜମିଗୁଡିକ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରାଯାଇଥିଲା । ସେଥିମଧ୍ୟରୁ Efland city ର West Ten Road plot ଚି short list କରାଯାଇଥିଲା । ତତ୍ପରେ ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ, ଦୋଳଗୋବିନ୍ଦ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇ ଓ ବସନ୍ତ ସୁନ୍ଦରରାୟ ଭାଇ ଆମେରିକା ସାରସ୍ପତ ସଂଘର ସନ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗ ଦେବାକୁ ଆସିଥିବା ସମୟରେ ସେହି ୟାନକୁ ଦେଖି ମଧ୍ୟ ପସନ୍ଦ କରିଥିଲେ । ତା ୫ ଅଗମ୍ଭ ୨୦୧୦ ଦିନ ବିଜୟ ସାହୁ ଭାଇଙ୍କ ଆହ୍ୱାନରେ ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀ ଅଧିବେଶନ ତକାଯାଇ Efland city, North Carolina state (Orange County) ର West Ten Road ରେ ଥିବା 8.6 acres land ଯାହାକି Highway I-85/I-40 exit ନିକଟରେ ଅବସ୍ଥିତ, Asking price: \$109,000, Offer price: \$79,000 (66% of listing price), Agent: Ken Walker, Remax Diamond Realty, Owner: Jean Knight Hicks (Elderly Lady from Graham City) ଆଲୋଚନା କରାଯାଇ କ୍ରୟ କରିବାପାଇଁ ସମସ୍ତେ ଏକମତ ହୋଇଥିଲେ । ଏଥିରେ ମହେଶ ପ୍ରସାଦ ଚୌଧୁରୀ ଭାଇ ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀଙ୍କୁ ସାହାଯ୍ୟ କରିଥିଲେ । ଏହି ଜମିର ବାମ ପାର୍ଶ୍ର ଲମ୍ ୭୧୨ ଫୁଟ ଏବଂ ଦର୍ଷିଣ ପାର୍ଶ୍ର ଲମ୍ ୧୦୬୧ ଫୁଟ, ଆଗପଟ ଓସାର ୫୨୩ ଫୁଟ ଏବଂ ପଛପଟ ଓସାର ୪୨୦ ଫୁଟ । ଏହି ୟାନଟି Raleigh Durham Airport ରୁ ୩୦ ମିନିଟ୍, ଚିଜୟ ଭାଇଙ୍କ ଗୃହରୁ ୧୫ ମିନିଟ୍, ସାନୁଜିଡ୍ ଭାଇଙ୍କ ଗୃହରୁ ୩୦ ମିନିଟ୍, Greensboro ପ୍ରାକର ଭାଇଙ୍କ ଗୃହରୁ ୪୫ ମିନିଟ୍, Charlotte ବିଶ୍ୱବିତ୍ ଭାଇଙ୍କ ଗୃହରୁ ୨ ଘଞ୍ଜା ୩୦ ମିନିଟ୍, Richmond ଞାନ ଭାଇଙ୍କ ଗୁହରୁ ୨ ଘଞ୍ଜା ୩୦ ମିନିଟ, Charlottesville ବରଦା ଭାଇଙ୍କ ଗୃହରୁ ୩ ଘଣ୍ଟା ଦରରେ ଅବସ୍ଥିତ ।

ଅଗଷ୍ଟ ୬ ତାରିଖ ଦିନ ଏଜେଣ୍ଟଙ୍କ ସହ ବୁଝାମଣା କରି ଜମିର ମୂଲ୍ୟ \$77,500 ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରାଯାଇଥିଲା ଓ କ୍ୟ ବାବଦରେ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଖର୍ଚ୍ଚ ମିଶାଇ ସର୍ବମୋଟ \$80,000 ହୋଇଥିଲା । ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସମୟ ସଦସ୍ୟମାନଙ୍କୁ ଏହି ଶୁଭ ଖବର ଜଣାଇ ଦିଆଯାଇଥିଲା । ପରିଚାଳକ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ସଂଗ୍ରାମ କେଶରୀ ସିଂହ ଭାଇଙ୍କୁ ଉକ୍ତ ୟାନକୁ କ୍ୟ କରିବା ନିମନ୍ତେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଅନୁମତି ଭିଷାକରି ଚିଠି ୮ ଅଗଷ୍ଟରେ e-mailରେ ପଠାଯାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କୁ ନୀଳାଚଳ କୁଟୀରରେ ଓ ସ୍କୃତି ମନ୍ଦିରରେ ଜଣାଇବାପାଇଁ ଅନୁରୋଧ କରାଯାଇଥିଲା । ଅଗଷ୍ଟ ୨୨ ତାରିଖ ଦିନ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀ ଏହାକୁ ଅନୁମତି ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ । ଅଗଷ୍ଟ ୨୩ ତାରିଖ ଦିନ ପରିଚାଳକ ମହୋଦ୍ୟ କୁଟୀରରେ ଓ ସ୍କୃତିମନ୍ଦିରରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କୁ ଜଣାଇଥିଲେ । ୨୦ ଅଗଷ୍ଟ ୨୦୧୦ ଦିନ ଏହି ଜମିର Survey R.S. Jones & Associatesଙ୍କୁ \$850 ଦିଆଯାଇ କରାଯାଇଥିଲ ।

୨୪ ଅଗଷ୍ଟ ୨୦୧୦ ମଙ୍ଗଳବାର ଜନ୍ମୋତ୍ସବ ଦିନ ଅପରାହୁ ଘ ୩:୪୧ରେ ଏହି ଜମି କ୍ୟ କରାଯାଇଥିଲା । ସେଥିରେ ଦୋଳଗୋବିନ୍ଦ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇ, ବିଜୟ କୁମାର ସାହୁ ଭାଇ, ଞ୍ଜାନରଞ୍ଚନ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇ, ପ୍ରଭାକର ବାଇ ଭାଇ ଓ ସ୍ମିତାରାଣୀ ବାଇ ମା' ଉପଥିତ ଥିଲେ । ୨୬ ଅଗଷ୍ଟ ୨୦୧୦ ଦିନ Orange County Environmental Health departmentରୁ Soil Scientist plot ଦେଖି septic systems କରିବାପାଇଁ ଅନୁମତି ଦେଇଥିଲେ । ୧୧ ସେପ୍ଟେମ୍ବର ୨୦୧୦ ଗଣେଷ ଚତୁର୍ଥୀ ଦିନ ନୂତନ ଯାଗାରେ ଭୂମିପୂଜା ଦୋଳଗୋବିନ୍ଦ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇଙ୍କ ପୌରହିତ୍ୟରେ ଓ ବହୁଭକ୍ତଙ୍କ ଉପଥିତିରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଭାପତି ବିଜୟ କୁମାର ସାହୁ ଭାଇ ହୋମ ଯଞ୍ଜ ଯଜମାନରେ ବସିଥିଲେ । ସଂପାଦକ ଞ୍ଜାନରଞ୍ଚନ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇ ଓ ମା', ବୃଦ୍ଦାବନ ସାହୁ ଭାଇ, ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦରରାୟ ଭାଇ ଓ ମା', ପ୍ରଭାକର ବାଇ ଓ ମା', ଅଶ୍ୱିନୀ କୁମାର ନାୟକ ଭାଇ ଓ ମା', ବରଦାକାନ୍ତ ନାୟକ ଭାଇ ଓ ମା', ସାନୁଜିତ୍ ସେନାପତି ଭାଇ, ସୁବ୍ରତ କୁମାର ନାୟକ ଭାଇ, ମାଳତୀ ଦ୍ୱିବେଦୀ ମା', ଅନୁପ କାଲିଆ ଭାଇ, ସୌମ୍ୟ ପରିତା ଭାଇ, ଦେବୀପ୍ରସାଦ ଦାସ ଭାଇ, Young Aspirants ଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ସ୍ୱାତୀ, ରିନି, ସୌମ୍ୟା, ବେଦପ୍ରକାଶ, ଶ୍ରେୟା, ଶାଶ୍ୱତ୍, ଉଦୟନ୍, ଅସ୍ଥିତା ଓ ଅଂଶ ଯୋଗଦେଇଥିଲେ । ଟେଲିଫେନ ମାଧ୍ୟମରେ ସଂଘର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଭନ୍ତମାନେ ଯୋଗ ଦେଇଥିଲେ ।

ଆସନ ମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣର ଅଗ୍ରବତି ପାଇଁ ଅକ୍ଟୋବର ୨୦୧୦ରେ ସଂଘର ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀ ଦୁଇଟି committee ଗଠନ କରିଥିଲେ –

- ୧· Fund Raising committee (ବିଜୟ ଭାଇ, ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ଭାଇ, ଇଝିତା ମା' ଓ ଉଷା ମା')
- 9. Planning committee (ଜ୍ଞାନ ଭାଇ, ବ୍ରଜ ଭାଇ, ମହେଶ ଭାଇ, ଅମରେଶ ଭାଇ, ସ୍ଥିତ। ବାଇ ମା' ଓ ବୃନ୍ଦାବନ ଭାଇ) Fund Raising committee ସଂଘର ପ୍ରତି ସଭ୍ୟଙ୍କୁ ଯୋଗାଯୋଗ କରି ନିର୍ମାଣ ପାଞ୍ଚିର ଆୟ ବୃଦ୍ଧି କରିବାରେ ସହଯୋଗ କରିଛନ୍ତି । Planning committeeର ସଦସ୍ୟମାନେ ନିର୍ମାଣର ଅଗଗତି ସମୁନ୍ଧରେ ଆଲୋଚନା ଅବ୍ୟାହତ ରଖିଛନ୍ତି ।

୧୫ ଜାନୁୟାରୀ ୨୦୧୧ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ସଫମ ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ ଦିନ ପ୍ରଭାକର ବାଇ ଭାଇଙ୍କ ଘରେ ଆମ ସଂଘର ଆସନ ମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣ ନେଇ Aher Builders ଓ ଜଣେ Architect ଙ୍କ ସହିତ ଆଲୋଚନା କରାଯାଇ ଏକ Architect Plan ପ୍ରସ୍ତୁତ କରିବାକୁ କୁହାଯାଇଥିଲା । ଏହି Planଟି କେନ୍ଦ୍ରସଂଘ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ସହିତ ପରାମର୍ଶ କରାଯାଇ କେତେକ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରାଯାଇଥିଲା । ବର୍ତ୍ତମାନ Architect Plan ଓ ନିର୍ମାଣ ବିଷୟରେ ଅଧିକ ଆଲୋଚନା ଚାଲିଛି ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ କୃପା ତଥା ଆଶୀର୍ବାଦରୁ ଓ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ, ପୁରୀଙ୍କ ତତ୍ତ୍ୱାବଧାନରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଆସନ ମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣ କାର୍ଯ୍ୟ କିପରି ସୁରୁଖୁରୁରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ମନ ମୁତାବକ ହୋଇ ପାରିବ ଓ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସେବାପୂଜା ତଥା ଭାବଧାରାର ବିକାଶ ସାଧନ କରି, ତାଙ୍କରି ଜଗତ୍ହିତକର କର୍ମସାଧନରେ ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇପାରିବ ସେଥିପାଇଁ ତାଙ୍କ ଶୀପାଦପଦ୍ୱରେ ପାର୍ଥନା କରୁଛୁ ।

ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦରରାୟ ଆମେରିକା ସାରସୃତ ସଂଘ







20100824000028220 DEED **Bk:RB5000 Pg:328** 08/24/2010 03:41:34 PM 1/3

FILED Deborah B. Brooks Register of Deeds, Orange Co,NC Recording Fee: \$25.00 NC Real Estate TX: \$156.00

## NORTH CAROLINA GENERAL WARRANTY DEED

| Excise Tax: \$156.00                                                                                                                               | Recording Time, Book and Page:                           |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|--|--|--|
| Tax Map No. 3.456                                                                                                                                  | Parcel Identifier No: 9844-94-3580                       |  |  |  |
| Mail after recording to: Sarah Canaday, 202 S. Fifth Street, Mebane, NC 27302  This instrument was prepared by: Sarah Canaday, Russ of Canaday PUC |                                                          |  |  |  |
| THIS DEED made this 24th day of August , 2010 by and between                                                                                       |                                                          |  |  |  |
| GI                                                                                                                                                 | RANTOR                                                   |  |  |  |
| Jean K. Hicks, Trustee of the Jean Knight Hicks Irrevocable Trust Agreement Dated June 17, 2010                                                    |                                                          |  |  |  |
| Mailing Address: 1853 Murphy Court Graham NC 27253                                                                                                 |                                                          |  |  |  |
| GRANTEE                                                                                                                                            |                                                          |  |  |  |
| America Saraswata Sangha<br>Property Address: S/S SR 1144 West Ten Road, Efland, NC 27243                                                          |                                                          |  |  |  |
| Mailing Address: 101 Sundance Place Chapel Hill NC 275                                                                                             | Mailing Address: 101 Sundance Place Chapel Hill NC 27514 |  |  |  |

The designation Grantor and Grantee as used herein shall include said parties, their heirs, successors, and assigns, and shall include singular, plural, masculine, feminine or neuter as required by context.

WITNESSETH, that the Grantor, for a valuable consideration paid by the Grantee, the receipt of which is hereby acknowledged, has and by these presents does grant, bargain, sell and convey unto the Grantee in fee simple, all that certain lot or parcel of land and more particularly described as follows:

That certain tract or parcel of land located in Cheeks Township, Orange County, North Carolina, adjoining Carl Thomas Hicks, SR #1144, West Ten Road, Kenan Ent., Inc., Gordon P. Hale, Marie C. Wilson, Troy Lloyd, Gary Lloyd, and Donald T. Roundtree, Jr., and others, and being more particularly described as follows:

BEGINNING at an iron found corner with Carl Thomas Hicks and the Southern margin of the right of way for SR #1144; thence with a curve having a radius of 723.94 ft., a length of 188.40 ft., a tangent of 94,73 and a chord of 187.86 with a bearing of South 62-23-43 East and a delta of 14-54-37 to a right of way monument; thence continuing along the Southern margin of West Ten Road, South 31-16-50 East 49.39 ft. to a right of way monument; thence continuing along said line of West Ten Road, South 46-45-05 East 144.70 ft. to a right of way monument; thence continuing along said line of West Ten Road, a curve with a radius of 441.97 ft., a length of 143.066 ft., a tangent of 67.55, a chord of 133.55, with a bearing of South 53-35-06 East and a delta of 17-22-45 to an iron stake, corner with West Ten Road and Kenan Ent., Inc.; thence

along the line of Kenan Ent., Inc., Gordon P. Hale, Marie C. Wilson, Troy Lloyd, and Gary Lloyd, South 02-38-34 West 712.58 ft. to an iron found, corner with Gary Lloyd and Donald T. Roundtree, Jr.; thence along the line of Donald T. Roundtree, Jr., South 84-29-35 West 419.51 ft. to an iron found and control corner, corner with said Roundtree; thence with the line of said Roundtree and Carl Thomas Hicks, North 02-27-17 East 1,060.77 ft. to the POINT OF BEGINNING AND CONTAINING 8.619 ACRES, more or less, as shown on plat entitled "Plat of Survey For Jean K. Hicks", dated March 14, 1996, as prepared by Michael R. Whitfield, R. L. S., reference to which is hereby made for a more complete description of same.

| description of same.                                                                 | by Michael R. Whitheld, R. L. S.,                                                 | reference to which is hereby made for a more complete                                                                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| All or a portion of the property 451 , Orange County                                 |                                                                                   | d by Grantor by instrument recorded in Book4964, Page                                                                                                         |
| A map showing the above desc                                                         | ribed property is recorded in Plat Bo                                             | ook, Page, and referenced within this instrument.                                                                                                             |
| Does the above described prop                                                        | erty include the primary residence (y                                             | yes/no) ? <b>No</b>                                                                                                                                           |
| TO HAVE AND TO HOLD the fee simple.                                                  | e aforesaid lot or parcel of land and                                             | all privileges and appurtenances thereto belonging to the Grantee                                                                                             |
| fee simple, that title is marketa                                                    |                                                                                   | of the premises in fee simple, has the right to convey the same in rances, and that Grantor will warrant and defend the title against ons hereinafter stated. |
| Title to the property hereinabo                                                      | ve described is subject to the followi                                            | ing exceptions:                                                                                                                                               |
|                                                                                      |                                                                                   | and and seal, or if corporate, has caused this instrument to be ne day and year first above written.                                                          |
| America Sava<br>(Entity Name)                                                        | rswata Sangha                                                                     | Jean K. Hicks, Trustee of the Jean Knight Hicks<br>Irrevocable Trust Agreement Dated June 17, 2010                                                            |
| ву: <u>Віјоч Китах</u>                                                               |                                                                                   | BIJUY K. SAHOO (SEAL)                                                                                                                                         |
| Title: <u>Preside</u><br>By: <u>Gyana Rai</u><br>Title: <u>Secreta</u>               |                                                                                   | Gyana Raujan Devilery (SEAL)                                                                                                                                  |
|                                                                                      |                                                                                   | (SEAL)                                                                                                                                                        |
| NORTH CAROLINAAL                                                                     | AMANCE COUNTY                                                                     |                                                                                                                                                               |
| foregoing document:Jear                                                              |                                                                                   | e this day, each acknowledging to me that he or she signed the ight Hicks Irrevocable Trust Agreement Dated June 17, 2010 day of Agust, 2010                  |
| My Commission Expires:                                                               | 4-2-2014                                                                          | Notary Public                                                                                                                                                 |
|                                                                                      | SARAH CANADAY  NOTARY PUBLIC  ALAMANCE COUNTY, NC  My Commission Expires 4-2-2014 | Print Notary Name: Sarah Canaday                                                                                                                              |
| NORTH CAROLINAAL                                                                     | AMANCE COUNTY                                                                     | 20100824000028220<br>RB5000 329 2/3                                                                                                                           |
| I certify that the following per foregoing document: Bijo stamp or seal, this the 24 | 1 Kumar Sahov, Gu                                                                 | e this day, each acknowledging to me that he or she signed the yane Ranjan Dwibedy. Witness my hand and official, _2010                                       |

## ଆମେରିକା ସାରସ୍ପତ ସଂଘର ସୟମ ବାର୍ଷିକ ବିବରଣୀ

ଶୀଶୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ଅପାର କର୍ଣାରୁ ତା୧୫ ଜାନ୍ୟାରୀ ୨୦୧୧ ଦିନ ଆମେରିକା ସାରସ୍ତ ସଂଘର ସୟମ ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ ପାଳିତ ହୋଇଛି । ୨୦୦୧ ମସିହା ଅଗଷ୍ଟ ୪ ତାରିଖ ଦିନ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଶୂଭ ଜନୁଦିନରେ ମାତ ସାତଗୋଟି ଭକ୍ତ ପରିବାରକୁ ନେଇ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିବା ଆମେରିକା ସାରସ୍ତ ପାଠଚକଟି ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ତ ସଂଘର ସଭାପତି ଓ (ପର୍ବତନ) ପରିଚାଳକ ଶୀଯ୍ତ୍ର ଶ୍ୟାମ ସନ୍ଦର ଦାଶ ଭାଇଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଅନୁମତି ପାଓ ହୋଇଁ ୨୦୦୩ ମସିହାରେ ସଂଘରେ ପରିଶତ ହୋଇଥିଲା । ୨୦୦୧ ମସିହାଠାର ପତ୍ୟେକ ମାସର ପଥମ ରବିବାର ଦିନ ଟେଲିଫୋନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ ଏହି ପାଠଚକର ଅଧିବେଶନଗୁଡିକ ଅନୁଷିତ ହୋଇଆସୁଥିଲା । ୨୦୦୪ ମସିହା ଜାନ୍ୟାରୀ ୭ ତାରିଖ ପୌଷ ପ୍ରୟିମା ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ଆମେରିକା ସାରସୃତ ସଂଘ ବିଧିବନ୍ଧଭାବରେ ପତିଷା ହୋଇଥିଲା । ସେହି ବର୍ଷଠାରୁ ପତିବର୍ଷ ପୌଷ ପୂର୍ଣ୍ଣିମା ସମୟରେ ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ ପାଳିତ ହୋଇଆସୁଅଛି ଓ ଏହି ଉତ୍ସବରେ କେନ୍ଦପତିନିଧିମାନେ ଯୋଗଦାନ କରି ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଆଦର୍ଶ ଓ ସଂଘପତିଷାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟାଦି ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରିଆସୁଅଛନ୍ତି । ଆମେରିକା ସାରସ୍ପତ ସଂଘର ପତିଷା ପରଠାରୁ ସଂଘସେବୀ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ନିୟମିତ ଭାବରେ ସଂଘପ୍ତଜା ଅଧିବେଶନରେ ଯୋଗଦାନ କରି ଶୀଶୀଠାକୃରଙ୍କ ଭାବଧାରାରେ ଅନୁପାଣିତ ହେବା ପାଇଁ ଚେଷା କର୍ଛନ୍ତି । ପତ୍ୟେକ ରବିବାର ଦିନ ସଂଘପ୍ତା ଅଧିବେଶନ ଅନୁଷିତ ହୋଇଆସ୍ଥିଛି । ପତିମାସର ଶେଷ ରବିବାର ଦିନ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ତୁତ ସଂଘର ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀର ଜଣେ ସଦସ୍ୟ କେନ୍ଦ ପତିନିଧି ଭାବରେ ଫୈନ୍ ମାଧ୍ୟମରେ ଯୋଗଦାନ କରି ଶୀଶୀଠାକରଙ୍କ ଭାବଧାରା ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରିଥାନ୍ତି । ନିୟମିତ ସଂଘ ଅଧିବେଶନ ବ୍ୟତୀତ ମାସର ପଥମ ରବିବାର ଦିନ ମହିଳା ସଂଘ ଅଧିବେଶନ ଅନୁଷିତ ହୋଇ ଆସୁଅଛି । ବିଗତ ବର୍ଷର ସଂଘ ଅଧିବେଶନଗୁଡିକରେ ୫୫ ଜଣ ସଂଘସେବୀ ଓ ୮ ଜଣ ଦର୍ଶକ ଭକ୍ତ ନିୟମିତ ଭାବରେ ଯୋଗଦାନ କରିଛନ୍ତି । ୨୦୦୪ ମସିହା ଜନୁୟାରୀ ମାସରୁ ଆରମ୍ଭ ହୋଇ ପତ୍ୟେକ ମାସର ଶେଷ ରବିବାର ଦିନ ପିଲାମାନଙ୍କର ଅଧିବେଶନ ହୋଇ ଆସୁଥିଲା । ଗତ ୨୦୦୫ ମସିହା ଡିସେମ୍ବର ମାସରୁ ଏହିଁ ମାସିକ ଅଧିବେଶନ ପିଲାମାନଙ୍କର ଆଗହ କମେ ମାସରେ ଦୁଇଥର ଅନୁଷିତ ହେଉଅଛି । ଏହି ଅଧିବେଶନରେ ବିଭିନ୍ନ ପୃୟକରୁ ସଂଗୃହୀତ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଲୀଳା ଓ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ତ ସଂଘ ଦ୍ୱାରା ପକାଶିତ ଗଛାବଳୀରୁ ଉଦ୍ଧୃତ ବିଭିନ୍ନ ତତ୍ତ୍ୱ ସମୃଦ୍ଧୀୟ ଲେଖାର ଇଂରାଜୀ ଅନୁବାଦ କରାଯାଇ ପିଲାମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପାଠ କରାଯାଉଅଛି । ଏତିଦ୍ ବ୍ୟତୀତ ଗତବର୍ଷ ପିଲାମାନଙ୍କର ଆଗହ କମେ ୟୋତବନ୍ଦନାର ଅର୍ଥ, ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ପଣୀତ 'ଜ୍ଞାନୀଗୁରୁ' ପୁୟକରୁ ସନାତନ ଧର୍ମ ଏବଂ ଓଡିଆ ଜୀବନୀରୁ ଗୁରୁତରୁ ଆଦି ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା ହୋଇଆସୁଅଛି । ବିଗତ ୍ବର୍ଷରେ ପିଲାମାନଙ୍କ ଅଧିବେଶନଗଡିକରେ ୨୧ ଜଣ ପିଲା ନିୟମିତ ଭାବରେ ଯୋଗଦାନ କରିଛନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ୪ ଜଣ ପରିଚୟପତଧାରୀ । ବିଜ୍ ଗୋପାଳ ପଣ୍ଡା ୨୦୦୮ ମସିହାରୁ, ସୌମ୍ୟାଶୀ ରାୟ ଓ ଶେୟା ପଭାକର ୨୦୧୦ ମସିହାରୁ ଏବଂ ସ୍ୱାତୀ ଦ୍ୱିବେଦୀ ୨୦୧୧ ମସିହାରେ ପରିଚୟ ପତ ଗହଣ କରିଛନ୍ତି ।

ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ନବମ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ନିଳନୀ ବିଗତ ଜୁଲାଇ ମାସ ୧, ୨ ଓ ୩ ତାରିଖ ଗୁରୁବାର ଠାରୁ ଶନିବାର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନହଁ କାରୋଲିନା ରାଜ୍ୟର Black Mountain ସହରର YMCA Blue Ridge Assembly ଠାରେ 'ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ'ର ପରିଚାଳନା ମଞ୍ଚଳୀର ସଦସ୍ୟ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ପ୍ରମୋଦ କୁମାର ମହାନ୍ତି ଭାଇଙ୍କ ପ୍ରତିନିଧିତ୍ୱରେ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଆନନ୍ଦ ଉଦ୍ଧାପନା ସହକାରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ଏହି ସମ୍ନିଳନୀରେ ସର୍ବମୋଟ ୭୧ ଜଣ ଭାଇ, ମା' ଓ ପିଲାମାନେ ଯୋଗଦାନ କରିଥିଲେ । ବିଗତ ବର୍ଷମାନଙ୍କ ପରି ଏ ବର୍ଷ ମଧ୍ୟ ଭକ୍ତ ସମ୍ନିଳନୀ ସମୟରେ 'ସାରସ୍ୱତ ମାଧୁରୀ' ପତ୍ରିକା ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇଥିଲା । ୨୦୧୦ ମସିହା ଅଗଞ୍ଚ ୨୪ ତାରିଖ ଦିନ ଆମ ସଂଘ ଦ୍ୱାରା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଶୁଭ ଜନ୍ମେସୁବ ପାଳନ କରାଯାଇଥିଲା । ଜନ୍ମେସୁବ ଦିନ ସନ୍ଧ୍ୟାବେଳେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆରତି ଓ ସ୍ତୋତ୍ରବନ୍ଦନା କରାଯାଇ ଉପଦେଶ, ବାଣୀ ଆଦି ପାଠ କରାଯାଇଥିଲା ଏବଂ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପୂତ ଜୀବନୀ ପାଠ, ପାର୍ଥନା ସଂଗୀତ ଗାନ କରାଯାଇଥିଲା । ଗତବର୍ଷ ମଇ ମାସ ୧୮ ତାରିଖ ଅଷୟ ତୃତୀୟା ଦିନ ଓ ନଭେମ୍ବର ୨୧ ତାରିଖ ରାସପୂର୍ଣ୍ଣିମା ଦିନ ବିଶେଷ ଅଧିବେଶନ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଥିଲା । ଏତଦ୍ବ୍ୟତୀତ ନର୍ଥକାରୋଲିନା ଓ ନିକଟବର୍ତ୍ତୀ ରାଜ୍ୟରେ ରହୁଥିବା ଭଚ୍ଚ ପରିବାରର ସଦସ୍ୟମାନେ ଗତ ସାତ ବର୍ଷ ହେଲା ଅନୁମତି ନେଇ ପ୍ରତିମାସରେ ଗୋଟିଏ ଶନିବାର ଦିନ ଏକତ ହୋଇ ପାଠଚକୁ କରିଆସୁଛନ୍ତି । ଏହି ନର୍ଥକାରୋଲିନା ସାରସ୍ୱତ ପାଠଚକୁରେ ପାୟ ୧୨ ଜଣ ପରିଚୟପତ୍ରଧାରୀ ଭଚ୍ଚ ଯୋଗ ଦିଅନ୍ତି । ପାଠଚକୁ ପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଓ ଭନ୍ତମାନଙ୍କୁ ପୂର୍ବରୁ ନିମଣ୍ଠ କରାଯାଇଥାଏ । ଶନିବାର ଅପରାହୁରେ ପାଳିଆଙ୍କ ଗୁହାସନରେ ସ୍ଥେତ୍ର ବନ୍ଦନା,

ପରିଚୟପତ୍ର ପାଠ, ସମ୍ମିଳନୀ ପ୍ରାର୍ଥନା ଓ ଆମେରିକାରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କର ଏକ ଆସନ ମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣ ପାଇଁ ପ୍ରାର୍ଥନା ପରେ ନୂତନ 'ସଂଘ-ସେବକ', 'ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଗୁରୁଗୀତା', 'ନିଗମ ଉପଦେଶ', 'ଜାତିସ୍କର କାହାଣୀ', 'କଥା ସଂଗ୍ରହ' ଆଦି ପୁୟକ ପାଠ କରାଯାଏ । ଏତଦ୍ ବ୍ୟତୀତ ପିଲାମାନେ 'Sadguru Nigamananga for Young Readers' ପୁୟକରୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଜୀବନୀ ପାଠ କରନ୍ତି ଓ ପ୍ରାର୍ଥନା ସଂଗୀତ ଗାନ କରନ୍ତି । ବିଗତ ବର୍ଷ, Virginia ରାଜ୍ୟର ୬ ଜଣ ପରିଚୟପତ୍ରଧାରୀ ସଂଘସେବୀ ପରିଚାଳକଙ୍କ ଅନୁମତି କମେ Virginia ପାଠଚକ୍ର ନାମକ ଏକ ପାଠଚକ୍ର ଆରମ୍ଭ କରିଛନ୍ତି । ଏହି ପାଠଚକ୍ରରେ ନିଗମ ଉପଦେଶ ଓ ଯୋଗୀଗୁରୁ ଆଦି ପୁୟକ ପାଠକରାଯାଏ । ଏହି ବର୍ଷ Mid-West ରେ Kansas ଓ Arkansas ରେ ରହୁଥିବା ୬ ଜଣ ପରିଚୟପତ୍ରଧାରୀ ସଂଘସେବୀ (୩ଟି ପରିବାର) ପରିଚାଳକଙ୍କ ଅନୁମତି କମେ Mid-West ପାଠଚକ ଆରମ୍ଭ କରିଛନ୍ତି ।

୨୦୦୬ ମସିହାରେ କେନ୍ଦ୍ର ଅନୁମତି କୁମେ ଶ୍ରୀଜୟଦେବ ସେବାଶିଷାର୍ଥୀ ମଣ୍ଡଳ ନାମରେ ଏକ ସେବାଶିଷାର୍ଥୀ ମଣ୍ଡଳ ଗଠନ କରାଯାଇଥିଲା । ଶ୍ରୀଜୟଦେବ ସେବାଶିଷାର୍ଥୀ ମଣ୍ଡଳର ସେବକମାନେ ହେଲେ - ସର୍ବଶ୍ରୀ ବିଜୟ କୁମାର ସାହୁ, ଜ୍ଞାନ ରଞ୍ଚନ ଦ୍ୱିବେଦୀ, ବ୍ରଜନ୍ଦ୍ର ନାଥ ପଣ୍ଡା, ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦରରାୟ, ପ୍ରଭାକର ବାଇ, ବୃନ୍ଦାବନ ସାହୁ, ପୃଥ୍ୱୀରାଜ ସାହୁ, ବରଦାକାନ୍ତ ନାୟକ, ଅଶ୍ୱିନୀ କୁମାର ନାୟକ, ସାନୁଜିତ୍ ସେନାପତି ଓ ଦେବୀପ୍ରସାଦ ସାମଲ । ଗତବର୍ଷ ଜୁନ ମାସର ୨୮, ୨୯ ଓ ୩୦ ତାରିଖ ଦିନ କେନ୍ଦ୍ର ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀ ସଦସ୍ୟ ଶ୍ରୀ ପ୍ରମୋଦ ମହାନ୍ତି ଭାଇଙ୍କ ତତ୍ତ୍ୱାବଧାନରେ ଏହି ସେବାଶିଷାର୍ଥୀ ମଣ୍ଡଳର ପଞ୍ଚମ ଅଧିବେଶନ ଅନୁର୍ଷିତ ହୋଇଯାଇଛି । ଗତବର୍ଷ ସାତଟି ଗୃହାସନର ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ ମଧ୍ୟ ପାଳିତ ହୋଇଥିଲା । ମାର୍ଚ୍ଚ ମାସରେ ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇ ଓ ଶିବାନୀ ମା'ଙ୍କର ଗୃହାସନର, ଏପିଲ୍ ମାସରେ ଦେବୀ ସାମଲ ଓ ସ୍ମିଗ୍ଧା ମା'ଙ୍କର ଗୃହାସନର, ଜୁନ୍ ମାସରେ ବରଦାକାନ୍ତ ନାୟକ ଭାଇ ଓ ସୋନିଆ ମା'ଙ୍କର ଗୃହାସନର, ଜୁଲାଇ ମାସରେ ଅଶ୍ୱିନୀ ଭାଇ ଓ ସଂଘମିତା ମା'ଙ୍କର ଗୃହାସନର, ଅଗମ୍ଭ ମାସରେ ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦରରାୟ ଭାଇ ଓ ସ୍ମିତା ମା'ଙ୍କର ଗୃହାସନର ଏବଂ ସେପ୍ଟେମ୍ବର ମାସରେ ଯଥାକ୍ମେ ବୃନ୍ଦାବନ ସାହୁ ଭାଇ ଓ ପଦ୍ମା ମା'ଙ୍କର ଗୃହାସନର, ଏବଂ ପଭାକର ବାଇ ଭାଇ ଓ ସ୍ମିତା ମା'ଙ୍କର ଗୃହାସନର ଗୃହାସନର ବହି ସେର୍ପର ଅଧିକର ବହି ହୋଇଥିଲା ।

ଗତ ବର୍ଷ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଅପାର କରୁଣାରୁ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଭକ୍ତମାନେ ଆମେରିକାରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରାର ପଚାର ଓ ଜଗତ୍ହିତକର କର୍ମରେ ସାହାଯ୍ୟ କରିବା ପାଇଁ ତାଙ୍କର ଏକ ଆସନ ମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣ କରିବା ପାଇଁ ଇଛା ପକାଶ କରି North Carolina ରାଜ୍ୟର Efland ସହରରେ West Ten ନାମକ ଏକ ରାୟା ଉପରେ ଆଠ ଏକର ଜମି ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ପବିତ୍ ଜନ୍ମୋତ୍ସବ ଦିନ କ୍ୟ କରିଥିଲେ । ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଅନୁମତି କମେ ଭକ୍ତମାନେ ଉକ୍ତ ଜମିରେ ଗତ ସେପ୍ଟେମ୍ବର ମାସ ୧୧ଁ ତାରିଖ<sup>ଁ</sup> ଗଣେଷ ପୂଁଜା ଦିନ ଭୂମିପୂଜା ମଧ୍ୟ ସଂପନ୍ନ କରିଥିଲେ । ଗତବଁଷ୍ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ପବିତ ଜନ୍ମୋତ୍ସବ ଦିନ<sup>ି</sup> 'ପିଲାଙ୍କ ନିଗମାନନ୍ଦ' ପ୍ରୟକର ଇଂରାଜୀ ଅନୁବାଦ, Sadguru Nigamananda for Young Readers, ନୀଳାଚଳ ସାରସୃତ ସଂଘଦ୍ୱାରା ପକାଶିତ ହୋଇଥିଲା । ଆମେରିକା ସାରସ୍ତୁତ ସଂଘର ସଂଘସେବୀ ଭକ୍ତମାନେ ଏହି ପକାଶନର ଅନୁବାଦ କରିଥିଲେ ଓ ପକାଶନର ବ୍ୟୟଭାର ବହନ କରିଛନ୍ତି । ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଦ୍ୱାରା ପକାଶିତ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପୁୟକଗୁଡିକର ଇଂରାଜୀ ଅନୁବାଦ କରିବା ଅଭିପାୟରେ ଗତବର୍ଷ ଏକ ସଂପାଦନା ମଞ୍ଚଳୀ ଗଠନ କରା ଯାଇଛି ଓ ଏହି ସଂପାଦନା ମଞ୍ଚଳୀ ସେବକ-ସେବିକାମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା 'ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିଠି'ର ଅନୁବାଦ ଆରମ୍ଭ କରାଯାଇଛି । ଏତଦ୍ ବ୍ୟତୀତ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଭାବଧାରାର ବିଶ୍ୱବ୍ୟାପୀ ପ୍ରଚାର ଓ ପ୍ସାରରେ ସାହାଯ୍ୟ କରିବା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଆମ ସଂଘର ଏକ website ନିର୍ମାଣ କରାଯାଇଛି । ସଂଘର ବିଭିନ୍ନ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ପ୍ରେଷାରେ ଗଢା ଯାଇଥିବା ଏହି websiteଟି ବିଶେଷ ଚିତ୍ତାକର୍ଷକ ହୋଇଛି ଏବଂ ଆସନ୍ତା ବର୍ଷ ଏହାକୁ ଆହୁରି ଉନ୍ନତ କରିବାର ପରିକଲ୍ଧନା ରହିଛି । ସଂଘର ବିଭିନ୍ନ କାର୍ଯ୍ୟକ୍ମର ସୂଚନା ଭକ୍ତମାନେ ଏହି website ମାଧ୍ୟମରେ ପାଇଥାନ୍ତି । ବିଗତବର୍ଷରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ତତ ସଂଘର ସଂଶୋଧିତ bylaw ଅନୁଯାୟୀ ପରିଚାଳନା ମଞ୍ଜୀ ସଦସ୍ୟ ସଂଖ୍ୟା ୭ ରୁ ୯ କୁ ବୃଦ୍ଧି କରାଯାଇଅଛି । ଏହି ନୂତନ ପରିଚାଳନା ମଞ୍ଜୀର କର୍ମକର୍ତ୍ତାମାନେ ହେଲେ ସର୍ବଶୀ ବିଜୟ ସାହୁ (ସଭାପତି), ଜ୍ଞାନରଞନ ଦ୍ୱିବେଦୀ (ସମ୍ପାଦକ), ବଜେନ୍ଦ ନାଥ ପଣ୍ଡା (କୋଷାଧକ୍ଷ), ବିନୟ ସାହୁ, ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦରରାୟ, ବିଶ୍ୱରଞ୍ଜନ ଦାସ, ବୃନ୍ଦାବନ ସାହୁ, ପଭାକର ବାଇ ଓ ପୃଥ୍ୱୀରାଜ ସାହୁ । ଚଳିତ ବର୍ଷ ପାଇଁ ଆମେରିକା ସାରସୃତ ସଂଘର ଭ୍ରମାନେ ବିଗତ ବର୍ଷର ଲକ୍ଷ୍ୟ ସହିତ ଅନ୍ୟ କେତୋଟି ଅତିରିକ୍ତ ଲକ୍ଷ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିଛନ୍ତି । ଏହି ସମୟ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଗୁଡିକ ହେଲା-

- ୧ ଆସନ୍ତା ବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ଆମେରିକାରେ ଶୀଶୀଠକୁରଙ୍କର ଆସନ ମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣ କରିପାରିବୁ ।
- ୨ ପିଲାମାନଙ୍କର ଅଧିବେଶନରେ ପାଠ କରାଯାଉଥିବା ଇଂରାଜୀ ଗଲ୍ପସମୂହ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଅନୁମତି କୁମେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ଦ୍ୱାରା ପକାଶିତ କରିବୂ ।
- ୩- ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରାରେ ପକାଁଶିତ ଇଂରାଜୀ ପୁୟକମାନଙ୍କୁ ଆମେରିକାର ୟାନୀୟ ଲାଇବେରୀଗୁଡିକୁ ଦାନ କରିବୁ ।
- ୪ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଚିଠି ଇଂରାଜୀ ଅନୁବାଦ ସଂପ୍ରର୍ଣ କରିବୁ ।
- ୫ ସାରସ୍ତ ମାଧୁରୀ ପକାଶନ କରାଯିବ ।

ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ପ୍ରତିଷା ହେବାର ସାତ ବର୍ଷ ଅତୀତ ହେଲଣି । ଏହି ସାତ ବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ଆମର ସଂଘସେବୀଙ୍କ ସଂଖ୍ୟା ୨୦ରୁ ବୃଛିପ୍ରାୟ ହୋଇ ଏବେ ୫୫ରେ ପହଞ୍ଚିଛି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ପାଖରେ ଏତିକି ପ୍ରାର୍ଥନା ଯେ, "ଏହି ଶିଶୁ ପ୍ରବାସୀ ସଂଘଟି ତୁମରି ଭାବଧାରାରେ ଗଢିଉଠୁ ଏବଂ ତୁମରି ମହାନ ଆଦର୍ଶର ବିଶ୍ୱବ୍ୟାପୀ ପ୍ରଚାରରେ ସହାୟକ ହେଉ । ସମୟ ସଂଘସେବୀ ତୁମରି ଭାବରେ ଅନୁପାଣିତ ହୋଇ ସଂଘବଦ୍ଧ ହୋଇ ଏକମନ ଏକପ୍ରାଣରେ ତୁମରି ସେବା କରନ୍ତୁ ଓ ତୁମର ଜଗତ୍ହିତକର କାର୍ଯ୍ୟରେ ଜୀବନ ଉତ୍ସର୍ଗ କରନ୍ତୁ ।"

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତ ଜ୍ଞାନରଞନ ଦ୍ୱିବେଦୀ ସମ୍ମାଦକ, ଆମେରିକା ସାରସୃତ ସଂଘ



# ସେ ପରମ ପ୍ରିୟ ମୋର

ଏତେ ଆପଣାର କିଏ

ସେ ପରମ ପିୟ ମୋର

ଏଡେ ସେହଶୀଳ କିଏ

ସେ ପରା ଆମ ଠାକୁର ।

ସେ ସେହ ଜୁଆରେ ଭାସି ଯାଉଥିବି

ପଦେ ଲୋଟୁଥିବ ଶିର ।ଠା

ଅନ୍ତର କଥା ବଝଛ

ଅନ୍ତରରେ ରହି ମୋର

ସେ ଅନ୍ତର ଦେଖୁଥାଉ

ସଦା ତୁମ ଶୀପୟର ।

ସେ ଅନ୍ତର ଚିନ୍ତୁ ତୁମ ରୂପଶିରୀ

ଆନନ୍ଦେ ହେଉ ବିଭୋର । ୨।

ଏଡେ ଭାବମୟ ତୁମେ

ଭାବନାର ଗନ୍ଧାଘର

ଏଡେ ଷମାଶୀଳ ଜିଏ

ଆଉଁସିଛ ମୋର ଶିର ।

ସେ ଭାବରେ ଭିଜି ତୁମକୁ ହେ ହେଜି

ପେମରେ ହେବି ଅଧୀର ।୩।

ତମ ଆଖିରେ ଦେଖଛି

ସାରା ସୂଞ୍ଜିର ସମ୍ଭାର

ସେହି ସୂର୍ତ୍ତି ମଧୁ ବୃଚ୍ଚି

ଝଙ୍କୃତ କରେ ଅନ୍ତର ।

ସେହି ଝଙ୍କାରରେ ମୂର୍ଚ୍ଛନା ତୋଳି

ଗାଇବି ଜୟ ତୁମର ।ଧା

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଚରଣାଶିତା ଶ୍ରୀମତୀ ପ୍ରମିଳା ଚୋୈଧୁରୀ ବଦୁଯୁର ଶାଖା ମହିଳା ସଂଘ

# ଆମେରିକା ସାରସ୍ପତ ସଂଘର ନବମ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ - ୨୦୧୦

### ୟାନ - ବ୍ରାକ୍ ମାଉଞ୍ଜେନ୍ (Black Mountain), ନର୍ଥ କାରୋଲିନା (North Carolina)

ଯୁକ୍ତରାଷ୍ଟ୍ର ଆମେରିକାରେ 'ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ'ର ନବମ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ବିଗତ ଜୁଲାଇ ମାସ ୧, ୨ ଓ ୩ ତାରିଖ ଗୁରୁବାରଠାରୁ ଶନିବାର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନହିଁ କାରୋଲିନା ରାଜ୍ୟର Black Mountain ସହରର YMCA Blue Ridge Assembly ଠାରେ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଆନନ୍ଦ ଉଦ୍ଦୀପନା ସହକାରେ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଥିଲା । 'ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ' ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀର ସଦସ୍ୟ ଶ୍ୟୁତ୍ର ପ୍ମୋଦ କୁମାର ମହାନ୍ତି ଭାଇ ଉଚ୍ଚ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀରେ କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ତିନିଧି ଭାବେ ଯୋଗଦାନ କରିଥିଲେ ।

ଜୁନ୍ ୨୬, ୨୦୧୦ ଶନିବାର ଦିନ ଅପରାହୁ ଘ୨-୩୦ ମି. ସମୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜ ଶ୍ରୀ ଜ୍ଞାନରଞ୍ଜ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇଙ୍କ Glen Allen, Virginia ବାସଭବନରୁ ସମ୍ମିଳନୀ କ୍ଷେତ୍ର Black Mountain ସହରର YMCA Blue Ridge Assembly ଅଭିମୁଖେ ଶୁଭଯାତ୍ରା ଆରମ୍ଭ କରି ଯାତ୍ରାପଥରେ ଆସନ ମନ୍ଦିର ପାଇଁ ପ୍ରୟାବିତ ୫ ଏକର ବିଶିଷ୍ଟ ଏକ ଜମି ପରିଦର୍ଶନ କରିଥିଲେ । ତତ୍ପରେ ସନ୍ଧ୍ୟା ୬-୧୫ ମି. ସମୟରେ ପ୍ରଭାକର ବାଇ ଭାଇଙ୍କ Greensboro, North Carolina ଛିତ ବାସଭବନରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ପହଞ୍ଚିଥିଲେ । ଅଭ୍ୟର୍ଥନା ଓ ଭୋଗଗହଣ ପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ସେଠାରେ ରାତ୍ରିଯାପନ କରିଥିଲେ । ତତ୍ପରଦିନ ଅପରାହ୍ନ ଘ୪-୦୦ ସମୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ପ୍ରଭାକର ଭାଇଙ୍କ ବାସଭବନରୁ ବାହାରି ସନ୍ଧ୍ୟା ପ୍ରାୟ ଘ୬-୦୦ ସମୟରେ ସମ୍ମିଳନୀ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଶୁଭ ପଦାର୍ପଣ କରିଥିଲେ ଏବଂ ସେଠାରେ ଆଗରୁ ଉପଛିତ ଥିବା ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଭକ୍ତବୃନ୍ଦ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଭବ୍ୟ ସମ୍ବର୍ଦ୍ଧନା ଜ୍ଞାପନ କରିଥିଲେ ।

ଜୁନ୍ ୨୮, ୨୯ ଓ ୩୦ ତାରିଖ ସୋମବାର ଠାରୁ ବୁଧବାର ମଧ୍ୟାହ୍ନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଉକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ଷେତ୍ରର ଶ୍ରୀଜୟଦେବ ସେବା ଶିଷାର୍ଥୀ ମଣ୍ଡଳର ପଞ୍ଚମ ବାର୍ଷିକ ଅଧିବେଶନ ଶ୍ରୀ ପ୍ରମୋଦ କୁମାର ମହାନ୍ତି ଭାଇଙ୍କ ତତ୍ତ୍ୱାବଧାନରେ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଥିଲା । ଏହାର ଅଧିବାସ ଅଧିବେଶନ ତା ୨୭ । ୬ । ୨୦୧୦ ରବିବାର ସନ୍ଧ୍ୟା ଘ୬ · ୩୦ମି · ସମୟରେ ହୋଇଥିଲା । ତତ୍ପରେ ଜୁନ୍ ୩୦ ତାରିଖ ବୁଧବାର ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ସମ୍ମିଳନୀର ଅଧିବାସ ସଭା ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଥିଲା । ପ୍ରଥମେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ସମ୍ମିଳନୀ ଷେତ୍ରର ବିଭିନ୍ନ ବିଭାଗ ପରିଦର୍ଶନ କରିଥିଲେ । ସନ୍ଧ୍ୟା ଉପାସନା ପରେ ଅନୁଷ୍ଠିତ ଅଧିବାସ ସଭାରେ କେନ୍ଦ୍ର ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀର ସଦସ୍ୟ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ପ୍ରମୋଦ କୁମାର ମହାନ୍ତି ଭାଇଙ୍କ ଅଧ୍ୟକ୍ଷତା କରିଥିଲେ । ଏଥିରେ ଜ୍ଞାନରଞ୍ଚନ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ସମ୍ମିଳନୀର କାର୍ଯ୍ୟସୂଚୀ ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ ଓ ଉପସ୍ଥିତ ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ସମ୍ମିଳନୀରେ ଚଳଣି ସମ୍ବନ୍ଧରେ କେତେକ ସୂଚନା ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ । ତଦନନ୍ତର 'ତୁମରି ପୂଜାର ଗୁରୁଭାର ମୋତେ ଦେଇଅଛ ଦୟାବହି' ପାର୍ଥନା ସଂଗୀତ ଗାନ ଓ 'ଜୟଗୁରୁ' କୀର୍ତ୍ତନ କରାଯାଇ ଅଧିବାସ ସଭା ସମାଓ ହୋଇଥିଲା ।

#### ୧ ଜୁଲାଇ ୨୦୧୦, ଗୁରୁବାର, ପଥମ ଦିବସ

ଅଦ୍ୟ ପ୍ରଭାତ ଘ୪:୪୫ମି-ରେ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ସମ୍ମିଳନୀ ଆସନ ନିକଟରେ ସମବେତ ହୋଇ ଜାଗରଣ (ଜାଗ ଜାଗ ନିଦା ତେଜ, ଜାଗରେ ଜାଗରେ), ପ୍ରତୀକ୍ଷା (ରଙ୍କ ଧନ ତୁମେ ମୋର, ଅରୁଣ ରଥରେ ବିଜେ, ନୟନେ ନୟନେ ଦିଅ ଦେଖା) ଓ ଆବାହନ (ସୁଦ୍ଦର ପ୍ରଭାତ କୋଳେ, ଆଜି ସଜାଡ ଦେବ ପୂଜାର ହେ ଉପଚାର) ସଂଗୀତମାନ ଗାନ କରିଥିଲେ । ଏହି ସମ୍ମିଳନୀରେ ଯୋଗଦେଇଥିବା ରାଉରକେଲା ଶାଖା ସଂଘର ସଭାପତି ଶ୍ରୀ ଦୋଳଗୋବିନ୍ଦ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଷୋଡଶୋପଚାର ପୂଜା ଓ ଆରତି କରିଥିଲେ । ତତ୍ପରେ ସମବେତ ଭାବରେ ଗୁରୁ ବନ୍ଦନା 'ବନ୍ଦେ ଶ୍ରୀଗୁରୁ ପ୍ରେମ କଲ୍ୱତରୁ' ଗାନ ପୂର୍ବକ ସ୍ତୋତ୍ରବନ୍ଦନା କରାଯାଇଥିଲା । ଆମେରିକା ସାରସ୍ପତ ସଂଘର ସଭାପତି ଶ୍ରୀ ବିଜୟ କୁମାର ସାହୁ ଭାଇ କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତିନିଧି ପ୍ରମୋଦ ଭାଇଙ୍କୁ ସଭା ପରିଚାଳନା କରିବା ପାଇଁ ଅନୁରୋଧ କରିଥିଲେ । ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ସମବେତ ଭକ୍ତମଣ୍ଡଳୀଙ୍କୁ ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ କରାଇବା ପରେ 'ସଂଘ-ସେବକ' ୪୬/୪ ସଂଖ୍ୟାରୁ ବନ୍ଦନା, ପାର୍ଥନା ଓ 'ପ୍ରାର୍ଥନାକାରୀଙ୍କ ପ୍ରତି' ପ୍ରବନ୍ଧ ପାଠ କରି ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ଏହାପରେ ବିଜୟ ଭାଇ ପୂର୍ବାହୁ ଅଧିବେଶନ ପାଇଁ ସକାଳ ଘ୯:୩୦ମି- ବେଳକୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜ ଓ ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ନିମନ୍ଦଣ କରିଥିଲେ । ତତ୍ପରେ 'ଜୟଗୁରୁ' କୀର୍ତ୍ତନ କରାଯାଇ ଆସନ ବନ୍ଦ କରାଯାଇଥିଲା । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଭୋଗ ନିବେଦନ ପରେ ଭକ୍ତମାନେ ପସାଦ ସେବନ କରିଥିଲେ ।

#### ୧ ଜୁଲାଇ ୨୦୧୦, ଗୁରୁବାର, ପଥମ ଦିବସ, ପୂର୍ବାହୁ ଅଧିବେଶନ

ପୂର୍ବାହୁ ଅଧିବେଶନ ଆରମ୍ଭ ପୂର୍ବରୁ 'କେବେ ବୁଝିବ ମୋ ମନ', 'କାହାର ବଇଁଶୀ ବାଜୁଛି', 'ଶରଣ ମନାସି ଶଙ୍କର ହେ ଆଜି' ଆବାହନ ସଂଗୀତମାନ ଗାନ କରାଯାଇଥିଲା । ତପରେ 'ଭବ ବନ୍ଧନ ମୋଚନ' ପଣାମ ଗାନ କରାଯାଇ ପ୍ରବୀହୁ ଅଧିବେଶନ ପମୋଦ ଭାଇଙ୍କ ଅଧ୍ୟକ୍ଷତାରେ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । 'ହେ ଦୟାଳୁ । ହେ ଦରଦୀ । ହେ ଚିର ସୁନ୍ଦର ।' ବନ୍ଦନା ଗାନ କରାଯିବା ପରେ ପ୍ରଭାକର ଭାଇ ସ୍ୱାଗତ ଅଭିଭାଷଣ ଜଣାଇ କହିଥିଲେ - ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଅପାର କରୁଣାରୁ ଆମେରିକା ସାରସ୍ତ ସଂଘର ନବମ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀ North Carolina ର Black Mountain ସହରରେ ଶୁଭାରମ୍ ହୋଇଛି । ଏହି ୟାନ ବ୍ରଦାବନ ସଦ୍ଶ । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ନେଇ ଆମେ ସମୟେ ଆନନ୍ଦ ଉପଭୋଗ କରିବା ଓ ତାଙ୍କୁ ଆନନ୍ଦ ଦେବା । ଏହି ଉପଲକ୍ଷେ ମୁଁ ଆମେରିକା ସାରସ୍ପତ ସଂଘର ସମୟ ଭକ୍ତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କୁ ସ୍ୱାଗତ ଜଣାଉଛି । ଆମେ କେନ୍ଦ କର୍ତ୍ତ୍ପକ୍ଷଙ୍କ ପାଖରେ ରଣୀ ଯେ ଏହି ସମ୍ମିଳନୀକୁ ପମୋଦ କୁମାର ମହାନ୍ତି ଭାଇ କେନ୍ଦ ପତିନିଧ ଭାବେ ଆସି ଯୋଗ ଦେଇଛନ୍ତି । ଏତଦ୍ବ୍ୟତୀତ ଓଡ଼ିଶାରୁ ଆମ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ପିତ ସଂଘର ବରିଷ ସଦସ୍ୟ ଦୋଳଗୋବିନ୍ଦ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇ, ବସନ୍ତ ସୁନ୍ଦରରାୟ ଭାଇ ଓ ବିଭୃତି ବଡଜେନା ଭାଇ ମଧ୍ୟ ଆସି ଯୋଗ ଦେଇଛନ୍ତି । ସମ୍ମିଳନୀ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ପାଣପିୟ ଅନୁଷାନ । ତାଙ୍କ ପବର୍ତ୍ତିତ ସାର୍ବଭୌମ ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ପରିପେକ୍ଷୀରେ ଶୀଶୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି 'ମୁଁ ଯଦି ଆଉ କିଛିଁ କରିଁ ନ ଥାନ୍ତି, ତେବେ ଏହି ସମ୍ଫିଳନୀ ହିଁ ମୋର ସ୍କୃତି ରକ୍ଷା କରିଥାନ୍ତା ।' ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରା ହେଉଛି ସନାତନ ଧର୍ମ ପଚାର, ସତଶିଷାର ବିୟାର ଓ ଶିବଞ୍ଜାନରେ ଜୀବ ସେବା । ଏହି ଭାବଧାରା ଆମେ କିପ୍ରି ପଚାର କରିବା ଓ ନିଜ ଜୀବନରେ ପତିଫଳିତ କ୍ରିବା ସେଥି ନିମନ୍ତେ ଆମେ ସଜାଗ ରହିବା ଉଚିତ । ସେଥିପାଇଁ ଶୀଶୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି ଆଦର୍ଶ ଗୃହ୍ୟ ଜୀବନଯାପନ କର, ସଂଘଶକ୍ତିର ପତିଷା କର ଓ ପରୟର ମଧ୍ୟରେ ଭାବ ବିନିମୟ କର । ସଂଘଶର୍କ୍ତିର ଚରମ ପରିଣତି ସମ୍ମିଳନୀ । ଆମେରିକା ସାରସ୍ପତ ସଂଘର ଏହି ୍ସିନିଳନୀରେ ସଂଘର ସମୟ ସଦସ୍ୟ ସେବା କରିବାର ସୁଯୋଗ ପାଉଛନ୍ତି । ଶୀଶୀଠାକୁର କୂଛ ସାଧନା କରି ଆମପାଇଁ ସବୁ ଆଣି ଦେଇଛନ୍ତି । ଶୀଶୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି ମର୍ତ୍ତ୍ୟରେ ତୁମେ ଅମୂତର ଆସ୍ତାଦନ କର । ଆଜି ଆମେ ଏକାଠି ହୋଇଛୁ, ଶୀଶୀଠାକୁର ସୃୟଂ ବିରାଜିତ ରହିଁ ଆଁମକୁ ପରିଚାଳିତ କରୁଛନ୍ତି । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ ପଥରେ ରହି ତାଙ୍କର ଜଗତହିତକର କର୍ମରେ କିପରି ନିଜକୁ ବିନିଯୁକ୍ତ କରିପାରିବୃ, ସେହି ଆଶୀର୍ବାଦ ଭିଷା କରୁଛୁ । ତଦନନ୍ତର ଆମେରିକା ସାରସ୍ତତ ସଂଘର ସଭାପତି ବିଜୟ କୁମାର ସାହୁ ଭାଇ ଏହି ସନ୍ନିଳନୀ ଉପଲକ୍ଷେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଏହି ସଂଘ ତରଫରୁ ପକାଶିତ 'ସାରସୃତ ମାଧୁରୀ-୨୦୧୦' ପଦାନ କରିଥିଲେ ।

'ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ'ର ଉପ-ସଭାପତି ଓ ପରିଚାଳକ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ସଂଗାମ କେଶରୀ ସିଂହ ଭାଇଙ୍କଠାରୁ ଆମେରିକା ଭକ୍ତ ସମ୍ମିଳନୀ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଆସିଥିବା ବାର୍ତ୍ତୀ ପାଠ କରାଯାଇଥିଲା । ପରିଚାଳକ ଜଣାଇଥିଲେ, 'ସଂଘ ଭାବନା ହେଉଛି ଯେ - ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଅଛନ୍ତି, ତାଙ୍କୁ ବରଣ କରିବା ପାଇଁ ସେବକଙ୍କର ସର୍ବଦା ସେବା ପ୍ରସ୍ତୁତି । ସଂଘର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ହେଉଛି ଗୁରୁଶକ୍ତିର ବିକାଶ ଓ ପ୍ରଚାର । ସଂଘସେବୀଙ୍କ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ହେଉଛି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବଙ୍କଠାରୁ ଜ୍ଞାନ ଶକ୍ତି, ଯୋଗ ଶକ୍ତି, ପ୍ରେମ ଶକ୍ତି ଆହରଣ କରି ଜଗତକୁ ବିତରଣ କରି ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ସମ୍ପଦରେ ରୁଦ୍ଧିମନ୍ତ କରିବା । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କଠାରୁ ଆହରଣ କରିଥିବା ସବୁ ଜ୍ଞାନ ଆମ ଜୀବନରେ ପ୍ରତିଫଳିତ ହେବା ଉଚିତ୍ । ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ପଥରେ ଗତି କରିବା ବେଳେ ଚାରୋଟି ସୋପାନ ଦେଇ ଗତି କରିବାକୁ ହୁଏ । ଯଥା - ଶୁଣ, ପଢ, କର, ହୁଅ । ଶୁଣିଥିବା, ପଢିଥିବା ଜ୍ଞାନକୁ ଜୀବନରେ ପ୍ରତିଫଳିତ କଲେ ହିଁ ଜୀବନରେ ଅନୁଭବ ଆସେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ହିଁ ନିତ୍ୟ ଓ ଆଉ ସବୁ ଅନିତ୍ୟ । ଏହା ହିଁ ଜ୍ଞାନ ।'

ତାହାପରେ ସୁବତ କୁମାର ନାୟକ ଭାଇ 'ଆଦର୍ଷ ଗୃହଞ୍ଚ ଜୀବନ ଗଠନ' ବିଷୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବାଣୀ ପାଠ କରିଥିଲେ । କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତିନିଧି ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ 'ଆଦର୍ଷ ଗୃହଞ୍ଚ ଜୀବନ ଗଠନ' ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରି କହିଲେ – ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ହେଉଛନ୍ତି ଆନନ୍ଦର ସତ୍ତା । ଅନ୍ୟମାନଙ୍କର ଭାରି ବା ଦୁଃଖ ମୁହଁ ଦେଖି ତାଙ୍କ ମୁଖରୁ ସ୍ୱତଃ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇ ବାହାରି ପଡିଲା 'ମୁଁ ତୁମମାନଙ୍କର ହସ ହସ ମୁହଁ ଦେଖିବାକୁ ଚାହେଁ ।' ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ରଷିଯୁଗର ପୁନଃ ପବର୍ତ୍ତନ କରାଇବାକୁ ଯୋଜନା କରିଛନ୍ତି ଯେପରିକି ପୃଥିବୀ ଏକ ଶାନ୍ତି ପୂର୍ଣ ବାସଞ୍ଚଳୀରେ ପରିଶତ ହେବ । ସମାଜକୁ ରଷିଯୁଗୀୟ କରିବାକୁ ହେଲେ ଆଦର୍ଷ ଗୃହଞ୍ଚ ଜୀବନ ଗଠନ କରିବାକୁ ହେବ । ପରିବାର ଗୁଡିକ ରଷିଯୁଗୀୟ ପରିବାର ପରି ହେବ । ଗୃହଗୁଡିକ ଗୃହଞ୍ଚାଶ୍ରମରେ ପରିଣତ ହେବ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ପରିବାରର ମାଲିକ ହେବେ । ପିଲାମାନଙ୍କୁ ରଷି ସନ୍ତାନ ପରି ଗଢିବାକୁ ହେବ । ଆଦର୍ଷ ଗୃହଞ୍ଚ ଜୀବନ ପ୍ରତିଷା ହିଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ମୁଖ୍ୟ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି 'ପ୍ରାଚୀନ ରଷିଗଣଙ୍କ ପ୍ରବର୍ତ୍ତିତ ପଛାରେ ଚାଲି ତୁମେମାନେ ପୁଣି ଆଦର୍ଷ ଗୃହଞ୍ଚ ହୁଅ ଏହା ହିଁ ମୋର ଆଶା ଓ ଆଶୀର୍ବୀଦ ।'

ଏହାପରେ 'ଆନନ୍ଦଧାରା ବୁହାଇଦିଅ ବୁହାଇଦିଅ ଠାକୁର' ପାର୍ଥନା ସଂଗୀତ ଗାନ କଲାପରେ ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ପାଚୀନ ଯୁଗରେ ଭାରତର ସାମାଜିକ ମୂଲ୍ୟବୋଧ କିପରି ଖୁବ୍ ଉଚ୍ଚ ଥିଲା ସେହି ପରିପେକ୍ଷୀରେ ଚୀନ୍ ପରିବାଜକ ହୁଏନସାଂଙ୍କ ଲେଖାରୁ ଏକ ଘଟଣା

ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ । 'ପରିବାଜକ ହୁଏନ୍ସାଂ ଭାରତକୁ ବୈଦିକ ଧର୍ମ ଶିକ୍ଷା କରିବାକୁ ଆସିଥିଲେ । ସେ ହାତରେ ସ୍ୱର୍ଣ୍ଣମୁଦା ଥିଳି ଧରି ବୁଲୁବୁଲୁ ପ୍ରବଣ୍ଡ ରୌଦ୍ୱତାପରେ ତୃଷାତୁର ହୋଇ ନିକଟୟ ଏକ ଚାଷଜମି ନିକଟକୁ ଗଲେ । ଚାଷୀଟି ସେଠାରେ କୂପରୁ ପାଣି କାଢି ବିଲରେ ମତାଉଥାଏ । ସେହି ଚାଷୀଙ୍କଠାରୁ ପାଣି ପାଇ ହୁଏନ୍ସାଂ ତୃଷା ନିବାରଣ କଲେ ଓ କିଛି ସମୟ ସେଠାରେ ବିଶ୍ୱାମ କଲେ । ବିଶ୍ୱାମ ସାରି ହୁଏନ୍ସାଂ ନିକ ପଥରେ ଚାଲିଗଲେ ମାତ୍ର ସ୍ୱର୍ଣ୍ଣମୁଦ୍ୱ ଥିଳିଟି ସେଠାରେ ଛାଡି ଦେଇଗଲେ । ଚାଷୀଟି ଆଉ ପରକୁ ନ ଯାଇ ସେହି ଚାଷ ଜମିୟ ମଞ୍ଚା ଉପରେ ରାତ୍ରିରେ ଲଣ୍ଟନ ଜାଳି ପରିବ୍ରାଜକଙ୍କୁ ଅପେଷା କରି ରହିଲେ । ଅନେକ ଦୂର ଯିବାପରେ ହୁଏନ୍ସାଂଙ୍କର ଯେତେବେଳେ ସ୍ୱର୍ଣ୍ଣମୁଦ୍ର ଥଳି କଥା ମନେ ପଡିଲା ସେ ସେହିଛାନକୁ ଫେରିଲେ । ମଧ୍ୟ ରାତ୍ରିରେ ଉଜାଗର ଚାଷୀଠାରୁ ନିଜ ସ୍ୱର୍ଣ୍ଣମୁଦ୍ର ଥଳିଟି ପ୍ରାୟ ହୋଇ ପରିବ୍ରାଜକ ଅଭିଭୂତ ହୋଇପଡିଲେ । ସେ ନିଜ ଲେଖାରେ ଭାରତର ସାମାଜିକ ମୂଲ୍ୟବୋଧ ଉପରେ ପ୍ରକାଶ କରିଛନ୍ତି ।

ତତ୍ପରେ ବେଗୁନିଆ ଶାଖାସଂଘର ସଭ୍ୟ ଶ୍ରୀ ବସନ୍ତ କୁମାର ସୁନ୍ଦରରାୟ ଭାଇ 'ଗୃହାସନ ପ୍ରତିଷା ସମ୍ବନ୍ଧରେ ସଂଘର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ' ବିଷୟରେ ବନ୍ତବ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ୧୯୩୪ ମସିହାରେ ତାଙ୍କର ଶୁଭ ଜନ୍ମୋତ୍ସବ ଅବସରରେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ପ୍ରତିଷା କରି ଆଦେଶ ଓ ଉପଦେଶ ଦେଇଥିଲେ । ଆମେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ଘରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଆସନ ରଖି ଦେଶୀୟ ରୀତିରେ ଗୃହାସନରେ ସେବାପୂଜା କରିବା ଓ ସେହି ଅନୁରୂପେ ଚଳିବା । ଯିଏ ଯେତେ ମାନି ପାରିବ ସେ ସେତେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପା ଆକର୍ଷଣ କରିପାରିବ । ଏହାପରେ ସେ ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘଦ୍ୱାରା ପ୍ରକାଶିତ ଗୃହାସନ ନିୟମାବଳୀ ପାଠ କରିଥିଲେ । ତା'ପରେ 'ଦେଶୀୟ ରୀତିରେ ଗୃହାସନ ପୂଜା' ବିଷୟରେ ସମ୍ମାଦକ ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇ ମନ୍ତବ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନୀଳାଚଳ ସାରସ୍ୱତ ସଂଘ ପ୍ରତିଷା କରି ଦେଶୀୟ ରୀତିରେ ଗୃହାସନରେ ସେବାପୂଜା କରିବାକୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇଥିଲେ । ଶ୍ରୀଜଗନ୍ନାଥଙ୍କୁ ଯେପରି ଜୀବନ୍ତ ଦେବତା ଭାବେ ପୂଜା କରାଯାଏ ଗୃହାସନରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ସେହିପରି ସେବା ପୂଜା କରିବାକୁ ହେବ । ଏହାପରେ ଭକ୍ତି ସଂଗୀତ 'ସେହି ଧନେ କର ଧନୀ ଏତିକି ମାତ ମାଗୁଣି' ଗାନ କରାଯାଇଥିଲା ।

ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ମାନସିକ ଚାପ କିପରି ଶାରୀରିକ ଚାପ ଅପେଷା ଅଧିକ ମାରାମ୍କ, ଏହି ବିଷୟରେ ସୂଚନା ଦେବାପରେ ବୃନ୍ଦାବନ ସାହୁ ଭାଇ 'ମାନସିକ ଚାପ ନିୟକ୍ଷରେ ଗୃହାସନର ଭୂମିକା' ବିଷୟରେ ବକ୍ତବ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ । ସେ କହିଲେ ଚାପ ବା Stress ଡିନି ପ୍ରକାରର । Physical Stress, Mental Stress ଓ Emotional Stress । ଏହି ଚାପ ମୁଖ୍ୟତଃ ୨ଟି କାରଣରୁ ହୁଏ । ପ୍ରଥମତଃ Unrealistic expectation ଓ ଦ୍ୱିତୀୟତଃ ଯେତେବେଳେ ଆମେ expectation meet କରିନପାରୁ । ଚାପ ଆମର personal life, family life, professional life ଓ social life ରେ ହୁଏ । It is very natural to get stress in human life in this competitive world. We should try to keep a good balance between different types of stress in life. Stress increase in one part of life impacts other parts of life and brings the life equilibrium down. କିନ୍ତୁ ଘରେ ଗୃହାସନ ପ୍ରତିଷା କରି ଶ୍ରୀଣୀଠାକୁରଙ୍କୁ ମୂଳରେ ଧରି ସବୁକାମକୁ ଶ୍ରୀଣୀଠାକୁରଙ୍କ କାମ ଭାବି କଲେ. Personal life, Family life ଓ Professional life ରେ ଚାପ କମିଯିବ । Expectation ପୂରଣ ନ ହେଲେ ଭାବିବ ଶ୍ରୀଣୀଠାକୁର ଏହା ଚାହୁଁ ନାହାନ୍ତି । When we get unexpected good or bad results, you take it as due to "Prarabdha". I didn't do anything special, it all happened because of Thakua's wish. ତେବେ Stress ଆସିବ ନାହିଁ । ଗୁହାସନରେ ଦୁଇବେଳା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଉପାସନା କରିବ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରି ଓ ତାଙ୍କୁ ସବୁ ଜଣାଇ ସମର୍ପଣ କରିପାରିବାଦ୍ୱାରା Stress ବା ମାନସିକ ଚାପ କମିଯିବ ।' ତଦନତର ପ୍ରଣାମ ଗାନାନ୍ତେ ଏହି ସଭା ଶେଷ କରାଯିବାପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଭୋଗ ଗୁହଣ କରି ବିଶ୍ରାମ କରିଥିଲେ ଏବଂ ଭକ୍ତମାନେ ପ୍ରସାଦ ସେବନ କରିଥିଲେ ।

#### ୧ ଜୁଲାଇ ୨୦୧୦, ଗୁରୁବାର, ଅପରାହ୍ନ ଅଧିବେଶନ, ମହିଳା ସଭା

ଅପରାହୁରେ ମହିଳା ଅଧିବେଶନ ଘ୨:୩୦ମି·ରେ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । ଆବାହନ ସଂଗୀତମାନ 'ପ୍ରାଣ ଠାକୁର ହେ', 'ହୃଦୟ ମନ୍ଦିରେ ତୁମ ପାଇଁ ମୁଁ ଯେ', 'କେବେ ଆସିବ ମୋ କୁଞ୍ଜ ଦୁଆରେ' ଗାନ ପରେ ପ୍ରଣାମ ଗାନ କରାଯାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ଆସନ ପରଦା ଉନ୍ମୋଚନ କରାଯାଇଥିଲା । ଏହାପରେ 'ଜୟ ବିଶ୍ୱପତି ଶିବ ସ୍ୱରୂପ ହେ' ଗାନ କରାଯାଇଥିଲା । ତତ୍ପରେ ବନଲତା ମହାନ୍ତି ମା' ମହିଳା ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ କରାଇଥିଲେ । ସଭାପତି ଓ କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତିନିଧି ଆସନ ଗ୍ରହଣ କଲାପରେ 'କୋଟି କାମ ଜିଣା ଠାଣି' ବନ୍ଦନା ଗାନ କରାଯାଇଥିଲା । ତା'ପରେ 'ମା'ମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶ' ଦୀତ୍ତି ମହାପାତ୍ର ମା' ପାଠ କରିଥିଲେ । ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ମହିଳା ସଂଘ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରି କହିଥିଲେ - 'ପ୍ଥମେ ଯେତେବେଳେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ସମ୍ମିଳନୀ ପ୍ରହ୍ମ କରିଥିଲେ ସେତେବେଳେ

ମା'ମାନଙ୍କର ଅଧିବେଶନ ନ ଥିଲା । କାଳୀତାରାମା'ଙ୍କ ଅନୁରୋଧରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମା'ମାନଙ୍କର ଅଧିବେଶନ ଆରମ୍ଭ କରିଥିଲେ । ମା'ମାନଙ୍କୁ ଉଗତ୍ଜନନୀଙ୍କ ଅଂଶସମୂୂତା ବୋଲି କୁହାଯାଏ । ବହୁ ନିରାକାର ନିର୍ଗୁଣ ଥିଲେ ତାଙ୍କର ବହୁ ହେବାକୁ ଓ ଲୀଳା କରିବାକୁ ଇଛା ହେଲା । ତେଣୁ ସେ ଜଗତ୍ଜନନୀଙ୍କୁ ସୃଷ୍ଟି କଲେ । ଜଗତ୍ଜନନୀ ମା' ଓ ଭାଇ ଉଭୟଙ୍କୁ ସୃଷ୍ଟି କଲେ । ସେ ନିଜର ପ୍ରତିରୂପ ବା ଛାୟା ଭାବେ ମା'ମାନଙ୍କୁ ସୃଷ୍ଟି କରିଥିବାରୁ ମା'ମାନଙ୍କଠାରେ ତାଙ୍କର ଅଂଶ ଅଧିକ, ତେଣୁ ମା'ମାନଙ୍କୁ 'ଜଗତ୍ଜନନୀ ଅଂଶସମ୍ଚୂତା ମା'ମାନେ' ବୋଲି ସମ୍ବୋଧନ କରାଯାଏ ।

ନିତ୍ୟପୁରୁଷଙ୍କର ସେବା ନିତ୍ୟଲୋକରେ କରିବାକୁ ହେଲେ ସେବକ ଶରୀର ଦରକାର । ଭାଇମାନେ ସଂସାର ତ୍ୟାଗ କଲେ ଯେଉଁ ଛିତି ଆସେ, ମା'ମାନଙ୍କର ବିବାହ ପରେ ବା ସାବିତ୍ରୀ ଦୀକ୍ଷା ପରେ ପତିଗୃହକୁ ଆସିଲେ ସେହି ଛିତି ଆସେ । ହିନ୍ଦୁଧର୍ମ ମା'ମାନଙ୍କୁ ସର୍ବଦା ଉଚ୍ଚ ଛାନ ପ୍ରଦାନ କରିଛି । ମା' ନିଜର ସୁଖସୁବିଧା ତ୍ୟାଗ କରି ତା'ର ସ୍ୱାମୀ ସନ୍ତାନଙ୍କ ସେବାରେ ଲାଗିଥାଏ । ଏହି ପରିପ୍ରେକ୍ଷୀରେ ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ କହିଥିଲେ ଯେ Mother's Day Competitionରେ ପ୍ରଥମ ପୁରୟାର ପାଇଥିବା ମା' ବିଷୟରେ couplet ଟି ହେଲା-

"ମା ଚାହେଁ ତା ଛୁଆର ମୁହଁରେ ସଦା ଲାଗିଥାଉ ହସ ଜଳେ ପଛେ ଯନ୍ତ୍ରଣାରେ ଜାଶି ସେ ପାରେନା କେତେବେଳେ ଚାଲିଗଲା ତା'ର ବଳ ଓ ବୟସ ।"

ଯେଉଁ ମା'ମାନେ ଜନନୀତ୍ୱରେ ପ୍ରତିଷିତ ହୋଇ ପାରିଛନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କ ଛାନ ଆଧ୍ୟତ୍ମିକ ରାଜ୍ୟରେ ଖୁବ୍ ଉଚ୍ଚତର । ରମଣୀତ୍ୱ ପରିହାର କରି ଜନନୀତ୍ୱରେ ପତିଷିତ ହେବା ପାଇଁ ଶୀଶୀଠାକୁର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇଛନ୍ତି ।

ଶୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ସାଧନା ଓ ସିଦ୍ଧଜୀବନରେ ମା'ମାନଙ୍କ ଭୂମିକା କିପରି ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ସେ ବିଷୟରେ ପଦ୍ମଗନ୍ଧା ସାହୁ ମା' ବଲ୍ତବ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ । ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ପିଲାବେଳେ ଚଣ୍ଡୀ ମନ୍ଦିରରେ ନବମ ବର୍ଷୀୟା ବାଳିକା ବେଶରେ ମା' ଦଶଭୂଜାଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରି ଭୟଭୀତ ହେବାବେଳେ ଜନନୀ ଯୋଗେନ୍ଦ୍ରମୋହିନୀ ତାଙ୍କୁ ମା'ଙ୍କ ବିଷୟରେ ଧାରଣା ଦେଇଥିଲେ । ଯୋଗନ୍ଦ୍ର ମୋହିନୀଙ୍କ ଦେହତ୍ୟାଗ ପରେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ନାୟିକ ହୋଇପଡିଥିଲେ । ମା' ସୁଧାଂଶୁବାଳାଙ୍କ ମୃତ୍ୟୁ ପରେ ସେ କେତେଥର ମା'ଙ୍କ ଦର୍ଶନ ପାଇବା ପରେ ପରକାଳ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଆଗ୍ରହୀ ହୋଇଥିଲେ । ତବ୍ଧସାଧନାରେ ସେ ମା'ଙ୍କୁ ଦେଖିଲେ ମଧ୍ୟ ଛୁଇଁ ପାରୁନଥିଲେ । ତା'ପରେ ଜ୍ଞାନସାଧନା ଶେଷ ପରେ ଯୋଗୀଗୁରୁ ଅନ୍ୱେଷଣରେ ଗଲାବେଳେ ଜଣେ ଯୋଗିନୀ ତାଙ୍କର ସହାୟତା କରିଥିଲେ । ଯୋଗସାଧନା ସମୟରେ ଯଞ୍ଜେଶ୍ୱର ବିଶ୍ୱାସଙ୍କ ସହଧ୍ୟମିଶୀ ତାଙ୍କୁ ସନ୍ତାନ ଜ୍ଞାନରେ ସେବା କରିଥିଲେ । ତା'ପରେ ପ୍ରେମସାଧନାରେ ଗୋରୀ ମା' ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ସିଦ୍ଧିଲାଭରେ ସହାୟତା କରିଥିଲେ । ଜଗତ୍ୱନନୀ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ବର ପଦାନ କରି ସଂସାରକୁ ପରଣା କରିଥିଲେ ।

ତତ୍ପରେ ଆଦର୍ଷ ଗୃହଞ୍ଚ ଜୀବନରେ ଗୃହିଣୀର ଭୂମିକା କିପରି ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଣ ସେ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ସ୍ମିତାରାଣୀ ସୁନ୍ଦରରାୟ ମା' କହିଲେ-ଆଦର୍ଷ ଗୃହଞ୍ଚ ଜୀବନ ଯାପନ କର ଏହା ହିଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କର ପ୍ରଥମ ଆଦେଶ । 'ଗୃହିଣୀ ଗୃହମୃତ୍ୟତେ' । ଆଦର୍ଷ ସଂସାରରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମୁରବୀ । ଘରର ମା' ଓ ଭାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ସେବା ଭାବି ସମନ୍ତ କରି କରିଯିବେ । ରଖିଯୁଗୀୟ ଆଦର୍ଷ ଛାପନ କରିବାକୁ ହେଲେ ଗୃହିଣୀଙ୍କୁ ଜଣେ ଆଦର୍ଷ ନାରୀ ପ୍ରଥମେ ହେବାକୁ ପଡିବ । ଆଦର୍ଷ ପତ୍ନୀ ଓ ଆଦର୍ଷ ଜନନୀ ମଧ୍ୟ ହେବାକୁ ପଡିବ । ଏଥିପାଇଁ ଆମ୍ପସନ୍ତୋଷ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ସମର୍ପଣ, ନିରଭିମାନତା, ଦୟା, ଷମା, ବିପଦ ଆପଦରେ ଧୈର୍ଯ୍ୟ ଆଦି ସଦ୍ଗୁଣାବଳୀରେ ଆଦର୍ଷ ଗୃହିଣୀ ବିମଣ୍ଡିତା ହେବେ । ନିଜର କାମନା ବାସନା ତ୍ୟାଗ କରି, ପରିବାର ଓ ସମାଜର ଆଦର୍ଷ ରକ୍ଷା ପାଇଁ ନିଜର ସୁଖ ସ୍ୱାଞ୍ଜନ୍ୟକୁ ତ୍ୟାଗ କରିବାକୁ ପଡିବ । ସମଗ୍ର ଜଗତକୁ ସନ୍ତାନ ଜ୍ଞାନରେ ଦେଖି, ସମସଙ୍କ ଭିତରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଉପଲବ୍ଧ କରିବାକୁ ହେବ । ଦର୍ଷଣ ଭାରତର ତିରୁଭଲୁଭରଙ୍କ ପଦ୍ୱୀ ବାସୁକୀ ବାୟବରେ ଆଦର୍ଷ ଗୃହିଣୀ ଥିଲେ । ସେ ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ଆଦେଶରେ ବିନା ବିଚାରରେ ପଖାଳ ଭାତକୁ ପଂଖା କରି ଥଣ୍ଟା କରନ୍ତି, ୟଙ୍ଖ ଦିବାଲୋକରେ ଲଣ୍ଟନ ଜାଳି ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ଆଲୋକ ଦେଖାନ୍ତି । ଭକ୍ତ ଦାସିଆ ବାଉରୀଙ୍କ ପତ୍ନୀଙ୍କ ଉଦାହରଣ ଉପଛ୍ଥାପନ କରି ସେ କିପରି କାୟମନୋବାକ୍ୟରେ ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ଆଦେଶ ପାଳନ କରୁଥିଲେ ସେ ବିଷୟରେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରିଥିଲେ । ଦାସିଆଙ୍କ ପର୍ବା ଶ୍ରୀଜଗନ୍ନାଥ ସ୍ୱହୟରେ ଗୁହଣ କରିଥିଲେ । ବାହୁଣମାନେ ଏଥିରେ ଆଞ୍ଜର୍ଯ୍ୟ ହୋଇ ଦାସିଆଙ୍କୁ ପ୍ରଗ୍ନ କରିଥିଲେ । ଦାସିଆଙ୍କ ପରାମର୍ଶରେ ଦାସିଆଙ୍କ ପଦ୍ନୀ ଓ ବାହୁଣଙ୍କ ପତ୍ନୀଙ୍କୁ ପରୀୟା କରାଗଲା । ଦାସିଆଙ୍କ ପଦ୍ନୀ ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ଆଦେଶର ବଳସର ପାଣି ଫୋପାଡି ପରିର ନ ଥିଲେ । ଆଦର୍ଶ ଗୃହିଣୀରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠ ହେବ। ଏକ ଜୀବନବ୍ୟାପୀ ସାଧନା ।

ତତ୍ପରେ ଶ୍ୱଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରଦର୍ଶିତ ମା'ମାନଙ୍କର ଅଭିନବ ସାଧନପଛ। ବିଷୟରେ ଶିବାନୀ ଦ୍ୱିବେଦୀ ମା' ବଞ୍ଚବ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ । ଶ୍ୱଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଶ୍ୱଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଉପଲବ୍ଧୂ କରିପାରିଲେ ସବୁ ସାଧନା ହୋଇପାରିବ । ସ୍ୱାମୀ ସେବା ଓ ସନ୍ତାନପାଳନ, ନିଜର ସ୍ୱଧ୍ମ ପ୍ରତିପାଳନ କଲେ ଓ ପ୍ରତି ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ 'ଜୟଗୁରୁ' ମହାନାମ ନିଃଶ୍ୱାସର ତାଳେ ତାଳେ ଜପ କରିବାକୁ ଶ୍ୱଶ୍ୱୀଠାକୁର ମା'ମାନଙ୍କୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇଛନ୍ତି । ବାହ୍ୟକାର୍ଯ୍ୟ କଲାବେଳେ ସବୁ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କର କାର୍ଯ୍ୟ ବୋଲି ଭାବିବାକୁ ହେବ । ଏହାପରେ ସଂଧ୍ୟା ଅଧିବେଶନ ପାଇଁ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କୁ ନିମନ୍ତ୍ରଣ କରାଯିବା ପରେ 'ନର ରୂପ ଧରଂ ପରମ ପୁରୁଷ' ପ୍ରଣାମ ଗାନ କରାଯାଇ ଆସନ ବନ୍ଦ କରାଯାଇଥିଲା । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଅପରାହ୍ନ ଭୋଗ ନିବେଦନ କରିବା ପରେ ଭକ୍ତମାନେ ପସାଦ ସେବନ କରିଥିଲେ ।

#### ୧ ଜୁଲାଇ ୨୦୧୦, ଗୁରୁବାର, ସଂଧ୍ୟା ଅଧିବେଶନ

ପ୍ରତୀକ୍ଷା ସଂଗୀତ 'ବସ ହୃଦ ସିଂହାସନେ ଦେବତା ମୋର', 'ଗଙ୍ଗଶିଉଳି ମୁଁ ଅନାଇଁ', 'ସାଗର ବେଳାରେ ଶାମୁକାଟିଏ', 'ଫୁଲ ସଞ୍ଜବେଳେ' ଗାନ କରାଯିବା ପରେ ସନ୍ଧ୍ୟା ୬ ଘଟିକା ସମୟରେ ସଂଧ୍ୟା ଆରତି କରାଯାଇ 'ଗୁରୁନାରାୟଣ କରି ନିବେଦନ' ବନ୍ଦନା ଗାନ କରାଯାଇଥିଲା । ତତ୍ପରେ ସମବେତ ଭାବେ ୟୋତ୍ରବନ୍ଦନା କରାଯିବା ପରେ ସଭାପତି ଓ କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତିନିଧି ଆସନ ଗୁହଣ କରିଥିଲେ । ପିଲାମାନଙ୍କ ନିମିତ୍ତ ଉଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଏହି ଅଧିବେଶନ ବା Young Aspirants' Session ରେ ଶ୍ରେୟା ପ୍ରଭାକର ବନ୍ଦନା ସଂଗୀତ 'ବନ୍ଦନ ଘେନ ହେ ଜଗତବନ୍ଦ୍ୟ' ଗାନ କରିଥିଲେ ।

ସଭାପତି ବିଜୟ ଭାଇ Young Aspirants' ଅଧିବେଶନ ଉପରେ ସୂଚନା ଦେଇ କହିଲେ ଯେ ପିଲାମାନେ ଖୁବ୍ ଆଗ୍ରହର ସହିତ ଏହି ଅଧିବେଶନରେ ଯୋଗ ଦେଉଛନ୍ତି । ପିଲାମାନଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ପଢାଯାଇଥିବା ବିଷୟଗୁଡିକ ଖୁବ୍ ଉପାଦେୟ ହେଉଛି । ସେମାନେ ହିନ୍ଦୁଧ୍ମ, ଗୁରୁ ଭଗବାନଙ୍କ ବିଷୟରେ ଜାଣିପାରୁଛନ୍ତି । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଭଲ ପାଇଲେ ତାଙ୍କ ବିଷୟରେ ଅଧିକ ଜାଣିବାକୁ ଇଛା ହେବ । ସେ ଆମ ପରିବାରରେ କାହିଁକି ଏତେ special ତାହା ଜାଣିପାରିବ । ପିଲାମାନେ ବର୍ଷକ ମଧ୍ୟରେ କ'ଣ ସବୁ ଶିଖିଛନ୍ତି ତାହା ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ । ଅନ୍ୟ ସବୁ ଧର୍ମ କହେ ଯେ God created this world; କିନ୍ତୁ ହିନ୍ଦୁଧର୍ମ ଅନୁସାରେ God became this world । ତେଣୁ ସମଗ୍ର ସୃଷ୍ଟିରେ ସେ ଅଛନ୍ତି । ତତ୍ରରେ ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ କୃପାରୁ ଭୀଷଣ ଶାରୀରିକ ଅସୁୟତାରୁ ଆରୋଗ୍ୟ ଲାଭ କଲେ ତାହା ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ । ସୌମ୍ୟାଶୀ ରାୟ (ଭନ୍ତି) ପାର୍ଥନା ସଂଗୀତ 'ଶ୍ରୀଛାମୁରେ ଆଜି ଅଞ୍ଚଳି ପାତିଛି' ଗାନ କରିଥିଲେ । ତତ୍ପରେ ସ୍ୱାତୀ ଓ ସାର୍ଥକ ଭାବ ବିନିମୟ କରିଥିଲେ । ସ୍ୱାତୀ ଭାବବିନିମୟ କରି କହିଲେ 'ହିନ୍ଦୁମାନଙ୍କର ଅନେକ ଦେବତା ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ପକୃତରେ ସେମାନେ ଏକ ଭଗବାନଙ୍କୁ ପୂଜା କରିଥିଛି । ସେ ସବୁବେଳେ 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ ନେବା ଦ୍ୱାରା ଓ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ମନେ ପକାଇବା ଦ୍ୱାରା ଉପକୃତ ହେଉଛନ୍ତି ।' ଏହି ଭାବ ବିନିମୟରେ ପିଲାମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ରଚିତ ଏକ ଛୁଦ୍ର ଇଂରାଜୀ ସଙ୍ଗୀତ ରୀତି Rap Style ରେ ପରିବେଷଣ କରାଯାଇଥିଲା । ଏହାପରେ ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିବସର ସକାଳ ଅଧିବେଶନ ପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ନିମନ୍ଧଣ କରାଯାଇ 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ କାର୍ଭନ କରାଯିବା ପରେ ଭନ୍ତମାନେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କରିଥିଲେ ଓ ଆସନ ବନ୍ଦ କରାଯାଇଥିଲା ।

### ୧ ଜୁଲାଇ ୨୦୧୦, ଗୁରୁବାର, ସଦସ୍ୟ ସଭା

ସଂଧ୍ୟା ଅଧିବେଶନ ପରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର General Body Meeting ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ଉକ୍ତ ସଭାରେ ଆମେରିକା ସାରସ୍ୱତ ସଂଘର Bye-law amendments ବିଷୟରେ, ଆମେରିକାରେ ଆସନ ମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣ ଓ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରାର ପ୍ରବାର ନେଇ ଆଲୋଚନା କରାଯାଇଥିଲା । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ରାତ୍ରିଭୋଗ ନିବେଦନ କରାଯାଇ ବିଶ୍ରାମ ଦିଆଯାଇଥିଲା । ତତ୍ପରେ ଭକ୍ତମାନେ ପ୍ରସାଦ ସେବନ କରିଥିଲେ ।

### ୨ ଜୁଲାଇ ୨୦୧୦, ଶୁକ୍ବାର, ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିବସ

ଅଦ୍ୟ ପ୍ରଭାତରେ ଜାଗରଣ 'ଘନ ଅନ୍ଧାରେ' ଓ 'ଆଜି ଏ ଶୁଭ ପ୍ରଭାତେ', ପ୍ରତୀକ୍ଷା ସଂଗୀତ 'ଭାଙ୍ଗିଲା ନିଦ ଡାକିଲ ତୁମେ', 'କାହାର ଆଦର ସରାଗ', 'ସରାଗେ ଆଜି ସଜାଅ', 'ମଧୁର ଗଗନେ ମଧୁର ପବନେ' ଗାନ ପରେ ପ୍ରଭାତୀ ଆରତି ଓ 'ବନ୍ଦେ ଶ୍ରୀଗୁରୁ' ବନ୍ଦନା ଗାନ କରାଯାଇ ସମବେତ ଭାବେ ସ୍ତୋତ୍ରବନ୍ଦନା କରାଯାଇଥିଲା । କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତିନିଧି ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ଆସନ ଗୁହଣ କରିବା ପରେ ପରିବୟ ପତ୍ର ପାଠ କରାଇଥିଲେ । 'ନୀରାଜନା'ରୁ ବୈଦିକ ପ୍ରାର୍ଥନା ୪୫ ଆବୃତ୍ତି କରାଯିବା ପରେ ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ଆଲୋଚନା କହିଥିଲେ-'ପ୍ରଥମେ ଜଣେ ଘରେ ଆଦର୍ଶ ଗୃହୟ ହୋଇ ନ ଥିଲେ ଭଲ ସଂଘସେବୀ ହୋଇ ପାରିବନି । ଘରେ ଜଣେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଧାରାରେ ଚଳୁ

ନ ଥିଲେ ସଂଘରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଧାରାରେ ଚଳି ପାରିବନାହିଁ । ଆଦର୍ଶ ଗୃହଣ୍ଡାଶ୍ରମ ବା ମୂଳଦୁଆ ନ ଥିଲେ ଉପର ନିର୍ମାଣ ହୋଇ ପାରିବନି । ସନ୍ନିଳନୀର ପଥମ ଦିବସରେ ଆଦର୍ଶ ଗୃହୀଟିଏ କିପରି ହେବ ଆଲୋଚନା କରାଯାଏ । ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିବସରେ ଆଦର୍ଶ ଗୃହଣ୍ଡଟିଏ ଆସିଲେ ସେ କିପରି ଚଳିବ ତାହା ଆଲୋଚନା କରାଯାଏ । ଏହାପରେ ପରପୂଜା ନିମନ୍ତଣ କରାଯାଇ, 'ଜୟଗୁରୁ' ନାମ କୀର୍ତ୍ତନ ସହ ପ୍ରଣାମ ଓ ଆସନ ବନ୍ଦ କରାଯାଇଥିଲା । ଶ୍ୟଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ବାଲ୍ୟଭୋଗ ନିବେଦନ କଲାପରେ ଭକ୍ତମାନେ ପ୍ରସାଦ ସେବନ କରିଥିଲେ ।

#### ୨ ଜୁଲାଇ ୨୦୧୦, ଶୁକବାର, ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିବସ, ପୂର୍ବାହୁ ଅଧିବେଶନ

ଆବାହନ ସଙ୍ଗୀତ 'ରହି ରହି ଆଜି ତୁମେ ଦୟାନିଧି', 'ଆଖି ଲୁହ ମୋର', 'ଏସୋ ପେମମୟ ନିଗମାନନ୍ଦ' ଗାନ କରାଯିବା ପରେ 'ଭବ ବନ୍ଧନ ମୋଚନ' ଗାନ କରି ୯ ଘଟିକା ସମୟରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ପରଦା ଉନ୍ଧୋଚନ କରାଯାଇଥିଲା । ବନ୍ଦନା 'ଜୟ ଜୟ ଜୟ ନିଗମ ଆନନ୍ଦ' ଗାନ କରାଯିବା ପରେ ସଭାପତି ଓ କେନ୍ଦ୍ର ପତିନିଧି ଆସନ ଗହଣ କରିଥିଲେ । କେନ୍ଦ୍ର ପତିନିଧି 'ସଂଘଶକ୍ତିର ପତିଷା' ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରି କହିଥିଲେ - ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ସାଧନାପଦ୍ଧତି ହେଉଛି ସଂଘସାଧନା । ଏହା ହେଉଛି ଆଧ୍ୟାମିକ ସାଧନ ପଛା । ସଂଘସାଧନା ମଧ୍ୟରେ ଯୋଗ, ଜ୍ଞାନ ଓ ତିନ୍ଦର ସାଧନା ପଛା ଶୀଶୀଠାକୁର ରଖ଼ଛନ୍ତି । ଶୀଶୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି 'ଯାଅ ସଂଘ ଗଠନ କର ତେବେ ଯାଇ ମୋତେ ପାଇବ'। ଆମେ ସଂଘବଷ ହେବା ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ଇଛା । ତେଣୁ ସଂଘବଷ ହେବା ଆମର ସାଧନା । ଗୁରୁଙ୍କ ଆଦେଶ ପତିପାଳନ କରିବା ହିଁ ସାଧନା । ପତିପାଦ୍ୟ ବିଷୟର ପୂନଃପୌନିକ ଅନୁଷାନକୁ ଅଭ୍ୟାସ କୁହାଯାଏ । ଅଭ୍ୟାସ ଦ୍ୱାରା ସାଧନା କରିବାକୁ ହେବ । ଆରୁଣୀ ଗୁରୁଆଜ୍ଞା ପାଳନ କରି ପାଣି ରୋକିବାକୁ ଯାଇ ସାରା ରାତି ଚାଷ ଜମିରେ ପଡି ରହିଥିଲେ । ଗୁରୁ ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କ ସହ ତାଙ୍କୁ ଖୋଜିବାକୁ ଯାଇ ଦେଖିଲେ ଆରୁଣୀଙ୍କ ଶରୀରରୁ ବହ୍କୁଜ୍ୟୋତି ନିର୍ଗତ ହେଉଛି । ନିର୍ବିକଳ୍ପରୁ ଫେରିଲେ ଏହି ଜ୍ୟୋତି ଶରୀରରୁ ବାହାରେ । ଯାହା ଗୁରୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେବେ ତାହା ପାଳନ କରିବା ହିଁ ସାଧନା । ଆମ ଗୁରୁ କହିଛନ୍ତି ମୋର ଜଗତହିତକର କାର୍ଯ୍ୟରେ ସହାୟ ହୁଅ । ଗୁରୁଙ୍କର ଇଛାକୁ ରୂପ ଦେବା ହିଁ ସାଧନା । ସଂଘ ହେଉଛି ବହୁ ମିଳି ଏକ ହେବାର ସାଧନା । ଷଡ କାନରେ ମନ୍ୟଭେଦ ହୁଏ । ସଂଘରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କର ୨ କାନ ଆମ ସମୟଙ୍କର ୨ଟି କାନ । ଶୀଶୀଠାକୁର କହିବେ ଓ ଆମେ ସମୟେ ଶୁଣିବା । ତେଣୁ ମନ୍ତ ଭେଦ ହେବାର ନାହିଁ । ସଂଘ ସାଧନାରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଇଚ୍ଛା ସହ ନିଜ ଇଚ୍ଛାକୁ ମିଳେଇବା । ଏହି ପରିପେକ୍ଷୀରେ ପମୋଦ ଭାଇ Reader's Digest ରୁ ଉଷ୍ଟତ କରି କହିଲେ ଯେ Standing at one platform looking at one point is not Unity ବରଂ Standing at different platforms looking at one point is Unity । ସଂଘରେ ଗୁରୁଙ୍କର ଇଛାକୁ କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ କରିବାକୁ ଆସିଛେ । ଯେଉଁଠି ନିଜ ଇଛା ସୃତନ୍ଧ ଆସିଲା, ଯାହା ଗୁରୁଙ୍କ ଇଛା ସହ ମିଶିଲାନି, ତାକୁ ଦମନ କରିବାକୁ ଚେଷା କରିବ । ନାମାଚାର୍ଯ୍ୟ ବାୟାବାବା ସଂଘସାଧନା ବିଷୟରେ କହିଛନ୍ତି ଯେ ସଂଘସାଧନା ପଥମେ ଗୁରୁଭାଇଙ୍କଠାରୁ ଆରମ୍ଭ ହେବ । ଗୁରୁଭାଇଙ୍କୁ ଦେଖି ହର୍ଷ ପକାଶ କରିବ ଓ କୁଶଳ ଜିଞ୍ଜାସା କରିବ । ଗୁରୁଭାଇଙ୍କୁ ଦେଖ଼ଲେ ଆନ୍ତରିକତାର ସହ ଖୁସି ହେବ । ତା ପରେ 'ସାଧୁସଂଗରେ ହରିକଥା' ପକାଇବ । ସାଧୁସଂଗରେ ହରିକଥା ବା ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ପସଙ୍ଗ ପକାଇବାଦ୍ୱାରା ଭାବବିନିମୟ ହେବ ଓ ପରୟର ଉପରେ ବିଶ୍ୱାସ ଜନ୍କିବ । ଯେତେବେଳେ ଏହି ବିଶ୍ୱାସ ପର୍ଦ୍ଧର ଉପରେ ଆସିବ ସେତେବେଳେ ନିଜ ନିଜ ଭିତରେ ଐକାନ୍ତିକତା ନ ଆସି ରହି ପାରିବନି । ଏହି ଐକାନ୍ତିକତା ଆସିଲେ ଜାଣିବେ ଆପଣମାନେ ସଂଘବଦ୍ଧ ହୋଇଗଲେ । ସଂଘ ଭିତରେ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସାଧନପଛା ରହିଛି । ସଂଘ ସାଧନା ମଧ୍ୟରେ ଭକ୍ତି ପଥ, ଜ୍ଞାନ ପଥ, ଯୋଗ ପଥ, ତନ୍ତ୍ର ପଥର ସାଧନ ହୋଇଯିବ ।

ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ସଂଘଶକ୍ତି ବଳରେ କିପରି ଅସାଧ୍ୟ ସାଧନ ହୁଏ ସେ ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଦେବତା ଓ ଅସୁରମାନଙ୍କ ଉପାଖ୍ୟାନ ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ । ବୃଦ୍ଧାଙ୍କ ପାଖକୁ ଦେବତା ଓ ଅସୁର ସମୟେ ଆସିଛନ୍ତି । ବୃଦ୍ଧା ସେମାନଙ୍କୁ ବଡ ଲୁହାର ରଡ୍ ଦୁଇ ହାତରେ ବାହି ଭୋଜନ କରିବାକୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଲେ । ଅସୁରମାନେ ନିଜ ନିଜ ଭିତରେ ମାରପିଟ୍ ଲାଗିଗଲେ । ଜଣେ ଅନ୍ୟ ଜଣେ ମୁହଁ ଲଗାଇ ଖାଇବାର ଦେଖ ତାର ଖାଦ୍ୟ ଫୋପାଡିଲା । ଏହି ପରି ପରୟର ମଧ୍ୟରେ ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ର କଳହରେ ବ୍ୟୟ ରହିଲେ । କିନ୍ତୁ ଅପର ପକ୍ଷରେ ଦେବତାମାନେ ଅଭ୍ୟାସବଶତଃ ଅନ୍ୟର ସୁବିଧା କରିବା ମନୋଭାବ ଯୋଗୁ ଜଣେ ଅନ୍ୟଜଣଙ୍କୁ ଖୁଆଇଦେଲା । ହାତରେ ଲୁହା ରଡ୍ ବହା ଥିବାରୁ ନିଜେ ସିନା ଖାଇ ପାରିବନି କିନ୍ତୁ ଅନ୍ୟଜଣକୁ ସହଜରେ ଖୁଆଇହେବ । ଏହିପରି ଦେବତାମାନେ ପରୟରକୁ ସାହାଯ୍ୟ କରି ପେଟପୁରା ଭୋଜନ କଲେ । ବହୁ ଏଥରେ ଅସୁରମାନଙ୍କୁ ଜଣାଇଦେଲେ ଯେ ଏଥିପାଇଁ ଦେବତାମାନେ ପୃଜା ପାଉଛନ୍ତି ।

ସଂଘ ଶକ୍ତିର ପ୍ରତିଷା ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ବାଣୀ ବିନୟ ଭାଇ ପାଠ କରିଥିଲେ । 'ସଂଘଶକ୍ତି ଅମୋଘ' ବିଷୟରେ ଦୋଳ ଗୋବିନ୍ଦ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଭାଇ ବକ୍ତବ୍ୟ ପଦାନ କରିଥିଲେ । ସତ୍ୟଯୁଗରେ ଞ୍ଜାନଶକ୍ତି, ତ୍ରେତ୍ୟା ଯୁଗରେ ମନ୍ଦ୍ରଶକ୍ତି, ଦ୍ୱାପରଯୁଗରେ ଯୁଦ୍ଧଶକ୍ତି ଓ କଳିଯୁଗରେ ସଂଘଶକ୍ତି ପ୍ରବଳ । ଏହି ସଂଘଶକ୍ତି ବଳରେ ବୈାଦ୍ଧଧର୍ମ ଭାରତ ବାହାରେ ମଧ୍ୟ ପ୍ରସାର ଲାଭ କରିଥିଲା । ଯିଏ ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ

ଭଲ ପାଇବ ମା' ତାକୁ ସାହାଯ୍ୟ କରିବେ । ଗୁରୁଶକ୍ତି ସର୍ବଦା କିୟାଶୀଳ ରହିଛି । ଆମମାନଙ୍କ ପଛରେ ସୂଷ୍କରେ ଅଦୃଶ୍ୟ ସହାୟମାନେ ରହିଛନ୍ତି । ସଂଘଶକ୍ତି ଅମୋଘ । କେନ୍ଦର ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ପରିଚାଳିତ ହେଲେ ଗୁରୁଶକ୍ତି ସହାୟ ହେବେ । ଶୀଶୀଠାକୁର କହିଛନ୍ତି 'ତିନିଜଣ ଗୁରୁଭାଇ ଏକତ ହେଲେ ସେ ସେଠାରେ ୟୁଳରେ ଆବିର୍ଭ୍ତ ହେବେ'। ଶୀଶୀଠାକୁର ଶକ୍ତି ଦିଅନ୍ତୁ ଯେପରି ଆମେ ତାଙ୍କ ଆଦେଶ ଉପଦେଶ ପାଳନ କରିପାରିବୁ । ପମୋଦ ଭାଇ ଆଲୋଚନା କରି କହିଲେ ମିଳିତ ଶକ୍ତିର ନାମ ମା'ଦୁର୍ଗା । ସବୁ ଦେବତାମାନଙ୍କର ମିଳିତ ଶକ୍ତି ମା' ଦୁର୍ଗା ହେଉଛନ୍ତି ସଂଘର ଅଧିଷାତୀ ଦେବୀ । ଆମେ ଯାହା କରିବାକୁ ଚାହିଁବା ମା' ତାହା କରାଇନେବେ । ସଂଘସେବୀମାନଙ୍କୁ ପେମ ଓ ପୀତି ବାହି ରଖୁଥାଏ । 'ପେମଭ୍ରିଁ' ପସଙ୍ଗରେ ବଜଭାଇ ବ୍ୟବ୍ୟ ପଦାନ କରିଥିଲେ । ଗୌରାଙ୍ଗ ମହାପଭୁ ପେମଭ୍ରି ପଚାର କରିବାକୁ ଁ ଧରାପୃଷରେ ଅବତରଣ କରିଥିଲେ । ଭଗବାନ ଶୀକୃଷ ଧରାଧାମରେ ଆନନ୍ଦ ବିତରଣ କରିବାକୁ ଆସିଥିଲେ । ଜୀବଁଜଗତକୁ ପେମ ଆସ୍ୱାଦନ ଗୌରାଙ୍ଗ ମହାପ୍ରଭୁ କରାଇଥିଲେ । ସେ ସମୟଙ୍କୁ ଯାଚିଯାଚି ହରିନାମ ବାୟୁଥିଲେ । ଗୌରାଙ୍ଗ ମହାପ୍ରଭୁ ଓ ରାୟ ରାମାନନ୍ଦିଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପଶ୍ଚୋତ୍ତରରେ ଗୋପୀପେମର ଶେଷତା ପତିପାଦିତ ହୋଇଛି । ଗୋପୀମାନଙ୍କର ସ୍ୱସୁଖ ବଞ୍ଚା ନଥିଲା । ଭଲ ପାଇବାର ଅପେଷା ରଖି ସ୍ୱାର୍ଥପିରମାନେ ଭଲପାଆନ୍ତି । ଏଥିରେ କାମନାବାସନା ରହିଛି । ପକୃତ ଭଲ ପାଇବା ହେଉଛି - ଯେ ଭଲ ପାଇବାର ଅପେକ୍ଷା ନ ରଖି ଅର୍ଥାତ୍ ମୋତେ ଭଲ ପାଉ କି ନ ପାଉ ସେମାନେ ଭଲ ପାଆର୍ଚ୍ଚି । ତୃତୀୟତଃ ଯେଉଁମାନେ ଭଲ ପାଇବା ପାଇ ମଧ୍ୟ ଉପେକ୍ଷା କରିଚାଲନ୍ତି ସେମାନେ ଅକୃତଞ୍ଜ । ଗୋପୀମାନେ ଶୀକୃଷ୍ଣ ସେମାନଙ୍କୁ ଉପେକ୍ଷା କରି ଚାଲିଯାଉଥିବାରୁ ତାଙ୍କୁ ଅକୃତଞ୍ଜ ଆଖ୍ୟା ଦେଇ ଉପରୋକ୍ତ ତୃତୀୟ category ରେ ରଖିଥିଲେ । ମାତ୍ ଭଗବାନ କହିଲେ ଯେ ମୁଁ ଆମାରାମ । ଶୀ୍ଶୀଠାକୁର 'ପେମିକଗୁରୁ' ପୁୟକରେ ତିନି ପ୍କାର ଭକ୍ତି ବିଷୟରେ ଉଲେଖ କରିଛନ୍ତି । ସାଧନ ଭକ୍ତି, ଭାବ ଭକ୍ତି ଓ ପ୍ରେମଭ୍ତି । କଳ୍ପତରୁ ଗୁଁରୁଦେବିଙ୍କ କୃପାଁ ବ୍ୟତୀତ ପ୍ରେମଭ୍ତି ଲାଭ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । ମାଁ ପୁଅକୁ ଭଲପାଏ ତାହା ଆମୂରତି । ଶୀ୍ଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ଆମେ ନିଜର ଭାବି ଭଲପାଇବାକୁ ହେବ । ଭକ୍ତି କେବଳ ନିଜେ ବୁଝିହେବ କାହାକୁ ବୁଝାଇ ହେବନାହିଁ । ମହିମାରେ ଗୁରୁ ଓ କୃଷ ଏକ । କିନ୍ତୁ କରୁଣାରେ ଗୁରୁ ଶେଷ । ଶୀଶୀଠାକୁର କରୁଣା କରି ଆମ ଭିତରେ ପେମଭ୍ତି ଓ ଭଲପାଇବା ଉଦେକ କରି ଦିଅନ୍ତୁ ।

'ସଂଘଶକ୍ତି ପ୍ରତିଷାରେ ବାଧା, ଏହାର କାରଣ ଓ ନିରାକରଣ' ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଅଶ୍ୱିନୀ କୁମାର ନାୟକ ଭାଇ ବକ୍ତବ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ । ସଂଘଶକ୍ତି ପ୍ରତିଷାରେ ଏକ ବାଧା ହେଉଛି proper communication ଆମେ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କ ସହ ଯୋଗାଯୋଗ ସମୟରେ ଯାହା ଭଲ ନ ଲାଗିବ ତାହା positive wayରେ ଜଣାଇବା ଦ୍ୱାରା ବୈଷ୍ଟବ ଅପରାଧକୁ ରୋକାଯାଇପାରିବ ଓ ପରୟର ମଧ୍ୟରେ ସୌହାର୍ଦ୍ଦ୍ୟ ରହିପାରିବ । ଆମର ମତି ବିଭିନ୍ନ ହେଲେ ତାହା ଏକ ପ୍ରକାର ବାଧା ସୃଷ୍ଟି କରେ । ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ କହିଥିଲେ-ଶ୍ରୀଶୀଠାକୁର ଭାବର ଠାକୁର । ତାଙ୍କୁ ଭାବରେ ରଖିଲେ ଅଭାବ ରହିବନି । ଆମେ ଯେତେବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଭୁଲି ନିଜର ମତ ବା ଅହଂକାର ପ୍ରକାଶ କରୁ ତାହା ବାଧା ସୃଷ୍ଟି କରେ । ଆମେ ଯେତେବେଳେ ଠାକୁରଙ୍କ ଭାବଧାରାକୁ ଭୁଲିଯାଉ, ଶ୍ରୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରୁ ବିଚ୍ୟୁତ ହୋଇପଡୁ ତାହା ବାଧା ସୃଷ୍ଟି କରେ । ସଂଘ ହେଉଛି ଶ୍ରୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ । ସଂଘର ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ନ ଚଳିଲେ ସଂଘଶକ୍ତି ପ୍ରତିଷାରେ ବାଧା ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ । ଠାକୁରଙ୍କ ଆଦେଶ ଓ ଉପଦେଶ ମାନି ଚଳିଲେ ଓ ସଂଘର ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ଚଳିଲେ ସଂଘଶକ୍ତି ପ୍ରତିଷା ହେବ ।

ବିଶ୍ୱଜିତ୍ ସୁନ୍ଦରରାୟ ଭାଇ 'ସଂଘାଧିବେଶନ ଠିକ୍ ଠିକ୍ ଭାବରେ କରିପାରିଲେ ଗୁରୁକୃପାର ପ୍ଳାବନ ନ ଆସି ରହିପାରିବ ନାହିଁ - ଏହାର ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ଓ କିପରି କରିପାରିବା' ବିଷୟରେ ବଞ୍ଜବ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରି କହିଲେ - ଗୁରୁକୃପାର ପ୍ଳାବନ ଅର୍ଥ ହେଉଛି ଗୁରୁଶକ୍ତିର ସଞ୍ଚାର ଓ ବିକାଶ । ଏହା ଆମେ ଅନୁଭବ କରିପାରିବା । ଗୁରୁକୃପା ଲାଭ କରିବାର ତିନୋଟି ଦିଗ - ସଂଘସେବୀମାନଙ୍କର ଆଚରଣ ଓ ଚିନ୍ତାଧାରା, ସଂଘାଧିବେଶନର ଆଲୋଚ୍ୟ ବିଷୟ ଓ ସଂଘାଧିବେଶନ ପରିଚାଳନା ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ସଂଘାଧିବେଶନ ଯେପରି କରିବାକୁ ଚାହିଁଛନ୍ତି ସେହିପରି କରିବାକୁ ହେବ । ପ୍ରଣାମ ଗାନାନ୍ତେ ଏହି ସଭା ଶେଷ କରାଯାଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ମଧ୍ୟାହ୍ନ ଭୋଗ ନିବେଦନ ଓ ବିଶାମ ଦିଆଯିବା ପରେ ଭଚ୍ଚମାନେ ପ୍ରସାଦ ସେବନ କରିଥିଲେ ।

### ୨ ଜୁଲାଇ ୨୦୧୦, ଶୁକ୍ରବାର, ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିବସ, ସାଧାରଣ ସଭା

ଆବାହନ ସଂଗୀତ 'ପିୟ ନିକେତନ ଛାଡି' ଓ 'ମୁଁ ଯେ ଆଶାରେ ଗଣୁଛି' ଗାନ ପରେ ଘ୨:୩୦ମି-ରେ ପରଦା ଉନ୍ମୋଚନ କରାଯାଇ ସାଧାରଣ ସଭା ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା ଓ ସାଧାରଣ ସଭାର ସଭାପତି ଏବଂ ଅତିଥିମାନେ ଆସନ ଗୁହଣ କରିଥିଲେ । ଅତିଥିମାନଙ୍କୁ ପୁଷମାଲ୍ୟ ଓ ଚନ୍ଦନ ଅର୍ପଣ କରାଯିବା ପରେ ସଂଷିତ୍ତ ହୋତ୍ରବନ୍ଦନା କରାଯାଇଥିଲା । ତତ୍ପରେ ପ୍ରାର୍ଥନା ସଂଗୀତ 'ଧନ୍ୟ ଧନ୍ୟ ଗୁରୁଦେବ' ଗାନ କରାଯାଇଥିଲା । ଏ ସଭାରେ ସଭାପତିତ୍ୱ କରିଥିଲେ, ଭାରତ ସେବାଶ୍ରମ ସଂଘ New Jersey ଆଶ୍ରମର ଅଧ୍ୟଷ ସ୍ୱାମୀ ଅମରନାଥାନନ୍ଦରୀ ମହାରାଜ । ପଥମେ ରବିନାରାୟଣ ତିପାଠୀ ଭାଇ ସନ୍ୟାସୀ ମହାରାଜଙ୍କ ପରିଚୟ ପଦାନ କରିବାପରେ,

ସ୍ୱାମୀଜୀ ତାଙ୍କର ପ୍ରାରମ୍ଭିକ ମନ୍ତବ୍ୟରେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁର ଭାରତର ସମଗ୍ର ସାଧୁମଞ୍ଚଳୀରେ ଯୋଗୀରାଜାଧିରାଜ ରୂପେ ସୁପରିଚିତ ବୋଲି ପ୍ରକାଶକରି କହିଲେ ଯେ ସେ ଶ୍ୱୀଶ୍ୱୀଠାକୁରଙ୍କର ରଚିତ ସୁପ୍ରସିଦ୍ଧ ଯୋଗୀଗୁରୁ, ଜ୍ଞାନୀଗୁରୁ, ତାହ୍ୱିକଗୁରୁ, ଓ ପ୍ରେମିକଗୁରୁ ଗଛମାନ ଶୈଶବାବଛାରେ ପାଠକରି ଧର୍ମଭାବାପନ୍ନ ହୋଇଥିଲେ । ତତ୍ପରେ ସେ ଗୁରୁଶକ୍ତି ଅବାଂମାନସଗୋଚର ବୋଲି ପ୍ରକାଶ କରି ତାଙ୍କ ଜୀବନର ସମୟ ଉନ୍ନତି କେବଳ ଗୁରୁପୂଜା ଓ ଗୁରୁସେବା ବଳରେ ହୋଇଥିବାର କହି ସନ୍ନିଳନୀ ଷେତ୍ରରେ ଗୁରୁପୂଜା ହେଉଥିବାର ଦେଖି ଆନନ୍ଦ ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ । ସେ ବିସ୍କୁୟ ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ ଯେ ସ୍ୱାମୀ ନିଗମାନନ୍ଦଙ୍କ ପ୍ରବର୍ତ୍ତିତ ଭାବଧାରା ଏବେ ବି ସମାଜରେ ପ୍ରାୟ ଲୁକ୍କାୟିତ ଅବଛାରେ ଅଛି, ବୋଧହୁଏ ତାଙ୍କର ଭାବଧାରା ଗୁହଣ କରିବାର ସମୟ ଏ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆସିନାହିଁ । ତାଙ୍କ ମତରେ ସେ ସମୟ ନିଷ୍ଟ୍ୟ ଆସିବ ଓ ଦିନେ ସମଗ୍ର ସମାଜ ତାଙ୍କ ଭାବଧାରାରେ ଅନୁପ୍ରାଣିତ ହେବ । ସେ ଏହି ସନ୍ନିଳନୀରେ ଗୁରୁପୂଜାର ଭାବଧାରାରୁ ଅନେକ କିଛି ଶିଷାଲାଭ କରିଛନ୍ତି ଓ ସେଥିରୁ କିଛି ତାଙ୍କର ନବନିର୍ମିତ ଆଶ୍ରମରେ ପ୍ରବର୍ତ୍ତନ କରିବେ ବୋଲି ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ । ତଦନନ୍ତର, ବିଶ୍ୱରଞ୍ଚନ ଦାସ ଭାଇ ସାଧାରଣସଭାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ସମ୍ବହରେ ଆଲୋଚନା କରିବାପରେ ଉଷା ଅଗୁଣ୍ଡାଲ ମା 'ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ଜୀବନୀ, ଭାବଧାରା ଓ ବିଶେଷତ୍ୱ', ବିଜୟ ଭାଇ 'ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ନିଗମାନନ୍ଦଙ୍କ ଯୁଗୋପଯୋଗୀ ଉପଦେଶ', ବରାଦାକାନ୍ତ ନାୟକ ଭାଇ 'ସର୍ବଧର୍ମ ସମନ୍ଦ୍ରୟ ବିଷୟରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର' ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଆଲୋଚନା କରିବା ପରେ ସଭାପତି ମହୋଦୟ ତାଙ୍କର ମନ୍ତବ୍ୟରେ ସନ୍ନିଳନୀରେ ଆଲୋଚିତ ସମୟ ବିଷୟରୁ ଶିଷଣୀୟ କେତେଗୋଟି ବିଷୟଉପରେ ଆଲୋକପାତ କରିଥିଲେ । ଜ୍ଞାନଭାଇ ଅତିଥିଙ୍କୁ ଧନ୍ୟବାଦ ପ୍ରଦାନ କରିବାପରେ ପଣାମ ଗାନ କରାଯାଇ ସାଧାରଣ ସଭା ସମାୟ ହୋଇଥିଲା ।

#### ୨ ଜୁଲାଇ ୨୦୧୦, ଶୁକ୍ବାର, ସଂଧ୍ୟା ଅଧିବେଶନ

ସଂଧ୍ୟା ପ୍ରତୀକ୍ଷା ସଂଗୀତ 'ଏତେ ଦିନେ ସତେ ଆଜି', 'ସୁରୁଜ ବୃଡିଲା ବାରୁଣୀ' ଓ 'ଦିବସର ଅନ୍ତେ' ଗାନ କରାଯିବା ପରେ ପରଦା ଉନ୍ନୋଚନ କରାଯାଇ ସନ୍ଧ୍ୟାରତି କରାଯାଇଥିଲା । ପ୍ରାର୍ଥନା 'ଗୁରୁ ନାରାୟଣ କରି ନିବେଦନ' ଗାନ କରାଯିବା ପରେ ସମବେତ ଭାବେ ସ୍ତୋତ ବନ୍ଦନା କରାଯାଇଥିଲା । ତତ୍ପରେ ସଭାପତିଙ୍କ' ଅନୁରୋଧ କମେ କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତିନିଧି ଆସନ ଗୁହଣ କଲା ପରେ 'ଚିର ବାଞ୍ଛିତ ତୁମେ ପ୍ରିୟତମ' ବନ୍ଦନା ଗାନ କରାଯାଇଥିଲା । ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ 'ନିଗମ ଉପଦେଶ'ରୁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କ ବାଣୀ ପାଠକରି ଆଲୋଚନା କରିବାପରେ ଏହି ଅଧିବେଶନ ସମାତ୍ତ ହୋଇ 'ଆନନ୍ଦସଭା' ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଥିଲା । 'ଶୁଭିଲାଣି ବଂଶୀ ସ୍ୱନ' ଓ 'ଆନନ୍ଦ ସିନ୍ଧୁରେ ମନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତୀକ୍ଷା ସଂଗୀତମାନ ଗାନ କରାଯିବା ପରେ ଯଥାକୁମେ ଆରତି ଓ ସଭାପତି ନିର୍ବାଚନ କରାଯାଇ ଆନନ୍ଦ ସଭାର କାର୍ଯ୍ୟକ୍ରମ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । Kids Group dance (ଚାହାଁରେ ବାରେ ଚାହାଁରେ କୁଞ୍ଜେ କି ଶୋଭା ଆଜ), Indian Jokes, ଅନୁମତି, Booking Counter, Sambalpuri Dance, ନରେନ୍ଦ୍ରରେ ସ୍ନାନ ଆଦି ହାସ୍ୟରସାତ୍ମକ ଅଭିନୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଓ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ମନୋରଞ୍ଜନ ନିମନ୍ତେ ପରିବେଷଣ କରାଯାଇଥିଲା । ଆନନ୍ଦ ସଭା ଶେଷହେବା ପରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କୁ ରାତ୍ରିଭୋଗ ନିବେଦନ କରି ବିଶ୍ରାମ ଦିଆଯାଇଥିଲା ଓ ଭକ୍ତମାନେ ପସାଦ ସେବନ କରିଥିଲେ ।

### ୩ ଜୁଲାଇ ୨୦୧୦, ଶନିବାର, ଶେଷ ଦିବସ

ଜାଗରଣ 'ନିଶି ହେଲାଣି ପାହାନ୍ତି' ଓ ପ୍ରତୀକ୍ଷା ସଂଗୀତ 'ଦୂରେ ବହୁଦୂରେ ଆଖିର ସେ ପାରେ', 'ମିଳନ ମନ୍ଦିରେ ମୋର' ଗାନ କରାଯିବା ପରେ ଘ୬:୩୦ମି-ରେ ପ୍ରଭାତୀ ଆରତି ସମ୍ପନ୍ନ କରାଯାଇଥିଲା । ତତ୍ପରେ ଗୁରୁବନ୍ଦନା, ଞ୍ଜୋତ୍ରବନ୍ଦନା ସମାପନାନ୍ତେ କେନ୍ଦ୍ର ପ୍ରତିନିଧି ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ସଭାରେ ଉପଛିତ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନଙ୍କୁ ପରିଚୟ ପତ୍ର ପାଠ କରାଇଥିଲେ । 'ନୀରାଜନା'ରୁ ବୈଦିକ ପ୍ରାର୍ଥନା ୩୪ ଆବୃଷି କରାଯିବା ପରେ ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ 'ସଂଘ-ସେବକ'ରୁ 'ପ୍ରାର୍ଥନାକାରୀଙ୍କ ପ୍ରତି' ପ୍ରବନ୍ଧ ପାଠ କରି ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ଶ୍ରୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ବାଲ୍ୟଭୋଗ ନିବେଦନ କରି ଭଞ୍ଜମାନେ ପ୍ରସାଦ ସେବନ କରିବା ପରେ ପ୍ରତୀକ୍ଷା ଗାନ କରାଯାଇ ପୂର୍ବୀହ୍ନ ୯ ଘଟିକା ସମୟରେ ଭାବବିନିମୟ ଓ ବିଦାୟ ସଭା ଅଧିବେଶନ ପ୍ରମୋଦ ଭାଇଙ୍କ ଅଧ୍ୟକ୍ଷତାରେ ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥିଲା । ସର୍ବପ୍ରଥମେ ଦେବୀପସାଦ ସାମଲ ଭାଇ ଭାବବିନିମୟ ବିଷୟରେ ଶ୍ରୀଶୀଠାକୁରଙ୍କ ଉପଦେଶ ପାଠ କରିବାପରେ ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ବିଦାୟସଭାର ବିଶେଷତ୍ୱ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଆଲୋଚନା କରିଥିଲେ । ଉହ୍ଜ ସଭାରେ ପ୍ରମୋଦ ଭାଇ ଏ ସମ୍ନିଳନୀର ବିଦାୟ ସଭା ଆସନ୍ତା ବର୍ଷ ସମ୍ନିଳନୀ ପରିଯୋଜନାର ଅୟମାରମ୍ଭ ବୋଲି ଅଭିମତ ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ । ଏହାପରେ ଉପଛିତ ସମୟ ଭାଇ ଓ ମା'ମାନେ ଭାବବିନିମୟ କରିଥିଲେ । ଭାବବିନିମୟ ସମାୟ ହେବାପରେ ସେବା ସମର୍ପଣ କରାଯାଇଥିଲା । ଅନନ୍ତର ଆସନ୍ତା ୨୦୧୧ ବର୍ଷର ଦଶମ ବାର୍ଷିକ ଭନ୍ତ ସମ୍ନିଳନୀ ପାଇଁ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ମହାରାଜଙ୍କ ସହ ଭନ୍ତମାନଙ୍କୁ ନିମନ୍ଦଣ କରାଯାଇଥିଲା । ତୁଟିବିଚ୍ୟୁତି ପାଇଁ ଶମା ପ୍ରାର୍ଥନା ଓ 'ଉୟଗୁରୁ ମହାନାମ' କୀର୍ତ୍ତନ ଓ କୋହଭରା କୟରେ 'ବିଦାୟ ବେଳାରେ ଆଜି ପିୟ ପଦତଳେ' ଶୀର୍ଷକ ବିଦାୟ ପାର୍ଥନା ଓ 'ଉୟଗୁରୁ ମହାନାମ' କୀର୍ତ୍ତନ ସହିତ

'ଆମେରିକା ସାରସୃତ ସଂଘ'ର ୨୦୧୦ ମସିହା ନବମ ବାର୍ଷିକ ଭକ୍ତ ସମ୍ନିଳନୀ ଉଦ୍ଯାପିତ ହୋଇଥିଲା । ଶୀଶୀଠାକୁରଙ୍କୁ ମଧ୍ୟାହୁ ଭୋଗ ନିବେଦନ ପରେ ଭକ୍ତମାନେ ପସାଦ ସେବନ କରି ବିଦାୟ ନେଇଥିଲେ । ଅପରାହୁ ଘ୨·୩୦ ସମୟରେ ସନ୍ନିଳନୀ କ୍ଷେତରୁ ଶୁଭ ବାହୁଡା ଯାତାରେ ବାହାରି ଶୀଶୀଠାକୁର ପଭାକର ଭାଇଙ୍କ ବାସଭବନରେ ରାତିଯାପନ କରି ତତ୍ପରଦିନ ଜ୍ଞାନ ଭାଇଙ୍କ ଗୃହକୁ ଫେରିଥିଲେ । ଏହି ଭକ୍ତ ସନ୍ନିଳନୀରେ ସର୍ବମୋଟ ୭୧ ଜଣ ଭାଇ, ମା' ଓ ପିଲାମାନେ ଯୋଗଦାନ କରିଥିଲେ ।

#### ସନ୍ନିଳନୀରେ ଯୋଗଦାନ କରିଥିବା ଭକ୍ତମାନଙ୍କର ନାମ-

- (୧) ପମୋଦ କୁମାର ମହାନ୍ତି, କେନ୍ଦ ପରିଚାଳନା ମଣ୍ଡଳୀ ସଦସ୍ୟ
- (୨) ଦୋଳଗୋବିନ୍ଦ ଦ୍ୱିବେଦୀ ଓ ମାଳତୀ ଦ୍ୱିବେଦୀ, ରାଉରକେଲା ଶାଖା ସଂଘ
- (୩) ବସନ୍ତ କୁମାର ସୁନ୍ଦରରାୟ, ବେଗୁନିଆ ଶାଖା ସଂଘ
- (୪) ବିଭୂତିଭୂଷଣ ବଡଜେନା, ଏକାମ ସାରସ୍ତ ସଂଘ
- (୫) ସ୍ୱାମୀ ଅମରନାଥାନନ୍ଦ ଜୀ, ଭାରତ ସେବାଶମ ସଂଘ New Jersey ଆଶମର ଅଧ୍ୟକ୍ଷ
- (୬) ବିଜୟ କୁମାର ସାହ, ରତା ସାହ ଓ ଲାରା
- (୭) ଜ୍ଞାନରଞ୍ଜ ଦ୍ୱିବେଦୀ, ଶିବାନୀ ଦ୍ୱିବେଦୀ, ସ୍ୱାତୀ ଓ ଶେୟା
- (୮) ବଜେନ୍ଦ ପଞ୍ଜା, ରଶ୍ମୀରେଖା ପଞ୍ଜା, ବିଜ୍ ଗୋପାଳ, ରବିନ୍ଦ ମହାପାତ ଓ ଶକ୍ରଳା ମହାପାତ
- (୯) ବିଶୃଜିତ୍ ସୁନ୍ଦରରାୟ, ସ୍ତିତାରାଣୀ ସୁନ୍ଦରରାୟ, ସୌମ୍ୟାଶୀ ଓ ବେଦପକାଶ
- (୧୦) ଅଶ୍ୱିନୀ କୁମାର ନାୟକ, ସଂଘମିତା ନାୟକ, ଅସ୍ତିତା ଓ ଅଂଶ
- (୧୧) ଦେବୀ ପସାଦ ସାମଲ, ସ୍ୱିଗ୍ଧା ସାହୁ, ଦେବାଙ୍ଗ ଓ ସିଦ୍ଧାର୍ଥ
- (୧୨) ପଭାକର ବାଇ, ସ୍ଥିତାରାଣୀ ବାଇ, ଶେୟା ଓ ଶାଶୃତ୍
- (୧୩) ସାନୁଜିତ୍ ସେନାପତି, ଆନାଲିଶା ସେନାପତି, ଉଦୟନ୍, ଆରିଆନା, ମାୟା ଓ ସୁମିତା
- (୧୪) ରବିନାରାୟଣ ତିପାଠୀ, ଗୀତା ତିପାଠୀ, ଆଲୋକ ଓ ଅଂଶୁଲ୍
- (୧୫) ସୁବତ କୁମାର ନାୟକ, ସୁଶୀ ସୁବୃଦ୍ଧିରାୟ ଓ ଶୀୟାନସ୍
- (୧୬) ଦୀଊି ମହାପାତ, ସହିପ୍ ମହାପାତ, ସାର୍ଥକ ଓ ସନତ୍
- (୧୭) ମହେଶ ପସାଦ ଚୋଧୁରୀ, ରଶି ନାୟକ ଓ ଅଭିୟା
- (୧୮) ବନଲତା ମହାରି, ଶିବାନୀ ମହାରି ଓ ସାର୍ଥକ୍
- (୧୯) ବୃହାବନ ସାହୁ, ପଦୁଗନ୍ଧା ସାହୁ ଓ ଅଦିତି
- (୨୦) ବିଶ୍ୱରଞନ ଦାସ, ଲିପିକା ଦାସ ଓ ୟୃକ୍ତା
- (୨୨) ବରଦାକାନ୍ତ ନାୟକ (୨୩) ପିୟଦର୍ଶୀ ସାହୁ (୨୧) ପୃଥ୍ୱୀରାଜ ସାହ୍ (୨୪) ବିନୟ କୁମାର ସାହୁ
- (୨୫) ଦେବୀପସାଦ ଦାସ (୨୬) ଅମରେଶ ତିପାଠୀ (୨୭) ଉଷା ଅଗଓୃାଲ୍

### ୨୦୧୧ ସମ୍ମିଳନୀ ଆବାହକ ଭ୍ରତ୍ତମାନଙ୍କ ନାମ -

|     | `              |       | _       | $\sim$                    |          |
|-----|----------------|-------|---------|---------------------------|----------|
| (0) |                | OIO.  | ( 0 0 ) | $\sim \alpha \sim m \sim$ | $\alpha$ |
| (0) | 616361 (61616) | (116) | 1 0 0 1 | (a) (a) (a) (mHa)         | 63161    |
| ( ) | ବଜୟ କମାର       | ZIIY  | ( 2 2 ) | ବଶରଞ୍ଜନ                   | uızı     |

- (୨) ଜ୍ଞାନରଞନ ଓ ଶିବାନୀ ଦ୍ୱିବେଦୀ (୧୨) ସୁବତ କୁମାର ନାୟକ
- (୩) ବଜେନ୍ଦ ଓ ରଶ୍ରିରେଖା ପଣ୍ଡା (୧୩) ବିନୟ ଓ ଶିବାନୀ ସାହ୍
- (୪) ବିଶୃଜିତ୍ ଓ ସ୍ଥିତାରାଣୀ ସୁନ୍ଦରରାୟ (୧୪) ଦେବାଶିଷ ଦାଶ (୫) ବୃହାବନ ଓ ପଦ୍ମାଗନ୍ଧା ସାହୁ (୧୫) ଦୀର୍ତ୍ତି ମହାପାତ
- (୬) ପୂଥ୍ୱୀରାଜ ଓ ଇଫ୍ସିତା ସାହୁ (୧୬) ରବି ନାରାୟଣ ତିପାଠୀ
- (୭) ଅଶ୍ୱିନୀ ଓ ସଘମିତା ନାୟକ (୧୭) ସାନୁଜିତ୍ ସେନାପତି (୯୮) ଆଦିତ୍ୟ ନାରାୟଣ ତିପାଠୀ (୧୮) ଶିବାନୀ ମହାନ୍ତି
- (୧୯) ଉଷା ଅଗୁଓ୍ୱାଲ୍ (୯) ବରଦାକାନ୍ତ ନାୟକ
- (୧୦) ପଭାକର ବାଇ

#### Jayaguru

# Young Aspirants' Section

America Saraswata Sangha will observe its tenth Sammilani (annual get-together of devotees) in August 2011. The first was held in Minnesota in the basement of Gyana Bhai and Sibani Dwibedy Maa's residence in Savage, Minnesota. A very sincere but very modest attempt to meet the assembled children in the backyard playground and tell them a little about Thakur Nigamananda has grown to something very joyous, a very distinct feature of our Sangha in America. Even though we begin our Sangha's identification with "America", we have members both in India and in the United Kingdom. Given the virtual nature of our Sangha worship we have had visitors join us via the internet and through telephones from as far as Saudi Arabia and Australia.

So what is distinct about the children who are part of our Sangha and also have their own unique Sangha within the Sangha? They started as Kids' Program or Sangha and soon elevated themselves to the Young Aspirants. They met once a month as Kids' Sangha and now meet twice a month on the first and the third Sundays after the regular Sangha Puja. The Kids' Program in the beginning had a few children and only a handful adult Bhais and Maas, but now the Young Aspirants are a large and cohesive group, with their unique identity and voice, and attract a wider section of the Sangha. It will not be an exaggeration to say that the kids' session now attracts as much interest and attention as the meetings of the adults. There is consensus amongst us all that we all learn – the young and not-so-young - from the proceedings and the question-answer sessions and the adults are generally wonderstruck by some of the questions posed and the simple truths shared by our young counterparts. May be, we as adults tend to make life's simple truths – like Thakur's teachings and instructions - way more complex than it is. Or, they should be. And these much younger devotees make it simple and obvious, what appears to the adult mind incomprehensible or so apparently complex. While the adults go through a standard, lengthy, detailed process to raise funds to construct a much desired and wished-for Aasana Mandir (a place of worship to house our Thakur in the United States), a very young girl took her birth-day gift and combined it with her monthly allowance, bought some beads and strings from a local store, and made beautiful page-holders for books, which she used to raise funds at one of the Sammilanis. Thus, the first dollar for the Aasana Mandir was raised by a Young Aspirant. We as adults have certainly been very good in expressing our intent, while the young aspirants have taken the first tangible step towards accomplishing our goal. They showed us the path to act.

Again to the topic of what is unique or distinct about the Young Aspirants. It is generally accepted by the adult members of America Saraswata Sangha that our Thakur's younger devotees seem to be generally way more aware, and even more disciplined than their parents when they were young. The young devotees know more about Thakur and his teachings. They also know more about world religions in general and about Hinduism, the chosen path of their parents. They also can sit in one place and hold their attention longer than their parents when they were of their age and since then also. Their parents did not know much thus did not know what to ask. The young aspirants tend to ask questions that escape the well-read adult mind and occasionally answer questions posed with responses that are unique and in conformity with generally accepted human principles and in accordance with the theme of eternal religion propagated by our very own Thakur Nigamananda.

The adults in the America Saraswata Sangha (AMSAS) have been very diligent in supporting the programs and the activities of the Kids' Program which in its new Kalebara (reincarnation) is the Young Aspirants group. In this we adults also owe a debt of gratitude to the younger members. Our effort to fill the need of the Kids' Program led the Sangha to complete its first book which was subsequently published by our parent organization Nilachala Saraswata Sangha, Puri, India. After the adult members finished editing and compiling the narration of events and stories from Thakur's life and times, the young aspirants gave the final touch to "Thakur Nigamananda for Young Readers" by reviewing the book for both readability and for appropriateness.

My own treks with my mother to Jobra Aasana Mandir in Cuttack, India on select Sundays, usually once a month, was primarily to run around with the other kids and to do pranam (bow down to Thakur) in the beginning and in the end and at the end of the day to eat my fill the delicious Prasad (the divine feast) that miraculously always outlasts the numbers in attendance and/or their appetite. I soon graduated to serve by being allowed to distribute salt and pepper (the hotter kind), fill glasses with drinking water, and then pick up the leaf plates after the meal was over. I learnt to love Thakur from the love dispensed by his adult disciples and also from their care and concern about my wellbeing. Sometimes it was from their strictures and their emphasis on discipline and structure. I have now retraced my steps to my Sangha, so far away from where I was born and raised, made possible through the forgiving and the benevolent love of our Thakur, and by the affection and the love of all Gurubhais and Maas of my Sangha. I am as ignorant as I was when I tagged along with my mother to Jobra Aasana Mandir. But the depth and the spread of the affection and the bonding has both intensified and redoubled. The joy of my childhood remains intact. The young aspirants in our Sangha show all the normal signs of a Bijoy Bhai in Jobra or a Gyana Bhai in Rourkela but they seem to be a lot more knowledgeable and erudite than Bijoy Bhai ever was, or, even aspired to.

Today it is my prayer that the Young Aspirants stay young and with all their varied accomplishments in life and in professions they stay aspirants forever, effortlessly seeking the ununderstood joy of wanting to know and yet accepting that their joy comes from wanting to know and not from knowing. At the heart of loving is accepting. Wanting to know and understand enhances and complements, it strengthens this acceptance, this need to stay wonderstruck, and young forever. Let our Thakur's choicest blessings be showered on all!! Let us try to be good human beings that he has asked us to be.

Shri Shri Thakur Charanashrita Bijoy Sahoo President, America Saraswata Sangha

### You are the One

You are the support of my life which I believe with my closed eyes Because you are the one, My soul protector and whose very nature is bliss.

Always think of you, being happy or in trouble

Because you are the one Who could solve for me any painful puzzle!

Have profound faith in you and in your power Because you are the one Who would never leave me when I cry and cower?

I get peace when I chant your name Because you are the one Who keeps reminding me I am not alone in this grievous game.

My loved Thakur! Pray you always be stay by my side Because you are the one With whom my entire life will be a ripple-less ride.

> Shri Shri Thakur Charanashritaa Devangi Samal

# My Experience with the Bhumi Pooja

On August 24<sup>th</sup>, 2010 by Shri Shri Thakur's blessings, America Saraswata Sangha bought a land to build the *Aasana Mandir* in Efland, North Carolina. Before the land was purchased, my grandfather, my dad and I went to look at it in July 2010. This land has lots of trees. On September 11<sup>th</sup> 2010, (*Shri Ganesh Chaturthi*) there was a *Bhumi Pooja* on the new land. When we reached there, around 11:00 AM in the morning, we had to find a small clearing to perform the *Bhumi Pooja*. We spread large mats on the ground for everyone to sit. I came to know that a *Bhumi Pooja* needs to be performed before starting the construction of a home or building. Usually, the time is chosen according to *Vaastu Muhurtham*. *Vaastu Muhurtham* is the time when the energy surrounding the site is believed to be in full strength (*Vaastu Purusha*). During the *Bhumi Pooja*, there was a *Havan*. After the *Havan* we stuck a stick in the ground and surrounded it with stones, symbolizing *Vaastu*. Then we had a Jayaguru *nama kirtan* as everyone circled the *Vaastu*. Later we looked around and explored the land. We saw some iron sticks with orange markers attached, showing where the *Aasana Mandir* land began and ended. Previously, a soil scientist dug large holes to see if it is safe to make a septic tank without any hazards.

Every time when my family and I go to attend pathachakra puja in a Bhai or Maa's house, we always stop by and do pranam in the land. This year we are not able to celebrate Sammilani in the Aasana Mandir because the construction is still in progress. In every Young Aspirants' session, I give a special pranami towards the building of Aasana Mandir as suggested by Bijoy Bhai. By Thakur's blessings, next year, we will have Sammilani in the Aasana Mandir.

Shri Shri Thakur Charanasrita Bedaprakash Ray (Gyan)

# A Prayer to Shri Shri Thakur

The world is a vicious ocean, And I keep getting swept by the illusion, But you are the little boat I sit in, You guide me in this sea of deception.

I gaze at your perfect eyes,
And how they radiate enlightenment,
I want to receive this radiance too.
I wonder at your iridescent aura,
And how it fills me with infinite joy,
I could not see before, but I know it is true.
The only light I should follow is you.

The world is a vicious ocean, And I keep getting swept by the illusion, But you are the little boat I sit in, You guide me in this sea of deception.

I listen to your soft, kind words,
And how they are enriched with wisdom,
I pray that they will make me wise as well.
I bow in front of your blessing hand,
And how I feel so small in front of your love,
I never knew before, but know I can tell,
When I join my hands, you enter my heart and swell.

The world is a vicious ocean, And I keep getting swept by the illusion, But you are the little boat I sit in, You guide me in this sea of deception.

I touch your lotus feet,
And remember that I do make mistake,
I stumble, and I can only beg for forgiveness,
I feel your boundless compassion,
And remember that I am on a journey,
I hope, one day soon, I can reflect your gentleness,
And be able to absorb a fraction of your brightness.

The world is a vicious ocean, And I keep getting swept by the illusion, But you are the little boat I sit in, You guide me in this sea of deception.

> Shri Shri Thakur Charanashritaa Ragini Mohanty Bolton, England, UK

### My Experiences

Last year, AMSAS started its journey of building Thakur's Aasana Mandir here in the United States. It was quite exciting being part of it. On Thakur's birthday, Thakur signed the contract for the land in Efland, NC and we were one step closer to building the Aasana Mandir. Since then many of the Bhais have been discussing the layout of the Mandir with many builders. I know that Thakur is helping us with this, and with His grace, soon the Mandir will be built.

Also, last year I applied for the Parichaya Patra. It was a new experience for me. After I received the Parichaya Patra, I felt like Thakur really had initiated me as His disciple, and now I was a member of Thakur's Sangha. I try to read the Parichaya Patra everyday, and as I read I am reminded by Thakur, of my duties. By reading the Parichaya Patra everyday, I am starting to decipher more and more of what Thakur has said to the Maas.

This year I had entered an essay for a competition. The theme was, "Together we can ..." I used some of the ideas that Pramod Bhai had suggested for this essay. Through this, I learned just how similar all the religions of the world are. It also helped me to gain more acceptances of other religions.

All religions in essence are one. There are many examples. For instance, three different people go to a pond to get some water and each refers to water with a different name. One person calls it 'aqua', another person calls it ' $H_2O$ ', and the other person calls it 'water'. When they all return from getting water from the pond, they realize that they were all referring to the same thing. Like this example, we are all referring to our spiritual beliefs with a different name.

Another example of this is that four climbers climb up a mountain. Each climber starts at a different side of the mountain, but each has the same destination – the center at the top of the mountain. However, each climber assumes that all the other climbers have a different destination, since they all start at different points. When they all reach the top, they realize that all of them had the same destination. This logic is very much identical to religions. The only difference between all the religions is that the name and the path (the customs and rituals that are followed) are different. These are two of Pramod Bhai's examples that helped me to see the unity of all religions of the world.

Once in sixth grade, my social studies teacher had talked to us about how and when you truly accept a religion, you get a fluttery feeling in your body that almost uplifts you, makes you feel free of the burdens existing on the earth. This was the very same feeling that I experienced when I was filling out the application for Parichaya Patra. It made me feel free like a bird flying in the blue sky, like a flower blossoming, pure happiness. It felt like Thakur was now residing in me. Such a great feeling it was! It made me really feel that Thakur had initiated me as His disciple. Then by looking at Thakur's picture after that, I could catch a glimpse of a slight smile on His radiant face. This showed me how much Thakur loves everyone. For this, I will surrender to His lotus feet and let His wishes be my path in life.

All of these events helped me gain more knowledge about our religion. Many people think that our religion is so complex that it cannot be summarized in two to three sentences; it would rather take paragraphs to summarize. However, I do not think our religion is extremely complex. It is just put together by what we believe to be — nothing more, nothing less. So, if I were to summarize what our religion was based on, I would use Mahatma Gandhi's prominent statement,

"My religion is based on truth and non-violence. Truth is my God. Non-violence is the means of realizing Him."

This is truly the beauty of Hinduism. Therefore, I consider myself to be grateful to be a follower of Hinduism, a disciple of Shri Shri Thakur and to express my gratefulness, all I can say is, "Jayaguru"!

Shri Shri Thakur Charanashritaa Shreya Prabhakar

# My experience in Ekamra Sangha

As my mother used to worship Shri Shri Thakur every morning and evening, it was obvious for me to know Him from my very childhood. But, I never took any interest to know who He was. I used to go to Ekamra Saraswata Sangha, Bhubaneswar, sometimes with my mother during Mahila Pujas. My main attraction there was to play with my cousins and of course, the Prasad, which was very delicious. One day, I was sitting with my mother, I heard Hema Maa telling a story that touched me a lot. The story was about a prince who was kidnapped by a robber when he was a baby. The robber hid the prince in a dark cave in a jungle. As he grew up, while playing in the cave he saw a ray of light and followed it. He had never seen the outer world. The robber was away so he got the opportunity to sneak out. He saw an astrologer. The astrologer seeing the boy said, "You are the prince of this nation." But, the boy was not ready to accept as he knew the robber as his father. The astrologer showed him his real father's (the king's) picture and convinced him that he was the prince. The prince knowing his real self was desperate to return to his own home, the palace. He asked the astrologer the way to get away from the robber. The astrologer told him to get out from the cave for sometime everyday and return. As time passed, increase the time of staying out by some hours today, daily to week then to month so that the robber would not suspect him. Then one day he could go to palace without the robber knowing about it. The prince followed the path the astrologer had shown him and returned to the palace. Then Hema Maa described that we all are the prince and Shri Shri Thakur is the astrologer. The time we do prayer or join pujas are no different than the time the prince spent in the outer world. Hence, through prayer every morning and evening, and by joining pujas we are preparing ourselves to return to our own home, which is near Shri Shri Thakur.

This story answered a lot of questions those popped into my mind a lot of time. It also inspires me to do my prayers and read the books of Thakur.

Shri Shri Thakur Charanashritaa Abheepsa Nanda

### Thakur and I

I like to go to Sammilani, because I like to play the tambourine and the *gini*. I like to play with my friends and play lots of games like hide and seek. I like to play with the computer. Sometimes, I read the book Sadguru Swami Nigamananda for Young Readers. Before I go to school, I tell Thakur that I am going to school. After I come home from school, I let Thakur know what happened at school that day. I help my dad in the *puja* and play the *gini* while my dad does the *arati*. When I am older I will learn Thakur's songs.

Shri Shri Thakur Charanashrita Shashwat Prabhakar

### Seba

Shri Shri Thakur has three main objectives that He wanted us to fulfill. These include propagating Sanatan Dharma, spreading *Satshikhya* (true education) and performing *Jiba Seba* with *Shiva Gyana* (seba to the world). I am going to focus on *seba*, what it is and how we can do it by following Thakur's objectives.

Seba is mainly serving all living beings considering that it is being performed to Shri Shri Thakur Himself. This includes helping, charity, making a difference, making others happy, etc. There are many ways to perform seba that one can do at anytime in his/her life. Academically, many schools and colleges now require students to do a certain amount of community service. When doing seba to anybody, whether donating food or helping in a hospital, we must think that we are doing seba to Shri Shri Thakur.

Many times, Swami Swarupananda, an ardent disciple of Shri Shri Thakur, went on trips to many places to do seba. As he was a doctor, he treated many patients. In 1908, a flood occurred in Damodar, Rupanarayan, and Ajaya Rivers. In the aftermath of this flood, there was a great deal of damage and the affected people needed help. Initially, Shri Shri Thakur thought of sending money to help. However, later, everyone came to know that volunteers were preferred over financial contributions. Subsequently, Swami Swarupananda and a group of inmates from Saraswata Math traveled to that flood affected area to help. Before they started the travel, Shri Shri Thakur advised, "When you are helping the diseased and poor, at that time just think that you are doing your own Thakur's seba. Don't think that they are just ordinary people; just think about doing their seba. No matter how diseased they are, still carry out their seba as if your own Shri Shri Thakur is the one who is diseased and needs help." (Source: Saraswata Math and Swami Swarupananda)

Seba is only successful if it is performed thinking that God is receiving the seba through that person. While doing seba, one should not think about the religion, ethnicity, or status of the person. One should not keep such differences in mind. To perform seba, one does not necessarily require money, but needs determination. Shri Shri Thakur said, "Selfless seba is ideal." Everyone does seba, whether they know it or not. Some examples of seba students can do in the US are:

- Visiting a Homeless Shelter and Serving Food
- Volunteering at a Nursing Home or Senior Center
- Providing Food to Food Banks
- Giving Aid (sending food, clothes, money, etc.) to areas affected by natural disasters
- Helping Patients in Hospitals (reading books, playing games, making crafts)
- Helping Environment (cleaning roads and parks and picking litter and trash)
- Any other volunteer work

I have been involved in some volunteer work as a part of academic requirements in middle school.

There are many ways to accomplish seba at home. For example, I sometimes set up the evening puja for Shri Shri Thakur or help my parents do that. I do this by picking flowers from the

yard, watering plants, making garlands, and helping my dad in gardening flowers. Also, I help my parents when they ask me to do something. After evening puja, I sometimes wash Shri Shri Thakur's dishes and keep everything organized.

In Sammilani, I take part in a few seba such as *ananda sabha*, cutting vegetables, cleaning, baby seating, *and sangeeta seba*, and expect to participate in other activities.

There are many benefits of doing seba. Doing seba will increase generosity and devotion. It will help get rid of arrogance and ego. In addition, it will help in utilizing time properly. Seba will increase patience of the doer and one's attachment with God. It will also keep the mind purified and clean.

In conclusion, seba is helping others just like they are Shri Shri Thakur. When doing seba, one should think he/she is performing that seba to Thakur. Doing seba has benefits for the sebaka or sebika and whoever seba is being performed on. I pray Shri Shri Thakur to give courage, strength, and devotion to fulfill His objectives given to us.

Shri Shri Thakur Charanashritaa Saumyashree Ray

# My experience in Young Aspirants Session

On the day June 5<sup>th</sup>, 2011, it was my *pali* in the Young Aspirants Session. We read about one of the "Divine Acts of Thakur Nigamananda". The incident in the story took place during the 8<sup>th</sup> Bhakta Sammilani, when one of Thakur's disciples proposed to Thakur that he along with Bhuban Bhai and two more people accompany Thakur to Joydebpur, Dhaka, where the Sammilani was taking place. On the trip to Joydebpur, Thakur knowingly encountered some spirits in a haunted guesthouse, but he also took care of his disciples who were frightened. In the end, Thakur gave the villagers nearby the solution to provide peace to the ghosts. When I first read the story I felt scared of the ghosts, but eventually I became relieved that Thakur is with us in every step of our life. When I was small, I used to be afraid of the dark but my mother told me to chant "Jayaguru" while I was trying to sleep with the lights off. My mother also told me that Thakur is with us all the time guiding us and taking care of us. We need to believe in Him. Now I understand what she meant. Suddenly, a question popped into my mind: Is everybody in the world Thakur's children? The answer is "Yes". The problem is that most of us do not realize it. The day we realize it, we will not have any fear. I feel pity for those who do not know Thakur. We are so lucky to be Thakur's children from our very birth.

Shri Shri Thakur Charanashritaa Abheepsa Nanda



# My Experiences with Shri Shri Thakur

I am very lucky to be born into Thakur's family. From the very beginning, I have been watching my mother doing Thakur's puja. I always enjoy sitting with my mother while she does *arati* and chants the prayers. I often pitch in to help my mother with the puja- decorating Thakur with flowers and singing Thakur songs.

While I was in America, I attended Young Aspirant's session regularly. However, when I came to Bangalore, because of the time difference, I could not join the Young Aspirants Session regularly. But I continued to learn about Thakur through the Young Aspirant's session. I missed all my friends in America, but now I attend the Bangalore Saraswata Sangha regularly and made new friends here. Now, I have started to read Thakur's books. They are very interesting and I enjoy reading them.

Whenever I feel scared, I chant Jayaguru and get the strength to overcome my fears. When I do Thakur's *seba*, it will make Thakur happy. And that makes me happy.

Shri Shri Thakur Charanashrita Ankit Swain Bangalore, India

### What does Thakur mean to me?

What does Thakur means to me? Well, he represents God, guiding me through good or bad times. He also means the light of my life. He means everything I do. Everything I do reminds me of him. When I'm in troubled times I remember him and he shows hope. In the good times I remember how he has helped me. Everyday and night I do Puja. I also sing prayers with my mom. Also, I change Thakur's drinking water and light his lamp. Everyday, before I leave home I do moondia and ask for his help, "Thakur guide me through my troubling times". For example, during my EOG (Endof-Grade) test as I never had taken the Science Test or when I was very sick for 2 weeks. I also go to other homes for Puja and to the Sammilani. I go to these places with father because I like spending time with Thakur, friends and family.

Shri Shri Thakur Charanasrita Udayan Senapati

You do not know how to pray. For that matter your prayer is misplaced and bears no result. You fail to understand what really your heart desires. You are also unable to hold the idea which will bring welfare and glory to you. You also lose and forfeit your major demands by asking and praying for various petty, trivial and worthless worldly things. If you have anything to pray, pray for firm belief. Dependence and surrender will automatically come next. What more will you then require? You will attain Jnana, Prema, Bhakti and everything. So I tell you - trust me, depend on me and leave the entire burden and load unto me. Then you will have nothing to pray for and beg. You need not pray; I shall arrange everything for you. You will then live in utmost peace and happiness.

- Shri Shri Thakur

# America Saraswata Sangha

### **2010 Fiscal Report**

| Income                                   |              |
|------------------------------------------|--------------|
| Annual Pranami from Sangha Members       | \$1,425.00   |
| Sammilani Delegate Fee                   | \$1,400.00   |
| Sammilani & SJSSM Lodging Fee            | \$6,340.00   |
| Sammilani Padasana Pranami               | \$222.75     |
| Magazine Sale                            | \$504.00     |
| Pledge for Aasana Mandir Construction    | \$109,189.32 |
| 2011 Sammilani Aabahaka Pranami          | \$1,326.00   |
| Parichaya Patra Application Pranami      | \$6,680.20   |
| Mailing Cost Reimbursement Collection    | \$24.84      |
| SJSSM Annual Pranami for NSS             | \$720.00     |
| SJSSM Class Puja Delegate Fee            | \$480.00     |
| SJSSM Class Puja Padasana Pranami        | \$89.00      |
| NC Pathachakra Padasana Pranami          | \$324.05     |
| Resale of Leftover Items (grocery items) | \$93.70      |
| Narayan Seba Pranami for NSS             | \$3,587.00   |
| Matha Centennial Pranami                 | \$2,651.00   |
| Gruhasan Pranami for NSS                 | \$30.00      |
| Pranami for Begunia Sangha               | \$5,000.00   |
| Other Pranami                            | \$321.62     |
| Interest from CD Account in Bank         | \$128.69     |
| Total                                    | \$140,537.17 |

| * Sammilani Expense             |            |
|---------------------------------|------------|
| YMCA Blue Ridge Assembly        | \$5,640.00 |
| Food                            | \$968.62   |
| Decoration                      | \$98.63    |
| Miscellaneous (Puja Items etc.) | \$64.36    |
| NSS Representative's Visit      | \$971.70   |
| Sadharana Sabha Guest           | \$487.80   |
| Van Rental (including Gas)      | \$403.75   |
| Total                           | \$8,634.86 |

| # SJSSM Class Puja Expense |          |  |
|----------------------------|----------|--|
| Food                       | \$443.98 |  |
| Total                      | \$443.98 |  |

| Expense                             |              |
|-------------------------------------|--------------|
| Pranami to NSS with Parichaya Patra | \$6,680.18   |
| Sammilani Padasana Pranami to NSS   | \$222.75     |
| SJSSM Class Padasana Pranami to NSS | \$89.00      |
| Narayan Seba Pranami to NSS         | \$3,587.00   |
| Matha Centennial Pranami            | \$2,651.00   |
| NC Pathachakra Pada Pranami to NSS  | \$324.05     |
| Pranami to NSS for Begunia Sangha   | \$5,000.00   |
| Gruhasan Pranami to NSS             | \$30.00      |
| Sammilani Expense *                 | \$8,634.86   |
| Magazine Production                 | \$455.00     |
| Aasana Mandir Land Purchase         | \$79,206.85  |
| Aasana Mandir Construction          | \$1,625.00   |
| Mailing Expense – Magazines         | \$24.84      |
| SJSSM Annual Pranami to NSS         | \$720.00     |
| SJSSM Class Puja Expense 뷰          | \$443.98     |
| Bank Fee                            | \$37.00      |
| Total                               | \$109,731.51 |

# **2010 Sammilani Photos**



### <u>Directory of Bhaktas in 'America Saraswata Sangha' and their Family Members</u>

| SI | Name                                                                                     | Introduction                                                                                                                                                                                                                                                       |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| No |                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1  | Aditya Narayan Tripathy<br>Sasmita Mishra<br><b>Child:</b><br>Arushi                     | I came to know Shri Shri Thakur through my parents Late Gobinda Ch. Tripathy and Mrs. Urmila Tripathy of Sunabeda Sangha. – Aditya bhai                                                                                                                            |
| 2  | Amitav Dash<br>Padmini Dash<br><b>Child</b> :<br>Saraswat                                | With HIS blessings, both of us were born in Thakur's families, know and worship Shri Shri Thakur Maharaj as our GOD(Sadguru) since childhood through the influence, diection and inspiration of Shrimat Swami Trigunananda Saraswatijee Amitav Bhai                |
| 3  | Anjana Aruk<br>Diptish Kumar Aruk<br><b>Children:</b><br>Adyasha & Dibyam                | I came to know Shri Shri Thakur through my parents Late Harish Chandra<br>Samantaray and Mrs. Manjusha Samantaray, members of Balasore Saraswata<br>Sangha. – Anjana maa                                                                                           |
| 4  | Anup Kalia                                                                               | I came to know Thakur from my childhood through my parents Shiba Prasad Kalia and Late Kakali Kalia members of Rourkela Saraswata Sangha. I was also a member of Rourkela Saraswata Sangha. In fact my entire paternal side is associated with Thakur. — Anup bhai |
| 5  | Ashwini Kumar Nayak<br>Sanghmitra Nayak<br><b>Children:</b><br>Ashmita & Ansh            | I came to know Shri Shri Thakur from my parents Narayan Nayak and Pravati<br>Nayak. They are the members of Balasore Saraswata Sangha. – Ashwini bhai                                                                                                              |
| 6  | Bani Prasanna Mohanty<br>Debashree Mohanty<br><b>Children</b> :<br>Minakshee & Amrita    | I knew Shri Shri Thakur through my parents: Braja Kishore Mohanty and Kalyani<br>Mohanty, who are from Cuttack Sangha. – Bani bhai                                                                                                                                 |
| 7  | Barada Kanta Nayak<br>Sonia Mohanty                                                      | I started accompanying my parents, Rasa Bihari Nayak and Meena Kumari Nayak to Puri Smruti Mandir from my early childhood. – Barada bhai                                                                                                                           |
| 8  | Bibhuti Kumar Sahoo<br>Sangeeta Sahu                                                     | I came to know Shri Shri Thakur from my parents Bairagi charan Sahoo and<br>Shantilata Sahoo of Nayagarh Sangha. – Bibhuti bhai                                                                                                                                    |
| 9  | Bijoy Kumar Sahoo<br>Ratna Jena<br><b>Children:</b><br>Mohit & Lara                      | Through my mother Ketaki Maa. I started accompanying my mother as a child to the Cuttack Jobra Sangha. – Bijoy bhai                                                                                                                                                |
| 10 | Binaya Kumar Sahoo<br>Shibani Sahu ( Aru )<br><b>Children:</b><br>Arush & Aron           | I came to know Shri Shri Thakur from my parents Bairagi charan Sahoo and<br>Shantilata Sahoo of Nayagarh Sangha. — Binaya bhai                                                                                                                                     |
| 11 | Biswajit Sundar Ray<br>Smitarani Sundar Ray<br>Children:<br>Saumyashree &<br>Bedaprakash | I knew Shri Shri Thakur from my grandfather Late Balabhadra Sundar Ray and parents Basanta Kumar Sundar Ray and Minita Manjari Sundar Ray of Begunia Shakha Sangha. – Biswajit bhai                                                                                |
| 12 | Biswaranjan Das<br>Lipika Das<br><b>Child:</b><br>Yukta                                  | I came to know Shri Shri Thakur from my parents, specifically from my father as he is the first to explore Thakur. I used to go to Cuttack Jobra Sangha.  — Biswaranjan bhai                                                                                       |

| 13 | Brajendra Panda<br>Rashmi Rekha Panda<br><b>Child:</b><br>Brij Gopal               | I know Shri Shri Thakur Maharaj since childhood; my grandfather, late Biswanath<br>Panda was a member of Kendupatna Shakha Sangha. – Braja bhai                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|----|------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 14 | Brundaban Sahoo<br>Padmagandha Sahoo<br><b>Child:</b><br>Aditi                     | I came to know Shri Shri Thakur from my mother Sobharani Sahoo (Gelha maa) of<br>Cuttack Saraswata Sangha. – Padma maa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 15 | Chinmaya Patro<br>Lipika Rani Patro                                                | I came to know Shri Shri Thakur Maharaj from my Parents (Bhabani Patro Maa,<br>Rajeswar Patro bhai from Angul Sakha Sangha). I used to attend Jagannathpur<br>Sakha Sangha. I am a member of the same sakha sangha. Lipika Maa, after<br>marriage, became a member of Saraswata family through Jagannathpur Sakha<br>Sangha. — Chinmaya bhai                                                                                                                                                                 |
| 16 | Debashis Dash<br>Prachi Shrivastava                                                | I am very lucky to be born in Shri Shri Thakurmaharaj's family and came to know about Him from my parents Dr. Jagannath Dash and Mrs. Sudhanjali Dash (of Bhubaneswaar sangha), and my grandparents, Mr. Manmohan Dash, late Mrs. Kamala Dash (of Balasore sangha), Mr. Satyabadi Rath, and Mrs. Sasikala Rath (of Rourkela sangha). I have been attending sangha puja in Bhubaneswar and Rourkela since I was a kid and I was a member of the Kendra Sebaka Sangha before coming to the US. — Debashis bhai |
| 17 | Debi Prasad Das                                                                    | I came to know about Shri Shri Thakur Maharaj through my mother Mrs. Bina Das involvement with Ekamra Saraswata Sangha and Biranchi Bhai (Biranchi Kumar Rath) and started accompanying them to go ashram from my early childhood days.                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 18 | Devi Prasad Samal<br>Snigdha Sahu<br><b>Children</b> :<br>Devangi & Siddharth      | I came to know more about and got influenced with Shri Shri Thakur through my mother Mrs. Abanti Samal's involvement with Saraswata Sangha, though my Father Mr. Krishna Chandra Samal followed her later. – Devi bhai                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 19 | Debaranjan Swain<br>Suchitra Swain (Leena)<br><b>Children:</b><br>Abhishek & Ankit | I knew Shri Shri Thakur from my father Late Basanta Kumar Nayak of Asureswar Sangh, Asureswar, Cuttack – Leena maa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 20 | Gyan Ranjan Dwibedy<br>Sibani Dwibedy<br><b>Children:</b><br>Swati & Shreya        | We know Shri Shri Thakur from our parents, Dola Govinda and Malati Dwibedy, and Nrushinha and Bidyabati Panda from Rourkela Saraswata Sangha. – Gyan bhai                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 21 | Iswar Chandra Biswal<br>Pranjya Paramita Nayak<br><b>Child:</b><br>Prashid         | We came to know Shri Shri Thakur through my parents Mr Sridhar Biswal and Mrs Manasi Biswal who are member of Sambalpur and Pattamundia Sangha respectively. – Iswar bhai                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 22 | Jnaneendra Nanda<br>Anuradha Nanda<br><b>Child:</b><br>Abheepsa                    | We came to know Shri Shri Thakur from my parents Late Raghunath Pati and Bishnupriya Pati of Ekamra Saraswata Sangha. – Anuradha maa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 23 | Mahesh Prasad<br>Choudhury<br>Rasmi Nayak<br>Child:<br>Avipsa                      | I came to know Shri Shri Thakur from my father late Sisir Kumar Choudhury of Berhampur Sangha Mahesh bhai                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 24 | Mahesh Vallamsetty Chinmayee Patnaik Child: Tanvi                                  | I know Thakur from my parents, Dr. Samiran Patnaik and Dr. Surekha Devi, who are members of Cuttack Saraswata Sangha Chinmayee maa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| 25 | Monalisa Jena                                                                                  | I came to know Sri Sri Thakur Maharaj through my parents, Bhagaban Chandra<br>Jena and Manorama Jena, and my maternal grandparents, Balaram Bhadra and<br>Bhanu Prava Bhadra. My parents belong to Kendra Sangha, Satsikhya Mandir,<br>Bhubaneswar. – Monalisa maa                                                                                       |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 26 | Prabhakar Bai<br>Smitarani Bai<br><b>Children:</b><br>Shreya & Shashwat                        | I'm grateful to know about Shri Shri Thakur from my parents Shri Shyamabandhu<br>Pagada and Smt. Bijaylaxmi Pagada of Nayagarh Sangha. — Smita maa                                                                                                                                                                                                       |
| 27 | Priyadarshi Sahoo                                                                              | I came to know Shri Shri Thakur from my mother Sobharani Sahoo (Gelha maa) of<br>Cuttack Saraswata Sangha. — Priyadarshi bhai                                                                                                                                                                                                                            |
| 28 | Pruthwiraj Sahoo<br>Ipseeta Sahoo<br><b>Child:</b><br>Rishabh                                  | I came to know Shri Shri Thakur from my mother Sobharani Sahoo (Gelha maa) of<br>Cuttack Saraswata Sangha. — Pruthwiraj bhai                                                                                                                                                                                                                             |
| 29 | Rabi Narayan Tripathy<br>Geeta Dash<br>Children:<br>Alok & Anshul                              | I came to know Shri Shri Thakur through my parents Late Gobinda Ch. Tripathy and Mrs. Urmila Tripathy of Sunabeda Sangh. – Rabi bhai                                                                                                                                                                                                                     |
| 30 | Rabin Mohanty<br>Lipsita Patnaik<br><b>Child:</b><br>Ragini                                    | I know Thakur from my parents, Dr. Samiran Patnaik and Dr. Surekha Devi, who are members of Cuttack Saraswata Sangha at Cuttack. – Lipsita maa                                                                                                                                                                                                           |
| 31 | Rambollabha Mohapatra<br>Kalpana Dash<br><b>Children:</b><br>Ashutosh & Sweta                  | I came to know Shri Shri Thakur Maharaj from my parents-in-law. My mother-in-law and late father-in-law belong to the Bhubaneswar Sangha. — Rama bhai                                                                                                                                                                                                    |
| 32 | Sandip Mohapatra Dipti Mohapatra Children: Sarthak & Sanat                                     | I came to know Shri Shri Thakur from my mother Ketaki maa. – Dipti maa                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 33 | Sanujit Senapati<br>Annalisa Senapati<br><b>Children:</b><br>Udayan, Ariana,<br>Maya & Sumitra | I came to know Shri Shri Thakur briefly in my childhood and youth years from Nrupal Ji Bhai, who was like a grandfather to me. In my adult life, I came in close touch with Shri Thakur through Pallabita Maa. However, my true introduction to Shri Shri Thakur was through my participation and membership of America Saraswata Sangha. — Sanujit bhai |
| 34 | Shiba Prasad Jena<br>Sudhansubala Jena<br><b>Child:</b><br>Aryaan                              | I came to know Shri Shri Thakur from my grandmother late Srimati Sachhi Devi of Asureswar Sakha Sangha. – Sudhansubala maa                                                                                                                                                                                                                               |
| 35 | Simanchal Sahu                                                                                 | I came to know SriSriThakur Maharaj by birth. My father late Sri Basant Kumar<br>Sahu, my mother Jayanti Sahu and our family are member of Balangir Town<br>Sangha. – Simanchal bhai                                                                                                                                                                     |
| 36 | Saumendra Das                                                                                  | I came to know Shri Shri Thakur from my parents Krushna Chandra Das and<br>Nirmala Das of Balikuda sangha.                                                                                                                                                                                                                                               |
| 37 | Soumya Parida                                                                                  | I came to know Shri Shri Thakur from my parents Sudhansu Kumar Parida and<br>Gitanjali Parida of Jagannathpur Sakha Sangha.                                                                                                                                                                                                                              |

| 38 | Sitakanta Mohanty<br>Sibani Mohanty<br>Banalata Mohanty<br><b>Child:</b><br>Sarthak | I knew Shri Shri Thakur from my uncle Sudhanshu Sekhar Das and aunt Manorama<br>Das of Ekamra Saraswata Sangha, Bhubaneswar. – Sibani maa<br>I knew Shri Shri Thakur from my sister-in-law Manorama Das Maa. I have been<br>worshiping Thakur since 1961. – Banalata maa                                                                                                                           |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 39 | Subrat Kumar Nayak<br>Sushri Sangita Subudhiray<br><b>Child:</b><br>Shriyans        | I came to know about Shri Shri Thakur, while I was roaming in book stalls at Cuttack Book Fair during year 1992. Then I joined Cuttack Saraswata Sangha as a visitor for 1 Year, after that I am continuing as a Member of Nilachala Saraswata Sangha. — Subrat bhai                                                                                                                               |
| 40 | Sudeepta Khuntia (Pinku)<br>Sasmita Sahoo                                           | I came to know Shri Shri Thakur from my parents Late Kshirod ch Khuntia and Mrs.<br>Santilata Khuntia of Jaraka Sakha Sangha. – Sudeepta bhai                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 41 | Usha Agarwal                                                                        | I came to Shri Thakur through my mausi Shakuntala Maa and her family. Her house was a second home to me as I was very close to her children, my cousins. During my vacations I literally lived there. I attended the Sangha Puja at Ekamra Sangha and the Morning and Evening Puja sessions at Aasana Mandir at her home. Later, I requested Pati Bhai to accept me as a Sangha member. — Usha maa |
| 42 | Vedamati Upadhyay<br>Subhasish Nanda<br>Child:<br>Shreyasee                         | I came to know Shri Shri Thakur from my parents Santanu Kumar Upadhyay and Tapasi Upadhyay.They are the members of Baripada Sakha Sangha.  — Vedamati maa                                                                                                                                                                                                                                          |

\*\*\*\*

### America Saraswata Sangha (AMSAS) Office bearer's Contact Information:

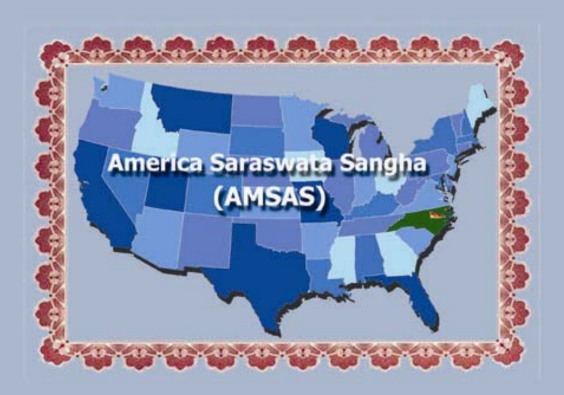
Gyan Ranjan Dwibedy, Secretary Bijoy Kumar Sahoo, President Brajendra Panda, Treasurer 101 Sundance Place 4909 Austin Healey Pl 2531 N. Norwich Lane Chapel Hill, NC 27514, USA Fayetteville, AR 72703, USA Glen Allen, VA 23059, USA **Home:** (919) 768-0403 Home: (479) 443-8024 Home: (804) 360-4109 (919) 819-6998 (479) 409 6449 Cell: (612) 219-0396 Email: bijoysahoo@yahoo.com **Office:** (479) 575-2067 Email: gyand@yahoo.com Email: bpanda@uark.edu



One should never retreat from the path of truth and right living. The result of predestined prarabdha is to be accepted calmly. You perform the duty of an ideal husband and father and finally get settled as an ideal householder. I also bear the burden of guru-hood for this holy desire. I wait with the earnest desire for the vision of God in the heart of every disciple. Let your arms be strong and your heart be filled with devotion.

- Shri Shri Thakur

### she she she she she she she she



http://www.jayaguru.net

