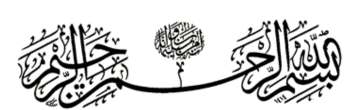
# ۼۼٳڎڵۼؙڒۿ؞ٚڵٷ ڣۼٳڵۻ<sub>ٞ</sub>ڹٚڰڹؘڠٳؿ۫؋ٛڵٷ

اللآءكيت الفرانيس

ٵٛؽڣڬ ٵؽٚۼۣؽؽؙڂڐڂؽؽێؽؽڵڟڟڒؽ ڶۻٛٷڶڰٷۺؙۯ۞



#### إهداء:

إلى حامل لواء الإمامة الكبرى والخلافة العظمى ولي العصر المهدي المنتظر الحجة ابن الحسن العسكري أرواحناه فداه يا أيّها العزيز مسنا وأهلنا الضر وجئنا ببضاعة مزجاة فأوف لنا الكيل وتصدق علينا إن الله يجزي المتصدقين

علي

# كلمة المؤلف

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على سيدنا محمّد وآله الطاهرين ، ولعنة الله على أعدائهم أجمعين. وبعد

فإنّ هذا (قسم الآيات) من كتابنا (نفحات الأزهار)، وقد اشتمل على البحث حول دلالة سبعةٍ من آيات القرآن الكريم على إمامة سيّدنا أمير المؤمنين عليه الصلاة والسّلام، وهي:

- 1 . آية الولاية.
- 2. آية التطهير.
- 3 . آية المودّة.
- 4. آبة الماهلة.
- 5 . الآية : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ .
  - 6 . الآية : ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُونَ ﴾ .
- 7. الآية: ﴿ وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ \* أُولئِكَ الْمُقَرَّبُونَ ﴾ (1).

إنّ الآيات الدالّة على إمامة أمير المؤمنين عليه الصلاة والسّلام استناداً إلى روايات أهل السنّة تبلغ العشرات ، كما لا يخفى على المطّلع على كتب

(1) وما ذكرناه في ( دراسات في العبقات ) المطبوع في مقدمة الجزء الأوّل من كتابنا من أنّ الآيات ستّة فسهو.

8 ...... نفحات الأزهار

أصحابنا في هذا الباب ، لكن لما كان كتاب (عبقات الأنوار في إمامة الأئمة الأطهار) في الردّ على ( التحفة الاثني عشرية ) وقد اقتصر صاحب ( التحفة ) على الآيات المذكورة فقط ، بل زعم الانحصار فيها ، كان ( قسم الآيات ) من كتاب ( العبقات ) أيضاً مقصوراً على تلك الآيات.

لقد أثبت صاحب ( العبقات ) أنّ كلّ آيةٍ من هذه الآيات هي بوحدها تكفي لإثبات الإمامة ، كما أثبت في ( قسم الأحاديث ) - وهي اثنا عشر حديثاً - دلالة كلّ واحدٍ منها بالإستقلال على الإمامة ، على ضوء كتب أهل السنّة المعتمدة المشهورة.

وقد حوى كتابنا ( نفحات الأزهار ) في أجزاءه التسعة عشر ( قسم الأحاديث ) المتوفّرة بأيدينا من كتاب ( عبقات الأنوار ).

أمّا (قسم الآيات) منه فلم نحصل عليه حتى الآن ، إلاّ أنّا قد بحثنا عن تلك الآيات في كتابنا (تشييد المراجعات وتفنيد المكابرات) مع التعرّض لكلام صاحب (العبقات) ، فأخرجناها في هذا الجزء من الكتاب، نزولاً عند رغبة بعض الأصحاب.

والله هو الموفّق.

على الحسيني الميلاني

10 الأزهار

## قوله تعالى

﴿ إِنَّما وليَّكم الله ورسوله والَّذين آمنوا الَّذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون \* ومن يتولّ الله ورسوله والّذين آمنوا فإنّ حزب الله هم الغالبون ﴾ (1).

وتسمى بـ « آية الولاية ».

ويتمّ إثبات الإمامة منها والبحث حولها في فصول :

(1) سورة المائدة 5 : 55 و 56.

12 ..... نفحات الأزهار

# الفصل الأول في رواة خبر نزولها في علي وأسانيده

إنّ هذه الآية المباركة نزلت في قضية تصدّق أمير المؤمنين 7 بخاتمه على السائل وهو في حال الركوع ، وقد اتّفق الفريقان على رواية هذا الخبر بالأسانيد الكثيرة ، عن جمعٍ كبيرٍ من الصحابة ومشاهير التابعين.

## من رواة الخبر من الصحابة والتابعين

لقد رووا هذا الخبر بأسانيدهم عن جمعٍ من الصّحابة والتابعين :

- 1 . أمير المؤمنين 7.
- 2. المقداد بن الأسود الكندي.
  - 3. عمّار بن ياسر.
  - 4 . عبدالله بن العبّاس.
    - 5. أبو ذر الغفاري.
- 6. جابر بن عبدالله الأنصاري.
  - 7 . أبو رافع.
  - 8 . أنس بن مالك.
  - 9. عبدالله بن سلام.
- 10 . حستان بن ثابت ، في شعر له.
  - 11 . محمّد بن الحنفيّة.

- 12 . ابن جريج المكّي.
- 13 . سعيد بن جبير.
  - 14 . عطاء.
  - 15 . مجاهد.
  - 16 . السدى.
  - 17 . مقاتل.
  - 18 . الضحاك.

## أشهر مشاهير رواة الخبر من العلماء

وقد روى هذه المنقبة الجليلة كبار الأئمّة الحفّاظ وأعلام العلماء في مختلف القرون ، وهذه أسماء أشهر مشاهيرهم :

- 1. سليمان بن مهران الأعمش ، المتوفى سنة 148 ، وقع في طريق رواية الحسكاني.
  - 2. معمر بن راشد الأزدي المتوفّى سنة 153 ، وقع في طريق رواية الحسكاني.
  - 3. سفيان بن سعيد الثوري ، المتوفّى سنة 161 ، وقع في طريق رواية الحسكاني.
- 4 ـ أبو عبدالله محمّد بن عمر الواقدي ، المتوفّى سنة 207 ، كما في ذحائر العقبي في مناقب ذوي القربي.
- 5 ـ أبو بكر عبدالرزاق الصنعاني ، المتوفّى سنة 211 ، كما في تفسير ابن كثير الدمشقى.
- 6. أبو نعيم الفضل بن دكين ، المتوفّى سنة 219 ، وقع في طريق رواية ابن أبي حاتم الرازي.

14 ..... نفحات الأزهار

7 ـ أبو محمّد عبد بن حميد الكشي ، المتوفّى سنة 249 ، كما في الدر المنثور في التفسير بالمأثور.

- 8. أحمد بن يحيى البلاذري ، المتوفّى بعد سنة 979 ، في أنساب الأشراف.
- 9. محمّد بن عبدالله الحضرمي ، المطين ، المتوفّ سنة 279 ، وقع في طريق رواية أبي ميم.
  - 10 . أبو عبدالرحمن النسائي ، المتوفيّ سنة 303 ، في صحيحه.
    - 11 . محمّد بن جرير الطبري ، المتوفّى سنة 310 ، في تفسيره.
- 12 ـ ابن أبي حاتم الرازي ، المتوفّى سنة 327 ، كما في تفسيره وغير واحدٍ من الكتب.
  - 13 . أبو القاسم الطبراني ، المتوفّى سنة 360 ، في المعجم الأوسط.
- 14 . عبدالله بن محمّد بن جعفر الأصبهاني ، أبو الشيخ ، المتوفّ سنة 369 ، كما في الدرّ المنثور للسيوطي.
  - 15. أبو بكر الجصّاص الرازي ، المتوفّى سنة 370 ، في أحكام القرآن.
- 16 . عمر بن أحمد بن شاهين البغدادي الواعظ ، المتوفّى سنة 385 ، وقع في طريق رواية الحسكاني.
  - 17. أبو عبدالله الحاكم النيسابوري ، المتوفّى سنة 405 ، في كتاب علوم الحديث.
    - 18. أبو بكر ابن مردويه الأصبهاني ، المتوفيّ سنة 410 ، كما في كنز العمّال.
      - 19 . أبو إسحاق الثعلبي ، المتوفّى سنة 427 ، في تفسيره.
      - 20. أبو نعيم الإصفهاني ، المتوفّى سنة 430 ، كما في الدر المنثور وغيره.

- 21 . أبو الحسن الماوردي الشافعي ، المتوفّى سنة 450 ، كما في تفسيره.
- 22 ـ أبو بكر الخطيب البغدادي ، المتوفّى سنة 463 ، في كتابه المتفق والمفترق ، كما في كنز العمّال.
  - 23 . أبو الحسن على بن أحمد الواحدي ، المتوفّى سنة 468 ، في أسباب النزول.
- 24 ـ الفقيه ابن المغازلي الشافعي ، المتوفّى سنة 483 ، في مناقب علي بن أبي طالب.
- 25 ـ أبو المظفر منصور بن محمّد بن عبدالجبّار السمعاني ، المتوفّ سنة 489 ، في تفسيره.
- 26 ـ أبو القاسم الحاكم الحسكاني النيسابوري ، في كتابه : شواهد التنزيل. 27 ـ أبو الحسن علي بن محمّد الكيا الطبري ، المتوفّى سنة 504 في تفسيره.
  - 28. أبو محمّد الفراء البغوي ، المتوفّى سنة 516 ، في تفسيره.
- 29 . أبو الحسن رزين العبدري الأندلسي ، المتوفّ سنة 535 في الجمع بين الصحاح الستّة.
  - 30 . أبو القاسم جار الله الزمخشري ، المتوفّى سنة 538 ، في الكشّاف.
- 31. الموفّق بن أحمد الخطيب الخوارزمي المكّي ، المتوفّ سنة 568 ، في مناقب علي بن أبي طالب.
  - 32 . أبو القاسم ابن عساكر الدمشقي ، المتوفّى سنة 571 ، في تاريخ دمشق.

.... نفحات الأزهار الأزهار

- 33 . أبو الفرج ابن الجوزي الحنبلي ، المتوفّى سنة 597 ، في تفسيره : زاد المسير.
  - 34 . أبو عبدالله الفخر الرازي ، المتوفّى سنة 606 ، في تفسيره.
  - 35. أبو السعادات ابن الأثير ، المتوفّى سنة 606 ، في جامع الاصول.
- 36 ـ محمّد بن محمود بن حسن ، ابن النجّار ، المتوفّ سنة 643 ، وقع في طريق رواية الحموئي.
- 37 ـ أبو المظفر سبط ابن الجوزي الحنفي ، المتوفّ سنة 654 ، في تذكرة حواص الأُمة.
- 38 ـ أبو عبدالله الكنجي الشافعي ، المتوفّى سنة 658 ، في كفاية الطالب في مناقب على بن أبي طالب.
- 39 ـ عزالدين عبدالعزيز بن عبدالسلام السلمي الدمشقي ، المتوفّق سنة 660 ، في تفسيره.
  - 40. أبو سالم محمّد بن طلحة الشافعي ، المتوفّى سنة 652 ، في مطالب السئول.
    - 41. ناصر الدين البيضاوي الشافعي ، المتوفّى سنة 685 ، في تفسيره.
- 42 ـ أبو العباس محب الدين الطبري الشافعي ، المتوفّى سنة 694 في كتابيه : الرياض النضرة في مناقب العشرة ، ذخائر العقبي في مناقب ذوي القربي.
  - 43 . حافظ الدين النسفى ، المتوفّى سنة 701 . أو . 710 ، في تفسيره.
  - 44. شيخ الإسلام الحمّوئي الجويني ، المتوفّى سنة 722 في كتابه فرائد السمطين.
    - 45. علاء الدين الخازن البغدادي ، المتوفّى سنة 741 ، في تفسيره.

آية الولاية .....

- 46. شمس الدين الإصبهاني ، المتوفّى سنة 746 ، في شرح التجريد.
- 47. جمال الدين الزرندي ، المتوفيّ سنة 750 ، في نظم درر السمطين.
- 48. أبو حيان الأندلسي ، المتوفيّ سنة 754 ، في تفسيره البحر المحيط.
- 49. عضد الدين الإيجى ، المتوفّى سنة 765 ، في كتاب المواقف في علم الكلام.
  - 50 . محمّد بن أحمد بن جزّي الكلبي ، المتوفّى سنة 758 ، في تفسيره.
    - 51. نظام الدين القمى النيسابوري ، في تفسيره.
    - 52. سعد الدين التفتازاني ، المتوفّى سنة 791 في شرح المقاصد.
  - 53. السيّد الشريف الجرجاني ، المتوفّى سنة 816 ، في شرح المواقف.
- 54 ـ شهاب الدين ابن حجر العسقلاني ، المتوفّى سنة 852 ، كما في الكاف الشاف في تخريج الكشّاف.
- 55 ـ نور الدين ابن الصبّاغ المالكي ، المتوفّ سنة 855 ، في الفصول المهمة في معرفة الأئمّة.
  - 56. علاء الدين القوشحي السمرقندي ، المتوفّى سنة 879 ، في شرح التحريد.
- 57. حلال الدين السيوطي ، المتوفّى سنة 911 ، في الدر المنثور في التفسير بالمأثور ، وغيره.
  - 58. أبو السعود محمّد بن محمّد العمادي ، المتوفّى سنة 951 ، كما في تفسيره.
- 59 ـ شهاب الدين ابن حجر الهيتمي المكّي ، المتوفّي سنة 974 ، في الصواعق المحرقة.

- 60. قاضى القضاة الشوكاني ، المتوفيّ سنة 1250 في تفسيره.
- 61 . شهاب الدين الآلوسي ، المتوفيّ سنة 1270 ، في تفسيره.
- 62 . الشيخ سليمان القندوزي الحنفي ، المتوفّى سنة 1293 ، في ينابيع المودّة.
  - 63. السيّد محمّد مؤمن الشبلنجي ، المتوفّى بعد 1308 ، في نور الأبصار.

# من نصوص الخبر في الكتب المعتبرة

وإليك عدّةً من نصوص الخبر ، في الكتب المعتبرة المشهورة :

: أخرج ابن الأثير ، عن رزين الحافظ ، عن النسائي ، ما نصّه :  $^*$ 

« عبد الله بن سلام - 2 - قال : أتيت رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ورهط من قومي ، فقلنا : إن قومنا حادّونا لما صدّقنا الله ورسوله ، وأقسموا لا يكلّمونا ، فأنزل الله تعالى : ﴿ إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾ ، ثمّ أذّن بلال لصلاة الظهر ، فقام الناس يصلّون ، فمن بين ساجدٍ وراكع ، إذا سائل يسأل ، فأعطاه عليّ خاتمه وهو راكع ، فأخبر السائل رسول الله صلّى الله عليه وسلّم : ﴿ إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَهُمْ راكِعُونَ \* وَمَنْ يَتَوَلَّ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَهُمْ راكِعُونَ \* وَمَنْ يَتَوَلَّ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْغالِبُونَ ﴾ . أحرجه رزين » (1).

و « رزين » هو : رزين بن معاوية العبدري ، المتوفّى سنة 535 كما في سير أعلام النبلاء ، وقد وصفه به : « الإمام المحدّث الشهير »  $^{(2)}$ .

<sup>(1)</sup> جامع الأصول 9 / 478.

<sup>(1)</sup> مجاسع الأصول فر ( 470. 2 منا ما المحاسب 20 / 4.

<sup>(2)</sup> سير أعلام النبلاء 20 / 204.

وقال ابن الأثير: « وتلاهم آخراً أبو الحسن رزين بن معاوية العبدري السرقسطي ، فحمع بين كتب البخاري ومسلم والموطّأ لمالك وجامع أبي عيسى الترمذي وسنن أبي داود السحستاني وسنن أبي عبدالرحمن النسائي ، رحمة الله عليهم ، ورتّب كتابه على الأبواب دون المسانيد ».

قال: ﴿ وأُمَّا الأحاديث التي وجدتما في كتاب رزين ـ ﴿ أَهُ عَلَمُ الْأُصُول ، فإنَّني كتبتها نقلاً من كتابه على حالها في مواضعها المختصّة بما ، وتركتها بغير علامة ، وأخليت لذكر اسم من أخرجها موضعاً ، لعلّي أتتبّع نسخاً أُخرى لهذه الأُصول وأعثر عليها ، فأثبت اسم من أخرجها » (1).

\* أخرج ابن أبي حاتم بتفسير الآية ، قال :

« حدَّثنا الربيع بن سليمان المرادي ، ثنا أيوب بن سويد ، عن عتبة بن أبي حكيم في قوله : ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾ قال : على بن أبي طالب.

حدّ ثنا أبو سعيد الأشج ، ثنا الفضل بن دكين أبو نعيم الأحول ، ثنا موسى ابن قيس الحضرمي ، عن سلمة بن كهيل قال : تصدّق علي بخاتمه وهو راكع ، فنزلت ﴿ إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَهُمْ راكِعُونَ ﴾ (2).

\* وأخرج أبو جعفر الطبري قال : « وأمّا قوله ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُهُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَهُمْ راكِعُونَ ﴾ فإنّ أهل التأويل اختلفوا في

<sup>(1)</sup> جامع الأصول 1 / 19 وص 23.

<sup>(2)</sup> تفسير ابن أبي حاتم الرازي 4 / 1162.

المعنّي به ، فقال بعضهم عني به علي بن أبي طالب ، وقال بعضهم عني به جميع المؤمنين » ثمّ ذكر :

« حدّثنا إسماعيل بن إسرائيل الرملي قال : ثنا أيوب بن سويد قال : ثنا عتبة بن أبي حكيم في هذه الآية : ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾ قال : علي بن أبي طالب. حدّثني الحرث قال : ثنا عبدالعزيز قال : ثنا غالب بن عبيد الله قال : سمعت مجاهداً يقول في قوله : ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ الآية. قال : نزلت في علي بن أبي طالب ، تصدّق وهو راكع » (1).

\* وأخرج الحاكم في النوع الثالث من الأفراد ، أحاديث لأهل المدينة تفرّد بما عنهم أهل مدينة أُخرى :

«حدّثنا أبو عبدالله محمّد بن عبدالله الصفّار قال : ثنا أبو يحيى عبدالرحمن بن محمّد بن سلم الرازي بإصبهان ، قال : ثنا يحيى بن الضريس قال : ثنا عيسى بن عبدالله بن عبدالله (2) بن عمر بن علي بن أبي طالب قال : ثنا أبي عن أبيه عن جده عن علي قال : نزلت هذه الآية على رسول الله ﴿ إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ راكِعُونَ ﴾ فخرج رسول الله ودخل المسجد ، والناس يصلّون بين راكع وقائم ، فصلى ، فإذا سائل قال : يا سائل أعطاك أحد شيئاً؟ فقال : لا إلاّهذا الراكع لعلى . أعطاني خاتماً.

قال الحاكم : هذا حديث تفرّد به الرازيّون عن الكوفيين ، فإنّ يحيى بن

<sup>(1)</sup> تفسير الطبري 6 / 186.

<sup>(2)</sup> كذا ، وسيأتي صحيحه.

الضريس الرازي قاضيهم ، وعيسى العلوي من أهل الكوفة  $^{(3)}$ .

\* أخرج الطبراني قائلاً : « حدّثنا محمّد بن علي الصائغ قال : حدّثنا خالد ابن يزيد العمري ، قال : حدّثنا إسحاق بن عبدالله بن محمّد بن علي بن حسين ، عن الحسن بن زيد ، عن أبيه زيد بن الحسن ، عن جده قال :

سمعت عمار بن ياسر يقول: « وقف على عليّ بن أبي طالب سائل وهو راكع في تطوّع فنزع خاتمه فأعطاه السائل، فأتى رسول الله صلّى الله عليه وسلّم فأعلمه ذلك، فنزلت على النبيّ صلّى الله عليه وسلّم هذه الآية: ﴿ إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَهُمْ راكِعُونَ ﴾ فقرأها رسول صلّى الله عليه وسلّم ثمّ قال : من كنت مولاه فعلّى مولاه ، اللهم وال من والاه ، وعاد من عاداه ».

لا يُروى هذا الحديث عن عمّار بن ياسر إلاّ بحذا الإسناد ، تفرد به حالد ابن يزيد  $^{(1)}$ .

\* أخرج أبو نعيم الحافظ بإسناده قائلاً:

« حدّثنا سليمان بن أحمد قال : حدّثنا محمّد بن عبدالله الحضرمي قال : حدّثنا إبراهيم بن عيسى التنوخي قال : حدّثنا يحيى بن يعلى ، عن عبيد الله بن موسى ، عن أبي الزبير ، عن جابر قال :

جاء عبدالله بن سلام واناس معه ، فشكوا مجانبة الناس إيّاهم منذ أسلموا ، فقال أبغوني سائلاً ، فدخلنا المسجد ، فدنا سائل إليه فقال : أعطاك أحد شيئاً؟ قال : نعم ، مررت برجلٍ راكع فأعطاني خاتمه. قال : فاذهب فأره ،

<sup>(1)</sup> معرفة علوم الحديث : 102.

<sup>(2)</sup> المعجم الأوسط 7 / 129.

فذهبنا وعلي قائم ، قال : هذا. فنزلت : ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ ... ﴾ (1).

\* أخرج أبو المظفر السمعاني بتفسير الآية : « قال السدي ـ وهو رواية عن مجاهد ـ إن هذا أنزل في علي بن أبي طالب ، كان في الركوع ومسكين يطوف في المسجد ، فنزع خاتمه ودفع إليه ، فهذا معنى قوله : ﴿ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ راكِعُونَ ﴾.

ثم إنّه لم يناقش في هذا القول وسنده ، وإنّما تكلّم في معنى الآية وخصوص لفظ « الولاية » فقال : « وقوله : ﴿ إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ أراد به الولاية في الدين ، لا ولاية الإمارة والسلطنة ، وهم فوق كلّ ولاية. قال أبو عبيدة : وكذلك معنى قوله : من كنت مولاه فعلي مولاه. يعني : من كنت وليّاً له أُعينه وانصره ، فعلي يعينه وينصره في الدين » (2).

# \* وأخرج الثعلبي ، قال :

قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَهُمْ راكِعُونَ ﴾.

قال ابن عبّاس : وقال السدي ، وعتبة بن حكيم ، وثابت بن عبدالله : إنّما عنى بقوله ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَهُمْ راكِعُونَ ﴾ علي بن أبي طالب 2 ، مر به سائل وهو راكع في المسجد فأعطاه خاتمه.

أخبرنا أبو الحسن محمّد بن القاسم بن أحمد ، قال : حدّثنا أبو محمّد عبدالله بن أحمد الشعراني ، قال : حدّثنا المظفر بن الحسن الأنصاري ، قال : حدّثنا السيّد بن على قال : حدّثنا

<sup>(1)</sup> خصائص الوحى المبين : 20 عن كتاب ما نزل في على لأبي نعيم الإصفهاني.

<sup>(2)</sup> تفسير القرآن 2 / 47.

يحبى بن عبدالحميد الحماني ، عن قيس بن الربيع ، عن الأعمش ، عن عباية بن الربعي ، قال :

بينا عبدالله بن عبّاس حالس على شفير زمزم إذ أقبل رحل متعمّم بعمامة ، فحعل ابن عبّاس لا يقول قال رسول الله إلا قال الرجل قال رسول الله.

فقال ابن عبّاس: سألتك بالله من أنت؟

قال: فكشف العمامة عن وجهه وقال: يا أيّها الناس مَن عرفني فقد عرفني ، ومَن لم يعرفني فأنا جندب بن جنادة البدري أبو ذر الغفاري ، سمعت رسول الله صلّى الله عليه وسلّم بماتين وإلاّ صمّتا [ وأشار به اذنيه ] ورأيته بماتين وإلاّ فعُميتا [ وأشار إلى عينيه ] يقول: علي قائد البررة ، وقاتل الكفرة ، منصور من نصره ، مخذول من خذله. أمّا إنّي صلّيت مع رسول الله يوماً من الأيّام صلاة الظهر فسأل سائل في المسجد فلم يعطه أحد ، فرفع السائل يده إلى السماء وقال: اللهم أشهد إنّي سألت في مسجد رسول الله فلم يُعطني أحد شيئاً ، وكان علي راكعاً فأومى إليه بخنصره اليُمني وكان يتختّم فيها ، فأقبل السائل حتى أخذ الخاتم من خنصره ، وذلك بعين النبيّ صلّى الله عليه وسلّم.

فلمّا فرغ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم من صلاته رفع رأسه إلى السماء وقال: اللهم إنّ أخي موسى سألك فقال: ﴿ رَبِّ اشْرَحْ لِي صَدْرِي \* وَيَسِّرْ لِي أَمْرِي \* وَاجْعَلْ لِي وَزِيراً مِنْ أَهْلِي \* هارُونَ أَخِي \* اشْدُدْ بِهِ أَرْرِي ... ﴾ الآية ، فأنزلت عليه قرآناً ناطقاً: ﴿ سَنَيشُدُ عَضَدَكَ بِأَخِيكَ وَنَجْعَلُ لَكُما سُلُطاناً ﴾ اللهم وأنا محمّد نبيّك وصفيّك ، اللهم فاشرح لي عضدكَ بِأَخِيكَ وَنَجْعَلُ لَكُما شُلُطاناً ﴾ اللهم وأنا محمّد نبيّك وصفيّك ، اللهم فاشرح لي صدري ، ﴿ وَيَسِّرْ لِي أَمْرِي ، وَاجْعَلْ لِي وَزيراً مِنْ أَهْلِي ﴾ ، علياً أُشدد به ظهري.

قال أبو ذر: فوالله ما استتمّ رسول الله الكلمة حتّى أُنزل عليه جبرئيل من عند الله فقال: يا محمّد إقرأ. قال: وما أقرأ؟ قال: اقرأ: ﴿ إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللهُ

وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَهُمْ راكِعُونَ ﴾.

سمعت أبا منصور الجمشاذي ، سمعت محمّد بن عبدالله الحافظ ، سمعت أبا الحسن علي بن الحسن ، سمعت محمّد بن منصور الحضرمي ، سمعت محمّد بن منصور الطوسي ، سمعت أحمد بن حنبل يقول :

ما جاء لأحدٍ من أصحاب رسول الله صلّى الله عليه وسلّم من الفضائل ما جاء لعلي بن أبي طالب 2 »  $^{(1)}$ .

# \* وأخرج الواحدي:

<sup>(1)</sup> تفسير الثعلبي. مخطوط.

وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُهُوا ﴾ الآية ثمّ إنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم خرج إلى المسجد والناس بين قائم وراكع ، فنظر سائلا فقال : هل أعطاك أحد شيئاً؟ قال : نعم خاتم من ذهب. قال : من أعطاكه؟ قال : ذلك القائم وأوماً بيده إلى علي بن أبي طالب 2. فقال : على أيّ حال أعطاك؟ قال : أعطاني وهو راكع ، فكبّر النبيّ صلّى الله عليه وسلّم ثمّ قرأ : ﴿ وَمَنْ يَتَهُولً الله وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْغالِبُونَ ﴾ (1).

# \* وأخرج الحاكم الحسكاني:

« قوله سبحانه : ﴿ إِنَّمَا وَلِـَّيُكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُهِا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَهُمْ راكِعُونَ ﴾ .

#### قول ابن عبّاس فيه:

أخبرنا أبو بكر الحارثي قال: أخبرنا أبو الشيخ، قال: حدّثنا أحمد بن يحيى بن زهير [ التستري ]، وعبد الرحمان بن أحمد الزهري قالا: حدّثنا أحمد بن منصور قال: حدّثنا عبدالرزاق، عن عبدالوهاب بن مجاهد، عن أبيه:

عن ابن عبّاس [ في قوله تعالى : ] ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُهُوا ﴾ قال : نزلت في على بن أبي طالب 7.

أخبرنا السيّد عقيل بن الحسين العلوي قال: أخبرنا أبو محمّد عبدالرحمان بن إبراهيم بن أحمد بن الفضل الطبري من لفظه بسجستان قال: أخبرنا أبو الحسين محمّد بن عبدالله المزني قال: أخبرنا أبو بكر أحمد بن محمّد ابن عبدالله قال: حدّثنا الفهم بن سعيد بن الفهم بن سعيد بن سليك بن عبدالغطفاني صاحب رسول الله 6 قال: حدّثنا عبدالرزاق ابن همّام عن معمر:

<sup>(1)</sup> أسباب النزول : 110.

عن ابن طاووس عن أبيه قال : كنت جالساً مع ابن عبّاس إذ دخل عليه رجل فقال : أخبرني عن هذه الآية : ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللّٰهُ وَرَسُولُهُ ﴾ فقال ابن عبّاس : أنزلت في عليّ بن أي طالب.

أحبرنا الحسين بن محمّد الثقفي قال: حدّثنا عبدالله بن محمّد بن أبي شيبة قال: حدّثنا عبيد الله بن أحمد بن منصور الكسائي قال: حدّثنا أبو عقيل محمّد بن حاتم بن قال: حدّثنا عبدالرزاق قال: حدّثنا ابن مجاهد، عن أبيه:

عن ابن عبّاس في قوله : ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾ قال : علي 7.

وأخبرنا الحسين [ بن محمّد الثقفي ] قال : حدّثنا أبو الفتح محمّد بن الحسين الأزدي الموصلي قال : حدّثنا عصام بن غياث السمان البغدادي [ قال ] : حدّثنا أحمد بن سيار المروزي قال : حدّثنا عبدالرزاق به ، [ و ] قال : نزلت في عليّ بن أبي طالب.

أخبرنا عقيل بن الحسين قال: أخبرنا عليّ بن الحسين قال: حدّثنا محمّد ابن عبيد الله قال: حدّثنا أبو عمرو عثمان بن أحمد بن عبدالله الدقاق ببغداد ابن السماك قال: حدّثنا عبدالله بن ثابت المقري قال: حدّثني أبي عن الهذيل، عن مقاتل، عن الضحاك [عن] ابن عبّاس [به].

وحدَّثني الحسن بن محمّد بن عثمان الفسوي عن ابن عبّاس.

وحدّثنا الحسن بن محمّد بن عثمان الفسوي بالبصرة ، قال : حدّثنا يعقوب بن سفيان قال : حدّثنا أبو نعيم الفضل بن دكين ، قال : حدّثنا سفيان الثوري عن منصور عن مجاهد ، عن ابن عبّاس :

قال سفيان : وحدّثني الأعمش عن مسلم البطين عن سعيد بن جبير ، عن ابن عبّاس في قوله الله تعالى : ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ يعني ناصركم

آية الولاية ......

الله ﴿ وَرَسُولُهُ ﴾ يعني محمّد صلى عليه وآله وسلّم ثمّ قال : ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُهُوا ﴾ فحص من بين المؤمنين عليّ بن أبي طالب فقال : ﴿ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ ﴾ يعني يتمّون وضوءها وقراءتها وركوعها وسحودها وخشوعها في مواقيتها [ ﴿ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ راكِهُونَ ﴾ ] وذلك أنّ رسول الله 6 صلّى يوماً بأصحابه صلاة الظهر وانصرف هو وأصحابه ، فلم يبق في المسجد غير عليّ قائماً يصلي بين الظهر والعصر ، إذ دخل [ عليه ] فقير من فقراء في المسلمين ، فلم ير في المسجد أحداً خلا عليّاً فأقبل نحوه فقال : يا وليّ الله بالذي يصلّى له أن تتصدّق عَلَيّ بما أمكنك. وله خاتم عقيق يماني أحمر [ كان ] يلبسه في الصلاة في يمينه ، فمدّ يده فوضعها على ظهره وأشار إلى السائل بنزعه ، فنزعه ودعا له ، ومضى وهبط فمدّ يده فوضعها على ظهره وأشار إلى السائل بنزعه ، فنزعه ودعا له ، ومضى وهبط جبرئيل فقال النبيّ 6 لعليّ : لقد باهى الله بك ملائكته اليوم ، اقرأ ﴿ إِنَّمَا وَلِـ يُكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾.

أحبرنا أحمد بن محمّد بن أحمد الفقيه ، قال : أحبرنا عبدالله بن محمّد ابن جعفر قال : حدّثنا الحسن بن محمّد بن أبي هريرة قال : حدّثنا عبدالله بن عبدالوهاب ، قال : حدّثنا محمّد بن الأسود عن محمّد بن هارون ، عن محمّد ابن السائب ، عن أبي صالح :

عن ابن عبّاس قال: أقبل عبدالله بن سلام ومعه نفر من قومه ممّين قد آمنوا بالنبيّ فقالوا: يا رسول الله إنّ منازلنا بعيدة وليس لنا مجلس ولا متحدّث دون هذا المجلس، وإنّ قومنا لميا رأونا آمنيا بالله وبرسوله وصدّقناه رفضونا وآلوا على أنفسهم أن لا يجالسونا ولا يناكحونا ولا يكلّمونا، فشقّ ذلك علينا، فقال لهم النبيّ صلّى الله عليه وسلّم: ﴿ إِنَّما وَلِيُكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَهُمْ راكِعُونَ ﴾.

28 ..... نفحات الأزهار

ثُمّ إِنّ النبيّ خرج إلى المسجد والناس بين قائم وراكع فبصر بسائل فقال له النبيّ صلّى الله عليه : هل أعطاك أحد شيئاً؟ قال : نعم خاتم من ذهب. فقال له النبيّ : من أعطاكه؟ قال : ذاك القائم وأومى بيده إلى عليّ. فقال له النبيّ 6 : على أيّ [حال] أعطاك؟ قال : أعطاني وهو راكع. فكبّر النبيّ 6 ثمّ قرأ : ﴿ وَمَنْ يَتَبَوَلَّ الله وَرَسُولُه وَالَّذِينَ آمَنُهوا فَإِنَّ خِرْبَ اللهِ هُمُ الْغالِبُونَ ﴾.

فأنشأ حسان بن ثابت يقول في ذلك:

أب حسن تُفْديك نفسي ومهجتي وكل بطئ في الهدى ومسارع أب حسن تُفْديك نفسي ومهجتي وكل بطئ في الهدى ومسارع أبيذهب مدحي والمحبر ضائعاً وما المدح في جنب الإله بضائع وأنت الذي أعطيت إذ كنت راكعاً زكاتاً فدتك النفس يا خير راكع فأنزل فيك الله خير ولاية فبينها في نيرات السشرائع وقيل في ذلك أيضاً:

أوفى الصلاة مع الزكاة فقامها والله يسرحم عبده الصبارا مسن ذا بخاتمه تصدق راكعاً وأسسرة في نفسسه إسسرارا من كان بات على فراش محمّد ومحمّد يسسري وينحو الغارا مسن كان جبريل يقوم يمينه فيها وميكال يقوم يسارا من كان في القرآن سمي مؤمناً في تسمع آيات جعلى كبارا قول أنس فيه:

أخبرنا عبدالله بن يوسف إملاءاً وقراءة في الفوائد قال : أخبرنا علي بن محمّد بن عقبة ، قال : حدّثنا الخضر بن أبان ، قال : حدّثنا إبراهيم بن هدبة :

عن أنس : إنّ سائلاً أتى المسجد وهو يقول : من يقرض الوفيّ المليّ ؛ وعلي 7 راكع يقول بيده خلفه للسائل أي اخلع الخاتم من يدي.

فقال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: يا عمر وجبت. قال: بأبي أنت وأمي يا رسول الله ما وجبت؟ قال: وجبت؟ قال: وجبت له الجنّة، والله ما خلعه من يده حتّى خلعه من كلّ ذنب ومن كلّ خطيئة. قال: بأبي وأمّي يا رسول الله هذا لهذا؟ قال: هذا لمن فعل هذا من أُمّتي.

أخبري الحاكم الوالد ، ومحمّد بن القاسم أنّ عمر بن أحمد بن عثمان الواعظ أخبرهم : أنّ محمّد بن أحمد بن أيوب بن الصلت المقرئ حدّثهم قال : حدّثنا أحمد بن إسحاق ـ وكان ثقة . قال : حدّثنا أبو أحمد زكريا بن دويد بن محمّد بن الأشعث بن قيس الكندي :

قال: حدّثنا حميد الطويل عن أنس قال: خرج النبيّ 6 إلى صلاة الظهر فإذاً هو بعليّ يركع ويسجد، وإذا بسائل يسأل فأوجع قلب علي كلام السائل، فأوماً بيده اليمنى إلى خلف ظهره فدنا السائل منه فسل خاتمه عن إصبعه، فأنزل الله فيه آية من القرآن وانصرف عليّ إلى المنزل، فبعث النبيّ 6 إليه فأحضره فقال: أيّ شي عملت يومك هذا بينك وبين الله تعالى؟ فأحبره فقال: هنيئاً لك [أ] با الحسن قد أنزل الله فيك آية من القرآن: ﴿ إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ الآية.

[ والحديث ] اختصرته.

روايات الصحابة فيه رضي الله عنهم:

منهم عمار بن ياسر

أخبرنا أبو بكر الحارثي قال : أخبرنا أبو الشيخ ، قال : حدّثنا الوليد بن أبان ، قال : حدّثنا سلمة بن محمّد قال : حدّثنا إسحاق بن عبدالله بن محمّد بن علي بن الحسين بن علي ، عن الحسن بن زيد عن أبيه زيد بن حسن ، عن جدّه قال : سمعت عمّار بن ياسر يقول :

وقف لعلي بن أبي طالب سائل وهو راكع في صلاة التطوع فنزع خاتمه فأعطاه السائل فأتى رسول الله 6 فأعلمه ذلك فنزل على النبيّ 6 هذه الآية : ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ إلى آخر الآية [ ف ] قال رسول الله : من كنت مولاه فإنّ عليّاً مولاه ، اللهمّ وال من والاه وعاد من عاداه.

[ و ] رواه [ أيضاً ] أبو النضر العياشي في كتابه وفي تفسيره قال : حدّثنا سلمة بن محمّد بذلك.

# ومنهم جابر بن عبدالله الأنصاري

حدّ ثنا الحاكم أبو عبدالله الحافظ غير مرّة قال : أخبرنا أبو بكر محمّد بن جعفر بن يزيد الآدمي القاري ببغداد قال : حدّ ثنا أحمد بن موسى بن يزيد الشطوي حدّ ثنا إبراهيم بن إبراهيم هو أبو إسحاق الكوفي قال : حدّ ثنا إبراهيم ابن الحسن الثعلبي قال : حدّ ثنا يحيى بن يعلى ، عن عبيدالله بن موسى ، عن أبي الزبير :

عن جابر قال : جاء عبدالله بن سلام وأنا معه يشكون إلى رسول الله 6 مجانبة إيّاهم منذ أسلموا فقال النبيّ 6 : ابتغوا إلى سائلاً. فدخلنا المسجد فوجدنا فيه مسكيناً فأتينا [ به النبيّ 6 فسأله هل أعطاك أحد شيئاً؟ قال : نعم مررت برجل يصلّي فأعطاني خاتمه قال : اذهب فأرهم إيّاه [ قال جابر ] فانطلقنا وعلي قائم يصلّي قال : هو هذا ، فرجعنا وقد نزلت هذه الآية : ﴿ إنَّما وَلَيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ الآية.

## ومنهم أمير المؤمنين على 7

أخبرنا أبو بكر التميمي بقراءتي عليه من أصله ، أخبرنا أبو محمّد عبدالله

ابن محمّد ، قال : حدّثنا سعيد بن سلمة الثوري قال : حدّثنا محمّد بن يحيى الفَيْدي قال : حدّثنا عيسى بن عَبْدالله بن عُبيدالله بن عمر بن علي بن أبي طالب ، قال : حدّثنا أبي عن أبيه عن حدّه :

عن عليّ قال: نزلت هذه الآية على رسول الله في بيته: ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ الآية. فخرج رسول الله ودخل المسجد وجاء الناس يصلون بين راكع وساجد وقائم فإذا سائل فقال: يا سائل هل أعطاك أحد شيئاً؟ قال: لا إلآذاك الراكع. لعلي. أعطاني خاتمه.

## ومنهم المقداد بن الأسود الكندي

أخبرنا أبو عثمان سعيد بن محمّد الحيري قال : حدّثنا أبو بكر محمّد بن أحمد المديني قال : حدّثنا الحسن بن إسماعيل ، قال : حدّثنا عبدالرحمان بن إبراهيم الفهري قال : حدّثني أبي عن على بن صدقة عن هلال :

عن المقداد بن الأسود الكندي قال : كتّا جلوساً بين يدي رسول الله إذ جاء أعرابي بدوي متنكّب على قوسه.

وساق الحديث بطوله حتى قال : وعلي بن أبي طالب قائم يصلي في وسط المسجد ركعات بين الظهر والعصر فناوله خاتمه ، فقال النبيّ صلى عليه وآله وسلّم : بخ بخ وجبت الغرفات. فأنشأ الأعرابي يقول :

ي الوليّ المومنين كلّه وسيد الأوصياء من آدم وسيد الأوصياء من آدم قد فرت بالنفل يا أباحسن إذ جادت الكفّ منك بالخاتم في الجود فرع وأنت مغرسه وأنتم سادة ليذا العالم فعندها هبط جبرئيل بالآية : ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ ﴾ الآية.

32 ..... نفحات الأزهار

# ومنهم أبو ذر الغفاري

حدّثني أبو الحسن محمّد بن القاسم [ الفقيه ] الصيدلاني قال: أحبرنا أبو محمّد عبدالله بن أحمد الشعراني قال: حدّثنا أبو علي أحمد بن عليّ بن رزين الباشاني قال: حدّثني المظفّر بن الحسن الأنصاري قال: حدّثنا السندي بن عليّ الورّاق قال: حدّثنا يحيى بن عبدالحميد الحمّاني، عن قيس بن الربيع عن الأعمش عن عباية بن ربعي قال:

بينما عبدالله بن عبّاس جالس على شفير زمزم ...  $^{(1)}$ .

#### قول محمّد بن الحنفيّة فيه

أحبرنا أبو عبدالله النيسابوري السفياني قراءة قال : حدّثنا ظفران بن الحسين قال : حدّثنا أبو الحسن علي بن عثمان ، بن تارخ المعمري قال : حدّثنا يحيى بن عبدك القزويني قال : حدّثنا حسان بن حسّان قال : حدّثنا موسى بن قطن الكوفي عن الحكم بن عُتيبة :

عن المنهال بن عمرو ، عن محمّد بن الحنفيّة أنّ سائلاً سأل في مسجد رسول الله فلم يعطه أحد شيئاً ، فخرج رسول الله [6] وقال : هل أعطاك أحد شيئاً؟ قال : لا إلاّرجل مررت به وهو راكع فناولني خاتمه. فقال النبيّ 6 : وتعرفه؟ قال : لا. فنزلت هذه الآية : ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَهُمْ راكِعُونَ ﴾ فكان على بن أبي طالب.

#### قول عطاء

حدّثني الحاكم أبو بكر محمّد بن إبراهيم الفارسي [حدّثنا] أبو عبدالله محمّد بن خَفْيف بشيراز قال: حدّثنا أبو الطيب النعمان بن أحمد بن يعمر

<sup>(1)</sup> إلى آخره كما تقدّم في رواية الثعلبي.

الواسطي قال : حدّثنا عبدالله بن عمر القرشي قال : حدّثنا أبو جعفر محمّد بن حميد الصفّار قال : حدّثنا جعفر بن سليمان ، عن عطاء بن السائب [ في قوله تعالى ] : ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ الآية قال : نزلت في علي مرّ به سائل وهو راكع فناوله خاتمه.

# قول عبدالملك بن جُرَيج المكّي

أخبرنا الحسين بن محمّد بن الحسين الجبلي قال : حدّثنا علي بن محمّد ابن لؤلؤ ، قال : أخبرنا الهيثم بن خلف الدوري قال : حدّثنا أحمد بن إبراهيم الدورقي قال : حدّثنا حجاج ، عن ابن جُرَيج قال : لما نزلت : ﴿ إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ الآية ، خرج النبيّ 6 إلى المسجد ، فإذا سائل يسأل في المسجد فقال له النبيّ 6 : هل أعطاك أحد شيئاً وهو راكع؟ قال : نعم رجل لا أدري من هو. قال : ماذا [ أعطاك ]؟ قال : هذا الخاتم. فإذا الرجل علي بن أبي طالب ، والخاتم خاتمه عرفه النبيّ 6.

# قوله تعالى ذكره:

﴿ وَمَنْ يَتَوَلَّ اللهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْغالِبُونَ ﴾.

أخبرنا أبو العبّاس المحمّدي قال: أخبرنا على بن الحسين قال:

أخبرنا محمّد بن عبيد الله ، قال : حدّثنا أبو عمرو عثمان بن أحمد بن عبيد الله الدقاق المعروف بابن السماك ببغداد قال : حدّثنا عبدالله بن ثابت المقرئ قال : حدّثني أبي عن الهذيل ، عن مقاتل عن الضحاك :

عن ابن عبّاس قال : ﴿ وَمَنْ يَتَبَوَلَّ اللهَ ﴾ يي يحبّ الله ﴿ وَرَسُولَهُ ﴾ يعني محمّداً ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾ يعني ويحبّ عليّ بن أبي طالب ﴿ فَإِنَّ خِزْبَ اللهِ هُمُ الْغالِبُونَ ﴾ يعني شيعة وشيعة محمّد وشيعة على هم الغالبون ، يعني

العالون على جميع العباد الظاهرون على المخالفين لهم ، قال ابن عبّاس : فبدأ الله في هذه الآية بنفسه ، ثمّ ثنى بمحمّد ، ثمّ ثلّث بعليّ [ ثمّ قال ] : فلمّا نزلت هذه الآية قال رسول الله 6 : رحم الله عليّاً اللهمّ أدر الحقّ معه حيث دار.

قال ابن مؤمن : لا خلاف بين المفسّرين أنّ هذه الآية نزلت في أمير المؤمنين [ علي  $^{(1)}$  .

# \* وأخرج ابن عساكر قائلاً:

« أحبرنا أبو سعد المطرز ، وأبو علي الحداد ، وأبو القاسم غانم بن محمّد ابن عبدالله ، ثمّ أحبرنا أبو المعالي عبدالله بن أحمد بن محمّد ، أنبأنا أبو علي الحداد قالوا : أنبأنا أبو نعيم الحافظ ، أنبأنا سليمان بن أحمد ، أنبأنا عبدالرحمان بن محمّد بن سالم (2) الرازي ، أنبأنا محمّد بن يحيى بن ضريس العبدي (3) :

أنبأنا عيسى بن عبدالله بن عبيدالله (4) بن عمر بن علي بن أبي طالب ، حدّثني أبي ، عن أبيه ، عن جده ، عن علي قال : نزلت هذه الآية على رسول الله صلّى الله عليه وسلّم : ﴿ إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَهُمْ راكِعُونَ ﴾ فخرج رسول صلّى الله عليه وسلّم ، فدخل المسجد . والناس يصلّون بين راكع وقائم - يصلّي ، فإذا سائل فقال [ رسول الله ] : يا سائل هل أعطاك أحد شيئاً؟ فقال : لا إلاّ هذاك الراكع . لعلى . أعطاني خاتمه .

<sup>(1)</sup> شواهد التنزيل لقواعد التفضيل: 1 / 209. 246.

<sup>(2)</sup> هو « سلم » لا « سالم ».

<sup>(3)</sup> « الفيدي » لا « العبدي ».

<sup>(4)</sup> كذا وسيأتي صحيحه.

أخبرنا خالي أبو المعالي القاضي ، أنبأنا أبو الحسن الخلعي ، أنبأنا أبو العباس أحمد بن محمد الشاهد ، أنبأنا أبو الفضل محمّد بن عبدالرحمان بن عبدالله بن الحارث الرملي ، أنبأنا القاضي حملة بن محمر أنبأنا أبو سعيد الأشج ، أنبأنا أبو نعيم الأحول ، عن موسى بن قيس ، عن سلمة قال : تصدّق علي بخاتمه وهو راكع ، فنزلت : ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ ... ﴾

# \* أخرج العزّ الدمشقى فقال:

« ﴿ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ نزلت في علي . رضي الله تعالى عنه . تصدّق وهو راكع. أو عامّة في المؤمنين » (2).

\* وأخرج ابن كثير قال : « وقال ابن أبي خاتم : حدّثنا الربيع بن سليمان المرادي ، حدّثنا أيوب بن سويد عن عتبة بن أبي حكيم في قوله ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾ قال : هم المؤمنون وعلي بن أبي طالب.

وحدّثنا أبو سعيد الأشج ، حدّثنا الفضل بن دكين أبو نعيم الأحول ، حدّثنا موسى بن قيس الحضرمي ، عن سلمة بن كهيل قال : تصدّق علي بخاتمه وهو راكع فنزلت ﴿ إِنَّما وَلِيُكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَهُمْ راكِعُونَ ﴾.

وقال ابن حرير: حدّثني الحارث، حدّثنا عبدالعزيز، حدّثنا غالب بن عبدالله، سمعت مجاهداً يقول في قوله: ﴿ إِنَّمَا وَالتَّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ الآية، نزلت في علي بن أبي طالب، تصدّق وهو راكع.

وقال عبدالرزاق : حدّثنا عبدالوهّاب بن مجاهد ، عن أبيه عن ابن عبّاس في قوله : ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ الآية ، نزلت في علي بن أبي طالب.

<sup>(1)</sup> تاریخ دمشق 42 / 356. 357.

<sup>(2)</sup> تفسير القرآن 1 / 393.

..... نفحات الأزهار

عبدالوهّاب بن مجاهد لا يحتج به.

وروى ابن مردويه من طريق سفيان الثوري ، عن أبي سنان ، عن الضحاك ، عن ابن عبّاس قال : كان علي بن أبي طالب قائماً يصلّي ، فمرّ سائل وهو راكع ، فأعطاه خاتمه ، فنزلت ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ الآية.

الضحاك لم يلق ابن عبّاس.

وروى ابن مردويه أيضاً من طريق محمّد بن السائب الكلبي - وهو متروك - عن أبي صالح عن ابن عبّاس قال : خرج رسول الله 6 إلى المسجد والناس يصلون بين راكع وساجد وقائم وقاعد ، وإذا مسكين يسأل ، فدخل رسول الله 6 فقال : « أعطاك أحد شياً؟ قال : نعم قال : من؟ قال : ذلك الرجل القائم ، قال : على أي حال أعطاكه؟ قال : وهو راكع ، قال : وذلك على بن أبي طالب ، قال : فكبّر رسول الله صلّى الله عليه وسلّم عند ذلك وهو يقول : ﴿ وَمَنْ يَتَوَلَّ اللهُ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْغالِبُونَ ﴾ .

وهذا إسناد لا يقدح به.

ثمّ رواه ابن مردویه من حدیث علی بن أبی طالب 2 نفسه وعمّار بن یاسر وأبی رافع  $^{(1)}$ .

\* أخرج الحافظ ابن حجر:

« رواه ابن أبي حاتم من طريق سلمة بن كهيل قال : تصدّق علي بخاتمه وهو راكع ، فنزلت : ﴿ إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ . ولابن مردويه من رواية سفيان الثوري عن ابن سنان عن الضحّاك عن ابن عبّاس قال : كان علي قائماً يصلّي ، فمرّ سائل وهو راكعٌ فأعطاه خاتمه فنزلت. وروى الحاكم في علوم

<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير 2 / 64.

الحديث من رواية عيسى بن عبدالله بن عمر بن علي : حدّثنا أبي عن أبيه عن جده علي بن أبي طالب قال : نزلت هذه الآية : ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ الآية فدخل رسول الله : المسجد والناس يصلّون ، بين قائم وراكع وساجد ، وإذا سائل ، فقال له رسول الله : أعطاك أحد شيئاً؟ قال : لا إلاّهذا الراكع يعني عليّاً ، أعطاني خاتمه. رواه الطبراني في الأوسط في ترجمة محمّد بن علي الصائغ. وعند ابن مردويه من حديث عمّار قال : وقف بعلي سائل وهو واقف في صلاته. الحديث. وفي إسناده خالد بن يزيد العمري وهو متروك. ورواه الثعلبي من حديث أبي ذر مطوّلاً وإسناده ساقط » (1).

## \* وأخرج السيوطي ، فقال :

« أخرج الخطيب في المتفق عن ابن عبّاس قال : تصدّق علي بخاتمه وهو راكع فقال النبيّ صلّى الله عليه وسلّم للسائل : من أعطاك هذا الخاتم؟ قال : ذاك الراكع ، فأنزل الله ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾.

وأخرج عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وأبو الشيخ وابن مردويه ، عن ابن عبّاس في قوله : ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ الآية قال : نزلت في على ابن أبي طالب.

وأخرج الطبراني في الأوسط وابن مردويه عن عمّار بن ياسر قال : وقف بعلي سائل وهو راكع في صلاة تطوّع ، فنزع خاتمه فأعطاه السائل ، فأتى رسول الله صلّى الله عليه وسلّم فأعلمه ذلك ، فنزلت على النبيّ صلّى الله عليه وسلّم هذه الآية : ﴿ إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَهُمْ راكِمُونَ ﴾ فقرأها رسول الله صلّى الله عليه وسلّم

<sup>(1)</sup> الكاف الشاف في تخريج أحاديث الكشّاف 1 / 649 ط مع الكشّاف.

على أصحابه ثمّ قال: من كنت مولاه فعلى مولاه اللهمّ وال من والاه وعاد من عاداه.

وأخرج أبو الشيخ وابن مردويه عن علي بن أبي طالب قال : نزلت هذه الآية على رسول الله صلّى الله عليه وسلّم في بيته : ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾ إلى آخر الآية ، فخرج رسول الله صلّى الله عليه وسلّم فدخل المسجد وجاء الناس يصلون بين راكع وساجد وقائم يصلّي ، فإذا سائل فقال : يا سائل هل أعطاك أحد شياً؟ قال : لا إلاّذاك الراكع لعلى بن أبي طالب ، أعطاني خاتمه.

وأخرج ابن أبي حاتم وأبو الشيخ وابن عساكر ، عن سلمة بن كهيل قال : تصدّق على بن خاتمه وهو راكع فنزلت : ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ ﴾ الآية.

وأخرج ابن جرير عن مجاهد في قوله ﴿ إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ الآية ، نزلت في علي بن أبي طالب تصدّق وهو راكع.

وأخرج ابن جرير عن السدي وعتبة بن أبي حكيم مثله.

وأخرج ابن مردويه من طريق الكلبي عن أبي صالح عن ابن عبّاس قال : أتى عبدالله بن سلام ورهط معه من أهل الكتاب نبي الله صلّى الله عليه وسلّم عند الظهر فقالوا : يا رسول الله إنّ بيوتنا قاصية ، لا نجد من يجالسنا ويخالطنا دون هذا المسجد ، وإنّ قومنا لما رأونا قد صدّقنا الله ورسوله وتركنا دينهم أظهروا العداوة ، وأقسموا أن لا يخالطونا ولا يؤاكلونا ، فشقّ ذلك علينا ، فبيناهم يشكون ذلك إلى رسول الله صلّى الله عليه وسلّم إذ نزلت هذه الآية على رسول الله صلّى الله ورَسُولُه وَاللهِينَ آمَنُوا الّهِدِينَ يُقِيمُونَ الصّلاة وَرَسُولُه وَاللهِينَ آمَنُوا الّهِدِينَ اللهُ عليه وسلّم ؛ وخرج رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ؛ ونودي بالصلاة صلاة الظهر ، وخرج رسول الله صلّى الله عليه وسلّم فقال : أعطاك أحد شياً؟ قال : نعم. قال :

من؟ قال : ذاك الرجل القائم ، قال : على أي حال أعطاكه؟ قال : وهو راكع ، قال : وذلك على بن أبي طالب ، فكبّر رسول الله صلّى الله عليه وسلّم عند ذلك وهو يقول ﴿ وَمَنْ يَتَوَلَّ اللهُ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْعَالِبُونَ ﴾.

وأخرج الطبراني وابن مردويه وأبو نعيم عن أبي رافع قال: دخلت على رسول الله صلّى الله عليه وسلّم وهو نائم يوحى إليه ، فإذا حيّة في جانب البيت ، فكرهت أن أبيت عليها فأوقظ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم وخفت أن يكون يوحى إليه ، فاضطجعت بين الحيّة وبين النبيّ صلّى الله عليه وسلّم لئن كان منها سوء كان في دونه ، فمكث ساعة فاستيقظ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم وهو يقول ﴿ إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ النّي اللهُ عليه وهم راكِعُونَ ﴾ الحمد لله الذي أتم لعلي نعمه وهيّاً لعلي بفضل الله إياه » (1).

## من أسانيده المعتبرة

هذا ، ولهذا الخبر أسانيد معتبرة في كتب القوم ، نتعرض لبعضها على أساس كلمات علمائهم في الجرح والتعديل ، وأصولهم المقرّرة في علم الرجال :

# 1 . رواية ابن أبي حاتم

فمن الأسانيد المعتبرة ؛ رواية ابن أبي حاتم عن سلمة بن كهيل :

<sup>(1)</sup> الدر المنثور في التفسير بالمأثور 3 / 105.

لأن « ابن أبي حاتم » هو الإمام الحافظ الشهير ، الغنيّ عن التعريف (1).

و « أبو سعيد الأشج » هو : عبدالله بن سعيد الكندي ، ومن رجال الصحاح الستّة (2).

و « الفضل بن بن دكين » من رجال الصحاح الستّة كذلك (3) ومن كبار شيوخ البخاري.

« و « موسى بن قيس الحضرمي » قال ابن حجر : « يلقّب عصفور الجنّة ، صدوق ، رمى بالتشيّع » (4).

و « سلمة بن كهيل » من رجال الصحاح الستّة أيضاً (5).

# 2. رواية ابن أبي حاتم أيضاً

وهي روايته عن عتبة بن أبي حكيم:

« الرّبيع بن سليمان المرادي » من رجال أبي داود والنسائي وابن ماجة.

قال ابن حجر: « صاحب الشافعي. ثقة »  $^{(6)}$ .

و « أيوب بن سويد » وهو الرملي ، من رجال أبي داود والنسائي وابن ماجة.

قال ابن حجر : « صدوق ، يخطىء » (<sup>7)</sup>.

<sup>(1)</sup> راجع مثلا : سير أعلام النبلاء 13 / 247. 262.

<sup>(2)</sup> تقريب التهذيب (1/419

<sup>(3)</sup> تقريب التهذيب 2 / 110.

<sup>(4)</sup> تقريب التهذيب 2 / 278.

<sup>(5)</sup> تقريب التهذيب 1 / 318.

<sup>(6)</sup> تقريب التهذيب 1 / 245.

<sup>(7)</sup> تقريب التهذيب 1 / 90.

و « عتبة بن أبي حكيم » من رجال مسلم والبخاري في خلق أفعال العباد. قال ابن حجر : « صدوق ، يخطىء كثيراً »  $^{(1)}$ .

# 3. رواية ابن جرير الطبري

فقد روى حبر عتبة بن أبي حكيم عن:

« إسماعيل بن إسرائيل الرملي » ذكره السمعاني فقال : « سمع منه أبو محمّ د عبدالرحمن بن أبي حاتم وقال : كتبت عنه وهو ثقة صدوق » (2).

عن « أيوب بن سويد »

عن « عتبة بن أبي حكيم »

وقد عرفتهما.

### 4. رواية ابن مردويه

وهي الرواية التي ذكرها ابن كثير ، وتعقّبها بقوله الضحّاك لم يلق ابن عبّاس » فنقول

:

إذا كان هذا فقط هو المطعن فالأمر سهل:

أمّا أوّلاً: فإنّه - وإن قال بعضهم: « لم يلق ابن عبّاس » - قد ورد حديثه عنه في ثلاثة من الصحاح (3) ، وابن حجر العسقلاني لم يقدح في هذه الرواية.

وأمّا ثانياً : فإنّه لو كانت روايته عن ابن عبّاس مرسلةً ، فالواسطة معلومة

<sup>(1)</sup> تقريب التهذيب 4 / 2.

<sup>(2)</sup> الأنساب 5 / 585 « اللال ».

<sup>(3)</sup> تهذیب الکمال 13 / 291.

حتى عند القائل بإرسالها ، فقد رووا عن شعبة ، قال : « حدّثني عبدالملك بن ميسرة ، قال : الضحّاك لم يلق ابن عبّاس ، إنّما لقي سعيد بن جبير بالريّ ، فأخذ عنه التفسير » (1).

وعليه ، فرواياته عن ابن عبّاس في التفسير مسندة غير مرسلة ، إذ كلّها بواسطة « سعيد بن جبير » الثقة الثبت بالاتّفاق ، غير إنّه كان لا يذكر الواسطة لدى النقل تحفّظاً على سعيد ، لكونه مشرّداً مطارداً من قبل جلاوزة الحجّاج الثقفي ، وتحفّظاً على نفسه أيضاً ، لكونه قصد سعيداً في الريّ للأخذ عنه ، وجعل يروي ما أخذه عنه وينشر رواياته بين الناس ، لا سيّما مثل هذا الخبر الذي يُعَدّ من جلائل مناقب أمير المؤمنين عليه الصلاة والسلام.

هذا ، واعلم أنّ « ابن سنان » الراوي عن « الضحّاك » هو ـ بقرينة الراوي والمروي عنه . : « سعيد بن سنان البرجمي الكوفي ، نزل الريّ » قال الحافظ : « صدوق له أوهام » وعلّم عليه علامة : مسلم ، وأبي داود ، والترمذي ، والنسائى ، وابن ماجة (2).

ولا أستبعد أن يكون « ابن سنان » هذا أيضاً من المشرّدين اللاحئين إلى الريّ خوفاً من الحجّاج ، وأن يكون إسقاط اسم « سعيد بن جبير » منه ... والله العالم. وكيف كان ، فالرواية من الأسانيد المعتبرة الواردة في الباب.

## 5 . رواية الحاكم النيسابوري

رواه بإسنادٍ له عن أمير المؤمنين 7 كما تقدّم.

<sup>(1)</sup> تمذيب الكمال 13 / 293.

<sup>(2)</sup> تقريب التهذيب 1 / 298.

أمّا « محمّد بن عبدالله الصفّار » فهو : محمّد بن عبدالله بن أحمد الإصفهاني الزاهد ، قال الحاكم : « هو محدّث عصره ، كان مجاب الدعوة ، لم يرفع رأسه إلى السماء كما بلغنا نيّفاً وأربعين سنة » ووصفه الذهبي بـ « الشيخ الإمام المحدّث القدوة » وقال السمعاني : « وكان زاهداً حسن السيرة ورعاً كثير الخير ».

توفي سنة 339 » (1).

و « أبو يحيى عبدالرحمن بن محمّد » من كبار الحفّاظ المشهورين ، ترجم له الحافظ أبو نعيم فقال : « سكن إصبهان إمام جامعها ، توفي سنة 291 ، مقبول القول ، حدّث عن العراقيين وغيرهم الكثير ، صاحب التفسير والمسند ... حدّثنا سليمان بن أحمد ، ثنا عبدالرحمن بن محمّد بن سلم ... »  $^{(2)}$  وذكره الذهبي ، فترجم له بالحافظ المحود العلامة المفسّر ... حدّث عنه القاضي أبو أحمد العسّال ، وأبو القاسم الطبراني ... وكان من أوعية العلم ... »  $^{(3)}$ .

و « محمّد بن يحيى بن الضريس ، الكوفي الفيدي ، ذكره ابن أبي حاتم فقال : « كان يسكن فيد ، روى عن محمّد بن فضيل ، والوليد بن بكير ، ومحمّد ابن الطفيل ، وعمرو بن هاشم الجنبي ، وعيسى بن عبدالله بن محمّد بن عمر بن علي بن أبي طالب ، سمع منه أبي وروى عنه. سمعت أبي يقول ذلك. سئل أبي عنه فقال : صدوق »  $^{(4)}$ .

و «عيسى بن عبدالله بن محمد بن عمر بن على بن أبي طالب » ذكره ابن

<sup>(1)</sup> الأنساب. الصفار 3 / 553 ، سير أعلام النبلاء 15 / 437.

<sup>(2)</sup> أخبار إصبهان 2 / 112.

<sup>(3)</sup> سير أعلام النبلاء 13 / 530.

<sup>(4)</sup> الجرح والتعديل 8 / 124.

حبّان في (كتاب الثقات) (1).

عن « عبيد الله بن عمر ». وهذا اشتباه ، فإنّ الصحيح هو : عيسى بن عبدالله ابن عمر بن علي بن أبي طالب ، فإنّ والد « عبدالله » هو « محمّد » وليس « عبيدالله » ، وكذلك جاء في تاريخ ابن عساكر ، كما سنذكر في تصحيح روايته. أمّا رواية الحاكم هذه ، فقد جاءت في نقل الحافظ ابن حجر عن كتابه ( معرفة علوم الحديث ) على الوجه الصحيح ، كما تقدّم عن ( الكاف الشاف ).

و « محمّد بن عمر » من رجال الصحاح الستّة (2). عن « عمر بن علي » وهو من رجال الصّحاح الستّة أيضاً (3). فالسند صحيح قطعاً.

## 6. رواية ابن عساكر

وقد أخرج الحافظ ابن عساكر هذا الخبر بإسنادٍ له عن أمير المؤمنين 7 ، وهذه تراجم رجاله :

« أبو علي الحدّاد » وهو : الحسن بن أحمد بن الحسن الإصفهاني. قال السمعاني : « كان عالماً ثقة صدوقاً من أهل العلم والقرآن والدين ، سمع من أبي نعيم تواليفه » ووصفه الذهبي : بـ « الشيخ الإمام ، المقرئ المحوّد ، المحدّث المعمّر ، مسند العصر » وتوفي سنة . 515 (4).

« أبو نعيم الحافظ » وهو الحافظ أبو نعيم الإصفهاني ، المشهور المعروف ، ولا حاجة إلى توثيقه.

<sup>(1)</sup> كتاب الثقات 8 / 492.

<sup>(2)</sup> تقريب التهذيب 2 / 194.

<sup>.60 / 2</sup> تقريب التهذيب (3)

<sup>(4)</sup> سير أعلام النبلاء 19 / 303.

« سليمان بن أحمد » وهو الطّبراني ، الحافظ الشهير ، ولا حاجة إلى توثيقه.

عن « عبد الرحمن بن سلم الرازي »

عن « محمّد بن يحيى بن الضرى »

عن « عيسي بن عبدالله »

إلى آخر السند. وقد عرفتهم في رواية الحاكم.

والصحيح هو: «عيسى بن عبدالله بن محمّد بن عمر بن علي » كما أشرنا ، وهكذا جاء اسمه في تاريخ ابن عساكر ، في ترجمة أمير المؤمنين 7 ، حيث روى عنه بإسناده حديث الطير ، عن أبيه عن جدّه ، عن أمير المؤمنين 7 (1).

#### فوائد مهمة

وهنا فوائد ومطالب مهمّة لا بدّ من التنبيه عليها:

### الاولى: استنباط الحكم الشرعي من القضيّة

قال الجصّاص:

« باب العمل اليسير في الصلاة. قال الله تعالى : ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ ... ﴾ روى عن جاهد والسدّي وأبي جعفر وعتبة بن أبي حكيم : أنَّما نزلت في علي ابن أبي طالب حين تصدّق بخاتمه وهو راكع ...

وقد اختلف في معنى قوله ﴿ وَهُمْ راكِعُونَ ﴾ ... فإنّ كان المراد فعل الصدقة في حال الركوع فإنّه يدلّ على إباحة العمل اليسير في الصلاة ... فإنْ

\_\_\_\_

<sup>107 / 2</sup> ترجمة أمير المؤمنين من تاريخ دمشق 2 را

قال قائل: فالمراد أخّم يتصدّقون ويصلّون ولم يرد به فعل الصدقة في الصلاة. قيل له: هذا تأويل ساقط، من قِبَل أنّ قوله تعالى: ﴿ وَهُمْ راكِهُونَ ﴾ إخبار عن الحال التي تقع فيها الصدقة ، كقولك: تكلّم فلان وهو قائم، وأعطى فلاناً وهو قاعد، إنّما هو إخبار عن حال الفعل ... فثبت أنّ المعنى ما ذكرناه من مدح الصدقة في حال الركوع أو في حال الصلاة.

وقوله تعالى : ﴿ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ يدل على أن صدقة التطوّع تسمّى زكاةً ، لأنّ عليّاً تصدّق بخاتمه تطوّعاً ، وهو نظير قوله تعالى : ﴿ وَمَا آتَيْتُمْ مِنْ زَكَاةٍ تُرِيدُونَ وَحُهُ اللهِ فَأُولئِكَ هُمُ الْمُضْعِفُونَ ﴾ قد انتظم صدقة الفرض والنفل ، فصار اسم الزكاة يتناول الفرض والنفل ، كاسم الصدقة وكاسم الصلاة ، ينتظم الأمرين » (1).

وكذا في تفسير القرطبي. نقالاً عن الكيا الطبري (2) وأشار إليه الزمخشري وأبو السعود وغيرهما.

#### قلت : وفيه فوائد :

- 1. ترتّب الأثر الفقهي ، واستنباط الحكم الشرعي من هذه القضيّة.
  - 2. إنّ لفظ « الزكاة » يعم الفرض والنفل.
  - 3. إنّ « الواو » في ﴿ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ حاليّة.

## الثانية : رأي الإمام الباقر في نزول الآية

ولقد ذكر بعضهم كالجصاص في عبارته المذكورة الإمام أبا جعفر الباقر 7 في القائلين بنزولها في أمير المؤمنين 7 ، وبه يرد على ما نقله الدهلوي في ( التحفة الاثني عشرية ) عن تفسير النقاش أنّه عزا إلى الإمام

<sup>(1)</sup> أحكام القرآن للجصاص 2/25.

<sup>(2)</sup> تفسير القرطبي 6 / 221.

قوله بأنّ المراد عموم المؤمنين ، فقيل له : الناس يقولون إنّما نزلت في خصوص علي ، فقال : علي من المؤمنين.

هذا ، مضافاً إلى تكلّم القوم في النقاش وتفسيره المسمّى « شفاء الصدور » ، فالبرقاني يقول : كلّ حديث النقاش منكر ، وليس في تفسيره حديث صحيح ، ووهّاه الدارقطني ، واللالكائي يقول : تفسير النقاش أشفى الصدور لا شفاء الصدور ، والخطيب يقول : في حديثه مناكير بأسانيد مشهورة ، وطلحة بن محمّد الشاهد يقول : كان النقاش يكذب في الحديث ، والذهبي يقول : قلبي لا يسكن إليه وهو عندي متّهم (1).

## الثالثة: الخبر في شعر حسّان وغيره

ذكر الحاكم الحسكاني أنّ الصحابي حسان بن ثابت نظم هذه المنقبة في شعرٍ له ، فأورده ، ثمّ أورد شعراً قيل أيضاً في هذه القضيّة ، وهناك أشعار أُخرى لشعراء كبار من المتقدمين والمتأخرين ، مذكورة في الكتب المطوّلة ، فلتراجع.

# الرابعة : قول النبيّ في الواقعة : من كنت مولاه فعلي مولاه

جاء في رواية الطبراني في الأوسط ، ورواية جماعة آخرين كما في الدر المنثور : أنّ النبيّ 6 قال بعد نزول آية الولاية في قضيّة تصدّق الإمام : من كنت مولاه فعلي مولاه ، وقوله هذا ممّا يؤكّد دلالة الآية على الإمامة. وهذا المورد أحد موارد قوله 6 : من كنت مولاه ... وإن كان المشهور من بينها يوم غدير خم.

\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> لاحظ الكلمات في سير أعلام النبلاء 15 / 573 ، لسان الميزان 5 / 137. الطبعة الحديثة.

# الخامسة: دعاء النبيّ بعد القضية

وفي الدر المنثور عن جماعةٍ من الحقّاظ: أن النبيّ 6 قال بعد نزول الآية: « الحمد لله الذي أتمّ لعلي نعمه وهيّأ لعلي بفضل الله إيّاه ».

# السادسة : إنّ الخاتم كان عقيقاً يمانيّاً أحمر

وجاء في روايةٍ للحاكم الحسكاني : أنّ الخاتم الذي أعطاه الإمام للمسكين كان عقيقاً يمانياً أحمر يلبسه في الصلاة في يمينه.

# الفصل الثاني في دلالة الآية على الإمامة

وقد استدل أصحابنا بهذه الآية المباركة ـ بالنظر إلى الأحاديث المعتبرة والمتفق عليها ، الصريحة في نزولها في أمير المؤمنين 7 لما تصدَّق بخاتمه وهو راكع ـ منذ قديم الأيّام ، نذكر هنا كلمات بعضهم :

\* قال الشريف المرتضى : « ويدل على ذلك قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ ... ﴾ وقد ثبت أنّ لفظة ﴿ وَلِيُّكُمُ ﴾ في الآية تفيد من كان أولى بتدبير أُموركم ويجب طاعته عليكم. وثبت أيضاً أنّ المشار إليه في قوله تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾ أمير المؤمنين. وفي ثبوت ذلك وضوح النص عليه بالإمامة » (1).

\* قال شيخ الطائفة : « وأمّا النص على إمامته من القرآن ، فأقوى ما يدلّ عليها قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ .

ووجه الدلالة من الآية هو : إنّه ثبت أنّ المراد بلفظة « وليّكم » المذكورة في الآية : من كان متحقّقاً بتدبيركم والقيام باموركم وتجب طاعته عليكم ، وثبت أنّ المعنيّ بـ ﴿ الَّهٰدِينَ آمَنُوا ﴾ أمير المؤمنين 7. وفي ثبوت هذين الوصفين دلالة على كونه 7 إماماً لنا »  $^{(2)}$ .

\* وقال الشيخ نصير الدين الطوسي : « ولقوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ ... ﴾

<sup>(1)</sup> الذخيرة في علم الكلام: 438.

<sup>(2)</sup> تلخيص الشافي 2 / 10.

وإنّما اجتمعت الأوصاف في على 7 ».

\* فقال العلامة الحلّي بشرح هذا الكلام ما نصّه:

أقول: هذا دليل آخر على إمامة على 7 وهو قوله ﴿ إِنَّما وَلِيّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ مُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَهُمْ راكِعُونَ ﴾ والإستدلال بمذه الآية يتوقف على مقدمات (إحداها) إنّ لفظة ﴿ إغّها » للحصر، ويدلّ عليه المنقول والمعقول، أمّا المنقول فلإجماع أهل العربية عليه، وأمّا المعقول، فلأنّ لفظة ﴿ إن » للإثبات وما للنفي قبل التركيب، فيكون كذلك بعد التركيب عملاً بالإستصحاب، وللإجماع على هذه الدلالة، ولا يصحّ تواردهما على معنى واحد، ولا صرف الإثبات إلى غير المذكور والنفي إلى المذكور ولا يصعّ تواردهما على معنى واحد ، ولا صرف الإثبات إلى المذكور والنفي إلى المذكور والنفي الى المذكور والنفي الى المذكور والنفي ألى المذكور والنفي الله عيره، وهو معنى الحصر (الثانية) إن ﴿ الولي » يفيد ﴿ الأولى بالتصرف » والدليل عليه نقل أهل اللغة واستعمالهم، كقولهم: السلطان ولي من لا ولي له، وكقولهم: ولي الدم وولي الميّت، وكقوله 7: أيّما امرأة نكحت بغير إذن وليها فنكاحها باطل (الثالثة) إنّ المراد بذلك بعض المؤمنين، لأنّه تعالى وصفهم بوصف مختص ببعضهم، ولأنّه لولا ذلك لزم اتحاد الولي والمولى عليه.

وإذا تمهدت هذه المقدمات ، فنقول : المراد بهذه الآيات هو علي ، للإجماع الحاصل على أنّ من خصص بها بعض المؤمنين قال : إنّه علي 7 ، فصرفها إلى غيره خرق للإجماع ، ولأنّه 7 إمّا كلّ المراد أو بعضه ، للإجماع ، وقد بيّنا عدم العموميّة ، فيكون هو كلّ المراد ، ولأنّ المفسرين اتّفقوا على أنّ المراد بهذه الآية على 7 ، لأنّه لما تصدّق

بخاتمه حال ركوعه نزلت هذه الآية فيه ، ولا خلاف في ذلك  $^{(1)}$ .

\* وقال العلامة الحلي أيضاً: « أمّا القرآن فآيات: الاولى ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ ... ﴾ أجمعوا على نزولها في علي 7 ، وهو مذكور في الجمع بين الصحاح الستّة ، لما تصدّق بخاتمه على المسكين في الصلاة بمحضر من الصحابة. والولي هو المتصرّف. وقد أثبت الله الولاية لذاته وشرّك معه الرسول وأمير المؤمنين ، وولاية تعالى عامة ، فكذا النبيّ والولي » (2).

### أقول:

إنّ الاستدلال يتضح ببيان مفردات الآية المباركة ، فنقول :

« إِنَّمَا » دالَّة على الحصر كقوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا اللَّهُ إِلَّهُ وَاحِدٌ ﴾.

و « الولاية » هنا بمعنى « الأولوية » كما في قوله 6 : « ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟ قالوا : بلى ، قال : فمن كنت مولاه فعلي مولاه » وكما في قوله 6 : « علي متي وأنا من علي وهو وليّكم بعدي »  $^{(6)}$ .

« الّذين آمنوا » المراد خصوص أمير المؤمنين 7 ، للأحاديث الصحيحة المتفق عليها.

« وهم راكعون » هذه « الواق » حاليّة ، و « راكعون » بمعنى « الركوع » الذي هو من أفعال الصلاة ، وذلك للأحاديث في أنّ أمير المؤمنين أعطى السائل خاتمه في حال الركوع.

<sup>(1)</sup> كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد : 225.

<sup>(2)</sup> نهج الحق وكشف الصدق

<sup>(3)</sup> راجع ( حديث الغدير ) و ( حديث الولاية ) من كتابنا.

وعلى الجملة ، فإنّ العمدة في الاستدلال بالآية المباركة نزولها لدى الفريقين في قضيّة إعطاء أمير المؤمنين 7 خاتمه للسائل في حال الركوع من صلاته ، وأن « الولاية » في الآية هي « الأولوية ».

أمِّا كون « الولاية » بالمعنى المذكور ، فلأنّ سائر معاني الكلمة لا يجتمع شئ منها مع الحصر المدلول للفظة « إنّما » وقد تقدم إثبات مجيء « الولاية » بمعنى « الأولوية بالتصرف » ـ كتاباً وسنّة ولغةً وعرفاً ـ في كتابنا ، في بيان دلالة الحديثين المذكورين على الإمامة.

وأمّا كون المراد من الآية هو على 7 ، فللأحاديث ، وقد اعترف غير واحدٍ من الأعلام باتفاق المفسرين على ذلك ، كما اعترف الآلوسي بأنّه رأي غالب الأخباريين.

# الفصل الثالث في دفع شبهات المخالفين

وحينئذ يأتي دور النظر في شبهات المخالفين ، ولما كان هذا الإستدلال من أقوى أدلة أصحابنا على إمامة أمير المؤمنين ، لكونه مستنداً إلى الكتاب والسنة الثابتة المقبولة لدى الفريقين ، فقد بذلوا أقصى جهودهم للردّ عليه.

وقد اشترك في الردّ على هذا الاستدلال المعتزلة والأشاعرة ، وقد ظهر لدى التحقيق أن الأصل في عمدة شبهاتهم في المقام هم المعتزلة ، والأشاعرة عيال عليهم وتبع لهم.

\* فلنورد أوّلاً ملخّص كلام القاضي عبدالجبّار المعتزلي في الاعتراض على الإستدلال بالآية ، فإنّه قال : إعلم أنّ المتعلّق بذلك لا يخلو من أن يتعلّق بظاهره أو بامور تقارنه ، فإنْ تعلّق بظاهره فهو غير دال على ما ذكر ، وإنْ تعلّق بقرينةٍ فيحب أن يبيّنها ، ولا قرينة من إجماع أو خبرٍ مقطوع به. فإنّ قيل : ومن أين أن ظاهره لا يدل على ما ذكرناه؟ قيل له : إنّه تعالى ذكر الجمع ، فكيف يحمل على واحدٍ معين؟ وقوله : ﴿ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ راكِعُونَ ﴾ لو ثبت أنّه لم يحصل إلاّلأمير المؤمنين ، لم يوجب أنّه المراد بقوله : ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾ ولأنّ صدر الكلام إذا كان عامّاً لم يجب تخصيصه لأجل تخصيص الصفة. ومن أين أن المراد بقوله : ﴿ يُؤْتُونَ الزّكاة وَهُمْ راكِعُونَ ﴾ ما زعموه دون أن يكون المراد به أخّم يؤتون الزكاة وطريقتهم التواضع والخضوع. وليس من المدح إيتاء الزكاة مع الاشتغال بالصلاة ، لأنّ الواجب في الراكع أنْ يصرف همّته ونيّته إلى ما هو فيه ولا يشتغل بغيره. قال شيخنا أبو هاشم يجب أن يكون المراد

بذلك : اللّذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة الواجبتين دون النفل ... والذي فعله أمير المؤمنين كان من النفل ...

فإنْ صحّ أنّه المختص بذلك ، فمن أين أنّه يختص بمذه الصفة في وقتٍ معين ولا ذكر للأوقات فيه ، وقد علمنا أنّه لا يصح أن يكون إماماً مع الرسول 6 ، فلا يصح التعلّق بظاهره ، ومتى قيل : إنّه إمام من بعد في بعض الأحوال ، فقد زالوا عن الظاهر ، وليسوا بذلك أولى ممّن يقول : إنه إمام في الوقت الذي ثبت أنّه إمام فيه.

هذا لو سلمنا أنّ المراد بالولي ما ذكروه ، فكيف وذلك غير ثابت ، فلا بد من أن يكون محمولاً على تولّي النصرة في باب الدين ، وذلك ممّا لا يختص بالإمامة ، ولذلك قال من بعد ﴿ وَمَنْ يَتَوَلَّ اللهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْعَالِبُونَ ﴾.

وقد ذكر شيخنا أبو على أنّه قيل إنّما نزلت في جماعةٍ من أصحاب النبيّ ... والّذين وصفهم في هذا الموضع بالركوع والخضوع هم الّذين وصفهم من قبل بأنّه يذل المرتدين بحم بقوله: ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي اللهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَّةٍ عَلَى الْمُ وُمِنِينَ ﴾ وأراد به طريقة التواضع ﴿ أَعِزَةٍ عَلَى الْمُ وَمِنِينَ ﴾ وأراد به التواضع ﴿ أَعِزَةٍ عَلَى الْمُ الْمُ الْمُ اللهُ الل

وقد روي أخّا نزلت في عبادة بن الصّامت ...  $^{(1)}$ 

### أقول:

أوّلاً : هذا الكلام قد ردّ عليه بالتفصيل في كتاب ( الشافي ) و ( الذخيرة ) و ( تلخيص الشافي ).

(1) المغنى في الإمامة ج 20 ق 1 / 133.

وثانياً : لك أنْ تقارن بين هذا الكلام وبين كلمات المتأخرين عنه من الأشاعرة.

\* فالفخر الرازي ، إذا راجعت كلامه في (تفسيره) (1) وجدته عيالاً على القاضي المعتزلي ، إذ كرّر هذه الشبهات من غير أنْ يشير إلى أجوبة السيّد المرتضى وغيره عليها!!

\* والقاضي العضد الإيجي أجاب قائلاً: « والجواب: أنّ المراد هو الناصر، وإلاّ دلّ على إمامته حال حياة الرسول، ولأنّ ما تكرّر فيه صيغ الجمع كيف يحمل على الواحد، ولأنّ ذلك غير مناسب لما قبلها وما بعدها » (2).

\* والسعد التفتازاني أجاب: «ما قبل الآية شاهد صدق على أنيه لولاية الحبّة والنصرة دون التصرف والإمامة ، ووصف المؤمنين يجوز أنْ يكون للمدح دون التخصيص ، ولزيادة شرفهم واستحقاقهم ﴿ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ يحتمل العطف أو يخضعون ، وظاهر الكلام ثبوت الولاية بالفعل ، وفي الحال ولم يكن حينئذٍ ولاية التصرف والإمامة ، وصرفه إلى المآل لا يستقيم في ورسوله ، وحمل صيغة الجمع على الواحد إنّما يصحّ بدليل ، وخفاء الاستدلال بالآية على الصحابة عموماً وعلى على خصوصاً في غاية البعد » (3).

\* والالوسي (4) ، انتحل كلام شاه عبدالعزيز الدهلوي صاحب ( التحفة الاثني عشرية ) بطوله ، من غير أن يذكره أصلاً ، بل عزا كلام الدهلوي إلى أهل السنّة ، قائلاً : وقد أجاب أهل السنّة ... وسيأتي البحث مع الدهلوي إن شاء الله تعالى.

تفسير الرازي: 11 / 25.

<sup>(2)</sup> شرح المواقف 8 / 360

<sup>(3)</sup> شرح المقاصد 5 / 269.

<sup>(4)</sup> روح المعاني 6 / 168.

\* وابن تيميّة ، وجد أنْ لا مناص ولا خلاص إلاّبتكذيب أصل القضيّة ، فقال : « وقد وضع بعض الكذّابين حديثاً مفترى : إنّ هذه الآية نزلت في علي لما تصدّق بخاتمه في الصلاة. وهذا كذب بإجماع أهل العلم بالنقل » (3).

قال : « أجمع أهل العلم بالنقل على أنّما لم تنزل في علي بخصوصه ، وأنّ عليّاً لم يتصدّق بخاتمه في الصلاة ، وأجمع أهل العلم بالحديث على أنّ القصّة المرويّة في ذلك من الكذب الموضوع » (4).

قال : « جمهور الامّة لم تسمع هذا الخبر » (5).

\* وابن روزيمان ، لم يكذّب الخبر ، وإنّما ناقش في معنى « الولاية » فحملها على « النصرة » وتمسّك بالسّياق ، وهذان وجهان من الوجوه المذكورة في كلام القاضي المعتزلي.

\* وعبد العزيز الدهلوي . الذي انتحل كلامه الآلوسي في (تفسيره) وتبعه صاحب ( مختصر التحفة الاثني عشرية ) ـ أجاب عن الاستدلال أوّلاً : بالإجمال ، وحاصله النقض بإمامة سائر أئمّة أهل البيت المهل أله قال : « إنّ هذا الدليل كما يدلّ على نفي إمامة الأئمّة المتقدمين كما قرّر ، يدلّ كذلك على سلب الإمامة عن المتأخرين بذلك التقرير بعينه ، فلزم أن السبطين ومن بعدهما من الأئمّة الأطهار لم يكونوا أئمّة ، فلو كان استدلال الشيعة هذا يصح لفسد تمسّكهم بحذا الدليل ، إذ لا يخفى أنّ حاصل هذا الاستدلال بما يفيد في مقابلة أهل السنّة مبنى على كلمة الحصر ، والحصر كما يضرّ أهل السنّة يكون

<sup>(1)</sup> منهاج السنة 2 / 30.

<sup>(2)</sup> منهاج السنة 7 / 11.

<sup>(3)</sup> منهاج السنة 7 / 17.

مضرّاً للشيعة أيضاً ، فإنّ أجابوا عن النقض بأنّ المراد حصر الولاية في الأمير كرّم الله وجهه في بعض الأوقات ، أعني وقت إمامته لا وقت إمامة السبطين ومن بعدهم رضي الله تعالى عنهم. قلنا : فمرحباً بالوفاق.

وأجاب عن الإستدلال ثانياً بالتفصيل ، وهو في وجوه :

الأول: إنّا لا نسلّم الإجماع على نزول الآية في الأمير ، فروى أبو بكر النقاش صاحب التفسير المشهور عن محمّد الباقر رضي الله تعالى عنه أخّا نزلت في المهاجرين والأنصار ، فقيل: قد بلغنا ـ أو: يقول الناس ـ أخّا نزلت في علي كرّم الله تعالى وجهه ، فقال: هو منهم ، وروى جمع من المفسّرين عن عكرمة أخّا نزلت في شأن أبي بكر.

وأمّا نزولها في حق علي ورواية قصة السائل وتصدّقه عليه في حال الركوع فإنّما هو للثعلبي فقط ، وهو متفرد به ، ولا يعدّ المحدّثون من أهل السنّة روايات الثعلبي قدر شعيرة ولقّبوه به «حاطب ليل» فإنّه لا يميّز بين الرطب واليابس ، وأكثر رواياته في التفسير عن الكلبي (1) عن أبي صالح ، وهي أوهي ما يروى في التفسير عندهم. وقال القاضي شمس الدين ابن خلكان في حال الكلبي إنه كان من أتباع عبد الله بن سبأ ... وينتهي بعض روايات الثعلبي إلى محمّد بن مروان السدّي الصغير ، وهو كان رافضيّاً غالياً.

والثاني : إنّا لا نسلّم أنّ المراد بالولي المتولي للأمور والمستحق للتصرّف فيها تصرّفاً عاماً ، بل المراد به الناصر ، وهو مقتضي السياق.

والثالث : إنّه لو سلّم أنّ المراد ما ذكروه ، فلفظ الجمع عام أو مساوٍ له ، كما ذكره المرتضى في الذريعة وابن المطهّر في النهاية ، والعبرة لعموم اللّفظ لا

<sup>(1)</sup> تصحف « الكلبي » إلى « الكليني » في مختصر التحفة الأثني عشرية.

لخصوص السبب ، وليست الآية نصّاً في كون التصدّق واقعاً في حال ركوع الصلاة ، لجواز أنْ يكون الركوع بمعنى التخشّع والتذلّل ، لا بالمعنى المعروف في عرف أهل الشرع ، وليس حمل الركوع في الآية على غير معناه الشرعي بأبعد من حمل الزكاة المقرونة بالصلاة على مثل ذلك التصدّق ، وهو لازم على مدّعى الإماميّة قطعاً.

وأجاب الشيخ إبراهيم الكردي 1 عن أصل الاستدلال ، بأنّ الدليل قام في غير محلّ النزاع ، وهو كون عليّ كرم الله تعالى وجهه إماماً بعد رسول من غير فصل ، لأنّ ولاية الّذين آمنوا على زعم الإماميّة غير مرادة في زمان الخطاب ، لأنّ ذلك عهد النبوّة والإمامة نيابة ، فلا تتصور إلاّ بعد انتقال النبيّ ، وإذا لم يكن زمان الخطاب مراداً تعيّن أن يكون المراد الزمان المتأخر عن زمن الانتقال ، ولا حدّ للتأخير ، فليكن ذلك بالنسبة إلى الأمير بعد مضى زمان الأئمة الثلاثة ، فلم يحصل مدعى الإماميّة.

(قال): ولو تنزّلنا عن هذه كلّها لقلنا إنّ هذه الآية معارضة بالآيات الناصّة على خلافة الخلفاء الثلاثة » (1).

<sup>(1)</sup> التحفة الإثنا عشرية : 198 ، وانظر مختصر التحفة الاثني عشرية : 157 وقارن بتفسير الآلوسي : روح المعاني 6 / 167 . 169 .

آية الولاية ......

## النظر في هذه الكلمات ودفع الشبهات

#### أقول:

إنَّ أهمَّ هذه الشبهات المتّخذة في الأغلب من المعتزلة . كما يظهر بالمقارنة . ما يلي :

# 1 . لا إجماع على نزول الآية في على وتصدّقه

إدّعاه القاضي المعتزلي وتبعه جمع من الأشاعرة كالرازي ، بل زعم أنّ أكثر المفسّرين زعموا أنّه في حقّ الأمّة (1).

والجواب : إنّ الإماميّة إنّما يستدلون بإجماع المفسرين من أهل السنّة ، على نزول الآية المباركة في قضية أمير المؤمنين 7 ، اعتماداً على إقرار غير واحدٍ من أكابر القوم بذلك :

# اعتراف القاضى العضد

فمنهم : القاضي عضد الدين الإيجي  $^{(2)}$  ، المتوفّى سنة 756 ، في كتابه المشهور : المواقف في علم الكلام  $^{(3)}$  ، فقد قال في معرض الاستدلال بالآية :

<sup>(1)</sup> تفسير الرازي 12 / 27.

<sup>(2)</sup> وصفوه بتراجمه بأوصاف ضخمة : « قاضي قضاة الشرق » و « شيخ العلماء » و « شيخ الشافعية » قالوا : « كان إماماً في المعقولات ، محقّقاً ، مدقّقاً ، قائماً بالأصول والمعاني والعربية ، مشاركاً في الفقه وغيره من الفنون » . . « أنجب تلاميذ اشتهروا في الآفاق ».

الدرر الكامنة 2 / 196 ، البدر الطالع 1 / 227 ، شذرات الذهب 6 / 174 ، طبقات الشافعية . للأسنوي الدرر الكامنة 2 / 199 ، بغية الوعاة 296 .

<sup>(3)</sup> قال في كشف الظنون 2 / 1891 : « المواقف في علم الكلام ، وهو كتاب جليل القدر ، رفيع الشأن ،

 $^{(1)}$  « وأجمع أئمة التفسير أنّ المراد على  $^{(1)}$  »

## اعتراف الشريف الجرجاني

ومنهم : الشريف الجرحاني (2) ، المتوفّى سنة 816 ، فقد قال بشرح المواقف (3).

« وقد أجمع أئمة التفسير على أن المراد ب : ﴿ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿ وَهُمْ راكِعُونَ ﴾ على ، فإنّه كان في الصلاة راكعاً ، فسأله سائل فأعطاه خاتمه ، فنزلت الآية » (4).

اعتنى به الفضلاء ، فشرحه السيّد الشريف ، وشرحه شمس الدين محمّد بن يوسف الكرماني ... » ثمّ ذكر الشروح والحواشي عليها. قال : « وهي كثيرة جدّاً ».

وقال الشوكاني ـ بترجمة الإيجي : « له : المواقف في علم الكلام ومقدّماته ، وهو كتاب يقصر عنه الوصف ، لا يستغني عنه من رام تحقيق الفنّ ».

ولاحظ أيضاً كلمات الشريف الجرجاني في وصف المواقف في مقدّمة شرحه.

(1) المواقف في علم الكلام: 405.

(2) وصفوه بـ: «عالم بلاد الشرق » .. «كان علاّمة دهره » .. «صار إماماً في جميع العلوم العقلية وغيرها ، متفرّداً بما ، مصنّفاً في جميع أنواعها ، متبحّراً في دقيقها وجليلها ، وطار صيته في الآفاق ، وانتفع الناس بمصنّفاته في جميع البلاد ، وهي مشهورة في كل ّفنّ ، يحتج بما أكابر العلماء وينقلون منها ، ويوردون ويصدرون عنها » فذكروا فيها شرح المواقف.

انظر : الضوء اللامع 5 / 328 ، البدر الطالع 1 / 333 ، الفوائد البهية : 125 ، بغية الوعاة : 351 ، مفتاح السعادة 1 / 192 ، وغيرها.

- (3) انظر : كشف الظنون 2 / 1891.
- (4) شرح المواقف في علم الكلام 8 / 360.

آية الولاية ......

# اعتراف التفتازاني

ومنهم: سعد الدين التفتازاني  $^{(1)}$  المتوفّى سنة 793 ، فقد قال في شرح المقاصد  $^{(2)}$ :  $^{(2)}$  « نزلت باتّفاق المفسّرين في علي بن أبي طالب  $^{(2)}$  - حين أعطى السائل خاتمه وهو راكع في صلاته  $^{(3)}$ .

# اعتراف القوشجي

ومنهم: القوشجي السمرقندي ، وهو: علاء الدين علي بن محمّد الحنفي ، المتوفّى سنة 879.

قال قاضى القضاة الشوكاني بترجمته:

« علي بن محمّد القوشجي. بفتح القاف وسكون الواو وفتح الشين المعجمة بعدها جيم وياء النسبة ، ومعنى هذا اللفظ بالعربية : حافظ البازي ، وكان أبوه من حدّام ملك ما وراء النهر يحفظ البازي.

<sup>(1)</sup> قال الحافظ ابن حجر: « الإمام العلاّمة ، عالم بالنحو والتصريف والمعاني والبيان والأصلين والمنطق وغيرها ، أخذ عن القطب والعضد ، وتقدّم في الفنون ، واشتهر ذكره وطار صيته ، وانتفع الناس بتصانيفه ، وكان في لسانه لكنة ، وانتهت إليه معرفة العلم بالمشرق » الدرر الكامنة 4 / 350. وكذا قال السيوطي وابن العماد والشوكاني وأضاف : « وبالجملة ، فصاحب الترجمة متفرّد بعلومه في القرن الثامن ، لم يكن له في أهله نظير فيها ، وله من الحظ والشهرة والصيت في أهل عصره فمن بعدهم ما لا يلحق به غيره ، ومصنّفاته قد طارت في حياته إلى جميع البلدان ، وتنافس الناس في تحصيلها ... » البدر الطالع 2 / 303 ، بغية الوعاة : 391 ، شذرات الذهب 6 / 319.

<sup>(2)</sup> ذكره صاحب كشف الظنون 2 / 1780 فقال : « المقاصد في علم الكلام ... وله على شرح جامع » ثمّ ذكر بعض الحواشي عليه.

<sup>(3)</sup> شرح المقاصد في علم الكلام (5)

قرأ على علماء سمرقند ثمّ رحل إلى الروم ، وقرأ على القاضي زاده الرومي ثمّ رحل إلى بلاد كرمان فقرأ على علمائها وسود هنالك شرحه للتجريد ... ولما قدم قسطنطينيّة أوّل قدمة تلقّاه علماؤها ... وله تصانيف منها شرح التجريد الذي تقدّمت الإشارة إليه وهو شرح عظيم سائر في الأقطار كثير الفوائد ... وهو من مشاهير العلماء » (1).

وذكر شرحه على التجريد في كشف الظنون ، حيث قال تحت عنوان تجريد الكلام : « وهو كتاب مشهور اعتنى عليه الفحول ، وتكلّموا فيه بالردّ والقبول ، له شروح كثيرة وحواش عليها » إلى أن قال : « ثمّ شرح المولى المحقّق علاء الدين علي بن محمّد الشهير بقوشجي . المتوفّى سنة 879 . شرحاً لطيفاً ممزوجاً ... وقد اشتهر هذا الشرح بالشرح الجديد » ، ثمّ ذكر كلامه في ديباجته ، ثمّ قال : « وإثمّا أوردته ليعلم قدر المتن والماتن ، وفضل الشرح والشارح » ، ثمّ ذكر الحواشي على هذا الشرح الجديد ، بما يطول ذكره ، فراجع (2).

وهذه عبارة القوشجي في نزول الآية المباركة :

وبيان دلالتها على الإمامة لأمير المؤمنين:

« بيان ذلك : إنّها نزلت باتّهاق المفسّرين في حقّ علي بن أبي طالب حين أعطى السائل خاتمه وهو راكع في صلاته ... » ثمّ إنّه. وإن حاول المناقشة في الاستدلال له ينكر اتّفاق المفسّرين على نزولها في الإمام 7 ، فراجع (3).

<sup>(1)</sup> البدر الطالع 1 / 495. 496.

<sup>(2)</sup> كشف الظنون 1 / 348.

<sup>(3)</sup> شرح تجريد الاعتقاد : 368.

هذا ، ومن ناحيةٍ أُخرى ، فقد نصّ الشهاب الآلوسي على أنّ هذا القول «عليه غالب الأحباريين » (3).

فإذا كان هذا القول «عليه إجماع المفسّرين» و «غالب الأخباريين» ـ بغضّ النظر عن صحّة غير واحد من أسانيد الخبر، حتى أنّ مثل ابن كثير قد اعترف بقوّة بعضٍ وسكت عن القدح في بعض ما أورد منها ـ فأيّ وقع لإنكار مثل الدهلوي الهندي؟! فضلاً عن تكذيب مثل ابن تيميّة لأصل الخبر، ودعوى أنّ جمهور الامّة لم تسمع هذا الخبر؟! وأنّه أجمع أهل العلم بالحديث على أنّ القصّة المرويّة في ذلك من الكذب الموضوع.

وبمذا يظهر سقوط التمستك بمخالفة مثل عكرمة الخارجي . على فرض صحة النّسبة ـ مع ما سيأتي في ترجمة هذا الرجل في آية المباهلة.

وأيضاً: لا قيمة لنقل مثل النقاش ، مضافاً إلى تكلّمهم فيه وفي تفسيره ، كما لا يخفى على المطّلع الخبير!!

# 2 . إنَّ القول بنزولها في حق على للثعلبي فقط وهو متفرّد به

والجواب : إنّ هذا لا يصدر إلاّمن متعصّب شقي أو جاهل غبي ، وهو عبدالعزيز الدهلوي ، الملقّب عندهم بـ « علاّمة الهند »!! فإنّ لهذا الرجل في هذا المقطع من كلامه كذبات ، منها :

1 ـ إنّ هذا القول للثعلبي فقط وهو متفرّد به. فإنّ الثعلبي وفاته سنة (427) وقد روى الخبر قبله عدد كبير من الأئمّة ، ذكرنا أسمائهم في الفصل الأوّل ، بل عليه إجماع المفسّرين كما عرفت.

2. إن المحدّثين يلقّبونه بحاطب ليل. فإنّ المحدّثين لا يلقّبونه بمذا

<sup>(1)</sup> روح المعاني 6 / 168.

اللّقب ، بل الذي لقّبه بذلك هو ابن تيميّة في منهاج السنّة ، عند إنكار فضائل علي وأهل البيت عليها .

3. أكثر روايات الثعلبي في التفسير عن الكلبي عن أبي صالح ، وهي أوهى ما يروى في التفسير عندهم. فقد حقّقنا في بعض بحوثنا أنّ روايات الكلبي في التفسير مخرَّجة في غير واحدٍ من الصّحاح ، وأنّ رواياتهم عن الكلبي عن أبي صالح موجودة بكثرةٍ في الكتب المعروفة المشتهرة ، وليست أوهى ما يروى في التفسير عند جمهور علمائهم.

وبعد ، فإنّ رواية الثعلبي نزول الآية المباركة في حقّ أمير المؤمنين 7 المتقدمة في الفصل الأول ، ليست لا عن الكلبي عن أبي صالح ، ولا عن السدّي الكبير أو الصّغير!!

هذا ، وأمّا وجود الرّطب واليابس في تفسير الثعلبي فأمر ثابت ، وكذلك سائر تفاسير القوم وأسفارهم الحديثية ، حتى الملقّبة عندهم بالصحاح ...

وهذه جملة من مصادر ترجمة الثعلبي والثناء عليه ، أذكرها لتراجع : وفيات الأعيان 1 / 79 ، معجم الأدباء 2 / 19 - 20 ، تذكرة الحفاظ 3 / 1090 ، المختصر في أخبار البشر 2 / 160 ، الواني بالوفيات 7 / 307 ، مرآة الجنان 3 / 36 ، طبقات الشافعية الكبرى للسبكي 4 / 58 ، البداية والنهاية 12 / 36 ، النجوم الزاهرة 4 / 285 ، طبقات المفسّرين 1 / 66 رقم 59 .

وأكتفي بنقل كلام القاضي ابن خلّكان ـ الذي اعتمده في ترجمة الكلبي ـ فإنّه قال : «كان أوحد زمانه في علم التفسير ، وصنّف التفسير الكبير الذي فاق غيره من التفاسير ، وله كتاب العرائس ... وقال أبو القاسم القشيري : رأيت ربّ العرّة عرّوجل في المنام وهو يخاطبني واخاطبه ، فكان في أثناء ذلك أن قال الرب تعالى اسمه : أقبل الرجل الصالح ، فالتفتُ فإذا أحمد الثعلبي مقبل. وذكره عبدالغافر بن إسماعيل الفارسي في كتاب سياق تاريخ نيسابور وأثنى

عليه وقال : هو صحيح النقل موثوق به ، وكان كثير الحديث كثير الشيوخ ، توفي سنة 437 . وقال غيره : سنة 437 » (1).

فهذه ترجمته عند القاضي ابن خلكان ، ولا تجد فيها إلاّ المدح والثناء ، وحتى من الله جلّ جلاله!

وقد جاءت هذه الكلمات وأمثالها في حقّ الرجل في سائر التراجم ، لكنّيا اكتفينا بكلام القاضي ابن خلّكان إلزاماً واحتجاجاً على الدهلوي الذي استند إلى كلامه بترجمة الكلبي.

### 3 . المراد من الولاية فيها هو النصرة بقرينة السّياق

ادّعاه القاضي المعتزلي وتبعه من الأشاعرة ابن روزبمان والرازي وغيرهما.

والجواب: إنّه قد أقمنا الأدلّة المتقنة والبراهين الصّادقة على أنّ لفظة « وليّكم » في حديث: « علي متي وأنا من علي وهو وليّكم من بعدي » الذي هو من أصحّ الأحبار وأثبتها ، هي بمعنى « الأولى بكم » ، فكذلك هذه اللفظة في الآية المباركة ، بل ذلك هنا أوضح وأولى ، لعطف « الولي » و « النبيّ » على ذات الباري تعالى ، ومن المعلوم أنّ الولاية الثابتة له عزّوجل هي الولاية العامة المطلقة.

وأمّا السّياق ، فإنّه لا يقاوم النصّ ، على ما تقرّر عند العلماء المحقّقين ، فاستدلال بعضهم كالفخر الرازي به مردود هذا أوّلاً.

وثانياً : إنّه قد فصل بين الآية والآية التي يزعمون وحدة السياق معها آيات اخرى ، فلا سياق أصلاً ، فراجع.

<sup>(1)</sup> وفيات الأعيان 1 / 61.

66 الأزهار الأزهار

# 4. مجى الآية بصيغة الجمع ، وحملها على الواحد مجاز

ذكره القاضي عبد الجبّار وتبعه غيره كالرازي وأضاف: إنّيه تعالى ذكر المؤمنين الموصوفين في هذه الآية بصيغة الجمع في سبعة مواضع: ﴿ وَالَّـذِينَ آمَنُـوا الَّـذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ راكِعُونَ ﴾ وحمل ألفاظ الجمع وإن جاز على الواحد على سبيل التعظيم لكنّه مجاز لا حقيقة ، والأصل حمل الكلام على الحقيقة.

والجواب: إنّ مقتضى النصّ الصحيح ، القائم عليه الإجماع من المفسّرين وغيرهم ، وهو المتّفق عليه بين الطرفين ، هو حمل الصّيغة هذه على الواحد المعيّن ، وهو أمير المؤمنين 7 ، ولكنْ لا بدّ لإتيان الآية بصيغة الجمع من نكتة.

قال الزمخشري: « فإنْ قلت: كيف صحّ أن يكون لعليّ 2. واللفظ لفظ جماعة؟ قلت: جيء به على لفظ الجمع وإنْ كان السبب فيه رجلاً واحداً ، ليرغب الناس في مثل فعله ، فينالوا مثل ثوابه ، ولينبّه على أنّ سجيّة المؤمنين يجب أنْ تكون على هذه الغاية من الحرص على البرّ والإحسان وتفقّد الفقراء ، حتى إن لزمهم أمر لا يقبل التأخير وهم في الصلاة لم يؤخروه إلى الفراغ منها » (1).

واختار بعض المفسرين من أصحابنا كالطبرسي صاحب ( مجمع البيان في تفسير القرآن ) (2) أنّ النكتة هي التعظيم ، وهو ما أشار إليه الرازي في كلامه المذكور.

<sup>(1)</sup> الكشّاف 1 / 649.

<sup>(2)</sup> مجمع البيان 3 / 211.

والسيّد شرف الدين العاملي ذهب إلى أنّ النكتة هي أنّه لو جاءت الآية بلفظ المفرد ، فإنّ شانئي علي وأهل البيت وسائر المنافقين لا يطيقون أن يسمعوها كذلك ، وإذْ لا يمكنهم حينئذ التمويه والتضليل ، فيؤدّي ذلك إلى التلاعب بألفاظ القرآن وتحريف كلماته أو نحو ذلك ثمّا يخشى عواقبه على الإسلام (1).

هذا ، وقد ذكر صاحب الغدير طاب ثراه طائفةً من الآيات الواردة بصيغة الجمع والمقصود بما الآحاد ، استناداً إلى تفاسير القوم وأحاديثهم ، فراجع (2).

# 5. الولاية بمعنى الأولويّة بالتصرّف غير مرادة في زمان الخطاب

وهذا ما ذكره القاضي المعتزلي ، وأحذه غير واحد من الأشاعرة ، كالدهلوي والآلوسي والتفتازاني ، فليكن المراد بعد عثمان.

وقد أجاب عنه السيّد المرتضى وغيره من أعلام الطائفة. قال شيخ الطائفة: « إنّا قد بيّنا أنّ المراد بلفظ « ولي » فرض الطاعة والإستحقاق للتصرّف بالأمر والنهي ، وهذا ثابت له في الحال ، وإذا كان المراد به الحال ، فليس بمقصور عليها ، وإنّما يقتضي الحال وما بعدها من سائر الأحوال ، وإذا كان الأمر على ذلك فنحن نخرج حال حياة النبيّ بدلالة الإجماع ، وتبقى سائر الأحوال على موجب الآية ، وليس هناك دليل يخرج أيضاً ما بعد النبيّ عليه وآله الصلاة والسلام ويردّه إلى ما بعد عثمان ، ولأنّ كلّ من أثبت بعذه الآية الإمامة أثبتها بعد وفاة النبيّ بلا فصل ، ولم يقل في الامّة أحد إنّ المراد بالآية

(1) المراجعات : 263.

(2) الغدير 6 / 231. 238. الطبعة الحديثة المحقّقة.

الإمامة وأثبتها بعد عثمان » (1).

# 6. إنّ التصدق في أثناء الصّلاة ينافي الصلاة

وهذا أيضاً ذكره القاضي المعتزلي وتبعه عليه القوم.

إلا أنّ الآلوسي أجاب عن هذه الشبهة بقوله : « بلغني أنّه قيل لابن الجوزي : كيف تصدّق على بالخاتم وهو في الصلاة ... فأنشأ يقول :

يسقي ويسشرب لا تلهيه سكرته عن النديم ولا يلهو عن الناس » (2) أطاعه سكره حتى تمكّن من فعل الصحّاة فهذا واحد الناس » (3) وقد سبق إلى الاستشهاد بالبيتين: السيّد الشهيد التستري في (إحقاق الحق) (3) ونسبهما إلى بعض الأصحاب. والله العالم.

# أقول:

هذه عمدة شبهاتهم في المقام ، والعمدة في الجواب عنها هو النصُّ الصحيح المقبول بين الطّرفين ، فلا مجال بعده لتلك الشبهات ، ولا لغيرها ، من قبيل احتمال حمل « الواو » في ﴿ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ على العطف ، أو احتمال حمل « الركوع » على « الخضوع » أو دعوى أن « الزكاة » إنّما تقال للزكاة الواجبة ، والذي فعله أمير المؤمنين كان نفلاً ، أو دعوى أنّ لازم الاستدلال بالآية عن طريق إفادتها الحصر على بطلان إمامة من تقدّمه ، هو بطلان إمامة الأئمة من ولده ، فإنّما جهل أو تجاهل من مدّعيها ، لأنّه لا يقول بإمامة أئمّة العترة على كلّ

<sup>(1)</sup> تلخيص الشافي 2 / 44. 45.

<sup>(2)</sup> روح المعاني 6 / 169.

<sup>(3)</sup> إحقاق الحق وإزهاق الباطل 2 / 14 مع اختلاف قليل في اللفظ.

آية الولاية ......

تقدير ، أمّا الإماميّة ، فإنّم يبطلون إمامة من تقدّم على أمير المؤمنين بهذه الآية ، ولهم أدلّتهم على إمامة سائر الأئمّة من الكتاب والسنّة وغيرهما ، على أن البحث هو بين إمامة على وإمامة أبي بكر ، وإمامة الأئمّة بعد على فرع على إمامته ، كما أنّ إمامة عمر وعثمان ومعاوية ويزيد ... تتفرّع على إمامة أبي بكر ، فإذا ثبتت إمامة على من الآية ، ثبتت الإمامة في ولده ، وبطلت إمامة أبي بكر وكل إمامة متفرّعة على إمامته.

والحقيقة . كما ذكرنا من قبل . إنّ هذه الآية ونزولها في هذه القضيّة ، من أقوى الأدلّة على إمامة أمير المؤمنين 7 ، ولذا فقد اضطرب القوم تجاهها ، واختلفت كلماتهم في ردّ الاستدلال بها ، وبذلوا أقصى جهودهم في الجواب ، ولكنّهم لم يُفلحوا فازدادوا بعداً عن نفج الحق وطريق الصواب ، فلا الآية يمكن تكذيبها ، ولا الحديث الوارد في تفسيرها ... والحمد لله ربّ العالمين ، وصلّى الله عليه سيّدنا محمّد وآله الطاهرين.

 71
 آیة الولایة

آية التطهير

#### قوله تعالى

﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُدْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ (1). وهذه آية التطهير.

وقد استدلّ بما أصحابنا. تبعاً لأثمّة العترة الطاهرة ـ على عصمة ﴿ ﴿ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾ » ومن ثمّ فهي من أدلّة إمامة أمير المؤمنين 7 والأئمّة الطاهرين بعد رسول الله 6.

وقد كابر بشأنها الخوارج ، والنواصب ، والمخالفون لـ « أهل البيت » منذ اليوم الأوّل ، وإلى يومنا هذا ... ولذا كانت هذه الآية موضع البحث والتحقيق ، والأخذ والردّ ، وكُتبت حولها الكتب والدراسات الكثيرة (2).

ونحن نذكر وجه الاستدلال ، ولينظر الناظرون هل هو ضمن دائرة التمستك بالكتاب والسنة .. أو لا؟!

وهذه هي الأقوال في المسألة نقلاً عن أحد المتعصّبين ضدّ الشيعة الإمامية :

« وفي المراد بأهل البيت هاهنا ثلاثة أقوال : أحدهما : أخّم نساء رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ، لأخّن في بيته. رواه

\_\_\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> سورة الأحزاب 33: 33.

<sup>(2)</sup> ولنا فيها كتاب ردّاً على كتيب للدكتور علي أحمد السالوس ، أسماه : « آية التطهير بين امّهات المؤمنين وأهل الكساء » صدر بعنوان « مع الدكتور السالوس في آية التطهير » وهناك التفصيل الأكثر.

سعيد بن جبير عن ابن عبّاس. وبه قال عكرمة وابن السائب ومقاتل. ويؤكِّد هذا القول أنّ ما قبله وما بعده متعلّق بأزواج رسول الله صلى عليه وسلّم. وعلى أرباب هذا القول اعتراض ، وهو : إنّ جمع المؤنّث بالنون فكيف قيل ( عنكم ) و ( يطهّركم )؟ فالجواب : إنّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم فيهنّ فغلّب المذكّر.

والثاني : إنَّه خاص في : رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم وعليّ ، وفاطمة ، والحسن والحسين. قاله أبو سعيد الخدري ، وروي عن : أنس وعائشة وأم سلمة نحو ذلك.

والثالث: إنَّه أهل رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم وأزواجه ، قاله الضحاك » (1). فهذه عبارة الحافظ ابن الجوزي.

. فالقائل باختصاص الآية بالرسول وبضعته ووصيّه وسبطيه عليهم الصلاة والسلام ، هم جماعة من الصحابة ، وعلى رأسهم : أم سلمة وعائشة ...

من زوجاته ...

وعلى رأس القائلين بكونها خاصة بالأزواج: عكرمة البربري ... لِما سيأتي من أنّ ابن عبّاس من القائلين بالقول الثاني.

أمّا القول الثالث فلم يحكه إلاّعن الضحاك!

فمن هُم « أصحاب الآراء الصحيحة »؟! ومن هم « أصحاب البدع والأهواء »؟! ولماذا أعرض الّذين ادعوا أنّهم « كانوا تابعين لما تدلّ عليه معاني القرآن

(1) زاد المسير في علم التفسير . للحافظ ابن الجوزي ، المتوفّى سنة 597 . 6 / 381 . 382 .

الكريم ، موضّحين لدلالات ألفاظه كما فهمها سلف الأُمة وعلماؤها ، وكما فسترها الرسول صلّى الله عليه وسلّم وأصحابه والتابعون لهم بإحسان » عن قول أُمّ سلمة وعائشة وجماعةٍ من كبار الصحابة ومشاهيرهم ـ كما سيجيء ـ وأخذوا بقول « عكرمة » الذي ستعرفه ، وأمثاله؟!

وأمّا تفصيل المطلب ، ففي فصول :

76 ..... نفحات الأزهار

# الفصل الأوّل في تعيين النبيّ 6 قولاً وفعلاً

## المراد من « أهل البيت »

فقد أخرج جماعة من كبار الأئمّة والحقّاظ والأئمّة حديث الكساء ، الصريح في اختصاص الآية المباركة بالرسول وأهل بيته الطاهرين عليهم الصلاة والسلام ، عن عشراتٍ من الصحابة :

#### من الصحابة الرواة لحديث الكساء

ونحن نذكر عدّةً منهم فقط:

- 1 . عائشة بنت أبي بكر.
- 2. أُم سلمة زوجة رسول الله 6.
  - 3 . عبدالله بن العبّاس.
  - 4. سعد بن أبي وقّاص.
    - 5 ـ أبو الدرداء.
    - 6 . أنس بن مالك.
  - 7 . أبو سعيد الخدري.
  - 8 . واثلة بن الأسقع.
- 9. جابر بن عبدالله الأنصاري.
  - 10 . زيد بن أرقم.

- 11 . عمر بن أبي سلمة.
- 12. ثوبان مولى رسول الله 6.

## من الأئمّة الرواة لحديث الكساء

ونكتفي بذِكر أشهر المشاهير منهم:

- 1. أحمد بن حنبل ، المتوفّى سنة 241.
- 2. عبد بن حميد الكشّي ، المتوفّي سنة 249.
- 3. مسلم بن الحجّاج ، صاحب الصحيح ، المتوفّ سنة 261.
  - 4. أبو حاتم محمّد بن إدريس الرازي ، المتوفّ سنة 277.
    - 5. أحمد بن عبدالخالق البزّار ، المتوفّى سنة 292.
    - 6. محمّد بن عيسى الترمذي ، المتوفّ سنة 279.
    - 7. أحمد بن شعيب النسائي ، المتوفّى سنة 303.
      - 8. أبو عبدالله محمّد بن على الحكيم الترمذي.
  - 9. أبو جعفر محمّد بن جرير الطبري ، المتوفّى سنة 310.
- 10 ـ عبدالرّحمن بن محمّد بن إدريس الرازي ، الشهير بابن أبي حاتم ، المتوفّ سنة

#### .327

- 11. سليمان بن أحمد الطبراني ، المتوفّى سنة 360.
- 12. أبو عبدالله الحاكم النيسابوري ، المتوفّى سنة 405.
- 13. أبو نعيم أحمد بن عبدالله الأصفهاني ، المتوفي سنة 430.
  - 14. أبو بكر أحمد بن الحسين البيهقي ، المتوفّى سنة 458.
- 15. أبو بكر أحمد بن على ، المعروف بالخطيب البغدادي ، المتوفّى سنة 463.

78 الأزهار المحات الأزهار

16. أبو السعادات المبارك بن محمّد ، المعروف بابن الأثير ، المتوفّى سنة 606.

17 . شمس الدين محمّد بن أحمد الذهبي ، المتوفّى سنة 748.

18. جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر السيوطي ، المتوفّى سنة 911.

## من ألفاظ الحديث في الصحاح والمسانيد وغيرها

وهذه نبذة من ألفاظ الحديث بأسانيدها (1):

ففى المسند: « حدّثنا عبدالله ، حدّثني أبي ، ثنا عبد بن نمير ، قال:

ثنا عبدالملك . يعني ابن أبي سليمان . ، عن عطاء بن أبي رباح ، قال :

حدّ ثني من سمع أُم سلمة تذكر أنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم كان في بيتها ، فأتته فاطمة ببرمة فيها خزيرة ، فدخلت بها عليه ، فقال لها : ادعى زوجَكِ وابنيك.

قالت : فجاء عليٌ والحسين والحسن فدخلوا عليه فجلسوا يأكلون من تلك الخزيرة وهو على منامة له على دكّان تحته كساء خيبري. قالت : وأنا أُصلّي في الحجرة ، فأنزل الله عن وجل هذه الآية : ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾.

قالت : فأخذ فضل الكساء فغشّاهم به ، ثمّ أخرج يده فألوى بها إلى السماء ثم قال : اللهمّ هؤلاء أهل بيتي وخاصتي فأذهِب عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً.

\_\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> نعم ، هذه نبذة من الروايات ، إذ لم نورد كلّ ما في المسند أو المستدرك أو غيرهما ، بل لم نورد شيئاً من تفسير الطبري وقد أخرجه من أربعة عشر طريقاً ، ولا من كثير من المصادر المعتبرة في التفسير والحديث وتراجم الصحابة وغيرها.

قالت : فأدخلت رأسي البيت فقلت : وأنا معكم يا رسول الله؟

قال : إنَّكِ إلى خير ، إنَّكِ إلى خير.

قال عبدالملك : وحدَّثني أبو ليلى عن أُم سلمة مثل حديث عطاء سواء.

قال عبدالملك : وحدَّثني داود بن أبي عوف الجحّاف ، عن  $^{(1)}$  حوشب ، عن أُمّ سلمة بمثله سواء »  $^{(2)}$ .

وفي المسند: «حدّثنا عبدالله ، حدّثني أبي ، ثنا عفّان ، ثنا حمّاد بن سلمة ، قال : ثنا عليّ بن زيد ، عن شهر بن حوشب ، عن أُمّ سلمة : أنّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم قال لفاطمة : ائتيني بزوجِكِ وابنيك ، فجاءت بهم ، فألقى عليهم كساءً فدكيّاً.

قال : ثمّ وضع يده عليهم ثمّ قال : اللهمّ إنّ هؤلاء آل محمّد ، فاجعل صلواتك وبركاتك على محمّد وعلى آل محمّد ، إنّك حميد مجيد.

قالت أُمِّ سلمة : فرفعت الكساء لأدخل معهم ، فجذبه من يدي وقال : إنّبكِ على خير  $^{(3)}$ .

وفي المسند: «حدّثنا عبدالله ، حدّثني أبي ، ثنا يحيى بن حماد ، ثنا أبو عوانة ، ثنا أبو بلج ، ثنا عمرو بن ميمون ، قال : إنيّ لجالس إلى ابن عبّاس إذ أتاه تسعة رهط فقالوا : يا ابن عبّاس ، إما أن تقوم معنا وإما أن تخلونا هؤلاء.

قال : فقال ابن عبّاس : بل أقوم معكم.

قال : وهو يومئذ صحيح قبل أن يعمى. قال : فاتندوا فتحدثوا ، فلا ندري ما قالوا.

<sup>(1)</sup> كذا.

<sup>(2)</sup> مسند أحمد 6 / 292.

<sup>(3)</sup> مسند أحمد 6 / 323.

قال: فجاء ينفض ثوبه ويقول: أُفّ وتفّ ، وقعوا في رجلٍ له عشر ، وقعوا في رجل قال نه النبيّ صلّى الله عليه وسلّم ( فذكر مناقب لعليّ ، منها: ) « وأحذ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ثوبه فوضعه على عليّ وفاطمة وحسن وحسين فقال: ﴿ إِنَّما يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُمْ تَطْهِيراً ﴾ (1).

وفي صحيح مسلم: «حدّثنا أبو بكر ابن أبي شيبة ومحمّد بن عبدالله بن نمير واللفظ لأبي بكر و قالا: حدّثنا محمّد بن بشر ، عن زكريّا ، عن مصعب ابن شيبة ، عن صفية بنت شيبة ، قالت : قالت عائشة : حرج النبيّ صلّى الله عليه وسلّم غداةً وعليه مرط مرحّل من شعر أسود ، فجاء الحسن بن عليّ فأدخله ، ثمّ جاء الحسين فدخل معه ، ثمّ جاءت فاطمة فأدخلها ، ثمّ جاء عليٌّ فأدخله ، ثمّ قال : ﴿ إِنَّما يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَينْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ (2).

وفي جامع الأُصول : « 6702 ت ، أُم سلمة . رضي الله عنها . قالت :

إِنَّ هذه الآية نزلت في بيتي : ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَيْنُكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ قالت : وأنا جالسة عند الباب فقلت : يا رسول الله ، ألست من أهل البيت؟ فقال : إنّكِ إلى خير ، أنتِ من أزواج رسول الله صلّى الله عليه وسلّم.

قالت : وفي البيت : رسول الله صلّى الله عليه وسلّم وعليُّ وفاطمة وحسن وحسين ، فحلّلهم بكسائه وقال : اللهم هؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم الرجس وطهِّرهم تطهيراً.

<sup>(1)</sup> مسند أحمد 1 / 330.

<sup>(2)</sup> صحيح مسلم 7 / 130.

آية الولاية ......

وفي رواية : إنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم جلّل على الحسن والحسين وعليّ وفاطمة ، ثمّ قال : اللهمّ هؤلاء أهل بيتي وحامّتي ، أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً.

قالت أُم سلمة : وأنا معهم يا رسول الله؟ قال : إنَّكِ إلى خير.

أخرج الترمذي الرواية الاخرة ، والأُولى ذكرها رزين.

مر بن أبي سلمة ـ 2 ـ قال : نزلت هذه الآية على النبيّ صلّى الله عليه وسلّم : ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُمْ تَطْهِيراً ﴾ في بيت عليه وسلّم فاطمة وحسناً وحسيناً ، فحلّلهم بكساءٍ وعليّ خلف ظهره ، ثمّ قال : اللهم هؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً.

قالت أُمّ سلمة : وأنا معهم يا نبيَّ الله؟

قال : أنتِ على مكانِكِ ، وأنتِ على حير.

أخرجه الترمذي.

4704 ت ، أنس بن مالك. 2. إنّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم كان يمرّ بباب فاطمة إذا خرج إلى الصلاة حين نزلت هذه الآية ، قريباً من ستّة أشهر ، يقول : الصلاة أهل البيت ﴿ إِنَّما يُويِدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾.

أخرجه الترمذي.

6705 م ، عائشة . رضي الله عنها . قالت : خرج النبيّ صلّى الله عليه وسلّم وعليه مرط مرجَّل أسود ، فجاءه الحسن فأدخله ، ثمّ جاءه الحسين فأدخله ، ثمّ جاءت فاطمة فأدخلها ، ثمّ جاء عليٌّ فأدخله ، ثمّ قال : ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ ﴾ الآية.

82 ..... نفحات الأزهار

أخرجه مسلم  $^{(1)}$ .

وفي الخصائص: « أخبرنا محمّد بن المثنّى ، قال : أخبرنا أبو بكر الحنفي ، قال : حدّثنا بكير بن مسمار ، قال : سمعت عامر بن سعد يقول : قال معاوية لسعد ابن أبي وقّاص :

ما يمنعك أنْ تسبُّ ابن أبي طالب؟!

قال : لا أسبّه ما ذكرتُ ثلاثاً قالهنَّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ، لأنْ يكون لي واحدة منهنَّ أحب إليّ من حمر النعم :

لا أسبّه ما ذكرت حين نزل الوحي عليه ، فأخذ عليّاً وابنيه وفاطمة فأدخلهم تحت ثوبه ثمّ قال : ربّ هؤلاء أهل بيتي وأهلي.

ولا أسبّه ما ذكرت حين خلّفه في غزوةٍ غزاها ...

ولا أسبّه ما ذكرت يوم خيبر ... » (2).

وفي الخصائص: « أخبرنا قتيبة بن سعيد البلخي وهشام بن عمّار الدمشقي ، قالا : حدّثنا حاتم ، عن بكير بن مسمار ، عن عامر بن سعد بن أبي وقيّاص ، قال : أمر معاوية سعداً فقال : ما يمنعك أنْ تسبّ أبا تراب؟!

فقال : أنا إن ذكرت ثلاثاً قالهنَّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم فلن أسبّه ، لأنْ يكون لي واحدة منها أحبّ إلىَّ من حمر النعم :

سمعت رسول الله صلّى الله عليه وسلّم يقول له ، وخلَّفه في بعض مغازيه ...

وسمعته يقول يوم خيبر : ...

ولما نزلت ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُمْ

<sup>(1)</sup> جامع الأصول 10 / 100. 101.

<sup>(2)</sup> خصائص على : 81 طبعة النجف الأشرف.

تَطْهِيراً ﴾ دعا رسول الله صلّى الله عليه وسلّم عليّاً وفاطمة وحسناً وحسيناً فقال: اللهمّ هؤلاء أهل بيتى » (1).

#### أقول:

أخرجه ابن حجر العسقلاني باللفظ الأوّل في « فتح الباري » بشرح حديث : « أما ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون ... » ثمّ قال :

« ووقع في رواية عامر بن سعد بن أبي وقياص عند مسلم والترمذي ، قال : قال معاوية لسعد : ما منعك أنْ تسبّ أبا تراب؟!

قال: أما ما ذكرتُ ثلاثاً قالهنَّ له رسول الله صلّى الله عليه وسلّم فلنْ أسبّه ، فذكر هذا الحديث.

وقوله: لأُعطين الراية رجلاً يحبّه الله ورسوله.

وقوله لما نزلت ﴿ فَقُلْ تَعالَوْا نَدْعُ أَبْناءَنا وَأَبْناءَكُمْ ﴾ (1) دعا عليّاً وفاطمة والحسن والحسين ، فقال : اللهم هؤلاء أهل بيتي » (2).

وهذا تحريفٌ للحديث! أو يحمل على التكرّر والتعدّد.

وفي الخصائص: أخرج حديث عمرو بن ميمون عن ابن عبّاس، المتقدّم عن المسند (3)

وفي المستدرك : «حدّثنا أبو العبّاس محمّد بن يعقوب ، ثنا العبّاس بن محمّد اللهوري ، ثنا عثمان بن عمر ، ثنا عبدالرحمن بن عبدالله بن دينار ، ثنا

<sup>(1)</sup> خصائص على : 49.

<sup>(2)</sup> سورة آل عمران 3: 1.

<sup>(3)</sup> فتح الباري . شرح صحيح البخاري  $7 \ / \ 60$  فتح

<sup>(4)</sup> خصائص علي : 62.

شريك بن أبي نمر ، عن عطاء بن يسار ، عن أُمّ سلمّة . رضي الله عنها . أخّا قالت : في بيتي نزلت هذه الآية : ﴿ إِنَّمَا يُوبِدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَبْنُكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾ ، قالت : فأرسل رسول الله صلّى الله عليه وسلّم إلى عليّ وفاطمة والحسن والحسين . رضوان الله عليهم أجمعين . فقال : اللهم هؤلاء أهل بيتي.

قالت أُم سلمة : يا رسول الله ، وأنا من أهل البيت؟

قال : إنَّكِ أهلى خير (4) ، وهؤلاء أهل بيتي ، اللهمّ أهلى أحقّ.

هذا حديث صحيح على شرط البخاري ولم يخرجاه.

حدَّثنا أبو العباس محمّد بن يعقوب ، أنبأ العبّاس بن الوليد بن مزيد :

أخبري أبي ، قال : سمعت الأوزاعي يقول : حدّثني أبو عمار ، قال : حدّثني واثلة بن الأسقع . 2 . قال : جئت عليّاً . 2 . فلم أحده . فقالت فاطمة . رضي الله عنها . : إنطلق إلى رسول الله 6 يدعوه فجلس ، فجاء مع رسول الله 6 فدخل ودخلت معهما . قال : فدعا رسول الله 6 حسناً وحسيناً فأجلس كلّ واحدٍ منهما على فخذه ، وأدنى فاطمة من فدعا رسول الله 6 حسناً وحسيناً فأجلس كلّ واحدٍ منهما على فخذه ، وأدنى فاطمة من حجره وزوجها ، ثمّ لفّ عليهم ثوبه وأنا شاهد ، فقال : ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَينْكُمُ اللّهُ لِيُدْهِبَ عَينْكُمُ اللّهُ لِيُدْهِبَ وَيُطَهّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ اللهم هؤلاء أهل بيتي .

هذا حدیث صحیح علی شرط مسلم ولم یخرجاه »  $^{(2)}$ .

وفي تلخيص المستدرك: وافق الحاكم على التصحيح (3).

<sup>(1)</sup> كذا.

<sup>(2)</sup> المستدرك على الصحيحين 2 / 416 كتاب التفسير.

<sup>(3)</sup> تلخيص المستدرك 2 / 416.

ورواه الذهبي بإسنادٍ له عن شهر بن حوشب عن أُم سلمة ، وفيه : « قالت : فأدخلت رأسي فقلت : يا رسول الله ، وأنا معكم؟

قال : أنتِ إلى خير . مرّتين . ».

ثمّ قال : « رواه الترمذي مختصراً وصحّحه من طريق الثوري ، عن زبيد ، عن شهر بن حوشب »  $^{(1)}$ .

وفي الصواعق المحرقة: « الآية الأولى: قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَبْكُمُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَبْكُمُ اللهِ اللهُ لِيُذْهِبَ عَبْكُمُ اللهِ اللهُ لِيُذْهِبَ عَبْكُمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِلمُوالهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

## ممّن نصَّ على صحّة الحديث

هذا ، وقد قال جماعة من الأئمّة بصحة الحديث الدالّ على اختصاص الآية الكريمة بأهل البيت الميلاً ، إذ أخرجوه في الصحيح أو نصّوا على صحّته ، ومن هؤلاء :

- 1 . أحمد بن حنبل ، بناءً على التزامه بالصحّة في « المسند ».
  - 2. مسلم بن الحجاج ، إذ أخرجه في (صحيحه ).
    - 3 . ابن حبّان ، إذْ أخرجه في ( صحيحه ).
  - 4. الحاكم النيسابوري ، إذ صحّحه في ( المستدرك ).
- 5. الذهبي ، إذ صححه في ( تلخيص المستدرك ) تبعاً للحاكم.
- واه ، وأمّا حديث الكساء فهو صحيح ، رواه  $\cdot$  ، واه عند أبن تيميّة ، إذ قال  $\cdot$

<sup>(1)</sup> سير أعلام النبلاء 10 / 346.

<sup>(2)</sup> الصواعق المحرقة: 85.

86 الأزهار الأزهار

أحمد والترمذي من حديث أُم سلمة ، ورواه مسلم في صحيحه من حديث عائشة ... » (١)

### ما دلّت عليه الأحاديث

وهذه الأحاديث الواردة في الصحاح والمسانيد ومعاجم الحديث ، بأسانيد صحيحة متكاثرة جدًا ، أفادت نقطتين :

أوّلاً: إنّ المراد بـ « أهل البيت » في الآية المباركة هم: النبيّ وعليٌّ وفاطمة والحسن والحسين صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين ، لا يشركهم أحد ، لا من الأزواج ولا من غيرهن مطلقاً.

أمِّا الأزواج ، فلأنّ الأحاديث نصّت على أنّ النبيّ 6 لم يأذن بدحول واحدةٍ منهنّ تحت الكساء.

وأمّا غيرهن ، فلأنّ النبيّ إنّما أمر فاطمة بأنْ تجئ بزوجها وولديها فحسب ، فلو أراد أحداً غيرهم . حتّى من الأُسرة النبويّة . لأمر بإحضاره.

وثانياً: إنّ الآية المباركة نزلت في واقعةٍ معيَّنة وقضيّةٍ خاصّة ، ولا علاقة لها بما قبلها وما بعدها ... ولا ينافيه وضعها بين الآيات المتعلّقة بنساء النبيّ ، إذ ما أكثر الآيات المدنيّة بين الآيات المكيّة وبالعكس ، ويشهد بذلك :

1. مجيء الضمير : « عنكم » و « يطهّركم » دون : عنكنّ ويطهّركنّ.

2. إتّصال الآيات التي بعد آية التطهير بالتي قبلها ، بحيث لو رفعت آية التطهير لم يختل الكلام أصلاً ... فليست هي عجزاً لآية ولا صدراً لأخرى ... كما لا يخفى. ثمّ ما ألطف ما جاء في الحديث جواباً لقول أُم سلمة : « ألستُ من أهل

(2) منهاج السنة 5 / 13.

آية الولاية ......

البيت؟ » قال : « أنتِ من أزواج رسول الله!! » فإنّه يعطي التفصيل مفهوماً ومصداقاً بين العنوانين : عنوان « أهل البيت » وعنوان « الأزواج » أو « نساء النبيّ ».

فتكون الآيات المبدوة - في سورة الأحزاب - ب : ﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ ﴾ (1) خاصة بـ « الأزواج » والآية ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُنْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾ خاصةً بالعترة الطاهرة. وحديث مروره 6 بباب فاطمة وقوله : الصلاة أهل البيت ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُنْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُمْ تَطْهِيراً ﴾ ... رواه كثيرون كذلك لا نطيل بذكر رواياته.

<sup>(1)</sup> سورة الأحزاب 33: 33.

88 ..... نفحات الأزهار

# الفصل الثاني في سقوط القولَين الآخَرَين

وبحذه الأحاديث الصحيحة المتفق عليها بين المسلمين يسقط القولان الآخران ، لأنّ المفروض أنّ النبيّ 6 فسر بنفسه . قولاً وفعلاً . الآية المباركة ، وعيّن من نزلت فيه ، فلا يُسمع . والحال هذه . ما يخالف تفسيره كائناً من كان القائل ، فكيف والقائل بالقول الأوّل هو « عكرمة »؟!

وقد كان هذا الرجل أشدُّ الناس مخالفةً لنزول الآية في العترة الطاهرة فقط.

فقد حكي عنه أنّه كان ينادي في الأسواق بنزولها في زوجات النبيّ فقط (1) وأنّبه كان يقول : « من شاء باهلته أنمّا نزلت في نساء النبيّ خاصّة » (2).

وقد كان القول بنزولها في العترة هو الرأي الذي عليه المسلمون ، كما يبدو من هذه الكلمات ، بل جاء التصريح به في كلامه حيث قال : « ليس بالذي تذهبون إليه ، إنّما هو نساء النبيّ 6 »  $^{(3)}$ .

إلاّ أنّ من غير الجائز الأخذ بقول عكرمة في هذا المقام وأمثاله!

<sup>(1)</sup> تفسير الطبري 22 / 7 ، تفسير ابن كثير 3 / 415 ، أسباب النزول : 298.

<sup>(2)</sup> الدر المنثور 5 / 198 ، تفسير ابن كثير 3 / 415.

<sup>(3)</sup> الدر المنثور 5 / 198.

آية الولاية ......

## ترجمة عكرمة

فإنّ عكرمة البربري من أشهر الزنادقة الّذين وضعوا الأحاديث للطعن في الإسلام! وإليك طرفاً من تراجمه في الكتب المعتبرة المشهورة (1).

#### 1 . طعنه في الدين

لقد ذكروا أن هذا الرجل كان طاعناً في الإسلام ، مستهزئاً بالدين ، من أعلام الضلالة ودعاة السوء.

فقد نقلوا عنه أنّه قال: إنّما أنزل الله متشابه القرآن ليضلّ به!

وقال في وقت الموسم: وددت أتي اليوم بالموسم وبيدي حربة ، فأعترض بما من شهد الموسم يميناً وشمالاً!

وأنّه وقف على باب مسجد النبيّ وقال : ما فيه إلاّكافر!

وذكروا أنّيه كان لا يصلّي ، وأنّيه كان في يده خاتم من الذهب ، وأنّيه كان يلعب بالنرد ، وأنّه كان يستمع الغناء.

## 2 . كان من دعاة الخوارج

وأنّه إنّما أخذ أهل أفريقية رأي الصفرية ـ وهم من غلاة الخوارج ـ منه ، وقد ذكروا أنّه نحل ذلك الرأي إلى ابن عبّاس!

وعن يحيى بن معين : إنّم الله يذكر مالك عكرمة ، لأنّ عكرمة كان ينتحل رأي الصفرية.

<sup>(1)</sup> طبقات ابن سعد 5 / 287 ، الضعفاء الكبير 3 / 373 ، تحذيب الكمال 20 / 264 ، وفيات الأعيان 1 / 319 ، ميزان الاعتدال 3 / 93 ، المغني في الضعفاء 2 / 84 ، سير أعلام النبلاء 5 / 95 ، تخذيب التهذيب 7 / 263 . 273 .

90 الأزهار الأزهار

وقال الذهبي : قد تكلّم الناس في عكرمة ، لأنّه كان يرى رأي الخوارج.

## 3 . كان كذّاباً

كذب على سيده ابن عبّاس حتى أوثقه على بن عبدالله بن عبّاس على باب كنيف الدار. فقيل له: أتفعلون هذا بمولاكم؟! قال: إنّ هذا يكذب على أبي.

وعن سعيد بن المسيب ، أنّه قال لمولاه : يا برد ، إيّباك أن تكذب عَلَيّ كما يكذب عكرمة على ابن عبّاس.

وعن ابن عمر ، أنّيه قال لمولاه : اتّيق الله ، ويحك يا نافع ، لا تكذب عَلَيّ كما كذب عكرمة على ابن عبّاس.

وعن القاسم: إنّ عكرمة كذّاب.

وعن ابن سيرين ويحيى بن معين ومالك : كذّاب.

وعن ابن ذويب : كان غير ثقة.

وحرم مالك الرواية عنه.

وأعرض عنه مسلم بن الحجّاج.

وقال محمّد بن سعد : ليس يُحتجّ بحديثه.

## 4. ترك الناس جنازته

ولهذه الأُمور وغيرها ترك الناس جنازته ، قيل : فما حمله أحد ، حتى اكتروا له أربعة رجال من السودان.

آية الولاية ......

#### ترجمة مقاتل

ومقاتل حاله كحال عكرمة ، فقد أدرجه كلُّ من : الدارقطني ، والعقيلي ، وابن الجوزي ، والذهبي في ( الضعفاء ) ... وتكفينا كلمة الذهبي : « أجمعوا على تركه »  $^{(1)}$ .

#### ترجمة الضحّاك

وأمّا القول الآخر فقد عزاه ابن الجوزي إلى الضحّاك بن مزاحم فقط.

وهذا الرحل أدرجه ابن الجوزي نفسه كالعقيلي في ( الضعفاء ) وتبعهما الذهبي فأدرجه في « المغني في الضعفاء » ... ونفوا أنْ يكون لقي ابن عبّاس ، بل ذكر بعضهم أنّه لم يشافه أحداً من أصحاب رسول الله 6.

وعن يحيى بن سعيد : كان الضحّاك عندنا ضعيفاً.

قالوا: وكانت أُمّه حاملاً به سنتين (2)!

هذا ، ولكنْ في نسبة هذا القول . كنسبة القول الأوّل إلى ابن السائب الكلبي ـ كلامٌ ، فقد نُسب إليهما القول باختصاص الآية بالخمسة الأطهار في المصادر ، وهو الصحيح ، كما حقّقنا ذلك في الردّ على السالوس.

<sup>(1)</sup> سير أعلام النبلاء 7 / 201.

<sup>(2)</sup> تمذيب الكمال 13 / 291 ، ميزان الاعتدال 2 / 325 ، المغنى في الضعفاء 1 / 312.

92 ..... نفحات الأزهار

# الفصل الثالث في دلالة الآية المباركة على عصمة أهل البيت

وكما أشرنا من قبل ، فإنّ أصحابنا يستدلون بالآية المباركة ـ بعد تعيين المراد بأهل البيت فيها ، بالأحاديث المتواترة بين الفريقين ـ على عصمة أهل البيت ... وقد جاء ذكر وجه الاستدلال لذلك مشروحاً في كتبهم في العقائد والإمامة ، وفي تفاسيرهم بذيل الآية المباركة ، ويتلخص في النقاط التالية :

1. « إنَّما » تفيد الحصر ، فالله سبحانه لم يرد إذهاب الرجس إلاَّعن هؤلاء.

2 ـ « الإرادة » في الآية الكريمة تكوينية ، من قبيل الإرادة في قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ (1) لا تشريعية من قبيل الإرادة في قوله تعالى : ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ (2) ، لأن التشريعية تتنافى مع نص الآية بالحصر ، إذ لا خصوصية لأهل البيت في تشريع الأحكام لهم.

وتتنافى مع الأحاديث ، إذ النبيّ 6 طبّق الآية عليهم دون غيرهم.

3. « الرجس » في الآية هو « الذنوب ».

وتبقى شبهة : إنّ الإرادة التكوينيّة تدلّ على العصمة ، لأنّ تخلّف المراد

\_\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> سورة يس 36 : 82.

<sup>(2)</sup> سورة البقرة 2: 185.

عن إرادته عزّوجلّ محال ، لكنّ هذا يعني الإلتزام بالجبر وهو ما لا تقول الإماميّة به.

وقد أجاب علماؤنا عن هذه الشبهة . بناءً على نظرية : لا جبر ولا تفويض ، بل أمرٌ بين الأمرين . بما حاصله :

إنّ مفاد الآية أنّ الله سبحانه لما علم أنّ إرادة أهل البيت تجري دائماً على وفق ما شرّعه لهم من التشريعات ، لِما هم عليه من الحالات المعنوية العالية ، صحَّ له تعالى أنْ يخبر عن ذاته المقدّسة أنّه لا يريد لهم بإرادته التكوينيّة إلاّ إذهاب الذنوب عنهم ، لأنّه لا يُوجد من أفعالهم ، ولا يُقدرهم إلاّعلى هكذا أفعالٍ يقومون بها بإرادتهم لغرض إذهاب الرجس عن أنفسهم ... أما سائر الناس الّذين لم يكونوا على تلك الحالات ، فلم تتعلّق إرادته بإذهاب الرجس عنهم.

ثمّ إنّه لولا دلالة الآية المباركة على هذه المنزلة العظيمة لأهل البيت ، لَما حاول أعداؤهم ـ من الخوارج والنواصب ـ إنكارها ، بل ونسبتها إلى غيرهم ، مع أنّ أحداً لم يدّعِ ذلك لنفسه سوى الخمسة الأطهار.

94 .....نفحات الأزهار

# الفصل الرابع في تناقضات علماء القوم تجاه معنى الآية

وجاء العلماء .. وهم يعلمون بمدلول الآية المباركة ومفاد الأحاديث الصحيحة الواردة بشأنها ، إلاّ أنهم من جهة لا يريدون الاعتراف بذلك ، لأنّه في الحقيقة نسف لعقائدهم في الأصول والفروع ... ومن جهة أخرى ينسبون أنفسهم إلى « السنّة » ويدّعون الأخذ بما والاتباع لها ... فوقعوا في اضطرابٍ ، وتناقضت كلماتم فيما بينهم ، بل تناقضت كلمات الواحد منهم ...

فمنهم من وافق الإماميّة ، بل ـ في الحقيقة ـ تبع السنّة النبويّة الثابتة في المقام ، وأخذ بحا.

ومنهم من وافق عكرمة الخارجي ومقاتل المحمَع على تركه.

ومنهم من أحذ بقول الضحّاك الضعيف ، خلافاً لرسول الله 6 وكبار الصحابة.

فهم على طوائف ثلاث:

ونحن نذكر من كل طائفة واحداً أو اثنين:

#### فمن الطائفة الاولى

أبو جعفر الطحاوي  $^{(1)}$  قال : « باب بيان مشكل ما روي عن رسول الله

\_\_\_\_\_

(1) أبو جعفر أحمد بن محمّد بن سلامة المصري الحنفي . المتوفّى سنة 321 هـ. توجد ترجمته مع

6 في المراد بقوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً
 ﴿ مَن هم؟

حدّثنا الربيع المرادي ، حدّثنا أسد بن موسى ، حدّثنا حاتم بن إسماعيل ، حدّثنا بكير بن مسمار ، عن عامر بن سعد ، عن أبيه ، قال : لما نزلت هذه الآية دعا رسول الله 6 عليّاً وفاطمة وحسناً المهيّا ، وقال : اللهمّ هؤلاء أهل بيتي.

فكان في هذا الحديث أنّ المراد بما في هذه الآية هم : رسول الله 6 وعليٌّ وفاطمة وحسن وحسين.

حدّ ثنا فهد ، ثنا عثمان بن أبي شيبة ، ثنا جرير بن عبدالحميد ، عن الأعمش ، عن جعفر ، عن عبدالرحمن البحلي ، عن حكيم بن سعيد ، عن أُم سلمة ، قالت : نزلت هذه الآية في رسول الله 6 وعليّ وفاطمة وحسن وحسين المهيلاً ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَبْنُكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾.

ففي هذا الحديث الذي في الأوّل ».

ثمّ إنّه أخرج بأسانيد عديدة هذا الحديث عن أُمّ سلمة ، وفيها الدلالة الصريحة على اختصاص الآية بأهل البيت الطاهرين ، وهي الأحاديث التي

الثناء البالغ في : طبقات أبي إسحاق الشيرازي : 142 ، والمنتظم 6 / 250 ، ووفيات الأعيان 1 / 71 ، وتذكرة الحفّاظ 2 / 208 ، والجواهر المضيّة في طبقات الحنفية 2 / 201 ، وغاية النهاية في طبقات القراء 2 / 201 ، وحسن المحاضرة وطبقات الحفّاظ : 201 ، وغيرها.

وقد عنونه الحافظ الذهبي بقوله: « الطحاوي الإمام العلاّمة ، الحافظ الكبير ، محدِّث الديار المصرية وفقيهها » قال: « ذكره أبو سعيد ابن يونس فقال: عداده في حجر الأزد، وكان ثقة ثبتاً فقيهاً عاقلاً لم يخلّف مثله » قال الذهبي: « قلت: من نظر في تواليف هذا الإمام علم محلّه من العلم وسعة معارفه ... » سير أعلام النباء 15 / 27. 32.

96 الأزهار

جاء فيها أنّ أُمّ سلمة سألت : « وأنا معهم؟ » فقال رسول الله صلّى عليه وآله وسلّم : « أنتِ من أزواج النبيّ ، وأنتِ على خير . أو : إلى خير . ».

وقالت : « فقلت : يا رسول الله ، أنا من أهل البيت؟ فقال : إنّ لك عند خيراً ، فوددت أنّه قال نعم ، فكان أحبّ إليّ ممّا تطلع عليها الشمس وتغرب ».

وقالت : « فرفعت الكساء لأدخل معهم ، فجذبه رسول الله وقال : إنَّكِ على خير ».

قال الطحاوي : « فدل ما روينا من هذا الآثار ـ ممّيا كان من رسول الله 6 إلى أُمّ سلمة . ممّا ذكرنا فيها لم يرد به أنّها كانت ممّا أريد به ممّيا في الآية المتلوّة في هذا الباب ، وأنّ المراد بما فيها هم :

رسول الله صلّى عليه وآله وسلّم وعليٌّ وفاطمة والحسن والحسين دون مَن سواهم يدلّ على مراد رسول الله 6 بقوله لأُم سلمة في هذه الاثار من قوله لها : ( أنتِ من أهلي )

ما قد حدَّثنا محمّد بن الحجّاج الحضرمي وسليمان الكيساني ، قالا :

حدَّثنا بشر بن بكر ، عن الأوزاعي ، أخبرني أبو عمّار ، حدَّثني واثلة ...

فقلت : يا رسول الله ، وأنا من أهلك؟ فقال : وأنتَ من أهلي.

قال واثلة : فإنَّها من أرجى ما أرجو!

وواثلة أبعد منه 7 من أُمّ سلمة منه ، لأنّه إنّما هو رجل من بني ليث ، ليس من قريش ، وأُمّ سلمة موضعها من قريش موضعها الذي هي به منه.

فكان قوله لواثلة : أنت من أهلي ، على معنى : لاتّباعك إيّاي وإيمانكّ بي ، فدخلت بذلك في جملتي.

وقد وجدنا الله تعالى قد ذكر في كتابه ما يدلّ على هذا المعنى بقوله

آية الولاية ......

﴿ وَنادى نُوحٌ رَبَّهُ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ ابْنِي مِنْ أَهْلِنِي ﴾ (1) فأجابه في ذلك بأنْ قال : ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ ﴾ (2) إنه يدخل في أهله من يوافقه على دينه وإن لم يكن من ذوي نسبه.

فمثل ذلك أيضاً ما كان من رسول الله 6 جوابا لأُمّ سلمة : « أنتِ من أهلي » يحتمل أن يكون على هذا المعنى أيضاً ، وأن يكون قوله ذلك كقوله مثله لواثلة.

وحديث سعدٍ وما ذكرناه معه من الأحاديث في أوّل الباب معقول بها مَن أهل الآية المتلوّة فيها ، لأنّا قد أحطنا علماً أنّ رسول الله 6 لما دعا مِن أهله عند نزولها لم يبق مِن أهلها المرادين فيها أحد سواهم ، وإذا كان ذلك كذلك استحال أن يدخل معهم فيما أُريد به سواهم ، وفيما ذكرنا من ذلك بيان ما وصفنا.

فإنْ قال قائل : فإنّ كتاب الله تعالى يدلّ على أنّ أزواج النبيّ هم المقصودون بتلك الآية ، لأنّه قال قبلها في السورة التي هي فيها : ﴿ يَا أَيُّهَا النّبِيُّ قُلْ لِأَزْواجِكَ ... ﴾ (3) فكان ذلك كلّه يؤذن به ، لأنّه على خطاب النساء لا على خطاب الرجال ، ثمّ قال : ﴿ إِنَّما يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرّجُسَ ﴾ الآية.

فكان جوابنا له : إنّ الذي تلاه إلى آخر ما قبل قوله : ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ ﴾ الآية .. خطاب لأزواجه ، ثمّ أعقب ذلك بخطابه لأهله بقوله تعالى :

﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ ﴾ الآية ، فجاء به على خطاب الرجال ، لأنَّه قال فيه :

﴿ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ ﴾ وهكذا خطاب الرحال ، وما قبله فجاء به

\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> سورة هود 11 : 45.

<sup>.46:11</sup> سورة هود (2)

<sup>(3)</sup> سورة الأحزاب: 33: 28.

98 الأزهار

بالنون وكذلك خطاب النساء.

فعقلنا أنّ قوله: ﴿ إِنَّما يُوبِدُ اللهُ ﴾ الآية ، خطاب لمن أراده من الرجال بذلك ، ليعلمهم تشريفه لهم ورفعه لمقدارهم ، أن جعل نساءهم ممّين قد وصفه لِما وصفه به ممّيا في الآيات المتلوّة قبل الذي خاطبهم به تعالى.

وممّا دلّ على ذلك أيضاً ما حدّثنا ... عن أنس : أنّ رسول الله 6 كان إذا خرج إلى صلاة الفجر يقول : الصلاة يا أهل البيت ﴿ إِنَّما يُرِيدُ اللهُ ﴾ الآية.

في هذا أيضاً دليل على أنّ هذه الآية فيهم. وبالله التوفيق (1).

### ومن الطائفة الثانية

ابن الجوزي (2) والذهبي (3) .. فإنضما تبعا عكرمة البربري الخارجي ، ومقاتل بن سليمان ، على ما هو مقتضى تعصّبهما وعنادهما لأهل البيت المهيدي !

## ومن الطائفة الثالثة

ابن كثير .. فإنّه بعد أن ذكر فرية عكرمة قال : « فإنْ كان المراد أنّهن كنّ سبب النزول دون غيرهنّ ، فضحيح ، وإنْ أُريد أنّهنّ المراد فقط دون غيرهنّ ، ففي هذا نظر. فإنّه قد وردت أحاديث تدلّ على أنّ المراد أعمّ من ذلك ».

ثمّ أورد عدّة كثيرة من تلك الأحاديث التي هي نصٌّ في اختصاص الآية

<sup>(1)</sup> مشكل الآثار 1 / 332. 339.

<sup>(2)</sup> وهذا ظاهر كلامه في زاد المسير 6 / 381 ، حيث ذكر هذا القول أوّلاً وجعل يدافع عنه!

<sup>(3)</sup> سير أعلام النبلاء 2 / 207.

بالرسول والوصيّ والحسنين والصديقة الطاهرة عليهم الصلاة والسلام ، وأنّ قول عكرمة مخالف للكتاب والسنّة ...

غير أنّ تعصّبه لم يسمح له بالإذعان لذلك ، حتى قال بدخول الزوجات في المراد بالآية! متشبّناً بالسياق ، فقال : « ثمّ الذي لا يشكّ فيه من تدبّر القرآن أنّ نساء النبيّ صلّى الله عليه وسلّم داخلات في قوله تعالى : ﴿ إِنَّما يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَبْنُكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ اللهُ لِيُذْهِبَ عَبْنُكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ اللهُ لِيُذْهِبَ عَبْنُكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ اللهُ لِيُدْهِبَ عَبْنُكُمُ الرِّجْسَ اللهُ لِيُدْهِبَ عَبْنُكُمُ الرِّجْسَ اللهُ لِيُدْهِبَ عَبْنُكُمُ الرِّجْسَ اللهُ لِيُدْهِبَ عَبْنُكُمُ الرَّجْسَ اللهُ لِيُدِيدُ اللهُ لِيُدْهِبَ عَبْنُكُمُ الرَّجْسَ اللهُ لِيُدُونِ اللهُ لِيُعْلَمُ لِيُعْمَ اللهُ لِيُعْلَمُ لَكُمْ اللهُ لِيُعْلِقُونَ اللهُ اللهُ لِيُعْلَمُ لَكُونُ اللهُ اللهُ لِيُعْلَمُ لَكُونُ اللهُ اللهُ لِيُعْلَمُ لَكُونُ اللهُ اللهُ لِي اللهِ اللهُ اللهُ لِيُعْلِمُ لَكُونُ اللهُ اللهُ لِي اللهُ اللهُ لِي اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ الل

## اعتراف ابن تيميّة بصحّة الحديث

والعجب أنّ ابن تيميّة لا يقول بهذا ولا بذاك! بل يذعن بصحّة الحديث كما استدلّ العلاّمة الحلّي. على العلاّمة :

« ونحن نذكر هنا شيئاً يسيراً مميّا هو صحيح عندهم ، ونقلوه في المعتمد من قولهم وكتبهم ، ليكون حجّةً عليهم يوم القيامة ، فمن ذلك :

ما رواه أبو الحسن الأندلسي (2) في « الجمع بين الصحاح الستّة » : موطأ مالك ، وصحيحي البخاري ومسلم ، وسنن أبي داود ، وصحيح الترمذي ، وصحيح النسائي : عن أم سلمة . زوج النبيّ 6 . أنّ قوله تعالى : ﴿ إِنَّما يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَبْنُكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ أنزل في بيتها : وأنا جالسة عند الباب ، فقلت : يا رسول الله ، ألست من أهل

<sup>(1)</sup> تفسير القرآن العظيم 3 / 415.

<sup>(2)</sup> وهو: رزين بن معاوية العبدري ، صاحب « تجريد الصحاح » المتوفّى سنة 535 كما في سير أعلام النبلاء 2 / 204 حيث ترجم له ووصفه به : الإمام المحدّث الشهير ، وحكى عن ابن عساكر : « كان إمام المالكتين بالحرم ». وترجم له أيضاً في : تذكرة الحفاظ 4 / 1281 ، والعقد الثمين في تاريخ البلد الأمين 4 / 398 ، والنحوم الزاهرة 5 / 167 ، ومرآة الجنان 3 / 263 ، وغيرها.

البيت؟ فقال : إنَّكِ على خير ، إنَّك من أزواج النبيّ 6.

قالت : وفي البيت رسول الله 6 وعليٌّ وفاطمة والحسن والحسين ، فحلّلهم بكساء وقال : اللهم هؤلاء أهل بيتي فأذهِب عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً ».

فقال ابن تيمية:

« فصل : وأمّا حديث الكساء فهو صحيح ، رواه أحمد والترمذي من حديث أُمّ سلمة ، ورواه مسلم في صحيحه من حديث عائشة ، قال : خرج النبيّ صلّى الله عليه وسلّم ذات غداة وعليه مرط مرجل من شعر أسود ، فجاء الحسن ابن علي فأدخله ، ثمّ جاء الحسين ، فأدخله معه ، ثمّ جاءت فاطمة فأدخلها ، ثمّ جاء علي فأدخله ، ثمّ قال : ﴿ إِنَّهَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُمْ تَطْهِيراً ﴾.

وهذا الحديث قد شركه فيه فاطمة وحسن وحسين ـ رضي الله عنهم ـ فليس هو من خصائصه ، ومعلوم أنّ المرأة لا تصلح للإمامة ، فعُلم أنّ هذه الفضيلة لا تختص بالأئمّة ، بل يشركهم فيها غيرهم.

ثم إنّ مضمون هذا الحديث أنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم دعا لهم بأنْ يُذهب عنهم الرجس ويطهّرهم تطهيراً.

وغاية ذلك أنْ يكون دعا لهم بأنْ يكونوا من المتّقين الّذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم! واجتناب الرجس واجب على المؤمنين ، والطهارة مأمور بما كل مؤمن.

قال الله تعالى : ﴿ مَا يُرِيدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ ﴾ (1) وقال : ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ

(1) سورة المائدة 5: 6.

وَتُزَكِّيهِمْ بِهِا ﴾ (1) وقال تعالى : ﴿ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ (2).

فغاية هذا أنْ يكون هذا دعاءً لهم بفعل المأمور وترك المحظور ، والصديق ـ 2 ـ قد أخبر الله عنه بأنّه ﴿ الْأَتْقَى \* الَّذِي يُؤْتِي مالَهُ يَتَزَكَّى \* وَما لِأَحَدٍ عِنْدَهُ مِنْ نِعْمَةٍ تُجْزى \* إِلاَّ البِعاءَ وَجُهِ رَبِّهِ الْأَعْلى \* وَلَسَوْفَ يَرْضى ﴾ (3).

وأيضاً: فإنّ السابقين الأوّلين من المهاجرين والأنصار والّذين اتبعوهم بإحسان ﴿ رَضِنِيَ اللهُ عَبْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهارُ خالِئدِينَ فِيها أَبَداً ذلِكَ اللهُ عَبْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهارُ خالِئدِينَ فِيها أَبَداً ذلِكَ النُهُوزُ الْعَظِيمُ ﴾ (4) لا بدّ أنْ يكونوا قد فعلوا المأمور وتركوا المحظور ، فإنّ هذا الرضوان وهذا الجزاء إنّيا يُنال بذلك ، وحينئذٍ فيكون ذهاب الرجس عنهم وتطهيرهم من الذنوب بعض صفاقم.

فما دعا به النبيّ صلّى الله عليه وسلّم لأهل الكساء هو بعض ما وصف به السابقين الأوّلين.

والنبيّ دعا لأقوام كثيرين بالجنّة والمغفرة وغير ذلك ، ممّا هو أعظم من الدعاء بذلك ، ولم يلزم أن يكون مَن دعا له بذلك أفضل من السابقين الأوّلين ، ولكنّ أهل الكساء لما كان قد أوجب عليهم اجتناب الرجس وفِعل التطهير ، دعا لهم النبيّ صلّى الله عليه وسلّم بأنْ يعينهم على فعل ما أمرهم به ، لئلاّ يكونوا مستحقّين للذمّ والعقاب ، ولينالوا المدح والثواب » (5).

<sup>(1)</sup> سورة المائدة 9: 103.

<sup>(2)</sup> سورة البقرة 2: 222.

<sup>(3)</sup> سورة الليل 92: 17. 21.

<sup>(4)</sup> سورة التوبة 9 : 100.

<sup>(5)</sup> منهاج السنّة 5 / 13 . 15.

102 ..... نفحات الأزهار

هذا نص كلام ابن تيميّة ، وأنت ترى فيه :

1 - الإعتراف بصحّة الحديث الدالّ على نزول الآية المباركة في أهل الكساء دون غيرهم.

2. الإعتراف بعدم شمول الفضيلة لغير عليِّ وفاطمة والحسن والحسين الهلِّكِيُّ . فأين قول عكرمة؟! وأين السياق؟! وأين ما ذهب إليه ابن كثير؟!

### سقوط كلمات ابن تيمية

وتبقى كلمات ابن تيميّة ، فإنّه بعد أن أعرض عن قول عكرمة ، وعن قول من قال بالجمع ، واعترف بالاختصاص بالعترة ، أجاب عن الاستدلال بالآية المباركة بوجوه واضحة البطلان :

\* فأوّل شيء قاله هو : « هذا الحديث قد شركه فيه فاطمة ... ».

وفيه : إنّ العلاّمة الحلّي لم يدّع كون الحديث من خصائص على 7 ، بل الآية المباركة والحديث يدلان على عصمة « أهل البيت » وهم :

النبي 6 وعليُّ وفاطمة والحسن والحسين ...

والمعصوم هو المتعيَّن للإمامة بعد رسول الله 6 ، غير أنَّ المرأة لا تصلح للإمامة.

\* ثمّ قال : « ثم إنّ مضمون هذا الحديث أنّ النبيّ دعا لهم ... بأن يكونوا من المتّقين الّذين أذهب الله عنهم الرجس ... فغاية هذا أن يكون هذا دعاء لهم بفعل المأمور وترك المحظور ».

وهذا من قلّة فهمه أو شدّة تعصّبه:

أَمَّا أُوِّلاً : فلأنَّه ينافي صريح الآية المباركة ، لأنَّ « إنَّما » دالَّة على

الحصر ، وكلامه دالٌّ على عدم الحصر ، فما ذكره ردٌّ على الله والرسول.

أما ثانياً: فلأنّ في كثيرٍ من « الصحاح » أنّ الآية نزلت ، فدعا رسول الله عليّاً وفاطمة وحسناً حسيناً فحلّلهم بكساء وقال: اللهمّ هؤلاء أهل بيتي ... فالله عز وجل يقول: ﴿ إِنَّما يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَينْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ ... ﴾ والنبيّ 6 يُعيّن « أهل البيت » وأ نمّم هؤلاء دون غيرهم.

وأمّا ثالثاً: فلأنّه لو كان المراد هو مجرّد الدعاء لهم بأنْ يكونوا « من المتقين » و « الطهارة مأمور بها كل مؤمن » « فغاية هذا أن يكون دعاءً لهم بفعل المأمور وترك المحظور » فلا فضيلة في الحديث ، وهذا يناقض قوله من قبل « فعُلم أنّ هذه الفضيلة .. »!!

وأمّا رابعاً: فلأنّه لو كان « غاية ذلك أن يكون دعاءً لهم بفعل المأمور وترك المحظور » فلماذا لم يأذن لأُمّ سلمة بالدخول معهم؟!

أكانت « من المتقين الذين أذهب الله عنهم الرجس .. » فلا حاجة لها إلى الدعاء؟! أو لم يكن النبي 6 يريد منها أن تكون « من المتقين .. »؟!

وأمّا خامساً: فلو سلّمنا أنّ « غاية هذا أنْ يكون دعاءً لهم .. » لكنْ إذا كان الله سبحانه « يريد » والرسول « يدعو » - ودعاؤه مستجاب قطعاً - كان « أهل البيت » متّصفين بالفعل بما دلّت عليه الآية والحديث.

\* فقال : « والصدّيق قد أخبر الله عنه ... ».

وحاصله : إنّ غاية ما كان في حقّ « أهل البيت » هو « الدعاء » وليس في الآية ولا الحديث إشارة إلى « استجابة » هذا الدعاء فقد يكون وقد لا يكون ، وأما ما كان في حق « أبي بكر » فهو « الإخبار » فهو كائن ، فهو أفضل من « أهل البيت »!!

104 ..... نفحات الأزهار

وفيه:

أُولاً: في « أهل البيت » في الآية شخص النبيّ 6 ، ولا ريب في أفضليّته المطلقة. وثانياً: في « أهل البيت » في الآية فاطمة الزهراء ، وقد اعترف غير واحد من أعلام القوم بأفضليّتها من أبي بكر:

فقد ذكر العلامة المناوي بشرح الحديث المتّفق عليه بين المسلمين:

« فاطمة بضعة متى فمن أغضبها أغضبني » : « استدلّ به السهيلي (1) على أنّ من سبّها كفر ، لأنّه يغضبه ، وأنّما أفضل من الشيخين ».

وقال: «قال الشريف السمهودي: ومعلوم أنّ أولادها بضعة منها، فيكونون بواسطتها بضعة منه، ومن ثُمَّ لما رأت أُمّ الفضل في النوم أنّ بضعةً منه وضعت في حجرها، أوّلَمَا رسول الله صلّى الله عليه وسلّم بأنْ تلد فاطمة غلاماً فيوضع في حجرها، فولدت الحسن فوضع في حجرها. فكلّ من يشاهَد الآن من ذرّيّتها بضعة من تلك البضعة وإنْ تعدّدت الوسائط، ومن تأمّل ذلك انبعث من قلبه داعي الإجلال لهم وتحبّب بغضهم على أيّ حالِ كانوا عليه.

قال ابن حجر: وفيه تحريم أذى من يتأذّى المصطفى 6 بتأذّيه ، فكلّ من وقع منه في حقّ فاطمة شيء فتأذّت به فالنبي صلى عليه وآله وسلّم يتأذى ، بشهادة هذا الخبر ، ولا شئ أعظم من إدخال الأذى عليها من قبل وُلْدها ، ولهذا عرف بالاستقراء معاجلة من تعاطى ذلك بالعقوبة

\_\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> عبدالرحمن بن عبدالله ، العلاّمة الأندلسي ، الحافظ العلم ، صاحب التصانيف ، برع في العربية واللغات والأخبار والأثر ، وتصدّر للإفادة ، من أشهر مؤلّفاته : الروض الأنف ـ شرح « السيرة النبوية » لابن هشام ـ توفي سنة 581 ، له ترجمة في : مرآة الجنان 3 / 422 ، النجوم الزاهرة 6 / 101 ، العبر 3 / 82 ، الكامل في التاريخ 9 / 172.

آية الولاية ......

في الدنيا ﴿ وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَشَدُّ ﴾ (1) » (2).

وثالثاً: في « أهل البيت » في الآية : الحسن والحسين ، وإنّ نفس الدليل الذي أقامه الحافظ السهيلي وغيره على تفضيل الزهراء دليل على أفضليّة الحسنين ، بالإضافة إلى الأدلّة الأخرى ، ومنها « آية التطهير » و « حديث الثقلين » الدالين على « العصمة » ، ولا ريب في أفضليّة المعصوم من غيره.

ورابعاً : في « أهل البيت » في الآية : أمير المؤمنين 7 ، وهي ـ مع أدلةٍ غيرها لا تحصى . تدلّ على أفضليّته على جميع الخلائق بعد رسول الله 6.

وخامساً : كون المراد من الآية : ﴿ الْأَتْقَى ... ﴾ « أبو بكر » هو قول انفرد القوم به ، فلا يجوز أن يعارض به القول المتّفق عليه.

وسادساً : كون المراد بها « أبو بكر » أوّل الكلام ، وإنْ شئت فراجع تفاسيرهم ، كالدر المنثور وغيره.

\* قال : « وأيضاً : فإنّ السابقين الأوّلين من المهاجرين والأنصار ...

فما دعا به النبيّ ... ».

وحاصله : أفضليّة « السابقين الأوّلين .. » من « أهل البيت » المذكورين.

ويرد عليه : ما ورد على كلامه السابق ، فإنّ هذا فرع أن يكون الواقع من النبيّ 6 هو صرف « الدعاء » .. وقد عرفت أنّ الآية تدلّ على أنّ الإرادة الإلهيّة تعلّقت بإذهاب الرجس عن أهل البيت وتطهيرهم تطهيراً ، فهي دالّة على عصمة « أهل البيت » وقد قال النبيّ 6 وأعلن للأُمّة الإسلامية أخّم : هو وعليٌّ وفاطمة والحسن والحسين.

<sup>(1)</sup> سورة طه 20 : 127.

<sup>421/4</sup> فيض القدير . شرح الجامع الصغير 4/1/4

ثمّ إنّ الآية : ﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ ... ﴾ (1) المراد فيها أمير المؤمنين 7 ، ويشهد بذلك تفسير قوله تعالى : ﴿ وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ \* أُولِئِكَ الْمُقَرَّبُونَ ﴾ (2) بعليّ 7 كما سيأتي بالتفصيل إن شاء الله.

وأمّا أبو بكر ... فلم يكن من السابقين الأوّلين :

قال أبو جعفر الطبري: « وقال آخرون: أسلم قبل أبي بكر جماعة. ذكر من قال ذلك: حدّثنا ابن حميد، قال: حدّثنا كنانة بن جبلة، عن إبراهيم بن طهمان، عن الحجّاج بن الحجّاج، عن قتادة، عن سالم بن أبي الجعد، عن محمّد ابن سعد، قال: قلت لأبي:

أكان أبو بكر أوّلكم إسلاماً؟

فقال : لا ، ولقد أسلم قبله أكثر من خمسين ، ولكنْ كان أفضلنا إسلاماً » (3).

#### تناقض ابن تيميّة

ثمّ إنّ ابن تيميّة تعرض لآية التطهير في موضع آخر ، ولكنّه هذه المرّة لم ينصّ على صحّة الحديث! ولم يعترف بمفاده! بل ادّعى كون الأزواج من أهل البيت! وهو القول الثالث الذي نسبه ابن الجوزي إلى الضحّاك بن مزاحم ، وهذه عبارته :

« وأمّا آية الطهارة فليس فيها إخبار بطهارة أهل البيت وذهاب الرجس عنهم ، وإثّما فيها الأمر لهم بما يوجب طهارتهم وذهاب الرجس عنهم ، فإنّ

<sup>(1)</sup> سورة التوبة 9 : 100.

<sup>(2)</sup> سورة الواقعة 56:56 و (11.

<sup>(3)</sup> تاريخ الطبري 2 / 316 تحقيق : محمّد أبو الفضل إبراهيم.

قوله: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ وقوله تعالى: ﴿ مَا يُرِيدُ اللهُ لِيَبَعْنَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ ﴾ وقوله: ﴿ يُرِيدُ اللهُ لِيَبَيِّنَ لَكُمْ مَا يُرِيدُ اللهُ لِيَبَيِّنَ لَكُمْ مَا يُرِيدُ اللهُ يُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ وَيَهُدِيكُمْ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ \* وَاللهُ يُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ \* وَاللهُ يُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ \* وَاللهُ يُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَاللهُ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلِيمٌ اللهُ أَنْ يُخَفِّمُ عَنْكُمْ عَلَيْكُمْ وَيُولِدُ اللهُ أَنْ يُخَفِّمُ عَنْكُمْ وَحُلِقَ الْإِنْسَانُ صَعِيفاً ﴾.

فالإرادة هنا متضمّنة للأمر والمحبّة والرضا ، وليست هي المشيئة المستلزمة لوقوع المراد ، فإنّه لو كان كذلك لكان قد طهر كل من أراد طهارته. وهذا على قول هؤلاء القدرية الشيعة أوجه ، فإنّ عندهم أنّ الله يريد ما لا يكون! ويكون ما لا يريد!

فقوله : ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَيْنُكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ إذا كان هذا بفعل المأمور وترك المحظور كان ذلك متعلّقاً بإرادتهم وأفعالهم ، فإنْ فعلوا ما أُمروا به طُهّروا وإلاّ فلا.

وهم يقولون : إنّ الله لا يخلق أفعالهم ولا يقدر على تطهيرهم وإذهاب الرجس عنهم ، وأما المثبتون للقدر فيقولون : إنّ الله قادر على ذلك ، فإذا ألهمهم فعل ما أمر وترك ما حظر حصلت الطهارة وذهاب الرجس.

وتميًا يُبيّن أنّ هذا مميًا أُمروا به لا مميًا أحبروا بوقوعه : ما ثبت في الصحيح أنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم أدار الكساء على عليّ وفاطمة وحسن وحسين ثمّ قال : اللهم هؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً. وهذا الحديث رواه مسلم في صحيحه عن عائشة ، ورواه أهل السنن عن أُمّ سلمة.

108 ..... نفحات الأزهار

وهو يدلّ على ضدّ قول الرافضة من وجهين :

أحدهما : أنّيه دعا لهم بذلك. هذا دليل على أن الآية لم تخبر بوقوع ذلك ، فإنّه لو كان قد وقع لكان يثني على الله بوقوعه ويشكره على ذلك ، ولا يقتصر على مجرد الدعاء به.

الثاني : إن هذا يدلّ على أن الله قادر على إذهاب الرجس عنهم وتطهيرهم ، وذلك يدلّ على أنّه خالق أفعال العباد.

وممّا يُبين أنّ الآية متضمّنة للأمر والنهي قوله في سياق الكلام: ﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ بِفَاحِشَةٍ ... إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ ... وَاذْكُرْنَ مَا يُتْلَى فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ آياتِ اللهِ وَالْحِكْمَةِ إِنَّ اللهَ كَانَ لَطِيفاً حَبِيراً ﴾.

وهذا السياق يدلّ على أنّ ذلك أمر ونهي.

ويدلّ على أنّ أزواج النبيّ صلّى الله عليه وسلّم من أهل بيته ، فإن السّياق إنّما هو في مخاطبتهنّ.

ويدلّ على أنّ قوله ﴿ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾ عمّ غير أزواجه ، كعليّ وفاطمة وحسن وحسين رضي الله عنهم ، لأنّه ذكره بصيغة التذكير لما اجتمع المذكّر والمؤنّث ، وهؤلاء محصّوا بكونهم من أهل البيت من أزواجه ، فلهذا حصهم بالدعاء لما أدخلهم في الكساء ، كما أنّ مسجد قباء أسس على التقوى ، ومسجده صلّى الله عليه وسلّم أيضاً أسيس على التقوى وهو أكمل في ذلك. فلمّا نزل قوله تعالى : ﴿ لَمَ سُجِدٌ أُسِّس عَلَى التّقوى مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ ... ﴾ (1) بسبب مسجد قباء تناول اللفظ لمسجد قباء ولمسجده بطريق الأولى.

وقد تنازع العلماء : هل أزواجه من آله؟ على قولين ، هما روايتان عن

(1) سورة التوبة 9: 108.

آية الولاية ......

أحمد ، أصحّهما أغّن من آله وأهل بيته ، كما دلّ على ذلك ما في الصحيحين من قوله : اللهمّ صلى على محمّد وعلى أزواجه وذرّيته. وهذا مبسوط في موضع آخر  $^{(2)}$ .

### أقول:

لقد حاول ابن تيميّة التهرّب من الإلتزام بمفاد الآية المباركة والسنّة النبويّة الثابتة الصحيحة الواردة بشأنها ـ كما اعترف هو أيضاً ـ بشبهات واهيةٍ وكلماتٍ متهافتة ، ومن راجع كتب الأصحاب في بيان الاستدلال بالآية المباركة ـ على ضوء السنّة المتّفق عليها ـ عرف موارد النظر ومواضع التعصّب في كلامه ...

وقد ذكرنا نحن أيضاً طائفةً من الأحاديث ، المشتملة على وقوع إذهاب الرجس عن أهل البيت وتطهيرهم عنه من الله سبحانه ، بإرادته التكوينيّة غير المنافية لمذهب أهل البيت في مسألة الجبر والاختيار.

فالنبيّ 6 قد عين المراد من « أهل البيت » البَيْلِيُّ في الآية المباركة بعد نزولها ، ودعا لهم أيضاً ، ولا ريب في أن دعاءه مستجاب.

كما علمنا من الخصوصيات الموجودة في نفس الآية ، ومن الأحاديث الصحيحة الواردة في معناها ، أنّ الآية خاصة بأهل البيت . وهذا ما اعترف به جماعة من أئمّة الحديث كالطحاوي وابن حبّان تبعاً لأزواج النبيّ وأعلام الصحابة . وأضّا نازلة في قضيةٍ خاصة ، غير أضّا وضعت ضمن آيات نساء النبيّ ، وكم له من نظير ، حيث وضعت الآية المكيّة ضمن آياتٍ مدنيّةٍ أو المدنية

<sup>(1)</sup> منهاج السنة 4 / 21. 24.

110 الأزهار

## ضمن آيات مكّية.

وقد دلّمت الآية المباركة والأحاديث المذكورة وغيرها على أنّ عنوان « أهل البيت » ـ أي : أهل بيت النبيّ . لا يعمّ أزواجه ، بل لا يعمّ أحدا من عشيرته وأُسرته إلاّبقرينةٍ .

هذا ، وفي صحيح مسلم في ذيل حديث الثقلين عن زيد بن أرقم ، أنّه سئل : هل نساؤه من أهل بيته؟ قال : « لا وأيم الله ، إن المرأة تكون مع الرجل العصر من الدهر ثمّ يطلقها فترجع إلى أبيها وقومها ».

وهذا هو الذي دلّت عليه الأحاديث.

وأمّا ما رووه عنه من أنّ : « أهل بيته من حرم الصدقة من بعده » فيردّ تطبيقه على ما نحن فيه الأحاديث المتواترة المذكور بعضها ، ومن الواضح عدم جواز رفع اليد عن مفادها بقول زيد هذا.

## كلام الدهلوي صاحب التحفة

هذا ، وما ذكرناه في إبطال القولين الاخرين ، وردّ افتراءات ابن تيميّة ، يكفينا عن النظر في كلام عبدالعزيز الدهلوي حول هذه الآية ، والتعرّض لنقده بالتفصيل ، إذ ليس عنده شئ زائد على ما تقدّم ، فإنّه قد ذكر أوّلاً قول عكرمة وأيّده بالسياق ، ثمّ قال : « ولكن ذهب محققوا أهل السنة إلى أنّ هذه الآية وإن كانت واقعة في حق الأزواج المطهرات ، فإنّه بحكم أن العبرة بعموم اللفظ لا لخصوص السبب ، داخل في بشارتها هذه جميع أهل البيت ، وإنّا يدل التخصيص بالكساء على كون هؤلاء المذكورين مخصصين إذا لم يكن لهذا التخصيص فائدة أخرى ظاهرة ، وهي ههنا دفع مظنة عدم كون هؤلاء الأشخاص في أهل البيت ، نظرا إلى أن المخاطبات فيها هن الأزواج فقط ».

ثمّ ناقش في دلالة الآية على العصمة ، حاملاً « الإرادة » على التشريعيّة

قال: « لأن وقوع مراد الله غير لازم لإرادته عند الشيعة » ومن هنا نقض بأنّه « لو كانت هذه الكلمة مفيدة للعصمة فينبغي أن يكون الصحابة لا سيّما الحاضرين في غزوة بدرٍ قاطبةً معصومين ، لأنّ الله تعالى قال في حقّهم في مواضع من التنزيل ﴿ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ فَلِيُتِمَّ فَلِيُتِمَّ فَعَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ مَ تَشْكُرُونَ ﴾ وقال : ﴿ لِيُطَهِّرَكُمْ بِهِ وَيُدْهِبَ عَينْكُمْ رِجْزَ الشَّيْطانِ ﴾ وظاهر أن إتمام النعمة في الصحابة كرامة زائدة بالنسبة إلى ذينك اللفظين ووقوع هذا الإتمام أدل على عصمتهم ».

ثمّ قال : « سلّمنا ، ولكن ثبت من هذا الدليل صحّة إمامة الأمير ، أما كونه إماماً بلا فصل فمن أين؟ » (1).

### أقول:

كانت هذه خلاصة المهم من كلامه ، فهو يعتمد أوّلاً على كلام عكرمة ، ثمّ يتنازل فيجعل الآية عامة لأهل البيت وللأزواج وهو القول الآخر ، وقد عرفت بطلان كلا القولين. وقد عرفت أن « الإرادة » في الآية تكوينية وليست بتشريعيّة.

ونقضه بعصمة أهل بدر ، مردود بأن « الإرادة » في الآيتين المذكورتين تشريعيّة ، فالقياس مع الفارق ، على أنّ أحداً لا يقول بعصمة أحدٍ من أهل بدرٍ ولا غيرهم من الصحابة ، فقوله هذا خرق للإجماع القطعي ، بخلاف « أهل البيت » ففيهم الرسول 6 وهو معصوم بالإجماع ، وسائر أهل البيت معصومون بالآية وبحديث الثقلين وغيرهما من الأدلّة.

وما ذكره أخيراً من حمل الآية على إمامة الإمام بعد عثمان ، فباطل من وجوه ، منها أن هذا الحمل موقوف على صحة إمامة الثلاثة ، وهو أوّل الكلام.

هذا تمام الكلام على آية التطهير ، والحمد لله رب العالمين.

<sup>(1)</sup> التحفة الاثني عشرية : 202 وانظر مختصر التحفة الاثني عشرية : 167. 172.

112 الأزهار

آية المودّة

114 الأزهار

# قوله تعالى

﴿ قُلْ لا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾

وهذه آية المودّة.

استدلّ بها أصحابنا على إمامة أمير المؤمنين وأهل البيت الطاهرين بعد رسول الله 6 بلا فصل.

وبيان ذلك في فصول:

116 الأزهار

# الفصل الأول في تعيين النبيّ 6

## المراد من « القربي »

إنّه إذا كنّا تبعاً للكتاب والسنّة ، ونريد ـ حقّاً ـ الأخذ ـ اعتقاداً وعملاً ـ بما جاء في كلام الله العزيز وما أتى به الرسول الكريم صلى عليه وآله وسلّم ...

كان الواحب علينا الرجوع إلى النبيّ نفسه وتحكيمه في كل ما شجر بيننا واختلفنا فيه ، كما أمر سبحانه وتعالى بذلك حيث قال : ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُهُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيما شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ (1).

لقد وقع الاختلاف في معنى قوله تعالى : ﴿ ذَلِكَ النَّذِي يُبَشِّرُ اللهُ عِبادَهُ النَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ قُلْ لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ (2) ... لكنّ النبيّ 6 سبق وأنْ بيّن المعنى وأوضح المراد من « القربي » في الأخبار المروية في كتب طرفي الخلاف كليهما ، فلماذا لا يقبل قوله ويبقى الخلاف على حاله؟!

لقد عين النبيّ 6 المراد من « القربي » في الآية ، فالمراد أقرباؤه ، وهم عليٌّ والزهراء وولداهما ... فهؤلاء هم المراد من « القربي » هنا ، كما كانوا المراد من « أهل البيت » في آية التطهير بتعيينٍ منه كذلك.

<sup>(1)</sup> سورة النساء 4: 65.

<sup>(2)</sup> سورة الشورى 42: 23.

# ذكر من رواه من الصحابة والتابعين

وقد روي ذلك عن رسول الله 6 عدّة كبيرة من الصحابة وأعلام التابعين ، المرجوع اليهم في تفسير آيات الكتاب المبين ، ومنهم :

- 1. أمير المؤمنين على 7.
- 2. الإمام السبط الأكبر الحسن بن على 7.
- 3 . الإمام السبط الشهيد الحسين بن على 7
  - 4. الإمام السجّاد على بن الحسين 7.
- 5. الإمام الباقر محمّد بن على بن الحسين 7.
- 6. الإمام الصادق جعفر بن محمّد بن على بن الحسين 7.
  - 7 . عبدالله بن العبّاس.
  - 8 . عبدالله بن مسعود.
  - 9. جابر بن عبدالله الأنصاري.
    - 10 . أبو أُمامة الباهلي.
  - 11 . أبو الطفيل عامر بن واثلة الليثي.
    - 12 . سعيد بن جبير.
    - 13 . مجاهد بن جبر.
    - 14 . مقسم بن بجرة.
    - 15 . زاذان الكندى.
      - 16 . السدّي.
    - 17 . فضّال بن جبير.

118 الأزهار

- 18. عمرو بن شعيب.
  - 19 . ابن المبارك.
  - 20 . زر بن حبيش.
- 21 . أبو إسحاق السبيعي.
  - 22 . زيد بن وهب.
  - 23 . عبدالله بن نجّي.
  - 24 . عاصم بن ضمرة.

## ومن رواته من أئمّة الحديث والتفسير

وقد روى نزول الآية المباركة في أهل البيت عليه . هذا الذي أرسله إرسال المسلَّم إمام الشافعية في شعره المعروف المشهور ، المذكور في الكتب المعتمدة ، كالصواعق المحرقة مشاهير الأئمة في التفسير والحديث وغيرهما في مختلف القرون ، ونحن نذكر أسماء عدةٍ منهم

1. سعيد بن منصور ، المتوفي سنة 227.

2. أحمد بن حنبل ، المتوفّى سنة 241.

3. عبد بن حميد ، المتوفّى سنة 249.

4. محمّد بن إسماعيل البخاري ، المتوفّى سنة 256.

5. مسلم بن الحجاج النيسابوري ، المتوفي سنة 261.

6. أحمد بن يحيى البلاذري ، المتوفّى سنة 276.

7. محمّد بن عيسى الترمذي ، المتوفّى سنة 279.

8. أبو بكر البزار ، المتوفّى سنة 292.

9. محمّد بن سليمان الحضرمي ، المتوفّ سنة 297.

آية الولاية .....

- 10. محمّد بن جرير الطبري ، المتوفّى سنة 310.
  - 11 . أبو بشر الدولابي ، المتوفّى سنة 310.
- 12. أبو بكر ابن المنذر النيسابوري ، المتوفّى سنة 318.
- 13 . عبدالرحمن بن أبي حاتم الرازي ، المتوفّى سنة 327.
  - 14. الهيثم بن كليب الشاشي ، المتوفّى سنة 335.
    - 15. أبو القاسم الطبراني ، المتوفّى سنة 360.
    - 16 . أبو الشيخ ابن حبان ، المتوفّى سنة 369.
  - 17. محمّد بن إسحاق ابن مندة ، المتوفّى سنة 395.
- 18. أبو عبدالله الحاكم النيسابوري ، المتوفى سنة 405.
- 19 . أبو بكر ابن مردويه الأصفهاني ، المتوفّى سنة 410.
  - 20 . أبو إسحاق الثعلبي ، المتوفّى سنة 427.
  - 21. أبو نعيم الأصفهاني ، المتوفّى سنة 430.
  - 22. على بن أحمد الواحدي ، المتوفّ سنة 468.
    - 23. محيى السنّة البغوي ، المتوفّ سنة 516.
    - 24 . جار الله الزمخشري ، المتوفّى سنة 538.
- 25. الملاّ عمر بن محمّد بن خضر ، المتوفّى سنة 570.
- 26. أبو القاسم ابن عساكر الدمشقى ، المتوفّى سنة 571.
- 27 . أبو السعادات ابن الأثير الجزري ، المتوفّى سنة 606.
  - 28. الفخر الرازي ، المتوفّى سنة 606.
  - 29. عزّ الدين ابن الأثير ، المتوفّى سنة 630.
  - 30. محمّد بن طلحة الشافعي ، المتوفّي سنة 652.
  - 31 . أبو عبدالله الأنصاري القرطبي ، المتوفّى سنة 671.

120 ..... نفحات الأزهار

- 32. أبو عبدالله الكنجي الشافعي ، المتوفّى سنة 658.
  - 33. القاضي البيضاوي ، المتوفّى سنة 685.
- 34. محبّ الدين الطبري الشافعي ، المتوفّي سنة 694.
  - 35. الخطيب الشربيني ، المتوفّى سنة 698.
  - 36. أبو البركات النسفى ، المتوفّى سنة 710.
    - 37 . أبو القاسم الجزّي ، المتوفّى سنة 741.
  - 38. علاء الدين الخازن ، المتوفي سنة 741.
  - 39. أبو حيّان الأندلسي ، المتوفّى سنة 745.
  - 40. ابن كثير الدمشقى ، المتوفّى سنة 774.
  - 41. أبو بكر نور الدين الهيثمي ، المتوفّ سنة 807.
    - 42. ابن حجر العسقلاني ، المتوفّى سنة 852.
- 43. نور الدين ابن الصبّاغ المالكي ، المتوفّى سنة 855.
  - 44. شمس الدين السخاوي ، المتوفّى سنة 902.
  - 45. نور الدين السمهودي ، المتوفيّ سنة 911.
  - 46. حلال الدين السيوطي ، المتوفي سنة 911.
  - 47. شهاب الدين القسطلاني ، المتوفّى سنة 923.
    - 48. أبو السعود العمادي ، المتوفيّ سنة 951.
  - 49. ابن حجر الهيتمي المكّي ، المتوفّي سنة 973.
    - 50 . الزرقاني المالكي ، المتوفّى سنة 1122.
    - 51 . عبدالله الشبراوي ، المتوفّى سنة 1162.
  - 52. محمّد الصبّان المصري ، المتوفّى سنة 1206.
  - 53. قاضى القضاة الشوكاني ، المتوفّى سنة 1250.

54. شهاب الدين الآلوسي ، المتوفيّ سنة 1270.

55. الصديق حسن خان ، المتوفي سنة 1307.

56. محمّد مؤمن الشبلنجي ، المتوفّى بعد سنة 1308.

# نصوص الحديث في الكتب المعتبرة

وهذه ألفاظ من هذا الحديث بأسانيدها ، كما في الكتب المعتبرة من الصحاح والمسانيد والمعاجم وغيرها :

\* أخرج البخاري قائلا : « قوله : ﴿ إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾.

«حدّثنا محمّد بن بشار ، حدّثنا محمّد بن جعفر ، حدّثنا شعبة ، عن عبدالملك بن ميسرة ، قال : سمعت طاووساً عن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ أنّه سئل عن قوله ﴿ إِلاً الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ فقال سعيد بن جبير : قربي آل محمّد صلّى الله عليه وسلّم. فقال ابن عبّاس : عجلت! إنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم لم يكن بطن من قريش إلاّكان له فيهم قرابة. فقال : إلاّ أنْ تصِلوا ما بيني وبينكم من القرابة » (1).

\* وأخرجه مسلم ، كما نصّ عليه الحاكم والذهبي ، وسيأتي.

\* وأخرجه أحمد ، ففي « المسند » : « حدّثنا عبدالله ، حدّثني أبي ، ثنا يحيى ، عن شعبة ، حدّثني عبدالملك بن ميسرة ، عن طاووس ، قال : أتى ابن عبّاس رجل فسأله ، وسليمان بن داود ، قال : أخبرنا شعبة ، أنبأني عبدالملك ، قال : سمعت طاووساً يقول : سأل رجل ابن عبّاس المعنى عن قوله عزّ وجلّ : ﴿ قُلْ لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي سأل رجل ابن عبّاس المعنى عن قوله عزّ وجلّ : ﴿ قُلْ لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّة فِي الله عليه وسلّم. قال ابن عبّاس : عجلت! إنّ رسول الله صلّى الله صلّى الله عليه وسلّم. قال ابن عبّاس : عجلت!

<sup>(1)</sup> صحيح البخاري ، كتاب التفسير ، المجلد الثالث : 502.

عليه وسلّم لمن يكن بطن من قريش إلاّلرسول الله صلّى الله عليه وسلّم فيهم قرابة فنزلت: ﴿ قُلْ لا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ إلاّ أنْ تصِلوا قرابة ما بيني وبينكم » (١).

\* وفي ( المناقب ) ما هذا نصّه : « وفي ما كتب إلينا محمّد بن عبدالله بن سليمان الحضرمي ، يذكر أن حرب بن الحسن الطحّان حدثهم ، قال : حدّثنا حسين الأشقر ، عن قيس ، عن الأعمش ، عن سعيد بن جبير ، عن ابن عبّاس ، قال : لما نزلت ﴿ قُلْ لا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَهَودَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ قالوا : يا رسول الله ، من قرابتك هؤلاء الّذين وجبت علينا مودّقهم؟ قال : عليٌ وفاطمة وابناهما عليقيل » (2).

\* وأخرج الترمذي فقال: «حدّثنا بندار، حدّثنا محمّد بن جعفر، حدّثنا شعبة، عن عبدالملك بن ميسرة، قال: سمع طاووساً قال: سئل ابن عبّاس عن هذه الآية ﴿ قُلْ لا أَسْمَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ فقال سعيد بن جبير: قربي آل محمّد صلّى الله عليه وسلّم. فقال ابن عبّاس: أعجلت؟! إنّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم لم يكن بطن من قريش إلاّكان له فيهم قرابة فقال: إلاّ أن تصلوا ما بيني وبينكم من القرابة.

قال أبو عيسى : هذا حديث حسن صحيح  $^{(3)}$ .

(1) « حدّثني محمّد بن عمارة ، قال : ثنا إسماعيل بن أبان ، قال : ثنا الصباح بن يحيى المري ، عن السدّي ، عن أبي الديلم ، قال : لما جي بعلي بن

<sup>\*</sup> وأخرج ابن جرير الطبري ، قال :

<sup>(1)</sup> مسند أحمد 1 / 229.

<sup>(2)</sup> مناقب علي : الحديث 263 ، ورواه غير واحدٍ من الحفاظ قائلين « أحمد في المناقب » كالمحبّ الطبري في ذخائر العقبي : 62 ، والسخاوي في استجلاب ارتقاء الغرف : 36.

<sup>(3)</sup> صحيح الترمذي ، كتاب التفسير ، 5 / 351.

الحسين. رضي الله عنهما ـ أسيراً فأقيم على درج دمشق ، قام رجل من أهل الشام فقال : الحمد لله الذي قتلكم واستأصلكم وقطع قرني الفتنة! فقال له عليّ ابن الحسين ـ 2 ـ : أقرأت القرآن؟! قال : نعم ، قال : أقرأت آل حم؟! قال : قرأت القرآن ولم أقرأ آل حم؟ قال : ما قرأت ﴿ قُلُ لا أَسْمَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَهَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾؟! قال : وإنّكم لأنتم هم؟! قال : نعم » (1).

(2) حدّثنا أبو كريب ، قال : ثنا مالك بن إسماعيل ، قال : ثنا عبدالسلام ، قال : ثنا يزيد بن أبي زياد ، عن مقسم ، عن ابن عبّاس ، قال : قالت الأنصار : فعلنا وفعلنا ، فكأخّم فخروا ، فقال ابن عبّاس . أو العباس ، شك عبدالسلام . : لنا الفضل عليكم.

فبلغ ذلك رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ، فأتاهم في مجالسهم فقال : يا معشر الأنصار! ألم تكونوا أذلّة فأعرّكم الله بي؟!

قالوا: بلى يا رسول الله.

قال: ألم تكونوا ضلاّلاً فهداكم الله بي؟!

قالوا: بلى يا رسول الله.

قال: أفلا تجيبوني؟!

قالوا: ما نقول يا رسول الله؟!

قال : ألا تقولون : ألم يخرجك قومك فآويناك؟! أو لم يكذّبوك فصدّقناك؟! أو لم يخذلوك فنصرناك؟!

قال : فما زال يقول حتى جثوا على الركب وقالوا : أموالنا وما في أيدينا

(1) وأرسله أبو حيّان إرسال المسلّم ، حيث ذكر القول الحقّ ، قال : « وقال بمذا المعنى عليّ ابن الحسين بن على بن أبي طالب ، واستشهد بالآية حين سيق إلى الشام أسيرا » البحر المحيط 7 / 516.

124 ..... نفحات الأزهار

لله ولرسوله ، قال : فنزلت ﴿ قُلْ لا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾.

(3) حدّثني يعقوب ، قال : ثنا مروان ، عن يحيى بن كثير ، عن أبي العالية ، عن سعيد بن جبير ، في قوله ﴿ قُلْ لا أَسْنَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ قال : هي قربي رسول الله صلّى الله عليه وسلّم.

(4) حدَّثني محمّد بن عمارة الأسدي ومحمّد بن حلف ، قالا : ثنا عبيد الله ، قال : أخبرنا إسرائيل ، عن أبي إسحاق ، قال : سألت عمرو بن شعيب عن قول عزّ وجلّ ﴿ قُلْ لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ قال : قربي النبيّ صلّى الله عليه وسلّم » (1).

### أقول:

ولا يخفى أنّ ابن جرير الطبري ذكر في معنى الآية أربعة أقوال ، وقد جعل القول بنزولها في « أهل البيت » القول الثاني ، فذكر هذه الأحبار.

وجعل القول الأوّل أنّ المراد قرابته مع قريش ، فذكر رواية طاووس عن ابن عبّاس ، التي أخرجها أحمد والشيخان ، وقد تقدّمت ، وفيها قول سعيد بن جبير بنزولها في « أهل البيت » خاصّةً.

وأمّا القولان الثالث والرابع فسنتعرّض لهما فيما بعد.

\* وأخرج أبو سعيد الهيثم بن كليب الشاشي ـ صاحب المسند الكبير ـ في مسند عبدالله بن مسعود ، في ما رواه عنه زرّ بن حبيش ، قال :

« حدّثنا الحسن بن علي بن عفّان ، حدّثنا محمّد بن خالد ، عن يحبي بن ثعلبة الأنصاري ، عن عاصم بن أبي النجود ، عن زر ، عن عبدالله ، قال :

كنّا مع رسول الله صلّى الله عليه وسلّم في مسير ، فهتف به أعرابي بصوت

<sup>(1)</sup> تفسير الطبرى 25 / 16. 17.

جهوري: يا محمّد! فقال صلّى الله عليه وسلّم: يا هناه! فقال: يا محمّد! ما تقول في رجل يحبّ القوم ولم يعمل بعلمهم؟ قال: المرء مع من أحبّ. قال: يامحمّد! إلى من تدعو؟ قال: إلى شهادة أن لا إله إلا الله، وأناّي رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحجّ البيت. قال: فهل تطلب على هذا أجراً؟ قال: لا إلاّ المودّة في القربي.

قال : أقرباي يا محمّد أُم أقرباك؟ قال : بل أقرباي. قال : هات يدك حتّى أبايعك ، فلا خير في من يودّك ولا يود قرباك » (1).

\* وأحرج الطبراني : « حدّثنا محمّد بن عبدالله ، ثنا حرب بن الحسن الطحان ، ثنا حسين الأشقر ، عن قيس بن الربيع ، عن الأعمش ، عن سعيد بن جبير ، عن ابن عبّاس رضي الله عنهما ، قال : لما نزلت ﴿ قُلْ لا أَسْتَلْكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ قالوا يا رسول الله ، ومن قرابتك هؤلاء الذين وجبت علينا مودّتهم؟ قال : عليُّ وفاطمة وابناهما » (2).

وأخرج أيضاً: «حدّثنا محمّد بن عبدالله الحضرمي ، ثنا محمّد بن مرزوق ، ثنا حسين الأشقر ، ثنا نصير بن زياد ، عن عثمان أبي اليقظان ، عن سعيد بن جبير ، عن ابن عبّاس ، قال : قالت الأنصار فيما بينهم : لو جمعنا لرسول الله صلى عليه وسلّم مالاً فنبسط يده لا يحول بينه وبينه أحد ، فأتوا رسول الله فقالوا : يا رسول الله! إنّيا أردنا أن نجمع لك من أموالنا. فأنزل الله عز وجل ﴿ قُلْ لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاًّ الْمَوَدّةَ فِي الْقُرْبي ﴾ فخرجوا مختلفين ، فقال بعضهم : ألم تروا إلى ما قال رسول الله؟! وقال بعضهم : إنّما قال

<sup>(1)</sup> مسند الثاشي 2 / 127 ح 664.

<sup>(2)</sup> المعجم الكبير 3 / 47 رقم 2641 ، و 11 / 351 رقم 12259.

<sup>(3)</sup> المعجم الكبير 12 / 26 رقم 12384.

هذا لنقاتل عن أهل بيته وننصرهم  $\dots$   $^{(1)}$ .

\* وأخرج الحاكم قائلاً: « حدّثنا أبو محمّد الحسن بن محمّد بن يحيى ابن أخي طاهر العقيقي الحسني ، ثنا إسماعيل بن محمّد بن إسحاق بن جعفر ابن محمّد بن علي بن الحسين ، حدّثني عمي علي بن جعفر بن محمّد ، حدّثني الحسين بن زيد ، عن عمر بن علي ، عن أبيه على بن الحسين ، قال :

خطب الحسن بن على الناس حين قُتل عليٌّ ، فحمد الله وأثنى عليه ثمّ قال :

لقد قُبض في هذه الليلة رجل لا يسبقه الأوّلون بعمل ولا يدركه الآخِرون ، وقد كان رسول الله 6 يعطيه رايته فيقاتل وجبريل عن يمينه وميكائيل عن يساره ، فما يرجع حتى يفتح الله عليه ، وما ترك على أهل الأرض صفراء ولا بيضاء ، إلا سبع مائة درهم فضلت من عطاياه أراد أن يبتاع بما خادماً لأهله .. ثمّ قال :

أيّها الناس! من عرفني فقد عرفني ، ومن لم يعرفني فأنا الحسن بن علي ، وأنا ابن النبيّ ، وأنا ابن الوصيّ ، وأنا ابن البشير ، وأنا ابن الندير ، وأنا ابن الداعي إلى الله بإذنه ، وأنا ابن السراج المنير ، وأنا من أهل البيت الذي كان جبريل ينزل إلينا ويصعد من عندنا ، وأنا من أهل البيت الذي من أهل البيت الذي أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً ، وأنا من أهل البيت الذي افترض الله مودّ تهم على كلّ مسلم فقال تبارك وتعالى لنبيّه صلّى الله عليه وسلّم : ﴿ قُلْ لا أَسْمَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي وَمَنْ يَقْتَرِفْ جَسَنَةً نَزِدْ لَهُ فِيها جُسْناً ﴾ فاقتراف الحسنة مودّتنا أهل البيت » (2).

(1) المستدرك على الصحيحين 3 / 188 . 189 ح 4802.

وقال الحاكم بتفسير الآية من كتاب التفسير : « إنَّما اتَّفقا في تفسير هذه الآية على حديث عبدالملك بن ميسرة الزرّاد عن طاووس عن ابن عبّاس - رضي الله عنهما - أنَّه في قربى آل محمّد  $\delta$  » (1).

\* وأخرج أبو نعيم: «حدّثنا الحسين بن أحمد بن علي أبو عبدالله ، ثنا الحسن بن محمّد بن أبي هريرة ، ثنا إسماعيل بن يزيد ، ثنا قتيبة بن مهران ، ثنا عبد الغفور ، عن أبي هاشم ، عن زاذان ، عن علي ، قال : قال رسول الله صلى عليه وسلّم : عليكم بتعلم القرآن وكثرة تلاوته تنالون به الدرجات وكثرة عجائبه في الجنة ، ثمّ قال علي : وفينا آل حم ، إنه لا يحفظ مودتنا إلا كل مؤمن ، ثمّ قرأ : ﴿ قُلْ لا أَسْمَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلا الْمَوَدَةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ (2).

وأحرج أيضاً: «حدّثنا أبو عبدالله محمّد بن أحمد بن علي بن أحمد بن مخلد ، ثنا محمّد بن عثمان بن أبي شيبة ، ثنا عبادة بن زياد ، ثنا يحبي بن العلاء ، عن جعفر بن محمّد ، عن أبيه ، عن جابر ، قال : جاء أعرابي إلى النبيّ صلى الله عليه وسلّم فقال : يا محمّد! اعرض علي الإسلام ، فقال : تشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأن محمّداً عبده ورسوله. قال : تسألني عليه أحراً؟ قال : لا ، إلاّ المودّة في القربي ، قال : قرباي أو قرباك؟ قال : قرباي. قال : هات أبايعك ، فعلى من لا يحبك ولا يحب قرباك لعنة الله. قال صلّى الله عليه وسلّم : آمين.

هذا حديث غريب من حديث جعفر بن محمّد ، لم نكتبه إلاّمن حديث يحيى بن العلاء ، كوفى ولى قضاء الرّى » (3).

<sup>(1)</sup> المستدرك على الصحيحين 2 / 444.

<sup>.165 / 2</sup> تاریخ أصبهان (2)

<sup>(3)</sup> حلية الأولياء 3 / 201.

\* وأحرج أبو بشر الدولاي خطبة الإمام الحسن السبط ، فقال : « أحبري أبو القاسم كهمس بن معمر ، أنّ أبا محمّد إسماعيل بن إسحاق بن جعفر ابن محمّد بن بن حسين بن علي بن أبي طالب حدّثهم : حدّثني عمي علي ابن جعفر بن محمّد بن حسين بن زيد ، عن الحسن بن زيد ابن حسن بن علي ، عن أبيه ، قال : خطب الحسن بن علي الناس حين قتل عليّ ...

أخبري أبو عبدالله الحسين بن علي بن الحسين بن علي بن عمر بن الحسن بن علي بن أبي طالب ، حدّثني أبي ، حدّثني حسين بن زيد ، عن الحسن بن زيد بن حسن ـ ليس فيه : عن أبيه ـ ، قال : خطب الحسن بن على الناس ...

حدّ ثنا أحمد بن يحيى الأودي ، نا إسماعيل بن أبان الورّاق ، نا عمر ، عن جابر ، عن أبي الطفيل ، وزيد بن وهب ، وعبد الله بن نجي ، وعاصم بن ضمرة ، عن الحسن بن علي ، قال : لقد قُبض في هذه الليلة رجل ...  $^{(1)}$  ...

\* وأخرج ابن عساكر : « أخبرنا أبو الحسن الفرضي ، أنبأنا عبدالعزيز الصوفي ، أنبأنا أبو الحسن بن السمسار ، أنبأنا أبو سليمان ...

قال: وأنبأنا ابن السمسار، أنبأنا علي بن الحسن الصوري، أنبأنا سليمان بن أحمد بن أيوب الطبراني اللخمي بأصفهان، أنبأنا الحسين بن إدريس الحريري التستري، أنبأنا أبو عثمان طالوت بن عبّاد البصري الصيرفي، أنبأنا فضّال بن جبير، أنبأنا أبو أمامة الباهلي، قال: قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: حلق الله الأنبياء من أشجار شتّى، وخلقني وعليّاً من شجرة واحدة، فأنا أصلها وعليّ فرعها وفاطمة لقاحها والحسن والحسين

الذريّة الطاهرة : 109 . 111.

ثمرها ، فمن تعلّق بغصن من أغصانها نجا ، ومن زاغ هوى ، ولو أنّ عبداً عبدالله بين الصفا والمروة ألف عام ثمّ ألف عام ثمّ ألف عام ، ثمّ لم يدرك محبّتنا لأكبّه الله على منحريه في النار ، ثمّ تلا ﴿ قُلْ لا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾.

ورواه علي بن الحسن الصوفي مرّة أُخرى عن شيخ آخر ، أخبرناه أبو الحسن الفقيه السلمي الطرسوسي ، أنبأنا عبدالعزيز الكتّاني ، أنبأنا أبو نصر ابن الجيان ، أنبأنا أبو الحسن علي بن الحسن الطرسوسي ، أنبأنا أبو الفضل العباس ابن أحمد الخواتيمي بطرسوس ، أنبأنا الحسين بن إدريس التستري ... » (1).

\* وأخرج ابن عساكر خبر خطبة مروان . بأمرٍ من معاوية . ابنة عبدالله ابن جعفر ليزيد ، وأنّ عبدالله أوكل أمرها إلى الحسين 7 فزوّجها من القاسم بن محمّد بن جعفر ، وتكلم 7 . في المسجد النبوي وبنو هاشم وبنو أميّة مجتمعون ـ فحمد الله وأثنى عليه ، ثمّ قال : « إنّ الإسلام دفع الخسيسة وتمّم النقيصة وأذهب اللائمة ، فلا لوم على مسلم إلاّ في أمر مأثم ، وإنّ القرابة التي عظم الله حقّها وأمر برعايتها ، وأنْ يسأل نبيّه الأجر له بالمودّة لأهلها : قرابتنا أهل البيت ... » (2).

\* وأخرج ابن الأثير: « روى حكيم بن جبير ، عن حبيب بن أبي ثابت ، قال: كنت أُجالس أشياخاً لنا ، إذ مرّ علينا عليّ بن الحسين. وقد كان بينه وبين أناس من قريش منازعة في امرأة تزوّجها منهم لم يرض منكحها. فقال أشياخ الأنصار: ألا دعوتنا أمس لِما كان بينك وبين بني فلان؟! إنّ أشياخنا حدّثونا

<sup>. 133 . 132 / 1</sup> تاريخ دمشق ، ترجمة عليّ أمير المؤمنين 1  $^{1}$  133 . (1)

<sup>(2)</sup> تعليق العلّامة المحمدويّ على شواهد التنزيل 2 / 144 عن أنساب الأشراف بترجمة معاوية ، وعن تاريخ دمشق بترجمة مزوان بن الحكم.

أَخَّم أَتُوا رسول الله صلّى الله عليه وسلّم فقالوا: يا محمِّد! ألا نخرج إليك من ديارنا ومن أموالنا لما أعطانا الله بك وفضّلنا بك وأكرمنا بك؟ فأنزل تعالى: ﴿ قُلْ لا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجُراً إِلاَّ الْمُوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾. ونحن ندلكم على الناس. أخرجه ابن مندة » (1).

\* وأخرج ابن كثير : « وقول ثالث ، وهو ما حكاه البخاري وغيره رواية عن سعيد بن جبير ... وقال السدّي عن أبي الديلم ، قال : لما جيء بعليّ بن الحسين 2 أسيراً ... وقال أبو إسحاق السبيعي : سألت عمرو بن شعيب عن قوله تبارك وتعالى : ﴿ قُلْ لا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ فقال : قربي النبيّ. رواهما ابن جرير.

ثمّ قال ابن حرير: حدّثنا أبو كريب ، حدّثنا مالك بن إسماعيل ، حدّثنا عبدالسلام ، حدّثني يزيد بن أبي زياد ، عن مقسم ، عن ابن عبّاس ...

وهكذا رواه : ابن أبي حاتم ، عن عليّ بن الحسين ، عن عبدالمؤمن بن عليّ ، عن عبدالسلام ، عن يزيد بن أبي زياد . وهو ضعيف . بإسناده ، مثله أو قريبا منه .

وفي الصحيحين في قسم غنائم حنين قريب من هذا السياق ، ولكنْ ليس في ذِكر نزول هذه الآية ...

وقال ابن أبي حاتم: حدّثنا علي بن الحسين ، حدّثنا رجل سماه ، حدّثنا حسين الأشقر ، عن قيس ، عن الأعمش ، عن سعيد بن جبير ، عن ابن عبّاس ـ 2 ـ ، قال : لما نزلت هذه الآية ﴿ قُلْ لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ قالوا : يا رسول الله ، من هؤلاء الّذين أمر الله بمودتهم؟ قال : فاطمة وولدها. رضي الله عنهم. وهذا إسناد ضعيف ، فيه مبهم لا يُعرف ،

<sup>(1)</sup> أسد الغابة في معرفة الصحابة 5 / 367.

عن شيخ شيعي محترق وهو حسين الأشقر  $^{(1)}$ .

\* وروى الهيثمي : « عن ابن عبّاس قال : لما نزلت ﴿ قُلْ لا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَهَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ قالوا : يا رسول الله ، من قرابتك هؤلاء الّذين وجبت علينا مودّتهم؟ قال : عليٌ وفاطمة وابناهما.

رواه الطبراني من رواية حرب بن الحسن الطحّان عن حسين الأشقر عن قيس بن الربيع ، وقد وُتّقوا كلّهم وضعّفهم جماعة ، وبقيّة رجاله ثقات » (1).

ورواه مرَّةً أُخرى كذلك وقال : « فيه جماعة ضعفاء وقد وُثقوا » (2).

وروى خطبة الإمام الحسن 7 قائلاً : « باب خطبة الحسن بن على رضي الله عنهما

:

عن أبي الطفيل ، قال : خطبنا الحسن بن عليّ بن أبي طالب ، فحمد الله وأثنى عليه ، وذكر أمير المؤمنين عليّاً 2 خاتم الأوصياء ووصيّ الأنبياء وأمين الصدّيقين والشهداء ، ثمّ قال : يا أيّها الناس ، لقد فارقكم رجل ما سبقه الأوّلون ولا يدركه الآخرون ، لقد كان رسول الله يعطيه الراية فيقاتل جبريل عن يمينه وميكائيل عن يساره ، فما يرجع حتى يفتح الله عليه. ولقد قبضه الله في الليلة التي قبض فيها وصى موسى ، وعرج بروحه في الليلة التي قبض فيها وصى موسى ، وعرج بروحه في الليلة التي ...

ثمّ قال : أنا ابن البشير ، أنا ابن النذير ، وأنا ابن النبيّ ، أنا ابن الداعي إلى الله بإذنه ، وأنا ابن السراج المنير ، وأنا ابن الذي أرسل رحمةً للعالمين ، وأنا من أهل البيت الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً ، وأنا مِن أهل البيت

<sup>(1)</sup> تفسير القرآن العظيم 4 / 100.

<sup>(2)</sup> مجمع الزوائد 7 / 103.

<sup>(3)</sup> مجمع الزوائد 9 / 168.

الّذين افترض الله عزّوجل مودّقم وولايتهم فقال في ما أنزل على محمّد صلّى الله عليه وسلّم : ﴿ قُلْ لا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ .

قال الهيثمي : « رواه الطبراني في الأوسط والكبير باختصار ...

وأبو يعلى باختصار ، والبرّار بنحوه ... ورواه أحمد باختصار كثير!

وإسناد أحمد وبعض طرق البزّار والطبراني في الكبير حسان » (1).

\* وروى السيوطى الحديث عن طاووس عن ابن عبّاس كما تقدّم.

قال : « وأخرج ابن مردويه من طريق ابن المبارك عن ابن عبّاس في قوله : ﴿ إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ قال : تحفظوني في قرابتي ».

قال : « وأخرج ابن جرير وابن أبي حاتم وابن مردويه من طريق مقسم ، عن ابن عبّاس ، قال : قالت الأنصار ... » الحديث ، وقد تقدّم.

قال : « وأخرج الطبراني في الأوسط وابن مردويه بسند ضعيف من طريق سعيد بن جبير ، قال : قالت الأنصار فيما بينهم : لو جمعنا لرسول الله ... » الحديث ، وقد تقدّم.

قال: « وأخرج أبو نعيم والديلمي من طريق مجاهد عن ابن عبّاس. رضي الله عنهما ـ قال: هو أخرج أبو نعيم والديلمي الله عليه وسلّم: لا أسألكم عليه أجراً إلاّ المودّة في القربي ، أن تحفظوني في أهل بيتي وتودّوهم بي ».

قال : « وأخرج ابن المنذر وابن أبي حاتم والطبراني وابن مردويه بسند ضعيف من طريق سعيد بن جبير عن ابن عبّاس ، قال : لما نزلت هذه الآية ﴿ قُلْ لا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ قالوا : يا رسول الله ، من قرابتك هؤلاء الّذين وجبت مودّقهم؟ قال : عليّ وفاطمة وولداها ».

قال : « وأخرج سعيد بن منصور ، عن سعيد بن جبير : ﴿ إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي

<sup>(1)</sup> مجمع الزوائد 9 / 146.

آية الولاية ......

الْقُرْبِي ﴾ قال : قربي رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ».

قال : « وأخرج ابن جرير عن أبي الديلم ، قال : لما جيْ بعليّ بن الحسين ... » الحديث ، وقد تقدّم.

ثم روى السيوطي حديث الثقلين وغيره ممّا فيه الوصيّة باتباع أهل البيت والتحذير من بغضهم ... (1).

\* وقال الآلوسي : « وذهب جماعة إلى أنّ المعنى : لا أطلب منكم أجراً إلاّمجبتكم أهل بيتي وقرابتي. وفي البحر : أنّيه قول ابن جبير والسدّي وعمرو ابن شعيب ، و « في » عليه للظرفية الجازية ، و « القربي » بمعنى الأقرباء ، والجار والمجرور في موضع الحال. أي : المودّة ثابتة في أقربائي متمكنة فيهم ، ولمكانة هذا المعنى لم يقل : إلاّ المودّة للقربي ... وروى ذلك مرفوعاً :

أخرج ابن المنذر ، وابن أبي حاتم ، والطبراني ، وابن مردويه ، من طريق ابن جبير عن ابن عبّاس ، قال : « وسند هذا ابن عبّاس ، قال : لما نزلت هذه الآية ... » الحديث ، كما تقدّم ، قال : « وسند هذا الخبر . على ما قال السيوطي في الدرّ المنثور . ضعيف ، ونصَّ على ضعفه في تخريج أحاديث الكشّاف ابن حجر.

وأيضاً : لو صحَّ لم يقل ابن عبّاس ما حكي عنه في الصحيحين وغيرهما وقد تقدّم. إلاّ أنّه روي عن جماعة من أهل البيت ما يؤيد ذلك : أخرج ابن جرير عن أبي الديلم ، قال : لما جيء بعلى بن الحسين ... » الحديث ، وقد تقدّم.

« وروى زاذان عن علي كرّم الله تعالى وجهه ، قال : فينا في آل حم آية لا يحفظ مودّتنا إلاّمؤمن ، ثمّ قرأ هذه الآية.

وإلى هذا أشار الكميت في قوله:

وجدنا لكم في آل حم آية تأوّلها منّا تقييٌّ ومعربُ

<sup>(1)</sup> الدرّ المنثور في التفسير بالمأثور 6 / 6 . 7.

ولله تعالى درّ السيّد عمر الهيتي. أحد الأقارب المعاصرين. حيث يقول:

بأيّ \_ ق آي \_ ق يزي ل عداةً صحائفُ الأعمال تُتلى وقام رسولُ ربّ العرش يتلو وقد صمّت جميع الخلق ﴿ قُلْ لا ﴾

والخطاب على هذا القول لجميع الأُمّة لا للأنصار فقط ، وإنْ ورد ما يوهم ذلك ، فإخّم كلّهم مكلّفون بمودّة أهل البيت ، فقد أخرج مسلم والترمذي والنسائي ... » فروى حديث الثقلين ، ونحوه ، ثمّ قال : « إلى غير ذلك ممّا لا يحصى كثرةً من الأخبار » (1).

\* وروى الشوكاني الأخبار التي نقلناها عن « الدرّ المنثور » كالحديث الذي رواه الأئمّة من طريق مقسم عن ابن عبّاس. ثمّ قال : « وفي إسناده يزيد ابن أبي زياد ، وهو ضعيف » وما رواه أبو نعيم والديلمي من طريق مجاهد عن ابن عبّاس ، ولم يتكلم في سنده ، وما رواه الجماعة من طريق سعيد بن جبير عن عبّاس ، قال : « قال السيوطي : بسند ضعيف ».

ثمّ إنّه أشار إلى التعارض الموجود بين الأخبار في ما روي عن ابن عبّاس ، ورجع ما أخرج عنه في كتابي البخاري ومسلم ، وقال : « وقد أغنى الله آل محمّد عن هذا بما لهم من الفضائل الجليلة والمزايا الجميلة ، وقد بيّنًا بعض ذلك عند تفسيرنا لقوله ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُدْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾ (2).

<sup>(1)</sup> روح المعاني 25 / 31. 32.

<sup>(2)</sup> فتح القدير 4 / 536. 537.

#### نبيه:

حاول القوم أنْ لا ينقلوا خطبة الإمام الحسن 7 كاملةً ، وحتى المنقوص منها تصرّفوا في لفظه! فراجع : المسند 1 / 199 ، فيضائل الصحابة 1 / 674 ح 922 و 2 / في لفظه! فراجع : المسند 1 / 199 ، فيضائل السحابة 2 / 2715 إلى 2725 ، وتاريخ 737 ح 1013 ، والمعجم الكبير ـ للطبراني ـ 3 / 1053 ، والمستدرك 3 / 188 ، والكامل 3 / 2653 ، ومجمع الزوائد 9 / 146 ، وقارن بين الألفاظ ، لترى مدى إخلاص أمناء الحديث وحرصهم على حفظه ونقله!!

ولننقل الخبر كما رواه أبو الفرج وبأسانيد مختلفة ، فقال :

« حدّثني أحمد بن عيسى العجلي ، قال : حدّثنا حسين بن نصر ، قال : حدّثنا زيد بن المعذل ، عن يحيى بن شعيب ، عن أبي مخنف ، قال : حدّثني أشعث بن سوار ، عن أبي إسحاق السبيعي ، عن سعيد بن رويم.

وحدّثني عليّ بن إسحاق المخرمي وأحمد بن الجعد ، قالا : حدّثنا عبدالله بن عمر مشكدانة ، قال : حدّثنا وكيع ، عن إسرائيل ، عن أبي إسحاق ، عن عمرو بن حبشي.

وحدّثني علي بن إسحاق ، قال : حدّثنا عبدالله بن عمر ، قال : حدّثنا عمران بن عينة ، عن الأشعث بن أبي إسحاق ، موقوفاً.

وحدّثني محمّد بن الحسين الخثعمي ، قال : حدّثنا عباد بن يعقوب ، قال : حدّثنا عمرو بن ثابت ، عن أبي إسحاق ، عن هبيرة بن يريم ، قال :

قال عمرو بن ثابت : كنت أختلف إلى أبي إسحاق السبيعي سنة أسأله عن خطبة الحسن بن علي ، فلا يحدّثني بما ، فدخلت إليه في يوم شات وهو في الشمس وعليه برنسه كأنّه غول ، فقال لي : من أنت؟ فأحبرته ، فبكى

وقال : كيف أبوك؟ كيف أهلك؟ قلت : صالحون. قال : في أي شيء تردّد منذ سنة؟ قلت : في خطبة الحسن بن على بعد وفاة أبيه.

قال : حدّثني هبيرة بن يريم ، وحدّثني محمّد بن محمّد الباغندي ومحمّد ابن حمدان الصيدلاني ، قالا : حدّثنا إسماعيل بن محمّد العلوي ، قال : حدّثني عمي علي بن جعفر بن محمّد ، عن الحسين بن زيد بن علي بن الحسين ابن زيد بن الحسن ، عن أبيه . دخل حديث بعضهم في حديث بعض ، والمعنى قريب . قالوا :

«خطب الحسن بن عليّ بعد وفاة أمير المؤمنين 7 فقال : لقد قُيض في هذه الليلة رجل لم يسبقه الأوّلون ولا يدركه الآخرون بعمل ، ولقد كان يجاهد مع رسول الله 6 فيقيه بنفسه ، ولقد كان يوجّهه برايته فيكتنفه جبريل عن يمينه وميكائيل عن يساره ، فلا يرجع حتى يفتح الله عليه ، ولقد توفي في هذه الليلة التي عرج فيها بعيسى بن مريم ، ولقد توفي فيها يوشع بن نون وصي موسى ، وما خلّف صفراء ولا بيضاء إلاّسبعمائة درهم بقيت من عطائه أراد أن يبتاع بها خادما لأهله.

ثمّ خنقته العبرة فبكي وبكي الناس معه.

ثمّ قال : أيّها الناس! من عرفني فقد عرفني ، ومن لم يعرفني فأنا الحسن ابن محمّد 6 ، أنا ابن البشير ، أنا ابن الندير ، أنا ابن الداعي إلى الله عز وجل بإذنه ، وأنا ابن السراج المنير ، وأنا من أهل البيت الّذين أذهب الله عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً ، والّذين افترض الله مودتم في كتابه إذ يقول : ﴿ وَمَنْ يَقْتَرِفْ حَيسَنَةً نَزِدْ لَهُ فِيها حُيسْناً ﴾ فاقتراف الحسنة مودتم في كتابه إذ يقول : ﴿ وَمَنْ يَقْتَرِفْ حَيسَنَةً نَزِدْ لَهُ فِيها حُيسْناً ﴾ فاقتراف الحسنة مودتما أهل البيت.

قال أبو مخنف عن رجاله: ثمّ قام ابن عبّاس بين يديه ، فدعا الناس إلى

بيعته ، فاستجابوا له وقالوا : ما أحبّه إلينا وأحقّه بالخلافة ، فبايعوه.

ثم نزل عن المنبر » (1).

# أقول:

وهكذا روى الشيخ المفيد بإسناده <sup>(2)</sup>.

وذيل الخبر من الشواهد على بطلان خبر طاووس عن سعيد عن ابن عبّاس ، كما لا

يخفى.

<sup>(1)</sup> مقاتل الطالبيين: 61. 62.

<sup>(2)</sup> الإرشاد 2 / 7 . 8.

138 ..... نفحات الأزهار

# الفصل الثاني في تصحيح أسانيد هذه الأخبار

قد ذكرنا في الفصل الأوّل طرفاً من الأخبار في أنّ المراد من « القربي » في « آية المودّة » هم « أهل البيت » ، وقد جاء في بعضها التصريح بأخّم « عليٌّ وفاطمة وابناهما ».

وقد نقلنا تلك الأخبار عن أهم وأشهر كتب الحديث والتفسير عند أهل السنة ، من القدماء والمتأخرين ... وبذلك يكون القول بنزول الآية المباركة في « أهل البيت » قولاً متفقاً عليه بين الخاصة والعامّة.

فأمّا ما رواه طاووس من جزم سعيد بن جبير بأنّ المراد هم « أهل البيت » الهيّا خاصّة ، وهو الذي أخرج الشيخان وأحمد والترمذي وغيرهم ... فلم أجد طاعناً في سنده ... وإنْ كان لنا كلام فيه ، وسيأتي.

وأمّا ما أخرج في ( المناقب ) لأحمد بن حنبل فهو من الزيادات ، فالقائل « كتب إلينا » هو « القطيعي » : أبو بكر أحمد بن جعفر الحنبلي . المتوفّ سنة 368 ـ وهو راوي : المسند ، والزهد ، والمناقب ، لأحمد بن حنبل.

حدّث عنه : الدارقطني ، والحاكم ، وابن رزقويه ، وابن شاهين ، والبرقاني ، وأبو نعيم ، وغيرهم من كبار الأئمّة.

ووثّقه الدارقطني قائلاً: ثقة زاهد قديم ، سمعت أنّيه مجاب الدعوة ، وقال البرقاني : ثبت عندي أنّيه صدوق ، وقد لينته عند الحاكم فأنكّر علي وحسن حاله وقال : كان شيخي ، قالوا : قد ضعف واختل في آخر عمره ،

وتوقّف بعضهم في الرواية عنه لذلك.

ومن هنا أورده الذهبي في ( ميزانه ) مع التصريح بصدقه ، وهذه عبارته : « [ صح ] أحمد بن جعفر بن حمدان أبو بكر القطيعي ، صدوق في نفسه مقبول ، تغير قليلاً. قال الخطيب : لم نر أحداً ترك الاحتجاج به » ثمّ نقل ثقته عن الدارقطني وغيره ، وردّ على من تكلم فيه لاختلاله في آخر عمره (1).

و « محمّد بن عبدالله بن سليمان الحضرمي » هو « مطيّن » المتوفّ سنة 297 ، قال الدارقطني : ثقة حبل ، وقال الخليلي : ثقة حافظ ، وقال الذهبي : « الشيخ الحافظ الصادق ، محدّث الكوفة ... » (2).

وسيأتي الكلام على سائر رجاله ، بما يثبت صحّة السند وحجيّة الخبر.

وأمّا ما رواه ابن حرير الطبري حجّةً للقول بنزول الآية في « أهل البيت » وقد كان أربع روايات ... فما تُكلِّم إلاّفي الثاني منها ، وهذا إسناده :

« حدّثنا أبو كريب ، قال : ثنا مالك بن إسماعيل ، قال : ثنا عبدالسلام ، قال : ثنا يزيد بن أبي زياد ، عن مقسم ، عن ابن عبّاس ... ».

قال ابن كثير: « وهكذا رواه ابن أبي حاتم ، عن علي بن الحسين ، عن عبدالمؤمن بن علي ، عن عبدالمؤمن بن علي ، عن عبدالسلام ، عن يزيد بن أبي زياد. وهو ضعيف ـ بإسناده ، مثله أو قريباً منه ».

وتبعه الشوكاني حيث إنه بعد أن رواه قال : « وفي إسناده يزيد بن أبي زياد ، وهو ضعيف ».

وأمّا ما رواه الأئمّة ، كابن المنذر ، وابن أبي حاتم ، والطبراني ، وابن

<sup>(1)</sup> تاريخ بغداد 4 / 73 ، المنتظم 7 / 92 ، سير أعلام النبلاء / 16 / 210 ، ميزان الاعتدال 1 / 87 ، الوافي بالوفيات  $\frac{1}{6}$  /  $\frac{1}{6}$  ، وغيرها.

<sup>(2)</sup> تذكرة الحفاظ 2 / 662 ، الوافي بالوفيات 3 / 345 ، سير أعلام النبلاء 14 / 41.

مردويه ، وعنهم السيوطي ، فقد ضعّف السيوطي سنده ، وتبعه الشهاب الآلوسي ، وقد سبقهما إلى ذلك الهيثمي وابن كثير وابن حجر العسقلاني ، قال الأخير في شرح البخاري :

« وهذا الذي جزم به سعيد بن جبير قد جاء عنه من روايته عن ابن عبّاس مرفوعاً ، فأخرج الطبراني وابن أبي حاتم من طريق قيس بن الربيع ، عن الأعمش ، عن سعيد بن جبير ، عن ابن عبّاس ، قال : لما نزلت قالوا : يا رسول الله ، من قرابتك الّذين وجبت علينا مودّقم؟ ... الحديث. وإسناده ضعيف ... وقد جزم بهذا التفسير جماعة من المفسّرين ، واستندوا إلى ما ذكرته عن ابن عبّاس من الطبراني وابن أبي حاتم ، وإسناده واو ، فيه ضعيف ورافضي » (1).

وقال في تخريج أحاديث الكشّاف: « أخرجه الطبراني وابن أبي حاتم والحاكم في مناقب الشافعي ، من رواية حسين الأشقر ، عن قيس بن الربيع ، عن الأعمش ، عن سعيد بن جبير ، عن ابن عبّاس. وحسين ضعيف ساقط » (2).

وقال ابن كثير: « وقال ابن أبي حاتم: حدّثنا علي بن الحسين ، حدّثنا رجل سماه ، حدّثنا حسين الأشقر ، عن قيس ، عن الأعمش ، عن سعيد بن جبير ، عن ابن عبّاس ... وهذا إسناده ضعيف ، فيه مبهم لا يعرف ، عن شيخ شيعي محترق ، وهو حسين الأشقر ».

وتبعه القسطلاني بقوله: « وأمّا حديث ابن عبّاس أيضاً عند ابن أبي حاتم ، قال: لم نزلت هذه الآية ﴿ قُلْ لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ قالوا: يا رسول الله ، من هؤلاء الّذين أمر الله بمودّتهم؟ قال: فاطمة وولدها عليها . فقال ابن كثير: إسناده ضعيف ، فيه مبهم لا يعرف عن

<sup>(1)</sup> فتح الباري في شرح صحيح البخاري 8 / 458.

<sup>(2)</sup> الكاف الشاف في تخريج أحاديث الكشّاف. مع الكشّاف. 4 / 220.

شيخ شيعي محترق ، وهو حسين الأشقر (1).

وقال الهيثمي : « رواه الطبراني من رواية حرب بن الحسن الطحان ، عن حسين الأشقر ، عن قيس بن الربيع ، وقد وُتّقوا كلّهم وضعّفهم جماعة ، وبقيّة رجاله ثقات ».

### أقول:

فالأخبار الدالّة على القول الحق ، المروية في كتب القوم ، منقسمة بحسب آرائهم في رجالها إلى ثلاثة أقسام :

- 1 . ما اتّفقوا على القول بصحّته ، وهو حديث طاووس عن سعيد بن جبير عن ابن عبّاس.
- 2. ما ذكروه وسكتوا عن التكلّم في سنده ولم يتفوّهوا حوله ببنت شفه! بل منه ما لم يجدوا بُدّاً من الاعتراف باعتباره ، كأخبار قول النبيّ لمن سأله عمّا يطلب في قبال دعوته ، وخطبة الإمام الحسن 7 بعد وفاة أبيه ، وكلام الإمام السجّاد في الشام ، ونحو ذلك.
  - 3. ما رووه وتكلموا في سنده.

أمّا الأوّل فلنا كلام حوله ، وسيأتي في أوّل الفصل الرابع.

وأمّا القسم الثاني ، فلا حاجة إلى بيان صحّته بعد أنْ أقرّ القوم بذلك.

وأمّا القسم الثالث ، فهو المقصود بالبحث هنا.

ولنفصّل الكلام في تراجم مَن ضعّفوه من رجال أسانيد هذه الأخبار ، ليتبيّن أنّ جميع ما ذكروه ساقط مردود! على ضوء كلمات أعلام الجرح والتعديل منهم :

<sup>(1)</sup> إرشاد الساري في شرح البخاري 7 / 331.

142 ..... نفحات الأزهار

# 1. ترجمة يزيد بن أبي زياد

وهو : القرشي الهاشمي الكوفي ، مولى عبدالله بن الحارث بن نوفل.

هو من رجال الكتب الستّة ، قال المزي : « قال البخاري في اللباس من صحيحه عقيب حديث عاصم بن كليب عن أبي بردة : قلنا لعليّ : ما القسيّة؟ وقال جرير عن يزيد في حديثه : القسيّة ثياب مضلعة ... الحديث.

وروى له في كتاب رفع اليدين في الصلاة. وفي الأدب. وروى له مسلم مقروناً بغيره ، واحتج به الباقون  $^{(1)}$ .

وروى عنه جماعة كبيرة من أعلام الأئمة كسفيان الثوري ، وسفيان بن عيينة ، وشريك بن عبدالله ، وشعبة بن الحجّاج ، وعبدالله بن نمير ، وأمثالهم (1).

قال الذهبي : حدّث عنه شعبة مع براعته في نقد الرجال (2).

### أقول:

يكفي في جواز الاعتماد عليه وصحة الاحتجاج به على مسلكهم رواية أصحاب الكتب الستّة وكبار الأئمّة عنه.

مضافاً إلى قول مسلم في مقدّمة كتابه: « فإنّ اسم الستر والصدق وتعاطي العلم يشملهم ، كعطاء بن السائب ويزيد بن أبي زياد وليث بن أبي سليم وأضرابهم » (3).

وقد وثّقه عدة من الأئمّة أيضاً:

<sup>(1)</sup> تمذيب الكمال في أسماء الرجال 32 / 140.

رقم (2) تحذیب الکمال 320 / 137 ، سیر أعالام النبلاء 6 / 129 ، تحذیب التهذیب 11 / 287 رقم 33

<sup>(3)</sup> سير أعلام النبلاء 6 / 130.

<sup>(4)</sup> صحیح مسلم (5.6.6)

قال ابن سعد : كان ثقة في نفسه ، إلا أنّه اختلط في آخر عمره فجاء بالعجائب. وقال ابن شاهين ـ في الثقات ـ : قال أحمد بن صالح المصري : يزيد بن أبي زياد ثقة ولا يعجبني قول من تكلّم فيه.

وقال ابن حبان : كان صدوقاً إلاّ أنّه لما كبر ساء حفظه وتغيّر ، وكان يلقّن ما لقّين فوقعت المناكير في حديثه.

وقال الآجري عن أبي داود : لا أعلم أحداً ترك حديثه ، وغيره أحبّ إليّ منه.

وقال يعقوب بن سفيان : ويزيد وإن كانوا يتكلّمون فيه لتغيّره ، فهو على العدالة والثقة وإن لم يكن مثل الحكم والمنصور (1).

ثم إنّا نظرنا في كلمات القادحين ـ بالرغم من كون الرجل من رجال الكتب الستّة ، إذ احتج به الأربعة وروى له الشيخان . فوجدنا أوّل شيء يقولونه :

كان من أئمّة الشيعة الكبار <sup>(2)</sup>.

فإنْ سألتهم: ما المراد من « الشيعة »؟ ومن أين عرف كونه « من أئمّة الشيعة الكبار؟ ».

كان الجواب : تدلّ على ذلك أحاديث رواها ، موضوعة (3).

فنظرنا ، فإذا به يروي عن سليمان بن عمرو بن الأحوص ، عن أبي برزة ، قال : « تغنّى معاوية وعمرو بن العاص ، فقال النبيّ صلّى الله عليه وسلّم : اللّهمّ

<sup>(1).</sup> هذه الكلمات بترجمته من تهذيب التهذيب 6 / 288 . 289 ، وغيره.

<sup>(2).</sup> الكامل لابن عدى 7 / 2729 ، تحذيب الكمال 32 / 138 ، تحذيب التهذيب 11 / 288.

<sup>(3).</sup> تمذيب الكمال 32 / 138. الهامش.

اركسهما في الفتنة ركساً ، ودعّهما في النّار دعّاً (1).

قالوا: فهذا الحديث موضوع (2) أو غريب منكر (3) ، لماذا؟ لأنّه ذمٌ لمعاوية رأس الفئة الباغية وعمرو بن العاص رأس النفاق!! فيكون راويه « من أئمة الشيعة الكبار »!!

لكنْ يبدو أخّم ما اكتفوا. في مقام الدفاع عن معاوية وعمرو ـ برمي الحديث بالوضع وراويه بالتشيّع ، فالتجأوا إلى تحريف لفظ الحديث ، ووضع كلمة « فلان وفلان » في موضع الاسمين ، ففي المسند :

«حدّثنا عبد الله ، حدّثني أبي ، ثنا عبدالله بن محمّد وسمعته أنا من عبدالله بن محمّد بن أبي شيبة ـ ، ثنا محمّد بن فضيل ، عن يزيد بن أبي زياد ، عن سليمان بن عمرو بن الأحوص ، قال : أخبرني ربّ هذه الدار أبو هلال ، قال : سمعت أبا برزة ، قال : كنّا مع رسول الله صلّى الله عليه وسلّم في سفر ، فسمع رجلين يتغنّيان وأحدهما يجيب الاخر وهو يقول :

لا يــزال جــوادي تلــوح عظامــه ذوى الحـرب عنــه أن يجـن فيقـبرا فقال النبي صلّى الله عليه وسلّم: انظروا من هما؟ قال: فقالوا: فلان وفلان!! قال: فقال النبي صلّى الله عليه وسلّم: اللهمّ اركسهما ركساً ، ودعّهما إلى النار دّعاً ».

وكأنّ هذا المقدار أيضاً لم يشف غليل القوم ، أو كان التحريف المذكور لأجل الإبحام ، فيكون مقدّمةً ليأتي آخر فيزيله ويضع « معاوية » و « عَمْراً »

<sup>(1).</sup> أخرجه أحمد في المسند 4 / 421 ، والطبراني والبزاز كما في مجمع الزوائد 8 / 121.

<sup>(2).</sup> الموضوعات لابن الجوزى ، لكن لا يخفى أنه لم يطعن فى الحديث إلا من جهة « يزيد » ولم يقل فيه إلا « كان يقلن بأخرة فيتقلن » ، ولذا تعقبه السيوطى بما سنذكره.

<sup>(3).</sup> ميزان الإعتدال في نقد الرحال 4 / 424.

### آخَرَين!! بخبر مختلق:

قال السيوطي . بعد أن أورد الحديث عن أبي يعلى وتعقّب ابن الجوزي بقوله : هذا لا يقتضي الوضع ، والحديث أخرجه أحمد في مسنده : حدّثنا ... وله شاهد من حديث ابن عبّاس : قال الطبراني في الكبير ... ـ : « وقال ابن قانع في معجمه : حدّثنا محمّد بن عبدوس كامل ، حدّثنا عبدالله بن عمر ، حدّثنا سعيد أبو العباس التيمي ، حدّثنا سيف بن عمر ، حدّثنا سالتيمي ، حدّثنا سيف بن عمر ، حدّثني أبو عمر مولى إبراهيم ابن طلحة ، عن زيد بن أسلم ، عن صالح ، عن شقران ، قال : بينما نحن ليلة في سفر ، إذ سمع النبيّ صلّى الله عليه وسلّم صوتاً فقال : ما هذا؟! فذهبت أنظر ، فإذا هو معاوية بن رافع ، وعمرو بن رفاعة بن تابوت يقول :

لا يـزال جـوادي تلـوح عظامـه ذوى الحـرب عنـه أن يمـوت فيقـبرا فأتيت النبي صلّى الله عليه وسلّم فأخبرته فقال: اللهمّ اركسهما ودّعهما إلى نار جهنم دعّاً. فمات عمرو بن رفاعة قبل أن يقدم النبيّ صلّى الله عليه وسلّم من السفر ».

قال السيوطي: « وهذه الرواية أزالت الإشكال وبيّنت أنّ الوهم وقع في الحديث الأول ، في لفظةٍ واحدة وهي قوله: ابن العاص ، وإنّما هو ابن رفاعة أحد المنافقين ، والله أعلم » (1).

بل السيوطي نفسه أيضاً يعلم واقع الحال وحقيقة الأمر ، وإلا فما أجهله!!

أَمِّا أُوّلاً: فلم يكن في الحديث الأوّل إشكال أو وهم حتّى يُزال!! غاية ما هناك أنّ في « المسند » لفظ « فلان وفلان » بدل « معاوية » و « عمرو » والسيوطي يعلم . كغيره . أنّه تحريف ، إنْ لم يكن عن عمد فعن سهو!! على أنّه

<sup>(1)</sup> اللآلي المصنوعة في الأحاديث الموضوعة 1 / 427.

لم يوافق ابن الجوزي في الطعن في الحديث ، بل ذكر له ما يشهد له بالصحة.

وأمّا ثانياً: فلو سلّمنا وجود إبمام وإشكالٍ في الحديث الأوّل ، فهل يُزال ويرتفع بحديثٍ لا يرتضي أحد سنده مطلقاً ، لمكان « سيف بن عمر » ... ولنلقِ نظرةً سريعة في ترجمته (1).

قال ابن معين : ضعيف الحديث.

وقال أبو حاتم: متروك الحديث.

وقال أبو داود : ليس بشيء.

وقال النسائي : ضعيف.

وقال الدارقطني : ضعيف.

وقال ابن عديّ : بعض أحاديثه مشهورة وعامّتها منكرة لم يُتابع عليها.

وقال ابن حبّان : يروي الموضوعات عن الأثبات. قالوا : كان يضع الحديث ، اللهُم بالزندقة.

وقال البرقابي عن الدارقطني : متروك.

وقال الحاكم : اتُّهم بالزندقة وهو في الرواية ساقط.

والعجيب أنّ السيوطى نفسه يردّ أحاديثه قائلاً : « إنه وضّاع »  $^{(2)}!$ 

### أقول :

فلينظر الباحث المنصف ، كيف يردّون حديثاً ـ يروونه عن رجلٍ اعتمد عليه أرباب الصحاح الستّة ـ لكونه في ذمّ ابن هندٍ وابن النابغة ، وهم شيعة لهما ... ويقابلونه بحديث يرويه رجل اتّفقوا على سقوطه واتّموه بالوضع والزندقة!!

<sup>(1)</sup> تمذيب التهذيب 4 / 295.

<sup>(2)</sup> اللالي المصنوعة في الأحاديث الموضوعة 1 / 199.

فلينظر! كيف يتلاعبون بالدين وسنّة رسول ربّ العالمين!!

ولا يتوهمّن أنّ هذه طريقتهم في أبواب المناقب والمثالب فحسب ، بل هي في الأصولين والفقه أيضاً!!

فلنرجع إلى ما كنّا بصدده ، ونقول :

إنّ « يزيد بن أبي زياد » ثقة ، ومن رجال الكتب الستّة ، ولا عيب فيه إلاّروايته بعض مثالب أئمّة القوم!! ولذا جعلوه « من أئمّة الشيعة الكبار »!!

على أنّ كون الراوي شيعياً ، بل رافضياً ـ حسب اصطلاحهم ـ لا يضرّ بوثاقته كما قرّروا في محلّه وبنوا عليه في مواضع كثيرة (1).

وتلخص : صحّة روايته في نزول آية المودّة في خصوص « أهل البيت » الطاهرين ، صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين.

## 2. ترجمة حسين الأشقر

وسنترجم لأبي عبدالله الحسين بن حسن الأشقر الفزاري الكوفي ، في مبحث آية المسابقة ، بأنّيه من رجال النسائي في (صحيحه) وأخّم قد ذكروا أنّ للنسائي شرطاً في صحيحه أشدّ من شرط الشيخين (2).

وأنّه روى عنه كبار الأئمّة الأعلام: كأحمد بن حنبل ، وابن معين ، والفلاّس ، وابن سعد ، وأمثالهم (3).

وقد حكى الحافظ ابن حجر بترجمته عن العقيلي ، عن أحمد بن محمِّد ابن هانئ ، قال : قلت : لأبي عبدالله . يعني أحمد بن حنبل . تحدّث عن حسين

<sup>(1)</sup> مقدمة فتح الباري في شرح صحيح البخاري : 398.

<sup>(2)</sup> تذكرة الحفّاظ 2 / 700.

<sup>(3)</sup> تمذيب التهذيب 2 / 291.

الأشقر؟ قال: لم يكن عندي ممّن يكذب.

وذكر عنه التشيّع ، فقال له العبّاس بن عبدالعظيم : إنّه يحدّث في أبي بكر وعمر ، وقلت أنا : يا أبا عبدالله ، إنّه صنّف باباً في معايبهما! فقال : ليس هذا بأهلٍ أن يُجيدث عنه (1).

وهذا هو السبب في تضعيف غير أحمد.

وعن الجوزجاني: غالٍ من الشتّامين للخِيرة (2).

ولذا يقولون : « له مناكير » وأمثال هذه الكلمة ، ممّا يدلّ على طعنهم في أحاديث الرجل في فضل عليّ أو الحطّ من مناوئيه ، وليس لهم طعن في الرجل نفسه ، ولذا قال يحيى بن معين :

كان من الشيعة الغالية ، فقيل له : فكيف حديثه؟! قال : لا بأس به. قيل : صدوق؟ قال : نعم ، كتبت عنه (3).

هذا ، فالرجل ثقة وصدوق عند : أحمد والنسائي ، ويحيى بن معين ، وابن حبّان ... وإنّما ذنبه الوحيد هو « التشيّع » وقد نصّوا على أنّه غير مضرّ.

### أقول:

لكن المهمّ . هنا . أنّه « صدوق » عند الحافظ ابن حجر أيضاً ، فقد قال : « الحسين بن حسن الأشقر ، الفزاري الكوفي ، صدوق ، يهمّ ويغلو في التشيّع ، من العاشرة ، مات سنة 208. س » (4).

<sup>(1)</sup> تهذيب التهذيب 2 / 291. 292.

<sup>(2)</sup> تمذيب التهذيب 2 / 291 . 292.

<sup>(3)</sup> تحذيب التهذيب 2 / 291. 292.

<sup>(4)</sup> تقريب التهذيب 1 / 175.

وحينئذٍ لا بد من التنبيه على أن ابن حجر العسقلاني الحافظ قد ناقض نفسه مرّتين : 1 ـ في تضعيفه الرجل في « تخريج أحاديث الكشّاف » مع وصفه بـ « الصدوق » في « تقريب التهذيب »!

2 ـ في طعنه في الرجل بسبب التشيّع أو الرفض ـ حسب تعبيره ـ مع أنّيه نص في « مقدّمة فتح الباري » على أنّ الرفض ـ فضلاً عن التشيّع ـ غير مضرّ. وبذلك يسقط طعنه في حديثنا ، وكذا طعن غيره تبعاً له.

#### تنبيه:

قد اختلف طعن الطاعنين في رواية الأئمّة: الطبراني ، وابن أبي حاتم ، وابن المنذر ، والحاكم ، وابن مردويه: عن حسين الأشقر ، عن قيس بن الربيع ، عن الأعمش ، عن سعيد بن جبير ، عن ابن عبّاس ...

فالسيوطي لم يقل إلاّ « بسند ضعيف » وتبعه الآلوسي.

وابن حجر قال في « تخريج أحاديث الكشّاف » : « وحسين ضعيف ساقط » فلا كلام له في غيره ، لكن في « فتح الباري » : « إسناده واو ، فيه ضعيف ورافضي ».

وابن كثير - وتبعه القسطلاني - قال عن حسين الأشقر : « شيخ شيعي محترق » وأضاف . في خصوص إسناد ابن أبي حاتم لقوله : حدّثنا رجل سماه « فيه مبهم لا يُعرف ». والهيثمي أفرط فقال : « رواه الطبراني من رواية حرب بن الحسن الطحّان ، عن حسين الأشقر ، عن قيس بن الربيع. وقد وتّقوا كلّهم وضعّفهم جماعة ، وبقيّة رجاله ثقات ».

وبما ذكرنا. في ترجمة الأشقر. يسقط كلام السيوطي والآلوسي ، وكذا كلام ابن كثير في « الأشقر » أمّا قوله : « فيه مبهم لا يعرف » فيردّه أنّه إن كان هو « حرب بن الحسن الطحّان » فهو ، وإنْ كان غيره فالإشكال مرتفع بمتابعته.

وكذا يسقط كلام ابن حجر في « تخريج أحاديث الكشّاف ».

أمّا كلامه في « فتح الباري » فيمكن أن يكون ناظراً إلى « الأشقر » فقط ، بأنْ يكون وصفه بالرفض وضعفه من أجل ذلك ، ويمكن أن يكون مراده من « ضعيف » غير الأشقر الذي وصفه بالرفض ... وهذا هو الأظهر ، ومراده ـ على الظاهر ـ هو « قيس بن الربيع » الذي زعم غيره ضعفه ، فلنترجم له :

### 3. ترجمة قيس بن الربيع

وهو : قيس بن الربيع الأسدي ، أبو محمّد الكوفي :

من رجال : أبي داود ، والترمذي ، وابن ماجة <sup>(1)</sup>.

روى عنه جماعة كبيرة من الأئمّة في الصحاح وغيرها ، كسفيان الثوري ، وشعبة بن الحجّاج ، وعبد الرزاق بن همام ، وأبي نعيم الفضل بن دكين ، وأبي داود الطيالسي ، ومعاذ بن معاذ ، وغيرهم (1).

وهذه بعض الكلمات في توثيقه ومدحه والثناء عليه باختصار:

قال أبو داود الطيالسي عن شعبة : سمعت أبا حصين يثني على قيس بن الربيع.

قال : قال لنا شعبة : أدركوا قيساً قبل أن يموت!

قال عفّان : قلت ليحيى بن سعيد : أفتتّهمه بكذب؟! قال : لا.

<sup>(1)</sup> تحذيب الكمال 24 / 25 ، تحذيب التهذيب 8 / 350 ، وغيرهما.

<sup>(2)</sup> تهذيب الكمال 24 / 27.

قال عفّان : كان قيس ثقة ، يوثّقه الثوري وشعبة.

قال حاتم بن الليث ، عن أبي الوليد الطيالسي : كان قيس بن الربيع ثقة حسن الحديث.

قال أحمد بن صالح: قلت لأبي نعيم: في نفسك من قيس بن الربيع شئ؟ قال: لا. قال عمرو بن علي : سمعت معاذ بن معاذ يحسن الثناء على قيس.

وقال يعقوب بن شيبة السدوسي : وقيس بن الربيع عند جميع أصحابنا صدوق ، وكتابه صالح ، وهو ردئ الحفظ جدّاً مضطربه ، كثير الخطأ ، ضعيف في روايته.

وقال ابن عديّ : عامّة رواياته مستقيمة ، والقول فيه ما قال شعبة.

هذا ، وقد أُخذ عليه أُمور :

أحدها : إنّه ولّي المدائن من قبل المنصور ، فأساء إلى الناس فنفروا عنه.

والثاني : التشيّع ، نقله الذهبي عن أحمد (1).

والثالث : وجود أحاديث منكرة عنده. قال حرب بن إسماعيل : قلت لأحمد بن

حنبل: قيس بن الربيع أيّ شيء ضعّفه؟ قال: روى أحاديث منكرة.

لكن قالوا: هذه الأحاديث أدخلها عليه ابنه لما كبر فحدّث بما (2).

ولكونه صدوقاً في نفسه ، ثقة ، وأنّ هذه الروايات مدخولة عليه وليست منه ، قال الذهبي ، « صدوق في نفسه ، سيّىء الحفظ » (3).

وقال الحافظ ابن حجر: « صدوق ، تغيّر لما كبر ، أدخل عليه ابنه ما ليس

<sup>(1)</sup> ميزان الاعتدال في نقد الرجال 3 / 393.

<sup>(44.41/8)</sup> تاريخ بغداد (21/456.462) تقذيب الكمال 24/25. (37.462) سير أعلام النبلاء (37.462) تقذيب التهذيب (37.350)

<sup>(3)</sup> ميزان الإعتدال في نقد الرجال 3 / 393.

152 ..... نفحات الأزهار

من حديثه فحدث بما » (1).

فإنْ كان يقصد في « مقدّمة فتح الباري » تضعيف هذا الرجل ، فقد ناقض نفسه كذلك ...

### 4. ترجمة حرب بن حسن الطحّان

وهذا الرجل لم يُعترّض له بالتضعيف ، ولم ينقل كلاماً فيه إلا الهيثمي ، ولكنّه مع ذلك نصَّ على أنّه « وُتَّق » ولم يذكر المضعّف ولا وجه التضعيف.

وقال ابن أبي حاتم : « سألت أبي عنه فقال : شيخ » (<sup>2)</sup>.

وقال ابن حجر: «حرب بن الحسن الطحّان ، ليس حديثه بذاك. قاله الأزدي. إنتهى.

وذكره ابن حبّان في الثقات.

وقال ابن النجاشي : عامّي الرواية. أي شيعي قريب الأمر. له كتاب.

روى عنه : يحيى بن زكريّا اللؤلؤي » <sup>(3)</sup>.

## أقول:

لكنْ لا يلتفت إلى قول الأزدي ، كما نصّ عليه الذهبي ، حيث قال : « لا يلتفت إلى قول الأزدي ، فإنّ في لسانه في الجرح رهقاً » (4).

<sup>(1)</sup> تقريب التهذيب 2 / 128.

<sup>(2)</sup> الجرح والتعديل 3 / 252.

<sup>(3)</sup> لسان الميزان 2 / 184.

<sup>(4)</sup> ميزان الاعتدال 1 / 61.

تتمّة

فيها مطلبان:

الأوّل: قال الذهبي معقّباً على حديث خطبة الإمام الحسن 7 ، الذي أخرجه الحاكم عن أبناء أثمّة أهل البيت والذريّة الطاهرة: « ليس بصحيح »! (1).

ولما كان هذا القدح مجملاً ومبهماً ، فإنّه لا يُعبأ به ... وأظنّ أنّيه من جهة المتن والمعنى لا السند ، وعذر الذهبي في قدحه في مناقب آل البيت التميلي معلوم!!

والثاني : قال ابن عساكر . بعد أن أخرج من طريق الطبراني حديث أبي أُمامة الباهلي . : « هذا حديث منكّر ، وقد وقع إليّ جزء طالوت بن عباد بعلوّ ، وليس هذا الحديث فيه  $^{(2)}$ .

وهذا الحديث بهذا اللفظ رواه عن طريق الطبراني : الحافظ أبو عبدالكنجي ، وقال : « هذا حديث حسن عال ، رواه الطبراني في معجمه كما أخرجناه سواء ، ورواه محدث الشام في كتابه بطرق شتى » (3) ، وكذا الحافظ ابن حجر (4) . ورواه لا عن طريق الطبراني : الحاكم الحسكاني النيسابوري (5) .

أمّا عدم وجوده في الجزء الذي وقع إلى ابن عساكر من حديث طالوت ابن عباد ، فغير مضرّ كما هو واضح.

<sup>(1)</sup> تلخيص المستدرك 3 / 172.

<sup>.</sup> 133 / 17 تاریخ دمشق ، ترجمة أمیر المؤمنین 17 / 133

<sup>(3)</sup> كفاية الطالب في مناقب على بن أبي طالب: 317.

<sup>(4)</sup> لسان الميزان 4 / 434.

<sup>(5)</sup> شواهد التنزيل 2 / 141.

وأمّا نكارة الحديث ، ففي أي فقرة منه؟! أفي حديث الشجرة؟! أو في قوله 6 : « لو أن عبدا ... »؟! أو في تلاوة آية المودّة في هذا الموضع؟!

أمّا حديث الشجرة ، فقد رواه من أئمّة الحديث كثيرون  $^{(5)}$  ، وإليه أشار أمير المؤمنين  $^{(1)}$  ولم يقل أحد بنكارته.

وأمّا تلاوة الآية هنا ، فقد عرفت أنّما نازلة في عليّ وفاطمة وابنيهما.

بقي قوله : « ولو أنّ عبداً ... » وأظنّه يريد هذا ، وهو كلام جليل ، ومعناه دقيق ، وخلاصة بيانه أنّ الحبّ هو وسيلة الاتّباع والقرب ، والعمل بلا درك حبّ النبيّ وآله 6 غير مقرّب إلى الله سبحانه وتعالى ، وكلّ عمل عبادي لا تقرّب فيه إليه فهو باطل ، وصاحبه من أهل النار وبئس القرار.

هذا إذا أخذنا الكلام على ظاهره.

وأمّا إذا كان كنايةً عن البغض ، فالأمر أوضح ، لأنّ بغض النبيّ وأهل بيته مبعّد عن الله عزّ وجلّ ، ولا ينفع معه عمل ...

اللهمّ اجعلنا من المحبين للنبيّ وآله ، ومن المتقرّبين بمم إليك.

<sup>(1)</sup> راجع الجزء الخامس من كتابنا.

<sup>(2)</sup> نُعج البلاغة : 162.

# الفصل الثالث في دفع شبهات المخالفين

وإذا ثبتت صحّة الأحاديث الدالّة على نزول الآية المباركة في « أهل البيت » حتّى التي تُكلّم في أسانيدها ، بعد بيان سقوط ما تذرّعوا به ، تندفع جميع الشبهات التي يطرحونها في المقام.

ولكنّا مع ذلك نذكر ما قالوه في هذا الباب ، ونحيب عنه بالأدلّة والشواهد القويمة المتينة ، ﴿ لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَحْيى مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِّنَةٍ ﴾.

ولعل أشد القوم مخالفة في المقام هو ابن تيميّة في « منهاج السنة » فلنقدّم كلماته : \* يقول ابن تيميّة :

« ثبت في الصحيح عن سعيد بن جبير : أنّ ابن عبّاس سئل عن قوله تعالى : ﴿ قُلْ لا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ قال : فقلت :

إلاّ أنْ تودّوا قربي محمِّد ، فقال ابن عبّاس : عجلت! إنّيه لمن يكن بطن من قريش الآلرسول الله فيهم قرابة فقال : قل لا أسألكم عليه أجراً إلاّ أن تودّوني في القرابة التي بيني وبينكم.

فابن عبّاس كان من كبار أهل البيت وأعلمهم بتفسير القرآن ، وهذا تفسيره الثابت عنه.

ويدل على ذلك أنّه لم يقل : إلاّ المودّة لذوي القربي ، وإنّما قال : إلاّ

المودّة في القربى. ألا ترى أنّه لما أراد ذوي قرباه قال : ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَيِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِـ لَذِي الْقُرْبِي ﴾. ولا يقال : المودّة في ذوي القربى ، وإنّما يقال : المودّة لذوي القربى ، فكيف وقد قال ﴿ قُلْ لا أَسْئَلْكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾؟!

ويبيّن ذلك : إنّ الرّسول صلّى الله عليه وسلّم لا يَسأل أجراً أصلاً ، إنّما أجره على الله ، وعلى المسلمين موالاة أهل البيت لكن بأدلّة أخرى غير هذه الآية ، وليست موالاتنا لأهل البيت من أجر النبيّ في شيء.

وأيضاً ، فإنّ هذه الآية مكّيّة ، ولم يكن عليٌّ قد تزوّج بفاطمة ، ولا وُلد له أولاد » (١).

### \* وقال ابن تيميّة:

« وأمّا قوله : وأنزل الله فيهم ﴿ قُلْ لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ فهذا كذب ظاهر ، فإنّ هذه الآية في سورة الشورى ، وسورة الشورى مكّية بلا ريب ، نزلت قبل أن يتزوّج عليٌّ بفاطمة ...

وقد تقدّم الكلام على الآية وأنّ المراد بما ما بيّنه ابن عبّاس ... رواه البخاري وغيره.

وقد ذكر طائفةٌ من المصنّفين من أهل السنّة والجماعة والشيعة ، من أصحاب أحمد وغيرهم ، حديثاً عن النبيّ صلّى الله عليه وسلّم أنّ هذه الآية لما نزلت قالوا : يا رسول الله ، من هؤلاء؟ قال : عليٌ وفاطمة وابناهما.

وهذا كذب باتّفاق أهل المعرفة » (2)!

<sup>(1)</sup> منهاج السنّة 4 / 25. 27.

<sup>(2)</sup> منهاج السنّة 4 / 562 . 563.

## \* وكرر ابن تيمية:

تكذيب الحديث المذكور ...

وأنَّ الآية في سورة الشورى وهي مكيّة ، وأن عليًّا إنَّما تزوج فاطمة بالمدينة ...

وأنّ التفسير الذي في الصحيحين يناقض ذلك الحديث ، قال : سئل ابن عبّاس ...

وأنّه قال : ﴿ قُلْ لا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَبَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ ولم يقل : إلاّ المودّة

للقربي ، ولا المودّة لذوي القربي كما قال : ﴿ وَاعْلَمُوا ... ﴾.

وأن النبي لا يسأل على تبليغ رسالة ربّه أجراً ألبتة ، بل أجره على الله ...

وأن القربي معرّفة باللام ، فلا بدّ أن تكون معروفةً عند المخاطبين ، وقد ذكرنا أنّها لما نزلت لم يكن قد محُلق الحسن ولا الحسين ، ولا تزوّج عليٌّ بفاطمة ، فالقربي التي كان المخاطبون يعرفونها يمتنع أنْ تكون هذه ، بخلاف القربي التي بينه وبينهم ، فإنّها معروفة عندهم » (1).

## \* وابن حجر العسقلاني:

يذكر في ( تخريج الكشّاف ) إلاّ « المعارضة » قال : « وقد عارضه ما هو أولى منه ، ففي البخاري ... » (2) وكذا في ( فتح الباري ) وأضاف : « ويؤيد ذلك أنّ السورة مكّيّة » (3).

## \* وقال ابن كثير:

« وذكر نزول الآية في المدينة بعيد ، فإنَّما مكّيّة ، ولم يكن إذ ذاك لفاطمة

<sup>(1)</sup> منهاج السنّة 7 / 95. 103.

<sup>.220 / 4 .</sup> الكاف الشاف في تخريج أحاديث الكشّاف . مع الكشّاف . 4 / (2)

<sup>(3)</sup> فتح الباري في شرح البخاري 8 / 458.

158 ..... نفحات الأزهار

رضي الله عنها أولاد بالكليّة ، فإنحّا لم تتزوّج بعليّ - 2 - إلاّ بعد بدر من السنة الثانية من الهجرة ، والحق تفسير هذه الآية بما فسرها حبر الأمة ...  $^{(1)}$ .

## \* وقال القسطلاني:

« والآية مكّية ، ولم يكن إذ ذاك لفاطمة أوّلاًد بالكلّية ، فإنمّا لم تتزوّج بعليّ إلاّبعد بدر من السنة الثانية من الهجرة. وتفسير الآية بما فسر به حبر الأُمّة وترجمان القرآن ابن عبّاس أحقّ وأولى » (2).

## \* والشوكاني :

اقتصر على المعارضة وترجيح الحديث عن طاووس عن ابن عبّاس (3).

## \* وابن روزبهان:

ما قال إلا : « ظاهر الآية على هذا المعنى شامل لجميع قرابات النبيّ صلّى الله عليه وسلّم »  $^{(4)}$ .

## \* وقال عبدالعزيز الدهلوي ما حاصله:

« إنّه وإنْ أخرج أحمد والطبراني ذلك عن ابن عبّاس ، لكنّ جمهور المحدّثين يضعّفونه ، لكون سورة الشورى بتمامها مكّية ، وما خُلق الحسن والحسين حينذاك ، ولم يتزوّج عليّ بعد بفاطمة ... والحديث في طريقه بعض الشيعة الغلاة ، وقد وصفه المحدّثون بالصدق ، والظن الغالب أنّيه لم يكذب وإنّما نقل الحديث بالمعنى ، إذ كان لفظه « أهل بيتي » فخصّهم الشيعى بالأربعة ...

والمعنى المذكور لا يناسب مقام النبوّة ، وإنَّما ذلك من شأن أهل الدنيا ،

<sup>(1)</sup> تفسير القرآن العظيم 4 / 101.

<sup>(2)</sup> إرشاد الساري في شرح البخاري 7/7

<sup>(3)</sup> فتح القدير 4 / 537.

<sup>.20 / 3</sup> إبطال الباطل. المطبوع مع إحقاق الحقّ. 3 / 20.

وأيضاً ينافيه الآيات الكثيرة كقوله تعالى : ﴿ مَا سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَى اللهِ ﴾ فلو كان خاتم الأنبياء طالباً للأجر لزم أن تكون منزلته أدبى من سائر الأنبياء ، وهو خلاف الإجماع » (1).

فهذه شبهات أعلام القوم في هذا المقام ، فلنذكر الشبهات بالترتيب ونتكلّم عليها :

## 1 . سورة الشورى مكّية والحسنان غير موجودين

ولعل هذه أهم الشبهات في المسألة ، وهي الأساس ... ونحن تارةً نبحث عن الآية المباركة بالنظر إلى الروايات ، وأُحرى بقطع النظر عنها ، فيقع البحث على كلا التقديرين.

أمّا على الأوّل: فإنّ الآية المباركة بالنظر إلى الروايات المختلفة الواردة . سواء المفسّرة بأهل البيت ، أو القائلة بأنمّا نزلت بمناسبة قول الأنصار كذا وكذا . مدنية ، ولذا قال جماعة بأنّ سورة الشورى مكيّة إلاّ آيات :

قال القرطبي: « سورة الشورى مكيّة في قول الحسن وعكرمة وعطاء وجابر.

قال ابن عبّاس وقتادة : إلاّ أربع آيات منها أنزلت بالمدينة : ﴿ قُلْ لا أَسْمَلُكُمْ عَلَيْهِ وَاللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ مُعَلِّلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ اللَّالَّالِمُلَّاللَّالِي وَاللَّالِمُوالِمُ وَاللَّالِمُواللَّالُولُ وَاللَّالِمُ ا

وقال أبو حيان : « قال ابن عبّاس : مكية إلاّ أربع آيات ، من قوله تعالى : ﴿ قُلْ لا أَسْمَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ إلى آخر الأربع آيات ، فإنّا نزلت بالمدينة » (3).

<sup>(1)</sup> التحفة الإثنا عشرية : 205.

<sup>(2)</sup> تفسير القرطبي 16 / 1.

<sup>(3)</sup> البحر المحيط 7 / 507.

وقال الشوكاني : « وروي عن ابن عبّاس وقتادة أنّما مكّيّة إلاّ أربع آيات منها ، أُنزلت بالمدينة : ﴿ قُلْ لا أَسْئَلُكُمْ ... ﴾ » (1).

وقال الآلوسي : « وفي البحر : هي مكّيّة إلاّ أربع آيات من قوله تعالى : ﴿ قُلْ لا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً ﴾ إلى آخر أربع آيات. وقال مقاتل : فيها مديّ ، قوله تعالى : ﴿ ذَلِكَ الَّذِي يُبَشِّرُ اللهُ عِبادَهُ ... ﴾ واستثنى بعضهم قوله تعالى : ﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَى ﴾ ...

وحوّز أن يكون الإطلاق باعتبار الأغلب » (2).

وبهذا القدر كفاية.

ووجود آيات مدنيّة في سورة مكية أو بالعكس كثير ، ولا كلام لأحدٍ في ذلك.

وأمّا على الثاني : فالآية دالّة على وجوب مودّة « القربي » أي : أقرباء النبيّ 6 ، والخطاب للمسلمين لا لغيرهم.

أمِّا أُمِّا أُمِّا دالَّة على وجوب مودّة « قربى » النبيّ ، فلتبادر هذا المعنى منه ، وقد أذعن بحا التبادر غير واحدٍ من الأئمّة ، نذكر منهم :

الكرماني ، صاحب ( الكواكب الدراري في شرح البخاري )  $^{(3)}$ .

والعيني ، صاحب ( عمدة القاري في شرح البخاري ).

قال العيني بشرح حديث طاووس: « وحاصل كلام ابن عبّاس: إنّ جميع قريش أقارب النبيّ صلّى الله عليه وسلّم، وليس المراد من الآية بنو هاشم ونحوهم كما يتبادر الذهن إلى قول سعيد بن جبير » (4).

<sup>(1)</sup> فتح القدير 4 / 524.

<sup>(2)</sup> روح المعاني 25 / 10.

<sup>(3)</sup> الكواكب الدراري في شرح صحيح البخاري 18 / 80.

<sup>(4)</sup> عمدة القاري في شرح صحيح البخاري 19 / 157.

وأمّا أنّ الخطاب للمسلمين ، فلوجوهٍ ، منها : السياق ، فإنّ الله سبحانه وتعالى يقول :

﴿ تَرَى الظَّالِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا كَسَبُوا وَهُوَ واقِعٌ بِهِمْ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ فِي رَوْضاتِ الْجَنَّاتِ لَهُمْ ما يَشاؤُنَ عِنْدَ رَبِّهِمْ ذلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ \* ذلِكَ الَّذِي يُبَشِّرُ اللهُ عِبادَهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ قُلْ لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي وَمَنْ يَعْادَهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ قُلْ لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي وَمَنْ يَقْتَرِفْ حَسَنَةً نَزِدْ لَهُ فِيها جُسْناً إِنَّ اللهَ عَفُورٌ شَبكُورٌ \* أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِباً فَإِنْ يَشَيْ اللهِ يَخْتِمْ عَلَى قَلْبِكَ وَيَمْحُ اللهُ الْباطِلَ وَيُحِقُّ الْحَقَّ بِكَلِماتِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذاتِ الصَّدُورِ \* يَشَا اللهُ يَخْتِمْ عَلَى قَلْبِكَ وَيَمْحُ اللهُ الْباطِلَ وَيُحِقُّ الْحَقَّ بِكَلِماتِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذاتِ الصَّدُورِ \* وَهُو الَّذِي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبادِهِ وَيَعْفُوا عَنِ السَّيِّئَاتِ وَيَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ \* وَيَسْتَجِيبُ الَّذِينَ وَمُؤُلُوا الصَّالِحاتِ وَيَزِيدُهُمْ مِنْ فَصْلِهِ وَالْكَافِرُونَ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ﴾.

فقد جاءت الآية المباركة بعد قوله تعالى : ﴿ ذَلِكَ الَّذِي يُبَشِّرُ اللهُ عِبادَهُ الَّنذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ ﴾ .

### فإنّ قلت:

فبعدها: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرِى عَلَى اللهِ كَذِباً ... ﴾؟!

#### قلت:

ليس المراد من ذلك المشركين ، بل المراد هم المسلمون ظاهراً المنافقون باطناً ، يدلّ على ذلك قوله بعده : ﴿ هُوَ الَّذِي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبادِهِ وَيَعْفُوا عَنِ السَّيِّئاتِ وَيَعْلَمُ ما تَفْعَلُونَ ﴾ فالخطاب ليس للمشركين ، ولم تستعمل « التوبة » في القرآن إلاّفي العصاة من المسلمين.

## فإنّ قلت:

فقد كان في المسلمين في مكّة منافقون؟!

162 ..... نفحات الأزهار

#### قلت:

نعم ، فراجع ( سورة المنافقون ) و ( سورة المدِّثّر ) وما قاله المفسرون (1).

وعلى هذا ، فقد كان الواجب على المسلمين عامّة « مودّة » أقرباء النبيّ 6 ... فهل. يا تُرى. أُمروا حينذاك بمودّة أعمامه وبني عمومته؟!

أمِّا المشركون منهم ... فلا ، قطعاً ... وأمَّا المؤمنون منهم وقت نزول الآية أو بعده ... فأولئك لم يكن لهم أيّ دورٍ يُذكر في مكّةٍ ...

بل المراد « عليٌّ » 7 ، فإنه الذي كان المشركون يبغضونه ويعادونه ، والمنافقون يحسدونه ويعاندونه ، والمؤمنون يحبونه ويوادّونه.

ولا يخفى ما تدلّ عليه كلمتا « المودّة » و « يقترف ».

ثمّ إنّه 6 لما سئل. في المدينة. عن المراد من « القربي » في الآية المباركة قال: « عليٌّ وفاطمة والحسين ».

## 2. الرسول لا يسأل أجراً

إنّ الرسول من قِبَل الله سبحانه وتعالى لا يسأل الناس أجراً على تبليغ الرسالة إليهم أصلاً ، وإنّما أجره على الله ، وهكذا كان الأنبياء السابقون :

قال نوح لقومه : ﴿ إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ فَاتَّقُوا اللهَ وَأَطِيعُونِ \* وَما

<sup>(1)</sup> يراجع بهذا الصدد: تفاسير الفريقين ، خاصّة في سورة المدثّر ، المكّيّة عند الجميع ، ويلاحظ اضطراب كلمات أبناء العامّة وتناقضها ، في محاولات يائسة لصرف الآيات الدالّة على ذلك عن ظواهرها ، فراراً من الإجابة عن السؤال بـ « من هم إذا؟ »!!

أمّا الشيعة ... فقد عرفوا المنافقين منذ اليوم الأول ... وللتفصيل مكان آخر ، ولو وجدنا متسعا لوضعنا في هذه المسألة القرآنية التاريخية المهمة جداً رسالة مفردة ، وبالله التوفيق.

أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَى رَبِّ الْعالَمِينَ ﴾ (1).

وقال هود: ﴿ يَا قَوْمِ لَا أَسْنَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَى الَّذِي فَطَرَنِي أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ (2).

وقال صالح : ﴿ إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ \* فَاتَّقُوا اللهَ وَأَطِيعُبُونِ \* وَمَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ (3).

ومن هنا أصرّ بعضهم على أنّ الإستثناء منقطع ، وحوّز بعضهم . كالزمخشري وجماعة . أن يكون متصلاً وأن يكون منقطعاً.

### أقول:

ونبيّنا أيضاً كذلك كما جاء في آياتٍ عديدة ، منها :

﴿ ... قُلْ مَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ \* إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ (4).

﴿ قُلْ مَا سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَى اللهِ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ (٥).

﴿ قُلْ مَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلاَّ مَنْ شَاءَ أَنْ يَتَّخِذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلاً ﴾ (6). وقد أجاب المفسرون من الفريقين عن هذه الشبهة بأكثر من وجه ، وفي

<sup>(1)</sup> سورة الشعراء 26: 107. 109.

<sup>(2)</sup> سورة هود 11 : 51.

<sup>(3)</sup> سورة الشعراء 26: 143. 145.

<sup>(4)</sup> سورة الأنعام 6:90

<sup>(5)</sup> سورة سبأ 34: 47.

<sup>(6)</sup> سورة الفرقان 25: 57.

تفسيريّ الخازن والخطيب الشربيني منها وجهان ...

ولكنْ يظهر . بالدقّة . أنّ الآيات في الباب بالنسبة إلى نبيّنا 6 على أربعة أنحاء :

- 1. ما اشتمل على عدم سؤال الأجر.
- 2. ما اشتمل على سؤال الأجر ، لكنّهم « لكم ».
- 3. ما اشتمل على عدم سؤال الأجر ، وطلب « اتّخاذ السبيل إلى الله » عن اختيار.
  - 4. ما اشتمل على سؤال الأجر ، وهو « المودّة في القربي ».

وأيّ تنافٍّ بين هذه الآيات؟! يا منصفون!

إنّه 6 لا يسأل الناس أجراً ، إنّما يريد منهم أنْ يتّخذوا سبيلاً إلى الله ، وهو ما لا يتحقّق إلاّبمودّة أهل البيت ، وهو لهم ... ولذا ورد عنهم الميلي : « نحن السبيل » (1) ... نعم هم السبل ، وخاصّة « إذا صارت الدنيا هرجاً ومرجاً ، وتظاهرت الفتن ، وتقطّعت السبل ... » (2).

فإذن ... هم .. السبيل ... وهذا معنى هذه الآية في محكم التنزيل ، ولا يخفى لوازم هذا الدليل ، فافهم واغتنم ، و ﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجادِلْهُمْ فِالْتِي هِيَ أَحْسَنُ ... ﴾ وحسبنا الله ونعم الوكيل.

## 3 . لما ذا لم يقل : إلاّ المودّة للقربي؟

وطَرْحُ هذه الشبهة من مثل الدهلوي غير بعيد ، لكنّه من مثل ابن تيميّة الذي يدّعي العربيّة عجيب!! وليته راجع كلام أهل الفنّ :

<sup>(1)</sup> فرائد السمطين ، عنه في ينافع المودّة : 22.

<sup>(2)</sup> مجمع الزوائد 9 / 165.

قال الزمخشري: « يجوز أن يكون استثناء متيصلاً ، أي: لا أسألكم أجراً إلآهذا ، وهو أن تودّوا أهل قرابتهم ، فكانت صلتهم لازمة لهم في المروءة.

ويجوز أن يكون منقطعاً ، أي : لا أسألكم أجراً قطّ ، ولكنّني أسألكم أن تودّوا قرابتي الّذين هم قرابتكم ولا تؤذوهم.

فإنّ قلت : هلاّ قيل : إلاّمودّة القربي ، أو : إلاّ المودّة للقربي؟ وما معنى قوله : ﴿ إِلاَّ الْمَوَدّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾؟

قلت : جُعلوا مكاناً للمودّة ومقرّاً لها ، كقولك : لي في آل فلان مودّة ، ولي فيهم هوى وحبّ شديد. تريد : أحبّهم وهم مكان حبّي ومحلّه ، وليست « في » بصلةٍ للمودّة كاللام إذا قلت : إلاّ المودّة للقربي ، إنّما هي متعلقة بمحذوفٍ تعلّق الظرف به في قولك : المال في الكيس. وتقديره :

إلاّ المودّة ثابتة في القربى ومتمكّنة فيها. والقربى مصدر كالزلفى والبشرى ، بمعنى قرابة ، والمراد : في أهل القربى. وروي أخّا لما نزلت قيل : يا رسول الله ، من قرابتك هؤلاء الّذين وجبت علينا مودّتهم؟ قال : عليٌ وفاطمة وابناهما.

ويدلّ عليه ما روي عن عليّ 2 : شكوت إلى رسول الله صلّى الله عليه وسلّم حسد الناس لي ، فقال : أما ترضى أن تكون رابع أربعة : أوّل من يدخل الجنّة أنا وأنت والحسن والحسين ، وأزواجنا عن أيماننا وشمائلنا ، وذرّيّتنا خلف أزواجنا! » (1).

وأجاب الفخر الرازي بأن قال : « جُعلوا مكاناً للمودّة ومقرّاً لها ، كقولك : لي في آل فلانِ مودّة ، ولى فيهم هوئ وحبّ شديد. تريد أُحبهم وهم مكان

<sup>(1)</sup> الكشّاف في تفسير القرآن 4 / 219. 220.

166 ..... نفحات الأزهار

حبّي ومحلّه » <sup>(1)</sup>.

وكذا أبو حيّان واستحسنه <sup>(2)</sup>.

وقال النيسابوري : « ثمّ أمر الله رسوله بأنْ يقول : ﴿ قُلْ لا أَسْمَلُكُمْ ﴾ على هذا التبليغ ﴿ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ ﴾ الكائنة ﴿ فِي الْقُرْبِي ﴾ جُعلوا مكاناً للمودّة ومقرّاً لها ، ولهذا لم يقل : مودّة القربي ، أو : المودّة للقربي ، وهي مصدر بمعنى القرابة ، أي : في أهل القربي ، وفي حقّهم » (2).

وقال أبو السعود بعد أنْ جعل الاستثناء متصلا : « وقيل : الاستثناء منقطع والمعنى : لا أسألكم أجراً قطّ ولكن أسألكم المودّة.

و ﴿ فِي الْقُرْبِي ﴾ حال منها. أي : المودّة ثابتة في القربي متمكنة في أهلها أو في حقّ القرابة. والقربي مصدر كالزلفي ، بمعنى القرابة. روي : أنّما لما نزلت قيل : يا رسول الله ، من قرابتك ... » (3).

وراجع أيضاً تفاسير: البيضاوي والنسفي والشربيني، وغيرهم.

### 4. المعارضة

وهذه هي الشبهة الأخيرة ، وهي تتوقّف على اعتبار ما أخرج أحمد وغيره عن طاووس عن ابن عبّاس ، والجواب عنها بالتفصيل في الفصل الرابع ..

<sup>(1)</sup> التفسير الكبير 27 / 167.

<sup>(2)</sup> البحر المحيط 7 / 516.

<sup>(3)</sup> تفسير النيسابوري . هامش الطبري . (3)

<sup>(4)</sup> تفسير أبي السعود 8 / 30.

# الفصل الرابع الأخبار والأقوال

قد ظهر إلى الآن أن نزول الآية المباركة في « أهل البيت » هو المتبادر من لفظها ، وأنّ القول بذلك مستند إلى أدلّة معتبرة في كتب السنّة ، وأنّه محكيٌّ عن أئمّة أهل البيت : أمير المؤمنين 7 ، وهو أعلم الأصحاب بكتاب الله بالإجماع ، والحسن السبط 7 ، والحسين الشهيد 7 ، والإمام السحاد على بن الحسين 7 ، والإمام الباقر 7 ، والإمام الصادق 7.

ورواه عدّة من كبار الصحابة عن رسول الله 6.

وقال به ابن عبّاس ، في ما رواه عنه سعيد بن جبير ومجاهد والكلبي وغيرهم ، بل أرسله عنه أبو حيان إرسال المسلّم ، وسنذكر عبارته.

وهو قول : سعيد بن جبير ، وعمرو بن شعيب ، والسدّي ، وجماعة.

## أدلّة وشواهد أُخرى للقول بنزول الآية في أهل البيت

وقد ذكر هذا القول غير واحدٍ من المفسرين وغيرهم فلم يردّوه.

بل لم يرجّحوا عليه غيره ، بل ذكروا له أدلّة وشواهد ومؤيّدات ، من الأخبار والروايات.

\* كالزمخشري ، فإنّه ذكر هذا القول ، وروى فيه الحديث عن النبيّ 6 : « قيل : يا رسول الله ، مَن قرابتك ... « قال : « ويدلّ عليه ما

روي عن على .. » الحديث ، وقد تقدّم ، ثمّ قال بعده :

« وعن النبي صلّى الله عليه وسلّم : حرّمت الجنّة على من ظلم أهل بيتي وآذاني في عترتي ، ومن اصطنع صنيعةً إلى أحدٍ من ولد عبدالمطّلب ولم يجازه عليها فأنا أُجازيه عليها غداً إذا لقيني يوم القيامة.

وروي : إنّ الأنصار قالوا : فعلنا وفعلنا ... » الحديث ، وقد تقدّم.

قال: « وقال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: مَنْ مات على حبّ آل محمّد مات شهيداً ، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد مات مغفوراً له ، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد مات مؤمناً مستكمل الإيمان ، ألا محمّد مات تائباً ، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد مات مؤمناً مستكمل الإيمان ، ألا ومن مات على ومن مات على حبّ آل محمّد بشره ملك الموت بالجنة ثم منكر ونكير ، ألا ومن مات على حبّ حبّ آل محمّد يُزَفُّ إلى الجنّة كما تزف العروس إلى بيت زوجها ، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد حعل الله قبره آل محمّد فتح له في قبره بابان إلى الجنّة ، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد مات على السنّة والجماعة ، ألا ومن مات على بغض آل محمّد لم يشمّ رائحة الجنّة » (1).

\* والرازي حيث قال : « روى الكلبي عن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ قال : إنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم لما قدم المدينة ، كانت تعروه نوائب وحقوق ، وليس في يده سعة ، فقال الأنصار : إن هذا الرجل قد هداكم الله على يده وهو ابن أُحتكم وجاركم في بلدكم ، فاجمعوا له طائفةً من أموالكم ، ففعلوا ، ثمّ أتوه به فردّه عليهم ، فنزل قوله تعالى : ﴿ قُلْ لا أَسْمَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً ﴾ أي على الإيمان إلاّ أنْ تودّوا أقاربي ، فحثّهم على مودّة أقاربه ».

ثمّ إنّه أورد الرواية عن الزمخشري قائلاً ، « نقل صاحب الكشّاف عن

<sup>(1)</sup> الكشّاف في تفسير القرآن 4 / 220 . 221.

النبيّ صلّى الله عليه وسلّم أنّه قال : من مات على حب آل محمّد ... » إلى آخره. ثمّ قال :

« وأنا أقول: آل محمّد هم الّذين يؤول أمرهم إليه ، فكلّ من كان أمرهم إليه أشدّ وأكمل كانوا هم الآل ، ولا شكّ أنّ فاطمة وعليّاً والحسن والحسين كان التعلّق بينهم وبين رسول الله صلّى الله عليه وسلّم أشدّ التعلّقات ، وهذا كالمعلوم بالنقل المتواتر ، فوجب أن يكونوا هم الآل.

وأيضاً : اختلف الناس في الآل ، فقيل : هم الأقارب ، وقيل : هم أُمته. فإنّ حملناه على القرابة فهم الآل ، وإنْ حملناه على الأمّة الّذين قبلوا دعوته فهم أيضاً الآل ، فثبت أنّ على جميع التقديرات هم الآل ، وأمّا غيرهم فهل يدخلون تحت لفظ الآل؟ فمختلف فيه.

وروى صاحب الكشّاف: إنّه لما نزلت هذه الآية قيل: يا رسول الله ، من قرابتك هؤلاء الّذين وجبت علينا مودّقم؟ فقال: عليٌّ وفاطمة وابناهما. فثبت أنّ هؤلاء الأربعة أقارب النبيّ.

وإذا ثبت هذا وجب أن يكونوا مخصوصين بمزيد التعظيم ، ويدلّ عليه وجوه : الأول : قوله تعالى : ﴿ إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ ووجه الاستدلال به ما سبق.

الثاني: لا شكّ أنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم كان يحبّ فاطمة 3 ، قال صلّى الله عليه وسلّم : فاطمة بضعة ميّ ، يؤذيني ما يؤذيها. وثبت بالنقل المتواتر عن رسول الله أنّيه كان يحب عليّاً والحسن والحسين. وإذا ثبت ذلك وجب على كلّ الأمّة مثله لقوله : ﴿ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ ولقوله سبحانه : ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ ﴾.

الثالث: إنّ الدعاء للآل منصب عظيم ، ولذلك جُعل هذا الدعاء حاتمة التشهّد في الصلاة ، وهو قوله : اللهم صلّ على محمّد وعلى آل محمّد ، وارحم محمّداً وآل محمّد. وهذا التعظيم لم يوجد في حقّ غير الال ، فكلّ ذلك يدلّ على أنّ حبّ آل محمّد واحب. وقال الشافعي 2 :

يا راكباً قف بالمحصّب من منى واهتف بساكن خيفها والناهض سحرا إذا فاض الحجيج إلى منى فيضاً كما نظم الفرات الفائض إن كان رفضاً حبّ آل محمّد فليشهد الشقلان أنّ رافضى (1)

\* وذكر النيسابوري محصّل كلام الرازي قائلاً: « ولا ريب أنّ هذا فخر عظيم ، وشرف تامّ ، ويؤيّده ما روي ... » (2).

\* وقال القرطبي : « وقيل : ﴿ الْقُرْبِي ﴾ قرابة الرسول صلّى الله عليه وسلّم ، أي : لا أسألكم أجراً إلا أنْ تودّوا قرابتي وأهل بيتي ، كما أمر بإعظامهم ذوي القربي. وهذا قول عليّ بن حسين وعمرو بن شعيب والسدّي. وفي رواية سعيد بن جبير عن ابن عبّاس : لما أنزل الله عزّ وجل ﴿ قُلُ لا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ قالوا : يا رسول الله ، من هؤلاء الّذين نودّهم؟ قال : عليٌّ وفاطمة وأبناؤهما. ويدلّ عليه أيضاً ما روي عن عليّ 2 قال : شكوت إلى النبيّ حسد الناس ... وعن النبيّ : حرمت الجنة ...

وكفى قبحاً بقول من يقول: إنّ التقرّب إلى الله بطاعته ومودة نبيّه صلّى الله عليه وسلّم وأهل بيته منسوخ، وقد قال النبيّ: من مات على حبّ آل محمّد مات شهيداً، ومن مات على حبّ آل محمّد جعل الله زوّار قبره الملائكة

<sup>(1)</sup> التفسير الكبير 27 / 166.

<sup>(2)</sup> تفسير النيسابوري . هامش الطبري . 25 / 33.

والرحمة (1) ومن مات على بغض آل محمّد جاء يوم القيامة مكتوبا بين عينيه: آيس اليوم من رحمة الله ، ومن مات على بغض آل محمّد لم يرح رائحة الجنة ، ومن مات على بغض آل بيتي فلا نصيب له في شفاعتي.

قلت : وذكر هذا الخبر الزمخشري في تفسيره بأطول من هذا ، فقال : قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ... » فذكره ... (2).

\* وقال الخطيب الشربيني : « فقيل : هم فاطمة وعلي وابناهما. وفيهم نزل : ﴿ إِنَّمَا لِيُدُهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُمْ تَطْهِيراً ﴾ (3).

\* وقال الآلوسي : « وقيل : عليٌّ وفاطمة ووُلدها رضي الله تعالى عنهم ، وروي ذلك مرفوعاً : أخرج ابن المنذر وابن أبي حاتم والطبراني وابن مردويه ، من طريق ابن جبير عن ابن عبّاس ، قال : لما نزلت هذه الآية ﴿ قُلْ لا أَسْئَلُكُمْ ﴾ إلى آخره. قالوا : يا رسول الله ... وقد تقدّم.

إلاّ أنّه روي عن جماعة من أهل البيت ما يؤيّد ذلك ... ».

فروى خبر ابن جرير عن أبي الديلم « لما جيء بعليّ بن الحسين .. » وخبر زاذان عن عليّ 7 ... وأورد قول الكميت الشاعر والهيتي أحد أقاربه ... وقد تقدّم ذلك كلّه. ثمّ روى حديث الثقلين ، ثمّ قال :

« وأخرج الترمذي وحسّنه والطبراني والحاكم والبيهقي في الشّعب ، عن ابن عبّاس ، قال : قال عليه الصلاة والسلام : أحبّوا الله تعالى لما يغذوكم به من نعمة ، وأحبّوني لحبّ الله تعالى ، وأحبّوا أهل بيتي لحبيّ.

<sup>(1)</sup> كذا.

<sup>(2)</sup> تفسير القرطبي 16 / 23.

<sup>(3)</sup> السراج المنير 3 / 537. 538.

وأخرج ابن حبّان والحاكم ، عن أبي سعيد ، قال : قال رسول الله صلى عليه وسلّم : والذي نفسي بيده ، لا يبغضنا أهل البيت رجل إلاّ أدخله الله تعالى النار. إلى غير ذلك ممّا لا يحصى كثرة من الأخبار ، وفي بعضها يدلّ على عموم القربي وشمولها لبني عبدالمطّلب :

أخرج أحمد والترمذي ـ وصححه ـ والنسائي ، عن المطّلب بن ربيعة ، قال : دخل العبّاس على رسول الله صلى عليه وسلّم فقال : إنّا لنخرج فنرى قريشاً تحدّث ، فإذا رأونا سكتوا ، فغضب رسول الله ودرّ عرق بين عينيه ، ثمّ قال : والله لا يدخل قلب امرئ مسلم إيمان حتى يحبّكم لله تعالى ولقرابتي.

وهذا ظاهر إنْ حص ﴿ الْقُرْبِي ﴾ بالمؤمنين منهم ، وإلا فقيل : إنّ الحكم منسوخ. وفيه نظر. والحقّ وجوب محبّة قرابته عليه الصلاة والسلام من حيث إنّه م قرابته كيف كانوا ، وما أحسن ما قيل :

داريتُ أهلك في هواك وهم عِدى ولأجل عين ألفُ عين تكرمُ

وكلّما كانت جهة القرابة أقوى كان طلب المودّة أشدٌ ، فمودّة العلويّين ألزم من محبّة العبّاسيّين على القول بعموم ﴿ الْقُرْبِي ﴾ ، وهي على القول بالخصوص قد تتفاوت أيضاً باعتبار تفاوت الجهات والإعتبارات ، وآثار تلك المودّة التعظيم والإحترام والقيام بأداء الحقوق أثمّ قيام ، وقد تماون كثير من الناس بذلك حتى عَدّوا من الفرض السلوك في هاتيك المسالك ، وأنا أقول قول الشافعي الشافي العيّ :

يا راكبا قف بالمحصب من منى ... » الأبيات (1).

<sup>(1)</sup> روح المعاني 25 / 31. 32.

آية الولاية ......

## أقول:

هذا هو القول الأوّل ، وهو الحقّ ، أعني نزول الآية المباركة في خصوص : عليٌّ وفاطمة والحسنين ، وعلى فرض التنزّل وشمولها لجميع قربي النبي 6 ، فما ورد في خصوص أهل البيت يخصّصها.

فهذا هو القول الأوّل.

# الردّ على الأقوال الأُخرى

وفي مقابله أقوال:

أحدها : إنّ المراد من ﴿ الْقُرْبِي ﴾ القرابة التي بينه 6 وبين قريش « فقال : إلاّ أن تصلوا ما بيني وبينكم من القرابة ».

والثاني : إنّ المراد من ﴿ الْقُرْبِي ﴾ هو القرب والتقرّب إلى الله ، أي : إلاّ أن تودّوا إلى الله في ما يقرّبكم إليه من التودّد إليه بالعمل الصالح.

والثالث: إنّ المراد من ﴿ الْقُرْبِي ﴾ هو « الأقرباء » ولكن لا أقرباء النبيّ مطلقاً ، بل المعنى : إلاّ أن تودّوا قرابتكم وتصلوا أرحامكم.

والرابع : إنَّ الآية منسوخة بقوله تعالى : ﴿ قُلْ مَا سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ ﴾ (1).

## أقول:

أمِّا القول الأخير فقد ردّه الكلّ ، حتى نصّ بعضهم على قبحه ، وقد بيّنًا أن لا منافاة بين الآيتين أصلاً ، بل إحداهما مؤكّدة لمعنى الأُخرى.

(1) سورة سيأ 34 : 47.

وأمّا الذي قبله ، فلا ينبغي أن يُذكر في الأقاويل ، لأنّه قولٌ بلا دليل ، ولذا لم يعبأ به أهل التفسير والتأويل.

وأمّا القول بأنّ المراد هو « التقرّب » فقد حكي عن الحسن البصري (1) وظاهر العيني اختياره له (2). واستدلّ له في ( فتح الباري ) بما أخرجه أحمد من طريق مجاهد عن ابن عبّاس أيضاً : إن النبي صلّى الله عليه وسلّم قال : « قل لا أسألكم عليه أجرا على ما جئتكم به من البيّنات والهدى إلاّ أن تقرّبوا إلى الله بطاعته ».

لكن قال ابن حجر : « وفي إسناده ضعف »  $^{(3)}$ .

وهو مردود أيضاً بأنّه خلاف المتبادر من الآية ، وأنّ النصوص على خلافه ... وهو خلاف الذوق السليم.

وأمّا القول الأوّل من هذه الأقوال ، فهو الذي اقتصر عليه ابن تيميّة ، فلم يذكر غيره ، واختاره ابن حجر ، ورجّحه الشوكاني ... والدليل عليه ما أخرجه أحمد والشيخان وغيرهم ، عن طاووس عن سعيد بن جبير عن ابن عبّاس ، وقد تقدّم في أوّل أخبار المسألة.

ويقع الكلام على هذا الخبر في جهتين:

# الجهة الأُولى : جهة السند

فإنّ مدار الخبر على « شعبة بن الحجّاج » وقد كان هذا الرجل ممّن يكذب ويضع على أهل البيت ، فقد ذكر الشريف المرتضى الله في (4) أنّه روى

<sup>(1)</sup> تفسير الرازي 27 / 165 ، فتح الباري 8 / 458 وغيرهما.

<sup>(2)</sup> عمدة القاري 19 / 157.

<sup>458 / 8</sup> فتح الباري بشرح صحيح البخاري (3)

<sup>(4)</sup> الشافي في الإمامة 4 / 116.

عن جعفر بن محمّد أنّه كان يتولّى الشيخين! فمن يضع مثل هذا لا يستبعد منه أن يضع على ابن عبّاس في نزول الآية.

ثمّ إنّ الراوي عن شعبة عند أحمد « يحيى بن عبّاد الضبعي البصري » قال الخطيب : « نزل بغداد وحدّث بها عن شعبة ... روى عنه أحمد بن حنبل ... » (1).

وقد أورد ابن حجر هذا الرجل فيمن تُكلّم فيه من رجال البخاري ، فنقل عن الساجي أنّه ضعيف ، وعن ابن معين أنّه ليس بذاك وإنْ صدّقه (2).

وروى الخطيب بإسناده عن ابن المديني ، قال : سمعت أبي يقول : يحيى ابن عبّاد ليس ممن أُحدّث عنه ، وبشّار الخفّاف أمثل منه.

وبإسناده عن يحيى بن معين : لم يكن بذاك ، قد سمع وكان صدوقاً ، وقد أتيناه ، فأخرج كتاباً ، فإذا هو لا يحسن أن يقرأه ، فانصرفنا عنه.

وبإسناده عن الساجي: ضعيف ، حدّث عنه أهل بغداد. سمعت الحسن بن محمّد الزعفراني يحدّث عنه عن الشعبي وغيره ، لم يحدّث عنه أحد من أصحابنا بالبصرة ، لا بندار ولا ابن المثّني.

وقد أورده الذهبي في ميزانه مقتصراً على تضعيف الساجي (3).

والراوي عن شعبة عند البخاري « محمّد بن جعفر ـ غندر » وقد أدرجه ابن حجر فيمن تُكلّم فيه ، بمناسبة قول أبي حاتم : « يُكتب حديثه عن غير شعبة ويُجتجّ به » (4) ، وبهذه المناسبة أيضاً أورده الذهبي في ميزانه (5).

والراوي عنه : « محمّد بن بشّار » وهو أيضاً ممن تكلّم فيه غير واحدٍ من

<sup>(1)</sup> تاریخ بغداد 14 / 144.

<sup>(2)</sup> مقدمة فتح الباري : 452.

<sup>(3)</sup> ميزان الاعتدال 4 / 387.

<sup>(4)</sup> مقدّمة فتح الباري : 437.

<sup>(5)</sup> ميزان الاعتدال 3 / 502.

أئمّتهم ، وأدرجه ابن حجر فيمن تُكلّم ، فيه فذكر تضعيف الفلاّس ، وأنّ يحيى بن معين كان يستضعفه ، وعن أبي داود : لولا سلامة فيه لتُرك حديثه (1).

لكن في ميزان الإعتدال: «كذّبه الفلاس» وروى عن الدورقي: «كنّا عند يحيى بن معين فجرى ذكر بندار، فرأيت يحيى لا يعبأ به ويستضعفه» قال: « ورأيت القواريري لا يرضاه » « وكان صاحب حمام » (2).

## أقول:

لقد كان هذا حال عمدة أسانيد حديث طاووس عن ابن عبّاس ، والإنصاف أنّه لا يصلح للاحتجاج فضلاً عن المعارضة ، على أنّ كلام الحاكم في كتاب التفسير صريح في رواية البخاري ومسلم هذا الحديث عن طريق طاووس عن ابن عبّاس باللفظ الدالّ على القول الحقّ ، وهذا نصّ كلامه : « إنّما اتّفقا في تفسير هذه الآية على حديث عبدالملك بن ميسرة الزرّاد عن طاووس عن ابن عبّاس رضى الله عنهما ، أنّه في قربي آل محمّد 6 ».

وأرسل ذلك أبو حيّان عن ابن عبّاس إرسال المسلّم ، فإنّه بعد أنْ ذكر القول الحقّ قال : « وقال بهذا المعنى عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب واستشهد بالآية حين سيق إلى الشام أسيراً ، وهو قول ابن جبير والسدّي وعمرو ابن شعيب. وعلى هذا التأويل قال ابن عبّاس : قيل : يا رسول الله ، مَن قرابتك الّذين أُمرنا بمودّ تهم؟ فقال : عليٌّ وفاطمة وابناهما » (3).

<sup>(1)</sup> مقدمة فتح الباري : 437.

<sup>(2)</sup> ميزان الاعتدال 3 / 490.

<sup>(3)</sup> البحر المحيط 7 / 516.

## والجهة الثانية: في فقه الحديث

#### وفيه :

أوّلاً: إنّ من غير المعقول أن يخاطب الله ورسوله المشركين بطلب الأجر على أداء الرسالة ، فإنّ المشركين كافرون ومكذّبون لأصل هذه الرسالة ، فكيف يطلب منهم الأجر؟! وثانياً: إنّ هذه الآية مدنيّة ، وقد ذُكرت في سبب نزولها روايات تتعلّق بالأنصار.

وثالثاً: على فرض كونها مكّية ، فالخطاب إنّما هو للمسلمين لا للمشركين كما بيّنا. وبعد ، فلو تنزّلنا وجوّزنا الأخذ سنداً ودلالةً بما جاء في المسند وكتابي البخاري ومسلم عن طاووس عن ابن عبّاس ، فلا ريب في كونه نصّاً في ذهاب سعيد بن جبير إلى القول الحقق.

وأمّا رأي ابن عبّاس فمتعارض ، والتعارض يؤدي إلى التساقط ، فلا يبقى دليل للقول بأنّ المراد هو « القرابة » بين النبيّ وقريش ، لأنّ المفروض أنْ لا دليل عليه إلاّهذا الخبر.

لكنّ الصحيح أنّ ابن عبّاس. وهو من أهل البيت وتلميذهم ـ لا يخالف قولهم ، وقد عرفت أنّ أمير المؤمنين 7 ينصّ على نزول الآية فيهم ، وكذا الإمام السجّاد ... ولم يناقش أحد في سند الخبرين ، وكذا الإمامان السبطان والإمامان الصادقان ... فكيف يخالفهم ابن عبّاس في الرأي؟!

لكن قد تمادى بعض القوم في التزوير والتعصب ، فوضعوا على لسان ابن عبّاس أشياء ، ونسبوا إليه المخالفة لأمير المؤمنين 7 في قضايا ،

منها قضية المتعة ، حتى وضعوا حديثاً في أنّ عليّاً 7 كان يقول بحرمة المتعة ، فبلغه أنّ ابن عبّاس عن عبّاس يقول بحلّيتها ، فخاطبه بقوله : إنّبك رجل تائه »! ومع ذلك لم يرجع ابن عبّاس عن القول بالحلّية (1)!

ولهذا نظائر لا نطيل المقام بذكرها ...

والمقصود أنّ القوم لما رأوا رواية غير واحدٍ من الصحابة ـ وبأسانيد معتبرة ـ نزول الآية المباركة في « أهل البيت » ووجدوا أئمّة أهل البيت المبيّل مجمعين على هذا القول ... حاولوا أوّلاً تضعيف تلك الأخبار ، ثمّ وضع شئ في مقابلها عن واحدٍ من علماء أهل البيت ليعارضوها به ، وليلقوا الخلاف بينهم بزعمهم ... ثمّ يأتي مثل ابن تيمية ـ ومن تبعه في مستدلّ بالحديث الموضوع ، ويكذّب الحديث الصحيح المتّفق عليه بين المسلمين.

### تنبيهان

## الأوّل

قد تنبّه الفخر الرازي إلى أنّ ما ذكره في ذيل الآية من الأدلّة على وجوب محبّة أهل البيت وإطاعتهم واحترامهم ، وحرمة بغضهم وعدائهم ... يتنافى مع القول بإمامة الشيخين وتعظيم الصحابة قاطبةً ... ولا سيّما بالنظر إلى ما كان من القوم بالنسبة إلى أهل البيت وصدر منهم تجاههم ، فحاول أن يتدارك ذلك فقال :

« قوله : ﴿ إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ فيه منصب عظيم للصحابة!! لأنّه تعالى قال : ﴿ وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ \* أُولئِكَ الْمُقَرَّبُونَ ﴾. فكلّ من أطاع الله كان مقرّباً عند الله تعالى ، فدخل تحت قوله : ﴿ إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾!

<sup>(1)</sup> راجع : رسالتنا في المتعتين ، في كتابنا ( الرسائل العشر في الأحاديث الموضوعة في كتب السنّة ).

والحاصل: إنّ هذه الآية تدل على وجوب حبّ آل رسول الله وحبّ أصحابه ، وهذا المنصب لا يسلم إلاّعلى قول أصحابنا أهل السنّة والجماعة الّذين جمعوا بين حبّ العترة والصحابة.

وسمعت بعض المذكرين قال: إنيه صلّى الله عليه وسلّم قال: مثل أهل بيتي كمثل سفينة نوح ، من ركب فيها نجا. وقال: أصحابي كالنجوم بأيّهم اقتديتم اهتديتم ، ونحن الآن في بحر التكليف وتضربنا أمواج الشبهات والشهوات ، وراكب البحر يحتاج إلى أمرين: أحدهما: السفينة الخالية عن العيوب والثقب. والثاني: الكواكب الظاهرة الطالعة النيّرة ، فإذا ركب تلك السفينة ووقع نظره على تلك الكواكب الظاهرة كان رجاء السلامة غالباً. فكذلك ركب أصحابنا أهل السنة سفينة حب آل محمّد ووضعوا أبصارهم على نجوم الصحابة ، فرجوا من الله تعالى أن يفوزوا بالسلامة والسعادة في الدنيا والآخرة » (1)!!

وكذلك النيسابوري ، فإنه قال : «قال بعض المذكّرين : إنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم قال : مثل أهل بيتي كمثل سفينة نوح ، من ركب فيها نجا ، ومن تخلّف عنها غرق . وعنه صلّى الله عليه وسلّم : أصحابي كالنجوم بأيّهم اقتديتم اهتديتم. فنحن نركب سفينة حبّ آل محمّد ونضع أبصارنا على الكواكب النيرة ، أعني آثار الصحابة ، لنتخلّص من بحر التكليف وظلمة الجهالة ، ومن أمواج الشبهة والضلالة » (2)!!

وكذلك الآلوسي ، فإنّه قال مثله وقد استظرف ما حكاه الرازي ، قال الآلوسي بعد ما تقدم نقله عنه في وجوب محبّة أهل البيت ومتابعتهم وحرمة

<sup>(1)</sup> تفسير الرازي 27 / 166.

<sup>(2)</sup> تفسير النيسابوري . هامش الطبري . 25 / 35.

180 ..... نفحات الأزهار

### بغضهم ومخالفتهم:

« ومع هذا ، لا أعد الخروج عمّا يعتقده أكابر أهل السنّة في الصحابة - رضي الله تعالى عنهم - ديناً ، وأرى حبّهم فرضاً عليّ مبيناً ، فقد أوجبه أيضاً الشارع ، وقامت على ذلك البراهين السواطع. ومن الظرائف ما حكاه الإمام عن بعض المذكرين ... » (1).

### أقول:

لقد أحسن النيسابوري والآلوسي إذ لم يتبعا الفخر الرازي في ما ذكره في صدر كلامه ، فإني لم أفهم وجه ارتباط مطلبه بآية المودّة ... على أنّ فيه مواضع للنظر ، منها : استدلاله بقوله تعالى : ﴿ وَالسَّابِقُونَ \* أُولئِكَ الْمُقَرَّبُونَ ﴾ والحال أن الآية فسرت في كتب الفريقين في هذه الأُمّة بعليّ أمير المؤمنين 7 (2).

وأمّا الحكاية الظريفة عن بعض المذكرين ، فإنّ من سوء حظّ هذا المذكّر ـ وهؤلاء المذكّرين!! ـ تنصيص عشراتٍ من الأئمّة المعتمدين على بطلان حديث النجوم ووضعه وسقوطه كما سيأتي.

### الثاني :

قال الرازي . في الوجوه الدالّة على اختصاص الأربعة الأطهار بمزيد التعظيم . : « الثالث : إنّ الدعاء للآل منصب عظيم ، ولذلك جعل هذا الدعاء خاتمة التشهد في الصلاة وهو قوله : اللهمّ صلّ ... » وقد تعقّب بعض علمائنا هذا

\_\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> روح المعاني 24 / 32.

<sup>(2)</sup> مجمع الزوائد 9 / 102 وسيأتي البحث عن هذه الآية بالتفصيل.

الكلام بما يعجبني نقله بطوله ، قال :

« فائدة : قال القاضي النعمان : أجمل الله في كتابه قوله : ﴿ إِنَّ الله وَمَلائِكَتُهُ عُلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ فبيّنه النبيّ 6 لأُمّته ، ونصب أولياءه لذلك من بعده ، وذلك مفحر لهم لا يوجد الآفيهم ، ولا يُعلم الآمنهم ، فقال حين سألوا عن الصلاة عليه قولوا : اللهم صل على محمّد وآل محمّد ، كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم ، إنّك حميد مجيد.

فالصلاة المأمور بها على النبيّ وآله ليست هي الدعاء لهم كما تزعم العامّة ، إذ لا نعلم أحداً دعا للنبيّ فاستحسنه ، ولا أمر أحداً بالدعاء له ، وإلاّ لكان شافعاً فيه ، ولأنّه لو كان جواب قوله تعالى ﴿ صَلُّوا عَلَيْهِ ﴾ اللهم صلّ على محمّد وآل محمّد ، لزم أن يكون ذلك ردّاً لأمره تعالى ، كمن قال لغيره : إفعل كذا ، فقال : إفعل أنت. ولو كانت الصلاة الدعاء ، لكان قولنا : اللهم صل على محمّد وآل محمّد ، بمعنى : اللهمّ ادع له ، وهذا لا يجوز.

وقد كان الصحابة عند ذِكره يصلون عليه وعلى آله ، فلمّا تغلب بنو أُميّة قطعوا الصلاة عن آله في كتبهم وأقوالهم ، وعاقبوا الناس عليها بغضاً لآله الواجبة مودّقم ، مع روايتهم أنّ النبيّ سمع رجلاً يصلّي عليه ولا يصلّي على آله فقال : لا تصلّوا علي الصلاة البترة ، ثمّ علّمه بما ذكرناه أوّلاً. فلمّا تغلّب بنو العبّاس أعادوها وأمروا الناس بما ، وبقي منهم بقيّة إلى اليوم لا يصلّون على آله عند ذكره.

هذا فعلهم ، ولم يدركوا أنّ معنى الصلاة عليهم سوى الدعاء لهم . وفيه شمّة لهضم منزلتهم حيث أنّ فيه حاجةً ما إلى دعاء رعيّتهم . فكيف لو فهموا أنّ معنى الصلاة هنا المتابعة؟! ومنه المصلّي من الخيل ، فأوّل من صلّى النبيّ ، أي

تبع جبريل حين علّمه الصلاة ، ثمّ صلّى عليّ النبيّ ، إذ هو أوّل ذكر صلّى بصلاته ، فبشّر الله النبيّ أنّه يصلّي عليه بإقامة من ينصبه مصلّياً له في أُمّته ، وذلك لما سأل النبيّ بقوله : ﴿ وَاجْعَلْ لِي وَزِيراً مِنْ أَهْلِي ﴾ عليّاً ﴿ اشْدُدْ بِهِ أَزْرِي ﴾ ثمّ قال تعالى : ﴿ صَلُوا عَلَيْهِ ﴾ أي : اعتقدوا ولاية علي وسلّموا لأمره. وقول النبي : قولوا : اللهم صل على محمّد وآل محمّد. أي : اسألوا الله أن يقيم له ولاية ولاةٍ يتبع بعضهم بعضاً كما كان في آل إبراهيم ، وقوله : وبارك عليهم ، أي : أوقع النموّ فيهم ، فلا تقطع الإمامة عنهم.

ولفظ الآل وإنْ عمّ إلاّ أنّ المقصود هم ، لأنّ في الأتباع والأهل والأولاد فاجر وكافر لا تصلح الصلاة عليه.

فظهر أنّ الصلاة عليه هي اعتقاد وصيّته والأئمّة من ذرّيّته ، إذ بحم كمال دينهم وتمام النعمة عليهم ، وهم الصلاة التي قال الله إغّا تنهى عن الفحشاء والمنكر ، لأنّ الصلاة الراتبة لا تنهى عن ذلك في كثير من الموارد  $^{(1)}$ .

## دلالة الآية سواء كان الإستثناء متصلاً أو منقطعاً

وتلخّص : إنّ الآية المباركة دالّة على وجوب مودّة « أهل البيت » ...

\* سواةٌ كانت مكّية أو مدنيّة ، بغض النظر عن الروايات أو بالنظر إليها.

\* وسواةٌ كان الاستثناء منقطعاً كما ذهب إليه غير واحد من علماء العامّة وبعض أكابر أصحابنا كالشيخ المفيد البغدادي الله ، نظراً إلى أنّ النبيّ 6 لا يطلب أجراً على تبليغ الرسالة ، قال الله :

« لا يصحّ القول بأنّ الله تعالى جعل أجر نبيّه مودّة أهل بيته المَهَا ، ولا أنّه جعل ذلك من أجره 7 ، لأنّ أجر النبيّ في التقرّب إلى

<sup>(1)</sup> الصراط المستقيم إلى مستحقى التقديم 1 / 190. 191.

الله تعالى هو الثواب الدائم ، وهو مستحقّ على الله تعالى في عدله وجوده وكرمه ، وليس المستحقّ على الأعمال يتعلّق بالعباد ، لأنّ العمل يجب أن يكون لله تعالى خالصاً ، وما كان لله فالأجر فيه على الله تعالى دون غيره.

هذا ، مع أنّ الله تعالى يقول : ﴿ وَيا قَوْمِ لا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مَالاً إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَى اللهِ ﴾ وفي موضع آخر : و ﴿ يا قَوْمِ لا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَى الَّذِي فَطَرَنِي ﴾. فإن قال قائل : فما معنى قوله : ﴿ قُلْ لا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبي ﴾؟ وليس هذا يفيد أنّه قد سألهم مودّة القربي لأجره على الأداء؟

قيل له: ليس الأمر على ما ظننت ، لما قدّمنا من حجّة العقل والقرآن ، والاستثناء في هذا المكان ليس هو من الجملة ، لكنّه استثناء منقطع ، ومعناه : قل لا أسألكم عليه أجرا لكن ألزمكم المودّة في القربي وأسألكموها ، فيكون قوله : ﴿ قُلْ لا أَسْمَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً ﴾ كلاماً تاماً قد استوفى معناه ، ويكون قوله : ﴿ إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ كلاماً مبتدأ فائدته : لكن المودّة في القربي سألتكموها ، وهذا كقوله : ﴿ فَسَجَدَ الْمَلاثِكَةُ كُلُّهُم مُ الله وهذا كقوله : ﴿ فَسَجَدَ الْمَلاثِكَةُ كُلُّهُم مُ الله والله وهذا كقوله : ﴿ فَسَجَدَ الْمَلاثِكَةُ كُلُّهُم مُ الله والله وال

<sup>(1)</sup> تصحيح الإعتقاد . مصنفات الشيخ المفيد . : 140 . 142.

<sup>(2)</sup> الكشّاف في تفسير القرآن 4 / 221 ، تفسير النسفي هامش الخازن . 4 / 94 .

أحدهما : أنّه استثناء منقطع ، لأنّ المودّة في القربي ليس من الأجر ، ويكون التقدير : لكنْ أُذكّركم المودّة في قرابتي ، الثاني : إنّيه استثناء حقيقةً ، ويكون : أجري المودّة في القربي كأنّه أجر وإنْ لم يكن أجر » (1).

وكالشيخ الطبرسي ، قال : « وعلى الأقوال الثلاثة ، فقد قيل في ﴿ إِلاَّ الْمَوَدَّةَ ﴾ قولان ، أحدهما : إنّه استثناء منقطع ، لأنّ هذا ممّيا يجب بالإسلام فلا يكون أجراً للنبوة. والا خر : إنّه استثناء متبصل ، والمعنى : لا أسألكم عليه أجراً إلاّهذا فقد رضيت به أجراً ، كما أنكّ تسأل غيرك حاجة فيعرض المسؤول عليك برّاً فتقول له : إجعل برّي قضاء حاجتي. وعلى هذا يجوز أن يكون المعنى : لا أسألكم عليه أجراً إلاّهذا ، ونفعه أيضاً عائد عليكم ، فكأني لم أسألكم أجراً ، كما مرّ بيانه في قوله : ﴿ قُلْ ما سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ ﴾.

وذكر أبو حمزة الثمالي في تفسيره : حدّثني عثمان بن عمير ، عن سعيد ابن جبير ، عن عبد الله عن عبدالله بن عبّاس ، إنّ رسول الله 6 حين قدم المدينة واستحكم الإسلام قالت الأنصار فيما بينها : نأتي رسول الله فنقول له : تعروك أُمور ، فهذه أموالنا ...  $^{(2)}$ .

\* هذا ، ولكن قد تقرّر في محلّه ، أنّ الأصل في الاستثناء هو الإتّصال ، وأنّه يحمل عليه ما أمكن ، ومن هنا اختار البعض . كالبيضاوي حيث ذكر الانقطاع قولاً . الإتّصال ، بل لم يجوّز بعض أصحابنا الإنقطاع ، فقد قال السيّد الشهيد التستري : « تقرّر عند المحقّقين من أهل العربيّة والأصول أنّ الإستثناء المنقطع مجاز ، واقع على خلاف الأصل ، وأنّيه لا يحمل على المنقطع إلاّلتعذّر المتيّصل ، بل رجّما عدلوا عن ظاهر اللفظ الذي هو المتبادر إلى الذهن مخالفين

<sup>(1)</sup> التبيان في تفسير القرآن 9 / 158.

<sup>(2)</sup> مجمع البيان في تفسير القرآن 9 / 29.

له ، لغرض الحمل على المتيصل الذي هو الظاهر من الإستثناء ، كما صرّح به الشارح العضدي حيث قال : « واعلم أنّ الحقّ أنّ المتصل أظهر ، فلا يكون مشتركاً ولا للمشترك ، بل حقيقة فيه ومجاز في المنقطع ، ولذلك لم يحمله علماء الأمصار على المنفصل ، إلاّ عند تعذّر المتصل ، حتى عدلوا للحمل على المتصل من الظاهر وخالفوه ، ومن ثمّ قالوا في قوله : له عندي مائة درهم إلاّ توباً ، وله عَلَيّ إبلٌ إلاّ شاة ، معناه : إلاّقيمة ثوب أو قيمة شاة ، فيرتكبون الإضمار وهو خلاف الظاهر ليصير متصلاً ، ولو كان في المنقطع ظاهراً لم يرتكبوا مخالفة ظاهر حذراً عنه. إنتهى » (1).

(1) إحقاق الحق وإزهاق الباطل 3 / 21. 22.

186 الأزهار

# الفصل الخامس دلالة الآية على الإمامة والولاية

وكيف كان ... فالآية المباركة تدلّ على إمامة أمير المؤمنين 7 وأهل البيت الهيكا من وجوه :

## 1 . القرابة النسبية والإمامة

إنّه حتى لو لم يكن للقرابة النسبية دخل وأثر في الإمامة والخلافة ، فلا ريب في تقدّم أمير المؤمنين 7 ، إذ كلّما يكون وجهاً لاستحقاقها فهو موجود فيه على النحو الأتمّ الأكمل الأفضل ... لكنّ لها دخلاً وأثراً كما سنرى ...

ولقد أجاد السيّد ابن طاووس الحلّي حيث قال . ردّاً على الجاحظ في رسالته العثمانيّة . ما نصّه :

« قال : وزعمت العثمانية : إنّ أحداً لا ينال الرئاسة في الدين بغير الدين.

وتعلّق في ذلك بكلام بسيطٍ عريض يملأ كتابه ويكثر خطابه ، بألفاظٍ منضّدة ، وحروف مسدّدة كانت أو غير مسدّدة. بيان ذلك :

إنّ الإماميّة لا تذهب إلى أنّ استحقاق الرئاسة بالنسب ، فسقط جميع ما أسهب فيه الساقط ، ولكنّ الإماميّة تقول : إنْ كان النسب وجه الإستحقاق فبنو هاشم أولى به ، ثمّ عليٌّ أولاهم به ، وإنْ يكن بالنسب ، فعليٌّ أولى به ، إذ كان صهر رسول الله 6 ، وإن يكن بالتربية فعليٌّ أولى به ، وإنْ يكن

بالولادة من سيّدة النساء فعليٌّ أولى به ، وإنْ يكن بالهجرة فعليٌّ مسبّبها بمبيته على الفراش ، فكل مهاجريّ بعد مبيته في ضيافته عدا رسول الله ، إذ الجميع في مقام عبيده وخوله ، وإن يكن بالجهاد فعليٌّ أولى به ، وإنْ يكن بحفظ الكتاب فعليٌّ أولى به ، وإنْ يكن بتفسيره فعليٌّ أولى به ، وإنْ يكن بالخطابة فعليٌّ أولى به ، وإنْ يكن بالخطابة فعليٌّ أولى به ، وإنْ يكن بالخطابة فعليٌّ أولى به ، وإنْ يكن بالشعر فعليٌّ أولى به .

قال الصولي فيما رواه : كان أبو بكر شاعراً وعمر شاعراً وعليٌّ أشعرهم.

وإنْ يكن بفتح أبواب المباحث الكلاميّة فعليٌّ أولى به ، وإنْ يكن بحسن الخلق فعليٌّ أولى به ، وإنْ يكن بفتح أبواب المباحث الكلاميّة فعليٌّ - على ما سلف - أولى به ، وإنْ يكن بالقوّة البدنيّة فعليٌّ أولى به ، بيانه : باب خيبر ، وإنْ يكن بالزهد فعليٌّ أولى به ، في تقشّعه وبكائه وخشوعه وفنون أسبابه وتقدّم إيمانه ، وإنْ يكن بما روي عن النبيّ 6 في فضله فعليٌّ أولى به ، بيانه : ما رواه ابن حنبل وغيره على ما سلف ، وإنْ يكن بالقوّة الواعية فعليٌّ أولى به ، بيانه : قول النبي 6 : « إنّ الله أمرني أن أُدنيك ولا أُقصيك ، وأنْ أُعلّمك وتعي ، وحقّ على الله أن تعي » ، وإن يكن بالرأي والحكم فعليٌّ أولى به ، بيانه : شهادة رسول الله وحقّ على ما مضى بالحكمة ، وغير ذلك ممّا نبّهنا عليه فيما مضى.

وإذ تقرّر هذا ، بان معنى التعلّق لمن يذكر النسب إذا ذكره ، ولهذا تعجّب أمير المؤمنين 7 حيث يُستولى على الخلافة بالصحابة ، ولا يُستولى عليها بالقرابة والصحابة.

ثمّ إنيّ أقول : إنّ أبا عثمان أخطأ في قوله : « إنّ أحداً لا ينال الرئاسة في الدين بغير الدين ».

بيانه : أنّه لو تخلّى صاحب الدين من السداد ما كان أهلاً للرئاسة ، وهو منع أن ينالها أحد إلاّبالدين ، والإستثناء من النفي إثبات حاضر في غير ذلك من صفات ، ذكرتما في كتابي المسمّى « بالاداب الحكمية » متكثّرة جدّاً ، ومنها ما هو ضروري ، ومنها ما هو دون ذلك.

ومن بغي عدو الإسلام أن يأتي متلفظاً بما تلفظ به ، وأمير المؤمنين 7 الخصم ، وتيجان شرفه المصادمة ، ومجد سؤدده المدفوع ، إذ هو صاحب الدين ، وبه قام عموده ، ورست قواعده ، وبه نفض قاعده ، وأفرغت على جيد الإسلام قلائده.

وأقول بعد هذا: إنّ للنسب أثراً في الرئاسة قويّاً.

بيانه: أنّيه إذا تقدّم على أرباب الشرف النسبي مَن لا يدانيهم ، وقادهم من لا يقاربهم ولا يضاهيهم ، كانوا بالأخلق عنه نافرين آنفين ، بل إذا تقدّم على أهل الرئيس الفائت غير عصبته ، وقادهم غير القريب الأدنى من لحمته ، كانوا بالأخلق عنه حائدين متباعدين ، وله قالين ، وذلك مظنّة الفساد في الدين والدنيا ، وقد ينخرم هذا اتّفاقاً ، لكنّ المناط الظاهر هو ما إليه أشرت ، وعليه عوّلت.

وأقول: إنّ القرآن الجحيد لما تضمّن العناية بالأقربين من ذرّيّة رسول الله صلّى الله عليهم ومواددتهم ، كان ذلك مادّة تقديمهم مع الأهليّة التي لا يرجح غيرهم عليهم فيها ، فكيف إذا كان المتقدّم عليهم لا يناسبهم فيها ولا يدانيها؟!

قال الثعلبي بعد قوله تعالى : ﴿ قُلْ لا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ بعد أن حكى شيئاً ثمّ قال : ] حدّثنا برهان بن علي أن حكى شيئاً ثمّ قال : فأخبرني الحسين بن محمّد ، [قال : ] حدّثنا حسين الأشقر ، الصوفي ، [قال : ] حدّثنا حسين الأشقر ، عن قيس ، عن الأعمش ، عن سعيد ابن جبير ،

عن ابن عبّاس ، قال : لما نزلت ﴿ قُلْ لا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ قالوا : يا رسول الله ، من قرابتك هؤلاء الّذين أوجبت علينا مودّقهم؟ قال : عليٌّ وفاطمة وابناهما.

وروى فنوناً جمّية غير هذا من البواعث على محبّة أهل البيت ، فقال : أخبرنا أبو حسّان المزكي ، [قال : ] أخبرنا أبو العباس محمّد بن إسحاق ، [قال : ] حدّثنا الحسن بن علي بن زياد السري ، [قال : ] حدّثنا يحيى بن عبدالحميد الحماني ، [قال : ] حدّثنا حسين الأشقر ، [قال : ] حدّثنا قيس ، [قال : ] حدّثنا الأعمش ، عن سعيد بن جبير ، عن ابن عبّاس ، قال : لما نزلت ﴿ قُلْ لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ فقالوا : يا رسول الله ، من هؤلاء الذين أمرنا الله بمودتهم؟ قال : على وفاطمة وولدهما.

وقال : أخبرنا أبو بكر بن الحرث ، [قال : ] حدّثنا أبو السبح ، [قال : ] حدّثنا قتيبة بن عبد الله بن محمّد بن زكريا ، [قال : ] أخبرنا إسماعيل بن يزيد ، [قال : ] حدّثنا قتيبة بن مهران ، [قال : ] حدّثنا عبدالغفور أبو الصباح ، عن أبي هاشم الرماني ، عن زاذان ، عن علي 2 ، قال : فينا في آل حم ، إنّه لا يحفظ مودتنا إلاّكل مؤمن ، ثمّ قرأ ﴿ قُلْ لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾.

وقال الكلبي : قل لا أسألكم على الإيمان جعلاً إلا أن توادّوا قرابتي ، وقد رأيت أن أذكر شيئاً من الآي الذي يحسن أن تتحدّث عنده  $^{(1)}$ .

## أقول:

لا ريب في أنّ للنسب والقرب النّسَي تأثيراً ، وأنّ للعناية الإلهيّة

(1) بناء المقالة الفاطمية في نقض الرسالة العثمانية : 387. 391.

بـ « القربى » ـ أي : بعليِّ والزهراء بضعة النبيّ وولديهما ـ حكمة ، وفي السنّة النبويّة على ذلك شواهد وأدلّة نشير إلى بعضها بإيجاز :

أخرج مسلم والترمذي وابن سعد وغيرهم عن واثلة ، قال : سمعت رسول الله صلّى الله عليه وسلّم يقول : « إنّ الله عزّ وجلّ اصطفى كنانة من وُلد إسماعيل عليه الصلاة والسلام ، واصطفى قريشاً من كنانة ، واصطفى من قريش بني هاشم ، واصطفاني من بني هاشم » (1).

قال النووي بشرحه: « استدلّ به أصحابنا على أنّ غير قريش من العرب ليس بكف، لمم و ولا غير بني هاشم كف، لمم الآبني المطّلب، فإخّم هم وبنو هاشم شيء واحد، كما صرّح به في الحديث الصحيح» (2).

وعقد الحافظ أبو نعيم: « الفصل الثاني: في ذكر فضيلته صلّى الله عليه وسلّم بطيب مولده وحسبه ونسبه وغير ذلك » فذكر فيه أحاديث كثيرة بالأسانيد ، منها ما تقدّم ، ومنها الرواية التالية :

« إنّ الله عزّ وجل حين خلق الخلق جعلني من خير خَلقه ، ثمّ حين خلق القبائل جعلني في خير قبيلتهم ، وحين خلق الأنفس جعلني من خير أنفسهم ، ثمّ حين خلق البيوت جعلني من خير بيوتهم ، فأنا خيرهم أبا وخيرهم نفساً » (3).

وذكر الحافظ محبّ الدين الطبري بعض هذه الأحاديث تحت عنوان « ذِكر اصطفائهم » و « ذِكر أُنّهم خير الخلق » (4).

<sup>(1)</sup> جامع الاصول 9 / 396 عن مسلم والترمذي ، الطبقات الكبرى 1 / 20 ، الشفا بتعريف حقوق المصطفى.

<sup>(2)</sup> المنهاج في شرح صحيح مسلم بن الحجّاج (2)

<sup>(3)</sup> دلائل النبوّة 1 / 66 ح 16.

<sup>(4)</sup> ذخائر العقبي في مناقب ذوي القربي: 10.

وقال القاضي عياض : « الباب الثاني في تكميل الله تعالى له المحاسن خلقاً وخلقاً ، وقرانه جميع الفضائل الدينية والدنيوية فيه نسقاً » فذكر فيه فوائد جمة في كلام طويل (1).

إذن ، هناك ارتباط بين « آية المودّة » و « آية التطهير » وأحاديث « الإصطفاء » و « أنّم خير خلق الله ».

ثمّ إنّ في أخبار السقيفة والإحتجاجات التي دارت هناك بين مَن حضرها من المهاجرين والأنصار ، ما يدلّ على ذلك دلالة واضحة ، فقد أخرج البخاري أنّ أبا بكر خاطب القوم بقوله : « لن تعرف العرب هذا الأمر إلاّ لهذا الحيّ من قريش ، هم أوسط العرب نسباً وداراً » (2) ولا يستريب عاقل في أنّ عليّاً 7 هو الأشرف ، من المهاجرين والأنصار كلّهم . نسباً وداراً ، فيجب أن يكون هو الإمام .

بل روى الطبري وغيره أنّه قال كلمةً أصرح وأقرب في الدلالة ، فقال الطبري إنّه قال في خطبته : « فخصَّ الله المهاجرين الأوّلين من قومه بتصديقه والإيمان به والمواساة له والصبر معه على شدّة أذى قومهم لهم ولدينهم ، وكلّ الناس لهم مخالف زارٍ عليهم ، فلم يستوحشوا لقلّة عددهم وشنف الناس لهم وإجماع قومهم عليهم.

فهم أوّل من عَبَدَالله في الأرض وآمن به وبالرسول ، وهم أولياؤه وعشيرته وأحقّ النّاس بهذا الأمر من بعده ، ولا ينازعهم في ذلك إلاّ ظالم » (3).

وفي رواية ابن خلدون : « نحن أولياء النبيّ وعشيرته ، وأحقّ الناس

<sup>(1)</sup> الشفا بتعريف حقوق المصطفى 1 / 137.

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري / كتاب الحدود ـ الباب 31 ، وانظر : تاريخ الطبري 3 / 203 ، سيرة ابن هشام 2 / 657 ، غيرهما.

<sup>(3)</sup> تاريخ الطبري 3 / 219.

192 ..... نفحات الأزهار

بأمره ، ولا ننازع في ذلك  $^{(1)}$ .

وفي رواية المحبّ الطبري عن موسى بن عقبة عن ابن شهاب: « فكنّا ـ معشر المهاجرين ـ أوّل الناس إسلاماً ، ونحن عشيرته وأقاربه وذوو رحمه ، ونحن أهل الخلافة ، وأوسط الناس أنساباً في العرب ، ولدتنا العرب كلّها ، فليس منهم قبيلة إلاّلقريش فيها ولادة ، ولن تصلح إلاّلرجل من قريش ... » (2).

وهل اجتمعت هذه الصفات ـ وفي أعلى مراتبها وأسمى درجاتها ـ إلآفي عليّ 7 ؟! إنّ عليّاً 7 هو الذي توفّرت فيه هذه الصفات واجتمعت الشروط ... فهو «عشيرة النبي » و « ذو رحمه » و « وليّه » وهو « أوّل من عَبَدَالله في الأرض وآمن به » فهو « أحقّ الناس بعذا الأمر من بعده » و « لا ينازعه في ذلك إلاّظا لم »!!

ومن هنا نراه 7 يحتج على القوم في الشورى بـ « الأقربية » فيقول : « أُنشدكم بالله ، هل فيكم أحد أقرب إلى رسول الله 6 في الرحم مني ، ومن جعله نفسه وأبناءه أبناءه ونساءه نساءه؟! قالوا : اللهم 7 لا 8 الحديث 8 .

وهذا ما اعترف به له 7 طلحة والزبير ، حين راجعه الناس بعد قتل عثمان ليبايعوه ، فقال . في ما روي عن ابن الحنفيّة . : « لا حاجة لي في ذلك ، عليكم بطلحة والزبير .

قالوا : فانطلق معنا. فخرج عليٌّ وأنا معه في جماعة من الناس ، حتّى أتينا طلحة بن عبيدفقال له : إنّ الناس قد اجتمعوا ليبايعوني ولا حاجة لي

<sup>(1)</sup> تاريخ ابن خلدون 2 / 854.

<sup>(2)</sup> الرياض النضرة 1 / 213.

<sup>(3)</sup> الصواعق المحرقة: 93 عن الدارقطني.

في بيعتهم ، فابسط يدك أُبايعك على كتاب الله وسُنّة رسوله.

فقال له طلحة : أنت أولى بذلك متي وأحق ، لسابقتك وقرابتك ، وقد اجتمع لك من هؤلاء الناس من قد تفرّق عني.

فقال له على : أخاف أن تنكث بيعتي وتغدر بي!

قال : لا تخافن ذلك ، فوالله لا ترى من قِبلي أبداً شيئاً تكره.

قال: الله عليك كفيل.

ثم أتى الزبير بن العوّام . ونحن معه . فقال له مثل ما قال لطلحة ، وردّ عليه مثل الذي ردّ عليه طلحة » (1).

هذا ، وقد كابر الجاحظ في ذلك ، في رسالته التي وضعها للدفاع عن العثمانية ، فردّ عليه السيّد ابن طاووس الحلّي. طاب ثراه . قائلا :

« وتعلّق بقوله تعالى : ﴿ وَأَنْ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلاَّ مَا سَعَى ﴾.

وليس هذا دافعاً كون القرابة إذا كان ذا دين وأهليّة ، أنْ يكون أولى من غيره وأحقّ ممّن سواه بالرئاسة.

وتعلّق بقول رسول الله لجماعةٍ من بني عبدالمطّلب : إنيّ لا أُغني عنكم من الله شيئاً. وهي رواية لم يسندها عن رجالٍ ، ولم يضفها إلى كتاب.

وممّا يردّ عليها ما رواه الثعلبي ، قال : وأخبرنا يعقوب بن السري ، [قال] : أخبرنا محمّد بن عبدالله الحفيد ، [قال:] حدّثني محمّد بن عبدالله الحفيد ، [قال:] حدّثني أبي موسى بن جعفر ، [قال:] حدّثني أبي موسى بن جعفر ، [قال:] حدّثني أبي جعفر بن محمّد ، [قال:] حدّثنا أبي محمّد بن علي ، [قال:] حدّثنا أبي على بن الحسين ، [قال:]

<sup>(1)</sup> كنز العمّال 5 / 747. 750.

حدّثنا أبي الحسين بن علي ، [ قال : ] حدّثنا أبي علي بن أبي طالب 7 ، قال : قال رسول الله 6 : « حرّمت الجنّة على من ظلم أهل بيتي وآذاني في عترتي ، ومن اصطنع صنيعة إلى أحد من وُلد عبدالمطّلب ولم يجازه عليها ، فأنا جازيه غداً إذا لقيني في القيامة.

ومن كتاب الشيخ العالم أبي عبدالله محمّد بن عمران بن موسى المرزباني (في ما نزل من القرآن في أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب 7) ما يشهد بتكذيب قصد الجاحظ ما حكايته:

ومن سورة النساء ، حدّثنا علي بن محمّد ، قال : حدّثني الحسين بن الحكم الحبري ، قال : حدّثنا حسن بن حسين ، قال : حدّثنا حيان بن الكلبي ، عن أبي صالح ، عن ابن عبّاس ، في قوله تعالى : ﴿ وَاتَّقُوا اللهَ الَّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللهُ كُونَ بِهِ وَالْأَرْحامَ ﴾ ... الآية ، نزلت في رسول الله 6 وأهل بيته وذوي أرحامه ، وذلك أن كل سبب ونسب منقطع [ يوم القيامة ] إلاّما كان من سببه ونسبه ، ﴿ إِنَّ الله كانَ عَلَيْكُمْ رَقِيباً ﴾.

والرواية عن عمر شاهدة بمعنى هذه الرواية ، حيث ألحّ بالتزويج عند أمير المؤمنين صلوات الله عليه.

وتعلّق بقوله تعالى : ﴿ وَاتَّقُهُوا يَوْماً لا تَجْزِي نَفْسٌ عَنْ نَفْسٍ شَيْئاً وَلا يُقْبَلُ مِنْها شَفاعَةٌ وَلا يُؤْخَذُ مِنْها عَدْلٌ وَلا هُمْ يُنْصَرُونَ ﴾.

أقول : إنّ الجاحظ جهل أو تجاهل ، إذ هي في شأن الكافرين ، لا في سادات المسلمين أو أقرباء رسول ربّ العالمين.

بيانه : قوله تعالى : ﴿ وَلا هُمْ يُنْصَرُونَ ﴾.

وتعلّق بقوله تعالى : ﴿ يَبُوْمَ لا يُغْنِي مَوْلًى عَبنْ مَوْلًى شَيْئًا ﴾ ولم يتمّم الآية ، تدليساً وانحرافاً ، أو جهلاً ، أو غير ذلك ، والأقرب بالأمارات الأوّل ، لأنّ

الله تعالى تمَّم ذلك بقوله : ﴿ وَلا هُمْ يُنْصَرُونَ \* إِلاَّ مَنْ رَحِمَ اللهُ إِنَّهُ هُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴾.

وخلصاء الذرّية والقرابة مرحومون بالاي والأثر ، فسقط تعلّقه ، مع أنّ هذا جميعه ليس داخلاً في كون ذي الدين والأهليّة لا يكون له ترجيح في الرئاسة وتعلّق له بالرئاسة.

وتعلّق بقوله تعالى : ﴿ يَوْمَ لا يَنْفَعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ \* إِلاَّ مَنْ أَتَى اللهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ وليس هذا مما يدخل في تقريره الذي شرع فيه ، وإنْ كان حديثاً خارجاً عن ذلك ، فالجواب عنه : بما أنّ المفسرين أو بعضهم قالوا في معنى قوله تعالى : ﴿ سَلِيمٍ ﴾ : لا يشرك ، وهذا صحيح.

وتعلّق بقوله تعالى : ﴿ اتَّقُوا رَبَّكُمْ وَاخْشَوْا يَوْماً لا يَجْزِي والِدٌ عَنْ وَلَدِهِ وَلا مَوْلُودٌ ﴾ وليس هذا من الرئاسة الدنياويّة في شيء.

وبعد ، فهو مخصوص بقرابة النبيّ 7 بالأثر السالف عن الرضا.

وبعد ، فإنّ المفسّرين قالوا عند قوله تعالى : ﴿ عَبسى أَنْ يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقاماً مَحْمُوداً ﴾ قالوا : الشفاعة ، وإذا كان الرسول شافعاً في عموم الناس فأولى أن يشفع في ذرّيّته ورحمه ، وكذا قيل في قوله تعالى : ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾ إنّا الشفاعة.

وتعلّق بقوله تعالى : ﴿ وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ابْنَيْ آدَمَ ﴾ وليس هذا ممّا حاوله من سابق تقريره في شيء.

وتعلّق في قصّة نوح وكنعان ، وليس هذا ممّا نحن فيه في شئ ، أين كنعان من سادات الإسلام؟!

وتعلّق بقوله تعالى : ﴿ لا يَنالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾ وللإمامية في هذا مباحث سديدة ، إذ قالوا : من سبق كفره ، ظالم لا محالة فيما مضى ، فلا يكون

196 الأزهار

أهلاً للرئاسة ، فهذه واردة على الجاحظ لا له.

ورووا في شيء من ذلك الرواية من طرق القوم ، وسابق ما لا صيور له فيما نحن  $^{(1)}$ .

## 2. وجوب المودّة يستلزم وجوب الطاعة

إنّه ليس المراد من « المودّة » هو « الحبّة المحرّدة » ، لا سيّما في مثل الآية المباركة ﴿ ذَٰلِكَ النَّذِي يُبَشِّرُ اللهُ عِبادَهُ النَّذِينَ آمَنُهِا وَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ قُلْ لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي وَمَنْ يَقْتَرِفْ حَسَنَةً ... ﴾ فإنّه قد جعلت « المودّة » . بناءً على اتّبصال الإستثناء . أحراً للرسالة ، ومن المعلوم أنّه لولا التساوي والتناسب بين الشيء ومقابله لم يصدق على الشيء عنوان « الأحر » ، وحينئذ ، فإذا لاحظنا عظمة الرسالة المحمّديّة عند الله وعند البشريّة اهتدينا إلى عظمة هذا الأحر وهو ﴿ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ .

وكذا بناءً على الإنقطاع ، لأنّ الروايات قد دلّت على أنّ المسلمين اقترحوا عليه 6 أن يدفعوا إليه في مقابل أداء الرسالة من الأموال ما يكون معه في سعةٍ ، فأجاب . بناءً على هذا القول . بالردّ وأنّه لا يسألهم أجراً أصلاً ، ثمّ قال : ولكن « المودّة في القربي » فجعلها هي الشئ المطلوب منهم والواجب عليهم ...

فإيجاب المودّة . في مثل هذا المقام ، دون غيرها ممّا كان بالإمكان أن يطلبه منهم . يدلّ على أنّ هذا الأمر أهمّ الأشياء عند الله والرسول.

وعلى الجملة ... ليس المراد مجرّد المودّة والمحبّة ، بل هي المحبّة

<sup>(1)</sup> بناء المقالة الفاطمية في نقض الرسالة العثمانية : 397.391.

المستتبعة للإنقياد والطاعة ، قال تعالى : ﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْيِبْكُمُ اللهُ ﴾ المستتبعة للإنقياد والطاعة الأمر كما في الآية المباركة : ﴿ وَإِنَّ رَبَّكُمُ الرَّحْمنُ فَاتَّبِعُونِي وَأَطِيعُوا أَمْرِي ﴾ (2).

والإتباع ، والانقياد التامّ ، والإطاعة المطلقة ، هو معنى الإمامة والولاية ... قال العلاّمة الحلّي : « الرابعة : قوله تعالى : ﴿ قُلْ لا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ روى الجمهور ...

ووجوب المودّة يستلزم وجوب الطاعة  $^{(3)}$ .

وقال أيضاً : « البرهان السابع : قوله تعالى : ﴿ قُلْ لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ روى أحمد بن حنبل ...

وغير عليّ من الصحابة والثلاثة لا تجب مودّته ، فيكون عليّ أفضل فيكون هو الإمام ، ولأنّ مخالفته تنافي المودّة ، وبامتثال أوامره تكون مودّته ، فيكون واجب الطاعة ، وهو معنى الإمامة  $^{(4)}$ .

## 3. وجوب المحبّة المطلقة يستلزم الأفضليّة

وأيضاً ، فإنّ عليّاً مُمين وجبت محبته ومودّته على نحو الإطلاق ، ومن وجبت محبته كذلك كان هو الأحبّ ، ومن كان أحبّ الناس إلى الله ورسوله كان أفضلهم ، ومن كان أفضل كان هو الإمام ... فعليٌّ 7 هو الإمام بعد رسول الله.

أمّا المقدّمة الأُولى فواضحة جدّاً من الآية المباركة.

<sup>(1)</sup> سورة النساء 4: 31. وراجع التفاسير كالرازي 8 / 17.

<sup>(2)</sup> سورة النور 24: 54.

<sup>(3)</sup> نمج الحقّ : 175.

<sup>(4)</sup> منهاج الكرامة . المطبوع في آخر المحلّد الثاني من « منهاج السنّة » . : 74.

198 الأزهار

وأمّا المقدّمة الثانية فواضحة كذلك ، وممّا يدلُّ على أنّ عليّاً 7 أحبّ الخلق إلى الله ورسوله : حديث الطائر ، إذ قال رسول الله 6 ـ وقد أهدي إليه طائر ـ : « اللهمّ ائتني بأحبّ خلقك إليك ، فجاء علىٌ فأكل معه » رواه عنه من الصحابة :

- 1. عليٌّ أمير المؤمنين 7.
  - 2 . عبدالله بن العبّاس.
  - 3. أبو سعيد الخدري.
    - 4. سفينة.
- 5. أبو الطفيل عامر بن واثلة.
  - 6 ـ أنس بن مالك.
  - 7. سعد بن أبي وقّاص.
    - 8 . عمرو بن العاص.
  - 9. أبو مرازم يعلى بن مرّة.
- 10 . جابر بن عبدالله الأنصاري.
  - 11 . أبو رافع.
  - 12 . حبشي بن جنادة.

ورواه عنهم من التابعين عشرات الرجال.

ومن مشاهير الأئمّة والحفّاظ والعلماء في كلّ قرن ، أمثال :

أبي حنيفة ، إمام المذهب.

وأحمد بن حنبل ، إمام المذهب.

وأبي حاتم الرازي.

وأبي عيسى الترمذي.

وأبي بكر البزّار.
وأبي عبدالرحمن النسائي.
وأبي الحسن الدارقطني.
وأبي عبدالله الحاكم النيسابوري.
وأبي بكر ابن مردويه.
وأبي نعيم الأصفهاني.

وأبي عمر ابن عبدالبرّ.

وأبي محمّد البغوي. وأبي الحسن العبدري.

وأبي القاسم ابن عساكر.

وابن حجر العسقلاني.

وجلال الدين السيوطي.

وعلى الجملة ، فهذا الحديث نصٌّ في أنّ عليّاً أحبّ الخلق إلى ورسوله (1).

وأمّا المقدمة الثالثة فهي واضحة جدّاً كذلك ، وقد نصّ غير واحدٍ منهم على ذلك أيضاً :

قال وليّ الدين ابن العراقي ، في كلام له ، نقله الحافظ القسطلاني وابن حجر المكّي عنه : « الحبّة الدينيّة لازمة للأفضليّة ، فمن كان أفضل كانت محبّتنا الدينيّة له أكثر » (2).

<sup>(1)</sup> وهو يشكّل الجزئين الثالث عشر والرابع عشر من كتابنا.

<sup>(2)</sup> المواهب اللدنيّة بالمنح المحمّديّة ، الصواعق المحرقة : 97.

وقال الرازي بتفسير ﴿ إِنْ كُنْيَتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللهُ ﴾ : « والمراد من محبّة الله تعالى له إعطاؤه الثواب » (1).

ومن الواضح : أنّ من كان الأحبّ إلى الله كان الأكثر ثواباً ، والأكثر ثواباً هو الأفضل قطعاً.

وقال ابن تيميّة: « والمقصود أنّ قوله: ( وغير عليّ من الثلاثة لا تجب مودّته) كلام باطل عند الجمهور، بل مودّة هؤلاء أوجب عند أهل السنّة من مودّة عليّ، لأنّ وجوب المودّة على مقدار الفضل، فكلّ من كان أفضل كانت مودّته أكمل ...

وفي الصحيح : إنّ عمر قال لأبي بكر يوم السقيفة : بل أنت سيّدنا وخيرنا وأحبّنا إلى رسول الله » (2).

وقال التفتازاني : « إنّ ( أحبّ خلقك ) يحتمل تخصيص أبي بكر وعمر منه ، عملاً بأدلّة أفضليّتهما »  $^{(5)}$ .

وعلى الجملة : فإنّ هذه المقدّمة واضحة أيضاً ولا خلاف لأحدٍ فيها.

وأمّا المقدّمة الرابعة فبدليل العقل والنقل ، وبه صرّح غير واحدٍ من أعلام أهل الخلاف ، حتى أخّم نقلوا عن الصحابة ذلك ، كما تقدّم في بعض الكلمات في فصل الشبهات ، وقال الشريف الجرجاني في الشورى وأنّه لماذا جعلت في هؤلاء الستّة دون غيرهم :

« وإنَّما جعلها شورى بينهم ، لأنّه رآهم أفضل ممّن عداهم ، وأنّه لا يصلح للإمامة غيرهم » (4).

<sup>(1)</sup> تفسير الرازي 8 / 17.

<sup>.107</sup> . 106 / 7 منهاج السنة (2)

<sup>(3)</sup> شرح المقاصد 5 / 299.

<sup>(4)</sup> شرح المواقف 8 / 365.

وقال ابن تيميّة في مواضع من كتابه بعدم جواز تولية المفضول مع وجود الأفضل (4). وقال محبّ الدين الطبري: « قولنا: لا ينعقد ولاية المفضول عند وجود الأفضل »

وكذا قال غيرهم ... ولا حاجة إلى ذكر كلماتهم. وإلى هذا الوجه أشار العلامة الحلّى في كلامه السابق.

وقال المحقّق نصير الدين الطوسي في أدلّة أفضليّة أمير المؤمنين 7: « ووجوب المحبّة ».

فقال العلامة بشرحه: « هذا وجه تاسع عشر وتقريره: إنّ عليّاً 7 كان محبته ومودّته واحبة دون غيره من الصحابة ، فيكون أفضل منهم. وبيان المقدّمة الأولى: إنّيه من أولي القربي ، فتكون مودّته واحبة ، لقوله تعالى: ﴿ قُلْ لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَهَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ (3).

## 4. وجوب المحبّة المطلقة يستلزم العصمة

وأيضاً: فإنّ إطلاق الأمر بمودّقهم دليل على عصمتهم ، وإذا ثبتت العصمة ثبتت الإمامة ، وهذا واضح.

أُمِّا أَنَّ إطلاق الأمر بمودِّقم . الدال على الإطاعة المطلقة . دليل على عصمتهم ، فيكفي فيه كلام الفخر الرازي بتفسير قوله تعالى : ﴿ أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي فيكفي فيه كلام الفخر الرازي بتفسير قوله تعالى : ﴿ أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُهُ اللهَ وَأَطِيعُهُ اللهَ وَأَطِيعُهُ اللهُ مَنْكُمْ ﴾ (4).

(5)

<sup>(1)</sup> منهاج السنة 3 / 277. الطبعة القديمة.

<sup>(2)</sup> الرياض النضرة . باب خلافة أبي بكر . 1 / 216.

<sup>(3)</sup> كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد : 310.

<sup>(4)</sup> سورة النساء 4: 59.

..... نفحات الأزهار

فإنّه قال:

« إنّ الله تعالى أمر بطاعة أولي الأمر على سبيل الجزم في هذه الآية ، ومن أمر الله بطاعته على سبيل الجزم والقطع لابلّ وأنْ يكون معصوماً عن الخطأ ، إذ لو لم يكن معصوماً عن الخطأ كان بتقدير إقدامه على الخطأ يكون قد أمر الله بمتابعته ، فيكون ذلك أمراً بفعل ذلك الخطأ ، والخطأ لكونه خطأ منهيٌّ عنه ، فهذا يفضي إلى اجتماع الأمر والنهي في الفعل الواحد بالاعتبار الواحد ، وإنّيه محال. فثبت أنّ الله تعالى أمر بطاعة أولي الأمر على سبيل الجزم ، وثبت أنّ كلّ من أمر الله بطاعته على سبيل الجزم وجب أن يكون معصوماً عن الخطأ ، فثبت قطعاً أنّ ( أُولي الأمر ) المذكور في هذه الآية لا بدّ وأن يكون معصوماً » (أ.

فهذا محلّ الشاهد من كلامه ، وأمّا من « أولي الأمر » الّذين أُمرنا بإطاعتهم؟ فذاك بحث آخر ..

وعلى الجملة ، فوجوب الإطاعة والاتباع على الإطلاق ـ المستفاد من وجوب المحبّة المطلقة . مستلزم للعصمة.

وقد ذكر هذا الوجه غير واحدٍ من علمائنا:

قال البياضي العاملي ﷺ : « جعل الله أجر رسالة نبيّه في مودّة أهله في قوله تعالى : ﴿ قُلْ لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاً الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ .

قالوا: المراد القربي في الطاعات ، أي: في طاعة أهل القربي.

قلنا: الأصل عدم الإضمار، ولو سلّم، فلا يتصوّر إطلاق الأمر بمودّقم إلاّمع

قالوا : المخاطب بذلك الكفّار ، يعني : راقبوا نسبي منكم ، يعني القرشيّة.

قلنا: الكفّار لا تعتقد للنبيّ أجراً حتّى تُخاطب بذلك.

(1) تفسير الرازي 10 / 144.

على أنّ الأخبار المتّفق عليها تنافي الوجهين ، ففي صحيح البخاري ...  $^{(1)}$ .

وقال السيّد الشبّر: « وجوب المودّة يستلزم وجوب الطاعة ، لأنّ المودّة إنّما تجب مع العصمة ، إذ مع وقوع الخطأ منهم يجب ترك مودّقم كما قال تعالى: ﴿ لا تَجِدُ قَوْماً يُؤْمِنُهُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوادُّونَ مَنْ حَادَّ اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾ (2). وغيرهم المَيَّا ليس بمعصوم اتّفاقاً ، فعلى وولداه الأئمّة » (3).

## دحض الشبهات المثارة على دلالة الآية على الإمامة

#### أقول :

وهذا كلام السيّد الشهيد التستري في الردّ على ابن روزيمان ، الذي أشكل على العلاّمة الحلّي ...

\* قال ابن روز بهان : « ونحن نقول : إنّ مودّته مواجبة على كل المسلمين ، والمودّة تكون مع الطاعة ، ولا كلّ مطاع يجب أن يكون صاحب الزعامة الكبرى ».

فأجاب السيّد على الله الله الآية على الله الآية لا يدلّ على خلافة عليّ 7 ، فجهالة صِرفة أو تجاهل محض! لظهور دلالة الآية على أنّ مودّة عليّ 7 واجبة بمقتضى الآية ، حيث جعل الله تعالى أجر الإرسال إلى ما يستحقّ به الثواب الدائم مودّة ذوي القربى ، وإنّما يجب ذلك مع عصمتهم ، إذ

<sup>(1)</sup> الصراط المستقيم إلى مستحقّي التقديم 1/88

<sup>(2)</sup> سورة الجحادلة 58 : 22.

<sup>(3)</sup> حقّ اليقين في معرفة أُصول الدين 1 / 270.

مع وقوع الخطأ عنهم يجب ترك مودّقم لقوله تعالى : ﴿ لا تَجِدُ قَوْماً يُؤْمِنُهُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوادُّونَ مَنْ حَادً اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾ الآية. وغير عليِّ ليس بمعصوم بالإتّفاق ، فتعين أن يكون هو الإمام.

وقد روى ابن حجر في الباب الحادي عشر من صواعقه عن إمامه الشافعي شعراً في وجوب ذلك برغم أنف الناصب ، وهو قوله :

يا أهل بيت رسول الله حبكم فرض من الله في القرآن أنزله كفاكم من عظيم القدر أنكّم من لم يصل عليكم لا صلاة له

على أنّ إقامة الشيعة للدليل على إمامة عليّ 7 على أهل السنّة غير واجب بل تبرّعي ، لاتفاق أهل السنّة معهم على إمامته بعد رسول الله 6 ، غاية الأمر أخّم ينفون الواسطة وأهل السنّة يثبتونها ، والدليل على المثبت دون النافي ، كما تقرّر في موضعه ، إلاّ أن يرتكبوا خرق الإجماع بإنّكار إمامته مطلقاً ، فحينئذٍ يجب على الشيعة إقامة الدليل ، والله الهادي إلى سواء السبيل » (1).

وقال الشيخ المظفّر في جواب ابن روزيهان بعد كلام له: « فيتعيّن أن يكون المراد بالآية: الأربعة الأطاهر، وهي تدلّ على أفضليّتهم وعصمتهم وأخّم صفوة الله سبحانه، إذ لو لم يكونوا كذلك لم تجب مودّ تهم دون غيرهم، ولم تكن مودّ تهم بتلك المنزلة التي ما مثلها منزلة، لكونها أجراً للتبليغ والرسالة الذي لا أجر ولا حقّ يشبهه.

ولذا لم يجعل الله المودّة لأقارب نوح وهود أحراً لتبليغهما ، بل قال لنوح : « قل ﴿ لا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِنْ أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِنْ أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَى اللهِ ﴾ وقال لهود : « قل ﴿ لا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَى اللهِ يَعْقِلُونَ ﴾.

<sup>(1)</sup> إحقاق الحقّ. في الردّ على ابن روزيمان. 3 / 23.

فتنحصر الإمامة بقربي رسول الله 6 ، إذ لا تصحّ إمامة المفضول مع وجود الفاضل ، لا سيّما بهذا الفضل الباهر ، مضافاً إلى ما ذكره المصنّف . ولله في أن وجوب المودّة مطلقاً يستلزم وجوب الطاعة مطلقاً ، ضرورة أنّ العصيان ينافي الودّ المطلق ، ووجوب الطاعة مطلقاً يستلزم العصمة التي هي شرط الإمامة ، ولا معصوم غيرهم بالإجماع ، فتنحصر الإمامة بحم ، ولا سيّما مع وجوب طاعتهم على جميع الأُمّة.

وقد فهم دلالة الآية على الإمامة الصحابة ، ولذا المّم النبيّ 6 بعضهم فقالوا : ما يريد إلاّ أنْ يحتّنا على قرابته بعده ، كما سمعته من بعض الروايات السابقة  $^{(1)}$  وكلّ ذي فهم يعرفها من الآية الشريفة ، إلاّ أنّ القوم أبوا أنْ يقرّوا بالحقّ ويؤدّوا أجر الرسالة ، فإذا صدرت من أحدهم كلمة طيّبة لم تدعه العصبيّة حتّى يناقضها ... »  $^{(2)}$ .

\* وبالتأمّل في الوجوه التي ذكرناها وما نصّ عليه علماؤنا ، يظهر الجواب عن كلام السعد التفتازاني حيث ذكر في مباحث الأفضلية قائلاً :

« القائلون بأفضليّة عليّ 2 تمسّكوا بالكتاب والسنّة والمعقول. أمّ الكتاب فقوله تعالى : ﴿ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ ﴾ الآية ... وقوله تعالى : ﴿ فَقُلْ لاَ أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ قال سعيد بن جبير : لما نزلت هذه الآية قالوا : يا رسول الله ، من هؤلاء الّذين نودهم؟ قال : عليٌّ وفاطمة وولداها. ولا يخفى أنّ من وجبت محبّته بحكم نصّ الكتاب كان أفضل. وكذا من ثبتت نصرته للرسول بالعطف في كلام الله تعالى عنه على اسم الله وجبريل ، مع التعبير عنه .

<sup>(1)</sup> المعجم الكبير 12 / 26 ، وغيره.

<sup>.126</sup> . .125 / .125 الصدق لنهج الحق 2 / .126

به « صالح المؤمنين » وذلك قوله تعالى : ﴿ فَإِنَّ اللهَ هُبُوَ مَوْلاهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾. فعن ابن عبّاس . 2 . أنّ المراد به عليٌّ ... ».

قال: « والجواب: إنّه لا كلام في عموم مناقبه ووفور فضائله واتّصافه بالكمالات واختصاصه بالكرامات، إلاّ أنّه لا يدلّ على الأفضليّة. بمعنى زيادة الثواب والكرامة عند الله على أفضليّة أبي بكر ثمّ عمر، والاعتراف من على بذلك!

على أنّ في ما ذكر مواضع بحث لا تخفى على المحصّل ، مثل : إنّ المراد بأنفسنا نفس النبيّ صلّى الله عليه وسلّم كما يقال : دعوت نفسي إلى كذا. وأنّ وجوب المحبّة وثبوت النصرة على تقدير تحقّقه في حق عليّ . 2 . فلا اختصاص به » (1).

## أقول:

قد عرفت أنّ الآية المباركة تدلّ على وجوب محبّة علي 7 ، ووجوب المحبّة المطلقة يدلّ على أنّه الأحبّ عند الله ورسوله ، والأحبّيّة دالّة على الأفضلية.

وأيضاً: وجوب الحبّة المطلقة يستلزم العصمة وهي شرط الإمامة.

وأمّا دعوى أفضليّة أبي بكر وعمر فأوّل الكلام ... كدعوى عدم الإختصاص بعليّ 7 ، لقيام الإجماع على عدم عصمة أبي بكر وعمر ...

\* وقد اضطرب ابن تيميّة في هذا المقام ، فقال : « إنّيا نسلّم أنّ عليّاً تحب مودّته وموالاته بدون الإستدلال بهذه الآية ، لكنْ ليس في وجوب موالاته

<sup>(1)</sup> شرح المقاصد 5 / 295. 299.

ومودته ما يوجب اختصاصه بالإمامة والفضيلة. وأمّا قوله: والثلاثة لا تجب مودّقم، فممنوع، بل يجب أيضاً مودّقم وموالاتهم، فإنّه قد ثبت أنّ الله يحبّهم، ومن كان يحبّه الله وجب علينا أنْ نحبّه، فإنّ الحبّ في الله والبغض في الله واجب، وهو أوثق عرى الإيمان، وكذلك هم من أكابر أولياء الله المتّقين، وقد أوجب الله موالاتهم، بل قد ثبت أنّ الله رضي عنهم ورضوا عنه بنصّ القرآن، وكلّ من 2 فإنّه يحبّه، والله يحبّ المتّقين والمحسنين والمقسطين والصابرين ...» (1).

فإنّ الرجل قد خصم نفسه باعترافه بوجوب محبّة: المتّقين والمحسنين والمقسطين والصابرين ... بل مطلق المؤمنين ... فإنّ أحداً لا ينكر شيئاً من ذلك ، ومن يقول بأنّ المؤمن ـ إذا كان مؤمناً حقاً ـ لا يجب أن نحبّه لا سيّما إذا كان مع ذلك من أهل التقوى والإحسان والصبر؟!

لكنّ الكلام في المحبّة المطلقة ، وفي الأحبيّة عند الله ورسوله ، المستلزمة للأفضلية وللعصمة ووجوب الطاعة ... هذه الأمور التي لم يقل أحدٌ بوجودها في غير عليّ 7 ، لا سيّما العصمة ، إذ قام الإجماع على عدمها في غيره.

ثمّ إنّ ابن تيميّة شرع يستدلّ ببعض الأحبار التي يروونها عن النبيّ 6 في أنّ أحبّ الناس إليه عائشة!! قيل : فمن الرجال؟ قال : أبوها! وأنّ عمر قال لأبي بكر في السقيفة : أنت سيّدنا وخيرنا وأحبّنا إلى رسول الله!!

وكل عاقل يفهم ما في الاستدلال بمثل هذه الأخبار!!

\* ولقد أحسن الآلوسي حيث لم يستدلُّ بشيء من أحبارهم في هذا

<sup>(1)</sup> منهاج السنة 7 / 104. 104.

208 ..... نفحات الأزهار

البحث ، فإنّه قد انتحل كلام عبدالعزيز الدهلوي واعتمده في الجواب عن استدلال الإماميّة ، إلاّ أنّه بتر كلامه ولم يأت به إلى الآخر! وهو ما سنشير إليه :

قال الآلوسي: « ومن الشيعة من أورد الآية في مقام الاستدلال على إمامة عليّ كرّم تعالى وجهه ، قال: عليٌ كرم الله تعالى وجهه واجب الحبّة ، وكلّ واجب المحبّة واجب الطاعة ، وكلّ واجب الطاعة صاحب الإمامة. ينتج: عليٌّ رضي الله تعالى عنه صاحب الإمامة. وجعلوا الآية دليل الصغرى.

ولا يخفى ما في كلامهم هذا من البحث:

أمّا أوّلاً: فلأن الاستدلال بالآية على الصغرى لا يتمّ إلاّعلى القول بأنّ معناها: لا أسألكم عليه أجراً إلاّ أن تودّوا قرابتي وتحبّوا أهل بيتي. وقد ذهب الجمهور إلى المعنى الأول. وقيل في هذا المعنى: إنّه لا يناسب شأن النبوّة لِما فيه من التهمة، فإنّ أكثر طلبة الدنيا يفعلون شيئاً ويسألون عليه ما يكون فيه نفع لأولادهم وقراباتهم. وأيضاً: فيه منافاة ما لقوله تعالى: ﴿ وَمَا تَسْئَلُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ﴾.

وأما ثانياً: فلأنّا لا نسلّم أنّ كلّ واجب الحبّة واجب الطاعة ، فقد ذكر ابن بابويه في كتاب الإعتقادات: إنّ الإماميّة أجمعوا على وحوب محبّة العلويّة ، مع أنّه لا يجب طاعة كلّ منهم.

وأمّا ثالثاً: فلأنّا لا نسلّم أنّ كلّ واجب الطاعة صاحب الإمامة ، أي الزعامة الكبرى ، وإلاّ لكان كلّ نبيّ في زمنه صاحب ذلك ، ونصّ : ﴿ إِنَّ اللهَ قَدْ بَعَيثَ لَكُمْ طالُوتَ مَلِكاً ﴾ يأبي ذلك.

وأمّا رابعاً: فلأنّ الآية تقتضي أن تكون الصغرى: أهل البيت واجبوا الطاعة ، ومتى كانت هذه صغرى قياسهم لا تنتج النتيجة التي ذكروها ، ولو سلّمت جميع مقدماتها ، بل تنتج : أهل البيت صاحبوا الإمامة ، وهم لا يقولون بعمومه.

آية الولاية ......

إلى غير ذلك من الأبحاث. فتأمّل ولا تغفل » (1).

#### أقول :

هذا كلّه كلام الدهلوي بعينه! وقد جاء بعده في « التحفة الاثنا عشرية » الاستدلال بأحاديث.

\* قال الدهلوي : « روى أبو طاهر السلفي في مشيخته عن أنس ، قال : قال رسول الله : حبّ أبي بكر وشكره واجب على كلّ أُمّتي.

وروى ابن عساكر عنه نحوه. ومن طريق آخر عن سهل بن سعد الساعدي.

وأخرج الحافظ عمر بن محمّد بن خضر الملاّ في سيرته عن النبيّ أنّه قال : إنّ الله تعالى فرض عليكم حبّ أبي بكر وعمر وعثمان وعليّ كما فرض عليكم الصلاة والصوم والحجّ.

وروى ابن عدي ، عن أنس ، عن النبيّ صلّى الله عليه وسلّم ، أنّه قال : حب أبي بكر وعمر إيمان ، وبغضهما نفاق.

وروى ابن عساكر ، عن جابر : أنّ النبي قال : حبّ أبي بكر وعمر من الإيمان ، وبغضهما كفر.

وروى الترمذي أنّيه أتي بجنازة إلى رسول الله فلم يصلّ عليه وقال: إنّيه كان يبغض عثمان فأبغضه الله ».

ثمّ إنّه التفت إلى عدم جوز إلزام الإماميّة بما اختصّ أهل السنّة بروايته ، فأجاب قائلاً ، « إنّه وإنْ كانت هذه الأخبار في كتب أهل السنّة فقط ، لكنْ لميا كان الشيعة يقصدون إلزام أهل السنّة برواياتهم ، فإنّه لا بد من لحاظ جميع

(1) روح المعاني 29 / 33.

210 ..... نفحات الأزهار

روايات أهل السنة ، ولا يصح إلزامهم برواية منها.

وإنْ ضيقوا على أهل السنة ، أمكن إثبات وجوب محبّة الخلفاء الثلاثة من كتاب الله وأقوال العترة ، فقوله تعالى : ﴿ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ نزل . بالإجماع . في حق المقاتلين للمرتدّين ، وقد كان الثلاثة أئمّة هؤلاء المقاتلين ، ومن أحبّه الله وجبت محبّته. وعلى هذا القياس »! هذا آخر كلام الدهلوي (1).

#### أقول:

إنّ من الواضح عدم جواز إلزام الخصم إلاّ بما يرويه خاصّةً ، أو ما اتّفق الطرفان على روايته ، هذا إذا كان الخبر المستدلُّ به معتبراً عند المستدلِّ ، فإنّ لم يكن الخبر معتبراً حتى عند المستدلِّ به فكيف يجوز له إلزام الطرف الآخر به؟!

ليت الدهلوي استدلّ. كابن تيميّة ـ بكتابي البخاري ومسلم المعروفَين بالصحيحين ، فإنّ الأحاديث التي استدلّ بما كلّها باطلة سنداً ، وهذا هو السرّ في إعراض الآلوسي عنها وإسقاطه لها.

إنّ أحسن هذه الأحاديث ما أخرجه الترمذي في كتابه ـ وهو يعدّ أحد الصحاح الستّة . من امتناع النبيّ 6 عن الصلاة على الجنازة ، قال الترمذي :

« حدّثنا الفضل بن أبي طالب البغدادي وغير واحد ، قالوا : حدّثنا عثمان ابن زفر ، حدّثنا محمّد بن زياد ، عن محمّد بن عجلان ، عن أبي الزبير ، عن جابر ، قال : أُتي رسول الله صلّى الله عليه وسلّم بجنازة رجل يصلّي عليه فلم

(1) التحفة الاثنا عشرية: 205.

يصلّ عليه ، فقيل : يا رسول الله! ما رأيناك تركت الصلاة على أحد قبل هذا؟! قال : إنّه كان يبغض عثمان فأبغضه الله »!

لكنّ هذا الحديث ساقط سنداً حتى عند راويه الترمذي! قال:

« هذا حديث غريب لا نعرفه إلآمن هذا الوجه ، ومحمّد بن زياد صاحب ميمون بن مهران ضعيف في الحديث جدّاً » (1).

ثمّ إنّ الجوزي أورده في ( الموضوعات ) بطريقين ، وقال : « الطريقان على محمّد بن زياد. قال أحمد بن حنبل : هو كذّاب خبيث يضع الحديث. وقال يحيى : كذّاب خبيث. وقال السعدي والدارقطني : كذّاب. وقال البخاري والنسائي والفلاّس وأبو حاتم : متروك الحديث. وقال ابن حبّان : كان يضع الحديث على الثقات ، لا يحلّ ذكره في الكتب إلاّعلى وجه القدح فيه » (2).

فيظهر أنّ الترمذي حيث قال : «ضعيف جداً » لم يقل الحق كما هو حقه!!

وظهر أنّ الحقّ مع الآلوسي حيث ترك الإستدلال به وهو أحسن ما ذكر الدهلوي ، فالعجب من الدهلوي كيف يستدلّ بحديثٍ هذه حاله ، ويريد إلزام الشيعة به ، وفي مسألةٍ أصوليّة؟!

ولو وجدتُ مجالا لبيّنت حال بقيّة هذه الأحاديث ، لكنْ لا حاجة إلى ذلك بعد معرفة حال أحسنها سنداً!!

فلنعُد إلى الوجوه التي وافق فيها الآلوسي الدهلوي وأخذها منه ، فنقول :

أمّا الأوّل: فحوابه: إنّ الصغرى تامّة كما تقدّم بالتفصيل، وقلنا بأنّ طلب الأجر إنّاء على اتّصال الإستثناء، وقد عرفت حقيقة هذا الأجر وعوده

<sup>(1)</sup> صحيح الترمذي 5 / 588.

<sup>(2)</sup> الموضوعات 2 / 332. 333.

إلى المسلمين أنفسهم ، فلا شبهة ولا تهمة. وأمّا بناءً على انقطاع الإستثناء فلا إشكال أصلاً.

وأما الثاني: فإنّ الإمامية أجمعت على وجوب محبّة العلويّة ، بل كلّ مؤمنٍ من المؤمنين ، ولكنّ الآية المباركة دالّة على وجوب المحبّة المطلقة لعليّ والزهراء والحسنين ، فلا نقض ، ولذا لم يقل أحد منهم بوجوب محبّة غير الأربعة وسائر المعصومين محبّة مطلقة ... والكلام في المحبّة المطلقة لا مطلق المحبّة ، فما ذكراه جهل أو تجاهل!

وأمّا الثالث: فيظهر حوابه مميّا ذكرناه ، فإنّا نريد المحبّة المطلقة المستلزمة للعصمة ، فأينما كانت ، كانت الإمامة الكبرى ، وأينما لم تكن ، لم تكن!

وأمّا الرابع: فيظهر جوابه ممّا ذكرنا أيضاً.

\* بقي أَنْ نذكر الوجه في تفسير « الحسنة » في قوله تعالى : ﴿ وَمَنْ يَقْتَرِفْ حَسَنَةً ﴾ بـ « المودّة » ... فنقول :

هذا التفسير ورد عن الأئمة الأطهار من أهل البيت ، كالحسن السبط الزكيّ 7 في خطبته التي رواها الحاكم وغيره ، وورد أيضاً في غير واحدٍ من تفاسير أهل السنة ، عن ابن عبّاس والسدّي وغيرهما ، قال القرطبي : « قوله تعالى : ﴿ وَمَنْ يَقْتَرِفْ حَسَنَةً ﴾ أي : يكتسب ، وأصل القرف الكسب ، يقال ... قال ابن عبّاس : ﴿ وَمَنْ يَقْتَرِفْ حَسَنَةً ﴾ : المودّة لآل محمّد صلى الله عليه وسلّم ، ﴿ نَزِدْ لَهُ فِيها حُسْناً ﴾ أي : تضاعف له الحسنة بعشر فصاعداً ، ﴿ إِنَّ الله عَفُورٌ شَيكُورٌ ﴾ قال قتادة : غفور للذنوب شكور للحسنات. وقال السدّي : غفور لذنوب آل محمّد 7 شكور لحسناتيم » (1).

<sup>(1)</sup> تفسير القرطبي 16 / 24.

وقال أبو حيّان : « وعن ابن عبّاس والسدّي : أخّا المودّة في آل رسول الله 6 ... وقال السدّي : غفور لذنوب آل محمّد 7 شكور لحسناتهم »  $^{(1)}$ . وقال الآلوسي : « روي ذلك عن ابن عبّاس والسدي »  $^{(2)}$ . وهذا القدر كاف ، وهو للقلب السليم شاف ، وللمطلب واف. وصلّى الله عليه سيّدنا محمّد وآله الطيّين الطاهرين الأشراف.

<sup>(1)</sup> البحر المحيط 7 / 516.

<sup>(2)</sup> روح المعاني 25 / 33.

214 ..... نفحات الأزهار

آية الولاية ......

آية المباهلة

216 سنفحات الأزهار

# قوله تعالى

﴿ فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ ما جاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعالَوْا نَدْعُ أَبْناءَنا وَأَبْناءَكُمْ وَنِساءَنا وَنِساءَنا وَنِساءَنا وَنِساءَكُمْ وَأَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَتَ اللهِ عَلَى الْكاذِبِينَ ﴾

وهذه هي الآية المعروفة بآية المباهلة.

استدل بها أصحابنا على إمامة على أمير المؤمنين وأهل البيت بعد رسول الله 6. وبيان ذلك في فصول:

218 ..... نفحات الأزهار

# الفصل الأوّل في نزول الآية في أهل البيت المُهْتِكِثُرُ

قال الله عزّوجل : ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِنْدَ اللهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ \* الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ فَلا تَكُنْ مِنَ الْمُمْتَرِينَ \* فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ ما جاءَكَ مِنَ الْعُلْمِ فَقُلْ تَعَالُوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَبْلُ اللهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ \* إِنَّ هذا لَهُوَ الْقَصَصُ الْحَقُّ وَما مِنْ إِلهٍ إِلاَّ اللهُ وَإِنَّ اللهَ لَهُوَ الْعَزِينُ الْحَكِيمُ \* فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللهَ عَلِيمٌ بِالْمُفْسِدِينَ ﴾ (1).

وقد خرج النبيّ 6 إلى المباهلة بعليِّ وفاطمة والحسن والحسين عليهم الصلاة والسلام.

#### ذكر من رواه من الصحابة والتابعين

وروي هذا الخبر عن جماعةٍ من أعلام الصحابة والتابعين ، نذكر هنا من جاءت الرواية عنه في كتب غير الإمامية ، منهم :

- 1 . أمير المؤمنين على 7.
  - 2. عبدالله بن العباس.
- 3 . جابر بن عبدالله الأنصاري.
  - 4. سعد بن أبي وقّاص.

(1) سورة آل عمران 3: 59. 63.

- 5 . عثمان بن عفان.
  - 6. سعید بن زید.
- 7. طلحة بن عبيد الله.
  - 8 . الزبير بن العوام.
- 9. عبدالرحمن بن عوف.
  - 10 . البراء بن عازب.
- 11 . حذيفة بن اليمان.
- 12 . أبو سعيد الخدري.
- 13 . أبو الطفيل الليثي.
- 14 . حدّ سلمة بن عبديشوع.
- 15. أُمّ سلمة زوجة رسول الله 6.
- 16 . زيد بن على بن الحسين 8.
  - 17 . علباء بن أحمر اليشكري.
    - 18 . الشعبي.
    - 19 . الحسن البصري.
      - 20 ـ مقاتل.
      - 21 . الكلبي.
      - 22 . السدى.
        - 23 ـ قتادة ـ
      - 24 . مجاهد.

أمّا أمير المؤمنين 7 ، فقد ناشد القوم في الشورى بنزول الآية فيه .. وسيأتي الخبر

قريباً.

..... نفحات الأزهار ..... نفحات الأزهار

وأمّا عثمان ، وطلحة ، والزبير ، وسعيد بن زيد ، وعبد الرحمن بن عوف ، وسعد بن أبي وقّاص ، فقد أقرّوا لعليّ 7 في ذلك.

كما روى سعد الخبر ، وكان ممّا به اعتذر عن سبّ مولانا أمير المؤمنين 7 ، كما في صحيح الأثر ... وسيأتي نصّه.

وأمّا أبو الطفيل فهو راوي خبر المناشدة.

وأمّا الآخرون ... فستأتي نصوص الأخبار في رواياتهم.

# ومن رواته من كبار الأئمّة في الحديث والتفسير

وقد اتّفقت كتب الحديث والتفسير والكلام على رواية حديث المباهلة ، إمّا بالأسانيد ، وإمّا بإرساله إرسال المسلّمات ، من أشهرهم :

- 1. سعيد بن منصور ، المتوفّ سنة 227.
- 2. أبو بكر عبدالله بن أبي شيبة ، المتوفّى سنة 235.
  - 3. أحمد بن حنبل ، المتوفّى سنة 241.
  - 4. عبد بن مُميد ، المتوفي سنة 249.
  - 5. مسلم بن الحجاج ، المتوفي سنة 261.
- 6. أبو زيد عمر بن شبّة البصري ، المتوفّى سنة 262.
  - 7. محمّد بن عيسى الترمذي ، المتوفّى سنة 279.
  - 8. أحمد بن شعيب النسائي ، المتوفيّ سنة 303.
    - 9. محمّد بن جرير الطبري ، المتوفّ سنة 310.
- 10 . أبو بكر ابن المنذر النيسابوري ، المتوفّى سنة 318.
  - 11. أبو بكر الجصّاص ، المتوفّى سنة 370.
- 12. أبو عبدالله الحاكم النيسابوري ، المتوفّى سنة 405.

- 13. أبو بكر ابن مردويه الأصفهاني ، المتوفي سنة 410.
  - 14. أبو إسحاق الثعلبي ، المتوفّى سنة 427.
  - 15. أبو نعيم الأصفهاني ، المتوفّى سنة 430.
    - 16. أبو بكر البيهقي ، المتوفّ سنة 458.
  - 17 . على بن أحمد الواحدي ، المتوفّ سنة 468.
    - 18. محيى السنّة البغوي ، المتوفّى سنة 516.
    - 19. جار الله الزمخشري ، المتوفى سنة 538.
  - 20. القاضى عياض اليحصبي ، المتوفّى سنة 544.
- 21. أبو القاسم ابن عساكر الدمشقى ، المتوفي سنة 571.
  - 22. أبو الفرج ابن الجوزي الحنبلي ، المتوفّى سنة 597.
- 23. أبو السعادات ابن الأثير الجزري ، المتوفي سنة 606.
  - 24. الفخر الرازي ، المتوفّى سنة 606.
- 25. عزّالدين أبو الحسن ابن الأثير الجزري ، المتوفّى سنة 630.
  - 26. محمد بن طلحة الشافعي ، المتوفي سنة 652.
  - 27. شمس الدين سبط ابن الجوزي ، المتوفّى سنة 654.
  - 28. أبو عبدالله القرطبي الأنصاري ، المتوفّى سنة 671.
    - 29. القاضى البيضاوي ، المتوفّى سنة 685.
    - 30. محبّ الدين الطبري ، المتوفّى سنة 694.
  - 31. نظام الدين الأعرج النيسابوري ، المتوفّى سنة 728.
    - 32. أبو البركات النسفى ، المتوفّى سنة 710.
- 33 . صدر الدين أبو المجامع إبراهيم الحموئي ، المتوفّى سنة 722.
  - 34. أبو القاسم ابن الجزّي الكلبي ، المتوفّى سنة 741.

222 ..... نفحات الأزهار

- 35. علاء الدين الخازن ، المتوفّى سنة 741.
- 36. أبو حيّان الأندلسي ، المتوفّ سنة 745.
- 37 . شمس الدين الذهبي ، المتوفّى سنة 748.
- 38. ابن كثير الدمشقى ، المتوفّى سنة 774.
- 39 . ولي الدين الخطيب التبريزي ، المتوفّ سنة ...
  - 40. ابن حجر العسقلاني ، المتوفي سنة 852.
- 41. نور الدين ابن الصبّاغ المالكي ، المتوفّى سنة 855.
  - 42. حلال الدين السيوطى ، المتوفي سنة 911.
    - 43. أبو السعود العمادي ، المتوفّى سنة 951.
      - 44. الخطيب الشربيني ، المتوفّى سنة 968.
  - 45. ابن حجر الهيتمي المكّي ، المتوفّي سنة 973.
  - 46. على بن سلطان القاري ، المتوفّ سنة 1013.
    - 47. نور الدين الحلبي ، المتوفّى سنة 1033.
  - 48. شهاب الدين الخفاجي ، المتوفيّ سنة 1069.
    - 49. الزرقاني المالكي ، المتوفّى سنة 1122.
    - 50 . عبدالله الشبراوي ، المتوفى سنة 1162.
  - 51. قاضى القضاة الشوكاني ، المتوفّى سنة 1250.
  - 52. شهاب الدين الالوسى ، المتوفّي سنة 1270.
- وغيرهم من أعلام الحديث والتفسير والكلام والتاريخ في مختلف القرون.

### من نصوص الحديث في الكتب المعتبرة

وهذه ألفاظٌ من الأخبار الواردة في نزول الآية المباركة في عليّ وفاطمة والحسن والحسين الهيكي ، كما رواه الحقاظ بأسانيدهم ، في الكتب المعتبرة :

\* أخرج ابن عساكر بسنده ، وابن حجر من طريق الدارقطني ، عن أبي الطفيل : إنّ أمير المؤمنين 7 ناشد أصحاب الشورى ، واحتجّ عليهم بجملة من فضائله ومناقبه ، ومن ذلك أنْ قال لهم :

« نشدتكم بالله ، هل فيكم أحد أقرب إلى رسول الله صلّى الله عليه وسلّم في الرحم ، ومن جعله رسول الله صلّى الله عليه وسلّم نفسه ، وأبناءه أبناءه ، ونساءه نساءه غيري؟! قالوا : اللهمّ لا » (1).

#### أقول:

ومناشدة أمير المؤمنين في الشورى رواها عدد كبير من علماء الفريقين ، بأسانيدهم عن : أبي ذرّ وأبي الطفيل ، ومميّن أخرجها من حفّاظ الجمهور : الدارقطني ، وابن مردويه ، وابن عبدالبرّ ، والحاكم ، والسيوطى ، وابن حجر المكّى ، والمتّقى الهندي.

\* وفي المسند: « حدّثنا عبدالله ، قال أبي : ثنا قتيبة بن سعيد ، ثنا حاتم ابن إسماعيل ، عن بكير بن مسمار ، عن عامر بن سعد ، عن أبيه ، قال : سمعت رسول الله صلّى الله عليه وسلّم يقول له ، وخلّفه في بعض مغازيه ، فقال عليّ

<sup>(1)</sup> تاريخ دمشق ترجمة أمير المؤمنين 7 . : 3 / 90 ح 1131.

## 2: أتخلّفني مع النساء والصبيان؟!

قال : يا علي! أما ترضى أنْ تكون مني بمنزلة هارون من موسى إلاّ أنّيه لا نبوّة بعدي؟!

وسمعته يقول ـ يوم خيبر ـ : لأُعطينّ الراية غداً رجلاً يحبّ الله ورسوله ويحبّه الله ورسوله.

فتطاولنا لها ، فقال : ادعوا لي عليّاً 2 فأتي به أرمد ، فبصق في عينه ودفع الراية إليه ، ففتح الله عليه.

ولما نزلت هذه الآية ﴿ نَدْعُ أَبْناءَنا وَأَبْناءَكُمْ ﴾ دعا رسول الله صلى الله عليه وسلّم علياً وفاطمة وحسناً وحسيناً رضوان الله عليهم أجمعين ، فقال : اللهم هؤلاء أهلى » (1).

\* وأخرج مسلم قائلاً: «حدّثنا قتيبة بن سعيد ومحمّد بن عبّاد ـ وتقاربا في اللفظ ـ قالا: حدّثنا حاتم ـ وهو ابن إسماعيل ـ عن بكير بن مسمار ، عن عامر بن سعد بن أبي وقّاص ، عن أبيه ، قال : أمر معاوية بن أبي سفيان سعداً ، فقال : ما منعك أن تسبّ أبا تراب؟!

فقال : أمِّا ما ذكرت ثلاثاً قالهنّ له رسول الله صلى عليه وسلّم فلن أسبّه ، لأنْ تكون لى واحدة منهنّ أحبّ إلى من حمر النعم :

سمعت رسول الله صلّى الله عليه وسلّم يقول له [ وقد ] خلّفه في بعض مغازيه ، فقال له عليٌّ : يا رسول الله! خلّفتني مع النساء والصبيان!

فقال له رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: أما ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنّه لا نبوّة بعدى.

<sup>(1)</sup> مسند أحمد بن حنبل 1 / 185.

وسمعته يقول يوم خيبر : لأُعطين الراية رجلاً يحبّ الله ورسوله ، ويحبّه الله ورسوله. قال : فتطاولنا لها ، فقال : ادعوا لي عليّاً ، فأتي به أرمد ، فبصق في عينه ، ودفع الراية إليه ، ففتح الله عليه.

ولما نزلت هذه الآية : ﴿ فَقُلْ تَعَالُواْ نَدْعُ أَبْناءَنا وَأَبْناءَكُمْ ﴾ دعا رسول الله صلّى الله عليه وسلّم عليّاً وفاطمة وحسناً وحسيناً فقال : اللهم هؤلاء أهلى » (1).

\* وأخرجه الترمذي بالسند واللفظ ، فقال :

« هذا حدیث حسن صحیح غریب من هذا الوجه »  $^{(2)}$ .

\* وأخرج النسائي : « أخبرنا قتيبة بن سعيد البلخي وهشام بن عمّار الدمشقي ، قالا : حدّثنا حاتم ، عن بكير بن مسمار ، عن عامر بن سعد بن أبي وقاص ، قال : أمر معاوية سعداً فقال : ما يمنعك أنْ تسبّ أبا تراب؟!

فقال : أمّا ما ذكرت ثلاثاً قالهن رسول الله صلّى الله عليه وسلّم فلن أسبّه ، لأنْ يكون لي واحدة منها أحبّ إليّ من حمر النعم :

سمعت رسول الله صلّى الله عليه وسلّم يقول له ، وخلّفه في بعض مغازيه فقال له علي : يا رسول الله! أتخلّفني مع النساء والصبيان؟!

فقال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: أما ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنّه لا نبوّة بعدي.

وسمعته يقول يوم خيبر: لأُعطين الراية غداً رجلاً يحب الله ورسوله، ويحبّه الله ورسوله.

<sup>(1)</sup> صحيح مسلم 7 / 120.

<sup>(2)</sup> صحيح الترمذي 5 / 596 كتاب المناقب ، مناقب عليّ.

فتطاولنا إليها فقال: ادعوا لي عليّاً ، فأتي به أرمد ، فبصق في عينيه ودفع الراية إليه. ولما نزلت ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُدْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ دعا رسول الله صلّى الله عليه وسلّم عليّاً وفاطمة وحسناً وحسيناً فقال: اللهم هؤلاء أهل بيتي » (١).

\* وأخرج الحاكم فقال: « أخبرني جعفر بن محمّد بن نصير الخلدي ببغداد، ثنا موسى بن هارون، ثنا قتيبة بن سعيد، ثنا حاتم بن إسماعيل، عن بكير بن مسمار، عن عامر بن سعد، عن أبيه، قال: لما نزلت هذه الآية ﴿ نَدْعُ أَبْناءَنا وَأَبْناءَكُمْ وَنِتساءَنا وَأَنْفُسَنا وَأَنْفُسَنا وَأَنْفُسَنا وَأَنْفُسَنا وَأَنْفُسَكُمْ ﴾ دعا رسول الله 6 عليّاً وفاطمة وحسناً وحسيناً رضي الله عنهم فقال: اللهم هؤلاء أهلي.

هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه » (2).

- \* ووافقه الذهبي في ( تلخيصه ).
- \* وستأتي رواية الحاكم عن جابر.

أوّل ما يلزم الحديثي معرفته من ذلك : أولاد سيّد البشر محمّد المصطفى صلّى الله عليه وسلّم ومن صحّت الرواية عنه منهم :

حدَّثنا على بن عبدالرحمن بن عيسى الدهقان بالكوفة ، قال : حدَّثنا

<sup>\*</sup> وأخرجه عن ابن عبّاس ، قال : « ذِكر النوع السابع عشر من علوم الحديث : هذا النوع من العلم معرفة أولاد الصحابة ، فإنّ من جهل هذا النوع اشتبه عليه كثير من الروايات.

<sup>(1)</sup> خصائص أمير المؤمنين : 48. 49.

<sup>(2)</sup> المستدرك على الصحيحين 3 / 150.

الحسين بن الحكم الحبري ، قال : ثنا الحسن بن الحسين العربي ، قال : ثنا حبان ابن عليّ العنزي ، عن الكلبي ، عن أبي صالح ، عن ابن عبّاس في قوله عز وجل : ﴿ فَقُلْ تَعَالُوْا نَدْعُ العنزي ، عن الكلبي ، عن أبي صالح ، عن ابن عبّاس في قوله عز وجل : ﴿ فَقُلْ تَعَالُوْا نَدْعُ الله صلّى الله صلّى وأَبْناءَكُمْ ﴿ وَنِساءَنا وَنِساءَنا وَنِساءَكُمْ ﴾ : فاطمة ، و ﴿ أَبْناءَنا وَأَبْناءَكُمْ ﴾ : الله عليه وسلّم ، وعلي نفسه ، ﴿ وَنِساءَنا وَنِساءَكُمْ ﴾ : فاطمة ، و ﴿ أَبْناءَنا وَأَبْناءَكُمْ ﴾ : حسن وحسين ، والدعاء على الكاذبين ، نزلت في العاقب والسيّد وعبد المسيح وأصحابهم » (1).

\* وقال ابن حجر العسقلاني بشرح حديث المنزلة: « ووقع في رواية عامر بن سعد بن أبي وقياص عند مسلم والترمذي ، قال: قال معاوية لسعدٍ: ما منعك أنْ تسبّ أبا تراب؟!

قال : أمّا ما ذكرت ثلاثاً قالهن له رسول الله صلّى الله عليه وسلّم فلنْ أسبّه ... فذكر هذا الحديث ، وقوله : لأُعطين الراية رجلاً يحبّه الله ورسوله ...

وقوله: لما نزلت ﴿ فَقُلْ تَعالَوْا نَدْعُ أَبْناءَنا وَأَبْناءَكُمْ ﴾ دعا عليّاً وفاطمة والحسن والحسين فقال: اللهم هؤلاء أهلي » (2).

#### تنبيه

الملاحظ أنضم يروون كلام سعد في جواب معاوية بأشكالٍ مختلفة ، مع أنّ السند واحد ، والقضيّة واحدة!!

بل يرويه المحدّث الواحد في الكتاب الواحد بأشكال ، فاللفظ الذي ذكرناه عن النسائي هو أحد ألفاظه.

<sup>(1)</sup> معرفة علوم الحديث : 49. 50.

<sup>(2)</sup> فتح الباري في شرح صحيح البخاري 7/7

وبينما رواه بلفظٍ آخر عن بكير بن مسمار ، قال : سمعت عامر بن سعد يقول : قال معاوية لسعد بن أبي وقّاص : ما يمنعك أنْ تسبَّ ابن أبي طالب؟!

قال : لا أسبّه ما ذكرت ثلاثاً قالهنّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم لأنْ يكون لي واحدة منهنّ أحبّ إليّ من حمر النعم ، لا أسبّه ما ذكرت حين نزل الوحي عليه ، فأخذ عليّاً وابنيه وفاطمة ، فأدخلهم تحت ثوبه ثمّ قال : ربّ هؤلاء أهل بيتي ـ أو : أهلي ... » (1).

ورواه بلفظ ثالث : إنّ معاوية ذكر علي بن أبي طالب 2 ، فقال سعد بن أبي وقباص : والله لئن لي واحدة من خلالٍ ثلاث أحبّ إليّ من أنْ يكون لي ما طلعت عليه الشمس.

لأنْ يكون قال لي ما قاله له حين ردّه من تبوك: أما ترضى أن تكون ميّ بمنزلة هارون من موسى إلاّ أنّيه لا نبيّ بعدي ، أحبّ إليّ من أن يكون لي ما طلعت عليه الشمس.

ولأنْ يكون قال لي ما قال له يوم خيبر : لأُعطينّ الراية رجلاً يحبّ الله ورسوله ، يفتح الله على يديه ، ليس بفرّار ، أحبّ إليّ من أن يكون لي ما طلعت عليه الشمس.

ولأنْ يكون لي ابنته ولي منها من الولد ما له أحبّ إليّ من أن يكون لي ما طلعت عليه الشمس » (2).

ورواه بلفظٍ رابع عن سعد ، قال : « كنت جالساً فتنقّصوا علي بن أبي طالب 2 ، فقلت : لقد سمعت رسول الله صلّى الله عليه وسلّم يقول في عليّ خصالاً ثلاث ، لإن يكون لى واحدة منهن أحبّ إلى من حمر النعم.

<sup>(1)</sup> خصائص أمير المؤمنين: 81.

<sup>(2)</sup> خصائص أمير المؤمنين : 116.

سمعته يقول : إنّه مني بمنزلة هارون من موسى إلاّ أنّه لا نبي بعدي.

وسمعته يقول : لأعطينّ الراية غداً رجلاً يحبّ الله ورسوله ويحبّه الله ورسوله.

وسمعته يقول : مَن كنت مولاه فعليٌّ مولاه »  $^{(1)}$ .

وهو عند ابن ماجة باللفظ الآتي : «قدم معاوية في بعض حجّاته ، فدخل عليه سعد ، فذكروا عليّاً ، فنال منه ، فغضب سعد وقال : تقول هذا لرجلٍ سمعت رسول الله صلّى الله عليه وسلّم يقول : من كنت مولاه فعليٌّ مولاه.

وسمعته يقول : أنت منّي بمنزلة هارون من موسى ، إلاّ أنّه لا نبيّ بعدي. وسمعته يقول : لأُعطينّ الراية اليوم رجلاً يحبّ الله ورسوله » (2).

#### أقول:

إيّه إنْ أمكن حمل اختلاف ألفاظ الروايات في الخصال الثلاث على وجه صحيح ، ولا يكون هناك تحريف كأنْ يحمل على التعدّد مثلاً ، فلا ريب في تحريف القوم للّفظ في ناحية أُحرى ، وهي قضيّة سبّ أمير المؤمنين 7 والنيل منه ، خاصّة مع السند الواحد! فإنّ أحمد ومسلماً والترمذي والنسائي وابن عساكر (1) كلّهم اشتركوا في الرواية بسند واحد ، فحاء عند غير أحمد : « أمر معاوية بن أبي سفيان سعدا فقال : ما منعك أن تسبّ أبا تراب؟! فقال : أمّا ما ذكرت ثلاثاً ... سمعت ... ».

لكن أحمد حذف ذلك كلّه وبدأ الحديث من « سمعت ... » وكأنّه لم تكن

<sup>(1)</sup> خصائص أمير المؤمنين : 49. 50.

<sup>(2)</sup> سنن ابن ماجة 1 / 45.

<sup>(3)</sup> تاريخ دمشق. ترجمة أمير المؤمنين 7. 1 / 206 ح 271.

..... نفحات الأزهار .....

هناك أيّة مناسبة لكلام سعد هذا!!

أمّا الحاكم فيروي الخبر بنفس السند ويحذف المناسبة وخصلتين من الخصال الثلاث!! والنسائي يحذف المناسبة في لفظٍ ، ويقول : « إنّ معاوية ذكر عليّ بن أبي طالب ، فقال سعد ... »!!

وفي آخر يحذفها ويضع بدلها كلمة «كنت جالساً فتنقّصوا على بن أبي طالب ... >!!

وابن ماجة ، قال : « قدم معاوية في بعض حجّاته ، فدخل عليه سعد ، فذكروا عليّاً ، فنال منه ، فغضب سعد وقال ... ».

فجاء ابن كثير وحذف منه « فنال منه ، فغضب سعد » (2).

وفي ( الفضائل ) لأحمد : « ذكر علي عند رجل وعنده سعد بن أبي وقاص ، فقال له سعد : أتذكر عليّاً؟! »  $^{(3)}$ .

وأبو نعيم وبعضهم حذف القصّة من أصلها ، فقال : « عن سعد بن أبي وقاص ، قال : قال رسول الله : في على ثلاث خلال ... »  $^{(4)}$ .

هذا ، والسبب في ذلك كلّه معلوم! إخّم يحاولون التغطية على مساوئ سادتهم ولو بالكذب والتزوير! ولقد أفصح عن ذلك بعضهم ، كالنووي ، حيث قال : «قال العلماء : الأحاديث الواردة التي في ظاهرها دخل على صحابي يجب تأويلها ، قالوا : ولا يقع في روايات الثقات إلاّما يمكن تأويله ، فقول معاوية هذا ليس فيه تصريح بأنّه أمر سعداً بسبه ، وإنّا سأله عن السبب المانع

<sup>(1)</sup> تاریخ ابن کثیر 7 / 340.

<sup>(2)</sup> فضائل علي. لأحمد بن حنبل.: مخطوط.

<sup>(3)</sup> حلية الأولياء 4 / 356.

له من السبّ ، كأنّه يقول : هل امتنعت تورّعاً أو خوفاً أو غير ذلك؟! فإنْ كان تورّعاً وإجلالاً له عن السبّ فأنت مصيب محسن ، وإن كان غير ذلك فله جواب آخر.

ولعل سعداً قد كان في طائفةٍ يسبّون فلم يسبّ معهم ، وعجز عن الإنكار ، وأنكّر عليهم فسأله هذا السؤال.

قالوا: ويحتمل تأويلاً آخر ، أنّ معناه: ما منعك أن تُخَطّئه في رأيه واجتهاده، وتظهر للناس حسن رأينا واجتهادنا وأنّه أخطأ؟ ». إنتهى (1).

ونقله المباركفوري بشرح الحديث (2).

#### أقول:

وهل ترتضى . أيّها القارئ . هذا الكلام في مثل هذا المقام؟!

أوّلاً: إن كان هناك مجالٌ لحمل كلام المتكلّم على الصحّة وتأويله على وجه مقبول ، فهذا لا يختص بكلام الصحابي دون غيره.

وثانياً: إذا كانت هذه قاعدة يجب اتباعها بالنسبة إلى أقوال الصحابة ، فلماذا لا يطبّقونها بالنسبة لكل الصحابة؟!

وثاثاً: إذا كانت هذه القاعدة للأحاديث الواردة التي في ظاهرها دخل على صحابي! فلماذا يطبّقونها في الأحاديث الواردة في فضل أمير المؤمنين 7 ، فلم يأخذوا بظواهرها ، بل أعرضوا عن النصوص منها؟! ومنها حديث المباهلة ، حيث لا تأويل فحسب ، بل التعتيم والتحريف ، كما سنرى في الفصل الآتي.

<sup>. 175 / 15 .</sup> شرح صحيح مسلم بن الحجّاج . 15 / 175. (1)

<sup>(2)</sup> تحفة الأحوذي . شرح جامع الترمذي . 10/10 .

ورابعاً: إنّ التأويل والحمل على الصحّة إنّما يكون حيث يمكن ، وقولهم: « ليس فيه تصريح بأنّه أمر سعداً بسبه ، وإنّما سأله » كذبٌ ، فقد تقدّم في بعض النصوص التصريح بد « الأمر » و « النيل » و « التنقيص » وهذا كلّه مع تمذيب العبارة ، كما لا يخفى.

بل ذكر ابن تيميّة: أنّ معاوية أمر بسبّ على (1).

بل جاءت الرواية عن مسلم والترمذي على واقعها ، ففي رواية القندوزي الحنفي عنهما ، قال : « وعن سهل بن سعد ، عن أبيه ، قال : أمر معاوية بن أبي سفيان سعداً أنْ يسبّ أبا التراب ، قال : أمّا ما ذكرتُ ثلاثاً ... أخرجه مسلم والترمذي » (2).

وخامساً: قولهم: « كأنّه يقول ... فإنْ كان تورّعاً ... فأنت مصيب محسن » يكذّبه ما جاء التصريح به في بعض ألفاظ الخبر من أنّ سعداً خرج من مجلس معاوية غضبان وحلف ألاّ يعود إليه!!

وعلى كل حال ... فهذا نموذج من تلاعبهم بخبر مساوئ أسيادهم ، لإخفائها ، وسترى . في الفصل اللاّحق ـ نموذج تلاعبهم بفضائل عليّ 7 ، لإخفائها ، وهذا دين القوم وديد نهم ، حشرهم الله مع الّذين يدافعون عنهم ويودّو نهم!!

\* وروى ابن شبّة ، المتوفّى سنة 262 ، قال : «حدّثنا الحزامي ، قال : حدّثنا ابن وهب ، قال : أخبرني الليث بن سعد ، عن من حدثه ، قال : جاء راهبا نجران إلى النبيّ صلى الله عليه وسلّم يعرض عليهما الإسلام ... قال : فدعاهما النبيّ إلى المباهلة وأخذ بيد عليّ وفاطمة والحسن والحسين رضي الله عنهم ،

<sup>(1)</sup> منهاج السنة 5 / 42.

<sup>(2)</sup> ينابيع المودّة 193.

فقال أحدهما للآخر: قد أنصفك الرجل.

فقالا: لا نباهلك.

وأقرّا بالجزية وكرها الإسلام » (1).

\* وروى الحسين بن الحكم الحبري (2) ، المتوفّى سنة 286 ، قال : « حدّثني إسماعيل بن أبان ، قال : حدّثنا إسحاق بن إبراهيم ، عن أبي هارون ، عن أبي سعيد الخدريّ ، قال : ما نزلت هذه الآية ﴿ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ ﴾ قال : فخرج رسول الله صلّى الله عليه وسلّم بعليً وفاطمة والحسن والحسين » (3).

\* وأخرج الطبري : « حدّثنا ابن حميد ، قال : ثنا عيسى بن فرقد ، عن أبي الجارود ، عن زيد بن علي ، في قوله : ﴿ تَعَالُوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ ﴾ الآية ، قال : كان النبيّ صلّى الله عليه وسلّم وعليٌّ وفاطمة والحسن والحسين ».

«حدّثنا محمّد بن الحسين ، قال : ثنا أحمد بن المفضل ، قال : ثنا أسباط ، عن السدي ، ﴿ فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ ما جاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ ﴾ الآية ، فأخذ ـ يعني النبي صلّى الله عليه وسلّم ـ بيد الحسن والحسين وفاطمة ، وقال لعليّ : اتبعنا ، فخرج معهم ، فلم يخرج يومئذ النصارى وقالوا : إنّا نخاف ... ».

« حدَّثنا الحسن بن يحيى ، قال : أخبرنا عبدالرزاق ، قال : أخبرنا معمر ،

<sup>(1)</sup> تاريخ المدينة المنوّرة ، الجحلد 1 / 583.

<sup>(2)</sup> وهو أيضاً في طريق الحاكم في « المستدرك ».

<sup>(3)</sup> تفسير الحبري 248.

قال محققه : « الحديث عن أبي سعيد الخدري قد تفرّد بنقله المؤلّف ، فلم يروه غيره من المؤلّفين ، بل ينحصر وجوده بنسختينا ولم يوجد في سائر النسخ ».

قلت : وما جاء في ذخائر العقبي ، ص 25 : « عن أبي سعيد ... » فغلط ، بقرينة قوله في الآخر : أخرجه مسلم والترمذي ، لأنّ الذي أخرجاه هو عن سعد.

عن قتادة ، في قوله : ﴿ فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ ما جاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْناءَنا وَأَبْناءَكُمْ ﴾ قال : بلغنا أنّ نبيّ صلّى الله عليه وسلّم خرج ليلاً على أهل نجران ، فلمّا رأوه خرج ، هابوا وفرقوا فرجعوا.

قال معمر : قال قتادة : لما أراد النبيّ صلّى الله عليه وسلّم أهل نجران أخذ بيد حسن وحسين ، وقال لفاطمة : اتبعينا ، فلمّا رأى ذلك أعداء الله رجعوا ».

« حدّثني يونس ، قال : أخبرنا ابن وهب ، قال : ثنا ابن زيد ، قال : قيل لرسول صلّى الله عليه وسلّم : لو لاعنت القوم ، بمن كنت تأتي حين قلت ﴿ أَبْناءَنَا وَأَبْناءَكُمْ ﴾؟ قال : حسن وحسين ».

« حدّثني محمّد بن سنان ، قال : ثنا أبو بكر الحنفي ، قال : ثنا المنذر بن ثعلبة ، قال : ثنا علباء بن أحمر اليشكري ، قال : لما نزلت هذه الآية : ﴿ فَقُلْ تَعَالُوْا نَدْعُ أَبْناءَنا وَأَبْناءَكُمْ وَنِساءَنا وَنِساءَكُمْ ﴾ الآية ، أرسل رسول الله صلّى الله عليه وسلّم إلى عليّ وفاطمة وابنيهما الحسن والحسين ... » (1).

\* وقال السيوطي : « أخرج البيهقي في ( الدلائل ) من طريق سلمة بن عبديشوع ، عن أبيه ، عن حدّه : إنّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم كتب إلى أهل نجران ... فلمّا أصبح رسول الله صلّى الله عليه وسلّم الغد بعد ما أخبرهم الخبر ، أقبل مشتملاً على الحسن والحسين في خميلةٍ له وفاطمة تمشي خلف ظهره ، للملاعنة ، وله يومئذ عدّة نسوة ... ».

« وأخرج الحاكم. وصحّحه. وابن مردويه ، وأبو نعيم في ( الدلائل ) عن

<sup>(1)</sup> تفسير الطبرى 3 / 212. 213.

جابر ، قال : ... فغدا رسول الله صلّى الله عليه وسلّم وأخذ بيد عليّ وفاطمة والحسن والحسين ...

قال جابر : فيهم نزلت : ﴿ أَنْفُسَنا وَأَنْفُسَكُمْ ﴾ : رسول الله صلّى الله عليه وسلّم وعلى. و ﴿ أَبْناءَنا ﴾ : الحسن والحسين. ﴿ وَنِساءَنا ﴾ : فاطمة ».

« وأخرج أبو نعيم في ( الدلائل ) من طريق الكلبي ، عن أبي صالح ، عن ابن عبّاس : ... وقد كان رسول الله صلّى الله عليه وسلّم خرج ومعه عليٌّ والحسن والحسين وفاطمة ، فقال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم : إنْ أنا دعوت فأمّنوا أنتم ، فأبوا أن يلاعنوه وصالحوه على الجزية ».

« وأخرج ابن أبي شيبة ، وسعيد بن منصور ، وعبد بن حميد ، وابن جرير ، وأبو نعيم ، عن الثعلبي ... فغدا النبيّ صلّى الله عليه وسلّم ومعه الحسن والحسين وفاطمة ... ».

« وأخرج مسلم ، والترمذي ، وابن المنذر ، والحاكم ، والبيهقي في سننه ، عن سعد بن أبي وقاص ، قال : لما نزلت هذه الآية : ﴿ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْناءَنا وَأَبْناءَكُمْ ﴾ دعا رسول الله صلّى الله عليه وسلّم عليّاً وفاطمة وحسناً وحسيناً ، وقال : اللهم هؤلاء أهلى ».

\* وقال الزمخشري : « وروي أخّم لما دعاهم إلى المباهلة قالوا : حتّى نرجع وننظر ، فلمّا تخالوا قالوا للعاقب . وكان ذا رأيهم . : يا عبدالمسيح! ما ترى؟

فقال: والله لقد عرفتم ـ يا معشر النصارى ـ أنّ محمّداً نبيٌّ مرسل، وقد جاءكم بالفصل من أمر صاحبكم، والله ما باهل قوم نبيّاً قطّ فعاش كبيرهم ولا نبت صغيرهم، ولئن فعلتم لتهلكن، فإنّ أبيتم إلاّ إلف دينكم والإقامة على ما أنتم عليه، فوادعوا الرجل وانصرفوا إلى بلادكم.

فأثنى رسول الله صلّى الله عليه وسلّم وقد غدا محتضناً الحسين آخذاً بيد الحسن وفاطمة تمشي خلفه وعليٌ خلفها ، وهو يقول : إذا أنا دعوت فأمّنوا.

فقال أُسقف بحران : يا معشر النصارى! إنّي لأرى وجوها لو شاء الله أن يزيل جبلاً من مكانه لأزاله بها ، فلا تباهلوا فتهلكوا ، ولا يبقى على وجه الأرض نصراني إلى يوم القيامة.

فقالوا: يا أبا القاسم! رأينا أن لا نباهلك ، وأن نقرك على دينك ونثبت على ديننا. قال: فإذا أبيتم المباهلة فأسلموا يكن لكم ما للمسلمين وعليكم ما عليهم. فأبوا. قال: فإني أُناجزكم.

قالوا: ما لنا بحرب العرب طاقة ، ولكن نصالحك على أنْ لا تغزونا ولا تخيفنا ولا تردّنا عن ديننا ، على أن نؤدي إليك كل عام ألفي حُلّة ، ألفٌ في صفر وألفٌ في رجب ، وثلاثين درعاً عاديّة من حديد.

فصالحهم على ذلك ، وقال : والذي نفسي بيده ، إن الهلاك قد تدلى على أهل نجران ، ولو لاعنوا لمسخوا قردةً وخنازير ، ولاضطرم عليهم الوادي ناراً ، ولاستأصل الله نجران وأهله حتى الطير على رؤوس الشجر ، ولما حال الحول على النصارى كلّهم حتى يهلكوا.

وعن عائشة رضي الله عنها: إنّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم خرج وعليه مرط مرجّل من شعر أسود، فجاء الحسن فأدخله، ثمّ عليّ ، ثمّ قال: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾.

فإنّ قلت : ما كان دعاؤه إلى المباهلة إلاّلتبيين الكاذب منه ومن خصمه

وذلك أمر يختص به وبمن يكاذبه ، فما معنى ضمّ الأبناء والنساء؟

قلت: ذلك آكد في الدلالة على ثقته بحاله واستيقانه بصدقه ، حيث استجرأ على تعريض أعرّته وأفلاذ كبده وأحبّ الناس إليه لذلك ، ولم يقتصر على تعريض نفسه له ، وعلى ثقته بكذب خصمه حتى يهلك خصمه مع أحبّته وأعزّته هلاك الإستئصال إنْ تمّت المباهلة.

وخصّ الأبناء والنساء لأخّم أعزّ الأهل وألصقهم بالقلوب ، وربّما فداهم الرجل بنفسه وحارب دونهم حتى يُقتل ، ومن ثمّة كانوا يسوقون مع أنفسهم الظعائن في الحروب لتمنعهم من الهرب ، ويسمّون الذادة عنها بأرواحهم حماة الظعائن.

وقدّمهم في الذِكر على الأنفس لينبّيه على لطف مكانهم وقرب منزلتهم ، وليؤذن بأخّم مقدمون على الأنفس مفدون بها.

وفيه دليل لا شيء أقوى منه على فضل أصحاب الكساء المُبْكِلامُ .

وفيه برهان واضح على نبوّة النبي صلّى الله عليه وسلّم ، لأنّه لم يرو أحد من موافق ولا مخالف أضّم أحابوا إلى ذلك  $^{(1)}$ .

\* وروى ابن الأثير حديث سعد في الخصال الثلاثة ، بإسناده عن الترمذي (2).

وأرسله في تاريخه إرسال المسلّم ، قال : « وأمّا نصارى نجران فإخّم أرسلوا العاقب والسيّد في نفرٍ إلى رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ، وأرادوا مباهلته ، فخرج رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ومعه عليّ وفاطمة والحسن والحسين ، فلمّا رأوهم قالوا : هذه وجوه لو أقسمت على الله أن يزيل الجبال

<sup>(1)</sup> الكشّاف 1 / 369 . 370.

<sup>(2)</sup> أُسد الغابة في معرفة الصحابة 4 / 26.

لأزالها ، ولم يباهلوه ، وصالحوه على ألفّي حُلّة ، ثمن كلّ حلّة أربعون درهماً ، وعلى أنْ يضيفوا رسل رسول الله ، وجعل لهم ذمّة الله تعالى وعهده ألاّ يُفتنوا عن دينهم ولا يعشروا ، وشرط عليهم أنْ يأكلوا الربا ولا يتعاملوا به » (1).

\* وروى الحاكم الحسكاني بإسناده: «عن أبي إسحاق السبيعي ، عن صلة بن زفر ، عن حذيفة بن اليمان ، قال: جاء العاقب والسيّد وأسقفا نجران ويدعوان النبي صلّى الله عليه وسلّم إلى الملاعنة ، فقال العاقب للسيّد: إنْ لاعن بأصحابه فليس بنبيّ ، وإن لاعن بأهل بيته فهو نبيّ.

فقام رسول الله صلّى الله عليه وسلّم فدعا عليّاً فأقامه عن يمينه ، ثمّ دعا الحسن فأقامه على يساره ، ثمّ دعا الحسين فأقامه عن يمين على ، ثمّ دعا فاطمة فأقامها خلفه.

فقال العاقب للسيّد: لا تلاعنه ، إنّيك إنْ لاعنته لا نفلح نحن ولا أعقابنا ، فقال رسول الله : لو لاعنوني ما بقيت بنجران عين تطرف » (2).

### أقول:

وهذا نفس السند عند البخاري عن حذيفة ، لكنّبه حذف من الخبر ما يتعلّق بـ « أهل البيت » ووضع مكانه فضيلةً لـ « أبي عبيدة » ، وسيأتي في الفصل اللاّحق ، فانتظر!! \* وقال ابن كثير : « وقال أبو بكر ابن مردويه : حدّثنا سليمان بن أحمد ، حدّثنا أحمد بن داود المكّي ، حدّثنا بشر بن مهران ، حدّثنا محمّد بن دينار ، عن داود بن أبي هند ، عن الشعبي ، عن جابر ، قال : ... فغدا رسول الله صلّى الله

<sup>(1)</sup> الكامل في التاريخ 2 / 293.

<sup>(2)</sup> شواهد التنزيل 1 / 126.

عليه وسلّم فأخذ بيد عليّ وفاطمة والحسن والحسين ... قال حابر : وفيهم نزلت ...

وهكذا رواه الحاكم في مستدركه ... ثم قال : صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه هكذا.

قال : وقد رواه أبو داود الطيالسي ، عن شعبة ، عن المغيرة ، عن الشعبي ، مرسلاً ، وهذا أصحّ.

وقد روي عن ابن عبّاس والبراء نحو ذلك  $^{(1)}$ .

ولكنّه. في ( التاريخ ). ذكر أوّلاً حديث البخاري المبتور! ثمّ روى القصّة عن البيهقي ، عن الحاكم بإسناده عن سلمة بن عبديشوع ، عن أبيه ، عن جده ، وليس فيه ذكر لعلي 7 ، كما سيأتي.

\* وقال القاري بشرح الحديث: «عن سعد بن أبي وقياص، قال: لما نزلت هذه الآية. أي المسمّاة بآية المباهلة. ﴿ نَدْعُ أَبْناءَنَا وَأَبْناءَكُمْ ﴾ أوّلها ﴿ فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ ما جاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْناءَنا وَأَبْناءَكُمْ وَنِساءَكُمْ وَأَنْهُسَنا وَأَنْهُسَنَا وَأَنْهُسَكُمْ ﴾ ما جاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعالَوْا نَدْعُ أَبْناءَنا وَأَبْناءَكُمْ وَنِساءَكُمْ وَنِساءَكُمْ وَأَنْهُسَنَا وَأَنْهُسَكُمْ ﴾ دعا رسول الله صلى الله عليه وسلم عليّاً ، فنزله منزلة نفسه لما بينهما من القرابة والأحوّة ، وفاطمة ، أي لأخما أخص النساء من أقاربه ، وحسناً وحسيناً ، فنزلهما منزلة ابنيه صلى الله عليه وسلّم ، فقال: اللهم هؤلاء أهل بيتي ، أي: أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً. وواه مسلم » (2).

<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير 1 / 319.

<sup>(2)</sup> المرقاة في شرح المشكاة 5 / 589.

240 ..... نفحات الأزهار

#### كلمات حول السند

ولنورد نصوص عبارات لبعض أئمّة القوم في قطعيّة هذا الخبر:

قال الحاكم: « وقد تواترت الأخبار في التفاسير ، عن عبدالله بن عبّاس وغيره ، أنّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم أخذ يوم المباهلة بيد عليّ وحسن وحسين ، وجعلوا فاطمة وراءهم ، ثمّ قال : هؤلاء أبناؤنا وأنفسنا ونساؤنا ، فهلمّوا أنفسكم وأبناءكم ونساءكم ثمّ نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذبين » (1).

وقال الجصاص: « إنّ رواة السِيَر ونقلة الأثر لم يختلفوا في أنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم أخذ بيد الحسن والحسين وعليّ وفاطمة رضي الله عنهم ، ودعا النصارى الّذين حاجّوه إلى المباهلة ... » (2).

وقال ابن العربي المالكي: « روى المفسّرون أنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم ناظر أهل نجران حتى ظهر عليهم بالدليل والحجّة ، فأبوا الإنقياد والإسلام ، فأنزل الله هذه الآية ، فدعا حينئذٍ عليّاً وفاطمة والحسن والحسين ، ثمّ دعا النصارى إلى المباهلة » (3).

وقال ابن طلحة الشافعي: « أمِّا آية المباهلة ، فقد نقل الرواية الثقات والنقلة الأثبات نزولها في حقِّ على ، وفاطمة والحسن والحسين » (4).

واعترف القاضي الأيجي والشريف الجرجاني بدلالة الأخبار الصحيحة والروايات الثابتة عند أهل النقل على أنّيه 6 دعا عليّاً وفاطمة وابنيهما فقط ، وستأتي عبارتهما كاملةً في فصل الدلالة.

<sup>(1)</sup> معرفة علوم الحديث: 50.

<sup>(2)</sup> أحكام القرآن 2 / 16.

<sup>(3)</sup> أحكام القرآن 1 / 115. ط السعادة بمصر ، وفي الطبعة الموجودة عندي 1 / 360 لا يوجد اسم عليّ ، فليتحقّق.

<sup>(4)</sup> مطالب السؤول: 7.

# الفصل الثاني محاولات يائسة وأكاذيب مدهشة

ولما كانت قضيّة المباهلة ، ونزول الآية المباركة في أهل البيت دون غيرهم ، من أسمى مناقب أمير المؤمنين 7 الدالّة على إمامته بعد رسول الله 6 ، فقد حاول بعض المتكلّمين من مدرسة الخلفاء الإجابة عن ذلك ، كما سنرى بالتفصيل.

لكنْ هناك محاولات بالنسبة إلى أصل الخبر ومتنه ، الأمر الذي يدلّ على إذعان القوم بدلالة الحديث على مذهب الإماميّة ، وبخوعهم بعدم الجدوى فيما يحاولونه من المناقشة فيها

..

وتلك المحاولات هي :

### 1 . الإخفاء والتعتيم على أصل الخبر

فمن القوم من لا يذكر الخبر من أصله!! مع ما فيه من الأدلّة على النبوّة وظهور الدين الإسلامي على سائر الأديان ... أذكر منهم ابن هشام (1) وتبعه ابن سيّد الناس (2) ، والذهبي (3) وهذه عبارة الثاني في ذكر الوفود ، وهي ملخّص عبارة الأوّل :

« ثمّ بعث رسول الله صلّى الله عليه وسلّم خالد بن الوليد في شهر ربيع

<sup>(1)</sup> السيرة النبوية لابن هشام 2 / 592.

<sup>(2)</sup> عيون الأثر في المغازي والسير 2 / 244.

<sup>(3)</sup> تاريخ الإسلام. المغازي.: 695.

242 ..... نفحات الأزهار

الآخر أو جُمِيادى الأولى سنة عشر ، إلى بني الحارث بن كعب بنحران ، وأمره أنْ يدعوهم إلى الإسلام قبل أنْ يقاتلهم، ثلاثاً ، فإنّ استجابوا فاقبل منهم وإنْ لم يفعلوا فقاتلهم.

فخرج خالد حتى قدم عليهم ، فبعث الركبان يضربون في كل وجه ويدعون إلى الإسلام ، ويقولون : أيّها الناس أسلموا تسلموا ، فأسلم الناس ودخلوا في ما دعوا إليه ، فأقام فيهم خالد يعلمهم الإسلام ، وكتب إلى رسول صلّى الله عليه وسلّم بذلك.

فكتب له رسول الله صلّى الله عليه وسلّم أن يُقْبِل ويُقْبِل معه وفدهم ، فأقبل وأقبل معه وفدهم ، منهم قيس بن الحصين ذي الغصة ... وأمّر عليهم قيس بن الحصين.

فرجعوا إلى قومهم في بقيّة من شوّال أو في ذي القعدة ، فلم يمكثوا إلاّ أربعة أشهر ، حتى توفيّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ».

#### 2. الإخفاء والتعتيم على حديث المباهلة

وهذا ما حاوله آخرون ، منهم :

\* البخاري . تحت عنوان : قصة أهل نجران ، من كتاب المغازي . :

« حدّثني عبّاس بن الحسين ، حدّثنا يحيى بن آدم ، عن إسرائيل ، عن أبي إسحاق ، عن صلة بن زفر ، عن حذيفة ، قال : جاء العاقب والسيّد ـ صاحبا نجران ـ إلى رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ، يريدان أن يلاعناه. قال : فقال أحدهما لصاحبه : لا تفعل ، فوالله لئن كان نبيّاً فلاعنّا لا نفلح نحن ولا عقبنا من بعدنا. قالا : إنّيا نعطيك ما سألتنا وابعث معنا رجلاً أمينا ولا تبعث معنا إلاّ أميناً ، فقال : لأبعثنّ معكم رجلاً أميناً حقّ أمين.

فاستشرف له أصحاب رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ، فقال : قُبم يا أبا عبيدة بن الحرّاح ، فلمّا قام ، قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم : هذا أمين هذه الأُمّة.

حدّ ثنا محمّد بن بشّار ، حدّ ثنا محمّد بن جعفر ، حدّ ثنا شعبة ، قال : سمعت أبا إسحاق ، عن صلة بن زفر ، عن حذيفة 2 قال : حاء أهل نجران إلى النبي صلّى الله عليه وسلّم فقالوا : ابعث لنا رجلاً أميناً. فقال : لأبعثنّ إليكم رجلاً أميناً حقّ أمينٍ ، فاستشرف له الناس ، فبعث أبا عبيدة بن الجراح » (1).

#### أقول:

قد تقدّم حديث حذيفة بن اليمان ، رواه القاضي الحسكاني بنفس السند ... لكنّ البخاري لم يذكر سبب الملاعنة! ولا نزول الآية المباركة! ولا خروج النبي 6 بعلي وفاطمة والحسنين علمتكاني !

ولا يخفى التحريف في روايته ، وعبارته مشوّشة حدّاً ، يقول : « جاء ... يريدان أن يلاعناه فقال أحدهما لصاحبه : لا تفعل » فقد جاءا « يريدان أن يلاعناه » فلا بُدّ وأن حَدَثَ شيء؟ « فقال أحدهما لصاحبه ... » فما الذي حَدَث؟!!

لقد أشار الحافظ ابن حجر في شرحه إلى نزول الآية وخروج النبيّ للملاعنة بأهل البيت المهلاي ، لكنّها إشارة مقتضبة جدّاً!!

ثمّ قال : « قالا : إنّا نعطيك ما سألتنا » والنبيّ 6 لم يسأل شيئاً ، وإنَّما دعاهما إلى الإسلام وما جاء به القرآن ، فأبيًا ، فآذنهم

<sup>(1)</sup> صحيح البخاري 5 / 217. ط دار إحياء التراث العربي . بيروت.

بالحرب ، فطلبا منه الصلح وإعطاء الجزية ، فكتب لهما بذلك وكان الكاتب على 7.

ثمّ إنّ البخاري ـ بعد أن حذف حديث المباهلة إخفاءً لفضل أهل الكساء ـ وضع فضيلة لأبي عبيدة ، بأنهما قالا للنبيّ 6 : « ابعث معنا رجلاً أميناً » فبعث معهم أبا عبيدة بن الجرّاح ...

لكنْ في غير واحدٍ من الكتب أنّ النبيّ 6 أرسل إليهم عليّاً 7 ، وهذا ما نبّه عليه الحافظ وحاول رفع التعارض ، فقال : « وقد ذكر ابن إسحاق أنّ النبيّ بعث عليّاً إلى أهل بحران ليأتيه بصدقاتهم وجزيتهم ، وهذه القصّة غير قصّة أبي عبيدة ، لأنّ أبا عبيدة توجّه معهم فقبض مال الصلح ورجع ، وعلي أرسله النبي بعد ذلك يقبض منهم ما استحق عليهم من الجزية ويأخذ ممن أسلم منهم ما وجب عليه من الصدقة. والله أعلم (1)

#### قلت:

ولم أحد في روايات القصة إلا أغّما « أقرّا بالجزية » التزما بدفع ما تضمّنه الكتاب الذي كتبه 6 لهم ، ومن ذلك : ألفا حُلّة « في كلّ رجبٍ ألف ، وفي كلّ صفرٍ ألف » وهذه هي الجزية ، وعليها حرى أبو بكر وعمر ، حتّى جاء عثمان فوضع عنهم بعض ذلك! وكان ممّا كتب : « إنّي قد وضعت عنهم من جزيتهم مائتي حُلّة لوجه الله! » (2).

ثمّ إنّ رجوعهما إلى قومهما كان في بقيّة من شوّال أو ذي القعدة (3) فأين

<sup>(1)</sup> فتح الباري . شرح صحيح البخاري . 8 / 77

<sup>(2)</sup> فتوح البلدان : 77.

<sup>(3)</sup> عيون الأثر 2 / 244 ، وغيره.

رجب؟! وأين صفر؟!

فما ذكره الحافظ رفعاً للتعارض ساقط.

ولعلّه من هنا لم تأتِ هذه الجملة في رواية مسلم ، فقد روى الخبر عن أبي إسحاق ، عن صلة بن زفر ، عن حذيفة ، قال : « جاء أهل نجران إلى رسول صلّى الله عليه وسلّم فقالوا : يا رسول الله! ابعث إلينا رجلاً أميناً ، فقال : لأبعثنّ إليكم رجلاً أميناً ... » (1).

ثُمّ إِنّه قد تعدّدت أحاديث القوم في «أمانة أبي عبيدة » حتى أخّم رووا بلفظ «أمين هذه الأُمّة أبو عبيدة »، وقد تكلّمنا على هذه الأحاديث من الناحيتين ـ السند والدلالة ـ في موضعه من كتابنا بالتفصيل (2).

\* ابن سعد ، فإنه ذكر تحت عنوان « وفد نجران » : « كتب رسول الله صلّى الله عليه وسلّم إلى أهل نجران ، فخرج إليه وفدهم ، أربعة عشر رجلاً من أشرافهم نصارى ، فيهم العاقب وهو عبدالمسيح ... ودعاهم إلى الإسلام ، فأبوا ، وكثر الكلام والحجاج بينهم ، وتلا عليهم القرآن ، وقال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم : إنْ أنكّرتم ما أقول لكم فهلم أباهلكم ، فانصرفوا على ذلك.

فغدا عبدالمسيح ورجلان من ذوي رأيهم على رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ، فقال : قد بدا لنا أنْ لا نباهلك ، فاحكم علينا بما أحببت نعطك ونصالحك ، فصالحهم على

. .

وأشهد على ذلك شهوداً ، منهم : أبو سفيان بن حرب ، والأقرع بن حابس ، والمغيرة بن شعبة.

فرجعوا إلى بلادهم ، فلم يلبث السيّد والعاقب إلا يسيراً حتى رجعا إلى

<sup>(1)</sup> صحيح مسلم 7 / 139.

<sup>(2)</sup> راجع : الجزء الحادي عشر ، من الصفحة : 315 إلى الصفحة 338 من كتابنا.

النبي صلّى الله عليه وسلّم ، فأسلما ، وأنزلهما دار أبي أيّوب الأنصاري.

وأقام أهل نجران على ما كتب لهم به النبيّ صلّى الله عليه وسلّم حتى قبضه الله ... » (1).

\* وقال الطبري. في ذكر الوفود في السنة العاشرة. : « وفيها قدم وفد العاقب والسيّد من نجران ، فكتب لهما رسول الله صلّى الله عليه وسلّم كتاب الصلح »  $^{(2)}$ .

ثمّ قال في خروج الأمراء والعمّال على الصدقات: « وبعث عليّ بن أبي طالب إلى نجران ليجمع صدقاتهم ويقدم عليه بجزيتهم » (3).

\* وقال ابن الجوزي : « وفي سنة عشر من الهجرة أيضاً قدم العاقب والسيّد من نجران ، وكتب لهم رسول الله صلّى الله عليه وسلّم كتاب صلح » (4).

\* وقال ابن خلدون: « وفيها قدم وفد نجران النصارى ، في سبعين راكباً ، يقدمهم أميرهم العاقب عبدالمسيح من كندة ، وأُسقفهم أبو حارثة بن بكر بن وائل والسيّد الأيهم ، وجادلوا عن دينهم ، فنزل صدر سورة آل عمران ، وآية المباهلة ، فأبَوا منها ، وفرقوا وسألوا الصلح ، وكتب لهم به على ألف حُلّة في صفر وألف في رجب ، وعلى دروع ورماح وخيل وحمل ثلاثين من كلّ صنف ، وطلبوا أن يبعث معهم والياً يحكم بينهم ، فبعث معهم أبا عبيدة بن الجرّاح ، ثمّ جاء العاقب والسيّد وأسلما » (5).

<sup>(1)</sup> الطبقات الكبرى 1 / 357. 358.

<sup>(2)</sup> تاريخ الطبري 3 / 139.

<sup>(3)</sup> تاريخ الطبري 3 / 147.

<sup>(4)</sup> المنتظم في تاريخ الأمم. حوادث السنة العاشرة 4/8

<sup>(5)</sup> تاريخ ابن خلدون 4 / 836. 837.

### 3 . الإخفاء والتعتيم على اسم على !!

وحاول آخرون منهم أن يكتموا اسم عليّ 7.

- \* فحذفوا اسمه من الحديث ، كما في الرواية عن جدّ سلمة بن عبديشوع المتقدّمة.
- \* بل تصرّف بعضهم في حديث مسلم ، وأسقط منه اسم « علي » ، كما سيأتي عن ( البحر المحيط )!!
  - \* والبلاذري عنون في كتابه « صلح نجران » وذكر القصة ، فقال :

« فأنزل الله تعالى : ﴿ ذَلِكَ نَتْلُوهُ عَلَيْكَ مِنَ الْآياتِ وَالذِّكْرِ الْحَكِيمِ \* إِنَّ مَثَلَ عِيسى عِنْدَ اللهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرابٍ ثُمَّ قالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ - إلى قوله : - ﴿ الْكاذِبِينَ ﴾ فقرأها رسول الله صلّى الله عليه وسلّم عليهما ، ثم دعاهما إلى المباهلة ، وأخذ بيد فاطمة والحسن والحسن ، فقال أحدهما لصاحبه ، اصعد الجبل ولا تباهله ، فإنّك إنْ باهلته بؤت باللعنة. قال : فما ترى؟ قال : أرى أنْ نعطيه الخراج ولا نباهله ... » (1).

\* وابن القيّم اقتصر على رواية جدّ سلمة ، ولم يورد اللفظ الموجود عند مسلم وغيره ، قال : « وروينا عن أبي عبدالله الحاكم ، عن الأصم ، عن أحمد بن عبد الجبار ، عن يونس بن بكير ، عن سلمة بن عبديشوع ، عن أبيه ، عن جده ، قال يونس . وكان نصرانيّاً فأسلم . : إن رسول الله صلّى الله عليه وسلّم كتب إلى أهل نجران ... » فحكى القصّة إلى أن قال

« فلمّا أصبح رسول الله صلّى الله عليه وسلّم الغد بعد ما أخبرهم الخبر ، أقبل مشتملاً على الحسن والحسين رضي الله عنهما في خميل له وفاطمة

(1) فتوح البلدان : 75. 76.

رضي الله عنها تمشي عند ظهره ، للمباهلة ، وله يومئذٍ عدّة نسوة ...  $^{(1)}$ .

- \* وكذا فعل ابن كثير في تاريخه ... (2).
- \* واختلف النقل عن الشعبي على أشكال:

أحدها : روايته عن جابر بن عبد الله ، وفيها نزول الآية في عليِّ وفاطمة والحسنين.

والثاني: روايته الخبر مع حذف اسم عليّ!! رواه عنه جماعة ، وعنهم السّيوطي ، وقد تقدّم.

وجاء عند الطبري بعد الخبر عن ابن حميد ، عن جرير ، عن مغيرة ، عن الشعبي ، وليس فيه ذكر عليِّ : « حدّثنا ابن حميد ، قال : ثنا جرير ، قال : فقلت للمغيرة : إنّ الناس يروون في حديث أهل نجران أنّ عليّاً كان معهم!

فقال : أمّا الشعبي فلم يذكره ، فلا أدري لسوء رأي بني أميّة في عليّ ، أو لم يكن في الحديث (3).

والثالث: روايته الخبر مع حذف اسم عليِّ! وإضافة « وناس من أصحابه »!! وهو ما نذكره:

# 4. التحريف بحذف اسم عليّ وزيادة « وناس من أصحابه »

وهذا الخبر لم أجده إلا عند ابن شبّة ، عن الشعبي ، حيث قال :

« حدّثنا أبو الوليد أحمد بن عبد الرحمن القرشي ، قال : حدّثنا الوليد بن مسلم ، قال : حدّثنا إبراهيم بن محمّد الفزاري ، عن عطاء بن السائب ، عن

<sup>(1)</sup> زاد المعاد في هدى خير العباد (3 / 30 . 39 )

<sup>(2)</sup> البداية والنهاية 5 / 53.

<sup>(3)</sup> تفسير الطبرى 3 / 211.

الشعبي ، قال : قدم وفد نجران ، فقالوا لرسول الله صلّى الله عليه وسلّم : أخبرنا عن عيسى ... قال : فأصبح رسول الله صلّى الله عليه وسلّم وغداً حسن وحسين وفاطمة وناس من أصحابه ، وغدوا إلى رسول الله صلّى الله عليه وسلّم فقالوا : ما للملاعنة جئناك ، ولكن جئناك لتفرض علينا شيئاً نؤديه إليك ... » (1).

فإذا كان المراد من « وغداً حسن .. » أخّم خرجوا مع رسول الله ليباهل بحم ، فقد أخرج 6 مع أهل بيته « ناسا من الصحابة »!!

وإذا كان قد خرج مع النبي « ناسٌ من أصحابه » فلماذا لم يجعل الراوي عليّاً منهم في الأقلّ!!

لكنّ الشعبي . إن كانت هذه التحريفات منه لا من الرواة عنه . معروف بنزعته الاموية ، ولعلّ في أحد الروايات التي نقلناها سابقاً عن تفسير الطبري إشارة إلى ذلك ... وقد كان الشعبي أمين آل مروان ، وقاضي الكوفة في زمانهم ، وكان نديماً لعبد الملك بن مروان ، مقرّباً إليه ، وكلّ ذلك وغيره مذكور بترجمته في الكتب ، فلتراجع.

#### 5. التحريف بزيادة « عائشة وحفصة »

وهذا اللفظ وجدته عند الحلبي ، قال : « وفي لفظ : أخّم وادعوه على الغد ، فلمّا أصبح صلّى الله عليه وسلّم أقبل ومعه حسن وحسين وفاطمة وعليّ رضي الله عنهم وقال : اللهمّ هؤلاء أهلي ...

وعن عمر 2 ، أنّه قال للنبي صلّى الله عليه وسلّم : لو لاعنتهم يا رسول الله بيد من كنت تأخذ؟ قال صلّى الله عليه وسلّم : آخذ بيد علي وفاطمة والحسن والحسين وعائشة وحفصة.

<sup>(1)</sup> تاريخ المدينة المنورة 1 / 582. 582.

250 ..... نفحات الأزهار

وهذا ـ أي زيادة عائشة وحفصة ـ دل عليه قوله تعالى : ﴿ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ ﴾ وصالحوه ... » (1).

# 6 ـ التحريف بحذف « فاطمة » وزيادة : « أبي بكر وولده وعمر وولده وعثمان وولده »

وهذا لم أجده إلاّعند ابن عساكر ، وبترجمة عثمان بالذات!! من تاريخه ، قال :

« أحبرنا أبو عبدالله محمّد بن إبراهيم ، أنبأ أبو الفضل ابن الكريدي ، أنبأنا أبو الحسن العتيقي ، أنا أبو الحسن الدارقطني ، نا أبو الحسين أحمد بن قاج ، نا محمّد بن حرير الطبري . إملاء علينا . نا سعيد بن عنبسة الرازي ، نا الهيشم بن عدي ، قال : سمعت جعفر بن محمّد ، عن أبيه في هذه الآية ﴿ تَعالَوْا نَدْعُ أَبْناءَنا وَأَبْناءَكُمْ وَتِساءَكُمْ وَتِساءَكُمْ وَأَنْفُسَنا وَولده ، وبعلي وولده ، وبعثمان وولده ، وبعلي وولده » (معلي وولده ) وبعثمان وولده ، وبعلي وولده » (معلي وولده ) (معلي وولده ) (معلي وولده )

ورواه عنه : السيوطي  $^{(5)}$  والشوكاني  $^{(4)}$  والآلوسي  $^{(5)}$  والمراغي  $^{(6)}$  ساكتين عنه!! نعم قال الآلوسي : « وهذا خلاف ما رواه الجمهور ».

<sup>(1)</sup> إنسان العيون. السيرة الحلبية 3 / 236.

<sup>.169 / 168</sup>: تاریخ دمشق. ترجمهٔ عثمان بن عفّان. : .169 / 168

<sup>(3)</sup> الدرّ المنثور 2 / 40.

<sup>(4)</sup> فتح القدير 1 / 348.

<sup>(5)</sup> روح المعاني 3 / 190.

<sup>(6)</sup> تفسير المراغى 4 / 175.

#### أقول:

كانت تلك محاولات القوم في قبال حديث المباهلة ، وتلاعباتهم في لفظه ... بغض النظر عن تعابير بعضهم عن الحديث بـ « قيل » و « روي » ونحو ذلك مميّا يقصد منه الاستهانة به عادةً.

هذا ، والأليق بنا ترك التكلّم على هذه التحريفات . زيادةً ونقيصةً ـ لوضوح كونها من أيدٍ أُمويّة ، تحاول كتم المناقب العلويّة ، لعلمهم بدلالتها على مزايا تقتضي الأفضليّة ، كما حاولت في (حديث الغدير) و (حديث المنزلة) ونحوهما.

وفي (حديث المباهلة) أرادوا كتم هذه المزيّة ، ولو بترك ذِكر أصل القضيّة! أو بحذف اسم على أو فاطمة الزكيّة ، ...

ولولا دلالة الحديث على الأفضليّة . كما سيأتي . لَما زاد بعضهم « عائشة وحفصة » إلى جنب فاطمة!!

بل أراد بعضهم إخراج الحديث عن الدلالة بانحصار هذه المزيّة في أهل البيت المَيْكُمُ ، فوضع على لسان أحدهم. وهو الإمام الباقر ، يرويه عنه الإمام الصادق. ما يدلّ على كون المشايخ الثلاثة في مرتبة عليّ!! وأنّ وُلْدهم في مرتبة وُلده!!

وضعوه على لسان الأئمة من أهل البيت المهل ليروج على البسطاء من الناس!! وكم فعلوا من هذا القبيل على لسان أئمة أهل البيت المهل وأوّلاً دهم ، في الأبواب المختلفة من التفسير والفقه والفضائل (1)!

<sup>(1)</sup> ذكرنا في بعض بحوثنا المنشورة نماذج من ذلك ، ويا حبذا لو تُجمع وتنشر في رسالة مفردة ، والله الموفّق.

إنّ ما رواه ابن عساكر لم يخرجه أحدٌ من أرباب الصحاح والمسانيد والمعاجم ، ولا يُقاوم . بحسب قواعد القوم . ما أخرجه أحمد ومسلم والترمذي وغيرهم ، ونص الحاكم على تواتره ، وغيره على ثبوته.

بل إنّ هذا الحديث لم يعبأ به حتى مثل ابن تيمية المتشبث بكلّ حشيش! إن هذا الحديث كذبٌ محضٌ ، باطلٌ سنداً ومتناً ... ولنتكلّم على اثنين من رجاله :

#### 1. سعيد بن عنبسة الرازي

ليس من رجال الصحاح والسنن ونحوها ، وهو كذّاب ، ذكره ابن أبي حاتم فقال : « سعيد بن عنبسة ، أبو عثمان الخزّاز الرازي ... سمع منه أبي ولم يحدّث عنه ، وقال : فيه نظر.

حدّثنا عبدالرحمن ، قال : سمعت علي بن الحسين ، قال : سمعت يحيى بن معين ـ وسئل عن سعيد بن عنبسة الرازي . فقال : لا أعرفه.

فقيل: إنّه حدّث عن أبي عبيدة الحدّاد حديث والان ، فقال: هذا كذّاب. حدّثنا عبدالرحمن ، قال: سمعت عليّ بن الحسين يقول: سعيد بن عنبسة كذّاب. سمعت أبي يقول: كان لا يصدق » (1).

## 2. الهيثم بن عدي

وقد اتّفقوا على أنّه كذّاب.

<sup>(1)</sup> الجرح والتعديل 4 / 52.

آية الولاية .....

قال ابن أبي حاتم : « سُئل يحيى بن معين عن الهيثم بن عديّ ، فقال : كوفي وليس بثقة ، كذاب.

سألت أبي عنه ، فقال : متروك الحديث » (1).

وأورده ابن حجر الحافظ في (لسانه) فذكر الكلمات فيه:

البخاري: ليس بثقة ، كان يكذب.

یحیی بن معین : لیس بثقة ، کان یکذب.

أبو داود: كذّاب.

النسائي وغيره: متروك الحديث.

ابن المديني : لا أرضاه في شئ.

أبو زرعة : ليس بشئ.

العجلي : كذَّاب.

الساجي : كان يكذب.

أحمد : صاحب أحبار وتدليس.

الحاكم والنقاش: حدث عن الثقات بأحاديث منكرة.

محمود بن غيلان : أسقطه أحمد ويحيى وأبو حيثمة.

ذكره ابن السكن وابن شاهين وابن الجارود والدارقطني في الضعفاء.

كذّب الحديث \_ لكون الهيثم فيه \_ جماعة كالطحاوي في « مشكل الحديث » والبيهقي في « السنن » والنقاش والجوزجاني في ما صنّفا من الموضوعات (2).

<sup>(1)</sup> الجرح والتعديل 9 / 85.

<sup>(2)</sup> لسان الميزان 6 / 209.

# أقول:

هَب أَنَّ ابن عساكر روى هذا الخبر الموضوع في كتابه «تاريخ دمشق» فإنَّ هذا الكتاب فيه موضوعات كثيرة ، كما نص عليه ابن تيميّة (2) وغيره ، فما بال السيوطي ومن تبعه يذكرونه بتفسير القرآن الكريم وبيان المراد من آيةٍ من كلام الله الحكيم؟!!

\_\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> منهاج السنّة 7 / 40.

# الفصل الثالث فى دلالة آية المباهلة على الإمامة

« إعلم أنّ يوم مباهلة النبيّ صلوات الله عليه وآله لنصارى نجران كان يوماً عظيم الشأن ، اشتمل على عدّة آيات وكرامات.

فمن آياته : إنّه كان أوّل مقام فَتَح الله جل جلاله فيه باب المباهلة الفاصلة في هذه الملّة الفاضلة عند حجود حججه وبيّناته.

ومن آياته : إنّه أوّل يوم ظهرت لله جلّ جلاله ولرسوله صلوات الله عليه وآله العزّة ، بإلزام أهل الكتاب من النصارى الذلّة والجزية ، ودخولهم عند حكم نبوّته ومراداته.

ومن آياته : إنّيه كان أوّل يوم أحاطت فيه سرادقات القوة الإلهيّة والقدرة النبويّة بمن كان يحتجّ عليه بالمعقول والمنقول والمنكرين لمعجزاته.

ومن آياته: إنّه أوّل يوم أشرقت شموسه بنور التّصديق لمحمّد صلوات الله عليه من جانب الله جل جلاله ، بالتفريق بين أعدائه وأهل ثقاته.

ومن آياته : إنّه يوم أظهر فيه رسول الله 6 تخصيص أهل بيته بعلوّ مقاماتهم.

ومن آياته: إنّه يوم كشف الله جل جلاله لعباده أنّ الحسن والحسين عليهما أفضل السلام، مع ما كانا عليه من صغر السنّ - أحقّ بالمباهلة من صحابة رسول الله صلوات الله عليه والجاهدين في رسالاته.

ومن آياته : إنّه يوم أظهر الله جلّ جلاله فيه أنّ ابنته المعظّمة فاطمة

صلوات الله عليها أرجح في مقام المباهلة من أتباعه وذوي الصلاح من رجاله وأهل عناياته.

ومن آياته: إنّه يوم أظهر الله حل حلاله فيه أنّ مولانا علي بن أبي طالب نفس رسول الله صلوات الله عليهما ، وأنّه من معدن ذاته وصفاته ، وأنّ مراده من مراداته ، وإن افترقت الصورة فالمعنى واحدٌ في الفضل من سائر جهاته.

ومن آياته: إنّه يومٌ وَسِمَ كلّ من تأخّر عن مقام المباهلة بوَسمٍ يقتضي أنّه دون من قُدّم عليه في الاحتجاج لله عزّ وجلّ ونشر علاماته.

ومن آياته : إنّه يوم لم يجرِ مثله قبل الإسلام في ما عرفنا من صحيح النقل ورواياته.

ومن آياته : إنه يوم أخرس ألسنة الدعوى ، وعرس في مجلس منطق الفتوى ، بأن أهل المباهلة أكرم على الله حل حلاله من كل من لم يصلح لِما صلحوا له من المتقرّبين بطاعاته وعباداته.

ومن آياته : إنّ يوم المباهلة يومُ بيانِ برهان الصادقين ، الّذين أمر الله حلّ حلاله باتّباعهم في مقدّس قرآنه وآياته.

ومن آياته: إنّ يوم المباهلة يومٌ شهد الله جلّ جلاله لكلّ واحد من أهل المباهلة بعصمته مدّة حياته.

ومن آياته: إنّ يوم المباهلة أقرب في تصديق صاحب النبوّة والرسالة من التحدّي بالقرآن ، وأظهر في الدلالة ، الّذين تحدّاهم صلوات الله عليه بالقرآن قالوا: ﴿ لَوْ نَشَاءُ لَقُلْنا مِشْيلَ هذا ﴾ (1) ، وإن كان قولهم في مقام البهتان ، ويوم المباهلة ما أقدموا على دعوى المجحود ، للعجز عن مباهلته ، لظهور حجّته وعلاماته.

(1) سورة الأنفال 8: 31.

ومن آياته: إنّه يوم أطفأ الله به نار الحرب ، وصان وجوه المسلمين من الجهاد والكرب ، وحلّصهم من هيجان المخاطرة بالنفوس والرؤوس ، وعتقها من رقّ الغزو والبؤس لشرف أهل المباهلة الموصوفين فيها بصفاته.

ومن آياته: إنّ البيان واللسان والجنان اعترفوا بالعجز عن كمال كراماته » (1). واستدل علماء الإماميّة بآية المباهلة، وأنّ النبيّ 6 دعا إليها الإمام عليّاً وفاطمة والحسن والحسين فقط ... على إمامة أمير المؤمنين 7.

# \* استدلال الإمام الرضا 7

وأمّا وجه دلالة الآية على الإمامة ، فإنّ الإماميّة أحدت ذلك من الإمام أبي الحسن عليّ الرضا 7 ، فقد قال الشريف المرتضى الموسوي طاب ثراه :

« حدَّثني الشيخ. أدام الله عزّه. أيضاً ، قال : قال المأمون يوماً للرضا 7:

أخبرني بأكبر فضيلة لأمير المؤمنين 7 يدلّ عليها القرآن.

قال : فقال له الرضا 7 : فضيلته في المباهلة ، قال الله حل حلاله : ﴿ فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ ما جاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعالَوْا نَدْعُ أَبْناءَنا وَأَبْناءَكُمْ وَنِساءَنا وَنِساءَكُمْ وَأَنْفُسَنا وَأَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَتَ اللهِ عَلَى الْكاذِبِينَ ﴾.

فدعا رسول الله 6 الحسن والحسين فكانا ابنيه ،

(1) الإقبال بصالح الأعمال: 514.

ودعا فاطمة فكانت ـ في هذا الموضع ـ نساءه ، ودعا أمير المؤمنين فكان نفسه بحكم الله عزّوجل".

وقد ثبت أنيه ليس أحد من خلق الله سبحانه أجل من رسول الله صلى عليه وآله وسلم وأفضل ، فوجب أن لا يكون أحد أفضل من نفس رسول الله صلى عليه وسلم بحكم الله عزّوجل.

قال : فقال له المأمون : أليس قد ذكر الله الأبناء بلفظ الجمع ، وإنّما دعا رسول الله 6 ابنيه خاصة ، وذكر النساء بلفظ الجمع ، وإنّما دعا رسول الله 6 ابنته وحدها ، فلِمَ لا جاز أن يذكر الدعاء لمن هو نفسه وبكون المراد نفسه في الحقيقة دون غيره ، فلا يكون لأمير المؤمنين 7 ما ذكرت من الفضل ?!

قال : فقال له الرضا 7 : ليس بصحيح ما ذكرت ـ يا أمير المؤمنين ـ وذلك أنّ الداعي إنّما يكون داعياً لغيره ، كما يكون الآمر آمراً لغيره ، ولا يصح أن يكون داعياً لنفسه في الحقيقة ، كما لا يكون آمراً لها في الحقيقة ، وإذا لم يدعُ رسول الله 6 رجلاً في المباهلة إلاّ أمير المؤمنين 7 ، فقد ثبت أنّه نفسه التي عناها تعالى في كتابه ، وجعل حكمه ذلك في تنزيله.

قال: فقال المأمون: إذا ورد الجواب سقط السؤال > (1).

\* وقال الشيخ المفيد ـ بعد أن ذكر القصّة ـ : « وفي قصّة أهل نجران بيانٌ عن فضل أمير المؤمنين 7 ، مع ما فيه من الآية للنبيّ 6 ، والمعجز الدالّ على نبوّته.

ألا ترى إلى اعتراف النصاري له بالنبوّة ، وقطعه 7 على

<sup>(1)</sup> الفصول المختارة من العيون والمحاسن: 38.

امتناعهم من المباهلة ، وعِلمهم بأخّم لو باهلوه لحلّ بهم العذاب ، وثقته عليه وآله السلام بالظفر بهم والفلج بالحجّة عليهم ، وأنّ الله تعالى حكم في آية المباهلة لأمير المؤمنين 7 بأنّه نفس رسول الله 6 ، كاشفاً بذلك عن بلوغه نهاية الفضل ، ومساواته للنبيّ عليه وآله السلام في الكمال والعصمة من الآثام ، وأنّ الله جلّ ذكره جعله وزوجته وولديه ـ مع تقارب سنّهما ـ حجّة لنبيّه عليه وآله السلام وبرهاناً على دينه ، ونصّ على الحكم بأنّ الحسن والحسين أبناؤه ، وأنّ فاطمة 3 نساؤه المتوجّه إليهنّ الذكر والخطاب في الدعاء إلى المباهلة والاحتجاج؟!

وهذا فضل لم يشركهم فيه أحد من الأُمّة ، ولا قاربهم فيه ولا ماثلهم في معناه ، وهو لاحق بما تقدّم من مناقب أمير المؤمنين 7 الخاصّة به ، على ما ذكرناه » (1).

\* وهكذا استدلّ الشريف المرتضى ، حيث قال : « لا شبهة في دلالة آية المباهلة على فضل من دُعي إليها وجعل حضوره حجّة على المخالفين ، واقتضائها تقدّمه على غيره ، لأنّ النبي 6 لا يجوز أنْ يدعو إلى ذلك المقام ليكون حجّة فيه إلاّمن هو في غاية الفضل وعلو المنزلة.

وقد تظاهرت الرواية بحديث المباهلة ، وأنّ النبيّ 6 وسلّم دعا إليها أمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين المُهِيَالِينُ ، وأجمع أهل النقل وأهل التفسير على ذلك ...

ونحن نعلم أنّ قوله ﴿ وَأَنْفُرسَنا وَأَنْفُرسَكُمْ ﴾ لا يجوز أن يعني بالمدعو فيه النبيّ 6 ، لأنّه هو الدّاعي ، ولا يجوز أن يدعو الإنسان نفسه ، وإنّما يصحّ أن يدعو غيره ، كما لا يجوز أنْ يأمر نفسه وينهاها ،

<sup>(1)</sup> الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد 1 / 169.

وإذا كان قوله تعالى : ﴿ وَأَنْفُرَسَنَا وَأَنْفُرَالِكُمْ فَي المؤمنين وحب أن يكون إشارةً إلى غير المياهلة » (1).

\* وقال الشيخ الطوسي : « أحد ما يستدلّ به على فضله 7 ، قوله تعالى : ﴿ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَنَا وَأَنْفُهُسَنَا وَأَنْفُهُسَنَا وَأَنْفُهُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ ... ﴾ إلى آخر الآية.

ووجه الدلالة فيها: أنّيه قد ثبت أن النبي 6 دعا أمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين المهيّ إلى المباهلة ، وأجمع أهل النقل والتفسير على ذلك ، ولا يجوز أنْ يدعو إلى ذلك المقام ليكون حجّة إلاّمن هو في غاية الفضل وعلوّ المنزلة ، ونحن نعلم أنّ قوله: ﴿ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَانَ نفسه ، وإنّمًا يصحّ أن يدعو غيره ، كما لا يجوز أنْ يأمر نفسه وينهاها.

وإذا كان قوله تعالى : ﴿ وَأَنْفُسَنا وَجب أن يكون إشارةً إلى أمير المؤمنين 7 ، لأنّه لا أحد يدّعي دخول غير أمير المؤمنين وغير زوجته وولده المِنْكِثِ في المباهلة ... » (2).

وقال بتفسير الآية : « واستدلّ أصحابنا بهذه الآية على أنّ أمير المؤمنين 7 كان أفضل الصحابة من وجهين :

<sup>(1)</sup> الشافي في الإمامة 2 / 254.

<sup>(2)</sup> تلخيص الشافي 3 / 6 . 7.

أحدهما: إنّ موضوع المباهلة ليتميّز المحقّ من المبطل ، وذلك لا يصحّ أنْ يُفعل إلاّبمن هو مأمون الباطن ، مقطوعاً على صحّة عقيدته ، أفضل الناس عند الله.

والثاني : إنّه 6 جعله مثل نفسه بقوله : ﴿ وَأَنْفُسَنا وَأَنْفُسَكُمْ ... ﴾ (1).

\* وقال الإربلي: « ففي هذه القضيّة بيان لفضل عليّ 7 ، وظهور معجز النبيّ 6 ، فإنّ النصارى علموا أخّم متى باهلوه حلّ بحم العذاب ، فقبلوا الصلح ودخلوا تحت الهدنة ، وإنّ الله تعالى أبان أنّ عليّاً هو نفس رسول الله كاشفاً بذلك عن بلوغه نهاية الفضل ، ومساواته للنبي 6 في الكمال والعصمة من الآثام ، وإنّ الله جعله وزوجته وولديه - مع تقارب سنّهما - حجّةً لنبيه 6 وبرهاناً على دينه ، ونصّ على الحكم بأنّ الحسن والحسين أبناؤه ، وأنّ فاطمة 8 نساؤه المتوجّه إليهنّ الذِكر والخطاب في الدّعاء إلى المباهلة والاحتجاج ، وهذا فضل لم يشاركهم فيه أحد من الأمّة ولا قاربهم » (2).

\* وقال العلامة الحلي: « أجمع المفسرون على أن ﴿ أَبْناءَنا ﴾ إشارة إلى الحسن والحسين ، و ﴿ أَنْفُسَنا ﴾ إشارة إلى علي 7 ، فجعله الله نفس محبّد 6 ، والمراد المساواة ، ومساوي الأكمل الأولى بالتصرّف أكمل وأولى بالتصرّف ، وهذه الآية أدل دليلٍ على علق رتبة مولانا أمير المؤمنين 7 ، لأنّه تعالى حكم بالمساواة لنفس رسول الله 6 ، وأنّه تعالى عينه في استعانة النبيّ 6

<sup>(1)</sup> التبيان في تفسير القرآن 2 / 485.

<sup>(2)</sup> كشف الغمة في معرفة الأئمة 1 / 233.

في الدعاء ، وأي فضيلةٍ أعظم من أن يأمر الله نبيّه بأنْ يستعين به على الدعاء إليه والتوسّل به؟! ولمن حصلت هذه المرتبة؟!  $> ^{(1)}$ .

### أقول:

وعلى هذا الغرار كلمات غيرهم من علمائنا الكبار في مختلف الأعصار ... فإخّم اسدلّوا على إمامة أمير المؤمنين 7 بطائفتين من الأدلّة ، الأُولى هي النصوص ، والثانية هي الدالّة على الأفضليّة ، والأفضليّة مستلزمة للإمامة ، وهو المطلوب.

وخلاصة الاستدلال بالآية هو:

1 . إنّ الآية المباركة نصٌّ في إمامة أمير المؤمنين 7 ، لأخّا تدلّ على المساواة بين النبيّ وبينه 7 ، ومساوي الأكمل الأولى بالتصرّف ، أكمل وأولى بالتصرّف.

مير قضية المباهلة وما كان من النبي 6 . قولاً وفعلاً . تدلّ على أفضليّة أمير المؤمنين 7 ، وذلك لوجوه منها :

أُوّلاً : إنّ هذه القضيّة تدلّ على أن عليّاً وفاطمة والحسنين المَبَيْلِثُ ، أحبّ الناس إلى رسول الله ، والأحبيّة تستلزم الأفضليّة.

قال البيضاوي: «أي يدع كل منيا ومنكم نفسه وأعزّة أهله وألصقهم بقلبه إلى المباهلة ... » (2).

فقال الشهاب الخفاجي في حاشيته : « ألصقهم بقلبه ، أي : أحبّهم وأقربهم إليه ».

<sup>(1)</sup> نمج الحقّ وكشف الصدق: 177.

<sup>(2)</sup> تفسير البيضاوي بحاشية الشهاب 3 / 32.

وقال : « قوله : وإنّما قدمهم ... ، يعني : أخّم أعزّ من نفسه ، ولذا يجعلها فداءً لهم ، فلذا قدّم ذكرهم اهتماماً به. وأمّا فضل آل الله والرسول فالنهار لا يحتاج إلى دليل » (1).

وكذا ، قال الخطيب الشربيني (2) ، والشيخ سليمان الجمل (3) ، وغيرهما.

وقال القاري : « فنزله منزلة نفسه لما بينهما من القرابة والأخوة » (4).

وثانياً : دلالة قوله 6 لأهل البيت ، لما أخرجهم للمباهلة : « إذا أنا دعوت فأمّنوا

.«

قال أُسقفهم: « إنيّ لأرى وجوهاً لو سألوا الله أن يزيل جبلاً من حباله لأزاله، فلا تباهلوا فتهلكوا ولا يبقى على وجه الأرض نصرانيّ إلى يوم القيامة » (5).

فإنّ ذلك يدلّ على دخل لهم في ثبوت نبوّته وصدق كلامه ، وفي إذلال الخصوم وهلاكهم لو باهلوا ... فكان لهم الأثر الكبير والسهم الجزيل في نصرة الدين ورسول ربّ العالمين ، ولا ربب أنّ من كان له هذا الشأن في مباهلة الأنبياء كان أفضل ممّين ليس له ذلك.

قال القاساني: « إنّ لمباهلة الأنبياء تأثيراً عظيماً سببه اتّصال نفوسهم بروح القدس وتأييد الله إيّاهم به ، وهو المؤثّر بإذن الله في العالم العنصري ، فيكون انفعال العالم العنصري منه كانفعال بدننا من روحنا في الهيئات الواردة

<sup>(1)</sup> حاشية الشهاب على تفسير البيضاوي 3 / 32.

<sup>(2)</sup> السراج المنير في تفسير القرآن 1 / 222.

<sup>(3)</sup> الجمل على الجلالين 1 / 282.

<sup>(4)</sup> المرقاة في شرح المشكاة 5 / 589.

 <sup>(5)</sup> الكشّاف 1 / 369 ، تفسير الخازن 1 / 242 ، السراج المنير في تفسير القرآن 1 / 222 ، المراغي 3 /
 175 ، وغيرهم ممّن تقدّم أو تأخّر.

عليه ، كالغضب ، والحزن ، والفكر في أحوال المعشوق ، وغير ذلك من تحرّك الأعضاء عند حدوث الإرادات والعزائم ، وانفعال النفوس البشريّة منه كانفعال حواسّنا وسائر قوانا من هيئات أرواحنا ، فإذا اتّصل نَفسٌ قُدسيٌّ به كان تأثيرها في العالم عند التوجّه الاتصالي تأثير ما يتّصل به ، فتنفعل أجرام العناصر والنفوس الناقصة الإنسانيّة منه بما أراد.

ألم تَر كيف انفعلت نفوس النصارى من نفسه 7 بالخوف ، وأحجمت عن المباهلة وطلبت الموادعة بقبول الجزية؟ » (1).

#### أقول:

فكان أهل البيت المهلك شركاء مع رسول الله 6 في هذا التأثير العظيم ، وهذه مرتبة لم يبلغ عشر معشارها غيرهم من الأقرباء والأصحاب.

وعلى الجملة ، فإنّ المباهلة تدلّ على أفضليّة أمير المؤمنين 7 بعد رسول الله 6 ، والأفضل هو المتعيّن للإمامة بالاتّفاق من المسلمين ، كما اعترف به حتى مثل ابن تيميّة  $^{(2)}$ .

ونتيجة الاستدلال بالآية المباركة وما فعله النبي وقاله ، هو أنّ الله عزّوجل مر رسوله بأن يسمّي عليّاً نفسه ، كي يبيّن للناس أنّ عليّاً هو الذي يتلوه ويقوم مقامه في الإمامة الكبرى والولاية العامّة ، لأنّ غير الواجد لهذه المناصب لا يأمر الله ورسوله بأن يسمّيه نفسه.

هذا ، وفي الآية دلالة على أن « الحسنين » ابنا رسول الله صلّى الله عليه

<sup>(1)</sup> تفسير القاسمي 2 / 857.

<sup>(2)</sup> نصّ عليه في مواضع من منهاجه ، انظر مثلاً : (20, 475) و (30, 475)

وآله وسلّم ، وهذا ما نصّ عليه غير واحدٍ من أكابر القوم  $^{(1)}$ .

وقد جاء في الكتب أن عليّاً 7 كان الكاتب لكتاب الصلح (2) وأنّبه توجّه بعد ذلك إلى نجران بأمر النبي لجمع الصّدقات ممّين أسلم منهم وأخذ الجزية ممّين بقي منهم على دينه (3).

ثمّ إن أصحابنا يعضّدون دلالة الآية الكريمة على المساواة بعدّةٍ من الروايات:

كقوله 6 لبريدة بن الحصيب عندما شكا عليّاً 7 : « يا بريدة! لا تبغض عليّاً فإنّه منى وأنا منه » ولعموم المسلمين في تلك القصّة : « عليّ منّي وأنا من عليّ ، وهو وليّكم من بعدي »  $^{(4)}$ .

وقوله وقد سئل عن بعض أصحابه ، فقيل : فعليّ؟! قال : « إنَّما سألتني عن الناس ولم تسألني عن نفسى » (5).

وقوله : « خُلِقت أنا وعليٌّ من نورِ واحد ».

وقوله: « خُلِقت أنا وعليٌّ من شجرةٍ واحدة » (6).

وقوله . في حواب قول حبرئيل في أُحد : يا محمّد! إنّ هذه لهي المواساة . : « يا حبرئيل ، إنّه منّى وأنا منه ، فقال حبرئيل : وأنا منكما » (7).

(1) تفسير الرازي وغيره من التفاسير ، بتفسير الآية.

<sup>(2)</sup> سنن البيهقي 10 / 120 ، وغيره.

<sup>(3)</sup> شرح المواهب اللدنية 4 / 43.

<sup>(4)</sup> هذا حديث الولاية ، وقد بحثنا عنه بالتفصيل سنداً ودلالةً في الجزء الخامس عشر من كتابنا.

<sup>(5)</sup> كفاية الطالب في مناقب عليّ بن أبي طالب: 155.

<sup>(6)</sup> حديث النور ، وحديث الشجرة ، بحثنا عنهما بالتفصيل سنداً ودلالةً في الجزء الخامس من كتابنا.

<sup>(7)</sup> مسند أحمد 4 / 437 ، المستدرك على الصحيحين 3 / 11 ، تاريخ الطبري 3 / 17 ، الكامل في التاريخ 2 / 63 ومصادر أُخرى في التاريخ 9 الخديث.

## أقول:

وستأتي أحاديث أُخر فيما بعد ، إن شاء الله.

ولميّا يُستدلّ به أيضاً : قوله 6 : « فاطمة بضعة منّى ... » حيث استدلّ به غير واحدٍ من أئمّة القوم بأفضليّة فاطمة على أبي بكر وعمر ، لكونما بضعةً من النبيّ 6 ، وهو أفضل منهما بالإجماع (1) ، فإنّ عليّاً 7 أفضل منها بالإجماع كذلك.

ثُمّ إِنّ غير واحدٍ من أعلام أهل السنّة اعترف بدلالة القصّة على فضيلةٍ فائقة لأهل البيت التِّكِيرُ .

قال الزمخشري : « وفيه دليل لا شيء أقوى منه على فضل أصحاب الكساء المهليك  $^{(2)}$ .

وقال ابن روزبهان : « لأمير المؤمنين علي 7 في هذه الآية فضيلة عظيمة وهي مسلمة ، ولكن لا تصير دالة على النصّ بإمامته »  $^{(6)}$ .

#### أقول:

فلا أقل من الدلالة على الأفضليّة ، لأنّ هذه الفضيلة غير حاصلة لغيره ، فهو أفضل الصحابة ، والأفضليّة تستلزم الإمامة.

ومن هنا نرى الفخر الرازي لا يقدح في دلالة الآية على أفضليّة على عليّ سائر الصحابة ، وإنّما يناقش الشيخ الحمصي في استدلاله بها على

<sup>(1)</sup> فتح الباري 7 / 132 ، فيض القدير 4 / 421 ، المرقاة في شرح المشكاة 5 / 348.

<sup>(2)</sup> الكشّاف 1 / 370.

<sup>.63/3</sup> . إبطال الباطل مع إحقاق الحق (3)

أفضليته على سائر الأنبياء ، وسيأتي كلامه في الفصل الخامس.

وتبعه النيسابوري وهذه عبارته: «أي: يَدْعُ كُلُّ منّا ومنكم أبناءه ونساءه ويأت هو بنفسه وبمن هو كنفسه إلى المباهلة، وإغّما يعل إتيانه بنفسه من قرينة ذِكر النفس ومن إحضار من هم أعزّ من النفس، ويعلم إتيان من هو بمنزلة النفس من قرينة أنّ الإنسان لا يدعو نفسه. ﴿ ثُمَّ نَبْتَهِلْ ﴾: ثمّ نتباهل ...

وفي الآية دلالة على أنّ الحسن والحسين ـ وهما ابنت البنت ـ يصحّ أن يقال : إخّما ابنا رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ، لأنّه صلّى الله عليه وسلّم وعد أنْ يدعو أبناءه ثمّ جاء بحما.

وقد تمستك الشيعة قديماً وحديثاً بها في أنّ عليّاً أفضل من سائر الصحابة ، لأخّا دلّت على أنّ نفس على مثل نفس محمّد إلآفي ما خصّه الدليل.

وكان في الريّ رحل يقال له محمود بن الحسن الحمصي - وكان متكلّم الاثني عشرية - يزعم أنّ عليّاً أفضل من سائر الأنبياء سوى محمّد. قال : وذلك أنّه ليس المراد بقوله : ﴿ وَأَنْفُهُ سَنا ﴾ نفس محمّد ، لأنّ الإنسان لا يدعو نفسه ، فالمراد غيره ، وأجمعوا على أنّ الغير كان عليّ بن أبي طالب ...

وأُجيب بأنّه كما انعقد الإجماع بين المسلمين على أنّ محمّداً أفضل من سائر الأنبياء فكذا انعقد الإجماع بينهم - قبل ظهور هذا الإنسان - على أنّ النبيّ أفضل ممّن ليس بنبيّ. وأجمعوا على أنّ عليّاً 7 ما كان نبيّاً ...

وأمّا فضل أصحاب الكساء فلا شكّ في دلالة الآية على ذلك ، ولهذا ضمّهم إلى نفسه ، بل قدّمهم في الذكر ...  $^{(1)}$ .

-

<sup>(1)</sup> تفسير النيسابوري . هامش الطبري . 2 / 214 . 215.

# الفصل الرابع في دفع شبهات المخالفين

وتلخص الكلام في الفصل السابق في أن الآية المباركة دالّة على إمامة أمير المؤمنين 7 ، إنْ لم يكن بالنصّ فبالدلالة على العصمة على الأفضليّة للأحبيّة والأقربيّية وغيرهما من الوجوه ... ولم يكن هناك أيّ مجالٍ للطعن في سند الحديث أو التلاعب بمتنه ...

فلننظر في كلمات المخالفين في مرحلة الدلالة:

# \* أما إمام المعتزلة ، فقد قال :

« دليل آخر لهم : وربما تعلقوا بآية المباهلة وأنّما لما نزلت جمع النبيّ 6 عليّاً وفاطمة والحسن والحسن المهليّ ، وأنّ ذلك يدلّ على أنّه الأفضل ، وذلك يقتضي أنّه بالإمامة أحق ، ولا بدّ من أن يكون هو المراد بقوله : ﴿ وَأَنْفُرسَنا وَأَنْفُرسَكُمْ ﴾ ، ولا يجوز أن يجعله من نفسه إلاّوهو يتلوه في الفضل.

وهذا مثل الأوّل في أنّيه كلام في التفضيل ، ونحن نبيّن أنّ الإمامة قد تكون في من ليس بأفضل.

وفي شيوخنا من ذكر عن أصحاب الآثار أنّ عليّاً 7 لم يكن في المباهلة. قال شيخنا أبو هاشم: إنّما خصّص 6 من تقرّب

منه في النسب ولم يقصد الإبانة عن الفضل ، ودلّ على ذلك بأنّيه 7 أدخل فيها الحسن والحسين 8 مع صغرهما لمِا اختصّا به من قرب النسب ، وقوله : ﴿ وَأَنْفُرسَنَا وَأَنْفُرسَكُمْ ﴾ يدلّ على هذا المعنى ، لأنّه أراد قرب القرابة ، كما يقال في الرجل يقرب في النسب من القوم : أنّه من أنفسهم.

ولا ينكر أن يدلّ ذلك على لطف محله من رسول الله 6 وشدة محبّته له وفضله ، وإنّما أنكّرنا أن يدلّ ذلك على أنّه الأفضل أو على الإمامة ...  $^{(1)}$ .

# أقول:

ويتلخّص هذا الكلام في أُمور:

الأول : إنّ الإمامة قد تكون في من ليس بأفضل.

وهذا. في الواقع. تسليمٌ باستدلال الإماميّة بالآية على أفضلية أمير المؤمنين 7 ، وكون الإمامة في من ليس بأفضل لم يرتضه حتى مثل ابن تيمية!

والثاني: إن عليّاً لم يكن في المباهلة.

وهذا أيضاً دليل على تمامية استدلال الإماميّة ، وإلا لم يلتجئوا إلى هذه الدعوى ، كما التجأ بعضهم - كالفخر الرازي - في الجواب عن حديث الغدير ، بأنّ عليّاً لم يكن في حجّة الوداع!

والثالث: إنه لم يكن القصد إلى الإبانة عن الفضل ، بل أراد قرب القرابة.

وهذا باطلٌ ، لأنّه لو أراد ذلك فقط ، لأخرج غيرهم من أقربائه كالعبّاس ، وهذا ما تنبه إليه ابن تيمية فأجاب بأنّ العبّاس لم يكن من السابقين الأوّلين ،

<sup>(1)</sup> المغنى في الإمامة : 20 القسم 1 / 142.

..... نفحات الأزهار ..... نفحات الأزهار

فاعترف. من حديث يدرى أو لا يدرى. بالحقّ.

هذا ، ولا يخفى أنّ معتمد الأشاعرة في المناقشة هو هذا الوجه الأخير ، وبمذا يظهر أنّ القوم عيال على المعتزلة ، وكم له من نظير!!

# \* وقال ابن تيمية (1):

« أمِّ ا أحذه عليّاً وفاطمة والحسن والحسن في المباهلة ، فحديث صحيح ، رواه مسلم عن سعد بن أبي وقاص ، قال في حديث طويل : « لما نزلت هذه الآية : ﴿ فَقُلْ تَعَالُوْا نَدْعُ أَبْناءَنا وَأَبْناءَكُمْ وَنِساءَنا وَنِساءَكُمْ وَأَنْفُسَنا وَأَنْفُسَكُمْ ﴾ دعا رسول الله صلّى الله عليه وسلّم عليّاً وفاطمة وحسناً وحسيناً ، فقال : اللهم هؤلاء أهلى ».

ولكن لا دلالة في ذلك على الإمامة ولا على الأفضليّة.

وقوله : ( قد جعل الله نفس رسول الله 6 ، والإتحاد محال ، فبقي المساواة له ، وله الولاية العامة ، فكذا لمساويه ).

قلنا : لا نسلم أنيه لم يبق إلا المساواة ، ولا دليل على ذلك ، بل حمله على ذلك متنع ، لأنّ أحداً لا يساوي رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ، لا عليّاً ولا غيره.

<sup>(1)</sup> أوردنا كلامه بطوله ، ليظهر أنّ غيره تبع له ، لئلاّ يظن ظان أنّا تركنا منه شيئاً له تأثير في البحث!

وكذلك قد قيل في قوله : ﴿ وَلا تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ (3) أي : لا يقتل بعضكم بعضا ، وإنْ كانوا غير متساويين.

وقال تعالى : ﴿ وَلا تَلْمِزُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ (4) أي ، لا يلمز بعضكم بعضا فيطعن عليه ويعيبه ، وهذا نحي لجميع المؤمنين أن لا يفعل بعضهم ببعض هذا الطعن ، مع أخّم غير متساوين لا في الأحكام ولا في الفضيلة ، ولا الظالم كالمظلوم ، ولا الإمام كالمأموم.

ومن هذا الباب قوله تعالى : ﴿ ثُمَّ أَنْتُمْ هؤُلاءِ تَقْتُلُونَ أَنْفُسَكُمْ ﴾ (5) أي : يقتل بعضكم بعضاً.

وإذا كان اللفظ في قوله: ﴿ وَأَنْفُسَنا وَأَنْفُسَكُمْ ﴾ كاللفظ في قوله: ﴿ وَلا تَلْمِزُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ .. ﴿ لَوْ لا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِناتُ بِأَنْفُسِهِمْ خَيْراً ﴾ ونحو ذلك ، مع أنّ التساوي هنا ليس بواجب ، بل ممتنع ، فكذلك هناك وأشدّ.

بل هذا اللفظ يدلّ على الجانسة والمشابحة ، والتحانس والمشابحة يكون بالإشتراك في بعض الأُمور ، كالإشتراك في الإيمان ، فالمؤمنون إحوة في الإيمان ، وهو المراد بقوله : ﴿ لَوْ لا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِناتُ بِأَنْفُسِهِمْ خَيْراً ﴾ وقوله : ﴿ وَلا تَلْمِزُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾.

وقد يكون بالاشتراك في الدين ، وإنْ كان فيهم المنافق ، كاشتراك المسلمين في الإسلام الظاهر ، وإنْ كان مع ذلك الاشتراك في النسب فهو أوكد ، وقوم موسى كانوا ﴿ أَنْفُسَنا ﴾ بهذا الاعتبار.

قوله تعالى : ﴿ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَنَا وَالْحَالَ اللَّذِينَ : الرحال الّذين هم من جنسنا في الدين والنسب ، والرحال الّذين هم من جنسكم ، والمراد التجانس في القرابة فقط ؟

لأنّه قال : ﴿ أَبْناءَنا وَأَبْناءَكُمْ وَنِساءَنا وَنِساءَنا وَنِساءَكُمْ ﴾ فذكر الأولاد وذكر النساء والرجال ، فعُلم أنّيه أراد الأقربين إلينا من الذكور والإناث من الأولاد والعصبة ، ولهذا دعا الحسن والحسين من الأبناء ، ودعا فاطمة من النساء ، ودعا عليّاً من رجاله ، ولم يكن عنده أحد أقرب إليه نسبا من هؤلاء ، وهم الذين أدار عليهم الكساء.

والمباهلة إنمّا تحصل بالأقربين إليه ، وإلا فلو باهلهم بالأبعدين في النسب وإن كانوا أفضل عند الله لم يحصل المقصود ، فإنّ المراد أنمّم يدعون الأقربين كما يدعو هو الأقرب إليه.

والنفوس تحنو على أقاربها ما لا تحنوا على غيرهم ، وكانوا يعلمون أنّه رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ، ويعلمون أخّم إن باهلوه نزلت البهلة عليهم وعلى أقاربهم ، واجتمع خوفهم على أنفسهم وعلى أقاربهم ، فكان ذلك أبلغ في امتناعهم وإلا فالإنسان قد يختار أن يهلك ويحيا ابنه ، والشيخ الكبير قد يختار الموت إذا بقي أقاربه في نعمةٍ ومال ، وهذا موجود كثير ، فطلب منهم المباهلة بالأبناء والنساء والرجال والأقربين من الجانبين ، فلهذا دعا هؤلاء.

وآية المباهلة نزلت سنة عشر ، لما قدم وفد نجران ، ولم يكن النبيّ صلّى الله عليه وسلّم قد بقي من أعمامه إلاّ العبّاس ، والعبّاس لم يكن من السابقين الأوّلين ، ولا كان له به اختصاص كعليّ.

وأمّا بنو عمّه فلم يكن فيهم مثل عليٍّ ، وكان جعفر قد قُتل قبل ذلك ، فإنّ المباهلة كانت لما قدم وفد نجران سنة تسع أو عشر ، وجعفر قُتل بمؤتة سنة ثمان ، فتعين عليّ 2.

ولكونه تعيّن للمباهلة إذ ليس في الأقارب من يقوم مقامه ، لا يوجب أن يكون مساوياً للنبيّ صلّى الله عليه وسلّم في شيء من الأشياء ، بل ولا أنْ يكون

أفضل من سائر الصحابة مطلقاً ، بل له بالمباهلة نوع فضيلة ، وهي مشتركة بينه وبين فاطمة وحسن وحسين ، ليست من خصائص الإمامة ، فإنّ خصائص الإمامة لا تثبت للنساء ، ولا يقتضي أن يكون من باهل به أفضل من جميع الصحابة ، كما لم يوجب أن تكون فاطمة وحسن وحسين أفضل من جميع الصحابة.

وأمّا قول الرافضي: « لو كان غير هؤلاء مساوياً لهم أو أفضل منهم في استجابة الدعاء لأمره تعالى بآخذهم معه لأنّه في مواضع الحاجة ». فيقال في الجواب: لم يكن المقصود إجابة الدعاء ، فإنّ دعاء النبيّ صلّى الله عليه وسلّم وحده كافٍ ، ولو كان المراد بمن يدعوه معه أن يُستجاب دعاؤه لدعا المؤمنين كلّهم ودعا بمم ، كما كان يستسقي بمم وكما كان يستفتح بصعاليك المهاجرين ، وكان يقول : وهل تُنصرون أو تُرزقون إلاّبضعفائكم؟! بدعائهم وصلاتهم وإخلاصهم!

ومن المعلوم أنّ هؤلاء وإن كانوا مجابين ، فكثرة الدعاء أبلغ في الإحابة ، لكن لم يكن المقصود دعوة من دعاء لإحابة دعائه ، بل لأجل المقابلة بين الأهل والأهل!

ونحن نعلم بالاضطرار أنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم لو دعا أبا بكر وعمر وعثمان وطلحة والزبير وابن مسعود وأبي بن كعب ومعاذ بن جبل وغيرهم للمباهلة ، لكانوا أعظم الناس استجابةً لأمره ، وكان دعاء هؤلاء وغيرهم أبلغ في إجابة الدعاء ، لكن لم يأمره الله سبحانه بأخذهم معه ، لأنّ ذلك لا يحصل به المقصود.

فإنّ المقصود أن أُولئك يأتون بمن يشفقون عليه طبعاً ، كأبنائهم ونسائهم ورجالهم الذين هم أقرب الناس إليهم ، فلو دعا النبيّ صلّى الله عليه وسلّم قوماً أجانب لأتى أولئك بأجانب ، ولم يكن يشتدّ عليه بنزول البهلة بأُولئك الأجانب ، كما يشتدّ عليهم نزولها بالأقربين إليهم ، فإنّ طبع البشر يخاف على

أقربيه ما لا يخاف على الأجانب ، فأمر النبيّ صلّى الله عليه وسلّم أن يدعو قرابته وأن يدعو أولئك قرابتهم.

والناس عند المقابلة تقول كلّ طائفة للاخرى: ارهنوا عندنا أبناءكم ونساءكم، فلو رهنت إحدى الطائفتين أجنبيّاً لم يرضَ أولئك، كما أنّه لو دعا النبي صلّى الله عليه وسلّم الأجانب لم يرض أولئك المقابلون له، ولا يلزم أن يكون أهل الرجل أفضل عند الله إذا قابل بحم لمن يقابله بأهله.

فقد تبيّن أنّ الآية لا دلالة فيها أصلاً على مطلوب الرافضيّ.

لكنيه ـ وأمثاله ممن في قلبه زيغ ـ كالنصارى الذين يتعلقون بالألفاظ المجملة ويدعون النصوص الصريحة ، ثمّ قدحه في خيار الأُمّة بزعمه الكاذب ، حيث زعم أنّ المراد بالأنفس المساوون ، وهو خلاف المستعمل في لغة العرب.

وممّا يبيّن ذلك أنّ قوله: ﴿ نِساءَنا ﴾ يختصّ بفاطمة ، بل من دعاه من بناته كانت منزلتها في ذلك ، لكن لم يكن عنده إذ ذاك إلاّفاطمة ، فإنّ رقيّة وام كلثوم وزينب كنّ قد توفّين قبل ذلك.

فكذلك ﴿ أَنْفُسَنا ﴾ ليس مختصاً بعليّ ، بل هذه صيغة جمع ، كما أنّ ﴿ نِساءَنا ﴾ صيغة جمع ، وكذلك ﴿ أَبْناءَنا ﴾ صيغة جمع ، وإنّما دعا حسناً وحسيناً لأنّه لم يكن ممّين ينسب إليه بالبنوّة سواهما ، فإنّ إبراهيم إن كان موجوداً إذ ذاك فهو طفل لا يُدعى ، فإنّ إبراهيم هو ابن مارية القبطيّة التي أهداها له المقوقس صاحب مصر ، وأهدى له البغلة ومارية وسيرين ، فأعطى سيرين لحسّان بن ثابت ، وتسرّى مارية فولدت له إبراهيم ، وعاش بضعة عشر شهراً ومات ، فقال النبيّ صلّى الله عليه وسلّم : إنّ له مرضعاً في الجنّة تتم

رضاعته ، وكان إهداء المقوقس بعد الحديبيّة بل بعد حنين » (1).

### أقول:

كان هذا نص كلام ابن تيميّة في مسألة المباهلة ، وقد جاء فيه :

1. الاعتراف بصحة الحديث.

وفيه ردّ على المشكّكين في صحته وثبوته عن رسول الله 6.

2. الإعتراف باختصاص القضيّة بالأربعة الأطهار.

وفيه ردّ على المنحرفين عن أهل البيت الهيك ، المحرّفين للحديث بنقص «عليّ » منهم أو زيادة غيرهم عليهم!!

3. الإعتراف بأخّم هم الّذين أدار عليهم الكساء.

وفيه ردّ على من زعم دخول غيرهم في آية التطهير ، بل فيه دلالة على تناقض ابن تيميّة ، لزعمه - في موضع من منهاجه ، دخول الأزواج أحذاً بالسياق ، كما تقدّم في مبحث تلك الآية.

4. الإعتراف بأنّ في المباهلة نوع فضيلة لعلى.

وفيه ردُّ على من يحاول إنّكار ذلك.

ثمّ إنّ ابن تيمية ينكر دلالة الحديث على الإمامة مطلقاً بكلام مضطرب مشتمل على التهافت ، وعلى جواب. قال الدهلوي عنه . : هو من كلام النواصب!!

\* فأوّل شيء قاله هو: إنّ أحداً لا يساوي رسول الله صلّى الله عليه وسلّم.

<sup>(1)</sup> منهاج السنة 7 / 122. 130.

ونحن أيضاً نقول : إنّ أحداً لا يساويه لولا الآية والأحاديث القطعيّة الواردة عنه ، كقوله 6 : « عليٌّ منيّ وأنا من عليّ ، وهو وليّكم بعدي »  $^{(1)}$  وقوله  $_{1}$  وقوله  $_{2}$  قصة البراءة  $_{3}$  : « لا يؤدّي عنيّ إلاّ أنا أو رجل مني »  $^{(2)}$  .

وقوله 6 . لوفد ثقيف . : « لَتُسلِمنَ أو لأبعثنَ عليكم رحلاً مني . أو قال : نفسي . ليضربنّ أعناقكم وليسبين ذراريكم ، وليأخذنّ أموالكم » قال عمر : فوالله ما تمنّيت الإمارة إلاّيومئذ ، فجعلت أنصب صدري رجاء أن يقول : هو هذا ، فالتفت إلى علي فأخذ بيده وقال : « هو هذا ، هو هذا » هو هذا » (3).

وقوله 6 منزّلاً إيّاه منزلة نفسه : « إنّ منكم من يقاتل على تأويل القرآن كما قاتلت على تنزيله » فاستشرف له أبو بكر وعمر وغيرهما ، كلّ يقول : أنا هو؟ قال : لا ، ثمّ قال : « وكنْ خاصف النعل » وكان قد أعطى عليّاً نعله يخصفها (4).

إلى غير ذلك من الأحاديث ، وقد سبق ذكر بعضها أيضاً.

فإذا كان هذا قول الله وكلام الرسول ، فماذا نفعل نحن؟!

\* ثمّ إنّه أنكر دلالة لفظ « الأنفس » على « المساواة » في لغة العرب ،

<sup>(1)</sup> هذا حديث الولاية ، وهو من أصحّ الأحاديث وأثبتها ، وقد بحثنا عنه سنداً ودلالةًفي الجزء الخامس عشر من أجزاء كتابنا.

<sup>(2)</sup> وهذا أيضاً من أصحّ الأحاديث وأثبتها ، راجع : مسند أحمد 1 / 8 ، 151 ، وصحيح الترمذي 5 / 294 ح 3719 ، والحصائص للنسائي : 80 ح 27 ، والمستدرك على الصحيحين ، وراجع التفاسير في سورة البراءة.

<sup>(3)</sup> راجع : الإستيعاب 3 / 1109 ، ترجمة أمير المؤمنين.

<sup>(4)</sup> أخرجه أحمد 3 / 33 ، والحاكم 3 / 132 ح 4621 ، والنسائي في الخصائص 112 ح 150 ، وابن عبدالبر وابن حجر وابن الأثير بترجمته ، وكذا غيرهم.

فقال بأنّ المراد منه في الآية هو من يتّصل بالقرابة واستشهد لذلك بآيات من القرآن.

لكنْ ماذا يقول ابن تيميّة في الآيات التي وقع فيها المقابلة بين « النفس » و « الأقرباء » كما في قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ ناراً ﴾ (1) وقوله : ﴿ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ ﴾ (2) فكذلك آية المباهلة.

غير أنّ « النفس » في الآيتين المذكورتين مستعملة في نفس الإنسان على وجه الحقيقة ، أمّا في آية المباهلة فهي مستعملة . لتعذّر الحقيقة ، على وجه المحاز لمن نُبرِّل بمنزلة النفس ، وهو على 7 ، للحديث القطعى الوارد في القضيّة.

\* ثمّ إنّه أكّد كون أخذ الأربعة الأطهار عليك للحرّد القرابة ، بإنكار الاستعانة بحم في الدعاء ، فقال : « لم يكن المقصود إجابة الدعاء ، فإنّ دعاء النبي وحده كافٍ »!

لكنيّه اجتهاد في مقابلة النصّ ، فقد روى القوم أنيّه 6 قال لهم : « إذا أنا دعوت فأمّنوا »  $^{(3)}$  ، وأنّه قد عرف أُسقف نجران ذلك حيث قال : « إنيّ لأرى وجوهاً لو شاء الله أنْ يزيل جبلاً من مكانه لأزاله بما » أو : « لو سألوا الله أنْ يزيل جبلاً من مكانه لأزاله بما »  $^{(4)}$ .

\* ثمّ قال ابن تيميّة: « لم يكن المقصود دعوة من دعاه لإجابة دعائه ، بل لأحل المقابلة بين الأهل والأهل ... فإنّ المقصود أن أولئك يأتون بمن يشفقون عليه طبعاً كأبنائهم ونسائهم ورجالهم.

<sup>(1)</sup> سورة التحريم 66:6.

<sup>(2)</sup> سورة الزمر 39: 15 ، وسورة الشورى 42: 45.

<sup>(3)</sup> تقدّم ذكر بعض مصادره.

<sup>(4)</sup> الكشّاف ، الرازي ، البيضاوي وغيرهم ، بتفسير الآية.

وذا كلام النواصب ... كما نص عليه الدهلوي في عباراته الآتية.

وحاصل كلامه: أنّه إنّما دعاهم لكونهم أقرباءه فقط، على ما كان عليه المتعارف في المباهلة، فلا مزيّة لمن دعاه أبداً، فلا دلالة في الآية على مطلوب الشيعة أصلاً، لكنّهم كالنصارى ...!

لكنّه يعلم بوجود الكثيرين من أقربائه . من الرجال والنساء . وعلى رأسهم عمه العبّاس ، فلو كان التعبير بالنفس لمجرّد القرابة لدعا العبّاس وأوّلاًده وغيرهم من بني هاشم!

فيناقض نفسه ويرجع إلى الإعتراف بمزيّةٍ لمن دعاهم ، وأنّ المقام ليس مقام مجرّد القرابة ...!! انظر إلى كلامه :

« ولم يكن النبيّ صلّى الله عليه وسلّم قد بقي من أعمامه إلاّ العباس ، والعباس لم يكن من السابقين الأوّلين ، ولا كان له به اختصاص كعليّ ، وأمّا بنو عمّه فلم يكن فيهم مثل عليّ ... فتعين عليّ 2 ، وكونه تعيّن للمباهلة إذ ليس في الأقارب من يقوم مقامه لا يوجب ... بل له بالمباهلة نوع فضيلة ... ».

إذن!! لا بد في المباهلة من أن يكون المباهل به صاحب مقامٍ يمتاز به من غيره ، ويقدّمه على من سواه ، وقد ثبت ذلك لعليّ 7 بحيث ناسب أنْ يأمر الله ورسوله بأنْ يعبّر عنه لأجله بأنّه نفسه ، وهذا هو المقصود من الإستدلال بالآية المباركة ، وبه يثبت المطلوب.

فانظر كيف اضطربت كلمات الرجل وناقض نفسه!!

\* غير أنّه بعد الاعتراف بالفضيلة تأبى نفسه السكوت عليها ، وإذْ لا يمكنه دعوى مشاركة زيد وعمر وبكر ...!! معه فيها كما زعم ذلك في غير موضع من كتابه فيقول :

« وهي مشتركة بينه وبين فاطمة وحسن وحسين ... ».

وهكذا قال ـ في موضعٍ من كتابه ـ حول آية التطهير لما لم يجد بُدّاً من الإعتراف باختصاصها بأهل البيت ...

لكنّبه غفل أو تغافل أن هذه المشاركة لا تضرّ باستدلال الشيعة بل تنفع ، إذ تكون الآية من جملة الدلائل القطعيّة على أفضليّة بضعة النبيّ فاطمة وولديه الحسنين المِيَلِيْ من سائر الصحابة عدا أمير المؤمنين 7 ـ كما دل على ذلك حديث : « فاطمة بضعة مني ... » وقد بينّا ذلك سابقاً ـ فعليّ هو الإمام بعد رسول الله صلّى الله عليه وسلّم بالآية المباركة والحديث القطعي الوارد في شأن نزولها.

# \* وقال أبو حيّان:

﴿ نَدْعُ أَبْناءَنا وَأَبْناءَكُمْ وَنِساءَنا وَنِساءَكُمْ وَأَنْفُسَنا وَأَنْفُسَكُمْ ﴾.

أي: يدع كل مني ومنكم أبناءه ونساءه ونفسه إلى المباهلة. وظاهر هذا أنّ الدعاء والمباهلة بين المخاطب به «قل» وبين من حاجّه ، وفُيسّر على هذا الوجه (الأبناء) بالحسن والحسين ، وبنساءه فاطمة ، والأنفس بعليّ. قاله الشعبي. ويدلّ على أنّ ذلك مختص بالنبيّ مع من حاجّه ما ثبت في صحيح مسلم من حديث سعد بن أبي وقباص ، قال : لما نزلت هذه الآية ﴿ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْناءَنا وَأَبْناءَكُمْ ﴾ دعا رسول الله صلّى الله عليه وسلّم فاطمة وحسناً ، فقال : اللهم هؤلاء أهلى.

وقال قوم: المباهلة كانت عليه وعلى المسلمين ، بدليل ظاهر قوله ﴿ نَدْعُ أَبْناءَنا وَأَبْناءَكُمْ ﴾ على الجمع ، ولما دعاهم دعا بأهله الّذين في حوزته ، ولو عزم نصارى نجاران على المباهلة وجاءوا لها لأمر النبيّ صلّى الله عليه وسلّم المسلمين أن يخرجوا بأهاليهم لمباهلتهم.

وقيل : المراد بـ ﴿ أَنْفُسَنا ﴾ الإخوان. قاله ابن قتيبة. قال تعالى : ﴿ وَلا تَلْمِزُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ أي : إخوانكم.

وقيل : أهل دينه. قاله أبو سليمان الدمشقى.

وقيل: الأزواج.

وقيل: أراد القرابة القريبة. ذكرها على بن أحمد النيسابوري.

قال أبو بكر الرازي : وفي الآية دليل على أن الحسن والحسين إبنا رسول الله صلّى الله عليه وسلّم.

وقال أبو أحمد ابن علان : كانا إذ ذاك مكلَّفين ، لأنّ المباهلة عنده لا تصحّ إلاّمن مكلّف.

وقد طوّل المفسّرون بما رووا في قصّة المباهلة ، ومضمونها : أنّيه دعاهم إلى المباهلة وخرج بالحسن والحسين وفاطمة وعلي إلى الميعاد ، وأخّم كفّوا عن ذلك ورضوا بالإقامة على دينهم ، وأن يؤدّوا الجزية ، وأخبرهم أحبارهم أخّم إن باهلوا عُذّبوا وأخبر هو صلّى الله عليه وسلّم أخّم إنْ باهلوا عُذّبوا ، وفي ترك النصارى الملاعنة لعلمهم بنبوّته شاهد عظيم على صحّة نبوّته.

قال الزمخشري : فإنْ قلت ... » (1).

### أقول:

لعل تقديمه حديث مسلم عن سعدٍ في أنّ المراد من ﴿ أَنْفُسَنا ﴾ هو علي " 7 ... يدلّ على ارتضائه لهذا المعنى ... لكنّ الحديث جاء في الكتاب محرّفاً بحذف « على »!!

<sup>(1)</sup> البحر المحيط 2 / 479. 480.

وليته لم يذكر الأقاويل الأُخرى ، فإنحّا كلّها هواجس نفسانيّة وإلقاءات شيطانيّة ، لا يجوز إيرادها بتفسير الآيات القرآنية.

لكن يظهر منه الإعتماد على هذه الأقوال!! حين ينفي بما الإجماع على أنّ المراد من ﴿ أَنْفُسَنا ﴾ هو على أفضلية الإمام على سائر الأنبياء ، كما سيأتي.

## \* وقال القاضي الإيجي وشارحه الجرجاني:

ولهم . أي للشيعة ومن وافقهم . فيه أي . في بيان أفضليّة علي . مسلكان :

الأوّل: ما يدلّ عليه - أي على كونه أفضل - إجمالاً ، وهو وجوه: الأوّل: آية المباهلة ، وهي قوله تعالى: ﴿ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ للباهلة ، ولي المباد به علي المراد به علي ، دلت عليه الأخبار الصحيحة والروايات الثابتة عند أهل النقل إنه 7 دعا عليّاً إلى ذلك المقام ، وليس نفس علي نفس محمّد حقيقة ، فالمراد المساواة في الفضل والكمال ، فترك العمل به في فضيلة النبوة وبقي حجةً في الباقي ، فيساوي النبيّ في كلّ فضيلة سوى النبوّة ، فيكون أفضل من الأُمّة.

وقد يمنع : أنّ المراد بـ ﴿ أَنْفُسَنا ﴾ عليٌّ وحده ، بل جميع قراباته وحدمه النازلون عرفاً منزلة نفسه 7 داخلون فيه ، تدل عليه صيغة الجمع » (1).

(1) شرح المواقف 8 / 367.

### أقول:

لا يخفى اعترافهما بدلالة الآية على الأفضليّة ، وبكون عليّ في المباهلة ، « دلّت عليه الأخبار الصحيحة والروايات الثابتة عند أهل النقل » وبدلالة ﴿ أَنْفُسَنا ﴾ على « المساواة ».

غير أُلِمَّما زعما دخول غيره معه في ذلك ، لكنّها قالا « وقد يمنع » وكأخّما ملتفتان إلى بطلان ما زعماه ، خصوصاً كون المراد « خدمه » بالإضافة إلى « جميع قراباته » ، فإنّ النبي 6 لم يُخرج معه حتّى عمّه ، فكيف يكون المراد « جميع قراباته وخدمه »؟!!

## \* وقال ابن روزبهان:

« كان عادة أرباب المباهلة أنْ يجمعوا أهل بيتهم وقراباتهم لتشمل البهلة سائر أصحابهم ، فجمع رسول الله صلّى الله عليه وسلّم أوّلاً ده ونساءه ، والمراد بالأنفس هاهنا : الرجال ، كأنه أمر بأن يجمع نساءه وأوّلاً ده ورجال أهل بيته ، فكان النساء فاطمة ، والأولاد الحسن والحسين ، والرجال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم وعليّ.

وأمّا دعوى المساواة التي ذكرها فهي باطلة قطعاً ، وبطلانه المن ضروريات الدين ، لأنّ غير النبي صلّى الله عليه وسلّم من الأُمّة لا يساوي النبيّ أصلاً ، ومن ادّعى هذا فهو خارج عن الدّين ، وكيف يمكن المساواة والنبيّ نبيُّ مرسل خاتم الأنبياء أفضل أُولي العزم ، وهذه الصفات كلّها مفقودة في عليّ نعم ، لأمير المؤمنين علي في هذه الآية فضيلة عظيمة وهي مسلّمة ، ولكنْ لا تصير دالّةً على النصّ بإمامته » (1).

\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> إبطال الباطل. مخطوط. راجع: إحقاق الحق 3 / 62.

### أقول:

وفي كلامه مطالب ثلاثة:

الأوّل : إنّ ما صنعه النبيّ صلّى الله عليه وسلّم إنّما كان جرياً على عادة أرباب المباهلة ...

وهذا كلام النواصب في الجواب عن هذه الآية ، كما نصّ عليه صاحب « التحفة الاثنا عشرية » ، ويرد عليه ما تقدّم من أنّيه لو كان كذلك فلماذا لم يخرج العبّاس وبنيه وأمثالهم من الأقرباء؟ لكنّ فعل النبي 6 دليل على أنّ للمقام خصوصيةً ولمن دعاهم مراتب عند الله تعالى ، وليس جرياً على عادة العرب في مباهلة البعض مع البعض.

والثاني: إنّ غير النبيّ من الأُمّة لا يساوي النبيّ أصلاً.

وقد تقدّم الجواب عنه عند الكلام مع ابن تيميّة.

والثالث : إنّ لأمير المؤمنين في هذه الآية فضيلة عظيمة ، وهي مسلّمة.

قلت : هي للأربعة كلّهم لكنّ عليّاً أفضلهم ، فهو الإمام بعد رسول الله 6 .

قوله : لكن لا تصير دالة على النص بإمامته.

قلت: إنّ الآية تدلّ على المساواة بينه وبين النبيّ في الكمالات الذاتيّة ، ولا أقلّ من كونما دالّة على فضيلة عظيمة ـ باعترافه ـ غير حاصلة لخصومه ، فهو الأفضل ، فهو الإمام دون غيره بعد رسول الله.

وتدلّ على المساواة بينهما في العصمة وتدلّ على كونه مثله في الأولويّة بالتصرّف. فهو الإمام بعده وليس غيره.

### \* وقال عبدالعزيز الدهلوي ما تعريبه:

« ومنها آية المباهلة ، وطريق تمسك الشيعة بحذه الآية هو : أنيه لما نزلت ﴿ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْناءَنا وَأَبْناءَكُمْ وَزَسَاءَنا وَنِساءَكُمْ وَأَنْفُسَنا وَأَنْفُسَكُمْ .. ﴾ إلى آخرها ، خرج رسول الله صلّى الله عليه وسلّم من بيته ومعه عليٌّ وفاطمة وحسن وحسين ، فالمراد من ﴿ أَنْفُسَنا ﴾ الأمير ، وإذا صار نفس الرسول ـ وظاهرٌ أنّ أبناءَنا ﴾ الحسن والحسين ، ومن ﴿ أَنْفُسَنا ﴾ الأمير ، وإذا صار نفس الرسول ـ وظاهرٌ أنّ المعنى الحقيقي لكونه نفسه محال ـ فالمراد هو المساوي ، ومن كان مساويا لنبيّ عصره كان بالضرورة أفضل وأولى بالتصرّف من غيره ، لأن المساوي للأفضل الأولى بالتصرّف أفضل وأولى بالتصرّف ، فيكون إماماً ، إذ لا معنى للإمام إلاّ الأفضل الأولى بالتصرّف.

هذا بيان وجه الإستدلال ، ولا يخفى أنّيه بهذا التقريب غير موجود في كلام أكثر علماء الشيعة ، فلهذه الرسالة الحق عليهم من جهة تقريرها وتهذيبها لأكثر أدلّتهم ، ومَن شكّ في ذلك فلينظر إلى كتبهم ليجد كلماتهم متشتّة مضطربة قاصرة عن إفادة مقصدهم.

وهذه الآية في الأصل من جملة دلائل أهل السنّة في مقابلة النواصب ، وذلك لأنّ أحذ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم الأمير وأُولئك الأجلّة معه ، وتخصيصهم بذلك دون غيرهم يحتاج إلى مرجّح ، وهو لا يخلو عن أمرين :

فإمّا لكونهم أعزّةً عليه ، وحينئذ يكون إخراجهم للمباهلة . وفيها بحسب الظاهر خطر . المهلكة ، موجباً لقوّة وثوق المخالفين بصدق نبوّته وصحّة ما يخبر به عن عيسى وخلقته ، إذ العاقل ما لم يكن جازماً بصدق دعواه لا يعرض أعزّته إلى الهلاك والإستئصال. وهذا الوجه مختار أكثر أهل السنّة والشيعة ، وهو الذي ارتضاه عبدالله

المشهدي في إظهار الحق ، فدلّت الآية على كون هؤلاء الأشخاص أعزّةً على رسول الله ، وأنبياء الله مبرّأون عن الحبّ والبغض النفسانيّين ، فليس ذلك إلاّلدينهم وتقواهم وصلاحهم ، فبطل مذهب النواصب القائلين بخلاف ذلك.

وإمّا لكي يشاركوه في الدعاء على كفّار نجران ، ويعينوه بالتأمين على دعائه عليهم فيستجاب بسرعة ، كما يقول أكثر الشيعة وذكره عبدالله المشهدي أيضاً ، فتدلّ الآية ـ بناءً عليه كذلك ـ على علق مرتبتهم في الدّين وثبوت استجابة دعائهم عند الله.

وفي هذا أيضاً ردّ على النواصب.

وقد قدح النواصب في كلا الوجهين وقالوا بأنّ إخراجهم لم يكن لشيء منهما ، إنّما كان لإلزام الخصم بما هو مسلّم الثبوت عنده ، إذ كان مسلما عند المخالفين. وهم الكفّار ـ أنّ البهلة لا تعتبر إلاّ بحضور الأولاد والختن ، والحلف على هلاكهم ، فلذا أخرج النبيّ أولاده وصهره معه ليلزمهم بذلك.

وظاهرٌ أنّ الأقارب والأولاد ـ كيفما كانوا ـ يكونون أعزّةً على الإنسان في اعتقاد الناس وإنْ لم يكونوا كذلك عند الإنسان نفسه ، يدلّ على ذلك أنّه لو كان هذا النوع من المباهلة حقّاً عنده صلّى الله عليه وسلّم لكان سائغاً في الشريعة ، والحال أنّه ممنوع فيها ، فظهر أنّ ما صنعه إنّما كان إسكاتاً للخصم.

وعلى هذا القياس يسقط الوجه الثاني أيضاً ، فإنّ هلاك وفد نجران لم يكن من أهمّ المهمّات ، فقد مرّت عليه حوادث كانت أشدّ وأشقّ عليه من هذه القضيّة ، ولم يستعنْ في شيء منها في الدعاء بمؤلاء ، على أنّ من المتّفق عليه استجابة دعاء النبيّ في مقابلته مع الكفّار ، وإلاّ يلزم تكذيبه ونقض الغرض من بعثته.

فهذا كلام النواصب ، وقد أبطله . بفضل الله تعالى . أهل السنّة بما لا مزيد

عليه كما هو مقرّر في محلّه ، ولا نتعرّض له حوفاً من الإطالة.

وعلى الجملة ، فإنّ آية المباهلة هي في الأصل ردّ على النواصب ، لكنّ الشيعة يتمسّكون بما في مقابلة أهل السنّة ، وفي تمسّكهم بما وجوه من الإشكال :

أمّا أوّلاً: فلأنّا لا نسلّم أنّ المراد بـ ﴿ أَنْفُسَنا ﴾ هو الأمير ، بل المراد نفسه الشريفة ، وقول علمائهم في إبطال هذا الاحتمال بأنّ الشخص لا يدعو نفسه غير مسموع ، إذ قد شاع وذاع في القليم والحديث « دعته نفسه إلى كذا » و « دعوت نفسي إلى كذا » ﴿ فَطَوَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ قَتْلَ أَخِيهِ ﴾ (1) و « أمرت نفسي » و « شاورت نفسي » إلى غير ذلك من الاستعمالات الصحيحة الواقعة في كلام البلغاء. فيكون حاصل ﴿ نَدْعُ أَنْفُسَنا ﴾ : نحضر أنفسنا.

وأيضاً: فلو قررنا الأمير من قبل النبي مصداقاً لقوله ﴿ أَنْفُسَنا ﴾ فمن نقرره من قبل الكفّبار مع أخّم مشتركون في صيغة ﴿ نَدْعُ ﴾ ، إذ لا معنى لدعوة النبيّ إياهم وأبناءهم بعد قوله : ﴿ تَعَالَوْا ﴾ .

فظهر أن الأمير داخل في ﴿ أَبْناءَنا ﴾ \_ كما أنّ الحسنين غير داخلين في الأبناء حقيقةً وكان دخولهما حُكماً. لأنّ العرف يعدّ الختن ابناً ، من غير ربيةٍ في ذلك.

وأيضاً: فقد جاء لفظ النفس بمعنى القريب والشريك في الدين والملّة ومن ذلك قوله تعالى : ﴿ وَلا تُلْمِزُونَ أَنْفُسَكُمْ مِنْ دِيارِكُمْ ﴾ أي : أهل دينهم .. ﴿ وَلا تَلْمِزُوا أَنْفُسَكُمْ مِنْ دِيارِكُمْ ﴾ أي : أهل دينهم كل وَلا تُلْمِزُوا أَنْفُسَكُمْ مِنْ دِيارِكُمْ ﴾ أي : أهل دينهم .. ﴿ وَلا تَلْمِزُوا أَنْفُسَكُمْ مِنْ دِيارِكُمْ ﴾ أي : أهل دينهم .. ﴿ وَلا تَلْمِزُوا أَنْفُسَكُمْ مِنْ دِيارِكُمْ ﴾ أي : أهل دينهم كان للأمير اتصال بالنبيّ صلى الله عليه وسلّم في النسب والقرابة والمصاهرة واتّحاد في الدين والملّة ، وقد كثرت معاشرته والأَلْفة معه حتى قال : « عليّ متى وأنا من عليّ « كان التعبير عنه بالنفس غير بعيد ، فلا تلزم

المساواة كما لا تلزم في الآيات المذكورة.

وأما ثانياً: فلو كان المراد مساواته في جميع الصفات ، يلزم الاشتراك في النبوّة والخاتميّة والبعثة إلى كافّة الخلق ، والاختصاص بزيادة النكاح فوق الأربع ، والدرجة الرفيعة في القيامة ، والشفاعة الكبرى والمقام المحمود ، ونزول الوحي ، وغير ذلك من الأحكام المختصّة بالنبيّ ، وهو باطل بالإجماع.

ولو كان المراد المساواة في البعض ، لم يحصل الغرض ، لأنّ المساواة في بعض صفات الأفضل والأولى بالتصرّف ، وهو ظاهر حداً.

وأيضاً: فإنّ الآية لو دلّت على إمامة الأمير لزم كونه إماماً في زمن النبيّ وهو باطل بالإتّفاق ، فإنْ قيّد بوقتٍ دون وقت - مع أنّه لا دليل عليه في اللفظ - لم يكن مفيداً للمدّعي ، لأنّ أهل السنّة أيضاً يثبتون إمامته في وقت من الأوقات » (1).

### أقول:

وفي كلامه مطالب:

1 . دعوى أن التقريب الذي ذكره للاستدلال بالآية ، غير وارد في أكثر كتب الشيعة ، قال : « وكذلك الأدلّة الأُخرى غالباً ، ... ».

وأنت ترى كذب هذه الدعوى بمراجعتك لوجه الاستدلال في بحثنا هذا ، إذْ تجد العبارة مذكورة في كتب أصحابنا ، إمّا باللفظ وإمّا بما يؤدّي معناه ، فلا نطيل.

<sup>(1)</sup> التحفة الاثنا عشرية : 206 . 207. وقد ذكرنا كلامه بطوله لئلا يظنّ ظانٌ أيّا أسقطنا منه شيئاً ممّا له دخل في البحث مع الشيعة حول الآية المباركة.

2 ـ نسبة المناقشة في دلالة الآية المباركة بما ذكره إلى النواصب ، وأنّ أهل السنّة يدافعون عن أهل البيت في قبال أولئك ...

وقد وجدنا ما عزاه إلى النواصب في كلام ابن تيميّة وابن روزبهان ، في ردّهما على العلاّمة الحلّى ، فالحمد لله الذي كشف عن حقيقة حالهم بما أجراه على لسانهم ...

3 ـ عدم التسليم بأنّ المراد من ﴿ أَنْفُسَنا ﴾ هو «علي » بل المعنى : « نحضر أنفسنا » ، واستشهد ـ في الردّ على قول الإماميّة بأنّ الشخص لا يدعو نفسه ـ بعبارات شائعة في كلام العرب في القديم والحديث كما قال.

ونحن لا نناقشه في المعاني الجازيّة لتلك العبارات ، ونكتفي بالقول . مضافاً إلى اعتراف غير واحد من أئمّة القوم بأنّ الإنسان الداعي إنّما يدعو غيره لا نفسه (1) ـ بأنّ الأحاديث القطعيّة عند الفريقين دلّت على أنّ المراد من ﴿ أَنْفُسَنا ﴾ هو عليّ 7 ، فما ذكره يرجع في الحقيقة إلى عدم التسليم بتلك الأحاديث وتكذيب رواتما ومخرّجيها ، وهذا ما لا يمكنه الإلتزام به.

4. إدخال على 7 في ﴿ أَبْناءَنا ﴾ ..!!

وفيه: أنّه مخالف للنصوص.

ولا يخفى أنّيه محاولة لإخراج الآية عن الدلالة على كون عليّ نفس النبيّ ، لعلمه بالدلالة حينئذٍ على المساواة ، وإلاّ فإدخاله في ﴿ أَبْناءَنا ﴾ أيضاً اعترافٌ بأفضليّته!!

واستشهاده بالآيات مردود بما عرفت في الكلام مع ابن تيميّة.

على أنّه اعترف بحديث «عليٌّ منّي وأنا من عليّ » وهو ممّبا لا يعترف به ابن تيمية وسائر النواصب.

(1) لاحظ: شيخ زادة على البيضاوي 1 / 634.

5 ـ ردّه على المساواة بأنّه : إنْ كان المراد المساواة في جميع الصفات ، يلزم المساواة بين عليّ والنبيّ في النبوّة والرسالة والخاتمية والبعثة إلى الخلق كافّة ونزول الوحى ... وإنْ كان المراد المساواة في بعض الصفات فلا يفيد المدّعي ...

قلنا: المراد هو الأوّل ، إلاّ النبوّة ، والأُمور التي ذكرها من الخاتميّة والبعثة ... كلّها من شؤون النبوّة ...

فالآية دالّة على حصول جميع الكمالات الموجودة في النبيّ في شخص عليّ ، عدا النبوّة ، وقد جاء في الحديث عنه 6 أنّه قال لعليّ : « يا على! ما سألت الله شيئاً إلاّسألت لك مثله ، ولا سألت الله شيئاً إلا أعطانيه ، غير إنّه قيل لى : أنّه لا نبى بعدك  $^{(1)}$ .

6 ـ وبذلك يظهر أنّيه 7 كان واجداً لحقيقة الإمامة ـ وهو وجوب الطاعة المطلقة ، والأولويّة التامّة بالنسبة للأُمّة ـ في حياة النبيّ 6 ، إلاّ أنّبه كان تابعاً للنبيّ مطيعاً له ، إطاعة وانقياداً لم يحدّثنا التاريخ به عن غيره على الإطلاق.

فسقط قوله أخيراً: « فإنّ الآية لو دلّت على إمامة الأمير ... ».

# \* والالوسى:

انتحل كلام الدهلوي ، بلا زيادة أو نقصان ، كغيره من موارد المسائل الاعتقادية المهمّة التي طرحها في تفسيره ، وجوابه جوابه ، فلا نكرّر.

(1) أخرجه جماعة ، منهم النسائي في الخصائص : ح 146 وح 147.

# \* وقال الشيخ محمّد عبده:

« إنّ الروايات متّفقة على أنّ النبيّ صلى عليه وسلّم اختار للمباهلة عليّاً وفاطمة وولديها ، ويحملون كلمة ﴿ نِساءَنا ﴾ على فاطمة ، وكلمة ﴿ أَنْفُسَنا ﴾ على على فقط.

ومصادر هذه الروايات الشيعة ، ومقصدهم منها معروف ، وقد اجتهدوا في ترويجها ما استطاعوا ، حتى راجت على كثيرٍ من أهل السنة ، ولكنّ واضعيها لم يحسنوا تطبيقها على الآية ، فإنّ كلمة ﴿ نِساءَنا ﴾ لا يقولها العربي ويريد بها بنته ، لا سيّما إذا كان له أزواج ، ولا يفهم هذا من لغتهم ، وأبعد من ذلك أنْ يراد بـ ﴿ أَنْفُسَنا ﴾ عليّ ـ عليه الرضوان ..

ثمّ إنّ وفد نحران الّذين قالوا إنّ الآية نزلت فيهم لم يكن معهم نساؤهم وأولادهم » (1).

#### أقول:

وفي هذا الكلام إقرارٌ ، وادّعاءٌ ، ومناقشة عن عناد.

أمّا الإقرار ، فقوله : « إنّ الروايات متّفقة ... » فالحمد لله على أن بلغت الروايات في القضيّة من الكثرة والقوّة حداً لا يجد مثل هذا الرجل بُدّاً من أن يعترف بالواقع والحقيقة.

لكنّه لما رأى أن هذا الإقرار يستلزم الإلتزام بنتيجة الآية المباركة والروايات الواردة فيها ، وهذا ما لا تطيقه نفسه!! عاد فزعم أمراً لا يرتضيه عاقل فضلاً عن فاضل!

(1) تفسير المنار 3 / 322.

أمّا الادعاء ، فقال : « مصادر هذه الروايات الشيعة ... وقد احتهدوا في ترويجها ... ».

لكنّيه يعلم ـ كغيره ـ بكذب هذه الدعوى ، فمصادر هذه الروايات القطعيّة ـ وقد عرفت بعضها ـ ليست شيعيّة ـ ولما كانت دلالتها واضحة « والمقصد منها معروف » ، عمد إلى المناقشة بحسب اللغة ، وزعم أنّ العربي لا يتكلّم هكذا .

وما قاله محض استبعاد ولا وجه له إلا العناد! لأنّا لا نحتمل أن يكون هذا الرجل جاهلاً بأن لفظ « النساء » يطلق على غير الأزواج كما في القرآن الكريم وغيره ، أو يكون جاهلاً بأنّ أحداً لم يدّع استعمال اللفظ المذكور في خصوص « فاطمة » وأنّ أحداً لم يدّع استعمال ﴿ أَنْفُسَنا ﴾ في « عليّ » 7.

إنّ هذا الرجل يعلم بأنّ الروايات الصحيحة واردة من طرق القوم أنفسهم ، والاستدلال قائم على أساسها ، إذ أنّ النبيّ 6 جعل عليّاً فقط المصداق لـ ﴿ أَنْفُسَنا ﴾ وجَعَلَ فاطمة فقط المصداق لـ ﴿ فِنساءَنا ﴾ وقد كان له أقرباء كثيرون وأصحاب لا يحصون ... كما كان له أزواج عدّة ، والنساء في عشيرته وقومه كثرة.

فلا بُدّ وأنْ يكون ما فعله هو من جهة أفضليّة عليّ 7 على غيره من أفراد الأُمة ، وهذا هو المقصود.

#### تكميل

وأمّا تفضيله ـ بالآية ـ على سائر الأنبياء الهيك ـ كما عن الشيخ محمود بن الحسن الحمصي . فهذا هو الذي انتقده الفخر الرازي ، وتبعه النيسابوري ، وأبو حيّان الأندلسي :

\* قال الرازي ـ بعد أن ذكر موجز القصة ، ودلالة الآية على أن الحسنين ابنا رسول الله . :

فهذا وجه الإستدلال بظاهر هذه الآية.

ثمّ قال : ويؤيّد الاستدلال بمذه الآية : الحديث المقبول عند الموافق والمخالف ، وهو قوله 7 : من أراد أن يرى آدم في علمه ، ونوحاً في طاعته ، وإبراهيم في خلّته ، وموسى في هيبته ، وعيسى في صفوته ، فلينظر إلى

\_\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> وهو صاحب كتاب « المنقذ من التقليد » ، وفي بعض المصادر أنّ الفخر الرازي قرأعليه ، توفيّ في أوائل القرن السابع ، كما في ترجمته بمقدّمة كتابه المذكور ، طبعة مؤسّسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرّسين في الحوزة العلمية . قم.

آية الولاية ......

على بن أبي طالب.

فالحديث دلّ على أنّه اجتمع فيه ما كان متفرّقاً فيهم ، وذلك يدلّ على أنّ عليّاً 2 أفضل من جميع الأنبياء سوى محمّد صلّى الله عليه وسلّم.

وأمّا سائر الشيعة ، فقد كانوا ـ قديماً وحديثاً ـ يستدلّون بهذه الآية على أنّ عليّاً 2 مثل نفس محمّد 7 إلاّما خصّه الدليل ، وكان نفس محمّد أفضل من الصحابة ، فوجب أن يكون نفس على أفضل من سائر الصحابة.

هذا تقرير كلام الشيعة.

والجواب: إنّه كما انعقد الإجماع بين المسلمين على أنّ محمّداً 7 أفضل من علي ، فكذلك انعقد الإجماع بينهم. قبل ظهور هذا الإنسان. على أنّ النبيّ أفضل ممّن ليس بنبيّ ، وأجمعوا على أنّ عليّاً ما كان نبيّاً ، فلزم القطع بأنّ ظاهر الآية كما أنّيه مخصوص في حق محمّد صلّى الله عليه وسلّم ، فكذلك مخصوص في حق سائر الأنبياء المهي هي انتهى (1).

\* وكذا قال النيسابوري ، وهو ملخّص كلام الرازي ، على عادته ، وقد تقدّم نصّ ما قال.

\* وقال أبو حيّان ، بعد أن ذكر كلام الزمخشري في الآية المباركة : « ومن أغرب الاستدلال ما استدلّل به محمّد (2) بن علي الحمصي .. » فذكر الإستدلال ، ثمّ قال : « وأحاب الرازي : بأنّ الإجماع منعقد على أنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم أفضل ممّن ليس بنبيّ ، وعليّ لم يكن نبيّاً ، فلزم القطع بأنّه مخصوص في حقّ جميع الأنبياء ».

<sup>(1)</sup> تفسير الرازي 8 / 81.

<sup>(2)</sup> كذا ، والصحيح : محمود.

قال : « وقال الرازي : استدلال الحمصي فاسد من وجوه :

منها قوله: (إنّ الإنسان لا يدعو نفسه) بل يجوز للإنسان أن يدعو نفسه، تقول العرب: دعوت نفسي إلى كذا فلم تجبني. وهذا يسمّيه أبو على بالتجريد.

ومنها قوله : ( وأجمعوا على أنّ الذي هو غيره هو عليّ ) ليس بصحيح ، بدليل الأقوال التي سبقت في المعني بقوله : ﴿ أَنْفُسَنا ﴾.

ومنها قوله: (فيكون نفسه مثل نفسه) ولا يلزم المماثلة أنّ تكون في جميع الأشياء ، بل تكفي المماثلة في شيءٍ ما ، هذا الذي عليه أهل اللغة ، لا الذي يقوله المتكلّمون من أنّ المماثلة تكون في جميع صفات النفس ، هذا اصطلاح منهم لا لغةً ، فعلى هذا تكفي المماثلة في صفةٍ واحدة ، وهي كونه من بني هاشم ، والعرب تقول : هذا من أنفسنا ، أي : من قبيلتنا.

وأمّا الحديث الذي استدلّ به فموضوع لا أصل له  $^{(1)}$ .

# أقول:

ويبدو أنّ الرازي هنا وكذا النيسابوري أكثر إنصافاً للحقّ من أبي حيّان ، لأخّما لم يناقشا أصلاً في دلالة الآية المباركة والحديث القطعي على أفضليّة عليّ 7 على سائر الصحابة.

أمِّ ا في الإستدلال بها على أفضليّته على سائر الأنبياء ، فلم يناقشا بشيء من مقدماته ، إلا أخّما أحابا بدعوى الإجماع من جميع المسلمين ـ قبل ظهور الشيخ الحمصي على أنّ الأنبياء أفضل من غيرهم.

وحينئذٍ ، يكفى في ردّهما نفى هذا الإجماع ، فإنّ الإماميّة. قبل الشيخ

<sup>(1)</sup> البحر المحيط 2 / 480.

الحمصي وبعده ـ قائلون بأفضليّة عليّ والأئمّة من ولده ، على جميع الأنبياء عدا نبيّنا 6 ، ويستدلّون لذلك بوجوهٍ من الكتاب والسنّة ، أمّا من الكتاب فالآية المباركة ، وأمّا من السنّة فالحديث الذي ذكره الحمصي ...

وقد عرفت أنّ الرازي والنيسابوري لم يناقشا فيهما.

ومن متقدّمي الإماميّة القائلين بأفضليّة أمير المؤمنين على سائر الأنبياء هو: الشيخ المفيد، المتوفّى سنة 413، وله في ذلك رسالة، استدلّ فيها بآية المباهلة، واستهلّ كلامه بقوله: « فاستدلّ به من حكم لأمير المؤمنين صلوات الله وسلامه عليه بأنّيه أفضل من سالف الأنبياء عليقي وكافّة الناس سوى نبيّ الهدى محمّد عليه وآله السلام بأنْ قال ... » وهو صريحٌ في أنّ هذا قول المتقدّمين عليه (1).

فظهر سقوط جواب الرازي ومن تبعه.

لكنّ أبا حيّان نسب إلى الرازي القول بفساد استدلال الحمصي من وجوه . ولعلّه نقل هذا من بعض مصنّفات الرازي غير التفسير . فذكر ثلاثة وجوه :

أمّا الأوّل: فبطلانة ظاهر من غضون بحثنا ، على أنّ الرازي قرّره ولم يشكل عليه ، فإنْ كان ما ذكره أبو حيّان من الرازي حقّاً فقد ناقض نفسه.

وأمّا الثاني: فكذلك ، لأنمّا أقوال لا يُعبأ بما ، إذ الموجود في صحيح مسلم ، وجامع الترمذي ، وخصائص النسائي ، ومسند أحمد ، ومستدرك الحاكم ... وغيرها ... أنّ الذي هو غيره هو عليٌّ لا سواه ... وهذا هو القول المتّفق عليه بين العامّة والخاصّة ، وهم قد ادّعوا الإجماع . من السلف والخلف

(1) تفضيل أمير المؤمنين 7 على سائر الصحابة. رسالة مطبوعة في المجلِّد السابع من موسوعة مصنفات الشيخ المفيد. - على أنّ صحيحي البخاري ومسلم أصح الكتب بعد القرآن ، ومنهم مَن ذهب إلى أنّ صحيح مسلم هو الأصحّ منهما.

وأمّا الثالث: فيكفي في الردّ عليه ما ذكره الرازي في تقرير كلام الشيعة في الاستدلال بالآية المباركة ، حيث قال: « وذلك يقتضي الإستواء من جميع الوجوه ... » فإن كان ما ذكره أبو حيّان من الرازي حقّاً فقد ناقض نفسه.

على أنّيه إذا كان «تكفي المماثلة في صفةٍ واحدة ، وهي كونه من بني هاشم » فلماذا التخصيص بعليّ منهم دون غيره؟!

بقي حُكمه بوضع الحديث الذي استدلّ به الحمصي ، وهذا حكم لا يصدر إلاّمن ، جاهل بالأحاديث والآثار ، أو من معاند متعصّب ، لأنّه حديث متّفق عليه بين المسلمين ، ومن رواته من أهل السنّة : عبدالرزاق بن همّام ، وأحمد بن حنبل ، وأبو حاتم الرازي ، والحاكم النيسابوري ، وابن مردويه ، والبيهقي ، وأبو نعيم ، والمحبّ الطبري ، وابن المعازلي الشافعي ... (1).

هذا تمام الكلام على آية المباهلة. وبالله التوفيق.

والحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على محمّد وآله الطاهرين.

(1) وقد بحثنا عن أسانيده وأوضحنا وجوه دلالاته في الجزء التاسع عشر من أجزاء كتابنا.

قوله تعالى ......قوله تعالى .....

قوله تعالى

« إنَّما أنت منذر ولكلّ قومٍ هاد »

هذه الآية أيضاً استدل بما أصحابنا على إمامة أمير المؤمنين بعد رسول الله 6 بلا

« إنَّما أنت منذر ولكلّ قومٍ هاد »

فصل.

وتوضيح ذلك في فصول:

# الفصل الأوّل نصوص الحديث ورواته في كتب السُنّة

لقد أخرج جماعة كبيرة من كبار الأئمّة والحفّاظ قول رسول الله 6 في الآية المباركة: أنا المنذر وعليُّ الهادي ، بالأسانيد المتكثّرة ، في أشهر الكتب المعتبرة ، عن طريق عدّة من الصحابة.

# رواته من الصحابة

وقد كان من رواته من الصحابة ، الّذين وصلنا الحديث عنهم :

- 1. أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب 7.
  - 2 ـ عبدالله بن العبّاس.
  - 3 . عبدالله بن مسعود.
  - 4. جابر بن عبدالله الأنصاري.
    - 5 . بريدة الأسلمي.
    - 6. أبو برزة الأسلمي.
      - 7 . يعلى بن مرة.
        - 8 . أبو هريرة.
      - 9. سعد بن معاذ.

# من رواته من الأئمّة والحفّاظ

- وقد رواه من أعلام أئمّة الحديث ومشاهير الحفّاظ:
- 1. أبو عبدالله الحسين بن الحكم الحبري الكوفي ، المتوفّى سنة 286.
  - 2. عبدالله بن أحمد بن حنبل ، المتوفّى سنة 290.
- 3. أبو سعيد أحمد بن محمّد ، ابن الأعرابي البصري المكّى ، المتوفّى سنة 304.
- 4 ـ أبو جعفر محمّد بن جرير الطبري ، صاحب التاريخ والتفسير ، المتوفّى سنة 310.
  - 5. عبدالرحمن بن محمّد بن إدريس ، الشهير بابن أبي حاتم ، المتوفّى سنة 327.
  - 6. أبو العبّاس أحمد بن محمّد بن سعيد ، ابن عقدة الكوفي ، المتوفّى سنة 332.
    - 7. أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني ، المتوفي سنة 360.
    - 8. أبو بكر جعفر بن حمدان البغدادي القطيعي الحنبلي ، المتوفّى سنة 368.
      - 9. أبو الحسين محمّد بن المظفّر البغدادي ، المتوفّى سنة 379.
      - 10 . أبو عبيد الله محمّد بن عمران المرزباني ، المتوفّ سنة 384.
  - 11. أبو حفص عمر بن أحمد بن شاهين البغدادي الواعظ ، المتوفي سنة 385.
    - 12 . أبو عبدالله الحاكم النيسابوري ، صاحب المستدرك ، المتوفّى سنة 405.

- 13. أبو بكر ابن مردويه الأصفهاني ، المتوفي سنة 410.
- 14. أبو إسحاق الثعلبي ، صاحب التفسير المشهور ، المتوفي سنة 427.
  - 15. أبو نعيم أحمد بن عبدالله الأصفهاني ، المتوفي سنة 430.
- 16 . أبو على الحسن بن على ، ابن المِذْهِب التميمي البغدادي ، المتوفّى سنة 444.
  - 17. أبو محمّد الحسن بن على الجوهري البغدادي ، المتوفّ سنة 454.
    - 18. أبو بكر أحمد بن على الخطيب البغدادي ، المتوفّى سنة 463.
  - 19 . عبيد الله بن عبدالله ، الحافظ ، الحاكم الحسكاني ، المتوفّ سنة 470.
- 20 . أبو الحسن علي بن محمّد الجلاّبي الواسطي ، المعروف بابن المغازلي ، المتوفّى سنة .483
- 21 ـ أبو الحسن علي بن الحسن المصري الشافعي ، الشهير بالخلعي ، المتوفّى سنة 492.
- 22. أبو شجاع شيرويه بن شهردار الديلمي ، صاحب كتاب الفردوس ، المتوفي سنة . 509.
- 23 . أبو نصر عبدالرحيم بن أبي القاسم القشيري النيسابوري ، المفسر ، المتوفّ سنة 514.
- 24 أبو القاسم هبة الله بن محمّد ، ابن الحصين الهمداني البغدادي ، المتوفّ سنة .525
- 25 ـ أبو القاسم علي بن الحسن ، المعروف بابن عساكر الدمشقي ، المتوفّى سنة .571

- 26. أبو على عمر بن على بن عمر الحربي ، المتوفّى سنة 598.
- 27 ـ فخر الدين محمّيد بن عمر الرازي ، صاحب التفسير الكبير ، المتوفّي سنة 606.
- 28 ـ أبو عبدالله محمّد بن محمود بن الحسن ، المعروف بابن النجّار البغدادي ، المتوفّ سنة 642.
- 29 ـ ضياء الدين محمّد بن عبدالواحد ، المعروف بالضياء المقدسي ، المتوفّ سنة 643.
  - 30 . أبو عبدالله محمّد بن يوسف الكنجي الشافعي ، المقتول سنة 658.
  - 31 . صدر الدين أبو المجامع إبراهيم بن محمّد الحموئي ، المتوفّى سنة 722.
- 32 ـ إسماعيل بن كثير القرشي الدمشقي ، صاحب التاريخ والتفسير ، المتوفّى سنة .774
  - 33. جمال الدين محمّد بن يوسف الزرندي المدنى ، المتوفّى سنة بضع و 750.
  - 34. أبو بكر نور الدين الهيثمي ، صاحب مجمع الزوائد ، المتوفّى سنة 807.
    - 35. نور الدين على بن محمّد ابن الصباغ المالكي ، المتوفّى سنة 855.
    - 36. جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر السيوطي ، المتوفّى سنة 911.
- 37 ـ علي بن حسام الدين المتّقي الهندي ، صاحب كنز العمّال ، المتوفّ سنة .975
  - 38. عبدالرؤف بن تاج العارفين المناوي المصري ، المتوفّى سنة 1031.

39. قاضى القضاة الشوكاني اليمني ، المتوفّى سنة 1250.

40. محمّد مؤمن الشبلنجي المصري ، المتوفّى بعد سنة 1308.

فهؤلاء طائفة من أئمة أهل السنة في شتى العلوم ، في القرون المختلفة ، يروون حديث نزول قوله تعالى : ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ في سيّدنا أمير المؤمنين عليه الصلاة والسلام ، بأسانيدهم الكثيرة المتصلة ، عن التابعين ، عن الصحابة ، عن رسول الله 6.

# من ألفاظ الحديث في أشهر الكتب

وهذه نبذة من ألفاظ الحديث بالأسانيد:

\* مسند أحمد. من زيادات ابنه عبدالله ـ: « حدّثنا عبدالله ، حدّثني عثمان بن أبي شيبة ، ثنا مطلّب بن زياد ، عن السدّي ، عن عبدخير ، عن عليّ في قوله : ﴿ إِنَّما أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هادٍ ﴾ ، قال : رسول الله صلّى الله عليه وسلّم المنذر ، والهادي رجل من بني هاشم (1).

\* تفسير الطبري: « وقال آخرون: هو عليّ بن أبي طالب 2. ذكر من قال ذلك: حدّثنا أحمد بن يحيى الصوفي ، قال: ثنا الحسن بن الحسين الأنصاري ، قال: ثنا معاذ بن مسلم ، ثنا الهروي ، عن عطاء بن السائب ، عن سعيد بن جبير ، عن ابن عبّاس ، قال: لما نزلت ﴿ إِنَّما أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هادٍ ﴾ وضع صلّى الله عليه وسلّم يده على صدره فقال: أنا المنذر ، ولكل قوم هاد ، وأوما بيده إلى منكب عليّ فقال: أنت الهادي يا علي ، بك يهتدي المهتدون بعدي » (2).

<sup>(1)</sup> مسند أحمد بن حنبل 1 / 126.

<sup>(2)</sup> تفسير الطبري 12 / 72 ، وسيأتي تحقيق الحال في سنده.

\* تفسير الحبري : « حدّثنا علي بن محمّد ، قال : حدّثني الحبري ، قال : حدّثنا [ حسن بن حسين ، حدّثني ] حبان عن الكلبي ، عن أبي صالح ، عن ابن عبّاس : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ ﴾ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هادٍ ﴾ علي » (1).

\* المعجم الصغير للطبراني: «حدّثنا الفضل بن هارون البغدادي صاحب أبي ثور ، حدّثنا عثمان بن أبي شيبة ، حدّثنا المطّلب بن زياد ، عن السدّي ، عن عبد خير ، عن عليّ كرم الله وجهه في الجنّة ، في قوله عزّوجل ّ: ﴿ إِنَّما أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هادٍ ﴾ ، قال : رسول الله صلّى الله عليه وسلّم المنذر ، والهاد [ ي ] رجل من بني هاشم.

لم يروه عن السدّي إلاّ المطّلب ، تفرّد به ابن أبي شيبة » (2).

\* تاريخ الخطيب . بترجمة الفضل بن هارون . : « أحبرنا محمّد بن عبدالله بن شهريار ، أحبرنا سليمان بن أحمد الطبراني ، حدّثنا الفضل بن هارون البغدادي صاحب أبي ثور . . . » إلى آخر ما تقدّم (3) .

\* مستدرك الحاكم: « أحبرنا أبو عمرو عثمان بن أحمد بن السمّاك ، ثنا عبد الرحمن بن محمِّد بن منصور الحارثي ، ثنا حسين بن حسن الأشقر ، ثنا منصور بن أبي الأسود ، عن الأعمش ، عن المنهال بن عمرو ، عن عباد بن عبدالأسدي ، عن علي ﴿ إِنَّما أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هادٍ ﴾ قال علي : رسول الله 6 المنذر ، وأنا الهادي.

هذا حديث صحيح الإسناد ، ولم يخرجاه » (4).

<sup>(1)</sup> تفسير الحبرى: 281.

<sup>(2)</sup> المعجم الصغير 1 / 261.

<sup>(3)</sup> تاریخ بغداد 12 / 372.

<sup>(4)</sup> المستدرك على الصحيحين 3 / 129.

\* تاريخ ابن عساكر : « أخبرنا أبو على بن السبط ، أنبأنا أبو محمّد الجوهري.

حيلولة: وأخبرنا أبو القاسم ابن الحصين ، أنبأنا أبو علي ابن المُذْهِب ، قالا: أنبأنا أبو بكر القطيعي ، أنبأنا عبدالله بن أحمد ، حدّثني عثمان بن أبي شيبة ، أنبأنا مطّلب بن زياد [عن السدّي] ، عن عبد خير ، عن عليّ في قوله: ﴿ إِنَّما أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هادٍ ﴾ ، قال: رسول الله صلّى الله عليه وسلّم المنذر ، والهادي رجل من بني هاشم.

أخبرنا أبو العز بن كادش ، أنبأنا أبو الطيّب طاهر بن عبدالله ، أنبأنا علي ابن عمر بن محمّد الحربي ، أنبأنا أحمد بن الحسن بن عبدالجبّار ، أنبأنا عثمان ابن أبي شيبة ، أنبأنا المطّلب بن زياد ، عن السدّي ، عن عبدخير ، عن علي ، قول عز وجل : ﴿ إِنَّما أَنْهَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هادٍ ﴾ قال : رسول الله صلّى الله عليه وسلّم المنذر ، والهادي عليّ.

أخبرنا أبو طالب علي بن عبدالرحمن ، أنبأنا أبو الحسن الخلعي ، أنبأنا أبو محمّد بن النحّاس ، أنبأنا أبو سعيد ابن الأعرابي ، أنبأنا أبو سعيد عبدالرحمن بن محمّد بن منصور ، أنبأنا حسين بن حسن الأشقر ، أنبأنا منصور بن أبي الأسود ، عن الأعمش ، عن المنهال ، عن عبي ، قال في قوله تعالى : ﴿ إِنَّما أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هادٍ ﴾ ، قال علي ، وسول الله صلى الله عليه وسلم المنذر ، وأنا الهاد.

وأحبرنا أبو طالب ، أنبأنا أبو الحسن ، أنبأنا أبو محمّد ، أنبأنا أبو سعيد بن الأعرابي ، أنبأنا أبو العباس الفضل بن يوسف بن يعقوب بن حمزة الجعفي ، أنبأنا الحسن بن الحسين الأنصاري في هذا المسجد . وهو مسجد حبّة العربي . ، أنبأنا معاذ بن مسلم ، عن عطاء بن السائب ، عن سعيد بن جبير ، عن ابن

عبّاس ، قال : لما نزلت ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ قال النبيّ صلّى الله عليه وسلّم : أنا المنذر ، وعلى الهادي ، بك يا على يهتدي المهتدون » (1).

\* مجمع الزوائد : « قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ ﴾ عن علي 2 في قوله : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ ﴾ عن علي 2 في قوله : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هادٍ ﴾ قال : رسول الله صلّى الله عليه وسلّم المنذر ، والهادي رجل من بني هاشم.

رواه عبدالله بن أحمد ، والطبراني في الصغير والأوسط ، ورجال المسند ثقات »  $^{(2)}$ .

\* الدرّ المنثور: « وأخرج ابن جرير وابن مردويه ، وأبو نعيم في المعرفة ، والديلمي ، وابن عساكر ، وابن النجّار ، قال : لما نزلت ﴿ إِنَّما أَنْتَ مُنْيِذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هادٍ ﴾ وضع رسول الله صلّى الله عليه وسلّم يده على صدره فقال : أنا المنذر ، وأوما بيده إلى منكب عليّ 2 فقال : أنت الهادي ، يا عليّ! بك يهتدي المهتدون من بعدي.

وأخرج ابن مردويه ، عن أبي برزة الأسلمي . 2 . قال : سمعت رسول الله 6 يقول : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْإِرِّ ﴾ ووضع يده على صدر نفسه ، ثمّ وضعها على صدر عليّ ويقول : ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ .

وأخرج ابن مردويه ، والضياء في المختارة ، عن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ في الآية ، قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم المنذر ، والهادي عليّ بن أبي طالب 2.

وأخرج عبدالله بن أحمد في زوائد المسند ، وابن أبي حاتم ، والطبراني في الأوسط ، والحاكم . وصحّحه . وابن مردويه ، وابن عساكر ، عن عليّ بن

<sup>(1)</sup> تاريخ ابن عساكر . ترجمة أمير المؤمنين 7 . 2 / 415 . 417. (1)

<sup>(2)</sup> مجمع الزاوند ومنبع الفوائد 7 / 41.

أبي طالب 2 في قوله : ﴿ إِنَّمَا أَنْيَتَ مُنْيِذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هادٍ ﴾ ، قال : رسول الله صلّى الله عليه وسلّم المنذر ، وأنا الهادي. وفي لفظٍ : والهادي رجل من بني هاشم ، يعني نفسه » (1). \* شواهد التنزيل : « حدّثني الوالد الله الله عن أبي حفص ابن شاهين ، قال : حدّثنا أحمد بن محمّد بن سعيد الهمداني ، قال : حدّثنا أحمد بن يحيى الصوفي وإبراهيم بن خيرويه ، قالا : حدّثنا حسن بن حسين.

وأخبرنا أبو بكر محمّد بن عبدالعزيز الجوري ، قال : أخبرنا الحسن بن رشيق المصري ، قال : حدّثنا عمر بن علي بن سليمان الدينوري ، قال : حدّثنا أبو بكر محمّد بن ازداد الدينوري ، قال : حدّثنا معاذ بن مسلم ، عن الدينوري ، قال : حدّثنا الحسن بن الحسين الأنصاري ، قال : حدّثنا معاذ بن مسلم ، عن عطاء بن السائب ، عن سعيد بن جبير ، عن ابن عبّاس ، قال : لما نزلت ﴿ إِنَّما أَنْتَ مُنْبِذِرٌ وَلَي المائي من بعدي ، وضرب بيده إلى ولكلّ قَوْمٍ هادٍ ﴾ قال رسول الله 6 : أنا المنذر وعلي الهادي من بعدي ، وضرب بيده إلى صدر على فقال : أنت الهادي من بعدي ، يا علي! بك يهتدي المهتدي.

أخبرنا أبو يحيى الحيكاني ، قال : أخبرنا أبو الطيب محمّد بن الحسين بالكوفة قال : حدّثنا علي بن العباس بن الوليد ، قال : حدّثنا جعفر بن محمّد بن الحسين ، قال : حدّثنا معاذ بن مسلم الفرّاء ، عن عطاء بن السائب ، عن سعيد بن حبير ، عن ابن عبّاس ، قال : لما نزلت ﴿ إِنَّما أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هادٍ ﴾ أشار رسول الله 6 بيده إلى صدره فقال : أنا المنذر ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هادٍ ﴾ ثمّ أشار بيده إلى عليّ فقال : يا عليّ! بك يهتدي المهتدون بعدي.

أخبرنا أبو بكر ابن أبي الحسن الهاروني ، قال : أخبرنا أبو العباس بن

<sup>(1)</sup> الدرّ المنثور في التفسير بالمأثور 4 / 45.

أبي بكر الأنماطي المروزي ، أنّ عبدالله بن محمّد بن علي بن طرخان حدّثهم ، قال : حدّثنا أبي ، قال : حدّثنا عبدالأعلى بن واصل ، قال : حدّثنا الحسن الأنصاري ـ وكان ثقة معروفاً يُعرف بالعربي ـ ، قال : حدّثنا معاذ بن مسلم بيّاع الهروي ـ قال عبدالأعلى : وهذا شيخ روى عنه المحاربي ـ ، عن عطاء بن السائب ، عن سعيد بن جبير ، عن ابن عبّاس في قوله : ﴿ إِنَّما أَنْهَ مُنْيَفِرٌ ﴾ [ قال : ] قال رسول الله 6 : أنا المنذر وعليٌّ الهادي [ ثمّ قال : يا علي! ] بك يهتدي المهتدون بعدي.

حدّثني أبو القاسم بن أبي الحسن الفارسي ، قال : أخبرنا أبي ، قال : أخبرنا محمّد بن القاسم المحاربي ، قال : حدّثنا القاسم بن هشام بن يونس ، قال : حدّثني حسن بن حسين ، قال : حدّثنا معاذ بن مسلم ، عن عطاء بن السائب ، عن سعيد بن جبير ، عن ابن عبّاس ، قال : قال رسول الله 6 : ﴿ إِنَّما أَنْتَ مُنْذِرٌ ﴾ ووضع يده على صدره ، ثمّ قال : ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَا دٍ ﴾ وأومأ بيده إلى منكب عليّ ، ثمّ قال : يا عليّ! بك يهتدي المهتدون.

حدّثني أبو سعد السعدي ، قال : أخبرنا أبو الحسين محمّد بن المظفّر الحافظ ببغداد ، قال : أخبرنا أبو محمّد جعفر بن محمّد بن القاسم ، قال : حدّثنا إسماعيل بن محمّد المزني ، قال : حدّثنا حسن بن حسين به سواء ، قال : لما نزلت ﴿ إِنَّما أَنْتَ مُنْذِرٌ ﴾ قال رسول الله 6 : أنا يا على المنذر ، وأنت الهادي ، بك يهتدي المهتدون بعدي.

وأخبرنا أبو سعد ، قال : أخبرنا أبو الحسين محمّد بن المظفّر الحافظ ببغداد ، قال : حدّثني أبو بكر محمّد بن الفتح الخياط ، قال : حدّثنا أحمد بن عبدالله بن يزيد المؤدّب ، قال : حدّثني أحمد بن داود ـ ابن أُخت عبدالرزّاق ـ ، قال : حدّثني أبو صالح ، قال : حدّثني بعض رواة ليث ، عن ليث ، عن سعيد بن

جبير ، عن ابن عبّاس ، قال : قال رسول الله 6 : ليلة أُسري بي ما سألت ربّي شيئاً إلا أعطانيه [ و ] سمعت منادياً من خلفي يقول : يا محمّد! إنّما أنت منذر ولكلّ قوم هاد. قلت : أنا المنذر ، فمن الهادي؟ قال : عليّ الهادي المهتدي ، القائد أُمّتك إلى جنّي غرّاً محجّلين برحمتي.

[حدّثنا] الجوهري ، [قال:]حدّثنا المرزباني ، [قال:] أخبرنا على بن محمّد الحافظ ، قال: حدّثنا حبان ، عن الحافظ ، قال: حدّثنا حبان ، عن الكلبي ، عن أبي صالح ، عن ابن عبّاس [في قوله تعالى]: ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هادٍ ﴾ [قال: هو] على 7.

و [قال:] حدّثنا إسماعيل بن صبيح ، قال: أنبأني أبو الجارود ، عن أبي داود ، عن أبي داود ، عن أبي برزة ، قال: سمعت رسول الله 6 يقول: ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ ﴾ ثمّ يردّ يده إلى صدره ، ثمّ يقول: ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ ويشير إلى عليّ بيده.

أخبرنا عقيل بن الحسين ، قال : أخبرنا علي بن الحسين ، قال : حدّثنا محمّد بن عبيد الله ، قال : حدّثنا أبراهيم بن فهد ، قال عبيد الله ، قال : حدّثنا المحمّد بن الطيب السامري بما ، قال : حدّثنا الحكم بن أسلم ، قال : حدّثنا شعبة ، عن قتادة ، عن سعيد بن المسيب ، عن أبي هريرة [ في قوله تعالى : ] : ﴿ إِنَّما أَنْتَ مُنْذِرٌ ﴾ يعني : رسول الله 6 ، [ وفي قوله : ] : ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ قال : سألت عنها رسول الله 6 فقال : إنّ هادي هذه الأُمّة عليّ ابن أبي طالب.

حدّثنا الحاكم أبو عبدالله الحافظ إملاءٌ وقراءة ، قال : أخبرني أبو بكر ابن أبي دارم الحافظ بالكوفة ، قال : أخبرنا المنذر بن محمّد بن المنذر بن سعيد اللخمي من أصل كتابه ، قال : حدّثني أبي ، قال : حدّثني عمي الحسين بن

سعيد ، قال : حدّثني أبي سعيد بن أبي الجهم ، عن أبان بن تغلب ، عن نفيع بن الحارث ، قال : حدّثني أبو برزة الأسلمي ، قال : سمعت رسول الله 6 يقول : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ ﴾ ووضع يده على صدر نفسه ، ثمّ وضعها على يد عليّ وقال : ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هادٍ ﴾.

قال الحاكم: تفرّد به المنذر بن محمّد القابوسي بإسناده ، وهو من حديث أبان عجب حدّاً.

أخبرنا أبو عبدالله الشيرازي ، [ قال ] أخبرنا أبو بكر الجرجرائي ، قال : أخبرنا أبو أحمد البصري ، قال : حدّثنا أحمد بن عباد ، قال : حدّثنا زكريا بن يحيى ، قال : حدّثنا أبع الجارود زياد بن المنذر ، عن أبي داود ، عن أبي برزة الأسلمي ، قال : سمعت رسول الله 6 يقول : ﴿ إِنَّما أَنْتَ مُنْدِرٌ ﴾ ثمّ ضرب يده إلى صدره ، ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هادٍ ﴾ ويشير إلى على 7.

أخبرنا الحاكم الوالد ، قال : أخبرنا أبو حفص ، قال : حدَّثنا أحمد بن محمِّد بن سعيد ، وعمر بن الحسن ، قالا : أخبرنا أحمد بن الحسن.

وأخبرنا أبو بكر بن أبي الحسن الحافظ ، أن عمر بن الحسن بن علي بن مالك أخبرهم ، قال : حدّثنا أبي ، قال : حدّثنا أبي ، قال : حدّثنا أبي ، قال : حدّثنا حصين بن مخارق ، عن حمزة الزيات ، عن عمر بن عبدالله بن يعلى بن مرة ، عن أبيه ، عن حده ، قال : قرأ رسول الله 6 : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ فقال : أنا المنذر ، وعليّ الهاد [ ي ]. لفظاً واحداً.

أخبرنا أبو الحسن النجّار ، قال : أخبرنا الطبراني ، قال : حدّثنا الفضل بن هارون ، قال : حدّثنا عثمان.

وأخبرنا أبو الحسن الأهوازي ، قال : أخبرنا أبو الحسن الشيرازي ، قال :

حدّثنا عبدالله بن محمّد بن ناجية ، قال : حدّثنا عثمان بن أبي شيبة ، قال : حدّثنا مطلب بن زياد الأسدي ، عن السدي ، عن عبدخير ، عن علي في قوله : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ وَلِكُلِّ وَلِكُلِّ وَلِكُلِّ وَلِكُلِّ وَلِكُلِّ وَلِكُلِّ وَلِكُلِّ مَن بني هاشم.

[ ساقاه ] لفظاً سواءً [ وقالا : ] قال : تفرّد به عثمان.

وأخبرنا أبو عبدالله ، قال : أخبرنا أبو بكر القطيعي ، قال : حدّثنا عبدابن أحمد بن حنبل ، قال : حدّثنا عثمان بن أبي شيبة به كلفظه.

أحبرنا أبو عبدالله الثقفي ، قال : حدّثنا أحمد بن جعفر بن حمدان ، قال : حدّثنا محمّد بن إسحاق المسوحي ، قال : حدّثنا إبراهيم بن عبدالله بن صالح ، قال : حدّثنا المطّلب ، قال : حدّثنا السدي ، عن عبدخير ، عن عليّ في قوله : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْدُرٌ ﴾ ، قال : المنذر النبيّ ، والهادي رجل من بني هاشم. يعني نفسه.

أخبرنا محمّد بن عبدالله بن أحمد ، قال : حدّثنا محمّد بن أحمد بن علي ، قال : حدّثنا عبدالعزيز بن يحيى بن أحمد بن عيسى ، قال : حدّثني المغيرة بن محمّد ، قال : حدّثني إبراهيم بن محمّد بن عبدالرحمن الأزدي ـ سنة ست عشرة ومائتين ـ ، قال : حدّثنا قيس بن الربيع ، ومنصور بن أبي الأسود ، عن الأعمش ، عن المنهال بن عمرو ، عن عبّاد بن عبدالله ، قال : قال علي نازلت من القرآن آية إلاّوقد علمت في مَن نزلت ، قيل : فما نزل فيك؟ فقال : لولا أنّكم سألتموني ما أخبرتكم ، نزلت في [هذه] الآية : ﴿ إِنَّما أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هادٍ ﴾ فرسول الله المنذر ، وأنا الهادي إلى ما جاء به.

حدّثني أبو الحسن الفارسي ، قال : حدّثنا أبو محمّد عبدالله بن أحمد الشيباني ، قال : حدّثنا أحمد بن على بن رزين الباشاني ، قال : حدّثنا عبدالله

ابن الحرث ، قال : حدّثنا إبراهيم بن الحكم بن ظهير ، قال : حدّثني أبي ، عن حكيم بن جبير ، عن أبي برزة الأسلمي ، قال : دعا رسول الله 6 بالطهور وعنده علي بن أبي طالب ، فأخذ رسول الله 6 بيد علي . بعد ما تطهّر . فألزقها بصدره ، فقال : ﴿ إِنَّما أَنْتَ مُنْبِذِرٌ ﴾ ، فأخذ رسول الله 6 بيد علي . بعد ما تطهّر . فألزقها بصدره ، فقال : ﴿ إِنَّما أَنْتَ مُنْبِذِرٌ ﴾ ثمّ وراية ثمّ ردها إلى صدر علي ثمّ قال : ﴿ وَلِكُلِّ قَمْهِ هادٍ ﴾ ، ثمّ قال : إنّيك منار الأنام ، وراية الهدى ، وأمين القرآن ، أشهد على ذلك أنّك كذلك.

أخبرنا أبو محمّد عبدالله بن عبدالرحمن الحرضي ، قال : حدّثنا يحيى ابن منصور القاضي ، قال : حدّثنا محمّد بن إبراهيم العبدي ، قال : حدّثنا هشام ابن عمّار ، قال : حدّثنا عراك بن خالد ، قال : حدّثنا يحيى بن الحارث ، قال : حدّثنا عبدالله بن عامر ، قال : أُزعجت الزرقاء الكوفية إلى معاوية ، فلمّا أُدخلت عليه قال لها معاوية : ما تقولين في مولى المؤمنين على ، فأنشأت تقول :

صلّى الإله على قبرٍ تضمّنه نورٌ فأصبح فيه العدلُ مدفونا من حالفَ العدل والإيمان مقرونا فصار بالعدلِ والإيمان مَقرونا

فقال لها معاوية : كيف غرّزت فيه الغريزة؟ فقالت : سمعت الله يقول في كتابه لنبيّبه : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هادٍ ﴾ المنذر رسول الله ، والهادي عليٌّ ولي الله.

أخبرنا السيّد أبو منصور [ ظفر بن محمّد ] الحسيني ، قال : حدّثنا ابن ماني ، قال : حدّثنا الحبري ، قال : حدّثنا علي بن القاسم ، حدّثنا الحبري ، قال : حدّثنا علي بن القاسم ، عن عبدالوهّاب بن مجاهد ، عن أبيه ، عن قول الله عزّ وجلّ : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَا فِي اللهُ عَزّ وجلّ : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَا فِي اللهُ عَزّ وجلّ : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَا فِي اللهُ عَرْ وجلّ : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَا فَي اللهُ عَرْ وجلّ : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَالَ اللهُ عَرْ وجلّ : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَالَ اللهُ عَرْ وجلّ : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَالِ اللهُ عَلَى اللهُ عَرْ وجلّ : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَالُ اللهُ عَرْ وجلّ : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَالُ اللهُ عَرْ وَجَلّ : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَالُ اللهُ عَرْ وَجِلّ : ﴿ إِنَّمَا أَنْتُ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَالُ اللهُ عَرْ وجلّ : ﴿ إِنَّمَا أَنْتُ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَالُو اللهُ عَلَى اللهُ عَرْ وجلّ : ﴿ إِنَّا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْ الْمُعَلِّ اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ اللّهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

<sup>(1)</sup> شواهد التنزيل إلى قواعد التفضيل 1 / 381. 395.

# الفصل الثاني في بيان صحّة الحديث

قد تبيّن ممّيا تقدّم كثرة أسانيد هذا الحديث الشريف ، ثمّ إنّ غير واحدٍ من الأئمّة الحفاظ قالوا بصحته ، منهم :

\* الحاكم النيسابوري ، الذي نص على صحّة ما أخرجه ، وحكى تصحيحه غير واحدٍ من الأعلام كالحافظ السيوطي.

\* والضياء المقدسي ، إذ أخرجه في كتابه المختارة كما في الدرّ المنثور وغيره ، وكتابه المذكور يعتبر من الكتب الصحاح ، لالتزامه فيه بالصحّة كما نصّ عليه العلماء ، كالحافظ السيوطي حيث قال في ذِكر مَن صحح الأحاديث :

« ومنهم: الحافظ ضياء الدين محمّد بن عبدالواحد المقدسي ، جمع كتاباً سمّاه المختارة التزم فيه الصحّة ، وذكر فيه أحاديث لم يُسبق إلى تصحيحها » (1).

وفي كشف الظنون: «المختارة في الحديث، للحافظ ضياء الدين محمّد ابن عبد الواحد المقدسي الحنبلي، المتوفّى سنة 643، التزم فيه الصحّة، فصحّح فيه أحاديث لم يُسبق إلى تصحيحها.

قال ابن كثير: وهذا الكتاب لم يتم ، وكان بعض الحفّاظ من مشايخنا يرجّحه على مستدرك الحاكم. كذا في الشذا الفيّاح » (2).

<sup>(1)</sup> تدريب الراوي 1 / 155.

<sup>(2)</sup> كشف الظنون 2 / 1624.

#### قلت:

وهذه عبارة ابن كثير في حوادث سنة 643 ، حيث ذكر وفاة الضياء وترجم له ، فقال :

« وألّف كتباً مفيدة حسنة كثيرة الفوائد ، من ذلك : كتاب الأحكام ، ولم يتمه ، وكتاب المختارة وفيه علوم حسنة حديثية ، وهي أجود من مستدرك الحاكم لو كمل ... » (1).

\* وأبو بكر الهيثمي ، إذ روى الحديث عن بعض الأئمّة ، ثمّ نص على أن (2) المسند ثقات (2).

#### من أسانيده الصحيحة

وهذا بيان وثاقة رجال سنده في (مسند أحمد):

فأمّا عبدالله بن أحمد:

فغني عن التوثيق.

وأمّا عثمان بن أبي شيبة:

فهو : عثمان بن محمّد بن إبراهيم بن عثمان العبسي ، أبو الحسن ، ابن أبي شيبة ، الكوفي ، قال الحافظ ابن حجر بعد أن ذكره كذلك : « ثقة حافظ شهير ، وله أوهام ، وقيل : كان لا يحفظ القرآن ، من العاشرة ، مات سنة تسع وثلاثين وله ثلاث وثمانون سنة » وقد وضع عليه علامة : « البخاري ومسلم والنسائي وابن ماجة » (3).

<sup>(1)</sup> تاریخ ابن کثیر 13 / 170.

<sup>(2)</sup> مجمع الزوائد 7 / 41.

<sup>(3)</sup> تقريب التهذيب 2 / 13.

#### وأمّا مطلب بن زياد:

فذكره الحافظ ابن حجر بقوله: « المطلّب بن زياد بن أبي زهير ، الثقفي ، مولاهم ، الكوفي ، صدوق ، ربما وهم ، من الثامنة ، مات سنة خمس وثمانين » ثمّ وضع عليه من العلائم: بخ ص ق (1).

#### وأما السدي:

فهو : إسماعيل بن عبدالرحمن ، أخرج له مسلم والأربعة ، كذا علّم الحافظ ، وقد وصفه بالصدق (2).

#### وأمّا عبدخير:

فهو : عبد خير بن يزيد ، وهو من رجال الصحاح الستّة كما علّم الحافظ ، وقال : « مخضرة ، ثقة ، من الثانية ، لم تصحّ له صحبة » (3).

وقال أيضاً : « قال أبو جعفر محمّد بن الحسين البغدادي : سألت أحمد ابن حنبل عن الثبت في عليّ ، فذكر عبدخير فيهم » (4).

وقال ابن عبدالبر: « أدرك زمن النبيّ صلّى الله عليه وسلّم ولم يسمع منه ، وهو من كبار أصحاب على ، ثقة مأمون  $^{(5)}$ .

هذا ، ولا يخفى أنّ الهيثمي الذي حكم بأنّ « رجال أحمد ثقات » من أشهر وأعظم أئمة الحديث وعلماء الجرح والتعديل عندهم ، ولا بأس بنقل الكلمات التالية في حقه :

ابن حجر : « صار كثير الاستحضار للمتون جدّاً لكثرة الممارسة ، وكان

<sup>(1)</sup> تقريب التهذيب 2 / 254.

<sup>(2)</sup> تقريب التهذيب 1 / 71.

<sup>(3)</sup> تقريب التهذيب 1 / 470.

<sup>(4)</sup> تحذيب التهذيب 6 / 124.

<sup>(5)</sup> الاستيعاب 3 / 1005.

# هيّناً ليناً خيراً ... ».

البرهان الحلبي: « إنّه كان من محاسن القاهرة ».

التقى الفاسى : « كان كثير الحفظ للمتون والآثار ، صالحاً حيّراً ... ».

الأفقهسي: «كان إماماً عالماً ، حافظاً ، زاهداً ، متواضعاً ، متودداً إلى الناس ، ذا عبادة وتقشّف وورع ».

السخاوي : « الثناء على دينه وزهده وورعه ونحو ذلك كثير حدّاً ، بل هو في ذلك كلمة اتفاق » (1).

السيوطي : « الهيثمي الحافظ ... قال الحافظ ابن حجر : كان خيراً ساكناً ، صيّناً ، سليم الفطرة ، شديد الإنكار للمنكر ... » (2).

#### قلت:

وللحديث أسانيد صحيحة غير ما ذكر ، ومن ذلك :

\* رواية الحبري ، فإنّ سندها صحيح ، كما ذكرنا في بحثنا في سورة الدهر في بعض كتبنا.

\* وقد رواه الحاكم الحسكاني ، عن الجوهري ، عن المرزباني ، عن علي بن محمِّد الحافظ ، عن الحبري ... وقد ترجمنا لهم في مبحث سورة الدهر في بعض كتبنا (3).

\* رواية الطبري ، وهي عن الفضل بن هارون البغدادي . صاحب أبي ثور . عن عثمان بن أبي شيبة . . بالإسناد المتقدّم عن مسند أحمد.

<sup>(1)</sup> تحد هذا الكلمات في الضوء اللامع 5 / 200.

<sup>(2)</sup> طبقات الحفاظ: 541 ، حسن المحاضرة في محاسن مصر والقاهرة 1 / 361.

<sup>(3)</sup> راجع الجزء الثاني من كتابنا : تشييد المراجعات وتفنيد المكابرات.

\* ورواه الحافظ الخطيب البغدادي ، عن محمّد بن عبدالله بن شهريار ، عن الطبراني ... بالإسناد المتقدّم ، بترجمة الفضل بن هارون ، ولم يتكلّم عليه بشيء أصلاً (1).

\* روایة ابن عساکر ، فقد روی الحدیث بأسانید ، بعضها صحیح بلا کلام ، ومن ذلك روایته :

عن « ابن الحُصَين » ، وقد وصفه الذهبي بقوله : « الشيخ الجليل ، المسنِد الصدوق ».

وحكى عن السمعاني قوله: « شيخ ديّن ، صحيح السماع ، واسع الرواية ... وكانوا يصفونه بالسداد والأمانة والخيرية ».

وعن ابن الجوزي : « كان ثقة » (2).

عن « ابن المِذْهِب » وقد ترجم له الذهبي كذلك ، ووصفه بـ « الإمام العالم ، مسنِد العراق »  $^{(3)}$ .

وقال الخطيب : « كتبت عنه ، وكان يروي عن القطيعي مسند أحمد بأسره ، وكان سماعه صحيحاً إلاّ أجزاء منه ، فإنّه ألحق اسمه »  $^{(4)}$  فقال ابن الجوزي وهذا لا يوجب القدح ، لأنّه إذا تيقّن سماعه للكتاب جاز أن يكتب سماعه بخطّه »  $^{(5)}$ .

عن « القطيعي » قال الذهبي : « الشيخ العالم المحدّث ، مسنِد الوقت ... راوي مسند الإمام أحمد ... حدّث عنه : « الدارقطني وابن شاهين ، والحاكم ... »

<sup>(1)</sup> تاریخ بغداد 12 / 372.

<sup>(2)</sup> سير أعلام النبلاء 19 / 536.

<sup>(3)</sup> سير أعلام النبلاء 17 / 640.

<sup>(4)</sup> تاریخ بغداد 7 / 390.

<sup>(5)</sup> المنتظم 8 / 155.

وذكر جماعة ، ثمّ حكى قول الدارقطني : « ثقة زاهد قديم ، سمعت أنّيه مجاب الدعوة » والبرقاني : « كان صالحاً ... ثبت عندي أنّه صدوق » والحاكم أنه : « حسّن حاله وقال : كان شيخي »  $^{(1)}$ .

عن « عبدالله بن أحمد » بالإسناد المتقدّم عن المسند.

وبعد ، فإنّه يكفي أن يكون للحديث سند واحد صحيح ، وقد رأينا أنّ له عدّة أسانيد صحيحة ، وهناك عشرات الأسانيد الأُخرى ، ومن جملتها ما في تفسير الثعلبي ، ولو كانت كلّ هذه ضعافاً فلا ربب في صلاحيّتها لتأييد الصحاح المذكورة.

على أنّ للحديث شواهد لا تحصى ، وستقف على طرفٍ منها.

# أقول:

فهلم معي لننظر كيف يضطرب المتعصّبون أمام هذا الحديث الصحيح في إسناده ، والصريح في مفاده!! ..

(1) سير أعلام النبلاء 16 / 210. 213.

# الفصل الثالث في دفع شبهات المخالفين

وأنت إذا لاحظت كلماتهم وتدبرتها ، فسوف لن تحد لواحدٍ منهم كلاماً مقبولاً في قدح سند حديثنا ، أو تأويلاً معقولاً يحمل عليه معناه فيخرج عن الدلالة على مذهبنا وإليك أوّلاً نصوص عبارات هؤلاء :

# \* ابن الجوزي

قال أبو الفرج ابن الجوزي بتفسير الآية المباركة: « وقد روى المفسّرون من طرقٍ ، ليس فيها ما يثبت ، عن سعيد بن جبير ، عن ابن عبّاس ، قال : لما نزلت هذه الآية وضع رسول الله صلّى الله عليه وسلّم يده على صدره فقال : أنا المنذر ، وأوماً بيده إلى منكب عليّ فقال : أنت الهادي ، يا علي! بك يُهتدى من بعدي.

قال المصنّف: وهذا من موضوعات الرافضة » (1).

# \* الذهبي

وقال الذهبي معلّقاً على رواية الحاكم وتصحيحه : « قلت : بل كذبٌ ، قبّح الله واضعه »  $^{(2)}$ .

<sup>(1)</sup> زاد المسير 4 / 307.

<sup>(2)</sup> تلخيص المستدرك 3 / 130.

وقال أيضاً . بترجمة الحسن بن الحسين العربي . : « وقال ابن الأعرابي : حدّثنا الفضل بن يوسف الجعفي ، حدّثنا الحسن بن الحسين الأنصاري ، . في مسجد حبّة العربي . ، حدّثنا معاذ بن مسلم ، عن عطاء بن السائب ، عن سعيد ، عن ابن عبّاس . . .

رواه ابن جرير في تفسيره ، عن أحمد بن يحيى ، عن الحسن ، عن معاذ. ومعاذ نكرة ، فلعل الآفة منه  $^{(1)}$ .

# \* ابن كثير

وقال ابن كثير . بعد رواية ابن جرير الطبري . : « وهذا الحديث فيه نكارة ».

ثم قال : « وقال ابن أبي حاتم : حدّثنا علي بن الحسين ، حدّثنا عثمان بن أبي شيبة ، حدّثنا المطلب بن زياد ، عن السدي ، عن عبدخير ، عن علي : ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ قال : الهادي رجل من بني هاشم. قال الجنيد : هو على بن أبي طالب 2.

قال ابن أبي حاتم : وروي عن ابن عبّاس في إحدى الروايات. وعن أبي جعفر محمّد بن على نحو ذلك » إنتهى (2).

# \* أبو حيان

وقال أبو حيّان الأندلسي بتفسيرها: «عن ابن عبّاس: لما نزلت وضع رسول الله صلّى الله عليه وسلّم يده على صدره وقال: أنا منذر ...

<sup>(1)</sup> ميزان الاعتدال 1 / 484.

<sup>(2)</sup> تفسير ابن كثير 2 / 433. 434.

قال القشيري: نزلت في النبيّ صلّى الله عليه وسلّم وعليّ بن أبي طالب. ... وقالت فرقة: الهادي: علىّ بن أبي طالب.

وإنْ صحّ ما روي عن ابن عبّاس ممّا ذكرناه في صدر هذه الآية ، فإنمّا جعل الرسول صلّى الله عليه وسلّم علي بن أبي طالب مثالاً من علماء الأُمّة وهداتما ، فكأنّه قال : أنت يا عليّ هذا وصفك ، ليدخل في ذلك أبو بكر وعمر وعثمان وسائر علماء الصحابة رضي الله تعالى عنهم ، ثمّ كذلك علماء كلّ مصر.

فيكون المعنى على هذا: إنّما أنت يا محمّد منذر ، ولكلّ قومٍ في القديم والحديث دعاة هداة إلى الخير » (1).

# \* ابن روزبهان

وقال ابن روزهان - في الردّ على استدلال العلاّمة الحلي بالحديث - : « ليس هذا في تفاسير السنّة ، ولو صحّ دلّ على أنّ عليّاً هاد ، وهو مسلّم ، وكذا أصحاب رسول الله صلّى الله عليه وسلّم عليه وسلّم هداة ، لقوله صلّى الله عليه وسلّم : أصحابي كالنحوم بأيّهم اقتديتم اهتديتم ، ولا دلالة فيه على النصّ » (2).

### \* ابن تيمية

وقال ابن تيميّة الحرّاني . في الردّ على استدلال العلاّمة الحلّي بالحديث . : « والجواب من وجوه : أحدها : أنّ هذا لم يقم دليل على صحّته ، فلا

<sup>(1)</sup> البحر المحيط 5 / 368. 368.

<sup>(2)</sup> إبطال نمج الباطل. في الردّ على نمج الحقّ. المطبوع مع إحقاق الحقّ 3 / 93.

يجوز الاحتجاج [به]. وكتاب الفردوس للديلمي فيه موضوعات كثيرة ، أجمع أهل العلم على أنّ مجرّد كونه رواه لا يدلّ على صحّة الحديث ، وكذلك رواية أبي نُعيم لا تدلّ على الصحّة.

الثاني : أنّ هذا كذب موضوع باتّفاق أهل العلم بالحديث ، فيجب تكذيبه ورده.

الثالث: أنّ هذا الكلام لا يجوز نسبته إلى النبيّ صلّى الله عليه وسلّم ، فإنّ قوله: ( أنا المنذر ، وبك يا عليّ يهتدي المهتدون ) ظاهره أخّم بك يهتدون دوني ، وهذا لا يقوله مسلم ، فإنّ ظاهره أنّ النذارة والهداية مقسومة بينهما ، فهذا نذيرٌ لا يُهتدى به ، وهذا هادٍ ، [ وهذا ] لا يقوله مسلم.

الرابع: أنّ الله تعالى قد جعل محمّداً هادياً فقال: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِوراطٍ مُسْتَقِيمٍ \* صِراطِ اللهِ ﴾ فكيف يُجعل الهادي مَن لم يوصف بذلك دون مَنْ وُصف به؟!

الخامس: أنّ قوله: (بك يهتدي المهتدون) ظاهره أنّ كلّ من اهتدى من أُمّة محمّد فبه اهتدى ، وهذا كذب بيّن ، فإنّه قد آمن بالنبيّ صلى الله عليه وسلّم خلق كثير ، واهتدوا به ، ودخلوا الجنّة ، ولم يسمعوا من عليٍّ كلمة واحدة ، وأكثر الّذين آمنوا بالنبيّ صلّى الله عليه وسلّم واهتدوا به لم يهتدوا بعليٍّ في شيء.

وكذلك لما فتحت الأمصار وآمن واهتدى الناس بمن سكنها من الصحابة وغيرهم ، كان جماهير المؤمنين لم يسمعوا من عليِّ شيئاً ، فكيف يجوز أن يُقال : بك يهتدي المهتدون؟!

السادس : أنّبه قد قيل معناه : إنّما أنت نذير ولكلّ قوم هاد ، وهو الله تعالى ، وهو قول ضعيف. وكذلك قول من قال : أنت نذير وهادٍ لكل قوم ، قول

ضعيف. والصحيح أنّ معناها: إنّما أنت نذير ، كما أُرسل من قبلك نذيرٌ ، ولكلّ أُمّة نذير يهديهم أي يدعوهم ، كما في قوله: ﴿ وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلاَّ جَلا فِيها نَذِيرٌ ﴾ (1) ، وهذا قول جماعة من المفسّرين ، مثل قتادة وعكرمة وأبي الضحى وعبد الرحمن بن زيد.

قال ابن جرير الطبري: (حدَّثنا بشر ، حدَّثنا يزيد ، حدَّثنا سعيد ، عن قتادة.

وحدّثنا أبو كريب ، حدّثنا [ وكيع ، حدّثنا ] سفيان ، عن السدّي ، عن عكرمة ومنصور ، عن أبي الضحى : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ قالا : محمّد هو المنذر وهو الهادي ).

( حدَّثنا يونس ، حدَّثنا ابن وهب ، قال : قال ابن زيد : لكلِّ قوم نبيّ.

الهادي : النبيّ ، والمنذر : النبيّ أيضاً. وقرأ : ﴿ وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلاَّ خَلاّ فِيها نَذِيرٌ ﴾ (1) ، وقرأ : ﴿ نَذِيرٌ مِنَ النُّذُرِ الْأُولَى ﴾ (2) ، قال : نبي من الأنبياء ).

( حدّثنا بشار ، حدّثنا أبو عاصم ، حدّثنا سفيان ، عن ليث ، عن مجاهد ، قال : المنذر : محمّد ، ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هادٍ ﴾ قال : نبيٌّ ).

وقوله : ﴿ يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أُناسِ بِإِمامِهِمْ ﴾ (3) إذ الإمام [ هو ] الذي يؤتم به ، أي يُقتدى به. وقد قيل : إنّ المراد به هو الله الذي يهديهم ، والأوّل أصحّ.

وأمّا تفسيره بعليِّ فإنّه باطل ، لأنّه قال : ﴿ وَلِكُلِّ قَمْوْمٍ هَادٍ ﴾ ، وهذا يقتضي أن يكون هادي هؤلاء غير هادي هؤلاء ، فيتعدّد الهداة ، فكيف يُجْعل عليٌّ هادياً لكل قوم من الأوّلين والآخرين؟!

\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> سورة فاطر: 24.

<sup>(2)</sup> سورة فاطر: 24.

<sup>(3)</sup> سورة النجم: 56.

<sup>(4)</sup> سورة الاسراء: 71.

السابع: أنّ الاهتداء بالشخص قد يكون بغير تأميره عليهم ، كما يهتدى بالعالم ، وكما حاء في الحديث الذي فيه: (أصحابي كالنجوم فبأيّهم اقتديتم اهتديتم) فليس هذا صريحاً في الإمامة كما زعمه هذا المفتري.

الثامن: أنّ قوله ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هادٍ ﴾ نكرة في سياق الإثبات ، وهذا لا يدلّ على معيّن ، فدعوى دلالة القرآن على عليِّ باطل ، والاحتجاج بالحديث ليس احتجاجاً بالقرآن ، مع أنّه باطل.

التاسع: أنّ قوله: ﴿ لِكُلِّ قَوْمٍ ﴾ صيغة عموم ، ولو أُريد أنّ هادياً واحداً للجميع لقيل: لجميع الناس هادٍ. لا يقال: ﴿ لِكُلِّ قَوْمٍ ﴾ ، فإنّ هؤلاء القوم [غير هؤلاء القوم] ، هو لم يقل: لجميع القوم ، ولا يقال ذلك ، بل أضاف (كلاً ) إلى نكرة ، لم يضفه إلى معرفة.

كما في قولك : (كلّ الناس يعلم أنّ هنا قوماً وقوماً متعدّدين ، وأنّ كلّ قوم لهم هادٍ ليس هو هادي الآخرين ). وهذا يبطل قول من يقول : [ إنّ ] الهادي هو الله تعالى ، ودلالته على بطلان قول من يقول : ( هو عليٌّ ) أظهر » (1).

### \* الدهلوي

وقال عبدالعزيز الدهلوي . صاحب التحفة ـ ما هذا تعريبه ومنها قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هادٍ ﴾ ، ورد في الخبر المتّفق عليه ، عن ابن عبّاس ، عن النبيّ صلّى الله عليه وسلّم أنّه قال : أنا المنذر وعليّ الهادي.

وهذه رواية الثعلبي في تفسيره ، وليس لمرويّاته ذاك الاعتبار التامّ.

وهذه الآية أيضاً تُعدُّ من الآيات التي يذكرها أهل السنّة في مقام الردّ على مذهب الخوارج والنواصب ، ويتمسّكون بالرواية المذكورة بتفسيرها ،

<sup>(1)</sup> منهاج السنّة 7 / 139 . 143 .

وهي لا دلالة فيها على إمامة الأمير ونفي الإمامة عن غيره أصلاً قطعاً ، لأنّ كون الشخص هادياً لا يلازم إمامته ولا ينفي الهداية عن غيره ، ولو دلّ مجرّد الهداية على الإمامة ، لكان المراد منها الإمام بمصطلح أهل السنّة ، وهي الإمامة في الدين ، وهو غير محل النزاع ». إنتهى (1).

# \* الآلوسي

وقال شهاب الدين الآلوسي بتفسير الآية : « وقالت الشيعة : إنّه عليٌّ كرم الله تعالى وجهه ، ورووا في ذلك أخباراً ، وذكر ذلك القشيري منّا.

وأخرج ابن جرير ، وابن مردويه ، والديلمي ، وابن عساكر ، عن ابن عبّاس ، قال : لما نزلت ﴿ إِنَّما أَنْتَ مُنْبِذِرٌ ﴾ الآية ، وضع رسول الله صلّى الله عليه وسلّم يده على صدره فقال : أنا المنذر ، وأومأ بيده إلى منكب عليّ كرّم الله تعالى وجهه فقال : أنت الهادي ، يا عليّ! بك يهتدي المهتدون من بعدي.

وأخرج عبدالله بن أحمد في زوائد المسند ، وابن أبي حاتم ، والطبراني في الأوسط ، والحاكم وصحّحه ، وابن عساكر أيضاً ، عن عليّ كرّم الله تعالى وجهه ، أنّه قال في الآية : رسول الله صلّى الله عليه وسلّم المنذر وأنا الهادي. وفي لفظ : الهادي رجل من بني هاشم يعني نفسه ـ واستدلّ بذلك الشيعة على خلافة عليّ كرّم الله تعالى وجهه بعد رسول الله صلّى الله عليه وسلّم بلا فصل.

وأُجيب: بأنيا لا نسلم صحّة الخبر ، وتصحيح الحاكم محكوم عليه بعدم الإعتبار عند أهل الأثر ، وليس في الآية دلالة على ما تضمّنه بوجه من الوجوه ، على أنّ قصارى ما فيه كونه كرّم الله تعالى وجهه به يهتدي المهتدون بعد رسول الله صلّى الله تعالى عليه وسلّم ، وذلك لا يستدعى إلاّ إثبات مرتبة

(1) التحفة الإثنا عشرية : 207.

الإرشاد ، وهو أمر ، والخلافة التي تقول بما أمر لا تلازم بينهما عندنا.

وقال بعضهم: إن صحّ الخبر يلزم القول بصحّة خلافة الثلاثة رضي الله تعالى عنهم ، حيث دل على أنّه كرّم الله تعالى وجهه على الحقّ في ما يأتي ويذر ، وأنّه الذي يُهتدى به ، وهو قد بايع أولئك الخلفاء طوعاً ، ومدحهم وأثنى عليهم خيراً ، ولم يطعن في خلافتهم ، فينبغي الإقتداء به والجري على سننه في ذلك ، ودون إثبات خلاف ما أظهر خرط القتاد.

وقال أبو حيّان : إنه صلّى الله عليه وسلّم على فرض صحّة الرواية إنّما جعل عليّاً كرم الله تعالى وجهه مثالاً من علماء الأُمّة وهداتها إلى الدين ، فكأنّه عليه الصلاة والسلام قال : يا عليّ هذا وصفك ، فيدخل الخلفاء الثلاث ، وسائر علماء الصحابة رضي الله تعالى عنهم ، بل وسائر علماء الأُمّة.

وعليه : فيكون معنى الآية : إنَّما أنت منذر ولكلّ قوم في القديم والحديث إلى ما شاء الله تعالى هداة دعاة إلى الخير.

وظاهره أنّيه لم يَحْمِل تقديم المعمول في خبر ابن عبّاس رضي الله تعالى عنهما على الحصر الحقيقي ، وحينئذٍ لا مانع من القول بكثرة من يُهتدى به.

ويؤيّد عدم الحصر ما جاء عندنا من قوله صلّى الله عليه وسلّم: ( اقتدوا باللّذين من بعدي: أبي بكر وعمر) وأخبار أُخر متضمّنة لإثبات من يُهتدى به غير عليِّ كرّم الله تعالى وجهه، وأنا أظنّك لا تلتفت إلى التأويل، ولا تعبأ بما قيل، وتكتفي بمنع صحّة الخبر وتقول: ليس في الآية ممّا يدل عليه عين ولا أثر » (1).

<sup>(1)</sup> روح المعاني 13 / 108.

### أقول:

وكلامهم حول هذا الحديث الشريف يكون في جهتين : جهة السند ، وجهة الدلالة ، ونحن نتكلم على كلتا الجهتين ، بالنظر إلى الكلمات المذكورة ، لتظهر الحقيقة لكل منصف حرّ ...

## 1. كلماتهم في ما يتعلّق بالسند

أمّا من جهة سند الحديث ، فكلماتهم مضطربة جدّاً ، فهم بعد ما لا يذكرون إلا أحد أسانيده فقط ، يختلفون في الحكم عليه ، بين مشكّك في الصحّة ، كأبي حيّان ، يقول : « إنْ صحّ » والالوسي : « أُجيب : لا نسلّم صحّة هذا الحديث » ، وبين قائل بوضعه ، كابن الجوزي ، إذ يقول : « هذا من موضوعات الرافضة ، وبين منكر لأصل وجوده في تفاسيرهم كابن روزبحان.

\* فأوّل ما في هذه الكلمات: إخّا ناظرة إلى حديث ابن عبّاس، فلاحظ زاد المسير المجيط، وميزان الاعتدال، والتحفة الإثنا عشريّة، حيث اقتصروا فيها على رواية ابن عبّاس، محاولةً منهم - بعد فرض كونه ضعيفاً - للطعن في أصل الحديث ... وهذا الأسلوب من أبي الفرج ابن الجوزي - خاصّةً - معروف .. ولذا لا يعبأ المحقّقون بحكمه على الأحاديث بالوضع إلاّ أن يثبت عندهم ذلك بدليلٍ قطعي .. ومن هنا نرى أنّ أبا حيّان - مثلاً . يكتفى بالتشكيك في الصحة ولا يجرأ على الحكم بالضعف، فضلاً عن الوضع.

\* ثمّ إنّهم ما ذكروا أيّ دليلٍ على ضعف سند الحديث عن سعيد بن جبير عن ابن عبّاس ، فضلاً عن كونه موضوعاً ، ومن الواضح أنّ مجرّد الدعوى لا يكفي لردّ أيّ حديثٍ من الأحاديث مطلقاً.

أمّ اكونه من روايات الثعلبي في تفسيره ، أو الديلمي في الفردوس ، لوجود الموضوعات الكثيرة فيهما ، فلا يكفي دليلاً على سقوط الحديث ، كما لا يكفي دليلاً على ثبوته.

والذي يظهر من الذهبي في ميزان الإعتدال حيث أورد الحديث بترجمة « الحسن بن الحسين العربي » أنّ سبب الضعف كون هذا الرجل في طريقه ، لكنّه لما رأى أنّ الطبري يرويه بسنده عنه عن معاذ بن مسلم ، عدل من ذلك قائلاً « معاذ نكرة ، فلعلّ الآفة منه »!!

لكنّ « الحسن بن الحسين العربي » قد وتّقه الذهبي تبعاً للحاكم (1) فصحّ الحديث وبطل ما صنعه في ( الميزان ) ، وأما « معاذ » فليس بنكرةٍ كما عبّر هنا ، ولا بمجهول كما عبّر بترجمته ، بل هو معرفة حتى عنده كما ستعرف.

وبعد ، فإنّ الاقتصار على سند واحدٍ للحديث ، أو نقله عن كتاب واحدٍ من الكتب ، ثمّ ردّ أصل الحديث وتكذيبه من الأساس ، خيانة للدين ، وتلبيس للحقيقة ، وتضييع للحق ، وتخديع للقارئ ...!!

\* وسواء صحّ الحديث عن سعيد بن جبير عن ابن عبّاس ، أو لم يصحّ ، بل حتّى لو لم يصحّ عن ابن عبّاس شيء في الباب ، ففي رواية الصحابة الآخرين كفاية لذوي الألباب. بل تكفي الرواية فيه عن أمير المؤمنين 7.

فأمّا رواية عبّاد بن عبدالله الأسدي عنه 7 ، فأخرجها الحاكم في المستدرك وصحّحها ، وهي :

عن « أبي عمرو ابن السمّاك » المتوفّ سنة 344 ، وصفه الذهبي بـ

<sup>(1)</sup> المستدرك وتلخيصه 3 / 211.

« الشيخ الإمام المحدّث ، المكثر الصادق ، مسند العراق ... »  $^{(1)}$ 

عن «عبدالرحمن بن محمّد الحارثي » الملقّب به « كُرْبُزان » ، المتوفّ سنة 231 ، وصفه الذهبي به « المحمّر البقيّة » ثمّ نقل عن ابن أبي حاتم قوله : « كتبت عنه مع أبي ، تكلّموا فيه ، وسألت أبي عنه فقال : شيخ ». قال : « وقال الدارقطني : ليس بالقوي » (<sup>2)</sup> ؛ ومن هنا أورده في ميزان الإعتدال.

لكنْ تعقّبه الحافظ ابن حجر بقوله: « وذكره ابن حبّان في ( الثقات ) وقال: حدّثنا عنه ابنه محمّد : كان موسى بن هارون حسن الرأي فيه. وحدّث أيضاً عن: معاذ بن هشام ، وقريش ابن أنس ، ووهب بن جرير.

وعنه: ابن صاعد، وابن مخلد، والصفّار، وأبو بكر الشافعي، وآخرون. وقال ابن الأعرابي: مات في ذي الحجّة سنة 271. وقال مسلمة بن قاسم: ثقة مشهور » (1).

#### قلت:

فالرجل ثقة ، لا سيّما وأنّه شيخ أبي حاتم الرازي ، وقد سأله عنه ابنه فلم يقدح فيه ، بل قال : « شيخ » وقد نصّ الذهبي نفسه على أنّ أبا حاتم متعبّت في الرجال (2) مضافاً إلى توثيق ابن هارون والحاكم ومسلمة وابن حبّان وغيرهم ، ورواية جماعةٍ من الأئمّة عنه ، ورضاهم إيّاه ، فلا أثر لقول الدارقطني : « ليس بقوي ».

<sup>(1)</sup> سير أعلام النبلاء 15 / 444.

<sup>(2)</sup> سير أعلام النبلاء 13 / 138.

<sup>(3)</sup> لسان الميزان 3 / 431.

<sup>(4)</sup> سير أعلام النبلاء 13 / 247.

عن «حسين بن حسن الأشقر » وهذا الرجل قد ترجمنا له في مباحث آية المودّة وغيرها ، وأثبتنا وثاقته وصدقه عن : أحمد بن حنبل ، والنسائي ، ويحيى بن معين ، وابن حبّان ، وإنّما ذنبه الوحيد عند الذهبي ومَن على مذهبه كونه من الشيعة ، وقد تقرّر أنّ التشيّع غير مضرّ بالوثاقة ، كما في مقدّمة فتح الباري في شرح البخاري وغيره.

عن « منصور بن أبي الأسود » قال الحافظ : « صدوق ، رمي بالتشيّع » واضعاً عليه علامة : أبي داود ، والترمذي ، والنسائي (1).

عن « الأعمش » سليمان بن مهران ، المتوفّى سنة 147 أو 148 ، قال الحافظ : « ثقة حافظ » وهو من رجال الصحاح الستّة (2).

عن « المنهال بن عمرو » وهو من رجال البخاري والأربعة. قال الحافظ : « صدوق ، ربّما وهم »  $^{(3)}$ .

عن « عبّاد بن عبدالله الأسدي » وهو من أعلام التابعين ، وقد روى القوم عن النبيّ 6 قوله : « خير الناس قرني ، ثمّ الّذين يلونهم » (4) وعلى هذا الأساس قالوا بعدالة التابعين كالصحابة.

وقد أخرج النسائي عن عبّاد في خصائص علي 7 من سننه ، وقد قالوا بأنّ للنسائي شرطاً في الصحيح أشدّ من شرط البخاري ومسلم  $^{(5)}$  ، إلاّ أنّ غير واحدٍ من القوم تكلّموا في الرجل لروايته عن عليّ 7

<sup>(1)</sup> تقريب التهذيب 2 / 275.

<sup>(2)</sup> تقريب التهذيب 1 / 331.

<sup>(3)</sup> تقريب التهذيب 2 / 278.

<sup>(4)</sup> جامع الأصول 8 / 547 في فضائل الصحابة.

<sup>(5)</sup> تذكرة الحفّاظ 2 / 700.

بعض فضائله كقوله: « أنا الصدّيق الأكبر » (1).

فالحقّ : صحّة هذا الحديث كما قال الحاكم ، وقول الذهبي في تلخيصه بكذبه باطل.

وأمّا رواية عبدخير ، عنه 7 ، فهي عن مسند أحمد ، وقد حكم الحافظ الهيثمي بأنّ رجالها ثقات ... وقد عرفت . من ترجمة رجالها . كونهم ثقات عند الكلّ ، فكان على القوم نقل هذه الرواية . قبل غيرها من الروايات . في ذيل الآية المباركة ، وتفسيرها بحا ، لا بقول زيد وعمرو من المفسرين بآرائهم ، لكنّهم لم يفعلوا هذا ، لما في قلوبهم من المرض ، توصّلاً لِما أشرنا إليه من الغرض!!

نعم ، وجدنا ابن كثير يذكره بتفسير الآية ، فهو بعد أنْ ذكر الحديث عن ابن عبّاس برواية ابن جرير الطبري ، قال : « في هذا الحديث نكارة شديدة »!! رواه عن ابن أبي حاتم بسنده عن عبدخير عن عليّ ، وهو السند الوارد في مسند أحمد ، وأضاف ابن كثير : « قال ابن أبي حاتم : وروي عن ابن عبّاس - في إحدى الروايات - وعن أبي جعفر محمّد بن عليّ نحو ذلك ».

وقد كان على ابن كثير . الذي قال عن حديث الطبري ما قال بغير حقّ ـ أنْ يعترف بصحّة هذا الحديث ويجعله الأصل في تفسير الآية ، لكنبّه لم يفعل هذا ، لما بين جنبيه من الروح الأمويّة!!

ثمّ جاء بعض المتقولين في عصرنا فأورد كلام ابن كثير بعد رواية الطبري واعتمده ، موهماً اقتصار ابن كثير على تلك الرواية ، مع أنّه عقبها برواية ابن أبي حاتم بسنده الصحيح عن عبدخير ، ولم يتكلّم عليها بشيء ، وسكوته دليلٌ على قبوله ، وإلاّ لتكلّم عليها كما صنع بالنسبة إلى رواية ابن جرير.

<sup>(1)</sup> لاحظ: هامش تهذيب الكمال 14 / 139.

فهكذا يريد المتقوّلون أن يردّوا على كتب أصحابنا ويبطلوا أدلّتنا!!

وتلخّص : أنّ للحديث أسانيد صحيحة متعدّدة من طرق أهل السنّة ، وفيها ما اعترف الأئمّة بصحّته.

إذاً لا مجال لأيّة مناقشة فيه من هذه الناحية ، والحديث ـ مع وروده من طرق أصحابنا عن أئمّة أهل البيت عليقيلاً . مقطوع بصدوره عن رسول الله 6.

#### تنبيهات

الأوّل: إنه قد ظهر ممّا حققناه صحّة هذا الحديث بطرق عديدة ، فقول ابن تيميّة: « إنّ هذا كذب موضوع باتّفاق أهل العلم بالحديث ، فيجب تكذيبه ورده » هو الكذب والباطل ، ولكنّ ابن تيميّة معروف ـ لدى أهل العلم بالحديث ـ بتعمده للكذب في أمثال هذا الموضع ، اللهمّ إلاّ أن يكون مقصوده من « أهل العلم بالحديث » نفسه وبعض من حوله!!

الشاني: لا يخفى أنّ حديثنا هذا غير مدرج أصلاً في (كتاب الموضوعات) لابن الجوزي، ولا في غيره ممّا بأيدينا من الكتب المؤلّفة في الأحاديث الموضوعة، كما أنّا لم نجده في كتابه (العلل المتناهية في الأحاديث الواهية).

ومن هنا أيضاً يمكن القول ببطلان حكمه على الحديث بالوضع في (تفسيره) ، اللهم إلا أن يكون مقصوده خصوص حديث ابن عبّاس الذي ذكره ، فَيَرِدُ عليه ما تقدّم من أنّ الاقتصار على طريق غير معتبر . بزعمه . مع وجود طرق أُخرى له صحيحة ، غير جائز ، لا سيّما في تفسير الآيات القرآنيّة ، فكيف لو ذُكر الطريق غير المعتبر ثمّ رُمي أصل الحديث بالوضع؟!!

الثالث: إنّ قول البعض ـ في ردّ رواية الثعلبي ـ بأنّ « الثعلبي حاطب ليل » جاء تقليداً لابن تيميّة ، فإنّه الذي رماه بذلك في كتاب منهاج السنة ، وقد قدّمنا سابقاً مصادر ترجمة الثعلبي والثناء عليه ، من أوثق كتب القوم.

وإنّ كلامه حول سند رواية الطبري يشتمل على تعصّب وجهلٍ كثير ، وفيما يلي توضيح ذلك :

1 ـ لقد اقتصر في «عطاء بن السائب » على كلام أبي حاتم ، ومع ذلك ففيه التصريح بكونه صدوقاً ، وكذلك نص غير واحدٍ من الأئمّة على صدقه وثقته ، حتى قال أحمد : « ثقة ثقة ، رجل صالح » نعم ذكروا أنّه اختلط في آخر عمره ، ويكفي أنّه قد أخرج له البخاري والباقون سوى مسلم (1).

2. جاء في تفسير الطبري: «حدّثنا معاذ بن مسلم ، حدّثنا الهروي ، عن عطاء بن السائب » وهذا غلط من النسخة ، بل الصحيح هو: حدّثنا معاذ بن مسلم الهراء ، وهو يروي عن عطاء بلا واسطة ، كما لا يخفى على من راجع أسانيد الحديث في الفصل الأوّل.

3. ومعاذ بن مسلم ، قال الذهبي في ( الميزان ) : « معاذ بن مسلم ، عن شرحبيل بن السمط. مجهول. وله عن عطاء بن السائب خبر باطل سقناه في الحسن بن الحسين » (2).

#### قلت:

قد ذكرناه في الفصل الثالث ، ولا يخفى أنّ كلام الذهبي في الموضعين ممّيا يشهد بروايته عن عطاء بلا واسطة.

 $<sup>.86 \, / \, 20</sup>$  لاحظ الكلمات في حقه في : تهذيب الكمال (1)

<sup>(2)</sup> ميزان الاعتدال 6 / 132.

فالذهبي يقول في (الميزان) « مجهول » و « نكرة » لكنّه في (سير أعلام النبلاء) يترجم لمعاذ قائلاً: « معاذ بن مسلم شيخ النحو ، أبو مسلم الكوفي الهرّاء ، مولى محمّد بن كعب القرظي ، روى عن عطاء بن السائب وغيره ، وما هو بمعتمد في الحديث ، وقد نقلت عنه حروف في القراءات ، أخذ عنه الكسائي ، ويقال إنّه صنّف في العربية ، ولم يظهر ذلك ، وكان شيعيناً ، معمّراً ... وكان معاذ صديقاً للكميت الشاعر ، يقال عاش تسعين عاماً ، وتوقيّ سنة 187 ، وله شعر قليل. والهرّاء هو الذي يبيع الثياب الهروية ، ولولا هذه الكلمة السائرة لما عرفنا هذا الرجل ، وقلّ ما روى » (1).

#### قلت:

فالرجل ما هو بمجهول ، إلا أخّم يحاولون ردّ فضائل أهل البيت المِيلِينيّ ، وهذا من طرائقهم ، وإذ عرفه الذهبي قال هذه المرّة : « وما هو بمعتمد في الحديث » لغير سبب إلاّ أنّيه « كان شيعيّاً ». نعم هو من رواة الشيعة وثقاتهم كما في كتبهم ، والتشيّع غير قادح كما تقرّر غير مرّة.

4 ـ وكما ناقض الذهبي نفسه في « معاذ » فقد ناقض نفسه في « الحسن ابن الحسين العربي » ، فقد وثّقه في ( تلخيص المستدرك ) ، كما تقدّم في الفصل الثالث.

5. و « أحمد بن يحيى الصوفي » شيخ الطبري وابن عقدة ، لا ذكر له في ( الميزان ) وليس « الكوفي الأحول » بل جاء بنفس العنوان عند ابن أبي حاتم مع التوثيق الصريح (2).

<sup>(1)</sup> سير أعلام النبلاء 8 / 482.

<sup>(2)</sup> الجرح والتعديل 1 / 81.

فتلخص: صحة حديث الطبري في تفسيره ، فتبصّر واغتنم هذا التحقيق ، وبالله التوفيق.

﴿ فَإِذَا جَاءَ أَمْرُ اللهِ قُضِي بِالْحَقِّ وَخَسِرَ هُنالِكَ الْمُبْطِلُونَ ﴾ (1).

هذا تمام الكلام في الجهة الأولى.

فلننقل إلى الجهة الثانية ...

### 2. مناقشاتهم في الدلالة

ولنا هنا مواقف مع ابن تيميّة ، وأبي حيّان ، وابن روزيمان ، والدهلوي ، والآلوسي.

## \* أمّا أبو حيّان فقال:

« وإنْ صحّ ما روي عن ابن عبّاس ممّا ذكرناه في صدر هذا الآية ، فإنّما جعل الرسول صلّى الله عليه وسلّم عليّ بن أبي طالب مثالاً من علماء الأُمّة وهداتما ، فكأنّه قال : أنت يا عليّ هذا وصفك ، ليدخل في ذلك أبو بكر وعمر ... ».

#### قلت:

وهذا تأويل باردٌ جدّاً ، على أنّه لماذا جعل 6 عليّاً مثالاً من علماء الأُمّة وهداتما ولم يجعل غيره؟! ولو أراد رسول الله ذلك لَما جعل أحداً مثالاً ، بل قال : أنا المنذر وعلماء أُمّتي هداة ، أو قال : أنا المنذر وأصحابي كلّهم هداة ، كما عارض البعض هذا الحديث بحديث : أصحابي

(1) سورة غافر 40 : 78.

كالنجوم بأيّهم اقتديتم اهتديتم ، كما سيأتي.

وعلى الجملة : فقد كان أبو حيّان أجل من أن يقول هذا الكلام ، لكنّ كلّ السعي هو إنّكار الخصوصيّة الثابتة لأمير المؤمنين 7 من هذا الحديث « ليدخل أبو بكر وعمر .. » كما قال!!

ولذا قال الآلوسي بعد نقله: « وظاهره: أنّيه لم يَحمل تقديم المعمول في خبر ابن عبّاس رضي الله تعالى عنهما على الحصر الحقيقي، وحينئذ لا مانع من القول بكثرة من يُهتدى به » ثمّ أضاف: « ويؤيّد عدم الحصر ما جاء عندنا من قوله صلّى الله عليه وسلّم: اقتدوا باللذين من بعدى ... ».

ولكن أنّى يمكن صرف الحديث عن ظاهره بارتكاب التأويل بلا أيّ دليلٍ؟! وأما الحديث الذي ذكره فسيأتي الكلام عليه.

### \* وأمّا ابن روزبهان فقال:

« لو صحّ دلّ على أنّ عليّاً هادٍ ، وهو مسلّم ، وكذا أصحاب رسول الله صلّى الله عليه وسلّم هداة ، لقوله صلّى الله عليه وسلّم : أصحابي كالنجوم ... ».

#### قلت:

سيأتي الكلام على حديث النجوم ببعض التفصيل.

### \* وأما الدهلوي فقال:

« لا دلالة فيها على إمامة الأمير ونفي الإمامة عن غيره أصلاً قطعاً ، لأنّ كون الشخص هادياً لا يلازم إمامته ... ».

#### قلت:

يتلخّص كلامه في نفي الدلالة على الإمامة بنفي الملازمة بينها وبين الهداية ، وسيتّضح الجواب عن ذلك.

### \* وأما الالوسى فقال:

« وليس في الآية دلالة على ما تضمّنه بوجه من الوجوه ، على أنّ قصارى ما فيه كونه كرّم الله تعالى وجهه به يهتدي المهتدون بعد رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ، وذلك لا يستدعي إلا إثبات مرتبة الإرشاد ، وهو أمر ، والخلافة التي نقول بما أمر ، ولا تلازم بينهما عندنا ».

#### قلت:

هذا هو الوجه الذي قدّمه على غيره في الجواب ، ممّيا يظهر منه اعتماده عليه ، وحاصله : نفي الملازمة ، وهو ما أجاب به الدهلوي.

ثمّ نقل عن بعضهم وجهاً آخر فقال : « وقال بعضهم : إنْ صحّ الخبر يلزم القول بصحّة خلافة الثلاثة ، حيث دلّ على أنّه كرّم الله تعالى وجهه على الحقّ في ما يأتي ويذر ، وأنّه الذي يُهتدى به ، وهو قد بايع أُولئك الخلفاء طوعاً ... ».

لكنّه لم يؤيّد هذا الوجه بوجه ، لعلمه بابتناء ذلك على دعوى أنّه بايع القوم طوعاً ، وأنّي مدحهم وأثنى عليهم خيراً ، ولم يطعن في خلافتهم ، وهذا كلّه أوّل الكلام ، وأصل النزاع والخصام ...

ثمّ أورد تأويل أبي حيّان ، وأيّده بحديث الإقتداء بالشيخين!

ثمّ أبطله بقوله : « وأنا أظنّك لا تلتفت إلى التأويل ، ولا تعبأ بما قيل ، وتكتفي بمنع صحّة الخبر ، وتقول : ليس في الآية ثمّا يدلّ عليه عين ولا أثر ».

#### قلت:

أمّا تأويل أبي حيّان ، فقد تكلّمنا عليه.

وأمّا تأييده بحديث الإقتداء ، فسيتّضح بطلانه ، بالبحث عن سند الحديث المذكور ، ببعض التفصيل.

### وبعد :

فإنّ الحديث الشريف صحيح ثابت بأسانيد عديدة .. فلا مجال للمناقشة في سنده ، وأمّا المناقشات المذكورة فتتلخّص في نقاط :

1 ـ التأويل ، وهذا باطل ، « وأنا أظنّك لا تلتفت إلى التأويل ، ولا تعبأ بما قيل » كما قال الآلوسي.

2 ـ الإعتراف بظاهر الحديث ووجوب الأخذ به ، وأنّيه ينبغي الاقتداء بمولانا أمير المؤمنين والجري على سننه ، وذلك يستلزم القول بصحّة خلافة الثلاثة ، لأنّه بايعهم طوعاً.

ولكن كونه بايع طوعاً أوّل الكلام كما هو معلوم ، ولو كان ذلك ثابتاً لم يبق أيّ خلاف ونزاع ، ولَما ارتكب القوم أنواع التمحّلات والتأويلات وغير ذلك ، لصرف الحديث عن ظاهره.

3 . إنّه لا ملازمة بين « الهداية » و « الإمامة » ، فتلك أمر وهذه أمر آخر ، وهذا ما سيتبيّن الجواب عنه لدى التحقيق في كلام ابن تيميّة.

4 ـ المعارضة بحديث : « أصحابي كالنجوم ... » وحديث : « اقتدوا باللذين مِن بعدي ... » وفي الفصل الرابع الجواب عن ذلك.

## \* وأمّا ابن تيمية :

فهو أكثر القوم إطناباً في الكلام في هذا المقام ، فقد ذكر وجوهاً ...

والجواب عن الوجهين الأوّل والثاني منهما: إن هذا الحديث صحيح كما عرفت ، وأنّ رواته من كبار أئمّة الحديث كثيرون ، وفيهم من ينصُّ على صحّته ، فما ذكره هو الكذب.

وعن الثالث والرابع: إنّه سوء فهم ، فإنّ رسول الله 6 هو الهادي لعليّ 7 وللأُمّة كلّها ، لكنّ عليّاً 7 هو الهادي للأمّة من بعده ، وهذا صريح قول النبيّ : « بك يهتدي المهتدون من بعدي ».

وعن الشامن: إنّ الآية الكريمة تدلّ على إمامة أمير المؤمنين 7 بالنظر إلى الحديث الوارد في تفسيرها ، فإذا فيسر الحديث الصحيح الآية ، كانت الآية من جملة الأدلّة من الكتاب على الإمامة.

وعن السابع: بما سيجيء من أنّ حديث النجوم باطل حتّى عند ابن تيميّة ، فقد ناقض نفسه باستدلاله به هنا!

وأمّا نفي الملازمة بين « الهداية » و « الإمامة » في هذا الوجه ـ السابع ـ وفي كلام الدهلوي وغيره ، فلا يجدي ، لما سنذكره في معنى الحديث والمراد من كون أمير المؤمنين 7 هادياً ..

وذلك هو الجواب عن سؤاله ـ في الوجه السادس ـ : « كيف يُجعل عليٌ هادياً لكلّ قومٍ من الأوّلين والآخرين؟! ».

وعن تكذيبه ـ في الوجه الخامس ـ « أنّ كلّ من اهتدى من أُمّة محمّد فبه اهتدى »

٠.

وعمّا ذكره . في الوجه التاسع . من « أنّ قوله كلّ قومٍ ، صيغة عموم ... ».

## معنى الآية المباركة

وقبل الورود في البحث نتأمّل في معنى الآية الكريمة بالنظر إلى مداليل مفرداتها :

يقول تعالى : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾.

أمّا كلمة « إنّما » فتدلُّ على الحصر ، ولا كلام في هذا ، و « الإنذار » إخبارٌ فيه تخويف كما أنّ التبشير إخبار فيه سرور (1).

وقال القاضي البيضاوي بتفسيرها: ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْيِذِرٌ ﴾ مرسَيل للإنذار كغيرك من الرسل ، وما عليك إلاّ الإتيان بما تتضح به نبوّتك » (2).

والآيات الواردة في هذا المعنى كثيرة ، ففي بعضها الحصر بالألفاظ المختلفة الدالّة عليه ، كقوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ نَذِيرٌ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ (3).

و ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّمَا أَنَا لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ (4).

و ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا مُنْذِرٌ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلاَّ اللهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ﴾ (5).

و ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرُ مَنْ يَخْشَاهَا ﴾ (6).

500 Tell 1 1 1 1

<sup>(1)</sup> المفردات في غريب القرآن : 508 « نذر ».

<sup>(2)</sup> تفسير البيضاوي : 428.

<sup>(3)</sup> سورة هود 11 : 12.

<sup>(4)</sup> سورة الحج 22 : 49.

<sup>(5)</sup> سورة ص 38: 65.

<sup>(6)</sup> سورة النازعات 79: 45.

وكقوله تعالى : ﴿ إِنْ أَنَا إِلاَّ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ (1).

- و ﴿ إِنْ أَنْتَ إِلاَّ نَذِيرٌ ﴾ <sup>(2)</sup>.
- و ﴿ إِنْ هُوَ إِلاَّ نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَذابِ شَدِيدٍ ﴾ (3).

وفي بعضها كون « الإنذار » العلة الغائية من إرساله بالكتاب ونزول الوحي عليه ، كقوله تعالى : ﴿ وَأُوحِيَ إِلَيَّ هذَا الْقُرْآنُ لِأُنْذِرَكُمْ بِهِ ﴾ (4).

- و ﴿ كِتابٌ أُنْزِلَ إِلَيْكَ ... لِتُنْذِرَ بِهِ ... ﴾ (5).
  - و ﴿ مَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ مُبَشِّراً وَنَذِيراً ﴾ (6).
- و ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْناكَ شَاهِداً وَمُبَشِّراً وَنَذِيراً ﴾ (7).

وحتى في أوّل البعثة خاطبه تعالى بقوله : ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدَّثِّرُ \* قُمْ فَأَنْذِرْ ﴾ (8) ... ﴿ وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾ (9).

لقد دلّت الآيات الكثيرة على أنّ وظيفة الرسول 6 ليس إلا « الإنذار » و « التبشير » ، وكلاهما « إخبارٌ » غير أنّ الأوّل « فيه تخويف » والثاني « فيه سرور » ، وكانت وظيفته « الإخبار » فقط ، أي : « الإبلاغ » ، وهذا اللفظ جاءت به الآيات الكثيرة أيضاً ، مع الدلالة على الحصر

<sup>(1)</sup> سورة الأعراف 7: 188.

<sup>(2)</sup> سورة فاطر 35: 23.

<sup>(3)</sup> سورة سبأ 34: 46.

<sup>(4)</sup> سورة الأنعام 6 : 19.

<sup>(5)</sup> سورة الأعراف 7: 2.

<sup>(6)</sup> سورة الفرقان 25: 56.

<sup>(7)</sup> سورة الأحزاب 33: 45.

<sup>(8)</sup> سورة المدّثّر 74 : 1 و 2.

<sup>(9)</sup> سورة الشعراء 26: 214.

كذلك ، كقوله تعالى : ﴿ وَما عَلَى الرَّسُولِ إِلاَّ الْبَلاغُ ﴾  $^{(1)}$ .

و ﴿ فَهَلْ عَلَى الرُّسُلِ إِلاَّ الْبَلاغُ الْمُبِينُ ﴾ (2).

و ﴿ فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّما عَلَى رَسُولِنَا الْبَلاغُ الْمُبِينُ ﴾ (3).

وهكذا غيرها من الآيات.

وأمّا قوله تعالى : ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ ، فمن جَعَلَ « الهادي » هو « رسول الله » 6 ، فقد جعل « الواو » عاطفةً ، فيكون ﴿ هَادٍ ﴾ عطفاً على ﴿ مُنْذِرٌ ﴾ و ﴿ لِكُلِّ قَوْمٍ ﴾ ، متعلق بـ ﴿ هَادٍ ﴾ .

أو يكون ﴿ هادٍ ﴾ خبراً لمبتدأ مقدَّر ، أي : وأنتَ هاد.

لكنْ يردّ الأوّل: بأنّه يستلزم الفصل بين المعطوف والمعطوف عليه بالجار والمحرور، وهو غير جائز عند المحقّقين من النحويّين.

ويردّ الثاني : بأنّه مستلزم للتقدير ، ومن الواضح أنّه خلاف الأصل.

على أنّ القول بأنّ « الهادي » في الآية هو « رسول الله » نفسه ، إغفالٌ للحديث الصحيح الوارد بتفسيرها ، الصريح في أنّه عليٌ 7 ، وبه يجاب عن قول مَن فسر الآية برأيه ، فجعل « الهادي » هو « الله » أو « العمل » أو غير ذلك ، وهي تفاسير باطلة لم يوافق عليها حتى ابن تيميّة والآلوسي.

وعلى ما ذكرنا تكون « الواو » استئنافيةً.

فيكون معنى الآية : كون النبيّ 6 منذراً ، ولكلّ قوم هادٍ إلى ما جاء به النبيّ ، وهو «عليٌّ » 7 ، الذي حفظ ونشر ما جاء به النبيّ ، ودعا إلى الأخذ والعمل به ، فكان 7 الهادى بقوله

<sup>(1)</sup> سورة المائدة 5: 99.

<sup>(2)</sup> سورة النحل 16: 35.

<sup>(3)</sup> سورة المائدة: 5: 92.

وفعله إلى الله والإسلام بعد الرسول عليه وآله الصلاة والسلام.

و « الهداية » هي : « إراءة الطريق » و « الدلالة » عليه  $^{(1)}$  ، وقال ابن فارس :

« هدي . الهاء والدال والحرف المعتلّ . : أصلاًن : أحدهما التقدّم للإرشاد ، والآخر : بعثة لطف ، فالأوّل قولهم : هديتهُ الطريق هدايةً ، أي : تقدّمته لأُرشده ، وكلّ متقدّم لذلك هاد ، قال :

إذا كان هادي الفتى في البلا وصدر القناة أطاع الأميرا وينشعب هذا فيقال: الهُدى ، خلاف الضلالة ... وينشعب هذا فيقال: الهُدى ، خلاف الضلالة ... والأصل الآخر: الهُديّة ...  $^{(2)}$ .

### أقول:

فإذا كان هذا معنى الآية المباركة ، ورجعنا إلى الأحاديث الواردة في تفسيرها ووجدنا فيها :

- 1. المقابلة بين النبيّ وبين أمير المؤمنين ، بأنّه منذرٌ وعليٌّ الهادي.
- 2. والحصر المستفاد من كلمة « أنت الهادي » و « الهادي على ».
- 3. والحصر المستفاد من تقديم الظرف في « بك يهتدي المهتدون ».
  - 4. والحصر المستفاد من الإيماء إلى صدره أو الضرب على منكبه.
    - 5. وكلمة « بعدي » الظاهرة في المباشرة.

كانت الآية . بمعونة الأحاديث المشتملة على ما ذكرنا . دالّةً على أنّ سبحانه جعل وظيفة النبيّ 6 « الإنذار » ، وكان وظيفة عليّ 7 من بعده : إرشاد الأُمّة ودلالتها على الطريق الصحيح المؤدّي

<sup>(1)</sup> المفردات في غريب القرآن : 538.

<sup>(2)</sup> معجم مقاييس اللغة 6 / 42.

إلى ما جاء به النبيّ 6 ، فيكون 7 الإمام المرشد للأُمّة ، القائم مقام النبيّ ، والمقتدى من بعده.

وهذه هي حقيقة الإمامة والخلافة.

هذا ، وقد فهم غير واحدٍ من علماء القوم كابن تيميّة وابن روزيجان والآلوسي ، دلالة الحديث على وجوب الإقتداء بأمير المؤمنين 7 بعد الرسول ، وذلك قول الله عزّ وجلّ : ﴿ أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ أَحَقُّ أَنْ يُتَبَعَ أَمَّنْ لا يَهِدِّي إِلاَّ أَنْ يُهْدى فَما لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ (1).

نعم ، فهموا ذلك ، وإلا لَما عارضوه بحديث : «أصحابي كالنجوم فبأيّهم اقتديتم اهتديتم » وحديث : « اقتدوا باللذين من بعدي أبي بكر وعمر » لكنّهما باطلان ، فلو كانا صحيحين سنداً ودلالةً لكان لذلك وجه ، كما تمسّك بعض المتقوّلين بما في منهاج السنّة عن علي 7 أنّه قال : « لا أُوتينّ بأحد يفضّلني على أبي بكر إلاّجلدته حدّ المفتري »!!

## المؤكّدات في ألفاظ الحديث

ثم إنّ في ألفاظ الحديث الوارد بتفسير الآية المباركة مؤكّدات عديدة لدلالتها على وجوب اتّباع أمير المؤمنين والاقتداء به وإمامته بعد الرسول:

1 ـ كقوله 6 أنّيه سمع ليلة أسري به : « يا محمّد! إنّما أنت منذر ولكل قوم هاد. قلت : أنا المنذر ، فمن الهادي؟ قال : عليّ الهادي المهتدي ، القائد أُمتك إلى جنّتي غرّاً محجّلين برحمتي ».

ففيه : وصف الإمام 7 بعد « الهادي المهتدي » بـ « القائد أمتك ... » مع مجيء اللام في « القائد » الدالة على الحصر.

<sup>(1)</sup> سورة يونس 10: 35.

2. وقوله 6 له فيه : « إِنَّك منار الأنام ، وراية الهدى ، وأمين القرآن ، أشهد على ذلك أنَّك كذلك ».

فجعله 7: « منار الأنام ، وراية الهدى ، وأمين القرآن » ثمّ شهد له بذلك!!

3 ـ وقول الزرقاء الكوفية لمعاوية حين استشهدت بالآية المباركة ، قالت : « المنذر رسول الله ، والهادي علي ولي الله ».

### أحاديث أخرى

ولقد أشار 6 في قوله: « بك يا عليّ يهتدي المهتدون من بعدي » إلى أن في أمته من بعده « مهتدين » و « ضالين » ... فأناط « الهداية » و « الضلالة » به إلى يوم القيامة ، فكان كالراية التي تنصب على الطريق ، من اهتدى بما وصل ، ومن خالفها أو أعرض عنها ضلّ ، فالمهتدون هم المجبّون المطيعون المبّعون له ، والضالون هم المخالفون المبغضون له ...

ومن هنا وصفه 7 بر راية الهدئ ».

### عليٌّ راية الهدى

ففي رواية الحاكم الحسكاني والحاكم أبي عبدوالحافظ أبي نعيم ، عن أبي برزة : « إِنَّك منار الأنام ، وراية الهدى ، وأمين القرآن ».

وروى الحافظ أبو نعيم بسنده ، عن أبي برزة أيضاً : « إنّ عليّاً راية الهدى ، وإمام أوليائي ، ونور من أطاعني ، وهو الكلمة التي ألزمتها المتّقين ، من أحبّه أحبّني ، ومن أبغضه أبغضني » (1).

<sup>(1)</sup> حلية الأولياء 1 / 66 ، وانظر : تاريخ بغداد 14 / 98 ، تاريخ دمشق 33042 ح 8892 . الطبعة الحديثة . ، نظم درر السمطين : 144 ، وغيرها.

ولقوّة هذا الحديث في الدلالة على إمامة أمير المؤمنين 7 ، تكلّم بعض القوم في سنده بتحكّم ، ففي لسان الميزان بترجمة « عبّاد بن سعيد الجعفي » بعد ذِكره : « فهذا باطل ، والسند إليه ظلمات » (1) وبترجمة « لاهز أبو عمرو التيمي » حكى عن ابن عديّ أنّيه يحدّث عن الثقات بالمناكير ، فذكر الحديث قائلاً : « وهذا باطل. قاله ابن عديّ » ثمّ قال : « قلت : إي والله من أكبر الموضوعات ، وعليٌ فلعن الله من لا يحبّه » (2).

وأنت ترى أنه ردُّ لمناقب أمير المؤمنين بلا دليل!

نعم ، في الموضع الثاني دليله هو اليمين الفاجرة!! وما أقواه من دليل!!

وممّا يدل على تحكّم القوم في المقام: أنّ ابن عديّ يقول عن « لاهز »: « يحدّث عن الثقات بالمناكير » والحال أنّ الخطيب البغدادي يقول: « لم أرّ للاهز ابن عبدالله غير هذا الحديث ، فأين « يحدث عن الثقات بالمناكير »؟!

ولما كان الخطيب يريد الطعن في الحديث ، ولا دليل عنده ، يقول : «حدّثني أحمد بن محمّد المستملي ، أحبرنا محمّد بن جعفر الورّاق ، قال : أحبرنا أبو الفتح محمّد بن الحسين الأزدي الحافظ ، قال : لاهز بن عبدالله التيمي البغدادي غير ثقة ، ولا مأمون ، وهو أيضاً مجهول » (3).

### أقول:

إِنْ كَانَ الدليل قول الأزدي فالأمر سهل ، فقد نصوا على أنّ الأزدي نفسه ضعيف ، ولا يُلتفت إلى قوله في الرجال :

<sup>(1)</sup> لسان الميزان 3 / 229.

<sup>(2)</sup> لسان الميزان 6 / 237.

<sup>(3)</sup> تاريخ بغداد 14 / 99.

قال الذهبي : « لا يُلتفت إلى قول الأزدي ، فإنّ في لسانه في الجرح رهقاً »  $^{(1)}$ . وقال الحافظ ابن حجر : « قدّمتُ غير مرّة : أنّ الأزدي لا يُعتبر تجريحه ، لضعفه هو  $^{(2)}$ .

هذا ، وتؤيّد هذا الحديث وتشهد بصحّته أحاديث :

كقوله 6 . في حديث  $\dots$  : « إن تؤمروا عليّاً  $\dots$  ولا أراكم فاعلين  $\dots$  تجدوه هاديا مهديا ، يأخذ بكم الطريق المستقيم  $\dots$  (3).

وقوله : « من أراد أن يحيا حياتي ، ويموت مماتي ، ويسكن حنّة الخلد التي وعدي رتي ، فليتولّ علي بن أبي طالب ، فإنّه لن يخرجكم من هدى ، ولن يدخلكم في ضلالة « قال الحاكم : « هذا حديث صحيح الإسناد »  $^{(4)}$ .

وقوله : « إنّ عليّاً مدينة هدى ، فمن دخلها نجا ، ومن تخلّف عنها هلك »  $^{(5)}$ .

## عليٌّ العَلَم

وكما وصفه بـ « راية الهدى » فقد وصفه بـ « العَلَم » :

أخرج الحافظ ابن عساكر بترجمته 7: « أخبرنا أبو القاسم علي ابن إبراهيم النسيب ، أنبأنا أبو بكر أحمد بن علي الخطيب ، أخبرني أبو الفرج الطناجيري ، أنبأنا محمد بن محمود الواعظ ، أنبأنا محمد بن محمود

\_\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> ميزان الاعتدال 1 / 66.

<sup>(2)</sup> مقدمة فتح الباري : 430.

<sup>(3)</sup> مسند أحمد 1 / 108.

<sup>(4)</sup> المستدرك على الصحيحين 3 / 128.

<sup>..</sup> שنابيع المودة 1 / 220 ح 39. الطبعة الحديثة المحقّقة .. (5)

الأنباري بالبصرة ، أنبأنا محمّد بن القاسم بن هاشم ، أنبأنا أبي ، أنبأنا عبدالصمد بن سعيد أبو عبدالرحمن ، أنبأنا الفضل بن موسى ، عن وكيع ، عن الأعمش ، عن أبي وائل ، عن حذيفة ، قال : قال النبيّ صلّى الله عليه وسلّم لعلي : جعلتك عَلَمَا فيما بيني وبين أُمّتي ، فمن لم يتّبعك فقد كفر ».

ثم قال ابن عساكر : « من بين الفضل والواعظ مجاهيل لا يعرفون »  $^{(1)}$ .

#### قلت:

وهذا منه سهوٌ ، إنْ لم يكن تجاهلاً ، كما هي عادتهم في قبال مناقب أمير المؤمنين!! وذلك لأنّ محمّد بن محمود الأنباري - وهو شيخ أبي حفص عمر ابن أحمد بن شاهين الواعظ الحافظ - مترجم في تاريخ الخطيب ، قال : « محمّد بن محمود الأنباري ، حدّث عن علي بن أحمد النضر الأزدي ، ومحمّد ابن الحسن ابن الفرج الهمذاني ، ومحمّد بن حنيفة بن ماهان الواسطي ، ومحمّد ابن القاسم بن هاشم السمسار ، روى عنه أبو حفص ابن شاهين ، ذكر أنّه سمع منه بالبصرة » (2).

ومحمّد بن القاسم بن هشام ، هو : أبو بكر السمسار ، ترجم له الخطيب ، قال : «حدث عن أبيه ... وكان ثقة »  $^{(3)}$ .

وأبوه: القاسم بن هاشم ، ترجم له الخطيب أيضاً قال: « ... روى عنه ابنه وأبو بكر ابن أبي الدنيا ، ووكيع القاضي ، ويحيى بن صاعد ، وأبو عبيد ابن المؤمل الناقد ، والقاضى المحاملي ، ومحمّد بن مخلد ، وكان صدوقاً » (4).

<sup>(1)</sup> تاريخ دمشق. ترجمة أمير المؤمنين 7. 2 / 489.

<sup>(2)</sup> تاریخ بغداد 3 / 261.

<sup>(3)</sup> تاریخ بغداد 3 / 180.

<sup>(4)</sup> تاريخ بغداد 12 / 421.

وأمّا عبدالصمد بن سعيد ، الراوي عن الفضل بن موسى البصري ، مولى بني هاشم ، المتوفّ سنة 264 ، فأظنّه : عبدالصمد بن سعيد الكندي الحمصي ، المتوفّ سنة 324 ، ترجم له الذهبي ووصفه بـ « المحدّث الحافظ »  $^{(1)}$ .

هذا ، وروى الفقيه المحدّث ابن المغازلي الواسطي الشافعي عن أبي محمّد الغندجاني بسنده « عن شعبة بن الحجّاج ، عن أبي التيّاح ، عن ابن عبّاس ، قال : قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم : أتاني جبريل بدرنوك من درانيك الجنّة فجلست عليه ، فلمّا صرت بين يدي ربّي كلّمني وناجاني ، فما علّمني شيئاً إلاّ عَلِمه عليّ ، فهو باب مدينة علمي.

ثمّ دعاه النبيّ إليه فقال له : يا عليّ! سلمك سلمي ، وحربك حربي ، وأنت العلم ما بيني وبين أُمّتي من بعدي  $^{(2)}$ .

## يأخذ بكم الطريق المستقيم

ومن هنا أوصى الأُمّة وأرشدهم إليه بقوله في حديثٍ : « وإنْ تؤمّروا عليّاً . ولا أراكم فاعلين . تجدوه هادياً مهدياً ، يأخذ بكم الطريق المستقيم » (3).

وقال . في ما رواه السيّد الهمداني عن ابن عبّاس . : « وإذا خالفتموه فقد ضلّت بكم الطرق والأهواء في الغيّ » (4).

بل وصفه بـ « الطريق » في ما روي مسنداً عن سعيد بن جبير عن ابن عبّاس (5).

<sup>(1)</sup> سير أعلام النبلاء 15 / 266.

<sup>(2)</sup> مناقب أمير المؤمنين : 50.

<sup>(3)</sup> مسند أحمد 1 / 108.

<sup>(4)</sup> مودّة القربي ، عنه ينابيع المودة 250 ط تركيا.

<sup>(5)</sup> شواهد التنزيل 1 / 57 ، المناقب. ينابيع المودّة : 133.

## طاعته طاعة رسول الله

ولذا كانت طاعته طاعة رسول الله 6 ، وأنّه لئن أطاعوه ليدخلنّ الجنة ، كما في الحديث :

أخرج الحاكم بسنده عن أبي ذرّ ، قال : قال رسول الله 6 : « من أطاعني فقد أطاع الله ، ومن عصاني فقد عصى الله ، ومن أطاع عليّاً فقد أطاعني ، ومن عصى عليّاً فقد عصاني » قال الحاكم : « هذا حديث صحيح الإسناد » ووافقه الذهبي (1).

## من فارقه فارق رسول الله

ولذا كان الفاروق بين الحق والباطل ، كما في الحديث المشهور ، وأنّ من فارقه فقد فارق رسول الله 6 ، كما في الحديث :

أخرج الطبراني في الأوسط. وعنه الهيثمي. بإسناده عن بريدة ، في قضية بعث علي 7 أميراً على اليمن عن النبي 6 ، أنّيه قال : « ما بال أقوام ينتقصون عليّاً؟!! من تنقّص عليّاً فقد تنقّصني ، ومن فارق عليّاً فقد فارقني ، إنّ عليّاً منّي وأنا منه ... » (2).

وأخرج الحاكم بإسناده عن أبي ذرّ ، قال : قال النبيّ 6 : « يا عليّ! من فارقني فقد فارق الله ، ومن فارقك يا عليّ فقد فارقني » قال الحاكم : « صحيح الإسناد »  $^{(2)}$  وأخرجه البزّار ، وعنه الهيثمي ، وقال :

<sup>(1)</sup> المستدرك على الصحيحين 3 / 121.

<sup>(2)</sup> مجمع الزوائد 9 / 128.

<sup>(3)</sup> المستدرك على الصحيحين 3 / 123.

« رجاله ثقات » (1).

## عليٌّ منه بمنزلته من ربّه

ولذا كان عليٌّ من رسول الله 6 بمنزلته من ربّه.

فقد أخرج الحافظ المحبّ الطبري عن ابن عبّاس ، في حديثٍ « قال أبو بكر : ما كنت لأتقدّم رجلاً سمعت رسول الله صلّى الله وسلّم يقول : عليٌّ مني بمنزلتي من ربيّ ، أخرجه ابن السمّان في كتاب الموافقة » (2).

ورواه الذهبي عن ابن مسعود ، بترجمة محمِّد بن داود الرملي ، فقال : «هذا من وضع هذا الجاهل ، رواه أبو عَروبة ، عن مخلد بن مالك السلمسيني عنه » (3)! فانظر كيف يردُّ الحديث بلا أيّ دليل ، وإمّما تبعاً لهواه!!

### باب حطّة

ولذا كان باب حطّة ، في ما أخرج الحافظ الدارقطني عن ابن عبّاس ، أنّ النبيّ 6 ولذا كان باب حطّة ، مَن دخل فيه كان مؤمناً ، ومن خرج منه كان كافراً »  $^{(4)}$ .

وأخرجه الحافظ الطبراني في حديثٍ فيه تشبيه أهل بيته بسفينة نوحٍ وبباب حطّة في بني إسرائيل (5).

<sup>(1)</sup> مجمع الزوائد 9 / 135.

<sup>(2)</sup> ذخائر العقبي : 64.

<sup>(3)</sup> ميزان الاعتدال 3 / 540 ، وتبعه ابن حجر في لسانه 5 / 161.

<sup>(4)</sup> الجامع الصغير : 346 ح 5592 ، الصواعق المحرقة : 75 ، كنز العمّال 11 / 603 ح 32910.

<sup>(5)</sup> المعجم الصغير 1 / 139.

#### نتيجة البحث

إنّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم وصف عليّاً 7 بـ « الهادي » و « الراية » و « العلم » وغير ذلك من الأوصاف ممّيا ذكرناه وما لم نذكره ، وكلّها تشير إلى معنىً واحد ومقصد فارد ، وهو كونه « القائد » « والمرشد » و « المتبع » ... للأُمّة الإسلامية من بعده ... وهذا هو معنى « الإمامة العامة » و « الولاية المطلقة » و « الخلافة العظمى »

ومن هذا الباب وصفه صلّى الله عليه وسلّم بد «قسيم الجنة والنار» ، وجعله ميزاناً ومعياراً يُعرف به المؤمن من المنافق والكافر ، والحقّ من الباطل في أحاديث كثيرة.

وأيضاً: فقد كان 7 حجّة لله تعالى على خلقه ، في حديث أخرجه الخطيب في تاريخ بغداد  $^{(1)}$  ، وابن عساكر في تاريخ دمشق ، بأسانيد عن أنس عن النبيّ  $^{(2)}$  ولم يتكلّم في سنده إلا في « مطر » راويه عن أنس ، لكنّه من التابعين ، ومن رجال ابن ماجة ، والظاهر من كلماتهم أنّ السبب في ترك حديثه روايته الفضائل عن أنس بن مالك ، فلا جرح في الرجل ، غير أنّ رواياته ليست على هواهم ، ولذا لما أورد الذهبي هذا الحديث في ( الميزان ) قال : « هذا باطل ، والمتّهم به مطر ، فإنّ عبيدالله ثقة شيعي ، ولكنّه أثم برواية هذا الإفك »  $^{(5)}$ .

فمن هذا الكلام يظهر أنّ « عبيدالله بن موسى العبسى » الراوي عن « مطر »

<sup>(1)</sup> تاریخ بغداد 2 / 88.

<sup>(2)</sup> تاريخ دمشق . ترجمة أمير المؤمنين 7 . 2 / 272 . 273 .

<sup>(3)</sup> ميزان الاعتدال 4 / 127. 128.

ثقة ، و « مطر » نفسه لم يُرْمَ بشيء غير أنّ الحديث « باطل »!!

أمِّا ابن حجر ، فلم يورد الرجل في لسان الميزان لكونه من رجال بعض الصحاح الستّة.

وعلى الجملة ، فقد كان رسول الله 6 يُعرّف أمير المؤمنين بالإمامة من بعده بشتى الأساليب ، فتارةً يصرح في حقّه بالإمامة والوصاية ونحوهما ، وأُخرى يصفه بالأوصاف المستلزمة لذلك ، وثالثةً يشبّهه بما يفيده بكلّ وضوح ... وهكذا.

وبمذا ظهر معنى الآية الكريمة ، ومدلول الحديث الشريف ، وكيفيّة استدلال أصحابنا بذلك في إثبات الإمامة ...

وتبين الجواب عن التساؤلات المثارة حول الاستدلال ، واندفاع الشبهات المذكورة. ويبقى الكلام على المعارضات ....

# الفصل الرابع في الجواب عن المعارضة

وقد عقدنا هذا الفصل للتحقيق حول أحاديث يروونها في فضل أبي بكر ، أو الشيخين ، أو الصحابة قاطبةً ، فحاول بعضهم أن يعارض بها الأحاديث الواردة في الآية المباركة المتقدم بعضها ، ونظائرها.

### 1 . حديث الاقتداء بالشيخين

ذكر هذا الحديث في هذا المقام: الآلوسي في تفسيره روح المعاني.

وقد سبقه في الاستدلال به في مباحث الإمامة عدّة من أعلام القوم: كالقاضي عضد الدين الإيجي في المواقف، وشارحه الشريف الجرجاني في شرح المواقف، والسعد التفتازاني في شرح المقاصد، وابن تيميّة في منهاج السنّة، وابن حجر المكّي في الصواعق المحرقة، وولي الله الدهلوي في قرّة العينين في تفضيل الشيخين، وابنه عبدالعزيز صاحب التحفة الإثنا عشرية، وغيرهم.

كما تحد الإستدلال به في مسألة انعقاد الإجماع بأبي بكر وعمر ، في كثير من كتب علم أصول الفقه ، نذكر منها : المختصر لابن الحاجب وشرحه ، والمنهاج للبيضاوي وشرحه ، ومسلم الثبوت للقاضى البهاري وشرحه ...

هذا ، وقد ظهر لنا . لدى التحقيق . أنّ الشهاب الالوسى إنّما ينتحل في

هذه المباحث مطالب عبدالعزيز الدهلوي في كتاب التحفة الاثنا عشريّة (1) ، الذي اختصر ترجمته محمود شكري الآلوسي ، ونشره بعنوان مختصر التحفة الإثني عشرية.

## التحقيق في أسانيده

وعلى كلّ حالٍ ، فقد اقتضى استدلال بعضهم بهذا الحديث في هذا المقام لغرض المعارضة ، أن نتكلّم حوله ببعض التفصيل ، ليتبين حاله فلا يعارَض به شيء من أدلّة أصحابنا في مختلف الجالات ، فنقول :

هذا الحديث مميّا أعرض عنه البخاري ومسلم ، ولم يخرجه من أرباب السنن سوى الترمذي وابن ماجة ، وأخرجه أحمد في مسنده والحاكم في المستدرك ، وما رووه إلاّعن حذيفة وابن مسعود.

\* فرووه عن حذيفة بن اليمان ، لكن بأسانيد ينتهي حلّها إلى : « عبدالملك بن عمير ، عن ربعي بن حراش ، عن حذيفة » (2).

\* و « عبد الملك بن عمير » رجل مدلّس ، ضعيف جدّاً ، كثير الغلط ، مضطرب الحديث جدّاً ، كما في كتب الرجال :

فقد قال أحمد: « مضطرب الحديث جدّاً مع قلّة روايته ، ما أرى له خمسمائة حديث وقد غلط في كثير منها ».

وقال إسحاق بن منصور : « ضعّفه أحمد جدّاً » وعن أحمد أيضاً : « ضعيف يغلط ».

<sup>(1)</sup> كما ظهر لدى التحقيق أنّ كتاب « التحفة » منتحل من كتاب « الصواقع الموبقة » لنصرالله الكابلي.

<sup>(2)</sup> مسند أحمد بن حنبل 5 / 382 و 385 ، صحيح الترمذي ، باب مناقب أبي بكر وعمر ، سنن ابن ماجة ، باب مناقب أبي بكر ، المستدرك على الصحيحين 5 / 75.

وقال ابن معين: « مخلّط ».

وقال أبو حاتم : « ليس بحافظ ، تغيّر حفظه » وقال : « لم يوصف بالحفظ ».

وقال ابن خراش : «كان شعبة لا يرضاه ».

وقال الذهبي : « وأمّا ابن الجوزي ، فذكره فحكى الجرح وما ذكر التوثيق ».

وقال السمعاني وابن حجر : « كان مدلّساً » (1).

ومن مساوئ هذا الرجل: أنّه ذبح رسول الإمام الحسين السبط الشهيد 7 إلى أهل الكوفة ، فإنّه لما رمي بأمر من ابن زياد من فوق القصر وبقي به رمق ، أتاه عبدالملك بن عمير فذبحه ، فلما عيب عليه ذلك قال: إنّما أردت أن أريحه (2).

\* ثمّ إن « عبدالملك بن عمير » لم يسمع الحديث من « ربعي بن حراش » و « ربعي » لم يسمع من « حذيفة بن اليمان ». ذكر ذلك المناوي حيث قال : « قال ابن حجر : اختلف فيه على عبدالملك ، وأعله أبو حاتم ، وقال البزار كابن حزم : لا يصح ، لأن عبدالملك لم يسمعه من ربعي ، وربعي لم يسمع من حذيفة » (3).

#### قلت:

مداره على « سالم بن العلاء المرادي » وقد ضعّفه ابن معين والنسائي

<sup>(1)</sup> الأنساب « القبطي » ، تحذيب التهذيب 6 / 411 ، ميزان الاعتدال 2 / 660 ، تقريب التهذيب 6 / 521 ، المغنى في الضعفاء 2 / 407 .

<sup>(2)</sup> تلخيص الشافي 3 / 53 ، روضة الواعظين : 177 ، مقتل الحسين : 185.

<sup>(3)</sup> فيض القدير في شرح الجامع الصغير 2 / 56.

وابن الجارود وابن حزم والذهبي وابن حجر وغيرهم (1).

\* وعن عبدالله بن مسعود عند الترمذي والحاكم ، وهو بسندٍ واحدٍ :

عن إبراهيم بن إسماعيل بن يحيى بن سلمة بن كهيل ، عن أبيه ، عن جدّه ، عن أبي الزعراء ، عن عبدالله بن مسعود (2).

وإبراهيم ، وأبوه ، وجده ، مقدوحون مجروحون جداً :

\* أمّا « إبراهيم » :

فقد قال الذهبي : « ليّنه أبو زرعة ، وتركه أبو حاتم »  $^{(3)}$ .

وحكى ابن حجر ذلك عن ابن أبي حاتم وأقرّه <sup>(4)</sup>.

وقال العقيلي : «عن مطيّن : كان ابن نمير لا يرضاه ويضعّفه ، وقال : روى أحاديث مناكير » ، قال العقيلي : « ولم يكن إبراهيم هذا بقيّم الحديث » (5).

\* وأمّا « إسماعيل ».

فقد قال الدارقطني والأزدي وغيرهما : « متروك » (6).

\* وأمّا « يحيى بن سلمة » فقد كان أسوأ حالاً منهما :

فقد قال الترمذي يضعّف في الحديث » (7).

وقال المقدسي : « ضعّفه ابن معين. وقال أبو حاتم : ليس بالقوي ، وقال البخاري :

في حديثه مناكير ، وقال النسائي : ليس بثقة ، وقال الترمذي :

<sup>(1)</sup> ميزان الاعتدال 2 / 112 ، الكاشف 1 / 344 ، تمذيب التهذيب 3 / 440 ، لسان الميزان 3 / 7.

<sup>(2)</sup> صحيح الترمذي 5 / 630 ، المستدرك على الصحيحين 3 / 75.

<sup>(3)</sup> ميزان الاعتدال 1 / 20 ، المغنى في الضعفاء 1 / 10.

<sup>(4)</sup> تحذيب التهذيب 1 / 106.

<sup>(5)</sup> تمذيب التهذيب 1 / 106.

<sup>(6)</sup> ميزان الاعتدال 1 / 254 ، المغنى في الضعفاء 1 / 89 ، تمذيب التهذيب 1 / 336.

<sup>(7)</sup> صحيح الترمذي 5 / 630.

ضعيف » (1).

وقال الذهبي : « ضعيف » (<sup>2)</sup>.

## أقول:

هذه عمدة أسانيد هذا الحديث.

وقد روي في بعض الكتب عن غير حذيفة وابن مسعود ، مع التنصيص على ضعفه وسقوطه ، فرواه الهيثمي عن الطبراني ، عن أبي الدرداء ، فقال : « وفيه من لم أعرفهم » (4).

ورواه الذهبي عن عبدالله بن عمر ونص على سقوطه بما لا حاجة إلى نقله ، فراجع (٥).

## كلمات الأئمة في بطلانه

ولهذا ... فقد نص كبار الأئمة الأعلام على سقوط هذا الحديث:

<sup>(1)</sup> الكمال في أسماء الرجال. مخطوط.

<sup>(2)</sup> الكاشف 3 / 251.

<sup>(3)</sup> تمذيب التهذيب 11 / 225.

<sup>(4)</sup> مجمع الزوائد 9 / 53.

<sup>(5)</sup> ميزان الاعتدال 1 / 105 ، وص 142 ، 3 / 610.

فقد أعلّه أبو حاتم الرازي ، المتوفّى سنة 277 ، كما ذكر المناوي (1) ، وأبو حاتم إمام عصره والمرجوع إليه في مشكلات الحديث ، وهو من أقران البخاري ومسلم .. كما ذكروا بترجمته.

وقال الترمذي ـ بعد أنْ أخرجه من حديث ابن مسعود ـ : « هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه من حديث ابن مسعود ، لا نعرفه إلا من حديث يحيى بن سلمة بن كهيل ، ويحيى بن سلمة يضعَّف في الحديث » (2).

وقال الإمام الحافظ الكبير أبو بكر البزّار ، المتوفّى سنة 279 : « لا يصح » ، كما ذكر المناوى (3).

وقال أبو جعفر العقيلي ، المتوفّى سنة 322 ، وهو الإمام الكبير في الجرح والتعديل :  $^{(4)}$  حديث منكر لا أصل له من حديث مالك »  $^{(4)}$ .

وقال الحافظ الشهير ابن حزم الأندلسي ، المتوفّى سنة 475 : « أمّا الرواية : اقتدوا باللذين من بعدي ... فحديث لا يصحّ .. » (5).

وقال أيضاً: « ولو أنّنا نستجيز التدليس ... لاحتججنا بما روي: اقتدوا باللذين من بعدي أبي بكر وعمر. ولكنّه لم يصح ، ويعيذنا الله من الإحتجاج بما لا يصح » (6). وقال الإمام العلاّمة قاضى القضاة برهان الدين العبري الفرغاني ،

\_\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> فيض القدير 2 / 56.

<sup>(2)</sup> صحيح الترمذي 5 / 630.

<sup>(3)</sup> فيض القدير 2 / 56.

<sup>(4)</sup> الضعفاء الكبير 4 / 95.

<sup>(5)</sup> الإحكام في أصول الأحكام. الجلد 2 / 2426. 243.

<sup>(6)</sup> الفصل في الملل والنحل 4 / 88.

المتوفّى سنة 743 : « إنّ الحديث موضوع » <sup>(1)</sup>.

وقال الحافظ الذهبي ، المتوفّى سنة 748 ، ببطلانه وسقوطه في مواضع من كتابه ميزان الاعتدال في نقد الرجال ، كما أنّيه تعقب الحاكم في تصحيحه وقال : « قلت : سنده واه جدّاً » (2).

وقال الحافظ ابن حجر العسقلاني ، المتوفيّ سنة 852 ، في لسان الميزان بما قاله الذهبي في ميزان الاعتدال في هذا الحديث (3).

هذا ، وقد عرفت تضعيف الحافظ الهيثمي الحديث برواية الطبراني ، وأنّ العلاّمة المناوي ضعّفه في فيض القدير.

وأورده ابن درويش الحوت ، المتوفّى سنة 1276 في كتاب أسنى المطالب فذكر أنّ : أبا حاتم أعله ، وقال البزار . كابن حزم . : لا يصحّ . . ، وقال الهيثمي : سندها واه (4).

### أقول:

ولنكتفِ بهذا المقدار للدلالة على سقوط هذا الحديث الذي وضعوه في فضل الشيخين ، وقد بيّنا حاله بالتفصيل مرّتين في الكتاب (5).

<sup>(1)</sup> شرح المنهاج. مخطوط.

<sup>(2)</sup> تلخيص المستدرك 3 / 75.

<sup>(3)</sup> لسان الميزان 1 / 188 وص 272 ، 5 / 237

<sup>(4)</sup> أسنى المطالب في أحاديث مختلفة المراتب: 48.

<sup>(5)</sup> راجع الجزء الثالث والجزء الرابع عشر وهو موضوع الرسالة الثانية من كتابنا: الرسائل العشر في الأحاديث الموضوعة في كتب السنّة.

#### 2. حديث الاقتداء بالصحابة

وهو المعروف بحديث: «أصحابي كالنجوم ...».

وقد ذكره في هذا المقام للمعارضة : ابن تيميّة ، وابن روزبحان ، كلاهما في الردّ على استدلال العلاّمة الحلّي بحديثنا ، في كتابيه ( منهاج الكرامة ) و ( نهج الحقّ ) ، وقد تقدّم كلامهما.

كما أنّ الشيخ عبدالعزيز الدهلوي صاحب كتاب التحفة الإثنا عشرية عارض به حديث « إنّي تارك فيكم الثقلين : كتاب الله وعترتي أهل بيتي » في مباحث الإمامة في تعليقته على كتابه المذكور (1).

وقد ذكر الاصوليّون حديث النجوم في مباحث سنّة الصحابي ، ومباحث الإجماع ، من كتبهم في أصول الفقه ، في مقابلة حديث : « اقتدوا باللذين من بعدي أبي بكر وعمر » وحديث : « عليكم بسنّتي وسنة الخلفاء الراشدين من بعدي » (2).

# التحقيق في أسانيده

والحقيقة : إنّ كلّ تلك الأحاديث ساقطة سنداً.

أمّا الحديث: اقتدوا باللذين ... فقد عرفت حاله.

وأمّا الحديث : عليكم بسنّتي وسنّة الخلفاء الراشدين ... فقد بيّنا حاله

<sup>(1)</sup> كما في عبقات الأنوار 4 / 519 طبعة ايران.

<sup>(2)</sup> شرح المنتصر . لابن الحاجب . 2 / 36 ، الإبحاج في شرح المنهاج 2 / 367 ، التقرير والتحبير في شرح التحرير 3 / 243 ، فواتح الرحموت في شرح مسلّم الثبوت 2 / 241 ، وغيرها.

في موضعه من الكتاب (1).

والكلام الان في حديث: أصحابي كالنجوم ...

وهو حديث غير مخرّج في شيء من الصحاح والسنن والمسانيد المشهورة ... وإنّما رواه ابن عديّ في الكامل في الضعفاء ، والدارقطني في غرائب مالك ، والقضاعي في مسند الشهاب ، وابن عبدالبرّ في جامع بيان العلم ، والبيهقي في المدخل ...

وإليك كلام الحافظ ابن حجر في هذا الحديث:

« حدیث : أصحابي كالنجوم فبأیهم اقتدیتم اهتدیتم.

الدارقطني في المؤتلف من رواية سلام بن سليم ، عن الحارث بن غصين ، عن الأعمش ، عن أبي سفيان ، عن جابر ، مرفوعاً.

وسلام ضعيف.

وأخرجه في غرائب مالك من طريق حميد بن زيد ، عن مالك ، عن جعفر ابن محمّد ، عن أبيه ، عن جابر . في أثناء حديث . وفيه : فبأي قول أصحابي أخذتم اهتديتم ، إنّما مثل أصحابي مثل النجوم ، من أخذ بنجم منها اهتدى.

قال : لا يثبت عن مالك ، رواته دون مالك مجهولون.

ورواه عبد بن حميد ، والدارقطني في الفضائل من حديث حمزة الجزري ، عن نافع ، عن ابن عمر.

وحمزة اتَّهموه بالوضع.

ورواه القضاعي في مسند الشهاب من حديث أبي هريرة.

<sup>(1)</sup> راجع الجزء الثالث ، وهو موضوع الرسالة الثالثة من كتابنا : الرسائل العشر في الأحاديث الموضوعة في كتب السنة.

وفيه جعفر بن عبدالواحد الهاشمي ، وقد كذّبوه.

ورواه ابن طاهر من رواية بشر بن الحسن ، عن الزبير ، عن أنس.

وبشر كان متّهماً أيضاً.

وأخرجه البيهقي في المدخل من رواية جويبر ، عن الضحّاك ، عن ابن عبّاس.

وجويبر متروك.

ومن رواية جويبر عن جوّاب بن عبيد الله ، مرفوعاً.

وهو مرسَل.

قال البيهقي : هذا المتن مشهور ، وأسانيده كلُّها ضعيفة.

ورواه في المدخل أيضاً عن ابن عمر ...

وفي إسناده : عبدالرحيم بن زيد العمي ، وهو متروك  $^{(1)}$ .

وقال المناوي في فيض القدير بشرحه:

« السجزي في الإبانة عن أُصول الديانة ، وابن عساكر في التاريخ عن عمر بن الخطاب.

قال ابن الجوزي في العلل: هذا لا يصحّ.

وفي الميزان : هذا الحديث باطل.

وقال ابن حجر في تخريج المختصر: حديث غريب، سئل عنه البرّار فقال: لا يصحّ هذا الكلام عن النبيّ صلّى الله عليه وسلّم.

وقال الكمال ابن أبي شريف : كلام شيخنا . يعني ابن حجر . يقتضي أنّه مضطرب. وأقول : ظاهر صنيع المصنّف أنّ ابن عساكر خرّجه ساكتاً عليه ، والأمر

(1) الكاف الشاف في تخريج الكشّاف. المطبوع مع الكشّاف. 2 / 628.

بخلافه ، فإنّه تعقّبه بقوله : قال ابن سعد : زيد العمي أبو الحواري ، كان ضعيفاً في الحديث ، وقال ابن عديّ : عامّة ما يرويه ومن يروي عنه ضعفاء.

ورواه عن عمر أيضاً البيهقي ، قال الذهبي : وإسناده واه  $^{(1)}$ .

# كلمات الأئمة في بطلانه

ولما كانت طرق هذا الحديث كلّها ساقطة ، فقد اتّفق الأئمّة على بطلانه ، ومنهم من نصّ على كونه موضوعا ، فبالإضافة إلى الأئمّة الأعلام المنقولة آراؤهم فيه :

فقد نصّ أحمد بن حنبل على أنّه حديث غير صحيح  $^{(2)}$ .

وقال ابن حزم الأندلسي : « هذا خبر مكذوب موضوع باطل لم يصح قط »  $^{(5)}$ . وقال ابن عبدالبرّ بعد أن رواه ببعض الطرق : « هذا إسناد لا يصحّ »  $^{(4)}$ . وقال أبو حيّان : « حديث موضوع ، لا يصحّ بوجهٍ عن رسول الله »  $^{(5)}$ . وقال ابن قيّم الجوزيّة . بعد أن رواه بطرق . : « لا يثبت شيء منها »  $^{(6)}$ . وقال ابن الهمّام الحنفى : « حديث لم يعرف »  $^{(7)}$ .

ونصّ الشهاب الخفاجي والقاضي البهاري على ضعفه <sup>(8)</sup>.

فيض القدير في شرح الجامع الصغير 4 / 76.

<sup>(2)</sup> التقرير والتحبير في شرح التحرير ، وكذلك التيسير في شرح التحرير 3 / 243.

<sup>(3)</sup> ذكره أبو حيّان في البحر المحيط 5 / 528 عن رسالة ابن حزم في إبطال القياس.

<sup>(4)</sup> جامع بيان العلم 2 / 90.

<sup>(5)</sup> البحر المحيط 5 / 527. 528.

<sup>(6)</sup> إعلام الموقّعين 2 / 223.

<sup>(7)</sup> التحرير في أُصول الفقه. لابن الهمام. بشرح أمير بادشاه. 3 / 243.

<sup>.24 ،</sup> مسلّم الثبوت . بشرح الأنصاري . 2 / 421 ، مسلّم الثبوت . بشرح الأنصاري . 2 / 241 . (8)

وقال الشوكاني : « فيه مقال معروف »  $^{(1)}$ . وأورده الألباني المعاصر في سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة  $^{(2)}$ . ومن أراد المزيد فليرجع إلى موضعه من كتابنا  $^{(3)}$ .

# 3 . لا أُوتينَّ بأحد يفضّلني على أبي بكر وعمر إلاَّ جلدته حدّ المفتري

وكما وضعوا على رسول الله 6 حديث: « اقتدوا باللذين من بعدي ... » وحديث : « عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين من بعدي » وحديث: « أصحابي كالنجوم ... » وأمثالها ، فقد وضعوا على الإمام أمير المؤمنين 7 أشياء في حقّ الأصحاب وفي خصوص الشيخين ، منها هذا الكلام الذي استند إليه ابن تيميّة في غير موضع من ( منهاج السنّة ) من غير سندٍ ولا نقلٍ عن كتاب معتبرٍ عندهم ، وإنّما قال : « فُروي عنه أنّه قال : لا أُوتى بأحدٍ يفضّلني على أبي بكر وعمر إلاّضربته حدّ المفتري » (4).

« وعنه أنّيه كان يقول : لا أُوتى بأحدٍ يفضّلني على أبي بكر وعمر إلاّ جلدته حدّ المفتري »  $^{(5)}$ .

وقد أضاف هذه المرّة : « كان يقول » الظاهر في تكرّر هذا القول من الإمام 7 واستمراره عليه.

\_\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> إرشاد الفحول إلى تحقيق الحقّ من علم الأُصول: 83. (2) سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة 1 / 78.

<sup>(3)</sup> راجع الجزء الثالث من الكتاب. والرسائل العشر في الأحاديث الموضوعة في كتب السنة ، الرسالة الاولى.

<sup>(4)</sup> منهاج السنّة 1 / 308.

<sup>(5)</sup> منهاج السنّة 6 / 138.

# التحقيق في سنده ومدلوله

ولكننا لم نسمع أنّه جلد أحداً لتفضيله عليهما ، بالرغم من وجود كثيرٍ من الصحابة والتابعين كانوا يجاهرون بذلك ، حتى اعترف به غير واحدٍ من أئمّة القوم ، ففي الاستيعاب :

« احتلف المسلمون في من هو أفضل الناس بعد الأنبياء ، فذهب بعض أهل السنّة وبعض المعتزلة وبعض المرجئة وجميع الشيعة : إلى أنّ أفضل الأُمّة بعد رسول الله صلّى الله عليه وسلّم : على بن أبي طالب . 2 ..

وقد روينا هذا القول نصّاً عن بعض الصحابة - رضي الله عنهم - وعن جماعة من التابعين والفقهاء ».

قال : « وروينا عن نحو عشرين من الصحابة : أنّ أكرم الناس على رسول الله صلّى الله عليه وسلّم علي بن أبي طالب والزبير بن العوّام »  $^{(2)}$ .

وقال الذهبي :

« ليس تفضيل عليِّ برفض ولا هو ببدعة ، بل ذهب إليه خلق من الصحابة والتابعين »  $^{(3)}$ .

<sup>(1)</sup> الإستيعاب في معرفة الأصحاب 3 / 1090.

<sup>(2)</sup> الفصل في الملل والنحل 4 / 181.

<sup>(3)</sup> سير أعلام النبلاء 16 / 457.

هذا ، وقد جاء في هامش منهاج السنّة ما نصّه : « وجاء الأثر ـ مع اختلافٍ في اللفظ . في فضائل الصحابة 1 / 83 رقم 49 ، وضعّف المحقّق إسناده » (1).

## أقول:

وهذا نص ما جاء في الكتاب المذكور:

« حدّثنا عبدالله ، قال : حدّثني هديّة بن عبدالوهّاب ، قال : ثنا أحمد بن إدريس ، قال : ثنا محمّد بن طلحة ، عن أبي عبيدة بن الحكم ، عن الحكم بن جحل ، قال : سمعت عليّاً يقول : لا يفضّلني أحد على أبي بكر وعمر إلاّجلدته حدّ المفتري » (2).

وهو من زيادات عبدالله بن أحمد.

قال محقّقه في الهامش « إسناده ضعيف لأجل أبي عبيدة بن الحكم ».

قال : « ومحمّد بن طلحة لم يتبيّن لي من هو؟ ... ».

#### قلت:

وما ذكرناه حول سنده ومعناه كافٍ في سقوطه ، وأنّه موضوع قطعاً.

وبهذا يتمّ الكلام على آية الإنذار ، والحمد لله ربّ العالمين ، وصلّى الله على محمّد وآله الطبيين الطاهرين.

<sup>(1)</sup> منهاج السنّة 6 / 138.

<sup>(2)</sup> فضائل الصحابة 1 / 83 رقم 49.

| 369 | قوله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | المعالمة الم |

« وقفوهم إنّهم مسؤولون » (1)

(1) سورة الصافّات 37: 24.

370 سنفحات الأزهار

« وقفوهم إنّم مسؤولون » (1) ......

وهذه الآية المباركة من الآيات الكريمة التي استدلّ بما أصحابنا على إمامة أمير المؤمنين عليه الصلاة والسلام ، بعد رسول الله 6 بلا فصل ، على أساس الأحاديث المعتبرة الواردة عنه ، في كتب السنّة المعتبرة ، والمقبولة عند عموم المسلمين.

وسيكون بيان ذلك في فصول:

# الفصل الأوّل نصوص الحديث ورواته في كتب السُنّة

إنّ رواة خبر تفسير الآية المباركة بولاية أمير المؤمنين 7 من أعلام المحدّثين وكبار الحقّاظ كثيرون ، ونحن نذكر هنا أسماء جمعٍ منهم ، بين من رواه في كتابه أو وقع في طريق إسناده ، وهم :

- 1. ابن إسحاق ، كما في المناقب لابن شهر أشوب.
  - 2. الأعمش ، كما في المناقب لابن شهر أشوب.
    - 3. الشعبي ، وستأتي الرواية عنه.
- 4. أبو إسحاق السبيعي ، كما في شواهد التنزيل والمناقب للخوارزمي.
  - 5. ابن جرير الطبري ، كما في كفاية الطالب.
  - 6. الحسين بن الحكم الحبري ، وستأتي روايته.
  - 7. أبو نعيم الأصفهاني ، كما في كتابه ما نزل في عليّ ، وستأتي.
    - 8. الحاكم الحسكاني ، وستأتي روايته.
    - 9 . ابن شاهين البغدادي ، كما في أسانيد الحسكاني.
- 10 . ابن مردويه الأصفهاني ، كما في كشف الغمّة في معرفة الأئمّة وغيره.
  - 11 . الخطيب الخوارزمي المكّي ، كما في كتابه مناقب أمير المؤمنين.
    - 12 . سبط ابن الجوزي ، كما في كتابه تذكرة خواص الأُمّة.
- 13 ـ أبو عبدالله الكنجي ، كما في كتابه كفاية الطالب في مناقب عليّ بن أبي طالب.

« وقفوهم إغّم مسؤولون » (1) « وقفوهم إغّم مسؤولون »

- 14. جمال الدين الزرندي ، كما في كتابه نظم درر السمطين.
  - 15 . الجويني الحموئي ، كما في كتابه فرائد السمطين.
    - 16. نور الدين السمهودي ، كما سنذكر كلامه.
    - 17. شهاب الدين الخفاجي ، كما سنذكر كلامه.
- 18. شهاب الدين الالوسي ، كما سنذكر كلامه ، مع التنبيه على ما فيه.

# من أسانيد الخبر

لقد ورد خبر تفسير الآية بولاية أمير المؤمنين في مختلف كتب القوم ، فمنهم من رواه بسندٍ أو أسانيد عديدة ، ومنهم من أرسله إرسال المسلم ، ومنهم من أضاف إليه بعض الشواهد من الأحاديث الأُخرى :

#### 1 . رواية الحبري

قال الحسين بن الحكم الحبري ، المتوفّى سنة 286 : « حدّثني حسين بن نصر ، قال : أخبرنا القاسم بن عبدالغفّار العجلي ، عن أبي الأحوص ، عن مغيرة ، عن الشعبي ، عن ابن عبّاس ، عن قوله : ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُونَ ﴾ قال : عن ولاية عليّ بن أبي طالب 7 » (1).

# 2. رواية أبي نعيم الأصبهاني

وروى الحافظ أبو نعيم الأصفهاني في كتابه ما نزل في علي ، خبر نزول الآية المباركة بشأن مولانا أمير المؤمنين 7 عن طريق الحبري ،

(1) تفسير الحبرى: 313.

حيث رواه عنه بسندين:

\* أحدهما: قوله: «حدّثنا محمّد بن المظفر، قال: حدّثنا أبو الطيّب محمّد بن القاسم البزّار، قال: حدّثنا الحسين بن الحكم ... ».

\* والثاني : قوله : « حدّثنا محمّد بن عبدالله بن سعيد ، قال : حدّثنا الحسين ابن أبي صالح ، قال : حدّثنا الحسين بن الحكم ... ».

# 3 . رواية الحاكم الحسكاني

ورواه الحافظ الحاكم الحسكاني بأسانيد عديدة (1) ، منها :

\* قوله: «حدّثنا الحاكم الوالد أبو محمّد الله عمر مدّ عنا عمر بن أحمد بن عثمان ـ ببغداد ـ ، حدّثنا الحسين بن محمّد بن عفير ، حدّثنا أحمد بن الفرات ، حدّثنا عبدالحميد الحِمّاني ، عن قيس ، عن أبي هارون ، عن أبي سعيد الخدري ، عن النبي صلّى الله عليه وسلّم في قوله تعالى : ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُونَ ﴾ ، قال : عن ولاية عليّ بن أبي طالب ».

\* وقوله: «حدّثنا أبو عبدالرحمن السلمي إملاءً ، أخبرنا محمّد بن محمّد ابن يعقوب الحافظ ، حدّثنا أبو عبدالله الحسين بن محمّد بن عفير ، حدّثنا أحمد ، حدّثنا عبدالحميد ، حدّثنا قيس ، عن عطيّة ، عن أبي سعيد ، عن النبي ، في قوله تعالى : ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُونَ ﴾ ، قال : عن ولاية على بن أبي طالب ».

\* وقوله: «حدّثني أبو الحسن الفارسي ، حدّثنا أبو الفوارس الفضل بن محمّد الكاتب ، حدّثنا أبو كعب

<sup>(1)</sup> شواهد التنزيل لقواعد التفضيل 2 / 160 . 164.

الأنصاري ، حدّثنا عبدالله بن عبدالرحمن ، حدّثنا إسماعيل بن موسى ، حدّثنا محمّد بن فضيل ، حدّثنا عطاء بن السائب ، عن سعيد بن جبير ، عن ابن عبّاس ، قال : قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم : إذا كان يوم القيامة أوقَف أنا وعليٌّ على الصراط ، فما يمرّ بنا أحد إلاّسألناه عن ولاية عليّ ، فمن كانت معه وإلاّ ألقيناه في النار ، وذلك قوله : ﴿ وَقَفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُونَ ﴾ .

\* وقوله: « أخبرنا أبو الحسن الأهوازي ، أخبرنا أبو بكر البيضاوي ، حدّثنا علي بن العبّاس ، حدّثنا إسماعيل بن إسحاق ، حدّثنا محمّد بن أبي مرّة ، عن عبدالله بن الزبير ، عن سليمان بن داود بن حسن بن حسن ، عن أبيه ، عن أبي جعفر في قوله: ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُونَ ﴾ قال : عن ولاية على ».

(قال): « ومثله عن أبي إسحاق السبيعي ، وعن جابر الجعفي في الشواذ ».

وإليك بعض النصوص من العلماء الأعلام ، ممين أرسل هذا الخبر إرسال المسلم ، وأيده بشواهد من سائر الأحاديث المعتبرة :

\* قال شهاب الدين الخفاجي (1):

« قال الحافظ جمال الدين الزرندي (2) . عقب حديث : مَن كنت مولاه فعليٌّ مولاه ـ

قال الإمام الواحدي. عليه تعالى . : هذه الولاية التي أثبتها النبيّ

ر ، رو رو الحادي عشر ووصفه بأوصاف جليلة ، له مؤلّفات منها : حاشية تفسير البيضاوي ، شرح الشفاء للقاضي عياض ، تفسير آية المودّة ، وغير ذلك.

<sup>(1)</sup> وهو: شهاب الدين أحمد بن محمد الخفاجي ، المتوفّى سنة 1069 ، ترجم له المحبّي في خلاصة الأثر في أعلام القن الحادي عشد ووصفه بأوصاف جللة ، له مؤلّفات منها: حاشية تفسير السضاوي ، شرح الشفاء

<sup>(2)</sup> توجد ترجمته في الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة 4 / 295 ، وشذرات الذهب 6 / 281 وغيرها من المصادر .. وكان حافظاً ، فقيهاً ، ولي قضاء المدينة المنوّرة ، ودرّس بالحرم النبوي الشريف ، وتوفّي سنة 750.

صلّى الله عليه وسلّم لعلى مسؤول عنها يوم القيامة.

وروى في قوله تعالى : ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُونَ ﴾ أي : عن ولاية عليّ وأهل البيت ، لأنّ الله تعالى أمر نبيّه صلّى الله عليه وسلّم أن يعرّف الخلق أنّبه لا يألهم على تبليغ الرسالة أجراً إلاّ المودّة في القربي. والمعنى : إنّهم يُسألون هل والوهم حقّ الموالاة كما أوصاهم النبيّ ، أم أضاعوها وأهملوها ، فيكون عليهم المطالبة والتبعة؟! إنتهى.

وأخرج أبو الحسن ابن المغازلي ، عن ثمامة بن عبدالله بن أنس ، عن أبيه ، قال : قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم : إذا كان يوم القيامة ونصب على شفير جهنم لم يجز عليه إلاّمن كان معه كتاب ولاية علىّ بن أبي طالب.

وفي حديثٍ: والذي نفسي بيده ، لا يزول قدم عن قدم يوم القيامة حتى يسأل الله تعالى الرجل عن أربع: عمره فيمَ أفناه ، وعن حسده فيمَ أبلاه ، وعن ماله ممّين كسبه وفيهم أنفقه ، وعن حبّنا أهل البيت. فقال له عمر: يا نبيّ الله! وما آية حبّكم؟ فوضع يده على رأس عليّ وهو حالس إلى حانبه وقال: آية حبّي حبّ هذا من بعدي » (1).

\* وقال شيخ الإسلام الحمويني (2):

« أخبري الشيخ الإمام العلامة نجم الدين عثمان بن الموقيق الأذكاني ـ في ما أجاز لي أن أرويه ـ ، عن أبي الحسن المؤيّد بن محمّد الطوسي ـ إجازة ـ ، أنبأنا عبدالحميد بن محمّد الخواري ـ إجازة ـ ، عن أبي الحسن

<sup>(1)</sup> تفسير آية المودّة. للحافظ شهاب الدين الخفاجي. : 82 ، وانظر : نظم درر السمطين. للحافظ الزرندي. : 109.

<sup>(2)</sup> المتوفّى سنة 730 ، توجد ترجمته في المعجم المختص للذهبي ، وفي الوافي بالوفيات للصفدي ، وفي غيرهما من كتب التراجم.

علي بن أحمد الواحدي ، قال . بعد روايته حديث : من كنت مولاه فعليٌّ مولاه . :

هذه الولاية التي أثبتها النبيّ لعليّ مسؤول عنها يوم القيامة.

أخبرنا أبو إبراهيم (1) ابن أبي القاسم الصوفي ، أنبأنا محمّد بن محمّد بن يعقوب الحافظ ، أنبأنا أبو عبدالله الحسين بن عبدالله بن محمّد بن عفير ، أنبأنا أحمد بن الفرات ، حدّثنا عبدالحميد الحماني ، حدّثنا قيس ، عن أبي هارون ، عن أبي سعيد ، عن النبي 6 في قوله عزّ وجلّ : ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُونَ ﴾ ، قال : عن ولاية على بن أبي طالب.

قال الواحدي : والمعنى : إخّم يُسألون هل والوه حقّ الموالاة كما أوصاهم به رسول الله صلّى الله عليه وسلّم؟!  $^{(2)}$ .

\* وقال السمهودي <sup>(3)</sup>:

« قال الحافظ جمال الدين الزرندي ، عقب حديث : من كنت مولاه فعليٌّ مولاه : قال الإمام الواحدي : هذه الولاية التي أثبتها النبيّ 6 مسؤول عنها يوم القيامة. وروى في قوله تعالى : ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُونَ ﴾ أي : عن ولاية عليّ وأهل البيت ...

قلت : وقوله : ( روي في قوله تعالى ... ) يشير إلى ما أخرجه الديلمي ، عن أبي سعيد الخدري . 2 . مرفوعاً ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُونَ ﴾

<sup>(1)</sup> كذا.

<sup>46</sup> و 79 . 78 / 1 و 46 و 47 و 47

<sup>(3)</sup> وهو : الحافظ السيّد علي بن عبدالله الحسني المدني ، المتوفّ سنة 911 ، توجد ترجمته في الضوء اللامع 5 / 245 ، النور السافر : 58 وغيرهما من المصادر.

عن ولاية على بن أبي طالب ..

ويشهد لذلك قوله ـ في بعض الطرق المتقدّمة ـ : والله سائلكم : كيف خلفتموني في كتابه وأهل بيته؟!

وأخرج أبو الحسن ابن المغازلي ...

وسيأتي في الذِكر العاشر حديث : والذي نفسي بيده ، لا يزول قدم عن قدمٍ يوم القيامة حتى يسأل الله تعالى الرجل عن أربع ...  $^{(1)}$ .

(1) جواهر العقدين : 2 / 108 ط بغداد.

« وقفوهم إغّم مسؤولون » (1) ...... (1) « وقفوهم إغّم مسؤولون »

# الفصل الثاني في الشواهد

هذا ، وإنّ لحديث تفسير الآية المباركة بولاية أمير المؤمنين 7 شواهد كثيرة في الروايات المعتبرة عند الفريقين ، وقد أشار إلى بعضها العلماء في كلماتهم المذكورة ، ونحن نذكر الأحاديث التي أشاروا إليها ثمّ نضيف إليها شاهداً أو شاهدين فقط.

# \* حديث السؤال عن الكتاب والعترة

جاء هذا في ألفاظ حديث الثقلين المتواتر بين الفريقين ، وإني أذكر هنا أحد ألفاظ الحديث بصورة كاملة ، ثمّ طائفةً من مصادر وجود هذه الفقرة :

أخرج الحكيم الترمذي : [ « حدّثنا نصر بن علي ، قال : حدّثنا زيد بن الحسن ، قال : حدّثنا معروف بن خربوذ المكّي ، عن أبي الطفيل عامر بن واثلة ، ] عن حذيفة بن أسيد الغفاري ، قال : لما صدر رسول صلّى الله عليه وسلّم من حجّة الوداع خطب فقال :

أيّها الناس! إنه قد نبأي اللطيف الخبير أنّه لن يعمّر نبيّ إلاّمثل نصف عمر الذي يليه من قبل ، وإنّي أظنّ أن يوشك أن أُدعى فأُجيب ، وإنّي فرطكم على الحوض ، وإنّي سائلكم حين تردون علَيّ عن الثقلين ، فانظروا كيف تخلفوني فيهما : الثقل الأكبر كتاب الله ، سبب طرفه بيد الله تعالى وطرف بأيديكم ، فاستمسكوا ولا تنضلّوا ولا تبدّلوا ، والثقل الأصغر عترتى أهل بيتى ، فإنّى قد نبّأنى اللطيف

..... نفحات الأزهار .....

الخبير أخّما لن يفترقا حتّى يردا عَلىّ الحوض » (1).

ويوجد هذا اللفظ. في « حديث الثقلين ». في كثير من المصادر ، منها :

المعجم الكبير 3 / 180. ح 3052.

حلية الأولياء 1 / 355 ، 9 / 64.

تاريخ دمشق. ترجمة أمير المؤمنين. 42 / 219.

مجمع الزوائد 9 / 164. 165.

تاریخ ابن کثیر 7 / 278.

السيرة الحلبية 3 / 301.

الصواعق المحرقة: 25.

فرائد السمطين 2 / 274.

نظم درر السمطين: 231.

الفصول المهمة: 40.

# \* حديث السؤال عن أربع

وهذا الحديث من أهمّ الأحاديث وأصحّها ، قال الحافظ الهيثمي :

« وعن ابن عبّاس ، قال : قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم : لا تزول قدم عبدٍ يوم القيامة حتّى يُسأل عن أربع : عن عمره فيم أفناه ، وعن حسده فيم أبلاه ، وعن ماله فيم أنفقه ومن أين اكتسبه ، وعن حبّنا أهل البيت.

رواه الطبراني في الكبير والأوسط ، وفيه : حسين بن الحسن الأشقر ، وهو ضعيف جداً ، وقد وثّقه ابن حبّان مع أنّه يشتم السلف.

وعن أبي برزة ، قال : قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم : لا تزول قدما

<sup>(1)</sup> نوادر الأصول: 68 / 69 ، لمحمد بن على الحكيم الترمذي ، المتوفّى سنة 285.

« وقفوهم إغّم مسؤولون » (1) ...... (1) « وقفوهم إغّم مسؤولون

عبدٍ حتى يسأل عن أربعة : عن جسده فيم أبلاه ، وعمره فيم أفناه ، وماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه ، وعن حبّنا أهل البيت. قيل : يا رسول الله! فما علامة حبّكم؟ فضرب بيده على منكب علي 2.

رواه الطبراني في الأوسط » (1).

# أقول:

أوّلاً: لم يتكلّم في سند الحديث الثاني ، مع أنّه تكلم في الأوّل.

وثانياً : السائل : « يا رسول الله! فما علامة حبّكم؟ » هو : « عمر بن الخطّاب » ، وقد جاء هنا : « قيل ».

وثالثاً : في ذيله : « وآية حبّى حبّ هذا من بعدي » ؛ ولم يذكره.

ورابعاً : كلامه في « حسين الأشقر » مردود ، وقد أوضحنا وثاقة هذا الرجل في بحث آية المودة وسيأتي أيضاً في الآية : ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُونَ ﴾ .

و «عن أبي الطفيل ، عن أبي ذرّ ، قال : قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم : لا تزول قدما ابن آدم يوم القيامة حتى يسأل عن أربع : عن علمه ما عمل به ، وعن ماله مما كتسبه ، وفيم أنفقه ، وعن حب أهل البيت. فقيل : يا رسول الله! ومن هم؟ فأوماً بيده إلى على بن أبي طالب ».

# أقول:

أخرجه ابن عساكر ، « عن مشايخه ، عن الباغندي ، عن يعقوب بن

<sup>(1)</sup> مجمع الزوائد 10 / 346 ، وانظر : المعجم الكبير 11 / 83 رقم 11177 ، والمعجم الأوسط 9 / (1) مجمع الزوائد 10 / 940 ، و 3 / 9 رقم 2212 .

إسحاق الطوسي ، عن الحارث بن محمّد المكفوف ، عن أبي بكر بن عياش ، عن معروف بن خربوذ ، عن أبي الطفيل ، عن أبي ذرّ (1).

ولا مساغ للطعن في هذا الحديث سنداً.

نعم ، هو من حيث المتن والدلالة مميّا لا تحتمله نفوس القوم ، ولذا تراهم يصفونه بالبطلان ، من غير جرح لأحدٍ من رواته!!

فقد عنون الذهبي في ميزانه « الحارث بن محمّد المعكوف (2) » ولم يجرحه بشيء ، إلا أنّه قال ما نصّه : « أتى بخبر باطل ، حدّثنا أبو بكر بن عيّاش ، عن معروف بن حرّبوذ ، عن أبي الطفيل ، عن أبي ذرّ مرفوعاً : لا تزول قدما عبد حتى يسأل عن حبّنا أهل البيت ، وأومأ إلى عليّ. رواه أبو بكر ابن الباغندي ، عن يعقوب بن إسحاق الطوسي ، عنه ». إنتهى (3).

أكتفي بمذا لئلا يطول بنا البحث ، كما أكتفي بالإشارة إلى أنّ للقوم في هذا الحديث تصرّفاتٍ ، لا بُدّ من التحقيق عنه ممّن كان أهلاً لذلك.

# \* حديث : لا يجوز الصراط إلامن معه كتاب ولاية علي

ونذكر بعض ما ورد في هذا الباب:

1. حديث أمير المؤمنين .. رواه الحافظ أبو الخير الحاكمي الطالقاني ، قال : « وبه قال الحاكم ... وعن عليّ ، قال : قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم : إذا جمع الله الأوّلين والآخرين يوم القيامة ، ونصب الصراط على حسر جهنّم ، ما جازها أحد حتى كانت معه براءة بولاية علىّ بن أبي طالب » (4).

<sup>(1)</sup> تاریخ دمشق . ترجمة أمیر المؤمنین 7 . 2 . 1

<sup>(2)</sup> كذا ، لكن في لسان الميزان 2 / 159 ، وتاريخ دمشق : « المكفوف ».

<sup>(3)</sup> ميزان الاعتدال 1 / 443.

<sup>(4)</sup> كتاب الأربعين المنتقى من مناقب علي المرتضى : الباب الثالث والثلاثون الحديث رقم 40.

2. حديث الإمام جعفر بن محمّد الصادق .. رواه مالك بن أنس ، عنه ، عن آبائه ، عن عليّ ، عن رسول الله صلى عليه وآله وسلّم ، قال : « إذا جمع الله الأوّلين والآخرين يوم القيامة ، ونصب الصراط على حسر جهنّم ، لم يجز أحد إلاّمن كانت معه براءة بولاية عليّ بن أبي طالب ».

روى هذا الحديث: شيخ الإسلام الحمويني بسنده ، عن الحافظ البيهقي ، عن الحاكم النيسابوري بسنده ، عن إبراهيم بن عبدالله الصاعدي ، عن ذي النون المصري ، عن مالك بن أنس ، عن جعفر بن محمّد ... (1).

#### أقول:

وهذا الحديث أيضاً لا مجال للطعن في سنده ، ولذا ذكره بعض المتعصّبين ووصفه بكونه « خبراً باطلاً متنه » (2) ، وادّعى بعضهم أن راويه « إبراهيم بن عبدالله الصاعدي » ، « متروك الحديث » (3) ، لكنّبه حرحٌ بلا ذِكر سبب ، وما هو إلاّرواية مثل هذا الحديث

هذا ، وقد تابعه « الهيثم بن أحمد الزيداني » ، قال الحافظ أبو نعيم : « حدّث سوار بن أحمد ، ثنا علي بن أحمد بن بشر الكسائي ، ثنا أبو العبّاس الهيثم بن أحمد الزيداني ، ثنا ذو النون بن إبراهيم المصري ، ثنا مالك بن أنس ، عن جعفر بن محمّد ، عن أبيه ، عن جده ، قال : قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم : إذا كان يوم القيامة ونصب الصراط على ظهراني جهنّم ، لا يجوزها ولا يقطعها إلاّمن كان معه جواز بولاية على بن أبي طالب » (4).

<sup>(1)</sup> فرائد السمطين 1 / 289.

<sup>(2)</sup> ميزان الإعتدال 1 / 443.

<sup>(3)</sup> الموضوعات. لابن الجوزي. 1 / 399.

<sup>(4)</sup> أخبار أصبهان 1 / 341.

3 حديث أنس بن مالك .. قال الفقيه ابن المغازلي : « أحبرنا أحمد بن محمّد بن عبد الوهّاب . إذناً . ، عن القاضي أبي الفرج أحمد بن علي ، قال : حدّثنا أبو غانم سهل بن إسماعيل بن بلبل ، حدّثنا أبو القاسم الطائي ، حدّثنا محمّد بن زكريا الغلابي ، حدّثني العباس بن بكّار ، عن عبدالله بن المثنّى ، عن عمه ثمامة بن عبدالله بن أنس ، عن أبيه ، عن جدّه ، قال : قال رسول الله : إذا كان يوم القيامة ونصب الصراط على شفير جهنم ، لم يجز إلاّمن معه كتاب ولاية على بن أبي طالب » (1).

4 حديث عبدالله بن مسعود .. رواه عنه الحسن البصري ، فروى الموفّق بن أحمد المكّي الخوارزمي بإسناده ، عن الحسن البصري ، عن عبدالله ، قال : قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم : « إذا كان يوم القيامة ، يقعد علي بن أبي طالب على الفردوس ـ وهو جبل قد علا على الجنّة ، وفوقه عرش رب العالمين ، ومن سفحه تتفجّر أنهار الجنّة وتنفرّق في الجنان ـ وهو جالس على كرسي من نور ، يجري من بين يديه التسنيم ، لا يجوز أحد الصراط إلاّومعه براءة بولايته وولاية أهل بيته ، يشرف على الجنة ، فيدخل محبيه الجنّة ومبغضيه النار » (2).

5 ـ حديث عبدالله بن عبّاس .. رواه عنه سعيد بن جبير ، رواه الحافظ الحاكم الحسكاني ، وقد تقدّم نصه قريباً ..

ورواه عنه مجاهد ، رواه ابن المغازلي ، عن الغندجاني بسنده ، عن طريق السدّي إلى يزيد بن أبي زياد ، عن مجاهد ، عن ابن عبّاس ، قال : قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم : « على يوم القيامة على الحوض ، لا يدخل الجنّة إلاّ من

<sup>(1)</sup> مناقب على بن أبي طالب : 243.

<sup>(2)</sup> مناقب علي بن أبي طالب : 31.

« وقفوهم إنّم مسؤولون » (1) ......

جاء بجواز من عليّ بن أبي طالب » (1).

ورواه عنه طاووس ، قال ابن عساكر : «قال الخطيب : وأنبأنا أبو نعيم الحافظ : أنبأنا أبو بكر محمّد بن فارس المعبدي ببغداد ، حدّثني أبي فارس بن حمدان بن عبدالرحمن ، حدّثني حدّي ، عن شريك ، عن ليث ، عن مجاهد ، عن طاووس ، عن ابن عبّاس ، قال : قلت للنبيّ : يا رسول الله! هل للنار جواز؟! قال : نعم. قلت : وما هو؟! قال : حبّ علي بن أبي طالب » ..

قال ابن عساكر: «قال الخطيب: سألت أبا نعيم عنه فقال: كان رافضياً غالياً في الرفض، وكان أيضاً ضعيفاً في الحديث. قال الخطيب: محمّد بن فارس بن حمدان ... أبو بكر العطشى، ويعرف بالمعبدي ... » (2).

6 - حديث أبي بكر بن أبي قحافة .. قال الحافظ محبّ الدين الطبري : « ذِكر اختصاصه ـ 2 ـ بأنّه لا يجوز أحد الصراط إلاّمن كتب له عليّ الجواز ، عن قيس بن أبي حازم ، قال : التقى أبو بكر وعليّ بن أبي طالب. فتبسّم أبو بكر في وجه عليّ. فقال له : مالك تبسّمت؟ قال : سمعت رسول الله صلّى الله عليه وسلّم يقول : لا يجوز أحد الصراط إلاّمن كتب له عليّ الجواز. أخرجه ابن السمّان في كتاب الموافقة » (3).

#### أقول:

ذكر الحافظ ابن حجر « قيس بن أبي حازم » ووثّقه ، وجعل عليه علامة الكتب الستّة ، قال : « ويقال : له رؤية »  $^{(4)}$ .

<sup>(1)</sup> مناقب على بن أبي طالب : 119.

<sup>(2)</sup> تاريخ دمشق. ترجمة أمير المؤمنين 7. 2 / 104.

<sup>(3)</sup> ذخائر العقبي في مناقب ذوي القربي : 71.

<sup>(4)</sup> تقريب التهذيب 2 / 127.

#### الشاهد لحديث الجواز

ثمّ إنّه يشهد لحديث: « لا يجوز أحد الصراط الآومعه كتاب بولاية علي » أحاديث كثيرة ، من أشهرها حديث: « علي قسيم الجنّة والنار » ، رواه الدارقطني ، وابن عساكر ، وابن المغازلي ، وابن حجر المكّي ، والمتّقي الهندي ، وكثيرون من أعلام المحدثين غيرهم.

\* ما ورد بتفسير قوله تعالى : ﴿ واسأل من أرسلنا من قبلك .. ﴾

وممّا يؤكّد المطلب ما جاء في جملة من كتب الفريقين بتفسير هذه الآية المباركة ، ونحن نوضّح ذلك على ضوء كتب العامّة فحسب فنقول :

ظاهر هذه الآية أخمّا أمر من الله تعالى لرسوله أن يسأل المرسَلين الّذين أُرسلوا إلى أُمهم من قبله 6 ...

فهذا أمرٌ من الله ، والمأمور بالسؤال هو : النبيّ 6 ، والمسؤول منهم : المرسَلون السابقون ، والسؤال ما هو؟

فهاهنا أسئلة:

كيف يسأل الرسل وقد ماتوا قبله؟!!

وهل سألهم أو لا؟!!

وعلى الأوّل ، فما كان السؤال؟! وما كان جوابحم؟!

وهذا الموضع من المواضع التي اضطربت فيها كلمات القوم بشدّة واختلفت اختلافاً كبيراً :

يقول ابن الجوزي في تفسيره : « إن قيل : كيف يسأل الرسل وقد ماتوا قبله؟ فعنه ثلاثة أجوبة :

أحدها : إنّه لما أُسري به ، جُمع له الأنبياء فصلّى بحم ، ثمّ قال له حبريل : ﴿ وَسْئَلْ مَنْ أَرْسَلْنا مِنْ قَبْلِكَ .. ﴾ الآية .. فقال : لا أسأل ، قد اكتفيت ..

رواه عطاء عن ابن عبّاس ، وهذا قول سعيد بن جبير ، والزهري ، وابن زيد ، قالوا : جمع له الرسل ليلة أُسري به فلقيهم ، وأُمر أن يسألهم ، فما شكّ ولا سأل.

والثاني: إنّ المراد: اسأل مؤمني أهل الكتاب من الّذين أُرسلت إليهم الأنبياء ..

روي عن ابن عبّاس ، والحسن ، ومجاهد ، وقتادة ، والضحّاك ، والسدّي ، في آخرين. قال ابن الأنباري : والمعنى : سل أتباع من أرسلنا قبلك ، كما تقول : السخاء حاتم ، أي : سخاء حاتم ، والشعر زهير. أي : شعر زهير. وعند المفسّرين إنّيه لم يسأل على القولين. وقال الزجّاج : هذا سؤال تقرير ، فإذا سأل جميع الأُمم لم يأتوا بأنّ في كتبهم : أن اعبدوا غيري.

والثالث : إنّ المراد بخطاب النبيّ صلّى الله عليه وسلّم : خطاب أُمَّته ، فيكون المعنى : سلوا. قاله الزجّاج ».

هذا تمام ما ذكره ابن الجوزي (1).

# أقول:

فهذه ثلاثة أجوبة. وتحدها في التفاسير الأُخرى أيضاً ـ أُولاها حملٌ على ظاهر الآية ؟ فهو جواب على الحقيقة ، والتاليان حملٌ على خلاف الظاهر ، فهما جوابان على المحاز .. ولعلّ المختار عند ابن الجوزي ـ بقرينة التقديم في الذِكر ـ هو الأوّل. واختار الآلوسي الجواب الثاني كما سيأتي ،

<sup>(1)</sup> زاد المسير 7 / 138. 139.

وعندهم أجوبةٌ أُخرى على الجحاز ، وهي باختصار :

1 ـ إنّ الخطاب للنبيّ ، والسؤال بحَياز عن النظر في أدياهم : هل جاءت عبادة الأوثان قطّ في مِلّةٍ من ملل الأنبياء؟! (1) وهو الذي اختاره الزمخشري ، وتبعه بعضهم كالنسفي ، ثمّ قال الزمخشري : « وكفاه نظراً وفحصاً نظره في كتاب الله المعجز المصدّق لِما بين يديه ، وإخبار الله فيه بأخّم يعبدون من دون الله ما لم ينزّل به سلطاناً ، وهذه الآية في نفسها كافية لا حاجة إلى غيرها » (2).

أقول: فلمَ أُمرَ بالسؤال؟!

2 ـ إنّ الخطاب ليس للنبيّ ، بل هو للسامع الذي يريد أن يفحص عن الديانات ، فقيل له : اسأل أيّها الناظر أتباع الرسل ، أجاءت رسلهم بعبادة غير الله؟! فإخّم خبرونك أنّ ذلك لم يقع ، ولا يمكن أن يأتوا به ، واختاره أبو حيّان الأندلسي (3).

أقول كما قال الآلوسي فيه: ولعمري إنّه خلاف الظاهر جدّاً.

3 . إنّ الخطاب للنبيّ ، والسؤال على الحقيقة ، لكنّ المسؤول هو الله تعالى ، فالمعنى : واسألنا عن من أرسلنا ...

نقله أبو حيّان عن بعضهم واستبعده.

وقال الآلوسي : « وممّبا يقضى منه العجب ما قيل ... » ثمّ قال : « واسأل من قرأ أبا حاد ، أيرضى بمذا الكلام ويستحسن تفسير كلام الله تعالى الجيد بذلك؟! ».

أ**قول** : لا يرضى به قطعاً.

<sup>.86 / 25</sup> مروح المعاني 25 / 218 ، البحر المحيط 9 / 377 ، روح المعاني 25 / 86.

<sup>(2)</sup> الكشّاف 4 / 254. وانظر : تفسير النسفي . مدارك التنزيل . هامش الخازن 4 / 106 ، فقد قال بالعبارة عينها دون ذِكر الزمخشري!

<sup>(3)</sup> البحر المحيط 9 / 377.

« وقفوهم إغّم مسؤولون » (1) ...... « وقفوهم إغّم مسؤولون » (1)

هذه نماذج من كلمات أئمّة القوم.

ولا يخفى اضطراب القوم في تفسير الآية المباركة ، إن أبقوها على ظاهرها ، فبمَ يجيبون عن الأسئلة؟!

وإن أرادوا التخلّص من الجواب عنها ، حملوا الآية على الجحاز ، وهو بابٌ واسع ، وقد رأيت كيف يردّ بعضهم على الآخر في ما اختار!

وابن كثير الدمشقي لم يلتفت إلى شيءٍ من هذه الأسئلة ، فلم يبيّن المخاطب بالآية ، ولا السؤال ، ولا المسؤول ... وإنّما قال :

« وقوله سبحانه وتعالى : ﴿ وَسْئَلْ مَنْ أَرْسَلْنا ... ﴾ أي : جميع الرسل دعوا إلى ما دعوت الناس إليه ، من عبادة الله وحده لا شريك له ، ونحوا عن عبادة الأصنام والأنداد ، كقوله جلّت عظمته : ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَنِ اعْبُدُوا الله وَاجْتَنِبُوا الطَّاعُوتَ ﴾ (1).

فهكذا فسر الآية ليكون في فسحةٍ من المشكلة وطلباً للراحة منها ، ثمّ ذكر القولين الآتيين.

وبعد ...

فالمهمّ من هذه الأقوال كلّها قولان ، ولذا لم يذكر غير واحدٍ منهم ـ كابن كثير والشوكاني . غيرهما :

أحدهما: إنّ المراد سؤاله الأنبياء ، لما أُسري به عند ملاقاته لهم ..

قالوا : وهذا قول المتقدّمين منهم ، كسعيد بن جبير ، والزهري ، وعبد الرحمن بن زيد بن أسلم ، ورووا عن عطاء ، عن ابن عبّاس : « فقال : لا أسأل ، قد اكتفيت ».

والآخر : إنَّ المراد سؤاله الأُمم ، والمؤمنين من أهل الكتاب ، من الَّذين

<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير 4 / 115.

..... نفحات الأزهار .....

أرسلت إليهم الأنبياء ..

وهذا القول حكوه عن ابن عبّاس كذلك ، وعن مجاهد وقتادة والضحّاك والسدّي في آخرين ، كما قال ابن الجوزي ، واختاره ابن جرير الطبري ، وكثير من المتأخّرين . كالآلوسي ، بل في الوسيط للواحدي (1) وتفسير البغوي نسبته إلى أكثر المفسرين ، قال البغوي : « يدل عليه قراءة عبدالله وأُبيّ : واسأل الّذين أرسلنا إليهم قبلك رسلنا » (2) . . لكنّ ابن كثير قال : « وهذا كأنّه تفسير لا تلاوة . والله أعلم » (3) .

وهذان القولان هما الأوّل والثاني من الأقوال الثلاثة التي ذكرها ابن الجوزي بتفسيره ... فهل سأل 6 أو لا؟! وعلى تقدير السؤال ، فما كان الجواب؟!

قال ابن الجوزي : « وعند المفسّرين أنّه لم يسأل ، على القولين » (4).

# أقول:

فلا حواب عندهم عن السؤال ، أو أنّ هناك حواباً صحيحاً مطابقاً لظاهر الآية . ولا خروج فيه عن الحقيقة إلى الجاز . مشتملاً على جميع جوانب المسألة ، ولكنّهم لا يريدون التصريح به والإفصاح عنه؟!

إنّ هذا الموقف من ابن الجوزي وأمثاله لَيذكّرنا بموقفهم من حديث « الأئمّة بعدي اثنا عشر كلّهم من قريش » ؛ إذ يشرّقون ويغرّبون ، ويختلفون ويضطربون ... حتّى قال ابن الجوزي : « قد أطلت البحث عن معنى هذا

<sup>(1)</sup> الوسيط في تفسير القرآن 4 / 75.

<sup>(2)</sup> معالم التنزيل 5 / 102.

<sup>(3)</sup> تفسير ابن كثير 4 / 115.

<sup>(4)</sup> زاد المسير 7 / 139.

الحديث وتطلّبت مظانّه وسألت عنه ، فلم أقع على المقصود »  $^{(1)}$  ..

وما كلّ ذلك إلاّلأنِّم لا يريدون الإعتراف بالحقيقة.

والعجيب ، أخّم في تفسير الآية ﴿ وَسْئَلْ مَنْ أَرْسَلْنا ... ﴾ يستدلّون بما يروون عن عبدالله بن مسعود من أنّه قرأها : « وسئل الّذين أرسلنا إليهم قبلك رسلنا » ثمّ يتنازعون هل هو قراءة أو تفسير! ولا يعبأون بحديثٍ مسندٍ مرويّ عندهم عن عبدالله بن مسعود عن النبيّ 6 ، في معنى الآية المباركة!!

بل القائلون بالقول الأوّل . من هذين القولين . لا يستندون في قولهم إلى هذا الحديث ، مع أخّم بأشد الحاجة إليه في بيان معنى الآية وإثبات قولهم في تفسيرها!! وما كلّ ذلك إلاّلاشتماله على ولاية أمير المؤمنين!!

# الحديث كما رواه جماعة من أكابر المحدثين الحفاظ

\* رواه الحاكم ، قال : «حدّثنا أبو الحسين محمّد بن المظفّر الحافظ ، قال : حدّثنا عبدالله عبدالله بن محمّد بن غزوان ، قال : ثنا علي بن جابر ، قال : ثنا محمّد بن خوان ، قال : ثنا محمّد بن سوقة ، عن إبراهيم ، عن الأسود ، عن عبد ، قال :

قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: يا عبدالله! أتاني ملك فقال: يا محمّد! ﴿ وَسْنَلْ مَنْ أَرْسَلْنا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنا ﴾ على ما بعثوا؟ قال: قلت: على ما بعثوا؟ قال: على ولايتك وولاية على بن أبي طالب.

قال الحاكم : تفرّد به علي بن جابر ، عن محمّد بن خالد ، عن محمّد بن

<sup>(1)</sup> فتح الباري في شرح البخاري . للحافظ ابن حجر . 13 / 181.

فضيل ، ولم أكتبه إلاّعن ابن المظفّر ، وهو عندنا حافظ ثقة مأمون  $^{(1)}$ .

فالآية باقية على ظاهرها ، والنبيّ 6 قد سأل ، وكان الجواب : بعث الأنبياء على ولايته وولاية على عليهما وعلى آلهما الصلاة والسلام.

\* ورواه الثعلبي ، قال : « أخبرنا الحسين بن محمّد الدينوري ، حدّثنا أبو الفتح محمّد بن الحسين بن محمّد بن غزوان البغدادي بن الحسين بن محمّد بن الحسين الأزدي الموصلي ، حدّثنا عبد بن محمّد بن إسماعيل ، قالا : محدّثنا علي بن حابر ، حدّثنا محمّد بن خالد بن عبدالله ومحمّد بن إسماعيل ، قالا : حدّثنا محمّد بن فضيل ، عن محمّد ابن سوقة ، عن إبراهيم ، عن علقمة ، عن عبدالله بن مسعود ، قال :

قال رسول الله صلى الله عليه وسلّم: أتاني ملك فقال: يا محمّد! ... » (2).

\* ورواه ابن عساكر ، قال : « أخبرنا أبو سعد بن أبي صالح الكرماني وأبو الحسن مكّي بن أبي طالب الهمداني ، قالا : أنبأنا أبو بكر ابن خلف ، أنبأنا الحاكم أبو عبدالله الحافظ ، حدّثني محمّد بن مظفّر الحافظ ... » إلى آخر ما تقدّم عن الحاكم (3).

\* ورواه الحافظ أبو نعيم الأصفهاني ، كما في تنزيه الشريعة عن الحافظ ابن حجر ، وفي غير واحد من كتب أصحابنا أنّه روى بإسناده في هذه الآية ، أنّ النبيّ 6 ليلة أُسري به جمع الله تعالى بينه وبين الأنبياء ، ثمّ قال : سلهم يا محمّد! على ماذا بُعثتم؟ فقالوا : بُعثنا على شهادة أنْ لا إله إلاّ الله ، وعلى الإقرار بنبوّتك ، والولاية لعليّ بن أبي طالب (4).

<sup>(1)</sup> معرفة علوم الحديث : 96.

<sup>(2)</sup> تفسير الثعلبي. مخطوط.

<sup>(3)</sup> تاريخ دمشق . ترجمة أمير المؤمنين . 2 / 97.

 <sup>(4)</sup> الطرائف في معرفة الطوائف 1 / 101 ، البرهان في تفسير القرآن 4 / 148 ، غاية المرام : 249 ،
 خصائص الوحي المبين : 153.

« وقفوهم إغّم مسؤولون » (1) ...... (1) « وقفوهم إغّم مسؤولون

\* ورواه الحافظ ابن حجر العسقلاني من جهة الحاكم ، قال : ورواه أبو نعيم ، وستأتي عبارة ابن حجر.

\* ورواه الحافظ ابن عبدالبرّ القرطبي ، على ما نقل عنه العلاّمة الحلّي  $^{(1)}$  ، والشيخ يحيى بن البطريق  $^{(2)}$ .

\* ورواه الحاكم الحسكاني ، قال : « حدّثنا الحاكم أبو عبدالله الحافظ ، قال : حدّثني محمّد بن المظفّر ... » إلى آخر ما تقدّم ...

قال : « وأخبرنا أبو عثمان الحيري من أصله العتيق ، قال : حدّثنا أبو الحسين محمّد بن المظفّر ... سواءً لفظاً ، ولم يذكر علقمة في الإسناد ».

« حدّثني أبو الحسن الفارسي ، حدّثنا عمر بن أحمد ، حدّثنا علي بن الحسين بن سفيان الكوفي ، حدّثنا جعفر بن محمّد أبو عبدالله الحسيني ، حدّثنا علي بن إبراهيم العطّار ، حدّثنا عباد ، عن محمّد بن فضيل ، عن محمّد بن سوقة ».

قال: « وحدّثنا أبو سهل سعيد بن محمّد ، حدّثنا علي بن أحمد الكرماني ، حدّثنا أحمد بن عثمان الحافظ ، حدّثنا عبيد بن كثير ، حدّثنا محمّد ابن إسماعيل الأحمسي ، حدّثنا ابن فضيل ، عن محمّد بن سوقة ، عن إبراهيم ، عن علقمة والأسود ، عن ابن مسعود ، قال : قال لي رسول الله صلّى الله عليه وسلّم :

لما أُسري بي إلى السماء إذا ملك قد أتاني فقال لي : يا محمّد! سل من أرسلنا من قبلك من رسلنا على ما بعثكم الله؟ قالوا : على من رسلنا على ما بعثكم الله؟ قالوا : على ولايتك يا محمّد وولاية على بن أبي طالب.

<sup>(1)</sup> منهاج الكرامة في معرفة الإمامة آخر الطبعة القديمة من منهاج السنّة: 90.80.

<sup>(2)</sup> خصائص الوحي المبين : 98.

ورواه غير على ، عن محمّد بن خالد الواسطى ، وتابعه محمّد بن إسماعيل ..

أخبرنيه الحاكم أبو عبدالله ، حدّثني أبو سعيد أحمد بن محمّد بن رحيم النسوي ، حدّثنا أبو محمّد الحسن بن عثمان الأهوازي ، حدّثنا محمّد بن حالد ابن عبدالله الواسطي ، حدّثنا محمّد بن فضيل ، حدّثنا محمّد بن سوقة ، عن إبراهيم ، عن الأسود ، عن عبدالله ، قال : قال لي النبيّ ... به لفظاً سواءً » (1).

\* ورواه الموقق بن أحمد المكّي ، قال : « وأحبرني شهردار . إحازةً . ، أحبرني أحمد بن غزوان ، بن خلف . إحازةً . ، حدّثني محمّد بن المظفّر الحافظ ، حدّثنا عبدالله بن محمّد بن غزوان ، حدّثنا علي بن جابر ... » إلى آخر ما تقدّم سواء (2).

\* ورواه الحمويني ، عن شهردار بن شيرويه الحافظ ، عن أحمد بن خلف ، عن الحاكم ، عن ابن المظفّر الحافظ ... كما تقدّم سواء (3).

\* ورواه أبو عبدالله الكنجي ، قال : « قرأت على الحافظ أبي عبدالله ابن النجّار ، قلت له : قرأت على المفتي أبي بكر بن عبدالله بن عمر الصفّار ، قال : أخبرتنا الحرّة عائشة بنت أحمد الصفّار ، أخبرنا أحمد بن علي الشيرازي ، أخبرنا الإمام الحافظ أبو عبدالله النيسابوري ، حدّثني محمّد بن المظفر الحافظ ... » إلى آخر ما تقدّم سواء (4).

# أقول:

هذا في الحديث عن ابن مسعود.

<sup>(1)</sup> شواهد التنزيل 2 / 222. 225.

<sup>(2)</sup> مناقب علىّ بن أبي طالب : 220. والظاهر سقوط الحاكم بين أبي خلف وابن المظفّر.

<sup>(3)</sup> فرائد السمطين 1 / 81.

<sup>(4)</sup> كفاية الطالب في مناقب على بن أبي طالب: 75.

« وقفوهم إغّم مسؤولون » (1) ...... (1) « وقفوهم إغّم مسؤولون

وهو أيضاً عن عبدالله بن عبّاس:

\* قال القندوزي الحنفي : « أيضاً رواه الديلمي ، عن ابن عبّاس ، رضي الله عنهما  $^{(1)}$ .

وهو أيضاً عن أبي هريرة:

\* قال شهاب الدين أحمد الخنجي : « عن أبي هريرة ، قال : قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم : لما أُسري بي ليلة المعراج ، فاحتمع عَلَيّ الأنبياء ، فأوحى الله إليّ : سلهم يا محمّد! بماذا بعثتم؟ قالوا : بعثنا على شهادة أن لا إله إلا الله ، وعلى الإقرار بنبوّتك ، والولاية لعلىّ بن أبي طالب.

أورده الشيخ المرتضى ، العارف الربّاني ، السيّد شرف الدين علي الهمداني في بعض تصانيفه ، وقال : رواه الحافظ أبو نعيم » (2).

### أقول:

هذا ، وهو مروي عند أصحابنا عن أمير المؤمنين وأبنائه الطاهرين عليهم الصلاة والسلام  $^{(3)}$ .

## وتلخّص:

إنّ الصحيح في الآية المباركة إبقاؤها على ظاهرها ، وتفسيرها بحذا الحديث المروي في كتب الفريقين عن أمير المؤمنين وعدّة من الأصحاب ، عن رسول الله 6.

<sup>(1)</sup> ينابيع المودة 1 / 244.

<sup>(2)</sup> توضيح الدلائل على تصحيح الفضائل. مخطوط.

<sup>(3)</sup> كنز الدقائق في تفسير القرآن 11 / 547.

والأشهر من بين الأحاديث في الباب هو حديث عبدالله بن مسعود ، فقد ورد في كتبٍ كثيرة من كتب أهل السنّة ، ولهم به أسانيد عديدة ، وفي الرواة عدّة من أعلام الحفّاظ ، والأئمّة الثقات.

يقول ابن تيميّة: « إنّ مثل هذا ممّا اتّفق أهل العلم على أنّه كذب موضوع » . . وليت شعري! فلماذا اتّفق هذا الجمع من الحفّاظ والمحدّثين على روايته؟!

ثمّ يقول ابن تيميّة: « إنّ هذا مميّا يعلم مَن له علم ودين أنّيه من الكذب الباطل الذي لا يصدّق به مَن له عقل ودين ، وإنّما يختلق مثل هذا أهل الوقاحة والحرأة في الكذب ».

وليت شعري! هل كان هؤلاء الأئمّة الرواة لهذا الحديث عالمين بحاله فمع ذلك رووه ، أو كانوا جاهلين ، ومع ذلك يعدّون في كبار أئمّة الحديث وحفّاظه؟!

ثمّ إنيّ لم أحد هذا الحديث في الموضوعات لابن الجوزي ، ولا في كتاب العلل المتناهية له.

نعم ، أورد ابن عراق حديث ابن مسعود في ( تنزيه الشريعة الغرّاء ) ومحصّل كلامه ثبوت الحديث لا سقوطه ، وهذا نصّ ما قال :

« حدیث : ابن مسعود ، قال لي رسول الله صلّی الله علیه وسلّم : یا عبدالله! أتاني ملك فقال : یا محمّد! سل من أرسلنا من قبلك من رسلنا علی ماذا بعثوا؟ قلت : علی ما بعثوا؟ قال : علی ولایتك وولایة علیّ بن أبی طالب. حا (1).

<sup>(1)</sup> هذا رمز للحاكم ، كما ذكر في أوّل الكتاب أيضاً.

« وقفوهم إغّم مسؤولون » (1) ...... (1) « وقفوهم إغّم مسؤولون »

قلت: ولم يبيّن علّته.

وقد أورده الحافظ ابن حجر في زهر الفردوس (1) من جهة الحاكم ، ثمّ قال : ورواه أبو نعيم وقال : تفرّد به علي بن جابر ، عن محمّد بن فضيل. إنتهى.

وعلى بن جابر ما عرفته. والله أعلم  $^{(2)}$ .

## أقول:

ظهر من هذا الكلام رواية ثلاثة من أئمّة الحفّاظ هذا الحديث بإسنادهم عن عبدالله بن مسعود ، من غير أن يبيّنوا علّةً له ..

أمّ الحاكم ، فقد تقدّم نصّ روايته للحديث ، وهو في مقام ذِكر شاهدٍ لنوع من أنواع الحديث ، فهو غير معلولٍ عنده ، بل هو حديث معتبرٌ يذكر لقاعدةٍ علميّةٍ في كتابٍ علمي.

وأمّا أبو نعيم ، فقد روى هذا الحديث وهو يناسب ذكره في كتاب دلائل النبوّة لرسول الله 6 ، وأمّا كانت ثابتةً له منذ القرون السابقة ، وفي زمن الأنبياء الماضين ، حتى كان عليهم أن يدعوا الناس إلى نبوّته ويبشّروا أُمهم ببعثته ، إلاّ أنّا لم نجده في الكتاب المذكور.

وأمّا ابن حجر العسقلاني ، فقد أورد هذا الحديث ضمن أحاديث منتخبة من كتاب الفردوس ، وأضاف إليه رواية الحاكم ، وأبي نعيم.

فظهر إلى هنا من كلام ابن عراق اعتبار هذا الحديث عند القوم.

لكن ابن عراق قال في آخر الكلام : « وعلي بن جابر ما عرفته ».

<sup>(1)</sup> وهو مختصر كتاب فردوس الأخبار للديلمي ، أورد فيه ما استجوده من أخباره ، كما له كتاب تسديد القوس في مختصر مسند الفردوس.

<sup>(2)</sup> تنزيه الشريعة الغرّاء 1 / 397.

398 .....نفحات الأزهار

# أقول:

فانتهى القدح في سند الحديث عن ابن مسعود إلى أنّ ابن عرّاق لم يعرف «علي بن حابر ». وإذا كان الأمر هكذا فهو سهل جدّاً ، لأنّ أكابر الأئمّة الحفّاظ من المتقدّمين قد عرفوا هذا الرجل ، ولم يذكروه بجرح ..

وممّا يؤكّد ذلك ، قول غير واحدٍ منهم ـ كالحاكم وأبي نعيم ـ بعد روايته : « تفرّد به على بن جابر ، عن محمّد بن فضيل » فإنّه ظاهر في توثيقهم للرجلين ، وإلاّ لطعنوا فيه قبل أن يقولوا : « تفرّد به ... ».

على أنيه يظهر من روايات الحاكم الحسكاني متابعة غير على بن جابر له في رواية الحديث عن محمد بن فضيل.

وأما « محمّد بن فضيل » : فلم يتكلّم فيه أحدٌ ، فهو من رجال الكتب الستّة ، قال الحافظ ابن حجر : « محمّد بن فضيل بن غزوان ، ـ بفتح المعجمة وسكون الزاي ـ الضبّي ، مولاهم ، أبو عبدالرحمن ، الكوفي ، صدوق عارف ، رمي بالتشيّع ، من التاسعة. مات سنة .95

#### وتلخّص:

إنّ الحق هو القول الأوّل ، وهو إبقاء الآية المباركة على ظاهرها كما هو مقتضى أصالة الحقيقة ، والأخبار الواردة تفسّرها بكلّ وضوح ، لا سيّما حديث ابن مسعود.

وقد ظهر أنّ هذه الأخبار متّفق عليها بين الفريقين ، وهي عن أمير المؤمنين ، وعبدالله بن مسعود ، وعبدالله بن العبّاس ، وأبي هريرة.

هذا ، وقد روى ابن مسعود عن رسول الله 6 خبر الإسراء به ، والتقائه بالأنبياء ، وصلاته بحم ، وهو خبر طويل ، أخرجه الطبراني ، وأبو يعلى ، والبزّار ، والحاكم  $^{(1)}$  ، وقال الهيثمي : « رجاله رجال الصحيح ».

فأظنُّ أنّ ما رواه الحاكم في كتابه علوم الحديث هو ذيل هذا الحديث الطويل ، يتعلّق بالسؤال منهم على ما بُعثوا ، إلا أنّه مسكتوا عن روايته ، لاشتماله على الولاية لأمير المؤمنين 7.

فما قالوا من أنّه 6 : « لم يسأل ، وقال : اكتفيت » كذبٌ منهم عليه ، إذ كيف يأمره الله عزّوجل بالسؤال ، فلم يسأل؟!

مضافاً ، إلى أنّيه قد ورد في حديثٍ : « فقدّمني جبريل حتّى صلّيت بين أيديهم وسألتهم فقالوا : بعثنا للتوحيد » (2) ..

فكان هناك سؤال وجوابٌ!! ولكنّهم لا يريدون التصريح بذلك ، ولا يريدون ذكر الجواب بصورة كاملة ، ليشتمل على الولاية لعليّ!!

وكم له من نظير!!

وهذا أحد أساليبهم في إخفاء مناقب أمير المؤمنين وأهل البيت الكرام الطاهرين ، الدالة على إمامتهم بعد الرسول الأمين عليه وآله أفضل الصلاة والسلام.

فانظر كيف يفترون على الله والرسول الكذب؟!! إنّكاراً لولاية أمير المؤمنين عليه الصلاة والسلام ، ﴿ فَوَيْلٌ لَهُمْ مِمَّا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَهُمْ مِمَّا يَكْسِبُونَ ﴾ (3).

<sup>(1)</sup> كنز العمّال 11 / 390 رقم 31841 ، مجمع الزوائد 1 / 75.

<sup>. (2)</sup> كنز العمّال 11 / 397 رقم 31852 عن ابن سعد ، عن عدّة من الصحابة.

<sup>(3)</sup> سورة البقرة 2: 79.

400 ..... نفحات الأزهار

# الفصل الثالث في دفع شبهات المخالفين

وبعد ، فلنتأمّل في كلمات بعض المناوئين لأمير المؤمنين 7 حول حديث السؤال عن ولا يته في يوم القيامة الوارد بتفسير قوله تعالى : ﴿ وقفوهم ... ﴾.

## \* ابن تيمية

قال ابن تيمية ، في جواب استدلال العلاّمة الحلّي بالآية المباركة : «قال الرافضي : البرهان الرابع عشر : قوله تعالى ﴿ قِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُونَ ﴾ ... من طريق أبي نعيم ، عن الشعبي ، عن ابن عبّاس ، قال في قوله تعالى : ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُونَ ﴾ عن ولاية عليّ. وكذا في كتاب الفردوس عن أبي سعيد الخدري ، عن النبيّ.

وإذا سئلوا عن الولاية وجب أن تكون ثابتة له ، ولم يثبت لغيره من الصحابة ذلك ، فيكون هو الإمام.

والجواب من وجوه:

أحدها : المطالبة بصحّة النقل ، والعزو إلى الفردوس وإلى أبي نعيم لا تقوم به حجّة باتّفاق أهل العلم.

الثاني: إنّ هذا كذب موضوع بالإتّفاق.

الثالث: إنّ الله تعالى قال: ﴿ بَلْ عَجِبْتَ وَيَسْخُرُونَ ... ﴾ فهذا خطاب عن

المشركين المكذّبين بيوم الدين ... وما يفسر القرآن بهذا وما يقول : إنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم فسرّه بمثل هذا ، إلاّزنديق ملحد ، متلاعب بالدين ، قادح في دين الإسلام ، أو مفرط في الجهل ما يدري ما يقول.

وأيّ فرقٍ بين حبّ عليّ وطلحة والزبير وسعد وأبي بكر وعمر وعثمان؟!

الرابع: إنّ قوله: ﴿ مَسْؤُلُونَ ﴾ لفظ مطلق لم يوصل به ضمير يخصّه بشئ ، وليس في السياق ما يقتضي ذكر حبّ عليّ. فدعوى المدّعي دلالة اللفظ على سؤالهم عن حبّ عليّ ، من أعظم الكذب والبهتان.

الخامس: إنّه لو ادّعى مدّع أخّم مسؤولون عن حبّ أبي بكر وعمر ، لم يكن إبطال ذلك بوجهٍ إلاّوإبطال السؤال عن حبّ على أقوى وأظهر ». إنتهى (1).

## أقول:

يكفي في جوابه أن يقال:

أوّلاً: إنّ هذا الحديث رواه كبار الأئمّة وأعلام الحديث بطرقٍ متعدّدة ، وقد ذكرنا أسامي بعضهم وجملةً من أسانيدهم في روايته ، فإنْ كان هؤلاء كلّهم زنادقة ، ملحدين ، متلاعبين بالدين ، قادحين في الإسلام ، أو مفرطين في الجهل لا يدرون ما يقولون ... فما ذنبنا؟!!

ثانياً : قد ظهر ممّا تقدّم صحّة بعض أسانيد هذا الحديث ، وإنّ له شواهد عديدة في كتب القوم بأسانيد معتبرة ..

وحينئذٍ لا أثر للسياق ، ولا مجال للسؤال عن الفرق بين حبّ عليّ

<sup>(1)</sup> منهاج السنّة 7 / 143 . 147. الطبعة الحديثة.

402 ..... نفحات الأزهار

وحبّ غيره من صحابة النبيّ 6 ، وبه يظهر بطلان دعوى السؤال عن حبّ غيره في يوم القيامة.

وبهذا الموجز يظهر أنْ ليس لهذا المفتري في مقابل هذا الاستدلال برهان معقول ولا قولٌ مقبول ...

# \* ابن روزبهان

وقال ابن روزكان في جواب الاستدلال ما نصّه: «ليس هذا من رواية أهل السنّة. ولو صحّ دلّ على أنّيه من أولياء الله تعالى ، فالوليّ هو المحبّ المطيع ، وليس هو بنصّ في الإمامة » (1).

## أقول:

قد عرفت أنّه من رواية أهل السنّة ...

وقد عرفت أنّه صحيح ...

فما هو الجواب عن قول العلاّمة : « وإذا سُئلوا عن الولاية وجب أن تكون ثابتةً له ، ولم يثبت لغيره من الصحابة ذلك ، فيكون هو الإمام »؟!

إنّه لا جواب له عن هذا ، كما لم يُجب عنه ابن تيميّة!!

# \* الآلوسي

وقال الآلوسي في تفسير الآية المباركة : « وروى بعض الإماميّة عن ابن جبير ، عن ابن عبّاس : يُسألون عن ولاية عليّ كرّم الله تعالى وجهه ، ورووه أيضاً عن أبي سعيد الخدري » ..

<sup>150 / 2</sup> كتاب إبطال الباطل ، لاحظ : دلائل الصدق

(قال): « وأَوْلَى هذه الأقوال: إنّ السؤال عن العقائد والأعمال، ورأس ذلك لا إله إلاّ الله، ومن أجمله ولاية عليّ كرّم الله تعالى وجهه، وكذا ولاية إخوانه الخلفاء الراشدين  $^{(1)}$ .

## أقول:

أولاً: لقد روى الإمامية خبر يُسألون عن ولاية أمير المؤمنين 7 ، لكنّ انحصار واختصاص تلك الرواية بهم. كما هو ظاهر عبارة الآلوسي. دعوى كاذبة.

وثانياً: كون « أولى الأقوال .. » ، لا دليل عليه ، بل الدليل من السنّة النبوية على خلافه ، فما بال القوم يخالفون السنّة ويزعمون أنّهم من أهلها!!

وثالثاً: ولاية أمير المؤمنين 7 قام الدليل عليها عند الفريقين كتاباً وسنّة ، أمّا ولاية غيره فما الدليل عليها؟!!

#### \* الدهلوي

وجاء في ( مختصر التحفة الاثني عشرية ) في ذِكر أدلّة الإماميّة : « ومنها : قوله تعالى : ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُونَ ﴾ ، قال الشيعة في الاستدلال بما : روي عن أبي سعيد الخدري مرفوعاً أنّه قال : ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُونَ ﴾ عن ولاية على بن أبي طالب.

ولا يخفى أنْ نحو هذا التمسك في الحقيقة بالروايات لا بالآيات ، وهذه الرواية واقعة في فردوس الديلمي الجامع للأحاديث الضعيفة الواهية ، ومع هذا قد وقع في سندها الضعفاء والمجاهيل الكثيرون ، بحيث سقطت عن قابلية

<sup>(1)</sup> روح المعاني 23 / 80.

الإحتجاج بما ، لا سيّما في هذه المطالب الأُصولية. ومع هذا فإنّ نظم الكتاب مكذّب لها ، لأنّ هذا الحكم في حقّ المشركين ... ولئن سلّمنا صحّة الرواية وفكّ النظم القرآني ، يكون المراد بالولاية المحبّة ، وهي لا تدلّ على الزعامة الكبرى التي هي محلّ النزاع ، ولو كانت الزعامة الكبرى مرادةً أيضاً ، لم تكن هذه الرواية مفيدة للمدّعى ، لأنّ مفاد الآية وجوب اعتقاد إمامة الأمير في وقتٍ من الأوقات ، وهو عين مذهب أهل السنة ... » (1).

## أقول:

أوّلاً: لم يذكر هذا الرجل وجه استدلال أصحابنا بالآية المباركة ، وقد تقدّمت عبارة العلاّمة الحلّى في وجهه ، فما هو الجواب؟!

وثانياً: لم يقل أحد من أصحابنا بأنّ الإستدلال لإمامة الأمير هو بالآيات وحدها ، وكذا لم يدّع أحد من المخالفين دلالة شيء من القرآن الكريم وحده على إمامة غيره ، وإنّما يكون الاستدلال بالآيات بمعونة الروايات المفسّرة لها.

وثالثاً: لم تكن الرواية منحصرةً بما في فردوس الأخبار ، وبما عن أبي سعيد الخدري

. .

فكل ما ذكره إلى هنا ما هو إلاّتلبيس وتخديع.

ورابعاً: الإستدلال بالنظم القرآني وسياق الآيات الكريمة لا يقاوم الإستدلال بالسنة النبوية الشريفة الواردة عن طرق الفريقين في تفسيرها ، وبعبارة أخرى: فإنّه متى قام الدليل على معنى آيةٍ من الآيات ، فإنّه بالدليل تُرفع اليد عن مقتضى السياق ، ولا يجوز العكس بالإجماع.

<sup>(1)</sup> مختصر التحفة الاثني عشرية : 177 . 178.

« وقفوهم إغّم مسؤولون » (1) ...... (1) « وقفوهم إغّم مسؤولون »

وخامساً: قد تقدّم وجه استدلال العلاّمة الحلّي بالآية المباركة ، وما ذكره هذا الرجل لا يصلح للجواب عنه كما هو واضح.

وسادساً: دعوى أنّ المفاد إمامة أمير المؤمنين 7 في وقتٍ من الأوقات ، ليُقال بأنّ وقتها هو بعد عثمان ، تخالف ظواهر الروايات ، وتتوقّف كذلك على ثبوت إمامة المشايخ قبله ، ولا دليل عليها ألبتة.

هذا تمام الكلام على استدلال أصحابنا الكرام بقوله تعالى : ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُونَ ﴾ ، ونقد ما اعترض به المعترضون ، فأيّهما أحرى بالأخذ وأولى بالقبول يا منصفون!! والحمد لله ربّ العالمين ، وصلّى الله على محمّد وآله الطاهرين.

406 لأزهار

| قوله تعالى                                           | 407 |
|------------------------------------------------------|-----|
|                                                      |     |
|                                                      |     |
| قوله تعالى                                           |     |
|                                                      |     |
| $^{(1)}$ والسابقون السابقون اولئك المقرّبون $^{(1)}$ |     |
|                                                      |     |

(1) سورة الواقعة 56 : 10 . 11.

408 ينفحات الأزهار

هذه الآية أيضاً من أدلّة أصحابنا على إمامة أمير المؤمنين عليه الصلاة والسلام: قال العلاّمة الحلّى ، في البراهين الدالّة على إمامته من الكتاب العزيز:

« البرهان السادس عشر : قوله تعالى : ﴿ وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ \* أُولِئِكَ الْمُقَرَّبُونَ ﴾.

روى أبو نعيم الحافظ ، عن ابن عبّاس في هذه الآية : سابق هذه الامّة علي بن أبي طالب.

وروى الفقيه ابن المغازلي الشافعي ، عن مجاهد ، عن ابن عبّاس ، في قوله تعالى : ﴿ وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ ﴾ قال : سبق يوشع بن نون إلى موسى [ 7 ، وسبق موسى إلى فرعون ] ، وصاحب يس إلى عيسى [ 7 ، ] وسبق على إلى محمّد 6.

وهذه الفضيلة لم تثبت لغيره من الصحابة.

فيكون أفضل.

فيكون هو الإمام (1).

وقال العلاّمة أيضاً: « الثالثة عشرة : قوله تعالى : ﴿ وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ \* أُولْتِكَ الْمُقَرَّبُونَ ﴾ . روى الجمهور عن ابن عبّاس قال : سابق هذه الأمة على بن أبي طالب » (2).

# أقول:

وتفصيل الكلام في فصلين:

(1) منهاج الكرامة في إثبات الإمامة: 78.

(2) نمج الحق وكشف الصدق: 181.

..... نفحات الأزهار 410

# الفصل الأوّل في رواة خبر تفسير الآية وأسانيده

لقد أخرج الرواية بتفسير الآية المباركة جمع غفير من أكابر علماء أهل السنّة ، في التفسير والحديث ، نذكر منهم :

- 1. أبو إسحاق السبيعي ، المتوفي سنة 127.
  - 2. سفيان بن عيينة ، المتوفّ سنة 198.
  - 3. أبو جعفر مطين ، المتوفّى سنة 297.
    - 4. ابن أبي حاتم ، المتوفّى سنة 327.
- 5. أبو القاسم الطبراني ، المتوفّى سنة 360.
- 6. أبو عبدالله الحاكم النيسابوري ، المتوفّى سنة 405.
- 7. أبو بكر ابن مردويه الإصفهاني ، المتوفّى سنة 410.
  - 8. أبو نعيم الإصفهاني ، المتوفي سنة 430.
  - 9. الحاكم الحسكاني ، من أعلام القرن الخامس.
  - 10 . ابن المغازلي الواسطي ، المتوفّى سنة 483.
- 11. شيرويه بن شهردار الديلمي ، المتوفّى سنة 509.
  - 12. الخطيب الخوارزمي ، المتوفّى سنة 568.
    - 13. الفخر الرازي ، المتوفّى سنة 606.
  - 14. سبط ابن الجوزي الحنفي ، المتوفيّ سنة 654.
    - 15. محبّ الدين الطبري ، المتوفّى سنة 694.

- 16. صدر الدين الحمويني ، المتوفي سنة 722.
- 17. ابن كثير الدمشقى ، المتوفّى سنة 774.
- 18 . نور الدين الهيثمي ، المتوفّى سنة 807.
- 19. جلال الدين السيوطي ، المتوفي سنة 911.
  - 20. ابن حجر المكّي ، المتوفّى سنة 973.
  - 21 . على المتقى الهندي ، المتوفّ سنة 975.
- 22. قاضى القضاة الشوكاني ، المتوفّى سنة 1250.
- 23. شهاب الدين الالوسى ، المتوفي سنة 1270.

فهؤلاء من أشهر رواة هذا الحديث ، من علماء الجمهور.

رووه عن ابن عبّاس وغيره من الصحابة.

# من أسانيده في الكتب المعتبرة

وهذه نبذة من أسانيدهم في رواية هذا الحديث:

\* قال الحافظ ابن كثير: « وقال ابن أبي نجيح ، عن مجاهد ، عن ابن عبّاس ﴿ وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ ﴾ قال: يوشع بن نون سبق إلى موسى ، ومؤمن آل يس سبق إلى عيسى ، وعلي بن أبي طالب سبق إلى محمّد رسول الله صلّى الله عليه وسلّم.

رواه ابن أبي حاتم ، عن محمّد بن هارون الفلاس ، عن عبدالله بن إسماعيل المدائني البزاز ، عن سفيان  $^{(1)}$  بن الضحاك المدائني ، عن سفيان بن عيينة ، عن ابن أبي نجيح ، به  $^{(2)}$ .

<sup>(1)</sup> كذا والصحيح: شعيب.

<sup>(2)</sup> تفسير ابن كثير 4 / 249.

\* وقال الحافظ الطبراني : « حدّثنا الحسين بن إسحاق التستري ، حدّثنا الحسين بن أبي السري العسقلاني ، حدّثنا حسين الأشقر ، حدّثنا سفيان بن عيينة ، عن ابن أبي نجيح ، عن ابن عبّاس قال : السبق ثلاثة ... »  $^{(1)}$ .

\* وقال الحافظ الحاكم الحسكاني: « أخبرنا أبو بكر التميمي ، أخبرنا أبو بكر القباب ، أخبرنا أبو بكر الشيباني ، حدّثنا محمّد بن عبدالرحيم ، حدّثنا ابن عائشة.

وحدّثني الحاكم أبو عبدالله الحافظ - من خط يده - حدّثنا أحمد بن حمدويه البيهقي أبو يحيى ، حدّثنا عبيد الله بن محمّد بن حفص القرشي ، حدّثنا الحسين بن الحسن الفزاري الأشقر ، عن سفيان بن عينة ، عن ابن أبي نجيح ، عن مجاهد ، عن ابن عبّاس ...

أخبرنا محمّد بن عبدالله بن أحمد الصوفي ، حدّثنا محمّد بن أحمد بن محمّد الحافظ ، حدّثنا عبدالله بن محمّد حدّثنا عبدالله بن محمّد التستري ، حدّثنا سفيان بن عيينة ، عن ابن أبي نجيح ، عن محاهد ، عن ابن عبّاس ... » (2)

« عن أبي عوانة وغيره. قال ابن معين : كذاب خبيث. قلت : قد روى عنه أبو زرعة » وأبو حاتم ، وهو مقارب الحال إن شاء تعالى. إنتهى (3).

وقد ذكره ابن أبي حاتم ولم يجرحه.

<sup>\*</sup> وقال الحافظ ابن حجر . بترجمة الفيض بن وثيق . :

<sup>(1)</sup> المعجم الكبير ، مسند عبدالله بن العباس 11 / 93.

<sup>(2)</sup> شواهد التنزيل 2 / 291. 294.

<sup>(3)</sup> أي كلام الحافظ الذهبي في ميزان الإعتدال.

وأخرج له الحاكم في المستدرك محتجًّا به.

وذكره ابن حبّان في الثقات.

وقال العقيلي في ترجمة الحسين الأشقر: حدّثنا الحسين بن إسحاق التستري ، حدّثنا الحسين بن أبي السري ، حدّثنا فيض بن وثيق ، حدّثنا سفيان ابن عيينة ، عن ابن أبي نجيح ، عن مجاهد عن ابن عبّاس ...  $^{(1)}$ .

\* وقال الفقيه ابن المغازلي: « أخبرنا أحمد بن محمّد بن عبدالوهاب ـ إحازةً ـ أخبرنا عمر بن عبدالله بن شوذب ، حدّثنا محمّد بن أحمد بن منصور ، حدّثنا أحمد بن الحسين ، حدّثنا زكريا ، حدّثنا أبو صالح بن الضحاك ، حدّثنا سفيان بن عيينة ، عن ابن أبي نجيح ، عن ابن عبّاس ... » (2).

#### من أسانيده المعتبرة

ثمّ إنّ غير واحدٍ من أسانيد هذا الخبر معتبر بلا كلام:

\* فطريق الحافظ ابن أبي حاتم الرازي صحيح:

« محمّد بن هارون » الفلاس ، المتوفّ سنة 265 ، وتُقه ابن أبي حاتم ، والحافظ الذهبي (3).

و « عبد الله بن إسماعيل » ذكره ابن أبي حاتم ولم يجرحه  $^{(4)}$  ، وتابعه الخطيب في تاريخه  $^{(5)}$ .

و « شعيب بن الضحّاك » أبو صالح ، حدّث عن سفيان بن عيينة ، وعنه

<sup>(1)</sup> لسان الميزان 4 / 542 الطبعة الحديثة.

<sup>(2)</sup> مناقب على بن أبي طالب : 320.

<sup>(3)</sup> سير أعلام النبلاء 12 / 327.

<sup>(4)</sup> الجرح والتعديل 5 / 4.

<sup>(5)</sup> تاریخ بغداد 9 / 410.

عبدالسلام بن صالح أبو الصلت الهروي ، وعبد الله بن إسماعيل المدائني البزار ، ذكره ابن أبي حاتم عن أبيه ولم يجرحه  $^{(1)}$  ، وكذا الخطيب  $^{(2)}$ .

و « سفيان بن عيينة » الإمام الكبير ، من رجال الصحاح الستّة ، وفضائله كثيرة عندهم جدّاً (3).

و « عبد الله بن أبي نجيح » من رجال الصحاح الستّة (4).

و « مجاهد » من رجال الصحاح الستّة أيضاً (<sup>5)</sup>.

هذا ، مضافا إلى أن مثل ابن تيمية يشهد بأن تفسير ابن أبي حاتم من التفاسير المعتبرة ، وأنّه خال عن الموضوعات (6).

\* وطريق الحافظ ابن حجر صحيح كذلك.

فهو طريق الحافظ الطبراني نفسه ، الذي لم يتكلّم فيه إلاّمن جهة « الأشقر » وقد تابعه ـ في الرواية عن « سفيان » ـ في طريق الحافظ ابن حجر « الفيض بن وثيق » الذي وتّقه كبار الأئمّة ، كالحاكم وابن حبّان ، وروى عنه مثل أبي حاتم وأبي زرعة ، وذكره ابن أبي حاتم ولم يجرحه ، وقال الذهبي : هو مقارب الحال.

\* وطريق الحافظ الطبراني صحيح على التحقيق ، وكذا كلّ طريقٍ لم يتكلّم فيه إلاّمن جهة «حسين الأشقر» ، قال الحافظ الهيثمي ـ بعد روايته عن الطبراني ـ : « وفيه حسين بن حسن الأشقر ، وثقه ابن حبّان وضعّفه الجمهور ،

<sup>(1)</sup> الجرح والتعديل 4 / 348.

<sup>(2)</sup> تاريخ بغداد 9 / 242.

<sup>(3)</sup> انظر مثلاً : سير أعلام النبلاء 8 / 454.

<sup>(4)</sup> تقريب التهذيب 1 / 456.

<sup>(5)</sup> تقريب التهذيب 2 / 228.

<sup>(6)</sup> منهاج السنّة 7 / 13. الطبعة الحديثة.

وبقيّة رجاله حديثهم حسن أو صحيح »  $^{(1)}$ .

وذلك لأن « الأشقر » من رجال صحيح النسائي ، وقد ذكروا أن للنسائي شرطاً في صحيحه أشد من شرط الشيخين (2). وقد روى عنه كبار الأئمّة الأعلام: كأحمد وابن معين والفلاس وابن سعد (3).

وقد حكى الحافظ بترجمته عن العقيلي عن أحمد بن محمّد بن هانئ قال : قلت لأبي عبدالله . يعني أحمد بن حنبل . تحدّث عن حسين الأشقر؟ قال : لم يكن عندي ممّن يكذب. وذكر عنده التشيع فقال له العبّاس بن عبدالعظيم : إنّه يحدّث في أبي بكر وعمر ، وقلت أنا : يا أبا عبدالله إنه صنّف باباً في معايبهما ، فقال : ليس هذا بأهل أن يحدّث عنه (4).

فكان هذا هو السبب في تضعيفه ، وعن الجوزجاني : غال من الشتامين للخيرة (5) ، ولذا قال ابن معين : كان من الشيعة الغالية ، فقيل له : فكيف حديثه؟ قال : لا بأس به. قيل : صدوق؟ قال : نعم كتبت عنه (6) ومن هنا قال الحافظ : صدوق يهم ويغلو في التشيع (7).

وقد تقدّم ذلك في مبحث آية المودّة أيضاً.

<sup>(1)</sup> مجمع الزوائد 9 / 102.

<sup>(2)</sup> تذكرة الحفاظ 2 / 700.

<sup>(3)</sup> تهذیب التهذیب (2)

<sup>(4)</sup> تمذيب التهذيب 2 / 291.

<sup>(5)</sup> المصدر نفسه.

<sup>(6)</sup> المصدر نفسه.

<sup>(7)</sup> تقريب التهذيب 1 / 175.

416 لأزهار الأزهار

# الفصل الثاني في دفع شبهات المخالفين

#### \* ابن تيمية

وإذا عرفنا رواة هذا الحديث ، وصحّة غير واحدٍ من طرقه في كتب القوم المعروفة المشهورة ، فلا نعباً بقول ابن تيميّة في جواب العلاّمة الحلّي : « إنّ هذا باطلٌ عن ابن عبّاس ، ولو صحّ عنه لم يكن حجّة إذا خالفه من هو أقوى منه » (1).

فقد ظهر أنّ هذا الحديث صحيح ، فهو حجّة ، وبه يتمّ الاستدلال ، لأنّ هذه الفضيلة لم تثبت لغير أمير المؤمنين 7 من الصحابة ، فيكون هو الإمام ، ومن ادّعى خلاف من هو أقوى منه ، فعليه البيان! وعلى فرض وجود المخالف ، فهو ممّيًا تفرّد به الخصم ، وهذا حديث صحيح متّفق عليه بين الطرفين ، فكيف يكون الحديث المخالف المزعوم أقوى؟

#### \* ابن روزبهان

وابن روزهان في ردّه على العلاّمة الحلّي ، لم ينكر وجود الحديث في الباب ، ولم يناقش في سنده ، قال : « هذا الحديث جاء في رواية أهل السنّة ، ولكنْ بمذه العبارة : سبّاق الأُمم ثلاثة ، مؤمن آل فرعون ، وحبيب النجّار ، وعلى ابن أبي طالب ».

(1) منهاج السنة 7 / 154.

قال: « ولا شك أنّ عليّاً سابق في الإسلام وصاحب السابقة والفضائل التي لا تخفى ، ولكنْ لا تدلّ الآية على نصِّ في إمامته ، وذلك المدّعي » (1).

#### أقول:

هذا الكلام. كما ترى. اعتراف بما يذهب إليه الإماميّة ، من دلالة الآية المباركة على الإمامة ، لأنّ طريق إثبات إمامة أمير المؤمنين 7 غير منحصر بالنصّ ، بل الأفضليّة أيضاً من أدلّة إثباتها ، وقد ظهرت دلالة الآية على ذلك.

# \* مع شاه عبدالعزيز الدهلوي

وهلم لننظر ما يقوله العالم الهندي ، صاحب كتاب ( التحفة الإثنا عشرية ) في الجواب عن الاستدلال بالآية الشريف على إمامة أمير المؤمنين 7.

قال : « ومنها : ﴿ وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ \* أُولِئِكَ الْمُقَرَّبُونَ ﴾ :

قالت : الشيعة : روي عن ابن عبّاس مرفوعاً أنّه قال : السابقون ثلاثة ، فالسبق إلى موسى يوشع بن نون ، والسابق إلى عيسى صاحب ياسين ، والسابق إلى محمّد صلى عليه وسلّم على بن أبي طالب رضي الله تعالى عنه.

ولا يخفى أنّ هذا أيضاً تمسّك بالرواية لا بالآية.

ومدار إسناد هذه الرواية على أبي الحسن الأشقر وهو ضعيف بالإجماع ، قال العقيلي : هو شيعي متروك الحديث.

ولا يبعد أن يكون هذا الحديث موضوعاً ، إذ فيه من أمارات الوضع أنّ صاحب ياسين لم يكن أوّل من آمن بعيسى بل إنّه قد آمن برسله ، كما يدلّ عليه

(1) انظر: دلائل الصدق لنهج الحق 2 / 156.

نصّ الكتاب ، وكلّ حديث يناقض مدلول الكتاب في الأخبار والقصص فهو موضوع ، كما هو المقرّر عند المحدّثين.

وأيضاً ، انحصار السباق في ثلاثة رجال غير معقول ، فإنّ لكلّ نبيّ سابقاً بالإيمان به لا محالة.

وبعد اللتيا والتي ، فأيّة ضرورة لأنْ يكون كلّ سابق صاحب الزعامة الكبرى وكلّ مقرّب إماماً؟

وأيضاً ، لو كانت هذه الرواية صحيحة لكانت مناقضة للاية صراحة ، لأنّ الله تعالى قال في حق السابقين : ﴿ ثُلَّةٌ مِنَ الْأُوَّلِينَ \* وَقَلِيلٌ مِنَ الْآخِرِينَ ﴾ (1) والثلّة هو الجمع الكثير ، ولا يمكن أن يطلق على الاثنين جمع كثير ولا على الواحد قليل أيضاً ، فعلم أنّ المراد بالسبق هو المراد من الآية الأُخرى : ﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأُوَّلُونَ مِنَ الْمُهاجِرِينَ وَالْأَنْصارِ ﴾ (2) ، والقرآن يفسر بعضه بعضاً.

وأيضاً ، ثبت بإجماع أهل السنة والشيعة أنّ أوّل من آمن حقيقة حديجة رضي الله تعالى عنها ، فلو كان مجرّد السبق بالإيمان موجباً لصحّة الإمامة لزم أن تكون سيّدتنا المذكورة حَريّة بالإمامة ، وهو باطل بالإجماع. وإن قيل : إنّ المانع كان متحقّقاً قبل وصول إمامته في حديجة وهو الأُنوثة ، قلنا : كذلك في الأمير ، فقد كان المانع متحقّقاً قبل وصول وقت إمامته ، ولما ارتفع المانع صار إماماً بالفعل ، وذلك المانع هو إمّا وجود الخلفاء الثلاثة الذين كانوا أصلح في حق الرياسة بالنسبة إلى جنابه عند جمهور أهل السنة ، أو إبقاؤه بعد الخلفاء الثلاثة وموقم قبله عند التفضيليّة فإخّم قالوا : لو كان إماماً عند وفاة النبيّ صلّى الله عليه وسلّم لم ينل أحد من الخلفاء الإمامة وماتوا في عهده ، وقد سبق

<sup>(1)</sup> سورة الواقعة 56 : 13 . 14.

<sup>(2)</sup> سورة التوبة 9 : 100.

في علم الله تعالى أنّ الخلفاء أربعة فلزم الترتيب على الموت  $\mathbb{R}^{(1)}$ .

## أقول:

ولا يخفى ما في هذا الكلام من أكاذيب وأباطيل:

أوّلاً: إنّ هذا تمسّك بالآية بعد تفسير الرواية لها ، وإلاّ فلا ذكر صريح في القرآن الكريم لا لاسم أمير المؤمنين 7 ولا لاسم غيره ، وإذا كان الاستدلال في مثل هذه المواضع بالرواية لا بالآية ، فكيف يستدلُّ القوم بمثل قوله تعالى : ﴿ وَسَيُجَنَّبُهَا الْأَتْقَى \* الَّبْذِي يُؤْتِي مالَهُ يَتَزَكَّى ﴾ (2) باعتباره من أدلّة الكتاب على إمامة أبي بكر بن أبي قحافة ، كما ذكرنا قريباً؟

فبطل قوله: « إنّ هذا تمستك بالرواية لا بالآية ».

وثانياً: قوله: « مدار إسناد هذه الرواية على أبي الحسن الأشقر ... » يشتمل على كِذبتين:

الأولى : أن مدار إسنادها على الأشقر ، فقد عرفت عدم تفرّد الأشقر بهذه الرواية.

وقد سبقه في هذه الكذبة غيره ، كابن كثير الدمشقي ، فإنّه قال : «حديث لا يثبت ، لأنّ حسيناً هذا متروك وشيعي من الغلاة ، وتفرّده بمذا ممّا يدلّ على ضعفه بالكليّة  $^{(3)}$ .

والثانية : دعواه الإجماع على ضعف الأشقر ، فإخّما دعوى كاذبة ، لا تحدها عند

بل قد عرفت أنّ كبار الأئمّة يوتّقونه ، وتكلّم من تكلّم فيه ليس إلاّ لتشيّعه ، وإلاّ فلم يذكر له حرح أبداً.

<sup>(1)</sup> التحفة الاثنا عشرية : 207 ، وانظر مختصر التحفة الاثني عشرية : 178 . 179 .

<sup>(2)</sup> سورة الليل 92: 17. 18.

<sup>(3)</sup> البداية والنهاية 1 / 231.

وثالثاً : قوله : « ولا يبعد أنْ يكون هذا الحديث موضوعاً ، إذ فيه من أمارات الوضع ... ».

وهذا ردّ للسنة النبوية الثابتة ، وتكذيب للحديث الصحيح ، تعصّباً للباطل واتّباعاً للهوى :

أمّا أوّلاً: فلأنّ الإيمان برسل عيسى إيمانٌ بعيسى وسبق إليه ، وهذا ما يفهمه أدنى الناس من أهل اللسان! وهل من فرقٍ بين الإيمان به والإيمان برسله؟! وكلّ أهل الإيمان بالله سبحانه وتعالى قد آمنوا برسله وصدّقوهم!

وأمّا ثانياً: فإنّ كلّ خبر خالف الكتاب بالتباين والتناقض ، فإنّه مردود ، سواء كان في القصص أو في الأحكام ، ولكن لا اختلاف بين مدلول خبرنا ومدلول الكتاب ، فضلاً عن أن يكون بينهما مناقضة.

وأمّا ثالثاً: فإنّ محل الإستدلال بالرواية هو الفقرة الأحيرة المتعلّقة بأمير المؤمنين 7، ولذا فقد جاءت الرواية في بعض ألفاظها خاليةً عن الفقرتين السابقتين.

ورابعاً : قوله : « وأيضاً ، انحصار السابق في ثلاثة ... ».

رد للحديث الصحيح والنص الصريح بالإجتهاد ، نظير تكذيب إمامه ابن تيميّة حديث المؤاخاة ، حتى رد عليه الحافظ ابن حجر العسقلاني بأنّه رد للنص بالقياس (1).

وخامساً: قوله: « وبعد اللتيا والتي ، فأيّة ضرورة لأنْ يكون كلّ سابق صاحب الزعامة الكبرى وكلّ مقرّبِ إماماً؟ ».

جهل أو تجاهل ، فقد تقدّم في كلام العلاّمة الحلّي أنّ هذه فضيلة لم تثبت لغير أمير المؤمنين 7 ، فهو الأفضل ، فيكون هو الإمام.

<sup>(1)</sup> فتح الباري في شرح صحيح البخاري 7 / 217.

وسادساً: قوله: « وأيضاً ، لو كانت هذه الرواية صحيحة لكانت مناقضة للاية صراحة ... ».

فقد سبقه فيه ابن تيميّة إذ قال في الوجوه التي ذكرها بعد دعوى بطلان الحديث عن البن عبّاس: « الثالث: إنّ الله يقول: ﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ الْمُهاجِرِينَ وَالْأَنْصارِ وَالنّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسانٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهارُ وَالّذِينَ اتّبَعُوهُمْ بِإِحْسانٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهارُ وَالّذِينَ اتّبَعُوهُمْ طَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ فَالِم لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ فَالِم لَيْ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مَا اللّهِ وَمِنْهُمْ مَا اللّهِ وَمِنْهُمْ سابق بِالْخَيْراتِ بِإِذْنِ اللهِ ﴾ (2) والسابقون الأولون هم الّذين أنفقوا من قبل مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سابق بِالْخَيْراتِ بِإِذْنِ اللهِ ﴾ (2) والسابقون الأولون هم الّذين أنفقوا من قبل الفتح وقاتل ، ودخل فيهم أهل بيعة الفتح وقاتلوا ، الّذين هم أفضل ممن أنفق من بعد الفتح وقاتل ، ودخل فيهم أهل بيعة الرضوان ، وكانوا أكثر من ألف وأربعمائة ، فكيف يقال : إن سابق هذه الأمة واحد؟ »

## أقول:

مقتضى الحديث الصحيح المتفق عليه أن سابق هذه الأمة واحد ، وهو أمير المؤمنين 7 ، وهذا لا ينافي سياق الآية المباركة ، ولا الآيات الأخرى ، كالايتين المذكورتين ، ونحن أيضاً نقول ـ بمقتضى الجمع بين قوله تعالى : ﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهاجِرِينَ ... ﴾ وقوله تعالى : ﴿ وَما مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِنْ ماتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى اللهُ الشَّاكِرِينَ ﴾ (4) . أنّ على أَعْقابِكُمْ وَمَنْ يَنْقَلِبْ عَلى عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّ اللهُ شَيْئاً وَسَيَجْزِي اللهُ الشَّاكِرِينَ ﴾ (4) . أنّ كلّ من سبق غيره إلى رسول الله 6 ، وبقى من بعده على

<sup>(1)</sup> سورة التوبة 9 : 100.

<sup>(2)</sup> سورة فاطر 35: 32.

<sup>(3)</sup> منهاج السنّة 7 / 154. 155.

<sup>(4)</sup> سورة آل عمران 3: 144.

422 ..... نفحات الأزهار

ما عاهد الله عليه ورسوله ، ولم ينقلب على عقبيه ، فله أجره عند الله وقربه منه ، ونحن نحترمه ونقتدي به.

وسابعاً : قوله : « وأيضاً ثبت بإجماع أهل السنة والشيعة أن أول من آمن حقيقة خديجة ... ».

#### أقول:

وهذا كذب ، فلا إجماع من أهل السنة والشيعة على أن أوّل من آمن خديجة ، بل عندنا أن أمير المؤمنين 7 سابق عليها والأحاديث المعتبرة الدالّة على ذلك في كتب القوم كثيرة ، وكيف كان ، فقد ثبت في الصحيح أن أبا بكر إنّما أسلم بعد خمسين رجل ، وهل آمن حقيقة؟ وتفصيل الكلام في محله.

وثامناً: قوله: «كذلك الأمير، فقد كان المانع متحققاً قبل وصول وقت إمامته ... ».

#### أقول:

قد عرفت وجه الاستدلال بالآية المباركة على ضوء الحديث الصحيح المتفق عليه ، وهذا الكلام لا علاقة له بالإستدلال أصلاً.

على أنّ كون وجود الخلفاء الثلاثة مانعا عن خلافة أمير المؤمنين 7 دعوى عريضة لا دليل عليها ، لا من الكتاب ولا من السنة المقبولة ولا من العقل السليم ، ودعوى كونهم أصلح في حق الرئاسة هي أوّل الكلام ، فإنّ هذه الأصلحية يجب أن تنتهي إلى الأدلّية المعتبرة من النقل والعقل ، وليس ، بل هي لدى التحقيق دالّة على العكس.

والحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على محمّد وآله الطاهرين.

# فهرس الكتاب

| الإهداء                                          |
|--------------------------------------------------|
| كلمة المؤلف                                      |
| آية الولاية                                      |
| 70.9                                             |
| الفصل الأول: في رواة خبر نزولها في علمي وأسانيده |
| من رواة الخبر من الصحابة والتابعين               |
| أشهر مشاهير رواة الخبر من العلماء                |
| من نصوص الخبر في الكتب المعتبرة                  |
| من أسانيده المعتبرة                              |
| 1 . رواية ابن أبي حاتم                           |
| 2 . رواية ابن أبي حاتم أيضا                      |
| 3. رواية ابن جرير الطبري                         |
| 4 ـ رواية ابن مردويه4                            |
| 5 . رواية الحاكم النيسابوري                      |
|                                                  |

| 44 | 6 . رواية ابن عساكر                                        |
|----|------------------------------------------------------------|
| 45 | فوائد مهمة                                                 |
| 45 | الأولى : استنباط الحكم الشرعي من القضية                    |
| 46 | الثانية : رأي الإمام الباقر في نزول الآية                  |
| 47 | الثالثة : الخبر في شعر حسان وغيره                          |
| 47 | الرابعة : قول النبي في الواقعة : من كنت مولاه فعلي مولاه   |
| 48 | الخامسة : دعاء النبي بعد القضية                            |
| 48 | السادسة : إن الخاتم كان عقيقا يمانيا أحمر                  |
| 49 | الفصل الثاني : في دلالة الآية على الإمامة                  |
| 53 | الفصل الثالث: في دفع شبهات المخالفين                       |
| 59 | النظر في هذه الكلمات ودفع الشبهات                          |
| 59 | 1. لا إجماع على نزول الآية في علي وتصدقه                   |
| 59 | اعتراف القاضي العضد                                        |
| 60 | اعتراف الشريف الجرحاني                                     |
| 61 | اعتراف التفتازاني                                          |
| 61 | اعتراف القوشجي                                             |
| 63 | 2. إن القول بنزولها في حق علي للثعلبي فقط وهو متفرد به     |
| 65 | 3. المراد من الولاية فيها هو النصرة بقرينة السياق          |
| 66 | 4. مجيء الآية بصيغة الجمع ، وحملها على الواحد مجاز         |
| 67 | 5. الولاية بمعنى الأولوية بالتصرف غير مرادة في زمان الخطاب |
| 68 | 6 . إن التصدق في أثناء الصلاة ينافي الصلاة                 |

هرس الكتاب ......

# آية التطهير

# 112.71

| 76 | الفصل الأول : في تعيين النبي $6$ قولا وفعلا المراد من $\ll$ أهل البيت $\ll$ |
|----|-----------------------------------------------------------------------------|
| 76 | من الصحابة الرواة لحديث الكساء                                              |
| 77 | من الأئمة الرواة لحديث الكساء                                               |
| 78 | من ألفاظ الحديث في الصحاح والمسانيد وغيرها                                  |
| 85 | ممن نص على صحة الحديث                                                       |
| 86 | ما دلت عليه الأحاديث                                                        |
| 88 | الفصل الثاني في سقوط القولين الآخرين                                        |
| 89 | ترجمة عكرمة                                                                 |
| 89 | 1 . طعنه في الدين                                                           |
| 89 | 2.كان من دعاة الخوارج                                                       |
| 90 | 3. كان كذابا                                                                |
| 90 | 4. ترك الناس جنازته4                                                        |
| 91 | ترجمة مقاتل                                                                 |
| 91 | ترجمة الضحاك                                                                |
| 92 | الفصل الثالث: في دلالة الآية المباركة على عصمة أهل البيت                    |
| 94 | الفصل الرابع في تناقضات علماء القوم تجاه معنى الآية                         |
| 94 | فمن الطائفة الأولى                                                          |
| 98 | ومن الطائفة الثانية                                                         |

| 420 نفحات الارهار | نفحات الأزهار |  | 426 |
|-------------------|---------------|--|-----|
|-------------------|---------------|--|-----|

| ومن الطائفة الثالثة                                  |
|------------------------------------------------------|
| اعتراف ابن تيمية بصحة الحديث                         |
| سقوط كلمات ابن تيمية                                 |
| تناقض ابن تيميةتناقض ابن تيمية                       |
| كلام الدهلوي صاحب التحفة                             |
| آية المودة                                           |
| 214 . 113                                            |
| الفصل الأول: في تعيين النبي (ص) المراد من « القربي » |
| ذكر من رواه من الصحابة والتابعين                     |
| ومن رواته من أئمة الحديث والتفسير                    |
| نصوص الحديث في الكتب المعتبرة                        |
| الفصل الثاني: في تصحيح أسانيد هذه الأخبار            |
| 1 . ترجمة يزيد بن أبي زياد                           |
| 2. ترجمة حسين الأشقر                                 |
| 3 . ترجمة قيس بن الربيع                              |
| 4. ترجمة حرب بن حسن الطحان                           |
| تتمة                                                 |
| الفصل الثالث: في دفع شبهات المخالفين                 |
| 1. سورة الشوري مكية والحسنان غير موجودين             |
| 2 . الرسول لا يسأل أجرا                              |
| 3 ـ لماذا لم يقل: إلا المودة للقربي؟                 |

| 427 | · | هرس الكتاب | ف |
|-----|---|------------|---|
|-----|---|------------|---|

|     | 4. المعارضة                                                                      |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------|
| 167 | الفصل الرابع : الأخبار والأقوال                                                  |
| 167 | أدلة وشواهد أخرى للقول بنزول الآية في أهل البيت                                  |
| 173 | الرد على الأقوال الأخرى                                                          |
|     | والجهة الثانية : في فقه الحديث                                                   |
|     | تنبيهان                                                                          |
| 182 | دلالة الآية سواءكان الاستثناء متصلا أو منقطعا                                    |
| 186 | الفصل الخامس : دلالة الآية على الإمامة والولاية                                  |
| 186 | 1 . القرابة النسبية والإمامة                                                     |
| 196 | 2. وجوب المودة يستلزم وجوب الطاعة                                                |
|     | 3. وجوب المحبة المطلقة يستلزم الأفضلية                                           |
| 201 | 4. وجوب المحبة المطلقة يستلزم العصمة                                             |
| 203 | دحض الشبهات المثارة على دلالة الآية على الإمامة                                  |
|     | آية المباهلة                                                                     |
|     | 296.215                                                                          |
| 218 | الفصل الأول: في نزول الآية في أهل البيت عليها الله الله الله الله الله الله الله |
| 218 | ذكر من رواه من الصحابة والتابعين                                                 |
| 220 | ومن رواته من كبار الأئمة في الحديث والتفسير                                      |
|     | من نصوص الحديث في الكتب المعتبرة                                                 |
| 227 | تنبيه                                                                            |
| 240 | كلمات حول السند                                                                  |

428 ..... نفحات الأزهار

| الفصل الثاني : محاولات يائسة وأكاذيب مدهشة                                   |
|------------------------------------------------------------------------------|
| 1. الإخفاء والتعتيم على أصل الخبر                                            |
| 2. الإخفاء والتعتيم على حديث المباهلة                                        |
| 3. الإخفاء والتعتيم على اسم علي!!                                            |
| 4. التحريف بحذف اسم علي وزيادة « وناس من أصحابه »4                           |
| 5. التحريف بزيادة « عائشة وحفصة » 249                                        |
| 6. التحريف بحذف « فاطمة » وزيادة : « أبي بكر وولده وعمر وولده وعثمان وولده » |
| 250                                                                          |
| 1. سعيد بن عنبسة الرازي                                                      |
| 2. الهيثم بن عدي                                                             |
| الفصل الثالث: في دلالة آية المباهلة على الإمامة                              |
| استدلال الإمام الرضا 7                                                       |
| الفصل الرابع: في دفع شبهات المخالفين                                         |
| إمام المعتزلة                                                                |
| ابن تيمية                                                                    |
| أبو حيان                                                                     |
| القاضي الإيجي وشارحه الجرجاني                                                |
| ابن روز بمان                                                                 |
| عبد العزيز الدهلوي                                                           |
| الآلوسيالآلوسي                                                               |
| الشيخ محمد عبده                                                              |
| تكميل                                                                        |

فهرس الكتاب ......ا 429

# قوله تعالى : ﴿ إِنَمَا أَنتَ مِنذُر وَلَكُلُ قَوْمَ هَادَ ﴾ 368 . 297

| 300 | الفصل الأول : نصوص الحديث ورواته في كتب السنة |
|-----|-----------------------------------------------|
| 300 | رواته من الصحابة                              |
| 301 | من رواته من الأئمة والحفاظ                    |
| 304 | من ألفاظ الحديث في أشهر الكتب                 |
| 314 | الفصل الثاني : في بيان صحة الحديث             |
| 315 | من أسانيده الصحيحة                            |
| 320 | الفصل الثالث: في دفع شبهات المخالفين          |
| 320 | ابن الجوزيا                                   |
| 320 | الذهبيالذهبي                                  |
| 321 | ابن کثیر                                      |
| 321 | أبو حيان                                      |
| 322 | ابن روزبھان                                   |
| 322 | ابن تيمية                                     |
| 325 | الدهلوي                                       |
| 326 | الآلوسي                                       |
| 328 | 1 . كلماتهم في ما يتعلق بالسند                |
|     | تنبيهات                                       |
| 336 | 2 . مناقشاتهم في الدلالة                      |
| 226 | •.1                                           |

..... نفحات الأزهار ...... نفحات الأزهار

| ابن روزبحان                                                                                                                                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ابن روزبمان                                                                                                                                 |
| الآلوسيالآلوسي                                                                                                                              |
| ابن تيمية                                                                                                                                   |
| معنى الآية المباركة                                                                                                                         |
| المؤكدات في ألفاظ الحديث                                                                                                                    |
| أحاديث أخرى                                                                                                                                 |
| علي راية الهدىعلي راية الهدى                                                                                                                |
| علي العلمعلي العلم                                                                                                                          |
| يأخذ بكم الطريق المستقيم                                                                                                                    |
| طاعته طاعة رسول الله                                                                                                                        |
| من فارقه فارق رسول الله                                                                                                                     |
| علي منه بمنزلته من ربهعلي منه بمنزلته من علي منه بمنزلته من ربه |
| باب حطة                                                                                                                                     |
| نتيجة البحث                                                                                                                                 |
| الفصل الرابع: في الجواب عن المعارضة                                                                                                         |
| 1 . حديث الإقتداء بالشيخين                                                                                                                  |
| التحقيق في أسانيده                                                                                                                          |
| كلمات الأئمة في بطلانه                                                                                                                      |
| 2 . حديث الإقتداء بالصحابة                                                                                                                  |
| التحقيق في أسانيده                                                                                                                          |
| كلمات الأئمة في بطلانه                                                                                                                      |

| 431 |  | فهرس الكتاب |
|-----|--|-------------|
|-----|--|-------------|

| 3. لا أوتين بأحد يفضلني على أبي بكر وعمر إلا جلدته حد المفتري 366 |
|-------------------------------------------------------------------|
| التحقيق في سنده ومدلوله                                           |
| قوله تعالى : ﴿ وقفوهم إنهم مسؤولون ﴾                              |
| 406.369                                                           |
| الفصل الأول: نصوص الحديث ورواته في كتب السنة                      |
| من أسانيد الخبر                                                   |
| 1 . رواية الحبري                                                  |
| 2. رواية أبي نعيم الأصبهاني                                       |
| 374                                                               |
| الفصل الثاني : في الشواهد                                         |
| حديث السؤال عن الكتاب والعترة                                     |
| حديث السؤال عن أربع                                               |
| حديث: لا يجوز الصراط إلا من معه كتاب ولاية علي                    |
| الشاهد لحديث الجواز                                               |
| ما ورد بتفسير قوله تعالى : ﴿ واسأل من أرسلنا من قبلك ﴾            |
| الحديث كما رواه جماعة من أكابر المحدثين الحفاظ                    |
| الفصل الثالث : في دفع شبهات المخالفين                             |
| ابن تيمية                                                         |
| ابن روزبحان                                                       |
| الآلوسيالآلوسي                                                    |
| الدهلوي                                                           |

| نفحات الأزهار 432                                  |
|----------------------------------------------------|
|                                                    |
|                                                    |
| قوله تعالى : ﴿ والسابقون السابقون أولئك المقربون ﴾ |
| 424 . 407                                          |
| الفصل الأول: في رواة خبر تفسير الآية وأسانيده      |
| من أسانيده في الكتب المعتبرة                       |
| من أسانيده المعتبرة                                |
| الفصل الثاني : في دفع شبهات المخالفين              |
| فهرس الكتاب                                        |