# Abdulla AVLONIY

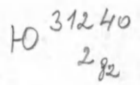
# TURKIY GULISTON YOXUD AXLOQ

Men bu asari nochizonamni birinchi maktablarimizning yuqori sinflarida ta'lim bermak ila barobar ulugʻ adabiyot muhiblari, axloq havaskorlarining anzori oliylarina taqdim qildim.

> Har kun o'luram shomg'acha men g'amga giriftor, Har shab yonaram otasha barvona kabi zor. Hech kimsa emas bu meni ahvolima voqif, Men xastayamu millatim o'lmish nega bemor.

Noshiri va shoiri ABDULLA AVLONIV

84(54)6 84(54)6 A45



Abdulla Avloniyning ta'limiy-axloqiy asarlaridan biri bo'lmish "Turkiy guliston yoxud axloq" risolasi milliy ma'naviyatimiz tiklanayotgan bugungi kunda keng kitobxonlar ommasiga mo'ljallangan. Mashhur ma'rifatchining "Birinchi muallim", "Ikkinchi muallim" darsliklaridan olingan ixcham, tarbiyaviy hikoyalaming ayrimlarini tanlab oldik. U yosh avlod ongida insoniylik, to'g'ri so'zlik, halollik, mehnatsevarlik kabi ko'nikmalarni shakllantirishda xizmat qiladi.

Tanlangan asarlar: 2 jildlik. 2-jild. Pandlar, ibratlar, hikoyalar, nabiylar hayoti, dramalar, maqolalar, sayohat xotiralari. Tahrir hay'ati: O. Sharafiddinov va b. To'plovchi: B. Qosimov. Izohlar va lug'atni O. To'laboyev tuzgan. «Ma'naviyat», 1998-yil kitobidan olingan.

Alisher Navoiy

namiclas

2020

© "O'zbekiston milliy ensiklopediyasi"

Davlat ilmiy nashriyoti, 2004.

## TURKIY GULISTON YOXUD AXLOQ

BISMILLAHI-R- ROHMANI-R- ROHIYM

## **AXLOQ**

Insonlarni yaxshilikgʻa chaqirguvchi, yomonlikdan qaytarguvchi bir ilmdur. Yaxshi xulqlarning yaxshiligini, yomon xulqlarning yomonligini dalil va misollar ila bayon qiladurgan kitobni axloq deyilur.

Axloq ilmini oʻqub, bilub amal qilgan kishilar oʻzining kim ekanin, janobi Haq na uchun xalq qilganin, yer yuzida nima ish qilmak uchun yurganin bilur. Bir kishi oʻzidan xabardor boʻlmasa, ilmni, ulamoni, yaxshi kishilarni, yaxshi narsalarni, yaxshi ishlarning qadrini, qimmatini bilmas. Oʻz aybini bilub, iqror qilub tuzatmakgʻa sa'y va koʻshish qilgan kishi chin bahodir va pahlavon kishidur. Rasuli akram nabiyyi muhtaram afandimiz: «Mezon tarozusiga qoʻyiladurgan amallarning ichida yaxshi xulqdan ogʻirroqi yoʻqdur. Moʻmin banda yaxshi xulqi sababli kechasi uxlamasdan, kunduzlari roʻza tutub ibodat qilgan kishilar darajasiga yetar», — demishlar.

Soʻylasang soʻyla yaxshi soʻzlardan, Yoʻqsa jim turmoqing erur yaxshi. Oʻylasang yaxshi fikrlar oʻyla, Yoʻqsa gung boʻlmoqing erur yaxshi. Ishlasang, ishla yaxshi ishlarni, Yoʻqsa bekorligʻing erur yaxshi.

## **XULQ**

Inson ikki narsadan murakkabdur. Biri jasad, ikkinchisi nafsdur. Jasad koʻz ila bor narsalarni koʻrur. Ammo nafs idrok ila yaxshini yomondan, oqni qoradan ayirur. Jasadning ham, nafsning ham biror surati bordurki, yo yaxshi va yo yomon boʻladur. Jasadning surati hammaga ma'lum bir narsadurki, har vaqt koʻzga koʻrinib turadur. Ammo nafsning surati koʻzga koʻrinmaydurgan, aql ila oʻlchanadurgan bir narsadurki, buni xulq deb atalur. Agar bir

kishi yoshligida nafsi buzulub tarbiyasiz, axloqsiz boʻlib oʻsdimi, «allohu akbar», bunday kishilardan yaxshilik kutmak yerdan turub yulduzlarga qoʻl uzatmak kabidur. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi yasallam afandimiz:

«Bir togʻning oʻrnidan koʻchib ketganini eshitsangiz, ishoningiz, ammo bir odamning xulqi boshqa boʻldi deb eshitsangiz ishonmangiz», — demishlar.

Xulqi yomon yuz, koʻzlidin na sud, Yuz, koʻzli xulqni qilmas kashud. Xulq mariziga davo istasang, Marg davosin berilur qistasang.

Xulqi yomoning keturar koʻp zarar, Xulqing oʻzi boshingga kaltak urar. Xulqi fano boʻlsa degil alhazar, Xor-u zalillikda qolur darbadar.

## YAXSHI XULQ, YOMON XULQ

Axloq ulamosi insonlarning xulqlarini ikkiga boʻlmishlar: agar nafs tarbiyat topib, yaxshi ishlarni qilurga odat qilsa, yaxshilikgʻa tavsif boʻlub, «yaxshi xulq», agar tarbiyatsiz oʻsub, yomon ishlaydurgan boʻlub ketsa, yomonliqgʻa tavsif boʻlub «yomon xulq» deb atalur.

Janobi Haq insonlarning asl xilqatda iste'dod va qobiliyatli, yaxshi ila yomonni, foyda ila zararni, oq ila qorani ayiradurgan qilub yaratmishdur. Lekin bu insondagi qobiliyatni kamolga yetkurmak tarbiya ila bo'ladur. «Qush uyasinda ko'rganin qiladur». Inson javhari qobildur. Agar yaxshi tarbiya topib, buzuq xulqlardan saqlanub, go'zal xulqlarga odatlanub katta bo'lsa, har kim qoshida maqbul, baxtiyor bir inson bo'lub chiqar. Agar tarbiyatsiz, axloqi buzulub o'ssa, Allohdan qo'rqmaydurgan, shariatga amal qilmaydurgan, nasihatni qulog'iga olmaydurgan, har xil buzuq ishlarni qiladurgan, nodon, johil bir rasvoyi olam bo'lub qolur.

Rasuli akram nabiyyi muhtaram afandimiz: «Imoni komil boʻlgan kishilar yaxshi xulqli boʻlurlar, sizning eng yaxshilaringiz xotunlariga yaxshilik qilganlaringizdur", — demishlar.

Xudoning rahmat-u fayzi hama insonga yaksardur, Va lekin tarbiyat birla yetushmak sharti akbardur. Tugʻub tashlov ila boʻlmas bola, boʻlgʻay balo sizga, Vujudi tarbiyat topsa, boʻlur ul rahnamo sizga.

Temurchining bolasi tarbiyat topsa, bo'lur olim, Buzulsa xulqi, Luqmon o'g'li bo'lsa, bo'lg'usi zolim. Yomonlarga qo'shuldi Nuhning o'g'li o'ldi beimon, Yurudi Kahf iti xo'blar ila bo'ldi oti inson.

#### **TARBIYA**

Tarbiya – «Pedagoʻgiya», ya'ni bola tarbiyasining fani demakdur.

Ilmi axloqning asosi tarbiya oʻldugʻindan shul xususda bir oz soʻz soʻylaymiz. Bolaning salomati va saodati uchun yaxshi tarbiya qilmak, tanini pok tutmak, yosh vaqtidan maslakini tuzatmak, yaxshi xulqlarni oʻrgatmak, yomon xulqlardan saqlab oʻsdurmakdur. Tarbiya qilguvchilar tabib kabidurki, tabib xastaning badanidagi kasaliga davo qilgani kabi tarbiyani bolaning vujudidagi jahl maraziga «yaxshi xulq» degan davoni ichidan, «poklik» degan davoni ustidan berub, katta qilmogʻi lozimdur. Zeroki, «Hassinu axloqikum» amri sharifi uzra xulqimizni tuzatmakgʻa amr oʻlinganmiz. Lekin xulqimizning yaxshi boʻlishining asosiy panjasi tarbiyadur.

Axloqimizning binosining goʻzal va chiroyli boʻlishiga tarbiyaning zoʻr ta'siri bordur, ba'zilar «tarbiyaning axloqqa ta'siri yoʻq, insonlar asl yaratilishida qanday boʻlsalar, shunday oʻsarlar, tabiat oʻzgarmas»,

Yomon xoʻ tuzalmaydi darmon ila, Ipak oʻlmas ip, rangi alvon ila. Boqing, bir daraxt mevasidur yomon, Boʻlur yaxshi payvand, parvo bilan. Bilur har kishi aslini rangidan, Va yokim ulangandagi zangidan»,—

demishlar.

Lekin bu soʻz toʻgʻri emasdur. Chunki tarbiyaning axloqga, albatta, ta'siri boʻladur. Aromizda masal borki, «sut ila kirgan, jon ila chiqar», mana bu soʻz toʻgʻridur. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Beshikdan to mozorga borguncha ilm oʻrgan», — demishlar. Bu hadisi sharifning ma'nosi bizlarga dalildur. Hukamolardan biri: — «Har bir millatning saodati, davlatlarning tinch va rohati yoshlarning yaxshi tarbiyasiga bogʻlidur», — demish. Shariati islomiyada oʻz bolalarini yaxshilab tarbiya qilmak otalarga farzi ayn, oʻz millatining yetim qolgan bolalarini tarbiya qilmak farzi kifoyadur. Paygʻambarimiz: «Bolalaringizni yetti yoshida namozga oʻrgatingiz. Agar oʻn yoshida oʻqimasa uringiz», — demishlar.

Har kishining dunyoda oromi joni tarbiyat, Balki oxirida erur dorulamoni tarbiyat. Tarbiyat hamroh etadur hur ila ruzvonlara, Gar desam boʻlmas xato jannat makoni tarbiyat. Ey, otalar! Jonlaringizdan suchuk farzandingiz, Gʻayrat aylang oʻtmasun vaqt-zamoni tarbiyat. Moyai zilli xumodur tarbiyatning soyasi, Bizda anqo tuxmidek yoʻq oshyoni tarbiyat.

## TARBIYANING ZAMONI

Emdi ochuq ma'lum bo'ldiki, tarbiyani tug'ulgan kundan boshlamak, vujudimizni quvvatlandurmak, fikrimizni nurlandurmak, axloqimizni go'zallandurmak, zehnimizni ravshanlandurmak lozim ekan. Tarbiyani kimlar qilur? Qayda qilinur? degan savol keladur. Bu savolga, «birinchi uy tarbiyasi. Bu ona vazifasidur. Ikkinchi, maktab va madrasa tarbiyasi. Bu ota, muallim, mudarris va hukumat vazifasidur», — deb javob bersak, bir kishi deyurki, «Qaysi onalarni aytursiz, bilimsiz, boshi paxmoq, qo'li to'qmoq onalarmi? O'zlarida yo'q tarbiyani qaydan olib berurlar», — der. Mana, bu so'z kishining yuragini ezar, bagʻrini yondurur. Otasiga nima dersiz, desak,

«Qaysi ota? Toʻychi, uloqchi, bazmchi, doʻmbirachi, karnaychi, surnaychi, ilm qadrini bilmagan, ilm uchun bir pulni koʻzlari qiymagan, zamondan xabarsiz otalarni aytursizmi? Avval oʻzlarini oʻqitmak, tarbiya qilmak lozimdur», — der. Mana bu soʻzni eshitgach, umid qoʻllari qoʻltuqgʻa urilur.

Xayr, boʻlmasa muallim-chi desak, «Qaysi muallim? Maqsadi pul, maslagi shuhrat, yuqori maktablarda oʻqumagan, «usuli ta'lim» koʻrmagan muallimlarni aytursizmi? Avval oʻzlari «dorilmuallimin»larda oʻqimaklari, soʻngra dars bermaklari lozimdur», — der. Mana bu soʻz insonni hayrat daryosiga gʻarq qilur.

Mudarrislarga na dersiz desak, «Qaysi mudarris? Matlablari osh, maqsadlari chopon, darslari beimtihon, isloh yaqinidan yurmagan mudarrislarni aytursizmi? Bular o'z yazifalarini bilub, nafslaridan kechub, zamonga muvofiq ravishda darslarini isloh qilub, imtihon birla o'qutmaklari lozimdur». - der. Mana bu so'z har kimni «Al-isloh» demakga maibur ailur. Bo'lmasa hukumat-chi? desak, «Xayr, hukumat hammaning otasidur. O'z fugarosining bolalarini tarbiya qilmak lozim, shuning uchun bizning Rusiya hukumati o'gay bo'lsak ham, har verda bizlar uchun ham maktablar ochub, bolalarimizni tekin oʻgitur. Lekin oʻzimiz ish bilmagan, valqov. uvda onamiz tarbiyasi, otadan pul tarbiyasi, muallimdan axloq tarbiyasi, mudarrisdan funun tarbiyasi koʻrmaganimizdan. hukumat maktablaridan ham o'z hissalarimizni ololmaymiz». - der. Mana bu so'z bizlarni tarbiyadan mahrum, huquqning na ekanin bilmaganlig'imizni bildirur.

Alhosil, tarbiya bizlar uchun yo hayot — yo mamot, yo najot — yo halokat, yo saodat — yo falokat masalasidur. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Insonlarning karami dinidadur, muruvvati aqlindadur, hasabi axloqindadur», — demishlar.

Agar bir qushning yosh bolasin olib, Bo'lur tarbiyat birla yo'lga solib. Onasin olib asrag'on birla rom Qilmas kishi sa'y qilsa mudom. Kerak tarbiyat yoshlikdan demak, Ulugʻ boʻlsa lozim kelur gʻam yemak. Egur bemashaqqat kishi navdani, Toʻgʻunchi<sup>1</sup> egur kuydirib kavda<sup>2</sup>ni.

#### **BADAN TARBIYASI**

Badanning salomat va quvvatli boʻlmogʻi insonga eng kerakli narsadur. Chunki oʻqumoq, oʻqutmoq, oʻrganmoq va oʻrgatmoq uchun insonga kuchlik, kasalsiz jasad lozimdur. Sogʻ badanga ega boʻlmagan insonlar amallarinda, ishlarinda, ibodatlarinda kamchilik qilurlar. Maishatimizni rohatda boʻlmogʻi jasadimizning sogʻlom boʻlmogʻiga bogʻlidur. Biz sihatimizni saqlamak ila amr oʻlinganmiz, shuning uchun vujudimizi hifzi sihatga zid boʻlgan yomon odatlar ila churitmakdan saqlanmakligimiz lozimdur.

Badan tarbiyasining fikr tarbiyasiga ham yordami bordur. Jism ila ruh ikkisi bir choponning oʻng ila tersi kabidur. Agar jism tozalik ila ziynatlanmasa, yomon xulqlardan saqlanmasa, choponning ustini qoʻyib astarini yuvub ovora boʻlmoq kabidurki, har vaqt ustidagi kiri ichiga uradur. Fikr tarbiyasi uchun mahkam va sogʻlom bir vujud kerakdur. Shuning uchun ota-onalar bolalari kasal boʻlgan zamon beparvolik qilmay, tezlik ila tabib yoki doʻxturga boqizmak kerak.

Imom Shofe'i hazratlari: «Ilm ikki xildur: biri badan ilmi, ikkinchi din ilmi», — demishlar. Bunga qaraganda eng avval hifzi sihat qoidalarini bilmak, salomatlikga ters boʻlgan narsalardan saqlanmak ila boʻladur.

Ichkulik, koʻknor, nasha, afyun, taryok, chilim, nos, popirus kabi badanning salomatlikigʻa zararli, ogʻulik, ba'zisi harom, ba'zisi makruh, ba'zisi isrof boʻlgan narsalardan qochmak, saqlanmak shariat, aql, hikmat yuzasidan lozimdur. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Har narsa koʻp ichganda mast qiladurgan boʻlsa, man sizni aning ozginasidan ham nahyi qilaman», — demishlar.

Temirchi m'nosida

<sup>2</sup> Taga

Salomatlikni saqlov lozim ishdur, Gunahdin saqla jisming yoz-u qishdur. Kasal boʻlsang, boʻlur dunyo qorongʻu, Maishat talx oʻlub hasrat chekishdur.

Harom-u shubhadan pok et oʻzingni, Bu dunyo aysh-u ishratdan kechishdur. Hama ishratchi hijronlikda ketdi, Bu olamdan bir ish ishlab ketishdur.

#### FIKR TARBIYASI

Fikr tarbiyasi eng kerakli, koʻp zamonlardan beri taqdir qilinub kelgan, muallimlarning diqqatlariga suyalgan, vijdonlariga yuklangan muqaddas bir vazifadur. Fikr insonning sharofatlik, gʻayratlik boʻlishiga sabab boʻladur. Bu tarbiya muallimlarning yordamiga soʻng daraja muhtojdurki, fikrning quvvati, ziynati, kengligi muallimning tarbiyasiga bogʻlidur. Dars ila tarbiya orasida bir oz farq bor boʻlsa ham, ikkisi bir-biridan ayilmaydurgan, birining vujudi biriga boylangan jon ila tan kabidur.

Masalan: joy solinmagan yaxshi bir uyning ichida oʻtirmak mumkin oʻlmadigʻi kabi, ichiga har xil yangi ashyolar toʻldurub ziynatlangan eski imorat ham oʻlturushga yaramaydur. Basharti oʻlturulsa, insonlar: «Eski uyga yangi zoldevor», «kir koʻylakka jun jiyak», «mis qozonga loy tuvoq» deb hajv, kulgi qilurlar.

Fikr agar yaxshi tarbiyat topsa, Xanjar, olmosdan boʻlur oʻtkur. Fikring oyinasi olursa zang, Ruhi ravshan zamir oʻlur benur.

## **AXLOO TARBIYASI**

Axloq tarbiyasi: insonlarga eng muhim, ziyoda sharaf, baland daraja berguvchi axloq tarbiyasidur. Biz avvalgi darsda tarbiya ila dars orasida farq bor, deduk, chunki dars oluvchi biluvchi, tarbiya oluvchi amal qiluvchi demakdur.

Shuning uchun tarbiya qiluvchi muallimlarning oʻzlari ilmlariga omil boʻlub shogirdlarga ham bergan darslarini amal ila choqushturub oʻrgatmaklari lozimdur. Bu ravish ta'lim ila berilgan dars va ma'lumot shogirdlarning diliga tez ta'sir qilub, mulloyi boamal boʻlurlar.

Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Eng yomon kishilar ilmiga amal qilmaydurgan kishilar», — demishlar. Agar tarbiya qiluvchi muallim oʻzi olim boʻlub amalsiz boʻlsa, buning ham shogirdlarning axloqiga zoʻr ta'siri boʻladur. «Domlaning oʻzi falon joyda falon ishni qildi. Ammo bizlarga qilmanglar, haromdur, deb va'z etadur», deb fikr va xayollariga boʻyla shak va shubha tushub qoladur.

#### **BAYT**

Minbar uzra jilva aylab va'z etarlar qilma deb, O'zlarin xilvatda ko'rsang, oni qilmoqda emish. Ichma suv derlar biza oltun-kumush asbobda, Bilsamiz maqsudlari qo'ltuqg'a urmoqda emish.

## YAXSHI XULQLAR

Yaxshi xulq: bir qismi oʻz nafsimizga, bir qismini bir-birimizga qarshu ishlatmak uchun kerakli boʻlgan yaxshi xulqlar: fatonat, diyonat, islomiyat, nazofat, gʻayrat, riyozat, qanoat, shijoat, ilm, sabr, hilm, intizom, miqyosi nafs, vijdon, vatanni suymak, haqqoniyat, nazari ibrat, iffat, hayo, idrok va zako, hifzi lison, iqtisod, viqor, xavf va rajo, itoat, haqshunoslik, xayrixohlik, munislik, sadoqat, muhabbat va afvdur. Mana bu yozdigʻimiz yaxshi xulqlar aql va shar'i sharifga muvofiq. Alloh taolo ham bandalar qoshida maqbul va moʻtabardur. Emdi bu yaxshi xulqlarni qoʻlga olmak uchun ota-ona, muallim ustodlarimiz hazratlarining hikmatli

nasihatlarini jon qulogʻi birla tinglab, doim xotirda tutmak, axloqi yaxshi kishilar birla ulfat boʻlmak, axloqi buzuq yomon kishilardan qochmak lozimdur. Bizim shariati islomiyada «axloqi hasana» — yaxshi xulqlar ila xulqlanmak, har narsaga ibrat koʻzi ila boqub, xulqini tuzatmak vojibdur. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam: «Islomiyatda buzuqlik yoʻqdur, buzuqlikni ustiga oluv ham yoʻqdur. Islomiyatda eng moʻtabar kishilar yaxshi xulq egalaridur», — demishlar.

#### **BAYT**

Yaxshi birla yursa, har kim maqsudi hosil boʻlur, Yursa nodonlar ila, bir kun borib qotil boʻlur. Kattalar qilgan nasihatni kichiklar olmasa, Oqibat xulqi buzuq bir beadab johil boʻlur.

#### **FATONAT**

Fatonat aql egasi boʻluv demakdir. Aql insonlarning piri komili, murshidi yagonasidur. Ruh ishlovchi, aql boshlovchidur. Inson aqli ila din va e'tiqodini mahkam qilur, shariat hukmlariga boʻyunsunar. Aqlsiz jinni kishilar bularga boʻyun qoʻymas, shariatdan tashqari ishlarni ham qilur. Janobi haq insonni hayvonlardan soʻz va aql ila ayirmishdur. Hayvonlar oʻzlariga boʻlaklar tarafidan keladurgan zulm va jabrlarni shox, tish, tumshuq, tirnoqlari ila qaytarurlar. Lekin inson janobi Haq tarafidan berilmish aql va idroki soyasida oʻziga keladurgan zarar va zulmlardan saqlanur. Yer yuzidagi hayvonlarni asir qilub, boʻynidan boylab, i plarining uchini qoʻllariga bergan insonlarning aqlidur.

Ilm insonlarning madori hayoti, rahbari najotidur. Ilm oʻrganmak, olim boʻlmak uchun maktabga kirmak, muallimdan ta'lim olmak lozim. Aqlsiz kishilar na maktabga kirar va na muallimni bilar.

Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Ey insonlar! Aqlingizga tavoze' qilingiz. Siz janobi haq buyurgan va qaytargan narsalarni aqlingiz ila bilursiz», — demishlar.

Hukamolardan biri: «Agar aqlingning qoʻli nafsingning jilovini ushlasa, sani yomon yoʻllarga kirmoqdan saqlar. Har narsa koʻp boʻlsa, bahosi arzon boʻlur, aql esa ilm va tajriba soyasida qancha koʻpaysa, shuncha qimmatbaho boʻlur», — demish.

Aqldek zebo sifatni koʻrdi Haq, insonga eb, Oqil insonlar bilan berdi jahon—olamga zeb. Aql nuri birla toʻldi dunyoga ilm-u hunar, Aqlsiz inson qachon bilgʻusidur naf'-u zarar? Aqlsizlar bilmagaylar din nadur, dunyo nadur? Boʻlmasa aqli bilurmi farz ila sunnat nadur?

## DIYONAT

Diyonat Alloh huzurina yaqin qiladurgan muqaddas e'tiqoddurki, olamda mundan suyukli narsa yoʻqdur.

Din va e'tiqodi salomat bo'lmagan kishilar haqni botildan, foydani zarardan, oqni qoradan, yaxshini yomondan ayira olmas, munday kishilardan na o'ziga va na boshqa kishilarga, va na millatga tariqcha foyda yo'qdur. Din janobi Haq tarafidan bandalari uchun qurilmish to'g'ri yo'ldurki, banda dunyo va oxiratda bu yo'l ila sohili salomatga chiqar. Din ulamolari diniy kitoblarda Alloh taologa ibodat qilishning yo'l va qoidalarini bayon qilmishlar. Ibodat ikki turli bo'ladur: biri tan ibodati, ikkinchisi ruh ibodati. Tan ibodati tahorat, namoz, ro'za, zakot, haj kabi amallardurki, bularning har birini o'z vaqtida shariatga muvofiq ravishda minnat qilmasdan, riyo qilmasdan dilni poklab, niyatni xolis qilub, shavq va zavq ila ado qilmoq lozimdur. Ruh ibodati qalb ila ado qilinadurgan ibodatdurki, e'tiqodni mahkam, dilni pok qilub, Qur'on, Hadis, fiqh kabi diniy kitoblar oqilganda

jon qulogʻi ila tinglab asarlanmakdur. Bir kishi tan ibodatini qilub, ruh ibodatini qilmasa, yo ruh ibodatini qilib, tan ibodatini qilmasa oʻz vazifasini ado qilmagan boʻladur. Aql din ila, din amal ila, amal taqvo ila kamol topar. Din insonlarning dilidan saxovat, marhamat, shafqat, ulfat, muruvvat eshiklarini ochub, saodat va salomat boʻstoniga olib borur. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Allohni koʻz oldingda koʻrub turgandek ibodat qil, zeroki, san oni koʻrmasang ham, albatta, ul sani koʻradur, nafsingni oʻlgan hisob et», — demishlar.

#### **BAYT**

Pok qilgil diningni, imoningni, Qul huva-r-rahmon omanno bih. Diningni yoqmasun havas zinhor, Va qino, rabbano, azoba-n-nor.

#### ISLOMIYAT

Islomiyat butun insoniyatdur. Insoniyat esa yaxshi xulqdan iboratdur. Islomiyatni rasuli akram sallollohu alayhi yasallam afandimizning yolg'uz o'zlari butun dunyo yuziga yaxshi xulqlari soyasida tarqatdilar. Sahobalar ham paygʻambarimizning orqalaridan ergashub, mahkam e'tiqodlari, yaxshi axloglari, pok galblari, o'tkir shijoatlari ila yer yuzuni titratdilar. Kundan-kun islomiyatning shavkat va quvvati ortdi. Olamga madaniyat, ma'rifat, musovot, adolat urug'lari Arabiston yarim otosidan' yoyildi. Buning sababi sahobalardagi metin e'tiqod, buzulmas ittifoq, sof qalb, yaxshi amal, xolis niyat, tuganmas g'ayrat, go'zal axloq edi. Har narsaning ofati oʻldigʻi kabi zamonlarning oʻtuvi ila islomiyatning ittifoqina koʻz tegdi. Musulmonlar orasiga tafriqa tushdi. Hikmat egalari, funun sohiblari islomiyatdan quvlandi. Ilm-u hikmat xazinalari qulflandi. Jaholat, adovat hukm surdi-da, bo'yla oʻldi:

<sup>1</sup> Orolidan

Afsus, ekinzorni selob olibdur, Dehqonni falokat bosub, uyquda qolibdur.

Musulmonlarning diliga ittifoq oʻrniga nifoq, adolat oʻrniga zulm, muhabbat oʻrniga adovat, gʻayrat oʻrniga atolat, muruvvat oʻrniga gʻazab, saxovat orniga buxl, tavoze' oʻrniga kibr, sadoqat oʻrniga iftiro, shafqat oʻrniga hasad, hilm oʻrniga hamoqat, hurmat oʻrniga xusumat, qanoat orniga tama', sabr oʻrniga gʻurur, iqtisod oʻrniga isrof, afv oʻrniga dahshat, sa'y oʻrniga safohat, gʻayrat oʻrniga xurofot yerlashdi. Mana, shul yomon xulqlari sababidin asri saodatdan buyon islomiyat keyin qarab ketdi. Gʻarib millatning chin xulafosi, ulamosi, hukamosi taxtindan, mansabindan mazhabindan suruldi. Odillar yerina zolimlar, olimlar yerina abu jahllar, bulbullar yerina qargʻalar, qumrilar yerina boyqushlar, bilmam va hokimlar yerina kimlar oʻturdi. Shul sabablara mabni islomiyat dunyosi inqiroz sahrosina yuzlandi. Islom hukumatlari-da birin-ketin koʻzdin nihon oʻldi.

Yetsa navbat oʻlturar boyqush Sulaymon tomiga, Oʻrmaguchlar'in qoʻyar Afrosiyob ayvoniga.

## **NAZOFAT**

Nazofat deb a'zolarimizni, kiyimlarimizni, asboblarimizni pok va toza tutmoqni aytilur.

Poklik zehn va idrokingni keng va oʻtkur qilur. Xalq orasida e'tibor va shuhratga sabab boʻlur. Poklik ila har xil kasallardan qutulub, jonimizning qadrini bilgan boʻlurmiz. Pok boʻlmak salomatimiz, saodatimiz uchun eng kerakli narsadur. Pok boʻlmagan kishi Alloh ham xalq qoshida sevimsizdur. Yirtiq, eski kiyimlar kiymak ayb emas, yangi kiyimlarni kir qilub, yogʻini chiqarub yurmak zoʻr ayb va gunohdur. Chunki bu ish shariatga ters, tarbiyati badanga zid, ajnabiylar koʻziga islomiyatni chirkin qilib koʻrsatmoq boʻladur, ham bir yilga yetadurgan kiyimlar olti oyga yetmay, qirqulub tamom

o'rgumchak

bo'ladur. Bu isrof, mol qadrini bilmaslikdur. Ifloslik balosidan poklik davosi ila gutulmog kerak. Baligning hayoti suv ila o'ldig'i kabi, insonning salomatligi havo iladur. Agar tan pok bo'lub yuvilib turmasa, quloq kir bo'lsa, eshitmagani kabi badan ham o'ziga kerak bo'lgan havoni ichiga ololmas. ichidagi rutubat ham kirdan o'tub chiqub ketolmas, chunki badan elak kabi koʻzlikdur. Agar koʻzi kir olsa, un turub suv ham o'tmas, shuning uchun tamiz bo'lmagan kishilar go'rginch kasallarga tezgina giriftor bo'lurlar." Shodliglari gʻamda, oltundan qadrli umrlari kasalxonalarda oʻtar. Mana shulami riova qilub, shariatimiz bizga poklikni farz qilmishdur. Poklik musulmonlig'ning ildizidur. Shuning uchun tani, kiyimi, joynomozi pok bo'lmagan kishining ibodati ham durust bo'lmaydur. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Islom dini pok dindur. Bas, pok bo'lingiz, pok bo'lmagan kishi jannatka kirmas», — demishlar.

> Xalqi olam sevgusidur tozalik, pokni, Poklik ortturgusidur fahm ila idrokni. Har kishini koʻksida poklik nishoni boʻlmasa, Tozalik maydonidan quvgʻaylar ul bebokni.

## SA'Y VA G'AYRAT

Sa'y va g'ayrat deb ustiga yuklangan ibodat va xizmatlarni harakat birla ado qilmakni aytilur. Shariat ham aql yuzasidan yalqovlik qilub, ishsiz, bekor yurmak durust emasdur. Zeroki, Qur'oni karim bizlarni sa'y qilmoqg'a amr etmishdur. Dangasalik har vaqt insonni xor, tama' balosiga giriftor qilur. Bir ishga mashg'ul bo'lgan kishilar vaqtni o'tganini bilmas, yalqov kishilar uchun bir soat o'tkarmak qiyomatdan qiyindur. G'ayrat vujudimizga quvvat, mas'ud va baxtiyor bo'lishimizga sababdur. Shuning uchun har birimiz sa'y qilub, o'z kuchimiz ila maishatimizga kerak bo'lgan narsalami topub, boshqalarga muhtoj bo'lmay rohat-rohat yashamoq lozimdur. Sihatimiz, saodatimiz, sarvatimiz, qanoatimiz,

sabrimiz, fazilatimiz, alhosil, butun hayotimiz harakatimizga bogʻlidur. Harakatlik kishilar tezgina maqsudlariga yeturlar. Yalqov kishilar har narsadan mahrum, doim boshqalarning yordamiga muhtoj boʻlub xorlikda qolurlar.

Kishi yosh vaqtida ilm va ma'rifat, hunar va san'atga boʻyin qoʻymasa, taraddud qilmasa, albatta, qora ishchi boʻlub qolur. Shariatga ters, qonunga zid boʻlmagan xizmatlarni qilmak ayb emasdur. Agar bunga ham boʻyin qoʻymay bu koʻmirchilik, bu temirchilik menga munosib ish emas deb, dangasalik qilub, ishsiz yursa, zoʻr ayb, gʻayratsizlikdur. «Gayratlikdan imon qutilmas» degan masal bor. Bunga qaraganda dunyo va oxiratimiz uchun gʻayratni qoʻldan bermaslik lozimdur. Gʻayrat imona, salobati vijdona dalolat edar. Hazrati Umar eshik oldida bekor oʻfirgan bir kishini koʻrub: «Gʻayratsiz kishilardan xudo bezor, islomlyat gʻayrat ila rivoj topdi, sandek yalqov kishilardan islomiyat hazar qilur», — demishlar.

Haq buyurdi: «Laysa lil-insoni illo mo sa'yo», Gʻayrat ila oʻtdi olamdan Muhammad Mustafo. Biz-da ummatmiz, qilayluk sa'y ila xayr-u saxo, Qilsalar shoyad shafoat sohibi roʻzi jazo.

#### **RIYOZAT**

Riyozat deb savob ishlarni qilub, gunoh ishlardan saqlanmoqni aytilur. Riyozat adabning koni, ruhning darmonidur. Insonlarni toʻgʻri yoʻlga solub, egri yoʻldan qaytarguvchi riyozatdur. Shul sababli riyozat qilguvchilar oqil va fozil boʻlur. Alloh ham xalq qoshida maqbul va moʻtabardur. Yalqovlik, koʻp uxlamak, yomon odamlar ila yurmak, vaqtni bekor oʻtkarmak, aysh-u ishrat qilmak, koʻp oshamak, foydasiz soʻzlar soʻzlamak, samovarlarda, koʻchalarda aziz umrni boʻsh otkarmak kabi ishlarning hammasi riyozatga zid, umrning egovi, xudoning gʻazabidur. Allohning buyrugʻi,

Rasulullohning sunnatlari, shariat qil degan ishlarni birinketin oʻz vaqtida qilmak ibodat ham riyozatdur.

Riyozatni rioya qilgan kishilar hech vaqt shariat yoʻlidan ayrilmas, Alloh buyrugʻidan chetga chiqmas va bu yoʻl ila oxirat azobidan qutulur, rohat va rahmat saroyiga kirar, riyozatni rioya qilmagan kishilar Alloh taoloning rizosini topolmas, xor-zor boʻlub, oxiratda alamlik azobga giriftor boʻlur.

Aflotun hakim: «Men riyozatdagi lazzatni hech narsada koʻrmadim, zeroki, vujudimning salomati, ruhimning saodatini riyozatda topdim. Shuning uchun riyozat ayni saodatdur deyaram, chunki fikrning, tilning islohi badanning riyozatiga bogʻlidur», — demish.

Ibn Sino hakim: «Tan riyozatidan koʻproq ruh riyozati lozimdur. Mard kishi oʻzini riyozat va adab ila koʻrsatsun, inson ila hayvon orasidagi farq yolgʻuz maishatda emas, yaxshi axloq kasb qilmoqdadur», — demish.

Riyozat mevasidur misli bodom, Yuzi qattigʻ ichidur ishta in'om. Kishin maqsudina eltar riyozat, Riyozatsiz ish oʻlgʻay besaranjom. Agar sabr-u riyozat cheksang, ey jon, Pishub oldinggʻa tushgay mevai xom.

## **SHIJOAT**

Shijoat deb botir va yurakli boʻlmakni aytilur. Shaji' kishi hech narsadan qoʻrqmaydurgan botir va yurakli boʻlur. Sa'y va gʻayratning ziddi dangasa va yalqovlik oʻldigʻi kabi shijoatning ziddi qoʻrqoqlikdur. Qoʻrqoq savdogar foyda qilmas. Qoʻrqoq kishi oʻzining soyasidan hurkar, hech bir ish qilishga yuragi boʻlmas. Koʻp kishilar vahima va qoʻrqoqlik orqasidan mollaridan, jonlaridan, vatanlaridan ayrilurlar. Shuning uchun har ishda shijoatni qoʻldan bermaslik lozimdur. Shijoat insoniyatning sof oyinasi, iffat, gʻayrat, istiqomat kabi yaxshi xulqlarning nuroniysidur. Shijoatning haqiqati qalbning matonatindan, ruhning salomatindan iboratdur. Hozirgi zamonda botirlik — boylikda, qaysi davlat

2835

va millatning davlati bolsa, shul ustun boʻlmakdadur. Chunki hukumat uchun xalq, xalq uchun hunar, hunar uchun ilm, ilm uchun aqcha lozimdur.

Sarvatli millatlar milliyatlarini yoʻqotmas, rohat va saodatda yashar. Bu kunda madaniy millatlar urushlarini tijorat va sanoatga aylandurdilar va bu soyada bir-birlariga gʻalaba va raqobat qila boshladilar. Sehrgar va jodugarlik ila emas, tijorat va sanoatgarlik ila cholishqon Yovroʻpo, Afriqo va Osiyoni oʻziga asir va musaxxar qilmakdadur.

Bu zamonda fil ila jang aylamak erlik emas, Er oʻshaldurkim tutar ilm-u hunarning yoqasin. Beshlab, oʻnlab soʻm topishsa, ilm ila agʻyorlar, Biz boʻlub hammol, oladurmiz tiyinlab choqasin. Boshqalar san'at, tijorat-la taraqqiy aylasa, Bizni el tortar ayogʻdin oʻlgan otning toqasin.

## **QANOAT**

Qanoat deb janobi Haq tarafidan ihson bo'lgan ahvolga yetishdug'imiz ne'mat va molga shukr, boshimizga kelgan faqr, musibat, falokatlarga chidab, sabr qilmoqni aytilur. Qanoat hasad, tama', hirs, xorlik kabi illatlarning davosi, nafsimizning g'inosidur.

Qanoat bir xazinadurki, naqdinasi kundan-kun ortar. Bu xazinaga ega boʻlgan kishilar umrlarini shavq va rohatda kechirurlar. Buning ila barobar qanoatsizlikdan paydo boʻladurgan hasad degan jonning eng zoʻr dushmanidan qutulurlar. Chin insonlar kishining molina, mulkina, saodatina, maishatina hasad qilmas, qanoatdan ayrilmas, umrini rohatda oʻtkarur. Inson har bir ishga kuchi yetguncha cholishmoq, janobi Haq taqdirdagi narsasidan nimani bersa, shunga qanoat qilmoq lozimdur.

Zeroki, inson oʻz maishatini, nomusini saqlamoq uchun fidoyi jon darajasiga borguncha sa'y qilmoqgʻa buyurilmishdur, lekin bu sa'yning mashrui har bir ishda qanoatni qoʻldan

bermaslikdur. Olamda qanoat kabi dilni poklaydurgan narsa yoʻqdur. Janobi Haqning amriga itoat qanday saodat esa, taqdiriga qanoat ziyoda baxtiyorlikdur.

Hazrati Ali afandimiz: «Dunyoda sa'y-jadal ila maishat o'tkargan qanoat egasi hech kimg'a muhtoj bo'lmagan zo'r boylar kabi rohatda, saodatda yashar», — demishlar.

Aflotun hakim: «Insonning saodati qanoatini qoʻlda tutmakda, sarvat va maishat toʻgʻrisida janobi Haqning taqdiriga rozi boʻlmakdadur», — demishlar.

## ILM

Ilm deb oʻqimak, yozmakni yaxshi bilmak, har bir kerakli narsalami o'rganmakni aytilur. Ilm dunyoning izzati, oxiratning sharofatidur. Ilm inson uchun g'oyat oliy va muqaddas bir fazilatdur. Zeroki, ilm bizga o'z ahvolimizni, harakotimizni ovina kabi koʻrsatur. Zehnimizni, fikrimizni qilich kabi oʻtkur qilur. Savobni gunohdan, halolni haromdan, tozani murdordan avurub berur, to'g'ri yo'lga rahnamolik qilub, dunyo va oxiratda mas'ud bo'lishimizga sabab bo'lur. Ilmsiz inson mevasiz daraxt kabidur. Chunki ilmsiz kishilar ota-onasiga, qarindosh-urug'iga, vor-do'stiga, din va millatiga foyda yetkurmak bir tarafda tursun. o'z ustiga lozim bo'lgan ibodat va toatni ham loyiqicha qila olmas. Ilmning foydasi u qadar koʻpdurki, ta'rif qilgʻon birla ado gilmak mumkin emasdur. Bizlarni jaholat qorong'ulig'idan qutqarur, madaniyat, insoniyat, ma'rifat dunyosiga chiqarur. yomon fe'llardan, buzug' ishlardan qaytarur, yaxshi xulq va adab sohibi qilur, Alloh taologa muhabbat va e'tiqodimizni ortdurur, janobi Haqning azamat va qudratini bildirur. Alhosil. butun hayotimiz, salomatimiz, saodatimiz, sarvatimiz, maishatimiz, himmatimiz, g'avratimiz, dunyo va oxiratimiz ilma bogʻlidur. Paygʻambarimiz: «Ilmga amal qilguchilardan bo'lingiz, nagl va rivoyat qilguchilardan bo'lmangiz", demishlar

> Ilm bir daryo ichi toʻlmish dur-u gavhar bilon, Qiymat-u qadrin qachon bilgʻay oni johil yilon.

Olim kishilar har yerda aziz va hurmatlidur. Shariatimizda qaysi ilmga muhtoj boʻlsak, shuni bilmak bizga farzdur.

Shuning uchun oʻqimak, bilmak zamonlarini qoʻldan bermay, vujudimizning dushmani boʻlgan jaholatdan qutulmakga jonimiz boricha sa'y qilmagimiz lozimdur.

## AQSOMI ILM

Ilm diniy va fanniy qismlar ila ikkiga boʻlinur.

Diniy kishi bo'lmak uchun ulumi diniya o'qumak ila barobar hisob, handasa, tarix, hikmat, kimyo, tib, ziroat ilmlari kabi fanniy ilmlarni ham bilmak, chin olim bo'lmak lozimdur. Chunki bu ilmlarning ikkisi ham dunyo va oxiratimiz, hayot va saodatimiz uchun eng kerakli narsalardur.

O'tkan zamondagi islom ulamolari har bir ilmga tishtimoglari ila yopishdilar<sup>1</sup>, oʻqidilar, oʻqitdilar, ulum va funun soyasida islomiyat taraqqiy qildi, madaniyat tarqatdi, kitobxonalar, giroatxonalar, yetimxonalar, kambag'alxonalar, kasalxonalar ochildi. Hozirgi musulmonlar taassub va jaholatlari ila magtanuvlari kabi, avvalgi zamon musulmonlari ilm va ma'rifat, kitob va asarlari ila maqtanurlar edi. Alhosil. har bir millatning taraqqiy va taoliysi yoshlarining ilm va ma'rifatiga, hunar va san'atiga bog'lidur. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Ilm oʻqimak har bir mo'min er va xotunga farzdur», - demishlar. Ajabo. qur'onimiz, payg'ambarimiz o'qingiz, deb amr qilg'on holda, bizlar na uchun harakat qilmaymiz, qimirlamaymiz. Boshqa millatlarning o'g'ullari, qizlari kecha demay, kunduz demay, yoz demay, gish demay ilm yoʻlida jonlarini fido gilub, quvushub, yugurushub, koʻzlarimizni qamashdirub turgan bir zamonda bizlar hamon uygudan, gʻaflatdan, jaholatdan boshimizni ko'tarmaymiz, ibrat olmaymiz. Payg'ambarimiz: «Olim boʻl, ilm talab qiluvchi boʻl, yoki ilmni eshituvchi boʻl,

¹ Islom ulamosindan Imom Gʻazzoliy hazratlari toʻquz yuzga yaqin kitob tasnif qilmishlar. Imom Gʻazzoliy beshinchi asrning zoʻr ulamosindandurlar. Tus shahridan bir faqir kishining oʻglidurlar. Koʻp shaharlarni sayohat qilub, 55 yoshlarida 505-hijriyda vafot qilmishlar (Avloniy izohi).

hech bo'lmasa, shularga muhabbat qiluvchi bo'l, beshinchisi bo'lma, halok bo'lursan», — demadilarmu?

Topar ilm ila odam oʻgʻli kamol, Yeturmas kamola jamol ila mol. Kerak oʻrtanur ilm uchun sham'dek, Tanumoq xudoni ilmsiz mahol.

Talabgor oʻlur ilma oqil kishi, Sotar ilm bozori moli halol. Talab aylamak farzdur bizga ilm, Bu amr uzradur er-xotun, yosh, chol.

#### SABR

Sabr deb boshimizga kelgan balo va qazolarga chidamli boʻlmakni aytilur. Har bir ishda sabr va sovuqqonlik ila harakat qilmak lozimdur. Chunki boshimizga keladurgʻon balo va qazo, zahmat va mashaqqatlarning barchasi janobi Haqning irodasi ila oʻldigʻi uchun bulargʻa sabrsizlik qilgan kishilar ajr va savobdin quruq qolurlar. Sabr insonlar uchun buyuk bir fazilatdurki, janobi Haq sobirlarni suyar. Qur'oni karim ichida koʻp yerda sabrni, sobirlarni madh qilmishdur. Shariati islomiyada janobi Haq tarafidan kelgan balo va qazogʻa sabr qilmoq farzi ayndur. Inson har bir ishni sabr va matonat ila yurutsa, maqsudiga tinch va rohatda borub yetar. Hamisha saodatda yashar.

Sekin borgan kishi maqsuda yetgay, Shoshub besabrlar kaj yoʻlga ketgay. Agar sabring boʻlsa nafsingga yoʻldosh. Sani tavfiq rabboniga eltgay.

Nafsini sabr ila rom qilgan kishi har ishda oshiqmay, ohista harakat qilur. Nafsini halokatdan, gʻururdan saqlar. Sabr shunday bir kuchli narsadurki, shahvatni iffatga, gʻazabni shijoatga, shiddatni hilmga, kattalikni tavozu'ga, yomonlikni yaxshilikgʻa aylandurmakgʻa quvvati yetar.

Shul xususda soʻylanmish bir hadisi sharifning ma'nosi «ilm imonli kishilarning muhibi, hilm homiysi, aql dalili, yaxshi amal sarmoyasi, muloyimat volidi, afv ahavoni, sabr hokimi vijdonidur», — deyilmish. Arablar: «as-sabru miftohulfarah" — «sabr shodligʻning kalididur", — deyurlar.

Sabr ila har mushkul ish zoyil boʻlur, Sabr edan maqsudina noyil boʻlur. Har kishida boʻlmasa sabri jamil,

Nafs koʻyina yurub soyil boʻlur. Sabr qilsang, gʻoʻradan halvo bitar, Sabrsizlar oʻz oyogʻidan yitar.

#### HILM

Hilm deb bo'lar-bo'lmas ishga achchig'lanmaydurgan, arslon yurakli, yumshoq tabiatli bo'lmoqni aytilur.

Hilm insonlarning tab'idan xusumat, adovat, g'azab, hiddat kabi yomon xulqlarni yo'q qiladurgan har kimcha maqbul bir sifatdur. Hilm ilmi axloq yuzasidan insonga eng kerakli narsadur.

Nafsning rohati, qalbning matonati, fikrning salomati, vijdonning halovati halim tabiat boʻlmoq ila hosil boʻlur. Chunki halim kishilar har qancha quvvat va qudrat sohibi boʻlsa ham, oʻzidan ojiz kishilarga shiddat ila muomila qilmas. Fikri salomat kishilarning qalbi halim, tabʻi karim oʻlur. Zeroki, vujudimizdan paydo boʻladirgan af'ol va harakotimizning manbai havas va orzudur. Bu havas va orzuga faqat hilm ila gʻolib kelurmiz va bu vasila ila toʻgʻri yoʻlga kirub, yaxshi xulq sohibi, din va millat xodimlaridan boʻlurmiz. Dunyoda chin inson boʻlmak uchun havasning qoʻliga nafsning jilovini bermaydirgan, boʻlar-boʻlmas narsalardan achchigʻlanmaydurgan, sovuqqonli, yumshoq tabiatli, muloyim soʻzli, halim va sabrli boʻlmak lozimdur.

<sup>&</sup>quot;As-sabru miftohul faraj" – sabr najot kalitidur – ham deydilar

## Zotiga, hilmiyati mavsuf qilsa har kishi, Ikki olamda bo'lur rohat, halovatda ishi.

Rasuli akram nabiyyi muhtaram afandimiz: «Alhilmu sayyidal axloq — Hilm xulqlarning sayyididur», —demishlar.

Suqrot hakim: «Shiddat ila muomala qilgan kishilarga man viqor va halimlik ila muqobila qilurman, chunki hilm shiddatni, xusumatni past qilur. Lekin kishini ojiz va xorlik darajasiga tushuradurgan halimlikdan man bezor», — demish.

Bu soʻzga qaraganda saxovatning ifroti isrof oʻldigʻi kabi oʻrinsiz yerda hilm iste'mol qilmak insonning viqor va e'tiborini poymol qilur. Shuning uchun hilmiyat hududidan — chegarasidan chiqmay, gʻazab, hiddat kabi yerlarda hilm iste'mol qilub, nafsning haroratini past qilmalidur. Lekin tepsa tebranmaydurgan, turtsa ting etmayturgon boʻlub, gʻayrat, shijoat oʻrinlariga ham muloyimlik ishlatuv halimlik hududidan oshub, boʻshlik, anqovlik dunyosiga chiqmakdur. Bunday halimlikdan qochmak, hazar qilmak kerak.

Halimlikni qilsang agar ixtiyor, Boʻlur xalqi olam sanga doʻst-u yor. Boʻlur mevalik shoxni boshi past, Halim oʻlgʻusi oqili hushyor.

## **INTIZOM**

Intizom deb qiladurgan ibodatlarimizni, ishlarimizni har birini oʻz vaqtida tartibi ila qilmakni aytilu. Agar yer yuzida intizom boʻlmasa edi, insonlar bir daqiqa yasholmas edilar. Janobi Haq yer-u osmonlarni, oy va yulduzlarni, inson va hayvonlarni, qurt va qushlarni shunday bir nizom ila tarbiyat berib yaratmishdurki, aql bilmakdan, qalam yozmakdan, til soʻzlamakdan ojizdur. Dunyoga kelgan paygʻambarlarning har birlari din va shariatlarini tarbiyat va nizom ila yurutmishlar. Xususan, islom dini mukammal ravishda tartib va nizomni rioya qilmishdur. Va bu soyada ozgina zamonda islom urugʻlari

butun dunyo yuziga yoyilmishdur. Islom davlatlarining barposi nizom va intizom o'ldig'i kabi barbod va ingirozi ham tartib va nizomsizlik ila bo'lmishdur, «Xavr, o'tkan ishga salovat». Alhosil, har bir millatning taraggiy va taoliysi ishlarini yaqtida nizomdan chiqarmay tartibi ila vurutmakg'a bog'lidur. Shogirdlar maktab va madrasalardagi zamonga muvofiq ravishda gurilmish nizom va tartiblarni rioya gilmaklari lozimdur. Chunki tartib va nizomni riova qilmagan kishilarning ishlari hamma vaqt notamom, oʻzlari parishon boʻlurlar. Ammo ishlarini tartib uzra yurutgan kishilarning ishlari yerida. oʻzlari tinch va rohatda umr oʻtkarurlar. Hozirgi zamonda bizning Turkiston boylarining ishlari to'xtab, sinuylarining birinchi sababi ishlarini axlogsiz, bilimsiz, musrif, yalqov kishilarga topshiruvlari ila barobar o'zlarining zamonga muvofiq tartib va nizomdan xabarsizliklarining yemushidur. Payg'ambarimiz: «Kasblarning ortug'rog'i xivonatsiz. yolg'onsiz qilg'on savdo va tijorat ila bandaning o'z qo'li birlan ishlagan ishidur». — demishlar.

> Davlatni koni, manbai tartib-intizom, Sarvatni poydori erur iqtisodi tom. Muhtojligʻ yuzini koʻrar deb gumon qilmang, Tartibi birla yursa, kishining ishi mudom.

## MIOYOSI NAFS

Miqyosi nafs deb qiladurgan amallarimizni, ishlarimizni shariat, insoniyat qonuniga muvofiq oʻlub, oʻlmadigʻini vijdonimiz ila oʻlchab koʻrmakni aytilur. Nafs oʻlchovi haqiqiy bir oʻlchovdurki, insonning oʻz nafsiga loyiq koʻrmagan muomalani boshqalar haqida ijro etmoqgʻa qoʻymas, fikr egalari, insof sohiblari har vaqt nafs oʻlchovidan tashqari harakat qilmas.

Agarda bir sabab ila shariat hukmidan, insoniyat qonunidan chet ketsa, bu qabohatini nafs o'lchovi ila bilub, ikkinchi martaba qilmasga qasd va niyat qilub, shariat nizomidan, insoniyat chizigʻidan chiqmaslikgʻa sa'y va gʻaysat qilur.

Alhosil, nafs o'lchovi ta'rifdan tashqari insonlar uchun eng foydali, har kimcha maqbul buyuk bir fazilatdur.

Buyuk Iskandar: «Dunyoda eng haqiqiy, toʻgʻri oʻlchov nafs oʻlchovidurki, bu mezonda zarra nuqson yoʻqdur», — demish.

Ibn Sino hakim: «Insonning fazl-u kamolining o'lchovi nafsning o'lchovi ila o'lchanur», — demish.

Dunyoda har narsaning maxsus oʻlchovi boʻlar, Banda af'olini vijdoni ila tortib koʻrar. Bir ishiga vaznda kelsa ogʻir oʻz nafsiga, Ul ishing qandogʻ boʻlaklarga ravo, loyiq koʻrar.

#### VIJDON

Vijdon deb ruhimizga, fikrimizga ta'sir qiladurgan hissiyot, ya'ni sezuv — tuymaqdan iborat ma'naviy quvvatni aytilur. Biz har vaqt af'ol va harakotimizning yaxshi va yomonligʻini, foyda va zararligʻini onjaq vijdonimiz ila bilurmiz. Vijdon insonning aql va fikrining haqiqiy mezonidurki, bu tarozu ila oʻz kamchiliklarini oʻlchab bilmak ila barobar boshqalarning ham af'ol va harakotini sezur. Agar ishlagan ishi shariat, aql va hikmatga muvofiq boʻlsa, muhabbat qilur. Qabohat va yomon ishlami qilsa, nafrat qilur. Biz janobi Haqning amr va nahyini fikr va ruhimizning ma'naviy quvvati oʻlan vijdonimiz ila ayira bilurmiz.

Vijdon yaxshi xulqlarning manbai oʻldigʻindan vijdon sohiblari har bir ishni begʻaraz, xolis niyat ila ishlar.

Shul sababli har kim nazarida maqbul va suyukli bo'lur.

Ammo vijdonsiz kishilarning ishlarida niyat va amallarida, do'st va oshnoliqlarida yashirin bir g'arazlari o'ldig'indan har vaqt hasrat va nadomat chekub, vijdon azobig'a giriftor bo'lurlar.

Har bir insonning haqiqiy foili vijdonidur, Mevasi yaxshi amaldur, hosili vijdonidur.

Inson diniy vazifalarining uluvviyatini vijdoni soyasida taqdir qila bilur.Chunki, vijdoni salomat kishilar imon va e'tiqodlarini kamolga yetkurmak uchun janobi Haqning buyruqlarini din va millatgʻa foydali ishlarni shod va xurramlik ila ishlar.

Alhosil, vijdon har kimning af'ol va harakotini ko'rsatadurgan musaffo bir oyinadurki, bu ko'zguga chin nazar qilg'an kishi o'z ayb va kamchiliklarini tuzatmak harakatida bo'lub, boshqalarning ayb va qusurlarini axtarmoqg'a vaqti bo'lmas. Bizim islomiyatda vijdon axloqining islohi uchun sa'y-harakat qilmak lozim o'ldig'indan shul doirada harakat qilg'on kishilar ikki jahonda aziz va mukarram bo'lurlar. Arastu hakim: «Ruhimizning ma'naviy quvvati o'lan vijdonimiz, fikrimizga quvvat berguvchi bir vositayi idrokiya deyilur. Ya'ni, hissiyotimizning ruhimizga ta'sir ettirg'uvchi bir robitayi elektiriqiyyasidur», — demish.

Ibn Sino hakim: «Vijdon ruh va fikrimizni tuygʻun qilmakgʻa birinchi vositadur», — demish.

Sof vijdon kabi hech komila mezon oʻlmaz, Kishi oʻz aybini bilmak kabi urfon oʻlmaz. Shod-masrur oʻlur insof ila vijdonli kishi, Kimki vijdonsiz esa, toʻgʻri, chin inson oʻlmaz.

## VATANNI SUYMAK

Vatan. Har bir kishining tugʻulub oʻskan shahar va mamlakatini shul kishining vatani deyilur. Har kim tugʻulgan, oʻsgan yerini jonidan ortiq suyar. Hatto bu vatan hissituygʻusi hayvonlarda ham bor. Agar bir hayvon oʻz vatanidan — uyuridan ayrilsa, oʻz yeridagi kabi rohat-rohat yashamas, maishati talx bo'lub, har vaqt dilining bir go'shasida o'z vatanining muhabbati turar.

Biz turkistonlilar oʻz vatanimizni jonimizdan ortiq suydigimiz kabi, arablar Arabistonlarini, qumlik, issigʻ choʻllarini, eskimoʻlar shimol taraflarini, eng sovuq qor va muzlik yerlarini boshqa yerlardan ziyoda suyarlar. Agar suymasalar edi, havosi yaxshi, tiriklik oson yerlarga oʻz vatanlarin tashlab hijrat qilurlar edi.

Bobolarimiz «Kishi yurtida sulton boʻlguncha, oʻz yurtingda choʻpon boʻl», — demishlar.

Men ayblik emas, ey vatanim, togʻlarim, Bevaqt tashlab ketdim, ayo, bogʻlarim. Hijron qilodur meni judoligʻ, Doʻndi gʻama roʻz-u shab-u chogʻlarim.

Hammaga ma'lumdurki, eng muqaddas diniy yerimiz o'lan Arabistonga bog'larini, hovlilarini sotub hijrat qilgan hojilarimizning aksari yana o'z vatanlariga qaytub kelurlar. Buning sababi, ya'ni bularni tortib keturgan quvvat o'z vatanlarining, tuproqlarining mehr-u mahabbatidur. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Hubbul - vatani mina-l-imoni — vatanni suymak iymondandur», — demishlar.

Vatan, vatan deya jonim tanimdan oʻlsa ravon, Banga na gʻam, qolur avlodima oʻ-yu vatanim. Gʻubora doʻnsa gʻamim yoʻq vujud zeri vahm, Charoki oʻz vatanim hokidur goʻr-u kafanim. Tugʻub oʻsan yerim ushbu vatan vujudim xok, Oʻlursa aslina roje' boʻlurmi man gʻamnok.

## **HAQQONIYAT**

Haqqoniyat deb ishda toʻgʻrilik, soʻzda rostlikni aytilur. Inson boʻstoni salomatga, gulzori saodatga haqqoniyat yoʻli ila chiqar. Insoniyatning ildizi oʻlan rahmdillik, haqshunoslik, odillik kabi eng yaxshi sifatlarning onasi haqqoniyatdur. Janobi Haqning shu nomi muborakini muqaddas bilgan kishi hech vaqt haqqoniyatdan ayrilmas, chunki haqqoniyat nuri qaysi dilda jilvagar oʻlsa, janobi Haqning tavfiqi rabboniysi shu dilda nashʻ-u namo qilur. Aql egalari, vijdon sohiblari har vaqt koʻrgan, qilgan va bilganlarini, haqiqatni va toʻgʻrisini soʻzlar. Ishda toʻgʻrilik birovning nafsiga, moliga xiyonat qilmov, soʻzda toʻgʻrilik har vaqt rost soʻzlamaklikdur.

Rostlig' Haqning rizosini topar, To'g'ri yo'lda yo'q bo'lurmu hech chopar?

Bizim shariati islomiyada agar bir kishining haqiga boʻhton qilinub, qilmagan ishni qildi deb soʻz soʻylansa, bilgan kishi rostini soʻzlab, shul kishini oqlamak vojibdur. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Annajotu fissiddiqi — najot rostlikdadur», — demishlar. Hazrati mavlono Rumiy: «Islomiyat ayni haqqoniyatdur. Haqni qabul qiluvchilar huquqi shar'iyani saqlamoqgʻa buyurulmishdurlar. Chunki shariat hukmlarining eng asosiy ildizi haqqoniyatdan iboratdur», — demishlar.

Haqshunoslik oʻlmoq sharofatdur jahonda odama, Haqni izhor aylamak birla koʻruk ver olama. Yarashur insona sidq-u toʻgʻrilik gar koʻrsa girih, Toʻgʻrining yordamchisidur Haq taolo, gʻam yema. Toʻgʻrilarning maskani firdavs ayvonidadur, Egrilar ikki jahonda gʻam-alam konidadur.

#### NAZARI IBRAT

Nazari ibrat deb har bir narsaga sinchiklab boqub, shundan oʻziga bir hissa ibrat olmoqni aytilur.

Xulqlarning eng afzali, insonlar uchun eng keraklisi nazari ibratdur. Inson nazari ila boqub dunyo kitobindan oʻz qadr-hissasini bilub olmak lozimdur. Ma'rifat sohibi boʻlmak uchun ahvoli olamdan xabardor boʻlmak kerak. Shuning uchun aql sohiblari, fatonat egalari oʻzlariga foydasi boʻlsaboʻlmasa sinchiklab qaragan narsalardan bir hissa olmay qoʻymaslar. Hozirgi zamondagi taraqqiy qilgan millatlarning hunar va san'atlarining barchasi ilmi va nazari ibrat soyasida namoyon oʻlub, olamni munavvar va musaxxar qilmishlar. Bizim shariati islomiyada har narsani e'tiborga olub, shundan ibrat hosil qilub, axloqini tuzatmak vojibdur. Hazrati Ali raziyallohu anhu: «Dunyoda eng muntazam dorul-ulum nazari ibratdur. Ibrat koʻzlarining pardasi ochilmagan kishilar dunyo kitobida yozilgan haqiqatni koʻrolmaslar. Koinot kabi mukammal bir sahnai ibratdan foydalana olmagan kishi hech bir muallimi hikmatdan bahramand boʻlolmas», —demishlar.

Mavlono Rumiy: «Janobi Haqning osori qudratlarini basirat koʻz ila, nazari ibrat ila tamosha qilinsa, koʻp hikmatlar koʻrilur. Chunki haqiqat ilmining muallimi chashmi ibratdur. Haq chashmi ibrat ila mushohada qilinur», — demishlar.

Bir koʻr hazrati Luqmonning oldilariga kelub, «Agar koʻzimni ochsangiz, men sizga qul boʻlurman», — demish. Hakim koʻrni ma'rifat sohibi ekanini bilub, «Jonim, koʻzingning pardasini ochmoq mumkin, lekin nazari ibratni ochmoq qoʻlimdan kelmaydur», — demishlar. Koʻr: «Yo Luqmon! Sizning shuhratingiz faqat parda ochmoqdan iborat boʻlsa, sizni hakim demay, tabib demak lozim ekan», — deb hazrati Luqmonning ibrat koʻzini ochmishdur. Janobi Haq biz musulmonlarning ham koʻzimizdan gʻaflat pardasini koʻtarub, ibrat koʻzlarimizni ochsa edi.

Och koʻzlaringni, bas, bu qadar gʻaflat, ey koʻzim, Umring gʻanimat, och nazari ibrat, ey koʻzim! Ibrat koʻzingni ochmasang, atrofingga boqub, Bir-bir ketar qoʻlingdan uchub davlat, ey koʻzim! Mol oʻlsa borcha hamdam-u yor-u birodaring, Qochgay urugʻlaring yoʻq esa, sarvat, ey koʻzim! Hosili zamonda ilm ila davlatda e'tibor, Sarmoyai saodat har millat, ey koʻzim.

#### **IFFAT**

Iffat deb nafsimizni gunoh va buzuq ishlardan saqlamoqni aytilur. Bizlarni gunoh va ma'siyatdan saqlaguvchi, haromharishdan nafsimizni asraguvchi faqat iffatimizdur.

Axloq sohibi, iffat egasi qalbini, vijdonini poklab, tilini yolgʻon, gʻiybat, boʻhton, moloya'ni kabi yomon soʻzlardan saqlar.

Chunki insonga iffatidan koʻproq til iffati lozimdir.

Boshimizga keladurgan kulfat va zahmatlarning aksari yomon tilimizdan, andozadan ortuq soʻylaganimizdan kelur.

O'ylamay so'ylagan og'rimay o'lar, Fikr ila so'ylagan yig'lamay kular.

lffat erlardan koʻproq xotunlar uchun olmosdan qimmat, injudan qadrli ziynat va fazilatdur.

lffatli kishi har vaqt nazari ibrat ila harakat qilur. Kecha va kunduz fikri, zikri vatandoshlariga, qarindoshlariga yaxshilik, xayrixohlikdan iborat bo'lur.

Soʻzida, fe'lida sodiq boʻlub, vijdonga ters, insoniyatga kelishmagan muomaladan hazar qilur. Hazrati Ali raziallohu anhu: «Iffat xotunlarning eng ziynatli libosi, erlarning sarmoyayi uluviyatidur», — demishlar.

Hazrati Luqmon: «Iffat nomusning eng mahkam suyanchigʻidur. Nafsning hujumiga shul quvvat ila muqobala qilinur», — demishlar.

Aflotun hakim: «Iffat xotundan koʻproq erlarga yarashadurgan bir sifatdur. Xotun iffati adab va nomusini saqlovdur. Erlarning iffati butun insoniyat adablariga shomildur. Iffatsiz inson yalangʻoch jasad kabidur", — demishlar.

Zotingga ziynat oʻlan iffatni dilda saqlagil, Shahvat-u nafsing seni bolgʻusidur aqlinggʻa qul. Har kishining dunyoda yirtilsa iffat pardasi, Nafsi shaytondek ani bir kun solur boʻyniga gʻul.

#### HAYO

Hayo deb ishda, soʻzda adabni rioya qilmakni aytilur. Hayo dilni ravshan qiladurgan bir nurdurki, inson har vaqt shul ma'naviy nurning ziyosiga muhtojdur. Shariat buyurmagan, odamlar suymagan ishlarni ishlamak — gʻiybat, hajv, masxara, safsata, soʻkuv kabi odamlarning nafsiga, iffatiga tegadurgan adabsiz soʻzlarni soʻzlamak zoʻr hayosizlikdur. Iffatning pardasi, vijdonning niqobi hayodur.

Shuning uchun har bir harakatimizda, soʻzimizda hayoni qoʻldan bermaslik lozimdur. Hayo pardasi ila oʻralmish insonlarning iffat pardasi yirtilmas. Va bu chodir shunday muborakdurki, ancha-muncha sahv-xatolarni berkitub yoʻq qilur.

Ibn Sino hakim: «Insonda doim turadurgan husn va latofat hayo ila iffatdur. Hayosiz yuz jonsiz jasad kabidur», — demish.

Rasuli akram nabiyyi muhtaram afandimiz: «Al-hayo minal — imoni» — hayo imondandur; «Izo lam tastah faasna' moshi'ta» - hayo qilmaz esang, istagan ishingni ishla», — demishlar. Muhyiddin: «Insonning suratidagi qizillik sekinsekin ketar, hayo qizilligi aslo ketmas. Yoshlik husni qizil rangi(ning) hayo ila ziynat-latofatga ega bo'lurlar», — demishlar.

Suqrot hakim: «Xotunlarning eng go'zali hayo va iffat pardasiga o'ralganlaridur», — demish.

Hayo nomus, imona dalildur, Hayosiz doimo xor-u zalildur. Uyalma ma'rifat hosil qiluvdan, Maorifsiz kishilar murda dildur.

#### IDROK VA ZAKO

Idrok va zako deb ochuq fikrli, xushtabiat, ziyrak boʻlmakni aytilur. Idrok va zako yaxshi xulqlaming ravzai rizvoni, ibrat koʻzlarining nuri rahmoniysidur. Chunki idrokli kishilar har bir maqsadining ostida yashirin oʻlgʻan zamirlarning ma'nolari na yerdan borib chiqishini bilur. Ilm-u ma'rifat sohibi boʻlmak uchun sa'y va gʻayrat kerak oʻldigʻi kabi zehn va idrokning ham salomat boʻlmogʻi shartdur. Shuning uchun yoshlikdan boshlab zehn va idrokimizni quvvatlandurmak uchun aziz umrimizni oʻyin-kulgi, safsata, moloya'ni kabi behuda soʻzlar ila oʻtkarmay, har xil kitob, gʻazita va jurnollarni oʻqub, fikrimizni ochmoq, zehnimizni quvvatlandurmak lozimdur. Zehnsiz kishilarning oʻlchovsiz soʻzlari oʻzlarini uyaltirgoni kabi eshituvchini ham zeriktirur.

Har kishining fikr, idrokin soʻzi bildurgʻusi, Pistai bemagʻz, agar lab ochsa, rasvo boʻlgʻusi.

Idrok sohibi oʻzini fozil va ulugʻ bilub hamjinslariga haqorat koʻz ila boqub: «Bilasanmi man qanday boy va obroʻli kishiman?»—deb maqtanub, oʻzini katta qilub koʻrsatmas. Ustiga yuklangan diniy, milliy va maishiy vazifalarining har birini oʻz vaqtida ado qilur. Mana, shunday kishilar ikki dunyoda obroʻlik boʻlub oʻlganlaridan soʻng «falonchi xoʻb, yaxshi zot edi, xudo rahmat qilsun, millatga koʻp xizmat qildi, xalqgʻa foyda yetkurdi», deb boshqalar tarafidan maqtalurlar.

Hushyor va ziyrak kishilar kuch va quvvatlari bor vaqtida keladurgan zamonlarini tushunib, pul va mollarini oʻrinsiz yerlarga, toʻy va ma'rakalarga haddan ortiqcha isrof qilmaslar, oʻzlarining rohati, bola-chaqalarining saodati uchun kerak boʻladurgan yer va bogʻlarini sotmaslar, zamonaga muvofiq kishi qilmak uchun bolalarini oʻqitmak va tarbiya qilmak toʻgʻrisida aqchalarini aslo qizgʻonmaslar.

Idrok ila aqling-la ayur yaxshi yamonni, Behudaga sarf etma shu qimmatli zamonni, Sa'y et, jadal et, ilm-u fununa harakat qil, Boq, nayladilar hikmat ila ushbu jahonni.

#### HIFZI LISON

Hifzi lison deb har bir millat oʻz ona til va adabiyotini saqlamagini aytilur. Har bir millatning dunyoda borligʻin koʻrsatadurgan oyinai hayoti til va adabiyotidur. Milliy tilni yoʻqotmak millatning ruhini yoʻqotmakdur. Hayhot! Biz turkistonlilar milliy tilni saqlamak bir tarafda tursun kundankun unutmak va yoʻqotmakdadurmiz. Tilimizning yarmiga arabiy, forsiy ulangani kamlik qilub, bir chetiga rus tilini ham yopishdurmakdadurmiz. Durust, bizlarga hukumatimiz boʻlgʻon rus lisonini bilmak hayot va saodatimiz uchun osh va non kabi keraklik narsadur. Lekin oʻz yerinda ishlatmak va soʻzlamak lozimdur. Zigʻir yogʻi solub moshkichiri kabi qilub, aralash-quralash qilmak tilning ruhini buzadur.

Yohu! Bizga na boʻldi? Bobolarimiz yoʻlidan chiqub ketduk. «Yaxshi qoʻshningdan olguncha, yomon uyingni qidir», — demishlar. Bobolarimizga yetushgʻon va yaragan muqaddas til va adabiyot bizga hech kamlik qilmas. Oʻz uyimizni qidirsak va axtarsak yoʻqolganlarini ham toparmiz. «Yoʻqolsa yoʻqolsun, oʻzi boshimga tor edi», — deb Yovrupo qalpogʻini kiyub, kulgi boʻlmak zoʻr ayb va uyatdur. Paygʻambarimiz: «Erlarda jamol lison va tildur», — demishlar.

Ey ona til, aziz qadrdonim, Iltifoti ruhim, rahmonim. Tugʻdigʻim kundan aylading ulfat, Oʻlguncha ayilma, ey jonim. Menga ilm-u adab san oʻrgatding, Chin adib, muallim, shonim. Millatning ruhini koʻtarguchisan, Ey muqaddas karamli sultonim.

Umumiy milliy tilni saqlamak ila barobar xususiy ogʻiz orasidagi tilni ham saqlamak lozimdur. Chunki soʻz insonning daraja va kamolini, ilm va fazlini oʻlchab koʻrsatadurgon tarozusidur. Aql sohiblari kishining dilidagi fikr va niyatini,

ilm va quvvatini, qadr va qiymatini soʻzlagan soʻzidan bilurlar. «Quruq soʻz quloqgʻa yoqmas», — demishlar.

Agar soʻz aql va hikmatga muvofiq boʻlub, oʻziga yoki eshituvchiga bir foyda chiqadurgan boʻlmasa, asalarilari orasida gʻungʻurlab yurgan qovoqari kabi quruq gʻungʻurlamoq faqat bosh ogʻrigʻidan boshqa bir narsa emasdur. Boshimizga keladurgan qattigʻ kulfatlarning koʻpi yumshoq tilimizdan keladur. Shuning uchun: «Koʻp oʻyla, oz soʻyla», — demishlar.

Tillarning eng yaxshisi soʻzga usta til, soʻzlarning eng yaxshisi bilub, oxirini oʻylab soʻylangan soʻzdur.

Goʻzallik yuzda ermas, ey hirodar, Soʻzi shirin kishi har kimga yoqar. Soʻzing oz boʻlsin-u ma'noli boʻlsun, Eshitkanlar qulogʻi durga toʻlsun. Soʻzing boʻlsa kumush, jim turmak oltin, Misi chiqgʻay soʻzing koʻp boʻlsa bir kun. Koʻpaygan soʻzni boʻlgay toʻgʻrisi oz, Shakarning koʻpidan ozi boʻlur soz.

## IQTISOD

Iqtisod deb pul va mol kabi ne'matlarning qadrini bilmakni aytilur.

Mol qadrini biluvchi kishilar oʻrinsiz yerga bir tiyin sarf qilmas, oʻrni kelganda soʻmni ayamas. Saxovatning ziddi baxillik oʻldigʻi kabi iqtisodning ziddi isrofdur. Alloh taolo isrof qilguvchilami suymas. Iqtisodni rioya qilgan kishilar hamma vaqt tinch va rohatda yasharlar, arilar qish kunida yemak uchun bol yigʻganidek, boshlariga keladurgan qora kunlarni oʻylab, oq pul yigʻurlar. «Toma-toma koʻl boʻlur», — demishlar. Har narsa ozdan koʻpayur.

Koʻpni ozaytirgʻuvchi xotun kishi, Ozni koʻpayturmak erur er ishi.

Hozirgi zamonda maqsudga yetmak, o z millatiga xizmat gilmak, xalggʻa magbul boʻlmak uchun ilm va mol lozimdur. Olamdagi hamma millatlarning hol va qudratlari mol va boyliglari ila o'lchanur. Har verda boy millatlar og'ir kelub. pallani bosub xo'ia o'lganidek, faqirlari yengil kelub, qul va asir bo'lub, osilib qoladur. Mol topmakning eng barakatli vo'llari: hunarchilik, ekinchilik, chorvachilik, savdogarlikdur. Bularning har biriga ham bu zamonimizda bilim lozimdur. Bobolarimizning «Boʻlsa boʻlar, boʻlmasa gʻovlab ketar» zamonlari o'tub, o'rniga «Bilgan bitar, bilmagan yitar» zamoni keldi. Amerikalilar bir dona bugʻdoy ekub, yigirma gadog bugʻdoy olurlar, yovrupolilar oʻzimizdan olgan besh tivinlik paxtamizni keturub, oʻzimizga yigirma besh tiyinga soturlar. Ammo biz osiyolilar, xususan, turkistonlilar, dumba sotub, chandir chaynaymiz: gaymog berub, sut oshiymiz, non oʻrniga kesak tishlaymiz. Soʻzning qisqasi, hozirgi zamonga muvofiq kishi bo'lmak uchun ilm va ma'rifat ila barobar igtisod, insof, tuganmas sa'v, bitmas g'avrat lezimdur.

Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Soʻng zamonlarda dinni saqlamak mol ila boʻlur. Iqtisod uzra harakatli kishilar faqir boʻlmas», — demishlar. Yana, «Har narsada oʻrta iqtisod yoʻlini tutmak lozimdur. Ifrot va tafritdan ihtiroz qilmak kerak, hatto din amrinda ham bir odam ortuq soʻfiylik sotsa, oxirinda oʻzi magʻlub boʻlur», — demishlar.

Xalq ichinda moʻtabar bir narsa yoʻq davlat kabi, Boʻlmagʻay davlat jahonda quvvat-u sihhat kabi. Iqtisod, insof ziynatdur vujudi odama, Yaxshi ne'mat yoʻq kishiga sa'y ila gʻayrat kabi.

## **VIQOR**

Viqor deb kibr va gʻururdan, manmanlikdan oʻz nafsini saqlamakni aytilur. Viqor shar' va hikmat yuzasidan inson uchun eng kerakli yaxshi xulqlarning biridur. Viqorsiz odam

e'tiborsiz boyga, kibrli kishi illatlik faqirga o'xshaydur. Har kimning qadr va e'tibori nafsining viqori ila o'lchanur. Vuqur kishilar kibr va g'ururga aslo yaqin yurmaslar. Chunki g'urur, manmanlik, takabburlik kishini xor, xalq orasida bee'tibor qilur, har qancha ilm va davlat sohibi bo'lsa ham, bir pulcha qadr va qiymati bo'lmas. «Mani bilursanmi? Munday qilurman, unday saxovat qilurman», — deb o'zini o'zi maqtamoqlik, riyokorlik, zo'r ayb va viqorsizlikdur.

Viqorlik kishi yomon xulqlardan pok, adolatlik, ishida, soʻzida toʻgʻri, shafqat va marhamatli, oʻz dindoshlariga xayrixoh, millat foydasiga tirtishuvchi, sof qalbli, arslon yurakli boʻlur. Hazrati Ali: «Vuqur kishi kibr va gʻururdan pok boʻlur. Viqor odamgarchilikning madori, iftixori, insoniyatning homiyi e'tiboridur. Lekin viqorning haqiqiy darajasiga yetmak uchun ilm va ma'rifat lozimdur», — demishlar.

Afsus bu zamonda bizim e'tibor yo'q, Yosh-u qarida g'ayrat-u, nomus-u or yo'q. Fisqi fujur ila giriftor barcha jon, Ilmi amalda bizda sabot, viqor yo'q. O'tmoqda umr hoyi havas birla barhavo, Millat g'amini o'ylag'uvchi hushyor yo'q.

## XAVF VA RAJO

Xavf va rajo deb qoʻrqmoq va umidvor boʻlmoqni aytilur. Banda har ishda janobi Haqdan qoʻrqmoq ila barobar umidini ham uzmaslik lozimdur. Chunki janobi Haqdan qoʻrqgʻan inson hech narsadan qoʻrqmas. Har vaqt janobi Haqning lutf va marhamatiga umid koʻzlarini tikub turar. Xavf va rajo shunday bir yaxshi sifatdurki, bu xislatni oʻziga hamroh qilgan kishi eng fozil, hech narsadan qoʻrqmaydurgan sher tabiatli, arslon yurakli boʻlur. Hazrati Ibrohim alayhis-salomni Namrud otashka tashlay deb turgan zamonda: «Yo Ibrohim! Siz meni bu haroratli otashimdan qoʻrqmaz-

sizmi?» — demish. Hazrat Ibrohim: «Ey zolim! Alloh taolodan qoʻrqgʻan kishi Namrudning otashidan qoʻrqarmi?» — demishlar.

Hech kishidan qoʻrqmagʻay Tangrisidan qoʻrqgʻan kishi Otasha yondursalar, boʻlgay umid birla ishi.

Dunyoda umiddan yaxshi narsa yoʻqdur. Hamma insonlar umid orqasida yasharlar. Noumid shaytondur, umidsiz kun kechurmak mumkin emasdur. Boylar mol umidida, shogirdlar ilm umidida kecha-kunduz tirtishurlar. Agar boylik, olimlik umidi boʻlmasa edi, kecha-kunduz jonlarini fido qilub, koʻzlarining nurlarini umid orqasida toʻkmas edilar.

Umid gar oʻlmasaydi, hech hayota qiymat oʻlmazdi, Nizom-u, intizom-u tarbiyat ham davlat olmazdi. Jahon ayvoni boʻyla ziynatoro boʻlmagʻay erdi, Hukumat, taxt-u, baxt-u sa'y birlan gʻayrat oʻlmazdi.

### **ITOAT**

Itoat deb boʻyinsunmakni aytilur. Alloh taoloning amriga boyinsunub, ibodat va itoat qilmak farzi ayndur. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Alloh taoloning amriga muxolif boʻlgan holda hech kimning amriga itoat qilmak vojib emasdur» — demishlar. Ota-ona, ustod, muallim kabi oʻzidan ulugʻ kishilarga boʻyinsunub itoat qilmak eng yaxshi sifatlardandur. Bu sifatga ega boʻlmak uchun har vaqt bularning foydali kengash va nasihatlarini tinglab, buyruqlarini mahkam tutmak lozimdur. Chunki onlar dunyoga bizdan ilgari kelganlar, bizdan koʻproq tajriba hosil qilganlar, vatan va millatning holiga oshno boʻlganlar. Tabiblar dardlarga davo hozirlagandek, bular ham turmush va yashamakning ofati boʻlgan faqirlik, yalqovlik, nodonlik kabi vijudimizni churitadurgan marazlarga davo hozirlaganlar. Shuning uchun bizga qilgan xolisona begʻaraz nasihatlari

hozirda ogʻir va achchigʻ koʻrinsa ham, oxiri rohat va totli boʻlub chiqar.

> Nasihat boʻlsa xoli gar gʻarazdan, Achchigʻ doru kabi saqlar marazdan. Biza lozim erur bilmoq, eshitmoq, Ziyondan boshqa bir shay yoʻq gʻarazdan.

## **HAQSHUNOSLIK**

Haqshunoslik deb bir kishining qilgan yaxshiligini unutmaslikni aytilur. Butun olamdagi insonlar haqshunoslik va doʻstlik orqasida yasharlar. Qars ikki qoʻldan chiqar. Shariatda yaxshilik qilgan kishiga yaxshilik qilmak vojibdur. Hukamolar yomonlik qilgʻon kishiga ham yaxshilik qilmak lozimdir, derlar. Hosil, yaxshilikdan zarar koʻrgan, boshi yorilgan kishi yoʻqdur.

Yaxshilikdan doʻstlik, mehribonlik tugʻar, ikki koʻngil orasida ulfat va muhabbat choʻjuqlari yugurishur, quvushurlar. Bu doʻstlikni jamol va kamoli haqshunoslikdurki, birovdan koʻrgan yaxshilikni unutmay, shuning barobariga biz ham oʻz vazifamizni ado qilmak lozim ekan, hech boʻlmasa, taqdir qilmak ila birodarlik va doʻstlik hurmatini ado qilmakimiz lozimdur. Chunki moʻmin birodari moʻmindur.

Dildan dil uzra ochiladur ikki xil yoʻli, Mehra mehr yoʻli ochilur, kina kin yoʻli.

Ma'lumdirki, har bir millatning taraqqiy va taoliysi oʻz millatiga jon, mol, qalam ila ishlagan kishilarning xizmatlarini taqdir qilub, vazifalar, haykallar, qalamlar ila yod qilub, oʻtub ketgan bahodir, olim va shoirlarining ruhlarini shod qilub, ishlovchi kishilarning gʻayrat va jasoratlarini ziyoda qiimakda ekan. Afsus, bizlar taqdir qilmak bir tarafda tursun, tahqir, masxara, hatto takfir qilmak ila qarshu olurmiz.

Yaxshi ishdur haqni taqdir aylamak har xizmata, Haqshunos oʻlmak haqiqiy bir quvvatdur millata. Haqshunos oʻlmak-la mashhur erdilar paygʻambarim, Toʻgʻri yoʻlni tashlamak aslo yoqishmas ummata.

### **XAYRIXOHLIK**

Xayrixohlik deb nima ila boʻlsa boʻlsun bir-birimizga foyda yetkurmakni aytilur. Xayrixohlik bir-birimizga qarshu ishlatiladurgan bir vazifayi insoniyadurki, kishi oʻz nafsiga loyiq koʻrmagan bir ishni boshqa bir musulmon qarindoshiga munosib koʻrmasdan egri yoʻllardan, yomon ishlardan kuch yetganicha qaytarmak va yordam qilmak lozimdur. Janobi Haq insonlarni birining digarining yordamiga muhtoj qilub yaratmishdur. Shuning uchun yer yuzidagi insonlar zamonaning qurgan nizom va qonuni uzra biri ikkinchisining yordami ila umr oʻtkarur. Bir kishi har qancha boy va e'tiborli boʻlsa ham, hech vaqt muhtojlik balosidan qutulolmas.

Hammolning ogʻir boʻlsa yuki, mehnati ortur, Har kimki ulugʻ boʻlsa, boʻlur kulfati oson.

Boy faqirga, faqir boyga, muallim shogirdga, shogird muallimga, ota-ona farzandga, farzand ota-onaga muhtojdur. Shuning uchun har kim oʻz ustiga yuklangan vazifasini toʻgʻrilik va xayrixohlik ila ado qilmak lozimdur. Shariatda iymonlik kishilarga dunyo rohati va oxirat saodati uchun qoʻldan kelgancha milliy xizmat va yordam qilmak vojibdur.

Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Alloh taologa imon keturdikdan soʻngra, amallaming afzali bandalar bir-birlariga muhabbat etmakidur» — demishlar.

Xayrixohlik xolisona boʻlmasa bekordur, Manfaat yoʻq aylagan nazr-u niyozingdan sani, Bir koʻngilni shod qilmak ne'mat, ehson ila, Yaxshidur har damda ming rak'at namozingdan sani.

### MUNISLIK

Munislik deb har kim o'z tengi, maslakdoshini topub, ulfat bo'lmakni aytilur. Dunyoning lazzati sodiq do'stlar ila suhbat qilmakdan iboratdur.

Ilmi axlog vuzasidan chin do'st va vori sodig ila ulfat gilmak lozimdur. Chunki ba'zi kasallarning yuqishi bo'lganga o'xshash nodon va ahmog kishilarning urf-u odatlari va yomon xulqlarining ta'siri, siroyati yuqishi muqarrardur. Ba'zi do'st suratida ko'rinmish ikkiyuzlama, munofiq, dushmanlar ham ko'p bo'lurlar. Shuning uchun ham har bir kishiga sinamasdan, bilmasdan do'stlik qilmak, sir aytmak zo'r aglsizlikdur. Chin do'st bo'lgan kishi boshingga kulfat va gayg'u kelgan vaqtlarda san ila barobar qayg'urur. Xotirangdagi qavg'uni bo'lushub olur. Siringni noahil va nodon kishilarga aytmas, aybingni organgdan soʻylamasdan vuzingga aytur. Shodlik vaqtingda sanla barobar shodlanur. Yolg'on do'st sandan bir foyda umidida yoki o'z boshiga kelgan zarami qaytarmak uchun munofiqona do'stlik qilur. Siringni noahil kishilarga soʻzlab, qadr va e'tiboringni poymol gilur. Bunday kishilarga do'st bo'lmakdan do'stsiz vaxshiroqdur.

> Yaxshi doʻst aybi yor-u doʻstini Koʻzgudek roʻbaroʻsida soʻzlar. Yomon oʻrtogʻ tarogʻcha ming til ila Orqadan birmalah terib soʻzlar.

## **SADOQAT**

Sadoqat deb kishi oʻz vazifasini toʻgʻrilik ila ishlamakni aytilur. Sodiq kishi din va millatiga, vatan va davlatiga toʻgʻrilik ila xizmat qilub, obroʻ va mukofotlar olur. Sadoqat gulshani salomat, boʻstoni najotdur. Sadafdan inju, ilondan zahar hosil boʻlugʻi kabi rostlikdan foyda, xiyonatdan zarar hosil boʻlur.

Janobi Haq sodiqlarni suyar, yolgʻonchilarni suymaz. Toʻgʻrilikdan yoʻqolgan kishi yoʻq, xiyonatdan yoʻqolganlar choʻqdur. Rostlik ila xiyonat ikkisi jamʻ kelmas.

Agar bir kishining diliga toʻgʻrilik tuxumi ekilsa, har qancha och va suvsiz boʻlsa ham toʻgʻrilik oʻsar. Xiyonat koʻkarmas. Axloq yuzasidan toʻgʻri faqir yolgʻonchi boydan e'tiborlidur. Chunki sodiq kishi ahdigʻa vafo qilur. Yolgʻonchi esa va'dasida turmay oʻzini xijolat, boshqalarni ovora qilur.

Sadoqat bir fayzi ma'naviydurki, u fayzdan hissasini olmak har bir kishining muqaddas vazifasidur.

Hazrati imom Husaynga hazrati Ali: «Soʻzingda toʻgʻri boʻl, yolgʻonchilar kabi munofiq oʻlinmassan», — deb nasihat qilmishlar. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Toʻgʻrilikni ixtiyor qilingiz, agarchi halokat kabi koʻrinsa ham yolgʻondan saqlaningiz, zeroki oqibati halokatdur», — demishlar.

Sidq-u safoyi rostligʻ oʻlsa qarobating, Shuldur jahonda rohat, fayz, saodating. Olamda toʻgʻrilikcha yoʻq odamning ziynati, Qalbing alifdek oʻldimi, ayni sharofating.

### **ADOLAT**

Adolat deb boshqalarning mol va nomusini rioya qilmakni aytilur.

Adolat yaxshi xulqlarning foili, zulmning muqobilidur. Adolat va marhamatli kishilar oʻziga loyiq koʻrmagan bir ishni oʻzgalarga ravo koʻrmas. Kishi adolat va insoniyat vazifasini yolgʻuz oʻzi buzuq ishlardan saqlanmak ila ado qilolmas, balki oʻzi ila barobar jinsdoshlarining xato va fanoliqlarini tuzatmak va yaxshi yoʻlga sa'y qilmak ila ado qila bilur. Adolatni rioya qilgan kishilar hech bir kishiga jabr-u zulmni xohlamas va jonli narsalarga bekorga ozor bermas. Aql va shariatga muvofiq ravishda harakat qilur. Jabr-u zulm ila boshqalarning dilini ozor qilgan kishilarning yoqalari jazo

qoʻlidan qutula olmas. Zero, janobi Haqning adolati zolimlarning jazo va sazosini bermakdadur. Rasuli akram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Alloh rizosini istar esangiz, bolalaringiz haqqinda ham adolat qilingiz! Yana, mazlum kishining duosindan kofir ham boʻlsa saqlaningiz! Chunki mazlumning duosi doimo maqbuldir» — demishlar. Har bir millatning taraqqiy va taoliysi, davlat va hukumatlarning uzun yashamogʻi adolatga bogʻlidur. Adolatdan ayrilgan podshohlarning davlatlari yoʻq boʻlub, tarix sahifalarida faqat ismlari qolganligi hammaga bilgulidur.

Adl oʻlsa podshohing, oyogʻ ostida palos, Boshingda boʻlgʻusidur oning toji barqaror. Gʻolib boʻlurga chiqsa, agar yengidan qoʻli, Boʻlgʻay nasib gardanigʻa hiyladan tumor.

### **MUHABBAT**

Muhabbat deb bir narsani suymakni aytilur. Dunyodagi insonlar mehr va muhabbat soyasida yasharlar. Har bir ishni muhabbat orqasida ishlarlar. Muhabbatsiz kishi hech bir ishni ishlamakgʻa gʻayrat va jasorat qilolmas, dunyo ne'matidan lazzat ololmas. Agar bir shogird ilm va muallimni suymasa, ishtaha ila oʻqimasa, maqsudiga yetolmas. Yer yuzidagi insonlami urushma - taloshmalarga qovushdirgan, siynalarini dushman oʻqiga nishona qildurgan narsa din va millatlarning, vatan va davlatlarning muhabbatidur. Kishini kecha va kunduz tindurmasdan qul kabi mehnat va mashaqqatlarga koʻkrak berub ishlatadurgan narsa vatan va bola-chaqalarning mehr-u muhabbati emasmi? Qush yaxshi koʻrgan donasiga qiziqub, tuzoqgʻa ilinib qolgʻoni kabi inson suyukli narsasiga boylanub, asir boʻlub qolmogʻi tabiiydur.

Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Oʻz nafsing uchun qaysi narsani suyar esang, shul narsani boshqa kishiga ham suy», yana «Ota muhabbatini saqla! Agar san otagʻa boʻlgʻan muhabbatni uzsang, Alloh taolo sani har turli fayzlardan mahrum qilur», — demishlar.

Muhabbatlik bahorning kuz husuli hech oz oʻlmas, Muhabbatsiz kishining koʻngli qishdur asli yoz oʻlmas. Suyub ilm-u funun tahsil edan uchgay havolarga, Qayu baxti qaro johil qolur, dasti daroz oʻlmas.

#### **OLIYHIMMAT**

Oliyhimmat deb din va millatga foydali ishlarni mol va jon ila ishlamakni aytilur.

Himmat shunday bir olijanob fazilatdurki, insoniyatning koni, yaxshi xulqlarning posboni demak joizdur. Himmat sohiblari karim sifatlik, rahim tabiatlik boʻlur. Oʻz jinsining avlodidan har vaqt yordamini ayamas. Xayr-u saxovatli ishlardan oʻzini tortmas. Pul va molini millat yoʻlida sarf etmakdan qizgʻanmas. Oliyhimmat kishi soyasi latif, mevasi laziz daraxt kabidurki, bu soyaga yaqin boʻlgan kishilar har vaqt foydalanurlar.

Himmatlik inson lutf-u marhamati ila dunyo yuzida jilvagar oʻlur. Olamni ravshan qilguvchi gunashning quvvat va fayziga zarar yetmagani kabi himmat arbobining ham sarf va xarojot ila, sha'n va molina zarracha xalal yetmas. Insonning mohiyati vijdonidan bilinur. Vijdon esa faqat oliyhimmat kishilardan topilur. Alhosil, himmat insonning kamoloti, taraqqiy va madaniyatning olatidur. Har ish himmat soyasida yuzaga chiqar. Oliyhimmat va xolis niyat ila ish ishlagan kishilar tavfiqi rabboniyga rafiq, rahmati rahmoniyga shafi' boʻlurlar. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Uluvvil himmati minal imoni», — demishlar. Noʻshuravon: «Inson oliyhimmat vazifasi ila mukatlafdur, olijanob oʻlan bir hakim koʻrgan bemorini davoyi himmat ila darmonlayur. Jahonning kasbi umroniysi oliyhimmatlar soyasidadur», — demishlar.

Ibrat koʻzingizni ochingiz, «Yo, ulal-absor», Himmat-la tikilmish shu goʻzal masjidi dildor. Jur'at-la muzayyan oʻlur olam, yashar inson, Himmatli qoʻling suygusi har yerda xaridor.

#### **AFU**

Afu deb kechurmakni aytilur. Bir kishi qilgan kamchilik-larini boʻyniga olub, oʻkunub, kechurmakni soʻrasa, afu qilmak lozimdur. Chunki afu yaxshi xulqlarning afzali, insoni-yatning akmalidur. Janobi Haq Qur'oni karimda afuni maqtab madh qilmishdur. Olijanob kishilar uzrni qabul qilur. Bir kishi qusur va qabohatini boʻyniga olub uzr aytsa, afu qilur, kechirur. Kattalik va ulugʻlikning lazzati birovdan oʻch olmakda emas, balki afu qilmakdadur.

Masalan, Ahmad Mahmudga bir yomon ish qilub dilini ogʻritdi. Mahmud Ahmaddan oʻchini oldi. Bas, Ahmad ila Mahmudning orasidagi yomonlikdagi farq na oʻldi? Holbuki, har ikkisi ham bir-biriga yomonlik qildi. Har ikkisi ham gʻamlik va parishon boʻldi. Bir yomonlik ikki boʻldi. Agarda Ahmadning qabohatiga Mahmud afu mukofotini bersa, ikkisi ham shod-u masrur oʻlur hamda janobi Haq afu qiluvchilarni suyar. Oʻzi ham afu va magʻfirat qiluvchidir. Noʻshiravon: «Bir gunohkorni afu qilmakdan qanday lazzat olganimni hech kimga aytmayman», — demish.

Ulug'larning ishi afu aylamakdur, Kichiklar uzr uchun bel boylamakdur. Musulmonlig'da yo'q kin-u adovat, Dila afu, adolat joylamakdur.

Bizim ishlar hasad, bugʻz-u xusumat, Hududdan chib-chiqub, chet poylamakdur. Butun af'olimiz bir-birga zidlik, Urub- tortub, ogʻizni moylamakdur.

# YOMON XULQLAR

Insonlarning saodati abadiyadan mahrum qiladurgan, janobi Haq qoshida va xalq nazarida mazmum, hayoti jovidonimiz uchun masmum boʻlgan axloqi zamimalar

gʻazab, shahvat, jaholat, safohat, hamoqat, atolat, hasosat, rahovat, anoniyat, adovat, namimat, gʻiybat, haqorat, jibonat, hasad, nifoq, tama, zulmdur.

Bu sanagan yomon xulqlarning fanoliqlarini, yuqorida sanagan yaxshi xulqlarning goʻzalligini insof muvozanasi ila oʻlchab, vijdon muhokamasi ila tahqiqlab, yaxshilarini tinglab amal qilmak, yomonlarini anglab, hazar qilmak lozimdur. Zeroki, insonning izzati, dunyoning lazzati yaxshi soʻzlami eshitub va koʻrub hissa olmak, yomon va zararlilarini uqub, bilub oʻzini tiymak, qoʻldan kelguncha xalq va millat foydasiga tirtishmak va bu fano dunyodan yaxshilik otini olub ketmakdadur. Chunki har narsaning haddan ortuqchasi isrofdur. Lekin yaxshilik va yaxshi sifat qancha koʻp boʻlsa, shuncha mamduh va maqbuldur. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Bandalarning yaxshirogʻi bandalarga foydali boʻlganidur», — demishlar.

Yaxshilik bozoridur dorul omon, Yaxshilik qil, yaxshilik qilmas ziyon. Maktab-u, dunyoda kasb et yaxshi xulq, Farz, vojib, sunnat, istihbobdan ber imtihon.

Qilma makruh, xarom, kibr-u gʻurur manmanligʻing, Chaqma inson jismini yo mor, yo misli chiyon. Yaxshilik, adl-u saxovatlar sening yoring esa, Gʻibta aylarlar sanga ins-u malak, hur-u jinon.

### **G'AZAB**

Gʻazab deb bir kishi ikkinchi ila shiddat va hiddat ila muomala qilishmakni aytilur. Gʻazab insonga maxsus bir quvvai murofiadurki, tabiatda mavjud oʻlan gʻazab tuygʻusi ila boshqalar tarafidan keladurgan zarar va halokatdan oʻz nafsini faqat shu soyada saqlar. Lekin gʻazabning jabr va zulm tariqi-la ishlatmakdan nihoyatda ehtiyot boʻlmak lozimdur. Nafsning gʻururidan paydo boʻlgan gʻazab insonni alamlik

azoblarga giriftor qiladur. Chunki bu shiddat va haroratning ta'siri vujuddagi qonni buzub, harakat qildurub, dimogʻiga hujum qilub, aqlni parishon qilur-da kishining ixtiyorini qoʻlidan olur. Va bu soyada oʻzini yoxud boshqa bir kishini hasrat va nadomatga duchor qilur. Gʻazablik kishilar qancha aql va idrok sohibi boʻlsa ham, gʻazab qoni qoʻzgʻalgan zamonida oʻzini toʻxtatolmas, aql va idrokidan ayrilub, bir yomon ishni qilub qoʻyar-da, soʻngidan pushaymon boʻlur.

Suqrot hakim: «Gʻazabning avvali junun, oxiri nadomatdur». — demish.

Imom Shofe'i hazratlari: «Qilich va nayza ila hosil bo'lmagan ko'p ishlar yumshoqlik va muloyimlik ila hosil bo'lur. G'azabning zarari egasiga qaytup», — demishlar.

Aflotun: «Hayajon ila paydo boʻlgʻon bir hol, albatta, pushaymonlik ila tamom boʻlur. Gʻazab gʻazab qilinuvchidan koʻproq gʻazab qiluvchigʻa zarar qilur. Aqlni gʻazabga soluvchi inson nafsini haroratlik oʻtga yoqmish oʻlur. Nadomatdan avval matonatni ixtiyor qiluvchilar hech bir tahlika va azobga duchor oʻlmaslar», — demish.

Siyutiy: «Gʻazab va shiddat vujud iqlimining dahshatli bir ofatidur. Buning dafʻi va chorasi topilmasa, u iqlimni xarob qilur. Gʻazab bir illati muhlikadurki, yagona davosi sabr va tahammuldan iboratdur. Tadovi etilmagan bir maraz insonning hayotini mahv va barbod etar, hazar qilmak lozimdur», — demish.

Gʻazablik boʻlmagʻil, boʻlgʻil muloyim, Boʻlursan shod-u xurramlikda doim. Gʻazab oʻtdur, yoqodur jism-u joning, Gʻazab barbod etadur xonumoning. Gʻazablik oʻtni boʻsh suv past qilgʻay, Gʻazabni jinni yoki mast qilgʻay.

### **SHAHVAT**

Shahvat nafsning taayyishindan, taaddisindan hosil bo'ladurgan bir quvvatdur. Hikmati tabiiyya qonunining ahkomi azaliyasina qaraganda, hissiyoti shahvoniya baqoyi

havotga maxsus bir quyyayi fatriyadur. Shahyat insonning xazinavi zi giymati oʻldigʻi uchun surati mashruada sarf gilinsa, vujudning zakoti, balki bani bashar naslining madori hayotidur. Har ishda ifrot va tafrit maqbul bo'lmagani kabi bu xususda ham xasislik ila isrofdan saqlanmak lozumdur. Agar shahvatni g'avri mashru' bir vo'lda sujiste'mol qilinsa. amonatga xiyonat qilgan bo'ladur. Zero, yemak uchun yaratilgan bir ne'matning qadr va qiymatini bilmasdan, xorlab, o'rinsiz verlarga tashlamoq, oyoq osti qilmoq zo'r kufroni ne'matdur. Yaxshi xulqlarning ichida farishtalarning gʻibta qiladurganlari shahvatni mashru' verlarga sarf qilmakni riovatdan iboratdur. Shahvat inson uchun yaratilmish bir salohdurki, agar oʻrniga iste'mol qilinsa, vujudimizni har xil taarruzlardan saqlar, o'rinsiz yerlarga sarf bo'lsa, insonning iffatini barbod qilmak ila barobar hayotini xarob gilur. Bir kishi qoʻlidagi asbobiga magʻrur boʻlub, nobob yerga ursa, ul asbobni o'tmas qilg'ani kabi mas'uliyatdan nafsini ham qutqarolmas. Afsus, bizim yoshlarimizning aksarlari shahvat g'alabasi-la nafsi amoralarina mubtalo bo'lub, siflis, zaxm marazlarina giriftor bo'lurlar. Oancha mehnat va mashaqqat ila topkan oltunlarini boquzmak uchun sarf qilub, oltundan qadrli aziz umrlarini kasalxonalarda isrof gilurlar. Ulamolardan biri; «Hayot ibodatning asbobi o'ldig'i kabi shahvat ham ubudiyatiya xizmat vazifasini ado qilur. Va bu vazifalar haq ila ado qilinmasa. insoniyat ila hayvoniyat orasida nima farq bo'lur», demish.

Agar shahvatka dil bersang, bo'lur qalbing qaro, kam-kam, Ketar nasling o'qi, bel quvvati, ko'zdan ziyo, kam-kam. Tamomi ixtiyoring nafsi badni ilgina bersang, Marazlarga duchor aylar, bo'lur ranging jano, kam-kam. Buzuq yo'llarga isrof aylasang, molingni, joningni, Qo'lingdan din-u dunyo, ish ketar, sharming, hayo, kam-kam.

# AQSOMI JAHOLAT

Jaholat ikki qismdurki, birini «jahli basit», ikkinchisini «jahli murakkab» deyilur. «Jahli basit» maraziga mubtalo boʻlgan kishilar bir narsani bilmasalar ham bilmaganliklarini iqror va e'tirof qilurlar. Shuning uchun buning davosi oson: faqat bilmak va oʻrganmak yoʻlida jahd-u jadal qilmak ila boʻlur.

«Jahli murakkab» maraziga mubtalo boʻlgan kishilar bir narsani bilmas, bilmaganini ham bilmasdan bilaman, deb da'vo qilur. Bizda munday kishilarga «oʻzboshimcha» va «oʻzim bilarmon» ismini berurlar. Bu dardi bedavoning iloji janobi Haqning lutf va inoyati ila hal oʻlinmasa, tuzalmogʻi mushkil va ogʻirdur.

## **JAHOLAT**

Jaholat deb o'qumagan, bilimsiz, hech narsaga tushunmaydurgan nodonlig'ni aytilur. Jaholat insoniyatning eng zo'r dushmani va yomon xulqlarning boshligʻidur. Maorifdan, funun va madaniyatdan mahrum qolgan xalq jaholat panjalarining orasida xamir kabi ezilgandek, af'oli zamimadan ham o'z nafsining yogasini bo'shatolmas. Ilm va ma'rifat sohiblari, fazli kamollari soyasida har bir ishni tadqiq va mushohada ila qilurlar. Ammo johillar esa bir narsaning mohiyatini mushohada qilurg'a aql va farosatlari vetmas. Chunki jahl xudbin va zohirparastdan iboratdur. Har bir narsaning haqiqati aql va irfon, ilm va donish sohiblarina maxsus bir maziyyat, johil va nodonlara zo'r aziyyatdur. Jaholat arbobi qayu yerda bo'lsa bo'lsun, loyiqi e'tibor o'lmog sharafindan mahrumdur. Moddiy jihatdan gancha boy va sarvatdor bo'lsa, ma'naviy jihatdan shuncha faqir va zalil hisoblanur. Zeroki, jaholat eng go'rginch, fagir va muhtojlikdan ziyoda dahshatliroq bir musibatdur. Aql ila ilmning vaxshiligi va fazilati qancha baland bo'lsa, jaholatdan tugʻuladurgan yomonliklar balolari shuncha ostin va xorlikdur. Hazrat Ali: «Arbobi fazl-u kamol johildan qancha izo va jafo cheksa, johil ham aql va irfon sohibidan shuncha mutaassir boʻlur», — demishlar.

#### **BAYT**

Suymagay fazl egasi johilni, Johil ahli uluma dushmandur.

Suqrot hakim: «Dunyoda eng hazar qilinadurgʻan illat jahldur. Men johilga achinganimdek, koʻrga achinmayman, zeroki, johilning oʻz ixtiyori ila qilgan harakoti a'moning ixtiyorsiz qilgan harakotidan mening nazarimda xunuk», — demish. Arablar: «Aljohil-u mayyitu-l-ahyo—nodon kishi tirik oʻluk», — deyurlar. Bizlar esa «doʻsti nodondan, dushmani ziyrak yaxshi», — deymiz. Ba'zi oqil dushmanlar boʻlurki, keturgan zararlari nodon doʻstlarning foydalaridan natijada yaxshi va foydali boʻlib chiqadur.

Aflotun hakim: «Johilning yaxshi niyati fozilning xusumatidan zararliroqdur. Inson eng yuqishlik bir kasaldan saqlangan kabi jahldan hazar qilmak lozimdur», — demish.

Alhosil, jaholat insoniyat nomina yarashmagan bir sifat oʻldigʻindan bahamahol ilm yoʻlida harakat qilmak, aqli salim sohiblarining hikmatli soʻzlaridan hissalanmak, aziz jonimizdan azizroq (avlodlarimizni) jaholat va nodonlik balolaridan qutqarmak uchun jonimiz boricha, kuchimiz yetkuncha cholishmoqimiz lozim va lobuddur.

Ey jaholat nori birla yondi jismi pokimiz, Ilmsiz qolduk oyogʻ ostida misli xokmiz. Oʻsdi ilm-u ma'rifat-la boshqalar ar-ar kabi, Tarbiyatsiz majmail monandi zangi tokmiz. Jismin, axloqin tuzatdi noslar, tannoslar, Kir chopon, koʻkrak ochuq, yaxtak yaqosi chokmiz. Gʻayrilar tashlab jaholat bodasin gʻamdan xalos, Biz esa masti jaholat koʻknori, taryokmiz. Aysh-u ishrat boʻlsa har qancha qilurmiz bemalol,

Diniy ishlardan, ibodatdan qochar bebokmiz.
Dori dunyo ilm purnur o'lan bir vaqtda,
Jahl vodiysinda yotkandur xotun, erkokmiz.
O'ylamak lozim emasmi, ey Muhammad ummati?
Farz-u sunnatdan chiqub, bizlar qayon ketmokmiz?
Johilon bilgaymi, naf'i, sudini, ey olimon?
Tobakay yaxshi-yomonga yetmagay idrokimiz.
Ilm yaxshimi, jaholatmi, tushunmaymiz hanuz,
Aqlimiz yo'qmi bizim, majnunmi yo tentokmiz?
Ichkuluk «Ummul xabois», dedilar payg'ambarim,
Kecha-kunduz xo'b icharmiz, johili nopokmiz.
Basdur, ey Hijron, jaholatdan gapurmak shunchalar,
To'g'ri so'z tuvg'onga yoqmaydur degan o'rnokmiz.

#### SAFOHAT BALOSI

Safohat deb buzuq va g'ayri mashru' yerlarga sarfi umr-u mol qilmakni aytilur. Safohat eng yomon xulqlardan sanalgan bir sifati zamimadurki, kishini duchori ya'su nadomat etmakdan boshqa, shuhrat va e'tiborini yer ila yakson qilur va o'rinsiz verga sarf qilingan narsaning qivmatini qavtarib olmog mumkin o'lmadig'i (kabi) safohat dunyosiga isrof qilingan aziz umr va hayotning-da iodasining imkoni yoʻqdur. Inson har holda o'z nafsining idorasini ta'min gilub. baxtiyorona bir maishatga qodir bo'lsa, haqiqatan mas'udiyati insoniyasini yo'lga solgan bo'lur. Safohat yolg'uz bir oilaning emas, butun bir qavmning mol va sarvatini mahy etmakka qodirdur. Hatto nomus va fazilatiga maxsus bo'lgan hurmat va rioyatini ham barbod qilur. Shuning uchun inson koʻrpasiga qarab oyogʻ uzatmasa, daromadiga qarab xarojat qilmasa, iqtisod yoʻlini rioyat qilmasa, nafsning yoqasini safohat qo'lidan qutqarolmas. Mol va hayot qadrini bilmagan va koʻrnamaklik qilgan boʻladur. Safohat balosiga mubtalo bo'lgan kishilarning boshlariga shunday bir qora kunlar keladurki, «Oh, safohat, ofatijon, baloyi mol ekansan», deb fig'on qilmak foyda bermaydur. Afsuski,

manbai vujudimiz boʻlgan yoxud haqiqiy onamiz boʻlgan Vatanimiz, ya'ni tuprogʻimizni ozgina bahoga sotub, puchak pullar olganimizga oʻxshash, osori atiqalarimizning evazina soxta ashyolara molik oʻldigʻimiz kabi bisotimizda bor ilm va ma'rifatimiz, mol va sarvatimizni havoyi nafsoniyamiz uchun «gardkam» urub, boy berib, koʻzimizga ziynatlik libosga oʻralmish fohisha xotun kabi jilvagar oʻlub koʻringan safohat bozoridan buzuq va fasod ishlarni sotub olurmiz.

Hosili kalom, inson umrindan bir daqiqasini, molindan birgina chaqasini oʻrinsiz va gʻayri mashru' yerlardan biriga sarf qilsa, bu dunyoda xor, oxiratda alamlik azobga giriftor boʻlishida shubha yoʻqdur.

### **BAYT**

Safohat ofatijondur jahonda,
Safohat bizdadur ushbu zamonda.
Yuqumli bir marazdandur safohat,
Yuqub andin tugʻulur har falokat.
Safohat mahv edar umring, hayoting,
Umid etma safohatdan najoting.
Safohat aylagay molingni toroj,
Boʻlursan oxiri nomarda muhtoj.
Berubdur Haq senga juz ixtiyoriy,
Rizo ermas buzuq koringga bori.
Aziz umringni gʻaflatda kechurma,
Safohat jomini nafsa ichurma.

Shariat yoʻlida qil istiqomat, Safohat oxiri hasrat, nadomat. Dushun, joni azizing ehtiyot et, Musaffo yoʻl paygʻambar ortidan ket. Safohat oʻylama oromi jondur, Butun vijdon ila jonga ziyondur. Faqirlikni pula sotub olursan, Dushungil, dushmana muhtoj qolursan. Safohat dushmani nomus, shoning, Buyuk bir ofati ruhi ravoning. Qabohatdur, safolatdur safohat, Na «Hijron»ligʻ falokatdur safohat.

## **HAMOQAT**

Hamoqat aql va ma'rifatning kamlig'indan hosil bo'ladurgan eng yomon xulqlarning biridur. Hamoqatning ma'niyi lug'aviysi balohatga yaqin o'ldig'indan, ba'zi hukamo ahmaqlarning jahli murakkab ashobindandur, demishlar. Ahmoq kishilarni bir ishda aqliy va naqliy dalillar ila ko'ndurub bo'lmas, hamon o'zum bilarmanlig'laridan ayrilmaslar.

Ibn Sino hakim: «Ochuq va moddiy dalil ila isbot qilinmagʻan bir narsani inkor qilmak asari hamoqatdur. Oqil inson bir masalaning har bir jihatini oʻylar, tadqiq va taftish qilur, qat'iy hukm qilmoqda shoshmas, ma'naviy jihatini ham tushunur. Dalilsiz, hujjatsiz bir jumlaning qiyosini rad yo qabul qilmak ahmaqlikdan hisoblanur», — demish. Ahmaqlik davosini topmak mushkil boʻlgan bir illatdur. Luqmoni hakim: «Man har bir marazning daf'ini va chorasini topdim, faqat ahmaqlik davosini topolmadim», — demish.

Har bir kasalning davosi vordur, Ahmaq kasalining yoʻq davosi.

Suqrot hakim: «Ahmaq kishi sukut ila ahmaqligʻini yopsa, oʻrtacha oqillardan hisoblanur edi. Lekin ahmaqlik ila sukut ikkisi bir odamda jam kelmas», — demish.

Axloq ulamolari qoshinda hamoqat jaholatdan yomon-roqdur. Zeroki, johilda faqat bir jahl bor. Ammo ahmaqda bir necha sohibi aqlni aldaydurgan yolgʻon-yashsigʻ soʻzlar boʻlurki, koʻp kishilarni aldab yoʻldan chiqaradur.

Jaholatning davosi ilm oʻldigʻi kabi hamoqatning darmoni aql va fikrdur. Inson oʻz nafsiga jabr etub boʻlsa ham, nazari diqqat ila ibrat koʻzini ochmak uchun sa'y va gʻayrat qilsa, ahmaqlik balosidan qutilur. Tarbiya, nazariyadan mahrum boʻlgan inson har vaqt falokat va hasrat tuzogʻiga tutilur.

Dorusi yoʻq dedi hukamolar hamoqating, Sud-u ziyonni bilmagay ablah qiyofating. Har kim oʻzini bilmasa, bilgaymi oʻzgani? Qaygʻusina tushunmagay afrodi millating. Jahl oʻlsa bir balodur-u ahmaq bedavo, Har ikkisidur ochgʻuvchi olom-u gʻurbating. Ahmaq bilurmi din ila millatni qadrini? Ablah bilurmi qiymati mehr-u muhabbating?

#### **ATOLAT**

Atolat deb dangasa va yalqovlikni aytilur. Atolat insonning saodatligining zo'r ofatidur. Tanparvarlikdan paydo bo'ladurgan yomonlik maishat jihatidan naslga ham ta'sir qiladur. Har xil favz va kamolotdan mahrum qilub, kishini xor va zalil yashatmak ila barobar umri safolat chuquriga irgʻitadur. Kishi hayoti boricha, kuchi yetkuncha cholishmogg'a mukallafdur. Lekin dunyoda har bir sa'ydan magsud bo'lgan samara darhol hosil bo'lmaydur. Halvo degan ila og'iz suchimaydur. Shuning uchun sa'y va g'ayrat ashobi har vaqt jiddiy harakatda bo'lub, doimo sa'y mashru'ada sabot va matonatda shavq va zavq ila davom qilurlar. Har bir sa'vning mukofot va natijasini koʻrmak mumkin boʻlsa ham, ul mukofotning zohir bo'lishi, ko'rinishi yetushgan vaqtdan ma'lum bo'ladur. Masalan, bir daraxtning mevasi to'rt-besh yil tarbiya qilingandan soʻng, meva yetushturgoni kabi bir shogirdning maktab va madrasada sakkiz-o'n sana doimiy sa'y qilganidan so'ng, yemish va hosiloti ilmiyasi zohir va mushohida o'lunur. Shunga o'xshash har ishning samarasi bir necha vagt cholishmog va sa'v qilmak so'ngidan zohir va

huvaydo bo'lur. Alhosil, yalqov va ishsizlikg'a ho'y qilg'on kishilar dunyo va oxiratda moddiy va ma'naviy saodati insoniyadan mahrum va bebahra qolurlar. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallallohu alayhi vasallam afandimiz: «Ey, Alloh! Sanga sig'inaman, qayg'u va hasratdan, dovdirab qoluv va yalqovlikdan, baxillikdan va qo'rqoqlikdan, qarz og'irligidan ham odamlarning ustin bo'luvindan» (saqlagaysan), — demishlar.

Atolat dushmani jondur, yomondur, Chaqar jismingni bir afʻi yilondur. Magas quvgʻin yegay yalqovligʻidan, Ari mehnat qilur oromi jondur. Bu dunyoga kishi ishlovga kelgan, Tuzuk tikmasa, kosibgʻa ziyondur.

## **XASOSAT**

Xasosat deb tama' va zillatni boʻyniga yuklab, ortuqcha hirsini dunyoga qoʻymakni aytilur. Hirs va tama'ga ifrot darajada yuz tuban ketgan baxil, qancha shon-u sharaf sohibi boʻlsa ham, nafsining yoqasini faqirona bir mazallatdan va xorlikdan qutqarolmas.

Faqir va muhtojlikdan saqlanmak fikri ila bahil va xasislik yoʻlini tutgan kishilar aql va irfon sohibi sanalmaslar. Zeroki, xasislik soyasida janobi Haqning razzoq va xalloqi olam oʻldigʻini yodlaridan chiqarub, zoʻr xatolarga duchor oʻlurlar. Xasis oʻlan inson qancha zillat ila jam qilgan sarvatindan zakot va ushrini ado qilmakdan ojiz, saodati insoniyadan mahrum boʻlub, jazoyi abadiyga mahkum boʻlur. Ipak qurti pilla ichida oʻralib, hayotini mahv qilur. Qancha mehnat va mashaqqat ila hosil qilgan ipagidan boshqalar foydalanurlar. Shunga oʻxshash xasis inson mol va dunyo jam qilmak ila oʻralub, ovora va sargardon boʻlub, aziz jonini boshqalar uchun fido qilur. Dunyo izzatidan, hayot lazzatidan bebahra

ketkoni kabi vafot vaqtidagi nadomatidan ham foyda yoʻqdur. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Bor davlati ila ahl-u ayoliga torlik qilgan kishilar yomon kishilardur», — demishlar.

Xasislik birla yigʻgan mulk-u moling, Hamach¹dek toʻplagan ashyo, manoling², Lahad kirsang, qolur vorislaringgʻa, Nechuk kechgay seni ul kunda holing? Kitobingdan hisobni san berursan, Halos oʻlmak baidi ehtimoling.

#### **RAXOVAT**

Raxovat deb tanparvarlik, gʻayratsizlikni aytilur. Umid va sa'yning eng zoʻr dushmani raxovatdurki, hissiyoti gʻayratparvaronamizni mahv va barbod etar va bir necha ma'yusona fikr va xayollarga duchor va giriftor etar.

Ibn Sino hakim: «Sa'y va harakat ila oʻlmak mavti musammodur. Raxovat ila jon bermak ajali qazodur. Gʻayratsizlik tirik oʻlukdan iboratdur. Oʻluklarning makoni tiriklar orasida emas, tuprogʻ orasidadur», — demish.

Luqmon hakim: «Tanparvarlik umid va muvaffaqiyatning quvvatini kesadurgan bir marazdur. Saodati insoniyadan mahrum boʻlub, ma'yusona yashamak raxovat, gʻayratsizlik asaridur», — demish.

Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Allohga sigʻiningiz! Faqirlikdan ham muhtojlikdan, kishiga zulm qilmakdan, oʻzingizga zulm qildurmakdan (saqlaning)», — demishlar.

Kishiga dangasalik sha'n-sharofatmi verar? Yalqov inson kishiga xayr-u saxovatmi verar? «Bo'lmaganlarga bo'lishma» — dedilar bobolariz, Bo'lsa g'ayratsiz agar, millata xizmatmi verar?

Zigna, xasis timsoli

<sup>2</sup> Boylik

<sup>3</sup> Sharafli o'lim

#### **ANONTYYAT**

Anoniyyat deb xudbin, mutakkabir, manmanlikni aytilur. Manmahlik johilona kibr-u gʻururdan paydo boʻladurgan eng yomon xulqlarning biridurki, kishini har yerda ma'yus va mahjub qilur. Kerak inson oʻzini olamga tonutmasun, kerak boʻlsa olam oʻzini tonub olsun. Bu sifat esa yomon xulqlardan huzur qilgan kishilargagina muyassar boʻladur. Kekkayub oʻsub ketgan daraxt yaxshi meva qilmagani kabi kibr va manmanlikdan fazilat hosil boʻlmas. Axloqi yaxshi insonlar oʻzlaridagi fazl-u kamolot asarini xaloyiqgʻa xush xulqlik va tavozu' ila koʻrsaturlar. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Ibodatning afzali tavozu'dur», — deb, bizlarga kibr-u manmanlikni qanday zillat va xorlik oʻldigʻini bayon qilmishlar. Alhosil, kibr va manmanlik balosiga giriftor boʻlgʻan kishilar qayu yerda boʻlsa boʻlsun, duchori ajz-u haqorat boʻlurlar.

Azozil kibr qildi, bo'ldi shayton, Takabburlik qilurmi oqil inson? Tavozu' pesha qil, aslingni qil yod, Vujuding xok erur, ey, odamizod!

## **ADOVAT**

Adovat deb birovga xusumat va dushmanlik qilmakni aytilur. Adovat vijdonni behuzur qiladurgon eng yomon xulqlardan oʻldigʻini inson yaxshi bilsa edi, hech vaqt aziz jonini alamlik azobga giriftor qilmas edi.

Suqrot hakim: «Man dushmanim boʻlgʻon bir odamga adovat qilmayman. Zeroki, maning adovatim dushmanimning xusumatini ziyoda qiladur. Man adovatga qarshi doʻstlik ila muqobala qilub, xusumatni muvaddatga aylandurub, dushman kishilarni oʻzumga el qilaman», — demish.

Aflotun hakim: «Dildagi adovat temirdagi zanggʻa oʻxshar. Zang temirni yegani kabi adovat qalbni azobga soladur», —

demish. Hazrati Muhyiddin: «Xusumat va adovatdan qutulmoq, birovga jabr-u zulm boʻladurgan ishdan ehtiyot boʻlmak, dushman paydo qiladurgan harakotdan ehtiroz qilmak ila boʻladur. Man hech kimgʻa adovat qilmoqgʻa luzum koʻrmadim. Chunki hozirgacha man hech dushmanga uchramadim», — demish.

Alhosil, yomon xulqlarning yomoni boʻlgan adovat shunday bir yomon sifatdurki, barcha buzuq ishlarni tugʻub, katta boʻlub chiqadurgan yeri adovatdur. Adovat esa nafsoniyatdan paydo boʻlur. Nafsoniyat esa farishtalarning ustodi oʻlan azozilga «Shaytonur-rajim» ismini bergan shoyoni ehtiroz bir sifati zamimadur. Adovat ila nafsoniyat ikkisi tarbiyasiz dilga hosil boʻladurgan bir illati jismoniyadurki, buning birinchi iloji vijdon va insof uzra hakimona tadbir va harakotimizga bogʻlidur. Hamaga ochuq va oydindurki, adovat daraxti xusumat mevasini chiqarur. Agar adovatni kesub tashlab oʻrniga muxolasat novdasi ulansa, bu soyada muhabbat va ulfat mevasi nishona qilur. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Alloh taoloni suymagan odam xusumat va da'vosinda qattigʻlik qilgan odamdur», — demishlar.

Adovat balosi bizlarni netdi, Adovat qilma deb Haq bizga aytti. Zidlik qilduk, mol va davlatlar ketdi, Moldan oʻtub, oxir jonlarga yetdi.

### **NAMIMAT**

Namimat deb soʻz yurutmak, chaqimchilikni aytilur. Nammomlik fasod axloqdan tugʻuladurgan yomon xulqlarning biridur. Nammomlik nifoq va fasodning asosi oʻldigʻi uchun bu yomon sifatni oʻziga maslak qilgan kishilar xalq nazarida munofiq yod oʻlunurlar. Ikki moʻmin orasida soʻz yurutub, birini biriga dushman qilub, ikki oraga nifoq va adovat otashlarini solub, bir-biridan judo va xonavayron qilmakni dilida zarra qadar iymon va insoniyati bor

insonlarning vijdonlari aslo qabul qilmasa kerak. Ba'zi adovat va hasadchi kishilar birovning sha'nida yoʻq soʻzlarni iftiro va boʻhton qilub, ul kishini qadr va obroʻsini toʻkmak va e'tibordan tushurmak niyatida har kimga soʻzlab yururlar. Munday kishilarni shariatda shahodatlari maqbul emasdur, hamda uydurma soʻzlarining haqiqati bilinub qolub, birovga qazigan chuqurlariga oʻzlari yiqilub, xalq orasida choqimchilik ismi ila yod oʻlunub, tezgina qadr va e'tibordan tushub qolur. Qalbi pok va vijdoni salomat oʻlan inson bu kabi hiyla va tazvirdan tilini tiyar. Chunki munday fasod axloqgʻa mubtalo boʻlgan arbobi nifoq faqat xalq qoshida emas, janobi Haq nazarinda ham suyumsizdur.

Nammom va gʻiybatchi kishilar daraxt ildiziga tushgan buzogʻbosh kabi xalq orasida ittifoq va ulfatning kovokini kemurub, umumiy halq va millatning yashamogʻi uchun lozim boʻlgan muhabbat daraxtini yemururlar. Birovni yomonlamak, yolgʻon soʻylamak, haqiqatni berkitmak, mudohana yoʻligʻa ketmak, shar'an harom boʻlgan gʻiybatni irtikob qilmak boʻladur. Shaxsiy gʻaraz yoxud manfaati shaxsiyasi uchun bir kishidan eshitgan soʻzini oʻz maqsadiga muvofiq bir necha turli ma'nolar ila buzub soʻylamak zoʻr ayb va gunohdur.

Hosili kalom, oʻz jinsiga yomonlik qilmak va yomon soʻzlar ila yod qilmakni odat qilgan kishilardan qochmak va hazar qilmak lozimdur. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Ashobimdan biri ikkinchisining soʻzin keturmasun, zeroki, man Sizga sadrim salomat, qalbim rohat oʻldugʻim holda uchramakni suyaram», — demishlar.

Hukamolardan biri: «Mol va ashyo oʻgʻrilaridan koʻproq odamlar orasidan doʻstlik, ulfat, muhabbatni oʻgʻirlaydurgan odamlardan saqlanmak lozimdur», — demish.

### **BAYT**

Chaqimchilar buzar ulfat hisorin, Nifoqa oʻgʻratur millatni korin. Chaqimchi til yomon ajdar tilidan, Solur jonga alamlik zahri morin. Yomon til ming tilim boʻlgʻoni yaxshi, Sochar ummat aro kin-u niqorin. Yomon til sohibining dushmanidur, Yoʻqotgay sha'n-u shavkat e'tiborin.

# **G'IYBAT**

Gʻiybat deb bir kishining kamchilik va qusurini orqasidan soʻylamakni aytilur. Gʻiybat soʻylamak harom oʻldigʻi kabi eshitmak ham haromdur. Kishi oʻz nafsiga lazzat umidi ila birovni gʻiybat qilub, etini chaynamak gunoh ham insoniyat nomina yarashmagan eng yomon axloqi zamimalardandur.

Inson boshqa gunohlarni nafsining lazzati uchun qiladur. Ammo gʻiybat sohibi lazzat oʻrniga oʻz boshiga yoki bir boshqa kishining boshiga bir balo hozirlaydur. Chunki soʻz borub gʻiybat qilinmish kishining qulogʻiga yetar. Gʻazab qoni harakatga kirar, gʻiybatchidan oʻch olmak fursatini poylar. Shunday qilub, gʻiybat soyasida ikki musulmon orasiga zoʻr dushmanlik tushar. Oxiri oʻlimgacha borub tiralur. Shul tariqa gʻiybatdan tugʻulgan adovat choʻzilmoqgʻa oid boʻlub, dushmanlik zoʻrayub, oʻz oralaridagi xususiy janjallar ila aziz umrlarini uzdirub, umumiy xalq foydasi uchun ishlanadurgʻon milliy ishlardan mahrum boʻlmaklari ila barobar aholining orasidan ittifoqning yoʻqoluviga sabab boʻlurlar.

Alhosil, qaysi bir millatning orasida birlik koʻtarilub, nifoq va adovat hukm surgan boʻlsa, ul qavmning inqiroz dunyosiga yuzlanganligʻi tarix sahifalaridan ma'lumdur. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Gʻiybatdan saqlaningiz, gʻiybat zinodan ham yomonroqdur», — demishlar.

Agar jurm-u gunah boʻlsun desang oz, Tilingni saqla gʻiybatdan qishu yoz. Quloqgʻa paxta tiq, gʻiybat eshitma, Shikoyatchi kishiga boʻlma damsoz.

# **HAQORAT**

Hagorat deb bir kishining hafsiga, iffatiga tegadurgan soʻzlar ila qadr va e'tiborini tushurmak nivatida yomon muomala qilmakni aytilur. Ulamolar diniy kitoblarda: «tashbihi zino gunohi kabiradur, - birovni haqorat qilish ulugʻ gunohlardandur», - demishlar. Lekin bizlarning oramizda xotun-qizga borushub, bir-birimizni haqorat qilmak odat hukmigʻa kirmishdur. Buning sababi axloqsizlik, gunoh va savobni farq qilmagʻonimizning samarasidur. Haqorat tahqir qilingan kishining diliga o'rnashub, shunday yomon jarohatlarni ochurki, fursatni gʻanimat topub oʻch va intigom olmaguncha tuzalmaydur. Rasuli akram nabiyyi muhtaram afandimiz: «Ikki odam bir-birini so'ksa, gunohi boshlovchiga bo'lur. Magar qarshi bo'lgan kishi ortuq ketsa, har ikkisi ham gunohda o'rtoq bo'lurlar». Yana: «Mo'min qarindoshini so'kmak fosiqlik, onlar ila urushmak kufrdur». – demishlar. Shul xususda Mirzo Bedil

Zi harfi no muloyim zahmati dilho mashav Bedil, Ki har jo jinsi sangi hast, boshad dushmani ayno.

Tarjimasi:

Yomon soʻzlar ilan dillarga zahmat bermagil Bedil, Ne yerda toshni jinsi boʻlsa, boʻlgʻay shishaga dushman,

deb, insonlarning dilini shishaga, haqorat va yomon soʻzlarni toshga tashbih qilub, yomon soʻz kishining shisha kabi nozuk dilini parcha-parcha qiladur, — demishlar.

## **QARIMTALIK DUNYODUR**

Mol va dunyoga magʻrur boʻlub, har kimga haqorat koʻz ila qaragan kishilar tezgina oʻzlari ham xor va haqoratga duchor boʻlurlar. Haqorat va birovni xoʻrlamak soʻz va ish ila oʻldigʻi kabi qalam va yozuv ila ham boʻladur. Ba'zi adab va tarbiyadan mahrum muharrir va shoirlar boʻladurki, dillariga kelgan narsalami qaytarmasdan, axloq va adabni rioya qilmasdan, xalqdan ibo qilmasdan, bachcha va juvonlar sha'niga muvashshahmi, yoki bir moʻmin birodarlarining haqida hajv va istehzomi yozub, matbuot va adabiyot dunyosini iflos va mulavvas qilmak ila barobar oʻzlariga hamsuhbat boʻladurgon yoshlarning axloqini buzulmogʻiga sabab va namuna boʻlurlar.

Koʻp oʻturma yomonning suhbatida, Pok boʻlsang, seni qilur iflos. Koʻr nechuk oftob ravshandur, Xira qilsa bulut, koʻrub boʻlmas.

## **JIBONAT**

Jibonat deb qoʻrqoq va yuraksizlikni aytilur. Qoʻrqoq kishilar vahm va xayolot asiri boʻlub, bir ishni ishlamakgʻa jasorat qilolmaslar. Qoʻrqoqlik eng yomon xulqlarning biridur. Chunki qoʻrqoq kishilarning soʻz va vaʻdalariga ishonub boʻlmagani kabi yoʻl va safarda ham hamroh boʻlmak xatodur. Zeroki, yuraksiz kishilarda sabr va sabot, jur'at va matonat kabi yaxshi sifatlar boʻlmaydur.

Qoʻrqoqlikning boshi tarbiyasizlik oʻldigʻi kabi oxiri oʻlumdur. Birdan bir narsadan qoʻrqub, yuragi yorilub, oʻlub qolgan qoʻrqoqlar ham boʻladur. Shul xususga biz turkistonlilar hech ahamiyat bermaymiz. Bolalarimizni yaxshi tarbiya qilmaymiz, «ana, ola boʻji kelvotti» deb qoʻrqoq va yuraksiz qilib oʻsturamiz. Shuning uchun bizlarning bolalarimiz hech narsaga jasorat qilolmaydurgan, kech boʻlsa uydan eshikgʻa chiqolmaydurgon, hatto oʻzining soyasidan qoʻrqadurgon yuraksiz boʻlub oʻsadur. Bular kishi boʻlganda ham foydalik ishlarni ishlovdan mahrum boʻlub, faqir va muhtojlikda qolurlar. Bas, qoʻrqoqlik soyasida oʻzlariga yeng

boʻlmagan yuraksiz kishilar din va millatga boʻy boʻlolmasliklari tabiiydur. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Dunyolar yigʻdurub, oh-voh chekdurub qaygʻuga soladurgon baxillik kabi yuragi yorilur darajada qoʻrqoqlik kabi er kishida boʻlgon sifatlarning yomoni yoʻqdur.» Yana, «Qoʻrqoq savdogar har zamon foydadan mahrum boʻlur. Jasoratli, bahodir savdogarlarning doimo rizqi ortar», — demishlar.

#### HASAD

Hasad deb bir odamga janobi haq tarafından berilgan ne'mat va davlatning zavolini tilamakni aytılur. G'iybat, bo'hton, so'izan kabi yomon xulqlar hasaddan tug'ilur.

Hasad axloqi zamimalarning eng zararligidur. Janobi Haq Qur'oni karimda «va min sharri hosiden izo hasad» deb hosidning sharrindan oʻziga sigʻinmoqni amr etmishdur. Hukamolar hasadni otashga oʻxshatmishlar. «Otash oʻzidanoʻzi yonub kul boʻlgani kabi hasudlarning jasadi hasad oʻti ila erub, mahv va barbod boʻlur», — demishlar. Hasadning yomonligʻining sababi Alloh taologa qarshu e'tiroz oʻldigʻindadur. Zeroki, hasudning «Oh! Falonchining mol va davlati, izzat va saodati manda boʻlsa, rohat va safoni man sursam edi» zimnindagi xayoloti harisonasi janobi Haqning oʻlchab bergan rizqiga qanoatsizligʻining nishonasidur. Holbuki, janobi Haq bir ne'matni birovga abas va bekorga ihson qilmaydur. Buning sir va hikmati oʻzining ilmi azaliysiga ma'lum shaylardandur. Banda hasad qilgani ila yoʻq, yordam qilgani ila bor qilolmaydur.

Alhosil, hasud doimo ya's va hasrat orasida umrguzaronligʻ qilur. Qancha mol-u dunyoga molik boʻlsa, yana hasadindan farogʻat va rohat yuzini koʻrmasdan dunyodan ketar. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Moʻmin gʻibta qilur, munofiq esa hasad qilur», — demishlar.

G'ibta deb bir odamning daraja va molining zavolini orzu qilmay, «Koshki men ham shunday bo'lsam edi» orzusida bo'lmoqni aytilur. G'ibta esa mazmum emas, mamduh bir sifatdur.

Inson dunyoda yaxshi ishlarga gʻibta qilub, oʻrnak olub, oʻzini saodati abadiyaga erishdirur. Hazrati Ali: «Hasad hosidning adovatindan, kibr va shaqovatindan paydo boladurgan axloqi zamimadur. Shuning uchun hasud doimo azobi ruhoniy ichinda yashar. Bir kishining saodatini koʻrgan zamon hasad otashiga yonar. Hosidga mundan qattiq jazo boʻlurmi?», — demishlar.

Suqrot hakim: «Hasadchi kishi bir on va bir zamon rohat va farogʻat yuzini koʻrmas. Dunyoda qancha mehnat va musibat boʻlsa, barchasi ul bechorani oʻrab olmishdur», — demish.

Arastu hakim: «Dunyoda hammadan hosidning yuki ogʻirdur, chunki ul bechora butun dunyodagi shod va masrur odamlarning qaygʻularini oʻz ustiga yuklab yuradur», — demish. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Hasad qiluvchilar, soʻz yurutkuvchilar, gʻaybdan xabar berguvchilar mandan, man ham onlardan emasman», — demishlar.

### **BAYT**

Butun bo'lmas hasudning parcha noni, Kuyar hosidning doim jism-u joni. Hasadchi xoh faqir o'lsun va yo boy, Hasad norila yongay ustuxoni. Ochar doim kuyub maqsuda hosid, Chiqar tandan aziz ruhi ravoni.

### **KIZB**

Kizb deb yolg'on so'zni aytilur. Yolg'onchi kishilarni kazzob deyilur. Payg'ambarimiz: «Al kazzobu lo ummati» - yolg'onchi mening ummatimdan emasdur, — demishlar.

Janobi Haq Qur'oni karimda: «Kizbni iymoni yoʻq kishilar soʻylarlar», — demishdur. Oqil va diyonatli kishilarga yolgʻon soʻzlardan tillarini saqlamak ila barobar, avlodlarini yolgʻonga odat qildurmasdan tarbiya qilmaklari eng muqaddas vazifayi insoniyalaridur.

Ba'zi o'g'rilikka odat qilg'an o'g'rilar bo'lur emishki, birovning molini o'g'irlamoqg'a qodir bo'lmasalar, o'z mollarini(ng) o'g'irlar emishlar. Shunga o'xshash yoshlikdan yolg'onga xo'y qilg'on va yolg'ondan lazzat olgon kishilar birovni aldamak gunohligini bilsalar ham «tarki odat amri mahol» mafhumincha tillarini yolg'ondan tiyolmaslar.

Ba'zi vaqtlarda o'z oilalarini ham vayron va parishon qilmakdan tortinmaslar. Hech bo'lmasa nammomlik va mudohana yo'llariga ikki mo'min orasiga nifoq va adovat solub, hatto butun bir oilaning buzulishiga sabab bo'lurlar.

Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Yolgʻondan saqlaningiz, chunki yolgʻon iymondan yiroqdur»,—demishlar. Paygʻambarimiz faqat uch yerda yolgʻonning mubohligini bayon qilub, «biri muhoraba zamonida, ikkinchi er va xotunni rizo qilmoqda, uchinchi ikki moʻmin orasini tuzatmakda yolgʻon soʻylov joizdur»,—demishlar.

### **BAYT**

Agar qilsa kishi yolgʻonga odat, Razolatda yashab chekgʻay nadomat. Xaloyiq ichra boʻlmas e'tibori, Tegar boshiga choʻq sangi malomat. Kiming boʻlsa agar yolgʻonchi ismi, Bu ismi oʻzga boʻlmas to qiyomat. Ishonmas el yolgʻonchining soʻziga, Agar boʻlsa soʻzi kashf-u karomat.

## **NIFOQ**

Nifoq deb kishining oldida bir xil, orqasidan boshqa xil soʻzlanadurgan soʻzni aytilur. Munday soʻzlarni soʻzlovchi ikki yuzlama kishilarni munofiq devilur. Ba'zi hiylakor, koʻrnamak, volgʻonchi munofiglar boʻlurki, manfaati shaxsiyalari uchun sizni qurbon qilur. Osh va noningizni yemak uchun oldingizda izhori do'stlik va minnatdorlik qilub, organgizdan sirr-u asroringizni dushmanlaringizga eltub, g'iybat va shikoyatingizni qilub, alardan ham o'z nafsiga bir hissa chiqarur. Munday munofiqlar do'stlik va ittifoqning dushmani oʻldigʻindan dunyoda izzat, oxiratda rohat yuzini ko'rmaslar. Har vaqt insonlar orasida to'g'ri so'zlik, oq koʻngillik yaxshi kishilar oʻldigʻi kabi munofiq, ikki yuzlik kishilarning bo'lishi tabiiydur. Shuning uchun har holda aql va tajriba soyasida ehtiyot uzra harakat gilmak, og ila gorani. yaxshi ila yomonni, do'st ila dushmanni ayurmak, qalbi pok, xulqi toza, axlogi yaxshi kishilar ila hamnishin bo'lmak, ikki yuzlama, axlogsiz, harom-harishni farq qilmaydurgan munofiqlardan hazar qilmak va jirkanmak lozimdur.

Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Bir odam ikki yuzlik boʻlsa, qiyomat kunida tili oʻtdan boʻlur», yana «Qaysi kishi musulmonlar orasiga judoligʻ solsa, bizdan emasdur», — demishlar.

### BAYT

Munofiq yod oʻlunsa ismi poking, Jahon boʻlgay jahimi havlnoking. Hayoting ranjish-u kulfatda barbod, Tuzalmas to qiyomat bagʻri choking. Kezarsan darbadar gʻurbat chekib zor, Belingga yetmagay aslo etoking.

## TAMA'

Tama' deb birovdan bir narsa umidvor boʻlmakka aytilur. A'zo va javohirlari salomat, kuch va quvvatlik kishilarga tama' qilmak harom, ojiz va notavon, kuchsiz kishilarga mubohdur.

Tama balosiga giriftor boʻlgan kishilarda nomus va hayo degan yaxshi sifatlar boʻlmaydur. Hozirgi zamonda oramizda tama' noni bilan qorin to'yg'uzadurgan kishilarning hisobi vo'adur. Agar bularning biridan: «Birodar, saning oyoqgo'ling butun, taning sog', tama' qilmak sanga harom emasmi?», - deb savol gilinsa, «Qanday gilay, otabobomning kasbi tilanchilik edi, man ham tama orgasidan ovgot gilurman», – deb tamani kasbga isnod berub, turlukturluk bahonalar bayon qilur. Shariatda munday kishilarga tama' orqasidan kasb qilmaklari mamnu'dur. Alhosil, tama' noni ila suyagi gotgan, ish va kasbga bo'yin qo'ymay, dangasa va yalqovlikka oʻrgangan va odat qilgan kishilarning oʻzlaridan yaxshilik umidi o'lmadig'i kabi bolalaridan ham yaxshilik kutub bo'lmaydur. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi yasallam afandimiz: «Kishi qoʻlinda boʻlgan narsaga gizigma! Tama'dan saglan! Zeroki, tama' o'zi hozir bir faqrdur. Namozingni ado qil! Soʻngindan uzr istarga toʻgʻri keladurgan ishlardan saqlan». — demishlar.

## **BAYT**

Bo'lmagil mubtalo duchor tama', Aylar insonni xor-u zor tama'. Yo'q qilub himmat-u qanoatni, Oladur aldan ixtiyor tama'. Noni minnat uchun egur bo'yning, Qiladur ko'zni intizor tama'. Yuzdan otkay hayo-yu sharmingni, G'ayrating kuydurar nor, tama'. Hirsi dunyo qiladi Qorundek, Hotam isming yutar mori tama'.

### ZULM

Zulm deb birovning joniga yoki moliga zarar yetkurmakni aytilur. Janobi haq butun yer yuzidagi insonlarni huquqda musoviy — barobar qilub yaratmishdur. Mansab va davlatga, kuch va quvvatga magʻrur boʻlub, birovning haqigʻa taarruz va tajovuz qilmak zulmdur.

Kattalikning izzati zulm va taaddida emas, shafqat va marhamatdadur. Kichiklikning lazzati nafrat va qarshulikda emas, sadoqat va hurmatdadur. Shul xususda Shayx Sa'diy:

> G'ami zeri doston bexo'r, zinhor, Betars az zabardastiye ro'zgor.

Tarjimasi:

Quvvatsizlar gʻamin yeb yur hamisha, Quvvatlilardan etgil xavf pesha!

deb kichiklarni izzat qil, kattalarni hurmat qil, maolindagi hikmat va ibratlik she'ri baligʻasini soʻylamishlar.

Dunyoda mazlumning ohidan oʻtkur narsa yoʻqdur. Mazlumning duosi ijobatga yaqindur. Qoʻrqmak va hazar qilmak lozimdur. Bobolarimiz: «Pichoqni oʻzingga, ogʻrimasa, boshqaga ur», — demishlar.

Bir kishi zulmning yomonligʻini bilmak uchun boshqa bir odam tarafidan oʻz nafsiga qilinsa, chekadurgon azobini oʻylasa, yomon fanoligi ochiq ma'lum boʻladur. Oʻtkan zamonlardagi hukumatlarning barposi adolat ila poydor oʻldigʻi kabi, inqiroz va barbodi ham zulm ila poytaxtga yetub va ul zolim hukumatlarning tarix sahifalarida faqat ismlari qolganligʻi hammaning ma'lumidur. Rasuli akram nabiyyi muhtaram sallollohu alayhi vasallam afandimiz: «Ey bandalar! Allohdan qoʻrqingiz, Allohning ismi ila ont ichamanki, bir moʻmin bir moʻminga zulm qilsa, Alloh taolo qiyomat kunida ul odamdan oʻch olur», — demishlar.

#### BAYT

Adolat obi hayot-u sitam erur zulumot,
Bu zulmat ichra kiranlarga yoʻq hayot-u najot.
Hazon zamoni kelsa, guliston yoʻq oʻlgandek,
Na yerda hukm surar zulm, mahv oʻlur barakot.
Xarobazora doʻnur zulm ila bilod obod,
Yashar u manzili vayronada boyqush, hasharot.
Agarchi shoh-u gado ikkisi olur bir goʻr,
Kafandan oʻzgagʻa yetmas butun kuch-u harakot.
Oʻzingdan ojiz-u kuchsizlara sitam qilma,
Kimki zolim erur, koʻrmagay ulugʻ darajot.
Hazar qil ohidan, afgʻonidan u mazluming,
Bir oh birla solur boshingga butun arasot.
Xudoni yodida boʻl, boʻlmagil dilozori,
Aylan Allohingga, Hijron, talab qilub hajot.

Kotib:

## Abdulmannon ibn Abdulmajid (Uygʻur)

## BIR-IKKI SO' Z

Ban bu asari nochizonami bir necha muallim birodarlarimning iltijolari ila yozmoq va nashr qilmoqgʻa gʻayrat va jasorat qilmish edim. Alhamdulilloh val minna ikkinchi tab'ina-da muvaffaq oʻldum. Chunki Turkiston maktablarida oʻz shevamizda yozilmish mukammal «Axloq» kitobining yoʻqligʻi afrodi millatning shunday bir asarga tashna va muhtoj ekanligʻi, oʻzum muallimlar jumlasidan oʻldigʻimdan manga ham ochiq ma'lum oʻldi. Shuning uchun koʻp vaqtlar tajriba soʻngidan adibi muhtaram Shayx Sa'diy usulida yozmoqni, garchi ogʻir ish boʻlsa ham, ozimga muqaddas bir vazifa ado qilaroq bu kamchilikni oradan koʻtarmakni munosib koʻrdim.

Va shul maqsadga mabni har bir soʻzning oxiriga, ikkiuch band she'r ham yozdim va bu yozgan she'rimning orasida ba'zi arabiy, forsiy she'rlarning tarjima va mazmuni ham koʻrilur.

Maorifparvar muallim birodarlarim meni bu asari ojizonamni iltifotsiz qoldurmay, bu xizmati nochizonamni koʻzdan kechurub va bundan soʻng ham banim qalamim ila nashr oʻlinajaq kitoblarni lutfan maydoni ta'lima qoʻymaq ila barobar tabiiy oʻlan nuqsonlarini tanbeh va tanqid qilmakda himmati maorifparvaronalarini bandadan darigʻ tutmasalar edi.

Toshkand, Abdulla Avloniy
Taxallus «Hijron».

# «BIRINCHI MUALLIM» KITOBIDAN

## YAMONLIQ JAZOSI

Bir kishining Qosim ismli bir oʻgʻli bor edi. Ota va onasining soʻzigʻa kirmasdan har xil yamon ishlarni qilur edi. Bolalar birla urushub, yaqolashub, kiyimlarini yirtub kelur erdi. Uyda onasi mehmon uchun asrab qoʻygan taomlarini yegan vaqtda, onasi:

— «Qosim oʻgʻlim! Taomni sen yedingmi?» — desa, — «Men yeganim yoʻq, mushuk yegandur», — der edi. Borabora otasining pulini ham oʻgʻurlab oladurgon boʻldi. Otasi bilib, «Oʻgʻlim, pulni kim oldi?» — desa, — «Onam olgandur», — deb onasini oʻgʻri qilur edi. Bir kuni otasi ustol ustigʻa bir tanga pul qoʻyub, oʻzi uxlagan kishi boʻlub yotdi. Qosim kelub, sekin tangani olib ogʻziga soldi. Shul vaqt otasi ushlab olmoqchi boʻlganda tangani yutub yubordi. Tanga borub Qosimning xalqumigʻa tiqilib, jon berdi.

Ey bolalar! Koʻrdingizmi, yamonning yamonligi oʻz boshigʻa yetdi.

# **QANOAT**

Bir kishining Ali va Vali ismli ikki oʻgʻli bor edi. Ali qanoatli, Vali qanoatsiz edi. Bir kun otasi bozordan olma olub kelub, bolalarini sinamoq uchun chaqirub, mana, sizga olma beraman, — dedi. Vali tezlik birla kelub: «Otajon, menga hammasini bering», — dedi.

Ali sekingina kelub, manga birgina olma bersangiz boʻladur, —dedi. Otasi Alining qanoatiga ofarin qilub, quchogʻiga olub, peshonasidan oʻpub, ikki olma berdi. Ammo Valiga olma bermak qayda, balki qanoatsiz boʻlma, deb adab berdi.

Qanoat birla qorun toʻygʻuzursiz, Qanoat boʻlmasa, koʻp och qolursiz. Qanoatsiz kishi bagʻrini dogʻlar. Qanoatlik kishi ogʻzini yogʻlar.

# ZAR QADRINI ZARGAR BILUR

Bir kun bechora Xurus ayogʻlari ila xashak arosini axtarub turgan zamonda bir dona marvarid topdi. Ul marvaridni choʻqub-choʻqub, nola qilub: «Oh aqlsiz odam bolalari! Hech narsaga yaramaydurgon narsalarni qadrlik bilub, eng qadrlik narsalarning qadrin bilmaslar. Hozirda man buni tobgʻuncha, bir dona bugʻdoy tobsam edi, manga ovqat boʻlur edi», — deb xafa boʻlur edi.

Har kishi oʻz nafsiga bir pul uchun gʻavgʻo qilur, Boshqaga ming soʻm zarar kelsa, qachon parvo qilur. Har kim oʻz qornin adosidur, agar eshondur, Qushdur, insondur, oʻzining qornigʻa qurbondur.

# YAXSHILIK YERDA QOLMAS

Bir Ari suv ustinda uchib borur edi. Birdan suvga yiqilub ketdi. Qanotlari hoʻl boʻlub ucharga kuchi yetmadi. Oʻlar holatga yetdi. Buni bir Kabutar koʻrub, Ariga rahmi kelub, darhol bir choʻbni tishlab , suvga tashladi . Bechora ari bu choʻbni kema qilub, suv balosidan qutuldi. Oradan koʻp oʻtmadi. Bir bola tuzoq qoʻyub, Kabutarni tutmoqchi boʻldi. Ari buni koʻrgan zamon kelub, bolaning qulogʻini choqdi. Bola qulogʻining alamidan tuzoqni tashlab, qulogʻini ushladi. Kabutar vaqtni gʻanimat bilub, uchub ketub oʻlumdan qutuldi.

Yaxshilik qilsang, bo'lur joning omon, Yaxshilikdan hech kishi qilmas ziyon. Yaxshi so'z birlan ilon indan chiqar, So'z yamon bo'lsa, pichoq qindan chiqar.

### TO'G'RILIK

Bir kampirning uyinda bir tup balx tuti bor erdi. Nihoyatda toʻgʻri oʻsgan edi. Bechora kampirning shul tutdan boshqa hech narsasi yoʻq edi. Pishgan vaqtda qurutub olub, bordonga solub, boylarga tortuq qilub, pul olub, butun avqotini tut sotub oʻtkarur edi. Bir kun ul shaharning podshohi bir ayvon solmoqchi boʻlub, ustun axtarganda kampirning tuti toʻgʻri keldi. Podshoh tutni ming oltunga sotub oldi. Bechora kampir boy xotin boʻlub qoldi. Bir kun tutni koʻrgali bordi. Koʻrdiki, tuti jannat kabi bir ayvon oʻrtasinda turubdur. Kampir tutiga qarab dediki:

Ey, tutim, to griliging qildi bizi davlatgʻa yor, Egri boʻlsang, san oʻtun boʻlgʻay eding, man xor-zor. Toʻgʻrilar jannatning ayvonindadur, Oʻgʻrilar ranj-u alam konindadur.

## **ITTIFOO**

Jonivorlar ichinda eng kichiklari chumolilardur. Lekin oʻzlari kichik boʻlsalar ham nihoyatda gʻayratlik, ittifoq hayvonlardur. Oʻzlaricha podshohlari, kattalari, askarlari boʻladur. Ulugʻlari nimani buyursa, shuni qilur. Ittifoq va gʻayratlari soyasinda oʻzlaridan katta-katta dushmanlardan qoʻrqmaslar. Agar Ari kabi dushman kelub, birlariga tegsa, hamma-hammalari birdan yopushub, biri qoʻlini, biri ayogʻini, biri qanotini qattiq tishlab, oʻzlarindan necha barobar katta boʻlsa ham tezgina qochururlar.

Koʻrdingizmi, yung oʻzi xoʻb maydadur, Birlashub arqon boʻlsa, fil boylanur. Ittifoqqa kuch-quvvat kor aylamas, Ittifoqqa jin ham ozor aylamas.

# «IKKINCHI MUALLIM» KITOBIDAN

#### **MAKTAB**

Maktab uyi — dorulomon, Maktab hayoti jovidon. Maktab safoyi qalb-u jon, Gʻayrat qilub oʻqing, oʻgʻlon!

Maktab erur doruladab, Maktab erur ehsoni Rab. Maktab erur gulzor ajab, Gʻayrat qilub oʻqing, oʻgʻlon!

Maktab dur-u gavhar sochar, Maktab siza jannat ochar, Maktab jaholatdan qochar, Gʻayrat qilub oʻqing, oʻgʻlon!

Maktab sizi inson qilur, Maktab hayo ehson qilur, Maktab gʻami vayron qilur, Gʻayrat qilub oʻqing, oʻgʻlon!..

Maktab oʻquvni koʻrsotur, Maktab yozuvni oʻrgotur, Maktab uyqudan uygʻotur, Gʻayrat qilub oʻqing, oʻgʻlon!

Maktabdadur ilm-u kamol, Maktabdadur husn-u jamol, Maktabdadur milliy xayol, Gʻayrat qilub oʻqing, oʻgʻlon! Maktab demak masjid yoʻli, Maktab erur jannat guli. Maktabni sizlar bulbuli Gʻayrat qilub oʻqing, oʻgʻlon!

#### SAXIYLIK

Bir kishining Said ismli oʻgʻli bor edi. Otasi har kun maktabda taom olib yemak uchun oʻn tiyin pul berur edi. Bir kun maktabga ketub borganda, bir faqir kishi yoʻluqub:

 Oʻgʻlim, ikki kundan beri ochman. Taom olib yey desam ustimdagi yirtiq chakmondan boshqa hech narsam yoʻq. Bir oz aqchang boʻlsa, bersang, savob topur eding,
 dedi.

Said faqirning soʻziga toqatsiz boʻlub, holigʻa rahmi kelub, otasi bergan oʻn tiyin pulni faqirga berdi. Faqir bu yosh Saidning qilgan shafqat-u marhamatiga ofarin qilub, yigʻlayyigʻlay duolar qilub ketdi. Said ul kun oʻzi och qolsa ham, ochligʻini hech kimga bildirmay sabr-u qanoat ila oʻtkazdi. Maktabdan ozod boʻlub, uyiga borgan zamon qilgon ishini otasiga soʻzladi. Otasi ham «saxiy Saidim», — deb xursand boʻlub, duo qildi ham bundan soʻng Saidga har kun yigirma tiyindan berurga va'da qildi. Saodatlik Said otasi bergan yigirma tiyinning oʻn tiyinini yeb, beshini faqirlarga berub, beshini yigʻub, tezdan boy boʻlub ketdi.

## **AXLOQIY HIKOYA**

Eshitdimki, mashhur Majnun zor, Bo'lub mavti Laylosidin beqaror. Ketib hushidin, bo'ldi holi xarob, Ravon bo'ldi Layloni qabrin so'rob. Yo'luqdi: bir o'g'lon — edi hushyor, Zamondan xabardor edi, aqli bor. Dedi: «Ey o'g'il, qabri Laylo qayon?» O'g'il kuldi, berdi javobin ravon.

Dedi: «Sizmusiz ishq lofun uran?! Topar soʻrmayin, ishq kayfin suran. Mozora borub ista har goʻrdan, Olib xokini iska, mazkurdan. Na yerdan kelsa ishq savdo isi, U tufroq erur Layloning turbasi.»

## ARSLON ILA AYIQ

Bir kun Arslon ila Avig ikkisi do'st bo'lub, ov gilmogchi bo'ldilar. Sahroga chiqub, yugurub-yelub bir kiyikni tutdilar. Yemakchi bo'lub turgan yaqtlarinda oralarinda urush paydo bo'ldi. Arslon: - «Man kattaman, manga ko'brog' berursan. Ayig: - «Man kichik boʻlsam ham sandan koʻb harakat gildim, yugurdim, yeldim. San bir joyda qarab turding. Sergo'sht verni man verman». – deb urush boshladilar. Shul darajaga yetdilarki, ikkisi ham o'lar holatga vetub. verga vigilub, gimirlashga majol golmadi. Bularning holidan bir necha bo'rilar xabardor bo'lub, kelushub tayyorgina kiyik go'shtini veb. suvagini qo'vub ketdilar. Bu ikki janjal qilgan bechoralar bir-birlariga der edilarki, «Agar bizlar urushmagan bo'lsak edi, ikkimizning ham qornimiz to'ygon bo'lur edi. Mana, urushgonimiz uchun ikkimiz ham ogʻzimizdagi oshimizdan ayrilduk», — deb afsus qilub, oxiida surgolib borub, molimizning soʻlakayi deb, quruq suyakni chaynadilar.

> Urushgonlar suyakni zoʻrgʻa chaynar, Tamoshochi suyaksiz etni poylar. Ketub qaymogʻi, sut qolgʻay oʻziga, Sut ham shirin koʻringay och koʻziga.

## **BULBUL ILA ESHAK**

Bir kuni Bulbul ila boʻldi Eshak oʻrtogʻlar, Yurdilar aylab tamosho, har taraf gulbogʻlar. Bir zamon Eshak deydi: Ey, bulbuli shirin zabon, Sayragil, doʻstim, bu dam, ketsun yurakdan dogʻlar.

O'lturub gul shohig'a bulbul chunon qildi fig'on. Bo'ldi havvonlarda ish tashlab gulog solmog'lar. Barcha qushlar ofarinlar qildi bulbul tovshiga. Gul bo'lub ochdi u dam gul g'unchasi yafrog'lar. Bir zamon Bulbul sadosini qilub erdi tamom. Hangradi Eshak, hama qochdi yigʻilgan zogʻlar. Koʻrdi Eshak ul zamon, hech kimsa yoʻq gulzorda, Yerga ag'nab sochti boshiga gum-u tufrog'lar. Aytdi: Ey bulbuli ajoyib! Sayrashing yaxshi ekan, Man kabi tovshing sani qilmas dimogʻni chogʻlar. Savrashing ishsiz kishilarga eshitmak yaxshidur. Man bagirsam, ishlariga qildilar ketmogʻlar. Ko'ylagi yo'qlar, tizi yirtiq kishilardan kular, Xoh hayvon, xoh insondur – oʻzini sogʻlar. Har kishi o'z aybini ko'rmas, kishi aybin ko'rar, O'zgani bir ignacha aybi ko'rungay tog'lar.

## **BOG'CHA**

Bogʻchalarning xoʻb yaxshidur havosi, Jongʻa rohat verur zavqi safosi. Yagʻochlar-da yashil yafrogʻ ichinda, Rang-barang gullaring yasnar ziyosi. Sabza oʻtlar orasinda ochilgan Binafsha-u qizil gul-u ra'nosi. Lekin gulning yoshlik kabi umri oz, Tez yoʻq boʻlur xush qomati zebosi. Yaxshi verur bogʻ, ishlasa bogʻbon, Choʻnchokinda koʻb boʻlgʻusi aqchosi. Yoshligida koʻb oʻqugʻon bolani, Qariganda obod oʻlur dunyosi.

#### HASAD BALOSI

Bir kun Zogʻcha insonlar kabutarlarni boqub, alarga don berub, yaxshi uyalar yasab berganlariga hasad qilub, koʻrolmadi. Bul ham kabutar boʻlub, tekin donlardan yeb, rohatda yashamoq boʻldi. Oʻzini oq boʻrga boʻyab, kabutarxonagʻa kelub, kabutarlar ila birga yashamoqgʻa boshladi. Bir kun osmonda uchub boradurgʻon bir necha zogʻchalarni koʻrub, birdan «chagʻgʻ» deb qichqirub yubordi. Hamma kabutarlar buni zogʻcha ekanini bilub, har tarafdan yopushub choʻqiy boshladilar. Bechora Zogʻcha kabutarlar arosindan zoʻrgʻa qochub, zogʻchalar arosigʻa borub qoʻshildi. Zogʻchalar ham buni zogʻcha ekoniga ishonmadilar. Har qancha «chagʻ... chagʻgʻ...» deb yolborsa ham: — Ho nodon, bizni aldayman dersanmi? Bor, zogʻcha boʻlsang oq choponingni yeshib kel! — deb bular ham (aning) boshlariga choʻqub-choʻqub joʻnatdilar.

Hissa: bechora Zogʻcha hasad balosigʻa yoʻluqub, ikki jahon ovorasi boʻlub qoldi.

# AQLLI BOLA

Bir bola qoʻshnining uyiga oʻralmish tabaqda taom olib borur edi. Bir kishi uchrab:

- Ey o'g'lim, tabaqda nima olib borursan? dedi.
- Aqlli bola javob berdiki:
- Ey otajon, tabaq ichindagi narsaning kishiga aytmoq va koʻrsatmoq mumkin boʻlsa edi, usti oʻralmagan, ochiq boʻlur edi, dedi.

## YALG'ON DO'ST

Bir vaqt ikki kishi do'st bo'lub safarga chiqmishlar edi. Bir togʻ ichindan ketub borgonlarinda uzogʻdan bir yo'lbarsni ko'rmishlar. Do'stlarning biri darhol yugurub bir daraxt ustiga chiqmish. Ikkinchisi shoshilub, qolub nima qilishin bilmay, yerga choʻzulub, oʻlukgʻa oʻxshab yotmish. Yoʻlbars kelub iskab-iskab oʻluk gumon qilub qaytib ketmish. Oʻrtogʻi daraxtdan tushub: «Birodar, yoʻlbars qulogʻingga nima deb soʻzlab ketdi», — deb soʻramish. Yoʻldoshi: «Oh, doʻstim! Shodligʻingda oʻrtogʻ boʻlub, gʻam vaqtingda tashlab qochadurgʻon nomard kishilar ila yoʻldosh boʻlma!» deb — soʻzlab ketdi, deb javob bermish.

## **CHIN DO'ST**

Ikki odam bir-biriga do'st bo'ldilar chunon, Bir nafas avrilmas erdi bir-biridan ikki jon. Maslahat birla safar qilmoqni aylab ixtiyor, Bo'ldilar sahro tamoshosi uchun bir kun ravon. Yoʻlda bir darvodan oʻtmak toʻgʻri keldi doʻstlara. O'lturub bir kemaga ketmog'da erdilar hamon. Bir zamon toʻlgin kelub ul kemani gildi harob, Ul iki o'rtog vigildilar suv uzra nogahon. Suv yuzinda ul zamon ketmakda erdilar ogib, Suvchilar keldilar ushlab olgʻali suvdan amon. Ul ikki do'stning birini tutsa suvchig'a dedi: «- Oo'y mani, avval borub do'stimni gutgar beziyon». Suvchi borub ushlasa oʻrtogʻini. Ul ham aylar: «Do'st gutulsun» - deb fig'on. Koʻrdingizmi? Ey, suchuk oʻgʻlonlarim, Do'stlig'dan bu siza bir doston.

### **XURUS ILA BO'RI**

Bir Boʻri daraxt ustinda oʻltirgon Xurusni koʻrub, tutub yemak uchun daraxt ostiga keldi. Hiyla birla bechora Xurusni daraxtdan tushurmaqchi boʻlub: «Ey, Xurus oʻrtogʻ! Man sanga bir yaxshi xabar keturdim. Hayvonlar ila qushlar arosinda sulh boʻldi. Bir-biriga zulm qilmasga, biri ikkinchisin

tutub yemasga qaror verildi. Kel, birodar, pastga tush! Birbirimizga do'st bo'lib, birga o'ynashayluk», — dedi. Xurus Bo'rining so'ziga aldanadurg'on darajada nodon va ahmaq bo'lmaganligindan bo'riga boqub dediki;

- Do'stim, so'zing rostdur, to'g'ridur. Lekin bir oz sabr qil, sandan boshqa ikki it ham sulh xabarin ketururlar. Alar ham kelsunlar. Hammamiz birga o'ynashurmiz, — dedi. Bo'ri Xurusdan bu so'zni eshitgan zamon dumini orqasig'a qo'yub qocha boshladi. Xurus: «Ho, birodar, nima uchun qochursan, aroda sulh bor-ku?» — desa, Bo'ri:
- Oh do'stim! Bu zolim itlar sulhni buzgong'a o'xshaydur, — deb qochub ketdi. Xurus orqasindan «quqq... qurii... quqqu...» deb qichqirub qoldi.

Aql egasi hiylaga aldanmagay, Hiylagarning hiylasi boshin yegay. Do'st ila dushman so'zining farqi bor, Fahm etar har kimki, o'lsa hushyor.

### BOLALAR BOG'CHASI

Yigitlikda oʻquvdan qolsang oʻgʻlon, Qariganda pushaymonsan, pushaymon. Ulugʻlik mol-u davlat birla ermas, Salomat boʻlsa aqling, sanga shul bas. Goʻzallik yuzda ermas ey birodar, Soʻzi shirin kishi har kimga yoqar. Soʻzing oz oʻlsin-u, koʻb ma'ni boʻlsun, Eshitganlar qulogʻi durga toʻlsun. Takabbur boʻlmagʻil, boʻlgʻil muloyim, Boʻlursan shod-u xurramlikda doim. Birov qilsa gʻazab, san soʻkma oni, Budur yaxshi kishilarning nishoni. Yamonligʻ qilsalar, san yaxshilik qil, Yamonligʻni hoʻkizning boʻynigʻa il.

Nasihatni quloggʻingʻa ilib ol,
Yamon soʻzni eshitmay tez ketib qol.
Soʻzing boʻlsa kumush, jim turmak oltun,
Misi chiqgʻay, soʻzing koʻb boʻlsa bir kun.
Koʻpaygan soʻzni boʻlgʻay toʻgʻrisi oz,
Shakarning koʻpidin ozi boʻlur soz.
Birovdan bir nimarsa soʻrma zinhor,
Kishining minnati sanga na darkor...
Talab qilgʻil murodingni xudodan,
Gadosan, soʻr muroding podishodan.
Jadal qil ilm uchun oʻgʻlim hamisha,
Kuching borida gʻayrat birla pesha.
Ekin vaqtida uxlab yotsa dehqon,
Oʻroq vaqtida boʻlgʻay koʻzlari qon.

## MAKTABA DA'VAT

Boqdi gunash panjaradin bizlara, Yotma! deyur barcha oʻgʻul-qizlara. Nolaun faryod qilib barcha qush: — Maktabingiz vaqti, deyur sizlara. Boshladi har kim oʻz ishin ishlara, Siz-da, turing maktabingiz izlara. Uchdi ari bogʻchalara bol uchun, Buzov turur uyda choʻkub tizlara. Siz-da, kitoblaring oling shavq ila, Tez yuguring ilm yoʻlin gezlara... Dangasani suymayur Alloh hech, Ketsin oqub dangasa dengizlara

### ILMSIZLIK BALOSI

Bor edi bir kishi, xat bilmas edi bechora. Bo'ldi betob, yurak-bag'riga chiqdi yora. Ertasi o'g'lina aytdiki, ayo tifl adib, Bor, ketur boqmoq uchun qoshima bir yaxshi tabib. O'g'li kelturdi tabibni atosin qoshig'a. O'lturub bogdi tabib, ul dam, ayog'-u boshig'a. Ikki xil doru vozib berdi o'shal bemora. Birini ichmak uchun, birisini surtora. O'g'li doru uyidan oldi ikki shisha dayo: Birisi sharbat edi, birisi og'uvi balo. Shisha ustinda dayoning bor edi ta'rifasi. O'gimogdan yo'g edi xastaning hech ma'rifasi. Shishalardan birini ushladi avval qo'lina. Ichdi sharbat debon og'uni — surardi dilina. Ul zamon bagʻri yonib, ayladi faryod-u figʻon, Bo'ldi bir necha nafas, so'ng tanidan joni rayon. Otasi o'ldi, o'g'il vig'ladi farvod avlab, Qo'shnisi olim edi, chiqdi belini boylab. Oildi o'g'lona nasihat, dedi: ey, tifl zabun. Ilmsizlikdan otang jonidan ayrildi bukun. O'qumoq, yozmoqi bilsaydi otang, ey o'g'lon, Balki boshiga qazo kelmas edi ushbu zamon. Ouvvatning borida xat bilmog uchun qil harakat. San jadal qilsang o'zi, bergusi Alloh barakat. Ibrat ol, o'g'lim, otangdin, bo'lmag'il san yaramas. Oilmag'il umringni zoye, dema qish-yoz, o'qu, yoz!

# LUG'AT

#### A

Avbosh - bebosh Avrat — inson badanining nomahramlarga koʻrsatilishi mumkin bolmagan a'zolari Aiz - kuchsizlik Amora - amr etuvchi Anoniyyat - manmanlik Arasot - maydonlar Askiyo - askiyachi Atolat - mutaassiblik Afrod - yolg'izlar Afi - zaharli Afol - harakatlar A'mo - ko'r, so'gir A'mol - amallar Agsom - qismlar Ahniyo - boylar Ahkom - hukmlar

B

Ba'd az namoz — namozdan keyin Baid — yiroq, uzoq Balig' — nafis, sillig' Balohat — ahmoqlik Bam-bayoz — oppoq Basit — sodda, oddiy Bebok — beparvo Boligʻ — balogʻatga yetgan Burada — bu yerda Buxl — baxillik Bu'z — kiyna, kek

n

Darajot — martabalar Digar — boshqa Diyonat — dindorlik, poklik Dor — uy

F

Fano – tugalish, yoʻq boʻlish
Fart – haddan oshiq, chegaradan tashqari
Fasih – yoqimli soʻzlovchi
Fasod – buzilish, aynish
Fasohat – yoqimli nutq
Fatvo – shar'iy koʻrsatma
Fatonat – oʻtkir zehn, ziyraklik
Fath – 1.Ochish; 2. Zabt etish
Fiqh – islomiy huquq ilmi
Fosid – fasod tarqatuvchi
Fohish – axloqsiz, zinokor

G

Go'sha — burchak, xilvat Go'shanishin — xilvatda o'tiruvchi

H

Havlnok — qoʻrqinchli Handasa — geometriya Harisona — ochkoʻzlarcha Harif — qarshi
Hasana — yaxshi, chiroyli
Hasossat — xushyorlik, ziyraklik
Hiddat — tezlik, oʻtkirlik
Hilm — halimlik, muloyimlik
Hisor — qoʻrgʻon, qal'a
Hifz — saqlash, qoʻriqlash
Hifzi sihhat — sogʻliqni saqlash
Hoviy — oʻrab olgan
Hubb — sevish, yaxshi koʻrish
Hukamo — hakimlar, donishmandlar
Husal — hosil boʻlish

Ī

Ijtihod — tirishish
Iyzo — ozor berish
Ins — inson
Ioda — qaytish
Irtikob — kirishish
Istihbob — sevish, ma'qullash
Ifrot — haddan oshish
Iftiro — bo'hton, tuhmat
Iqtidor — qodir bo'lish
Ihota — o'rab olish
Ihtiroz — saqlanish

J

Javorih — badan a'zolari

Jahd — tirishish

Jahim — jahannam

Jibonat — qoʻrqoqlik

Jid — astoydil harakat qilish

Jinon — jannatlar

Jihor qiroat — Qur'on suralarini ovoz chiqarib oʻqish

Jovidon — abadiy Jomafurushlik — kiyim sotish Jurm — jinoyat, gunoh

K

Kabir — katta, ulugʻ
Kavnayn — ikki dunyo
Kazzob — yolgʻonchi
Karom — chegara, qirgʻoq
Kas — kishi, shaxs
Kasir — koʻp, moʻl
Kasolat — sustlik
Katmon — yashirish
Kizb — yolgʻon
Kin — dushmanlik
Kom — tilak, maqsad
Kor — ish, mehnat
Kubro — katta, ulugʻ
Koʻnka — tramvay
Koʻshish — harakat

Ĺ

Lafz – ogʻzaki soʻz La'l – qizil rangli tosh Lobud – majburiy

M

Mabno — asos, oʻzak Mavt — oʻlish, vafot etish Madfun — dafn etilgan Maziyyat —ortiqlik, ziyodalik Mazmum — yomonlangan Mazhab — yoʻl, maslak Mamduh - maqtalgan

Mamnu' - man etilgan

Mamot - o'lim, vafot etish

Mariz - kasal

Masmum – zaharlangan

Masrur - xursand, shod

Mas'ud - baxtli, saodatli

Matin - mustahkam

Matonat - bardosh, chidam

Mafhum - fahmlangan, tushinilgan

Mashvarat - majlis, kengash

Mashru' - qonuniy, ruxsat etilgan

Ma'siyat - gunoh, isyon

Mahd - beshik

Mahjur - hijronda qolgan

Mahsur - chegaralangan

Moloya'ni - ma'nosiz

Mor – ilon

Muboh - ruxsat etilgan ish

Mubin - ravshan, ochiq

Muvaddat - do'stlik

Mudohana - laganbardorlik

Mukallif - taklif etilgan

Mukolama - suhbat

Mo'lavvas - ifloslangan

Munis - do'st, o'rtoq

Munofiq - nifoq soluvchi

Muohada – kelishuv

Murid -1. Talab etuvchi. 2. Ergashuvchi

Murofiya - tortish

Murshid - togʻri yolga soluvchi

Musaxxar - fath etilgan

Muslih - qurollangan

Musoviy - teng, barobar

Musovot - tenglik

Musona - vordam beruvchi

Musrif — isrofgar Mustashriq — sharqshunos Mushaf — Qur'on Mutahhara — poklangan Muxolasat — samimiylik Muxosara — qamal Muqabala — qarshi chiqish Muhib — sevuvchi Muhoraba — urush, jang

N

Nazari ibrat — ibrat koʻzi
Nazofat — poklik
Nazohat — nuqsonsiz
Namimat — chaqimchilik
Nammom — chaqimchi
Nafsoniyat — oʻz nafsiga tortish
Nahv — morfologiya
Nahy — qaytarish
Nifoq — munofiqlik
Niqor — dushmanlik
Nor — oʻt, olov
Nubuvvat — nabiylik
Nufus —aholi, xalq

0

Olat — asbob, qurol
Orif — ma'rifatli
Osiy — gumroh, gunohkor
Osor — belgilar, nishonalar
Osuda —tinch, tashvishsiz
Ofiyat — sogʻlik, tinchlik
Ogʻ — ip, tor

Q

Qavl — gap, so'z Qarobat — yaqinlik Qibtiy — misrlik Qiroat — o'qish Qut — ovqat, yemak

R

Ravza – jannat
Rajo – umid, tilak
Razzoq – rizq beruvchi, Alloh
Ranj – mehnat, mashaqqat
Raxovat – tanparvar, dangasa
Riyozat – qiynalish
Rioyat – e'tiborga olish
Risolat – rasullik, payg'ambarlik
Rihlat – kochish

S

Sabiy — yosh bola
Sayyid — boshliq, yetakchi
Sarvat — boylik
Safolat — xasislik, tubanlik
Safohat — aqlsizlik, nodonlik
Sa'y — harakat, tirishish
Sahv — xato
Siloh — qurol, aslaha
Siroyat — yuqish, ta'sir qilish
Soil — soʻrovchi, tilovchi
Surfa — koʻkyoʻtal
Su'izan — birov haqida yomon fikr qilmoq, haqorat
Sugʻro — kichik

T

Taaddi — zulm qilish
Taayyish — aysh qilish, rohatlanish
Taarruz — qarshilik koʻrsatish
Tavozu' — adablilik
Tavfiq — yordam, madad
Tadovi — davolash
Tajovuz — chegaradan oʻtish
Tazvir — firib, aldash
Tay — yurish, oʻtish
Takfir — kofirga chiqarish
Takmil — kamolga yetish
Talx — achchiq
Taoli — yuksaklik, koʻtarilish
Taraddud — ikkilanish
Tafrid — sustlik qilish

Ū

Ubudiyat — bandalik, qullik
Uzor — yuz, chehra
Ulviyyat — baland martabalik
Uluviyya — ulugʻlik, oliy daraja
Umron — obodonchilik
Ummul habois — yomonliklar onasi
Uhda — 1.Majburiyat; 2.Mas'uliyat.

V

Valad — oʻgʻil, farzand Virdi zabon — tilda takrorlash Vojib — bajarilishi zarur Vuqur — bardoshlilik X

Xayma — chodir
Xayr — yaxshilik
Xalloq — yaratuvchi, Alloh
Xarj — chiqim, sarf
Xasosat — tama' qilish, pastkashlik
Xilof — teskari, zid
Xiradmand — aqlli, donishmand
Xok — tuproq
Xoliq — yaratuvchi, Alloh
Xor — tikan
Xulofat — xalifalik
Xun — qon
Xush — yaxshi, ma'qul

Ya

Yad – qoʻl Ya's – ma'yuslik, umidsizlik

 $\mathbf{Z}$ 

Zako – ziyraklik
Zalil – xor, tuban
Zamima – yomon, yaramas
Zarf – idish
Zi – tirik, jonli
Ziroat – dehqonchilik

G'

Gʻazavangir — gʻazabli Gʻibta — orzu qilish Gʻoʻta — suvga shingʻib chiqish

#### Sh

Shab — tun, kecha
Shaji' — shijoatli
Shay — narsa
Shafoat — vosita boʻlish
Shaqovat — baxtsizlik, yomonlik
Shikasta — siniq, koʻngli ozor chekkan
Shirk — Allohning sherigi bor deb e'tiqod qilish
Shomil — yoyilgan, umumga tegishli

#### CH

Chashm — koʻz
Chilonbonka — bank a'zosi
Cholishmoq — ishlamoq, harakat qilmoq
Chugʻz — boyqush
Choʻx — koʻp

## MUNDARIJA

# TURKIY GULISTON YOXUD AXLOQ

|            | MOQ                     | Sommeron. |
|------------|-------------------------|-----------|
|            | Kulq                    |           |
| Y          | /axshi xulq, yomon xulq | 4         |
| Т          | Farbiya                 | 5         |
| T          | Tarbiyaning zamoni      | 6         |
| В          | Badan tarbiyasi         | 8         |
| F          | Fikr tarbiyasi          | 9         |
| Α          | Axlog tarbiyasi         | 9         |
| Y          | /axshi xulqlar          | 10        |
| F          | Fatonat                 |           |
|            | Diyonat                 | 12        |
|            | slomiyat                |           |
|            | Nazofat                 |           |
| +S         | Sa'y va gʻayrat         | 15        |
| R          | Riyozat                 | 16        |
| S          | Shijoat                 | 17        |
| +0         | )anoat                  | 18        |
| 111        | lm                      | 19        |
| Α          | Agsomi ilm              | 20        |
| +S         | abr                     | 21        |
| <b>♦</b> H | Hilm                    | 22        |
| ∳ lı       | ntizom                  | 23        |
| N          | Aigyosi nafs            | 24        |
| KN         | /ijdon                  | 25        |
| V          | /atanni suymak          | 26        |
| Н          | laqqoniyat              | 27        |
| N          | Vazari ibrat            | 28        |
| If         | ffat                    | 30        |
| Н          | layo                    | 31        |
| Ic         | drok va zako            | 31        |
| Н          | łifizi lison            | 33        |
| 10         | qtisodqtisod            | 34        |
|            |                         |           |

| Wfgor                        | 35 |
|------------------------------|----|
| Xaví va rajo                 |    |
| Itoat                        |    |
| 6 Haqshunoslik.              |    |
| A Xayrixohlik                |    |
| Munislik                     |    |
| Sadoqat                      |    |
| Adolat                       |    |
| Adolat                       |    |
|                              |    |
| Oliyhimmat                   |    |
| Yomon xulqlar                |    |
|                              |    |
| Gʻazab                       |    |
| Shahvat                      |    |
| Agsovi jaholat               |    |
| Jaholat                      |    |
| O Safohat balosi             |    |
| Hamoqat                      |    |
| Atolat                       |    |
| Hasosat                      |    |
| Rahovat                      |    |
| Anoniyyat                    |    |
| Adovat                       |    |
| Namimat                      |    |
| C'iybat                      |    |
| Hagorat                      |    |
| Qarimtalik dunyodir          |    |
| Jibonat                      |    |
| Hasad                        | 62 |
| Kizb                         | 63 |
| Nifoq                        | 65 |
| Tama'                        | 65 |
| Zulm                         | 66 |
| Bir-ikki so'z                | 68 |
|                              |    |
| "BIRINCHI MUALLIM" KITOBIDAN |    |
| *Yamonliq jazosi             |    |
| Qanot                        | 70 |
| Zar qadrini zargar biladi    | 71 |
| Yaxshilik yerda qolmas       |    |
| Toʻgʻrilik                   |    |
| Ittifog                      |    |

# "IKKINCHI MUALLIM" KITOBIDAN

| Maktab            | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | 73 |
|-------------------|-----------------------------------------|----|
| Saxiylik          | **************                          | 74 |
| Axlogiy hikoya    |                                         |    |
| Arslon ila ayiq   |                                         |    |
| Bulbul ila eshak  |                                         | 75 |
| Bog*cha           |                                         | 76 |
| Hasad balosi      |                                         | 77 |
| Aglli bola        |                                         | 77 |
| Yalg'on do'st     |                                         | 77 |
| Chin do'st        |                                         | 78 |
| Xurus ila boʻri   | ***************                         | 78 |
| Bolalar bogʻchasi |                                         | 79 |
| Maktaba da'vat    |                                         |    |
| Ilmsizlik balosi  | .,,,,                                   | 80 |
| Lug'at            |                                         | 82 |

#### ABDULLA AVLONIY

# TURKIY GULISTON YOXUD AXLOQ

Pandlar, ibratlar, higoyatlar.

"O'zbekiston milliy ensiklopediyasi" Davlat ilmiy nashriyoti Toshkent 700129, Navoiy ko'chasi, 30.

> Muharrir Z. Gʻulomova Rassom A. Bobrov Texnik muharrir M. Olimov

29.11.2004-yil terishga ruxsat berildi. 14.12.2004-yil bosishga ruxsat etildi. Qogʻoz bichimi 84×108 /<sub>32</sub>. 5,04 shartli bosma taboq. Nashr bosma taboq 4,48. Adadi 10100 nusxa, bahosi shartnoma asosida. Buyurtma № A-6011.

"O'zbekiston" nashriyot-matbaa ijodiy uyi. Toshkent 700129, Navoiy ko'chasi, 30 Avloniy Abdulla

A45 **Turkiy guliston yoxud axloq**: Ibratli hikoyalar/Abdulla Avloniy.—T.: Oʻzbekiston milliy ensiklopediyasi, 2004.-96 b.

ВВК 84(5Ў)6