

11



# القرآن الكريم

الكورس الثاني

"

## شلون تتفوق بدراستك



## منصة علا تخلي المذكرة أقوى

تبي أعلى الدرجات؟ لا تعتمد على المذكرة بروحها ادرس صح من الفيديوهات و الاختبارات في منصة علا





## اكتشف عالم التفوق مع منصة علا

لتشترك بالمادة و تستمتع بالشرح المميز صور أو اضغط على الQR







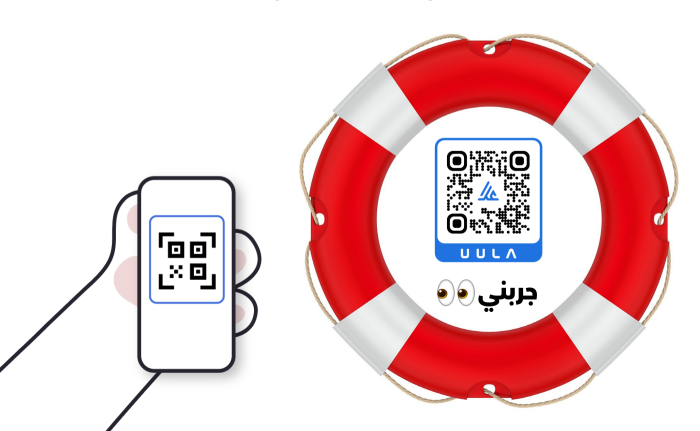
في حال وجود أي تغيير للمنهج أو تعليق جزء منه يمكنكم مسح رمز QR للتأكد من المقرر.





## أول ما تحتاج مساعدة بالمادة ، المنقذ موجود!

صور الQR بكاميرا التلفون أو اضغط عليه إذا كنت تستخدم المذكرة من جهازك و يطلع لك فيديو يشرح لك.



## قائمة المحتوى

| 5  | <b>مناصرة أهل الإيمان</b><br>الآية رقم (1) من سورة الممتحنة                                         | 01 |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 7  | <b>نصح وتوجيه وتحذير</b><br>الآيتان (2 - 3) من سورة الممتحنة                                        | 02 |
| 9  | <b>الرسل عليهم السلام خير أسوة</b><br>الآيات من (4 - 6) من سورة الممتحنة                            | 03 |
| 12 | <b>أحكام الراء وحالاتها في باب التفخيم والترقيق</b><br>أحكام الراء وحالاتها في باب التفخيم والترقيق | 04 |
| 17 | <b>علاقة المسلم بغيره</b><br>الآيات من (7 - 9) من سورة الممتحنة                                     | 05 |
| 20 | <b>المسلم يأخذ بالظاهر والله يتولى السرائر</b><br>الآيتان (10 - 11) من سورة الممتحنة                | 06 |
| 23 | <b>شروط بيعة النساء</b><br>الآيتان من (12 - 13) من سورة الممتحنة                                    | 07 |





## الآية رقم (1) من سورة الممتحنة

- [ ] { يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا عَدُوِّي وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ تُلْقُونَ إِلَيْهِمْ بِالْمَوَدَّةِ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَاءَكُمْ مِنَ الْحَقِّ يُخْرِجُونَ الرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَنْ تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ رَبِّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ خَرَجْتُمْ جِهَادًا فِي سَبِيلِي وَابْتِغَاءَ مَرْضَاتِي تُسِرُّونَ إِلَيْهِمْ لِالْمَوَدَّةِ وَأَنَا أَعْلَمُ بِمَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَنْتُمْ وَمَنْ يَفْعَلْهُ مِنْكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِ (1) }
  - هل سورة الممتحنة مكية أو مدنية؟
    السورة مدنية، وهى تهتم بجانب التشريع.
  - يدور محور هذه السورة حول قضية من أهم القضايا في العقيدة، فما هي؟ هي (الحب في الله والبغض في الله).
  - من الصحابي الذي عوتب في بداية هذه السورة؟ ولماذا؟ الصحابي الجليل حاطب بن أبي بلتعة، وذلك حين كتب كتاباً لأهل مكة يخبرهم فيه أن الرسول – صلى الله عليه وسلم – قد تجهز لغزوهم ليأخذوا حذرهم.
    - 🖸 ما قصة نزول هذه الآيات؟

كَانَ حَاطِب بْن أَبِي بَلْتَعَةَ رضي الله عنه رَجُلاً مِنَ الْمُهاجِرِينَ وَمِنْ أَهْلِ بَدْرٍ أَيْضاً وَكَانَ لَهُ بِمَكَّةَ أُولادٌ ومالٌ وَلَمْ يَكُنْ مِنْ قُرَيْشِ أَنْفُسِهِمْ بَلْ كَانَ حَلِيفاً لِعُثْمَانِ فَلَمَّا عَزَمَ رَسُولُ اللهِ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - عَلَى مَثَّحِ مَكَّةً لَكُنْ مِنْ قُرَيْشِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - الْمسْلِمِينَ بالتَّجْهِيزِ لِغَزْوِهِمْ وَقَالَ: «اللَّهُمَّ عَمِّ لَمَا أَوْ مِنْ قُرِيْشٍ إِلَى أَهْلِ مَكَّةً يُعْلِمُهُمْ بِمَا عَزَمَ عَلَيْهِ مَعَ امْرَأَةٍ مِنْ قُرِيْشٍ إِلَى أَهْلِ مَكَّةً يُعْلِمُهُمْ بِمَا عَزَمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - مِنْ غَزْوِهِم لِيَتَّذِذَ بِذَلِكَ عندهم يدا أطلع الله - تعالى - على ذلك رسوله - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - مِنْ غَزْوِهِم لِيَتَّذِذَ بِذَلِكَ عندهم يدا أطلع الله - تعالى - على ذلك رسوله - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - استجابة لدعائه فبعث في أثر المرأة فأخذ الكتاب منها وهذا بين في هذا الحديث المتفق على صحته.

عن علي رضّى الله عنه قال بَعَتَنِي رَسولُ اللهِ صَلَّى الله عليه وسلَّمَ أَنَا والزَّبَيْرَ، والمِقْدَادَ، فَقالَ: (انْطَلِقُوا حتَّى أَثْفِا رَوْضَةَ خَخِ، فَإِنَّ بِهَا ظَعِينَةً معهَا كِتَابٌ، فَخُذُوا منها، فَدَهَبْنَا فَانْطَلَقْنَا تَعَادَى بِنَا خَيْلُنَا حتَّى أَتَٰيْنَا الرَّوْضَةَ، فَأَلْنَا: لَتُخْرِجِنَّ الكِتَابَ، فَقالَتْ: ما مَعِي كِتَابٌ، فَقُلْنَا: لَتُخْرِجِنَّ الكِتَابَ، أَوْ لَنُلْقِيَنَ الثَّيَابَ، فَقالَتْ: ما مَعِي كِتَابٌ، فَقَلْنَا: لَتُخْرِجِنَّ الكِتَابَ، أَوْ لَنُلْقِيَنَ الثَيَابَ، قَالُنَا بِهِ- النَّبِيَّ صَلَّى الله عليه وسلَّمَ-- فَإِذَا فِيهِ: مِن حَاطِب بنِ أَبِي بَلْتَعَةَ، إلى أَنْاسٍ مِنَ المُشْرِكِينَ مِمَّنْ بِمَكَّةَ، يُخْبِرُهُمْ بَبَعْضِ أَمْرِ النَّبِيَّ صَلَّى الله عليه وسلَّمَ. فَقالَ النَّبِيَّ صَلَّى الله عليه وسلَّمَ: يا حَاطِبُ، ما هذا؟ قالَ: يا رَسولَ اللهِ الله عَلِي الله عَلَيْه وَسِلَّمَ. فَرَابَاتُ يَحْمُونَ أَمْلِكُهُمْ مَلَّدُا عُنْ لَكُنْ أُولِ النَّبِيِّ صَلَّى الله عَليه وسلَّمَ: يا حَاطِبُ، ما هذا؟ قالَ: يا رَسولَ الله عَليه لَا لَهُ عَلَيه وسلَّمَ: الْمُنَافِقِ، فَقَالَ النَّبِي مَن المُهَاجِرِينَ مَن لهمْ قَرَابَاتُ يَحْمُونَ أَمْلِيهِمْ وأَفُوالَهُمْ، فَأَدْبُنُ مَا النَّعَلَ اللهُ الْتَقْرَابُونُ مِن أَنْفُولِهُمْ، فَقَالَ اللهُ عَلَيْهُ الْرَبَوْلُ لَكُنْ مِن أَنْفُولُولُ الله أَنْفُولُولُ الله عَلْهُ الْرَبَوْلُ الله أَلْفَالَ عَلْمُ الْعَلَى الله عَلْهُ الْمُنَافِقِ، فَقَالَ: الله عَلْ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ الله وَالْمَافُولُ اللهُ وَلَالَ عَلَى الله الله وَالْمُولُولُ الله وَالْدِينَ آمَنُوا لَا يَتَوْدُوا عَدُولُ لَا لَيْهِ مَلْ أَلْهُ اللهُ عَلَى الله الله قَالَ عَلَى الله أَنْفُوا لَا لَا يَتَعْدُوا عَدُولُ وَعُولُ اللهُ فَقَالَ اللهُ الْمِنْ فَقَالَ لَا يُعْمُ الْعُولُ اللهُ اللهُ الْوَلِي اللهُ اللهُ الْوَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُنُوا لَا لَا يَتَسْولُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْوَلِيَاء المُنَافِقِ اللهُ ال

- ما صفات الذين آمنوا المذكورون في قوله تعالى: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا}؟
  صدقوا الله ورسوله وعملوا بشرعه.
- ما المقصود بقوله تعالى: {لا تتخذوا عَدُوِّي وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ}؟ لا تتخذوا الكفار والمشركين الذين هم أعدائي وأعداؤكم، لا تتخذوهم أنصاراً وأحباء.

- ما معنى: {تُلْقُونَ إِلَيْهِمْ بِالْمَوَدَةِ}؟
  تلقون إليهم: تخبرونهم بأخبار الرسول صلى الله عليه وسلم -، وسائر المسلمين.
  بالمودة: بالمحبة الخاصة.
  - ما المقصود بقوله تعالى: {وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَاءَكُمْ مِنَ الْحَقِّ}؟
    جحدوا بما جاءكم من الإيمان بالله ورسوله وكتابه.
- ما معنى: {يُخْرِجُونَ الرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَنْ تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ رَبِّكُمْ}؟ يكرهون رسولكم، وأنتم معه، للخروج من بيوتكم وهجر أهلكم وأموالكم من «مكة». جريمتكم عندهم هي أنكم تؤمنون وتصدقون بالله ربكم، وتوحدونه.
- ما المقصود بقوله تعالى: {إِنْ كُنْتُمْ خَرَجْتُمْ جِهَادًا فِي سَبِيلِي وَابْتِغَاءَ مَرْضَاتِي}؟
  أى لا تتخذوا عدوى وعدوكم أولياء: إن كان خروجكم لأجل الجهاد في سبيل الله طالبين مرضاته .
  - ما معنى {تُسِرُّونَ إِلَيهِم بِالْمَوَدَّةِ}؟
    تسرون إليهم الأخبار بسبب المودة، وخاصة أخبار الرسول.
  - ما معنى: {وَأَنَا أَعْلَمُ بِمَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَنْتُمْ}؟
    أعلم من كل أحد بما تخفون فى صدوركم وما تعلنون من ظاهر أعمالكم.
    - ما الفعل المقصود بقوله تعالى: {وَمَنْ يَفْعَلْهُ مِنْكُمْ}؟
      مَنْ يُسِرُّ إلَيْهِمْ ويُكَاتِبُهُمْ مِنْكُمْ.
    - ما المقصود بقوله تعالى: {فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِ}؟
      أخطأ طريق الحق والصواب، وضل عن قصد السبيل.
      - 🝳 ما ترشد إليه الآيات الكريمة:
  - تحريم محبة الكفار وموالاتهم بالنصر والتأييد والمودة دون المسلمين.
    - نقل أسرار المسلمين الحربية لأعدائهم خيانة كبرى للدين والوطن
  - إلكفار أعداء الإسلام والمسلمين ولن يرحموا المسلمين إذا تمكنوا منهم.
  - اصحاب السبق في الإسلام لهم فضل كبير واجر عظيم عند الله تعالى -.
    - التائب من الذنب مهما عظم ذنبه يتوب الله عليه.
- الإسلام يحفظ لأهل الفضل فضلهم، ويقبل عذر الصادقين الصالحين إذا عثر أحدهم اجتهاداً منه بدون قصد الخطأ.

#### 🧭 تدرب و تفوق

اختبارات إلكترونية ذكية









## الآيتان (2 - 3) من سورة الممتحنة

- اِنْ يَثْقَفُوكُمْ يَكُونُوا لَكُمْ أَعْدَاءً وَيَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ وَأَلْسِنَتَهُمْ بِالسُّوءِ وَوَدُّوا لَوْ تَكْفُرُونَ (2) لَنْ تَنْفَعَكُمْ أَيْدِيَهُمْ وَأَلْسِنَتَهُمْ بِالسُّوءِ وَوَدُّوا لَوْ تَكْفُرُونَ (2) لَنْ تَنْفَعَكُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (3)
- في قوله تعالى: {إِنْ يَثْقَفُوكُمْ يَكُونُوا لَكُمْ أَعْدَاءً وَيَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ وَأَلْسِنَتَهُمْ بِالسُّوءِ وَوَدُّوا لَوْ تَكْفُرُونَ}،
  إلى من وجه الله الخطاب؟

إلى المؤمنين.

- ما معنى: {إِنْ يَثْقَفُوكُمْ}؟
  أي أنهم (الكفار) إن يظفروا بكم متمكنين منكم.
- ما المقصود بقوله تعالى: {يَكُونُوا لَكُمْ أَعْدَاءً}؟
  أي: لا يعترفون لكم بمودة أبداً، ولا يبالون بمودتكم إياهم.
  - ما معنى: {وَيَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ وَأَلْسِنَتَهُمْ بِالسُّوءِ}؟
    أي: بؤذونكم أشد الأذى:
    - بأيديهم: قتلاً وضرباً.
    - وبألسنتهم: سبأ وشتماً وغير ذلك.
    - ما المقصود بقوله تعالى: {وَوَدُوا لَوْ تَكْفُرُونَ}?
      أي: تمنوا ارتدادكم عن الإسلام وعودتكم إلى الكفر.
- ما المقصود بقوله تعالى: {لَنْ تَنْفَعَكُمْ أَرْحَامُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ}?

أقرباؤكم وأولادكم الذين بقوا على كفرهم، وخلفتموهم بمكة، والذين توالون الكفار لأجلهم لن ينفعكم من عذاب الله في الآخرة.

قال الصاوي: هذا تخطئة لحاطب في رأيه كأنه قال: لا تحملكم قراباتكم وأولادكم الذين بمكة، على خيانة رسول الله والمؤمنين، ونقل أخبارهم وموالاة أعدائهم، فإنه لا تنفعكم الأرحام ولا الأولاد الذين عصيتم الله من أجلهم.



- من القائل حِينَ أَنزَلَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ {وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ}:
- يا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ، أَوْ كَلِمَةً نَحْوَهَا اشْتَرُوا أَنْفُسَكُمْ لا أُغْنِي عَنْكُمْ مِنَ اللّٰهِّ شيئًا، يا بَنِي عبدِ مَنَافٍ لا أُغْنِي عَنْكُ مِنَ اللّٰهِّ شيئًا، ويَا صَفِيَّةُ عَمَّةَ رَسُولِ اللّٰهِّ لا أُغْنِي عَنْكِ مِنَ اللّٰهِّ شيئًا، ويَا ضَفِيَّةُ عَمَّةَ رَسُولِ اللّٰهِّ لا أُغْنِي عَنْكِ مِنَ اللّٰهِّ شيئًا؛ مِنَ اللّٰهِّ شيئًا، ويَا فَاطِمَةُ بنْتَ مُحَمَّدٍ سَلِينِي ما شِئْتِ مِن مَالِي لا أُغْنِي عَنْكِ مِنَ اللّٰهِ

#### النبي صلى الله عليه وسلم.

- ما معنى يفصل بينكم في قوله تعالى: {يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَفْصِلُ بَيْنَكُمْ}؟
  أي: يحكم الله بين المؤمنين والكافرين، ويفرق بينهم، فيدخل المؤمنين الجنة، والكافرين النار.
- ما المقصود بقوله تعالى: {وَاللّٰهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ}؟
  أي: مطلع على جميع أعمالكم، ولا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السماء، فيجازيكم عليها إن خيراً فخير، وإن شراً فشر.
  - على ماذا يدل قوله تعالى -في سورة آل عمران-: {إِنَّ اللَّهَّ لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ ﴾: (5)}؟
    - أن الله مطلع على جميع أعمالكم ولا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السماء.
- على ماذا يدل قوله تعالى -في سورة الزلزلة-:{يَوْمَئِذٍ يَصْدُرُ النَّاسُ أَشْتَاتًا لِيُرَوْا أَعْمَالَهُمْ (6) فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ (7) وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ (8)}
  - أن الله يجازيكم على أعمالكم إن خيراً فخير، وإن شراً فشر.
    - 🝳 ما ترشد إليه الآيات الكريمة:
  - الذي ينقل أسرار المسلمين الحربية إلى الكفار على خطر عظيم وإن صام وصلى.
    - الكفّار لا يرحمون المؤمنين متى تمكّنوا منهم.
  - في يوم القيامة تُجادل كل نفس عن نفسها وتوفي كل نفس ما كسبت، ولا يظلم ربك احدا.
    - يفصل الله تبارك وتعالى بين الخلائق فيجازي كلاً بما عمل إن خيراً فخير وإن شراً فشر.
  - الله غني عن عباده المؤمنين والكافرين، فلا تنفعه طاعة المؤمنين ولا تضره معصية الكافرين.
    عدم انتفاع المرء بقرابته يوم القيامة إذا كان مسلماً وهم كافرون.



اختبارات إلكترونية ذكية







## الآيات من (4 - 6) من سورة الممتحنة

- قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَآءُ مِنْكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاءُ أَبَدًا حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ إِلَّا قَوْلَ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أَنْبْنَا وَإِلَيْكَ أَنْبْنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ (4) رَبَّنَا لَلَّ تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا وَمَا لِللَّهُ وَالْيَوْمَ الْلَّذِينَ كَفَرُوا وَالْيُومَ الْلَّذِيرَ وَمَنْ لَكُمْ فِيهِمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللَّهُ وَالْيَوْمَ الْلَّذِرَ وَمَنْ يَرْجُو اللَّهُ وَالْيَوْمَ الْلَّذِرَ وَمَنْ يَتَوَلَّ فَإِلَّ لَكُمْ فِيهِمْ أُسُوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللَّهُ وَالْيَوْمَ الْلَّذِرَ وَمَنْ
  - 🚨 ما العلاقة بين هذه الآيات والآيات التي قبلها؟

لما حرم الله - تعالى - على المؤمنين موالاة الكافرين وعلم ما فيهم من ضعف بشري قد يعتري بعضهم؛ قدم لهم القدوة والأسوة الحسنة من بشر مثلهم انتصروا على عوامل الضعف في نفوسهم فأمرهم بالاقتداء والتأسي بنبي الله إبراهيم - عليه السلام - وأصحابه المؤمنين، فإنهم على قلتهم وكثرة عدوهم وعلى ضعفهم وقوة خصومهم تبرءوا من أعداء الله وتنكروا لأية صلة تربطهم بهم.

ما الذي تدل عليه هذه الآية: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا الَّذِينَ اتَّخَذُوا دِينَكُمْ هُزُوًا وَلَعِبًا مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكَا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ}؟
 الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَالْكُفَّارَ أَوْلِيَاءَ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ}؟

النهى عن موالاة الكفار.

- ما الذي حصل حين التزم المسلمون الأوائل وامتنعوا عن موالاة الكافرين، وأهل الكتاب؟
  تحققت لهم العزة والمنعة.
  - 🚨 ما الذي جرى للمسلمين في العصر الحديث، حين غفلوا عن أمر ربهم، ووالوا الكفار؟

الضياع والخسران، والذل والتردي والهوان، كما جاء في الحديث عَنْ ثَوْبَانَ قَالَ :قَالَ رَسُولُ اللَّهِ- صَلَّى اللَّهُ عليه وسلَّمَ-: يُوشِكُ الْأُمَمُ أَنْ تَدَاعَى عَلَيْكُمْ كَمَا تَدَاعَى الْلَّكَلَةُ إِلَى قَضْعَتِهَا. فَقَالَ قَائِلُ: وَمِنْ قِلَّةٍ نَحْنُ يَوْمَئِذٍ؟ قَالَ: بَلْ أَنْتُمْ يَوْمَئِذٍ كَثِيرٌ، وَلَكِنَّكُمْ غُثَاءُ كَغُثَاءِ السَّيْلِ، وَلَيَنْزَعَنَ اللَّهُّ مِنْ صُدُورِ عَدُوِّكُمُ الْمَهَابَةَ مِنْكُمْ، وَلَيَقْذِفَنَّ اللَّهُ فِي قُلُوبِكُمُ الْوَهْنَ. فَقَالَ قَائِلُ: يَا رَسُولَ اللَّهِّ، وَمَا الْوَهْنُ؟ قَالَ: حُبُّ الدُّنْيَا وَكَرَاهِيَةُ الْمَوْتِ).

إلى من وُجه الخطاب في ميم الجمع في قوله تعالى: {قَدْ كَانَتْ لَكُمْ}؟
 الضمير للمؤمنين.
 فهذه الآيات الكريمة توجيه لعباد الله المؤمنين.

ما معنى: {أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ}؟
 أى: قدوة صالحة.

- من المقصود بكلمة (معه) في قوله تعالى: {فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ}؟
  في النبي إبراهيم عليه السلام ومن معه من المؤمنين.
  - من القوم المقصودون في قوله تعالى: {إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ}؟
    أي: قالوا للمشركين من قوم إبراهيم.



- ما معنى قوله تعالى: {إِنَّا بُرَأَءُ مِنْكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهَّ}؟ أي: نحن متبرئون منكم ومن الأصنام التي تعبدونها.
- ما معنى قوله تعالى: {كَفَرْنَا بِكُمْ}؟ أي: جحدنا بكم فلم نعترف لكم بقرابة ولا صلة، ولا نعتد بكم ولا بآلهتكم التي تعبدونها من دون الله.
  - ما المقصود بقوله تعالى: {وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاءُ أَبَدًا}؟
    أي: وظهرت العداوة والبغضاء بيننا، وسوف تستمر إلى الأبد.
    - ما معنى قوله تعالى: {حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ}؟
      أي: إلى أن توحدوا الله، فتعبدوه وحده، فتنقلب العداوة إلى محبة.
- ما الذي يدل عليه قوله تعالى: {إِلَّا قَوْلَ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ}؟ وما الذي فعله إبراهيم عليه السلام مع أبيه فيما بعد؟

على المؤمنين أن يتأسوا بإمام الموحدين إبراهيم - عليه السلام - إلا ما كان من استغفاره فلا تقتدوا به ولا تستغفروا لموتاكم المشركين. وإبراهيم - عليه السلام – كان استغفاره لأبيه عن موعدة وعدها إياه، ثم ترك ذلك فيما بعد لما علم أن أباه لا يؤمن وأنه يموت كافراً.

- هل كان بعض المؤمنين يدعون لآبائهم الذين ماتوا على الشرك؟ وبماذا استدلوا على هذا الفعل؟ كان بعض المؤمنين يدعون لآبائهم الذين ماتوا على الشرك ويستغفرون لهم ويقولون : إن إبراهيم كان يستغفر لأبيه، فأنزل الله عز وجل :{مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ أَمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولِي قُرْبَى مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنُهُمْ أَصْحَابُ الْجَدِيمِ}. وقال تعالى : { وَمَا كَانَ اسْتِغْفَارُ إِبْرَاهِيمَ لِلَّبِيهِ إِلَّا عَنْ مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيَّاهُ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ أَنَّهُ عَدُوُّ لِلَّهِ تَبَرَّأً مِنْهُ إِنْرَاهِيمَ لِلَّبِيهِ إِلَّا عَنْ مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيَّاهُ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ أَنَّهُ عَدُوُّ لِلَّهِ تَبَرَّأً مِنْهُ إِنْرَاهِيمَ لَلْوَاهُ مَلِيمٌ}.
- بماذا دعا إبراهيم عليه السلام والذين معه بعد الذي حصل بينهم وبين قومهم؟
  أخبر الله تعالى أن إبراهيم والذين معه قالوا حين فارقوا قومهم وتبرءوا منهم ولجأوا إلى الله الواحد الأحد وتضرعوا إليه: {رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أَنَبْنَا وَإِلَيْكَ أَنْبْنَا وَإِلَيْكَ أَنْبْنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ}.
  - ما معنى: {رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا}؟
    أي: ربنا اعتمدنا عليك في قضاء أمورنا.
    - ما معنى قوله تعالى: {وَإِلَيْكَ أَنَبْنَا}؟
      - أي: رجعنا وتبنا.
  - رجّعنا إليك بالتوبة مما تكره إلى ما تحب وترضى.
- ما المقصود بقوله تعالى: {وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ}؟ أي: إليك المرجع والمعاد في الدار الآخرة، فمصيرنا إليك يوم تبعثنا من قبورنا وتحشرنا إلى موقف العرض والحساب.



10 2023 – 2022

- ما المقصود بقوله تعالى: {رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا}؟
- أي: لا تسلطهم علينا فيفتنونا عن ديننا بعذاب لا نطبقه.
- قال قتادة: أي لا تظهرهم علينا فيفتنونا بذلك، يرون أنهم إنما ظهروا علينا لحق هم عليه.
  - والفتنة: هي أضطراب الحال وفساده.
- من المقصودون في قوله تعالى: {لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِيهِمْ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ}؟ وما سبب تكرير هذا الحث في

أي: لقد كان لكم في إبراهيم ومن معه من المؤمنين قدوة حسنة في التبرؤ من الكفار. والتكرير للمبالغة والتاكيد في الحث على الاقتداء.

ما معنى: {لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللّٰهَ وَالْيَوْمَ الْأَخِرَ}؟

أي: لمن كان يرجو ثواب الله - تعالى - ويخاف عقابه في الآخرة.

- ما المقصود بقوله تعالى: {وَمَنْ يَتَوَلَّ}؟
- أي: من يعرض عن الإيمان وطاعة الله، فيعود إلى الكفر.
- يرفض ويعرض عن الأخذ بهذه الأسوة فيوالي الكافرين.
  - ما معنى: {فَإِنَّ اللّٰهَ هُوَ الْغَنِي ُ الْحَمِيدُ}؟
- ان الله غنى بذاته لا يفتقر إلى غيره، وهو المحمود في ذاته وصفاته.
- أن الله غني عن إيمان ذلك المُعرض وولايته التي استبدلها بولاية أعدائه وهو سبحانه غني، حميد أي: محمود بالآئه وإنعامه على خلقه.

#### 🝳 ما ترشد إليه الآيات الكريمة:

- وجوب الاقتداء بالأنبياء والرسل والصالحين من عباد الله تعالى -.
  - حرمة موالاة الكافرين ووجوب معاداتهم ما داموا على الكفر .
  - العداوة والبغضاء مرجعهما إلى العقيدة والإيمان بالله تعالى -.
    - لا يجوز الاستغفار للمشركين ولو كانوا اولى قربي.
- التضرع إلى الله تعالى ودعاؤه بطلب المُغفرة للمؤمنين والمؤمنات يوم الحساب .
  - لا يجوز الاقتداء في غير الحق والمعروف، مهما كان المتحدث به.
- الحرص على تقوية الإيمان بالله تعالى بالامتثال التام والطاعة في غير معصية .
- الخوف من الله وحده، والتضرع إليه سبحانه -، فهو الذي يجيب دعاء المضطر، ويكشف البلوي.

11

القدوة من أعظم وسائل التربية .

#### 🥳 تدرب و تفوق

اختبارات الكترونية ذكية











## احكام الراء وحالاتها في باب التفخيم والترقيق

#### حالات ترقىق الراء

- هل الراء من الحروف التي ترقق؟ أو تفخم؟ الراء من الحروف التي يجوز فيها الترقيق والتفخيم.
  - على الأصل أن الراء ترقق أو تفخم؟ الأصل فيها الترقيق لكونها من أحرف الاستفال.
- علل ما بأتى: حرف الراء بجوز فيه الترقيق والتفخيم
- 🖈 ممكن أن يأتي السؤال بصيغة أخرى: امتازت الراء عن غيرها من الحروف بميزتين جعلتها من الحروف التي قد تفخم وقد ترقق، فما الميزتان؟
- امتازت عن غيرها في المخرج، حيث لم ينحرف حرف عن أصل مخرجه إلى ظهر اللسان إلا هي.
  - امتازت ايضا في الصّفة، فلم يتصف حرف بسبع صفات إلا هي.
  - سبع صفات، ولم يتصف حرف بسبع صفات إلا هو. کم عدد صفات حرف الراء؟
    - عا حالات ترقيق الراء؟

ترقيق الراء له ست حالات هي:

- الحالة الأولى: إذا جاءت الراء مكسورة: (سواء كانت الراء مكسورة كسراً أصلياً أم عارضاً):
  - الكسرة الأصلية مثل: {وَلَوْ كَرة الْمُشْركُونَ}.
    - الكسرة العارضة مثل: {وَأَنْذِرِ النَّاسَ}.
- الحالة الثانية: إذا جاءت الراء ساكنة بعد كسر أصلى متصل بها في كلمة واحدة، وليس بعدها حرف استعلاء:

  - مثل: {اذْهَبْ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى}.
    ومثل: {الَّذِينَ يَرِثُونَ الْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ}.
  - الحالة الثالثة: إذا جاءت الراء ساكنة متطرفة سكوناً عارضاً بعد كسر متصل بها: أو منفصل عنها بساكن مستفل غير الباء.
    - مثل: {أَمْ يَقُولُونَ نَحْنُ جَمِيعٌ مُنْتَصِرٌ}.
    - ومثل: {قَالَ مُوسَى مَا جِئْتُمْ بِهِ السِّحْرُ}.
  - الحالة الرابعة: إذا جاءتِ الراء ساكنة متطرفة سكوناً أصلياً مسبوقة بكسر أصلى:
    - مثل: {فَدَعَا رَبَّهُ أَنِّي مَغْلُوبٌ فَانْتَصِرْ}.
      - ومثل: {فَاصْبِرْ صَيْرًا جَمِيلًا}.
  - الحالة الخامسة: إذا جاءت الراء ساكنة متطرفة سكوناً عارضاً بعد ياء مدبة أو لبنة:
    - مثل: {تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ}.
      - ومثل: {وَلِبَاسُ التَّقْوَى ذَلِكَ خَيْرٌ}.
      - الحالة السادسة: إذا قرئت عند الوقف بالروم:
        - مثل: {كَلَّا وَالْقَمَر}.
        - فإنها تقرأ بالروم حال الوصل.

#### استخرج الراء المرققة و بين سبب الترقيق في الآيات التالية :



وقال تعالى: { وَأَذِّنْ فِي النَّاسِ بِالْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِنْ كُلِّ فَجِّ عَمِيقِ (27) لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِّ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومَاتٍ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِنْ بَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْبَائِسَ الْفَقِيرَ (28) ثُمَّ لْيَقْضُوا تَفَقَهُمْ وَلْيُوفُوا نُذُورَهُمْ وَلْيَطَوَّفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ (29) ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ حُرُمَاتِ اللَّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ عِنْدَ رَبِّهِ وَأُحِلَّتْ لَكُمُ الْأَنْعَامُ إِلَّا مَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ فَاجْتَنِبُوا الرِّجْسَ مِنَ الْأَوْثَانِ وَاجْتَنِبُوا قَوْلَ الزُّورِ (30)} :

رجالاً: الكسرة الأصلية.

ضامر: الكسرة الأصلية.

الفقير : الراء ساكنة متطرفة سكوناً عارضاً بعد ياء مدية.

خير: الراء ساكنة متطرفة سكوناً عارضاً بعد ياء لينة.

· الرجس : الكسرة الأصلية.

■ الزور: الكسرة الأصلية ( عند الوصل ).

🚨 قال تعالى: {وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ اللّٰيَّ لَوَّوْا رُءُوسَهُمْ وَرَأَيْتَهُمْ يَصُدُّونَ وَهُمْ مُسْتَكْبِرُونَ (5) سَوَاءُ عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ لَنْ يَغْفِرَ اللّٰهَّ لَهُمْ إِنَّ اللّٰهَ لَل يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ (6)}:

■ يستغفر: الراء ساكنة متطرفة سكوناً أصلياً مسبوقة بكسر أصلى.

تستغفر: الراء ساكنة متطرفة سكوناً أصلياً مسبوقة بكسر أصليًّ.

يغفر: الراء ساكنة متطرفة سكوناً عارضاً بعد كسر متصل بها.

© قال تعالى: { زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنْ لَنْ يُبْعَثُوا قُلْ بَلَى وَرَبِّي لَتُبْعَثُنَّ ثُمَّ لَتُنْبَؤُنَّ بِمَا عَمِلْتُمْ وَذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ (7) فَأَمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالنَّورِ الَّذِي أَنْزَلْنَا وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (8) يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ الْجَمْعِ ذَلِكَ يَوْمُ التَّغَابُنِ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ وَيَعْمَلْ صَالِحًا يُكَفِّرْ عَنْهُ سَيِّئَاتِهِ وَيُدْخِلُهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (9)}:

پسیر : الراء ساکنة متطرفة سکوناً عارضاً بعد یاء مدیة.

النور : الكسرة الأصلية.

خبیر: الراء ساکنة متطرفة سکوناً عارضاً بعد یاء مدیة.

· يكفر : الراء ساكنة متطرفة سكُّوناً أصلياً مسبوقة بكسر أصلى.

• تجري : الكسرة الأصلية.



#### حالات تفخيم الراء، وجواز الوجهين التفخيم والترقيق.



#### عا حالات تفخیم الراء؟

ا إذا جاءت مفتوحة فإنها تفخم مطلقاً، سواء أكانت في :

أول الكلمة، مثل: {إِنِّي رَسُولُ اللَّهَّ إِلَيْكُمْ}. أو في وسطها، مثل: {وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللَّهَّ الْكَذِبَ}. أو في آخرها، مثل: {كَبُرَ مَقْتًا عِنْدَ اللَّهِّ أَنْ تَقُولُوا مَا لَد تَفْعَلُونَ}.

إذا جاءت مضمومة فإنها تفخم مطلقاً سواء أكانت:

في أول الكلمة، مثل :{ ثُمَّ رُدُّوا إِلَى اللَّهَِّ مَوْلَاهُمُ الْحَقِّ}. أو في وسطها، مثل :{ وَوَدُّوا لَوْ تَكْفُرُونَ}. أو آخرها مثل :{ نَحْنُ أَنْصَارُ اللَّهِ ٓ}.

ا إذا جاءت الراء ساكنة وقبلها فتح، أو ضم، أو (حرف مد "غير الياء"):

قبلها فتحة: { وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ }. قبلها ضمة، مثل: {فَمَنْ يَكْفُرْ بِالطَّاغُوتِ...}. قبلها الواو المدية، مثل: {وَإِلَى اللَّهِّ تُرْجَعُ الْأُمُورُ}. قبلها ألف: {فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ}، { وَتَوَفَّنَا مَعَ الْأَبْرَار}.

إذا جاءت الراء ساكنة وقبلها كسر عارض:

متصل بها، مثل: { ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَّةً مَرْضِيَّةً }. أو منفصل عنها مثل:{ أُمِ ارْتَابُوا } { إِن ارْتَبْتُمْ} .

• إذا جاءت الراء ساكنة، وقبلها كسر أصلي، وبعدها حرف استعلاء مفتوح:

مثل :{ إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرْصَادِ }.

ا إذا جاءت الراء ساكنة (سكوناً أصلياً، أو سكوناً عارضاً للوقف) وقبلها:

فتح ، مثل:{إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ}. أو ضم ، مثل:{ وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ}. أو سكون قبله فتح أو ضم مثل : {إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْر}.

#### 🚨 ما الحالات التي يجوز فيها التفخيم والترقيق للراء؟

إذا جاءت الراء ساكنة وقبلها كسر، وبعدها حرف استعلاء مكسور في كلمتها . مثل : { فِرْقٍ }، فإنها تفخم لوقوعها ساكنة قبل حرف من حروف الاستعلاء، وترقق لكون حرف الاستعلاء جاء مكسورة، والكسر أضعف التفخيم.

ا إذا جاءت الراء ساكنة في آخر الكلمة، وسبقها حرف استعلاء ساكن مسبوق بحرف مكسور. مثل : { مِصْرَ}، وهو { الْقِطْرِ }لكنه رُجِّح التفخيم على الترقيق في راء { مِصْرَ}، وذلك مراعاة لحركة الراء عند وصلها، وهي الفتحة، ورُجِّح الترقيق على التفخيم في راء وذلك {الْقِطْرِ} مراعاة لحركة الراء عند وصلها، وهي الكسرة.

في كلمات (فأسر) ، (أن أسر) ، حيثما وقعتا، و (يسر) بالفجر فقط و(نذر)، في مواضعها الستة في القمر.
 فمن رقق اعتد بالأصل، وهو توسط الراء، ومن فخم اعتد بالعارض وهو تطرف الراء، وقد رجح العلماء الترقيق على التفخيم في الكلمات السابقة .



#### صح أو خطأ :



- الراء مفخمة في قوله -تعالى-: {وَالسَّمَاءِ وَالطَّارِقِ}.
  خطأ: لأن الراء مكسورة.
- الراء مفخمة في قوله -تعالى-: { قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ }.
  صح: لأن الراء مفتوحة.
- الراء مرققة في قوله تعالى -: { وَالشَّفْعِ وَالْوَتْرِ} عند الوقف:
  خطأ: لأن الراء ساكنة سكون عارض والحركة التى قبلها هى الفتحة:
  - الراء مرققة في قوله -تعالى-: {وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّهُ يَزَّكَّى}:
    صح: لأن الراء مكسورة.

#### بين سبب تفخيم الراء فيما يأتي :

- {تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ...}. لأن الراء مفتوحة.
- {فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَى مِنْ فُطُورٍ}: - فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَى مِنْ فُطُورٍ}:

فَارْجِعِ: لأن الراء ساكنة سكون أصلي والحركة التي قبلها فتحة. الْبَصَرَ: لأن الراء متحركة بالفتح. تَرَى: لأن الراء متحركة بالفتح. فُطُورٍ: لأن الراء ساكنة سكون عارض، وقبلها واو مدية.

﴿ اَتَنَزَّلُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ كُلِّ أَمْرٍ}:
 وَالرُّومُ فِي اللهِ عَلَى مِهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى ا

وَالرُّوحُ: لأن الراء مضمومة. رَبِّهمْ: لأن الراء مفتوحة.

#### اختر أيهما أصح التفخيم أم الترقيق في الراء فيما يأتي :

- ﴿وَاللّٰهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ ﴾:
  عند الوقف: نرقق الراء الساكنة سكوناً عارضاً، لأن قبلها ياء لينة.
  عند الوصل: نفخم الراء لأنها مضمومة.
  - ﴿وَلِيَاسُ التَّقْوَى ذَلِكَ خَيْرٌ}:
    عند الوقف: نرقق الراء الساكنة سكوناً عارضاً، لأن قبلها ياء لينة.
    عند الوصل: نفخم الراء لأنها مضمومة.
    - (تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ}:
      نفخم الراء لأنها مفتوحة.



15

- ﴿ وَمِنْ شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ }:
  ترقق لأنها مكسورة.
- ﴿ [وَالتَّينِ وَالزَّيْتُونِ (1) وَطُورِ سِينِينَ }:
  ترقق لأنها مكسورة.
  - (مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَى}:
    تفخم لأن الراء متحركة بالفتح.



اختبارات إلكترونية ذكية















UULA



### الآيات من (7 - 9) من سورة الممتحنة

#### 📘 بِسْمِ اللَّهِّ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

عَسَى اللّٰهُۚ أَنْ يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الَّذِينَ عَادَيْتُمْ مِنْهُمْ مَوَدَّةً وَاللّٰهُۚ قَدِيرٌ وَاللّٰهُۚ غَفُورٌ رَحِيمٌ (7) لَا يَنْهَاكُمُ اللّٰهًُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللّٰهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ (8) إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ اللّٰهُ عَنِ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَأَخْرَجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ وَظَاهَرُوا عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَنْ تَوَلَّوْهُمْ وَمَنْ يَتَارِكُمْ وَظَاهَرُوا عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَنْ تَوَلَّوْهُمْ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ (9)

#### سورة الممتحنة (9-7)

- ما العلاقة بين هذه الآيات والآيات التي قبلها؟
- بعد أن قاطع المؤمنون أقاربهم الكفار استجابةً لنداء ربهم ونهيه عن موالاة الكافرين كما في الآيات السابقة، وكان ذلك عزيزاً على نفوسهم، ويتمنون أن يجدوا المخلص منه، بشر الله المؤمنين بأنه سيغير من طباع أقاربهم المشركين، ويغرس في قلوبهم محبة الإسلام فتعود المودة بينكم وبينهم.
  - ما معنى قوله تعالى: {عَسَى اللّٰهُۚ أَنْ يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الَّذِينَ عَادَيْتُمْ مِنْهُمْ مَوَدَّةً}؟ لعل الله عز وجل يجعل بينكم وبين أعدائكم من كفار مكة محبة وألفة بعد البغض.
    - مل تحقق هذا الوعد وجعل الله بعد العداوةِ مودةً؟

ممكن أن يأتي السؤال بصيغة أخرى: كيف أزال الله الوحشة من قلوب المؤمنين تجاه أقربائهم من كفار مكة؟ أنجز الله وعده، فأتاح للمسلمين فتح مكة فأسلم الكثير من أقاربهم، كأبي سفيان بن حرب، والحارث بن هاشم، وسهيل بن عمرو، وحكيم بن حزام، وغيرهم، فكانت المودة وكان الولاء والإخاء بينهم.

- ما معنى قوله تعالى: {وَاللهُ قَدِيرٌ}؟
  قادر لا يعجزه شيء، يقدر على تقليب القلوب وتغيير الأحوال، وقدير أبلغ من قادر لأنها من صيغ المبالغة.
- ما المقصود بقوله تعالى: {لَا يَنْهَاكُمُ اللّٰهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ}؟ ثَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ}؟ أي: لا ينهاكم الله عن الإحسان إلى الكفار الذين لم يقاتلوكم من أجل الدين ولم يخرجوكم من دياركم، ولم يعاونوا على إخراجكم، {أَنْ تَبَرُّوهُمْ}: تحسنوا إليهم وتفعلوا الخير لهم، {وَتُقْسِطُوا اللَّهُمْ}: تعدلوا فيهم
  - ما موقف المسلم تجاه غير المسلمين إن كانوا لا يعادون المسلمين؟ لم ينه الله عن الإحسان إليهم.
- ميمن نزلت هذه الآية: {لَا يَنْهَاكُمُ اللّٰهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَيُ الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا}؟

نزلت في قبيلة خزاعة، وذلك أنهم صالحوا رسول الله - صلى الله عليه وسلم - على ألا يقاتلوه ولا يعينوا عليه أحد، فأمر ببرهم والإحسان إليهم.

#### 🝳 هل پوجد قول آخر فی سبب نزولها؟

ممكن أن يأتي السؤال بصيغة أخرى: لماذا امتنعت أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما عن استقبال أمها؟ وبماذا أمرها رسول الله صلى الله عليه وسلم؟

عَنْ أَسْمَاءَ بِنْتِ أَبِي بَكْرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَتْ: قَدِمَتْ عَلَيَّ أُمِّي وهي مُشْرِكَةٌ في عَهْدِ قُرَيْشٍ، إذْ عَاهَدُوا رَسُولَ اللهِ -صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ -ومُدَّتِهِمْ مع أَبِيهَا، فَاسْتَفْتَتْ رَسُولَ اللهِّ -صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ -ومُدَّتِهِمْ مع أَبِيهَا، فَاسْتَفْتَتْ رَسُولَ اللهِ ّ-صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ- فَقالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّ أُمِّي قَدِمَتْ عَلَيَّ وهي رَاغِبَةٌ أَفَأَصِلْهَا؟ قالَ: نَعَمْ صِليهَا). فأنزل الله: { لَا يَنْهَاكُمُ الله َّ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللهَّ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ} إلَيْهُمْ إِنَّ اللهَّ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ} وقال تعالى: { وَإِنْ جَاهَدَاكَ عَلَى أَنْ تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفًا وَالَّبَعْ مَلُونَ (15)}.

- ما المقصود بقوله تعالى: {إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ اللّٰهُ عَنِ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي الدِّينِ}؟ أي إنما ينهاكم الله عن صداقة ومودة الذين ناصبوكم العداوة، وقاتلوكم لأجل دينكم.
  - ما معنى قوله تعالى: {وَظَاهَرُوا عَلَى إِخْرَاجِكُمْ}؟
    عاونوا وناصروا العدو على إخراجكم من دياركم.
    - ما معنى {أَنْ تَوَلَّوْهُمْ}؟
      أن تتخدوهم أولياء وأنصاراً وأحباباً.
- ما المقصود بقوله تعالى: {فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ}؟
  لأنهم وضعوا الولاية والنصرة في غير موضعها، والظلم هو وضع الشيء في غير موضعه وأيضاً هم ظلموا أنفسهم بتعريضها للعذاب.

#### ما الآيات التي تشير إلى المعاني التالية:

- الله قادر على هداية بعض الناس من المشركين إلى الإسلام. عَسَى اللّٰهُۚ أَنْ يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الَّذِينَ عَادَيْتُمْ مِنْهُمْ مَوَدَّةً وَاللّٰهُۚ قَدِيرٌ وَاللّٰهُۚ غَفُورٌ رَحِيمٌ
- - النهي عن موالاة الكفار الذين يقاتلون المسلمين ويخرجوهم من ديارهم.
    إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ اللهُ عَنِ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَأَخْرَجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ وَظَاهَرُوا عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَنْ تَوَلَّوْهُمْ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ



2023 – 2022

#### 🝳 ما ترشد إليه الآيات الكريمة:

- · بينت الآيات الكريمة حكم الموالاة الممنوعة والمباحة في الإسلام.
- رخصت الآيات الكريمة في صلة الذين لم يعادوا المؤمنين ولم يقاتلوهم .
  - · الترغيب في العدل والإنصاف.
- جواُز نفقة الابن المسلم على أبيه الكافر بشرط ألا يقف في صف أعداء الإسلام ويعلن عن عداوته لله وأوليائه.
  - الله قادر على هداية الناس جميعاً {وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ}.
    - يرغب الله تعالى في العدل والإنصاف حتى مع الكفار.
      - الإسلام دين عدل وسلام.
- فُصلت الآيات العلاقات الدولية للمسلمين مع غيرهم على أساس موقف غير المسلمين من الإسلام والمسلمين .



اختبارات إلكترونية ذكية







19



## الآيتان (10 - 11) من سورة الممتحنة

- يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَّ اللّٰهُّ أَعْلَمُ بِإِيمَانِهِنَّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلَا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ لَا هُنَّ حِلُّ لَهُمْ وَلَا هُمْ يَحِلُّونَ لَهُنَّ وَأَتُوهُمْ مَا أَنْفَقُوا وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَنْ تَنْكِحُوهُنَّ إِذَا أَنْفَقُوا وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَنْ تَنْكِحُوهُنَّ إِذَا أَنْفَقْتُمْ وَلْيَسْأَلُوا مَا أَنْفَقْتُمْ وَلْيَسْأَلُوا مَا أَنْفَقْتُمْ وَلْيَسْأَلُوا مَا أَنْفَقُوا وَلَا تُمْسِكُوا بِعِصَمِ الْكَوَافِرِ وَاسْأَلُوا مَا أَنْفَقْتُمْ وَلْيَسْأَلُوا مَا أَنْفَقُوا وَلَا تُمْمِيكُوا بِعِصَمِ الْكَوَافِرِ وَاسْأَلُوا مَا أَنْفَقْتُمْ وَلْيَسْأَلُوا مَا أَنْفَقُوا وَلَا تُنْفَقُوا اللّٰهَ الَّذِينَ ذَهَبَتْ أَزْوَاجُهُمْ مَنْ أَزُواجِكُمْ إِلَى الْكُفَّارِ فَعَاقَبْتُمْ فَأَتُوا اللّٰهَ الَّذِينَ ذَهَبَتْ أَزْوَاجُهُمْ مِنْ أَزُواجِكُمْ إِلَى الْكُفَّارِ فَعَاقَبْتُمْ فَأَتُوا اللّٰهَ الَّذِينَ ذَهَبَتْ أَزْوَاجُهُمْ مِنْ أَزُواجِكُمْ إِلَى الْكُفَّارِ فَعَاقَبْتُمْ فَأَتُوا اللّٰهَ الَّذِي لَنَتُمْ مِهُ وَلُورَ (11).
  - 🚨 ما العلاقة بين هذه الآيات والآيات التي قبلها؟

لما أمر الله - تبارك وتعالى - المسلمين بترك موالاة المشركين اقتضى ذلك مهاجرة المسلمين والمسلمات عن بلاد الشرك إلى بلاد الإسلام.

#### 🖸 ما سبب نزول هذه الآيات؟

في صلح الحديبية بين الرسول - صلى الله عليه وسلم - وبين أهل مكة تضمنت وثيقة الصلح أن من جاء الرسول -صلى الله عليه وسلم- من مكة من الرجال رده إلى مكة ولو كان مسلماً، ومن جاء المشركين من الرسول -صلى الله عليه وسلم- من مكة من الرجال رده إلى مكة ولو كان مسلماً، ومن جاء المشركين من الكتاب المدينة لم يردوه إليه، ولم ينص على النساء، فأقبل زوجها وكان كافراً وهو صيفي بن الراهب وقيل: مسافر المخزومي فقال: يا محمد أردد على امرأتي فإنك شرطت ذلك وهذه طينة الكتاب لم تجف بعد، فأنزل الله - المخزومي هذه الآية: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا جَاءًكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَ...}.

- 🝳 هل يوجد قول آخر في سبب نزول الآيات؟
- قيل جاءت أم كلثوم بنت عقبة بن أبي معيط، فجاء أهلها يسألون رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يردها، فنزلت هذه الآية، فلم يردها.
  - ما المقصود بقوله تعالى: {إِذَا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ}؟ المؤمنات بألسنتهن، مهاجرات من الكفار.
  - 🖸 ماذا فعل النبي صلى الله عليه وسلم عندما قدمت إليه المؤمنات مهاجرات؟
    - 🛧 ممكن أن يأتي السؤال بصيغة أخرى: ما المقصود بقوله تعالى: {فَامْتَدِنُوهُنَّ}؟
    - اختبروهن بالحلف أنهن ما خرجن إلا رغبة في الإسلام لا بغضاً لأزواجهن.
      - اختبروا حالهن، وانظروا هل توافق قلوبهن السنتهن، أو هن منافقات.
        - کیف کانت طریقة وصیغة الامتحان؟

قال ابن عباس - رضي الله عنهما - كان يمتحنهن: ((بالله ما خرجت عن بغض زوج، وبالله ما خرجت رغبة عن أرض إلى أرض، وبالله ما خرجت التماس دنيا وبالله ما خرجت إلا حباً لله ورسوله)).

• ما معنى: {فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ}؟

إن تحققتم من إيمانهن بعد امتحانهن بحسب حلفهن، وغلب على ظنكم إيمانهن بالحلف وغيره مما يورث اطمئنان قلوبكم على إسلامهن وهو يعتمدٍ على ظاهر حالهن وإقرارهن مع الحلف بالله. فأما خفايا الصدور فأمرها إلى الله، لا سبيل للبشر إليها، {اللّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِهِنَّ}.



- ما معنى: {فَلَا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَّار}؟
  لا تردوهن إلى الكفار بمكة.
- ما المقصود بقوله تعالى: {لَا هُنَّ حِلُّ لَهُمْ وَلَا هُمْ يَحِلُّونَ لَهُنًّ}؟
  لا تحل المؤمنة للمشرك ولا يحل للمؤمن نكاح المشركة.
- ما معنى قوله تعالى: {وَأَتُوهُمْ مَا أَنْفَقُوا}؟ ردوا للكفار المهور التي أعطوها لأزواجهم المؤمنات المهاجرات.
- ما المقصود بقوله تعالى: {وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَنْ تَنْكِحُوهُنَّ إِذَا أَتَيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ}؟
  لا حرج ولا إثم عليكم أن تتزوجوا هؤلاء المهاجرات.
- ما معنى: {وَلَا تُمْسِكُوا بِعِصَمِ الْكَوَافِرِ}؟
  لا تتمسكوا بعقود زوجاتكم الكافرات فليس بينكم وبينهن عصمة ولا علاقة زوجية.
- ما معنى: {وَاسْأَلُوا مَا أَنْفَقْتُمْ}؟ اطلبوا أيها المؤمنون ما أنفقتم عليهن من مهور في حال الارتداد، فيرد على الزوج المؤمن قيمة ما أنفق من المهر على زوجته الكافرة التي فارقها بسبب كفرها.
  - ما المقصود بقوله تعالى: {وَلْيَسْأَلُوا مَا أَنْفَقُوا}؟
    ليطلب -أي المشركون- ما أنفقوا على زوجاتهم المهاجرات.
  - ما المقصود بقوله تعالى: {وَإِنْ فَاتَكُمْ شَيْءٌ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ إِلَى الْكُفَّارِ}؟ وإن فرت امرأة أحدكم إلى الكفار ولحقت بهم ولم يعطوكم مهرها، عوضه الإمام.
    - من أين يعوضه الحاكم؟
  - مِما يكون للكافرين الذين هاجرت زوجاتِهم من حقوق على زوجاتهم في دار الإسلام.
- ا أو مما يقع من مال الكفار غنيمة في أيدي المسلمين، رُويَ عن ابن عباس رضي الله عنهما: أنه يعطي الذي ذهبت زوجته الغنيمة قبل أن تخمس أي قبل أن تقسم أخمساً كما هي القاعدة في تقسيم الغنائم. كما جاء في سورة الأنفال.
  - ما معنى: {فَأَتُوا الَّذِينَ ذَهَبَتْ أَزْوَاجُهُمْ مِثْلَ مَا أَنْفَقُوا}؟ فأعطوا الذين ذهبت أزواجهم إلى الكفار مثل ما أنفقوا عليهن من مهور.
  - ما المقصود بقوله تعالى: {وَاتَّقُوا اللهَّ الَّذِي أَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ}؟ الذي آمنتم به وراقبوه في أقوالكم وأفعالكم وتنفيذ ما شرع لكم من أحكام.



21 2023 – 2022

#### 🚨 ما ترشد إليه الآيتان الكريمتان:

- المسلم يعتمد في تعامله على ظاهر أخيه المسلم، والله تعالى عليم خبير يتولى الظاهر والباطن، والسر والعلن.
  - حرمة نكاح المشركة.
  - لا يجوز الإبقاء على عصمة الزوجة المشركة.
  - أهم ضمانة في ضمير المؤمن ضمانة الرقابة الإلهية وخشية الله وتقواه.
    - الشريعة الإسلامية تصون حقوق الكفار عند المسلمين.



اختبارات إلكترونية ذكية









## الآيتان من (12 - 13) من سورة الممتحنة

#### 📕 بسْمِ اللّٰهِّ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَى أَنْ لَا يُشْرِكْنَ بِاللَّهِ شَيْئًا وَلَا يَسْرِقْنَ وَلَا يَزْنِينَ وَلَا يَقْتُلْنَ أَوْلَادَهُنَّ وَلَا يَأْتِينَ بِبُهْتَانِ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ وَلَا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ فَبَايِعْهُنَّ وَاسْتَغْفِرْ لَهُنَّ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (12) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَوَلُّوا قَوْمًا غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَئِسُوا مِنَ الْأَخِرَةِ كَمَا يَئِسَ الْكُفَّارُ مِنْ أَصْحَابِ الْقُبُورِ (13)

سورة الممتحنة (13-12)

#### عا سبب نزول هاتين الآيتين؟

- اً أَنَّ رَسُولَ اللَّهِِّ صَلَّى اللَّهُ عليه وسلَّمَ كَانَ يَمْتَحِنُ مَن هَاجَرَ إِلَيْهِ مِنَ المُؤْمِنَاتِ بهذِه الآيَةِ بقَوْلِ اللَّهِ: {يَا أَيُّهَا الشَّرْطِ النبيُّ إِذَا جَاءَكَ المُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ} إلى قَوْلِهِ {غَفُورُ رَحِيمٌ}، قالَ عُرْوَةُ: قالَتْ عَائِشَةُ: فَمَن أَقَرَّ بهذا الشَّرْطِ مِنَ المُؤْمِنَاتِ، قالَ لَهَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَى الله عليه وسلَّمَ: "قَدْ بَايَعْتُكِ" كَلَامًا ولَا واللَّهِ مَا مَسَّتْ يَدُهُ يَدَ امْرَأَةٍ قَطُّ فَى المُبَايَعَةِ، مَا يُبَايِعُهُنَّ إلَّا بِقَوْلِهِ: "قَدْ بَايَعْتُكِ عَلَى ذَلِكِ").
- متى أخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم البيعة من النساء؟ وأين حدث ذلك؟ لما فتح رسول الله صلى الله عليه وسلم مكة المكرمة جاء نساء مكة يبايعنه فأُمر أن يأخذ عليهن البيعة.
  - 🔾 ما بنود هذه البيعة؟
  - هی عدم الشرك بالله.
    - وعدم السرقة .
      - وعدم الزنا ,
  - وعدم وأد البنات كما كان يجرى في الجاهلية.
  - ◄ ولا يكذبن على الأزواج فيدخلن عليهم أولاداً ليسوا منهم بارتكاب المرأة فاحشة الزنا وهي متزوجة.
    - ماذا طلب الله تعالى من نبيه محمد صلى الله عليه وسلم بعد أخذ البيعة من النساء؟
      قال تعالى: {فبايعهن واستغفر لهن الله}.
      - ما المقصود بقوله تعالى: {وَلَا يَقْتُلْنَ أَوْلَادَهُنَّ}?
        كما كان يفعل أهل الجاهلية من وأد البنات وقتلهن وهن صغار.
        - ما معنى قوله تعالى: {وَلَا يَأْتِينَ بِبُهْتَانٍ يَفْتَرِينَهُ}؟
          لا تنسب إلى زوجها ولداً لقيطاً ليس منه.



- ما المقصود بقوله تعالى: {وَلَا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ}؟ لا يخالفن أمرك فيما أمرتهن به من معروف أو نهيتهن عنه من منكر بل يسمعن ويطعن
  - ما معنى: {مَبَايِعْهُنَّ}؟
    عاهدهن، فإذا بايعن على تلك البنود قبلت بيعتهن.
  - ما معنى قوله تعالى: {وَاسْتَغْفِرْ لَهُنَّ اللهِ}؟
    اطلب من الله تعالى لهن المغفرة لما سلف من الذنوب.
- ما المقصود من قوله تعالى: {يا أيها الذين آمنوا لَا تَتَوَلَّوْا قَوْمًا غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ}؟
  هذا النداء للمؤمنين في ختام السورة أتى منبهاً لهم ومذكراً باسم الإيمان الذي يميزهم عن سائر الأقوام: بأن لا تصادقوا يا معشر المؤمنين الكفرة ولا تتخذوهم أحباء وأصدقاء توالونهم، فإنهم قوم غضب الله عليهم ولعنهم.
  - 🝳 من هم القوم الذين غضب الله عليهم؟
  - قال الحسن البصري: هم اليهود لقوله -تعالى-: {غَير المَغضُوبِ عَلَيهم}.
  - وقال: ابن كثير: يعنى اليهود والنصاري وسائر الكفار ممن غضبَ الله عليهم ولعنهم.
    - ما معنى قوله تعالى: {قَدْ يَئِسُوا مِنَ الْلَّخِرَةِ}؟ أولئك الكفار يئسوا من ثواب الآخرة ونعيمها.
  - ما معنى قوله تعالى: {كَمَا يَئِسَ الْكُفَّارُ مِنْ أَصْحَابِ الْقُبُورِ}؟
    كما يئس الكفار المكذبون بالبعث والنشور من أمواتهم أن يعودوا إلى الحياة مرة ثانية بعد موتهم.
  - ختم الله تعالى السورة بمثل ما فتحها به، وضح ذلك.
    ختم تعالى السورة الكريمة بمثل ما فتحها به وهو النهي عن موالاة الكفار أعداء الله وهو بمثابة التأكيد للكلام السابق، وتناسق الآيات في البدء والختام، وهو من البلاغة بمكان.
    - 🝳 ما الذي ترشد إليه الآيتان الكريمتان؟
    - مشروعية أخذ البيعة لإمام المسلمين ووجوب الوفاء بها.
      - عدم جواز مصافحة النساء للرجل عدا المحارم.
    - حرمة الشرك والسرقة والزنا وقتل الأولاد والكذب والبهتان والحاق الولد بغير أبيه.
      - وجوب طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم فيما يأمر به وينهى عنه.
        - حرمة موالاة أعداء الدين بالنصرة والمحبة.

#### 🧭 تدرب و تفوق

اختيارات الكترونية ذكية





