

بسما مندالرحمن الربيم



•

# انقلاب آرام

## درآمدی بر تحول فرهنگ سیاسی در ایران معاصر

نويسنده

محمدرضا شريف



شريف، محمدرضا، ١٣٤٩ -

انقلاب آرام: درآمدی بر تحول فرهنگ سیاسی در ایران معاصر / محمدرضا شریف. - تهران: روزنه، ۱۳۸۰

۱۱ + ۱۹۷ ص.: جدول، نمودار.

ISBN 964-334-80-5

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فیپا.

كتابنامه: ص. [۲۰۵] ـ ۲۱۵؛ همچنين به صورت زيرنويس

 ۱. فرهنگ سیاسی - - ایران. الف. عنوان. ب. عنوان: درآمدی بر تحول فرهنگ سیاسی در ایران معاصر.

4.5/7

۸ الف ۴ ش /۵۵ JA

۸۰۰ – ۳۷۰۴

كتابخانه ملى ايران



انقلاب آرام

درآمدی بر تحول فرهنگ سیاسی در ایران معاصر

🗖 پژوهش و نگارش: محمدرضا شریف

- چاپ اول: ۱۳۸۱
  - تيراژ: ۲۰۰۰
- طرح جلد: سیّد پارسا بهشتی شیرازی
  - چاپ و صحافي: چاپخانه آرين
- آدرس: میدان توحید نبش پرچم بالای بانک تجارت طبقه ۴ انتشارات روزنه
  - تلفن: ۶۹۳۹۰۷۴ ۶۹۳۵۰۸۶، فاکس ۶۹۲۴۱۳۲
  - ISBN: 964-334-80-5
- شایک: ۵-۸۰-۳۳۴
- كليه حقوق براى ناشر محفوظ است.

تقدیم به پدر و مادرم به پاس زحمات و به یاد مهربانی هایشان

## فهرست

| فهرست                                      |
|--------------------------------------------|
| پیشگفتار:                                  |
| مقدمهٔ نظری: تبیین مفاهیم فرهنگِ سیاسی     |
| مفهوم و اهمیت فرهنگ سیاسی                  |
| اجزاء، جهتگیریها و انواع فرهنگ سیاسی       |
| الف ـ فرهنگ سیاسی محدود (بسته)             |
| ب ـ فرهنگ سیاسی تبعی (انفعالی)             |
| ج ـ فرهنگ سیاسی مشارکتی                    |
| دگرگونی فرهنگ سیاسی:۱۶                     |
| جامعه پذیری سیاسی و دگرگونی فرهنگ سیاسی:۱۷ |
| برخی عوامل مؤثر بر دگرگونی فرهنگ سیاسی     |
| الف ـ صنعتی شدن و دگرگونی فرهنگ سیاسی      |
| ب ـ تأثیر ساختار سیاسی بر فرهنگ سیاسی      |
| ج ـ نقش سنت در نوسازی فرهنگ سیاسی          |
| فصل اول: ميراث ما                          |
| بخش اول:اقتدار گرایی                       |
| ریشههای اجتماعی فرهنگ اقتدارگر             |
| الف ـ ساخت خانواده                         |
| ب _ ساخت سیاسی اقتدارگرا                   |
| ساخت پاتريمونيال                           |
| نو پاتريمونياليسم                          |

#### ب/انقلاب آرام

| 47  | ساخت و فرهنگ نوپاتریمونیالی در عصر پهلوی                       |
|-----|----------------------------------------------------------------|
|     |                                                                |
| 49  | بخش دوم:توهم توطئه                                             |
| ٥٢  | ریشههای اساطیری توهم توطئه                                     |
| ۵۵  | ریشههای تاریخی «توهم توطئه»                                    |
| ۵۵  | (پیدایش «توهم توطئه» در وضعیت نیمهاستعماری)                    |
|     | ریشههای سیاسی توهم توطئه                                       |
| ۶.  | ریشههای فرهنگی و اجتماعی توهم توطئه                            |
| ۶٣  | يخش سوم: فرهنگ ستند و خشونت                                    |
| ۶۵  | بخش سوم: فرهنگ ستیز و خشونتریشههای تاریخی ـ اجتماعی فرهنگ ستیز |
| ۶۵  | الف ـ ساختار استبدادی                                          |
| ۶٧  | ب - ساختار اجتماعی مبتنی بر نابرابری                           |
| ۶۹  | ج - موقعیت ژئوپولیتیکی ایران                                   |
| ٧٠  | ریشههای فرهنگی ـ اجتماعی فرهنگستیز                             |
| ٧.  | الف ـ يكتاانگارى معرفتى                                        |
| ٧٢  | ب ـ پکتاانگاری دینی                                            |
|     | بخش چهارم: عناصر ثانویهٔ فرهنگ سیاسی ایران                     |
|     |                                                                |
|     |                                                                |
|     |                                                                |
|     |                                                                |
|     | ۴ ـ تقدیرگرایی ـ منجیگرایی                                     |
| ۹۰  | ۵ ـ بدبینی ـ بی اعتمادی                                        |
| ٩٧  | بخش پنجم: جمع بندی (فرهنگ سیاسی در                             |
|     | ۱_ نتایج اقتدارگرایی                                           |
| ١.  | ۲ ـ تأثيرات «توهم توطئه»                                       |
| ١., | ٣ ـ نتايج فرهنگ ستيز                                           |

| فهرست /ج                                                                |
|-------------------------------------------------------------------------|
| ۴ ـ نتایج عناصر ثانویهٔ فرهنگ سیاسی۴                                    |
| ۵ ـ نتيجه گيري۵                                                         |
| فصل دوم: انقلاب آرام                                                    |
| بخش ششم: انقلاب اسلامی و تحول فرهنگ سیاسی                               |
| ۱ ـ انقلاب اسلامی از منظر فرهنگ سیاسی                                   |
| ۲ ـ فرایند انقلاب اسلامی و تحول فرهنگ سیاسی                             |
| ۳ ـ انقلاب اسلامی و طلیعهٔ تحول ساخت سیاسی در ایران                     |
| ۴ ـ سناریوهای تحول درساخت و فرهنگ سیاسی (پس از پیروزی انقلاب اسلامی ۱۱۹ |

| ١٢٧ | بخش هفتم: پیامدهایانقلابوتحول درحوزه سیاست |
|-----|--------------------------------------------|
| 177 | ۱ ـ تحول در ساختُ سياسي                    |
| ١٣٣ | ۲ ـ شکلگیری تکثر سیاسی در ایران            |

|     | بخش هشتم: تحولات اجتماعي گسترده و تحول فرهنگ |
|-----|----------------------------------------------|
| 140 | سياسي                                        |
| 140 | ۱ ـ تحولات جمعیتی: (ساخت ـ جنسیت ـ پراکندگی) |
| ۱۴۸ | ۲ ـ تغيير سطوح تحصيلي                        |
| 101 | ۳ ـ تحول در روستا                            |
| 104 | ۴ ـ تغییر در گروههای مرجع: به جای جمعبندی    |

|     |   |      |      |  | • | 9 | _ | ٤ | :    | ۵ | ָ<br>֖֖֖֓֓֞֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓ | فر | ) | 5 | ز | ٤ | عو | _ | ٠, | د | ( | ز  | ٤ | عو | >  | ت  | ,  | 9 | ے  | سح  | ٥,  | k  | ل  | اس       | ,  | _  | ·>  | L  | نة | 1   | ٠.  | •          | 8  | ;   | ں   | <del></del> | خ  | į  |   |
|-----|---|------|------|--|---|---|---|---|------|---|---------------------------------------------|----|---|---|---|---|----|---|----|---|---|----|---|----|----|----|----|---|----|-----|-----|----|----|----------|----|----|-----|----|----|-----|-----|------------|----|-----|-----|-------------|----|----|---|
| 181 |   |      | <br> |  |   |   |   |   | <br> |   |                                             |    |   |   |   |   |    |   |    |   |   |    |   |    |    |    |    |   |    |     |     |    |    |          |    |    |     |    |    |     |     |            |    | ﻪ   | ش   | ،ي          | ١  | ;1 |   |
| 181 |   | <br> | <br> |  |   |   |   |   | <br> |   |                                             |    |   |   |   |   |    |   |    |   |   |    |   |    |    |    |    |   | ,  |     |     |    |    |          |    |    |     | ى  | کل | ن ' | `ر  | <u>ل</u> ا | صو | ~   | -   | ١           |    |    |   |
| 180 | , |      | <br> |  |   |   |   |   | <br> |   |                                             |    |   |   |   |   |    |   |    |   |   |    |   |    |    |    | ٠, | ی | ي. | , د | ی   | کر | S. | <u>.</u> | وۂ | ر  | ان  | ري | ج  | 4.  | , ب | ی          | ۵  | گا  | _ ن | ۲.          |    |    |   |
| 189 |   |      | <br> |  |   |   |   |   | <br> |   |                                             |    |   |   |   |   |    |   |    |   |   | ٠, | ح | سد | يا | س. | ر  | گ | نن | ره  | , و | ل  | نو | تح       | و  | ٠  | ينو | د  | ي  | کر  | ζ.  | ښنا        | ۵, | رو  | -   | ٣           |    |    |   |
| 189 |   |      | <br> |  |   |   |   |   |      |   |                                             |    |   |   |   |   |    |   |    |   |   |    |   |    |    |    |    |   | ر  | بنح | دي  | (  |    | فد       | عر | (م | ٠   | ٠. | اش | رد  | . ب | از         | :  | ديږ | ز د | ۔ایہ        | تہ |    | ف |

## 

## فهرست جدولها ونمودارها

|   | لها | جدوا | ( _        | الف |
|---|-----|------|------------|-----|
| ٠ |     | ,    | <b>,</b> - |     |

| جدول شماره ۱: انواع فرهنگ سیاسی                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------|
| جدول شماره ۲: شاخصهای تقدیرگرایی                                                    |
| جدول شماره ۳: رابطهٔ بیاعتمادی و فعالیت سیاسی ۹۱                                    |
| جدول شماره ۲: میزان احساس عدم امنیت در فعالیت سیاسی ۹۲                              |
| جدول شماره ۵: تأثیر سالهای خدمت سیاسی درمیزان بیاعتمادیسیاسی                        |
| جدول شماره ۶: عناصر اصلی فرهنگ سیاسی در ایران؛ (پیش از انقلاب اسلامی)               |
| جدول شماره ۷: عناصر ثانویه فرهنگ سیاسی در ایران (پیش از انقلاب اسلامی)              |
| جدول شماره ۸: مقایسه میان روابط حکومتکنندگان و حکومتشوندگان در دو فرهنگ سیاسی       |
| پاتریمونیال و دموکراتیک                                                             |
| جدول شماره ۹: روابط سیاسی حاکم بر جامعه پاتریمونیال                                 |
| جدول شماره ۱۰: جناحهای سیاسی در ایران امروز                                         |
| جدول شماره ۱۱: مقایسه جمعیت شهری و روستایی در ایران در سالهای ۱۳۵۵ و ۱۳۷۵ ۱۴۷       |
| جدول شماره ۱۲: مقایسه درصد باسوادان در جمعیت ۶ساله و بیشتر بر حسب جنس به تفکیک نقاط |
| شهری و روستایی (سالهای ۱۳۵۵ تا ۱۳۷۷)                                                |
| جدول شماره ۱۳: ارزشهای مذهبی در سالهای ۱۳۶۵ و ۱۳۷۱                                  |
| جدول شماره ۱۲: مقایسهٔ برخی ارزش های مذهبی در سال ۱۳۷۴۱۳۷۴                          |

#### فهرست / هـ

| ب) نمودارها:                                                                  |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| نمودار شماره ۱: انواع ساخت قدرت در خانواده۳۱                                  |
| نمودار شماره ۲: رابطه بازتولید متقابل میان ساخت اقتدارگرا و فرهنگ اقتدارگرا۹۸ |
| نمودار شماره ۳: چرخش مکرر تاریخی: بحران دمکراسی باثبات در ایران ۹۹            |
| نمودار شماره ۴: رابطهٔ فرهنگ سیاسی و ساخت سیاسی مرزهای پیروزی انقلاب          |
| نمودار شماره ۵ سناریوی اول تحول فرهنگ سیاسی پس از انقلاب اسلامی               |
| (ایجاد فرهنگ سیاسی مشارکتی)۱۲۰                                                |
| نمودار شماره ۶: سناریوی دوم تحول فرهنگ سیاسی پس از انقلاب                     |
| (ایجاد فرهنگ سیاسی مشارکتی)                                                   |
| نمودارشماره۷:سناریوی سوم تحول فرهنگ سیاسی پس از انقلاب اسلامی                 |
| (بازگشت به فرهنگ سیاسی تبعی)                                                  |
| نمودار شمارهٔ ۸: سناریوی چهارم تحول فرهنگ سیاسی پس از انقلاب اسلامی۱۲۳        |

#### بیشگفتار:

بررسی نقش و تأثیر فرهنگ سیاسی در توسعهٔ سیاسی و اجتماعی جامعهٔ ما از اهمیت بسیار برخوردار است. توسعهٔ سیاسی - به عنوان یکی از ابعاد مهم توسعهٔ همه جانبه و پایدار - از یک طرف مستلزم تحول در ساخت سیاسی و از طرف دیگر مستلزم تحول در فرهنگ سیاسی است. به عبارت دیگر دلایل توسعه نیافتگی سیاسی را باید از دو منظر مختلف مورد مطالعه قرار داد. نخست مطالعهٔ ساخت سیاسی در بعد خرد و دوم مطالعهٔ ابعاد مختلف فرهنگ سیاسی.

در ایران مطالعهٔ ابعاد ساختاری سیاست به نسبت بیشتر مورد توجه قرار گرفته است، اما مطالعه در زمینهٔ فرهنگ سیاسی شاید به دلیل انتزاعی بودنش همچنان بکر مانده است. این در حالی است که سهم فرهنگ سیاسی اقتدارگرا در توسعه نیافتگی سیاسی جامعهٔ ماکمتر از سهم ساختارها نیست. از طرف دیگر تاریخ معاصر ایران در طول یکصد سال گذشته به ما می آموزد که تحول در ساختارهای سیاسی و حتی فرو افتادن حکومتهای استبدادی، برای محو استبداد و احیاناً توسعهٔ سیاسی ناکافی بوده است. چراکه با فرو افتادن هر حکومت استبدادی پس از بهاری زودگذر بار دیگر زمستان سرد و سخت استبداد بازگشته است. و بی تر دید این سخت جانی و پایداری بی حد و حصر استبداد در این سرزمین بدون توجه به فرهنگ سیاسی استبدادی و اقتدارگرایانهٔ درونی شده در روح و جان تک تک ما ایرانیان قابل توجیه و تبیین نیست. به همین دلیل کالبدشکافی و ریشه شناسی فرهنگ سیاسی و سپس آسیب شناسی و نقد آن و در نهایت پالایش و پیرایش فرهنگ سیاسی در ایران جزء اولین قدمهایی است که می تواند و می باید در راه پروژهٔ دموکراسی برداشته شود.

مهم ترین مفروض این دیدگاه آن است که ساخت سیاسی و فرهنگ سیاسی در یک رابطهٔ باز تولید متقابل به شکلگیری یکدیگر منجر می شوند. بر این اساس

ساخت سیاسی اقتدارگرا فرهنگ سیاسی اقتدارگرا را تولید میکند و فرهنگ سیاسی اقتدارگرا نیز به نوبهٔ خود پایههای ساخت سیاسی اقتدارگرا را تحکیم میکند. دستاورد این تحلیل آن است که با توجه به این رابطه در صورتی که در یکی از این دو \_ساخت یا فرهنگ \_ تحولی حاصل شود، تحول در دیگری نیز اجتناب ناپذیر خواهد بود.

مطالعه و تحقیق دربارهٔ فرهنگ سیاسی علاوه بر آنکه کلید فهم و تبیین ساخت سیاسی و ساختارها را به دست می دهد، از این بابت نیز مفید است که امکان مطالعهٔ دقیق تر رفتارهای سیاسی بازیگران سیاسی را فراهم می آورد. از این دیدگاه بررسی رفتارهای سیاسی بازیگران اعم از نخبگان، سیاستمداران و تودهها بدون توجه به نگرشها، باورها و احساسات آنها نسبت به سیاست و قدرت سیاسی امکانپذیر نبست و این درست همان کاری است که رهیافت فرهنگ سیاسی مدعی آن است.

از این رو بر این باوریم که تجزیه و تحلیل جامعهٔ سیاسی ایران ـ چه از بعد تحلیل کارکردی ـ ساختاری و چه از بعد تحلیل رفتار بازیگران سیاسی ـ بدون شناخت روشمند فرهنگ سیاسی در ایران، ناتمام، بی نتیجه و حتی گمراه کننده خواهد بود. در این مطالعه بی تردید باید به عناصر و مؤلفههای فرهنگ سیاسی در ایران، ویژگی ها و نتایج حاصل از این عناصر و همچنین سرمنشاءها و ساختهای موجد این عناصر توجه کافی مبذول شود. به همین جهت کتاب حاضر در وهلهٔ اول تلاش کرده است تا تصویری از فرهنگ سیاسی در ایران ارائه دهد. این تصویر که ذیل فصل اول و تحت عنوان میراث ما آمده است در واقع تلاش می کند تا فرهنگ سیاسی در ایرانِ پیش از نقلاب را ـ البته از دیدگاهی آسیب شناسانه ـ به تصویر بکشد.

انتخاب دیدگاه آسیب شناسانه ما را وادار کرده است تا به نقاط ضعف بیش از نقاط قوت و به محدودیت ها بیش از امتیازات و فرصت ها توجه کنیم؛ و این نه از سر حرمت ننهادن به فرهنگ ملی و دینی و نه از سر خودباختگی است، بلکه تنها و تنها محدودیتی است که نوع رویکرد آسیب شناسانه به ما تحمیل کرده است و صد البته باید توجه کرد که آسیب شناسی و دردشناسی اول قدم درمان است و تا دردشناسی نکنیم، درمان کردن و مرهم نهادن ممکن نمی گردد.

فارغ از همهٔ اینها باید به یاد داشته باشیم که فرهنگ سیاسی، هر چند به صورتی

آرام و تدريجي، دائماً در حال تحول است. اين تحول گاه عالمانه و عامدانه به وسيلهٔ کارگزاران ا خاص صورت می گیرد و گاه به صورتی ناخود آگاه و در اثر تحولات ساختاری ایجاد می شود. از طرف دیگر، نمی توان به سادگی نقطهٔ آغاز و انجام تحول فرهنگی را معین نمود و همهٔ اینها بر دشواری مطالعهٔ تحول فرهنگ سیاسی مى افزايد. در عين حال، مطالعهٔ فرهنگ سياسي بدون توجه به تحول آن يک تحليل ایستا خواهد بود. به همین دلیل در فصل دوم این کتاب تلاش کردهایم تا چرایی و چگونگی تحول فرهنگ سیاسی در ایران را بهویژه در پرتو تحولات سیاسی جدید ایران به بحث بگذاریم. از این جهت دو روایت از دگرگونی فرهنگ سیاسی در ایران ب یکدیگر آمیخته شدهاند. یکی روایتی تعلیلی (علت پایانه) از چرایی تحول و دیگری روایتی توصیفی از چگونگی تحول. از این منظر فرآیند انقلاب اسلامی به منزلهٔ یک دورهٔ جامعه پذیری مجدد در تحول فرهنگ سیاسی نقشی اساسی داشته است. علاوه بر این، تحولات ساختاری پس از انقلاب که خود حاصل انقلاب هستند . موجب دگرگونی های جدی در فرهنگ سیاسی شدهاند. بی تر دید تجزیه و تحلیل این تحولات دشوار به نظر می رسد، چرا که بسیاری از این تحولات هنوز «در حال شدن» هستند و بنابراین انسجام نهایی خود را پیدا نکردهاند. با این همه ابهامات موجود نباید مانع از تجزیه و تحلیل سیاست شناسان و جامعه شناسان گردد، هر چند این تحلیلها به صورت آزمایشی و مبهم تنها سنمت و سوی تحولات را نشان دهد. در مجموع هدف کلی کتاب نشان دادن و به تصویر کشیدن روند تحول فرهنگ سیاسی در ایران بوده است. تحولی که فرهنگ سیاسی محدود - تبعی پیش از

انقلاب را به فرهنگ سیاسی تبعی - مشارکتی تبدیل کرده و در نهایت منجر به شکا گیری یک فرهنگ سیاسی مشارکتی کامل خواهد شد.

نام کتاب را از جامعه شناس معاصر رونالد اینگلهارت وام گرفتهام که کتابش را در سال ۱۹۷۷ «انقلاب آرام ۲» نامید. او این تعبیر را برای توصیف دگرگونی در ارزشها و سبکهای سیاسی در میان مردم مغربزمین بهکار برد. نگارنده این تعبیر ظاهراً

۱- معادل كلمهٔ انگليسي agents كه برخي آن را «عنصر آگاه» ترجمه كردهاند.

<sup>2 -</sup> The Silent Revolution: changing values and political styles among western publics, princeton press, 1977

#### ۴/انقلاب آرام

متناقض را برای توصیف تحولات عمیق اما آرام جامعهٔ ایران کاملاً رسا یافتم. اگرچه «انقلاب آرام» ناظر به فصل دوم کتاب است، اما بی شک فصل اول نیز مقدمهٔ ضروری فصل دوم به شمار می رود.

#### سپاسگزاری:

در طی انجام این تحقیق همواره از راهنمایی ها و تشویق های استاد بزرگوارم جناب آقای دکتر حسین بشیریه بهره مند بوده ام، که قدردان زحماتشان هستم. همچنین از آقایان جناب آقای دکتر کاووس سید امامی و جناب آقای دکتر حجت الله ایوبی سپاسگزارم که نظراتشان در صیقل زدن به این نوشته تأثیر به سزایی داشت.

همچنین از همسرم سپاسگزار هستم که اگر شکیبایی و تشویقهای بی حد و حصر او نبود، شاید این تحقیق به انجام نمی رسید، در پایان از پدر و مادرم به خاطر زحمات و تلاشهای بی مزد و منتشان در طول زندگی به ویژه طی دوران تحصیل سپاسگزارم و معترفم که به هیچوجه نمی توانم اندک ذره ای از محبت هایشان را جبران کنم.

محمد رضا شريف

## مقدمه نظري:

تبيين مفاهيم فرهنگ سياسي

## مقدمهٔ نظری: تبیین مفاهیم فرهنگ سیاسی

اصطلاح امروزین «فرهنگ سیاسی» با ایده های قدیمی تری نظیر «روح ملی» و «شخصیت ملی» تما حدی همپوشانی دارد. مقصود از «روح ملی» مجموعهٔ خصوصیت ها، اخلاق و استعدادهایی است که با وجود تحویلات ظاهری ثابت است و در واقع مغز، منشاء و ساختمان باطنی ملتها را تشکیل می دهد. از این دیدگاه روح ملی در همهٔ دوره های زندگی، آثاری از خود به جای میگذارد و به عبارتی ریشه و مبنای همهٔ احوال آن ملت است. بر این اساس ملتها هر کدام طرز فکر و عمل مخصوص به خود را دارند. برای مثال آندره زیگفرید در کتاب روح ملتها از ابتکار فرانسوی ها، سرسختی انگلیسی ها، انضباط آلمانی ها و بالندگی آمریکایی ها به عنوان مشخصه های بارزیا روح این ملتها نام برده است. (۱) در ایران نیز در قالب این رهیافت آثاری به وجود آمده اند «تجلیات روح ایرانی» از حسین کاظمزادهٔ ایرانشهر و «خلقیات ما ایرانیان» اثر محمد علی جمالزاده تلاش می کنند تا فهرستی از ویژگی های روح ایرانی را ارائه کنند. «سازگاری ایرانی» اثر مهندس مهدی بازرگان نیز با لحنی اقتصادی تلاش می کنند تا با تحلیل اجتماعی و تاریخی به یک ویژگی بارز ایرانیان یعنی بوقلمون صفتی و سازگاری انگشت بگذارد. (۲)

اما دانشمندان علوم اجتماعی به تدریج این دیدگاه راکنار گذاشتند و اینگونه آثار را غیرعلمی، مبهم و تا حدی کلیشهای دانستند. علاوه بر این ثابت و غیرقابل تغییر شمرده شدن روح و شخصیت ملی باعث می شد تا هیچ دادهٔ تجربی و عینی نتواند آن اصل ابطال ناپذیر را نقض کند. (۲) شاید به همین جهت مفهوم فرهنگ سیاسی به آرامی جای مفاهیم قبلی را گرفت.

#### مفهوم و اهمیت فرهنگ سیاسی

فرهنگ سیاسی یک اصطلاح تازه است که به دنبال روشن تر کردن و نظام یافته تر کردن بخش زیادی از دانسته ها در باب مفاهیمی چون روح و خلق و خوی ملی، اید ئولوژی سیاسی، روان شناسی سیاسی ملت ها و ارزش های بنیادین مردم است. (۴)

همچنین تعبیر فرهنگ سیاسی را می توان در نوشتههای جامعه شناختی و مردم شناختی کسانی که برروی مفاهیم فرهنگ و شخصیت کار کرده اند، دنبال کرد. سخن مشترک این گروه آن است که یک فرهنگ خاص دارای راههای مشترک، و متمایز و خاص خود، برای نگاه به واقعیت و تنظیم مسیرهای کنش اجتماعی است. (۵)

اولین بار دو سیاست شناس آمریکایی به نامهای گابریل آلموند و سیدنی وربا ابا تدوین نظریهٔ فرهنگ سیاسی براساس داده های مقطعی ملی و تجربی از قلمرو برداشت های ادبی به قلمرو فرضیه های قابل آزمایش حرکت کردند. (۶)

پس از آلموند، دو پژوهشگر دیگر به نامهای آدام بیر و اولام در سال ۱۹۵۸ در مطالعات تطبیقی خود در سیاست یک بررسی دقیق از مفهوم فرهنگ سیاسی را سازمان دادند. (۷) شناخته شده ترین تحقیق تجربی در این زمینه کتاب معروف «فرهنگ مدنی» تألیف مشترک آلموند و وربا (۱۹۶۳) است.

آلموند فرهنگ سیاسی را «الگوی نگرشها و سمتگیریهای فردی نسبت به سیاست در میان اعضای یک نظام» تعریف میکند. (۱) از دیدگاه آلموند «هر نظام سیاسی، متضمن یک الگوی خاص از جهتگیری به سوی کنشهای سیاسی است» این بدان معنا است که در هر نظام سیاسی یک قلمرو ذهنی سامانیافته درباب سیاست وجود دارد که به جامعه، ترتیب نهادها و اتکای اجتماع بر افعال فردی معنی می دهد. لوسین پای مؤلف کتاب فرهنگ سیاسی و توسعهٔ سیاسی، در توضیح این

<sup>1 -</sup> Gabriel A Almond and sidney verba

۲ - يا ايستارها، ترجمهٔ كلمهٔ attitudes.

۳ – Lucian Pye مشخصات کامل کتاب پای (همراه وربا) به شرح زیر است:

Lucian Pye and sidney Vebra (Eds), political culture and political development, princeton: priuceton press 1965.

مطلب می نویسد: سنتهای یک جامعه، روح نهادهای عمومی آن، هیجانات و عقل جمعی شهروندی و همچنین سبک و رمزهای عمل رهبران آن نتایج تصادفی تجربهٔ تاریخی نیستند، بلکه به عنوان جزئی از یک کل معنادار، با هم ترکیب و تناسب یافته و یک مجموعهٔ به همپیوسته و معقول از روابط را به وجود می آورند. درواقع فرهنگ سیاسی برای فرد، خطوط راهنمای کنترل بر رفتار سیاسی مؤثر و برای اجتماع، ساخت نظامیافتهای از ارزشها و ملاحظات معقول را فراهم می آورد. (۹) بدین ترتیب لوسین پای نظر می دهد که فرهنگ سیاسی «مجموعه نگرشها، اعتقادات و احساساتی است که به روند سیاسی نظم و معنی می دهد و فرضیه ها و قواعد تعیین کننده حاکم بر رفتار و نظام سیاسی را مشخص می کند.» (۱۰) براساس تعریف پای «فرهنگ سیاسی، ساخت و معنای فضای سیاسی را به همان ترتیبی که فرهنگ «فرهنگ میرف یکیارچگی حیات اجتماعی است، به دست می دهد.» (۱۱)

بیر و اولام عقیده دارند که جنبههای خاصی از فرهنگ عمومی جامعه به طور ویژه با چگونگی برخورد با حکومت و اینکه چه وظایفی را انجام دهد ارتباط دارد. این بخش از فرهنگ را می توان فرهنگ سیاسی نامید. به عبارت دیگر فرهنگ سیاسی یک کشور از نگرشهای مشخصه جمعیت آن نسبت به ویژگیهای عمده نظامهای سیاسی ـ اجتماعی که در درون مرزهای آن وجود دارد، سرشت رژیم، تعریف شاید و نشایدهای حکومت و نقش مشارکتهای فردی و اتباع حکومت تشکیل می باید.» (۱۲)

در مجموع می توان گفت اصطلاح فرهنگ سیاسی به صورت گستردهای به تمام ابعاد فرهنگ عمومی جامعه ـ که به نحوی به فرایندها و نهادهای سیاسی مربوط می شود \_ اشاره دارد. درواقع فرهنگ سیاسی مجموعهای است از نگرشها، ایدئولوژیها، سنتها، آداب و رسوم، باورها و اسطورهها که بر زندگی سیاسی تأثیر می گذارند. اما جدا از کشمکش بر سر تعاریف مطالعهٔ فرهنگ سیاسی از چند دیدگاه حائز اهمیت است.

پیش از همه فرهنگ سیاسی با مطالعات مربوط به توسعه بهویژه توسعهٔ سیاسی ارتباط تنگاتنگ دارد. از آنجا که فرهنگ سیاسی در برگیرندهٔ مجموعه نگرشها و

#### ١٠/انقلاب آرام

طرز برخوردها دربارهٔ سیاست و قدرت است، از این رو محتوای فرهنگ سیاسی ممکن است مساعد و یا نامساعد به حال توسعهٔ سیاسی باشد. (۱۳) برای مثال فرهنگ سیاسی سنتی در برخی جوامع شرایطی آماده را برای تکامل نظامهای دموکراتیک فراهم میکند درحالیکه در دیگر جوامع تمایلات موجود بیشتر با روشهای اقتدارگرا سازگار بوده است. (۱۲) بر همین اساس می توان نظامهای سیاسی را نه تنها بر پایهٔ ساختارها بلکه به واسطهٔ فرهنگهای سیاسی موجود تقسیم بندی کرد. (۱۵)

علاوه بر این تحلیل فرهنگهای سیاسی مختلف، ما را در فهم بهتر سیاستها و سرمایه گذاریهای لازم بر روی عوامل اجتماعی گوناگون کمک میکند و این امر می تواند به بهترین وجه تغییرات مورد نظر را در سیاست یک ملت ایجاد کند. بر این اساس، تحلیل فرهنگهای سیاسی مختلف به سیاست شناسان امکان می دهد تا با ارزیابی بهتر از میزان سرمایه گذاری لازم بر روی عوامل اجتماعی گوناگون بتوانند تغییرات مورد نظر در سیاست یک ملت را برنامه ریزی کنند. (۱۶) در چنین دیدگاهی تحلیل فرهنگ سیاسی مقدمهٔ سیاستگزاری فرهنگی و حتی سیاستگزاری سیاسی در بعد کلان آن است.

از سوی دیگر رهیافت فرهنگ سیاسی یک رهیافت بینابینی است که تلاش میکند تا میان تفاسیر جامعه شناسانه (تحلیل کلان) و تفاسیر روانشناسانه (تحلیل خرد) ارتباط برقرار کند. (۱۷) لوسین پای با اشاره به اینکه رهیافت فرهنگ سیاسی در واقع به دنبال مطالعهٔ کل نظام سیاسی بدون از دست دادن نکات روانشناسی فردی است می نویسد در واقع کشف روش کار بر روی نکات باریک و پیچیدهٔ روانشناسی فردی و بسط آن تا سطح انبوه اجتماعی -که پیش از این قلمرو سنتی علم سیاست به حساب می آمد ـ در این رهیافت بازتاب یافته است. (۱۸)

علاوه بر این، مفهوم فرهنگ سیاسی می تواند در مطالعهٔ روابط میان عوامل اقتصادی اجتماعی و عمل سیاسی مؤثر باشد. از طریق مطالعه فرایند جامعه پذیری سیاسی که در واقع همان انتقال فرهنگ سیاسی از نسلی به نسلی دیگر است ـ می توان تأثیر آشکار ابعاد غیرسیاسی زندگی را در ایجاد و تعیین رفتار سیاسی مشاهده کرد. همچنین در بررسی پارامترهای اجتماعی و سیاسی فرهنگ سیاسی می توان به تأثیر مسائل مهم تاریخی بر رابطه میان توسعهٔ اقتصادی و وجوه تغییرات مداوم سیاسی پی برد. (۱۹)

از طرف دیگر، فرهنگ سیاسی در تحلیل روابط بلندمدت بین اقتصاد و سیاست یک متغیر تعیینکننده است، به عنوان نمونه دموکراسی باثبات پیامد ناگزیر توسعهٔ اقتصادی نیست. توسعهٔ اقتصادی ممکن است پیدایش نهادهای دموکراتیک و آن فرهنگ سیاسیای را که بتواند بستری برای رشد این نهادها باشد تسهیل سازد اما آنها را تضمین نمیکند. (۲۰)

و نکتهٔ پایانی اینکه دگرگونی فرهنگ سیاسی با تأثیر مستقیم در کیفیت بازیگری مسی تواند به افزایش یا کاهش مشارکت سیاسی بینجامد و فرد را در مقابل استراتژیها، سیاستها و تصمیمات نظام حساس یا بی اعتنا کند. بدین ترتیب شیوهٔ به کارگیری نمادها و کلاً محتوای فرهنگ سیاسی سهم به سزایی در تقویت یا تضعیف دموکراسی و دیکتاتوری دارد. (۲۱)

## اجزاء، جهتگیریها و انواع فرهنگ سیاسی

دانشمندان علوم سیاسی فرهنگ سیاسی را به اجزاء و جهتگیریهای متفاوتی تقسیم کردهاند. از دیدگاه آلموند و وربا، فرهنگ سیاسی برایندی از نگرشها و جهتگیریهای همهٔ اعضای جامعه است. این نگرشهای فردی را می توان در سه مقوله تحلیلی دسته بندی کرد:

۱- نگرشهای شناختی ۱ ۲- نگرشهای احساسی ۲ ۳- نگرشهای ارزشی ۳ نگرشهای شناختی به کمیت و کیفیت دانسته های فرد از نظام سیاسی و حول و حوش آن نظیر نهادهای سیاسی اداره کنندهٔ کشور، طرز کار این نهادها و اداره کنندگان این نهادها اشاره دارد.

اگر دانستههای افراد جمع آوری و مقایسه شود، نهتنها افراد مختلف با نمرات مختلف خواهیم داشت بلکه می توانیم دستههای مختلفی از افراد را نیز متمایز

<sup>1-</sup> Knowledge attitudes

<sup>2-</sup> Emotional attitudes

<sup>3-</sup> Value attitudes

سازيم.

نگرشهای احساسی (عاطفی) به درجهٔ درک روانشناختی افراد نسبت به نظام سیاسی و همچنین به تعهد فرد نسبت به نظام سیاسی ارتباط می یابد. آیا فرد نسبت به نهادهای سیاسی کشورش احساس غرور می کند؟ آیا نمادگرایی انظام یک حس مثبت در او به وجود می آورد؟ یا او نسبت به نظام سیاسی بی تفاوت است؟ و یا احیاناً تصوری منفی از نظام سیاسی دارد؟

نگرشهای ارزشی به نظام ارزشی شخص بازمیگردد. نظام با مجموعه معیارها و سلسله مراتب ارزشهای شخص چه نسبتی دارد؟ آیا او طرفدار دیکتاتوری است یا دموکراسی؟ طرفدار سوسیالیسم است یا بازار آزاد اقتصادی را ترجیح میدهد؟ طرفدار آسانگیری آست یا نظم و قانون را می پسندد؟ شخص نسبت به عدالت و جامعه مطلوب چه دیدگاهی دارد؟ آیا او ارزشهایش را از یک مذهب متعالی گرفته است؟ یا اینکه این شخص معتقد است که «درد و لذت» اساس همه اخلاقیات هستند؟ (۲۲)

در مجموع نگرشهای شناختی (ادراکی) براساس دانش و شناخت بی طرفانه نسبت به قواعد و کارکرد و مقتضیات نظام سیاسی استوار هستند و در نتیجه غیر شخصی هستند. نگرشهای احساسی شخصی هستند و براساس نفع طلبی نسبت به نظام و یا سیاستها و کارکردهای آن قرار دارند. فرهنگ سیاسی مبتنی بر نگرش احساسی سطحی و ناپایدار است. و از اینرو اساس استواری برای تأمین مشروعیت و در نتیجه توسعه سیاسی نیست. نگرش ارزشی اگرچه غیر شخصی است و براساس ارزشهای ثابتی استوار است اما مقتضیات و مصالح نظام سیاسی را در نظر نمی گیرد و از اینرو فرهنگ سیاسی استوار بر نگرش ارزشی هم چندان قابل اعتماد نیست.

از این دیدگاه فرهنگ سیاسی پایدار، فرهنگی است که بر قضاوتهای شناختی و کنشهای عقلانی معطوف به هدف استوار باشد نه بر قضاوتهای احساسی و ارزشی. در مجموع هرچه موضوع نگرش عمومی تر باشد و هرچه نگرش شناختی تر

<sup>1-</sup> Symbolism

<sup>2-</sup> Permissivism

و ادراکی تر باشد، فرهنگ سیاسی محکم تری از لحاظ توسعه سیاسی ایجاد می شود. (۲۳)

آلموند و وربا با به کار بردن این سه نوع نگرش در چهار جنبهٔ زندگی سیاسی به انواع فرهنگ سیاسی دست می یابند. این چهار جنبه عبارتند از:

(۱) نظام ابه عنوان یک کل یا رژیم سیاسی (۲) دروندادها ۱ (۳) بروندادها (۴) خود یا بازیگر سیاسی. با توجه به این چهار جنبه است که آلموند و ورباگونه شناسی خود را از فرهنگ سیاسی ارائه می دهند. به جدول زیر توجه کنید:

|   | خود به عنوان |           |           | نظام           | انواع          |
|---|--------------|-----------|-----------|----------------|----------------|
|   | بازیگر سیاسی | بروندادها | دروندادها | به عنوان یک کل | فرهنگ سياسي    |
| _ | •            | •         | *         | •              | محدود (بسته)   |
|   | •            | 1         | •         | 1              | تبعى (انفعالي) |
| _ | ١            | ١         | ١         | ١ (د           | مشاركتجو (فعال |

جدول شماره یک: انواع فرهنگ سیاسی

۱- نظام ترجمهٔ کلمهٔ System خود حاصل نقشهای تعاملی شهروندان، قانونگذاران و مجریان است و از طریق آن ارزشها، کالاها و خدمات برحسب قدرت معتبر برای همهٔ بخشهای جامعه سهمبندی می شود.

۲- دروندادها یا نهادهها ترجمهٔ کلمهٔ Input تقاضاها و حمایتهایی است که وارد سیستم سیاسی میشوند. تقاضاها و خواسته ادر عین فراهم کردن اطلاعات برای نظام سیاسی موجب دگرگونی آن هم میشوند و حمایتها انرژی لازم برای ادامهٔ کار و نهایتاً بقای نظام را فراهم میسازند.

۳- بروندادها یا داده ها ترجمهٔ کلمهٔ Output در واقع همان سیاست ها و تصمیمات اتخاذشده به وسیلهٔ دولت است. در بلندمدت پاسخهای عملی نظام می باید برای اعضای جامعه مجاب کننده باشد زیرا در نهایت این داده ها و تصمیمات سیاسی هستند که انگیزه های لازم را برای حمایت از نظام فراهم می آورند. تصویر زیر شمای ساده ای از یک نظام سیاسی و اجزای آن به دست می دهد.



برای مطالعهٔ بیشتر نگاه کنید به:

عبدالعلی قوام، سیاستهای مقایسهای، تهران: سمت، ۱۳۷۳، صص ۴۷ ـ ۳۱.

#### الف \_ فرهنگ سیاسی محدود (بسته) ا

مطابق جدول هنگامی که نگرشهای مختلف نسبت به موضوعات چهارگانه صفر باشد، فرهنگ سیاسی، محدود یا بسته خواهد بود. فرهنگ سیاسی برخی جوامع قبیلهای افریقایی متعلق به این مقوله است. در این جوامع نقشهای سیاسی تخصصی شده و منفک شده و جود ندارند. همچنین در این جوامع انتظار اینکه نظام سیاسی تغییری ایجاد کند، وجود ندارد. به عبارت دیگر افراد هیچ انتظاری از نظام سیاسی ندارند. (۲۴) در واقع در این نوع فرهنگ سیاسی افراد نسبت به نهادهای سیاسی کشور و نیز مسائل و تصمیمات ملی نه احساس وابستگی میکنند و نه تصویر روشنی از نظام سیاسی در ذهن دارند. در این فرهنگ با آنکه ممکن است افراد در سطح محلی در تصمیمگیریها دخالت داشته باشند، اما نمی توانند این تصمیمات و سیاستها را به کل نظام سیاسی مرتبط سازند. در این شرایط طرح موضوعاتی نظیر منافع، هدفها، امنیت و توسعه ملی محلی از اعراب ندارد. در این نوع فرهنگ مردم اصلاً تصور نمیکنند که می توانند در شکلگیری و دگرگونی هدفهای سیاسی مؤثر باشند. (۲۵)

#### ب \_ فرهنگ سیاسی تبعی (انفعالی)

دومین نوع فرهنگ سیاسی مطابق جدول شماره یک، فرهنگ سیاسی تبعی (انفعالی) است. در اینجا در ذیل ستونهای مربوط به نظام سیاسی به عنوان کل و همچنین بروندادهای سیستم سیاسی عدد یک دیده می شود درحالی که ستونهای مربوط به دروندادها و بازیگر سیاسی (خود) همچنان عدد صفر را نشان می دهند. این به معنای این است که فرد منفعل (تابع) از وجود نظام سیاسی آگاهی دارد و نسبت به آن نگرش خاصی پیدا کرده است، مثلاً نسبت به آن احساس غرور می کند یا از آن متنفر است، این نظام را نظامی مشروع می داند یا بالعکس، اما رابطه فرد با نظام سیاسی و بروندادهای نظام یک طرفه است. به عبارت دیگر فرد در دروندادهای نظام سیاسی هیچ نقشی ندارد. همچنین از خود به عنوان «بازیگر» در امور سیاسی سیاسی هیچ نقشی ندارد. همچنین از خود به عنوان «بازیگر» در امور سیاسی

<sup>1-</sup> Parochial

<sup>2-</sup> Subject

تصوری ندارد. (۲۶) درواقع به علت ضعف ساختارهای نهاده ۱، نبود نهادهای بیان و تجمیع خواستها و تقاضاها نظیر احزاب و انجمنها افراد نمی توانند از کارایی سیاسی چندانی برخوردار باشند. به این ترتیب در این نوع فرهنگ، مردم عملاً خود را «اتباع» حکومت می دانند.

مجدداً باید تأکید کنیم که نگرش ناب فرد پیرو (تابع) احتمالاً در جوامعی که ساختارهای نهادی تفکیکشده به وجود نیامده اند، ایجاد می شود. نگرش فرد پیرو در جوامعی که نهادهای دموکراتیک توسعه یافته دارند، به نگرش های احساسی و هنجاری و فقدان یا ضعف نگرش های ادراکی و شناختی بازمی گردد. (۲۷)

## ج ـ فرهنگ سیاسی مشارکتی آ

سومین نوع فرهنگ سیاسی، فرهنگ سیاسیای است که در آن افراد جامعه به طور نسبی در نظام سیاسی به عنوان یک کل (ساختارهای سیاسی و اداری)، نهادهها (طرح خواستها و تقاضاها)، دادهها (شامل استراتژیها، قوانین و طبقهبندی اولویتها) نقش دارند. آنها همچنین خود را افرادی «فعال» در جامعه سیاسی قلمداد میکنند و از لحاظ روانی بر این باورند که می توانند بر تصمیمات نظام سیاسی تأثیر بگذارند. (۲۸) به گفته برخی صاحب نظران فرد مشارکت جو شهروند ایده آل نظریه کلاسیک دموکراسی است.

همانگونه که می دانیم این سه نوع از فرهنگ سیاسی صرفاً الگوهای نظری هستند و در دنیای واقعی به صورت ناب وجود ندارند به همین دلیل به انواع گوناگون فرهنگهای سیاسی محدود ـ تبعی یا تبعی ـ فرهنگهای سیاسی محدود ـ تبعی یا تبعی ـ مشارکتی و ... بر می خوریم . (۳۰) نکتهٔ دیگر اینکه در هیچ جامعهای یک فرهنگ سیاسی واحد و یکپارچه وجود ندارد . (۳۱) توجه برخی محققین به «خرده فرهنگهای سیاسی» و توجه برخی دیگر به تفکیک فرهنگ سیاسی تودهها از فرهنگ سیاسی نخبگان به همین دلیل است . (۲۲) با این همه با توجه به میزان شمول برخی هنجارها، نگرشها و احساسات سیاسی می توان از یک فرهنگ سیاسی عام برخی هنجارها، نگرشها و احساسات سیاسی می توان از یک فرهنگ سیاسی عام

<sup>1 -</sup> Input

<sup>2-</sup> participent

سخن گفت.

## دگرگونی فرهنگ سیاسی:

در بحث فرهنگ سیاسی شاید مهمترین نکته آن باشد که این فرهنگ دستخوش دگرگونی می شود. همین واقعیت است که سیاست شناسان را به بحث و بررسی جهت شناخت قوانین حاکم بر این دگرگونی ترغیب می کند. اما باید به یاد داشته باشیم که دگرگونی فرهنگ سیاسی خود جزئی از فرایند کلی تر دگرگونی فرهنگی /است، به عبارت دیگر شناخت قواعد دگرگونی فرهنگی به ما کمک می کند تا قواعد تحول فرهنگ سیاسی را بشناسیم.

اساساً مردم نسبت به رها کردن سنتها، ارزشها و آداب و رسوم خود و قبول سنتها، ارزشها و رسوم تازه انعطاف ناپذیر و سختگیرند. با این وجود، کمتر فرهنگی است که در طول تاریخ دچار دگرگونی نشده باشد. بدیهی است روشها و میزان این دگرگونی متفاوت است. هرجا که عناصر جدید و مجموعههایی نو در فرهنگ ظاهر شود و محتوا و ساخت فرهنگ را عوض کند، دگرگونی فرهنگی رخ می دهد.

همانگونه که می دانیم فرهنگ، نظامی است از نگرشها، ارزشها و دانشی که به طرز گسترده ای در میان مردم مشترک است و از نسلی به نسل دیگر منتقل می شود. درحالی که طبیعت انسانی از لحاظ زیست شناختی فطری و عمومی است، فرهنگ فراگرفته می شود و از یک جامعه به جامعه ای دیگر تغییر می کند. جنبه های اصلی فرهنگ و آن جنبه هایی از آن که در مراحل اولیه زندگی آموخته می شوند در برابر دگرگونی مقاومت می کنند. هم بدین دلیل که به تلاش زیادی برای تغییر عناصر اصلی ساختار شناختی بزرگسالان نیاز است و هم از این رو که اصلی ترین ارزشهای شخص به حد افراط می رسند و دل کندن از آنها موجب تردید و اضطراب عمیق می شود. حتی ممکن است در صورت تحولات اساسی و پایدار در اوضاع اجتماعی، بخشهای اصلی یک فرهنگ نیز دچار دگرگونی شوند، اما آنها از طریق جایگزینی بخشهای اصلی یک فرهنگ نیز دچار دگرگونی شوند، اما آنها از طریق جایگزینی نسلها به مراتب بیشتر قابل تغییر هستند تا جامعه پذیری مجدد بزرگسالانی که قبلاً اجتماعی شده اند. (۲۴)

به همین دلیل دگرگونی فرهنگی تدریجی است؛ و آن بازتاب دگرگونی در تجربههای سازندهای است که به نسلهای مختلف شکل داده است؛ از اینرو ارزشها و هنجارهای سنتی در میان نسلهای گذشته کاملاً گستردهاند درحالی که گرایشهای جدید تا حد زیادی در میان نسلهای جوانتر نفوذ داشته، با جانشین شدن نسلهای جوانتر به جای نسلهای پیشین، جهانبینی متداول در این جوامع دگرگون شده است. (۳۵)

به گفتهٔ رونالد اینگلهارت استظریه فرهنگی دلالت بر این دارد که فرهنگ نمی تواند یک شبه تغییر کند. می توان فرمانروایان و قوانین را تغییر داد اما تغییر جنبه های اساسی فرهنگ سال ها طول می کشد.» (۳۶)

اینگلهارت در پاسخ به این سؤال که چرا فرهنگها دگرگون می شوند؟ می نویسد: «هر فرهنگ رهیافت مردم را در تطابق با محیط نشان می دهد. به طورکلی در بلندمدت این رهیافتها به دگرگونی های اقتصادی، تکنولوژیکی و سیاسی پاسخ می دهند. آنها که پاسخ ندهند بعید است که گسترش یابند، و بعید است که جوامع دیگر از آنها تقلید کنند.» (۳۷)

در واقع، دگرگونی فرهنگی زمانی رخ می دهد که دگرگونی هایی به قدر کفایت بزرگ در محیط اقتصادی و تکنولوژیکی و یا سیاسی ـ اجتماعی صورت گیرد. لیکن چنین دگرگونی هایی به آرامی و معمولاً از طریق جامعه پذیری نسل های جدید تحقق می یابد؛ و این انتقال سخت و دردناک است. به عبارت دیگر، دگرگونی فرهنگی میل ذاتی به آن دارد که از دگرگونی های محیطی، که سبب بروز آن هستند، عقب ماند.

#### جامعه پذیری سیاسی و دگرگونی فرهنگ سیاسی:

جامعه شناسان در تجزیه و تحلیل انتقال فرهنگ سیاسی، حفظ و دگرگونی آن بر

۱ - Ronald Ingelhart رونالد اینگهارت پژوهشگر و استاد علوم سیاسی معاصر که در زمینهٔ تحولات فرهنگی در جوامع صنعتی پیشرفته پژوهشهای میدانی گستردهای را سامان داده است. علاوه بر انقلاب آرام که پیش از این ذکر شد می توان به دیگر اثر او اشاره کرد.

modernization and postmodernization: cultural, economic and political change in 43 societies, princeton: princeton university press 1997.

نقش جامعه پذیری به ویژه جامعه پذیری سیاسی تأکید می کنند.

جامعه پذیری به فرایندی گفته می شود که مردم از طریق آن خو گرفتن با هنجارهای اجتماعی را می آموزند و دوام جامعه و انتقال فرهنگ آن را از نسلی به نسل دیگر امکان پذیر می سازند. (۲۹) به عبارت دقیق تر، جامعه پذیری فرایندی است که طی آن فرد، هنجارها و الگوهای رفتاری مناسب (مقتضی) فرهنگ خودش را یاد می گیرد و قبول می کند. (۴۰)

جامعه پذیری سیاسی بخشی از همین فرایند جامعه پذیری است که طی آن نگرشهای سیاسی فرد شکل می گیرد. آلموندو پاول امعتقدند «جامعه پذیری سیاسی روند حفظ یا دگرگونی فرهنگهای سیاسی است. افراد در این روند وارد فرهنگ سیاسی می شوند و سمت گیری هایشان نسبت به هدفهای سیاسی شکل می گیرد.» (۲۱)

جامعه پذیری سیاسی مستقیم حالتی است که اطلاعات، ارزشها یا احساسات ناظر بر مسائل سیاسی مستقیم حالتی است که اطلاعات، ارزشها یا احساسات ناظر بر مسائل سیاسی به صراحت انتقال یابد. درس تعلیمات مدنی در مدارس نمونهای از جامعه پذیری سیاسی غیر مستقیم هنگامی رخ می دهد که تجربیات ما ناخواسته به دیدگاه های سیاسی ما شکل می دهند. برای مثال، مسالمت جو یا پرخاشگربودن کودک در قبال والدین، معلمان و دوستان خود احتمالاً بر موضعی که وی سالها بعد در برابر رهبران سیاسی و هموطنانش اتخاذ می کند، تأثیر می گذارد.

نکتهٔ دیگر اینکه جامعهپذیری در سراسر زندگی فرد ادامه می یابد. نگرشهایی که در دوران کودکی فرد شکل می گیرد با کسب تجربیات مختلف اجتماعی پیوسته تعدیل یا تقویت می شود. هنگامی که تجربیات جدید موجب ایجاد دگیرگونیهای مؤثری در نگرشهای اعضای کهنسال تر جامعه گیردد از جامعهپذیری سیاسی مجدد آسخن می گوییم. همانگونه که آلموندو پاول یادآور می شوند: جامعهپذیری سیاسی در صورتی موجب دگرگونی فرهنگ سیاسی می شود که همهٔ شهروندان یا

<sup>1 -</sup> G. Bingham Powell, jr.

<sup>2 -</sup> Political Resocialization

برخی از آنان را به نوع متفاوتی از تلقی یا تجربهٔ سیاسی رهنمون سازد. در دوران دگرگونیهای شتابان یا رویدادهای فوقالعاده مانند تشکیل یک ملت جدید [یا بروز یک انقلاب] ممکن است جامعه پذیری سیاسی حتی موجب تشکیل فرهنگ سیاسی در جایی گردد که پیش تر از آن نبوده است. (۴۲)

با این همه تجربیات تاریخی نشان داده است که بازسازی فرهنگ سیاسی به آسانی میسر نیست. به قول آلموند تجربهٔ بازسازی فرهنگ سیاسی در کشورهای بلوک شرق فقط تا اندازهای موفق بوده است و با وجود تلاش زیاد، این فرهنگها مقاومت چشمگیری از خود نشان دادند. در اتحاد شوروی سابق علی رغم نظارت بسیار بر جمیعت در طی دو نسل کامل، میزان موفقیت در قالبریزی مجدد انسان نسبتاً کم بوده است. هداف انقلابی آفرینش «انسان سوسیالیست» عملاً هم در شوروی و هم در کوبا کنار گذاشته شد و در یوگسلاوی هرگز به طور جدی تعقیب نشد. (۴۳) برنامهٔ دگرگونسازی فرهنگ سیاسی در آلمان شرقی نیز علی رغم بهره گیری از فنون جامعه پذیری رایج در جوامع اقتدارگرای مدرن نظیر کنترل بهره گیری از فنون جامعه پذیری رایج در جوامع اقتدارگرای مدرن نظیر کنترل هماهنگ رسانه های جمعی، تأکید بر آموزش سیاسی به ویژه در مدارس، استفاده از حزب و سازمان های وابسته برای بسیج شهروندان و سرکوب بی رحمانهٔ موارد معدود نارضایتی، با شکست مواجه شد.

در مقابل، نوسازی آلمان غربی ـ که افزایش نرخ شهرنشینی، سطح تحصیلات و صنعتی شدن را به ارمغان آورد ـ در کنار به کارگیری مدارس، احزاب سیاسی، سازمانهای مدنی و تشویق مشارکت در انتخابات رقابتی همراه با عوض شدن نسلها، موجب تکوین نوعی فرهنگ سیاسی هشیارانه تر و مشارکت جویانه تر شد (۴۴)

### برخی عوامل مؤثر بر دگرگونی فرهنگ سیاسی

همانگونه که پیشتر متذکر شدیم، فرهنگ سیاسی ایستا نبوده و با توجه به دگرگونیهایی که در دیگر حوزههای اجتماعی رخ میدهد، دگرگون میگردد. در اینجا، به سه مسألهٔ تأثیرگذار بر دگرگونی و نوسازی فرهنگ سیاسی اشاره کرده ایم.

#### الف \_ صنعتی شدن و دگرگونی فرهنگ سیاسی

برخی صاحب نظران از تأثیر صنعتی شدن، نوسازی و ظهور رسانه های ارتباطی تازه در دگرگونی فرهنگ سیاسی سخن به میان آورده اند. از این دیدگاه تجربه کار در شرکتها می تواند موجد نوعی آگاهی از امکان سازمان دهی، تغییر و کنترل طبیعت باشد. به عبارت دیگر کار در کارخانه، تحصیل و بهره مندی از رسانه های جمعی، همگی از راه های مهم آگاه شدن افراد از موضوعات و رهبران ملی، قرار گرفتن در معرض تجربیات جدید، کسب مهارت های فنی، آمادگی برای تغییر اجتماعی و اعتماد به نفس شخصی و سیاسی است. (۴۵)

### ب ـ تأثیر ساختار سیاسی بر فرهنگ سیاسی

برخی پژوهشگران نیز از تأثیر ساختار سیاسی بر تحول فرهنگ سیاسی سخن میگویند. از این دیدگاه تغییر در فرهنگ سیاسی تا اندازه ای نتیجه تغییر در ساختار سیاسی قدرت است. مثلاً دیدگاهی که در مورد قدرت شکل میگیرد تا اندازهٔ زیادی به وسیله نحوه عملکرد قدرت سیاسی تعیین می شود. این تأثیر از طریق کانالهای ثانویه جامعه پذیری آشکار می شود، که دستگاه قدرت سیاسی خود یکی از مهم ترین این مجاری است. مثلاً پیدایش فرهنگ سیاسی بی تفاوتی در نظامی سخت پیچیده و بوروکراتیک که در آن کسب اطلاعات دشوار باشد، طبیعی است.

از سوی دیگر، فرهنگ سیاسی نیز ممکن است موجب دگرگونی در ساختارهای سیاسی شود. و البته فرهنگ سیاسی در صورتی به پیدایش دگرگونی در نظام سیاسی کمک میکند که خود دستخوش تغییر شده باشد. بدین ترتیب مسئلهٔ هماهنگی یا ناهماهنگی میان فرهنگ و نظام سیاسی به یکی از مسائل عمده توسعه سیاسی تبدیل می شود. به عبارت دیگر اهمیت رابطه فرهنگ و زندگی سیاسی از لحاظ توسعه وقتی عیان می شود که تعادل میان آن دو به هم بخورد، یعنی یا حوزهٔ روابط سیاسی بدون عملکرد فرهنگ متحول شود و فرهنگ متعادلی را بطلبد و یا حوزهٔ فرهنگی متحول شود و نیاز به تحول در ساختارهای سیاسی را اقتضا کند. درواقع هماهنگی میان فرهنگ و نظام سیاسی (چه در وجه سنتی و چه به صورت مدرن آن) موجب ثبات سیاسی می شود اما ناهماهنگی از هر سو به معنی سرآغاز توسعهٔ

سیاسی است. پس می توان گفت که فرهنگ می تواند هم مانع و هم عاملی برای توسعه باشد و این بسته به آن است که تحول در کدامیک از دو حوزه زودتر آغاز شود.

بدین ترتیب، میان ساختار سیاسی و فرهنگ سیاسی یک رابطه تعادلی دوطرفه مشاهده می شود، به طوری که تحول در هر یک موجب دگرگونی در دیگری خواهد شد. (۴۶)

## ج ـ نقش سنت در نوسازی فرهنگ سیاسی

لوسین پای به نقش سنت در بازسازی و نوسازی فرهنگهای سیاسی توجه کرده است. او می نویسد: «مشکلات توسعه از نگاه فرهنگ سیاسی، کمتر با حذف آشکار الگوها و ارزشهای کهنه و بیشتر با کشف موفقیت آمیز چگونگی مشارکت و سهم سنتها در تحقق اهداف ملی ـ و نه میزان ممانعت آنها ـ ارتباط دارد. بنابراین توسعه سیاسی مؤثر، مستلزم یافتن جایگاهی مناسب برای بسیاری از ملاحظات سنتی در طرح نوین امور است.» (۴۷) مطالعات پیرامون فرهنگ سیاسی انگلستان نشان دادهاند که همین مسئله آمیختگی سنتی و نوین در ایجاد ثبات و پایداری و سامان مندی توسعه انگلستان نقش اساسی داشته است.

از سوی دیگر آلمانی ها طریقی کاملاً متفاوت با انگلیسی ها را در پیش گرفته اند و بالاجبار عدم پیوستگی قاطع میان کهنه و نو را پذیرا شده اند. آلمان معاصر، به همین دلیل، کمتر از انگلستان تحت تأثیر سنت هاست و رویی گشاده تر برای تحول دارد، اما این امر می تواند موجب خطراتی برای ثبات و استواری باشد. البته وربا تأکید می کند که دستاور دهای اقتصادی آلمان، امکان خلق فضایی را برای آنها فراهم آورده که در آن کنار رفتن سنت های کهنه همانند دیگر موارد، به قیمت عدم ثبات و نااستواری تمام نشود.

الگوی بازسازی فرهنگ سیاسی در ژاپن و ترکیه همواره بر بازتعریف کردن سینتهای گذشته استوار بوده است. روستو، اظهار میدارد که ترکها دائماً برچسبهای کهنهای را بر فعالیتهای جدید زده و بدین ترتیب نو آوریها را به عنوان احیای مجدد طرق قدیمی ارائه کردهاند. آتاتورک از همین استدلال برای

مستقر کردن دولت سکولار به جای بنیادی دینی برای امور عمومی و اجتماعی استفاده کرد.

به اعتقاد یکی از پژوهشگران بسیاری از افعال و نهادهای سنتی ژاپنی در حقیقت افعال و نهادهای نوینی بودهاند که در لباس کهنه پنهان شدهاند. البته وی تأکید میکند که موفقیت زیاد ژاپن در آمیختن کهنه و نو و نهایتاً تطبیق با تجدد تا حد زیادی در این واقعیت ریشه دارد که فرهنگ سنتی ژاپن در درون خود توان بسیار بالایی برای توسعه داشته است.

سرانجام، «پای» به این نتیجه ظاهراً متناقض میرسد که نظامهای سنتی قوی و مؤثر می توانند در صورت اراثه مفهومی مشخص از هویت به مردم، بنیادی آرمانی برای توسعه به دست دهند، ولی قوت، نظم و سامان سنتی تا حدی که مانع از نفوذ عناصر نوین و تازه فرهنگ سیاسی شود، سد راه توسعه خواهد بود. (۴۸)

در مجموع دگرگونی فرهنگ سیاسی همچون هر دگرگونی فرهنگی دیگر تدریجی است و معمولاً به آرامی و از طریق جامعهپذیری نسلهای جدید تحقق می یابد. در عین حال که جامعهپذیری مجدد بزرگسالان نیز در آن نقش دارد. با این همه این انتقال سخت و در دناک است.

در ایران معاصر نیز تحول فرهنگ سیاسی به طور عمده در دو دوره اتفاق افتاده است. یکی در طی فرایند انقلاب که دگرگونی فرهنگ سیاسی ناشی از جامعه پذیری مجدد بزرگسالان بوده است و دوم، دورهٔ پس از انقلاب است که عمدتاً با جابجایی نسلها در حال وقوع است. دگرگونی فرهنگ سیاسی در ایران معاصر را در فصل دوم این مجموعه به تفصیل مورد بررسی قرار داده ایم.

# يانوشتها:

- ۱ ـ آندره زیگفرید، روح ملتها، احمد آرام، تهران، شرکت انتشار ۱۳۴۳.
  - ۲ ـ مشخصات كامل اين كتابها از اين قرار است:
  - حسين كاظمزادهٔ ايرانشهر، تجليات روح ايراني، تهران، اقبال، ١٣٣٥.
    - محمدعلى جمالزاده، خلقيات ما ايرانيان، تهران، فروغى، ١٣٤٥.
- مهدی بازرگان، **سازگاری ایرانی**، به نحو مستقل و هم به ضمیمهٔ کتاب روح ملتها (آندره زیگفرید، روح ملتها، احمد آرام، تهران، شرکت انتشار، بی تا).
- ۳ ـ مجید محمدی، مقدمهای بر مطالعهٔ فرهنگ سیاسی در ایران، فرهنگ توسعه شماره ۳، ص ۲۹ و همچنین
- Mark, N, Hagopian, Regimes, Movements and Ideologies, NewYork, Longman, 1978, p403.
- ۴ ـ لوسین پای، مقالهٔ «فرهنگ سیاسی و توسعهٔ سیاسی» ترجمه مجید محمدی، نامهٔ فرهنگ ۶-۵، سال دوم، یاییز و زمستان ۱۳۷۰، ص ۴۰.
  - ۵ ـ محمدي، پيشين، ص ۲۷.
- ۶ ـ رونالد اینگلهارت، تحول فرهنگی در جامعهٔ پیشرفتهٔ صنعتی، ترجمهٔ مریم و تر، تهران، کویر، ۱۳۷۳، ص ۱۸.
  - ۷ ـ محمدی، پیشین، صص ۲۸-۲۷.
  - ۸ ـ عبدالرحمن عالم، بنیادهای علم سیاست، تهران، نشر نی، ۱۳۷۳، ص ۱۱۳.
    - ۹ ـ پای، پیشین، ص ۳۹.
    - ۱۰ ـ عالم، پیشین، ص ۱۱۳.
    - ۱۱ ـ محمدی، پیشین، ص ۲۸.
      - ١٢ ـ عالم، پيشين.
- ۱۳ ـ حسین بشیریه، توسعه و فرهنگ، میزگرد نامهٔ فرهنگ شمارهٔ ۵ و ۶، پاییز و زمستان ۱۳۷۰، ص ۹.
  - ۱۴ ـ پای، پیشین، صص ۴۱ـ۴۰.
    - ۱۵ ـ عالم، پیشین، ص ۱۱۶.
  - ۱۶ ـ پای، پیشین، صص ۲۱ ـ ۲۰.
  - ۱۷ ـ عبدالعلى قوام، سياست هاى مقايسهاى، تهران، سمت، ۱۳۷۳، ص ۶۹.
    - ۱۸ ـ پای، *همآن*.
    - ۱۹ ـ پای، ص ۴۰.
    - ۲۰ ـ اینگلهارت، پیشین، صص ۱۷ ـ ۱۵.
- ۲۱ ـ عبدالعلى قوام، فرهنگ سياسى: پيوند ميان خرد وكلان، مجلهٔ سياست خارجى، شمارهٔ ۲، سال دهم، ص ۴۶۰.

۲۲ ـ عالم، پیشین، ص ۱۱۳.

۲۳ ـ بشيريه، ييشين، ص ۲۱.

24 - Gabriel Almond and Sidney Verba, *Civic Culture*, Boston, little Brown and Company, 19, 5, PP 16-17.

۲۵ ـ عبدالعلى قوام، سياستهاى مقايسهاى، تهران، سمت، ١٣٧٣، ص ٧٢. 26 - Almond and verba, op.cit. PP 16-17.

۲۷ ـ قوام، پیشین، صص ۷۳-۷۳.

Almond and Verba, *op.cit*. P 18 و همچنین ۷۳ م ۷۲ ـ قوام، پیشین، ص ۷۳ و همچنین 29 - Mark, N. Hagopian, *op.cit*. P 407 .

۳۰ \_ قوام، پیشین، صص ۷۴-۷۳.

۳۱ ـ پای، پیشین، ص ۴۲.

۳۲ ـ برای مطالعهٔ بیشتر پیرامون خرده فرهنگهای سیاسی نگاه کنید به:

- Hagopian, op.cit P: 409 - 411.

همچنین برای مطالعه پیرامون تفکیک فرهنگ سیاسی نخبگان از فرهنگ سیاسی تودهها نگاه کنید به: یای، پیشین، صص ۴۳ ـ ۴۲.

۳۳ ـ بروس کوئن، مبانی جامعه شناسی، غلامعباس توسلی و رضا فاضل، تهران: سمت، ۱۳۷۳، ص.۶۸.

۳۴ ـ رونالد اینگلهارت، پیشین، ص ۱۹.

۳۵ ـ همان، ص ۱.

۳۶ ـ همان، ص ۲۰.

٣٧ ـ همان، ص ١.

٣٨ ـ همان، ص ٩.

۳۹ ـ نیکلاس آبراکرامبی و دیگران، **فرهنگ جامعهشناسی**، حسن پویان، تهران چاپخش، ۱۳۷۰، ص ۳۶۰.

40 - David Dressler and William M. Willis, jr, *Sociology*, New York, Alfred, A, Knope. P 105.

41 - Almond and Powell, *Comparative politics: A, Development Approach*, Boston: little Brown and Co. 1978, P 64.

۴۲ ـ گابریل آلموند و جی بینگهام پاول، مقالهٔ جامعه پذیری سیاسی و فرهنگ سیاسی، ترجمهٔ علی رضا طبیب، اطلاعات سیاسی اقتصادی، صص ۱۲-۱۱۳، صص ۲۳ ـ ۲۲.

۴۳ ـ اینگلهارت، پیشین، ص ۲۱.

- به ترین که می این در می این که ام یاول، پیشین، صص ۲۴ ـ ۲۳.

۴۵ ـگابريل اَلموند و جي بينگهام پاول، پيشين، ص ٣٠

۴۶ ـ حسين بشيريه، پيشين، ص ۸.

۴۷ ـ پای، **پیشین**، ص ۴۴.

۴۸ ـ یای، پیشین، صص ۴۵-۴۴.

# فصل اول:

# ميراثما

فرهنگ سیاسی در ایران پیش از انقلاب اسلامی



# بخش اول: اقتدار گرایی

یکی از پایدارترین ویژگیهای فرهنگ سیاسی جامعه ایران اقتدارگرایی  $^{1}$  است. اقتدارگرایی به مسلکی گفته می شود که با توجیه ساخت عمودی قدرت، شیوههای مبتنی بر قدرت مطلقه را تجویز می کند.  $^{(1)}$  بدین ترتیب اقتدارگرایی با واژه هایی چون استبداد  $^{7}$ ، اتوکراسی  $^{7}$ ، حکومت مطلقه  $^{4}$ ، دیکتاتوری  $^{0}$  و توتالیتاریسم  $^{9}$  تقارن می یابد. بر اساس فرهنگ سیاسی اقتدارگرایانه و مبتنی بر آمریت، «قدرت» پدیدهای رمز آلود تلقی می شود. حاکم موجودی برتر، قهرمانگونه و بی همتاست. از این رو تسلیم پذیری در مقابل قدرت برتر، قاعده اساسی است.  $^{(7)}$  از منظر روانشناختی، اقتدارگرایی متضمن آمادگی روانی جهت پذیرش محض دستور مافوق و همچنین انتظار پذیرش محض از جانب زیردست است؛  $^{(7)}$  مشخصیای که در «شخصیت اقتدارگرا» عینیت می یابد. بر این اساس، فرهنگ سیاسی اقتدارگرا نتیجه تولید انبوه «شخصیت اقتدارگرا» در نظام خانواده اقتدارگرا و سپس پایدارترشدن جهتگیریهای آن در ساخت سیاسی اقتدارگرا است. دو ویژگی پارادوکسیکال سلطه جویی و تسلیم طلبی به در ساخت سیاسی اقتدارگرا است. دو ویژگی پارادوکسیکال سلطه جویی و تسلیم طلبی به

1-Authoritarianism

۲- معادل واژه Despotism به معنای اعمال قدرت به صورتی نا محدود در فقدان شیوههای مردم سالار.

۳- واژه Autocracy به معنای ساخت قدرت مبتنی بر قدرت فردی بدون محدودیت در اعمال قدرت در فقدان رسم یا قانون.

۴- واژهٔ انگلیسی Absolutism به معنای نظامی که قدرت در اختیار فرد یا گروه خاصی قرار گرفته و بی چون و چرا و بدون حد و حصر اعمال میشود.

۵- ترجمه Dictatorship به معنای نظامی که خواست خود را به دیگران تحمیل کند بدون آنکه علائق و نظر آنان را استفسار کند.

و- Totalitarianism ترجمه شده به حکومت خودکامه، نظام استبداد همه گیر یا حکومت یکه تازکه معمولاً برای توصیف نظام های اقتدارگرای مدرن نظیر آلمان هیتلری به کار می رود. از ویژگی های این نوع نظام سیاسی بسط اید تولوژی از طریق دستگاه تبلیغات دولتی، بسیج سیاسی از طریق احزاب یا سازمان های وابسته به دولت و ایجاد ارعاب و وحشت از طریق ترور مخالفان نظام سیاسی است. برای مطالعهٔ بیشتر نگاه کنید به:

هانا آرنت، ریشههای توتالیتاریسم، محسن ثلاثی، تهران، جاویدان، ۱۳۶۶.

طور همزمان در شخصیت اقتدارگرا وجود دارد. «چنین شخصیتی در برابر قدرت برتر پدر یا دولت، مطیع و منقاد است و هر چند باطناً سرپیچی کند باید سرپیچی و تنفر خود را به عنوان مکانیسمی دفاعی سرکوب کند و از اینرو به تمجید قدرت می پردازد. چنین شخصیتی به عنوان تیپ اصلی پیروان در نظام پاتریمونیالیستی از آنجا که نمی تواند به «من ایدهال» خود برسد، قدرت حاکم را جانشین آن می کند.» (۴)

این برخورد دوگانه با قدرت یعنی در مواردی ستایش و تقدیس قدرت و برعکس گاه تمسخر و کراهت در برابر قدرت به خوبی در امثال و حکم موجود در فرهنگ عامه مشاهده می شود. از یک طرف «شاه خدایی کوچک است»، «شاه سایه خداست»، «نام شاهان به نکویی سزاست» و «با دست خط خلیفه آمد» اما از طرف دیگر باید توجه کرد که «هر نمرودی را پشهای است»، «ظالم پای دیوار خود را می کند»، «آخر شاه منشی کاه کشی است» و یا «اسب اسکندر هم سکندری می خورد». (۵) بدین ترتیب است که احساسات سرکوب شده در شخصیت اقتدارگرا گریزگاه دیگری می جویند و بر ضد ضعفا و زیردستان جهت می یابند. در چنین فرهنگی همواره وضع موجود از وضع آرمانی تمییز داده می شود اما تسلیم پذیری در مقابل قدرت برتر قاعدهٔ اساسی است. در نتیجه، فرصت طلبی به عنوان واکنشی در برابر رفتار خودکامه قدرت ظهور و بروز می یابد.

از دیگر ویژگیهای این نوع فرهنگ، این توقع است که گره همه مشکلات باید به وسیله نماد پدری حکومت باز شود که خود مانعی بر سر راه پیدایش فرهنگ مشارکت است، اما وقتی مشکلات حل نشود ممکن است واکنش عصبی نسبت به قدرت صورت بگیرد؛ همچنان که فرزند بر دبار و فرصت طلب در برابر پدر خودکامه ممکن است بالاخره کاسه صبرش به سرآید و یکباره به پدر پرخاش کند ولی بلافاصله به الگوی رفتار جا افتاده و اطاعت و فرصت طلبی بازگردد. (۶) در این فرهنگ سیاسی توضیح شورش را باید در چنین تعبیری جستجو کرد.

به قول محمدعلی همایون کاتوزیان «تاریخ ایران، چرخشهای مکرر از حاکمیت استبدادی به شورش و بی نظمی عمومی بوده که دوباره به ظهور حکومت خودکامه دیگری منتهی شده است... شورشها همواره به مخالفت با دولت وقت هدایت می شدند، نه به مخالفت با سیستم خودکامه که تا آن زمان هیچ بدیل دیگری برای آن

متصور نبود. از این رو هرج و مرج و بی نظمی، تنها جایگزین حکومت استبدادی محسوب می شد. این بی نظمی و بی قانونی موجب افزایش ناامنی و بی ثباتی می شد و جامعه برای نظم و قانون حریص می گشت و آرزو می کرد یک قدرت مطلقه و خودکامه دیگری بازگردد و نظم را برقرار سازد.» (۷) علاوه بر ضعف بنیادهای تئوریک که در به وجود آوردن این چرخه باطل نقش داشتند، باید بر نقش شخصیت اقتدارگرا به عنوان زمینه ساز اصلی این چرخه تأکید کنیم. شخصیت اقتدارگرا با دو ویژگی پارادوکسیکال سلطه جویی و تسلیم طلبی، در دوران اقتدار فرمانروایان خودکامه منقاد است، اما هنگامی که اقتدار حاکمان به ضعف می گراید فرد اقتدار گرا حاضر به تبعیت از هیچ هنجار و قاعدهای نیست و طبیعت سلطه جوی خود را تمام و حاضر به تبعیت از هیچ هنجار و قاعدهای که اکثر افرادش از «اقتدارگرایان» تشکیل شده است، در چنین مواقعی با هرج و مرج و بحران اجتماعی روبرو می شود و در واقع زمینه برای ظهور یک خودکامه دیگر، مهیا می شود.

از دیگر ویژگیهای این فرهنگ، احساس وجود فاصله میان مردم و حکومت است. این احساس موجب پیدایش ترس و بیگانگی می شود. فرد می کوشد از طرق مختلف به حریم قدرت دسترسی پیداکند تا بتواند امنیت فردی خود را تأمین کند و این خود ناشی از احساس حقارت درونی است. چنین فرهنگی از یک سو ریشه در مراحل اولیهٔ جامعه پذیری و بی اعتمادی عمیق در روابط انسانی دارد و از سوی دیگر در مراحل بعدی از فرد می خواهد که به حکم فرصت طلبی و تأمین امنیت فردی، نسبت به حکام و نهادهای سیاسی، ایمان و اطاعت نشان دهد.

در درون این فرهنگ سیاسی تنها سه راه پیش روی فرد وجود دارد: یکی اطاعت و احترام محض و چاپلوسی و فرصتطلبی، دیگری ترس و سکوت همراه با نقد و تمسخر سرپوشیده و سوم طغیان عصبی به شیوهای که قبلاً گذشت. (۸)

در عرصهٔ سیاسی نیز فرد می کوشد تا به هر نحو ممکن رضایت حاکم را به دست آورد و به حریم او نزدیک شود و بدین سبب فضای فرصت طلبی، چاپلوسی و کلبی مسلکی سیاسی گسترش می یابد و لیاقت سالاری جای خود را به ارادت سالاری می دهد. ساخت عمودی قدرت، بدبینی سیاسی، خشونت و عدم تساهل از دیگر نتایج فرهنگ سیاسی اقتدارگر است. این در حالیست که در فرهنگ سیاسی

دموکراتیک «ساخت افقی قدرت، افسونزدایی از قدرت، اعتماد سیاسی، لیاقتسالاری، عدم خشونت و حل مسالمت آمیز اختلافات و وجود تساهل و مدارا» از ویژگی های اصلی هستند. (۹) در اینجا به روشنی می توان اثرات فرهنگ سیاسی را بر ساختار سیاسی مشاهده کرد. به عنوان مثال در جوامع اقتدارگرا قداست قدرت زمینه را برای آزادی سیاسی از بین می برد حال آنکه در جوامع مردم سالار آنچه موجب و پشتوانهٔ آزادی است تابوزدایی از سیاست و احساس آزادی در بحث از مسایل سیاسی است. به همین ترتیب شیوع حس بدبینی در جوامع اقتدارگر اعتماد را که پایه اولیه تجمع و انجمن کردن است از صحنه غایب میگرداند. در شرایط بی اعتمادی اگر چنین سازمانها و تشکیلاتی پیدا شود خود مبتنی بر آمریت و اطاعت محض خواهد بود. همچنین است روحیه خشونت و عدم تساهل که در کناز بی اعتمادی موجب افزایش منازعه و کشمکش می شود حال آنکه در فرهنگ سیاسی مردم سالار وجود روحیه تساهل و مدارا منازعات را به مسیرهای مسالمت آمیز مدایت میکند. البته در شرایط توسعه، کشمکش و منازعه رفع نخواهد شد اما مطمئناً مخالفان به عنوان مرتدان و دشمنان بشریت به حساب نمی آیند. (۱۰)

# ریشههای اجتماعی فرهنگ اقتدارگر

اساساً فرهنگ اقتدارگرا نتیجه تداوم طولانی مدت ساختار اقتدارگرا فرض می شود. ساختار اقتدارگرا را می توان در دو وجه خرد و کلان مورد بررسی قرار داد. در وجه خرد آن ساختار خانواده است که در فرایند جامعه پذیری اولیه فرهنگ اقتدارگرا را منتقل می کند و در وجه کلان ساخت سیاسی جامعه است که طی مراحل بعدی جامعه پذیری، فرهنگ اقتدارگرایانه اولیه را تشدید و تثبیت می کند.

### الف \_ ساخت خانواده

برخی از جامعه شناسان خانواده را همچون کوچکترین واحد تشکیل دهندهٔ جوامع انسانی می دانند و چنین می اندیشند که این جوامع به نوعی پیرامون الگوی خانواده ساخته شده اند. از این دیدگاه خانواده الگویی برای ساماندهی روابط در سطوح بالاتر از خود و در کل جامعه تلقی می شود. نظریه این جامعه شناسان که

تقریباً همگی از محافظه کاران هستند ـ قابل بحث است، زیرا بسیاری از جوامع ابتدایی خانواده را به معنای اخص کلمه نمی شناخته اند. به نظر دوورژه رشته های ارتباطی میان ساختهای خانوادگی و سایر ساختهای اجتماعی آنگونه که تصور می شد مهم نیستند. ولی فروید برای این نظریه های سنتی استدلال های روانشناسانه می آورد. به نظر فروید اقتدار پدری و مادری، کم و بیش همچون الگویا ریخت برای سایر اشکال اقتدار به کار می رود. (۱۱) بر این اساس ساخت قدرت در خانواده ممکن است سه شکل متفاوت داشته باشد.

| خانوادهٔ دموکراتیک            | خانوادهٔ نیمه                  | خانوادهٔ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-------------------------------|--------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                               | دموكراتيك                      | اقتدارگرا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                               | م <i>ادر پدر</i><br><b>† †</b> | ا الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| فرزندان مادر پدر<br>† † † † † |                                | المال |
|                               | فرزندان                        | ن فرزندان<br>کر<br>۱۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                               | 1 1 1                          | ا الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

نمودار شماره یک: انواع ساخت قدرت در خانواده

۱ ـ ساخت اقتدارگرا که در آن اعمال قدرت شبیه به جداول سازمانی نیروهای مسلح است که در آن، هر فرد به جز فرماندهٔ اصلی، تحت فرماندهی فرد بالاتر است. در این ساخت قدرت چنانکه شخص اول خانواده پدر باشد آن خانواده پدرسالار است؛ ولی اگر شخص اول سلسله مراتب قدرت مادر باشد، خانواده مادرسالار به شمار می آید.

۲ ـ ساخت نیمه دموکراتیک که در این ساخت، اگرچه توزیع قدرت بین نسلهای متفاوت برابر نیست، با این همه قدرت بین پدر و مادر به طور یکسان توزیع شده است.

۳ ـ ساخت دموکراتیک که در آن قدرت بین همهٔ افراد خانواده تقریباً به طور یکسان توزیع شده است.(۱۲)

فرهنگ سیاسی اقتدارگرایانه با ساخت خانوادهٔ پدرسالارانه ملازمت دارد. در ساخت خانواده پدرسالارانه به ویژه هنگامی که با تمرکز قدرت، انضباط شدید و روابط سرد عاطفی همراه باشد، پدر میان مهر مطلق و قهر مطلق در نوسان است و کودک احساس می کند بر رفتار دیگران نسبت به خود کنترلی ندارد. در نتیجه دنیا به نظرش غیر عقلانی و غیر قابل اعتماد می رسد. بنابراین می کوشد امنیت خود را از طریق اطاعت از فرادستان تأمین کند. بدینسان شیوه ای که کودک در برخورد با سلطه پدری اتخاذ می کند، تأثیر پایداری در برخورد او با قدرت سیاسی می گذارد. (۱۳)

از نظر تاریخی نهاد خانواده به عنوان اصلی ترین هسته حیاتی و واحد فعالیت زیستی در ایران از آغاز ظهور ایرانیان در تاریخ، صورتی منسجم و معتبر و مقدس داشته است. از ویژگیهای ممیزهٔ خانواده بعد از ورود آسیاییها به ایران، اقتدار مسلم پدر و قطعیت حکم او در فیصله امور خانواده بوده است. (۱۴) بنابراین خانواده از این دوران به بعد حالت پدرسالار داشته است و قدرت اداره خانواده با پدر بوده است. در ایران باستان زن به حکم نظام پدری که خواهناخواه شوهرسالاری را به دنبال داشت، دارای اختیارات بسیار محدودی از نظر مادی و معنوی بود. درعوض، مرد پدرسالار، رهبر مذهبی، قاضی توانا و نگهبان آتش خانواده بهشمار می آمد. (۱۵)

علاوه بر این نقش زنان در صحنه تاریخ ایران نیز بسیار اندک و حتی ناچیز بوده است؛ به عبارت دیگر تاریخ ایران تاریخی بوده است که همیشه ماجراهای مردانه، زور و ستمها و عدل و عطوفتهای مردانه، نیکیها و بدیها، محبتها و پلشتیهای مردانه بر آن حاکم بودهاند و زن اجازه نقش آفرینی نیافته است. به همین دلیل «از عوامل مؤنث در این تاریخ چندان خبری نیست.» و حقیقت این است که زن ایرانی در گذشته، عملاً وجود خارجی نداشته است و اگر وجود خارجی داشته، وجودی مخفی، مرموز، عقب نگهداشته شده و مردزده بوده است. (۱۶)

معمولاً مفروض اساسی که پدرسالاری و یا مردسالاری در خانواده مبتنی بر آن بوده است، برداشتی است که زن را حقیر، کوتهبین، احساساتی، نادان و نظایر اینها میداند. به ابیات زیر توجه کنید: زنان نازکدلند و سسترایند به هر خو چون بر آریشان برآیند زنان چون ناقصان عقل و دینند چیرا میردان ره آنان گیزینند زنان در آفیرینش ناتمامند از ایرا خویش کام و زشت نامند

تعبیراتی از این دست نشانگر آن است که برداشت منفی از زن می تواند به توجیهی برای تحمیل الگوی اقتدارگرا در خانواده براساس حاکمیت مرد تبدیل شود، زیرا:

فضل مردان بر زن ای حالی پرست زآن بود که مرد پایان بین تر است در نتیجهٔ برتر شمرده شدن مرد و حقیر انگاشتن زن، مرد در رأس خانواده قرار می گیرد و در مقابل زن ـ و طبعاً در مقابل دیگر اعضای خانواده ـ جایگاه برتر و غیرقابل سؤالی می یابد. به عبارتی «شوهر خدای کوچک زن» می شود. هر آنچه او گوید حجت تلقی می شود و در نتیجه او حق پیدا می کند در سطح خانواده سر کوبگر هم باشد. در نتیجه:

به گفتار زنان هرگز مکن کار ور کند سرکشی هلاکش کن زن چو مار است زخم خود بزند

زنان را تا توانی مرده انگار آب رخ می برد به خاکش کن بر سرش نیک زن که بد بزند (۱۷)

در مجموع به نظر می رسد ساخت خانواده ایرانی طی دوره های مختلف تاریخ ایران علی رغم همه فراز و نشیب ها کمتر دچار تحول شده است. دیوید مک کللند اپژوهشگر آمریکایی طی تحقیقی که در سال ۱۹۶۸ انجام داد، به این نتیجه رسید که ساخت خانواده ایرانی بسیار اقتدارگرا و سلطه طلب است. به نظر مک کللند سلطه پدر در حوزه های گوناگون زندگی باعث عدم اعتماد کامل فرد می شود. این امر سبب می شود که فرد بسیار درونگرا شود یا انتقام پدرش را از دولت و زندگی اجتماعی و سیاسی بگیرد. بنابراین ممکن است حالتی از افراط و تفریط به وجود بیاید: یا انفعال کامل و یا فعالیت بسیار شدید. (۱۸)

در هر حال ساخت اقتدارگرای خانواده ایرانی اولین حلقه واسط باز تولید فرهنگ سیاسی اقتدارگرا بوده است. بهویژه اینکه در جامعهٔ سنتی نقش خانواده در جامعه پذیری سیاسی افراد مهمتر و پایدارتر از نقش دیگر کارگزاران جامعه پذیری

<sup>1-</sup> David macclelland

سياسي بوده است.

# ب ـ ساخت سیاسی اقتدارگرا

فرهنگ سیاسی اقتدارگرا در ایران «گرچه ریشههای عمیق و گستردهای دارد، اما خود (دست کم) به وسیله نوع رابطه عمودی و شیوه اعمال قدرت، حفظ یا تقویت می شود.» (۱۹۹) از این دیدگاه تداوم ۲۵۰۰ سال پادشاهی خودکامه، مستبد و فردی بدون ایجاد زمینههای پذیرش آن در میان مردم ـکه همانا فرهنگ اقتدارگرا است ـ ممکن نبود.

بی شک فرایند جامعه پذیری اولیه در ایران در پیدایش و تقویت فرهنگ تابعیت بسیار مؤثر است. با این حال، تشکیل و تداوم فرهنگ سیاسی، برخلاف آنچه برخی از نویسندگان مانند تالکوت پارسونز گفته اند، صرفاً حاصل «درونی شدن فرهنگ هنجاری از طریق مجاری جامعه پذیری اولیه» نیست. در واقع در آثار جامعه شناسان غربی بر تأثیر فرهنگ بر ساخت قدرت، تأکید مبالغه آمیزی شده است؛ درحالی که تأثیرات تقویت کنندهٔ رابطه و ساخت قدرت بر فرهنگ سیاسی به عنوان مانع توسعه، مورد توجه کافی قرار نگرفته است. از این نظر ساخت های سیاسی از یک سو محصول فرهنگ سیاسی به شمار می روند و از سوی دیگر فرهنگ سیاسی را شکل می دهند.

به اعتقاد دکتر حسین بشیریه، «میان فرهنگ سیاسی و ساخت قدرت، رابطه بازتولید و گزینش وجود دارد.» وی تأکید میکند با این حال می توان تأثیر ساخت سیاسی بر فرهنگ سیاسی را انتزاع کرد. از چنین دیدگاهی است که آلموند و وربا تأکید میکنند که فرهنگ سیاسی همان نظام سیاسی درونی شده در ادراکات، احساسات و ارزیابی های مردم است. (۲۰)

از نظر تاریخی در مورد وجود استبداد مطلقالعنان شرقی و ایرانی که با تمرکز قدرت سیاسی، نظامی و حتی مالکیت انحصاری بر زمین همراه بودهاست، کمتر مناقشه وجود دارد. (۲۱) به قول خانم لمبتون از آنجا که اصل نظارت بر صاحبان قدرت در فکر سیاسی ایران وجود نداشته است، در ساختار سیاسی جامعه ایران نهادهای نظارتکننده بر قدرت به صورت مطلق توسط عالی ترین مرجع به کار بسته

می شده است. (۲۲) با وجود اپن که همه نظریههای موجود، وجود استبداد مطلق العنان را تأیید می کنند، اما بر سر تبیین و توضیح این ساخت سیاسی و ریشه های جامعه شناختی آن اختلاف نظر وجود دارد. حداقل سه نظریه مهم در مورد تبیین ویژگی های جامعه شناختی ساخت سیاسی ایران وجود دارد.

۱ ـساخت پاتريمونيالي كه اولين بار از طرف ماكس وبر ارائه شد.

۲ ـ نظریه استبداد شرقی که اولین بار از طرف مارکس و انگلس در تبیین ساخت اجتماعی جوامع شرقی (و در مقایسه با فئودالیسم اروپایی)ارائه گردید. این نظریه توسط برخی از صاحبنظران با ویژگیهای جامعه ایرانی تطبیق داده شده، و تحت عنوان استبداد ایرانی منتشر شدهاست.

۳ ـ نـظریه دولت تـحصیل دار ۱ کـه در تبیین عـلل عـدم رشـد دمـوکراسـی و توسعهنیافتگی جامعه مدنی در برخی جوامع از جمله ایران بیان شدهاند. (۲۳)

بحث از سه الگوی بدیل فوق برای تبیین ساخت سیاسی اقتدارگرا در ایران از حوصله این نوشتار خارج است. اما با توجه به واقعیات موجود در تاریخ ایران و انطباق بیشتر آن با ساخت پاتریمونیالی، ویژگی های این ساخت را مورد توجه قرار می دهیم.

## ساخت ياتريمونيال

پاتریمونیالیسم گفتمان سیاسی نظام سنتی ایران پیش از انقلاب مشروطه بوده است. (۲۲) فرهنگ جامعه شناسی در توضیح پاتریمونیالیسم می نویسد: «در جامعه شناسی ماکس وبر پاتریمونیالیسم صورتی از حاکمیت سیاسی سنتی است که در آن یک خاندان پادشاهی، قدرت جابرانه را از طریق دستگاه دیوانی اعمال میکند. در نظامات سلطه موروثی اداره امور و قدرت سیاسی در کنترل شخصی مستقیم فرمانروا قرار دارد.» (۲۵)

باکمی کنکاش در مهمترین اثر وبر، یعنی «اقتصاد و جامعه»، میتوان اصلی ترین ویژگیهای پاتریمونیالیسم را به شرح زیر استقراکرد:

۱ ـ نظام اداری و سیاسی پاتریمونیال فی نفسه به مثابه ابزاری کاملاً خصوصی در اختیار حاکم است و قدرت سیاسی به عنوان بخشی از مایملک شخصی وی

<sup>1-</sup> Rentier State

محسوب می شود.

۲ ـ مهمترین فصل ممیزه نظام اداری پاتریمونیال از دیوانسالاریهای عقلانی، عدم تفکیک دو سپهر «خصوصی» و «عمومی» و مبهم بودن مرز میان این دو عرصه است.

۳-در قیاس با فئودالیسم، رژیم پاتریمونیال دارای انعطاف فوق العاده ای در جهت تحرک اجتماعی و کسب ثروت است. حاکم پاتریمونیال می تواند به گونه ای بلامنازع در صحنه اقتصادی و اجتماعی جولان دهد و هیچ تعهدی نسبت به حفظ مرزها و موانع منزلتی نداشته باشد.

۴ ـ تحت رژیم پاتریمونیال تنها گونههای معینی از سرمایه داری قادر به رشد است و معمولاً همین اشکال سرمایه داری است که رشد فوق العاده ای میکنند. در میان این گونه ها، باید از سرمایه داری مبتنی بر قدرت سیاسی و سرمایه داری تجاری نام برد. یکی از عوامل مهم میرکزیت یابی روابط پاتریمونیالی، پیدایش انحصارات تجاری است.

۵-ستیزی دائمی میان حاکم پاتریمونیال و زمینداران محلی وجود دارد. منازعه مستمر میان قدرت مرکزی با قدرتهای مرکزگریز محلی، مسألهٔ غامضی را در این رژیمها به وجود می آورد. هنگامی که یک حاکم پاتریمونیال با منبع قدرت شخصی خود اعم از مستملکات ارضی و سایر منابع درآمدی و سربازان و دیوانیان وفادار به خود رویاروی سایر اشراف که آنان هم صاحب قدرت مستقل و مخصوص به خود هستند قرار میگیرد، معلوم نیست که همواره جرأت و توان انهدام قدرتهای پاتریمونیال مستقل محلی را داشته باشد. (۲۶)

دو پژوهشگر دیگر به نامهای بیل و اسپرینگبورگ که پاتریمونیالیسم را الگوی مسلط رهبری در خاورمیانه میدانند، شش ویژگی اصلی به شرح زیر برای آن برمی شمارند.

۱ ـ شخصی بودن امر سیاست: جامعه پاتریمونیال مبتنی بر روابط شخصی است. جامعه یا اجتماع، در واقع یک خانواده گسترده است و شبکه روابط شخصی و

<sup>1-</sup> Politically-Oriented Capitalism

<sup>2-</sup>Trade-Oriented Capitalism

پیوندهای غیر رسمی بر آن غلبه دارد؛ حتی اگر مؤسسات رسمی هم به وجود آمده باشد، سازوکار تصمیمگیری شخصی است و به همین خاطر تمام مسئولیتها متوجه یک نفر می گردد و انگشت اتهام به سوی او نشانه می رود.

۲ ـ تقرّب: علیرغم همه مناصب و مشاغل و عناوین رسمی، تقرب فیزیکی به حاکم از اهمیت ویژهای برخوردار است. کسانی که به او نزدیک ترند (خویشاوندان، آشنایان، دوستان و ....) موقعیت سیاسی مهمتری دارند و نقشهای اصلی سیاسی را در صحنه به عهده می گیرند. لذا، عموماً انتقال قدرت، خصلت کو دتاهای درباری را دارد، یعنی داخل دودمان حاکمه شکاف می افتد و چالشگرانی از درون هسته اصلی قدرت، حاکم را به زیر می کشند. از آنجا که تصمیم گیری در این سیستم ها شدیداً متمرکز و شخصی و غیر رسمی است، برای مشارکت در امر تصمیم گیری باید هرچه بیشتر به شخص حاکم نزدیک شد.

۳-غیررسمی بودن: شخصی بودن سیاست ناگزیر به غیررسمی بودن آن منتهی می شود. در این نظامها، ساخت قدرت از نهادینگی گریزان است و تصمیمگیری ها غیرشفاف و از نوع پشت پرده است. دستگاه حاکم از مجرای نهادهای رسمی مثل حزب و پارلمان که موجب عقلانی شدن فرایند تصمیمگیری می شود، عمل نمی کند و لذا همین الگوهای کنترل و اقتدار غیررسمی موجبات بی ثباتی تصمیمات را فراهم می آورد. راز آلودگی و بی ثباتی تصمیمگیری به ایجاد گروههای غیر رسمی و ذی نفوذ می انجامد.

غیر رسمی بودن سیاست و عدم نهادینگی ساخت سیاسی و فرایند تصمیمگیری، باعث انعطاف زیادی می شود و قدرت مانور و ظرفیت حاکم را برای دخالت در امور بالا می برد و قابلیت حساب کشی از او کاهش می یابد.

۴ - ستیز متوازن: حاکم تنها چیزی را که نهادینه میکند دشمنی و رقابت ناسالم میان اطرافیان است و این امر در همه سطوح از نهاد خانواده تا دیوانسالاری ملی دیده می شود. شاه که همه را به جان هم انداخته است، به عنوان داور نهایی ظاهر می شود و اساساً یکی از کارکردهای مهم حاکم پاتریمونیال، توزیع و باز توزیع قدرت در میان جناحهای اطرافش است و این، درواقع نوعی سازوکار تأمینی برای ممانعت از شکارگیری قدرتی در عرض قدرت شاه است. تنش دائمی میان اطرافیان به

گونهای متعادل می شود که قدرت فوق العاده متمرکزی خارج از سپهر حاکمیت امکان رشد پیدانکند. سیستم پاتریمونیال این ظرفیت را دارد که با موازنه ستیزشها و تنشها ثبات خود را تضمین کند و نوعی پیوند اجتماعی با اتکا به ستیز (و نه تشریک مساعی) برقرار سازد.

۵ ـ لیاقت نظامیگری: پاتریمونیالیسم دارای دیوانسالاری لشکری و کشوری بزرگی است که به شخص حاکم سرسپردگی و ارادت دارد. علامت مشخصه سیستم پاتریموینال، تنش دائمی میان نیروهای رو به مرکز و نیروهای گریز از مرکز است، چرا که الگوهای تقسیم و تنش دائمی، نظام را دائماً به فروپاشی تهدید میکند. تنها ابزار کلیدی که در دست حاکم است و می تواند به وسیله آن به تقویت نیروهای رو به مرکز بپردازد، سازمان نظامی وفادار است. تنش و نزاع دائمی گهگاه این امکان را به وجود می آورد که جبهه ناپایداری میان جناحهای رقیب بر ضد شخص حاکم به وجود آید و در همین جاست که حاکم پاتریمونیال باید بتواند با اتکا به ارتش فحصوصی خود که تنها منجی اوست در برابر این عدم توازن موضع بگیرد. سازمان نظامی نیز از همان الگوی عام پاتریمونیالیسم پیروی میکند. ارتش نماینده اراده قاهره شاه است و او، خو د فر مانده کل نیروهای مسلح است.

اصولاً نظام پاتریمونیال بر سرنیزه تکیه زده و با شکسته شدن آن (مثلاً در یک جنگ)، احتمال سقوط نظام هم افزایش می یابد.

۶ ـ توجیه دینی: نظامهای پاتریمونیال شرقی، در خاورمیانه، با اتکا به نوعی عقیده مذهبی، حقانیت خود را توجیه میکنند. در این قبیل نظامها، مراتب فرماندهی و فرمانبری روی زنجیرهای از استخلاف قراردارد که حلقههای آن به خدا و پیامبر منتهی می شود. شاه خلیفه و سایه خداست و همین اتصال به ماوراء طبیعت پایه مشروعیت او را توجیه میکند و به قول موسکا سیمان مذهب، مقوّم قواعد نظام پاتریمونیال است. چون و چرا در قبال قدرت حاکم، چالش با حکم خداست، به همین دلیل شورشهای سیاسی ناگزیر شکل شقاق مذهبی به خود میگیرد و خصومت با شخصیتهای سیاسی، عداوت با قادر متعال تلقی می شود.

در مجموع در نظام پاتریمونیال، حکومت چون قائم به شخص است، از

سعیارهای شایسته سالاری دور است و ارادت جای لیاقت و محرمیت جای شایستگی را می گیرد. شاه، قلب است و شرط تقرب به او، وفاداری و اطاعت بی قید ر شرط است. این ویژگی در سلسله مراتب طولی جریان دارد یعنی نفر بعدی هم به دنبال کسب اطاعت محض اطرافیان خود است، اطرافیانی که حدوث و بقائشان به بوجود او بستگی دارد. در چنین ساخت و بافتی، روابط عمومی قدرت یکسویه می شود، یعنی آمریت و قدرت از بالا به پایین نشت می کند. در کنار این نوع رابطه قدرت، نوعی رابطه افقی قدرت هم داریم که دارای خصلت هم چشمی متوازن ست، یعنی عناصری با نیروی برابر، در یک صحنه ستیز، یکدیگر راکنترل می کنند. رقابت آنها با یکدیگر بر سر اندازه ابراز وفاداری به شخص حاکم است و حاکم نیز به نوبه خود به دستکاری کردن و تشویق این رقابت می پردازد. در چنین سیستمی، همه نوبه خود به دستکاری کردن و تشویق این رقابت می پردازد. در چنین سیستمی، همه ایده های مهم و استراتژی ها و سیاستها و برنامه ها از ناحیه حاکم سرچشمه می گیرد و دیگران، جملگی طفیل هستی او هستند. (۲۷)

در ایران گفتمان سنتی پاتریمونیالیسم مرکب از دو عنصر عمده «نظریه شاهی ایرانی» و «نظریه سیاسی شیعی» بوده است. به عبارت دیگر این گفتمان مذهبی ـ سلطنتی است؛ چه در شکل ماقبل اسلامی آن و چه در شکلی که در دوران گسترش اسلام به ایران پیدا کرد. (۲۸)

همانگونه که خانم لمبتون نیز اشاره می کند، اندیشه سیاسی در ایران پاسخی برای این مسئله که چه کسی نگهبان را نگهبانی می کند، نداشت. از بابت نظری سلطان تابع شریعت بود، اما در عمل هیچ وسیلهای تدبیر نشده بود که او را وادار به تبعیت کند و به همین لحاظ این امر به مقیاس وسیعی جنبه نظری داشت. (۲۹) به اعتقاد لمبتون فقدان اصل نظارت بر صاحبان قدرت را می توان در نظریه پادشاهی ایرانی، درنظریه خلافت و در نظریه سلطنت متکی بر خلافت و حتی امامت می توان مشاهده کرد. (۳۰) سیدمحمّد خاتمی در کتابش، «آیین و اندیشه در دام خودکامگی» بارها تأکید می کند که از دوران استیلای امویان تا زمان برخورد جهان اسلام با فرهنگ و تمدن غرب حکومتها با همهٔ اختلافهای ظاهری همگی خودکامه بودند و بر زور تکیه داشتند. به اعتقاد وی «تغلب» مایهٔ اصلی حکومتها بود و خواست مردم

<sup>1-</sup> Meritocracy

به عنوان عامل اساسی و پایدار در استقرار یا واژگونی حکومتها تأثیر نداشت و طبعاً حاکمان نیز خود را در برابر هیچ نهاد تعریف شدهٔ بشری مسئول نمی شناختند. (۲۱۱). در هر حال از آنجاکه در ساختار سیاسی جامعهٔ ایرانی نهادهای نظارتکننده بر قدرت سر برنیاوردند، قدرت به طور مطلق به اجرا در می آمده است. (۳۲)

در مجموع گفتمان پاتریمونیالیسم ایرانی بر پدرسالاری سیاسی، آمریت و اطاعت و تابعیت محض، پیوند سیاست با اسطوره و مذهب، رابطه میان حاکم و خداوند، قداست قدرت و نقدناپذیری آن و حذف رقابت و مشارکت متکی بوده است.

همچنین ساخت پاتریمونیالی حاکم بر ایران هویت سیاسی خاصی به ایرانیان می بخشد که مهم ترین ویژگی های آن عبارتند از: فرصت طلبی سیاسی، انفعال، اعتراض پنهان، ترس و تسلیم، سکوت، فردگرایی منفی و غیره. (۳۳)

در تاریخ معاصر، انقلاب مشروطه مبین پایان یافتن عصر فرهنگ آمریت و پاتریمونیالیسم سنتی است. با آنکه هدف صاحبنظران اندیشه انقلاب مشروطه تحدید قدرت حاکمه و استقرار نظام مردم سالار بود، اما سیر تحولات، جریان مشروطه را به سوی دیگری سوق داد. وضعیت تاریخی ایران و شرایط توسعه اقتصادی و اجتماعی آن نه تنها فرهنگ سیاسی مسلط را دچار تحول بنیادین نکرد، بلکه وسایل دیگری را برای تقویت فرهنگ سیاسی آمریت به دست داد. دوران پس از انقلاب مشروطه تا پیروزی انقلاب اسلامی را می توان عصر نوپاتریمونیالیسم نامید، عصری که در آن دولت مطلقه مدرن در ایران شکل میگیرد. (۲۴)

# نوپاتريمونياليسم

مطابق یک تعریف هرگاه اقتدار پاتریمونیال بتواند خود را از محدویتهای سنتی به طور مطلق برهاند، سلطانیسم نامیده می شود. براساس یک تعریف نسبتاً مشابه «اگر دولت پاتریمونیال به طور سطحی و ساختگی نوسازی شود، تدریجاً به حالت سلطانی نزدیک می شود؛ در این صورت، دولت خودکامهای تشکیل می شود که مبنای اطاعت از حکمروا، دیگر نه سنت است، نه اینکه حاکم نماینده عینی یک ایدئولوژی است، نه آن که وی واجد رسالت فرهی یگانهای است. بلکه فقط و فقط

آمیزهای از خوف و رجاء و منع و عطاء اطاعت را نهادینه می کند.»

ماکس وبر که احتمالاً خود واضع این واژه است و عمدتاً دولتهای استبدادی آسیایی و بهویژه آمپراتوری عثمانی را مدنظر داشته، خودکامگی و تمرکز فوقالعاده قدرت نزد شخص حاکم و بی قیدی وی را نسبت به محدویتهای سنتی، اصلی ترین شاخصهای سلطانیسم می داند. اما گودوین و اسکاچپل در این خصوص تعریف نسبتاً متفاوتی عرضه کردهاند: رژیم نوپاتریمونیال و سلطانی، نظامی است که قدرت سیاسی، کاملاً در دست فرماندهٔ دیکتاتوری متمرکز است که اجازه نمی دهد هیچ گروه باثبات سیاسی که دارای امتیازهای ویژهای باشد در فضای سیاسی استقرار یابد. چنین دیکتاتوری حتی قائل به اختیارهای دسته جمعی برای افسران نظامی یا طبقات ممتاز اقتصادی و اجتماعی نیست.

رژیمهای سلطانی، به سیاست رسمی ائتلاف میان منابع سازمانیافته دولت از یک سو و منافع اجتماعی از سوی دیگر، دست نمییازند و با چانهزنی متعارف در سیاستهای عمومی که از ویژگیهای کورپوراتیسم آست بیگانهاند. این رژیمها، در بهترین حالت، ائتلافی از اشخاص جاه طلب هستند نه ائتلاف نمایندگان طبقات و گروههای همسود.

در رژیم نوپاتریمونیال، بالاترین مقام صاحب اختیار، بر فراز شبکهٔ گستردهای از هبه ۲ نشسته است و اساساً اتکایی به ایدئولوژی یا قانون ندارد. حق حاکمیت در اینجا نیز مثل رژیمهای سنتی پدر شاهی، از آنِ شخص است نه پست و مقام اداری، لذا به جای سیستم رسمی و اداری، روابط وفادارانه و وابستگیهای خصوصی، شبکه اصلی ارتباطات حکومتی را می سازد. مرز میان منافع عمومی و خصوصی مبهم است و صاحب منصبان اداری بیشتر به خاطر افزایش منزلت و ثروت، پستهای اداری را اشغال می کنند و نه به منظور ارائه خدمات عمومی.

جوهر رژیم نوپاتریمونیال اعطای مناصب اداری عمومی، امتیازات، قراردادها،

<sup>1-</sup> Polity

۲- کورپوراتیسم Corporatism ـ که به «دولت محافلی» ترجمه شده است ـ صورتی از سازمان اجتماعی است که در آن، تصمیمات کلیدی اقتصادی،سیاسی و اجتماعی، به وسیلهٔ گروههای تشکل یافته (اتحادیههای کارگری، اتحادیههای کارفرمایی، شرکتها، انجمنهای داوطلبانه وغیره) یا مشترکاً به وسیلهٔ این گروهها و دولت گرفته می شود.

پروژهها و ... به عنوان مرحمتی به مقربان است. در عوضِ این هبههای مادی، تحت الحمایگان ، حمایتها و تمکینهای گوناگونی را به نفع حامیان بسیج میکنند و همه اختیارات تصمیمگیری را به بالا ارجاع می دهند.

از دیگر مشخصات نظامهای نوپاتریمونیال، فسادگسترده و عمیق در همه اجزا و ارکان اداری آن است. زیرا خودکامگان پدرسالار که دائماً به دنبال استقلال خود از نهادهای دولتی هستند، برای حفظ اقتدار به شبکه گستردهای از عطایا و هبهها (نه قوانین شخصی و ایدئولوژی) متوسل میشوند و همین بده بستانهای غیر رسمی فساد را دامن می زند.

ساموئل هانتینگتون، در یک کلام، از قول وبر چهار ویژگی اصلی برای رژیمهای سلطانی بر می شمارد که عبارتند از: بخشش و هبه و عطایا، خویشاوندپروری ، رفیق بازی  $^{7}$  و فساد  $^{0}$ .

قدر مشترک این ویژگیها را می توان این گونه صور تبندی کرد که رژیم سلطانی از یک سو به علت پشت پا زدن به پایههای مشروعیت سنتی خود (احتمالاً به واسطه شبه نوسازی برونزا) و از سوی دیگر به علت حذف کلیه گروههای صاحب امتیاز (اعم از گروههای قدرت، ثروت و منزلت) از صحنه سیاسی و اجتماع، رژیمی فاقد مشروعیت و بدون پایگاه طبقاتی است. (۲۵)

# ساخت و فرهنگ نوپاتریمونیالی در عصر پهلوی

اکنون می توان وی و گیهای بر شمرده شده برای رژیمهای پاتریمونیال و نوپاتریمونیال را در نظام سیاسی حاکم بر ایران پس از انقلاب مشروطه تا انقلاب اسلامی سراغ گرفت. اگرچه پرداختن به تک تک ویژگیها و تطبیق آن با عصر پهلوی مبحث را به درازا می کشاند، اما به پارهای از ویژگیهای نوپاتریمونیالیسم در عصر پهلوی به ویژه دوران محمد رضا اشاره می کنیم.

<sup>1-</sup> Clients

<sup>2-</sup> Patrons

<sup>3-</sup> Nepotism

<sup>4-</sup> Cronyism

<sup>5-</sup> Corruption

گراهام فولر در مورد شخصی بودن امر سیاست در ایران می نویسد: در نظام سیاسی، اجتماعی ایرانیان، فرد با شخصیتها سروکار دارد و نه با نهادها، مناسبات شخصی تا به امروز فراتر از هرگونه رابطه رسمی یا نهادی شده است. نهادها در غیاب شخصیتهایی که به آنها زندگی می بخشند و خصلت و قدرت آنها را تعیین می کنند، بی معنا هستند. (۲۶) در دوران پهلوی شخصی بودن سیاست در حوزه زندگی سیاسی باعث از دست رفتن استقلال عمل فرد می شد و در نتیجه نخبگان فقط در خدمت شخص شاه قرار گرفته، به ابزارهای اجرایی تصمیمات وی تبدیل می شدند. ضمن اینکه شاه نیز به طور متقابل با اعمال سیاستهای تشویقی و تنبیهی می شدند. ضمن اینکه شاه نیز به طور متقابل با اعمال سیاستهای تشویقی و تنبیهی امیر عباس هویدا در پاسخ فردی که از شخص شاه به عنوان شخص اول مملکت اید کرده و از سیاستهای دولت انتقاد می نمود، چنین می گوید: «مگر ما شخص دومی هم در این مملکت داریم که شما از شاهنشاه به عنوان شخص اول نام می برید؟ همه ما مطیع و فرمانبر اعلیحضرت هستیم، دومی در این مملکت وجود نظار در ۱۰۰۰

پیش از این، از اهمیت تقرب به حاکم در نظامهای پاتریمونیالی سخن به میان آوردیم. مینو صمیمی در خاطرات خود می نویسد: «مشاغل کلیدی در اختیار کسانی قرار می گرفت که ضمن ملزم دانستن خود در اطاعت از شاه به عنوان حاکم و خدایگان مطلق همواره آماده کرنش و تعظیم در مقابل او و اجرای فرامینش بودند.» (۲۹) در عمل، معیار ترقی و نزدیکی به شاه وفاداری و اطاعت محض از او بود. نخست وزیران، وزیران و نمایندگان مجلس و دیوانیان عالی رتبه همگی خود را «چاکر» و «خاکپای» همایونی می نامیدند. محمدرضا شاه با آگاهی تمام نزدیکان و مشاوران به خصوص نخست وزیران خود را از میان مطیع ترین و وفادار ترین آنها انتخاب می کرد. (۴۰)

از طرف دیگر پاتریمونیالیسم برفراز تفرقه و چشم و همچشمی (که با رقابت تفاوت دارد) بنا شده و شعار آن «تفرقه بیانداز و حکومت کن» است. مکانیسمهای گوناگون برای دامن زدن به این تفرقهها به کار گرفته می شد. این مکانیسمها اسطورههای تقدیرگرایانهای را درباره فرجام تلخ و محتوم همبستگیها و پیوندهای

سیاسی، گریزناپذیری خیانتها و استمرار توطئهچینیها دامن می زد. نفاق و تفرقه بین نخبگان به نوبه خود موجب می شد تصویری که از شاه به عنوان داوری بی طرف و جویای همکاری بین گروههای متنازع در راستای مصالح ملت ترسیم می شد و درباره آن تبلیغ می گردید، اعتبار پیدا کند. در واقع شاه خود را عمیقاً درگیر جنگ قدرتی کرده بود که سرانجام موضع غالب را برایش به ارمغان می آورد. (۴۱)

پادشاهی پهلوی و ارتش هر دو دلبستگی ژرفی به تداوم یکدیگر داشتند، چراکه ارتش ایران را رضا شاه که خود یک افسر بود، به وجود آورده، پرورش داده و گرامی داشته بود. در زمان او افسران ارشد از موقعیتهای ممتازی برخوردار گشته و شروتهای درخور توجهی اندوخته بودند و چنین برمی آمد که جز تاج و تخت پادشاهی مرجع دیگری را برای وفاداری خود به رسمیت نمی شناختند. محمدرضاشاه نیز که آموزشی عمدتاً نظامی داشت و از اشتیاقی بی پایان به امور نظامی برخوردار بود، خود را مقامی به مراتب فراتر از یک فرمانده تشریفاتی نیروهای مسلح می انگاشت. احساس عدم امنیت متقابل، همکاری نزدیک شاه و ارتش را ضروری ساخت. شاه به بهترین وجهی کوشید تا ارتش را بازسازی و تجدید سازمان کند. و البته، نه وظیفه ارتش صرفاً به حفظ «نظم و قانون» محدود می شد و نه شمار می رفت که در رویارویی با حریفان، و شکست و تنبیه دشمنان، از ارزش زیادی برخوردار بود. به هنگام انتخابات نیز استفاده از ارتش اجتنابناپذیر می گردید چرا که از طریق آن می شد بر نتیجه انتخابات تأثیر گذارد. بدین ترتیب شاه دلایل فراوانی که از طریق آن می شد بر نتیجه انتخابات تأثیر گذارد. بدین ترتیب شاه دلایل فراوانی برای دلبستگی به ارتش احساس می کرد. (۲۲)

همانگونه که قبلاً نیز یادآور شدیم ارادت سالاری به جمای شمایسته سالاری از ویژگی های مهم نظام پاتریمونیالی است. علی رضا از غندی در این مورد می نویسد «ارادت به جای لیاقت، محرمیت به جای شایستگی و تملقگویی به جای ابتکار و خلاقیت از مهم ترین ویژگی های بازیگران سیاسی رسمی ایران عصر پهلوی است.» بازیگران سیاسی حاکم با رفتارها و گفتارهای متملقانه خود به توهمات، تکبر و تفرعن و شخصیت پرستی و خودبزرگبینی شاه دامن می زدند و او را هر روز بیش از پیش به سوی حکومت مطلقه پیش می راندند. (۴۳)

از طرف دیگر شاه همراه با خانواده و اطرافیانش از نظر ساختاری در موقعیتی قرار داشت که قادر بود دسته بندی های مبتنی بر حمایت و وابستگی و جریان توزیع غنایم سیاسی را تحت کنترل داشته و کسی را یارای رقابت مؤثر با او نباشد. او همچنین می توانست نظارت کلی ولو منفی، بر توزیع منابع کمیاب و مواضع قدرت و امتیاز به عمل آورد. (۴۴) بدین ترتیب دستگاه حکومتی با وابسته کردن مالی کارمندان و نخبگان به خود، توانایی زیر سؤال بردن و مورد انتقاد قرار دادن برنامههای حکومتی و ابراز مخالفت گروههای فوق را به شدت کاهش می داد و آنها را به «بله قربانگویان» و حامیان خود تبدیل می کرد. (۴۵) به همین دلیل است که می گوییم بخشش، هبه و عطایا به عنوان مرحمتی به مقربان، جوهر رژیم پاتریمونیال را تشکیل می دهد.

فساد گسترده و عمیق در همه اجزاء و ارکان نظام از دیگر ویژگیهای نظامهای پاتریمونیالی است. برای پی بردن به این واقعیت فقط اعتراف اسدالله علم را بازگو میکنیم. وی می نویسد: «من به یک طبقهٔ حاکمهٔ فاسد و پولپرست تعلق دارم و ایران تحت سلطه و نفوذ این گروه شانس ناچیزی برای نجات خود دارد.» (۲۶)

بدین ترتیب دوران سلطنت رضا شاه و محمدرضاشاه، حاکمیت بلامنازع آنها و سلطهٔ همه جانبهٔ نظام سیاسی، هویت خاصی به فرهنگ سیاسی مردم داده بود که از طریق اسطوره هایی چون «سلطنت موهبتی الهی» است و «خدا، شاه، میهن» و تکیه بسر ناسیونالیسم شوینیستی و نمادهایی چون «تاج، تخت و سلطنت» نمایان می ساخت.

در این وضعیت نظام سیاسی و عناصر تشکیل دهندهٔ آن، یعنی شاه و نخبگان سیاسی، در کنار تحکیم موقعیت خود، خالق موقعیتی هستند که یکایک شهروندان اخلاق و روحیات آنها را بدون کوچکترین واکنشی بپذیرند. مردمی که بدین صورت تربیت شوند، خصلتهای اقتدارگرایانهٔ نخبگان را میپذیرند و به یک «شاه کوچک» تبدیل میگردند. به عبارت دیگر، همانگونه که خلق و خوی شاهان و نخبگان سرایت میکند و اطرافیان و مشاوران او احساس شاهی میکنند، به همان نسبت خلقیات آنها به شهروندان نیز انتقال پیدا میکند.

مردمی که سالهای مدید تحت سلطه اقتدارگرایانه زندگی کرده و تربیت

شدهاند، به صورت طبیعی خصلت استبدادی پیدا میکنند. روح حاکم بر مردم در رفتار، اخلاق و روحیات آنها متجلی می شود. خلاصه آنکه نظام سیاسی در پویش جامعه پذیری سیاسی می تواند استفاده از سازو کارهای تأثیرگذاری چون اید ئولوژی سیاسی، احزاب رسمی، نخبگان سیاسی، رسانه های گروهی، دیوانسالاری و مجلس بر فرهنگ سیاسی مردم اثراتی چون تفردگرایی، مسئولیت گریزی، عافیت طلبی خشونت گرایی سیاسی، قدرت گرایی، نفع طلبی، بیگانه خواهی، فسادپذیری و خلاصه تمام خلقیات دستگاه حکومتی را برجای بگذارد. (۴۷)

# پانوشتهای بخش اول:

۱ ـ باقر ساروخانی، دایرة المعارف علوم اجتماعی، تهران، کیهان، ۱۳۷۰، ص ۵۰.

۲ ـ سهراب رزاقی، مؤلفه های فرهنگ سیاسی ما، نقد و نظر ۸ـ۷، ص ۲۰۵.

۳ ـ ساروخاني، همان.

۴ ـ حسين بشيريه، فرهنگ و توسعه، مصاحبه با نامه فرهنگ ۵ـ۵، صص ٢٣-٢٢.

۵ ـ مهران سهرابزاده، عناصر فرهنگ سیاسی عامه، فرهنگ توسعه ۳، ص ۶۳.

۶\_بشيريه، همان.

۷ ـ محمدعلی همایون کاتوزیان، دموکراسی - دیکتاتوری، حکومت خودکامه، ایران فردا ۳۳، ص ۲۴.

۸ ـ بشيريه، همان.

۹ ـ رزاقی، ص ۲۰۴.

۱۰ ـ بشيريه، همان.

۱۱ ـ موریس دوورژه، جامعه شناسی سیاسی، ترجمهٔ ابوالفضل قاضی شریعت پناهی، تهران، انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۶۸، صص ۲۱۲ـ۲۱۲.

۱۲ ـ اقتباس از مقالهٔ منیژه نویدنیا، خانوادهٔ خود را بشناسیم، حقوق زنان، شماره ۱۷، ص ۱۵.

۱۳ ـ حسین بشیریه، اقتدارگرایی، تکثرگرایی و فرهنگ سیاسی، ایران فردا، شماره ۲۹، ص ۲۶.

۱۴ ـ رضا شعباني، مباني تاريخ اجتماعي ايران، تهران: قومس، ۱۳۷۱، ص ۲۱.

۱۵ ـ رضا علومي، فلسفه تاريخ شاهنشاهي ايران (تهران: كميته انتشارات شوراي جشن

شاهنشاهی حزب ایران نوین، ۱۳۵۰) ص۱۶.

۱۶ ـ رضا براهنی، تاریخ مذکر، تهران، نشر اول، ۱۳۳۶، صص ۲۸-۲۷.

۱۷ ـ جمیله کدیور، اقتدارگرایی از منظر فرهنگ عامه، راهبرد شماره ۸، ص ۲۲.

۱۸ ـ على اكبر كمالى، بررسى مفهوم جامعه پذيرى، تهران، سازمان تبليغات اسلامى، ۱۳۷۴، ص ۱۴۲.

ت ۱۹ ـ حسین بشیریه، *ایدئولوژی و فرهنگ سیاسی گروههای حاکم در دوره پهلوی*، نقد و نظر ۸-۷، ص ۷۹.

۲۰ ـ شيريه، همان.

۲۱ \_ حبیبالله پیمان، *درباره استبداد ایرانی*، کتاب توسعه شماره ۱۰، ص ۸۲.

۲۲ \_ آن کی اس لمتون، نظریهٔ دولت در ایران، گردآوری و ترجمه از چنگیز پهلوان، تهران، نشر گیو، ۱۳۷۹، ص ۱۰۵

۲۳ ـ برای مطالعه بیشتر پیرامون استبداد شرقی نگاه کنید به مقاله «جامعه مدنی در شرق» از کمال پولادی در اطلاعات سیاسی ـ اقتصادی شماره ۱۱۵ ـ ۱ وکتاب سقوط و ظهور شیوه تولید آسیایی از اسفن دون ترجمه عباس مخبر، نشر مرکز، ۱۳۶۸.

برای مطالعه بیشتر پیرامون «استبداد ایرانی» نگاه کنید به محمدعلی همایون کاتوزیان، اقتصاد سیاسی ایران، نشر مرکز، ۱۳۷۲، اقتصاد سیاسی ایران، نشر مرکز، ۱۳۷۲، بدویژه صص ۹-۷.

برای مطالعه پیرامون «دولتهای تحصیلدار» نگاه کنید به مقالهٔ جامع و مانع «رانت، دولت رانتیر و رانتیریسم: یک بررسی مفهومی» از امیرمحمد حاجی یوسفی در اطلاعات سیاسی ـ اقتصادی شماره ۱۲۵-۱۲۵.

۲۴ ـ حسین بشیریه، مقاله «جامعهٔ مدنی، قدرت ایدئولوژی: موانع تحقق جامعه مدنی در ایران» در کتاب تحقق جامعه مدنی در انقلاب اسلامی ایران (مجموعه مقالات)، تهران، سازمان مدارک فرهنگی انقلاب اسلامی، ۱۳۷۶، ص ۲۲.

۲۵ ـ نیکلاس آبرکرامبی و دیگران، **فرهنگ جامعهشناسی**، ترجمه حسن پویان، تـهران، چاپخش، ۱۳۷۰، صص ۲۷۹-۲۷۸.

۲۶ ـ سعید حجاریان، ساخت اقتدار «سلطانی»؛ آسیب پذیری ها؛ بدیل ها، اطلاعات سیاسی اقتصادی شماره ۱۹۲۲، ص ۴۷.

۲۷ ـ حجاريان، همان.

۲۸ ـ بشيريه، ييشين، ص ۲۲.

۲۹ ـ أن كي اس لمتون، پيشين، ص ١٠٥.

۳۰ ـ لمتون، پيشين، ص ۱۱.

۳۱ ـ سیدمحمَّد خاتمی، آیین و اندیشه در دام خودکامگی، تهران، طرح نو، ۱۳۷۸، ص ۶۳. ۲۲ ـ لمتون، همان.

۳۳ ـ بشيريه، همان.

۳۴ ـ سهراب رزاقی، ص ۲۰۶.

۳۵ ـ سعید حجاریان، پیشین، ص ۴۹ ـ ۴۸.

۳۶ ـ گراهام فولر، قبلهٔ عالم، ترجمه عباس مخبر، تهران نشر مرکز، ۱۳۷۳، صص ۳۱-۳۰. ۷۷ ـ علم رضا ازغندی، ناکارامدی نخبگان سیاسی در ایران بین دو انقلاب، تهران: قومس،

۱۳۷۶، صص ۱۶۴\_۱۶۳.

۳۸ ـ آنتونی پارسونز، **غرور و سقوط**، ترجمه منوچهر راستین، تـهران، هـفته، ۱۳۶۳، ص

۳۹ ـ مینو صمیمی، پشت پرده تخت طاووس، ترجمه حسین ابو ترابیان، تهران: اطلاعات، ۱۹۳۸، ص ۱۹۳۸.

۴۰ ـ ازغندی، پیشین، ص ۱۶۴.

۴۱ ـ فخرالدین عظیمی، بحران دموکراسی در ایران، ترجمه عبدالرضا هـوشنگ مـهدوی وبیژن نوذری، تهران، البرز، ۱۳۷۴، ص ۳۵.

۲۲ ـ عظيمي، همان، صص ۳۳ ـ ۲۰.

۴۳ ـ ازغندی، پیشین، ص ۱۶۵.

۴۴ ـ عظیمی، پیشین، ص ۳۰.

۴۵ ـ ازغندی، پیشین، ص ۱۶۶.

۴۶ ـ امير اسدالله علم، گفتگوهاي من با شاه، ترجمه گروه مـترجـمان، تـهران، طـرح نـو، ۱۳۷۱، ص. ۱۲۱.

۴۷ \_ ازغندی، همان ص ۱۷۵ \_۱۷۳ .

فرضیه های توطئه بخش جدایی ناپذیر از جریان اصلی فرهنگ سیاسی ماست که بر عرصهٔ سیاسی جامعه غلبه دارد. برطبق این فرضیه، کمتر پدیدهٔ سیاسی و اجتماعی را می توان پیدا نمود که بر اثر تبانی و توطئه چینی قدرتهای خارجی و دستهای پنهان آنان (مستقیم یا توسط ایادی و عواملشان) به وجود نیامده باشد. (۱)

از این دیدگاه به ندرت ممکن است رویدادها به همان شکلی که در ظاهر اتفاق می افتد درک شوند، زیرا چنین دریافتی اولاً نشانه جهالت نسبت به حضور نیروهای برتر در اطراف شخص، و ثانیاً نشانه حماقت، خامی، یا فقدان حساسیت در درک انگیزههای پنهان دیگران است. البته این ذهنیت معطوف به توطئه سیاسی، مختص ایرانیان نیست، بلکه در خاورمیانه به طورکلی و اغلب فرهنگهایی که در نتیجه مداخلهٔ نیروهای خارجی ضعیف شده و آسیب دیدهاند متداول است. با وجود این به نظر می رسد که چنین دیدگاهی در فرهنگ ایرانی به درجات عالی تری از پرداخت رسیده است.

بنابراین، حوادث نه به سادگی و به صورتی غیرمنتظره اتفاق میافتند، و نه به شکلی مجرد. باید وجود نیروهای قدرتمند خارجی را که بر رویدادها سیطره دارند یا رویدادها راکنترل میکنند، درک کرد. برای نشان دادن معنای عمیق، نقشه، یا حتی توطئهای که پشت یک سلسله رویداد نهفته است، ارائه نوعی تحلیل ضرورت دارد. بسیاری از ایرانیان همواره پیچیده ترین تبیین را از رویدادهای سیاسی، به خصوص در بررسی مقاصد قدرتهای خارجی از همه محتمل تر می دانند. هر تفسیر خاصی با توجه به چشماندازهای ایدئولوژیک مفسر فرق می کند، اما هرچه قدرت خارجی

۱ ـ ترجمه تحت اللفظی Conspiracy theory به فارسی «نظریه توطئه» است، که معنای دقیق آن را متبادر به ذهن نمی کند. واژه ترکیبی «نظریه توطئه» در زبان انگلیسی معنای خاصی با بار منفی دارد که دلالت می کند بر نوعی توهم و بیماری اجتماعی، حال آنکه در زبان فارسی این معنا را به دست نمی دهد. بنابراین به نظر می رسد «توهم توطئه» معادل بهتری در برابر مفهوم انگلیسی آن باشد.

موردنظر نیرومندتر باشد، این فرض که سلسلهٔ خاصی از رویدادها با یکدیگر بی ارتباط باشند، غیرقابل درکتر و خامتر به نظر می رسد. (۲)

بدین ترتیب هیچ رویدادی در صحنهٔ بین المللی غیرمترقبه و تصادفی نیست و اهرم تمامی وقایع عمده سیاسی و سیر حوادث تاریخی در دست پنهان و قدر تمند سیاست بیگانه است و ارادهٔ دشمنان، موتور محرک آنها تلقی می شود. دشمنان، وقایع تاریخی را طراحی کرده و مرحله به مرحله آنها را مطابق میل خود به اجرا درمی آورند.

در این دیدگاه فضای ذهن توطئه نگر سناریویی را تنظیم و ترسیم کرده که نقشها و رفتار هر یک از بازیگران صحنه، از قبل مشخص و دیکته شده است. در این سناریو، ناگزیر باید از کارگردان تبعیت کرد و هیچ رفتار مستقلی را نمی توان برای بازیگران قائل شد.

با این نگرش، کاری که برای تفسیرگر سیاسی می ماند این است که معلوم کند کدام قدرت خارجی، کدام بازیگر صحنه را در اختیار دارد. اگر این دانسته شود، دیگر می توان فهمید چه طرحها و توطئه هایی در جریان است و براین اساس، نتیجهٔ حرکات روی صحنه و حتی پایان نمایش چه خواهد بود. (۳)

درواقع، «توهم توطئه» نوعی بیماری روانی فردی و جمعی است. بیماری فردی سوءظن به همه چیز و همه کس را «پارانویا» و بیماری جمعی را Conspiracy theory می نامند. کسی که به «توهم توطئه» در مفهوم اخیر آن مبتلاست، تمام وقایع عمدهٔ سیاسی و سیر حوادث و مشی وقایع تاریخی را در دست پنهان و قدرتمند سیاست بیگانه و سازمانهای مخوف سیاسی، اقتصادی و حتی مذهبی وابسته به آن سیاست می پندارد. به گمان او همهٔ انقلابها، شورشها، جنگها، عقبماندگیها و وابستگیهای اقتصادی و سیاسی، برآمدن و فروپاشی سلسلهها و دولتها، ترورهای سیاسی و حتی کمبود محصولات کشاورزی، سقوط ارزش پول، قحطیها و زلزلهها را دست پنهان بیگانه کارگردانی میکند و همه رجال کشور همچون عروسکان خیمه شببازی و بازیگران افسانههای جنّ و پری از پس پرده و با اشاره او حرکت می کنند و اراده ای از خود ندارند.

اینکه می گوییم «توهم توطئه» نوعی بیماری است، بدین معنا نیست که اساساً

هیچ توطئه ای در هیچ موردی در کار نیست و آنچه توطئه خوانده می شود، همه از باب خواب و خیال و توهم است. بلکه منظور آن است که مقوله «توطئه» را به دوگونه می توان بررسی کرد: یکی برخورد آفاقی و علمی و دیگر برخورد انفسی و عاطفی و بیمارگونه. در برداشت علمی، «توطئه» به عنوان فرضیه ای در نظر می آید که قابل رد یا اثبات است، و در پرتو داده های عینی و اسناد و مدارک تاریخی و بدون جانبداری عاطفی مورد بررسی و تحلیل قرار می گیرد. حال آنکه «توهم توطئه» از اعتقاد راسخ و جزمی و تعبدی به نوع خاصی از توطئه شکل می گیرد و همچون سایر اعتقادها، در قلمرو بررسی و تحلیل علمی قرار نمی گیرد و از این رو قابل اثبات یا رد و انکار نیست. (۲) به عبارت دیگر گزاره های مبتنی بر توهم توطئه فاقد شرط مهم ابطال پذیری است و به هیچوجه با واقعیات خارجی محک نمی خورد تا قابل رد یا اثبات باشد. (۵)

«توهم توطئه» غالباً به صورت یک دستگاه فکری منسجم شکل میگیرد و شالودهٔ جهان بینی افراد و گروههای اجتماعی را بنیان می نهد. «توهم توطئه» غالباً میان وطن پرستان افراطی، سنت پرستان مذهبی و محافظه کاران راستگرای سیاسی نفوذ می کند و رونق می گیرد و جزء لایتجزای ایدئولوژی سیاسی آنان می شود. مثلاً میلیشیاهای مذهبی آمریکایی، که در مظان اتهام دست داشتن در انفجار ساختمان دولت فدرال آمریکا در شهر اوکلاهما هستند، براین باورند که یک توطئه بزرگ جهانی علیه ملت آمریکا و مسیحیت راستین (که به گمان آنان مذهب پروتستان است) از سوی قوم یهود، کلیسای جهانی کاتولیک، جهان اسلام، لیبرالهای جهانی، فراماسونها و مانند آنها در جریان است که به صورت نظم نوین جهانی متبلور شده و فراماسونها و مانند آنها در جریان است که به صورت نظم نوین جهانی متبلور شده و توطئه» به عنوان یک مقولهٔ عینی که بتوان آن را بررسی و تحلیل و مآلاً رد یا اثبات کرد در نظر نمی آید. بلکه مقولهای اعتقادی و ایمانی و تعبدی است که «به شیر اندرون در نظر نمی آید. بلکه مقولهای اعتقادی و ایمانی و تعبدی است که «به شیر اندرون می شود و با جان به در می رود!». (۶)

از طرف دیگر به نظر می رسد «توهم توطئه» از سوی دولتها و یا نیروهای درگیر داخلی آگاهانه یا ناآگاهانه ساخته می شود تا رقبای احتمالی را با برچسب «ایادی خارجی» از میدان به در کند. به عبارت دیگر این فقط مردم نیستند که در هر پیچ و خم

سیاسی، اجتماعی و اقتصادی که در ایران به وقوع پیوسته به دنبال یافتن دستهای مرئی و نامرئی استعمار و قدرتهای خارجی هستند. ظرف یک قرن اخیر کمتر حکومتی را در ایران می توان سراغ گرفت که مخالفت و مخالفین خود را به «خارج» و «خارجیها» نسبت نداده باشد. در دوران انقلاب مشروطه وقتی بیش از ده هزار نفر اهالی تهران در سفارت انگلیس بست نشستند، حکومت وقت آنان را «مشتی خائن» خواند که از ناحیهٔ انگلیسیها اجیر شدهاند. هفتاد سال بعد از مظفرالدین شاه، حکومت شاه نیز در مورد قیام مردم تبریز در سال ۱۳۵۶ همان مضامین را به کار برد. سخنگوی دولت صراحتاً اعلام نمود که «آنهایی که در تبریز آشوب به پاکرده بودند از آنسوی مرز آمده بودند.» عمدتاً در دوران بعد از مشروطه، حکومت، روزنامهها و رجال سیاسی، هر تحول و حرکت ریز و درشت سیاسی را به خارجیها، و مخالفین خود را «بازیگران و آلت دست آنها» می دانستند.

شاه سابق گویاترین مصداق این بیماری بود. او در طول سی و هفت سال سلطنتش، بهخصوص در دو دههٔ آخر آن، هر مخالفی را آلت دست «خارجی»هایی می دانست که با او و سلطنتش دشمن بودند. مخالفین چپی خود را مرتبط با کمونیسم بین الملل یا «ارتجاع سرخ» می پنداشت، ملیون را وابسته به انگلیس و امریکا و مذهبی ها را عوامل مصر، سوریه، عراق و این اواخر لیبی می دانست.

درست به همین دلیل بود که از دیدگاه شاه تظاهرات و فعالیتهایی که علیه رژیم انجام می شد طبیعی و خودجوش نبود، بلکه برنامهای از پیش طراحی شده بر ضد رژیم بود. او در توضیح این مطلب به سولیوان آخرین سفیر آمریکا در ایران پیش از انقلاب اسلامی میگوید: «آنچه پیش آمده از حدود توانایی و قابلیت ک.گ.ب (سازمان جاسوسی شوروی) خارج است و باید دست اینتلیجنس سرویس و سازمان سیا هم در کار باشد. شاه با شگفتی و ناراحتی می پرسید مگر با آمریکایی ها چه کرده است که سیا بر ضد او دست به کار شده است.» (۸)

به گفتهٔ گراهام فولر: «در چنین حالتی اگر کسی اطمینان دهد که شخصاً از نقش ایالات متحده اطلاع دارد، و مثلاً می داند که یک سلسله اقدامات یا بی عملی های دولت آمریکا ناشی از غفلت، بی توجهی، ناهماهنگی و اشتباه بوروکراتیک بوده است... پاسخ این خواهد بود که یا گوینده خام است و یا انگیزه های واقعی خود را

پنهان میکند. غیرممکن است که دولت قدرتمند امریکا دچار خطا، لغزش و یا اقداماتی ناهماهنگ گردد.» همچنین ناکامی آشکار سیا در درک وخیم شدن اوضاع ایران و «نجات شاه» در تحلیل نهایی فقط نشانهٔ آن است که ایالات متحده یک دستور کار سیاسی و عمیق را دنبال میکند که چون هدفهای بلافصل آن آشکار نیست، نگرانکننده است. (۹)

شاه همچنین روی نقش انگلیسی ها در این ماجرا تأکید میکرد و میگفت انگلیسی ها بعد از ملی شدن نفت کینهٔ او را بدل گرفته اند و چون زیر بار شرایط آنها برای تمدید قرارداد کنسرسیوم نفت نرفته، دست به تحریک بر ضد او زده اند. شاه لحن انتقاد آمیز گفتارهای رادیو بی.بی.سی را به عنوان شاهد مدعای خود ذکر میکرد.

آنتونی پارسونز سفیر انگلیس در ایران در مورد برنامههای بی.بی.سی و حمایت انگلیسیها از مخالفین شاه به او میگوید: «اگر واقعاً کسی باور داشته باشد که دولت انگلستان در خفا با مخالفین شما در زدوبند هستند، جایش در تیمارستان است.»

در مجموع ایمان به «فرضیهٔ توطنه» از نظر پیامدها یا کارکردهای روانی و اجتماعی، برای کسانی که به آن اعتقاد دارند، آرامش خاطر می آورد و همچون سازوکارهای دفاعی روانی این فرصت را به آنان می دهد تا از خود رفع مسئولیت کنند و همه تقصیرها را به گردن توطئهٔ بیگانگان بیاندازند. مثلاً عقبماندگی سیاسی و اقتصادی و اجتماعی را به گردن استعمار بگذارند؛ و یا «به تاریخ پاسخ گویند» تا ناتوانی خویش را در اداره امور کشور در لحظات بحرانی و شورشها و انقلابهای ناشی از آن به توطئه پشت پرده بیگانگان منتسب سازند و مسئولیت تاریخی خود را منتفی کنند؛ و یا نابسامانی اقتصادی و سقوط ارزش پول را به توطئه بیگانگان نسبت معطوف به دهند تا از خود رفع مسئولیت کنند. (۱۲) درهرحال گرایش به ذهنیت معطوف به توطئه بهخصوص در عرصهٔ سیاست بینالملل، یکی از ویژگیهای اصلی فرهنگ سیاسی در ایران است.

احمد اشرف اسیاست شناس ایرانی تبار مقیم آمریکا «توهم توطئه» در ایران را به

۱- اشرف عضو هیأت تحریریهٔ مجلهٔ بینالمللی مطالعات ایرانی Iranian studies است. کتاب «موانع تاریخی توسعه سرمایه داری در ایران» از جمله آثار اوست.

دو مقولهٔ کلی تقسیم میکند: یکی توهم توطئه روسیه (و سپس شوروی) و انگلیس و امریکا در دوران معاصر و دیگری توطئه دشمنان تاریخی ایران که از هنگام تأسیس این کشور بهدست ایرج، نخستین پادشاه افسانهای ایران زمین، تا به امروز برای خوارکردن آن دسیسه چینی میکنند.

با توجه به این دیدگاه می توان ریشه های توهم توطئه را به چهار بخش تقسیم کرد. ریشه های اساطیری، ریشه های تاریخی، ریشه های سیاسی و ریشه های فرهنگی. اکنون به هر یک از این مقوله ها می پردازیم.

# ریشههای اساطیری توهم توطئه

اگر ریشههای «توهم توطئه» را دنبال کنیم به اساطیر آفرینش ایران از دوران باستان می رسیم، یعنی از هنگامی که ایران در میانه جهان از شرق (توران و چین) و غرب (یونان و روم) جدا می شود و همراه آن اساطیر «ایران» و «انیران» زاده می شود. در این زمان هویت ایرانی با پادشاهی ایرج در برابر هویت قومی شرق و غرب بنیاد نهاده می شود. اما عنصر اصلی در شکلگیری هویت قومی تنها در نسبت دادن سجایای اخلاقی به خودی و بیگانه نیست، بلکه در دشمنی میان آنها است. دشمنان ایران با آن که گروهی دلیر و جنگاورند و گروهی خردورز و اندیشمند هر دو با نیروهای اهریمنی پیوند دارند و در کار توطئهای بزرگ و ابدی علیه سرزمین اهورایی ایرانند. «ایران» همزمان با «انیران» زاده می شود و از همان روز هدف توطئه بیگانگان قرار می گیرد. توهم توطئه بیگانگان علیه ایران از همان آغاز پیدایش ایران زمین در ژرفای تفکر ایرانی جای می گیرد.

ایران همراه دو همزاد بدخواه و توطئه گر زاده می شود. سرگذشت ایران، داستان دشمنی ها و کینه توزی ها و توطئه چینی های بی امان و پی گیر این همزادان است. در زمان پیشدادیان دشمن اصلی، توران است. پس از پیشدادیان نوبت به کیانیان می رسد و در دوران آنان جنگ میان سه بخش جهان، به خصوص میان ایران و توران، شدت می گیرد تا آن که اسکندر ملعون از غرب بر ایران می تازد و سلسلهٔ کیانی را برمی اندازد و به راهنمایی ارسطو «دومین توطئهٔ بزرگ تاریخی» را علیه ایران تدارک می بیند و ملوک طوایف را بر ایران زمین چیره می گرداند. اگر اولین توطئهٔ اساطیری

به دست توران و به یاری غرب است، این توطئه یک راست از غرب برمی آید تا روم در امان بماند. (۱۳)

درواقع بطن اینگونه توهمات توطئه، جهانبینی دوگانهنگر «ایران» و «انیران» است. در یک طرف نیروهای اهریمنی هستند که با دسیسههای بزرگ برای تضعیف طرف دیگر (نیروهای یزدانی) در هر زمان به رنگی و نیرنگی ظاهر می شوند.

# ریشههای تاریخی «توهم توطئه» (پیدایش «توهم توطئه» در وضعیت نیمهاستعماری)

توهم توطئه قدرتهای استعماری در ایران به طور مشخص، از سال ۱۹۰۷ آغاز می شود. سالی که ایران رسماً به صورت نیمه مستعمره درمی آید و تا دو دهه عرصهٔ تاخت و تاز قشون اجنبی و رقابتهای آنان می گردد. در سال ۱۹۰۷ روس و انگلیس ایران را رسماً به مناطق تحت نفوذ خویش تقسیم می کنند و با استفاده از ضعف روزافزون دولت مرکزی و سرسپردگی رجال کشور به طرز بی سابقه و گسترده ای در امور داخلی کشور دخالت می کنند.

رسم سرسپردگی و تحت الحمایگی رجال کشور به سفار تخانه های خارجی با برقراری کاپیتولاسیون در نیمه اول قرن نوزدهم آغاز می شود. بهانهٔ اصلی دول خارجی در تحمیل کاپیتولاسیون سلطه استبداد سیاسی و استبداد دینی و ضعف محاکم عدلیه بود. نداشتن قواعد و مقررات یکنواخت، نبود آئین دادرسی مشخص، نبود قاعدهٔ فراغ و صدور آراء متعدد ناسخ و منسوخ درباره یک دعوی از سوی محاکم متعدد و متنوع شرع و عرف، و سستی در اجرای احکام محکمهها. در این اوضاع و احوال، ناایمنی رجال سیاسی و تجار نسبت به جان و مال و ناموس خود آنان را نیز تشویق میکرد تا برای ایمن شدن از تعدیات حکومت استبدادی، خود را و غالباً سوءاستفاده) کنند. اعدام صدراعظم های بزرگ دوران قاجار (میرزا ابراهیم کلانتر، میرزاابوالقاسم قائم مقام و میرزاتقی خان امیرکبیر)، چوب و فلک کردن و تبعید و کور کردن شاهزادگان و رجال دیوانی و تجار، مصادره بی دلیل اموال مردم و ماترک متوفی از سوی شاه و حکام و برخی از علما از عوامل این ناایمنی بود. (۱۲)

به اعتقاد زنده یاد جواد شیخ الاسلامی علاوه بر اجرای قانون کاپیتولاسیون، استبداد شخص پادشاه و نزدیکان او، سفاکی و طمعورزی هیئت حاکمه و بی عدالتی و اجحاف عمومی باعث شد که ایرانیان خود را در پناه خارجیان بگیرند. به عبارت دیگر در دورانی که پادشاه مملکت بدون آنکه خود را در پیشگاه هیچ مبداء و مقامی مسئول بداند و از هیچ قانون و کیفری بترسد، هرکس را که می خواست به یک اشاره لب می کشت و یا کور می کرد و مال هر کسی را که می خواست ضبط می نمود و در اجرای این گونه ستمگری ها حتی به نزدیکان و اقربای خود نیز رحم نمی کرد، بسیاری از اعیان و شاهزادگان و تجار و وزرای ایرانی به سفرای روس و انگلیس در بسیاری از اعیان و شاهزادگان و تجار و وزرای ایرانی به سفرای روس و انگلیس در تهران متوسل می شدند تا در لحظهٔ اضطرار و بی کسی از گزند شاه و نزدیکان او در امان باشند. در مقابل، این گونه رجال یا تجار ثروتمند نیز خود را اخلاقاً مدیون می دانستند که خدماتی برای حامیان قدرتمند خود انجام دهند. به این ترتیب رسم سرسپردگی و تحت الحمایگی روس و انگلیس در ایران قرن ۱۹ برقرار گردید. (۱۵)

با قیام تنباکو، وام دارشدن دولت و سرانجام قتل ناصرالدین شاه، شیرازهٔ حکومت به کلی از هم گسیخت و حکومت مرکزی تا پایان دوره قاجاریه ناتوان و ورشکسته باقی ماند. بدین ترتیب دخالت بالنسبه محدود روس و انگلیس به یکباره گسترش یافت. به طوری که مرحوم اقبال آشتیانی می نویسد «... از اواخر عهد فتحعلی شاه نفوذ نمایندگان سیاسی روس و انگلیس در ایران به قدری زیاد شده بود که کمتر کاری بدون اجازه و صوابدید آنان صورت می گرفت. این نفوذ تنها در مسائل سیاسی مشهود نبود بلکه نمایندگان مزبور حتی در امور شخصی افراد ایرانی هم مداخله می کردند... شاه و وزرای مملکت مجبور بودند که میل و ارادهٔ وزرای مختار روس و انگلیس را مانند وحی مُنزَل محترم و مطاع بشمارند.» (۱۶)

سرانجام با عقد قرارداد ۱۹۰۷ میان روسیه و انگلستان، ایران رسماً به صورت نیمهمستعمره درآمد و عرصهٔ رقابت و تاخت و تاز بیگانگان شد. این قرارداد حاصل یک سلسله ائتلافهایی بود که دولتهای انگلیس و روس و فرانسه برای مقابله با آلمان از سال ۱۹۰۴ میان خود برقرار کرده بودند. مثلاً مراکش را به فرانسه، مصر و بخشی از جنوب ایران را به انگلستان و تمامی شمال و بخشی از مرکز و جنوب کشور را به روسیه تزاری واگذار کردند. اما انعقاد این قرارداد مصادف با زمانی بودکه دولت

مرکزی ایران به شدت تضعیف شده و مشروطهطلبان ایران، که به انگلستان دلبسته بودند، یکباره دچار سرخوردگی عمیق شدند و این قرارداد را به درستی اهانتی بزرگ به ملت خویش تلقی کردند. اما برای تبیین آن به جای تحلیل منطقی به افسانه سازی و خیالبافی همراه با اسطوره سازی درباره توطئه متوسل شدند. یکی از دلایل آن ابتدایی بودن تاریخ نگاری و علم سیاست و روابط بین الملل در میان ایرانیان بود.

تأیید قرارداد ۱۹۰۷ در سال ۱۹۱۵ میان روس و انگلیس که همراه فرانسه علیه دول مرکز (آلمان، اتریش و عثمانی) وارد جنگ جهانی اول شده بودند اشغال ایران به دست قشون متفقین و متحدین و جنگهای آنان با یکدیگر و دخالتهای مستقیم آنان در امور داخلی کشور (از جمله در انتخابات مجلس و در تشکیل و سقوط کابینهها و انتصاب و عزل حکام و مقامات کشوری و لشکری)، انعقاد قرارداد نافرجام ۱۹۱۹ ایران و انگلیس که کشور را تحتالحمایه انگلستان می کرد و سرانجام کودتای ۱۹۲۱ که با حمایت انگلستان به انجام رسید و منجر به تأسیس سلسله پهلوی گردید، جملگی سبب ایجاد اعتقاد عمیق مردم به دسیسهها و توطئههای نامرئی بیگانگان، و در رأس آن انگلستان، در هر حادثه و واقعهای بود.

دراین زمان بود که رسم سرسپردگی رجال کشور به قدرتهای خارجی ابعاد تازه و گسترده ای پیدا کرد. هم سفارتخانه های خارجی یعنی روس و انگلیس و آلمان و هم قشون و یا عوامل آنها، که در ایران فعال مایشاء بودند، به وسیلهٔ رجال کشور در امور داخلی ایران مداخله می کردند. رجال کشور نیز از نظر ایمنی و هم به منظور کسب قدرت سیاسی و اقتصادی به سفارتخانه ها متوسل می شدند و حتی با اغراق در ارتباط با عوامل خارجی و پراکنده کردن شایعهٔ آگاهی از اخبار پشت پردهٔ سیاسی برای خود کسب احترام کرده و با استفاده از «ابعاد نامرئی قدرت» موقعیت سیاسی خویش را تحکیم و رقیبان خود را از صحنه بدر می کردند. به این ترتیب رجال کشور، خود در پراکندن شایعه سرسپردگی و ارتباط خویش با قدرت های بیگانه بر یکدیگر پیشی می جستند و توهم توطئه را دامن می زدند.

از همین زمان بود که تاریخ قرن نوزدهم ایران نیز بازنویسی شد و به روایت تازه ـ یعنی روایتی که سرانگشت دسیسهٔ روس و انگلیس را در ایجاد هر حادثه و واقعهای می دید و همه چیز را به آنان منسوب می کرد ـ ساخته و پرداخته شد. بدین گونه بود که تاریخ معاصر ایران به توهم توطئه آلوده شد و شعور جمعی ایرانیان را، که به اسطوره و افسانه و معجزه و اغراق شاعرانه در هر امری سخت پایبند است، مبتلا به بیماری مزمن توهم توطئه کرد. (۱۷)

از آن به بعد نیز اعمال نفوذ قدرتهای بزرگ در تشکیل کابینهها و تشکیل فراکسیونها در مجلس و حمایت رسمی از عوامل و ایادی خود و گسترش رسم سرسپردگی و مسابقه رجال در تبلیغ و حتی اغراق در ارتباط آنان با خارجیها از دیگر عوامل گسترش توهم توطئه بودهاند. از طرف دیگر توطئه چینیهای تاریخی آمریکا علیه دولت ملی مصدق در کودتای ۲۸ مرداد ۱۳۳۲ ظاهر شد. اگرچه این کودتا را سازمان جاسوسی انگلیس طراحی کرده بود، اما آمریکاییها آن را اجرا کردند و از پیامدهای آن رواج «توهم توطئه آمریکا» در ایران بود. نخستوزیری منصور نیز که با فشار امریکاییها صورت گرفته بود بیش از پیش به توهم قدرت مطلقهٔ امریکا دامن زد. (۱۸) این توهم تا پیروزی انقلاب اسلامی ادامه داشت و امروز هم برخی دائماً از توطئههای استکبار جهانی به سرکردگی امریکا سخن میگویند.

در مجموع به نظر می رسد مهم ترین عامل در اشاعه توهم توطئه همان عامل عینی یعنی تجربه توطئه واقعی است. درواقع در شرایط نیمه استعماری است که قدرتهای استعماری به رقابت با یکدیگر می پردازند و علیه یکدیگر هم توطئه چینی و هم توطئه پردازی می کنند، و در نتیجه زمینه برای پرورش توهم توطئه فراهم می شود.

## ریشههای سیاسی توهم توطئه

علاوه بر توطئه پردازی کشورهای خارجی رقیب علیه یکدیگر که بیشتر در همان شرایط نیمه استعماری بروز و ظهور می یافت باید به توطئه پردازی دستگاههای امنیتی کشور برای رسیدن به مقاصد سیاسی و کوشش مداوم برای لجن مال کردن رجال کشور نیز اشاره کرد.

بی تردید دستگاههای دولتی ایران و دستگاههای امنیتی کشبور درطی دوران حاکمیت استبداد در پخش شایعات بی اساس و توطئه پردازی نقش عمدهای داشته و دائماً در تلاش بودهاند که اذهان مردم را از امور واقعی به امور واهی منحرف کنند. از بهترین نمونههای این گونه توطئه بر دازی ها آثار اسمعیل رائین است که از حمایت دستگاه امنیتی برخور دار بود. از جمله دیگر کسانی که در این زمینه قلم زدهاند، دکتر مهدی بهار، ابراهیم صفایی و ابوالفضل قاسمی هستند. هدف عمده کتاب فراماسونری رائین، آن بود که غالب رجال کشور را به نوکری انگلستان متهم کند، درحالی که هدف کتاب «میراث خوار استعمار» به قلم دکتر مهدی بهار، متهم کبردن رهبران نهضت ملی شدن نفت به باز کر دن پای آمریکا به ایران بو د تا مسئولیت دولت شاه در واقعه کو دتای ۲۸ مرداد و قرارداد با کنسر سپوم نفت را پر دهیو شی کند. <sup>(۱۹)</sup> معمولاً دستگاههای دولتی نیز از شایعه پذیری و علاقه عمیق مردم نسبت به توهم توطئه برای نشان دادن قدرت خود استفاده می کردند. چنانکه از این شایعات که انگشت ساواک در غالب حوادث دخیل است و یا مرگ شخصیتهایی نظیر جهان بهلوان تختی، جلال آل احمد، سیدحسن ارسنجانی، دکتر علی شریعتی و حاج سیدمصطفی خمینی به وسیله ساواک صورت گرفته است، برای ایجاد رعب و و حشت در مودم استفاده می کودند. <sup>(۲۰)</sup> امیراسدا... علم در این باره می گوید: «عرض کردم قتل بختیار انعکاس عجیبی در مردم کرده است... یک عده دیگر هم از این قدرت عجیب دستگاه شاهنشاه، ماستها راکسه کردهاند. حتی می گویند آن دو نفر جوانی که هواییمای ملی ما را ربو دند، مأمورین ساواک بو دند که می خواستند ردگم كنند و آنها هم در قتل بختيار شركت كر دند. شاهنشاه خنديدند. فر مو دند اين قسمت كه مهمل است ولي شما تأييد بكنيد، چه بهتر كه قدرت ما هم مثل قدرت سابق انگلسے ها افسانهای شود.» (۲۱)

فقدان آزادی بیان و برخورد آزاد و سالم عقاید و آراء گوناگون از دیگر عللی است که موجب آسیبپذیری مردم در برابر شایعات گوناگون توطئهپردازان می شود. از اواخر قرن نوزدهم به این طرف که افکار اجتماعی جدید در ایران مطرح می شد، سایهٔ سانسور هم همواره بر سر آن سنگینی می کرده است. در دوره قاجار با اندیشه های نوین مخالفت جدی می شد و در عصر پهلوی سانسور رسماً بخشی از ابزار حکومت بود. حکام پهلوی اجازهٔ هیچگونه نشر، تحقیق و نگرش مستقل که مغایر با نظر حکومتی بود را نمی دادند، اعم از این که این تحقیقات مربوط به تاریخ و

روند تحولات سیاسی و اجتماعی در ایران باشد یا پیرامون جهان خارج. در عمل آنچه که بیش از نیم قرن پیرامون تحولات سیاسی، زمینه های به وجود آمدنشان، نتایج حاصله از آنها و رجال سیاسی دست اندرکار، گفته و نوشته می شد صرفاً نظر حکومت بود و بس.

# ریشههای فرهنگی و اجتماعی توهم توطئه

در شرایطی که هیچ تصور دیگری از تاریخ و هیچ تفکر و نظر دیگری در مورد وضعیت سیاسی کشور، اعم از آنکه واقع بینانه باشد یا غیرواقع بینانه، صحیح باشد یا غلط، اجازه انتشار نداشت، شاید چنان به دور از انتظار هم نباشد که به جای طرح واقسعی جریانات سیاسی، جامعه به تخیلگرایی، اوهام، جستجوی «دست انگلیسیها»، «عوامل پشت پرده و نفوذی» و طرحها و توطئههای قدرتهای مرئی و نامرئی خارجی پناه ببرد. (۲۲)

از سوی دیگر عوامل ریشه دار فرهنگی، عوامل سیاسی را تشدید و تقویت میکنند. از جمله اعتقاد به ثنویت که از دوران پیش از اسلام در ادیان ایرانی اهمیت داشته است، شالوده فکری توهم توطئه را شکل می دهد. چنانکه پیش از این دیدیم توهم اساطیری توطئه که در افسانه های باستانی ایران متجلی می شود و در شاهنامه فردوسی انعکاس یافته است سرشار از توهم توطئه «انیران» علیه «ایران» است. از توطئه های شرق و غرب علیه ایرج، مؤسس اساطیری ایرانشهر، تا تأسیس ملوک طوایف به اغوای ارسطو و به دست اسکندر گرفته تا داستانهای رستم و سهراب و اسفندیار و سیاوش همگی حکایت از توطئه های بیشمار دارند. (۲۳)

گذشته از آن اعتقاد به قضا و قدر و رمل و اسطرلاب و طالعبینی و دسیسههای فلک کج رفتار و نیروهایی که از حیطهٔ دخالت انسان بیرون است از عواملی هستند که توهم توطئه را تقویت می کنند. خصوصیات اسطورهای تاریخ نگاری سنتی ایرانی و علاقهٔ ایرانیان به شیوهٔ تفکر اسطورهای و تمایل شدید آنان به اغراق شاعرانه حتی در مسائل سیاسی و اجتماعی نیز در تقویت توهم توطئه بی تأثیر نبوده است. (۲۴)

در نهایت به نظر میرسد فقدان روحیه کندوکاو در علوم اجتماعی بهویژه تاریخنگاری، علم سیاست و روابط بینالملل از جمله مهمترین عوامل مؤثر در بسط

توهم توطئه باشد. هنگامی که جای تحلیل منطقی و علمی وقایع خالی باشد، طبیعی است که افسانه سازی و خیال پر دازی، همراه با اسطوره سازی در قالب توهم توطئه جای آن را پر کند. البته ضعف تحقیقات در علوم انسانی در حقیقت بخشی از مشکل اساسی و زیربنایی رکود تحقیقات علمی در کلِ جامعهٔ ماست. این طور نیست که اگر بنیهٔ علمی در جامعه ای سست بود این کمبود منحصر به فیزیک یا شیمی بشود، بلکه دیگر شاخه های دانش هم به نوبه خود به همان نسبت دچار رکود خواهند بود. به سخن دیگر، در زمینه کاوش علل و تحلیل و ریشه یابی پیدایش تحولات سیاسی، اجتماعی و تاریخی و سیر تکوین آنها، ممکن است همان قدر ضعف و رکود وجود داشته باشد که در زمینه های دیگر علمی. برای درک این پیوند کافی است به عنوان مثال نظری اجمالی بر بسیاری از آثاری که تاکنون پیرامون انقلاب اسلامی در داخل ایران به چاپ رسیده است بیافکنیم.

# پانوشتهای بخش دوم:

۱ ـ صادق زيباكلام، ما چگونه ما شديم؟ تهران: روزنه، ۱۳۷۳، ص ۲۹.

۲ ـگراهام فولر، **قبلهٔ عالم،** عباس مخبر، تهران: مرکز، ۱۳۷۳، ص ۲۵.

۳ ـ سهراب رزاقی، مؤلفه های فرهنگ سیاسی ما، نقد و نظر ۸-۷، صص ۲۰۷-۲۰۶.

۴ \_ احمد اشرف، توهم توطئه، گفتگو شماره ۸، صص ۸-۷.

۵ ـ در مورد ابطالپذیری نگاه کنید به: چیستی علم، اثر آلن، ف چالمرز، ترجمه سعید زیباکلام، تهران، انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۷۴، صص ۵۲-۶۰. همچنین نگاه کنید به کارل پوپر، منطق اکتشاف علمی، ترجمه احمد آرام، تهران، انتشارات سروش، ۱۳۷۰، صص ۹۶-۵۱.

۶ ـ اشرف، پیشین، صص ۱۰ ـ ۹ ـ ۹ ـ ۹ ـ

۷ ـ صادق زیباکلام، مقدمه ای بر انقلاب اسلامی، تهران، روزنه، ۱۳۷۲، صص ۲۷-۲۶.

۸ ـ ویلیام سولیوان، م*أموریت در ایران*، محمود مشرقی، تهران، هفته، ۱۳۶۱، صص ۱۱۱ـ۱۱۱.

٩ \_ فولر، صص ٢٤ \_٢٥.

۱۰ ـ سوليوان، هم*ان.* 

۱۱ ـ اَنتونی پارسونز، **غرور و سقوط**، منوچهر راستین، تهران، هفته، ۱۳۶۳، ص ۱۵۸.

۱۲ ـ اشرف، همان ص ۹.

#### ٤٢/انقلاب آرام

۱۳ ـ همان، صص ۲۹ ـ ۲۸.

۱۴ ـ همان، صص ۱۱-۱۱، در مورد ریشه های تاریخی توهم توطئه همچنین نگاه کنید به: محمدعلی همایون کاتوزیان، دموکراسی ـ دیکتاتوری، حکومت خودکامه، ایران فردا، شمارهٔ ۳۳.

۱۵ ـ جواد شیخالاسلامی، افزایش نفوذ روس و انگلیس در ایران عصر قاجار، تهران، انتشارات کیهان، ۱۳۶۹، صص ۱۶۔۸.

۱۶ ـ عباس اقبال اَشتياني، شرح زندگاني اميركبير، تهران، ص ۲۶۴.

۱۷ ـ اشرف، پیشین، صص ۱۲ ـ ۱۱.

۱۸ ـ همان، ص ۲۵.

١٩ \_ همان، صص ٢٩ \_٢٨.

۲۰ \_ همان، ص ۲۹.

۲۱ ـ امیراسدا... علم، یادداشت های علم، با مقدمه مشروحی درباره شاه و علم از علینقی عالیخانی، واشنگتن، ۱۹۹۳، ج ۲، صص ۲۸۹ و ۳۲۲ به نقل از احمد اشرف، توهم توطئه، ص ۳۹.

۲۲ ـ صادق زیباکلام، مقدمهای بر انقلاب اسلامی، ص ۳۱.

۲۳ ـ اشرف، همان ص ۴۰.

۲۴ \_ همان.

۲۵ ـ صادق زيباكلام، پيشين، صص ۳۱-۳۰.

# بخش سوم: فرهنگ ستيز و خشونت

سختگیری و تعصب خامی است تا جسنینی کسار خسون آشامی است مولانا جلال الدین بلخی

بی تردید خشونت، درگیری و ستیز بخش مهمی از فرهنگ سیاسی ما را تشکیل می دهد. اگر چه در باب خشونت یک معنای مورد توافق و عام وجود ندارد، اما بنا به یک تلقی نسبتاً مشترک «خشونت» عبارتست از :هرگونه تهاجم فیزیکی علیه هستی انسان که با انگیزهٔ وارد کردن آسیب، رنج یا لطمه زدن همراه باشد. (۱)

خشونت سیاسی بنا به تعریف تد رابرت گر ابه تمامی حملات جمعی اطلاق می شود که در درون یک اجتماع سیاسی علیه رژیم سیاسی، بازیگران آن ـ شامل گروه های سیاسی رقیب و صاحبان مناصب ـ یا سیاستهای آن صورت میگیرد. به نظر «گر» این مفهوم حوادثی چون انقلابها، جنگهای چریکی، کودتاها، طغیانها و شورشها آرادر بر میگیرد که وجه مشترک همه آنها استفاده واقعی از خشونت یا تهدید به کاربرد آن است. به عبارت دیگر خشونت سیاسی به معنای به کارگیری یا تهدید به استفاده از خشونت (ابزارهای خشن) توسط هر گروه یا نهادی جهت دستیابی به اهداف خویش در درون یا خارج از چارچوب نظم سیاسی است. (۲)

جامعه شناسان میان «خشونت ساختاری<sup>۴</sup>» و «خشونت مستقیم<sup>۵</sup>» تفاوت قائل شده اند. خشونت مستقیم کاربرد قدرت مادی برای تأثیرگذاری بر اعمال سایر انسانها یا واکنش نسبت به اعمال آنهاست. خشونت ساختاری، نتیجهٔ ساختارهای

<sup>1-</sup>Ted Robert Gurr

<sup>2-</sup> Rebellions

<sup>3-</sup> Riots

<sup>4-</sup>Structural Violence

<sup>5-</sup>Direct Violence

اجتماعی است که تأثیر غیرمستقیم بر مردم دارد. در این میان اهمیت اندکی به خشونت فرهنگی داده شده است. (۳) با این همه مطالعات انسان شناسی نشان داده اند که خشونت اساساً دارای ساختاری فرهنگی بوده و بر مبنای فرهنگ تفسیر میگردد. از این دیدگاه برخی از مردم اساساً دارای تأییدات فرهنگی نسبت به خشونت اند که می تواند در میزان گرایش آنها به این گونه رفتار مؤثر باشد. (۴)

به عبارت دیگر می توان گفت که برخی فرهنگها نسبت به فرهنگهای دیگر برای خشونت مستعدترند. گالتونگ شش حوزه فرهنگی را برمی شمارد که خشونت مستقیم و ساختاری را به عنوان یک مذهب، ایدئولوژی، زبان، هنر و علم تفصیلی و تجربی مشروعیت می بخشند. برای مثال او به برخی مذاهب به ویژه یهودیت اشاره می کند که با در برداشتن مفهومی قوی از «ملت برگزیده» به منبعی برای نژادپرستی و طرد سایر فرهنگها و مذاهب تبدیل می شوند. (۵) از این دیدگاه خشونت پدیدهای ضروری برای بقای اجتماعی تلقی می گردد و لذا اعمال خشونت بار به مثابه ملزومات جنگی نه تنها مردود نیستند بلکه موجه و حتی ضروری می باشند.

بی تردید تاریخ ایران مشحون از حوادث خشونت بار است. بروز سه حادثهٔ بزرگ تاریخی خشونت بار در کمتر از یک قرن ـ انقلاب مشروطه، کودتای ۲۸ مرداد و انقلاب اسلامی ـ نشان می دهد که خشونت به عنصری اساسی از فرهنگ سیاسی ما تبدیل شده است. بر این اساس می توان گفت در فرهنگ سیاسی ما به خشونت به عنوان اصلی لازم و ضروری و برحق در نزاعهای سیاسی نگاه می شود. به عبارت دیگر تلقی جامعه از مفهوم خاص «مبارزهٔ سیاسی» مبتنی بر «ستیز و خشونت» است، درحالی که مفهوم مبارزه سیاسی برای کسب قدرت به مفهوم مدرن آن بر «اصل رقابت» استوار است.

اینکه چه عواملی باعث رونق و رواج فرهنگ خشونت در میان ایرانیان شده است، خود احتیاج به بحثی مفصل دارد که تلاش میکنیم به طور اجمال به برخی عوامل اشاره کنیم.

# ریشههای تاریخی \_اجتماعی فرهنگ ستیز الف \_ ساختار استبدادی

به طورکلی در هر جامعه، خشونت نسبتی مستقیم با عملکرد دولتهای متبوع آنها و میزان مشروعیتشان دارد. هرچه در جامعهای امکان ابراز عقیده آزادتر باشد، راههای مشارکت سیاسی بازتر و شهروندان خود را در آینده جامعهشان سهیمتر بدانند، نیاز آنها به تشبث به خشونت برای بیان آرای خویش کمتر خواهد بود. صدور یک اعلامیه از شلیک یک گلوله برای یک انسان عادی راحت تر است. اگر برای هر انسان امکان بیان عقاید و آرای سیاسی و اجتماعی و فرهنگی خود آنچنان که می بیند و می اندیشد میسر باشد، طبیعی است که از تشبث به زور و خشونت ابا خواهد داشت. اما اگر دولتها امکان طبیعی ترین و بدیهی ترین فعالیتهای سیاسی و اجتماعی را از افراد شهروند خود دریغ کنند، گرایش آنها به شیوههای خشونت آمیز بیشتر خواهد بود. (۶)

در ایران نیز خشونت بیش از همه ریشه در ساختار سیاسی استبدادی دارد. در سراسر تاریخ ایران شاهان خودکامه صاحباختیار مال و جان مردم بودهاند، صدای اعتراض و دادخواهی آنان را در زندانهایشان خفه کردهاند، دیگر مدعیان قدرت در ملک خود را با حبس و قتل از سر راه برداشته و دارایی رقیبان را روانه خزانه دولت خود کردهاند. حکومتهای مطلقهٔ «خداوندگاران» در ایران با بهره گیری از فره ایزدی که خود به خویشتن نسبت داده و پشتیبانان قدرتخواهٔ چاپلوسشان هم آن را تأیید کردهاند، به بیدادگری خود مشروعیت بخشیده، غارتگریها، کشورگشاییها و خون ریزیها کردهاند. سرکردگان قبیلههای چپاولگر با این خاک و انسانهایش حاکم به قدرت رسیدهاند، به رسم قبیلههای چپاولگر با این خاک و انسانهایش همچون غنیمت جنگی رفتار کردهاند. آنها در عین حال که به تدریج در سنت سیاسی همچون غنیمت جنگی رفتار کردهاند. آنها در عین حال که به تدریج در سنت سیاسی به جای مانده مستحیل شده و خود را شاه خواندهاند، رابطههای برخاسته از نظام مراقب آن بودهاند که قبیلههای دیگر در جای خود نشسته باشند و همراه با رعایای مراقب آن بودهاند که قبیلههای دیگر در جای خود را به جای آرند تا آرامش در ملک برقرار باشد. استبداد شاهان که از دل توطئه و خون بیرون آمده، از توطئه و ملک برقرار باشد. استبداد شاهان که از دل توطئه و خون بیرون آمده، از توطئه و

خونریزی برای حفظ قدرت ابایی نداشته است. (۷)

اگرچه مردم ایران جز از سر ناچاری، خشونت و بی عدالتی و استبداد را تحمل نکرده اند، و برای خلاصی از آن، علاوه بر رویارویی مستقیم که اکثراً نافرجام بوده است، شیوه های غیرمستقیمی از مقاومت منفی یا مبارزه فرهنگی را به کار بسته اند تا از اضمحلال کامل موجودیت ملی و فرهنگی و تاریخی خود جلوگیری کنند. اما واقعیت حاکمیت بیش از بیست و پنج قرن حکومت استبدادی در ایران کافی است تا ثابت کند که در مجموع استبداد و خشونت از سوی مردم تحمل شده است والاً نمی بایست برای این زمان طولانی دوام می آورد. (۸) در مقابل، در درون این ساختار اقتدارگرایانه تنها پاسخ ممکن به این خشونت، سرکوب و خشونت بوده است.

در طول تاریخ معاصر نیز جامعهٔ سیاسی ایران نتوانست از فرصتهای بهدست آمده در جهت نهادینه کردن دموکراسی و تثبیت نهادهای آن سود ببرد. متقابلاً این فرصتها نیز آنقدر نبودند که لوازم دموکراسی بتواند خود را مستحکم نمایند. در برهههایی که برای فعالیتهای سیاسی پیش می آمد این فعالیتها آنجنان صرف مبارزات بیهوده و کشمکشهای فرعی و انحرافی می شد که همه بازیگران سیاسی، به جای پایهریزی یک بنای مستحکم برای حاکمیت مردمی و حل معضلات اصلی جامعه به جنگهای داخلی سرگرم می شدند. با زمینههایی که در فرهنگ جامعه وجود داشت، غوغاهای سیاسی به راه می افتاد و پس از طی یک دوره هرج و مرج دوباره جامعه در اختناق و استبداد فرومی رفت. (۹)

در واقع فقدان یک دوره طولانی و مستمر دموکراسی در ایران از یک طرف در بالندگی فرهنگ مبارزه سالم سیاسی و رقابت آمیز تأثیر گذاشت و از سوی دیگر فعالین سیاسی را به مبارزات مسلحانه و خشونت آمیز سوق داد. نتیجهٔ هر دو فرآیند گسترش فرهنگ حذف، ستیز و خشونت در مبارزات سیاسی به جای کنشها و واکنشهای مسالمت آمیز و غیرخصمانه بود. در تاریخ سیاسی معاصر در فرصتهایی که مبارزات و فعالیتهای سیاسی امکانپذیر میگردید احزاب و مطبوعات پیدا می شدند و مبارزات پارلمانی تا حدودی رونق می یافت، این فرصتها آنچنان سرشار از جنجالها، درگیریها، پرخاشگریها، حذفها، اتهامات، التهابات و هیجانات گوناگون سیاسی و اجتماعی بود که هرگز جایی برای

عادی شدن رفتارهای سیاسی ـگروهی باقی نمی ماند. در نتیجه جامعه همچنان از کسب تجربهای موفقیت آمیز همراه با مشارکت و همکاری و نه مبتنی بر ستیز و خشونت محروم می ماند.

البته این پذیرفتنی است که هر مبارزهای با عنصر خشونت و قدرت و ستیز همراه است. اما همانگونه که قبلاً نیز یادآور شدیم مبارزه سیاسی در جامعه ایران مبتنی بر خشونت و ستیز و با به کارگیری روشهای خصمانه و حذفی شکل میگرفت. (۱۰) در چنین مبارزهای رقیب سیاسی دیگر تنها یک رقیب نبود بلکه دشمنی تلقی می شد که باید به هر وسیلهای از صحنه حذف می شد.

#### ب - ساختار اجتماعی مبتنی بر نابرابری

در چنین ساختاری دولت از بطن نابرابریهای اجتماعی سربرمی آورد و خود نیز پاسدار نابرابریهای اجتماعی می شد. منظور از نابرابریهای اجتماعی در درجه نخست نابرابری حاصل از تقسیم نابرابر سرمایهٔ اقتصادی است. اما همانگونه که جامعه شناس فرانسوی پیر بوردیو انشان می دهد علاوه بر سرمایهٔ اقتصادی، سرمایههای دیگری نیز، که به نوبهٔ خود حاصل «کار انباشته» هستند، در جامعه جایگاه و میزان قدرت افراد را تعیین می کنند. سرمایهٔ فرهنگی، سرمایهٔ نمادین و سرمایهٔ اجتماعی از جمله این سرمایهها هستند. در هر حال تفاوتها و نابرابریهای ساختاری جامعه هستند که در موقعیتهایی خشونت می آفرینند.

آنجا که سرمایهٔ اقتصادی، فرهنگی، اجتماعی، نمادین و سیاسی در انحصار افراد و گروههای ویژه قرار گیرد و امکان و فرصت برابر برای پیشرفت در جامعه از افراد و گروههای دیگر گرفته شود، به عبارت دیگر آنجا که انسانها عملاً طبقات غیرقابل نفوذ اجستماعی را بسازند و پویش در جامعه وجود نداشته باشد، خشونت سربرمی آورد. در رأس هرم اجتماعی ای که اشرافیت دولتی در ایران در طول تاریخ بر آن تکیه زده، انباشت سرمایه های گوناگون را می توان دید. این اشرافیت همواره در تلاش برای منحصر کردن این سرمایهها به افراد و گروههای ویژه وابسته به خود بوده است. جلوههای این انحصار را می توان در دادن امتیازات ویژه به صاحبان

سرمایهٔ سیاسی و اجتماعی پیوسته با این اشرافیت بدون در نظر گرفتن لیاقت آنان مشاهده کرد. امتیازی که امکان به دست آوردن سرمایهٔ فرهنگی و سرمایهٔ اقتصادی و سرمایهٔ نمادین و همراه با آن در ربودن امکان دستیابی به سرمایهٔ فرهنگی قانونی از طیف وسیع دیگر جامعه و بهویژه از معترضان به نابرابری اجتماعی را فراهم میکند. این اشرافیت همچنین همواره تلاش کرده است بر تمامی سرمایههای اقتصادی کشور چنگ بیندازد. این خواست انحصار تودهٔ وسیعی از انسانها را از بهره وری از سرمایههایی که رفاه نسبی، احترام و تأیید اجتماعی را ممکن میکنند محروم کرده، این امید را که بتوان از راه آموختن علم یا هنر از یک طبقه اجتماعی صعود کرد، از آنان گرفته و در مواردی باعث شده که انرژی افراد به جای آنکه صرف یادگیری علم و هنر یا تولید شود، صرف ضربه زدن به اشرافیت حاکم گردد. کاست یادگیری علم و هنر یا تولید شود، صرف ضربه زدن به اشرافیت حاکم گردد. کاست هرچه وضعیت مطلوب او را مورد تردید قرار داده، خطر نابودی خود را دیده و نیروی سرکوب دولتی را متوجه آن کرده است.

در موقعیتهایی از تاریخ ایران که دولتها در اثر درگیریهای درونی کاست قدرت تضعیف شدهاند، اعتراضهای اجتماعی به نابرابریها بالاگرفته و به شکلی خشونت آمیز ظهور و بروز یافته است. در مقابل، دولت نیز به بهانهٔ برقراری امنیت و جلوگیری از هرج و مرج و آشوب و درواقع در جهت حفظ انحصارات خود، به جای گفت و گو با شورشیان به سرکوب بی رحمانهٔ آنان دست یازیده است.

نتیجه آنکه همواره عدهای جان خود را در این کشمکشها از دست دادهاند. در فضای سیاسی نیز ترس از فوران خشونت لجام گسیخته غیردولتی و برخورد خشونت دولتی با آن با روح مردم عجین شده است. (۱۱)

بدین ترتیب خشونتی که خود در برخورد با خشونت دولتی تشدید می شود. بر این اساس، اغراق نیست اگر یکی از مهمترین ریشههای خشونت را ساختار اجتماعی بسته و مبتنی بر نابرابری بدانیم؛ ساختاری که سازوکاری برای تعدیل یا زدودن نابرابریها فراهم نمی کند، به تدریج زمینه ساز فعالیتهای غیر مسالمت آمیز و خشونت بار می شود.

### ج - موقعیت ژئوپولیتیکی ایران

شناخت ژئوپولیتیک، بخشی از یک فن قدیمی است که در هیأت کلاسیک خود بر جغرافیا به عنوان عامل تعیین کنندهٔ اصلی رفتار یک دولت تأکید میکند. تاریخ ایران نیز خود تا اندازهای محصول عوامل ژئوپولیتیکی کلاسیک است. همسایگان، محورهای ارتباطی، و مسیرهای هجوم بر تجارب سیاسی، نظامی، اقتصادی و قومی مستقیماً تأثیر میگذارند؛ و تجربهٔ تاریخی، در قالبریزی آن خصوصیت فرّاری که آن را فرهنگ سیاسی مینامیم، تأثیری نیرومند دارد. (۱۲)

موقعیت ژئوپولیتیکی ایران باعث طمع مکرر قدرتهای بزرگ و تهاجمات گستردهٔ آنان به این سرزمین شده است. از حملهٔ اسکندر تا به امروز، ایران در معرض سه تهاجم بزرگ خارجی قرار گرفت که به استیلای چند قرنی آنها بر کشور انجامید: عربها در قرن ششم میلادی بر ایران هجوم آوردند و دو قرن به طور مستقیم و چهار قرن غیرمستقیم بر ایران حکومت کردند، که دوره بنی امیه و اوایل حکومت عباسیان با خشونت همراه بود. سپس نوبت به مغولان رسید که طی چندین هجوم بزرگ و ویرانگر، ایران را به زیر سلطه کشیدند و با قساوت و بی رحمی تمام مقاومتها را درهم شکستند، و بیش از دو قرن در سایه خشونت و ترس و سرکوب مردم را مطیع خویش و کشور را زیر فرمان گرفتند. سومین تهاجم در قرن نوزدهم و این بار نخست خویش و سپس دیگر قدرتهای استعماری غربی مانند انگلیس و بعدها امریکا، انجام گرفت، که برخلاف موارد پیشین، نخستین امواج تجاوزهای آن شکل نظامی نداشت، بلکه سیاسی و اقتصادی بود، اما بعداً خشونت نظامی به عنوان عامل کمکی و در مواردی تعیین کننده و گسترده، پیوسته به کار گرفته شد. (۱۳)

گرچه بسیاری از این فاتحان سرانجام تأثیر پایدار خود را بر موزائیک تشکیل دهندهٔ فرهنگ ایرانی برجای نهادند، و جذب این فرهنگ شدند، اما تجربهٔ تهاجم آنها نوعی ضایعه بوده است. کمتر ملتی را می توان سراغ کرد ـ شاید به استثنای چین ـ که ضمن برخورداری از چنین فرهنگ متمایز و دیرپایی، تا این حد شاهد تهاجمات ویرانگر بوده باشد. (۱۴) در مجموع یکی از مهم ترین آثار تجاوزهای مکرر اقوام دور و نزدیک، دوام و تکرار خشونت و بروز آثار آسیب شناختی (پاتولوژیک) در رفتار و شخصیت اکثریت مردم بوده است و در نتیجه واکنش های اساسی آنها را در برابر

موانع و مشكلات دستهجمعي تحت تأثير قرار داده است.

# ریشههای فرهنگی - اجتماعی فرهنگستیز الف - یکتاانگاری امعرفتی

روی دیگر سکه خشونت طلبی و ستیزه گری همانا عدم تساهل است. تساهل یا سعه صدر نوعی اعتراض متصل به پذیرش است. به عبارت دیگر بر دباری نسبت به چیزی است که در مورد آن گرایش منفی وجود دارد. در خصوص تساهل نسبت به عقیده مخالف، پذیرش ممکن است درجات مختلفی داشته باشد. از عدم جلوگیری دیگران از گرایش به آن تا همنشینی با دارندگان آن عقیدهٔ خاص و حتی اجازه تبلیغ محدود آن عقیده. در هر حال تساهل پذیرش مطلق نیست، بلکه جمع اعتراض و پذیرش است. تساهلِ مطلق به بی تفاوتی و یا به آزادی (پذیرش نامحدود) می انجامد.

اصلی ترین دلیل عدم تساهل، مطلق نگری و یکتاانگاری معرفتی است. به قول پلامناتز ۲ «اعتقاد به این که تنها یک راه به سوی بهشت وجود دارد به عدم تساهل می انجامد.» (۱۶) در واقع فرق آدم بامدارا و آدم بی مدارا در این نیست که دومی احساس و عاطفه و ایمان دارد، و اولی ندارد. فرقشان در این است که دومی گمان می کند تفسیرها و برداشتهای او از آراء و عقاید و برنامه ها و سیاستهای گوناگون، صددرصد درست است، و برداشت و تفسیر دیگران صددرصد غلط است. بنابراین او حق دارد برای اشاعهٔ حقیقت مطلق و بی چون و چرای شخص خود یا گروه خود دیگران را به هر وسیله ممکن سرکوب کند حال آنکه اولی ـ یعنی آدم بامدارا ـ دیگران را به هر وسیله ممکن سرکوب کند حال آنکه اولی ـ یعنی آدم بامدارا ـ می داند که اولاً برداشت هیچ فرد و گروهی از هیچ چیز صددرصد درست نیست می داند که اولاً برداشت هیچ فرد و گروهی و جز بی اعتبار کردن خود او و نظرش حاصلی و زورگویی و تحقیر جز ایجاد دشمنی و جز بی اعتبار کردن خود او و نظرش حاصلی ندارد. (۱۷)

البته تصور اینکه صاحبان آراء و عقاید و هدفها و برنامههای مخالف گردهم

<sup>1-</sup> Monism

<sup>2-</sup> Pelamenatz

آیند و در یک جشن بزرگ اجتماعی اختلافات خود را به یک سو نهند بسیار ساده دلانه است. به دو دلیل؛ اول اینکه اختلاف منافع، اختلاف عقیده در میان افراد، طبقات و روندهای سیاسی -اجتماعی بر سر جای خود خواهد ماند و با یک جشن و سرور کوتاه مدت از میان نخواهد رفت. این جشنها درواقع فقط هنگام شکست یک دشمن مشترک برپا می شود و لاجرم اختلافات پس از مدتی دوباره سربرمی آورند. دومین نکته اینکه اصلاً معنای مدارا کنار گذاشتن اختلاف نیست بلکه معنایش پذیرفتن واقعیت اختلاف و تحمل آن در چارچوبی حقوقی و اجتماعی و فرهنگی است که برای همه حقی قائل است. معنای مدارا سرکوب نکردن اختلافات است، نه کنار گذاشتن آن. (۱۸)

به نظر می رسد قائل بودن به نوعی نسبی گرایی معرفتی و فرهنگی ـ در معنایی که ما به کار می بریم ـ پاسخی به مسئله خشونت باشد. از این دیدگاه «نسبیت گرایی معرفتی» عبار تست از وقوف و احاطه بر نظامهای معرفت شناختی مختلف که در واقع نشان دهندهٔ مفروضات دخیل در تولید دانش و همچنین آشکارکننده عملکرد دانش ـ اندوزی (انباشت دانش) باشد. بدین ترتیب «نسبیت گرایی معرفتی» به معنی حقیقت شمردن همه مفروضات نظامهای معرفت شناختی مختلف نیست. چرا که توجه به تکوین و تکمیل و تطور تاریخی نظامهای معرفت شناختی و وقوف بر حضور همزمان این نظامها، قبل از هر چیز ما را متوجه نظام معرفت شناختی نحوهٔ دانش اندوزی خودمان می کند. به عبارت دیگر، تا دو و یا چند نظام معرفت شناختی دانش اندوزی خودمان می کند. به عبارت دیگر، تا دو و یا چند نظام معرفت شناختی دانش اندوزی آنها متکی و متر تب بر روش مشخصی از استدلال و شیوه معینی از ستدراک و نیز نحوهٔ مدونی از تشکل مفروضات است.

«نسبیتگرایی فرهنگی» نیز به معنای قائل بودن به حقانیت همه فرهنگها نیست. بلکه مشعر بودن به حضور همجوار ملل و نحل است تا صرف آن شعور به تعدیل مبانی علم و عمل آدمیان بینجامد. بدین ترتیب «نسبیتگرایی فرهنگی» صِرف وقوف بر تنوع حضور همزمان و مشروع چند نظام موجود فرهنگی است. صِرف این وقوف، تأیید یا تکذیب این نظام های فرهنگی نیست، بلکه اذعان به حضور مشروع و معتبر آنها در حیطهٔ اعتباری خود آنهاست. به عبارت دیگر «نسبیتگرایی فرهنگی»

#### ٧٢ / انقلاب آرام

یعنی وقوف بر تعدد و تنوع فرهنگهای مختلف و مطلع شدن بر نظام فرهنگی بومی، که از سقوط فرهنگ سیاسی دولتها به ورطه جزمی اندیشیدن و فعال مایشاءبودن جلوگیری میکند. (۱۹)

از طرف دیگر گرایش به نسبیتگرایی در حیطهٔ معرفتی و فرهنگی به تمرین تفکر علمی در زندگی اجتماعی می انجامد. تفکر علمی در وهله اول متضمن پرهیز از برخوردهای ساده انگارانه با مسائل است.

به قول محمود سریع القلم ابهام و عدم برخورد قطعی با پدیده ها و انسان ها، ذهن را خاص تربیت می کند و به علت تراکم فراوان رهیافتهای خاص، قواعد بسیاری در آن به صورت حافظه جمع آوری می شود. ابهام به معنای بلاتکلیفی نیست بلکه به معنای به تأخیر انداختن قضاوت و پرهیز از ساده انگاری، بی دقتی، تعمیم دهی سریع، اندیشه های آمیخته به احساسات و تعصب، ذهن های بسته و مطلق گرا و از همه مهمتر غیر علمی بو دن است.

تنها در صورتی خشونت از صحنه فکری جامعه رخت برمی بندد که به لوازم تفکر علمی پای بند باشیم. سریع القلم این لوازم را در چند نکته خلاصه کرده است. اول این که هر سؤال پاسخهای متعدد دارد و هر شخص پاسخ دهنده و صاحب فکر به تناسب علم، تجربه، بینش، پیچیدگی ذهن و خلقیات، پاسخ خود را می دهد. دوم اینکه در فرایند بحث و تضارب آرا، پاسخ بهتری نسبت به یک سؤال به دست می آید و سوم اینکه پاسخ جمعی مورد اجماع بهتر از پاسخهای فردی (ناظر به تلقیات فردی) است. چهارم اینکه در اثر مواجهه و تضارب فکری، محاسن و مضار یک اندیشه بهتر بررسی می شود. چراکه نقد اندیشه و دیدگاه، لازمهٔ ارتقاء سطح فکری است. و نهایتاً عرضه آرا توسط افراد متخصص باید انجام پذیرد چراکه میدان تخصص جولانگاه خاص نخبگان متخصص است و نه همهٔ افراد جامعه. (۲۱)

#### ب ـ یکتاانگاری دینی

پیش از این از یکتاانگاری معرفتی به عنوان یکی از ریشههای فرهنگی موجد عدم تساهل و در نهایت خشونت سخن گفتیم. هنگامی که این یکتاانگاری به حوزه معرفت دینی کشیده می شود اهمیتی دو چندان می یابد. چراکه با احساس قیمومیت

برخاسته از زمینهٔ «تکلیف دینی» که [گاه] در نقطهٔ مقابل «حق و تکلیف مدنی» قرار میگیرد ـ ترکیب می شود و خشونت می آفریند. (۲۲) به قول یکی از پژوهشگران اگر دینداران در مقام خردورزی و کشف حقیقت، حقیقت را علی الاصول آشکار بدانند و عقل آدمی (یا دست کم پارهای از آدمیان) را در کشف و بازشناسی این حقیقت توانا بیابند، خطاپذیری عقل آدمی را در مقام کشف حقیقت به چد نخواهند گرفت و رفته رفته زمینه را برای ظهور طبقهای از مفسران رسمی دین فراهم خواهند کرد. اگر سعادت و شقاوت آدمیان حساسیت داشته باشد و بر این اسیران خفته شفقت بورزد، لاجرم برای نجات آنها از شقاوت، تازیانه های خود را بر گردهٔ آنان فرود خواهد آورد. درواقع این نظریه زمینه ساز بروز هدایت بخشی های جبر آمیز و خشونت ورزی های رأفت آمیز می شود. (۲۳)

شاید به همین جهت است که ریشهٔ اندیشه تساهل در غرب را باید در تحولات جنبش اصلاح دین و نزاع کلیسا و دولت جستجو کرد. در آن عصر معنای تساهل عمدتاً محدود به پذیرش حق انتخاب مذهب توسط فرد و عمل بدان بود. درواقع تساهل در زمینهٔ عقاید مذهبی به معنی تساهل نسبت به هر عقیدهای تلقی می شد. در این دوران همه فرقه ها به حقانیت مطلق خود اعتقاد داشتند و حقیقت مذهبی چنان مبرهن تلقی می شد که مخالفت با آن، نه اشتباه بلکه شرارت به شمار می رفت.

به طوركلی در مورد دین دو نظریهٔ كلان وجود دارد. مطابق یک نظریهٔ كلاسیک، دین حاوی مجموعهای از ارزشهای قدسی و لایتغیر است كه از وحی نشأت گرفته است. این ارزشها خصلت قراردادی ا و بین الاذهانی ۲ ندارد، یعنی جزمی ۳ هستند و لذا با تعصب و غموض ۴ همراه می شوند.

اگر جزم یا دگم را عنصر جوهری دین بدانیم، خشونت در گوهر دین راه خواهد یافت، و دین و خشونت لازم و ملزوم یکدیگر خواهند شد، زیرا توسل و اتکای

<sup>1-</sup> Conventional

<sup>2-</sup> Intersubjective

<sup>3-</sup> Dogmatic

<sup>4-</sup> Obscuration

به جزم موجب مرزگذاری می شود و دینداران را از کج دینان، برونیان، مرتدان و کافران جدا می کند. جزم، جهان را سیاه و سفید می بیند نه رنگی، و با همهٔ کسانی که با قرائت رسمی از جزم موافق نیستند، خشونت می ورزد. میان کفر و ایمان، هیچ مجالی برای مدارا، همپذیری و همزیستی و جود ندارد؛ دین هویت می سازد و خود و دیگری ۲ را از یکدیگر تفکیک می کند. کسانی معتقدند که از این جهت دین همان نقشی را ایفاکرده و می کند که امروزه ایدئولوژی ها ایفا می کنند. (۲۵)

از این دیدگاه، دین مجموعهای از اطلاعات و معلومات است که از جانب خداوند آمده و اساس سازمان اجتماعی نیز باید بر آنها گذارده شود. در قرائت سنتی، وحی عبارتست از فرود آمدن مجموعهای از گزاره ها و معلومات مشخص و بی نیاز از تفسیر و تأویل. انسان پارهای معلومات را خود به دست می آورد و پارهای معلومات را نیز وحی به او منتقل می کند. معلومات وحیانی نیز دو دسته اند: بخشی از آن غیز علی الاصول برای عقل بشر دسترس پذیر است و بخشی از آن فوق عقل بشر است. معلومات وحیانی، عقاید، ارزشها و اعمال ما را شکل می دهند. اصرار بر این تلقی از دین، قطع نظر از اعتبار و یا عدم اعتبار فلسفی آن، با توجه به واقعیات زندگی جدید انسانی مشکل آفرین است. اگر جمامعهای دین را این طور بفهمد، توانایی بر جماعتی بر معرفتی و ایمانی و عملی ایجاد جامعه دمکراتیک را نخواهد داشت. اگر جماعتی بر این تلقی از دین در عصر حاضر اصرار داشته باشند، به دلیل عدم توانایی بر انعطاف در برابر واقعیتهای دنیای امروز، برای حفظ آنچه دین می دانند راهی جز خشونت و زیدن نخواهند داشت.

قرائت دوم دین را اساساً نوعی سلوک ویژه انسانی میداند که آن را در قالب واقعیات اجتماعی و تاریخی گذشته نباید محصور کرد. از این دیدگاه دین نبی نیز سلوک ویژهٔ اوست که با تجربهای وحیانی همراه بوده است. از منظر پدیدارشناسانه، به طور خلاصه، دین نبی یک اعتراف است و یک شهادت. اعتراف به خداوندی خدا؛ و شهادت دادن به آنکه جنبه بیرونی دارد، نبی دیگران را نیز دعوت میکند که به خداوندی خدا اعتراف کنند. و پیام رسالت نبی همین دعوت است. دین نبی بر

1-self

<sup>2-</sup> Other

تجربهٔ او استوار است. تجربهٔ نبوی، تجربهای لبریز شده است و از خود به بیرون سرازیر می شود (برخلاف تجربهٔ عارفان). این اعتراف و شهادت، ذاتی تجربهٔ نبوی پیامبران است. می توان با بیان قاصر چنین گفت که آنها تجربه می کردند که خداوند ایشان را به ادای سخنی قادر کرده که خود آنها اصلاً بدان قادر نبودند. معنای مرکزی و جوهر اصلی آن سخن همان اعتراف و شهادت بوده است. آنها تجربه می کردند که خداوند با قدرتی خداگونه آنها را مسخر اعتراف و شهادت کرده است. البته این اعتراف و شهادت در زبان و فرهنگ خاصی بیان می شود و به همین دلیل در قالب محدودیتهای آن زبان و فرهنگ درمی آید. اگر کسی و حی را عامل برانگیختگی و اعتراف و شهادت نبی بداند و معتقد باشد زبان بیان آن تجربه نیز، زبانی سمبولیک اعتراف و شهادت نبی بداند و معتقد باشد زبان بیان آن تجربه نیز، زبانی سمبولیک است، آنچه را که در تحقق تاریخی ـ اجتماعی ـ فرهنگی آن برانگیختگی (بعثت) پدید آمده است، پیام ذاتی و حی به حساب نخواهد آورد و در نتیجه آن را گوهر دین نخواهد دانست.

از این منظر گوهر پیام پیامبران، همانا «معنویت» است. به عبارت دیگر گوهر این پیام که منشاء تدین ما و اعتراف و شهادت ما نیز می شود اشاره به خداوند دارد و بنابراین در گوهر دین خشونت راه ندارد. پیامبر، انسانی است که در شرایط تاریخی خاصی برانگیخته شده و افق معنوی خاصی را نشان داده و گشوده است. (۲۶)

شاید به همین جهت باشد که قرائتهای عرفانی از دین بر پایه سعهٔ صدر و وسعت مشرب و همه را در طریق حق و برخوردار از بهرهای از حقیقت دانستن، و حق و حقیقت را مِلک مطلق خود نشمردن پدید آمده است. در آثار هنری ـ عرفانی سنایی، عطار، مولوی، سعدی، حافظ و جامی تا عصر جدید، ابیات و اقوال بسیاری دربارهٔ رواداری وجود دارد. عارفان عملاً هم، اهل مدارا با فرقههای دیگر بودهاند و حتی غیرمسلمانان را هم ضاله و مضله نمی شمردهاند.

در مجموع به نظر می رسد قرائتهایی از دین که به دنبال نظام سازی اجتماعی و سامان دادن همه سپهرهای زندگی انسانی باشند، بیشتر امکان گرایش به خشونت ورزی و عدم تساهل پیدا می کنند. در مقابل قرائتهایی که دین را نوعی سلوک معنوی معنی می کنند گرایش کمتری به خشونت پیدا می کنند.

از طرف دیگر برخی، عدم تساهل را ناشی از نفس غیریتسازی دین میدانند.

برای مثال سیدحسین نصر معتقد است در هر دینی از ادیان، نسبت به امر شر و باطل، عدم مدارا ابراز می شود و به قول قرآن اگر حق بیاید، باطل می رود. آنگاه که نور نمایان شود ظلمت رخت می بندد زیرا این دو ضد همجنس نیستند. بدین تر تیب خیر همواره و همیشه در مواجهه با شر بی تسامح است زیرا خیر عین وجود و شر عین عدم است که در جامهٔ وجود جلوه فروشی می کند. این مقتضای ذات واقعیت است که در نسبت با امر غیرواقع نابر دباری پیش گیرد. مطابق این دیدگاه اگر این اصل حاشا شود، پس باید اساساً مفهوم حقیقت را وانهاد. و این درواقع همان کاری است که بخش عمدهٔ دنیای متجدد تحت لوا و حکم قاعدهٔ نسبیت به آن دست زده و حقیقت را در محراب تسامح قربانی کرده است، بی آنکه با این عمل از میزان عدم تسامح به شکل محسوس کاسته شود. (۲۸)

در مقابل، برخی از صاحبنظران با رد ادعاهایی که عدم تساهل در جوامع اسلامی را به روح تفکر و فرهنگ اسلامی نسبت می دهند، می کوشند تا سهم شرایط تاریخی و اجتماعی را در نارواداری مسلمانان یادآوری کنند. مثلاً آنگونه که محمد آرکون روشنفکر عرب تبار مقیم فرانسه خاطرنشان می کند مسیحیت از این نظر با اسلام تفاوتی ندارد، جز اینکه به لحاظ موقعیت در یک بستر تاریخی و اجتماعی قرار گرفته که شرایط برای پذیرش تحمل و تسامح به عنوان یک فضیلت بیشتر فراهم بوده است (۲۹)

مهم ترین مفروض این دیدگاه این است که جوهرهٔ دین نسبت به خشونت یا عدم خشونت بی اقتضا است. لذا برای تبیین خشونتهای دینی به ناچار باید به زمینه رجوع کرد. از این منظر علاوه بر نفس هویت بخشی و غیریت سازی که ظاهراً در ذات دین است باید به زمینههای اجتماعی و تاریخی نظیر مطالبات نهاد دولت از نهاد دین، طبقهٔ اجتماعی حاملان دین و همچنین نیاز جنبشهای اجتماعی به رادیکالیزه شدن و رادیکالیزه کردن مراجعه کرد. (۳۰)

برخی نیز استدلال میکنند که جوهرهٔ دین نسبت به خشونت بیاقتضا نیست اما برخلاف پارهای از غربیها، معتقدند که روح حاکم بر فرهنگ، تفکر و تمدن اسلامی تساهل و تسامح بوده است. مطابق این دیدگاه اسلام آنگونه که پیامبر (ص) توصیف می کند دین «سهله» و «سمحه» است. بنابراین دیدگاه، مسلمانان در دوران شکوفایی فرهنگ اسلامی «فراتر از تسامح» را تجربه کرده بودند، آنچه غربیها در قرن بیستم پیشنهاد می کنند درواقع همان چیزی است که مسلمانان چندین قرن به آن عمل کردهاند. (۲۱) برای مثال ارنست رنان ضمن نقل یک داستان تاریخی و مستند از یک مناظره میان دهریان، گبران، یهودیان، نصرانیان و مسلمانان در مسجدی در بغداد به تمجید از تسامح موجود در فرهنگ اسلامی پرداخته می گوید: تا زمانی که فرهنگ اسلامی چنین تسامحی در برابر ادیان و چنین تصوری از آزادی بیان داشت، بزرگانی چون فارابی، ابن سینا، ابوریحان بیرونی و زکریای رازی و چه بسیار نام آوران دیگر در آن ظهور کردند اما به محض آنکه تعصب و قشری گری جایگزین تسامح و تساهل و خشونت جایگزین مسالمت گردید، چراغ علم در جهان اسلام خاموش شد. (۲۲)

از طرف دیگر نباید نقش جنبشهای اجتماعی را در ایدئولوژیک کردن دین و در نتیجه برداشتهای یکتاانگارانه از دین نادیده گرفت. دینداران سنتی تنها از دین خود در برابر مباحثی که آن را در برابر ارزشهای روز و نو قرار می داد دفاع می کردند و تلاش آنها متوجه این مطلب بود که جایی نیز برای دینداری اثبات کنند: این که اسلام ضد آزادی، ضد زن یا ضد فرهنگ نیست و همه موارد را می توان در فرهنگ اسلامی سراغ گرفت. اما سیل خروشان پدیدههای جدید و افزایش شکاف میان دینداران سنتی و جهان جدید، گروههایی را که قبلاً در موضع دفاع بودند، در موضع حمله قرار می داد. نتیجه این امر ایدئولوژیک کردن دین بود. دینداران با ایدئولوژیک کردن دین، خود از موضع دفاعی خارج شده و علیه وضع موجود اقدام کردند. آنها بدین ترتیب به سلاح قدرت سیاسی مجهز شده و از این طریق می توانستند آمال و آرزوهای خود را محقق کنند. (۲۳)

حال اگر برداشتی از دین بخواهد کار یک سلاح را انجام بدهد، چارهای ندارد جز اینکه دقیق، واضح و قاطع باشد. به همین سبب ایدئولوژی (یا دین تبدیل شده به ایدئولوژی) به هیچوجه چون و چراهای فلسفی، تردیدهای علمی و تساهلهای عرفانی را برنمی تابد. یک ایدئولوژی اندیش نمی تواند همه را به دلیل اینکه واجد حظّی از حقیقت اند، محترم بشمارد. ولی به راحتی میان موافقان و مخالفانِ ایدئولوژی خطکشی می کند و ایدئولوژی اش سریعاً به مرامنامهٔ حزبی تبدیل

#### ۷۸ / انقلاب آرام

#### مىشود.

ایدئولوژی از آنجاکه خواهان صلابت است به دنبال اندیشههای واضح میگردد و همین وضوح است که به قشریت می انجامد.

از طرف دیگر اگر وصف سلاح آسایی و صلابت ایدئولوژی را بپذیریم، بی درنگ اذعان خواهیم کرد که این سلاح متناسب با دشمن و نوع پیکار ساخته می شود. علاوه براین ایدئولوژی ها نه تنها دشمن ستیز که دشمن تراش و دشمن خواه نیز هستند و برای آنکه همواره به کار بیایند و همواره جوان و تازه بمانند، طالب آن هستند که دشمن واقعی یا حتی موهوم در برابرشان باشد. (۳۴)

ویژگیهایی از ایدئولوژی که برشمردیم از صلابت و وضوح گرفته تا نفی تنوع و دشمن تراشی و دشمن خواهی گواهی میدهند که برداشت ایندئولوژیک از دین موجب و موجد خشونت و ستیز است.

# پانوشتهای بخش سوم:

۱ ـ آنتونی آربی آستر و دیگران، خشونت و جامعه، به اهتمام اصغرافتخاری، تهران: نشسر سفیر، ۱۳۷۹، ص ۱۷.

۲ ـ تد رابرت گر، چرا انسانها شورش میکنند، علی مرشدی زاده، تهران: انتشارات پژوهشکده مطالعات راهبردی، ۱۳۷۷، ص ۱۷.

۳ ـ آنتونی آربی آستر و دیگران، پیشین، ص ۱۲۸.

۴ ـ پیشین، صص ۲۳-۲۲.

۵ ـ پیشین، ص ۱۲۸.

۶ ـ حميد دباشي، معبر مبارك نسبيت گرايي، كيان ۴۵، ص ١٣٠.

٧ ـ كيواندخت قهاري، تحميل و تحمل، كيان ۴۵، ص ١٤٠.

۸ ـ حبیب الله پیمان، واکنش های جمعی ایرانیان به تجاوز و خشونت، چیستا، شمارهٔ ۱۲۱، صص ۳۰-۲۷.

۹ ـ حسین تبریزی نیا، علل نا پایداری احزاب سیاسی در ایران، تهران، نشر بین الملل ۱۳۷۱، صص ۳۱۳ ـ ۳۰۹.

۱۰ ـ همان، ص ۳۱۴ـ۳۱۳.

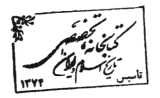
۱۱ ـ قهاری، پیشین، صص ۱۴۲ـ۱۴۱.

۱۲ ـگراهام فولر، قبلهٔ عالم، ترجمه عباس مخبر، تهران، نشر مرکز، ۱۳۷۳، ص ۲.

۱۳ ـ پیمان، پیشین، ص ۲۹.

- ۱۴ ـ فولر، ص ۲۲.
- ۱۵ ـ حسين بشيريه، *دولت عقل*، تهران، مؤسسه نشر علوم نوين، ۱۳۷۴، ص ۶۴.
  - ١٤ ـ همان، ص ١٩.
- ۱۷ ـ محمدعلی (همایون) کاتوزیان، در تعصب و خامی و تجلی آن در جامعهٔ کلنگی، کیان ۴۵، ص ۶۶.
  - ۱۸ ـ همان.
  - ۱۹ ـ دباشي، صص ۱۳۰ ـ ۱۲۸ .
- ۲۰ ـ محمود سریعالقلم، آفات متدلوژیک تفکر در ایران، اطلاعات سیاسی اقتصادی ۱۳۴-۱۳۳، ص ۷۶.
  - ۲۱ ـ همان، ص ۷۸.
- ۲۲ ـ حاتم قادری، آبشخورِ خشونت؛ سنت و رادیکالیسم، مصاحبه با آبان شماره ۵۹، ص ۳.
  - ۲۳ ـ احمد نراقی، دین و خشونت دینی، کیان ۴۵، صص ۹۶-۹۶.
    - ۲۴ ـ بشیریه، پیشین، صص ۷۱ ـ ۰ ۷.
- ۲۵ ـ سعید حجاریان، نهاد دین در بستر تاریخ و اجتماع، گفتگو با کیان، شماره ۴۵، ص ۹۸.
  - ۲۶ ـ محمد مجتهد شبستری، دین، مدارا و خشونت، گفتگو با کیان ۴۵، ص ۱۴.
    - ۲۷ ـ بهاءالدين خرمشاهي، يشمينه يوش تندخو، كيان ۴۵، ص ١٢۶.
- ۲۸ ـ سیدحسین نصر، مبادی مابعد الطبیعی و تلقی اسلامی در مقولهٔ مدارا و عدم مدارا، ترجمه هومن پناهنده، کیان ۴۵، ص ۳۹.
- ۲۹ ـ محمد آرکون، تسامح در اسلام یا در دارالاسلام، ترجمه سیدمر تضی مردیها، کیان ۳۸، صص ۳۲-۳۲.
  - ۳۰ ـ حجاریان، پیشین، صص ۱۰۰ ـ ۱۰۰ .
  - ۳۱ ـ ضياء موحد، فراتر از تسامح، كيان ۴۵، ص ۶۰.
- ۳۲ ـ برای گزارش مقالهٔ رِنان و بهخصوص داستان مناظره نگاه کنید به: کریم مجتهدی، سیدجمال الدین اسدآبادی و تفکر جدید، تهران، نشر تاریخ ایران، ۱۳۶۴، صص ۱۹۸۵، به نقل از ضیاء موحد.
- ۳۳ ـ مجید محمدی، سر بر آستان قدسی دل در گرو عرفی، تهران، قطره، ۱۳۷۷، صص ۹۲-۹۲.
  - ۳۴ ـ عبدالکریم سروش، فربه تر از ایدئولوژی، تهران، صراط، ۱۳۷۳، صص ۱۰۶-۱۰۶.





## بخش چهارم: عناصر ثانویهٔ فرهنگ سیاسی ایران

تاکنون از سه عنصر مهم در فرهنگ سیاسی ایران یعنی اقتدارگرایی، توهم توطئه و فرهنگ ستیز و خشونت سخن گفته ایم. این سه عنصر بیشترین نقش را در ایجاد فرهنگ تبعی پیش از انقلاب داشته اند. از این جهت می توان آنها را عناصر اصلی یا اولیهٔ موجد فرهنگ سیاسی ایران دانست.

در مقابل می توان از عناصر فرعی یا عناصر ثانوبهٔ فرهنگ سیاسی ایران سخن گفت. عناصر فرعی یا عناصر ثانویه فرهنگ سیاسی، عناصری هستند که از ترکیب دو یا چند عنصر اولیه یا از ترکیب عناصر اولیه یا برخی ساختارهای اجتماعی حاصل می شوند. به عبارت دیگر عناصر ثانویه اگرچه جزء عناصر فرهنگ سیاسی به شمار می آیند و به نوبه خود بر ارزشها، باورها و ایستارهای احساسی ما نسبت به سیاست، نظام سیاسی و سیاستمداران تأثیر می گذارند، اما خود به نحوی منتج از عناصر اولیه هستند. از آنجا که برخی از این عناصر با یکدیگر تلاقی بیشتری دارند و به طور متقابل متأثر از یکدیگر هستند، این عناصر را در بخشهای دوتایی به شرح زیر خلاصه کردهایم:

۱ دهنگرایی - واقعیتگریزی، ۲ عمل زدگی - سیاستگریزی، ۳ مطلق گرایی - اسطوره زدگی، ۴ تقدیرگرایی - منجی گرایی. ۵ بدبینی - بی اعتمادی

## ۱ ـ ذهن گرایی ـ واقعیت گریزی

فقدان یا ضعف زمینه عقلانیت در جامعه ایرانی در طی صد سال گذشته به طور مستقیم بر روی پیدایش و تکوین روشها و معیارهای شناخت علمی این جامعه، حکم بازدارنده را داشته است. چگونگی تفکر ما ایرانیان به نحوی بوده که بر تمرکز و تفرق قدرت و نیز بر حقوق فردی تأثیرات وسیعی برجاگذارده است. طرز رفتار ما ایرانیان همچنین به گونهای است که نشان می دهد چندان به نظم و ترتیب مادی در

پدیده های طبیعی و غیرطبیعی توجه نداریم. این عدم توجه به نظم مادی بنیادین و جهان شمول در جامعه ایرانی در نهایت موجب شده که باور به این امر که هر پدیده ای در جهان هستی علت و هر علتی معلولی دارد، در میان ما ایرانیان نفوذ نداشته باشد. ایرانی باید در شرایطی باشد که خود را دارای آن قابلیت و فاعلیت ببیند که جهان پیرامون خویش را شناسایی کرده و قانونمندی های آن را به طریق عقلایی توضیح دهد و تفسیر نماید.

ذهنگرا بودن ایرانیان اقتضا می کند که به روش تفکر علمی باور نداشته باشند. تفکر علمی بدین معناست که مردم آنقدر به علم و کارآمدی آن باور پیدا کنند که برای هر پدیده ای علتی وجود دارد که با روش علمی قابل تحلیل است. بدین سان درک عقلی در میان ما ایرانیان به نوعی خرد تک ذهنی تعلق دارد. در خرد تک ذهنی عقل بیش از آن که حقیقت یاب باشد، حقیقت ساز است و نهایتاً این طور تلقی می شود که جهان واقعی فقط در حوزه ماورای تجربی یافت می شود. فرهنگ ما ایرانیان فاقد مبنای استد لالی لازم و کافی است. تمدن و فرهنگی در جامعه ماندنی است و مروج و حامی تحقق جامعه ای مدنی، که فضای سیاسی، اجتماعی و فکری آن بر استد لال و منطق استوار باشد و در آن حل مشکلات با مشارکت عمومی و با تأمل و تساهل و منطق استوار باشد و در آن حل مشکلات با مشارکت عمومی و اجتماعی دارند و حاصل کوشش و کنش جمعی است. مطالعهٔ حتی اجمالی تاریخ گذشتهٔ ایران نشان می دهد که ما ایرانیان به حقیقت به مثابه پویشی که از خلال خرد جمعی و مشارکت فکری که ما ایرانیان به وجود آمده، نگاه نمی کنیم و بدین خاطر از حق مشارکت در شکلیری زندگی سیاسی و اجتماعی محروم گردیده ایم و رفتار و کردار خود را با سیاستهای دولتی هماهنگ می سازیم. (۱)

از طرف دیگر قسمت عمدهای از ذهنگرایی به دوری از واقعیت، بی اعتنایی به آن یا «واقعیتگریزی» بازمیگردد. عناصر گوناگون همواره به گونهای ناهمگون و به شکلهای مکانیکی و درهم و برهم در کنار یکدیگر چیده می شوند. هدفها، وسائل و امکانات غالباً بدون تناسب عقلی و منطقی با همدیگر و با واقعیت جامعه و تنها به نیروی پندار و در نتیجه پیشاپیش برگزیده می شود. در نتیجه، پیشداوری مذکور همواره، بر مطالعه و بررسی و پژوهش و شناخت دقیق و اصولی از واقعیت

جامعه، مقدماند. بنابراین پیشداوری، شکناپذیری، جاودانگی، تغییرناپذیری، حتمیت و... در تبیین مسائل جامعه، دیگر جایی برای طرح و پرسش، چون و چرایی و بررسی عینی مسائل نمیگذارد. این مطلب تا اندازهای رویکردهای گوناگون فرهنگ ما را روشن میکند که در آنها واقعیت جامعه، نه به گونهای فی نفسه و به اعتبار خویش، بلکه از پیش تعیین می شود. (۲)

فرهنگ رجایی با اشاره به «خیالاندیشی» ایرانیان - بخوانید واقعیت گریزی - از حسرکتهایی سخن میگوید که نجات ایران را در راه حلهای ساده انگارانه می جستند. رجایی می نویسد: «قانون عقل جهانداری» با صورت برداری پرزحمت، عالمانه، مدبرانه و عمل خردورزانه متحقق می شود. از آنجا که ایرانیان به طور مداوم از ارزیابی واقعگرایانهٔ وضعیت خود خودداری کردند و از آنجا که اصولاً رسیدگی به مسائل عملی جهانداری بسیار پرزحمت است، راه حل آسان این است که راه حلی آرامش بخش و خیالی در پیش گرفته شود؛ یعنی سروکله زدن با مسائل نامربوط و غیرواقعی و حرکت در جهت تأسیس جامعهای دست نیافتنی - قدر مسلم چنین روشی به شکست می انجامید و ما پی در پی شکست خوردیم. و جالب اینکه هرچه تعداد شکست ها بیشتر می شد، نادیده انگاری عرصهٔ واقعیت نیز با قوت تقویت تعداد شکستها بیشتر می شد، نادیده انگاری عرصهٔ واقعیت نیز با قوت تقویت می شد. (۳)

در مجموع می توان گفت ذهنگرایی، دوری از تفکر علمی، واقعیت گریزی و پناه بردن به خیال اندیشی های ساده انگارانه ایرانیان را به عمل زدگی و سیاست گریزی کشانده است.

## ۲ ـ عمل زدگی ـ سیاستگریزی

نظر به اهمیتی که عمل زدگی نزد ایرانیان دارد، به ندرت پیش می آید که «اندیشه» و به طورکلی اندیشیدن مقدم بر عمل و همچون راهنمای آن در نظر گرفته شود. شتابزدگی ها برای وارد شدن به عمل، یافتن سریع راه حل برای بسیاری از مسائل، غالباً بر طرح درست و اصولی و تجزیه و تحلیل آنها پیشی می گیرد. بنابراین طرح مسائل واقعی، از پیش، زندانی راه حلهایی است که یا از دل ذهنیت محض بیرون می آید (ذهنگرایی) و یا از روی مسائل مشابه در دیگر کشورها به گونهای سطحی و

غیرواقع بینانه الگوبرداری شده است. <sup>(۴)</sup>

این عملزدگی در حوزهٔ سیاست نیز آشکارا دیده می شود. به عبارت دیگر، برای روشنفکر ایرانی «اندیشهٔ سیاسی» چندان وزن و اهمیتی نداشته است. سیاست در جامعهٔ ما بیشتر از جنبهٔ عملی و بسیار اندک از جنبهٔ نظری و اندیشه، پذیرفته شده است. در سراسر تاریخ ایرانزمین نیز مردان اندیشه و نظریهٔ سیاسی اندکی داشتهایم. به عبارت دیگر ما فقط مرد عمل سیاسی داشتهایم. در بین روشنفکران ایرانی «اندیشه سیاسی» در اساس خود، مقولهای وارداتی و تقلیدی بوده است. بدین معنا که اندیشیدنِ دیگران، روشنفکران ما را از تعمق و تأمل اساسی و جدّی معاف می ساخته است. به همین دلیل، با ورود ایدئولوژیهای غربی، درهم ریختگی فرهنگی ما مضاعف شد و آنها به سرعت در جامعه اشاعه یافتند. حتی کهنه ترین ایدئولوژیهای سیاسی برای مدتی میدان دار معرکهٔ سیاسی در ایران شدند؛ زیرا روشنفکر ایرانی برای عمل سیاسی به دنبال نسخههای آماده می گشت و از اندیشیدن پیرامون مسائل اساسی سیاسی ابا داشت.

نکته دیگر در فرهنگ سیاسی ما آن است که «سیاست» همواره در تاریخ این مرز و بوم امر حقیری بوده است و در ذیل و حاشیهٔ مباحث دیگر مطرح شده است؛ هیچگاه به «سیاست بماهو سیاست» نظر نکردهایم. (۵) این مسئله آنقدر جدی است که برخی از پژوهشگران از «زوال اندیشهٔ سیاسی در ایران» سخن گفتهاند. سیدجواد طباطبایی در تبیین عامل عمدهٔ امتناع نوزایش و شکست تجدد در ایران به دو عامل «هبوط فلسفه و اندیشهٔ عقلی در تصوف» و «سیطرهٔ تفسیر شرعی شریعت به عنوان یگانه درک از دیانت» اشاره میکند. (۶) در هرحال به نظر میرسد تنها راه خروج از این وضعیت، عقلانی کردن سیاست، کیش زدایی از آن و برخورد نقادانه با سنت و تجدد باشد.

## ۳ ـ مطلقگرایی ـ اسطورهزدگی

برخورد مطلقگرایانه و سیاه و سفید یکی دیگر از عناصر فرهنگ سیاسی ماست. فرهنگ سیاسی مطلقانگار یا به قول یکی از پژوهشگران فرهنگ سیاسی دیجیتالی، فرهنگ محصورشدگان در دو سر افراط و تفریط یک طیف سیاسی است: فرهنگ صفر یا صد. آنانی که از منظری سیاه و سفید به حوادث زمانهٔ خود می نگرند و آدمیان و اندیشه هایشان را صرفاً در قالبهای تنگ و باریک پیشافرضها و پیشا تجربه های خود، مورد تحلیل قرار می دهند، کتابت را از نتیجه اش آغاز می کنند و سخن را با محکوم کردن آن قبل از استماعش می شنوند. جز به نقد و رد دیگران قلم نمی زنند و جز به آنچه دوست می دارند، لب نمی گشایند. بسیار مایلند که وقایع آنگونه که چارچوب های نظری آنان تجویز می کند، حادث شوند.

این فرهنگ سیاسی مبتنی بر منطق «یا این یا آن» است. «هم این و هم آن» را در این وادی راهی نیست. یا باید زنگی زنگ بود یا رومی روم. فضایی ما بین این دو وجود ندارد. یا باید «خودی» بود، یا «دیگری»؛ یا باید «از ما» بود، یا «برما»؛ یا باید در «صراط» ماگام نهاد؛ یا به ضلالت دیگران گردن نهاد، یا باید از رهگذر فرا- قرائت ما به خداشناسی و اسلام شناسی و فلاح و رستگاری رسید، یا با خرده قرائتهای دیگران با شد و ره ضالین را پیمود؛ یا باید سرود حزبی ما را سر داد یا نغمه سرای حزب شیطان شد؛ یا باید راست بود یا چپ؛ یا باید «انقلابی» بود، یا «ضدانقلابی»؛ یا باید «مرد «محافظه کار» بود، یا «رادیکال»؛ یا باید «حزب اللهی» بود، یا «لیبرال»؛ یا باید «مرد سیاست» بود، یا «مرد دیانت»؛ یا باید «مرد و یا «سنتی»؛ یا باید «غربی بود یا...(۷) مانده از ادیان ایرانی پیش از اسلام جستجو کرد. از منظر زردشت، خردمند ایران مانده از ادیان ایرانی پیش از اسلام جستجو کرد. از منظر زردشت، خردمند ایران باستان، جهان صحنهٔ پیکار نیکی و بدی یا نور و ظلمت است و آفرینش برای این بیکار صورت گرفته است. این پیکار قرنها دنبال خواهد شد و سرانجام با غلبهٔ بیکار صورت گرفته است. این پیکار قرنها دنبال خواهد شد و سرانجام با غلبهٔ بیکار صورت گرفته است. این پیکار قرنها دنبال خواهد شد و سرانجام با غلبهٔ بیکار صورت گرفته است. این پیکار قرنها دنبال خواهد شد و سرانجام با غلبهٔ بیکار صورت گرفته است. این پیکار قرنها دنبال خواهد شد و سرانجام با غلبهٔ

اما گذشته از ریشهٔ شکلگیری تفکر مطلقگرا در میان ما ایرانیان باید به نتایج آن بپردازیم. اولین نتیجه همانا بسته شدن راه تساهل فکری و تحمل عقاید و بروز فرهنگ ستیز و خشونت است که پیش از این به آن اشاره کردیم.

اورمزد نیکی آفرین، بر اهریمن بدی پرور به پایان خواهد رسید. (۸)

نتیجه دوم تفکر مطلقگرا یا بینش سیاه و سفید را می توان در اسطوره گرایسی یا اسطوره زدگی ما ایرانیان مشاهده کرد. اسطوره زدگی به این معناست که به جای تاریخ نویسی و تحلیل تاریخی حوادث گذشته، شخصیتها و حوادث تاریخی در قالب اسطوره های ذهنی ـ فرهنگی ریخته می شوند و به نحوی بازسازی می گردند که

تثبیت کنندهٔ یکی از آن اسطوره ها باشند. در نتیجه، افسانه پردازی تاریخی جانشین تاریخ نگاری می گردد و شخصیت های تاریخی چندین برابر بزرگتر، فربه تر، والاتر و معصوم تر و یا به عکس کوچک تر، پست تر، گناه کار تر و ظالم تر از آن می شوند که بوده اند. اسطوره سازی تنها مخدوش کنندهٔ نقد تاریخی نیست، بلکه «نمونهٔ سرمشقی» تحلیل ارائه می دهد و موجب می شود که کل تحول تاریخی از آن دید و از منظر آن نمونه تحلیل شود. بدین ترتیب درسی که قرار است از تاریخ گرفته شود، انتخابی و غرضمند می شود و این، در درازمدت بی هویتی به بار می آورد. (۹)

از طرف دیگر اسطورهسازی، نقد اجتماعی را هم مختل می سازد. اسطورهسازی انواع اَشکال را به خود می گیرد، گاه نمونههای سرمشقی پرستیدنی و گاه نمونههای سرمشقی تنفرانگیز ایبجاد می کند. پرستش و نفرت هر دو عرصهٔ اجتماعی را ناکارامد می سازد. (۱۰) به عبارت دیگر نقد اجتماعی تنها در شرایطی عقلانی ممکن است. در شرایطی که شخصیتهای سیاسی و اجتماعی به انسانهایی آرمانی و فرانقد یا بالعکس به دجالانی که هیچ نقطهٔ مثبتی در آنها دیده نمی شود، تبدیل شده اند، نقد اجتماعی غیرممکن یا بسیار دشوار خواهد بود.

با توجه به همین فرهنگ مطلقگرا و اسطورهزدهٔ جامعه است که مستبدان نیز تلاش میکنند تا برای خود شخصیتی اسطورهای ایجاد کنند، تا هم بر مشروعیت و استواری حکومت خود بیفزایند و هم خود را از نقدهای گزندهٔ منتقدان برهانند و از اینجاست که داستان کیش شخصیت حاکمان مستبد آغاز می شود.

اطلاق القابی چون ابدمدت، قَدَرقدرت، قبلهٔ عالم، شاه شاهان، اسلام پناه، معدلت آثار، سایهٔ خدا بر زمین (ظل الله)، سلطان ملک و دین برای شاهان همگی بخشی از این کیش شخصیت هستند. (۱۱)

توهم خودبزرگبینی و غرور و کیش شخصیت شاهان در بطن ساختارهای اجتماعی و فرهنگی جامعه آثار سوء خود را به صورت رواج روحیهٔ عافیت طلبی، گریز از دیگران و سازگاری بهمثابه یک نظام دفاعی در برابر قهر حکومتی برجای می گذارد. از سوی دیگر، با در نظر گرفتن تقاضاها و انتظاراتی که شاه و نخبگان حاکم از مردم و جامعه دارند و ارائه رفتارهای خاص از جانب آنها، نوعی فرهنگ رفتاری و

سیاسي تَبَعی در مردم ظهور میکند.(۱۲)

# ۴ ـ تقدیرگرایی ۱ ـ منجی گرایی ۲

اندیشهٔ تقدیرگرایی جایگاهی بنیادین در فرهنگ سیاسی مردم ایران دارد. در اشعار مردمی ترین شاعر ایران زمین یعنی حافظ میخوانیم:

به آب زمزم و کوثر، سفید نتوان کرد گلیم بخت کسی را که بافتند سیاه یا

من جهد همی کنم قضا می گوید بیرون زکفایت تو کاری دگرست اندیشهٔ تقدیرگرا را در ضرب المثلها هم می توان یافت. «رفتنی می رود، آمدنی می آید، شدنی می شود.» «به هر کس هرچه قسمت بود، دادند.» «بدبخت اگر مسجد آدینه بسازد، یا طاق فرود آید، و یا قبله کج آید» و یا «چون قضا آید چه سود از احتاط.» (۱۳)

مطالعات میدانی نیز تأیید میکنند که تقدیر گرایی یکی از آموزههای نیرومند جامعهٔ ماست. به جدول شمارهٔ ۲ توجه کنید (ارقام به درصد)

| نامشخص | موافق | تاحدىموافق | مخالفت | جنسيت |                                        |
|--------|-------|------------|--------|-------|----------------------------------------|
| 1/9    | 44/0  | 10/4       | TO/A   | مرد   | سرنوشت هركس                            |
| 1/٧    | 9./9  | 18         | 71/4   | زن    | ازقبل تعيين شده                        |
| 1/.    | 99/1  | 14/9       | 11/0   | مرد   | قـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 1/4    | V4/0  | 17/4       | 8/1    | زن    | زندگی مهماست                           |
| 4/4    | 04/9  | 1//        | 74/7   | مرد   | بعضى ازمردم                            |
| 7/4    | 9.19  | 11/8       | 10/4   | زن    | بدشانس هستند                           |
| ۲/۳    | 04/9  | 19/1       | 74/9   | مرد   | شانس در زندگی                          |
| 1/7    | 94/9  | 14/9       | 14/4   | زن    | خیلی مهم است                           |

جدول شمارهٔ ۲: شاخصهای تقدیرگرایی در سال ۱۳۷۴ مأخذ: محسنی، بررسی آگاهیها، نگرشها و رفتارهای اجتماعی و فرهنگی در تهران

<sup>1-</sup> Fatalism

<sup>2-</sup> Millenarianism

مطابق یک نظرسنجی دیگر ۵۵ درصد شهرنشینان و ۷۷ درصد روستانشینان با این جمله که «سرنوشت هر کس روی پیشانی اش نوشته شده است» موافقند. (۱۵) ریشهٔ تقدیرگرایی را در درجهٔ نخست باید در جهانبینی ما قبل مدرن ایرانیان جستجو کرد. مطابق جهانبینی ما قبل مدرن انسان مسحور و مسخّر طبیعت است، درحالی که در جهانبینی مدرن انسان عامل عمل، فاعل مختار، آزاد، تاریخساز و تواناست. کشیده شدن این جهانبینی به عرصه سیاست در رابطه فرد و دولت نیز تأثیر میگذارد. همانگونه که یکی از پژوهشگران خاطر نشان میکند انسان ماقبل مدرن دولت را امری طبیعی تلقی میکند، از این رو تحول آن هم برایش دشوار و حتی غیرممکن است، درحالی که انسان مدرن دولت را پدیدهای مصنوع و ساخته دست انسان و بنابراین قابل تصرف و تحت سیطره فردی میداند. (۱۶)

از نظر تاریخی هم مردم همواره در گرو حرص و آز عمومی و ارادهٔ سلاطین و پادشاهان و درباریان قرار داشتند. بی قانونی اصل حاکم بر روابط فرمانروایان و مردم بوده است. در چنین شرایطی، تقدیرگرایی از یک طرف و دم غنیمتشماری از طرف دیگر فلسفهٔ روز مردم می شود. اما مردم نیز به تجربه دریافتهاند که در کنار استبداد حاکم که ظاهراً همهٔ فرصتها را از مردم گرفته است، همواره این احتمال نیز وجود دارد که موقعیتهای نادر و مغتنم هم پیش بیاید. در برابر هزاران مورد سقوط، شکست، تحقیر و سرکوب، تنها چند مورد بخت که برای مثال بینوایی را از هیچ به شمه چیز برساند و او را ثروتمند یا وزیر یا... بگرداند، کافی است تا بارقههای امید را شعله ور نگه دارد و اعتقاد به بخت، دست سرنوشت، تقدیر و قضا و قدر را وارد منظومهٔ ذهن و اندیشهٔ مردم کند. ضربالمثلهایی چون «در دنیا همیشه به یک پاشنه منطی هردی «از این ستون به آن ستون فرج است» نشانگر چنین تفکری هستند. (۱۷)

در مجموع تقدیرگرایی حکایت از درک پدیدههای غیرقابل تغییر در زندگی اجتماعی و سیاسی دارد. میل به قدرت برآورده شدنی نیست، چون قدرت جابجا و دست به دست نمی شود؛ روابط اجتماعی دست نمی خورد چون کسی انگیزهای برای این کار نمی بیند و اتفاق خاصی نیز در جهان بیرونی رخ نمی دهد. نقشهای اجتماعی نیز تغییر نمی کند، چون اصولاً این نقشها محدود هستند و نقشهای با ارزش ویژه، انحصاری هستند.

از طرف دیگر نقش برخی قرائتهای دینی و همچنین برخی آموزههای مذهبی خاص را نباید در شکلگیری تفکر تقدیرگرایانه نادیده گرفت. یکی از مفاهیم فرهنگ شیعی «انتظار فرج» است. براساس این مفهوم یک شیعهٔ واقعی باید منتظر ظهور امام زمان باشد تا آن حضرت با نیروی الهی خویش جهان را پر از عدل و داد کند. اما از این مفهوم دو برداشت متناقض وجود دارد. گروهی، انتظار را نوعی سلوک درونی و کناره گیری از سیاست و حتی جامعه معنی می کنند و وظایف مسلمان شیعه را تنها در چارچوبهای فردی می دانند. درحالی که گروه دیگری با انتقاد از انتظار به زعم آنان منفعلانه گروه اول، به نوعی زمینه سازی برای ظهور امام زمان قائلند که این زمینه سازی درواقع مسئولیت اجتماعی ایجاد می کند و این به معنای دورشدن از نفعال سیاسی و بی تفاوتی است. در هرحال روایت اول از مقولهٔ انتظار به نوعی بی عملی سیاسی و تن دادن به تفکر تقدیرگرایانه تمایل دارد. (۱۹)

از طرف دیگر در همین جا شاید بتوانیم نطفهٔ تفکر منجی گرایانه را پیدا کنیم. منجی گرایی یا تفکر هزاره گرایانه از این اعتقاد مسیحیان آغاز شد که عیسی مسیح پس از یک هزار سال بازخواهد گشت. این امر سبب ظهور جنبشهای متعدد اجتماعی در بین تهیدستان گردید. از دیدگاه جامعه شناسی «نهضت هزارهای» حرکتی دسته جمعی و «این جهانی» است که دگرگونی تمام عیار اجتماعی با وسایل معجزه آمیز را وعده می دهد. (۲۰۰) باید توجه داشت که «وعدهٔ دگرگونی تمام عیار اجتماعی با وسایل اجتماعی با وسایل معجزه آمیز» ممکن است نتایج متناقضی دربرداشته باشد. از یک طرف ممکن است به انفعال و بی تفاوتی سیاسی بینجامد. اما از طرف دیگر ممکن است زمینه ای برای قیامها و شورشهای اجتماعی باشد، چنانکه در دورههای تاریخی مختلف با «مهدی»های فراوانی روبرو بوده ایم که به دنبال ایجاد تحول در جامعه بوده اند.

تفکر منجی گرایانه در روایت های غیردینی (نه الزاماً ضددینی) ناجیانی از قماش های دیگر می طلبد. برای غربباوران و غربزدگان ناجی کشورهای غربی، تمدن غربی یا مثلاً ایالات متحده است که می تواند کشور را نجات دهد. این ناجی برای اقتدار گرایان، یک دیکتاتور است که می تواند با کنترل دقیق همه چیز و در دست

#### ٩٠/انقلاب آرام

داشتن کل قدرت، کشور را نجات دهد. شاید این تفکر عوامانهٔ موجود در فرهنگ سیاسی مبنی بر اینکه «همهٔ کارها باید به دست دولت درست شود» نیز جزئی از نتایج تفکر منجی گرایانه باشد.

در هرحال ریشهٔ تفکر تقدیرگرا و منجیگرا هرچه که باشد، نتیجهٔ آن این است که افراد نقش شان را در بهبود نظام اجتماعی و سیاسی جامعه نادیده میگیرند. در نهایت بی تفاوتی سیاسی و انفعال سیاسی نتیجهٔ این مؤلفهٔ فرهنگی است.

#### ۵ ـ بدبینی ـ بی اعتمادی

بدبینی سیاسی عنصر مهمی از عناصر فرهنگی سیاسی ماست. این عنصر را می توان در برخی مثلها مثل «سیاست پدر و مادر ندارد» یا در برخی تعابیر و اشعار نظیر «من قطاری دیدم که سیاست می برد و چه خالی می رفت.» یا «بدگمان باش، در امان باش» یا «آدمی خوارند اغلب مردمان از سلام علیکشان جوامان» به طور ملموس مشاهده کرد.

یک پژوهش میدانی که در سال ۱۳۶۵ انجام شده نشان می دهد که تنها ۵۳ درصد پاسخ گویان معتقدند که بیشتر مردم قابل اعتمادند. (۲۱) بنا به پژوهش آر، دی، گاستیل فرهنگ سیاسی طبقهٔ متوسط در ایران زمینهٔ مساعدی برای مشارکت و رقابت سیاسی ایجاد نمی کند. او در این پژوهش نشان می دهد که ایرانیان معتقدند که آدمیان طبعاً شرور و قدرت طلبند، همه چیز در حال دگرگونی و غیرقابل اعتماد است، آدم باید نسبت به اطرافیانش بدبین و بی اعتماد باشد، حکومت دشمن مردم است.

ماروین زونیس هم فرهنگ سیاسی نخبگان ایران را در چهار ویژگی خلاصه کرده است: بدبینی سیاسی، بی اعتمادی شخصی، احساس عدم امنیت آشکار و سوءاستفادهٔ بین افراد. (۲۲)

در هرحال این دلزدگی همراه با ترس از سیاست در درجه اول با بی کفایتی و ناتوانی و یا ناتوانی در تأثیرگذاری بر تصمیمات سیاسی رابطه دارد.

همانطور که ماروین زونیس در کتاب «الیت سیاسی ایران» ۲ نشان داده است، درجهٔ یایینی از احساس توانایی سیاسی با درجهٔ بالایی از بدبینی همراه بوده است.

<sup>1 -</sup> R. D. Gastil

<sup>2 -</sup> Zonis, m, The Political Elite of Iran

در نتیجه باید گفت که احساس بی قدرتی ناشی از ساختار سیاسی پاتریمونیالی، به احساس بیگانگی و بدبینی سیاسی می انجامد. در واقع ساخت دولت مطلقه نمی تواند رقابت و مشارکت سیاسی را تحمل کند. و از همینرو، به سازمانها و تشکلات مستقل، اجازهٔ تکوین نمی دهد. در نتیجه، قشرهای واجد آگاهی سیاسی به تدریج به عدم فعالیت، انزوا و سیاستگریزی کشانده می شوند. در این میان، فقط کسانی که از سیاست کناره گیری می کنند بدبین نیستند، بلکه مشارکت کنندگان نیز نگرش بدبینانهای دارند. در واقع هرچه افراد در زندگی سیاسی بیشتر مشارکت می کنند، بیشتر نگرشهای بدبینانه پیدا می کنند. زونیس این رابطه را در جدول شمارهٔ ۳ نشان داده است. (۲۳)

جدول شمارهٔ ۳: رابطهٔ میان بی اعتمادی و فعالیت سیاسی (به درصد)

|       | فعاليت     |           |  |  |  |  |
|-------|------------|-----------|--|--|--|--|
| زياد  | کم         | بىاعتمادى |  |  |  |  |
| ۵۸/۲  | 44/1       | زياد      |  |  |  |  |
| 41/1  | ۵۶/۸       | کم        |  |  |  |  |
| 1 • • | کل ۱۰۰     |           |  |  |  |  |
| (99)  | تعداد (۸۸) |           |  |  |  |  |

مأخذ: زونيس، اليت سياسي در ايران، (به نقل از بشيريه)

علاوه بر احساس بی قدرتی، بی اعتمادی نیز موجد بدبینی سیاسی است. بی اعتمادی سیاسی در ایران خود با بی اعتمادی اجتماعی گره خورده است.

اعتماد سیاسی در مجموع خود ترکیب پیچیدهای از چند اعتماد دیگر است. اولین بُعد اعتماد سیاسی، اعتماد به دولت است. در طول تاریخ ما، دولت همیشه کسی بوده که یا بچههای مردم را به سربازی اجباری و بیگاری میبرده، یا بر آنها مالیات و خراج میبسته، یا سرکوبشان میکرده است. ما تجربهٔ دولت رفاهی را نداشته ایم و تازه بعد از افزایش درآمدهای نفتی تا حدی دولت رفاهی را تجربه میکنیم، ولی اساساً دولت در مقابل و بالادست مردم بوده است. اشکال حاد این عدم اعتماد به دولت، کلبی مسلکی سیاسی است. یعنی فرد نسبت به دولت عدم اعتماد به دولت، کلبی مسلکی سیاسی است. یعنی فرد نسبت به دولت

<sup>1-</sup> Political cynicism

سوءظن مطلق دارد اما چون دولت سرکوبگر است باید فرد تبعیت کند. (۲۴)

وجه دیگر اعتماد سیاسی، اعتماد به قواعد بازی است. اعتماد به قواعد بازی، متضمن پیدایش فرهنگ رقابتی و پذیرش قواعد رقابت از سوی بازیگران و نهادهای سیاسی است. البته قواعد رقابت باید طوری باشد که اعتماد را به وجود آورد. افراد وقتی وارد بازی سیاسی می شوند که به قواعد آن اعتماد داشته باشند. اگر مسابقه ای قواعدی نداشته باشد، یا قواعدش نهادینه نشده باشند و یا اعتماد به آن قواعد وجود نداشته باشد، بدیهی است که میزان مشارکت ناچیز خواهد بود. (۲۵)

شاید به دلیل همین بی اعتمادی به قواعد بازی باشد که هرچه فرد بیشتر در نظام سیاسی مشارکت می کند و قدرت بیشتری به دست می آورد، سطح احساس عدم امنیت و در نتیجه بدبینی و بی اعتمادی او افزایش می یابد. به جدول زیر توجه کنید.

جدول شمارهٔ ۴: ميزان احساس عدم امنيت در فعاليت سياسي (به درصد)

|              | سطح فعاليت | احساس عدم امنيت |
|--------------|------------|-----------------|
| زيا <b>د</b> | کم         |                 |
| 4.10         | ۵۶/۸       | کم              |
| ۵۹/۵         | 44/1       | زياد            |
| ١            | کل ۱۰۰     |                 |
| (٧٩)         | تعداد (۸۸) |                 |

مأخذ: زونيس، اليت سياسي در ايران، (به نقل از بشيريه)

بدینسان، قدرت، احساس عدم امنیت و بی اعتمادی به وجود می آورد؛ زیرا روند قدرت مقید به نهادها و قواعد مشخص نبوده، بلکه تابع امیال قدرتمندان خواهد بود. (۲۶)

از طرف دیگر هرچه سالهای خدمت بازیگران سیاسی افزایش می یابد، آنها به بی قاعدگی بازی سیاسی بیشتر بی می برند و در نتیجه بی اعتمادی آنها به قواعد بازی بیشتر می شود. نتیجه، افزایش سطح کلی بدبینی و بی اعتمادی آنهاست. به جدول شماره ۵ توجه کنید.

<sup>1-</sup> Rules of the game

عناصر ثانویهٔ فرهنگ سیاسی ایران / ۹۳

جدول شمارهٔ ۵: تأثیر سالهای خدمت سیاسی در میزان بی اعتمادی (به درصد) سالهای خدمت

| ٣-1٠ | 1-7        | بىاعتمادى |  |
|------|------------|-----------|--|
| ۵۱/۴ | 41/8       | زياد      |  |
| YY/9 | YV/1       | متوسط     |  |
| Y0/V | 44/4       | کم        |  |
| ١    | کل ۱۰۰     |           |  |
| (3)  | تعداد (۷۰) |           |  |

مأخذ: زونيس، اليت سياسي در ايران (به نقل از بشيريه)

هرچه سالهای خدمت سرامدان سیاسی افزایش می یابد، سطح بی اعتمادی و بدبینی آنها بالاتر می رود. (۲۷)

وجه سوم اعتماد سیاسی، اعتماد به رقبای سیاسی است. به این معنا که رقبای سیاسی صحنهٔ سیاست را صحنهٔ رقابت بدانند و نه صحنهٔ خصومت و دشمنی. به عبارت دیگر، معنای اعتماد به رقبای سیاسی در این است که بازیگران سیاسی به رعایت قواعد بازی توسط رقبا اطمینان داشته باشند. این اعتماد درواقع متضمن همزیستی بازیگران سیاسی همراه با رقابت سالم است. همچنین باید در نظر داشته باشیم که هرچه بازیگران سیاسی در مقایسه با یکدیگر درک نزدیکتری از مسائل داشته باشند احتمال اعتماد به رقبای سیاسی بیشتر افزایش می یابد.

از طرف دیگر باید به نقش شکافهای فرهنگی در ایجاد فرهنگ سیاسی بدبینی و بی اعتمادی توجه کرد. طبعاً چندپارگی فرهنگی ـ به ویژه هنگامی که میان این فرهنگ ها تفاهم وجود نداشته باشد ـ به عدم تفاهم یا سوء تفاهم میان گروههای اجتماعی مختلف و همچنین به تقویت بدبینی و بی اعتمادی کمک می کند و از این رو، مانع عمده ای بر سر راه مشارکت و رقابت سیاسی به وجود می آورد. رابطهٔ میان چندپارگیها و فرهنگ سیاسی در ایران، رابطهٔ باز تولید است؛ به این معنی که چند پارگیهای فرهنگی، مانع گسترش تفاهم و تساهل و همپذیری گروههای اجتماعی نسبت به یکدیگر می گردد و از این طریق موجب تقویت و تداوم فرهنگ آمریت ـ تابعیت می شود. از سوی دیگر، تداوم چنین فرهنگی خود مایهٔ نضج نیافتن همپذیری

#### ٩۴/انقلاب آرام

و تساهل می شود و بدین سان چند پارگی ها را تداوم می بخشد. در واقع، چند پارگی های اجتماعی زمینهٔ منازعات اجتماعی را فراهم می کند و سبب ایجاد شکاف در جامعه از جهات مختلف می گردد. در مقابل، فرهنگ «آمریت تابعیت» به منظور خنثی کردن آثار ناخوشایند چند پارگی ها، نوعی همبستگی کاذب برقرار می سازد. (۲۸)

در مجموع به نظر می رسد بی اعتمادی و بدبینی نسبت به قدرت سیاسی، به عنوان یکی از ویژگیهای اساسی فرهنگ سیاسی، واکنشی در برابر قدرت مطلقه و عمودی به شمار می رود. به علاوه، ترکیب اغتشاش آمیز نمادهای مشروعیت سنتی و مدرن در نهادها و رویههای سیاسی، پیش بینی اعتماد آمیز را دشوار می سازد. برخی پارامترهای دیگر نظیر چندپارگیهای فرهنگی نیز این بی اعتمادی و بدبینی را تشدید می کنند.

مهم ترین نتیجهٔ فرهنگ بدبینی و بی اعتمادی سیاسی، افزایش هنزینهٔ مشارکت سیاسی است. اگر بپذیریم مشارکت کنندگان در عرصهٔ سیاست به عنوان موجوداتی عقلانی و با محاسبهٔ هزینه و فایدهٔ عمل سیاسی وارد صحنهٔ سیاست می شوند، باید بگوییم که بی اعتمادی سیاسی و بدبینی با بالا بردن هزینهٔ مشارکت از تعداد مشارکتکنندگان می کاهد و بدین ترتیب بی تفاوتی و انفعال سیاسی در جامعه همه گیر می شود.

### پانوشتهای بخش چهارم:

۱ ـ على رضا ازغندى، «جامعهٔ مدنى و خلقيات ما ايرانيان» در مجموعه مقالات تحقق جامعهٔ مدنى در انقلاب اسلامى ايران، تهران، سازمان مدارک فرهنگى انقلاب اسلامى، ۱۳۷۶، صص ۴۰۵ـ۴۰۵.

۲ ـ سیدمحمدرضا حسینی، موانع فرهنگی توسعه در ایران، فصلنامهٔ مطالعات راهبردی شمارهٔ اول، یاییز ۱۳۷۷، صص ۱۰۷-۱۰۷.

۳ ـ فرهنگ رجایی، معرکهٔ جهانبینیها، تهران، احیاء کتاب، ۱۳۷۳، ص ۲۷۳.

۴ ـ سیدمحمدرضا حسینی، پیشین، ص ۱۰۸.

۵ ـ سهراب رزاقی، مؤلفههای فرهنگ سیاسی ما، نقد و نظر ۸-۷، صص ۲۱۱-۲۱۰.

۶ ـ سیدجواد طباطبایی، **زوال اندیشهٔ سیاسی در ایران**، تهران، کویر، ۱۳۷۵، ص ۲۸۷.

- ۷ ـ محمدرضا تاجیک، گفتمان سردبیر، فصلنامه گفتمان، شماره ۲، پاییز ۱۳۷۷، صص ۸۷۰.
- ۸ ـ بارنز و بکر، تاریخ اندیشهٔ اجتماعی، ترجمه جواد یوسفان، تهران، انتشارات امیرکبیر، ۱۳۷۰ ص ۱۶۷.
  - ۹ ـ رجایی، پیشین، صص ۲۴۱ ـ ۲۳۹.
    - ۱۰ ـ همان، ص ۲۴۱.
  - ۱۱ ـ جمیله کدیور، اقتدارگرایی از منظر فرهنگ عامه، راهبرد شمارهٔ ۸، ص ۱۷.
- ۱۲ ـ على رضا ازغندى، **ناكارامدى نخبگان سياسى ايران بين دو انقلاب**، تهران، قـومس، ۱۳۷۹، ص ۱۷۱.
- ۱۳ ـ مهران سهرابزاده، عناصر فرهنگ سیاسی عامه، فرهنگ توسعه شماره ۳، صص ۱۶-۶۱.
- ۱۴ ـ منوچهر محسنی، بررسی آگاهیها، نگرشها و رفتارهای اجتماعی و فرهنگی در تهران، نشر زهد، ۱۳۷۹، ص۵۹۳ و صص ۶۸۹-۸۱.
- ۱۵ ـ عباس عبدی و محسن گو درزی، تحولات فرهنگی در ایران، تهران، روش، ۱۳۷۸، ص
  - ۱۶ ـ سعید حجاریان، فرهنگ سیاسی، مصاحبه با نقد و نظر ۸-۷، صص ۳۷۱-۳۷۰.
    - ۱۷ ـ سهرابزاده، پیشین، صص ۶۲-۶۰.
- ۱۸ ـ مجید محمدی، **جامعه شناسی و اقتصاد فرهنگ در ایران امروز**، تهران، نشـر قـطره، ۱۳۷۷، ص ۴۷۸.
- ۱۹ ـ نگاه کنید به علی شریعتی، مقالهٔ «انتظار، مذهب اعتراض» در مجموعه آثار شـماره ۱۹ ـ نگاه کنید به ۱۳۶۹ به ویژه صص ۲۹۷-۲۷۷ و مرتضی مطهری «قیام و انقلاب مهدی ـ شهید ـ انسان و سرنوشت»، تهران، صدرا، ۱۳۶۱، مقالهٔ اول به ویژه صص ۶۸-۶۱.
- شریعتی انتظار را به دو قسم انتظار مثبت و انتظار منفی تقسیم میکند. مطهری از انتظار سازنده و انتظار ویرانگر سخن میگوید.
- مقایسه کنید با: حاج میرزا محمدتقی موسوی اصفهانی، وظیفه مردم در غیبت امام زمان، تهران، انتشارات دبستانی، بی تا.
- ۲۰ ـ نیکلاس آبرکرامبی و دیگران، **فرهنگ جامعهشناسی**، حسن پویان، تهران، چاپخش، ۱۳۷۰، ص ۲۴۴.
  - ۲۱ ـ عباس عبدي و محسن گودرزي، پيشين، ص ۱۲۱.
- ۲۲ ـ حسین بشیریه، *ایدئولوژی و فرهنگ سیاسی گروههای حاکم در دورهٔ پهلوی*، نقد و نظر ۸-۷، ص۸۷.
  - ۲۳ ـ بشیریه، پیشین، ص ۸۱ ـ ۸۰
  - ۲۴ ـ حجاریان، پیشین، ص ۳۷۱.
    - ۲۵ ـ همان، ص ۳۵۳.
    - ۲۶ ـ بشیریه، پیشین، ص ۸۲.
      - ۲۷ ـ همان، ص ۸۱.
      - ۲۸ ـ همان، ص ۸۳ ـ

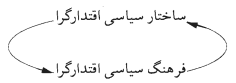
### بخش پنجم: جمع بندی (فرهنگ سیاسی در ایران پیش از انقلاب اسلامی)

تاکنون از عناصر اولیه و ثانویه فرهنگ سیاسی در ایران پیش از انقلاب اسلامی سخن گفتیم و عناصری چون اقتدارگرایی، توهم توطئه و فرهنگ ستیز را برشمردیم. سپس به عناصر ثانویه فرهنگ سیاسی در ایران نظیر ذهنگرایی ـ واقعیت گریزی، عمل زدگی ـ سیاستگریزی، مطلق گرایی ـ اسطوره زدگی، تقدیرگرایی ـ منجی گرایی و بدبینی ـ بی اعتمادی، اشاره کردیم. اکنون وقت آن است که با توجه به نتایج احتمالی هر یک از عناصر فرهنگ سیاسی برایند کلی فرهنگ سیاسی را در ایران ییش از انقلاب را مشخص سازیم.

### ۱ ـ نتایج اقتدارگرایی

اقتدارگرایی از جمله مهم ترین ویژگی های فرهنگ سیاسی ماست. اولین نتیجهٔ فرهنگ اقتدارگرا، ظهور شخصیت اقتدارگرا است که به صورت پارادوکسیکال سلطه جو و سلطه پذیر است. تولید انبوه «شخصیت اقتدارگرا» به ایجاد ساخت عمودی قدرت یا استحکام بخشیدن به آن منجر می شود. به عبارت دیگر فرهنگ اقتدارگرا در بُعد فردی و روابط اجتماعی (میان فردی) فرصت طلبی سیاسی، چاپلوسی و کلبی مسلکی سیاسی، انفعال، اعتراض پنهان، ترس و تسلیم، سکوت، فردگرایی منفی و بی اعتمادی را گسترش می دهد و در بعد کلان اجتماعی ساختار سیاسی اقتدارگرا را مستحکم تر می کند. در اینجاست که رابطهٔ میان فرهنگ سیاسی اقتدارگرا و ساخت سیاسی اقتدارگرا آشکار می شود. بر این اساس «رابطهٔ اساسی میان فرهنگ سیاسی تابعیت و ساخت قدرت مطلقه در ایران، رابطهٔ بازتولید متقابل بوده است. ساخت قدرت می کوشیده است که برای تحکیم خود، بخش سنتی

فرهنگ سیاسی را بازتولید کند و در مقابل، رواج این فرهنگ سیاسی پشتوانهٔ عملکرد ساخت قدرت را تشکیل می داده است... البته در اینجا برخلاف ظاهر، دور باطلی وجود ندارد. زیرا با نوسازی اقتصاد و فرهنگ جامعه تنها مانع عمده در تحول فرهنگ سیاسی، همان ساختار (۱) به نمودار زیر توجه کنید:



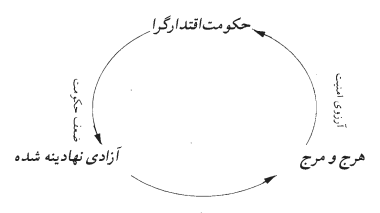
نمودار شمارهٔ ۲: رابطه بازتولید متقابل میان ساخت و فرهنگ اقتدارگرا

بدین ترتیب بخش عمدهای از نتایج مترتب بر ساخت سیاسی اقتدارگرا را می توان به فرهنگ سیاسی اقتدارگرا نسبت داد. عدم تفکیک سپهر عمومی از سپهر خصوصی، حاکمیت روابط شخصی بجای ضوابط، ارادتسالاری و تقرب بجای شایسته سالاری، غیرشفاف بودن حوزهٔ سیاست، عدم نهادینگی ساخت سیاسی و فرایند تصمیمگیری، نهادینه شدن خصومت و دشمنی میان نخبگان و بازیگران سیاسی به جای رقابت سالم، پیوند سیاست با اسطوره و مذهب، قداست یافتن قدرت و نقدناپذیری آن، خویشاوندپروری، رفیق بازی، فساد و سرانیجام حذف رقابت و مشارکت از جمله نتایج فرهنگ سیاسی اقتدارگرا محسوب می شوند.

از طرف دیگر فرهنگ سیاسی اقتدارگرا، باعث پدیدآمدن یک شبه دور تاریخی شده است. این دور باطل درواقع مانع پدید آمدن و یا بالیدن یک نظام مردم سالار در جامعهٔ ما شده است.

ساختار سیاسی اقتدارگرا به دلیل ماهیتش مانع پدید آمدن نیروهای اصلاح طلب می شد، در نتیجه نیروهای مخالف رژیم اکثراً به شگردهای انقلابی و خشونتبار متوسل می شدند و در نتیجه رژیمهای سیاسی اقتدارگرا همواره با حرکتهای براندازانهٔ انقلابی جای خود را به رژیمهای اقتدارگرای جدید می دادند. همانطور که کاتوزیان نیز خاطرنشان می کند. سقوط یک دولت استبدادی سبب تغییر نظام استبدادی نمی شد. چون نه بدیلی برای این نظام متصور بود، نه ضابطه و مکانیسمی برای انتقال قدرت وجود داشت.

در موارد استثنایی نیز که به دلیل ضعف حکومت اقتدارگرا یا شرایط ویژهٔ موجود در جامعه، نوعی آزادی نهادینه نشده به وجود می آمد، به دلیل همین فرهنگ اقتدارگرا آزادی تبدیل به هرج و مرج و قتل و غارت می شد و کار به جایی می رسید که «مردم از هر طبقهای که بودند آرزوی بازگشت استبداد را داشته باشند. تا بالاخره یکی از مدعیان قدرت، دیگران را حذف می کرد و دولت استبدادی جدیدی به وجود می آمد.» (۲) از نقش «شخصیت اقتدارگرا» در جلوگیری از نهادینه شدن آزادی و دموکراسی در این دوره ها (آزادی نهادینه نشده) قبلاً سخن گفته ایم. درواقع «شخصیت اقتدارگرا» در هنگام ضعف حاکمان فرادست طبیعت سلطه جوی خود را «شخصیت اقتدارگرا» در چنین مواقعی با هرج و مرج روبرو می شود. نمودار زیر این دور باطل تاریخی را نشان می دهد.



شخصيت اقتدارگراي افراد جامعه

نمودار شمارهٔ ۳: چرخش مكور تاريخي: بحران دموكراسي با ثبات در ايران

یکی دیگر از نتایج عمده فرهنگ سیاسی اقتدارگرا، بی اعتمادی است. پیش از این از عناصر تشکیل دهندهٔ اعتماد سیاسی سخن گفتیم. عناصری چون، اعتماد به دولت، اعتماد به قواعد بازی و اعتماد به رقبای سیاسی. اولین تأثیر فرهنگ اقتدارگرا ایجاد بی اعتمادی به دولت است. نتیجهٔ این بی اعتمادی همانا بحران مشروعیت نظام سیاسی است. معلوم نیست نظام سیاسی غیرمشروع یا با مشروعیت کم چگونه می تواند اقتدار و اطاعت رضایتمند ایجاد کند و چگونه می تواند انتظار داشته باشد بر نامههای مختلف توسعهٔ دولت، جدی گرفته شود.

تأثیر دیگر فرهنگ اقتدارگرا، بی اعتمادی به قواعد بازی است. چراکه اساساً در نظام پاتریمونیال یا قواعد بازی نهادینه شده ای وجود ندارد و یا اگر وجود دارد، به نفع روابط شخصی و براساس اصل تقرب کنار گذاشته می شود. بی اعتمادی به قواعد بازی به کاهش مشارکت منجر می شود: چراکه هم مردم و هم نخبگان سیاسی هنگامی که به قواعد اطمینان نداشته باشند، تمایل کمتری به مشارکت سیاسی نشان می دهند. این بی اعتمادی در حالت حاد به بحران مشارکت می انجامد.

### ۲ ـ تأثيرات «توهم توطئه»

دومین عنصر فرهنگ سیاسی که مورد بررسی قرار گرفت، «توهم توطئه» بود. مهم ترین تأثیر «توهم توطئه» تقویت عدم اعتماد به نفس سیاسی است. درواقع وقتی سرنخ تمامی وقایع عمدهٔ سیاسی و سیر حوادث تاریخی در دست پنهان و قدر تمند بیگانه تصور می شود، هنگامی که دشمنانِ بسیار قدر تمند وقایع تاریخی را طراحی کرده و مرحله به مرحله آنها را مطابق میل خود به اجرا درمی آورند، دیگر جایی برای دخالت در سیاست و مشارکت سیاسی باقی نمی ماند. در واقع افراد تصور می کنند دست و پابسته دچار یک جبر تاریخی شده اند که امکان هیچ حرکت کوچکی برای آنها باقی نگذاشته است. از طرف دیگر، مطابق این تصور، عرصهٔ سیاست عرصهٔ فعالیت «از ما بهتران»، «نیروهای بیگانه» یا «آلت دست» است و در نتیجه در چنین صحنهای جایی برای نیروهای صدیق و وطن دوست وجود ندارد. بدین ترتیب عرصهٔ سیاسی برای فعالیت این افراد تنگ می شود.

از طرف دیگر توهم توطئه به مردم توطئهاندیش امکان می دهد تا به مثابه نوعی ساز وکار روانی از خود سلب مسئولیت کنند و همهٔ تقصیرها را به گردن بیگانگان بیندازند. بدین ترتیب افراد فرصت می یابند تا انفعال خود در مقابل همهٔ ظلمها و نابسامانی های اجتماعی را توجیه کنند. بدین ترتیب بی تفاوتی و انفعال سیاسی و اجتماعی بر جامعه حاکم می شود.

ذهن توطئهاندیش با باور کردن برخی افسانه سازی ها و ایمان آوردن تعبدی به برخی اسطوره ها امکان هرگونه تحلیل، تعلیل و نقد و ارزیابی صحیح مسائل

<sup>1-</sup> Political Efficacy

اجتماعی و سیاسی را از دست می دهد. بدین ترتیب به جای نقد عالمانه و تحلیل منطقی قضایا با پاسخهایی خیال پر دازانه روبرو می شویم که ذهن توطئه اندیش را سرانجام به فلج ذهنی دچار می کند.

نتیجهٔ دیگر «توهم توطئه» بی اعتمادی به دولت و بازیگران سیاسی است. از آنجا که دولتها وابسته، آلت دست یا نوکر حلقه به گوش بیگانه تصور می شوند، بی اعتمادی به دولت کمترین نتیجهٔ این تلقی و تفکر محسوب می شود. این بی اعتمادی درواقع بی اعتمادی ناشی از اقتدارگرایی ساختار سیاسی را تشدید و تقویت می کند و در مجموع نوعی بحران مشروعیت دائمی ایجاد می کند.

از طرف دیگر بازیگران و نخبگان سیاسی نیز دائماً به بیگانگان منتسب می شوند. نظام اقتدارگرا نیز با سوءاستفاده از این عنصر فرهنگی با وابسته به بیگانه خواندن مخالفین دست به سرکوب آنها می زند. نخبگان سیاسی غیروابسته نیز وابسته به بیگانه خوانده شده و در نزد افکار عمومی بی اعتبار می شوند. بدین ترتیب حاکم پاتریمونیال به عنوان تنها کسی که می تواند استقلال کشور را در مقابل «توطئه»های خارجی حفظ کند یا به میدان گذاشته، با سرکوب مخالفین، رژیم استبدادی خود را مستحکم تر می کند.

از دیگر ویژگیهای مهم «توهم توطئه» باز تولید دائمی آن، سخت جانی و تغییر ناپذیری این تفکر است. از آنجا که گزارههای مبتنی بر «توهم توطئه» ابطالپذیر نیستند، در محک با واقعیت خارجی قرار نمی گیرند تا ردّ یا اثبات شوند. هنگامی هم که برخی قراین خارجی فرضیهٔ توطئه را تأیید نکند، ذهن توطئه اندیش به دنبال قراین نامربوطتری می گردد تا به هر طریق، وجود توطئه را باور کند.

از طرف دیگر با توجه به اهمیت نقش خانواده در جامعه پذیری سیاسی ـ حداقل تا قبل از پیروزی انقلاب اسلامی ـ توهم توطئه از مجرای خانواده به افراد انتقال پیدا می کند. تغییر اساسی توهم توطئه نیاز به زمان و تغییرات اساسی تری دارد. همانطور که گراهام فولر خاطرنشان می کند «مادام که جامعهٔ ایران به نوعی درک عمیق تر از باز بودن و آگاهی بیشتر نسبت به عملکرد سایر دولت ها نرسیده اند، و آمادگی لازم را برای کنار گذاشتن نظریهٔ توطئه به عنوان ویژگی اصلی سیاست بین المللی پیدا نکرده است، چنین ذهنیتی از ریشه تغییر نخواهد کرد.» (۲)

### ٣ ـ نتايج فرهنگ ستيز

فرهنگ ستیز، خشونت و عدم تساهل بخش دیگری از فرهنگ سیاسی ماست. مطابق این تلقی، اساس مبارزهٔ سیاسی بر خشونت و ستیز استوار است. در این دیدگاه خشونت نه به عنوان امری مذموم بلکه به عنوان اصلی لازم و کارامد به کار گرفته می شود.

اولین نتیجهٔ فرهنگ ستیز، بی اعتمادی به قواعد بازی سیاسی یا خشونت بار بودن این قواعد است. پذیرش خشونت به عنوان قاعدهٔ نانوشتهٔ بازی سیاسی در ایران به معنای پذیرش روشهای خصمانه و حذفی در سیاست است. در اینجاست که شکل چهارم بی اعتمادی، یعنی بی اعتمادی به رقبای سیاسی نیز شکل می گیرد. در این مبارزهٔ خشونت بار، رقیب سیاسی تنها یک رقیب نیست بلکه دشمنی است که اگر از صحنه حذف نگردد، به هر وسیلهای شما را حذف خواهد کرد. به همین دلیل است که سیاست اغلب به معنای «فن از میدان به در کردن دشمنان و رقبا» تلقی شده است تا به عنوان «هنر جلب همکاری و سازش.»

نتیجهٔ نهایی فرهنگ ستیز، افزایش زیاد هزینهٔ مشارکت سیاسی است. بی تردید مشارکت سیاسی یک عمل عقلانی است و تنها پس از تحلیل هزینه ـ فایده است که فرد به مشارکت سیاسی می پردازد. فرهنگ ستیز هزینهٔ مشارکت سیاسی را به صورتی سرسام آور بالا می برد، چرا که مشارکت کننده خود را با عاقبتی نامشخص مواجه می بیند. از طرف دیگر افزایش هزینهٔ مشارکت سیاسی به معنای بالارفتن الزامی فایدهٔ مشارکت نیست. مشخص نبودن قواعد بازی فواید مترتب بر مشارکت را نیز نامعلوم می کند و در نهایت موجب کاهش کلی مشارکت سیاسی می شود. این در حالی است که سیاست به مفهوم مدرن آن به معنای رقابت در چارچوب قواعد تعریف شده (قانون) است. در این تعریف، رقابت قانونمند از طریق روشهای مسالمت آمیز چون مبارزات انتخاباتی و پارلمانی جای خود را به نزاعهای غیر مسالمت آمیز و خشونت بار می دهد.

در جدول شمارهٔ ۶ خلاصهای از ریشهها و نتایج عناصر اصلی فرهنگ سیاسی در ایران پیش از انقلاب دیده می شود.

جمعبندی (فرهنگ سیاسی در ایران پیش از انقلاب اسلامی) /۱۰۳

| نتايج احتمالي عنصر                                        | ریشههای عنصر                                                     | هناصراصلی فرهنگ سیاسی | ردیف                                  |
|-----------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|-----------------------|---------------------------------------|
| ۱ - پیدایش شخصیت اقتدارگر<br>۲ - مسئله نظم / آزادی - مشکل | ریشه های تاریخی-اجتماهی:<br>ساخت خانواده اقتدارگرا               | 1 <b>5</b> 1 m)       |                                       |
| رسیدن به دموکراسی با ثبات<br>۳ - بیاحتمادی به دولت        | ساخت سیاسی اقتدارگرا                                             | اقتدارگرایی           | `                                     |
| ۰ جی: سوت دی به قواهد بازی<br>۲ - کلبی مسلکی سیاسی        | (پاتریمونیالیسم-نوپاتریمونیالیسم)                                |                       |                                       |
| ۱ – فقدان اعتماد به نفس سیاسی                             | <ul> <li>شدهای اساطیری: توطئدهای</li> </ul>                      |                       |                                       |
| ٢ - فلج ذهني، عدم امكان تحليل                             | تاریخی انیرانیان علیه ایران                                      |                       |                                       |
| منطقى                                                     | <ul> <li>پریشههای تاریخی: تجربه عینی</li> </ul>                  |                       |                                       |
| ۳ - بی اعتمادی به دولت و بحران                            | توطئههای بیگانگان علیه ایران                                     |                       |                                       |
| مشروعیت                                                   | ,                                                                | et                    |                                       |
| ۴ - بی اعتمادی به بازیگران                                | توطئهپردازی دستگاههای امنیتی                                     | توهم توطئه            | ۲                                     |
| سیاسی و تحکیم پایههای رژیم                                | سانسور، فقدان آزادی بیان                                         |                       |                                       |
| اقتدارگرا                                                 | <ul> <li>ریشههای فرهنگی و اجتماعی</li> <li>توهم توطئه</li> </ul> |                       |                                       |
|                                                           | توسم تو <del>ت.</del><br>تنویت (دوگانه اندیش <i>ی</i> )          |                       |                                       |
|                                                           | تقدیرگرایی                                                       |                       |                                       |
|                                                           | ضعف پژوهش در علوم اجتما <i>عی</i>                                | i                     |                                       |
| ۱ - بی اعتمادی به رقبای سیاسی                             |                                                                  |                       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| ۲ - درک میارزهٔ سیاسی بر اساس                             | <ul> <li>پشدهای تاریخی - اجتماعی:</li> </ul>                     |                       |                                       |
| خصومت و خشونتنه رقابت                                     | ساختار استبدادی                                                  |                       | ٣                                     |
| ۳ - افزایش هزینه مشارکت سیاسی                             | ساختار اجتماعی مبتنی بر نابرابری                                 | خشونتوعدمتساهل        | 1                                     |
|                                                           | موقعیت ژئوپولیتیکی ایران                                         |                       |                                       |
|                                                           | * ریشههای فرهنگی-اجتماعی:                                        |                       |                                       |
|                                                           | یکناانگاری معرفتی                                                |                       |                                       |
|                                                           | یکتاانگاری دینی                                                  |                       |                                       |

جدول شمارهٔ ۶: عناصر اصلی فرهنگ سیاسی در ایران (پیش از انقلاب اسلامی)

### ۴ \_ نتایج عناصر ثانویهٔ فرهنگ سیاسی

عناصر ثانویهٔ فرهنگ سیاسی در ایران مانع مشارکت سیاسی به شمار می آیند. ذهنگرایی ما ایرانیان به نوعی خیال اندیشی های ساده انگارانه ایجاد کرده است که مهم ترین خصیصهٔ آن غیر علمی بودن آن است. در اینجا منظور ما از تفکر غیر علمی دور ماندن از نگاه علّی معلولی به جهان و باقی ماندن در تصورات اسطوره ای ماقبل

#### ١٠٢/انقلاب آرام

مدرن، پیش داوری، حتمیت و شکناپذیری است. علاوه براین هنوز درنیافته ایم که عقل و علم، خصلت عمومی و اجتماعی دارند و حاصل کوشش و کنش جمعی است. به همین جهت در دام راه حلهای ساده انگارانه، فردی و به دور از خرد جمعی گرفتار شدیم. با همهٔ اینها، باز هم از واقعیت گریختیم و نتوانستیم با ارزیابی خردورزانه و واقعگرایانهٔ وضع موجود، به نقد آن بپردازیم.

از طرف دیگر ذهنگرایی و واقعیتگریزی، عمل زدگی را به ارمغان آورد. عمل بر اندیشه مقدم شد، چراکه اندیشهای وجود نداشت و یا اگر اندیشهای بود آنقدر سادهانگارانه بود که نمی توانست راهنمای خوبی برای عمل باشد. در این عرصه اندیشیدن در مورد سیاست دشوارتر بود، چراکه با چارچوبهای تنگ و خودساختهٔ ساختار پاتریمونیالی برخورد پیدا می کرد و احتمالاً صاحب اندیشه را با دشواریهای فراوان روبرو می ساخت. اینگونه بود که عقلانی ترین جریان فکری فرهنگی جامعه ما یعنی «جریان خردورزی فلسفی به وادی بی انتهای مابعدالطبیعه رانده شد و در نتیجه از تأمل جدی در سرشت زندگی سیاسی و سرنوشت جمعی مردم غافل ماند.» (۵)

و بدینگونه بود که جز سرسپردن به تقدیر و کنار آمدن با فلک کجرفتار یا منتظر نجات دهنده ای اسطوره ای شدن، چاره ای باقی نماند. تقدیرگرایی و منجیگرایی نیز هر یک به سهم خود انفعال سیاسی و بی تفاوتی اجتماعی را توجیه کردند.

از طرف دیگر مطلقگراییِ فرهنگ سیاسی دیجیتالی، نفیکنندهٔ تکثرگرایی بود. نفی تکثرگرایی به موقوف کردن مشارکت می انجامید. چراکه تنها در پرتو تکثرگرایی سیاسی است که می توان از مشارکت همهٔ گروه ها، احزاب، انجمنها و صاحبان فکر و اندیشه سخن گفت. در مقابل در فرهنگ مطلقگرا فقط یک فرد یا در نهایت یک گروه در صراط مستقیم است و بقیه، دیگرانی هستند که «خودی» محسوب نمی شوند و مشارکت «غیرخودی»ها هم که اساساً معنا و مفهومی ندارد.

تفکر مطلقگرا همچنین نقد اجتماعی عالمانه و منطقی را امکانناپذیر می نمود. چراکه شخصیتهای سیاسی و اجتماعی، یا آنقدر اهورایی و اسطورهای بودند که به افسانه هایی فرانقد تبدیل می شدند و یا آنقدر اهریمنی و دجّال صفت که برشمردن نقاط مثبت آنان نیز دشوار و حتی غیرممکن می نمود. اسطوره سازی تاریخی چه در

#### جمع بندی (فرهنگ سیاسی در ایران پیش از انقلاب اسلامی) /۱۰۵

نوع پرستیدنی و تحسینبرانگیز آن و چه در نوع تنفرانگیز و اهریمنی، افسانهپردازی تاریخی را جانشین تاریخنگاری مینمود و در نتیجه جامعه هیچگاه نتوانست از گذشتهٔ تاریخی خود به معنای درست کلمه عبرت بگیرد.

از طرف دیگر مستبدان با سوءاستفاده از اسطوره گرایی جامعه به کیش شخصیت روی آوردند که این نیز به نوبهٔ خود موجد رفتار تبعی در مردم میگردید.

سرانجام بدبینی و بی اعتمادی سیاسی در همهٔ وجوه آن با افزایش سرسام آور هزینهٔ مشارکت سیاسی از کم و کیف مشارکت کنندگان می کاست و بالطبع موجب گسترش بی تفاوتی سیاسی و کلبی مسلکی سیاسی می شد.

| ಹ್ರಟ                                                                                                          | عناصر ثانوية فرهنك سياسى |          |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|----------|
| - خیالاندیشیهای سادهانگارانه به جای تحلیل علمی قضایا                                                          | نفنگرایی - واقعیتگریزی   | ١        |
| - دوری از ارزیابی واقعگرایانه وضع موجود                                                                       |                          |          |
| - تقدم عمل براندیشه                                                                                           | عملزدگی-سیاستگریزی       | Ų        |
| - وزن اندک اندیشهٔ سیاسی نزد روشنفکر ایرانی                                                                   |                          | <u>'</u> |
| -کنار آمدن با تقدیر و سرنوشت                                                                                  |                          | 4        |
| - منتظر منجى شدن                                                                                              | تقدیرگرایی-منجیگرایی     | ,        |
| - انفعال و بی تفاوتی سیاسی                                                                                    |                          |          |
| - نفي پلوراليسم در ساحت انديشه و عمل                                                                          |                          |          |
| - امتناع نقد اجتماعی عالمانه و بی حب و بغض<br>- اعتماد مطلق یا بیاعتمادی مطلق به دولت در نتیجه زمینهسازی برای | مطلقگرایی-اسطور مزدکی    |          |
| - اعتماد مطنق به بی اعتمادی مطنق به دولت در نتیجه رمینه ساری برای<br>دیکتاتوری یا بحران مشروعیت دائمی         |                          | *        |
| ۔ کیش شخصیّت حاکمان و بروز رفتار تبعی در مردم                                                                 |                          |          |
| - افزایش هزینهٔ مشارکت سیاسی                                                                                  |                          |          |
| - افزایش خطرپذیری سیاسی (ریسک سیاسی بالا)                                                                     | بدبینی - بیامتمادی       | ۵        |
| - بى تفاوتى سياسى                                                                                             |                          |          |
| - کلبی مسلکی سیاسی                                                                                            |                          |          |

جدول شمارهٔ ۷: عناصر ثانویهٔ فرهنگ سیاسی در ایران (پیش از انقلاب اسلامی)

### ۵ ـ نتیجه گیری

فرهنگ سیاسی در ایران پیش از انقلاب اسلامی در مجموع به هیچوجه زمینهٔ مساعدی برای مشارکت و رقابت سیاسی ایجاد نمیکند. (۶)

جهتگیریهای شناختی این فرهنگ سیاسی دولت را اقتدارگرا، سرکوبگر،

#### ۱۰۶ / انقلاب آرام

غیرقابل اعتماد و احیاناً عامل بیگانه میداند. مطابق این جهتگیریهای شناختی بازیگران سیاسی نیز غیرقابل اعتماد هستند.

جهتگیریها و ایستارهای عاطفی این فرهنگ سیاسی با بدبینی، ترس و تنفر از دولت، بازیگران سیاسی و حتی کل عرصهٔ سیاست همراه است.

خشونت، ستیز و عدم تساهل مهمترین جنبهٔ جهتگیریهای ارزشی این فرهنگ سیاسی را تشکیل میدهند. تقدیرگرایی، مطلقگرایی (تفکر سیاه و سفید)، اسطورهزدگی و منجیگرایی از دیگر جنبههای جهتگیرهای ارزشی این فرهنگ سیاسی هستند.

در چنین فرهنگ سیاسی، ساخت قدرت به عنوان رابطهای عمودی و آمرانه میان حُکام و مردم همواره بازتولید شده است. این ساخت قدرت عمودی چه به شکل تاریخی آن در قالب نظام پاتریمونیال و چه به شکل جدید آن در قالب نظام نوپاتریمونیالی دوران پهلوی تا پیروزی انقلاب اسلامی پایدار ماند.

در این فرهنگ سیاسی حکومتشوندگان اساساً هیچ اعتمادی به حاکمان پاتریمونیال یا نوپاتریمونیال ندارند. حاکمان نیز در مقابل، به صورت استبدادی و درواقع به زور بر مردم حکومت میکنند. در چنین فرهنگی نخبگان سیاسی همواره با یکدیگر خصومت میورزند و به سبب تفرقهافکنیهای حاکم پاتریمونیال، نزاع خشونت آمیز، قاعدهٔ بازی سیاسی است.

در مقابل، در فرهنگ سیاسی دموکراتیک مردم به نخبگان سیاسی به طور نسبی اعتماد دارند. چراکه از طریق نهادهای مدنی، مطبوعات و مجلس نوعی سازوکار نظارتی بر رفتار حکومتکنندگان تعبیه شده است. در این فرهنگ سیاسی، رابطهٔ حکومتکنندگان و حکومتشوندگان براساس قانون ـ و نه زور و استبداد ـ تعیین می شود. همچنین نخبگان سیاسی می توانند در چارچوب قواعد بازی (قانون و مقررات) به رقابت با یکدیگر بپردازند. در جدول بعد روابط میان حکومتکنندگان، حکومتشوندگان و نخبگان سیاسی را در دو فرهنگ سیاسی پاتریمونیال (تبعی) و دموکراتیک (مشارکتی) مقایسه کردهایم.

#### جمع بندی (فر هنگ سیاسی در ایران پیش از انقلاب اسلامی) / ۱۰۷

| فرهنگ سیاسی دموکراتیک         | فرهنگ سياسي پاتريمونيال    |                         |
|-------------------------------|----------------------------|-------------------------|
| اعـــتماد نســبي هــمراه بــا | بی اعتمادی زیاد            | رابىطة حكىومتشوندگان ب  |
| نظارنهادهای مدنی              |                            | حكومت كنندگان           |
| حاكميت قانون                  | حاكميت زور (استبداد)       | رابطهٔ حکومت کنندگان با |
|                               |                            | حكومتشوندگان            |
| رقابت در چارچوب قواعد         | خصومت، نزاع خشونت آميز     | رابطهٔ نخبگان سیاسی ب   |
| بازی و قانون                  |                            | یکدیگر                  |
| قانوني بوروكراتيك ـ           | سنتى                       | مشروعيت نظام سياسي      |
| کاریزمایی (به ندرت، در زمان   | کاریزمایی (در زمان گذار از |                         |
| بحران)                        | یک سنت به سنت جدید)        |                         |

جدول شمارهٔ ۸: مقایسه میان روابط حکومتکنندگان و حکومتشوندگان در فرهنگ سیاسی پاتریمونیال و فرهنگ سیاسی دموکراتیک جدول زیر روابط حاکم پاتریمونیال، تودهها و نخبگان سیاسی با یکدیگر را به صورت جزئی تری مورد توجه قرار داده است.

| نوع رابطه                                              | طرفين رابطه                   |
|--------------------------------------------------------|-------------------------------|
| حاكميت زور - استبداد -                                 | رابطهٔ حماكم پاتريمونيال بىا  |
| طلب اعتماد بىحد و حصر (كيش شخصيّت). نقدناپذيري         | تودهها                        |
| قدرت                                                   |                               |
| حاكميت زور همراه بـا اعـمال سياسيهاي تشويتي - تـنبيهي  | رابىطة حماكم پاتريمونيال با   |
| جهت ایجاد تفرقه میان نخبگان سیاسی، بیاعتمادی، درخواست  | نخبگان سیاسی                  |
| تأثید مداوم (نقدناپذیری قدرت)                          |                               |
| حاکمیت زور، استبداد بر اساس الگوی شاه کوچک             | رابطهٔ نخبگان سیاسی با تودهها |
| بی اعتمادی، خصومت و نزاع خشونتبار به جای رقابت نهادینه | رابطهٔ نخبگان سیاسی با یکدیگر |
| شده بر اساس الگوىستيزى متوازن                          |                               |
| بى اعتمادي، اطاعت غيررضايتمندانه همراه با چاپلوسي و    | رابطهٔ نخبگان سیاسی با حاکم   |
| فرصت طلبي                                              | پاتريمونيال                   |
| بى اعتمادي، اطاعت غيررضايتمندانه همراه بـا جاپلوسي و   | رابطهٔ تــودهها بــا حــاكــم |
| فرصتطلبي                                               | پاتريمونيال                   |
| بی اعتمادی، احساس ناامنی مداوم و خصومت                 | رابطهٔ تودهها با یکدیگر       |

جدول شمارهٔ ۹: روابط سیاسی حاکم بر جامعهٔ پاتریمونیال

#### ۱۰۸ / انقلاب آرام

در مجموع فرهنگ سیاسی حاکم بر جامعهٔ ایران پیش از انقلاب اسلامی کاملاً تبعی بوده، و هیچ نوع مشارکتی را تشویق نمی کند. در این فرهنگ، استبداد و بی اعتمادی عناصر غالبی هستند که بی تفاوتی سیاسی و انفعال اجتماعی را به وجود می آورند. از طرف دیگر خصومت و نزاع خشونت بار قاعدهٔ بازی سیاسی است. به عبارت دیگر در موارد استثنایی که به دلیل ضعف حاکمان سیاسی زمینه برای مشارکت آماده می شود به دلیل فقدان فرهنگ رقابت سالم، صحنهٔ سیاست به صحنهٔ منازعه تبدیل می شود.

### پانوشتهای بخش پنجم:

۱ ـ حسین بشیریه، ایدئولوژی و فرهنگ سیاسی گروه های حاکم در دورهٔ پهلوی، نقد و نظر ۸ و ۷، ص ۸۴. همانگونه که بشیریه نیز خاطرنشان می کند باید توجه داشت که اقتدارگرا بودن ساختار سیاسی را نباید تنها در فرهنگ سیاسی اقتدارگرا جستجو کرد. ساختار قدرت مطلقه در ایران [حداقل] در قرن بیستم با کاربرد تکنیکهای مختلف اعم از اقدامات رفاهی، تأمین شرایط توسعهٔ اقتصادی و اجتماعی، پرورش شهروند ایرانی، ترویج فرهنگ باستانی، ایجاد فرد و فادار به ملت یا مذهب، فردیت تازهای ساخته که در عین حال، موضوع قدرت بوده است. در این بازسازی، مواد فرهنگی پیش از عصر دولت مطلقه نیز به کار قدرت دولتی آمده است.

۲ ـ محمدعلی همایون کاتوزیان، فره ایزدی و حق الهی پادشاهان، اطلاعات سیاسی اقتصادی، ۱۳۰ ـ ۱۲۹، ص ۱۵.

٣ ـ گراهام فولر، قبلهٔ عالم، عباس مخبر، تهران مرکز، ١٣٧٣، ص ٢٤.

۴ ـ بشيريه، پيشين، ص ۷۶.

۵ ـ سیدمحمد خاتمی، فرهنگ سیاسی در نظرخواهی از دانشوران، مصاحبه با نقد و نظر ۸-۷، ص ۹.

9 - البته منظور این نیست که هیچ عنصر تشویق کنندهٔ مشارکت وجود ندارد. عناصری مانند «وجوب امر به معروف و نهی از منکر» در فرهنگ دینی یا اسطورهٔ عدالتخواهانهٔ امام حسین(ع) تشویق کنندهٔ مشارکت هستند. اما این عناصر در مقطع تاریخی فوق پیش از ظهور شرایط انقلابی یا مغفول مانده اند و یا طوری تفسیر شده اند که به مشارکت کمک نمی کنند. علاوه براین از آنجا که این عناصر متضمن نوعی بینش مطلقگرا (سفید و سیاه) و دوگانه گرا هستند، مشارکت را بیشتر به سمت و سوی مشارکت خشونت بار و انقلابی سوق می دهند تا مشارکت رقابت آمیز دموکراتیک.

## فصل دوم:

انقلاب آرام

تحول فرهنگ سیاسی در ایران

### بخش ششم: انقلاب اسلامی و تحول فرهنگ سیاسی

### ۱ ـ انقلاب اسلامی از منظر فرهنگ سیاسی

در فصل پیش به این نتیجه رسیدیم که در مجموع فرهنگ سیاسی حاکم بر جامعهٔ ایران پیش از انقلاب اسلامی تبعی بوده و مشارکت را تشویق نمیکند. سؤالی که در اینجا مطرح می شود این است که چگونه با وجود یک فرهنگ سیاسی تبعی، انقلابی به بزرگی انقلاب ایران و با این مشارکت گسترده اتفاق می افتد؟ و چگونه ادامه می یابد؟

به عبارت دیگر انقلاب اسلامی چقدر از فرهنگ سیاسی تبعی قبل از انقلاب متأثر است؟ دیگر اینکه فرایند انقلاب اسلامی چه تأثیری بر فرهنگ سیاسی جامعه ما گذارده است؟ در این بخش میخواهیم به این دو سؤال هرچند به اجمال پاسخ گوییم.

پیش از این به برخی عناصر فرهنگ سیاسی و نتایج آن اشاره کردیم. بدبینی و بی اعتمادی مهم ترین نتیجهٔ این فرهنگ سیاسی است که خود موجب شکاف میان ملت و دولت می شود. اقتدارگرایی، بی اعتمادی به دولت و بی اعتمادی قواعد بازی را ایجاد می کند. توهم توطئه موجب تشدید این بی اعتمادی می شود چرا که دولت عامل بیگانه تلقی می شود. و در نتیجه بحران مشروعیت نظام سیاسی با لا می گیرد.

از طرف دیگر به دلیل مسدود بودن کانالهای مشارکت مسالمت آمیز، خواستها و تقاضاهای متورم جامعه امکان ظهور و بروز نمی یابند. همچنین رژیم اقتدارگرا با سرکوب منتقدین مستقل، انجمنهای مدنی، مطبوعات مستقل بهبود و اصلاح سیستم سیاسی را امکان ناپذیر می کنند. در نتیجه فساد موجود در رگ و پی رژیم اقتدارگرا هر روز گسترده تر می شود در حالی که به دلیل از میان رفتن سیستمهای هشدارده نده داز علیم خارجی این فساد خبری نیست. همچنین علائم

هشداردهنده مشاركتخواهي نيز ديده نمي شوند.

برخی از عناصر فرهنگ سیاسی نظیر فرهنگ ستیز، خشونت و عدم تساهل، و همچنین بسته بودن کانالهای مشارکت مسالمت آمیز، سیل تقاضاها و خواستها را به سمت یک حرکت خشونت آمیز هدایت میکنند. مردم خشمگین که از بر آورده شدن خواستها و تقاضاهایشان در حالت عادی و در جریان روزمرهٔ سیاسی ناامید شدهاند، دچار محرومیت نسبی می شوند. بدین ترتیب نارضایی سیاسی فضای جامعه را پر میکند. (۱)

جدا از عناصر فرهنگی که در فصل پیشین برشمردیم و همگی به نوعی موجب بی تفاوتی سیاسی و انفعال می شدند، برخی از عناصر نیز پس از تعبیر مجدد زمینه ساز مشارکت انقلابی سال ۱۳۵۷ شدند. تفسیر مجدد برخی عناصر اعتقادی شیعه نظیر «غیبت» و «انتظار» یا تبدیل امام حسین(ع) از اسطورهٔ رنج و تحمل به اسطورهٔ مبارزه و شهادت نقش زیادی در ایجاد ایدئولوژی انقلابی داشتند. در این مورد بعداً سخن خواهیم گفت.

این ایدئولوژی در پاکسازی جامعه از نشانههای فرهنگ و تمدن غربی و تلاش در راستای ایجاد یک جامعهٔ جدید و پرورش یک انسان نوین را وعده داده، مردم را به صحنه آورد و پشتیبانی، مبارزه و حتی فداکاریهای آنان را ممکن ساخت. (۲) عناصر اصلی این ایدئولوژی را می توان در غربستیزی، اسلامی کردن جامعه، تأکید بر مسائل فرهنگی و اخلاقی و تأکید بر رهبری خلاصه کرد. (۲)

در این میان نقش و توانایی روحانیون در بسیج تودههای میلیونی مردم بسیار بیشتر از توانایی دیگر سازمانها و گروههای مدعی قدرت بود. این امر در درجهٔ اول به ایدئولوژی غنی احیاگرانه و ادغامگری مربوط بود که ویژگیهای آن را قبلاً برشمردیم.

توانایی بسیج روحانیون در درجهٔ دوم به پیدایش دستگاه مرجع تقلید در اواسط قرن نوزدهم بازمیگردد. بنابه نوشتهٔ حمید عنایت به ابتکار شیخ مرتضی انصاری بود که نظام دسته جمعی رهبری علمی و روحانیت شیعه به نظامی متمرکز تبدیل شد. از آن پس این فکر مقبولیت یافت که مجتهد «اعلم» سزاوار آن است که مورد تقلید همهٔ شیعیان قرار گیرد. تمرکز معنوی به زودی شامل تمرکز مالی هم شد و این تمرکز

قدرت مالی و معنوی بود که نهاد مرجعیت را نیرومند ساخته به مراجع امکان داد تا داعیههای سیاسی نیز پیداکنند. (۴)

همچنین علما با توجه به تجارب سیاسی گذشته آموخته بودند که هرگاه به طور صادقانه در یک رشته اقدامات سیاسی شرکت کنند، هیچ مانعی در راه موفقیت بلافصلشان وجود ندارد. منتها باید «تدابیری اتخاذ کرد که عقاید مختلف علما، از لیبرال تا رادیکال را دربرگیرد.»(۵)

بدین ترتیب علما با مسلح شدن به این تجارب سیاسی و در شرایطی که همهٔ امور ایدئولوژیکی و تشکیلاتی آگاهانه یا ناآگاهانه فضا را برای رهبر مذهبی انقلاب آماده می کرد، دست به یک سازماندهی انقلابی زدند و با بهرهبرداری از مساجد، مراسم مذهبی و... تودههای میلیونی مردم را بسیج کرده به مشارکت سیاسی وادار ساختند. بدین ترتیب به قول عنایت «شیعه بودن انقلاب و نیز رهبری آیة!... خمینی»، توانست حداکثر افراد را نسبت به تعداد کمی از شعارهای عمومی همچون استقلال، آزادی، جمهوری اسلامی متفق الرأی نماید. (۶)

به طور خلاصه بحران مشروعیت ناشی از بی اعتمادی، بحران مشارکت منتج از ساخت آمرانهٔ قدرت، فساد پنهان اما عمیق ساختار قدرت موجب شکاف پرنشدنی میان دولت و ملت گردید. از طرف دیگر اسلام رادیکالیزه زمینه را برای ایجاد یک ایدئولوژی انقلابی مهیا کرد. ایدئولوژیی که به درستی به نیازهای روحی - روانی تودهها پاسخ میگفت. روحانیون به ویژه امام خمینی با استفاده از این ایدئولوژی به بسیج تودهها پرداختند و تودهٔ مردم را به صحنهٔ سیاسی جامعه کشاندند.

### ۲ ـ فرایند انقلاب اسلامی و تحول فرهنگ سیاسی

یکی از ویژگیهای منازعهٔ انقلابی منازعهای است که در آن بخش عمدهای از جمعیت به صورتی مؤثر بسیج می شود. مشارکت تودهای خود مستلزم وجود نوعی سازمان، رهبری و ایدئولوژی برای بسیج است. کار ویژهٔ اساسی ایدئولوژی انقلابی انتقال معنایی مشترک به گروههای مختلف برای بسیج آنهاست. همچنین تعبیر و تفسیر شرایط موجود جهت تقبیح آن و ترسیم جامعهای بهتر عناصر اساسی این ایدئولوژی را تشکیل می دهند. (۷)

در جامعهٔ ایران این ایدئولوژی با بازنگری تفکر سیاسی شیعه ساخته شد و به نوبهٔ خود توانست فرهنگ سیاسی تبعی حاکم پیش از انقلاب را به فرهنگ سیاسی تبعی مشارکتی تبدیل کند.

از نظر تاریخی احیای تفکر شیعی از جنگ جهانی دوم به این سو تا حدودی علل و انگیزه های اجتماعی داشته است. حمید عنایت به نقل از مرتضی مطهری یکی از علل بی تحرکی تفکر شیعی را به اتکای علما بر «سهم امام» و لذا تمایل آنان به درنیاویختن با هر مسأله ای که ممکن است آرامش و منافع عمومی را به هم بزند، نسبت می دهد. در این صورت پیدا شدن گروهی کوچک، ولی بسیار با نفوذ از روشنفکران مذهبی که کمتر به این «سهم» نیازمند بوده اند ـ چراکه می توانسته اند زندگی خود را از طریق تدریس، وعظ، نوشتن و به چاپ رساندن آثار خود بگذرانند ـ تأثیری عمیق بر تفکر شیعی گذاشته است. این گروه از طرفداران و حدت دین و سیاست می توانستند بعضی از اندیشه ها و آراء بی سابقه و غیر سنتی خود را باگروه وسیعی از مخاطبان در میان بگذارند، بدون آنکه از پیامدها و واکنش های محافل تاریک اندیش و بیگانه از مسائل، بروایی به خود راه دهند. (۸)

به نظر عنایت اساساً در تفسیر قدیمی تفکر سیاسی اسلامی شیعی فرضیهٔ انقلاب وجود نداشت. اما دو نظریهٔ تاریخی به طور بالقوه می توانست زمینه ساز فرضیهٔ انقلاب باشد. اولی عقیده به «غیبت» است. براین اساس که امام دوازدهم حضرت مهدی در سال ۸۹۳ ناپدید شد و در نهایت جهت ایجاد عدالت ظهور خواهد کرد. این «انتظار» برای «ظهور» ممکن است یکی از دو نگرش سیاسی متناقض را پدید آورد. ممکن است عقیدهای محکم به وجود آورد که جنبهٔ مبارزه و جنگجویی را ارتقاء دهد، چراکه زمینه سازی برای ظهور آن حضرت به معنی مشارکت فعالانه در امور اجتماعی و مبارزه با ظلم و فساد است. همچنین ممکن است پذیرش آنچه که مقدر شده را تقویت کند، با این امید که رستگاری بعداً خواهد

دومین عقیدهای که ممکن است زمینه ساز انقلاب باشد، سابقهٔ تاریخی واقعهٔ کربلا و قیام امام سوم، حسین بن علی (ع) است که در سال ۶۱ هجری به خون غلتید. (۹) این بخش با ارزش تاریخ شیعی دوگونه تفسیر می شود. تفسیر اسلامی

سنتی که در آن امام حسین(ع) سمبل تحمل، رنج و درد است و باید بر مظلومیت او گریست. در مقابل، تفسیر نوگرایانه از شهادت امام حسین(ع) قرار دارد که براساس آن باید از آن درس سیاسی گرفته، با ظالمان جنگید. در تفسیراول امام حسین(ع) شفیعی تصور می شود که از توانایی آمرزش گناهان و وارد کردن افراد به بهشت، همچنین اجابت خواسته های این جهانی تر برخوردار است. درحالی که در تفسیر دوم امام حسین(ع) به الگویی انقلابی تبدیل می شود که آمادگی برای نبرد و مبارزه و نهایتاً مردن در این راه را به معتقدین می آموزد. (۱۰) در این تفسیر شهادت نه زمانی برای مویه که الگویی عملی در جهت مبارزه با ظلم و ستم است.

حمید عنایت در مورد این تحول فکری مینویسد: «در طی یکصد ساله اخیر، درک شیعه از تمامی این مطالب به تدریج تغییر کرد. بخشی به خاطر هوشیاری ایرانیان، و بخشی به جهت واکنش نسبت به تغییرات اجتماعی و سیاسی و قسمتی دیگر به لحاظ سیر تکاملی عقاید شیعه از طریق اجتهاد. نتیجه به طور باورنکردنی کنار گذاردن تفسیرهای دعوت به آرامش و فروتنی و ظاهر شدن روحیهٔ مبارزه و جنگجویی بود.»

نتایج یک پژوهش میدانی در طی سالهای پیروزی انقلاب بر دگرگونی در برداشت از قیام امام حسین(ع) و تأثیر آن بر انقلاب اسلامی صحه میگذارد. ماری هگلاند جامعه شناس غیرایرانیی که این پژوهش را انجام داده است، با اشاره به دو برداشت متمایز از قیام امام حسین(ع)، نتایج متفاوت آنها را یادآوری میکند. وی معتقد است که نتیجهٔ عملی ایدئولوژی اول یک حکومت مستبد حاکم و همنوایی سیاسی با روابط قدرت و وضع موجود است درحالی که نتیجه عملی ایدئولوژی دوم، انقلاب سیاسی است. (۱۲) از نظر هگلاند دگردیسی در فهم معنای محوری اسلام شیعی در میان توده های ایرانی که با شرایط اقتصادی و سیاسی متغیر همزمان شد، به زمینه ای برای وقوع انقلاب ایران و پیروزی آن مبدل گشت. (۱۳)

تفسیر مجدد مفاهیم سنتی در جهت رادیکالیزه کردن اسلام در ایران بیش از همه مدیون علی شریعتی است و همه گیر شدن این تفسیرها در سال ۱۳۵۷ او را به «ایدئولوگ اصلی» انقلاب اسلامی تبدیل کرد. (۱۴) شریعتی در مقام یک ایدئولوگ توانست ادعای مذهب شیعه دربارهٔ مورد آزار و تعقیب بودن در طول تاریخ، گفتمان

#### ۱۱۶/انقلاب آرام

آن را دربارهٔ شهادت، و زبان آینده نگرانهٔ آن را (وعدهٔ رستگاری، جاودانی، بهشت، خوشبختی ابدی برای کسانی که با «دیگران ظالم» مقابله کنند) به شیوه ای متجددانه از نو تفسیر کند. (۱۵) بدین ترتیب سالهای ۱۳۴۰ تا ۱۳۵۷ تعبیر ایدئولوژیک از اسلام در جامعهٔ ما رواج می بابد و همه مفاهیم دینی (مانند فلاح، زهد، توکل، تقوی و...) در یک تعبیر ایدئولوژیک به نحوی بازخوانی می شوند که معطوف به عمل سیاسی (مبارزه سیاسی) باشند. (۱۶)

در مجموع به نظر می رسد اسلامِ شیعیِ باز تعبیر شده در قالب ایدئولوژی در یک فرایند انقلابی جامعهٔ ایران را بیش از پیش و به صورتی بسیار گسترده سیاسی کرد. این فرایند درواقع می تواند به منزلهٔ نوعی جامعه پذیری سیاسی مجدد باشد که طی آن در فرهنگ سیاسی تبعی پیش از انقلاب تحولی عمیق رخ می دهد.

فرهنگ سیاسی حاصل نوعی فرهنگ سیاسی تبعی ـ مشارکتی است. در این فرهنگ سیاسی جدید عناصری وجود دارند که مشارکت را به شدت تشویق میکنند اما اولاً این مشارکت به شکل تودهای بوده، در چارچوب رهبری و ایندئولوژی رهبران بسیجگر صورت میگیرد و نه در قالب نهادها و انجمنهای مدنی. ثانیاً این مشارکت هنوز شکلی خشونت بار دارد و به شکل رقابت مسالمت آمیز سیاسی درنیامده است. از این دیدگاه صحنهٔ سیاسی صحنهٔ منازعه میان اسلام و کفر و حق و باطل است، نه صحنهٔ رقابت میان گروهها و احزاب سیاسی متفاوتی که در یک بازی سیاسی شرکت میکنند.

#### ٣ ـ انقلاب اسلامي و طليعهٔ تحول ساخت سياسي در ايران

انقلاب اسلامی نه تنها حکومت شاه را سرنگون کرد، بلکه با به چالشکشیدن اقتدار سنتی و تحول آن به اقتدار کاریزمایی، مقدمات دگرگونی در ساخت سیاسی را نیز فراهم ساخت. اگرچه ساخت سیاسی پاتریمونیال اولین بار در بهضت مشروطیت به چالش کشیده شد و با تدوین اصول قانون اساسی حکومتِ شاه مشروط و محدود به قانون اساسی گردید، اما مشروطه تنها «در حرف» برقرار گردید و در عمل شاه به صورتی کاملاً خودکامه به ادارهٔ کشور می پرداخت. (۱۷) ساخت نوپاتریمونیالی و

اقتدار سنتی اپایاپای هم تا بهمن ۱۳۵۷ دوام آوردند. اما پیروزی انقلاب اسلامی در واقع نقطهٔ پایانی بسر اقتدار سنتی و ساخت پاتسریمونیالی ناشسی از آن محسوب می گردد. بی تردید اقتداری که جایگزین اقتدار سنتی شد، اقتدار کاریزمایی ۲ بود.

ماکس وبر آنخستین جامعه شناسی بود که به طور مبسوط به نوشتن دربارهٔ اهمیت و ویژگی های رهبری کاریزمایی پرداخت. در نظر «وبر» واژهٔ «کاریزما» برای خصوصیت ویژهٔ شخصیت یک فرد که به خاطر این ویژگی از افراد عادی جدا انگاشته می شود و به عنوان کسی که صاحب توانایی ها یا خصوصیات فوق طبیعی، فوق انسانی، یا حداقل استثنایی باشد، به کار می رود. این ویژگی ها بدان گونهاند که قابل دسترسی برای افراد عادی نیستند، بلکه منشاء آنها الهی یا منحصر به فرد تلقی می شود، و براین اساس فرد مورد نظر به عنوان رهبر تلقی می گردد. (۱۸)

قدرت رهبر کاریزمایی مبتنی بر شناسایی و قبول رسالت شخصی او از طرف رعایا و پیروان است. این پذیرش می تواند فعالانه و یا منفعلانه باشد. (۱۹) درهرحال سلطهٔ کاریزمایی ـ در خالص ترین صور تش ـ ملازم خودسپاری تودهٔ مردم به شخص رهبر است که گمان می کند برای انجام رسالتی دعوت شده است. بنابراین، مبنایش عاطفی است نه عقلانی، چراکه تمام نیروی یک چنین سلطهای بر اعتماد، آن هم غالباً بر اعتمادی بی چون و چرا متکی است.

کاریزما پیوستگی زندگی سیاسی را، خواه قانونی باشد یا سنتی، قطع میکند، نهادها را درهم می شکند، نظم موجود و فشارهای اجتماعی معمول را مورد مؤاخذه قرار می دهد و به جای آن به شیوهٔ نوینی از فهم مناسبات میان انسانها دعوت میکند. (۲۰) به همین جهت اقتدار کاریزمایی در حیطهٔ مدعایش، گذشته را تکفیر میکند و بدین معنی یک نیرویی انقلابی است. (۲۱)

در هرحال کاریزمای ناب نیرویی غیرعقلانی و معجزه آسا است که در حیطه غیرعقلانی زندگی اجتماعی پدید می آید از همینرو به دقت معلوم نیست تحت چه

<sup>1 -</sup> Traditional Authority

<sup>2 -</sup> Charismatic Authority

<sup>3 -</sup> Max Weber

شرایط خاصی کاریزما و جنبش کاریزمایی پدید می آید. هرچند وبر خود می گوید که در دورههای «فشار و اضطرار روانی، فیزیکی، اقتصادی، اخلاقی، مذهبی و سیاسی پیدا می شود.» (۲۲)

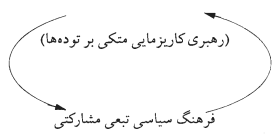
از ویژگیهای جنبش کاریزمایی این است که به طور مداوم نیازمند برانگیختن عواطف پیروان است. از آنجا که مبنای اساسی سلطهٔ کاریزمایی ارادت است، نظام دیوانی نیز بر آن مبتنی است. کارگزاران برحسب میزان ارادت و خلوص نسبت به جنبش و رهبر انتخاب میشوند. رهبر به عنوان مظهر کمال به احساس بیامنیتی و بیخویشتنی پیروان پاسخ می دهد و پیروان متعصب تر، خود را در شخصیت رهبر حل می کنند. (۲۳)

با نگاهی موشکافانه به انقلاب اسلامی می توان بسیاری از عناصر جنبش و رهبری کاریزمایی را مشاهده نمود. (۲۴) یک ویژگی مهم اقتدار کاریزمایی که بیشتر به بحث ما مربوط می شود این است که رهبری کاریزمایی نه تنها انقلابی بلکه بالذات مختص دوران گذار است. بنابراین نهضت در معرض فرایندی قرار می گیرد که وبر آن را «روزمره شدن» ا می نامد.

در واقع اجتماعی که پیرامون رهبری گرد می آید باید به یک اجتماع دارای چارچوبی ثابت از هنجارها، قواعد و منزلتها تحول یابد. عموم جامعه شناسان این فرایند روزمره شدن (گسترش امور روزمرهٔ باثبات) را «نهادینه شدن» نام نهادهاند. (۲۵)

آنطور که وبر میگوید در این فرایند سرشت اقتدار کاریزمایی که فقط در تولد و یا پیدایش خود از نمونهٔ خالص بوده است، عمیقاً دگرگون می شود. در نتیجه، این اقتدار یا سنتی میگردد، یا عقلائی (قانونی) میگردد یا در مواردی تبدیل به ترکیبی از هردو می شود. (۲۶)

اینکه درانقلاب اسلامی ایران روزمره شدن کاریزما ساخت سیاسی را به کدام سمت و سو میبرد در قسمت بعد مورد بحث قرار میگیرد. اما عجالتاً رابطهٔ فرهنگ سیاسی و ساخت سیاسی در زمان پیروزی انقلاب را می توان اینگونه نشان داد.



نمودار شمارهٔ ۴: رابطهٔ فرهنگ سیاسی و ساخت سیاسی در زمان پیروزی انقلاب اسلامی

# ۴ ـ سناریوهای تحول در ساخت و فرهنگ سیاسی (پس از پیروزی انقلاب اللامی)

در مبحث قبلی به بی ثباتی و با ناپایداری اقتدار کاریزمایی و تمایل آن به دگرگونی به انواع دیگر اقتدار (سنتی یا عقلانی بوروکراتیک) اشاره کردیم. براین اساس دولت انقلابی اساساً غیرپایدار است و به تدریج به شکل نهادینه درمی آید.

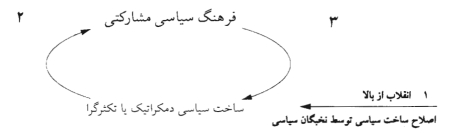
در واقع «نهادینه شدن هم علایق مادی و هم علایق آرمانی پیروان و رهبران را تأمین میکند. آرمانهای گروه تنها زمانی می توانند تحقق یابند که گروه به حیات خود ادامه داده و منابع خود را بسیج کند. از اینرو نهادینه شدن علایق ایدئولوژیک پیروان را تأمین میکند.» (۲۷)

در هرحال دلیل این ناپایداری هرچه که باشد می توان سناریوهای مختلفی برای این تحول در نظر گرفت. از طرف دیگر با توجه به رابطهٔ باز تولیدی که میان ساخت سیاسی و فرهنگ سیاسی وجود دارد، این تحول ممکن است از ساخت سیاسی یا بالعکس از فرهنگ سیاسی آغاز شود.

با توجه به موارد یادشده برای این تحول ساخت و فرهنگ سیاسی در ایران پس از انقلاب می توان چهار سناریوی متفاوت تصور کرد.

سناریوی اول و دوم: این دو سناریو را از آنجا با هم ذکر کردیم که به یک نتیجه منتهی می شوند. تنها تفاوت در مراحل تحول است. مطابق سناریوی اول نخبگان انقلابی (یا رهبری کاریزمایی طی فرایند روزمره شدن) یک دولت تکثرگرایا یک دولت غیر متکثر معتقد به تکثرگرایی (مثلاً دولت نوساز روشن بین) ایجاد می کنند.

این دولت نیز به نوبهٔ خود به نهادینه کردن جامعهٔ مدنی و آزادی ها می پردازد و در دراز مدت فرهنگ سیاسی مشارکتی تشکیل می گردد. فرهنگ سیاسی مشارکتی نیز به نوبهٔ خود ساخت سیاسی تکثرگرا را باز تولید می کند. به این نمودار توجه کنید.

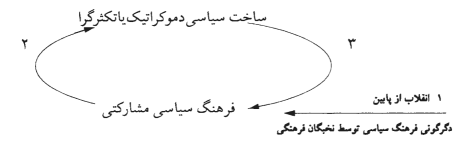


نمودار اسمارهٔ ۵: سناریوی اول تحول فرهنگ سیاسی پس از انقلاب اسلامی

مطابق سناریوی دوم، نخبگان فرهنگی دست به خلق فرهنگ مشارکتی می زنند. تأویل، باز تعبیر یا تفسیر مجدد مؤلفه های فرهنگی گذشته، پالایش فرهنگی، اصلاح فرهنگ مذهبی، برجسته کردن عناصری از فرهنگ که مشارکت مسالمت آمیز را تشویق می کنند، مبارزه با عناصر ضدمشارکتی فرهنگ یا کمرنگ کردن این عناصر، همچنین اقتباس و خودی کردن فرهنگ جهانی روشهای ایجاد این فرهنگ مشارکتی هستند.

ایجاد فرهنگ مشارکتی در جامعه به معنای مشارکتخواهی نخبگان میانی و سپس همهٔ تودههاست که با فشار بر نخبگان سیاسی، خواهان ایجاد ساخت سیاسی دمکراتیک میشوند (در صورت مقاومت ساخت سیاسی، احتمالاً این نظام سیاسی است که در درازمدت تعدیل می شود و در صورت تصلب ساختاری نهایتاً سقوط می کند.) و سرانجام با ایجاد ساخت سیاسی پلورالیستی به طور خودکار فرهنگ سیاسی مشارکتی بازتولید می شود. به نمودار زیر توجه کند.

١- اعداد داخل نمودار نشانهٔ تقدم و تأخر مراحل تحول فرهنگ سياسي است.



نمودار شمارهٔ ۶: سناریوی دوم تحول فرهنگ سیاسی پس از انقلاب اسلامی نهایتاً سناریوی اول و دوم به ایجاد ساخت سیاسی دمکراتیک منجر می شود. در این ساخت سیاسی و جامعهٔ مدنی وجود دارد و تعدد احزاب سیاسی موجب دست به دست شدن قدرت برحسب قوانین موجود می گردد. در این ساخت احتمال بسیج انقلابی بسیار کم است، زیرا قدرت میان گروههای سیاسی عمدهٔ جامعه دست به دست می گردد و در نتیجه گروهها و احزاب به جای بسیج انقلابی به بسیج انتخاباتی دست می زنند. (۲۸)

در این نوع جامعهٔ سیاسی جامعهٔ مدنی و نهادها و مؤسسات آن خودجوش و نیرومندند و علایق افراد یا تودههای پراکنده را در اصناف و گروهها و تشکلهای مختلف سازمان می دهند. بنابراین جامعهٔ مدنی به عنوان حائل یا ضربهگیری میان دولت و تودهها عمل می کند. دولت نیز مستقیماً به بسیج حمایت تودههای بی شکل دست نمی زند و در نتیجه زندگی سیاسی از خطر تودهای شدن مصون می ماند. به علاوه در جامعهٔ تکثرگرا میان جامعهٔ مدنی و دولت رابطهٔ اندامواری وجود دارد، به این معنی که امکان انتقال قدرت سیاسی از بخشی از جامعهٔ مدنی به بخشهای دیگر وجود دارد.

در جامعهٔ ایران به دلیل حاکمیت تاریخی ساخت پاتریمونیالیستی تا پیش از انقلاب، اساساً نهادهای مدنی متعارف به وجود نیامده بودند. از طرف دیگر «انقلابهایی که در چنین ساختهایی رخ می دهند، عموماً پوپولیستی هستند.» (۳۰) انقلاب ایران نیز از این قاعده مستثنی نبود. درواقع انقلاب اسلامی با سیاسی شدن

١- اعداد داخل نمودار نشانهٔ تقدم مراحل و اصل تحول فرهنگ سیاسی است.

بیش از پیش جامعه و تودهای شدن سیاست در ایران همراه بود. از طرف دیگر خصلت کاریزمایی جنبش موجب می شد که انقلاب «به طور مداوم نیازمند برانگیختن عواطف پیروان» باشد. (۲۱) همچنین فروپاشی ساخت اجتماعی قدیم و عدم شکلگیری ساخت اجتماعی جدید نیز به تودهای شدن سیاست در ایران دامن می زد. در چنین حالتی اگر ارادهٔ نخبگان سیاسی برای نهادینه کردن جامعه مدنی و سناریوی اول) یا ارادهٔ نخبگان فکری و فرهنگی برای ایجاد فرهنگ مشارکتی و مدنی غایب باشد، شرایط برای ظهور جنبشهای تودهای پوپولیستی آماده می شود.» در واقع جامعهٔ تودهای حاصل فروپاشی همبستگیهای گروهی است. در این شرایط «الیتها به سهولت در معرض نفوذ تودهها و تودهها به سهولت در دسترس شرایط «الیتها به سهولت در چنین وضعی جامعه آماده بسیج می شود. به عبارت دیگر شرایط جامعهٔ تودهای بسیج کلی جمعیت را ممکن می سازد و در واقع توتالیتاریسم همان وضعیت بسیج کلی است». (۲۲)

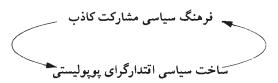
جامعهٔ تودهای فاقد هرگونه تنوع و چندگونگی است. در چنین جامعهای ایدئولوژی با عرضهٔ تفسیر واحدی از کل امور، ارادهٔ فرد را برای اجبار درونی خودش بسیج میکند. (۳۳)

در ساخت سیاسی اقتدارگرای پوپولیستی سلطهٔ سیاسی دولت به زوایای زندگی عامه رخنه میکند. در این ساخت سیاسی، نهادها و مؤسسات واسط، صرفاً وسیله اعمال قدرت و بسیج حکومتی هستند و میان «جامعه» و «دولت» رابطهای باز وجود ندارد. در عین حال کل جامعه سیاستزدایی و سیاستزده می شود.

درحالی که در ساخت سیاسی دموکراتیک نیازی به بسیج انقلابی نیست، در ساخت سیاسی اقتدارگرای پوپولیستی امکان بسیج انقلابی از میان می رود. زیرا همهٔ مؤسسات و گروههایی که امکان بسیج انقلابی داشته باشند سرکوب می شوند و یا اگر هم به صورت غیرقانونی و زیرزمینی وجود داشته باشند، فاقد سازمان و ارتباطات لازم برای بسیج هستند. در عوض حکومت همهٔ امکانات ارتباطی را در انحصار خود می گیرد. در نتیجه فرصت عمل برای بسیج پیدا نمی شود و تودههای پراکنده تنها می توانند نارضایی های خود را تحمل کنند. (۲۴)

فرهنگ سیاسی در چنین ساختی را می توان با مسامحه تبعی مشارکتی یا

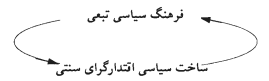
مشارکتی کاذب نامید. چراکه در چنین فرهنگ سیاسی، مشارکت تنها در چارچوبهای موردنیاز حاکمیت صورت میگیرد. در این سناریو رابطهٔ ساخت سیاسی و فرهنگ سیاسی را می توان به صورت زیر نشان داد.



نمودار شمارهٔ ۷: سناریوی سوم تحول فرهنگ سیاسی پس از انقلاب اسلامی

در مجموع به نظر میرسد برخی گرایشها در ایران بعد از انقلاب به دنبال چنین ساختی هستند. (۳۵)

سناریوی چهارمی که می توان تصور کرد بازگشت به اقتدار سنتی است. در این سناریو تلاش می شود تا عناصر مشارکتی فرهنگ سیاسی ـ که در دوران انقلاب و بعد از آن پدید آمدهاند، جای خود را به عناصر ضدمشارکتی و تبعی بدهند. از طرف دیگر بخشی از ساخت سیاسی که مجرای مشارکت و تعریف کننده ابعاد مختلف جمهوریت نظام هستند، ناکارامد شده به صورت صوری و تشریفاتی درمی آیند ـ اقتدار کاریزمایی نیز به تدریج به اقتدار سنتی مبتنی بر مذهب تبدیل می شود. به تصویر زیر توجه کنید:



نمودار شمارهٔ ۸: سناریوی چهارم تحول فرهنگ سیاسی پس از انقلاب اسلامی

با توجه به پیشینه تاریخی این سرزمین که همواره با اقتدار سنتی، ساخت سیاسی اقتدارگرا و فرهنگ سیاسی اقتدارگرا همراه بوده است، بازگشت به چنین شرایطی

#### ۱۲۴ / انقلاب آرام

محال به نظر نمی رسد. با این وجود، تحولات عمیق در فرهنگ سیاسی و ساخت سیاسی چنین بازگشتی را بسیار دشوار می سازد.

در مجموع به نظر می رسد که از میان چهار سناریوی ذکرشده، سناریوی اول و دوم در حال وقوع هستند. چگونگی این تجولات را در بخشهای بعدی پی خواهیم گرفت.

### پانوشتهای بخش ششم:

۱ ـ در مورد محرومیت نسبی نگاه کنید به تد رابرت گر، چرا انسانها شورش میکنند، علی مرشدیزاده، تهران، مطالعات راهبر دی، ۱۳۷۷.

۲ ـ احمد گلمحمدی، زمینه های بسیج مردمی در انقلاب اسلامی ایران، راهبرد شماره ۹، بهار ۱۳۷۵، ص ۸۹.

٣\_همان، صص ١٠٤ـ١٠٢.

۴ ـ حمید عنایت، اندیشهٔ سیاسی در اسلام معاصر، بهاءالدین خرمشاهی، تهران، خوارزمی، ۱۳۷۲، ص ۲۷۹. نیرومند شدن نهاد مرجعیت، اولینبار به حاج میرزامحمدحسن شیرازی امکان داد که نخستین جنبش مردمی را در طول تاریخ ایران علیه تعدیات اروپائیان در قضیهٔ تنباکو (۱۳۰۹–۱۳۰۷ ق) رهبری کند.

۵ ـ حميد عنايت، انقلاب در ايران سال ۱۹۷۹، مينا منتظر لطف، فرهنگ توسعه ۴، ص ۸. ۶ ـ همان، ص ۹.

۷ ـ حسین بشیریه، انقلاب و بسیج سیاسی، تهران، انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۷۲، صص ۷-۶.

۸ ـ حميد عنايت، انديشه سياسي در اسلام معاصر، صص ۲۷۹ـ۲۷۸.

در مورد اجتهاد از دیدگاه مرتضی مطهری نگاه کنید به ده گفتار، تهران، صدرا، ۱۳۶۹، صص ۱۲۸-۸۲۸. ۹۷-۱۲۸. مصر ۹۱۵-۸۲۹.

۹ ـ حميد عنايت، انقلاب در ايران سال ۱۹۷۹، فرهنگ توسعه ۴، صص ۹.۸.

۱۰ ـ نگاه کنید به علی شریعتی، حسین وارث آدم، تهران، قلم، ۱۳۶۹.

۱۱ ـ حميد عنايت، پيشين، صص ۹ ـ ۸.

۱۲ ـ ماری هگلاند، دو تصور از امام حسین(ع) همنوایی و انقلاب در یک روستای ایران، محمد عابدی اردکانی، حضور، شماره ۲۷.

۱۳ ـ همان، صص ۱۶۲ ـ ۱۳۶.

۱۴ ـ مهرزاد بروجردی، روشنفکران ایرانی و غرب، جمشید شیرازی، تهران، فرزان، ۱۳۷۷، ص ۱۶۶ و یان ریچارد در کتاب ریشههای انقلاب ایران اثر نیکی آر، کـدی ترجمه عبدالرحیم گواهی، تهران، انتشارات قلم، ۱۳۶۹، ص ۳۲۱.

۱۵ ـ بروجردی، پیشین، صص ۱۷۳-۱۷۲.

۱۶ ـ على رضا علوى تبار، دين، ايدئولوژى و تعبير ايدئولوژيک از دين، فرهنگ توسعه، شماره ۴، ص ۱۲.

۱۷ ـ در مورد ویژگیهای ساخت دولت در ایران پیش از انقلاب نگاه کنید به نصرالله نوروزی، ساخت قدرت شخصی و فروپاشی حکومت پهلوی، راهبرد شماره ۹، صص ۱۹۲-۱۵۷.

۱۸ ـ ماکس وبر، اقتصاد و جامعه، عباس منوچهری و دیگران، تمهران، انتشارات مولی، ۱۳۷۴، ص ۳۹۷.

١٩ ـ همان، ص ٢٣٤.

۲۰ ـ ژولین فروند، جامعه شناسی ماکس ویر، عبدالحسین نیکگهر، تهران، نشر نیکان، ۱۳۶۲، ص ۲۴۴.

۲۱ ـ ويو، پيشين، ص ۴۰۰.

۲۲ ـ حسين بشيريه، جامعه شناسي سياسي، تهران، نشر ني، ۱۳۷۴، ص ۶۱.

۲۳ ـ همان، صص ۶۲\_۶۳.

۲۴ ـ برای مطالعهٔ بیشتر پیرامون ویژگیهای کاریزمایی رهبری امام خمینی نگاه کنید به مقالهٔ آلن اچ، مریام، رهبری فرهمندانه در آسیای امروزی: مائو، گاندی و خمینی، مینو حجت، نقد و نظر ۲۲ ـ ۲ (مستان و بهار ۱۳۷۹ ـ ۱۳۷۸ به ویژه صص ۶۴ ـ ۵۷.

۲۵ ـ کیت رابرتس، پیدایش و بقای نهضتهای دینی: کاریزما و روزمره شدن آن، هادی جلیلی، کیان، ۴۶، ص ۴۲.

۲۶ ـ وبر، پیشین، ص ۴۰۲.

۲۷ \_کیت رابرتس، پیشین، ص ۴۲.

۲۸ ـ بشیریه، انقلاب و بسیج سیاسی، ص ۱۱۱.

۲۹ ـ بشیریه، جامعه شناسی سیاسی، ص ۳۳۸.

۳۰ ـ سعید حجاریان، ساخت قدرت سلطانی، آسیب پذیری و بدیلها، اطلاعات سیاسی اقتصادی، شماره ۹۲ـ۹۱، ص ۵۰.

۳۱ ـ بشيريه، جامعه شناسي سياسي، ص ۲.

٣٢ ـ همان، ص ٣٣٧.

۳۳ ـ در مورد «جامعه تودهای» نگاه کنید به: هانا آرنت، ریشههای تـوتالیتاریسم، محسن ثلاثی، تهران: جاویدان، ۱۳۶۶، صص ۳۴۰ـ۳۰۸.

۳۴ ـ بشيريه، انقلاب و بسيج سياسي، صص ۱۱۲ـ۱۱۱.

۳۵ ـ برای مطالعهٔ بیشتر نگاه کنید به اکبر گنجی، «فاشیسم از معاصی بزرگ است» (دفاعیهٔ تئوریک)، کیان ۴ ، صص ۷۵-۵۰. همچنین نگاه کنید به همین نویسنده، اولین فاشیست شیطان است، کیان ۳۹، صص ۲۵-۳۳.



### بخش هفتم: پیامدهای انقلاب و تحول در حوزه سیاست

اساساً انقلاب را «تغییر عمده و ناگهانی در جایگاه اجتماعی قدرت سیاسی» می دانند که «موجب دگرگونی اساسی در روند حکومت، مبانی رسمی حاکمیت و مشروعیت و تصورات مربوط به نظم اجتماعی می گردد». (۱) از این جهت تحولات سیاسی ناشی از انقلاب را آسان تر از دیگر تحولات اجتماعی می توان مشاهده کرد. تحولات در حوزهٔ سیاست پس از انقلاب اسلامی را می توان در دو عرصهٔ ساخت سیاسی و نیروهای اجتماعی مشاهده کرد.

#### ۱ ـ تحول در ساخت سیاسی

در بخش پیشین به چهار سناریوی احتمالی در تحول ساخت سیاسی پس از انقلاب اشاره کردیم. اکنون این سؤال مطرح است که در مجموع کدامیک از سناریوهای مذکور تحقق یافته است؟ در پاسخ باید به طور اجمال بگوییم که هر یک از سناریوهای چهارگانه را باید نظیر نوعهای آرمانی در نظر گرفت. از این نظر هیچکدام از سناریوها، بی کم و کاست محقق نشدهاند اما در وضعیت موجود ساخت سیاسی در ایران عناصری از سناریوهای مختلف می توان مشاهده کرد. اما در پاسخ تفصیلی باید به نظرات امام خمینی به عنوان رهبر کاریزمایی انقلاب، قانون اساسی به عنوان میثاق ملی جامعه و نظرات دیگر نخبگان سیاسی جامعه اشاره کرد. پیش از این بر نقش رهبران کاریزمایی در بنیانگذاری یک «سنت جدید» در جوامع تأکید کردیم. از طرف دیگر با توجه به رابطهٔ مرید و مرادی بین رهبر و پیروان در جنبش کاریزمایی می توان به نقش بسیار مؤثر رهبران کاریزمایی در ایجاد ساخت سیاسی جدید پی برد. از این نظر نقش امام خمینی در بنیانگذاری ساخت سیاسی جدید در ایران بسیار حائز اهمیت است. براین اساس معرفی «جمهوری اسلامی» از طرف امام خمینی را باید بسیار جدی تلقی کرد.

محسن کدیور «جمهوری اسلامی» از دیدگاه امام خمینی را در هفت ضابطه خلاصه می کند (۲) این ضابطه ها عبارتند از:

اول: جمهوری اسلامی حکومتی است متکی بر ضوابط اسلام؛ قانون اساسی آن اسلام است. مجری احکام اسلام است. متصدیان آن حائز شرایط معین شده در اسلام هستند. خطوط کلی این حکومت اصول مسلم اسلامی است که در قرآن و سنت بیان شده و الگوی رفتاری آن شیوهٔ پیامبر(ص) و امام علی(ع) در حکومت است. (۳)

دوم: جمهوری اسلامی حکومتی متکی بر آرای عمومی است. مراد از جمهوریت تکیه بر آرای اکثریت مردم است. مملکت توسط نمایندگان واقعی مردم اداره می شود. نمایندگان مردم، هیئت دولت و دیگر مقامات مملکتی را تعیین میکنند. مردم از طریق نمایندگان خود بر تمامی امور جامعه نظارت دارند. هیچ تصمیمی بدون مشورت مردم گرفته نمی شود. از آنجا که حق تعیین سرنوشت به دست خود ملت است، حتی نوع حکومت پیشنهادی ما (جمهوری اسلامی) نیز به رأی عمومی (رفراندوم) گذاشته می شود.

سوم: شکل حکومت، جمهوری است. جمهوری به همان معناکه در همهجا جمهوری است. جمهوری اسلامی، جمهوریی است مثل سایر جمهوریها. (۵)

چهارم: جمهوری اسلامی حکومتی مستقل است، وابسته به شرق و غرب نیست، سیاستهای آن را اجانب تعیین نمیکنند. (۶)

پنجم: جمهوری اسلامی حکومتی مبتنی بر عدالت اجتماعی است، جمهوری اسلامی حکومتی عادلانه است. (۷)

ششم: جمهوری اسلامی حکومتی مبتنی بر آزادی است. اقلیتهای مذهبی در جمهوری اسلامی محترماند. اظهار عقیده آزاد است.  $^{(\Lambda)}$  احزاب آزادند که با ما یا با هر چیزی مخالفت کنند به شرط اینکه مضر به حال مملکت نباشد.  $^{(P)}$  دموکراسی اسلام کامل تر از دموکراسی غرب است.  $^{(1)}$  در جمهوری اسلامی استبداد و دیکتاتوری وجود ندارد.  $^{(11)}$  هر فردی حق دارد که مستقیماً در برابر سایرین، زمامدار مسلمین را استیضاح و از او انتقاد کند. او باید جواب قانع کننده دهد، در غیراین صورت اگر برخلاف وظایف اسلامی خود عمل کرده باشد، خود به خود از

مقام زمامداری معزول است.(۱۲)

هفتم: وظیفهٔ علمای اسلام نظارت بر قوانین است. (۱۳) شورایی از علما و دانشمندان اسلامی بر جمهوری اسلامی نظارت میکنند. (۱۴) روحانیت نقش ارشاد و هدایت دولت را بر عهده خواهد داشت. (۱۵) در مجالس آیندهٔ ایران روحانیون به عنوان عضو کامل یا ناظر، حضور خواهند داشت. (۱۶) اما مجالس در انحصار روحانیون نخواهد بود. من در آینده همین نقشی را دارم که الان دارم، یعنی هدایت، نظارت بر اوضاع و ارشاد و راهنمایی، بنای دخالت مستقیم در امور را ندارم. (۱۷) اختیارات شاه را نخواهم داشت. (۱۸) مقامی را نخواهم پذیرفت به این معنا که زمام امور کشور را به دست بگیرم. (۱۹) آنچه صلاح است با مردم در میان خواهم گذاشت و جمهوری اسلامی را به رأی مردم می گذارم. (۲۱) نامزد رئیس جمهوری را به مردم معرفی خواهم کرد. (۲۱)

این نظرات در چارچوب نظرات یک رهبر کاربزمایی باقی نماند و اصول کلی آن در چارچوب قانون اساسی ماندگار گردید.

در هرحال با تصویب قانون اساسی و اجرای آن می توان از نهادینه شدن حرکت انقلابی یا روزمره شدن کاریزما سخن گفت. اگرچه «قالب رهبری کاریزمایی انقلاب تا پایان جنگ عنصر غالب و مسلط بود». (۲۲) و این امر، گاه به رهبری فراقانونی امام می انجامید اما خود امام خمینی نیز پس از پایان جنگ تأکید کردند «آنچه در این سالها انجام گرفته است، در ارتباط با جنگ بوده است. مصلحت نظام و اسلام اقتضا می کرد تا گرههای کور قانونی سریعاً به نفع مردم و اسلام باز گردد.» امام خمینی در همین مقطع زمانی تأکید می کنند که «تصمیم دارم وضع به صورتی در آید که همه طبق قانون اساسی حرکت کنیم.» (۲۳) در نهایت با پایان دوران رهبری کاریزمایی انقلاب، به نظر می رسد دوران قوت گرفتن اقتدار قانونی ـ بوروکراتیک در جامعهٔ ایران آغاز شده باشد.

به قول فرامرز رفیعپور «جایگاهی را که امام به اعتبار سن، سابقهٔ فعالیت به عنوان مرجع تقلید و لذا نفوذ بین اقشار مردم، پذیرش نسبتاً بالا از سوی ـ حداقل برخی از ـ مراجع دیگر و همچنین قدرت و نفوذ بین المللی داشتند، در طول تاریخ حداقل کم سابقه بوده است و پرکردن چنین خلائی، اساساً امکانپذیر نیست. اما رهبری جدید

### ۱۳۰ /انقلاب آرام

فرصت و زمان میخواست تا بتواند آن جایگاه امام را به طور کامل کسب نماید. در این مسیر کار ایشان دشوارتر از امام بود. زیرا پذیرش امام از جانب مردم به عنوان رهبر در موضع اپوزیسیون بسیار آسان تر بود، تا در شرایط رهبر کنونی که در موضع اپوزیسیون نیست و یا در هنگام تشخیص نواقص (به جهت حفظ و تثبیت انقلاب) با موانع زیاد و ملاحظاتی در بیان آن روبروست و از این طریق از سرمایهٔ اجتماعی رهبری خود به نفع مدیران دولتی مصرف می نماید.» (۲۴)

بدیهی است که رهبری جدید اگرچه ممکن است به تدریج به سمت کسب برخی ویژگیهای کاریزمایی حرکت کند اما دلیل پذیرش رهبری ایشان علاوه بر ویژگی شخصیتی، موقعیت قانونی ایشان (انتخاب از سوی مجلس خبرگان) بوده است.

بدین ترتیب فرایند روزمره شدن کاریزما و تبدیل اقتدار کاریزمایی به اقتدار قانونی بوروکراتیک در چارچوب قانون اساسی کامل گردید.

بر این اساس به جرأت می توان گفت که یکی از مهم ترین روشهای فهم ساخت سیاسی در ایران پس از انقلاب، مراجعه به قانون اساسی است. اساساً یکی از نکات ارزشمند جامعهٔ ایران پس از انقلاب اسلامی که آن را با همه انقلابهای تمام خلقی یا پوپولیستی متفاوت می سازد، تأکید رهبر و مسؤولان نظام از همان روزهای نخست پس از پیروزی انقلاب بر ایجاد سازمانها و نهادهای قانونی و تشکیل مجلس شورای اسلامی و پشت سر گذاردن مراحل تدوین و تصویب قانون اساسی و تدوین سایر قوانین بوده است. اکثر انقلابهای تمام خلقی، اتفاقاً به علت برخورداری از پشتوانهٔ عظیم مردمی برای تشکیل نهادهای قانونی و تصویب قانون اساسی و سایر قوانین عجلهای نشان نداده اند و از جهاتی حرکت در این سمت و سو را مخاطره آمیز و به دلایلی دست و پاگیر محسوب داشته اند.

جمهوری اسلامی ایران از این جهت به واقع استثنا به شمار می رود. زیرا در شرایط انقلابی معمولاً گروه کوچکی از رهبران با قبضه کردن قدرت به نمایندگی از سوی آحاد مردم می توانند با سرعتی که در چارچوب قانون و در شرایط وجود نهادهای قانونی امکانپذیر نیست، بسیاری از مشکلات را حل نمایند و با سرعت تصمیم گیری کنند. البته این نکتهٔ گاه مثبت، در اکثریت قریب به اتفاق موارد،

زمینه ساز کژراهه های فراوان به نام انقلاب و مردم شده و زمینهٔ استبداد یا بازگشت آن را فراهم آورده و به انحصاری شدن قدرت و امتیازات ناشی از آن منجر گردیده است. برعکس در جامعهٔ ایران پس از انقلاب اسلامی حرکت در جهت ایجاد نظم و نسق قانونی سرعتی غیرمتعارف به خودگرفت و در مدتی کوتاه قانون اساسی که در لیت آن بسیار مترقی و مردمی است تدوین و از طریق همه پرسی تصویب گردید و مجلس شورای اسلامی تشکیل شد و نهادهای قانونی شکل گرفتند و کار خود را آغاز کردند. این امر در جامعهای که به استبدادی چندهزارساله خو کرده بود، رویکردی فوق العاده مثبت تلقی گردید و به فال نیک گرفته شد. (۲۵)

به هرحال تصویب قانون اساسی در مجلس خبرگان و رأی مثبت ملت به آن در سال ۱۳۵۸ را باید آغاز نهادینه شدن اقتدار قانونی ـ بوروکراتیک در ایران دانست. از طرف دیگر اینکه این قانون اساسی چه ساختاری برای نظام سیاسی در ایران در نظر گرفته، هم در وجود یا فقدان مشارکت سیاسی و هم در میزان مشارکت تأثیری بسزا خواهد داشت.

بی تردید قانون اساسی بعد از انقلاب (چه قبل از بازنگری و چه بعد از بازنگری) متضمن اصولی است که مشارکت سیاسی و دموکراتیک مردم را تا حد زیادی تأمین می کند. مطابق اصل پنجاه و ششم قانون اساسی «حق حاکمیت مطلق بسر جهان و انسان از آن خداست و هم او، انسان را بر سرنوشت اجتماعی خویش حاکم ساخته است. هیچکس نمی تواند این حق الهی را از انسان سلب کند یا در خدمت منافع فرد یا گروهی خاص قرار دهد و ملت این حق خداداد را از طرقی که در اصول بعد می آید اعمال می کند». بدین تر تیب «قانون اساسی ابتدا حق حاکمیت را از آن خداوند می داند و بعد معتقد است که خداوند این حق را به مردم داده که مطابق ارادهٔ خودشان و براساس اصول قانون اساسی این حق را اعمال کنند. به تعبیر ابوالعلاء مودودی نوعی «تئودموکراسی» است یعنی دست الهی از آستین ملت بیرون می آید و آن وقت این حق را به حکومتگران منتقل می کنند.» (۲۶)

علاوه بر حق حاکمیت که با واسطهٔ خداوند از آن مردم است برخی دیگر از اصول نیز بر مشارکت مردم و تأمین آزادی های دموکراتیک تأکید دارند. در اصل سوم قانون اساسی دولت موظف شده است برای محو هرگونه استبداد و خودکامگی و

انحصارطلبی، تأمین آزادیهای سیاسی و اجتماعی در حدود قانون، مشارکت عامه در تعیین سرنوشت سیاسی، اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی خویش، رفع تبعیضات ناروا و ایجاد امکانات عادلانه برای همه در تمام زمینههای مادی و معنوی، تأمین حقوق همه جانبه افراد از زن و مرد و ایجاد امنیت قضایی عادلانه برای همه و تساوی عموم در برابر قانون همهٔ امکانات خود را به کار برد. همچنین مطابق اصل ششم «در جمهوری اسلامی ایران امور کشور باید به اتکاء آراء عمومی اداره شود، از راه انتخابات، انتخاب رئیس جمهور، نمایندگان مجلس شورای اسلامی، اعضای شوراها و نظایر اینها، یا از راه همه پرسی در مواردی که در اصول دیگر این قانون معین میگردد. اصل نهم بر اینکه آزادیهای مشروع را هر چند با وضع قوانین و مقررات نمی توان سلب کرد، تأکید میکند. همچنین در قانون اساسی بر بهره مندی همهٔ افراد از همهٔ حقوق انسانی، سیاسی، اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی با رعایت موازین اسلام تأکید شده است. (۲۷)

مطابق اصل بیست و سوم «تفتیش عقاید ممنوع است و هیچکس را نمی توان به صرف داشتن عقیده ای مورد تعرض و مؤاخذه قرار داد» همچنین اصل بر آزادی مطبوعات و آزادی احزاب، جمعیتها و انجمنهای سیاسی و صنفی و آزادی اقلیتهای دینی شناخته شده و آزادی تشکیل اجتماعات و راهپیماییها قرار دارد. (۲۸) مگر در مواردی که مخل به مبانی اسلام یا نظایر آن باشد که قانون حدود آن را معین کرده است. در مجموع به نظر می رسد قانون اساسی ظرفیت بالایی برای مشارکت دموکراتیک ملت قائل شده است. با این همه برخی پژوهشگران بر این باورند که ساختار حقوقی و سیاسی ایران برای تأمین آزادی و دموکراسی پرتضاد و ناکارآمد است و مجموعه ای منسجم از توسعه را که با اصل آزادی در هم آمیخته است، تحمل نمی کند. (۲۹)

علاوه بر این برخی از اصول موجود در قانون اساسی به نوعی مشارکت دموکراتیک را محدود یا کانالیزه میکنند. برای مثال اگرچه تعیین رهبر از طریق خبرگان منتخب ملت انجام میگیرد؛ (۳۰) اما اولاً صفات و خصوصیات مندرج در قانون اساسی شرایطی برای رهبری در نظر گرفته که ممکن است «قائل شدن امتیازهای خاص برای روحانیون» به حساب آید. ثانیاً خبزگان منلت نیز (حداقل

براساس آخرین تفسیر شورای نگهبان) الزاماً باید روحانیون مجتهد باشند. شاید به همین دلیل باشد که برخی پژوهشگران از «عنصر الیگارشی» در نظام حقوقی ـ سیاسی ایران سخن به میان می آورند. (۳۱)

با همهٔ اینها ساخت سیاسی ایران بعد از انقلاب اسلامی اساساً با ساخت سیاسی قبل از انقلاب قابل مقایسه نیست. ساخت سیاسی جدید را می توان در مجموع یک تئودموکراسی یا دموکراسی اسلامی دانست که حداقل در چارچوب اسلام ظرفیت دموکراتیک بالایی دارد و اگرچه تمامی این ظرفیت تاکنون مورد استفاده قرار نگرفته، اما به نظر می رسد در درازمدت این پتانسیل به صورت بالفعل درخواهد آمد. بروز جناحهای سیاسی مختلف با آراء و اندیشههای مختلف و حتی با قرائتهای مختلف از اسلام در داخل نظام طلیعهٔ تحول نظام سیاسی و حرکت آن به سوی دموکراسی بیشتر خواهد بود.

## ۲ ـ شکلگیری تکثر سیاسی در ایران

شکلگیری تکثر سیاسی در ایران شاید فوری ترین اثر تحول ساخت سیاسی بعد از انقلاب اسلامی باشد. به قول صادق زیباکلام «پیدایش جناحها و گروههای رقیب و مخالف به گونهای اجتناب ناپذیر در روند توسعه سیاسی و اقتصادی جوامع به وجود می آید و از آن گریزی نیست. اینکه ما تاکنون (قبل از انقلاب) شاهد چنین جریاناتی در سطح جامعهمان نبوده ایم، به دلیل آن است که از پیدایش آن جلوگیری شده است» وی در ادامه «تمرکز قدرت سیاسی و اقتصادی در دست حکومت که به لحاظ تاریخی به تداوم حاکمیت استبداد در ایران منجر شده» را از جمله مهم ترین دلایل تاریخی این امر می داند. (۲۲)

زیباکلام همچنین ویژگیهای فرهنگ سیاسی از جمله: عدم استقبال از فعالیتهای دستهجمعی سازمانیافته و تشکیلاتی، بی اعتمادی و بی تفاوتی نسبت به احزاب، وجود فرهنگ سیاسی مریدی و مرادی، تمایل به حرکتهای تودهوار و بسیجی» را از جمله دلایل جامعه شناختی رویگردانی از رقابت سیاسی می داند. (۲۳۳) از این زاویه فرهنگ سیاسی از یک طرف مانع بسط و تحکیم رقابت سیاسی به صورت مسالمت آمیز می شود و از طرف دیگر عدم تجربهٔ فعالیت حزبی و جناحی به

قوت یافتن جامعهٔ تودهای و تبعی شدن فرهنگ سیاسی منتهی می شود. از این دیدگاه، رقابت حزبی در عرصهٔ سیاسی هم هدف و هم وسیلهٔ توسعهٔ سیاسی است. البته صرف وجود جناحهای سیاسی متفاوت در یک مقطع زمانی را نمی توان نشانهٔ توسعهٔ سیاسی دانست. درواقع وجود جناحهای سیاسی تنها هنگامی نشانهٔ توسعهٔ سیاسی تلقی می شود که ویژگی های خاصی داشته باشد. به همین دلیل است که در ادبیات سیاسی موجود در ایران، از اصطلاحات جناح و جناحبندی به معانی مختلفی تعبیر شده است. «در برخی محافل، چه رسمی و چه خصوصی، اصطلاحهای جناح و جناحبندی بار معنایی منفی به همراه دارد و به مفهوم تفرقه، اختلاف، فساد، فرصتطلبي، مصلحتانديشي، فشار داخلي، عدم كارايي و بی ثباتی در نظام مملکتی تلقی می شود. اما همین اصطلاح جناح و جناحبندی کاربردی جدیدتر دارد و به معنای مثبت هم به کار می رود. در اینجا به وجود آزادی، همزیستی، کثرت، مسالمت، پایداری، پختگی و پیچیدگی نظام اشاره می شو د. (۳۴) از نظر تاریخی نیز این اولین باری نیست که نوعی تنوع و تکثر سیاسی در جامعهٔ ما پدید می آید. حداقل ما در سه مقطع تاریخی یعنی در دوران انقلاب مشروطه، پس از شهریور ۱۳۲۰ و بعد در دوران نهضت ملی شدن صنعت نفت با تنوع سیاسی در جامعهٔ ایران روبر و هستیم. اما در هر سه مقطع با پذیر ش اصل اختلاف و حل و فصل مسالمت آميز اختلافات سياسي روبرو نيستيم. بلكه همانگونه كه كاتوزيان هم تأكيد می کند نوع «برخورد این فرقه و آن فرقه، این دسته و آن دسته، اقلیت و اکثریت مجلس، و در ایالات و ولایات همه نوعاً حذفی است.» کاتوزیان اضافه میکند: «نوع برخورد، سنتي است. سنت در جامعه اين بود كه وقتي شالودهٔ قدرت فرو مي ريخت یک نوع برخورد شدید حذفی می شود تا بالاخره یکی زورش برسد و دیگران را تحت انقیاد در آورد و حکومت استبدادی برقرار کند.» (۲۵)

اهمیت مسئله در این است که اولین بار بعد از انقلاب اسلامی است که جناحهای سیاسی کمتر با یکدیگر برخورد حذفی میکنند. به ویژه اینکه این جناح بندی ها ابتدا از درون حاکمیت نظام آغاز شده اند و آنطور که سی ایچ داد نویسندهٔ کتاب «رشد سیاسی» می نویسد «حزبهایی که خارج از نظام موجود تشکیل شوند عموماً از نظام تجربهٔ کافی ندارند و به حد کفایت با آن احساس همدلی نمی کنند و به جای

سبق جویی [و رقابت]، روح خصومت را پرورش می دهند. اینگونه احزاب چون کمتر زیر تأثیر واقعیات (و وسوسه های) داد و ستدهای سیاسی قرار داشته اند و غالباً با نفس نظام سیاسی موجود مخالفند، به حفظ ثبات سیاسی کمک نمی کنند.» (۳۶)

بدین ترتیب جناح بندی های سیاسی جدید می توانند با تبدیل شدن به احزاب سیاسی در مجموع مشارکت و مشروعیت نظام سیاسی را بالا ببرند. هرچند صرف پیدایش جناحها موجب افزایش مشروعیت نمی شود. یک پژوهشگر در توضیح نسبت مشروعیت نظام سیاسی با جناحبندی سیاسی می نویسد جناحبندی اگر «حذفی» باشد، یعنی هدف استراتژیک جناحها حذف یکدیگر از صحنه سیاسی باشد، مى تواند موجب تضعيف مشروعيت نظام بشود. اگر جناح بندى «غير حذفى» باشد می تواند مشروعیت نظام را تقویت کند. علت آن هم این است که جناح بندی حذفی که به قصد از میان بردن جناح رقیب شکل می گیرد به دو نحوه رژیم را ضعیف می کند. اول این که وقتی یک جناح، جناح دیگر را کاملاً از میان بر دارد، یک بخش از پایگاه اجتماعی نظام را هم از میان برمی دارد و پایگاه اجتماعی و مشروعیت نظام را محدود میکند. دوم این که اگر یک جناح نتواند جناح دیگر را نابودکند، آنگاه حالت «پات» پیش می آید. یعنی نیروهای داخل نظام یکدیگر را «فلج» می کنند. چون هیچ یک قادر به حرکت نیستند شرایط بنبست پیش می آید و در نتیجه حکومت تاب و توان اجرای برنامههای خود را در جامعه نخواهد داشت. اما اگر جناحبندی «غیرحذفی» باشد حکومت مشروعیت بیشتری پیدا میکند. چرا؟ چون هدف جناحها این نیست که یکدیگر را نابود کنند. بلکه هدفشان آن است که از طریق مبارزه علني با جناح رقيب، آراء بيشتر مردم را جبلب كنند و مشروعيت خود را افزایش دهند. هدف از میان بر دن رقیب و حریف نیست. هدف کسب قدرت از طریق مشروعیت بیشتر است که از طریق مبارزه قانونی با حریف به دست می آید. در نتیجه جناحها پایگاه اجتماعی وسیعتر و مشروعیت بیشتری برای نظام به وجود می آورند. جناح بندی «حذفی» و جناح بندی «غیرحذفی» دو بازی کاملاً متفاوت و مختلف اند و قواعد هر یک جدا از یکدیگرند.(۳۷)

با همهٔ اینها به نظر میرسد وجود جناحهای سیاسی متفاوت به معنای پیدایش تکثر سیاسی در ایران است. به ویژه اینکه آغاز این تکثر از درون حاکمیت نظام آغاز شده است و آنطور که سی ایچ داد می گوید: بیرون آمدن کادر رهبری احزاب مخالف از حزب واحد سبب سهولت انتقال از مرحله نظام تک حزبی به نظام چند حزبی می شود. (۳۸)

از این دیدگاه جناحبندی، حلقهٔ واسط تبدیل محفلگرایی سیاسی به احزاب رسمی و قانونی است. به اعتقاد یکی از پژوهشگران: این زنجیر، زنجیر شکلگیری حزب سیاسی و تحزبگرایی است که به نوبهٔ خود جامعهٔ بسته را به جامعهٔ باز متصل می کند. یکی از تفاوتهای عمده میان این دو جامعه این است که در جامعهٔ بسته، سیاست مخصوص رجال، به خصوص قدر تمندان دولتی و بعد از آنها تجار، صاحبان صنایع و روحانیون با نفوذ است درحالی که در جامعهٔ باز، شهروندان به طور عمومی حق شرکت در سرنوشت اجتماعی خود را دارند. (۲۹)

در حلقهٔ نخست، یا حلقهٔ محفلگرایی سیاسی، فعالیت سیاسی امری خصوصی و شخصی است. فعالیت سیاسی به معنای وفاداری شخصی به یک فرد قدرتمند شناخته می شود و جنبهٔ حقوقی اندکی دارد. رابطه هایی مثل وفاداری میان دو دوست یا سرسپردگی درویش به پیر طریقت در عالم تصوف در حوزهٔ سیاست محفل و دورهٔ سیاسی را ایجاد می کند.

مرحلهٔ جناح بندی یک مرتبه از مرحلهٔ محفلگرایی بالاتر و بازتر است. در واقع مرحلهٔ جناح بندی را می توان نطفه بندی مرحلهٔ تحزب و حزبگرایی دانست.

مرحلهٔ تحزب در شرایطی آغاز می شود و به شکلگیری احزاب سیاسی می انجامد که از یک طرف نیروهای سیاسی برای کسب قدرت رسماً به مردم مراجعه کنند و از طرف دیگر بخش قابل توجهی از مردم به این نتیجه برسند که حق شرکت در سرنوشت خود را دارند.

تشکیل احزاب از یکسو روند سیاسی را سرعت می بخشد و از سوی دیگر خود تحت تأثیر سرعت این روند قرار می گیرد و از آن تغذیه می کند.

چنانچه این روند، (یعنی) تحول از حلقه جناح به حلقه حزب، با موفقیت صورت بگیرد، شرایط جدیدی به وجود خواهد آمد که در آن فعالیت و مبارزه سیاسی در چارچوب احزاب، رسمی تر، شفاف تر و با ثبات تر دنبال خواهد شد. (۴۰)

نکتهٔ دیگری که در مورد جناحبندی سیاسی در ایران پس از انقلاب حائز اهمیت

است این است که برای اولینبار نفس «اختلاف» به رسمیت شناخته می شود. این پذیرش در عرصهٔ سیاسی ابتدا با صحه گذاردن امام خمینی بر پیدایش دو جناح سیاسی آغاز می شود.

مروری بر تاریخ جناحبندی در ایران پس از انقلاب نشان می دهد که تا پیش از برکناری ابوالحسن بنی صدر از ریاست جمهوری در تاریخ اول تیر ۱۳۶۰، جناحهای سیاسی در نظام جمهوری اسلامی به جریانهای «اسلامی» و «ملی» تقسیم می شد. پس از برکناری وی جناحهای جدیدی مشهور به «چپ» و «راست» در درون جریان اسلامی شکل گرفت و ظهور یافت. از اوایل سال ۱۳۶۱ این جناحبندی ها به دولت و سپس مجلس شورای اسلامی نیز تسری یافت که عمدتاً حول مسائل اقتصادی بود. اختلاف بر سرکنترل دولت بر توزیع و اقتصاد، تعبیر و تفسیر اصل ۴۴ قانون اساسی، شرعی یا غیر شرعی بودن تعاونی ها، حدود فعالیت بخش خصوصی، دولتی کردن تجارت خارجی، و ... از جمله موارد اختلاف میان دو جناح بود.

مجمع روحانیون مبارز که در سال ۱۳۶۷ در آستانهٔ انتخابات دورهٔ سوم مجلس شورای اسلامی از جامعهٔ روحانیت مبارز تهران جدا شد، وجود دو جناح را رسمی و علنی کرد. (۲۱) جدایی روحانیون مبارز از روحانیت مبارز درواقع به تفسیر متفاوت این دو جریان روحانی از اسلام باز میگردد. از طرف دیگر این جدایی و جناحبندی مورد تأیید امام خمینی نیز واقع شد.

امام به تاریخ ۲۵/۱/۲۵ در پاسخ به مجمع روحانیون مبارز می نویسند:

انشعاب تشکیلاتی برای اظهار عقیدهٔ مستقل و ایجاد تشکیلات جدید به معنای اختلاف نیست. اختلاف در آن موقعی است که خدای ناکرده هرکس برای پیشبرد نظرات خود به دیگران پرخاش کند که بحمدالله با شناختی که من از روحانیون دستاندرکار انقلاب دارم چنین کاری صورت نخواهد گرفت. (۴۲)

امام خمینی در پاسخ به یک سؤال علاوه بر پذیرش نفس اختلاف و نهایتاً پذیرش تکثر، به روند گسترش آن در سطح جامعهٔ ایران بعد از انقلاب اشاره میکنند.

«کتابهای فقهای بزرگوار اسلام پر است از اختلاف نظرها و سلیقهها و برداشتها در زمینههای مختلف نظامی، فرهنگی و سیاسی و اقتصادی و عبادی، تا

آنجاکه در مسائلی که ادعای اجماع شده است قول و یا اقوال مخالف وجود دارد و حتى در مسائل اجمالي هم ممكن است قول خلاف پيدا شود، از اختلاف اخباريها و اصولی ها بگذریم. از آنجا که در گذشته این اختلاف در محیط درس و بحث و مدرسه محصور بود و فقط در کتابهای علمی آن هم عربی ضبط می گردید، قهراً تو دههای مردم از آن بی خبر بو دند و اگر باخبر می شدند، تعقیب این مسائل برایشان جاذبه نداشت. حال آیا می توان تصور نمود که چون فقها با یکدیگر اختلاف نظر داشتند، نعوذباللَّه خلاف حق و خلاف دين خدا عمل كردهاند؟ هرگز. اما امروز بـا کمال خو شحالی به مناسبت انقلاب اسلامی حرفهای فقها و صاحب نظران به رادیو و تلویزیون و روزنامه کشیده شده است... و این مسئله روشن است که بین افراد و جناحهای موجود وابسته به انقلاب اگر اختلاف نظر هم باشد، صرفاً سیاسی است ولو این که شکل عقیدتی به آن داده شود، چرا که همه در اصول با هم مشترکند و به همین خاطر است که من آنان را تأیید می نمایم. پس اختلاف بر سر چیست؟ اختلاف بر سر این است که هر دو عقیده شان این است که راه خود شان باعث رسیدن به این همه است... برای من روشن است که در نهاد هر دو جریان اعتقاد و عشق به خدا و خدمت به خلق نهفته است. با تبادل افكار و انديشههاي سازنده مسير رقابتها را از آلو دگی و انحراف و افراط و تفریط باید پاک نمو د.» (۴۳)

علاوه بر این پایان یافتن جنگ و ریاست جمهوری اکبر هاشمی رفسنجانی زمینه را برای شکلگیری «کارگزاران سازندگی ایران» آماده ساخت. اینان معتقد بودند که با خاتمهٔ جنگ عراق و ایران، «دوران سیاستهای جنگی» خاتمه یافته و ایران وارد دوران جدیدی شده است. استراتری این جناح بر «بازسازی اقتصادی» و «مصلحتاندیشی در سیاست خارجی» مبتنی بود. این گروه در سال ۱۳۷۴ در آستانهٔ انتخابات دورهٔ پنجم مجلس شورای اسلامی به طور رسمی اعلام موجودیت کرد. (۴۴)

تأسیس جبههٔ مشارکت ایران اسلامی در سال ۱۳۷۶ را باید طلیعهٔ تولد چپ مدرن دانست. این جریان با کمک سازمان مجاهدین انقلاب اسلامی و با رسیدن به قرائت جدیدی از چپگرایی، دفاع از دموکراسی، دولت قانون و جامعه مدنی را سرلوحه دکترین سیاسی خود قرار داده است. (۴۵)

بازگشت جوانان از جبهه ها ـ پس از ۸ سال جنگ ـ تناقضی که آنان نسبت به آنچه تصور می کردند، با آنچه که در داخل شهرها مشاهده کردند، موجب تشکیل گروه های محدود و منسجم شد. این گروه ها با اعتقاد به انحصار معرفت در معرفت سنتی دینی، تقابل بین حکومت اسلامی و حکومت مردمی، و مخالفت جامعه مدنی با دین، خواستار بازگشت بی چون و چرا به سنت بودند. این جریان با توجه به بینش مطلق گرایانه اش آزادی های سیاسی و قانونی را نمی پذیرد. به همین دلیل ادغام این جریان در روند دموکراتیزاسیون بعید به نظر می رسد. با این همه فشارهای ساختاری و فاصله زیاد مطالبات این جریان با متوسط مطالبات عامه مردم، دیر یا زود آنان را بر سر این دو راهی قرار خواهد داد که یا به مقتضیات رقابت در جامعهٔ سیاسی قانونمند تن در دهند و یا همچنان به صورتی منزوی تنها نظاره گر و یا حداکثر مخدوش کننده روند تحولات جامعه ایران باشند. در هر حال این گروه ها در صورتی که صحنهٔ روند تحولات جامعه ایران باشند. در هر حال این گروه ها در صورتی که صحنهٔ سیاسی را نه صحنهٔ منازعه و خشونت بلکه صحنهٔ رقابت ببینند می توانند بخشی از جناحهای سیاسی جامعهٔ ایران باشند.

پس از دوم خرداد ۱۳۷۶ با پیروزی سیدمحمد خاتمی آموزههایی چون مردم سالاری، تساهل و تسامح سیاسی، تکثر و پذیرش قرائتهای مختلف از دین و سیاست، جامعه مدنی و حکومت قانون به گفتمان رسمی نظام جمهوری اسلامی راه یافت. اگرچه این تحول، خود نتیجهٔ تحول در حوزهٔ وسیع فرهنگ جامعه است اما در نهایت در شکلگیری جامعهٔ متکثر تأثیری بسزا بجای خواهد گذاشت. علاوه بر این زمینه را برای تحول فرهنگ سیاسی مبتنی بر ستیز و خشونت به فرهنگ سیاسی رقابتی فراهم خواهد ساخت.

در مجموع به نظر می رسد انقلاب اسلامی با ایجاد یک ساخت سیاسی جدید در ایران توانسته است زمینه را برای رشد جامعهٔ مدنی و احزاب سیاسی آماده کند. همچنین انقلاب با پذیرش نفس «اختلاف» به نهادینه شدن «تکثر» کمک بسیاری کرده است. مجموعهٔ این شرایط جناحهای سیاسی متعدد و متنوعی را در ایران امروز به صحنه آورده است که احتمالاً در آینده به صورت احزاب سیاسی پخته و جاافتاده درخواهند آمد. جدول صفحهٔ بعد جناحهای سیاسی موجود در جامعهٔ ایران همراه با دیدگاههای مهمشان را نشان می دهد.

جدول شمارهٔ ۱۰: جناحهای سیاسی در ایران امروز

| معلاقی مساو دو منکی اور سیاست داخی سیاست خارجی و بازگشت به مست خارجی و بداده موصفی مساو کردی مسافت کا الدارات به مست خارجی و بازگشت به مست خارجی می از گشت به مست خارجی می از گشت به مست فی مست و دو مشکی قفی بسیار فراتر از قانون اسلمی مست و دو مشکی از در می از می ا | * |                |                       |                |                 |                    |                           |              |                 |                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|----------------|-----------------------|----------------|-----------------|--------------------|---------------------------|--------------|-----------------|------------------------|
| المستورد ال | * |                | ملقبي                 |                |                 | اعطم طالقلى        | بلون اقتماد               | چارچوب مرزها | ازمدريته        |                        |
| المساقات الواقي المساقات المساقات المساقات المساقات المساقات الواقي المساقات المساق | P | اپوريسيون      | استدف سيروهاي مني     | ملی -مدهبی     | ,               | حقييب الله يدهان   | منزام به فلمون استاسي     | مهرن در      | التباس خداتري   |                        |
| المستاهاي الدرات المستاهاي المستاهاي الدرات ال |   |                |                       | -              | 1               | <u>.</u> 9         | 1 1 2 14 1 1 1 1          | 2            | 5               |                        |
| المستاهان الدراس المستادة الم |   |                | المنت مسلمانان سارز   | ار<br>ا        | سادها و         | عن الدريان         | + (                       | +            | +               |                        |
| البياد المساويات المساويا |   |                | نهضت آزادی            | ليبرال         | ايوان فودا      | ابراهيم يزدي       | اسلامطلب                  | بي           | بازسازى سنت     | دموکولسی تمام حیار     |
| البيات الواطن المستجدات ا |   |                |                       |                | کیان            | ملی افشاری         |                           |              |                 |                        |
| المستادات الواهل المستادات المستادا |   |                |                       |                | نوريز           | سيلمحملوضا خاتمي   |                           | رغ<br>م      |                 |                        |
| المستادات الواطن المستادات المستادات المستادات الواطن المستادات الواطن المستادات الواطن المستادات الواطن المستادات الواطن المستادات المستادات الواطن المستادات المستد | _ |                |                       |                | دوران لمروز     | محمدسلانتي         |                           | جازجون       |                 |                        |
| المساقات الواطن المستجدات |   |                | حزب معبستكي           |                | مبنتكي          | هباس هبذي          | چارچوب فلنون اسلمي        | تقلاب در     | ملزي            |                        |
| المساورة الله المساورة المس | 0 | چے ملرن        | دافتر تحكيم وحلت      |                | ماری<br>ما      | معيد حجاريان       | ولايت فقيه در             | +            | القياس از       | T.                     |
| معدوی رسمی محمدی مساوه احمی ادر و سیاسا داخلی اغیر ارسمی محمدی مساوه و کار مساوه احمی احتیابی ادر و سیاسا داخلی اخیر است اختی اختیابی ادر و کار از کار ان کار اخیر کار کار کار کار کار کار کار کار کار کا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   |                | جههمارك               |                | من مروز         | مبداله نورى        | +                         |              | . +             | با تاکید بر جمهوریت    |
| معدوی رسمی محمدی مساوداهی بادر میاسا داهی یادر یاغیرارسمی محمدی مساود و کال می استان امای الدین استان امای و کال می استان امای و کال استان امای و کال می استان امای و کال استان امای و کال امای کال محمد امای و کال کال امای امای و کال امای کال می استان امای و کال کال امای کال امای امای کال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |                | مازمان مجاهدين انقلاب | المسلاح طلب    | مهرکا           | بهزادنبوی          | المسالاح طلب              | ېږ           | بازسازی سنت     | دموکراسی اسلامی        |
| معدوی رسمی محمدهی مساوه و یک ساتفاه کار یا فیررسمی محمدهی مساوه و یک ساتفاه کار یا فیررسمی شمیدای میدی احتیاد به ایک ساتفاه کار ساتف کار  |   |                |                       |                | افتابيرد        | سيدهادي خامنهاي    | چارچوب قلتون اساسی        |              | فتتخلبي مدرنيته | قلتون اسالسي           |
| معدوی رسمی محمدتی مصباح یزدی محمد یا محمدتی مصباح یزدی محمد یا گهرار مسین مصباح یزدی اعتمادی مصباح یزدی اعتمادی مصباح یزدی اعتمادی مهدی اقتباه مسین مربح فیشت محمد ماده ی اعتماد یا در از قانون اسلمی محمد ماده یزدی محمد ماده یزدی اسلمی ایران محمد یزدی ایران اقتباه وارد ایران ایران محمد ماده مادمی ایران محمد مادمی و لایت قلبه وارد ایران ایران محمد مادمی و لایت قلبه وارد ایران ایران محمد مادمی و لایت قلبه و ایران محمد و ایران اسلمی مشهوی فلاحمین کرامچی و لایت قلب و ایران اسلمی مشهوی فلاحمین کرامچی و لایت قلب و ایران اسلمی میدان موسین کرامچی و لایت قلب و ایران اسلمی میدان موسین کرامچی و ایران اسلمی ایران اسلمی و ا | 4 | مراجه          |                       |                | مهارنغو         | سيلعلى اكبر محتشمي | ولايث لقيه در             | مبلور انقلاب | اخل موارد       | درچارچوب               |
| معدوی رسمی محمدتی مصباح یزدی با میمانداده می بادر باشر رسمی محمدتی مصباح یزدی که محمد المدی مصباح یزدی که الاسمین شریختمداری مهای الاختاد به ولایت مطاقه کار محمد و دهنمگی نقب بسیار فراتر از قانون اسلمی مطاقه کار محمد یزدی و لایت نقبه فراتر شما مطاقه کار محمد و دو محمد و الایت نقبه و الایت القبه و الایت نقبه و الایت |   |                | مجمع نيروهاي خط أمام  |                | <u>ن</u><br>اي  | مهذى كوويى         | •                         | +            | +               | باقاکید بر ولایت فقیه  |
| معدوی رسمی محمدتی مصباح یزدی محمد یا بیشت داختی محمدتی مصباح یزدی محمد الله کرم حسین الله کرم محمد الله کرم محمد یزدی محمد یزدی محمد الله کار الله ک |   |                | روحاتيون مبارز        | جب اسلامی      | 7               | محمد موسوى خوييني  | اسالاح مللب               | ڼږ           | مفظ سنت         | دموکولسی اسلامی        |
| محدوی رسمی محمدوی رسمی بادر میاسا داختی بادر باغیررسمی محمداهی معباه یزدی محافظات کار باشد محمد محمد محمد الله کوم حسین احتقادیه ولایت مطاقه کار سالت محمد بردی محدی اقتیادیه ولایت اقتیاد الله محمد بردی محمد محمد بردی و قفون اساسی جام حصور محمد بردی و محمد محد بردی ایران محمد محدم محده محده محده محده محده محده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |                |                       |                |                 |                    |                           |              |                 |                        |
| محدوی رسم محمداتی مصباح یزد و سهانقاد کار یا فهرورسمی محمداتی مصباح یزد و سهانقاد کار شهده جمیه مصباح یزد و به بسیار فراتر از قانون به القرارات الحسین شریحتداری مهدی اعتباد فراتر از قانون السامی محمد یزد ی محافظه کار شما جمید یزد ی درایت قتبه فراتر خیام جم مسیار ایران افزدی المی محمد یزد ی درایت قتبه فراتر جام جم مسیار ایران محمد ماشمی ایران افزدی اسامی ایران محمد ماشمی ایران افزد اسامی ایران محمد ماشمی درایت اقتباد فراتر ایران محمد ماشمی درایت ایران ایران محمد ماشمی درایت ایران ایران محمد ماشمی درایت ایران ایران محمد ماشمی درایت ایران ای |   |                |                       |                | نن              | حسين مرحشى         | قلنون أمسأسى              | چارچوب مرزها |                 | قلنون اسلمى            |
| بالقروسمي محمدهاي بادر مياسا داحلي بادر باغيرارسمي محمدهاي معدد المحكور مسين المديم مسين المديم مسين المتقاديد ولايت مطاقه مريم ليفيه بسيار فراتر از قانون محمد و مذمكي لقيه بسيار فراتر از قانون الملمي محمد و مذمكي لقيه بسيار فراتر از قانون الملمي محمد يزدي ولايت لقيه فراتر شما محمد و مناسكار ولايت لقيه فراتر محمد ماشمي المريم المحمد ماشمي المريم محمد ماشمي المحمد ماشمي المريم المحمد الماشمي المريم المحمد ماشمي المريم المحمد الماشمي المريم المحمد ماشمي المريم المحمد الماشمي المحمد الماشمي المريم المحمد الماشمي المحمد الماشمي المحمد  | - | راست مدرن      |                       | تكنوكرات       | معشهري          | خلامحسين كرياسهى   | ولايت فقيه در جارجوب      | القالاب در   |                 | ولايت لفيه در جارچوب   |
| محدوی رسم محمدهی مصباح یزدی مطاقه کار یا فیررسمی محمدهی مصباح یزدی محافقه کار یا فیررسمی مصباح یزدی محافقه کار یا فیران المحدی اعتمادی مهدی اعتمادی مهدی اعتمادی که بسیار فراتر از قانون محمد یزدی محافقه کار مساله مطاوع کار نظان نوری ولایت قلب فراتر شیا جمام حسیا اند محکولولادی از ققون اسامی حبام جم حسیب اند محکولولادی از ققون اسامی محمدها باهنو محمد ماشیم محمدها باهنو محمدها باهنوی اسامی محمدها باهنوی از ققون اسامی محمدها باهنوی از قانون اسامی محمدها باهنوی از محمدها باهنوی از قانون اسامی محمدها باهنوی از محمدها باهنوی  |   |                |                       | سلاح طلب       | ايران           | مطاءات مهاجرتى     | +                         | +            |                 | يا دمكر اسي اسلامي     |
| باغيرورسمي محملتي مصباح يزدي مطاقفا كار يا فيرورسمي محملتي مصباح يزدي مطاقفا كار في مساقفا كار يا في مساقفا كار يا في المساقف مصباح يزدي لقيه بسيار فراتر از قانون محرم ليفيه بالمساقف كار مصدر ما مهلوي كني محافظه كار شما محملت يزدي ولايت في فراتر شما جمام جم مصاففات كار مسكولولادي از ققون اسلمي جام حسيب المسكولولادي از ققون اسلمي جام جم مسكولولادي از ققون اسلمي محمل المرات المسكولولادي از ققون اسلمي محمل المرات المسكولولادي از ققون اسلمي عمام جم مسكولولادي از ققون اسلمي المرات المسكولولادي از ققون اسلمي عمام جم مسكولولادي از ققون اسلمي عمام جم مسكولولادي از ققون اسلمي المرات المسكولولادي از ققون اسلمي عمام جم مسكولولادي از ققون اسلمي المرات المسكولولادي از ققون اسلمي المرات المسكولولادي از ققون اسلمي المرات المرات المسكولولادي از ققون اسلمي المرات  |   |                | كاركزاران سازندكى     | ميائمرو        | المللاحات       | محمد ماشمي         | املاح طلب                 | پز           | جذب در مدرنیته  | اقتدارگرایی روشنیین    |
| باغیردرسمی محملتی مصباح یزدی ساتفادکار یاغیردرسمی محملتی مصباح یزدی ساتفادکار بادر شده محملتی مصباح یزدی مصبان کاردی استفاده با استفاده بازدی محمل القیه بسیار فراتر از قانون محمله یزدی محاطفه کار محمله یزدی و لایت نقیه فراتر شما جمام حسیب اند محکر فرلادی از قانون اسامی جام جم حسیب اند محکر فرلادی از قانون اسامی جام جم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |                |                       |                |                 | محمدرضاياهنر       |                           |              |                 |                        |
| محدوی رسم محمدتی مصباح یزدی مانشاد کامی یادر باشید محمدتی مصباح یزدی محافظه کار کامی مصباح یزدی محافظه کار باشید به بیشتر ام کوم حسین احتاد به ولایت مطاقه محرم یشید نصری مسعود دهنمی اقیه بیسیار فراتر از قبانون مرم یشید نصری مسعود دهنمی الله می محافظه کار محمد محمد محافظه کار محمد محمد محمد محمد محمد محمد محمد محم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |                | تشكل ماي ممسو         |                | لمخا لواخ       | حيب ل مسگراولادی   | از قاتون اسالمسی          |              |                 |                        |
| محدوی رسم محمدی رسوسیاهای بازر میاسا داخلی الخیرارسمی محمداتی مصباح بزدی مخالفات کار با مساله کرد محمد الفتاد به ولایت مطالعه مریم لیفت بسیار فراتر از قانون حریم لیفت محافظه کار محمد رفاه بزدی محمد دود محمد الفت کار محمد شعا محمد دود محمد الفت کار محمد شعا محمد دود محمد الفت کار محمد شعا محمد دودی محمد دودی محمد دودی محمد محمد محمد محمد محمد محمد محمد مح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ~ | م<br>ن<br>ک    | ميئت ماي مؤتلفه       |                | ţ               | ملی اکبر ناطق نوری | ولايت فقيه فواتو          | صدور فقلاب   | منيز باحدونيته  | ولايت مطلقه فقبه       |
| محدوی رسمی محصیتاهای بازر میاست داخلی رسون رسمی این از میاست داخلی میان و گیان میری محمداتی معیان بزدی محدود محدین اشتاد به ولایت مطالقه کار حریم نیشت محدود دهمکی اقتیا بسیار فراتر از قانون حریم نیشت محدود دهمکی اقتیا بسیار فراتر از قانون مدرم نیشت محدوم امهدوی کشی محدود دهمکی محدود دهمکی اساسی محدوم امهدوی کشی محدوما مهدوی کشی محدوما مهدوی کشی محدوما مهدوی کشی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |                | ررحانيت مبارز         |                | ŧ.              | محملا يزدى         | +                         | +            | +               | +                      |
| معضوی رسمی محصیتاهای بادر میاست داخلی را از از استهاداخلی را از                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |                | جامعه مدرسين          | محافظه كار     | رًا لن          | محمدرضا مهدوي كئي  | محافظه کار                | ſ            | مِلْظً مِنْكُ   | اقتدارگرایی دینی       |
| می محمدتی است. است. است. است. است. است. است. است.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | - |                |                       |                |                 |                    | مل                        |              | مبارزه باغرب    |                        |
| یاغیررسمی محمدتش مصیاح یزدی محافظه کار خواهی محمدتش مصیاح یزدی محافظه کار خواهی مصیاح یزدی محافظه کار خواهی مصین الدی مهدی احتادیه رلایت مطلقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |                |                       |                | حريع لميضيه     | نصيري مسعود دمنمكي | فقيه بسيار فراتر از قانون |              | +               | از قانون اسائسی        |
| یاغیررسمی محملتی مصباح یزد میاست داختی<br>یاغیررسمی محملتی مصباح یزدی محافظه کار<br>کهان مسج محملتی مصباح یزدی محافظه کار<br>شامچه جبهه حسبن اله کرم حسبن +                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | _ | راست الولطى    |                       | فوق محافظه كار | يالنارات العسين | شريعتمداري مهدى    | اعتقادبه ولايت مطلقه      | صدور لنقلاب  | منيز با ملرنيته | ولايت مطلقه فقيه فراتر |
| محدوی رسمی صحفیت های بازر میاست داختی<br>یاغیررسمی بازدی محافظه کار<br>کهان میج محمدقتی مصباح بزدی محافظه کار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |                |                       | راديكال        | ملدي جيدا       | حسيناله كرم حسين   | +                         | +            | +               | +                      |
| محدوی رسمی<br>یاغیررسمی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |                | المسار حزب ا          | تتلور          | کیهان مهیم      | محمدتقي مصباح يزدي | محالظه كار                | كاملاب       | بازكشت به سنت   | اقتدارگزایی دینی       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   | جناح های سیاسی | موقعيت تشكيلاتي       | حناوين خيررسمى |                 | شخصیت مای بارز     | _                         | میاست خارجی  | دينكاه فرمنكى   | ساخت سياسي موردقبو     |

# پانوشتهای بخش هفتم:

۱ ـ حسين بشيريه، انقلاب و بسيج سياسي، تهران، انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۷۲، ص۳. ۲ ـ محسن كديور، حكومت ولايي، ولايت فقيه، جمهوري اسلامي، راه نو شماره ۱۳، صص ۱۵.۱۶.

۴ ـ امام خمینی، پیشین، ج ۲، ص ۱۹۲، ۴۲۴، ۳۱۹، ۳۴۹، ۳۵۱، ۳۵۱، ۵۱۷، ص ۵۱۷. «اما شکل حکومت ما جمهوری اسلامی است، جمهوری به معنای اینکه متکی بر آرای اکثریت است و اسلامی برای اینکه متکی به قانون اسلام است.» نیز ج ۲، ص ۵۴۵، ۵۶۸، ۵۶۸، ج ۳، ص ۲۰، ۲۱، ۳۷، ۶: «حکومت اسلامی حکومتی است که اولاً صددرصد متکی به آراء ملت باشد به شیوه ای که هر فرد ایرانی احساس کند که با رأی خود سرنوشت خود و کشور خود را می سازد و چون اکثریت قاطع این ملت مسلمانند بدیهی است که باید موازین

و قواعد اسلامی در همهٔ زمینه ها رعایت شود.» نیز ج ۳، ص ۱۰، ۱۰، ۱۰، ۱۰۵. ۵ مینی، پیشین، ج ۲، ص ۳۵۱. مصاحبهٔ خبرنگار روزنامهٔ فرانسوی لوموند در ۲۲ آبان ۵۷: «حضر تعالی می فرمایید که بایستی در ایران جمهوری اسلامی استقرار پیدا کند و این برای ما فرانسوی ها چندان مفهوم نیست، زیرا که جمهوری می تواند بدون پایه مذهبی باشد، نظر شما چیست؟ آیا جمهوری شما بر پایهٔ سوسیالیسم است؟ مشروطیت است؟ بر

انتخاباتی استوار است؟ دموکراتیک است؟ چگونه است؟

پاسخ امام: «جمهوری به همان معنایی که همه جا جمهوری است، اینکه ما جمهوری اسلامی می گوییم برای این است که هم شرایط منتخب و هم امکانی که در ایران جاری شده، اینها بر اسلام متکی است، لکن انتخاب با ملت است. طرز جمهوری هم همان جمهوری است که همه جا هست.»

در مصاحبه با بی بیسی در ۱۵ دی ۵۷، ج ۳، ص ۴۱: «حکومت جمهوری اسلامی هم یک جمهوری است مثل سایر جمهوریها، لکن قانونش قانون اسلامی است.»

در مصاحبه با تلویزیون فرانسه در تاریخ ۱۸ دی ۵۷، ج ۳ ص ۷۲: «جمهوری اسلامی مثل سایر جمهوریهاست، لکن محتوایش قانون اسلام است.»

در مصاحبه با تلویزیون ایتالیا، در تاریخ ۲۳ دی ۵۷، ج ۲ ص ۱۰۷: «حکومت جمهوری است مثل سایر جمهوریها و احکام اسلام هم احکام مترقی و مبتنی بر دموکراسی و پیشرفت و با همه مظاهر تمدن موافق.»

۶\_امام خمینی، پیشین، ج ۲، ص ۱۶۸، ۲۵۹.

٧- امام خميني، پيشين، ج ٢، ص ٢١۶، ٢٥٩، ٢٩٢.

۸ ـ امام خميني، پيشين، ج ۲، ص ۲۵۹، ص ۳۰۴، ۳۰۴، ۴۷۵.

۹ \_امام خمینی، پیشین، ج ۳، ص ۱۴۰، ۱۲۶/۵۷/۱۰۸۶.

١٠ ـ امام خميني، پيشين، ج ٢، ص ٢١٤.

ď

- ۱۱ ـ امام خميني، پيشين، ج ۲، ص ۱۰۳.
- ۱۲ \_امام خمینی، پیشین، ج ۳، ص ۸۶، ۱۰/۱۹ ۵۷/۱۰/۱۹
- ۱۳ ـ امام خمینی، پیشین، ج ۲، ص ۲۵۰، ۵۷/۸/۱۶، ج ۳ ص ۱۴، ۲۶/۱۰/۲۶.
  - ۱۴ ـ امام خمینی، پیشین، ج ۳، ص ۱۱۰ـ۱۱۱، ۵۷/۱۰/۲۳.
- ۱۵ ـ امام خمینی، پیشین، ج ۳ ص ۷۵ ـ ۸۷ ، ۵۷ / ۱۰ / ۱۵ ، ۹۳ م ۵۷ ، ۵۷ / ۱۰ / ۱۵ ، ۵۷ ، ۱۵ همن و سایر روحانیون در حکومت پستی را اشغال نمی کنیم، وظیفهٔ روحانیون ارشاد دولتها است. من در حکومت آینده نقش هدایت را دارم»، ج ۳، ص ۱۴۰، ۵۷ / ۱۰ /۲۶ ، «من چنین چیزی نگفته ام که روحانیون متکفل حکومت خواهند شد. روحانیون شغلشان چیز دیگری است، نظارت بر قوانین البته هم به عهده روحانیون هم به عهده ملت است.»
  - ۱۶ ـ امام خمینی، پیشین، ج ۳، ص ۸۱ـ۸۲، مصاحبه با لوموند، ۱۹/۱۰/۱۹.
- ۱۷ ـ امام خمینی، صحیفه نور، ج ۲، ص ۲۵۷، ۸/۱۸ م ج ۲ ص ۲۹۵، ۸/۱۸ ج ۲، ص ۱۷۵ م ۵۷/۸/۱۸ م ج ۲، ص ۱۷۵ م ۵۷/۸/۱۸ م ج ۲ ص صص ۳۰۴، ۹/۷/۱۸ م ج ۲ ص ۳۰۸، ۵۷/۹/۷۵ م ج ۳ ص ۹۳، ۵۷/۹/۷۸ م ج ۳ ص ۹۳، ۵۷/۱۰/۱۸ م ۳ ص ۹۳، ۵۷/۱۰/۲۲ م ص ۹۳، ۵۷/۱۰/۲۲ م ص ۹۳، ۵۷/۱۰/۲۲ م ص ۹۳، ۵۷/۱۰/۲۲ م ص ۱۷، ۱۰/۲۲ م ص ۱۰۲، ۱۰/۲۲ م ص
  - ۱۸ ـ امام خمینی، پیشین، ج ۳ ص ۱۱۵، ۲۴، ۵۷/۱۰/۲۴.
- ۲۰ ـ امام خمینی، صحیفهٔ نور، ج ۲، صص ۱۶۲ـ۱۶۵، ۱۶۸/۵۰، ج ۲، ص ۲۸۲، ۵۷/۸/۱۰.
  - ۲۱ ـ مصاحبه با لوموند، پیشین، ج ۳ ص ۸۱-۸۱، ۹۱/۱۰/۱۹.
- ۲۲ ـ جمعی از نویسندگان، انتخاب نو (تحلیلهایی جامعه شناسانه از واقعهٔ دوم خرداد)، به اهتمام عبدالعلی رضایی، تهران، طرح نو، ۱۳۷۷، ص ۶۹.
  - ۲۳ ـ امام خمینی، پیشین، ج ۲۱، ص ۵۷.
  - ۲۴ ـ فرامرز رفيع پور، توسعه و تضاد، تهران، شركت سهامي انتشار، ۱۳۷۷، ص ۱۵۱.
    - ۲۵ ـ جمعی از نویسندگان، پیشین، صص ۳۶ ـ ۳۵.
      - ۲۶ ـ جمعی از نویسندگان، پیشین، ص ۵۱.
    - ۲۷ ـ اصل بيستم قانون اساسي جمهوري اسلامي ايران.
    - ۲۸ ـ اصول بیست و چهار، بیست و شش و بیست و هفتم قانون اساسی.
- ۲۹ ـ مهرانگیزکار، موانع حقوقی توسعهٔ سیاسی در ایران، تهران، نشر قطره، ۱۳۷۹، ص ۷ و ص ۱۹۹ ـ این پژوهشگر در مقام استدلال به موانع حقوقی مختلف در برابر آزادیهای فرهنگی، سیاسی اقتصادی و اجتماعی اشاره میکند.
  - ۳۰ ـ اصل یکصد و هفتم قانون اساسی.
- ۳۱ ـ جمعی از نویسندگان، پیشین، ص ۶۹. اصل یکصد و نهم قانون اساسی «صلاحیت علمی لازم برای افتاء در ابواب مختلف فقه» را جزء شرایط و صفات رهبر می داند.
- ۳۲ \_ صادق زیباکلام، مقدمهٔ کتاب «جناح های سیاسی در ایران امروز» از حجت مرتجی،

تهران، نقش و نگار، ۱۳۷۸.

٣٣ \_ همان.

۳۴ ـ سعید برزین، جناح بندی سیاسی در ایران از دههٔ ۱۳۶۰ تا دوم خرداد ۱۳۷۶، تهران، نشر مرکز، ۱۳۷۷، ص ۶.

۳۵ ـ محمدعلی همایون کاتوزیان، مصاحبه با دکتر سعید برزین، ضمیمهٔ کتاب جناح بندی سیاسی در ایران، ص ۱۰۰.

۳۶ ـ سی، ایچ، داد، رشد سیاسی، عزتالله فولادوند، تهران، نشر نو، ۱۳۶۹، صص ۱۰۱ـ۱۰۹.

۳۷ ـ برزین، پیشین، ص ۱۸.

۳۸ ـ سی، ایچ، داد، پیشین، ص ۱۰۹.

۳۹ ـ برزين، پيشين، ص ۱۱.

۴۰ ـ همان، صص ۱۲-۱۴.

۴۱ ـ حجت مرتجی، جناحهای سیاسی در ایران امروز، تهران، نقش و نگار، ۱۳۷۸، ص ۹. برای اطلاع بیشتر پیرامون روند انشعاب جامعه روحانیت و تشکیل مجمع روحانیون مبارز نگاه کنید به سیدعلی اکبر محتشمی، چند صدایی در جامعه و روحانیت، تهران، خانهٔ اندیشهٔ جوان، ۱۳۷۹، صص ۴۳ ـ ۲۵.

۴۲ ـ سیدعلی اکبر محتشمی، پیشین، ص ۳۹.

۴۳ ـ امام خمینی، پیشین، ج ۲۱، صص ۴۹ ـ ۴۶.

۴۴ ـ مرتجى، پيشين، صص ۴۰ ـ ۳۹ ـ ۴۳.

۴۵ ـ برای مطالعه بیشتر نگاه کنید به: محمد قوچانی، یقه سفیدها، جامعه شناسی نهادهای مدنی در ایران امروز، تهران، نقش و نگار، ۱۳۷۹، صص ۲۰ ۱۱۷۱.

# بخش هشتم: تحولات اجتماعي گسترده و تحول فرهنگ سياسي

فهم تحول فرهنگ سیاسی در ایران پس از انقلاب بدون توجه به تحولات اجتماعی گسترده ای که در دو دههٔ گذشته در جامعهٔ ایران پدید آمده است، ناممکن به نظر میرسد. این تحولات اجتماعی برخی به طور مستقیم و برخی غیرمستقیم در تحول فرهنگ سیاسی نقش داشته اند، در اینجا به تحولات جمعیتی، تغییر سطوح تحصیلی شامل سواد و تحصیلات عالیه، تحول در روستاها و برخی تحولات اجتماعی دیگر پرداخته ایم. فهرست کردن این تحولات در موارد یادشده به معنی منحصر کردن تحولات اجتماعی به این موارد بست بلکه تنها تلاش شده است تا بر تحولات تأثیرگذار تر تأکید شود.

با این همه به نظر می رسد مهم ترین تحول اجتماعی در طی این سالها تغییر در گروههای مرجع بوده است که اگرچه این تحول، جمع بندی موارد ذکر شده نیست اما در صحنه اجتماعی از برآیند همهٔ تحولات اجتماعی حاصل شده است؛ به همین جهت با مسامحه به عنوان جمع بندی بخش هشتم آمده است.

## ١- تحولات جمعيتي: (ساخت - جنسيت - براكندگي)

نگاهی گذرا به وضعیت جمعیتی ایران نشان می دهد که ساخت جمعیتی جامعه ما جوان است. بیش از ۵۰ درصد از جمعیت ایران زیر ۲۰ سال سن دارند. ساخت جمعیتی جوان باعث شکاف و تفاوت نسبی شده است. در این زمینه اینگلهارت نیز تصریح می کند: «وقتی دگرگونی فرهنگی مهمی رخ می دهد به تفاوتهایی در میان نسلها می انجامد، زیرا این دگرگونی در میان گروههای جوان تر که نیازی به غلبه بر مقاومت یادگیری متناقض اولیه ندارند با سهولت بیشتری صورت می گیرد تا در میان گروههای بزرگ تر.» او در ادامه از قول اکشتاین امی نویسد: «در فراگرد دگرگونسازی

فرهنگی میباید تفاوتهای نسبی قابل توجهی به وجود آید. در حقیقت در موارد گسستگی قطعی حتی ممکن است پیشبینی شود سن، عامل اصلی تمایز خرده فرهنگها باشد.» (۱) اگرچه سخن گفتن از شکاف نسلی در ایران نیاز به مطالعات میدانی دقیق تر دارد ولی برخی از آثار آن هم اکنون نیز قابل مشاهده اند، از طرف دیگر جوانی ساخت جمعیتی بر سرعت تغییرات می افزاید. در هر حال نسل جدید از بسیاری جهات با نسل دههٔ پنجاه تفاوت ماهوی دارد. آرمانها، نگرشها و مطالبات این نسل با آرمانها و نگرشها و مطالبات نسل انقلاب متفاوت است. دلبستگی های آنان نیست و احتمالاً نمی توان با شعارهای پیشین این نسل را به سوی مقاصد گذشته راهبری کرد.

از نظر ساخت جنسی جمعیت، زنان ۴۹ درصد از جمعیت کشور را تشکیل می دهند. در آبان ۱۳۷۵ از ۴۹٬۰۵۵٬۴۸۸ نفر زن بودهاند که در نتیجه نسبت جنسی برابر ۱۰۳ به دست می آید. به عبارت دیگر در مقابل هر ۱۰۰ نفر زن، ۱۰۳ نفر مرد وجود داشته است.

بر طبق آمار سال ۱۳۷۵، ۷۴/۲۱ درصد از زنان باسوادند و همچنین رشد کمّی تعداد پذیرفته شدگان، دانشجویان و فارغ التحصیلان زن در دانشگاه های کشور از رشد نسبتاً بالایی برخوردار بوده است. (۲)

به طور کلی ورود زنان به عرصهٔ اجتماع که به لطف فضای فرهنگی به وجود آمدهٔ پس از انقلاب صورت گرفت، باعث شد تا زنان به ویژه زنان سنتی بیش از پیش اعتماد به نفس پیدا کنند. افزایش آگاهی زنان، بالا رفتن میزان سواد و افزایش سطح تحصیلات عالیهٔ زنان موجب شد تا زنان موقعیت و منزلت اجتماعی بهتری پیدا کنند. این افزایش منزلت اجتماعی به طور کلی موجب تحکیم موقعیت زنان در خانواده شد. مجموعهٔ این تحولات موجب تضعیف ساخت اقتدارگرا و مردسالار خانواده شده و در نهایت ساخت خانواده را دمکراتیک خواهد ساخت.

از طرف دیگر رشد زنان جوان و تحصیلکرده زمینه ساز تقویت گفتمان برابری حقوق زنان و مردان را فراهم ساخته است. گفتمان فمینیستی چه از نوع اسلامی آن (در چارچوب اسلام) و چه از نوع غیر دینی خواستار بهبود بخشیدن به وضعیت زنان در خانواده و در جامعه بوده است. در میان طیف زنگرا از یک طرف کسانی قرار دارند که

#### تحولات اجتماعی گسترده و تحول فرهنگ سیاسی / ۱۴۷

خواستار کاهش ظلم نسبت به جنس دومند و در طرف دیگر کسانی هستند که فرهنگ مردسالار را به چالش کشیده، تقسیم کار مبتنی بر جنسیت را در همه حوزه ها رد میکنند.

بی تردید این دو تحول عمده ـ یعنی دمکراتیزه شدن ساخت خانواده و قوت گرفتن گفتمان فمینیستی ـ فرهنگ سیاسی اقتدارگرا و مردسالار جامعهٔ ایران را متحول خواهد ساخت.

جنبهٔ دیگری از تحولات جمعیتی که از دیدگاه ما حائز اهمیت است، تحول در پراکندگی جمعیت از نظر جغرافیایی و افزایش نرخ شهرنشینی است.

براساس یافته ها سرشماری ۱۳۵۵ در آستانه انقلاب اسلامی جامعهٔ ایران نیمه شهری بوده است. یعنی از ۳۳,۷۰۸,۷۴۴ نفر جمعیت ایران ۱۵,۵۷۴,۷۳۰ نفر ساکن شهرها و ۱۷,۸۵۴,۰۶۴ نفر ساکن روستاها هستند. به عبارت دیگر در سال ۱۳۵۵ فقط ۴۷ درصد از جمعیت در شهرها زندگی میکنند و ۵۳ درصد بقیه روستایی به شمار می روند. (۳) مطابق سرشماری سال ۱۳۷۵ جمعیت شهری ۴۱/۳ درصد از جمعیت کل کشور است. (۴) جدول شمارهٔ یازده رشد جمعیت شهری را نشان می دهد.

|           | 1400             | 1400       |
|-----------|------------------|------------|
|           | تعداد ۱۷/۸۵۴/۰۶۴ | T9/11/V19  |
| شهری      | درصد ۴۷          | ۶۱         |
|           | تعداد ۲۵/۵۷۴/۷۳۰ | 74/.78/294 |
| روستایی - | درصد ۵۳          | TA/TF      |
|           | تعداد ۲۳/۷۰۸/۷۴۴ | 9./.00/411 |
| کل        | درصد ۱۰۰         | 99/94      |

مأخذ: منابع مركز آمار ايران جدول شمارهٔ ۱۱: مقايسهٔ جمعيت شهري و روستايي سالهاي ۱۳۵۵ و ۱۳۷۵

این نسبت در سال ۱۳۷۸ به ۶۳ درصد شهرنشین و ۳۷ درصد روستانشین تغییر یافت. مطابق یک پیش بینی جمعیتی «جمعیت نقاط شهری کشور در ۱۳۸۵ به حدود ۶۹ درصد کل جمعیت خواهد رسید.» (۵) از منظر جامعه شناختی رشد جمعیت شهری غالباً با رشد طبقه متوسط همراه

### ۱۴۸ / انقلاب آرام

است. طبقه متوسط دربرگیرنده اشخاص شاغل در مشاغل غیربدنی است که مرهون برخورداری از تحصیلات و صلاحیتهای فنی است. از نظر اقتصادی کاهش فاصله طبقاتی (ضریب جینی) به معنای رشد طبقهٔ متوسط است. کارشناسان اقتصادی بر این عقیدهاند که طی سالهای گذشته طبقه متوسط در ایسران گسترش یافته است. نوسازی اقتصادی طبقه متوسط بزرگتری به وجود می آورد.

به طورکلی در همه جوامع طبقهٔ متوسط که از رفاهی نسبی برخوردار است در جایگاه میانهٔ خود و در تماس با زندگی مدرن شهری، دائماً به دنبال کسب تجربیات جدید و یافتن هویتها و تعریفهای تازه برای زندگی است. از نظر سیاسی نیز طبقه متوسط تحصیل کرده نسبت به بی سوادان و کم سوادان اطلاعات بیشتری دارد و در داوری هایش درباره مسائل بر مجموعه گستردهای از مشاهدات متکی است. برخی از تحلیل گران، واقعهٔ دوم خرداد ۱۳۷۶ را در راستای هویت یابی طبقهٔ متوسط در ایران ارزیابی می کنند.

## ۲ ـ تغيير سطوح تحصيلي

بی تردید متغیر سواد و سطح تحصیلی یکی از متغیرهای مهم تأثیرگذار در فرهنگ فرهنگ سیاسی جامعه است. طبیعتاً تغییر در این متغیر، تغییر در فرهنگ سیاسی را نیز به دنبال خواهد داشت. از این دیدگاه افزایش نرخ باسوادی، گسترش کمی گروههای تحصیلی میانی و همچنین افزایش کمّی سطح تحصیلات عالیه در تحول فرهنگ سیاسی تأثیرات قابل ملاحظهای به جای خواهندگذارد.

براساس سرشماری آبان ۱۳۵۵ تنها ۴۷/۵ درصد از جمعیت کشور باسواد محسوب می شد درحالی که سرشماری نفوس و مسکن ۱۳۷۵ نشان داد که نزدیک به ۸۰ درصد جمعیت ۶ ساله و بالاتر کشور باسواد به حساب می آیند. نسبت باسوادی در مناطق شهری ۸۶ درصد و در مناطق روستایی قریب به ۷۰ درصد است. در این دو دهه نسبت زنان باسواد کشور از ۳۶ درصد به بیش از ۷۴ درصد رسیده است. این نسبت برای زنان شهری تقریباً ۸۲ درصد است.

به طورکلی جمعیت در حال تحصیل کشور از ۷٫۲۵۱٬۰۷۳ نفر در سال تحصیلی

#### تحولات اجتماعی گسترده و تحول فرهنگ سیاسی / ۱۴۹

۱۳۵۷-۵۸ به ۱۹٬۳۲۴٬۱۰۴ نفر در سال ۱۳۷۵ رسید و به واقع ۲۶۶ درصد افزایش یافت که نزدیک به یک میلیون نفر از این عده را دانشجویان دانشگاههای کشور تشکیل می دادند.

در سال ۱۳۵۵ نسبت زنان باسواد روستایی کمتر از ۱۸ درصد بود و نزدیک به ۶۴ درصد از زنان شهری کشور نیز از نعمت سواد محروم بودند. براثر گسترش آموزش رسمی و برنامههای سواد آموزی در دو دههٔ گذشته، نسبت با سوادی در میان زنان روستایی کشور به ۶۲ درصد رسیده است.

به این ترتیب جامعه ما در دو دهه انقلاب از جامعه ای نیمه بی سواد به جامعه ای تحول یافته است که ۸۰ درصد افراد لازم التعلیم آن با سواد محسوب می شوند و بیش از ۶۰ درصد حتی محروم ترین بخشهای آن (زنان روستایی) از نعمت سواد برخوردارند. به جدول صفحه بعد توجه کنید.

| سد)                   | د (ارقام به درم | باسوا        |         |
|-----------------------|-----------------|--------------|---------|
| زن                    | مرد             | مرد و زن     | سال     |
|                       |                 |              | كل كشور |
| ٣.                    | ۵۸/۶            | 44/1         | 1400    |
| ۵۲/۰۸                 | ٧١/٠٢           | 81/VA        | 1790    |
| 841.8                 | 1./54           | V*/•V        | 174.    |
| V4/11                 | 14/84           | V9/D1        | 1410    |
|                       |                 |              | شهرى    |
| ۵۵/۱                  | V4/4            | 50/7         | 1400    |
| 80/44                 | 1./48           | V٣/11        | 1480    |
| V8/VV                 | 18/47           | 11/94        | 174.    |
| <b>^1/</b> / <b>·</b> | 19/08           | 10/1         | 1740    |
|                       |                 |              | روستايي |
| 18/0                  | 47/9            | <b>79/</b> V | 1400    |
| 45/44                 | 09/90           | 41/4         | 1850    |
| 04/77                 | ٧٢/۶٠           | 84/8V        | 177.    |
| 87/41                 | V9/V4           | 59/81        | 12/0    |

جدول شمارهٔ ۱۲: درصد باسوادان در جمعیت ۶ ساله و بیشتر برحسب جنس به تفکیک نقاط شهری و روستایی (مقایسهٔ سالهای ۱۳۵۵ تا ۱۳۷۵) (۷)

مأخذ: منابع مركز آمار ايران

گسترش آموزش عالی را می توان در سه سطح پذیرفته شدگان، دانشجویان و فارغالتحصیلان نشان داد. مقایسه تعداد پذیرفته شدگان دانشگاه ها و مؤسسات آموزش عالی کشور (دولتی) نشان دهندهٔ این است که در طی ۲۰ سال تعداد پذیرفته شدگان از ۵۶٬۲۵۷ در سال تحصیلی ۵۳۷–۱۳۵۷ به ۱۵۴٬۱۰۱ نفر در سال ۱۳۷۷–۱۳۷۷ افزایش یافته که به طور متوسط افزایش سالیانه ای معادل ۵/۱۷ درصد را نشان می دهد. (۸)

همچنین تعداد دانشجویان دانشگاههای دولتی بیست سال پس از انقلاب اسلامی از ۱۷۵٫۶۷۸ نفر در سال ۱۳۵۷٬۸۸۸ به ۶۲۵٫۳۸۸ درصد را زنان و ۱۲۸۸ درصد را زنان و ۱۳۵۸ درصد را مردان تشکیل می دهند که در مقایسه با سال ۱۳۵۷٬۵۸۸ نسبت دانشجویان زن ۱/۲ برابر شده است. (۹) مقایسه تعداد فارغالتحصیلان دانشگاهها نشاندهندهٔ این است که تعداد فارغالتحصیلان از ۳۵٫۵۵۹ نفر در سال ۱۳۵۷٬۵۸۸ به ۱۳۵۷٬۸۸۸ نفر در سال ۱۳۵۷٬۷۸۸ افزایش یافته که به طور متوسط افزایش سالیانهای معادل ۴/۶۲ درصد را نشان می دهد. همچنین تعداد فارغالتحصیلان مرد به طور متوسط افزایش سالیانهای معادل ۴/۲۱ درصد را نشان می دهد درحالی که درصد متوسط افزایش سالیانه تعداد دانشجویان دختر ۵/۵۱ درصد (بیشتر از مردان) بوده است. (۱۰) آمار سالیانه تعداد که در سال تحصیلی ۷۷-۱۳۷۶ در هر یکصدهزار نفر جمعیت کشور نشان می دهد که در سال تحصیلی ۷۷-۱۳۷۶ در هر یکصدهزار نفر جمعیت کشور نشان می دهد که در سال تحصیلی دولتی وجود دارد. نکتهٔ مهم آن است که این آمار و ارقام تنها مربوط به دانشگاههای دولتی کشور است و با احتساب دانشگاههای غیرانتفاعی و آزاد فراوانی هر کدام از این ارقام دو یا چند برابر می شود.

روی هم رفته می توان گفت که در دههٔ قبل از انقلاب دانشگاههای ایران در حدود ۲۹۳ هزار فارغالتحصیل تربیت کردند اما علی رغم تعطیلی ۳ ساله دانشگاه و رکود پس از آن، از نخستین سال تحصیلی پس از انقلاب تا پایان سال تحصیلی ۲۹۳ ساله دانشگاههای دولتی ایران فارغالتحصیل شدهاند. جالب تر اینکه براساس سرشماری ۱۳۷۵، در مناطق روستایی ۱۳۷٬۸۲۳ نفر دارای مدارک تحصیلی دانشگاهی (فوق دیپلم به بالا) سکونت دارند و این به معنی آن است که به طور متوسط در هر روستای ایران لااقل ۲ نفر دارای تحصیلات دانشگاهی

هستند. (۱۱)

در سال ۱۳۷۵، بیش از ۱/۵ میلیون نفر در سراسر ایران مدارک تحصیلی دانشگاهی داشتند و اگر این عده را به رقم دانشجویان در حال تحصیل اضافه کنیم، به رقمی نزدیک به ۲/۵ میلیون نفر خواهیم رسید. به عبارت دیگر به طور متوسط در هر ۵ خانوار کشور یک نفر فارغالتحصیل یا مشغول به تحصیلات دانشگاهی بودهاند. (۱۲)

گسترش تحصیلات دانشگاهی در جامعه به معنای تقویت، تعمیق و گسترش گفتمان مدرن در جامعه است. از آنجا که دانشگاه محل تولید دانش است، با عقلانیت انتقادی پیوندی تنگاتنگ برقرار میکند. عقلانیت انتقادی به معنای نقد دائمی دانسته ها، عقاید و باورهای ما نسبت به جهان و انسان اغلب در حیطهٔ تخصصی دانشگاهی محصور نمی ماند و به ناچار به نقد جامعه، حکومت و حکومتگران نیز کشیده می شود.

از طرف دیگر نوگرایی، آرمانخواهی، نقادی و پرانرژی بودن دانشجویان، آنان را به حاملان جنبشهای روشنفکری تبدیل میکند. بدین ترتیب گسترش تحصیلات عالیه موجب توزیع آموزههای روشنفکری در جامعه می شود.

### ۳\_تحول در روستا

به نظر پژوهشگران توسعه روستایی «جامعهٔ روستایی ایران بهویژه پس از انقلاب اسلامی تحولات عمیقی را تجربه کرده است. این تحولات ریشه در تحولاتی دارد که فرایند انقلاب و سیاستهای دولت (پس از انقلاب) ایجاد کرده اند.

ورود تحصیل کردگان دانشگاهی، رسوخ رسانه های مکتوب و غیرمکتوب، گسترش شبکه بانکی و اعتبارات، بهره مندی بیشتر روستایی از آموزش همگانی، تسهیلات بهداشتی و ارتباطی بهتر از یک سو ایدئولوژی دولت را به اعماق جامعهٔ روستایی ایران برده و از سوی دیگر همین امکانات جمعیت روستایی را توانمندتر و انتخابگرتر کرده است. به عبارت دیگر این تحولات مثبت «امکان انتخاب» روستاییان را در زمینه سبک زندگی، الگوی مصرف، و نیز در سیاست افزایش داده است.

از طرف دیگر اهمیت یافتن تولیدات زراعی و بهبود وضعیت اقتصادی روستاییان صاحب زمین و آب و استفاده آنان از انواع یارانه ها از یکسو و آزادی عمل نسبی در عرصه های مختلف کار و زندگی از سوی دیگر، جامعه روستایی را به سوی پیچیدگی نسبی سوق داده است. بدین ترتیب برداشت عموم از روستایی به عنوان موجودی ساده، زودباور، عمیقاً مذهبی آن هم به گونه ای غریزی و نه براساس آگاهی، کاملاً نادرست از آب درآمده است. روستاییان نیز چون زنان و جوانان، خواسته های مشخصی دارند و خواسته های یادشده بر رفتار سیاسی آنان تأثیری بسزا دارد.

همچنین خردگرایی در زمینههای کاری بسرعت روبه افزایش است. قطع یارانهها بر خردگرایی مورد اشاره به شدت خواهد افزود و روستاییان را مجبور خواهد کرد که حسابگرانه عمل نمایند و از امکانات ارتباطی ایجادشده در جهت فرایند تولید، استفادهٔ بیشتری بکنند. خردگرایی بیشتر در عرصهٔ کار، بدون کمترین تردیدی به خردگرایی بیشتر در سایر زمینههای زندگی منجر می شود که طبعاً عرصهٔ سیاسی یکی از آنها خواهد بود. (۱۴)

علاوه بر این بسیج گستردهٔ دوره جنگ عراق علیه ایران موجب افزایش حضور دستگاههای دولتی در دورافتاده ترین مناطق کشور و تعمیق رسوخ دولت به اعماق جامعه شد. همین ضرورتها موجب گسترش پوشش وسایل ارتباط جمعی جدید در تمامی نقاط کشور از جمله مناطق روستایی شد. رسوخ گسترده رسانهها، اجتماعهای دورافتاده ای را که قرنها به شیوه مألوف خود میزیسته اند، وارد قلمرو حیات ملی با همه منازعات، رقابتها و تنوعهای آن کرد.

بدین ترتیب زمینه ورود فعالانهٔ روستاییان به صحنه سیاسی جامعه بیش از پیش فراهم گردید. از طرف دیگر تعمیق آگاهیهای سیاسی و اجتماعی جامعه روستایی طی فرایندهای یادشده، موجب پدیدآمدن رفتارهای سیاسی قابل توجه شده است. به طوری که برای مثال «انتخابات دوم خرداد ۱۳۷۶» الگوی رفتار سیاسی روستاییان چه زن و چه مرد، با الگوی حاکم بر رفتار شهرنشینان تشابهی درخور توجه و تعمق نشان می دهد.» (۱۶)

# ۴ ـ تغییر در گروههای مرجع ٔ : به جای جمع بندی

افراد در مقام شکلدادن به سلوک، رفتار و باورهای خود و در به انجام رساندن کارهایشان، غالباً خود را با شخص دیگر، یا گروههایی از افراد دیگر که سلوک، رفتار و باورها و اعمالشان را در خور و نمونه میدانند مقایسه میکنند، یا از روی تصویر آنها به ترسیم هویت خویش می پردازند.

این گروههای مورد مراجعه «گروههای مرجع» نامیده می شوند. به عبارت دیگر رفتار افراد از طریق احساسِ این همانیِ مثبت با گروه مرجع و یا مقایسهٔ منفی و مردود شمردن رفتار گروه مرجع شکل می گیرد. گروههای مرجع از جامعهای به جامعهٔ دیگر تغییر می کنند. در یک جامعهٔ خاص نیز گروههای مرجع ثابت نیستند و بنا به مقتضیات و شرایط اجتماعی در طول زمان تغییر می کنند.

در ایران کنونی نیز گروههای مرجع در حال جابجایی و تغییر به نظر می رسند. این تغییر حاصل دو تحول عمده است. یکی کاهش محبوبیت گروههای مرجع سنتی (روحانیت سنتی) و دیگری افزایش مقبولیت گروههای مرجع مدرن اما بومی (شامل دانشگاهیان، روشنفکران و روحانیون روشن اندیش).

تا پیش از انقلاب اسلامی گروههای مرجع سنتی در میان عامه مردم مقبولیت فراوان داشتند. تا جایی که در بسیاری از حرکتهای اجتماعی در قالب رهبران فکری ـ ایدئولوژیک یا رهبران سیاسی ـ اجتماعی ظاهر می شدند. انقلاب اسلامی نیز اگر چه در بسیاری از زمینههای فکری و ایدئولوژیک مدیون نخبگان مدرن (روشنفکران و دانشگاهیان) بود اما عملاً انقلاب با رهبری امام خمینی و با سازماندهی روحانیت (غالباً سنتی) به پیروزی رسید.

با همه اینها، کاهش محبوبیت گروههای مرجع سنتی ـ بیست سال پس از پیروزی انقلاب اسلامی ـ قابل کتمان نیست. فرامرز رفیعپور طی یک پژوهش میدانی این فرضیه را تأیید میکند که ارزشهای مذهبی تغییر یافته و از میزان پایبندی مردم به آنها به طور چشمگیری کاسته شده است. این تحقیق ارزیابی پاسخگویان از سه معرف ارزشهای مذهبی یعنی ۱ ـ علاقه به روحانیت ۲ ـ احترام به چادری ۳ ـ عیب بودن عدم رعایت حجاب را نشان می دهد. در جدول زیر خلاصهای از نتایج این تحقیق برودن عدم رعایت حجاب را نشان می دهد.

### ۱۵۴ / انقلاب آرام

#### آمده است.

| سال                     | ١٣٦٥ | 1501 |   |
|-------------------------|------|------|---|
| علاقه به روحانیت        | 18/V | ٣٢/٣ | - |
| احترام به چادری         | ۸۱/۸ | ٣۶/٨ |   |
| عيب بودن عدم رعايت حجاب | 18/4 | ۴۱/۵ | _ |

جدول شمارهٔ ۱۳: مقایسهٔ برخی ارزشهای مذهبی در سالهای ۱۳۶۵ و ۱۳۷۱ (ارقام به درصد)

### مأخذ: رفيعيور، توسعه و تضاد، ص ٣١٨

به گفتهٔ رفیعپور، مشاهدات دیگر این روند کاهش پایبندیها را در شهرستانها نیز تأیید میکند. (۱۷)

برطبق این تحقیق علاقه مردم به روحانیت برای سال ۱۳۶۵ که بسیار زیاد یعنی ۱۳۵۶ درصد است در سال ۱۳۷۱ به ۳۲/۳ درصد می رسد که نزدیک به سال ۱۳۵۶ یعنی (۳۱/۸ درصد) است.

تحقیق دیگری از طرف شورای پژوهشهای علمی کشور در سال ۱۳۷۳ و توسط همین نویسنده (رفیعپور) در مورد میزان علاقه مردم به روحانیت انجام گرفت. در این تحقیق که از ۳۵۰ نفر نمونه از مردم تهران در مناطق بیستگانه شهرداری انجام گرفت، میزان علاقه مردم به روحانیت به ۲۹/۲ درصد رسیده بود. (۱۸)

با استنتاج از یک پژوهش میدانی دیگر نیز می توان این فرضیه را تأیید کرد که از گرایش به آن دسته از معرفهای مذهبی که به نحوی به روحانیت مربوط می شود، کاسته شده است. به جدول شمارهٔ ۱۴ نگاه کنید:

|                                       |           | _                                     |          | <b>&gt;</b> -                          |          |      | 3_                               |                    |       | <b>y</b> _                  |          | ß                              |     |
|---------------------------------------|-----------|---------------------------------------|----------|----------------------------------------|----------|------|----------------------------------|--------------------|-------|-----------------------------|----------|--------------------------------|-----|
|                                       |           | تا چه حد به مجالس روضه خواني مي رويد؟ |          | تا چه حد برای انجام نماز جماعت به مسجد | مى رويد؟ |      | تا چه حد در مراسم دعای کمیل شرکت | مى كنيد؟           |       | تا چه حد نذر و نیاز میکنید؟ |          | تا چه حد فطریه پرداخت می کنید؟ |     |
| هرگز بندرت گاهی زیاد فیرمسلمانانامشخص | عدم گرایش | ۲۷/۱ ۱/۷۲                             | 40/9     | 4/44 V/44                              |          | 4/40 | /\<br>/*                         |                    | ۰۰/۵۸ | 10/4 8/01                   | 4/44     | ٧/١ ٧/٠                        | 3/4 |
| گاهی                                  | <u></u>   | 7/07                                  | <u> </u> | 3/21                                   |          |      | ٧/٨١                             |                    | L.,,  | 0/11                        | <u> </u> | */•                            |     |
| زیاد                                  |           | <b>Y</b>                              |          | 31                                     |          |      | ٧/٤                              |                    |       | 4/14                        |          | 1. V/.b 1/.                    |     |
| فيرمسلماز                             | ,         | 4/. 3/.                               | •        | */.                                    |          |      | */•                              |                    |       | ٠/٠ ٠/٠                     |          | */•                            |     |
| بامشخص                                |           | ٤/٠                                   |          | ٥/٠                                    |          |      | 6/.                              | A TOTAL CONTRACTOR |       | */•                         |          | 1/1                            |     |

جدول شمارهٔ ۱۴ : مقایسهٔ برخی ارزش های مذهبی در سال ۱۳۷۴

مأخذ: محسني، بررسي آگاهي هاي، نگرش ها و رفتارهاي اجتماعي و فرهنگي در تهران، صص ۹۵۶-۵۶

پاسخگویان عدم گرایش خود به سه معرف مذهبی روضهخوانی، نماز جماعت و دعای کمیل را با اختلاف قابل توجهی نسبت به دو معرف دیگر نشان دادهاند. میزان عدم گرایش (هرگز شرکت نکردن یا بندرت شرکت کردن) به روضه خوانی ۴۵/۹ درصد، عدم گرایش به اقامه نماز جماعت در مسجد ۴/۸۵ درصد و عدم گرایش به شرکت در دعای کمیل ۷۴ درصد بوده است. درعوض میزان عدم گرایش به نذر و نیاز و پرداخت فطریه به عنوان دو شاخص مذهبی که با روحانیت بستگی کمتری دارد، بسیار پایین است.

در مورد تحلیل این وضعیت نمی توان از یک دلیل قاطع و حتمی سخن گفت. اما در عوض می توان حداقل از عوامل مختلف، فهرستی ارائه کرد.

به نظر یکی از صاحبنظران مهم ترین تحول اجتماعی این دوران ایجاد جمهوری اسلامی و به قول او «دولت شدن دین» بوده است. از این دیدگاه «ورود نهاد روحانیت به عرصهٔ سیاست و حکومت صرف نظر از سایر جنبههای آن، به معنای تبدیل یکی از مهم ترین نهادهای اجتماعی غیرحکومتی ایران به دستگاه حکومتگر است.» از طرف دیگر «جبرهای گفتمان توسعه پیشاپیش وظایفی را برای دولت ـ هر دولتی ـ تعیین کرده است. دولت وظیفه دارد رشد اقتصادی ایجاد کند، جامعه را صنعتی کند، زیربناهای مادی لازم را برای توسعه پدید آورد، آموزش همگانی را گسترش دهد، بهداشت عمومی را تأمین کند، ارتباطات را بگستراند. محرومان را از محرومیت خارج کند، اشتغال ایجاد کند، به فکر ازدواج جوانان باشد، حق مظلومان را احقاق کند، عدالت بگستراند و…» در چنین شرایطی «دولت شدن دین» همه این وظایف را به نهادهای دینی منتقل میکند. (۲۰)

برخی دیگر دلیل تضعیف نهاد روحانیت را، کاهش استقلال آن در مقابل دولت و قدرت می دانند. از این دیدگاه تضعیف نهاد روحانیت «عمدتاً به دلیل یکی شدن مفهوم آن با قدرت و حکومت است. و این امر سرمنزل تضعیف همیشگی یک نهاد مدنی است، زیرا قدرت نهاد مدنی از مدنیت آن سرچشمه می گیرد ولی هنگامی که تابع و وابسته به امر دیگری شد، قوت و ضعف آن نیز تابع امر دیگری می شود». (۲۱) جدای از این دو تحلیل که هر دو از منظر سیاسی و با این استدلال که دینی شدن حکومت به هرحال موجب کاهش محبوبیت نهاد روحانیت شده است می توان

مسئله را از منظری فرهنگی و اجتماعی نگریست. از این دیدگاه تحولات سریع جامعهٔ ایران در سالهای اخیر، بیش از پیش ناتوانی نسبی برداشتهای سنتی از دین را آشکار کرده است. انقلاب ایران با برداشتی از اسلام که می توان آن را «اسلام کلگرا» یا «اسلام حداکثری» نامید، پیروز شد. مطابق این برداشت «اسلام به عنوان یک برنامه جامع زندگی برای همه جنبههای آن حرف و برنامه دارد.» از این دیدگاه است که دینی کردن همه ابعاد زندگی فردی و اجتماعی از معرفت گرفته تا تکنولوژی، انسان، جامعه، شهر، حکومت، هنر و ... در دستور کار قرار می گیرد. (۲۲) مجموعه تحولات نشان می دهد که این گرایش «دینی کردن» حداقل در همه ابعاد زندگی اجتماعی موفق نبوده است. بدیهی است در چنین شرایطی کلیه نابسامانی های اجتماعی در وهله اول به دین و در وهله بعد به حاملان این قرائت دینی یعنی روحانیون منتسب می شود. در مجموع به نظر می رسد ناتوانی برداشت سنتی از اسلام در برخورد با مقتضیات دنیای مدرن و کاهش محبوبیت روحانیت، جامعه را به سمت گروههای مرجع رقیب هدایت کرده است.

افزایش محبوبیت گروههای مرجع مدرن و بومی نیز دلایل مختلف داشته است. پیدایش گروههای مرجع مدرن با اعزام دانشجو به کشورهای اروپایی وپس از آن با تأسیس دانشگاه در ایران آغاز شد. این نخبگان به دلیل تأثیر پذیری از تمدن غرب و عمدتاً به دلیل ایدئولوژی شبه مدرنیستی شان مذهب را یکی از موانع مهم توسعه فرض می کردند و درست به همین دلیل، مدرن بودن معنایی معادل مذهب ستیزی یبدا می کرد.

از طرف دیگر ویژگیهای جامعهٔ سنتی ایران، کمسوادی یا بیسوادی تودهها و گاه عملکرد منفی برخی از این نخبگان امکان ایجاد ارتباط فکری ـ فرهنگی و مفاهمه میان این روشنفکران شبه مدرن و تودههای مردم را غیر ممکن میساخت. علاوهبراین بسیاری از دانشگاهیان و دانشجویان برآمده از طبقه متوسط نیز نمی خواستند علایق مذهبی و دینی خود را به نفع تفکر ضدمذهبی شبه مدرن کنار نگذارند.

در این هنگام، نطفههای جریانی میانی شکل گرفت، که بعدها به جریان روشنفکری دینی معروف گردید. روشنفکران دینی تلاش میکردند تا در عین وفاداری به سنت به نقد آن بپردازند و در عین استفاده از دستاوردهای مدرنیته از پذیرفتن بی قید و شرط آن امتناع کنند. در واقع جریان روشنفکری دینی به دنبال آن بود تا بر پایههای هویت بومی (ایرانی -اسلامی) تفسیری امروزی از اسلام ارائه کند و پاسخی مدرن اما بومی برای مسائل ایران بیابد. این جریان از حیث ایدئولوژیک زمینه ساز انقلاب اسلامی شد و نخبگان دانشگاهی، دانشجویان و طبقات متوسط را جذب جریان انقلابی نمود. این جریان پس از پیروزی انقلاب اسلامی نیز ادامه یافت و با توجه به مشکلات عملی و نظری که جامعه ایران و حکومت اسلامی بعد از انقلاب با آن مواجه بود، به نظریه پردازی پرداخت. از این دیدگاه ظهور جریان روشنفکری دینی را باید نزدیک شدن جامعه روشنفکری به توده های مردم دانست. گسترش آموزش عالی در سطح جامعه نیز موجب شد تا حاملان مناسب جنبش روشنفکری از نظر کمی و کیفی افزایش یابند. افزایش سطح سواد و افزایش گروه های تحصیلی میانی نیز موجب شد تا حلقهٔ واسط میان نخبگان فکری، نخبگان گروه های تحصیلی میانی نیز موجب شد تا حلقهٔ واسط میان نخبگان فکری، نخبگان میانی (دانشجویان) و توده های کم سواد و بی سواد کامل گردد.

علاوه براین تجزیه و تحلیلهای نظری برخی نظرسنجیها نیز براین تغییر گروههای مرجع صحه میگذارند. برای مثال نتایج یک نظرسنجی در انتخابات دوم خرداد ۱۳۷۶ نشان می دهد که دانشگاهیان و روشنفکران، ۲/۴ برابر روحانیون، گروه مرجع رأی دهندگان بوده اند و این نسبت در کسانی که به آقای خاتمی رأی داده اند بیش از ۴ برابر بوده است و درهرحال این گروه قوی ترین گروه مرجع رأی دهندگان در روز دوم خرداد بوده اند. ضمن آنکه ۷۵ درصد افراد تحصیل کرده در رأی دادن به درونِ گروه خویش نگریسته اند. (۲۳)

در مجموع گروههای مرجع جدید نسبت به گروههای مرجع سنتی دموکراتیک تر فکر میکنند، آگاهیهای سیاسی اجتماعی بیشتری دارند، تصور درست تری از نظام اجتماعی دارند و بنابراین کمتر به تئوری توطئه پناه میبرند، مطلقگرا نیستند و از تساهل و تسامح بیشتری برخوردارند و...

از این منظر تغییر در گروههای مرجع به معنای آغاز تفوق فرهنگ سیاسی مشارکتی بر فرهنگ سیاسی تبعی است. فرایندی که در آینده نتایج آن بیش از پیش آشکار خواهد شد.

# پانوشتهای بخش هشتم:

۱ ـ رونالد اینگلهارت، تحول فرهنگی در جامعه پیشرفته صنعتی، ترجمه مریم و تر، تهران، انتشارات کویر، ۱۳۷۳، ص ۲۰.

۲ ـ ـــ ، سرشماری عمومی نفوس و مسکن (نتایج تفصیلی ۱۳۷۵) تهران، مرکز آمار ایران، ۱۳۷۶.

۳ ـ ــــ ، نتایج سرشماری نفوس و مسکن ۱۳۵۵، تهران، مرکز آمار ایران، ۱۳۵۹.

۴ ـ \_\_\_ ، سرشماری عمومی نفوس و مسکن (نتایج تفصیلی ۱۳۷۵)، تهران، مرکز آمار ایران، ۱۳۷۶.

۵ ـ حبیبالله زنجانی، جمعیت و شهرنشینی در ایران، جلد اول، تهران، مرکز مطالعات و تحقیقات شهرسازی و معماری ایران، ص ۳۹.

۶ ـ نگاه کنید به محمد قو چانی، یقه سفیدها، تهران، نقش و نگار، ۱۳۷۹، ص ۹.

٧ ـ ـ ، سالنامه آماری ایران، تهران، مرکز آمار ایران، ۱۳۷۵.

۸ ـ آمار عملکرد ۲۰ ساله آموزش عالی ایران، (بخش دولتی) از ۱۳۵۷ تا ۱۳۷۷، تهران:
 وزارت فرهنگ و آموزش عالی، ۱۳۷۷، ص ۱۷.

۹ ـ همان، ص ۲۷.

۱۰ ـ همان، ص ۳۹.

۱۱ ـ جمعی از نویسندگان، انتخاب نو (تحلیل هایی جامعه شناسانه از دوم خرداد)، به اهتمام عبدالعلی رضایی، تهران، طرح نو، ۱۳۷۷، ص ۱۱۱-۱۱۱.

۱۲ ـ جمعی از نویسندگان، پیشین، ص ۱۱۰.

۱۳ ـ جمعی از نویسندگان، پیشین، ص ۱۱۲.

۱۴ ـ جمعی از نویسندگان، پیشین، ص ۳۲.

۱۵ ـ جمعی از نویسندگان، پیشین، ص ۱۱۷.

۱۶ ـ جمعی از نویسندگان، پیشین، ص ۳۲.

۱۷ ـ فرامرز رفیع پور، توسعه و تضاد، تهران، شرکت سهامی انتشار، ۱۳۷۷، ص ۳۱۸ و صص ۱۶۹ ـ فرامرز رفیع پور علاوه بر سه عامل فوق میزان اعتقاد مردم به دین را نیز بررسی کرده است. این تحقیق نشان می دهد میزان اعتقاد مردم به دین از ۸۹/۳ درصد در سال ۱۳۶۵ به ۴۳/۲ درصد در سال ۱۳۷۵ کاهش یافته است. البته پژوهشهای دیگر این کاهش را تأیید نمی کنند. به عنوان مثال یک پژوهش دیگر نشان می دهد که ۸۰/۸ درصد از پاسخگویان فطریه پرداخت می کنند که میزان بسیار بالایی از عمل به مناسک دینی را نشان می دهد. با این وجود مقولهٔ دین گریزی در جامعهٔ ما باید بیش از پیش مورد توجه قرار گیرد.

### ۱۶۰ / انقلاب آرام

۱۸ ـ همان، ص ۱۶۶.

۱۹ ـ منوچهر محسنی، بررسی آگاهیها، نگرشها و رفتارهای اجتماعی و فرهنگی در تهران، زهد، ۱۳۷۹، صص ۶۵۶-۶۵۱.

۲۰ ـ جمعی از نویسندگان، پیشین، ص ۱۰۷.

۲۱ ـ جمعی از نویسندگان، پیشین، ص ۱۰۰.

۲۲ ـ در مورد دینی کردن نگاه کنید به: مجید محمدی، سر بر آستان قدسی، دل در گرو عرفی، تهران، نشر قطره، ۱۳۷۷، صص ۲۶۷–۱۹۳.

۲۳ ـ جمعی از نویسندگان، پیشین، ص ۱۰۰.

# بخش نهم: انقلاب اسلامي و تحول در حوزهٔ فرهنگ و اندیشه

## ١ ـ تحولات كلى

انقلاب اسلامی ایران آشکارترین پیامدها را در صحنهٔ سیاست و سپس در حوزهٔ اجتماع به جای گذاشت اما بدون تردید عمیقترین تحولات در حوزهٔ فرهنگ و اندیشه به وقوع پیوستند. همانطور که مهرزاد بروجردی خاطر نشان می کند «انقلاب اسلامی با سیاسی کردن جامعه، ترکیب فکری جامعهٔ ایران را برای همیشه تغییر داد. تحولات نظری که انقلاب موجب آن شد و حوادث شگفت آوری که پس از انقلاب رخ داد، ناچار بر مسیر بحثهای فکری تأثیر گذاشت.» (۱۱) حل و رفع مسائل نظری و عملی ادارهٔ مملکت، مخالفتهای نظری و عملی با مواضع دولتمردان انقلابی و همچنین ظهور و بروز جریان روشنفکری دینی موجب طرح مباحث جدیدی در ساحت اندیشهٔ ایرانیان گردید. (۱۲) این مباحث جدید اگر چه ابتدا در میان نخبگان عبامی در ایران خواهد شد. تأثیر این مباحث را می توان در میان سه گروه از نخبگان ایرانی بررسی کرد. گروه اول: نخبگان سنتی (حوزویان و اکثر روحانیت)، گروه دوم: نخبگان بررسی کرد. گروه اول: نخبگان سنتی (حوزویان و اکثر روحانیت)، گروه دوم: نخبگان مدر ن غیر بومی (روشنفکران لائیک)، گروه سوم: نخبگان مدر ن بومی (روشنفکران لائیک)، گروه سوم: نخبگان مدر ن بومی (روشنفکران لائیک)، گروه سوم: نخبگان مدر ن بومی (روشنفکران دینی).

اولین نتیجه انقلاب به حکومت رسیدن روحانیت بود. این روحانیت نخستین مواجهه کلی و عملی را با روزگار مدرن پیدا کرد. طبعاً حکومت اسلامی هم گرفتار یک سری مشکلات نظری و عملی گردید. در واقع «تشکیل یک حکومت مذهبی مدرن سرامدان جدید حاکم را در مورد اینکه چگونه باید حکومت کرد و چه چیزی یک فرهنگ سیاسی انقلابی را میسازد، با مسائل و چالشهای تازهای روبرو ساخت. نیازهای اساسی «حکومت کردن» و در عین حال «انقلابی» باقی ماندن،

مستلزم راه حلهای سریع و فوری برای مسائلی بود که در گذشته وجود نداشت.» (۱۳) از طرف دیگر هر نظام حکومتی طبعاً مخالفانی در مقام نظر و هم در مقام عمل دارد. مخالفان نیز مواضع فکری و نظری حکومتگران را مورد نقادی قرار می دادند و بالطبع کسانی هم که در مقام تصدی حکومت بودند می بایست در حد وسع خود، جواب بدهند. (۱۴) در واقع انقلاب انبوهی از پرسشهای جدی طرح کرد که عالمان مذهبی و اید تولوگهای اسلامی را به چالش می خواند. از این جهت اولین تحولی که در حوزههای علمیه به وجود آمد به قول مصطفی ملکیان «زوال احساس استغنا از غیر» بود. پیش از این حوزویان با انضمام فهم متعارف به میراث گذشتگان به سراغ خیر» بود. پیش از این حوزویان با انضمام فهم متعارف به میراث گذشتگان به سراغ حیز دیگر احساس نیاز نمی کردند اما براثر «این موج جدید، مهم ترین خدمتی که به حوزههای علمیه شد از میان رفتن همین احساس استغنا بود.»

دومین تحول «غلبهٔ عقلگرایی بر نقلگرایی و نصگرایی است. درواقع این گرایش به اخباریگری و «زود به سراغ نص رفتن و خودداری از تفکر و تحقیق آزاد» آرام آرام کنار گذاشته شد.

تحول دیگر در حوزه ها، پیدایش نوعی نقد سنت فرهنگی است به این معنی که امروزه روحانیان جوان تر ما به سنت فرهنگی خود نقادانه تر نگاه می کنند و بالاخره تحول چهارم این است که علم فقه رفته رفته اهمیت سابق خود رااز دست می دهد و در مقابل کلام و فلسفه (به نسبت فقه) اهمیت می یابند. (۵)

از طرف دیگر «درحالی که هواداران اسلام کوشیدند آن را ایدئولوژی مشخصی معرفی کنند که می تواند یک آلترناتیو فلسفی ماندگار در برابر جهان مدرن عرضه کند، مخالفان سرسخت آن مجبور بودند دلایل پیروزی این ایدئولوژی غالباً نادیده گرفته شده را توضیح دهند.» (۶)

این مسائلِ تازه علاوه بر روشنفکران دینی و روحانیون بر روشنفکران لاییک و غیردینی نیز تأثیر گذارد. بد نیست ابتدا منظورمان از روشنفکران لائیک را روشن کنیم. منظور ما از روشنفکران لاییک کلیهٔ روشنفکرانی هستند که «مذهب و دین را جوهرهٔ اندیشه و تفکر خود قرار ندادهاند؛ بدین معنی که مذهب و دغدغهٔ دین،

سکوی پرتاب اندیشهٔ آنها نیست. همچنین در آثار خود، دین را در عرصهٔ جامعه و سیاست جاری نمی کنند.» بدین ترتیب، یک روشنفکر که به صورت عرفی مذهبی است تا روشنفکرانی که اسلام را به عنوان جزیی از فرهنگ ایرانی (فلسفه، علم، یا ادبیات ایران) ارج می نهند در حیطهٔ روشنفکران غیرمذهبی و لائیک قرار میگیرند. (۱۷) بهویژه که این روشنفکران پس از انقلاب مجبور بودند گوشه گیری، حاشیه نشینی سیاسی، و گاه تبعید و زندگی در خارج از میهن را تجربه کنند. اینان از یک طرف باید دلایل پیروزی ایدئولوژی اسلامی رقیبی را که غالباً نادیده گرفته می شد توضیح می دادند و از طرف دیگر باید با بازسازی فکری و ایدئولوژیک خود به صحنهٔ فرهنگی جامعه باز می گشتند. گروهی از اینان جلای وطن و تبعید خودخواسته را برگزیدند تا از فشارهای فرهنگی مسلط پس از انقلاب در امان بمانند و گروهی دیگر در کشور ماندند و تلاش کردند فعالیتهای خود را در بخشهای خود را در بخشهای جندگاهی ـ اگر محدودیتهای سیاسی اجازه می داد ـ به اظهار نظرهای سیاسی نیز می پرداختند. این گروه از روشنفکران بیشتر فعالیت سیاسی خود را در جهت دفاع می پرداختند. این گروه از روشنفکران بیشتر فعالیت سیاسی خود را در جهت دفاع تئوریک از مقولاتی مانند دموکراسی، حقوق بشر و... متمرکز کردند.

نکاتی که در مورد همهٔ روشنفکران لاییک می توان گفت آن است که «اولاً همه برای حفظ هویت فرهنگی و ملی با یک اید ٹولوژی ملی بر سنت و گذشته قومی تأکید داشته اند، جریانی که روشنفکران دینی آن را براساس اید ٹولوژی دینی، دنبال کرده اند. ثانیاً همهٔ آنها در عرصهٔ فرهنگ دینی و ملی به عنصر ملی توجه بیشتری داشته اند و آن بخش از دین را که به فرهنگ مبدل شده، مقبول می دانسته اند. ثالثاً همه با اید ٹولوژی دینی سر ناسازگاری ندارند (چه بالصراحه چه به طور ضمنی). رابعاً به عنوان عکس العمل در برابر نسل اول روشنفکران لاییک به شدت فرهنگ غربی را به عنوان الگوی فرهنگی ملی نفی می کرده اند و این امر نشان دهندهٔ نادرستی کار ناقد ان روشنفکران لاییک در اتهام غربگرایی و بریدن از سنتهای قومی به آنان است.» (۸)

روشنفکران لاییک اگرچه به طور مستقیم تأثیر چندانی بر تودههای مردم نگذاشتند اما بحثهای آنان در حلقههای روشنفکری و حتی در جریان روشنفکری

۱۶۴ / انقلاب آرام

دینی تأثیرگذار بود.

شاید بتوان گفت که ظهور جریان روشنفکری دینی، مهمترین دلیل توجه به مباحث جدید فکری و فرهنگی است. چراکه روشنفکران دینی هم با متدینان سنتی تفاوت داشتند و هم با روشنفکران غیردینی. ملکیان در این مورد میگوید: «بعد از انقلاب روشنفکران غیردینی چندان مشکلی احساس نمیکردند، چراکه از حکومت برکنار بودند، برای متدینان سنتی هم فارغ از امور سیاسی مشکلی پیش نیامده بود به خصوص که جهان و روزگار مدرن را هم نمی شناختند تا احساس کنند که مشکل دارند. روشنفکران دینی بودند که هم به دین تعلق خاطر داشتند و طبعاً باید از آن، تا به آنجا که توان داشتند دفاع کنند و هم میدانستند که در چه دنیایی به سر می برند.»(۹)

از میان سه جریان فکری فرهنگی یادشده، جریان روشنفکری دینی از همه تأثیرگذارتر بود. چراکه هم روزگار جدید و دنیای مدرن را خوب می شناختند، هم به سنت از یک زاویهٔ انتقادی می نگریستند و هم همزبانی آنان با نخبگان میانی، دانشجویان و... به آنان اجازه می داد تا آموزه های خود را به آسانی منتقل کنند و بدین ترتیب به شکل یک جنبش اجتماعی با همهٔ مشخصه های خود ظاهر شوند. در مقابل روشنفکران غیرمذهبی و لاییک با نخبگان میانی نیز همزبانی کمی داشتند تا چه رسد به توده های مردم و طبیعتاً نمی توانستند آنچنان که باید تأثیرگذار باشند. روحانیون سنتی هم به دلیل عدم آشنایی با دنیای مدرن عموماً به تکرار یا شرح مباحث پیشین می پرداختند و به جز معدودی (که آنها را هم می توان جزء جریان روشنفکری دینی به حساب آورد) تنها به دغدغه های فقهی (حقوقی) و نهایتاً سیاسی پرداختند.

اهمیت دیگر جریان روشنفکری دینی درواقع به سرجمع تحولات اجتماعیی بازمیگردد که در بخش پیشین بازگفتیم. تغییر در گروههای مرجع، تأثیرگذاری جریان روشنفکری دینی را دو چندان خواهد ساخت. بدین ترتیب به نظر می رسد آرام آرام جریان روشنفکری دینی در تحول فرهنگی جامعه به ویژه فرهنگ سیاسی نقشی اساسی برعهده خواهد گرفت.

## ۲\_نگاهی به جریان روشنفکری دینی

در مورد روشنفکری دینی، نقش اجتماعی و تاریخی آن، رابطهاش با احیاگری دینی و نسبتی که با روشنفکری غیردینی دارد سخنان زیادی گفته شده است، اما هدف ما از طرح بحث روشنفکری دینی بیش از همه ارزیابی تأثیرش بر تحول فرهنگی در جامعهٔ ایران بعد از انقلاب اسلامی است. اما پیش از پاسخ به این سؤال، روشنفکری دینی چه ویژگی هایی دارد.

عبدالکریم سروش ویژگی های روشنفکر دیندار را به این شرح خلاصه میکند. اول: عشق به علم و فكر و هنر به معناى ريشه يابي تئوريك مشكلات جامعه، دوم: هجرت فکری به معنای فراتر رفتن از حوزههای تخصصی و محدودکننده و نهراسیدن از رویارویی با افقهای جدید، سوم: درد و دغدغهٔ دین داشتن به این معنی که اولاً تعلق خاطر و التزام به دین دارند و ثانیاً دین را در جامعه و عصر حاضر کارساز (حلال مشكلات) مي دانند و به آن باور تفصيلي دارند، چهارم: درد توانايي و خلوص دین را داشتن، به این معناکه روشنفکر دینی خواستار آن است که اندیشهٔ دینی هم ناب و پیراسته از اندیشههای غیردینی باشد و هم توانا و پاسخگوی مسائل و حل کننده مشکلات باشد. وی تأکید میکند «در هر عصری قدرت خاصی از دین برای گشودن گرههای تازه و زدودن تعارضات تازه خواسته می شود و معرفت دینی با معارف بشری تازهای روبرو می شود و یا به زدودن تعارض نوینی دعوت می کند و اینها همه موجب تجدید بنای معرفت دینی می گردد و به همین سبب است که قلهٔ کار روشنفکران دینی احیای دین و نو فهمیدن آن و بازسازی معرفت دینی است.» پنجمین ویژگی روشنفکران دینی آفتشناسی و خرافهستیزی است که خود براثر مهاجرت و خروج از تقلید به وجود آمده است و از اینجا روشنفکر دینی به نوعی مبارزهٔ اجتماعی هم کشیده می شود. (۱۰)

در مقابل این منظر درونی برخی از صاحبنظران روشنفکری دینی را از منظر بیرونی و با متد جامعه شناختی مورد توجه قرار داده اند. برای مثال علی رضا علوی تبار با استفاده از روش شناسی ایمره لاکاتوش ا تحت عنوان برنامهٔ پژوهشی به

<sup>1-</sup> LLacatos

بررسی روشنفکری دینی پرداخته است.(۱۱)

علوی تبار هستهٔ سخت یا فرضیه های اساسی و غیرقابل ابطال برنامهٔ پژوهشی روشنفکری دینی را در شش عنصر خلاصه میکند که سه ویژگی اول در میان روشنفکران دینی و غیردینی مشترک است و سه ویژگی دوم عناصر متشکلهٔ جزء دینی روشنفکران دینی است.

اول: نگرش عقلانی و انتقادی، به معنای پذیرش ضرورت داشتن نگاهی عقلانی و انتقادی در شناخت انسان، جهان، دین و ارزیابی تدابیر و شیوههای زندگی. همین عنصر است که به روشنفکران امکان فراتر رفتن از سنتها و چارچوبهای رایج اندیشه را می دهد.

دوم: اهمیت و محوریت انسان، برمبنای این جزء فعالیت اندیشگی روشنفکر معطوف به خواستها، نیازها، حقوق، علایق و آرمانهای انسانی است و روشنفکر خود را به نوعی پاسخگوی انسانها و برآورندهٔ نیازهای آنان می بیند.

سوم: تعهد در برابر سرنوشت دیگران، در برنامهٔ روشنفکری علاقه به مصلحت عمومی و تلاش برای هدایت جامعه به سوی خواستها و علایق و آرمانهای راستین در مقابل علایق روزمره و گذرا دیده می شود. روشنفکری در این مفهوم به نوعی دردشناسی اجتماعی در مقابل «دانشمندی» به مفهوم سنتی آن نزدیک می شود.

تا اینجا تفاوتی میان روشنفکری دینی و غیردینی وجود ندارد. تفاوت این هستهٔ سخت با هستهٔ سخت دیگران در جزء دینی آن است. عناصر متشکلهٔ این جزء دینی به شرح زیر است:

چهارم: داشتن باورهای دینی و پذیرش داوری دین، به این معناکه روشنفکران دینی در برخی باورهای اساسی نظیر باور به وجود خداوند، معناداری هستی و اخلاقی بودن نظام هستی با سایر دینداران مشترکند.

علاوه بر این نوعی نسلیم در مقابل دین نیز در دینداران مشاهده می شود. براین اساس از نظر یک دیندار هر کجا محدودهٔ داوری دین باشد، در آن محدوده، دین داور شایسته ای برای رفتارها و روابط انسانی است و باید تسلیم آن بود. البته همان طور که بعداً تصریح خواهد شد محدودهٔ داوری دین بسته به نوع نگرش

می تواند متفاوت باشد. نوعی تحول در این زمینه را می توان میان روشنفکران دینی مشاهده کرد.

پنجم: دینداری شرط لازم خوشبختی و سعادت انسانهااست، اگر چه برای خوشبختی و سعادت علاوه بر دین به چیزهای دیگری نیز نیازمندیم، هیچ چیز دیگری (از جمله علم، فلسفه، هنر، تکنولوژی و...) نمی تواند جای خالی دین را پر کند. دین نه یک امر مفید بلکه یک امر ضروری برای سعادت بشر است.

ششم: داشتن تعهد و رسالت دینی، روشنفکران دینی علاوه بر دینداری (باور دینی و داور دینی) میکوشند در جهت گستردن و ژرفا بخشیدن به آگاهیها، احساسها، باورها، گرایشها و کنشهای دینی حرکت کنند. اگر کسی دین را شرط لازم خوشبختی انسانها بداند و در ضمن دربارهٔ سرنوشت دیگران احساس مسؤولیت و تعهد کند، منطقی است که برای دعوت دیگران به دین بکوشد و تلاش نماید.

تأمل در تاریخچهٔ یکصدسالهٔ روشنفکری دینی تأیید میکند که عناصر ششگانهٔ فوق در تمام دورهها و در میان تمامی جریانهای معروف به روشنفکری دینی مشترک بوده و طی تحولات مداوم در اندیشه و عمل آنهاکم و بیش ثابت ماندهاند. از این رو می توان با خیال راحت از آنها با عنوان هستهٔ سخت یاد کرد. (۱۲)

علوی تبار عناصر تشکیل دهندهٔ کمربند محافظ را که در حال تحول بوده و با انعطاف پذیری و تغییر خود از هستهٔ سخت دفاع میکنند در سه جزء اصلی زیر اینچنین خلاصه میکند:

اول: نسبت میان معرفت دینی با معارف بشری: از جمله نگرشها ی مطرح شده در این زمینه عبارتند از اعتقاد به وحدت نهایی آموزههای دینی با دانشهای بشری، اعتقاد به وحدت میان جهانبینی دینی با یکی از معارف بشری (مابعدالطبیعه یا علوم تجربی)، اعتقاد به جداانگاری حوزههای مختلف معرفت بشری از معرفت دینی و وحدت نگرش در عین حفظ استقلال این حوزهها از یکدیگر. نمی توان انکار کرد که این نگرش در میان روشنفکران تحول یافته است.

دوم: محدودهٔ دین و انتظار ما از دین: در مورد اینکه چه پرسشهایی را می توان با دین درمیان گذاشت نیز شاهد تحولات عمیقی بوده ایم. گاه نگاهی حداکثری در

حوزهٔ دین شناسی قالب بوده است و حتی از دین انتظار ارائه نظریهای در باب طبقات اجتماعی می رفته است. اما به تدریج به دیدگاهی حداقلی از دین نزدیک شده ایم. البته دیدگاه حداقلی نیز لزوماً آخرین تعبیر در این زمینه نخواهد بود. چهبسا در آینده شاهد گسترش مجدد دیدگاههای حداکثری در باب دین باشیم.

سوم: نگرش نسبت به عقلانیت: گفته شد که عقلانیت جایگاهی بنیادی در اندیشهٔ روشنفکری دارد. در زمان ما حداقل دو تصویر از عقلانیت وجود دارد: عقلانیت حداکثری و عقلانیت انتقادی. پذیرش هرکدام از اینگونه عقلانیتها، پیامدهای مهمی در زمینهٔ جایگاه عقلانیت در دینداری خواهد داشت.

تحول در عناصر سه گانهٔ کمربند محافظ، طی سالیان دراز هستهٔ سخت روشنفکری دینی را در مقابل پرسشها، ابهامها و شکستها محافظت کرده است. علوی تبار همچنین به دو رهنمود ایجابی و یک رهنمود سلبی برنامهٔ پژوهشی روشنفکری دینی اشاره می کند. (۱۳) دو رهنمود ایجابی عبارتند از:

الف ـ حساس بودن نسبت به داوری عرف دینداران: داور نهایی در زمینهٔ دینی بودن یک تفسیر و برداشت دینی «عرف اهل دین» یا «جامعهٔ دینی» است. در مباحث نظری و انتزاعی و تخصصی «عرف خاص» نقش محوری می یابد و در مباحث هویتی و مربوط به صورت اجتماعی رفتار «عرف عام» نقش اساسی را بازی می کند. بخش عمدهای از نیرو و انرژی روشنفکران دینی صرف اقناع عرف اهل دین و متقاعد کردن آنها می شده است. تلاش برای همراه داشتن این عرف گاه به کندی حرکت روشنفکری می انجامیده و از نو آوری آنها ممانعت می کرده است.

ب ـ استقبال از مدرنیته و دستاوردهای بلافصل آن: مدرنیته و دستاوردهای معرفتی و غیرمعرفتی آن برای روشنفکری دینی از اهمیت ویژه ای برخوردار است. توجه به علوم تجربی و روشهای آن، در مرحلهٔ بعد توجه به معرفتهای درجهٔ دوم و همچنین حساسیت نسبت به مفاهیمی چون توسعه، جامعهٔ مدنی، حقوق بشر، نهاد انتخابات و... همگی در همین راستا قابل تفسیرند.

در کنار رهنمودهای ایجابی، این برنامه رهنمود سلبی خویش را نیز دارد. مهمترین رهنمود سلبی برنامه روشنفکری دینی پرهیز از ایدئولوژی مدرنیسم است. از این دیدگاه ایدئولوژی مدرنیسم، ایدئولوژی عقلانیت انحصاری و

مطلقگراست؛ ایدئولوژیای که برای بشر و اندیشهٔ او هیچ ساخت غیرعقلانی را به رسمیت نمی شناسد، هر غیرعقلانی را ضدعقلانی میخواند و هرآنچه را از طریق عقل حاصل نشده باشد، دشمن می انگارد. (۱۴)

علوی تبار در جمع بندی خود از روشنفکری دینی با استفاده از مفاهیم لاکاتوش آن را یک «برنامهٔ پیشرو» می داند. اما داوری دربارهٔ روشنفکری دینی به ویژه از دیدگاه تحول فرهنگ سیاسی بدون توجه به مباحث طرح شده در این جریان غیرممکن است. از همین رو در مبحث بعدی برخی مباحث مطرح شده از طرف روشنفکران دینی از منظر فرهنگ سیاسی مور دبحث قرار می گیرد.

### ۳ ـ روشنفکري ديني و تحول فرهنگ سياسي

پیش از این از عناصر مختلف فرهنگ سیاسی در ایران بهویژه پس از انقلاب اسلامی سخن گفته ایم. اکنون می خواهیم به نقش روشنفکران دینی در تأثیرگذاری بر عناصر مختلف تشکیل دهندهٔ فرهنگ تبعی قبل از انقلاب اسلامی اشاره کنیم. بخشی از این نقش به سیاسی شدن مردم و جامعهٔ ایران در فرایند انقلاب اختصاص دارد که قبلاً به آن پرداخته ایم. در این قسمت می خواهیم بیشتر به تحولات فرهنگ سیاسی بعد از انقلاب و نقش روشنفکری دینی در آنها اشاره کنیم. از این جهت ناچاریم به بسیاری از مباحث تازهٔ جامعهٔ فکری ایران اشاره کنیم. مباحثی که همچنان در حال تکوین اند و مورد نزاع. البته بررسی کلامی این ادعاها و نشان دادن حقانیت یا عدم حقانیت این آراء از حیطهٔ این نوشته خارج است. در اینجا ما تنها به بررسی پیامدهای جامعه شناختی طرح این مباحث و تأثیر آنها بر فرهنگ سیاسی می پردازیم. به همین دلیل ما تنها امهات مباحث تأثیرگذار را مطرح می کنیم و گاه نیز بر حسب ضرورت به نقدهای وارد اشاره می کنیم. در این مباحث جدید بیشتر از همه به آراء عبدالکریم سروش و محمد مجتهد شبستری اشاره کرده ایم چراکه اینان بیش از همه در تعمیق و گسترش این مباحث نقش داشته اند.

### الف \_ تمايز دين از برداشت (معرفت) ديني

سنتگرایان مسلمان هنگامی که از مباحث اسلامی سخن می گویند آن را مستقیماً

به پیامبر (ص) یا شرع مقدس یا اسلام نسبت می دهند. عبارتهایی نظیر «اسلام می گوید ...» «برطبق نظراسلام...» فراوان یافت می شود. تصور اینان از اسلام مجموعه ای از «اطلاعات و معلومات است که از جانب خداوند آمده و اساس سازمان اجتماعی نیز باید بر آنها گذارده شود. در قرائت سنتی، وحی عبارت است از فرود آمدن مجموعه ای از گزاره ها و معلومات مشخص و بی نیاز از تفسیر و تأویل.»

در مقابل روشنفکران دینی اصرار دارند تا دین را از معرفت دینی و تفسیر دینی جدا کنند. مثلاً از دیدگاه عبدالکریم سروش ذات دین تغییر نمیکند، اما فهم و معرفت انسان از دین در حال تحول است. معرفت دینی چیزی جز یکی از انواع معرفتهای بشری نیست. به صرف اینکه موضوع این معرفت دینی، یک امر قدسی و الوهی است، آن معرفت لزوماً مقدس و الوهی نمی شود. معرفت دینی با حقیقت دین نباید مخلوط و مشتبه شود. (۱۶) درواقع معرفت دینی، متأثر از جهان بینی ای است که هر عالم و پژوهنده ای در امر دین از آبشخور آن تغذیه می شود. (۱۷)

محمد مجتهد شبستری پا را از این نیز فراتر میگذارد. وی این تصور که معانی متون ـ حداقل در آنچه که آقایان آن را نصوص مینامند ـ مستقیماً از کلمات و جملات به ذهن می آید و پارهای از متون، یک فهم و یک تفسیر بیشتر ندارد را رد میکند. شبستری بر اهمیت مباحث پیچیدهای که دانش هرمنوتیک (تفسیر و تأویل متون) مطرح کرده تأکید میکند و در ادامه می افزاید «تمامی متون بدون استثنا تفسیرهای متفاوت را برمی تابد و «تنها تفسیر ممکن و درست» اصلاً معنا ندارد.» (۱۸) البته نسبیت معرفت دینی مستلزم نسبی بودن خود دین نیست. همچنین صرف نسبی بودن معرفت دینی، امکان تشخیص و تفکیک فهم درست از فهم نادرست را منتفی نمی کند. (۱۹)

از منظر فرهنگ سیاسی تفکیک دین از معرفت دینی باعث می شود تا از تسری تقدس به گزاره های معرفت دینی جلوگیری شود و بدین ترتیب یکی از منابع خشونت در جامعه یعنی مطلقگرایی به ویژه مطلقگرایی دینی اندک اندک تضعیف شود و از طرف دیگر زمینه برای بروز و ظهور آراء و اندیشه های مختلف حداقل در چارچوب دین فراهم گردد.

تقدس زدایی از معرفت دینی راه را بر تکفیر و تفسیق هایی که غالباً برای از میدان به در کردن رقیب به کار می رفتند، می بندد. بدین ترتیب زمینه برای ظهور نوعی تکثرگرایی درون دینی آماده می شود. در این زمینه باز هم سخن خواهیم گفت.

### ب ـ حداقلگرایی ایا حداکثرگرایی آ

ادعای سنتگرایان مسلمان غالباً این است که اسلام دینی است که برای سامان دادن همهٔ سپهرهای زندگی بشری در همهٔ دورانها آمده است. به عبارت دیگر اسلام به عنوان یک دین دارای آن چنان نظامهای سیاسی، اقتصادی و حقوقی برآمده از علم فقه است که در همه عصرها می توان با آنها زندگی کرد و خداوند نیز از انسانها خواسته است که در همهٔ عصرها با این نظامها زندگی کنند.

انقلاب روحانیون، سرامدان انقلابی و روشنفکران را با انبوهی از مسائل اجتماعی، سیاسی و اقتصادی جدید روبرو کرد که طبق برداشت فوقالذکر باید از اسلام و بهویژه از فقه استنتاج می شد. «در اینجا روحانیون به دو گروه عمده تقسیم شدند: کسانی که فقه سنتی را برای ادارهٔ جامعه کافی می دانستند و کسانی که هوادار یک فقه پویا بودند که بتواند با چالشهای امروزین، و غیرمنتظرهای که روحانیون با آنها روبرو بودند مقابله کند.» (۲۰)

اختلاف بر سر فقه سنتی و فقه پویا به تدریج به انتقاد از خود فقه تبدیل شد. برخی از این انتقادات به جایگاه کلی فقه در اداره جامعه مربوط می شد و برخی دیگر فقه موجود را به دلیل ناتوانی هایش مورد سرزنش قرار می داد. (۲۱)

یکی از انتقادات نوع اول این بود که «علم فقه، علمی اقلی است یعنی اقل احکامی را که برای رفع خصومت لازم است می دهد و لاغیر. نه اینکه حداکثر کاری را که برای اداره و تدبیر زندگی لازم است، بیاموزد.» همچنین «علم فقه علمی دنباله روست، یعنی جامعه ساز و طراح و برنامه ریز نیست، بلکه وقتی جامعه ساخته شد و شکل و صبغهٔ خاصی به خودگرفت، فقه احکام آن را صادر می کند. فقیهان نه توسعه آوردند، نه بیمه، نه انتخابات، نه تفکیک قوا، نه بردگی را لغو کردند... بل در

<sup>1-</sup> minimalism

<sup>2-</sup> maximalism

مقابل همهٔ اینها موضعگیری کردند و رفته رفته به آنها با اکراه رضایت دادند. «۲۲) انتقادات زیادی نیز به علم فقه کنونی شد. «علم فقه موجود مصرف کنندهٔ جهان شناسی و انسان شناسی و زبان شناسی و جامعه شناسی کهن است و به همین سبب اجتهاداتش مقنع و پاسخگو نیست. » یا «علم فقه کنونی علمی تکلیف مدار است نه حق مدار. «۲۳)

اما فراتر از اینها به چالش کشیده شدن برداشت حداکثری از اسلام بود. «دینی که میخواهد جاودان و خاتم باشد، راهی ندارد، جز اینکه به هسته و رشتهٔ مشترکی که آدمیان را در همه ادوار و اعصار به هم پیوند می دهد، بچسبد و از فروع و حواشی و زواید صرف نظر کند وگرنه چون جامهای خواهد شد برای یک جامعه و منطقهٔ خاص و نه بیشتر.» (۲۴) «دین اسلام (هم) آنطور که در بسط تاریخی خودش را نشان داده است، نظامهایی که در همهٔ عصرها بتوان با آن زندگی کرد نداشته است و هیچ دینی نمی تواند چنان نظامهایی داشته باشد و اصلاً چنین دعویی معقول نیست و فقدان چنین نظامهایی برای هیچ دینی و از جمله دین اسلام نقص نیست.» (۲۵) از این دیدگاه «دین به معنای سلوک معنوی در زندگی و تأدب به آدابی است که شایستهٔ حضرت حق تعالی است و وحی به معنای عالی ترین تجربهٔ معنوی و دینی انسان است که افق هستی او را می گشاید و او را در جذبهٔ خداوند قرار می دهد و بدون اینکه ساحتهای دانش و تجربهٔ انسانی را تخریب کند به آنها معنا می بخشد. این دین و وحی با واقعیات هیچ عصری در تضاد قرار نمی گیرد.» (۲۶)

بدین ترتیب روشنفکران دینی بعد از انقلاب گوهر پیام دین را معنابخشی به زندگی و هدایت اقلّی انسان می دانند. براین اساس، هدف و رسالت دین به دست دادن حداقل ها (چه در قلمرو احکام، اخلاقیات، جهانبینی و معارف دینی و به طور کلی هدایت) است. حداقل هایی که انسان به خودی خود و با تجربهٔ خود نمی تواند دریابد. اما بقیهٔ بخش های زندگی اجتماعی به علم و تجربه بشری واگذار می شود. در سیاست نیز وضع به همین منوال است. «دین در باب حکومت هم اگر حرفی دارد، حرف اقلی است. نه اکثری، حرف اقلی اش هم در باب مشروعیت است، نه مدیریت.» (۲۷)

بدین ترتیب بجز بخشی کوچک از زندگی فردی و اجتماعی که گزارههای دینی

حداقلی تکلیف آنها را مشخص میکنند، بقیهٔ بخشهای زندگی تابع شرایط زمان و مکان و تجربهٔ بشری خواهد بود. براین اساس علم و دانش بشری مجال بیشتری برای ساماندهی زندگی فردی و اجتماعی انسان خواهد داشت و حکومت نیز از این امر مستثنا نخواهد بود.

### ج ـ یکتاانگاری یا تکثرگرایی

هنگامی که از تمایز دین از معرفت دینی سخن میگفتیم به مهمترین نتیجهٔ آن یعنی نوعی پلورالیسم درون دینی اشاره کردیم. اجمالاً آن سخن را باز میگوییم که «فهم ما از متون دینی بالضرورة متنوع و متکثر است و این تنوع و تکثر قابل تحویل شدن به فهم واحد نیست و نه تنها متنوع و متکثر است، بلکه سیال است. دلیلش هم این است که متن صامت است و ما همواره در فهم متون دینی و در تفسیر آنها... از انتظارات و پرسشها و پیش فرضهایی کمک میگیریم و چون هیچ تفسیری بدون تکیه بر انتظاری و پرسشی و پیش فرضی ممکن نیست و چون این انتظارات و پرسشها و پیش فرضی آید و چون بیرون دین متغیر و سیال است و علم و فلسفه و دستاوردهای آدمی مرتباً در حال تزاید و تراکم و تغییر و و تحولند، ناچار تفسیرهایی که در پرتو آن پرسشها و انتظارها و پیش فرضها انجام می شوند، تنوع و تحول خواهند پذیرفت.» (۲۸)

براین اساس «هیچ تفسیر رسمی و واحد از دین و لذا هیچ مرجع و مفسر رسمی از آن وجود ندارد. و در معرفت دینی، همچون هر معرفت بشری دیگر قول هیچکس حجت تعبدی برای کس دیگر نیست و هیچ فهمی مقدس و فوق چون و چرا نیست.» (۲۹)

مجتهد شبستری نیز چون سروش براین نکته تأکید میکند که «مفسران وحی اسلامی همیشه براساس پیشفهمها، علایق و انتظارات خود از کتاب و سنت به تفسیر آن پرداختهاند.» و در این راه هیچگونه استثنایی در کار نبوده است.

همهٔ این تلاشها زمینه ساز یک جامعهٔ تکثرگرا در چارچوب اسلام است، چراکه تعدد و تکثر فهمها و برداشتهای ـ البته روشمند ـ دینی را رسمیت می بخشد. سروش در تلاشی دیگر سعی می کند تا حیطهٔ این پلورالیسم را به خارج از مرزهای

دین نیز بکشاند. او در «صراطهای مستقیم» به دنبال تبیین تنوع و تعدد تفسیر تجربههای دینی است.

سروش از منظری برون دینی و در توصیفی که با تجویز همراه است میگوید: «عالم، عالم کثرات است و مقتضای علل طبیعی و اذهان بشری، این است که ملتها و دولتها و دینها و درکها متنوع و متکثر می شوند و هر کوششی برای برانداختن کثرتی، به کثرتی دیگر می انجامد.» از دیدگاه وی تنها راه و حدت فرق اسلامی «جز این نیست که این کثرت را واقعاً طبیعی بدانیم و آن را بپذیریم.» (۲۱)

همهٔ این تلاش ها به خاطر این است که تکثرگرایی در فرهنگ جامعه نهادینه شود و جامعهٔ یکتاانگار به سمت جامعهٔ تکثرگرا حرکت کند. توجه کنید «جامعهٔ پلورالیستیک که جامعهای است غیرایدئولوژیک، یعنی بدون تفسیر و مفسران رسمی و بناشده بر عقل کثرت اندیش نه عاطفهٔ وحدت کیش، و پرمروت و پرمدارا، و برخوردار از جریان آزاد اطلاعات و... از جایی آغاز می شود که حاکمان و رعایا، همه اذعان کنند که اصل در عالم طبیعت و اجتماع کثرت است نه وحدت، تباین است نه تشابه، و عزم بر الگوی واحد دادن به زندگی و دین و زبان و فرهنگ و اخلاق و عادات و آداب آدمیان، عزم محال کردن است و وزر و وبال بردن. زدودن آن کثرت نه ممکن است و نه مطلوب. کثرت دینی اگر به ده برهان، مطلوب و مقبول است، کثرت فرهنگی و سیاسی به صد زبان و بیان قابل تأیید و توصیه است.» (۲۲)

### د ـ اسلام و دموکراسی

مقولهٔ اسلام و دموکراسی و سازگاریها یا تعارضات میان این دو فراوان مورد بحث قرار گرفته است. نخبگان سنتی عموماً به عنوان مخالفان دموکراسی از آن به اسم «دموکراسی غربی» نام می برند و موارد متعارض با آن را در اسلام برجسته می کنند تا دموکراسی غربی را رد کرده باشند. در مقابل، روشنفکران لاییک با اصل گرفتن دموکراسی به عنوان یک نیاز دنیای امروز و با برجسته کردن موارد متعارض با آن در اسلام، اسلام را به عنوان یک دین غیر دموکراتیک یا حتی ضد دموکراسی مورد تخطئه قرار می دهند. در اینجاست که روشنفکران دینی به خاطر رسالت تاریخی شان تلاش می کنند میان اسلام و دموکراسی نوعی آشتی و سازگاری ایجاد

کنند.

شاید در میان نظریات مختلف روشنفکران دینی در مورد نسبت دین و دموکراسی نظریه حکومت دمکراتیک دینی قابل توجهتر باشد. عبدالکریم سروش برای پی افکندن چنین حکومتی ابتدا میان جامعهٔ دینی و جامعهٔ ایدئولوژیک تقابل برقرار میکند: «در جامعهٔ ایدئولوژیک حکومت، جامعه را ایدئولوژیک میکند، اما در جامعهٔ دینی، جامعه، حکومت را دینی میکند. در جامعهٔ ایدئولوژیک یک تفسیر رسمی از ایدئولوژی حاکم است اما در جامعهٔ دینی، تفسیر غالب داریم اما تفسیر رسمی از دین نداریم. در جامعهٔ ایدئولوژیک، کار ایدئولوژی به دست ایدئولوگها سپرده می شود. در جامعهٔ دینی امر دین عظیمتر از آن است که فقط به دست مفسران رسمی سپرده شود.» (۳۳)

از طرف دیگر از آنجا که دین اقلی است «درباب حکومت هم اگر حرفی دارد، حرف اقلی است، نه اکثری، حرف اقلی اش هم در باب مشروعیت است، نه مدیریت.» (۳۴) بدین ترتیب، دین طرح و روشی برای حکومت کردن ندارد و کوشش در استخراج چنین طرح و روشی عبث و ابتر است. ادارهٔ عقلانی جوامع جدید مستلزم چیزی بیش از احکام فقهی دینی است. روشهای جدید حکومت کردن را باید به جای دین از علوم اجتماعی جدید مانند اقتصاد و جامعه شناسی و مدیریت عمومی استنباط و استخراج کرد. (۳۵) بدین ترتیب ادارهٔ جامعه به تجربهٔ بشری و در اینجا نظام دموکراتیک ارجاع می شود. حال این سؤال پیش می آید که چگونه این حکومت دموکراتیک، دینی می شود؟ پاسخ سروش این است که در جامعهٔ دینی، هر حکومتی که مبتنی بر افکار عمومی جامعه باشد، لزوماً و طبیعتاً یک حکومت دینی است. به عبارت دیگر «حکومت دینی مسبوق به جامعهٔ دینی و مناسب با آن است و در چنین جامعهای هرگونه حکومت غیر دینی، غیر دموکراتیک هم خواهد بود.»(۹۶) به نظر سروش حكومت دموكراتيك ديني بايد دغدغهٔ حقوق بشر و دغدغهٔ حقوق خداوند را همزمان داشته باشد. (۳۷) و البته این به معنای حاکم کردن یک فهم رسمی از شریعت (حکومت ایدئولوژیک) نیست. سروش تأکید میکند: حکومتهای دموکراتیک دینی برای «دینی» بودن لازم دارند که دین را هادی و داور مشکلات و منازعات خود کنند و برای «دموکراتیک» بودن لازم دارند که فهم

#### ۱۷۶ / انقلاب آرام

اجتهادی دین را، در هماهنگی با احکام عقل جمعی، سیال کنند. در این شیوه، لیبرالیسم حذف می شود اما دموکراسی در پناه عقل جمعی با دینداری عاقلانه و عالمانه می آمیزد.» (۳۸)

اگرچه نظریات سروش با مخالفتهایی نیز مواجه شده است (۳۹) اما به نظر می رسد سروش توانسته باشد در عین حذف لیبرالیسم، دموکراسی را حفظ کند و آن را با درک حداقلی اش از دین سازگار نماید.

روی هم رفته روشنفکران دینی با بازتفسیر بخشی از سنت - به ویژه مذهب - و کنار گذاردن بخشی دیگر و بزرگنمایی مؤلفه هایی از فرهنگ و مذهب به دنبال ایجاد فرهنگ گذار از جامعهٔ سنتی به جامعهٔ مدرن بوده اند. این فرهنگ جدید از یک طرف ریشه در سنت، مذهب و هویت تاریخی این مرز و بوم دارد و از سوی دیگر به دنبال پاسخگویی به نیازهای انسان امروز است.

بخش سیاسی این فرهنگ، دمکراتیک و تکثرگرا است و در عین حال همچنان دینی و بومی است. درست به همین دلیل هنگامی که این فرهنگ از میان نخبگان به عامهٔ مردم نشت می یابد، کل فرهنگ سیاسی را دموکراتیزه می کند. تحولی که با توجه به جابجایی در گروههای مرجع آغاز شده است.

# پانوشتهای بخش نهم:

۱ ـ مهرزاد بروجردی، روشنفکران ایرانی و غرب، ترجمهٔ جمشید شیرازی، تهران، نشر فرزان، ۱۳۷۷، ص ۲۴۲.

۲ ـ مصطفى ملكيان، حوزه و دنياى جديد، گفتگو با مجلهٔ راه نو، شماره ١٣، ص ١٩.

۳ ـ بروجردی، پیشین، صص ۲۴۲ ـ ۲۴۳.

۴ ـ ملکیان، پیشین، ص ۱۸.

۵ ـ ملکیان، پیشین، ص ۱۹.

۶ ـ بروجردی، پیشین، ص ۲۴۱.

۷ ـ مجید محمدی، درآمدی برجامعه شناسی و اقتصاد فرهنگ در ایران امروز، تهران، نشر قطره، ۱۳۷۷، صص ۱۶-۶۹.

۸ ـ محمدی، پیشین، صص ۸۷ ـ ۸۹

۹ ـ ملکیان پیشین، ص ۱۸.

۱۰ ـ عبدالکریم سروش، *رازدانی و روشنفکری و دینداری*، تهران، صراط، ۱۳۷۰، صص ۴۰ـ۵۴.

۱۱ ـ از نظر لاکاتوش پژوهشگران به طور دلخواه به مطالعه و پژوهش نمی پردازند، بلکه بیشتر درگیر یک «برنامهٔ پژوهشی» هستند و توسط آن هدایت می شوند. این برنامهٔ پژوهشی به آنها رهنمودهایی، هم دربارهٔ چگونگی پیش نرفتن ارائه می کند. هر برنامهٔ پژوهشی دربارهٔ مواردی که نباید پیش رفت یا دربارهٔ روشهای پژوهشی که باید از آنها اجتناب کرد، رهنمودهایی می دهد که به عنوان رهنمودهای سلبی یاد می شوند.

اساساً رهنمودهای سلبی یک برنامهٔ پژوهشی این ضرورت راگوشزد میکند که فرضیههای اساسی نهفته در پشت برنامهٔ پژوهشی ـ که لاکاتوش آن را هستهٔ سخت برنامه نامید ـ در طول پیشروی برنامه، ابطال یا اصلاح شود. در کنار رهنمود سلبی، هر برنامهٔ پژوهشی شامل مجموعهای از رهنمودهای ایجابی نیز هست که ما را راهنمایی میکند که چگونه پیش برویم یا چه روش پژوهشی را دنبال کنیم.

رهنمودهای ایجابی یک برنامهٔ پژوهشی شامل مجموعهای از دستورهاست که نشان می دهد چگونه آن برنامه را می توان پیش برد. رهنمودهای ایجابی، مجموعهای از رهنمودهاست؛ در این باره که چگونه هسته سخت برنامه تکمیل شود تا برنامه بتواند توضیحات یا پیش بینی هایی دربارهٔ یک موضوع فراهم کند. به همین منظور رهنمود ایجابی به تولید نظریه های ویژه ای در برنامه می انجامد، که در آن، نظریهٔ ویژه نه تنها پیرامون هستهٔ سخت برنامه ساخته شده، بلکه دربرگیرندهٔ آن هستهٔ سخت نیز هست. همچنین رهنمود ایجابی راهنمایی هایی دربارهٔ اینکه چه کنیم وقتی مشکلاتی بر سر راه پیشرفت برنامه به وجود می آید، ارائه می کند.

به طور اجمالی در هر برنامهٔ پژوهشی بر مبنای یک تصمیم روش شناختی، گروهی از فرضیات غیرقابل ابطال پنداشته می شوند و حتی در صورت برخورد یک برنامهٔ پژوهشی با ابطالهای تجربی و یا مشکلات منطقی «هستهٔ سخت» اصلاح یا تعویض نمی شود، بلکه گروه دیگری از فرضیات که به کمربند حمایتی مشهورند، اصلاح یا تعویض می گردند. برای مطالعهٔ بیشتر پیرامون نظرات لاکاتوش نگاه کنید به:

\_ آلن، ف، چالمرز، چیستی علم، سعید زیباکلام، تهران: شرکت انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۷۴، صص ۱۱۲-۹۹.

۱۲ ـ على رضا علوى تبار، روشنفكرى دينى؛ يك برنامهٔ پژوهشى، كيان شمارهٔ ۴۳، ص ۴۴. ١٣ ـ همان، صص ۴۵. ۲۲.

۱۴ ـ همان، ص ۴۵.

۱۵ ـ محمد مجتهد شبستری، دین، مدارا و خشونت، مصاحبه باکیان شماره ۴۵، ص ۱۸. ۱۶ ـ عبدالکریم سروش، قبض و بسط تئوریک شریعت، تهران، صراط، ۱۳۷۰، ص ۱۵۸. ۱۷ ـ همان، ص ۱۴۷ و ص ۱۶۲.

۱۸ ـ محمد مجتهد شبستری، قرائت رسمی از دین، بحرانها، چالشها، راهحلها، مصاحبه با مجله راه نو، شماره ۱۹، ص ۲۰.

#### ۱۷۸ / انقلاب آرام

- ۱۹ ـ سروش، پیشین، ص ۱۱۸.
- ۲۰ ـ برو جردي، پيشين، ص ۲۵۶.
- ۲۱ ـ نگاه کنید به: عبدالکریم سروش، فقه در ترازو؛ چند پرسش از محضر آیتالله منتظری، کیان شماره ۴۶.
  - ۲۲ و ۲۳ ـ سروش، پیشین، ص ۲۱.
  - ۲۴ ـ عبدالکریم سروش، دین اقلّی و اکثری، کیان شماره ۴۱، ص ۸.
- ۲۵ ـ مجتهد شبستری، قرائت رسمی از دین، مصاحبه با مجلهٔ راه نو، شماره ۱۹، ص ۱۸.
  - ۲۶ ـ محمد مجتهد شبستری، دین، مدارا، خشونت، میزگرد کیان ۴۵، ص ۱۴.
    - ٢٧ ـ عبدالكريم سروش، پيشين، ص ٩.
  - ۲۸ ـ عبدالکریم سروش، صراطهای مستقیم، تهران، صراط، ۱۳۷۷، صص ۲-۲.
    - ٢٩ ـ همان، ص ۶.
- ۳۰ محمد مجتهد شبستری، هرمنوتیک، کتاب و سنت، تهران، طرح نو، ۱۳۷۵، صص ۸ـ۷۰.
  - ۳۱ ـ سروش، پیشین، ص ۶۶.
    - ٣٢ ـ همان، ص ٤٩.
  - ٣٣ ـ عبدالكريم سروش، فربه تر از ايدئولوژي، تهران، صراط، ١٣٧٣، ص ١٥٥٠.
    - ۳۴ ـ سروش، دين اقلي واكثري، كيان شماره ۴۱، ص ۸.
  - ۳۵ ـ عبدالكريم سروش، سقف معيشت برستون شريعت، كيان شماره ۲۶، ص ۲۸.
    - ۳۶ ـ عبدالكريم سروش، فربهتر از ايدئولوژي، ص ۲۷۹.
      - ٣٧ ـ همان، ص ٢٧٤.
      - ۳۸ ـ همان، ص ۲۸۱.
    - ٣٩ ـ در مورد مقالاتي كه در نقد نظريهٔ دكترسروش نوشته شده است نگاه كنيد به:
      - على رضا علوى تبار، حاكميت مردم در جامعهٔ دينداران، كيان شماره ٢٢.
      - ـ مقصود فراستخواه، رابطهٔ دین و سیاست در جامعهٔ دینی، کیان شماره ۱۸.
      - ـ حسن يوسفى اشكورى، يارادوكس اسلام و دموكراسى؟، كيان شماره ٢١.
        - ـ بیژن حکمت، مردم سالاری و دین سالاری، کیان شماره ۲۱.
        - مجید محمدی، غسل تعمید سکولاریزم یا نجات دین، کیان شماره ۲۱.
          - حمید پایدار، پارادوکس اسلام و دموکراسی، کیان شماره ۱۹.

# بخش دهم: پی گفتار

چکیده نظر نگارنده آن بود که فرهنگ سیاسی تبعی قبل از انقلاب در فرایند انقلاب به فرهنگ سیاسی تبعی مشارکتی تبدیل شد. همچنین پیامدهای انقلاب و تحولات بیست ساله پس از آن فرهنگ سیاسی تبعی مشارکتی را آرام آرام و به تدریج به سمت فرهنگ سیاسی مشارکتی هدایت کرده است.

در فصل اول این کتاب تلاش کردیم تا از مجموعه عناصر فرهنگ سیاسی در ایران پیش از انقلاب اسلامی یک جمع بندی ارائه دهیم. به همین جهت ابتدا اقتدارگرایی، ۲) توهم توطئه و ۳) فرهنگ ستیز و خشونت را به عنوان عناصر اصلی فرهنگ سیاسی در ایران پیش از انقلاب برشمردیم و سعی کردیم تا با ارجاع به سرمنشاءها و ریشههای هر یک از این عناصر و مؤلفهها نتایج احتمالی هر یک را بازگو کنیم. علاوه بر عناصر اصلی، عناصر ثانویه فرهنگ سیاسی را نیز برشمردیم:

۱) ذهنگرایی - واقعیتگریزی، ۲) عمل زدگی - سیاستگریزی، ۳) تقدیرگرایی - منجیگرایی - اسطوره زدگی و ۵) بدبینی - بی اعتمادی.

در تلاشی برای بازشناسی ریشههای اقتدارگرایی به عنوان مهم ترین عنصر اصلی فرهنگ سیاسی ایران به ساخت سیاسی اقتدارگرا یعنی پاتریمونیالیسم و نوپاتریمونیالیسم و همچنین به ساخت اقتدارگرای خانواده اشاره کردیم. در ریشه شناسی «توهم توطئه» با اشاره به ریشههای اساطیری، تاریخی و سیاسی این عنصر، بر اهمیت تجربه توطئه قدرتهای استعماری، توطئه پردازی دستگاههای امنیتی، دوگانهاندیشی (ثنویت)، تقدیرگرایی و ضعف پژوهش در علوم اجتماعی انگشت نهادیم. همچنین ساختار استبدادی، ساختار اجتماعی مبتنی بر نابرابری، موقعیت ژئوپولتیکی ایران، یکتاانگاری معرفتی و یکتاانگاری دینی را به عنوان ریشههای موجد فرهنگ ستیز و خشونت برشمردیم.

نتایج این عناصر هم عبارت بودند از پیدایش شخصیت اقتدارگرا. مشکل

دموکراسی با ثبات (مسئله نظم - آزادی)، بی اعتمادی به دولت، قواعد بازی و رقیب سیاسی، کلبی مسلکی سیاسی، فقدان اعتماد به نفس سیاسی، درک مبارزهٔ سیاسی براساس خصومت و خشونت و نه رقابت، افزایش هزینهٔ مشارکت سیاسی و بحران مشروعیت تقریباً دائمی. بدیهی است که این عناصر فرهنگ سیاسی مشارکتی ایجاد نمی کنند.

عناصر ثانویهٔ فرهنگ سیاسی نظیر خیال اندیشی های ساده انگارانه، تقدم عمل بر اندیشه، کنار آمدن با تقدیر و منتظر منجی شدن همگی به نوعی تشویق کننده بی تفاوتی و انفعال سیاسی شدند. همچنین نفی تکثرگرایی در ساحت اندیشه و عمل، امتناع نقد اجتماعی عالمانه و بی حب و بغض، افزایش هزینهٔ مشارکت سیاسی و افزایش خطرپذیری سیاسی (ریسک سیاسی) از نتایج مسلم عناصر ثانویه فرهنگ سیاسی ما بودند که در مجموع همگی به نوعی مانع فرهنگ سیاسی مشارکتی و دموکراتیک می شدند.

در مجموع جهتگیریهای شناختی فرهنگ سیاسی در ایرانِ قبل از انقلاب، دولت را اقتدارگرا، سرکوبگر، غیرقابل اعتماد و احیاناً عامل بیگانه میدانند. بازیگران سیاسی و قواعد سیاسی نیز غیرقابل اعتماد محسوب میشوند. مطابق جهتگیریهای احساسی نسبت به دولت، بازیگران سیاسی و حتی نسبت به کل عرصه سیاست بدبینی، ترس و تنفر وجود دارد. همچنین خشونت، عدم تساهل و ستیز، تقدیرگرایی،منجیگرایی، اسطورهزدگی و مطلقگرایی بخشهای مختلف جهتگیریهای ارزشی فرهنگ سیاسی را تشکیل می دهند.

جمع بندی این فصل نشان می دهد که فرهنگ سیاسی حاکم بر جامعهٔ ایران پیش از انقلاب اسلامی کاملاً تبعی بوده و هیچ نوع مشارکتی را تشویق نمی کند. در این فرهنگ، استبداد و بی اعتمادی عناصر غالبی هستند که بی تفاوتی سیاسی و انفعال اجتماعی را به وجود می آورند.

فصل دوم این مجموعه به انقلاب اسلامی، تحولات پس از آن و تأثیرات آنها بر دگرگونی فرهنگ سیاسی در ایران اختصاص یافته است. ابتدا فرایند انقلاب را از منظر فرهنگ سیاسی توضیح دادیم. از این دیدگاه مؤلفههای فرهنگ سیاسی نظیر بی اعتمادی زمینه ساز بحران مشروعیت گردیدند. از طرف دیگر ساخت آمرانه و

اقتدارگرا همواره با فسادی پنهان اما عمیق روبرو بود که شکاف دولت ـ ملت را بیش از پیش پرنشدنی می کرد. از طرف دیگر روشنفکران دینی یا ایدئولوگهای اسلام رادیکال با برجسته تر کردن عناصر مشارکت طلبانه فرهنگ سیاسی مذهبی زمینه را برای ایجاد ایدئولوژی انقلابی رادیکال و بسیج کنندهٔ تودهها فراهم کردند. ایدئولوژیی که با رهبری سیاسی و تشکیلاتی روحانیون، انقلاب را به پیروزی رساند.

پیروزی انقلاب درواقع به یک معنا پرشدن دفعی شکاف تاریخی دولت ـ ملت در ایران بود. چراکه رهبران و نخبگان انقلابی خود از بین مردم کوچه و بازار و نه از طبقه حاکم به فعالیتهای انقلابی کشانده شده بودند، و از طرف دیگر تودههای مردم نیز حاکم به فعالیتهای انقلابی وارد صحنهٔ سیاسی شدند. براین اساس پرشدن شکاف تاریخی دولت ـ ملت در بهمن ۱۳۵۷ در تخفیف بدبینی و بیاعتمادی تاریخی به سیاست و رهبران سیاسی نقش عمدهای داشت. تفسیر مجدد اسلام شیعی یک ایدئولوژی انقلابی پدید آورد که به صورتی گسترده و عمیق جامعهٔ ایران را سیاسی کرد. فرایندی که می توان آن را جامعهپذیری سیاسی مجدد دانست که طی آن فرهنگ سیاسی تبعی پیش از انقلاب به نوعی فرهنگ سیاسی تبعی ـ مشارکتی تحول یافت. با همهٔ اینها مشارکت در فرهنگ سیاسی جدید اولاً به شکل نهادینه و مدنی درنیامده است و شکل تودهای دارد. و ثانیاً هنوز خشونت آمیز است و نه مسالمت آمیز. در سالهای بعد است که این مشارکت آرام آرام باید به مشارکت نهادینه شده و در قالب رقابت مسالمت آمیز سیاسی تبدیل شود.

انقلاب اسلامی بر اقتدار سیاسی و ساخت سیاسی در ایران نیز تأثیری غیرقابل انکار نهاد. پیروزی انقلاب در واقع پایان اقتدار سنتی و ساخت پاتریمونیالی در ایران بود. اقتدار جایگزین حداقل در سالهای اولیهٔ انقلاب اقتدار کاریزمایی بود. امام خمینی رهبری بود که همواره صاحب تواناییها یا خصوصیات فوقطبیعی، فوق انسانی یا حداقل استثنایی تلقی میگردید. از منظر بیرونی نیز رهبری امام خمینی زندگی سیاسی سنتی را قطع کرد، نهادهای سنتی را درهم شکست و شیوهٔ نوینی از فهم مناسبات میان انسانها ایجاد کرد و از همینروست که رهبری امام خمینی کاریزمایی دانسته می شود. بدین ترتیب اقتدار کاریزمایی جانشین اقتدار سنتی گردید.

تصویب قانون اساسی و شکلگیری نهادهای قانونی مختلف را می توان آغاز فرایند نهادینه شدن حرکت انقلابی یا روزمره شدن کاریزما دانست. فرایندی که اقتدار کاریزمایی را به اقتدار قانونی ـ بوروکراتیک تبدیل می کرد. آغاز رهبری جدید در سال ۱۳۶۸ را باید پایان دوره رهبری کاریزمایی و طلیعهٔ قوت گرفتن اقتدار قانونی ـ بوروکراتیک در جامعه ایران دانست. بدیهی است که اقتدار قانونی ـ بوروکراتیک نسبت به اقتدار سنتی و حتی اقتدار کاریزمایی با فرهنگ سیاسی مشارکتی یا مردمسالارانه سنخیت بیشتری دارد.

از طرف دیگر دولت برآمده از انقلاب، یک دولت انقلابی بود که با فرهنگ سیاسی تبعی مشارکتی به وجود آمده در دوران انقلاب، تناسب تام داشت. با این همه روزمره شدن کاریزما و ناپایداری ساخت انقلابی به تحول ساختی انجامید. از این دیدگاه ساخت سیاسی جدید با ساخت پاتریمونیالی یا نوپاتریمونیالی سابق تفاوت عمدهای داشت. ویژگیهای ساخت جدید را هم در جملات امام خمینی به عنوان رهبر کاریزمایی انقلاب و بنیانگذار آن و هم در قانون اساسی به عنوان میثاق ملی می توان سراغ گرفت. ساخت سیاسی جدید در مجموع یک «تئودموکراسی» یا دموکراسی اسلامی است که در چارچوب اسلام ظرفیت دموکراتیک بالایی دارد. این ظرفیت اگرچه تاکنون، به تمامی، به صورت بالفعل درنیامده است اما به نظر می رسد انقلاب با پشت سر گذاردن دوران تثبیت در درازمدت از این ظرفیت استفاده خواهد کرد. با تحول ساخت سیاسی از ساخت اقتدارگرا به تئودموکراسی بدون تردید فرهنگ اقتدارگراکمتر بازتولید خواهد شد.

تحول دیگری که در حوزه سیاست دیده می شود شکلگیری تکثر سیاسی در ایران است. انقلاب با ایجاد یک ساختار سیاسی جدید در ایران توانست زمینه را برای ظهور و بروز نیروهای اجتماعی در چارچوب اسلام آماده کند. علاوه براین صحه گذاردن امام خمینی بر پیدایش دو جناح سیاسی در ایران را می توان به معنای پذیرش نفس «اختلاف» و نهادینه کردن «تکثر» در عرصهٔ سیاسی دانست. چیزی که پیش از آن قانون اساسی نیز آن را مورد تأیید قرار داده بود.

تجربهٔ اداره جامعه به وسیله نخبگان انقلابی، آرام آرام به پیدایش جناحهای سیاسی و فکری مختلفی انجامید که هر یک برای اداره بهینهٔ جامعه طرح و نقشهای

داشتند. بدین ترتیب درست روی گسلها و شکافهای اجتماعی جناحهای سیاسی مختلف شکل گرفتند. جناحهای سیاسیی که احتمالاً در آینده به صورت احزاب سیاسی تمام عیار، رخ نشان خواهند داد. این تکثر به نوبهٔ خود تفکر یکتاانگار و مطلقگرا را تضعیف خواهد کرد و به تدریج به تکوین فرهنگ تکثرگرایانه کمک خواهد کرد.

تحولات اجتماعی گسترده در دو دهه گذشته نیز در دگرگونی فرهنگ سیاسی تأثیرگذار بودهاند. تحولات جمعیتی نقش جوانان، زنان و شهرنشینان را در تحولات اجتماعی حائز اهمیت فراوان ساخته است. جوانان به دلیل نوگرایی و نواندیشی، زنان به دلیل آگاهی از مطالبات فراوانشان از ساخت اقتدارگرا و مردسالار و طبقه متوسط شهرنشین به دلیل برخورداری از سواد، تحصیلات دانشگاهی و اطلاعات، از پتانسیل بالایی جهت کسب هویتهای تازه برخوردارند. درست به همین دلیل است که اینان را می توان به نوعی کارگزاران تحول فرهنگی در بستر جامعه دانست.

از طرف دیگر تغییر سطوح تحصیلی تأثیرات عمدهای در فرهنگ سیاسی بجای گذاشته است. افزایش نرخ باسوادی به قریب ۸۰ درصد افراد لازمالتعلیم می تواند به افزایش آگاهی های سیاسی و اجتماعی کل جامعه منتج شود. همچنین گسترش تحصیلات دانشگاهی به معنای تقویت، تعمیق و گسترش عقلانیت انتقادی در جامعه است. عقلانیتی که بدون تردید به حوزه سیاست نیز کشیده می شود.

از طرف دیگر جامعه روستایی ایران نیز با ورود تحصیل کردگان دانشگاهی، رسوخ رسانه ها، گسترش شبکهٔ بانکی، بهره مندی از تسهیلات بهداشتی و آموزشی متحول شده است. این تحولات، روستاییِ ایرانی را آگاه تر و خردگراتر کرده است. علاوه براین اکنون روستایی امکان انتخاب بیشتری دارد.

به نظر می رسد مهم ترین تحول اجتماعی پس از انقلاب تغییر در گروههای مرجع باشد. این تحول به نوبهٔ خود حاصل تحولات دیگری بود. تا پیش از انقلاب تأثیر گروههای مرجع سنتی در میان عامهٔ مردم بسیار بیش از تأثیر گروههای مرجع مدرن بود. از یک طرف مردم باگروههای مرجع سنتی (روحانیون و حوزویان) همزبانی و همدلی بیشتری حس می کردند و از طرف دیگر گروههای مرجع مدرن (روشنفکران و دانشگاهیان) به دلیل متأثر بودن از ایدئولوژی شبه مدرنیستی غیرمذهبی یا ضدمذهبی نمی توانستند با لایههای سنتی جامعه که اکثریت را هم تشکیل می دادند

-ارتباط برقرار كنند.

دو دهه پس از پیروزی انقلاب اسلامی در ایران اولاً محبوبیت گروههای مرجع سنتی (روحانیون و حوزویان) روبه افول نهاده است. ثانیاً با ظهور روشنفکران دینی جدید، جریانی میانی شکل گرفت که در عین نزدیکی زبانی با تودهها و امکان بیشتری که برای تأثیرگذاری بر تودهها داشت به دنبال آن بود تا مبانی فرهنگی دوران گذار از سنت به مدرنیته را فراهم سازد. ثالثاً گسترش آموزش عالی در سطح جامعه موجب شد تا حاملان جنبش روشنفکری دینی در میان دانشجویان در سطحی وسیع گسترش یابند و حلقهٔ مفقودهٔ میان نخبگان فکری و تودههای کمسواد و بی سواد کامل گردد. بدین ترتیب به تدریج گروههای مرجع مدرن و بومی (دانشگاهیان و روشنفکران دینی ـ روحانیون نواندیش) نسبت به گروههای مرجع سنتی (روحانیون مناتی در مطالعات کمی دقیق تری دارد، اما شواهد و قراین گواه آن هستند.

از آنجا که گروههای مرجع جدید نسبت به گروههای مرجع قدیمی و سنتی، تصور درست تری نسبت به جهان جدید و مقتضیات آن دارند، دموکراتیک تر فکر میکنند و از تساهل و تسامح بیشتری برخوردارند، تحول در گروههای مرجع را باید آغاز تفوق فرهنگ سیاسی مشارکتی بر فرهنگ سیاسی تبعی در جامعهٔ ایران دانست.

در بخش فرهنگ و اندیشه نیز تحولات شگرفی به وقوع پیوسته است. انقلاب اسلامی از یک سو خود متأثر از گفتمان فرهنگی - سیاسی قبل از انقلاب بود اما از سوی دیگر بر این گفتمان به صورت چشمگیری تأثیر گذارد. در این میان روشنفکران لاییک، روحانیون سنتی و روشنفکران دینی هر یک به نوعی تحت تأثیر قرار گرفتند. روشنفکران لاییک از یک طرف مجبور بودند علل شکست ایدئولوژیهای مدرنیستی خودشان را توضیح بدهند و از طرف دیگر با نقادیِ مواضع فکری و عملی حکومتگران تلاش میکردند تا بار دیگر اعتماد به نفس خود را برای روبرو شدن با مسائل به دست آورند.

روحانیون انقلابی نیز باید به انبوه مشکلات علمی و پرسشهای جدی نظری که انقلاب فراروی آنها قرار داده بود پاسخ میدادند. علاوه بر این باید به انتقادات مخالفین نیز یاسخ میگفتند.

در کنار این دو جریان فکری و فرهنگی جریان سومی شکل گرفت که به نوعی ادامه جریان روشنفکری دینی قبل از انقلاب محسوب می شد. منتها برآیند تحولات اجتماعی به تدریج این جریان را از مرجعیت بیشتری برخوردار کرد که طبیعتاً تأثیر اجتماعی آن را دوچندان میساخت. این جریان با رویکردی عقلانی، انتقادی و انسانمدارانه به انسان و جهان می نگریست و تلاش می کرد تا با شناخت درست سنت و مدرنیته، این دو را آشتی دهد. اینکه جریان روشنفکری دینی در تلاش برای همسازکردن سنت و مدرنیته تا چه حد موفق بوده است، مورد بحث ما نیست. اما مسلماً بحثهای مطروحه روشنفکران دینی در تحول فرهنگ سیاسی نقش چشمگیری داشتهاند. تمایز دین از معرفت (برداشت) دینی از تسری تقدس به گزارههای معرفت دینی جلوگیری کرده زمینه ساز نوعی تکثر درون دینی شده است. تکثری که در نهایت به تضعیف یکتاانگاری دینی (یکی ازعناصر موجد فرهنگ خشونت) منجر می شود. تأکید بر حداقلگرایی (دین اقلی) علاوه براین که زمینه را برای استفاده از علم و تجربه بشری فراهم می کند، اداره جامعه را به علوم اجتماعی جدید ارجاع میکند. از سوی دیگر روشنفکران دینی با طرح نظری تکثرگرایی دینی به دنبال ایجاد جامعهای پلورالیستی هستند. جامعهای بدون تفسیر و مفسران رسمی، و برخوردار از جریان آزاد اطلاعات. در چنین جامعهای فرهنگ هم لزوماً تكثرگرایانه خواهد بود. از طرف دیگر روشنفكران دینی برخلاف سنتگرایان و روشنفكران لائيك نه تنها جمع اسلام و دموكراسي را ممكن مي دانند بلكه به دنبال آنند تا با بازخوانی اسلام و دموکراسی بین این دو آشتی و سازش ایجاد کنند.

در مجموع نسل جدید روشنفکران دینی به دنبال ایجاد فرهنگ گذار از جامعهٔ سنتی به جامعهٔ مدرن بودهاند. این فرهنگ جدید که در بطن خود هم دموکراتیک و تکثرگراست و هم دینی و بومی می تواند از میان نخبگان فکری جامعه به کل جامعه تسری یابد و کل فرهنگ سیاسی را دموکراتیزه کند. فرایندی که با جابجایی در گروههای مرجع آغاز شده است.

یکبار دیگر تحولات ایران پس از انقلاب را مرور میکنیم. ساختهای تولیدکننده فرهنگ سیاسی تبعی کاملاً متحول شدهاند. اقتدار سنتی به اقتدار کاریزمایی و سپس بوروکراتیک \_ قانونی تبدیل شده است. ساخت پاتریمونیال به یک ساخت

دموکراسی متعهد به اسلام تغییر یافته و دیگر قادر به بازتولید کامل فرهنگ سیاسی اقتدارگرا نیست.

تحولات اجتماعی علاوه بر افزایش شدید آگاهیهای سیاسی و اجتماعی مرجعیت گروههای مدرن اما بومی را بیشتر کرده است. فرهنگ سیاسی تولیدشده توسط گروههای مرجع جدید نه تنها بسیاری از ریشهها و عناصر فرهنگ سیاسی تبعی مشارکتی قبلی را دچار چالش میکنند، بلکه در پی ایجاد یک فرهنگ سیاسی دموکراتیک و تکثرگرا هستند. این فرهنگ جدید نه تنها در میان نخبگان نضج گرفته، بلکه حتی در بطن بستر اجتماعی نیز به جریان افتاده است. بدین ترتیب شاهد تحول تدریجی فرهنگ سیاسی خواهیم بود. به نظر میرسد فرهنگ سیاسی در ایران دو دهه پس از انقلاب در حال تحول به یک فرهنگ سیاسی مشارکتی است.

اکنون این سئوال مطرح است که این فرهنگ سیاسی مشارکتی جدید تا چه حد ساخت سیاسی نیمه دموکراتیک موجود را تحمل خواهد کرد. آیا این فرهنگ جدید با یک شالوده شکنی ساخت سیاسی قرین خود را ایجاد خواهد کرد؟ یا همین ساخت سیاسی موجود را از درون دگرگون خواهد ساخت؟ در اینجا بد نیست به سناریوهای تحول ساخت و فرهنگ سیاسی مجدداً نگاهی بیفکنیم. هژمونی فرهنگ سیاسی مشارکتی به معنای فشار ساختاری بر ساخت سیاسی نیمه دموکراتیک خواهد بود. به نظر می رسد حادثه دوم خرداد ۱۳۷۶ و پیروزی خیره كننده سيد محمد خاتمي نشاندهندهٔ اين فشار ساختاري باشد. اكنون با حاكميت اصلاحطلبان بخش دوم سناريو (تحول در ساخت سياسي) آغاز شده است. اگر اصلاح طلبان با روشهای رفورمیستی بتوانند با استفاده از ظرفیتهای دموکراتیک ساخت تئودموکراسی درها را به روی موج فرهنگ سیاسی مشارکتی باز کنند، فرآیند دموکراسی سازی ا در جامعهٔ ایران در یک زمینهٔ بومی و ملی و در قالب هایی چون دموکراسی اسلامی یا مردمسالاری دینی تحقق خواهد یافت. اما اگر اصلاح طلبان به هر دلیل در اجرای پروژهٔ دموکراسی سازی توفیق نیابند، با توجه به فرهنگ سیاسی مشارکتی جامعهٔ ایران، امکان بروز نوعی از ساخت شکنی، چندان دور از ذهن نخواهد بود.

# فهرست منابع و مآخذ

### ۱\_فارس**ی**:

### الف: كتب:

ـ آبرکرامبی، نیکلاس و دیگران، فرهنگ جامعه شناسی، حسن پویان، تهران: چایخش، ۱۳۷۰.

آربی آستر، آنتونی و دیگران، خشونت و جامعه، به اهتمام اصغرافتخاری، تهران: نشر سفیر، ۱۳۷۹.

- ـ آرنت، هانا، ریشه های تو تالیتاریسم، محسن ثلاثی، تهران: جاویدان، ۱۳۶۶.
- ـ آشوری، داریوش، تعریفها و مفهوم فرهنگ، تهران: مرکز اسناد فرهنگی آسیا، ۱۳۵۷.
- ـ ازغندی، علی رضا، ناکارآمدی نخبگان سیاسی در ایران بین دو انقلاب، تهران: قومس ۱۳۷۶.
- اسفن، دون، سقوط و ظهور شیوهٔ تولید آسیایی، عباس مخبر، تهران: نشر مرکز، ۱۳۶۸.
  - -اقبال آشتیانی، عباس، شرح زندگانی امیرکبیر، تهران: بینا، بیتا.
- ـ اینگلهارت، رونالد، تحول فرهنگی در جامعهٔ پیشرفتهٔ صنعتی، مریم وتر، تهران: کویر، ۱۳۷۳.
  - بازرگان، مهدی، سازگاری ایرانی، بینا، بی تا.
- بارنز و بكر، تاريخ انديشهٔ اجتماعي، جواد يوسفيان، تهران: اميركبير، ١٣٧٠.
  - ـ براهنی، رضا، تاریخ مذکّر، تهران: نشر اول، ۱۳۶۳.
- برزین، سعید، جناحبندی سیاسی در ایران از دههٔ ۱۳۶۰ تا دوم خرداد ۱۳۷۶، تهران: مرکز، ۱۳۷۷.
- بروجردی، مهرزاد، روشنفکران ایرانی و غرب، جمشید شیرازی، تهران:

#### ۱۸۸ / انقلاب آرام

فرزان، ۱۳۷۷.

- ـ بشیریه، حسین، انقلاب و بسیج سیاسی، تهران: انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۷۲.
  - بشیریه، حسین، جامعه شناسی سیاسی، تهران: نشر نی، ۱۳۷۴.
  - ـ بشيريه، حسين، دولت عقل، تهران: مؤسسه نشر علوم نوين، ١٣٧٤.
  - ـبيرو، آلن، فرهنگ علوم اجتماعي، باقر ساروخاني، تهران: كيهان، ١٣۶٨.
    - ـپارسونز، آنتونی، **غرور و سقوط**، منوچهر راستین، تهران: هفته، ۱۳۶۳.
    - پوپر، کارل، منطق اکتشاف علمی، احمد آرام، تهران: سروش، ۱۳۷۰.
- ـ تبریزینیا، حسین، علل ناپایداری احزاب سیاسی در ایران، تهران: نشر بینالملل ۱۳۷۱.
  - ـ جمالزاده، محمدعلي، خلقيات ما ايرانيان، تهران: فروغي، ١٣٤٥.
- چالمرز، آلن ف، چیستی علم، سعید زیباکلام، تهران: علمی و فرهنگی، ۱۳۷۴.
- ـ خاتمی، سیدمحمد، آیین و اندیشه در دام خودکامگی، تهران: طرح نو، ۱۳۷۸.
- ـ خميني، امام سيدروحالله، صحيفهٔ نور، تهران: سازمان مدارك فرهنگي انقلاب اسلامي، ١٣٧٠.
  - داد، سي، ايچ، رشد سياسي، عزت الله فولادوند، تهران: نشر نو، ١٣۶٩.
- ـ دوورژه، موریس، جامعه شناسی سیاسی، ابوالفضل قاضی شریعت پناهی، تهران: دانشگاه تهران، ۱۳۶۹.
- \_ رجایی، فرهنگ، معرکهٔ جهانبینیها، تهران: شرکت انتشارات احیاء کتاب، ۱۳۷۳.
  - رفیع پور، فرامرز، توسعه و تضاد، تهران: شرکت سهامی انتشار، ۱۳۷۷.
- ـ زنجانی، حبیبالله، جمعیت و شهرنشینی در ایران، ج ۱، تهران: مرکز مطالعات و تحقیقات شهرسازی و معماری ایران.
  - ـزيباكلام، صادق، ما چگونه ما شديم؟، تهران: روزنه، ١٣٧٣.
  - -زیباکلام، صادق، مقدمهای بر انقلاب اسلامی، تهران: روزنه، ۱۳۷۲.

- ـزيگفريد، آندره، روح ملتها، احمد آرام، تهران: شركت انتشار، ١٣٤٣.
- ـ ساروخاني، باقر، دائرة المعارف علوم اجتماعي، تهران: كيهان، ١٣٧٠.
- ـ سروش، عبدالکریم، رازدانی و روشنفکری و دینداری، تهران: صراط، ۱۳۷۰.
  - ـ سروش، عبدالكريم، صراطهاي مستقيم، تهران: صراط، ١٣٧٧.
  - ـ سروش، عبدالكريم، فربه تر از ايد تولوژي، تهران: صراط، ١٣٧٣.
  - سروش، عبدالكريم، قبض و بسط تئوريك شريعت، تهران: صراط، ١٣٧٠
  - ـ سولیوان، ویلیام، مأموریت در ایران، محمود مشرقی، تهران: هفته، ۱۳۶۱.
- شریعتی، علی، حسین وارث آدم (مجموعه آثار شمارهٔ ۱۹)،تهران: قلم، ۱۳۶۹.
  - شعبانی، رضا، مبانی تاریخ اجتماعی ایران، تهران :قومس، ۱۳۶۹.
- ـ شیخالاسلامی، جواد، افزایش نفوذ روس و انگلیس در ایران عصر قاجار، تهران: کیهان، ۱۳۶۹.
- صميمي، مينو، پشت پردهٔ تختطاووس، حسين ابوترابيان، تهران: اطلاعات، ١٣٤٨.
  - طباطبایی، سیدجواد، زوال اندیشهٔ سیاسی در ایران، تهران: کویر، ۱۳۷۵.
    - عالم، عبدالرحمان، بنیادهای علم سیاست، تهران: نشر نی، ۱۳۷۳.
- عبدی، عباس و محسن گودرزی، تحولات فرهنگی در ایران، تهران: روش، ۱۳۷۸.
- عظیمی، فخرالدین، بحران دموکراسی در ایران، عبدالرضا هوشنگ مهدوی و بیژن نوذری، تهران، البرز، ۱۳۷۴.
- ـ علم، امیراسدالله، گفتگوهای من با شاه، گروه مترجمان، تهران: طرح نو، ۱۳۷۱.
- ـ علم، امیراسدالله، یادداشتهای علم ج ۲، با مقدمهٔ علینقی عالیخانی، واشنگتن، ۱۹۹۳.
- ـ علومی، رضا، فلسفهٔ تاریخ شاهنشاهی ایران، تهران: کمیته شورای جشن شاهنشاهی حزب ایران نوین، ۱۳۵۰.

#### ١٩٠/انقلاب آرام

- ـ عنایت، حمید، اندیشهٔ سیاسی در اسلام معاصر، بهاءالدین خرمشاهی، تهران: خوارزمی، ۱۳۷۲.
- فرجاد، محمدحسین، اصول و مبانی جامعه شناسی، تهران: اساطیر، ۱۳۷۴.
  - فردوسی، حکیم ابوالقاسم، شاهنامه، تهران: بینا، بی تا.
- \_فروند، ژولین، جامعه شناسی ماکس وبر، عبدالحسین نیکگهر، تهران: نیکان، ۱۳۶۲.
  - \_فولر، گراهام، قبلهٔ عالم، عباس مخبر، تهران: نشر مركز، ١٣٧٣.
  - قوام، عبدالعلی، سیاستهای مقایسهای، تهران: سمت، ۱۳۷۳.
- قوچانی، محمد، یقه سفیدها، (جامعه شناسی نهادهای مدنی در ایران امروز)، تهران: نقش و نگار، ۱۳۷۹.
- ـ کاتوزیان، محمدعلی همایون، اقتصاد سیاسی ایران، محمدرضا نفیسی و کامبیز عزیزی، تهران: نشر مرکز، ۱۳۷۴.
- کار، مهرانگیز، موانع حقوقی توسعهٔ سیاسی در ایران، تهران: قطره، ۱۳۷۹.
  - كاظمزادهٔ ايرانشهر، حسين، تجليات روح ايراني، تهران: اقبال، ١٣٣٥.
- ـ کدی، نیکی آر، ریشههای انقلاب ایران، عبدالرحیم گواهی، تهران: قلم، ۱۳۶۹.
- کمالی، علی اکبر، بررسی مفهوم جامعه پذیری، تهران: مرکز چاپ و نشر سازمان تبلیغات اسلامی، ۱۳۷۴.
- ـ کوئن، بروس، مبانی جامعه شناسی، غلامعباس توسلی و رضا فاضل، تهران: سمت، ۱۳۷۳.
- گر، تد رابرت، چرا انسانها شورش میکنند، علی مرشدیزاده، تهران: انتشارات پژوهشکده مطالعات راهبردی، ۱۳۷۷.
- لمبتون، آن کی اس، نظریهٔ دولت در ایران، گردآوری و ترجمه از چنگیز پهلوان، تهران: نشرگیو، ۱۳۷۹.
- مجتهد شبستری، محمد، هرمنوتیک، کتاب و سنت، تهران: طرح نو، ۱۳۷۵.
- مجتهدی، کریم، سید جمال الدین اسد آبادی و تفکر جدید، تهران: نشر تاریخ ایران، ۱۳۶۴.

- ـ محتشمی، سیدعلی اکبر، چند صدایی در جامعه و روحانیت، تهران: خانهٔ اندیشهٔ جوان، ۱۳۷۹.
- محسنی، منوچهر، بررسی آگاهیها، نگرشها و رفتارهای اجتماعی و فرهنگی در تهران، تهران: نشر زهد، ۱۳۷۹.
- محمدی، مجید، در آمدی بر جامعه شناسی و اقتصاد فرهنگ در ایران امروز، تهران: قطره، ۱۳۷۷.
- محمدی، مجید، سر بر آستان قدسی، دل درگرو عرفی، تهران: قطره، ۱۳۷۷.
- ـ مرتجی، حجت، جناحهای سیاسی در ایران امروز، تهران: نقش و نگار، ۱۳۷۸.
  - مطهری، مرتضی، ده گفتار، تهران: صدرا، ۱۳۶۹.
- مطهری، مرتضی، «قیام و انقلاب مهدی ـ شهید ـ انسان و سرنوشت»، تهران: صدرا، ۱۳۶۱.
- ـ وبر، ماکس، اقتصاد و جامعه، عباس منوچهری و دیگران، تهران: مولی، ۱۳۷۴.
- جمعی از نویسندگان، انتخاب نو، (تحلیلهایی جامعه شناسانه از واقعهٔ دوم
  - خرداد)، به کوشش عبدالعلی رضایی و عباس عبدی، تهران: طرح نو، ۱۳۷۷.
- \_\_\_\_\_سرشماری عمومی نفوس و مسکن (نتایج تفصیلی ۱۳۷۵) ج ۱، تهران: مرکز آمار ایران، ۱۳۷۶.
  - ــــــقانون اساسى جمهورى اسلامى ايران.
- \_\_\_\_\_ مقایسهٔ گزیده نتایج سرشماری های عمومی نفوس و مسکن ۱۳۷۵ ـ ۱۳۶۵، چاپ اول، تهران: مرکز آمار ایران، ۱۳۷۶.

### ب ـ مقالات

- آرکون، محمد، تسامح در اسلام یا در دارالاسلام، سیدمرتضی مردیها، کیان

١٩٢ / انقلاب آرام

۳۸، مرداد و آبان ۱۳۷۶.

- آلموند، گابریل و جی بینگهام پاول، جامعه پذیری سیاسی و فرهنگ سیاسی، علی رضا طیب، اطلاعات سیاسی اقتصادی، شمارهٔ ۱۱۳-۱۱۳.
- ـ ازغندی، علی رضا، جامعهٔ مدنی و خلقیات ما ایرانیان، تحقق جامعهٔ مدنی در انقلاب اسلامی ایران (مجموعه مقالات) تهران: سازمان مدارک فرهنگی انقلاب اسلامی، ۱۳۷۶.
  - ـ اشرف، احمد، توهم توطئه، فصلنامهٔ گفتگو، شمارهٔ ۸، تابستان ۱۳۷۴.
- بشیریه، حسین، اقتدارگرایی، تکثرگرایی و فرهنگ سیاسی، ایران فردا شماره ۲۹، دی ماه ۱۳۷۵.
- بشیریه، حسین، ایدئولوژی و فرهنگ سیاسی گروههای حاکم در دورهٔ پهلوی، نقد و نظر ۸-۷، تابستان و پاییز ۱۳۷۸.
- ـ بشیریه، حسین، توسعه و فرهنگ، میزگرد مجلهٔ نامهٔ فرهنگ شماره ۶ و ۵، پاییز و زمستان ۱۳۷۰.
- ـ بشیریه، حسین، جامعهٔ مدنی، قدرت و ایدئولوژی، موانع تحقق جامعهٔ مدنی در ایران، در کتاب تحقق جامعهٔ مدنی در انقلاب اسلامی (مجموعه مقالات)، تهران: سازمان مدارک فرهنگی انقلاب اسلامی، ۱۳۷۶.
- ـ پای، لوسین، فرهنگ سیاسی و توسعهٔ سیاسی، مجید محمدی، نامهٔ فرهنگ، شماره ۶-۵، پاییز و زمستان ۱۳۷۰.
- پایدار، حمید، پارادوکس اسلام و دموکراسی، کیان شماره ۱۹، خرداد ۱۳۷۳.
- ـ پولادی، کمال، جامعهٔ مدنی در شرق، اطلاعات سیاسی ـ اقتصادی شماره ۱۳۰ مروردین و اردیبهشت ۱۳۷۶.
- ـپيمان، حبيبا...، دربارهٔ استبداد ايراني، كتاب توسعه، شمارهٔ ١٠، پاييز ١٣٧٤.
- ـ پیمان، حبیبا...، واکنشهای جمعی ایرانیان به تجاوز و خشونت، چیستا، شماره ۱۲۱، مهر ۱۳۷۴.
  - \_ تاجیک، محمدرضا، گفتمان سردبیر، فصلنامهٔ گفتمان شمارهٔ ۲، پاییز ۱۳۷۷.
- حاجی یوسفی، امیرمحمد، رانت، دولت رانتیر و رانتیریسم: یک بررسی

- مفهومی، اطلاعات سیاسی ـ اقتصادی شماره ۱۲۶ ـ ۱۲۵، بهمن و اسفند ۱۳۷۶.
- حجاریان، سعید، ساخت اقتدار سلطانی، آسیب پذیریها و بدیلها، اطلاعات سیاسی ـ اقتصادی شمارهٔ ۹۱-۹۱، فروردین و اردیبهشت ۱۳۷۴.
- ـ حجاریان، سعید، فرهنگ سیاسی، گفتگو با نقد و نظر شماره ۸ـ۷،تابستان و یاپیز ۱۳۷۸.
- \_حجاریان، سعید، نهاد دین در بستر تاریخ و اجتماع، گفتگو باکیان شمارهٔ ۴۵، مهمن و اسفند ۱۳۷۷.
- ـ حسینی، سید محمدرضا، موانع فرهنگی توسعه در ایران، فصلنامهٔ مطالعات راهبردی، شمارهٔ اول، پاییز ۱۳۷۷.
- حکمت، بیژن، *مردمسالاری و دین سالاری*، کیان شماره ۲۱، شهریور و مهر ۱۳۷۳.
- ـ خاتمی، سیدمحمد، فرهنگ سیاسی در نظرخواهی از دانشوران، مصاحبه با نقد و نظر ۸-۷، تابستان و یاییز ۱۳۷۸.
- \_ خرمشاهی، بهاءالدین، پشمینه پوش تند خو، کیان شماره ۴۵، بهمن و اسفند ۱۳۷۷.
- ـ دباشی، حمید، معبر مبارک نسبیتگرایی، کیان شمارهٔ ۴۵، بهمن و اسفند ۱۳۷۷.
- رابرتس، کیت، پیدایش رقبای نهضت های دینی: کاریزما و روزمره شدن آن، هادی جلیلی، کیان ۴۶، فروردین و اردیبهشت ۱۳۷۸.
- ـ رزاقی، سهراب، مؤلفه های فرهنگ سیاسی ما، نقد و نظر ۸-۷، تابستان و پاییز ۱۳۷۸.
  - ـ سروش، عبدالكريم، دين اقلى و اكثرى، كيان شماره ۴۱، فروردين ١٣٧٧.
- ـ سروش، عبدالکریم، سقف معیشت بر ستون شریعت، کیان شماره ۲۶، مرداد و شهریور ۱۳۷۴.
- سروش، عبدالکریم، فقه در ترازو یا چند پرسش از محضر آیت الله منتظری، کیان شماره ۴۶، فرور دین و اردیبهشت ۱۳۷۸.
- ـ سریعالقلم، محمود، آفات متدلوژیک تفکر در ایران، اطلاعات سیاسی

#### ۱۹۴ / انقلاب آرام

- اقتصادی ۱۳۴-۱۳۳، مهر و آبان ۱۳۷۷.
- سهرابزاده، مهران، عناصر فرهنگی سیاسی عامه، فرهنگ توسعه شماره ۳، آذر و دی ۱۳۷۱.
- عسگری خانقاه، اصغر، تحول فرهنگی و الگوهای آن، مجموعه مقالههای سمینار جامعه شناسی، جلد اول، تهران: سمت، ۱۳۷۲.
- علوی تبار، علی رضا، دین، اید ئولوژی و تعبیر اید ئولوژیک از دین، فرهنگ توسعه شمارهٔ ۴، بهمن و اسفند ۱۳۷۱.
- ـ علوی تبار، علی رضا، حاکمیت مردم در جامعه دیند اران، کیان شمارهٔ ۲۲، آبان و آذر و دی ۱۳۷۳.
- -علوی تبار، علی رضا، روشنفکری دینی، یک برنامهٔ پژوهشی، کیان شمارهٔ ۴۳، مرداد و شهریور ۱۳۷۷.
- -عنایت، حمید، انقلاب در ایران سال ۱۹۷۹، مینا منتظر لطفی، فرهنگ توسعه شمارهٔ ۴، بهمن و اسفند ۱۳۷۱.
- فراست خواه، مقصود، رابطه دین و سیاست در جامعه دینی، کیان شماره ۱۸، فروردین و اردیبهشت ۱۳۷۸.
- ـ قادری، حاتم، آبشخور خشونت: سنت و رادیکالیسم، مصاحبه با مجلهٔ آبان شماره ۵۹، ۱۹ دی ماه ۱۳۷۷.
- ـ قوام، عبدالعلى، فرهنگ سياسى: پيوند ميان تحليل خرد و كلان، محلة سياست خارجى، شماره ٢، سال دهم، تابستان ١٣٧٥.
- قهاری، کیواندخت، تحمیل و تحمل، کیان شمارهٔ ۴۵، بهمن و اسفند ۱۳۷۷.
- ـ کاتوزیان، محمدعلی همایون، در تعصب و خامی و تجلی آن در جامعهٔ کلنگی، کیان ۴۵، بهمن و اسفند ۱۳۷۷.
- -کاتوزیان، محمدعلی همایون، دموکراسی دیکتاتوری، حکومت خودکامه، ایران فردا، شماره ۳۳، خرداد ۱۳۷۶.
- ـ کاتوزیان، محمدعلی همایون، فرّه ایزدی و حق الهی پادشاهان، اطلاعات سیاسی اقتصادی شماره ۱۳۰-۱۲۹، خرداد و تیر ۱۳۷۷.
- کدیور، جمیله، اقتدارگرایی از منظر فرهنگ عامه، راهبرد شمارهٔ ۸، پاییز

.1444

- ـ كديور، محسن، حكومت ولايى، ولايت فقيه، جمهورى اسلامى، مجلة راه نو، شمارة ١٣٧، سال اول، تير ١٣٧٧.
- ـ گل محمدی، احمد، زمینه های بسیج مردمی در انقلاب اسلامی ایران، راهبر د شمارهٔ ۹، بهار ۱۳۷۵.
  - ـ گنجی، اکبر، اولین فاشیست شیطان است، کیان ۳۹، آذر و دی ۱۳۷۶.
- ـ گنجی، اکبر، فاشیسم از معاصی بزرگ است (دفاعیهٔ تئوریک)، کیان ۴۰، بهمن و اسفند ۱۳۷۶.
- مجتهد شبستری، محمد، دین، مدارا و خشونت، مصاحبه باکیان ۴۵، بهمن و اسفند ۱۳۷۷.
- مجتهد شبستری، محمد، قرائت رسمی از دین، بحرانها، چالشها، راه حلها، مصاحبه با مجلهٔ راه نو، شماره ۱۹، سال اول، شهریور ۱۳۷۷.
- محمدی، مجید، غسل تعمید سکولاریزم یا نجات دین، کیان شمارهٔ ۲۱، شهریور و مهر ۱۳۷۳.
- محمدی، مجید، مقدمهای بر مطالعهٔ فرهنگ سیاسی در ایران، مجلهٔ فرهنگ و توسعه، شمارهٔ ۳، آذر و دی ۱۳۷۱.
- مریام، آلن اچ، رهبری فرهمندانه در آسیای امروزی: مائو، گاندی و خمینی، نقد و نظر ۲۲ ـ ۲۱، زمستان و بهار ۱۳۷۹ ـ ۱۳۷۸.
- ـ ملکیان، مصطفی، حوزه و دنیای جدید، گفتگو با راه نو، شماره ۱۳، ۲۷ تیر ۱۳۷.
  - موحد، ضياء، فراتر از تسامح، كيان ۴۵، بهمن و اسفند ١٣٧٧.
  - نراقی، احمد، دین و خشونت دینی، کیان ۴۵، بهمن و اسفند ۱۳۷۷.
- ـ نصر، سیدحسین، مبادی مابعدالطبیعی و تلقی اسلامی در مقولهٔ مدارا و عدم مدارا، هومن یناهنده، کیان ۴۵، بهمن و اسفند ۱۳۷۷.
- نوروزی، نصرالله، ساخت قدرت شخصی و فروپاشی حکومت پهلوی، راهبرد شمارهٔ ۹،بهار ۱۳۷۵.
- نویدنیا، منیژه، خانوادهٔ خود را بشناسیم، حقوق زنان، شمارهٔ ۱۷، شهریور

۱۹۶ / انقلاب آرام

1509

- هگلاند، ماری، دو تصور از امام حسین علیه السلام (همنوایی و انقلاب در یک روستای ایران)، محمد عابدی اردکانی، حضور شماره ۲۷، بهار ۱۳۷۷.

- یوسفی اشکوری، حسن، پارادوکس اسلام و دمکراسی؟، کیان شمارهٔ ۲۱، شهریور و مهر ۱۳۷۳.

### ۲\_انگلیسی:

- Almond and Powell, *Comparative Politics: A Development Aproach*, Boston: little Brown and Co, 1978.
- Almond, Gabriel A and Sindey Verba, Civic Culture, Boston: little, Brown and Company, 1965.
- Dressler, David and William N, Willis, jr, *Sociology*, New York: Alfred A, 1969.
- Hagopian, Mark N, *Regimes, Movements, and Ideologies*, New York and London: Longman, 1978.
  - Zonis, M, The Political Elite of Iran, Princeton University, 1971.

# انتشارات روزنه منتشر کرده است:

| ۲۴۹۵۰ ریال | ١: اخلاق عارفان                              |
|------------|----------------------------------------------|
|            | دکتر مهین پناه <i>ی</i>                      |
| ۱۳۵۰۰ ریال | ۲: ارزیابی کار و زمان                        |
|            | مهندس ناصر جاويد                             |
| ۴۵۰۰ ریال  | ۳: اسرار نیکبختی                             |
|            | ا. س. ماردن، ترجمه ابوالقاسم پاینده          |
| ۷۹۵۰ریال   | ۴: اسکندر صغیر (برای نوجوانان)               |
|            | ترجمة مهشيد ميرمعزي                          |
| ۹۵۰۰ ریال  | ۵: انشارات ولوی (شرح مثنوی معنوی)            |
|            | عماد اردبیلی، به اهتمام احمد خوشنویس         |
| ۱۶۰۰۰ ریال | ع: افسىانة كلريز                             |
|            | ضياءالدين نخشبي (قرن هشتم)                   |
| ۲۵۰۰۰ ریال | ٧: المقدمات من كتاب نصالنصوص                 |
|            | (سیدحیدر آملی) ترجمهٔ محمد رضا جوزی          |
| ۱۵۰۰۰ ریال | ۸: انتهانامه                                 |
|            | سلطان ولد /به اهتمام دكتر محمدعلي خزانهدارلو |
| ۲۲۰۰۰ ریال | ٩: انيسالعارفين                              |
|            | شرح منازل السائرين خواجه عبدالله انصارى      |
|            | به اهتمام و تصحیح علی اوجبی                  |
| ۱۲۵۰۰ ریال | ١٠: انديس العشباق و آثار ديكر شرف الدين رامي |
|            | تصحيح دكتر محسن كياني                        |
| ۱۹۹۵۰ ریال | ۱۱: اینترنت در یک نگاه                       |
|            | ترجمة محمدرضا ضرغامي، عليرضا ضرغامي          |
| ۹۵۰۰ ریال  | ۱۲: باغهای مرمر (رمان)                       |
|            | حسن خادم                                     |
| ۵۹۵۰ریال   | ۱۳: بچههای آینه (برای کودکان و نوجوانان)     |
|            | ماریاگریپ / ترجمهٔ جمشید کاویانی             |
| ۹۳۰۰ ریال  | ۱۴: بیانالادیان                              |
|            | (ابوالمعالي محمدالحسيني العلوي)              |
|            | تصحيح عباس اقبال، محمدتقي دانشپژوه           |
|            | كوشش دكتر سيلمحمد دبيرسياتي                  |
| ۹۹۵۰ ریال  | ۱۵: بیستون                                   |
|            | سيدابراهيم نبوى                              |
| ۱۳۵۰۰ ریال | ۱۶: پرنیان پندار                             |
|            | دكتر جلال الدين كزازى                        |

| ۵۹۵۰ریال     | ۱۷: پریشانی (مجموعه داستان)                                                         |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
|              | محمّد جهان تيغ                                                                      |
| ۵۹۵۰ ریال    | ۱۸: پریشانی (مجموعهداستان)                                                          |
| el Man       | محمدجهان تيغ                                                                        |
| ۳۹۵۰۰ ریال   | ۱۹: پزشکی سنتی مردم ایران                                                           |
|              | ایرج افشار سیستانی                                                                  |
| ۲۷۹۵۰ ریال   | ۲۰: پژوهشی در نام شهرهای ایران                                                      |
| 11 1964      | ایرج افشار سیستانی<br>۲۱: پیامبر                                                    |
| ۱۴۵۰۰ ریال   | ۱۰۰ پیاهبو<br>جبران خلیل جبران، ترجمهٔ دکتر حسین الهی قمشهای                        |
| ۱۱۹۵۰ریال    | جبران حیل جبران، ترجمه دختر حسین الهی قمسه ای<br>۲۲: تار و سه تار (دورهٔ اول و دوم) |
| יטוויייטונטט | ۲۰۰۰ کو قطعه کار (دوره)ون و دوم)<br>دکتر ا <i>سدالله حجازی</i>                      |
| 11           | د در استامه عجاری<br>۲۳: تاریخچهٔ نقد ادبی                                          |
| ۱۱۵۰۰ ریال   | ۰۰۰ تاریخیه تعدادیی<br>ورنالهال / ترجمه احمد همتی                                   |
| 11           | وره المال الرجمة الحمد همتى<br>۲۴: تاريخچة نقد ادبي                                 |
| ۱۱۵۰۰ ریال   | ۱۱۰ تاریخچه تعد ادبی<br>ورنون هال / ترجمهٔ احمد همتی                                |
| 11           | وربون شان / ترجمه احمد همتی<br>۲۵: تاریخ سینمای ایران                               |
| ۷۰۰۰۰ریال    | ۱۰۰ تاریخ شینهای ایران<br>جمال امید                                                 |
| 11 %AA.      | جمان آمید<br>۲۶: تاریکخانه (جهار قصه)                                               |
| ۴۹۵۰ ریال    | ۱۰، تاریختانه (چهار عضه)<br>حسن هدایت                                               |
| ۲۳۹۵۰ ریال   | حصی مدیت<br>۲۷: تأثیرگذار ترینهای تاریخ                                             |
| القال المال  | ۰۰۰ میرهارسویل سازیم<br>میشل اج. هارت                                               |
|              | ئيسن ج. سارت<br>ترجمة محمد حسين آهوئي                                               |
| ۲۱۰۰۰ ریال   | کر. تأملات ایرانی (مجموعه مصاحبه)                                                   |
| القال المراد | حسين كاجي                                                                           |
| ناياب        | ۲۰: تجوید آسان                                                                      |
| Ģţ           | -ري-<br>حميدرضا مستفيد                                                              |
| ۲۴۹۵۰ ریال   | ۳۰: تذکره آتشکده                                                                    |
|              | آذر بیگلل <i>ی</i>                                                                  |
| ۱۲۰۰۰ ریال   | ۳۱: تذکره خوشنویسان                                                                 |
|              | مولاتا محمد هفت قلمی دهلوی                                                          |
| ۱۹۵۰۰ ریال   | ٣٢: تذكرة انجمن خاقان                                                               |
|              | فاضلخان گروسی /به اهتمام دکتر توفیق سبحانی                                          |
| ۱۷۵۰۰ ریال   | ٣٣: تذكرة مرآة الخيال                                                               |
| - 23         | امیر شیرعلیخان لودی /تصحیح سیدحمید حسنی                                             |
| ۱۰۸۰۰ ریال   | ٣٠: ترجمان الأشواق                                                                  |
|              | محى الدين ابن عربي / ترجمهٔ دكتر گل بابا سعيدي                                      |
| ۲۵۰۰ ریال    | ٣٥: ترجمهٔ زخم (شطحیات)                                                             |
|              | احمدعزيزي                                                                           |
| ۴۵۰۰ ریال    | ۳۶: تهرانجلس                                                                        |
|              |                                                                                     |

|             | (مجموعهٔ داستان) سید ابراهیم نبوی                                                                                      |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۷۹۵۰ریال    | ۳۷: جزیرهٔ هندورابی و دریای پارس                                                                                       |
|             | ايرج افشار سيستانى                                                                                                     |
| ۵۰۰۰دریال   | ٣٨: حافَّظ به روايت حافظ (مجمرع ده نوار شامل ده سخنراني)                                                               |
|             | دکتر حسین ال <i>هی</i> قمشهای                                                                                          |
| ۱۲۵۰۰ ریال  | ۳۹: حکایتهای حیوانات                                                                                                   |
|             | دكتر محمد تقوى                                                                                                         |
| ۱۷۹۵۰ ریال  | ۰ ۴: حكمت الهي (خاص و عام)                                                                                             |
|             | حكيم محى الدين مهدى الهي قمشهاي                                                                                        |
|             | به تصحیح هرمز بوشهریپور                                                                                                |
| ۹۹۵۰ ریال   | ۴۱: خاطرات یک بچهٔ ناقلا                                                                                               |
|             | (نوشتهٔ وامبا)، ترجمهٔ دکتر مرتضی کلانتریان                                                                            |
| ۱۷۹۵۰ ریال  | ۴۲: خلاقیت                                                                                                             |
|             | رابرت ویزبرگ                                                                                                           |
|             | ترجمهٔ مهدی والفی                                                                                                      |
| ۹۹۵۰ ریال   | ۴۳: خندیدن قدغن نیست                                                                                                   |
|             | مجموعهٔ کاریکاتورهای مانا نیستانی                                                                                      |
| ۲۷۵۰۰ ریال  | ۴۴: دائرةالمعارف جهانی سازهای موسیقی<br>-                                                                              |
|             | ترجمة حسن زندباف                                                                                                       |
| ۲۴۰۰۰ریال   | ۴۵: دائرةالمعارف مستشرقان                                                                                              |
|             | عبدالرحمن بدوى، ترجمهٔ صالح طباطبائي                                                                                   |
| ۳۰۰۰۰ ریال  | ۴۶: داستان حيرتانگيز شاقول سحرآميز                                                                                     |
|             | ابن سینا، به اهتمام دکتر کریم زرگر                                                                                     |
| ۴۰۰۰ ریال   | ۴۷: در آغاز زن بود (شعر)                                                                                               |
| *1          | سعادالصباح (شاعره عرب) ترجمهٔ وحید امیری                                                                               |
| ۷۹۵۰ریال    | ۴۸: در سال ۷۷ اتفاق افتاد                                                                                              |
|             | کاریکاتور:نیک آهنگ کوثر، متن: سیدابراهیم نبوی<br>هغر بر از مهروی افتار                                                 |
| ۱۳۹۵۰ ریال  | ۴۹: در سال ۷۸ اتفاق افتاد<br>کارگری کارگری کرونگری کرون در کاران در در در ایران در |
| ۱۶۹۵۰ ریال  | کاریکاتور:نیکآهنگ کوثر، متن: سیّدابراهیم نبوی<br>۵۰: در سال ۱۷۹ اتفاق افتاد                                            |
| ١٦٩٥٠ريال   |                                                                                                                        |
| 11 64       | کاریکاتور:نیک آهنگ کوثر، متن: سیدابراهیم نبوی<br>۸۰                                                                    |
| ۶۵۰۰ریال    | ۵۱ دریغا عشق<br>۵۲ دقایقالطریق                                                                                         |
| ۱۷۵۰۰ ریال  | — <del></del> -                                                                                                        |
| 4.1:        | شیخ احمد رومی، به اهتمام دکتر محسن کیانی<br>۵۳: دیوان پریش شهرضائی                                                     |
| ناياب       | اند دیوران پریشان متهرفتمانی<br>با مقلمه دکتر حسین الهی قمشهای                                                         |
| ۱۰۰۰ ریال   | ب مسعه دیر حسین مهی قمسه ای<br>۵۴ دیوان پیرجمال اردستانی                                                               |
| ، ، ، ، رون | ۱۰ د دیوان پیرجمان اردانشانی<br>به اهتمام دکتر سید ابوطالب میرعابدینی                                                  |
| ۱۹۹۵۰ ریال  | به استفام دختر شید بوخانب میرخابدیتی<br>۵۵: دیوان حکیم الهیقمشهای                                                      |
| رين ۱۲۰۰۰   | فات ديوان حقيم الهي فسنهاي<br>با مقلمة دكتر حسين الهي قمشهاي                                                           |
|             | با معدمه دسر حسين الهي فمسهاي                                                                                          |

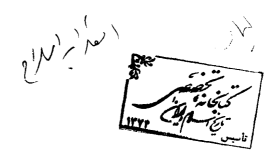
| ۲۲۰۰۰ ريال    | ۵۶: دیوان غالب دهلوی                                                |
|---------------|---------------------------------------------------------------------|
|               | به اهتمام دکتر محسن کیانی                                           |
| ۱۰۰۰۰ ریال    | ۵۷ دیوان فروغی بسطامی (مقابله ۱۰ نسخه خطی)                          |
|               | به اهتمام حميدرضا قليجخانى                                          |
| ۱۹۵۰۰ ریال    | ۵۸: دیوان کمالالدین اسمعیل                                          |
|               | (از روی نسخهٔ چاپ سنگی هند)                                         |
| ۲۴۹۵۰ ریال    | ۵۹: دیوان منصور حافظ                                                |
|               | به اهتمام سیداحمد بهشتی شیرازی                                      |
| ۶۵۰۰ ریال     | ۰۶: دیوان نرگسی ابهری                                               |
|               | به اهتمام حمیدرضا قلیچخانی                                          |
| ۸۹۵۰ریال      | ۶۱ راپورتهای یومیه و تذکرهها                                        |
| •• ••         | سیدابراهیم نبوی                                                     |
| ٣٠٠٠٠ريال     | ۶۲؛ رباعیننامه (گزیده رباعیات از رودکی تا امروز)                    |
|               | سید احمد بهشتی شیرازی                                               |
| ۱۵۹۰۰ ریال    | ۶۳ رسالاتی در خوشنویسی                                              |
| ** ***        | حميدرضا قليجخاني                                                    |
| ۷۵۰۰ ریال     | ۶۴ رسالة سه اصل                                                     |
| ۳۹۰۰ ریال     | ملاصدرا/تصحيح دكترسيدحسن نصر /به اهتمام محمدرضاجوزي                 |
| ۲۹۰۰ریال      | ۶۵ روایت شطح                                                        |
| 11 444.       | احمدعزيزي                                                           |
| ۴۹۵۰ ریال     | <sup>م و</sup> روزی روزگاری                                         |
| ۴۹۵۰ ریال     | حسن هدایت                                                           |
| ١٦٥٠          | ۴۷ ریپ ون وینکل                                                     |
|               | واشنكتن ايروينك                                                     |
| ناياب         | ترجمهٔ عباس قاسمزاده                                                |
| Ģū            | ۶۸ ریتم در موسیقی                                                   |
| ۱۲۰۰۰ ریال    | حسن زندباف                                                          |
| المراد المراد | ۹۰ ریکی (شیوهٔ جامع انرژی درمانی)                                   |
| ۱۲۹۵۰ ریال    | بودوجی باگینسکی، شلیلا شارامون، ترجمه اکرم افشار<br>. بدن مدید کانا |
|               | ۷۰: زراعت کلزا<br>کاشت، داشت، برداشت                                |
|               | کاست: داست: برداست<br>دکتر اسداله حجازی                             |
| ۱۴۵۰۰ ریال    | دمر استانه حجاری<br>۷۱: زندگی و شعر محمد فضولی                      |
|               | ۰۷. ریزیی و نشیر نشین نشیویی<br>دکتر مریم مشرف                      |
| ۸۹۵۰ ریال     | دنر مریم مصرت<br>۷۲: زندگی یک فوریت نیست                            |
| _             | ۰۷۰ رمونی یک فوریک میست<br>ریچارد کارلسون                           |
|               | ریچارد دارسون<br>ترجمهٔ فاطمهٔ معتمدی                               |
| ۱۵۹۵۰ ریال    | مرجعه دحمه منطقی<br>۷۳: زن دوّم                                     |
| _             | ۰۰۰ رن دوم<br>فرشتهٔ طائریور، مینوکریمزاده                          |
| ۱۱۵۰۰ ریال    | خرصت کانوورا میتوخریم/۱۰۰۰<br>۷۴: ساخلهای شناور                     |
| _             | JJ U <del>4</del>                                                   |

÷

|            | مريم مشرف                                                                               |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۹۵۰ریال   | ۷۵: ستون پنجم                                                                           |
|            | سید ابراهیم نبوی                                                                        |
| ۱۶۰۰۰ ریال | ۷۶: سنَّت و مدرنیته                                                                     |
|            | دكتر صادق زيباكلام                                                                      |
| ۷۹۵۰ریال   | ۷۷: سیب سمرقندی                                                                         |
|            | گزیده رباعیات فولکلوریک مردم تاجیکستان                                                  |
|            | به اهتمام میرزا شکورزاده                                                                |
| ۱۵۹۵۰ ریال | ۷۸: سیر تحول در غزل فارسی                                                               |
|            | دكتر محمدرضا روزيه                                                                      |
| ۱۲۰۰۰ ریال | ۷۹: شبیه یک شرح حال                                                                     |
|            | أكيراكوروساوا، ترجمة اميد روشن ضمير                                                     |
| ۲۵۰۰۰ریال  | ۸۰ شرح جنون (تفسیر موضوعی دیوان حافظ)                                                   |
|            | سيداحمد بهشتى شيرازى                                                                    |
| ناياب      | ۸۱ شیخ و شوخ (رسالهای سیاسی اجتماعی از اواخر قرن قاجار)                                 |
| 11         | به اهتمام دکتر احمد مجاهد                                                               |
| ۲۱۰۰۰ریال  | ۰۲٪ صوفیسم و تانوئیسم                                                                   |
|            | توشیهیکو ایزوتسو<br>تر به گردی در ادام در م                                             |
| ۸۹۵۰ریال   | ترجمهٔ دکتر محمدجواد گوهری<br>۸۳: طرح مداخلهٔ سری در آبادان                             |
| יטראנטט    | ۱۸ طرح مداخته شوی در آبادان<br>جیمزکیبل، ترجمهٔ جمشید زنگنه                             |
| ۸۶۰۰ریال   | جیمر نیبن، ترجمه جمسینه زمینه<br>۸۴ طرحی از دوست (دربارهٔ زندگانی و آثار عباس کیارستمی) |
| ٠٠٠        | محمد شعبانی<br>محمد شعبانی                                                              |
| ۱۶۰۰۰ ریال | ۵۸: عراقینامه (مشکلات دیوان عراقی)                                                      |
| - w        | به اهتمام دکتر سیدحمیدطبیبیان                                                           |
| ۹۹۵۰ ریال  | ۸۶: عکسهای یادگاری با جامعه مدنی                                                        |
| _          | دکتر صادق زیباکلام                                                                      |
| ۳۹۵۰ ریال  | ٨٧ غزالستان                                                                             |
|            | احمد عزيزي                                                                              |
| ۹۹۵۰ ریال  | ۸۸: فتوّت در کشورهای اسلامی                                                             |
|            | عبدالباقي گولپينارلي / ترجمهٔ دکتر توفيق ه.سبحاني                                       |
| ۱۹۹۵۰ ریال | ۸۹: فرهنگ جامع اصطلاحات موسیقی                                                          |
|            | فريدون ناصرى                                                                            |
| ۱۳۰۰۰ ریال | ۹۰: فرهنگ خاص علوم سیاسی                                                                |
|            | حسن عليزاده                                                                             |
| ۱۲۵۰۰ ریال | ۹۱: فرهنگواژگانواصطلاحاتخوشنویسی وهنرهای وابسته                                         |
|            | حميدرضا قليجخاني                                                                        |
| ۱۳۹۵۰ ریال | ۹۲: فقها و حکومت                                                                        |
| *1         | دکتر محمدجعفری هرندی                                                                    |
| ۱۹۵۰۰ ریال | ٩٣: فوائد الفؤاد                                                                        |

|                                         | حسن دهلوی /به اهتمام دکتر محسن کیانی                                                                                                  |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۰۵۹۵ریال                                | ۹۴: قصههای نصرالدّین                                                                                                                  |
| •• ••                                   | به اهتمام سیدابراهیم نبوی                                                                                                             |
| ۲۰۰۰ریال                                | ۹۵: قند مکرّر (تکرار مضامین در شعر سعدی)<br>تأثیر سیر بار سیر سیر سیر سامت                                                            |
| 94 444                                  | تألیف دکتر ابراهیم قیصری<br>۵ م مر                                                                                                    |
| ۰ ۵۰۰ ریال                              | ۹۶: کابوس<br>از داد آتا ساد                                                                                                           |
|                                         | ماجراهای آقای دکاه                                                                                                                    |
| 11 1 544                                | نویسنده و طراح: مانا نیستانی<br>۱۹۵۰ تا سفید ایران سای                                                                                |
| ۱۶۹۵۰ ریال                              | ۹۷: کتاب فصل کاریکاتور<br>د که شده ایمانی در آنیک                                                                                     |
| ۵۹۵۰ ریال                               | به <i>کوشش داود احمدی مونس (آروین)</i><br>۱۹۰۸ ک <sup>یژ</sup> هٔ ۱۹۰۸ تورانهٔ ۱۰۰۸ مارد                                              |
| ייייייייייייייייייייייייייייייייייייייי | ۹۸: کشفهای تصادفی در علم<br>دادار با بنان داد                                                                                         |
|                                         | دانیل استفان هالاسی<br>تر بر شده را در ایران استار ایران استا |
| ۱۶۰۰۰ ریال                              | ترجمهٔ محمدرضا قلیج خانی<br>۹۹. کنم نظم هان میمود الادقان (میلاد میلاد در)                                                            |
| ١٧٠٠٠ ريان                              | ۹۹: کنوزالعرفان و رموزالایقان (شرح اشعار مشکلهٔ مثنوی)                                                                                |
| ۱۱۰۰۰ ریال                              | شارح: محمدصالح قزوینی: به اهتمام دکتر احمد مجاهد<br>۱۹۰۰: کولیها                                                                      |
| ١١٠٠٠                                   |                                                                                                                                       |
| ۸۹۵۰ریال                                | ایرج افشار سیستانی<br>۱۰۱: کیستی ما (از نکاه روشنفکران ایرانی)                                                                        |
| 00)///0                                 | ۰۰۰ کیا سے دور نعاہ روسسوں ہیں۔<br>حسین کاجی                                                                                          |
| ۷۹۵۰ریال                                | ۳ - ۱: کیمیا (فصلنامه)                                                                                                                |
|                                         | به اهتمام دکتر حسین الهی قمشه ای، سیداحمد بهشتی شیرازی                                                                                |
| ۹۹۵۰ ریال                               | ۱۰۳: کیمیا (۲)                                                                                                                        |
|                                         | به اهتمام دکترحسین الهی قمشه ای، سیداحمدبهشتی شیرازی                                                                                  |
| ۲۱۰۰۰ ریال                              | ۱۰۴: کیمیا (۳)                                                                                                                        |
|                                         | به اهتمام دکتر حسین الهی قمشهای، سیداحمد بهشتی شیرازی                                                                                 |
| ۲۵۹۵۰ ریال                              | ۱۰۵: گذر قصر                                                                                                                          |
|                                         | نجيب محفوظ (ترجمهٔ م ح. پرنديان)                                                                                                      |
| ناياب                                   | ۱۰۶: گذری کوتاه بر تاریخ موسیقی                                                                                                       |
|                                         | حسن زندباف                                                                                                                            |
| ۶۵۰۰ریال                                | ۱۰۷: گزیده رسالهٔ دلکشا                                                                                                               |
|                                         | عبید زاکانی / به اهتمام سیدابراهیم نبوی                                                                                               |
| ۶۵۰۰ ریال                               | ۱۰۸: گزیده رسالهٔ دلکشا                                                                                                               |
|                                         | عبید زاکانی /به اهتمام سیدابراهیم نبوی                                                                                                |
| ۸۹۵۰ریال                                | ۱۰۹: <b>کزیده</b> زهرالربیع                                                                                                           |
|                                         | به اهتمام سیدابراهیم نبوی                                                                                                             |
| ٥٩٥٠ريال                                | ١١٠: كزيدة لطائف الطوائف فخرالدين على صفى                                                                                             |
|                                         | سيدابراهيم نبوى                                                                                                                       |
| ۱۲۹۵۰ ریال                              | ۱۱۱: گفتگوهای صریح                                                                                                                    |
|                                         | سیّدابراهیم نبوی                                                                                                                      |
| ۹۹۵۰ ریال                               | ۱۱۲:گفتن یا نگفتن                                                                                                                     |
|                                         |                                                                                                                                       |





# Transformation Of Political Cullture In Iran-Revolvtionary Iran

**Mohammad Reza Sharif**