

ՏԱԹԵՎԱՑՈՒՑ ՄԻՆՉԵՎ ՏԱԹԵՎԱՑԻ

ՏԱԹԵՎԱՑՈՒՑ ՄԻՆՁԵՎ ՏԱԹԵՎԱՑԻ

# Առաջաբան

Սույն աշխատությունը ներկայացնում է 17-րդ դարի մեր մեծահամբավ հայրապետներից Մովսես Տաթևացու կյանքն ու գործունեությունը։ Գրքույկի լույսոնծայման առիթը հանդիսացավ նրա ննջման տարելիցի 370-ամյակը (1632-2002 թթ)։ Գոքույկը նեռառում է նաև բոլոր այն մեծանուն անձանց, որոնք առնչություն են ունեցել այս երանելի հայրապետի հետ։ Եվ որովհետև նրա անունն էլ սերտորեն կապված է եղել Անանիա առաքյալի անապատի (վանքի) հետ, ուստի կպատմվի նաև սուրբ Անանիայի և մինչև Մովսես Տաթևացին եղող և նրան հաջորդող այն սուրբ այրերի մասին, որոնք առնչվել են սույն անապատին, որպեսզի լավագույնս ճանաչենք նրանց և իմանանք այն դերն ու նշանակությունը, որ նրանք և այս վանքն ունեցել են հայ հոգևոր կյանքում։ Եվ կտեսնենք, թե ինչ երախտագիտության և գովքի են արժանացել նրանք թե՛ իրենց ժամանակակիցների, թե՛ հետնորդների կողմից։ Թեպետ ներկայացվող նյութը սկսվում է առաքելական ժամանակաշրջանից և ավարտվում մեր օրերով, սակայն այն ուղղակիորեն սկզբից մինչև վերջ առնչվում է Մովսես Տաթևացի հայրապետի անվան հետ։ Այսօր անապատի տեղում կանգուն է մնացել Անանիայի մատուռը, ինչպես նաև մեզ բոլորիս հայտնի սուրբ Ձորավոր եկեղեցին։

Գրքույկում շոշափվում են նաև այն հարցերը, թե ինչու է եկեղեցին ստացել Զորավոր անունը և թե ինչ հոգեշահ և գիտանպաստ գործունեություն է դարեդար ծավալվել այս վայրում:

Աշխատությունը նպատակ է հետապնդում նաև ներկայացնելու մերօրյա հայորդիներիս հաճախ ոչ արժանավոր գիտակցված հոգածությունը և հարգանքը մեր սուրբ հայրերի հիշատակի հանդեպ։ Այսօր մեր գովելի հարգանքի տուրքն ենք մատուցում հայազատագրական շարժման և մշակույթի մեծերի հիշատակին՝ օտար ափերից նրանց աճյունները բերելով և հայրենի հողում ամփոփելով։ Բայց միևնույն ժամանակ մենք այստեղ կտեսնենք, որ մեզանում, մեր կողքին կան մեր երկրի և եկեղեցու մեծանուն այրերի անարգ և անխնամ վիճակում գտնվող շիրիմներ, որոնցում նջջածները ազգի և եկեղեցու համար իրենց անձերը որպես կենդանի զոհ են մատուցել։

Յույս ունենք, որ այս համեստ գրքույկը կնպաստի, որ մենք նոր և հոգածու աչքով նայենք սուրբ Ձորավոր եկեղեցուն և ըստ արժանվույն գնահատենք այս մեծագույն այրերի հիշատակը։



## ՄՈՒՏՔ

Ա շենքերի մեջ ծվարած Երևանի սուրբ Զորավոր Աստվածածին եկեղեցին իր անպաձույձ ու Համեստ, Հեզ և խոնարՀ արտաքինի ներքո պարփակում է դարերի խորքից
եկած մեծ խորՀուրդներ և եղելություններ, որոնց մասին, ցավոք, շատ քիչ բան է Հայտնի մեր այսօրվա Հանրությանը:
Այս վայրը եղել և մնում է Հայաստան աշխարհի մեծագույն
սրբատեղերից մեկը, որտեղ դարեր չարունակ կենցաղավարել
և դործել են մեր եկեղեցու մեծադույն Հայրերից չատերը:
Նրանցից մի քանիսը այստեղ արժանացել են վարդապետական դավաղանի, ոմանք էլ ձեռնադրվել են եպիսկոպոս: Մեր
մեծաՀամբավ Հայրապետներից ոմանք իրենց երկրային կյանքի ամենաբեղուն շրջանն անցկացրել են այս վայրում, որը
դարեր չարունակ դործել է որպես անապատ և կոչվել սուրբ
Անանիայի անվամբ:

Այս Հայրապետներից մեկը՝ Մովսես ՏաԹևացին, դեռ իր վարդապետության չրջանում նորոդեց այս սրբավայրը՝ իր չուրջը Հավաքելով ճդնազդյաց բարեպաչտ անձանց՝ այն նուրից դարձնելով ծաղկուն և դործող վանք, և նա այստեղ ձեռ-նադրվեց եպիսկոպոս և իր կաթողիկոսության օրոք էլ Հաճախակի այցելում էր իր սիրելի վանքը։ Նախախնամության կամքով էլ իր մահկանացուն կնքեց այս վայրում՝ 1632 թվականի մայիսի 14-ին, որի 370-րդ տարելիցի առթիվ սուրբ Զորավոր եկեղեցում մատուցվեց Սուրբ և անմահ Պատարագ։

Սակայն, մինչև երանելի Հայրապետի վարքը ներկայացնելը, Հարկ է անդրադառնալ այն բանին, Թե ինչո՞ւ այս վայրը կոչվեց Անանիայի անապատ և ի՞նչն է ձգողական ուժը այս

«Նա (Մովսես ՏաԹևացին) Հոգեընկալ այր էր, առաջինադարդ, Սուրբ Հոգու չնորՀների բնակարան՝ սիրված Աստծուց և մարդկանցից:

ԳաՀ բարձրանալուց ի վեր նա գրեթե Հիմքից նորոգեց Սուրբ Աթոռը՝ պայծառացնելով այն թե՛ Հոգևոր, և թե՛ նյութական կարգավորությամբ:

Կարելի է ասել, որ մեր Լուսավորչից, նրա Թոռներից և Թարգմանիչներից Հետո մյուս Հայրապետներից ոչ ոք չեղավ այնպիսի երախտավոր և բարերար Սուրբ ԱԹոռին և Հայոց ազգին, ինչպես նա»:

(Սիմեոն Երևանցի, «Ջամբռ»):

սրբավայրի, որ դարեր չարունակ բազում մեծաՀամբավ կրոնավորների և քրիստոնյա ուխտավորների է Հավաքել իր չուրջը: Դարեր առաջ, ինչպես ասում է Առաքել Դավրիժեցին, «վաղնջական ժամանակներից» այստեղ են բերվել և ամփոփվել Տիրոջ 72 աչակերտներից մեկի՝ սուրբ Անանիա առաքյալի նչխարները, որոնց վրա կառուցվել է մատուռդամբարան: Սա «Գործք Առաքելոցում» Հիչատակված այն Անանիան է, որը բժչկեց Պողոս առաքյալի աչքերը: Նրա մասին ավելի մանրամասն պատում կա «Լիակատար վարք սրբոց»-ում, որն էլ առաջին անդամ աչխարՀաբարով ներկալացնում ենք ձեց:

# ՎԼՍՑԳՍՂՍ ՍՎՄՍՄՍ ԳԴՎՈՍ ԴԺՎՈℇԹՎՈԺՄԱԳՍԵՍԻ Ի

Աշակերտների մեջ անվանի և ընտրյալ դասի մեջ երևելի սուրբ Անանիա առաջյալը Քրիստոսի 72 աշակերտներից մեկն էր, որը Համարվում էր նաև սուրբ առաջյալներ Պետրոսի և Անդրեյի աշակերտը և բազում Հարցերում` նրանց դործակիցը, մինչև որ Հավատի Վեմի կողմից ձեռնադրվեց Դամասկոսի եպիսկոպոս: Ենթադրվում է, որ այն եղել է նրա (Անանիայի) ծննդավայրը:

Անանիան մարմնով փառահեղ էր, հեզ և սրտով Հանդարտ, լի` Աստծո Հոգով, խոսքով` հարուստ, գործերում` զվարթ: «Գործք Առաքելոց»-ում տրվում է նրա կատարյալ գովքը, որտեղ սուրբ Ղուկասը պատմում է, թե ինչպես Տերը երևաց նրան և մտերմորեն պատվիրեց` գնալ ու գտնել Դամասկոս եկած Սողոսին և մկրտել ընտրյալ այդ անոթին, որը տեսիլքում տեսնելով Անանիայի կերպարանքը` սպասում էր նրա գալստյանը, որպեսզի սա բժչկի իրեն Հոգու և մարմնի կուրությունից։ Եվ ի՜նչ անվեհերությամբ և որդիական Համարձակությամբ Անանիան իր տարակուսանքների փարատման Համար խնդրեց Տիրոջը և պատասխան ստացավ Նրանից, որովՀետև խորչելի էր բոլորի Համար Սողոսի անունը: Եվ այնուՀետև տիրաբար գնաց ու քարոզեց նրան և Սողոսին դարձրեց Պողոս. քանզի ձեռքը դնելով նրա վրա՝ լուսավորեց նրա խավարած աչքերը, մկրտեց ու զորացրեց նրան՝ դարձնելով ճչմարտության քարոզիչ: Եվ մեծն Անանիան նրա մեջ տեսավ Հեթանոսների վարդապետին, Աստվածապարգև վարժապետին, որի գործերին ու վաստակին Հետագայում Հաղորդ եղավ:

Այս ամենի մասին Պողոսն ինքը Հազարապետի ատյանում, Երուսաղեմի բոլոր Հրեաների առաջ պատմել է պարծանքով. «Անանիա անունով մի մարդ՝ երկյուղած ըստ օրենքի և վկայված Դամասկոսում բնակվող բոլոր Հրեաների կողմից, եկավ
կանդնեց ինձ մոտ և ասաց. «Սավո՛ւղ եղբայր, վե՛ր նայիր»,
և ես իսկույն վեր՝ նրան նայեցի. այդ պահին բացվեցին իմ
կուրացած աչքերը, և ես տեսա նրան: Եվ նա ասաց ինձ.
«Մեր Հայրերի Աստվածը առաջուց ընտրեց քեղ, որ ձանաչես
Նրա կամքը և տեսնես Արդարին, լսես Նրա բերանի ձայնը,
որպեսզի բոլոր մարդկանց մոտ Նրա վկան լինես այն բաների
Համար, որ տեսար և լսեցիր: Արդ, ինչո՞ւ ես Հապաղում, վե՛ր
կաց, մկրտվի՛ր և լվա քո մեղջերը՝ Նրա անունը կանչելով»»
(Գործք. 22.12-16):

Մինչև այստեղ Սուրբ Գրքից էր, իսկ վկայաբանները նրա մասին ավանդում են այսպես. «Արդ, Թեպետ սուրբ Անանիա առաջյալի աԹոռը Դամասկոսում էր, որտեղ կային ոչ սակավ աչակերտներ և Հավատացյալներ, սակայն նա Հաճախ քարո-զում էր Ավետարանը ասորիների և պաղեստինցիների երկրի չրջակայքում, կատարելով Հրաչքներ և դործեր Քրիստոսի անունով՝ տարիներ չարունակ կրելով Հանդերձ բազում Հաւլածանքներ Հրեաների և ՀեԹանոսների կողմից: Եվ այնպես եղավ, որ նա քարոզուԹյամբ չրջում էր ՀելևԹերուպոլսում (որը Թարգմանվում է «ազատ քաղաք») և նրա չրջակայքում: Եվ բռնեցին նրան կռապաչտները, որ բնակվում էին ԲեԹա-գավը ավանում՝ Հորդանանից դեպի արևմուտք, որը, ըստ

ոմանց, կոչվում է Բեթալուիմ, որը մի մղոն Հեռու է Հելևթերուպոլսից, Գազայից դեպի վար: Եվ կանդնեցրին նրան դատավորի առջև, որին կոչում էին Լիկիանոս կամ Ղուկիանոս, որը Հույժ թշնամի մի այր էր Քրիստոսի անվանը և սաստիկ ջատադովը չաստվածների, որոնց պաշտում էին կայսրերը:

Առաջինը սա սկսեց քաղցրությամբ խոսել սուրբ առաջյալ Անանիայի Հետ և ասաց. «Ով դու այր, տեսնում եմ քեզ որպես մի սքանչելատեսիլ իմաստունի և Հանձարեղ ալրի. արդ, եթե լսես ինձ, բազում բարիքների կարժանանաս դու. այժմ մոտեցիր և գոՀ մատուցիր աստվածներին, որպեսգի չարաչար տանջանքներով անձդ կորստյան չմատնվի»: Պա֊ տասխան տվեց նրան սուրբ Անանիան և ասաց. «Կուռքերին ես գոՀ չեմ մատուցի, և խուլ ու Համր բագիններին չեմ երկրպագի, որոնք բնակարան են դևերի, այլ կերկրպագեմ Հիսուս Քրիստոսին՝ իմ Տիրոջը, և ճչմարիտ Աստծուն, Որը մեզ Համար եղավ գիտության լույս և Որին մեր իսկ աչքերով տեսանը, քանգի Նա մարմնով եկավ աչխարՀ և մեզ ազատեց կուռքերի մոլորությունից, ինչի Համար և ես պատրաստ եմ տանջանթների և մաՀվան, թան Թողնեմ ճչմարտությունը և մոլորվեմ խաբեությամբ»: Բարկացավ դատավորը և ասաց. «Կարծում եմ, թե մարմնիդ մեծության և դորության վրա Հույս դնելով աչխատում ես արՀամարՀել տանջանքները, որով և քո իմաստությունը քեզ անմտության է մղում»: Ապա ասաց դաՀիձներին. «Մերկացրե՛ք և չարաչար ծեծե՛ք դրան»: Իսկ առաջյալը աչքերը և ձեռքերը երկինք բարձրացնելով՝ ասաց. «Տե՛ր Հիսուս Քրիստոս, գորությունների՛ Աստված, Թող Թչնամին ինձ իր Թակարդը չգցի, այլ Թող ես էլ արժանի լինեմ Հանուն Քեղ չարչարանը կրելու և Քո պսակով գարդարվելու՝ իմ կյանքով և մաՀով Քո ընտրյալ աչակերտների չարքը դասվելու Համար»: Այնժամ դագանաբարո դաՀիճները անողորմաբար Հարվածում էին սրբի Թիկունքին չոր արջառաջլերով, իսկ պաչտոնյաներից մեկը աղաղակում էր. «Հնագա՛նդ եղիր դատավորին և գոՀեր մատուցիր Հգոր

դիցերին»: Իսկ սուրբը ոչ մի պատասխան չէր տալիս և ոչինչ էր Համարում մարմնա֊ կան ցավերը Քրիստոսի սիրո դիմաց: Դատավորը չարունակեց բարի խոսքերով Հրապուրել նրան և ապա, ըստ իր լրբության, կչտամբեց սրբին և կախել տվեց փայտից, քե֊ րել տվեց նրա մարմինը երկաթե քերիչներով մինչև ոսկորները և ջաՀերով խանձել տվեց վերքերը։ Մինչ այդ տանջանքների մեջ էր երանե֊ լին, ասաց նրան դատավորը. «Մինչև ե՞րբ չպիտի Հնադանդվես ինձ և Հանձն չառնես մեծարել անմաՀ դիցե֊ րին, որոնց պաչտում է ինը-Պատասխանեց նшկшլը»: նրան Անանիան. «Ինչո՞ւ ես ստիպում ինձ, որ պաչտեմ սնոտիներին, մեռելոտիներին և գարչելիներին, որոնը



մարդկանց ձեռքի դործ են՝ կերտված փայտից, քարից և պղնձից, և ինչպե՞ս չես Հասկանում անմտությունը նրանց, որոնք անբանը և անչունչը աստվածային անվամբ են պատվում և իրենց ստեղծածին արարիչ են Համարում՝ ապավինելով նրանց»: Այնժամ ամոթաՀար եղավ դատավորը և քաղաքից դուրս Հանելով՝ քարկոծել տվեց նրան: Եվ այդ պահին ասաց սուրբ առաքյալը. «Ո՛վ Թադավոր թադավորների, Տե՛ր տերերի, ընդունի՛ր իմ անձը որպես Քեղ պատարադ, որպես ընդունելի գոՀ՝ ի փառս Քո սուրբ անվան», և այդպես ավանդեց Հոգին:

Իսկ սրբի մարմինը, որ ծածկված էր քարերով, նրա աչակերտներն ու ծանոԹները վերցրին, տարան Թաղեցին Դամասկոսում՝ իր Հայրենի ժառանդուԹյունում, Տիրոջ 70 Թվականին:

Սուրբ առաջյալ Անանիայի բնակավայրը, ըստ Հին դարերի դանազան մատենագիրների, Հիչատակվում է Դամասկոսը, որոնք ասում են, Թե այնտեղ եկեղեցի կառուցվեց Փրկչի և Նրա առաջյալ Անանիայի անունով, Հետո այլազգիները այն իրենց Համար մղկիԹ դարձրին: Իսկ նրա պատվական նչխարևները, ինչպես ասում են, առաջինը տարան Դամասկոս՝ Հուդարի ապարանքը, որտեղ ժամանակին կենում էր Պողոսը, և այնտեղ ևս դեղեցիկ տաճար կառուցվեց: Որոչ ժամանակ անց նչխարները փոխադրվեցին Հռոմ, որտեղ սրբի գլուխը երբեմն ի ցույց էին դնում սուրբ Պողոսի տաճարում: Նրա որոչ նչխարներ էլ պաՀվում են սրբուՀի Բրասկետայի եկեղեցում: Կառլոս 43-րդ կայսրը, որը և արջան էր ԲոՀեմի, խնդրեց և վերցրեց Հռոմից սուրբ Անանիայի գլուխը, ոսկով և արծաԹով դարդարեց այն, ապա նորից ընծայեց Բրասկետայի եկեղեցուն»:

Հետագայում նրա սուրբ նչխարները բերվեցին Հայաստան և ամփոփվեցին Երևանում, որի չիրմի վրա դեռ վաղեմի ժամանակներից կանգնեցված է մի մատուռ. այն կոչվեց «Անանիայի դամբարան» և դարձավ մեծ ուխտատեղի, ապա՝ վանք, որ կոչվեց «Անանիայի անապատ»: Այդ մասին պատմում են Թովմա Մեծոփեցին, Առաքել Դավրիժեցին, Ղևոնդ Ալիչանը, Մաղաքիա Օրմանյանը և այլք:

Տերը նրան օժտել էր բազում չնոր Հներով՝ նաև Հրաչագործությամբ, որը չդադարեց նրա ննջելուց Հետո էլ, քանզի նրա սրբասուն նշխարներն էլ իրենց մեջ կրում են սքանչելագործ զորություն: Եվ նրա սբ. նշխարների այս վայրում գտնվելով է նաև պայմանավորված «Զորավոր» անվանումը, որի մասին եղած վկայություններից է վաղ չրջանի (1450 թ.) մի ձեռագիր: Այս ձեռագրի Հիչատակարանում, որը թողել է գրիչ ՀովՀաննեսը, ասվում է, որ այն ընդօրինակվել է Երևանում, Անանիայի ամենագոր գերեզմանի Հովանու ներքո՝ «Ի փոջրիկ յանապատիս Երեւանաւ եւ ընդ Հովանեալ ամենագոր սբ. Անանիա առաջելոլ դերեզմանիս»:

Այս վայրը ժամանակ առ ժամանակ եղել է ծաղկուն վանք:
Իսկ ինչո՞ւ` ժամանակ առ ժամանակ. որովՀետև բազում
ռազմատենչ ազգերի ասպատակության թատերաբեմ է եղել
Հայաստան աչխարհը, որի Հետևանքով ավերվել են ոչ միայն
դյուղերն ու քաղաքները, այլև վանքերը, անապատներն ու
եկեղեցիները:

Եվ Հոգևոր կյանքը ևս պայմանավորված լինելով այս իրա֊ վիճակներից` մե՛կ վերելք է ապրել, մե՛կ` անկում:

Սբ. Անանիայի անապատն էլ, իր վրա կրելով այս բազում աղետների Հետևանքները, երբեմն լքվում էր և ապա նորից գարԹոնք ապրում: Քանդի ինչքան էլ ավերվում էին չինուԹյունները դավԹիչներից և բնական աղետներից, միևնույն է՝ սբ. առաջյալի մասունքները Աստծո նախախնամուԹյամբ մշտապես անխախտ մնում էին իրենց տեղում՝ նորից ու նորից իր չուրջը Հավաքելով միաբանների, ուխտավորների և Հայոց աչխարՀի մեծանուն այրերի:

Չնայած այն բանին, որ Երևանում եղել են այլ վանքեր ևս, սակայն, որպես առանձնաՀատուկ, իր Համբավով միչտ չեչտվել է սբ. Անանիայի անապատը:

Այդ առանձնաՀատկությունն ըստ արժանվույն դնա-Հատած և այս սուրբ վայրի Հետ առնչված անձանց մասին կպատմվի ստորև:



#### ՍՈՒՐԲ ՀՈՎՀԱՆՆԵՍ ԿՈԶԵՌՆ

Ըստ պատմիչների, Երևանում է վախձանվել 11-րդ դարի Հայոց Հռչակավոր
վարդապետ սբ. ՀովՀաննես Կոզեռնը և Թաղվել Անանիայի անապատից ընդամենը 3-4
Հարյուր մետր Հեռու դանվող բլրի վրա, որը
Հետադայում կոչվեց նրա անվամբ՝
«Կոզեռնի բլուր»: Եզրակացնելով այս սրբավայրի «Վաղնջական ժամանակներից» դոյություն ունենալուց և նրա մեծաՀամբավությունից, և նրա մերձակայքում մեծ վարդապետի դերեզմանի առկայությունից, կարծում ենք, որ նա իր կյանքի վերջին չրջանն
անցկացրել է այս սրբատեղիում և իր
մաՀկանացուն էլ կնթել է այստեղ:



Հետաքրքիր է և կարծես անուղղակի ապացույց այդ բանի նաև այն, որ այս անապատում են իրենց մահկանացուն կնքել վերը նչված Մովսես Տաժևացի կաժողիկոսը և մեծ վարդապետ, արտաքին գրոց գիտակ Մելքիսեժ Վժանեցին և ժաղվել նույն բլրի վրա` սուրբ Հովհաննես Կոզեռնի կողքին: Եվ կարծես ժե սա ի սկղբանե եղել է այս անապատի գերեղմանոգը, այնուհետև վերածվել ՀամընդՀանուր գերեզմանոցի:

Արիստակես Լաստիվերտցին, իր «Պատմության» մեջ թվարկելով 10-11-րդ դարերի վարդապետներին, Հիչատակում է նաև սբ. ՀովՀաննես Կոգեռնին:

«Այն ժամանակ վարդապետներն էին Սարդիսը, Տիրանունը և Ենովքը՝ կախողիկոսարանում, Սամվելը, որ Կամրջաձորի վանքի առաջնորդն էր, Հովսեփը, որ Հնձուց նախադաՀն էր, Ստեփաննոս Տարոնացին, որ աչխարՀապատում դիրքը չարադրեց սքանչելի ոձով՝ սկսելով այն առաջին մարդուց և վերջացնելով Գադիկի վախձանով, որի մասին էլ այս պատմությունն է, նույն դավառացի ՀովՀաննեսը, որին Կոզեռն\* էին անվանում, որը և մեր Հավատի վարդապետու-Թյունը գրեց, չափազանց բանագետ Գրիգորը (Նարեկացին) և չատ ուրիչներ, որոնց օրերում ուղղափառ եկեղեցու զորու-Թյունը չատ բարձրացավ: Իսկ նրանք, որոնք խեԹ աչքով էին նայում մեզ սրանց վարդապետական գործերից սմջած՝ մկների նման սողոսկելով պատերի ծակերն էին մտնում»:

Այնքան մեծաՀամբավ էին այս սբ. վարդապետները, որ նրանց մասին գիտեին ոչ միայն Հայաստանում, այլև նրա սաՀմաններից դուրս: Բյուզանդիայի կայսր Վասիլ 2-րդը Հաճախ դիմում էր նրանց օգնությանը տոմարագիտական և այլ Հարցերի պարզաբանման Համար. «Նա Հանվանե գիտեր Հայր Հովսեփ Ընծայեցուն, լսել էր նաև ՀովՀաննեսի՝ Կոզեռն մականվանյալի մասին: Վասիլն, աՀա, նամակ գրեց Հայոց արքա ՀովՀաննեսին, խնդրելով, որ նա իր մոտ՝ Կոստանդնուպոլիս ուղարկի նրանց, որպեսզի նրանցից իմանա ճշմարտութայունը և Զատկի իսկական օրը: Նրանք, սակայն, Հանձն չառան գնալ, բայց իրենց խորազնին քննության արդյունքը մանրամասն Հայտնեցին կայսեր» (Մատթեոս ՈւռՀայեցի, «Ժամանակագրություն»):

Երբ Տրապիզոնում ջրօրՀնեքի ժամանակ Պետրոս Գետադարձ Հայրապետի ձեռքով գետը մեծ Հրաչքով կանգ առավ և ծագեց Հրաչափառ լույսը՝ ի զարմանս կայսեր և Հունաց ազգի, նրա Հետ և նրան աղոթակից էր նաև սբ. վարդապետ ՀովՀաննես Կոգեռնը:

Սա զարդարված էր բազում չնոր աներով, որոնցից էր նաև մարդարեու շար ան չնոր ան եր և անակոր և անակոր և անակոր նշաններ երև ացին Հայաստանում (արեդակի խավարում, երկրաչարժ և այլն), բոլորը՝ սկսած թագավորից և կաթողիկոսից, իրենց այացքը առեցին սբ. վարդապետի կողմը՝ իմանալու այս սա անև և կեցուցիչ երևույթների պատճառը:

«ԱՀաբեկվել ու սարսափ էին ապրում բոլոր արարածները

<sup>\*</sup> ԵնԹադրվում է, «որ ուղտի ձագը» նչանակող *Կո<mark>դեռն</mark> մ*ականունը ՀովՀաննեսը ստացել է չատ ծնրադրելու պատճառով:

և վիճակից դուրս գալու ելը չէին գտնում. սոսկալի նչանից դարՀուրած և լեղապատառ՝ նրանը չվարել էին։ Այդ ժամանակ Հալոգ Հալրապետ տեր Պետրոսը և ՀովՀաննես Թագավո֊ րը պատվական մարդկանց ուղարկեցին Հալոց սուրբ վարդա֊ պետ ՀովՀաննես Կոգեռնի մոտ՝ իմանալու՝ երևուլԹի նչանա֊ կության մասին: Նա սուրբ մարդ էր, Հիանալի ձգնավոր, Աստծո Հին ու Նոր Կտակարանների մեկնիչ և վարդապետա֊ կան չնորֆըով օժտված: Հալոց վարդապետի մոտ ուղարկվողներն էին Գրիգոր Մագիստրոսը՝ Վասակի որդին, Հայկազուն մեծ Սարգիսը, Հալոց երկրի մի քանի այլ ազատներ և քաՀանաներ. նրանք գնացին իմանալու աՀավոր նչանի... երևալու պատճառը։ Գնալով Հայոց վարդապետի մոտ՝ նրան դտան վչտաՀար, երեսն ի վայր գետնին ընկած, արցունը Թափելիս: Նա այնպես դառնորեն էր լաց լինում և աղաչում, որ ոչ ոք չՀամարձակվեց նրան որևէ բան Հարցնել: Նրան գտան խոր սգո մե) ընկղմված, անչափ գավաբեկ. նա անվեր) արտասութ էր Թափում և կուրծըն էր ծեծում։ Հայոց իչխանները նստե֊ ցին ՀովՀաննես վարդապետի մոտ և մինչև օրվա վեցերորդ ժամը չՀամարձակվեցին խոսել ու աՀավոր երևուլԹի մասին Հարց տալ» (ՄատԹեոս ՈւռՀալեցի):

Եվ ապա ելնելով իր տեղից՝ վշտաբեկ վարդապետը բացատրում է նրանց այդ նշանների իմաստը, որ ի վերուստ Հայտնվել էր նրան: Տեսիլքում կանխագուշակվում էին աչխարհի և մասնավորապես, Հայաստանի վրա գալիք աղետները և Հասարակության բոլոր դասերի Հոգևոր ու բարոյական վատասերման այլազան երևույթներ, որոնք մեկ առ մեկ նկարագրված են «Ժամանակագրության» մեջ:

Հիմնվելով վերոհիչյալ այն փաստերի վրա, որ սբ. Հով֊ Հաննես Կոզեռնը կյանքի վերջին չրջանում ապրել է սբ. Անանիայի անապատում և այստեղ էլ վախճանվել, կարելի է Հետևություն անել, որ Հայոց մեծերն այստեղ են եկել՝ նրա֊ նից իմանալու այդ արՀավիրքների պատճառներն ու մեկնու֊ Թյունները: «ՀովՀաննես Կոգեռնը Թողել է մի քանի աչխատուԹյուններ՝

- Ա) Տեսիլը, որ աչխարՀի կործանումն է դուչակում,
- Բ) Գիր Հավատոց,
- Գ) Մեկնություն տոմարի,
- Դ) Վասն Վարդավառի:

Ն. Ակինյանը նրան է վերագրում նաև ՇապուՀ Բագրատունու անունով Հրապարակված պատմությունը: Իսկ Անդրեաս Բյուզանդացի տոմարագետը ՀովՀաննես Կոզեռնի տոմարագիտական աչխատանքի մասին գրել է մի Հատուկ գլուխ, որը վերնագրված է՝ «Մեկնութիւն Տումարի զոր արարեալ ի Յով-Հաննես վարդապետի, որ մականուանէին Կոգեռն»:

ԱՀա այդ գիտուն վարդապետն է, որ իր կյանքի վերջին տարիները անց է կացրել Երևանում և այդտեղ էլ ստեղծադործել»» (Թ. Հակոբյան, «Երևանի պատմություն»):

ԵԹե վերը բերված Հիմնավորումներից ելնելով միայն եզ֊ րակացրինք, որ ՀովՀաննես Կոզեռնը ապրել և գործել է այս անապատում, ապա մյուս մեծանուն դեմքերի այս վայրում յինելու մասին առավել Հստակ վկայություններ կան:

## ՍԲ. ԱՆԱՆԻԱՅԻ ԱՆԱՊԱՏԸ 15-ՐԴ ԴԱՐՈՒՄ

Այսպես, 1409 թվականին Անանիայի անպատում Հանգրվանել են նաև մեր այլ մեծանուններ՝ «տիեղերալույս վարդապետ, եռամեծար, երիցս երանեալ» սբ. Գրիգոր Տաթևացին մեծաՀամբավ այլ սբ. այրերի Հետ, որոնց մեջ՝ նաև Առաջել Սյունեցին. Մեծոփա վանջից Տաթև վերադառնալիս այցելում է այս անապատը և սբ. Անանիայի գերեզմանի վրա վարդապետական գավազան է չնորՀում Թովմա Մեծոփեցուն և այլ վարդապետների:

«Երբ ՏաԹևացին իր աչակերտների մի մասի Հետ դալիս է Քաջբերունիք, Թովման ավելի քան մի տարի ևս լսում է սիրելի ուսուցչին Մեծոփա վանքում և նրանից վարդապետական դավագան և իչխանություն ստանում: Դա տեղի է ունենում 1409թ. Երևանում՝ սբ. Անանիա առաջլալի անապատում, որը գտնվում է քաղաքի Հլուսիսում՝ այգիների մեջ, Հրագդանի ձախ ափին, Կոգեռն բլրի ստորոտում (այժմ Թումանլան և Մոսկովլան փողոցների խաչմերուկում, սբ. Զորավոր եկեղեցու տեղում)։ Նոլեմբերի վերջերին ամենայն Հայոց րաբունապետ Գրիգոր ՏաԹևացին, Սաղմոսավանջի և Եղվարդի դպրոցների րաբունապետներ Հակոբ և Սիմեոն վարդապետների, Առաջել Սլունլաց եպիսկոպոսի, ՀովՀաննես Մեծոփեցու, Գալուստ Վանանդեցի վարդապետի, Քա)֊ բերունիքից եկած և ՏաԹևացուն ուղեկցող այլ վարդապետների, եպիսկոպոսների, աչակերտների, Երևանի վանքերի ու եկեղեզիների միաբանների ու բնակիչների ներկալությամբ, մեծ Հանդիսավորությամբ և չուքով «գաւագան իչխանութեան» չնորՀեց Թովմա Մեծոփեցուն, Մկրտիչ ՆաՀապետենցուն, Կարապետ Խառաբաստեցուն, Մկրտիչ Օրբելյանցին, Մկրտիչ Հողձեզուն, Սարգիս Մեծոփեզուն և այլոգ» (Ա. Մաժևոսլան, «Մեծոփա վանքի գրչուժլան կենտրոնը»):

Ստանալով վարդապետական դավաղան և իչխանություն՝ Թովմա Մեծոփեցին իր վարդապետ եղբայրներից ոմանց Հետ միառժամանակ մնում է սույն անապատում:

«Երևանում Թովմա Մեծոփեցին Գալուստ վարդապետին և Սիմեոն գրչին ընդօրինակել է տալիս Գրիգոր Տաժևացու «Քարոզգիրքը», որն ավարտվում է 1410թ: Ընդօրինակու- թյանը մասնակցում է նաև ինքը՝ «Պիտականուն վարդա- պետս Թովմա ստացա զերկրորդ Հատորն «Քարոզգրոցս»... յամի թուականութեան մերս տումարի ՊԾԹ (1410)- երրորդի բազում աչխատութեամբ եւ չարչարանաւք... ի գաւառիս Այրարատեան, յանապատիս Երեւանոյ, առ դրան սուրբ տա- ճարիս Անանիայ առաքելոյ, ձեռամբ երախտաւորի... Գա- լուստ վարդապետի... եւ Սիմէօն կրօնաւորի: Եւ մասն ինչ ես՝ տըկարս, Հոգով եւ մարմնով գծագրեցի, ի յուսումն վարդապետաց եկեղեցւոյ»: Սկզբի մասն ընդօրինակել է Գալուստ վարդապետը 1409թ.: Մյուս կեսի գրիչ Սիմեոնը վախճան-

վում է ձեռագիրն ավարտելուց Հետո։ Ի դեպ, սա Երևանից մեզ Հասած Հնագույն ընդօրինությունն է։ Այդ թվականին պետք է դնել նաև Թովմա Մեծոփեցու դասընկեր Մկրտչի ըն-դօրինակած Հարցմանց գիրքը, որին օգնել է Թովմա Մեծոփե-ցին» (նույն աչխատությունը)։

Մեծոփեցին, Հետագայում դառնալով Մեծոփա վանջի վանաՀայր, մեծ Համբավի է արժանանում իր սրբակենցաղ վարջի, պատմագրական աչխատությունների, քարողչական և ուսուցչական անդուլ գործունեության Համար: Սակայն նրա Հիչողության մեջ միչտ վառ է մնում սուրբ Անանիայի անապատում իրեն վարդապետական աստիճանի արժանացնելու օրը:

«Արդեն Մեծոփա վանքում Թովմա վարդապետը ՀովՀաննես կրոնավորի և Հակոբ Դպրի Հետ ընդօրինակում է Գրիգոր ՏաԹևացու «Քարոզգրքի» մյուս Հատորը՝ «ի յօգուտս խոնարՀ և Հեզ գրոց աչակերտեալ անձանց»: Հիչատակարանում պատմում է, որ ինքը Արարատյան գավառում վարդապետական աստիճան է ստացել ՏաԹևացուց» (նույն աչխատությունը):

Կարծես Նախախնամության կամոք էր սբ. Գրիգոր Տաթևացու այս անապատ գալը և դրանից Հետո նրա արա-գաՀաս վախճանը արդեն Տաթևի վանքում, որը կարծես խորՀրդանչում էր իր ժամանակվա մեծ զարթոնքի ավարտը և սկիզբը իրեն Հետևող երկդարյա խավար չրջանի: Սակայն կյան-քի մայրամուտին սուրբ Անանիայի անապատում իր գտնվելն էլ անխորՀուրդ չէր, քանդի նա այստեղ կարծես թե ցանեց իր Հոդևոր սերմերը, որոնք պիտի ծլարձակեին և պտղաբերեին մոտ երկու դար Հետո սույն անապատում, Հանձինս իր Հոդևոր ժառանդ Մովսես Տաթևացու, ինչի մասին և կխոսվի ստորև:

#### ՏԱԹԷՎԱՑՈՒՑ ՄԻՆՉԵՎ ՏԱԹԷՎԱՑԻ

Սուրբ Գրիդոր Տախևացուց Հետո Հոդևոր կյանքը սկսեց մեծ անկում ապրել, և 15-րդ դարի կեսերից մինչև 17-րդ դարի սկիղբը Արևելքի Համար Համարվեցին «խավար դարեր»: «Երբ արևմուտքն իր վերածնունդն էր ապրում վերոհիչյալ դարերում, մեղանում էլ այդ ժամանակ չէին պակասում դոր-ծիչներ և դրիչներ: Սակայն ամբողջ արևելքը մի խավար չրջան էր բոլորում. պատերազմները, կեղեքումները, Հալա-ծանքները ցամաքեցնում էին ժողովուրդների տնտեսական և Հոդևոր աղբյուրները: Ձենք Հանդիպում այլևս Տախևի և այլ վանքերի արդյունավոր վարդապետներին, չկան քաղաքական կամ Հասարակական մեծ առաջնորդներ: Տիրում էր տնտեսական կամ հասարականու կենցաղային մեծ անկում» (ՇնորՀք արքեպիսկոպոս Գայուստյան, «Հայադի սուրբեր»):

Եվ արևմուտքի վերածննդի այդ լուսավոր չրջանը տեսնող Սիմեոն ԼեՀացին էլ, սքանչանալով նրանց ուսումնատենչու- Թյամբ և աստվածապաչտուԹյամբ, սգում է մեզ Համար խա- վար դարձած այդ դարերում տիրող վիճակը. «Իսկ մեր ազգը չատ է անտարբեր դարձել և Աստծո պատվիրանը մոռացել, քանի որ Աստծո անունը ևս երբեք չենք Հիչում, որովհետև բնավ չունենք ուսման սեր, որի Համար և մերոնք զավակնե- րին Թողնում են անձնապաստան ու անփույԹ, իսկ նրանք մե- ծանում են որպես պախրաներ՝ տդետ և Հիմար լինելով ի մեղս ծնողների և ի նախատինս իրենց: Այդ պատճառով նվաղելով պակասեցին և ջնջվեցին կարդավորներն ու իմաստունները մեր ազգից, իսկ որոնք այժմ կան՝ ամաչում եմ կարդավոր կո- չել նրանց» (Ս. ԼեՀացի, «Ուղեդրություն»):

Եվ ապա մանրամասն պատմելով նրանց առաջինությունների մասին, նորից դառնորեն անդրադառնում է մեր ազգի վիճակին. «Ուրեմն, վա՜յ և եղուկ Հույլ ու ծույլ իմ անձին, որ մեր ազգի մեջ կա [մարդ], որ երկու, երեք տարով եկեղեցու չեմ չի կոխել, իսկ սպիտակած մազերով ոմանք Հայր մերը չգիտեն, ուր մնաց՝ Հավատամբը կամ այլ բան, նաև երեսներին խաչ չեն Հանում, իսկ Պողոսն ասում է, Թե՝ «Հույլերի ու ծույլերի Համար փակ են արքայուԹյան դռները» (նույն աչխատուԹյունը): Եվ ասում է, որ այդ ժամանակ Հայերը իրենց արատավոր կենցաղավարուԹյամբ կորցրել էին իրենց Հանդեպ ամեն մի Հարդանք ու ակնածանք և բոլոր աղդերի աչքից ընկել էին: Այնինչ, իր իսկ վկայուԹյամբ, մինչև այդ խավար չրջանը այդպես չի եղել:

«Մեզ ասացին նաև, որ առաջ խիստ պատվում էին Հայ ազգին՝ իբրև Աստծո սրբերի, այլև ուխտավորների Հին Հագուստը պատռում էին և միմյանց պարգև ու ընծա տալիս: Իսկ այժմ այդպես չէ» (նույն աչխատությունը):

Սակայն Մաղաքիա Օրմանյան պատրիարքը այդ անկման պատճառաբանումները բերելով՝ Հորդորում է չատ խստապահանջ դատաստան չանել՝ Հաչվի առնելով այն կացությունը, որ տիրում էր այդ չրջանում. «Արևելքից և Հարավից վրա էին Հահանը խիստ Հալածանքներ, որ իր վրա էր կրում արևելյան քրիստոնեությունը: Պետք է Հիչել այն մտավորական խավարը, որի ներքո ճնչվում էր քրիստոնյա ժողովուրդը իրեն տիրապետողների կամքով: Վերջապես պետք չէ մոռանալ այն աՀադին զոհողությունները, որ արևելյան քրիստոնյաները պարտավոր էին Հանձն առնել՝ մինչև իսկ իրենց նյութական դոյությունը պահպանելու Համար» («Ադդապատում»):

Ինչպես ասացինք, սբ. Գրիգոր Տախևացուց Հետո, որը մեր եկեղեցու վերջին կանոնակարգված սուրբն է, Համարյա երկու դար Հոգևոր մեծ անկում ապրեցին մեր եկեղեցին և ամբողջ արևելյան քրիստոնեուխյունը: Այս անկումը կասեցվեց և Հայաստանում մի նոր Հոգևոր գարխոնքի սկիզբ դրվեց մի այլ Տախևացու՝ Մովսես Հայրապետի ու նրա ՀամախոՀների և Հետնորդների կողմից:

Եվ ինչպես որ Հնում Աստված Իսրայելին Հոգևոր և քաղաքական երկարատև անկումից Հանելու Համար ասպարեղ էր Հանում ընտրյալ մարդկանց, ինչպիսիք էին Մովսեսը, Գոդոնիելր, Բարակը, Գեդեոնը, Սամսոնը և այլոք, և նրանց ձեռքով ազատագրում Իսրայելը, այդպես էլ այս երկարատև, երկդարյա խավարը Հայաստանում փարատելու Համար Աստծո կամոք ասպարեզ եկավ Մովսես ՏաԹևացին, որը և արժանապես կոչվեց «Մայր ԱԹոռի և արևելաՀայուԹյան գարԹոնքի նախաՀայր»:

«Այս բոլոր դժվարություններին Հակառակ, Հայ ազգը նորից Արևելքի մեջ առաջինը արժնության և Հարության նաիսաքայլն անելու պարծանքն ունեցավ և Հաստատանիտ ճիդերով աշխատեց այդ աղետալի կացությունից դուրս դալ:
Ոչ մի քաջալերող քաղաքական փոփոխություն, ոչ մի
ոդևորության պատճառ չկար: Բայց ՀուսաՀատ անելու չափ
ծանր պարադաների ներքո էլ ետ չկանդնեց իր ճիդերից և
շարունակեց ձեռք կարկառել ամեն կողմ, որտեղից դարդացման և լույսի ու փրկության Հույսի ամենափոքը նչույլ էր
տեսնում: ...Եվ որպես առաջադիմասեր և ուղղամիտ դործիչների դլուխ պիտի Հիչենք Մովսես Գ կաթողիկոսին
[Տաթևացի]» (Օրմանյան, «Հայոց եկեղեցին»):

«Նրա կաթողիկոսությունը Հայ Եկեղեցու Համար դարագլուխ է կազմում, և իրոք էլ նրանով է փակվում այն աղետալի և եղկելի չրջանը... Այս կետից սկսելով՝ կերպարանափոխ է լինում Հայոց Հայրապետության վիճակը...

... Մեծագույն և բացառիկ պատիվ է արել և անում նրան եկեղեցին՝ նրա անունը Հանապազօր Հիչելով Պատարագի մեջ, եռամեծ Հովվաց և Հովվապետաց կարգում, և կցելով նրան մի ուրիչ լուսավոր անվան՝ զույգ Հիչատակում է անում Գրիգոր և Մովսես Տաթևացիների անունները, քանզի Մովսեսն էլ Գրի-գորի Համանման՝ եղավ լուսատու տանս Արամյան, թեև ոչ՛ տոնացույցը, ո՛չ էլ Հայսմավուրքը տակավին չեն արձա-նագրել նրա անունը» (Օրմանյան, «Ազգապատում»):

Նրա մասին բազում Հիացական խոսքեր է ասվել Թե՛ իր ժամանակակիցների և Թե՛ Հետևորդների կողմից:

«Նա՝ Մովսեսը, չատ խոնարՀ ու Հեզ էր, առաջինի, սուրբ, և ընտիր, որ առանց ութ կանոն սաղմոսի ոչ մի օր չէր անցկացնում, ոչ մի ժամ պարապ չէր մնում այլ ցերեկ ու գիչեր Հսկում ու տքնում էր աղոթքներով՝ անձաձիր ոտնկացությամբ» (Սիմոն ԼեՀացի «Ուղեգրություն»):

«Հայ եկեղեցու և աղդի իսկական վերաղարԹնումը սկսվեց Մովսես կաթողիկոսով, ուստի միջնադարից դուրս դալուց Հետո արդի ժամանակների մեր երախտիջին արժանի և մեծ դեմջերի չարջը բացում ենջ իրենով, որը Թեև ամեն ինչով արժանի էր տոնելի սրբոց չարջն անցնելու, բայց, դժբախտա-բար, չի անցել. այնուՀանդերձ դեթ արժանի է եղել Սուրբ Պատարադի մեջ իր մնայուն տեղը դրավելու «Գրիդորի եւ Մովսէսի Տաթեւացեացն» Հիչատակությամբ» (ՇնորՀջ արջե-պիսկոպոս Գայուստյան, «Հայացդի սուրբեր»):

Մովսես Տաթևացու, նրա աշակերտների՝ Փիլիպոս Սքանչելագործի և այլոց, նաև Տաթևացու ընկերակից Պողոս Մոկացու և Տաթևի «Հարանց անապատի» Հայրերի՝ սրբոց դասում չկարգվելը պայմանավորված է եղել զուտ այն պատճառով, որ սբ. Գրիգոր Տաթևացուց Հետո, այդ երկդարյա «խավարի» չրջանում սրբոց կարգին դասելու կանոնակարգը մոռացվել, անտեսվել և կորել է՝ դրա չկիրառման և Համապատասխան անձանց բացակայելու Հետևանքով:

Իսկ վերը նչված այրերը, ըստ պատմիչների, բոլոր արժանիջներն ունեին սրբոց չարջում դասվելու: Սակայն, ի դեմս Մովսես Տաժևացու, որի ննջման 370-ամյակը նչվեց 2002թ. մայիսի 14-ին, ՀոգեՀանգստյան Սուրբ Պատարագի Հանդիսավոր արարողուժյամբ, Հիչվեցին նաև մեր ազգի և եկեղեցու այս բոլոր այրերը: Հուսով ենջ նաև, որ ամեն տարի մայիսի 14-ին Ձորավոր եկեղեցում, Սուրբ Պատարագի արարողուժյամբ, կՀիչվեն այդ «մեծ զարժոնջի» երախտավորները. «Ով կատարում է սրբերի Հիչատակը առանց սնափառուժյան, Համարելով, որ այդ անում է ըստ Աստծո պատվերի, այլ ոչ ժե ինջնակամ, այդպիսին դառնում է սրբերին մասնակից և վարձ ստանում նրանց Տիրոջից» (սբ. ՀովՀան-

նես Գազացի): ԽորՀրդանչական էր նաև Բյուրականի աստղադիտարանի այն տեղեկությունը, որ արեգակնային Համակարդի վեց մոլորակներ 2002 թ. սույն օրը՝ մայիսի 14ին, մի դծի վրա չարվեցին, որը «մոլորակների չքերթ» է անվանվում: Եվ կարծես, թե այդ ոչ բանական լուսատուներն էլ այդ օրը Հանդիսավորությամբ պատվեցին այս բանական լուսատուներին:

Մովսես ՏաԹևացին Հայոց մեծագույն վարդապետների ուղղագիծ ժառանգորդն է:

Առաջել Դավրիժեցին ալսպես է ներկալացնում այդ «ծննդաբանությունը». «Նախ եռամեծ վարդապետ Մխիթարը, որ մականունով Գոչ է կոչվում, նույնի աչակերտ Հով-Հաննեսը, որ Վանականն է, նույնի աչակերտ Վարդանը, նույնի աչակերտ Ներսեսը, նույնի աչակերտ Եսալին, որ Նիչ գավառից է, նույնի աչակերտ Գրիգոր Տաթևացին, նույնի աչակերտ Դանիել Ճգնավորը, նույնի աչակերտ ՀովՀաննես Համչենցին, նույնի աչակերտ Թորոսը, նույնի աչակերտ Գրիգոր Տարոնագին, նույնի աչակերտ ՀովՀաննեսը, որ մականունով Շիրակ է կոչվում, նույնի աչակերտ Ղուկաս Կեղեցին, նույնի աչակերտ Սրապիոն ՈւռՀալեցին, որ եղավ Սուրբ Էջմիածնի կաթողիկոս, նույնի աչակերտ Գրիգոր Կեսարացին, նույնի աչակերտ Մովսես Սյունեցին (ՏաԹևացին), որ եղավ սուրբ Էջմիածնի կաթողիկոս և նրա նորոգող, նույնի աչակերտ Փիլիպոս կաթողիկոսը, նույնի աչակերտ ես՝ անարժան և մեղապարտ գրիչս Առաջել և իմ աչակերտ Մակվեցի Վարդանը» (Ա. Դավրիժեցի, «Պատմություն»):

Տաթևացին, դեռ իր վարդապետական չրջանում գյուղերն ու քաղաքները պտտելով, քարողում և խրատում էր՝ ջանալով վերարծարծել բարոյական և քրիստոնեական կենցաղը, որ ընկած և աղավաղված էր ժամանակի ձախորդությունների և եկեղեցականության անկման պատճառով:

Սույն նպատակի Համար, ըստ Օրմանյանի, նա կարևորա֊ դույն վայրերում դպրատներ էր բացում, չրջապատից տղա֊ ներ էր Հավաքում և ուսուցիչներ կարդում:

«Մովսեսի եկեղեցական բարեկարգությունների թվում Հիչվում է նաև այն, որ եկեղեցին պայծառացրեց Հարմար և Հաստատուն ժամակարգությամբ, ինչը ցույց է տալիս, որ Հաստատան պարթեր կարգավորության մեջ էլ Մովսեսի Հաստատած կանոնների Հետքը պետք է տեսնել: Սակայն չենք ուղում եղրակացնել, թե Մովսեսը նոր կարգավորություններ անելու մտադրություն է ունեցել: Նա աչխատել է միայն խաթարված և խանգարված կարգերը խնամքով իրենց նախկին վիճակին դարձնել» (Ադգապատում, 1658):

Նրա գթասրաության փառջը մինչև Հռոմ էր տարածվել: Կարդինալ Ուբալդինոսը հիչատակում է, որ Մովսես Տաթևացի կաթողիկոսը ազատեց թուրջերի կողմից գերված 500 Հայերի: Եվ ապա Էջմիածնի ունեցվածջի վրա ավելացնեւլով նաև մելիջներից ու պարոններից Հավաջած Հարկը՝ գերությունից ազատում է ևս չորս Հազար Հայերի: Նա իր գահակալության չրջանում կարողացել է Հետ գնել նաև գրավ դրված եկեղեցական սպասջն ու սրբագործված առարկաներ: Իր ազգանվեր և եկեղեցաչեն գործունեության ժամանակ կրում էր նաև մեծ Հալածանջներ թե՛ իր նախորդ Մելջիսեդեկ կաթողիկոսից ու նրա աթոռակից ՍաՀակից, թե՛ այլակրոն իչիանավորներից:

Մի անգամ ՇաՀ-Աբասի մոտ ամբաստանում են Մովսես Տաթևացու աչակերտ Անդրեաս քաՀանային: ՇաՀը նրա կյանքը փրկելու Համար, առաջարկում է՝ դավանափոխ լինե-լով՝ Հարել մաՀմեդականությանը: Բայց նա Հրաժարվում է Հավատն ուրանալ և, սոսկալի չարչարանքների ենթարկվե-լով, ընդունում է նաՀատակության պսակը: Այդժամ չաՀին Հայտնում են, թե ով է Անդրեասի դաստիարակը, և չաՀը Հրաման է արձակում՝ կայանել Տաթևացուն:

«Սրա Համար Թագավորից Հրաման եղավ գորականներ ուղարկել, Մովսեսին բռնել և կապանքներով բերել Թագավորի մոտ: Զորականները դնացին, Մովսես վարդապետին բռնեցին, սրա Հետ՝ նաև Պողոս վարդապետին: Զուդափայտից օղակ սարջեցին, դրին նրանց պարանոցները և երկաԹե ոտնակապեր՝ ոտջերը, ձյուն-ձմեռվա ցուրտ օրերին երկու վարդապետներին բերին չաՀի բանակը» (Ա.Դավրիժեցի):

Սակայն, ինչպես որ նրա բոլոր Հակառակորդները Աստծո նախախնամությամբ վերացան ասպարեզից, այդպես էլ նրան չահի մոտ ամբաստանող Շահռուզ բեկը սրով սպանվեց չահի գորականների կողմից:

«Մովսեսը վախճանվեց 1632թ. մայիսի 14-ին, բայց ասված չէ, թե ինչ Հանդամանքներում: Տարիքը չպետք է չատ մեծ եղած լինի... Հիսունին մոտ պիտի լիներ... Հիվանդոտ էլ չլինելու նչան են Համարում նրա տոկուն և անխոնջ աչխատանքը մինչև կյանքի վերջը: Մի պատահական ծանր հիվանդություն տապալած կլինի նրան, երբ գործով կամ Հանդստի նպատակով դտնվում էր Երևանում, Անանիայի վանքում՝ իր սիրեցյալ և նվիրական օթևանում: Երևանցիք, որոնց Հետ անչափ սերտ կապված էր իր դործունեության առաջին օրերից սկսած, չպետք է ուղած լինեին մաՀվանից Հետո էլ նրանից բաժանվել, քանզի թաղումը կատարվել է նույն քաղաքում, և նրա մասունքներն էլ ամփոփված են ժողովրդական դերեզմանատան մեջ՝ Կոդեռն բլրի վրա:

Նա ուներ Հաստատուն և անվրդով ուղղափառ Հավատք, ինչպես ընդունում և դավանում է Հայաստանյայց եկեղեցին: Իսկ նրա անՀատական և առաքինական առավելությունների մասին խոսում են բոլորին սիրելի և պաչտելի դարձած իր դործերը, որոնցով բացառիկ կերպով բոլորի Համար անձկալի եղավ և ընդՀանուր միաձայնությամբ կաթողիկոսական աթոռ բարձրացավ:

Նրա մասին վկայված է նաև, որ «մաքրակենցաղ և սրբասուն էր, երկայնամիտ և ողորմած, որ զորավոր էր աստվածաչնորՀ վարդապետությամբ և քաղցր քարոզությամբ, որով գիտեր Հոգիներ չաՀել՝ «ուղղելով ի ճանապարՀս արդարու-Թեան»» («Աղգապատում»):

# ՏԵՐ ՄՈՎՍԵՍԻ ՎԱՐԴԱՊԵՏՈՒԹՅԱՆ ՈՒ ԿԱԹՈԴԻԿՈՍՈՒԹՅԱՆ ՄԱՍԻՆ

ՄեծաՀավատ, սրբասնունդ և բարեփառ մեր տեր Մովսես կաթողիկոսը Սլունյաց երկրի Բաղջ գավառի, որ այժմ Աճանան է կոչվում, Խոտանան կոչված գլուղից էր: Դեռևս տասն֊ Հինգ տարեկան էր՝ ավել կամ պակաս, նրան քաՀանալության աստիճան տվին և օրՀնեցին կուսակրոն աբեղա: Նրան բախտ վիճակվեց Հանդիպել տիեզերալույս վարդապետ Սրապիոնին, որին առնչակից դառնալով՝ աչակերտեց նրան։ Բալց Սրապի֊ ոնի վախճանը չուտ վրա Հասավ. այդ ժամանակ տեր Մովսեսր դեռաՀաս էր: Բայց Սրապիոն վարդապետը մտքով նկարել և Հոգով իմացել էր, որ տեր Մովսեսի վրա աստվածային չնորֆը է երևում, որի Համար սրտագավորեն Հոգագ նրա մա֊ սին: Իր մոտ կանչեց իր ավագ աչակերտ կեսարացի Գրիգոր վարդապետին ու տեր Մովսեսին, և նրան Հանձնարարելով՝ ասաց. «Սրան քեզ եմ Հանձնում, որպեսզի իմ փոխարեն սրան Հովվելով պաՀես, և Հասցնելով արբունքի Հասակի ու վարդապետական ուսման՝ տաս վարդապետական դավադան ու պատիվ, իսկ իմ օրՀնությունը լինի քո և սրա վրա»:

Սրապիոնի վախձանից Հետո տեր Մովսեսը մնաց Գրիգոր վարդապետի մոտ իբրև նրա աչակերտ։ Տարիներ անց տեր Մովսեսը Թույլտվություն խնդրեց Գրիգոր վարդապետից, որպեսզի գնա Երուսադեմ ուխտի ու երկրպագության մեր Աստված Քրիստոսի մարդեղության վայրերը։ Նա Թույլատրեց, իսկ տեր Մովսեսը, գնաց Հասավ Երուսադեմ և Տիրոջ բոլոր մարդեղության տեղերին ուխտ արեց։ Ապա այնտեղից գնաց Եգիպտոսի երկիրը և չրջեց ղպտիների վանջերն ու անապատներ կան, որտեղ բնակված են բազմախումբ միաբաններ կրոնավորական կարդերով ու դրվածքով, որոնք ամեն ինչով կարդավորված են եկեղեցիների, բեմատեղերի, զդեստների, խցակցության, կրոշնավորական ժուժկայության և այլ ամեն բաների։ Նրանց մեջ

չրջելով, Հարցնելով ու տեսնելով` ամեն ինչին տեղեկանում էր. Թեպետ ինքը` տեր Մովսեսը, այդ բաների նկատմամբ ան-Հոդ ու անփույԹ էր, բայց տնօրինող Սուրբ Հոդին ման տալով չրջեցնում էր այսպիսի կրոնավորական կարդերի մեջ նրան ուսուցանելու ապագա ժամանակների Համար, որպես և պետք եկավ Մեծ անապատի կարդավորուԹյան ժամանակներում: Տեր Մովսեսը Եդիպտոսից դառնալով եկավ Երուսաղեմ և եղավ սուրբ ՀարուԹյան տաճարի լուսարար:

Այդ ժամանակ պատաՀեց, որ պարոն Սարդիսը և տեր Կիրակոսը ալնտեղ էին, որոնց մասին գրեցինը, Թե եղան անապատի ու կրոնավորական կարգերի սկզբնավորողներ: Սրանթ գտնվում էին Երուսադեմում, չրջում էին այդ երկրում, Հունաց վանջերում, Հորդանան դետի եզրերին, Փորձության լեռան վրա և որոնում էին ուչադրությունից դերծ ու անդայԹակղիչ անապատի տեղ, բայց ըստ պատչաձի չէին գտնում: Այդ առԹիվ տեր Մովսեսը ասաց. «Այդպիսի տեղ, որ որոնում եք, [Հալոց] արևելյան երկրում չատերը կան, մանավանդ Սյունյաց աչխարՀում, որոնց ես իսկն ակա֊ նատես եմ. այն աչխարՀում չատ ավելի պատչաճ է անապատ չինել, որովՀետև բուն Հալաստանն է. վանքեր, գլուղեր ու քրիստոնյա ժողովուրդ չատ կան, ուստի անապատի բոլոր կարիջները կլրացվեն: Նաև ինջը՝ տեր Մովսեսը, Հանձն առավ, որ երբ նրանք ժամանեն այն երկիրը և որևէ տեղ ան֊ դորրանալով գետեղվեն, որտեղ էլ ինքը՝ տեր Մովսեսը լինի, ամեն ինչ կթողնի այնտեղ, նրանց մոտ կժամանի և նրանց Հետ կբնակվի իբրև միաբան: Արդ՝ այսպիսի Հորդորող խոսքով նրանց ուղարկեց արևելյան վերին աչխարՀը [Սյունիք], իսկ ինքը մնաց Երուսադեմում: Սուրբ Գրիգոր եպիսկոպոսի, որ սուրբ Հակոբի առաջնորդն էր, Հրամանով [Մովսեսր] դնաց նվիրակության Երուսաղեմի Համար և, քրիստոնյանե֊ րից մեծ քանակությամբ արդյունքներ Հավաքելով, բերեց Երուսաղեմ՝ Գրիգոր եպիսկոպոսի առ)և:

Ապա Երուսաղեմից ելավ, եկավ իր վարդապետ Գրիգոր

Կեսարացու մոտ, որը Կոստանդնուպոլսում էր, քանդի Թադավորական Հրամանով նստել էր իբրև քաղաքի առաջնորդ՝ պատրիարք կոչումով: Մի քանի տարի մնալով պարկեչտ և սրբակրոն վարքով՝ իբրև Գրիդոր վարդապետի աչակերտ՝ ոչ պերճապաճույճ և փափուկ Հադուստով, ինչպես այդ ժամանակ ուրիչներն էին, այլ կոչտազդեստ էր, պահեցող, որ չաբաԹ և կիրակի օրերն էր [պասը] լուծում նավակատիքի կերակուրներով՝ դերծ մսից ու դինուց, մչտապես սաղմոսերդող և պատարադամատույց:

Այս բանին Հավանելով ու Հաճելով, Կոստանդնուպոլսի ողջ ժողովուրդը՝ եկեղեցականներ, աչխարՀականներ և երևելի մարդիկ, օրինակ՝ ՇաՀին չալաբին, որ Թագավորի արքունիքում նչանավոր մարդ էր, և ուրիչ չատերը: Նաև Արևելյան երկրի վաճառականները, որոնք պատաՀեցին Կոստանդնուպոլսում, մանավանդ ջուղայեցիներն ու գողժնեցին ները, քանի որ գիտեին, Թե Մովսեսը արևելյան աչխարՀից է, ամենքը մոտենալով Գրիգոր վարդապետին՝ խնդրում էին տեր Մովսեսին վարդապետություն չնորՀել:

Իսկ Գրիգոր վարդապետը աՀարկու, չատ գոռոզ և դժվարաՀավան մարդ էր, բայց տեսնելով տեր Մովսեսի քաղցր, սրբասեր և պարկեչտ վարքը, նաև ժողովրդի վկայությունը, չեղավ չլսող, այլ ըստ նրա անձի և ողջ ժողովրդի վկայու-Թյան՝ նրան վարդապետական գավազան տվեց մեծ Հանդեսով: ԱյնուՀետև տեր Մովսես վարդապետը բոլոր եկեղեցիներում անխափան, վճիտ ու պայծառ քարողությամբ քարողում էր Քրիստոսի Ավետարանը:

Տարիներ Հետո Գրիգոր վարդապետի Հրամանով Մովսես վարդապետը ուղարկվեց ինջնագլուխ ջարողությամբ չրջագայելու: Նա ելավ Կոստանդնուպոլսից, եկավ-Հասավ Տիդրանակերտ ջաղաքը, որտեղ էր Սրապիոն վարդապետի տապանը: Նրան սուրբ տապանի միջոցով Համբուրեց և, նրանից օրՀնություն առնելով, այնտեղից Վասպուրական [Վան] ջաղաքով եկավ Թավրիդ և այնտեղից իր Հայրենի աչխարՀը` Սյունյաց գավառը, Տախևի վանքը: Սրա գալստյամբ եղավ անպատմելի ուրախուխյուն ամենքի Համար՝ եկեղեցականների և աչխարՀականների: Նրան առաջինը սիրով ընդունեցին Տախևի վանքի միաբանները՝ եպիսկոպոսներ, աբեղաներ, բայց Հետո ետ կանգնեցին նրանից, ջանզի նրա ջարողուխյունը չընդունեցին: Այդ պատճառով Տախևի վանքից դուրս գալով՝ գնաց Մեծ անապատը՝ Սարգիս եպիսկոպոսի և տեր Կիրակոսի մոտ ըստ իրենց նախկին ուխտադրուխյան, որ Երուսաղերնում պայմանավորվել էին: Այնտեղ՝ անապատում, իր բնակուխյան Համար դադար առավ և ժամանակ առ ժամանակ չրջում էր ջրիստոնյաների [Հայերի] մեջ և ջարողում Աստծոպատվիրանը, վերստին վերադառնում անապատը որովՀետև ինչպես որ ձուկը ջրից դուրս գալով՝ մոտենում է մեռնելու պաՀը և նորից ջուրն ընկնելով՝ կենդանանում է, այնպես էլ սա՝ անապատից ելնելով և անապատ մտնելով։

Իսկ Մովսես վարդապետի քարողությունը ողջ ժողովուրդը խնդությամբ էր ընդունում, սիրով էր կատարում և ուրախությամբ փառավորում էին Աստծուն՝ մարդկանց այդպիսի չնորՀներ տվողին: Բայզ գավառի եպիսկոպոսները և վանթերի աբեղաները չէին ախորժում Մովսեսի քարոզությունը, որովՀետև Մովսես վարդապետը ինչպես ինքը մերկ էր ամեն աչխարհիկ նյութականությունից, պասով, սրբությամբ և կրոնական վարքով էր ապրում ըստ գրքերի պատվիրանների, սույնպես էլ քարոգում էր, որ բոլոր վանականները լինեն: Իսկ նրանք, արՀամարՀելով նրա խոսքերը, չընդունեցին, որովՀետև Հայոց ազգի բոլոր վանքերում լուրաքանչլուր սևագլուխ ուներ իր սեփական Հարստությունը՝ այգի, ծաղկաստան, փեթակ, տուն, մառան, ամբարներ, եկամուտներ: Նաև ընդՀանուր վանքի եկամուտը բաժանում էին իրար մեջ: Եվ այդ ամենը ծախսում էին իրենց, ազգականների, իրենց Հաճելի մարդկանց կարիջների Համար: Եվ Աստծուն նվիրված վայրերը, որոնք սքանչելագործ սրբերի և Աստծու չնորՀները կրող Հրաչքների բնակարաններ են, լցված էին կանանցով, տանտիկիններով և իրենց ազգականներով:

Բնավ չգիտեին, որ կրոնավորը պարտավոր է վեղար ու փիլոն կրել, կամ կոչտ ու բրդյա Հագուստ Հագնել, այլ որպես աչխարՀական և մարմնավոր իչխաններ՝ Թանկագին Հագուստներով պճնվում էին, անդրավարտիք, կապա, Թանկագին գլին գլխարկ գլուխներին և Թիկնոց էին առնում իրենց վրա: Նաև չէին Համարում, Թե վանականները պարտավոր են պասով, ծոմական տքնուԹյամբ կյանք վարել, այլ ամբողջ տարին անխտիր ուտիս ճաչեր, միս էին ուտում և գինի խմում:

Այդպես էլ գյուղական քահանաները անունով էին միայն քահանաներ, բայց ոմանք ստանձնում էին մելիքության, ոմանք՝ տանուտերության իչխանություն, ոմանք պոռնիկներ (չնացող)ու երկկանայք էին, ոմանք միանում էին այլազգի իչխաններին և դառնում նրանց չար գործերի արբանյակներ, քրիստոնյաների մատնիչներ։ Ոմանք մարմնական արհեստներով և հողագործությամբ էին զբաղվում իբրև աչխարհականեր՝ ներ՝ բոլորովին լքելով ժամն ու Պատարագը։ Աղոթքի ժամին եկեղեցի չէին գնում, և գյուղերում ժամկոչի ձայն չէր լսվում. նրանցից լրիվ վերացել էր քահանայության չնորհքը, բայց տակավին իրենց քահանաներ էին անվանում և քահանայական դործ էին անում ոչ իբրև քահանաներ, այլ իբրև արհեստավորներ՝ իրենց մարմնական վարձի համար։

Ոչ միայն գյուղական քաՀանաներն ու աբեղաներն էին ըստ ասածիս անուղղա կարգուկանոնով Թափառում, այլև կաԹողիկոսները, որովհետև մեկը չէր, այլ երեք և չորս կաԹողիկոսներ և այն էլ՝ փառամոլուԹյան ու ագահուԹյան պատճառով իբրև մաքսավորներ կապալով ու հարկով պարսից Թագավորից գնում էին կաԹողիկոսական իշխանուԹյունը և սուրբ աԹոռ Էջմիածինը: Եվ ժողովրդի մեջ չրջագայելիս Թագավորական ծառա և այլազգի զորականներ էին ման ածում իրենց հետ և ժողովրդի տուրքը, հասը ճշտիվ և ուժի բռնուԹյամբ առնում էին ինչպես Հեղիի որդիները: Եվ, ինչպես իրենջ՝ կաԹողիկոսները, դրամով ու կաչառքով կաԹողի

կոսական աստիճան էին ստանում, այդպես էլ իրենց ձեռնադրած եպիսկոպոսները, քաՀանաները տգետ, խոտան, անպետք ըստ Սաղմոսի, որոնք որովայնի պաշտոնյաներ էին (Հռոմ. ԺԶ 18), մշտապես գինարբուքի մեջ շրջում էին դուսաններով ինչպես մարմնավոր իշխաններ՝ առավոտից մինչև երեկո, Հետևում էին կատակների, լկտի խոսակցու-Թյունների և դատարկամտության:

Եվ սրանց բոլորի պատճառը ոչ այլ ինչ էր, եԹե ոչ` Հեռացումը Աստվածաչնչից և Աստծո երկյուղից. բնավ գրքեր չէին կարդում, աստվածային մատյանները փակվել ու լռել էին, որովՀետև խափանվել էր Աստվածաչնչի ընԹերցումը, որ արՀամարՀված էր նրանց աչքում. Հողով ու մոխրով պատված` ընկած էին որևէ անկյուն, որովՀետև ըստ Տիրոջ խոսքի` ո՛չ [Սուրբ] Գրքերն էին ճանաչում, ո՛չ էլ այդ Գրքերի գորուԹյունը (ՄատԹ. ԻԲ 29):

Արդ՝ եթե եկեղեցականները այսպես էին, ի՞նչ ասեմ աչխարՀականների մասին, որոնք բնավ չգիտեին, թե քրիս-տոնյաները պարտավոր են խոստովանել, Հաղորդվել, կամ ամեն օր աղոթատեղ այցելել, նաև պասը ձեթով ու գինով փչացնում էին. ոմանք կնաթող էին, ոմանք՝ երկկին, չՀաս և ազգապղծության մեղջերով չաղախված:

Իսկ եկեղեցիներն ու վանքերը՝ բոլորն անչուք ու անպատիվ, զարդերն ու սպասքները՝ բոլորովին կողոպտված, մինչև իսկ սուրբ Սեղանը՝ ամենևին մերկ ու բաց: Երկար ժամանակ փակված դռներով, խավար ու անլույս, պաչտամունքից ու Պատարագից լուռ, չինվածքը ավերված ու խախտված, տանիքն ու պատերը իբրև անտեր ու այրի՝ գրկված փեսայից, օտարացած որդիներից, նստած Թախծոտ ոգով ու անմխիԹար լալիս էին մարդու երեսին:

Արդ՝ բազմապատիկ ավելի, քան ինչ որ չարադրեցինք, աղավաղված ու եղծված էր բարեկարգությունը Հայոց Վերին աչխարՀից: Դրա փոխարեն արձանացել ու արմատացել էր անկարգությունը: Այդ պատճառով վչտանում և Հոգու չափ

դավում էին այս տգետ մոլորությունների վրա սուրբ վարդա֊ պետներ Մովսեսն ու Պողոսը: Պողոս վարդապետը Մովսեսից *թիչ ժամանակ ավելի առա*ջ էր եկել Վերին երկիրը [Սլունիջ] և իր մենակության պատճառով Հակառակորդները ճնչում էին նրան, իսկ երբ Մովսես վարդապետը եկավ, իրար գորա֊ վիգ լինելով՝ բոլոր գավառներում Համարձակ քարոգում էին: Այս երկու վարդապետները՝ պարոն Սարդիսը և տեր Կիրա֊ կոսը, Հիչված մլուս մարդկանցով, որոնց Մեծ անապատի գլխում Հիչատակեցինը, նախ՝ անապատի ու կրոնավորության այն ամեն կարգն ու դրվածքը սաՀմանեցին, որոնք գրքերի րնթերդումով գտան և որոնք Մովսես վարդապետը դփթիների անապատում տեսել ու սովորել էր, ապա նրանք անապա֊ տում մնալով աղոթում էին աչխարհի փրկության Համար և նույն աղոթթով նպաստում էին վարդապետներին՝ խնդրելով Սուրբ Հոգուց օժանդակելու նրանց կենաց խոսքի քարողչու֊ թյան մեջ: Իսկ երկու վարդապետները՝ Պողոսն ու Մովսեսը, Հավատրի ամոլներ (լծակիցներ) լինելով՝ չրջեցին մեր Արևելլան աչխարՀի բոլոր գավառները, ամենքին քարոզում էին ճչմարտությունը, չինում էին եկեղեցիներ, կարգում էին քա-Հանաներ, Հաստատում էին դպրոցներ, սովորեցնում էին մանուկներին, որովՀետև առաջելաբար Հետիոտն չրջում էին՝ որևէ մեկից ոչինչ չվերցնելով, բացի ուտելիքից, իսկ ամբողջ չաբաթը պաս էին պաՀում. միայն կլոր տարին չաբաթ և կիրակի օրերն էին Նավակատիքի կերակուրներով ձաչակ֊ վում, իսկ դինուց ու մսից ամենևին Հեռու էին:

Իսկ Վերին աչխարհի [Սյունիքի] քրիստոնյաները [Հայերը], լսելով նրանց ճշմարիտ քարողները և տեսնելով նրանց գործերը բոլորը ետ կանգնեցին իրենց Թյուր ճանապարհից, Հնազանդվեցին նրանց կարգերին ու սահմանադրուԹյանը՝ իչխաններ, եպիսկոպոսներ, քահանաներ և նչանավոր մարդիկ բոլոր ռամիկներով հանդերձ: Բայց չատ անվանի մարդիկ՝ եկեղեցականներ ու աչխարհականներ, ոչ միայն չընդունեցին նրանց քարողները, այլև Հակառակվում էին, կենսամոյ ու խաբեբա անվանում, և նրանց սաՀմանած կարգերը իրենք և իրենց արբանյակներն էին խանգարում, ուր որ գնում ու կարողանում էին:

Բայց Հակառակության այս գործն անում էին թյուր ու օրինադանց մարդիկ, որոնց Հաճելի չէին ճշմարտության ճաշնապարհները. վարդապետների մասին չարահամբավ լուրեր էին տարածում և նրանց ամբաստանում: Նրանց ամբաստանում: Նրանց ամբաստաննության լուրը մինչև անդամ Հասավ երկրի այլազգի իշխանշներին՝ խանին ու սուլթանին, մանավանդ Մելջիսեթ կաթողիկոսին, որը թագավորական բռնությամբ էր վարում կաթողիկոսության իշխանությունը: Որովհետև ինքը նույնպես ուղիղ ճանապարհի վրա չէր, այդ պատճառով էլ տեղի էր տարիս այդպիսիների ամբաստանությանը և նրանցից նյութ առանելով՝ նեղում էր վարդապետներին: Շատ անդամ կաթողիկոսը պատահելով այստեղ-այնտեղ՝ նրանց սահմանած կարգը խափանում էր և նրանց կողմից առաջ ջաչված անձանց ետ էր մղում, իսկ նրանց կոպիտ խոսջերով սպառնական պատդամներ էր ուղարկում:

Նաև վարդապետները Հանդիպեցին կաԹողիկոսին և նույն անարդալից խոսջերը լսեցին նրանից, որովՀետև Թագավորական իչխանությամբ էր խրոխտանում վարդապետների վրա. և այնջան վտանդեցին վարդապետներին, մինչև որ Պողոս վարդապետից ստորադրություն առան, որ այլևս չի չրջի ջրիստոնյաների [Հայերի] մեջ և չի ջարոգի...

Իսկ երբ այնպես եղավ, որ Պողոս վարդապետին մի կողմ մղեցին և Մովսես վարդապետին միայնակ գտան, սկսեցին սաստիկ մրցանքով մաքառել նրա դեմ և նրան այնքան նեղը դրեցին, մինչև որ Մովսես վարդապետն իր փիլոնը, գավազանը և գորդը ուղարկեց ՄելքիսեԹ կաԹողիկոսին՝ ասելով. «ՈրովՀետև չես կամենում մեր քարոզուԹյունը, աՀա և առ քեզ մեր իչխանուԹյունը, իսկ մենք լռելով կդադարենք քարոզելուց, և եԹե դրա առիԹով որևէ մեղք լինի, դու պատասիան կտաս Աստծուն»: Իսկ բարիջներ կամեցող Աստված, որ ամեն ինչ տնօրինում է, Մովսեսի արածը Հաձելի չարեց ՄելքիսեԹի խորՀրդակիցներին, դրա Համար Համոզեցին ՄելքիսեԹին՝ Մովսեսի իչխանուԹյունը չառնել, այլ իր դավադանն իրեն վերադարձնել և Հրաման տալ քարողուԹյան: ՄելքիսեԹն այդպես էլ արեց:

Թեպետ Մելքիսեթը Մովսեսին քարողելու Հրաման տվեց, բայց նենդելուց չդադարեց, քանզի անընդՀատ ձնչում էր, դատափետելով պարտավոր էր դարձնում ու գրպարտում, ինքն ու իր ՀամախոՀները անխնայորեն նրա վրա նեղություններ էին բարդում:

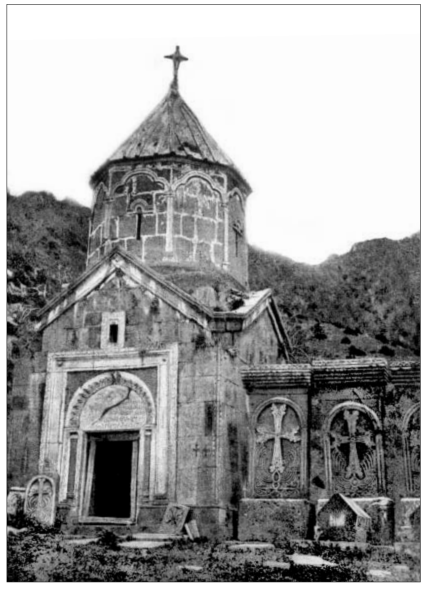
Մովսես վարդապետը դրանց արարջներից զզված, մինչև Հոդու խորջը դառնացած, ձանձրացած, սրտով վՀատված ու լջված՝ մտածում էր Տիրոջ խոսջը, Թե՝ «Երբ ձեզ Հալածեն այս ջաղաջից, փախեջ մյուսը» (ՄատԹ. Ժ 23): Մտածեց Հեռանալ Արևելյան աչխարհից, և դնալ Արևմտյան աչխարհը և այնտեղ դանված ջրիստոնյաներին ջարողել: Այս դիտավորությամբ ելավ, եկավ Երևան ջաղաջը, որպեսզի այնտեղով անցնի, դնա Թեոդուպոլիս, որ Կարին ջաղաջն է:

Այդ ժամանակ Երևան քաղաքի և Արարատյան աշխարհի մեծ ու հզոր իշխանն էր Ամիրգունա խանը, որը պատահմամբ ու դիպվածով տեսավ Մովսես վարդապետին. խանը սրա մասին հարցրեց իր առջև ծառայող քրիստոնյաներին, և սրանք պատասխանեցին որտեղից և ինչպիսին լինելը: Եղավ, որ մի անգամ էլ խանը պատահեց վարդապետին, և որքան խոսում էր վարդապետը, խանին հաճելի էր Թվում, որովհետև Աստծու խնամքը Իր ծառային բռնավորի առջև շնորհալի է ցույց տալիս: Խանը Մովսեսին չԹողեց գնալ Արևմտյան աշխարհը, այլ այնտեղ՝ Երևան քաղաքում պահեց: Օրավուր խանը գարան և լսում էր [Սուրբ] Պատարագը, գալիս էր ժամակարդուժիսն այլ արարողությունների պահերին և խոսում էր նրա հետ երբեմն իմաստության, երբեմն հավատքի վերաբերյալ ու լսում վարդապետի պատասխանները, որոնք ախորժելի էին, Հաճելի և լի` Աստծո չնորհներով: Նրա պարկեչտ վար-

քի Համար խանը նրան սիրեց, այդ պատճառով նրան պաՀեց Երևանում՝ նչանակելով ԿաԹողիկէ եկեղեցում երեք տարի:

Վաղեմի ժամանակներից Երևանի Հլուսիսային կողմի այ֊ գիների մեջ՝ սուրբ առաքյալ Անանիայի դամբարանի վրա, մի վալելուչ մատուռ կար չինված, որը ավերակ ու անմարդաբնակ էր. սրա Համար խանը վարդապետին ասաց. «Տեսնո՞ւմ ես այս եկեղեցին, որ ամայի կանգնած է. այժմ լսիր ինձ ու մի՜ գնա ուրիչ երկիր, այլ սա՛ դարձրու քեղ բնակավայր և դա֊ դարիր այստեղ, որպեսգի իրար մոտիկությամբ ու տեսակցու֊ Թլամբ մխիթարվենը»: Նաև ող) ժողովուրդը՝ քաղաքացիներ, վաճառականներ, աղաչելով նույնն էին խնդրում վարդապե֊ տից: Սրանց խոսքը Հաճելի եղավ վարդապետին, և նա ձեռնամուխ եղավ չինելու այդ տեղը քրիստոնյա տեղացինե֊ րի ու վաճառականների միջոցներով ու օգնությամբ, որոնք սիրաՀոժար տալիս էին ողորմության տուրք տեղի կառուցման և վարդապետի սիրո Համար, որպեսգի վերջինս բնակվի իրենց մեջ: Ալդ պատճառով չտապ չինեցին չուրջանակի պարիսպ, խուցեր, ժամատուն, սարավույթ և այլ չատ տներ: Վերջացնելով բոլոր չինվածըները՝ վարդապետն իր միաբան֊ ներով բնակվեց այնտեղ այն կարդուկանոնով ու դրվածքնե֊ րով, որ կարգել էին Մեծ անապատում: Նրա մոտ Հավաքվե֊ ցին բազմաԹիվ միաբաններ, մենակյացներ, Սուրբ Գրքի իմաստուն ու սրբակյաց աչակերտներ: Մեծ և փոքր միասին սիրով ու խաղաղ մնում էին խցում՝ միչտ կատարելով աղոթեջներ և Սուրբ Գրջի ընթերցում։

Սրա ուղիղ ուսմունքի և բարի կենցաղավարության Համբավը աչխարՀում ծագեծագ տարածվեց՝ Հունաստան, Քուրդիստան, Վրաստան, Պարսկաստան, որովՀետև բոլոր երկրներից վաճառականներ էին գալիս այնտեղ, տեսնում էին ու Համբավը տանում: Մելքիսեթ կաթողիկոսը, Մովսես վարդապետի այս բոլոր Հաջողություններն ու առաջադիմությունը տեսնելով, չարությամբ լցվում, սրտում փոթորկվում էր, բայց չէր կարողանում Մովսեսին որևէ չար բան անել երկյու-



Երեւանի սբ. Անանիայի անապատի եկեղեցին (Ղեւոնդ Ալիչան, «Այրարատ»)

ղելով՝ խանից որովՀետև նա վարդապետին չատ էր սիրում:

ՄելքիսեԹ կաԹողիկոսը իր խորՀրդակիցներով արեց այս֊ պիսի խորՀուրդ. սա ոչ Թե Աստծո փառքի ու Մովսես վարդապետի օգտի, այլ իրենց չահի ու օգուտի համար էր, որպեսզի չատ ինչը ու արծաԹ գումարվի իրենց: ՍաՀմանեցին, Թե սուրբ աթոռ էջմիածնում մլուռոնօրՀներ ենը անում նաև Մովսես վարդապետի ձեռքով, որպեսդի նրա Համբավով չատ երկրներից բազմաԹիվ մարդիկ Հավաքվեն, որոնցից մեզ չատ ինչըի ու արծաժի չաՀ լինի: Ալդ պատճառով Մելըիսեժ կա֊ Թողիկոսի եպիսկոպոսներից ոմանք եկան Մովսես վարդապե֊ տի մոտ և նրան մեծարեցին ՄելքիսեԹ կաԹողիկոսի խոսքով, որ գա Էջմիածին և մյուռոնօրՀնեք անի: Մովսես վարդապետն ալդ ժամանակ տակավին եպիսկոպոսական աստիճան չուներ, այդ պատճառով Հրաժարվեց՝ ասելով. «Ես եպիսկոպոսության աստիճան չունեմ, այդ իմ գործը չէ, այլ նրանց գործն է, որոնը եպիսկոպոս են»: Այս պատճառով ՄեյքիսեԹ կաԹողիկոսն ասաց. «ԵԹե պատճառը եպիսկոպոսությունն է, ես իրեն եպիսկոպոս կօրՀնեմ, որպեսզի պատրվակ չբռնի և դա մլուռոնը օրՀնի»: Իսկ Մովսեսը Հրաժարվում է եպիսկոպոսու-Թյան աստիճանից՝ իրեն անարժան Համարելով, բայց նրա աչակերտները, բոլոր քաՀանաներն ու ժողովուրդը Թախանձում էին Հանձն առնել եպիսկոպոսության աստիճանը, որի Համար Մովսես վարդապետը Համաձայնեց լինել եպիսկոպոս:

Ապա Մելջիսեթ կաթողիկոսը եկավ սուրբ առաջյալ Անանիայի դամբարանը, որտեղ Մովսես վարդապետի բնակությունն էր, որը և անվանեցին անապատ. այնտեղ (Մելջիսեթը) ավագ երկուչաբթի օրը նրան օրՀնեց եպիսկոպոս: Ապա կաթողիկոսն ու վարդապետը բոլոր եկեղեցականները, աչխարՀականները եկան Էջմիածին և ավագ Հինգչաբթի օրը մյուռոն օրՀնեցին: Մյուռոնը օրՀնելուց Հետո չտապ ճանապարՀեցին ժողովրդին, քանզի բազմաթիվ երկրներից ժողովուրդ էր եկել. սրանջ սուրբ մյուռոնի և Էջմիածնի օրՀնությունը առնելով՝ գնացին իրենց տեղերը:

Իսկ ջուղալեզի վաճառականները Հասնելով ՍպաՀան թաղաքը՝ իրենց Համազգալինների մոտ, ամենքին պատմեցին բարեվալելուչ արարողությունների մասին, որ տեսել էին Մովսես վարդապետից: Իսկ ջուղայեցիները՝ եկեղեցականներ ու աչխարՀականներ, լսելով այդ՝ տենչում էին վարդապետի սիրուն և խանդակաԹ սրտով փափագում էին նրա տեսու֊ թյունը: Նրանք պատրաստեցին նչանավոր մարդիկ՝ քաՀա֊ նաներ ու աչխարՀականներ, և ուղարկեցին իբրև Հրավիրակ Մովսես վարդապետի, որպեսգի գա ՍպաՀան՝ իրենց մոտ։ Նաև ջուղալեցիների գլխավորը՝ Քրիստոսի ողորմություննե֊ րին արժանի խոջա Նագարը, գրեց իր որդուն՝ խոջա Սաֆրա֊ դին, որ այդ օրերին Ատրպատական երկրում էր, մեծարել Մովսես վարդապետին ՍպաՀանում: Նրանք եկան, Մովսեսին առան, տարան ՍպաՀան: Եվ նա այնտեղ քրիստոնեական վարդապետությամբ և ավետարանական քարողությամբ սփոփելով՝ մխիթարում էր նրանց և Հաստատում քրիստո֊ նեական Հավատրի մե) ոչ միալն թաղարի բնակիչներին, այլև ամբողջ չրջակա գավառին: Ալնտեղ որոչ ժամանակ մնալով՝ մեծ փառքով փառավորվեց նրանցից, ապա այնտեղից վերադարձավ Երևան քաղաքը՝ իր տեղը:

Մինչ Մովսես վարդապետը անՀոգ միամտությամբ մնում էր Երևան քաղաքում՝ իր տանը, Մելքիսեթ կաթողիկոսը նենգություն նյութեց նրա դեմ Հետևյալ ձևով. մի թուղթ մեջտեղ Հանեց իբրև ստացագիր, որտեղ գրված էր. «Ես՝ Մովսես վարդապետս, պարտք եմ Մելքիսեթ կաթողիկոսին Հարյուր թուման, գնամ ՍպաՀան, այնտեղից վերադառնամ, տամ»:

Այս Թուղթը տարան Ամիրգունա խանի ղիվանը և ճչտիվ պահանջում էին հարյուր Թուման: Իսկ Մովսես վարդապետը ինչպես որ անպարտ էր, նույնն էլ պատասխանում է, Թե անպարտ եմ դրանից, որովհետև այդ Թուղթը ես չեմ տվել, այլ դավադրությամբ ու ինչ-որ հնարքով են սարքել այդ դրու-Թյունը: Եվ Թեպետ Մովսես վարդապետը բաղում խոսքերով պատասխանում էր, սակայն փրկություն չէր լինում, որովՀետև գրպարտիչների կողմը ճարտասան էր և չարիջներում փորձված: Իսկ խանը իր իչխաններով և բոլոր քրիստոնյաները վերաՀասու եղան, որ այդ ԹուղԹը ինչ-որ Հնարանք է, իսկ Մովսեսն անպարտ է, ուստի ամենքը ջանում էին փրկել Մովսեսին, բայց չէին կարողանում: Այս դործի դատը երկարաձդվեց երկու ամիս, բայց ազատարար Աստված նրան փրկեց Հետևյալ ձևով. ՄելքիսեԹը և իր եղբորորդի ՍաՀակ կաԹողիկոսը ոխ ունեին Համազասպ եպիսկոպոսի դեմ, որը Հավուց Թառի վանքի և Երևան քաղաքի առաջնորդն էր: Սա խրոխտ և ճարտասան մարդ էր, որ ճարտարախոսուԹյամբ վախեցնում էր ՄելքիսեԹի կողմին և իչխում էր նրանց վրա: ՄելքիսեԹյանները այս քենի պատճառով վնասը դցեցին Համագասպ եպիսկոպոսի վրա:

Մի օր, երբ դատական ատյանում էին, ՍաՀակ կաԹողիկոսը խանի առջև՝ ատյանի մեջ, կանդնեց և ասաց ի լուր ներկաների. «Այդ ԹուղԹը ամբողջովին կեղծ է, որովՀետև ո՛չ իմ Հորեղբայր ՄելջիսեԹ կաԹողիկոսը գիտի, ո՛չ էլ ես. այլ ես գիտեմ, որ Համազասպ եպիսկոպոսն է այդ նենդուԹյունն արել»:

Այնժամ խանը և այնտեղ գտնված բոլորը ցնծությամբ օրՀնեցին Աստծուն, որ անպարտին զրպարտիչների ձեռքից ազատեց: Նույն ատյանում այդ թուղթը պատռեցին, իսկ Մելքիսեթյանները կորագլուխ ու ամոթաՀար գնացին իրենց տեղերը: Սրանից Հետո քիչ ժամանակ անց, մեծ ՇաՀ-Աբաս արքայից Ամիրգունա խանին Մովսես վարդապետի վերաբեր-յալ Հրովարտակ եկավ Հասավ, որի մեջ գրված էր. «Ամիրգու-նա խան, ճանաչիր Մովսես անունով վարդապետին, որ բնակ-վում է քո քաղաքում՝ քեզ մոտ. չտապ նրան ինձ մոտ ուղար-կիր. ես ուր որ լինեմ, թող գա ինձ գտնի»:

Այս որոնման պատճառը սպիտակեցրած մոմն էր, որով-Հետև այն ժամանակ, երբ Մովսես վարդապետը Երուսաղեմ քաղաքում էր, այնտեղ սովորեց մոմ սպիտակեցնելու արՀեստը. և ներկայումս ինքը ամեն տարի [մոմը] սպիտակեցնում և եկեղեցում պատարագին և բոլոր ժամերգություններին սպիտակ մոմ էր վառում. տերունական և նչանավոր սրբերի տոները կատարում էր մեծ Հանդեսով, սպիտակ ու պայծառ մոմերով, մեծ ցնծությամբ, ինչպես որ գրված է սուրբ Հով~ Հան Օձնեցու պատմության մեջ:

Դարձլալ՝ Թագավորները սովորուԹյուն ունեն, որ տղաներ ու աղջիկներ Հավաքեն բոլոր երկրներից: Այս սովորության Համաձայն նաև ՇաՀ-Աբաս Թագավորը իր նախարարներից մեկին, որի անունն էր Բալինդուր բեկ, սրա Հետ նաև այլ ներ*թինիներ ուղարկեց Ատրպատական երկիրը՝ Թագավորի Հա*֊ մար Հավաթելու տղաներ ու աղջիկներ: Նրանթ ելան և եկան֊ Հասան Երևան քաղաքը։ Մի օր Բայինդուր բեկն ու Ամիրդունա խանը միասին զբոսանքի ելած չրջում էին. զբոսնելով եկան այն անապատը, ուր բնակվում էր Մովսես վարդապետը: Այստեղ Մովսես վարդապետը բերեց և յոթ սպիտակ մոմ նվի֊ րեց Բալինդուր բեկին, լոթն էլ՝ Ամիրդունա խանին։ Բալին֊ դուր բեկը, տեսնելով մոմի առավել պայծառ, չքնաղ սպիտա֊ կությունը, խիստ սթանչագավ, Հաձելիություն գգալով՝ ասագ. «ՊաՀեմ սա և տանեմ, նվեր մատուցեմ չաՀին»: Երբ Ամիրգունա խանն այս լսեց, ասաց. «Քանի որ այդպես ասացիր, իմն էլ բաժին եմ դնում քոնի Հետ, որպեսզի դրա Հետ նվեր մատուցվի Թագավորին»:

Եվ երբ Մովսես վարդապետը լսեց իչխանների խոսքերը և տեսավ նրանց գործերը, ասաց. «Քանի որ այդպես արեցիք, յոթ մոմ էլ ես եմ բերում, ավելացնում դրանց վրա. այդպես կմատուցես թագավորին»: Իսկ Բայինդուր բեկը գործերը վերջացնելուց Հետո գնաց թագավորի մոտ, և զանազան նվերների Հետ թագավորին մատուցեց նաև սպիտակ մոմերը, որոնք թագավորը տեսնելով՝ ձեռքն առավ, նայեց, զննեց ու Հարցրեց՝ որտեղի՞ց է: Եվ Բայինդուր բեկն ասաց, թե որտեղից է: Արդ՝ դրա Համար թագավորը Հրովարտակ գրեց Ամիրգունա խանին, որ Մովսես վարդապետին ուղարկի իր մոտ. առանց չնչին Հապաղման Ամիրգունա խանը Մովսես վարդապետին ուղարկեց չահի մոտ:

Դրա Համար Մովսես վարդապետը Երևանից ելավ, դնաց Բաղդադ քաղաքը, որովՀետև այնտեղ էր ՇաՀ-Աբաս Թադավորը, որ կամենում էր Բաղդադ քաղաքը ետ դրավել օսմանցիներից, ինչը և դրավեց քիչ օրեր անց: Մինչ տակավին
չէր դրավել Բաղդադը, այլ նստած պատերազմում էր նրա
չուրջը, այնտեղ Մովսես վարդապետը ներկայացավ Թադավորին, երբ մեր ԹվարկուԹյան 1075 [1626] տարին էր:
Թադավորը Հարցրեց մոմի սպիտակուԹյան մասին, իսկ վարդապետը առջևր կանդնած՝ պատչաձորեն պատասխանում էր:

Ապա չահը հրովարտակ գրեց, տվեց Մովսես վարդապետին և ուղարկեց Սպահան՝ Լալաբեկ իչխանի մոտ, որը Թագավորի կողմից Սպահանի քաղաքապետ էր նչանակված, որ Մովսես վարդապետին տա հարյուր լիտը (480 կգ.) մոմ, Թագասվորի ծառաներից երեք ծառա և նրանց բոլոր ծախսերը Հոգա։ Իսկ Մովսես վարդապետը այգիներից որին հավանի, անպատճառ տան նրան, որպեսգի այնտեղ մոմ սպիտակեցնի, ծառաներին սովորեցնի, տանի Թագավորի մոտ, ուր էլ որ նայինի։

Մովսես վարդապետը առնելով արքունական Հրովարտակը՝ եկավ ՍպաՀան, ցույց տվեց Լալաբեկին, իսկ նա կատարեց Թագավորի բոլոր Հրամանները. Մովսեսին մոմ և երեք ծառաներ տվեց, որոնց անուններն էին՝ Ֆառուխ, Ղարչխա, ԲեՀղադ, և այն այգին, որը կոչում էին Թիլիմ խանի անունով: Մովսեսն այնտեղ ուժ ամիս աչխատեց. մոմը սպիտակեցրեց, ծառաներին սովորեցրեց, ապա վերցրեց սպիտակեցրած մոմերը և ծառաներին Հետ, գնաց ՖաՀրապատ, քանզի չաՀը այնտեղ էր, որովՀետև Բաղդադ քաղաքը գրավելուց Հետո վերադարձել էր ՖաՀրապատ՝ այնտեղ ձմեռելու. այս պատճառով Մովսեսը գնաց այնտեղ:

Այդ նույն օրը այնտեղ էր մեծ փառավոր իչխան, ջուղայե֊ ցի խոջա Նազարը, որ խիստ բարեկամ էր Մովսեսին և Հարգ֊ ված ՇաՀ-Աբաս Թագավորի: Սրա ձեռքով Մովսես վարդապե֊ տր սպիտակ մոմն ու սովորեցրած ծառաներին ներկայացրեց թագավորին, որը տեսնելով` արքան չատ ուրախացավ, ձեռքն առավ և զվարճացավ նրանցով ու բազում Հուսադրական խոսքերով անմիջապես ճանապարՀեց վարդապետին:

Այդ օրերին եկավ, վրա Հասավ մեր Քրիստոս Աստծու ծննդլան Հալանության տոնը. և ինչպես Մովսեսը սովորու֊ թյուն ուներ՝ մչտապես մեծ Հանդեսով էր կատարում տերունական տոները: Եվ ավելի առավել այս տոնը ∫նախատեսել էր] մեծ պատրաստությամբ ու չատ ավելի պատչաճ կարգավորությամբ, քանգի թագավորն ինքը ևս պատրաստվել էր գալ տո֊ նը տեսնելու և դվարձանելու, ինչը և արեց: Մովսես վարդա֊ պետը Թափեց երկու մարդաչափ մոմ և ճրագալույցի գիչերը՝ լուլս տոնի օրը, վառեց սուրբ Աստվածածնի անունով, իսկ ինքը ոտքի կանգնած մինչև առավոտ Հսկում էր ջերմագույն սիրով և Հաստատուն Հավատով: Հորդաբուխ արտասուքնե֊ րով աղոթում էր առ Տերը՝ Տիրամալը սուրբ Աստվածածնին բարեխոս բռնելով Տիրո) մոտ, որպեսզի տոնախմբությունը չնորՀայի գույգ տա այլաՀավատ Թագավորին և նրա սիրտր գութով ու խղճով լցնի քրիստոնյա ազգի Հանդեպ: Աստծո ողորմությամբ եղավ ըստ վարդապետի խնդրանքի, որովՀետև տոնի օրը, մինչ արքան նստած էր գվարճանքին, իսկ վարդապետը գգեստավորված իր պաչտոնլաներով կատարում էր ջրօրՀնեքի կարգր, արքան մեծ Հաճույք էր ստացել և Հավա**֊** նել տոնախմբությունը: Մովսեսի նկատմամբ Համակրանը էր առաջացել, ուստի Թագավորը վարդապետի մասին Հարցրել էր խոջա Նագարին, սա էլ բարի խոսքեր էր ասել և Թագավորի մոտ չատ էր խոսել Մովսեսի մասին:

Օրեր Հետո արքան ասաց խոջա Նազարին. «Ձեր վարդապետը ի՞նչ խնդրանք ունի, որ կատարենք, դա՞նձ, կալվա՞ծք կամ ուրիչ որևէ բան, ինչ ինքը կամենում է»: Խոջա Նազարը պատասխանել էր. «Նա այնպիսի մարդ է, որ աչխարՀն ու նրա Հարստությունը գանց է արել, և դրանցից ոչ մեկի պետքը չունի: Իսկ եթե չնորՀ կանես, ապա սրան իբրև պարդև տուր Էջմիածնի լուսարարությունը, որպեսգի այդ եկեղեցուն սպասավորելով` աղոթի թագավորի կյանքի Համար»: Նրա [Նագարի] խնդրանքը Հաճելի եղավ, և արքան չատ Հավանեց, ուստի թագավորական Հրովարտակով Սուրբ Էջմիածնի լուսարարությունը տվեց տեր Մովսեսին:

Ապա Մովսես վարդապետը ՖաՀրապատից դուրս եկավ մեծ փառքով և անպատմելի ցնծությամբ, ոչ միայն իր, այլև բոլոր քրիստոնյաների [ցնծությամբ] եկավ, Հասավ Երևան քաղաքը, ապա՝ սուրբ Էջմիածին և առանց Հապաղելու ձեռ-նարկեց սուրբ աթոռի վերանորոդությունը. մեր թվար-կության 1076 [1627] տարին՝ Վարդավառի պասի երկուչաբ-թի օրը սկիցբ դրին չինության ու նորոդության:

Արդ՝ տեսնում ես նորոգությունը, բայց չգիտես, թե ինչպիսին էր ավերակությունը. դրա Համար Հարկադրված գրում եմ ավերակության մասին, որպեսզի ծանոթանան սուրբ աթոռի թշվառությանը, սրանով նաև այն ցավին ու կսկիծին, որ ունեին ողջ Հայ ազգն ու վարդապետները ժամանակին սուրբ աթոռի Համար: Սրա Հետ նաև [ծանոթանան] Մովսես վարդապետի և իր աշակերտների աշխատանջներին, ջրիստոնյաների նվիրատվություններին ու ողորմություններին սուրբ աթոռի նորոգության Համար:

Ինչպես ասում է Դավիթ մարդարեն՝ «Երուսաղեմը դարձըին ինչպես մրդապահ Հյուղ» (Սաղմ. ՀԸ 1)։ Իսկ Եսայի մարդարեն Սիոնի մասին ասում է. «Ինչպես Հյուղակը՝ սեխի
պարտեղում» (Ես. Ա 8)։ Սրա նման Համարիր նաև Աստվածաբնակ սուրբ աթոռը, որովհետև բոլորովին դատարկվել էր
ունեցվածքից, կողոպտվել էր դարդերից. ո՛չ դիրք կար, քանի որ այնտեղ ժամասացություն չկար, ո՛չ էլ ընթերցում, ոչ
դդեստ ու չուրջառ, որովհետև ժամակարդություն ու պատարադ չկային։ Մինչև անդամ Քրիստոսի իջման տեղն ու սուրբ
սեղանը ծածկոց չունեին։ Ո՛չ կանթեղներ, որովհետև լույս
չկար, այլ մչտապես խավարի մեջ էր, բայց մի այլադդի մահմեդական ձեթի ճրադ էր վառում և դնում բեմի վրա, այն էլ
երբեմն-երբեմն անդորդ-ճամփորդների Համար, որպեսդի

տեսնելով այն՝ իրեն ողորմություն տան: Ո՛ չ խնկարկություն, որով հետև բուրվառ ու խունկ չկար: Եկեղեցու սալարկած հատակը ջանդ ջնդված էր, դարձել էր դեռուների ու սողունաների բույն, իսկ ունեցած մեծամեծ լուսամուտները բաց էին՝ առանց չրջանակի, որտեղից թռչունները ներս էին մտնում, եկեղեցին լցնում ծիրտերով ու ծեղերով և այլ աղբով, որոնջ ամեն օր հարկադրված սրբում էին: Իսկ առավոտյան լուսանալիս թռչունների ձայնը խլացնում էր ժամասացությունը:

Իսկ դրսից գմբենի գագանը, ամբողջ տանիքը, պատերի երեսները քանդված էին ու քարերը նափված, պատերի Հիմ-քի քարերը փչրված ու ծակոտված: Վաղեմի ժամանակներից եկեղեցու չուրջը եղած չինունյունները դարձյալ ավերված էին և միմյանց վրա փլված: Հողն ու մոխիրը այնքան էին բարձրացել, որ եկեղեցու չուրջը ամեն կողմից աղբն ու Հողը յոն կանգուն բարձրացել, եկել ծածկել էր եկեղեցու Հիմքերն ու աստիճանները, որ դրսի կողմից էին:

Իսկ եկեղեցու կամ տան զարդերը, սպասքներ ու անոժներ բնավ չկային, որովՀետև ինչ որ եղել էին Հին ժամանակնեւ րից, կաժողիկոսները բոլորը վաճառելով կամ գրավ դնելով վատնել էին, և այժմ նույնպես գրավ դրած անոժներ կային մաՀմեդական իչխանների մոտ: Սրանք Մովսես վարդապետը ազատեց. դրանք էին սուրբ Գրիդոր Լուսավորչի որդի Արիստակես Հայրապետի աջը, որոնց Հետ նաև սկիՀ, բուրվառ, չուրջառ և այլ իրեր:

Իմ ասած խոսքերը ցույց են տալիս, որ տեղը Թափուր էր մարդկանցից: Ճիչտն ասեմ, ամենևին անբնակ չէր, իսկ դու Համարիր իբրև անբնակ, որովհետև կաԹողիկոսները այնտեղ՝ Էջմիածնում չէին բնակվում, այլ Երևան քաղաքում՝ ԿաԹո-ղիկէ եկեղեցում, կամ երկրներում չրջագայում էին: Իսկ ոմն սևագլուխներ՝ սինլքորներ, գռեհիկներ, ինչպես գյուղացի հողագործներ, ստորին մչակների հետ բնակվում էին Էջմիած-նում և տարվա չատ օրեր գյուղերում էին անցկացնում, քան Էջմիածնում:

Երբ Մովսես վարդապետը սկսեց նորոգումը, Հողի ու մոխրի Համար տարակուսում էին, որ բլրացել էր չուրջանակի, Թե ինչպես կլինի պեղել: Բայց որովՀետև Աստծո կամքը քաղցրացել էր և գործի ձեռնարկուԹյունը նրա ՀաճուԹյամբ էր, դյուրին եղավ Հողի վերացումը: ՈրովՀետև գետից վարար ու Հորդ ջուրը բերեցին, Հողի մի կողմը կապեցին և բազմաԹիվ մշակներ գործի դրին. մշակները սկսեցին Հողը փորել և խառնել ջրին. այդպես անելով՝ ջուրը Հողն առած տանում էր, իսկ քարը մնում էր: Քիչ օրեր Հետո չուտափույԹ ամեն կողմից Հողը վերացավ և ամբողջ տեղը բացվեց, դարձավ ՀարԹաՀատակ գետին: Մնացած քարերը չարեցին տների պատերում, որ գործին օգտակար եղավ: Ապա չուր-ջանակի լայն ու ընդարձակ պարիսպ քաչեցին՝ նրա վրա ուԹ բուրդ կառուցելով:

Իսկ չինված պարիսպը այսպես ձևեցին: Ինչպես որ եկեղե֊ ցու մե) տեսնվում են եկեղեցու չորս խորաններ, որոնք Հորինված են նրա մեջ աչխարՀի չորս կողմերը ուղղված. եկե֊ ղեցու արտաքին կողմից այս չորս խորանների ճակատներից [սկսելով]: Նախ չափեցին արևելյան ճակատից դեպի արևմուտքի քառասուներեք գազ, որ անում է վախսունՀինգ Հալաբի, ապա քաչեցին արևելյան կողմի պարիսպը. այսպես իմացիր նաև արևմտյան կողմինը: Սույնպես և Հյուսիսային կողմի խորանի ճակատից չափեցին դեպի Հյուսիս քառասուն դագ, որ անում է Հիսունվեց Հայաբի, ապա պարիսպը քաչե֊ ցին. այսպես իմացիր նաև Հարավային կողմինը: Ապա արևմտյան կողմում պարսպի մեջ չինեցին դարպաս, տներ իրենց և Հյուրերի պետքերի Համար: Հյուսիսային և արևելյան կողմերում չինեցին միաբանների բնակության խցեր, իսկ Հարավային կողմում չինեցին սեղանատուն, փուռ, տնտեսատուն, ցորենի և այլ նյութերի ամբար: Այս բոլոր չինվածըներից միայն պարիսպն է Հողից չինված, իսկ մնա֊ ցած բոլորը չինվեցին տաչած քարով, Թրծված աղյուսով, կրով ու գաջով, գեղեցիկ ու վայելուչ Հորինվածքով:

Սրանից Հետո եկեղեցու գմբենի տանիքը նորոզեցին, քանզի սալերը քանդվել և տեղերից Հեռու էին նշոել: Իսկ ենե մեկը ցանկանում է իմանալ սուրբ Էջմիածնի լուսակառույց, Քրիստոսանկար, Աստվածաբնակ տաճարի չափը, այսջան է. Հիսուն Հալաբի չափ երկայնքն է արևելքից դեպի արևմուտք, քառասունուն Հալաբի լայնքն է Հյուսիսից դեպի Հարավ. երեսուն Հինգ Հալաբի բարձրունյունն է՝ ներսի կողշմի դմբենի պատից մինչև դետին: Այդ չափերը եկեղեցու մեջ ներսի կողմինն են առանց պատերի:

Եվ օրավուր նորոգում, Հաստատում էր սուրբ աթոռը, որով [Հաստատում էր] քրիստոնեության Հավատի ամեն կարգ ու կանոն:

Որով հետև սուրբ ախոռի նորոգման լուրը Հռչակվելով ծավալվեց ողջ աչխարհում՝ Հունաստանում, Պարսկաստանում, Քրդստանում, Վրաստանում, ուստի ամենքն էլ ուրախանալով ցնծում էին:

Մովսես վարդապետը նաև իր աչակերտներից ուղարկեց ամեն կողմ քարողության, որոնք գնացին Հոգեբուխ քարոդությամբ և բարեկրոն վարքով Հաստատեցին քրիստոնեա**֊** կան Հավատի և եկեղեցական ավանդության կարդերն ու կրո֊ նը, որովՀետև ուր էլ գնում էին, իրենց վարդապետի նմանու֊ թյամբ ճչմարիտ գործեր էին ցույց տալիս: Շինում էին եկեղե֊ ցիներ, կարգում էին քաՀանաներ և պարտելով կործանում էին ճչմարտության Հակառակորդներին, որի Հետևանքով դորանում, առաջանում էր ճչմարտությունը: Այլև այս Հոդելից սուրբ վարդապետ տեր Մովսեսը Հաստատեղ դպրոց ՕՀանա֊ վանքի մեծափառ սուրբ ուխտում, որտեղ Հավաքեց բազմաթիվ մանուկներ և բոլորի ծախսն ու պետքերը ինքն էր Հոգում, իսկ մանուկները անզբաղմունք ու անխափան սովորում էին եկեղեցական ուսումը, աստվածաչնչական գրքերի իմաս֊ տասիրությունը: Սրանք բոլորը եղան երկրին պիտանի մարդիկ և օգտակար՝ վարդապետներ, եպիսկոպոսներ, աբեղաներ, քաՀանաներ, և բոլոր վանքերը, որ ամայացել ու խավարի մեջ

էին, լցվեցին միաբաններով, աբեղաներով, կրոնավորներով, իսկ գյուղերը՝ Հմուտ քաՀանաներով: Այս պատճառով ողջ ժողովուրդը, առաջին կախողիկոսի անկարգուխյունից ձանձրացած, իսկ Մովսեսի բարեկարգուխյունից միրխարված՝ սիրով ու Հոժարուխյամբ, կամենում էին, որ մեր սուրբ Հայր Մովսես վարդապետը լինի կախողիկոս: Ամեն տեղերից գրուխյուններով ու աղաչանքներով խախանձում էին վարդապետներ, եպիսկոպոսներ և նչանավոր մարդիկ, որ Հանձն առնի կախողիկոսուխյան աստիճան, բայց նա Հրաժարվում էր՝ իրեն անարժան Համարելով առաջելական աստիճանին:

Բալց Աստծո մարդ այս տեր Մովսես վարդապետը մչտա֊ պես իր Հոգում վարանում, տխրում ու գավում էր Հարլուր թուման տուգանքի Համար, անտանելի ծանր բեռ ու անիսդե֊ լի չղժա եղավ Էջմիածնի սուրբ աժոռի վրա. ոչ միայն նա, այլև ողջ Հայոց ազգր [տխրում ու ցավում էր]։ Քրիստոսաբնակ սուրբ աԹոռի փրկության Համար Մովսես վարդապետը չծուլացավ՝ իրեն կամ իր տկար ծերությունը խնալելով, այլ ելավ, գնաց արքայի արքունիքը՝ Ղազբին քաղաքը, քանզի այնտեղ էր ՇաՀ-Աբաս Թագավորը մեր ԹվարկուԹյան 1077 [1628] տարում։ Եվ դիմելով ալստեղ-ալնտեղ՝ Թագավորների նախարարների մոտ, աղաչում էր նրանց իմացնել արքային Հարլուր Թուման Հարկը վերացնելու Էջմիածնի վրայից: Նախարարները Հարմար չՀամարեցին, ասելով. «Այս Թագավորը չատ փողասեր է և ագահ. փողի այդքան չահից չի հրաժարվի, մանավանդ որ այդ գործը ինքն է Հաստատել, որով ավե֊ լի երևում է, որ չի Հրաժարվի դրանից: Ալդ պատճառով դու պարտավոր ես լռել այս ժամին և օրերին: Իսկ մենք Հարմար ժամանակ գտնելով՝ կխոսենք արքայի առջև»: Այս պատճառով Թախծալից սրտով վերադարձավ Ղաղբինից, եկավ սուրբ Էջմիածին:

Իսկ ՇաՀ-Աբաս արքան ելավ Ղազբինից, գնաց ՖաՀրապատ քաղաքը, (որ կոչվում էր Աչրավ) ձմեռելու: Եվ մարդկային Հյուծվող բնույթին Համապատասխան Հիվանդացավ, մեռավ մեր թվարկության 1078 [1629] տարվա Հունվար ամսի 7-ին և կտակով Հաստատեց, որ թագավորությունը տրվի իր թոռին: Քանգի արատամիտ ու բազմախորՀուրդ ՇաՀԱբաս թագավորը իր որդիներից ոմանց սպանեց, ոմանց կուրացրեց՝ երկյուղելով, թե մի դուցե [նրանցից մեկնումեկին]
իչխանները թագավոր կարդեն: Մնացել էր մի թոռ՝ իր ավագ
որդու որդին, այս պատճառով թագավորությունը տվեց իր
թոռանը: Բոլոր նախարարները, թագավորի տան Հավատարիմները Հավաքվեցին, թոռին թագավորեցրին և նոր թագավորին կոչեցին ՇաՀսեֆի, քանի որ վիճակով դրին նրա անունը. վիճակն ու կոչումը անվանը Հարմարվեց, որովՀետև
նորընծա թագավորի Հոր անունը Սեֆի էր: Նորընծա թագավոր ՇաՀսեֆին թագավոր նստեց նույն թվականին՝ 1629
տարվա Հունվար ամսի 19-ին:

Այս ժամանակ պատչած ու Հարմար պաՀ եղավ Հարյուր Թուման տուգանքը վերացնելու Համար: Այդ պատծառով ՍպաՀան քաղաքում բնակված Ջուղայեցի ժողովուրդը, մանականդ Աստծո ողորմությունների արժանի քրիստոսասեր մեծ իչխան խոջա Նազարը, նամակ գրեցին և արագընթաց սուր-Հանդակի միջոցով Հասցրին Էջմիածին՝ Մովսես վարդապե-տին, որ չուտափույթ Հասնի նորընծա թագավորի պալատը՝ Հարյուր Թումանը վերացնելու նպատակով: Մովսես վարդապետը անՀապաղ չտապանքով գնաց ՍպաՀան քաղաքը՝ Թագավորի պալատը, և թագավորի պալատում ութ ամիս մնալով, տեսնելով բոլոր նախարարներին՝ Հներին ու նորերին, և նրանց սրտերը գրավեց բաղմանվեր աղերսանքով:

Ապա Աստծո սուրբ մարդը պատրաստեց ընծա՝ որպես վայել է Թագավորներին, սկուտեղով զուտ ոսկի դահեկան և այլ Թանկագին իրեր, խնդրագիր, որ կոչվում է արդա: Վարդապետն ու խոջա Նագարը նախարարների միջնորդությամբ ներկայացրին Թագավորին: Վարդապետի վերաբերյալ արքայի Հարցումին խոջա Նազարը նրան տեղեկացրեց՝ պատմելով վարդապետի ազնվության մասին, նաև Թե նախածանոԹ և Հաճելի ծառա էր նախորդ մեծ Թագավորին՝ քո պապին, և այժմ աղոթում է Թագավորի կյանքի Համար, բայց այս խնդրանքը ունի, որպեսզի արքան քննելով դթա իր տառապյալ ժողովրդի վրա և ծանր բեռը, որ անտեղի և զուր դրվել էր մեզ վրա, այսինքն՝ արքան Հրամայի Հարյուր Թուման տուդանքը վերացնել:

Եվ արքա ՇաՀսեֆին ալնտեղ՝ ատլանում, չատ բան խոսեց խոջա Նագարի Հետ, Մովսես վարդապետից Հարցրեց Հարյուր Թուման տուգանքի մասին և աստվածային ողորմությամբ ու չնորՀներով վարդապետի բոլոր խոսքերը դլուրին ու ախորժե֊ լի թվացին թագավորին, քանգի ամենաթագավոր Աստված, որ իր ձեռքում պաՀում է Թագավորների սրտերը, Թագավորի կամքը Հաճելի դարձրեց ու քաղցրացրեց, ուստի ի լուր ամբող) ատլանի, ասաց. «Զի)եցի Հարլուր Թուման տուգանքը, որ պիտի տայիք Թագավորի դիվանին, այսուՀետև կացեք աղատ և աղոթեգեր մեր կլանթի ու Հա)ողության Համար»: Ալն ժամանակ խոջա Նագարն ու Մովսես վարդապետը և բո֊ լոր իչխանները, որ կանգնած էին Թագավորի առջև, ձեռքերը բարձրագրին, գոՀության ձայնով օրՀնեցին Աստծուն ու թագավորին: Եվ ուրախությամբ ատյանից արձակվեցին, գնացին իրենց տեղերը: ԱյնուՀետև Մովսես վարդապետը և խոջա Նագարը ամեն օր չրջելով իչխանների պալատները և դիվանա֊ կան մատյանների վերակացուների ու գրագիրների մոտ՝ այն֊ քան չարչարվեցին, մինչև որ բոլոր մատյաններից, որտեղ որ գրված էր այդ բանը, ամեն տեղից Հանեցին, դուրս գրեցին:

Ապա խոջա Նազարը գրեց մի այլ խնդրագիր և մատուցեց ժագավորին` խնդրելով, որ տա ժագավորական կնիքով Հրովարտակ Հարյուր ժուման տուգանքը վերացնելու մասին, միաժամանակ արքայից խնդրեց` Մովսես վարդապետին տալ կաժողիկոսուժյան իշխանուժյունը: Արքա ՇաՀսեֆին կատարեց նրանց բոլոր խնդրանքները` ժագավորական կնիքով, աղդու և Հատու խոսքով Հրովարտակ տվեց, ժե` «ժող վերացվի Հարյուր ժուման տուգանքը, որը մեր ժագավորներից դրված էր ձեր Էջմիածնի աԹոռի վրա, տրվի Հրաման Մովսես վարդապետի կաԹողիկոսուԹյան` ըստ ամենայն Հայոց ազդի խնդրանքի»: Արդ` այսպես մեծ չարչարանքով և չատ դրամ ծախսելով, մոտ Հազար Թուման, Հազիվ կարողացավ վերացնել Հարկի ծանր բեռը սուրբ աԹոռից:

Սուրբ վարդապետ Մովսեսը Թազավորական Հրովարտակը առավ, վերադարձավ մեծ ուրախությամբ, եկավ Հասավ Աստվածաբնակ սուրբ աթոռ Էջմիածին: Սուրբ աթոռի ազատության լուրը տարածվեց ընդՀանուր աչխարՀի Հայ ազգի մեջ. ամենջը լցվեցին անպատմելի ուրախությամբ և ցնծությամբ ու դոՀագան Աստծուդ:

ԱլնուՀետև ամբող) աչխարհի երևելի մարդիկ՝ եկեղեցականներ, աչխարՀականներ [խոսքը Հայերի մասին է], սկսեցին առավելապես աղերսագիր ուղարկել Մովսես վարդապետին. խնդրում, աղաչում էին, որպեսցի նա մի այլ պատճառ Հնարի Հավատի Հաստատության և եկեղեցու կարդի Համար, Հանձն առնի կաԹողիկոսուԹյունը: Այս խնդրագրերը ուղարկվեզին Պարսկաստանից, Վրաստանից, Քուրդիստանից, Հոռոմստա֊ նից, իսկ մեր սուրբ Հայրը ոչ թե անձնական փառքի, որ փա֊ ռավորված էր Աստծուց և մարդկանցից, այլ Աստծո ժողովըդի օգտի և Հոգևոր կրոնի Հաստատության Համար լսող եղավ ամենքի աղաչանքներին, ընդունեց կաԹողիկոսական աստի֊ ճան և Աստծո ամենասուրբ Հոգու օծմամբ օծվեց ամենայն Հալոց ազգի Հալրապետ՝ պալծառ և պանծալի ժառանգորդ սուրբ Էջմիածնի բարձրագաՀ աԹոռի մեր ԹվարկուԹյան 1078 [1629] տարվա Հունվար ամսի 13-ին՝ Տիրո) տնօրինության [մարդեղության] օրը: Եվ Տիրոջ խոսքի Համաձայն լուսավորող ձրագ դրվեց բարձր աչտարակի մե) գերագաՀ աԹոռում՝ լինելու լուսատու մեր Արամյան տան. և իր աստվածաչնորՀ վարդապետությամբ մխիթարում էր բոլորին քաղցը քարո֊ ղչությամբ՝ ուղղելով դեպի արդարության ճանապարՀը:

Եվ մեր սուրբ Հայրը մաքրակենցաղ էր ու սրբասուն, երկայնամիտ էր ու ողորմած: Սրա ձեռքով չատ դերիներ ազատվեցին գերիչներից, որովՀետև սրա ժամանակ անՀաչտ խռո֊ վություն կար պարսիկների ու օսմանցիների միջև, ուստի ավար ու գերություն չատ էր լինում երկու կողմերից: Գերի֊ ներից ում էլ տեսնում էր, անպատճառ գնում և ազատում էր:

Սա մնաց ԲարձրագաՀ աթոռի վրա՝ սուրբ Էջմիածնում ուդիղ վարդապետությամբ, նորոգեց ավերակները, պայծառացրեց միաբաններով ու վարդապետներով, պատչաձ ու Հաստատուն ժամանակագրությամբ. Հարստացրեց եկեղեցական անոթներով, նյութական Հարստությամբ: Սա կաթողիկոս մնաց երեջ
ու կես տարի և 1081 [1632] թվի մայիս ամսի 14-ին վախձանվեց. այս կյանջից մաՀով պակասեց և Հանգստով ավելացավ
Տիրոջը, գնաց իր անձկալի Քրիստոսի մոտ, որ Հանապազ, մչտապաղատ և սրբանվեր աղոթըներով կրում էր իր Հոգում:

Այնպես պատահեց, որ սրա մահը տեղի ունեցավ Երևան քաղաքում՝ սուրբ առաքյալ Անանիայի դամբարանի վանքում, այս պատճառով տարան ընդհանուր դերեզմանատուն՝ Կողեռն կոչված բլուրը, որ Կոզեռն վարդապետի այնտեղ դտնվող դե րեզմանի Համար այդպես են կոչում բլուրը: Կոզեռն և Մելքի սեԹ վարդապետների դերեզմանին կից, այս երկուսի մեջտե ղում պատրաստեցին այս սրբի հանդստյան չիրիմը. այնտեղ երկու փակված տապանների միջև դրին նրա սրբասուն մարմ նի նչխարները մեծ պատվով ու փառքով՝ ի փառս Քրիստոսի և բարեփոխուԹյուն քրիստոնյաների:

Եվ ինչպես սրա կենդանությամբ ամեն ոք ուրախանալով ցնծում էր, այդպես էլ սրա մահով ամեն ոք սդով տոդորված տխրեց, ոչ միայն քրիստոնյաները [Հայերը], այլև մահմեդա-կանները, նաև ինքը քաղաքապետ Մահմադղուլի խանը՝ Ամիրդունա խանի որդին, և իր բոլոր իչխանները, որոնք եկան Մովսես կաթողիկոսի թաղմանը և սդակից լինելով քրիստոնյաներին, ողբում էին նրա մահը, որովհետև այնպի-սի աստվածահաճո և աչխարհաչեն մարդ պակասեց երկրից, որի հիչատակը թող օրհնությամբ լինի և նրա աղոթքներով Տերը մեդ ողորմի. ամեն (Ա. Դավրիժեցի):

## ՓԻԼԻՊՈՍ ԱՂՔԱԿԵՑԻ

Մովսես ՏաԹևացու բարեգործությունները իր կյանքից Հետո էլ չարունակվեցին իր իսկ աչակերտների կողմից: Եվ ինչպես ասվում է՝ պտուղը ծառից Հեռու չի ընկնում, այդ֊պես էլ նրա աչակերտներն էին: Որոնցից ամենաակնառուն էր Փիլիպոս Աղբակեցին, որը և ժառանգեց իր ուսուցչի առա-քինությունները, Հետո նաև Մովսես Տաթևացու առաջարկով՝ Հայրապետական աթոռը: Փաստորեն նա՝ Փիլիպոսը, կաթո-

ղիկոս դառնալու պատվերը ստացավ սուրբ Անանիայի անապատում։ Սակայն նրան միանդամից չօծեցին, այլ Հարկ Համարեցին նաև աղդային ընտրուժյան պայմաններն էլ լրացնել։ Քանդի բաղում չեղումները, որոնք կային այդ չրջանում, Մովսես Հայրապետը չտկեց և վերացրեց ինքնակամ նորամուծուժյունները, ինչպես որ «աժոռակից կաժողիկոսների» դոյուժյունը. նա չցանկացավ նաև, որ Փիլիպոսն էլ իր Հրամանով միանչանակ դառնար կաժողիկոս, այլ իր առաջարկը դրեց Համաժողովրդական ընտրուժյան առջև, ինչպես որ կարդն է. «Եվ մենք իրավունք

ունենք այդ կետն էլ նորից Մովսեսի արդյունքը Համարել և նրա որոշ ՀրաՀանդի Հետևանք դիտել, քանդի, անշուշտ, անմիջական օծման կանցնեին միաբանները և մեծամեծերը, եԹե բացարձակ լիներ Մովսեսի կամքը: Քանդի անչափ մեծ էր պաշտելիուԹյունը նրա անձի շուրջ» («Աղդապատում»):

Փիլիպոսը իր սրբակենցաղ վարքի չնորհիվ արժանացավ հրաչագործության չնորհի և կոչվեց Փիլիպոս Աքանչելագործ: Մշտապես չրջելով և գործելով իր սիրելի ուսուցչի՝ Մովսես Տաթևացու հետ, նա էլ ինքնրստինքյան երկար ժամանակ կենցաղավարել է սուրբ Անանիայի անապատում. «ԵԹե Մովսեսի կաԹողիկոսական շրջանի մեջ չատ ՀիչատակուԹյուններ չկան Փիլիպոսի գործունեուԹյան մասին, պատճառն այն է, որ նա անմիջապես կապված էր Մովսեսի անձին՝ իբրև նրա անբաժան գործակից, և առիԹ չի ունեցել դատաբար Հատուկ գործեր կատարել:

...Այդ սրտակից դործակցության Հետևանքն էր նաև այն, որ Փիլիպոսը Մովսեսին Հաջորդելով` նոր բան չձեռնարկեց, այլ ըստ ամենայնի, ջանաց լրացնել Մովսեսի սկսած և արա-դաՀաս մաՀվան Հետևանքով չլրացրած ձեռնարկելիքները: («Ադդապատում»):

Նա էլ իր ուսուցչի պես մեծ սեր էր տածում սուրբ Անանիայի անապատի Հանդեպ և ամեն ջանք Թափում էր նրա պայծառության Համար, և իր ընդՀանուր չինարարական դործունեության չրջանում անդրադարձավ նաև սույն անապատի վերանորոդմանը. «Երևանի Անանիայի վանքն էլ փայտակերտ էր, մատուռից բացի: Փիլիպոսին Հարկ եղավ նորից նորոդություն ձեռնարկել. իր կատարած չինության մեջ Հատկապես Հիչվում է ...Սուրբ Անանիայի վանքի ժամատան սեղանատունը, խուցերը և այլ մասնավոր չինությունները և ոչ թե փայտով, այլ քարով ու կրով» («Աղդապատում»):

Ինչպես Մովսես Հայրապետի, այնպես էլ նրա աչակերտի և Հաջորդի մասին ասվել են դովաբանական խոսքեր. «Զբաղեցնելով սուրբ աԹոռը՝ Փիլիպոսը փայլեց ինչպես արև Հատկապես Հայ ժողովրդի Համար» (Սիմեոն Երևանցի «Ջամբռ»):

Նա որպես բարի Հովիվ գիչեր ու գօր Հոգում էր իրեն վստաՀված Հոտի կարիքները. «Սա իր կախողիկոսության սկզբից չրջում, այցելում էր մերձակա վանքերը և Հորդորում էր նրանց, որ զգաստությամբ և սրբությամբ կենցաղավարեն, և եթե որևէ տեղ գտնում էր որոչ ցոփակյացների, ջանում էր ուղղել նրանց խրատով և սաստով: Իսկ ովքեր չէին ուղղ-վում, դուրս էր Հանում, որպեսզի մի փոքր խմորը բոլորը չապականի: Նա նաև զարդարեց Անանիա առաջյալի վանքը, որ

Երևանում է, որին կոչում են նաև «Երևանի անապատ», որտեղ կային 30 կրոնավորներ՝ ընտիր և խստակյաց վարքով: Եվ կաԹողիկոսն ինքը բազում անգամ ժամանակ առ ժամանակ գնում էր այնտեղ և մնում մի քանի օր» (Հայր Միքայել Չամչյանց, «Հայոց ՊատմուԹյուն»):

Նրա ժամանակակից Առաջել Դավրիժեցու պատմությունից առավել մանրամասն կարող ենջ ծանոթանալ Փիլիպոս Սջանչելագործ կաթողիկոսի մասին, որից և մեջ ենջ բերում որոչ Հատվածներ:

«Տեր Փիլիպոս կաթողիկոսը Բարմ երկրից էր, որ այժմ կոչվում է Աղբակ, այն գյուղից, որի անունն է Էրնկան: Սա լինելով մանուկ՝ տասնչորս տարեկան, ավել կամ պակաս, լսեց Մեծ անապատի մենակյացների ճգնական վարջի մասին: Մե-ծատենչ փափագով ելավ, գնաց Մեծ անապատը՝ կրոնավոր դառնալու և Հետևելու առաջինական վարջի մաջրակենցաղ սրբությանը, որը խիստ փափագում էր: Իսկ անապատի կրո-նավորները նրան անապատ չթողեցին մանուկ Հասակի և ան-մորուջ լինելու պատճառով: Սակայն նա աչխարՀ չդարձավ, այնտեղ՝ անապատից դուրս, անտառների մեջ մնաց, որ անապատի չրջապատում էին, և այդպես Համբերեց ութ ամիս:

Այս ժամանակները Մովսես կախողիկոսը, տակավին վարդապետ լինելով, քարողությամբ չրջում էր երկրում և լուսավորում բոլոր մարդկանց՝ ինչպես արեգակ: Իսկ պարոն Սարդիսը՝ Մեծ անապատի Հայրը, Փիլիպոսին տվեց Մովսես վարդապետին՝ աշակերտության: Սրա մոտ մնալով Փիլիպոսը Հասավ արբունքի՝ երիտասարդական Հասակի: Նրան օրՀնեցին աբեղա՝ կուսակրոն քաՀանա, իսկ նա դիչեր-ցերեկ Հետևում էր ձգնական վարքի, առաքինի դործերի և Աստվածաչնչական դրքերի ընթերցման: Մովսես վարդապետը տեսնելով սրա առաջադիմությունը՝ իր Համաձայնությամբ ու բոլոր միաբանների վկայությամբ նրան վարդապետական դավազան տվեց. 1630 թվականին նրան օրՀնեց եպիսկոպոս:

1632 թվականին, երբ մոտ էր Մովսես կաթողիկոսի մաՀր, նրա մոտ Հավաքվեցին եպիսկոպոսներ, վարդապետներ և երևելի մարդիկ, նաև ԹաՀմազղույի խանը՝ թաղաթի իչխանը, և ողբալով ասացին. «ՈրովՀետև քո Տերը և կլանք տվողը այդպես կամեզավ, որ դու Հեռանաս ու գնաս մեզանից, ուստի այժմ խնդրում ենք քո Հայրախնամ գութից, որպեսգի մեզ բոլորովին որբ չթողնես, այլ Հայտնես մեզ, թե ում ես տալիս մեզ, որ քեզանից Հետո լինի Հայր և Հովիվ»: Նա ասաց. «Դուը գիտեը, ում կամենում եք, ընտրեք»: Իսկ ժողովրդի բազմությունը ասաց. «Մենք ամբող» աչխարՀով քեզ ընտրե֊ ցինը, իսկ ալժմ դու ում ընտրես՝ մեզ ընդունելի է»: Նա ասաղ. «Ես կամենում եմ, որ Փիլիպոս վարդապետը լինի իմ փոխանորդը և սուրբ Էջմիածնի աթուի Հաջորդը»: Երբ նրանք բոլորը լսեցին, Հոժար կամքով Հաձեցին և ընդունեցին, որ Փիլիպոսը լինի կաթողիկոս: Երբ Մովսեսի մաՀվան լուրը տարածվեց ողջ աչխարՀում՝ արևելքում, արևմուտքում, նաև այն խոսքը, Թե Փիլիպոսի Համար պատվիրել է կաթողիկոս անել, բոլորը Հոժարությամբ և կամովին Հավանություն տվին. այս պատճառով ամեն տեղից ուղարկեցին վկայական ԹղԹեր, որպեսգի Փիլիպոս վարդապետը լինի կաթողիկոս: Մինչև վկայական թղթերի գալը այդ տարին անցավ, վրա Հասավ 1633 թվականին, նրան Հունվարի 13-ին՝ Տիրո) տնօրինության տոնին, Սուրբ Հոգու օծմամբ օրՀնեցին նրան կաթեողիկոս: Եվ մեր Հայոց ազգը, չնայած Մովսեսի մաՀվան առիթով վչտալից եղած տխրեց, սակայն Փիլիպոսի Հա)որդությամբ ուրախանալով՝ ցնծաց, որովՀետև Հոր փոխարեն որդին մնաց Հանուր ազգի իչխանը՝ ըստ մարդարեի Դավթի վկայության. «Եվ թեպետ Մովսեսը վախճանվեց, նրան Հա)որդեց Հեսուն, և Թեպետ վերացավ Եղիան, նրա փոխարեն Եղիսեն մնաց միևնույն ոգով»:

Նա բազմաչխատ չարչարանքով վերակառուցեց նաև սուրբ Էջմիածինը՝ բոլոր չենքերը նորից չինելով, և ՍպաՀանից Էջմիածին վերադարձրեց սբ. Գրիգոր Լուսավորչի աջը. «Սուրբ Հայրապետ Փիլիպոսի կախողիկոսությունը օրավուր գորանում ու Հաստատվում էր, որովՀետև Տերը նրա Հետ էր, ջանզի վարջով խիստ ճգնող, պաս պաՀող, մտջով սրբախոր-Հուրդ, աղոխջներում անձանձիր, խոսակցուխյունը աստվա-ծային էր. ինչ որ Աստծուց խնդրում էր, Աստված ամենը ան-ժերի պարգևում էր: Մեր աչջերով Հենց տեսանջ, որ բազում դիվաՀարներ նրա աղոխջներով աղատվեցին, Հիվանդներ, պես-պես ցավագարներ, անդամալույծներ առողջացան, ամուլ կանայջ նրա աղոխջներով գավակներ ծնեցին...

Նա նաև խոր մտածող, խելոք, աչխարՀաչեն և արդյունարար մարդ էր. աստվածաչնչական գրքերի մեջ սրամիտ, նրբաքնին, խրատների ու քարոզների մեջ քաղցրախոս, արդյունավոր: Եվ սրանք աղոթքների չնորՀիվ աստիճանաբար ստացավ, որովՀետև ամեն տեղ, ուր էլ քարոզում էր ու կանոնադրում, ամենը պտղաբերում և արդյունավետ էին դառնում:

Նաև չատ տոնասեր էր, տոները պայծառացնող, եկեղեցիները զարդարող, տերունական և սուրբ Աստծո տոների
պատվիչ, ինչպես որ գրված է ՀովՀան Օձնեցու մասին: Այս
պատճառով նրա անունը չափազանց Հռչակվեց և Համբավը
տարածվեց ողջ աչխարում՝ ոչ միայն Հայերի մեջ, այլև մաՀմեդականների, վրացիների, և ամենքը սիրում, Հարդում էին
նրան: Առավել ճգնության, սրբության և Աստծուն Հաճելի
ծառա լինելու Համար խիստ վախենում էին նրանից ոչ միայն
ռամիկները, այլև աչխարՀակալները, իչխանները, զորավարները, քանզի նրա թշնամիներից չատերին տեսան, որոնք կործանվեցին, մեջտեղից վերացան, և նրա սիրելիներից, որոնք
գորանալով առաջադիմեցին:

Եվ այն դպրոցը, որ ՀովՀանավանքում Հաստատեցին, սա ևս ամուր Հաստատեց և ուսումով ու առաքինությամբ վարժեցնելով՝ Հասցրեց կատարելության և տարիներ Հետո Հով-Հանավանքից տեղափոխեց, բերեց սուրբ Էջմիածին և դպրոցր այնտեղ Հաստատեց, որտեղ բոլորը սովորեցին և եղան պիտանի մարդիկ՝ վարդապետներ, եպիսկոպոսներ, քաՀանաներ: Եվ վաղուց ի վեր խափանված վանքերը լցվեցին աբեղաներով, իսկ գյուղերն ու քաղաքները՝ քաՀանաներով, և դեռևս օրավուր աճում է նույն դրվածքով: Եվ սրանով բազմաԹիվ կիսավեր ու խախտված եկեղեցիներ նորոգվեցին, և գյուղերում ու քաղաքներում Աստծո նոր տներ չինվեցին Հրաչալի Հորինվածքով, պայծառ ու փառավոր ամեն որպիսուԹյամբ»:

Նա Հովվապետական այցով եղավ Կոստանդնուպոլսում և Երուսաղեմում, մեծ ընդունելության արժանացավ և մեծ օգտակարություն բերեց իր Հոտին թե՛ Հոգևոր և թե՛ նլուԹական. «Իր վախճանի մոտիկ օրերին տեր Փիլիպոս կա-Թողիկոսը սուրբ Էջմիածնում էր: ԱղուՀագքի օրերում՝ չորրորդ կիրակի օրը, ըստ իր մչտական սովորության, նստեց աԹոռին և սկսեց այդ կիրակվա քարոզն ասել, որի բնաբանն էր. «Մի Հարուստ մարդ, որը ուներ մի տնտես, սրա մասին ամբաստանություն եղավ, որպես թե նրա ունեցվածքը վատ**նում է»** (Ղուկ. ԺԶ 1): Մեկնաբանելով Հասավ այն խոսքին, որ ասում է. «Չես կարողանա այլևս տնտես լինել» (Ղուկ. *ժԶ 2)։* Այստեղ խոսքը վերջացրեց։ Իսկ երկրորդ օրը, որ երկուչաբթի էր, տկարացավ և ընկավ մահիճ: Նրա մոտ Հավաըվեցին բոլոր միաբաններն ու նրա աչակերտները: Հարցնում էին տկարության մասին: Նրանց պատասխանելով՝ ասաց. «Այս է իմ վերջին տկարությունը, այլևս չեմ առողջանա, քանգի մինչ քարոզս էի ասում. երբ Հասա այն խոսքին, որ ասաց՝ չես կարող այլևս տնտես լինել, ինձ Թվաց, որ ինչ-որ մեկից Հայտնվեց իմ սրտում, Թե այլևս մարմնավոր կյանքով չես ապրի, այլևս չես տնտեսի Աստծո տանը, այլ մաՀվամբ ես վճարվում, ինչպես որ խոսքը վկայելով ասաց՝ չես կարող այլևս տնտես լինել»: Նրա այս խոսքերը լսելով՝ բոլորը մորմոքում ու մղկտում էին նրա ասածի վրա, բայց նա, ըստ իր աստվածատուր չնորՀների, բոլորին մխիթարում էր: Ալդպես տկար մնաց, մինչև Հասավ Հինգերորդ կիրակին և այդ գիչեր առավոտվա դեմ սկսվեց Հոդեվարքը: Ինքը իմացավ, որ Հոդեվարքի մեջ է, ուստի միչտ աղոխք ու օրՀնաբանուխյուն ուներ բերանում Աստծու Հանդեպ՝ ասելով. «Այժմ արձակիր քո ծառային, Տեր, դեպի խաղաղուխյուն ըստ Քո խոսքի» (Ղուկ. Բ 29): Փիլիպոս սուրբ Հայրապետը յուր սրբասուն Հոդին ավանդեց Աստծո ձեռքը:

Նրա մաՀվան լուրը տարածվեց Արարատյան աչխարՀի բո֊ լոր չրջակա գավառները: Ամեն ոք, ով լսում էր, վՀատված, Թուլացած դետին էր ընկնում, որովհետև նա հայերի չուր)ը ամուր պարիսպ էր, որ փլվեց: Շրջակա դավառներից մեծ բաց֊ մություն Հավաքվեց, որովՀետև վեց օր անթաղ մնաց: Էջմիածնի միաբանները և բոլոր վարդապետները կամենում էին սուրբ Էջմիածնի դռանը՝ իր չինած գանգակատան մեջ Թաղել նրան, բայց ՄաՀմադղուլի խանը, որ մեծ ոխ ու նախանձ ուներ Հայրապետի դեմ, Հայրապետի՝ խանի Համեմատությամբ ավելի Հգոր լինելու և գանգակատունը չինելու պատճառով, չԹողեղ: Քանդի խանը Թուլլ չէր տալիս դանդակատուն չինել, իսկ կաթողիկոսն իր ուժի գորությամբ Հիմնեց և սկսեց չինել. և Հալրապետի մաՀվան պաՀին, երբ խանը լսեց, Թե կամենում են դանդակատան մեծ Թաղել, խիստ դրդռվեց, չարացավ և մեծ Հոխորտանքով ասաց. «Ես դանդակատունը քանդելու եմ»: Եվ այս պատճառով կաթողիկոսը վեց օր անթաղ մնաց. դադաղով Էջմիածնի տաճարի մեջ դրված էր, նա դվարթ երեսով՝ ինչպես կենդանի մարդ, քնած էր, և նրանից անուչ Հոտ էր բուրում. ամենքը, որ մոտենում էին նրան Համբուրելու, արմանում ու դարմանում էին Հորդաբուխ անուչաՀոտի և երեսի դվարԹության վրա. ոչ միայն քրիստոնյաները, այլև այլազգի մաՀմե֊ դականները Հիացած Աստծուն փառը էին տալիս, որ փառավորում է իր սրբերին:

Եվ որովՀետև ՄաՀմադղուլի խանը չմեղմացավ իր բիրտ բարջից, չԹողեց կաԹողիկոսին սուրբ Էջմիածնում Թաղել, այդ պատճառով այնտեղից վերցրին նրա մարմնի պատվա֊ կան մասունջները` խաչով, Ավետարանով, մոմերով, Հոգևոր երգերով, տարան սուրբ կույս Հռիփսիմեի տաճարում, խորանի Հյուսիսային կողմում Հանգստի դրին նրան: Նա Քրիստոսի մոտ բարեխոս է բոլոր քրիստոնյաների և իր Հոգեծնունդ որդիների Համար: Այժմ երկրի բոլոր բնակիչներից ցավագարները, ախտավորները ուխտի են գալիս նրա սուրբ տապանը Համբուրելու և առողջություն են դտնում իրենց ցավերից, և փառավորելով Քրիստոսին՝ դնում են իրենց տեղերը»:

Այս երկու կախողիկոսները իրենցից առաջ մոտ 2 դար եղող Հոգևոր ձմռանից Հետո դարձան պատձառ Հոգևոր գարնան: «Ինչպես գարնանը, երբ Հարավային Հողմը փչելով ծննդագործում է Հողը և բխեցնում է բազմազան ծաղիկների սեռերն ու տեսակները, որոնցով երփնազարդվելով վայելուչ տեսք է ստանում երկրի երեսը, այդպես էլ կարծես այս երկու կախողիկոսների՝ Մովսեսի ու Փիլիպոսի ժամանակները եղան: ՈրովՀետև բազմաԹիվ վանքեր, անապատներ ու եկեղեցիներ չինվեցին» (Ա. Դավրիժեցի):

Այժմ տեսնենը, թե ինչպես է նույն պատմիչը խոսում այս անապատում գործած մեկ ուրիչ ՀոգեչնորՀ Աստծո ծառայի մասին:

#### ՄԵԼՔԻՍԵԹ ՎԺԱՆԵՑԻ

Այս զարԹոնքի չրջանում վերելք ապրեց նաև արդեն կորած Համարվող արտաքին փիլիսոփայական գիտությունը: Այդ ժամանակ ասպարեզ եկան տոկուն վարդապետներ, որոնցից ամենաարգասավորն էր Մելքիսեթ Վժանեցին՝ «Մելքիսեթը մնաց տոկուն աչխատող մինչև վերջ և գերազանցեց (իր ուսուցիչներ) Բարսեղի և Ներսեսի Հմտությունները» («Աղդապատում»):

Նա մեծ տքնությամբ 15 տարի սովորեց արտաքին գիտությունները և այն 8 ամսվա ընթացքում փոխանցեց սուրբ Անանիայի, Էջմիածնի և ՀովՀանավանքի միաբաններին:

ՄելջիսեԹ վարդապետը մյուսների պես չդադարեցրեց այդ դիտուԹյունների ուսուցումը նրա ծանրուԹյան և դժվարա֊ մատչելիության պատճառով, այլ մինչև վերջ ամուր կանգնած մնաց իր այդ դիրքերում՝ Հասնելով մեծ Հաջողությունների. «Բայց տեր Մելքիսեթը չթողեց փիլիսոփայական գրքերը և դրանց ընթերցումից չթուլացավ, այլ անդադրում տքնությամբ դիչեր-ցերեկ կարդում էր ու մտածում, բերում էր Ներսես վարդապետին ցույց տալիս և Հարցնում, թե արդյոք ուղի՞ղ է դտած խոսքը:

Բազմաջանք ընթերցման Հետ, որ անում էր ու խորՀում միչտ, մշտապես տեսական իմաստության մեջ լինելով` սրա Հետ նաև գործնական առաքինությունը միասին վերցրած, առաջ էր տանում, անապատի կարգ ու կանոնը Հավասարապես սովորական եղբայր-միաբանների Հետ կատարում էր: Նաև նրանցից ավելի դերազանց դիչերը անց էր կացնում աղոթքներով ու պաղատանքներով` ուղղված Տիրոջը և ամեն իմաստություն տվող Տեր Աստծուն, որպեսգի Նա իր Համար բանա գրքերի իմաստության դռները և խելամիտ դարձնի նրանց Հանձարին:

Այն, ինչ պատմեցինք վերոհիչյալ վարդապետների մասին, սա նրանցից բազմապատիկ ավելին էր: Փիլիսոփայական գրջերի ծանր աչխատանքը իր վրա վերցրեց, չհաչված այն ժամանակը, որ ընկերների հետ էր և կամ չափավոր ճգնու- Թյամբ,կրում էր տքնուԹյունը [անքնուԹյունը], այլև ուղիղ տասը տարի առանց իրեն խնայելու, իր մարմինը խաչ հանած՝ կարիքներով ու ցանկուԹյամբ հանդերձ ըստ Պողոսի (Գաղ. Ե 16): Ավելի քան երկու տարի օրը մեկ հաց էր ճաչակում և ուրիչ ոչինչ: Իսկ այդ երկու տարին ամենևին լուռ մնաց և որևէ մեկի հետ չխոսեց, այլ [խոսում էր] Աստծու և գրջերի իմաստության հետ. և բոլորովին կրակի չմոտեցավ [տաքանալու], ճրագ կամ լույս իր հյուղակը չտարավ, այլ միչտ ցերեկը գրջեր էր վերծանում, գիչերը՝ խորհում:

Իսկ բոլոր էակներից անքննելին՝ Սուրբ Հոգի Աստված, որ քննում է ամեն ինչ և Աստծո խորքը՝ նայելով նրա մչտադիր Հույսին ու անձանձրույԹ խնդրանքին, նրա մեջ լցրեց իմաստության ու գիտության չնորՀները և պարդևեց խնդրելին՝ նրա Հաճախակի պաղատանքի Համար ըստ նմանության իր էակից Տեր Հիսուսի:

Քանզի բոլոր փիլիսոփայական գրքերի գիտությանը անտարակույս վերաՀասու իմացող եղավ` ՍաՀմանացը, Պորփյուրին, Ստորոգությանը, Պերիարմենիասին, ԱչխարՀացն, Առաքինությանը, Վերլուծականին:Նաև բոլոր ազգերի տոմարը, որոնց պատճենը գրված կա մեր մեջ, քաջապես, առանց տարակույսի ամենին վերաՀասու եղավ` իմանալով նրանց սկիզբը, պատճառը և ամեն կարգը: Նաև տեղյակ եղավ քերականական գիտությանը և իմացավ ավելին, քան իր ժամանակակիցները:

Արդ՝ միայն սրանք չեն նրա չնորՀքն ու գիտությունը, որ պատմում ենք, քանզի աստվածաչնչական գրքերից և ուսուցողական խոսքերից չատ բան անգիր էր արել և միչտ բերանացի էր ասում:

Բայց փիլիսոփայական գրքերը Հիչատակում եմ այն պատճառով և չնորգակալ եմ նրանից, որովգետև այսպիսի օտար, այլատեսակ, այլանուն ու անծանոխ խոսք առանց վարժեցնողի և առանց որևէ մեկի ուսուցման, ինքնուրույն ամենը գտավ սկզբից մինչև վերջ:

Մարմնական Հասակի Համեմատությամբ առավել կատարյալ էր իմաստության և Հոգու Հասակը: Ներսես վարդապետը իր կամքով և անապատի բոլոր միաբանների վկայությամբ առաջ կանչեց նրան (Մելքիսեթին) բարձրագույն տեղի ու պատվի ըստ Տիրոջ Հրամանի, թե՝ «Բարեկամ, բարձրացիր» (Տե՛ս, Ղուկ. ԺԴ 10), և չնորՀեց նրան վարդապետության գավաղան, որ Հարաժամ քարողությամբ աղբյուրաբար
իմաստության ջրով միրթարեր և դովացներ յսողներին:

Այն ժամանակի օրերում Մովսես վարդապետը, որ եղավ Էջմիածնի կախողիկոս, դեռ նոր էր սկսել սուրբ ախոռ Էջմիածնի նորոդուխյունը և պարսպի չինուխյունը: Սուրբ ախոռ Էջմիածնի նորոդուխյան և Մովսես վարդապետի կախողիկոսության լուրը տարածվել էր ամբողջ աշխարՀում, և այս առիթով ամենքը տենչում էին գալ նրանց տեսության: Սրա Համար Մելքիսեթ վարդապետը Լիմ անապատից ելավ, եկավ Բարձրագահ աթոռ սուրբ Էջմիածին: Երկրպագեց Քրիստոսակոխ սուրբ Տեղին, տաճարին և Հանդիպեց Մովսես կաթողիկոսին և նրա աշակերտներին, որի գալով ամենքը անպատմելիորեն ուրախացան: Երբ Մելքիսեթ վարդապետը դաս ու քարող էր տալիս, խոսքը նրա բերանից դուրս էր դալիս իբրև ուղխի ու Հեղեղի Հորձանք, որի իմաստության վրա ամենքը ապուշ կտրած զարմանում ու բաղձում էին»:

Քերականական Հարցերի չուր) եղող որոչ վեճեր ծագեցին ալդ ժամանակ Էջմիածնի միաբանների և լատին վարդապետ֊ ների միջև, և լատինները առավել Հմուտ դտնվեցին այդ Հարդում: Ուստի է)միածնականների խնդրանթով Մովսես Տաթևացին կարգադրում է, որ սբ. Անանիայի վանջից ՄելքիսեԹ վարդապետը տեղափոխվի Էջմիածին և ուսուցանի նաև այնտեղ. «Եվ ի լրումն այս ամենի, որ ՄելթիսեԹ վարդապետը դաս տվեց աչակերտաց եղբալըներին, մեծ ցնծու-Թյամբ և բերկրալից Հոգով իր ձեռքերը երկինք բարձրացրեց, սկսեց գոՀանալ Աստծուց. փառավորում էր և խոստովանում, որ իր չնորՀները Տիրոջից են, և ասում էր աչակերտած եղ֊ բայրներին. «Ոչ մի այլ մտածմունը ու խոՀ չկա իմ մտքում, բացի միայն այս իմաստության Համար [մտածելուց], որ երկար և անՀաչիվ տանջանքով Հադիվ գտա, այն էլ Տիրոջ չնորՀով. վախենում էի, Թե առանց որևէ մեկի սովորեցնելու կմեռնեի, և այս պանծալի ու չքնաղ գիտությունը ինձ Հետ Հող կմաներ, կամփոփվեր: Բայց արդ՝ որովՀետև դաս տվի ձեզ և Տիրոջից ընդունած խոսքի արծաԹը գցեցի լումայա֊ փոխներին, այսուՀետև փոխանակ տրտմության, մխիթարու-Թյուն ունեմ, որովՀետև Թեպետ ես կմեռնեմ, բայց ձեր մե) սերմանված Տիրոջ խոսքը կմնա աչխարՀում, և այն, ինչ ես տասնՀինդ տարի և էլ ավելի մեծ տաժանքով Հադիվ կարողացա գտնել, արդ՝ Հեչտ ու դյուրին ութ ամսվա ընթացքում

ձեզ Հանձնեցի: Բայց ձեղնից խնդրում եմ, Տիրոջով սիրված իմ եղբայրներ, ինչպես մեզ պատվիրեցին մեր նախնի վարդապետները՝ կտակ անելով և մեզ վրա պարտավորություն դնեւլով, նրանց նման ես էլ այսօր ձեզ պատվիրում և նույն պարտականությունն եմ դնում ձեզ վրա, որպեսզի չթուլանաք և Հանդիստ չտաք աչքերին և նինջ՝ արտևանունքներին, այլ բռնելով այս իմաստության չավիղը՝ ձեր կյանքի օրերում անդուլ ու անդադար աշխատեցեք սրա վրա մինչև ձեր վախձանի օրը։ Իսկ ես Հույս ունեմ Սուրբ Հոգի Աստծու՝ աննախանձ պարդևա-տուի վրա, որ բազմապատիկ ավելացնելով կարդարունավորի ձեզ չնորՀներով մեզնից ավելի, և ինչ էլ որ պարդևի ձեղ, աննախանձաբար սովորեցրեք այլ խնդրողների, ով էլ որ նա լինի։

Սրանից Հետո ՄելքիսեԹ վարդապետն ընկավ Հիվանդու-Թյան մահիճ, քանզի առաջին ծանրատար ճգնությունների Համար, որ Լիմ անապատում դիմագրավելով Համբերել էր ձմեռային ցրտին ու սառնամանիքին, սառը քամին արմատավորվել էր նրա մարմնում, որի պատճառով չուտ-չուտ հիվանդանում էր, որի Հետևանքով Հյուծվելով մաչվեցին անդամների բոլոր մասերը: Այդ Հիվանդությամբ վճարեց այս կյանքը և դնաց վերին Իմաստության՝ Տեր Քրիստոսի մոտ» (Ա. Դավրիժեցի):

Նա էլ էր Հաճախակի գալիս սբ. Անանիայի անապատը և երկար ժամանակ էր անցկացնում այնտեղ, և Մովսես Տախևացու պես նա էլ իր վախճանը կնքեց սույն անապատում և Թաղվեց սբ. ՀովՀաննես Կոզեռնի կողքին. «Բազմաչխատ Մելքիսեխ վարդապետի մահը եղավ Երևան քաղաքում, սուրբ առաքյալ Անանիայի դամբարանի վանքում: Նրան տարան ընդհանուր գերեզմանատուն՝ այն բլուրը, որ կոչում են Կոզեռն, որովհետև Կոզեռն վարդապետի դերեզմանի պատճառով, որ այնտեղ է, այդպես են կոչում բլուրը: Այնտեղ Կոզեռն վարդապետի դերեզմանը և այնտեղ դրին Հանդիստ նրա մարմնի պատվական, սրբասուն նչիարները և տապանաքարի վրա դրեցին անունը: Սրա

վախձանը տեղի ունեցավ 1631-թվականին: Այս գլխի սկզբում, որ վարդապետների կարգում Հիչեցինք դավառացի Բարսեղ վարդապետին և սրա աչակերտ մոկացի Բեղլու Ներսեսին և սրա աչակերտ երևանցի Մելքիսեթին Վժան գյուղից, այս այն Մելքիսեթն է, որի պատմությունը արեցինք. սրա Հիչատակը օրՀնությամբ լինի և նրա աղոթքներով Տերը մեգ Թողություն տա: Ամեն» (Ա. Դավրիժեցի):

Առաքել Դավրիժեցի պատմիչը, ստորև մեզ ախորժալուր տեղեկություն է Հայտնում նաև չնորՀաշատ և օգտակար մեկ այլ Հոգևորականի մասին:

#### ՈՍԿԱՆ ԵՐԵՎԱՆՑԻ

Սուրբ Անանիայի վանական այս դպրոցում ՄելքիսեԹ Վժանեցու աչակերտներից Հետագայում առավել ճանաչում գտավ Ոսկան Երևանցին: Նա մանուկ Հասակից աչակերտել է ՍպաՀանի Խաչատուր վարդապետի մոտ, և երբ Մովսես ՏաԹևացին ՍպաՀան կատարած այցից ետ է վերադառնում՝ Ոսկանին էլ բերում է իր Հետ:

Նա մնալով սուրբ Անանիայի վանքում իր ուսուցիչ Խաչատուր վարդապետի և ընկերոջ՝ Սիմեոն աբեղայի Հետ, սկսեց աչակերտել ՄելջիսեԹ Վժանեցուն։

Այդ ժամանակ Էջմիածնում միաբանները առանձնապես տեղ չէին տալիս արտաքին դիտությունների կարևորությանը: Սակայն տեսնելով Երևանի սբ. Անանիայի անապատի միտարանների մեծ Հաջողությունները այդ ասպարեզում, ինչպես վերը ասացինք, ցանկություն են Հայտնում որ իրենք էլ սովորեն՝ դիմելով կաթողիկոսին. «Կամ մեզ ևս Հրաման տուր դնալ Երևան Մելքիսեթից դասել առնելու, կամ նրան բեր այստեղ, որ Էջմիածնում դասավանդի»: Կաթողիկոսը ստիպահած Հրամայում է Մելքիսեթին՝ դնալ Էջմիածին և դասավանդերն գրանելու այն բոլոր աբեղաներին, որոնք ցանկություն էին Հայտնել: Երբ Մելքիսեթը դնաց, Խաչատուր վարդապետը չկամե

ցավ գնալ Էջմիածին, այլ մնաց Երևանի վանքում: Երկուսից մեկնումեկին՝ Սիմեոնին կամ Ոսկանին, Հարկ եղավ մնալ Խաչատուր վարդապետի մոտ, որովՀետև երկուսն էլ նրա աչակերտներն էին մանկուց: Այստեղ Սիմեոնը, որպես ավագ, Ոսկանին ասաց. «Տե՛ս, տեր Ոսկան, մեզանից մեկը պիտի մնա այստեղ՝ վարդապետի Հետ: Այս գիտություններն էլ Հույժ պետքական են մեզ, որ գնալով ՍպաՀան՝ ուսուցանենք: Եթե ցանկություն ունես սովորելու՝ դու գնա, ես կմնամ սպասավորելու նրան: Իսկ եթե չես ուղում՝ ես կգնամ. և դու այստեղ կսպասավորես վարդապետին»:

Սա էլ անտեղյակ լինելով գիտելիքներին և տարիքով պատտանի լինելով՝ մանավանդ ավագության առաջնորդությանը, տալով Սիմեոնին՝ ինքը մնաց վարդապետի մոտ՝ Երևանում, իսկ Սիմոնը Մելքիսեթի Հետ գնաց Էջմիածին որը և այնտեղ կարդաց Պորփյուրը, Ստորոգությունները, իսկ մեկնությունից (Պերիարմենիա) մինչև տասչորս գլուխ: («Ա. Դավրիժեցի»):

Դավրիժեցու պատմության ԾԷ գլուխը Հետագայում ավելացվել է Ոսկան Երևանցու կողմից, որպես լրացում Դավրիժեցուց Հետո եղող դեպքերին («ԷՋՄԻԱԾԻՆ» ամսագիր Համար Է. 2000 թիվ, Խ. Սամվելյան, էջ 68-69): «Էջմիածնի Մելքիսեթ վարդապետի Հանդեպ դրսևորած վերաբերմունքը թերևս պատճառ է դառնում, որ նա տեղափոխվում է Երևան, ուր և ս. Անանիայի անվան մենաստանում բաց է անում իր դպրոցը:

Ոսկան Երևանցու կողմից Առաքել Դավրիժեցու պատմության մեջ ավելացված ԾԷ գլխի Հրապարակումով մեր մշակութային կյանքի պատմության մեջ ամրագրվում է տեսակետ, ըստ որի՝ Երևան քաղաքում 1631 թվականի սկզբին
երեք-չորս ամիս ս. Անանիա մենաստանում (այժմ՝ ս. Ձորավոր եկեղեցի) գործել է Մելքիսեթ վարդապետ Վժանեցու բացած դպրոցը, որտեղ իրականացվել է բացառապես բնական
դիտությանը վերաբերող առարկաների՝ քերականության,
փիլիսոփայության, տոմարագիտության դասավանդումը:

Ոսկան Երևանցու բերած այս Հավաստիացումը, որքան մեզ

Հայտնի է, միակ աղբյուրն է, որի միջոցով վավերացվում է Երևանում նման կարգի դպրոց լինելը, դպրոց, որի գոյությու֊ նը պետը է արժեքավոր ու կարևոր ներդրում Համարել Երևանի մչակութային պատմության մեջ։ Այդ դպրոցը, ըստ Ոսկան Երևանցու, գործել է «մի որոչ ժամանակ»: Ալդ անո֊ րոչությունը ճչտելու միակ միջոցը թերևս կարող է Համարվել ավանդվող առարկաների վրա ծախսված ժամանակամիջոցով: Մելքիսեթ Վժանեցին Երևանում Հասցրել է իր աչակերտներին ուսուցանել քերականություն և Դավիթ Ներգինացու (Ան-Հաղթի) «ՍաՀմանը իմաստության» դիրքը: Կա մի վկայու-Թյուն ևս. ՄելքիսեԹ վարդապետը իր «Կտակում» խոսելով տասն Հինգ տարիների ընթագքում տքնանքով ձեռք բերած գի֊ տելիքների մասին, ապա, խոսքն ուղղելով իր աչակերտներին՝ Հպարտությամբ նչում է, որ ինթը «Ութ ամսվա ընթագթում է ալդ ամենը» սովորեցրել նրանց՝ Երևանի ու Էջմիածնի դպրոցներում: Պետք է ենթադրել, որ այդ ութ ամսվա մոտ կեսր դասավանդվել է Երևանում՝ Անանիայի անապատում, իսկ մյուս կեսը՝ Էջմիածնում («ԷՋՄԻԱԾԻՆ» ամսագիր)։

Հետագայում Ոսկան Երևանցին մեկնում է Ամստերդամ և նվիրվում տպագրական գործին: Նա Հանդիսացավ առաջին Հայերեն տպագիր Աստվածաչնչի Հեղինակը (1768թ.), նաև 19 կտոր այլ Հոգևոր գրջերի և մի քանի գրջեր էլ տպագրեց Մարսելում և Ալիգուռնայում (Իտալիա). «Այս կերպով տպագրության ձեռնարկին կատարելապես նաՀատակ եղավ տպարանի փոչիների մեջ թավալվող այդ սրբազան արջեպիս-կոպոսը» (Լեո, «Պատմություն»):

«Ոսկանի անձնավորությունը արժանի է մեր ազգի մտավոր զարգացման տեսակետից մեծ երախտավորների կարգը դասել, Հայ տպագրությանը իսկապես մղում տվողին ճանաչել» («Ադգապատում»):

#### ԱՆԱՆԻԱՅԻ ԱՆԱՊԱՏԲ՝ ԳՐՉՈՒԹՅԱՆ ԿԵՆՏՐՈՆ

17-րդ դարում եղող այդ «Մեծ զարթոնքի նախաՀայր» Մովսես Տաթևացու սուրբ Անանիայի անապատում մնալը դարձավ պատճառ նաև Հայ գրչության արվեստի նոր վերել- քի, որը առավել ակնառու էր սույն անապատում, որտեղ դա- սավանդվում էր աստվածաբանություն, գրչության արվեստ (բոլորագիր և նոտրգիր տեսակներով) և քերականություն: Այստեղ ուսանած գրիչների ընդօրինակությունների մեծ մա- սը պաՀվում է Երևանի Մեսրոպ Մաչտոցի անվան Մատենա-դարանում:

«ԺԶ-ԺԸ դդ. Երևանը Հայտնի է դառնում որպես Հայ գրչության կենտրոն, և դրանում գգալի ներդրում է ունեցել սբ. Անանիայի վանքի դպրոցը, որտեղ առաջնային տեղ էր Հատկացված ձեռագրերի ընդօրինակման արվեստին: ԺԷ դարի 20ական թթ. Մովսես Տաթևացու ծառայության չրջանում վանքի պաՀոցները Հարստանում են նոր գրված կամ ընդօրինակված բաղմաթիվ ձեռագրերով: Նրանցից մեկը՝ Քարոզգիրքը, 1623թ. րնդօրինակել է Հենգ ինթը՝ Մովսես ՏաԹևագին, և այդ մասին Հիչատակություն թողել գրքի վերջում: Նչանավոր ընդօրինակող էր նաև Պողոս Տիվրիկեցին, որ 1623 թ. սբ. Անանիայի վանքում, Մովսես Տախևացու Հովանավորությամբ, նույնպես արտագրել է մի քարոզգիրը, իսկ Զաքարիա գրչի 1625թ. արտագրած մեծ Ժամագրքի վերջում կա գրություն այն մասին, որ ին֊ րը՝ Զարարիա Վաղարչապատեղին աբեղա էր՝ Մովսես Տախևացու աչակերտը որի Հետ սբ. Անանիա վանքում ձեռագրությամբ զբաղվում էր նաև Տաթևացու մեկ ուրիչ աչակերտ՝ Եսայի Սյունեցի սարկավագը: Վերջինիս 1625-ին արտագրած մի ձեռագիր Հասել է մինչև մեր օրերը և ալժմ գտնվում է Մեսրոպ Մաչտոցի անվան Մատենադարանում (Թիվ 1538):

Մովսես ՏաԹևացու մյուս ճանաչված աշակերտը՝ Մինասը, ձեռագրության արվեստին տիրապետել է կյանքի վերջին շրջանում՝ վաթսուննանց տարիքում: Նույն սուրբ Անանիա վանքում նա 1626 թ. արտագրել է ժամագիրք, որի Հիչատակարանում նույնպես տվյալներ կան 
Տաթևացու վերաբերյալ: Վանքի 
գրիչներից էր Մկրտիչ քաՀանան, որը 1631-ին ժամագիրք է 
արտագրել, իսկ 1658թ. վերականգնել է Գրիգոր Տաթևացու 
քարողների գիրքը, այնուՀետև 
ընդօրինակել փիլիսոփա Փիլոնի 
աշխատությունները: Նա իր 
Հիչատակարանում գրում է, որ 
ինքը այդ գործը կատարել է 
«յանապատս Երեւանայ, առ չիրիմին նչխարաց մեծի առաջե-



լոյն Անանիայի ի կաձառս բազմակոյտ եղբարց սրբացնին»:

Սբ. Անանիայի վանքում ստեղծված ձեռագրերից գիտական արժեք է ներկայացնում Մովսես Խորենացու «Հայոց պատմությունը», որը 1633թ. արտագրել է Մադաթիան: Ձեռագրի հիչատակարանը Հուչում է, որ նրա գրիչը ոչ միայն գրագետ, այլև բանաստեղծական ձիրք ունեցող անձնավորություն է եղել:

Մատենադարանի 6221 թվակիր ձեռագրի գրիչը Հայտնի չէ, քանզի Հիշատակարանը, որը սովորաբար գրչի վկայագիրն է Հանդիսանում, գրեթե ամբողջությամբ քայքայվել է և չի կարդացվում: Բայց Հաջողվել է պարզել, որ ձեռագիրն ընդօրինակվել է Երևանում (1664թ.), մի այնպիսի ծանր ու դառն ժամանակներում, որը թելադրել է գրչին՝ Հայցել սբ. Աստվածածնին (սբ. Անանիայի վանք), սբ. Երկու Երեսնի, սբ. Հակոբ, սբ. Կաթողիկե և այլ վանքերի Հովանավորությունը Հանուն Երևանի փրկության:

Շուրջ 20 տարի ձեռագրերի ընդօրինակությամբ է դբաղվել նաև Գրիգոր Երևանցի քաՀանան: Երևանի պատմությունն ուսումնասիրողների Համար արժեքավոր է 1686թ. նրա արտագրած ժամագրքի Հիշատակարանը, ուր մանրամասն նկարագրված է 1679թ. Երևանի ավերիչ երկրաչարժը, ինչպես նաև տեղեկություններ կան Մովսես Գ կաթողիկոսի մասին: Այնու-Հետև, չուրջ 100 տարվա մի չրջան, սբ. Անանիայի վանքում որևէ ձեռագիր Հավանաբար չի ստեղծվել կամ ընդօրինակվել: Ամենայն Հավանականությամբ, եթե եղել է, ապա մեզ չի Հասել, կամ ոչնչացվել է թուրք-պարսկական պատերազմի ժամանակ և կամ՝ գերեվարվել: Այս մասին են վկայում բազմաթիվ Հիչատակարաններ, որոնք, երբևէ կրելով գերության լուծը, փրկվել ու վերագարձվել են Հարազատ Հարկ այս կամ այն բարեգործի ջանքերով կամ նույնիսկ՝ մարդկային կյանքի գնով:

Անանիայի վանքում գրված և մեզ Հայտնի Հաջորդ ձեռագիրն ստեղծվել է 1776թ.: Դա մի քարոզգիրք է, որ ընդօրինակել է Կիրակոս քաՀանան՝ վանքի վանաՀայր Ավետիս Կարբեցի վարդապետի տղան։ Ներկայումս այդ գիրքը պաՀվում է Մատենադարանում 939 Համարի տակ։ Գրքի Հիչատակարանը պատմում է մեր Հայրենիքի այդ տարիների քաղաքական իրավիճակի, բնակիչների ծայրագույն կացության, լեզգիների և Վրաստանի թագավոր Հերակլի արչավանքների, պատմական նչանակություն ունեցող ուրիչ այլ իրադարձությունների մասին»:

(Բելլա Ավետիսյան, Տեր Մամբրե քաՀանա Քեսաբյան, «Սուրբ Զորավոր եկեղեցու պատմություն»):

## ՍԻՄԵՈՆ ԵՐԵՎԱՆՑԻ

Ըստ մասնադետների, Սիմեոն Երևանցի բազմաչխատ կախողիկոսն էլ է ուսում ստացել սուրբ Անանիայի անապատում: Սակայն նրա կողմից սույն անապատի մասին դրված չատ ջիչ տեղեկուխյուններ մենջ դտանջ: Նրա «Ջամբռ» դրջում վանջերի մասին չարադրանջի մեջ կա մի փոջը տեղեկուխյուն Անանիայի անապատի մասին և մի կոնդակ. «Վասն առաջնորդութեան Անանիայի Առաքելոյ Վանից.

Առաջնորդական Կոնդակ ետ սրբազան Պետրոս վարդապետին, որ ի քրդաստանու կողմ է, և արար զնա Առաջնորդ Սուրբ Անանիա Առաջելո վանից և նորին վիճակացն, որք էին Առինջ

գյուղ և բոլոր բօչայք»: Նա էլ իր նախորդ կաժողիկոսների Մովսես Տաժևացու և Փիլիպոս Աղբակեցու պես Հաճախ, Հատկապես ամռանը, մնում էր Երևանում («Ազգապատում») և, Համաձայն վերը Հիչատակված կաժողիկոսների՝ Հավանական է, որ այդ ամառային օրերն անցկացնում էր սուրբ Անանիայի անապատում, որի վանաՀայրը այդ ժամանակ Պետրոս վարդապետն էր, ինչպես որ կոնդակում գրված է այդ մասին: Սիմեոն Երևանցին Հայաստանում Հիմնադրեց առաջին տպարանը և ժղժի դործարանը:

մապա-Պետրոս գրված բաստաև ԹղԹի արող է ունը, բայց ոչ միայն ուսպետ, վարիչ, քաղաքա-

«Սիմեոնի արդյունջների գլուխ կարող է դիտվել կրթության Համար Հոգածությունը, բայց ոչ միայն ուսուցիչ, այլև իբրև չինարար, տնտեսագետ, վարիչ, քաղաքագետ, տպագրիչ, մատենագիր, չատ ընդարձակ և չատ բեղմնավոր արդյունավորություն ունեցավ իր կաթողիկոսության մեջ:

Իր բազում գործերից միայն «Ջամբռ»-ը Հրատարկվեց: Բազմաժիվ են նաև եկեղեցական գործերի Համար նրա կազմած կանոնները, որոնք, եժե Հիչատակուժյուններից քաղվեն, կարելի է մի կանոնագիրք կազմել» («Ազգապատում»):

## ՍՈՒՐԲ ԶՈՐԱՎՈՐ ԵԿԵՂԵՑԻ

«Երևանը, որ Հաճախակի պատաՀող տարերային աղետների կենտրոն էր, 1679թ. Հունիսի 4-ին վերապրեց սարսափելի և ավերիչ մի նոր երկրաչարժ ևս: Այս անգամ աղետի կիզակետը Գառնին էր: ԺԷ դարի պատմիչ Զաքարիա սարկավագի վկայությամբ, ստորգետնյա ցնցումները չարունակվել են չուրջ չորս ամիս: Վնասվել են Երևանի բազմաԹիվ չինուԹյուններ, այդ Թվում նաև սբ. Անանիայի վանքը, որտեղ աղոԹքի պահին իր Հավատակից եղբայրների Հետ փլատակների տակ զոհվում է նաև դիտնական և Համբավավոր Հռետոր Ստեփանոս վարդապետը՝ Գեղարդի (Այրիվանքի) վանահայրը:

Այս տարիներին է, որ երևանցի վաճառական խոջա Փանոսի բարեգործական միջոցներով նոր Հիմքի վրա, զանգակատնից քիչ Հեռու, սբ. Աստվածածնի պատվին կառուցվում է ներկայիս եկեղեցին՝ զանգակատնով: Շինարարության ավարտից Հետո գլխավոր մուտքի վրա տեղադրվել է մի Հուչաքար, որը պատ-մում է եկեղեցու անվան և այն մասին, որ եկեղեցին կառուցվել է ի Հիչատակ խոջա Փանոսի նախնիների ու սերունդների:

Թեև այս գրությունը բազմիցս է ուսումնասիրվել Հետազոտողների կողմից, այսուՀանդերձ, եկեղեցու կառուցապատման տարեթվի վերաբերյալ տարակարծություններն առկա են, քանզի գաղտնագիրը գրեթե անընթեռնելի վիճակում է: Կառուցման տարեթիվն ընդունված է Համարել 1693-ը՝ Հիմք ունենալով, Հավանաբար, արևելյան նրբագեղ խաչքարի գրությունը» («Պատմություն սբ. Ձորավոր եկեղեցու»):

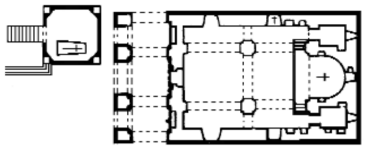
Ինչպես ասվեց, Զորավոր անվանումը կապված էր սուրբ Անանիա առաջյալի «ամենագոր» նչխարների Հետ։ Սակայն մի այլ պատճառ էլ է եղել, որ այդ «Զորավոր» անունը Հաստատվի այս Եկեղեցու վրա։

«Սբ. Անանիայի վանքի Հարուստ կենսագրությանը զուգահեռ մեզ են Հասել բազմաթիվ ավանդություններ, որոնք և օգնում են պարզաբանելու եկեղեցու «Զորավոր» անվան ծագումը: Համաձայն դրանցից մեկի, որ գրի է առել սբ. Ղազար կղզում Մխիթարյան միաբանության ճանաչված ուսումնասիրողերից Գ. Ինճիճյանը՝ թշնամական արչավանքների ժամանակ կողոպտվել է Սևանա կղզու վանքը: Գողացված արժեքների թվում է եղել նաև Հրաչագործ (զորավոր) մի Ավետարան, որն ինչ-որ ձևով լիճն է ընկնում: Լճից Զանգու (Հրազդան) գետի չրով Ավետարանը Հասնում է մինչև

Երևան և Հայտնվում աստվածապաչտ, Հավատավոր մի կնոջ մոտ, որը և Սուրբ Գիրքը Հանձնում է սբ. Անանիայի վանքին: Այստեղ Ավետարանը պաՀվում է մինչև ԺԹ դ. վերջը: Ավետարանի Հրաչագործ գորության նկատմամբ ունեցած Հավատի ազդեցությամբ ժողովուրդը առօրյա խոսակցու֊ Թյան պաՀին, իր խոսքը Հաստատելու նպատակով, երդվում էր «Զորավոր Ավետարանով»՝ երբեմն-երբեմն եկեղեցին կոչելով նաև սբ. Զորավոր: 1835-ից Հետո, երբ վանական կյանքն այստեղ արդեն դադարել էր գոյատևելուց, եկեղեցին դառնում է Մարադայից (Պարսկաստան) դաղթած և մոտերքում ապրող Հայերի ծխական աղոթատեղին և վերջնականա֊ պես անվանվում «սբ. Զորավոր»: Ցավոք, ձեռագրի նկատմամբ քնքուչ դգացումներ ծնող գաղտնիքը այդպես էլ մնաց չբացաՀայտված: Մինչև այսօր էլ անՀայտ է, Թե ո՞ր Ավետա֊ րանի մասին է այս պատմությունը և թե որտե՞ղ է գտնվում այն» («Պատմություն սբ. Զորավոր եկեղեցու»):

1895 թ. Վաղարչապատում տպագրված «Տեղեկագիր Գեղարջունի» աչխատության մեջ պատմվում է մի ճանա-





Սուրբ Զորավոր եկեղեցու հատակագիծը

պարՀորդության մասին: Էջմիածնից Տփղիս (Թբիլիսի) դնալու ճանապարՀին Մեսրովբ արքեպիսկոպոսն անցնում է
Երևանով և այցելում տեղի սրբավայրերը, նաև՝ սուրբ Զորավոր եկեղեցին: «Ապա դնացինք սուրբ Անանիա առաքյալի
անվամբ չինված եկեղեցին, որ այժմ «Զորավոր» է անվանվում: ...Այս եկեղեցու միջից՝ արևմտյան դռան մոտից, սանդուղջներով ուխտավորներն իջնում են 10 աստիճան դետնի
տակ՝ ուխտ անելու Անանիա առաքյալի դերեղմանին, որ մի
փոքրիկ թաղակապ մատրանի մեջ է, որ և մենք իջնելով՝
խունկ ու մոմ նվիրեցինք Անանիա առաքյալին և Հայցեցինք
նրա բարեխոսությունը բոլոր ճանապարՀորդների Համար:
Այս վայրը վանականների տեղ լինելով՝ երբեմն նստում էին
վանաՀայր վարդապետներ, ինչպես և Մովսես Սյունեցի
(Տաթևացի) մեծանուն կաթողիկոսը և ուրիչ չատեր»:

1961թ. Վազդեն Ա-ի ջանջերով սկսվեցին սբ. Զորավոր եկեղեցու վերականդնման աչխատանջները, իսկ 1978-1980ին կատարվեցին նաև որոչ վերակառուցումներ:

Այսօր էլ սուրբ Զորավոր եկեղեցու վրա վերանորոգման աչխատանքների կարիք կա: Սակայն առավել մեծ աչխատանքների կարիք է զգացվում եկեղեցուն կից տարածքում, որտեղ մինչև վերջերս պաՀպանվել էին Փիլիպոս Սքանչելագործ Հայրապետի կողմից կառուցված խցերի մնացորդները: Այստեղ նախատեսված է կառուցել մի չինություն, որը մի գուցե կկրի մեր երանելի Հայրապետի՝ Մովսես Տաթևացու անունը, և Հուսով ենք, որ այն նորից կծառայի այսօրվա մեր

Հոգևոր կյանջի
վերելջին աջակցե֊
լուն: Կառույցի
նախագիծը վա֊
ղուց պատրաստ է.
եթե գտնվեն Հովա֊
նավորներ, ապա
այս օրՀնված վայ֊
րր, որ դարեր չա֊



րունակ մեր սուրբ Հայրերի կողմից մշտապես վերանորոգվել է, կվերանորոգվի ևս մեկ անգամ, և նրա Հովանավորները կարող են Հուսալ արժանանալու առ Աստված առաքված նրանց բարեխոսությանը և բախտ ունենալ Հիշվելու եկեղե-ցական աղոթքներում: Քանզի նման երախտավորները մշտապես Հիշատակման են արժանանում. «Ողորմեա ղեկեղեցի չինողաց, երախտավորաց, պտղտուից, սպասավորաց և այնո-ցիկ, որք ընդ Հովանեաւ սրբոց եկեղեցւոյ են Հանդուցեալ» (Ժամագիրը):

## ԿՈՁԵՌՆԻ ՄԱՏՈՒՌՐ

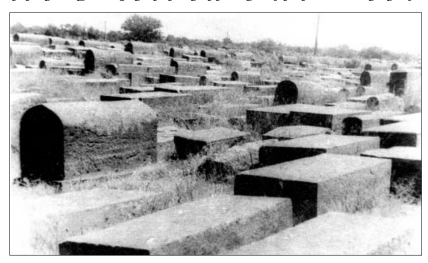
Վերը նշված Հիշատակությունների մեջ չատ Հաճախ Հիշվում էր Կոզեռնի գերեզմանատան և Կոզեռնի մատուռի մասին: Ինչպես արդեն նշվեց, այս բլուրը, որ շրջափակված է
Պռոշյան, Դեմիրճյան և Բաղրամյան փողոցներով, ժամանակին եղել է Երևանի Հնագույն գերեզմանոցներից մեկը և,
ինչպես արդեն ասվեց, 10-11-րդ դարերի Հայոց մեծ վարդապետ ՀովՀաննես Կոզեռնը թաղվել է այս բլրի վրա. «Կոզեռնի մոտ Հետագայում թաղվել է Բաղեշի Ամրդոլա վանքի արտաքին գիտությունների դպրոցի նշանավոր վարժապետ
Մելքիսեթ Վժանեցի վարդապետը, իսկ դրանց երկուսի մեջտեղը՝ մեր Հայտնի Մովսես Գ. Սյունեցի կաթողիկոսը: Այդտեղ՝ դրանց գերեզմանների վրա, Հետագայում չինվել է մի

վայելուչ մատուռ, որը կոչվել է «Կոզեռնի մատուռ», և որը վաղուց արդեն Հնացած է եղել, և Մելիք-ՍաՀակ Աղամալյանը 1829 թվին վերանորոգել և իր Համար ընտանեկան դամերարան է դարձրել: Այդ Հին դերեզմանները, մինչև այսօր էլ դեռ երևում են կիսաքանդ, անխնամ և ապականության մեջ պաՀված մատուռում: Մովսես կաթողիկոսի դերեզմանի տապանաքարի վրա դժվարությամբ կարդացվում է.

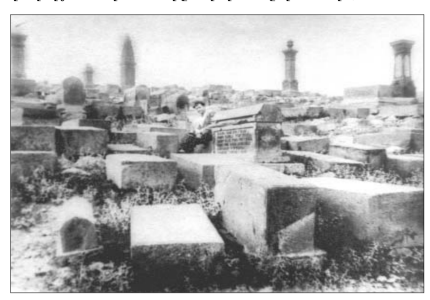
«U, t yangal quaftapult by Jul 26phs Salamang Lh' Stant Undetet dappant of playetal and Lagrant of Op t year Saft-ugt Ungage and Isospatit Page to 26log 45ptph»

(Երվանդ ՇաՀազիզ. «Հին Երևանը»):
1934 թվականին որոշում է կայացվել տեղափոխել դերեզ֊
մանոցը: Ոմանք իրենց Հարազատների չիրիմները տեղափո֊
իսեցին, սակայն Հիմնական մասը ուղղակի քանդվեց, և մինչև
մեր օրերը, երբ որևէ պատճառով Հող են փորում, այդտեղ
Հանդիպում են մարդկային ոսկորների և դանդերի:

«Երևանը այդ ուղղությամբ ընդարձակելու պատճառով դերեզմանը մնացել էր քաղաքի մեջ: Այդ պատճառով էլ այն



պետք է տեղափոխվեր և, մինչ ննջեցյալների աճյունները իրենց տապանաքարերով այլ դերեզմանոցներ տեղափոխելը, մեզ Հանձնարարեցին՝ ուսումնասիրել Հնավայրը: Այդ աչխատանքները կատարվեցին 1934 թվականին» (Կարո Ղաֆադարյան. «Երևան. Միջնադար, Հուչարձաններ»):



ԶարՀուրելի էր մտածել, որ մեր երկրի այդ սուրբ մարդկանց դերեզմանները կարող էին նույն ճակատագրին արժանանալ, ինչ մյուս բազմաԹիվ դերեզմանները, որոնց տապանաջարերով կառուցեցին Երևանի Համար 29 դպրոցը, որի պատերի վրայի Հին արձանագրուԹյունները մինչև այսօր երևում են: Պարզվեց, սակայն, որ Աստծո ողորմուԹյամբ մատուռը կանդուն է մնացել, չնայած այն ոչ մի տեղ չի երևում:

ԱՀա թե ինչ պատմեց ժամանակին Կողեռն թաղամասի տնային լիազոր, ապա կոմիտեի նախագաՀ, 73-ամյա Կառլեն Հախվերդյանը.

«Մենք 1955 Թվականից այստեղ ենք բնակվում, այդ Թվերին մատուռի մոտակայքում ընդամենը մի քանի տուն կար: Ես ցանկանում էի մատուռին կից ապրող զինվորական Հայկազից գնել մատուռը (այն ժամանակվա դրամով 600 ռուբլի) իմ ազգականների Համար, որպեսզի գյուղից գան և ապրեն այստեղ: Դա արդեն 1960 Թվին էր:

Բայց նրանք, Վեդիում Հողամաս ունենալու պատճառով, փոչմանեցին և չուզեցին գալ Երևան: 1970-ական Թվերին այն գնեց Մկրտչյան Ազիզը՝ 1925 Թվի ծնված, և կից սենյակ-ներ կառուցելով՝ մատուռը դարձրեց իր բնակելի սենյակներից մեկը: Վերջին անգամ արդեն վաղուց է, որ տեսել եմ մատուռը, նրա ծածկը, պատերը և Հատակը մնացել էին նախնական վիճակով»:

Մենք այցելեցինք Մկրտչյանների ընտանիքին և Հարցուփորձ արեցինք. նրանք չատ սիրալիր ընդունեցին մեղ և պատմեցին մատուռի մասին (9.04.2002): Ասացին, որ արևմտյան
դուռը փակել էին, իսկ արևելյան պատը քանդելով՝ մուտք
դարձրել: Երևում էին մատուռի պատերի Հաստությունը և
տանիքի կամարը, որոնք սվաղված էին և փչված : Ասացին, որ
մեջը տապանաքարեր չեն եղել և, ապա, Հատակը բետոնել և
փայտով պատել էին: Եվ քանզի Հատակը վնասված էի եղել,
ապա Հուսով ենք, որ նրանց սրբասուն նշխարներն էլ անխախտ իրենց տեղում են, ինչպես սբ. Անանիայի նշխարները,
անկախ չինությունների դարեդար ավերումներից և վերանորոդումներից Հետո էլ մշտապես իրենց տեղում են մնում
Տիրոջ կամոք: Սակայն մեր աղդի Համար անվայել է՝ այսօր
տեսնել մատուռի այդ վիճակը և անտարբեր մնալ:

Այդ մատուռը այնտեղ ննջող սրբերի աճյունների պատճառով Համարվել է մեծ սրբավայր, և նույնիսկ այստեղ նրանց Հիշատակին Սուրբ Պատարագ է Հաճախ մատուցվել: Ինչպես այդ մասին վկայված է 1842 Թվականին գրված. «ՍտորագրուԹիւն ԿաԹողիկէ Էջմիածնի եւ Հինգ դաւառաց Արարատայ» աշխատության Հեղինակ ՀովՀաննես եպիսկոպոս ՇաՀխաթունյանցի կողմից՝ «Կողեռն կոչված բլրակը, որ քաղաքի Հյուսիսային կողմում է դտնվում, Հանդիսանում է որ-

պես Հայազգի բնակիչների գերեզմանատուն:

Բարձրավանդակի կենտրոնում գտնվում է մատուռը, որտեղ ՀովՀաննես վարդապետի դերեզմանի վրա պատարադելու տեղ է: Նրա անունով էլ կոչվում է բլրակը: ԱռընԹեր Հիչյալ վարդապետի, ամփոփվեց նաև Մովսես կաԹողիկոս Սյունեցին»:

Մի կողմից ուրախալի փաստ է մատուռի կանդուն լինելը, իսկ մյուս կողմից էլ մեծ ցավ ենք ապրում՝ տեսնելով Հայոց աշխարհի այս մեծագույն երախտավորների հիշատակի հանգեպ նման անտարբեր վերաբերմունքը։ Գուցե այս ընտանիշքի բնակվելով է պայմանավորված այն, որ մատուռը անաստված բռնակարգի աչքից հեռու մնալով՝ չի քանդվել։ Սակայն մեր ժամանակներում, երբ արդեն անցյալ է դարձել 70-ամյա անաստվածության չրջանը, պետք է պատչաձ վերաբերմունքի արժանացնել այդ սրբավայրը, չնորհակալություն հայտնել տեղի բնակիչներին և հոգալ նրանց բնակարանային պայմանների մասին՝ վայրը բարեկարդելով և նորից այդ ուխտատեղին իր նախկին վայելուչ տեսքին բերելով։

Ցավոք, Եկեղեցին այսօր միայն իր ուժերով ի գորու չէ այդ



նվիրական վայրը բարեկարդել ըստ պատչաճի. դրա Համար Հարկ է պետական Հոդացություն: Ինչպես բազում բնակիչ֊ ների բնակարանային պայմաններն ապաՀովելով պետությու֊ նը մաքրեց Հյուսիսային պողոտայի Համար նախատեսված տարածքը, այնպես էլ կարելի է, ցանկության դեպքում, անել այս պարադայում:

ԵԹե մենք մեր երկրի ներսում պատչած վերաբերմունք չկարողանանք մատուցել մեր Մեծերի չիրիմներին և եկեղե-ցական չինություններին, էլ ի՞նչ պահանջենք մեր հարևան ազգերից, որոնք՝ մասնավորապես վրացիները մեր մեջ վրդովմունք են առաջացնում մեր եկեղեցիների հանդեպ ունեցած ոտնձգությունների և հայ հեղինակությունների չիրիմների պղծման համար։ Անցած 70 տարիներից հետո չատ նախանձելի է այսօր Ռուսաստանի դիրքորոչումը իրենց սրբերի և նահատակների հիչատակի հանդեպ։

Տա Աստված, որ մենք էլ ակնածանք տածենք մեր մեծանուն սուրբ Հայրերի Հիչատակի Հանդեպ և արժանանանք նրանց բարեխոսությանը առ Աստված, որպեսզի Աստծո ողորմության դռները բացվեն Հայաստան աշխարհի վրա, և մենք էլ արժանանանք Համաձայն Նոր Կտակարանյան պատվիրանի՝ «Հոգով և ճչմարտությամբ» մեր սուրբ Հայրերի պես փառավորենք Հորը, Որդուն և Սուրբ Հոգուն Հավիտյանս։ Ամեն։

> «Ցաւիտենական յիչատակն արդարոց օրՀնուԹեամբ եղիցի»:

## ՔՈՎԱՆԴԱԿՈՒԹՅՈՒՆ

| Առաջաբան                            | 1  |
|-------------------------------------|----|
| Մուտք                               | 3  |
| Սբ. Անանիա առաքյալի                 |    |
| վկայաբանությունը                    | 4  |
| Մբ. Հովհաննես Կոզեռն                | 10 |
| Սբ. Անանիայի անապատը 15-րդ դարում   | 13 |
| Տաթևացուց մինչև Տաթևացի             | 16 |
| Տեր Մովսեսի վարդապետության          |    |
| ու կաթողիկոսության մասին            | 23 |
| Փիլիպոս Աղբակեցի                    | 49 |
| Մելքիսեթ Վժանեցի                    | 56 |
| Ոսկան Երևանցի                       | 61 |
| Անանիայի անապատը՝ գրչության կենտրոն | 64 |
| Սիմեոն Երևանցի                      | 67 |
| Մբ. Չորավոր եկեղեցի                 | 68 |
| Կոզեռնի մատուոր                     |    |