

# ՄԵԿՆՈՒԹՅՈՒՆ ԺԱՄԱԿԱՐԳՈՒԹՅԱՆ

ሆበፈሀԵՍ ՔԵԹՈՂԱՀԱՑՐ ՍՏԵՓԱՆՈՍ ՍՑՈՒՆԵՑԻ ՀՈՎՀԱՆՆԵՍ ՕՁՆԵՑԻ ՊՈՂՈՍ ՏԱՐՈՆԱՑԻ ԵՍԱՑԻ ՆՉԵՑԻ ԳՐԻԳՈՐ ՏԱԹԵՎԱՑԻ ՄԱՏԹԵՈՍ ԴՊԻՐԻ

ሀ. ԷጳՄԻԱԾԻՆ -1996

# 3nabunr **4**ruauruu →---- **5** ----



Յայ Առաքելական Սուրբ Եկեղեցու Քրիստոնեական Դաստիարակության և Քարոզչության Կենտրոն

# ՄԵԿՆՈՒԹԻՒՆ ԺԱՄԱԿԱՐԳՈՒԹԵԱՆ

Արարեալ երանելի Հարցն մերոց
Մովսես քեթողահաւր եւ
Ստեփանոսի Սիւնեաց Եպիսկոպոսի,
եւ երանելի Հայրապետին
մերոյ ՑովՀաննես Օձնեցւոյ
եւ երանելի վարդապետացն մերոց
Պօղոսի Տարօնացւոյ եւ
Եսայեայ Նչեցւոյ
եւ երիցս երանեալ սուրբ Հաւրն մերոյ
Գրիդորի Տաթեւացւոյ
եւ ոմն բանասեր դիտնականի
Մատթէի Դպրի

Ի վանորեաս Հայաստանեայց աչխարհի Է-ԺԴ դար

# ՄԵԿՆՈՒԹՑՈՒՆ ԺԱՄԱԿԱՐԳՈՒԹՑԱՆ

Արված մեր սուրբ Հայրեր ՄՈՎՍԵՍ ՔԵԹՈՂԱՀՈՐ եւ ՍՅՈՒՆԻՔԻ ՍՏԵՓԱՆՈՍ ԵՊԻՍԿՈՊՈՍԻ,

> նաեւ մեր երանելի Հայրապետ ՀՈՎՀԱՆՆԵՍ ՕՁՆԵՑՈՒ

եւ երանելի մեր վարդապետների՝ ՊՈՂՈՍ ՏԱՐՈՆԱՑՈՒ եւ ԵՍԱՑՒ ՆՉԵՑՈՒ

եւ մեր երիցս երանելի սուրբ Հայր ԳՐԻԳՈՐ ՏԱԹԵՎԱՑՈՒ Եւ մի բանասեր գիտնականի՝ ՄԱՏԹԵՈՍ ԴՊԻՐՒ

կող մից

ሆԱՑՐ ԱԹՈՌ ՍՈՒՐԲ ԷՋՄՒԱԾՒՆ 1997

# ՀՐԱՄԱՆԱՒ Տ. Տ. ԳԱՐԵԳՆԻ Ա ՎԵՀԱՓԱՌ ԵՒ ՍՐԲԱԶՆԱԳՈՑՆ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍԻ ԱՄԵՆԱՑՆ ՀԱՑՈՑ



# ԵՐԿՈՒ ԽՈՍՔ

Մատիք առ Տէր եւ առէք զլոյս. ալէլուիա: ձաչակեցեք եւ տեսէք զի քաղցը է Տէր. ալէլուիա:

Պաչտամունքը, ծիսական արարողությունները առանցքն են Հանդիսանում քրիստոնեական Հավատքի: Առանց կրոնական ծիսա-կատարությունների և Հասարակաց աղոթքի կրոն չկա: Քանզի պաչտամունքը դա անՀատական աղոթքի կերպ չի, այլ Հավաքա-կան, ուր Հավատացյալները միասնական կերպով մասնակցում են Հոդևոր արարողությանը՝ երդերով, աղոթքներով և օրՀնաբանու-թյուններով:

Հիսուս ևս մասնակցեց ծիսական արարողություններին, ուսուցանեց աղոթելու նոր ձև, Հաստատեց խորՀուրդներ և պատգամեց Համայնաբար կատարել աստվածպաչտությունը:

Քրիստոնեության զարգացման և տարածման Հետ մեկտեղ, Եկեղեցու Հայրերը սաՀմանեցին Հասարակաց աղոթքի ժամեր, գրեցին պատարագամատույցներ, որը դարերի ընթացքում ձոխացվեցին Հոգևոր երգերով ու աղոթքներով:

«Ժամակարդութիւնները յօրինուեցին էապէս վանականներուն եւ Հաւատացեալներուն առիթններ ստեղծելու Համար որպէսզի Հաւաջականօրէն եւ տեւաբար Հաղորդութեան մէջ ըլլան Աստուծոյ Հետ պաչտամունջի կրօնաբոյը եւ Հոդեւոր մթնոլորտի մէջ, որ ինջնին անձնական աղօթեր, ներՀայեցողութեան ու խորՀրդածութեան կարելիութիւն եւ մղում ստեղծող ոյժ մը ունի իր մէջ: Մարդը չի կրնար այդ ոյժը լիովին զգալ եւ արժեւորել իր կեանջի մէջ, մինչեւ որ Հաղորդակից, մասնակից չդառնայ ժամերդութեանց բովանդակութեանը»:

Այսպիսի բնորոչում է տվել Ժամերգության խորհրդին Նորին Սրբություն Գարեգին Ա Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսը:

Սակայն կրոնական պաչտամունքը Հավատացյալի Հոգևոր

կյանքի նորոդություն չի դառնա, եթե նա անդիտակից և կրավորական կերպով մասնակցի արարողություններին: Սույն մտա-Հոդություննից էլ դրդված Քրիստոնեական Դաստիարակության և Քարողչության Կենտրոնի նախաձեռնությամբ պատարաստվեց այս դիրքը: Գրքի նպատակն է մեր Եկեղեցու Հայրերի ժամերդության բացատրություններից և մեկնություններից Հավաքելով Համապատասխան լուսաբանող Հատվածներ վեր Հանել տվյալ ժամերդության թե՛ աղոթքի ու քարողների և թե՛ չարականների ու սաղմոսների բացատրությունը և այդ ողջ արարողության կատարման նպատակաուղղվածությունը:

Հեղինակ և գլխավոր խմբագիր Արամ Դիլանյանի աչխատանքը չահեկան է ոչ միայն ժամերգությունների կատարման ընթացքի, ժամի և խորհրդապաչտության, այլև անհրաժեչտ տեղեկությունների նկատմամբ եկեղեցու, ժամագրքերի, ժամերդությունների ընթացքում օգտագործվող սպասքերի, համաքրիստոնեական բառերի ու բարեպաչտական սովորությունների բացատրությամբ:

Հավատացաց ենք, որ սյուն գիրքը կդառնա Հայ Հավատացյալի սրտին խոսող, ժամերդությունների ներքին բովանդակու-Թյունը և խորհուրդին Հասու դարձնող, քրիստոնեական Հարուստ կյանք տվող դիրք:

Վազգեն վարդապետ Միրգախանյան

#### ሆበՒՏՔ

Հայ Առաջելական Սուրբ Եկեղեցու ժամերդությունները Եկեղեցու աղոթական կյանջի հիմջն են, որոնջ իրենց հիմնական նչանակությամբ ընդհանրական աղոթջներ են, առանց որի Եկեղեցում չի կարող լինել հոդևոր կյանջ: Ժամերդության ընթացջում ընթերցվում է Սուրբ Գիրջը, և չարականների միջոցով բացատրվում օրվա խորհուրդը, իսկ սարկավադի ջարողներից իմանում ենջ, թե ինչպես պետջ է մոտենալ սրբություններին և ինչպես մեր աղոթջները միահյուսել ընդհանուր աղոթջին, որը ջահանան, վերցնելով ժողովրդից, մատուցում է Աստծուն:

Վերջին չրջանում բավականին նոսրացել են աղոթողների չարքերը: Հիմնական պատճառը, իհարկե, մեր ժամանակներն են, երբ մարդիկ հեռանում են Աստվածային լույսից և աչխարհի վայելքները դերադասում հոդևոր քաղցրությունից, իսկ չարն էլ իր հերթին սաստկացնում է պատերազմը մարդկանց հոդիների համար և օդտադործում ամեն զենք՝ հեռու պահելու մեղ աղոթելուց:

Եկեղեցի եկողներից չատերն էլ ժամերգությանը վերաբերվում են որպես լոկ երգեցողության և միայն մոմ վառելով՝ Հեռանում են: Ոչ բոլորն են այսօր գիտակցում աստվածպաչտության անՀրաժեչտությունը և անտեղյակ են ժամերգության խորՀրդին:

Նաև այսօր ոչ բոլորին է Հասկանալի ոսկեղարյան դեղեցիկ Հայերենը, ուստի պարզ չէ նաև տվյալ ժամերդության ընթացջում Հնչածը, բուն նպատակը և էությունը:

Այսպիսով, այս անբնական վիճակը գոնե որոչ չափով ուղղելու համար, ի մի բերեցինք ժամերգության մեկնությանը վերաբերվող մեր Եկեղեցու հայրերի ավանդած ժառանգությունը և, ընտրելով դրանցից առավել դյուրամատչելիները, չարադրեցինք այս գրքում՝ որպես ընդ-հանրական աղոթքների մասին նախնական ծանոթության ձեռնարկ:

Այս բնապավառում ամենամեծ Հեղինակությունները յոթերորդ դարի երեք մեծանուն Հայրերն են: Նրանցից առաջինը Մովսես Սյունեցին (ՔերթողաՀայրն) է: Նա իր ժամանակին եղել է Հայ Եկեղեցու ավագ վարդապետը: Ապա ՀովՀաննես Օձնեցի Հայրապետը և Մովսես Սյունեցու աչակերտ Ստեփանոս Սյունեցին, ով իր ժամանակին Հայտնի է եղել Հռոմում և Կոստանդնուպոլսում:

Ապա Հաջորդում են՝ Պողոս Տարոնացին, Եսայի Նչեցին և Գրիդոր Տաթևացին:

Վերջին չրջանի Հեղինակներից ներառել ենք նաև Մաղաքիա Օրմանյանի, Գաբրիել Ավետիքյանի, Նորայր Պողարյանի գործերը և ևս մի Հեղինակի, ում Օրմանյանը ՄատԹեոս Դպիր է անվանում, սակայն այս պարագան Հավաստող մեկ այլ վկայություն չգտանք, չնայած գտանք այն ձեռագրի ընդօրինակությունը, որից 1759 ը և 1795 թթ. -ին Կոստանդնուպոլսի Հակոբ պատրիարքի Հրամանով տպագրվել է «Մեկնութիւն Ժամակարգութեան» գիրքը: Օրմանյանը իր «Հայ Եկեղեցու ծիսագիտությունը» աչխատությունում մեջբերումներ է անում այս գրքից՝ նչելով, որ այն Մատթեոս Դպիրի գրչին է պատկանում:

Սկզբում Նախատեսել էինք Հրատարակել միայն այս գիրքը փոքրիկ Հավելումներով, սակայն վերջիններս այնքան ստվարացան, որ իրենց ծավալով գերազանցեցին Հիմնական նյութին: Վերջապես որոչվեց այս ամենը Հրատարակել մի ամբողջական գրքույկում:

Մենք գիտակցաբար այստեղ չենք ընդգրկել Խոսրով Անձևացու, Գրիդոր ԽլաԹեցու և Մովսես Երզնկացու դործերը, որովՀետև դրանով գրջի ծավալը ևս մի քանի անդամ կմեծանար, այլ Թողել ենք Հետա-դային:

Ասենք, որ գրքում չկան ժամերգության ընթացքին վերաբերող մանրամասներ և առանձին աղոթքների մեկնություններ, այլ Հիմնական չեչտը դրված է տվյալ ժամի խորհրդի և աղոթելու պատճառների վրա: Օրինակ՝ նախ նկարագրվում է Եդեմի պարտեզը, ու պատմվում է Ադա-մի և Եվայի Հետ այդ ժամին կատարվածի մասին: ԱյնուՀետև, անցնե-լով Հին Ուխտի ժամանակաչրջանին, վեր են Հանվում այն իրադարձու-թյունները, որոնք բանալի կարող են լինել տվյալ ժամի խորՀուրդը Հասկանալու Համար: Եվ որ ամենակարևորն է, պատմվում է Ավագ չաբաթվա և նրան Հաջորդող դեպքերի մասին, որոնք ևս տվյալ ժամին կատարվեցին:

Այսինքն՝ նչվում է, Թե ժամակարգուԹյան իննը ժամերից յուրաջանչյուրին նախաստեղծները՝ Աղամն ու Եվան, ինչ մեղջեր գործեցին, և Հետագայում այդ նույն ժամերն Քրիստոս Իր կրած չարչարանջներով ինչպես քավեց այդ մեղքերը և մարդկության առջև վերստին բացեց փրկության ձանապարհը ու դրախտի փակված դուռը:

Եվ վերջապես Հիչեցվում է Տիրոջ երկրորդ դալստյան մասին և Հորդորվում է ժողովրդին՝ ապրել աղոթալից կյանջով և պատրաստ լինել այդ Մեծ օրվան:

Այսպիսով, զուգահեռի մեջ դնելով Հին և Նոր կտակարանները, իրար են կապվում որոչ դեպքեր, որոնց միջև հազարամյակների հեռավորություն կա, և մեկով բացահայտվում է մյուսի խորհուրդը: Հիմնականում նչվում է այն հանգամանքը, որ Եղեմի պարտեզում նախաստեղծների կատարած ամեն մի մեղանչման դիմաց մեր Տերը Իր տնօրինությամբ համապատասխան փրկչական դործողությունը կատարեց:

Ինչ վերաբերում է գրջի կառուցվածջին, այն պայմանավորելով Ժամագրջով և ժամակարգության ընթացջով, մեր չարագրանջում թարգմանաբար առանձին Հատվածներով բերել կամ իրար ենջ միաՀյուսել միևնույն խորհրդի, հասկացության կամ դրվագի մասին Եկեղեցու Հայրերի գործերի փոխագարձաբար իրար լրացնող Համապատասխան մասերը, չնորհիվ որի այս գործում Հավաջաբար ներկայացվում են մեր Եկեղեցու վերը Հիչված Հայրերի մեկնությունները, որոնջ ընթերցողին կօգնեն առավել խորությամբ Հասու լինել ժամերգության խորհրդին և ընթացջին:



# ՄԵԿՆՈՒԹՑՈՒՆ ԺԱՄԱԿԱՐԳՈՒԹՑԱՆ

Ցաղօթս կացցեն առ Քեզ ամենայն սուրբք ի ժամ ընդունելի Սաղմ ԼԱ.6

# ՆԱԽԱԲԱՆ



#### **ԺԱՄԱԳՐՔԻ ՄԱՍԻՆ**

Ժամագիրք անվանումը ծագում է «ժամ» կամ «ժամասացություն» բառից՝ որը նչանակում է՝ «Գիր աղօթից պաչտելոյ ըստ ժամուց»: Սկզբնական չրջանում կոչվում էր՝ «Կարգաւորութիւն Հասարակաց աղօ-թից», այստեղից էլ՝ «Ժամակարգություն»: Հետագայում անվանվել է նաև «Գիրք աղօթից» և «Աղօթամատոյց», իսկ տասնՀինպերորդ դարից «Ժամագիրը»: Լեզուն ոսկեդարյան չրջանի գրաբարն է:

Սուրբ Գրիգոր Լուսավորչի օրոք (239-326) Հայ եկեղեցում պաչտամունքները՝ Հասարակական աղոթքները, ըստ առաքյալների սաՀմանած կարգի, Հիմնականում Աստվածաչնչի ընթերցանությունից և սաղմոսերգություններից էին կազմված և կատարվում էին Հունարեն ու ասորերեն լեզուներով:

Նախջան Սուրբ Գրջի Հայերեն Թարգմանվելը եկեղեցում ընԹերցումները կատարվում էին նչված լեզուներով, ապա՝ տեղում Թարգմանվում Հայերեն, և դրա իմաստը ջարոզի ձևով տրվում էր ժողովրդին ու մեկնաբանվում:

Առաջին անդամ Հայ Եկեղեցում «Ժամադիրքը» ներմուծեցին և Հիմնավորապես ժամասացությունը կարդի դրեցին սուրբ ՍաՀակ Պարթևն (387-436) ու սուրբ Մեսրոպ Մաչսոցը (361-439)՝ Հիմջ ընդունելով Հույն Եկեղեցու ժամադիրքը: Նրանց են վերադրվում նաև Գիչերային ժամերդության ջարողներն ու աղոթջները:

Ըստ նրանց Հաստատած կարգի՝ ամեն օր ասվում էին ԴավԹի սաղմոսները, որոնք բաժանված էին ուԹ կանոնների և որոնց կցվում էին տասը մարգարեական օրՀնուԹյուններն ու աղոԹքները՝ իրենց Համապատասխան ջարոզներով: Առավոտյան ժամերգուԹյանը ասվում էր «Հարց»-ը իր փոխերով՝ կիրակի օրերին ավելացվում էր «Մեծացուսցէ» -ն՝ իսկ տերունական և սրբերի տոներին Համապատասխան ընվերցումներ էին կատարվում: Սրանց Հետ կարգված էին ուժ եղանակային ձայները և երկու ստեղիները՝ որ Հետագայում չորս դարձան՝ իրենց Հոգելից չարականներով Հանդերձ:

Այնու Հետև Հայ Եկեղեցու Հայրերը չարունակեցին Ժամագրջի կազմավորման գործը՝ Համալրելով իրենց կողմից նոր աղոֆջներով:

Այսպես՝ Գյուտ Հայրապետին (461-478) է վերագրվում Արևագալի ժամերգության «Ցարևելից մինչև ի մուտս արևու, ընդ ամենայն տեղիս» ջարոզը:

Հով Համմես Մանդակունի Հայրապետին (478-490) վերագրվում է Գիչերային ժամերդության «Զարթուցեալջ» ջարողը և «Զջեն դոՀանամջ» աղոթջը, նաև «Ճաչու» երրորդ, վեցերորդ և իններորդ ժամերի «ԱղուՀացից» -ը և մեծ ջարողներն ու աղոթջները:

Եզր կախողիկոսը (630-641) սաՀմանել է «Фառջ ի բարձունս» -ին հաջորդող «Եղիցի» սաղմոսը: Նրան է վերագրվում նաև առավոտյան ժամերդության վերջին մասի գատումը և «Արևագալի» անվան ներջո առանձին ժամերդության կազմումը:

Սուրբ Գրիգոր Նարեկացու (951-1003) «Աղ օխամատեան» -ից վերցված են մի ջանի աղոխջներ՝ Բան ԺԲ՝ «Մաղխանջ զ օրաւոր», Բան ԽԱ՝ «Աղօխջ զ օրաւոր», Բան ՂԳ՝ «Մաղխանջ ի դիւաց պահպանուխեան» և Բան Ձ՝ «Աղերս առ Տիրամայր ս. Աստուածածինն», որոնջ կարդացվում են Հանգստյան ժամերգուխյան ը նխագրում:

Սուրբ Ներսես ՇնորՀալի Հայրապետը (1166-1173)՝ առանց խախտելու ժամակարգությունը՝ մեծ թվով նոր աղոթջներ, Հորդորներ ու երգեր Հյուսեց ժամերգությունների Համար:

Գրիգոր Անավարզեցի Հայրապետը (1293-1307) «Մեծացուսցէ» -ն ամենօրյա դարձրեց և իր կողմից մի չարջ «Մեծացուսցէ» -ներ չարադրեց:

Հետագայում սուրբ Գրիգոր Տաթևացին (1346-1410) և ուրիչները արդեն կազմավորված Ժամագրջի մեջ նոր աղոթջներ, գանձեր ու տաղեր ավելացրեցին, որով և Ժամագիրջը, Թովմաս Մեծոփեցու (1378-1446) վերջնական խմբագրումից Հետո, ստացավ իր այսօրվա տեսջը:

Իսկ ժամակարգության խրատները խմբագրեց Գրիգոր Տաթևացու ժամանակակից և դասընկեր Գրիգոր Խլաթեցին (1349-1425), որը նաև Ծերենց անվամբ է Հայտնի:

# ԸՆԴՀԱՆՐԱԿԱՆ ԱՂՈԹՔԻ ԿԱՐԳԸ



Հայտնի է՝ որ մովսիսական Հին օրենքի Համաձայն՝ օրը յոթ անդամ էին ընդՀանրական աղոթե կատարում, ինչպես Դավիթեն է ասում՝ «Օրվա մեջ յոթեն անդամ Քեղ պիտի օրՀնեմ» (Սադմ. ՃԺԸ 164):

Հրեաների ամենօրյա աղոԹքների Համար սաՀմանված առաջին ժամը երեկոն էր՝ որով Հետև օրվա սկիզբը երեկոն էր Համարվում Համաձայն Դավիթ մարդարեի խոսքի՝ «Ես Աստծուն ձայն տվի, և Տերը ինձ լսեց: Երեկոյան, առավոտյան և կեսօրին պատմեցի ու խոսեցի, և Նա իմ ձայնը կլսի» (Սաղմ. ԾԴ 1718): ԱյնուՀետև Հաջորդում էր Հանդսոյան ժամի աղոթքը և ապա՝ Գիչերային ու Առավոտյան ժամերինը: Ինչպես Դավիթնն է ասում՝ «Կեսգիչերին ելնում էի դոՀություն մասուցելու քեզ» (Սաղմ. ՃԺԸ 62), և՝ «Առավոտյան կանուխ խոսում էի Քեզ Հետ» (Սաղմ. ԿԲ 7):

Այս չորա ժամերգությունները, ըստ Հին օրենքի, գիչերն էին կատարվում, և ևս երեք ժամերգություններ՝ ցերեկը, որոնք են՝ Երրորդ ժամը, Վեցերորդ ժամը և Իններորդ ժամը, որը և նրանց վերջին աղոթաժամն էր:

Իսկ Նոր Ուխտի քրիստոնեական Եկեղեցում ավելանում են ևս երկու ժամերդություններ. դրանք են՝ «Արևադալը», որն Առավոտյան ժամից Հետո է կատարվում, և «Խաղաղականը»՝ Երեկոյան ժամից Հետո, որպեսզի ինը ժամերդություններ լինեն՝ ըստ Հրեչտակների ինը դասերի: Եվ Եկեղեցու դասերը նույնպես թվով ինն են:

# ԸնդՀանրական աղոԹքի պատձառները ըստ ՄատԹեոս Դպիրի

Հարց. -Ինչո՞ւ ենք ինն անգամ ալոթում և ոչ ավելի կամ պակաս: Պատափան. -Որով Հետև երկնքում Հրեչտակների ինը դասերը մչտապես փառաբանում են Ամենասուրբ Երրորդությանը՝ իսկ մենք՝ Հողեղեններս՝ ըստ սուրբ Հայրերի սաՀմանած ավանդույԹների ու կանոնների՝ ինն անդամ աղոԹք մատուցելով՝ Հետևում ենք Հրեչտակներին՝ Տեր Աստծու երկնային փառաբանիչներին: Ինչպես ԴավիԹ մարդարեն է Հորդորական ձայնով երդելով ասում՝ «ՕրՀնեցե՛ք ՏիրոՋը՝ նրա բոլո՛ր Հրեչտակներ» (Սաղմ. ՃԲ 20)՝ և՝ «ՕրՀնեցե՛ք ՏիրոՋը՝ նրա բոլո՛ր դործերը» (Սաղմ. ՃԲ 22): Այսինքն՝ երկնքի ու երկրի բնակիչներ՝ օրՀնեցե՛ք Աստծու Ամենակալ ՏերուԹյունը:

Ինչո՞ւ: Որով Հետև՝ եթե բոլոր արարածները պարտավոր են օրՀնել Արարչին՝ ապա առավել ևս մենք՝ երկրածիններս, պարտավոր ենք օրՀնություն և դոՀություն վերառաքել առ Աստված բազում պատճառներով:

Նախ՝ որ մեզ անգոյությունից գոյության բերեց՝ ըստ առաջյալի խոսջի՝ «Չեղած բաները գոյության է կոչում» (Հռոմ. Դ 17): Նույնն են վկայում Դավիթը՝ «Նա ստեղծեց մեզ՝ և ոչ թե մենջ եղանջ» (Սաղմ. ՂԹ 3) և Մովսես մարդարեն՝ «Մի՞թե նա այն Հայրը չէ՝ որ ջեզ չահեց՝ ջեզ արարեց ու հաստատեց ջեզ» (Բ Օրենջ ԼԲ 6):

Երկրորդ՝ որով Հետև Աստված Իր պատկերով ստեղ ծեց մեզ՝ ըստ այնմ՝ թե՝ «Աստծու պատկերով ստեղ ծեց նրան» (Ծննդ. Ա 27):

Երրորդ՝ ամեն ինչ տվեց մարդուն վայելելու Համար. տեր և իչխան կարդեց նրան բոլոր արարածների վրա՝ ըստ այնմ՝ Թե՝ «Ամեն ինչ դրիր նրա ոտջերի ներջո՝ ոչխար՝ արջառ և ամեն ինչ» (Սադմ. Ը 8):

Չորրորդ՝ դրախտում կարդեց բնական օրենքը՝ որպեսզի դրանով ելնենք վերին արջայություն: Սակայն Արարչի պատվիրանը խախտելով՝ կորցրեցինք Տերունական կերպարանչը՝ որը Հետո Քրիստոսով դարձյալ ետ ստացանք՝ առավել՝ քան ունեինք:

Նախ՝ որով Հետև այնժամ դրախտում պատկերը կորցրեցինջ՝ իսկ այժմ՝ չնորՀով Աստծու որդի եղանջ՝ ըստ այնմ, Թե՝ «Իսկ ովջեր նրան ընդունեցին՝ նրանց իչխանուԹյուն տվեց լինելու Աստծու որդիներ» (ՀովՀ. Ա 12):

Երկրորդ՝ այնտեղ դրախտից արտաջովեցինջ՝ իսկ այստեղ արջայու-Թյունը տրվեց մեզ՝ ըստ Քրիստոսի խոսջի՝ «Ինչպես և իմ Հայրը ինձ խոստացավ տալու արջայուԹյունը՝ այնպես էլ ես եմ ձեզ խոստանում» (տե՛ս Ղուկ․ ԻԲ 29):

Երրորդ՝ այնտեղ մարդը կյանքի և մաՀվան միջև էր՝ այստեղ նրան

անմահություն չնորհվեց՝ ինչպես Քրիստոս ասաց՝ «Եթե մեկը իմ խոսջր պահի՝ մահ չի տեսնի հավիտյան» (Հովհ. Ը 51):

Չորրորդ՝ այնժամ ը նկերակից էր Հրեչտակներին՝ իսկ այժմ նրանցից ավելի բարձր է՝ ըստ այն խոսջի՝ Թե՝ «Քո Հրեչտակներից փոջը-ինչ ցածր դրիր նրան և փառջ ու պատվով պսակեցիր» (Սաղմ. Ը 6): Նաև առաջյալն է ասում՝ «[Հրեչտակները] սպասարկող Հոդիներ են՝ որոնջ ուղարկվում են ի սպասավորուԹյուն նրանց՝ որ ժառանդելու են փրկուԹյունը» (Եբր. Ա 14):

Այս և ուրիչ պարգև ների Համար պետք է օրՀնել Պարգևատուին՝ որպեսզի ապերախտ չգտնվենք: Այս պատճառով առաջյալը սխափեցնում է մեր միտքը ճանաչելու Համար Աստծու երախտիքները՝ ասելով՝ «Ի՞նչ բան ունես՝ որ ստացած չլինես. և եխե ստացել ես՝ ինչո՞ւ ես պարծենում չստացողի պես» (Ա Կորն. Դ 7): Այսինքն՝ ստանալով պարգև ները՝ Հանդգնում ես ուրանալ՝ առանց մտաբերելու ու վկայելու: Իսկ երբ աղոխում ենք՝ այդպիսով Հայտնում ենք՝ որ չենք մոռացել Աստծու բարիքները:

Սակայն դու տե՛ս և ուչադրություն դարձրու՝ որ արարչագործության սկզբում նախատեղծ Ադամը բերկրում էր Հրեչտակների Հետ դրախտում և ցնծալով ու խայտալով օրՀնում Աստծուն: Իսկ երբ բանտարկուի պատ-րանքներով տարված՝ գանց առավ տերունական Հրամանը՝ այդժամ չեղվեց Հրեչտակների ընկերակցությունից և դրախտի վայելչությունից: Թեպետև Հրեչտակների միաբանության մեջ անմիաբան եղավ՝ այդուհանդերձ Աստված նրան խարառ չլջեց՝ այլ կամեցավ դարձյալ Հրեղեններին դատակից դարձնել՝ և սա՝ ոչ սակավ՝ այլ գանագան նչաններով՝ կամեցավ իր ծառաներին ցույց տալ: Երբեմն խորհուրդները զանագան օրինակներով նահապետներին պատկերելով՝ երբեմն էլ մարդարեները Հայտնակես կանխաձառեցին՝ ինչը Հայտնի է նրանց գրջերից:

Իսկ եթե ուղում ես այս մեկնությունները առավել մանրամասն դիտենալ՝ Հարցլո՛ւ ու սովորի՛ր՝ կամ ընթերցի՛ր ու իմացի՛ր: Դիմի՛ր նահապետներին և սովորի՛ր Հակոբի սանդուղջի տեսիլջից, թե ինչպես Հրեչտակները վայր էին իջնում և մարդիկ վեր ելնում: Այսինջն՝ Հրեչտակները և մարդիկ պիտի միմյանց խառնվեն և միաձայն օրՀներդեն Աստծուն: Այս Հայտնությունը մարդարեություն էր բոլոր Հեթանոսների մասին:

# Երկրպագության ժամանակ դեմքով դեպի արևելք չրջվելը ըստ Պողոս Տարոնացու

Ինչպես ավանդել են սուրբ առաջյալները, Քրիստոսին Հավատացողները Աստծուն երկրպադելիս դեմջով դեպի արևելջ են դառնում: Ըստ Ղուկաս ավետարանչի՝ Փրկչի Համբարձման ժամանակ առաջյալները երկրպադեցին Տիրոջը ու վերադարձան Երուսաղեմ: Եվ այդ վայրը՝ Ձիթենյաց լեռը, որտեղից Քրիստոս Համբարձվեց, Երուսաղեմի արևելյան կողմում է դանվում:

Կյուրեղ Երուսաղեմցի Հայրապետը գրում է՝ «Նա, Ով Գողգոթայից իջավ դժոխք, արևելյան կողմից՝ Ձիթենյաց լեռան վրայից վերացավ առ Հայր»:

Եղիսե մարդարեն երկրպագություն նչանակեց Հովաս արքային արևելյան կողմում՝ ասելով. «Ա՛ռ քո աղեղն ու նետերը: Աղեղը ձեռ-քովդ լարի՛ր: Բա՛ց արևելյան կողմի պատուՀանդ և արձակի՛ր: Սա Տիրոջ փրկության նետն է» (Դ թագ. ԺԳ 17): Սա նչանակում է բացել և դեպի արևելք ուղղել մեր մտքի ու մարմնի աչքերը, և լարելով լեզվի աղեղը՝ Աստվածային Խոսքով նետահարել դևերի բազմությանը:

Իսկ բազում օրեր լաց ու կոծը առաջին մարդու անկման Համար է, և ծնկի գալով նրան ենք նմանվում: Մինչդեռ կիրակի օրը ծնկի չենք գալիս, այլ՝ որպես Քրիստոսի Հետ Հարություն առած Հոտնկայս ենք աղոթում՝ նորոգված Տիրոջ Հարությամբ, որը լինելու է վերջին օրը: Այդօրինակ երկրպագությունը նաև սրբերի երկնային բարձրության ակնկալությունն ունի:

Դեմքով դեպի արևելք՝ սուրբ նչանի առջև խոնարՀվելը, Խաչյալ Քրիստոսին երկրպադելու խորՀուրդն ունի, իսկ ծնկի դալը՝ ԱՀավոր Դատավորի առջև լինելու խորՀուրդը, ըստ մարդարեի խոսքի՝ «Տիրոջ դիմաց պիտի սփռեմ աղոխքն իմ և Նրա առջև նեղությունս պիտի պատմեմ» (Սաղմ. Ճ Ա 24): Նաև՝ «Աստվա՛ծ, կյանքս Քեղ կպատմեմ, արցունքներս առջևդ կդնեմ, ինչպես Դու ինձ խոստացար» (Սաղմ. ԾԵ 9):

#### Սուրբ Եկեղեցին ընդՀանրական աղոթեքի վայր

«Իմ Տունը աղոթեքի Տուն պիտի կոչվի» (Եսայի ԾԶ 7)

Ինչպես Փրկիչն է ասում՝ «Հոգի է Աստված, և Նրա երկրպագուները պետք է Հոգով և ճչմարտությամբ երկրպագեն» (ՀովՀ. Դ 24): Նաև ս. Ամբրոսիոսն է ասում՝ «Աստծուն տիեզերքը չի կարող պարունակել՝ սակայն մտքով ինչ-որ կերպով ճանաչում ենք Նրան՝ որովՀետև միտքը դրա Համար է ստեղծված»: Եվ այդ պատճառով է մարդն Աստծու տաճար կոչվում՝ ըստ Պողոսի խոսքի՝ «Չգիտե՞ք որ Աստծու տաճար եք դուք, և Աստծու Հոգին է բնակվում ձեր մեջ» (Ա Կորն. Գ 16):

Հետևաբար՝ ուր էլ որ լինես, աղոթի՛ր Աստծուն՝ որով Հետև ամենուր ես Աստծու տաձար՝ «Ուզում եմ՝ որ տղամարդիկ աղոթեն ամեն տեղ՝ սուրբ ձեռջերը բարձրացնեն դեպի վեր առանց բարկության և երկմ-տության» (Ա Տիմ. Բ 8): Այս պատձառով՝ ուր էլ որ լինեջ ամենուր պետջ է վկայել, դոՀություն մատուցել և աղոթել Աստծուն՝ Նրա անս-պառ բարության Համար:

Ամեն տեղ էլ կարող ենք վչտանալ և կարոտել Աստծու օգնությանը: Ինչպես և ասվում է՝ «Աստծու արարածների հետ տհաճություններ են լինում ու գայթակղություններ՝ մարդկանց որդիների համար, նաև անզգամների ոտքերի տակ որոգայթներ են լինում»: Դրա համար, ուր էլ որ լինես, մտի՛ր քո մտքի սենյակը և աղոթի՛ր քո Տեր Աստծուն: Հայտնի է՝ որ աղոթջները լինում են ընդհանրական, երբ հավաքվում են բոլոր հավատացյալները, որպեսզի դյուրությամբ լսելի լինեն, և առանձնական:

Առանձնական աղոժքը կարող է ամենուր լինել՝ մի որևէ մեկուսի վայրում՝ ինչպես ասվում է Ավետարանում՝ «Այլ դու երբ աղոժես՝ մտի՛ր ջո սենյակը՝ փակի՛ր ջո դուները և ծածուկ աղոժի՛ր ջո Հորը» (Մատժ. Ձ 6), ինչպես և Փրկիչը վարվեց՝ «Եվ Ինջը Հեռացավ նրանցից մոտ մի ջարընկեց, ծնրադրեց՝ աղոժում էր և ասում» (Ղուկ. ԻՔ 41):

ԸնդՀանրական աղոթեը ամենուր չի արվում՝ այլ դրա Համար Հատուկ սահմանված վայրերում՝ այսինջն՝ եկեղեցում՝ որով Հետև եկեղեցու չինությունը իր բազմաթիվ մասերով խորՀրդանչում է աղոթեողների միաբանությունը և միակամությունը:

Եվ այս սոքենի Համար ավետարանիչն ասում է՝ «Իմ տունը պետք է աղոթեր տուն լինի» (Ղուկ. ԺԹ 46): ՈրովՀետև եկեղեցում ասված աղոթեը առավել լսելի է՝ ինչպես դրված է՝ «Այժմ Իմ աչջերը բաց կլինեն ու Իմ ականջները սուր՝ որ լսեմ այս տեղում կատարվող աղոթեթը» (Բ Մնաց. Է 15): ԱյնուՀետև ասում է՝ «ԱՀա ընտրեցի և սրբագործեցի այս տունը՝ որպեսզի Իմ անունը այստեղ լինի Հավիտյան և Իմ աչջն ու սիրտը այստեղ լինեն ընդմիչտ» (Բ Մնաց. Է 16): Այսինջն՝ որպեսզի լսի աղոթեողների աղաչանջները:

Իսկ Հետևյալ խոսքը՝ «Երկնքից կրակ իջավ ու լափեց ողջակեզն ու զոհերը: Տիրոջ փառքը լցրեց տաձարը» (Բ Մնաց. Է 1-2)՝ ցույց է տալիս՝ որ եկեղեցում մատուցած աղոթքը Աստված սիրով ընդունում է այս տեղը, որը իրեն Հաձելի է:

Ղուկաս ավետարանիչը գրում է՝ որ Տերը այնտեղ ոչ միայն սովորեցնում էր՝ այլև այնտեղ գտավ Նրան Իր մայրը: Ավետարանիչը նաև գրում է՝ «Չգիտե՞ջ՝ Թե ես Հորս տանր պետջ է լինեմ» (Ղուկ. Բ 49):

Ոսկեբերանը Ղուկասի խոսքերի կապակցությամբ ասում է. «Ինչպես Աստծու Որդին քաղաք մտնելով դնաց Իր Հոր տունը՝ այնպես էլ դուք՝ Քրիստոսին Հավատացողնե՛ր և աչակերտնե՛ր, քաղաք մտնելով՝ դնացե՛ք եկեղեցի»: Փրկիչը եկեղեցին պատվում է նաև Իր Մարմնի ու Արյան խորհրդով, ինչպես և դրված է՝ «Տիրոջ փառքը լցրեց տաձարը» (Բ Մնաց. է 1), «Ամպը ծածկել էր վկայության խորանը, և խորանը լցված էր Տիրոջ փառքով» (Ելք Խ 30): Տիրոջ փառքը մարմնացյալ Բանն է ամպի խորհրդի տակ ծածկված: Սա է տուրբ և նվիրական տունը՝ ուր Տերն է դուկում Կենդանի Աստծուն: Այստեղ և ո՛չ ուրիչ վայրում, մեկ Հարկի տակ պետք է սաՀմանված ժամերին Հավաքվենը աղոթելու:

ԱնՀրաժեչտ է իմանալ՝ որ Սուրբ Եկեղեցին է ընդՀանրական աղոթքի վայրը ըստ այն խոսքի, թե՝ «Իմ Տունը աղոթքի Տուն պիտի կոչվի» (տե՛ս Եսայի ԾԶ 7): Եվ մենք՝ քրիստոնյաներս՝ այս մտքով ենք եկեղեցում աղոթում՝ քանզի եկեղեցին երկնքի օրինակն է՝ իսկ ՋաՀերն ու կանթեղները Հրեչտակների դասերն են խորՀրդանչում:

Եկեղեցում Քրիստոս աներևությաբար բազմած է Սուրբ Սեղանին ու իր ծառաների մաջուր սրտերում՝ ըստ այնմ՝ թե՝ «Ուր երկու կամ երեջ Հոդի Հավաջված լինեն Իմ անունով՝ Ես այնտեղ եմ՝ նրանց մեջ» )Մատթ. ԺԸ 20(: Դրա Համար էլ մենք Հավաքվում ենք եկեղեցում և ճրագներ վառում՝ որպես թե Հողեղեններս Հրեղեններին երգակցելով՝ օրՀնում ենք մեզ ՕրՀնողին՝ ինչպես չարականում է երգվում՝ «Երկրա-վորներս՝ երկնայինների Հետ՝ Հողեղեններս՝ Հրեղենների Հետ միաձայն երգում ենջ՝ ասելով՝ Ալելուիս»:

Այս բոլոր մեկնությունները վերաբերում են մարդկանց ու Հրեչտակների միաբանությանը՝ և պետք է՝ որ Հրեչտակներն ու մարդիկ միչտ միասնաբար դոՀաբանեն բոլորիս Արարչին:

#### Եկեղեցին ըստ Եսայի վարդապետի

Եկեղեցին դուսորն է վերին Սիոնի ու քաղաքն ԱնմաՀ Արքայի: Այն երկնայինի օրինակով կառուցվեց երկրի վրա և դրված է որպես երկնայինների ճչմարիտ նմանությունը երկրի բոլոր կողմերի Համար:

Խորանը վերին երկնքի օրինակն է, ուր Աստվածությունն է Հանդչում, իսկ տաձարը՝ իր մաքրությամբ, ձևով ու Հարմարությամբ՝ Հրեչտակների կայանի:

Գավիթը երկրի մերձակա բնության տեսքն ունի: Հնում էլ այդպես էր: Եռահարկ խորան կառուցվեց ու երիցս բարեկարդվեց և այստեղ քահանայապետի, քահանայի, հրեայի, հեթանոսի, եկվորի, մաքուրների և չսրբվածների համար ըստ արժանավորության աստիձանի՝ տեղեր սահմանվեցին: Նույնն է և Նոր Եկեղեցին, որը սկիզբ առավ հնի մեջ, նորոդվեց նորում ու կամբողջանա հանդերձյալում:

Եկեղեցին երեք տարբեր մասերով տարածել է իր գոգը: Առաջին մասը աստվածընկալ խորանն է, ուր սուրբ սեղանն է ու պատկերը Հիսուսի և որտեղից Տիրոջ Մարմինն է բաչխվում: ՔաՀանայապետական կարգերը և ամեն ինչ իրենց տեղն ունեն, ուր ամփոփվում ու գործում է աստվածանմանությունը: Տաձարը, վերին երկնքի օրինակով, լի է սուրբ բնակիչներով, ովջեր իրենց մաքրությամբ երկնային կայանն են իրենց Համար օրինակ վերցրել:

Գավիթը երկրի խորհուրդն ունի, որպեսզի երկնքից ընկած սատանան, դրախտից արտաքսված մարդը և ստեղծված կենդանիները, ցավերով ու հոդեկան և մարմնական հիվանդություններով բեռնավորված, այդտեղ Հանգրվանեն:

Եկեղեցու սրաՀում մեղջերով աղտոտվածները ու ցանկություններով գերվածները, ինչպես նաև դիվական ախտերով այսաՀարվածներն ու եկեղեցու տարագրյալները դեդերում են և ապաչխարությամբ ու Սուրբ Գրջի խրատներով կերակրում իրենց անձերը, բժչկում Հոդու ու մարմնի ախտերը և իրենց ժամին փրկությունը դտնում:

Եվ այս է եկեղեցու կարգը, ըստ մարգարեի խոսջի՝ «Բոլոր սրբերը Հարմար ժամին աղոթքի կկանգնեն Քո առջև» (Սաղմ. ԼԱ 6): Նաև ըստ բժչկության օրենջի՝ պետջ է իմանալ դեղ ընդունելու և վերջերի վրա սպեղանի դնելու ժամանակը: Նմանապես և Հոգու բժիչկները՝ առաջյալ-ները, մարգարեներն ու վարդապետները, մեր ախտակիր բնությունը ապա-ջինելու Համար տեղ ու ժամանակ սաՀմանեցին և կյանջի դեղը տվեցին:

#### Աստծու պարգևը Հայ ազգին ըստ ՄատԹեոս Դպիրի

Իսկ այն՝ որ մեր՝ Հայ ազգին չնորՀած պարգևներն ավելին են՝ քան երևում են՝ իմանում ենք Սուրբ Գրիգոր Լուսավորչի տեսիլքից՝ երբ տեսավ Միածնի՝ Աստծու Բանի՝ Վաղարչապատ քաղաք իջնելը և Նրա Հետ երկիր իջած Հրեչտակների գորքերի բազմությունները՝ որոնք նման էին չողի մեջ երևացող մանրամաղ փոչու:

Այս տեսիլքը զգաստացնում է մեզ՝ քանզի՝ մինչև Սուրբ Գրիգոր Լուսավորիչը՝ մեր Հաբեթական ազգը կուռքերին ու դևերին էր դաչնակից ու խորՀրդակից և նրանց էր նմանվում: Ինչպես Դավիթն է ասում՝ «Նրանց նման կլինեն դրանք ստեղծողները և բոլոր նրանք՝ որ իրենց Հույսը դնում են դրանց վրա» (Սաղմ. ՃԺԳ բ8): Եվ Սիրաքն է ասում՝ «Ով դիպչի ձյութին՝ նրանով կպղծվի» (Սիրաք ԺԳ 1):

Այսպես՝ մեր ազգը կռապաչտությամբ դևերին էր նմանվել ու մեղջերով ապականվել: Մարդասերն այս տեսիլջով ցույց տվեց՝ որ աստվածպաչտության ցերեկը մոտեցավ և կռապաչտության դիչերը մերժվեց.
մինչ այժմ խավար էիջ՝ այժմ լույս եջ Տիրոջով՝ որ դևերին էիջ Հավասար՝ այժմ Հրեչտակներին եղաջ դասակից: Հրեչտակները բնակակից են
մարդկանց՝ իսկ մարդիկ՝ Հաղորդակից Հրեչտակներին: Երկրավորներդ
նմանվեցիջ երկնավորներին՝ ատղադույններդ՝ բարձրացաջ:

# ԳԻՇԵՐԱՑԻՆ ՀՍԿՄԱՆ ՄԱՍԻՆ

# 

Գիչերային ժամի ընդՀանրական աղոթքի կարդը՝ որ միչտ կատարվում է Հայաստանյայց եկեղեցիներում՝ ի դեմս Հոր Աստծու

#### Գիչերային ժամ

Հարկ է լիովին իմանալ գիչերվա խորՀուրդը: Նախ՝ գիչեր անգիտություն է նչանակում, երկրորդ՝ գիչերը եգիպտական ախտակրության խավարն է: Քանի դեռ անգգա էինջ մեղջերի մեջ, գիչերվա մեջ էինջ և մեր Կենդանարարի Հարությամբ կենդանացանջ:

Գիչերային ժամերգությունը օրվա առաջին ժամերգությունն է: Դավիթ մարգարեն ասում է. «Կեսգիչերին ելնում էի գոՀություն մատուցելու Քեզ Քո արդար դատաստանների Համար» (Սաղմ. ՃԺԸ 62): Իսկ Ետային ասում է. «Գիչերը իմ Հոգին դեպի Քեզ է չտապում, Աստվա՛ծ» (Եսայի ԻԶ 9): Նաև Պողոսն ու Շիղան էին գիչերն աղոթում:

Երկրորդ՝ Փրկչի Հարությունը ևս գիչերը եղավ:

Երրորդ՝ որով Հետև գիչերն է լինելու մեռելների Համընդ Հանուր Հաըությունը՝ ըստ այն խոսքի՝ թե՝ «Կեսգիչերին ձայն լավեց՝ աՀա՛ փեսան գալիս է՝ նրան դիմավորելո՛ւ ելեք» (Մատթ. ԻԵ 6): Այդ է պատձառը՝ որ մենք նույն այդ ժամին ենք արթնանում և աղաչում Աստծուն՝ որ Հարության օրը չդատապարտվենք և ընտրյալների թվում դատվենք:

Չորրորդ՝ որով Հետև Հնում աղոխջներն ու տոնակատարուխյունները երեկոյան էին սկսվում՝ իսկ նոր ժամանակներում գիչերն ենջ սկսում աղոխել ու տոները կատարել: Այսպես՝ գիտենջ՝ որ նախատեղծ Ադամը երբ ստեղծվեց, լույս էր՝ սակայն մեղանչելով՝ լույսից խավարն ընկավ: Իսկ Քրիստոս՝ նոր Ադամը՝ մարդկային ցեղը խավարից լույսի բերեց: Այդ իսկ պատճառով գիչերը ծնվեց՝ մեր մեղջերի խավարը մեղ ճանաէլ տալով: Դրա Համար էլ մենջ գիչերն ենջ արժնանում աղոխելու՝ որ փարստվի մեր մեղջերի ու անդիսության խավարը՝ և մեր միտջը լու-

սավորվի՝ ի գորու դարձնի մեզ ընթանալ լուսաչավիղ ճանապարհով՝ որպեսզի անմոլոր ընթացքով ժամանենք ապահով ու խաղաղ նավահանդիստը՝ այսինքն՝ Հավիտենական կյանքը:

Այս սոմենից Հետևում է, որ ագոթելու Համար պատչան է գիչերը վեր կենայ:

#### «Տէր չրթանց»-ի մասին

Աստվածային խաղաղության Հասնելու մասին է խորՀում սուրբ Եկեղեցու ժողովուրդը չարի պատճառած վրդովմունքի պահին, և դեմ առ դեմ Մեծ Դատավորի առջև կանդնելով՝ Համարձակություն է խնդրում՝ բացելու Համար իր բերանը, ասելով. «Տէ՛ր եթե զչրթունս իմ բանաս՝ բերան իմ երդեսցէ զօրՀնութիւնս քո» (Տե՛ր՝ եթե չրթներս բացես՝ բերանն իմ կերդի օրՀնությունը Քո) (Սաղմ. Ծ 17), և Հինդ սաղմոսներով ամրապնդում է իր Հինդ զդայարանները:

Հարց. -Ինչո՞ւ ենք Տիրոջը խնդրում՝ որպեսզի բացի մեր բերանը:
Պատասխան. -Նախ՝ երբ նախաստեղծները բացեցին իրենց բերաննեըր և կերան պտղից՝ մերկացան չնորՀներից՝ որից Հետո նրանց բերանները Աստծուն օրՀնաբանելու Համար փակվեցին: Դրա Համար էլ մենջ՝
մեղուցյալ որդիներս՝ խաստովանում ենք մեր մեղջերը և արձակում
խնդրում մեր Հոդու և մարմնի բերանների Համար. «Ինչպես մենք փակեցինք մեր բերանները՝ Դու այժմ բա՛ց՝ որպեսզի օրՀնենք ջեզ՝ Տե՛ր»:

Դարձյալ՝ ինչպես մարդարեն ասում է՝ «Բացեցի իմ բերանը և ստացա Հոդի» (Հմմտ. Սաղմ. ՃԺԸ 131)՝ այնպես էլ մենք ենք բացում մեր մաքի բերանը, որպեսզի չնորՀների Հոդին առնենք և դրանով աղոթական խոսքեր ասենք: Եվ չնայած չուրթերը մեր մարմնից են՝ սակայն Հոդու, որ Նրա պատկերն ունի, բերանր Տերն է բացում:

Երկու Հանդույցներով է կապված մեր բերանը՝ առաջինը Հրամանն է՝ երկրորդը՝ սուրբ երկյուղը:

Տերը Հրաման տվեց Ադամին, որպեսզի չուտի արդելված պտղից իսկ նա կերավ՝ առանց Հրամանին ենթարկվելու: Այդ պատձառով էլ մենջ Հրամանով ենջ բացում մեր բերանը օրՀնության պտղի Համար:

Երկյուղի մասին «Եկեսցէ» -ում է ասվում՝ «Բևեռե՛ա ընդ երկիւղ Քո գմարմին իմ» Մարմինն իմ դամիր Քո երկյուղին՝ ջանգի սաստիկ վախեցա Քո դատաստանից» (Սադ մ. ՃԺԸ 120):

Այս պատճառով ստանալով Համարձակություն Ողորմած Դատավորից՝ ջաՀանան երկու անդամ ասում է այս խոսջերը՝ Հոդու և մարմնի Համար:

#### «Տէ՛ր՝ գի բագում»

Աղոթաների առաջին կարգը՝ որ «Տէ՛ր՝ զի բազում» -ն է, Հայր Աստծուն ենք երգում այն պատձառով՝ որ սատանան՝ որն ի սկզբանե մեզ Թչնամի է՝ այս գիչերաժամին տեսակ-տեսակ մեղջերով նեղեց մեզ՝ և այժմ արթնանալով՝ գանգատվում ենք Տիրոջը և մեր մեղջերից ազատում ու Թողություն Հայցում:

Եվ իմացի՛ր՝ որ «Տէ՛ր՝ գի բազում» -ը ծայրից ծայր վախսունվեց տուն է և բաժանված է չորս փոխերի: Նախ՝ որովՀետև իննից չորս ժամերգությունները գիչերային են:

Երկրորդ՝ չորս տարրերից կազմված մեր Նյութեղեն բնության ջավության Համար՝ որի պատձառով ամեն օր մեղանչում ենջ: Այս չորս փոխերը նաև մեր ջառատարը բնության կողմից մատուցված փառաբանությունն է Աստծուն:

Երրորդ՝ չորս տարրերից գոյացած մեր մարմինը մինչև գիչերվա չորրորդ պահը անվնաս պահեց՝ որի համար չնորհակալություն ենջ հայտնում Աստծուն:

Չորրորդ՝ մարդու փրկության Համար իր կյանքի տարիքային չորս չրջաններում՝ որոնք Համապատասխանում են գիչերվա չորս պահերին՝ երեկոյին՝ գիչերին՝ աքլորականչին և առավոտին, որոնց ընթացքում բազմիցս նեղվեցինք թչնամուց, որի Համար գանդատվում ենք ու Տիրոջից փրկություն խնդրում: Ըստ որում երեկոն խոր ծերությունն է՝ գիչերը՝ երիտասարդությունը՝ Հավախոսը՝ պատանեկությունը՝ իսկ առա-վոտը՝ մանկությունը:

Հինդերորդ՝ Քրիստոսի չորս տնօրինությունների Համար, այսինքն՝ որ խաչվեց՝ թաղվեց՝ Հոդով դժոխք իջավ և մեռելներից Հարություն առնելով՝ ազատեց Հոդիներին:

Իսկ այն, որ վաթսունվեց տներից է բաղկացած, Հետևյալ պատձառն

#### Մեկնություն ըստ Տարոնացու

Նա, Ով մեզ Համար մարմնով վիչտ կրեց, մեզ Հետ պաղատում է՝ ասելով. «Տէր՝ զի՞ բազում եղեն նեղիչք իմ. բազումք յարեան ի վերայիմ» (Տե՛ր, ինչո՞ւ բազմացան ինձ Հալածողները, և չատերը ելան իմ դեմ) (Սաղմ. Գ 2): Այս խոսքերով նախաստեղծների անունից Հորն ենք կանչում: Սա նաև կանխասացություն է եկեղեցու թչնամիների մասին, ովքեր ծածուկ և Հայտնապես պատերազմում են եկեղեցու դեմ: Սակայն Տիրոջ զորությամբ տկար և անզոր են լինում Համաձայն այն խոսքի, թե՝ «Այլ դու՝ Տէ՛ր՝ օգնական իմ ես՝ փառք իմ եւ բարձրացուցիչ գլխոյիմոյ» (Բայց Դու, Տե՛ր, իմ օգնականն ես, իմ փառքը և գլուխս բարձրացնողը) (Սաղմ. Գ 4):

Եվ որովՀետև Եկեղեցու գլուխը Քրիստոսն է, որ մեռավ մեզ Համար, ասում է. «Ես ննջեցի եւ ի քուն եղէ՝ զարժեայ եւ Տէր ընդու-նելի իմ է» (Ես ննջեցի և քուն մտա. զարժնեցի և Տերն իմ ապավենն է) (Սաղմ. Գ 6): Ում և պաղատում է Եկեղեցին, ասելով՝ «Արի՝ Տէր՝ եւ փրկե՛ա զիս՝ Աստուա՛ծ իմ. զի Դու Հարեր զամենեսեան ոյք էին ընդիս ժշնամուժեամբ ի տարապարտուց՝ եւ զատամունս մեղաւորաց փչրես-ցես» (Արի՛, Տե՛ր, փրկի՛ր ինձ, Աստվա՛ծ իմ, քանզի կործանեցիր բոլո-րին, ովքեր իզուր ժշնամացել էին ինձ Հետ. Դու մեղավորների ատամեները կփչրես) (Սաղմ. Գ 8): Այսինքն՝ դևերի բանսարկուժյունը և Հերձվածողների ՀայՀոյուժյունը: Ապա Տիրոջից փրկուժյուն և օրՀնու-

ՁԷ սաղմոսը Հոր առջև Քրիստոսին ներկայացնում է որպես Եկեղեցու Գլուխ, պատմում է Նրա՝ մեզ Համար կրած չարչարանքների, նաև այն աղետալի վտանգների մասին, որին մարդկությունը ենթարկվեց Բելիարի ապստամբությամբ:

«Տէր Աստուած փրկութեան իմոյ՝ ի տուէ կարդացի եւ դիչերի առա-

ջի Քո» (Իմ փրկությա՛ն Տեր Աստված, գիչեր-ցերեկ ջե՛զ կանչեցի) (Սադմ. Ձէ 1):

«Ձի լցաւ չարչարանօք անձն իմ՝ եւ կեանք իմ ի դժոխս մերձեցան», (Քանզի Հոգիս չարչարանքով լցվեց, և կյանքս դժոխքին մերձեցավ) (Սաղմ. ՁԷ 4): Այսինքն՝ պատերազմելով իմ դեմ և դուբը դցելով՝ ջանում են ինձ խեղդամաՀ անել, ինչպես Հանցանքների վերքերով վիրավորվածներին, Համաձայն այն խոսքի, Թե՝ «Եդին գիս ի դբի ներքնումն՝ ի խաւարի եւ ի ստուերս մաՀու» (Ինձ խորախոր փոսի մեջ դրին, խավարի և մաՀվան ստվերների մեջ) (Սաղմ. ՁԷ 7), այսինքն մեղքի աղջամուղջի մեջ:

«Հեռւի արարեր յինեն գծանօԹս իմ» (Իմ ծանոԹներին ինձանից հեռացրիր) (Սադմ. ՁԷ 9), այսինքն՝ հրեչտակների օգնուԹյունը: Խոսքերի որոչ մասը պատչաձում է Տիրոջը, որոչ մասն էլ՝ մարդկային բնու-Թյանը:

Իսկ ՃԳ սաղմոսում բազմաթիվ միսիթարություններով գոհություն է արտահայտվում կրած բազում վչտերի և մեծագույն, լուռ հեծեծանքների համար, որի մասին արդեն ասվել է:

«ՕրՀնե՛ա՝ անձն իմ՝ գՏէ՛ր» (ՕրՀնի՛ր ՏիրոՋը, ով իմ անձ) (Սաղմ. ՃԳ 1): Դարձյալ՝ օրՀնի՛ր ՏիրոՋը և մի՛ մոււացիր Նրա բոլոր տվածնեըը, նաև, որ Նա քավում է քո մեղջերը: ԱյնուՀետև Հիչելով անմարմինների օրՀնությունը՝ Հարակցվում է այն մեր օրՀնությանը առընթեր,
նույնը և մեզ ասելով, ապա՝ աղերս է ուղղվում՝ «Տէ՛ր՝ լո՛ւր աղօթից
իմոց», (Տե՛ր, լսի՛ր աղոթջն իմ) (Սաղմ. ՃԽԲ 1): Ինչպես սկզբում ասվեց՝ «Տե՛ր՝ եթե չրթններս բացես», նույնպես և այժմ, նախ՝ ՏիրոՋ անունն
է Հայցում՝ ասելով. «Տե՛ր, լսի՛ր աղոթջն իմ և ծառայիղ Հետ դատաստան մի՛ տես, քանզի ոչ մի կենդանի մարդ չի արդարանա Քո առջև»
(Սաղմ. Ճ Բ 1-2):

Որից Հետո պատմվում է Թչնամիներից կրած բոլոր չարչարանքների մասին ասելով. «Հալածեաց Թչնամին զանձն իմ՝ խոնարՀ արար յերկիր զկեանս իմ. եւ նստոյց զիս ի խաւարի որպէս մեռեալ յաւիտենից» (Թչնամին Հալածեց ինձ, կյանքս Հողին Հավասարեցրեց և ինձ նստեցրեց խավարի մեջ՝ Հավիտյան մեռածի պես) (Սաղմ. ՃԽԲ 3):

-Վսեմ, անբիծ և լուսառատ երկիր էր իմ Հանդլովանը, իսկ նախանձամիտ թշ նամին այդ վայրից այս ներջին խավար երկիրը ինձ վտարեց և այսպես ըմբոստանալով ու սին Հույսերով Հրճվում է վրաս՝ իբր թե անկենդան մեռելությամբ պիտի Հարատևեմ այստեղ: Իսկ իմ անձը այս ամենից ձանձրացած՝ Հիչեց առաջին օրերը, այսինքն՝ մկրտությամբ Հոդուց ծնվելը, մեղջերից ապատվելն ու սրբվելը: Ինչպես ցամաջած Հողը ծարավ է ջրի, այնպես իմ անձն է մեղջերից փրկություն և սուրբ ու ապատ կյանք փափադում (Հմմտ. Սաղմ. ՃԽԲ 6): Տիրոջ ողորմու-թյամբ խնդրում է լսել մեռելների Հարության լուրը Մեծ Առավոտին՝ փրկվելու Համար դևերի պատերազմից և սովորել կատարել Տիրոջ կամջը:

Նաև Սուրբ Հոգուն է աղաչում, որ առաջնորդի իրեն արդարների երկիրը: Խնդրում է նաև կործանել դևերին, որով հետև նրանք են մեր անձերի ձնչողներն ու Հալածողները: Ապա ասում է, որ ինքը չի Հնազանդվի դևերին ու Տիրոջ ստեղծած ծառան է՝ Նրա սուրբ արյամբ դնված:

### «Ցիչեսցուք ի գիչերի» -ի մեկնությունը ըստ Գրիգոր Տաթևացու

Սուրբ Ներսես ՇնորՀալու Գիչերային ժամերգության Համար Հյուսած երգր չորս մասերից է կազմված:

Առաջին մասն այսպես է սկսվում. «Ցիչեսցուք ի դիչերի զանուն Քո Տէր»: Հանդերձյալ աչխարհի համեմատությամբ այս կյանքը դիչեր է համարվում: Սա, չաբաթվա վեց օրերի պես, վեց տներից է կազմված՝ նաև այս կյանքի տևողությունը վեց դար է՝ սկսած Ադամից մինչև վախձանը:

Արեգակը ևս վեց կենդանակերպերով է խոնարՀվում և վեցով բարձրանում: Նաև մարդն իր բոլոր դործողություններում՝ և՛ չար, և՛ բարի, ունի Հնարավորություն չարժվելու վեց ուղղություններով [վերև, ներջև, աջ, ձախ, ետ և առաջ]:

Երկրորդ մասը՝ «ԶարԹիքը», կազմված է տասը տներից և այն տասը կույսերի անունից է ասվում՝ ովջեր դերեզմանում ննջեցին մարմնով՝ բայց Հոդու կայանում Հանդչեցին Հոդով:

Երրորդ մասի երեք տները՝ «ԶարԹի՛ր, ընդէր ննջես»-ը՝ կրում է ինչպես Քրիստոսի՝ այնպես էլ ողջ մարդկուԹյան ՀարուԹյան խորՀուրդը: Քանի որ Հարությունը Երրորդության զորությամբ է լինում՝ մենջ էլ, երեջ տներով, Հավիտյանս փառջ ենջ տալիս Սուրբ Երրորդությանը:

Ձորրորդ մասը՝ «ՁարԹուցյալը» Հինգ տներից է կազմված՝ որպեսզի Հինգ զգայարաններով ջնից արԹնանաջ: Իսկ Հարության օրը, Աստծուն փառաբանելու Համար, պիտի բոլոր զգայարաններով Հառնենջ:

Եվ ը`նդՀանուրը կազմում է քսանչորս տուն՝ օրվա քսանչորս ժամերի պահպանության համար: Նաև հանդերձյալ կյանքի քսանչորս երեցների խորհուրդը ունի՝ ինչպես նաև՝ տասներկու առաջյալների և տասներկու մարդարեների խորհուրդը:

#### «ԶարԹուցեալը» քարոգր

Ապա սարկավագը առաջ գալով, քարոզում է՝ զգուչացնելով բոլոր հավաքվածներին, ովքեր երկնային հրեչտակների նմանությամբ փառավորիչ են կարգված. լինել երկյուղած, հավատով լի, աներկմիտ սրտով Տիրոջից քավություն խնդրել, գոհանալ ստացած երախտիքների համար և հայցել, որպեսզի առաջիկայում, ըստ Տիրոջ կամքի կլոնավորել և արժանանալ խոստացած հավիտենական բարիքներին ու աղոթքով Աստծուց հոգու և մարմնի համար բազմապիսի չնորհներ խնդրել:

# «Տէ՛ր ողորմեա» ասելու կարդր

Քալողից Հետո՝ եթե ապաչխարության օր է՝ Հարյուր «Տէ՛ր ողորմեա» է տավում՝ Տերունական առակի Հարյուր ոչխարի խորհրդով (Ղուկ.
ԺԵ 3-7): Եվ ինչպես որ այն Հովիվը գտավ այդ Հարյուրից մեկ մոլորված ոչխարին և իր բարեկամների ու դրացիների Հետ ուրախացավ՝
այնպես էլ մենջ Հարյուր «Տէ՛ր ողորմեա» ենջ ասում՝ որպեսզի մեղջով
մոլորվածներիս Տերը գտնի և դարձյալ դասի իննսունիննի Հետ՝ որոնջ
մոլորված չեն:

Իսկ Մարտիրոսաց տոնին Հիսուն «Տէ՛ր ողորմեա» է ասվում՝ որով-Հետև Հիսունը Հոբելյանական Թիվ է, և ազատությունն է խորՀրդանչում: Մարտիրոսները, իրենց երկրային կյանքը նաՀատակությամբ ավարտելուց Հետո՝ ազատվեցին ալեկոծ աչխարհից՝ մարմնական կրքերից, չար բռնակալներից ու սատանայական փորձություններից, և՝ դժնդակ նեդությունների Հարվածներից վախձանվելով՝ բարձրացան երկնակամարը՝ խառնվեցին Հրեչտակների դնդերին ու Հասան Քրիստոսին և արժանացան Հավիտենական Հանդստին: Դրա Համար էլ մենք Հիսուն «Տէ՛ր ողորմեա» ենք ասում՝ որպեսգի Աստված մեղ նրանց պսակին արժանացնի:

Իսկ Տերունական տոնին, ի դեմս Սուրբ Երրորդության, մեր Հոդու, մարմնի և մտջի մաջրության Համար ասում ենջ երեջ «Տէ՛ր ողորմեա»՝ ջանի որ Տերունի օրերին միջնորդի կարոտություն չենջ ունենում՝ այլ անմիջապես Աստծուն ենջ աղերսում:

#### «ԶՔէն ԳոՀանամը» ադոթըը

ԱյնուՀետև Հաջորդում է «ը Քէն դոՀանամք» քահանայական աղոթե քը դոՀության Հետ միասին, որը նչանակում է, թե՝ արթնանալով մարմնավոր քնից՝ այսինքն՝ մեղքերի ծանրությունից՝ դոՀանում ենք Քեղանից, Ո՛վ Աստված՝ որ մեղ այս ժամին ես Հասցրել՝ և այժմ մենք՝ ամենազդաստ արթնությամբ, Քո՝ Հղոր Տիրոջդ առջև ենք կանդնած:

Ապա Տիրոջից Հայցում ենք ողորմություն Արարչին երկրպագելու ժողովվածների Համար, որպեսզի Տերը նրանց քաղցրությամբ նայի և խաղաղության Հրեչտակին առաջի՝ որպես օգնական և պաՀապան նրանց անձերին:

Աղոթեթից Հետո ասվում է՝ «ՕրՀնեալ Տէր մեր Ցիտուս Քրիստոս. ամէն: Ալէլուիա. ալէլուիա» արտաՀայտութեյունը Հետևյալ նչանակութեյամբ:

Նախ՝ ջանի որ օրՀնությամբ ենք սկսել, պետք է օրՀնությամբ էլ ավարտենք: Նաև մեր բոլոր աղոթքները Քրիստոսին ենք նվիրաբերում՝ որպեսզի Նա էլ Հորն ընծայի: Ապա Հաջորդում են յոթ դուբղաներից կազմված սաղմոսների կանոնները, որը նչանակում է այս կյանքը Հան-դերձյալի Հետ միասին:

### Սյունաց եպիսկոպոս տեր Ստեփանոսի խոսջը սադմոսների կանոնի մասին

Հարդ. -Ինչո՞ւ է յոխ դուբղաներով կանոնակարդված Դավ Թի սաղ մոսները, որով ամեն օր կատարում ենք մեր աղոխքները, կամ ի՞նչ պատճառով են այլ մարդարեների երդերը որպես օրՀնություն կցված սաղ մոսներին, որին Հաջորդում է քարողը և քաՀանայական աղոխքը:

Պատասխան. -Հայտնի է, որ ամեն ինչ Աստծու փառջի համար է կերտված, առավել ևս նախաստեղծ ամենագերապայծառ լույսը, որով սահմանվեց ցերեկն ու գիչերը, և որով այժմ յոժնօրյա չաբաժներով հանդերձ, ընժանում է ժամանակը:

Թեպետ չատ ուժնյակներ կան մեր չրջապատում, սակայն ավելի ճիչտ է սաղմոսները յոժ գուբղաներով կանոնավորել, քանի որ մեր երանելի Հայրերը ոչ այլ, քան Սուրբ Հոգու տված իմաստուժյամբ են Հորինել՝ յուրաքանչյուր յոժ գուբղային մի կանոն՝ այսինքն՝ ՀաստատուԹյուն անվանելով, որով յոժնօրյա չաբաժի Համեմատուժյամբ յուրաջանչյուր օրվան մեկ գուբղա է Համապատասխանում և որով առաջնորդվելով՝ ջանում ենք Հասնել վերին փառքին: Վեցը՝ ըստ վեցօրյա
չարչարանքների, իսկ յոժերորդը, որպես չաբաժվա գլուխ և Հանպաոյան օր, որտեղ ձգնակյաց սրբերը պսակվում են ի Քրիստոս:

Դեռևս չի եկել ամբողջացնող ութերորդ դարը, որին օրՀնություններ ենք ուղղում, որոնք յոթՀազարյա դարաչրջանին Հաջորդող Հանդստյան օրերն են: Եվ յոթ դուբղաներից Հետո կատարվում է ութերորդ օրՀնության կարդը: Այս խմաստը ունի նաև կիրակի օրվա խորՀուրդը, որն ութերորդն է և աչխարՀի փրկության սկիդբը:

Այսպիսի եզրակացության ենք Հանդում մեր աղոթքներից և Քրիստոսի բոլոր՝ ծննդյան, մահվան և Հարության տնօրինություններից: Այսպիսի եզրակացության ենք Հանդում նաև նայելով առաջին տվչութցյանը, երբ Աստված Հրամայեց Աբրահամին ութթօրյա թլփատություն կարդել իր տոհմի բոլոր արու զավակների Համար, որպեսզի մարմնական յոթնօրյա մտածմունքները թողնելուց հետո ութերորդ օրը, հարություն առած, ճախրենք դեպի Քրիստոս: Սրա նման է նաև քահանայի հուղար-կավորության ութօրյա կարդը:

Կան նաև այլ յոթնյակներ, որ քրիստոնեության խորՀրդով ութնյա-

կի են վերածվում: Ինչպես բաղարջակերաց օրերը կամ տաղավար տոները: Ըստ Հրեական խորՀրդի, Թողությունը ծառաների Համար յոթնյակով էր լինում (տե՛ս Բ Օրենք ԺԵ 1): Ըստ որում և թագավորագնի որդին յոթերորդ ժամին ապաքինվեց ախտից (տե՛ս ՀովՀ. Դ 52): Եվ ութերորդին է լինելու Հարուցյալների նորոգումը:

Այսպիսի խորՀուրդ ներով սուրբ Եկեղեցին, ըստ չաբաթվա օրերի, ժամանակի ավարտին վեր է բարձրանալու և ի Քրիստոս ուղղափառ Հավատով պատվիրում է ամենջին զգուչանալ իրենց կենցաղավարության մեջ և Քրիստոսի չարչարանջները իրենց մարմնի վրա կրել: Լինել մչտարթուն և զվարթ Նրա առջև և բանական պատարադներ մատուցել ու արժանանալ մեր Տիրոջ՝ Հիսուս Քրիստոսի Հանդերձյալ փառջին, որին վայել է փառջ Հավիտյանս Հավիտենից. ամեն:

### Սաղմոսների բացատրությունը ըստ Պողոս Տարոնացու

Սաղմոսների կանոնով յոԹ դուբղա ասելը, և ավարտից Հետո Աստծուն օրՀնելը, նչանակում է վեցօրյա դործերից Հետո յոԹերորդ օրը Նրա Հետ Հանդստանալ:

Հեսուն վեց օր լուռ չրջեց Երիքովի պարիսպների չուրջը, իսկ յոթերորդ օրը բարձրաձայն աղաղակեց, որից և կործանվեց չարի քաղաքը: Այստեղից էլ վեց դուբղան ցածրաձայն է ասվում, իսկ յոթերորդը Հնչեղ ձայնով: Ուստի և Հաղթողին ասում ենք «Ալէլուիա»:

Իսկ ու Թերորդ ն օր Հնու Թյու նն է, որը Հանդեր Հյալ աչ խարհի ակ նարկու Թյու նն է, որով Հետև այդ օրը արդարների Համար ուրախու Թյու ն, իսկ ամբարիչ տների Համար կործանում է լինելու, ինչ պես որ ու Թերորդ երդը ուրախու Թյու ն է Իսրայելի Համար և սուդ` Եդիպտոսի:

Երկրորդ՝ խնամակալություն է Իսրայելի և կչտամբություն Եդիպտոսի Համար:

Երրորդ՝ կրակի սպառնալիք և սատակում ամբարիչաների Համար և արդարներին ուղղված՝ ավետյաց Հրավեր: Չորրորդ՝ ոմանց կողմից պանծալի գոհություն է հրաչքների և փոփոխությունների համար, իսկ ոմանց համար՝ ամոթ ու պատկառանք:

Հինդերորդ՝ ցույց է տալիս ամբարիչտների վերցվելը և Հակառակորդների Հրով այրվելը, իսկ արդարների Համար՝ բժչկության ցող Տիրոջից և մուտք փրկության չտեմարան:

Վեցերորդ՝ չարագործներին նախատեսված է չարաչար պատիժ, իսկ ապաչխարողներին՝ մեղջերի ԹողուԹյուն, ըստ Հետևյալ խոսջի՝ «Ինձնից Հետ վանեցիր իմ բոլոր մեղջերը» (Եսայի ԼԸ 17):

Ցոթերորդ՝ Հրեչտակների օրՀնությունը և փրկությունը մարդկանց: Եվ դարձյալ՝ ովջեր Հետևում են ունայնություններին ու խաբկանջներին, Հատուցման օրը կզրկվեն ողորմությունից և ամբարիչտների Հետ միասին կընկզմվեն դժոխջի մեջ՝ մեղջերի անսպառ ջրերից Հեղեղվելով:

Ութերորդ՝ երկու կողմերին էլ՝ և՛ փրկվածներին, և՛ կորուսյալներին Հայտնում է, որ «Տիրոջ Հոդին լցնում է տիեզերքը» (Իմաստ. Ա 7), և «Երբ երևացիր Դու երկնքից՝ Հայտնվեց Քո բարկությունը» (Սաղմ. ՀԵ 9): «Երևացիր Քո ժողովրդի փրկության Համար» և «Նետաձիդ եղար ամբարիչտների վրա»: ԱՀա օրՀնություն արդարներին և անեծջ՝ ամբարիչտներին:

Կիրակի և մարտիրոսների Հիչատակության օրերին չարականների երդեցողությամբ խնկարկություն է կատարվում, որովՀետև Համընդ-Հանուր Հարության ժամանակ նրանք, ովքեր անուչաՀոտ գործերով ձգնեցին, բարեբանակից կլինեն Հոդեղեն Հրեչտակներին, Համաձայն Հետևյալ խոսքի՝ «Սադմոս ասացէք Տետուն՝ սուրբք նորա» (Սադմո՛ս երդե-ցեք Տիրոջը, ո՛վ Նրա սրբեր) (Սադմ. ԻԹ 5):

#### կանոնագլուխ

Ցուրաքանչյուր կանոնի յոԹերորդ գուբղան կոչվում է «կանոնագլուխ»: Կանոնը ասելիս «կանոնագլուխը» պետք է բարձրաձայն եղանակել:

Ժամագրջում կանոնագլուխներն առանձին են գրված՝ որը ոչ այլ ինչ է, եթե ոչ յոթերորդ գուբղայի առաջին վեց և վերջին ութ տները՝ որոնք ալելուիաների կրկնության պատձառով «կրկնակ» կոչվեցին և իբրև փոխառյալ կամ «փոխ», «փ» տառով են նչանակվում:

«Կանոնապլուխը» Հետևյալ խորՀուրդն ունի: Նախ, որ Հետուն Երիջովի չուրջը յոթ օր պատվեց, որոնցից վեց օրը լռությամբ՝ իսկ յոթերորդը աղմուկ-աղաղակով ուղեկցվեց՝ որից էլ ջանդվեցին ջաղաջի պարիսպները: Այսպես էլ մենջ՝ վեց գուբղան «Թիվ» ենջ ասում՝ իսկ յոթերորդը՝ որը փոխն է՝ «ձայնով եղանակում», որպեսզի կործանվեն մեղջերը՝ որից Հետո Աստծուն օրՀնություններ ենջ ընծայում:

Կանոնագլիին Հոկման օրերի պաչտոնն է Հաջորդում: Այդպիսի օրեր են Տերունի և պատարագի օրերը: Պաչտոնը կազմված է չարականներից՝ սաղմոսներից՝ Ավետարանի ընթերցումից՝ երգից՝ մաղթանջից՝ ջարոգներից և աղոթջներից:

Պաչտոնի դասական օրինակ է Համարվում ննջեցյալների կարդը որը ՀոդեՀանդիսոն է:

Գիչերային ժամերգության սկզբից մինչև առաջին օրՀնությունը կոչվում է «Հսկման կարգ» կամ «գիչերապաչտոն»՝ որը պատարագի կամ այլ տերունական օրերին ավելի երկար է տևում՝ քանի որ այդ օրերին «Տէր զի բազում» -ը եղանակով է կատարվում: Բացի այդ կանոնագլուխ և այլ չարականներ են երգվում:

#### ՕրՀնության երգը

Տասը պատվիրանների օրինակով՝ և քանի որ տասը Թիվը ազատու-Թյան խորհրդանիչն է, տերունական և մարտիրոսաց տոներին օրհնու-Թյան տասը չարականներն ենք երգում, որովհետև վերջիններս ազատվեցին այս աչխարհի նեղուԹյուններից:

ՊաՀքի ժամանակ օրՀնություն չի ասվում՝ որովՀետև ապաչխարության օրեր են: Այդ օրերին նաև չի խնկարկվում՝ քանի որ մեղջերից դարչահոտ ենք դարձել:

Երբ Աստված իսրայելցիներին ազատեց Եգիպտոսի դերությունից և անապատ Հանեց՝ Մարիամը՝ ԱՀարոնի քույրը՝ Թմբուկով Հորդորում էր ժողովրդին՝ ասելով՝

«ՕրՀնեսցո՛ւք զՏէր՝ զի փառօք է փառաւորեալ» (ՕրՀնե՛նք ՏիրոՋը

քանզի Նա փառքով է փառավորված) (Ելք ԺԵ 20): Նույնպես և մենք ամեն օր Աստծուն նույն օրՀնությունն ենք մատուցում՝ որովՀետև և մեզ՝ այն է՝ նոր Իսրայելին՝ ազատեց իմանալի փարավոնից՝ այսինքն՝ դժոխքից ու կռամոլությունից՝ և ապաՀով պաՀեց զանազան մեղքերից ու դուրս բերեց երկնքի իմանալի անապատը՝ ուր չարն ու վիչտը չեն բնակվում:

Տերունի օրերին՝ ՕրՀնության ավարտից Հետո՝ մենք առանց միջնորդի ենք փառավորում Տիրոջը:

Իսկ մարտիրոսների տոներին Սուրբ Աստվածածնի միջնորդությամբ մաղթանք ենք վերառաքում առ Աստված` Համապատասխան քարոզներով ու ադոթքներով Հանդերձ:

Սարկավագը քարոզով Հորդորում է ժողովրդին՝ Թե՝ «ՕրՀնեցէ՛ք գՏէր ամենայն ազինք՝ գովեցէ՛ք գՆա ամենայն ժողովուրդք՝ զի զօրաս-ցի ողորմուԹիւն Նորա ի վերայ մեր» (ՕրՀնեցե՛ք ՏիրոՋը՝ բոլո՛ր ազգեր՝ գովեցե՛ք Նրան՝ բոլո՛ր ժողովուրդներ: Թող Նրա ողորմուԹյունը Հաստատվի մեդ վրա) (Սադմ. ՃԺԶ 1՝ 2):

ՔաՀանան՝ լինելով Քրիստոսի օրինակը՝ միջնորդ է Աստծու և մարդկանց միջև և վերցնելով ժողովրդի աղոթջներն ու նվերները՝ Աստծուն է ընծայում: Եվ Աստված իր առատ դանձերից բազմապատիկ ողորմություններ է չնորՀում՝ ըստ Հետևյալ խոսջի՝ «Խնդրեցե՛ջ և կտրվի ձեղ» (Մատթ. է 7):

Հաջորդող ջարոզ ները ուսուցանում են մեղջերի ԹողուԹյուն խնդրել, որպեսզի խոսան չդանվենք պատասխանատվուԹյան օրը, և մեր առաջինուԹյան պտուղները ունայն և ապարդյուն չլինեն: Նաև ուղղել Հոդևոր ընԹացքը դեպի երկնային Քաղաքը և դանել չնորՀ ու ողորմուԹյուն Բարերար Տիրոջից:

Մովսեսը և Հեսուն լրտեսներ ուղարկեցին, որպեսզի Հայտնեն Իսրայելի որդիներին բարու մասին, և նրանք բարու տենչմամբ Հաղթեցին Հակառակորդ չարին: Լրտեսներն էլ գնացին, տեսան, ապա եկան ու պատմեցին Իսրայելի որդիներին Ավետյաց երկրի Հողի արգավանդության, պարարտության և Թչնամիների Հետ սպատվելիք պատերազմի մասին:

Նույնպես և առաջյալները՝ ճչմարիտ Իսրայել սրբերի գնդերը, իրենց Տիրոջ գորությամբ ՀադԹեցին բանսարկուին և նույնը սովորեցրին ավազանից ծնված որդիներին: Ինչպես Թչնամու մեքենայությունների Հմուտ դիտակը՝ Պողոս առաքյալն է դրում՝ «Քանզի անտեղյակ չենք նրա խորՀուրդներին» (Բ Կորն. Բ 11): Նույնն են պատդամում նաև սրբերի աստվածաբանությունը, ձգնողների վարքը, իմաստունների խոսքերը, Տիրոջ սպառնալիջները և Հորդորները ավետյաց անվախձան կյանքի մասին:

#### «Թագաւոր յաւիտեան»

Վ Տարման աղ ոԹ քներից Հետո՝ եԹե Մարտիրոսաց տոն է՝ երգում ենք «Թագաւոր յաւիտեանը»՝ ուղղված երկնային Թագավորին, այն պահոց օրերին է ասվում և չաբաԹվա օրերին Համապատասխան է որոչված:

«Թադավոր» -ները երեջ-երեջ տներից են կազմված Երրորդության խորՀրդով՝ իսկ միջին տունը սաղմոսներից է ջաղված՝ որովՀետև Աստված մարդացավ:

Ինչպես որ Աստված է Հավիտենական Թագավորը՝ նույնպես և սրբերը՝ որ Քրիստոսի չարչարանջներն իրենց անձերում կրեցին՝ Քրիստոսի Հետ Հավիտյան Թագավորելու են՝ ըստ առաջյալի խոսջի՝ «ԵԹե Իր չար-չարանջներին կցորդ ենջ՝ Հաղորդակից ենջ լինելու և Իր փառջին» (Հռոմ. Ը 17): Իսկ մեկ այլ տեղ դրված է՝ «ԵԹե Համբերենջ՝ Նրա Հետ էլ պիտի Թագավորենջ» (Բ Տիմ. Բ 12):

Ապա ը նթերցում ենք սրբերի Հիչատակությունը՝ ովջեր նաՀատակվեցին և թագավորում են այնտեղ Նրա Հետ: Որպեսզի մենջ էլ նրանցը ցանկանանջ և նրանց փառջին մասնակից լինենջ՝ նրանց բարեխոս անենջ մեզ Համար և նրանցից օրինակ վերցնենջ: Նրանջ՝ ովջեր Ավետյաց Երկրի ականատեսը եղան և մեզ էլ Հորդորում են այն ձանապարՀով գնալ՝ որով իրենջ ը նթացան ու անսխալ ժամանեցին նախատեսված վայրը:

«Թադաւորջ»-ները մաղ խանջներ են, որպեսզի կարողանանջ տանջանջների մեջ ապրել, իսկ սրբերին ուղղված աղաչանջները՝ որպեսդի մենջ ևս արժանանաջ նրանց սպատվելիջ Հատուցմանը:

#### «Ալ էլ ուիա»

Իսկ Հարության և տերունական տոներին «Ալէլուիա»-ներով Հրեչտակներին ենք երգակից լինում՝ որպես թե ավետիս ենք մատուցում փրկված ժողովրդին՝ պատմելով Քրիստոսի փրկագործության մասին՝ որ Նա արեց մարդկանց ցեղի Համար:

Որով Հետև այդ օրերին բարեխոսների և մաղ Թանջների կարիջը չունենջ, այլ սերովբեական երդերը և մարդկանց ու Հրեչտակների բարեբանությունները միացվում են մեկմեկու, որի Համար «Ալէլուիա» -ների վերջին տներում, դոՀություն և փառաբանություն և երկրպա-դություն է վերառաջվում բարիջների Տվողին: «Ալէլուիա» -ն Թարդմանվում է՝ դովեցեջ Տիրոջը:

Եվ այսքանով ավարտվում է Գիչերային ժամերդությունը: Սրանից Հետո անդրադառնալու ենք Հաջորդին՝ որը «Հարց» -ն է՝ այսինքն՝ «Երեք մանուկների» երդը:



#### ԱՌԱՎՈՏՑԱՆ ԺԱՄԵՐԳՈՒԹՑՈՒՆ



Առավոտյան ժամի ընդՀանրական աղոթքի կարդը, որ կատարվում է ի դեմս Որդի Աստծու

Առավոտյան ժամերգության ստույգ ժամանակը արչալույսն է: Նախկինում գիչերային ժամերգությունից մինչև առավոտյան ժամը ընկած ժամանակաՀատվածում ընթերցումներ էին կատարվում:

### Սյունաց եպիսկոպոս տեր Ստեփանոսի խոսջը «Երեջ մանուկների» երգի մասին

Հավիտենական Աստված՝ Նա, Ով Հաստատեց ամեն ինչ՝ երևացող և աներևույթ բնությունը, որի մասին Գրքերը մեզ սովորեցնում են, որ Իր Խոսքով ոչնչից արարեց, իսկ թագավորական պատկերը, որը ըստ Իր պատկերի և նմանության է, Հետո Իր ձեռւքերով արեց ի պատիվ Իր տերության, որից անարգ նյութը առավել ևս մեծարվեց ու երկինք բարձրացվեց, դեպի տերունական փառքը, որի Համար Հրամայում է ըստ արժանվույն ապրել, որպեսզի ինքնաՀոժար ընթացքով ըմբունենք առա-Տադրված խորՀուրդները:

Սակայն մարդը, չարի խաբեուԹյունից մոլորված, կամեցավ Հափչտակել իրեն անհասանելի բարձունջները, որը չհանդուրժվեց, և վրա հասած աղետը տապալեց նրան, որովհետև սրտի մեջ փափադով ընդունեց չարի խրատը՝ ցանկանալով վեր ելնել, որից և չղԹայակապ ընկավ անդիտուԹյան խորխորատը: Աստվածանալու ցանկուԹյունը կոր-ծանարար եղավ նրա համար, և իր իսկ ընտրած լծի տակ ընկնելով՝ ժառանդեց արտաջին խավարը և մահը:

Երբ այս ամենը եղավ, ամենագութ մարդասեր Հայրը, չՀանդուրժելով Իր պատկերի կործանումը, ըստ մարդարեական գրվածքի, ընդառաջ գնաց և գրկաբաց ընդունեց ու Համբուրեց նրան, ով ետ դարԾ í խոզերի արաՀետներով դեպի կռապաչտությունը գնալուց: Եվ սուրբ Կույսից ծնված Իր Որդու մահվամբ, նորոդված մարդուն փառջի պատմուձան և մատանի է հրամայում տալ, որպեսզի չարը անդործության տրվի և իրենից ոչինչ չգտնի հողեղենների մեջ: Ապա մորթել տվեց մեծ ու անպատարադելի եզը և Իր անմահ Որդուն, որով բոլորիս տիեզերական հարսանիջի է կանչում և այսպիսի տնօրինությամբ նորոդում բնությունը: Իսկ մենջ, անվերադարձ կենդանանալով, մեկ օրվա մեջ երկու մեծապայծառ խորհուրդներ ենջ տեսնում, դրանջ են՝ ծնունդը և հարութունը:

Ոչ թե մեկ, երկու կամ բազմաթիվ, այլ յուրաջանչյուր օրվա մեջ կա այդ խորհուրդը: Տարին մեկական անդամ ծննդյան և Հարության տոներն ենջ նչում: Նաև ամեն կիրակի Հայտնապես տոնում ենջ մեր Փրկիչի արիությամբ մահվան լուծարման և Համայն փրկության տոնը: Սրանից զատ ամեն օր տոնում ենջ նաև ծննդյան և Հարության խորՀուրդները: Աստծու Եկեղեցին ամեն օր տոնում է նախաստեղծների փրկությունը, որը իրադործեց Միածին Որդին:

«Երեք մանուկների» օրՀնությունը նախադաս է «Ողորմեա» սաղմոսին, որով հետև դնում է նախ այր մարդու փրկության հարցը, քաղդեացիների կործանումով և երեք մանուկների Աստծու Որդու փառակցությամբ, քանի որ այրն է կնոջ գլուխը, հետո միայն կնոջն է ազատում, որպեսզի այլևս անօրենությամբ չհղիանա և տրտմությամբ անեծքի ներքո գավակ չծնի:

Որտվ հետև սուրբ Աստվ ածած նի որդեծ նու Թյամբ խափանվ եց դատապարտու Թյունը և վերացվեցին մահվան բոլոր պատճառները, որոնք անեծքով էին մուտք գործել: Աստծու Որդու՝ մեր Տիրոջ՝ Հիտուս Քրիստոսի մարմնանալով, նաև Նրա մահվամբ ու հարու Թյամբ, Նրա հետ մեղջերի դերեզ մանից հարու Թյուն առան և նրանք, ով քեր մկրտու Թյամբ Նրա հետ մեռան: Համարձակվում ենք ասել նաև, որ պսակով Հոր աջ կողմում նստեցին, ինչը և տոնում է սուրբ Եկեղեցին: Այսպիսի երախտերների համար, որ Աստված տվեց մարդուն, ամեն օր կատարվում է վերը նչված «Երեք մանուկների» երդը: Եվ Դավ Թի սաղ մոսն առաջին հերԹին ասվում է Ադամի համար, որ Քրիստոսով եղավ մարդկային ցեղի բժչկությունը: Իսկ մյուսը Եվային սրբելու համար է որդեդրությամբ մեզ ը նդունելով:

«Հարցը», իր հետ կարդված աղոթքներով, ուղղված է Միածին Որդուն: Որով հետև՝ երբ երեք մանուկներին նետեցին հնոցի հրի մեջ՝ Նաբուդուրնոսոր արջայի կանդնեցրած պատկերին չերկրպադելու համար՝ այնժամ Բանն Աստված իջավ հնոցի մեջ և երեք մանուկներին փրկեց կրակով այրվելուց: Իսկ մանուկները՝ երբ տեսան՝ որ ողջ են մնացել հրից՝ սկսեցին դոհաբանել Աստծուն: Նրանց օրինակով՝ մենք՝ ամեն առավոտ՝ «Հարցն» ենք երդում՝ հայցելով Տիրոջից՝ որ ինչպես նրանց փրկեց այրվելուց՝ այնպես էլ մեղ փրկի մեղջերի կրակներից՝ որոնք միչտ տոչորում ու այրում են մեր մարմիններն ու հոդիները՝ ինչ-պես որ հաջորդ ջարողն է ասում՝

«Աղաչեսցուք զՄիածին Որդին Աստուծոյ՝ զՏէրն մեր Ցիսուս Քրիստոս՝ որ էջ փառօք Հօր ի մէջ Հնոցին՝ և փրկեաց զերիս մանկունսն ի քաղդեացւոց անտի: Լուսաւոր և սուրբ պաՀեսցէ զմիտս մեր՝ զի մի՛ երբեք խաբիցուք մեջ ի մեղաց և ի ցանկուԹենէ աչխարՀի»:

(Աղաչենջ Աստծու Միածին Որդուն՝ մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսին՝ որ Հոր փառջով Հնոցի մեջ իջավ և այնտեղ փրկեց երեջ մանուկներին ջաղդեացիներից: Լուսավոր և սուրբ Թող պահի մեր մտջերը՝ որ երբեջ չխաբվենջ մեղջերից և աչխարհի ցանկուԹյուններից):

# Մովսես ՔերԹողաՀայր «Երեք մանուկներ» -ի երդի մեկնուԹյունը

Երեք մանուկները մարդկային բնության օրինակն են, իսկ կրակի Հնոցը՝ Հանդերձյալ Հրի: «Երեք մանուկների» երգը ամեն առավոտ երգում է Եկեղեցին, որովՀետև ինչպես նրանք, գերված Բաբելոնի բռնակալի կողմից, գցվել էին Հնոցի մեջ, նույնպես և մենք՝ ընկել ենք այս կյանքի Հնոցը՝ գերված աներևույթ բռնակալից, բռնված զանազան ախտերով և վառելանյութ դարձած Հավիտենական կրակին:

Ամեն առավոտ, Հրեչտակների դրդմամբ արԹնանալով Թառամեցնող ջնից, Հանդիսավորապես, երդում ենջ «Երեջ մանուկների» երդը՝ «ՕրՀնեալ ես Տէր Աստուած Հարցն մերոց. օրՀնեալ փառաւորեալ անուն Քո յաւիտեան» (ՕրՀնյալ ես Դու Տե՛ր, Աստված մեր Հայրերի. օրՀնյալ է Քո փառավոր սուրբ անունը) (Դան. Գ 52):

Նրանք իրենց անձերի փրկության Համար աղոթե էին մատուցում Փրկիչին և Հնոցի միջից դեպի երկինք աղաղակում՝ Հորդորելով բոլոր արարածներին փառաբանել Աստծուն:

Նմանապես և մենջ, որպես անդամները Նրա մարմնի, դեպի մեղ կանչելով Գլուխը՝ գոչելով աղաչում ենջ բոլոր արարածներին՝ «ՕրՀ-նեցե՛ջ ամենայն գործջ Տետւն զՏէր» (ՕրՀնեցե՛ջ ՏիրոՋը, Նրա բոլոր գործեր) (Դան. Գ 57): Որով Հետև ազատագրված մեղջերից և մեր ազատությամբ Հաղորդվելով բոլոր արարածների բնության Հետ, անՀրաժեչտ է, որ նրանջ ևս, մեզ Հետ միասին օրՀնեն և փառավորեն Աստծուն՝ ամենջիս Ազատարարին:

Բայց նախ անՀրաժեչտ է ապաչխարությամբ արդարանալ մեղջերից, Հետո միայն Հրամայել մյուս արարածներին, որպեսզի փառաբանեն Աստծուն:

Նախ պետք է խոստովանել, որ մեղանչեցինք, անօրինացանք, Հանցանքներ դործեցինք, և ապա, Համարձակություն ստանալով, ասել՝ «ՕրՀնեցե՛ք ամենայն դործք Տեառն գՏէր»:

Իսկ վերջում ասվում է. «Ցօղեա՝ Տէ՛ր՝ գցօղ բարերար ողորմութեան Քոյ» (Ցողի՛ր՝ Տե՛ր՝ Քո բարերար ողորմության ցողը)՝ այսինջն՝ ինչպես որ զգալի ցողով Հանդգցրիր Հնոցի բոցը՝ նույնպես և իմանալի ցողովդ Հանդգցրո՛ւ մեր մեղջերի բոցը՝ որպեսզի ազատվենջ Հավիտենական Հրից:

Մանուկների երդը նախաստեղծների անունից է, ովջեր վիրավորվեցին մարմնական ցանկություններից: Իսկ երանելի մանուկները՝ որպես օրինավոր գինվորներ Հոդևոր պատերազմում, ամուր պաչտպանած բոլոր՝ երևելի և աներևույթ գդայարանները, որոնց մեջ ցանկության չիկացած նետեր է փորձում արձակել բանսարկու թշնամին, Հաղթեցին չար բռնակալին և նախաստեղծների նման չընկան խաբված, որի Համար էլ չարի իմանալի արջա Բելիարը նրանց նետեց նյութեղեն Հրի մեջ:

Իսկ նրանք, լինելով Ադամի որդիները և անմեղության ծնունդ, չդնացին անիծված Կայենի չավիղներով, այլ կամենում էին կործանված Ադամի վերականդնվելը, ծնկի չեկան երևութական թշնամու առջև, այլ մտան Հնոցի բոցերի մեջ: Նրանց միանալով Հոր Միածինը` ԹոԹափեց նրանց վրայից Հուրը և առագաստի պես ծածանվող կրակի բոցերին արգելեց Հպվել նրանց:

Եվ Ամենասուրը Հոգին Հողմանման ցողով զովացնում էր տապը որպես ապացույց դժոխջից Ադամի անապական ազատման, Հանուն որի Ադամի Համար ողբաձայն պաղատանջով օրՀնություն էին առաջում Բարձյալ Հորը` Դատավորի արդար իրավունջը Համարելով իրենց Հնոցը նետելը, և աղերսելով գոչում էին՝ «Այն ամենը , ինչ բերեցիր մեզ վրա, արդար դատաստանով արեցիր» (Հմմտ. Դան. Գ 31): «Մեղանչեցինջ և անօրենություն գործեցինջ, Քո պատվիրանները չլսեցինջ» (Հմմտ. Դան. Գ 29-30): «Իսկ այժմ արժանի չենջ բանալ մեր բերաները» (Հմմտ. Դան. Գ 33):

Արտասվալից ողբով երկնավոր Հորը այս խոստովանելուց Հետո ուրախությամբ տեսան Աստծու Որդուն իրենց Հետ Հնոցում: Եվ ողորմություն էին Հայցում իրենց ազդակիցների Համար՝ Հիչելով Աստծու
ուխտը ԱբրաՀամի Հետ, խոստումը՝ ԻսաՀակին և ողորմությունը՝ Իսրայելին, պաղատում էին Աստծու Որդուն՝ ասելով՝ «Արդ, Տե՛ր, բոլոր
ազդերից ավելի տկարացանք մենք և այսօր տառապում ենք ամբողջ
աչխարՀում մեր մեղջերի պատճառով: Այժմ, այս ժամանակներում չկա
իչխան, մարդարե և առաջնորդ, ո՛չ ողջակեզ, ո՛չ զոՀ, ո՛չ զոՀաբերություն, ո՛չ խունկ և ո՛չ էլ Քեզ երախտիք մատուցելու տեղ» (Դան. Գ
37-39):

Եվ ապա մարդարեական աչքերով տեսան նոր, պատվական ընծան, որով Եկեղեցին Հաձելի է լինում Աստծուն, դա խոնարՀ անձը և Հոդու տառապանքներն են, որոնք ավելի ընդունելի են քան զվարակները, խոյերն ու դառները (տե՛ս Դան. Գ 39, 40): Հարկավոր է դնալ Տիրոջ ետևից և խնդրել նրա բարեՀաձությունը և փրկվել Նրա սքանչելիքներով ու փառաբանել Նրա Սուրբ Անունը: «Թող ամոթով մնան բոլոր նրանք, ովքեր չարիք են պատճառում Քո ծառաներին. նրանց զորություները թող խորաակվեն, և թող Հանաչեն, որ Դու ես միակ Տեր Աստվածը և փառավորյալը» Հիսուս Քրիստոս (Հմմո. Դան. Գ 44-45):

Եվ ճչմարիտ փրկությամբ բերկրելով ու ճանաչելով Սուրբ Հոգուն, որ նրանց Հովանի է` գովաբանում էին Սուրբ Երրորդությանը, օրՀնաբանում կենդանարար Սուրբ Հոգուն` ասելով՝ «ՕրՀնյալ ես Դու Տէ՛ր Աստված մեր Հայրերի, և օրՀնյալ է Քո փառավոր սուրբ անունը, օրՀնյալ ես Դու փառքի սուրբ տաճարում» (Հմմտ. Դան. Գ 52-53): Եվ դովաբանելով Սուրբ Հոդուն բոլոր արարածներով Հանդերձ` օրՀներդելով մեծարում էին Ամենասուրբ Երրորդությանը:

Ուստի և Եկեղեցին, նրանց օրինակով, չՀնազանդվելով քաղդեացիների Թագավորին՝ այսինքն` սատանային, իսպառ Հրաժարվում է նրա կամքը կատարել: Իսկ վերջինս բորբոքում է ամենակեղ ցանկությունների պատրանքները, որպեսզի նրանց ևս Հնազանդեցնի այնպես, ինչպես արդելված պտղի Ճաչակմամբ առաջին մարդկանց Հնազանդեցրեց:

Սակայն Եկեղեցին լինելով որդին Անակիզբն Հոր և մարմինը Երկրորդ Ադամի, այսինքն Քրիստոսի, չի խաբվում մարմնական անցանելի
ցանկություններով և չի ընկնում նրա առջև ու երկրպագում և չի
կատարում նրա երկրավոր և վերից վար կործանիչ կամքը: Նա էլ
Եկեղեցու չուրջը կրակի բոցեր է բորբոքում, քառասունինը կանդուն
բարձրությամբ, սակայն չի կարողանում Հասցնել մինչև Հիսուն, որն
արջայության պարիսպն է:

Եկեղեցին սուրբ մանուկների խոնարՀությամբ, ամեն օր խոստովանելով պաղատում է՝ «Մեղանչեցինք, անօրենություններ գործեցինք: ՉպաՀեցինք Քո պատվիրանը և այնպես չարեցինք, ինչպես պատվիրեցիր մեղ: Այն ամենը, ինչ արեցիր մեր նկատմամբ, արդար դատաստանով արեցիր» (Հմմտ. Դան. Գ 29-31):

Եվ Հայրը գթալով՝ ողորմությամբ առաջեց Իր Որդուն՝ խաչի մահով փրկելու մարդկանց: Նույնպես և այժմ, փրկում է Եկեղեցուն սատանայի որոդայթներից Իր Որդու արյամբ ու խաչով, ըստ այն խոսջի, թե՝ «Մի՛ մատնիր խալառ Քո անվան համար և մի՛ ցրիր Քո ուխտը և մի՛ հեռացրու Քո ողորմությունը» (Սաղմ. ՃԼԹ 9): Որի համար էլ Հոր՝ Աստծու Խոսջն ու Ծնունդը, ծառայի կերպարանջ ընդունեց, և չարունակ հիչելով նախահայրերին տված խոստումը, ասաց սուրբ աչակերտներին՝ «Ձեղ հետ եմ բոլոր օրերում՝ մինչև աչխարհի վախձանը» (Մատթ. ԻՐ 20), և որի համար մաղթում ենջ՝ «Արդ, Տե՛ր, բոլոր ազդերից ավելի տկարացանջ մենջ և այսօր տառապում ենջ ամբողջ աչխարհում մեր մեղջերի պատճառով:

Այժմ, այս ժամանակներում չկա իչխան, մարդարե և առաջնորդ» (Դան. Գ 37-38), այսինքն՝ մաքուր Հոդի և աստվածընկալ միտք, որ Հոդու չնորՀներով տեսնում է դալիքը, և աստվածաՀաՀո և անգբաղ աղ ոԹքը , որպես «երախայրիք» է Տիրո9 առ9և մատուցում:

«Խոնարհ Հոդին է պատարագն Աստծու, մաքուր սիրտն ու խոնարհ հոդին Աստված էի արհամարհում» (Սաղմ. Ծ 19): Սա է հաճելի Միակ Բարեդութին: «Եվ ըստ Քո բազում ողորմության և մեծ հեղության, որ միայն Դու ես բարեդութ, փառավորի՛ր Քո անունը և ամաչեցրո՛ւ դևերի բանակներին, խորտակի՛ր նրանց զորությունները, որպեսգի ճանաչեն, որ ստուդապես Հիսուս Քրիստոսն է մեր Տեր Աստվածը»: Ապա դովելով Սուրբ Հոդուն՝ ասում է՝ «Օրհնյալ, դովյալ, բարեբանյալ և բազմապատիկ երդաբանյալ»: Այն բազում չնորհները, որ բաչխեց Եկեղեցու լրության համար, հիչելով՝ դոհանում, օրհնում ու փառավորում ենք Սուրբ Հոդի Աստծուն:

Փառւջի Տաճարը Որդու մարմինն է: Իսկ արջայության աթոռի վրա բազմելը խորհրդանչում է Հիսուսի խաչի վրա ելնելը: Քերովբեի վրա Նստածը Հայրն է, իսկ Եկեղեցու Հաստատության վրա Նստողը՝ Սուրբ Հոդի Աստված:

Բոլոր արարածներով Հանդերձ օրՀնում և փառաբանում ենք Արարչին՝ Նրան, այն մեծ պատվի Համար, որ մարդկանց, իբրև գլուխ արարածների, տվեց Տանաչել և փառաբանել Արարչին, որովՀետև նրանով փրկվեց և ազատվեց արարվածներին պաչտելուց:

Այնուհետև հաջորդում է «քարոգը» և «աղոԹքը»:

Հարց. -Բոլոր չարականները երկու անդամ ենք ասում: Ինչո՞ւ ենք «Հարց» -ը երեք անդամ կրկնում:

Պատասխան. -Որով Հետև «Հարց» -ը երեջ մանուկների երգն է: Նաև երեջ նաՀապետներին՝ ԱբրաՀամին՝ ԻսաՀակին և Հակոբին Աստծու և մեր միջև միջնորդ ենջ կարգում: Ինչպես նաև Հոգու՝ մարմնի և մտջի Համար:

Իսկ գործատունը\* երկու անգամ ենք ասում՝ որովՀետև Աստծուն օրՀնող բոլոր արարածները երկու տեսակ են լինում՝ իմանալի և գգալի:

Նույնպես, եթե յուրաքանչյուր չարական երեք տներից է կազմված՝ իսկ «Հարց» -ը՝ վեց՝ ապա վեցը երկու անգամ երեքն է: Նաև վեց տունը վաթսուն կանգուն երկարությամբ և վեց կանգուն լայնությամբ

<sup>\* «</sup>Հարց» չարականի մի քանի տները գործատուն են կոչվում, որովհատև այդ տները սկսվում են՝ «Օրհնեցէք ամենայն գործք տեսուն գՏէր...» խոսքերով։

այն ոսկյա պատկերն է՝ որը կանգնեցրել էր Բաբելոնում Նաբուգոդոնոսորը:

«Հարց» -ը երեքական տներից է կազմված՝ նախ ի դեմս Երրորդության: Երկրորդ՝ ի պատիվ երեք նախաՀայրերի: Երրորդ՝ մանուկները ևս երեքն էին:

Իսկ «գործատունը» երկու տնից է կազմված՝ որովՀետև արարածները երկու տեսակի են լինում՝ երկնային և երկրային՝ իմանալի և զգալի:

Սաղմոսը վախսուն տուն է՝ որով հետև Նաբուգոդոնոսորի կանգնեցրած արձանը վախսուն կանդուն բարձրուխյուն ուներ՝ իսկ չարականը վեցը տուն՝ ջանի որ արձանի լայնությունը վեց կանդուն էր:

Այս խորՀրդածություններով մարդը Քրիստոսին միանալով՝ սրբության մեջ անխորտակ է մնում, և խնդրում է Աստվածային Եռյակ Միությանը, ասելով՝ «Աստուա՛ծ, քաւե՛ա գիս գմեղաւորս», (Աստվա՛ծ, ների՛ր ինձ՝ մեղավորիս) (Ղուկ. ԺԸ 14), որպես խնդրվածք առ Սուրբ Երրորդությանը, որը ամեն մի քրիստոնյայի խոնարՀ պաղատանքն է աղուՀացի օրերին: Տերը մեզ սովորեցրեց մաքսավորի օրինակով այդպես արդարանալ, որի օրինակով Եկեղեցին խրատում է՝ խոնարՀվելով արժանանալ բարձրանալուն:

# «Մեծացուսցէ\*»

«Հարց» -ը Ադամի՝ «Ողորմեա»-ն՝ որպես ապաչիարություն Եվայի, իսկ «Մեծացուսցէ» -ն՝ որը դանվում է այս երկուսի միջև՝ ի դեմս Աստվածածնի է ասվում՝ որով Հետև վերջինս եղավ նրանց դատապարտությունների լուծարողը, և Աստվածածնից նախամորը Հարության ավետիս է առաջվում Հողաստեղծ Ադամի կենդանության մասին:

Հարց. -Ինչո՞ւ ենք «Հարց» -ից Հետո «Մեծացուսցէ» -ն ասում:

Ուստի «Մեծացուսցէ» -ն պատչաճ է «Հարց» -ից Հետո երգել՝ քանի որ Բանի Հնոց իջնելը օրինակն էր՝ իսկ մարդեղությունը՝ ճչմարտու-Թյունը՝ և ճչմարտությունը Հարկավոր է օրինակին մոտ դնել:

«Մեծացուսցէն» պատմում է ամբողջ տնօրինության խորՀուրդը: Որով Հետև Քրիստոսի Հարության մասին խոսելիս անՀրաժեչտ է Հիչատակել նաև Նրա ծնունդն ու դերեզմանը: Որով Հետև եթե Տերը ծնված չլիներ, ապա չէր խաչվի և թաղվի: Իսկ եթե թաղված չլիներ, ապա Հարություն էլ չէր առնի, և մենք էլ չէինք փրկվի:

Այս ամենի Համար, անախտ ու կուսական Ծնունդը Հանձն առավ՝ կամավոր խաչն ու Թաղումը և Հարություն առավ, որի Համար էլ «Մեծացուսցէ» ենք ասում:

Ապա և նույն իրեն՝ Սուրբ Կույսին բարեխոս ենք անում Աստծու առջև՝ որպես երևում է քարոգից և աղոթքներից:

#### **Ցուղաբերների Ավետարանը**

«Դւղաբերից Աւետարան» -ը Թափորով դուրս է բերվում ավանդատնից՝ ընթերցվում բեմի վրա՝ ապա քաՀանան Ավետարանով Հանդիսավորությամբ օրՀնում է Հավատացյալներին: ԱյնուՀետև դասերեցը Համբուրում է Ավետարանը, ու տրվում է Հարության ողջույնը՝ «Քրիստոս յարեաւ ի մեռելոց: ՕրՀնեալ է յարութիւնը Քրիստոսի»:

Ավարտին նույն Թափորով ջաՀանան ավանդատուն է վերադառնում: Մեծ պատ օրերին Ավետարանը բեմից չի ընԹերցվում:

Հարց. -Ինչ ո՞ւ ենք կիրակի օրերը Յուղաբերների Ավետարանը «Մեծացուսցէ» -ից Հետո ընԹերցում:

Պատասխան. -Յուդաբերների չորս Ավետարանները Համաձայնաբար պատմում են Քրիստոսի Հարության մասին և այս ժամերդության մեջ Հաջորդում «Մեծացուսցէ» -ին Հետևյալ պատճառով: Ինչպես Տերը անապական ծնվեց Կույս Մորից՝ նույնպես և անապական Հարություն առավ

<sup>\*</sup> ՀՆում «Մեծացուսցէ»-Ն առանձին կարգ չի Համարվել՝ այլ «Իւղաբերից Աւետարան»-ի մասն է կազմել՝ որպեսզի կիրակի օրը Տիրոջ Հիչատակը ամբողջությամբ՝ Հայտնությամբ և Հարությամբ կատարվի։ «Մեծացուսցէ»-ի կարգը Ավետարանի օրՀնություններից է կազմված՝ Աստվածամոր օրՀնություն (Ղուկ. Ա 47 և55)՝ Զաջարիայի օրՀնություն (Ղուկ. Ա 68 և79)՝ Սիմոն Ծերունու օրՀնություն (Ղուկ. Բ 29 և32), և փոխերի նման է կատարվում։

կնջված կույս դերեզմանից՝ որի մասին երգվում է Շարականում. «Ուրախ լե՛ր և բերկրեա՛ մայր և կոյս՝ ջանգի ծնեալդ ի կուսէդ այսօր վերստին յարութեսմբ ծնաւ ի կոյս դերեզմանէն» )Ուրախ եղի՛ր և բերկ-րի՛ր մայր և կույս՝ ջանգի Կույսիցդ ծնվածն այսօր Հարությամբ վերստին ծնվեց կույս դերեզմանից(:

Մենք էլ սրա նման նախ՝ ծնվում ենք կույս ավազանից՝ և Հետո Հարությամբ՝ պիտի ծնվենք դերեզմանից: Այսպիսով, եթե սուրբ Կույսին Հիչելով՝ Հաստատում ենք թաղումը, ապա դերեզմանի Հիչատակությամբ Հավաստվում է Հարությունը:

Իսկ Ավետարանը խորանից դուրս ենք բերում խնկարկելով և լապտերներով՝ որով Հետև խորանը դերեզ մանն է խորՀրդանչում՝ իսկ դուան փակումը դերեզ մանում Թաղումը:

Երկու ձրադները՝ որոնք լուսավորում են Ավետարանը՝ երկու լուսավոր Հրեչտակներն են՝ «Որոնք նստել էին՝ մեկը՝ սնարին՝ և մյուսը՝ ոտքերի մոտ՝ այնտեղ՝ ուր Հիսուսի մարմինն է եղել» (ՀովՀ. Ի 12): Նաև արդարների լուսավորությունն է ցույց է տալիս: Մոմակալները, Տիրոջ դալստյանը Հրեչտակների սպասավորությունն է ակնարկում:

Իսկ խունկերի անուչահոտ բուրումը՝ Քրիստոսի անուչահոտության նչանակն է՝ որը հարությունից հետո՝ Ավետարանի քարոզությամբ՝ սփուվեց ամբողջ աչխարհում: Նաև արդարների պարկեչտ վարքն է:

Կիրակի օրը մեղմ ձայնով Ադամի բերանով ասվում է՝ «Եղիցի անուն Տեառն օրՀնեալ...»: Իսկ ողբաձայն սաղմոսելը, ըստ կանանց սովորության դերեզմանի վրա ողբալն է նչանակում: Քանզի, մինչև Տիրոջ «Թաղման Ավետարանի» ընթերցելը, դեռևս կարծելով, թե Տերը թաղված է, դրաից դեպի դերեզմանի ներսը ողբաձայն աղաղակում ենջ «Արի՛ Տէր», այսինջն՝ Հոր ծոցից փրկություն ենջ Հայցում, որպեսզի մեզ՝ կորուսյալներիս, իսպառ չլջի: Ապա Տիրոջից օգնություն են խնդ-րում, ասելով. «Օգնեա՛ մեզ՝ եւ փրկեա զմեզ վասն անուան Քո» (Ելի՛ր, Տեր, օգնիր և փրկի՛ր մեզ Հանուն Քո անվան) և «Զի խոնարՀ եղեն մինչև ի Հող անձինջ մեր և երկիր կցեցան մեջջ մեր» (ՈրովՀետև մեր անձերը խոնարՀվեցին մինչև Հող և մեր մեջջերը երկրին կպան) (Սաղմ. ԽԳ 26):

Ապա լովում է Դավիթ մարդարեի ավետաբեր պատասխանը, որը ասվում է թափորի խորանից դուրս դալու պաՀին՝ «Թադաւորեսցէ Տէր յաւիտեան» (Հավետ պիտի Թագավորի Տերը) (Սաղմ. ՃԽԵ 10): Եվ Թե՝ «Նա, Ով Հավիտյան պահում է ճչմարտուԹյունը, և զրկյալներին արդարուԹյուն չնորհում: Տերը բացում է կույրերի աչջերը, Տերը ոտջի է կանգնեցնում գլորվածներին» (Սաղմ. ՃԽԵ 7, 8):

Սա նաև կանանց Հանդիպումն է Տիրոջ Հետ և նրանց խնդությամբ մոտենալը: Տերը մարմնով թագավորեց բոլոր արարածների վրա՝ ըստ Իր խոսջի՝ երբ երևաց տասնմեկին՝ «Ինձ է տրված ամենայն իչխանություն երկնջում և երկրի վրա» (Մատթ. ԻԸ 17): Դավիթն այս մասին ասում է՝ «Հեթանոսների մեջ ասացե՛ջ՝ թե՝ Տերը թագավորեց» (Սաղմ. ՂԵ 10):

«Հարության Ավետարանով» կատարվում է մարդարեի ավետաբեր խոստումը: Եվ այստեղ Գրջերից, որպես կցուրդ ասվում է հետևյալ խոսջը՝ «Ի դիչերի համբարձէ՛ջ գ ձեռս ձեր ի սրբութիւն և օրհնեցէջ գ Տէր»,
(Գիչերը դեպի սրբությո՛ւն պարզեցեջ ձեռջերը ձեր և օրհնեցե՛ջ Տիրոջը) (Սաղմ. ՃԼԳ 2), Նրան, Ով լսեց մեր աղոթջները և մեռելներից հարություն առնելով փրկեց մեզ՝ թագավորելով ամբողջ տիեզերջի վրա: Այստեղ կցուրդը, սուրբ դործերի նչանակն է, որով փառավորվում է օրհնյալ Աստված:

«Գիչեր» ստելով ոչ Թե ժամանակը, այլ Հրեական անՀավատու-Թյունն է ակնարկում, ըստ Եսայու պանծալի մարդարեուԹյան, Թե՝ «Գիչերով իմ Հոդին դեպի ջեզ է չտապում, Աստվա՜ծ» (Եսայի ԻԶ 9):

Հարության ավետարանը Հրեչտակների քարոզն է կանանց: Ավետարանի այս քարոզությունը աչխարհին մեր Հարության Հույսի Համար է: Ավետարանի Համբույրը նչան է՝ որ մարմնացած Քրիստոս Համբույրով մեզ մոտ եկավ: Նաև՝ տասնմեկ աչակերտների Տիրոջն երկրպագելու խորՀուրդն ունի, երբ տեսան Գալիլեայում:

Ավետարանին Հաջորդող քարողը խրատում է աղոԹքներով ու աստվածահաճո վարքով դիմավորել արդարների հարուԹյունը և արժանանալ հարուցյալ Քրիստոսի պարդևներին, իսկ քահանայական աղոԹքը ցույց է տալիս սրբերի օրհնուԹյունը հարուԹյան ժամանակ:

Մյուս երդերը՝ որ եղանակում ենջ՝ Տիրոջ Հարության խորՀուրդն են պարունակում և ունեն Կղեովպասի Հետ առնչվող մանրամասներ՝ Թե ինչպես էին նրանջ՝ Էմմավուսի ճամփորդները, խնդությամբ պատմում աչակերտներին՝ որ Տերը արդարև Հարություն առավ և երևաց Սիմոնին (տե՛ս Ղուկ․ ԻԴ 13-35):

Երեկոյան ժամերդության ժամանակ «Համբարձէջ» -ն ենք երդում՝ որը սովորեցնում է՝ թե ինչպես յուղաբեր կանայք չաբաթ երեկոյից մինչև միաչաբաթվա լուսանալը արթուն մնացին՝ յուղերով ու խունկերով պատրաստ՝ և ապա Հարուցյալ Տիրոջը տեսան՝ նույնպես էլ մենք նրանց օրինակով՝ մեր խունկ-աղոթքներով ու յուղ-արտասուքներով Հս-կում ենք նախորդող դիչերը՝ որպեսզի առավոտյան Նրա «տեպյանը» արժանանանք:

Ուստի պետք չէ առավոտյան նիրՀել՝ այլ՝ արժուն ու պատրաստ լինել՝ որ Հարուժյան առավոտը Քրիստոսին արժանապես տեսնել կարողանանք՝ և առավոտյան երգենք Հրեչտակների Հետ միասին.

Զի յայնմ առաւօտին նոցա պարակից լիցուք:

**Ցառաւօտս այս ի մեղաց սրբեսցուջ,** 

Զի յայնմ առաւօտին անամօթ լիցուջ:

**Ցառաւօտս այս ընդ սրբոցն ձայնակցեսցու**ք՝

Զի յառաւօտին այն ընդ նոսա պսակեսցուջ:

Ցառաւօտս այս ի տա∆ար երկրաւոր ը նԹասցու⊋,

Ձի յառաւօտին այն ի խորանն երկնաւոր ձեմեսցուջ:

**Ցառաւօտս այս Հանդիպեսցուջ Քրիստոսի Հոգւով,** 

Ձի այնմ առաւօտին տեսցուք գՆա Հայրական փառօք:

**Ցառաւօտս այս օր**Հնեսցուք գՆա և գՀայրն՝

Ձի յառաւօտին յայն օրՀնեսցէ գմեզ Քրիստոս

Հանդերձ Հարբ և Հոգւով Սրբով:

(Որ այն առավոտ նրանց խմբակից լինենք, այս առավոտ մեղջերից սրբվենք: Որ այն առավոտ ամոթով չմնանք, այս առավոտ սրբերին ձայ-նակցենք: Որ այն առավոտ նրանց Հետ պսակի արժանանանք, այս առա-վոտ երկրավոր տաձարը գնանք: Որ այն առավոտ երկնավոր խորանում ձեմենք, այս առավոտ Հոգով Քրիստոսին Հանդիպենք: Որ այն առավոտ Նրան Հոր փառջով տեսնենք, այս առավոտ օրՀնենք Նրան և Հորը, որ այն առավոտ Քրիստոս մեզ օրՀնի Հոր և Սուրբ Հոգու Հետ միասին): Այսջանը Ցուղաբերների Ավետարանի ընթերցման մասին:



### «Ող որմեա»

Հարց. Ժնչո՞ւ ենք «Ողորմեա» -ն Ավետարանն ընԹերցելուց Հետո երդում:

Պատասխան. -«Ողորմեա»-ն ապաչխարություն է՝ քանի որ Դավիթը 50-րդ սաղմոսը մեղանչելուց Հետո ասաց: Եվ մենք՝ քանի դեռ աչխար-Հում ենք և Հոդիներս մարմիններիս մեջ է՝ կարող է մեղանչենք:

Դարձյալ՝ «Ողորմեա» -Ն, ինչպես նաև «Հարցը», մեղջերի Համար Ադամի զղջման խոստովանությունն է: «Ողորմեա» -ն նաև մաղթանջ է առաջին կնոջ Համար:

Սա ենք երդում և ապաչխարությամբ մեր մեղքերը քավում և ապա՝ սրբությամբ ու արդարությամբ պաչտում Տիրոջը: Դրա Համար «Տէր յերկնից» -ը «Ողորմեա» -ից Հետո կարդվեց՝ որպեսզի մեղքերի թողություն ստանալուց Հետո սկսենք ուրախությամբ բարձրաձայն օրՀնել Աստծուն:

Ծնկի գալը կործանարար մեղջերի Համար է: Իսկ կուրծջը բախելը և ողբալը Հատուկ է կանանց պատերազմների ժամանակ:

#### «Տէր յերկնից»

ԵԹե «Ող որմեա» - ն նչ անակում է՝ որ ող որմուԹյամբ արդարացրեց ու փրկեց՝ ապա «Տէր յերկնիցը» Հրեչ տակների օրՀնուԹյունն է Տիրոջ Համբարձման ժամանակ:

«Տէր երկնից» -ը բարձրաձայն երգելը Հրեչտակների Հետ երգեցողությունն է խորՀրդանչում:

Հարց. -Ինչո՞ւ «ՕրՀնեցեք Տիրոջ»-ը ասելիս նախ Հրեչտակներին է դիմում՝ «ՕրՀնեցէք գՆա ամենայն Հրեչտակք նորա» և ապա մարդկանց:

Պատասխան. -Որով Հետև լինելիու Թյամբ նրանք են անդրանիկները Հետևաբար պարտավոր են նաև օրՀներդելիս առաջինը լինել:

Երկրորդ՝ քանի որ առավել են չնորՀներով ու գիտությամբ՝ ուրեմն պարտավոր են նաև չնորՀներ մատուցող և ուսուցանող լինել:

Այսպես է նաև Եկեղեցում: Սարկավագը Սուրբ Հոգուց իչխանու-Թյուն ստանալով, օրինակ է ծառայում դպիրներին ու բոլորին Հորդորում օրՀնել Աստծուն: Նախ՝ ավադներն են սկսում, Հետո՝ Հաջորդաբար մյուսները չարունակում:

Հարց. -ինչո՞ւ ենք «Տէր յերկնից» սաղմոսը երգում:

Պատասխան. -Վեց պատճառներով: Առաջին՝ եթե «Ողողմեան» ապաչխարության՝ ապա սա օրՀնության խորՀուրդն ունի: ԱնՀրաժեչտ է նախ ապաչխարել մեղջերից՝ ապա սրբությամբ օրՀնել Աստծուն:

Երկրորդ՝ աղոխքը Հետևյալ սաՀմանումն ունի՝ նախ՝ պետք է օրՀնել՝ ապա՝ խնդրել՝ իսկ այնուՀետև՝ դոՀանալ: Որը և կատարվեց «Հարց» -ով՝ «Ողորմեա» -ով և «Տէր յերկնից» -ով:

Երրորդ՝ քանի որ օրՀնուԹյունը «Հարց» -ով ենք սկսել, ապա «Տէր յերկնից» -ով պիտի ավարտենք:

Չորրորդ՝ սկզբում «Հարց» -ով ենք դիմում Մի Աստվածությանը Հետո «Տէր յերկնից» -ով ի դեմս Երրորդության ավարտում: ՈրովՀետև այս երեք սաղմոսներից առաջինը Հորն է ուղղված՝ երկրորդը օրՀնություն է Որդուն՝ իսկ երրորդը՝ սրբությամբ օրՀնություն Սուրբ Հոդուն:

Հինդերորդ՝ նաՀապետներից սկսած նրանք՝ ովջեր մեր գլխավորներն են, մինչև ստորին արարածները աստիձանական կարդով, նույն կարդով նաև երկնային բոլոր իմանալի գլխավոր արարածներից սկսած՝ Հրավիրում ենք միաձայն ու միաբան խոստովանության և օրՀնության երկնքի և երկրի Արարչին:

Վեցերորդ՝ «Հարց» -ի երգը Նաև Բանի էջքն է նչանակում՝ որը խորՀրդով ասացին մարդարեներն ու ՆաՀապետները՝ իսկ «Մեծացուսցէ»-ն մարմնավոր երևումն է Աստվածածին ծնողից:

Իսկ «ՕրՀնեցէ՛ք ղ Տէր յերկնից. օրՀնեցէ՛ք ղ Նա ի բարձանց» (ՕրՀնեցե՛ք ՏիրոՋը երկնքից, ՕրՀնեցեք Նրան բարձունքներից) (Սաղմ. ՃԽԸ 1) ասելով՝ Եկեղեցին Հարակցվում է Հրեչտակների դասերի հետ ՏիրոՋն օրՀնաբանելիս: Ըստ Փրկչի Խոսքի՝ «Ով իր անձը բարձրացնում է, կիտ-նարՀվի. և ով խոնարՀեցնում է իր անձը, կբարձրանա» (Մատթ. ԻԳ 12): ՈրովՀետև մաքսավորը խոնարՀվելով ասաց. «Աստվա՛ծ, ների՛ր ինձ՝ մեդավորիս», որի Հետ պարակցված արարածներս օրՀնում ենք Արարչին:

Եվ երեքփոխյան սաղմոսով Հրամայվում է օրՀնել Սուրբ Երրորդու-Եյանը: Առաջին փոխը ՀրաՀանդում է օրՀնել Հորը՝ ՀրանյուԹ դասերի Հետ մեկտեղ ամբողջ արարչադործության և արարածների խնամակալու-Եյան և կարդավորության Համար: Երկրորդ փոխը՝ օրՀնել Նրա Որդուն՝ Ծոցածին Բանին, որի Համար Եկեղեցին, որ Հաստատվեց Քրիստոսով, չինվեց սրբերով՝ առաջյալների և մարդարեների Հիմջերի վրա, որոնց Հիմջը Հիսուս Քրիստոսն է, ասում է. «ՕրՀնեցէ՛ջ զՏէր յօրՀնութիւն նոր՝ օրՀնութիւն նմա յեկեղեցիս սրբոց: Ուրախ եղեւ Իսրայէլ յԱրարիչ իւր՝ որդիջ Սիոնի ցնծասցեն ի Թադաւ-որն իւրեանց» (ՕրՀնե՛ցջ Տիրոջը նոր օրՀնությամբ, սրբերի ժողովում է օրՀնությունը Նրա: Իսրայելն ուրախացավ իր Արարչով, Սիոնի որդիները խող ցնծան իրենց Թադավորով) (Սաղմ. ՃԽԹ 1-2): Հիսուս Քրիստոսին Հաճելի է սուրբ ավազանի մկրտությամբ մաջրված իր ժողովուրդը: Իսկ սրբերը պարծենում են Նրա փառջով ու Սուրբ Հոդու պարդևներով, որ ընդունեցին:

Քրիստոս երկսայրի սուր տվեց նրանց ձեռքը, և Հավատացյալները Քրիստոսի չնորհով և Սուրբ Հոդու զորությամբ վրեժ լուծեցին դևերից կապելով բանսարկու սատանային՝ մեղսասեր թադավորին, և ամբարիչտների Հատուցման օրը պիտի դատեն, ըստ Սուրբ Գրքի:

Իսկ երլորդ փոխը սովորեցնում է զանազան Հորինվածջներով օրՀնաբանել Պարդևաբաչխ Սուրբ Հոդուն, որ լցրեց Եկեղեցին զանազան չնորՀներով, որի Համար երլորդ փոխում վեց տուն է Հատկացվում: Ընդ-Հանուր, այս երեջփոխյան սաղմոսում, տասներկու օրՀնություններ է ասվում, ըստ առաջյալների թվի, ովջեր Սուրբ Հոդուց իչխանություն ստացան Եկեղեցու դլիսավորները լինելու: Որի Համար ասում է. «Ի ձայն դոՀութեան ամենայն Հոդիջ՝ օրՀնեցե՛ջ զՏէր: Փառջ Հօր եւ Որդւոյ եւ Հոդւոյն Սրբոյ. այժմ եւ միչտ եւ յաւիտեանս յաւիտենից. Ամէն» (ԳոՀության ձայնով, բոլո՛ր Հոդիներ, օրՀնեցե՛ջ Տիրոչը: Փառջ Հորը՝ Որդուն եւ Սուրբ Հոդուն՝ այժմ եւ միչտ եւ Հավիտյանս Հավիտենից. ամեն) (Սաղմ. ՃԾ 6), և դոՀությամբ սաղմոսն ավարտում:

Այս ամենից Հետո երգում ենք «Фառք ի բարձունս»՝ որ ասացին Հրեչտակները Քրիստոսի ծննդյան ժամին (Ղուկ. Բ 14):

#### «Փառք ի բարձունս»

«Փառւք ի բարձունս» երգը Տիրոho ծնունդն ազդարարող Հրեչտակhoների խոսքն է՝ «Փառւք Աստծուն բարձունքներում և երկրի վրա խա $\tilde{oldsymbol{O}}$  -

ղություն և Հաձություն մարդկանց մեջ» (Ղուկ. Բ 14):

Այսպես էր Եկեղեցին ասում մինչ Նիկիայի Տիեզերական սուրբ ժողովը: Եվ ժողովում՝ կիրակի առավոտյան՝ միաբան ու միախորՀուրդ Հայրապետները կցեցին՝ «ՕրՀնուԹիւն Քեզ ի բարձունս...» -ից մինչև «Բարձեալ ես՝ Դու միայն Տէր մեր Ցիսուս Քրիստոս» Հատվածը՝ և դա այդպես մնաց մինչև Կոստանդնուպոլսի սուրբ ժողովը:

Իսկ Կոստանալնուպոլսի սուրբ ժողովում ավելացվեց Հոգեմարտի՝ Մակեդոնի դեմ ուղղված Հետևյալ Հատվածը՝ «Տէր և Հոգի Սուրբ որ ի փառս Աստուած ընդ Հօր. ամեն»՝ մինչև «ՕրՀնեալ Տէր՝ ուսո՛ ինձ զարդարու-Թիւնս Քո»: ԱյնուՀետև Եփեսոսի սուրբ ժողովում սաղմոսներից և մարգարեական խոսջերից Հետևյալ մասը ևս ավելացվեց՝ «Տէր ապավեն եղեր մեր ազգէ յազգ» մինչև «Ծագե՛ա զողողմուԹիւնս Քո, որջ ճանաչեն գ Քեգ, Տէր»՝ այսինջն՝ մինչև վերջ, և սրանով է ամբողջանում երգր:

Հարց. -Ինչո՞ւ ենք «Փառք ի բարձունս» -ին առընվեր սաղմոսում: Պատասխան. -Նախ՝ որով հետև սա հրեչտակների օրհնությունն է, որը հրեչտակները Տիրոջ ծննդյան ժամանակ երդեցին: Մենք էլ սաղմոսելով ձայնակցում ենք նրանց:

Երկրորդ՝ այս երդը Սուրբ ԵրրորդուԹյանն է ուղղվում՝ որը Հայրապետները ի դեմս ԵրրորդուԹյան, երեք ժողովների դումարով ամբողջացրին:

Երրորդ՝ ինչպես այնժամ Փրկիչը երկինք Համբառնալով Հաչտեցրեց մեզ Հոր Հետ և Սուրբ Հոգով մեզ խաղաղություն պարդևեց՝ այնպես էլ այժմ մենք՝ Հրեչտակների միջոցով՝ փառջ ու օրՀնություն ենք վեր առաջում և Հաչտություն ու խաղաղություն խնդրում:

Չորրորդ՝ Տիրոջ ծննդյան օրը՝ որ Հրեչտակները երդեցին Հոդու առավոտն էր՝ իսկ այժմ մարմնի առավոտն է՝ և մենք ենք երդում:

Հարց. -Ինչո՞ւ ենք «Փառք ի բարձրունս» -ը ատյան ելած և միաձայն երգում:

Պատասխան. -Նախ՝ սա նչանակում է՝ որ Հրեչտակներն ու Հովիվները միասին երդեցին:

Երկրորդ՝ Բանի մարդեղությունը թե՛ Հրեաներին և թե՛ Հեթանոսներին նույն պաչտոնին բերեց:

Երրորդ՝ Հարությունից Հետո Հրեչտակները և մարդիկ Համաչունչ ու Համերաչի պիտի Հավիտյանս փառաբանեն Ամենասուրբ Երրորդությանը:

#### Մեկնությունը Ըստ Պողոս Տարոնացու

Եղակի անվամբ Տիրոջը օրՀնելուց Հետո, ձայնակցելով Հրեչտակների դասին, դովաբանվում է մարմնացյալ Բանը՝ «Фառջ ի բարձունս Աստուծոյ» ասելով (Фառջ Աստծուն բարձունջներում):

Որդու Համար ասվում է. «ՕրՀնեալ եկեալ անուամբ Տեառն» (ՕրՀնեալ է Տիրոջ անունով եկոդր):

Ամենակալ Հոր Համար ասվում է՝ «Փառաւորեալ Հայր Սուրբ»:

իսկ Որդու Համար՝ «Տէր Աստուած Գառն Աստուծոլ»:

Ապա Սուրբ Հոդուն՝ «Տէր և Հոդիդ Սուրբ՝ որ ի փառս Աստուած. ընդ Հօր» (Տե՛ր և Սուրբ Հոդիդ Աստված, որ փառավորվում է Հոր Հետ):

ԱյնուՀետև Սուրբ Երրորդությանը դիմելով՝ ասվում է՝ «Արժանի՛ արա Տէր զօրս զայս խաղաղութեամբ, և առանց մեղաց պաՀե՛ա զմեզ» (Արժանացրո՛ւ, Տեր, այս օրը խաղաղությամբ անցկացնել, և առանց մեղջերի պաՀի՛ր մեզ):

Եվ ասելով՝ «ՕրՀնեա՛լ ես Տէ՛ր Աստուած Հարցն մերոց», դիմվում է Երեջ անձերի Հավիտենական Միությանը (ՕրՀնյալ ես մեր Հայրերի Տեր Աստված):

Ապա Հորը դիմելով ասվում է՝ «ՕրՀնեալ Տէր՝ ուսո՛ ինձ զարդարութիւնս Քո, Տէր ապաւէն եղեր մեր ազդէ յազդ» (ՕրՀնյալ Տեր սովորեցրու ինձ Քո արդարությունը, Տեր մեզ ապավեն եղիր սերնդեսերունդ):

«Ի Քէն է Տէր՝ աղբիւր կենաց» (Տեր, Քեզանից է բխում ԿենդանուԹյան աղբյուրը), այսինքն՝ Հորից է բխում Սուրբ Հոգին:

«Եվ լուսով երեսաց Քոց տեսանեմք գլոյս» (Քո երեսի լույսով տեսնում ենք լույսը): Հորից ծագած լույսով, Որդու լուսափայլ տնօրինու-Ժյամբ տեսանք աստվածգիտուԹյան լույսը: Այսինքն Որդով ենք տեսնում լույսը:

ԱյնուՀետև մաղթեանք Սուրբ Երրորդությանը՝ «Ծագեա՛ զողորմութիւնս Քո, որք ձանաչեն զՔեզ, Տէր» (Ծագեցրո՛ւ Քո ողորմությունը նրանց Համար, ովջեր ձանաչում են Քեզ, Տեր):

Այս ամենից Հետո ասվում է «Առավոտյան երգը» խաչի դիմաց, որպես Թե Հայտնապես խոստովանություն Խաչյալին: Եվ ապա Հաջորդում են ջարող, աղոթեջ, խնդրանջներ և դոՀություն:

#### Առավոտյան երգ

Առավոտյան երգում, որ օրվա խորՀուրդն ունի, գոՀություն է վեր առաջվում Ամենակալ Հորը, Ով այսպիսի սջանչելիջներով պաՀպանեց ու բարձրացրեց մարդկային ցեղը և արժանացրեց ամենաՀաղթությանը և պաՀում է Իր սուրբ Եկեղեցին մինչև Իր Որդու երկրորդ գալուստը:

Առավոտը Քրիստոսն է՝ որով Հետև մինչև Միածնի գալուստը գիչեր էր: Իսկ Քրիստոսի գալստյամբ մեզ Համար առավոտ բացվեց՝ որի Համար ցնծացինք և ուրախացանք: Այժմ խայտալով աղաչում ենք Փրկչին՝ որպեսզի գալիք առավոտյան՝ այս աչխարհի գիչերից Հետո՝ ազատվենք տառապանքներից և՝ մաՀվանից Հարություն առնելով ու դեպի վեր թևելով՝ ընդառաջ ելնենք Քրիստոսին: Եվ այսպես ամեն ժամ Տիրոջ Հետ լինենք՝ վայելելով անվախձան Առավոտը՝ այսինքն՝ միչտ Քրիստոսին տեսնենք:

Ուստի ջահանայության համար առաջվածները վեր են առաջում ժողովրդի աղոթջները առ Աստված հաստատակամ լինելու համար Նրա պատվիրանների մեջ և վայելելով առաջելական հաղորդության չնորհ-ները, այն է՝ այս կյանջում լինել մաջուր տաճար միասնական Սուրբ Երրորդության համար և արժանավայել երդերով ու սուրբ խորհրդով փառավորել Աստծու Միածին Որդուն: Առավոտյան երդը խաչին է նվիրվում:

# Առավոտյան երգը ըստ չաբաԹվա օրերի բացատրված ՀովՀաննես Օձնեցու կողմից

ԵրկուչաբԹին կարգված է ըստ Առավոտյան պաչտամունքի խոր-Հըրդի, որի ժամանակ Փրկչի երկրորդ գալստյան մասին է պատմվում: Ուստի առավոտյան ողբաձայն աղաղակում ենք՝ «Լոյս տուր, Տէր, աչաց իմոց. զի մի՛ երբեք ննջեցից ի մաՀ ընդ Հիմար Հինդ կուսանացն» (Լույս տուր, Տեր, իմ աչջերին, որպեսզի երբեք մաՀվան քնով չննջեմ Հիմար Հինդ կույսերի նման):

«Մի՛ աստացէ Թչ նամին Թէ յաղ Թեցի նմա. կամ նեղիչք իմ ցնծասցեն Թէ ես սասանեցայց» (Թչ նամիս Թող չասի, Թե՝ Հաղ Թեցի նրան, կամ Հալածիչ ներս ցնծան, եԹե սասանվեմ) (Սաղ մ. ԺԲ 5): Իսկ երեջչաբնին՝ ըստ Երրորդ ժամի խորՀրդի է կարդված, երբ Սուրբ Հոդին Հեղվեց առաջյալների վրա, Ում կենարար դալուստը աչջի առաջ ունենալով՝ Եկեղեցու մանուկները աղաղակում են, ասելով՝ «Ի Քէն է, Տէր, աղբիւր կենաց, և լուսով երեսաց Քոց տեսանեմջ գլոյս» (Քեղանից է, Տեր, կյանջի աղբյուրը, և Քո երեսի լույսով տեսնում ենջ լույսը): Եվ Թե՝ «Ծադեցրո՛ւ, Տեր, Քո ողորմությունը պաչտոնյաներիդ և Սուրբ Երրորդությանդ երկրպագողների վրա»:

ՉորեջչաբԹին, ըստ վեցերորդ ժամի պաչտամունքի խորՀրդի է կարդված, և պատմվում է նախաՀոր ՀիվանդուԹյան և նույն ժամին, մեր Տիրոջ՝ Հիսուս Քրիստոսի՝ խաչի վրա կրած չարչարանջներով կայացած բժչկուԹյան մասին:

Եվ այս փրկության տնօրինության խորհրդին ծանոթանալով՝ Եկեղեցու մանուկները, գոհության աղաղակ են բարձրացնում՝ ասելով՝ «Ես ասացի, Տէր, ողորմե՛ա ինձ, բժչկե՛ա զանձն իմ, ես մեղայ Քեզ» (Ես ասացի. «Տե՛ր, ողորմի՛ր ինձ և բժչկի՛ր անձն իմ, ես մեղանչեցի Քո դեմ») (Սադմ. Խ 5):

Հինգչաբթի օրը, ըստ Իններորդ ժամի խորՀրդի է կարգված, և այդ ժամին էր Աստծու Միածին Որդին խաչի վրա աղաղակում՝ ասելով՝ «Էլի՛, էլի՛, լա՞մա սաբաքթանի», որ թարգմանվում է. «Աստվա՛ծ իմ, Աստվա՛ծ իմ, ինչո՞ւ թողեցիր ինձ» (Մարկ. ԺԵ 34): Նույն այդ ժաժնին լուսավորներին խավարից փարատեց, ըստ մարդարեի խոսջի՝ «Նոր առավոտ ծագեց խավարում և մաՀվան ստվերում նստածների Համար» (Հմմտ. Եսայի Թ 2): Որով լուսավորված Եկեղեցու մանուկները ձայ-նում են առավոտյան, ասելով՝ «Ես առ ջեզ՝ Տէ՛ր՝ աղաղակեցի՝ առաւօտու աղօթե իմ ժամանեսցեն առ ջեզ» (Ես, Տե՛ր, առ Քեղ աղաղակեցի, առաւսվոտյան իմ աղոթեր ջեղ պիտի Հասնի) (Սաղմ. ՁԷ 14):

Ուրբախ օրը ըստ տասներորդ ժամի խորՀրդի է կարդված: Դա այն ժամն է, երբ արարածների Տերը իջավ դերեզման և Իր անտալական մաՀվամբ անտալականություն մեզ չնորՀեց ու ազատեց դժոխքից և ստասնայի դերությունից, որով փրկություն ստացած եկեղեցու մանուկները աղաղակում են` դոՀությամբ ասելով՝ «Տէր Աստուած փրկութեան խմոյ՝ ի տուէ կարդացի եւ դիչերի առաջի քո» (Իմ փրկության տեր Աստված, ցերեկ և դիչեր Քեզ կանչեցի) (Սաղմ. ՁԷ): Եվ թե՝ «Մտցեն աղօթեք իմ առաջի ջո՝ Տէ՛ր» (Իմ աղոթեչները թող դան Քո առջև, Տե՛ր) (Սաղմ. ՁԷ 3): Իսկ չաբախ օրը, ըստ Հանգստյան աղոխքի խորհրդի է կարգված: Քանի որ չաբախը եբրայեցերենից խարգմանվում է Հանգիստ, որը նաև ժամանակների ավարտն է խորհրդանչում: Այդ օրն է կատարվում մարտիրոսների հիչատակուխյան Հանդեսը, ովքեր ըստ առաջյալի խոսքի՝ «Խաչն են Հանում իրենց մարմինները՝ կրքերով և ցանկուխյուններով Հանդերձ» (Գաղ. Ե 24):

Խաչակից լինելով առաջին վկային՝ Խաչյալին և մեզ Ժողովողին, Ում ապավինած Եկեղեցու մանուկները, մարտիրոսների զորեղ բարեխո-սություններով, աղաղակում են ողբաձայն և ասում՝ «Առաջե՛ա՝ Տէր՝ գլոյս թո եւ գձչմարտութիւն թո՝ զի առաջնորդեսցեն ինձ՝ եւ Հանցեն զիս ի լեառն սուրբ եւ ի յարկս թո» (Սաղմ. ԽԲ 3): «Ցոյց մեզ՝ Տէր՝ զողորմութիւնս ջո» (Սաղմ. ՁԴ 8). և «Օգնական իմ լեր՝ Տէր» (Սաղմ. ԻԶ 9): Որպեսզի նրանով առաջնորդեն ինձ՝ մոլորյալիս ու ձչմարիտ գիտությունից չեղվածիս, և Հանեն ինձ սուրբ լեռը և Հարկր Քո:

Ապա Հաջորդող քարողից և աղովքներից Հետո «Երեքսրբեան» -ն ենք երդում՝ որը այստեղ կարդված է միայն ի դեմս Միածին Որդու: Եվ քանի որ այս աղովքն առ Քրիստոս է՝ ուստի և «Սուրբ Աստված» է ասվում: Նմանապես և «Ճաչու» վերջին «Ողորմեան» և երեկոյան ժամերդուվյան աղովքների ընվացքում՝ որ առ Քրիստոս են ուղղված՝ «Սուրբ Աստված» -ն է ասվում: Իսկ մյուս աղովքներում՝ որ Հորն ու Սուրբ Հոդուն են ուղղված՝ «Սուրբ Աստված» չի ասվում:

# «Սուրբ Աստված»

Այսպիսի խորՀուրդներից հետո, որջան էլ նախօրոջ ասածները բարձրագույն լինեն, համարձակվելով վերին զվարԹունների հետ, չենջ ձայնում ի դեմս Սուրբ Երրորդությանը, այլ միայն ի դեմս Միածնի՝ Աստծու Որդու, Ով Հոր և Սուրբ Հոդու հետ հավիտենականությունից առաջ էր:

Վերջին ժամանակներում մարդկանց փրկության Համար մարդանալով՝ սուրբ Կույսից մեր Համար խաչվեց և Թաղվեց և երրորդ օրը Հարություն առավ և երկինք վերացավ ու նստեց Հոր՝ Իր Ծնողի աջ կողմում: Մովսեսը այս ամենը մարգարեական Հոգով կանխազգալով՝ Հրամայեց երեկոյան ոչխար զոհել, որը Քրիստոսի մահվան ժամն էր: Այնու-Հետև ըստ օրենջի, ջահանաները գառ էին զոհում առավոտյան և երեկոյան:

Այսպիսով «Երեքսրբյան» -ը Քրիստոսին է նվիրված, ըստ Ավետարանի վկայության՝ «Եսային այս ասաց, որով Հետև տեսավ նրա փառքը և խոսեց Նրա մասին» (Հով Հ. ԺԲ 41):

Պետք է ասել, որ «Երեքսրբեան» -ը երկու մասերից է կազմված: Առաջինը՝ «Սուրբ Աստուած՝ Սուրբ և Հզոր՝ Սուրբ և անմահ», իսկ երկրորդ մասը տնօրինական Հավելված է՝ որոնք Հիմնականում տասն են:

Հարց. -Ո՞վ ասաց «Սուրբ Աստուած» -ր:

Պատասխան. -Հովսեփ Արիմախացին: Ըստ Հռոմի Նեջտարիոս Հայրապետի՝ երբ Տերը մաՀացավ խաչի վրա՝ Հովսեփ Արիմախացին խնդրեց Պիղատոսից Տիրոջ մարմինը և դնաց որ իջեցնի խաչից: Եվ տեսավ, որ անկարելի է Տիրոջ մարմինը իջեցնել խաչից՝ որովՀետև խոցված տեղերը փայլատակում էին: Երբ փորձեց բևեռները դուրս ջաչել, մարմնից կրակ ցոլաց, որից Հովսեփը աՀաբեկվեց և ետ կանդնեց ու ձեռջերը վեր բարձրացնելով, աՀով ու դողով սկսեց աղոթել՝ «Սուրբ Աստուած՝ Սուրբ և Հղոր՝ Սուրբ և անմահ՝ որ խաչեցար վասն մեր, ողորմեա մեզ»:

Սկզբում երբ ասաց՝ «Սուրբ Աստված», այսինքն՝ «Ես Քեզ լոկ մարդ էի կարծում, Դու Սուրբ ես», ընկավ մի բևեռը: ԱյնուՀետև ասաց՝ «Սուրբ և Հզոր»: Այսինքն՝ «Ես Քեզ տկար կարծեցի, Դու Հզոր ես», որից Հետո ընկավ երկրորդ բևեռը: Եվ դարձյալ ասաց՝ «Սուրբ և ԱնմաՀ»: Այսինքն՝ «Ես Քեզ մաՀկանացու կարծեցի՝ Դու անմաՀ ես»: Այս խոսքերը երեք անդամ ասելուց Հետո ընկնում են բոլոր բևեռները, և Սուրբ Մարմինը իջնում է Հովսեփի բազուկների վրա: Նա էլ, ըստ օրենքի, պատեց մարմինը ու դրեց դերեզմանի մեջ:

Սոկրատ պատմագիրը գրում է՝ որ Մեծն Իգնատիոս Աստվածազգեացը տեսնում է երկնային զորջերին և լսում նրանցից «Սուրբ Աստուած» -ը՝ և Անտիոջի եկեղեցում կարգ է սաՀմանում՝ որպեսզի ամեն օր առավոտյան և երկոյան «Սուրբ Աստուած՝ որ խաչեցար» խոսջերն ասվեն:

Եվ Եսայի մարդարեն տեսավ Քրիստոսին աԹոռի վրա նստած՝ որը խաչն է, և լսեց «Երեքսրբեանը» (Եսայի Զ 3), որը մեզ վկայում է Հով-Հաննես ավետարանիչը՝ ասելով, Թե այս ասաց Եսային, որովՀետև տեսավ Նրա փառջը և խոսեց նրա մասին (տե՛ս ՀովՀ. ԺԲ 41): Նրան վերջին օրերին խաչված տեսանջ՝ որը և երգում ենջ սրբասացությունում:

Ստեփանոսը Եսայու «Երեքսրբեան» -ը Որդու Համար տեսավ (տե՛ս Գործք Է 54):

Սուրբ ԱԹանասը «Պատարադամատույցում» դրում է՝ «Սուրբ՝ Սուրբ՝ Սուրբ Տէր դօրուԹեանց՝ լի են երկինջ և երկիր փառօջ Քո»:

Նաև ՀովՀաննես Ոսկեբերանը կարդեց ամեն օր երեջ անդամ «Սուրբ» ասել:

Եփեսոսի ժողովում սուրբ Կյուրեղ Ալեջսանդրացի Հայրապետն ընդդեմ Նեստորի ասաց «Միածին» ժամամուտը և «Սուրբ Աստուած՝ որ խաչեցար» սրբասացությունը: Եվ նույն ժողովում ասվեց «Փառջ ի բարձունս» -ը՝ ուր երեջ անդամ է ասվում՝ «ՕրՀնեալ Տէր, ուսո՛յ ինձ զարդարութիւնս Քո»: Կիրակի օրերին երեջ անդամ կրկնում ենջ՝ «Ոչ դադարեցից օրՀնել Քեզ Քրիստոս Փրկիչ աչխարՀի»: Այս պատճառով, ըստ սուրբ Կյուրեղի սաՀմանած կարդի, ասում ենջ «Սուրբ Աստուածը» ի դեմս Որդու:

Նաև Պետրոս Անտիոքացին և Տիմովժեոս Ալեքսանդրացին Հուստինիանոս կայսեր Հրամանով Հաստատեցին «Սուրբ Աստուած, որ խաչեցար» ասելը: Ասորիները նույնպես մինչև այսօր «Սուրբ Աստուած՝ որ խաչեցար» են ասում:

#### Մեկնություն

Թեպետև Հրեաները Քեզ լոկ որպես մարդ սպանեցին՝ Դո՛ւ Սուրբ Աստված ես և ոչ սոսկ մարդ, որ մարդացար սուրբ Կույսից: Թեպետ Քո կամջով տկարացար և Քեզ Հանձնեցիր խաչողների ձեռքը՝ Ամենագոր ես, որ ՀաղԹեցիր բանսարկուին: Թեպետ մարմնով մեռար և դերեզմանի մեջ դրվեցիր՝ Սուրբ՝ ԱնմաՀ ու Անապական Աստված ես, որ անմա-Հացրիր մեզ Քո մարմնանալով: Դո՛ւ՝ որ Քո կամջով խաչվեցիր մեզ Համար՝ նույն սիրով ողորմյա մեզ:

Երեք անդամ ասելով՝ «Սուրբ, Սուրբ, Սուրբ և Հղոր», Հոր և Սուրբ Հոդու կամքի միությունն ենք Հայտնում Որդու խաչվելու կապակցու-Թյամբ: Իսկ ասելով՝ «Սուրբ և անմահ, որ վասն մեր խաչեցար, ող որմիր», Հասկանում ենք, որ Հոր և Սուրբ Հոդու կամքով, աչխարհին կյանք տրվեց:

Իսկ երեք անդամ «խաչեցար» ասելով՝ ամրանում ենք Հրեղեն պարապով, որը պատում է Եկեղեցին: Եվ փոխանակ դառների զոհաբերության՝ ըստ հին օրենքի, որ մատուցվում էին ամեն առավոտ և երեկո, այժմ Եկեղեցին մատուցում է իր չուրթերի պտուղը՝ խոստովանելով Փրկչի չարչարանքները: Այսպես ամեն օր հիչում ենք Նրա երախտիքները՝ որ մեզ համար խաչվեց, քանի որ խաչը Քրիստոսի փառքն ու պսակն է և քրիստոնյաների պարձանքը և ոչ թե նախատինքը: Ըստ Սողոմոնի՝ «Նայեցեք արքայի պսակին՝ որ նրանով պսակվեց»: Նաև Ինքն է ասում՝ «Հա՛յը, փառավորեր՝ Քո Որդուն» (հմմտ. Հովհ. ԺԲ 28)՝ և ձայն լսում երկնքից՝ «Փառավորեցի» (հմմտ. Հովհ. ԺԲ 28)՝ խաչը ի նկատի ունենալով: Առաքյալը ասում է՝ «Սակայն քա՛վ լիցի, որ ես պարձենամ այլ բանով, քան միայն մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսի խաչով» (Գաղատ. 2 14):

Այս ամենը նախապես իմանալով՝ Սուրբ և Առաջելական Եկեղեցին ասում է. «Սուրբ Աստուած, Սուրբ և Հզօր, Սուրբ և ԱնմաՀ, որ խաչեցար վասն մեր ողորմեա մեզ»:

Իսկ սրբասացութվյանը անմիջապես Հաջորդող «Փառավորյալ»-ը Թովմաս առաջյալն ասաց Աստվածածնի վերափոխման ժամանակ:

Հարց. -Ինչո՞ւ ենք «Սուրբ Աստված» -ը գլխաբաց ասում:

Պատասխան. -Ոչ միայն գլուխը չպետք է ծածկել՝ այլև Հարկավոր է ձեռքերը վեր բարձրացնել Հովսեփ ԱրիմաԹացու օրինակով: Նույն կերպ պետք է վարվել նաև «Հայր մերը» ասելիս և սրբություններին նայելիս, ըստ Հետևյալ խոսքի. «Ամեն տղամարդ, երբ աղոթքի կանդնի կամ մարդարեանա և գլուխը ծածկած պահի, անպատվում է իր գլուխը» (Ա Կորն. ԺԱ 4): Ավետարանի ընթերցման ժամանակ դարձյալ պետք է գլխաբաց լինել: Գլխաբաց պետք է լինել նաև՝ երբ քահանան աղոթում է կամ պատարադում՝ երբ սարկավադը ջարողում է՝ խնկարկում կամ ընթերցում: Սա ունի այն խորհուրդը, որ Ծածկադետի Հաժմար մեր ամեն ինչը բացաՀայտ է:

Դարձյալ սրանով Հայտնում ենք, որ մեր միտքն ու Հոգին սուրբ ենք պաՀում Տիրոջ առջև: Ինչպես Քրիստոս խաչի վրա էր, այնպես էլ Նրա օրինակով մենք գլխաբաց տարածում ենք մեր ձեռջերը: Սակայն կանայք չպետք է բացեն իրենց գլուխները, այլ ընդՀակառակը՝ եկեղեցում պետք է ծածկեն, ըստ Հետևյալ խոսքի. «Եվ ամեն կին, երբ աղոԹքի կանդնի կամ մարդարեանա գլխաբաց, անպատվում է իր գլուխը» (Ա Կորն. ԺԱ 5): Իսկ աբեղաները իրենց գլուխը աղոԹելիս չեն բացում, որովՀետև աբեղայուԹյունը կրոնավորուԹյուն է՝ և կրոնավորը պարտավոր է ծածկել իր բոլոր զգայարանները: Աբեղան իր գյուխը բացում է միայն պատարագելիս:

#### «Մանկունը\*»

Այս ամենից Հետո «Մանկունք» -ն է ասվում՝ քանի որ Քրիստոսով՝ մկրտությամբ՝ ապաչիստրությամբ և արյամբ մանկացանք՝ իսկ ապագայում՝ նաև Հարությամբ:

Այստեղ մանկունք բառը անմեղ իմաստով է գործածված՝ այսինքն՝ մենք՝ որ մեղքերի Հնությունից նորոգվեցինք՝ ըստ Պետրոս առաջյալի՝ եղանք «որպես նորածին մանուկներ և փափագողներ անխարդախ կաթին» )տե՛ս Ա Պետ. Բ 2(:

Տերը նույնալես այս իմաստով աչակերտներին ծովեգերջում մանուկներ կոչեց՝ ջանի որ նրանջ Սրբից սրբվեցին և մանկացան (ՀովՀ. ԻԱ 5) ըստ այն խոսջի՝ Թե՝ «Սրբի Հետ սուրբ կլինես՝ Տե՛ր՝ անարատ մարդու Հետ՝ անարատ: Ընտրյալների Հետ ընտրյալ կլինես» (Սաղմ. Ժ.Է 26՝ 27): Այս օրինակով ձանաչում ենք ինքներս մեզ. քանի դեռ անծանոխ էինք Աստծուն՝ մեղքերով ու կռամոլուխյամբ Տիրոջից տարագրված՝ արժանի չէինք Նրան օրՀնելու: Բայց երբ մենք ձանաչեցինք Աստծուն՝ մանավանդ որ Նրանից իսկ ձանաչվեցինք՝ դրանից Հետո Քրիստոսի Հավատով ու ավազանի մկրտուխյամբ սրբվեցինք ու եղանք նորածին երեխաների պես՝ նորափետուր զարդարված: Այժմ արժանի ենք Նրան օրՀնելու՝ ինչի Համար Հորդորում է մանուկներին Աստծուն օրՀնաբանել:

ՃԺԲ սաղմոսը մանկացյալների մկրտությամբ Հրամայում է օրՀնել Հորը՝ «ՕրՀնեցէ՛ջ՝ մանկունջ՝ գՏէր» (Սաղմ. ՃԺԲ 1), ովջեր որդիացան Պարգևատուի չնորՀներով՝ Տիրոջ՝ Որդու անունով, որ մեզ Համար բագմանուն է կոչվում:

#### «Սիրեցի»

«Մանկունը» -ից Հետո «Սիրեցի» -ն է ասվում:

Այս սաղմոսը (ՃԺԴ)՝ որ Ննջեցյալների Թաղման ժամանակ ենք երդում՝ այն է սովորեցնում՝ Թե նրանք՝ ովջեր կենդանուԹյան օրոջ սիրեցին Աստծուն՝ այժմ մահվամբ դուրս են ելնում այս աչխարհից ու արժանանում կենդանիների Երկրին: Նմանապես և մարտիրոսները՝ Քրիստոսին անմնացորդ սիրով սիրողները՝ մահվանից հետո Նրանից պսակ են ստանում: Մենջ էլ Մարտիրոսաց տոնին այս ենջ ասում՝ որպես-դի պսակակից դառնանք նրանց պսակին:

Հարց. -Ինչո՞ւ ենք «Բանից իմոց» սաղմոսը ապաչիսարության օրերին երդում:

Պատասխան. -Այս սաղմոսի նպատակը Թչնամիներին ՀաղԹելն Է՝ այսինջն՝ մեղջերին ու սատանային՝ մահվանն ու դժոխջին: Իսկ եԹե մեկը ՀաղԹում է Թչնամուն՝ պսակի է արժանանում՝ ինչպես վերջում է ասվում. «Տէր որպէս զինու ՀաձուԹեամբ Քով պսակեցեր զնոսա» (Տե՛ր՝ Դու պսակեցիր մեզ քո ուժիդ ՀովանավորուԹյամբ) (Սաղմ. Ե 13):

<sup>\*</sup> Մարդու ծնունդից մինչև յոխ տարին ընկած ժամանակահատվածը կոչվում է «տղայության» հասակ։ Ցոթից մինչև տանչորս տարեկան հասակը՝ «մանկություն»։ Տասնչորս տարեկանից մինչև քսանյոխ տարեկանը՝ պատանեկություն։ Այնուհետև, մինչ երեսունքինե տարեկանը կոչվում է կատարյալ հասակ, իսկ մինչև հիտուն տարեկանը՝ երիտասարություն։
Հիտուն տարեկանից մինչև յոթանասուն տարեկանը կոչվում է ծերություն։ Ծերությունից
մինչև մահ՝ զառամություն։ Սակայն «Մանկունք» բառը վերաբերվում է և ամեն հասակի
մարդկանց, որովհետև, երբեմն Սուրբ Գրքում «մանկունք» ասելով՝ դիմում են կատարյալ հասակ ունեցող այրերին, օրինակ՝ «Օրհնեցէք մանկունք զՏէր.»։ Երբեմն էլ տկարամիոներին
կամ թերահավատներին են այսպես անվանում։ Մանուկ են ասում երբեմն նաև նոր մկրտվածներին, ովջեր Քրիստաով անմեղացան ու մանկացան, ըստ հետևյալ խոսքի՝ «Իբրև
մանուկներ անիասրդախ կաթին փափագեցեջ» (Եբր. Բ 2)։ Երբեմն նաև նրանց են ասում,
ովջեր արիացան ապաչխարության դործերով և նրանով նորոդվեցին։ Եվ այս պատճառով
Հիտուս առաջյալներին մանուկներ կոչեց։

Սուրբ Մարտիրոսներից ոմանք անվանի զորականներ են եղել՝ ինչպես՝ Սուրբ Գևորգը՝ Սուրբ Սարգիսը՝ Սուրբ Մերկերիոսը՝ Սուրբ Թեոդորոսը և ուրիչներ: Սրանց տոներին ևս այս սաղմոսն է ասվում՝ որով հետև ոչ միայն մարմնավոր Թչնամուն հաղ Թեցին՝ այլև՝ հոգևորին՝ այսինքն՝ աներևույթ բանսարկուին: Ինչպես առաքյալն է ասում՝ «Որով - հետև մեր պատերազմը մարմնի և արյան հետ չէ՝ այլ՝ իչխանությունների՝ պետությունների՝ այս խավար աչխարհի տիրակալների և երկնքի տակ եղող չար ոգիների հետ» (Եփես. Ձ 12): Ուստի այս սաղմոտվ աղաչում ենք՝ որ մարտիրոսների աղոթքներով լինենք Թչնամուց պաչտպանված ու հաղորդ՝ իրենց փառջին:

#### Արարչական երգ

Սրանցից Հետո «Արարչական» -ն ենք երգում՝ ի Հիչատակ Աստծու վեցօրյա արարչագործության՝ որն անՀրաժեչտ է ամեն օր Հիչատակել՝ և նրանով Հավատացյալներին Հիչեցնել՝ որ այս աչխարհն աներևույթ և անկազմ էր, և խավար էր տիրում անդունդի վրա: Եվ երբ Աստված Իր բարերարությամբ կամեցավ՝ Իր ամենակարող զորությամբ աներևույթը՝ երևացողի՝ անպատրաստը՝ պատրաստի՝ խավարը՝ լույսի և անգոյությությունը՝ գոյության փոխեց: Ըստ այս օրինակի՝ մենք նույնպես մեղջով խավարամած էինջ և ձչմարիտ գոյությունից զուրկ՝ որով Հետև ասում է, թե մեղավորը ոչինչ է:

Իսկ երբ լսում ենք Աստծու արարչագործության մասին՝ Հույսով առլեցուն դավանում ենք Աստծուն՝ ասելով. «Ամենակալ մեծ անուն Տէր՝ որպէս յոչնչէ արարեր զամենայն արարածքս. կարող ես և զիս մեղօք ոչնչացեալիս դարձուցանել յառաջինս իմ էութիւն՝ քանզի զիր ինչ յայլմէ յայլ փոխարկել դիւրին է Քեղ, քան զայն՝ զոր յոչնչէ ստեղծանես»: (Ամենակալ Մեծանուն Տե՛ր՝ ինչպես ոչնչից արարեցիր բոլոր արարածներին՝ այնպես էլ կարող ես և ինձ՝ մեղջերով ոչնչացածիս վերադարձնել իմ առաջին էությանը՝ քանզի մի բան մեկ այլի փոխարկելը 
ավելի դյուրին է Քեզ՝ քան այն, որ ոչնչից ես ստեղծում): Այս մտքով 
ենք երդում առ Աստված՝ որ մեր սկզբնական մաքրությանը դանք՝ նո-

«Բժչկության Ավետարանին» ընդառաջ գնալով՝ սավում է ՃԺԲ սաղմոսը՝ «Եղիցի անուն Տեառն օրՀնեալ՝ յայան Հետէ մինչեւ յաւիտե-ան», որը աչակերտների Հետ Տիրոջ Հանդիպման խորհուրդը ունի, երբ Տիբերիական ծովում նավարկելիս տեսան իրենց Տիրոջը՝ մեռելներից Հա-րություն Առածին, և ուրախությամբ ընդառաջ գնացին Նրան:

Սրանցից Հետո մաղ Թանքներով և աղ ոԹքներով ավարտում ենք Առավոտյան ժամերդությունը՝ որ սաՀմանված է ի դեմս Որդու:



# ԱՐԵՎԱԳԱԼԻ ԺԱՄԵՐԳՈՒԹՅՈՒՆ

# 

Արևագալի ժամի ընդՀանրական աղոՇքի կարդը, որ կատարվում է ի դեմս Սուրբ Հոդու և ի դեմս Քրիստոսի Հարության, որ երևաց աչակերտներին

Արևագալի ժամերգության ճիչտ ժամը արեգակի ծագման պաՀն է: Այն կատարվում է ըստ մարգարեի Հետևյալ խոսջի. «Սաղմոս երգեցե՛ջ Տիրոջը: ՃանապարՀ բացեջ Նրա Համար, Ով նստում է երկինջների երկնջում, արևելյան կողմում», որովՀետև Տեր է (Սաղմ. ԿԷ 3334):

«Եղիցի անուն Տեսուն օրՀնեալ յաւիտեան՝ գի յառաջ քան գարեւ է անուն նորա» (Տիրոջ անունը կօրՀնվի Հավիտյան, քանգի արևից Հին է անունը Նրա) (Սաղմ. ՀԱ 17): Սրանով Տիրոջ անվախճան և անսաՀ-ման լինելն է Հայտնում: «Արևելից» ասելով երկնավորների և երկրավորների օրՀնությունն է Հայտնվում:

Եվ որով Հետև սկզբնաչար օձը առաջին խաբեությունը արեց արևի ծադման պահից մինչև երրորդ ժամը, անհրաժեչտ է այս ժամին Հաստատվել աղոթջներով, որպեսզի նրա նենդամիտ խաբեության պատրանջներից մենջ ևս չկործանվենջ:

Նաև՝ այս ժամին պիտի մարդկային ամբողջ ցեղը Հասնի Անաչառ Դատավորի ատյանին` սպասելով Հավիտենական Հատուցմանը ըստ դործերի, Հետևապես այս ժամին պետք է աղոթել, որպեսզի ողորմու-Թյամբ Հասնենք անձառելի բարիքների Հատուցմանը և փրկվենք վերա-Հաս սպառնալիքից՝ անխնայելի սպանուԹյունից, որի մասին ասում է մարդարեն՝ «Առավոտներն սպանում էին երկրի բոլոր մեղավորներին» (Սաղմ. Ճ 8):

Արևադալի ժամի աղոժքները Քրիստոսի երկրորդ դալստյան և կիրակի օրվա առաջին ժամին դերեզմանից մարդկանց Հարուժյան խոր-Հուրդը ունեն, որովՀետև այդ ժամին է լինելու մարդկային բնուժյան Հարությունը, չնայած որ, ըստ տերունական առակի, դիչերն է այդ ատվում: Այլ, Նա է Կյանջի Առավոտը և արդարության Արեգակի ծադման Սկիզբը, որը լինելու է Հարության Մեծ օրվա առաջին ժամին: Ենթադրվում է, որ այս ժամին Կենարարի ձեռջով ստեղծվեց առաջին մարդը, ուրեմն Հաջորդ անդամ, այդ նույն ժամին մարդիկ դերեզմանից պիտի Հարություն առնեն:

Այս խորՀրդով Ներկայումս չատերՆ են ընԹանում՝ առաջելական խոստմանը ապավինած սպասելով՝ «Փող պիտի Հնչի և ի Քրիստոս ննջածները առաջինը ՀարուԹյուն պիտի առնեն», ապա և մենջ պիտի նորոդվենջ (Հմմտ. Ա Թես. Դ 15):

Նույն է ասում նաև մեր պսակակիր Հայրապետը՝ սուրբ Գրիգոր Լուսավորիչը, ըստ տերունական առակի մեռելների Հարությունը բույսերի և տունկերի Հետ Համեմատելով՝ «Ձմեռվա անցնելով բողբոջում են բույսերը և տնկիները և լուսաբացից առաջ գիչերը թռչուները ծլվլում են»: Ինչպես գարնանը բույսերը կանաչում և դալարում են, այնպես էլ մարդիկ, պիտի ելնեն գերեզմանից: ՈրովՀետև, ինչպես ձմռանը Հաջորդում է գարունը, այնպես էլ մոտ է և սկիզբը առավոտի:

Այս պատճառով զգատոացած մտքով աղոթում ենք այս ժամին՝ վերստին նորոգման և մեռելներից Հարության ակնկալությամբ: Եվ լուսեղեն Հանդերձներով, զվարթարար լույսի երամով, զվարթաթուիչ վեր ենք սլանալու՝ Հանդիպելու Համար ամպերով Երևացողին և յուրաջանչյուրիս ըստ արժանվույն Հատուցողին. ամեն:

Ուստի, այս ժամին սաՀմանվեց ընդՀանրական աղոխք, որպեսզի արժանանանք Մեծ Առավոտի լույսի ծագմանը և առանց ամաչելու տես-նենք փառքի Տիրոջը: Եվ Հավիտենականության մեջ, յոթերորդ դարի ավարտին և ութերորդ դարի սկզբին, որը գիչերվա ավարտին լինելու է Փեսայի գալուստով, բաժանվելու են ոչխարները այծերից, և զատվե-լու են որոմները ցորենից: Լինելու է մեծ և երևելի օր, ըստ մարդարե-ների դավանության, երբ մենք պետք է դեմ Հանդիման կանդնենք Քրիստոսի ատյանի առջև, որպեսզի յուրաքանչյուրս՝ Հոգով ու մարմնով, ըստ չար կամ բարի գործերի՝ ընդունենք արժանին:

Այդ օրը, որպես արքայության արեդակներ, պիտի փայլեն արդարները երկնքում, ուր աստվածացածների և թագավորողների մեջ Ինքը՝ Աստված է արժանիներին բաչխելու երանությունները: Որին և մենք արժանանաք, այդ խոստացյալ բարիքներին, մեր Տիրոջ՝ Հիսուս Քրիստոսի չնորՀներով ու մարդասիրությամբ, որին վայելում է փառջ, իչխանություն և պատիվ, այժմ և միչտ և Հավիտյանս Հավիտենից. ամեն:

Հարց. -Ինչո՞ւ ենք Արևագալի ժամերգությունը Սուրբ Հոգուն Հղում:

Պատասխան. -Որով Հետև ինչ պես Քրիստոս իմանալի Առավոտ եղավ մեզ Համար և մեզ խավարից դեպի լույս փոխեց՝ նմանապես այժմ Սուրբ Հոգուն ենք աղոթում՝ որպեսզի գործակից լինի իր Փառակցին և արեգակի զգալի լույսի ծագման Հետ միասին մեր անձերում չնորՀների իմանալի լույսը ծագեցնի: Այս ամենը մեզ Հանգամանորեն սովորեցնում են սուրբ Ներսես ՇնորՀայի Հայրապետի երգերը:

Դարձյալ՝ երկրորդ ժամերդության աղոթքներից Հետո այստեղ երրորդ ժամերդության պահին երեք փոխ է ասվում՝ որոնք են՝ «Աղաղակեցէջ» -ը (Սաղմ. ՂԹ) ՝ «Աստուած՝ Աստուած իմ» -ը (Սաղմ. ԿԲ) և «Տէր Հովուեսցէ» -ն (Սաղմ. ԻԲ):

Այսպիսով իմանում ենք՝ որ զգալի խավարի անցնելով՝ անցավ և իմանալի խավարը՝ այսինքն՝ կռապաչտությունն ու մեղքը՝ որով հետև «Մինչ երեխա էինք. բնության տարերային ուժերին էինք ծառայում» (Գաղատ. Դ 3)՝ գնում-գալիս էինք անխոս կուռքերի մոտ և «Ծառայում էինք նրանց՝ որոնք ի բնե ասովածներ չէին» (տե՛ս Գաղ. Դ 8): Այժմ դարձել ենք ձչմարիտ Հովվին ու մեր Հոգիների տեսուչին:

ԱյնուՀետև տավում է ՂԹ տալմոսը. «Աղաղակեցե՛ջ՝ տու Տէր ամենայն երկիր՝ Ծառայեցէ՛ջ Տետուն ուրախութեամբ» (Աղաղակեցե՛ջ Տիրոջը՝ երկրի բոլո՛ր բնակիչներ՝ և ծառայեցե՛ջ Տիրոջն ուրախությամբ» (տե՛ս Սաղմ. ՂԹ 2): Եւ ջանի որ Քրիստոսի Հավատին եջ եկել՝ ապա Հասնելու եջ անվախձան փառջին: Քանզի ով Տիրոջն է ծառայում, ազատվում է մեղջերից՝ իսկ «Ով մեղջ է դործում՝ մեղջի ծառան է» (տե՛ս ՀովՀ. Ը 34): Մոտեցե՛ջ լույսին՝ որպեսզի լույսի որդիներ լինեջ: Այս մտջով ենջ «Աղաղակեցէ՛ջն» ասում:

Սրանից Հետո ասվում է ԿԲ սաղմոսը. «Աստուա՛ծ՝ Աստուա՛ծ իմ՝ ես առ քեզ առաւօտ առնեմ. ծարաւեցաւ առ Քեզ Հոգի իմ», (Աստվա՛ծ՝ Աստվա՛ծ իմ՝ ես առավոտից քեզ եմ դիմում՝ Հոգիս ծարավ է քեզ) (Սաղմ. ԿԲ 2): Այս սաղմոսը սրբերին կարոտելու Համար է գրված՝ երբ զբաղմունքներից և մարմնական փափկությունից դուրս դալով սկսում ենք մոահայեցողությամբ մոտենալ Աստվածդիտությանը՝ տեսնում ենք Քրիստոսին՝ Հայր Աստծու աջ կողմում՝ չրջապատված հրեչտակների բազմությամբ և վախձանված արդարների հոդիներին՝ Նրա հետ անվախձան կյանքի անպատում փառքերի ու հարազվարձ ցնծությունների մեջ: Հավատի աչքերով այս տեսնելով՝ ասում ենք՝ «Արդա՛ր՝ ես ծարավ եմ»: Նրանց հետ միասին և մենք՝ մարմնական ցանկությունից վերստին սթափված՝ առավոտից դիմում ենք Աստծուն և բացում ենք մեր բերանները՝ որպեսզի Նա հագեցնի մեր հոդիների ծարավը: Նման խոսք նաև Դավիթն է ասում մեկ այլ առիթով՝ «Բա՛ց զբերան քո և լցից զդա» (Բա՛ց բերանդ՝ և ես պիտի լցնեմ այն) (Սաղմ. Ձ 11):

Վերջում «Տէր Հովուեսցէ» -ն է ասվում: Բանն այն է՝ որ առավոտը գիչերվա վերջն է ու ցերեկվա բոլոր գործերի սկիզբը՝ որն ուղղում է դրանց ընթացքը՝ ուստի Տիրոջից առաջնորդություն ենք խնդրում դրանց Համար: Այդ իսկ պատճառով այնուՀետև ասում ենք՝ «Տէ՛ր, ուղղե՛ա զգնացս մեր ի ճանապարՀս խաղաղութեան» (Տե՛ր՝ ուղղի՛ր մեր քայլերը դեպի խաղաղության ճանապարՀները) և այլն ըստ կարգի:

Գիտենք՝ որ այս սաղմոսը չորս փոխերից է բաղկացած: Ինչպես և «Տէր զի բազում» -ը՝ որ առաջին ժամերդության ժամանակ է ասվում: Առաջինի Համար վերն արդեն նչել ենք՝ որ նրա չորս փոխերը Համա-պատասխանում են մարդու չորս Հասակներին և օրվա չորս մասերին: Սա ևս նույն խորՀուրդն ունի: Սաղմոսի վերջին երկու տները՝ «Տուր զօրութիւն ծառայի քոյ. Տեսցեն ատելիք իմ և ամաչեսցեն» (Ձորություն տուր քո ծառային: Թող ատելիներն իմ տեսնեն ու ամոթաՀար լինեն) ի դեմս խաչին ենք ասում և խնդրում՝ որ խաչի նչանը մեր Հոդիների ու մարմինների պաՀապանը լինի:



#### **ՃԱՇՈՒ ԵՐՐՈՐԴ ԺԱՄ**



Ճաչու երրորդ ժամի ընդհանրական աղոթքի կարդը, որ կատարվում է ի դեմս Սուրբ Հոդու և նախամոր ճաչակման

Չորրորդ ժամերդությունը, որը նաև Ճաչու Առաջին Ողորմյա է կոչվում, Սուրբ Հոդուն է ուղղված և կատարվում է Երրորդ ժամին, որովՀետև Նա այդ ժամին իջավ առաջյալների վրա:

Այս ժամին սաՀմանված է ընդՀանրական աղոթեջ նաև նախաՀայր Ադամի գործած Հանցանջի, ինչպես և նույն ժամին մեր Տիրոջ՝ Հիսուս Քրիստոսի խաչի վրա կրած չարչարանջներով կատարված բժչկության Համար, որովՀետև՝ «Ինչպես Ադամով բոլորը մեռնում են, նույնպես և Քրիստոսով ամենջը պիտի կենդանանան» (Ա Կորն. ԺԵ 22)՝ յուրաջանչյուրը ըստ իր կարդի:

Այս ժամին Տերը ստեղծեց Ադամին ու Հոգու փչմամբ չնորՀներ պարդևեց նրան: Նաև՝ մարդու առաջին անդամ մեղջերով պատվելը երրորդ ժամին եղավ՝ օձի՝ Եվային տված մաՀաբեր խրատով: Եվան էլ, բանսարկուի խոսջերից Հրապուրվելով ու խաբվելով, ցանկացավ ձաչակել արդելված պտղից, որով և գրկվեց Սուրբ Հոգու չնորՀներից: Իսկ Էմմանուելը, մեր կերպարանջով, մեր մեղջերի ծանրությամբ բեռնավորված, նույն ժամին դնաց կառափնատեղի և խաչը բարձրացավ, որպես-դի բարձրացնի ընկածներին:

Որ ժամին Հանցանք դործեց առաջին Ադամը և Հանցանքից Հետո մնաց դրախոռում, նույն ժամին և նույնքան ժամանակ էլ Քրիստոս չարչարվեց խաչի վրա՝ բժչկելու Համար Ադամի վերջերը: Ըստ Մարկոս ավետարանչի՝ Քրիստոս երրորդ ժամին Հրեաների կողմից կապվեց և այս ժամին իսաչին բևեռվեց. «Երրորդ ժամն էր, երբ Աստծու Միածին Որդուն խաչեցին» (Հմմտ. Մարկ. ԺԵ 25):

Եվ բևեռված խաչին՝ ոտքերը և ձեռքերը առաջինաբար տարածեց՝

բանսարկուի չար խորՀրդով մոլորված նախաստեղծների՝ դեպի մաՀաբեր ծառը Հանդուդն ընթացքի Համար: Նաև Իր մաքրադործող չարչարանքներով Հանցանքների ձեռագիր կտակը խափանեց և բնության ապականությունը խաղաղացրեց, որ այն ժամանակ օձի սնուցած պաղով դղրդաց:

Այս ամենից իմանում ենջ՝ որ ժամը ժամի փոխարեն Հատուցեց՝ չար ժամի դիմաց բարին կարդեց և դրանով մեր մեղջերը բժչկեց, ըստ Հոբի այն խոսջի, Թե՝ «Բազեն Թևերը տարածելով կանդնում է օդում՝ անչարժ դիտելով Հարավի կողմը»՝ Հափչտակելու մեզ մաՀվանից դեպի կյանջ (Հոբ ԼԹ 26): Որը մարդարեական աչջով նախապես տեսավ երանելի Դանիելը՝ երրորդ ժամին բացելով իր տան արևելյան կողմի պատուՀան-ները, և նայելով Երուսաղեմի կողմը՝ աղոԹում էր դերուԹյունից ազատվելու Համար, տեսնելով Աստծու Միածին Որդուն՝ Նրան, Ով Երրորդ ժամին, բազուկները խաչի վրա տարածելով դերիների ստվար Հավաջում արեց (տե՛ս Դանիել Ձ 10):

Հետևապես ընկած առաջին մարդը վերքերի բժչկությունն այս ժամին ստացավ:

#### Սուրբ Հոգու գալուստը

Ապա Հիսուն օր անց, երբ Պենտեկոստեի օրերը լրացան՝ Երրորդ ժամին տեսնում ենք Սուրբ Հոդու չնորՀները՝ Հեղված առաջյալների վրա:

Քրիստոսի Համբարձումից Հետո սուրբ առաջյալները սուրբ վերնատանն էին և՝ Տերունական խոստման Համաձայն՝ Սուրբ Հոգու գալտոյանն էին սպասում: Հանկարծ երրորդ ժամին Սուրբ Հոգի Աստված իջավ առաջյալների խմբի վրա: Ինչպես Ղուկաս ավետարանիչն է ասում «Գործջ առաջելոց» -ում. «Եվ Հանկարծակի երկնջից Հնչեց մի ձայն՝ սաստիկ Հոդմից եկած ձայնի նման. և լցրեց ամբողջ այն տունը՝ ուր նստած էին: Եվ նրանց երևացին բաժանված լեզուներ՝ նման բոցեղեն լեզուների՝ որոնջ և նստեցին նրանցից յուրաջանչյուրի վրա» (Գործջ Բ 2-3): Ապա Պետրոս առաջյալը, ի պատասխան ծաղրողների ասաց. «Սրանջ Հարբած չեն՝ ինչպես դուջ եջ կարծում՝ ջանի որ դեռ երրորդ ժամն է» (Գործջ Բ 15): Այս պատճառով օրվա երրորդ ժամին ենջ սկսում աղոթել Սուրբ Հոգուն:

Երրորդ ժամին առավել պատկառանքով պետք է աղոթել, որպեսզի չնորՀ գտնենք Կենագործողի առջև: Կանոն է սաՀմանված առաքյալների կողմից այս ժամին պատարագել Քրխատա, որովՀետև այս ժամին պիտի կայանա մեղավորների Հանդեպ Արդար Դատավորի վ≾իռը, ինչպես որ նրանք վ≾իռ կայացրին ԱնմաՀ Թագավորի Համար:

Ապա, այս ժամի աղոթեքներում, Հիրավի, երկյուղելով խնդրում ենք Սուրբ Հոգուն, որպեսզի մեզ առաջնորդի դեպի բարության երկիրը, որից գրկվեցինք չարի Հնարքներով, և Միածին Բանը նույն ժամին Իր գալստյամբ ծագի արարածներիս մեջ, որպեսզի ոչ ոք անմասն չմնա և չզրկվի փրկությունից: Սա է Երրորդ ժամին աղոթելու պատձառը:

Պետք է աղոթել, որպեսզի փրկվենք պատժից՝ Հոգուն և մարմնին ուղղված վերահաս վտանգներից, և իր ժամանակին գտնենք ողորմություն Նրանից, Ով օրհնյալ է Հավիտյան. ամեն:

# Սուրբ Հոգու չնորՀները ըստ Մատթեոս Դպիրի

Վերնատուն իջնելով՝ Սուրբ Հոգին վեց տեսակի չնորՀներով զարդարեց Տիրոջ առաջյալներին.

Նախ՝ մեղ քերից մաքրեց նրանց:

Երկրորդ՝ լուսավորեց նրանց մտքերը՝ որպեսզի Աստվածաչունչ մատյանն առանց ուսանելու ու ընԹերցելու կատարելապես իմանան:

Երրորդ՝ որպեսզի ամենուրեք սքանչելիքներ գործեն. մեռելներին Հարություն տան՝ կաղերին բժչկեն՝ ինչպես և պատմում է Ղուկաս ավետարանիչը ի ծնե կաղ մարդու մասին՝ որին երբ սուրբ Պետրոս առաջյալը ասաց՝ «Հանուն Նազովրեցի Հիսուս Քրիստոսի վե՛ր կաց ու քայլի՛ր» (Գործք Գ 6)՝ իսկույն վեր կացավ ու քայլեց: Քայլում էր ու վազում և օրՀնում Աստծուն: Ուրիչ բազում Հրաչքներ էլ գործվեցին առաջյալների միջոցով: Ղուկասը մեկ ուրիչ տեղում վկայում է. «Եվ առաջյալների ձեռքով բազում նչաններ ու զարմանալի դործեր էին լինում ժողովրդի մեջ» (Գործք Ե 12):

Չորրորդ՝ առանց լսելու և ուսանելու խոսում էին բոլոր ազդերի լեզուներով՝ «Եվ բոլորը լցվեցին Սուրբ Հոդով ու սկսեցին խոսել ուրիչ լեզուներով՝ ինչպես որ Սուրբ Հոգին նրանց խոսել էր տալիս» (Գործք Բ 4):

Հինդերորդ՝ անիսլելի սիրով միացան Քրիսոոսին՝ և սա Հայոնի է նրանից՝ որ անտանելի չարչարանջներ էին կրում Նրա անվան Համար ու չէին Հրաժարվում Նրա սիրուց՝ ինչպես որ առաջյալն է ասում՝ «Արդ՝ ո՞վ պիտի բաժանի մեզ Քրիստոսի սիրուց. նեղություննե՞րը՝ թե՞ անձկությունը՝ վտանդնե՞րը՝ թե՞ չարչարանջները... չեն կարող բաժանել մեզ այդ սիրուց՝ որ կա մեր Տեր Քրիստոս Հիտուսով» (տե՛ս Հռոմ. Ը 35 39):

Նրանը՝ ովջեր Քրիստոսի չարչարանըների ժամանակ Թողեցին Նրան ու փախան՝ Սուրբ Հոգին ընդունելուց Հետո զորավոր եղան չարչարանջներում՝ բանտերում գանաՀարվելիս և այլուր:

Վեցերորդ՝ անվախ ու աներկյուղ էին քարոզելիս և Համարձակ ու անվեհեր՝ Թադավորների ու բռնակալների հետ խոսելիս: Այսպիսով առաքյալների վրա բազում պարդևներ հեղվեցին՝ իսկ նրանց միջոցով էլ մեր՝ Հավատացյալներիս վրա:



## ՃԱՇՈՒ ՎԵՑԵՐՈՐԴ ԺԱՄ



Ճաչու Վեցերորդ ժամի ընդհանրական աղոթքի կարդը, որ կատարվում է ի դեմս Հոր Աստծու և ի դեմս Աստծու Որդու չարչարանջների և խաչելության

Հինդերորդ ժամերդությունը Միջին ողորմյան է ՝ պատարադը, և կատարվում է վեցերորդ ժամին ի դեմս Հոր, որ դեպի խաչ առաջեց Որդուն: Նաև Որդուն ենջ աղոթեջ ուղղում, որ խաչվեց մեղ Համար:

Եվ Մովսեսը վեցերորդ ժամին պղնձյա օձը բարձրացրեց Սինա անապատում՝ Հիսուս Փրկչի օրինակով:

Այս ժամին Երկրորդ Ադամը «Իմանալի դրախտը» մտավ՝ որը սուրբ Աստվածածինն է, և Հղացավ նրանում:

Եվ այս ժամին Տերը երևաց տասնմեկ աչակերտներին ու կերավ նրանց Հետ, այն օրը, երբ կամեցավ երկինջ Համբառնալ:

Քանի որ Խոսքը մեր միջով ճանապարհվեց, ինչպես ձորի խորքերից քարակերտ աստիճաններով վեր բարձրանալով դեպի աստվածային վարդապետության Ձիթենյանց լեռը՝ մոտ լինելու համար Կենաց Խոսքին, և ուչադրությունը սևեռելով այնտեղ, ուր Աստծու տաճարն է, և պաչտվում է Ճչմարտությունը, և երկնայինների համար անվերջ տոնախմբությունն է, ուր չկա վիչտ և տրտմություն, և անսպառ ուրախություն է, ու անճառ Լույսի ճառագում:

Այնտեղ՝ դրախտում, Հրձվալից ուրախության մեջ էր բնակվում Ադամը նախջան վեցերորդ ժամը: Եվ այդ նվիրական երկրից գրկվեց, որովՀետև իր անՀնագանդությամբ և Հչմարտության դեմ ըմբոստացողի խրատով ու խաբեությամբ այս ժամին դրժեց պատվիրանն ու ճաչակեց պտղից, որից մերկացած ու խավարածածկ տերևով պատված մնացին՝ իրենց խղձմտանջից դատապարտված, ու մեղջին ծառա եղան, որի Համար յոթանատուն անդամ յոթ տրտմություններ ժառանդեց և բաց-

մախիվ ցավեր կրեց որպես պատիժ: Եվ ինչպես տենդով Հիվանդ, Հոդին ասես դուրս էր ելնում ու սիրտը մաչվում էր: Նրա ոտքերի և ձեռքերի Հոդերը անչարժ էին բարի դործերի, իսկ լեզուն լուռ էր ապաչխարու-Եյան խոստովանության Համար:

Եվ ինչպես մեռած մարդն է անգդա չրջապատի նկատմամբ, այնպես էլ առաջին մարդը խավարազդաց խորհրդով ամփոփված՝ կեսօրին, ինչպես կեսգիչերին, չհիչելով անցածը և չհոդալով ապադայի
մասին, տարակուսած ու տադնապած հոդով, Տիրոջ Խոսքի հիչողություններից խոցված, մանավանդ կրելով մահվան երկյուղը այն խոսքից, Թե՝
«Պիտի մեռնես»՝ չէր իմանում՝ ինչ է անում: Որովհետև իր կարձամտուԹյամբ ընկավ անօրենության խորխորատը և մահը դերադասեց Ասոծու
հանդիմանությունից:

Որի Համար Հոր Խոսքը՝ Միածին Որդին, վեցերորդ դարի վեցերորդ օրը, խաչի վրա բևեռված, ցավեր կրեց և Իր այս ժամին կրած նեղուԹյուններով նեղուԹյունը Հալածեց և ցավով՝ ցավը վերացրեց: Եվ մեղջերի քաղցր ձաչակման փոխարեն, լեղախառն քացախը ձաչակեց՝ բժչկելու Համար ձաչակած պտղի դառնուԹյունը: Եվ Իր կամքով ու կարողուԹյամբ, անչնչացած Հպվելով խաչափայտին, Հավետ լուծարեց Ադամի մեղջերի պատուՀասը:

Եվ վեցերորդ ժամին, Հանձն առւնելով վերցնել բոլորիս կարիքնեըը, Տերը, Իր Աստվածային խոնարՀությամբ տարածելով ձեռքերը, պայծառացրեց Իր արարածներին՝ խավարեցնելով արեդակն ու լուսինը, կեսօրին խավար սփռելով: Ինչպես նախապես դրված էր՝ «Մուտ արեդակն ի միջօրէի», և՝ «Խաւարեցաւ լոյս ի տուէ», ինչպես և դրված է Ավետարանում՝ «Եվ վեցերորդ ժամին ամբողջ երկրի վրա խավար եղավ մինչև իններորդ ժամը» (Մատթ. ԻԷ 45):

Այս խավարով Հանդիմանում էր լուսատուների Թվացյալ Տահանչները, որից խաբվելով՝ պարզամիտները արարածներին որպես աստված էին ընդունում: Եվ աստվածգիտության լույսը ամեն մի մարդու սրտում փայլեցրեց՝ հանաչելու Համար Ճչմարիտ և Ողորմած Աստծուն՝ Հոգու և մարմնի ախտերը Բժչկողին:

Աստվածային տնօրինությամբ է միայն գիտության լույսը մարդու սրտի մեջ լինում, որպեսզի ամբողջ մտջով ձանաչենջ Աստծուն, Ողորմածին, Ով բժչկեց մեր Հոգիները և մարմինները չար ախտերից: Այս պատճառով վեցերորդ ժամին մահվան իչխանը պատերազմում է յուրքանչյուրիս հետ այնպես, ինչպես նախաստեղծների հետ պատերազմեց ջանալով հարթել, և ցանկանում է մեզ ևս մերկացնել սրբության պատմուճանից:

Որի Համար Հրամայում է արթուն և պատրաստ լինել այս ժամին աղոթելու Համար և զգուչանալ միջօրեի ձանձրույթի դևից, որը ՀայՀո-յող ու վատթարագույնն է բոլոր դևերից և տարբեր գայթակղություն-ներով փորձում է Հափչտակել մեր միտքը ու իր կամքը թելադրելով՝ մեզ անդարձ կորստյան մատնել:

Այս պատճառով սաժմանվեց Վեցերորդ ժամի աղոԹքը՝ իբրև օգնու-Թյուն մարդուն՝ ընդդեմ Հակառակորդ գորուԹյունների, նաև՝ ի Հիչատակ մեր Տիրոջ՝ Հիսուս Քրիստոսի տնօրինական չարչարանքներով բժչկուԹյան:

Ուստի այս ժամին պետք է աղոթել սուրբ տեղում ի հիչատակ մեր Տիրոջ՝ Հիսուս Քրիստոսի տնօրինության, որ Իր կրած չարչարանքներով մեզ ազատեց չարչարանքներից և խավարումով՝ փրկեց խավարից, և որպեսզի հալածվի արտաքին խավարը և Թոթափվի Ադամի ամոթալի խավարաատում երկությունը: Եվ պայծառ ու հստակ վարքով, լցված մչտածագ լույսով, առատ յուղով անչեջ պահելով լապտերները, իմաստուն կույսերի հետ սրբությամբ մտնենք Քրիստոս Փեսայի երկնային առագաստը, Ում վայել է փառք հավիտյանա հավիտենից. ամեն:





Ճաչու Իններորդ ժամի ընդՀանրական աղոթքի կարգը, որ կատարվում է ի դեմս Որդի Աստծու և ի դեմս Նրա մաՀվան և բանական Հոգու ավանդման

Վեցերորդ ժամերդությունը Վեջին Ողորմյան է, որն իններորդ ժամին է կատարվում, երբ Քրիստոսն ավանդեց Իր Հոդին Հոր ձեռջերում:

Իններորդ ժամի խորՀուրդը ավանդությամբ ավելի բարձր ենք Համարում, և առաջյալները մյուսներից ավելի պատվելի են այն Համարում, որովՀետև գլված է, որ Պետրոսն ու ՀովՀաննեսը Իններորդ ժամին ելան տաձար և նույն այդ ժամին բժչկեցին տաձարի դռան մոտ նատած կադին:

Իններորդ ժամին կարդված է ընդՀանրական աղոթեջ՝ Ադամի մեղջերից անդարձ խոստովանության Համար, երբ դատապարտված վտարվեց դրախտից: Եվ նույն այդ ժամին աղաղակով Իր Հոդին ավանդեց աչխարՀի Փրկիչը ու Հանեց Ադամին դժոխջից:

Առաջին միջօրեն նսեմացավ առաջին մարդու Հանցանքից, իսկ Երկրորդ Ադամը, լինելով երկնքից, բարձրաձայն գոչելով խաչի վրա՝ ավանդեց Հոգին Իններորդ ժամին, որով տիեղերքը ազատագրեց բանտից, իսկ մաՀվան խավար ստվերում Հանգրվանած մարդկային ցեղը՝ կալանատնից: Եվ նույն ժամին լուսատուներին ազատեց խավարից, ըստ մարդարեի խոսջի՝ «Լույս պիտի լինի միայն երեկոյան» (Ձաջ. ԺԴ 7):

Եվ ինչըր, Որ Էն Աստված, մեր ընտւթյամբ աղաղակում է խաչի վրա ասելով՝ «Էլի՛, էլի՛, լա՞մա սաբաջթանի», այսինչըն՝ «Աստվա՛ծ իմ, Աստվա՛ծ, ինչո՞ւ լջեցիր ինձ» (Սաղմ. ԻԱ 1, Մարկ. ԺԵ 34): Նաև՝ «Հանցանջներիս պատճառով Հեռու մնացիր իմ փրկությունից» (Սաղմ. ԻԱ 2): Սա Նա է, Ով եկավ փնարելու Իր Հոտի կորած ոչխարին, ասելով՝ «Ո՞ւր ես Ադամ» (Հմմտ. Ծննդ. Գ 9), որի դիմաց Ադամը, կնոջը պատճառ բերելով, ապիրատ պատասխան տվեց, որի Համար դուրս վտարվեց Կենաց վայրից, ըստ իր կատարած ընտրության, և լսեց՝ «Հող էիր և Հող էլ կդառնաս» (Ծննդ. Գ 19): Եվ նույն տեղում, Քրիստոսի խաչելության ժամանակ, ավազակի ականջով լսեց. «Ճչմարիտ եմ ասում ջեդ, այսօր Ինձ Հետ դրախտում կլինես» (Ղուկ. ԻԳ 43):

Խավարից եղավ դարձ դեպի Հավիտենական լույս ու մաՀվանից՝ դեպի կյանք և իրիկնադեմին՝ այն ժամին, երբ դուրս էր վտարվել, կանդնեց այն ձանապարՀի վրա, որը տանում է դեպի Կենաց ծառը:

Եվ այն ժամին, երբ մերժվեց Ադամը Եդեմից, նույն ժամին ավագակը խոստովանության Համար մասվ դրախտ, որպես կարապետ նրանց Համար, ովջեր այնտեղ են դնալու:

Ադամը մեղջ դործելուց Հետո այս ժամին մերժվեց դրախտից և որջան մեղանչելուց Հետո մնաց դրախտում, նույնջան ժամանակ էլ, իր փառավորվելու օրը, Քրիստոս չարչարվեց խաչի վրա: Ինչպես ասում է Եվսեբի Եմեսացին՝ «Որ ժամին որ անզեղջ մնալու Համար դատապարտ-վեցին և ելան դրախտից, նույն ժամին արարածների Արարիչը արձակեց աստվածացած մարդկային Հոդին և լուծելով մահվան զորությունը արձակեց արդելափակված և կապված Հոդիներին մահվան բռնակալու-Թյունից»: Եվ այն ժամին, երբ փակվեց դրախտը, փչրվեցին դժոխջի փականները:

Այն ժամին, երբ Ադամը Կենարար վայրից արտաջովեց, նույն ժամին էլ ոտքի կանգնեց ընկած տեղից ըստ մարգարեի կանիասացու-Թյան, Թե՝ «Այն օրը լույս էի լինելու, այլ լինելու է ցուրտ և պարգ օր: Դա պիտի լինի միայն Տիրոջը Հայտնի օր, ո՛չ ցերեկ պիտի լինի և ո՛չ գիչեր, այլ լույս պիտի լինի միայն երեկոյան» (Զաջ. ԺԴ 6,7):

Եվ որ ժամին որ ծածկվեց Կենաց ծառը՝ նույն ժամին զինվորը դեղարդով Փրկիչի կողը խոցեց՝ որտեղից Կենաց աղբյուրը բացվեց և ջուր ու արյուն դուրս ելավ, ըստ Հետևյալ մարդարեության՝ «Այն օրը կենդանի ջուր է բխելու Երուսալեմում» (Ձաջ. ԺԴ 8), Խաչյալի մարմնից ջուր և արյուն բխեց մեկը՝ իբրև մարդուց, իսկ մյուսը՝ առավել ջան մարդուց:

«Նրա մի կեսը պիտի Հոսի դեպի առջևի ծովը» (Զաջ. ԺԴ 8), որը

Հին ժողովուրդն է՝ օրենադիրները, մարդարեները և Հայրապետները, ովջեր Երուսաղեմի մխիթարությանն էին սպասում: «Նրա մյուս կեսը՝ դեպի Հետևի ծովը» (Զաջ. ԺԴ 8), որն էլ Իններորդ Ժամին Քրիստոսի Հեղված արյամբ փրկված նոր ժողովուրդն է, ովջեր առաջելական ջարողչությամբ Հավաջվեցին մեղսալի թափառումներից և լուսավորվե-ցին կենաց Հրով, որ բխում է Երուսալեմից՝ Հավիտենական կյանջից, և նոր ժողովուրդ ու նոր Եկեղեցի եղավ:

Այս խորՀրդի Հիչատակումը կատարվում է ամեն ժամ, որովՀետև սա է մեր փրկությունը, և այս ժամին կատարվեցին օրենքի և մարդարեական Գրքերի բոլոր գրվածքները: Եվ այս խորՀրդով Հալածվեց մեր տապանից մաՀացու ագուավը, և իրիկնադեմին աղավնուց ընդունեցինք ձիթենու ձյուղը կենաց Խոսքի Հետ միասին, որով ամեն ժամ կարողանում ենք պտղատու մաքով կանդնել Նրա առջև և մատուցել աստվածաՀաձո պաղատանքներ՝ մեր աչքի առջև ունենալով Քրիստոսի կամովի չարչարանքները, որ կրեց այս ժամին մեր փրկության Համար, և ամեն օր վերՀիչել Նրա մարդասիրական պարգևները, որովՀետև Նրան վայել է փառջ Հավիտյանս. ամեն:

Այս ամենի Համար պետք է աղոթել ու փառավորել Քրիստոսին այս ժամին, որպեսզի մեզ ևս ներս տանի այնտեղ՝ ուր Ինքը Հորդորեց մեզ, որպես ուղղի կենդանության: Այս է պատձառը Իններորդ ժամի աղոթքի:



## ԵՐԵԿՈՑԱՆ ԺԱՄԵՐԳՈՒԹՑՈՒՆ



Երեկոյան ժամի ընդ հանրական աղոթքի կարդը, որ կատարվում է ի դեմս Որդի Աստծու, որ իջավ խաչից և կտավապատված դրվեց դերեդման

ՑոԹերորդ ժամերդուԹյունը՝ Երեկոյան ժամը, «ԽոնարՀեցո և Ապրեցո» -ն է, որ Քրիստոսի Թաղման խորՀուրդն ունի:

Աստծու ավարտին Հասցրած տնօրինության ներգործությանբ, անցնելով խաչելության ժամին կարգված աղոթքների միջով նրանցում ամբարված բարձրագույն չահը մեր անձերի համար քաղեցինք, ինչպես ծաղիկը խոտերի միջից կամ պատվական քարերը թագավորական գանձարանից՝ մեզ համար պատկ կազմելով բոլոր տարիների մաջ-րության համար:

Իսկ Հասնելով երեկոյին՝ տեսնում ենք բոլորին կարիքից դրդված ձեմելիս: Նույնիսկ աստվածային ուխտից դուրս գտնվողներն են Հիանում Հայացքով ուղեկցելու Համար ցերեկային ձառագայԹներին, կարծես Թե և կենդանիների խմբերը այս ժամին ցատկոտելով ու խայ-տալով՝ ավելի չատ են ուտում՝ լրացնելու Համար ցերեկային ժամերին դանդաղկոտ ու երերացող չրջագայուԹյունների պատձառով բաց Թողա-ծը, որպեսզի գիչերը, կերակուրից Հագեցած, չտապեն իրենց ապատտա-րանները՝ Հույս ունենալով այնտեղ խաղաղվել:

Այս խորՀրդածությունից թվում է, թե կենդանիներին Հատուկ կամջը նախկինում Հավանել են նաև նախաստեղծները, որովհետև երբ առաջին մարդը դուրս վտարվեց Կենդանության վայրից, կարծեց թե մխիթարություն չկա երևացող առարկանների մեջ, որից ավելի էր ներամփոփվել վրդովված մաջերով: Եվ միայն մեծ լուսատուի դեղեց-կությանը աչջերը Հառած նայելիս՝ փոջը-ինչ մեղմվում էր աՀադին տրտմությունը, սակայն չէր կարողանում գովանալ Հեղձուցիչ, ալեկոծ

պապակումից, որի մեջ ընկղմված էր:

Նույն լույսով տեսնում էր նաև մյուս արարածներին և Հույս էր տածում՝ Աստծու խնամակալությանը ապավինելով: Սա տեղի էր ունենում տասնմեկերորդ և դրան Հաջորդող ժամերին:

ԱյնուՀետև տեսավ, Թե ինչպես է արեգակը մայր մտնում, որից կրկին իրեն սարտակազդու մտքեր պատեցին: Եվ նորից ավելի ուժգին Համակեցին վախը և տրտմուԹյունը: Իսկ իջնող մուԹը ավելի Հուսա-Հատեցրեց, մանավանդ, երբ աչջին նոր տեսարաններ երևացին: Վարանում էր ամբողջ գիչեր անՀանգիստ ՀեծուԹյամբ, Հույսը կորցնելով, որ մյուս անգամ նորից կտեսնի լույսը:

Այս խորհրդի համար մարդարեացավ երանելի Աբրահամ նահապետը: «Մ՛ի վախեցիր, Աբրահա՛մ, Ես ջեզ հովանավոր պիտի լինեմ, և ջո վարձը չափազանց չատ պիտի լինի»: Որի համար աղերսում էր Աբրահանը՝
«Տե՛ր Ամենակալ, ի՞նչ ես անելու ինձ, չէ՞ որ անորդի եմ կորչում»
(Ծննդ. ԺԵ 12): Սրա դիմաց, Աստված հրամայում է Աբրահամին վերցնել երեջ տարեկան երինջ, երեջ տարեկան նոխազ, երեջ տարեկան խոյ, տատրակ և աղավնի ու պատարադել: Եվ մայրամուտին Աբրահաժ Մննդ. ԺԵ 912): Այստեղից հայտնի է դառնում, որ Աբրահանը երե-

Երեկոյան երբ լույսը մարեց, և խավարը ծածկեց երկիրը, մարդը գրով անցավ սատանայի լծի տակ: Եվ առաջին մարդու լուսեղեն Հանդերձից զրկվելու ժամին պատանքով պատվեց անմատույց լույսերի մեջ Բնակվողը: Եվ այն ժամին, երբ Ադամը Հեռացավ դրախտից, մեզ կյանք տվող Քրիստոս իջավ մեռածների չիրիմը, Իր անապական մարմ-նով Թաղվեց ու դրվեց երկրի սրտի մեջ, ուր Ադամն էր դրված երկրում՝ դիչերվա ստվերի մեջ, և ապականված Հողածին Ադամին ու նրա մարմ-նին, որ Հող էր դարձել, նաև մաքին ու Հոդուն, և ամբողջ մարդկու-Թյան Համար Հարության Հույսը Հաստատեց ու անապականություն պարդևեց Իր անապական Հարությամբ:

Երեկոյան՝ ցերեկվա և դիչերվա միջակայքում, ըստ սովորության, Արարչի մարդասիրությանը ապավինելով՝ օրՀնում և փառավորում ենջ Աստծուն՝ օրը խաղաղությամբ անցկացնելու և դիչերվա դալու Համար: Դարձյալ՝ որով Հետև այդ ժամին Քրիստոս Վերնատանը Պատարադի խորՀուրդը Հաստատեց և լվաց աչակերտների ոտքերը: Նաև այդ ժամին Նրան իջեցրին խաչից: Կիրակի օրը երեկոյան ժամին երևաց Տերը Հավաքված աչակերտներին և նրանց ուսուցանեց երանությամբ ամբողջ օրը մինչև երեկո զգուչությամբ անցկացնել, որը այլաբանորեն նչանակում է մինչև այս կյանքի վերջին երեկոն (տե՛ս ՀովՀ. Ի):

Դրա Համար, ըստ եկեղեցական ավանդության, Հավաքվում ենք երեկոյան ժամին, այսինքն՝ ցերեկվա ավարտին և գիչերվա սկզբին՝ աղոթելու ողորմած Աստծուն: Եվ նախահոր ու այլ ընկած անձերի Համար խորՀրդական սաղմոս ենք երգում՝ ըստ գիչերի խորՀրդածության:

Ուստի անհրաժեչտ է այս ժամին աղոԹել, որպեսզի Նա, Ով իջավ երկրի ստորին կողմը, Իր հետ մեզ տանի վերին աչխարհ՝ նորոգված, անմահ և անապական մարմնով:

Երեկոյան ժամին գոՀություն ենք մատուցում նաև օրվա ավարտի Համար: Ինչպես ամեն մի կենդանի մայրամուտի ժամին ավելի Հոդում է իր որովայնի Համար, նույնպես և Եկեղեցին, աչքի առջև ունենալով այն պակասությունները, որ լինելու են դիչերը, այն կանխում է մարդարեի խոսքով՝ «Ես առ Աստուած կարդացի՝ եւ Տէր լուաւ ինձ յերեկոյս՝ ի վաղորդայն՝ եւ ի Հասարակ աւուր» (Ես Աստծուն ձայն տվի, և Տերը ինձ լսեց երեկոյան, առավոտյան ու կեսօրին) (Սաղմ. ԾԴ 17-18):

Հարց. -Ինչո՞ւ ենք ամեն օր երեկոյան ժամերդության ժամանակ «ԽոնարՀեցո՛» -ն և «Ապրեցո՛» -ն ասում:

Պատասխան. -Երեկոյան ժամերգության աղոթքները Քրիստոսի Թաղման խորՀուրդն ունեն դա այն պաՀն է՝ երբ Հովսեփը Տիրոջը խաչից իջեցրեց ու նոր՝ կույս գերեզմանի մեջ դրեց (Մատթ. ԻԷ 60):

Քրիստոսի Թաղումը՝ ինչպես նաև մյուս տնօրինուԹյունները՝ նախաստեղծների՝ Ադամի ու Եվայի Հանցանքների պատձառով կատալվեցին: Եվ քանի որ նրանք դրախտից երեկոյան արտաքսվեցին՝ ապա Քրիստոսի Թաղումն էլ երեկոյան տեղի ունեցավ: Ուստի Թաղման խորՀրդի Համար սաՀմանված այս աղոԹքները երեկոյան ժամերդուԹյան ընԹացքում են կատարում:

#### «խոնարՀեցո»

Ապա սկսում է ՁԵ սաղմոսը. «ԽոնարՀեցո՝ Տէր՝ զունկն քո եւ լուր ինձ՝ զի աղջատ եւ տնանկ եմ ես» (Մոտեցրո՛ւ, Տե՛ր, ականջը Քո և լսի՛ր ինձ, ջանգի աղջատ ու տնանկ եմ ես), որը պաղատանք է նախա-մոր՝ Եվայի անունից: Եվ որպես կնոջ մեղավոր ծնունդ՝ պաղատում է՝ «Ցաւուր նեղութժեան իմոյ կարդացի առ քեզ՝ եւ լուար ինձ» (Իմ նեղութժյան օրը ես կանչեցի Քեզ, և Դու լսեցիր ինձ) (Սաղմ. ՁԵ 7):

«Մեծ եղեւ ի վերայ իմ ողորմութիւն քո՝ փրկեցեր զանձն իմ ի դժոխոց ներքնոց: Աստուած՝ անօրէնք յարեան ի վերայ իմ՝ եւ ժողովք Հգօլաց խնդրեցին զանձն իմ՝ եւ ոչ Համարեցան գ Քեզ Աստուած առաջի իւրեանց»: (Մեծ եղավ Քո ողորմությունը իմ Հանդեպ, Հոդիս փրկեցիր խոր
դժոխքից: Աստվա՛ծ, անօրենները Հարձակվեցին ինձ վրա, բռնակալների
ամբոխները Հետապնդեցին ինձ, և Քեզ իրենց առջև Աստված չՀամարեցին) (Սաղմ. ՁԵ 1314): «Կեցո զորդի աղախնոյ Քո» (ՊաՀպանիր աղախնիդ որդուն) (Սաղմ. ՁԵ 16): «ԽոնարՀեցո» -ի խորՀուրդը Հետևյալն է.
երբ բժիչկն այցելում է Հիվանդին՝ ապա վերջինս ցանկանում է պատմել իր ցավերի մասին: Եվ քանի որ ցավի ազդեցության պատճառով
նվաղած է լինում Հիվանդի ձայնը՝ ուստի բժիչկը՝ չկարողանալով լսել՝
խոնարՀեցնում է իր ականջը մինչև Հիվանդի չուրթերը՝ որից Հետո՝ երբ

Այսպես և Տերը՝ լսեց՝ եկսով և՝ վերջերի վրա սպեղանի դնելով՝ բժչկեց Հիվանդություններից ու չարի Հարվածներից: Մի իրական դեպջի մասին է մեզ Հայտնապես ուսուցանում Տերունական առակը՝ ըստ որի մի մարդ Երուսաղեմից իջնում էր Երիջով (Ղուկ. Ժ 30): Այս մասին իր սաղ-մոսում կանիասել էր նաև Դավիթը՝ Հոդուց ներչնչված լինելով. «Առա-ջեաց զբան իւր և բժչկեաց գնոսա՝ և փրկեաց գնոսա յապականութենկ իւրեանց» (Առաջեց Իր Խոսջն ու բուժեց նրանց՝ և փրկեց նրանց իրենց ապականությունից) (Սաղմ. ՃՁ 20): Նաև Եսային է առում՝ «Նա մեր Հիվանդությունները Իր վրա վերցրեց ու մեր ցավերը կրեց» (Մաոթ. Ը 17): Եվ ջանի որ մեր փրկությունը կատաց. «Մեծ եղև ի վերայ իմ ողորմութիւն չո՝ և փրկեցեր զանձն իմ ի դժոփոց ներջնոց» (Մեծ եղավ Քո ողորմությունն իմ Հանդեպ՝ և Հոգիս փրկեցիր խոր դժոխջից) (Սաղմ. ՁԵ 13):

#### «Ապրեցո»

Իսկ «Ապրեցո» -ն նախաՀոր կողմից է ասվում՝ «Ապրեցո զիս՝ Տէր՝ ի մարդոյ չարէ՝ յառնէ անիրաւէ փրկեա զիս» (Ազատի՛ր ինձ, Տե՛ր, չար մարդուց, անիրավ մարդուց փրկի՛ր ինձ) (Սաղմ. ՃԼԹ 1): Այսինքն՝ բան-սարկու Թչնամուց, որ նախանձելով չարացավ ու իր սրտում խորհեց անօրենուԹյուն և խաբելով՝ մեղ հանեց կենդանուԹյուն և խաբելով՝ մեղ

«Ձայնիւ իմով ես առ Տէր կարդացի՝ ձայնիւ իմով զ Տէր աղաչեցի: Սփռեցից առաջի Տեառն զաղօխս իմ՝ եւ զնեղուխիւնս իմ առաջի նորա պատմեցից: Ի ձանապարՀ յոր եւ զնայի՝ խաջուցաւ ինձ որոգայխ»: (Իմ ձայնով ես Տիրոջը կանչեցի, իմ ձայնով Տիրոջն աղաչեցի: Տիրոջ դիմաց պիտի ափռեմ աղոխջն իմ և Նրա առջև նեղուխյունս պիտի պատմեմ: Այն ձանապարՀին, որով գնում էի, ծածուկ որոգայխ լարվեց իմ դեմ) (Սաղմ. ՃԽԱ 24):

Ազատություն է մաղթեում Հոգիներին բանտից, այսինքն՝ չարի ու մեղջի կապանջներից, և սպասել է տալիս մինչև արդարների Հատուց-ման օրը, ապա Արարչին՝ Ով գիչեր ու գոր լսում է մեզ, օրՀնություն է առաջում և գովում է Տիրոջը որպես իմանալի Լույսի, որից սարսուում է իսավար ոգիների աղջամուղջը: Ապա Հայցում է Տիրոջը՝ ծագել մեր սրտերում և միաբանված օրՀնություն է մատուցում Երեջ Անձերի Միությանը:

Առավոտը և երեկոն տարբերվում են իրենց նչանակությամբ:

ԵԹե առավոտյան, նախաՀայր Ադամի Համար, «Երեք մանուկների» օրՀնուԹյունն է ասվում, ապա երեկոյան «Ապրեցոն» բանսարկուից փրկվելու Համար է, որ սրեց լեզուն որպես իժի Թույն և որոգայԹ լարեց, որպեսզի խափանի դեպի վերին կյանք մեր ընԹացքը:

Ուստի խնդրվում է Աստծուց, որ Հովանի լինի պատերազմի օրերին, որովՀետև Քրիստոսի վեմից Հեռացածները ջանում են մեզ ևս դժոխջ իջեցնել, բայց իրենջ են ընկնելու: ՈրովՀետև Տիրոջը Հուսացողները պիտի անցնեն բոցեղեն պատնեչների միջով և լինեն Նրա Հետ դրախ-տում՝ Հանդստության մեջ: Տերը Հանեց նրանց Հավիտենական բանտից ու Հասցրեց բարության երկիրը՝ դրախտը, ինչպես ասում էին մանուկ-ները՝ «Մեծ եղավ Քո ողորմությունն իմ Հանդեպ, Հոգիս փրկեցիր խոր դժոխջից» (Սաղմ. ՁԵ 13):

## Մեսեդի\*

«Ուղիղ եղիցին աղօքե իմ որպէս խունկ առաջի քո, Տէր: Համբարձումն ձեռաց իմոց պատարագ երեկոյի» (Տէ՛ր, Թող աղոքերս Քեզ
ուղղվի որպես խունկ, ձեռքերիս կարկառումն՝ իբրև երեկոյան պատալապ) (Սաղմ. ձԽ 2): Սրանով Հորդորում է ձեռքերը վեր բարձրացնել
և Հորից Թողություն խնդրել խաչողների Համար, որը մենք ևս պարտավոր ենք անել, և պետք է մեր բերաններին պաՀապան դնել և չուրԹերի դուռը ամուր փակել ու սրտով չխոտորվել, որպեսզի մեր աղոքեջները որպես խունկ ընդունելի լինեն:

Հայտնի է՝ որ Հին տաձարում )Թվոց ԻԸ 4՝ 5( ամեն առավոտ և երեկո Տիրոջ առջև՝ սեղանի վրա, դրվում էր Հաց՝ դառ ու դորակի ջառորդ մասով դինի: Գինին վկաների Համարձակ խոստովանությունն է, ովջեր կամովին իրենց արյունը Տիրոջը նվիրեցին:

Նոր Եկեղեցում՝ ուր մարմնավորը Հոգևորի փոխվեց՝ Հացի ու գառի փոխարեն երկու տուն մեսեղի է ասվում՝ իսկ դորակի քառորդ մասով գինու փոխարեն՝ «Ուղիղ եղիցինը», որը ընդամենը մի տուն է՝ սակայն չորս մասերով է ասվում:

Դարձյալ՝ առաջավորության Հացն ու գինին Փրկչի մարմնի ու արյան օրինակն է: Իսկ այն՝ որ մեկ առավոտյան և մեկ երեկոյան էին տաձարում դնում՝ նչանակում է՝ որ երեկոն այս ժամանակների խորՀուրդն ունի՝ իսկ առավոտը՝ Հանդերձյալի օրինակն է: Այսպիսով՝

<sup>\*</sup> Մեսեդի. -Հոդևոր երդ, խորՀրդավոր երդ, միջանկյալ սաղմոս, երկու երկար տների միջև երդված կարձ տուն։ Իմաստով նչանակում է՝ նոր երդ երդել, օրՀնություն երդել։ Փոխառություն է Հունարեն μεσδια ձևից։

իմանում ենք՝ որ Հավատացյալների երջանկությունը թե՛ այս կյանքում և թե՛ Հանդերձյալում Քրիստոսն է:

Նաև անուչահոտ խունկ է մատուցվում, որը ձգնողների անուչա-Հոտ վարջն է, որով Հրձվելով գվարձանում է Եկեղեցին, և որին բանական պատարագ է ասում Պողոսը:

Իսկ սաղմոսերդությունները մեկ որպես մաջրափայլ ալյուր են, մեկ՝ որպես յուղ կամ որպես կարադ, մեկ էլ՝ որպես ընդունելի խունկ: Իսկ ջարողներն ու աղոթջը՝ որպես Աստծուն Հաձելի անուչաՀոտ պատարադ:

Ապա ջահանան բոլորին խաղաղություն է տալիս և նույնը նրանցից իր հոգու համար ընդունում: Հրամայում է ժողովրդին Աստծուն երկրպադել և հոժար սրտերից լսում՝ «Քո առջև Տեր»: Հրամայում է նաև դոհանալ՝ ցերեկը խաղաղությամբ անցկացնելու համար, և մաղթում է, որպեսզի նույն կերպ, առանց մեղջերի և դայթակղության, անցկացնեն նաև դիչերը՝ հավատի մեջ հաստատուն ու աներեր մնալով:

Սրանց Հաջորդում են քարոզներն ու աղոԹքները: ԱյնուՀետև ասվում է «Սուրբ Աստուածը»՝ ի դեմս Որդու, որով Հայտնվում է Փրկչի բոլոր տնօրինուԹյունների խորՀուրդը՝ ծննդյան օրից սկսած մինչև ՀարուԹյունը՝ Նրանից ողորմուԹյուն Հայցելով: Սուրբ Եկեղեցու աստվա-ծաբանները այս խոստովանուԹյունը, որպես Հրեղեն պարիսպ և անառիկ ամրուԹյուն, ավանդեցին մեզ:

## «Համբարձի»

Ապա Հաչտարար պատարագով քաջալերված, Հոգու աչքերը վեր Հառելով՝ ասվում է՝ «Համբարձի զաչս իմ ի լերինս՝ ուստի եկեսցէ ինձ օգնուժիւն» (Աչքերս դեպի լեռները բարձրացրի, որտեղից ինձ օգնուժյուն պիտի գա) (Սաղմ. ՃԻ 1): Այսինքն՝ երկինքների երկինքը, որ ի նկատի ունի Տիրոջ՝ երկնքի և երկրի Արարողի զորուժյունը, Բարձյալից օգնուժյուն խնդրելով, որպեսզի Իր Աջով գիչեր ու զոր պահի մեր անձերը, որ չմեղանչենք և չարը չգործենք: Եվ պահի հավատացյալ անձանց ամենայն չարից՝ Աստծու Որդու զորուժյամբ և խաչի նչանով: Նաև՝ առավոտից մինչ երեկո չարչարվել ու հոգնել ենք և հոգևոր ու մարմնավոր օգնուժյուն ենք խնդրում՝ որպեսզի չտկարանանք: Երկրորդ՝ քանի որ մոտենում է քնելու ժամը՝ պաՀպանություն ենք խնդրում:

## «Որ բնակեալ է»

Սրանից Հետո ասում ենք «Որ բնակեալ է» սաղմոսը՝ և պետք է իմանալ՝ որ սա «Համբարձի» -ի Համար է ասվում՝ այսինքն՝ օգնություն ենք խնդրում վերոհիչյալ պատճառների համար: Սակայն մեզ առաջիկայում աջից ու ձախից պատերազմ է սպատվում՝ այսինքն՝ չարից ու բարուց՝ հրեչտակներից ու դևերից՝ ընդ որում մենք պաչարված ենք երկուսի միջև: Եվ որին էլ որ անձնիչիան կամքով ախորժենք՝ կատանանք. եթե ապավինենք բարուն՝ ապա հրեչտակները մեզ օգնական կլինեն՝ իսկ եթե չարին հոժարենք, ապա սա հենց այն կլինի, ինչին մեզ մղում են դևերը:

Երբ միայն Հրեչտակներն են մեզ օգնում, Հարատևում ենք բարու մեջ՝ իսկ երբ միայն դևերն են՝ և Հրեչտակների պահպանությունն էլ չկա՝ ապա վնատվում ենք: Բայց երբ Հոժար կամքով դառնում ենք Աստծուն և ասում՝ «Դու՝ Տե՛ր՝ իմ Հույսն ես» (Սաղմ. Ղ 9)՝ ապա Աստված ասում է. «Քանի որ Հույսը ինձ վրա դրեց՝ Ես կփրկեմ նրան՝ նրան Հովանի կլինեմ՝ ջանգի Անունս ձանաչեց» (Սաղմ. Ղ 14): Այսինքն՝ ջանի դեռ Ինձ չէր ապավինում՝ Ես նրան չէի լսում: Իսկ երբ ասաց՝ «Դու՝ Տե՛ր՝ իմ Հույսն ես»՝ Ես լսեցի ու փրկեցի և փրկելուց Հետո երկնային օթևանում իմ Հովանու ներքո կՀանդստացնեմ նրան:

Համառատ ասած՝ այս տաղմասը վերաբերում է նրանց՝ ովջեր տատանայի փորձությունները ՀաղթաՀարելուց Հետո՝ Աստծու Հավանու ներջո՝ երկնային օթեւանում կՀանդատանան: Եվ դա Հայտնի է դառնում մեկնություններից՝ որովՀետև վերջին փոխում այսպես է ասվում. «Ցամենայն նեղութենէ խմմէ փրկեցեր գիս» (Իմ ողջ նեղությունից փրկեցիր ինձ) (Սաղմ. ԾԳ 9): Այսջանը Երեկոյան ժամերդության մասին: Ամբողջ տարվա մեջ միայն Ավադ Շաբաթ օրը չի կատարվում երեկոյան ժամերդություն:

#### ԽԱՂԱՂԱԿԱՆ ԺԱՄԵՐԳՈՒԹՑՈՒՆ



Խաղաղական ժամի ընդՀանրական աղոԹքի կարդը, որ կատարվում է ի դեմս Հոդի Աստծու և ի դեմս Որդի Աստծու, որ դրվեց դերեզման և իջավ դժոխք ու խաղաղացրեց Հոդիներին

ԱյնուՀետև սկսվում է Խաղաղական ժամերդությունը, որը ութերորդ ժամերդությունն է և նվիրված է Սուրբ Հոդուն: Այն Հաջորդում է Երեկոյան ժամերդությանը և կատարվում է արեդակի մայր մտնելուց Հետո:

Այս ժամին օրՀնում ենք Աստծուն՝ որովՀետև այս ժամին Քրիստոս աղոթեց Գեթսեմանիի պարտեզում, և Նրանից արյան քրտինք Հեղվեց, և այս ժամին դրվեց դերեզման՝ ու այս նույն ժամին, Հարությունից Հետո, անցնելով փակ դուների միջով՝ եկավ աչակերտների մոտ ու նրանց ողջույն տվեց:

«Խաղաղական» ժամին ապետք է՝ «Ի կարդալ խմում լուար ինձ՝ Աստուած՝ ըստ արդարութեան» (Երբ ձայն տվի, իմ արդարության Համար լսեցիր ինձ, Աստվա՛ծ» (Սաղմ. Դ 1): Բազմատեսակ սաղմոսներով փրկու-թյուն է մաղթեռմ Հոդիներին ու միաձայն խնդրում երկնային խաղաղու-թյուն դիչերվա Համար, որպեսզի պաՀպանի ու ամրացնի չարի երևացող ու աներևույթ զորություններից, որ չրջում են խավարի մեջ, ինչպես աս-վում է՝ «Որի մեջ չրջում են բոլոր դագաններն անտառի» (Սաղմ. ՃԳ 20):

Երբ Քրիստոս Հոգով դժոխք իջավ՝ Հոգիների Համար խաղաղություն եղավ: Այդ պատճառով աղոթքը «Խաղաղական» կոչվեց՝ ինչպես որ խոսքի սկզբում է ասում՝ «Ի նեղութենէ ինձ անդորը արարեր» (Նեղութենչ ինձ անդորը տվիր) (Սաղմ Դ 2):

Խաղաղականը յոԹ փոխեր ունի, որը ասվում է յոԹ մաՀացու մեղջերից սրբագործվելու Համար՝ որոնջ յոԹ զգայարաններով գործեցինջ՝ և խնդրում ենջ որպեսզի դրանջ մաջուր պաՀի և պաՀպանի չարից, որպեսզի անմեղ մնանջ:

Սրանից Հետո երգում ենք «ՇնորՀեա՛ մեզ Տէր» -ր:

#### ՇնորՀի՛ր մեզ Տեր

Սրանով մենչ Թչնամու դեմ ենչ ելնում քաջալերված՝ որ Աստված մեզ Հետ է և ոչ միայն մեր դործած մեղջերն է քավում՝ այլև պաՀ-պանում է մեզ Թչնամու նիզակներից ու մեր մեղջերի պատիժը բարդում ու կուտակում է դրանք մեզ դրդողների գլխին: Ինչպես ասում է՝ «Ընդ մեզ Տէր Աստուած՝ դիտասջիջ Հեժանոսջ և պարտեցարուջ» (Մեր Հետ է Տեր Աստված՝ իմացե՛ջ Հեժանոսներ և պարտվեցե՛ջ):

Իսկ մաղ Թանջից Հետո քարոզ ու աղ ոԹք է ասվում՝ որոնց նպատակը մեկն է՝ պաՀպանուԹյուն աղերսելը:

#### Տերն է իմ լույսր

Այնուհետև ասում ենք՝ «Տէր լոյս իմ» -ր (Սադմ. իԶ 1):

Քանի որ մոտեցել է խավար գիչերը՝ անՀրաժեչտ է դիմել անստվեր ճչմարիտ Լույսին՝ «որ լուսավորում է ամեն մարդու» (ՀովՀ. Ա 9)՝ որպեսզի չգայթակղվենջ: Ինչպես Տերն է ասում՝ «Եթե մեկը ցերեկն է քայլում՝ չի սայթաքում՝ որովՀետև տեսնում է այս աչխարՀի լույսը՝ իսկ եթե մեկը գիչերն է քայլում՝ սայթաքում է՝ որովՀետև Հետը լույս չունի» (ՀովՀ. ԺԱ 9՝ 10):

Բայց իմացի՛ր՝ որ Ինջը Քրիստոս մեզ Համար Լույս եղավ՝ ըստ Իր խոսջի՝ «Ես եմ աչխարհի լույսը» (Հովհ. Ը 12): Որովհետև մարմնավոր կյանջը խավար է կոչվում՝ և՝ միչտ չաղախվելով սրա հետ՝ կուրանում է մեր իմանալի հոդին: Իսկ Քրիստոս այս խավարի մեջ որպես լույս հայտնվեց: Ինչպես և ավետարանիչն է ասում՝ «Լույսը խավարի մեջ լուսավորում է» (Հովհ. Ա 5): Որովհետև ի հայտ է բերում մեր երկրային ցանկություններն ու հույսերը: Արդ՝ Նա՛ է երկնջի Լույսը. հոդիների կյանջն ու Կենդանությունը՝ ինչպես նաև մարմինների Արեդակը:

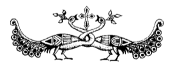
Օրինակ՝ մարդն այն չափով է սայթաքում՝ որ չափով որ լույսին չի նայում՝ իսկ նայելով լույսին՝ տեսնում է և՛ վիհը՝ և՛ հարթը՝ և՛ դժվարինն ու դյուրինը և ապա ուղիղ ձանապարհով ընթանում: Այսպես է և հոգին, որը մեղջերի պատրանջներից այնչափ է դայթակղվում՝ որչափ որ Քրիստոսին չի նայում: Իսկ Նրան նայելով՝ տեսնում է աչխարՀում չրջող՝ բայց աչխարՀին [մեղջին] անՀաղորդ՝ և դերադույն կյանջ եղող և մեզ նույնին կոչ անող Տիրոջը:

Միայն այս ժամանակ ենք Տանաչում ու Հասկանում՝ որ ամեն մարմնական Հաճույք վիհ է ու դայթակղություն՝ և պետք է դրանից հեռանալ ու դնալ Քրիստոսի չավիդներով: Այնուհետև առինքնելով ավետարանական ճառադայթը՝ ինչպես որ ասում է Մատթեոս ավետարանիչը, պետք է՝ «Ուրանալ սեփական անձն ու Լույսի ետևից դնալ» (Մատթ. Ժ 38): Այս մասին է առաջյալի խոսքը՝ «Հետևում մնացածները մոռացած՝ ձդտում եմ դեպի իմ առջևում եղածները. ուչադիր վաղում եմ աստվածային կոչմանս նպատակակետին՝ Քրիստոս Հիսուսով» (Փիլիպ. Գ 13-14):

Այսպիսով, լույսի ետևից անսայթաք դնացողները կժամանեն վերին Նավագանդիստ և խավարից չեն բռնվի՝ ինչպես Քրիստոս է ասում՝ «Ով Իմ ետևից է դալիս՝ խավարի միջով չի քայլի» (Հովգ. Ը 12):

Տենչալով դեպի Նրա իմանալի լույսը՝ Հոգևոր աչքերով կարելի է Հանաչել Հոգու Թչնամուն և խուսափել նրա արձակած աներևույթ նետերից: Այս իմաստով ենք ասում՝ «Տերն է իմ լույսը»:

Այսպիսով՝ ավարտում ենք ուժերորդ ժամերդության աղոթքները և սկսում իններորդ ժամերդության աղոթքը՝ որ «Եկեսցէ» -ն է



## ՀԱՆԳՍՏՑԱՆ ԺԱՄԵՐԳՈՒԹՑՈՒՆ



Հանդատյան ժամի ընդեհանրական աղոթքի կարդը, որ կատարվում է ի դեմս Հոր Աստծու, որ Իր Միածնի աջով պահպանի մեզ դիչերվա խավարից

Իսկ «Եկեսցէ»– Ն՝ որը Հանդստյան ժամն է և օրվա իններորդ ժամերդությունը՝ ի դեմս Հոր է կատարվում, և սրանից Հետո ննջում ենջ՝ ջանի որ սա վերջին ժամերդությունն է և օրվա ավարտը:

Հարկ է իմանալ, որ գիչերվա չորս պահերի համար գիչերը չորս անգամ է ժամերգություն կատարվում՝ դրանք են՝ հանգստյան՝ գիչերային՝ առավոտյան և արևագալի ժամերը:

Առաջին պահը Հանգստյան ժամն է, երբ ասում ենք «Եկեսցէ» -ն, երկրորդ պահը դիչերամեջն է, երրորդը՝ աքլորականչը, իսկ չորրորդը՝ լույս առավոտը: Այս ժամերի համար Տերը զգուչացրեց մեզ արժուն կենալ ու աղոժել՝ ասելով՝ «Արդ, արժուն կացե՛ք, որովհետև չգիտեք, ժե տանտերը երբ կդա՝ երեկոյա՞ն՝ Թե կեսդիչերին՝ աքլորականչի՞ն Թե առավոտյան դեմ» (Մարկ. ԺԳ 35):

Մարդու տարիջը ևս չորս Հասակներ ունի: Երեկոյան ժամը տղայությունն է՝ որով մուտք ենք դործում դեպի խավար կյանք՝ դիչերամեջը՝ երիտասարդությունն է՝ երբ թմրում ենք մեղջերի մեջ, աքլորականչը՝ ծերությունն է՝ իսկ առավոտն իր ծադմամբ մոտ է Հանդերձյալ աչխար-Հին, որ Ինքը Տերն է: Քանի որ մեր մարմինը նյութի չորս տարրերից է կազմված՝ և դրանցով ենք մեղանչում, այս է պատձառը, որ մեր Հոդու Համար, դիչերը չորս անդամ ենք աղոթում:

Հոգին երեք մասերից է բաղկացած՝ գիտակցություն, խոսք՝ կամջ կամ ցանկություն: Այն նաև Հինգ ներջին զգայարաններ ունի՝ դրանջ են՝ ընդՀանուր զգայություն՝ երևակայություն՝ կարծիք՝ տրամախո-Հություն և միտք, որը Հիչողությունն է:

Հոգու Հինգ արտաքին գգայարաններն են՝ տեսողություն՝ լսողու-

թյուն՝ Հոտառություն՝ ձաչակելիք և չոչափելիք: Սրանցով է մարդ ամեն տեսակի չար ու բարի արարքներ դործում՝ որի Համար էլ ցերեկը Հինդ անդամ ընդՀանրական աղոթքներ է կատարվում:

Հարդ. -Որո՞նք են ինը ժամերգությունների աղոթքները:

Պատասխան. -Վերն արդեն նչել ենք՝ որ ամեն օր ինն անդամ ենք աղոքում՝ ոչ ավել և ոչ պակաս, որոնք են. առաջին՝ «Տեր զի բազու- մը»՝ երկրորդ՝ «Հարցը»՝ երրորդ՝ «Արևագալը»՝ չորրորդ՝ երեք «Ողորմե-աները»՝ որոնցով Հասնում է վեցի՝ յոներորդ՝ «ԽոնարՀեցոն»՝ ուներորդ՝ «Խաղաղականը» և իններորդ՝ «Եկեսցէն»:

Իսկ Թե ինչո՞ւ են կիսատ փոխերը կարդված «իննոցի» Հետ՝ պատճառը Հետևյալն է: Երբեմն դիչերը վեց ժամով ավելանում է՝ իսկ երբեմն էլ՝ պակասում՝ ինչն ավելանում է ցերեկին՝ և դարձյալ՝ երբ պակասում է ցերեկից, ավելանում է դիչերին: Այս առումով են այսջան փոխեր սաՀմանված: Եվ սրանով մենջ պաՀպանություն ենջ խնդրում բոլոր ջսանչորս ժամերի երկրորդ կեսի Համար:

Հարդ. -Ո՞րն է Հանգստյան ժամի աղոթքի խորՀուրդը:

Պատասխան. -Աստված ասաց՝ «Թող լույս լինի, և լույս եղավ» (Ծննդ. Ա 3): Եվ լույսը Հույժ բարի էր, որով նորաստեղծ տարրերը մինչև երեկո անտրտում ուրախության մեջ էին: Եվ փոջր-ինչ անց, ոչ իրենց կամջով, այլ սնոտի Հույսով և աստվածանալու պատրանջով տուլորված՝ իրենց առաջնորդ իչխանի Հետ ընկան ապականության ծառայության մեջ, որի Համար էլ վչտագին մահը եղավ նրանց Հատուցում, իսկ Հող դառնալը՝ պատուհաս: Մարդկային բանական ցեղը, այսպիսի անազատ և մերժված վիճակում, Հարկադրված սպասում է Հանդստյան դիչերի դալստյանը:

Եղած կարողությամբ, սրտառուչ Հառաչանքներով մատուցվում են ժողովված աղոխքները՝ ոչ միայն արդարացի Հրամանը կատարելու, ըստ Դավիթ մարդարեի՝ «Օրը յոթ անդամ Աստծուն օրՀնել», այլ նաև, որպեսզի տուրբ խաղաղությամբ մահիձ մանենք: Որովհետև այս նինջը ստվերն է այն մեծ գիչերի, երբ մահվան քնով պետք է հող իջնենք և փտելու Հանձնենք մեր մարմինը՝ Հույսով սպատելով մինչև Հանդերձյալ առավոտի Հարությունը: Այս պատճառով Հավաքվում ենք աղոթքի Հանդատյան ժամին, որպեսզի առանց ամոթի և վախի առավոտյան Համարձակապես տեսնենք Արդարության Արեդակի լույսը:

Ինչպես վաճառականը, Համարձակորեն մեծ ճանապարՀ անցնելով ծովերով ու ցամաջներով և վերջապես Հասնելով իր Հայրենի ջաղաջի նավաՀանդիստը, ավելի է մտաՀոդվում՝ աչջի առջև ունենալով ընկեր-ների նախանձը, իչխանների ահը, վաճառականների դրժումները կամ ընտանիջի Թալանվելը, նույնպես և Աստծու Եկեղեցին Հասնելով այս աղոթեր ժամին, որպես մաՀվան քնի զարՀուրանջներով լցված, ավելի չատ է աղոթում խնդրելով պահպանություն դիչերվա Համար՝ իր առջև ունենալով դալիջ մաՀվան դիչերվա օրինակը: Չնայած սաղմոսները այլ և այլ տեղերում ասում են. «ԱյսուՀետև մենջ խաղաղությամբ կննջենջ» (Սաղմ. Դ 9), սակայն, «ննջեցեջ խաղաղությամբ և արթնա-ցեջ» ասելով ի նկատի ունի Հող իջնելը և Հանդերձյալ կյանջը:

Այս աղոթեջը կարևոր է, որպեսզի դադարենք ալեկոծվելուց և ցերեկվա անհանդստությունից ապահովված՝ մտնենք անկողին՝ մտաբերելով անցած օրվա մեր չահածները, մահաբեր թե՞ կենսաբեր են եղել
դրանք արդյոք, և մտածել այն ժամի մասին, երբ ելնելու ենք մեր մարմնից, ու սպասելու ենք հայտնության մեծ օրվան: Իսկ մնացածի՝ թե՛ 
քարոզի և թե՛ աղոթեքների՝ որոնք հերթականությամբ են ասվում՝ 
նպատակը նույնն է.

Հանդստյան ժամերդության վերջում՝ ժողովրդին արձակելուց Հետո, ջահանան «Հանդերուջ խաղաղութեամբ...» է ասում՝ որը ցույց է տալիս՝ որ սրանից Հետո պետք է ավարտել բոլոր դործերը և Հանդիստ քնել: Նն-ջելուց առաջ ամենահաղթ ու պատվական խաչի նչանով պետք է կնքել մեր զդայարանները, ինչպես դերեզմանն են կնքում, երբ այնտեղ են դնում Հավատացյալներին: Նույնպես և մահիձ մտնելիս նույն կնիջով պետք է ամրանալ՝ ասելով. «Սատանայի բոլոր խուովություններից խաղա-ղեցրո՛ւ մեր մտջերն ու իտրհուրդները այս դիչեր և ամեն ժամանակ»:

Իսկ Հանգիստ ջնից վեր կենալիս նույն կնիջով անմիջապես պետջ է ամրանալ և արժնանալով՝ Հրեչտակների նմանությամբ՝ օրՀնությամբ և գովաբանությամբ Տիրոջը խոստովանել՝ Հորը, Որդուն և Սուրբ Հոգուն, այժմ և անսաՀման Հավիտենության մեջ. ամեն:

## ՀԱՎԵԼՎԱԾ



#### Ժամակարդություն

Ժամերդություները, ընդՀանրապես, «Հայր մեր» աղոթքով են սկսում և ավարտում: Ցուրաքանչյուր ժամերդության սկզբում ասվում է այդ ժամին Համապատասխանող սալմոսը: Սաղմոսի առաջին տունը ջաՀանան է ասում՝ իսկ չարունակությունը սարկավագը:

Ժամակարգության Հիմջում սկսվածջների կանոնն է դրված՝ ըստ դասերի բաժանման և պաչտոնների կարդի: Դասերը՝ որոնջ ամեն օր փոխվում են, կոչվում են ավադերեցի դաս և աչակերտի դաս: Ավադերեցի դասում կարդը վարում է ջաՀանան՝ իսկ աչակերտի դասում՝ սարկավադը:

Ցուրաքանչյուր ժամերդության Համար դոյություն ունի երեք Հանդամանք․

Առաջին՝ յուրաքանչյուր ժամերդություն դիմվում է Սուրբ Երրորդության Անձերից մեկին:

Երկրորդ՝ որոչակի է կատարելու ժամը:

Երրորդ՝ սահմանված է տնօրինական հիչատակը, այսինքն՝ ժամերդությունը եթե ոչ ամբողջությամբ՝ ապա դոնե որոչ աղոթքներով Քրիստոսի որևիցէ տնօրինությանն է նվիրվում:

## Սաղ մոսասացություն

Սաղմոս ասելը քրիստոնյաների մեջ աղոԹելու ամենաՀին եղանակն է, իսկ սաղմոսասացուԹյան մեջ Հարատևելը անապատականներին է Հատուկ:

Սաղմոսները երկու եղանակով են ասվում՝ «Թիվ» և «ձայն»:

«Թիվը» ոչ թե սոսկ պարզ ընթերցում է, այլ թեթևակի մեղեդայնությամբ ընթերցանություն, իսկ «ձայնը»՝ երդեցողություն է՝ որը դաս առ դաս է կատարվում՝ ըստ ձայների:

Սաղմոսները բաժանված են ուԹ կանոնների և եղանակների և սկսված քներին են Համապատասխանում: Յուրաքան չյուր կանոն իր մեջ որոչակի Թվով սաղմոսներ է պարունակում և կրում է այն անունը, որը Համապատասխանում է այդ ուԹ կանոններում պարունակված առաջին սաղմոսի առաջին տողի առաջին բառին: Ըստ այդմ՝ վերջին ձայնը «Երանեալ» է կոչվում՝ իսկ առաջինը՝ «Երկինք պատմեն»: Յուրաքան չ-յուր կանոնում սաղմոսները Հետևյալ Թիվն են կազմում.

Վերջին ձայն՝ ԴԿ՝ պարունակում է 17 սաղմոս՝ Ա սաղմոսից մինչև ԺԷ սաղմոսը:

Առաջին ձայն՝ ԱՁ՝ պարունակում է 18 սաղմոս՝ ԺԸ սաղմոսից մինչև ԼԵ սաղմոսը:

Առաջին կողմ՝ ԱԿ՝ պարունակում է 19 սաղմոս՝ ԼԶ սաղմոսից մինչև ԾԴ սաղմոսը:

Երկրորդ ձայն՝ ԲՁ՝ պարունակում է 17 սաղմոս՝ ԾԵ սաղմոսից մինչև ՀԱ սաղմոսը:

Ավադ կողմ՝ ԲԿ՝ պարունակում է 17 սաղմոս՝ ՀԲ սաղմոսից մինչև ՁԸ սաղմոսը:

Երրորդ ձայն՝ ԳՁ՝ պարունակում է 17 սաղմոս՝ ՁԹ սաղմոսից մինչև ՃԵ սաղմոսը:

Վառ ձայն՝ ԳԿ՝ պարունակում է 13 սաղմոս՝ ՃԶ սաղմոսից մինչև ՃԺԸ սաղմոսը:

Չորրորդ ձայն՝ ԴՁ՝ պարունակում է 29 սաղմոս՝ ՃԺԹ սաղմոսից մինչև ՃԽԷ սաղմոսը:

ԸնդՀանուր՝ 147 սաղմոս: Վերջին երեք սաղմոսները այս ցուցակում չկան: Սաղմոսի յուրաքանչյուր կանոն իր մեջ յոխ ստորաբաժանումներ ունի, որոնք դուբղաներ են կոչվում:

«Գուբղայ» նչանակում է սաղմոսների Հավաքածու: «Գուբղայ» բառը՝ նաև՝ գոբողայ՝ գոբաղայ և գուբողայ գրությամբ է Հանդիպում և ծագում է եբրայեցերեն «գըբուլ» բառից՝ Թարգմանաբար՝ սաՀման:

Յուրաքանչյուր կանոն յոթ գուբղաներից է բաղկացած՝ իսկ յուրաքանչյուր դուբղա իր մեջ չուրջ երեք սաղմոս է ընդդրկում՝ և կախված սաղմոսների ընդարձակությունից՝ այս թիվը մինչև վեցի է Հասնում:

Սաղմոսներն էլ իրենց Հերթին տների են բաժանված՝ և մեկ գուբղայում եղած տների միջին ջանակը ջառասունի է Հասնում: Կան դուբղաներ, որոնջ կազմված են 26 տնից՝ կան որ՝ 74 տնից: Ցուրա-ջանչյուր կանոնում տների գումարը 238 -ից (ԴԿ) մինչև 362 (ԳԿ) -ի է Հասնում: Մյուս կանոնները Հետևյալ տեսջն ունեն՝ ԲԿ -348՝ ԱԿ -318՝ ԳՁ -314՝ ԴՁ -302՝ ԱՁ -289՝ ԲՁ -280:

Սաղմոսները և չարականները անՀրաժեչտ է դաս առ դաս երդել: Սաղմոսների վերջում ասվում է՝ «Փառջ Հօր և Որդւոյ և Հոդւոյն Սրբոյ. այժմ և միչտ և յաւիտեանա յաւիտենից. ամէն»: Այս Հավելադրությունը վերադրվում է Հակոբ Տեառնեղբորը:

## Շարականների մասին

Քրիսսունեության սկզբնական չրջանում գոյություն չունեին պաչտամունքային Հատուկ չարականներ ու երաժչտություն՝ և Աստված-պաչտությունը Հիմնականում սաղմոսներով էր ուղեկցվում: Հետագա-յում աստիձանաբար այդ նույն սաղմոսները սկսեցին եղանակներով կատարել՝ բաժանելով այն ութ ձայների: ԱյնուՀետև այլ երգեր ու մեղերիներ ևս ավելացան, մինչև որ Հաստատվեց եկեղեցական երաժչտության և ժամերգությունների այսօրվա կարգը:

ԲազմաԹիվ սաղմոսներ՝ որ նախկինում եղանակով էին կատարվում, այսօր «Թիվ» են ասվում՝ փոխարենը յուրաքանչյուր սաղմոսին Համապատասխան նոր երգեր էին Հորինվում: Արդյունքում Հայ Եկեղեցում չարականների ուԹ տեսակ երգեցողություն Հաստատվեց՝ դրանք են՝ ՕրՀնուԹիւն՝ Հարց՝ Մեծացուսցէ՝ Ողորմեա՝ Տէր յերկնից՝ Մանկունք՝ Ճաչու՝ Համբարձի: Սրանք Համապատասխան սաղմոսներից են վերցված և տարբեր մեղեդիներով են եղանակվում:

«ՕրՀնու Թիւն» է կոչվում այն երգը՝ որը մարդարեական օրՀնու-Թյանն է Համապատասխանում: Սաղմոսարանում այն դրված է ամեն մի կանոնից Հետո և կատարվում է դիչերային ժամին: Առաջինը Մովսեսի օրՀնու Թյունն է՝ «ՕրՀնեսցուք զՏէր՝ գի փառօք է փառաւորեալ»: Այս խոսքերով էլ սկսվում է օրՀնու Թյան չարականը: «Հարց»-ը երեք մանուկների օրՀնությունն է՝ «ՕրՀնեալ ես Տէր Աստուած Հարցն մերոց...»: Սա առավոտյան ժամին է կատարվում:

«Մեծացուսցէ» -ն սուրբ Մարիամ Աստվածածնին նվիրված երգ է, որը Հետևյալ խոսջերով է սկսվում՝ «Մեծացուսցէ անձն իմ զՏէր...»: Այն առավոտյան ժամին է կատարվում:

«Ող որմեա» -ն նույնպես առավուղան ժամին է ասվում և վերցված է Ծ-րդ սաղմոսից՝ «Ող որմեա ինձ Աստուած ըստ մեծի ող որմութեան Քում...»:

«Տէր յերկնից» -ը ևս առավոտյան ժամին է երգվում և վերցված է ՃԽԸ -րդ սաղմոսից՝ «ՕրՀնեցեջ գՏէր յերկնից...»:

«Մանկունը» -ը նույնպես առավոտյան ժամին է երգվում ըստ ՃԺԲ սադմոսի՝ «ՕրՀնեցէը մանկունը գՏէր...»:

«Ճաչու» չարականները այդ ժամերի և պատարագի ընթացքում կատարվող այն չարականներն են, որոնք տարբեր տալմոսներից են ջաղված՝ օրվան Համապատասխան:

«Համբարձի» չարականը երգվում է երեկոյան ժամին՝ ըստ ՃԻ սաղմոսի՝ «Համբարձի զաչս իմ ի լերինս...»:

Բացի այդ Հորինվեցին նաև երաժչտական այլ դործեր՝ որոնք չարականների Թվին չեն դատվում, այլ երդ՝ տաղ՝ դանձ և մեղեդի են կոչվում:

Շարական բառը ստուգաբանվում է որպես՝ «չար ական պատուականաց»՝ պատվական՝ ազնիվ ջարերի չարան:

Հին ժամանակներում սաղմոսին առընվեր չարականը սաղմոսն ամբողջովին ընվերցելուց հետո չէր երդվում՝ ինչպես այսօր է ընդունված՝ այլ սաղմոսի մի քանի տունն ասելուց հետո չարականի առաջին տունն էր երդվում՝ կրկնելով այն երկու կամ երեք անդամ: Դարձյալ ընվերցվում էր սաղմոսի մի քանի տուն և կատարվում չարականի հաջորդ տունը, և այսպես չարունակ՝ մինչև սաղմոսի վերջին խոսքերը՝ որի հետ կատարվում էր չարականի վերջին տունը:

## ՕրՀնության մասին

ՕրՀնություն երբեմն նչանակում է երանություն, բարություն և կյանք: Երբեմն էլ նչանակում է չնորՀակալություն, խոստովանություն կամ Հայտնություն: Այն օրՀնությունը, որով Աստծուն օրՀնում ենք, իրականում դոհության, չնորհակալության և խոստովանության արտա-Հայտություն է: Իսկ այն օրհնությունը, որով Աստված է օրհնում մարդկանց՝ կյանք, երանություն և բարությունն է ընդդրկում:

Աստծուն Հետևյալ կերպ ենք օրՀնում. նախ Հայտնում ենք մեր չնոր-Հակալությունը և դոՀությունը՝ Իր անվճար երախտիքների Համար, այնպես, ինչպես վայել է արարածներին՝ այս ամենը Հայտնել իրենց Տիրոջը ոչ որպես կարոտոլի, այլ անկարտոի, որպես Աստծու: Ինչպես ասում են՝ «ՕրՀնեալ է Աստված, որ անտես չարեց իմ աղոթքը» (Հմմտ. ԿԵ 20):

ՕրՀնության երկրորդ եղանակը խոստովանությունն ու վկայությունն է, որ բարի է բնությամբ և լեցուն ամեն չնորՀներով, անթերի ու երանելի, երջանիկ ու բարեբուխ: Ինչպես և ասում են՝ «ՕրՀնեալ ես մեր Հայրերի Տէր Աստուած» (Դան. Գ 52):

Երրորդ եղանակը՝ Հայտնությունն է: Հայտնություն և խոստովանություն այսինքն՝ որ Աստված Հայտնի է և ոչ քողարկված կամ թաքնված: Ինչպես ասում են՝ «ՕրՀնեալ է Աստված» (Սաղմ. ԿԵ 20) կամ «Փառավորյալ է Նրա Անունը» (Բ Թես. Ա 12):

ՕրՀնությունները լինում են տարբեր տեսակների: Նախ՝ օրՀնություն, որով մարդն է մարդուն օրՀնում: Ըստ Հետևյալ խոսքի՝ «ՕրՀնեց Մելջիսեդեկը ԱբրաՀամին» (տե՛ս Ծննդ. ԺԴ 19):

Երկրորդ օրՀնություն, երբ մարդիկ Աստծուն են օրՀնում: Ինչպես ասվում է՝ «ՕրՀնություն և փառջ Հորը և Որդուն և Սուրբ Հոդուն»:

Երրորդ՝ որով Աստված է օրՀնում ստեղծվածներիս: Ինչպես Աստված օրՀնեց ԱբրաՀամին՝ ասելով՝ «ԱՀեցեջ և բազմացեջ» (տե՛ս Ծննդ. ԼԵ 11): Սրա Համար է պատարագիչ ջաՀանան ասում՝ «Որ օրՀնում ես նրանց, ովջեր օրՀնում են Քեզ Տեր»:

Հարկ է իմանալ, որ օրՀնությունները երկու տեսակի են լինում՝ երկնային և երկրային, այն է՝ Հոգևոր և մարմնավոր, անցավոր և անանց: Արդ՝ երկու կտակարաններով երկու օրՀնություններ բաչխվեց մարդկանց, ըստ որում՝ Աստված մարմնի բազմանալը և նյութական Հարստությունը Իսրայելացիներին տվեց, իսկ կուսությամբ ու աղջատութթյամբ Հոգու աճը՝ ջրիստոնյաներին:

Չորրորդ՝ օրՀնություն, որով ստեղծվածները նվիրաբերվում և սրբագործվում են: Ինչպես Պողոս առաջյալն է ասում՝ «Մանավանդ երբ դրանք դոՀությամբ են ընդունվում, քանի որ Աստծու Խոսքով և աղոթքով ամեն բան մաքուր է» (Ա Տիմ. Դ 45): Այսպես է՝ քահանայական հանդերձների, սեղանի, տաձարի, մոմերի և այլ իրերի օրհնությունը, որոնք աղոթքով և օրհնությամբ արբագործվում են և ընծայվում:

Հինպերորը՝ որով արարածները՝ Թուչունները և այլ կենպանիները, ծովերը և դետերը օրՀնում են Ասոծուն: Ինչպես Դանիելն է ատում՝ «Ցերեկներ և դիչերներ, ՕրՀնեցե՛ք Տիրոջը» (Դան. Գ 69): Երկնքի Թուչունները, լույսը և իտակարը Տիրոջն օրՀնում են նրանով, որ Ասոծու մեծությունն են Հայտնում՝ կատարելով իրենց դործերը, իրենց ընթացրվ ընթանալով, որով Հետև անիտա տարրերի, այսինքն՝ երկնքի և երկրի կամ այլ արարածների տեսությունը օրՀնություն և դուշություն է Ասոծուն: Մանսականդ, որ նրանցով Հայտնի է լինում Արարիչը՝ Աստված, ըստ Հետևյալ խոսքի՝ «Ասոծու աներևույթ Հատկությունները խմանալի կերպով տեսանելի են Նրա ստեղծածների մեջ» (Հուոմ. Ա 20), նաև՝ «Երկինքը պատմում է Ասոծու փառջը» (Սազմ. ԺԸ 2): Այսինքն՝ այս ստենը տեսնելով և խորՀելով՝ ճանաչի՛ր դրանց Արարչին՝ Աստծուն և օրՀնությանը դունիը Մրանից: Սա է անիտաների օրՀնությունը:

Վեցերորդ՝ օրՀնություն, որով մարդիկ Հրեչտակներին են օրՀնում (տե՛ս Տոբիթ ԺԱ 6):

Ցոթերորդ՝ օրՀնություն, որով Հրեչտակներն են օրՀնում Աստծուն՝ միչտ ասելով՝ «ՕրՀնեպ» և «Фառջ»:

Ութերորդ՝ օրՀնություն, որով ընծայումից Հետո այլափոխվում է իրի գոյացությունը ըստ Մատթեոս ավետարանչի՝ «ՕրՀնեց ու կտրեց և տվեց աչակերտներին ու ասաց. «Առե՛ք, կերե՛ք, այս է Իմ մարմինը» (Մատթ. ԻԶ 26): ՈրովՀետև այս օրՀնությունից Հետո, Հայտնի է, որ այլևս չմնաց Հացի գոյացությունը, այլ այն Քրիստոսի ձչմարիտ Մարմնի փոխարկվեց:

Իններորդ՝ օրՀնություն, որով աղոթքների, պաղատանքների և օրՀնությունների դատակարգումն է նչվում: Ըստ որում տաղմոսի վերնագիրն ատում է՝ «ՕրՀնության տաղմոս», կամ «ՕրՀնություն տասիճանաց» և այլն:

Տասներորդ օրՀնությունը, որը Մովսեսի օրՀնությունն է, կոչվում է նաև Ավագ օրՀնություն: Չնայած որ Հովսեփը նույնպես օրՀնեց իր որդիներին, սակայն Մովսեսը ավագն է բոլոր մարգարեներից: Նաև Մովսեսը դեմ Հանդիման կանգնելով դեմ առ դեմ խոսեց Աստծու Հետ՝ առանց առակների: Միայն Մովսեսը աստված կոչվեց և ոչ թե գուտ անունով միայն, այլև գործով էր իչխում վերին ու ստորին արարածներին: Դարձյալ՝ Մովսեսի օրՀնության մեջ է պատմվում աչխարՀի վախձանի և վերջին օրՀնության մասին՝ մեղավորներին՝ տանջանք և արդարներին պատիվ խոստանալով:

#### Մաղ Թանքի մասին

Մաղ Թանք են կոչվում Համառոտ աղոԹքները՝ որոնք ժամերդու-Թյան մեջ օգտագործվում են իբրև աղոԹքների Հիմնական իմաստը պարունակող բացատրուԹյուններ: Սրանք նաև ուրիչներին աղոԹել Թելադրելու Համար կատարվող աղոԹքներ են:

Մաղ խանք ասելու իրավունքն ունեն ավագ պաչտոնյան, ավագերեցը կամ դասի կարդավորողը: Մաղ խանք ասող ները «ժամօրՀնող ներ» են կոչվում: Մաղ խանքները լինում են օրվան Համապատասխան՝ ինչպես՝ տերունական ու սրբերի տոների, կամ պաՀոց օրերին նվիրված մաղ խանքները:

Տերու նական տոների մաղ Թանջը տվյալ տոնին է Համապատասիանում:

Մրբոց տոների մաղ Թանջները բարեխոսական են: Նախնապես դիմվում է սուրբ Աստվածածնի բարեխոսությանը՝ ապա՝ ՀովՀաննես
Մկրտչի ու Ստեփանոս Նախավ կայի՝ այնու Հետև Գրիգոր Լուսավորչի և
Հետո միայն այն սուրբի՝ ում Հիչատակին է կատարվում:

Գիչերային ժամերդության մեջ պահոց օրերի մաղթանչները ըստ ութ ձայների են որոչված, և յուրաքանչյուր մաղթանքի առաջին խոսքերը սաղմոսներից են քաղված:

## Քարոգի մասին

Քարոզել նչանակում է սնել ժողովրդին Աստծու Խոսքի Հոդևոր Հացով կամ լուր Հուչակել, Հրապարակել, Հրատարակել, ծանուցանել, Համբավել: Ինչպես Աստված Հրամայեց Եսայի մարդարեին ջարոզել, այսինջն՝ ժողովրդին ծանուցանել՝ ազդարարել:

Քարոզ ները նաև աղոԹքների կոչեր են՝ և ասվում են նախ՝ աչխար-Հի խաղաղության՝ եկեղեցու Հաստատության՝ սուրբ և ուղղափառ եպիսկոպոսների՝ Հայրապետի՝ ապա՝ վարդապետների՝ քաՀանաների՝ սարկավագների՝ դպիրների և եկեղեցու ուխտի մանուկների Համար: Քարոզի ժամանակ Հիչատակվում են նաև աչխարհի Թագավորներն ու իչխանները՝ առՀասարակ ամբողջ ժողովուրդը և ի Քրիստոս ննջածները:

#### Բարեխոսության մասին

Սուրբ են կոչվում նրանք, ովջեր Աստծուն Հաձելի կյանքով ապրեցին, կամ նաՀատակությամբ վկայի մաՀր ընդունեցին:

Ճգնավոր են կոչվում նրանք, ովքեր սատանայի դեմ պատերազմելով Տգնեցին և Հանուն Տիրոջ բազում վչտերի ու նեղությունների Համբերելով՝ Հաղթեցին:

Բարեխոսական աղոխքների պատճառը կայանում է Հետևյալում. երբ անՀատը, իր մեղջերի ծանրուխյունը գիտակցելով, չի Համարձակվում որևէ բան խնդրել Աստծու Ամենազոր Տերուխյունից, ապա դիմում է սրբերի ու ձգնավորների միջնորդուխյանը՝ ասելով՝ «Նրանց աղոխքներով ու բարեխոսուխյամբ ողորմիր մեզ», որպեսզի Տերը նրանց միջնորդուխյամբ ողորմի:

## Հարցեր պաչտամունքի մասին

Հարդ. -Ինչո՞ւ է եկեղեցում պաչտամունքը երկու դասերով ընժանում: Պատասխան. -Որով Հետև, երկդասյա էին տաձարում Դավ Թի կարդած երդիչ ները՝ ովջեր ամեն օր՝ դիչեր-ցերեկ՝ ջսանչորս ժամ պաչտում էին Տիրոջը:

Ինչպես Հայտնի է Ասափի ու Կորխի սաղմոսներից՝ Հին տաձարում սաղմոսերդությունը դաս առ դաս էին կատարում: Նույն օրինակով է նաև Եկեղեցին երկու դասեր կարդել:

Մեկ այլ իմաստով նչանակում է՝ նախ՝ Հրեաները, ապա՝ ՀեԹանոսները: Դարձյալ՝ նախ՝ վերին, ապա՝ ստորին պաչտոնյաները:

Նաև՝ Հանդերձյալում լինելու են երկու որմեր՝ մեկը կազմված Հրեչտակներից, մյուսը՝ մարդկանցից, որպես Սուրբ Երրորդության Հավիտյան փառաբանողներ:

Երբեմն երկու դասերը միաձայն են երդում՝ ինչպես օրինակ՝ «Փառջ ի բարձունոն» և այլ երդերում: Սա Հրեաների ու Հեթանոսների միությունն է ցույց տալիս՝ որպես մի Հոտ և մի պաչտամունջ: Դարձ-յալ խորՀրդանչում է՝ որ Հանդերձյալ կյանջում խառնվելու են Հրեչտակների Հետ այն մարդիկ, ովջեր լրացնելու են ընկած սուրբ կույսերի տեղը:

Ընդ-Հանրապես չարականը երկու անդամ է ասվում՝ որով Հետև Հոդի ու մարմին ենջ: Իսկ երեջի դեպջում Սուրբ Երրորդությանն է ուղղվում:

Հարց. -Ինչ ո՞ւ ենք միաձայն երգում:

Պատասխան. - Տերունական տոներին միաձայն ենք երդում՝ որով-Հետև առաջ Ադամը Հրեչտակների Հետ էր օրՀնում Աստծուն՝ իսկ Հետո բաժանվեց՝ սակայն Քրիստոսով դարձյալ Հոդակապվեց նախկին օրՀներդություններին Հարմարապես: Այս է պատձառը՝ որ կիրակի օրերին միասին «ձայնիւ» ենք երդում՝ իսկ այլ օրերին «Թիվ» ենք ասում:

Նաև՝ Տիրոջ ծննդյան օրը Հրեչտակները ձայնակից էին Հովիվներին:

Երրորդ՝ Տիրոջ Հարությամբ Հրեաներն ու Հեթանոսները՝ մեռյալներն ու կենդանիները միաբան էին:

Չորրորդ՝ Տիրոջ երկրորդ դալուստին մարդիկ միաձայն կլինեն Հրեչտակների Հետ:

Իսկ երկու դասերը վկայում են՝ որ այսօր զանազանվում են Հրեչտակներն ու մարդիկ՝ երկինջն ու երկիրը:

Հարց. -Ինչո՞ւ է միայն մի սարկավագ քարոզում:

Պատասխան. -Ինչպես յուրաքանչյուր դասից միայն մեկն է սաղմոսում՝ այնպես էլ այստեղ ՝ երկու դասերից միայն մեկն է քարոզում:

Երկրորդ՝ Մովսեսը միայնակ աղաչում էր ամբողջ ժողովրդի Համար:

Երրորդ՝ մեր Տերը աղոխում էր ամբողջ մարդկության համար: Եվ Նույնն է խորհուդը, երբ մեկը պատարագում կամ աղոխում է ուրիչների համար:

Չորրորդ՝ սարկավադը խորՀրդանչում է Սուրբ Հոդին, Ով լուռ բարեխոս է լինում մեղ մեր Հեծեծանջներում:

#### Ընթերցվածք և Հավատամք

Հարց. -Ինչո՞ւ ենք նախ մարդարեական ու առաջելական խոսքերը կարդում՝ ապա նոր միայն՝ Ավետարանը:

Պատասխան. -Որով Հետև մարգարեները կանխատացին Միածնի գալուսոն ու այլաբանորեն այդ մասին գրեցին՝ ինչը Հետագայում սուրբ առաջյալների միջոցով մեզ ծանուցվեց: Այդ է պատճառը՝ որ նախ՝ նրանց գրվածջներն ենջ ընԹերցում և այնուՀետև՝ Ավետարանը:

Սրանից Հետո ասում ենք «Հավատամբ»-ը՝ որը ստուգապես և աներկբայորեն Սուրբ Հոգու կողմից է չնորՀված՝ սուրբ ԱԹանաս Հայրապետի միջոցով, Նիկիայի սուրբ ժողովի ժամանակ՝ որպես ուղղափառ Հավատի լուսաճաճանչ դավանություն:

իսկ Համառոտ այն խոսջը՝ որ «Հավատամջ» -ից Հետո ավադ ջաՀանան է ասում՝ Հետևյայն է.

«Իսկ մեջ փառաւորեսցուջ՝ որ յառաջ քան զյաւիտեանս երկիր պադանելով Սրբոյ ԵրրորդուԹեանն և Միոյ ԱստուածուԹեանն՝ Հօր և Որդւոյ և Հոդւոյն Սրբոյ՝ այժմ և միչտ և յաւիտեանս յաւիտենից. ամէն»

(Իսկ մենք փառավորում ենք Նրան՝ Ով Հավիտենականությունից առաջ է. երկրպագելով Սուրբ Երրորդությանը և Մի Աստվածությանը՝ Հորը՝ Որդուն և Սուրբ Հոգուն՝ այժմ և միչտ և Հավիտյանս Հավիտենից, ամեն): Սա մեր սուրբ Գրիգոր Լուսավորչի խոսքերն են՝ որոնք իր ձեռջով Հավելեց «Հավատամքին» այն կարդալուց Հետո՝ որպես Հաստատություն Հավատի և կնիք՝ ուղղափառության: Սրանից Հետո ասվում է ջարոզ՝ աղոթջներ՝ որոնցով էլ եզրափակվում է:

Հարց. -Ինչո՞ւ են եկեղեցում ընթերցում նախ մարգարեական գրջերը՝ այնուՀետև առաջելական թղթերը՝ ապա՝ Ավետարանը՝ և Հետո՝ «Հավատամջ»-ը:

Պատասխան. –Ասենք՝ որ մարդարեները՝ իբրև կանխասացներ՝ նախապես պատմեցին Բանի մարդեղության և մարդկանց փրկության մասին՝ իսկ առաջյալները, որպես ականատեսներ՝ վկայեցին դա: Իսկ կանխասելը նախորդում է վկայելուն:

Դարձյալ՝ մարդարեները Հեռվից՝ իսկ առաջյալները մոտիկից տեսան մարմնացած Բանին: Այս պատճառով էլ տեղերը փոխում ենջ. մարդարեությունները եկեղեցու մեջ ենջ ընթերցում՝ իսկ առաջելական թղթերը՝ բեմի մոտ:

Դարձյալ՝ մարդարեները սերմանեցին՝ իսկ առաջյալները Հնձեցին: Նաև՝ մարդարեները խոսեցին՝ իսկ առաջյալները կատարեցին:

Դարձյալ՝ այստեղ՝ նախ՝ օրինակը՝ Հետո ճչմարտությունն ենք իմանում՝ և ապա այնտեղ՝ բեմի վրա՝ առանց ընդմիջման ընթերցվում է Ավետարանը՝ որովՀետև ավետարանիչն ասում է՝ «Եվ ամենքը Աստծուց ուսած կլինենք» (ՀովՀ. Զ 45):

## Մոմ վառելը և խնկարկելը

Հարց. -Ի՞նչ է նչանակում Ավետարանի «օրԹի» -ն՝ մոմ վառելը և բուրվառ գցելը:

Պատասխան. -Սրանք օրենքի խորՀուրդն ունեն: Երբ Տերը Սինա լեռան վրա իջավ, փող Հնչեց՝ որոտ լավեց՝ Հուր և ծուխ ելավ՝ որից Հետո Մովսեսին տրվեցին պատվիրանները: Նույնը և այստեղ. որոտի փոխարեն բարձրաձայն «օրԹի» ենք ասում՝ որ նչանակում է՝ մոտեցե՛ք: Եվ ինչպես որ Իսրայելի ժողովուրդը մոտեցավ լեռանը՝ այնպես էլ մեզ է անհրաժեչտ ոտքի կանդնել՝ առաջ դնալ ու լսել:

Բուրվառի ձայնը փոխարինում է փողի ձայնին՝ իսկ ձրագը՝ կրակին, նաև Մովսեսի դեմջից ցոլացող լույսին, խունկը՝ ծխին՝ գրակալն ու բեմը՝ բազմության Համար անմատչելի Սինա լեռանը, իսկ գրակալի ծածկոցը՝ այն ամպին, որը ծածկեց Մովսեսին:

Մեկ այլ իմաստով գրակալը խորՀրդանչում է նաև Մովսեսին, ով Աստծուց պատդամներ ընդունելով՝ ժողովրդին էր փոխանցում, իսկ գրակալի ծածկոցը՝ օրենջի քողին: Նաև խաչն է խորՀրդանչում և Քրիստոսի խաչի վրա քարոզելը:

Շուրջառը Մովսեսի լուսավոր քոլի օրինակն է, Ավետարանը՝ երկու տախտակների, իսկ ընԹերցումը՝ աստվածխոսուԹյան օրինակը:

Ընվերցող սարկավագը միջնորդ Հրեչտակն է կամ Մովսեսը՝ որ ժողովրդի խնդրանքով Հայտնեց Աստծու պատվիրանները՝ ըստ Հետեվյալ խոսքի՝ «Դո՛ւ խոսիր մեզ Հետ՝ և մենք կՀնազանդվենք: Աստված Թող չխոսի մեզ Հետ» (Ելք Ի 19): Այս իմաստով է սարկավագը նախ քաՀանայի առաջ ընվերցում՝ որպես Թե նրանից է սովորում, և ապա՝ դառնում ժողովրդին:

Ժողովրդի գլխաբաց կանգնելը նչան է, Թե բաց են սրտերը Արարչի Հրամանների Համար, իսկ ձեռջերը իրար Հպած պահելը նչանակում է՝ «Ծառա եմ ու Հնագանդ»: Երկու ոտջերը մեկտեղ կցված կանգնելը նչանակում է, որ նեղ է ԱրջայուԹյան ձանապարհը:

## Բուրվառի խորՀուրդը

Բուրվառը բազում խորՀուրդներ ունի: Նախ՝ ըստ ոմանց՝ բուրվառը Քրիստոսի մարդեղությունն է նչանակում՝ Հուրը՝ աստվածությունը՝ իսկ ծխումը՝ Սուրբ Հոգու բուրումն է: Նրա երեջ չղթաները երեջ գոյացություններն են: Վերին ագույցը նչանակում է միություն՝ զանգակները առաջյալներն են՝ իսկ սարկավագները ջարոգիչների օրինակն են:

Դարձյալ՝ բուրվառը Կույս Մարիամն է՝ Հուրը՝ նրանում բնակված Աստվածությունը՝ իսկ կրակին մոտեցրած խունկն ու բուրած Հոտը՝ մարմնի միությունն է Բանի Հետ ու աչխարՀով մեկ տարածված անուչ-աՀոտությունը: Երեք չղթաները նրա երեք պատիվներն են՝ որոնք են՝ կույս՝ մայր և ծնող Աստծու՝ որ առաքյալների քարողությամբ Հնչեց բովանդակ տիեղերքում:

Դարձյալ՝ բուրվառը մեր սիրտն է՝ խունկը՝ աղոթքքը՝ Հուրը՝ ջերմ սերը:

Բուրվառի նյութերի նչանակներն են. ոսկին՝ մեր Հավատը՝ արծաթել՝ սուրբ վարքը՝ պղինձը՝ Աստծու երդերին վարժված Հնչող ձայնը՝ երկաթը՝ իտսքը՝ որ ջախջախում է ստոր ախտերը: Իսկ միմյանց միակցված երեք չղթաները չնչի՝ մարմնի ու Հոդու սերտ դաչնություններն են արտաՀայտում: Վերին ադույցը իմացական Հոդին է՝ իսկ ներքին կառույցը՝ մարմնի բնությունը: Բռնատեղին՝ որ վերին մասում է՝ մեր Հիչողությունն է՝ իսկ բուրվառը իր ամբողջության մեջ՝ առ Աստված ուղղված մեր կատարյալ ընթացքը՝ որը՝ առնելով ձեռքի մեջ՝ միչտ Աստծուն ենք մասուցում:

Դարձյալ՝ բուրվառը բովանդակ արարչադործությունն է խորհըրդանչում՝ այսինջն՝ երկինջը՝ երկիրը և մյուսները՝ ինչպես և ասվեց:

#### Կոչ նակի մասին

ԺամՀարի ազդարարությունը Գաբրիելի փողի օրինակն է, այսինքն՝ լուսո Հրեչտակների խոսքը փողի գոչմամբ, իսկ մարմնատանջ Հոգնությամբ վաստակած Հանգիստ մահիճը Թողնելը և փութով աղոթատեղի Հասնելը նչանակում է՝ Թողնել Հողաթավալ և մարմնական ջանքերով ապրած կյանքը և ՀամընդՀանուր Հարությամբ Հասնել դատաստանի ատյանին:

Մենք էլ, Հարության խորհրդի օրինակով, վեր ենք կենում ու դնում եկեղեցի և խոնարհվում Քրիստոսի առջև՝ և՝ հիչելով մեր մեղջերը, դատապարտում ենք ինջներս մեզ ու մեծ Հառաչանջներով Քրիստոսից ողորմություն խնդրում:

Նաև Սինա լեռան վրա Հնչած փողի ազդարարության օրինակն է և նչանակում է Սուրբ Հոդու ազդեցությունը մարդարեների վրա՝ նրանց, ովջեր բարձրաձայն փողով, բարձր լեռան վրա կանդնած՝ Սիոնի ավետիսն էին ախռում:

Մեկ այլ դեպքում այն առաքյալների ու ավետարանիչների խոսքի Հետ է առնչվում, ովքեր քաջաբար Հնչեցրին փողերը, որպես ժամամուտ տիեզերքին: Նաև ննջեցյալների ՀամընդՀանուր Հարության մասին Հանդերձյալներին է ազդարարում:

Երբ Նոյը Աստծուց տապան կառուցելու Հրաման ստացավ՝ որով Հետև մարդկանց պատձառով չրՀեղեղ էր լինելու աչխարՀում՝ և այն գրեխե Հարյուր տարում կառուցեց, ապա կամենալով Հավաքել բոլոր կենդանիներին վերցրեց փայտե ժամաՀարը և Հնչեցրեց: Եվ երբ նրան մոտեցան կենդանիները՝ գազանները՝ ընտանիները և սողունները՝ ապա մաջուր կենդանիներից վերցրեց յոխական՝ իսկ անմաջուրներից՝ երկուական ու մտցրեց տապան՝ որոնք և փրկվեցին չրՀեղեղի չրերից:

Նմանապես և այժմ սուրբ Եկեղեցին է աչխարհի ծովում լողացող տապան՝ իսկ մենք ժամհարի հնչեցրած զանգով հավաքվում ենջ եկեղեցում՝ սրբերով ու անսուրբերով՝ մեղավորներով ու արգարներով հանդերձ և փրկվում մեղջերի ջրհեղեղից:

Դարձյալ՝ ինչպես որ Մովսեսը երկու փող պատրաստեց՝ որոնջ Հնչեցնում էին քառասունամյա երխի ընխացքում՝ նույնպես և մենջ՝ գանգի դողանջը լսելիս՝ եկեղեցի ենք գնում՝ ուր չկա չարի Համար բնակավայր՝ և այնտեղ Հանդարտվում ենք մարմնով ու ալոթեւմ: Եվ ինչպես որ ոտքերով եկեղեցի ենք դնում՝ այնպես էլ մտքով երկինք ենք ելնում՝ դեպի Հույսը մեր և Առաջնորդին՝ Քրիստոսին՝ մեր ալոթքըները նվիրելով՝ Հանդստանում ենք այնտեղ՝ ուր ամենևին չար չկա և սրբերի ու Հրեչտակների բնակավայրն է:

## Այլ լեզուներից փոխառած բառերը

Հարց. -Ի՞նչ է նչանակում «ալէլուիա» -ն՝ որն ասվում է նախքան Ավետարանի ընԹերցումը:

Պատասխան. -«Ալ էլ ու իա» - ն եբրայեցերեն բառ է, որը միանչանակ գործածում են և՛ երկնավորները, և՛ երկրավորները: Ըստ Հով Հաննես ավետարանչի՝ «Լսեցի ինչ պես բազ մու թյան մի բարձր ձայն երկնքում, որ ասում էր «Ալ էլ ու իա...» (Հայտ. ԺԹ 1): Իսկ սաղ մոսասացու թյունը մարդ կանց երդ եցող ու թյունն է: Հետև աբար «Ալ էլ ու իա» - ն սաղ մոսին առը նթեր ասելով՝ նչանակում է, որ Հրեչ տակները և մարդիկ միաբան-ված՝ օրՀնում են Աստծուն: Ուստի, երբ «Ալ էլ ու իա» ենք ասում, ապա դրան Հաջորդում է սաղ մոսասացու թյունը:

## «Ալէլուիա» -ի մեկնությունը

Եբրայական մեկնություն՝ «Ալէ» նչանակում է Հայր, «լու»՝ Որդի, «իա»՝ Հոդի:

Դարձյալ՝ «Ալ» նչանակում է Հայտնել գոյություն, «Էլ»՝ Աստված, «Ուիա»՝ օրՀնեցե՛ք և գովեցե՛ք Աստծուն:

Դարձյալ՝ «Ալէ»՝ օգնիր, «լու»՝ ինձ, «իա»՝ Տեր:

Դարձյալ՝ «Ալէ»՝ փրկիր, «լու»՝ ինձ, «իա»՝ Աստված:

ՑոԹանասու ներկու Թարգմանիչ ները Թարգմանեցին որպես՝ «Գովաբանեցեջ ՏիրոՋը», Հույները՝ «Գովաբանեցեջ որ Էն», իսկ ասորիները՝ «Фառջ Քեզ Աստված»: Դարձյալ՝ ըստ ոմանց նչանակում է՝ «ՕրՀնու-Թյուն ի բարձրունս», ինչպես նաև՝ «ՕրՀնեցեջ ՏիրոՋը»:

Հարց. -Ի՞նչ են նչանակում այլ լեզուներից փոխառած՝ «Ովսան-

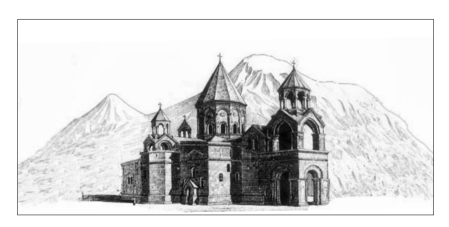
նա»-ն՝ «Պռոսխումե» -ն և մյուս բառերը:

Պատասխան. -«Ովսաննա» -ն եբրայեցերեն լեզվից Թարգմանվում է՝ փրկուԹյուն: Իսկ «պուսախումե» -ն Հունարեն է և նչանակում է՝ դեպի վե՛ր նայեցեջ: Դարձյալ՝ «Պուսխումէ» -ն Թարգմանվում է նաև՝ «Ու-դիղ դիմացդ նայիր», կամ «Վեր բարձրացրեջ ձեր ձեռջերը»:

«ՕԹԷոս» -ը Թարդմանվում է՝ Աստված: «ՕրԹի» բառը Թարդմանվում է որպես «ունկնդրեցեք» կամ «ոտքի ելեք»: «Պրոս ՕԹեոս» -ը Թարդմանվում է որպես «Աստված ասում է» կամ ըստ ոմանց՝ «Աստված Հողեղենների Հետ է խոսում», ինչպես նաև՝ «Դեպի Քեզ Տեր Աստված մեր»:

Սրանք խաչի վրա կախված եռալեզու՝ եբրայերեն՝ Հունարեն և լատիներեն գրության խորՀուրդն ունեն: Ուստի պատարագի ժամանակ Հիչատակվում է եբրայեցերենն ու Հունարենը՝ որոնք են «ալէլուիա» -ն և «պուսխումե» -ն՝ իսկ լատիներենի փոխարեն այն լեզուն է դործածվում՝ որով մատուցվում է պատարագը:

Ինչ վերաբերում է պատարագի ինը «Տէր ողորմեաներին» և «Երեջսրբեան» օրՀնություններին՝ ապա դրանք երեք եռյակների բաչխված վերին ինը դասերի խորՀուրդն ունեն: Իսկ քչոցը՝ խորՀրդանչում է վեցթևանի սերովբեներին: Մովսեսի ցուցումով քերովբեները դրվեցին քավության խնկամանի վրա՝ իրենց թևերով կափարիչի վրա Հովանի անելու Համար:





#### Եսայի վարդապետի խոսքը

Բոլոր այս ժամերին Եկեղեցին արթուն վիճակում Քրիստոսի գալստյանն է սպասում: Այսպես է ասում նաև Դավիթ մարդարեն. «Օրվա մեջ յոթնն անդամ Քեզ պիտի օրՀնեմ Քո արդար դատաստանի Համար» (Սադմ. ՃԺԸ 164):

կանոնական աղոԹքների նման սահմանումը ունեն բոլոր Եկեղեցիները: Սա երկար ժամանակ, մեր ինքնակալ Թադավորների օրոք պահպանվեց նաև մեր եկեղեցում, իսկ երբ հալածողները գորեղացան, մեր ազդը վտանդներից ու հարկահանություններից ուժասպառ՝ այլևս չկարողացավ ըստ կարդի ու սահմանված ժամերի մեկտեղ աղոթել, այլ երկու և երեք ժամերի աղոթքներն էին միասին կատարվում:

Եվ որովՀետև Հոգով առլեցուն էին մեր առաջին Հայրերը, ժամերգությունների ու աղոթեջների չուրջ գրառումներ թողեցին, որպեսգի թերևս Հետագայում վերականգնվեն:

Խաղաղ և օրինավոր իչխանությունների օրոջ եկեղեցում կատարվում էին բոլոր՝ յոթ ժամերգությունները, որին միայն արժանավորներն էին մասնակցում, և Առաջյալների օրերից Հաստատված՝ գոյություն ունի գավիթը, որը ապաչխարողների տեղն է, ջանի որ անմաջուրներին եկեղեցին չի ընդունում, այլ պատարագի աՀավոր խորհըրդի պահին նրանց, ունկնդիրների Հետ միասին, դուրս էին Հանում գավիթ: Սարկավագը դունապահ էր կարգված, որպեսզի արգելվի նմանների մուտջը եկեղեցի: Եվ այս մեծ ամոթ էր, որով գործվում էր թողությունը, երբ Արջունական Տաձարից և լուսերամ դասից Հայտնապես բանադրվում էին դեպի անապատի տանջանջները:

Հետագայում եկեղեցու առաջնորդները, նկատի ունենալով ոմանց տկարությունը, որոնք չէին կարողանում Հրապարակավ գավիթ դուրս գալ, մեղմացրեցին այս արգելքը և իրավունք տվեցին բոլորի Հետ միասին աղոթել: Սակայն սարկավագի Հրամանը անխափան մնաց, որպեսզի նա, ով այդպիսի խոնարՀություն ունի, դուրս գա գավիթ, իսկ եթե չի կամենում, մնա ներսում և աղոթի:

## Հորդորական խոսք Հոդեպես արիացած գինվորությանը

Այսու Հետ զ գոն լինենք և մաքրենք մեր Հոգիների պատմու ձանը՝ լվանալով չարից մեր մաքերն ու խղ ձմտանքը՝ որպեսզի արժանապես կանգնենք Քրիստոսի՝ մեր Աստծու առ չև ու ող որմու Թյան չնորհը գտ-նենք իր ժամանակին: Եվ չնմանվենք այն ծուլացող ներին՝ որոնց մասին ԴավիԹ մարգարեն ասում է՝ «Ննչեցին և ոչինչ չգտան» (Սաղմ. ՀԵ 6): Այլ նախանձախնդիր լինենք սրբերից ամենաարիներին՝ ովջեր ամեն ժամ՝ նեղ ու Թյան՝ վչտի և տառապանքների մեջ լինելով՝ ոչ մի-այն չգադարեցին աղոԹել՝ այլև գիչեր-ցերեկ անխոնջ Հսկում էին:

իսկ մենք՝ որ խաղաղության ու անդորրության մեջ ենք՝ ծուլանում ենք անդամ անհրաժեչտ աղոթքները կատարել: իսկ սրանում հարատևող ընտրյալների համար քնելն ավելի դժվար էր՝ քան արթուն մնալը՝ իսկ արթնտւթյունն ավելի սիրելի էր՝ քան նիրհելը: իսկ մենք, այս ամենն ամ-բողջովին թողնելով՝ ներհակորեն ենք վարվում. ննջելը դերադասում ենք արթնտւթյունից՝ որով հետև երբ անդդայաբար ննջում ենք՝ չենք խորհում:

Դարձյալ արժնության և աղոթքի մասին:

Երբ արթուն ենք լինում, մտաբերում ենք մտացածին կարիքների մասին բոլորովին մոռանալով վիհը՝ որը մեր ոտքերի տակից ձգտում է մեզ կուլ տալ՝ իսկ չնչին նեղության դեպքում բերանբաց դեդերում ենք: Եվ ոչ միայն այս՝ այլև աղտոտ խորհուրդներով տարուբերված՝ ծփում ենք՝ ինչը մթնեցնում է մեր լուսավոր միտքն ու նսեմացնում մաջրափայլ հոդին՝ որի պատճառով այսպես արթուն մնալը եղկելի է դառնում: Որովհետև նրա համար՝ ով դիչերն անքուն մնալով չարունակ հարում է չարին՝ ավելի լավ է ննջել՝ քան այսպիսի արթնությամբ բա-նական միտքն անբանության փոխարկել:

Անհրաժեչտ է նախանձախնդիր լինել բարուն և ճչմարտությամբ մեր անձերն արթնացնելով գնալ եկեղեցի՝ ժամերգությանը մասնակցելու՝ և հեղձուցիչ հոգով աչխարհական գործերով չզբաղվել՝ այլ անգբաղ ու անձանձրույթ խորՀրդով Աստծու առջև կանդնել՝ անձերի չահի և տեսնողների օդուտի համար: Եվ մարմնավոր հոդսերը պատձառ չբերել՝ քանգի դանդաղաչարժների ու ծույլերի համար փակ է Երկնքի արքայության դուռը:

Աղաչում եմ՝ արիացե՛ք և փութացե՛ք՝ որով Հետև եթե չկարողանանք լիարժեք կերպով կատարել Տիրոջ Հրամանը՝ որ ասում է՝ «Ամեն ժամ պետք է աղոթել և չձանձրանալ» )տե՛ս Ղուկ. ԺԸ 1(՝ գոնե անհրաժեչ-տից չխուսափենք և առանց աղոթքի օրը չանցկացնենք՝ այլ ժրաջանու-թյամբ հաստատուն կենանք՝ որպեսզի հանդերձյալ բարիջներին՝ անձա-ռելի ու անպատմելի ուրախությանը՝ հասնել կարողանանք:

ՇնորՀներով և մարդասիրությամբ մեր Տիրոջն ու Փրկչին՝ Հիսուս Քրիստոսին՝ Որին վայել է փառջ՝ իչխանություն ու պատիվ՝ այժմ և միչտ և Հավիտյանս Հավիտենից: Ամեն:

## **Վ**ԵՐՋ



## ՑԱՆԿ ՕԳՏԱԳՈՐԾԱԾ ԳՐԱԿԱՆՈՒԹՑԱՆ

- 1. «Աստվածաչունչ», Մայր Աթու Սուրբ Էջմիածին, 1994 թ.
- 2. «Ժամագիրք»
- 3. «Մեկ նութիւն ժամակարգութեան», Զմյուռնիա, 1759 թ.
- 4. Գաբրիէլ Ավետիջեան, «Բացատրութիւն չարականաց», Վենետիկ, 1814 թ.
- 5. Նորայր Արջ. Պողարյան, «Ծիսագիտություն», Նյու Ցորջ, 1990 թ.
- 6. Աբել Արջ. ՄխիԹարեանց, «ՊատմուԹիւն ժողովոց Հայաստանեայց Եկեղեցւոյ», Վաղարչապատ, 1874 թ.
  - 7. «Արարատ» ամսագիր, ս. Էջմիածին, 19151917 թթ.
  - 8. Խոսրով Անձեւացի, «Մեկնութիւն ժամակարգութեան», Կ. Պոլիս, 1840 թ.
  - 9. Մաղաքիա Արջ. Օրմանյան, «Հայ Եկեղեցւոյ ծիսագիտութիւնը», «Հայ խոսնակ» ամսագիր, 19331936 թթ.
  - 10. Խոսրով Անձեւացի, «Մեկնութիւն աղ օթից», Կ. Պոլիս, 1730 թ.
  - 11. Գրիգոր Տաժևացի, «Գիրք Հարցմանց», Կ. Պոլիս, 1729 *Ժ*.

## Օգտագործած ձեռագրեր Երևանի Մեսրոպ Մաչտոցի անվան Մատենադարան

- 9646 Աստուածաբանական Հանրագիտարան
- 717 Կարգաւորութիւն Հասարակաց աղօթից
- 10199 Օրէնք ՑԺԲ Հայրապետացն վասն ժամասացութեան
- 6562 Վասն Հասարակաց աղօԹից
- 1979 և 2018 Պօդոս Տարօնացի Բացատրութիւն ժամակարգութեան աղօթից
- 7117 Վասն Ալէլուին մեկնութիւն
- 8106 Վասն բուրվառին
- 1888 և 4853 Ստեփանոս Սիւնեցի «Ի խորՀուրդ եկեղեցւոյ»

#### ԲՈՎԱՆԴԱԿՈՒԹՅՈՒՆ

| Մուտք 5                                                                      |
|------------------------------------------------------------------------------|
| Նախաբան11                                                                    |
| ԸՆԴՀԱՆՐԱԿԱՆ ԱՂՈԹՔԻ ԿԱՐԳԸ13                                                   |
| Երկրպագություն դեմքով դեպի արևելք, Աստծու պարգևը Հայ ազգին,                  |
| Սուրբ Եկեղեցին ընդՀանրական աղոթքի վայր, Եկեղեցի                              |
| ԳԻՇԵՐԱՑԻՆ ՀՍԿՄԱՆ ՄԱՍԻՆ21                                                     |
| Գիչերային ժամ, «Տէր չըԹանց»-ի մասին, «Տէ՛ր՝ զի բազում», «Ցիչեսցուք           |
| ի գիչերի», «ԶարԹուցեալք», «Տէ՛ր ողորմեա», «ԶՔԷն ԳոՀանամք», Սաղմոսների        |
| կանոնը, Սաղմոսների բացատրությունը, կանոնագլուխ, ՕրՀնության երգը,             |
| «Թագաւոր յաւիտեան», «Ալէլուիա»                                               |
| ԱՌԱՎՈՏՑԱՆ ԺԱՄԵՐԳՈՒԹՑՈՒՆ36                                                    |
| «Երեք մանուկների» երգը, «Հարց», «Երեք մանուկներ» -ի երգի մեկնությունը,       |
| «Մեծացուսցէ», Ցուղաբերների Ավետարանը, «Ողորմեա», «Տէր յերկնից», «Փառք ի բար- |
| ձունս», Առավոտյան երգ, Սուրբ Աստված, «Մանվունք», «Սիրեցի», Արարչական երգ     |
| ԱՐԵՎԱԳԱԼԻ ԺԱՄԵՐԳՈՒԹՅՈՒՆ63                                                    |
| <b>ፈ</b> ԱՇՈՒ ԵՐՐՈՐԴ ԺԱՄ67                                                   |
| Սուրբ Հոգու գալուստը Երրորդ ժամին, Սուրբ Հոգու չնորՀները                     |
| ՃԱՇՈՒ ՎԵՑԵՐՈՐԴ ԺԱՄ71                                                         |
| ՃԱՇՈՒ ԻՆՆԵՐՈՐԴ ԺԱՄ74                                                         |
| ԵՐԵԿՈՑԱՆ ԺԱՄԵՐԳՈՒԹՑՈՒՆ77                                                     |
| «ԽոնաըՀեցո», «Ապըեցո», Մեսեղի, «Համբարձի», «Որ բնակեալ է»                    |
| ԽԱՂԱՂԱԿԱՆ ԺԱՄԵՐԳՈՒԹՅՈՒՆ85                                                    |
| «ԾնորՀի՛ր մեզ Տեր», «Տերն է իմ լույսը»                                       |
| ՀԱՆԳՍՏՅԱՆ ԺԱՄԵՐԳՈՒԹՅՈՒՆ88                                                    |
| ՀԱՎԵԼՎԱԾ 91                                                                  |
| Ժամակարգություն, Սալմոսասացություն, Շարականների մասին, ՕրՀնու-               |
| <b>Եյու</b> ն, Մաղթանք, Քարոզ, Բարեխոսություն, Հարցեր պաչտամունքի մասին,     |
| Ընթերցվածք և Հավատամբ, Մոմ վառելը և խնկարկելը, Այլ լեզուներից փոխա-          |
| ռած բառերը, «Ալէլուիա», Բուրվառի խորՀուրդը, Կոչնակի մասին                    |
| ՎԵՐՋԱԲԱՆ 106                                                                 |
| Եսայի վարդապետի խոսջը, Հորդորական խոսջ Հոդեպես արիացած                       |
| զինվորությանը                                                                |
| 8անկ օկտագործած գրականութ <u>յ</u> ան109                                     |

## ԺԱՄԱԿԱՐԳՈՒԹՑԱՆ ՄԵԿՆՈՒԹՑՈՒՆ

# ՄՈՎՍԵՍ ՔԵՐԹՈՂԱՀԱՑՐ, ՍՏԵՓԱՆՈՍ ՍՅՈՒՆԵՑԻ, ՀՈՎՀԱՆՆԵՍ ՕՁՆԵՑԻ, ՊՈՂՈՍ ՏԱՐՈՆԱՑԻ, ԵՍԱՑԻ ՆՉԵՑԻ, ԳՐԻԳՈՐ ՏԱԹԵՎԱՑԻ, ՄԱՏԹԵՈՍ ԴՊԻՐ

Աչխատասիրությամբ՝ Արամ Դիլանյանի

Խմբագիրներ՝ Վարդան Դևրիկյան

Աննա Մկըտչյան

Սրբագրիչ՝ Վանուհի Եղիչյան

Հայ Առաքելական Սուրբ Եկեղեցու Քրիստոնեական Դաստիարակության և Քարոգչության կենտրոն

ՄԱՑՐ ԱԹՈՒ ՍՈՒՐԲ ԷՋՄՒԱԾԻՆ 1997