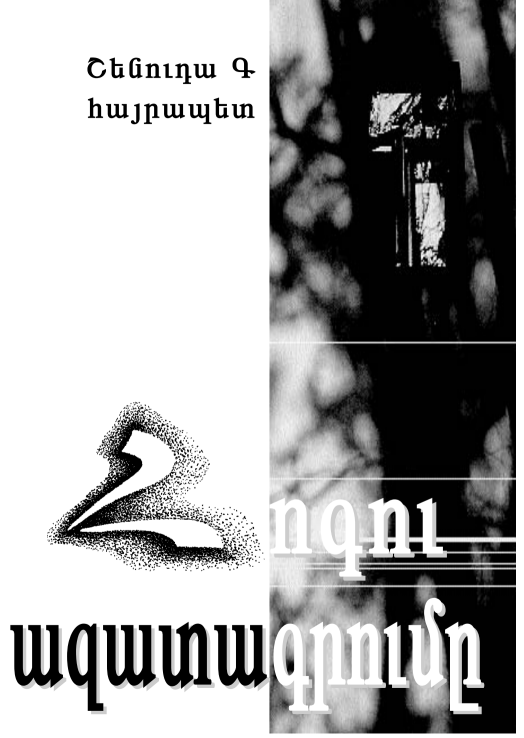
Շենուդա Գ հայրապետ





### Շենուդա Գ հայրապետ

# nqnı mqmmqpnısp



Երևան **-** 1999

#### Շենուդա Գ հայրապետ

## Հոգու ազատագրումը

Գիրքը հրատարակվել է Գեորգի Օհանյանի Ռուբեն Սահակյանի Աշոտ Մկրտչյանի Արթուր Վարդանյանի Սամվել Յամբարձումյանի մեկենասությամբ

Անգլերենից թարգմանեց՝ Լիլիթ Սարգսյանը Խմբագիր՝ Ա. Բաղդասարյան Սրբագրիչ՝ Ռ. Բաղդասարյան

© «Մանանա-հրատ» հրատարակչատուն

Ղպտի Ուղղափառ Եկեղեցին մեր Տեր Յիսուս Քրիստոսի Ընդհանրական Եկեղեցու անբաժանելի և անօտարելի մասն է։ Յաստատված լինելով Ս. Մարկոս Ավետարանչի քարոզությամբ (Եգիպտոսում և ի մասնավորի Ալեքսանդրիայում), Ղպտի Եկեղեցին իր հզոր նպաստն է բերել Եկեղեցու միության ու դավանական անաղարտության գործում՝ տալով այնպիսի որոշիչ դեմքեր, ինչպիսիք են Ս. Աթանեսը, Ս. Կյուրեղը, Ս. Անտոնը և այլք։

451 թվականի Քաղկեդոնի ժողովի որոշումները մերժելով, Ղպտի Եկեղեցին Յայ և Ասորի Եկեղեցիների հետ հավատարիմ մնաց նախնյաց հավատքին՝ կազմելով Արևելյան Ուղղափառ Եկեղեցիների ընտանիքը, որոնք հաղորդության մեջ են միմյանց հետ։

Մահմեդականության կողմից նվաճվելուց հետո Եգիպտոսի ղպտի քրիստոնյաների համար սկսվեց հարատև ու մշտական հալածանքների մի շրջան, որոնք, այսպես թե այնպես, շարունակվում են մինչև այսօր։ Սակայն Ղպտի Եկեղեցին դիմացավ և շարունակում է դիմանալ անլուր զրկանքներին՝ ի սեր Քրիստոսի, և շարունակում է իր վկայությունը բերել Մերձավոր Արևելքի տարածաշըրջանում, լինելով ամենակենսունակ և ամենատեսլական Եկեղեցիներից մեկը։

Յայ և Ղպտի Եկեղեցիների դավանական միությունը և հաղորդութենական կապը գրեթե տասնվեց դարերի պատմություն ունի։ Յայ և Ղպտի Եկեղեցիները կիսել են միևնույն դառը ճակատագիրը, սակայն մնացել են հավատարիմ Քրիստոսին և իրենց նահատակությամբ այսօր ներկայանում են աշխարհին որպես հաղթող ու հաղթական Եկեղեցիներ։

Շենուդա Գ Պատրիարքը 1971 թվականից ի վեր Ղպտի Ուղղափառ Եկեղեցու գահակալն է՝ մի ճանաչված դեմք ողջ քրիստոնեական աշխարհում։ Շենուդա Գ-ն իր գրեթե երեսնամյա գահակալության ընթացքում ներկայացել է որպես սրբակյաց ճգնավոր, աննկուն քարոզիչ և Ավետարանական ճշմարտությունների աներեր պաշտպան։ Շենուդա Գ-ը հեղինակ է բազմաթիվ հատորների, որտեղ պարզ ու հասկանալի ոճով Ղպտի Եկեղեցու գահակալը ջամբում է Ավետարանի անխարդախ կաթը՝ դարերից եկող զարմանալի վճիտությամբ ու ջինջությամբ։

Ներկայացվող հատորյակը մեկն է այդ բազմաթիվ գործերից, որոնք լույս են տեսել աշխարհի զանազան լեզուներով։ Սույն գործը Շենուդա Գ Պատրիարքի առաջին երկն է, որ հրատարակվում է հայերեն թարգմանությամբ։ Յուսով ենք, որ սույն հրատարակությունը առավել կխորացնի և կամրապնդի Յայ և Ղպտի Եկեղեցինեոհ հաղորդությունն ի Քրիստոս Յիսուս՝ ի Տեր մեր։

Միքայել ծ. վրդ. Աջապահյան Մայր Աթոռ սբ. Էջմիածնի միջեկեղեցական հարաբերությունների բաժնի վարիչ Մեզ համար մեծ ուրախություն է սիրելի հայ ուղղադավան ժողովրդին ներկայացնել Նորին Սրբություն Շենուդա Գ Պատրիարքի այս գիքը, որը նա գրել է 1954 թ., եգիպտական անապատում վանական կյանքի անցնելուց առաջ, երբ 29 տարեկան էր։ Գիրքը, որն առաջին անգամ տպագրվել է 1957 թ., Եգիպտոսում մեծ տարածում է գտել երիտասարդության, կիրակնօրյա դպրոցների ուսուցիչների և ողջ համայնքի մեջ։ Այն կազմված է կիրակնօրյա դպրոցների ամսագրի հոդվածներից, որոնք տպագրվել են 1954թ.։ Այստեղ միավորված են հեղինակի հոգևոր մտորումները և իր՝ որպես Աստծո խոսքի ծառայի, կյանքի հոգևոր փորձառությունը։

«Մանանա» մանկապատանեկան կրթամշակութային կենտրոնի կողմից այս գրքի թարգմանությունը նշան է մեր երկու եկեղեցիների դարերից եկող սիրո և միասնության։ Մեր երկու եկեղեցիներն էլ պահպանել են նույն ճշմարիտ ուղղափառ ավանդությունը՝ Եփեսոսի տիեզերական ժողովի ժամանակից ի վեր (431թ.)։

Մենք ցանկանում ենք ամրապնդել մեր երկու եկեղեցիների պատմական հարաբերությունները և ստեղծել նրանց միջև համագործակցության ասպարեզներ՝ համաձայն Նորին Սրբություն Շենուդա Գ Պատրիարքի և Նորին Սուրբ Օծություն Տ. Տ. Գարեզին Ա Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսի 1998թ. հունվարի 18-ին ստորագրված համատեղ հայտարարության։

Դամիեթի միտրոպոլիտ Բիշոյ Ղպտի Օրթոդոքս Եկեղեցու Սուրբ սինոդի գլխավոր քարտուղար



Սա հոդվածների Ժողովածու է, որը գրվել է կիրակնօրյա դպրոցների ամսագրի համար՝ սկսած 1951 թվականից։ Մինչև վանական կյանքս սկսելը ես այդ ամսագրի խմ[ագիրն էի։ Յոդվածները գրքի տեսքով հրատարակվեցին 1957թ.։ Սա իմ առաքին տպագրված գիրքն էր, որը մեծ հավանություն գտավ և շատ անգամ վերահրատարակվեց։

Շենուդա Գ Պատրիարք



Հոգին, քանի դեռ աչխարՀում է, ջանում է չատ բաներից ազատագրվել, որոնց մասին կպատմի քեզ այս գիրքը:

Սակայն մի բան կա աշխարՀում, որից իմ կարծիքով Հոգին չի կարող ազատագրվել, որքան էլ ջանա: Այս բանից ազատվելը երջանկություն է, և դրան կարելի է Հասնել միայն Հավիտենության մեջ:

Դա ազատագրումն է մեղջի ճանաչողությունից:

Երբ Աստված արարեց մարդուն, արարեց նրան պարգ ու մաքուր: Մարդը ոչինչ չդիտեր մեղքի մասին: Դա մինչև չարի և բարու գիտության ծառից ուտելն էր: Նա մանկան պես անմեղ էր, գուցե և ավելի: Երբ Եվան փորձվեց օձի կողմից, նա չգիտեր, Թե ինչ է մեղջը: Օձր ստեց ու ասաց նրան. «**Չեջ մաՀանա», «Դուջ** կլիներ աստվածների նման» (Ծնն. 3.4,5): Եվ թանի որ Եվան ոչինչ չգիտեր ստի մասին, Հավատաց օձին: Նա չկասկածեց այդ խոսքերի ճչմարտացիությանը, որովՀետև չգիտեր կասկածել: Ադամն ու Եվան բարուց բացի այլ բան չգիտեին: Նրանը չգիտեին չարը: Իսկ երբ կերան ծառից, սկսեցին ճանաչել այն: Նոր ճանաչողություն՝ մեղջի ճանաչողությունը, մտավ մարդու կյանջի մե)։ Այս և այլ գիտելիջներ խաթարեցին մարդկության անմեղությունը: Սա փաստում է Սողոմոն Իմաստունի խոսջերի ճչմարտացիությունը. **«Իր դիտությունն ավելացնողն իր ցավն է** ավելացնում» (Ժող. 1.18): Գուցե առաջին բանը, որ Ադամն իմացավ, այն էր, որ ինքը տղամարդ է, իսկ Եվան՝ կին... Սեռի ճանաչողությունն սկսեց ներթափանցել նրա միտքը, նրա դգայարանները: Նա Հասկացավ, որ սեռն ինչ-որ ամոԹալի բան է, և սկսեց ծածկվել: Ապա նա ճանաչեց վախը և փորձեց Թաընվել ծառերի ետևում: Ժամանակն անցնում էր, և մարդը չատ մեղջեր էր ճանաչում։ Մեղջի ճանաչողությունն արմատավորվեց նրա մտքում և ժամանակ առ ժամանակ մղեց իր

ներսում Հոդևոր պատերազմների: Անդամ եթե ինքը չէր ընկնում այդ մեղջերի մեջ, դատապարտում էր մյուսներին դրանց Համար: Այժմ նա ապրում է բարու և չարի, թույլատրելի և անթույլատրելի բաների երկվության մեջ: Կուզեի իմանալ, թե ե՞րբ պիտի նա ազատվի այս երկվությունից, ե՞րբ պիտի վերականգնի իր մաջի մաջրությունը: Ե՞րբ պիտի մարդն ազատվի «չարի Հիչողությունը, որը Հանդեցնում է մաՀվան»:

Ես չեմ կարծում, թե դա կարող է տեղի ունենալ երկրի վրա, այլ միայն՝ Հավիտենության մեջ: Ս. Պողոս առաջյալը, ով արդեն ավարտել էր իր ընթացջը, և ում մեկնումի ժամանակը Հասել էր, ասում է իր աչակերտ Ս. Տիմոթեոսին. «Եվ Հիմա ինձ է սպասում արդարության պսակը» (Բ Տիմ. 4.8):

Ի վերջո, մարդը պիտի պսակվի արդարությամբ, այն արդարութ թյամբ, որը չի մեղանչում և չի ճանաչում մեղջը: Նա պիտի պսակվի սրբությամբ, առանց որի ոչ ոք չի կարող տեսնել Տիրոջը: Բայց ե՞րբ այս տեղի կունենա: Առաքյալը տալիս է պատասխանը՝ ասելով. «Արդարության պսակը, որը որպես Հատուցում, ինձ պիտի տա Տերը՝ արդար դատավորը, այն օրը. և ոչ միայն ինձ, այլ նաև բոլոր նրանց, ովջեր սիրեցին Նրա Հայտնվելը» (Բ Տիմ. 4.8):

Արդարության այս պսակը այն երազանքն է, որին Հոգին փափագում է Հասնել: Քանի դեռ աշխարՀում ենք, մենք ամեն օր մեղք ենք դործում և ամեն օր կարիք ունենք ապաչխարության: Առանց մեղքի մեկը չկա, անգամ եթե իր երկրային կյանքը միայն մեկ օր լինի:

Ե°րբ պիտի մենք իսկապես ազատագրվենք մեղքի ճանաչողությունից: Ե՞րբ պիտի ոչինչ չիմանանք, այլ միայն Աստծուն և Իրեն չրջապատող լույսը, լույս, որի մեջ բնավ խավար չկա: Դա տեղի կունենա, երբ մենք թենք չարի և բարու գիտության պտուղը, որ մեր նախաՀայրերը կերան այն ժամանակ։

Միայն այդ դեպքում մենք կվերականդնենք մեր նախնական դիրքը:

Հավիտենության մեջ մենք, անչուչտ, չատ ավելի լավ վիճակում կլինենք, քան Ադամը դրախտում: Ադամն ու Եվան արդարության վիճակում էին, սակայն ենթակա էին անկման, իսկ Հավիտենու-թյան մեջ մենք կունենանք արդարության պսակը, որի արդարու-թյան ասակը, որի արդարու-թյան անկման ենթակա չէ: Մենք ավելի լավ վիճակում կլինենք, քան առաջին մարդը՝ նախքան անկումը, մենք կնմանվենք և նրան անմեղությամբ, մաքրությամբ, պարզությամբ և

մեղքը չճանաչելով:

Մենք կմոռանանք մեղքն իր բոլոր տարատեսակներով:

Մեր մաքում ոչինչ չի լինի, բացի եռանդուն Հոգևոր կյանքից, Աստծու սիրուց, միայն երկնային՝ աչքով չտեսած, ականջով չըյսած և մարդու սրտի մեջ չրնկած բաները խորՀելուց:

Միայն այդ ժամանակ կարելի է ասել, որ Հոգին լիովին ազատագրված է:







Խոստովանում եմ Քո առջև, ով Տեր, ամոթով խոստովանում եմ, որ մարդկանց Հետ ավելի Հաճախ խոսել եմ առաջինության մասին, ջան թե Քո մասին, չնայած որ Դու ես ամենը ամենի մեջ: Սակայն Քո մասին խոսել կարողանալու Համար պետք է, որ ճանաչեն Քեղ: Բայց ինչպե՞ս կարող եմ Հասնել այս ճանաչողությանը, եթե ես որպես մարդ սաՀմանափակ եմ, իսկ Դու` անսաՀմանն Աստված, բացի այդ, ինչպե՞ս կարող եմ Քեղ ճանաչել, երբ Դու անըմբռնելի ու աներևակայելի ես. Դու ես լույսը, որին Հնարավոր չէ մերձենալ, և ոչ մի մարդ էակ չի կարող Քեղ տեսնել ու կենդանի մնալ:

Փորձել եմ Քո մասին տեղեկանալ Քո սուրբ մարդկանցից, ովքեր Քեզ ճանաչել են: Քո մասին Հարցրեցի Ս. Պողոս առաքյալին, որը Հափչտակվեց մինչև երրորդ երկինք, «լսեց անպատում խոսքեր, որ մարդս արտոնված չէ խոսել» (Բ Կոր. 12.4): Ս. ՀովՀաննեսը՝ սիրելի աչակերտը, երկնքում բացված մի դուռ տեսավ և տեսավ Աստծու գահը, բայց այս Հայտնությունը նա նկարագրում է խորհրդանչական կերպով:

Երբեմն ինքս ինձ Հարց եմ տալիս. «Արդյո՞ք Քեղ ճանաչելու փորձերս Հպարտության մի տեսակ չեն, այն դեպքում, երբ ինքս ինձ չեմ ճանաչում»: Եթե իմ իսկ անձը չեմ ճանաչում, ինչպե՞ս կարող եմ ճանաչել անձիս Արարչին:

ԵԹե չդիտեմ Քո երկինքներն ու Քո Հրեչտակներին, ինչպե՞ս կարող եմ իմանալ Քեղ:

Միայն այն գիտեմ, ինչ Հայտնել ես մեզ, իսկ մեզ Հայտնել ես միայն այն, ինչ մենք կարող ենք տանել: ԵԹե մեզ ավելին Հայտնեիր, մեր մարդկային բնուԹյունը սաստիկ կզարմանար, իսկ մեր միտքն անկարող կլիներ Հասկանալ, խոսքերը չէին բավարարի ՀարտաՀայտելու Հայտնվածը:

Երբ ջանում եմ ճանաչել Քեզ, փորձում եմ գրբերից

վեր ելնել, որջան էլ որ խորը գիտելիք պարունակեն, և նույնիսկ՝ մտջի իմացությունից վեր: Սա Թույլ է տալիս ազատագրված Հոգուն ավելի լայն՝ մտջի սաՀմաններից դուրս, տեսածիր ունենալ: Սակայն մարդկային Հոգին էլ սաՀմանափակ է, բացի այգ, այն բանտված է մարդկային մարմնի նյութեղենության մեջ:

Ով Տեր, ինչպե՞ս պետք է ձանաչեմ Քեզ Հետո, Հավիտենական արջայուժյան մեջ: «Ինչպես որ է», -ասում է Ս. Պողոսը: Ես չփոժվում եմ այս խոսջերից: Քո արջայուժյան մեջ, մեր փառաՀեղ Հարուժյամբ ու մեր Հոգևոր լուսեղեն մարմիններով Հանդերձ, մենք անչուշտ կմնանք, ինչպես որ ենջ՝ սաՀմանափակ մարդ արարածներ: Այնտեղ Քո Աստվածուժյան մասին Դու ավելին կՀայտնես մեղ, ուստի բերկրանք ու երջանկուժյուն կունենանը:

Հետո մեղ կՀայտնես ավելին ու ավելին, աստիճանաբար, այնքան, որ կարողանանք տանել: Գուցե, եթե չատ ավելին Հայտնես, մեր Հոգիները խորը սիրո մեջ աղաղակեն՝ բավական է: Դու մեր սրտերն ու Հոգիները կպատրաստես, այնպես, որ կարողանան ավելին ընդունել Քեզանից: Սակայն Դու ընդմիչտ կմնաս, ով Տեր, ինչպես որ ես՝ անսաՀման, իսկ մենք կմնանք, ինչպես որ ենք՝ սաՀմանափակ, և Քո մասին քիչն իմացող:

Հավերժության մեծ մենք պիտի վայելենք Քո դիտությունը, պիտի ճաչակենք ու տեսնենք, որ քաղցը ես Դու: Մենք չարունակ ավելին պիտի իմանանք Քո մասին, բայց երբեք չենք կարող ըմբռնել ամբողջը:

Ուրեմն, ե՞րբ պիտի ճանաչենք Քեզ՝ ճշմարիտ գիտությամբ: Տերն մեր Հիսուս Քրիստոս ասում է. «Հավիտենական կյանքն այս է, որ ճանաչեն Քեզ միակ ճշմարիտ Աստված...» (ՀովՀ.17.3): Ուրեմն, Քեզ ճանաչելը ոչ Թե տարիների ու օրերի Հարց է, այլ՝ ամբողջ Հավիտենական կյանքի, որը վերջ չունի:

ԵԹե սա վերաբերում է Հավիտենականությանը, ապա ի՞նչ կարող ենք ասել մեր անգիտության մասին, քանի դեռ աշխարՀում ենք: Արդյո՞ք ունենք որևէ գիտելիք: Ուստի, աղաչում եմ Քեղ, Մեծ Արարիչ, ներիր ինձ, որ մարդկանց Հետ ավելի չատ առաքինության մասին եմ խոսում, քան Թե Քո մասին: Սա երկու պատճառ ունի:

Առաջինն այն է, որ ես գիտություն չունեմ. միակ բանը, որ գիտեմ, այն է, որ աղոթում եմ Քեզ, որպեսզի Քո մասին ինչ-որ բան Հայտնես ինձ: Ինչ-որ Հայտնում ես ինձ, բացում եմ մարդկանց առջև, որպեսզի կարողանան ճաչակել Երկնբի ար-

´ 11 `

քայությունը, քանի դեռ աչխարՀում են:

Երկրորդ պատճառն այն է, որ ուղում եմ, իրենց սրտերը պատրաստեն՝ Քեղ ճանաչելու Համար: Ուղում եմ, որ դիչեր ու զօր խունկ մատուցեն իրենց սրտի խորանում՝ պատրաստ լինելու Սուրբ Ընծայաբերմանը: Մենք ինքներս չենք կարող Քեղ ճանաչել, բայց ցանկանում ենք, Քո չնորՀով, մեղ պատրաստես՝ Քեղ ճանաչելուն: Այս ճանաչողությունը Քեղանից է դալիս՝ Քո Հայտնելով, ոչ թե մեր կողմից արված որևէ մտավոր կամ Հոդևոր ճիդով: Մեր մտքի ու Հոդու ամեն ջանքը, թեկուղ և կարևոր է, սակայն պարղապես աղոթքի կամ աղաչանքի մի տեսակ է: Այսպիսի ջանքը միայն մի միջոց է, որով ամպը կլցնի տունը, կրակը կվառվի թփի մեջ, և այսպիսով, Աստված կՀայտնի Իրեն, ու յուրաքանչյուր սիրտ երկյուղածությամբ կերկրպագի և կերդի

Այս աստվածային գիտությունն է այն թանկարժեք մարդարիտը, որը դնելու Համար վաճառականը վաճառեց իր ամբողջ ունեցվածքը: Իրերը, որ վաճառականը վաճառեց, մարդկային գիտության տարբեր ճյուղերն են, որոնք զբաղեցնում են մեր ամբողջ
ժամանակը և Հնարավորություն չեն տալիս ճանաչելու Քեղ:
Դրանք խանդարում են մեղ՝ Մարիամի Հետ նստելու ոտքերիդ տակ
և ունենալու կենաց ջուրը, որը լցնում ես մեր սրտերի մեջ, և որից
ով որ խմի, երբեք չի ծարավի:

Ցանկանում եմ, որ այս դիտությունը փնտրենք մեր ամբողջ սրտով: Այդ ժամանակ մենք այն կգտնենք մեր սրտերի խորքերում, որտեղ Դու ես բնակվում, և որտեղ Քո սուրբ տաճարն է, որը սրբագործել ես Սուրբ Մյուռոնով:







Երեկոյան ժամը յոթն էր, և ամեն ինչ թաղված էր լռության մեջ, երբ ես ու իմ վանական Հայրը ոտք դրեցինք անապատի ավազներին: Մենք քայլում էինք խորՀրդածելով մարդկային լեղվով անպատմելի բաների մասին:

#### Հետքեր ու կապանքներ

«Հոգու ազատագրում մարմնից» ասելով ես նկատի չունեմ այն, ինչի մասին Սիմեոն ծերունին է ասում. «Այժմ, ով Տեր, խաղաղությամբ արձակիր Քո ծառային ըստ Քո խոսջի...» (Ղուկ. 2.22): Խոսջս մարմնի մեջ գտնվող Հոգու ազատագրման մասին է, ազատագրում ամեն տեսակ չղթաներից ու կապանջներից: Միայն այդ ժամանակ մարդ կարող է կատարյալ խաղաղություն ունենալ և ապրել ազատ՝ Աստծու դավակին վայել կյանջով:

Գիտե՞ս, թանկագին եղբայը, որ երեխայի Հոգին մկրտվելուց Հետո իր նախաստեղծ վիճակի ազատությունն է ձեռ բերում: Իսկ գիտե՞ս, թե Հետագայում ինչ է պատաՀում նրան: ԱչխարՀը, սովորույթնները և չրջապատը նրանում չատ Հետքեր են թողնում: Շատ կապանքներ կապկպում են այն և խոչընդոտում են նրա ընթացքն առ Աստված: Աստծու որդիները ձգտում են այս ամենից ազատվել, իրենց Հոգիներն ազատագրել աչխարՀի, չրջապատի, մարդկային զգայարանների ու իմաստության կապանքներից:

ՎանաՀայրս ասաց. «Գուցե ոմանք կարծում են, Թե Տեր Հիսուս Քրիստոսի խոսքը. «...եԹե չդառնաք ու չլինեք մանուկների պես, երկնքի արջայուԹյունը չեք մանի» (ՄատԹ.18.3), նշանակում է՝ եԹե չդառնաք մանուկների պես փոքր։ Ոչ, Նա ուղեց ասել՝ եԹե չդառնաք Հոդով այնքան մեծ, որքան մանուկներն են, երկնքի արջայուԹյունը չեք մանի»:

#### Զգայարանների կապանքները

Մեծն Ս. Մակարիոսը մի անգամ Հանդիպեց մի վանականի, որն ինքն իրեն առաջինի ու արդարակյաց էր Համարում և կարծում էր, Թե ՀաղԹաՀարել է չնուԹյան, արծաԹսիրուԹյան ու բարկուԹյան մեղջերը։ Ս. Մակարիոսը Հարցրեց նրան, Թե ի՞նչ կզգար, եԹե կին տեսներ։ Վանականը պատասխանեց, որ ինքը կնկատեր նրա կին լինելը, բայց խույս կտար՝ կրքերից զերծ մնալու Համար։ Ս. Մակարիոսը նրան Հարցրեց նաև, Թե ի՞նչ կզգար, եԹե անապատում ընկած դրամ տեսներ։ Վանականն ասաց, որ կկարողանար դրամը քարից զանազանել, բայց իրեն կզսպեր փողը սիրելուց։ Երրորդանդամ սուրբը Հարց տվեց, Թե ի՞նչ կզգար, եԹե մեկը իրեն վիրավորեր։ Վանականը պատասխանեց, Թե կզգար, որ իրեն վիրավորում են, բայց չէր Թողնի, որ բարկուԹյունը բույն դնի իր սրտում։ Այնժամ Ս. Մակարիոսն ասաց վանականին, որ նա դեռ դյուրաբեկ և ավելի չատ պայքարելու կարիք ունի, և սկսեց ուսուցանել նրան։

Զգայարանների կապանքները, Թանկագին ընԹերցող, մարդուն ստիպում են տարբերուԹյուն դնել տղամարդու և կնոջ, ծեր կնոջ և երիտասարդ աղջկա, դեղեցիկ աղջկա և տդեղի միջև:

Այս կապանջները նաև ստիպում են տարբերել փողը քարից: Իսկ գովասանջն ու վիրավորա՞նջը:

Մի անգամ Ս. Մակարիոսից մի վանական խորՀուրդ Հարցրեց: Ս. Մակարիոսը նրան կարդադրեց գնալ դերեզմանատուն և դովել մեռելներին: Նա այդպես էլ արեց, և բնականաբար մեռելներից ոչ ոք նրան ոչինչ չպատասխանեց:

Սուրբն այնուՀետև կարգադրեց նրան գնալ ու վիրավորել նրանց։ Սակայն, երբ դա էլ արեց, դարձյալ ոչ մի պատասխան չստացավ։ Այդ ժամանակ Ս. Մակարիոսն ասաց վանականին. «Դու էլ պետք է մեռելների պես լինես, քանի որ մեռել ես աշխարհի Համար։ Դու չպետք է ազդվես որևէ խոսքից, լինի դա գովասանք, Թե՝ վիրավորանջ»։

Մի անդամ մեծաՀարուստ մեկը փող էր բերել վանք, որ բաժանի վանականներին: ՎանաՀայրը ցանկացավ այդ մարդուն դործնական դաս տալ և, փողը մի կողմ դնելով, խփեց զանդը: Երբ վանականները Հավաքվեցին, վանաՀայրն ասաց, որ կարող են իրենց պետք եղած չափով փող վերցնել` որպես այդ Հարուստի Հանդեպ սիրո դրսևորում: Բայց վանականները նայեցին ոսկուն, կարծես այն քարերի կույտ լիներ, և ոչինչ չվերցրեցին, Հակառակ այն բանի, որ նրանց աղաչեցին դա անել: Նրանց վարքն այնպիսի մեծ տպավորություն դործեց այդ մարդու վրա, որ նա խնդրեց դառնալ վանական:

Աչխարգն ու մարմինը, Թանկագին եղբայր, մեծ ազդեցուԹյուն ունեն մեր զգայարանների վրա, որոնք մեր աչքին նյուԹական բաւներն ավելի դեղեցիկ ու գրավիչ են դարձնում, քան դրանք կան իրականում: Սակայն, երբ Հոգին ազատագրվի իր ճամփան խոչընդոտող կապանջներից, Համապատասխանաբար զգայարաններն էլ կազատագրվեն աշխարգային զգացմունջներից ու իրերի նոր, Հոգևոր ընկայում ձեռք կբերեն:

Սա կարող ես զգալ, երբ երկար ժամանակ Հեռու ես եղել ընտանիջիցդ, և վերադարձիդ գրկում ես նրանց մեծ սիրով ու կարոտով: Նրանց սիրով չրջապատված լինելով, արդյո՞ք կզգաս, Թե քեզ գրկողը, լինի դա Հայրդ կամ մայրդ, քույրդ կամ եղբայրդ, տղամարդ է, Թե՝ կին: Նմանապես, եԹե մի մարդ ուրիչին կրակից կամ խեղդվելուց փրկելիս զգար, Թե ում փրկում է՝ տղամարդ է կամ կին, աղջիկ կամ տղա, նա մաՀվան վտանգին կենԹարկեր իրեն էլ, նրան էլ:

Կարծում եմ, սա ցույց է տալիս, որ Հոգին առավել է, քան զգայարանները: Երբեմն նույնիսկ պատաՀում է, որ զգայարանները մասամբ կամ լիովին խլացվում են, որովՀետև Հոգին զբաղված է յինում ավելի մեծ բաներով:

Ուրեմն, քո Հոգևոր կյանքում, որքանով որ կարող ես, պետք է ազատվես զգայարաններիդ կապանքներից: Այդ դեպքում այլ կերպ կնայես իրերին, չես ՀաղԹվի կրքերից. լինի դա մարմնի կիրջ, կիրք՝ փողի Հանդեպ, կամ էլ դոռոզուԹյան կիրջ: Ավելի չուտ, կնմանվես երկնավոր Աստծու Հրեչտակներին և ամեն ինչ բարի կտեսնես, ինչպես ասում է Տեր Հիսուս Քրիստոսն Իր Լեռան քարոզում. «ԵԹե քո աչքը պարզ է, քո ամբողջ մարմինը լուսավոր կլինի» (ՄատԹ. 6.22):

Միայն այս խոհերը չէ, որ զբաղեցնում էին ինձ և իմ վանահորը, մենք զրուցում էինք ավելի խորիմաստ բաների չուրջ: Մենք քրննարկում էինք, Թե ինչպե՞ս են արձագանքում զգայարանները, երբ մեկը փորձում է հասկանալ աստվածաբանական հարցերը և խորհրդածել դրանց չուրջ: Ձգայարանները ֆիզիկական են և սահմանափակ, այդ պատճառով էլ չեն կարող մերձենալ Աստծուն՝ անսահման Հոգուն: Նրանք նաև հակված են

սխալվելու և Հաճախ սխալվում են, երբ փորձում են ճիչտն ու սխալը զանազանել: Նույնիսկ առաջյալները սխալվեցին, երբ վերադարձան Տիրոջ մոտ խնդուժյամբ ասելով՝ «Տեր, դևերն էլ են մեղ Հնազանդվում Քո անունով»: Իսկ Տերը պատասխանեց նրանց. «Բայց մի ուրախացեջ այս բանի Համար» (Ղուկ. 10.17, 20): Այսպես էլ մարդասպանը, երբ սպանում է՝ վրեժխնդիր լինելով, դոՀացում է դգում, կարծես մի մեծ գործ արած լինի: Բայց դա անչուչտ սխալ դդացում է: Դու ևս, սիրելի եղբայրս, կարող ես դանադան դդացումներ ունենալ աղոժելիս, պաս պաՀելիս, առանձնացած խոկալիս: Լավ ջննիր այդ դդացումներդ, ջանի որ դրանջ կարող են ջողարկված աչխարՀիկ դդացումներ լինել, և փորձիր Հոդիդ ազատադրել դդայարաններիդ կապանջներից:

Մեկ այլ կետ էլ կա, որի վրա կուղեի ուչադրությունդ Հրավիրել. երբ մեկն ամբողջովին խորասուղված է լինում աստվածայինի մեջ, աչխարհին և չրջապատին անհաղորդ է դառնում: Օրինակ՝ Աննան տաճարում Տիրոջ առջև վչտահար հոգով աղոթում էր և իր չուրջը եղող ոչնչից տեղյակ չէր։ Հեղի քահանան նույնիսկ կարծեց, թե նա հարբած է, և հանդիմանեց նրան՝ ասելով. «Մինչև ե՞րբ հարբած վիճակում ես մնալու, սթափվիր դինովությունից» (Ա Թագ. 1.14):

Դու նույնպես, եթե ամբողջովին խորասուդված լինես աղոթեր ու խոկումի մեջ, տեղյակ չես լինի չուրջդ կատարվող ոչ մի բանից: Այստեղ հիչում եմ Ս. Հովհաննես Կոլոտի օրինակը, ով երկար ժամանակ էր անցկացնում խոկալով: Այդ ընթացքում մարդիկ խոսում էին իր հետ, բայց նա չէր լսում նրանց: Պատճառն այն էր, որ նրա հոգին այդ պահերին խորասուղված էր լինում այլ, ավելի կարևոր հարցերի մեջ, չատ ավելի խորը և չատ ավելի մոտ լսողությանն ու հիչողությանը: Երբեմն մարդիկ հարցեր էին տալիս, բայց սուրբը պատասխանում էր նրանց աստվածաբանական մտորումներով, որոնք բացարձակապես կապ չունեին նրանց հարցերի հետ: Իրականում նա չէր լսում, թե ինչ էին ասում, որովհետև իր հոգին աղատադրված էր դգայարանների կապանջներից:

#### Հոգու ազատագրումը մարդկային իմաստությունից

Այժմ ես ուզում եմ, որ Հոգին ազատագրվի նաև մարդկային իմաստությունից, քանի որ. **«Չէ՞ որ Աստված Հիմարացրեց այս** ——— **աչխարՀի իմաստությունը»** (Ա Կոր. 1.20) և դարձյալ, թե՝ «Տերը գիտե իմաստունների մտածումները, որ ընդունայն են» (Ա. Կոր. 3.20): Սուրբ Գիրքը մեզ ասում է նաև. «...այս աչխարհի իմաստությունը հիմարություն է Աստծու առաջ. քանզի գրված է, թե՝ Ինքն է, որ բռնում է իմաստուններին իրենց խորագիտության մեջ» (Ա. Կոր. 3.19):

Նրանք, ովքեր իրենց իմաստուն և խելացի են կարծում, ապավինում են իրենց իմաստությանն ու խելքին, ավելի քան հեռու են հոգևորից և աստվածայինից: Դրա համար է Ս. Պողոս առաքյալն ասում. «Եվ իմ խոսքը և քարոզությունը իմաստության ճարտար խոսքերով չէին, այլ Սուրբ Հոգու համոզիչ զորությամբ», «և ինչ որ հայտնում ենք, ոչ թե ճարտար խոսքերի մարդկային ուսուցումով է, այլ Հոգու վարդապետությամբ. Հոգևոր բաները հոգևոր խոսքերով ենք բացատրում» (Ա Կոր. 2.4,13):

Հիմա տեսա՞ր, իմ սիրելի եղբայր, Թե որքան փուչ է մարդկային իմաստությունը:

Ուրեմն ի՞նչ, Աստված առՀասարակ մերժո՞ւմ է իմաստությունը։ Ոչ, այլ խրախուսում է այն։ Լսիր, թե ինչ է ասում Ս. Պողոս առաջյալը նույն թղթում. «Իմաստությունը ջարողում ենջ Հոգեպես կատարյալներին, իմաստություն, որ այս աշխարհինը չէ, ոչ էլ այս աշխարհի կործանման սահմանված իշխանների իմաստությունը, այլ ջարողում ենջ Աստծու խորհրդավոր, թաջուն իմաստությունը» (Ա Կոր. 2.6,7)։

Ուստի, եթե ցանկանում ես ըմբռնել Աստծու խորՀուրդները, առաջին Հերթին, ազատագրիր Հոգիդ մարդկային իմաստությունից: Կանդնիր Աստծու առաջ որպես տդետ: Միայն այդ ժամանակ դու կլցվես գիտությամբ, այն գիտությամբ, որը Հոգևոր է ու կատարյալ, ոչ մարդկային ու ոչ թերի. «ՈրովՀետև Հոգին ջննում է ամեն ինչ, նույնիսկ Աստծու խորունկ ծրագրերը» (Ա Կոր. 2.10): Ս. Պողոսն անչուշտ սա նկատի ուներ, երբ ասում էր. «Եթե ձեզնից մեկը կարծում է, թե ինջն իմաստուն է այս աչխարՀում, Հիմար Թող լինի, որպեսգի իմաստուն դառնա» (Ա Կոր. 3.18):

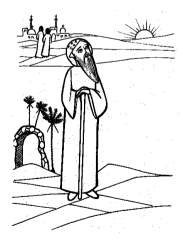
Մի անդամ Տեր Հիսուս Քրիստոսի մոտ ձեռքը դոսացած մի մարդ եկավ, որն ուզում էր բժչկվել: Տերն ասաց նրան, որ երկարի իր ձեռքը, և մարդը երկարեց, և դոսացած ձեռքն առողջացավ (ՄատԹ. 12.10-13): Այս Հրաչքն ի Հայտ է բերում Տիրոջ զորությունը, բայց նաև ցույց է տալիս, Թե որքան տկար է մարդկային իմաստությունը: ԵԹե այդ մարդը տեղիք տար մարդկային իմաստությանը, նա պիտի վիճեր. «Ինչպե՞ս կարող եմ

երկարել ձեռջս, եթե այն գոսացած է: Հնարավո՞ր է, որ գոսացած ձեռջը մեկնվի: Իսկ եթե կարող եմ այն երկարել, ինչի՞ս է պետջ ուրեմն բժչկվելը: Դու նախ՝ բժչկիր, որ Հետո ես կարողանամ այն երկարել»: Սակայն այս մարդն իրեն Հիմարացրեց, որպեսզի լավանա: Նա արՀամարՀեց մարդկային իմաստությունը, ըստ որի, գոսացած ձեռջը չի կարող երկարվել: Այդ իմաստությունը չի ընդունում, որ լեռը կարող է չարժվել իր տեղից, որ մարդ կարող է ջայլել ջրի վրայով կամ, որ մարդ չպետջ է մտաՀոդվի վաղվա օրվա մասին:

Մարդկային իմաստությունը, ասես մանրադիտակով քննում է Աստծուն և Նրա որոչիչները: Այն ընդունում է միայն այն, ինչը Համապատասխանում է Աստվածաչնչի ու Եկեղեցու մասին իր պատկերացումներին, և մերժում այն, ինչին Հավանություն չի տալիս իրենց միտքը:

Մյուս կողմից, Աստծու որդիներն ամեն ինչ ընդունում են ուղղակի, առանց առարկության: Նրանք ասում են. «Ով Տեր, ուղո՞ւմ ես, որ մենք անցնենք Կարմիր ծովով: Լավ, ուրեմն մենք կանցնենք, քանի որ Դու կպատրաստես ճանապարՀը մեղ Համար, որպեսզի չխեղդվենը»:

Մի առասպել կա, ըստ որի Կարմիր ծովի ջրերը բաժանվեցին ոչ Թե այն ժամանակ, երբ Մովսեսը երկարեց իր ձեռքի գավազանը, այլ՝ երբ առաջին մարդն իր ոտքը դրեց ջրի մեջ: Սա պարդապես առասպել է, բայց վեՀ Հոգևոր իմաստ ունի:







Անապատում կամ լեռան վրա Հոգևոր լինելը տարբերվում է քաղաքում Հոգևոր լինելուց: Ամենադժվար կապանքներից մեկը քաղաքում Աստծուն պաչտողի Համար՝ չորս պատերի մեջ լինելն է:

Սա ես ինքս զգացել եմ մի քանի տարի առաջ, երբ գտնվում էի Ալմազա կոչվող անապատ վայրում, որը Հելիոպոլիսից մի քանի մղոն Հեռավորության վրա է: Ես կիրակնօրյա դպրոցի ընկերներիցս մեկի Հետ ամեն օր բարձրանում էի այդ անապատի բլուրներից մեկը՝ աղոթքի ու խոկումի Համար: Այդտեղից Հորիզոնում երևում էր Հելիոպոլիսը, որը Հեռվից չատ փոքր ու աննչան էր Եվում։ Զգում էինք, որ մեր Հոգիներն ազատվում են երկարության, լայնության և բարձրության չափումներից, ձոխության ու չքեղության կապանքներից: Շքեղ պալատ, թե խրձիթ՝ միևնույն էր մեղ Համար, քանի որ դա չէր էականը: Այդ բարձր բլրի վրա, ավաղին նստած, մենք Հոգևոր երջանկություն ու Հաձույք էինք զգում, երջանկություն, որը երբեք չենք զգացել քաղաքում:

Երբ արձակուրդներին վերադարձանք ԿաՀիրե, անկեղծ եմ ասում, սիրելի եղբայր, նեղվեցի այդ աղմկոտ մայրաքաղաքից: Փողոցով քայլելիս գլխիս և ականջներիս մեջ կարծես ժայժքող Հրաբուխ լիներ՝ մարդկանց գոռգռոցի, մեքենաների, տրամվայների ու ամեն տեսակի տրանսպորտի աղմուկի պատճառով: Այս աղմուկի մեջ Հասկացա, որ չեմ կարող կարդին, կանոնավոր կերպով ու անընդմեջ մտածել, այնպես, ինչպես այն բարձր բլրի վրա: Երբ իմ սենյակի դուռը փակեցի և աղոժքի կանգնեցի, չկարողացա աղոժել: Սենյակի չորս պատերն ինձ Աստծուն վայելելուց ետ պաՀող

Այսպիսով, ես աղոթե չարեցի, այլ սենյակիցս դուրս դալով, ջայլեցի չատ Հեռու, փորձելով մի խաղաղ անկյուն դանել, ուր ոչ մի չինություն չլիներ: Մոտ մեկ ժամ Հետո մի տեղ գտա, որը փոքր ի չատե էր միայն Համապատասխանում պաՀան֊ ջիս: Ես ճնչված վերադարձա տուն՝ կարոտելով իմ բարձր բլրին:

Քո Հոդին, սիրելի եղբայր, ցանկանում է ազատ լինել, ճախրել Թռչնի պես, որ ճյուղից ճյուղ է Թռչում: Նա ուղում է նմանվել Հրեչտակներին, որոնք միչտ փառաբանություն են երդում Աստծուն՝ առանց որևէ արդելքի կամ սաՀմանափակման: Եթե մշտապես չես կարող լինել այդ վիճակում, ապա դոնե երբեմն եղիր...

Կարելի է կարծել, որ խոկումն ավելի Հեչտությամբ ու խորությամբ Հասանելի է նավագնացներին, գյուղացիներին և անապատի ու լեռների բնակիչներին: Կարծում եմ նաև, որ մենք նույն կարողությունը կունենանք, երբ ազատվենք մարմնի կապանքներից ու դնանք վեր՝ երկինք, ուր Աստված է, Հրեչտակներն ու սրբերը:

Այս մասին խոսեցի Հոգևոր Հորս Հետ, և նա իմ առջև բացեց Հոգևոր մի այլ փորձառություն: Նա պատմեց, թե ինչպես իր վանական կյանքի սկզբում քսանութ օր առանձնացել է խցում՝ չորս պատի մեջ, առանց որևէ մեկին տեսնելու: Այդ շրջանը նա անց է կացրել Աստծու Հետ ծանր պայքարում: Դա իսկապես ծանր ժամանակ է եղել, որի ընթացքում իր Հոգին նվաղել է, բայց ի վերջո, կարողացել է ազատվել իր բազմաթիվ կապանքներից ու Հասնել Աստծուն և ուժով Նրանից խոստումներ ստանալ: Այսպիսով, վանականն իր խցից դուրս է եկել, զգալով, որ իր Համար միևնույն է՝ չորս պատի մեջ լինել, թե աղատ՝ պատերից դուրս...

Այստեղ է, որ քեզ Համար պիտի բացեմ Հոգևոր ավելի խոր ու ավելի բարձր մի աստիճան:

Առաջին աստիճանը չորս պատերի մեջ լինելուց Հոգնելն է, իսկ Հաջորդ աստիճանը՝ չորս պատից անտեղյակ լինելը։ Այս դեպքում, սենյակումը նստած այնքան կլանված ես լինում քո աղովքներով, խոկումներով ու ընվերցումներով, որ քեզ շրջապատող ամեն ինչից վերանում ես։ Դու ապրում ես դգայարաններից վեր դանվող մի այլ աշխարՀում։ Ձես իմանում, արդյոք սենյակո՞ւմդ ես, Թե՞ ապատ տարածուվյան մեջ, և կամ խուցդ պատեր ունի՞, Թե՞ ոչ։ Նույնիսկ չես իմանում, Թե երկի՞նքն է իջել քեղ մոտ՝ երկիր, Թե՞ դու ես երկինք բարձրացել՝ երկրի վրա լինելով։

Գիտե՞ս, սիրելի եղբայր իմ, որ եղել են ոմանք, ովքեր չեն կարողացել Հասկանալ՝ արդյո՞ք իրենք մարմնի մեջ են, Թե մարմնից դուրս, ինչպես օրինակ Ս. Պողոս առաքյալը (Բ Կոր. 12.2), սուրբ ՀովՀաննես Ասիուտացին և իմ ծեր Հոգևոր Հայրր: Տեղի կապանքներից Հոգու ազատագրման Թեման ինձ խորՀել է տայիս մեկ այլ խնդրի չուրջ, որը «ՀայտնուԹյունն» է:

Լսել ենք Ս. ՀովՀաննես սիրելի աչակերտի և Ս. Պողոս առաջյալի Հետ եղած Հայտնությունների մասին: Ժամանակը չի բավականացնի, որպեսզի պատմենք, թե ինչ է Հայտնվել Ս. Անտոնին, Ս. Շենուդային և մյուս սրբերին, ովքեր մնալով իրենց տեղում, կարողացել են ապրել ուրիչ միջավայրում ու իրավիճակում, ուր տեսել են այնպիսի բաներ, որ Հնարավոր չէ նկարադրել կամ բառերով արտաՀայտել:

Այս պաֆին մի պատմություն եմ Հիչում, Հոդով լի մի ջաՀանայի մասին, որն ինձ մեր սիրելի եղբայրներից մեկն է պատմել: Երբ այդ քաՀանան Ս. Պատարադի ժամանակ աղոթեջ էր անում և Հասավ այս բառերին. «...նա բարձրացրեց իր աչքերը...», ինքը նույնպես բարձրացրեց իր աչքերը և... խորը լռություն տիրեց եկեղեցում... Րոպեներն անցնում էին, մինչդեռ քաՀանան վեր էր նայում լռության, գարմանքի ու չփոթության մեջ: Երկար ժամանակ անցավ, Համայնքը լուռ, ուչադրությամբ Հետևում էր քաՀանային: Ապա քաՀանան իջեցրեց Հայացքն ու չարունակեց դադարից: Աղոթեըն ավարտելուց Հետո, երբ իր Հետևորդներից մեկն ասաց նրան՝ կատարվածի մասին և խնդրեց բացատրել պատճառը, քաՀանան չփոթվեց և չցանկացավ պատասխանել: Բայց Համառելուց Հետո ասաց, որ երբ վեր նայեց, տեսավ, որ եկեղեցին կարծես գմբեթ ու առաստաղ չունենար, և մի երկար սանդուղը էր ձգվում խորանի և երկնքի միջև: Նա, իր կարծիքով, նայել էր դրան միայն մի պաՀ կամ քիչ ավելի, և Հետո չարունակել யாஈசுநா...

Զարմանում եմ՝ ինչպե՞ս են ոմանք վանականությունը Համարում ծառայության ուղի, այնինչ ես այն Համարում եմ միայն երկինք տանող ճանապարՀ: Վանականության մեջ առանձնությունը, խոկումները և անընդմեջ պայքարն օգնում են Հոգուն, որ ազատագրվի ու միանա Աստծուն:

Իմ սիրելի եղբայր, կարծում եմ, որ դեռ չատ բան կա ասելու այս մասին:





Այս անպամ չէի քայլում անապատով, նստած չէի վանքի դռան առջև. ես իմ Հոգևոր Հոր Հետ իր ժայռափոր խցի առջև էի՝ չարունակելու մեր զրույցը Նրա մասին, Ով ավելի մեծ է, քան երկինքն ու երկիրը:

Սիրելիդ իմ եղբայր, Հոգիդ, որը ցանկանում է ազատագրվել, լավ գիտի իր արժեջը: Գիտի, Թե որջան զարմանալիորեն մեծ է ինջը, չատ մեծ, որպեսզի նսեմանա մարմնի, միջավայրի կամ դևերի առաջ:

Սիրյալդ Աստծու, այս մասին գաղափար կազմելու Համար պետք է, որ գրուցենք իրար հետ։ Պետք է հիչենք, որ մարդը միակ արարածն է Աստծու նմանությամբ ու պատկերով ստեղծված (Ծնն. 1.27)։ Ուրեմն, երբ քեղ խնդրեն ներկայանալ, ասա հաստատ ու վստահ՝ ես Աստծու պատկերն եմ։ Լինելով Աստծու պատկերը՝ դու անմահ ես, ենթակա չես մահվան։ Քանի որ, արդյո՞ք Հնարավոր է, որ Աստծու, Անմահի նմանությամբ արարված մարդը մեռնի։ Տես, թե որքան մեծ ես դու, ավելի մեծ, քան բարձր լեռը, անծայր ծովը, չողչողացող արեդակը ու փայլող լուսինը։ Ավելի մեծ ես, քան հսկայական անապատը և լայնածավալ Հարթավայրը, և նույնիսկ ավելի մեծ, քան ոչնչացնող ատոմը կամ բնության բոլոր դորությունները։

Այս ամենն անցողիկ է, ինչպես Սուրբ Գիրջն է ասում. «Երկինջն ու երկիրը պիտի անցնեն», բայց դու` ոչ, ջանի որ Տեր Հիսուս Քրիստոս խոստացել է ջեղ Հավիտենական կյանջ (ՀովՀ. 4.14), ջեղ՝ Աստծու պատկերիդ։

#### Դու երկրի և նրա վրա գտնվող ամեն ինչի Թագավորն ես

Մեծ ես, եղբայր իմ, միակ աստվածային արարածն ես, քանի որ Աստված ողջ երկրից միայն քեղ է տվել Հրեչտակներին Հատուկ \_\_\_ բանականության ու կատարելության չնորՀր: Դու այն արարածն ես, ում տրված է Աստծուն ճանաչելու ու պաչտելու կարողությունը, և ում Աստված սիրում է: Բնությունը, որ երբեմն կարծում ես, թե քեզանից մեծ է, Աստված ստեղծել է միայն քեզ ծառայելու Համար: Դու կարող ես Հպատակեցնել նրա մեջ եղած ամեն բան՝ ըստ քո կամքի և գորության:

Այդ պատճառով, Աստված նախ ստեղծեց ամեն ինչ և Հետո՝ ամենավերջում՝ քեղ, որ իչխես մնացած ողջ արարչադործության վրա. իչխես երկնքի Թռչունների, ծովի ձկների, անասունների և երկրի վրա գտնվող ամեն ինչի վրա (Ծնն. 1.26, 28): Տեսնո՞ւմ ես, որ կոչված ես իչխելու, իսկ դու քեղ Թույլ ես Համարում և վախենում ես բաղեից, կետից, առյուծից ու մյուս գազաններից, որոնք իրականում քո տկար ծառաներն են և որոնք նախկինում ծառայել են քեղ:

Մի կարծիր, թե այս իշխանությունն ունեիր միայն նախկինում՝ մինչև առաջին մեղջը, որովհետև արդարները բոլոր դարերում էլ ունեցել են այս կոչումն ու իշխանությունը: Սամսոնն իր ձեռջով պատռեց առյուծին և սպանեց, Դանիելն առյուծների գբի մեջ էր, բայց նրան չվնասեցին, Հովնանին կուլ տված ձուկը նրան փըսխեց՝ չհամարձակվելով վնաս պատճառել, երեջ պատանիները կրակի հնոցում էին, սակայն կրակը նրանց չայրեց: Նույնը կարելի է տեսնել և Նոր Կտակարանում: Ս. Պողոսի ձեռջից մի իժ կախվեց, բայց նա դազանին կրակի մեջ թափ տվեց, և իրեն ոչինչ չպատահեց (Գործջ 28.3-7): Քեզ նույնպես իշխանություն է տրված՝ գնալու օձերի ու կարիճների և Հակառակորդի ամբողջ զորության վրայով:

Սիրելի եղբայրս, ե՞րբ պիտի գիտակցես Հոգուդ արժեջը, որին մեղջի պատճառով բանտարկել ես նվաստացման, երկչոտության ու վախի զնդանում: Բանտիդ ճաղերից նա դուրս է նայում՝ փընտրելով իր անցած փառջը, ցանկանալով ազատ արձակվել, եթե Թույլ տաս:

#### Դու աստվածային արարած ես

Դու, ով քաջը, աստվածային արարած ես, ում դիմելով Որդի Աստված ասում է. «Մնացեք Իմ մեջ, և Ես՝ ձեր մեջ. ինչպես ճյուղը, որ ինքն իրեն չի կարող պաուղ տալ, եթե որթատունկի վրա Հաստատված չլինի» (ՀովՀ.15.4): Դու, ում սրտի դուռը բախում է Աստված՝ կամենալով, որ բաց անես դուռն Իր առջև, որպեսզի Նա մանի ու ընթրի քեղ Հետ, և դու՝ Նրա Հետ և քեղ մոտ օթեւանի (Հայտն. 3.20, ՀովՀ. 14.23): Դու Աստծու պատկերն ես և ունես Իր Հատկանիչները: Տես, թե ինչպես է Տեր Հիսուս Քրիստոս, փառջ Իրեն, ասում Իր մասին. «Ես եմ լույսը աշխարհի», ապա ասում է ջեղ և եղբայրներիդ. «Դուջ եջ աշխարհի լույսը»:

Քեղանից պաՀանջվում է ջանալ նմանվել Աստծուն, որովՀետև փառաց Տերն ասում է. **«Արդ, կատարյալ եղեք դուք, ինչպես որ** ձեր երկնավոր Հայրն է կատարյայ» (Մատթ. 5.48):

Դու այն անձն ես, ում Աստված ուրախ է Իր որդին կոչել, մինչդեռ Նա չկամեցավ Իր որդիները կոչել Հրեշտակներին կամ Հրեշտակապետերին: Նա ջեզ, միայն ջեզ է կոչել աստվածային արարած:

Մարմնիդ անդամները Քրիստոսի անդամներն են, ինչպես առաջյալն է ասում (Ա Կոր. 6.15):

Միայն ջեզ է պատվիրված Աստծու տաճար լինել, և Աստծու Հոգին ջո մեջ է բնակվում (Ա Կոր. 3.16):

Հրեչտակները քեզ են երազում նմանվել, քանզի միայն դու ես ճաչակում Տիրոջ սուրբ մարմինն ու արյունը, քեզ Տերը ցանկացավ մի դարձնել Իր և Հոր Հետ (ՀովՀ. 17.21):

Այդ ջեզ են սպասավորում Հրեչտակները. **«Տիրոջ Հրեչտակների բանակն իր հրկյուղածների չուրջն է և պաՀպանում է նրանց»** (Սադմ. 33.8):

Ձե՞ս կարդացել, սիրելի եղբայր, Թե Տերն ինչպես ուղարկեց երկու Հրեշտակներին` Սոդոմից Ղովտին փրկելու Համար: Ինչպես ուղարկեց Իր Հրեշտակին և փակեց առյուծների բերանները` Դանիելի Համար: Ինչպես Եղիսեն իմացավ և ասաց իր սպասավորին. «Մի վախեցիր, ջանդի մեղ Հետ եղողները նրանց Հետ եղողներից չատ են»... Եվ Եղիսեն աղոԹեց, ու Տերը բացեց երիտասարդի աչջերը, և նա տեսավ, որ լեռը լի է ձիերով ու Հրեղեն մարտակառջերով» (Դ Թագ. 6.15-17): Նաև, Թե ինչպես Տիրոջ Հրեշտակը կերակուր բերեց Եղիային, ջանի դեռ ջնած էր մի բևեկնի ծառի տակ, և նա վեր կացավ, կերավ ու խմեց և այդ կերակրի դորությամբ ջառասուն օր ու ջառասուն դիչեր ջայլեց (Գ Թագ. 19.5-9): Եվ ինչպես Տիրոջ Հրեշտակը Ամբակումին տարավ Դանիելին դուբի մեջ ուտելիջ տայու (Դան. 14.35-38):

> Ժամանակը չի բավականացնի պատմել, Տիրոջ սիրելիդ, Հրեչ֊ 🦴 տակների սպասավորության մասին, քո Համար նրանց

մտաՀոգության և բարեխոսության մասին: Իսկապես, դու կարևոր արարած ես:

#### Դու, որ աստված ես կոչվում

Քեզ, սիրելի եղբայր, Աստված ինքը աստված է կոչում. «Աստվածներ եք դուք, կամ բոլորդ էլ որդիներն եք Բարձրյալի» (Սաղմ. 81.6): Աստված նաև ասել է Մովսեսին. «ԱՀա ես քեղ փարավոնի Համար մի աստված դարձրի» (Ելբ 7.1): Խոսքը ոչ Թե աստվածուԹյան, այլ դերիչիսանուԹյան մասին է:

Ինչ էլ որ լինի այս երկու տների իմաստը, դրանք անկասկած ցույց են տալիս քո արժեքն Աստծու աչքում:

Քեզ է տրված իչխանությունը` կապելու և արձակելու երկնքում: Քանի որ Աստված ասաց. «Ինչ որ կապեք երկրի վրա, կապված պիտի լինի երկնքում, և ինչ որ արձակեք երկրի վրա, թող արձակված լինի երկնքում» (Մատթ. 18.18): Ավելին, տրված է նաև ներելու կամ չներելու իչխանություն:

Տեր Հիսուս Քրիստոս Հոր մոտ բարձրացավ, այնտեղ՝ երկընջում, ջեղ Համար տեղ պատրաստելու, և պիտի նորից գա ջեղ տանելու այնտեղ՝ ասելով. «Եկե**ջ, Իմ Հոր օրՀնյալներ, ժառանդե**ցեջ աչխարՀի սկղբից ձեղ Համար պատրաստված արջայությունը» (Մատթ. 25.34): Էլ ավելի չե՞ս բարձրանա, արդյոջ, երբ Նա տա ջեղ Արջայության բանալիները:

Այս ամենը տրված է քեզ, որ Աստծու նմանությունն ու պատկերն ես, և ում տեսքն ընդունեց Տերը, երբ մարմնով եկավ, թեև Իր աստվածային բնությունը երբեք, մի վայրկյան կամ մի ակնթարթ իսկ չբաժանվեց Իր մարդկային բնությունից:

#### Դու Աստծու բարհկամն ես

Հիշիր, թե ինչպես Աստված, Իր դերադույն իմաստությամբ՝ Սոդոմը ոչնչացնելուց առաջ, Հայտնեց Իր կամբը Իր բարեկամ Աբրա-Համին. «Մի՞ թե Ես Իմ ծառա ԱբրաՀամից դաղտնի պիտի պահեմ այն, ինչ անելու եմ: ԱբրաՀամը Հաստատապես մեծ և բազմանդամ ազդի նախաՀայր է լինելու, և նրա միջոցով պիտի օրՀնվեն երկրի բոլոր ազդերը» (Ծնն. 18.17-18): Նա նույնիսկ թեույլ տվեց, որ ԱբրաՀամը քննարկի այդ Հարցն Իր Հետ՝ մտերմիկ ու ազատորեն ասելով. «Մի՞ թե Դու արդարին ամբարչտի Հետ կոչնչացնես... Քավ լիցի, չանես այդ բանը: Ոչ, Դու, որ դատում ես ամբողջ աչխարգը, այդպիսի դատաստան չես անի» (Ծնն. 18.23-26):

Անչուչտ, սա բարեկամների զրույց է և ոչ թե զուտ ծառայի ու Տիրոջ կամ արարածի ու Արարչի: Սրանք այնպիսի մեկի խոսքեր են, ով Համոզված է, որ արժեք է ներկայացնում իր բարեկամի Համար:

Մովսեսը, երբ Աստծու Հետ խոսում էր իր ժողովրդի մասին, ուրին Աստված ուղում էր կործանել, ասաց. «Արդ, եթե ներելու ես իրենց մեղջերը, ներիր, իսկ եթե չես ներելու, ուրեմն իմ անունը ջնջիր Քո մատյանից, ուր դրել ես ինձ» (Ելջ 32.31,32): ԻՀարկե, սա մտերմություն ու բարեկամություն է:

Հիմա, եղբայրս, ճանաչեցի՞ր Հոգուդ արժեքն ու մեծությունն Աստծու աչքում: Թույլ կտա՞ս, որ նենդ սատանան խաղա քո պատվի Հետ, Հակառակ այն բանի, որ Աստված բոլոր դևերի վրա իչխանություն է տվել քեզ: Ձեմ կարծում, թե Թույլ տաս:







Նա խորը քնած էր, երբ Հրեշտակը չշնջաց ականջին. «Մինչև ե՞րբ պիտի ապրես այսպես՝ ուրիչի ստվերի պես»: Ձայնն այնքան մեղմ էր, որ քնած մարդուն չխանդարեց, և նա Հանդարտորեն պատասխանեց. «Ի՞նչ նկատի ունես, տեր իմ Հրեչտակ»: Հրեչտակը պատասխանեց. «Նկատի ունեմ այն, որ կորցրել ես ինքնությունդ և այժմ լիովին ուրիչի իչխանության տակ ես, ով քո աչքին այնքան է բարձրացել, որ նրան ես որպես օրինակ ընդունում։ Սկսել ես ամեն ինչում Հետևել նրան. եթե բարձրանում է, դու էլ ես բարձրանում, և եթե ընկնում է՝ դու էլ իր Հետ։ Ընդունում ես նրա դաղափարները և իր Հետ էլ խոտորվում։ Ավելին, նրա դաղափարները դու առավել եռանդով ես պաշտպանում, քան ինքը։ Նրա սկղբունքներն անառարկելի ես Համարում, նրա ասածը քեզ Համար օրենք է»:

Քնած մարդն զգաց, որ Հրեչտակի խոսքերը ճչմարիտ են, սակայն փորձեց արդարանալ. «Վնաս կա՞ այն բանից, տեր իմ Հրեչտակ, որ ես Հետևեմ նրան, քանի դեռ իր գաղափարները վստահելի են ու անպարսավելի»: Հրեչտակը պատասխանեց. «Ի՞նչ գիտես, որ նրա բոլոր տեսակետները վստահելի են: Արդյո՞ք կարծում ես, Թե Նա՝ մարդ արարած լինելով, անսխալական է, ինչպե՞ս կարող ես Համոդված լինել, երբ միայն իր կարծիքն ես լսում և ուրիչ ոչինչ չես ընդունում: Դու նույնիսկ չես ուղում լսել որևէ մեկին, ով կարող է Հակառակվել տիրոջդ, իսկ եթե անդամ լսում ես՝ սոսկ վիճաբանելու Համար: Փորձում ես առանց Հասկանալու քննադատել կամ մերժել ցանկացած գաղափար, եթե այն պարդապես Հակասում է տիրոջդ տեսակետներին»:

Քնած մարդը տրորեց աչքերը` Հասկանալու Համար` քնա՞ծ է, Թե՞ արԹուն, իսկ Հրեչտակը չարունակեց. «Հոգիդ բանտարկված է, ուղում է ազատ արձակվել, բայց չի կարողանում, որովՀետև չղԹայված է այդ մարդու կապանքներով: Նա քեղ միայն այն դիտելիքն է տալիս, որն ուղում է, որ իմանաս, և այն փաստերն է Հայտնում, որոնք ցանկանում է: Նույնիսկ սեփական դիտելիքներդ, որ ինքդ ես ձեռք բերել, ինքը պետք է վերանայի: Դու լիովին կորցրել ես քո անՀատականությունը և այլևս դու չես քո տերը: Երբ դժվարության ես Հանդիպում, իր օգնութիցանն ես դիմում, և երբ մի բան է պատահում, չես փորձում ինքդ դրա լուծումը դտնել, այլ սպասում ես մինչև դա քո տերը և կարդավորի: Նույնիսկ, երբ ինչ-որ Հարցի վերաբերյալ որոշում ես կայացնում, նա կարող է, ուղածին պես և երբ կամենա, չեղյալ Համարել որոշումդ՝ առանց քո կողմից որևէ առարկության։ Առավելադույնը, ինչին կՀասնես կյանքում, դա այդ մարդու աղոտ պատկերը լինելն է: Դու կորցրել ես այն անՀատականությունը, որն Աստված տվել է քեղ արարելիս»:

Քնած մարդն զգաց, որ Հրեչտակի խոսջերը դիպել են իր սրը֊ տին: Նա ասաց. «Տեր իմ Հրեչտակ, ինչպե՞ս կարող եմ Համարձակվել վիճել տիրոջս Հետ»: Հրեչտակը պատասխանեց. «Թեև այս դեպքն ուրիչ է, սակայն քեղ պիտի ասեմ, որ Աստված սիրում է, երբ Իր որդիներն ուժեղ անՀատականություն ունեն, և նույնիսկ Թույլ է տալիս, որ Իր Հետ վիճեն: Հիչիր, ինչպես Երեմիան դիմեց Աստծուն՝ ասելով. «Արդար հս Դու, Տեր, բայց հս իմ դատր պետք է պաչտպանեմ ու իմ իրավունքի մասին խոսեմ. ինչպե՞ս է, որ ամբարիչաների բռնած գործերը Հա)ողվում են, և բոլոր նրանք, ովքեր արՀամարՀում են ու անարդում, եր)անիկ դարձան» (Եր. 12.1): Լսիր նաև ԱբրաՀամին, որ Աստծու Հետ, փառը Իրեն, վիճում է՝ шսելով. **«Քшվ լիցի, չшնես шյդ բшնը... Դու, որ դшտում** ես ամբող) աչխարՀը, այդպիսի դատաստան չես անի» (Ծնն. 18.25): Մովսեսը ևս նույն կերպ խոսեց իր Արարչի Հետ, նա ասաց. «Մեղմացրու Քո գայրույթը, Հրաժարվիր Քո ժողովրդին չարիք щшибшпыппц» ( $b_{I\!P}$  32.12):

Այստեղ քնած մարդը Հարցրեց Հրեչտակին. «Այժմ, տեր իմ Հրեչտակ, ի՞նչ պետք է անեմ»: Հրեչտակը պատասխանեց. «Մի ըն- կիր որևէ մեկի ազդեցության տակ: Շատերին լսիր, չատերի գրվածքները կարդա, բոլոր կարծիքները Հաչվի առ, բայց խորա- թափանց Հոդի ունեցիր, որը կտարբերի առողջ կարծիքը` սխալից: Ընդունիր միայն այն, ինչը Համապատասխանում է քո Հոդևոր և մտավոր զարդացման աստիձանին ու բնույթին, և ինչը որ Համապատասխան վիճակին, ինչպես նաև տարիքիդ: Իմացիր, որ դեպի Աստված տանող չատ

ճանապարՀներ կան, բայց գուցե ուրիչներին Հարմար ճամփան քեղ Հարմար չէ: Քոնն այն ճանապարՀն է, որն Աստված ընտրել է Հատուկ քեղ Համար, և ոչ Թե մեկ ուրիչը»:

Այստեղ քնած մարդն արժնացավ քնից որպես նոր մարդ` ազատագրված Հոգով, որն ամենուր ճչմարտությունն է փնտրում և մարդ արարածին պաշտամունք չի մատուցում:







Իմ սիրելի եղբայր, ուզո՞ւմ ես կատարյալ լինել:

Ուզո՞ւմ ես, որ Հոգիդ աղատագրվի և լինի այնտեղ, ուր կապանջներ ու սաՀմանափակումներ չկան: Ուրեմն, նախ և առաջ, պետջ է աղատվես այն բոլոր ցանկություններից, գիտելիջներից ու դգացմունջներից, որոնջ աչխարՀն է ջո մեջ սերմանել:

Պետք է անձղ ուրանաս և Աստծու առջև որպես ոչինչ կանդնես:
Ո՞վ ես դու: Երկրի մի բուռ Հողը չե՞ս: Նույնիսկ Հողից էլ պակաս
ես: Դու ոչինչ ես: Կար ժամանակ, երբ դու չկայիր, մինչդեռ աչիսարՀը դոյություն ուներ առանց քեզ: Հետո Աստված ստեղծեց
քեղ ոչնչից: Նախ ստեղծեց Հողը, ապա Հողից ստեղծեց քեղ: Ինչո՞ւ ես, ուրեմն, մեծարում քեզ: Ո՞վ ես դու, որ մեծարվես: ԽոնարՀիր դլուխդ երկչոտությամբ ու Համեստությամբ, քանի որ ոչինչ
ես: Աստծու առաջ կանդնիր բեկված սրտով ու Հեզ Հոդով, Հիչելով
ծադումդ:

Ավելին ասեմ, դու ոչնչից էլ պակաս ես, քանի որ ոչինչը անդույունյունն է, և անդոյունյունն ավելի լավ է, քան մարդու դործած մեղքը, իսկ «...ամեն ոք իր մաքում ամեն օր խնամքով չարադոր-ծունյուններ է նյունում» (Ծնն. 6.5):

ԵԹե քո մեջ որևէ բարի բան գտնես, Հաստատապես Համոզված եղիր, որ դա քեզանից չէ, այլ Աստծուց, որովՀետև, ի վերջո, միայն Նա է բարի, կատարյալ ու սուրբ, ինչպես Տերն է ասում. «**Բարի չէ** ո**չ ոջ, այլ միայն Աստված»** (ՄատԹ. 19.17, Ղուկ. 10.18):

ԵԹե քո մեջ որևէ բարի բան տեսնես, մի Հպարտացիր ու մի պարծեցիր, այլ ողջ փառքը վերագրիր Աստծուն: Դա Իր մենաչնորՀն է, ոչ Թե քոնը, որովՀետև Աստված է ստեղծել բարին: Բարին ու բարությունն իսկ Հենց Ինքն է: Առանց Նրա դու ոչնչություն ես, ոչինչ չես կարող անել: Կարող ես փայլել լուսնի նման, բայց Հիչիր, որ լուսինը մութ արբանյակ է, որն իր լույսն արեգակից է ստանում և իր մեջ լույս չունի: ԵԹե արեգակն անՀետանա, լուսինը չի երևա: Իսկ արդ, լուսինը կՀամարձակվի՞, արդյոք, արեգակի առջև խոսել իր լույսից: Այդպես էլ ես ու դու, սիրելիս, Աստծու ներկայուԹյան մեջ:

Մյուս կողմից, ենժե քո մեջ որևէ չար բան գտնես, իմացիր, որ դա քեղանից է, Հետևանք է մեղքի, որը դռան առջև պառկած է և քեղ է տենչում: Դու ի վիճակի ես նրա վրա իշխելու, բայց խողեցիր, որ այն քեղ իշխի (Ծնն. 4.7): Ոչ մի չարիք Աստծուց չի դալիս: Աստծու բնուխյունն անՀամատեղելի է չարի Հետ, երբ Նա արարեց ամեն ինչ Իր սուրբ, անբասիր ու անապական ձեռքերով. «Տեսավ, որ այն ամենը, ինչ ստեղծել էր, չատ բարի է» (Ծնն. 1.31):

Հիմա ճանաչեցի՞ր քեզ, իմ սիրելի եղբայր: Հասկացա՞ր, որ Աստծու Հետ ունեցած քո Հարաբերությունում իչխողը պետը է անձնուրացությունդ լինի: Նկատի չունեմ, որ անձդ ինչ-որ արժեջ ունի և խոնարՀությունից դրդված պետք է այն ուրանաս, քանի որ տեսանը, որ անձդ ոչինչ է, ավերակ ու ոչնչություն: Այդ պատճառով էլ, ես չեմ սիրում կիրառել «խոնարՀվել» բառը, որովՀետև խոնարՀ մարդը նա է, ով իր ունեցած դիրքից իջնում է ավելի ցածր դիրքի: Բայց իմ ու քեց պես արժեք չունեցող մարդը, որ լոկ Հող է ու ոչնչություն, չի կարող խոնարՀվել, քանի որ նա փաստորեն չունի դիրը, որից Հրաժարվի, կամ բարձր աստիճան, որը Թոդնի: Նա բարձր չէ, որպեսգի իջնի, ոչ էլ նչանավոր, որպեսգի խո֊ նարՀվի: Անձնուրացություն ասելով, սիրելի եղբայրս, նկատի ունեմ այն, որ ճանաչես քեզ և այսպիսով Հասկանաս, որ ոչ մի արժեք չունես: Աստված է, որ Իր ողորմության, Իր Հեզության ու նե֊ րողամտության չնորՀիվ քեց տալիս է Իր սիրուց, որին դու արժանի չես:

Եկ խորհենք այն դեղեցիկ տան չուրջ, որն ասում է. «Աստված ընտրեց այս աչխարհի հիմարներին, որպեսզի ամաչեցնի իմաստուններին. և Աստված ընտրեց այս աչխարհի տկարներին, որպեսզի ամաչեցնի հզորներին. և Աստված աչխարհի ոչ տոհմիկներին, արհամարհվածներին և ոչինչներին ընտրեց, որպեսզի իրենջ իրենց մի բան կարծողներին ոչնչի վերածի» (Ա Կոր. 1.27-29):

Ի՞նչ է սա նչանակում: Արդյո՞ք Աստծու արքայությունը միայն Հիմարներինը, տկարներինն ու արՀամարՀվածներինն է: Ոչ, որով-Հետև Աստված նախկինում ընտրել է այնպիսի ուսյալ մարդկանց, ինչպիսիք են Մովսես մարդարեն, Ս. Պողոս առաքյալն ու Արսենիուսը:

′31'

Ընտրել է ԱԹենագորասի, Պենտիուսի և Ս. Օգոստինոսի նման փիլիսոփաների: Ընտրել է Սամսոնի պես Հզոր մեկին: Ընտրել է նաև ազնվական մարդկանց՝ ԴավիԹ Թագավորի, Մաջսիմոս ու Դո-մադիուս իչխանների նման:

Հարցն այն չէ, որ Աստված ընտրում է միայն Հիմարներին, տկարներին ու արՀամարՀվածներին, այլ այն, որ Աստված (օրՀն-յալ լինի Իր անունը) ընտրում է նրանց, ովջեր մեծ գիտելիջներ, ուժ ու պատիվ ձեռջ բերած լինելով Հանդերձ, Իր առջև կանդնում են որպես Հիմար, տկար ու արՀամարՀված:

ԱՀա Մովսեսին, ով սովորել էր եգիպտացիների ողջ իմաստուժյունը, Աստված կանչեց միայն այն ժամանակ, երբ նա ասաց. «Ես ո՞վ եմ, որ գնամ եգիպտացիների արջա փարավոնի մոտ և իսրայելացիներին Հանեմ եգիպտացիների երկրից: ...Մինչև օրս ես պերճախոս չեմ եղել, ոչ իսկ, երբ սկսեցիր խոսել ջո ծառայի հետ, որովՀետև անվարժ եմ խոսում, ծանրախոս եմ» (Ելբ 3.11, 4.10):

Ս. Պողոսը, որ սովորել էր օրենքը և մեծացել էր Գամաղիելի ոտքերի մոտ, առաքվեց Աստծու կողմից այն ժամանակ, երբ կարողացավ ասել. «Քանի որ գրված է. «Պիտի կործանեմ իմաստունների իմաստությունը և Հանճարեղների մտածումները պիտի ար-ՀամարՀեմ»: Ո՞ւր է իմաստունը, ո՞ւր՝ բնագետը, ո՞ւր՝ այս աչխարհի քննողը: Չէ՞ որ Աստված Հիմարացրեց այս աչխարհի իմաստությունը: ...Եվ ես տկարությամբ, երկյուղով և սաստիկ դողով եղա ձեղ Հետ: Եվ իմ խոսքը և քարոգությունը իմաստության ճարտար խոսքերով չէին, այլ Սուրբ Հոգու Համոզիչ գորությամբ» (Ա Կոր. 1.19-20, 2.3-4):

Ս. Արսենիոսին Աստված չդարձրեց Հայր և առաջնորդ, երբ դեռ ուսուցանում էր Արկադիոս և Օնորիուս արջայազներին իրենց Հոր՝ Թեոդոս կայսեր պալատում, այլ միայն այն ժամանակ, երբ իր Հոդին մաջրվեց և կարողացավ ասել. «Թադավորի որդիների ուսուցիչ Արսենիոս, որ սովորել է Հույների և Հռոմեացիների իմաստությունը, չդիտի Ալֆա Բետան (այբուբենը), որը անդրադետ եդիպտացին էլ դիտի»:

Աստվածապաչտ իմ եղբայր, կարծում ես քո գիտելիքով ու կրթվածությամբ եկեղեցու Հիմքե՞րը պիտի ամրացնես: Խեղճ մարդ: Ճչմարիտ եմ ասում քեղ, քանի դեռ չես աղատվել գիտելիքներիցդ ունեցած քո կախվածությունից, չես մոտենա Աստծուն: Նաև Աստված չի օրՀնի քո ծառայությունը, որովՀետև եթե Հաջողությամբ կատարես այն, մարդիկ այդ Հաջողությունդ կվերագրեն աչխարՀի՝ քեղ տված վկայականներին ու գիտական աստիճաններին: Այսպիսով, Աստծու փառքը կողոպտված և աչխարՀին վերագրված կլինի:

Թանկագին ուսյալ իմ եղբայր, Աստված կարող է այս քսաներորդ դարում էլ գնալ լճի մոտ և կրԹուԹյուն չունեցող ձկնորսին կանչել Իրեն առաքյալ և ավետարանիչ լինելու, ու վերջինս ավելի լավ կուսուցանի մարդկանց, քան դու: Երբ Աստված կիսեց Կարմիր ծովը, ոսկե մի դավազան չընտրեց, այլ մի սովորական դավագան, որը նման էր աշխարհի միլիոնավոր դավագաններին:

Ուրեմն, զգույչ եղիր, որ քեզ բարձր ու պարծանքի առարկա չկարծես աչխարհիկ կամ կրոնական գիտելիքիդ, կարդացածիդ կամ ունեցած փորձառուժյանդ պատճառով: Այլ, Հակառակ քո գիտելիքի ավելանալուն և խորը Հոգևոր վիճակիդ, ամեն օր Աստ-ծու առջև կանգնիր՝ զգալով քո տգիտուժյունն ու անկատարու-Թյունը, զգալով, որ չնայած քո Հասունուժյանը, որպես սկսնակ Իր առաջնորդուժյան կարիքն ունես: Կանգնիր Նրա առջև՝ զգալով, որ ամենաԹույլ դևերից և անգամ պարզագույն ու Թեժևագույն թվա-ցող մեղքերից ու սիալներից Իր պաչտպանուժյան կարիքն ունես:

Թող սա լինի ջո զգացողությունը, ջանի որ չատ մարդկանց եմ տեսել, ովջեր խորը Հոգևոր բաներ են կարդացել ու գրել, բայց ընկել են սկսնակների մեղջերի մեջ: Սա ասում եմ ջեզ, որպեսզի չլինի թե ջո Հոգևոր գիտելիջին ու փորձառությանը ապավինես: Ձէ՞ որ Սուրբ Գիրջն ասում է. «Թող անիծյալ լինի այն մարդը, ով իր Հույսը կդնի մարդու վրա՝ ապավինելով նրա մարմնին ու ըաղ-կին» (Երեմ. 17.5):

Իմացիր, սիրելի եղբայր, որ ցանկացած Հոգևոր կամ աչխարհիկ գիտելիք, որը քեզ չի առաջնորդում Համեստության ու տգետ լինելու զգացողությանը, սուտ ու խաբուսիկ գիտելիք է: Ձարի Հարված է այն, որ ստիպում է քեզ ետ կանգնել Հայցելուց, խնդրելուց ու դուռը բախելուց... Ուրեմն, եղբայրս, քեզ տգետ Համարիր, ինչպես Սուրբ Գիրքն է ասում. «Եթե ձեղանից մեկը կարծում է, թե ինքն իմաստուն է այս աչխարՀում, Հիմար թող լինի, որպեսզի իմաստուն դառնա» (Ա Կոր. 3.18):

Իմաստունը և Հիմարը Հավասար են Աստծու առաջ, քանի որ երկուսն էլ տդետ են, երկուսն էլ ենքակա են մաՀվան: Աստծու առջև տկարն ու զորավորն էլ են Հավասար, երկուսն էլ տկար են, քանի որ Աստծու ներկայության մեջ ոչ ոք ոչ մի զորություն չունի:

Արդյո՞ք կարծում ես, բարեկամս, որ դու գորեղ ես:

Որտեղի՞ց քեղ այդ դորությունը: ԻՀարկե, դա քոնը չէ, որովհետև դու Հող ու մոխիր ես, ոչնչություն ու ավերակ: Այս դորությունն Աստծուց է, որովՀետև Նա (օրՀնյալ լինի Իր անունը) միակն է դորեղ, և ամեն դորություն Իրենից է սկիզբ առնում: Այդ դեպքում քո դորությունն Աստծո՞ւց է: Եթե այդպես է, ինչո՞ւ ես ուրեմն Հպարտանում ու պարծենում: Ինչո՞ւ ես Աստծու դորությունն օգտագործում այն դործերում, որոնք Իրեն չեն վերաբերվում: Ուստի, ով Հպարտանում է, Թող Տիրոջով Հպարտանա, քանի որ Նա փառքով բարձրագույնն է, Նա է ամեն ինչի աղբյուրը:

Իսկ եթե տկար ես բնությամբ, սակայն գորեղ ես Աստծով, ապա երանելի Ս. Պողոսի Հետ միասին ասա. «Եվ արդ, լավ է, որ ես պարծենամ իմ տկարություններով, որպեսզի իմ մեջ բնակվի Քրիստոսի դորությունը: Դրա Համար դոՀունակությամբ Համակերպվում եմ տկարություններին, որովՀետև, երբ տկար եմ, այն ժամանակ եմ գորավոր» (Բ Կոր. 12.9-10):

Իրեն գորավոր Համարող մեկին Աստված չի կանչի, ջանի որ Նա աշխարհի տկարներին ընտրեց, որպեսզի ամաչեցնի զորավորներին: Ուրեմն, զգույշ եղիր, որ չլինի Թե ապավինես զորուԹյանդ, որ կարծում ես, Թե ունես, որովհետև մեդջը «խոցոտելով
շատերին է դիտապաստ արել, և անԹիվ են նրա կողմից սպանվածները» (Առակ. 7.26): Ավելի լավ է ԴավիԹ արդարի հետ ասա.
«Ողորմիր ինձ, Տեր, ջանդի հիվանդ եմ ես, բժշկիր ինձ, ջանդի ոսկորներս խախտվել են: Անձն իմ Հույժ խռոված է» (Սազմ. 6.2):
Ուրեմն, Համոզվիր, եղբայրս, որ տկար ես, ոչ Թե որովհետև ես ջեզ
ասացի, այլ որովհետև դա ակնհայտ փաստ է: Մի՞ Թե չես ընկել ու
չես մեղանչել այսօր: Ձե՞ս մեղանչել երեկ և նախորդ օրերին: Ուըեմն, դու զորեղ չես, տկար ես և այդպես էլ կմնաս, մինչև չխոս-

Թույլ տուր մեկ այլ խորՀուրդ էլ տալ քեզ. մի կածիր, թե ավելի զորեղ ես, քան մյուսները և մի խորհիր, թե մեծամեծ գործեր կա- ներ, եթե միայն քեզ իչխանություն տրվեր, կամ եթե լինեիր ուրիչների տեղում: Դու այդքան էլ զորեղ չես, եղբայրս: Դրանք պարզապես երազանքներ են կամ գուցե սնապարծություն, քանի որ իրականում դու տկար ես: Գուցե, եթե լինեիր այդ մեղա- վորների տեղում, որոնց դատապարտում ես, նրանցից ավելի չատ մեղք գործեիր և ավելի չատ տկարություն դրսևորեիր: Եթե

կում ես, դա քո մեջ Աստծու ներկայության չնորհիվ է, ոչ թե քո գորության: Ուրեմն, Աստծու հետ եղիր և հիչիր, որ Աստված չի ուզենա քեզ հետ լինել, քանի դեռ քեզ ես պաչտում Իր փոխարեն: Միայն մեկը պիտի դործի` Աստված կամ դու: Իրականում Աստված է, որ դործում է, և դու ոչինչ ես Իր կողքին և պարզապես կանդնած զարմանքով դիտում ես Աստծու դործերը: Բայց եթե կարծում ես, թե այդ դու ես դործում և դա անելու Համար բավականաչափ դորություն ունես, ուրեմն Համոզված եղիր, որ դուր է այն, ինչ անում ես և պիտի ձախողվես:

Սա միայն քո ծառայությանն ու աշխարհիկ գործունեությանդ չի վերաբերում, այլ նաև ներքին Հոգևոր կյանքիդ: Եթե կարծում ես, թե դու ես Հանդերձյալ կյանքը ժառանդելու Համար պայքարողը, պիտի ձախողվես և եթե կարծում ես, թե ինչ-որ մեղք այլևս իշխանություն չունի քեղ վրա, կընկնես նույն մեղքի մեջ, թեկուղ որոչ ժամանակ անց, և անկումն այդ մեծ կլինի:

Այս փուշ ու տատասկ բուսեցնող երկրում ճիշտր քեղ տկար զգալն է և ամեն փորձության, մեղքի առջև ինքը քեղ տկար Համարելը: Սազմոսերդուի Հետ ասա. «Եթե Տերը մեղ Հետ չլիներ, մարդիկ մեղ վրա Հարձակվելով` մեղ ողջ-ողջ կուլ կտային, երը նրանց գայրույթը բորբոջված էր մեղ վրա» (Սազմ. 123.2,3): Ուստի, կանչիր Տիրոջը և կտեսնես, թե ինչպես Նա կպատերազմի քո փոխարեն: Հետո փառք տուր Աստծուն, ոչ թե՝ քեղ, քանի որ Հաղթանակն Իրենն է:

Ավարտելով` զգում եմ, որ դեռ չատ ավելին կա ասելու այս նյութի վերաբերյալ, ուրեմն, իմ սիրելի եղբայր, Հիչիր ինձ քո աղոթքըներում, մինչև որ նորից Հանդիպենը` չարունակելու մեր մաորումները, եթե Տիրոջ չնորՀը կամենա, որ մինչ այդ կենդանի մնանը:







Վերևում խոսել եմ անձնուրացության մասին, բայց տակավին չատ բան կա ասելու դրա վերաբերյալ, որպեսզի միասին ձեռջ բերենջ Հոդու ազատադրում:

Թանկագին եղբայր, ուզո՞ւմ ես ավելի մերձենալ Աստծուն: Ուզո՞ւմ ես երանելի Ս. Պողոսի Հետ ասել. «Մարմնից դուրս դալը և Քրիստոսի Հետ լինելը ավելի լավ եմ Համարում» (Փիլիպ. 1.23): Ուրեմն, նախ ազատագրվիր անձիցդ, այն անձիցդ, որին պաշտում ես Աստծու փոխարեն և որին միչտ փորձում ես դովաբանել ու մեծարել ուրիչների առջև:

ԱչխարՀն, արդյոք, քեզ դովաբանո՞ւմ է, իմ սիրելի եղբայր, և մի՞նե դու ընդունում ես այդ դովաբանունյունը։ Ի՞նչ նշվառ ես դու: Ձդիտե՞ս, ինչ է, որ փառքը միայն Աստծունն է, որովհետև երկնքի ու երկրի Արարիչն ու հեղինակն է Նա։ Միայն Նա է ինք-նադո, հավիտենական, ամենագոր ու ամենադո... Ձդիտե՞ս, որ երբ ինքդ քեզ դովում ես կամ երբ Թողնում ես, որ քեզ դովեն, կողոպտում ես Աստծու Հատկանիչներից մեկը և վերադրում ես քեզ։ Սա այն նույն փորձունյունն է, որի մեջ Հայրդ՝ Ադամն ընկավ, քանի որ չբավարարվեց այն ամենով, ինչ Աստված տվել էր իրեն, և ձդտեց ավելի բարձրանալ ու նմանվել Աստծուն։

Ո՞վ ես դու, եղբայր, որ ցանկանում ես փառավորվել: Մի՞ Թե Հողը փառջ ունի կամ մոխիրը՝ պատիվ: Կամ արդյո՞ք ոչնչուԹյունը որևէ Հարդանքի կամ պատկառանքի է արժանի: Դու էլ ինձ պես մեղավոր չե՞ս: Սակայն Աստված քեղ պաշտպանում է և Թերու-Թյուններդ Թաքցնում է մարդկանց աչքից: Սա մի՞ Թե քեղ, մեղավոր ու տկար մեկիդ, տալիս է փառջ ու պատիվ ունենալու իրավունք: Ինչո՞ւ ես, ուրեմն, փառավորում քեղ՝ իմանալով Հանդերձ քո բնուԹյունը, քո բոլոր մեղքերը, ԹերուԹյուններն ու տկարուԹյունները: Մարդիկ չգիտեն ամենը անցյալիդ մասին: Նրանք դեռ չեն Հայտնաբերել ջո տկարությունները և սխալներդ դեռ չեն բացա-Հայտվել իրենց Համար: Ինչո՞ւ ես խաբում նրանց, երբ ինքդ ջաջ դիտես այս ամենը: Առավել ևս, ինչո՞ւ ես ինքդ քեղ խաբում: ՉարաչաՀո՞ւմ ես Աստծու պաչտպանությունն ու մեղջերդ թաջցնելը:

Ուզո՞ւմ ես, որ Աստված մարդկանց առջև Հանի քո մտքերը, քո զգացմունքները և քո զսպված ցանկությունները:

Բացի այդ, ինչո՞ւ ես սին փառք փնտրում, որը քեղ չի ընկերակցի մաՀվանից Հետո, ոչ էլ կքողարկի քեղ դատաստանի օրը Արդար Դատավորից, Ով դատում է ոչ ըստ մարդկանց կարծիքների: Նա դրա կարիքը չունի, քանի որ ամեն ծածուկ բան Հայտնի ու բացաՀայտ է Իր Համար...

Մարդկանց դովասանքը դեռ թա՞նկ է քեղ Համար: Ուրեմն, իմացիր, որ այն սուտ է, քանի որ նրանք քեղ դովում են քաղաքավարությունից դրդված կամ քեղ խրախուսելու կամ էլ իրենց նըրբանկատությունը ցույց տալու Համար: Անդամ եթե մարդիկ անկեղծ են իրենց դովեստում, միայն արտաքինից են դատում: Ոչ
մեկը չի կարող քո մտքերը կարդալ, մտադրություններդ իմանալ

Հիչո՞ւմ ես Նաբուգոդոնոսորի պատմությունը (Դան. 4.29-33): Հիչո՞ւմ ես, թե նա ինչպես էր իրեն սին փառջ վերագրել: Հիչո՞ւմ ես ինչ եղավ դրա վերջը: Ուզում եմ, որ այս պատմությունից դաս առնես...

Գուցե նյարդայնացրեցի՞ ջեզ: Խնդրում եմ, ներիր իմ Թուլու-Թյունն ու ուղիղ խոսջը: Բայց, սովորաբար, նյարդայնանո՞ւմ ես, երբ ջեղ Հետ անկեղծ են խոսում, առանց մյուսների պես չողոջոր-Թելու: Ինչո՞ւ: Թանկագին եղբայր, լավ է այս ոճը Հավանեիր, ոըովՀետև այն ջո մասին ճչմարտությունն է բացաՀայտում: Իսկ դա իմանալու կարիջը չատ ունես, ջանի որ դա կարևոր է ջո փրկու-Թյան Համար:

Հիմա եկ միասին քննենք՝ ինչո՞ւ ես ուղում մյուսների առջև մեծ ու կարևոր երևալ: Գուցե ԹերարժեքուԹյան բարդույԹի՞ պատճառով: Գուցե քերարժեք ես զգում և այն ՀաղԹաՀարելու Համար ցանկանում ես ամեն կերպ մարդկանց գովասանքի՞ն արժանանալ: Երբ գովում են քեզ, գոՀ ես մնում, իսկ երբ քննադատում են՝ ատամներով պաչտպանվում ես: Անգամ, եԹե չեն խոսում քո մասին, այդ ժամանակ էլ ուրախ չես լինում, և արժանիքներիդ մասին Հիչելով, փորձում ես նրանցից

գովեստ մուրալ, որպեսզի Հիանան ու գովաբանեն քեզ... Ճիչտ չէ՞:

Լավ է, որ զգում ես, եղբայրս, որ կատարյալ չես, այլ մեղավոր ու տկար մեկն ես, բոլոր մարդկանցից ամենավատը: Սակայն դրա բուժումը ոչ Թե տկարուԹյունդ ավելացնելն է՝ մարդկանցից գովեստներ ընդունելով, այլ ինջդ ջեզ կատարելադործելն ու կատարյալ դառնայր:

Ինչո՞ւ ես մտաՀոգվում քո մասին մարդկանց ունեցած կարծիքով, ինչո՞ւ ես ուղում չահել նրանց դովասանքը: Ի՞նչ է, չե՞ս մանի Աստծու Արքայությունը, մինչև մարդիկ քեզ չերաչխավորեն: Իմացիր, ուրեմն, որ ուրիչներից դովաբանված մարդկանցից չատերը պիտի նետվեն ծծումբով այրվող կրակե լիճը, ինչպես Սուրբ Գիրքն է ասում. «Վայ ձեղ, երբ բոլոր մարդիկ լավ խոսեն ձեր մասին» (Ղուկ. 6.26):

Մարդկանց գովասանքը ժամանակավոր է ու անցողիկ, քանի որ Հենց իրենք Հարափոփոխ են: Մի ժամանակ նրանք Տեր Հիսուս Քրիստոսին որպես Թագավոր էին ընդունում, բայց Հետո աղաղակում էին. «Խաչը Հանիր Նրան, խաչը Հանիր Նրան»: Մարդկանց գովասանքը սուտ է, քանի որ նրանք չգիտեն ողջ ճչմարտությունը:

ԱՀա մի Հարց, որին քո տված պատասխանն ինձ Հետաքրքրում է. ինչպե՞ս ես քեզ զգում, երբ գովում են քեղ: Ձէ՞ որ դու գիտես քո ամոթալի, թաքուն արարքները: Գովեստներ լսելիս մոռանո՞ւմ ես այդ մեղքերդ, որոնք իմանալու դեպքում գուցե քեզ դուրս անեին, թե՞ ձևացնում ես՝ իբր մոռացել ես: Գուցե, գտնում ես, որ դրանք չպե՞տք է խաթարեն գովեստի պարգևած ուրախությունդ: Ուրեմն, քեզ մտաՀոգում է միայն ամանի արտաքին կողմը: Պարզապես, ուզում ես նմանվել սպիտակեցված դերեզմանի, որը դրսից դեղեցիկ է թվում, բայց ներսից ապականությամբ լեցուն է: Միակ մտաՀոգությունդ երկրային կյանքն է, ոչ թե՝ դալիքը:

Անկեղծ եղիր, իմ սիրելի եղբայր, ինքդ քո առաջ: Նախ, ինքդ քեղ խոստովանիր, ապա՝ քո խոստովանաՀորը՝ դառնորեն ողբալով ու Հառաչելով: Այժմ տես, Թե ինչ պիտի անես, երբ մարդիկ դովեն քեղ:

1. Նախ Հիչիր, որ կեղծավոր մեկն ես, և որ քո արտաքինը տարբերվում է ներքինիցդ: Անկեղծորեն ինքդ քեղ ասա. «Ես մեղավոր ու գարչելի մեկն եմ: Երբ նստում եմ խոստովանաՀորս առջև՝ ինձ չնորՀազրկված եմ զգում, երբ Հաչվում եմ մեղքերս՝ ստորացած եմ զգում, նսեմ ու ցած, և տեսնում եմ իմ խղճուկությունը, երբ աղոթքի եմ կանգնում, աչքերս երկինք բարձրացնելու անարժան եմ զգում ինձ: Ինչո՞ւ են, ուրեմն, մարդիկ ինձ գովում: Գուցե ես երկերեսանի՞ եմ, որ մարդկանց ներկայանում է այլ կերպ, քան կա իրականում: Կամ գուցե դերասա՞ն եմ: Հավանաբար, այդպիսինն եմ...»:

- 2. Գիտցիր, որ երբ մարդիկ գովում են քեզ, քո բաժինը երկրի վրա ես ստանում և կորցնում ես երկնքի վարձքը: Այսինքն՝ կորցը-նում ես քո պսակը մի չնչին բանի Համար: Երբ քեզ գովեն, պետք է տխրես այն պսակի Համար, որը կորցնելու վրա ես: Այս սուրբ Թախիծր կմաքրագործի քեղ ու Հոգիդ ավելի ադատ կդարձնի:
- 3. Երբ մարդիկ քեղ գովում են, իմացիր, որ դա կողոպուտ է. դու կողոպտում ես Աստծու փառքը և վերագրում քեզ, այնինչ Տեր Հիսուս Քրիստոս ասում է. «որպեսզի տեսնեն ձեր բարի գործերն ու փառավորեն ձեր Հորը, որ երկնքում է» (Մատթ. 5.16): Ուստի, երբ փառքը քեզ է վերագրվում երկնավոր Հորը վերագրվելու փոխարեն՝ կողոպտած ես լինում Երան՝ անկախ քո տեղյակ կամ անտեղյակ լինելուց։ Ուրեմն, երբ աղոթում ես՝ ասելով. «Զի Քո է արջայութիւն և զօրութիւն և փառջ...», կչտամբիր քո անձը, որն ուղում է փառավորվել և Հակառակվել Աստծու զորությանը, քանի որ սաղմոսն ասում է. «Ոչ թե մեզ, Տեր, ոչ թե մեզ, այլ Քո անվանը փառջ տուր» (Սադմ. 113.1):
- 4. Երբ մարդիկ դովում են ջեղ, ուրացիր անձդ և նրանց ուչադրությունը բևեռիր Աստծուն: Առանց կեղծավորության ու Համեստ ձևանալու՝ ասա նրանց, որ մեղավոր ու տկար մեկն ես, և Աստված է, որ արժանի է դովասանջի: Նույն խոսջերը նաև ջեղ ուղղիր ու Համոդվիր, թե արդյո՞ջ նորից չես փջվել Հպարտությունից:
- 5. Երբ տեսնում ես, որ գրույցը տանում է քո գովքին, փորձիր փոխել խոսակցության ընթացքը և մի ուրախացիր, այլ գոՀանալով, ամբողջ պատիվը վերագրիր Աստծուն:
- 6. Երբ մարդիկ դովում են ջեզ, Հիչիր Սուրբ Գրջի երկու դեղեցիկ տները, որտեղ ասված է. «Ես մարդկանցից փառջ չեմ առ-նում», «Եվ Դու այժմ փառավորիր Ինձ, Հայր, Քեղ մոտ եղող այն փառջով» (ՀովՀ. 5.41, 17.5): Դրանջ անդիր սովորիր և մտջումդ անրնդՀատ կրկնիր:

Ի վերջո, քանի որ սա է այն, ինչ պիտի անես, երբ մարդիկ քեղ դովեն, ուստի Հարկ է, որ նման դովասանք չփնտրես ու չխնդրես: Այս Հարցին նորից կանդրադառնանք մեկ այլ Հոդվածում, եԹե Տերը կամենա, որ ապրենք: ԱղոԹիր ինձ Համար:

Իմ սիրելի եղբայր, մինչև չադատագրվես քո անձից,



Իմ սիրելի եղբայր, մինչև չազատագրվես քո անձից, որին պաչտում ես Աստծու փոխարեն և որին մեծարում ես ու բարձրացնում, չես Հասնի երբեք Հոգու ազատագրման բարձունթին:

Նախորդ Հոդվածում մենք քննարկեցինք, Թե ինչ պետք է անես, երբ քեղ դովում են: Իսկ Հիմա կուղեի Հարցնել. «Ի՞նչ ես դդում և ինչպե՞ս ես վարվում, երբ քեղ վիրավորում են կամ չեն Հավատում»:

Հավանաբար, վիրավորվում ու վրդովվում ես, խոցվում է արժանապատվությունդ: Կարող ես անդամ վրեժխնդիր լինել կամ պաչտպանել ինքդ քեղ: Ես չեմ ժխտում քո այդ իրավունքը, քանի որ ես էլ քեղ պես ունեցել եմ այդ բոլոր դդացմունքները... Սակայն եկ իրար Հետ քննենք այս Հարցը:

Ի՞նչ օգուտ ջեզ բարկանալուց: Դա ջեզ միայն անՀանգստու-Թյուն է պատճառում և քայքայում է նյարդերդ: Ավելին, այն ջեզ գրկում է սրտիդ խաղաղուԹյունից ու Հանգստից: Ձե՞ս Հիչում Սուրբ Հակոբոս առաջյալի խոսջերը. «ՈրովՀետև մարդու բարկու-Թյունը Աստծու արդարուԹյունը չի գործում» (Հակոբ. 1.20):

Զայրույթն անձիդ Հասցված վիրավորանքի Համար, անկասկած, Հենց այն զայրույթն է, որը նկատի է ունեցել Ս. Հակոբոս առաջյալը: Լսում եմ, թե ինչպես ես առարկում` նման բարկու-թյունը մեղմացնում է քո ցավը և ելք է բացում ներսումդ զսպված Հուզումին: Բայց ի՞նչն է նման զսպված Հուզումի պատճառը, որ դուրս ժայթքելու կարիք ունի: ԻՀարկե, պատճառն ակնՀայտ է՝ չատ ես մտաՀոգված քո անձով: Ազատվիր, իմ սիրելի եղբայր, այդ անձից և Հանդստություն կունենաս։

ԵԹե մեկը ջեզ վիրավորի, մի մտածիր ջո մասին, որ վիրավորվել ես, այլ նրա մասին, ով վիրավորել է ջեզ: Նա եղբայրդ է, իսկ դու` լինելով սիրով լեցուն Հոգևոր մեկը, պետջ է մտածես, Թե ինչ կարող ես անել քո դեմ մեղանչած այդ եղբորդ Համար: ԻՀարկե, չես ուղում, որ իր Թանկագին Հոգին դժոխը ի9֊ նի, կամ որ քեզ վիրավորելը խոչընդոտ լինի նրա փրկության ճանապարՀին: Ուրեմն, պետը է խնդրես Աստծուն, որ դա մեղը չՀա֊ մարի և չպատժի նրան դրա Համար: Պետր է նաև աղոթես, որ Աստված ազատի նրան այս մեղթից, որպեսցի այլևս չգործի թո կամ ուրիչների Հանդեպ: Երբ մտածում ես քեզ վիրավորած եղբորդ մասին, փորձիր Հասկանալ, Թե ինչը նրան դրդեց այդպես վարվելու: Գուցե Հիվանդ էր կամ նյարդայնացած, միտքը խռովված էր, ուժասպառ էր եղել կամ ծանրաբեռնված էր Հասարակական կամ ֆինանսական խնդիրներով: Մտածիր, Թե ինչ կարող ես անել նրա Համար: Գուցե, կարող ես մի դեղեցիկ ճամփորդություն կամ դբոսախն**)**ույք կազմակերպել նրա Համար, կամ էլ փորձես նրան որևէ գվարձանքի ու ուրախանալու առիթ ընձեռել: Եթե գտնում ես, որ անկարող ես որևէ բան անել նրա Համար, գոնե կարեկցանը ցուցաբերիր և խնդրիր Աստծուն, որ Հատուկ օգնու-Թյուն ցույց տա նրան:

Մարդիկ, Թանկագին եղբայրս, բնությամբ չար չեն, որովՀետև երբ Աստված ստեղծեց մարդուն. «Տեսավ, որ այն ամենը, ինչ ստեղծել էր, չատ բարի է»: Իսկ չարը մարդկանց գալիս է դրսից, այն խորթ է նրանց...

Նրան՝ քեղ վիրավորել դրդելու ուրիչ պատճառ էլ կարող է լինել։ Նա կարող է քեղ լավ Հասկացած չլինել։ Այս դեպքում պետք է նրան մեղմությամբ ու սիրով բացատրել։ Սակայն կարող են և այնպիսիք լինել, ովքեր վիրավորում են Հենց այնպես, քանի որ դա նրանց դուր է դալիս, Հանդուրժողականությունիցդ օգտվելով, քեղ իրենց կատակների և դվարճության առարկան են դարձնում։

Խուսափիր այսպիսիների Հետ գործ ունենալուց կամ էլ նրանց Հետ քաղաքավարի, բայց խիստ ու էոր վարվիր, որպեսգի ցույց տաս իրենց սխալները և զգուչացնես, որ այլևս նման սխալներ չանեն: Դա պետք է անես ոչ Թե վրեժխնդրությունից կամ անձնական արժանապատվությունդ պաՀպանելու նպատակով, այլ մեղանչած եղբորդ Հանդեպ սիրուց դրդված: Դրանով նրան առիթ չես տա այդ մեղջը կրկնելու ու ինջն իրեն կործանելու...

Մեծ տարբերություն կա մեղավորին վրեժխնդիր լինելու, որով ջո Հանդեպ նրա ցասումն ես բորբոջում, և սիրուց դրդված կչտամբելու միջև, զգացնել տալով, որ սիրում ես իրեն...

Այսքանը՝ քեզ վիրավորած մարդու Հանդեպ քո վերա-

41

բերմունքի մասին, սակայն Թույլ տուր փոքր-ինչ խորանալ քո անձի մե) և քննել քո ներքին զգացողությունը:

1. Ինչո՞ւ ես ուրիչների խոսքերը վիրավորանք կամ նախատինք Համարում: Ինչո՞ւ այն, ինչը վիրավորանք ես կարծում, չես ընդունում որպես քո վերափոխման Համար ասված չիտակ խոսք:

Եিթե դրա Համար բարկանում ես, ուրեմն սիրում ես դովեստներ
լսել և ուզում ես, որ բոլոր մարդիկ լավ խոսեն ջո մասին: Պետջ է
ուրախանաս, եղբայր, երբ մարդիկ ջեզ ջննադատում են կամ Հանդիմանում, ջանի որ դա ջո իսկ բարիջի Համար է: Դա մաջրադործում է ջեզ և արժանացնում դալիջ կյանջին: Երբ մեկը ջեզ
ջննադատում է, ավելի չուտ պետջ է չնորՀակալ լինես, ջանի որ
նրա ձայնը դուցե Աստծու ձայնն է: Նկատի ունեմ, որ ջեզ սիրող
Աստված այսպիսի մեկին կարող է ուղարկած լինել, որպեսզի ջեզ
Հանդիմանի ու ցույց տա սխալ արարջներդ:

2. Գուցե նման մարդկանց միջոցով Աստված Հադիմանում է քեղ՝ Հեռու կամ մոտ անցյալում դործած մեղջերիդ Համար: Երբ Դավիթ մարդարեն վիրավորանք լսեց, խոնարՀաբար ասաց. «Թողեջ նա այդպես անիծի, ջանդի Տերն է ասել նրան, որ անիծի Դավթին» (Բ Թադ. 16.10):

Իմ սիրելի եղբայր, երբ մեկը քեղ վիրավորում է, անցյալ մեղ֊ քերդ Հիչիր և իմացիր, որ դու կատարյալ չես՝ Հանդիմանուխյու֊ նից վեր լինելու Համար...

- 3. Երբեմն Աստված մի Հաջող գործ է կատարում քո միջոցով, բայց դու, ինքդ քեզ արդար Համարելով, դա պարծենալու ու անձդ պաշտպանելու միջոց ես դարձնում: Ուստի, Աստված, որպեսզի չպարտանաս, ինչ-որ մեկին Թույլ է տալիս, որ քեզ վիրավորի, ինչը գուցե ուչքի բերի քեզ և մի փոքր վանի ՀպարտուԹյունդ: Շատերն, ում վիրավորում են, Հպարտ են, մինչդեռ Աստվածաշունչը սովորեցնում է մեզ, որ Աստված Հեղերին բարձրացնում է աղբանոցից և նստեցնում է իր ժողովրդի իչխանների կողջին (Սադմ. 112.6-8):
- 4. Գուցե դու ինքդ ակամա վիրավորել ես մեկին, և դրա Համար է նա էլ ջեղ վիրավորում... Այդ պատճառով, լավ է իմանալ ջեղ վիրավորանք Հասդնողի տեսակետը:
- 5. Վիրավորանքը կարող է սիրո և Համբերատարության դաս դառնալ: Հոգևոր Հայրերից մեկը առանձնության մեջ ապրող և եղբայրների Հետ չչփվող մի վանականի մասին ասել է. «Եղբայրների Հետ միաբանության մեջ լինելը կարևոր է վա-

նականի Համար, որովՀետև եԹե նա չի կարող Համբերությամբ տանել եղբայրների վեճերը, ինչպե՞ս կարող է տոկալ մենության մեջ դևերի Հետ պատերազմներում»:

- 6. Ի՞նչ վնաս այն բանից, որ մեկը ջեզ դատափետում է կամ դանում է, Թե մեղավոր ես: Սա ջեզ կխանդարի՞ Աստծու արջայուԹյուն մտնել, կամ մի՞Թե Աստված ջեզ պիտի դատի ըստ մարդկանդ ասածների:
- 7. Գուցե սիրու՞մ ես, երբ ջեղ դովում են ու պատիվ են տալիս նրանջ, ովջեր ջեղ պես Հողից են ստեղծվել: Բարեկամս, Հիչիր ջո Տիրոջը, Ով «Վչտից Իր բերանն անդամ չի բացում» ու «Հանցավորներին Հավասար Համարվեց» (Եսայի 53. 7,12):

Ի վերջո, իմ սիրելի եղբայր, երբ զայրանում ես և խոցվում վիրավորանքից, չնայած որ ինձ պես մեղավոր մեկն ես, Հիչիր այնժամ, Թե ինչպես ենք մենք վիրավորում Աստծուն, և Թե ինչպես է Նա Համբերում, սիրում ու ընդունում մեզ: Որջա՜ն ողորմած է Աստված: Նրա նմանը չկա աստվածների մեջ:







ԵԹե դեռ մտաՀոդված ես, Թե մարդիկ ինչպես կվերաբերվեն քեղ, և փորձում ես ամեն կերպ քո մասին լավ կարծիք ստեղծել, քեղ Համար դժվար կլինի նվաձել Հոդու աղատադրման բարձունքը:

Երբեմն մարդիկ քեզ չեն գովում կամ էլ մյուսներին ավելի չատ են գովում: Այս դեպքում, փոխանակ գոՀանաս և ուրախանաս, որ սին փառքի դևը դեռ չգիտի քո տեղը, տեսնում եմ, որ ուղում ես փորձանքի մեջ ընկնել: Վերսկսելով խոսել քո մասին՝ ասես, աղերսում ես մարդկանց գովասանքը, ինչը չի վայելում Աստծու որդու արժանապատվությանը:

Թույլ կտա՞ս, թանկագին եղբայր, սա ևս նույն անկեղծությամբ ջննել ջեզ Հետ, ինչպես անում էինջ:

- 1. Ինչո՞ւ ես ուրիչների Հետ խոսում քո մասին: Ուզում ես, որ Հիանա՞ն քեզանով: Ուրեմն, ասա ինձ անկեղծորեն, դու քո սըր-տում Հիացա՞ծ ես ինքդ քեզնով: Անկասկած, չատ ԹերուԹյուններ կան քո մեջ, որոնց Համար իսկապես անՀանդստացած ես: Ուրեմն, ինչո՞ւ ես ուզում, որ մարդիկ փառավորեն այնպիսի մի անձնավորուԹյան, ով, ինքդ էլ Համոգված ես, արժանի չէ փառավորման:
- 2. Թույլ տուր Հարցնել. քեղ Հայտնի՞ է անձիդ իրական պատկերը։ Թե՞ միայն լավ կողմերն ես նչում և անտեսում՝ ամոԹալի ու վատ կողմերը։ Չդիտե՞ս, որ կես ճչմարտությունը դեռ ամբողջ ճչմարտությունը չէ։ Արդ, արդյո՞ք քո մասին ասած խոսքիդ մեջ ինչ-որ չափով խաբեություն ու սուտ չկա։ Արդյոք, միայն պատկերի մի կողմը չե՞ս ներկայացնում՝ թաքցնելով թերություններդ, որոնք դու լավ դիտես, և քո Հոդևոր Հայրը նույնպես դիտի։
  - 3. Կասկած չկա, և դու նույնպես գիտես, որ «արժանիջներիդ» մասին խոսելը ջեզ գրկում է վարձջից: Եվ անչուչտ, կարդացել ես Լեռան ջարոգր, ուր Տերն ասում է. **«Թող ջո ձախ**

ձեռջը չիմանա, Թե ինչ է անում ջո աջը» և «...ջո Հայրը, որ տեսնում է, ինչ որ ծածուկ է, կհատուցի ջեզ հայտնապես» (ՄատԹ. 6.3,4): Խղճում եմ ջեղ, սիրելի եղբայրս, որովհետև ինչ-որ արժանիջի համար երկար պայջարում ես, բայց անխոհեմուԹյան պահին, երբ այդ անիծյալ արդարուԹյանդ դգացումն է իչխում, դալիս է չարը և կողոպաում է պայջարիդ արդյունջը: Եվ ահա, ջո ողջ աշխատանջն ի դերև է ելնում: Այդ պահին նմանեցնում եմ ջեղ մարդու, ով ինչ-որ բույս է տնկել, բայց երբ Աստված պաուղ է պարդևում, նա փոխանակ բերջը հավաջելու և ուրախանալու, այն կրակի է մատնում, կամ էլ Թողնում է, որ չարը ջաղի այն իր համար:

Թանկագին եղբայրս, եթե երբևէ քո մասին խոսելու ցանկություն զգաս, Հիչիր աստվածային խոսքերը. «Ճ**չմարիտ եմ ասում** ձեղ, այդ իսկ է նրանց վարձքը» (Մատթ. 6.2):

4. Մի անդամ ինչ-որ առիթով ոդևորությամբ ու Հիացմունքով խոսում էի երանելի մեկի մասին, ում սիրում ու Հարդում եմ: Սակայն Հոդևոր Հայրերիցս մեկն ասաց ինձ. «Ծնդրում եմ, մի չարունակիր այս զրույցը, որովՀետև դրանով նրա չուրջը պատերազմող դևեր ես Հավաքում: Թող Հանդիստ աչխատի, ջանի որ դեռ սկսնակ է և չատ աղոթքի կարիջ ունի»: Դրանից Հետո դադարեցի խոսել, զդալով, որ այդ մարդու դեմ սիսալ բան եմ արել:

Դևերը տանել չեն կարող, երբ մեկի մասին լսում են, Թե որևէ բարի բան է անում: Ուստի, եԹե Աստված քո միջոցով ինչ-որ մեծ բան է արել, Թող դա գաղտնի մնա քո և Աստծու միջև: Մի խոսիր այդ մասին, որ չլինի Թե դևերը նախատեն և պատերազմեն քեզ Հետ, որի դեպքում ոչ միայն վարձքդ կկորցնես, այլև կներքաչվես ծանր պատերազմի մեջ, որի ելքն անՀայտ է:

5. Սրանք մի քանիսն են միայն այն վնասակար Հետևանքներից, որ կարող է բերել ինքն իր մասին խոսելու Հակումը: Կարո՞ղ ես դրանց Հակառակ որևէ դրական բան նչել Հօգուտ ինքնագովեստի: ԵԹե ինքը քո մասին խոսելու մարմաջը չատ է ճնչում քեղ, և դու չես կարող դրան դիմադրել, ուրեմն ուրիչներին պատմիր քո ԹուլուԹյան և ԹերուԹյունների մասին: Պատմիր նրանց քո մեղջերի մեջ ընկնելու և այն մասին, Թե ինչպես կնմանվեիր Սոդոմի ժողովրդին, եԹե չլիներ Աստծու օգնուԹյունը: Համառորեն խնդրիր նրանց, որ աղոԹեն քեղ Համար, դուցե Աստված ողորմի քեղ:

6. Մի բան էլ կա, որ ուղում եմ անկեղծորեն ասել չ

քեղ, Թեև երկար վարանում էի մինչև ականջիդ չշնջալը. մարդիկ դարչում են նրանից, ով իր մասին չատ է խոսում: Նրան պարծենկոտ և ինքնաՀավան են Համարում: Այսպիսով, նման մարդր ոչ երկինքը և ոչ էլ երկիրը չի չաՀի:

7. Վերջում ուզում եմ Հիշեցնել, որ այն գործերը, որոնցով պարծենում ես, միայն քո ջանքերի արդյունք չեն: Կան կողմնակի Հանգամանքներ, որոնք քեղ օգնել են դա անել, դրանցում մեծ է ուրիչների ունեցած և Աստծու՝ քեղ տված կարողությունների դերը:

Անկասկած, չափազանցրած կլինես, եթե այս ամենը քեզ վերադրես՝ մոռանալով, որ Աստված է դործում քո միջոցով:

Վախենում եմ, որ անկեղծությամբս նյարդայնացրեցի քեզ, իմ սիրելի եղբայր: Ուրեմն, ներիր թուլությունս և աղոթիր ինձ Համար:







Սիրելի եղբայրս, նորից ուզում եմ քեզ Հետ խոսել քո անձի մասին, որին երբեմն ավելի ես սիրում ու վստաՀում, քան Աստծուն: Մինչև չուրանաս քո անձը, չես Հասնի Հոգու ազատագրմանը:

Ինչպես սերը քրիստոնեության մեջ առաջին պատվիրանն է, այնպես էլ անձնուրացությունը սիրուն տանող հիմնական չավիղն է։ Ձես կարող սիրել Աստծուն և մարդկանց, քանի դեռ միայն քե-գանով ու քո ցանկություններով ես տարված։ Ուրեմն, նախ ազատադրվիր անձիցդ, քանի որ Աստված (Փառք Իրեն) ասում է. «Եթե մեկը կամենում է դալ Իմ հետևից, թող ուրանա իր անձը, թող վերցնի իր խաչը և դա Իմ հետևից» (Մարկ.8.34)։

Ուրեմն, անձնուրացությունը Տերը դարձրել է առաջին պայմանը: Իմ սիրելի եղբայր, թող ջո նպատակը լինի անձդ Աստծու մեջ պահելը, այնպես որ, Իրենից ազատ, անկախ գոյություն չունենաս: Ս. Պողոս առաջյալի հետ ասա. «Բայց ոչ թե հս, այլ իմ մեջ ապրում է Քրիստոս» (Գաղ. 2.20):

Եթե ուղում ես փառջ ունենալ, թող ջո փառջն Աստծուց լինի, միչտ կրկնիր այն տունը, որ ասում է. «Եվ դու այժմ փառավորիր Ինձ, Հայր, Քո մոտ եղող այն փառջով» (ՀովՀ. 17.5): ԱչխարՀային բաների մեջ փառջ մի փնտրիր, որովհետև «Թե այս աշխարՀն է անցնում, թե՝ ցանկությունը» (Ա ՀովՀ. 2.17): Բայց դու Աստծու որդի ես «Աստծու տաճար եջ դուջ, և Աստծու Հոդին է բնակվում ձեր մեջ» (Ա Կոր.): Դու ծնվել ես «ոչ արյունից, ոչ մարմնի կամջից և ոչ էլ մարդու կամջից, այլ Աստծուց» (ՀովՀ. 2.13): Քո Հոդին Աստծուց է, Իր բերանի չունչն է: Ամեն Պատարադի ժամանակ ընդունում ես Աստծու Սուրբ Մարմինն ու Արյունը, որպեսզի Իր ուղածի պես մի լինես Իր Հետ և բնակվես Իր մեջ: Ինչո՞ւ ես, ուրեմն, արՀամարՀում այսպիսի մեծ

փառջը և ուրիչը փնտրում Հողի մեջ: Ինչո՞ւ ես մտաՀոգվում, Թե մյուսներն ինչ են խոսում քո մասին, ինչո՞ւ ես գոՀ մնում, երբ մարդիկ քեզ գովում են, կամ պաշտպանվում, երբ քեզ քննադատում են: Ինչո՞ւ ես նրանց ՀավանուԹյունն աղերսում: Եղբայրս, վախենում եմ, որ դեռ սիրում ես Հողը և իր փառջը: Քո անձը կո՞ւռջ է դեռ, որին զոհեր ու ընծաներ ես մատուցում: Ուրացիր անձդ, Թանկագինս, և քո ամբողջ սերը միայն Աստծուն տուր: ՀովՀաննես Մկրտչի հետ ասա. «Պետջ է, որ Նա մեծանա, իսկ ես՝ նվագեմ: Ուրեմն, իմացիր, որ ջո անբծուԹյունն աղտոտող մրուրից ու քեզ կպած Հողից բացի ուրիչ ոչինչ չես կորցնի: Պետջ է ազատես քեզ այս փառջից և այնպես մաջուր դառնաս, ինչպես Աստված է քեղ ստեղծել և ինչպիսին ուղում է, որ միշտ լինես:

Սա վերաբերում էր ուրիչների Հետ ունեցած քո Հարաբերու֊ Թյուններին, սակայն ես ուզում եմ քեզ Հետ խոսել այն մասին, Թե ինչպես ես վերաբերվում ինքդ քեզ և ինչպես պետք է կանգնես Աստծու ներկայության մեջ: Եթե Հոգիդ ազատագրել ես ուղում, Աստծու առջև որպես ոչինչ կանգնիր: Ուրացիր, ինչ գիտելիը կամ իմաստություն որ ունես, ուրացիր քո խելքն ու փորձառությունը: Աստծու ներկայության մեջ ոչինչ չիմացող անգրագետ մարդու պես կանդնիր: Ասա Նրան. «Տեր, ես արտաջինից եմ դատում: Տկար եմ և չեմ կարող դիմակայել դևերին: Ամեն գործի արդյունը Քո ձեռքում է»: Խնդրիր Աստծուն, որ միջամտի ու Հսկի քեզ, բնակվի քո մեջ և գործի քո միջոցով: Հետո, երբ խնդրանքդ կատարվի, դոՀացիր Աստծուց, որովՀետև Նա է արել դա, ոչ Թե դու: Եվ երբ մարդիկ ուղեն քեղ գովել, մի Հպարտացիր, խոնարՀ մի ձևացիր, այլ առիժն օգտագործելով, նրանց Համար երգիր այն սաղմոսը, որն ասում է. «ԵԹե Տերը մեզ Հետ չլիներ - Թող ասի Իսրայելը, - եթե Տերը մեզ Հետ չլիներ, մարդիկ մեզ վրա Հարձակվելով՝ մեզ ողջ-ողջ կուլ կտային, ...և ջրերն անգամ մեզ կրնկրդմեին, երբ մեր Հոգիներն անցան Հեղեղի միջով» (Սադմ. 123.1,4):

Երբ պատերազմում ես ինչ-որ մեղջի դեմ, մի ապավինիր ջո զորությանը, և մի նայիր նախորդ Հաղթանակներիդ, ջանի որ մեղջը **«չատերին է դիտապաստ արել, և անթիվ են նրա կողմից** սպանվածները» (Առակ. 7.26): Այլ Համոզված եղիր, որ Հաղթանակն Աստծունն է, և եթե Նա թողնի ջեղ թեկուզ ամենաթեթև մեղջերի մեջ, կնմանվես Սոդոմի ժողովրդին:

Ուրեմն, երգիր այն գեղեցիկ սաղմոսը, որն ասում է.

«Տեր, իմացար չավիղներն իմ, այն ճանապարհին, որով գնում էի, ծածուկ որոգայԹ լարվեց իմ դեմ: Նայում էի աջ ու տեսնում, որ ոչ ոք ինձ էի ճանաչում. փախչելն ինձ համար անհնար դարձավ, և չկար մեկը, որ փնարեր ինձ: Քեզ կանչեցի, Տեր, ու ասացի. «Դու ես իմ հույսն ու իմ բաժինը ողջերի երկրում: Ազատիր ինձ իմ հալածիչներից, քանզի նրանք ինձանից Հղոր եղան» (Սադմ. 141.4-7):

Իմ սիրելի եղբայր, դու ոչինչ ես և սա պետք է ընդունես Աստծու և քո առջև: Երբևէ, եԹե մտածես, որ կարող ես ինչ-որ բան անել, ինքդ քեզ ասա. «Ես ո՞վ եմ, որ դնամ եդիպտացիների արջա փարավոնի մոտ և իսրայելացիներին Հանեմ եդիպտացիների երկ-րից» (Ելբ 3.11):

Սակայն, եթե Աստված քեզ Հավաստիացնի, որ Ինքը կլինի քո բերանը և կխոսի քո միջոցով, և որ դու պարզապես դործիք կլինես, ուրեմն, չարունակիր ճանապարՀդ: Թեկուզ մաՀվան ստվերի ձորի միջով էլ անցնես, չարից չես վախենա, և թեկուզ դորք էլ ելնի քո առջև, Համարձակ կլինես: Այդ ժամանակ Հիչիր ինձ, անմաքուր Հողիս, որ Հանդիպենք իրար... այնտեղ:







Գիտե՞ս, Թե ինչից պետք է խուսափես: Խուսափիր Հետաքրքրություններից, Հույսերից ու ցանկություններից, եԹե իսկապես ուղում ես ձեռք բերել Հոդու աղատադրում:

Իմ սիրելի եղբայր, Թույլ տուր ավելի խորանալ սրտիդ մեջ՝ քեղ Հետ անկեղծ գրուցելու Համար: Դու մեծ Հուլսեր ունես, որոնց մասին չատ ես մտածում, և որոնը զբաղեցնում են սրտիդ մի մասր: Դրանը զբաղեցնում են ըո երևակայությունը, և երբ մենակ ես լի֊ նում, անր)ում ես դրանց մասին, իսկ երբ քնում ես, դրանք երագում ես տեսնում: Որոչակի նպատակներ ունես: Ուզում ես չատ կարևոր մեկը լինել, որպեսգի մարդիկ քեց ճանաչեն ու Հարդեն: Հույսեր ունես՝ կապված Հռչակի ու բարի Համբավի, Հեղինակության ու իչխանության Հետ, Հույսեր՝ կապված Հարստության, Հասարակական դիրքի, դիտելիքի, տիտղոսների, ապադայի, վայելչու֊ թյան ու պատվի Հետ: Ունես ցանկություններ՝ կապված բնակու-Թյան վայրի, ուտելիքի, Հագուստի և մարմնի տարբեր վայելքների Հետ: Դու չես, որ ապրում ես աչխարՀում, այլ իրականում աչխարՀն է ապրում քո մե) և իչխում սրտիդ, մտքիդ, երևակայությանդ ու կամջիդ վրա: Ինչ վերաբերում է Հոդուդ, նա այս ամենի մե) բանտարկված է, նա ցանկանում է ազատագրվել մարմնական ցանկություններից, քանի որ **«մարմինը Հոգու Հակառակն է** ցանկանում» (Գաղ. 5.17):

Այս Հույսերն ու ցանկությունները ջեղ Թչվառ են դարձնում, սիրելի եղբայրս, որովՀետև դրանցից ոչ բոլորը կարելի է ձեռջ բերել: Սա, իՀարկե, դարձնում է ջեղ դժգոՀ: Դու փափագում ես այս
բաները, և այդ փափագը ջեղ դժբախտացնում է: Միջոցներ ես
ձեռնարկում՝ դրանջ ձեռջ բերելու Համար. մտածում ես, որոշակի
անձանց ես Հանդիպում, Թղթեր ես գրում, գնում ես, դալիս ես,
իրստ պայջարում ես ու փորձում, Հետո նստում ու

սպասում ես: Կարող է` ձանձրանաս ու Հոգնես սպասելուց և Հուսալուց, կարող է ՀուսաՀատվես ու անՀանգստանաս կամ էլ` վախենաս անՀաջողությունից: Այսպես, դու դառնում ես դժբախտ, և դուցե աշխատանքդ ու ջանքերդ էլ ոչնչով չեն պսակվում, և դու ձեռք չես բերում այն, ինչ ուղում էիր, ու դա քեղ ավելի է դժբախտացնում:

Առավել վտանդավորն այն է, որ կարող ես մոլորվել այս Հույսերի ու ցանկությունների պատճառով և ընկնել խաբեության, ստորաջարչության և չողոքորթության, ստախոսության կամ առավել վատթար բաների մեջ: Սրա մասին է իմաստուն մարդկանցից մեկը մի անդամ ասել. «Մարդն անպայման կեղծավորության մեջ կընկնի, եթե ուղում է ինչ-որ բան թաջցնել իր մեջ»:

Գիտեմ, որ Հոգնել ես, և խղճում եմ ջեզ: Սակայն մինչև ե՞րբ պիտի ապրես Հույսերի բովում: Այս աչխարՀիկ ցանկությունների Հետ կապված գարմանալին այն է, որ դրանը քեղ դժբախտացնում են, նույնիսկ, երբ իրագործվում են: ՈրովՀետև, երբ ուղածդ ձեռջ ես բերում, գոՀ ես լինում, և այդ գոՀությունն առաջնորդում է քեց ավելին փնտրելու, ինչպես Տեր Հիսուս Քրիստոսն է ասում. «Ով որ այս )րից խմի, նորից կծարավի» (ՀովՀ. 4.13)։ Երբ մեկր ծարավ է՝ ջուր է փնտրում իր ծարավը Հադեցնելու Համար, և որ-Ուստի, իմ սիրելի եղբայր, ուզում եմ ջեզ Հետ Հանգիստ ջննել այս Հարցը: Ինչո՞ւ ես ամուր կառչում որոչ աչխարՀային ցանկու֊ թյուններից, երբ գիտես, որ. «Թե այս աչխարՀն է անցնում, թե ցանկությունը» (Ա ՀովՀ. 2.17): Դու էլ ինձ պես պանդուխտ ես երկրի վրա, և պիտի գա ժամը, երբ պիտի Թողնես աչխարՀն ու նրա ունեցվածըը: Ինչպես որ մերկ դուրս եկար մորդ որովայնից, այն֊ պես մերկ էլ կվերադառնաս (Հոբ 1.21)։ Ստիպված կլինես Թողնել աչխարՀն իր փառքով, Հարստությամբ ու Հռչակով և բոլոր մարդկանց պես իջնել երկրի գուբը: Ինչ Հեղինակություն, Հռչակ ու վայելըներ էլ որ ձեռը բերած լինես այս աչխարՀում, դրանը քո մաՀկանացու մարմինը չեն պաչտպանի քայքայումից, ոչ էլ կարգելեն որդերին մարմնովդ կերակրվել: Դատաստանի օրը Աստծու առջև երկրային ամեն ունեցվածքից գուրկ պիտի կանգնես: ԱչխարՀից ոչինչ չես տանի, բացի գործերիցդ՝ լինեն դրանք բարի կամ չար:

Ուստի, սիրելի եղբայրս, պետք չէ Հետաքրքրություններն ու Հույսերը կապել այս աշխարՀի Հետ։ Ձե՞ս Հիչում, որ այս երկիրը քեղ Համար փուչ ու տատասկ բուսեցրեց։ Այն արդար Աբելի արյունն է ընդունել, և նրա մեջ փորված ծակ փոսերը ջուր չեն կարող պաՀել (Եր. 2.13):

Սուրբ Հայրերից օրինակ վերցրու, ովջեր մեզանից առաջ ապրեցին երկրի վրա, և որոնց այս աչխարՀն արժանի չէր: Այդ սուրբ Հայրերը սրբություն ձեռք բերեցին միայն այն ժամանակ, երբ իրենց սրտերը դատարկեցին աչխարհի և աչխարհային բաների սիրուց: Նրանք այլևս ցանկություն կամ կիրը, ոչ էլ այս աչխար-Հում ունեցվածը չունեցան: Եվ քանի որ նրանք աչխարՀում ոչնչի Հետ չկապվեցին, նրանց Համար Հեչտ եղավ Թողնել այն, նրանք նույնիսկ փափագում էին դա: Ինչ վերաբերում է քեզ, իմ սիրելի եղբայր, դու դեռ աչխարՀային ցանկություններ ունես, իսկ. «Ուր ձեր գանձերն են, այնտեղ էլ ձեր սրտերը կլինեն» (Մատթ. 6.21): Սիրտդ կառչում է Հողից և դրա փառքից, այնպես որ, Հոգևոր բաներն իրենց արժեքը կորցնում են աչքիդ: Սա այն նույն փորձությունն է, որով սատանան ուցեց փորձել փառաց Տիրոջը. «Սատանան նորից Նրան առավ-տարավ մի չատ բարձր լեռան վրա և ցույց տվեց Նրան աչխարհի բոլոր ԹագավորուԹյուններն ու դրանց փառջը և Նրան ասաց. «Այս բոլորը Քեզ կտամ, եթե դետնին ընկնելով ինձ պաչտես» (Մատթ. 4.8,9):

Այժմ մտածիր. եթե ունենաս այս ամենը, բայց կորցնես Հոգիդ, որին բանտարկել ես ցանկություններիդ ոսկե վանդակում, ի՞նչ կչաՀես:

Քո Հոգին ուզում է ազատ արձակվել:









Հինդ զգայարաններիդ չափազանց չատ ես վստաՀում, և եթե Հոգիդ ընդդիմանում է, Հոգիդ ես մերժում։ Ե՞րբ պիտի դադարես միայն զգայարաններով առաջնորդվելուց ու Հասնես Հոգու աղատադրմանը։

Հավատում ես միայն նրան, ինչը տեսնում ես աչքերովդ, լսում ականջներով կամ չոչափում ձեռքերով: Մնացած ամեն ինչը կասկածի տակ ես առնում: Ի՞նչն է սրա պատճառը... Պատճառը պարզապես այն է, որ դեռ ապրում ես մարմնի մեջ և վստաՀում մարմնին ու նրա գգայարաններին:

Երբ չուրչդ նայելով տեսնում ես, որ ականատես չկա, անում ես բաներ, ինչը կխուսափեիր անել ուրիչների ներկայությամբ: Բայց իս-կապե՞ս կարծում ես, թե քեզ ոչ ոք չի տեսնում: Կան աչքեր, որոնք կարեկցանքով ու դատապարտությամբ քեզ են նայում: Դու այդ աչքերը չես տեսնում, քանի որ դեռ ապրում ես մարմնի մեջ: Այդ աչքերը, որ միչտ Հետևում են քեզ, Աստծունն են: Եթե Հոդու մեջ լինես, քո թերի դդայարանների դերությունից աղատադրված, այն-ժամ Եղիա մարդարեի Հետ միասին կկարողանաս ասել. «Կենդանի Է դորությունների Տերը, որի առջև կանդնած եմ...» (Գ Թագ. 18.15):

Երբ չրջապատված ես լինում վտանդներով և աջ ու ձախ նայերով Համոդվում ես, որ մենակ ես, սարսափում ես... Իրականում Աստված քո աջ կողմում է, որպեսգի չսասանվես (Գործք 2.25): Դու Նրան չես տեսնում, քանի որ աչքով ամեն ինչ չես տեսնի, աչքերդ նյուժական լինելով, չեն կարող տեսնել Հոդևորը: Թանկադին եղբայր, ես ցանկանում եմ, որ դու ազատադրես քո Հոդին այս մարմնավոր դդայարանների դերուժյունից: Հոդիդ «...ըննում է ամեն ինչ, նույնիսկ՝ Աստծու խորունկ ծրադրերը» (Ա Կոր. 2.10):

նույնիսկ անցնեմ մահվան ստվերների միջով, չեմ վախենա չարից, քանգի Դու, Տեր, ինձ հետ ես» (Սաղմ. 2.5):

Խեղճ Գեեզին, Եղիսեի ծառան, տեսնելով մոտակայքում Թշնամու անԹիվ-անգամար գորքը, շատ վախեցավ: ԻրադրուԹյունն անգույս էր: Բայց Եղիսեն, որ գոդով էր ապրում, գաստատ էր: Նա գոդով տեսնում և լսում էր այնպիսի բաներ, որոնք ոչ մի աչք չէր կարող տեսնել և ոչ մի ականջ չէր կարող լսել: Եվ խղճալով երիտասարդին, աղոԹեց, որ Տերը բացի նրա աչքերը: «Տերը բացեց նրա աչքերը, և նա տեսավ, որ Եղիսեի շուրջը լեռը լի էր ձիերով ու գրեղեն մարտակառքերով» (Դ Թագ. 6.17): Այսպես ծառան քաջալերվեց:

Մի վստահիր քո զգայարաններին, քանի որ նրանք ի զորու չեն ընկալել Հոգևորը: Սիդոնի Սարեփթա քաղաքի այրին մարմնավոր աչքերով միայն մի բուռ ալյուր էր տեսնում սափորում և մի քիչ յուղ՝ կժի մեջ: Նա կարծում էր, որ դրանք որդու և իր Համար միայն մեկ Հաց թխելու կբավարարեն, որից Հետո իրենք սովամահ կլինեն: Բայց Աստծո մարդը` Եղիան, Հոդով ավելին էր տեսնում. նա տեսնում էր, որ ոչ սափորի ալյուրը և ոչ էլ կժի յուղը չեն վերջանա, ինչքան էլ որ օգտադործվեն: Իրականում այսպես էլ եղավ, ինչպես տեսնում ենք Գ Թագ. 17.14-16 տներում:

Եղիսեն կանգնած էր Հորդանան դետի ափին: Նրա մարմնավոր աչքերը տեսնում էին սովորական մի դետ, որը եթե փորձես քայլեւով անցնել՝ կխեղդվես: Բայց իր Հոդու աչքով ավելին տեսավ. տեսավ, որ Հորդանանի վրայով կարելի է անցնել, ինչպես դետնի վրայով: Եվ Եղիսեն վերցրեց Եղիայի վերարկուն, որն ընկել էր նրա վրայից Հրեղեն կառքով երկինք վերանալու ժամանակ, ու Հարվածեց Ջրին: Ջրերն իրարից Հեռացան, և Եղիսեն անցավ դետը (Դ Թադ. 2.14): Մարմնավոր աչքը Եղիայի վերարկուն կընկալեր որպես սովորական մի վերարկու, սակայն Եղիսեն Հոդով տեսավ, որ այն ոչ թե լոկ Հասարակ Հադուստ է, այլ Աստծուց տրված մեծ դորություն:

Թանկագին բարեկամ, քո աչքերը բավական չեն նույնիսկ նյու-Թականը տեսնելու Համար, որովՀետև կան բաներ, որոնք չես տեսնում: Աչքն անկարող է տեսնել դրանք, Թեև նյուԹեղեն են և երևում են մանրադիտակի օգնուԹյամբ:

ԵԹե ձեռքիդ տակ մանրադիտակ չկա, կժխտե՞ս դրանց գոյությունը միայն այն պատճառով, որ անզեն աչքով չես տեսնում: Եվ եԹե նյութականը տեսնելն է այսպես դժվար, էլ ո՞ւր մնաց Հոգևորը։ Ուրեմն, Հոգևորին նախապատվություն տուր, Թող Հոգիդ քեզ առաջնորդի, և մի ստիպիր, որ այն ընկրկի մարմնի առաջ:



Թող Հոգիդ ճախրի ազատորեն և *Թևածի աստվածայինի աշխար-*Հում, ինչպես ասված է. **«Երանի նրանց, որոնջ չեն տեսել և** սակայն կՀավատան» (ՀովՀ. 20.29):

Անչուչտ, սիրելի եղբայր, լսել ես տեսիլքների մասին, երբ Հոգին Թևածում է Հրեչտակների և սրբերի աշխարՀում ու տեսնում է այն, ինչ ոչ մի մաՀկանացու չի կարող տեսնել: Նման դեպքերում Հոգին ազատագրվում է մարմնի ազդեցությունից և մարմնի անդամներն օգտագործում միայն Հոգևոր վերելքի Համար: Հետևաբար զգայարաններն են են-Թարկվում Հոգուն և ոչ Թե Հոգին` զգայարաններին: Մի օր մեկն ինձ ասաց, որ լսել է, Թե ինչ-որ եկեղեցում Ս. Գևորդն է Հայտնվել, բայց ինբը դրան չի Հավատացել: Գնացել է, որպեսզի անձամբ տեսնի և փաստի, որ դա պարզապես կեղծ սնաՀավատություն է: Գնացել է և ոչինչ չի տեսել:

Ձեմ ուզում որևէ մեկնաբանություն տալ այս պատմությանը, բայց իմ կարծիջով նա և իր նմանները չեն կարող որևէ տեսիլք տեսնել իրենց տկար Հավատքի պատձառով: Նրանք ցանկանում են Հոգևորը ենթարկել մարմնի զգայարաններին, մինչդեռ Աստված միայն Հոգևոր-ներին է Հայտնում Իր Արջայության խորՀուրդները:







Սա է առաջին խոսքը, որն անՀատը պետք է ասի, եԹե ցանկանում է Հասնել Հոգու աղատագրմանը:

Աշխարհից ոչինչ չեմ ուղում, քանի որ ոչ մի ցանկալի բան չունի աշխարհը, այլ միայն փորձություններ՝ դարձի ձանապարհը բռնողների համար: Աշխարհից ոչինչ չեմ ուղում, քանի որ աշխարհը չափազանց աղքատ է ինձ ինչ-որ բան տալու համար: Եթե այն, ինչ ուղում եմ, հնարավոր լիներ ձեռք բերել աշխարհում, ապա աշխարհը կվերածվեր երկնքի: Բայց ինչպես տեսնում եմ, այն դեռ երկիր է, իսկ ես երկնավորն եմ փնտրում, Հոդունը, Աստծունը:

Աշխարհից ոչինչ չեմ ուղում, քանի որ ես աշխարհից չեմ։ Ես հող չեմ, ինչպես կարծում են ոմանք. ես Աստծու շունչն եմ։ Հավիտենականուժյան մեջ ես Աստծու հետ էի, և Աստված ինձ դրեց երկրում։ Բայց չուտով այն պիտի լքեմ և վերադառնամ Աստծու մոտ։ Եվ, ուրեմն, այս աշխարհից ոչինչ չեմ ուղում. «Ելա Հորից ու եկա աշխարհ. դարձյալ Թողնում եմ աշխարհը և դնում Հոր մոտ» (Հովհ. 16.28)։

Աշխարհից ոչինչ չեմ ուղում, քանի որ իմ ուղածը դրանից դլուխս պրծացնելն է, աղատագրվելը մարմնից ու երկրից: Ուղում եմ վերադառնալ Աստծու մոտ, ուր և էի առաջ, նորից լինել սուրբ չունչ, որն աշխարհայինով պղծված չէ: Աշխարհից ոչինչ չեմ ուղում, որովհետև Հավերժական, անմահ բաներն եմ փնտրում, իսկ աշխարհը ոչ մի անմահ բան չունի: Այն ամենը, ինչ կա աշխարհւմ, անցողիկ է, նույնիսկ աշխարհն ինքը պիտի անցնի և վերանա։ Ես անցողիկ բաներ չէ, որ փնտրում եմ:

ԱչխարՀից ոչինչ չեմ ուղում, քանի որ կա Նա, Ումից խնդրում եմ, Նա, Ով Հարուստ է և զորեղ, Ում մեջ ես գոՀացում եմ գտել և Ում չնորՀիվ ոչնչի կարիք չունեմ: Նա տալիս է նախքան իմ խնդրելը, տալիս է այն, ինչը բարի և օգտակար է ինձ Համար: Ինչ ինձ Իր ձեռքն եմ Հանձնել, աշխարհի կարիքը չեմ ունեցել:

Աչխարհից ոչինչ չեմ ուղում, քանի որ ոչ Թե իմ չահի համար է աշխարհն ինձ որևէ բան տալիս, այլ` իրեն հպատակեցնելու: Նրանք, ովքեր աշխարհի տվածը վերցրել են, դարձել են աշխարհի ստրուկները: Տվել է նրանց մարմնի հաճույքներ` զրկելով հոգու անբիծությունից: Տվել է աշխարհի վայելքներ` զրկելով երկնային Արքայության օրհնություններից: Սատանան նրանց տվել է աշխարհի բոլոր Թագավորությունները և դրանց փառքը, որպեսզի իր առջև խոնարհեցնի ու երկրպագել տա իրեն: Նա ամեն միջոցի դիմում է, որպեսզի կորստյան մատնի մարդկանց հոգիները: Ինչ վերաբերում է ինձ. «Ամեն ինչից զրկվեցի, և այդ բոլորը աղբ եմ համարում, որպեսզի չահեմ Քրիստոսին» (Փիլ. 3.8):

Այս աշխարՀն ավելի չատն ու ավելի լավն է վերցնում, քան տալիս է: Իրեն տենչացողներին նա իրեն է ենԹարկում: Ուրեմն, ես ոչինչ չեմ ուղում նրանից:

Աչխարհից ոչինչ չեմ ուղում, քանի որ վեր եմ նրանից: Ես Աստծու որդի եմ, Աստծու նմանությամբ և պատկերով, ես Սուրբ Հոդու տաճար եմ և Աստծու բնակարան: Ես միակ արարածն եմ, ով ճաշակում է Նրա Սուրբ Մարմինն ու Արյունը: Ես ավելի վեր եմ կանդնած, քան աշխարհը, և ավելի ճիշտ կլինի ասել, որ աշխա՜րհն ինձնից սպասելիք ունի, քանի որ ես ունեմ երկնքի և երկրի բանալիները: Ես, ում Աստված Իր անսահման ողորմածությամբ կամեցավ դարձնել աշխարհի լույսը և երկրի աղը (Մատթ. 5.13,14): Աշխարհից ոչինչ չեմ ուղում, որովհետև միայն Քեղ եմ ուղում. Քեղ, որ մինչև վերջ ինձ սիրեցիր և Քո անձը տվեցիր ինձ Համար, որ ինձ ոչնչից ստեղծեցիր և փոխարենը չպահանջեցիր Քեղ ծառայել, այլ ավելի չուտ, ես Քեղանով ղեկավարվելու կարիջն ունեմ:

Դրա Համար է, որ ուզում եմ ազատագրվել աչխարՀից և միանալ Քեղ, որ Քեղ ճանաչելու չնորՀն ես տվել ինձ:





Կան մարդիկ, որոնք ոչ մի կրթություն չեն ստացել, մյուսները, թեկուզև ուսանել են մարդկանցից, բայց նույնպես անդետ են... Սակայն իսկապես կիրթ մարդիկ նրանք են, ում սովորեցնում է Աստված Ինքը:

Աստված մարդուն ստեղծելիս նրան չատ դիտելիքներ տվեց, իսկ երբ վերջինս կարիք էր ունենում ավելին իմանալու, Աստված Ինքն էր սովորեցնում նրան: ԵԹե մարդն այս ճանապարհով ընԹանար, ավելի կիմաստնանար և կարժանանար կենաց ծառի պաղից ճաչակելուն ու Հավերժական կյանքին: Սակայն մարդը նախընտրեց ոչ Թե Աստծուց, այլ ուրիչ աղբյուրից դիտելիք ստանալ: Առաջին դասն ստացավ օձից, որի արդյունքում ճաչակեց դիտության ծառից և վտարվեց դրախտից... Սակայն, Աստծուց հեռու, մարդը ձգտում է դիտելիքի, և միայն տդիտություն է ավելացնում տդիտության վրա:

Մարդն Աստծու տաճար է և Աստծու Հոգին բնակվում է նրա մեջ, այն Հոգին, Ում մասին Տեր Հիսուս Քրիստոս ասում է. «Նա ամենայն ճշմարտությամբ կառաջնորդի ձեզ» (ՀովՀ. 16.3), իսկ Ս. Պողոսը, թե. «Հոգին քննում է ամեն ինչ. նույնիսկ Աստծու խորունկ ծրագրերը» (Ա Կոր. 2.10): Սակայն մարդն իր մեծ թշվառության և տգիտության պատճառով, ոչ թե իր ներսում է փնտրում գիտությունը, իր մեջ բնակվող Աստծու Հոգուց, այլ իրենից դուրս, մարդկանց և գրքերի մեջ՝ կարծելով, թե դրանք իրեն կյանք կպարգևեն...

Այսպիսով, մարդկանց մեջ չատ գիտնականներ ու իմաստուններ կան, այնինչ Աստծու տեսանկյունից այս աչխարհի իմաստու֊ Թյունը Հիմարություն է: Ս. Օգոստինոսը երկար ժամանակ բռնել էր իրենից դուրս Աստծուն փնտրելու ձամփան, իսկ երբ դտավ Աստծուն, երդեց այս անմաՀական երդը. «Որջան ուչ եմ Քեզ սիրել, ով այսքան Հին ու այսքան նոր Արդարություն: Որքան ուչ եմ Քեզ սիրել: Քանի որ, աՀա Դու ներսում էիր, իսկ ես՝ դրսում, և այնտեղ էի Քեզ որոնում: Ես՝ եղկելիս, գլուխս կորցրած վազում էի Քո ստեղծած Հրաչալիքների ետևից: Դու ինձ Հետ էիր, բայց ես Քեզ Հետ չէի»\*:

Երբ Օգոստինոսն իր ներսում գտավ Աստծուն, դարձավ սուրբ...
Դու նույնպես, իմ սիրելի եղբայր, կչեղվես ճանապարհից, եխե
Աստծուն փնտրես ջեղանից դուրս: Առանձնացիր, խորհիր, ջննիր
ջո ներսը: Դու Նրան կգտնես այնտեղ, Հոդուդ ամենախորունկ
անկյուններում: Դու Նրան կտեսնես դեմ առ դեմ, և Հորդացող ու
լեցուն սիրո հոսջի պես կղդաս Նրան: Միայն այն ժամանակ լուռ
ուրախությամբ, մեծ զարմանջով կաղաղակես՝ ես տեսել եմ
Աստծուն: Այս միջոցին են դիմել մեր սուրբ Հայրերը: Նրանջ
դուրս են եկել աչխարհից, իրենց ետևում Թողնելով ամբոխը, իրարանցումն ու աղմուկը: Ամեն ինչ Թողնելով, նրանք իրենց մեջ են
փնտրել Աստծուն և անդադար դովերդելով ու խոկումով են կարողացել տեսնել Նրան: Դրան Հակառակ, դաղափարախոսները, փիլիսոփաները, Հետաղոտողներն ու դիտնականները Աստծուն
փնտրում են դրջերում ու մարդկանց մեջ և միայն տառապանջ են

Նրանց մասին խոսելիս ես ցավ եմ զգում, ինչպես նաև որոչ Հայրերի Համար, ովքեր աշխարհը Թողնելով՝ անապատ Հեռացան, սակայն այնտեղ Աստծուն սկսեցին փնտրել գրքերում կամ ծառա-յության մեջ: Իրականում, Աստված իրենց սրտերի մեջ էր և ցան-կանում էր, որ նրանք, բոլոր այս զբաղմունքները Թողած, Իր Հետ լինեն: Ուզում էր նրանց Հայտնել գաղտնիքներ, որոնք ոչ ոք չգի-տի և ցույց տա բաներ, որ ոչ մի աչք երբևէ չի տեսել:

Սա ոչ միայն վանականներին, այլև բոլոր մարդկանց է վերաբերում: Գիտե՞ս արդյոք, թանկագին եղբայր, Հոգևոր կրթության ձշմարիտ ուղին: Դե, իՀարկե, դա ինչ-որ մեկին ինչ-որ բան սովորեցնելը չէ, քանի որ նրա մեջ բնակվող Հոգին չատ ավելին գիտի, քան քո սովորեցնելիքն է: Ճշմարիտ կրթությունն անՀատին իր ունեցած սխալ գիտելիջներից աղատելն է, այն գիտելիջներից, որոնջ նա ստացել է աշխարՀից ու մարդկանցից:

Երեխան ծնվում է՝ իր սրտում, մտքում ու պատկերացման մեջ ունենալով Աստծու մասին գեղեցիկ գաղափարը: Հետո Հասարակությունն սկսում է խեղձ երեխային սովորեցնել ու մատուցել Աստծո մասին նրա իմացածից տարբեր գաղափարներ։

<sup>\*</sup> Ս. Օգոստինոս «Խոստովանություն», գիրք XCh.XX VII-38

Այսպիսով, Աստծու և սրբության մասին երեխայի ունեցած գաղափարը փոխարինվում է բարու և չարի վերաբերյալ մարդ-կանց ունեցած սովորական պատկերացումներով: Եվ երեխան ճաչակում է բարու և չարի գիտության ծառից, որից կերան Ադամն ու Եվան, ու դառնում նրանց պես տդետ։ ԱՀա այստեղ է երևում ճշմարիտ Հոդևոր առաջնորդի դերը, ով ոչ թե պետք է երեխայի դլուխը լցնի ավելի չատ դիտելիջով, այլ պետք է ցրի սխալ դիտելիջը, որը նա ձեռջ է բերել կյանջի ընթացջում։ Երբ նրա Հոդին աղատվի այս ամենից, նա Աստծուն կճանաչի ճշմարիտ դիտությամբ, որովՀետև Աստված իրենից Հեռու չէ, այլ բնակվում է իր մեջ։







Ուսուցանելու ցանկությունն իր մեջ մեծ վտանգ է պարունակում: Այնպես որ, սիրելի եղբայր, խուսափիր և Հնարավորին չափ Հեռու մնա դրանից:

Ուղում ես մարդկանց սովորեցնե՞լ: Լավ, իսկ ի՞նչ ես ուզում սովորեցնել: Համաձայն չե՞ս, արդյոք, Թանկագին իմ եղբայր, որ մենը ինըներս դեռ բավականաչափ Հասունություն չունենը և ոչ էլ՝ ամեն ինչի մասին լրիվ գիտելիջներ: Շատ բաներ մենջ մեր նեղ տեսանկյունից ենը դիտում և սխալ ենը Հասկանում: Օրինակ, երբ ուրիչներին սկսում ենք կրոն սովորեցնել, դրա ճչմարիտ գաղափարը չէ, որ սովորեցնում ենք, այլ` ինչպես որ մենք ենք այն Հասկանում մեր տարիքում, մեր Հոգևոր ու մտավոր մակարդակով: Բայց Հասունանալով, Հնարավոր է, որ մեր Հոգևոր մակարդակն ու մտածելակերպը գարգանան և կրոնի մեր ըմբռնումը տարբերվի այս օրվա մեր ըմբռնումից. ի՞նչ կլինի այնժամ մեզանից սովո֊ րածների վիճակը: Սրա և այլ բաների Համար է, որ Ս. Հակոբոս առաջյայն ասում է. «..., ատերդ ուսուցանողներ լինելու չձգտեջ: Իմացեը, որ մեծ դատաստան եք ընդունելու, քանի որ բոլորս էլ **չատ ենը մեղանչում»:** (Հակոբ. 3.1-2): Երեմիա մարգարեն նույնպես Աստծուն դիմելով ասում է. «**ԱՀա ես նույնիսկ խոսել չգիտեմ, ըանզի մանուկ եմ»**: Իսկ Եսայի մարգարեն իր մասին խոսելիս ասում է. **«Ես պիղծ չուրԹեր ունեցող մարդ եմ»:** Որպես ուրիչ օրինակ ունենք Ս. Պախոմին. երբ մարդիկ օգտակար խոսք յսելու Համար իր մոտ էին դալիս, նա Հրաժարվում էր խոսելուց և նրանց ներկայացնում էր իր Թադրոս աչակերտին: Եվ Աստծու Հոգին խոսում էր այս սուրբ աչակերտի բերանով:

Երբ երիտասարդ վանականներից մեկը դնաց մի ծեր Հոր մոտ՝ նրանից բան սովորելու Համար, Հայրը նրան ասաց. «Մնա քո խցում և այն քեղ ամեն ինչ կսովորեցնի»: Եվ երիտասարդ վանականն այս խոսքերից օգուտ քաղելով, վերադարձավ իր խուցը:

Շատ ուրիչ պատմություններ էլ կան, որոնք թողնում եմ, որ ինքդ կարդաս: Այստեղ, մինչև մյուս կետին անցնելը, կուղեմ նչել, որ սուրբ Հայրերի սովորեցրածներից չատերը մեզ Հասել են երկու ճանապարՀով. կամ վանականներից մեկն է գրի առել ծերի խոսքերը՝ ասված մյուս եղբայր վանականներին, կամ էլ Հայրն ինքն է գրի առել իր մտքերը՝ իր իսկ օգուտի Համար, և իրենից Հետո են միայն դրանք գտնվել իր խցում:

Միրելի եղբայր, չատ մեծ տարբերություն կա ուսուցանելու առաջելության, որն Աստվածաչունչը վերապահում է միայն որոշակի անձանց, և ուսուցանել սիրելու միջև: Վերջինը չատ վտանգավոր է: Երբեմն այն դառնում է ծպտյալ դև: Սովորեցնել սիրելու մեջ հաճախ թաջնված է ինջն իրեն արժանի համարելու և մյուսներից բարձր դասելու ակնհայտ միտումը: Երբ սովորեցնել սիրող այսպիսի մեկը սովորեցնելու ավելի չատ հնարավորություն է ստանում, այս զգացումը մեծանում է իր մեջ: Նույնիսկ եկեղեցի նա մտնում է ոչ թե օգուտ ջաղելու, այլ ջննադատելու և նույնիսկ ուսուցիչներին սովորեցնելու Համար: Նա ստանալու կարիջ երբեջ չի զգում, միայն տալիս է: Ժամանակ կգա, երբ այս մարդը տալու էլ ոչինչ չի ունենա, ջանի որ իր ունեցածը պիտի վերջանա: Այսպիսիներին նման չէին սուրբ հայրերը, ովջեր անդադար սովորում էին և անմեն ինչից օգուտ ջաղում:

Ս. Անտոն Մեծը կարողանում էր օգուտ քաղել մի կնոջ խոսքից, ով չէր ամաչում վանականի առջև Հանել իր զգեստներն ու լողանալ:

Ս. Մակարը նույնպես, ՇիՀիԹի անապատի Հայրը, դաս է առել մի երիտասարդ տղայից:

Մ. Արսենը, ով սովորել և ուսումնասիրել էր Հույների ու Հռոմեացիների իմաստությունը, սովորել է նաև մի տգետ եգիպտացուց: Բոլոր այդ Հայրերն ունեին աչխույժ մեղվի նման Թռչող Հոդիներ, որոնք ամեն ծաղկից նեկտար են Հավաքում:

Սովորեցնել սիրելու ետևում Թաքնված մյուս վտանգն այն է, որ ինքը քեզ մոռանալու չափ կարող ես ընկղմվել դրա մեջ: Այս առումով Հիչում եմ մի փուԹաջան մարդու, ով Սուրբ Գիրքը կարդում էր ոչ Թե օգտվելու, այլ դաս պատրաստելու Համար: ՈղորմուԹյուն էր տալիս ոչ Թե աղջատների Հանդեպ սիրուց դրդված, այլ մարդկանց օրինակ լինելու նպատակով: Նա գգուլչ էր իր արարջների մե) ոչ Թե նրա Համար, որ դա իր Համոզմունըն էր, այլ չէր ուզում վատ օրինակ ծառալել: Նույնիսկ մարդկանց Հետ գրուցելիս ոչ Թե նրանցից բան էր սովորում, այլ իր ամբողջ ուչքն ու միտքն ուրիչների ասածը վարպետորեն քննելն էր և Հետո ճիչտ իրավիճակն իմաստուն կերպով բազատրելը: Մի անգամ նա ասաց, որ երբ աղոթքըի է կանգնում, և Աստծու Հոգին իր ներսում իրեն ինչ-որ գգացողություն է տալիս կամ էլ ինչ-որ միտք Հայտնում, անվարան դադարեցնում է աղոթքը և նստում է դրանը գրի առնելու, որպեսզի մարդկանց սովորեցնի: Այսպիսով, չնորՀներն այսպիսի մարդու կյանքում կորցրել են իրենց իմաստր, իսկ սովորեցնելը նրա Համար դարձել է ամեն ինչ: Մի բան էլ եմ ուցում չչնջալ քո ականջին, իմ սրտի Համար չատ սիրելի այս ականջիդ․ ի՞նչ ես ուզում սովորեցնել մարդկանց: Կրո՞ն: Արդյո՞ք կարծում ես, Թե կրոնը գուտ գիտելիք է, որով կարելի է գլուխը լցնել: Իմ մտավախությունն այն է, ով իմ սիրելի ջանասերդ, որ նման ձևով կրոն ուսուցանելն այն կվերածի գուտ ուսումնական առարկայի, և մարդիկ կսկսեն քննել այն գիտության որևէ այլ ճյուղի նման: Իրականում, ինչպես չատ լավ գիտես, կրոնը Հոգի է և կյանը: Ապա փութաջան մարդն ինձ Հարցրեց. «Բայց ես ուսուցիչ եմ եկեղեցում, ի՞նչ կարող եմ անել ուրեմն»: Ես պատասխանեցի նրան. «Ես կուղեի, որ դու Հոդով կենդանի լինես, սիրելի եղբայր: Ես քեղ կասեմ ճչմարտությունը. իրականում քեղ վստաՀված Հոգիներին դու չես սովորեցնում, այլ սիրում ես նրանց: Քեզ չրջապատող Հոգիներին գրավում է ոչ Թե քո սո֊ վորեցնելը, այլ քո սերը, «սերը», որը երբեք ամոթով չի թողնում, քանի որ այն Աստված Ինքն է»:







Շատերը կարծում են, Թե իրենք Հարուստ են, բազում իրերի տեր: Բայց ինչ քեզ է վերաբերում, սիրելի եղբայր, դու ազատվել ես այս ունենալու զգացումից` սկսած այն պահից, երբ Հասկացել ես, որ ունեցվածքը սահմանների մեջ է դնում Հոդիդ:

ԻՀարկե, դու էլ ինձ պես աղջատ ես եկել աչխարՀ՝ ոչինչ չունենալով այստեղ: Մերկ ես դուրս եկել մորդ արդանդից, նույնիսկ խանձարուր չես ունեցել: Այն ամենը, ինչ Հետո ունեցել ես, Աստծուց ջեղ տրված նվերներ են լոկ: Սա ունեցվածջ չէ, այլ՝ սաՀմանափակ ժամանակով, այսինջն՝ կյանջիդ ընթացջում ջո Հսկողությանը Հանձնված տնտեսություն: Երբ լջես այս աչխարՀը՝ կՀեռանաս նույնջան աղջատ, ինչպես եկել ես, մերկ՝ ինչպես ծնվել ես: Այն ամենը, ինչը ջոնն էիր Համարում այս կյանջում, ստիպված կլինես թողնել այստեղ. չուտով դրան կտիրանա մեկ ուրիչը, որպեսդի ինջն էլ իր Հերթին թողնի այլոց:

Ուրեմն, պետք է իմանաս, որ դու ոչնչի տերը չես և ոչ էլ` քո, քանի որ առաջ դու դոյություն չես ունեցել: Մինչև քո դոյություւն նը դու ոչինչ էիր, ապա Աստված քեղ ստեղծեց: Աստված նաև մաՀվան ու կործանման տիրապետությունից փրկեց ու դնեց քեզ` Իր Արյամբ, ու դարձար Իր սեփականը...

Այսպիսով, սեփական անձի դեմ մեղանչող մարդը փաստորեն մեղանչում է Աստծու դեմ, քանի որ վնասում է իր Հոգուն, որն Աստծու սեփականությունն է և փչացնում է մարմինը, որը փրկադնելուց Հետո Աստված ցանկանում է Սուրբ Հոգու տաճար դարձնել։ Նույնը կարելի է ասել ուրիչների դեմ մեղանչելու մասին։ Սա ուղղակի կամ անուղղակի մեղք է Աստծու դեմ։ Դավիթը մեղանչել էր ջետացի Ուրիայի և նրա կնոջ՝ Բերսաբեի դեմ, սակայն Աստծուն դիմում է՝ ասելով. «Քո դեմ միայն մեղանչեցի, Տեր» (Սաղմ. 50.6)։ Նա այսպես է ասում ոչ միայն Աստ

ծու դեմ մեղանչած լինելու պատճառով, այլ նաև Աստծուն պատկանող երկու մարդկանց դեմ մեղջ դործելու Համար: Երբ սա ընկալես, սիրելի եղբայր, կՀասկանաս, Թե որջան վտանդավոր է մեղջը... Դու ինջդ ջեզ չես պատկանում, որ կարողանաս ուղածիդ պես ջեզ տնօրինել: Մենջ ոչնչի տերը չենջ, այն ամենը, ինչ ունենջ, նվեր է Աստծուց և պարդապես Հանձնված է մեզ, որպեսզի բարի տնտեսի պես աղնվորեն այն տնօրինենջ: Դրա Համար պատասխան պիտի տանջ, երբ Աստված մեզ ասի. «Տուր ջո տնտեսու-Թյան Հաչիվը» (Ղուկ. 16.2):

Սա է պատճառը, որ Դավիթ թագավորի պես չատ Հարուստ մեկն ասում է. «Ես աղջատ և տնանկ հմ» (Սաղմ. 69.6): Մարդկային չափանիչներով Դավիթ թագավորն աղջատ չէր, բայց իրականում, Հոգևոր տեսանկյունից, նա ոչինչ չուներ: Դրա Համար էին
սուրբ Հայրերն ուխտում ապրել կամավոր աղջատության մեջ և
Համարում դա վանական կյանջի Հիմնական պայմաններից մեկը:

ԱՀա բարեդործության բուն իմաստը. քո ունեցածից չէ, որ տալիս ես, այլ Աստծու արարածին տալիս ես Աստծու ունեցածից: Եթե
սա ըմբռնես, ինքնաՀիացմունքի ու Հպարտանալու պատճառ չես
ունենա: Նաև դովեստից խուսափելու պատճառ չես ունենա, եթե
դովելի արարքն անես ծածուկ. օրինակ՝ ինչ-որ դումար տրամադրելով՝ որպես անՀայտ բարերար: Մի անդամ տեսա, որ մի նվիրատու իր անվան փոխարեն դրել էր. «Մի չարադործ, որ խնդրում
է ձեր աղոթքըներն իր Համար»: Ես Հիացա այսպիսի անՀատով:

Միակը, ով կարող է Իր սեփական դրամը տալ մարդկանց՝ Աստված է: Այսպիսով, պետք չէ բարեդործական արարքն արժանիք Համարել, քանի որ դա տվողի չնորհը չէ: Նա միայն Աստծու չնորհը ուրիչներին փոխանցելու միջոց է: Ինչ որ ասվեց նվիրատվունյան մասին, վերաբերում է նաև մյուս բարի դործերին, որոնք չեն կարող համարվել որևէ մեկի չնորհ: Բարեդործությանը վերաբերող կետերից է նաև այն, որ դրա համար չնորհակալություն ենք ընդունում: Թույլ տուր հարցնել, եղբայրս, ինչպե՞ս կհանդուրժես մարդկանց չնորհակալությունը մի բանի համար, որ դու քո սեփական դրամից չես տվել: Դա Աստծու սեփականությունն է, ինչպե՞ս կարող ես դու դրա համար չնորհակալություն ստանալ։ Ինչպե՞ս կարող ես չնորհակալություն ընդունել։ Փառք տուր Աստծուն, իսկ ինքդ խոնարհվիր, որ ամենակարող Աստված դործի։

րօր. Ունենալու զգացումը սաՀմանափակում է Հոգիդ, և 🧹

65

ինչը որ չունես, թվում է, թե՝ ունես: Ուրեմն, այս զգացումից խուսափելը չի նչանակում ուրանալ սեփական անձդ, այլ` իմանալ ճչմարտությունը քո մասին: Աղոթում եմ, որ Աստված քեզ Հետ լինի:







Ազատագրվիր, եղբայր իմ, անձիդ կապանջներից: Եվ իմացիր, որ եթե ինջդ ջո մեջ Համաձայնության դաս ու ներսումդ ազատ լինես, չրջապատող Հանդամանջները չեն կարող ազդել ջեղ վրա... Միայն այդ դեպջում կարող ես ասել, որ ձեռջ ես բերել Հոդու աղատադրում:

Թանկագին եղբայր, արդյո՞ք կարծում ես, Թե աչխարՀն իչխա֊ նություն ունի քեզ վրա: Կամ էլ, Թե վիրավորանքներն ու փորձու֊ թյունները կարող են քո անկման պատճառ Հանդիսանալ: ԵԹե այսպես ես կարծում` սխալվում ես: ԱչխարՀը և իր փորձություն֊ ները կարող են որոչ ազդեցություն ունենալ, բայց ընկնելուդ իրա֊ կան պատճառը քո ներսում է:

Չես ընկնի, մինչև որ չընդունես, չողջունես ու չսիրես մեղջը:

Արդար Հովսեփն ապրում էր մեղսալից միջավայրում և ամբողջովին չրջապատված էր մեղջով, սակայն չընկավ, որովհետև Թույլ չտվեց, որ փորձությունները Թափանցեն իր սիրտը: Իր համար հեչտ էր դիմակայել արտաջին ազդակներին, ջանի որ հաղթել էր ինջն իրեն:

Մի՛ ասա, Թե ընկել ես, որովՀետև աչխարՀը լի է փորձուԹյուններով, այլ՝ որ դրանք սրտիդ Հաձելի էին, և ընդունեցիր։ Օրինակ՝ մարդ կա, անցնելով դինետան մոտով, չի դիմանում դինու շչերի տեսքին, մտնում է, իսմում մինչև արբելը։ Մեկ ուրիշը դինետան մոտով անցնում է նույնիսկ անտեղյակ դրա դոյուԹյանը։ Գինին նրան էի վնասում, այն աղդեցուԹյուն էունի նրա վրա և ոչ էլ փորձուԹյուն է նրա Համար։ Պատճառը մեկն է՝ նրա սիրտը չի փափադում դինի և լցված չէ դինու Հանդեպ սիրով։ Նրա սիրտը մաքուր է ներսից, և դրսից ոչինչ էի կարող աղդել նրա վրա: Հոդևոր կյանքումդ ՀաղԹանակն էապես կախված է քո և անձիդ խաչել անձդ, ապա արտաքին աշխարհին կնայես պարզ աչքով, որն ամեն ինչ բարի ու դեղեցիկ է տեսնում։ Ինչպես առաքյալն է ասում. «Ամեն ինչ մաքուր է խղճմտանքով մաքուր եղողների Հատար» (Տիտ. 1.15)։ Շատերը խուսափում են վատ շրջապատից։ Դա լավ է, քանի որ Աստված է մեզ արդելում ոտք դնել մեղավորների ճանապարհին և համախոհ լինել չարադործների հետ (Սաղմ. 121)։ Բայց կան մարդիկ, ովքեր խուսափելով հանդերձ նման շրջապատից, իրենց ներսում հանդուրժում են աշխարհիկ կրքերով ու ցանկություններով լի դազանին։ Այսպիսիները դուցեև որոշ ժամանակ հաջողություն ունենան, բայց իրենց դարանակալող բաղում փորձությունների ու դայթակղությունների ճնչման տակ, ի վերջո, պիտի ընկնեն։ Նրանք, թեև մեղք չեն դործում, սիրում են մեղջը տիրող անձը կընկնի դրա մեջ, նույնիսկ եթե որոշ ժամանակ փորձել է խուսափել դրանից։

Նման անձիք խուսափում են չարիք գործելուց, կարծելով, Թե դրանով Աստծուն գոՀաբերություն են մատուցում: Իրականում նրանք նույն մեղավորների պես են, քանի որ չարը Հաձելի են Համարում, իսկ մեղջը` ցանկալի: Նրանց Համար դեռևս ծառը լավ է ուտելու Համար, ակնաՀաձո և գրավիչ (Ծնն. 3.6): Թեև պտուղը չեն ձաչակում: Նրանք չեն Հաղթում իրենց ներքինը: Աստված դեռ չի բնակվել նրանց սրտերում:

Կարելի է ասել, որ գործնականում այսպիսի մարդիկ Հնազանդվում են Աստծու պատվիրաններին, սակայն չեն սիրում այս պատվիրանները, ավելին, չեն սիրում Աստծուն: Այսպիսիները, եթե Հաստատուն մնան, կարող են և փրկվել, բայց նման մեկին, որ կարծես կրակի միջով անցած լիներ (Ա Կոր. 3.15): Բայց Հնարավոր է, որ չկարողանան չարունակել պայքարը և ընկնեն մեծ անկումով, քանի որ իրենց տունը վեմի վրա չի չինված: Ուրեմն, ամենաճիչտը Հոգին մեղջից և մեղջը սիրելու կապանջներից ձերբաղատելն է ու չարի աղդեցությունից դերծ պահելը: Երբ մարդ Հասնում է այս վիճակին, չատ փորձությունների այլևս ենթակա չէ: Իր սուրբ բնությունը չի ընդունում մեղջը, Հետևաբար նա չի էլ արձագանջի դրան: Նա հեչտությամբ կհրաժարվի մեղջից, առանց իր կողմից ճիդ դործադրելու:

Ամեն դեպքում, ինչպես նախօրոք ասացինք, մարդ չի կարող Հասնել այս վիճակին, մինչև ներքուստ չմաքրվի և մինչև պայքարում չՀաղԹի սեփական անձին, որը Հոգու Հակառակն է ցանկանում: Նա պետք է բացարձակապես Համոդված լինի, որ մեղջը դառն է և զգվելի, այնինչ Աստված բարի է և Նրա Հետ կյանջը` բերկրանջ:

Այս ներթին պատերացմում մարդ պետը է ճնչի իր մարմինը և Հնագանդեզնի այն (Ա Կոր. 9.27): Պետք է իր անձի Հետաքրքրու-Թյուններն ու ցանկուԹյունները խաչը Հանի, որպեսգի դրանը և իր սիրտը չչեղեն, առաջլալի Հետ ասելով. **«Քրիստոսի Հետ խաչը** ելա. կենդանի եմ այսուՀետև, բայց ոչ Թե ես, այլ իմ մեջ ապրում **է Քրիստոս»** (Գաղ. 2.20): Սա է Քրիստոս պաՀան**)**ում մեդանից: Նա ասում է. **«Ով կամենում է աղատել իր անձր, պիտի այն** կորցնի, իսկ ով կորցնի իր անձն Ինձ Համար և Ավետարանի **Համար, պիտի ազատի ալն»** (Մարկ. 8.35): Սակայն սա անՀնար է առանց Աստծու կողմից Հատուկ օգնության: Այսինքն, անձի դեմ պայքարը պիտի զուգորդվի Աստծու Հետ գոտեմարտելով: Խոնար-Հաբար գոտեմարտիր, ուրեմն, եղբայր, Նրա Հետ արդար Իսրայելի պես ասելով. **«Թույլ չեմ տա, որ դնաս, մինչև ինձ չօրՀնես»** (Ծնն. 32.26): Ասա նաև. «8ողիր ինձ սպունդով, և ես կմաքրվեմ, լվա՝ ու **ձյունից ձերմակ կլինեմ»** (Սաղմ. 50.9): Եվ Համոգված եղիր, եԹե Հաղթես այս պատերազմում, ոչ մի չար ուժ քեզ չի կարող ընկձել:

Այս ամենն անելու Համար, սիրելիս, պետք է որոշ ժամանակ առանձնանաս, մի բան, որն էական է եղել Աստծու չատ զավակ- ների կյանքում: Առանձնության մեջ նրանք կարողանում էին մե- նակ մնալ իրենք իրենց և իրենց Արարչի Հետ և սպառազինվել Հոգևոր կյանքի Համար: Քննիր, ուրեմն, կյանքդ և տես, գուցե ընկնելուդ պատճառը այսպիսի մեկուսացման չրջանի բացակայու-թյո՞ւնն է: Այն մարդը, ով չի առանձնանում, չի ճանաչում իր իս-կական անձը: Նա Հաճախ ընթանում է Հոսանքի Հետ՝ չիմանալով, թե ուր է դնում, չդիտակցելով իր անկումը:

Ինչ ջեղ է վերաբերում, դու մի եղիր այդ մարդը, այլ ջեղ որոշակի ժամանակ տրամադրիր, որպեսզի կարողանաս վարջդ ջննել ու անդրադառնալ այն վեճ սկզբունջներին, որոնցում Համոդվել ես չատ վաղուց: Հիչիր նաև սուրբ մարդկանց կյանջը, ովջեր ճաղժանակեցին, և սնվիր Աստծու խոսջով, հայրերի վարջով ու նրանց խրատներով: Թող Աստված ջեղ հետ լինի, սրբություն տա ի վերուստ ու ների մեր մեղջերը:





«Ի՞նչ է, քեղ թվում է միայն ե՞ս պիտի իմ մեղքերի Համար դատապարտվեմ։ Ոչ, այլ դու էլ պիտի դատապարտվես ինձ Հետ, որովՀետև եթե եկեղեցին Հոդ տաներ ինձ Համար, ես այս վիճակին չէի Հասնի»:

Ծիսախոտի ծուխը երեսիս փչելով` ասաց. «Երևի ցնցված ես իմ այս վիճակը տեսնելով»: Ես նայեցի նրա չեկ, երկար, Հարդարված մազերին, փոս ընկած աչքերին, դեղին ատամներին ու նյարդայնորեն դողացող ձեռքերին և մեծ կարեկցանք զգացի նրա Հանդեպ... Ձէ՞ որ նա էլ Տեր Հիսուս Քրիստոսի արյամբ դնվածներից մեկն է:

Մինչև իմ պատասխան գտնելը, նա չարունակեց դառնորեն. «Ինչպես գիտես, առաջ ես այսպիսին չէի. ես Հոգով ուժեղ էի, մեղմ բնավորությամբ, կանոնավոր Հաճախում էի եկեղեցի... Հետո աստիճանաբար ծուլացա ու դադարեցի Հաճախել: Բայց եկեղեցուց ոչ ոք չեկավ ինձ այցելելու կամ չփորձեց վերադարձնել... Բացակայություններս չարունակվեցին, ու դարձա ավելի ալարկոտ, կամբս գնալով ավելի Թուլացավ, և քայլ առ քայլ սկսեցի իջնել իմ բարձունքից... Եվ նորից ոչ ոք չեկավ ինձ այցի... Այդ պահին սատանան այցելեց ինձ... Երբ նա եկավ, իմ սիրտը դատարկ գտավ, մաքրեց ու կարդի դցեց (Մատթ. 12.44) և կամբս Թուլացրեց: Նա Աստվածաչունչ չգտավ իմ կողքին, ոչ՝ աղոթադիրք, ոչ էլ՝ Հոգևոր Հայրերի դրվածքներ... Այսպիսով, նրա Համար Հեշտ որս եղա ու սկսեցի քայլել խավարի մեջ, խավարի, որը մարդիկ ավելի սիրեցին, քան լույսը (ՀովՀ. 3.19)»:

Այստեղ Նա գլուխը տարուբերեց և Հանդարտորեն ասաց. «Հիմա ես օրական չորս տուփ ծխախոտ եմ գնում»: Զարմանջից ու ցավից ճչացի, իսկ նա չարունակեց. «Շաբաթը երեջ անդամ կինոթատրոն եմ գնում, ընթերցում անվայել պատմություններ, ինքս ինձ զվարձացնում կոպիտ երդերով, իսկ իմ ընկերները դժոխքի դևերի նմաններն են: Անկմանս սկզբում ես դիմադրում էի, սակայն պարտվեցի, քանի որ թուլակամ էի... Իսկ այժմ չեմ էլ Հակառակվում»: Հետո նա ծիծաղեց և Հեդնանքով ասաց. «Նույնիսկ կասեի, որ Հիմա մեղքն է ինձ Հակառակվում, բայց չի Հաջողում, քանի որ ինքն է թույլ»:

Նրա խոսելու ամբողջ ընթացքում ես չատ տխուր էի, իսկ նա՝ դաժանորեն ինձ նայելով, կտրուկ ասաց. «Ի՞նչ է, քեզ թվում է՝ միայն ե՞ս պիտի իմ մեղքերի Համար դատապարտվեմ: Ոչ, այլ դու էլ պիտի դատապարտվես ինձ Հետ, որովՀետև եթե եկեղեցին Հոգ տաներ ինձ Համար, ես այս վիճակին չէի Հասնի»:

Անիմաստ է, Թանկագին եղբայր, պատմել քեզ այս երիտասարդի պատմության չարունակությունը, քանի որ այն նման է ուրիչ չատ պատմությունների։ Բայց ուղում եմ ասել, որ այդ դիչեր, տուն վերադառնալով, ես կեղեքող ցավով էի լցված և՛ իր, և՛ իմ հանդեպ։ Ես ինքս ինձ հարց էի տալիս, Թե քանի՞սն են նրա պես դլորվել իմ արհամարհանքի, այցի չդնալու ու հոդ չտանելու պատհառով։ Սկսեցի անուն առ անուն հիչել նրանց, ում երկար ժամանակ չէի այցելել և մեծ վախ ու սարսափ ապրեցի։ Ես ինձ չատ մեղավոր զդացի նրանց առաջ։ Եվ ինձ հարց տվեցի, Թե արդյո՞ք իմ ծառայությամբ իսկապես Աստծուն եմ ծառայում։ Այդ երիտասարդի խոսքերը չարունակում էին Հնչել ականջներումս. «Դու էլ պիտի դատապարտվես ինձ հետ»։ Հիչեցի նաև Ս. Հակոբոս առաքյալի խոսքը. «Եղբայրներ իմ, չատերդ ուսուցանողներ լինելու չձդտեք։ Իմացեք, որ մեծ դատաստան ենք ընդունելու, ջանի որ բոլորս էլ չատ ենք մեղանչում» (Հակոբ. 3.1-2)։

Քանի որ այս բանը չարունակ մտաՀոգում էր ինձ, դիմեցի Հոգևորականներին ներում գտնելու Համար և, մերժում ստանալով, երեսն ի վայր ընկա Աստծու առաջ ու դառնագին ողբացի, Հասկանալով, Թե որջան Թշվառ եմ ես: Թշվառ եմ, որովՀետև Համաձայնվել եմ սպասավոր լինել ու Երեմիա մարգարեի նման չեմ ասել. «Տեր, ով Դու Տեր, աՀա ես նույնիսկ խոսել չգիտեմ, ջանգի մանուկ եմ» (Երեմ. 1.6): Թշվառ եմ, որովՀետև կիրակնօրյա դրպրոցներում իմ դասավանդածը լոկ դասախոսուԹյուն էր, որն ավարտելով՝ Հանգիստ Հեռանում էի:

Թանկագին ընթերցողներ, աղոթեք ինձ Համար ու կիրակնօրյա դպրոցի բոլոր ուսուցիչների Համար, քանի որ նրանք էլ ինձ պես թշվառ են ու խեղճ: Եթե այսպես ենք խոսում ուսուցիչների պատասխանատվության մասին, ապա առավել ևս, եղբայրներ, ի՞նչ ասենք ջաՀանաների վերաբերյալ: Նրանք չատ ավելի թշվառ չե՞ն արդյոք, քան ես: Ի՞նչ կարող է անել քաՀանան հինդ կամ տասը Հաղարանոց Համայնքի Համար: Ի՞նչ պատասխան կարող է տալ, երբ Աստված կանչի նրան` ասելով. «Տուր քո տնտեսության Հաչիվը» (Ղուկ. 16.2):

Հայրերի նախնի եկեղեցում քաՀանային սպասավորում էր սարկավագների մի խումբ, ովքեր աշխատում էին իր հետ, ծառայության մեջ օգնում էին իրեն և իր հետ սնվում էին եկեղեցու նվիրաբերություններից: Բայց այսօր քահանան մենակ է աշխատում: Նա կարիք ունի, որ դուք ձեր աղոթքներում Աստծուց իր համար օգնություն խնդրեք՝ իր պարտականությունները կատարելու Համար:

Իսկ քեզ, տեր Հայր, ի՞նչը դրդեց քաՀանա դառնալ: Արդյոջ ձգտում էիր ավագությա՞ն, առավելությա՞ն, թե՞ պատասխանատվություն ստանձնելու: Ի՞նչ է, չգիտե՞ս, տեր Հայր, որ պատասխանատու ես քո ամբողջ Հոտի Համար՝ աՀելների ու ջահելների, կանանց ու տղամարդկանց, երիտասարդների ու երիտասարդուհիների Համար: Միայն եկեղեցի Հաճախողների Համար չէ, որ պատասխանատու ես, այլ նաև նրանց Համար, ովքեր գտնվում են զվարհությունների ու այլասերության վայրերում, փողոցում գտնվող յուրաքանչյուր անխոհեմ երիտասարդի Համար, պանդոկում նստած յուրաքանչյուր Հարբածի ու յուրաքանչյուր ընտանիքի ներսում ծագած վեճի Համար:

Այո, տեր Հայր, եթե չգիտեիր, որ թշվառ ես, Հիմա ստիպված ես այդ ընդունել: Մտիր ջո սենյակ ու դառնորեն ողբա: Ամենը Հանձ-նիր Աստծու ձեռջն ու ասա Իրեն, որ դու տկար ես, իսկ բեռդ՝ ծանր: Պայջարիր և արթուն կաց. «Գուցե Հանկարծակի դալով` ձեդ ջնի մեծ դտնի» (Մարկ. 13.36):

ԵԹե սա վերաբերում է քահանաներին, ապա ինչ կարելի է ասել եպիսկոպոսների մասին, որոնցից յուրաքանչյուրից Աստված հաշիվ պիտի պահանջի մոտավորապես երկու հարյուր հազար կամ ավելի հոգու համար՝ քահանա, Թե աչխարհական: Նրանք արդյո՞ք չատ Թչվառ չեն: Կարո՞ղ եք անկեղծորեն աղոԹել Աստծուն, որ օգնի նրանց իրենց պարտականությունները կատարել:

Իսկ քեզ Համար, սրբազան Հայր, ի՞նչը ցանկալի դարձրեց այս դիրքը` Հեղինակությո՞ւնը, թե՞ պարտականությունը: Դիրք ու Հեղինակություն, Հոգևոր խորՀրդի անդամ լինել, «Իր փառջից» մի փոջը ունենա՞լ ես երաղել, Թե՞ Հոգիներ փրկել ես ցանկացել: Թույլ տուր Հիմա Հարցնել ջո պարտականությունների մասին: Ինչպիսի՞ն է ջո Թեմի ներկայիս վիճակը Համեմատած այն օրվա Հետ, երբ նոր էիր ստանձնել դրա առաջնորդությունը, կա՞ն բարենորոդություններ, Թե՞ դեռ ամեն ինչ նույնն է: Պիտի առանձնանաս ջո խցում և դառնագին ողբաս, սրբազան Հայր: Հիշիր, Թե ինչպես էին վանական սրբերը փախչում այդ դիրջից, ջանի որ սարսափելի է դրա պատասխանատվությունը:

Երբ նրանցից մեկը բռնի ուժով եպիսկոպոս օծվեց, Աստծուն ողբաձայն աղաղակելով ասաց. «Ով Տեր, գիտես, որ աչխարհը Թողնելով, վանք գնացի` իմ սեփական փրկուԹյան Համար: Բայց հիմա վերադարձա աչխարհ, Թեկուղ փրկուԹյունը դեռ չեմ ստացել, և դեռ ինձանից պահանջվում է փրկել մյուսներին ևս: Ով Տեր, ես անգոր եմ, Քո գորուԹյամբ գործիր»: Եվ Աստված գործեց...

Իսկ պատրիարջնե՞րը, որոնցից յուրաջանչյուրից Աստված պիտի պատասխան պահանջի մոտ տասը միլիոն հոգու համար՝
Եգիպտոսում և չատ ավելիի՝ ԵԹովպիայում, Սուդանում ու հինգ
արևմտյան քաղաջներում, որոնք հիչատակվում են Ս. Պատարագի
ընԹացջում\*... Ի՞նչ կարելի է ասել նրանց ու նրանց լուրջ պարտականությունների մասին: Նրանք էլ արդյոք Թչվառ չե՞ն:
Եղբայրներ, դուք պարտավոր եք աղոթել ձեր հայրապետի համար,
որ նա ի վիճակի լինի կատարելու իր պարտականությունները և
պատասխան տալու Աստծուն, երբ իրենից պահանջվի իր հոգին,
նաև եպիսկոպոսների, քահանաների, սարկավագների, վանականների ու աչխարհականների հոգիները... Աղոթեք, որ պահի
եկեղեցական օրենջներն ու տարածի ուղղափառ հավատն ամբողջ
աչխարհում:

Դուք ևս, ովքեր մի օր գուցե Հայրապետ դառնալու Թեկնածու լինեք, պիտի մերժեք ու խուսափեք դրանից` ձեր կյանքը փրկելու Համար: Իսկ եԹե Աստծու կողմից կանչվեք, Հիչեք դրա պատասխանատվուԹյունը և, գնալով ձեր խուցը, դառնորեն ողբացեք Աստծու առաջ: Եվ դուք, իմ ընԹերցող եղբայրներ, Աստծու սպասավորներին մի նայեք գուտ իբրև կողմնակի դիտորդի` գովելով նրանց, երբ բարիք են գործում ու դատապարտելով, երբ սխալվում են... Դուք պարզապես պարտավոր եք աղոԹել նրանց Համար, որպեսգի նրանց միջոցով Աստծու գործը Հաջողի:

Իսկ դու, Աստծու ծառա, մտածիր քո պարտականության մասին և ոչ թե դիրքիդ... Իսկ երբ զգաս, որ այդ բեռը 🦯

<sup>\*</sup> Խոսքը վերաբերվում է Ղպտի եկեղեցու Պատարագի տեքստին

ծանր է ջեզ Համար, **«Հոգսդ դիր Տիրոջ վրա, ու Նա ջեզ** կկերակրի» (Սաղմ. 54.23):

Փակիր դուռդ, արտասվիր Ու սիրտդ բաց Հիսուսին. Լցրու գիչերն աղոխքով, Ցրիր խավարը մԹին Մաջառմամբ ու գղջումով:







«Նրանք իրենց կյանքն ամբողջովին նվիրել են Աստծուն: Իրենց ժամանակի յուրաքանչյուր պաՀն անցկացրել են Նրան ծառայելով: Հոգևոր ծառայությունը Համարել են իրենց Հիմնական գործը, իսկ աչխարՀիկ գործերը՝ երկրորդական»:

Դա պատաՀեց այն գիշեր, երբ ես մենակ էի իմ առանձնասենյակում, փռված աԹոռիս, Հայացջս մի կետի Հառած, դեմջիս՝ ինջնագոհ ժպիտ. գուցե այդ պահին իմ սպասավոր լինելու մասի՞ն էի մտածում: Հետո գլուխս ծանրացավ, ու ջնեցի, չգիտեմ, մտջերս երագի՞ փոխվեցին, Թե՞ Աստված ինձ տեսիլջ ուղարկեց: Գիտեմ միայն, որ առջևս տեսա մի խումբ լուսեղեն Հրեշտակներ, որոնջ ինձ իրենց Թևերի վրա առած՝ վեր բարձրացան:

Ես ներքև նայեցի՝ ցածում մնացած երկրին, որը ՀետզՀետե փոքրանում էր, մինչև որ դարձավ մի փոքրիկ լուսավոր կետ՝ անսաՀման տարածության մեջ... Որոշ ժամանակ ես դեռ լսում էի աչխարհի աղմուկը, բայց այն դնալով թուլացավ ու փոխվեց լռության։ Թվում էր, թե մարմինս ավելի ու ավելի թեթև է դառնում, մինչև զդացի, որ ես Հոդի եմ՝ առանց մարմնի։ Շփոթված չուրջս նայեցի և ինձ պես չատ Հոդիներ տեսա, որոնք լողում էին անսաՀանն տարածության մեջ։ Տեսա Հաղարավոր և տասնյակ Հաղարավոր Հրեշտակներ, վեցթևյան քերովբեներ և բազմաչյա սերովբեներ։ Նրանք բոլորը Հրաչալի ներդաչնակությամբ երդում էին՝ ասելով. «Սուրբ, Սուրբ»։ Հայտնաբերեցի, որ ես էլ անդիտակցաբար օրՀներդում եմ նրանց Հետ. «Սուրբ է Հայր Աստված... Սուրբ է Միածին Որդին... Սուրբ է Սուրբ Հոդին»։

Դադարեցի օրՀներդելուց, լսելով մի սուրբ, մեղմ մեղեդի, որը ոչ մի ականջ դեռ չէր լսել: Ես դնացի դեպի ձայնի աղբյուրը՝ ուդենալով տեսնել, Թե ինչ կա այնտեղ:

Որոչ Հեռավորության վրա իմ առջև խոյացավ երկըն-

քից կախված մի դեղեցիկ լուսաչող քաղաք, որտեղից չարականներ ու երդեր էին լսվում: Այդ մեղեդիները սիրտս լցնում էին ուրա֊ խությամբ, Հոգիս` փափագով: Քաղաքի ներսում էակներ կային, որոնք չատ ավելի գեղեցիկ էին, քան Հրեչտակները։ Դրանք Մովսեսը, Եղիան ու մլուս մարդարեներն էին: Ալնտեղ էին Ս. Անտոնը, Ս. ԱԹանասը և բոլոր սրբերը: Տեսա նաև իմ ջաՀանա ու եպիսկոպոս Հայրերին և իմ խոստովանաՀորը: Այնտեղ էին նաև իմ գործընկերներից՝ կիրակնօրյայի ուսուցիչներից ոմանք: Էլ չէի կարող սպասել՝ ավելին տեսնելու Համար. վաղեցի այդ լուսաչող քաղաքի կողմը: Սակայն, ի գարմանս ինձ, չկարողացա առաջանալ, քանի որ մի անվեՀեր, սոսկալի, պատկառագդու ու վեՀապանծ Հրեչտակ կանգնեց ճանապարՀիս՝ ասելով. «Տեղումդ կանգնիր»: Պատասխանեցի. «Գնում եմ այս մեծ քաղաքը, տեր իմ Հրեչտակ, որտեղ տեսա իմ գործընկերներին, եղբայրներին ու սուրբ Հայրերին»: Իսկ Հրեչտակը գարմանքով նայեց ինձ ու ասաց. «Բայց սա սպասավորների քաղաքն է, դու նրանցի՞ց ես»: Երբ ես դրական պատասխան տվեցի, նա ասաց. «Սխալվում ես, բարեկամս, քո անունը չկա սպասավորների ցուցակում»:

Զարմանջով Համակվեցի ու բղավեցի Հրեչտակի երեսին, որը պաՀպանում էր քաղաքը. «Ինչպե՞ս Թե: Հավանաբար դուք ինձ չեք ճանաչում, տեր իմ Հրեչտակ: Հարցրեք իմ մասին կիրակնօրյա դպրոցներում, երիտասարդական ժողովներում, եկեղեցիներում ու Հավաքներում: Հարցրեք իմ մասին Թեկուղ Հենց սպասավորների քաղաքում, քանի որ կիրակնօրյայի իմ դործընկեր ուսուցիչներից շատերն ինձ լավ դիտեն»:

Նա ինձ պատասխանեց. «Քեզ լավ գիտեմ, և իրենք՝ նույնպես: Բայց Աստծու դատաստանով դու սպասավոր չես»:

Չէի կարող տանել այս խոսքերը և ծնկներիս վրա ընկնելով՝ դառնագին ողբացի, երբ մի ուրիչ Հրեչտակ եկավ, սրբեց արցունք- ներս ու քնքչությամբ ասաց. «Եղբայրս, դու այնպիսի վայրում ես, որտեղից վերացել են թախիծն ու Հառաչանքը: Ինչո՞ւ ես, ուրեմն, տրտմում: Եկ խորՀենք իրար Հետ»: Եվ մենք առանձնացանք՝ իրար Հետ խորՀելու: Նա ասաց. «Նրանք, ում տեսնում ես սպասավոր- ների քաղաքում, իրենց կյանքն ամբողջովին նվիրել են Աստծուն: Իրենց ժամանակի յուրաքանչյուր պաՀն անց են կացրել Նրան ծառայելով: Արդյո՞ք Համամիտ չես ինձ Հետ, որ Ս. Պողոսի և մյուս առաջյալների, եպիսկոպոսների, քաՀանաների, սարկավագների որ ու սրբերի կյանքն այսպիսին էր: Իսկ դու, բարեկամս,

դու ծառայությանը չնվիրվեցիր, այլ ծառայեցիր աշխարհին։ Քո ողջ Հոգևոր ծառայությունը շաբաթը միայն մեկ ժամ էր` կիրակնօրյա դպրոցում։ Երբեմն էլ ուրիշ առիթներ քեզ ստիպում էին ևս մի ժամ տրամադրել Աստծուն։ Այդ երկու ժամվա Համար, ուրեմն, ուղում ես առաքյալների, մարդարեների ու քաՀանաների հետ լինել սպասավորների քաղաքո՞ւմ»։ Այս ամբողջ գրույցի ժամանակ ամոթից խոնարհել էի գլուխս, բայց փորձելով ՀաղթաՀարել ամոթը, Համարձակվեցի Հրեչտակին Հարցնել.

-Բայց քաղաքում իմ գործընկերներից` կիրակնօրյա դպրոցների ուսուցիչներից մի քանիսին էլ եմ տեսնում, որոնք ինձ պես նույն ծառայությունն են մատուցել:

Այդ ժամանակ Հրեչտակը պատասխանեց.

-Ոչ, նրանք քեզ պես չեն: Թեկուզ և մի ժամ են ծառայել կիրակնօրյա դպրոցում, բայց ամբողջ չաբաԹ պատրաստվել են այդժամին: Նրանք ամբողջ ժամանակը տրամադրել են դասին պատրաստվելուն և դրա Համար աղոԹքին: Նաև Հոդ են տարել յուրաջանչյուր աշակերտի Համար, ձգտելով նպաստել նրանց կյանքի
վերափոխմանը: Սրան ավելացրու այն մեծ նվիրումը, որով այցելում էին աշակերտներին, ուղղորդում նրանց Հոդևոր ընԹացքը:
Դրանից բացի ուրիչ դաղտնի ծառայուԹյուններ էլ են արել, որոնք
դու չդիտես: Հոդևոր ծառայուԹյունը Համարել են իրենց Հիմնա-

Սա չի նշանակում, թե նրանք անտեսել են իրենց աշխարհիկ պարտականությունները։ Դրանք էլ են Հավատարմությամբ ու Հաջողությամբ կատարել։ Նույնիսկ սրանցով են ծառայել։ Դրա Համար Աստված նրանց սրբացած է Համարում։

Զարմացա այս բառերից ու Հարցրեցի.

-Երբ զբաղված եմ աշխարհիկ Հոգսերով, ինչպե՞ս կարող եմ միաժամանակ ծառայել Աստծուն:

Հրեչտակը պատասխանեց.

-Հավանաբար, եղբայր իմ, մոռացել ես ծառայության իսկական նչանակության մասին:

Պարտավոր ես ծառայել Աստծուն ամեն ժամ և ամեն տեղ, եկեղեցում Թե փողոցում, ընտանիջումդ Թե աչխատանջիդ վայրում, և ուր էլ դնաս կամ լինես:

Աշխատանքի ու ծառայության միջև տարանջատում չպետք է լինի: Սպասավորների քաղաքում կան ուսուցիչներ, ովքեր կարողացել են իրենց աշակերտներին գրավել դեպի կիրակնօրյա դպրոցներ, վերափոխել նրանց և չարունակական խնամբ տանել: Քաղաքում կան բժիչկներ, ովքեր աշխատել են ոչ քե զուտ իրենց չահի համար, այլ առաջին հերթին հանուն հիպանդների առողջության: Նրանք չեն գլացել ձրի դեղորայք տալ ու անվարձահատույց բժչկել հիվանդներին: Նույնիսկ հիվանդանոցներ են հիմնել ձրի բժչկական օգնություն ցույց տալու համար: Պաչտոնյաներ կան, ովքեր իրենց աշխատակիցներին եկեղեցի են բերել, առաջնորդել են խոստովանության և հաղորդակից դարձրել սուրբ խորհուրդներին: Կան ինժեներներ, իրավաբաններ, վաճառականներ ու ձեռներեցներ, ովքեր ծառայել են Աստծուն՝ իրենց դործի միջոցով: Դու արդյո՞ք այդպես ես վարվել: Ես ամոթից դետինն էի մտնում և պատասխան չտվեցի: Հրեշտակը չարունակեց.

-Դա աչխատանքի մեջ ծառայություն մատուցելու մասին: Իսկ ընտանիքիր ծառայե՞լը: Հեսուն, ում տեսար քաղաքում, ասել է. «Ես և իմ տունը Տիրոջն ենք պաչտում» (Հեսու 24.15): Իսկ դո՞ւ: Դու չես ծառայել ընտանիքիր անդամներին, այլ ավելի չուտ չարունակ վիճել ես նրանց հետ։ Դու նրանց համար օրինակ չես հանդիսացել: Ի՞նչ ես արել ընկերներիր, հարևաններիր ու ծանոթեներիր համար։ Միայն այցելել ես նրանց Ծննդյան տոներին ու Ջատկին, բայց երբեք չես խոսել դրանց խորհրդի մասին, վերըստին ծնվելու ու մեղջերից սրբվելու մասին: Դու մասնակցել ես նրանց աչխարհիկ ուրախություններին, իսկ նրանց Աստծուն մոտեցնելու բազում առիթները կորցրել ես: Այսջանով հանդերձ, ջեղ սպասավո՞ր ես Համարում:

Երրորդ անդամ ամոԹից խոնարՀեցի գլուխս, բայց փորձեցի արդարանալ՝ ասելով.

-Բայց, տեր իմ Հրեշտակ, գիտես որ քիչ տաղանդներ ունեմ և այդ ամենը չէի կարող անել:

Թվաց, Թե Հրեչտակը զարմացավ իմ խոսջերի վրա, կարծես նման տեսակետ առաջին անգամ լսելիս լիներ: Հետո կտրուկ ասաց.

-Տաղանդնե՞ր: Ո՞վ ասաց, Թե առանց տաղանդի չես կարող ծառայել: Եղբայր իմ, գոյություն ունի, այսպես կոչված, լուռ ջարոզչություն: Քեղանից ոչ Թե քարողել էր պահանջվում, այլ` օրինակ ծառայել: Երբ մարդիկ դեմքիդ են նայում, սովորում են հեղություն, ուրախություն և պարզություն... Երբ քո խոսքն են լսում, սովորում են ողջախոհություն, ճչմարտություն և ազնվություն, և երբ քեղ հետ հարաբերվում են՝ տեսնում են Համբերություն, Հավատարմություն, զոՀաբերում և սեր իրենց Հանդեպ: Հետևաբար, սիրում են քեզ, նմանվում են քեզ և դառնում են աստվածանման, Թեև դու նրանց ոչ ուսուցանել ես, ոչ էլ քարոզ կարդացել ամբիոնից: Կարող էիր աղոթել նրանց Համար, և աղոթեր քարոգիցդ ավելի օգտակար կլիներ նրանց:

Չորրորդ անդամ ես ամոթ դդացի, չփոթվեցի և չկարողացա պատասխանել: Հրեչտակը նորից չարունակեց.

-Դու պարտավոր էիր չպատասխանել վիրավորանքներին: Պարտավոր էիր ետ կանգնել այն քայլերից, Թեկուզ չափազանց անմեղ Թվացող քայլերից, որոնք կարող էին սխալ ընկելավել կամ վիրավորել որևէ մեկին: Այսպիսով, Աստծու և մարդկանց առաջ անդատապարտելի կլինեիր, ինչպես ասում է Ս. Պողոս առաջյալը Սուրբ Գրքում. «Ամեն ինչ ինձ արտոնված է, բայց ոչ ամեն բան՝ օգտակար» (Ա Կոր. 6.12):

Կյանքս վերանայելով տեսա, որ չատ դեպքերում ես եմ տեղիք տվել, մեղք գործելու, Թեկուզ և ոչ դիտավորյալ: Այստեղ Հրեչտակն իմ մտածումներն ընդՀատելով ասաց.

~Դեռ ամբող)ը չէ... Բացի այդ, ուզում եմ ասել, որ քեզ չատ խղճում էի, Թանկագին իմ բարեկամ... Հատկապես, խղճում էի, երբ Համակվում էիր սեփական արդարության դգացումով: Քո ծառայություններին նայելով` կարծում էիր, թե սպասավորության օրինակ ես, այնինչ բոլորովին էլ սպասավոր չէիր Համարվում: Քոնը ձևական ծառայություն էր: Կիրակնօրյա դպրոց Հաճախելը քեղ Համար պարզապես սովորություն էր, դու ղեկավարում էիր աղոթեքները, գրում ներկաների և բացակաների անունները, պարգևատրում կանոնավոր Հաճախող աչակերտներին և արՀամարՀում` բացականերին, ասես նրանը քո Հոտից չէին: Քո ծառայությունը գուրկ էր Հոգուց ու սիրուց և չէր կարող դիպչել երե֊ խաների սրտերին: Քո խոսքերն ու գործերը սրտիցդ չէին բխում, օրՀներգությունդ գուրկ էր ուրախությունից, աղոթջներդ խո֊ նարՀ, ներՀայեցողական կամ աղերսագին չէին, իսկ Հրամաններդ սիրո ոգով չէին տրվում: Այսպիսով, ծառայությունդ արդյունավետ չէր: Եկեղեցում քարոզում էիր, քանի որ քաՀանան քեզ խնդ֊ րել էր, դու խոստացել էիր և պետք է խոստումդ կատարեիր: Հիմ֊ նական խնդիրդ նյութն այնպես կառուցելն էր, որ այն Հավանու֊ Թյուն գտներ, փոխանակ ուղղված լիներ Հոգիներ փրկելուն: Ձայնդ Թեև բարձր, ներդաչնակ ու մաքուր էր, սակայն սառն էր ու անկենդան: Երջանկանում էիր, երբ քեզ դովում չ

,/9

էին, Թեև ցույց էէիր տալիս, և քեղ էէր Հուղում` արդյո՞ք խոսքերդ կյանքի կոչեցին, Թե՞ ոչ: Ձե՞ս տեսնում, բարեկամս, որ ավելի չատ քեղ ես ծառայել, քան Աստծուն ու մարդկանց: Մոռացե՞լ ես, որ ավելի սիրով էիր ծառայում մեծ, Հայտնի, մարդաչատ եկեղեցիներում, քան Թե փոքր, անՀայտ եկեղեցիներում: Սա ևս Հանցանչան էէ՞ քո դեմ: Ավելին, քո ծառայուԹյունը զուրկ էր երկու էական բանից` սեր ծառայուԹյան նկատմամբ և սեր նրանց Հանդեպ, ում ծառայում ես:

Ծառայության Հանդեպ սիրո մասին Հստակ կերպով ասված է Տեր Հիսուս Քրիստոսի խոսջերում. «**Երանի նրանդ, որ ջաղգն ու** ծարավն ունեն արդարության...» (Մատթ. 5.16): Հոգիների փրկության քաղցն ու ծարավն ունեի՞ր: Արդյո՞ք ամբող) չաբաթ սպա֊ սում էիր կիրակնօրյայում երեխաներիդ Հետ անցկացնելիք այդ մեկ ժամին: Բացակայողների Համար արդյո՞ք ցավում էիր, ցանկա֊ նո՞ւմ էիր տեսնել նրանց և արդյո՞ք չէիր Հանգստանում մինչև չՀանդիպեիր ու բաց Թողած դասը չբացատրեիը: Դառնանք երկրորդ կետին․ արդյո՞ք իսկապես սիրում ես նրանց, ում ծառայում ես, և սիրո՞ւմ ես անմնացորդ` ինչպես Տեր Հիսուս Քրիստոս Իր աչակերտներին: Կարեկցե՞լ ես նրանց, բաչխե՞լ ես քո բարությու֊ նից: Իսկ աչակերտնե՞րդ, իրենք է՞լ էին քեղ սիրում փոխադարձա֊ բար: Թե՞ դու նրանց միայն Հանդիմանում ու պատժում էիր՝ առանց պարգևատրելու կամ գովելու: Ո՞վ ասաց, որ այսպես կարող էիր նրանց նորոգել: Սերը, Թանկագին իմ մարդ արարած, ծառայության անՀրաժեչտ Հիմքն է: Մինչև չսիրես նրանց, ում ծառայում ես, չես կարող լիարժեք ծառայել, և մինչև նրանք քեգ չսիրեն, չեն կարող օգուտ քաղել քեզանից:

Այսպես, երբ իմ իսկական «եսը» բացաՀայտվեց ինձ Համար, ես չատ ամաչեցի, սակայն Հրեչտակը կարեկցանքով ու սիրալիր նայեց ինձ ու ասաց.

-Մի կարևոր բան եմ ուզում քեզ ասել. ծառայությունն սկսելուց առաջ պետք է երկար ժամանակ տրամադրեիր պատրաստվելուն ու լցվելուն: Բայց քանի որ չուտ ես սկսել, առանց բավականաչափ Հոդևոր փորձառության, չատ սխալներ ես դործել:

Հարցական իրեն նայեցի, կարծես ուղենալով ասել, Թե դժվար սխալված լինեմ, քանի որ ուրիչների սխալներն ուղղելու Համար էի պատասխանատու: Իմ Հայացքը որսալով, Հրեչտակն ասաց.

֊Մի տղա կար, ում Հեռացրել ես կիրակնօրյա դպրոցից ∕\_ անՀնազանդության և կարդապաՀ չլինելու պատճառով. դա նրան ավելի կարծրացրեց ու դցեց փողոց` չար չրջապատ: Դրանից Հետո նա ավելի վատը դարձավ ու չատ լուրջ վնասներ կրեց, Հատկապես երբ Հսկողությունն իր վրա և Հոդատարությունն իր Հանդեպ կորավ: Անչուչտ, դու ես պատասխանատու նրա Համար, որովՀետև դա ջո արարջի Հետևանջն էր:

-Բայց չէ՞ որ նա խանգարում էր դասն ու վատ օրինակ Հանդիսանում մյուսների Համար:

-Ուրեմն ա՞յդ պատճառով ես նրան Հեռացրել: Ով խեղճ: Տեր Հիսուս Քրիստոս քեղ ուղարկել է արդարների՞ն, Թե՞ մեղավորներին կանչելու ապաչխարուԹյան: ՇնորՀալի աչակերտներդ, որոնցով Հպարտանում էիր, իրենց չնորՀն Աստծուց էին ստանում:

Նա էր գործում իրենց մեջ: Բայց այս կամակոր տղայի Համար դո՛ւ պետք է Հոգ տանեիր:

Այսպիսիների Համար էր Աստված քեղ կանչել: Ես քեղ պարղ եմ ասում, եթե բոլոր ջանքերդ ի դործ ղնեիր այդ տղային փոխելու Համար և ուրիչ ոչ մի ծառայություն մատուցած չլինեիր, դա բա-վական կլիներ, որ քեղ թույլ տրվեր մտնելու սպասավորների քա-ղաքը: Պետք է դիտակցեիր այդ մեկ Հոդու արժեքը և պետք է չատ ավելի երկար տառապեիր նրա Համար:

Այս երկու Հատկանիչներից զուրկ կիրակնօրյա դպրոցի ուսուցիչը չի կարող արժանանալ սպասավորների քաղաքում լինելուն:

Ես աղաչանքով դիմեցի Հրեչտակին.

-Ի՞նչ եք կարծում, ի՞նչ պետք է արած լինեի այդ տղայի Համար:

Նա պատասխանեց.

-Կարեցածիղ չափ պետք է ծառայեիր նրան ու ձանաչեիր նրա ներաչխարգը` ձիշտ մոտեցում գտնելու Համար։ Պետք է շատ աղոթեիր իր Համար, ու եթե այս ամենն ապարդյուն անցներ, ոչ թե պիտի Հեռացնեիր, այլ ուրիշ դասարան տեղափոխեիր նրան, գուցե մեկ ուրիշ ուսուցիչ Հաջողեցներ այն, ինչը դու չկարողացար։ Եթե սա էլ օգուտ չտար, կարող էիր մեկ կամ ավելի դասարաններ առանձնացնել այսպիսի անկարգ երեխաների Համար, որտեղ նրանց մասին Հոգ կտանեին` իրենց Հոգեվիճակը Հաշվի առնելով։ Նման երեխաներին պետք է Հաձախ այցելել և անկեղծորեն Հոգտանել` նրանց ձեզ ավելի մոտեցնելով, այլ ոչ երբեջ Հեռացնելով։ Նրանք Զաջեոսից, սամարացի կնոջից կամ Նինվեի բնակիչներից ավելի վատը չեն։ Ով Աստծուն է ծառայում, խոնարՀ է ու սիրող սիրտ ունի, չգիտի, թե ինչ է Հուսահատությունը։

Հրեչտակը չարունակեց.

-Մեկ ուրիչ տղա էլ կար քո դասարանում, ով մեկ-երկու չաբաԹ բացակայեց, իսկ դու նրան չայցելեցիր: Միայն պաչտոնապես դրում էիր իր անունը բացակաների մեջ: Տղան, տեսնելով որ իրեն չես այցելում, այլևս չեկավ, իսկ դու, առիԹից օդտվելով, ջնջեցիր նրա անունը ցուցակից:

Այս ասելով Հրեչտակը չեչտակի ինձ նայեց.

-Ինչո՞ւ չայցելեցիր նրան,- ես նվաղեցի նրա սուր ձայնից և նրա Համառ Հայացքի ներքո վախից պապանձվեցի: Բայց նա կրկնեց Հարցն ավելի խստորեն.

-Ինչո՞ւ չայցելեցիր նրան: -Ինձ Թվաց, Թե փոԹորիկ պայԹեց, չկարողացա պատասխանել, իսկ Հրեչտակը Հուզված չարունակեց.

-Նրա Հոգևոր վիճակն այժմ խղճաՀարույց է, և եթե այսպես չարունակվի, նա պիտի... -այստեղ Հրեչտակի ձայնը դողդղաց, նա մի պաՀ լռեց, Հետո ասաց.

-Ես և չատ ուրիչ Հրեչտակներ աղոթում ենք, որ Աստված փրկի նրան: Սակայն եթե նույնիսկ Աստված պատասխանի մեր աղոթջներին և մեկ ուրիչ՝ ավելի նվիրյալ սպասավոր ուղարկի, ու տղան փրկվի, միևնույն է, դու չես ներվի: Նրա ձայնը դողդոջ էր ու ողբագին: Ես այլևս չկարողացա լսել, թվաց, թե ամեն ինչ պտտվում է աչքիս առաջ, ուշքս գնաց ու վայր ընկա:

Ուչքի դալով տեսա, որ Հրեչտակը կարեկցանքով ինձ է նայում: Դա ինձ խոսելու ուժ տվեց: Ասացի. «Խնդրում եմ, ներեցեք ինձ, տեր իմ, իմ դասարանում երեսուն տղա կար, և ես ի վիճակի չէի նրանց բոլորին այցելել»:

Բայց նա ինձ պատասխանեց.

-Դու է՞լ ես ընկել քանակին դարկ տալու փորձության մեջ: Աստված որևէ ծառայություն ընդՀանուր թվաքանակով էի չափում, այլ ավելի չուտ նրանց թվով, ովքեր իրականում նորոդվել են ու փրկվել: Գիտեմ, որ քեզ Համար դժվար էր երեսուն տղայի Համար Հոդ տանել, Հսկել նրանց վարքը, այցելել ու սովորեցնել: Նույնիսկ դժվարանում էիր նրանց անուններն անդիր անել: Դու չէիր կարող ասել Տեր Հիսուս Քրիստոսի նման. «Ճանաչում եմ Իմ ոչխարներին ու ճանաչվում նրանցից» (ՀովՀ. 10:14): Ինչո՞ւ, ուրեմն, քո ծառայությունը չսաՀմանափակեցիր, օրինակ, տասը Հոդով: Պատասխան չդանելով իր Հարցումին՝ դերադասեցի լռել: Բայց նա չարունակեց.

-Գիտե՞ս քո ձախողվելու Հիմնական պատճառը.

բացի իմ նչածներից, ինքդ քեղ ապավինելն էր: Մոռանում էիր ծոմ պահել ու աղոխք անել ծառայուխյանդ համար: Կիրակնօրյա դպրոցի դործընկերներդ, ովքեր այժմ սպասավորների քաղաքում են, աղոխում էին ու ծոմ էին պահում իրենց աչակերտների համար: Ամեն օր Աստծու առաջ հիչում էին նրանց՝ յուրաքանչյուրին առանձին: Խնդրում էին քահանաներին Պատարադի ժամանակ հատուկ նրանց համար աղոխք վեր առաքել: Իսկ դու այդ արե՞լ ես:

Սա Հոգևոր ծառայությանը մասին: Իսկ նյութակա՞նը: Դա երկրորդակա՞ն էիր Համարում: Չէի՞ր Հիչում. Հարուստին, որը չըթաց աղջատ Ղազարոսին: Չէի՞ր լսել Տեր Հիսուս Քրիստոսի խոսջն` ուղղված Իր ձախ կողմում գտնվողներին. «Քաղցած էի, Ինձ ուտելիջ չտվիջ, ծարավ էի...մերկ էի... Հիվանդ էի...» (Մատթ. 25.40-43): Այս ամենից ի՞նչ ես արել: Մի՞թե Հետամուտ չէիր վայելջներին, մինչդեռ եղբայրներդ անՀրաժեչտ բաների խիստ կարիջ ունեին: Մի՞թե չէիր...

Այլևս չդիմանալով, ցավից ճչացի. «Խնդրում եմ, վերջացրեք, տեր իմ: Հիմա Հասկանում եմ, որ սպասավորների քաղաքը մտնելուն բացարձակապես արժանի չեմ: Ես չափազանց ինքնագոհ եմ եղել: Բայց այժմ ամեն բան իմանալուց հետո, խնդրում եմ ճչմարիտ, անկեղծ սպասավոր լինելու ևս մի Հնարավորություն ընձեռեջ»:

Հրեչտակն ինձ ասաց. «Քեզ տրված էր Հնարավորություն, բայց դու դրանից չօգտվեցիր: Հիմա երկրային օրերդ վերջացել են...»:

Ես աղաչեցի նրան, ողբացի, խնդրեցի, իսկ նա նայեց ինձ գորովով ու սիրով, Հետո ինձ մենակ Թողեց և Հեռացավ, մինչդեռ ես աղաղակում էի. «Եվս մի Հնարավորություն եմ ուզում»: Բայց նա անՀետացավ, իսկ ես ծնկներիս վրա ընկած դեռ աղաղակում էի.

«Եվս մի Հնարավորություն եմ ուզում», չուրջս ամեն ինչ պտտվում էր, և ես նորից ուչաթափվեցի: Երկար ժամանակ անցավ մինչև ուչքի եկա: Ուչքի եկա: Բացեցի աչքերս և, ի մեծ զարմանս ինձ, գտա ինձ առանձնասենյակում մենակ` աթոռիս փռված: ՁՀա-վատալով` չուրջս նայեցի: Դա իրականություն էր: Ախ, որքան ողորմած ես, Աստված: Իսկական սպասավոր դառնալու ևս մի Հնարավորություն ունեմ: Վեր կացա և գոՀության աղոթք վեր առաջեցի` ի խորոց սրտի:

Որոչեցի ծառայակից եղբայրներիս պատմել այս ամենը, որպեսզի պայքարեն սպասավորների ջաղաջը մտնելուն 🦯

,oo

արժանանալու Համար: Թուղթ վերցրեցի ու սկսեցի գրել. «Դա պատաՀեց այն գիչեր...»:







«ԱՀա պիտի դա ժամանակ և արդեն իսկ եկել է, երբ պիտի ցրվեք յուրաջանչյուրդ իր տեղը...» ՀովՀ. 16.32:

#### Նա միայնակ էր մնացել

Նա, ով սիրող ու բարի սիրտ ուներ, «չրջեց բարիք անելով» (Գործք 10.38): Գյուղից գյուղ էր անցնում, քաղաքից` քաղաք, «քարողում էր արքայության Ավհտարանը և բժչկում ժողովրդի մեջ հղած բոլոր Հիվանդություններն ու ախտերը» (Մատթ. 4.23):

Սակայն Նա տառապալից կյանք ապրեց: Նրան բոլորը միայնակ Թողեցին, Թեև Իր բարուԹյունից ոչ ոքի չզրկեց: Նա մենակ էր Իր տագնապների ու ցավերի մեջ և մենակ էր դիմակայում ընկընվածուԹյանն ու Հալածանքին: Ոչ ոք Նրան չպաչտպանեց կամ չքաջալերեց: Նա մենակ նմլեց Հնձանը (Ես. 63.3):

Երբ Նա աղոթում էր Գեթսեմանիի պարտեզում, «**Նրանից քրր**տինքը Հոսում էր արյան կաթիլների նման` չիթ-չիթ դետին թափվելով» (Ղուկ. 24.44):

Նա տագնապի մեջ կանչեց. «Հայր, եթե կամենում ես, այս բաժակն Ինձնից Հեռացրու» (Ղուկ. 24.42): Իսկ աշակերտները՝ Իր ընկերներն ու սիրելիները, Նրան միայնակ էին թողել և ջնել էին: Երեջ անգամ Նա վերադարձավ ու նրանց խնդրեց, որ Հսկեն Իր Հետ, բայց նրանջ մեկ ժամ իսկ չկարողացան Նրա Հետ արթուն մնալ (Մատթ. 26. 38-45):

Երբ ձերբակալվեց, Իր աչակերտները ցրվեցին, յուրաքանչյուրն՝ իր տեղը՝ Նրան միայնակ Թողնելով, ինչպես Ինքը նախօրոք ասել էր (ՀովՀ. 16.32): Երբ Հարցաքննում էին Նրան, ոչ ոք չկար պաչտպանող, Թեև Ինքը պաչտպանել էր ամենաչարակամ մեղավորներին...

Ոչ միայն Իր վչտերի մեջ, Իր ողջ կյանքի ընթացքում

Նա միայնակ էր: Մի անգամ տաճարում խոսում էր Հրեաների Հետ Իր Մարմինն ու Արյունը տալու մասին, բայց Նրա աչակերտներից չատերը չկարողացան դա Հասկանալ և, ինչպես ասում է Ս. Հով-Հաննեսը, «Դրա վրա՝ Նրա աչակերտներից չատերը քաչվեցին և այլևս Նրա Հետ չէին չրջում: Հիսուս տասներկու աչակերտներին ասաց. «Մի՞ թե դուր էլ ուղում եր դնալ» (ՀովՀ. 6.67-68):

Մեկ այլ անգամ Նա Հրավիրեց չատերին, բայց նրանք Հրաժարվեցին, մեկը՝ քանի որ ագարակ էր գնել և ուզում էր գնալ տեսնելու, մյուսը՝ քանի որ Հինգ լուծ եզ էր գնել և գնում էր դրանք փորձելու, երրորդն էլ զբաղված էր, քանի որ կին էր առել: Ամենքն էլ մերժեցին, Թեև Հրավերը իրենց իսկ բարիքի Համար էր (Ղուկ. 14.18-20):

Ժամանակը չի բավականացնի, Թանկագին եղբայր, պատմելու քեղ Տեր Հիսուս Քրիստոսի մասին, որը միայնակ էր մնացել. «Յուրայինների մոտ եկավ, բայց յուրայինները Նրան չընդունեցին» (ՀովՀ. 1.11): Նա լույսն էր, որ «եկավ աչխարՀ, սակայն մարդիկ խավարն ավելի սիրեցին, քան լույսը» (ՀովՀ. 3.19):

Այս ամենը կատարվել է անցյալում և այժմ էլ դեռ կատարվում է։ Նույն պատկերն է՝ Տեր Հիսուս Քրիստոս կանդնած է, իսկ աշխարհն զբաղված է իր վայելջներով, իր հաճույջներով ու դատարկ հոդսերով, ոչ մեկի, ոչ մեկի հոդը չէ Քրիստոս։ Ոչ ոջ չի նստում Նրա ոտջերի մոտ՝ ինչպես Մարժայի քույր Մարիամն արեց, ոչ ոջ դլուխը չի դնում Նրա կրծքին՝ ինչպես Ձեբեդեոսի որդի Հովհաննեսը, ոչ ոջ չի լվանում Նրա ոտքերը՝ ինչպես այն մեղավոր կինը։ Ինջը՝ Տեր Հիսուս Քրիստոս, զդում է այս մենակությունը և դիտի, որ մեծամասնությունն Իրենից հեռու է...

Նա Հարցնում է՝ ասելով. **«Երբ մարդու Որդին դա, արդյոք երկ**րի վրա Հավատ կդտնի՞» (Ղուկ. 18.8):

Իսկ դո՞ւ, դո՞ւ էլ ես Տեր Հիսուսին միայնակ Թողել: Կա՞ մի բան, որ ջեզ Հեռացրել է Նրանից: Հարցրու ինջդ ջեզ:

## Նա յուրաՀատուկ մտածելակերպ ուներ

Շատ ջչերն էին մտածում Քրիստոսի մասին: Եվ նույնիսկ նրանջ, ովջեր մտածում էին Նրա մասին, խոսում էին Նրա Հետ և լսում Նրան, ունեին իրենց ուրույն մտածելակերպը, որը Հակադիր էր Բարի Վարդապետի մտածելակերպին:

Երբ Տերը գնաց սամարացիների գյուղը և այնտեղ

Իրեն չընդունեցին, Իր Հետ եղող երկու աչակերտները (Հակոբոսն ու ՀովՀաննեսը) ասացին Նրան. «Տեր, կամենո՞ւմ ես, որ ասենջ, և երկնջից կրակ իջնի ու բնաջինջ անի նրանց»:

Նա դարձավ, սաստեց նրանց և ասաց. «Ձգիտե՞ք ինչ Հոգուց եք դուք, որովհետև մարդու Որդին չեկավ մարդկանց Հոգիները կորստյան մատնելու, այլ փրկելու» (Ղուկ. 9.52-56):

Այդ երկու աչակերտների մտածելակերպը տարբերվում էր իրենց Բարի Վարդապետի մտածելակերպից, քանի որ Նա գիտեր, որ այդ քաղաքում չատ ընտրյալներ ունի:

Սամարացիների Հանդեպ Թչնամանքը Հրեաների մեջ արմատավորել էին փարիսեցիներն ու դպիրները։ Բայց Տեր Քրիստոս այլ կերպ էր մտածում։ Նա սիրում էր սամարացիներին, խղճում էր նրանց և ուզում էր նրանց գրավել դեպի Իրեն... Դրա Համար էլ պատմեց մարդկանց Բարի սամարացու մասին, իսկ սամարացի մեղավոր կնոջ Հետ երկար գրուցեց, որպեսզի դարձի բերի նրան։ Խոսեց նաև այդ քաղաքի բնակիչների Հետ։

Տերն Իր ուրույն մտածելակերպն ուներ նաև Հեխանոսների Հարցում: Հրեաները նրանց արՀամարՀում էին, բայց Տեր Հիսուս Քրիստոս դովեց Հռոմեացի Հարյուրապետին բոլորի առջև՝ ասելով. «Ճչմարիտ եմ ասում ձեղ, Իսրայելի մեջ իսկ այսպիսի Հավատ չդտա երբեջ» (Մատթ. 8.10): Նա դովեց նաև ջանանացի կնոջ Հավատը (Մատթ. 15.23):

Մարդկանց Հետ Տիրոջ վարվելակերպն էլ Հաճախ յուրաՀատուկ էր՝ բոլոր մյուսներից տարբեր:

Երբ Հրեաները ցանկանում էին քարկոծել չնության մեջ բռնըված մի կնոջ, Նա ասաց նրանց. «Ձեր միջից անմեղը նախ թող քար գցի դրա վրա»: Այսպիսով, նրանցից բոլորը Հեռացան, և Նա ասաց կնոջը. «Ես էլ քեղ չեմ դատապարտում. դնա, այսուՀետև մի մեղանչիր» (ՀովՀ. 8.11):

Մի անդամ Տերը դուրս էր դալիս Երիքովից, երբ ձանապարՀին նստած երկու կույրեր, լսելով, որ Հիսուս անցնում է, աղաղակեցին ու ասացին. «Ողորմիր մեղ Տեր, Որդի Դավթի»: Նրան ուղեկցող ամբոխն՝ իր աշխարՀային մտածելակերպով, վախեցավ, թե նրանց աղաղակը կանՀանդստացնի Փառաց Թադավորին, և չտապեց սաստել կույրերին, որպեսզի լռեն: Բայց Տեր Հիսուս կանչեց նրանց և բժչկեց նրանց աչքերը (Մատթ. 20.29-34): Նա չի սրտ-նեղում մարդկանց աղաղակներից ու խնդրանջներից:

Նույնը պատաՀեց, երբ մի օր Նրան մանուկներ էին

8/

շրջապատել: Աչակերտները սաստում էին նրանց` կարծելով, Թե Ուսուցիչը կնեղվի: Բայց Նա ասաց. **«Թույլ տվեք այդ մանուկնե**րին և մի արդելեք, որ նրանք Ինձ մոտ դան, որովհետև երկնքի արջայությունն այդպիսիներինն է» (Մատթ. 19.14):

### Ծառայությունը Նա յուրովի էր ընկալում

Բոլոր մարդիկ կարծում էին, Թե Տերը եկել է իչխելու Իսրայելին որպես Թագավոր, Ով պիտի փրկի Հրեաներին Հռոմեացիների Հա-լածանջներից: Իսկ Տերը Հոգևոր ԹագավորուԹյան մասին էր խոր-Հում, որով պիտի իչխեր մարդկանց սրտերին: Շատ առիԹներով նրանց ասաց. «Իմ ԹագավորուԹյունն այս աչխարհից չէ» (ՀովՀ. 12.36):

Ծառայությունը քրտինքից և արցունքից խոնավացած երկրում, Նա ընկալում էր որպես խաչ, որը պետք է կրել: Բայց այս բանը առաջյալները չէին էլ ըմբռնում:

Երբ Նա Հայտնեց նրանց, Թե պետք է, որ Ինքը Երուսաղեմ գնա, մարդկանց ձեռքը Հանձնվի, սպանվի և Թաղվի, Պետրոս առաջ-յալը՝ մի կողմ տանելով, սկսեց վիճել Նրա Հետ ու ասել. «Քավ լիցի, Տեր, այդ Քեղ չի պատաՀի»: Բայց Տերը, փառք Իրեն, դառնալով Պետրոսին, ասաց. «Ետևս դնա, սատանա» (Մատթ. 16. 22,23): Հետաքրքիր է, ինչպե՞ս պիտի փրկվեր աչխարՀը, եթե Տերը Հետևեր խեղճ Պետրոս առաջյալի խորՀրդին:

Մեկ այլ անգամ աչակերտներն իրար մեջ ջննարկում էին, Թե իրենցից ով է լինելու առաջինը։ Այդ ժամանակ Նրան մոտեցավ Զեբեդեոսի որդիների մայրը՝ իր որդիների Հետ. նա երկրպագում էր Նրան ու խնդրում, որ արջայության մեջ որդիներից մեկը նստի Նրա աջ, մյուսը՝ ձախ կողմում։ Տերը՝ փորձելով բացատրել նրանց Իր ծառայության բուն իմաստն, ասաց. «Ձեջ իմանում՝ ինչ եջ խնդրում. կարո՞ղ եջ խմել այն բաժակը, որը ես խմելու եմ. կամ մկրտվել այն մկրտությամբ, որով ես մկրտվելու եմ» (Մատթ. 20.20-22):

Ճշմարիտ ծառայությունը Տերը յուրովի էր ընկալում։ Երբ մի անգամ ժամեր չարունակ բազմության Հետ խոսում էր չնորհի մասին, օրն սկսեց մթնել, և աչակերտները մոտեցան Նրան ու ասացին. «Արձակիր այս ժողովրդին, որպեսզի դնան չրջակա գյուղերն ու ագարակները, Հանդստանան և կերակուր դտնեն» (Ղուկ. 9.12, Մատթ. 14.15): Աչակերտների միտքը դեռ Հասուն չէր։ Ծառայությունը նրանց Համար դուտ մարդկանց ասված խոսք էր, ոչ թե` դործերով ի Հայտ եկող սեր։ Տերը պատասխանեց. «Հարկ չկա, որ նրանք դնան, դո՛ւք նրանց ուտելու բան տվեջ»:

#### Նա մենակ էր ծառայում

ԱչխարՀն իրեն ծառայողների պակաս չի զգում, դրանց մեջ քիչ չեն անգամ փոխադարձաբար միմյանց ատողները:

Ցանկացած ձեռնարկատեր միչտ էլ իր Համար աչխատողներ գտնում է: Իսկ մեր Տերը, փառջ Իրեն, մենակ է: Քսան դար առաջ Նա ասել է և դեռ ասում է. «Հունձը առատ է, իսկ մշակները` սակավ: Արդ, աղաչեցեջ Հնձի Տիրոջը, որ մշակներ Հանի Իր Հնձի Համար» (Մատթ. 9.37-38): Ոչ ոք չի օգնում Տիրոջն Իր գործում, ամենջն ասում են. «Մի՞թե ես իմ եղբոր պաՀապանն եմ» (Ծննդ. 4.9):

Թանկագին եղբայր, աՀա մի ջանի դեպջ, որոնց անձամբ եմ ականատես եղել...

Մի ընտանիք գիտեի, որը բաղկացած էր մի խեղձ կնոջից, նրա ամուսնուց և ուժ երեխաներից: Ընտանիքի եկամուտը Հազիվ ժե մի քանի դրամից ավելի լիներ, որ Հայրը վաստակում էր կիտրոն կամ նման բաներ վաճառելով, և որը բավականացնում էր միայն մի կտոր Հաց գնելու Համար: Հաճախ նրանք ուտելու ոչինչ չէին ունենում, և մայրը նրանց տանում էր տարբեր բարեգործական Հաստատուժյուններ, նրանց Համար ինչ-որ կերակուր մուրալու Համար: Հարկ չկա ասել նաև նրանց Հագուստի մասին, որն իրենց մարմնի մի մասն էր միայն ծածկում: Աստված գիտի՝ ինչպես էին նրանը կարողանում դիմանալ ձմեռվա ցրտին ու ամառվա տապին:

Սրան ավելացրեք սենյակի վարձը, որը ոչ միչտ էին կարողանում վճարել, ստիպված լինելով չարունակ լսել տանտիրոջ կչտամբանքները, անեծքներն ու դուրս անելու սպառնալիքները...

Գիտեմ մեկ այլ այրի կնոջ, որը դերձակուՀի էր ինչ-որ կրոնական Հաստատությունում։ Երկու ամիս նա Հիվանդացավ, Հավանաբար թերսնման Հետևանքով, որի պատճառով նրան Հեռացրեցին աշխատանքից։ Չգիտեմ, թե նա ինչպես բժշկական օգնություն դտավ կամ ինչպես կարողացավ վճարել դեղերի Համար, բայց երբ առողջացավ, տեսավ, որ միայնակ է՝ խավարով շրջապատված։

Երկու երեխա ունեցող մեկ ուրիչ այրի ապրում էր

աղջատիկ, խոնավ, նկուղային սենյակում, մշտապես ենժակա Թոջախտով Հիվանդանալու վտանգին: Ավելին, այդ կինն ամեն պահ կարող էր իր Հավատն ուրանալ և անբարոյականության ձամփան բռնել: Ինչպե՞ս պիտի իր ապրուստը վաստակեր: Լվացարարուհի՞ աշխատեր: Բայց մշտական Թերսնման Հետևանջով Թուլացել էր, և ոչ ոջ չէր վարձի նրան:

Նման մարդիկ չատ կան, և Հիսուս միայնակ է նրանց ամենի համար հոգ տանում, նրանց կերակուր տալիս, ազատում իրենց ցավերից, մխիթարում և համբերություն ու համբերատարություն սովորեցնում: Նա ուղում է, որ մենք կիսենք Իր հետ այս ծառայության պատիվը: Նա տեսնում է, որ հունձն իսկապես առատ է, իսկ մչակները՝ սակավ: Սակայն ամենջիս տեսնում է ցրված, ամեն մեկս իր դործին է՝ Նրան մենակ թողած:

Սրանից ո՞վ է տուժում: ԻՀարկե, ոչ Ինջը՝ Տեր Հիսուս Քրիստոս, քանի որ Նա մենակ չէ, Հայրն Իր Հետ է: Բացի այդ, Նա չէ, որ կարիքն ունի մեր ծառայության, մենք ենք, որ Նրան մեր Տերն ունենայու կարիքն ունենք:

Երբ Նա մեզ կանչում է՝ Իր միայնության մեջ Իր կողջին լինելու, մեր իսկ բարիջի Համար է կանչում, որովՀետև՝ «Եթե Աստված մեր կողմն է, ո՞վ կլինի մեզ Հակառակ» (Հռոմ.8.31): ԻՀարկե, նա, ով Քրիստոսի Հետ ջայլի, պիտի Հոգեկան բավարարություն գտնի: Դրա Համար է ասված. «Ցանկացա նստել նրա Հովանու տակ և նստեցի» (Երգ. 2.3): Տիրոջ Հետ չարից չես վախենա, ինչպես սաղ-մոսերդուն է ասում. «Եթե նույնիսկ անցնեմ մաՀվան ստվերների միջով, չեմ վախենա չարից, ջանզի դու, Տեր, ինձ Հետ ես: Քո ցուպն ու գավազանն ինձ կմխիթարեն» (Սաղմ. 25.5), և նաև. «Եթե իմ դեմ պատերազմ պատրաստվի, սիրտս չի սոսկա» (Սաղմ. 26.3):

ԱՀավասիկ, Քրիստոս դեռ կանդնած է դռան առաջ և բախում է՝ սպասելով, որ դու բաց անես դուռը, և Նա՝ ներս մտնելով, ընխրի ջեղ Հետ և Դու` Նրա Հետ (Հայտ. 3.20):

Պիտի չարունակե՞ս Նրան միայնակ Թողնել:





«Ի սկզբանե Աստված ստեղծեց երկինքն ու երկիրը: Երկիրն անձև ու անկազմ էր, խավար էր տիրում անՀունի վրա, և Աստծու Հոդին չրջում էր ջրերի վրա: Եվ Աստված ասաց. «Թող լույս լինի»: Եվ լույս եղավ: Աստված տեսավ, որ լույսը բարի է, և Աստված լույսը բաժանեց խավարից: Աստված լույսը կոչեց ցերեկ, իսկ խավարը կոչեց դիչեր:

Եվ եղավ երեկո, և եղավ առավոտ՝ օր առաջին» (Ծննդ. 1.1-5)։

Ով Տեր, Դու չասացիր՝ «Թող խավար չլինի», -այլ ասացիր՝ «Թող լույս լինի»,- և լույս եղավ, իսկ խավարը մնաց, և երկուսը միասին գոյություն ունեն: Ինչո՞ւ վերջ չդրեցիր խավարին, եթե տեսար, որ լույսը բարի է: Ինչո՞ւ թողեցիր այն: Ինչո՞ւ դրան անուն տվեցիր։ Ինչո՞ւ դրան իչխանություն տվեցիր, ըստ Քո խոսջի. «Սակայն այս է ձեր ժամը և խավարի իչխանության դորությունը» (Ղուկ. 22.53):

Ինչո՞ւ բոլոր ժամերը ցերեկ և լույս չարարեցիր՝ Ինջդ լինելով ճչմարիտ Լույսը, անմերձենալի Լույսը։ Ինչո՞ւ Թույլ տվեցիր, որ խավարը գոյություն ունենա, և մարդիկ այն ավելի սիրեն, ջան լույսը։ Ձէ՞ որ Դու կարող էիր ամբողջովին վերացնել խավարն, ասես այն երբեջ էլ գոյություն չի ունեցել։ Սակայն Թույլ տվեցիր, որ այն լինի, Թեև դա Քո բնությանը չի Համապատասխանում։ Ու-րեմն, ինչո՞ւ այդպես արեցիր։

Թողեցիր, որ որոմն ու ցորենն իրար Հետ աձեն, մինչև որ Հասնի Հունձի ժամանակը, երբ որոմը պիտի այրվի: Արդյո՞ք խավարի Համար նույնպես մի ժամանակ է սաՀմանված, երբ այն պիտի վերանա, երբ լուսո որդիները կապրեն լույսի մեջ, որին չէին կարող մերձենալ, քանի դեռ խավարի մեջ էին: Սակայն արտաքին խավարը Հավերժական է, բայց այն, անչուչտ, դուրս է երկնային Երուսաղեմից, Աստծու որդիներից Հեռու, և մի խորը անդունդ է բաժանում նրանց իրարից:

Ե՞րբ է գոյացել խավարը:

«...Խավար էր տիրում անՀունի վրա»: Սա արարչագործության ամենասկղբում էր՝ Աստծու՝ «Թող լույս լինի» խոսջից առաջ: Ուրեմն՝ երբվանի՞ց: Երբ Աստված Հավիտենականության մեջ մենակ էր, խավար չկար, որովՀետև բոլորովին ոչինչ չկար: Աստված մենակ էր, և Նա լույս է: Հետո խավա՞րն է գոյացել: Ե՞րբ է սա տեղի ունեցել, ինչպե՞ս, ինչի՞ Համար: Խնդրում եմ, Աստված, պատասխանիր ինձ, ջանի որ չգիտեմ...

Արդյո՞ք արարչության ընթացքում իսավարը նախորդել է լույսին: Ո՞րն է կապը սրա և միդամածության տեսության միջև: Կասկած չկա, որ առաջ լույսն է եղել, մինչդեռ խավարը, որպես ֆիդիկական երևույթ, ի Հայտ է եկել արեդակի ջերմային ազդեցության արդյունքում: Այսպես. անծայրածիր ջրերն արադ դոլորչացան և մեդի մի Հաստ չերտ կազմեցին, որը ծածկեց միդամածության լույսը: Սակայն ես չեմ ուղում այսպես նյութականորեն մտածել, այլ լույսի մասին կխորՀրդածեմ Հոդևոր կերպով, ինչպես որ պարտավոր եմ անել:

«...խավար էր տիրում անՀունի վրա»: Սա նչանակում է, որ կար անՀուն (այսինջն՝ ջրերր), երկիրը և խավարը:

Ոչ երկիրը և ոչ էլ ջրերը չգիտեին Աստծուն: Արդյո՞ք Աստծուն չճանաչելն էր խավարը:

Աստծու Հոդին շրջում էր ջրերի վրա, բայց ջրերը չճանաչեցին Նրան: Արդյո՞ք այս մասին է ասում առաջյալը. «Եվ լույսը խավարի մեջ լուսավորում է, և խավարը նրան չնվաձեց» (ՀովՀ. 1.5):
Եվ Աստված ասաց. «Թող լույս լինի», և լույս եղավ: Արդյո՞ք
լույսի մասին չէ այս դեղեցիկ տողը. «Երկինքը պատմում է
Աստծու փառջը, և երկնջի Հաստատությունը Հայտնում է Նրա
ձեռջի դործերը» (Սադմ. 18.1):

Դա էր առաջին լույսը, որն աչխարՀ եկավ: Բայց Թեև այն գոյուԹյուն ուներ, խավարը չվերացավ: Այդ դեպքում, ինչո՞ւ կար խավարը: Ով Տեր, ես չգիտեմ: Խնդրում եմ, օգնիը՝ Հասկանամ: Լուսավորիր իմ միտքն ու իմ սիրտը, որպեսզի կարողանամ ըմբռնել Քո կենարար խոսջերը:

Ուրիչ լույսեր էլ կան: Արևը, լուսինը և աստղերը լույս են կոչվում, Տերն Իր աչակերտներին ասաց. «**Դուջ եջ աչխարՀի լույսը»,** Որդին (Մարմնացյալ Աստված) Լույս է Լույսից, Նա բնակվեց մեր մեջ, և մենջ տեսանջ Նրա փառջը: Հայրը, ում ոչ ոք չի տեսել, անմերձենալի Լույս է: Երբ մարդ ընդունում է Աստծու գործերն իր մեջ, դա կոչվում է լուսավորում: Բարին ընդՀանրապես կոչվում է լույս. արդարությունը, իմաստությունը և գիտությունը նույնպես լույս են կոչվում:

Ի սկզբանե Աստված ստեղծեց լույսը որպես զգայարանների Համար ճանաչելի ֆիդիկական գոլություն, և Աստված տեսավ, որ լույսը բարի է, քանի որ մեկ այլ լույս էլ կա, որը գործում է կեն֊ դանի արարածի մեջ, մինչև որ գտնում է նրան, ով Հոգու միջոցով կարող է մերձենալ Իրեն` Աստծուն: Ո՞րն է այս լույսի բնությունը, որը կա բոլոր բույսերի ու կենդանիների մե》: Ինչո՞վ են դրանք տարբերվում անչունչ ստեղծագործությունից և ինչո՞վ են առավել նրանից: Աստված լույս է. Իր լույսից Նա Հեղում է բնության վրա, որ այն լուսավորվի, նաև մտքի, սրտի, զգայարանների ու Հոգու վրա` որպեսգի լույս ունենան: Բայց նրանց լույսը գալիս է Աստծու լույսի առատությունից և ոչ Թե Նրա լույսի էությունից: Նույնը կարելի է ասել կլանքի վերաբերլալ: Աստված է կլանքը. Նա է կյանը պարգևել Իր ստեղծագործությանը, բայց այս կյանըն Իր կյանքի առատությունից է, ոչ թե Իր էությունից: Աստված նաև բանականություն ու Հոգի է, Նա մարդկանց բանականություն ու Հոգի է տվել որպես Իր առատության պարգև, ոչ թե Իր էությունից... և այսպես չարունակ:

Բայց ինչո՞ւ Աստված տեսավ, որ լույսը բարի է: Այդպես է, որովՀետև այն Համապատասխանում է Իր բնությանը... Աստված լույս է, և Նրա մեջ ամենևին խավար չկա, և խավարի մեջ էլ Աստված չկա, այլապես այն լույս կլիներ: Ավելին, նրանք, ովքեր ենթարկվում են խավարին, պիտի դրսի խավարը նետվեն, որը նշանակում է՝ Հեռու լինել Աստծու ներկայությունից:

Այժմ կուղենայի Հարցնել՝ քանի որ Աստված լույսը բաժանեց խավարից, ինչպե՞ս այն մտավ մարդու մեջ: Ինչպե՞ս եղավ, որ մարդիկ այն ավելի սիրեցին, քան լույսը: Այս Հարցերի պատաս֊ խանր Թողնում եմ յուրաքանչյուրիս խղճին:







Ով Տեր, դա իսկապես օրՀնյալ պաՀ է, երբ ինքս ինձ Հետ մենակ եմ մնում, իրականում Քեղ Հետ եմ մենակ մնում, որովՀետև Դու իմ մեջ ես, Թեկուղ ես Քեղ չեմ տեսնում: Սա տարօրինակ չէ, քանի որ Դու աչխարՀում էիր, և աչխարՀը Քեղ չճանաչեց: Երբ դեռ աչխարՀում էի, ամենամեծ մեղջերիցս մեկն այն էր, որ խուսափում էի ինքս ինձ Հետ մենակ մնայուց:

Ես ժամանակ չունեի ինքս ինձ Հետ մենակ մնալու կամ, ավելի անկեղծորեն, ես վատնում էի Քո տված ժամանակը, փոխանակ ինձ անդրադառնալու, ինձնով զբաղվելու կամ ամեն առիթ օգտագործելու՝ ինքս ինձ Հետ մենակ մնալու կամ ավելի չատ Քեղ Հետ լինելու Համար: Ախ, իմ Հիմարության պատճառով, այդ ընթացքում ես նոր զբաղմունքներ էի փնտրում՝ ժամանակս լցնելու Համար՝ կարծես Թե ինքս ինձ Հետ մենակ մնալը ծուլություն լիներ:

Երբ աչխարՀում էի, տեսականորեն գիտեի, Թե որջան կարևոր է ինջն իր Հետ մենակ մնալը, բայց գործնականում գրան ուշադրուԹյուն չէի դարձնում: Ավելի ճիչտ կլիներ ասել` չարը չէր Թողնում, որ տեսական գիտելիջս գործադրեի, ջանի որ միչտ ղբաղված էի, անընդՀատ զբաղված: Այդ պատճառով, ով Տեր, ես տեղյակ չէի իմ մեջ եղած այն մեծ գանձին, որը Դու ես:

Երբեմն, երբ պատաՀում էր, որ մենակ էի մնում ինքս ինձ Հետ և տեսնում էի այդ չողչողուն գանձի մի նչույլը, Թաքցնում էի այն կեղծ պատճառաբանուԹյամբ, Թե նրա Հետ մենակ մնալու Համար ինձ երկար ժամանակ է Հարկավոր: Իրականում ուզում էի նախ գնալ Հորս Թաղելու, ագարակս տեսնելու ու եզներս փորձարկելու: Բայց վերջապես, Տեր, երբ մի օր, Հստակ չեմ Հիչում՝ երբ, Թողեցիր, որ երկար ժամանակ Հանդարտ ինքս ինձ Հետ մենակ մնամ, իմ մեջ Թաջնված այդ գանձր Հայտնաբերեցի: Միայն այդ ժամանակ

ԱՀա խոստովանում եմ Քեղ, Տեր իմ: Ամեն անդամ ինքս ինձ Հետ մենակ մնալով, դդում եմ, որ աչխարհից էլ Թանկ եմ ես, ինչպես ասել ես. «Ի՞նչ օդուտ մարդուն, եթե ամբողջ աչխարհը չահի, բայց իր անձր կորցնի» (Մարկ. 8.36):

Եվ երբ զգում եմ իմ արժեջը, աչխարհին արհամարհանջով եմ նայում և Քեղանից ստանում եմ ամեն ինչից հրաժարվելու կարողությունը: Եվ երբ հրաժարվում եմ ամեն ինչից, չուրջս նայելով Քեզ եմ տեսնում, որ ջաջալերում ես ինձ խոսջերովը. «Մի վախեցիր, որովհետև ջեղ հետ եմ» (Ծնն. 26.24):

Երբ առանձնանում եմ ինքս ինձ Հետ, ով Տեր, Հայտնաբերելով ներքին անձս, տեսնում եմ, որ օտարները ներսումս Հանդգնել են ապականել Քո սրբությունները։ Խոստովանում եմ Քեզ ամենը և խնդրում, որ ապատես ինձ օտարականների ձեռքից։ Ժամանակն արագ է ընթանում, իսկ ես դեռ չատ բան ունեմ Քեզ ասելու և ինձ ասելու։ Այսպիսով, մարդկային մխիթարությունն աչքիս քիչ արժեք ունի։ Բավականություն ստանալու Համար այլևս ուրիչների ընկերակցությունը չեմ փնտրում, այլ ավելի չուտ մխիթարություն եմ գտնում առանձնության, մեկուսանալու ու անդորրի մեջ։ Սա ինձ էի դրկում ինքս ինձ Հետ մենակ լինելուց, որն ինձ Համար չատ կարևոր է, և որն իմ մեջ խոնարՀություն և մաքրություն է ծնում։

Երբեմն, Տեր իմ, երբ ինջս ինձ Հետ մենակ եմ մնում ու ավելի խորն եմ ջննում ինձ, սրտիս անկյուններում պառկած օձեր ու կարիճներ եմ Հայտնաբերում: Նրանջ փորձում են իմ սիրտը կրծել անձայն ու Թաջուն, և իրենց Թույնը ներարկել արյանս, մտջերիս ու զգացմունջներիս մեջ, առանց իմ գիտուԹյան:

Երբ նայում եմ այս օձերին ու կարիճներին, նրանք արժնանում ու խայժում են դիտակցուժյունս, դրա Համար էլ Թողնում եմ ջնեն, որպեսզի ցավ չպատճառեն ինձ:

Բայց ի՞նչ օգուտ նրանց չտեսնելուց, Հանուն Հանգստության նրանց այդպես խողնելուց ու աչք փակելուց: Իրականում ինքս ինձ եմ խաբում ու փախչում ինձանից: Ավելի լավ չի՞ լինի այդ սողուններին լույսին բերելով, պայքարել դրանց դեմ: Ով Տեր, ողորմիր ինձ, քանի որ խույլ եմ և անդոր դրանց, նույնիսկ դրանց մի փոքր մասի դեմ: Ինձ Համար ավելի լավ է դրանց Քեզ բերել, Տեր իմ, որ Դու պայքարես իմ փոխարեն. «Դու կփրկես ինձ խշնատու գայրույթից: Ձեռքդ կմեկնես, և Քո աչը կփրկի ինձ» (Սաղմ. 137.7):

Երբ ինջս ինձ Հետ մենակ եմ մնում, ով Տեր,

95

Հայտնաբերում եմ իմ իսկությունը և Հասկանում, որ Քո ներկայության ներքո ես միայն փոչի ու մոխիր եմ: Այսպիսով, ես խոնարՀվում եմ և զգում, որ աչխարՀի փառքը միայն արտաքին կեղծ գույնն է, որը ոչ մի կերպ չի կարող փոխել էությունը:

Երբ ինջս ինձ Հետ մենակ եմ մնում և դգում եմ, Թե որջան Թույլ եմ ես, ավելի ամուր եմ կառչում Քեղանից, դիտակցելով, որ առանց Քեղ ոչինչ չեմ կարող անել: Եվ որջան ավելի ամուր եմ կառչում Քեղանից, այնջան ավելի ես Քեղ Հայտնում ինձ, այնպես որ, կարողանում եմ տեսնել, Թե որջան ավելի անբիծ ես Դու՝ մարդկանց որդիների Համեմատ։ Դու ինձ օգնում ես Քեղ Հետ մեւնակ մնալն ավելի սիրել, ջան մարդկանց Հետ լինելը։ Ամեն անգամ, երբ մի նոր բան եմ Հայտնաբերում Քո մեջ, Հոդիս ավելի է փարվում Քեդ։

Խնդրում եմ, Տեր, օգնիր, որ Թողնեմ մարդկանց և ավելի չատ մտածեմ ինքս ինձ Քեղ կապելու մասին: Հետո օգնիր, որ մոռանամ ինձ և միայն Քեղ դարձնեմ իմ ուչադրուԹյունը:







Ով Տեր, այդ ես չէ, որ դալիս եմ դեպի Քեղ, քանի որ ճանապարհը վատ դիտեմ: Միտքս տկար է, Հոդիս` սահմանափակ: Դեռ մարմնի մեջ եմ, և չատ բան խանդարում է ինձ, ինչպես օրինակ` կրքերս ու ցանկություններս: Երբեմն էլ` կամքս է փակում դեպի Քեղ բերող ճանապարհը:

Ով Տեր, նաև զբաղված եմ լինում այնպիսի բաներով, որ առընչություն չունեն Քեզ Հետ: Ես չատ Հետաքրքրություններ ունեմ, որոնք խանդարում են ինձ, բայց չատ թշվառ ու Հիմար լինելուս պատճառով, չեմ փորձում ազատվել դրանցից, այլ ընդՀակառակը, օրեցօր ավելացնում եմ դրանք: Ուրեմն, Դու ես, Տեր, որ կարող ես դալ դեպի ինձ: Եկ, Տեր, Հայտնիր Քեղ ինձ և այցելիր որդուդ կամ ծառայիդ: Դու ամբողջությամբ սեր ես: Ավելին, սերը Հենց Դու ես:

Ով Տեր, ես չէ, որ սրտումս Քո բնակության Համար տեղ եմ պատրաստում, որովհետև. «Եթե Տերը տունը չչինի, իզուր են չարչարվում այն չինողները» (Սաղմ. 126.1): Ո՞վ եմ ես, որ Քեզ Համար սուրբ տաճար չինեմ, որպեսզի Քո Հոգին բնակվի իմ մեջ: Դու ես, Տեր, որ չինել ես Երուսաղեմը: Եկ և ինձ մի սպասիր, որպեսզի չլինի թե Դու սպասես, և ես չգամ...

Ինձանով չեմ կարող Քեզ ձանաչել: Ով Տեր, ոչ թե իմ ջանջերով, այլ Քո օգնությամբ, ոչ թե իմ զորությամբ, այլ Քո չնորՀով: Դու Քեզ ինձ Հայտնում ես սիրուդ մեջ: Բայց Քեզ չես Հայտնի ինձ, մինչև ես չսիրեմ Քեզ: Ասա, ուրեմն, ինչպե՞ս սիրեմ Քեզ, որ Հայտնես Քեզ ինձ: Ուստի, խնդրում եմ, Հայտնիր Քեզ ինձ, որ Քո Հանդեպ ունեցած սերս մեծանա, որովՀետև որջան ավելի եմ Քեզ տեսնում, այնջան ավելի եմ Քեզ սիրում ու ավելի եմ կապվում Քեզ: Քանի որ ինչպե՞ս կարելի է իսկապես սիրել մեկին, ում մասին ոչինչ չգիտես, ում չես տեսել, կամ միայն անորոչ գիտելիք ունես:

Ուստի, աղոթեում եմ, որ Հայտնես Քեզ ինձ,

քանի որ Քեզ ճչմարիտ կերպով ճանաչելու միակ աղբյուրն այս է՝ ոչ Թե ուրիչների կամ գրքերի միջոցով, այլ ինչպես առաքյալն է ասում՝ «...**ականատես իսկ հղանք... և մեր ձեռքերը չոչափեցին...»** (Ա ՀովՀ. 1.1):

Քո մասին կատարելապես չեմ կարող իմանալ գրջերից կամ էլ Քեզ ճանաչողներից, որովհետև անգամ նրանջ չեն կարող նկարագրել այն անարտահայտելի որոչիչները, որ տեսել են Քո մեջ, ինչը ոչ մի լեզու չի կարող արտաբերել։ Նրանջ միայն կարող են փափագ արժնացնել նրա մեջ, ով լսում կամ կարդում է Քո մասին՝ ասելով. «Ճաչակեցեջ և տեսեջ, Թե որջան ջաղցը է Տերը» (Սաղմ. 33.9)։ Բայց նրանջ չեն կարող Քո ճչմարիտ բնուժյան մասին ստույգ գաղափար տալ. դա վեր է իրենց կարողուժյունից։ Սակայն, եԹե Դու, Տեր, Քեզ Հայտնես ինձ՝ ինչպե՞ս պիտի Քո դեմջը տեսնեմ, ջանի որ առանց սրբուժյան ոչ ոջ չի կարող Տիրոջը տեսնել։ Սրբուժյունը վեր է իմ կարողուժյունից, որովհետև ինձ նեղողները չատացել ու տիրել են ինձ։ Ես Թույլ եմ այդ ամենի առջև՝ աչխարհի, մարմնի, չար ցանկուժյունների, կրջերի ու մտջերի առջև։

Հաճախ ընկնում եմ ու խարխափում: Սրբությունը երագ է, որը փափագում եմ, որ իրականանա, բայց ինչպե՞ս կարող եմ այն ձեռք բերել: Արդյո՞ք սա նչանակում է, որ երբեք Քեզ չեմ տեսնի: Խնդրում եմ, Տեր, տուր ինձ սրտի այդ մաքրությունը, որպեսզի կարողանամ տեսնել Քո դեմքը: «Ցողիը ինձ սպունդով` և հս կմաքրվեմ, լվա՝ ու ձյունից ձերմակ կլինեմ» (Սաղմ. 50.9):







Ինչո՞ւ եմ աղոթում։ Ինչո՞ւ եմ պաՂք պաՀում։ Ինչո՞ւ եմ առանձնություն փնտրում։

Ինչո՞ւ եմ կարդում:

Արդյո՞ք աղոթող կամ պաՀք պաՀող մարդու Համբավ ձեռք բերելու, կամ առանձնություն սիրող ու գիտուն մարդու անուն վաստակելու Համար:

Սիրում եմ պաչտո՞ղ լինել: Արդյո՞ք սա ինչ-որ նպատակ է, յուրօրինակ մի կիրք:

Ուզում եմ բարձր դի՞րք գրավել կամ մեծ մա՞րդ դառնալ՝ այս ճանապարՀին մյուսներից առաջ անցնելով ու նրանց գերազանցելով:

Իսկապես, սիրու՞մ եմ Իրեն` Աստծուն և այն ճանապարՀը, որը դեպի Նա է տանում։

Սիրում եմ աղո՞թեր, թե՞ Նրան, Ում աղոթում եմ:

Երբեմն իմ մեջ չատ ԹերուԹյուններ եմ նկատում:

Երբ արտասանում եմ ինձնից պաՀանջվող սաղմոսները, երջանիկ եմ զգում, ոչ Թե այն պատճառով, որ Աստծու Հետ եմ խոսում, այլ որովհետև դա Հաստատում է, որ որպես վանական ես ՀաջողուԹյամբ եմ կատարում պաշտամունքային իմ պարտականու-Թյունները։ Մյուս կողմից էլ, երբ չեմ կարողանում պահանջված բոլոր սաղմոսներն ասել, տխրում եմ, ոչ Թե նրա Համար, որ չեմ վայելում Տիրոջ Հետ խոսելս, այլ այն մտքից, որ վատ վանական եմ։

Նույնն եմ զգում պաՀքի, Հսկումների և ընթերցանություններիս առնչությամբ: Սա բացարձակապես անձի խնդիր է. սա ակն-Հայտ եսասիրություն է, որն ինձ լցնում է իմ իսկ աչքում բարձրանալու ցանկությամբ` Հաչվի չառնելով Հարաբերություններս Աստծու Հետ:

 $b^\circ$ րբ պիտի գա ժամանակը, երբ ոչ մի սաղմոս

իսկ չասելով, ինձ երջանիկ զգամ՝ բնակվելով Աստծու մեջ, և պաչտելով Նրան:

Արդյո՞ք աղոթում եմ՝ Քեզ Հետ խոսելու Հաձույքը վայելելու, Քո ներկայության մեջ լինելու երջանկությունն զգալու Համար: Թե՞ աղոթում եմ, որ առաջինություն ձեռք բերեմ ու Հավիտենական կյանք ստանամ: Գուցե աղոթում եմ, որ Քեզ Հետ խոսեմ և խնդրեմ, որ տա՞ս ինձ այդ կյանքը:

Աղոլծքն, այսպիսով, ինձ Համար նպատա՞կ է, Թե՞ զուտ միջոց:

Օրինակ, երբ որևէ մեկը խանգարում է մենությունս կամ աղոլծքս, ես դայրանում եմ նրա վրա, կորցնում եմ ներքին խաղաղությունս, Հետևաբար, կորցնում եմ նաև Աստծու Հետ ունեցած
խաղաղությունս: Սա նչանակում է, որ աղոլծքն ինձ Համար նպատակ է, ոչ Թե միջոց, և այդ նպատակին Հասնելու Համար ես կարող եմ չեղվել և սիսայվել:

Այնինչ, իրականում, պաչտամունքն ընդամենը դեպի Աստված առաջնորդող ճանապարՀ է, բայց նպատակն Աստված է:

Սերը ճանապարՀ է, ծառայելը ճանապարՀ է, բայց նպատակը մեկն է, որ է՝ Աստված:

Ինչո՞ւ ենք, ուրեմն, կորցնում Աստծուն, ինչ է Թե՝ չչեղվենք դեպի Իրեն տանող ճանապարհից և ինչ է Թե՝ այդ ճանապարհը մեր ուզածով լինի:

Եկեջ, ուրեմն, սիրենք ճանապարՀը, ոչ Թե նրա Համար, որ այն ցանկալի է, իսկ դա իսկապես այդպես է, այլ որովՀետև այն մեզ դեպի Աստված է առաջնորդում: Եկեջ չտապենք և արադ անցնենք այդ ճանապարՀը, որպեսդի Հասնենջ Իրեն:

Կատարյալն այն է, որ Ինքը՝ Աստված լինի դեպի Իրեն տանող մեր ճանապարՀը, քանի որ Նա Ինքն է ճանապարՀը, ինչպես և ասել է (ՀովՀ. 14.6):







Այս Հոդվածը բոլորի Համար չէ: Այն որոչակի Հոգևոր մակարդակ է պաՀանջում, և եթե մեկը դեռ այդ մակարդակին չի Հասել, օգուտ չի կարող ջաղել սրանից:

Ով Տեր, ինձ չվերաբերող բաների մեջ խառնվելն իմ բնությունն է: Խոսքս ուրիչների գործերի մասին չէ, Թե ինչ են անում, կամ Թե Դու ինչպես ես վարվում նրանց Հետ, (Թեև երբեմն այս սխալի մեջ էլ եմ ընկնում), այլ այն մասին է, որ իմ գործերի մեջ էլ եմ խառնը-վում: Իրականում, իմ գործերն ինձ չեն վերաբերում, այլ ավելի չուտ՝ Քեղ են վերաբերում:

Իմ անձն իմ սեփականությունը չէ, այն Քոնն է, Դու այն գնել ես Քո թանկագին արյամբ, ուստի այն դարձել է Քո սեփականը, այլևս ես իրավունք չունեմ նրա գործերի մեջ խառնվելու, քանի որ Դու ես նրան Հոգ տանում՝ ըստ Քո բարի սուրբ կամքի: Ես միայն պիտի նայեմ ու փառջ տամ Քեզ:

Ե՞րբ պիտի դադարեմ իմ իսկ գործերի մեջ խառնվելուց և այդ բոլորը Քեզ Թողնեմ, որպեսզի ուր որ առաջնորդես ինձ՝ գնամ, և ինչպես որ ինձ փոխես՝ այն դառնամ: Ե՞րբ պետք է գոՀանամ այն ամենով, որ սաՀմանել ես ինձ Համար և ոչ Թե ստիպեմ, որ փոխես ինչ-որ բան, իբր իմ օգուտը չես փնտրում:

Ե՞րբ պետք է աղովեր խնդիրքից վերածվի օրՀնուվյան: Կամ ե՞րբ էլ ոչինչ չեմ ունենա խնդրելու, քանի որ ունեցածիցս ավելի լավ ոչինչ չկա:

Ե՞րբ պետը է դա այն ժամանակը, երբ ինջս ոչինչ չանեմ. ինձ միայն Քո ձեռջերի մեջ Հանձնեմ ու ամեն բան մոռանամ, և Հիչեմ միայն այն ձեռջերը, որոնջ ում դիպչեն՝ կբժչկեն:

Ե՞րբ ես կատարյալ Հավատ կունենամ՝ կյանքս Քեղ վստաՀելու չափ, որպեսզի վարվես, ինչպես կամենում ես, քանի որ առատաձեռն ես: Այդ ժամանակ ես չեմ խառնվի Քո դործին, ոչ էլ դաղտնի կնայեմ, Թե ինչ և ինչպես պիտի անես ինձ Համար, և ոչ էլ կմտածեմ, թե արածդ ընդունո՞ւմ եմ, թե՞ ոչ:

Ախ, Տեր իմ, որջան մեղավոր եմ Քո առաջ. տգետ եմ, բայց միջամտում եմ Քո իմաստուն գործերին` փորձելով դրանջ կասեցնել և իմ Հիմար խորՀուրդն առաջ տանել: Իմ կողմից ավելի խելացի կլիներ, որ լուռ մնայի և նայեի դիտորդի նման, ոչ Թե մասնակցեի: Այդ ժամանակ ես կտեսնեի Քո իմաստության Հրաչջները:

Ով Տեր, շատ եմ մտածում իմ մասին, իսկ Քո մասին քիչ եմ մտածում: Ինձ շատ եմ վստաՀում, իսկ Քեզ՝ քիչ եմ վստաՀում: Իմ անձն իմ կուռքն է, ե՞րբ պիտի այն փշրվի, որ Քեզ պաշտեմ ճշմարտապես: Քանի որ ինքս չեմ կարողանում փշրել այս կուռքը, որովՀետև աչքիս դեղեցիկ է, և ես սիրում եմ այն, խնդրում եմ, Տեր, Ինքդ կործանիր: Այդ ժամանակ իմ սրտում Քեզ Հակառակվող չի լինի:

Ով Տեր, եթե Քո մասին այնքան մտածեմ, որքան իմ մասին եմ մտածում, եթե Քեղ այնքան ապավինեմ, որքան իմ զորությանը, եթե Քեղ սիրեմ այնքան, որքան ինձ, ապա կլինեմ այն սրբերի պես, ովքեր իրենց անձն ուրացան՝ Քեղ ճանաչելու Համար:

Տեր, ե՞րբ պիտի ազատես ինձ անձիցս: Ե՞րբ: Որպեսզի Թեկուզ չսրբանամ էլ, բայց Քեզ դտնեմ:

Ե՞րբ պետք է Հոգիս Հանես բանտից և խաղաղությամբ արձակես Քո ծառային (Սաղմ. 141.1, Ղուկ. 2.29): Ե՞րբ պիտի Հանուն Քեզ կորցնեմ անձս, որպեսզի Քեզ գտնեմ, և Հետո այն Քո մեջ վերագտնեմ: Ե՞րբ պիտի կործանեմ անձս Հանուն Քեզ: Ե՞րբ պետք է ինձ նայելիս ոչ թե անձս, այլ Քեզ տեսնեմ: Ե՞րբ պիտի ինձ նայեմ ու տեսնեմ, որ այն Դու ես: Ե՞րբ պիտի նայեմ աչխարՀին, մարդկանց և Քեզ տեսնեմ: Երբ պիտի Դու լինես ինձ Համար ամենր ամենի մեջ:

«Նրանք կորսայան պիտի մատնվեն, բայց Դու կաս և մնում ես: Բոլորը պիտի մաչվեն որպես գորգեր և որպես վերարկու. պիտի ոլորես գրանք Հագուստի պես և նրանք պիտի փոխվեն: Բայց Դու միչտ նույնն ես և Քո տարիները չեն պակասելու» (Եբր. 1.11-12):

Ինձ ասել են, որ ձանաչեմ անձս և խորանամ դրա մեջ, բայց, Տեր իմ, այս անձն է բոլոր դժբախտություններիս պատձառը։ Ե՞րբ պիտի իմ մեջ խորանալով` անձս չգտնեմ։ Ինչքան Հաձախ եմ նայել ու տեսել անձս` անչարժ կախված խաչից, բայց ավելի ուչադիր նայելով, տեսել եմ Քեղ և երջանկացել։ Երջանկացել եմ ոչ Թե նրա Համար, որ Արքայությունը պիտի ժառանդեմ, այլ որ Քեղ եմ դտել։

Կարծում եմ, որ Քեղ միչտ կգտնեմ այնտեղ՝ մաՀվան ստվերների մեջ, և Թեկուզ այնտեղով եմ անցնում, սակայն. «Ձեմ վախենա չարից, ջանդի Դու, Տեր, ինձ Հետ ես» (Սաղմ. 22.5): Դու մեզ կյանջ ունենալու Համար ստեղծեցիր, սակայն մեղջ գործելով մենջ մաՀն ընտրեցինջ: Սակայն Դու, Ում Համար ամեն ինչ Հնարավոր է և Ում առջև ամեն ինչ մաջրվում է, սրբագործեցիր մաՀը և այն կյանջի ճանապարՀ դարձրեցիր: Դու ես միակ դուռը կյանջի, ջանի որ ասում ես. «Ով որ իր անձը գտնում է, այն կկորցնի և ով իր անձը կորցրեց Ինձ Համար, այն կգտնի» (Մատթ. 10.39): «Եթե մեկը կամենում է Հետևել Ինձ, Թող ուրանա իր անձը, վերցնի իր խաչը և դա Իմ Հետևից» (Մատթ. 16.24):

Վանական կյանքիս առաջին տարում կարդացի սրբերիցդ ոմանց խոսքերն այն մասին, Թե վանականությունը պետք է ազատվի ամեն ինչից և մոտենա Մեկին: Այսպիսով, որքանով որ կարողացա, մեկուսացա աչխարհից ու մարդկանցից, բայց դա ինձ Քեզ չմոտեցրեց: Գուցե պատճառն այն էր, որ մեկուսանալը Քեզ Համար չէ, որ ընտրեցի, այլ՝ իմ, որպեսզի դոհ լինեմ ինձանից և արժանանամ մարդկանց Հավանությանը:

Երկրորդ տարում Հասկացա ամեն ինչից ազատվելու մեկ այլ ձանապարՀ՝ անձից ազատվելը:

Հետաքրքիր է` ինչպե՞ս կՀասկանամ այս խոսքերը Հաջորդ տարիներին: Չգիտեմ: Գուցե Թե մոռանամ դրանք և մոռանամ մտածել դրանց իմաստի մասին, քանի որ զբաղված կլինեմ Քեղանով:

Վանթում եղբայրների Հետ Հանդիպելիս Հաճախ ասում էի, որ մեր Հավաջներն այստեղ` երկրի վրա, խանդարում են մեզ Աստծու Հետ լինել և միդուցե խոչընդոտեն այնտեղ` Հավիտենականության մեջ Հանդիպել Իրեն: Բայց Հիմա կասեի, որ ինջս ինձ Հետ մենակ մնայն ինձ ավելի է խանդարում:

ժամանակ առ ժամանակ, երբ մենակ եմ մնում ինքս ինձ Հետ, ուղում եմ անձիս ասել. «Հեռացիր ինձանից, քանի որ դա է լավ մեղ Համար»: Հեռացիր ինձանից, որ կարողանամ մենակ մնալ Աստծու Հետ և արժանանամ Իր խոստումները վայելելուն, «Իր մեջ բնակվելուն»: Միայն այդ ժամանակ կարող եմ մենակ մնալ ոչ թե անձիս, այլ Աստծու Հետ, որ իմ մեջ է բնակվում:





Ով Տեր, Դու ներկա ես. տկարները գիտեն, որ ներկա ես և մխիժարվում են, իսկ զորավորները դողում են` ներկայությունդ Հիչելով: Ուրեմն, «Մեր Տերը ներկա է» բառերը Հարուցում են և՛ բերկրանը, և՛ վախ, և՛ մխիթարություն, և՛ դառնություն:

Չնայած, որ Դու ներկա ես, չատերը չգիտեն այդ մասին: Ինչպես, օրինակ, Սողոմոն Իմաստունը, երբ ասում է. «Ես դարձա ու տեսա այն բոլոր գրկանջները, որ լինում են արեգակի ներջո, և աՀա գրկվածներն արցունջների մեջ են, և ոչ ոջ չկար, որ մխի-Թարեր նրանց...» (Ժող. 4.1): Ինչո՞ւ, ուրեմն, ով Տեր, տեսնում ու յուսմ ես:

Ով Տեր, ցույց տուր մեզ Քո ողորմությունը, փաստիր Քո ներկայությունը։ Մի թող, որ նախատեն մեզ` ասելով. «Ո՞ւր է Տերը` ձեր Աստվածը»։ Տեր, ինչո՞ւ ես սպասում մինչև գիչերվա վերջին պահը. մինչդեռ նավակի մեջ աչակերտներն անհանգիստ են, իսկ ալիջներն ուժգնորեն հարվածում են նրան։ Ինչո՞ւ ես սպասում, չէ՞ որ Սուրբ Գիրջն ասում է, որ Դու կգաս և չես ուչանա։

Շտապիր, ով Տեր, չտապիր: Նույնիսկ Դավիթ մարդարեն բողոջում է այս ուչանալուց ու ասում. «Աստված, ինձ օգնության Հասիր. Տեր, փութա ընկերակցել ինձ: ...Օգնականն ու փրկիչն իմ Դու ես. Տեր իմ, մի ուչացիր» (Սադմ. 69. 1-6):

Գիտենը, որ Դու ողորմած ես, և մեզ տրված չէ իմանալ այն ժամերը և ժամանակները, որ Հայրը Հաստատեց Իր իչխանության մեջ (Գործը. 1.7): Ուրեմն, մենք միչտ կսպասենը, ինչպես սաղմոսերգուն է ասում. «Ես Տիրոջն եմ սպասում, առավոտվա սպասողներից առավել» (Սադմ. 129.6):

ԱՀա լիաՀույս սպասում ենք, ով Տեր, Քո ներկայությանը: Համոզված ենք, որ կգործես զորությամբ, իմաստությամբ և ձիչտ ժամանակին, որը կորոչի Քո անսաՀման սիրող բարությունը: Մեր առջև են մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսի դեղեցիկ խոսջերը. **«Իմ Հայրը մինչև այժմ դործում է, ուրեմն Ես** ևս դործում եմ» (ՀովՀ. 5.17):

Գործիր, ուրեմն, Տեր, գործիր, որովՀետև Դու սիրում ես արդարությունն ու բարությունը: Գործիր, որ մարդիկ Հանգիստ ունենան և իրենց կյանքը Հանձնեն Քո ձեռքերի մեջ: Այնժամ նրանք լուռ կխորՀեն Քո գործերի մասին և կերգեն այս գեղեցիկ երգը. «Տերը պիտի պատերազմի ձեր փոխարեն, դուք լուռ մնացեջ» (Ելջ 14.14):

Նրանք պիտի խորՀեն Քո գործերի մասին ու վստաՀությամբ երգեն. «Մեր Տերը ներկա է»:

Այո, իսկապես, «Մեր Տերը ներկա է»:





# Ցանկ

| 1. Ազատագրում մեղքի ճանաչողությունից       | 7    |
|--------------------------------------------|------|
| 2. Ազատություն Աստծուն ճանաչելու մեջ       | 10   |
| 3. Ազատագրում կապանքներից                  | 13   |
| 4. Չորս պատերի մեջ                         | 19   |
| 5. Ավելի մեծ, քան երկինքն ու երկիրը        | 22   |
| 6. Նա խորը քնած էր                         | 27   |
| 7. ճանաչիր ինքդ քեզ                        | 30   |
| 8. Քո անձը և մարդկանց գովասանքը            | 36   |
| 9. Քո անձը և մարդկանց վիրավորանքը          | 40   |
| 10. Ազատագրվել անձից                       | 44   |
| 11. Քո անձն Աստծու ներկայության մեջ        | 47   |
| 12. Ազատագրվել երկրային ցանկություններից   | 50   |
| 13. Ազատագրվել զգայարանների գերությունից   | 53   |
| 14. Աշխարհից ոչինչ չեմ ուզում              | 56   |
| 15. Սովորել Աստծուց                        | 58   |
| 16. Ազատագրվել ուսուցանելու ցանկությունից  | 61   |
| 17. Ազատագրվել ունենալու զգացումից         | 64   |
| 18. Ազատագրվել սեփական անձի ազդեցությունից | g 67 |
| 19. Թշվառները                              | 70   |
| 20. Դա պատահեց այն գիշեր                   | 75   |
| 21. Եվ ինձ մենակ պիտի թողնեք               | 85   |
| 22. Խորհրդածություն լույսի և խավարի մասին  | 91   |
| 23. Երբ ինքս ինձ հետ մենակ եմ մնում        | 94   |
| 24. Հայտնիր Քեզ ինձ                        | 97   |
| 25. Սեր՝ Աստծուն տանող ճանապարհի հանդեւ    | ц99  |
| 26. Հեռացիր ինձանից                        | 101  |
| 27. Մեր Տերը ներկա է                       | 104  |