# ՎԱՐՔ ԵՎ ԲԱՆՔ

ՍՈՒՐԲ ՅԱՐԱՆՑ

Գիրք Բ ԵՐԱՆԵԼԻ ԱԲԲԱ ԴՈՐՈԹԵՈՍ ԳԱԶԱՑԻ





ՀԻՇԻՐ ԱՆՑԱԾ ՕՐԵՐԸ, ՄՏԱԲԵՐԻՐ ԱՆՑԱԾ ՍԵՐՈՒՆԴՆԵՐԻ ՏԱՐԻՆԵՐԸ, ՀԱՐՑՐՈՒ ՔՈ ՀԱՑՐԵՐԻՆ, ԵՎ ՆՐԱՆՔ ՔԵԶ ԿՊԱՏՄԵՆ, ՔՈ ԾԵՐԵՐԻՆ, ԵՎ ՆՐԱՆՔ ՔԵՁ ԿԱՍԵՆ:

Բ ՕՐԻՆԱՑ 32:7



Ով երանելի աբբա Դորոխեոս, ըզքեզ ունիմք բարեխոս առ Քրիստոս վասն անձանց մերոց։ Կանխեա խնդրեա ըզ խողուխիւն յանցանց, ի քեն աշակերտելոցս։



### ԵՐԱՆԵԼԻ ԱԲԲԱ ԴՈՐՈԹԵՈՍԻ ՀԱՄԱՌՈՏ ՎԱՐՔԸ

Մենք Հիմք չունենք ստուգությամբ որոշելու Համար այն ժամանակը, որում ապրել է երանելի Դորոթեոսը, որն առավել Հայտնի է որպես գրող։ Մոտավորապես այն կարելի է որոշել Եվագրի վկայությամբ, որն իր եկեղեցական պատմության մեջ, որ գրի է առնված, ինչպես Հայտնի է մոտավորապես 590 թվին, Հիշատակում է երանելի աբբա Դորոթեոսի ժամանակակից և առաջնորդ Մեծ ծերի՝ Բարսիլիկոս մասին, ասելով որ նա «դեռապրում է՝ փակված Հյուղակի մեջ»։ Սրանից կարելի է ենթադրել, որ երանելի Դորոթեոսը ապրել է 6 -րդ դարի վերջում և 7 -րդ դարի սկզբում։ Ենթադրում են, որ նա ծնունդով Ասկալոնի մոտակայքից է եղել։ Իր երիտասարդության վաղ չրջանը նա անցկացրել է աշխարհիկ գիտությունների ջանադիր ուսուցանն մեջ։ Սա երևում է իր սեփական խոսքերից՝ զետեղված իր 10-րդ աշխատության մեջ, որտեղ երանելին պատմում է իր մասին։

Սովորելով այսպիսի նախանձախնդրությամբ և ջանասիրությամբ՝ երանելի Դորոթեոսը ձեռք բերեց լայնածավալ իմաստություն և խոսքի ձարտարություն, ինչպես այդ մասին Հիչատակում է անՀայտ մի գրող՝ նրա աչխատությունների մասին գրված իր գրքում՝ ասելով, թե երանելին «խոսքի մեծ վարպետ էր» և իմաստուն մեղվի պես, ծաղկից ծաղիկ թուչելով, Հավաքում էր օգտակարը աշխարհիկ փիլիսոփաների աշխատություններից և այն մատուցում էր իր գրվածքներում ընդՀանուրի օգտի Համար։ Միդուցե այս պարագայում նույնպես Երանելին Հետևում էր Բարսեղ Մեծի օրինակին, որի աշխատությունները նա ուսումնասիրել էր և ջանում էր կիրառել կյանքում։

Երանելի Դորոթեոսի աչխատություններից պարզ երևում է

որ նա քաջատեղյակ էր Հեթանոս գրողների ստեղծագործություններին, բայց անՀամեմատ ավելի Եկեղեցու վարդապետների և Հայրերի գրվածքներին՝ Բարսեղ Մեծի, Գրիգոր Աստվածաբանի, ՀովՀաննես Ոսկեբերանի, Կղեմես Ալեքսանդրացու և քրիստոնեության առաջին դարաչրջանի չատ այլ նչանավոր ձգնավորների գործերին, իսկ Համաբնակությունը մեծ ծերերի Հետ և ձգնակենցաղությունը նրան Հարստացրել էին փորձառու գիտելիքներով, որի մասին վկայում են նրա աչխատությունները:

Թեպետ մենը չգիտենը Երանելու ծագումնաբանության մասին, սակայն մեծ ծերերի Հետ ունեցած իր գրույցներից երևում է, որ նա արդեն կալուն մարդ էր, և դեռ նախքան իր վանք մտնելը նա օգտվում էր նչանավոր ճգնավորներ՝ Բարսիլիկոս Մեծի և ՀովՀաննես մարդարեի ուսուցումներից: Սա երևում է սուրբ ՀովՀաննեսի՝ ունեցվածքը բաժանելու մասին Հարցին տրված պատասխանից. «Եղբա՛յր, ես քո առաջին Հարցերին պատասխանեցի իբրև մի մարդու, որը դեռ կաթի կարիք ունի: Իսկ ալժմ, երբ դու Հարցնում ես աչխարՀից կատարելա֊ պես Հրաժարվելու մասին, բարի եղիր ուչադրությամբ լսել Սուրբ Գրքի խոսքը. **«Բա՛ց բերանդ, և ես կլցնեմ այն»** (Սդմ. 80. 11): Սրանից պարզ երևում է, որ սուրբ ՀովՀաննեսը նրան խոր-Հուրդներ էր տվել՝ դեռ նախքան նրա աչխարՀից կատարելա֊ պես Հրաժարվելը: Ցավոք, մեղ չեն Հասել այս սուրբ ծերերի ՀոգեչաՀ խրատները: Մենք դրանցից ունենք միայն նրանք, որոնք պաՀպանվել են սուրբ Բարսիլիկոսի և ՀովՀաննեսի պատաս֊ խանների գրքում:

Ձգիտենք, Թե ինչ պատճառից մղված է երանելի ԴորոԹեոսը Թողել աչխարգը, սակայն, ուսումնասիրելով նրա ուսուցումները և Հատկապես սուրբ ծերերին ուղղված իր Հարցերը, կարելի է եղրակացնել, որ նա Հեռացել է աչխարՀից՝ նկատի ունենալով միայն մի բան՝ Հասնել ավետարանական կատարելուԹյան Աստծո պատվիրանները կատարելու միջոցով:

Նա ինքն է ասում սուրբ Հայրերի մասին իր 1-ին ուսուցման մեջ. «Նրանք Հասկացան, որ դանվելով աչխարՀում՝ չեն կարող Հարմար կերպով առաքինություններ դործել, և խնդրեցին իրենց Համար Հատուկ ապրելակերպ, Հատուկ դործելակերպ, - ես խոսում եմ վանական կյանքի մասին, -և սկսեցին փախչել աչխարՀից և ապրել անապատներում»:

Հավանական է, որ այս որոշման վրա իրենց բարի ադդեցությունն են ունեցել նաև սուրբ ծերերի գրույցները, քանգի մանելով սուրբ Սերիդի վանքը՝ ԴորոԹեոսը կատարյալ Հնագանդու֊ թյամբ անմիջապես իրեն Հանձնեց սուրբ ՀովՀաննես մարդարեին, այնպես որ առանց նրա խորՀրդի ոչինչ իրեն Թուլլ չէր տայիս անել: «Երբ ես գտնվում էի Հանրակացարանում, -ասում է իր մասին Երանելին, -ես խոստովանում էի իմ բոլոր խորՀուրդները աբբա ՀովՀաննեսին, և երբեք, ինչպես ասացի, չէի Համարձակվում որևէ բան անել առանց նրա խորՀրդի: Երբեմն խորՀուրդն ինձ ասում էր. «Մի՞ թե նույն բանը քեզ չի ասելու ծերը, ինչո՞ւ ես ուղում անՀանդստացնել նրան»: Իսկ ես պատասխանում էի մտքիս. «Նգո՛վը քեզ, և՛ քո դատողությանը, և՛ քո խելքին, և՛ քո իմաստությանը, և՛ քո տեսողությանը, քանզի ինչ որ դու գիտես՝ գիտես դևերից»: Եվ այսպես, ես գնում ու Հարցնում էի ծերերից: Եվ երբեմն պատաՀում էր, որ նա ինձ պատասխանում էր Հենց այն, ինչ որ կար իմ մաթում: Այնժամ խորՀուրդն ինձ ասում էր. «Տեսա՞ր, որ դա Հենց այն էր, ինչ ե՛ս էի քեց ասում. իզուր չէ՞ր արդյոք, որ անՀանգստացրիր ծերին»: Իսկ ես պատասխանում էի. «Հիմա այն լավ է, Հիմա այն Սուրբ Հոգուց է, իսկ քո ներչնչումները չար են, դևերից են, և արդյունք են կրքոտ Հոգեվիճա֊ կիդ: Եվ այսպես, ես ինձ երբեք Թույլ չտվեցի ենԹարկվել իմ խորՀուրդներին՝ առանց ծերին Հարզնելու»:

Մտաբերումը այն մեծ ջանասիրության, որով Երանելի Դոըոթեոսը պարապում էր աշխարհիկ գիտությունները, խրախուսում էր նրան նաև առաքինության ջանքերի մեջ: «Երբ ես մտա
վանք, - գրում է նա իր 10- րդ ուսուցման մեջ, -ասում էի ինքս
ինձ՝ «եթե աշխարհիկ գիտություններն ուսանելիս իմ մեջ ծնվեց
այդպիսի ցանկություն և այդպիսի ջերմեռանդություն, այն
պատճառով, որ ես վարժվում էի ընթերցանության մեջ, և այն
դարձավ ինձ Համար սովորություն, ապա առավել ևս (այդպես
կլինի) առաքինությունները ուսանելու դեպքում: Եվ այս օրինակից ես մեծ ջանասիրություն և ուժ էի ստանում»:

Նրա ներջին կյանջի նկարագիրը և առաջադիմությունը ծերերի ղեկավարությամբ մասամբ ի Հայտ են գալիս Հոգևոր Հայրերին և բարեպաչտ կյանջի առաջնորդներին ուղղված իր Հարցերից։ Իսկ նրա ուսուցումների մեջ մենջ Հանդիպում ենջ որոչ իրողությունների, որոնջ վկայում են այն մասին, Թե ինչպես է նա Հարկադրել իրեն գործել առաջինություն և ինչպես է առաջադիմել նրանում։ Մչտապես մեղադրելով ինջն իրեն՝ նա սիրով ծածկում էր մերձավորների Թերությունները, և իր Հանդեպ կատարած նրանց արարջները վերագրում էր փորձությանը կամ աննենգամիտ պարզությանը։ Այսպես, իր 4-րդ ուսուցման մեջ Երանելին բերում է մի ջանի օրինակներ, որոնցից երևում է, որ նա, լինելով խիստ անարգված, Համբերատարությամբ կրել է այն, և անցկացնելով, ինչպես ինջն է ասում, Հանրակացարա-նում 9-տարի, ոչ ոջի վիրավորական խոսջ չի ասել։

ՎանաՀայր Սերիդի կողմից նրան նչանակված Հանձնարարությունը կայանում էր նրանում, որ ընդուներ և Հանդստացներ ուխտավորներին, և այստեղ մեկ անդամ չէ, որ ի Հայտ է եկել իր մեծ Համբերատարությունը և Ջանասիրությունը մերձավորներին և Աստծուն ծառայելու մեջ: «Երբ ես դեռ Հանրակացարանում էի, -ասում է իր մասին աբբա Դորոթեոսը, -վա-

նահայրը, ծերերի խորհրդով, ինձ նչանակեց Հյուրընկալ, իսկ ես դրանից ոչ չատ առա) խիստ ծանր Հիվանդություն էի կրել: Եվ ալնպես էր լինում, որ երեկոլան ուխտավորներ էին դալիս, և ես երեկոն նրանց Հետ էի անցկացնում, Հետո գալիս էին նաև ուղտապաններ, և ես սպասարկում էի նրանց. Հաճախ այն բա֊ նից Հետո էլ, երբ ես գնում էի քնելու, նորից ինչ-որ բանի կարիք էր լինում, և ինձ կրկին արժնացնում էին, այնինչ Հասնում էր նաև գիչերային Հսկման ժամը: Հացիվ էր աչքս կպնում Թե չէ, երբ ժամարարն արդեն ինձ արժնացնում էր, սակայն աչխա֊ տանքից Թե Հիվանդությունից ես խիստ Հյուծվել էի, և քունը վերստին տիրում էր ինձ այնպես, որ ես տապից Թուլացած՝ ինըս ինձ չէի Հասկանում և պատասխանում էի ընի միջից. «Լա՛վ, տեր իմ, Աստված Թող Հիչի քո սերը և քեղ վարձատրի, դու Հրամալեցիր, և ես կգամ, տեր իմ»: Հետո, երբ նա գնում էր, ես նորից ընում էի և չատ էի վչտանում, որ եկեղեցի գնալուց ուչանում էի: Եվ քանի որ ժամարարը չէր կարող սպասել ինձ, ես խնդրեցի երկու եղբայրների՝ մեկը, որպեսզի արԹնաց֊ ներ ինձ, մյուսը, որպեսզի Թույլ չտար ինձ ննջել Հսկման ժամանակ, և Հավատացե՛ք ինձ, եղբալընե՛ր, ես այնպես էի պատ֊ վում նրանց, որպես Թե նրանց միջոցով էր տեղի ունենում իմ փրկությունը, և մեծ ակնածանք էի տածում նրանց Հանդեպ: Ճգնելով նման կերպ՝ երանելի ԴորոԹեոսը Հասավ Հոգևոր Հասակի բարձր աստիճանի և, Հետագայում դառնալով Հիվանդա֊ նոցի վերակացու, որը կառուցեց իր եղբայրը աբբա Սերիդի վանքում, նա մերձավորի Հանդեպ սիրո բարի օրինակ էր Հանդիսանում բոլորի Համար և միևնույն ժամանակ բժչկում էր եղբայրների Հոգևոր վերջերն ու տկարությունները: Նրա խորին խոնարՀությունը արտաՀայտվում է Հատկապես այն խոսքերի մեջ, որոնը նա չարադրում է իր 11-րդ ուսուցման մեջ: «Երբ ես Հանրակացարանում էի, չգիտեմ, Թե ինչպես եղբայրները մո֊

լորվեցին (իմ Հանդեպ) և ինձ էին խոստովանում իրենց խոր֊ Հուրդները, և վանաՀայրը, ծերերի խորՀրդով, Հանձնարարեց ինձ վրա վերցնել այդ Հոգսը»: Հենց նրա առաջնորդությամբ այդքան կարճ ժամանակում առաջադիմեցի նաև այն պարդասրտորեն Հնադանդություն գործող Դոսիթեոսը, որի կյանքի նկարագրությանը Հատուկ մի քանի է) է նվիրված այս գրքում: Վանը մանելու Հենց սկզբից, իրեն առաջնորդ ունենալով սուրբ ՀովՀաննես Մարգարեին, երանելի ԴորոԹեոսը նրա խրատներն րնդունում էր որպես Աստծո բերանից և իրեն երջանիկ էր Համարում, որ Հանրակացարանում կենցաղավարելիս արժանացել էր ծառայելու նրան, ինչպես ինքն է ասում այդ մասին «Աստծո երկյուղի» մասին իր ուսուցման մե). «Երբ ես դեռ գտնվում էի աբբա Սերիդի վանքում, այնպես պատաՀեց, որ աբբա Հով-Հաննեսի սպասավորը, որը աբբա Բարսիլիկոսի աչակերտն էր, Հիվանդացավ, և աբբան ինձ Հանձնարարեց սպասավորել ծե֊ րին: Իսկ ես նրա խցի դռները դրսից այնպիսի զգացումով էի Համբուրում, ինչպես որ մեկ ուրիչը կերկրպագեր սուրբ Խաչին, էլ՛ ավելի (ես ուրախ էի) նրան ծառայելու Համար»: Ամեն ինչում Հետևելով սուրբ ձգնավորների օրինակին և գործով իրականացնելով իր Հայրերի ՀոգեչաՀ խրատները՝ Բարսիլիկոս Մեծի, ՀովՀաննես Մարգարեի, ՎանաՀայր Սերիդի, երանելի Դորոթեոսը անկասկած եղավ նաև սրանց Հոգևոր չնորՀների ժառանգորդը: Քանզի Աստծո նախախնամությունը չթողեց նրան անՀայտության գրվանի ներքո, այլ դրեց առաջնորդության աչտանակի վրա, մինչդեռ նա ձգտում էր առանձնու֊ թյան և լռակեցության, ինչը երևում է ծերին տրված իր Հարցերից:

Աբբա Սերիդի և սուրբ ՀովՀաննես Մարդարեի վախճանվելուց Հետո, երբ նրանց բոլորի ընդՀանուր առաջնորդ Բարսիլիկոս Մեծր կատարելապես փակվեց իր խցում, երանելի ԴորոԹե-

ոսը Հեռացավ աբբա Սերիդի վանջից և եղավ վանաՀայր: Հավանական է, որ այդ ժամանակներին են պատկանում նրա այս ուսուցումները (Թվով 21) և երանելու մի քանի ուղերձները, թեև նրա վարդապետության լույսը տարածվեց ոչ միայն վանական միաբանություններում, այլև աչխարՀում, քանի որ չատերը՝ Հիացած և սքանչացած նրա ճգնությունների և առաքինությունների փառքով, վագում էին նրա մոտ՝ խրատներ և խորՀուրդներ լսելու Համար, որի մասին վկայում է այս ուղերձների անՀայտ գրիչը, և չատ Հավանական է, որ սա անձամբ ձանաչել է Երանելուն և եղել է նրա աչակերտը: Նա ասում էր, որ Երանելին, Աստծուց իրեն տված չնորՀների Համեմատ, կատա֊ րում էր իր սուրբ պարտականությունները Հավասար կերպով Հանդեպ Հարուստների և աղջատների, իմաստունների և տգետների, կանանց և տղամարդկանց, ծերերի և երիտասարդ֊ ների, սգավորների և ուրախության մե) գտնվողների, օտարնե֊ րի և մերձավորների, աչխարՀականների և վանականների, իչխանավորների և Հպատակների, ստրուկների և ազատների. նա ամենքի Հետ ամեն ինչ եղավ և չաՀեց չատերին: Ցավոք, մեղ չի Հասել մեծ ճգնավորի կյանքի ամբողջական նկարագիրը, որը չատ խրատական կլիներ: Եվ այն, ինչ որ Հասել է մեզ՝ Հայրերի մեջ արժանավոր և երանելի ԴորոԹեոսից, մեծ սիրով ներկալացնում ենք ձեզ:

## ԵՐԱՆԵԼԻ ՀԱՅՐ ԴՈՍԻԹԵՈՍԻ՝ ՍՈՒՐԲ ԴՈՐՈԹԵՈՍԻ ԱՇԱԿԵՐՏԻ ՎԱՐՔԸ

Արդարև երանելի աբբա Դորոթեոսը, սիրելով Աստծով կրո֊ նավորական կլանքը, առանձնացավ Հայր Սերիդի վանքում, որտեղ գտավ բազում մեծ ճգնավորների, որոնք կենցաղավարում էին առանձնության մեջ, որոնցից առավել գերագանց էին երկու մեծագույն ծերեր՝ սուրբ Բարսիլիկոսը և նրա աչակերտ՝ ճգնա֊ կեաց Հայր ՀովՀաննեսը, որին կոչում էին Մարգարե՝ չնորՀիվ իր պալծառատեսության, որը նա ստագել էր Աստծուգ։ Սրա՛նգ Հանձնվեց սուրբ ԴորոԹեոսը՝ Հնագանդվելով անմնացորդ և լիակատար վստաՀությամբ, և գրուցում էր մեծ ծերերի Հետ սուրբ Հայր Սերիդի միջոցով. և Հենց ՀովՀաննես մարդարեին էլ արժանացավ ծառայելու։ ՎերոՀիչյալ սուրբ ծերերը Հարմար գտան, որպեսգի Դորոթեոսը Հիվանդանոց Հիմնի վանքի մեջ և, տեղափոխվելով այնտեղ, ինքն այդ Հոգսն իր վրա վերցնի, քան֊ գի եղբայրները չատ էին վչտանում, որ Հիվանդանալիս ոչ մեկը չունեին, որ Հոգար իրենց մասին: Եվ այսպես, նա, Աստծո օգնությամբ, Հիվանդանոց Հիմնեց՝ իր Հարազատ եղբոր աջակցու֊ Թլամբ, որը մատակարարեց նրան չինության Համար անՀրաժեչտ բոլոր նլութերը, քանգի Հուլժ Քրիստոսասեր և կրոնասեր այր էր: Եվ այսպես, աբբա ԴորոԹեոսը, ինչպես ես ասացի, մի քանի այլ երկյուղած եղբայրների Հետ անձամբ ծառայում էր Հիվանդներին և, որպես Հիվանդանոցի վերակացու, Հսկում էր Հաստատության վրա:

Մի անդամ աբբա Սերիդը մարդ ուղարկելով՝ նրան իր մոտ կանչեց։ Մտնելով վանաՀոր մոտ՝ նա տեսավ դինվորական Հադուստով մի երիտասարդի՝ բավականին երիտասարդ և դեղեցիկ արտաջինով, որը վանք էր եկել աբբա Սերիդի սիրելի մարդկանց Հետ։ Երբ աբբա ԴորոԹեոսը ներս մտավ, աբբա Սերիդը նրան մի կողմ տանելով՝ ասաց. «Այս մարդիկ ինձ մոտ են բերել այս երիտասարդին և ասում են, որ նա ուզում է մնալ վանքում և դառնալ կրոնավոր, սակայն ես վախենում եմ, Թե նա արդյոք չի՞ պատկանում մեծատո Հմիկներից որև է մեկին, կամ չլինի ինչ-որ բան է գողացել, կամ նման ինչ-որ բան է արել և այդ պատճառով էլ ուզում է Թաքնվել, իսկ մենք, նրան ընդունելով, ընկնենք փորձանքի մեջ, քանդի ո՛չ Հագուստը, ո՛չ տեսքը այն-պիսի մարդու տպավորություն չեն Թողնում, որը ցանկանում է վանական դառնալ»:

Այս երիտասարդը, լինելով ոմն գորավարի բարեկամը, մեծ անՀոգությամբ և ձոխությամբ էր ապրել և երբեջ չէր լսել Աստծո խոսքը: Մի անգամ գորավարի մարդկանցից ոմանը նրա ներկայությամբ պատմեցին սուրբ քաղաքի՝ Երուսադեմի մասին: Լսելով այս մասին՝ նա ցանկացավ տեսնել այնտեղի սրբավայրե֊ րը և խնդրեց գորավարին, որ իրեն ուղարկի տեսնելու սուրբ վայրերը: Զորավարը, չցանկանալով տրտմեցնել նրան, գտավ այնտեղ ուղևորվող իր մտերիմ ընկերներից մեկին և ասաց նրան. «Մի լավությո՛ւն արա ինձ, վերդրո՛ւ այս երիտասարդին քեղ Հետ, որպեսգի տեսնի սուրբ վայրերը»: Սա էլ, գորավարից րնդունելով այս երիտասարդին, նրան ամեն տեսակ պատվի արժանացրեց, և խնամեց նրան և առաջարկեց ճաչել իր և իր կնոջ Հետ միասին: Եվ այսպես, Հասնելով սուրբ քաղաք և երկրպագելով սուրբ տեղերին, նրանք ալցելեցին նաև Գեխսեման, որտեղ կար ԱՀեղ դատաստանը պատկերող մի նկար: Երբ երիտասարդը այդ նկարի առջև կանդնած նայում էր մեծ ուչադրու֊ *թյամբ ու դարմանքով, տեսավ մի բարեղարդ Կնո*ջ՝ ծիրանի պատմուձանով, որ կանգնել է իր կողջին և բացատրում էր դատապարտվածներից յուրաքանչյուրի տառապանքները՝ ընդ որում Իր կողմից էլ որոչ խրատներ տալով: Երիտասարդը, լսե֊ լով այս ամենը, գարմանում ու ապչում էր, քանգի, ինչպես որ ես արդեն ասացի, նա երբեք չէր լսել ո՛չ Աստծո խոսքի, ո՛չ էլ

դատաստանի մասին: Եվ այսպիսով, նա Հարցրեց Նրան. «ՏիրուՀի՛, ի՞նչ պետը է անեմ, որպեսցի ազատվեմ այս տան)անը֊ ներից»: Նա պատասխանեց նրան. «Պա՛Հը պաՀիր, միս մի՛ կեր, Հաճա՛խ աղոթիր և կփրկվես տանջանըներից»: Տալով նրան այս երեք պատվիրանները՝ ծիրանազգեստ կինը աներևութացավ և այլևս չերևաց նրան: Երիասարդը չրջեց այդ բոլոր տեղերով՝ փնտրելով նրան, կարծելով, Թե Նա մի սովորական կին էր, սակայն չգտավ Նրան, քանգի Նա սրբուՀի Աստվածածինն էր: Այդ պաՀից երիտասարդը գղջաց իր կյանքի ընԹացքի Համար և պա֊ Հում էր այդ երեք պատվիրանները, որոնք տրվել էին իրեն: Իսկ գորավարի ընկերը, տեսնելով, որ նա պահը է պահում և միս չի ուտում, վչտագավ, թանցի Հատուկ խնամբ էր տանում այս երի֊ տասարդին: Զինվորները ևս, որ նրա Հետ էին, տեսնելով, Թե նա ինչպես է իրեն պաՀում, ասացին նրան. «Երիտասա՛րդ, այն, ինչ որ դու անում ես, վայել չէ մի մարդու, որն ուզում է ապրել աչխարՀում: ԵԹե այդպես ապրել ես ուղում, դնա վանք և կփրկես քո Հոդին»: Իսկ նա, ոչինչ չիմանալով Աստծո մասին, ոչ էլ այն, Թե ինչ է վանըը՝ բացի այն Կնո)ից լսածը պաՀելուց, ասաց նրանց. «Տարե՛ք ինձ, ուր որ գիտեք, քանգի ես չգիտեմ՝ ուր գնամ»: Նրանցից ոմանք, ինչպես որ ես արդեն ասացի, սիրելի էին աբբա Սերիդին, և, դալով վանը, երիտասարդին բերեցին իրենց Հետ: Եվ երբ աբբան երանելի ԴորոԹեոսին ուղարկեց նրանց Հետ խոսելու, աբբա ԴորոԹեոսը փորձեց նրան և գտավ, որ երիտասարդը չի կարողանում իրեն ոչինչ ասել, բացի միայն Հետևյալ խոսքերից. «Ուգում եմ փրկվել»: Այնժամ նա եկավ և ասաց աբբային «ԵԹե ցանկանում ես ընդունել նրան, մի՛ վախե֊ ցիր ոչնչից, քանզի նրա մեջ ոչ մի չար բան չկա»։ Աբբան ասաց նրան. «Շնո՛րՀ արա, ընդունի՛ր նրան քեղ մոտ իր փրկության Համար, քանցի չեմ ուղում որ նա եղբալըների կողքին բնակվի»: Աբբա Դորոթեոսը իր երկյուղածության պատճառով երկար ժա֊

մանակ Հրաժարվում էր դրանից՝ ասելով. «Իմ ուժերից վեր է որևէ մեկի բեռն ինձ վրա վերցնելը, իմ չափի Համար չէ այդ»:
Աբբան պատասխանեց նրան. «Ես կկրեմ Թե՛ քո և Թե՛ նրա բեռը, ինչո՞ւ ես անՀանդստանում»: Այնժամ երանելի ԴորոԹեոսը ասաց նրան. «ԵԹե դու այդպես ես վճռել, ապա տեղեկացրու այդ մասին ծերին (Բարսիլիկոս Մեծին), իՀարկե, եԹե Հարմար ես դտնում»: Աբբան պատասխանեց նրան. «Լա՛վ, ես կասեմ նրան»: Եվ նա դնաց և այդ մասին Հաղորդեց Մեծ ծերին: Իսկ ծերը ասաց երանելի ԴորոԹեոսին. «Ընդունի՛ր այդ երիտասարդին, քանդի քո միջոցով Աստված կփրկի նրան»: Այնժամ նա ուրախուԹյամբ ընդունեց երիտասարդին և տեղավորեց նրան իր Հետ Հիվանդանոցում։ Նրա անունն էր ԴոսիԹեոս։

Երբ Հասավ ճաչի ժամը, աբբա Դորոթեոսը ասաց նրան. «Կեր ալնքան, մինչև Հագենաս, միալն ինձ ասա՛, Թե ինչքան կե֊ րար»: Նա գալով՝ աբբային ասաց. «Ես կերա մեկ ու կես Հաց»: Աբբա Դորոթեոսը Հարցրեց նրան. «Այդքանը քեղ բավակա՞ն էր, Դոսիթեո՛ս»: Իսկ նա պատասխանեց. «Ալո՛, տեր իմ, ալդքանն ինձ բավական էր»: Աբբան Հարցրեց նրան. «Քաղցած չե՞ս, ԴոսիԹե՛ոս»: Նա պատասխանեց. «Ո՛չ, Հա՛յր, քաղցած չեմ»: Այնժամ աբբա Դորոթեոսը ասաց նրան. «Հա)որդ անդամ կեր մեկ Հաց»: Դոսիթեոսը այդպես էլ արեց: Իսկ երբ աբբա Դո֊ րոթեոսը Հարցրեց նրան՝ «Քաղցա՞ծ ես, Դոսիթե՛ոս», նա պատասխանեց «Ալո՛, տեր իմ, փոքր-ինչ քաղցած եմ»: Մի քանի օր անց նորից Հարցրեց նրան. «Հիմա ինչպե՞ս ես, ԴոսիԹեո՛ս, չա֊ րունակո՞ւմ ես արդլոք քեզ քաղցած զգալ»: Նա պատասխա֊ նեց. «Ո՛չ, տեր իմ, քո աղոթըներով ես լավ եմ»: Ասում է նրան աբբան. «Հիմա էլ այդ Հացի կեսը կեր»: Եվ նա այդ էլ արեց: Նորից մի քանի օր Հետո աբբա ԴորոԹեոսը Հարցրեց նրան. «Հիմա՞ ինչպես ես, Դոսիթեո՛ս, արդլոք քաղցած չե՞ս: Նա պա֊ տասխանեղ. «Լա՛վ եմ, տե՛ր իմ»: Ասում է նրան. «Հիմա էլ այդ

կես Հացը կիսիր, մի կեսը կեր, իսկ մյուսը՝ Թող մնա»: Նա այդ էլ արեց: Եվ այսպես, Աստծո օգնուԹյամբ, կամաց-կամաց նա սկսեց բավարարվել այդ քչով, քանի որ կերակրի օգտագործումր կախված է սովորուԹյունից:

Այս երիտասարդը խոնարՀ էր և Հմտորեն էր կատարում իրեն Հանձնարարված գործերը։ Նա ծառալում էր Հիվանդանո֊ ցի Հիվանդներին, և նրանցից յուրաքանչյուրը գոՀ էր նրա ծառալությունից, քանի որ նա ամեն բան կատարում էր մեծ ջանա֊ սիրությամբ: Մի անդամ պատաՀեց, որ նա բարկացավ Հիվանդներից մեկի վրա և գալրութով ինչ-որ բան ասաց նրան, ալդժամ թողեց ամեն բան, գնաց մթերանոց և սկսեց լալ: Երբ Հիվանդանոցի մյուս ծառայողները եկան նրան սփոփելու, նա չէր մխի*թարվում, այնժամ նրանք գնացին Հայր Դորոթեոսի մոտ և* ասացին նրան. «Շնո՛րՀ արա, Հա՛յր, գնա՛ և իմացիր, Թե ի՞նչ է պատաՀել այն եղբորը, նա լաց է լինում, և մենը չենը Հասկանում, Թե ինչու»: Այնժամ աբբա ԴորոԹեոսը մտավ նրա մոտ և, տեսնելով նրան գետնին նստած և լաց լինելիս Հարցրեց նրան. «Ի՞նչ է պատաՀել քեց Դոսիթեո՛ս, ինչո՞ւ ես լալիս»: Դոսիթեոսը պատասխանեց. «Ների՛ր ինձ Հա՛յը, ես բարկացա և կոպիտ խոսեցի եղբորս Հետ»: Աբբան պատասխանեց նրան. «ԱՀա՛ Թե ինչ, Դոսիթեո՛ս, դու բարկանում ես և չե՞ս ամաչում, որ բարկացելև վիրավորել ես քո եղբորը: Մի՞Թե դու չգիտես, որ նա Հենց Քրիստոսն է, և դու Քրիստոսի՛ն ես վիրավորել»: ԴոսիԹեոսը արտասվելով խոնարՀեցրեց գլուխը և ոչինչ չպատասխա֊ նեց: Երբ աբբա ԴորոԹեոսը տեսավ, որ նա արդեն բավականին յաց եղավ, այնժամ նրան Հանդարտությամբ ասաց. «Աստված կների քեզ: Վե՛ր կաց և այս պաՀից քո ուղղվելու սկիզբը կուլն վեր կացավ և ուրախությամբ չտապեց իր ծառալությանը, ասես իրապես Աստծուց ԹողուԹյուն ստացած լիներ: Այսպիսով,

Հիվանդանոցի ծառայողները, նրա սովորությունը իմանալով, երբ տեսնում էին նրան լաց լինելիս, ասում էին. «Ինչ-որ բան է պատաՀել Դոսիթեոսի Հետ, նա նորից ինչ-որ բանում մեղանչել է»: Եվ ասում էին երանելի Դորոթեոսին. «Հա՛լը, մտի՛ր մթերանող, այնտեղ թեղ Համար գործ կա»: Երբ նա մտնում էր և Դո֊ սիԹեոսին գտնում էր՝ գետնի վրա նստած՝ լաց լինելիս, գլխի էր րնկնում, որ նա ինչ-որ մեկին վատ խոսք է ասել: Եվ ասում էր նրան. «Ի՞նչ է, Դոսիթեո՛ս, դու նորից վիրավորե՞լ ես Քրիստոսին կամ նորից բարկացե՞լ ես, չե՞ս ամաչում, ինչո՞ւ դու չես ուղղվում»: Իսկ նա չարունակում էր լաց լինել: Եվ երբ աբբա Դորոթեոսը տեսնում էր, որ նա Հագեցել է լաց լինելուց, ասում էր նրան. «Վե՛ր կաց, Աստված Թող ների քեզ, նորից սկի՛զբ դիր և ուղղվի՛ր վերջապես»: ԴոսիԹեոսը անմիջապես իսկ Հավատով վանում էր իրեն պաչարող տրտմությունը և անցնում էր իր գործին: Նա չատ լավ էր Հարդարում Հիվանդների անկողինը և ազատ էր իր խորՀուրդների խոստովանության մեջ, այնպես որ չատ Հաճախ, երբ Հարդարում էր անկողինը և տեսնում էր, որ երանելի Դորոթեոսը անցնում է իր կողջով, ասում էր նրան. «Հա՛յր, Հա՛յր իմ, մաքերն ինձ ասում են՝ դու լավ ես Հարդա֊ րում: Եվ պատասխանում էր նրան աբբա Դորոթեոսը. «Այ քեղ Հրաչը, դու լավ ծառա ես դարձել, դերադանց Հարդարող, բայց արդյո՞ք դու լավ կրոնավոր ես»: Աբբա ԴորոԹեոսը բնավ Թույլ չէր տալիս նրան, որ տենչ ունենար որևէ առարկայի կամ ինչոր բանի Հանդեպ, և ինչ որ նա ասում էր, ԴոսիԹեոսը ընդու֊ նում էր Հավատով ու սիրով և ամեն ինչում ջանասիրաբար յսում էր նրան: Երբ նա Հագուստի կարիք էր ունենում, աբբա Դորոթեոսը Հենգ իրեն էլ պատվիրում էր կարել այն, և նա դնում ու կարում էր մեծ ջանասիրությամբ և եռանդով: Եվ երբ ավարտում էր, երանելին կանչում էր նրան և ասում. «ԴոսիԹեո՛ս, կարեցի՞ր դու քո Հագուստր»: Նա էլ պատասխանում էր.

«Այո՛, Հայր կարեցի, և չատ լավ ստացվեց»: Աբբա ԴորոԹեոսը ասում էր նրան. «Տա՛ր և այն տուր այսինչ եղբորը կամ Հիվան֊ դին»: Նա գնում և տալիս էր այն մեծ ուրախությամբ: Երանե֊ լին կրկին Հանձնարարում էր նրան կարել մեկ ուրիչը, և երբ նա կարում վերջացնում էր, ասում էր. «Տո՛ւր այդ այսինչ եղբորը»: Նա անմիջապես տալիս էր և երբեք չէր վչտանում և չէր տրտն֊ ջում՝ ասելով. «Ամեն անգամ, երբ ես կարում եմ, նա այն խլում է ինձանից և տալիս ուրիչին», և այն ամեն բարին, որ նա լսում էր, կատարում էր մեծ ջանասիրությամբ: Մի անգամ մեկը, որ Հանձնարարությամբ դուրս էր եկել վանքից, իր Հետ մի դեղե֊ ցիկ և չատ լավ դանակ բերեց: ԴոսիԹեոսը վերցրեց այն և ցույց տվեց Հայր ԴորոԹեոսին՝ ասելով. «Այսինչ եղբայրն է բերել դա֊ նակը, և ես վերցրեցի այն, որպեսգի, եԹե Թույլ տաս, այն պա-Հենը Հիվանդանոցում, որովՀետև լավն է»: Երանելի ԴոսիԹեոսր երբեջ Հիվանդանոցի Համար դեղեցիկ իրեր ձեռջ չէր բե֊ րում, այլ միայն այնպիսիք, որոնք աչխատանքի մե) պիտանի էին: Եվ (այդ պատճառով) ասաց Դոսիթեոսին. «Ցո՛ւյց տուր, տեսնեմ, իրո՞ք այդքան լավն է»: Նա էլ տվեց՝ ասելով. «Ալո՛, Հա՛յր, լավն է»: Աբբան տեսավ, որ իրոք այն լավն է, բայց քա֊ նի որ չէր ուղում, որ Դոսիթեոսը տենչ ունենար ինչ-որ մի իրի Հանդեպ, ուստի և Թույլ չտվեց նրան դանակը իր մոտ պաՀեյու՝ ասելով․«Դոսիթեո՛ս, մի՞թե քեղ Համար ավելի ցանկալի է լինել այս դանակի ծառան, քան Աստծու ծառան: Կամ քեղ Հաճելի՞ է կրքոտությամբ կապվել այս դանակին, կամ չե՞ս ամաչում՝ ցան֊ կանալով, որ այս դանակը քեղ տիրի և ոչ՝ Աստված»: Նա, այս ամենը լսելով, գլուխը չէր բարձրացնում, այլ երեսը գետնին Հառած՝ լռում էր։ Վերջապես, նրան բավականաչափ նախատելուց Հետո, աբբա ԴորոԹեոսն ասաց նրան. «Տա՛ր և դիր այդ դանակը Հիվանդանոցում և երբեք նրան ձեռք չտաս»: Եվ Դոսիթեոսն այնպես էր դգուչանում այս դանակին դիպչե֊

լուց, որ չէր Համարձակվում վերցնել այն նույնիսկ այն ժամանակ, երբ Հարկ էր տալ ուրիչին: Եվ բոլոր ծառալողներից միայն նա էր, որ չէր Հպվում դանակին: Եվ երբեջ չէր ասում. «Մի՞Թե ես այնպիսին չեմ, ինչպիսին ուրիչներն են», այլ այն ամենը, ինչ որ լսում էր Հորից, կատարում էր ուրախությամբ: Ալսպես անցկացրեց նա իր կարձատև ժամանակը վանքում, քանգի նա այնտեղ ապրեց Հինգ տարի և ննջեց՝ Հնագանդու֊ թյան մեծ լինելով, երբեք և ոչ մի բանում չկատարելով իր կամ֊ քր և ոչ մի բան կրքոտությամբ և մոլությամբ չանելով: Երբ նա Հիվանդացավ և սկսեց արյուն Թքել (որից և մաՀացավ), ինչ֊որ մեկից լսեց, որ Թերխաչ ձուն չատ օգտակար է նման արյունա֊ բեր Հագի Համար: Սա Հայտնի էր նաև երանելի ԴորոԹեոսին, որը Հոգ էր տանում նրա ապաքինման Համար, սակալն չատ բազմազբաղ լինելու պատճառով այդ միջոցը նա չմտաբերեց: Դոսիթեոսը ասաց նրան. «Հա՛յը, ուզում եմ քեզ ասել, որ ես լսել եմ ինձ օգտակար մի միջոցի մասին, սակայն չեմ ուզում, որ դու այն տաս ինձ, քանի որ դրա մասին խորՀուրդն ինձ անՀնանգստացնում է»: ԴորոԹեոսը պատասխանեց նրան՝ ասելով. «Ասա՛ ինձ, որդյա՛կ, ի՞նչ միջոց է դա»: Նա պատասխանեց. «Խոստացի՛ր ինձ, որ դու այն չես տա ինձ, քանի որ, ինչպես ես ասացի, դրա մասին խորՀուրդները խռովեցնում են ինձ»: «Լա՛վ, ես կանեմ ալնպես, ինչպես դու ես կամենում»: Ալնժամ Հիվանդն ասաց նրան. «Ես լսել եմ ոմանցից, որ Թերխաչ ձուն օգտակար է նման արյունաբեր Հագի Համար, սակայն ի սեր Աստծո, եթե քեց Հաճելի է, ինչ որ դու նախկինում ինձ չէիր տալիս քո կամքով, այն մի՛ տուր նաև այժմ՝ իմ խորՀուրդների պատճառով»: Աբբան պատասխանեց նրան. «Լա՛վ, եԹե չես ու֊ գում, չեմ տա, միայն Թե դու մի՛ վչտացիր»: Եվ նա ջանում էր ձվի փոխարեն տալ նրան իր Համար օգտակար այլ դեղամիջոց֊ ներ, քանի որ, ինչպես ԴոսիԹեոսն էր նախօրոք ասել, ձվի Հետ

կապված մաքերը խռովեցնում էին իրեն: ԱՀա Թե ինչպես էր նա ջանում մերժել իր կամքը` նույնիսկ այսպիսի ՀիվանդուԹյան մեջ:

Նա մչտապես կրում էր Աստծո մասին Հիչողությունը, քան֊ գի աբբա ԴորոԹեոսը պատվիրել էր նրան մչտապես կրկնել. «Տե՛ր Հիսուս Քրիստոս, ողորմի՛ր ինձ», նաև՝ «Որդի՛ Աստծո, օգնի՛ր ինձ». այսպես անդադար կրկնում էր նա այս աղոթքը: Երբ նրա Հիվանդությունը չափաղանց սրվեց, երանելին ասաց նրան. «Դոսիթե՛ոս, Հո՛գ տար աղոթքի Համար, տես, որ չկտրվես նրանից»: Նա պատասխանեց. «Լա՛վ, Հա՛լը, միայն Թե աղոԹի՛ր ինձ Համար»։ Կրկին երբ նրա վիճակը էլ ավելի վատԹարացավ, երանելին ասադ նրան. «Դե, ԴոսիԹեո՛ս, ինչպե՞ս է աղոԹթը, չա֊ րունակվո՞ւմ է առաջվա պես»: Նա պատասխանեց. «Այո՛, Հա՛յր, քո աղոթեքների չնորՀիվ»: Իսկ երբ նրա վիճակը առավել վատԹարացավ, և ՀիվանդուԹյունն այնպես սրվեց, որ նրան կրում էին սավանի վրա, աբբա Դորոթեոսը Հարցրեց նրան. «Ինչպե՞ս է աղոթքը, Դոսիթեո՛ս»: Նա պատասխանեց. «Ների՛ր, Հա՛լը, էլ չեմ կարողանում պաՀել ալն»: Ալնժամ ասաց աբբան. «Եվ այսպես, Թո՛ղ աղոթեըր, միայն Հիչի՛ր Աստծուն և պատկերացրու Նրան իրապես քո առջև»։ Սաստիկ տանջվելով՝ Դոսիթեոսը այս մասին Հաղորդեց Մեծ ծերին (Բարսիլիկոս Մեծին)՝ ասելով. «Արձակի՛ր ինձ, քանգի էլ չեմ կարողանում դիմանալ»: Ծերը սրան պատասխան տվեց և ասաց նրան. «Դիմացի՛ր, որդյա՛կ, քանգի մոտ է Աստծո ողորմությունը»: Իսկ երանելի Դո֊ րոթեոսը, տեսնելով այս, վչտանում էր նրա սաստիկ տան)անը֊ ների Համար, և վախենում էր, որ նրա միտքը չվնասվի: Մի քա֊ նի օր անց Դոսիթեոսը նորից տեղեկացրեց իր մասին ծերին՝ ասելով․ «Տե՛ր իմ, այլևս չեմ կարող ապրել»: Այնժամ ծերը պա֊ տասխանեց. «Գնա՛ խաղաղությամբ, որդյա՛կ, կանգնի՛ր Ամե֊ նասուրբ Երրորդության առջև և աղոթի՛ր մեզ Համար»: Լսելով

ծերի այս խոսքերը՝ եղբայրները սկսեցին դժգոՀել և ասել. «Ի՞նչ առանձնաՀատուկ բան արեց նա, կամ ի՞նչ սխրանքներ գործեց, որ արժանացավ ալսպիսի խոսքեր լսելու»: Քանգի նրանք իսկա֊ պես չէին տեսել, որ Դոսիթեոսը առանձնաՀատուկ ձգներ կամ օրը մե) կերակուր ընդուներ, ինչպես որ անում էին այնտեղ եղողներից ոմանը, կամ էլ, որ (գիչերը) Հսկեր, նախքան սովո֊ րական Հսկման ժամը, այլ նույնիսկ Հսկումներին ուչացած էր ներկայանում, նաև չէին տեսել, որ նա առանձնաՀատուկ ժուժկալություն ունենար, այլ, ընդՀակառակն, նկատել էին, որ եթե պատաՀաբար Հիվանդներից մնում էր մի քիչ Հյութ կամ ձկան գլուխներ, կամ նման ինչ-որ բան, նա ուտում էր դրանք: Իսկ այնտեղ կային միաբաններ, որոնը, ինչպես ես ասացի, երկար ժամանակ կերակուր էին ընդունում օրը մե) և կրկնապատկում էին իրենց ժուժկալությունը և Հսկումները: Հենց նրանը էին, որ լսելով ծերի նման պատասխանը՝ ուղղված երիտասարդին, որն րնդամենը Հինգ տարի էր, ինչ գտնվում էր վանքում, խռովվեցին՝ չճանաչելով նրա գործերը և անտարակույս Հնագանդու֊ Թյունը ամեն ինչում, և որ նա երբեջ ոչ մի բանում իր կամջը չկատարեց, այլ, երբ պատաՀում էր, որ աբբա ԴորոԹեոսը նրան մի բան էր ասում՝ նրա վրա ծիծաղելով, (կամ կարծես Թե ինչոր բան Հրամայելով), նա փութով գնում և կատարում էր այն՝ առանց քննարկելու: Օրինակ, սկզբում նա սովորության Համաձայն բարձր էր խոսում. երանելի ԴորոԹեոսը, ծիծաղելով նրա վրա, մի անգամ ասագ նրան. «Քեց Հաց ու գինի՞ է Հարկավոր, Դոսիթեո՛ս: Դե ինչ, գնա Հաց ու գինու ետևից»: Նա էլ, լսելով այս, գնաց և բերեց մի գավաթ գինի և Հաց և տվեց աբբային, որպեսգի ընդունի նրա օրՀնությունը: Աբբա Դորոթեոսը, չՀաս֊ կանալով նրա արարքը, գարմանքով նալեց նրան և ասաց. «Դու ի՞նչ ես ուղում»: Նա ասաց. «Դու ինձ Հանձնարարեցիր դնալ Հաց ու գինու ետևից, դե Հիմա տո՛ւր ինձ քո օրՀնությունը»:

Այնժամ աբբան ասաց. «Անմի՛տ, քանի որ դու բղավում ես դո-Թերի նման, որոնք բղավում են, երբ (Հարբում) են և սկսում բարկանալ, ես էլ ասացի քեղ՝ գնա Հաց ու գինու ետևից, քանի որ դու խոսում ես դոԹերի պես»: ԴոսիԹեոսն էլ, լսելով այս, խոնարՀվեց և ետ տարավ իր կողմից բերածները:

Մի անգամ նա եկավ աբբա ԴորոԹեոսի մոտ, որպեսզի Սուրբ Գրքից ինչ-որ բան Հարցնի, քանի որ նա իր մաքրության չնորՀիվ սկսել էր Հասկանալ Սուրբ Գիրքը: Երանելի ԴորոԹեոսր չկամեցավ, որ նա տրվի այդ բանին, որպեսցի պաՀպանի խո֊ նարՀությունը։ Եվ այսպես, երբ Դոսիթեոսը Հարցրեց, նա պատասխանեց. «Ձգիտե՛մ»: Սակայն նա չՀասկանալով իր Հոր դիտավորությունը, նորից եկավ և Հարցրեց Սուրբ Գրթի մի այլ Հատվածի մասին, ալնժամ աբբան ասաց նրան. «Ես չգիտեմ, այլ դնա՛ և Հարցրո՛ւ վանաՀորը»: Եվ ԴոսիԹեոսը դնաց՝ առանց թեկուզ փոքր-ինչ քննարկելու։ Աբբա Դորոթեոսն էլ նախապես ասել էր վանաՀորը. «ԵԹե ԴոսիԹեոսը գա քեզ մոտ ինչ-որ բան Հարցնելու Սուրբ Գրքից, ԹեԹևակի ծե՛ծ տուր նրան»: Այսպիսով, երբ նա եկավ և Հարցրեց վանաՀորը, նա սկսկեց Հրել նրան՝ ասելով. «Ինչո՞ւ դու Հանդիստ չես նստում խցում և չես լռում, երբ դու ոչինչ չգիտես: Ինչպե՞ս ես Համարձակվում Հարցնել նման բաների մասին: Ինչո՞ւ չես Հոգում քո անմաք֊ րության մասին»: Եվ նման այլ արտաՀայտություններ անելով՝ վանաՀայրը, երկու ԹեԹևակի ապտակ տալով, ետ ուղարկեց նրան: Դոսիթեոսը, վերադառնալով աբբա Դորոթեոսի մոտ, ցույց տվեց նրան իր ապտակներից կարմարած այտերը և ասաց. «ԱՀա ես ստացա այն, ինչ խնդրում էի»: Սակայն չասաց նրան, թե՝ «Ինչո՞ւ դու ինքդ չլուսաբանեցիր ինձ, այլ ուղարկեցիր վանաՀոր մոտ»: Նա ոչ մի նման բան չասաց, այլ այն ամենը, ինչ որ ասում էր նրան Հայրը, ընդունում էր Հավատով և կատարում էր՝ առանց քննելու և դատողություններ անելու: Իսկ երբ նա աբբա Դորոթեոսին Հարցնում էր որևէ մտածության մասին, ապա լսածը այնպիսի վստաՀությամբ էր ընդունում և այնպես էր պաՀում այն, որ երկրորդ անգամ այլևս չէր Հարցնում ծերին նույն խորՀրդի մասին:

Այսպիսով, ինչպես ես ասացի, եղբայրներից ոմանք, չՀասկանալով այս սքանչելի գործերը, տրտն)ում էին Մեծ ծերի կողմից Դոսիթեոսին ասված խոսքերի Համար: Իսկ երբ Աստված կամեցավ Հայտնել այն փառքը, որ պատրաստված էր Դոսիթեոսին իր սուրբ Հնագանդության Համար, ինչպես նաև ցույց տալ Հոգիներ փրկելու այն չնորՀը, որն ուներ երանելի ԴորոԹեոսը թեև տակավին աչակերտ էր, բայց արժանացավ այդպես ձիչտ և արագ առաջնորդել Դոսիթեոսին առ Աստված։ Երանելի աչա֊ կերտի վախճանից չատ ժամանակ չանցած՝ պատաՀեց Հետևլա֊ լը. մեկ այլ տեղից մի մեծ ծեր, գալով այնտեղ գտնվող եղբայրների մոտ, կամեցավ տեսնել այդ վանքի նախկինում նն֊ ջած սուրբ Հայրերին և աղոթեց Աստծուն, որպեսգի Նա Հայտնի իրեն նրանց մասին։ Եվ տեսավ նրանց բոլորին միասին՝ կանգնած մի դասի մեջ, իսկ նրան մեջ՝ մի երիտասարդի: Ծերր Հետո Հարցրեց. «Ո՞վ է այն երիտասարդը, որին ես տեսա սուրբ Հայրերի չարքում»: Եվ երբ նա նկարագրեց նրա դիմագծերը, ապա բոլորը իմացան, որ դա ԴոսիԹեոսն է եղել, և փառավորե֊ ցին Աստծուն՝ գարմանալով, Թե ինչպիսի կլանքից և նախկին ինչպիսի ապրելակերպից ինչ չափի արժանացավ Հասնել այդ֊ թան կարձ ժամանակաՀատվածում՝ այն բանի չնորՀիվ, որ ուներ Հնագանդություն և մերժում էր իր կամքը: Այդ բոլորի Համար փառը տանը մարդասեր Աստծուն ալժմ և միչտ և Հավիտլանս Հավիտենից: Ամեն



## ՄԵՐ ՍՈՒՐԲ ՀԱՅՐ ԱԲԲԱ ԴՈՐՈԹԵՈՍԻ ՀՈԳԵՇԱՀ ԽՐԱՏՆԵՐԸ ԻՐ ԱՇԱԿԵՐՏՆԵՐԻՆ

Որոնք նա գրի է առել այն ժամանակ, երբ դուրս է եկել աբբա Սերիդի վանքից և Աստծո օգնությամբ հիմնել է իր սեփական վանքը, աբբա Յովհաննեսի (որ անվանվում էր Մարգարե) մահից և աբբա Բարսիլիկոսի լռումից հետո։

#### ԱՇԽԱՐՀԻՑ ՀՐԱԺԱՐՎԵԼՈՒ ՄԱՍԻՆ

1-ին ուսուցում

Սկզբում, երբ Աստված ստեղծեց մարդուն (Ծննդ. 2.20), Նա նրան բնակեցրեց դրախտում, ինչպես ասում է աստվածային Սուրբ Գիրքը, և դարդարեց նրան ամեն տեսակ առաքինություններով՝ պատվիրելով, որ չուտի դրախտի մեջտեղում գտնվող ծառից: Եվ այսպես, նա այնտեղ գտնվում էր դրախտի վայելչու֊ թյան մեծ, աղոթեր, Հայեցողության, ամեն տեսակ փառջ ու պատվի մեջ՝ ունենալով առողջ զգացմունքներ և գտնվելով այն բնական (վիճակում), որում ստեղծվել էր։ Քանգի Աստված ստեղծեց մարդուն Իր պատկերով, այսինքն՝ անմաՀ, ինքնիչխան, դարդարված ամեն տեսակ առաջինություններով։ Բայց երբ նա խախտեց պատվիրանը՝ ճաչակելով այն ծառի պտղից, որից Աստված պատվիրել էր նրան չուտել, այնժամ նա վտարվեց դրախտից (Ծննդ. 3), ընկավ բնական վիճակից և ապրեց արդեն մեղքի մեջ՝ փառասիրության, դարի բոլոր Հաճուլքների Հանդեպ սիրո և այլ կրջերի մեջ, և տիրվեց նրանց կողմից, քանզի ինքը նրանց ծառան դարձավ՝ Հանցանը գործելու պատճառով: Ալնժամ կամաց֊կամաց սկսեց բազմանալ չարիքը, և Թագավորեց մաՀը: Ոչ մի տեղ աստվածապաչտություն չմնաց, այլ ամենուրեք վերացավ Աստծո ճանաչողությունը։ Միայն քչերը, ինչպես ասացին մեր Հայրերը, բնական օրենքից մղված՝ ճանաչեցին Աստծուն, ինչպիսիք էին ԱբրաՀամը և մյուս նաՀապետները՝ Նոյր, Հակոբը, կարճ ասած, չատ ըչերը և Համարյա եղակիները ճանաչեցին Աստծուն: Քանզի Թչնամին այդ ժամանակ Թափեց իր ամբողջ չարությունը. և քանի որ մեղքը թագավորեց, ապա երևան եկան կռապաչտությունը, բազմաստվածությունը, կախարդությունը, մարդասպանությունը և սատանայական մյուս չարիքները: Եվ այն ժամանակ բարերարն Աստված, իր արարածների Հանդեպ գթասրտություն ցուցաբերելով, Մովսեսի միջոցով

տվեց օրենքի գիրը, որում մի բանը արգելում էր, իսկ մյուսը՝ կարգադրում, կարծես Թե ասելով՝ այս արե՛ք, իսկ այս մյուսը՝ մի՛ արեջ: Նա պատվիրան տվեց և ամենից առա) ասաց. «Մեր Տեր Աստվածը մեկ Տեր է» (Բ Օրին. 6. 4), որպեսգի սրա միՋոցով նրանց միտքը չեղի բազմաստվածությունից։ Եվ դարձյալ ասում է. «Եվ պիտի սիրես քո Տեր Աստծուն քո ամբող) Հոգով և քո ամբողջ մտքով» (Բ Օրին. 6; 5): Եվ ամենուրեք Հայտնում է, որ մեկ Աստված կա և մեկ Տեր, և որ ուրիչը՝ չկա։ Քանգի ասելով՝ «Սիրիր թո Տեր Աստծուն», նա ցույց տվեց, որ մեկ Աստված կա և մեկ Տեր: Եվ դարձլալ տասնաբանլալի մեջ ասում է. «Միայն ւթո Տեր Աստծուն պիտի երկրպագես և Նրան միայն պիտի ծառայես և Նրան մերձենաս և Նրա անունով երդվես» (Բ Օրին. 6; 13), Հետո ավելացնում է. **«Ինձանից բացի այլ աստվածներ չպի**֊ տի լինեն ըեզ Համար՝ որևէ բանի նմանությամբ՝ ո՛չ վերևում՝ երկնքում, ո՛չ ներքևում՝ երկրի վրա» (Եյք 20; 34), քանի որ մարդիկ ծառայում էին արարածներին:

Եվ այսպես, բարերար Աստված տվեց օրենքը, որպես օգնություն, չարից դառնալու և ուղղվելու Համար, սակայն նրանք 
չուղղվեցին: Առաքեց մարդարեներին, սակայն նրանք ևս Հաջողություն չունեցան, քանդի չարը ՀաղթաՀարել էր (ողջ մարդկային բնությունը), ինչպես որ Եսային է ասում. «Ոտքից մինչև 
գլուխ նրա վրա առողջ տեղ չկա, վերքերի, այտուցների և չարավոտ խոցերի վրա ո՛չ սպեղանի կա, ո՛չ ձեթ, ո՛չ էլ վիրակապ»
(Ես. 1; 6): Կարծես թե ասում է. «Ձարը մասամբ չէ, ոչ էլ մի տեղ 
է, այլ՝ ամբողջ մարմնի մեջ, ընդդրկել է ամբողջ Հոդին, տիրացել 
է նրա ամբողջ դորությանը, սպեղանի չկա խոցերի վրա դնելու, 
ասել է թե՝ ամեն ինչ մեղքին Հպատակ է դարձել, ամեն ինչին նա 
ինչն է տիրում»։ Եվ Երեմիան նմանապես ասում է. «Բարելոնին 
դեղ տվեցինք, սակայն նա չբժչկվեց» (Երեմ 51; 9), այսինքն՝ 
մենք Հայտնեցինք Քո անունը, Հռչակեցինք Քո պատվիրանները,

բարերարությունները և խոստումները, կանխավ ասացինք Բաբելոնի վրա Թչնամիների Հարձակման մասին, բայց նա չբժչկվեց, ալսինըն՝ չապաչխարեց, չերկլուղեց, իր չար գործերից չդարձավ: Ալսպես է ասում նաև մի այլ տեղում. «Զուր ծեծեցի ձեր որդիներին, դուը խրատ չառաջ» (Երեմ. 6; 30), այսինջն՝ խելթի չեկաը և չխրատվեցիը: Եվ սաղմոսի մե) ասված է. «Ամեն տեսակ կերակուրից գարչեց նրանց սիրտը, և նրանք մոտեցան **մաՀվան դռներին»** (Սդմ. 106; 18): Այնժամ վերջապես բարերար և մարդասեր Աստված առաքեց Իր Միածին Որդուն, քանզի միայն Աստված կարող էր բժչկել այդպիսի Հիվանդությունը, և այդ բանը ծածկված չէր մարդարեներից: Դրա Համար էլ ԴավիԹ մարգարեն պարգ ասում է. «Դո՛ւ, որ թերովբեների վրա ես նս֊ տում, Հայտնվի՛ր, արժնացրո՛ւ Քո գորությունը և արի՛ մեզ փը֊ կыпւ» (Սոմ. 79; 23), և՝ «Տե՛ր, ցածրացրու երկինքը և իջի՛ր» (Սղմ. 143; 5) և այլն: Մյուս մարդարեներն էլ դանադան կերպով բացում բաներ բարբառեցին. ոմանք, աղերսելով, որպեսգի Նա գա, մյուսները՝ ավետելով, որ Նա գալու է:

Եվ այսպես, եկավ մեր Տերը՝ Մարդ դարձած Հանուն մեղ, որպեսզի, ինչպես ասում է սուրբ Գրիգորը, նմանով նմանը բժչկեր, այսինքն՝ Հոգով՝ Հոգին, մարմնով՝ մարմինը, քանզի Նա
ամեն ինչով, բացի մեղջից, մարդ դարձավ։ Նա վերցրեց մեր
մարդկային բնությունը, մեր նախնական կազմությունը և դարձավ նոր Ադամ՝ ըստ Աստծո պատկերի, Ով Ստեղծողն էր առաջին Ադամի, նորոգեց բնական վիճակը և զգացմունքները կրկին
առողջացրեց, ինչպիսին որ նրանք եղել էին սկզբում։ Դառնալով մարդ՝ վերականգնեց ընկած մարդուն, ազատեց նրան, որին
մեղջը ստրկացրել և բռնությամբ տիրել էր, քանզի թշնամին
տիրում էր մարդուն բռնությամբ և չարչարելով, այնպես որ
մեղանչել չցանկացողները ևս ակամա մեղանչում էին, ինչպես
որ առաջյալն է ասում մեր անունից. «Ոչ թե անում եմ բարին,

որ կամենում եմ, այլ գործում եմ չարը, որ չեմ կամենում» (Հում. 7; 19):

Եվ ալսպես, Աստված, Հանուն մեզ մարդանալով, ազատեց մարդուն Թչնամու պատճառած տառապանըներից: Քանզի Աստված տապալեց Թչնամու ամբողջ գորությունը, ավերեց նրա ամրոցը, փրկեց մեց նրա տիրապետությունից և ազատեց մեց նրա ենԹակայությունից և ստրկությունից, եթե միայն մենը ինը֊ ներս մեր կամքով չուգենանք մեղանչել, որովՀետև Նա մեզ իչխանություն տվեց, ինչպես Նա ինքն ասաց, «կոխոտելու իժին, կարիճին և Թչնամու ամբող) գորությունը» (Ղուկ. 10; 19)՝ սուրբ մկրտությամբ մաթրելով մեզ ամենայն մեղթիզ, թանզի սուրբ մկրտությունը կտրում և Հեռագնում է ամենայն մեղթ։ Միաժամա֊ նակ բարերան Աստված, գիտենալով մեր տկարությունը և կան֊ խատեսելով, որ մենք սուրբ մկրտությունից Հետո էլ պիտի մե֊ դանչենը, ինչպես ասված է Սուրբ Գրքում, Թե՝ «**Մարդու միտքը** իր մանկությունից տրամադիր է խորՀելու չարը» (Ծննդ. 8; 21), տվեց մեզ, Իր բարերարության Համաձայն, սուրբ պատվիրաննե֊ րը՝ մաքրելու Համար մեզ, որպեսզի մենք, եթե կամենանք, կարո֊ դանանը նորից պատվիրանապաՀության միջոցով մաբրվել, ոչ միայն մեր մեղջերից, այլև Հենց բուն կրջերից, քանզի այլ են կրքերը, և այլ՝ մեղջերը: Կրջեր են՝ բարկությունը, փառասիրությունը, Հեչտասիրությունը, ատելությունը, գագրելի վավաչոտությունը և սրանց նմանները։ Իսկ մեղջերը՝ կրջերի Հենց գործողություներն են, երբ մեկր գործով է կատարում դրանք, այսինըն՝ մարմնով կատարում է այն գործերը, որոնը նրան կրքերն են մղում (կատարելու): Քանզի կարելի է կրքեր ունենալ, սակայն չգործել ըստ նրանց:

Եվ այսպես, Նա մեզ տվեց, ինչպես ասացի, պատվիրանները՝ մաքրելու Համար մեզ նաև Հենց մեր բուն կրքերից, ամենավատ նախադրյալներից, որոնք դտնվում են մեր ներքին մարդու մեջ.

քանգի պատվիրանները մարդուն ուժ են տալիս տարբերելու չարն ու բարին, արժնացնում են նրան, ցույց են տալիս նրան այն պատճառները, որոնց Հետևանքով նա ընկնում է մեղքի մեջ, և ասում է. «Օրենըն ասում է՝ մի՛ սպանիր, իսկ ես ասում եմ՝ նույ-**Նիսկ մի՛ բարկացիր»** (Մատթ. 5; 27-28)։ Քանցի, եթե դու տրվես ցանկասիրությանը, թեկուցև այսօր էլ չչնանաս, սակայն ցանկու֊ Թյունը չի դադարի ներսում քեղ խռովել, մինչև քեղ չներքաչի Հենց բուն գործողության մեջ: Եթե դու բարկանում ու ջղայնա֊ նում ես քո եղբոր վրա, ապա երբևիցե մի օր կրնկնես նաև չա֊ րախոսության մեջ, Հետո կսկսես նաև դավադրել նրա դեմ, ու այդ կերպով, կամաց-կամաց առաջ գնալով, կՀասնես վերջ ի վերջո և մարդասպանության: Դարձյալ օրենթն ասում է. «**Աչթի դեմ** ա**չը, ատամի դեմ ատամ»** (Ղևտ. 24; 20) և այլն, իսկ Քրիստոս ուսուցանում է ո՛չ միայն Համբերությամբ կրել այտին Հասցված ապտակը, այլև խոնարՀությամբ դարձնել նաև մյուս այտը։ Քանդի այն ժամանակ օրենքի նպատակը կայանում էր նրանում, որ մեց ուսուցաներ չանելու այն, ինչից մենք ինքներս չէինք ուցում վնասվել, դրա Համար էլ Նա վախի միջոցով էր մեղ կասեցնում չարիք գործելուց, որպեսզի ինքներս չտուժեինք գրանից: Իսկ ներկայումս պաՀանջվում է, ինչպես ասացի, վռնդել բուն ատե֊ լությունը, ինքնասիրությունը, փառասիրությունը և մյուս կրքերը: Մի խոսքով, ալժմ մեր Տիրո)՝ Քրիստոսի նպատակն է մեց ուսուցանել, թե ինչից ենք մենք ընկել այս բոլոր մեղքերի մեջ, ինչ պատճառով են մեդ այսպիսի չար օրեր Հասել: Եվ այսպես, սկդ֊ բից, ինչպես արդեն ասացի, Նա մեզ ազատեց սուրբ մկրտու֊ թյամբ՝ տալով մեզ բարին գործելու ազատություն, եթե կամենանը, որպեսգի այլևս բռնությամբ չտարվենը դեպի չարը, քանցի նա, ով գերված է մեղջերով, նրանջ նրան ծանրացնում ու գրավում են, ինչպես և ասված է, Թե՝ «Ցուրաջանչյուրը պիտի կապվի իր մեղջերի Թեյերով» (Առակ. 5; 22): Հետո Նա մեզ ուսուցանում է՝ ինչպես սուրբ պատվիրանների միջոցով մաքրվել նույն բուն կրքերից, որպեսցի նրանց միջոցով դարձյալ չրնկնենք միևնուլն մեղջերի մե): Վեր)ապես, մեղ ցուլց է տալիս նաև պատճառը, որից մարդն ընկնում է անՀոգության և անՀնացանդու֊ թյան մեծ Աստծո պատվիրանների Հանդեպ, և ըստ այդմ դեղամիջոց է տալիս մեզ ընդդեմ այս պատճառի, որպեսզի մենը կարողա**֊** նանք Հնագանդ դառնալով՝ փրկվել։ Իսկ ո՞րն է այդ դեղամիջոցը, և ո՞րն է անՀոգության պատճառը: Լսեցե՛ք, թե ինչ է ասում մեր Տերը. «Սովորեցե՛ք Ինձնից, որ Հեզ եմ և սրտով խոնարՀ, և ձեզ **Համար Հանդիստ կդտներ»** (ՄատԹ. 11. 29): ԱՀա ալստեղ Նա Հակիրճ, մեկ խոսքով, մեց ցույց տվեց արմատն ու պատճառը բոլոր չարիքների և դրանցից ազատվելու դեղամիջոցը, որը պատճառն է բոլոր բարիքների, ցույց տվեց, որ բարձրամտությունը մեզ տապալեց, և որ անՀնար է այլ կերպ ողորմության ստանալ, եթե ոչ միայն սրա Հակադիրով, այսինըն՝ խոնարՀամտությամբ: Քանդի բարձրամտությունը ծնում է անՀոգություն, անՀնագանդություն և կործանում, ինչպես որ խոնարՀամտությունը ծնում է Հնագանդություն և Հոգու փրկություն: ԻՀարկե, ես այստեղ նկատի ունեմ ճչմարիտ խոնարՀամտությունը, ոչ թե խոսքերով միայն կամ արտաքին խոնարՀ կեցվածքով, այլ իսկապես այն խոնարՀ դգացու֊ մը, որ Հաստատված է Հենց բուն սրտում: Եվ այսպես, ով ցանկա֊ նում է գտնել ճչմարիտ խոնարՀություն և Հոգու անդորը, թող խոնարՀամտություն սովորի և կտեսնի, որ նրանում է ամենայն ուրախություն և ամենայն փառը և ամբողջ Հանգիստը, ինչպես որ Հպարտության մե》 այս ամենի Հակառակն է: Քանդի ի՞նչ պատճառով մենը ենԹարկվեցինը այս բոլոր վչտերին: Պատճառր մեր Հպարտությունը չէ՞ արդյոք, մեր անմտությունը չէ՞ արդյոք: Պատճառն այն չէ՞, որ մենը չենը սանձաՀարում մեր չար ցանկու֊ թյունները: Պատճառն այն չէ՞, որ մենը Համառում ենը մեր դառը

ինքնակամության մեջ: Դե էլ ուրիչ ի՞նչ պատճառով: Մի՞թե մարդը իր ստեղծվելու պահից իսկ ամեն տեսակ վայելչությունների, ամեն տեսակ հանդստի և ամեն տեսակ փառքի մեջ չէր: Նրան պատվիրել էր չանել այդ մի բանը, իսկ նա արեց: Տեսնո՞ւմ ես Հպարտությունը, տեսնո՞ւմ ես Համառությունը, տեսնո՞ւմ ես համառությունը, տեսնո՞ւմ ես

Այս բոլորից Հետո Աստված, տեսնելով այդպիսի անպատկառությունը, ասում է՝ նա անմիտ է։ Նա չի կարողանում վայելել ուրախությունը: Եթե նա աղետներ չկրի, ապա էլ ավելի առաջ կգնա և կատարելապես կկործանվի։ Քանզի եթե չիմանա, թե ինչ է վիչտր, ապա չի իմանա՝ և ինչ է Հանգիստը»: Այնժամ Աստված Հատուցեց նրան այն, ինչին որ նա արժանի էր, և վտարեց նրան դրախտից։ Եվ մարդը տրվեց իր սեփական եսասիրու֊ Թլանը և իր սեփական կամջին, որպեսգի դրանը փչրեին նրա ոսկորները, որպեսգի նա սովորեր Հետևել ոչ Թե ինքնիրեն, այլ՝ Աստծո պատվիրաններին, որպեսգի անՀնագանդության Հետևանքով կրած չարատան》ությունը սովորեցներ նրան Հնադանդության Հանդստին, ինչպես ասված է մարդարեի մոտ. «Քո ապստամբությունը ջեղ խրատ է լինելու» (Երեմ. 2; 19): Սակայն Աստծո բարերարությունը, ինչպես Հաճախ եմ ասել, չանտեսեց իր ստեղծածին, այլ կրկին Հորդորում է, դարձյալ կանչում է. «Ինձ մոտ եկե՛ք, բոլոր Հոգնածներ և բեռնավորվածներ, և Ես ձեզ կՀանդստացնեմ» (Մատթ. 11; 28)։ Կարծես թե ասում է. «ԱՀա՛ դութ աչխատեղիր, չարչարվեցիր, աՀա դուր ճաչակեցիք ձեր անՀնագանդության չար Հետևանքները, Հիմա արդեն եկե՛ք, դարձե՛ք Ինձ մոտ, եկե՛ք և ճանաչեցե՛ք ձեր տկարությունը, որպեսցի մաներ ձեր Հանգստի և փառթի մեջ: Եկե՛թ, վերակենդանացրեք ձեզ խոնարՀամտությամբ՝ բարձրամտու֊ թյան փոխարեն, որով դուջ ձեղ սպանեցիջ: Սովորեցե՛ջ Ինձնից, որ Հեզ եմ և սրտով խոնարՀ, և ձեզ Համար Հանգիստ կգտ-

<sup>\*</sup> Անրնչություն - բացարձակ հրաժարում ամենայն ինչքից, որը հատուկ է ճգնավորներին:

նեք» (Մատթ. 11. 29): 0′, դարմա՛նք, եղբայրնե՛ր իմ, ի՜նչ կարող է անել Հպարտությունը: 0′, Հրա՛չը, որքա՜ն գորեղ է խո֊ նարՀամտությունը: Քանգի ի՞նչ կարիք կար ընկնելու այսպիսի Հանկարծափոխության մեջ: Եթե մարդը սկզբում խոնարՀվեր, լսեր Աստծուն և պաՀեր պատվիրանը, ապա և չէր ընկնի: Դարձլալ, ընկնելուց Հետո էլ, Աստված նրան Հնարավորություն տվեց գղջալու և ողորմություն գտնելու, սակայն և այնպես, նրա պարանոցը մնաց անխոնարՀելի: Քանզի Աստված եկավ և ասաց նրան. «**Ո՞ւր ես, Ադա՛մ»**, ալսինքն՝ ինչպիսի՜ փառքից ինչպիսի ամոթի եկար: Իսկ Հետո, Հարցնելով, թե՝ «Ինչո՞ւ մեղանչեցիր, ինչո՞ւ խախտեղիր (պատվիրանը)», պատրաստում էր նրան Հենց այն բանին, որ նա ասեր՝ «ներիր»: Սակայն չկա խոնար-Հություն: Որտե՞ղ է խոսքը՝ «ներիր»: Չկա գղջում, այլ՝ լրիվ Հակառակը: Քանգի նա Հակաճառում է և առարկում. «Այն կի**նր, որ Դո՛ւ տվեցիր, նա՛ խաբեց ինձ»,** և չասաց. «Իմ կինն ինձ խաբեց», այլ՝ «Այն կինը, որ Դո՛ւ ինձ տվեցիր», կարծես Թե ասում էր. «Այն փորձանքը, որ Դո՛ւ իմ գլխին բերեցիր»: Քանցի միչտ ալսպես է լինում, եղբալընե՛ր, երբ մարդը չի ուցում Հանդիմանել իրեն, ապա նա չի Հապաղում մեղադրել նույնիսկ Աստծուն: Հետո Աստված դիմում է կնոջը և ասում նրան. «Դո՛ւ ինչո՞ւ չպաՀեցիր պատվիրանը», կարծես Հատուկ ներչնչում էր նրան, Թե՝ ծայրաՀեղ դեպքում գոնե դո՛ւ ասա՝ «ներիր», որպեսգի խոնարՀվի քո Հոգին, և դու ողորմություն գտնես։ Բայց դարձյալ չի լսում «ներիր» խոսքը, քանգի նա էլ է պատասխանում. «Օձր՛ խարհց ինձ», կարծես Թե ասում էր. «Օձր՛ մեղանչեց, ես ի՞նչ գործ ունեմ»: Ի՞նչ եք անում, անիծյայնե՛ր, գղջա֊ ցե՛ք, ճանաչեցե՛ք ձեր Հանցանքը, ցա՛վ կրեք ձեր մերկության Համար: Սակայն նրանցից և ո՛չ մեկը չկամեցավ մեղադրել ինը֊ նիրեն, ո՛չ մեկի մե) խոնարՀուԹյան նչույլ անգամ չգտնվեց: Եվ աՀա, դուք պարդ տեսնում եք, Թե մինչև ուր Հասավ մեր Հոդե֊

վիճակը, աՀա Թե ինչպիսի փչոտ պատուՀասներ բերեց մեզ այն, որ մենք արդարացնում ենք ինքներս մեզ, որ Համառում ենք մեր կամքի մեծ և Հետևում ենք ինքներս մեզ: Այս բոլորը Հպարտության ծնունդներն են և Աստծո Թչնամիները: Իսկ խոնար-Համտության ծնունդներն են՝ ինքնապարսավումը, անվստահությունը սեփական մտքին, ատելությունը սեփական կամքի Հանդեպ, քանզի մարդը սրանց չնորհիվ արժանանում է դալու ինքնիրեն և վերադառնալու իր բնական վիճակին՝ Քրիստոսի սուրբ պատվիրաններով սրբվելու միջոցով: Առանց խոնարՀության անհնար է ենթարկվել պատվիրաններին և Հասնել ինչ-որ բարի բանի, ինչպես որ աբբա Մարկոսն է ասել. «Առանց սրտի կոտրվածության և խոնարՀության անհնար է ազատվել չարից և ձեռը բերել առաջինություն»:

Եվ ալսպես, սրտի կոտրվածության միջոցով մարդը սկսում է Հնագանդվել պատվիրաններին, ագատվում է չարից, ձեռը է բերում առաջինություններ և ապա մտնում է իր Հանգիստը: Գիտենալով այս՝ սրբերը ևս ամեն կերպ ջանում էին խոնարՀ կյան֊ քով միավորվել Աստծո Հետ։ Քանդի եղան որոչ աստվածասեր մարդիկ, որոնք սուրբ մկրտությամբ ոչ միայն կանխեցին կրքերի գործողությունները, այլև փափագեցին ՀաղթաՀարել և արմատախիլ անել Հենց բուն կրքերը և լինել անկիրք, ինչպիսիք էին սուրբ Անտոնը, Պախոմը և մլուս աստվածակիր Հայրերը: Նրանջ բարի մտադրություն ունեին մաքրելու իրենք իրենց, ինչպես առաթլայն է ասում՝ «Հոգու և մարմնի ամեն տեսակ պղծությունից» (Բ Կորնթ. 7; 1), քանդի գիտեին, որ պատվիրանապաՀության միջոցով, ինչպես մենք ասացինը, մաքրվում է Հոգին, և, ալսպես ասած, մաքրվում է և միտքը, պայծառանում է ու գալիս իր բնական վիճակին, քանգի **«Տիրո) պատվիրանը լույս է և լույս է տալիս աչ բերին»** (Սդմ. 18; 9): Նրանը Հասկացան, որ, գտնվելով աչխարՀում, չեն կարող բարվոք կերպով առաքինություններ

գործել և իրենց Համար մտաՀղացան կլանքի Հատուկ ապրելաձև, ժամանակի անցկացման Հատուկ կարգ և Հատուկ ձևի գործելակերպ, մի խոսքով, վանական կլանք: Եվ սկսեցին փախչել աչխարՀից և ապրել անապատներում՝ ճգնելով պաՀեզողության և Հսկումների մեջ, քնում էին մերկ Հատակին և Համբերում էին այլ չարչարանըների, կատարելապես Հրաժարվում էին Հայրենիքից և Հարազատներից, կալվածըներից և ունեցվածքից, մի խոսքով, իրենք իրենց խաչն էին Հանում աչխարՀի Համար: Եվ նրանք ոչ միայն պաՀեցին պատվիրանները, այլև Աստծուն ընծաներ բերեցին, և ես ձեղ կբացատրեմ, Թե ինչպես նրանը այդ արեցին: Քրիստոսի պատվիրանները տրված են բոլոր քրիստոնյաներին, և յուրաքանչյուր քրիստոնյա պարտավոր է կատարելու դրանք. դրանը, այսպես ասած, Թագավորին տրվելիք տուրքն են, և ո՞վ է, որ Հրաժարվելով Թագավորին տուրք տալուց՝ խուլս կտա պատժից: Սակայն աչխարՀում կան մեծ և Հայտնի մարդիկ, որոնը ոչ միայն տուրք են տալիս Թագավորին, այլև բերում են նրան ընծա֊ ներ: Ալդպիսինները արժանանում են մեծագույն պատվի, մեծ պարդևների և արժանապատվության: Ալդպես և Հայրերը, նրանք ո՛չ միայն պաՀեցին պատվիրանները, այլև Աստծուն ընծաներ բե֊ րեցին: Այդ ընծաներն են՝ կուսությունը և անընչությունը\*: Սրանք պատվիրաններ չեն, այլ՝ ընծաներ, քանզի Սուրբ Գրքում ոչ մի տեղ ասված չէ, Թե՝ կին մի՛ առ, երեխաներ մի՛ ունեցիր: Այդպես էլ Քրիստոսն ասելով՝ «Վաճառի՛ր ունեցվածջդ» (Մատթ. 19; 21), սրանով պատվիրան չէ, որ տվեց, այլ, երբ Նրան մոտեզավ օրենսգետը և ասաց. «**Բարի վարդապե՛տ, ի՞նչ պիտի** անեմ, որ Հավիտենական կյանքը ժառանդեմ», Քրիստոս պատասխանեց. **«Դու դիտես պատվիրանները՝ մի սպանիր, մի՛ չնա**֊ ցիր, մի՛ դողացիր, սուտ մի՛ վկայիր մերձավորիդ դեմ և այլն»: Երբ այս երիտասարդը ասաց, Թե՝ «Այդ բոլորը ես մանկուց եմ պաՀել», Տերն ավելացրեց. «ԵԹե ուղում ես կատարյալ լինել, վաճառիր ունեցվածքը և տո՛ւր աղքատներին» (ՄատԹ. 19. 21): Նա չասաց՝ վաճառի՛ր ունեցվածքը, կարծես Հրամայելով, այլ՝ խոր-Հուրը տալով, քանզի «եԹե ուղում ես» խոսքը Հրամայողի խոսք չէ, այլ՝ խորՀրդատուի:

Եվ այսպես, ինչպես մենք ասացինը, Հայրերը բերեցին Աստծուն այլ առաջինությունների Հետ միասին նաև ընծաներ՝ կուսություն և անընչություն, և, ինչպես քիչ առաջ Հիչատակեցինը, աչխարհը խաչեցին իրենց Համար, բայց Հետո ջանացին և իրենց խաչել աչխարհի Համար, ինչպես որ առաջլայն է ասում. «Աչխարհը խաչված է ինձ համար, ես էլ՝ աչխարհի համար» (Գաղ. 6; 14): Իսկ ի՞նչ տարբերություն սրանց միջև, ինչպե՞ս է, որ աչխարհը խաչվում է մարդու Համար, և մարդը՝ աչխարհի: Երբ մարդը Հրաժարվում է աչխարՀից և դառնում է վանական, թողնում է ծնողներին, կալվածըները, ունեցվածըը, առևտուրը, ուրիչներին տալը և նրանցից վերցնելը, այնժամ աչխարՀն է նրա Համար խաչվում, թանցի նա Հրաժարվեց նրանից: Այդ են նչանակում առաքյալի խոսքերը. «Ա**չխարՀը խաչված է ինձ** Համար», Հետո նա ավելացնում է. «Ես էլ՝ աչխարՀի Համար»: Երբ ազատվելով արտաքին բաներից՝ նա ձգնում է նաև ընդդեմ բուն Հեչտությունների, կամ ընդդեմ ինչքի Հանդեպ բուռն տեն֊ չանքի, ընդդեմ իր ցանկությունների և սպանում է իր կրքերը, այնժամ նա ինքն է խաչվում աչխարհի համար և արժանանում է ասելու առաքյալի Հետ. «Ա**չխարՀը խաչված է ինձ Համար, հս** էլ` աչխարհի»:

Մեր Հայրերը, ինչպես մենք ասացինք, աչխարՀը իրենց Համար խաչը Հանելով՝ տրվեցին ճընությունների, ապա և իրենց խաչեցին աչխարՀի Համար, իսկ մենք մտածում ենք, որ խաչել ենք աչխարՀը մեզ Համար, նրանով միայն, որ թողեցինք նրան և եկանք վանք, սակայն ինքներս մեզ չենք ուղում խաչել աչխար-Հի Համար, քանի որ տակավին սիրում ենք նրա Հեչտություննե-

րը, դեռևս նրա գանկություններն ունենը, Համակրում ենք նրա փառքը, կրքոտ մղում ունենք կերակրի և Հագուստի Հանդեպ: ԵԹե ձեռքի տակ ունենում ենք ինչ-որ աչխատանքային յավ գործիջներ, ապա մենջ նույնիսկ նրանց ենջ կապվում կրջոտությամբ, և թույլ ենք տալիս, որ մի չնչին գործիք Հարուցի մեր մեջ աչխարՀիկ ցանկություններ, ինչպես ասում է աբբա Զոսիմոսը: Մենք կարծում ենք, որ աչխարՀից ելնելով և դալով վանք՝ Թողել ենք արդեն աչխարՀիկ ամեն բան, բայց (և այստեղ), չնչին իրերի միջոցով, Հագուրդ ենք տալիս մեր (աչխարՀիկ) ցանկություննե֊ րին: Այս բանը պատաՀում է մեց Հետ մեր մեծ անմտության պատճառով, որ մենը, Թողնելով մեծ և Թանկարժեք իրեր, ինչ-որ չնչին իրերի միջոցով Հագուրդ ենը տալիս մեր կրքերին, քանգի մեզանից յուրաքանչյուրը Թողել է այն, ինչ որ ուներ՝ չատ ունե֊ ցողը չատն է Թողել, ինչ-որ բան ունեցողը՝ Թողել է և այն, ինչ որ ուներ՝ յուրաքանչյուրն ըստ իր կարողության: Եվ գալով վանք, ինչպես ես ասացի, անկարևոր և չնչին իրերի միջոցով մենք Հագուրդ ենը տալիս մեր կրքոտությանը: Սակայն մենը չպե՛տը է ալդպես վարվենը, այլ ինչպես որ Հրաժարվեցինը աչխարՀից և նրա իրերից, այդպես մենք պետք է Հրաժարվենք նաև իրերի Հանդեպ կրքոտ մղումից և դիտենանը, Թե ինչումն է կայանում այս Հրաժարումը, և ինչու Համար ենք մենք եկել վանք, և Թե ինչ խորՀուրդ ունեն այն Հագուստները, որ մենք կրում ենք. պետք է Համապատասխան լինենը դրանց և ձգնենը այնպես, ինչպես որ մեր Հայրերն են ձգնել:

Հանդերձները, որ մենք կրում ենք, բաղկացած են՝ պարեդոտից, որը Թևքեր չունի, կաչվե գոտուց, եմիփորոնից և կնդուղից (վեղարի կլորավուն ձևը), և սրանք բոլորը խորՀրդանիչներ են: Եվ մենք պիտի իմանանք, Թե ինչ են խորՀրդանչում մեր Հանդերձները: Եվ այսպես, ինչո՞ւ ենք մենք պարեդոտ կրում, որը Թևքեր չունի, մինչդեռ մնացած բոլորը Թևքեր ունեն, մենք ինչո՞ւ չունենը դրանը: Թևքը նման է ձեռքին, իսկ ձեռքը գործի նչանակն է: Եվ ալսպես, երբ մեղ միտք է դալիս ինչ-որ բան անելու մեր Հին մարդու ձեռքերով, ինչպես օրինակ՝ գողանալու, կամ Հարվածելու, և ընդՀանրապես, մեր ձեռքերով որևէ մեղք գործելու, ապա մենք պետք է ուչադրություն դարձնենք մեր Հագուստին և Հիչենը, որ Թևքեր չունենը, այսինըն՝ ձեռքեր չունենը, որպեսզի Հին մարդու որևէ գործը կատարենը: Բացի այդ, մեր պարեգոտն ունի նաև որոչ ծիրանագույն նչան: Ի՞նչ է խորՀրդանչում այս ծիրանագույն նչանը: Ցուրաքանչյուր Թագավորական գինվոր իր ալծենակաձի (լափնջի) վրա ունի ծիրանի: Քանի որ Թագավորը կրում է ծիրանի, ապա և նրա բոլոր դինվորները իրենց այծենակաձի վրա կրում են ծիրանի, այսինըն՝ արքալական առանձնաչնորՀ, որպեսգի դրանով ճանաչեն նրանգ, որ նրանք պատկանում են Թագավորին և ծառայում են նրան: Այդպես և մենք կրում ենք ծիրանագույն նչանը մեր պարեգոտու վրա՝ զույց տալով, Թե մենթ դարձել ենթ Քրիստոսի դինվորները և որ պարտավոր ենք Համբերելու այն բոլոր չարչարանքներին, որոնց Նա՛ Համբերեց Հանուն մեզ: Քանզի մեր Տերը չարչարվելիս կրում էր ծիրանագույն պատմուճան, նախ և առա) որպես Թագավոր, քանգի Նա է Թագավորը Թագավորների և Տերը տերերի, իսկ երկրորդը՝ որպես ծաղրանք՝ սրբապիղծ մարդկանց կողմից: Ալդպես և մենը, ունենալով ծիրանագույն նչանը՝ ուխտում ենք, ինչպես ես ասացի, կրել Նրա բոլոր չարչարանըները: Եվ ինչպես որ գինվորը չպետը է Թողնի իր ծառայությունը նրա Համար, որպեսզի դառնա Հողագործ կամ առևտրական, քանգի այլապես նա կգրկվի իր աստիճանից, ինչպես որ առաջլալն է ասում. «Ոչ ութ, դինվոր դառնալով, չի գբաղվի աչխարՀիկ կյանքի գործերով, որպեսգի գորավարին Հաճելի լինի» (Բ Տիմ. 2; 4), ալդպես մենք ևս պարտավոր ենք ճգնել և չՀոգալ աչխարՀիկ որևէ բանի մասին և ծառայել միակ Աստծուն, որպեսզի, ինչպես ասված է, լինենք կույս՝ ջանադրաբար գբաղված իր գործով: (Բ Կորն. 11; 2):

Մենք ունենք նաև գոտի: Ինչո՞ւ Համար ենք մենք կրում այն: Գոտին, որ մենք կրում ենք, խորՀրդանիչն է նախ և առաջ այն բանի, որ մենք պատրաստ ենք անցնելու գործի, ինչպես և Տերն է ասում. «Թո՛ղ ձեր գոտիները կապված լինեն» (Ղուկ. 12; 35), երկրորդը՝ այն բանի Համար, որ ինչպես գոտին է վերցված մեռած (կենդանու) մարմնից, այդպես էլ մենք ենք պարտավոր մեռցնելու մեր ցանկության կիրքը, քանզի գոտին կրում ենք մեր գոտկատեղին, որտեղ և երիկամներն են գտնվում, որոնց մեջ, ինչպես ասում են, պարփակված է մեր Հոգու ցանկական մասը, և սա ասված է առաջյալի կողմից. «Սպանեցե՛ք ձեր երկրավոր ցանկությունները, դեն դցեցե՛ք պոռնկություն, պղծություն, Հոռի կրքեր» (կող. 3; 5):

Ունենը նմանապես և եմիփորոն, որը խաչաձև գցվում է մեր ուսերին, իսկ դա նչանակում է, որ մենք մեր ուսերին կրում ենք խաչի նչանը, ինչպես Տերն է ասում. «Վերգրո՛ւ քո խաչը և արի **Իմ ետևից»** (Մարկ. 6; 34): Ի՞նչ բան է խաչը. ուրիչ բան չէ, եթե ոչ՝ կատարելապես մաՀացում, որը կատարվում է մեր մեջ ի Քրիստոս (ունեցած մեր) Հավատով: Քանի որ Հավատր, ինչպես ասված է «Հարանց վարքում», մչտապես վերացնում է խոչընդոտները և մեզ Համար մատչելի է դարձնում այն սխրանքը, որը մեզ առաջնորդում է այդպիսի կատարյալ մաՀացության, այսինքն, որպեսզի մարդը մեռած լինի աչխարՀային ամեն բանի Հանդեպ: Եվ եթե նա թողել է իր ծնողներին, ապա թող ձգնի նաև նրանց Հանդեպ իր կրքոտ կապվածության դեմ: Նմանա֊ պես, եթե մեկը Հրաժարվել է իր կալվածքներից և ունեցվածքից և (ընդՀանրապես) ինչ֊որ բանից, ապա նա պետք է Հրաժարվի նաև նրանց Հանդեպ իր բուռն ցանկությունից. Հենց սրանում է կալանում կատարյալ Հրաժարումը:

Մենք կրում ենք նաև կնդուղ, որը խոնարՀության խորՀըդանիչն է: Կնդուղները կրում են փոքրաՀասակ և անՀիչաչար մանուկները, իսկ չափաՀաս մարդը կնդուղ չի կրում: Մենք այն կրում ենթ այն բանի Համար, որպեսցի մանուկ լինենթ չարություն գործելու մեջ, ինչպես առաթյայն է ասում. «Մտ**ջով երե**֊ խա մի՛ հղեը, այլ երեխա եղեը չարություն գործելու մե**՚**» (Ա Կորնթ. 14; 20): Իսկ ի՞նչ է նչանակում մանուկ լինել չարություն գործելու մեջ: Անմեղ մանուկին եթե անպատվեն, չի բարկանա, իսկ եթե պատվեն, չի Հպարտանա: Եթե մեկը վերցնի նրան պատկանող մի իր, նա չի տխրի, քանգի մանուկ է չարություն գործելու մեջ. ո՛չ վրեժիսնդիր է լինում վիավորանքի դիմաց և ո՛չ էլ փառը է փնտրում։ Կնդուդը նաև Աստծո չնորհի խորհուրդն ունի, քանգի ինչպես որ կնգուղն է ծածկում և տաքացնում ման֊ կան գլուխը, ալդպես և Աստծո չնորՀն է ծածկում մեր միտքը, ինչպես ասված է «Հարանց վարքում»՝ «Կնդուղը խորՀրդանչում է Աստծո և մեր Փրկչի չնորՀը, որը ծածկում է մեր իչխանական միտքը և պաՀպանում է Քրիստոսով մեր մանկությունը դևերից, 

ԱՀա, մենք մեր մեջքին կրում ենք գոտի, որը խորՀրդանչում է անասնական տուփանքի մահացումը, իսկ մեր ուսերին՝ եմիփորոն, այսինքն՝ խաչ: ԱՀա և կնդուղը, որը խորհրդանիչն է անչարուժյան և Քրիստոսով մանկուժյան: Եվ այսպես, ապրենք Համապատասխան մեր հագուստին, որպեսզի, ինչպես հայրերն են ասել, չստացվի, Թե մենք կրում ենք օտար հանդերձներ, այլ, ինչպես որ Թողեցինք մեծերը, այդպես Թողնենք և՛ փոքրերը: Մենք Թողել ենք աչխարհը, Թողնե՛նք և կրքոտ մղումը նրա հանդեպ, քանզի կրքոտ մղումը, ինչպես ես ասացի, Թե՛ անկարևոր և Թե՛ սովորական իրերի հանդեպ, որոնք բնավ ուչադրուԹյան արժանի չեն, դարձյալ կապում և միավորում են մեզ աչխարհի հետ, իսկ մենք այդ չենք գիտակցում: Եվ եԹե մենք ուղում ենք կա-

տարելապես փոխվել և ազատվել աչխարՀից, ապա սովորենք Հատել մեր ցանկությունները, և այդպիսով, կամաց-կամաց, Աստծո օգնությամբ, մենք կառաջադիմենը և կՀասնենը անկըքության: Քանզի ոչինչ այնքան օգուտ չի բերում մարդկանց, ինչպես որ սեփական կամքի Հատումը, և արդարև, սրանից մարդն ավելի է առա)ադիմում, քան ցանկացած այլ առաքինու֊ թյունից: Եվ ինչպես այն մարդը, որ ճանապարՀ գնալիս գտնում է մի դավազան և դրա օգնությամբ անցնում է իր ճանապարհի մեծ մասը, այդպես է պատաՀում և նրա Հետ, ով ընթանում է իր կամըի Հատման ճանապարՀով: Քանզի իր կամըի Հատմամբ նա ձեռը է բերում անկրքություն, իսկ անկրքոտությունից, Աստծո օգնությամբ, նա Հասնում է և կատարյալ անկրքության: Կարելի է նաև կարճ ժամանակամիջոցում Հատել սեփական ցանկու֊ թյունները: Ենթադրենը, թե ինչ-որ մեկը, անցնելով ոչ այնքան մեծ տարածություն, տեսնում է ինչ~որ բան, և խորՀուրդը նրան ասում է. «Նայի՛ր այն կողմ», իսկ նա պատասխանում է իր խորՀրդին. «Իսկապես չե՛մ նայելու», և Հատում է իր ցանկու-Թյունը ու չի նայում: Կամ էլ Հանդիպում է մարդկանց, որոնք դատարկաբանում են, և խորՀուրդը նրան ասում է. «Դու էլ ասա այսինչ բաները», իսկ նա Հատում է իր ցանկությունը և չի ասում: Կամ էլ խորՀուրդը նրան ասում է. «Գնա՛ Հարցրու խո֊ Հարարին, Թե ի՛նչ է եփում», իսկ նա չի գնում և Հատում է իր ցանկությունը: Նա տեսնում է ինչ-որ բան, և խորՀուրդը ասում է նրան. «Հարցրո՛ւ, Թե ով է բերել այն բանը», իսկ նա Հատում է իր ցանկությունը և չի Հարցնում: Այդ կերպով Հատելով իր կամքը՝ նա սովորություն է ձեռք բերում Հատելու այն և, սկսե֊ լով փոքրից, Հասնում է նրան, որ սկսում է մեծի մեջ էլ այն Հատել առանց դժվարության և Հանդիստ կերպով, և ի վերջո Հասնում է այն բանին, որ իսպառ ձերբազատվում է իր սեփական կամքից, և ինչ էլ որ պատաՀի, նա լինում է Հանգիստ և անխռով, կարծես իր սեփական ցանկությունն է կատարվում: Եվ այնժամ, երբ նա չի ուզում կատարել իր կամքը, պարզվում է, որ այն մշտապես կատարվում է: Քանզի նա, ով չունի իր սեփական կամքը, նրա Համար այն ամենը, ինչ որ իր Հետ պատաՀում է, լինում է իր իսկ կամքի Համաձայն: Եվ այդպիսով դուրս է գալիս, որ նա չունի ցանկության կիրք, իսկ անկրքոտությունից, ինչպես որ ասացի, նա Հասնում է կատարյալ անկրքության: Տեսնո՞ւմ եք, թե ինչպիսի՜ առաջարիմության է կամաց-կամաց Հասցնում սեփական կամքի Հատումը:

Ինչպիսի՞ն էր նախկինում երանելի ԴոսիԹեոսը, ինչպիսի՞ ձոխությունից և անՀոգությունից եկավ նա: Նա նույնիսկ երբեք չէր լսել Աստծո խոսքը, սակայն դուք լսեցիք, Թե Հոգևոր Հասակի ինչպիսի՜ աստիձանի Հասցրեց նրան կարձ ժամանակում երանելի Հնազանդությունը և սեփական կամքի Հատումը: Եվ Թե ինչպես Աստված նրան փառավորեց և Թույլ չտվեց, որ նրա այդպիսի առաքինությունը մոռացության տրվի, այլ Հայտնեց նրա մասին մի սուրբ ծերի, որն էլ տեսավ ԴոսիԹեոսին մեծագույն սրբերի չարքում՝ վայելչացած նրանց երանությամբ:

Պատմեմ ձեղ նման մի այլ դեպք՝ ինձ Հետ կատարված, որպեսզի դուք ճանաչեք, Թե երանելի Հնազանդությունը և սեփական կամքի Հատումը մարդուն ազատում է անդամ մահից: Մի անդամ, երբ ես դեռ դտնվում էի աբբա Սերիդի վանքում, այնտեղ եկավ Ասկաղոնյան երկրից մի մեծադույն ծերի աչակերտ՝ որոչակի Հանձնարարությամբ, որ ստանձնել էր իր աբբայի կողմից: Ծերը նրան պատվիրել էր վերադառնալ իր խուցը՝ նախքան մթնելը: Մինչ այդ անձրևախառն ու որոտալից փոթորիկ բարձրացավ, և մոտակայքում Հոսող դետը բարձրացավ իր ափերից: Եղբայրը, հիչելով իր ծերի խոսքը, ուղեց Հետ վերադառնալ: Մենք խնդրեցինք նրան մնալ՝ Համարելով, որ նրա Համար անՀնար կլինի անվտանդ անցնել Հեղեղատը, բայց նա չՀամաձայնվեց մնալ մեզ Հետ։ Այնժամ մենք ասացինը. «Գնա՛նք նրա Հետ մինչև Հեղեղատ. երբ նա տեսնի այն, այնժամ նա ինքը ետ կղառնա»։ Եվ այսպես, մենք գնացինք նրա Հետ, և երբ Հասանք դետին, նա Հանեց
իր Հանդերձը և այն կապեց իր դլխին, դոտևորվեց և դցվեց դետը՝ այդ սարսափելի արադահոս Հեղեղատը։ Մենք կանդնել էինք
սարսափահար և դողում էինք (նրա Համար), որ միայն Թե նա
չխեղդվեր, բայց նա չարունակում էր լողալ և բավականին արադ
Հայտնվեց մյուս ափին, Հադավ իր Հանդերձը, այնտեղից մեղ խոնարհվեց՝ Հրաժեչտ տալով մեղ և արադ Հեռացավ՝ չարունակելով
իր ճանապարհը։ Իսկ մենք կանդնել էինք ապչահար և դարմանում էինք այս առաքինության ուժի վրա։ Մինչդեռ մենք վախից
Հաղիվ էինք կարողանում նայել դետին, նա անվտանդ անցավ
այն իր Հնադանդության չնորհիվ։

Նմանապես և այն եղբայրը, որին իր աբբան իրենց կարի֊ քների Համար ուղարկեց գլուղ՝ Աստծո սիրո Համար իրենց ծառայող մեկի մոտ, և երբ եղբայրը տեսավ, որ նրա դուստրը սկսում է իրեն ներքաչել մեղը գործելու մե), ասաց միայն. «Տե՛ր Աստված, իմ Հոր աղոթըներով փրկի՛ր ինձ», և իսկույն Հայտնվեց դեպի վանը տանող ճանապարՀին: Տեսնո՞ւմ եք առաքինու֊ թյան ուժը, տեսնո՞ւմ եք խոսքի ներգործությունը: Ինչպիսի՜ աջակցություն է պարունակում իր մեջ այն, որ մարդ դիմում է իր Հոր աղոթեըներին: Նա ասաց միայն. «Աստվա՛ծ իմ, իմ Հոր աղոթեըներով փրկի՛ր ինձ», և նույն պաՀին Հայտնվեց ճանա֊ պարՀին: Ուչադրություն դարձրեք այս երկուսի խոնարՀության և բարեպաչտության վրա: Նրանը չատ նեղ դրության մե》 էին, և ծերը ուղեց ուղարկել եղբորը իրենց ծառայող մեկի մոտ, սակայն չասաց՝ «Գնա», այլ Հարցրեց նրան. «Ուդո՞ւմ ես դնալ»: Նմանապես և եղբայրը չասաց՝ «Կգնա՛մ», այլ պատասխանեց նրան. «Ինչպես որ կամենաս, Հա՛լը, ալդպես էլ կանեմ», քանդի նա վախենում էր Թե՛ գալԹակղվելուց և Թե՛ Հորը չՀնագանդվե֊

լուց: Հետո, երբ կարիջն էլ ավելի նեղեց նրանց, ծերը ասաց նրան. «Վե՛ր կաց և գնա, որդյա՛կ», և չասաց նրան՝ «Ապավի-նում եմ իմ Տեր Աստծուն, որ Նա կպահպանի քեզ», այլ՝ «Ապա-վինում եմ իմ Հոր աղոխջներին, որ Աստված կպահպանի քեզ»: Նմանապես և եղբայրը, երբ տեսավ իրեն փորձուխյան մեջ, չա-սաց՝ «Տե՛ր Աստված, փրկի՛ր ինձ», այլ «Աստվա՛ծ, իմ Հոր աղոխջներով փրկի՛ր ինձ»: Եվ նրանից յուրաջանչյուրը ապա-վինում էր իր Հոր աղոխջներին:

Տեսնո՞ւմ եք, թե ինչպես են նրանք Հնազանդությունը կցել խոնարՀությանը: Ինչպես որ լծված մարտակառքի մի նժույդը չի կարող առաջ անցնել մյուսից, այլապես կկոտրվի մարտակառքը, այդպես էլ Հնազանդությանն է Հարկավոր, որ խոնար-Հությունը իրեն կցորդված լինի: Բայց ով կարող է արժանանալ այս չնորհին, եթե չստիպի իրեն Հատել իր կամքը և չՀանձնի իրեն, Հանուն Աստծո, իր հորը՝ ոչ մի բանում չտարակուսելով, այլ անելով այն ամենը, ինչ որ ասում են Հայրերը՝ կատարյալ Հավատով, որպես թե Հենց Իրեն՝ Աստծուն է լսում: Ուրիչ էլ ո՞վ է արժանի ողորմության, ո՞վ է արժանի փրկության:

Պատմում են, որ մի անգամ սուրբ Բարսեղը, այցելելով իր վանքերը, ասաց իր վանաՀայրերից մեկին. «Ունե՞ս դու քեղ մոտ որևէ մեկը փրկվողներից»: Աբբան նրան պատասխանեց. «Քո սուրբ աղոժքներով, Հա՛յր սուրբ, մենք բոլո՛րս ենք ուղում փրկվել»: Սուրբ Բարսեղը կրկին ասաց նրան. «Ունե՞ս որևէ մեկը փրկվողներից, ասում եմ քեղ»: Այնժամ վանաՀայրը Հասկացավ Հարցի իմաստը, քանզի նա ինքն էլ Հոգևոր այր էր և ասաց. «Այո՛, ունեմ»: Սուրբ Բարսեղը ասաց նրան. «Բե՛ր նրան այստեղ»: Եվ վանաՀայրը կանչեց այդպիսի եղբորը: Իսկ երբ նա եկավ, սուրբը նրան ասաց. «Ջո՛ւր բեր ինձ լվացվելու»: Նա դնաց և բերեց այն: Լվացվելուց Հետո, սուրբ Բարսեղն ինքը ձեռքն առավ ջրամանը և ասաց. «Լվացվիր և դո՛ւ»: Եվ եղբայրը սուրբի ձեռքից լվացումը ընդունեց՝ առանց տարակուսելու: Փորձելով նրան դրանում՝ սուրբը դարձյալ ասաց նրան. «Երբ ես մտնելու լինեմ տաձար, կգաս և կՀիչեցնես ինձ, և ես քեզ կձեռնադրեմ»: Եվ նա կրկին Հնազանդվեց նրան՝ առանց քննեւլու: Եվ երբ տեսավ սուրբ Բարսեղին տաձարի խորանում, գնաց և Հիչեցրեց նրան, սա էլ ձեռնադրեց նրան և տարավ իր Հետ։ Քանզի էլ ո՞ւմ էր վայել լինել սուրբ և աստվածակիր այրի Հետ, եթե ոչ՝ նման օրՀնյալ եղբորը: Իսկ դուք անվերապահ Հնազանդության փորձառություն չունեք, դրանից էլ և՛ Հանգիստ չունեք, որը միմիայն Հնագանդությունից է դայիս:

Մի անդամ ես Հարցրի աբբա Բարսիլիկոսին. «Հա՛յը սուրբ, Սուրբ Գիրըն ասում է, որ **բազում նեղություններ կրելով է, որ** պիտի մտնենը երկնքի Արքայությունը (Գործը. 14; 22), իսկ ես տեսնում եմ, որ չունեմ ոչ մի նեղություն, ի՞նչ անեմ, որպեսզի չկորցնեմ Հոգիս», որովՀետև ես չունեի ոչ մի տրտմություն: ԵԹե պատաՀում էր, որ ինչ-որ խորՀուրդ էի ունենում, ապա ես վերցնում էի գրատախտակը և, գրի առնելով, ուղարկում էի ծերին (երբ ես դեռ չէի ծառալում նրան, ապա գրավոր էի Հարցնում), և նախքան ես կավարտեի գրելը, դգում էի արդեն թեթևություն և օգտակարություն, այդպես մեծ էր իմ անտրտմությունն ու Հանդստությունը: Իսկ ես, չիմանալով այդ առաքինության ուժը, և լսելով, թե՝ «Բագում նեղություններ կրելով է, որ պիտի մտնենը երկնքի Արքայություն», վախենում էի, որ նեղություններ չունեմ: Եվ այսպես, երբ ես այդ բացատրեցի ծե֊ րին, նա ինձ պատասխանեց. «Մի՛ վչտացիր, դու անՀանգստա֊ նալու ոչինչ չունես. ամեն ոք, ով Հանձնել է իրեն Հայրերի Հնադանդությանը, ունի այսպիսի անտրտմություն և Հանգիստ»: Մեր Աստծուն փա՜ռը Հավիտյանս: Ամեն:

#### ԽՈՆԱՐՀԱՄՏՈՒԹՅԱՆ ՄԱՍԻՆ

2-րդ псипедпей

Ծերերից մեկն ասել է. «Ամենից առաջ մեզ Հարկավոր է խոնարՀամտություն, որպեսգի միչտ պատրաստ լինենք ամեն (Հանդիմանական) խոսքին, որ լսում ենք, ասել՝ «ներիր», քանդի խոնարՀամտությամբ խորտակվում են թչնամու և Հակառակորդի միացող նետերը»: Քննենը, Թե ինչ նչանակուԹյուն ունեն ծերի այս խոսքերը, ինչո՞ւ է նա ասում, որ ամենից առա) մեց Հարկավոր է խոնարՀամտություն, այլ չասաց, թե նախ Հարկավոր է ժուժկալություն, քանգի առաքյայն աում է. «Ով մրցում է, ամեն ինչում ժուժկալ է լինում» (Ա Կորնթ. 9. 25): Կամ ինչո՞ւ ծերը չասաց, Թե ամենից առա) մեղ Հարկավոր է Աստծո երկլուդը, քանգի Սուրբ Գրքում գրված է. «**Իմաստու**~ թյան սկիզբը Տիրո) երկյուղն է» (Սդմ. 110. 9), և դարձյալ՝ «Տիրոջ երկյուղով ամեն ոք խորչում է չարից» (Առակ. 15. 27)։ Ինչո՞ւ չի ասում, Թե ամենից առա) մեց Հարկավոր է ողորմու֊ թյուն և Հավատ, քանդի ասված է. «Ողորմությամբ և Հավատով **մաքրվում են մեղջերը»** (Առակ. 15. 27), և шռш<u>е</u>јшјն է шипւմ. «Առանց Հավատի անՀնար է Հաճելի լինել Աստծուն, և Հավատով ու ողորմությամբ մաքրվում են մեղջերը»: Եվ եթե Տիրոջ երկյուղով ամեն ոք խորչում է չարից, և իմաստության սկիզբը Տիրո) երկյուղն է, և մրցողը ամեն ինչում պետք է ժուժկալ լինի, ապա ինչպե՞ս է, որ ծերն ասում է, Թե ամենից առա) մեզ Հարկավոր է խոնարՀամտություն, և մի կողմ է թողնում մյուս այդջան կարևոր բաները: Սրանով ծերը մեզ ուզում է ցույց տալ, որ ո՛չ Տիրոջ երկյուղը, ո՛չ ողորմությունը, ո՛չ Հավատը, ո՛չ ժուժկալությունը և ո՛չ էլ որևէ մի այլ առաքինություն չեն կարող ի կատար ածվել առանց խոնարՀամտության։ ԱՀա թե ինչու է նա ասում. «Նախ և առա) մեց Հարկավոր է խոնարՀամ֊ տություն, որպեսցի միչտ պատրատ լինենը ամեն խոսքին (Հանդիմանական), որ լսում ենք, ասել՝ «ներիր», քանզի խոնարՀամտությունը խորտակում է թշնամու և Հակառակորդի մխացող նետերը»:

ԱՀա, տեսնո՞ւմ եք, եղբայրնե՛ր, Թե որքան մեծ է խոնար֊ Համտության գորությունը, տեսնո՞ւմ եջ, թե ինչպիսի ազդեցու֊ Թյուն է գործում այս խոսըը՝ «ներիր»: Իսկ ինչո՞ւ է սատանան կոչվում ոչ միայն Թչնամի, այլև՝ Հակառակորդ։ Թչնամի է կոչվում, որովՀետև նա մարդատյաց է, բարին ատող և գրպարտիչ, իսկ Հակառակորդ է անվանվում, քանի որ նա աչխատում է արդելը Հանդիսանալ ամեն բարի դործի: Երբ մեկն ուցում է աղո֊ թել, նա Հակառակվում է և արդելը է Հանդիսանում նրան չար Հիչողություններով, մտքի գերեվարությամբ և ձանձրուլթով: Ցանկանում է մեկը ողորմություն տալ, նա խոչնդոտում է արծաթասիրությամբ և ժյատությամբ։ Կամենում է մեկը Հսկել գիչերը, նա խոչնդոտում է ծուլությամբ և Հեղգությամբ, և այսպես նա Հակառակվում է մեզ ամեն գործում, երբ կամենում ենք բարին գործել: Այդ պատճառով էլ նա կոչվում է ոչ միայն Թչնամի, այլև՝ Հակառակորդ, իսկ խոնարՀամտությամբ խորտակվում են Թյնամու և Հակառակորդի բոլոր գենքերը: Քանզի ձչմարտապես մեծ է խոնարՀամտությունը, և սրբերից յուրաքանչ֊ յուրը ընթացել է այս ճանապարՀով, իսկ ճգնությամբ կարճել է իր ճանապարՀը, ինչպես ասում է սաղմոսերգուն. «**Տե՛ս իմ խո**֊ նարՀությունը և վաստակը և ներիր ինձ իմ մեղջերը» (Սդմ. 24. 18), և «Ես խոնարգ եղա, և Տերը փրկեց ինձ» (Սդմ. 114. 6): Ի դեպ, մեն միայն խոնարՀությունը մեզ կարող է Հասցնել Արքա֊ յություն, ինչպես ասաց ծերը՝ աբբա ՀովՀաննեսը, բայց միայն թե՝ դանդաղ: Եվ այսպես, մենք ևս խոնարՀվենք փոքր-ինչ և կփրկվենը: ԵԹե մենը, որպես տկարներ, չենը կարողանում ջանը Թափել, ապա ձգտենը խոնարՀվել, և ես Հավատում եմ Աստծո ողորմությանը, որ այն փոքրի Համար էլ, եթե այն խոնարՀուԹյամբ կատարենք, կլինենք մենք էլ այնտեղ, ուր սրբերն են, որոնք չա՜տ տքնեցին, ճգնեցին և ծառայեցին Աստծուն: Թող մենք տկար ենք և չենք կարող ճգնել, բայց լա՛վ, մի՞ Թե խոնարՀվե՛լ էլ չենք կարող: Եղբայրնե՛ր, երանելի է նա, ով խոնարՀու-Թյուն ունի, քանզի մեծ խոնարՀու-Թյունը:

Սրբերից մեկը, որն ուներ ճչմարիտ խոնարՀություն, լավ է այն բնորոչել. «ԽոնարՀությունը ոչ մեկի վրա չի բարկանում և ոչ ոք չի բարկացնում և այդ Համարում է միանդամայն իրեն ошир»: Մեծ է խոնարՀությունը, ինչպես шսшցինը, քшնզի միայն նա՛ է, որ ընդդիմանում է փառասիրությանը և դրանից պաՀպանում մարդուն: Իսկ մի՞թե ոմանք չեն բարկանում ունեցվածքի կամ կերակրի Համար, ինչո՞ւ է ծերն ասում, Թե՝ խո֊ նարՀությունը ոչ ոքի վրա չի բարկանում և ոչ ոքի չի բարկացնում: ԽոնարՀությունը Հգոր է, ինչպես մենք ասացինք, և ուժգին ձգում է Աստծո չնորհը դեպի Հոգին: Աստծո չնորհն էլ դալով՝ պաՀպանում է Հոգին վերը Հիշված երկու ծանր կրքերից, քանգի ինչը կարող է ավելի ծանր լինել, քան բարկանալ, և մերձավորին բարկացնելը, ինչպես մեկն ասաց. «Վանականին բնավ վայել չէ բարկանալը նմանապես և բարկացնել ուրիչնե֊ րին»: Քանգի, արդարև, եթե այդպիսին չպատի իրեն խոնար-Հությամբ, ապա նա, կամաց-կամաց, կրնկնի դիվային վիճակի մեջ՝ խռովջի մատնելով մլուսներին և խռովելով (իրեն): Սրա Համար է, որ ծերն ասաց, Թե՝ խոնարՀուԹյունը չի բարկանում և ոչ ոքի չի բարկացնում: Սակայն ի՞նչ եմ ասում ես, իբր խո֊ նարՀությունը պաՀպանում է միայն այդ երկու կրքերից, ո՛չ միայն, այլ այն պաՀպանում է Հոգին բոլոր կրքերից և բոլոր փորձություններից:

Երբ սուրբ Անտոնը տեսավ սատանայի ամենուրեք սփռված բոլոր ցանցերն ու ծուղակները և, Հոգոց Հանելով, Հարցրեց Աստծուն, Թե՝ «Ո՞վ կարող է զերծ մնալ սրանցից», ապա Աստված նրան պատասխանեց. «ԽոնարՀությունը զերծ կպահի դրանցից», և որ առավել զարմանալի է, ավելացրեց. «Դրանջ նույնիսկ չեն էլ մերձենում նրան»: Տեսնո՞ւմ ես այս առաջինութթյան չնորՀը: Հիրավի, խոնարհամաությունից ավելի զորեղ բան չկա, և ոչինչ չի կարող հաղթել նրան: Երբ որ խոնարհին վչտարից մի բան է պատահում, նա իսկույն անդրադառնում է իրեն, անմիջապես կչտամբում է իրեն, որ ինքը արժանի է (դրան) և ոչ ոքի չի նախատում և մեղջը ուրիչի վրա չի բարդում: Եվ այս կերպով նա կրում է իր հետ պատահածը՝ առանց խռովվելու, առանց վչտանալու, կատարյալ հանդարտությամբ, դրա համար էլ չի բարկանում և ոչ ոքի չի բարկացնում: Եվ այսպես, լավ է ասել սուրբը, որ ամենից առաջ մեղ հարկավոր է խոնարհամատություն:

ԽոնարՀությունը երկուսն է, ինչպես որ Հպարտությունն է երկուսը: Առաջին Հպարտությունն այն է, երբ մեկը Հանդիմա֊ նում է եղբորը, երբ դատում և անպատվում է նրան՝ որպես իրենից ոչինչ չներկայացնողի, իսկ իրեն Համարում է նրանից բարձը: Ալդպիսին եթե չուտով չսթափվի և չջանա ուղղվել, այնժամ, կամաց-կամաց, կրնկնի նաև երկրորդ Հպարտության մեջ, այնպես որ կսկսի գոռողանալ նույնիսկ Աստծու դեմ և իր ձգնություններն ու առաջինությունները վերագրել իրեն և ո՛չ թե՝ Աստծուն, իբր թե իր սեփական ուժերով է կատարել դրանք, իր խելքով և իր ջանքով, այլ ոչ թե՝ Աստծու օժանդակությամբ: Իրապես, եղբայրնե՛ր, գիտեմ ես մեկին, որ ժամանակին Հայտն֊ վեց Հենց այսպիսի Թչվառ իրավիճակում: Սկզբում, երբ եղբայրներից որևէ մեկը նրան ինչ-որ բան էր ասում, նա նսեմացնում էր յուրաքանչյուրին և Հակառակվում. «Ի՞նչ է ներկայացնում իրենից այսինչը, չկա՛ առավել արժանավոր մեկը, բացի Զոսմիոսից և նրա նմաններից»: Հետո սկսեց սրանց էլ դատել և ասել. «Չկա՛ ավելի արժանավոր մեկը, բացի Մակարից»: Չանցած մի

փոքը՝ սկսեց ասել. «Մակարն ի՞նչ է որ, չկա՛ ոչ ոք առավել արժանավոր, քան Բարսեղն ու Գրիգորն են»: Բայց չուտով սկսեց
և սրանց էլ փնովել՝ ասելով. «Բարսեղն ու Գրիգորն ի՞նչ են,
չկա՛ արժանավոր և ոչ մեկը, բացի Պետրոսից ու Պողոսից»: Ես
ասում էին նրան. «Ճչմարիտ եմ ասում, եղբա՛յր, դու չուտով
կսկսես նրանց էլ նսեմացնել»: Եվ Հավատացե՛ք ինձ, որոշ ժամանակ անց նա սկսեց ասել. «Ի՞նչ է Պետրոսը և ի՞նչ՝ Պողոսը.
ո՛չ մեկն էլ ոչինչ չարժեն, բացի Ս. Երրորդությունից»: Ի վերջո, նա գոռոզացավ նաև Աստծո դեմ և այդպիսով խելագարվեց:
Այս պատճառով էլ, եղբայրնե՛ր, մենք պետք է մեր ամբողջ ուժով ընդդիմանանք առաջին Հպարտությանը, որպեսզի, կամացկամաց, չընկնենք նաև երկրորդի մեջ, այսինքն՝ կատարյալ
Հպարտության մեջ:

Հպարտությունը լինում է աչխարհիկ և վանական: Աչխարհիկ հպարտությունն այն է, երբ մեկը հպարտանում է իր եղբոր հանդեպ, որ ինքը գեղեցիկ կամ հարուստ է նրանից, կամ ավերլի լավ է հազնված, քան նա, կամ էլ որ ինքը ազնվազարմ է նրանից: Եվ այսպես, երբ մենք տեսնում ենք, որ սնապարծենում ենք այս առավելություններով կամ նրանով, որ մեր վանքը ավերի մեծ և հարուստ է մյուսներից, կամ էլ որ նրանում երբայրների քանակը չատ է, ապա մենք պետք է գիտենանք, որ դեռ գտնվում ենք աշխարհիկ հպարտության մեջ: Պատահում է նաև այնպես, որ սնապարծենում են բնական ինչ-ինչ չնորհներով. օրինակ՝ մեկը սնապարծենում է նրանով, որ լավ ձայն ունի և լավ է երգում, կամ որ ինքը համեստ է, ջանասիրաբար աշխատում է և բարեխիղձ է ծառայության մեջ: Այս առավելություններն ավելի լավ են, քան առաջինները, թեպետ սա էլ է աշխարհիկ հպարտություն։

Իսկ վանական Հպարտությունն այն է, երբ մեկը սնապարծե֊ նում է, որ ինքը վարժվում է Հսկման մեջ, պաՀեցողության մեջ, և որ ինքը երկյուղած է, ճիչտ է ապրում և ջանասեր է:

ՊատաՀում է նաև, որ մեկը խոնարՀվում է փառքի Համար: Սրանք բոլորը վերաբերում են վանական Հպարտությանը: Կարելի է մեղ բնավ չՀպարտանալ, սակայն եթե մեկը սրանից բոլորովին խուսափել չի կարող, ապա գոնե թող Հպարտանա վանական գործերի (այսինքն՝ ձգնությունների) առատությամբ, այլ ոչ թե ինչ-որ աչխարՀիկ բանով:

ԱՀա, մենք ասացինք, Թե ինչ բան է առաջին Հպարտությունը, և ինչ՝ երկրորդը: Ինչպես նաև ասացինք, Թե ինչ է աչխար-Հիկ Հպարտությունը, և ինչ՝ վանականը: Այժմ տեսնենք, Թե ինչում են կայանում նաև երկու խոնարՀությունները:

Առաջին խոնարՀությունը կայանում է նրանում, որպեսգի եղբորդ Համարես քեզանից խելացի և ամեն ինչով դերազանց, մի խոսքով՝ քեզ բոլորից ցածր Համարես, ինչպես որ սուրբ Հայ֊ րերն են ասել: Երկրորդ խոնարՀությունը կայանում է նրանում, որպեսզի քո բոլոր ձգնությունները վերագրես Աստծուն, Հենց սա է սրբերի կատարյալ խոնարՀությունը: Պատվիրանները պա-Հելուց է բնականաբար Հոգու մե) այն ծնվում։ Քանդի, ինչպես որ ծառը, երբ այն բեռնավորվում է բացում պտուղներով, ապա Հենց իրենը՝ պտուղներն իսկ ճյուղերը խոնարՀեցնում են դեպի վար և կորացնում են նրանց, իսկ այն ճյուղերը, որոնց վրա պտուղներ չկան, ձգտում են դեպի վեր և աճում են ուղիղ. կան որոչ ծառեր, որոնք պտուղ չեն տալիս, քանի դեռ նրանց ճյուղերը դեպի վեր են աճում, իսկ եթե մեկը, վերցնելով քարը, կապի ճյուղից, այնժամ ճյուղը ծանրությունից կճկվի ցած և կպտղաբերի: Այդպես և Հոդին, երբ խոնարՀվում է, այնժամ պտղա֊ բերում է, և որքան չատ է պտղաբերում, այնքան առավել է խո֊ նարՀվում: Այդպես և սրբերը, ինչքան չատ են մոտենում Աստծուն, ալնքան իրենց մեղավոր են տեսնում:

Հիշում եմ, մի օր խոսում էինք խոնարՀության մասին, և

Գագա քաղաքի նչանավոր քաղաքացիներից մեկը՝ լսելով մեր այս խոսքերը, Թե՝ մարդ որքան ավելի է մոտենում Աստծուն, ալնքան առավել իրեն մեղավոր է տեսնում, դարմացավ և ասաց. «Ինչպե՞ս այդ կարող է լինել», և չՀասկանալով՝ ուղեց իմանալ, թե ի՞նչ են նչանակում այս խոսթերը: Ես ասագի նրան. «Մեծա֊ նուն պարո՛ն, ասա՛ ինձ, դու քեց որպես ի՞նչ ես Համարում քո քաղաքի մեջ»: Նա պատասխանեց. «Ես ինձ Համարում եմ որպես մեծ մեկը և առաջինը՝ քաղաքում»: Ասում եմ նրան. «Իսկ եթե դու գնաս Կեսարիա, ի՞նչ կՀամարես քեղ այնտեղ»: Նա պատասխանեց. «Այնտեղի մեծանուն մարդկանցից ամենավերջինը»: «Իսկ եԹե, - դարձյալ ասում եմ նրան, -դու գնաս Անտիոք, այնտեղ ի՞նչ կՀամարես քեղ»: «Այնտեղ, -պատասխանեց նա, - ես ինձ կՀամարեմ Հասարակ մարդկանցից մեկը»: «Իսկ եթե, -ասում եմ, -գնաս Կոստանդնուպոլիս և մերձենաս թագավորին, այնտեղ ի՞նչ կսկսես Համարել քեզ»: Նա պատասխանեց. «Համարյա որպես աղջատ»: Այնժամ ես նրան ասացի. «ԱՀա ալդպես և սրբերը, որքան ավելի են մերձենում Աստծուն, այն֊ քան առավել իրենց մեղավոր են տեսնում: Քանդի ԱբրաՀամր, երբ տեսավ Տիրոջը, անվանեց իրեն՝ «Հող և մոխիր» (Ծննդ. 18. 27)։ Եսային ասաց. **«Նղովյալ և պիղծ եմ ես»** (Եսայի 6. 5)։ Նույնպես և Դանիելը, երբ գտնվում էր առյուծների գբի մեջ, Ամբակումը, որ նրան Հաց բերեց, ասաց. «Դանիե՛լ, արի՛ վերցրու այս ճաչը, որն Աստված ուղարկեց քեզ Համար», նա պատասխանեղ. «Եվ այսպես, Հիչեց ինձ Աստված» (Դան. 14. 36-37): Ինչպիսի՜ խոնարՀություն ուներ նրա սիրտր: Նա դտնվում էր դբի մեջ՝ առյուծների կողջին և անվնաս էր նրանց կողմից, և այն էլ մի անգամ չէ, որ եղավ այդ, այլ երկու անգամ, և ասաց. «Եվ այսպես, Հիչեց ինձ Աստված»։ Տեսնո՞ւմ եք սրբերի խո֊ նարՀությունը, և թե ինչպիսի՜ն են նրանց սրտերը: Նույնիսկ, երբ Աստծու կողմից ուղարկվում էին մարդկանց օգնելու, նրանք, խոնարՀությունից դրդված, Հրաժարվում էին՝ փախչելով փառքից: Ինչպես մետաքսյա զգեստ Հագած մեկը, եթե կամենաս վրան աղտեղի ցնցոտի գցել, իսկույն կփախչի, որպեսզի
չաղտոտի իր թանկարժեք Հագուստը, այդպես և սրբերը, Հագած
լինելով առաքինությունների զգեստը, փախչում են մարդկային
փառքից, որպեսզի չաղտոտվեն դրանով: Իսկ փառք փնտրողները նման են այն մերկ մարդուն, որը ցանկանում է գտնել գոնե
փոքրիկ ցնցոտի կամ նման մի այլ բան՝ ծածկելու Համար իր
ամոթը: Այդպես և առաքինությունների զգեստից մերկ մարդն
է փնտրում մարդկային փառքը:

Եվ այսպես, սրբերը, երբ Աստծո կողմից ուղարկվում էին մարդկանց օգնելու, խոնարՀության պատճառով Հրաժարվում էին։ Մովսեսն ասում էր. «Աղաչում եմ ջեղ, Տե՛ր, մի այլ կարող մարդու ընտրիր, ջանդի ես անվարժ եմ խոսում և ծանրախոս եմ» (Ելջ 4. 10)։ Երեմիան էլ ասում է. «Ես մանուկ եմ» (Երեմ. 1. 6)։ Եվ այսպես, սրբերից յուրաջանչյուրը ձեռջ է բերել այս խոնարՀությունը, ինչպես ասացինջ, պատվիրանապահության միջոցով։ Բայց թե ինչպիսի բան է այս խոնարՀությունը, և թե ինչպես է այն ծնվում Հոգու մեջ, ոչ ոջ չի կարող արտահայտել բառերով, եթե մարդը այն չսովորի փորձով. լոկ խոսջով Հնարավոր չէ այն սովորել։

Մի անդամ աբբա Զոսիմոսը խոսում էր խոնարՀության մասին, իսկ մի ոմն սոփեստ, որ դանվում էր այնտեղ, չլսելով, թե
ինչ էր ասում նա և, ցանկանալով այդ ճչդրտորեն Հասկանալ,
Հարցրեց նրան. «Ասա՛ ինձ, այդ ինչպե՞ս է, որ դու քեղ մեղավոր ես Համարում, մի՞թե դու չդիտես որ դու սուրբ ես, մի՞թե
դու չդիտես, որ առաքինություններ ունես, չէ՞ որ դու տեսնում
ես, որ կատարում ես պատվիրաները, այդ ինչպե՞ս է, որ դու,
այդպես վարվելով, քեղ Համարում ես մեղավոր»: Իսկ ծերը չէր
դտնում, թե ինչ պատասխաներ նրան, այլ միայն ասում էր.

«Ձգիտեմ, Թե ինչ ասեմ քեզ, բայց ես ինձ մեղավոր եմ Համարում»: Սոփեստր պնդում էր իր Հարցը՝ կամենալով իմանալ, Թե ինչպես կարող է այդ լինել: Այնժամ ծերը, ոչ մի կերպ չկարո֊ ղանալով բացատրել այդ, սկսեց խոսել իր սուրբ պարզուԹյամբ. «Մի՛ խուովիր ինձ, ես իսկապե՛ս ինձ Համարում եմ այդպիսին»: Տեսնելով, որ ծերը տարակուսում է, Թե ինչպես պատասխանի սոփեստին, ես ասացի նրան. «Նույն բանն էլ չի՞ լինում սոփես֊ տական և բժչկական արվեստներում: Երբ մեկը լավ է սովորում արվեստր և զբաղվում է նրանով, ապա այն չափով, որ չափով, որ նա վարժվում է նրա մեջ՝ բժիչկը կամ սոփեստը, ձեռք է բերում որոչակի սովորություն, իսկ արտաՀայտել ի վիճակի չէ և չի կարող բացատրել, Թե ինչպես է ինքը փորձառու դարձել գործի մե): Ալդ սովորությունը նա ձեռը բերեց ինչպես ես արդեն ասացի, աստիճանաբար և անզգալիորեն՝ արվեստի մե) ան֊ դադար վարժվելու միջոցով: Այդպես է և խոնարՀության մեջ. պատվիրանների կատարումից առաջանում է խոնարՀության սովորություն, և այդ անՀնար է արտաՀայտել խոսքով»:

Երբ աբբա Զոսմիոսը լսեց այդ, նա ուրախացավ, նույն պա-Հին գրկեց ինձ և ասաց. «Դու լա՛վ ըմբռնեցիր գործի իսկու-Եյունը, այն լինում է ճիչտ այնպես, ինչպես դո՛ւ ասացիր»: Եվ սոփեստը, լսելով այս խոսջերը, գոՀ մնաց և Համաձայնվեց դրանց Հետ:

Ծերերը ևս ավանդեցին մեզ որոչ բաներ, որոնք օգնում են մեզ ընկալելու խոնարՀությունը: Իսկ բուն իրավիճակը, որին Հոգին գալիս է խոնարՀության Հետևանքով, ոչ ոք չի կարող բացատրել: Այսպես, երբ աբբա Աղաթոնը մոտ էր իր վախճանին, և եղբայրները Հարցրին նրան. «Հայ՛ր, մի՞թե դո՛ւ էլ ես վախենում», նա պատասխանեց. «Որքան կարող էի, ես ինձ ստիպեցի պաՀել պատվիրանները, բայց ես մարդ եմ և չգիտեմ՝ արդյոջ Հաճեյի՞ են իմ դործերն Աստծուն, քանգի այլ է Աստծու

դատաստանը, և այլ՝ մարդկայինը»: ԱՀա, նա բացեց մեր աչքեըր, որպեսզի ըմբռնենք խոնարՀությունը, և ցույց տվեց նրան Հասնելու ճանապարՀը: Իսկ թե ինչպես է այն լինում Հոգու մեջ, ինչպես ես բազմիցս ասացի, ոչ ոք չի կարող ասել և ոչ էլ ըմբռնել լոկ խոսքերի միջոցով, այլ միայն դործերի միջոցով կարող է Հոդին որոչակի չափով սովորել այն:

Իսկ թե ինչն է մեղ բերում խոնարՀության, այդ մասին մեզ ասել են Հայրերը, քանդի «Հարանց վարքում» դրված է. «Մի եղբայր Հարցրեց ծերին. «Ի՞նչ է խոնարՀությունը», ծերը պատասխանեց. «ԽոնարՀությունը մեծ և աստվածային դործ է, դեպի խոնարՀություն տանող ճանապարՀը խելամտորեն կատարված մարմնավոր ճդնություններն են. նաև, որ քեղ բոլորից ցածր Համարես և Աստծուն մչտապես աղոթես. սա՛ է ճանապարՀը դեպի խոնարՀություն, իսկ բուն խոնարՀությունն աստվածային է և անՀասանելի»:

Ինչո՞ւ Համար է ծերն ասում, Թե մարմնավոր ձգնությունները Հոգին բերում են խոնարՀության: Ի՞նչ կերպով են մարմանավոր ձգնությունները վերածվում Հոգևոր առաջնությունների: Այն, որ քեղ Համարես բոլորից ցածր, ընդդիմանում է դևերին և առաջին Հպարտությունը, քանգի ինչպե՞ս կարող է մեկը իրեն բարձր Համարել եղբորից, կամ գոռողանալ ինչ-որ մեկի Հանդեպ, կամ պարսավել մեկին, կամ նսեմացնել, եթե ինքն իրեն Համարում է բոլորից ցածը:

Նմանապես և անդադար աղոթելը բացաՀայտ կերպով Հակառակվում է երկրորդ Հպարտությանը, քանզի ակնՀայտ է, որ խոնարՀը և երկյուղածը, գիտենալով, որ առանց Աստծո օգնության և ապավինության անՀնար է որևէ առաքինություն գործել, չի դադարում Աստծուն մչտապես աղոթելուց, որպեսզի Նա Իր ողորմությունը գործադրի իր Հանդեպ: Քանզի Աստծուն անդադար աղոթողը, եթե արժանանա էլ կատարելու որևէ բարի գործ, գիտի, թե Ո՛ւմ չնորհիվ այն կատարվեց, և չի կարող հպարտանալ և ոչ էլ վերագրել այն իր ուժին, այլ իր բոլոր հաջողությունները վերագրում է Աստծուն, մչտապես գոհանում է նրանից և մչտապես կանչում է նրան՝ դողալով, որ չլինի թե դրկվի այդպիսի օգնությունից, և ի հայտ գան իր տկարությունն ու անկարողությունը: Եվ այսպես, նա խոնարհությամբ աղոթում է և աղոթքով խոնարհվում է, և որքան ավելի է առաջադիմում առաջինությունների մեջ, այնքան ավելի է խոնարհվում, և որքան որ խոնարհվում է, օգնություն է ստանում և առաջադիմում է խոնարհամտության միջոցով:

Սակալն ինչո՞ւ է ծերն ասում, Թե մարմնավոր ձգնությունները Հոգին բերում են խոնարՀության: Ի՞նչ ազդեցություն կարող են ունենալ մարմնավոր ձգնությունները Հոգու տրա֊ մադրվածության վրա: Ես կբացատրեմ ձեղ այդ: Քանի որ Հոգին պատվիրանը խախտելու պատճառով տրվեց, ինչպես ասում է սուրբ Գրիգորը, Հեչտասիրության Հմայքին և ինքնակամությանը, սիրեց մարմնավորը և ինչ որ ձևով կարծես մի դարձավ իր մարմնի Հետ և ամբողջովին դարձավ մարմին, ինչպես ասված է. **«Իմ Հոդին Հավիտյան Թող չմնա այդ մարդ**֊ կանց մեջ, քանի որ նրանք մարմին են» (Ծննդ. 6), խեղճ Հոգին էլ է կարծես տանջվում մարմնի Հետ և մասնակցում է այն ամեն բանում, ինչ որ ասվում է մարմնով: Այս պատճառով էլ ծերն ասաց, որ մարմնավոր ճգնությունն էլ է Հոգին բերում խոնարՀության, քանի որ այլ է Հոգու տրամադրվածությունը առողջ մարդու մոտ, և այլ՝ Հիվանդի մոտ, այլ է ծարավածի մոտ, և այլ՝ Հագեցածի մոտ: Նմանապես այլ է Հոգեվիճակը ձիու վրա նստած մարդու մոտ, և այլ՝ գաՀին բազմածի մոտ, և այլ՝ գետնին նստածի մոտ, այլ է գեղեցիկ զգեստ Հագածի մոտ, և այլ՝ վատր Հագածի մոտ: Եվ այսպես, աչխատանքը խոնար-Հեցնում է մարմինը, իսկ երբ խոնարՀվում է մարմինը, ապա

նրա Հետ մեկտեղ խոնարՀվում է և Հոգին: Հետևաբար, լավ է ասել ծերը, որ մարմնավոր ձգնությունները բերում են խոնար-Հության: Ուստի, երբ Եվագրոսը ենթարկվում էր ՀայՀոյիչ մտքերի Հարձակմանը, որպես խելամիտ այր, գիտենալով, որ Հայ-Հոյությունը առաջանում է Հպարտությունից, և երբ խոնարՀվում է Հոգին, ապա նրա Հետ մեկտեղ խոնարՀվում է նաև Հոգին, քառասուն օր նա անցկացրեց բաց օդում, այնպես որ նրա մարմինը, ինչպես ասում է նրա վարքագիրը, սկսեց որդոտել, նման նրան, ինչ որ պատաՀում է վայրի կենդանիների Հետ, և ալդպիսի՜ ջանք Թափեց նա ոչ Թե ՀալՀոլուԹյան դեմ, այլ՝ Հա֊ նուն խոնարՀության: Եվ այսպես, լավ է ասել ծերը, որ մարմ֊ նավոր ձգնություններն էլ են բերում խոնարՀության: Բարերարն Աստված Թող մեդ խոնարՀուԹյուն չնորՀի, քանի որ այն մարդուն ձերբադատում է բաղում չարիքներից և պաՀպանում է մեծագույն փորձություններից: Աստծուն փառք և իչխանություն Հավիտյանս: Ամեն:

#### ԽԴՀԻ ՄԱՍԻՆ

3-րդ ուսուցում

Երբ Աստված ստեղծեց մարդուն, Նա սերմանեց նրա մե) աստվածային մի բան, կարծես մի ինչ-որ խորՀուրդ, որը կայծի նման իր մեջ ունի Թե՛ լույս և Թե՛ ջերմուԹյուն. խորՀուրդ, որ լուսավորում է միտքը և ցույց է տալիս, Թե որն է բարին, և որը՝ չարը. սա կոչվում է խիղճ, իսկ դա բնական օրենք է: Սա այն ջր-Հորն է, որը, ինչպես մեկնում են սուրբ Հայրերը, փորեց ԻսաՀա֊ կր, իսկ **«փղչտացիները խցանեցին»** (Ծննդ. 26): Հետևելով այս օրենքին՝ այսինքն՝ խղձին, նաՀապետներն ու բոլոր սրբերը, նախըան գրի առնված օրենքը, Հաճելի եղան Աստծուն։ Բայց երբ մարդիկ, մեղջի անկման պատճառով, իրենց խիղճը Թաղեցին և ոտնատակ տվեցին, այնժամ անՀրաժեչտ եղան սուրբ մարդարեները, Հարկ եղավ մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսի անձամբ դալուստը, որպեսզի արթանացներ և չարժեր խիղձը, որպեսզի այդ Հորած կայծը կրկին բոցավառվեր Նրա սուրբ պատվերանները պաՀելու միջոցով: Այժմ մեր իչխանության ներքո է՝ կամ նորից Թաղել, ծածկել այն, կամ էլ Թույլ տալ, որպեսգի ճառագի մեր մե) և լուսավորի մեզ, եթե կամենում ենք Հնագանդվել նրան: Քանզի երբ մեր խիղճը մեզ Թելադրում է ինչ-որ բան անել, իսկ մենը արՀամարՀում և անտեսում ենը նրան, և երբ նա կրկին ասում է, իսկ մենք չենք անում, այլ չարունակում ենք ոտնատակ տալ նրան, այնժամ մենք Թաղում ենք նրան, և նա չի կարողանում այլևս Հստակորեն խոսել մեդ Հետ՝ իր վրա ընկած ծանրության պատճառով, այլ, ինչպես վարագույրի ետևից չողացող լապտեր, սկսում է իրերը մեզ ավելի խավար ցույց տալ: Եվ ինչպես որ ջրում, որը պղտորվել է տիղմի առատությունից, ոչ ոք չի կարող ճանաչել իր դեմքը, այնպես էլ մենք, Հանցավորության պատճառով չենը ըմբռնում, թե ինչ է ասում մեզ մեր խիղճը, այնպես որ մեց Թվում է, Թե մեր մե) այն բնավ գոյու-

թյուն չունի: Բայց և այնպես, չկա՛ մարդ որ խիղճ չունենա, քանգի այն, ինչպես մենք արդեն ասացինք, ինչ-որ աստվածային բան է և երբեք չի վերանում, այլ մշտապես Հիշեցնում է մեց օգտակարը, իսկ մենք այդ չենք գգում, որովՀետև ինչպես արդեն ասվեց, արՀամարՀում ու ոտնակոխ ենք անում նրան:

Ալդ պատճառով էլ մարդարեն ողբում է Եփրեմի վրա և ասում. «Եփրեմը գրկեց իր Թչնամուն և ոտնակոխ արեց արդարությունը» (Օսէէ 5. 11)։ Թչնամի անվանում է խղճին։ Այդպես և Ավետարանում է ասված. «**Քո Թյնամու Հետ, մինչ նրա Հետ** դեռ ճանապարհին ես, եղի՛ր իրավախոՀ կանխավ, գուցէ Թչնա֊ միդ քեղ դատավորին Հանձնի, և դատավորը՝ դաՀձին, ու դու բանտ նետվես, ճչմարիտ եմ ասում քեզ, այնտեղից դուրս չես գա, մինչև չվճարես վերջին նաքարակիտը» (Մատթ. 5. 5-26): Բայց ինչո՞ւ է խիղճը անվանում Թչնամի: Թչնամի է կոչվում այն պատճառով, որ մչտապես ընդդիմանում է մեր չար կամքին և Հիչեցնում է մեզ, թե ի՛նչ պետը է անենը, բայց չենը անում, և դարձյալ, ինչ չպետը է անենը, և անում ենը, և սրա Համար նա մեզ դատապարտում է։ Դրա Համար Տերն էլ է նրան անվանում թշնամի և պատվիրում է մեզ՝ ասելով. «Քո թշնամու Հետ, մինչ նրա Հետ դեռ ճանապարՀին ես, եղի՛ր իրավախոՀ»: Ճա֊ նապարՀը, ինչպես ասում է Բարսեղ մեծը, այս աչխարՀն է:

Եվ այսպես, եղբայրնե՛ր, ջանանք պաՀպանել մեր խիղձր, քանի դեռ այս աչխարՀում ենք դտնվում, Թույլ չտանք, որ նա մեզ Հանդիմանի ինչ-որ գործի մեջ, ոտնակոխ չանենք նրան երբևիցե և ո՛չ մի բանում, Թեկուդ և ամենափոքր բանում: Իմա֊ ցե՛ք, որ փոքրը և էապես չնչինը (անտեսելուց) մենք անցնում ենը նաև մեծագույնները անտեսելուն: Քանզի, երբ մեկը սկսում է ասել. «Ի՞նչ մեծ բան է որ, եթե ես ասեմ այս խոսքը, ի՞նչ մեծ բան է որ, եԹե ես ուտեմ ալս փոքր բանը, ի՞նչ մեծ բան է որ, եթե ես նայեմ այս կամ այն բանը», ապա դրանից, թե՝ «Ի՞նչ

մեծ բան է այս, ի՞նչ մեծ բան է այն», ընկնում է նա չար սովո֊ րության մեջ և սկսում է արՀամարՀել թե՛ մեծը և թե՛ կարևորը և ոտնատակ տալ իր խիղձր, իսկ ալդպիսով կարծրանալով չա֊ րի մեջ, ենԹարկվում է բացարձակ անզգայության մեջ ընկնելու վտանգին: Դրա Համար, եղբալընե՛ր, զգուչագե՛ր փոթրը անտեսելուց, դգուչացե՛ք արՀամարՀելուց, որպես փոքր և չնչին: Այն փոքր չէ, քանդի նրա Հետևանքով ձևավորվում է չար սովորություն: Ուչադի՛ր լինենք ինքներս մեր Հանդեպ և Հոգ տանենք փոքրի Համար, քանի դեռ այն ԹեԹև է, որպեսգի այն չդառնա ծանր, քանգի Թե՛ առաքինությունները և Թե՛ մեղքերը սկսում են փոքրից և վերածվում են մեծագույն բարիքի կամ չա֊ րիքի: Դրա Համար Տերը պատվիրում է մեզ պաՀպանել մեր խիղձր և կարծես Թե Հատուկ Հորդորում է մեզանից լուրաքանչ լուրին՝ шսելով. «Տե՛ս, Թե ինչ ես шնում, Թչվш՛ռ, սԹшփվի՛ր, Հաչտվի՛ր Թչնամուդ Հետ, քանի դեռ նրա Հետ ճանապար-Հին ես»: Հետո էլ ցույց է տալիս այս պատվիրանը չպաՀելու չարաբաստիկ Հետևանքը. «Գուցէ Նա քեղ դատավորին Հանձ**նի, և դատավորը՝ դաՀձին, ու դու բանտ նետվես»**, իսկ Հետո՞ «Ճչմարի՛տ եմ ասում քեզ, այնտեղից դուրս չես դա, մինչև չվ֊ **ձարես վերջին նաջարակիտը»:** Քանգի խիղձր մեզ մերկացնում, է ինչպես ես արդեն ասացի, Թե՛ բարու և Թե՛ չարի մե》 և ցույց է տալիս մեց՝ ինչ անել և ինչ չանել, և դարձլալ ինքն է, որ մեց դատապարտելու է Դատաստանի օրը, դրա Համար և ասված է. «Գուցե նա քեց դատավորին Հանձնի»:

Իսկ խղճի պաՀպանությունը բազմազան է, քանգի մարդը պետը է պաՀպանի իր խիղճը Թե՛ Աստծո, Թե՛ մերձավորի և Թե՛ առարկաների նկատմամբ: Աստծո Հանդեպ իր խիղճը պաՀպա֊ նում է նա, ով չի անտեսում Նրա պատվիրանները, նույնիսկ այն բանում, որը մարդիկ չեն տեսնում, և որը ոչ ոք չի պաՀանջում մեզանից, նա պաՀպանում է իր խիղձր Աստծո Հանդեպ

գաղտնի (իրավիճակներում): Օրինակ՝ ծուլանում է մեկը աղոթքի մեջ, կամ կրքոտ մի խորՀուրդ է մտնում նրա սիրտր, իսկ նա չի դիմադրում նրան և չի զգաստանում, այլ ընդունում է այն: Նմանապես մեկը, տեսնելով մերձավորին ինչ-որ բան անելիս կամ ասելիս, դատում է նրան, ինչպես (սովորաբար) պատաՀում է։ Կարճ ասած՝ այն ամենը, ինչ որ լինում է դաղտնի, որը ոչ ոք չգիտի, բացի Աստծուց և մեր խղճից, պարտավոր ենք պաՀպանել. Հենց սա է խղճի պաՀպանությունը Աստծո Հանդեպ: Իսկ խղճի պաՀպանությունը մերձավորի Հանդեպ պաՀան)ում է, որպեսզի երբևիցե չանենը ոչ մի ալնպիսի բան, որը, ինչպես մենը գիտենը, կարող է նեղացնել կամ գայԹակղել մերձավորին՝ Թե՛ գործով և Թե՛ խոսքով, Թե՛ տեսքով և Թե՛ Հայացքով, քանզի Թե՛ ձեռքով, ինչպես Հաճախ եմ կրկնում, Թե՛ նույնիսկ Հայագքով կարելի է վիրավորել եղբորը: Կարճ ասած՝ մարդ չպետը է մտադրված անի այնպիսի մի բան, որի նպատակը մեձավորին վիրավորելն է: Սրանով արատավորվում է նրա խիղձր՝ գիտակցելով, որ այդ բանը արված է՝ եղբորը վնասելու և տրտմեցնելու Համար, և սա էլ նչանակում է պաՀպանել խիղճը մերձավորի Հանդեպ:

Իսկ խղձի պահպանությունը առարկաների Հանդեպ կայանում է նրանում, անփութորեն չվերաբերվենք որևէ իրի հետ, Թույլ չտանք, որ այն փչանա, և չդցենք այն, ինչպես որ պատահի: Իսկ եթե տեսնում ենք մի կողմ նետված ինչ-որ իր, ապա չպետք է անտեսենք այն, թեկուղև այն չնչին լինի, այլ հարկ է վերցնել և ղնել իր տեղը։ Ձպետք է նաև անհետևողական վերաբերվել սեփական հաղուստի հետ, քանզի պատահում է, որ մեկը իր հաղուստը կարող է կրել մեկ կամ երկու չաբաթ, կամ նույնիսկ մեկ ամիս, սակայն նա հաճախակի լվանում է այն տարաժամ և է՛լ ավելի փչացնում է այն, և փոխարեն կրելու այն հինդ ամիս կամ ավելի հաճախակի լվացմամբ այն դարձնում է

Հնամաչ և անպիտան: Իսկ սա Հակառակ է խղճին: Նմանապես և անկողնու վերաբերյալ, Հաճախ մեկը կարող էր բավարարվել մեկ բարձով, բալց նա փնտրում է լայն անկողին, կամ ունի թուրձ, բայց ուցում է փոխել այն և ձեռթ բերել նորը կամ էլ ավելի դեղեցիկը՝ փառասիրությունից կամ էլ ձանձրույթից մղված: Մեկի Համար կարող էր բավարար լինել մեկ ծածկոցը, սակայն նա փնտրում է ուրիչ ավելի լավը, երբեմն նույնիսկ վի֊ ճում էլ է, երբ չի ստանում այն: Իսկ եթե նա սկսի աչը տնկել իր եղբոր ունեցածի վրա և ասի. «Ինչո՞ւ նա ունի, իսկ ես չու֊ նեմ», ապա այդպիսին տակավին Հեռու է առաջադիմությունից: Նմանապես, եթե մեկր իր Հագուստր կամ ծածկոցը կախի արևին և ծուլանա ժամանակին վերցնել դրանք և Թույլ տա, որ փչանան տոթից, ապա դա ևս Հակառակ է խղճին: Նմանապես և կերակրի պարագալում, մեկր կարող է իր կարիջները բավարա֊ րել կամ բանջարեղենի փոքր-ինչ քանակությամբ, կամ ոսպով, կամ փոքր-ինչ ձիթապաղով, սակայն չի ուղում այդ, այլ փնտրում է այլ կերակուր՝ ավելի Համեղը և ավելի լավը. այս բոլորը խղճին դեմ է: Հայրերն ասում են, որ վանականը երբեք չպետք է Թուլլ տա, որ խիղճը իրեն ինչ-որ բանում Հանդիմանի: Եվ այսպես, եղբայրնե՛ր, մեզ անՀարժեչտ է, որ մչտապես ուչադիր լինենը մեր անձերի Հանդեպ և պաՀենը մեզ այդ ամենից, որպեսզի չենԹարկվենը այն պատուՀասին, որից Տերն Ինքն է դգուչացնում մեզ, ինչպես որ վերը ասացինը: Թող Աստված մեզ չնորհի լսել և կատարել այս, որպեսզի մեր Հայրերի խոսքերը մեց որպես դատապարտություն չծառայեն: Աստծուն փառք և իչխանություն Հավիտյանս: Ամեն:

#### աՏԵՈ ԵՐԿՅՈՒՂԻ ՄԱՍԻՆ

4-pq neunegned

Սուրբ ՀովՀաննեսն իր ընդՀանրական ԹղԹերում ասում է. «Կատարյալ սերը Հեռու է վանում երկյուղը» (Ա ՀովՀ. 4. 18): Սրանով ի՞նչ է ուգում մեզ ասել սուրբ առաքյալը, այդ ի՞նչ սի֊ րո և երկյուղի մասին է նա մեղ ասում, քանի որ Դավիթ մարգարեն սաղմոսում ասում է. «Երկյուղե՛ը Տիրո)ից, ո՛վ նրա սրրեր» (Սղմ. 33. 10), և բաղում այլ Համանման արտաՀայտու~ *թյուններ են մեզ Հանդիպում Սուրբ Գրթում: Եվ այսպես, եթե* սրբերն անգամ, այդչա՜փ սիրելով Աստծուն, երկլուդ են կրում Նրանից, ապա ինչպե՞ս է, որ սուրբ ՀովՀաննեսն ասում է. «Կատարյալ սերը Հեռու է վանում երկյուղը»: Սուրբը դրանով մեզ ուզում է ցույց տալ, որ կա երկու տեսակ երկլուղ. մեկը՝ սկզբ֊ նական, իսկ մյուսը՝ կատարյալ, և որ մեկը բնորոչ է, այսպես ասած, բարեպաչտության մեջ սկսնակներին, իսկ մյուսը՝ կա֊ տարյալ սրբերի երկյուղն է, որոնք Հասել են կատարյալ սիրո չափին: Օրինակ, ով կատարում է Աստծո կամքը՝ տանջանքների երկլուղից դրդված, ալդպիսին, ինչպես մենք ասացինք, տակա֊ վին սկսնակ է, քանցի նա բարին չի գործում Հենց Հանուն բարու, այլ՝ պատժի երկյուղից դրդված: Մյուսն էլ Աստծո Հանդեպ սիրուց է կատարում Աստծո կամքը՝ սիրելով Նրան, ըստ էության, նրա Համար, որպեսզի Հաճեցնի Նրան: Սա՛ գիտի, թե ին֊ չում է կալանում Էապես բարին, նա ձանաչել է, Թե ինչ է նչա֊ ւնակում՝ լինել Աստծո Հետ։ Սա՛ է, որ ունի ճչմարիտ սերը, որին սուրբը կատարյալ է անվանում։ Եվ այս սերը նրան բերում է կատարյալ երկյուղի, քանգի այդպիսին երկյուղում է Աստծուց և կատարում է Աստծո կամքը արդեն ո՛չ պատժի երկյուղից, այլևս ո՛չ այն բանի Համար, որպեսգի ազատվի տանջանքներից, ալլ, որովՀետև նա, ինչպես մենք ասացինը, ճաչակելով Աստծո Հետ լինելու քաղցրությունը՝ վախենում է բաժանվելուց, վախե֊

նում է նրանից գրկվելուց: Եվ այս կատարյալ երկյուղը, որ ծնվում է այդ սիրուց, Հեռու է վանում սկզբնական երկյուղը, սրա Համար էլ առաջյալն ասում է. «Կատարյալ սերը Հեռու է վանում երկյուղը»:

Սակայն անՀնար է Հասնել կատարյալ երկյուղին (այլ կերպ), եթե ոչ՝ միայն սկզբնական երկլուղի միջոցով: Քանցի երեք կերպով, ինչպես Բարսեղ Մեծն է ասում, մենք կարող ենք Հաճեցնել Աստծուն: Կամ Հաճեցնում ենք Նրան՝ վախենալով տանջանքնե֊ րից, և ալդժամ մենը գտնվում ենը ծառալի կարգավիճակում, կամ պարգևներ փնտրելով է, որ կատարում ենք Աստծո պատվիրանները՝ Հանուն սեփական չաՀի, և սրանով նմանվում ենք վարձկաններին, կամ էլ բարիք ենք գործում Հենց Հանուն բարու, և այդժամ մենը գտնվում ենը որդու կարգավիճակում։ Քանդի որդին, երբ Հասնում է կատարյալ Հասակին և դիտակցությանը, կատարում է Հոր կամքը ո՛չ այն բանի Համար, որ վախենում է պատժից, և ո՛չ այն բանի Համար, որպեսգի նրանից պարգևներ ստանա, այլ, ըստ էության, այն բանի Համար է պաՀպանում նրա Հանդեպ իր Հատուկ սերը և Հորը վայել Հարդանքը, որ սիրում է նրան, և վստաՀ է, որ Հոր ամբող) ունեղվածթը պատկանում է իրեն: Ալդպիսին արժանանում է լսելու՝ «**Ուստի**՛, **ծառա չես, այլ՝** որդի, և եթե որդի ես, ապա և՝ ժառանդ Աստծո, Հիսուս Քրիստոսով» (Գաղ. 4.7): Ալդպիսին ալլևս չի վախենում Աստծուց, իՀարկե, ինչպես ասացինք,այն սկզբնական երկյուղով, այլ սիրում է Նրան, ինչպես և սուրբ Անտոնն է ասում. «Ես այլևս չեմ վախենում Աստծուց, այլ սիրում եմ Նրան»: Երբ ԱբրաՀամր իր միակ որդուն էր բերում՝ է բերում՝ գոՀ մատուցելու Աստծուն, Տերն ասաց. «Ա՛յժմ ճանաչեցի, որ դու երկյուղ ունես Աստծո **Հանդեպ»** (Ծննդ. 22.12), սրանով Նա նչեց այն կատարյալ երկլուղը, որ ծնվում է սիրուց: Քանցի (ալլապես) ինչպես կարող էր ասել՝ «ա՛յժմ ճանաչեցի», երբ ԱբրաՀամր արդեն այնքա՜ն բան

էր արել, Աստծո Հանդեպ Հնագանդությունից, թթողել էր իր ամեն ինչը և տեղափոխվել էր օտար երկիր, օտար ժողովրդի մոտ, որոոնը ծառալում էին կուռըերին, որտեղ աստվածապաչտության Հետք անգամ չկար, և այս ամենից վեր, Աստված նրա վրա բերեց ալսպիսի աՀավոր փորձություն՝ որդու գոՀաբերու֊ թյունը, և դրանից Հետո ասաց. «Ա՛յժմ ճանաչեցի, որ դու երկյուղ ունես Աստծո Հանդեպ»: ԱկնՀայտ է, որ Նա այստեղ նկատի ուներ կատարյալ երկյուղը, որը Հատուկ է միայն սրբերին, որոնը այլևս ո՛չ Թե տանջանըների աՀից և ո՛չ էլ պարգևներ ստանալու Համար է, որ կատարում են Աստծո կամքը, այլ Աստծուն սիրելով, ինչպես բազմիցս ասել ենք, վախենում են Աստծո կամթին Հակառակ որևէ բան անել: Հենդ սրա Համար է ասում առաջյալը. «Սերը Հեռու է վանում երկյուղը», քանի որ նրանը այլևս ոչ Թե վախից են գործում, այլ վախենում են, որով-Հետև սիրում են: Սրանում է կայանում կատարյալ երկյուղը: Սակայն անՀնար է, ինչպես մենք վերը ասացինք, Հասնել կատարլալ երկլուդին, եթե մեկը նախապես ձեռը չբերի սկզբնակա֊ նը: Քանգի ասված է. **«Իմաստության սկիզբը Տիրո) երկյուղն** է» (Առակ. 1.7), և դարձյալ ասված է. «Աստծո երկյուղը սկիզբն է և վերջը»: Սկիզբ է անվանում սկզբնական երկյուղը, որին Հետևում է սրբերի կատարյալ երկլուդը: Սկզբնական երկլուդը բնորոչ է մեր Հոդեվիճակին: Նա պաՀպանում է Հոդին ամեն տե֊ սակ չարիքից, ինչպես ողորկումը (փայլը)՝ պղնձին, քանգի աս֊ ված է. «Տիրո) երկյուղով ամեն ոք խորչում է չարից» (Առակ. 15.27): Եվ այսպես, երբ մեկը խորչում է չարից՝ վախենալով պատժից, ինչպես ծառա, որ երկյուղ է կրում տիրոջից, ապա նա աստիճանբար Հասնում և այն բանին, որ կամավոր է գործում բարին, և կամաց-կամաց սկսում է, ինչպես վարձկան, ակնկալել որոչակի վարձատրություն իր գործած բարիքի փոխարեն։ Քանգի, երբ նա մչտապես խուսափում է չարից, ինչպես ասացինը,

երկյուղից մղված, ինչպես ծառա, և գործում է բարին՝ ակնկայե֊ լով պարգևներ, ինչպես վարձկան, ապա, Աստծո չնորՀով, Հարատևելով բարու մե) և միավորվելով Աստծո Հետ, նա ճաչա֊ կում է բարիթի Համը և սկսում է Հասկանալ, Թե ո՛րն է ճչմարիտ բարին, և այլևս չի ուզում բաժանվել նրանից: Քանցի ո՞վ կա֊ րող է նման մեկին Հեռացնել Քրիստոսի սիրուց, ինչպես ասում է առաքյալը (Հռոմ. 8.30): Այնժամ նա Հասնում է որդու աստիճանին և սիրում է բարին Հենց Հանուն բարու և երկյուղ է կրում, որովՀետև սիրում է: Հենց սա է մեծ և կատարյալ երկ֊ լուղը: Ուստի և մարգարեն, սովորեցնելով մեց գանագանել մի երկյուղը մյուսից, ասում է. «Եկե՛ք, իմ որդիներ, լսեցե՛ք ինձ, և ես ձեզ կսովորեցնեմ Տիրո) երկյուղը» (Սղմ. 33.12)։ «Ո՞վ է այն մարդը, որ սիրում է կյանքը և ուզում է իր օրերը բարու֊ Թյան մե**՚ տեսնել»**: Ուչադրությո<sup>ւ</sup>ւն դարձրեք մարգարեի ամեն մի խոսքին, քանգի նրա ամեն մի խոսքը իր գորությունն ունի: Սկզբում ասում է. «Եկե՛թ ինձ մոտ»՝ կոչելով մեզ առաջինության, Հետո ավելացնում է՝ «որդիներ»: Որդիներ սրբերն անվանում են նրանց, ովջեր, իրենց խոսջին անսալով, մեղջից դառնում են առաքինության, ինչպես և առաքյայն է ասում. «Որդյակնե՛րս, դուջ, որոնց Համար վերստին երկունջի մե) եմ, մինչև որ Քրիստոս կերպարանվի ձեր մեծ» (Գաղ. 4.19): Հետո, կոչելով մեզ և պատրաստելով այդ դարձին, մարդարեն ասում է. «Ես ձեզ կսովորեցնեմ Տիրո) երկյուղը»:

Տեսնո՞ւմ եք սրբի Համարձակությունը: Մենք, երբ ցանկանում ենք ինչ-որ բարի բան ասել, միչտ այսպես ենք դիմում. «Կցանկանայի՞ք, որ մենք ձեղ Հետ փոքր-ինչ գրուցեինք Աստծո երկյուղի մասին»: Իսկ սուրբ մարդարեն՝ ո՛չ այդպես, այլ խիզախորեն ասում է. «Եկե՛ք, իմ որդիներ, լսեցե՛ք ինձ, և ես ձեղ կսովորեցնեմ Տիրոջ երկյուղը: Ո՞վ է այն մարդը, որ սիրում է կյանքր և ուղում է իր օրերը բարության մեջ տեսնել»: Հետո, կարծես ինչ-որ մեկից պատասխան լսելով, Թե՝ ես ցանկանում եմ, սովորեցրո՛ւ ինձ՝ ինչպես ապրել և բարի օրեր տեսնել, նա ուսուցանում է՝ ասելով. «**Լեզուդ պաՀի՛ր չարությունից, չրթներդ** սուտ Թո՛ղ չխոսեն»: Եվ այսպես, ամենից առաջ նա չարի գործունեությունը Աստծո երկյուղով է կտրում:

Լեզուն պահել չարությունից՝ նչանակում է որևէ բանով չվիրավորել, չխոցել մերձավորի խիղձը, չչարախոսել, չդալրացնել: Իսկ չրթներով «սուտ չխոսել»՝ նչանակում է չգայթակղել եղբորը: Սկզբում նա ասաց որոչ մասնավոր մեղջերի մասին՝ չարա֊ խոսության, խաբեության, իսկ Հետո ասում է ընդՀանրապես բոյոր չարիքների մասին: **«Խուսափի՛ր չարից»**, այսինքն՝ Հեռո՛ւ փախիր բոլոր այն գործերից, որոնք կարող են քեզ ներքաչել մեղքի մեջ: Դարձյալ, այս ասելով, նա կանգ չի առնում սրանց վրա, այլ ավելացնում է. «**Եվ բարի՛ք դործիր»**: Քանգի պատա֊ Հում է այնպես, որ մեկը չարիք չի գործում, բայց և բարիք էլ չի գործում, մյուսն էլ նմանապես չի վիրավորում, սակայն գխասըտություն էլ չի ցուցաբերում, մեկ ուրիչը չի ատում, բայց և չի էլ սիրում: Եվ ալսպես, լավ է ասել մարդարեն. «Խուսափի՛ր չարից և բարի՛ք դործիր»: ԱՀա, նա մեզ ցույց է տայիս աստիճանականությունը այս երեք Հոդեվիճակների, որոնց մասին մենք վերը Հիչատակեցինը: Սկզբում նա մեզ սովորեցնում է խուսափել չարից, Հետո նոր պատվիրում է, որ սկսենք բարիք գործել: Քանգի, երբ մեկը արժանանում է ազատվելու չարից և խուսափելու նրանից, ապա այնժամ նա բնականաբար բարիք է գործում՝ ըստ սրբերի խրատի:

Ասելով այս մասին այսպես լավ և Հետևողական` նա չարունակում է. «Խաղաղությո՛ւն փնտրիր և դրա՛ն Հետևիր»: Ձասաց միայն փնտրիր, այլ ջանադրաբար Հետամուտ եղիր, որ Հասնես նրան: Ձեր մտքով ուչադիր Հետևեք այս արտաՀայտությանը և ո՛ւչք դարձրեք այն ստուդությանը, որը նկատի ունի սուրբը:

Երբ մեկը արժանանում է խուսափելու չարից, և Հետո ձգտում է, Աստծո օգնությամբ, բարիք գործել, իսկույն թչնամիները ելնում են նրա դեմ պատերազմելու, և նա ձգնում է, ջանում ու վչտանում ոչ միայն նրա Համար, որ վախենում է վերստին դառնալ դեպի չարը, ինչպես ասագինը ծառալի վերաբերլալ, այլև ակնկալում է, ինչպես վերը Հիչատակեցինը, պարգևներ՝ իր բարի գործերի դիմաց, ինչպես վարձկան: Եվ այդպիսով, կրելով Թչնամու Հարձակումները, պատերազմելով նրանց դեմ և դիմադրելով նրանց, նա բարիք է գործում, սակայն՝ մեծ վչտերով և մեծ *Տանըերով: Երբ նա Աստծուց օգնություն է ստանում և ձեռք է* բերում բարիք գործելու որոչակի սովորություն, այնժամ նա Հանգիստ է վայելում, այնժամ խաղաղություն է ճաչակում, այնժամ գգում է, Թե ինչ է նչանակում պատերազմի տրտմություն, և ինչ՝ խաղաղություն, խնդություն ու բերկրություն: Եվ Հետո արդեն սկսում է խաղաղություն փնտրել, ուժգին ձգտում է դեպի նա, որպեսցի Հասնի նրան, ձեռթ բերի նրան կատարելապես և բնակեցնի իր մեջ:

Ի՞նչը կարող է առավել երանելի լինել այն Հոգուց, որն արժանացել է Հասնելու Հոգևոր Հասակի այս չափին: Այդպիսին, ինչպես բազմիցս ասել ենք, գտնվում է որդու կարգավիճակում, քանզի իսկապես «**հրանելի են խաղաղարները, քանզի նրանք** Աստծո որդիներ պիտի կոչվեն» (Մատթ. 5. 9): Ո՞վ կարող է նման Հոգուն այսու Հետև ստիպել բարիք գործել Հանուն ինչ-որ մի այլ բանի, բացի այն քաղցրությունից ու վայելքից, որ պարգևում է Հենց բարիք գործելը: Ո՞վ կարող է ճանաչել այդ բերկրանքը, բացի նրանից, ով ճաչակել է այն: Այնժամ այդպիսին, ինչպես մենք արդեն մի քանի անգամ ասացինք, ճանաչում է կատարյալ երկյուղը:

ԱՀա, մենք լսեցինք, Թե ինչում է կայանում սրբերի կատար֊ յալ երկյուղը, և ինչում է կայանում սկզբնական երկյուղը, որը Հատուկ է մեր Հոդեվիճակին, նաև ինչից է սկսում մարդը և ինչին է Հասնում Աստծո երկյուղի միջոցով: Այժմ մենք ցանկանում ենք իմանալ և այն, Թե ինչպես է բնակվում մեր մեջ Աստծո երկյուղը, և կամենում ենք ասել, Թե ինչն է, որ մեզ Հեռացնում է Աստծո երկյուղից:

Հայրերն ասում են, որ մարդը կարող է ձեռք է բերել Աստծո երկյուղը, եթե անընդմեծ ունենա մահվան և հավիտենական տանջանքների հիչողությունը, եթե ամեն երեկո քննի իրեն, թե ինչպես անցկացրեց օրը, և ամեն առավոտ, թե ինչպես անցկացրեց գիչերը, եթե հանդուգն չլինի իր վարվեցողության մեծ, և վերջապես, եթե սերտ հարաբերության մեծ գտնվի Աստծուց երկյուղ կրող մարդու հետ: Քանդի ասում են, որ մի եղբայր հարցրեց մի ոմն ծերի. «Ի՞նչ անեմ, հա՛յր, որպեսզի ես էլ երկայուղ կրեմ Աստծուց»: Ծերը պատասխանեց նրան. «Գնա՛, ապրիր Աստծուց երկյուղ կրող մարդու հետ, և հենց միայն սրանով, որ նա երկյուղում է Աստծուց, քեղ էլ կսովորեցնի երկյուղել Աստծուց»:

Իսկ Աստծո երկյուղը մեզանից Հեռացնում ենք նրանով, որ գործում ենք սրա Հակառակը՝ չունենք ո՛չ մաՀվան Հիչողու- Թյուն, ո՛չ Հավիտենական տանջանքների ՀիչողուԹյուն, նրանով, որ ինքներս մեր Հանդեպ ուշադիր չենք և չենք քննում մեզ, Թե ինչպես ենք անցկացնում ժամանակը, այլ ապրում ենք այն մարդկանց Հետ, որոնք Աստծուց երկյուղ չեն կրում, նաև նրանով, որ չենք զգուշանում ՀանդգնուԹյունից. այս վերջինը ամենից վատ է. այն կատարյալ կործանում է: Քանզի ոչինչ այնպես չի Հալածում Հոգուց Աստծո երկյուղը, ինչպես որ Հանդգնու- Թյունը: Դրա Համար, երբ աբբա Աղաթոնին Հարցրեցին Հանդգնու- Մության մասին, նա պատասխանեց. «Այն նման է սաստիկ այրող քամու, որից, երբ այն փչում է, բոլորը փախչում են, և որը փչացնում է ծառերի վրա դանվող բոլոր պաուղները»: Տեսնո՞ւմ

ես, եղբա՛յը, այս կրքի զորությունը, տեսնո՞ւմ ես սրա վայրագությունը: Եվ երբ նրան դարձյալ Հարցրին, թե՝ մի՞թե այդքան վնասակար է Հանդգնությունը, նա պատասխանեց. «Հանդգնությունից առավել վնասակար կիրք չկա, քանգի նա է մայրը բոլոր կրքերի»: Բավականին լավ և խելամտորեն ասաց, թե նա է մայրը բոլոր կրքերի, որովՀետև նա է վռնդում Աստծո երկյուղը Հոգուց: Քանգի, եթե «Տիրոջ երկյուղով ամեն ոք խորչում է չարից» (Առակ. 15; 27), ապա, իՀարկե, որտեղ բացակայում է Աստծո երկյուղը, այնտեղ են և բոլոր կրքերը: Աստված թող մեր Հոգիները ազատի Հանդգնության ամենակործանարար կրքից:

Հանդդնությունը լինում է բազմատեսակ. Հանդուդն կարելի է լինել Թե՛ խոսքով, Թե՛ չոչափումով (չարժուձևով) և Թե՛ Հայաց֊ քով: Հանդգնությունից մեկն ընկնում է դատարկախոսության մեջ, աչխարՀիկ բաներ է խոսում, ծիծաղելի բաներ է անում և Հարուցում է մյուսների մեջ անվայելուչ ծիծաղ: Հանդգնություն է և այն, երբ մեկը դիպչում է մյուսին առանց Հարկավորության, երբ ձեռք է բարձրացնում ծիծաղողներից մեկի վրա, երբ Հրում է մեկին, խլում է նրա ձեռքից ինչ-որ բան և անամոթաբար նայում է որևէ մեկին: Այս բոլորը տեղի է ունենում այն պատճառով, որ Հոգու մե) բացակայում է Աստծո երկյուղը, և սրանից էլ մարդը կամաց-կամաց ընկնում է նաև կատարյալ անՀոգության մեջ: Ուստի, երբ Աստված տվեց օրենքի պատվիրանները, Նա ասաց. «Ակնածա՛նը ունեցեը, որդինե՛ր Իսրայելի», քանցի առանց ակնածանքի և ամոթիսածության մարդը ո՛չ Աստծուն կպատվի և ո՛չ էլ Նրա պատվիրանները կպաՀի: Ուստի և Հանդգնությունից ավելի վնասակար բան չկա, ուստի և նա է մայրը բոլոր կրքերի, որ վռնդում է ականածանթը, Հոդուդ Հայածում է Աստծու երկյուղը և ծնում է անՀոգություն: Եվ այն պատճառով, որ մենք Հանդդնորեն ենք վարվում միմյանց Հետ և չենք ամաչում մեկս մյուսից, պատաՀում է նաև, որ մենք չարախոսում ու վիրավորում ենք միմյանց: Պատահում է, որ մեզանից որևէ մեկը, տեսնելով անօգտակար մի բան, հեռանում է ու դատում այն, ապա ներմուծում է այն մի այլ եղբոր սրտի մեջ, և ոչ միայն ինքն է վնասվում, այլև վնասում է եղբորը՝ չար Թույնը ներարկելով նրա սրտի մեջ: Եվ հաճախ այնպես է պատահում, որ այդ եղբոր միտքը զբաղված է լինում աղոխքով կամ այլ բարի դործով, իսկ սա դալով՝ ներքաչում է նրան դատարկաբանուխյան մեջ, և ո՛չ միայն գրկում է նրան օգուտից, այլև դցում է դայխակղուխյան մեջ, քանզի չկա ոչինչ առավել ծանր, առավել կործանարար, քան վնասելը՝ ոչ միայն իրեն, այլև՝ մեձավորին:

Դրա Համար, եղբայրնե՛ր, լավ է մեզ ակնածանը ունենալ, վախենալ վնասելուց մեզ և մյուսներին, պատվել միմյանց և դգուչանալ նույնի՛սկ նայելուց միմյանց երեսին, քանգի սա էլ, ինչպես ծերերից մեկն է ասել Հանդգնության մի ձև է։ Եվ եթե պատաՀի մեկին տեսնել իր եղբորը մեղանչելիս, նա չպետք է ար-ՀամարՀի նրան և ոչ էլ լռի դրա մասին՝ Թույլ տալով նրան կորստի մատնվել, չպետը է նաև Հանդիմանի, ոչ էլ չարախոսի, այլ կարեկցանքով և Աստծո երկլուղով պետք է ասի նրան, ով կա֊ րող է չակել եղբորը, կամ էլ Հենց տեսնողն ինքը Թող ասի նրան սիրով և խոնարՀությամբ՝ ասելով այսպես. «Ների՛ր ինձ, եղբա՛յր իմ, եթե չեմ սխալվում, մենը լավ բան չենը անում»: Եվ եթե նա չլսի, ասա նրան, ում մասին գիտես, որ այդ եղբայրը վստաՀու-Թյուն է տածում, կամ ասա նրա ծերին, կամ էլ աբբային, նայած մեղանչման կարևորությանը, որպեսզի նրանը ուղղեն նրան, Հետո արդեն Հանդիստ եղիր: Բայց ասա, ինչպես մենք ասացինը, եղբորն ուղղելու նպատակով, այլ ոչ թե Հանուն դատարկախո֊ սության կամ չարախոսության, և ո՛չ նրան պարսավելու Համար, ո՛չ նրան մերկացնելու ցանկությունից, ո՛չ դատելու Համար, և ո՛չ էլ ձևացնելով, Թե իբր ուղղում ես նրան, սակայն ներսում ու֊ նենալով որևէ մեկը վերոՀիչյայներից:

Քանդի, արդարև, եթե մեկը ասի էլ Հենց նրա աբբային, սակայն՝ ոչ մերձավորին ուղղելու նպատակով, կամ էլ ոչ սեփական վնասից խուսափելու Համար, ապա դա մեղք է, քանզի դատարկախոսություն է: Սակայն նա թող ըննի իր սիրտը, թե արդյոր այն չունի՞ որևէ կրքոտ չարժում, և եթե այդպես է, ապա թող չասի: Իսկ եթե նա, ուչադիր գննելով իրեն, տեսնի, որ ուզում է ասել կարեկցանքից և օգուտի Համար, իսկ ներքուստ խռովվում է որոչ կրքոտ խորՀուրդներից, ապա Թող նա ասի աբբային խո֊ նարՀությամբ և՛ իր, և՛ մերձավորի մասին՝ ասելով այսպես. «Իմ խիղձր վկայում է ինձ, որ ես ներսում ունեմ ինչ-որ խառնաչփոԹ խորՀուրդ, չգիտե՛մ, արդյոք դա նրանի՞ց է, որ ես ժամանակին անախորժություն եմ ունեցել այդ եղբոր Հետ, թե՞ դա փորձու֊ Թյուն է, որն ինձ արգելում է եղբորս մասին ասելու, որպեսզի դրան չՀետևի նրա ուղղվելը», և այդ ժամանակ աբբան կասի նրան՝ պե՛տը է նա ասի, Թե՝ ոչ։ Լինում է նաև այնպես, որ մեկ ուրիչն ասում է ո՛չ իր եղբոր օգտի Համար, ո՛չ սեփական վնա֊ սից գգուչանալու Համար և ո՛չ այն պատճառով, որ ինչ-որ չար բան է Հիչում, այլ պատմում է, Հենց այնպես, դատարկախոսությունից: Սակայն ի՞նչ Հարկ կա նման չարախոսության: Հաճախ եղբայրն էլ է իմանում, որ իր մասին խոսել են, և խռովվում է, որից էլ առա) է գալիս վիչտ և առավել մեծ վնաս: Իսկ երբ մեկն ասում է, ինչպես մենք ասացինը, միմիայն իր եղբոր օգուտի Համար, ապա Աստված երբեք Թույլ չի տա, որ խռովություն առաջանա, որպեսգի դրան չՀետևի վիչտր կամ վնասը:

Եվ այսպես, ջանացե՛ք, ինչպես ասացինք, զսպել ձեր լեզուն, որպեսզի որևէ մի վատ խոսք չասեք ձեր մերձավորին և չգայ~ Թակղեք ոչ մեկին՝ ո՛չ խոսքով, ո՛չ գործով, ոչ՛ Հայացքով և ոչ էլ որևէ մի այլ ձևով: Եվ մի՛ եղեք գյուրագրգիռ, որպեսզի, երբ ձե~ զանից որևէ մեկը իր եղբորից մի վատ խոսք լսի, իսկույն չգրգռ~ վի բարկությամբ, չպատասխանի նրան Հանդգնաբար և վիրա~

վորված չմնա նրանից. դա վայել չէ փրկվել ցանկացողներին, վայել չէ ճգնավորներին: Ձեռք բերեք Աստծո երկյուղը և ականածանքով Հանդիպեք միմյանց՝ յուրաքանչուրդ իր գլուխը խոնարՀեցնելով իր եղբոր առջև: Թող յուրաքանչյուրդ խոնարՀվի Աստծո առջև և իր եղբոր առջև, և Հատի իր կամքը: Հիրավի, լավ է,
եթե մեկը, մի որևէ բարի գործ կատարելով, (դրանում) դերապատվությունը տա իր եղբորը և զիջի նրան, այդպիսին կստանա
մեծ օգուտ նրա առջև, ում որ նա գիջի: Ձգիտեմ, արդյոք արե՞լ
եմ ես երբևէ որևէ մի բարի բան, սակայն, եթե Աստված պաՀպանել է ինձ, ապա գիտեմ, որ պաՀպանել է լոկ այն բանի Համար,
որ ես երբեք ինձ իմ եղբորից լավը չեմ Համարել, այլ միչտ եղբորս ինձանից բարձր եմ դասել:

Երբ ես դեռ աբբա Սերիդի վանքում էի դտնվում, այնպես պատաՀեց, որ աբբա ՀովՀաննեսի սպասավորը՝ աբբա Բարսիլի֊ կոսի աչակերտը, Հիվանդացավ, և աբբան ի՛նձ Հանձնարարեց ծե֊ րին սպասավորելու գործը: Իսկ ես նրա խցի դռները դրսից Հաբուրում էի (այնպիսի զգացումով), ինչպիսի զգացումով որ մեկ ուրիչը երկրպագում է պատվական Խաչին, էլ ավելի (ես ուրախ էի) նրան ծառայելու Համար: Դե ո՞վ չէր ցանկանա արժանանալ ծառայելու այդպիսի սրբին: Հենց միայն նրա խոսքերը իսկ արժանի էին դարմանքի: Ամեն օր, երբ ես, ավարտելով իմ ծառայու֊ թյունը, խոնարՀվում էի նրա առջև, որպեսզի նրանից թողություն ստանայի և գնայի, նա միչտ ինչ-որ բան էր ինձ ասում: Ծերը սովորություն ուներ կրկնելու չորս ասույթ, և, ինչպես ես ասացի, ամեն երեկո, երբ ես պետք է Հեռանայի, նա ինձ միչտ ասում էր մեկը այդ չորս ասուլԹներից, և սկսում էր այսպես. «Ես մի անգամ ասացի», -քանգի ծերը սովորություն ուներ իր ամեն խոսքին ավելացնել. «Մի անգամ ես ասացի, եղբա՛յր, -Աստված Թող պաՀպանի սերը, ֊Հալրերն ասել են՝ մերձավորի Հանդեպ խիղձր պաՀպանելուց ծնվում է խոնարՀամտություն»: Դարձյալ

Հա)որդ երեկոյան նա ինձ ասում էր. «Ասացի ես մի անդամ, եղբա՛լը, -Աստված Թող պաՀպանի սերը, -Հալրերն ասել են՝ չպետը է երբեը քո կամքը գերադասես եղբորդ կամքից»: Մի ուրիչ անգամ նա ինձ կրկին ասում էր. «Ասացի ես մի անգամ, եղբա՛լը, ֊ Աստված Թող պաՀպանի սերը, -Հայրերն ասել են՝ փախի՛ր մարդկալին ամեն բանից և կփրկվես»: Եվ դարձլալ ասում էր. «Ասացի ես մի անգամ, եղբա՛յր, ֊Աստված Թող սերը պաՀպանի, ֊Հայ֊ րերն ասել են՝ միմյանց բեռը կրե՛ք և այդպիսով կատարեցեք Քրիստոսի օրենքը» (Գաղ. 6; 2): Ամեն երեկո, երբ ես Հեռանում էի, ծերը միչա տալիս էր ինձ այս չորս խրատներից մեկը, նման նրան, ինչպես որ մեկը խրատ է տալիս ճանապարՀ գնացողին, և այսպես, դրանը ծառայեցին ամբողջ կյանըս պաՀպանելու Համար: Սակալն, չնալած նրան, որ ես ալդպիսի մեծ սեր ունեի սրբի Հանդեպ և ալդչա՜փ Հոգատարություն էի ցուցաբերում նրան սպասավորելու մեջ, բայց Հենց որ իմացա, Թե եղբայրներից մեկր վչտանում է՝ գանկանալով ծառալել նրան, ես գնագի աբբալի մոտ և խնդրեցի նրան՝ ասելով. «Այս եղբորն ավելի արժանավայել է ծառալել սրբին, քան ինձ, եթե դա Հաձելի է քեղ, աբբա՛»: Բալգ ո՛չ աբբան, ո՛չ էլ ծերն ինքը, ինձ Թույլ չտվեցին այդ, սակայն ես նախապես արեցի, ըստ կարելվույն, այն ամենը, ինչ որ կարող էի, որպեսգի նախապատվությունը տայի եղբորս: Եվ անցկացնելով այնտեղ ինը տարի, չգիտե՛մ, ասե՞լ եմ արդյոք որևէ մեկին մի վատ խոսը, Թեպետև ես Հնագանդության պատվեր ունեի՝ ոչ մե֊ կին վատ խոսը չասելու, և ես ամեն կերպ ջանում էի, որպեսցի ոչ ոք չասեր, Թե ես այն խախտեցի: Եվ Հավատացե՛ք, ես չատ լավ Հիչում եմ, Թե ինչպես մի եղբալը, դալով իմ ետևից Հիվանդանո֊ ցից մինչև եկեղեցի, լուտանըներ էր Թափում իմ գլխին, իսկ ես քայլում էի նրա առջևից՝ չասելով ոչ մի խոսք: Երբ աբբան իմա֊ ցավ ալդ, -չգիտեմ, Թե ով էր նրան Հալտնել ալդ մասին, -և ուգեց պատժել նրան, ես գնացի և ընկա նրա ոտքերը՝ ասելով. «Ի

սեր Աստծո, մի՛ պատժիր նրան, ես եմ մեղանչել, եղբայրը բնավ մեղը չունի»: Եվ մյուսն էլ նմանապես՝ փորձությունից թե պարգամտությունից, Աստված գիտի թե ինչու, երկար ժամանակ, ամեն գիչեր միզում էր իմ գլխին, այնպես որ անկողինս անգամ թրջվում էր: Նմանապես և եղբայրներից ոմանը, ամեն օր գալով, Թափ էին տալիս իրենց ներքնակները իմ խցի առջև, և ես տեսնում էի, որ բազմաԹիվ փայտոջիլներ են կուտակվել իմ խցում, այնպես որ ես անկարող էի սատկացնել նրանց, քանզի նրանք անԹիվ֊անՀամար էին չոգի պատճառով: Հետո էլ, երբ ես պառ֊ կում էի ընելու, նրանը բոլորը Հավաքվում էին ինձ վրա, և ես ւթուն էի մանում միայն սաստիկ Հոգնածությունից ու ուժասպա֊ ռությունից, իսկ երբ ես արթնանում էի թնից, դտնում էի ամբողջ մարմինս կծոտված, սակալն ես նրանցից որևէ մեկին չասացի երբեը` մի՛ արա, կամ` ինչո՞ւ ես դու ալդ անում: Եվ ես չեմ Հիչում, որ երբևէ արտաբերած լինեմ մի այնպիսի խոսը, որ վրդովեր կամ վիրավորեր եղբորը: Դուջ ևս սովորեցե՛ջ «միմյանց բեռը կրել», սովորեցե՛ք ակնածել մեկդ մյուսի առջև. և եթե ձեզանից մեկը որևէ մեկից մի տՀաճ խոսը լսի, կամ եԹե մեկը իր սպասածից վեր բան կրի, ապա նա չպետը է իսկույն փոքրոգություն ցուցաբերի, կամ անմիջապես գուգուվի բարկությամբ, որպեսզի ճգնության և օգուտ (ստանալու) ժամանակ չերևա նա որպես Թուլլ, անՀոգ, անՀաստատ, անկալուն սիրտ ունեցող մեկը, որը ոչ մի վիրավո֊ րանք չի կարող կրել, ինչպես այդ պատաՀում է դդմի Հետ. եԹե Թեկուգ փոքրիկ մի ճյուղ դիպչի նրան, իսկույն վնասվում է ու սկսում նեխել: Այլ դուք, ընդՀակառա՛կն, ունեցե՛ք ամուր սիրտ, ունեցե՛ք մեծաՀոգություն, թող միմյանց Հանդեպ ձեր սերը ՀաղթաՀարի բոլոր պատաՀարները: Եվ եթե ձեզանից որևէ մեկը Հանձնարարություն ունի կամ ինչ-որ մի գործ այգեպանի մոտ, կա՛մ տնտեսի, կա՛մ խոՀարարի, կա՛մ էլ, ընդՀանարապես, ձեր ծառայակիցներից որևէ մեկի մոտ, ապա և՛ նա, ով գործ է Հանձ֊

նարարում, և՛ նա, ով կատարում է այն, Թող ձգտեն նախ և առաջ պաՀպանել իրենց սեփական Հոդեվիճակները, և նրանք երբեք թող թուլլ չտան իրենց խոտորվել Աստծո պատվիրաններից կա՛մ խուովության մեջ, կա՛մ Համառության, կա՛մ դանկության, կա՛մ ինթնակամության և ինթնարդարազման մեջ, այլ ինչպիսին էլ որ լինի գործը՝ փոքր կամ մեծ, չպետք է անտեսել, և արՀամարՀել այն, քանդի արՀամարՀանքը վնասակար է: Սակայն չպետք է նմանապես գերադասել գործի կատարումը սեփական Հոգեվիճա֊ կի Հաչվին, այսինքն՝ չլինի Թե Ջերմեռանդորեն և Ջանասիրաբար կատարես գործը, սակայն՝ ի վնաս Հոգուդ: Ամեն պատաՀած գործի դեպքում, թեկուց և այն ծայրաՀեղ անՀրաժեչտ լինի և պա-Հանջի ջանքեր, չեմ ուղում, որ դուք այն կատարեք վիճաբանու-Թլամբ կամ խուովությամբ, այլ Համոգված եղեք, որ ցանկացած գործ, որ դուք կատարում եք, մեծ է այն, ինչպես ասացինք, Թե փոքր, Հանդիսանում է պաՀանջվելիքի տասներորդ մասը, իսկ սե֊ փական Հոդեվիճակի պաՀպանումը, եթե Հանուն դրա նույնիսկ չկատարես էլ գործը, Հանդիսանում է պաՀան》վելիքի Հինդերորդ பீயபர:

ԱՀա տեսնո՞ւմ եք տարբերությունը: Եվ այսպես, եթե դուջ կատարում եք մի որևէ գործ և ցանկանում եք կատարյալ և լիար- ժեք կատարել այն, ապա չանացե՛ք կատարել բուն գործը, որը, ինչպես ես ասացի, պաՀանչվելիքի տասներորդ մասն է, և դրա Հետ մեկտեղ պաՀպանել սեփական Հոդեվիճակը անվնաս, որը կաղմում է պաՀանչվելիքի Հինդերորդ մասը: Իսկ եթե ծառայու- թյանդ գործը կատարելու խանդավառությունից Հարկադրված Համառես, խոտորվես Աստծո պատվիրաններից և վնասես քեզ կամ ուրիչին՝ վիճելով նրա Հետ, ապա պետք չէ կորցնել Հինդե- րորդ մասը նրա Համար, որպեսդի պաՀպանես տասներորդ մասը: Ոստի, եթե դուք իմանաք, որ ինչ-որ մեկը նման կերպ է վարվում, ապա իմացեք, որ այդպիսին անմարորեն և անխոՀեմաբար է կա-

տարում իր ծառայությունը՝ մղված փառասիրությունից կամ մարդաՀաձությունից, վիձում է և տանջում թե՛ իրեն և թե՛ մերձավորին, որպեսզի վերջում լսի, թե ոչ ոք իրեն Հաղթել չկարողացավ:

Օ՜, ինչպիսի՜ դարմանալի խիդախություն։ Դա Հաղթանակ չէ, եղբայրնե՛ր, դա կորուստ է, դա կործանում է, եթե մեկը վի֊ ճում և դալթակղում է եղբորը լոկ նրա Համար, որպեսզի կատա֊ րի իրեն Հանձնարարված գործը։ ԵԹե ծառայությանդ գործը թողնես թերի և անկատար, կորուստր մեծ չէ, ա՛յ վիճելը և եղ֊ բորը գայթակղելը՝ չտալով նրան անՀրաժեչտը, կամ ծառայու֊ *թյան գործը գերադասելը և Աստծո պատվիրաններից խոտորվե*֊ լը, աՀռելի վնաս է. աՀա Թե ինչ է նչանակում պաՀանջվելիքի տասներորդ մաս և Հինդերորդ մաս: Դրա Համար ասում եմ ձեզ, եթե ես էլ ձեգանից որևէ մեկին ուղարկեմ ինչ-որ կարևոր Հանձնարարությամբ, և նա տեսնի, որ դրանից առաջանում է խռովություն կամ այլ վնասակարություն, թողե՛ք այդ գործը և բնավ մի՛ վնասեք ինքներդ ձեղ կամ մեկ մեկու, այլ Թող այդ դործը կի֊ սատ մնա և չկատարվի, միայն Թե մի դժտվեք իրար Հետ, քան֊ գի այդ դեպքում դուք կորցնում եք Հինդերորդ մասը և մեծագույն վնաս եք կրում, իսկ դա Հայտնապես անմտություն է: Սա ես ձեզ ասում եմ ո՛չ այն բանի Համար, որպեսզի դուք անմիջա֊ պես տրվեք փոքրոգությանը և Թողեք գործը, կամ էլ անՀոգ գտնվելով, քամաՀրելով՝ Հեչտությամբ Թողեք այն և ոտնատակ տաք ձեր խիղճը՝ կամենալով խուսափել վչտերից: Եվ դարձյալ ո՛չ այն բանի Համար, որպեսզի անՀնագանդ գտնվեք, և ձեզանից յուրաքանչյուրն ասի՝ ես այդ չեմ կարող անել, դա ինձ վնասում է, դա ինձ Հունից Հանում է: Քանզի նման ձևով դուը երբեը չեթ կատարի ոչ մի Հանձնարարություն և չեք կարող պաՀել Աստծո պատվիրանները: Այլ ջանացեք ձեր ամբողջ ուժով և սիրով կա֊ տարել ձեր ամեն մի ծառալությունը՝ խոնարՀությամբ, խոնարՀվելով միմյանց առջև, մեծարելով և Թախանձելով մեկդ մյուսին,

քանցի խոնարՀությունից Հզոր ոչինչ չկա: Սակայն եթե երբևէ մեկը տեսնի, որ ինքը կամ իր մերձավորը վչտանում է, ապա Թողե՛ք ալդ գործը, որը գալԹակղուԹյուն է առա) բերում, դիջեցե՛ք միմլանց, մի՛ Համառեք այնքան, մինչև որ դրան Հետևի վնասը, քանցի ավելի լավ է, ինչպես Հազար անգամ եմ ասել ձեզ, որ գործը չկատարվի ալնպես, ինչպես դո՛ւք եք ուցում, այլ Թող լի֊ նի այնպես, ինչպես որ պատահի, և ինչպես որ կարիքն է պա-Հան)ում, քան Թե ձեր իանքերի և ինքնաարդարացման պատճա֊ ռով, եթե նույնիսկ նրանք վայելուչ լինեն, խռովվեք և վիրավորեք միմյանց, և դրա պատճառով կորցնենք չատր՝ Հանուն քչի: Հաճախ նաև այնպես է պատահում, որ մեկ ուրիչը կորցնում է թե՛ մեկը և թե՛ մյուսը և բացարձակ ոչինչ չի անում, քանդի ալդպիսին է վիճաբանել սիրողների Հատկությունը: Հենց սկզբից ևեթ, բոլոր գործերը, որ մենք կատարում ենք, կատարում ենք այն բանի Համար, որպեսզի օգուտ ստանանք դրանցից: Իսկ ինչ օգուտ, եթե մենը չենը խոնարՀվում միմյանց առջև, այլ, ընդՀակառակն, խռովում ու վիրավորում ենք միմյանց: Մի՞Թե դուք չգիտեք, Թե ինչ է գրված «Հարանց վարքում»՝ «Մերձավորից է կախված Թե՛ կլանքը և Թե՛ մաՀը»: Մչտապես սովորեցե՛ք այս բանը, եղբայընե՛ր, Հետևե՛ք սուրբ Հայրերի խոսքերին, ձգտե՛ք սիրով և Աստծո երկյուղով փնտրել ձեր և ձեր եղբայրների օգուտր: Նման ձևով կարող եք այն ամենից, ինչ որ ձեց Հետ պատա֊ Հում է, օգուտ քաղել և առաջադիմել Աստծո օգնությամբ: Մեր Աստված ինքը՛, որպես մարդասեր, Թող չնորՀի մեց իր երկլուդը, քանգի ասված է. «**Աստծուց վախեցի՛ր և Նրա պատվիրանները** պաՀի՛ր» (Ժող. 12.13), քանդի դա է պաՀանջվում ամեն մի մարդուց: Եվ մեր Աստծուն Թող լինի փա՜ռը և իչխանություն Հավիտլանս: Ամեն:

### ԱՅՆ ՄԱՍԻՆ, ՈՐ ՉՊԵՏՔ Է ՎՍՏԱՀԵԼ ՍԵՓԱԿԱՆ ՄՏԱԾՈՂՈՒԹՅԱՆԸ

5-րդ ուսուցում

Սողոմոն իմաստունը ասում է Առակներում. «**Նրանը, որ** առաջնորդ չունեն, պիտի ցած Թափվեն տերևի պես, սակայն րագում խորՀուրդների մեծ փրկություն կա» (Առակ. 11; 14): Տեսնո՞ւմ եք, եղբալընե՛ր, այս խոսքի գորությունը: Տեսնո՞ւմ եք, Թե ինչ է ուսուցանում մեզ Սուրբ Գիրքը: Նա մեզ Հորդորում է չվստաՀել ինքներս մեզ, չՀամարել մեզ խելացի, իմաս֊ տուն, չՀավատալ այն բանին, որ մենք կարող ենք ինքներս մեզ ղեկավարել և առաջնորդել, քանզի մենք օգնության մեծ կարիք ունենը, կարիք ունենք Աստծով մեդ խրատողների: Չկան ավելի դժբախտ և կործանմանը մերձ մարդիկ, քան նրանը, ովքեր չունեն առաջնորդ Աստծո ճանապարՀին: Քանգի ինչ է նչանակում ասվածը, Թե՝ «Նրանը, որ առաջնորդ չունեն, պիտի ցած Թափվեն տերևի պես»: Տերևը սկզբում կանաչ է լինում, ծաղկուն և դեղեցիկ, Հետո աստիճանաբար չորանում է, Թափվում ցած, և ի վերջո նրան ոտնակոխ են անում ու տրորում: Ալդպես է լինում և այն մարդու Հետ, որն առաջնորդ չունի. սկզբում նա մշտապես ջերմեռանդ է լինում պաՀեցողության, Հսկման, առանձնության, լռակեցության, Հնագանդության և այլ բարի դործերի մեջ։ Հետո այդ ջերմե֊ ռանդությունը կամաց-կամաց սառչում է, և նա, չունենալով ոչ ոք, որ իրեն առաջնորդի, աջակցի, ոգևորի և խանդավառի այդ ջերմեռանդության մեջ, տերևի պես աննկատելիորեն չո֊ րանում է, ընկնում է և ի վերջո դառնում է Թյնամու Հպատակն ու ստրուկը, և սրանք նրա Հետ վարվում են այնպես, ինչպես որ կամենում են:

Իսկ նրանց մասին, ովջեր բացում են իրենց խորՀուրդները և արարջները և ամեն բան անում են խորՀրդակցությամբ, Սուրբ Գիրքն ասում է. «Բազում խորՀուրդների\* մեջ փրկություն կա»: Ձի՛ ասում՝ «Երբ բազում են խորՀուրդները», այսինքն՝ ո՛չ Թե պետք է ամեն մեկի Հետ խորՀրդակցել, այլ որ պետք է ամեն ինչի մասին խորՀրդակցել, իՀարկե նրա Հետ, ում Հանդեպ որ վստաՀություն ունենք: Եվ ոչ այնպես, որ մեկը ասենք, իսկ մյուսը՝ ծածկենք, այլ որ բոլորը բացենք և ամեն ինչ չի մասին խորՀրդակցենք. այդպիսին անկասկած փրկություն ունի «բազում խորՀուրդների մեջ»: Քանդի եթե մարդը չի բացում այն ամենը, ինչ որ իրեն է վերաբերում, Հատկապես, եթե բռնված է եղել չար սովորությամբ, կամ եղել է վատ չրջապատում, ապա սատանան, գտնելով նրա մեջ մի (որևէ) ցանկութիյուն կամ ինքնարադարացում, սրանով տապալում է նրան:

Երբ սատանան տեսնում է, որ ինչ-որ մեկը չի կամենում մեդանչել, ապա նա ալնքան էլ անփորձ չէ չարիք գործելու մեջ, որպեսգի սկսի ներչնչել նրան ինչ-որ բացաՀայտ մեղջեր՝ ասելով, Թե` գնա՛ չնուԹյուն գործիր, կամ՝ գնա՛ գողացիր, քանգի նա գիտի, որ դա մենք չենք ցանկանում. նա Հարկ չի Համարում մեզ ներչնչել այն, ինչ որ մենը չենը ցանկանում, այլ գտնում է մեր մեջ, ինչպես ես ասացի, մի որևէ ցանկություն կամ ինքնարդարացում, և դրանով, թվացյալ բարու անվան տակ, վնասում է մեզ: Դրա Համար դարձյալ ասում է. «Անզգամը չարիք է նյու-Թում, երբ գուգակցվում է արդարի Հետ»: Անցգամը դա սատա֊ նան է, որ չարիք է նյութում, «երբ գուգակցվում է արդարի Հետ», այսինքն, երբ գուգակցվում է մեր ինքնարդարացման Հետ, և այնժամ նա դառնում է առավելագույն գորեղ, այնժամ ավելի է վնասում, այնժամ առավել է գործում: Քանդի երբ մենք Համառում ենք մեր կամքի մեծ և Հետևում ենք մեր ինքնարդա֊ րացմանը, ալնժամ, կատարելով արտաջնապես բարի Թվացող գործ, մենք ինքներս մեր դեմ որոգալԹ ենք լարում և նուլնիսկ

<sup>\*</sup> Խորհուրդներ` այստեղ նկատի ունի ոչ թե մտքերը, այլ` խորհրդատվությունը։

չենը իմանում, Թե ինչպես ենը կորստի մատնվում: Քանզի մենը ինչպես կարող ենը րմբռնել Աստծո կամըր, կամ էլ ընտրել այն, եթե վստաՀում ենը ինըներս մեց և Համառում ենը մեր կամըի մեջ: Դրա Համար էլ աբբա Պիմենը ասել է, Թե՝ մարդու կամջը պղնձե պարիսպ է իր և Աստծո միջև: Տեսնո՞ւմ եք այս խոսքի գորությունը: Նա դարձյայ ասել է. «Այն կարծես քար լինի, որ դիմակայում, Հակադրվում և դիմադրում է Աստծո կամքին»: Եվ այսպես, եթե մարդը թողնի իր կամքը, այնժամ նա կարող է ասել. «Աստծո չնորՀիվ պարիսպներ կՀաղթարեմ, Աստվա՛ծ իմ, անթերի են թո ճանապարՀները» (Սդմ. 17; 30-31): Բավականին Հիասքանչ է ասված: Քանգի մարդը միայն այնժամ է տեսնում Աստծո անապական ճանապարՀը, երբ Թողնում է իր կամքը, իսկ երբ ենԹարկվում է իր կամքին, ապա չի տեսնում, որ անապական են Աստծո ճանապարՀները: Սակայն երբ նա լսում է խրա֊ տական ինչ-որ բան, իսկույն փնովում է այն, նսեմացնում է, խորչում է դրանից և դործում է Հակառակը: Քանդի նա ինչպես կարող է կրել ինչ-որ բան կամ անսալ որևէ մեկի խորՀրդին, եԹե նա Համառում է իր կամքի մեջ։ Եվ չարունակելով՝ ալսպես է ասում ծերը նաև ինքնարդարացման մասին. «Իսկ եթե ինքնարդարացումն էլ է միանում կամքին, ապա մարդը կատարելապես եղծվում է»: Զարմանալի է. ինչպիսի՜ Հետևողականություն (կա) սուրբ Հայրերի խոսքերում: Իսկապես, երբ ինքնարդարա֊ ցումը միանում է կամքին, ապա դա կատարյալ մաՀ է, մեծագույն վտանգ, մեծ տագնապ. այնժամ Թչվառն ընկնում է վեր)֊ նականապես: Քանգի ով կստիպի այդպիսինին Հավատալ, որ մեկ ուրիչը իրենից ավելի լավ գիտի, Թե ի՛նչն է իրեն օգտակար: Այնժամ նա լիովին տրվում է իր կամքին, իր մտքին, իսկ Թչնա֊ մին ի վերջո ինչպես ուղում է, այնպես էլ գլուխ է բերում նրա անկումը: Դրա Համար ասված է. «Անդգամը չարիք է նլուԹում, երբ զուգակցվում է արդարի Հետ»: Քանզի սատանան ոչ միայն

խրատն է ատում, այլև նաև Հենց այն ձայնը, որն արտաբերում է այն, չի կարողանում լսել, նույնիսկ ատում է խրատի ձայնը, ալսինքն, երբ խրատական ինչ-որ բան են խոսում: Նախքան օգտակարի մասին Հարցնողը կսկսի գործել տրված խորՀրդի Համաձայն, և նախթան Թչնամին գլխի կընկնի՝ կատարելու է նա, թե չի կատարելու լսածը, թչնամին արդեն ատում է Հենց բուն այդ երևուլթը, երբ Հարցնում են ինչ-որ մեկին, կամ էլ լսում ինչ-որ օգտակար բան: Այսպիսի խոսքերի Հենց միայն ձայնը, Հենց միայն Հնչյունը նա ատում է ու գարչո ւմ էդրանցից: Իսկ ասե՞մ՝ ինչո՛ւ: Նա գիտի, որ իր չարագործությունները իսկույն ի Հայտ կգան, Հենց որ սկսեն Հարցնել և խոսել օգտակարի մասին: Եվ ոչինչ նա այդպես չի ատում, ոչնչից այնպես չի վախենում, որքան՝ ի Հայտ գալուց, քանցի այդ ժամանակ նա այլևս չի կարող դավեր նլութել այնպես, ինչպես ուղում է: Քանզի երբ մարդը Հաստատվում է նրանում, որ Հարցնի և բացի իր մասին ամեն բան և լսի փորձառու որևէ մեկից, Թե՝ «Սա արա՛, իսկ սա՝ մի՛ արա, սա լավ է, իսկ սա՝ վատ, սա ինընարդարացում է, սա՝ ինընակամություն», և լսում է նաև. «Հիմա այդ գործի ժամանակը չէ», իսկ մի ուրիչ անգամ լսում է. «Հիմա ժամանակն է», այնժամ Թչնամին չի գտնում, Թե ինչ կերպով վնաս Հասցնի մարդուն, կամ ինչպես տապալի նրան, քանի որ նա մշտապես, ինչպես ես արդեն ասացի, խորՀրդակցում է և բոլոր կողմերից պատոպարում է իրեն: Եվ այդպիսով կատարվում է նրա վրա այն խոսթը, թե՝ «Բադում խորՀուրդների մե) փրկություն կա»:

Իսկ սատանան չի կամենում այս ամենը, այլ ատում է, քանզի նա ցանկանում է չարիք գործել և առավել ուրախանում է նրանց Համար, «ովքեր առաջնորդ չունեն»: Ինչո՞ւ: ՈրովՀետև նրանք «պիտի Թափվեն տերևի պես»: Հիչի՛ր այն եղբորը, որին սիրում էր սատանան, և որի մասին ասում էր աբբա Մակարին. «Մի եղբայր ունեմ, որ երբ տեսնում է ինձ, պտտվում է վիլակի

պես»: Այդպիսիններին նա սիրում է, այդպիսիների Համար միչտ ուրախանում է, որոնք ապրում են առանց առաջնորդության և չեն Հանձնվում այնպիսի մեկին, որը կարող է օգնել իրենց և Աստծով առաջնորդել: Մի՞Թե բոլոր եղբայրներին չէ, որ այցելում էր դևր այն ժամանակ, որին սուրբը տեսավ գանա֊ գան ուտեստներ կրելիս (խոսքը գանագան գայԹակղեցուցիչ խորՀուրդների մասին է)։ Մի՞թե բոլորին չէ, որ նա փորձում էր: Սակայն նրանցից յուրաքանչյուրը, Հասկանալով նրա խարդավանքներն ու դավերը, գնում էր իր Հոգևոր Հոր մոտ և բացում էր նրան իր խորՀուրդները և օգնություն էր ստանում փորձության ժամանակ, դրա Համար էլ սատանան նրանցից և ոչ մեկին չէր կարողանում ՀաղԹել: Նա միայն մի Թչվառի գտավ, որն ինընիրեն էր Հետևում և ոչ ոքից օգնություն չէր ստանում, և այս պատճառով դևր նրա Հետ վարվում էր, ինչպես խաղալիքի Հետ, և Հեռանալիս գոՀանում էր նրանից ու անիծում մյուսներին: Իսկ երբ Թչնամին պատմեց աբբա Մակա֊ րին այս ամենը և Հայտնեց այդ եղբոր անունը, սուրբը գնաց նրա մոտ և գտավ, որ նրա կործանման պատճառը եղել էր այն, որ նա չէր կամեցել խոստովանել իր խորՀուրդները, գտավ, որ նա սովորություն չուներ բացելու դրանք որևէ մեկին: Դրա Համար էլ Թչնամին նրան խաղացնում էր, ինչպես ուզում էր: Երբ սուրբ ծերը Հարցրեց եղբորը, Թե՝ «Ինչպե՞ս ես ապրում, եղ֊ բա՛յը», նա պատասխանեց. «Քո աղոթքըներով՝ լա՛վ»: Իսկ երբ սուրբը դարձլալ Հարցրեց, Թե՝ «ԽորՀուրդները քեզ չե՞ն նե֊ ղում», նա պատասխանեց. «Առայժմ լավ եմ»: Եվ չկամեցավ ոչինչ խոստովանել, մինչև որ սուրբը Հմտորեն չստիպեց նրան բացել իր խորՀուրդները, ապա, Աստծո խոսքը ասելով, Հաստատեց նրան և վերադարձավ:

Եվ իր սովորության Համաձայն թշնամին դարձյալ եկավ` ցանկանալով տապալել այս եղբորը, սակայն խայտառակ եղավ,

քանցի նրան գտավ Հաստատված, ուղղված ու չտկված և չկարողացավ նրան այլևս ծաղրել, ուստի Հեռացավ՝ չՀաջողելով ոչինչ անել, Հեռացավ՝ խալտառակված նաև այս եղբոր կողմից: Դրա Համար էլ, երբ սուրբը կրկին Հարցրեց դևին, Թե՝ «Ինչպե՞ս է ապրում այն եղբայրը՝ քո բարեկամը», նա այլևս եղբորը բարեկամ չանվանեց, այլ՝ Թչնամի, և նզովեց նրան՝ ասելով. «Նա էլ փչացավ, նա էլ ինձ այլևս չի ենԹարկվում, նույնիսկ բոլորից ավելի է վայրագացել»: Տեսնո՞ւմ ես, Թե ինչու է Թչնամին ատում «դգուչության ձայնը» (Առակ. 11. 15), որովՀետև նա մչտապես մեր կորուստն է ցանկանում: Տեսնո՞ւմ ես, Թե նա ինչու է սիրում իրենը իրենց վրա Հույս դնողներին, որովՀետև նրանը օգնում են սատանային և իրենք իրենց դեմ դավեր են նյուԹում: Ես չգիտեմ վանականի անկման այլ պատճառ, բացի նրանից, երբ նա Հավատում է իր սրտին։ Ոմանք ասում են՝ այս բանից է րնկնում մարդը, կամ այն բանից, իսկ ես, ինչպես արդեն ասա֊ ցի, չգիտեմ ուրիչ անկում, բացի նրանից, երբ մարդ Հետևում է ինընիրեն: Տեսե՞լ ես դու ընկած մեկին. իմացի՛ր, որ նա Հետևել է ինընիրեն: Սրանից ավելի վտանգավոր, ավելի կործանարար բան չկա: Աստված պաՀպանել է ինձ, և ես միչտ վախեցել եմ այս աղետից: Երբ ես դեռ Հանրակացարանում էի գտնվում, ես իմ բոլոր խորՀուրդները բացում էի ծերին՝ աբբա ՀովՀաննեսին, և երբեք, ինչպես ասացի, չեմ Համարձակվել որև բան անել առանց նրա խորՀրդի: Եվ երբեմն խորՀուրդը (միտքը) ինձ ասում էր. «Մի՞Թե նույն բանը չի ասելու քեղ ծերը, ինչո՞ւ ես ուզում նրան անՀանգստացնել»։ Իսկ ես պատասխանում էի խորՀրդին (մտքին). «Նգո՛վք քեզ, և՛ քո դատողությանը, և՛ քո խելամտությանը, և՛ քո իմաստությանը, և՛ քո գիտությանը, քանգի ի՛նչ որ դու գիտես, գիտես դևերից»: Եվ այսպես, ես դնում էի ու Հարցնում ծերին: Եվ երբեմն պատաՀում էր, որ նա պատասխանում էր ինձ Հենց այն, ինչ որ կար իմ մտքում: Այնժամ խորՀուրդն ինձ ասում էր. «Դե՛ ի՞նչ, տեսնո՞ւմ ես, որ դա Հենց այն է, ինչ որ ե՛ս էի քեց ասում, իզուր չէ՞ր արդյոք, որ դու անՀանգստացրիր ծերին»: Իսկ ես պատասխանում էի խորՀրդին. «Հիմա այն լա՛վ է, այժմ այն Սուրբ Հոգուց է, իսկ քո բոլոր ներչնչանքները կեղծ են, դևերից են և արդյունք են կրքոտ Հոդեվիճակիդ»: Եվ ալսպես, ես երբեք ինձ Թույլ չտվեցի ենԹարկվել իմ խորՀուրդներին՝ առանց ծերին Հարցնելու։ Եվ Հավատացե՛ք ինձ, եղբայրնե՛ր, որ ես գտնվում էի մեծ Հանգս֊ տի, կատարլալ անտրտմության մեջ, ալնպես որ ես նույնիսկ վչ֊ տանում էի դրա Համար, ինչպես ես արդեն ձեղ ասել եմ այս մա֊ սին: Քանգի լսելով, թե՝ «**Բազում նեղություններ կրելով է, որ** պետը է մանենը Աստծո Արքայությունը» (Գործը. 14; 21), և տեսնելով, որ ես ոչ մի վիչտ չունեմ, ես վախենում էի և գտնվում մեծ տարակուսանքի մեջ՝ չիմանալով այդպիսի Հանդստու֊ թյան պատճառը, մինչև որ ծերը չբացատրեց ինձ այդ՝ ասելով. «Մի՛ վշտացիր, քանգի ամեն ոք, ով Հնագանդ է Հայրերին, ունի ալսպիսի Հանգիստ և անտրտմություն»:

Ջանացե՛ք և դուք, եղբայրնե՛ր, Հարցնել և չապավինել ինքներդ ձեղ: Ճանաչեցե՛ք, Թե այս դործում ինչպիսի՛ անտրտմու-Թյուն կա, ինչպիսի՛ ուրախուԹյուն, ինչպիսի՛ ՀանդստուԹյուն: Բայց քանի որ ես ասացի, Թե երբեք չեմ վչտացել, ապա լսեցե՛ք նաև այն, ինչ որ պատահեց ինձ Հետ այդ ժամանակ:

Երբ ես դեռ գտնվում էի այնտեղ՝ Հանրակացարանում, մի անգամ վրաս մեծ և անտանելի վիչտ եկավ, և ես գտնվում էի այնպիսի տառապանքի և նեղության մեջ, որ պատրաստ էի նույնիսկ Հոգիս տալ: Այս վիչտը, որ ինձ պատահեց՝ դևերի նենգությունից էր: Նման փորձությունը, որ դևերը Հարուցում են նախանձի պատճառով, չատ ծանր է լինում, սակայն՝ կարճատև: Այն լինում է մռայլ, ծանր, անմխիթար, ոչ մի տեղից Հանգստություն կամ մխիթարություն չի գայիս, այլ՝ ամեն կողմից նեղու-

թյուններ, ամեն կողմից ճնչումներ: Սակայն չուտով Հոգուն այցելում է Աստծո չնորՀը, քանցի եթե չալցելի Աստծո չնորՀը, ապա ոչ ոք չի կարող այն կրել: Եվ ես գտնվում էի, ինչպես ասագի, նման փորձության մե)։ Մի օր, երբ ես կանգնած էի վանթի բակում՝ ուժաբպառ եղած և աղոթում էի այս մասին Աստծուն, Հանկարծ նալեցի եկեղեցու ներսը ու տեսա մի ոմն այր՝ եպիսկոպոսի տեսքով, որը, կարծես սուրբ խորՀուրդները ձեռքին (Ս. Հաղորդության սկիՀը), բարձրանում էր սուրբ խորան: Երբեջ չի եղել, որ ես մոտենամ օտարականի կամ եկվորի առանց անՀրաժեչտության կամ Հանձնարարության, սակայն այդ պաՀին կարծես ինչ-որ բան ինձ ձգեց, և ես գնացի նրա ետևից: Բարձրանալով խորան՝ նա երկա՜ր կանգնեց աղոթքի՝ ձեռջերը դեպի վեր պարզած, և ես կանգնել էի նրա ետևում ու աղոթում էի երկլուղի մեջ, քանգի նրան տեսնելուց վրաս աՀ ու սարսափ էր իջել: Ավարտելով աղոթքը՝ նա չրջվեց ու մոտեցավ ինձ, և որքան նա մոտենում էր ինձ, այնքան դգում էի, որ վիչտն ու սարսափը Հեռանում են ինձանից: Հետո, կանգնելով իմ առջև, նա ձեռքերը երկարեց դեպի ինձ, դիպավ իմ կրծքին և, Հարվածելով նրան իր մատներով, ասաց. «Համբերելով սպասեցի Տիրոջը, և Նա նայեց ինձ ու լսեց իմ աղոթեքը: Նա ինձ Հանեց տառապանքի գբից, ցեխից ու տիղմից. ոտքերս ժայռի վրա Հաստատեց և ուղղեց իմ քայլերը: Բերանս դրեց մի նոր օրՀ**ներգ՝ օրՀներգր մեր Տեր Աստծու»** (Սդմ. 39; 2-4): Այս բոլոր տողերը նա արտասանեց երեթ անգամ՝ Հարվածելով կրծթիս, ինչպես արդեն ասացի, և այդպես Հեռացավ։ Սրանից անմիջապես Հետո սրտիս մեջ Հեղվեց քա՜ղցը լույս, ուրախու֊ Թյուն, միսիթարություն և մե՛ծ գնծություն, և ես բոլորովին այլ մարդ դարձա, քան նախկինում էի: Երբ նա դուրս եկավ խորանից, ես չտապեցի նրա ետևից՝ ցանկանալով գտնել նրան, բայց չգտա, քանգի նա աներևութացել էր: Այդ ժամանակից ի վեր,

Աստծո ողորմությամբ, ես այլևս չղգացի, որ ինձ անՀանգստացնեին վիչտն ու երկյուղը, քանզի Տերը պաՀպանում է ինձ մինչ այսօր Հանուն այն սուրբ ծերերի աղոթքների։ Սա ձեզ ասացի, եղբայրնե՛ր, այն բանի Համար, որպեսզի դուք իմանաք, թե ինչպիսի Հանգիստ և անտրտմություն ունի նա, ով չի հետևում ինքնիրեն, և թե ինչպիսի անվտանգությամբ, ինչպիսի անսասանությամբ է ապրում նա, ով չի ապավինում իրեն և չի Հավատում իր խորՀուրդներին, այլ ամեն ինչում, ինչ-որ իրեն է վերաբերում, ապավինում է Աստծուն և նրանց, ովքեր կարող են առաջնորդել իրեն Աստծով։ Եվ այսպես սովորեցե՛ք և դուք, եղբայրնե՛ր, Հարցնել, սովորեցե՛ք չապավինել ինքներդ ձեզ և չՀավատալ նրան, ինչ որ ասում են ձեղ ձեր խորՀուրդները։ Լավ է Հարցնելը. (դրանից է) խոնարՀությունը և ուրախու-Թյուն։ Ինչո՞ւ իզուր տեղը վիչտ պատձառեք ինքներդ ձեզ։ Այլ կերպ անՀնար է փրկվել, եթե ոչ այս կարգով։

Սակայն մեկը կարող է մտածել. եթե մեկը չունի այն մարդը, որին կարող է Հարցնել, ապա այդ դեպքում ի՞նչ պիտի անի նա: Ճչմարիտ է այն, որ եթե մեկը իրոք ամբողջ սրտով ուղում է կատարել Աստծո կամքը, ապա Աստված երբեք չի թողնի նրան, այլ ամեն կերպ կառաջնորդի նրան Իր կամքի Համեմատ: Արդարև, եթե մեկը իր սիրտը ուղղի Աստծո կամքի Համաձայն, ապա Աստված փոքրիկ մանկանն էլ կլուսավորի՝ Հայտնելու նրան Իր կամքը: Իսկ եթե մեկը անկեղծորեն չի ուղում կատարել Աստծո կամքը, ապա Թեկուդ նա մարդարեի մոտ էլ դնա, Աստված մարդարեի սրտում կդնի ասելու նրան այն, ինչ Համապատասխան է նրա եղծյալ սրտին, ինչպես Սուրբ Գիրքն է ասում. «Եթե մի մարդարե ձեղ խարի և մի բան խոսի, Ես՝ Տե՛րս եմ, որ մոլորեցրի այդ մարդարեին» (Ելից 14; 9): Ուստի մենք պետք է մեր ամբողջ զորությամբ մեղ ուղղենք դեպի Աստծո կամքը և չՀավատանք մեր սրտին: Սակայն եթե բարի դործ էլ

լինի, և սուրբ այրերից մեկը Հավաստի, որ այն իրո՛ք բարի է, ապա մենը ևս պետը է այն Համարենը բարի, սակայն չպետը է Հավատանը ինըներս մեզ, Թե լա՛վ ենը կատարում այն, և Թե այն (անպալման) պետը է որ լավ կատարվի: Այլ մենը պետը է կատարենք այն մեր ուժերի ներածին չափով և կրկին տեղեկագ֊ նենը նաև այն, Թե ինչպե՛ս ենը մենը այն կատարում, և իմա֊ նանը, թե արդյոք լավ ենք կատարել այն: Եվ սրանից Հետո էլ մենը չպետը է անՀոգ լինենը, այլ սպասենը Աստծո դատաստա֊ նին, ինչպես որ ասաց աբբա Աղաթոնը, երբ նրան Հարցրին, թե՝ «Մի՞Թե դու էլ ես վախենում, Հա՛լը», նա պատասխանեց. «Ես կատարեցի (Աստծո կամքը) կարողությանս չափով, սակայն չգիտե՛մ, արդյո՞ք Հաճելի են իմ գործերը Աստծուն, քանզի այլ է Աստծո դատաստանը, և ալլ՝ մարդկալինը»: Թող Տեր Աստված մեց պաՀպանի այս պատուՀասից, որ Հասնում է նրանց վրա, ովքեր ապավինում են իրենք իրենց, և Թող արժանացնի մեզ Հաստատվելու մեր Հայրերի ճանապարՀին, որոնք Հաճելի եղան Նրան: Քանգի Նրան է վալելում փառը, պատիվ և երկրպագու֊ թյուն Հավիտյանս: Ամեն:

#### ԱՅՆ ՄԱՍԻՆ. ՈՐ ՉՊԵՏՔ Է ԴԱՏԵԼ ՄԵՐՁԱՎՈՐԻՆ

6-րդ ուսուցում

ԵԹե մենը Հիչեինը, եղբալընե՛ր սուրբ ծերերի խոսքերը, եԹե մենը մշտապես ուսանեինը դրանը, ապա մենը այդքան Հեշտու֊ Թյամբ չէինք տրվի անՀոգությանը, քանգի եթե մենը, ինչպես նրանը են ասել, չանտեսեինը փոքրը, նաև այն, ինչ որ մեզ չնչին է Թվում, ապա չէինը ընկնի մեծ և ծանր (մեղջերի) մեջ: Ես միչտ ձեզ ասում եմ, որ այդ աննչան մեղջերից և այն բանից, որ ասում ենը. «Ի՞նչ մեծ բան է այս կամ այն բանը», Հոգու մեջ ձևավորվում է չար սովորություն, և մարդ սկսում է անտեսել նաև մեծը: Գիտե՞ը, Թե որքա՜ն ծանը մեղը է մերձավորին դա֊ տելը։ Քանգի ի՞նչ կա սրանից ավելի ծանը։ Ի՞նչն է այսչա՜փ ատում Աստված, ինչի՞ց է այսչա՛փ նողկում։ Ինչպես և Հայրերն են ասել՝ դատելուց ավելի վատ բան չկա: Նման մեծագույն չարիքի մեջ մարդն ընկնում է այն ժամանակ, երբ անՀոգություն է ցուցաբերում արտաքինից չնչին Թվացող բաների Հանդեպ: Քանդի երբ մարդ խղճին Հակառակ որևէ բան է Թույլ տալիս - մերձավորի Հանդեպ՝ ասելով. «Ի՞նչ մեծ բան է, եթե ես ականջ դնեմ, թե ինչ է ասում այս եղբայրը, ի՞նչ մեծ բան է, եթե ես նրան մի այսպիսի բառ ասեմ, ի՞նչ մեծ բան է, եթե նայեմ, թե ինչ է անելու այս եղբայրը կամ այս օտարականը», ապա Հետևանքը լինում է այն, որ միտքը Թողնում է իր մեղքերը առանց ուչադրության և սկսում է նկատել մեձավորի մեղքերը: Եվ սրա Հետևանքով առաջ է գալիս այն, որ մենք դատում, չա֊ րախոսում, նվաստացնում ենք (մերձավորներին), և ի վերջո, ինըներս ենը ընկնում Հենց այն բանի մեջ, ինչի Համար որ դատում ենք (ուրիչներին)։ Քանզի այն բանից, որ մարդը Հոգ չի տանում իր մեղջերի մասին և «չի ողբում», ինչպես Հայրերն են ասել, «իր մեռելի վրա» (ալսինըն՝ իր մեռած Հոգու վրա), նա ոչ մի բարի բանի մեջ չի կարող առաջադիմել, քանդի նրա ուչադ֊ րությունը մչտապես սևեռված է մերձավորի գործերի վրա: Իսկ

Այլ բան է չարախոսելը կամ մեղադրելը, այլ բան է դատե֊ լը, և այլ բան՝ նվաստագնելը: Չարախոսելը նչանակում է որևէ մեկի մասին ասել, Թե՝ ալսինչը ստեց, կամ բարկացավ, կամ ըն֊ կավ չնության մեջ, կամ նման ինչ-որ բան (արեց): ԱՀա այդպիսին չարախոսեց նրա մեղջերի մասին, այսինջն՝ կրջոտությամբ խոսեց նրա մեղջերի մասին: Իսկ դատել նչանակում է ասել, Թե՝ այսինչը ստախոս է, բարկացկոտ է, անառակ է: ԱՀա սա դատեց Հենց նրա Հոդեվեճակը՝ դատավճիռ կայացնելով նրա ամբողջ կյանքի Համար՝ ասելով, որ նա այսպիսին է, և դատեց նրան որպես ալդպիսին․ իսկ սա ծանր մեղջ է։ Քանզի այլ բան է ասել՝ նա բարկացավ, և այլ բան է ասել՝ նա բարկացկոտ է, և ալդպիսով դատավճիռ կայացնել նրա ամբողջ կյանքի Համար: Իսկ դատելու մեղջը այնջա՜ն ծանր է ցանկացած այլ մեղջից, որ Քրիստոս Ինքն է ասում. «Կեղծավո՛ր, նախ քո աչքից դերանը Հանիր և ապա լավ կտեսնես՝ քո եղբոր աչքից չյուղը Հանելու Համար» (Ղուկ. 6; 42), և մերձավորի մեղըը նմանեցնում է չյուղի, իսկ դատելը՝ դերանի: ԱՀա այսպիսի ծանր մեղը է դատելը, և գերագանցում է բոլոր մեղջերին:

Եվ այն փարիսեցին, որ աղոխում ու գոՀանում էր Աստծուց իր առաջինուխյունների Համար, չէր ստում, այլ ճչմարիտուԹյունն էր ասում, և դրա Համար չէ, որ դատապարտվեց, քանգի մենք պարտավոր ենք երախտապարտ լինել Աստծուն, երբ
որ արժանանում ենք ինչ-որ բարի բան անելու, որովՀետև Նա՛
է, որ մեզ օգնում և աջակցում է այդ գործում։ Սրա Համար չէ,
որ դատապարտվեց փարիսեցին, ինչպես ես ասացի, որ գոՀացավ Աստծուց՝ Թվարկելով իր առաջինությունները, և ոչ էլ
նրա Համար դատապարտվեց, որ ասաց. «Նման չեմ ուրիչ

մարդկանց», այլ երբ նա դարձավ մաքսավորի կողմը և ասաց. «Եվ կամ ինչպես այս մաքսավորը», այնժամ նա ենթարկվեց դատապարտության, քանզի նա դատեց Հենց նրա դեմքը, Հենց նրա Հոդեվիճակը և, կարճ ասած, նրա ամբողջ կյանքը: Այդ իսկ պատճառով մաքսավորը դուրս եկավ «արդարացած, քան մյուսը» (Ղուկ. 18; 11):

Ձկա ոչինչ ավելի ծանր, ինչպես բազմիցս եմ ասել, ոչինչ առավել վատ, քան դատելը, արՀամարՀելը և նվաստացնելը մե֊ ձավորին: Ինչո՞ւ մենը չենը դատում ինըներս մեղ և մեր մեղ*ըերը, որոնը մենը ստուգապես գիտենը և որոնց Համար պա*~ տասխան պիտի տանը Աստծուն: Ինչո՞ւ ենը խլում և Հափչտա֊ կում Աստծո դատաստանը։ Ի՞նչ ենք ուղում Նրա արարածնե֊ րից: Չպե՞տը է արդյոը մենը դողանը՝ լսելով, Թե ինչ պատաՀեց այն մեծ ծերի Հետ, որը, իմանալով մի ոմն եղբոր մասին, Թե նա րնկել է չնության մեջ, ասաց. «Վա՜յ, ինչ վատ է արել»: Կամ դուը չգիտե՞ը, Թե ինչ սարսափելի դեպը է պատմում նրա մասին «Հարանց վարքը»: Սուրբ Հրեչտակը նրա մոտ է բերում այդ մեղանչողի Հոգին և ասում է նրան. «Տե՛ս, նա, ում դու դատե֊ ցիր, մեռավ․ ո՞ւր կՀրամայես տանել նրան՝ արքայությո՞ւն, թե՞ դժոխը»: Կա՞ արդյոք այս չարիքից ավելի սարսափելի բան: Քանգի ծերին ուղղված Հրեչտակի այս խոսքերը ուրիչ բան չեն նչանակում, եթե ոչ այս. «Քանի որ դու արդարների և մեղավորների դատավորն ես, ուստի ասա՛, ի՞նչ կՀրամայես այս թշվառ Հոգու Համար. կողորմե՞ս սրան, թե՞ կմատնես տան֊ ջանըների»: Սուրբ ծերը, ապչած այս բանից, իր ողջ կյանըի մնացած մասը անցկացրեց Հեծեծանքների, արցունքների և անսաՀման չարչարանըների մեջ՝ աղոթելով Աստծուն, որպեսգի Նա ների իրեն այդ մեղքը, - և այս ամենը արդեն այն բանից Հետո, երբ նա, երեսնիվալը ընկնելով սուրբ Հրեչտակի ոտքերի առջև, ստացավ Թողություն: Քանզի Հրեչտակի կողմից ասվածը՝ «ԱՀա Աստված քեզ ցույց տվեց, Թե որքա՜ն ծանր մեղք է դատելը, որպեսզի դու այլևս չընկնես դրա մեջ», արդեն իսկ ներում էր նչանակում, սակայն ծերի Հոգին ցմաՀ չէր կամենում միիթարվել և Թողնել իր ողբը:

Եվ այսպես, ի՞նչ ենք ուղում մեր մեձավորից: Ի՞նչ ենք ուդում ուրիչի (մեղջի) ծանրությունից: Մենջ մեր մասին Հոգայու այնքա՜ն բան ունենք, եղբայրնե՛ր։ Յուրաքանչյուր ոք Թող ուչադիր լինի իր անձի և իր մեղջերի Հանդեպ: Միայն Աստծուն է պատկանում (իչխանությունը) արդարացնելու և դատապարտե֊ լու, քանի որ միայն Նա՛ գիտի ամեն մեկի և՛ Հոգեվիճակը, և՛ կարողությունը և՛ չնորՀները, և՛ դաստիրակման կերպը, և՛ մարմնակազմը, և՛ ընդունակությունները, և սրանց Համեմատ էլ դատում է բոլորին, ինչպես որ Նա Ինքը միայն դիտի: Քանզի Աստված այլ կերպ է դատում եպիսկոպոսի դործերը և այլ կերպ՝ (աչխարՀիկ) ղեկավարինը, այլ կերպ է դատում վանաՀոր գործերը և այլ կերպ՝ աչակերտինը, այլ կերպ՝ տարեցինը և այլ կերպ՝ երիտասարդինը, այլ կերպ՝ Հիվանդինը և այլ կերպ՝ առողջինը: Եվ ո՞վ կարող է իմանալ այս բոլոր դատաստաննե֊ րը. միմիայն Աստվա՛ծ՝ ամենքի Արարիչը, ամեն ինչ Ստեղծողը և ամեն բան Գիտեցողը:

Ես լսել եմ, որ մի ժամանակ այսպիսի դեպք է կատարվել:
Ստրուկերով լեցուն նավը դալիս է մի քաղաք, որտեղ ապրում
էր մի սրբակենցաղ կույս, որը բավականին ուչադիր էր իր վարքաղծի Հանդեպ: Լսելով այս նավի մասին՝ նա խիստ ուրախանում է, քանդի Հույժ ցանկանում էր իր Համար մի փոքրիկ աղջիկ դնել, և մտածում էր այսպես. «Կվերցնեմ ու կդաստիարակեմ նրան իմ ուդածի պես, որպեսդի նա երբեք չճանաչի այս աչխարհի ախտերը»: Նա մարդ է ուղարկում այդ նավի տիրոջ
ետևից և, կանչելով նրան իր մոտ, իմանում է, որ նա ունի երկու
փոքրիկ աղջնակներ, Հենց այնպիսին, ինչպիսին որ ինքն էր

ցանկանում, և նույն պահին ուրախությամբ վճարելով նրանցից մեկի դինը՝ վերցնում է նրան իր մոտ: Իսկ երբ նավի տերը Հեռանում է այդ տեղից, որտեղ բնակվում էր այդ սրբուՀին, նրան պատաՀում է մի պոռնիկ կին՝ բացարձակ անբարո և, տեսնելով նրա Հետ մյուս աղջնակին, ցանկանում է վերցնել նրան: Եվ Համաձայնության գալով նրա Հետ՝ վճարում է գինը, վերցնում աղջկան և տանում իր Հետ։ Տեսնո՞ւմ եք Աստծո գաղտնիջները: Տեսնո՞ւմ եջ Աստծո դատաստանները: Ո՞վ կարող է բացատրել սա: Եվ այսպես, սուրբ կույսը, վերցնելով այն փոքրիկին, կրթեց նրան Աստծո երկլուղով՝ խրատելով նրան ամեն տեսակ բարի գործի մեջ, ուսուցանելով նրան վանական կենցաղավորությունը, կարձ ասած, կրթեց նրան Աստծո սուրբ պատվիրանների ողջ անուչաՀոտության մեջ։ Պոռնիկ կինն էլ, վերցնելով այն Թչվառին, նրան դարձրեց սատանայի գենը: Քանգի ուրիչ ի՞նչ կարող էր սովորեցնել նրան վարակի այդ աղբյուրը, եթե ոչ՝ իր Հոգու կորուստն ու կործանումը: Եվ ալսպես, ի՞նչ կարող ենք մենք ասել այս սարսափելի ճակա֊ տագրի մասին: Երկուսն էլ մանկաՀասակ էին, երկուսն էլ վաճառվեցին՝ իրենք էլ չիմանալով, Թե ուր են գնում, և մեկր Հայտնվեց Աստծո ձեռքերի մեջ, իսկ մյուսը ընկավ սատանայի ճանկերի մեջ: Մի՞ թե կարելի է ասել, որ Աստված Հավասարա֊ պե՛ս կպաՀանջի, ինչպես մեկից, այնպես էլ մյուսից: Ինչպե՛ս կարելի է: ԵԹե երկուսն էլ ընկնեն չնուԹյան մեղքի մեջ, մի՞Թե կարելի է ասել, Թե երկուսն էլ կենԹարկվեն միևնույն դատաս֊ տանին, Թեպետև երկուսն էլ ընկել են միևնույն մեղջի մեջ: Հնարավոր է դա: Մեկը գիտեր դատաստանի մասին, Աստծո Արքայության մասին, օր ու գիչեր ուսանում էր Աստծո խոսքը, իսկ մյուսը՝ այն Թչվառը, երբեք ո՛չ լսել էր և ո՛չ էլ տեսել որևէ բարի բան, այլ մչտապես, ընդՀակառակը, միայն աղտեղին, միայն դիվայինը: Ինչպե՞ս կարելի է, որ երկուսն էլ դատվեն

միևնույն դատաստանով:

Եվ ալսպես, ոչ մի մարդ չի կարող իմանալ Աստծո դատաստանները, այլ Նա՛ է միայն գիտի ամեն բան և կարող է դատել յուրաքանչյուրի մեղքերը, ինչպես որ միակ Իրեն է Հայտնի: Իս֊ կապես պատաՀում է, որ եղբայրը մեղանչում է պարգամտու~ թյամբ. սակայն նա մի այնպիսի բարի գործ ունի, որը Հաճելի է Աստծուն քո ամբողջ կյանքից առավել, իսկ դու դատում ու դատապարտում ես նրան և ծանրաբեռնում ես Հոդիդ։ Իսկ եԹե պատաՀել է այնպես, որ նա սայԹաքել է, դու ի՞նչ դիտես՝ որքա՜ն է նա ջանացել և որքա՜ն արյուն ու քրտինք է Թափել մե֊ դանչելուց առաջ, և այժմ նրա մեղանչումը Աստծո առջև Հանդիսանում է՝որպես արդարության գործ: Քանդի Աստված տեսնում է նրա ջանըն ու վիչտր, որոնը նա, ինչպես ասացի, դրսևորել էր մեղանչելուց առաջ, և ողորմում է նրան: Իսկ դու միայն այս (մեղանչումից) ես տեղյակ. և այնժամ, երբ Աստված ողորմում է նրան, դու դատում ես նրան և կործանում ես Հոգիդ։ Դու ի՞նչ գիտես, Թե դրա Համար նա որքա՜ն արցունը է Հեղել Աստծո առաջ։ Դու միալն նրա մեղջը տեսար, իսկ գոջումը չես տեսնում:

Երբեմն մենք ոչ միայն դատում ենք, այլ նաև նվաստացնում ենք մերձավորին, քանզի այլ բան է, ինչպես ասացի, դատելը, և այլ բան՝ նսեմացնելը։ Նսեմացնելը այն է, երբ մարդ ոչ միայն դատում է ուրիչին, այլև արՀամարՀում է նրան, այսինքն՝ խորչում է մեղավորից և դարչում է նրանից, ինչպես պղծու-Թյունից։ Սա դատելուց վատ է և չատ ավելի կործանարար է։ Նրանք, ովքեր իսկապես ուղում են փրկվել, ուչադրուԹյուն չեն դարձնում մերձավորի ԹերուԹյուններին, այլ մչտապես նայում են իրենց սեփական (ԹերուԹյուններին) և առաջադիմում են։ Այդպիսին էր նա, ով, տեսնելով իր եղբորը մեղանչելիս, Հոգոց Հանեց և ասաց. «Վա՜յ ինձ, ինչպես որ նա մեղանչեց այսօր,

այդպես և ես կմեղանչեմ վաղը»: Տեսնո՞ւմ ես Հոգու տրա֊ մադրվածությունը: Ինչպես նա եղբորը դատելուց խույս տայու մի)ոց գտավ իսկուլն: Քանզի ասելով՝ «Ալդպես և ես կմեղանչեմ վաղը», նա ներչնչում էր իրեն երկյուղ և մտաՀոգություն այն մասին, որ ի՛նքն էլ չուտով կարող է մեղանչել, և այդպես նա խուլս տվեց եղբորը դատելուց: Ընդ որում սրանով չբավա֊ րարվեց, այլ նաև իրեն գցեց նրա ոտքերի առջև՝ ասելով. «Նա (ծայրաՀեղ դեպքում) կապաչխարի իր մեղքը, իսկ ես չեմ ապաչխարի, ինչպես որ պետը է, չեմ Հասնի ապաչխարության, ի գորու չեմ լինի ապաչխարել»: Տեսնո՞ւմ ես աստվածալին Հոգու լուսավորությունը: Նա ոչ միայն Հասցրեց խուսափել մերձավորին դատելուց, այլև ինքնիրեն դցեց նրա ոտքերի առջև: Իսկ մենը, Թչվառներս, անխտիր դատում ենը, խորչում ենը, նսեմացնում ենը, երբ ինչ-որ բան ենը տեսնում, կամ յսում, կամ էլ միայն կասկածում. և որ ավելի վատ է, մենք կանգ չենք առնում մեր սեփական վնասների վրա, այլ, Հանդիպելով մի ուրիչ եղբոր, անմիջապես ասում ենք նրան, Թե՝ այս֊ այս բաներն են պատաՀել, և վնասում ենք նրան՝ սերմանելով մեղըը նրա սրտի մեջ։ Եվ մենք չենք վախենում այս խոսքն Ասողից, թե՝ «Վա՜յ նրան, ով եղբորը պղտոր Հրապույրներով **է արբեցնում»** (Ամբ. 2; 15), այլ դիվային դործ ենք կատարում և չենը Հոգում այս մասին։ Քանգի դևր ուրիչ ի՞նչ ունի անելու, բացի խռովելուց և վնասելուց: Իսկ մենք, պարզվում է, դևերի օգնականներն ենք՝ ինքներս մեզ և մերձավորին վնասե֊ լու գործում, քանգի ով վնասում է Հոգուն, նա Համագործակցում և օգնում է դևերին, իսկ ով օգուտ է բերում նրան, նա օգնում է սուրբ Հրեչտակներին: Իսկ ինչի՞ց է, որ մենը ընկնում ենը սրա մեջ, եթե ոչ այն բանից, որ մենը սեր չունենը: Քանգի եթե մենը սեր ունենալինը, ապա սրտացավությամբ և կարեկցանքով կնայեինը մերձավորի Թերություններին, ինչպես

որ ասված է. «Սերը ծածկում է մեղջերի բազմությունը» (Պետ. 4; 8), «Սերը չար բան չի խորՀում, ամեն բան ծածկում է» և այլն (Ա կորնթ. 13; 5):

Եվ ալսպես, եթե մենը, ինչպես ասացի, սեր ունենայինը, ապա այդ սերը կծածկեր ամեն մի մեղը, ինչպես որ սրբերն են անում, տեսնելով մարդկալին ԹերուԹլունները։ Քանգի մի՞Թե սրբերը կույր են և չեն տեսնում մեղջերը: Եվ ո՞վ է այդչա՜փ ատում մեղջը, որչափ սրբերը: Սակայն նրանջ չեն ատում մե֊ ղանչողին և չեն դատում նրան, չեն խորչում նրանից, այլ կա֊ րեկցում են նրան, վչտանում են նրա Համար, խրատում են, մխիթարում են, բժչկում են նրան, Հիվանդ անդամ որպես և անում են ամեն բան, որպեսզի փրկեն նրան: Ինչպես ձկնորսնե֊ րը, երբ կարթը գցում են ծովը և մեծ ձուկ բռնելով, դգում են, որ նա Թփրտում է, միանգամից վեր չեն քաչում կարԹը, ալլապես Թելը կկտրվի, և նրանք իսպառ կկորցնեն ձկանը, այլ ազատ են Թողնում Թելը և Թուլլ են տալիս, որ նա գնա, ուր ուղում է: Երբ տեսնում են, որ ձուկը Հոգնել, ուժասպառ է եղել և դադարել է Թփրտալուց, այնժամ կամաց-կամաց ձգում են նրան: Այդպես և սրբերը երկայնամտությամբ և սիրով գրավում են եղբորը և չեն խորչում ու չեն զգվում նրանից։ Ինչպես մայրը, որ անառակ որդի ունի, ո՛չ միայն չի խորչում ու չի դդվում նրանից, այլև սիրով է չրջապատում նրան, և ինչ էլ որ անում է, անում է նրան մխիթարելու Համար: Այդպես և սրբերը, մչտապես ծածկում են (սիրով) չրջապատում են օգնում են, որպեսզի միաժամանակ և՛ մեղանչողին չտկեն, և՛ մլուսները վնաս չկրեն նրանից, և՛ իրենք առավել առաջադիմեն Քրիստոսի սիրո մեջ։

Ինչ արեց սուրբ Ամոնը, երբ մի անգամ եղբայրները խռով֊ ված եկան նրա մոտ և ասացին. «Գնա՛ և տե՛ս, Հա՛յը, որ այսինչ եղբոր խցում կին կա»: Ինչպիսի՛ գԹասրտուԹուն ցուցաբերեց, ինչպիսի՛ սեր ուներ նրա սուրբ Հոգին: Հասկանալով, որ եղբայ֊ րը Թաքցրել է կնոջը տակառի տակ, նա գնաց և նստեց դրա վրա և Հրամայեց նրանց փնտրել ամբողջ խցով մեկ: Երբ նրանք ոչինչ չգտան, նա ասաց նրանց. «Աստված Թող ների ձեղ»: Եվ այսպիսով ամաչեցրեց նրանց, Հաստատեց և Հսկայական օգուտ տվեց, սովորեցրեց ՀեչտուԹյամբ չՀավատալ մերձավորի մասին ամբաստանուԹյանը. և այն եղբորը չտկեց՝ ոչ միայն Աստծով ծածկելով նրան մեղջը, այլև խրատելով նրան, երբ դրա Համար Հարմար պաՀ գտավ: Քանգի բոլորին դուրս Հանելով՝ նա բռնեց նրա ձեռջից ու ասաց. «Մտածի՛ր Հոգուդ մասին, եղբա՛յը»: Իս-կույն ամոԹը պատեց այս եղբորը, և նրա սիրտը դղջումով լց-վեց, ջանգի ծերի մարդասիրուԹյունն ու կարեկցանջը նույն պաՀին ներգործեցին նրա Հոգու վրա:

Եվ այսպես մենք ևս ձեռը բերենք սեր, ձեռը բերենը Հանդուրժողականություն մերձավորի Հանդեպ, որպեսզի պաՀպանենը մեզ կործանարար չարախոսությունից, դատելուց և նսեմացնելուց, և օգնենը միմյանց, ինչպես մեր սեփական անդամ֊ ներին: Ո՞վ վերք ունենալով իր ձեռքին, կամ ոտքին, կամ մի այլ անդամի վրա՝ կզգվի իրենից կամ կկտրի իր անդամը, Թեկուդ և այն նեխած լինի: Ձէ՞ որ ավելի չուտ նա կմաքրի այն, կլվանա, սպեղանի կդնի վրան, կվիրակապի, կցողի սուրբ ջրով, կաղոԹի և կխնդրի սրբերին աղոթել իր Համար, ինչպես ասում է աբբա Ձոսմիոսը: Մի խոսքով, ոչ ոք չի Թողնում իր անդամը անփու-Թության մեջ, չի անտեսում, չի զգվում նրանից, նույնիսկ նրա գարչաՀոտությունից, այլ անում է ամեն բան, որպեսզի բժչկի նրան: Այդպես մենը ևս պարտավոր ենը կարեկցել միմյանց, սրտացավ լինել իրար Հանդեպ, օգնել մեկ մեկու՝ Թե՛ ինքներս և թե՛ ուրիչ գորեղների միջոցով, և ամեն բան մտածել և կատարել Հօգուտ և՛ մեզ, և՛ մյուսներին, քանզի մենք միմյանց անդամներ ենը, ինչպես որ ասում է առաջլալը. «**Մի մարմին ենջ, բայց** յուրաքանչյուրս միմյանց անդամ ենը» (Հռոմ. 1; 25), և՝ «ԵԹե

մի որևէ անդամ ցավ է գգում, նրա Հետ ցավ են գգում բոլոր անդամները» (Ա. Կորնթ. 12; 26)։ Ի՞նչ է թվում ձեղ Հանրակագարանը. Հիրավի մի մարմին չէ՞ այն, և նրանը, (որ գտնվում են Հանարակագարանի կազմում), մի մարմնի անդամներ չե՞ն արդ֊ յոք: Ղեկավարները և առաջնորդները Հանդիսանում են գլուխը, Հետևողները և չակողները՝ աչքերը, խոսքը քարոզողները՝ բերանը, նրանց լսողները՝ ականջները, կատարողները՝ ձեռքերը, իսկ ոտքերը՝ առաքողները և ծառայությունը կատարողներն են: Գյո՞ւխ ես դու՝ առաջնորդի՛ր: Ա՞չը ես՝ Հետևի՛ր, նայի՛ր: Ակա՞ն) ես՝ անսա՛, լսի՛ր։ Բերա՞ն ես՝ խրատի՛ր, ուսուցանի՛ր։ Ձե՞ռը ես՝ գործի՛ր։ Ո՞տը ես՝ ծառայի՛ր։ Ձեզանից յուրաքանչ֊ յուրը Թող ծառայի մարմնին ըստ իր կարողության: Ջանացե՛ք մչտապես օգնել միմլանց՝ կա՛մ ուսուցանելով և Աստծո խոսքը սերմանալով եղբոր սրտի մեջ, կա՛մ մխիթարելով վչտի և նեղու֊ թյան ժամանակ, կա՛մ օգնության ձեռը մեկնելով ծառալության գործի մեջ: Մի խոսքով, ամեն մեկդ, ինչպես ասացի, ձեր կարողության չափով, ջանացե՛ք միաբան և միասնական լինել միմ֊ յանց Հետ, քանդի մարդ որքան ավելի է միավորվում մերձավո֊ րի Հետ, այնքան ավելի է միավորվում նա Աստծո Հետ:

Եվ որպեսզի դուք ավելի Հստակ Հասկանաք ասածիս իմաստը, ձեզ առաջարկում եմ մի Համեմատություն, որը սուրբ Հայրերն են ավանդել: Պատկերացրեք մի չրջանագիծ՝ գծված գետնի վրա, որի մեջտեղը կոչվում է կենտրոն: Իսկ ուղիղ գծերը,
որոնք կենտրոնից ձգվում են մինչև չրջանագիծ, կոչվում են չառավիղներ: Հիմա ուշադիր եղեք, Թե ինչ պիտի ասեմ. պատկերացրեք, որ այս չրջանագիծը աշխարՀն է, իսկ նրա կենտրոնը՝
Աստված, չառավիղները, այսինքն՝ ուղիղ գծերը, որ ծայրից ձգվում են մինչև կենտրոն, դրանք մարդկային կյանքի ուղիներն
են: Եվ այսպես, որքան սրբերը մոտենում են չրջանագծի կենտրոնին՝ ցանկանալով մերձենալ Աստծուն, այնքան, ըստ իրենց

մերձավորության չափի, նրանք մերձ են դառնում թե՛ Աստծուն, թե՛ միմյանց: Եվ որքան մերձենում են Աստծուն, այնքան մերձենում են միմյանց, և որքան մերձենում են միմյանց, այնքան էլ մոտենում են Աստծուն: Այդպես Հասկացեք և Հեռանաքու դեպքում: Երբ Հեռանում են Աստծուց և վերադառնում են արտաքին աշխարհ, ապա ակնհայտ է, որ այն չափով, որ նրանք հեռանում են կենտրոնից և Հեռանում են Աստծուց, այդ նույն չափով հեռանում են միմյանցից: Եվ որքան հեռանում են միմյանցից, նույնքան հեռանում են և Աստծուց: Այսպիսին է սիրո բնությունը. որչափով մենք դուրս ենք դանվում և չենք սիրում Աստծուն, նույն չափով յուրաքանչյուրս դատված է և իր մերձավորից: Իսկ եթե սիրենք Աստծուն, ապա որչափ սիրով որ մերձենանք Աստծուն, նույնչափ սիրով էլ կմիավորվենք նաև մեր մերձավորի հետ, և որքան որ միավորվենք մերձավորի հետ, և որքան որ միավորվենք մերձավորի հետ, նույնչան կմիավորվենք Աստծո հետ:

Տեր Աստված Թող արժանացնի մեղ լսելու օգտակարը և կատարելու այն, քանզի այն չափով, որ մենք ջանում ենք և Հոգ ենք տանում կատարելու լսածը, Աստված էլ լուսավորում և ուսուցանում է մեղ Իր կամքը: Նրան փա՜ռք և իչխանություն Հավիտյանս: Ամեն:

## ԱՅՆ ՄԱՍԻՆ, ՈՐ ՅՈՒՐԱՔԱՆՉՅՈՒՐ ՈՔ ՊԵՏՔ Է ՄԵՂԱԴՐԻ ԻՐԵՆ, ԱՅԼ Ո´Չ ԹԵ` ՄԵՐՁԱՎՈՐԻՆ

7-րդ ուսուցում

Քննենը, եղբայրնե՛ր, Թե ինչից է առաջանում, որ երբեմն մեկը վիրավորական խոսք է լսում և ուչադրություն չի դարձնում դրա վրա և կրում է այն առանց խռովջի, որպես Թե այն բնավ չի էլ լսել, իսկ երբեմն Հենց որ լսում է, իսկույն խռովվում է: Ո՞րն է նման տարբերության պատճառը: Եվ արդյոք մե՞կն է նման տարբերության պատճառը, թե՞ դրանը բազում են: Ես գտնում եմ, որ դա ունի բազում պատճառներ, բայց կա մեկը, որը, այս֊ պես ասած, ծնողն է մնացած բոլոր պատճառների: Եվ ասեմ ձեգ, թե ինչպես է դա լինում: Նախ պատաՀում է, որ մեկը աղոթքից, կամ մի այլ բարի վարժանքից Հետո, դտնվում է, այսպես ասած, լավ Հոդեվիճակում, և այդ պատճառով Հանդուրժում է իր եղբորը և չի խուովվում նրա խոսքերից: ՊատաՀում է նաև, որ մեկը կիրը (առանձնաՀատուկ սեր) է տածում ինչ-որ մեկի Հանդեպ, և դրա Համար ինչ էլ որ նրա կողմից Հասցվում է իրեն, կրում է առանց ցավի և վչտի: Լինում է նաև, որ մեկը արՀամարՀում է իրեն վիրավորել ցանկացողին, և այդ պատճառով ուչադրություն չի դարձնում նրա վիրավորանըներին, չի Համարում նրան որպես մարդ, և դրա Համար էլ բանի տեղ չի դնում նրա ո՛չ ասածին և ո՛չ արածին: Հիմա ձեղ մի բան կպատմեմ, որ չատ կգարմանաք:

Հանրակացարանում, մինչ իմ այնտեղից դուրս գալը, կար մի եղբայր, որին ես երբեք տեսած չկայի ո՛չ խռովվելիս, ո՛չ վչտանալիս, ո՛չ բարկանալիս ինչ-որ մեկի վրա, մինչդեռ ես նկատում էի, որ եղբայրներից չատերը նրան Հաճախ սրտնեղություն էին պատճառում և վիրավորում էին նրան: Իսկ այս երիտասարդը այնպես էր կրում նրանցից յուրաքանչյուրի կողմից Հասցված վիրավորանքները, որ կարծես թե ոչ ոք էլ իրեն բնավ չէր խռովեցրել: Ես միչտ դարմանում էի նրա ծայրաՀեղ անչարության և Հեղության վրա և կամենում էի իմանալ, թե ինչպես էր նա ձեռջ բերել այս առաջինությունը: Մի օր ես նրան մի կողմ տարա և, խոնարՀվելով նրա առջև, խնդրեցի նրան ասել, թե ինչպիսի խոր-Հուրդ է նա մշտապես կրում իր սրտում, որ վիրավորանջների են-Թարկվելիս կամ էլ որևէ մեկից անարդանջ կրելիս, նա ցուցաբերում է նման երկայնամտություն: Նա ինձ պատասխանեց ջա-մաՀրանջով՝ առանց անՀարմարության և ամոթի զգացումի. «Դրանջ մա՞րդ են, որ ես դրանց թերությունների վրա ուշադրություն դարձնեմ կամ էլ դրանցից վիրավորանջներ ընդունեմ. դրանջ Հաչացող չներ են»: Լսելով այս՝ ես խոնարՀեցրի դլուխս և ասացի ինչս ինձ. «Այս եղբայրը դտել է ուղին», և խաչակնջ-վելով Հեռացա նրանից՝ աղոթելով Աստծուն, որպեսզի Նա պահպանի ինձ և նրան:

Եվ այսպես, պատաՀում է, ինչպես ես ասացի, որ ինչ-որ մեկր չի խուովվում նաև (մերձավորի) Հանդեպ արՀամարՀանքից. իսկ դա ակնՀայտ կործանում է: Իսկ եթե մեկը խռովվում է եղբոր պատճառած վիրավորանըներից, ապա սա առա)անում է կամ այն բանից, որ նա այդ ժամանակ գտնվում է ոչ լավ Հոգեվիճա֊ կում, կամ էլ այն բանից, որ անբարյացակամություն ունի նրա Հանդեպ: Սա ունի բազում և այլ պատճառներ, որոնցից մի քա֊ նիսի մասին արդեն իսկ ասվեց: Սակայն ամեն մի խռովության գլխավոր պատճառը, եթե մենք Հիմնովին քննենք, դա այն է, որ մենը չենը մեղադրում ինքներս մեղ: Սրանից էլ սկիզբ է առնում նման ամեն մի ալեկոծություն. սրանից է, որ մենք երբեք Հանգիստ չենը գտնում: Եվ գարմանալու ոչինչ չկա, երբ լսում ենք բոլոր սրբերից, որ չկա՛ ուրիչ ճանապարՀ, սրանից բացի: Մենք տեսնում ենք, որ ոչ ոք, չրջանցելով այս ճանապարՀը, Հանգիստ չի գտել, իսկ մենք Հույս ունենք Հանգիստ գտնել, կամ էլ ենԹադրում ենը, թե գնում ենը ճչմարիտ ճանապարՀով՝ երբեը չգանկա֊ նալով Հանդիմանել ինքներս մեզ: Արդարև,, եթե մարդ դործի

բաղում առաջինություններ, բայց ամուր չբռնի այս ուղին, չՀաստատվի այս ճանապարհին, ապա նա երբեք չի դադարի վիրավորվել և վիրավորել ուրիչներին՝ դրա պատճառով կորցնելով իր չանքերի արդյունքը։ Սրան Հակառակ, ինչպիսի՜ ուրախություն, ինչպիսի՜ Հանդիստ ունի նա, ով Հանդիմանում է ինքնիրեն։ Ուր էլ որ դնա իրեն Հանդիմանողը, ինչպես ասել է աբբա Պիմենը, ինչպիսի վնաս էլ պատահի նրան, կամ անպատվություն, կամ ինչ-որ մի այլ վիչտ, նա արդեն նախապես իրեն արժանի է Համարում ամեն տեսակ վչտի և երբեք չի խռովվում։ Կա՞ սրանից ավելի անտրտում վիճակ։

Բայց ինչ-որ մեկը կասի. «ԵԹե եղբայրը վիրավորում է ինձ, և ես, քննելով ինքս ինձ, դանում եմ, որ ես նրան նման բանի առիԹ չեմ տվել, ապա ինչպե՞ս կարող եմ մեղադրել ինքս ինձ»: Ար-դարև, եԹե այդպիսինը քննի իրեն Աստծո երկյուղով, ապա կդա-նի, որ նա ինքն է ամեն կերպ առիԹ տվել՝ կա՛մ դործով, կա՛մ խոս-քով, կա՛մ տեսքով։ Իսկ եԹե նա տեսնի, ինչպես որ ինքն է ասում, Թե տվյալ պահին բնավ չի տվել և ոչ մի առիԹ, ապա նա հաստատ ինչ-որ մի այլ ժամանակ է վիրավորել նրան՝ կա՛մ դրանում, կա՛մ այլ դործում, կա՛մ էլ, հավանաբար, տրտմեցրել է մի ուրիչ եղբոր, և պետք է որ ինքը տառապեր դրա համար, կա՛մ Հաճախ ինչ-որ մի այլ մեղքի Համար։ Ուստի, եԹե մեկը, ինչպես ես ասացի, Աստծո երկյուղով քննի ինքնիրեն և խստուԹյամբ փորձի իր խիղճը, ապա նա անպայման իրեն մեղավոր կդտնի:

ՊատաՀում է նաև, որ մեկը, ինչպես իրեն է թվում, գտնվում է խաղաղության և լռակեցության մեջ, բայց երբ եղբայրը նրան վիրավորական խոսք է ասում, ապա նա խռովվում է, և այդ պատճառով ինքնիրեն իրավասու է Համարում վիրավորվել նրա-նից՝ ասելով. «Եթե նա չգար և չխռովեր ինձ իր խոսքերով, ես չէի մեղանչի»: ԱՀա քեզ ծիծաղելի դատողություն: ԱՀա դիվա-յին խաբկանք: Մի՞թե նա, ով ասաց նրան այդ խոսքը, կիրք գե-

տեղեց նրանում: Նա միայն ցուլց տվեց նրան այն, ինչը արդե՛ն կար նրանում, այն բանի Համար, որպեսցի նա, եթե կամենա, ապաչխարի այն: Ալդպիսին նման է նեխած Հացի, որն արտաքի֊ նից լավն է, իսկ ներսից՝ բորբոսնած, և երբ ինչ-որ մեկը բեկի այն, ապա ի Հայտ կգա նրա նեխածությունը։ Այդպես և սա էր գտնվում, ինչպես որ իրեն էր Թվում, խաղաղության մեջ, սակայն կիրքը գտնվում էր նրա ներսում, իսկ նա չգիտեր այս մասին. եղբայրը նրան մի խոսը ասաց և Հայտնաբերեց նրա նեխածությու֊ նը, որ Թաջնված էր նրա ներսում: Եվ այսպես, եԹե նա ուղում է ողորմություն գտնել, ապա թող ապաչխարի, մաքրվի, առաջա֊ դիմի. և կտեսնի, որ ինքը դեռ պարտավոր է չնորՀակալ լինել եղբորից, որն այդպիսի մեծ օգուտի է արժանացրել իրեն: Քանզի փորձությունը այլևս չի Հաղթի իրեն, ինչպես որ նախկինում. այլ որքան նա առաջադիմի, այնքան դրանք ավելի ԹեԹև և Հեչտ կդառնան իր Համար, քանգի որչափով որ Հոդին առաջադիմում է, այնքան ավելի նա գորեղ է դառնում և կարողություն է ձեռք բերում կրելու իր վրա եկած փորձությունները: Ինչպես գորեղ կենդանին, երբ նրա վրա ծանր լուծ են բարձում, Հանդիստ կրում է այն, իսկ եթե պատաՀի, որ սայթաքի, իսկույն կանդնում է և բնավ չի էլ գգում, թե սալթաքել է: Եթե, ընդՀակառակն, կենդանին տկար է, ապա ԹեԹև բեռն էլ անդամ ճնչում է նրան, և երբ նա ընկնի, մե՛ծ օգնություն է Հարկավոր նրան բարձրաց֊ նելու Համար: Այդպես է պատաՀում և Հոդու Հետ. երբ նա մեղջ է գործում, ուժասպառ է լինում դրանից, քանգի մեղքը տկարացնում և ուժասպառության է Հասցնում նրան, ով տրվում է դրան, ուստի, այդպիսինի Հետ պատաՀած ամեն բան նեղում ու ճնչում է նրան: Իսկ եթե մարդը առաջադիմում է (բարու մեջ), ապա, իր առաջադիմության չափով, նրա Համար ավելի թեթև է դառնում այն, ինչ որ մի ժամանակ եղել էր ծանր: Դրա Համար էլ, եթե մենք ամեն ինչում, ինչ էլ որ մեզ Հետ պատաՀի, մեդավոր Համարենք ինքներս մեզ, այլ ոչ Թե՝ ուրիչներին, ապա դա մեզ կբերի բազում բարիքներ և կՀասցնի մեծադույն Հանդստու-Թյան և առաջադիմության: Եվ առավել ևս (պետք է անենք այդ այն պատճառով), որ ոչինչ մեզ Հետ չի պատաՀում առանց Աստծո նախախնամության:

ԵԹե մեկը ասի. «Ես ինչպես կարող եմ չվչտանալ, եԹե մի բանի կարիք ունեմ և չեմ ստանում այն, քանի որ այն ինձ Հույժ Հարկավոր է», ապա նույնիսկ և նման պարագայում նա իրավունը չունի Հանդիմանելու որևէ մեկին կամ վիրավորվելու որևէ մեկից: Քանգի եթե նա իրո՛ք ունի այդ բանի կարիքը, ինչպես որ ասում է, և չի ստանում այն, ապա նա պետը է ասի. «Քրիստոս ինձնից ավելի լավ գիտի, Թե արդլոք ինձ պե՞տը է ստանալ (ցանկալին), և Նա՛ կլինի ինձ Համար ալդ իրի փոխարեն, կամ ալդ ուտելիքի փո֊ խարեն»: Իսրալելի որդիները անապատում քառասուն տարի մանանա կերան, և Թեպետ մանանան միևնույն տեսքն ուներ, սակայն յուրաքանչյուրի Համար սա այն էր, ինչի կարիքը որ նա ուներ. ում աղի էր պետը, նրա Համար այն աղի էր, ում քաղցր էր պետը, նրա Համար այն քաղցը էր. մի խոսքով, յուրաքանչյուրի Համար սա այն էր, ինչը որ Համապատասխան էր նրա կարիքներին: Այսպես, եԹե ինչ-որ մեկին Հարկավոր է ձու, իսկ նա այն չի ստանում, այլ ստանում է միայն բանջարեղեն, ապա Թող ասի իր խորՀուրդներին. «ԵԹե ձու ունենայն ինձ օգտակար լիներ, ապա Աստված անպայման կուղարկեր ինձ այն, սակայն Նա կարող է այնպես անել, որ Հենց այս բանջարեղենը ինձ Համար փոխարինի ձվին»: Եվ Հավատում եմ Աստծուն, որ այս բանը նրան որպես նաՀատակություն կՀամարվի: Քանգի եթե մեկը իսկապես արժանի է Հանգստի (մխիթարության), ապա Աստված անգամ բարբարոս սիրտը կփափկագնի՝ ողորմություն անելու նրան ըստ նրա կարիքների: Իսկ եթե մեկը արժանի չէ Հանգստի (մխիթարության), կամ այդ օգտակար չէ նրան, ապա Թեկուդ նա նոր երկինք և նոր երկիր էլ ստեղծի, Հան-

գիստ չի գտնի: Սակայն երբեմն մարդ իր կարիջներից էլ առավել Հանգիստ է գտնում, իսկ երբեմն (չի ստանում) նույնիսկ անՀրա֊ ժեչտր: Քանի որ Աստված ողորմած է, ուստի լուրաքանչլուրին տալիս է այն, ինչ որ նրան Հարկավոր է: Սակայն լինում է, որ Նա մարդուն ուղարկում է առավել, քան նրան անՀրաժեչտ է. սրանով Նա ցույց է տալիս Իր անբավ մարդասիրությունը և նրան սովորեցնում է գոՀունակությանը։ Իսկ երբ չի ուղարկում նրան նույ֊ նիսկ անՀրաժեչտր, ապա Իր խոսքով է (ՄատԹ. 4. 4) փոխարինում այն, ինչ Հարկավոր է մարդուն, և նրան սովորեցնում է Համբերել: Եվ ալսպես, բոլոր դեպքերում մենք պետք է նայենք դեպի երկինք. բարիթ է գործում մեկը մեր Հանդեպ, կամ չարիթ ենթ կրում որևէ մեկի կողմից, մենք պետք է նայենք դեպի երկինը և գոՀություն Հայտնենը Աստծուն այն ամենի Համար, որ պատաՀում է մեզ Հետ՝ մչտապես մեղադրելով ինքներս մեզ և ասելով, ինչպես որ Հայրերն են ասել՝ եթե մեղ Հետ ինչ-որ բարի բան է պատաՀում, ապա դա Աստծո նախախնամության գործն է, իսկ եթե՝ չար, ապա դա մեր մեղջերի պատճառով է: Քանզի, արդարև, այն ամենը, ինչ որ մենջ կրում ենը, կրում ենը մեր մեղջերի պատճառով: Սրբերը, եթե տա֊ ռապում էլ են, ապա տառապում են Աստծո անվան Համար, կամ այն բանի Համար, որպեսզի ի Հայտ գան նրանց առաջինություն֊ ները չատերի օգուտի Համար, կամ էլ նրա Համար, որպեսգի բազմանան Աստծուց ստանալիք նրանց պսակներն ու պարգևները: Սակայն մի՞ թե կարող ենք մենք՝ թչվառներս, այդ նույնը ասել նաև մեր մասին, մենք, որ Հանապազ մեղանչում ենք՝ Հագուրդ տալով մեր կրքերին, և Թողել ենք Հայրերի մատնանչած ուղիղ ճանապար-Հր, այն է՝ ինքնամեղադրման ճանապարՀր, և գնում ենք ծուռ ճա֊ նապարՀով, այսինքն՝ եղբորը մեղադրելու ճանապարՀով: Եվ մե֊ դանից յուրաքանչյուրը ջանում է ամեն մի գործի մեջ մեղքը բարդել իր եղբոր վրա, նրա՛ն մեղադրել և նրա վրա գցել ող) ծանրու֊ Թյունը. ամեն ոք անտեսում է ու չի պաՀում պատվիրաններից և

ոչ մեկը, սակայն մերձավորից պաՀան》ում է կատարե՛լ դրանը: Մի անգամ ինձ մոտ եկան երկու եղբալըներ, որոնք վչտացած էին միմլանցից, և մեծը ասում էր փոքրի մասին. «Երբ ես Հրամալում եմ նրան ինչ-որ բան անել, նա վչտանում է, վչտանում եմ նաև ես՝ մտածելով, որ եթե նա իմ Հանդեպ սեր ունենար, ապա իմ խոսթե֊ րը կընդուներ վստաՀությամբ»: Իսկ փոքրն ասաց. «Ներիը, աբբա՛, նա ինձ ասում է ամենևին ո՛չ Աստծո երկյուղով, այլ Հրամա֊ յում է, ինչպես տիրակալ, և ես մտածում եմ, որ այդ է պատճառը, որ սիրտս վստաՀությամբ չի տրամադրվում նրա Հանդեպ, ինչպես որ Հայրերն են ասել»: Տեսեք, Թե ինչպես նրանք երկուսն էլ մեղադրում են միմյանց, և նրանցից ոչ մեկը չմեղադրեց ինքնիրեն: Այդպես և ուրիչ երկուսը վչտացել էին միմյանցից և, խոնարՀվելով մեկը մլուսի առջև, Հանգիստ չէին գտել: Եվ մեկն ասում էր. «Նա ի սրտե չխոնարՀվեց իմ առջև, դրա Համար էլ ես չեմ Հանգստանում, քանզի այդպես ասել են Հայրերը»: Մյուսն էլ ասում էր. «Քանի որ նա սիրով չէր տրամադրված իմ Հանդեպ, երբ ես նրանից ներողություն խնդրեցի, այդ իսկ պատճառով ես չեմ Հանգստանում»: Տեսնո՞ւմ եք, ինչպիսի՜ ծիծաղելի դատողու֊ թյուն: Տեսնո՞ւմ եջ, եղբայրնե՛ր, ինչպիսի՛ այլափոխված ընկա֊ լում: Աստված դիտի, թե ես ինչպե՛ս եմ սարսափում, որ մեր Հայրերի այդ նույն խոսքերը օգտագործում ենք մեր չար կամքի Համեմատ և մեր Հոդիների կորստյան Համար: Հարկ էր, որ սրանցից յուրաքանչյուրը մեղքը բարդեր ինքն իր վրա. և մեկը պետք է ասեր. «Քանի որ ես սրտանց չխոնարՀվեցի իմ եղբոր առ》և, դրա Համար էլ Աստված նրան բարլացակամ չտրամադրեց իմ Հանդեպ», իսկ մյուսն էլ պետը է ասեր. «Քանի որ ես սիրով չէի տրամադրված իմ եղբոր Հանդեպ նախքան նրա ներում խնդրելը, այդ պատճառով Աստված նրան բարյացակամ չտրամադրեց իմ Հանդեպ»: Հարկ էր, որ վերոՀիչյալ այն երկուսն էլ այդպես վարվեին. մեկը պետը է ասեր. «Ես Հրամայողաբար եմ ասում, այդ

պատճառով էլ Աստված եղբորս վստաՀությամբ չի տրամադրում իմ Հանդեպ», իսկ մլուսը պետը է մտածեր. «Իմ եղբալըը սիրով և խոնարՀությամբ է Հրամալում ինձ, սակալն ես Հնագանդ չեմ և չունեմ Աստծու երկյուղը»: Եվ նրանցից ոչ մեկը չգտավ ինքնամեղադրման ուղին, այլ, ընդՀակառակն, յուրաքանչյուրը մեղքը բարդեց մերձավորի վրա: ԱՀա Թե ինչո՛ւ մենը չենը առաջադիմում, աՀա թե ինչո՛ւ ոչնչից օգուտ չենք ստանում, այլ մեր ամ֊ բող) ժամանակը անցկացնում ենք իրար Հանդեպ Հակառակու֊ թյան մեջ և տանջում ենք ինքներս մեզ։ Քանի որ լուրաքանչլուր ոք արդարացնում է իրեն, լուրաքանչ լուրը, ինչպես որ առա)ուց ասացի, Թույլ է տալիս իրեն չպաՀել (պատվիրանները), իսկ մերձավորից պատվիրանապաՀություն է պաՀանջում, այդ իսկ պատճառով մենք չենք կարողանում Հասնել բարու ճանաչմանը: Քանգի, եթե մենք թեկուգ մի փոքր բան ենք սովորում, իսկույն ևեթ նույնը պաՀանջում ենը մերձավորից՝ Հանդիմանելով նրան և ասելով. «Նա պարտավոր էր այդ անել, ինչո՞ւ նա այդ չարեց»: Ինչո՞ւ մենք մեդանից չենք պաՀանջում դրանց իրագործումը և չենը Հանդիմանում մեդ դրանը չկատարելու մե)։ Ո՞ւր է այն ծե֊ րը, որին երբ Հարցրեցին, Թե՝ «Ո՞րն է այն ամենագլխավորը, որ դու գտել ես այս ճանապարՀին, Հա՛յը», նա պատասխանեց. «Այն, որ ամեն ինչում մեղադրեմ ինքս ինձ»: Այս Հարցնողը դրվատեց նրան և ասաց. «Հիրավի, սրանից բացի ուրիչ ճանապարՀ չկա»: Այդպես և աբբա Պիմենը ասաց Հեծեծանքով. «Բոլոր առաքինու-Թյունները մտան այս տունը, բացի մեկից, առանց որի դժվար է մարդուն կանգուն մնալ»: Եվ երբ նրան Հարցրին, Թե՝ «Ո՞րն է այդ առաքինությունը», նա պատասխանեց. «Այն, որ մարդ Հանդիմանի իրեն»: Իսկ Անտոն մեծը ասաց. «Մարդու ամենամեծ սխրանքը այն է, որ միչտ Թվի իր Հանցանըները և դնի դրանը Աստծո առջև և սպասի փորձություններին մինչև իր վերջին չունչը»: Եվ մենք ամեն տեղ տեսնում ենք, որ Հայրերը, պաՀպանելով այս և դնելով

ամեն բան Աստծո առջև, մինչև իսկ ամենափոքրը, Հանդիստ ձեռք բերեցին: Ալսպիսին էր այն սուրբ ծերը, որի Հիվանդության ժամանակ եղբալրը նրա ափսեի մե) մեղրի փոխարեն Հոտած ձեթ լգրեզ, որը չատ վնասակար է: Սակայն ծերը ոչինչ չասազ, այլ լռել֊ լայն կերավ Թե՛ առաջին և Թե՛ երկրորդ անդամ, և ամենևին չՀան֊ դիմանեց իրեն սպասավորող եղբորը, չասաց, Թե նա անփուլԹ է, և ոչ միայն չասաց այդ, այլև մի բառով անդամ չտրտմեցրեց նրան: Իսկ երբ եղբայրը իմացավ, Թե ինչ էր արել և սկսեց վչտա֊ նալ՝ ասելով. «Ես սպանեցի քեզ, Հա՛յր, և դու այդ մեղքը բարդեցիր ինձ վրա նրանով, որ լռեցիր», այնժամ ծերը Հեզու-Թյամբ պատասխանեց նրան. «Մի՛ վչտացիր, որդյա՛կ, եԹե Աստծուն Հաճելի լիներ, որ ես մեդր ուտեի, ապա դու մեդր կլցնեիր ափսեիս մեջ»։ Եվ (այսպիսով) նա այդ բանը դրեց Աստծո վրա (վերագրեց Աստծուն)։ Ի՞նչ գործ ունի Աստված այս ամենի Հետ, վանակա՛ն: Եղբայրը սխալվեց, իսկ դու ասում ես. «Արդարև, եԹե Աստծուն Հաճելի լիներ»։ Ի՞նչ մասնակցություն ունի Աստված ալս գործում: Սակալն նա ասում է. «ԵԹե Աստծուն Հաճելի լիներ, որ ես մեղը ուտեի, ապա եղբալըը մեղը կլցներ ինձ»: ԱՀա, Թեպետ ծերը այդպիսի Հիվանդության մե) էր և բազում օրեր կերակուր չէր ընդունել, սակայն և այնպես չվչտացավ եղբորից, այլ այդ գործը վերագրեց Աստծուն և խաղաղվեց: Եվ լավ ասաց ծերը, քանգի նա գիտեր, որ եթե Աստծուն Հաճելի լիներ, որ ինքը մեդր ուտեր, ապա ժաՀաՀոտ ձեթը Նա կվերափոխեր մեղրի: Իսկ մենջ յուրաքանչյուր գործի մեջ Հարձակվում ենք մերձավորի վրա՝ նախատելով և կչտամբելով նրան իբրև անփույթ և անխիղճ վարվողի: Հենց որ Թեկուգ մի խոսք ենք լսում, իսկուլն սխալ ենք մեկ-Նաբանում այն՝ ասելով. «ԵԹե նա չուղենար խռովել ինձ, ապա նա ալդ բանը չէր ասի ինձ»: Ո՞ւր է Դավիթ մարդարեն, որն ասաց Սի֊ մենի մասին. «Թողե՛ք նա այդպես անիծի, քանզի Տերն է ասել, որ անիծի Դավթին» (Բ Թագ. 16; 10)։ Մի՞թե Աստված էր ասել մար-

դասպանին, որ նա անիծեր մարդարեին: Ինչպե՞ս, մի՞թե Տերն էր նրան ասել (այդ): Սակայն մարդարեն, ունենալով Հոդևոր խոՀեմություն և դիտենալով, որ ոչինչ այնպես չի ձգում Աստծո ողորմությունը դեպի Հոգին, ինչպես որ փորձությունները և Հատկապես վչտեր և նեղություններ կրելը, ասաց. «Թողե՛ք նա այդպես անիծի ԴավԹին, ըանգի Տերն է ասել նրան»: Ինչո՞ւ Համար։ «Թերևս Տերը տեսնելով իմ խոնարՀությունը՝ ինձ բարիք Հատու**ցի այսօրվա անեծքի փոխարեն»:** Տեսնո՞ւմ ես, որքան խելամտո֊ րեն վարվեց մարգարեն: Ալդ պատճառով էլ նա արգելեց անիծոորեց վրեժ լուծել ցանկացողներին՝ ասելով. «Դութ ինձ Հետ ի՞նչ ունեը, ՇարուՀիի՛ որդիներ, Թողեը նա այդպես անիծի, քանզի Տերն է ասել նրան, որ անիծի Դավիթին» (Բ Թագ. 16; 10)։ Իսկ մենք չենք ուղում մեր եղբոր Համար ասել, Թե Տե՛րն է նրան ասել, այլ երբ (վիրավորական) խոսը ենը լսում, վարվում ենը չան նման, որի վրա երբ ինչ-որ մեկը քար է նետում, ապա նա Թողնում է նետողին և վազում է կրծելու քարը: Մենք էլ ենք այդպես վարվում. Թողնում ենք Աստծուն, որ Թուլլ է տալիս Հարձակումներ դան մեզ վրա՝ մեր մեղջերից մաջրվելու Համար, և դառնում ենջ մերձավորին՝ ասելով. «Ինչո՞ւ նա ինձ այդ ասաց, ինչո՞ւ նա ինձ ալդ արեց»: Եվ մինչդեռ մենք կարող էինք մեծ օգուտ ստանալ նմանօրինակ դիպվածներից, մենք Հակառակն ենք անում և վնասում ենը ինքներս մեզ՝ չգիտակցելով, որ Աստծո խորՀրդով և նախախնամությամբ ամեն բան ծառալում է լուրաթանչյուրի օգուտի Համար:

Աստված Թող մեզ խոՀեմուԹյուն պարգևի սրբերի աղոԹքներով, քանգի Նրան է վայել փառք, պատիվ և երկրպագուԹյուն Հավիտյանս: Ամեն:

#### ՀԻՇԱՉԱՐՈՒԹՅԱՆ ՄԱՍԻՆ

8-րդ ուսուցում

Հայրերն ասել են, որ վանականներին վայել չէ բարկանալ, նմանապես և վիրավորել որևէ մեկին, և դարձյալ. «Ով Հաղթա-Հարել է բարկությունը, նա Հաղթել է դևերին, իսկ ով Հաղթ-վում է այս կրքից, այդպիսին դեռևս օտար է վանական կյանքին» և այլն: Իսկ ի՞նչ պիտի մե՛նք ասենք մեր մասին, երբ ոչ միայն չենք թողնում դյուրագրդությունն ու բարկությունը, այլև տրվում ենք Հիչաչարությանը: Ի՞նչ անենք, ինչպե՞ս չող-բանք այսպիսի թշվառ և ոչ մարդկային մեր Հոդեվիճակների Համար: Եվ այսպես, ուչադիր լինենք մեր անձերի Հանդեպ, եղ-բայրնե՛ր, և ջանանք Աստծո օգնությամբ ձերբազատվել այս կործանարար կրքի դառնությունից:

ՊատաՀում է, որ եղբայրների միջև ինչ-որ խռովություն է ծագում, կամ դժգոՀություն է առաջանում, նրանցից մեկը խոնարՀվում է մյուսի առջև (խնդրելով ներում), սակայն սրանից Հետո էլ դեռ չարունակում է վչտանալ և չար խորՀուրդներ Հղանալ եղբոր դեմ: Այդպիսին չպետք է անՀոգ լինի այդ բանի Հանդեպ, այլ չտապ կերպով Հեռացնի այդ իրենից, քանի որ դա Հիչաչարություն է, իսկ այդ, ինչպես ես ասացի, մարդուց պա-Հանջում է մեծ ուչիմություն, որպեսգի դրանում չկարծրանա ու չկործանվի: Ով, խոնարՀվելով, ներում խնդրեց և այդ արեց Հանուն պատվիրանի, այդպիսին բժչկեց իր բարկությունը տվյալ պաՀին, սակայն ընդդեմ Հիչաչարության դեռևս չջանաց, և դրա Համար էլ չարունակում է վիրավորված մնալ իր եղբորից: Քանգի այլ է Հիչաչարությունը, այլ է բարկությունը, այլ է դյուրագրգռությունը, և այլ՝ խռովջը, և որպեսզի դուջ առավել լավ Հասկանաք սա, ձեղ մի օրինակ ասեմ: Երբ մեկը ուղում է կրակ վառել, սկզբի Համար նա վերցնում է փոքրիկ մի ածխակտոր, որը խորՀրդանչում է եղբոր վիրավորանք Հասցնող խոսքը:

ԱՀա սա դեռ մի փոքր ածխակտոր է, քանզի ի՞նչ մեծ բան է որ եղբորդ այդ մի վիրավորական խոսքը: ԵԹե դու այն կրես, ապա կՀանդցնես չիկացած ածխակտորը։ Իսկ եթե սկսես մտածել, թե՝ «Ինչո՞ւ նա ինձ այդ բանն ասաց. ես էլ նրան կասեմ այս և այն, քանցի եթե նա չուցենար ինձ վիրավորել, այդ խոսքը չէր ասի, ես էլ անպալման կվիրավորեմ նրան»: ԱՀա դու դրեցիր տաչեղ֊ ներ կամ մի այլ բան՝ կրակը բորբոքողի նման, և առաջացրիր ծուխ, որը խռովջն է: Խռովջն էլ խորՀուրդների այն չարժումն ու բորբոքումն է, որը Հուգում ու վրդովվում է սիրտը: Իսկ գրգռվածությունը՝ վիրավորողի Հանդեպ վրեժխնդիր ըմբոստա֊ ցումն է, որը վերածվում է Հանդգնության, ինչպես ասել է երանելի աբբա Մարկոսը. «Ոխը, սնվելով չար խորՀուրդներով, վրդովվում է սիրտը, իսկ երբ սպանվում է աղոթքով ու Հույսով, ապա դրանից կոտրվում է սիրտր (գղջում է ապրում)»: ԵԹե դու կրեիր քո եղբոր այդ մի փոքր խոսքը, ապա կՀանդցնեիր, ինչպես ես արդեն ասացի, այդ փոքրիկ ածխակտորը՝ նախքան խռովքի առաջ գալը: Սակայն դա էլ, քանի դեռ այն չատ չի բորբոքվել, եթե կամենաս, կարող ես դլուրությամբ Հանդցնել՝ յռությամբ, աղոթջով, ի սրտե մեկ անգամ խոնարՀվելով: Իսկ եթե դու չարունակես ծխել, այսինըն՝ բորբոքվել և Հիչողու֊ թյուններով գրգռել սիրտդ. «Ինչո՞ւ նա ինձ այդ ասաց, ես էլ նրան կասեմ այս բաները», ապա Հենց այս խռնումից և, այսպես ասած, խորՀուրդների բախումից տաքանում և բորբոքվում է սիրտը, և առաջանում է գրգռվածության բոցավառում, քանգի գրգովածությունը դա արյան եռքն է սրտի չուրջ, ինչպես ասում է Բարսեղ Մեծը: ԱՀա Թե ինչպես առաջանում գրգռվա֊ ծությունը: Սրան անվանում են նաև դառնալեղիություն (բռնկվողականություն)։ Եթե կամենաս, կարող ես սա էլ Հանդցնել՝ նախքան դալրունի առա) դալը: Իսկ ենե դու չարունակես խռովել և խռովվել, ապա կնմանվես այն մարդուն, որը փայտ է

գցում կրակի մե) և առավել ևս բորբոքում է այն, որից առա)ա֊ նում են բացում ալրվող ածխակտորներ, և սա էլ Հենց գալրութն է: Նուլն բանը և աբբա Զոսմիոսն ասաց, երբ նրան Հարց֊ րին, Թե ինչ է նչանակում Հետևյալ արտաՀայտությունը. «Որտեղ բազակալում է գրգռվածությունը, այնտեղ լռում է թչնա֊ մությունը»: Քանզի եթե որևէ մեկը խռովջի սկզբում, երբ դեռ այն նոր է սկսում, ինչպես մենք ասացինք, ծխալ և կայծեր արձակել, փութա Հանդիմանել իրեն և խոնարՀվել (մերձավորի առաջ՝ խնդրելով ներում) նախքան գրգռվածության բոցավառումը, ապա նա կպաՀպանի իր խաղաղությունը: Նմանապես, եթե գրգռվածությունը բոցավառվելիս նա չլռի, այլ չարունակի խռովվել և բորբոքել իրեն, ապա նա կնմանվի նրան, ով փալտեր է դցում կրակի մեջ, և նրանք վառվում են, մինչև որ դոլանում են բազում ալրվող ածխակտորներ: Եվ ինչպես որ ալրվող ածխակտորը, երբ Հանգչի և Հավաքվի մի տեղ, մի քանի տարի կարող է մնալ անվնաս, և նույնիսկ, եթե մեկը ջուր լցնի վրան, նա չի ենԹարկվի փաման. այդպես և բարկուԹյունը, եԹե կարծրա֊ նում է, վերածվում է Հիչաչարության, որից մարդը չի ազատվի, եթե չՀեղի իր արյունը (այսինըն՝ չգործադրի մեծ ճգնություններ ու ջանթեր)։

ԱՀա, ես ձեզ ցույց տվեցի տարբերությունը. Հասկացա՞ ք եջ արդյոք: ԱՀա, դուք լսեցիք, թե ի՛նչ բան է սկզբնական խռովջը, և ինչ՝ գրգովածությունը, ինչ բան է բարկությունը, և ինչ՝ Հիչաչարությունը: Տեսնո՞ւմ եք, թե ինչպես ընդամենը մի խոսջից Հասնում են մինչև այսպիսի չարիքի: Քանզի եթե դու Հենց սկզբից ևեթ Հանդիմանեիը ինքդ քեզ, Համբերությամբ կրեիր եղբորդ խոսքը և չփափադեիր Հանուն քեզ վրեժխնդիր լինել նրանից և չփութայիր նրա մի խոսքին երկուսն ասել կամ էլ Հինդը և չարին չարով Հատուցել, ապա կձերբազատվեիր այդ բոլոր չարիքներից: Այն պատճառով էլ ասում եմ ձեղ. մշտա-

պես կտրե՛ք, Հեռացրե՛ք կրքերը, քանի դեռ նրանք նոր են ծլարձակում, նախքան նրանց ձեր մեջ արմատավորվելն ու ամ~ րապնդվելը և ձեզ ընկձելը, քանի որ այդ ժամանակ դուք ստիպված կլինեք բազում տառապանքներ կրել նրանցից, որով~ Հետև մի բան է պոկել ցողունը, և այլ բան՝ արմատախիլ անել Հսկա ծառը:

Ոչինչ այնքան ինձ չի զարմացնում, որքան այն, որ մենք չենք Հասկանում, թե ի՛նչ ենք երգում: Քանզի մենք երգում ենք Հանապազ՝ անիծելով ինքներս մեզ, և չենք Հասկանում այդ: Մի՞թե մենք պարտավոր չենք Հասկանալ այն, ինչ երգում ենք: Մենք մչտապես ասում ենք. «Եթե երբևէ իմ բարեկամներին չարությամբ եմ Հատուցել, թող ես էլ իսպառ կորչեմ թշնամիներին ձևռքով» (Սդմ. 7. 5):

Ի՞նչ է նչանակում՝ «իսպառ կորչեմ»: Մինչ մեկը ոտքի վրա է դեռ, նա կարող է դիմադրել իր Թչնամուն. մեկ ինքն է Հարվածում, մեկ իրեն են Հարվածում, մեկ ինքն է Հաղթում, մեկ իրեն են Հաղթում, բալց նա դեռ էլի մնում է կանգնած: Իսկ եթե պատաՀի, որ նա ընկնի, ապա ինչպե՞ս կարող է գետնին պառ֊ կած լինելով՝ պայքարել իր Թչնամու դեմ։ Իսկ մենք աղոթում ենք մեց Համար, որպեսցի ոչ միայն ընկնենք մեր Թչնամիների ձեռքով, այլև «իսպառ կորչենը»: Ի՞նչ է նչանակում՝ «իսպառ կորչեմ Թչնամու ձեռքով»: Մենք ասացինը, որ ընկնել նչանակում է այլևս ուժ չունենալ դիմադրելու Թչնամուն, այլ ընկած լինել գետնին, իսկ «իսպառ» նչանակում է չունենալ ոչ մի բարի բան, որպեսգի ինչ-որ մի ձևով կարելի լիներ կանգնել: Քանի որ, ով ի գորու է կանգնել, նա նաև կարող է Հոգ տանել իր Համար և ինչ-որ ձևով նորից մտնել պայքարի մեջ: Հետո ասում ենք. «Թո՛ղ, ուրեմն, Թչնամին Հալածի անձն իմ և Հասնի», ո՛չ միայն «Թող Հայածի», այլև «Հասնի», այսինըն՝ Թող լինենը նրան Հնագանդ և ենթարկվենը նրան ամեն ինչում և ամեն գոր-

ծում, և Թող Հաղժի նա մեզ, եթե մեր դեմ չարիք դործողներին Հատուցենը չարով: Եվ ոչ միալն դրա մասին ենք աղոթում, ալլև՝ «Թող երկրի վրա կոխոտի իմ կլանքը»: Ինչ է նչանակում՝ «իմ կյանքը»: Մեր կյանքը՝ առաքինություններն են, և մենք աղոթում ենը, որպեսցի թշնամին երկրի վրա կոխոտի մեր կլան֊ քը, ալսինքն՝ Թող մենք դառնանք լիովին երկրավոր, և մեր իմաստությունը թող դամվի երկրին: Եվ «Իմ փառքը թող Հողին Հավասարեցնի»: Իսկ ի՞նչ է մեր փառքը, եԹե ոչ այն մտատե֊ սությունը, որը ձեռք է բերվում սուրբ պատվիրանները պաՀելու միջոցով: Եվ այսպես, մենը խնդրում ենը, որպեսգի Թչնամին մեր փառքը վերածի, ինչպես առաքյայն է ասում, «ամոԹի» («Նրանց փառքը իրենց ամոթն է»), որպեսցի Հողին Հավասարեցնի այն և մեր կլանքն ու փառքը դարձնի երկրավոր, որպեսդի մենք ոչ մի աստվածային բան չխորՀենը, այլ միայն՝ մարմ֊ նավորը, նյութականը, ինչպես նրանք, որոնց մասին Աստված ասում է. «Իմ Հոգին Հավիտյան Թող չմնա այդ մարդկանց մեջ, որով Հետև նրանք մարմին են» (Ծննդ. 6. 3): Տեսնո՞ւմ եք, երբ մենը երգում ենք այս ամենը, մենը անիծում ենք ինքներս մեզ, եթե չարին չարով ենք Հատուցում։ Իսկ որքա՜ն Հաճախ ենք մենը չարին չարով Հատուցում և չենը Հոգում այդ մասին, այլ մատնում ենք անուչադրության:

Ձարին չարով Հատուցել կարելի է ոչ միայն գործով, այլև՝ խոսքով և տեսքով: Մեկը մտածում է, որ ինքը գործով չարին չարով չի Հատուցում, բայց պարզվում է, որ նա, ինչպես ես ասացի, Հատուցում է խոսքով կամ տեսքով, որովհետև պատահում է, որ որևէ մեկը միայն տեսքով կամ Հայացքով է խոսվում իր եղբորը, քանզի կարելի է միայն Հայացքով կամ մարմնի չարժումով վիրավորել եղբորը: Եվ սա նույնպես Համարվում է չարին չարով Հատուցել: Մեկ ուրիչը ջանում է վրեժխնդիր չլինել չարիքի դիմաց՝ ո՛չ գործով, ո՛չ խոսքով, ո՛չ էլ չաժումով, սա-

կայն իր սրտում դժգոՀություն և վիրավորանք է կրում իր եղբոր Հանդեպ:

Տեսնո՞ւմ եք, Հոզեվիճակների ինչպիսի՛ բազմազանություն...:
Մեկ ուրիչը թեև նեղվածություն չունի իր եղբոր Հանդեպ, բայց երբ լսում է, թե որևէ մեկը ինչ-որ բանում վիրավորել է նրան, կամ կչտամբել, կամ անարգել, ապա ուրախանում է՝ լսելով այս:
Պարզվում է, որ նա էլ ա՛յդ կերպով է չարին չարով Հատուցում իր սրտում: Մեկ ուրիչը իր սիրտը չարով չի սնում և չի ուրախանում՝ լսելով, թե ինչպես են անարգել իրեն վիրավորողին, այլ նույնիսկ տխրում է, երբ որ վիրավորանք են Հասցնում նրան, բայց և այնպես չի էլ ուրախանում նրա Հաջողություններով, այլ երբ տեսնում է, որ նրան փառավորում ու զովաբանում են, ապա նա վչտանում է: Սա նույնպես, թեպետև թեթև, բայց և Հիչաչարության մի տեսակ է: Մեղանից յուրաքանչյուրը պարտավոր է ուրախանալ իր եղբոր Հաջողություններով և անել ամեն բան՝ նրան պատվելու Համար:

Մենք խոսքի սկզբում ասացինք, որ մեկը, իր եղբոր առջև խոնարՀվելով, դեռևս չարունակում է իր սրտում վիրավորված մնալ նրանից, և ասացինք, որ նա, երկրպագություն անելով, իր բարկությունը բուժեց դրանով, բայց դեռևս չձգնեց ընդդեմ հիշաչարության: Մեկ ուրիչի հետ էլ պատահում է, որ-ինչ որ մեկը վիրավորում է նրան, և նրանք խոնարՀվում են իրար առջև և հաչտվում են միմյանց հետ, սա խաղաղությամբ ապրում է նրա հետ և ոչ մի չար բան չի խորհում իր սրտում նրա դեմ, իսկ երբ որոշ ժամանակ անց, կրկին վիրավորական խոսք է լսում նրանից, ապա նա սկսում է վերհիշել և նախկինը, և խռովվել ոչ միայն այս երկրորդի համար, այլև նախորդի համար: Սա նման է մարդու, որ վերք ունի և վրան վիրակապ է դրել, և թեպետ, ներկա պահին նա բուժել է վերքը, և այն փակվել է, սակայն տեղը դեռ ցավոտ է, և եթե որևէ մեկը քարի դցի նրա վրա, ապա

ամբողջ մարմնից ավելի չուտ այդ տեղը կվնասվի և իսկույն կսկսի արլունաՀոսել: Նույն բանն էլ կրում է և այս մարդը. նա վերը ուներ և վիրակապ դրեց, ալսինըն՝ երկրպագություն արեց և առաջինի նման բժչկեց վերքը, այսինքն՝ բարկությունը, և սկսեզ նմանապես ջանալ ընդդեմ Հիչաչարության՝ աչխատելով սիրտը չսնել ոչ մի չար խորՀրդով, քանի որ սա նչանակում է, որ վերքն ապաքինվում է: Բալց այն դեռ կատարելապես չի ապաքինվել, դեռ Հիչաչարության մնացորդ կա, որը ներկայացնում է վերքի վերին մասի փակվելը, և նրանից Հեչտորեն նորոգվում է ամբողջ վերքը, եԹե մարդը, Թեկուդ ԹեԹև Հարված ստանա: Եվ այսպես, Հարկ է ձգնել, որպեսգի կատարելապես մաքրվի ներքին Թարախը, որպեսզի Հիվանդ տեղը լիովին ապաքինվի, և որպեսզի չմնա ոչ մի ալլանդակություն, ալնպես որ բնավ անկարելի լինի իմանալ, որ այդ տեղում վերք է եղել: Իսկ ինչպե՞ս կարելի է Հասնել դրան. ամբողջ սրտով աղոթելով վի֊ րավորողի Համար՝ ասելով. «Աստվա՛ծ, օգնի՛ր իմ եղբորը, և ինձ՝ Հանուն նրա աղոթըների»: Այս կերպով մարդը և՛ աղոթում է իր եղբոր Համար, իսկ դա կարեկցանքի և սիրո նչան է, և՛ խոնարՀվում է՝ խնդրելով իր Համար օգնություն՝ Հանուն նրա աղոթը֊ ների, իսկ ուր կարեկցանքը, սերը և խոնարՀությունն են, ի՞նչ Հաջողության կարող է Հասնել դյուրագրգռությունը, կամ Հիչաչարությունը, կամ էլ մի որևէ այլ կիրը: Եվ աբբա Զոսմիոսն ասաց. «ԵԹե սատանան գործի դնի իր բոլոր չարանենգ խորամանկությունները իր բոլոր դևերի Հետ Հանդերձ, ապա նրա բո֊ լոր խարդախությունները ի դերև կելնեն և կջախջախվեն Քրիս֊ տոսի պատվիրած խոնարՀությունից»: Իսկ մի այլ ծեր ասաց. «Թչնամու Համար աղոթողը, անՀիչաչար կլինի»: Կատարե՛թ սա իսկապես և այնժամ լավ կՀասկանաը այն, ի՛նչ լսում եք. քանզի Հիրավի, եԹե չկատարեջ սա, չէ՛ք կարող լոկ խոսքերով (ներել) սովորել: Ո՞վ է այն մարդը, որ, կամենալով որևէ արվեստ սովո֊

րել, Հասնում է դրան լոկ խոսքերի միջոցով: Ո՛չ, սկզբում նա աշխատում է և փչացնում, աշխատում է և ոչնչացնում իր դործը: Եվ այսպես, կամաց-կամաց, ջանքերով և Համբերությամբ
սովորում է արվեստը Աստծո օգնությամբ, Ով նայում է իր ջանքերին և Հոժարությանը: Իսկ մենք ուզում ենք արվեստների արվեստը սովորել լոկ խոսքերի միջոցով՝ առանց դործի անցնելու:
Հնարավո՞ր է սա: Եվ այսպես, եղբայրնե՛ր, ուշադի՛ր լինենք մեր
Հանդեպ և ջանադրաբա՛ր աշխատենք, քանի դեռ ժամանակ ունենք: Տա՛ Աստված, որ Հիշենք և կատարենք այն, ինչ որ լսում
ենք, որպեսզի չլինի թե սա մեղ որպես դատապարտություն ծառայի Տիրոջ դատաստանի օրը: Աստծուն վայել է փառք, պատիվ
և երկրպագություն այժմ և միչտ և Հավիտյանս Հավիտենից:

Ամեն:

#### ԱՅՆ ՄԱՍԻՆ, ՈՐ ՉՊԵՏՔ Է ՍՏԵԼ

9 -րդ ուսուցում

Ցանկանում եմ, եղբայրնե՛ր, ձեզ փոքր-ինչ Հիչեցնել ստի մասին, թանի ում վես տեսնում եմ, որ դութ այնթան էլ չեթ ջա֊ նում պաՀել ձեր լեզուն, որից մենք Հեչտությամբ ներգրավվում ենք բաղում չարիքների մեջ: Ուչադրությո՛ւն դարձրեք, եղբայրներ, որ յուրաքանչյուր գործի մեջ, ինչպես ես միչտ ձեզ ասում եմ, կարելի է ձեռը բերել Թե՛ բարի սովորուԹյուն և Թե՞ չար: Եվ ալսպես, Հարկավոր է մեծ ուչումիություն, որպեսդի չկողոպտվենք ստից, քանգի ստախոսը կապ չունի Աստծո Հետ: Սուտը ошшր է Աստծուն: Սուրբ Գրքում шиվшծ է, որ ипсир ишишиш~ յից է, և որ նա սուտ է և ստի Հայր (ՀովՀ. 8; 44)։ ԱՀա, ստի Հայր Հորջորջվում է սատանան, իսկ ճչմարտությունը՝ Աստված է, քանցի Նա Ինքն է ասում. «Ես հմ ՃանապարՀը, Ճչմարտու*թյունը և Կյանքը»* (ՀովՀ. 14; 16)։ Սրանից եզրակացրեք, Թե ստով մենը մեզ ումից ենը զատում և ո՛ւմ Հետ ենը միավորում. ակնՀալտ է՝ սատանալի Հետ: Եվ ալսպես, եթե մենք իսկապես ուցում ենք փրկվել, ապա մենք պետք է մեր ամբող) ուժով և ամբողջ եռանդով սիրենք ճչմարտությունը և պաՀպանենք մեդ ամենայն ստից, որպեսգի այն մեզ չՀեռացնի ճչմարտությունից և կլանքից:

Կա ստի երեք տարատեսակ. մեկը ստում է մտքով, մյուսը ստում է խոսքով, իսկ մեկ ուրիչն էլ ստում է հենց իր իսկ կյանքով: Մտքով ստում է նա, ով որպես ճչմարտություն է ընդունում իր ենթադրությունները, այսինքն՝ դատարկ կասկածները մերձավորի Հանդեպ: Այդպիսին, երբ տեսնում է, որ ինչ-որ մեկը գրուցում է եղբայրներից մեկի Հետ, իր ենթադրությունն է անում ու ասում. «Նա իմ մասին է խոսում»: Եթե դադարեցնում են խոսակցությունը, ապա նա դարձյալ ենթադրում է, որ իր պատճառով դադարեցրին խոսակցությունը: Եթե մեկը մի խոսջ

ասի, ապա նա ենԹադրում է, որ այն ասվեց իրեն վիրավորելու Համար: ԸնդՀանրապես, ամեն մի գործի մեջ նա մչտապես նման կերպով Հետևում է իր մերձավորին՝ ասելով. «Նա՛ ինձ Համար այդ արեց, նա ի՛նձ Համար այդ ասաց, նա այդ արեց այսինչ նկատառումով»: Այդպիսին ստում է մտքով, քանդի նա ճչմարիտ ոչինչ չի ասում, այլ ամեն բան՝ միմիայն ենԹադրուԹյամբ, իսկ դրանից առաջանում են Հետաքրքրասիրություն, չարախոսություն, անՀնագանդություն, թչնամություն, կչտամբանք: ՊատաՀում է, որ մեկը ինչ-որ բան է ենԹադրում, և դա պատա-Հաբար ձիչտ է դուրս դալիս, իսկ նա դրանից Հետո ցանկանա֊ լով, ինչպես ինքն է ասում, ուղղել, չտկել իրեն, սկսում է արդեն մչտապես Հետևել բոլորին՝ մտածելով «ԵԹե որևէ մեկը խոսում է իմ մասին, ապա ինձ պետը է իմանալ, թե ո՛րն է իմ մեղքը, որի Համար նա ինձ դատում է, որպեսզի ես ուղղվեմ»: Նախ առաջինը, սրա սկիզբն արդեն իսկ չարից է, քանգի նա սկսեց ստով, քանզի ինչպես **«կարող է չար ծառր բարի պտուղ տալ»** (ՄատԹ. 7; 18): ԵԹե նա իսկապես ցանկանում է ուղղվել, ապա երբ եղ֊ բալրը նրան ասի, Թե՝ մի′ արա ալդ, կամ՝ ինչո՞ւ դու ալս բանն արեցիր, նա չպետը է խռովվի, այլ խոնարՀվի և չնորՀակալություն Հայտնի նրան և այնժամ նա կուղղվի: Քանդի եթե Աստված տեսնի, թե այդպիսին է նրա Հոժարակամությունը, ապա Նա երբեք չի Թողնի նրան մոլորության մեջ, այլ կուղարկի ինչոր մեկին՝ ի գորու ուղղելու նրան։ Իսկ ասելը՝ ես Հավատում եմ իմ ենԹադրուԹյուններին՝ ինքս ինձ ուղղելու Համար, և այս նկատառումով ական) դնելը և Հետաքրքրվելը միանգամայն է ինընարդարացում է՝ ներչնչված սատանայից, որը ցանկանում է մեզ Համար որոգալԹներ լարել:

Մի ժամանակ, երբ ես դեռ գտնվում էի Հանրակացարանում, ինձ այնպիսի դիվային փորձություն պատաՀեց, որ ես սկսեցի րստ մարդու չարժուձևի և ջայլվածքի եղրակացնել նրա Հոգե-

վիճակի մասին, և ինձ Հետ պատաՀեց Հետևյալ դեպքը: Մի անգամ, երբ ես կանգնած էի, իմ կողջով մի կին անցավ՝ ջրով դուլլը ձեռքին. ինքս էլ չգիտեմ, Թե ինչպես գրավվեցի և նալեցի նրա աչքերին, և նույն պահին խորհուրդն ինձ ներչնչեց, որ նա անառակ կին է: Սակայն Հենց որ այդ խորՀուրդն ինձ Հայտն֊ վեց, չատ վչտացա և ալդ մասին ասացի ծերին՝ աբբա ՀովՀաննեսին. «Հա՛յը սուրբ, ես ի՞նչ պետք է անեմ, երբ անկախ իմ կամքից նկատում եմ որևէ մեկի չարժումները և քայլվածքը, և խորՀուրդն ինձ Հուչում է տվյալ մարդու Հոդեվիճակի մասին»: Եվ ծերն ինձ այսպես պատասխանեց. «Ի՞նչ է, մի՞Թե չի պատա֊ Հում, որ մեկը ունենում է բնական ԹերուԹյուն, սակայն մեծ ջանքով և տքնությամբ ուղղում է այն: Դրա Համար էլ չի կա**֊** րելի դրանից որևէ Հետևություն անել ելնելով, ուրիչի Հոդեվիճակի մասին: Եվ ալսպես, երբեջ մի՛ Հավատա ջո ենթադրու֊ Թյուններին, քանգի ծուռ կանոնը և ուղիղն է դարձնում ծուռ: Մարդկային կարծիքները սուտ են և խաբուսիկ և վնասում են նրանց, ովքեր Հանձնվում են դրանց»: Եվ այսպես, այդ պաՀից ի վեր, երբ խորՀուրդն ինձ ասում էր արևի մասին, որ դա արև է, կամ էլ խավարի մասին ասում էր, որ դա խավար է, ես չէի Հավատում սեփական կարծիքին Հավատալուց ավելի վատ բան չկա: Այն, եթե արմատավորվի մեր մեջ, ապա կՀասցնի այնպիսի վնասների, որ մեզ կսկսի Թվալ, Թե մենք իսկապես տեսնում ենք բաներ, որոնը իրականում ո՛չ կան և ո՛չ էլ կարող են լինել:

Այնտեղ մեզ մոտ մի եղբայր ունեինք, որին չատ էր ան-Հանդստացնում այս կիրքը, և նա այնպես էր Հետևում իր են-ԹադրուԹյուններին, որ Համոզված էր իր յուրաքանչյուր են-ԹադրուԹյան մեջ: Նրա Թվում էր, որ (գործը կատարվում է) անկասկած այնպես, ինչպես որ ներկայացնում է իրեն խորՀուրդը, և այլ կերպ չէր էլ կարող լինել: Չարիքի ժամանակի ընԹացքում ուժդնացավ, և դևերը նրան Հասցրին այնպիսի մոլորուԹյան, որ

մի անգամ, նա մտնելով այգի, սկսեց գննել չորս կողմը (քանգի նա միչտ Հետևում ու ականջ էր դնում) և նրան Թվաց, Թե նա տեսնում է, իբր եղբայրներից մեկը Թուղ է գողանում և ուտում, իսկ օրը ուրբաթ էր, և դեռ ժամը երկուսն էլ չկար: Եվ այսպես, Համոգելով իրեն, որ ինքը իրոք այդ տեսավ, նա Թաքնվեց, ապա լռելլայն Հեռացավ: Հետո, պատարագի ժամանակ, նա դարձլայ սկսեց Հետևել, Թե ինչ է անելու Հաղորդության ժամանակ այն եղբայրը, որ Հենց նոր էր գողացել Թուգը և կերել: Եվ երբ նա տեսավ, որ այս եղբայրը լվանում է ձեռքերը, որպեսգի գնա Հաղորդվելու, նա վագեց և ասաց վանաՀորը. «Նալի՛ր, ալսինչ եղբայրը մյուս եղբայրների Հետ գնում է Հաղորդվելու աստվածա֊ յին ԽորՀրդին, սակայն Թույլ մի՛ տուր, որ նրան սուրբ Հաղորդություն տան, քանդի ես տեսա այսօր առավոտյան, թե ինչպես նա այգուց Թուդ գողացավ և կերավ»: Այնինչ այդ եղբայրը մեծ երկյուղածությամբ և գղջումով արդեն մոտենում էր սուրբ Հա֊ ղորդությանը, քանգի նա երկլուղածներից մեկն էր: Երբ վանա֊ Հայրը տեսավ նրան, կանչեց նրան իր մոտ, մինչ սա կմոտենար սուրբ Հաղորդությունը բաչխող քաՀանային, և մի կողմ տանե֊ լով նրան, Հարցրեց. «Ասա՛ ինձ, եղբա՛յր, դու ի՞նչ ես արել այ֊ սօր»: Նա գարմացավ և ասաց նրան. «Որտե՞ղ, Հա՛յը սուրբ»: ՎանաՀայրը չարունակեց. «Երբ դու առավոտյան մտար այգի, ի՞նչ արեցիր այնտեղ»: Եղբայրը դրանից ապչած՝ դարձյալ պա֊ տասխանեց նրան. «Հա՛յր սուրբ, ես այսօր այգու երեսը չեմ էլ տեսել և նույնիսկ առավոտյան այստեղ չեմ եղել, այլ Հենց նոր եմ վերադարձել ճանապարհից, քանցի գիչերային Հսկումի ավարտից անմիջապես Հետո, տնտեսը ինձ ուղարկեց այսինչ Հանձնարարությամբ»: Իսկ այդ Հանձնարարության վայրը, որի մասին նա ասում էր, չատ Հեռու էր գտնվում, և եղբայրը պատարագին Հացիվ էր Հասել: ՎանաՀայրը կանչեց տնտեսին և Հարցրեց նրան. «Դու ո՞ւր էիր ուղարկել այս եղբորը»: Տնտեսը

այն նույն պատասխանը տվեց, ինչ որ՝ եղբայրը, այսինքն, որ ինքը նրան ուղարկել էր այսինչ գլուղը: ՎանաՀայրը Հարցրեց. «Իսկ ինչո՞ւ դու նրան չբերեցիր (ինձանից) օրՀնուԹյուն ստա֊ նшլու»: Նш, խոնшրՀվելով, պшտшиխшնեց. «Ների՛ր ինձ, Հш՛յր սուրբ, դու Հանգստանում էիր Հսկումից Հետո, և այդ պատճա֊ ռով ես նրան չբերեցի քեղանից օրՀնություն ստանալու»: Երբ վանաՀայրը այդպիսով բավարարվեց, Թույլ տվեց այս եղբորը գնալ Հաղորդվելու, և կանչելով նրան, ով Հավատում էր իր կասկածներին, նրա վրա ապաչխարության կարգ սաՀմանեց և գրկեց նրան սուրբ Հաղորդությունից: Եվ բացի այս, պատարագից Հետո, կանչելով բոլոր եղբայրներին, արցունքներով պատմեց նրանց պատաՀածի մասին և բոլորի առջև Հանդիմանեց այդ եղբորը՝ ցանկանալով սրանով Հասնել եռակի օգուտի. առաջի֊ նը, որպեսգի խայտառակեր սատանային և մերկացներ նման կասկածներ սերմանողին, երկրորդ, որպեսգի այս խայտառակու֊ Թյան միջոցով ներվեր եղբոր մեղջը, և որպեսզի նա Աստծուց օգնություն ստանար Հետագայում, և երրորդ, որպեսզի Հաստատեր եղբայրներին՝ երբեջ չՀավատալու իրենց կարծիջներին: Եվ չատ բաներ ուսուցանելով այս մասին Թե՛ մեզ և Թե՛ եղբորը, նա ասաց, որ կասկածամտությունից ավելի վնասակար բան չկա, և ապացուցեց այդ կատարված օրինակով: Եվ բազում նման բաներ են ասել Հայրերը՝ պաՀպանելու Համար մեզ մեր ենթադրություններին Հավատալու վնասից: Եվ այսպես, ջա֊ նա՛նը, եղբայրնե՛ր, երբեջ չՀավատալ մեր սեփական կարծիջին: Քանդի արդարև, ոչինչ այնպես չի Հեռացնում մարդուն Աստծուց և իր մեղքերի Հանդեպ ուչադրությունից չի մղում նրան մչտապես Հետաքրքրվելու իր Համար անօգուտ բաներով, ինչպես որ այս կիրքը: Սրանից ոչ մի բարի բան դուրս չի դալիս, այլ՝ բազում խռովություններ. սրանից մարդը Աստծո երկյուղը ձեռը բերելու Հնարավորություն չի գտնում երբեը: Իսկ եթե

մեր աղտեղության պատճառով մեր մեջ չար խորՀուրդներ են սերմանվում, ապա մենք անմիջապես պետք է դրանք վերածենք բարու, և նրանք այլևս չեն վնասի մեզ: Քանզի եթե մենք Հա-վատանաք մեր ենթադրություններին, ապա դրանց վերջ չի լի-նի, և դրանք երբեք թույլ չեն տա Հոդուն լինել խաղաղ: ԱՀասա է մտքով ստելը:

Իսկ խոսքով ստում է նա, ով, օրինակ՝ ձանձրույթից ծույանում է վեր կենալ (մասնակցելու) Հսկմանը, և չի ասում՝ «Նե֊ րիր ինձ, որ ես ծուլացա վեր կենալ», այլ ասում է. «Ես Ջերմություն ունեի, ծայրաՀեղ ուժասպառ էի եղել չափաղանց աչխատելուց, ի վիճակի չէի վեր կենալու, անառողջ էի», և տասը սուտ բառ է ասում այն բանի Համար, որպեսզի մեկ ծնրադրություն չանի և չխոնարՀվի: Եվ եթե (նման դեպքում) նա չՀան֊ դիմանի իրեն, ապա ստիպված պիտի լինի անդադար փոխե֊ լ իր բառերը և վիճել, որպեսզի նախատինը չկրի: Նմանապես, երբ պատաՀում է, որ նա վեճ է ունենում իր եղբոր Հետ, ապա չի դադարում արդարանալ և ասել. «Բայց դո՛ւ ասացիր, դո՛ւ արեցիր, ես չեմ ասել, ալսինչն է ասել», մեկ ալս, մեկ ալն, մի֊ այն Թե չխոնարՀվի: Դարձյալ, եԹե նա ինչ֊որ բանի ցանկու֊ Թյուն է ունենում, ապա չի ուղում (ուղիղ) ասել. «Ես ցանկանում եմ այդ», այլ այլակերպում է իր բառերը՝ ասելով. «Ես այս֊ պիսի Հիվանդություն ունեմ, և դա ինձ անՀրաժեչտ է, դա ինձ Հրամայված է» և ստում է այնքան ժամանակ, մինչև որ բավարարի իր ցանկությունը: Եվ ինչպես որ յուրաքանչյուր մեղք առաջանում է՝ կա՛մ Հեչտասիրությունից, կա՛մ արծաթասիրու֊ Թյունից, կա՛մ փառասիրությունից, այդպես էլ սուտր լինում է այս երեք պատճառներից: Մարդր ստում է կամ այն բանի Հա֊ մար, որպեսգի չՀանդիմանի իրեն և չխոնարՀվի, կամ նրա Համար, որպեսգի իրագործի իր ցանկությունը, կամ էլ ինչ-որ բան ձեռը բերելու պատճառով, և չի դադարում ճարպկություն ու

Հնարամտություն գործադրել և խորամանկել իր բառերում այն֊ քան ժամանակ, մինչև չկատարի իր փափագր: Նման մարդուն երբեք չեն Հավատում, այլ նա Թեկուզև ճիչտ ասի, ոչ ոք չի կարող նրան Հավատ ընծայել, և նրա ճչմարտությունն անՀավանա֊ կան է Թվում: Երբեմն այնպիսի իրավիճակ է ստեղծվում, որ ծայրագեղ անգրաժեչտ է լինում մի փոքր ծածկել, և եթե մեկր չծածկի այդ փոքրը, ապա գործը կբերի մեծ խռովություն և վիչտ: Երբ նման ծայրաՀեղ իրավիճակ է պատաՀում, և ինչ-որ մեկը տեսնում է իրեն նման անՀրաժեչտության մեջ, ապա կարող է այս պատճառով փոխել խոսքը լոկ այն բանի Համար, որպեսզի չծագի, ինչպես ես ասացի, մեծ խռովություն և վիչտ, կամ փորձանը: Սակայն երբ ճչմարտության խոսքից խույս տա֊ լու նման մեծ անՀրաժեչտություն է պատաՀում, ապա այդ ժամանակ ևս մարդը չպետք է անտրտում մնա, այլ գղջա և լագ լի֊ նի Աստծո առաջ և նման դիպվածը Համարի փորձության չըջան: Եվ չի կարելի Հաճախակի դիմել նման խուսափումների, այլ բազում պատաՀարներից միայն մեկ անգամ: Ինչպես որ լինում է լուծողական և մաքրողական դեղեր (ընդունելիս), երբ մեկը դրանք Հաճախ է ընդունում, ապա նրանք վնասում են, իսկ եթե մեկը տարվա մե) գեթ մեկ անգամ է ընդունում, այն էլ մեծ ան Հրաժեչտության դեպքում, ապա դրանք օգուտ են բերում նրան. ալդպես պետը է վարվել նաև այս դեպքում: Ով ուդում է, անՀրաժեչտությունից ելնելով, փոխել խոսքը, ապա նա չպետը է այս բանը Հաճախակի կրկնի, այլ միայն բացառիկ դեպքերում, բազում տարիների ընթացքում մեկ անգամ, երբ տեսնում է, ինչպես ես ասացի, մեծագույն անՀրաժեչտություն: Եվ այդ բանը, որ Հադվադեպ է Թույլատրելի, Թող անի աՀ ու դողով՝ ցույց տալով Աստծուն Թե՛ իր Հոժարակամությունը և թե՛ անՀրաժեչտությունը, և այնժամ նա ներված կլինի, բայց վնաս նա ամեն դեպքում կկրի: ԱՀա մենք ասացինը, Թե ինչ է

նչանակում ստել մտքով, և ինչ՝ ստել խոսքով: Այժմ ուզում ենք ասել, Թե ինչ է նչանակում ստել Հենց իր իսկ կյանքով:

Իր կլանքով ստում է նա, ով, լինելով ցանկասեր, ձևանում է ժուժկալ, կամ, լինելով ագաՀ, խոսում է ողորմության մասին և գովաբանում է գթասրտությունը, կամ, լինելով մեծամիտ, Հիանում է խոնարՀամտությամբ: Եվ ոչ այն բանի Համար է Հիանում առաքինությամբ, որ ցանկանում է գովաբանել այն, քան֊ գի եթե նա այդ մաքով ասելու լիներ, ապա նախ և առաջ խո֊ նարՀամտությամբ կխոստովաներ իր տկարությունը՝ ասելով. «Վա՜լ ինձ, Թչվառիս, որ գերծ եմ ամեն տեսակ առաջինությու֊ նից», և Հետո արդեն, սեփական տկարության գիտակցումով, կսկսեր գովաբանել առաջինությունը և Հիանալ նրանով: Եվ դարձյալ ո՛չ այն նպատակով է դովաբանում առաքինությունը, որ չգայԹակղեցնի ուրիչին, քանզի (նման դեպքում) նա պետք է որ այսպես խորՀեր. «Արդարև ես Թչվառ եմ և կրքերով լեցուն, սակայն ինչո՞ւ գայթակղութան պատճառ լինեմ ուրիչներին: Ինչո՞ւ վնաս Հասցնեմ ուրիչի Հոգուն և ալդպիսով ծանրու֊ Թյուն բարդեմ Թե՛ իմ և Թե՛ ուրիչի վրա»: Եվ այդ դեպքում, Թե֊ կուզև այդ (վերոՀիչյայի մեջ) նա մեղանչի էլ, բայց և այնպես (նման գիտակցումով և խոստովանությամբ) նա կմերձենա և բարուն, քանգի ինքնիրեն դատելը խոնարՀության գործ է, իսկ մերձավորին խնայելը՝ գթասրտության գործ։ Սակայն ստախոսը վերոՀիչյալներից ոչ մեկի պատճառով էլ չէ, որ Հիանում է առաքինություններով, ինչպես ես ասացի, այլ կա՛մ առաքինու֊ թյան անունն է Հափչտակում, որպեսզի իր ամոթեր ծածկի, և խոսում է այդ մասին այնպես, որպես Թե ինքը միանդամայն այդ֊ պիսին է, կա՛մ էլ Հաճախ նրա Համար, որպեսզի վնասի որևէ մե֊ կին և գայթակղի նրան: Քանզի ո՛չ մի չարիք, ո՛չ մի Հերձված, ո՛չ էլ ինքը՝ սատանան, չի կարող ոչ ոքի գայԹակղել (այլ կերպ), եթե ոչ՝ միայն առաջինության քողի տակ: Առաջյայն ասում է,

որ «ինքը՝ սատանան էլ է կերպարանավորվում որպես լուսո Հրեչտակ, և դրա Համար տարօրինակ չէ, որ նրա պաչտոնյա֊ ներն էլ կերպարանավորվում են որպես արդարության պաչտոնլաներ» (Բ Կորնթ. 11; 14-15)։ Ալդպես էլ ստախոս մարդը, կամ ամոԹից վախենալով, որպեսցի չխոնարՀվի, կամ էլ ինչ-որ մեկին գալԹակղել և վնասել կամենալուց է, որ խոսում է առաքինությունների մասին և գովաբանում է դրանք և Հիանում է դրանցով, որպես Թե ի՛նջն է այդպես վարվել և դիտի դրանը իր անձնական փորձով: Սա պարդ մարդ չէ, այլ՝ երկերեսանի, քան֊ դի այլ է ներքուստ, և այլ՝ արտաքուստ, և իր կյանքը երկակի է և կեղծ: ԱՀա մենը խոսեցինը ստի մասին, որ այն սատանայից է, խոսեցինը և ճչմարտության մասին, որ ճչմարտությունը Աստված է: Եվ ալսպես, եղբալընե՛ր, փախչե՛նը ստից, որպեսցի սատանալից մաս չունենանը մեր մե) և ձգտենը լուրացնել ձչմարտությունը, որպեսգի միավորվենք Աստծո Հետ, Ով ասաց. «Ես եմ Ճչմարտությունը» (ՀովՀ. 14; 6)։ Տեր Աստված Թող արժանացնի մեզ Իր ճչմարտությանը, քանզի Նրան է վայելում փառը, պատիվ, իչխանություն և երկրպագություն Հավիտյանս. Ամեն:

# ԱՅՆ ՄԱՍԻՆ, ՈՐ ՊԵՏՔ Է ԽԵԼԱՄՏՈՐԵՆ ԵՎ ՈՒՇԻՄՈՒԹՅԱՄԲ ԸՆԹԱՆԱԼ ԱՍՏԾՈ ՃԱՆԱՊԱՐՀԸ

10-րդ ուսուցում

Հոգ տանենը մեր մասին, եղբալընե՛ր, լինենը ուչադիր: Ո՞վ մեզ վերստին կտա այս ժամանակը, եթե մենք գուր տեղը վատնենը այն: Արդարև մենը Հետո պիտի փնտրենը այս օրերը, բայց չենք գտնի: Աբբա Արսենը միչտ ասում էր իրեն. «Արսե՛ն, ինչի՞ Համար դու դուրս ելար (աչխարՀից)»: Իսկ մենք դտնվում ենք այնպիսի կործանարար Հեղգության մեջ, որ նույնիսկ չգի֊ տենը, թե մենը ի՛նչ էինը ցանկանում այն ժամանակ (երբ ելանը աչխարՀից), և դրա Համար ոչ միայն չենք առաջադիմում, այլև մչտապես վչտանում ենք։ Սա պատաՀում է մեզ Հետ այն պատճառով, որ մենք ուչիմություն չունենը մեր սրտում: Արդարև, եթե մենը ցանկանայինը փոքր-ինչ ձգնել, ապա մենը այդքան չատ չէինք վչտանա և դժվարություններ չէինք կրի, քանդի եթե մեկը սկզբում ստիպում է իրեն, ապա, չարունակելով ձգնել, նա կամաց֊կամաց առաջադիմում է և Հետո Հանդստությամբ (Հեչ֊ տությամբ) է գործում առաջինությունները, քանգի Աստված, տեսնելով, որ նա ստիպում է իրեն, Հասնում է օգնության: Եվ ալդպես մենը էլ մեզ ստիպենը, բարի սկիզբ դնենը, 外երմեռան֊ դորեն բարին ցանկանանը, քանդի Թեև մենք տակավին չենք Հասել կատարելության, սակայն Հենց միայն այս ցանկությունն արդեն իսկ սկիզբն է մեր փրկության: Այս ցանկությունից մղված՝ մենը սկսում ենը Աստծո օգնությամբ նաև ձգնել, իսկ ձգ֊ նության միջոցով առաջինություն ձեռը բերելու օժանդակու-Թյուն ենը ստանում: Դրա Համար էլ Հայրերից մեկը ասել է. «Տո՛ւր արյունդ և ստացիր Հոգին», այսինըն՝ ձգնիր և կստանաս առաքինության սովորություն:

Երբ ես ուսանում էի աշխարՀիկ գիտությունները, սկզբում ինձ այն բավականին ծանր էր թվում, և երբ ես մոտենում էի վերց֊

նելու գիրքը, ես գտնվում էի այնպիսի վիճակում, ինչպես որ մարդր գնում է մերձենալու գազանին: Իսկ երբ ես չարունակում էի ստիպել ինձ, Աստված օգնում էր ինձ, և իմ ջանասիրությունը ինձ մոտ վերածվեց այնպիսի սովորության, որ ես ընթերգանության Հանդեպ ջերմեռանդությունից այլևս չէի նկատում, թե ի՛նչ եմ ուտում, կամ ինչ եմ խմում, կամ ինչպես եմ քնում: Եվ երբեք Թույլ չէի տալիս ինձ տարվել ճաչկերույԹով ընկերներիցս որևէ մեկի Հետ և նույնիսկ նրանց Հետ գրույցի չէի բռնվում ընթերցանության ժամանակ, թեև ես չփվող էի և սիրում էի իմ ընկերներին: Երբ ուսուցիչը արձակում էր մեզ, ես լվացվում էի ջրով, քանգի տոչորվում էի անչափ ընթերցումներից և կարիք ունեի ամեն օր Թարմանալու ջրով: Գալով տուն՝ չգիտեի, Թե ինչ պիտի ուտեմ, քանցի կերակրիս Հարցը տնօրինելու Համար ազատ ժամա֊ նակ չէի կարողանում գտնել, սակայն ես մի Հավատարիմ մարդ ունեի, որ պատրաստում էր ինձ Համար, ինչ որ ցանկանում էր: Իսկ ես ուտում էի, ինչ որ պատրաստ էի գտնում՝ գիրքը մչտապես ունենալով իմ կողջին՝ անկողնուս վրա, և Հաձախ խորամուխ էի լինում նրա մեջ։ Նմանապես և քնած ժամանակ այն իմ կողքին էր սեղանիս վրա, և, փոքր-ինչ ննջելով, ես իսկույն վեր էի Թռչում, որպեսգի չարունակեմ ընթերցանությունը: Դարձյալ երեկոյան, երբ ես տուն էի վերադառնում ժամերդությունից, վառում էի կանթեղը և չարունակում էի ընթերցանությունը մինչև կեսգիչեր, և (ընդՀանրապես) դանվում էի այնպիսի վիճակում, որ ընթերցանության պատճառով բոլորովին չգիտեի, թե ի՛նչ բան է Հանգստի քшղգրուԹյունը:

Եվ այսպես, երբ ես ընդունվեցի վանք, ապա ասացի ինքս ինձ. «ԵԹե արտաքին իմաստասիրուԹյունը ուսանելիս իմ մեջ ծնվեց այդպիսի՜ ցանկուԹյուն և այդպիսի՜ ջերմուԹյուն այն պատճառով, որ ես վարժվեցի ընԹերցանուԹյան մեջ և այն ինձ մոտ վերածվեց սովորուԹյան, ապա առավել ևս (այդպես կլինի)

առաքինությունները ուսանելու ժամանակ», և այս օրինակից ես չատ ուժ ու եռանդ քաղեցի: Այդսպես, եթե մեկը ցանկանում է առաքինություն ձեռք բերել, ապա նա չպետք է լինի անփուլթ ու ցրված: Քանզի ինչպես ատաղծագործություն սովորել ցան֊ կացողը չի գբաղվում այլ արՀեստով, այնպես էլ նրանք, ովքեր ուզում են ուսանել Հոգևոր չինության գործը, չպետը է զբաղվեն որևէ այլ բանով, այլ օր ու գիչեր սովորեն այն մասին, Թե ինչպես կարելի է ձեռը բերել այն: Իսկ ովքեր այլ կերպ են մոտենում այս գործին, ոչ միայն չեն առաջադիմում, այլև կոտըվում են՝ անմտորեն նեղելով իրենց։ Քանցի ով ուչադիր չի լի֊ նում իր անձի Հանդեպ ու չի ձգնում, նա Հեչտությամբ է չեղվում առաքինությունից, որովՀետև առաքինությունները մեջտեղում են և այն արքայական ուղին են, որի մասին մի սուրբ ծեր՝ Բենիամին անունով, ասել է. «Գնացե՛ք արքայական ճանա֊ պարՀով և Հաչվեցե՛ք մրցասպարեցի վերստերը»: Եվ այսպես, առաքինությունները, ինչպես ես ասացի, գտնվում են ավելորդությունների և թերությունների մեջտեղում։ Դրա Համար էլ Ս. Գրթում ասված է. «Չչեղվեթ ո՛չ ա), ո՛չ ձախ, այլ դնացե՛թ **արջայական ճանապարՀով»** (2 Օրենք 5; 32, 17, 11)։ Եվ սուրբ Բարսեղն է ասում. «Սրտով ուղիղ է նա, ում միտքը չի չեղվում ո՛չ դեպի ավելորդություն, ո՛չ դեպի թերություն, այլ ուղղվում է միայն դեպի առաքինության մեջտեղը»: Չարը ինքնին ոչինչ է, քանգի այն որևէ էակ չէ և չունի ոչ մի բաղկացություն: Սակայն Հոգին, չեղվելով և խոտորվելով առաքինությունից, դառնում է կրքոտ և ծնում է մեղք, դրա Համար էլ տանջվում է՝ չգտնելով նրանում (իր Համար) բնական Հանգիստ: Մի՞Թե ծա֊ ռը բնականից իր մեջ որդեր ունի: Ո՛չ, այլ սկզբում նրա մեջ առաջանում է մի փոքր նեխածություն, այդ նեխածությունից ծնվում է որդ և Հենց այդ որդն էլ ուտում է ծառը: Նմանապես և պղինձը, ինքը ժանգ է արտադրում է և ինքն էլ մաչվում է

ժանգից: Եվ Հագուստներն իրենք ցեց են արտադրում, և Հենց ալդ ցեցը, որ իրենից է առաջացել, իրենց իսկ ուտում և փչաց֊ նում է: Նուլնպես և Հոգին ինքը չարիք է արտադրում, որը մինչ ալդ բնավ գոլություն չի ունեցել, ինչպես ես ասացի, և չունի ոչ մի բաղկադություն, և ինթն էլ դարձյալ տանջվում է չարից: Եվ յավ է ասել սուրբ Գրիգորը. «Կրակը նլութի ծնունդն է և ուտում է նյութը, ինչպես որ չարությունը (ուտում է) չարերին»: Նույն բանը տեսնում ենք և մարմնավոր Հիվանդությունների պարագայում, երբ մեկը ապրում է անկարգ և անկազմակերպ և չի պաՀպանում իր առողջությունը, ապա առաջանում է ավելորդություն կամ ինչ-որ բանի պակասություն, և դրանից մարդր Հետո դառնում է Հիվանդ: Իսկ մինչ այդ Հիվանդությունը բնավ գոլություն չի ունեցել և այն երբևէ ինքնուրույնաբար գուլություն չի ունեցել, և դարձլալ, մարմնի ապաքինմամբ, Հիվանդությունը այլևս իսպառ վերանում է: Ճիչտ այդպես չարությունն էլ է Հոգու Հիվանդություն. Հոգու, որ գրկվել է իրեն Հատուկ և ըստ էության իրեն պատկանող առողջությունից, որը առաքինությունն է։ Դրա Համար էլ մենք ասացինը, որ առաքինությունները մեջտեղում են. այդպես քաջությունը գտնվում է երկյուղի և լկտիության միջև, խոնարՀամտությունը գտնվում է Հպարտության և մարդաՀաձության միջև, նույնպես և երկյուղածությունը՝ ամոթի և անամոթության միջև, նմանապես և մյուս առաքինությունները: Եվ այսպես, երբ մարդ արժանանում է ձեռը բերելու այս առարինությունները, ապա նա բարեՀան է լինում Աստծո առջև, և Թեպետ բոլորը տեսնում են, որ նա ուտում է, խմում և քնում, մյուս մարդկանց նման, սակայն այդ֊ պիսին Հաճելի է Աստծուն այն առաջինությունների Համար, որոնը նա ունի: Իսկ ով ուչադիր չէ իր Հանդեպ և չի Հսկում իրեն, նա Հեչտությամբ է չեղվում այս ճանապարՀից՝ կա՛մ դե֊ պի աջ, կա՛մ դեպի ձախ, այսինքն՝ կա՛մ դեպի ավելորդություն, կա՛մ դեպի ԹերուԹյուն, և ծնում է իր մեջ ախտ, որը չարու-Թյունն է: ԱՀա սա է արքայական ճանապարՀը, որով ընԹացան բոլոր սրբերը:

Իսկ մրցասպարեզի վերստերը դրանը այն գանագան կարգա֊ վորումներն են, որոնք մչտապես մեզանից յուրաքանչյուրը պետը է Հաչվի և նկատի անընդմեջ՝ որտե՞ղ է ինքը, մինչև ո՞ր վերստին է Հասել, և ո՞ր կարգավիճակում է գտնվում։ Մենջ Հենց այն մարդկանց ենք նման, ովքեր սուրբ քաղաք գնալու մտադրություն ունենալով՝ դուրս եկան միևնուլն քաղաքից, և ոմանը անցան Հինգ վերստ և կանգ առան, մյուսները անցան՝ տասը, ոմանք անցան ճանապարհի կեսը, իսկ ոմանք մի փոքրինչ անգամ չանցան նրանով, այլ դուրս եկան քաղաքից և մնա֊ ցին դարպասների մոտ՝ նրա ժանտաՀոտ արվարձաններում։ Իսկ նրանցից, ովքեր գտնվում են ճանապարՀին, պատաՀում է, որ ոմանը անցնում են երկու վերստ, ապա մոլորվելով՝ ետ են դառ֊ նում, կամ, երկու վերստ անցնելով, Հինդ վերստ ետ են դառնում: Ոմանը էլ Հասան բուն քաղաքին, սակայն մնացին դրսում և չմտան քաղաքից ներս: Նույնն էլ մեց Հետ է լինում, քանցի մեզանից ոմանը Թողեցին աչխարՀը և մտան վանը՝ առաքինու֊ թյուններ ձեռը բերելու նպատակով. ոմանը փոքր-ինչ գործելով՝ կանգ առան, մյուսները՝ մի քիչ ավելի, իսկ ուրիչներն էլ կատա֊ րեցին գործի կեսը և կանգ առան, ոմանք էլ բնավ ոչինչ չարեցին, այլ մտածելով, որ դուրս են եկել աչխարՀից, այդպես էլ մնացին աչխարՀիկ կրքերի և դրանց գարչաՀոտության մեջ: Ոմանը փոքր-ինչ բարիք գործեցին և դարձյալ ավերեցին այն, ոմանը էլ ավերեցին առավել, քան արել էին: Ուրիչներն էլ Թեև առաքինություններ գործեցին, սակայն Հպարտություն ունեին և նսեմացնում էին մերձավորին, ուստի և չմտան քաղաք, այլ մնացին դրսում: Հետևաբար, սրանք ևս չՀասան իրենց նպատա֊ կին, քանգի Թեպետ նրանք Հասան քաղաքի բուն դարպասնե֊

րին, սակայն մնացին դրսում, ուստի սրանք ևս չիրագործեցին իրենց մտադրությունը: Եվ այսպես, մեղանից յուրաքանչյուրը պետք է նկատի, թե ինքը որտե՛ղ է գտնվում. գուցե նա դուրս է եկել իր քաղաքից, սակայն կանգ է առել դարպասների մոտ՝ նրա ժանտահոտ արվարձաններում, կամ ընթացել է քիչ, կամ չատ, կամ հասել է ճանապարհի կեսին, կամ հիմա երկու վերստ առաջ է անցել և երկու վերստ՝ ետ, կամ հասել է քաղաքին և մտել է Երուսաղեմ, կամ թեպետև հասել է քաղաքին, սակայն չի կարողացել ներս մտնել: Յուրաքանչյուր ոք թող քննի իր վիճակը, թե ինքը որտեղ է գտնվում:

Մարդուն բնորոչ է երեք Հոդեվիճակ. կամ նա գործում է ըստ կրքերի, կամ ընդդիմանում է նրանց, կամ արմատախիլ է անում դրանը: Ըստ կրքերի գործում է նա, ով գործադրում է դրանք և բավարարում: Դրանց ընդդիմանում է նա, ով չի դործում ըստ կրքերի, սակայն չի էլ Հատում դրանք, այլ, պայքարելով, կարծես խուլս է տալիս կրքից, սակայն կրում է այն իր մեջ: Իսկ կիրքր արմատախիլ է անում նա, ով ճգնում և գործում է կրքին Հակառակ: Սակայն այս երեք վիճակները բազմաբովանդակ են: Օրինակ՝ անվանեք մի որևէ կիրը, և մենք կվերլուծենք այն։ Ուդո՞ւմ եք Հպարտության մասին խոսենը, ուզո՞ւմ եք չնության մասին խոսենը, կամ էլ ուգո՞ւմ եք, ավելի լավ է, խոսենք փա֊ ռասիրության մասին, քանդի մենք Հույժ Հաղթվում ենք այս կր*թից: Фшռшսիրությшն պшտ*ճшռով մարդը չի կшրողшնում (վիրավորական) խոսջ լսել իր եղբորից: Մեկն էլ, երբ մի բառ է յսում, խռովվում է կամ մեկ բառին Հինդ կամ տաս բառով է պատասխանում, և Թչնամանում է ու տրտմում: Եվ երբ վեճր դադարում է, նա չարունակում է Թչնամանք տածել այդ խոսքն իրեն ասողի Հանդեպ և Հիչում է չարը ու ափոսոսում, որ ինքը չի ասել ավելին, քան ասել է, և էլ ավելի վատ բառեր է պատրաստում, որ ասի նրան: Եվ մչտապես ասում է. «Ինչո՞ւ ես նրան

չասացի այսինչ բանը, ինչո՞ւ նա ինձ այդ բանն ասաց, ես էլ նրան այս-այս բաները կասեմ», և մշտապես գայրանում է: ԱՀա մի վիճակ: Սա նչանակում է, որ չարիքը վերածվել է սովորու֊ թյան: Աստված թող մեզ ազատի նման Հոգեվիճակներից, քանզի այն անպատճառ ենթակա է տանջանքի, որովՀետև ամեն մի մեղը, որ կատարվում է գործով, ենԹակա է գեՀենին, և Թեկուդ այդպիսի (մարդը) կամենա ապաչխարել, նա միայնակ չի կարող Հաղթագարել կրքերը, եթե որոչ սրբերից օգնություն չստանա, ինչպես Հալրերն են ասել։ Ալդ պատճառով էլ ես ձեզ միչտ ասում եմ. աչխատե՛ք Հատել կրքերը, քանցի դեռ դրանք չեն վե֊ րածվել սովորության: Մեկ ուրիչն էլ, երբ մի խոսը է լսում, թեպետև խռովվում է և նմանապես մեկին պատասխանում է Հինգ կամ տաս խոսքով, ափսոսում է, որ չասաց ուրիչ վատթարագույն երեքը, և վշտանում է ու Հիշում չարությունը, սակայն մի քանի օր անց փոխվում է. մեկ ուրիչը մեկ չաբաթ է անցկացնում նման վիճակում և փոխվում է, իսկ մեկ ուրիչը փոխվում է մեկ օր անց: Մլուսն էլ վիրավորում է, վիճում, խռովվում, խռովում և իսկուլնևեթ փոխվում է: Տեսե՛ք, թե որքա՜ն բազմա֊ գան են Հոգեվիճակները: Այնուամենայնիվ, այս բոլոր մարդիկ, քանի դեռ գործադրում են կիրքը, ենԹակա են դեՀենին:

Ասենք նաև նրանց մասին, ովքեր ընդդիմանում են կրքերին:
Մեկը, երբ (վիրավորական) խոսք է լսում, տրամում է, սակայն ոչ
այն բանի Համար, որ իրեն վիրավորել են, այլ նրա Համար, որ ինքը չկարողացավ կրել այդ վիրավորանքը. այդպիսին գտնվում է
ձգնողի և կրքերին Հակառակվողի վիճակում: Մեկ ուրիչը
ձգնում է ու տքնում, սակայն ի վերջո պարտվում է՝ բռնադատվելով կրքից: Մյուսը չի ուղում վիրավորական կերպով պատասխանել, սակայն տարվում է սովորությամբ: Մեկ ուրիչը ջանում է
չասել բնավ վիրավորական խոսք, սակայն վշտանում է նրա Համար, որ իրեն սրտնեղություն են պատճառել, բայց և այնպես դա-

տում է իրեն վչտանելու Համար և գղջում է դրա Համար: Մյուսն էլ չի վչտանում վիրավորանքից, սակալն չի էլ ուրախանում (դրա Համար): ԱՀա սրանը բոլորը ընդդիմանում են կրքերին: Սակայն սրանգից երկուսը տարբերվում են մլուսներից: Նա, ով պարտվում է ճգնության մե), և ով տարվում է սովորությամբ, և ով դատում է իրեն, որ ինքը գոՀությամբ չկրեց վիրավորանքը, գտնվում են ճչմարտապես ճգնողների չարքում, իսկ մյուսներին վտանդ է սպառնում, Հավասարապես նրանց Հետ, ովքեր գործում են ըստ կրքերի: Ես նրանց մասին ասացի, որ նրանք ևս կրքերի դեմ պայքարողների չարքում են, քանգի իրենց Հոժար կամքով կասեցրին կիրքը և չեն ցանկանում ըստ նրա գործել, այլ վչտա֊ նում են և ճգնում: Իսկ Հայրերն ասել են, որ ամեն մի գործ, որը Հոգին չի ուղում, լինում է կարճատև: Սակայն այդպիսինները պետը է ըննեն իրենց, Թե արդլոը չե՞ն գործադրում, եԹե ոչ բուն կիրքը, ապա կրքեր բորբոքող խթանիչներից որևէ մեկը, որի պատճառով էլ իրենք պարտվում կամ գրավվում են դրանով: Գտնվում են և այնպիսինները, որոնք ձգտում են կասեցնել կիրքը, սակայն՝ մեկ այլ կրքի ներչնչմամբ. մեկը լռում է փառասի֊ րությունից, իսկ մյուսը՝ մարդաՀաձությունից, կամ որևէ մի այլ կրքից. սրանք չարով ուղում են բժչկել չարիքը: Սակայն աբբա Պիմենը ասել է, որ չարը ոչ մի կերպ չի ոչնչացնում չարին: Այդ֊ պիսինները պատկանում են նրանց չարքին, ովքեր գործում են րստ կրջերի, Թեև խաբում են իրենջ իրենց:

Վերջապես ուղում ենք ասել նաև նրանց մասին, ովքեր արմատախիլ են անում կրքերը: Մեկը ուրախանում է, երբ իրեն վիրավորում են, բայց այն պատճառով, որ վարձ է ակնկալում: Սա պատկանում է կիրքը արմատախիլ անողներին, սակայն՝ ո՛չ խելամտորեն: Մյուսը ուրախանում է վիրավորանք ստանալիս և մտածում է, որ ինքը պարտավոր էր Համբերությամբ կրել վիրավորանքը, քանի որ նա ինքն էր դրա Համար առիթ տվել. սա խելամաորեն է արմատախիլ անում կիրքը: Քանզի վիրավորանքն ընդունելը, ինքն իրեն մեղադրելը և մեզ վրա եկած (ամեն բան) սեփական մեղքի Հետևանք Համարելը՝ խելամաության գործ է, քանզի ով աղոթում է Աստծուն, թե՝ «Տե՛ր, տո՛ւր ինձ խոնար-Հություն», պետք է իմանա, որ ինքը Աստծուն խնդրում է, որպեսզի Նա ուղարկի իրեն անարգող մեկին: Եվ այսպես, երբ ինչ-որ մեկը վիրավորում է իրեն, ապա նա ինքը ևս պետք է նեղի իրեն և նվաստացնի իրեն մաովի, որպեսզի այն պահին, երբ ուրիչը խոնարՀեցնում է իրեն դրսից, ինքն էլ խոնարՀեցնի իրեն ներսից: Մեկը ուրիչն էլ ոչ միայն ուրախանում է, երբ իրեն վիրավորում են, և մեղավոր է Համարում ինքնիրեն, այլև ցավում է իրեն վիրավորուի նուղար և Համար։ Աստված թող մեզ Հասցնի Հենց այսպիսի Հոգեկիճակի:

ԱՀա տեսնո՞ւմ եք, Թե որքան բազմաբովանդակ են այս երեք վիճակները: Եվ այսպես, մեզանից յուրաքանչյուրը Թող քննի, ինչպես ես ասացի, Թե ինքը ո՛ր Հոդեվիճակում է դտն֊ վում: Արդյոք նա Հոժարակամորե՞ն է գործում ըստ կրքերի և բավարարում դրանը, Թե՞ չցանկանալով գործել ըստ (կրջերի)՝ պարտվում է դրանցից, Թե՞ գործում է ըստ կրքերի՝ տարվելով սովորությամբ, և, անելով այդ, վչտանում է ու դղջում, որ այդ֊ պես վարվեց, Թե՞ աչխատում է խելամտորեն կասեցնել կիրքը, թե՞ ճգնում է մի կրքի դեմ Հանուն մի այլ կրքի, ինչպես մենք ասացինը, որ մեկը լռում է փառամոլությունից կա՛մ մարդա֊ Հաճությունից, կա՛մ առՀասարակ մարդկային որևէ խորՀրդից (մղված), Թե՞ նա սկսել է արմատախիլ անել կիրքը, և արդյոք խելամտորե՞ն է արմատախիլ անում այն և գործո՞ւմ է արդյոք կրքին Հակառակ: Յուրաքանչյուր ոք Թող իմանա, Թե ինքը որտեղ է գտնվում, որ մրցասպարեզում: Քանզի մենք պետք է քննենը մեզ ոչ միայն ամեն օր, այլև ամեն տարի, ամեն ամիս, ամեն չաբաթ, և ասենը՝ անգլալ չաբաթ ինձ անՀանգստացնում

էր այս ինչ կիրքը, իսկ այժմ ինչպիսի՞ն եմ ես: Այդպես և ամեն տարի պետը է Հարցնենը մեզ՝ անցլալ տարի ես պարտվում էի ալսինչ կրքից, իսկ ալժմ ինչպիսի՞ն եմ ես: Ալդպես պետք է մչտապես ըննենը մեզ՝ առաջադիմե՞լ ենը արդյոք դոնե մի թիչ, Թե<sup>®</sup> գտնվում ենթ այն նույն Հոգեվիճակում (որի մե) առաջ էինը), Թե<sup>°</sup> ընկել ենք առավել վատԹար (վիճակի) մեջ: Աստված Թող մեց ուժ տա, որպեսցի մենք, եԹե նույնիսկ չկարողանանք էլ արմատախիլ անել կիրքը, ապա գոնե ծայրաՀեղ դեպքում չգործենք ըստ նրա, այլ ընդդիմանանք նրան: Քանդի արդարև ծանր բան է՝ գործել ըստ կրքի և չՀակառակվել նրան: Ձեզ մի օրինակ ասեմ, Թե ում է նման նա, ով գործում է ըստ կրքի և բավարարում է այն: Նա նման է մարդու, որը խոցված լինելով իր Թչնամու նետերից, վերցնում է դրանք և իր սեփական ձեռքերով խրում է իր սիրտը: Կրքերին դիմա֊ դրողը նման է նրան, ում վրա Թափվում են Թչնամու նետերը, բալց նա, գրաՀապատված լինելով, չի վիրավորվում: Իսկ կիրքն արմատախիլ անողը նման է նրան, ով, Թչնամու նետերի տարափի տակ ընկնելով, ջարդուփչուր է անում դրանք, կամ վերադարձնում է իր Թչնամիների սիրտր, ինչպես ասված է սաղմոսի մեջ. «Նրանց սրերը կմիսվեն իրենց սրտերը, և նրանց աղեղները կփչըվեն» (Սդմ. 36; 15):

Եվ այսպես, ջանանք մենք էլ, եղբայրնե՛ր, եթե չենք կարողանում վերադարձնել նրանց զենքերն իրենց սրտերը, ապա ծայրահեղ դեպքում ջանանք չընդունել նետեր և չմիրձել դրանք մեր սրտի խորքը, այլ գրահապատվենք, որպեսզի խոցելի չլինենք դրանց կողմից: Բարերարն Աստված թող պահպանի մեզ դրանցից, թող չնորհի մեզ ուչիմություն և թող առաջնորդի մեզ Իր ձանապարհով, քանզի Նրան է վայել փառք, պատիվ և երկրպադություն Հավիտյանս: Ամեն:

## ԱՅՆ ՄԱՍԻՆ, ՈՐ ՊԵՏՔ Է ՋԱՆԱԼ ՇՈՒՏԱՓՈՒՅԹ ՀԱՏԵԼ ԿՐՔԵՐԸ, ՔԱՆԻ ԴԵՌ ԴՐԱՆՔ ՉԵՆ ՎԵՐԱԾՎԵԼ ՀՈԳՈՒ ՉԱՐ ՍՈՎՈՐՈՒԹՅԱՆ

11-րդ ուսուցում

Մտքով Թափանցեք, եղբալընե՛ր, իրերի որպիսության մեջ, և դգուչացե՛ք, որպեսգի չՀեղգանաք, քանգի և փոքր ծուլու֊ Թյունը մեզ կարող է ենԹարկել մեծ վտանգների: Վերջերս ես գնացի մի եղբոր մոտ և, գտնելով նրան Հիվանդությունից ուժասպառ վիճակում, գրուցեցի նրա Հետ և իմացա, որ նա ըն֊ դամենը յոթ օր է ջերմել, և աՀա անցել է ևս քառասուն օր, իսկ նա տակավին ուժ չի գտնում իր մեջ: Տեսնո՞ւմ եք, եղբայրնե՛ր, Թե ինչպես է տառապում նա, ով ընկնում է իրեն ոչ Հատուկ վիճակի մեջ: Մեկ ուրիչն էլ բնավ չի Հոգում իր մարմնի փոքր խանգարումների Համար և չգիտի, որ եթե մարմինը թե֊ կուց դուլցն-ինչ տառապի, և Հատկապես եթե այն տկար է, ապա Հարկավոր են բացում ջանքեր և ժամանակ, մինչև որ այն կատարելապես ապաջինվի։ Յոթ օր է Հիվանդ եղել այս խեղճը, և աՀա որքա՜ն օրեր են անցել, իսկ նա տակավին Հանդիստ չի գտնում և չի կարողանում ամրանալ: Այդպես է լինում և Հոգու Հետ. մեկը սակավ մեղանչում է, իսկ որքա՜ն ժամանակ է անցկացնում նա Հետո՝ Հեղելով իր արյունը, մինչև որ ուղղում է իրեն: Սակայն մարմնավոր Հիվանդությունների պատ֊ ճառները տարբեր են լինում. կամ բժիչկն է անփորձ լինում և մի դեղի փոխարեն մեկ ուրիչն է տալիս, կամ Հիվանդն է իրեն անկարգ պաՀում և չի կատարում բժչկի նչանակումները: Հոգու պարագայում այլ կերպ է լինում: Մենք չենք կարող ասել, որ բժիչկը, Հմուտ չլինելով, չի տվել Հարկավոր դեղամիջոցը: Քանզի Հոգիների բժիչկը Քրիստոսն է, Ով ամեն բան գիտի և ամեն մի կրքի դեմ տալիս է իրեն Համապատասխան դեղամի֊ ջոցը. ալսպես փառասիրության դեմ Նա տվեց խոնարՀամտու֊

Թյան պատվիրանը, Հեշտասիրության դեմ՝ ժուժկալության պատվիրանը, արծաթասիրության դեմ՝ ողորմության պատվիրանը, և մի խոսքով, յուրանքանչյուր կիրք, որպես բուժամիջոց, ունի իրեն Համապատասխան պատվիրանը: Եվ այսպես, չի կարելի ասել, որ բժիչկը Հմուտ չէ, նմանապես, որ դեղամիջոցները Հին են և չեն ներդործում, քանզի Քրիստոսի պատվիրանները երբեք չեն Հնանում, քանզի որքան ավելի ենք դրանք կատարում, այնքան ավելի են դրանք նորոդվում: Դրա Համար էլ ոչինչ արդելք չի Հանդիսանում Հոդևոր բժչկությանը, բացի անձի անօրենությունից:

Եվ այսպես, ուչադի՛ր լինենք մեր Հանդեպ, եղբայրնե՛ր, և ճգնե՛նը, քանի դեռ ժամանակ ունենը: Ինչո՞ւ մենը չենը Հոգում մեր մասին: Գոնե մի բարի բան անո՞ւմ ենը, որպեսզի օգնություն դանենը փորձության ժամանակ: Ինչո՞ւ ենը մենը մեր կյանքը կործանում։ Մենք այսքա՜ն լսում ենք և չենք Հոգում մեր մասին և արՀամարՀում ենք ամեն բան: Տեսնում ենք, Թե ինչպես են մեր եղբայրները Հափչտակվում մեր միջից, և դարձյալ ուչը չենը դարձնում մեդ վրա, մինչդեռ գիտենը, որ մենը ևս կամաց-կամաց մերձենում ենք մաՀվան: ԱՀա, այն պաՀից, երբ մենք նստեցինը գրուցելու, մինչև այս ժամը մենք ապրեցինը մեր դարի երկու կամ երեք ժամը և մոտեցանք մաՀվան, և տեսնելով, որ կորգնում ենք ժամանակը, չենք սարսափում: Ինչպես մենը չենը Հիչում այն ծերի խոսքը, որ ասաց, Թե՝ եԹե մեկը կորգնում է ոսկի կամ արծաթ, ապա դրա փոխարեն նա կա֊ րող է գտնել ուրիչը, իսկ եթե ժամանակն ենք կորցնում՝ ապրե֊ լով պարապության ու ծուլության մեջ, ապա չենք կարող գտնել ուրիչը կորգրածի փոխարեն: Արդարև, մենք Հետո պիտի փնտրենք գոնե մեկ ժամը այս ժամանակից և չպիտի գտնենք այն: Որքա՜ն մարդիկ են ցանկանում լսել Աստծո խոսքը և չեն ստա֊ նում ցանկալին, իսկ մենը ալսըա՜ն լսում ենը և դանց ենը առնում այն և չենք խանդավառվում: Աստված գիտի, Թե ես ինչպե՛ս եմ զարմանում մեր Հոգիների անղգայուԹյան վրա, որ
մենք կարող ենք փրկվել և չենք ուղում. քանզի քանի դեռ մեր
կրքերը տակավին նորածիլ են, մենք կարող ենք Հատել դրանք,
սակայն մենք չենք Հոգում այդ մասին և Թույլ ենք տալիս, որ
դրանք զորանան մեր դեմ, որպեսզի Հասնենք վատԹար վախձանին: Քանզի այլ բան է, ինչպես բազմիցս ասել եմ ձեզ, արմատախիլ անել փոքրիկ տունկը, որովՀետև այն Հեչտ է դուրս գալիս, և այլ բան՝ արմատախիլ անել մեծ ծառը:

Մի մեծ ծեր իր աչակերտների Հետ զբոսնում էր մի ինչ-որ վայրում, որտեղ կային գանագան նոձիներ՝ մեծ և փոքր: Ծերն իր աչակերտներից մեկին ասաց. «Պոկի՛ր այդ նոճին»: Այդ նո֊ ձին փոքր էր, և եղբայրը իսկույն մի ձեռքով պոկեց այն: Հետո ծերը նրան ցույց տվեց մեկ ուրիչը՝ առաջինից ավելի մեծ, և ասաց. «Պոկի՛ր այդ». եղբայրը երկու ձեռքով տարուբերեց այն և դուրս քաչեց: Կրկին ծերը նրան ցույց տվեց ուրիչ ավելի մեծր, և նա մեծ դժվարությամբ պոկեց նաև այդ: Հետո նրան ցույց տվեց ուրիչ առավել մեծը, իսկ եղբալրը մեծագույն դժվարու֊ Թլամբ սկզբում տարուբերեց այն, տքնեց ու քրտնեց, և վերջապես սա էլ դուրս քաչեց: Հետո ծերը նրան ցույց տվեց էլ ավե֊ լի մեծը, սակայն եղբայրը, Թեև չա՛տ չարչարվեց ու քրտնեց նրա վրա, բայց և այնպես չկարողացավ պոկել այն: Իսկ երբ ծե֊ րը տեսավ, որ նա ի գորու չէ անելու այդ, ապա պատվիրեց մեկ այլ եղբոր ելնել և օգնել նրան. և այդպես նրանք երկուսը միա֊ սին մի կերպ կարողացան դուրս քաչել այն: Այնժամ ծերը ասաց եղբայրներին. «ԱՀա այսպիսին են նաև կրքերը, եղբայրնե՛ր, մինչ նրանք փոքր են, եթե մենք ցանկանանը, կարող ենք Հեչտությամբ արմատախիլ անել նրանց, իսկ եթե անտարբեր գտն֊ վեք նրանց Հանդեպ, որպես փոքրերի, ապա նրանք կամրանան, և որքան չատ ամրանան, այնքան ավելի չատ ջանքեր կպաՀանջեն մեզանից, իսկ երբ խիստ ամրանան մեր մեջ, այնժամ նույնիսկ ջանքերով էլ չենք կարող մեն մենակ արմատախիլ անել նրանց մեր միջից, եԹե օգնուԹյուն չստանանք որոչ սրբերից, որոնք օգնում են մեգ Աստծով»:

Տեսնո՞ւմ եր, Թե որթան բազմաբովանդակ են սուրբ ծերերի խոսքերը: Ալս բանը մեց սովորեցնում է նաև մարդարեն՝ ասե֊ յով. «Ո՛վ Բաբելոնի Թչվառ դուստր, երանի՛ նրան, ով ջեզ պի֊ տի Հատուցի այնպես, ինչպես դու մեզ Հատուցեցիր: Երանի՜ նրшն, ով կբռնի քո մանուկներին ու կխփի քարին» (Սդմ. 136; 8-9): Հետևենք ասածին ըստ կարգի: Նա Բաբելոն է անվանում խառնակությունը կամ խռովություն, քանգի այսպես է մեկնվում այս բառը, որը առաջացել է «բաբել» բառից, նույնն է նչանակում նաև Սիվջեմը: Իսկ Բաբելոնի դուստը է անվանում Թչնամությունը, քանգի Հոգին սկզբում վրդովվում է, իսկ Հետո ծնում է մեղը: Նա Թչվառ է անվանում նրան այն պատճառով, որ, ինչպես ձեզ առաջուց ասացի, չարը չունի ո՛չ էականություն և ո՛չ էլ բաղկացություն, այլ ծնունդ է առնում մեր անՀոգու֊ թյունից և դարձյալ բնաջնջվում ու ոչնչանում է (առաքինության Համար գործագրած) մեր ջանջերով: Հետո սուրբ Դավիթը ասում է. «Երանի՜ նրան, ով քեզ պիտի Հատուցի այնպես, ինչ**պես դու մեզ Հատուցեցիր»:** Տեսնենը, Թե մենը ի՞նչ տվեցինը, ի՞նչ ընդունեցինը և ի՞նչ ենը ուղում Հատուցել: Մենը տվե֊ ցինը մեր կամքը և ընդունեցինը մեղքը. իսկ այս խոսքը երանե֊ լի է անվանում նրան Հատուգողին, իսկ Հատուգել այստեղ նչա֊ Նակում է այլևս մեղը չգործել: Հետո ավելացնում է. «**Երանի՜ նրան, ով կբռնի քո մանուկներին ու կխփի քարին»**, երանելի է նա, ով Հենց սկզբից բնավ չի ընդունում քեղանից ծնվածին, ալսինքն՝ չար խորՀուրդները, և տեղ չի տալիս նրանց իր մեջ աձե֊ լու և չարը ի գործ դնելու, այլ անմիջապես, քանի դեռ նրանք փոքր են, և նախքան նրանց ամրանալը և Հառնելը իր դեմ,

վերցնում ու խփում է քարին, որն «Ինքը՝ Քրիստոսն է» (Ա Կորնթ. 10; 4), և ոչնչացնում է նրանց՝ ապավինելով Քիստոսին: ԱՀա, Թե ինչպես և՛ ծերերը, և՛ Սուրբ Գիրքը, ամենքը Համամիտ (միմյանց Հետ) և Հորդորում են ձգնավորներին Հատել իրենց կրքերը, քանի դեռ նրանք նորածիլ են, նախքան նրանցից աղետներ ու դառնություն կրելը:

Եվ այսպես, եղբայնե՛ր, ջանա՛նք ողորմություն գտնել, ջա֊ նա՛նը մի փոքր և կգտնենը մեծագույն Հանգիստ: Հայրերն ասել են, Թե ի՛նչ կերպով մարդը պետք է ՀետգՀետե մաքրի իրեն. ամեն երեկո նա պետը է ըննի իրեն, Թե ինչպես անցկացրեց օրը, և դարձյալ առավոտյան, Թե ինչպես անցկացրեց գիչերը, գղջա Աստծու առջև, ինչում որ պատաՀել է իրեն մեղանչել: Իսկ մեղ արդարև, քանի որ չատ ենք մեղանչում, Հարկավոր է, ըստ մեր մոռացկոտության, վեց ժամը մեկ ըննել մեզ, թե ինչպես անցկացրեցինը ժամանակը և ինչ բանում մեղանչեցինը: Եվ մեզա֊ նից յուրաքանչյուրը պետը է Հարցնի իրեն. «Արդյոք չե՞մ ասել մի այնպիսի բան, որով բարկացրած լինեմ եղբորս: Երբ ես տեսա նրան զբաղված ինչ-որ գործով, արդլոք չդատե՞ցի, չնսեմացրի՞ և չչարախոսեցի՞ նրան: Երբ ես վանքի տնտեսից ինչ֊որ բան խնդրեցի, և նա ինձ տվեց այն, արդյոք չդատեցի՞ ես նրան և չփնթփնթացի՞ նրա վրա: Եթե կերակուրը լավը չէր, չասացի՞ ես արդյոք ինչ֊որ բան, չնախատե՞ցի խոՀարարին և չվիրավորեցի՞ նրան արդյոք: Կամ, լինելով տրտմության մեջ, չփնթփնթացի՞ արդյոք ինքս ինձ վրա»: Քանզի եթե մեկը իր վրա էլ փնթփնթա, դա մեղը է: Նաև այսպես պետը է ասել ինընիրեն. «Երբ ժամարարը կամ եղբայըներից ինչ-որ մեկը ինձ (տՀաձ) խոսք ասաց, արդլոք ես կրեցի՞ այն, թե Հակաճառեցի նրան»: Այսպես մենք պետը է Հանապագ ըննենը ինըներս մեզ, Թե ինչպես անցկացրեցինը օրը: Նմանապես լուրաքանչլուր ոք պետք է քննի իրեն, թե ինչպես անցկացրեց գիչերը՝ փութաջանությա՞մբ վեր կացավ

Հսկելու, Թե՞ փնԹփնԹաց իրեն արԹնացնողի վրա, Թե՞ փոքրոգություն ցուցաբերեց նրա Հանդեպ: Մենք պետք է դիտենանք, որ նա, ով արԹնացնում է մեղ Հսկման Համար, մեծագույն բարեգործություն է ցուցաբերում մեր Հանդեպ և բազում բարիջների պատճառ է Հանդիսանում, մեզ Համար, քանզի նա մեզ արԹնացնում է նրա Համար, որպեսզի մենք գրուցենք Աստծո Հետ, աղոթենք մեր մեղջերի Համար, լուսավորվենք և (Հոդևոր) օգուտ ստանանք: Արդ, ինչպես չգոՀանանք նման բարեգործից: Արդարև, մենք պետք է պատվենք նրան այնպես, որպես Թե նրա միջոցով մենք ստացանք փրկություն:

Պատմեմ ձեղ սրա վերաբերյալ մի սքանչելիք, որ լսել եմ մի մեծ և պայծառատես ծերից։ Եկեղեցում կանգնած՝ նա ականա֊ տես եղավ այն բանին, որ երբ եղբայրները սկսեցին սաղմոսերգությունը, մի լուսակիր այրը դուրս եկավ ավագ խորանից՝ մյուռոնով լի անոթը և վրձինը ձեռքին պահած: Նա վրձինը թաթախում էր անոթի մեջ և չրջում էր բոլոր եղբայրների միջով՝ նչան դնելով նրանցից յուրաքանչյուրի վրա և որոչ բացա<sub>֊</sub> կաների տեղերում, իսկ այլ բացակայողների տեղերը չրջանցում էր: Ժամերգության ավարտից առա) ծերը կրկին տեսավ, թե ինչպես նա դուրս եկավ ավագ խորանից և կատարեց նույն բա֊ նը: Մի անգամ ծերը կանգնեցրեց նրան և, ընկնելով նրա ոտքերը, աղաչեց, որ բացատրի իրեն՝ ով է նա և ի՞նչ է նա անում: Այն լուսակիր այրը պատասխանեց նրան. «Ես Աստծո Հրեչտակն եմ, և ինձ Հրամալված է կնքել այս նչանով նրանց, ովքեր եկե֊ ղեցի են գալիս սաղմոսերգության սկզբում և մնում են մինչև վերջ՝ չնորՀիվ իրենց ջերմեռանդության, ջանասիրության և բարի Հոժարակամության»: Ծերը Հարցրեց նրան. «Ինչո՞ւ ես դու նչան դնում որոչ բացակայող (եղբայրների) տեղերում»: Ի պատասխան սրան սուրբ Հրեչտակը ասաց նրան. «Եղբայրներից նրանը, ովքեր ջերմեռանդ են և ունեն բարի Հոժարակամու֊

թյուն, սակայն դուրս են եկել եկեղեցուց կամ որոչ ծայր աստիճան տկարության պատճառով՝ Հայրերի օրՀնությամբ, կամ նմանապես ինչ-որ Հանձնարարություն ստանալով՝ զբաղված են այն կատարելով և այդ պատճառով (այստեղ) չեն գտնվում, ստանում են իրենց նչանը, որովՀետև իրենց Հոժարակամու֊ Թլամբ ներկա են լինում երգողների Հետ։ Միայն նրանգ, ովջեր կարող են լինել եկեղեցում և չեն գալիս իրենց ծուլության պատճառով, ինձ կարգադրված է չտալ նչան, քանի որ այդպիսինները իրենք իրենց անարժան են դարձնում դրան»: ԱՀա տեսնո՞ւմ եք, Թե ինչպիսի՜ պարգևների պատճառ է լինում իր եղբոր Համար նա, ով մղում է նրան մասնակցելու եկեղեցական կարդին: Ջանացե՛ք, ուրեմն, եղբայրնե՛ր, երբեք չգրկվել սուրբ Հրեչտակի նչանից: Եթե պատաՀի, որ ձեզանից որևէ մեկը երբևէ ծուլանա, և մյուսը Հիչեցնի նրան այս մասին, ապա նա չպետը է դժգոհի, այլ նկատի ունենալով այս Հիչեցման օգտա֊ կարությունը, պետք է չնորՀակալ լինի իրեն Հիչեցնողից, ով էլ լինի որ նա լինի:

Երբ ես գտնվում էի Հանարակացարանում, վանաՀայրը, ծերերի խորհրդով, ինձ նշանակեց ուխտավորների Հյուրընկալ, իսկ ես դրանից ոչ չատ առաջ ծանր հիվանդություն էի կրել: Եվ այսպես, լինում էր, որ երեկոյան դեմ ուխտավորներ էին դալիս, և ես երեկոները անցկացնում էի նրանց հետ, հետո դալիս էին դարձյալ ուղտապաններ, և ես ծառայում էի նրանց: Հաձախ և այն բանից հետո, երբ ես դնում էի քնելու, դարձյալ ուրիչ անհրաժեչտություն էր պատահում, և ինձ արթննացնում էին, այնինչ հասնում էր նաև հսկման ժամը: Եվ հենց որ աչքս կպնում էր, ժամարարը արթննացնում էր ինձ, սակայն աչխատանքից թե հիվանդությունից ես դանվում է ուժասպառ վիճակում, և քունը դարձյալ տիրում էր ինձ, այնպես որ, չողից թուլացած, ես չէի հիչում ինքս ինձ և քնաթաթախ պատասխանում էի նրան.

«Լա՛վ, տե՛ր իմ, Աստված Թող Հիչի քո սերը և վարձատրի քեզ. դու Հրամալեցիր, և ես կգամ, տե՛ր իմ»: Հետո, երբ նա Հեռանում էր, ես դարձյալ նն)ում էի և չատ էի վչտանում, որ ուչանում էի եկեղեցի գնալուց: Եվ քանի որ ժամարարին չէր կարելի ինձ սպասել, ես էլ խնդրեզի երկու եղբալըների. մեկը, որպես֊ ցի արթնացներ ինձ, մլուսը, որպեսցի Թուլլ չտար ինձ նիրՀել Հոկման ժամանակ: Եվ Հավատացե՛ք ինձ, եղբայրնե՛ր, ես այն֊ պես էի պատվում նրանց, որպես Թե նրանց միջոցով էր կատարվում իմ փրկությունը, և մեծ ակնածանք էի տածում նրանց Հանդեպ: Այդպես և դուք պետք է վարվեք նրանց Հետ, ովքեր ձեզ մղում են մասնակցելու եկեղեցական կարգին և ամեն մի բարի գործի: Դրա Համար, ինչպես մենք ասացինը, յուրաքանչլուր ոք պետք է քննի իրեն, Թե ինչպես ինքը անցկացրեց ցերե֊ կը և դիչերը՝ ուչադրությա՞մբ կանդնեց սաղմոսերդութանը և աղոթերն, թե՞ տարված էր կրքոտ խորՀուրդներով, ջանասիրու֊ թյա՞մբ լսեց աստվածալին ընթերցվածքը, թե՞, թողնելով սաղմո֊ սերգությունը, մտացրիվ դուրս եկավ եկեղեցուց: Եթե մեկը նման կերպով մչտապես քննում է իրեն՝ գղջալով, ինչում որ մեդանչել է, և ջանում է ուղղվել, ապա նա սկսում է նվաղեցնել իր մեջ չարը, և եթե առաջ ինը գանցանք էր գործում, այժմ կանի ութը, և այսպես, աստիճանաբար առաջադիմելով, Աստծո օգ֊ նությամբ, թույլ չի տա կրքերին ամրապնդվելու իր մեջ: Քանդի մեծագույն աղետ է, երբ որևէ մեկը ընկնում է կրքի սովորության մեջ, որովՀետև, ինչպես մենք ասացինը, թեկուզև այդպիսին ապաչխարել իսկ կամենա, ապա նա չի կարող մեն֊ մենակ Հաղթագարել կիրքը, եթե որոչ սրբերից աջակցություն չստա֊ Ъш:

Ուզո՞ւմ եջ, ես ձեղ կպատմեմ մի եղբոր մասին, որի մոտ կիրջը դարձել էր սովորություն: Դուջ կլսեջ մի բան, որը ար֊ ժանի է բազում ողբերի: Երբ ես գտնվում էի Հանրակացարա֊

նում, եղբայրները իրենց պարզության պատճառով, կարծում եմ, իրենց խորՀուրդները ինձ էին խոստովանում, և վանաՀայրը, ծերերի խորՀրդով, պատվիրեց ինձ վերցնել այդ Հոգսը վրաս: Մի անգամ եղբայրներից մեկը եկավ ինձ մոտ և ասաց. «Ների՛ր ինձ, Հա՛յր, և աղոթի՛ր ինձ Համար, ես գողանում և ուտում եմ»: Ես Հարցրի նրան. «Բալց ինչո՞ւ, մի՞Թե դու քաղցած ես»: Նա պատասխանեց. «Այո՛, ես չեմ Հագենում եղբայրական ճաչկերույթի ժամանակ և չեմ կարողանում խնդրել»: Ես ասացի նրան. «Իսկ ինչո՞ւ դու չես գնում և ասում վանա֊ Հորը»: Նա պատասխանեց. «Ամաչում եմ»: Ասում եմ նրան. «Ուդո՞ւմ ես, որ ե՛ս գնամ և ասեմ նրան»: Նա ասում է. «Ինչպես թեց Հարմար է, տե՛ր իմ»: Եվ այսպես, ես գնացի և Հայտնեցի այս մասին վանաՀորը: Նա ասաց ինձ. «Սե՛ր ցուցաբերիր և Հո՛գ տար նրա մասին, ինչպես որ գիտես»: Այնժամ ես վերց֊ րի նրան և ասացի տնտեսին նրա ներկայությամբ. «Սե՛ր ցու֊ ցաբերիր, և երբ այս եղբայրը գա քեզ մոտ, տո՛ւր նրան, որքան որ ցանկանա, և ոչ մի բանում մի′ մերժիր նրան»: Այս յսե֊ լով՝ տնտեսը պատասխանեց ինձ. «Ինչպես պատվիրեցիը, այդ֊ պես էլ կկատարեմ»: Այդպես անցկացնելով մի քանի օր՝ այս եղբայրը նորից գալիս և ասում է ինձ. «Ների՛ր ինձ, Հա՛յը, ես դարձյալ սկսեցի գողանալ»: Ասում եմ նրան. «Ախր ինչո՞ւ, մի՞Թե տնտեսը քեզ չի տալիս, ինչ որ դու ցանկանում ես»: Նա պատասխանեց ինձ. «Այո՛, ների՛ր ինձ, նա տալիս է ինձ, ինչ որ ցանկանում եմ, սակայն ես ամաչում եմ նրանից»: Ասում եմ նրան. «Ի՞նչ է, դու ինձանի՞ց էլ ես ամաչում»: Նա պատասխանեց. «Ո՛չ»: Այնժամ ես ասացի նրան. «Այդ դեպքում, երբ ցանկանում ես, արի՛ և վերցրո՛ւ ինձանից, միայն Թե մի՛ գողացիր», քանզի այդ ժամանակ ես Հիվանդանոցում պաչտոն ունեի, և նա գալիս և վերցնում էր, ինչ որ ցանկանում էր: Սա֊ կայն մի քանի օր անց, նա կրկին սկսեց գողանալ և վչտացած

եկավ ու ասաց ինձ. «ԱՀա, ես դարձյալ գողանում եմ»: Ես Հարգրեցի նրան. «Ինչի՞ Համար, եղբա՛լը, մի՞Թե ես քեզ չեմ տալիս, ինչ որ դու ցանկանում ես»: Նա պատասխանեց. «Ձէ՛, տալիս ես»: Ասում եմ նրան. «Ի՞նչ է, դու քաչվո՞ւմ ես ինձանից, եղբա՛լը»: Նա ասում է. «Ո՛չ»: Ես ասացի նրան. «Ուրեմն, էլ ինչո՞ւ ես գողանում»: Նա պատասխանեց ինձ. «Ների՛ր ինձ, ինքս էլ չգիտեմ, Թե ինչու, Հենց այնպես, ուղղակի գողանում եմ»: Այնժամ ես ասացի նրան. «Գոնե ինձ ձիչան ասա, ի՞նչ ես անում գողացածը»: Նա պատասխանեց. «Ես դրանք տալիս եմ ավանակին»: Եվ իսկապես պարզվեց, որ այդ եղբայրը գողանում էր Հացի կտորներ, արմավ, Թուգ, սոխ և ընդՀանրապես ամեն ինչ, ինչ որ գտնում էր, և Թաքցնում էր դրանք՝ մի մասր իր անկողնու տակ, մյուս մասը՝ մի այլ տեղում, և վերջապես չիմանալով, թե դրանը որտեղ օգտագործի, և տեսնելով, որ դրանը փչանում են, նա Հանում էր դուրս ու Թափում կամ տալիս էր անբան անասուններին:

ԱՀա տեսնո՞ւմ եք, Թե ինչ է նչանակում կիրքը վերածել սովորության: Տեսնո՞ւմ եք, Թե դա ինչպիսի՜ խղճաՀարուԹյան և կարեկցանքի է արժանի, ինչպիսի՜ տառապանք է դա: Նա դիտեր, որ դա չար է, նա դիտեր, որ վատ է անում և վշտանում էր, լալիս, բայց և այնպես տարվում էր խեղճը հիմար սովորությամբ, որը ձևավորվել էր նրա մեջ իր նախկին անփութունից: Եվ լավ է ասել աբբա Նիստերոն. «ԵԹե մեկը տարվում է կրքով, ապա նա կդառնա կրքի դերին»: Բարերար Աստված Թող ապատի մեղ չար սովորությունից, որպեսզի մեղ էլ չասվի. «Ի՞նչ օդուտ ունես Իմ արյունից, եթե ապականության դեր մեջ թաղվես» (Սղմ. 29; 10): Իսկ Թե ինչ կերպով է որևէ մեկը ընկնում (չար) սովորության մեջ, այս մասին ես արդեն բազմիցս ասել եմ ձեղ։ Քանղի մեկ անդամ բարկացողը չէ, որ կոչվում է բարկացկոտ, և ոչ էլ

(մերձավորին) մեկ անգամ չնության մեջ ընկնողն է, որ կոչվում է չնացող, և ոչ մերձավորին ողորմություն տվողն է, որ կոչվում է ողորմած, այլ, ինչպես որ առաջինություններում, այնպես էլ արատներում, Հաճախակի նրանցում վարժվելիս՝ Հոգին ձեռը է բերում որոչակի սովորություն, Հետո այդ սովորությունը կամ տանջում է, կամ Հանգստացնում է նրան: Իսկ այն մասին, Թե ինչպես է առաքինությունը Հանգստացնում Հոդին, և թե ինչպես է նրան տանջում արատը, մենք բազմիզս ասել ենը, ալսինըն, որ առաջինությունը բնական է, այն մեր մեջ, է քանգի առաքինությունների սերմերը չեն ոչն֊ չանում: Եվ այսպես, ես ասացի, Թե որքան չատ ենք մենք բա֊ րիք գործում, այնքան ավելի չատ ենք սովորություն ձեռք բերում առաքինության մեջ, այսինքն՝ վերականգնում ենք մեր բնական Հատկությունը և վերադառնում ենք մեր նախկին առողջությանը, ինչպես որ կուրությունից՝ նախկին տեսողու֊ թյանը, կամ մեկ ուրիչ Հիվանդությունից՝ նախկին բնական առողջությանը: Իսկ արատի պարագային այդպես չի լինում, այլ նրանում վարժվելու միջոցով մենք ստանում ենք որոչակի օտար և բնությանը Հակառակ սովորություն, այսինքն՝ սովո֊ րություն ենք ձեռը բերում կործանարար ախտի Հանդեպ, այնպես որ եթե նույնիսկ կամենանը էլ, չենը կարող բժչկվել առանց բազում օգնության, առանց բազում աղոթըների և բա֊ գում արտասուջների, որոնջ կկարողանային Քրիստոսի գթասրտությունը իջեցնել առ մեզ: Նույն բանը մենը տեսնում ենք նաև մարմնի պարագային, քանդի կան որոչ կերակրատե֊ սակներ, որոնը սև մաղձ (լեղի) արտադրելու Հատկություն ունեն, ինչպես օրինակ՝ կաղամբը, ոսպը և ուրիչ սրանց նման֊ ները. սակայն մեկ կամ երկու անգամ կաղամբ, կամ ոսպ, կամ նման մի այլ բան ճաչակելուց չէ, որ մարդը դառնում է սևամաղձոտ, այլ՝ դրանց Հաճախակի օգտագործումից, և եթե

սև մաղձր Հետո սաստկանում է նրանում, ապա առաջանում է տենը, որը տան)ում է դրանով բռնվածին և իր ետևից է քաչում անՀամար այլ Հիվանդություններ: Նույնը պատաՀում է և Հոգու Հետ. եթե մեկը կարծրանում է մեղքի մեջ, ապա Հոգու մե) ձևավորվում է չար սովորություն, որը և տան)ում է նրան: Սակալն դուը պետը է իմանաը նաև այն, որ Հոդին երբեմն Հակում է ունենում մի որևէ կրքի Հանդեպ, և եթե դեթ մեկ անգամ ընկնի այդ կրքի ազդեցության տակ, իսկույնևեթ կենթարկվի սովորության մեջ ընկնելու վտանգին: Նույնը պատաՀում է նաև մարմնի Հետ. եթե մի մարդ Հակում ունի սև մաղձի Հանդեպ իր ինչ-որ նախկին անփութության պատճառով, ապա վերոհիչյալ կերակրատեսակներից մեկն էլ կարող է նրանում իսկուլն սև մաղձ առաջացնել և պատճառել տենդ: Եվ ալսպես, Հարկավոր է և՛ ուչադրություն, և՛ ջանք, և՛ երկյուղ, որպեսգի որևիցէ մեկը չընկնի չար սովորության பீட்டு :

Հավատացե՛ք, եղբայրնե՛ր, որ եթե որևէ մեկի մոտ թեկուզ մի կիրք վերածվել է սովորության, ապա նա ենթակա է տանջանքի: Եվ պատաՀում է, որ մեկը գործում է տասը բարի գործ և ունենում է մի չար սովորություն, և այդ մեկը, որ չար սովորությունից է առաջացել, Հաղթում է այն տասը բարի գործին: Արծիվը, եթե ամբողջովին ցանցից դուրս լինի, սակայն խձձվի նրա մեջ միայն մի մագիլով, ապա այդ մի փոքը բանի պատձառով կտապալվի նրա ողջ զորությունը, քանզի մի՞ թե նա արդեն ցանցի մեջ չէ, թեև ամբողջովին դտնվում է նրանից դուրս, սակայն բռնված է նրանից ընդամենը մի մագիլով: Մի՞֊ թե չի կարող որսորդը Հափչտակել նրան, Հենց որ կամենա: Այդպես և Հոգին. եթե թեկուզ միայն մի կիրքն էլ սովորություն դարձնի իր Համար, անպայման թշնամին, երբ էլ ցանկանա, կտապայի նրան, ջանգի նա դտնվում է իր ձեռջում՝ տվ-

յալ կրքի պատճառով: Դրա Համար էլ ես ձեզ միչտ ասում եմ. Թույլ մի՛ տվեք, որպեսզի որևէ մի կիրք ձեղ մոտ վերածվի սովորության, այլ ճգնեցե՛ք և աղոթեցե՛ք Աստծուն օր ու գիչեր,
որպեսզի փորձության մեջ չընկնեք: Իսկ եթե մենք որպես մարդիկ պարտվենք էլ և ընկնենք մեղքի մեջ, ապա ջանանք իսկույն ոտքի կանգնել, զղջա՛նք, լա՛ց լինենք Աստծո բարերարության առջև, արթո՛ւն լինենք և ճգնե՛նք: Եվ Աստված, տեսնելով մեր խոնարՀամտությունը և սրտի կոտրվածությունը,
մեզ օգնության ձեռք կմեկնի և Իր ողորմությանը կարժանացնի, քանզի Նրան է վայելում անմենայն փառք, պատիվ և երկրպագություն Հավիտյանս: Ամեն:

## ԳԱԼԻՔ ՏԱՆՋԱՆՔՆԵՐԻ ԵՐԿՅՈՒՂԻ ՄԱՍԻՆ, ՆԱԵՎ ԱՅՆ ՄԱՍԻՆ, ՈՐ ՓՐԿՎԵԼ ՑԱՆԿԱՑՈՂԸ ՉՊԵՏՔ Է ԵՐԲԵՔ ԱՆՀՈԳ ԼԻՆԻ ԻՐ ՓՐԿՈՒԹՅԱՆ ՀԱՄԱՐ

12-րդ ուսուցում

Երբ ես ոտքերից Հիվանդ էի և տառապում էի դրանցից, եղբայրներից ոմանը, գալով ինձ այցելության, խնդրեցին, որպեսդի ես նրանց Հայտնեմ Հիվանդության պատճառը, ունենալով, րստ իս, երկակի նպատակ, որպեսզի գեթ մի փոքր մխիթարեին ինձ և մտքերս չեղեին իմ Հիվանդությունից, և որպեսզի առիթ րնձեռեին ինձ գրուցելու իրենց Հետ ինչ-որ օգտակար բանի մասին: Բայց քանի որ Հիվանդությունը թույլ չտվեց ինձ այնժամ ասել նրանց այն, ինչ որ նրանք ցանկանում էին, ապա այժմ ձե՛ր է Հարկավոր լսել այդ մասին, քանգի վչտի մասին պատմե֊ յր Հաճելի է, երբ այն արդեն անցել է: Այդպես և ծովի վրա, երբ փոթորիկ է բարձրանում, ապա ամենքը, որ գտնվում են նավի մեջ, տրտմում են. երբ փոխորիկը անցնում է, ապա բոլորը ցնծությամբ և խնդագին պատմում են միմյանց պատաՀածի մասին: Լավ է, եղբալընե՛ր, ինչպես ես ձեզ միչտ ասում եմ, ամեն մի գործ վերագրել Աստծուն և ասել՝ ոչինչ չի լինում առանց Աստծո կամքի, իՀարկե, Աստված գիտեր, որ դա լավ է և օգտակար, և դրա Համար էլ այդպես արեց, Թեկուգև այդ բանը ունե֊ նա ինչ-որ արտաքին պատճառ: Օրինակ՝ ես կարող էի ասել՝ քանի որ ես կերակուր ճաչակեցի ուխտավորների Հետ և մի քիչ ստիպեցի ինձ, այն բանի Համար, որպեսզի Հյուրասիրեմ նրանց, ալդ պատճառով ստամոքսս ծանրաբեռնվեց, և ոտքիս վրա ալտուց գոյացավ, և դրանից էլ ես Հիվանդացա: Ես կարող էի բե֊ րել ուրիչ, տարբեր պատճառներ, քանգի դրանք փնտրողները պակասություն չեն ունենա, սակայն ամենաստույգը և օգտա֊ կարը այն է, որպեսգի ասենը՝ «արդարև Աստված գիտեր, որ դա օգտակար կլինի իմ Հոգու Համար, և դրա Համար այն ալդպես

եղավ: Քանզի այն ամենից, որ անում է Աստված, չկա ոչ մի այնպիսի բան, որ բարի չլինի, այլ «ամեն բան բարի է» (Ծննդ. 1; 31): Եվ այսպես, ոչ ոք չպետք է վչտանա կատարվածի Համար, այլ ամեն բան, ինչպես ես ասացի, պետք է վերագրի Աստծո նախախնամությանը և Հանգստանա: Կան որոչ մարդիկ, որոնք այնքա՜ն են Հյուծվում իրենց պատաՀած վչտերից, որ Հրաժարվում են մինչև իսկ կյանքից և քաղցր են Համարում մաշր, միայն թե ազատվեն վչտերից, սակայն դա առաջանում է փոքրոգությունից և մեծագույն անմտությունից, քանզի այդպիսինները անտեղյակ են այն սարսափելի նեղությանը, որը մեզ պատաՀում է Հոգին մարմնից դուրս գալու ժամանակ:

Սա Աստծո մեծագույն մարդասիրությունն է, եղբայրնե՛ր, որ մենը պատժվում ենը՝ գտնվելով այս աչխարՀում, բայց մենը, չիմանալով, Թե ինչ է կատարվում այնտեղ, այստեղինն ենք ծանր Համարում: Սակայն դա արդարացի չէ: Գիտե՞ք, Թե ինչ է պատմում «Հարանց վարքը»: Մի բավականին նախանձախնդիր եղբալը Հարցրեց մի ծերի. «Ինչի՞ց է, որ իմ Հոգին մաՀ է փա֊ փագում»: Ծերը պատասխանեց նրան. «Նրանից է, որ դու խո֊ ւսափում ես վչտերից և չգիտես, որ գալիք վչտերը առավել ծանր են այստեղինից»: Եվ մեկ ուրիչն էլ նմանապես Հարցրեց ծերին. «Ինչի՞ց է, որ ես ընկնում եմ անՀոգության մեջ, երբ գտնվում եմ իմ խցում»: Ծերը ասաց նրան. «Նրանից է, որ դու դեռևս չես ճանաչել ո՛չ սպասվող Հանգիստը և ո՛չ ապագա տան)անըները: Քանգի, եթե դու ստուգապես իմանայիր այդ, ապա Թեկուգ որդերով էլ լցված լիներ խուցդ, այնպես որ դու րնկղմվեիը նրանց մեջ մինչև կոկորդդ, դու կՀամբերեիը դրան առանց Թուլանալու»: Բայց մենք, քնելով, ուզում ենք փրկվել, այդ պատճառով էլ ուժասպառ ենք լինում վչտերի մեջ, մինչդեռ մեզ պետը էր գոՀանալ Աստծուց և Համարել մեզ երանելի, որ արժանացանք այստեղ փոքր-ինչ տառապելու, որպեսգի այնտեղ

փոջը-ինչ Հանգիստ վայելենջ: Եվ Եվագրոսն է ասել. «Ով տակավին չի մաջրվել կրջերից և աղոթում է Աստծուն, որպեսդի չուտ մեռնի, այդպիսին նման է այն մարդուն, որը ատաղծադործին խնդրում է չուտափույտ կոտրատել Հիվանդի մահիճը»:
Քանզի Հոգին, գտնվելով այս մարմնի մեջ, թեև պայքար է 
մղում կրջերի դեմ, սակայն որոշ չափով մխիթարվում է 
նրանով, որ ուտում է, խմում է, ջնում է, դրուցում է, ջայլում 
է իր սիրելի ընկերների Հետ։ Իսկ երբ դուրս է դալիս մարմնից, 
նա մնում է միայնակ իր կրջերի Հետ, և դրա Համար միչտ 
տանջվում է նրանցից. դբաղված նրանցով՝ նա այրվում է նրանց 
պատճառած խռովջից և խոշտանգվում է նրանց կողմից, այնպես որ նա նույնիսկ չի կարող իսկ Հիչել Աստծուն, ջանզի Հենց 
միայն Աստծուն Հիչելը մխիթարում է Հոգին, ինչպես որ սաղմոսում է ասված. «Հիչեցի Աստծուն և ուրախացա» (Սղմ. 76; 4), 
սակայն կրջերը սա էլ անգամ Թույլ չեն տալիս նրան:

Ուզո՞ւմ եք, ինչ որ ձեզ ասում եմ, բացատրեմ օրինակով:
Թող ձեզանից որևէ մեկը գա, և ես կարգելափակեմ նրան մուժ
խցում, և ժող նա, գոնե երեք օր, ո՛չ ուտի, ո՛չ խմի, ո՛չ քնի, ոչ
մեկի Հետ չզրուցի, սաղմոս չերգի, չաղոժի և ոչ մի անգամ
չհիչի Աստծուն, և այնժամ նա կիմանա, ժե ինչ կանեն նրանում
կրքերը: Սակայն նա դեռ այստեղ է գտնվում, իսկ Հոգին մարմնից դուրս գալու ժամանակ, երբ նա տրվի կրքերին և մնա
նրանց Հետ միայնակ, այնժամ ինչե՞ր պիտի կրի ժշվառը: Այստեղի (վշտերով) դուք կարող եք որոշ պատկերացում կազմել,
ժե ինչպիսին են այնտեղի վշտերը: Քանզի երբ ինչ-որ մեկի մոտ
տենդ է առաջանում, ապա ի՞նչն է նրան այրում։ Այդ ի՞նչ կրակ
կամ նյուժ է, որ առաջացնում է այդ այրումը: Իսկ եժե մեկն ունի մաղձոտ և Հյուծված մարմին, ապա Հենց այդ Հյուծվածուժյունը չէ՞, որ բորբոքում է նրան, մշտապես անՀանգստացնում
է և նրա կյանքը դարձնում է վշտայից: Այդպես և կրքոտ Հոգին

է մչտապես տառապում իր չար սովորություններով՝ մչտապես ունենալով դառը Հիչողություններ և տառապալից տպավորու-Թյուններ կրքերից, որոնք անրնդմեջ այրում և դաղում են նրան: Եվ սրանից առավել, ո՞վ կարող է, եղբայրնե՛ր, պատկերացնել այն սարսափազդու վայրերը, այնտեղ տանջվող մարմինները, որոնը ծառալում են միմիալն Հոգիների տան)անըները սաստկացնելու Համար, իսկ իրենք չեն քայքայվում. այն աՀասարսուռ կրակը և խավարը, այն անխիղճ տան)ող ծառաները և այն ան-Համար տառապանըները, որոնց մասին Հաճախ խոսվում է Սուրբ Գրքում, և որոնք Համապատասխանում են Հոգու չար գործերին և նրանց չար Հիչողություններին: Քանզի ինչպես որ արդարները, ըստ սրբերի խոսքերի, ժառանդում են լուսավոր տեղեր և Հրեչտակային ուրախություն՝ իրենց կատարած գործե֊ րի Համեմատ, այդպես և մեղավորները ժառանգում են մութ ու խավար տեղեր՝ լի աՀ ու սարսափով: Քանգի ի՞նչն է առավել աՀարկու և չարաբաստիկ, քան այն վայրը, որտեղ բնակվում են դևերը: Եվ ի՞նչն է առավել դարՀուրելի, քան այն տան**ջան**քնե֊ րը, որին նրանք պիտի դատապարվեն: Սակայն մեղավորները նույնպես պիտի տանջվեն Հենց այս դևերի Հետ, ինչպես ասում է Քրիստոս. «Գնացե՛ք Ինձնից Հավիտենական կրակը, որ պատրաստված է սատանայի և իր Հրեչտակների Համար» (Մատթ. 25; 41): Եվ առավել սարսափելի է այն, ինչի մասին ասում է ՀովՀաննես Ոսկեբերանը. «ԵԹե չՀոսեր էլ կրակե դետր և չներկայանային աՀավոր Հրեչտակները, այլ միայն բոլոր մարդկանց կանչեին դատաստանի, և ոմանք, դովասանքի արժանանալով, փառավորվեին, իսկ մյուսները Հեռացվեին անպատվությամբ, որպեսզի չտեսնեն Աստծո փառքը, ապա այդպիսի ամոթով և անարգանքով պատժվելը և այդչա՜փ բարիքներից գրկվելու վիչ֊ տր արդլոք առավել սարսափելի չէ՞ր լինի ամեն տեսակ դեՀեն֊ ներից»: Այնժամ Հենց միայն խղճի Հանդիմանությունը, և Հենց

միայն կատարածի մասին Հիչողությունը, ինչպես մենը վերը ասացինը, (կլինեն) առավել անտանելի, քան անԹիվ և աննկա֊ րագրելի տանջանըները: Քանզի Հոգիները, ինչպես ասում են Հայրերը, Հիչում են ամեն ինչ, ինչ որ եղել է այստեղ՝ և՛ խոսթերը, և՛ գործերը, և՛ մտրերը, և սրանգից ոչ մեկը չեն կարող մոռանալ ալնժամ: Իսկ սաղմոսում ասվածը, Թե՝ «**Երբ դուրս դա** նրանց Հոգին, նրանք կրկին Հող կդառնան, և նույն օրը նրանց **բոլոր մտածումները կան Հետանան»** (Սղմ. 145; 4), ասվում է այս ժամանակի մտածումների մասին, այսինըն՝ չինությունների, ունեցվածքի, ծնողների, երեխաների և ամեն տեսակ տուրևառության մասին: Այս բոլորը, Հիրավի, այն պաՀից իսկ, երբ Հոգին դուրս է գալիս մարմնից, անՀետանում են, և սրան֊ ցից ոչ մեկի մասին նա այդ ժամանակ չի Հիչում և չի Հոգում: Իսկ ինչ-որ նա գործել է՝ առաջինությունների կամ կրջերի Հետ կապված, ամեն բան Հիչում է, և սրանցից ոչ մեկը իր Համար չի անՀետանում, այլ եթե մարդ ինչ-որ մեկին օգուտ է տվել, կամ ինըն է ստացել այն որևէ մեկից, ապա նա մչտապես Հիչում է նրանից ստացած օգուտր և իր կողմից նրա Հանդեպ ցուցաբերածր: Նմանապես, եթե որևէ մեկից վնաս է կրել, կամ եթե ինքն է որևէ մեկին վնաս պատճառել, ապա մչտապես Հիչում է Թե՛ իրեն վնասողին և Թե՛ իրենից տուժածին: Եվ ոչինչ, ինչպես ես ասացի, չի մոռանում Հոգին այն ամենից, ինչ որ նա գործել է այս աչխարՀում, այլ ամեն բան Հիչում է մարմնից դուրս դայու ժամանակ, և ընդ որում ավելի լավ և ավելի Հստակ, իբրև այս Հողեղեն մարմնից ազատագրված:

Մի անգամ մենք խոսում էինք այս մասին մի ծերի Հետ, և ծերն ասաց, որ Հոգին մարմնից դուրս գալու ժամանակ Հիչում է կրքերը և մեղքերը, որոնք նա գործել է, և դեմքերը, որոնց Հետ գործել է դրանք: Իսկ ես ասացի նրան՝ միգուցե, դա այնջան էլ այդպես չէ. իՀարկե, որևէ մեղքի Հանդեպ սովորություն ունենալով՝ անչուչտ կմտաբերի այն։ Մենը երկար վիճեցինը այդ Հարցի չուրջ՝ ցանկանալով պարգաբանել այն, սակայն ծերը չՀամաձայնվեց ինձ Հետ, ասելով, որ Հոգին Հիչում է մեղքի և՛ կերպը, և՛ տեղը, և՛ Հենց այն դեմքը, որի Հետ նա մեղանչել է: Եվ, իսկապես, եթե դա այդպես է, ապա մեզ սպառնում է էլ ավե֊ լի ծանր և դաժան վախճան, եթե ուչադիր չլինենը մեր Հանդեպ: Դրա Համար էլ ես ձեզ ասում եմ. ջանացե՛ք ձեր մեջ մչակել բարի խորՀուրդներ, որպեսգի դրանք գտնեք այնտեղ, քանգի ինչ որ մարդ ունի այստեղ, այն դուրս է դալիս իր Հետ (այստեղից), և այդ նույնը նա կունենա նաև այնտեղ: Հո՛դ տանենը, եղբայը֊ նե՛ր, որպեսգի ազատվենք այդպիսի պատուՀասից, ջա՛նք Թափենը սրա Համար, և Աստված կողորմի մեզ, քանզի Նա է «Հույսը երկրի բոլոր ծագերի և Հեռավոր ծովաբնակների» (Սղմ. 64; 6): Երկրի ծագերի բնակիչները նրանք են, ովքեր գտնվում են վերջնական չարության մեջ, իսկ Հեռավոր ծովաբնակ֊ ները նրանք են, ովքեր գտնվում են ծայր աստիճան անմտու֊ թյան մե). սակայն Քրիստոս ապավենն է նաև այդպիսինների: Հարկավոր է մի փոքր ջանը. ջանա՛նը, որպեսգի ողորմություն գտնենը:

ԵԹե մեկը արտ ունենա և այն մատնի անՀոգուԹյան, ապա այնտեղ կբուսնեն փուչ ու տատասկ. և որքան նա առավել ան-Հոգ լինի նրա Հանդեպ, մի՞ Թե այնքան առավել այն չի լցվի փուչ ու տատասկով: Իսկ երբ նա գա մաքրելու արտը, մի՞ Թե դրանք գերաճած լինելով՝ առավել չեն արյունոտի նրա ձեռքերը, երբ նա կամենա արմատախիլ անել այն մոլախոտերը, որոնց նա Թույլ էր տվել աճել իր անՀոգուԹյան ժամանակ: Քանզի անՀնար է մարդուն չՀնձել այն, ինչ որ նա ցանել է: Իսկ ով ցանկանում է մաքրել իր արտը, նա պետք է նախ և առաջ կատարելապես արմատախիլ անի ողջ մոլախոտերը, քանզի եԹե նա կատարելապես արմատախիլ չանի դրանց բոլոր արմատնե-

րը, այլ միայն վերևից պոկի, ապա դրանք վերստին կաձեն: Եվ այսպես, ինչպես ես ասացի, Հարկավոր է դուրս քաչել դրանց բուն արմատը, և երբ նա կատարելապես մաքրի արտը մոլախոտերից, փուշ ու տատասկից և նմանօրինակ բաներից, ապա պետք է այն Հերկել, ցանել և այդ կերպով մշակել. և երբ այն արդեն լավ մշակված լինի, այնժամ պետք է ցանել բարի սերմը: Քանզի եթե նա, այդպես մաքրելուց Հետո, արտը պարապ թողարա Հող (մաքրման Հետևանքով), իր արմատները ավելի խորը կդցի և առավել կամրապնդվի և կբազմանա արտի մեջ: Այդպես է լինում նաև Հոդու Հետ. սկզբից պետք է Հատել Հին մարդու բոլոր կրքերը և չար սովորությունները, որոնք նա ունի: Եվ սուրբ Բարսեղն է ասել. «Փոքր սխրանք չէ՝ ՀաղթաՀարել սովորությունը, քանաիս ստանում է բնավորութան ուժ»:

Եվ այսպես, պետք է ճգնել, ինչպես ես ասացի, չար սովորու
Թյունների և կրքերի դեմ, և ոչ միայն կրքերի դեմ, այլև նրանց 
պատճառների դեմ, որոնք բուն արմատներն են, քանզի եթե 
դուրս չքաչվեն արմատները, ապա փչերը անխուսափելիորեն 
վերստին կաճեն, մանավանդ, որ որոշ կրքեր ոչինչ չեն կարող 
անել, եթե մարդը չՀատի դրանց պատճառները։ Այսպես, նաիանձը ինքնին ոչինչ է, սակայն ունի որոշ պատճառներ, որոնց 
Թվում է նաև փառասիրությունը, քանզի ով ցանկանում է փառավորվել, նա նախանձում է փառավորվածին կամ 
դերապատվելիին։ Նմանապես և բարկությունը առաջանում է 
դանադան պատճառներից, Հատկապես Հեշտասիրությունից։ 
Այս մասին Հիշատակում է նաև Եվագրոսը, պատմելով, որ մի 
ոմն սուրբ ասել է. «Հենց այն բանի Համար եմ մերժում Հաձույքները, որպեսզի Հատեմ դյուրաբորբութության պատճառներր»։ Եվ բոլոր Հայրերն են ասում, որ յուրաքանչյուր կիրք

ծնունդ է առնում այս երեքից՝ փառասիրությունից, արծաթասիրությունից և Հեչտասիրությունից, ինչպես Հաճախ եմ ձեզ ասել: Եվ արդ, պարտ է ոչ միայն Հատել կրքերը, այլև դրանց պատճառները, Հետո լավ պարարտացնել սեփական վարքը ապաչխարությամբ և լացով, և այնժամ նոր սկսել ցանել բարի սերմը, որը Հենց բարի գործերն են. ինչպես մենք ասացինք արտի վերաբերյալ, որ եթե այն մաքրելուց և մշակելուց Հետո նրանում չցանեն բարի սերմը, ապա կաճի մոլախոտ և, գտնելով փափուկ և փխրուն Հող (մաքրման Հետևանքով), ավելի խորը կարմատավորվի նրա մեջ. ալդպես է լինում նաև մարդու Հետ: ԵԹե նա, ուղղելով իր վարքը և ապաչխարելով իր նախկին գործերի Համար, չսկսի Հոգալ բարիք գործելու և առաքինություններ ձեռը բերելու մասին, ապա նրա վրա կկատարվի Ավետա֊ րանում ասվածը. «Սակայն պիղծ ոգին դուրս է հլնում մարդուց, չրջում է անջրդի վայրերում, Հանգիստ է որոնում և չի գտնում: Այն ժամանակ ասում է՝ դառնամ իմ տունը, որտեղից դուրս եկա, և գալիս է ու այն գտնում դատարկ՝ մաքրված ու կարգի բերված: Այն ժամանակ գնում և վերցնում է իր Հետ իրենից ավելի չար յոթը այլ ոգիներ և մտնում բնակվում է այնտեղ. և այդ մարդու վերջը լինում է ավելի վատ, քան առաջ էր. այսպես պիտի լինի և այս չար սերնդին» (Մատթ. 12; 43): Քանզի Հնարավոր չէ, որ Հոգին լինի միևնույն վիճակում, այլ նա մչտապես առաջադիմում է կամ լա՛վի, կա՛մ վատի մեջ։ Ուստի ամեն ոք, որ ցանկանում է փրկվել, պետք է ոչ միայն չա֊ րիք չգործի, այլև պարտավոր է բարիք գործել, ինչպես ասված է սաղմոսում. **«Խուսափի՛ր չարից և գործի՛ր բարին»**, չի ասված միայն՝ խուսափի՛ր չարից, այլև՝ գործի՛ր բարին: Օրինակ՝ եԹե ինչ-որ մեկը սովոր է վիրավորել, ապա նա պետք է ոչ միայն չվիրավորի, այլև ճիչտ վարվի. եթե նա չնացող է եղել, ապա նա պետը է ոչ միայն չտրվի չնության, այլև լինի ժուժկալ, եթե

բարկացկոտ է եղել, պետք է ոչ միայն չբարկանա, այլև ձեռք բերի հեղություն. եթե մեկը հպարտացել է, ապա նա պետք է ոչ միայն չհպարտանա, այլև խոնարհվի: Եվ հենց սա էլ նչանակում է. «Խուսափի՛ր չարից և դործի՛ր բարին»: Քանգի ամեն մի կիրք ունի իրեն հակադիր առաքինությունը. հպարտությունը՝ խոնարհամտությունը, արծաթասիրությունը՝ ողորմությունը, չնությունը՝ ժուժկալությունը, փոքրոդությունը՝ համբերությունը, դուրաքանչյուր կիրք, ինչպես ասացի, ունի իրեն հակադիր առաքինությունը։

Այս մասին ես ձեգ բազմիցս ասել եմ։ Եվ ինչպես որ մենք դուրս վռնդեցինը առաջինությունները և նրանց փոխարեն ներս ընդունեցինը կրքերը, այսպես էլ մենը պետը է ջանանը ոչ միալն դուրս վռնդել կրջերը, այլև ներս ընդունել առաջինու֊ Թյունները և վերաՀաստատել դրանը իրենց տեղերում, որով-Հետև մենք ունենք բնական կերպով Աստծո կողմից մեզ տրված առաջինություններ: Քանգի երբ Աստված ստեղծեց մարդուն, Նա սերմանեց նրա մեջ առաջինություններ, ինչպես որ ասաց. «Մարդ ստեղծենը Մեր պատկերով և նմանությամբ», (Ծննդ. 2; 26) Ասված է՝ մեր պատկերով, քանի որ Աստված Հոդին ստեղծեց անմաՀ և ինընիչխան, իսկ՝ նմանությամբ՝ վերաբերվում է առաջինություններին: Քանգի Տերը ասում է. **«Գթասի**՛րտ եղեը, ինչպես որ ձեր Հայրը գթասիրտ է» (Ղուկ. 6; 36), և մի ուրի, տեղ ասում է. «Սուրբ եղեթ, թանի որ Ես սուրբ եմ» (Ա Պետ. 1; 16): Նմանապես և առաջլայն է ասում. «Միմյանց Հետ **հղե՛ք քաղցը, դժած»** (Եփես. 4; 32): Եվ սաղմոսում է ասված. «Տերը թաղցը է բոլորի Հանդեպ» (Սոմ. 144; 9) և այլն. աՀա Թե ինչ է նչանակում նմանությամբ: Հետևաբար, Աստված իրապես մեց տվել է առաջինություններ։ Իսկ կրջերը ըստ էության մեց չեն պատկանում, քանզի նրանք նույնիսկ չունեն ո՛չ էություն

և ո՛չ կազմություն, այլ ինչպես որ խավարը ըստ Էության չունի կազմություն, այլ օգի վիճակն է, ինչպես ասում է սուրբ Բարսեղը, այդպես էլ կրքերը (մեզ Համար բնական չեն), այլ Հոգին, Հեչտասիրության պատճառով չեղվելով և խոտորվելով առաքինություններից, դետեղում է իր մեջ կրքերը և նրանց զորացնում է իր դեմ: Դրա Համար էլ մեզ Հարկավոր է, ինչպես ասված է արտի վերաբերյալ, կատարելապես վերջացնելով քաղ-Հանը՝ իսկույն ցանել բարի սերմը, որպեսզի այն բարի պտուղ բերի:

Նմանապես և իր արտում սերմանողը, գցելով սերմը, պետք է ծածկի և խորացնի այն Հողի մեջ, այլապես կգան Թռչունները, կՀափչտակեն, և այն կոչնչանա, իսկ ծածկելով այն, սերմնացա֊ նր պետը է սպասի Աստծո ողորմությանը, մինչև որ Աստված անձրև ուղարկի, և սերմը ծլարձակի: Թեկուգև Հողագործը ան֊ չափ տընի մաըրելու, մչակելու և ցանելու վրա, սակայն եԹե Աստված անձրև չուղարկի նրա սերմանածի վրա, ապա նրա ամ֊ բողջ չարչարանքը իզուր կլինի: Այդպես էլ մենք, եթե մի բարի բան էլ անում ենք, ապա պետք է այն ծածկենք խոնարՀամտու֊ թյամբ և Աստծո առջև դնենեք մեր տկարությունը՝ աղոթելով Նրան, որպեսգի Նա խնամածի մեր աչխատանքը, այլապես այն րնդունայն կլինի: Երբեմն անձրևից Հետո էլ դառձյալ, երբ սերմն արդեն ծլել է, եթե անձրևը ժամանակ առ ժամանակ չոռոգի այն, ծիլերը կչորանան և կոչնչանան, քանզի և՛ սերմերին է Հարկավոր անձրև, և՛ ժամանակ առ ժամանակ նաև ծիլերին, մինչև որ նրանք ամրապնդվեն, սակայն այդ ժամանակ էլ չի կարելի անՀոգ լինել: Երբեմն այն բանից Հետո էլ, երբ այն աճում և դառնում է Հասկ, պատաՀում է, որ ԹրԹուռները կամ կարկուտը ոչնչացնում են Հասկը: Այդպես է պատաՀում նաև Հոգու Հետ. երբ մեկը ջանում է մաքրել այն բոլոր վերը Հիչա֊ տակված կրքերից և աչխատում է (ձեռք բերել) բոլոր առաքի֊

նությունները, ապա նա պետք է մչտապես ապավինի Աստծո ողորմությանը և Աստծո Հովանավորությանը, որպեսզի չլքվի (Նրա կողմից) և չկործանվի։ Քանցի, ինչպես ասացինը սերմի մասին, այն բանից Հետո էլ, երբ այն ծլում, աճում, պտուղ է տալիս, եթե ժամանակ առ ժամանակ անձրևը նրան չոռոգի, այն կչորանա և կոչնչանա։ Ալդպես է լինում նաև մարդու Հետ. այդքա՜ն տընելուց Հետո էլ, եթե Աստված թեկուզ կարձ ժամա֊ նակով նրանից վերցնի իր Հովանավորությունը և Թողնի նրան, ապա նա կկործանվի: Իսկ Աստված մարդուն լքում է այն ժամանակ, երբ նա իր կարգավորությանը Հակառակ ինչ-որ բան է անում, օրինակ՝ եթե մեկը երկյուղած է եղել և չեղվում է դեպի անկարգ կյանը, կամ խոնարՀ է եղել և դառնում է անպատկառ: Եվ Աստված ոչ ալնքան արատավոր կլանք վարողին է լքում, երբ նա անկարգ է ապրում, կամ անպատկառին, երբ նա Հպարտանում է, որքան Նա լքում է երկյուղածին, երբ սա անիրավու-Թյուն է անում, կամ խոնարՀին, երբ սա Հպարտանում է. Հենց սա է նչանակում մեդանչել Նրա կարդավորության դեմ, և Հենց սա է լքման պատճառը: Այս իսկ պատճառով սուրբ Բարսեղը այլ կերպ է դատում երկյուղածի մեղքը, և այլ կերպ՝ մեղավորի֊ նը: Իսկ երբ մեկը իրեն պաՀում է նաև սրանից, ապա պետը է ուչադիր Հետևի, որ իր գործած Թեկուդ փոքրիկ բարիքը չլինի փառասիրությունից, կամ մարդաՀաձությունից, կամ ինչ֊որ մի այլ մարդկային դրդապատճառից (մղված), որպեսզի այս փոքրը չկործանի այն ամենը, ինչ որ նա արել է, ինչպես մենք ասացինք թրթուռների, կարկուտի և նման այլ բաների մասին:

Դարձյալ, երբ Հասկը արտում ոչ մի վնաս չի կրում, այլ պաՀպանվում է մինչև Հունձքը, նույնիսկ և այդ ժամանակ Հողագործը չի կարող անՀոգ լինել: Քանզի պատաՀում է, որ այն բանից Հետո էլ, երբ ինչ-որ մեկը Հնձում է իր արտը և ավարտում է իր բոլոր աչխատանքները, գալիս է մի չար մարդ և,

ատելությունից մղված, կրակ է դնում այս (Հավաքած) բերքի տակ և ոչնչացնում է ողջ բերքը և նրա չարչարանքը: Դրա Համար մինչև Հողագործը չՀամոդվի, որ ինքը լավ Հավաքել է իր բերքը և ածել այն ամբարների մեջ, նա չի կարող անՀոգ լինել: Այդպես էլ մարդը, երբ նա Հասցնում է ազատվել այն ամենից, ինչի մասին որ ասացինը, նույնիսկ և այդ ժամանակ չպետը է անՀոգ լինի: Քանդի պատաՀում է, որ այս ամենից Հետո էլ, սատանան առիթ է գտնում նրան գայթակղելու կա՛մ ինջնաարդա֊ րացմամբ, կա՛մ մեծամտությամբ, կա՛մ անՀավատությամբ, կա՛մ չար ինընակամությամբ, և ոչ միայն կործանում է նրա ամբողջ տքնությունն ու չարչարանքը, այլև Հեռացնում է նրան Աստծուց. և ինչին որ չկարողացավ Հասնել գործի միջոցով, այն իրագործում է ընդամենը մի խորՀրդի միջոցով, քանգի պատա֊ Հում է, որ միայն մի խորՀուրդն էլ կարողանում է մարդուն Հե~ ռացնել Աստծուց, երբ մարդը փութով ընդունում է այն և են֊ Թարկվում նրան: Ուստի իսկապես փրկվել ցանկացողը չպետք է անՀոգ լինի մինչև իր վերջին չունչը: Եվ այսպես, Հարկավոր է բաղում տքնություն և խնամք և մչտական աղոթը առ Աստված, որպեսգի Նա պաՀպանի և փրկի մեզ Իր չնորՀով՝ ի փառս Իր սուրբ անվան: Ամեն:

### ԱՅՆ ՄԱՍԻՆ, ՈՐ ՊԵՏՔ Է ԿՐԵԼ ՓՈՐՁՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԸ ԳՈՀՈՒՆԱԿՈՒԹՅԱՄԲ ԵՎ ԱՌԱՆՑ ԽՌՈՎՔԻ

13 -րդ ուսուցում

Լավ է ասել աբբա Պիմենը, որ վանականի առաջադիմու֊ թյունը ի Հայտ է գալիս փորձությունների մեջ, քանգի վանականը, որն իսկապես նվիրվում է «Տիրոջը ծառայելու», պետք է, ինչպես ասում է Իմաստունը, «իր անձր փորձությունների պատրաստի» (Սիրաք 2; 1), որպեսգի երբեք չգարմանա և չխռովվի ոչնչից, որ պատաՀում է իր Հետ, Հավատալով, որ ոչինչ չի լինում առանց Աստծո նախախնամության։ Իսկ ինչում որ Աստծո նախախնամությունը կա, այն լիովին բարի է և ծառայում է Հոգու օգտին, քանգի այն ամենը, ինչ որ անում է մեզ Հետ Աստված, Նա անում է մեր օգտի Համար՝ սիրելով և գԹալով մեզ: Իսկ մենը պարտավոր ենը, ինչպես որ ասաց առաքյա֊ լր, «ամեն ինչի Համար գոՀություն Հայտնել» (Եփես. 5; 20) Նրա բարերարությանը և երբեք չտրտմել և չվՀատվել մեզ Հետ պատաՀածի Համար, այլ ամեն բան, որ մեզ Հետ լինում է, ընդունել առանց խռովքի՝ խոնարՀամտությամբ և Աստծուն ապավինելով, Հավատալով, ինչպես ասացի, որ այն ամենը, ինչ որ մեզ Հետ անում է Աստված, Նա անում է ըստ Իր բարերարության՝ սիրելով մեզ, ամեն բան լավ է անում, և որ այն չի կարող այլ կերպ լավ լինել, եթե ոչ՝ այս կերպով: Աստված թող ողորմի մեղ:

ԵԹե մեկը ունի բարեկամ և վստաՀ է, որ նա սիրում է իրեն, ապա եԹե նրանից ինչ-որ բան էլ կրի, մինչև անգամ և ծանր, կմտածի, որ նա այդ արեց իր Հանդեպ ունեցած սիրուց, և երբեք չի Հավատա իր բարեկամի մասին, որ նա կամեցել է վնասել իրեն: Առավել ևս մենք պետք է այդպես մտածենք Աստծո մասին, Ով ստեղծել է մեղ և անդոյությունից կոչել է դոյության, մարմնացել է Հանուն մեղ և մեռել է մեղ Համար, և որ Նա ամեն

բան անում է ըստ Իր բարերարության և սիրո: Բարեկամի մասին մեկը կարող է մտածել՝ նա այդ անում է՝ ինձ սիրելով և խղ֊ ճալով, սակայն նա չունի այնքան խոՀեմություն, որպեսգի կարողանա լավ կարգավորել ինձ վերաբերող այդ բանը, և այդ պատճառով էլ պատաՀում է, որ նա չուղենալով վնասում է ինձ: Աստծո մասին մենը այս բանը չենը կարող ասել, քանի որ Նա է իմաստության աղբյուրը, գիտի այն ամեն, ինչ որ օգտակար է մեզ, և դրան Համապատասխան կարգավորում է մեզ վերաբերող ամեն բան, մինչև իսկ ամենաչնչինը։ Դարձյալ բարեկամի մասին կարելի է ասել, որ նա Թեպետ սիրում և խղճում է մեզ և (բավականին) խելամիտ է մեզ վերաբերող բաները կարգավորե֊ լու Հարցում, սակայն ի գորու չէ մեզ օգնել այն բանում, ինչում որ նա մտածում է մեզ օգտակար լինել: Սակայն Աստծո մասին ա՛յս էլ չի կարելի ասել, քանզի Նրան ամեն բան Հնարավոր է, և Նրա Համար չկա ոչինչ անՀնար։ Եվ այսպես, մենը Աստծո մասին գիտենը, որ Նա սիրում և խնայում է Իր արարածներին, որ Նա Իմաստության աղբյուր է և գիտի՝ ինչպես կարգավորել մեզ վերաբերող բաները, և որ Նրան չկա ոչինչ անՀնար, այլ ամեն բան ծառայում է Նրա կամքին: Նմանապես մենք պետք է գիտենանը, որ այն ամենը, ինչ որ Նա անում է, անում է մեր օգ֊ տի Համար, և պարտավոր ենք ընդունել այն, վերը ասվածի Համաձայն, գոՀունակությամբ, ինչպես Բարերարից և բարեգութ Տիրոջից, Թեկուգև այն վչտալից լինի: Քանգի ամեն բան լինում է ըստ արդար դատաստանի, և Աստված, որ այդչա՜փ ողորմած է, չի արՀամարՀում մինչև իսկ մեր ամենափոքր վիչտր: Սակայն Հաճախ պատաՀում է, որ մեկը տարակուսում է՝ ներքուստ ասե֊ յով. «ԵԹե մեկը փորձության մեջ մեղանչի վչտից, ապա ինչպե՞ս կարող է նա մտածել, որ այն ծառայում է Հօգուտ իրեն»: Մենք լոկ այն պատճառով ենը մեղանչում փորձության մեջ, որ ան֊ Համբեր ենք և չենք ուզում մի փոքր վիչտ կրել, կամ մեր կամ֊

քին Հակառակ ինչ-որ բան տանել, մինչդեռ Աստված մեր (փորձություն) չի տալիս մեզ, ինչպես ասում է առաջլալը. «Բայց Հավատարիմ է Աստված, որ ձեղ ավելի փորձության մե) չի դղելու, քան կարող եք տանել» (Ա Կորնթ. 10; 13)։ Բայգ մենը Համբերություն չունենը, չենը ուղում կրել անդամ իսկ ամենափոքրը, չենք ջանում խոնարՀությամբ ինչ֊որ բան րնդունել, դրա Համար էլ նեղվում ենք, և որքան ջանում ենք խուլս տալ փորձանքներից, այնքան առավել տան)վում ենք նրանցից, Հյուծվում ենք և չենք կարողանում նրանցից ազատվել: Նրանք, ովքեր տիրապետում են լողալու արվեստին և անՀրաժեչտության դեպքում լողում են ծովում, ապա երբ նրանց վրա ալիք է բարձրանում, նրանք խոնարՀվում են ալիքի տակ, մինչև որ այն անցնի, և այդ կերպով անվնաս չարունա֊ կում են լողալ: Իսկ երբ կամենում են Հակառակվել ալիքին, ապա այն նրանց նետում ու քչում է Հեռավոր տեղեր: Եվ երբ նրանը կրկին չարունակում են լողալ, բարձրանում է նրանց վրա մի ուրիչ ալիք, և եթե նրանք սրան էլ են Հակառակվում, ապա այն նույնպես նրանց Հրում ու նետում է Հեռու, և նրանք միայն Հոգնամաչ են լինում առանց որևէ օգուտի: Իսկ եԹե, ինչ֊ պես ես ասացի, նրանք խոնարՀվում ու սուզվում են ալիքի տակ, ապա այն անցնում է նրանց կողքով՝ առանց նրանց վնասելու, և նրանք չարունակում են լողալ, որքան ուղում են, և կատարում են իրենց գործը: Այդպես է պատաՀում նաև փորձու֊ թյան ժամանակ, եթե մեկը փորձությունը կրում է Համբերու-Թյամբ և խոնարՀուԹյամբ, այն անցնում է նրա Համար առանց վնասի, իսկ եթե նա վՀատվի, խռովվի, մեղադրի յուրաքանչյու֊ րին, ապա նա միայն կծանրացնի իրեն՝ Հարուցելով իր վրա փոր֊ ձություններ, և բացարձակ ոչ մի օգուտ չի ստանա, այլ միայն կվնասի իրեն. մինչդեռ փորձությունները օգուտ են բերում նրան, ով կրում է դրանք առանց խռովջի: ԵԹե նույնիսկ կիրջն

էլ անՀանգստացնի մեզ, ապա մենը չպետը է խռովվենը դրանից, քանցի խռովվելը (այն ժամանակ), երբ մեց անՀանգս֊ տացնում է կիրքը, անմտության և Հպարտության գործ է, և առաջանում է այն բանից, որ մենք չենք ճանաչում մեր Հոգու կարգավիճակը, և խուսափում ենը ջանքերից, ինչպես ասել են Հայրերը: Դրա Համար էլ մենը չենը առաջադիմում, որ չենը ճա֊ նաչում մեր չափը և չունենը Համբերություն մեր կողմից ստանձնած գործերի մեջ, այլ առանց տքնելու ուզում ենք առաքինություն ձեռը բերել: Քանզի ինչո՞ւ է դայրանում կրքոտը, երբ իրեն անՀանգստացնում է կիրքը: Ինչո՞ւ է խռովվում: Դո՛ւ ես այն գոյացրել, կրում ես այն քո մե) և դեռ խռովվո՞ւմ ես: Ընդունել ես նրա գրավները և ասում ես՝ «ինչո՞ւ է այն ան֊ Հանգստացնում ինձ»: Լավ է Համբերերես, ճգնես և աղոթես Աստծուն, քանգի Հնարավոր չէ, որպեսգի նա, ով գործադրում է կրքերը, նրանցից վչտեր չունենա: Նրանց անոԹները, ինչպես ասում է աբբա Սիսոն, գտնվում են մեր ներսում, տո՛ւր նրանց գրավները, և նրանք կՀեռանան քեղանից: ԱնոԹներ է նա անվանում կրքերի պատճառները, քանի որ մենք սիրեցինք և գործադրեցինը դրանը, ապա և անՀնար է մեզ չգերվել կրքոտ խոր-Հուրդներից, որոնք բռնադատում են մեզ, մեր կամքին Հակառակ, ի գործ դնել կրքերը, որովՀետև մենք կամավոր մեզ Հանձնեցինք նրանց ձեռքը: Սա է նչանակում մարդարեի կողմից ասվածր Եփրեմի մասին (0ս. 5; 11), որը **«դրկեց իր Թչնամուն»,** այսինքն՝ իր խիղճը, և «ոտնակոխ արեց արդարությունը», դարձավ դեպի Եգիպտոս և բռնությամբ գերվեց ասորեստանցիների կողմից: Եգիպտոս Հայրերը անվանում են մարմնավոր կամքը, որը մեզ մղում է դեպի մարմնավոր Հանգիստ և ուսուցանում է միտքը դարձնել դեպի մարմնավոր կրքերը: Իսկ ասորեստանցի֊ ներ անվանում են կրքոտ խորՀուրդները, որոնք խռովում և Հուզում են միտքը և լցնում են նրան անմաքուր կուռքերով, և

բռնի ուժով, կամքին Հակառակ, ներքաչում են նրան մեղք գործելու մե)։ Եվ ալսպես, եթե մեկը կամավոր կերպով տրվում է մարմնավոր Հեչտությանը, ապա նա իր կամբին Հակառակ ստիպված է լինում գնալ Ասորեստան և ծառալել Նաբուգոդո֊ նոսորին։ Իմանալով այս՝ մարդարեն կարեկդանթով ասում է նրանց. «Մի՛ մտեք Եգիպտոս»: Ի՞նչ եք անում, Թչվառնե՛ր, խո֊ նարՀվեցե՛ք (գոնե) մի փոքր, խոնարՀեցրե՛ք «ձեր պարանոցնե֊ րր, ծառայեցե՛ը բաբելացիների արջային և բնակվեցե՛ք ձեր **Հայրերի երկրում»** (Եր. 42; 19, 27; 12)։ Հետո մխիթարում է նրանց՝ ասելով. «Մի՛ վախեցեջ բաբելացիների արջայից, ջանցի Աստված մեզ Հետ է, որպեսզի փրկի մեզ և ազատի նրա ձեռթից» (Եր. 42; 11): Հետո կանիավ ասում է այն վչտերի մասին, որոնը նրանց կՀասնեն, եթե նրանը չՀնագանդվեն Աստծուն. «ԵԹե դուք երեսներդ չուռ տաք ու մտնեք Եգիպտոս, -ասում նա, ֊կլինեք անապատում, վտարանդի, նղովված ու նախատ֊ ված» (Եր. 42; 15)։ Սակայն նրանը պատասխանում են նրան. «Չենը բնակվի այս երկրում և չենը անսա մեր Տեր Աստծո ձայնին, այլ կգնանը եգիպտացիների երկիրը» (Եր. 42; 13)։ Եվ իրոք նրանք գնացին և կամավոր ծառայեցին Փարավոնին, իսկ Հետո բռնի տարվեցին Ասորեստան և ծառայեցին ասորեստան֊ ցիներին՝ արդեն ոչ իրենց կամքով:

Խորամո՛ւխ եղեք (Նրանում), ինչ որ ձեզ ասում եմ. Նախքան որևէ մեկիր կսկսի ի գործ դնել իր կրքերը, Թեկուզև ըմբոստա- նան էլ նրա դեմ խորՀուրդները, նա տակավին գտնվում է իր քաղաքում, նա ազատ է և իրեն որպես օգնական ունի Աստծուն: Եվ իրոք, եԹե նա խոնարՀվի Աստծո առջև, կրի վչտերի և փոր- ձուԹյունների լուծը գոՀունակուԹյամբ և մի փոքր պայքարի, ապա Աստծո օգնուԹյունը կաղատի նրան: Իսկ եԹե նա խույս տա չարչարանքներից և տրվի մարմնավոր Հանգստին կամ Հեչ-տուԹյանը, այնժամ բռնուԹյամբ և ստիպողաբար կտարվի ասո-

րեստանցիների երկիր և ակամայից, կծառայի նրանց: Ապա մարդարեն ասում է նրանց. «Աղոթեցե՛ք Նաբուդոդոնոսորի կյանքի համար, քանզի նրա կյանքով է պայմանավորված ձեր փրկությունը» (Բարուք 1; 11-12): «Աղոթել Նաբուդոդոնոսորի կյանքի համար» նչանակում է, որ մարդ չպետք է վհատվի իրեն պատահած փորձությունից, և չչեղվի նրանից, այլ այն կրի խունարհությամբ՝ համարելով, որ ինքը պարտավոր էր կրել այն: Թող նա իրեն անարժան համարի աղատվելու այդ ծանրությունը չարունակվի և զորանա իր դեմ: Եվ ճանաչում է իրեն մեղավոր, թե չի ճանաչում ներկայումս, նա պետք է հավատա, որ Աստծո մոտ ոչինչ չի լինում առանց դատաստանի կամ անարդարացի, ինչպես ասում էր մի եղբայր՝ վչտանալով և ողբալով այն բանի համար, որ Աստված իրենից վերցրել էր փորձությունը. «Տե՛ր, մի՞ թե ես արժանի չեմ դոնե մի փոքր վչտանալու»:

Պատմվում է նաև, որ մի ծերի աշակերտի վրա ցանկասիրության պատերազմ եկավ, և ծերը, տեսնելով նրա տքնությունն ու ջանքը, ասաց նրան. «Ուզո՞ւմ ես աղոթեմ Աստծուն, որպեսզի Նա թեթեևացնի այդ պատերազմը»: Բայց աշակերտը պատասիսանեց. «Թեև ես տքնում եմ, Հա՛յը, սակայն իմ մեջ տեսնում եմ տքնության պտուղը. արդ, ավելի լավ է աղոթի՛ր Աստծուն, որպեսզի Նա ինձ Համբերություն տա»: Այսպիսին են իսկապես փրկվել ցանկացողները. աՀա թե ինչ է նշանակում խոնարՀությամբ կրել փորձության լուծը և աղոթել Նաբուդողոնոսորի կյանքի Համար: Դրա Համար էլ մարդարեն ասում է «Նրա կյանքով է պայմանավորված ձեր փրկությունը»: Եղբոր ասածը՝ «Տեսնում եմ իմ մեջ տքնության պտուղը», Համանման է ասվածին՝ «Նրա կյանքով է պայմանավորված ձեր փրկությունը», ինչը Հաստատում է նաև ծերը՝ ասելով. «Այժմ ես ճանաչեցի, որ դու առաջադիմում ես և դերազանցում ես ինձ»: Քանզի երբ

- 164 -

մարդ ջանադրաբար ճգնում է մեղջի դեմ և սկսում է պայքարել նաև կրքոտ խորՀուրդների դեմ, որոնք (ծնվում են) նրա Հոգում, ապա նա խոնարՀվում է, կոտրվում, ճգնում և, կամաց֊ կամաց մաքրվելով ձգնություների վչտերով, գայիս է իր բնական վիճակին: Եվ այսպես, ինչպես մենք արդեն ասացինը, եԹե կրքերից փորձվողը խռովվում է, (դա առաջանում է) անմտու֊ Թյունից և Հպարտությունից, այլ նա պետք է խոնարՀությամբ ճանաչի իր չափը և Համբերությամբ Հարատևի աղոթքի մեջ, մինչև որ Աստված ողորմի իրեն։ Քանգի եթե մեկը փորձությունների չի ենթարկվում և կրքերից վչտեր չի կրում, այդպիսին չի էլ ջանում այն մասին, Թե ինչպես մաքրվի նրանցից: Այս մասին ասում է նաև սաղմոսերգուն. «Մեղավորները՝ բուսնելով ինչպես խոտ, անօրենություն գործողները՝ ծաղկելով, կկոր֊ ծանվեն Հավիտյանս Հավիտենից» (Սոմ. 91; 8)։ Խոտի պես բուսնող մեղավորները դրանք կրքոտ խորՀուրդներն են, քանգի խոտը Թույլ է և ուժ չունի: Հետևաբար, երբ կրքոտ խորՀուրդները բուսնում են Հոգու մե), այնժամ նրանը «ծաղկում են», այսինքն՝ ճանաչվում են **«բոլոր անօրենություն դործողները»**, այսինըն՝ կրքերը, որոնը «**կկործանվեն Հավիտյանս Հավիտե**֊ **նից»**, քանզի երբ կրքերը ակներև են դառնում ձգնողների Համար, (այսինըն՝ բացաՀայտվում են), ապա դրանը ոչնչացվում են նրանց կողմից: Խորամո՛ւխ եղեք խոսքի Հա)որդականության մեջ. սկզբից բուսնում են կրքոտ խորՀուրդները, Հետո առաջա֊ նում են կրքերը և ապա նոր ոչնչացվում են: Այս բոլորը վերա֊ բերում են ճգնողներին, իսկ մենք, որ գործով ենք մեղանչում և մչտապես գործի ենք դնում մեր կրքերը, նույնիսկ չգիտենք էլ, Թե երբ են բուսնում կրքոտ խորՀուրդները, երբ են առաջանում կրքերը, որպեսգի սկսենք ձգնել նրանց դեմ, այլ մենք, ցած գլորվածներս, դեռ գտնվում ենք Եգիպտոսում՝ զբաղված լինե֊ լով փարավոնյան ստորացուցիչ աղյուսաչինությամբ, սակայն

ո՞վ մեզ կօգնի, ծայրաՀեղ դեպքում, գոնե գիտակցել մեր դառն ստրկությունը, որպեսզի խոնարՀվենք և սկսենք ողորմություն փնտրել:

Երբ իսրայելացիները գտնվում էին Եգիպտոսում և ստրկու-Թյան մեջ էին Փարավոնի մոտ, այնժամ նրանք աղյուսներ էին պատրաստում, իսկ աղյուս պատրաստողները աչխատելիս միչտ խոնարՀվում են ցած և նայում են գետնին. այդպես և Հոգին, եԹե նրան տիրում է սատանան, և նա մեղանչում է իրապես, ապա նա ոտնաՀարում է իր գիտակցուԹյունը և չի խորՀում Հոգևոր բաների չուրջ, այլ մչտապես խորՀում է երկրավոր բաների մասին և գործում է երկրայինը: Հետո իսրայելացիները իրենց պատրաստած աղյուսներով Փարավոնի Համար կառուցեցին երեք անառիկ քաղաքներ՝ Փիդոն, Ռամեսե և Ովն, որ Արեգ քաղաքն է: Դրանք են՝ ՀեչտասիրուԹյունը, փառասիրուԹյունը և արծաԹասիրուԹյուն, որոնցից առաջանում են ամեն տեսակ մեղջեր:

Իսկ երբ Աստված Մովսեսին ուղարկեց նրանց դուրս բերելու Եգիպտոսից և Փարավոնի գերությունից, ապա Փարավոնը էլ ավելի ծանրաբեռնեց նրանց աչխատանքով և ասաց նրանց. «Դուք ծույլ ու անբան մարդիկ եք, դրա Համար էլ ասում եք. «Գնանք զու մատուցենք մեր Աստծուն» (Ելք 5; 17): Նմանապես և սատանան, երբ տեսնում է, որ Աստված գթասրտորեն է տրամադրված այդ Հոգու Հանդեպ և պատրաստ է նրան ողորմելու և թեթևացնելու նրան կրքերի բեռից Իր խոսքով, կամ էլ Իր ծառաներից որևէ մեկի միջոցով, այնժամ սատանան էլ ավերի է ծանրացնում նրան կրքերով և ավելի ուժգին է մարտնչում նրա դեմ։ Սակայն Հայրերը, այս իմանալով, ամրապնդում են մարդուն իրենց ուսուցումով և բնավ թույլ չեն տալիս նրան տրվել վախին։ Մեկն ասում է. «Ընկա՞ր, վե՛ր կաց, և եթե դարձյալ ընկնես, դարձյալ վե՛ր կաց» և այլն։ Մյուսն էլ նմանապես

ասում է. «Առաքինություններ ձեռք բերել ցանկացողների ամրությունը կայանում է նրանում, որպեսզի չվՀատվեն ընկնելիս և չՀուսաՀատվեն, այլ վերստին պայքարեն»: Մի խոսքով, նրանցից յուրաքանչյուրը տարբեր կերպերով՝ մեկն այսպես, մյուսն այնպես, ձեռք են մեկնում ձգնողներին և թշնամուց վիրավորվածներին: Քանզի նրանք այս բանը ընդունել են նաև Սուրբ Գրքից, որն ասում է. «Նա, որ գլորվում է, մի՞թե չի հլնում, կամ նա, որ չեղվում է, Հետ չի՞ դառնում» (Երեմ. 8; 4), «Դարձե՛ք Ինձ մոտ, որդինե՛ր, և ես կփարատեմ ձեր ցավը» (Երեմ. 3; 22), և նմանօրինակ այլ բաներ:

Երբ Աստծո ձեռքը ծանրացավ Փարավոնի և նրա ծառաների վրա, և նա որոչեց ագատ արձակել իսրայելացիներին, ապա ասաց Մովսեսին. «Գնացե՛ք, պաչտեցե՛ք ձեր Աստծուն, միայն թե ձեր արջառն ու ոչխարը թողե՛ք այստեղ» (Ես. 10; 24), որոնը խորՀրդանչում են մտավոր խորՀրդածությունները, որոնդ Փարավոնը կամեդավ տիրանալ՝ Հուսալով, որ դրանդ միջոցով Իսրայելի որդիներին դարձյալ կձգի դեպի իրեն: Մովսեսը պատասխանեց նրան. «Ող**ջակիզության ու զոՀաբերության** անասունները դու ի՛նքդ մեզ պիտի տաս, որ մատուցենք մեր Տեր Աստծուն: Մեր անասուններն էլ մեզ Հետ պիտի գնան, մենը մի կճղակ անգամ չենը Թողնելու» (Ելբ 10; 25-26)։ Իսկ երբ Մովսեսը դուրս Հանեց Իսրայելի որդիներին Եգիպտոսի երկրից և անցկացրեց Կարմիր ծովով, ապա Աստված, կամենալով նրանց բերել այնտեղ, որտեղ կային յոԹանասուն արմավե֊ նիներ և ջրի տասներկու աղբյուրներ, առաջուց նրանց բերեց Մեռա, որտեղ ժողովուրդը վչտացավ՝ չգտնելով խմելու որևէ բան, քանդի այնտեղի ջուրը դառնաՀամ էր, և Հետո արդեն Մեռայի միջոցով նրանց բերեց յոԹանասուն արմավենիների և տասներկու աղբյուրների վայրը: Այդպես էլ Հոգին, երբ իսկապես դադարում է մեղք գործելուց և անցնում է մտավոր ծովով,

ապա նախ պետք է տքնի ձգնությունների և բազում վչտերի մեջ, և այդպես վշտերի միջոցով մանի սուրբ Հանդիստ, քանդի «բազում նեղություններ կրելով է, որ մենք պետք է մտնենք Արքայություն» (Գործը 14; 22)։ Վչտերը ձգում են Աստծո ողորմությունը դեպի Հոգին, նման այն բանին, ինչպես որ քամիները քչում բերում են անձրևը: Եվ ինչպես որ երկարատև անձրևը, ազդելով նուրբ բույսերի վրա, նրանց մեծ նեխում է առա) բերում և փչացնում է նրանց պտուղը, իսկ քամիները աստիճանաբար չորացնում և ամրացնում են նրանց, ալդպես է պատաՀում նաև Հոգու Հետ. Հեղգությունը, անՀոգությունը և Հանգիստը Թուլագնում և գրում են նրան, իսկ փորձուԹյունները, ընդՀակառակն, ամրագնում և միագնում են Աստծուն, ինչպես որ ասում է մարդարեն. «Տե՛ր, նեղության մեծ Քեդ Հիչեցի» (Ես. 33; 2)։ Դրա Համար, ինչպես մենք ասացինը, չպետք է ո՛չ խուովվենը և ո՛չ վՀատվենը փորձությունների ժամանակ, այլ Հարկավոր է Համբերել և դոՀանալ վշտերի մեջ և մշտապես աղոթել Աստծուն խոնարՀությամբ, որպեսզի Նա ողորմի մեր տկարությանը և պաՀպանի մեզ ամենայն փորձությունից ի փառս Իր սուրբ անվան: Քանզի Նրան է վայել փառը, պատիվ և երկրպագություն Հավիտյանս Հավիտենից: Ամեն:

#### ԱՌԱՔԻՆՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԻ ՀՈԳԵՎՈՐ ՏԱՆ ԿԱՌՈՒՑՄԱՆ ԵՎ ԿԱՏԱՐՄԱՆ ՄԱՍԻՆ

14-րդ ուսուցում

Սուրբ Գիրթը Հիչատակում է մանկաբարձների մասին, որոնը կենդանի Թողեցին Իսրալելի արական սեռի մանուկներին, քանի որ «մանկաբարձները աստվածավախ էին, նրանը տունտեղ դրեցին» (Ելը 1; 21)։ Արդոք նյութակա՞ն տների մասին է խոսվում այստեղ: Եվ ի՞նչ իմաստ ունի Աստծո երկյուղով տներ կառուցելը: Ձէ որ մենք Հակառակն ենք անում. մեդ սովորեցնում են Հանուն Աստծո երկլուղի Թողնել երբեմն նաև այն տնե֊ րը, որոնը ունենը: Սուրբ Գիրքը այստեղ նյութական կացարանների մասին չէ, որ ասում է, այլ Հոդևոր տան մասին, որը մարդր կառուցում է իր Համար պատվիրանապաՀությամբ: Սուրբ Գիրքը սրանով մեղ ուսուցանում է, որ Աստծո երկյուղը մղում է Հոգուն պաՀպանելու պատվիրանները, և պատվիրանների միջոցով կառուցվում է Հոգևոր տունը: Մենք ևս, եղբայրնե՛ր, ուչ~ ադի՛ր լինենը ինքներս մեր Հանդեպ, երկյո՛ւղ կրենը Աստծուց և կառուցենը մեզ Համար տներ, որպեսզի պաչտպանություն գտնենը ձմեռ ժամանակ, անձրևների, կայծակներ և որոտների ժամանակ, որովՀետև մեծագույն աղետ է կրում ձմռանը տուն չունեցողը: Իսկ ինչպե՞ս է կառուցվում Հոգևոր տունը: Նյու֊ Թական տան կառուցումից մենք կարող ենք ճչգրտորեն սովորել այս գործը: Քանգի ով ուղում է այսպիսի տուն կառուցել, նա պետը է ամեն կողմից այն ամրացնի և չորս կողմից պատեր չա֊ րի, այլ ոչ Թե միայն մի կողմի մասին Հոգա, իսկ մյուսները Թողնի անխնամ, այլապես նա ոչ մի օգուտ չի ստանա, այլ իզուր տեղը վատնած կլինի ամեն բան՝ և՛ մտադրությունը, և՛ ծախսե֊ րը, և՛ ջանքերը: Այդպես է լինում նաև Հոգու պարագային, քանցի այն մարդը, որ ցանկանում է Հոգևոր տուն կառուցել, չպետը է անՀոգ և անփույթ լինի այս կառույցի որևէ կողմի

Հանդեպ, այլ Հավասարապես և ներդաչնակորեն կառուցի այն: Սա է նչանակում աբբա ՀովՀաննեսի ասածը. «Ես ուղում եմ, որ մարդ ամեն օր ամեն մի առաքինությունից մի փոքր ձեռքբե֊ րում ունենա», այլ ոչ թե այնպես, ինչպես որ անում են ոմանը, որոնը, բռնվելով մի առաքինութունից և Հարատևելով նրանում, Հենց այդ են միայն կատարում, իսկ մյուսների մասին Հոգ չեն տանում: Հնարավոր է, որ այդ առաջինությունը նրանց մոտ կամ սովորություն է, կամ բնական Հատկություն, այդ պատճառով էլ նրանց չի անՀանգստացնում Հակառակ կիրքը, իսկ սրանից գատ նրանք աննկատելիորեն տարվում են այլ կր֊ քերով և նեղվում են նրանցից, սակայն չեն Հոգում նրանց մասին, այլ, ընդՀակառակն, մտածում են, որ ինչ-որ մեծ բանի տեր են: Այդպիսիը նման են այն մարդուն, որը կառուցում է միայն մեկ պատր և այն կանգնեցնում է որքան Հնարավոր է բարձր և, նայելով այդ պատի բարձրությանը, մտածում է, որ ինքը ինչ-որ մեծ բան է կատարել, սակայն չգիտի այն, որ եթե թեկուգ մեկ անգամ փչի քամին, ապա կտապալի այն, քանզի այն կանգնած է միայնակ և կապված չէ մյուս պատերի Հետ: Բացի այդ էլ, ոչ ոք չի կարող մի պատով իր Համար պատսպարան կառուցել, որովՀետև մյուս բոլոր կողմերից այն բաց է: ԻՀարկե, դա խելա֊ միտ վարմունը չէ, այլ, ընդՀակառակն, ով ուղում է իր Համար տուն կառուցել և այն իր Համար պատսպարան դարձնել, պետք է այն կառուցի բոլոր չորս կողմերից և Հաստատի ամեն կողմից: Եվ բացատրեմ ձեզ, Թե ինչ կերպով:

Առաջուց պետք է Հի՛մքը գցել, այսինքն՝ Հավատը, քանզի «առանց Հավատի, -ինչպես ասում է առաքյալը, -անՀնար է Հաձելի լինել Աստծուն» (Եբր. 11; 6), և Հետո այս Հիմքի վրա մարդը պետք է Հավասարաչափ կառուցի չենքը. Հնազանդու-Թյան պատվեր է ստանում, նա պետք է Հնազանդու-Թյան մի քար դնի, եղբոր կողմից դառնու-Թյան է Հանդիպում, պետք է երկայ-

նամտության մի քար դնի, ժուժկալության առիթ է ներկայա֊ նում, պետը է ժուժկալության մի քար դնի: Ալդպես ամեն մի առաջինությունից, որի Համար առիթ է ներկայանում, պետք է մի քար դնել կառուլցի մեջ, և այդ կերպով այն կառուցել բոլոր կողմերից՝ (դնելով) մերթ կարեկցանթի թարը, մերթ սեփական կամքից Հրաժարվելու քարը, մերթ Հեղության քարը և այլն: Եվ այս բոլորի Հետ մեկտեղ պետը է Հոգ տանել Համբերության և արիության մասին, քանգի սրանք անկյունաքարերն են, սրան֊ ցով է կապակցվում կառույցը, և պատը միանում է պատին, որի պատճառով էլ դրանք չեն Թեքվում և չեն դատվում միմյանցից: Առանց Համբերության և արիության ոչ ոք չի կարող կատարել և ոչ մի առաջինություն: Քանզի եթե մեկը արիություն չունի իր Հոգում, այդպիսին չի կարող և Համբերություն ունենալ, իսկ ով Համբերություն չունի, նա բացարձակապես ոչինչ չի կարող կատարել: Դրա Համար էլ ասված է. **«Ձեր Համբերությամբ** պիտի չահե՛ք ձեր Հոգիները» (Ղուկ. 21; 19):

Կառուցողը պետք է նաև ամեն մի քարի վրա չաղախ լցնի, քանզի եԹե նա քարը քարի վրա դնի առանց չաղախի, ապա քարերը դուրս կԹափվեն, և տունը կփլվի: Շաղախը խոնարՀու-Թյունն է, որովՀետև այն վերցվում է Հողից և գտնվում է բոլո-րի ոտքերի տակ: Իսկ ամեն մի առաքինուԹյուն, որ կատարվում է առանց խոնարՀուԹյան, առաքինուԹյուն չէ: Այս մասին աս-ված է նաև «Հարանց վարքում». «Ինչպես որ Հնարավոր չէ նա-վը կառուցել առանց մեխերի, այնպես էլ Հնարավոր չէ փրկվել առանց խոնարՀամտուԹյան»: Եվ այսպես, յուրաքանչյուր ոք, ինչ բարի բան որ անում է, պետք է անի խոնարՀամտուԹյամբ, որպեսզի խոնարՀուԹյամբ պաՀպանի կատարածը: Տունը պետք է ունենա նաև, այսպես կոչված, ամրակապ, որը (Հոգևոր) դատողուԹյունն է. այն Հաստատում է կառույցը, միացնում է քա-

տալիս է մեծագույն գեղեցկություն: Իսկ տանիքը սերն է, որը Հանդիսանում է առաջինությունների գագաթը, ինչպես որ տանիքը՝ տան գագաԹը։ ԱլնուՀետև, տանիքի չուրջը բագրիքն է։ Ի՞նչ է նչանակում բազրիքը տանիքի չուր)։ Օրենքում գրված է այս մասին. «Նոր տուն կառուցելիս բազրիջ կչինես տանիջի **չուր)ը, որպեսզի երեխաները չընկնեն տանիջից»** (Բ Օրինաց 22; 8): Բագրիքը խոնարՀությունն է, քանի որ այն պարսպում և պաՀպանում է բոլոր առաքինությունները: Եվ ինչպես որ ամեն մի առաբինություն պարտավոր է միացած լինել խոնարՀության Հետ, նման այն բանին, որ ամեն մի քարի վրա դրվում է չաղախ, այդպես էլ առաքինության կատարման Համար Հարկավոր է խո֊ նարՀություն, քանի որ սրբերը, առաջադիմելով, բնականաբար գալիս են խոնարՀության, ինչպես ես մչտապես ասում եմ ձեզ, որ մարդ որքան ավելի է մերձենում Աստծուն, այնքան ավելի իրեն մեղավոր է տեսնում: Իսկ ովջե՞ր են այն երեխաները, որոնց մասին Օրենքն ասում է՝ որպեսզի նրանք չրնկնեն տանի֊ քից: Երեխաները Հոգու մեջ եղած խորՀուրդներն են, որոնց Հարկավոր է պաՀպանել խոնարՀությամբ, որպեսգի նրանը չընկնեն չենքի տանիքից:

ԱՀա կառույցն ավարտված է. ունի ամրակապ, ունի տանիք, որի մասին մենք ասացինք, որ այն առաքինությունների գա-գաթն է, աՀա և նրան չրջապատող բազրիքը, և մի խոսքով, տունը պատրաստ է։ Սակայն նրան Հարկավո՞ր չէ արդյոք էլի մի ինչ-որ բան։ Այո, մենք չՀիչեցինք ևս մի բանի մասին։ Ի՞նչ բան է դա։ Այն, որ վարպետը Հմուտ լինի, քանի որ եթե նա Հմուտ չլինի, ապա մի փոքր կծռի պատը, և տունը վաղ թե ուչ կփլվի։ Հմուտ է նա, ով խելամտորեն է կատարում առաքինությունները, քանզի պատահում է, որ մեկը առաքինության Հա-մար ջանք է թափում, սակայն այն պատճառով, որ խելամտորեն չի կատարում, ինքն անձամբ ավերում է այն, կամ մչտապես

փչացնում է գործը և չի կարողանում ավարտի Հասցնել այն, այլ կառուցում է և քանդում, մի քար դնում է և Հետո Հանում է այն, երբեմն էլ դնում է մեկը և Հանում է երկուսը: Օրինակ՝ աՀա եկավ մի եղբայր և մի վիրավորական կամ տրտմեցնող խոսը ասաղ ըեզ․ եԹե դու լռես և խոնարՀվես նրա առջև, ապա դու մի քար դրեցիր: Հետո եթե գնաս և պատմես մեկ այլ եղբորը. «Այսինչը նեղացրեց ինձ և ասաց այսինչ և այնինչ բաները, իսկ ես ոչ միայն լռեցի, այլև խոնարՀվեցի նրա առջև». աՀա դու մի քար դրեցիր և երկու քար Հանեցիր: Դարձյալ, մեկր խո֊ նարՀվում է՝ ցանկանալով դրանով գովասանք վաստակել, և պարզվում է, որ խոնարՀությունը նրանում խառնված է փառասիրության Հետ. սա նչանակում է քարը դնել և այն վերստին Հանել: Իսկ ով խելամտորեն է երկրպագություն անում, նա Հաստատ Համոդված է, որ ինքը մեղանչել է, և միանդամայն Համոցված է, որ ինքն է մեղավոր. աՀա Թե ինչ է նչանակում խե~ լամտորեն երկրպագություն անել: Մյուսը լռություն է պաՀպա֊ նում, սակայն ոչ՝ խոՀեմաբար, քանգի նա մտածում է, որ առաքինություն է գործում, մինչդեռ բնավ չի գործում այն: Իսկ խելամիտ կերպով լռողը մտածում է, որ ինքը արժանի չէ խոսելու, ինչպես ասել են Հայրերը, և Հենց սա է խելամտորեն լռելը: Դարձյալ, մեկ ուրիչը չի Համարում իրեն (մյուսներից լավր) և մտածում է, որ ինքը ինչ-որ մեծ բան է անում և որ ինքը խոնարՀվում է, սակայն չգիտի, որ ինքը ոչինչ էլ չի անում, որով-Հետև անմտորեն է գործում, իսկ ով խելամտորեն իրեն ուրիչնե֊ րից լավը չի Համարում, այդպիսին մտածում է, որ ինքը ոչինչ է և որ ինքը արժանի չէ մարդկանց չարքերում լինելու, ինչպես որ իր մասին ասում է աբբա Մովսեսը. «Սևամո՛րթ, դո՛ւ, որ մարդ չես, ինչո՞ւ ես մտնում մարդկանց մեջ»:

Դարձյալ, մեկը ծառայում է Հիվանդին, սակայն ծառայում է այն նկատառումով, որպեսզի վարձ ստանա. սա նույնպես խե֊

լամիտ չէ: Դրա Համար եթե նրա Հետ ինչ-որ վչտալից բան պատահի, ապա այն Հեչտությամբ կՀեռացնի նրան այդ բարի գործից, և նա չի Հասնի դրա ավարտին, որովՀետև անմտորեն է անում: Իսկ խելամտորեն ծառալողը ծառայում է այն բանի Համար, որպեսգի ձեռք բերի ողորմած սիրտ, որպեսգի ձեռք բերի կարեկցանքի զգացում, քանգի ով այսպիսի նպատակ է Հետապնդում, ինչ էլ որ նրան պատահի՝ Թե՛ վիչտ դրսից, Թե՛ Հիվանդն ինքը փոքրոգություն ցուցաբերի նրա Հանդեպ, նա առանց խռովվելու կկրի այս բոլորը՝ մտաՀայելով իր նպատա֊ կակետին և գիտենալով, որ Հիվանդր առավել մեծ բարեգործություն է անում իրեն, քան ինքը՝ Հիվանդին: Հավատացե՛ք, որ ով խելամտորեն է ծառայում Հիվանդներին, նա ազատվում է և՛ կր֊ ջերից, և՛ պայքարներից: Ես գիտեմ մի եղբոր, որն աղտեղի խորՀուրդների պատերացմ ուներ և ազատվեց դրանցից նրանով, որ խելամտորեն ծառայեց Հիվանդին, որը տառապում էր ջրգողությամբ: Եվ Եվագրն է ասում մի ոմն մեծ ծերի մասին, որ նա եղբայրներից մեկին, որը խռովվում էր գիչերային երագախաբությունից, ազատեց դրանից՝ պատվիրելով նրան պաՀը պաՀել և ծառայել Հիվանդներին, և երբ Հարցրին նրան այս մասին, նա ասաց, որ այս կրքերը ոչնչով այնպես չեն մարում, որքան կարեկցանքով:

Նմանապես, եթե մեկը պահք է պահում սնափառությամբ, կամ իր մեջ մտածում է, որ ինքը առաքինություն է գործում, այդպիսին անմտորեն է պահք պահում, և այդ իսկ պատճառով հետո սկսում է նախատել իր եղբորը՝ իրեն ինչ-որ մեծ բան կարծելով, և պարզվում է, որ նա ոչ միայն մի քար դրել է և երկուսր հանել, այլև դտնվում է ողջ պատը քանդելու վտանդի մեջ՝ իր եղբորը դատելու պատճառով: Իսկ ով խելամտորեն է պահք պահում, այդպիսին չի մտածում, որ ինքը առաքինություն է դործում և չի ուղում, իրեն դովեն որպես պահեցողի, այլ մտա-

ծում է, որ ժուժկալության միջոցով ձեռք կբերի ողջախոՀություն, իսկ սրա միջոցով կգա խոնարՀության, ինչպես Հայրերն են ասում. «ԽոնարՀության տանող ճանապարՀը մարմնավոր ճգնություններն են, եթե խելամտորեն են կատարվում» և այլն: Եվ, մի խոսքով, յուրաքանչյուր առաքինություն մարդը պետք է կատարի այնպիսի խելամտությամբ, որպեսզի այն յուրացնի իրեն և վերածի սովորության, և այդպիսին Համարվում է, ինչպես մենք ասացինք, Հմուտ վարպետ, չինարար, որ կարող է իր տունը ամուր կառուցել:

Արդ, ով ցանկանում է, Աստծո օգնությամբ, Հասնել նման բարի կառույցի, չպետը է ասի, Թե առաջինությունները վիթխարի են, և ինքը չի կարող Հասնել նրանց, քանգի ով այսպես է ասում, նա կա՛մ չի ապավինում Աստծո օգնությանը, կա՛մ ծուլանում է նվիրել իրեն որևէ բարի (բանի): Անվանեք, ինչպիսի առաքինություն ուզում եք. մենք կքննենք այն, և դուք կտեսնեք, որ մեզանից է կախված այն կատարելը, եթե կամե֊ նանք: Այսպես Սուրբ Գիրքն ասում է. **«Պիտի սիրես քո ընկե**֊ **րոջը, ինչպես ինքդ քեզ»:** Ուչադրություն մի՛ դարձրու նրա վրա, թե որքան Հեռու ես կանդնած այս առաքինությունից, որպեսզի չսկսես սարսափել և ասել՝ ինչպե՞ս կարող եմ սիրել մեր֊ ձավորին, ինչպես ինքս ինձ: Արդյոք կարո՞ղ եմ Հոդ տանել նրա վչտերի մասին, ինչպես՝ իմ սեփականի և Հատկապես նրա սրտում Թաքցրածների մասին, որոնք չեմ տեսնում և ոչ էլ գիտեմ: Մի՛ տարվիր նման խորՀրդածություններով և մի՛ մտածիր, որ առաքինությունը գերագանցում է քո ուժերին և անիրագործելի է, այլ դի՛ր սկիզբը Հավատով առ Աստված, ցո՛ւլց տուր Նրան քո Հոժարակամությունը և ջանասիրությունը և կտեսնես օգնությունը, որ Նա քեզ կտա առաքինության կատարման Համար: Պատկերացրո՛ւ երկու սանդուղջներ. մեկը դեպի վեր՝ երկինը է բարձրացնում, մյուսը իջեցնում է դժոխը, իսկ դու կանդ֊

նած ես դետնի վրա՝ այս երկու սանդուխջների միջև: Մի՛ մտածիր և մի՛ ասա՝ ինչպե՞ս կարող եմ Թռչել դետնից և Հանկարծ Հայտնվել երկնքի բարձունքներում, այսինքն՝ սանդուղքի վերնամասում: Դա անՀնարին է, Աստված էլ այդ բանը չի պաՀանջում քեզանից, այլ դդուշացի՛ր ծայրահեղ դեպքում, որպեսզի չիջնես ցած: Ձարիք մի՛ դործիր մերձավորի Հանդեպ, մի՛ տրտմեցրու նրան, մի՛ չարախոսիր, մի՛ նսեմացրու, մի՛ Հանդիմանիր, և այդ կերպով կսկսես կամաց-կամաց նաև բարիք անել եղբորդ՝ մխիԹարելով նրան խոսքերով, կարեկցելով նրան, կամ տալով նրան այն, ինչի կարիքը նա ունի: Եվ այսպես, բարձրանալով մի աստիճանից մյուսը, Աստծո օգնությամբ կՀասնես նաև սանդուղքի ծայրին: Քանդի, կամաց-կամաց, օգնելով մերձավորին, դու կՀասնես այն բանին, որ կսկսես բաղձալ նաև նրա օգուտը, ինչպես որ քոնը, և նրա Հաջողությունը, ինչպես որ քոնը: Հենց սա էլ նշանակում է սիրել մերձավորին, ինչպես ինքդ քեզ:

Եթե փնտրենք, կգտնենք, և եթե խնդրենք Աստծուն, ապա նա կլուսավորի մեզ, քանդի Սուրբ Գրքում ասված է. «Խնդրե-ցե՛ք Աստծուց, և Նա կտա ձեզ, փնտրեցե՛ք և կգտնեք, բախե-ցե՛ք, և կբացվի ձեր առաջ» (Մատթ. 7; 7): Ասված է՝ «խնդրե-ցե՛ք», այն բանի Համար, որպեսզի մենք աղոթքով կանչենք նրան, իսկ «փնտրեցեք» նչանակում է, որպեսզի մենք փորձենք, թե ինչ կերպով է գալիս բուն առաքինությունը, ինչն է նրան բերում, և ինչ պետք է անենք այն ձեռք բերելու Համար, այսպես ամենօրյա փորձելը և նչանակում է՝ «փնտրեցե՛ք և կգտ-նեք»: Իսկ բախեցեք նչանակում է կատարել պատվիրանները, քանզի ամեն ոք, ով բախում է, բախում է ձեռքերով, իսկ ձեռքերը խորՀրդանչում են գործունեություն: Ուրեմն, մենք պետք է ոչ միայն խնդրենք, այլև փնտրենք և գործենք՝ ջանալով, ինչ-պես առաքյալն է ասում, «լինել պատրաստ բոլոր բարի գործերի Համար» (Բ կորնթ. 9; 8, Բ Տիմ 3; 17): Ի՞նչ է նչանակում լի-

նել պատրաստ: Երբ մեկը ուղում է նավ չինել, ապա նախ և առա) պատրաստում է նավի Համար Հարկավոր ամեն բան, մինչև անդամ ամենափոքը մեխերը, ձլութը և խծուծը: Նմանա֊ պես, երբ կինը գանկանում է կտավ գործել, ապա նա սկզբից պատրաստում է ամեն բան, մինչև իսկ ամենափոթը Թելը. Հենց սա է կոչվում պատրաստ լինել, ալսինքն՝ պատրաստ ունենալ գործի Համար անՀրաժեչտ ամեն բան։ Մենք ևս նման ձևով պատրա՛ստ լինենը ամեն բարի գործի Համար՝ ունենալով Աստծո կամըր խոՀեմաբար կատարելու կատարյալ պատրաստակա֊ մություն, ինչպես որ Նա է ցանկանում և ինչպես որ Նրան է Հաճելի: Ի՞նչ է նչանակում առաքյալի կողմից ասվածը՝ «Աստծո կամըր բարի է, Հաճելի և կատարյալ» (Հում. 12; 2)։ Ինչ որ յինում է, լինում է կա՛մ Աստծո կամեցողությամբ, կա՛մ Թույլտվությամբ, ինչպես ասված է մարդարեի մոտ. «Ես եմ, որ Հաստատեցի լпւյսը пւ ստեղծեցիր խավարը» (Ես. 45; 7): Եվ դարձյալ. «Քաղաքում չարիք կպատաՀի՞, եթե Տերը չի արել այն» (Ամոս 3; 6)։ Չարիք այստեղ կոչվում է այն ամենը, ինչ որ ճնչում է մեզ, այսինքն՝ բոլոր վչտալից բաները, որ լինում են մեզ պատժելու Համար՝ մեր աղտեղության պատճառով, ինչպես սովր, Համաճարակները, երկրաչարժները, երաչտր, Հիվանդությունները, պատերազմները. այս ամենը լինում են ո՛չ թե Աստծո կամեցողությամբ, այլ՝ թույլտվությամբ, երբ Աստված թույլ է տալիս, որ դրանք Հասնեն մեզ վրա մեր իսկ օգտի Համար: Սակայն Աստված չի կամենում, որ մենք փափագենք այդ կամ աջակցենը դրան: Օրինակ, ինչպես ես ասացի, Աստծո Թուլլա֊ տու կամքը լինում է այն, որ քաղաքը ավերվի է, սակայն Աստված չի ուղում, որ մենք, -քանի որ Նա է Թուլլ տվել այդ, -ինքներս կրակ գցենը և այրենը այն, կամ, որ մենը վերցնենը կացիները և սկսենք ավերել այն: Նմանապես Աստված է Թույլ տալիս, որ ինչ֊որ մեկը գտնվի տրտմության կամ Հիվանդության

մեջ, սակայն Թեև Աստծո կամքն է այդպիսին, որ նա տրտմի, սակայն Աստված չի ուղում, որ մենք էլ տրտմեցնենք նրան, կամ որպեսգի ասենը. «Քանի որ Աստված էԹույլ տվել, որ նրա Հիվանդ լինելի, ապա չպետը է խղճանը նրան»: Աստված այդ բանր չի ուղում. չի ուղում, որպեսզի մենք նման ձևով ծառայենք Իր կամբին: Նա ցանկանում է, ընդՀակառակն, մեց տեսնել այն֊ քա՜ն բարի, որ մենք չկամենանք այն, ինչ որ Նա անում է ըստ Իր Թուլլատու կամքի: Իսկ ի՞նչ է Նա ուղում: Ուղում է, որ մենք փափագենը Իր բարի կամքը, որ լինում է, ինչպես ես ասացի, րստ Իր բարի կամեցողության, այսինջն՝ այն ամենը, ինչ որ կա֊ տարվում է ըստ Իր պատվիրանների. որպեսզի սիրենք միմյանց, լինենը կարեկից, ողորմություն անենը և այլն. աՀա Աստծո բարի կամքը: Իսկ ի՞նչ է նչանակում Հաճելի: Մարդուս գործած ամեն բարի գործ չէ, որ Հաճելի է լինում Աստծուն: Եվ ասեմ ձեզ, Թե ինչպես է (այդ լինում): ՊատաՀում է, որ ինչ~որ մեկը գտնում է մի խեղճ և գեղեցկատես որբուկի, վերջինս դուր է գալիս նրան իր գեղեցկությամբ, և նա վերցնում է նրան ու դաստիարակում, որպես խեղճ որբուկի, բայց և միևնույն ժամա֊ նակ նաև՝ որպես գեղեցկատեսի: ԱՀա սա Աստծո բարի կամքն է, սակայն՝ ոչ Հաճելի: Իսկ Հաճելին այն է, երբ մեկը ողորմություն է տալիս՝ ոչ ինչ-որ մարդկային դրդապատճառներից մղված, այլ Հենց Հանուն բարու, Հենց լոկ կարեկցանքից. սա է Հաճելի Աստծուն: Իսկ Աստծո կատարյալ կամքն այն է, երբ մեկր ողորմություն է տալիս՝ ո՛չ ժլատությամբ, ո՛չ ծուլությամբ, ո՛չ ստիպողաբար, այլ՝ ամբողջ գորությամբ և ողջ կամեցողությամբ՝ տալով այնպես, որպես Թե ինքն է ընդունում այդ բարիքը. այդ ժամանակ կատարվում է Աստծո կատարյալ կամքը։ Այդպես է մարդը կատարում Աստծո կամբը, ինչպես ասում է առաբյալը, «**բարի, Հաճելի և կատարյալ»**: Սա նչանակում է խելամտորեն կատարել այն: Սակայն պետը է գիտենալ նաև ողորմության

բուն բարիքը, նրա բուն չնորՀը, - այնքա՜ն մեծ է, այն, որ կարող է ներել և՛ մեղջերը, ինչպես ասում է մարդարեն. «**Մարդս** իր Հարստությամբ փրկագնում է իր անձր» (Առակ. 13; 8): Եվ դարձլալ մեկ ուրիչ տեղ ասում է. «Քո մեղջերը ողորմությա՛մը քավիր» (Դան. 4; 24): Եվ ինթը՝ Տերն шиша. «Եղե՛ք դեժшиիրտ, ինչպես որ ձեր երկնավոր Հայրն է դԹասիրտ» (Ղուկ. 6; 36): Չասաց՝ եղե՛ք պաՀեցող, ինչպես որ ձեր երկնավոր Հայրն է պա-Հեցող: Չասաց՝ եղե՛ք անընչասեր, ինչպես որ ձեր երկնավոր Հայրն է անընչասեր: Այլ ի՞նչ է ասում. «Եղե՛ք դԹասիրտ, ինչպես որ ձեր երկնավոր Հայրն է դԹասիրտ», քանի որ այս առաքինությունը Հատկապես նմանակում է Աստծուն և մարդուն նմանեցնում է Նրան: Եվ այսպես, մչտապես պետք է, ինչպես որ մենը ասացինը, նալել այս նպատակակետին և խելամտորեն գործել բարին, քանգի ողորմություն տալու նպատակների մե) էլ կան չատ տարբերություններ։ Մեկը ողորմություն է տալիս այն բանի Համար, որպեսգի օրՀնվի իր արտր և Աստված օրՀնում է նրա արտը, և նա Հասնում է իր նպատակին: Մլուսը ողորմություն է տալիս այն նպատակով, որպեսզի փրկվի իր նավր, և Աստված փրկում է նրա նավը: Մեկն այն տալիս է իր երե֊ խաների Համար, և Աստված փրկում և պաՀպանում է նրա երեխաներին: Մեկ ուրիչը այն տալիս է նրա Համար, որպեսզի փառավորվի, և Աստված փառավորում է նրան: Քանդի Աստված չի մերժում ոչ մեկին, այլ յուրաքանչյուրին տալիս է այն, ինչ որ նա ցանկանում է, եթե միայն այն չի վնասում նրա Հոգուն: Սակայն սրանք բոլորը արդեն ստացան իրենց պարգևները, և Աստված ոչինչ պարտը չէ նրանց, որովՀետև նրանը ոչինչ չփնտրե֊ ցին Նրանից իրենց Համար, և նպատակը, որ նրանք իրենց առջև ունեին, ոչ մի կապ չուներ իրենց Հոգևոր օգտի Հետ: Դու այդ բանն արեցիր նրա Համար, որպեսգի օրՀնվի քո արտր, և Աստված օրՀնեց քո արտը. դու այդ բանն արեցիր քո երեխաների

Համար, և Աստված պաՀպանեց քո երեխաներին: Դու այդ բանն արեցիր, որպեսզի փառավորվես, և Աստված փառավորեց քեզ: Եվ այսպես, ի՞նչ է Աստված քեզ պարտք: Նա վարձատրեց քեզ քո արածի դիմաց:

Մեկ ուրիչը ողորմություն է տալիս այն բանի Համար, որպեսզի ազատվի գալիք տանջանքներից. սա այն տալիս է իր Հո֊ գու չահի համար. սա տալիս է հանուն Աստծո, սակայն սա էլ դեռ այն չէ, ինչ որ Աստված է ուղում, քանզի նա տակավին գտնվում է ծառալի կարգավիճակում, իսկ ծառան Հոժարակամորեն չէ, որ կատարում է իր Տիրո) կամքը, այլ վախենում է պատժից: Այդպես և սա, որ ողորմություն է տայիս տանջանըներից ազատվելու Համար, Աստված ազատում է նրան դրանցից: Մյուսը ողորմություն է տալիս այն նկատառումով, որպեսզի պարգև ստանա. սա բարձր է առաջինից, սակայն սա էլ այն չէ, ինչ որ Աստված է ուղում քանզի նա դեռ չի դտնվում որդու կարգավիճակում, այլ, ինչպես վարձկան, կատարում է իր տիրոջ կամքը, որպեսգի նրանից վարձ և չաՀույթ ստանա: Այդ֊ պես էլ սա, ողորմություն է տալիս այն նպատակով, որպեսզի ձեռը բերի և պարգև ստանա Աստծուց։ Քանզի երեը կերպով, ինչպես ասում է Բարսեղ Մեծը, մենք կարող ենք բարիք դործել, ինչպես որ առաջուց ասել եմ ձեղ. կամ գործում ենք բարին՝ վախենալով տանջանըներից, և այդ ժամանակ մենը գտնվում ենը ծառայի կարգավիճակում. կամ նրա Համար, որպեսզի վարձ ստանանը, և այդ ժամանակ մենը գտնվում ենը վարձկանի կարգավիճակում, կամ էլ գործում ենք բարին Հենց Հանուն բարու, և այդ ժամանակ մենք գտնվում ենք որդու կարգավիճակում, քանգի որդին կատարում է Հոր կամքը ո՛չ վախից և ոչ այն պատճառով, որ ուղում է Նրանից պարգև ստանալ, այլ ցանկանալով նրան Հաճելի լինել, պատվել և Հանգստացնել նրան: Այդպես և մենը պետը է ողորմություն տանը Հենց Հանուն բարու՝ կարեկցելով միմյանց, ինչպես սեփական անդամներին, և ալդպես Հաճեցնել մլուսներին, որպես Թե մենը ինըներս ենը նրանցից ծառալություններ ընդունում․ կամ այնպես, որպես թե մենը ինըներս ենը ստանում. աՀա Հենց սա է խելամիտ ողորմությունը, ալդպես ենք մենք Հասնում որդու աստիճանին, ինչպես որ վերը ասացինք: Ոչ ոք չի կարող ասել. «Ես աղջատ եմ և ողորմություն տալու ոչինչ չունեմ», քանզի եթե դու չես կարող տալ այնքան, որքան այն Հարուստները, որ գանձանակն էին գցում իրենց ընծաները, ապա տո՛ւր երկու լումա՝ այն խեղճ այրի կնոջ նման, և Աստված կրնդունի քեղանից այդ ավելի, քան այն Հարուստների ընծաները (Մարկ. 12; 42, Ղուկ. 21; 2): ԵԹե այդ էլ չունես, ունես ուժ և ծառայությամբ կարող ես ողորմություն ցուցաբերել տկար եղբոր Հանդեպ: Ա՞յդ էլ չես կա֊ րող: Կարող ես խոսքով մխիԹարել եղբորդ. և այսպես, գԹասրտությո՛ւն ցուցաբերիր նրան Հանդեպ խոսքով և յսի՛ր ասվածը.«**Բարի խոսքը առավել է նվիրատվուԹյունից»** (Սիրաք 18; 17): ԵԹե խոսքով էլ չես կարող օգնել նրան, ապա կարող ես, երբ եղբայրդ բարկանա քեզ վրա, ողորմություն ցուցաբերել նրա Հանդեպ և Համբերել նրան իր խռովքի ժամանակ՝ տեսնե֊ լով նրան փորձվելիս ընդՀանուր Թչնամու կողմից, և փոխարեն նրան մի խոսք ասելու և դրանով ավելի վրդովելու նրան, դու կարող ես լռել. դրանով ողորմություն ցուցաբերած կլինես նրա Հանդեպ՝ ազատելով նրա Հոգին Թչնամուց։ Նմանապես կարող ես, երբ եղբայրդ մեղանչի քո դեմ, ողորմել նրան և ներել նրա մեղջը, ջանգի ասված է. **«Ներեցե՛ջ և ներում պիտի գտնեջ»** (Ղուկ. 6; 37)։ Եվ այդպիսով, դու ողորմություն ցուցաբերած կլինես եղբորդ Հոդուն՝ ներելով նրան, ինչում որ նա մեղանչել է քո դեմ, քանի որ Աստված մեզ իչխանություն է տվել, որ եթե կամենանը, ներենը միմյանց մեղբերը, որ մեր միջև են պատա-Հում: Այսպիսով, եթե մարմնի Հանդեպ դթասրտություն ցուցաբերելու Համար ոչինչ չունես, ողորմիր նրա Հոգուն: Իսկ Հոգուն ողորմելուց առավել մեծ ողորմություն կա՞ արդյոք: Եվ ինչպես որ Հոգին Թանկարժեք է մարմնից, այնպես էլ Հոգուն ցուցաբե֊ րած ողորմությունը առավել է մարմնին ցուցաբերածից։ Եվ դրա Համար էլ ոչ ոք չի կարող ասել. «Ես չեմ կարող ողորմու-Թյուն ցուցաբերել», քանցի ամեն ոք, ըստ իր կարողուԹյան և րստ իր Հոգևոր կարգավիճակի, կարող է ողորմություն ցուցաբերել, միայն Թե յուրաքանչյուր ոք Թող Ջանա այն բարին, որ ինքը գործում է, գործել խելամտորեն, ինչպես մենք վերը Հիչեցինը, լուրաքանչլուր առաքինության վերաբերյալ: Քանգի մենք ասացինը, որ ով դրանք խելամտորեն է կատարում, նա Հմուտ վարպետ է, իր տունն ամուր կառուղող: Այս մասին էլ Ավետարանն է ասում (Մատթ. 7; 24), որ իմաստունը իր տունը կառուցում է ժայռի վրա, և ոչ մի արՀավիրը չի կարողանում սասանել նրան: Մարդասերն Աստված Թող չնորՀի մեգ լսել և կատարել այն, ինչ որ լսում ենք, որպեսգի այս խոսքերը չծառայեն մեզ որպես դատապարտություն դատաստանի օրը: Քանզի Նրան է վայել փառը Հավիտյանս։ Ամեն։

#### ՍՈՒՐԲ ՔԱՌԱՍՆՕՐՅԱՅԻ ՄԱՍԻՆ

15-րդ ուսուցում

Օրենքում գրված է, որ Աստված պատվիրեց Իսրայելի որդիներին ամեն տարի տասանորդ տալ ալն ամենից, ինչ որ նրանք ձեռը էին բերել, և, ալդպես վարվելով, նրանը օրՀնություն էին ստանում իրենց բոլոր գործերում։ Այս իմանալով՝ սուրբ առաջլայները սաՀմանեզին և մեզ օգնություն տվեզին և մեր Հոգիներին՝ որպես բարեգործություն, էլ ավելի մեծ և բարձրագույն մի բան, ֊այն, որ Հենց մեր կլանքի օրերից տասանորդ առաձնացենք և նվիրաբերենք Աստծուն, որպեսգի մենք էլ այսպիսով օրՀնու-Թյուն ստանանը մեր բոլոր գործերում և ամեն տարի քավենք մեր մեղջերը, որ գործել ենջ ամբողջ տարվա ընթացքում: Այսպես դատելով՝ նրանը սրբագործեցին մեզ Համար տարվա 365 օրերից սուրբ Քառասնօրյայի այս յոթ չաբաթները։ Նման ձևով նրանք այս յոթ չաբաթները առանձնացրեցին, սակայն ժամանա֊ կի ընթացքում Հայրերը Հարմար գտան նրանց ավելացնել ևս մեկ չաբաթ. նախ այն բանի Համար, որպեսգի պաՀեցողության սխրանքի մեջ մտնել ցանկացողները այդ չաբաթվա ընթացքում րնտելանան և կարծես նախապատրաստվեն դրան, երկրորդը այն բանի Համար, որպեսգի պատվենը Քառասնօրլա պաՀքի օրերի *ջանակը, որը պաՀեց մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսը: Քանգի ուԹ* չաբաԹներից Հանելով չաբաԹներն ու կիրակիները՝ ստանում ենք քառասուն օր, իսկ սուրբ (ավագ) չաբաԹ օրվա պաՀքը առանձնաՀատուկ է մեծարվում, որովՀետև այն Հանդիսանում է սրբացնագույնը և միակ պաՀոց օրը տարվա բոլոր օրերից: Իսկ յոթ չաբաթը առանց չաբաթ և կիրակի օրերի կազմում է երեսունՀինդ օր, Հետո, ավելացնելով սուրբ (ավագ) չաբաթ օրվա պաՀըր և կեսը՝ Լուսավոր և լուսակիր դիչերի (ձրադայույցի), ստանում ենք երեսունվեց օր ու կես, որը և կազմում է ամենայն ճչգրտությամբ տարվա 365 օրերի տասներորդ մասը: Քանզի

երեք Հարյուրի տասներորդ մասը երեսունն է, իսկ վախսունի տասներորդ մասը վեցն է, իսկ Հինդի տասներորդ մասը կազմում է Լուսավոր օրվա կեսը: ԱՀա, ինչպես մենք ասացինք, երեսունվեց օր ու կես. աՀա, այսպես ասած, ամբողջ տարվա տասներորդ մասը սուրբ առաջյալները առանձնացրեցին՝ ապաչխարելու և ամբողջ տարվա մեղջերը ջավելու Համար:

Եվ այսպես, երանելի է նա, եղբայրնե՛ր, ով բարվոք և ինչ֊ պես Հարկն է պաՀպանում է իրեն այս սուրբ օրերին: Իսկ եԹե նա, որպես մարդ, մեղանչի էլ տկարությունից կամ ծուլությու֊ նից, աՀա Աստված այս սուրբ օրերը, տվել է այն բանի Համար, որպեսզի, եթե մեկը ջանա ուչիմությամբ և խոնարՀությամբ Հոգալ իր մասին և ապաչխարել իր մեղջերի Համար, նա մաջրվի իր մեղջերից, որոնջ գործել է ամբողջ տարվա ընԹացջում: Այնժամ նրա Հոդին կադատվի ծանրությունից և, նման ձևով մաքըված, կՀասնի Հարության սուրբ օրվան և արժանապես կՀա֊ ղորդվի սուրբ ԽորՀրդին՝ նոր մարդ դարձած ապաչխարության միջոցով (այս սուրբ պաՀոց չրջանում): Այդպիսին Հոգևոր խն֊ դության և ցնծության մե), Աստծո օգնությամբ, կտոնի Զատիկին Հաջորդող սուրբ Հիսնօրյան, քանգի Հիսնօրյան, ինչպես ասում են Հայրերը, Հոգու Հանգիստը և Հարությունն է. սա խորՀրդանչվում է նրանով, որ մենք ամբողջ Հիսնօրյայի ընթացքում չենք ծնրադրում:

Եվ այսպես, յուրաքանչյուր ոք, որ ցանկանում է այս օրերին մաքրվել իր կողմից ամբողջ տարվա ընժացքում գործած մեղքերից, ամենից առաջ պետք է իրեն զսպի բազմաժիվ ուտեսներից, քանզի անչափավորուժյունը կերակրի մեջ, ինչպես ասում են Հայրերը, մարդու Համար ծնում է ամեն տեսակ չարիք: Հետո նա պետք է նաև զգուչանա, որպեսզի չխախտի պահքր առանց մեծագույն անհրաժեչտուժյան, որպեսզի չփնտրի Համեղ կերակուր, և որպեսզի չծանրաբեռնի իրեն կերակուրնե

րի կամ ըմպելիքների բազմազանությամբ: Քանզի երկու տեսակ որկրամոլություն կա։ Առաջինը, երբ մարդ կերակրի մեջ Հաճուլը է փնտրում, և միչտ չէ, որ ցանկանում է չատ ուտել, այլ ցանկանում է Համեդը. և պատաՀում է, որ այդպիսին, երբ կե֊ րակուր է ճաչակում, որն իրեն դուր է դալիս, այն աստիճան է գրավվում նրա Հաճելի Համով, որ կերակուրը պաՀում է բերանում, երկար ծամում է այն և Հաճելի Համի պատճառով չի ուդում կուլ տալ այն: Սա Հունարեն կոչվում է լեմարգիա՝ կոկորդաայսաՀարություն: Մեկ ուրիչին դարձյալ Հաղթում է չատա֊ կերությունը, և նա չի փափագում լավ ուտեսներ և չի Հոգում նրանց Համեղության մասին. այլ լավն են դրանը, թե ոչ, նա միայն ցանկանում է ուտել և Հաչվի չի առնում, Թե ինչպիսին են դրանը. նա միայն Հոգում է այն մասին, որպեսգի լցնի իր որո֊ վայնը. սա կոչվում է դաստրոմարդիա, այսինքն՝ որկրաայսաՀա֊ րություն: Ասեմ ձեգ այս անվանումների նաև ծագման մասին: Մարդենին, այսինքն՝ այսաՀարվել ասվում է Հելլեն դիտունների կողմից դիվաՀարների մասին, իսկ դաստրոս՝ որովայնին են ասում: Եվ այսպես, երբ ինչ-որ մեկին տիրում է այս ախտր, այսինքն՝ որովայնը լցնելու մոլուցքը, ապա այն կոչվում է դաստրիմարդիա, որը բաղկացած է այսաՀարվել և որովայն բառերից, այսինքն՝ որովայնի այսաՀարություն: Իսկ միայն կոկորդի Հաճուլը ստանալու ալսաՀարությունը կոչվում է լեմարդիա, որը բաղկացած է կոկորդ և այսաՀարվել բառերից: Եվ այսպես, ով ցանկանում է մաքրվել իր մեղքերից, նա պետք է մեծ ուչադրու֊ Թյամբ դգուչանա և խուսափի որկրամոլուԹյան այս տեսակներից, քանգի սրանց միջոցով բավարարվում է ոչ Թե մարմնի պա-Հանջը, այլ՝ կիրքը, և եթե մեկը տրվում է դրանց, ապա դա նրան մեղը է Համարվում: Ինչպես որ օրինական ամուսնության և չնության մեջ գործողությունը միանման է լինում, սակայն նպատակը՝ տարբեր. քանգի մեկը գուգավորվում է երեխաներ

ծնելու Համար, իսկ մյուսը՝ իր Հեչտասիրությունը բավարարելու Համար. նույնը կարելի է տեսնել և կերակրի պարագայում. ուտել՝ ըստ անՀրաժեչտության, և ուտել՝ Համից Հաճույք ստանա֊ լու Համար. դործողությունը միևնույնն է, իսկ մեղքը կայանում է դիտավորության մեջ: Ուտել ըստ կարիքի նչանակում է, որ ինչ-որ մեկը սաՀմանում է իր Համար օրեկան կերակրի չափ, և եթե տեսնում է, որ այդ սաՀմանված կերակրի քանակը ծանրա֊ բեռնում է իրեն և այն փոքր-ինչ նվագեցնելու կարիք կա, ապա նվագեցնում է այն: Կամ, եթե այն չի ծանրաբեռնում նրան, բայց և բավարար էլ չէ մարմնի Համար, այնպես որ Հարկավոր է մի փոքր ավելացնել, ավելացնում է փոքր-ինչ: Եվ այդիպիսով, լավ փորձելով սեփական պահանջմունքը, հարկավոր է ուտել սաՀմանված չափով՝ ոչ թե Համից Հաճույք ստանալու Համար, այլ կամենալով պաՀպանել մարմնի ուժը: Սակայն այդ սակավ կերակուրը ևս պետք է ընդունել աղոթքով և մտքում իրեն դատել՝ որպես միանգամայն անարժան կերակրի և մխիթարության: Չի կարելի նմանապես ուչադրություն դարձնել այն բանի վրա, որ ոմանը, պատաՀած ինչ-որ կարիքի կամ անՀրաժեչտության դեպքում, Հանգստի մեջ են լինում, որպեսզի ինքդ էլ չբաղձաս Հանգստի, և ընդՀանարապես չպետը է մտածել, որ (մարմնի) Հանգիստը լավ է Հոգու Համար: Մի անգամ, երբ ես դեռ գտն֊ վում էի Հանրակացարանում, այցելելության գնացի ծերերից մեկին, քանգի այնտեղ բագում մեծ ծերեր կային, և տեսա, որ նրան ծառայող եղբայրը նրա Հետ միասին կերակուր էր ճաչա֊ կում: Այս տեսնելով՝ ես նրան առանձին ասացի. «Մի՞Թե դու չգիտես, եղբա՜յր, որ այս ծերերը, որոնք, ինչպես դու տեսնում ես, կերակուր են ճաչակում և անՀրաժեչտության դեպքում իրենց որոչ գիջումներ են Թույլ տալիս, նման են այն մարդկանց, որոնը գանձանակ են ձեռը բերել և, երկար աչխատելով, իրենց վաստակածը գցել են գանձանակի մեջ, մինչև որ լցնեն այն: Իսկ

երբ լցրել և կնքել են այն, ապա դարձյալ սկսել են աչխատել այս անգամ իրենց ծախսերի Համար՝ Հավաջելով էլի Հադարա֊ վոր ոսկի (դրամներ), որպեսգի անՀրաժեչտության դեպքում ալնտեղից վերցնեն և պաՀպանեն այն, ինչ որ գետեղված է գան֊ ձանակի մեջ: Ալդպես և այս ծերերը, երկա՜ր աչխատելով, դան֊ ձեր են դիդել իրենց Համար երտասարդության չրջանում և, կնքելով դրանը, աչխատել են էլի փոքր-ինչ, որպեսգի այն ունենան ծերության կամ տկարության ժամանակ և դրանից ծախսեն, իսկ նախօրոք Հավաքածը պաՀեն անձեռնմխելի: Իսկ մենք նույնիսկ գանձանակը դեռ ձեռը չենը բերել, էլ ինչի՞ց պիտի ծախսենը: Դրա Համար էլ մենը պետը է, ինչպես ես ասացի, ընդունելով կերակուրը ըստ մարմնավոր կարիքի, դատենք ինքներս մեզ և անարժան Համարենք ամենայն մխիթարության և նույնիսկ Հենց վանական կյանքին, և առանց ժուժկալության չրնդունենը կերակուրը. նման դեպքում այն չի ծառայի մեզ որպես դատապարտություն: Մենը այս ասացինը որովայնի ժուժկալության մասին: Սակայն մենը ոչ միայն կերակրի մե》 պետը է չափավորություն պաՀպանենը, այլև մեզ պետը է պաՀենը յուրաքանչյուր այլ մեղքից, որպեսցի, ինչպես որ պաՀում ենք որովայնը, այդպես էլ պաՀենք և լեզուն՝ Հեռու մնալով գրպար֊ տությունից, ստից, դատարկախոսությունից, նվաստացնելուց, բարկությունից և, մի խոսքով, ամեն տեսակ մեղքից, որ գործվում է լեզվով: Նմանապես (պետք է) պաՀել և աչքերը, այսինքն՝ չնայել ունայն (բաներին), աչքերին ազատություն չտալ, ոչ ոքի չնայել անամոթաբար և առանց երկյուղի: Նմանապես և՛ ձեռքե֊ րը, և՛ ոտքերը պետք է պաՀել ամեն տեսակ չար գործերից: Պա֊ Հելով այդ կերպով, ինչպես ասում է Բարսեղ Մեծր, աստվածա-Հաճո պաՀեցողությամբ, Հեռանալով ամեն տեսակ մեղջերից, որ գործում ենք մեր բոլոր զգայարաններով, մենք կՀասնենը Հարության սուրբ օրվան, դարձած, ինչպես ասացինք, նոր, անարատ և Հաղորդության սուրբ ԽորՀրդին արժանի: Սակայն նախ ընդառաջ դնանք մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսին՝ չարչարվելու Եկողին, և ձիթենու ու արմավենու ձյուղերով ընդունենք Նրան, որ նստած ավանակի վրա՝ մտնում է սուրբ քաղաք՝ Երուսադեմ:

Ինչի Համար (Տերը) նստեց ավանակի վրա: Նա նստեց ավանակի վրա այն բանի Համար, որպեսզի մեր Հոգին, որ նմանվել էր, ինչպես ասում է մարդարեն, անբան և անմիտ անասուններին, - որպես Աստծո Խոսը, - դարձնի և Հնագանդեցնի իր Աստվածությանը: Ո՞րն է սրա իմաստը, որ Նրան դիմավորում են արմավենու և ձիթենու ճյուղերով: Երբ մեկը գնում է իր թչնամու Հետ պատերազմելու և վերադառնում է Հաղթանակած, ապա նրա բոլոր Հպատակները նրան դիմավորում են արմավենու ճլու֊ դերով, որպես Հաղթողի, քանգի արմավենու ճյուղերը Հաղթանակ են խորՀրդանչում: Նմանապես, երբ մեկը վիրավորանը է կրում ինչ-որ մեկից և կամենում է դիմել այն մարդուն, որը կարող է պաչտպանել իրեն, ապա նա Նրան բերում է ձիթենու ճլուղեր՝ աղերսելով և խնդրելով Նրանից ողորմություն և օգնություն, քանգի ձիթենու ճյուղերը ողորմություն են խորՀրդանչում: Դրա Համար էլ մենը դիմավորում ենը մեր Տիրոջը՝ Քրիստոսին, արմավենու ճյուղերով՝ որպես Հաղթողի, քանգի Նա Հաղթեց մեր թշնամուն, իսկ ձիթենու ճյուղերով Նրանից ողորմություն ենք խնդրում՝ աղերսելով, որպեսգի, ինչպես որ Նա Հաղթեց մեզ Համար, այդպես և մենը Հաղթենը Նրա միջոցով: Թող լինենը Հաղթության (նչան) կրողներ ոչ միայն Հանուն այն Հաղթանակի, որ Նա տարավ մեղ Համար, այլև Հանուն այն Հաղ-Թանակի, որը մենք տարանը Նրա միջոցով, ամենայն սրբոց բարեխոսությամբ: Քանգի Նրան վայել է փառը, պատիվ և երկրպագություն, այժմ և միչտ և Հավիտյանս Հավիտենից: Ամեն:

# ՈՐՈՇ ԽՑԱԲՆԱԿՆԵՐԻՆ, ՈՐՈՆՔ ԵՐԱՆԵԼԻ ԱԲԲԱ ԴՈՐՈԹԵՈՍԻՆ ՀԱՐՑՆՈՒՄ ԵՆ ԵՂԲԱՅՐՆԵՐԻՆ ԱՅՑԵԼԵԼՈՒ ՄԱՍԻՆ

16-րդ ուսուցում

Հայրերն ասում են, որ Հոգևոր կյանքում խցում մնալը կեսն է, իսկ ծերերին ալցելելը՝ նույնպես կեսն է: Այս խոսքը նչանակում է, որ և՛ խցում, և՛ խցից դուրս մեց Հավասարա֊ պես Հարկավոր է ուչադրություն, և պետը է դիտենալ, թե ինչի Համար մենք պետք է լռենք մեր խցում և ինչի Համար մենք պետը է ալցելենը Հալրերին և եղբալըներին, քանգի ով չի կորցնում տեսադաչտից այս նպատակը, նա էլ և ջանում է վարվել այնպես, ինչպես ուսուցանում են Հայրերը: Եվ Հատկապես, երբ նա գտնվում է խցում, աղոթում է, ուսանում է (Սուրբ Գիրքը), դբաղվում է փոքր-ինչ ձեռագործով և իր ուժերի չափով Հոգ է տանում իր խորՀուրդների մասին: Իսկ երբ գնում է որևէ տեղ, նա Հետևում է իրեն և քննում է իր Հոգեվիճակը, Թե արդլոք օգուտ ստանո՞ւմ է եղբայրների Հետ Հանդիպելիս, Թե՞ ոչ, և կարո՞ղ է արդյոք առանց վնասի վերա֊ դառնալ իր խուցը: Եվ եթե տեսնում է, որ ինքը ինչ-որ բանում վնաս է կրել, ապա դրանից ճանաչում է իր տկարությունը. տեսնում է, որ ինքը լռակեցությունից դեռ ոչինչ չի չաՀել, և, խոնարՀվելով, վերադառնում է իր խուցը՝ լացելով և աղոթելով Աստծուն իր տկարության Համար, և այդպիսով դարձյալ մնում է (խցում) և ուչադրությամբ Հետևում իրեն:

Հետո կրկին գնում է մարդկանց մոտ և Հետևում իրեն, Թե ինքը արդյոք պարտվո՞ւմ է նրանից, ինչից պարտվում էր առաջ, կամ մի այլ բանից: Այսպիսով, կրկին վերադառնում է իր խուցը և վերստին անում է նույն բանը՝ լացում է, զղջում և աղոԹում Աստծուն իր տկարուԹյան Համար, քանզի խուցը բարձրացնում է, իսկ մարդիկ՝ փորձում: Դրա Համար լավ են ասել Հայրերը, որ խցում մնալը կեսն է, իսկ ծերերին այցելելը՝ մյուս կեսը: Այդպես և դուք, եղբայրնե՛ր, երբ այցելում եք միմ֊յանց, պետք է իմանաք, Թե ինչի Համար եք դուրս գալիս խցից, և չզնաք որևէ տեղ անմտորեն և աննպատակ, քանզի ով անն֊պատակ ձանապարՀ է ձեռնարկում, նա, ըստ Հայրերի խոսքի, ապարդյուն է չարչարվում:

Այսպիսով, յուրաքանչյուր ոք, ինչ որ անում է, պետք է անպայման նպատակ ունենա և գիտենա, Թե ինչի Համար է նա ալդ անում: Իսկ ի՞նչ նպատակ մենը պետը է Հետապնդենը, ունենանը, երբ ալցելում ենը միմլանց: Նախ՝ մենը պետը է այցելենը միմյանց սիրո Համար, քանզի ասված է. «Եղբորդ տեսնելով՝ քո Տեր Աստծուն տեսար»: Երկրորդ, այն բանի Համար, որպեսզի Աստծո խոսքը լսենք, որովՀետև եղբայրների բազմության մեջ միչտ ավելի չատ է Հայտնվում Աստծո խոսքը, քանգի Հաճախ ինչ որ չի իմանում մեկը, իմանում է մյուսը, և առաջինը, Հարցնելով նրան, նույնպես իմա֊ նում է այդ: Եվ վերջապես այն բանի Համար, որպեսգի, ինչպես ես առաջուց ասացի, ձանաչի իր Հոգևոր վիճակը: Օրինակ, եթե մեկը գնում է, ինչպես երբեմն պատաՀում է, մյուսների Հետ ճաչելու, ապա նա պետք է Հետևի իրեն և տեսնի. երբ լավ կերակուր են առաջարկում, որն իրեն դուր է գալիս, արդլոք նա կարողանո՞ւմ զսպել իրեն և չվերցնել և չվերցնել նրանից ավելի, կամ, երբ մասերի (բաժանված) ինչ-որ բան են առաջարկում, չի՞ ջանում նա արդյոք վերցնել մեծ կտորը, իսկ մյուսին Թողնել փոքրը: Քանգի պատաՀում է, որ մեկը չի ամաչում նույնիսկ երկարել ձեռքը և փոքր կտորը դնել եղբորը, իսկ մեծը վերցնել իրեն: Ի՞նչ տարբերու֊ Թյուն կարող է լինել մեծ կտորի և փոքրի միջև: Արդյոք մե<sup>∞</sup>ծ է այն: Եվ նման անկարևոր բանի Համար այդպիսի մեկը վիրավորում է իր եղբորը և մեղանչում է:

Նա պետը է նմանապես նկատի՝ արդլոք կարո՞ղ է գսպել իրեն բացում ուտեստներից և դրանց Հանդիպելիս չտրվել չատակերության, ինչպես դա երբեմն պատաՀում է: (Նմանա֊ պես նա պետք է նկատի)՝ պաՀո՞ւմ է իրեն Հանդդնությունից և չի՞ տրտմում արդլոք, երբ տեսնում է, որ մլուս եղբորը գե֊ րադասում են իրենից և առավել նրա մասին են Հոգում: Եվ, եթե տեսնում է, որ մեկը չափազանց ազատ է վարվում ուրիչ֊ ների Հետ, կամ չատ է խոսում, կամ ինչ-որ անպարկեչտ բան է անում, արդլոք չի՞ Հետևում և չի՞ դատում նրան, Թե՞ չի Հոգում այդ մասին և ուչադրություն չի դարձնում դրա վրա, այլ առավել նայում է երկյուղածներին և ջանասերներին: Եվ ջանո՞ւմ է արդլոք նա վարվել այնպես, ինչպես որ ասում են աբբա Անտոնի մասին, որը, երբ ալցելում էր որևէ մեկին, ապա նկատում էր միայն այն, ինչ լավ բան որ յուրաքանչյու~ րը ուներ, փոխառնում էր այն նրանից և յուրացնում էր իրեն: Մեկից ընդօրինակում էր Հեղություն, մյուսից՝ խոնարՀություն, մեկ ուրիչից՝ լռություն, և այդպիսով իր մեջ էր Համա֊ տեղում նրանցից յուրաքանչյուրի առաքինությունը: Այդ֊ պես պետք է վարվենք և մենք, և այդ բանի Համար այցելենք միմյանց, իսկ երբ վերադառնում ենք մեր խցերը, պետք է քն֊ նենը մեզ, Թե ինչից օգուտ ստացանը և ինչից՝ վնաս։ Եվ ին֊ չից որ պաՀպանվել ենք, դրա Համար պետք է դոՀություն Հայտնենը Աստծուն, որ պաՀպանել է մեզ վնասից, իսկ ին֊ չում որ մեղանչել ենք, պետք է գղջանք, լացենք և ողբանք մեր Հոդեվիճակի Համար: Քանդի ամեն ոք վնաս կամ օգուտ ստանում է իր իսկ Հոդեվիճակից, և ոչ ոք չի կարող վնասել նրան, սակայն եթե մենք վնաս կրում ենք էլ, ապա այդ վնասր առաջ է գալիս մեր իսկ Հոդեվիճակից, քանգի ամեն մի գործից, ինչպես ես ձեզ միչտ ասում եմ, եթե կամենանաք,

կարող ենք և՛ օգուտ ստանալ, և՛ վնաս: Եվ մի օրինակ ասեմ ձեզ, որպեսգի դուք Համոզվեք, որ դա իրոք այդպես է: Են-Թադրենը, ինչ-որ մեկին վիճակվել է դիչերը կանդնել ինչ-որ վայրում. չեմ ասում, որ նա վանական է, այլ քաղաքի բնա֊ կիչներից մեկը։ Եվ (աՀա) նրա կողքով անցնում են երեք մարդ: Մեկը մտածում է նրա մասին, որ նա սպասում է մեկին, որպեսգի գնա և չնություն գործի, մյուսը մտածում է, որ նա գող է, իսկ երրորդը մտածում է, որ նա մոտակա տնից կանչել է իր ընկերոջը և սպասում է, որպեսգի նրա Հետ միա֊ սին գնան եկեղեցի աղոԹելու: ԱՀա այս երեքը տեսան միևնույն մարդուն, միևնույն տեղում, սակայն այս երեքը միևնույն բանը չխորՀեցին նրա մասին, այլ մեկը մտածեց մի բան, մյուսը՝ մի ուրիչ բան, երրորդը՝ մի այլ բան, և ակնՀայտ է, որ յուրաքանչյուրն իր Հոդեվիճակի Համեմատ: Ինչպես որ դառնամաղձ և Հյուծված մարմինները ամեն մի կերակուր, որ րնդունում են, վերածում են վատ Հյութերի, թեկուզև կերակուրը օգտակար լինի. սակայն պատճառը կայանում է ոչ Թե կերակրի մեջ, այլ՝ մարմնի Հյուծվածության, որն անՀրաժեչտությունից է այդպես գործում և փոխում է կերակուրը՝ իր անորակության Համեմատ: Այդպես էլ այն Հոդին, որ չար սո֊ վորություն ունի, վնաս է կրում ամեն մի բանից, թեկուգև այդ բանը օգտակար լինի, Հոգին վնասվում է դրանից: Պատկերացրու մեղրով մի անոթ. եթե մեկը նրա մե) մի փոքր օչինդը լցնի, ապա չի՞ փչացնի անոԹի մե》 եղած այդ փոքրիկ մեղրը և այն ամբողջովին չի՞ դառնացնի: Մենք էլ ենք, այդպես վարվում. խառնում ենք մի փոքր մեր սեփական դառնությունից և ոչնչացնում ենք մերձավորի բարին՝ նայե֊ լով նրան՝ մեր Հոդեվիճակի Համեմատ, և խեղաԹյուրելով այն՝ րստ մեր սեփական չարաբարոլության: Իսկ ով բարի բարջ ունի, նման է նրան, ով ունի առողջ կամ բարեՀյութ մարմին.

եթե նա անգամ իսկ վնասակար բան ուտի, ապա այն, իր մարմնի վիճակի Համեմատ, նրա Համար կվերածվի լավ Հլութերի, և այդ անպիտան կերակուրը նրան չի վնասի, որով-Հետև, ինչպես ես ասացի, նրա մարմինը բարեՀլուԹ է և, իր լավորակության Համեմատ, մարսում է կերակուրը: Եվ ինչպես որ մենք ասացինք առաջինի մասին, որ այն իր վատ վիճակի Համեմատ և լավ կերակուրն է վերածում վատ Հյութերի, այդպես և սա, ըստ իր մարմնի լավորակության, և վատ կերակուրն է վերածում լավ Հյութերի: Ձեղ մի օրինակ ասեմ, որ դուք սա Հասկանաք: Վարագր ունի բավականին բարեՀյութ մարմին, իսկ նրա կերակուրը կազմում են կեղևը, խուրմայի կորիգը, կաղինը և լոռատիղմը. բայց, քանի որ նրա մարմինը բարեՀլուԹ է, ապա նա և ալսպիսի կերակուրն է փո֊ խարկում լավ Հլութերի: Ալդպես և մենը, եթե ունենը բարի բարք և դտնվում ենք լավ Հոդեվիճակում, ապա կարող ենք, ինչպես ես առաջուց ասացի, ամեն ինչից օգուտ քաղել, Թեկուղև այդ բաներն այնքան էլ օգտակար չլինեն: Եվ լավ է ասել Իմաստունը. «Խելացի մարդն ինջն է ուղղում իր րնթագրը» (Առակ. 15; 21), և մի ուրիչ տեղ էլ. «Անդդամը **Հակառակ է ամեն ինչի»** (Առակ. 14; 7):

Լսեցի ես մի եղբոր մասին, որ երբ նա այցելում էր եղբայրներից որևէ մեկին և տեսնում էր նրա խուցը անմաջուր և ԹափԹված, ապա ասում էր ինջնիրեն. «Երանելի է այս եղբայրը, որ մի կողմ է Թողել երկրավոր ամեն մի Հոգս և այդպես իր ամբողջ միտքը Հառել է դեպի վեր, այնպես որ ժամանակ չի նույնիսկ իր խուցը կարգի բերել»: Նմանապես, երբ այցելում էր մեկ ուրիչին և տեսնում էր նրա խուցը կարգի բերված, ավլած և մաջուր, ապա դարձյալ ասում էր ինջնիրեն. «Ինչպես որ այս եղբոր Հոգին է մաջուր, այդպես էլ

նրա Հոգու վիճակին»: Եվ նա երբեք ոչ մեկի մասին չէր ասում, Թե՝ այս եղբայրը ծույլ է, կամ՝ սա փառասեր է, այլ, ըստ իր բարի Հոգեվիճակի, օգուտ էր քաղում յուրաքանչյուրից: Բարերարն Աստված Թող չնորհի մեզ բարի Հոգեվիձակ, որպեսզի մենք ևս կարողանանք օգուտ քաղել յուրաքանչյուրից և երբեք չնկատել մերձավորի ԹերուԹյունները:
Իսկ եԹե մենք, ըստ մեր սեփական մեղսավորուԹյան,
նկատում էլ ենք կամ ենԹադրում դրանք, ապա իսկույն
վերածենք մեր խորՀուրդը բարի մտքերի: Քանզի, եԹե մարդը չնկատի մերձավորի ԹերուԹյունները, ապա, Աստծո
օգնուԹյամբ, նրա մեջ կծնվի բարեդԹուԹյուն, որը Հաձելի է
Աստծուն: Քանզի Նրան է վայել փառք, պատիվ և երկրպադուԹյուն Հավիտյանս Հավիտենից: Ամեն:

## ՎԱՆՔԻ ԱՌԱՋՆՈՐԴՆԵՐԻՆ ԵՎ ԱՇԱԿԵՐՏՆԵՐԻՆ. ԻՆՉՊԵՍ ՊԵՏՔ Է ԱՌԱՋՆՈՐԴԵԼ ԵՂԲԱՅՐՆԵՐԻՆ ԵՎ ԻՆՉՊԵՍ ՀՆԱԶԱՆԴՎԵԼ ԱՌԱՋՆՈՐԴՆԵՐԻՆ

17-րդ ուսուցում

ԵԹե դու եղբայրների առաջնորդ ես, Հոգ տար նրանց մասին սրտի խոնարՀությամբ և ներողամտությամբ՝ խրատվելով և ուսուդանելով առաջինությունները գործով և խոսքով, առավելապես գործով, որովՀետև օրինակը խոսքից ավելի ներգործուն է և ազդեցիկ: ԵԹե կարող ես, օրինակ եղիր նրանց Համար նաև մարմնավոր ձգնությունների մե), իսկ եթե տկար ես, ապա՝ բարի Հոդեվիճակով և առաջյայի կողմից Թվարկված Հոդու պտուղներով՝ սիրով, ուրախությամբ, խաղաղությամբ, երկայնամտությամբ, ողորմածությամբ, դթասրտությամբ, Հավատով, Հեղությամբ և ժուժկալությամբ (Գաղ. 5; 22-23): Իսկ կատարված դանցանքների Համար չատ մի՛ դժգոՀիր, այլ, առանց խռովվելու, ցույց տուր գանցանքից առա) եկող վնասը: ԵԹե պետը է Հանդիմանել, ապա ուչադրություն դարձրու նրա դեմքին և ընտրիր Հարմար ժամանակ: Խիստ մի՛ պատժիր փոքր դանցանքների Համար, կարծես Թե դու ինքդ կատարյալ արդար ես, և Հաճախակի մի՛ Հանդիմանիր, քանդի դա ճնչող է, և Հանդիմանության Հանդեպ սովորությունից առա) է գալիս անդգա֊ յություն և անտարբերություն։ Մի՛ Հրամայիր իչխանաբար, այլ՝ խոնարՀաբար կարծես խրատելով եղբորը, քանգի այդպիսի խոսքը դյուրընկալելի է լինում, առավել ուժգին է Համոգում և Հանգստացնում է մերձավորին:

Իսկ խուովության ժամանակ, երբ եղբայրը քեզ Հակառակվում է, զսպի՛ր լեզուդ, որպեսզի բնավ ոչինչ չասես բարկությամբ, և թույլ մի՛ տուր, որ սիրտդ բարձրամտի նրա Հանդեպ, այլ Հիչի՛ր, որ նա քո եղբայրն է, Քրիստոսի անդամը և Աստծո պատկերը, որ փորձվում է մեր ընդՀանուր թշնամու կողմից:

Կարեկզի՛ր նրան, որպեսզի սատանան, խոզելով նրան դլուրաբորբոքությամբ, չգերի նրան և չսպանի Հիչաչարությամբ, և որպեսզի մեր անուչադրությունից չկործանվի Հոգին, որի Համար Քրիստոս մեռավ: Հիչի՛ր, որ դու էլ ես Հաղթվում բարկության կրքից և, քո սեփական տկարությունից դատելով, կարեկցա՛նք ունեցիր եղբորդ Հանդեպ, գոՀացի՛ր, որ առիԹ ես գտել ուրիչին ներելու, որպեսգի դու ևս ներում գտնես Աստծուց քո մեծ և բազմաթիվ մեղանչումների Համար, քանգի ասված է. «Ներեցե՛ջ և ներում պիտի դտնեջ» (Ղուկ. 6; 37): Մի՞թե կարծում ես, որ ջո եղբալրը վնաս է կրում ջո երկալնամտությունից։ Բայց առաջյալը պատվիրում է բարիով ՀաղԹել չարին, այլ ոչ Թե չարով՝ բարուն (Հռմ. 12; 21): Եվ Հայրերն են ասում. «ԵԹե դու ուրիչին նկատողություն անելիս տարվում ես բարկությամբ, ապա դու լոկ քո սեփական կիրքն ես սնում, իսկ ոչ մի խելամիտ մարդ չի քանդում իր տունը նրա Համար, որպեսգի կառուցի մերձավորինը: Իսկ եթե խռովջը չարունակվի, ապա ստիպի՛ր սրտիդ և աղոթիր՝ ասելով. «Ողորմած և մարդասեր Աստված, որ Քո անձառելի բարությամբ ստեղծեցիր մեց ոչնչից, որպեսցի վայելենը Քո բարիըները, և Քո Միածին Որդու՝ մեր Փրկչի Արյամբ կանչեցիր մեզ՝ Քո պատվիրաններից խոտորվածներիս, արի՛ և այժմ, օգնի՛ր մեր տկարությանը. և ինչպես որ երբեմն սաստեցիր ալեկոծվող ծովը, այդպես և այժմ սաստի՛ր մեր սր֊ տերի խռովջը, որպեսզի միաժամանակ չգրկվես մեր երկուսից՝ քո գավակներից, որ մեռած ենք մեղջով, և որպեսգի չասես մեզ. «Ի՞նչ օգուտ ունես Իմ արյունից, եԹե ապականուԹյան գբի մեջ ես Թաղված» (Սղմ. 29; 10), և «Ճչմարիտ եմ ասում, որ ձեզ չեմ ճանաչում» (Մատթ. 25; 10), որովՀետև մեր ճրագները Հանգչել են յուղի պակասից»: Եվ այս աղոթեքից Հետո, երբ սիրտդ Հանդարտվի, այնժամ արդեն կարող ես խելամտորեն և սրտի խո֊ նարՀությամբ, ըստ առաջելական պատվիրանի, Հանդիմանել,

սպառնալ, Հորդորել և կարեկցանքով բժշկել և ուղղել եղբորը, որպես «տկար անդամի» (Գաղ. 6; 12, Տիմ. 4; 2)։ Քանզի այն-ժամ և եղբայրը, դիտակցելով իր խստասրտությունը, կընդունի քո խրատը Հավատով, և դու քո (սեփական) խաղաղությամբ կխաղաղեցնես նրա սիրտը։ Այսպես ուրեմն, Թող ոչինչ չբաժանի քեզ Քրիստոսի սուրբ պատվիրանից. «Սովորեցե՛ք Ինձնից, որ Հեզ եմ և սրտով՝ խոնարՀ» (Մատթ. 11; 29), քանզի ամենից առաջ մեզ պետք է Հոգ տանել խաղաղ Հոդեվիճակի մասին այնպես, որ նույնիսկ արդարացի պատրվակների տակ, կամ Հանուն պատվիրանների բնավ չխռովվի մեր սիրտը, այն Համողմամբ, որ մենք բոլոր պատվիրանները ջանում ենք կատարել Հենց Հանուն սիրո և սրտի մաքրության։ Նման ձևով խրատելով եղբորդ՝ դու նույնպես կլսես այս ձայնը. «Եթե անարդի միջից դուրս Հանես պատվականը, կլինես ինչպես Իմ բերանը» (Երեմ. 15; 19)։

ԵԹե դու դանվում ես Հնազանդության մեջ, ապա երբեք մի՛ Հավատա քո սրտին, քանգի այն կուրացած է հին մարդու կրքերով: Ոչ մի բանում մի՛ Հետևիր քո դատողությանը և ինքդ քեղ ոչինչ մի՛ նչանակիր՝ առանց խորՀուրդ Հարցնելու: Մի՛ մտածիր և մի՛ կարծիր, որ դու քո ուսուցչից ավելի լավն ու արդար ես, և մի՛ քննիր նրա դործերը, այլապես դու Հաճախ կարող ես խաբվել և ընկնել փորձության մեջ. քանդի դա սատանայի խաբկանք է, որը ցանկանում է արդելք Հանդիսանալ Հավատով կատարվող Հնազանդությանը և զրկել մեղ սրանից եկող ամուր և Հաստատուն փրկությունից: Այդպես վարվելով՝ դու կՀնազանդվես Հանդիստ և անվտանդ, և չես մոլորվի մեր Հայրերի ճանապարհից:

Բռնադատի՛ր ջեզ և մերժի՛ր կամքը ամեն ինչում, և Քրիստոսի չնորՀով, ուսուցման միջոցով, կամքը Հատելու սովո֊ րություն ձեռք կբերես, և Հետո կսկսես այդ անել առանց բռնադատման և վչտերի. և դուրս կդա, որ ամեն բան կլինի այն֊ պես, ինչպես դո՛ւ ես ուղում. մի՛ փափադիր, որ ամեն բան լինի այնպես, ինչպես որ դու ես ուղում, այլ փափադիր, որ այն լինի այնպես, ինչպես որ պետք է լինի, և այդպիսով խաղաղություն կունենաս ամենքի Հետ։ Ի դեպ, սա (վերաբերում է) այն պարադային, որտեղ չկա դանցանք Աստծո և Հայրերի պատվիրանների դեմ։ Ջանա՛ ամեն ինչում մեղադրել ինքդ քեզ և խելամտուրե՛ն կատարիր քեղ ոչինչ Համարելու (պատվիրանը)։ Եվ Հավատա, որ ինչ որ պատաՀում է մեղ Հետ, մինչև իսկ ամենափոքրը, լինում է Աստծո նախախնամությամբ, և այդ ժամ դու առանց խռովջի կկրես քեղ վրա եկած ամեն բան։

Հավատա, որ անարդանքը և նախատինքը Հոդուդ Հպարտությունը բուժող դեղամիջոցներ են, և աղոթի՛ր քեզ նախա֊ տողների Համար, որպես Հոգուդ ճչմարիտ բժիչկների, Համողված լինելով, որ նա, ով ատում է անարգանքը, ատում է խոնար-Հությունը, և ով խուսափում է իրեն տրտմեցնողներից, նա փախչում է Հեղությունից: Մի՛ ցանկացիր իմանալ մերձավորիդ *թերությունները և մի՛ ընդունիր նրա Հանդեպ կասկածներ,* որոնը Թչնամին է քեղ ներչնչում. իսկ եԹե դրանը առաջանում էլ են քո մեջ, ըստ մեր մեղանչականության, աչխատի՛ր դրանք վերածել բարի մտքերի: ԳոՀությո՛ւն Հայտնիր ամեն ինչի Համար և ձեռը բեր բարեգԹություն և սուրբ սեր: Ամենից առաջ ամենքս ամեն ինչում պաՀպանենք մեր խիղճը՝ Աստծո, մերձավորի և իրերի նկատմամբ, և նախքան ինչ-որ բան ասելը կամ անելը, փորձենը՝ Համապատասխա՞ն է արդլոք այն Աստծո կամբին. և ապա նոր, աղոթելով, ասենք կամ անենք այն, և Աստծո առջև դնենք մեր տկարությունը, և Նրա բարեգթությու֊ նր մեզ կօգնի ամեն ինչում, քանզի Նրան է վայել փառք, պատիվ և երկրպագություն Հավիտյանս Հավիտենից: Ամեն:

### ԵՂԲՈՐԸ, ՈՐ ԳՏՆՎՈՒՄ Է ՏՆՏԵՍԱԿԱՆ ԾԱՌԱՅՈՒԹՅԱՆ ՄԵՋ

18 -րդ ուսուցում

ապա բնավ մի՛ կապվիր իրերին և չափազանց Հոգածություն մի՛ ցուցաբերիր նրանց նկատմամբ, սակայն մի՛ էլ արՀամարՀիր դրանը, իբր անկարևոր են և չնչին: Իսկ երբ մեկը ուղում է քե֊ դանից, տո՛ւր, եթե նա պատաՀաբար կամ անփութությունից կոտրի կամ կորցնի այն, մի՛ վչտացիր: (Ի դեպ) դու պետք է այդ֊ պես վարվես ո՛չ Թե վանական գույքի Հանդեպ անՀոգուԹյունից կամ անտարբերությունից, քանցի դու պարտավոր ես քո ամ֊ բող) ուժով և ամենայն )անադրությամբ Հոդ տանել նրանց մասին, այլ՝ խռովջից և վեճերից ջեզ Հեռու պաՀելու ցանկությունից՝ Աստծո առջև մչտապես ներկալացնելով քո ուժգին ձիգն ու ջանքը: Սրան դու կարող ես Հասնել միալն այն ժամանակ, երբ վանական գույքը կանօրինես՝ ո՛չ որպես քո սեփականը, այլ՝ որպես Աստծուն ընծայաբերված և լոկ քո Հոգացությանը վստաՀված: Քանգի առաջինը մեզ տրամադրում է լոկ այն բանին, որ կիրը չտածենը (իրերի Հանդեպ) և չկապվենը նրանց, իսկ երկրորդը՝ այն բանին, որ չարՀամարՀենը նրանց: Իսկ եթե դու այս նպատակը չունես քո առջև, ապա վստա՛Հ եղիր, որ չես դա֊ դարի ենԹարկվել խռովքի՝ խռովելով և՛ քեղ, և՛ ուրիչներին:

Հարց. Իմ միտքը ցնծում է այս խոսքերից և ցանկանում է, որպեսզի դա այդպես լինի, սակայն ինչո՞ւ եմ ես անպատրաստ դտնվում Հարկ եղած դեպքում:

Պատ. Որով հետև մշտապես չես վարժվում դրանում: ԵԹե ուզում ես ունենալ այդ խոր հուրդները (ան Հրաժեշտ) պահին, ապա մշտապե՛ս վարժվիր դրանցում, մշտապե՛ս հետևիր դրանց, և Հավատում եմ Աստծուն, որ դու կառաջադիմես: ԱղոԹքը միաձուլի՛ր Սուրբ Գրքի ուսուցմանը: Հիվանդներին սիրաչահիր՝

գլխավորը այն բանի Համար, որպեսզի դրա միջոցով ձեռք բերես գթասրտություն, ինչպես որ Հաճախ եմ ասել. ընդսմին, երբ մի օր էլ դու Հիվանդանաս, ապա Աստված մի մարդ կՀանի, որը կծառայի քեզ, քանզի Նա՛ ասաց. **«Ինչ չափով, որ չափում** եջ, նույն չափով կչափվի և ձեղ Համար» (Մատթ. 7; 2)։ Իսկ եթե ջանում ես կատարել գործը՝ ըստ քո կարողության և խղճի, ապա պետը է իմանաս և Հավաստիացնես ըեզ, որ դու տակավին չես ըմբռնել ճչմարիտ ճանապարՀը. այդ իսկ պատճառով պարտավոր ես առանց խռովքի և վչտերի, այլ ուրախությամբ րնդունել, երբ լսես, որ դու մեղանչել ես նրանում, ինչը, քո կարծիքով, կատարել ես խղճով. քանգի նրանց դատողությամբ, ովքեր խելամիտ են քեզանից, ամեն Թերի բան ուղղվում է, իսկ լավ կատարվածը դառնում է ավելի ամուր։ Ջանա՛ առաջադի֊ մել, որպեսզի, երբ վիչտ պատաՀի՝ Թե՛ մարմնավոր, Թե՛ Հոգևոր, դու կարողանաս այն կրել առանց տրտմության, առանց նեղության և Համբերությամբ: Երբ լսես, իբր թե արել ես մի բան, որ դու չես արել, ապա մի՛ վչտացիր, այլ նույն պաՀին Հեզությամբ խոնարՀվի՛ր քեղ այդ բանն ասողի առջև՝ ասելով նրան. «Ների՛ր ինձ և աղոթի՛ր ինձ Համար», և Հետո լռիր՛, ինչպես պատվիրել են Հայրերը: Իսկ երբ նա քեց Հարցնի՝ ճիչտ է դա, Թե ոչ, այն֊ ժամ խոնարՀվիր նրա առջև խոնարՀությամբ և ասա՛ ճչմար֊ տացիորեն, Թե ինչպես է դա եղել, իսկ երբ ասես, կրկին խոնարՀվի՛ր խոնարՀությամբ՝ ասելով. «Ների՛ր ինձ և աղոթի՛ր ինձ Համար»:

Հարց. Ինչպե՞ս վարվեմ. ես միչտ չէ, որ լինում եմ միևնույն տրամադրության մեջ (Հոդեվիճակում) եղբայրների Հետ Հանդիպելիս:

Պատ. Դու դեռ չես կարող լինել միևնույն տրամադրության մեջ եղբայրների Հետ Հանդիպելիս, սակայն աչխատիր չդայ-Թակղվել ինչ-որ բանում, ոչ ոքի չդատել, չնախատել, չՀետևել

եղբոր խոսքերին, գործերին կամ չարժումներին, որոնք քեղ օգուտ չեն բերում, այլ, ավելի լավ է, ջանա՛ ամեն բանից քեց խոստ ջաղել: Մի՛ գանկացիր սնափառությամբ քեղ ցույց տալ՝ ո՛չ խոսթով, ո՛չ գործով։ Չափավորությո՛ւն ձեռթ բեր կերակրի մե) և թո խոսթերում, մինչև իսկ ամենափոթը բաներում։ Իմացի՛ր, որ ով պալքար է մղում մի որևէ կրքոտ խորՀրդի դեմ կամ վչտանում է նրանից և չի խոստովանում այն, այդպիսին ինքն է ամրապնդում նրան իր դեմ, այսինքն՝ խորՀրդին ուժ է տալիս առավել ուժգին պայքարելու և տանջելու իրեն: Իսկ եթե նա սկսի պալքարել և դիմադրել իր խորՀրդին և դործի նրան Հակառակ, ապա, ինչպես մենը Հաճախ ենը խոսել, կիրքը կԹուլանա և ուժ չի ունենա ՀաղթաՀարելու նրան և տրտմություն պատճառելու նրան, և ալդպիսով, կամաց-կամաց, ճգնելով և Աստծուց օգնություն ստանալով, նա կՀաղթաՀարի Հենց բուն կիրքը։ Թող Աստված մեզ պաՀպանի բոլոր սրբերի աղոթքըներով։ Ամեն։

Հարց. Ինչո՞ւ է աբբա Պիմենն ասել, որ Աստծուց երկյուղելը, Աստծուն աղոթելը և մերձավորին բարիք անելը երեք գլխավոր առաքինություններ են:

Պատ. Այն մասին, որ պետք է վախենալ Աստծուց, ծերն ասաց այն պատճառով, որ Աստծո երկյուղը յուրաքանչյուր առաքինության նախակարապետն է, քանզի «Իմաստության սկիզբը Աստծո երկյուղն է» (Սղմ. 110; 10), և առանց Աստծո երկյուղի ոչ ոք չի կարող ո՛չ առաքինություն գործել, ո՛չ էլ մի որևէ բարիք, քանզի «Աստծո երկյուղով ամեն ոք խորչում է չարից» (Առակ. 15; 27): Իսկ այն, որ պետք է աղոթել Աստծուն, նա ասաց այն պատճառով, որ մարդն ինքն իրենով չի կարող ո՛չ առաքինություն ձեռք բերել, ո՛չ էլ մի որևէ բարիք գործել, ինչպես ես արդեն նչեցի, թեկուզ նա Աստծո երկյուղով ջանա այգ բանի Համար, քանզի առանց Աստծո օգնության ոչինչ չի կա-

տարվում: Այդպիսով, անպայման անՀրաժեշտ են և՛ մեր ջանքերը, և՛ Աստծո օգնությունը: Դրա Համար մարդ պետք է մշտապես աղոթի Աստծուն և խնդրի Նրան օգնել իրեն և աջակցել ամեն մի դործում: Իսկ մեձավորին բարիք անելը սիրո դործ է: Քանի որ Աստծուց երկյուղ կրողը և Աստծուն աղոթողը օգուտ է բերում միայն ինքնիրեն, իսկ ամեն մի առաքինություն կատարելադործվում է մերձավորի Հանդեպ սիրով, դրա Համար էլ ծերն ասաց, որ պետք է բարիք անել մերձավորին: Եվ այսպես, ով վախենում է Աստծուց և աղոթում է Նրան, նա պետք է օդուտ բերի նաև մերձավորին և բարիք անի նրան, քանդի սա, ինչպես ես ասացի, սեր է, որը Հանդիսանում է առաքինությունաների կատարելությունը, ինչպես որ ասում է սուրբ առաքյալը (Հռմ. 13; 10): Մեր Աստծուն փա՜ռք Հավիտյանս: Ամեն:

#### ՉԱՆԱՉԱՆ. ՀԱՄԱՌՈՏ ԱՍՈՒՅԹՆԵՐ

19 -րդ ուսուցում

Աբբա Դորոթեոսն ասում էր, որ ով ապավինում է իր մտքին կամ իր դատողությանը, նրա Համար անՀնար է Հնագանդվել կամ Հետևել մերձավորի բարի դործին:

Ասում էր նաև՝ լինելով կրքոտ՝ մենք բնավ չպետք է Հավա֊ տանք մեր սրտին, քանդի ծուռ կանոնը և ուղիդն է ծռում:

Ասում էր նաև՝ եթե մեկը չարՀամարՀի բոլոր իրերը, փառքը և մարմնավոր Հանգիստը, դրա Հետ մեկտեղ նաև ինքնարդարացումը, նա չի կարող մերժել իր ցանկությունները, ո՛չ ձերբազատվել զայրութից և վչտից, ո՛չ էլ Հանգստացնել մերձավորին:

Ասում էր նաև՝ մեծ գործ չէ չդատելը կամ կարեկցելը նրան, ով գտնվում է վչտի մեջ և ենթարկվում է քեզ, այլ մեծ է՝ չդատելը նրան, ով քեզ Հակաճառում է, վրեժխնդիր չլինել՝ կրքից մղված, չՀամաձայնվել նրան դատողների Հետ և ուրախա֊ նալ քեղանից դերադասելիի Հետ:

Դարձյալ ասաց. մերձավորից սեր մի՛ պաՀանջիր, քանզի (այն) պաՀանջողը խուովվում է, եթե այն չի ստանում. ավելի լավ է, դու ի՛նքդ սեր ցուցաբերիր մերձավորի Հանդեպ և կխաղաղվես, և այդպիսով նաև մերձավորի մեջ սեր կարթնացնես քո Հանդեպ:

Դարձյալ ասաց. ով Աստծուն Հաճելի գործ է անում, նրան վրա անպայման փորձություն կՀասնի, քանզի ամեն մի բարի գործին կամ նախորդում է, կամ Հետևում է փորձությունը. ամեն մի գործ, որ արվում է Հանուն Աստծո, չի կարող ամուր լինել, եթե փորձված չլինի փորձությամբ:

Դարձյալ ասաց. ոչինչ այնպես սերտորեն չի միավորում մարդկանց իրար Հետ, որջան այն, երբ նրանջ ուրախանում են միևնույն բանում և ունեն միևնույն մտածելակերպը:

Դարձյալ ասաց. մերձավորի տվածը չարՀամարՀելը խոնար-Հության գործ է, և պետք է այն ընդունել դոՀունակությամբ, Թեկուդև այն լինի փոքր և աննչան:

Դարձյալ ասաց. եթե մի որևէ գործ ինձ պատահի, ապա ինձ ավելի Հաձելի է վարվել ըստ մերձավորի խորհրդի, թեկուզև նրա խորհրդով փչացնեմ այն, քան թե լավ կատարեմ գործը՝ Հետևելով իմ կամքին:

Դարձյալ ասաց. ամեն մի դործի մեջ լավ է, որ ինքը Հոդ տանես այն փոքրի մասին, ինչի կարիքը որ ունես, քանդի օդտակար չէ ըստ ամեն ինչում Հանդիստ լինել:

Դարձյալ ասաց. ինչ գործ որ ինձ պատաՀել է, ես երբեք չեմ ցանկացել ինձ պաչտպանել մարդկային իմաստությամբ. այլ ինչ էլ որ լինի, ես միչտ այն կատարում եմ ըստ իմ կարողության և ամեն բան ներկայացնում եմ Աստծուն:

Դարձյալ ասաց. ով չունի իր կամքը, նա մչտապես կատա-

րում է իր (ցանկությունը): Քանի որ այդպիսին չունի իր ցանկությունը, ապա ինչ էլ որ պատահում է նրան, նա ամեն ինչից գոհ է մնում, և այսպես պարզվում է, որ նա մչտապես կատարում է իր ցանկությունը, քանզի նա չի փափագում, որ գործերը կատարվեն այնպես, ինչպես որ ինքն է ուզում, այլ ուզում է, որ դրանք լինեն այնպես, ինչպես որ պետք է լինեն:

Դարձյալ ասաց. պատչաճ չէ, երբ որևէ մեկը ուղղում է իր եղբորը Հենց այն պաՀին, երբ նա մեղանչում է իր դեմ, ասենք ուրիչ ժամանակ ևս նա չպետք է վրեժխնդիր լինի իր Համար:

Ասում էր նաև. Աստծո սերը զորեղ է բնական սիրուց:

Ասում էր նաև. չարիք մի՛ գործիր նույնիսկ կատակով, քանզի պատաՀում է, որ մեկը սկզբից չարիք է գործում կատակով, իսկ Հետո, չուզենալով, տարվում է դրանով:

Ասում էր նաև. չպետք է բաղձալ ազատվել կրքից՝ լոկ նրանից առաջ եկող վչտերից խուսափելու Համար, այլ՝ նրա Հանդեպ կատարյալ ատելությունից, ինչպես որ ասված է. «Կատարյալ ատելությամբ ատեցի նրանց, և նրանք թշնամի եղան ինձ» (Սդմ. 138; 22):

Ասում էր նաև. անՀնար է, որ որևէ մեկը գայրանա մերձավորի վրա, եթե նրա սիրտը նախ չբարձրամտի նրա Հանդեպ, եթե նա չնսեմացնի նրան և իրեն չՀամարի նրանից բարձր:

Ասում էր նաև. նչանը այն բանի, որ ինչ-որ մեկը Հոժարակամորեն է գործագրում իր կիրքը, Հանդիսանում է իր խռովքը այն պահին, երբ նրան Հանդիմանում կամ ուղղում են այդ բանում: Իսկ առանց խռովքի ընդունել Հանդիմանությունը, այսինքն՝ խրատը, նչան է այն բանի, որ նա պարտվել է կրքից կամ գործել է այն անդիտությունից: Մեր Աստծուն վայել է փառք Հավիտյանս Հավիտենից: Ամեն:

## ՍՈՒՐԲ ԳՐԻԳՈՐ ԱՍՏՎԱԾԱԲԱՆԻ ՈՐՈՇ ԱՍՈՒՅԹՆԵՐԻ ԲԱՑԱՏՐՈՒԹՅՈՒՆԸ, ՈՐՈՆՔ ԵՐԳՎՈՒՄ ԵՆ ՇԱՐԱԿԱՆՆԵՐՈՒՄ Ս. ՋԱՏԿԻ ԺԱՄԱՆԱԿ

20-րդ ուսուցում

Ախորժելի է ինձ խոսել ձեզ Հետ, Թեկուգ մի փոքր, երգեցողության մասին, որ մենք երգում ենք, որպեսզի դուք սքանչա֊ նաք ոչ միայն երաժչտությամբ, այլև ձեր միտքը Հավասարա֊ չափ բոցավառվի խոսքերի ուժով: Այսպիսով, ի՞նչ էինք մենք նոր երգում. «Հարության օր է. (գոՀ) մատուցենը ինքներս մեց»: Հնում իսրալելացիների որդիները տոների կամ Հանդիսությունների ժամանակ Աստծուն ընծաներ էին նվիրաբերում օրենքի Համաձայն, այսինքն՝ ողջակեղի դոՀեր, երախայրի և այլն: Այդ պատճառով էլ սբ. Գրիգորը մեզ ուսուցանում է նրանց նման կատարել Տիրո) տոնը և ոգևորում է մեզ՝ ասելով. «Հարության տոն է, Աստվածային Հադիսության օր է, Քրիստոսի Չատիկի օր»: Ի՞նչ է նչանակում Քրիստոսի Չատիկ: Չատիկ կատարեցին իսրայելացիների որդիները, երբ դուրս եկան Եգիպտոսից. իսկ այժմ Զատիկը, որի տոնակատար֊ մանը մեզ մղում է սբ. Գրիգորը, կատարում է Հոգին, որը դուրս է եկել մտավոր Եգիպտոսից, այսինըն՝ մեղջից: Քանզի երբ Հոգին մեղքից անցնում է առաքինության, այնժամ նա կատա֊ րում է Տիրոջ Պասեքը, ինչպես ասել է Եվագրոսը. «Տիրոջ Չատիկը անցում է չարից (դեպի բարին)»: Այսպես ուրեմն, այժմ Տիրո) Չատիկն է, լուսավոր տոնի օր է, Հարության օրը Քրիստոսի, Ով մեղջը խաչափալտին գամեց, մեղ Համար մեռավ և Հարություն առավ: Մենք ևս Տիրո)ը նվիրաբերենը ընծաներ, գոՀեր, ողջակեզներ, սակայն ոչ անբան անասուններ, որոնց Քրիստոսը չի ցանկանում, քանգի անբանների «**գոՀերն ու** րնծաները Հաճելի չեղան Քեզ, և ողջակեզ և մեղայագին չպա֊

Հանջեցիր» (Սղմ. 39; 7): Եվ Եսային է ասում. «Իմ ինչի՞ն են պետք ձեր բազմաթիվ զոհերը,» -ասում է Տերը (Ես. 1; 11): Բայց քանի որ Աստծո Գառը մորթվեց մեզ Համար, առաքյալի խոսքի Համաձայն, որ ասաց. «Քրիստոս՝ մեր զատիկը մորթ-վեց» (Ա Կորնթ. 5; 7), որպեսզի վերցնի աշխարհի մեղջը՝ անեծք դառնալով մեզ Համար (Գաղ. 3; 13), ինչպես գրված է՝ «անիծ-յալ է այն մարդը, որ կախված է փայտից» (Բ Օրին. 21; 23), մեզ վերստին գնեց օրենքի անեծքից, որպեսզի մենք որդեգրու-թյուն ընդունենք (Գաղ. 3; 13, 4; 5), ապա մենք ևս պետք է նվիրաբերենք Նրան աստվածահանո ընծա։

Իսկ ինչպիսի՞ ընծա կամ գոՀ պետք է նվիրաբերենք Քրիստոսին Հարության օրը, որպեսգի այն Հաձելի լինի Նրան, քանի որ Նա չի ուզում անբան անասունների գոՀաբերումը: Նույն սուրբը նաև այդ է մեզ ուսուցանում, քանգի ասելով՝ «Հարության օր է», նա ավելացնում է. «ԶոՀ մատուցենք ինըներս մեզ»: Այդպես և առաջլայն է ասում. **«Պատրաստեցեջ** ձեր մարմինները որպես գոՀ կենդանի, սուրբ, աստվածաՀաձո. այդ է ձեր բանական պաչտամունքը» (Հռոմ. 12; 1): Իսկ ինչպե՞ս մենը պետը է մեր մարմինները Աստծուն կենդանի և սուրբ գոՀ մատուցենը. այլևս չկատարելով մեր մարմնի կամքը և մեր խորՀուրդները (Եփս. 2; 2), այլ ընթեանալով Հոդով և մարմնի ցանկությունները չկատարելով (Գաղ. 5; 16), քանգի սա նչանա֊ կում է՝ սպանել մեր երկրավոր ցանկությունները (Կող. 3; 5)։ Սա էլ և կոչվում է կենդանի դոՀ, սուրբ և աստվածաՀաձո։ Իսկ ին֊ չո՞ւ է սա կոչվում կենդանի գոՀ։ ՈրովՀետև գոՀ մատուցվող անբան (անասունը), երբ մորԹվում է, մեռնում է, իսկ սրբերը, իրենը իրենց գոՀ մատուցելով Աստծուն, ամեն օր կենդանի մորթվում են, ինչպես ասում է Դավիթը. **«Քեղ Համար ենը մեռ**֊ նում ամեն օր. Համարվեցինը որպես ոչխար սպանդի Համար» (Սղմ. 43; 29)։ ԱՀա թե ինչ են նչանակում սուրբ Գրիգորի այս

խոսքերը՝ ընծայաբերենք ինքներս մեզ, այսինքն՝ գոՀ մատուցենը ինըներս մեզ. ամբող) օրը մաՀացնենը ինըներս մեզ, ինչպես որ սրբերն էին (սպանում իրենց) Հանուն Քրիստոսի՝ մեր Աստծո, որ մեռավ մեց Համար: Իսկ ինչպես են մաՀացնում իրենց- «չսիրելով աչխարՀր, ոչ էլ՝ ինչ որ աչխարՀի մեջ կա» (ՀովՀ. 2; 15), ինչպես ասված է ընդՀանրական ԹոԹերում, մերժելով մարմնի ցանկությունները, աչքերի ցանկությունը և ա՛յս կյանքի ամբարտավանությունը (ՀովՀ. 2; 16), այսինքն՝ Հեչտասիրությունը, արծաթասիրությունը և փառասիրությունը և, վերցնելով խաչը, Հետևեցին Քրիստոսին և խաչեցին աչխարՀը իրենց Համար և իրենց՝ աչխարՀի Համար (Գաղ. 6; 14): Այս մասին ասում է առաջլալը. «Իսկ նրանջ, որ քրիստոսեաններ են, խաչն են Հանում իրենց մարմինները՝ կրքերով և ցանկություն֊ **ներով Հանդերձ»** (Գшղ. 5; 24): ԱՀш, թե ինչպես էին սրբերը մաՀացնում իրենց: Իսկ ինչպե՞ս էին նրանք գոՀ մատուցում իրենց. ապրելով ո՛չ իրենց Համար, այլ իրենց ծառայեցնելով Աստծո պատվիրաններին, Թողնելով իրենց ցանկությունները՝ Հանուն պատվիրանների և Աստծո և մերձավորի Հանդեպ սիրո, ինչպես որ ասաց սուրբ Պետրոսը. «Ա**Հավասիկ, մենջ Թողեցինջ** ամեն բան և եկանը Քո ետևից» (Մատթ. 19; 27)։ Ի՞նչ թողեց նա: Մի՞Թե նա փող ուներ կամ ունեցվածք, ոսկի կամ արծաԹ: Նա ուներ միայն մի ցանց, այն էլ Հին, ինչպես ասում է սուրբ ՀովՀաննես Ոսկեբերանը, սակայն նա Թողեց, ինչպես Հիչատակված է, ամեն ինչ, ալսինքն՝ իր բոլոր գանկությունները, ամեն մի կապվածություն այս աչխարՀի Հետ, այնպես որ եթե նա ունենար կալվածըներ կամ Հարստություն, ապա նա միանգամայն կարՀամարՀեր և դրանթ և վերգնելով խաչը՝ կՀետևեր Քրիստոսին՝ ըստ ասվածի. «**Կենդանի եմ այսուՀետև**, բայց ոչ Թե ես, այլ իմ մեկ ապրում է Քրիստոս» (Գաղ. 2; 20): ԱՀա, Թե ինչպես էին սրբերը գոՀ մատուցում իրենց։ Նրանք

մաՀացնում էին իրենց մեջ, ինչպես ասացինը, ամեն մի ցանկու֊ թյուն և իրենց սեփական կամքը և ապրում էին միայն Քրիստոսի Համար: Ալդպես և մենք գոՀ մատուցենը ինքներս մեզ, ինչպես որ ուսուցանում է սուրբ Գրիգորը, քանգի մեզ է ցանկանում (Աստված), մենը «ամենաթանկարժեր ձեռքբերումն ենք Աստծո առջև»: Իրապես մարդը բոլոր տեսանելի արարածներից ամենաթանկարժեքն է, քանգի Արարիչը նրանց գոյացրեց Իր խոսքով՝ ասելով. «Թող լինի» այս, և «եղավ», և դարձյալ. «Թող երկիրը աձեցնի» այս և այս, և «եղավ», «Թող )րերն արտադրեն», և այլն (Ծննդ. 1; 3,11,20)։ Իսկ մարդուն Աստված ստեղծեց Իր ձեռքով և պերճացրեց նրան, իսկ մնացած ամեն ինչ դասավորեց և կարգավորեց նրան ծառայելու և Հանգստացնելու Համար, Թագավոր կարգեց նրան այս ամենի վրա և չնորՀեց նրան դրախտի քաղցրության վայելքը, իսկ որ ամենագարմա֊ նալին է, երբ մարդը գրկվեց այս ամենից իր մեղջի պատճառով, Աստված կրկին կանչեց նրան Իր Միածին Որդու Արյամբ։ Մարդն ամենաժանկարժեք ձեռքբերումն է, ինչպես ասել է սուրբը, և ոչ միայն ամենաԹանկարժեքը, այլև ամենաաստվա֊ ծակերպը, քանգի նա ասաց. «Մարդ ստեղծենք Մեր կերպարանքով ու նմանությամբ»: Եվ դարձյալ. «Աստված մարդուն ստեղծեց Իր պատկերով, Աստծո պատկերով ստեղծեց նրան, նրա դեմքին կենդանության չունչ փչեց» (Ծննդ. 1; 26-27, 2; 7): Եվ Ինքը՝ մեր Տերը, գալով մեզ մոտ, ընդունեց մարդկային կերպարանը, մարդկային մարմին և Հոդի, և մի խոսքով, ամեն բան՝ բացի մեղջից, դարձավ մարդ, այսպես ասած, դրանով մարդուն Իրեն սեփականելով և Իրենը դարձնելով: Այսպիսով, լավ և պատչաճ է ասել սուրբը, որ «մարդը ամենաԹանկագին ձեռը» բերումն է»: Հետո, առավել Հստակեցնելով, ավելացնում է. «Հատուցենը պատկերին, որ արարված է ըստ Պատկերի»: Իսկ ինչպե՞ս: Սովորե′նը այդ առաջյալից, որն ասում է. «**Մաջրե՜նջ** 

մենը մեզ մարմնի և Հոգու ամեն պղծությունից» (Բ Կորնթ. 7; 1)։ Դարձնենը մեր պատկերը մաքուր, ինչպիսին որ մենք այն րնդունել ենը, լվանանը նրան մեղջի ախտից, որպեսցի ի Հայտ գա նրա գեղեզկուԹյունը, որ шռաթինուԹյունից է ծագում: Այս գեղեզկության մասին նաև Դավիթն է աղոթում՝ ասելով. «Տե՛ր, Քո կամըով ուժ տվիր իմ վայելչությանը» (Սդմ. 28; 8): Եվ այսպես, մաքրե՛նք Աստծո պատկերը մեր մեջ, քանդի Աստված պաՀանջում է այն մեդանից այնպիսին, ինչպիսին որ մեդ պարդևել է՝ առանց արատի կամ նման բաների (Եփես. 5; 27)։ Հատուցե՛նը պատկերին, որ արարված է ըստ Պատկերի, ձանա֊ չե՛նը մեր արժանապատվությունը, ճանաչե՛նը՝ ինչպիսի՜ մեծա֊ գույն բարիքների մենք արժանացանը, Հիչե՛նը, Թե Ում պատկերով ենք ստեղծված, չմոռանա՛նք մեծագույն բարիքները, որոնը չնորՀվեցին մեց Աստծուց՝ միմիայն ըստ Նրա բարերարության, այլ ոչ թե ըստ մեր արժանիջների, գիտակցե՛նջ, որ մենը ստեղծված ենը մեզ արարող Աստծո պատկերով։ Պատվե՛նք Սկզբնապետկերը։ Չանարդե՛նք Աստծո պատկերը, ըստ որի մենը ստեղծված ենը։ Ո՞վ է այն մարդը, որ Թագավորի պատկերը նկարել ցանկանալով՝ կՀամարձակվի վատ ներկեր օգտագործել նրանում: Արդյոք նա դրանով անպատված չի՞ լի֊ նի Թագավորին և չի՞ ենԹարկվի պատժի: ԸնդՀակառակն, նա դրա Համար օգտագործում է Թանկարժեք և փայլուն ներկեր, որոնը արժանի են արքայական պատկերին,իսկ երբեմն նույնիսկ ոսկի է ավելացնում Թագավորի պատկերին և Ջանում է բոլոր արքայական գգեստները, եթե Հնարավոր է, այնպես ներկայացնել պատկերում, որ, Թագավորին բնորոչ բոլոր առանձնաՀատկությունները տեսնելով, մտածեն, որ նալում են Հենց իրեն՝ Թագավորին, Հենց բնօրինակին, քանզի պատկերը վեՀաչուը է և վայելչագեղ: Այդպես և մենը՝ Աստծո պատկերով ստեղծվածներս, չանպատվենը մեր Սկզբնապատկերը այլ

դարձնենք պատկերը անարատ և փառավոր՝ Սկզբնապատկերին արժանի: Քանզի եԹե տեսանելի և մեզ նման կրքոտ Թագավորի պատկերը անարգողը ենԹարկվում է պատժի, ապա ի՞նչ պետք է կրենք մենք՝ Աստծո պատկերը մեր մեջ արՀամարՀողներս և, ինչպես սուրբն է ասում, պատկերն անմաքուր վերադարձնողներս:

«Այդպիսով, պատվե՛նը Սկզբնապատկերը, ըմբռնե՛նը խորՀրդի գորությունը և այն, ում Համար Քրիստոս մեռավ»: Քրիստոսի մաՀվան խորՀրդի գորությունը այսպիսին է. քանի որ մենք մեղջով կորգրինը մեր մե) Աստծո պատկերը, և որով-Հետև անկման և մեդրի պատճառով դարձանը մեռյայներ, ինչպես шипւմ է шռшејшլը (Եփես. 2; 1), шպш Աստվшծ էլ, пр մшрդուն Իր պատկերով էր ստեղծել, գԹասրտուԹյուն ցուցաբերելով Իր արարածների և Իր պատկերի Հանդեպ, Հանուն մեց մարդ դարձավ և մաՀ ճաչակեց բոլորի Համար, որպեսզի մեզ՝ մեռյալ֊ ներիս, բարձրացնի դեպի կյանը, որը մենը կորցրինը մեր անՀնագանդության պատճառով։ Քանգի Նա բարձրացավ սուրբ Խաչի վրա և խաչեց մեղջը, որի պատճառով մենջ վտարվել էինը դրախտից, և «**դերեվարեց դերիներին»**, ինչպես ասված է Սուրբ Գրթում (Սդմ. 67; 19, Եփես. 4; 8)։ Ի՞նչ է նչանակում՝ «գերեվարեց գերիներին». այն, որ Ադամի գործած Հանցանքի պատճառով Թչնամին մեց գերեց և պաՀեց իր իչխանության տակ, այնպես որ մարդկային Հոգիները, դուրս գալով այնժամ մարմնից, իջնում էին դժոխը, քանի որ դրախտր փակ էր: Իսկ երբ Քրիստոս բարձրացավ սուրբ և կենարար խաչի բարձրունքը, ապա նա Իր Արյամբ ազատեց մեզ գերությունից, որով թչնամին մեզ գերել էր Հանցանքի պատճառով, այն է՝ վերստին խլեց մեզ Թչնամու ձեռքից և, այսպես ասած, մեզ Հետ դերեց՝ Հաղթելով և տապալելով մեզ գերողին, այդ իսկ պատճառով (Սուրբ Գրքում) ասվում է, որ Նա **«դերեվարեց դերիներին»:** 

Այսպիսին է խորՀրդի գորությունը. այն բանի Համար մեռավ մեզ Համար Քրիստոս, որպեսզի, ինչպես որ ասաց սուրբը, մեզ՝ մեռլայներիս, բարձրացնի դեպի կլանը: Ալդպիսով մենը ազատվեզինը դժոխքից Քրիստոսի մարդասիրությամբ, և մեզանից է կախված դրախտ գնալը, քանգի Թչնամին այլևս չի բռնադատում մեզ, ինչպես առաջ, և չի պաՀում մեզ ստրկության մեջ. միայն Թե Հոգանը մեր մասին, եղբայրնե՛ր, և պաՀենը մեզ մեղը գործելուց։ Քանզի ես նախկինում էլ եմ ձեզ բազմիցս ասել, որ ամեն մեղը, որ գործով է կատարվում վերստին մեզ գերի է դարձնում Թչնամուն, քանի որ մենք ինքներս ենք մեր Հոժար կամքով մեզ տապալում և ստրկացնում (նրան)։ Խալտառակու֊ թյո՞ւն չէ սա, և մեծ աղետ չէ՞, եթե մենք այն բանից Հետո, երբ Քրիստոս մեզ ազատեց դժոխքից Իր Արլամբ, և այն բանից Հետո, որ մենը այս ամենը լսում ենը, նորից գնանը և մեզ գցենը դժոխը: Արժանի չե՞նը նման դեպքում էլ ավելի գորեղ և դաժա֊ նագույն տան)անքների։ Մարդասերն Աստված Թող ողորմի մեդ և ուչիմություն չնորՀի մեզ, որպեսզի մենը կարողանանը ըմբռնել այս ամենը և օգնել ինքներս մեզ, որպեսզի ձեռը բերենը գոնե մի փոքր ողորմություն:

#### ՍՈՒԲ ԳՐԻԳՈՐԻ ԱՍՈՒՅԹՆԵՐԻ ՄԵԿՆՈՒԹՅՈՒՆԸ ՍՈՒՐԲ ՄԱՐՏԻՐՈՄԵՒԻ ՄԱՄԵՆ

21 -րդ псипедпей

Լավ է, եղբալընե՛ր երգել սուրբ Աստվածակիրների խոսջերը, որովՀետև նրանը միչտ և ամենուր ջանում են լուսավորել մեր Հոգիները: Հենց այս խոսքերից, որ երգվում են տոնակատարու֊ թյան ժամանակ, մենը պետը է մչտապես ճանաչենը նաև կատարվող Հիչատակության բուն նչանակությանը, ինչպիսի սուրբ կամ Հիչարժան տոն էլ որ լինի՝ տերունական, Թե՛ սուրբ մարտիրոսների, Թե՛ սուրբ Հալրերի: Ալսպես ուրեմն, մենք պետք է երգենը ուչադրությամբ և խորամուխ լինենը սուրբ Հայրերի խոսքերի նչանակության մեջ, որպեսգի երգեն ոչ միայն մեր չուրթերը, ինչպես ասված է «Հարանց վարքում», այլ որպեսզի մեր սրտերն էլ երգեն նրանց Հետ միասին: Առաջին երգեցողու-Թյունից մենը, ըստ մեր կարողության, որոչ բան իմացանը Սուրբ Զատիկի մասին. տեսնենը դարձյալ, Թե ինչ է ուղում մեղ ուսուցանել սուրբ Գրիգորը սուրբ մարտիրոսների վերաբերյալ: Նրանց մասին երգեցողության մեջ, որը վերցված է իր խոսջերից, և որը մենը երգում ենը ալսօր, ասված է՝ «կենդանի գոՀեր, բա֊ նավոր ողջակեզներ» և այլն: Ի՞նչ է նչանակում՝ «կենդանի գոՀեր»: Այն ամենը, որ սրբագործվում է Աստծուն գոՀ մատու֊ ցելու Համար, կոչվում է գոՀ, ինչպես օրինակ՝ ոչխարը, արջառը և այլն: Իսկ ինչո՞ւ են սուրբ մարտիրոսները կոչվում կենդանի գոՀեր: ՈրովՀետև գոՀ բերված ոչխարը նախ մորթվում և մեռ֊ նում է, Հետո նոր մասնատվում և ընծայվում է Աստծուն, իսկ սուրբ նաՀատակները, տակավին կենդանի լինելով, մասնատվե֊ ցին, քերթվեցին, տառապեցին, անդամաՀատվեցին: Երբեմն տան $oldsymbol{arphi}$ արարները Հատում էին նրանց և $^\prime$  ձեռքերը, և $^\prime$  ոտքերը, և $^\prime$ լեզուն, և Հանում էին նրանց աչքերը. և այն աստիճան էին քեր-Թում նրանց կողոսկրերը, որ երևում էր նույնիսկ նրանց

փորոտիքը: Եվ այս ամենը, ինչ որ ես ասացի, սրբերը կրում էին տակավին լինելով կենդանի, տակավին ունենալով Հոգին իրենց մեջ. այդ պատճառով էլ նրանը կոչվում են կենդանի գոՀեր։ Իսկ ինչո՞ւ են (կոչվում) նաև «բանավոր գոՀեր»: ՈրովՀետև այլ է ցոՀը, և այլ՝ ողջակեզը: Երբեմն ցոՀաբերում էին ոչ Թե ամբողջ ոչխարը, այլ՝ միայն նրա առանձին մասերը, ինչպես ասված է Օրենքում, ա) ուսը, փայծաղը, գույգ երիկամները և այլն: Դրանը բերողները այդ առանձին մասերը անվանում էին գոՀ. դրանից նման ընծայաբերումն էլ է կոչվում ընդՀանրապես դոՀ, պատարագ: Ողջակեց կոչվում է այն, երբ ամբողջ ոչխարը, կամ ամբողջ արջառը, կամ որևէ մի այլ ընծա այրում են անմնացորդ, ինչպես ասված էնույն Օրենքում, գյուխը ոտքերի Հետ և ներքին օրգաններով, երբեմն նաև ստամոքսր, մի խոսքով, ամբողջը մինչև վեր) ալրում են, և սա կոչվում է ող)ակեղ: Ալդպես իսրայելացիների որդիները Օրենքի Համաձայն ընծայաբերում էին գոՀեր և ողջակեզներ։ Իսկ այս գոՀերն ու ողջակեզները նախապատկերն էին այն Հոգիների, որոնք կամենում են փրկվել և իրենց (գոՀ) մատուցել Աստծուն։

Ասեմ ձեզ այս մասին մի փոքր նաև նրանից, ինչ որ ասել են Հայրերը, որպեսզի, երբ կարդաք այս, դուք ձեր մաքով բարձրանաք և սնեք ձեր Հոդիները։ Մկանների (կամ ուսերի) տակ նրանք Հասկանում են դործունեություն, որի փոխարեն ընդունվում են նաև, ձեռքերը, ինչպես ձեզ ասել եմ բազմիցս, քանզի մկանները կազմում են ձեռքի ուժը։ Եվ այսպես, (իսրայելացիները) ընծայաբերում էին աջ ձեռքի զորությունը, այսինքն՝ բարի դործերը, քանզի աջ ձեռքը բարեդործության (նչանակն) է Համարվում։ Կենդանու մյուս բոլոր մասերը, որոնց մասին մենք Հիշատակեցինք, ինչպես օրինակ՝ լյարդը, երկու երիկամները և ձարպը նրանց Հետ, ազդրերը և ազդրերի վրա եղած ձարպը, սիրտը, կուրծքը և մնացած բաները նմանապես

սիմվոլներ են, ինչպես ասում է առաթյալը. «Այս բոլորը իբրև օրինակ պատաՀեց նրանց Հետ, բայց որպես խրատ գրվեց մեզ Համար» (Ա Կորնթ. 10; 11)։ Իսկ թե դա ինչպես է, ես ձեղ կբացատրեմ: Հոգին, ինչպես ասում է սուրբ Գրիգոր Նյուսացին, բաղկացած է երեք մասերից՝ դրանք են՝ ցանկական, ցասմնական և բանական: Այսպիսով, նրանք ընծայաբերում էին փայծաղր, իսկ որովայնը Հայրերը ընդունում են որպես ցանկասիրության և տուպանքի օջախ, իսկ փայծաղը Հենց որովայնի եզրն է: Նչանա֊ կում է նրանք խորՀրդաբար ընծալում էին ցանկական մասի եզրը, ալսինջն՝ նրա ամենալավ և ամենակարևոր մասը: Իսկ սա նչանակում է, որ ոչինչ (չպետք է) սիրել Աստծուց առավել և ամբող) ցանկականից ոչինչ չգերադասել Աստծո Հանդեպ ձգտումից, քանգի մենք ասացինը, որ Նրան ընծայում էին ամենա֊ լավը: Իսկ երիկամները և նրանց ճարպը, ազդրերը և նրանց ծածկող ճարպը Հավասարաչափ նույն բանն են խորՀրդանչում, քանգի ասում են, որ այնտեղ է ցանկասիրության օ)ախը. սրանք բոլորը խորՀրդանչում են ցանկական մասը: Իսկ ցասմնական մասի խորՀրդանիչը սիրտն է, քանդի ասում են, որ այնտեղ է ցասման օջախը, ինչը և վկայում է նաև սուրբ Բարսեղը՝ ասելով. «Ցասումը արյան եռքն է սրտի չուրջ», իսկ կուրծքը բանական մասի խորՀրդանիչն է, քանզի բանականության (խորՀրդանիչ) է րնդունված կուրծքը: Դրա Համար էլ ասվում է, որ երբ Մովսեսը ԱՀարոնին Հագցրեց առաջին քաՀանալական զգեստր, ապա, Աստծո պատվերով, նրա կրծքին կախեց լանջապանակը, որ կոչ֊ վում է լոգիոն (բանական) (Ղևտ. 8; 8): Այսպիսով, սրանք բոլորը, ինչպես ասացինը, խորՀրդանիչներն են Հոդու,որը Աստծո օգնությամբ մաքրում է իրեն բարեգործության միջոցով և վերադառնում իր բնական վիճակին: Քանզի Եվագրն ասում է. «Բանական Հոգին այն ժամանակ է գործում ըստ էության, երբ նրա ցանկական մասը տենչում է առաքինության, ցասմնական

մասը ջանում է դրա Համար, իսկ բանական մասը տրվում է (առաջինության) Հայեցողությանը»:

Երբ դոՀ մատուցելու Համար բերում էին ոչխար, կամ արջառ, կամ նման մի բան, իսրայելացիների որդիները Հանում էին դրանը (այսինըն՝ փայծաղը, երիկամները և այլն) բերվածից և դնում էին դոՀասեղանին Տիրո) առջև, և սա կոչվում է դոՀ։ Բայց երբ բերում էին գոՀի կենդանուն ամբողջապես և այրում էին նրան այնպես, ինչպես որ նա կար՝ ողջ և կատարյալ, ապա դա կոչվում է, ինչպես մենք վերը ասացինը, ողջակեց: Դա կատարյալների խորՀրդանիչն է, նրանց, որոնը ասում են. «ԱՀավասիկ, մենը Թողեցինը ամեն բան և եկանը Քո ետևից» (Մատթ. 19; 27)։ Հոգևոր Հասակի Հենց այս չափին էր Տերը պատվիրում Հասնել ալն երիտասարին, որն ասաց Նրան. «Այդ բոլորը իմ մանկու*թյունից ի վեր արել եմ»:* Քանզի մե՛կ բան է պակասում»։ Ո՞րն է այդ. «Վերգրո'ւ խաչդ և արի' Իմ ետևից» (Մարկ.10; 21, Մատթ. 19.20-21)։ Այդպես սուրբ նաՀատակները իրենց ամբողջովին (դոՀ) մատուցեցին Աստծուն և ոչ միայն իրենք իրենց, այլև այն, ինչ որ իրենցն էր, և ինչ որ նրանց մոտ էր: Քանզի այլ բան է, ինչպես ասում է սուրբ Բարսեղը, մենք ինքներս, այլ բան է մերը, և մի այլ բան՝ որ մեզ մոտ է: Մենքը, -միտքն ու Հոգին է, մերը, մարմինն է, իսկ մեղ մոտ, ունեցվածքն է և մնացյալ իրերը: Այսպիսով, սրբերը իրենք իրենց գոՀ մատուցեցին Աստծուն ամբող) սրտով, ամբողջ Հոգով և ամբողջ գորությամբ՝ կատարելով Սուրբ Գրթի խոսթը. «Սիրի՛ր Քո Տեր Աստծուն թո ամբող) սրտով, թո ամբողջ Հոգով և քո ամբողջ մտքով» (Մատթ. 22; 37), քանդի նրանք արՀամարՀեցին ոչ միայն երեխաներին, կանանց, փառքը, ունեղվածթը և այլ Հարստությունները, այլև իրենց մարմինները. դրա Համար էլ նրանը կոչվում են ողջակեղ։ Բանավոր են կոչ֊ վում, որովՀետև մարդը բանական կենդանի է:

«Աստծո Համար մորթվածներ», և Հետո՝ «Աստծուն ճանաչող

և Աստծուց ճանաչված ոչխարներ»։ Ինչպե՞ս են նրանք ճանա֊ չում Աստծուն: Ինչպես որ Ինքը՝ Տերը ցույց տվեց և սովորեցրեց՝ ասելով. «Իմ ոչխարներն Իմ ձայնը լսում են, և Ես ճանաչում եմ նրանց ու ճանաչվում եմ նրանցից» (ՀովՀ. 10; 27)։ Ինչո՞ւ Նա ասաց. **«Իմ ոչխարներն Իմ ձայնը լսում են»**, փոխանակ ասելու՝ Իմ խոսքերը լսում են և Իմ պատվիրանները պաՀում են, դրա Համար էլ ճանաչում են Ինձ: Քանդի պատվիրանապաՀությամբ սրբերը մերձենում են Աստծուն, և որքան նրանք մերձենում են Նրան, այնքան էլ ճանաչում են Նրան և ճանաչվում են Նրանից: Սակալն Աստված գիտի ամեն բան՝ և՛ ծածուկը, և՛ խորունկը, և՛ չեղածը: Իսկ ինչո՞ւ է սուրբ Գրիգորը սրբերի մասին ասում՝ «Աստծուդ ճանաչվածներ»: ՈրովՀետև նրանը, ինչպես ես ասացի, պատվիրանապաՀության միջոցով մերձենում են Նրան, ձանաչում են Նրան և ճանաչվում են Նրանից։ Քանգի որքանով որ մեկը վանվում և Հեռանում է մյուսից, այնքանով ասվում է նրա մասին, որ նա չի ճանաչում նրան և ճանաչված չէ նրանից, նմանապես և մեկ ուրիչին մոտեցողի մասին ասում են, որ նա ճանաչում է, և իրեն ճանաչում են։ Դրա Համար էլ Աստծո մասին ասվում է, որ Նա չի ճանաչում մեղավորներին, քանդի նրանք Հեռանում են Նրանից: Ինչպես որ Տերն Ինքն է այդպիսիններին ասում. «Ճ**չմարիտ եմ ասում ձեզ, որ ձեզ չեմ ճանաչում»** (Մատթ. 25; 12): Այսպես ուրեմն, սրբերը, ինչպես ես Հաճախ եմ ասել, որքան ավելի են առաքինություններ ձեռք բերում՝ պատ֊ վիրանապաՀության միջոցով, այնքան ավելի են տիրանում Աստծուն, և որքան ավելի են տիրանում Նրան, այնքան ավելի են ճանաչում է նրան, և Նա ճանաչում է նրանց:

«Նրանց ցանկապատը անանցանելի է գայլերի Համար»: Ցանկապատ է կոչվում չորս բոլորը ցանկապատված այն վայրը, որտեղ Հովիվը Հավաքում է ոչխարներին և պաՀպանում է, որպեսգի գայլերը նրան չՀափչտակեն, կամ էլ չգողանան ավագակները: Իսկ եթե ցանկապատը մի որևէ կողմից փտած է, ապա Հեչտ է լինում մտնել նրա մեջ և Հարմար է գայլերին ու ավազակներին Հարձակվելու (ոչխարների վրա): Իսկ սրբերի ցանկապատը բոլոր կողմերից ամրացված է և պաՀպանվում է, ինչպես ասում է Տերը. «Ոչ էլ գողերը պատերն են ծակում ու գողանում»: (Մատթ. 6; 20), և ոչ մի վնասակար բան չի կարող նրանց վնաս պատճառել:

Այսպիսով, աղոթե՛նք, եղբայրնե՛ր, որպեսզի մենք ևս արժանանանը արոտակից լինելու նրանց, կամ, ծայրաՀեղ դեպքում, բնակվել նրանց վայելքի և Հանգստի երանավետ վայրում, քան֊ դի Թեպետև մենը չենը Հասել սրբերի վիճակին և անարժան ենը նրանց փառքին, սակայն կարող ենք չգրկվել դրախտից, եԹե ուչիմ լինենը և մեզ մի փոքր ստիպենը: Սուրբ Կղեմեսը ասում է. Եթե մեկը պսակին արժանի չի լինում, թող ջանա դոնե Հեռու չգտնվել պսակվածներից»: Քանզի ինչպես որ արքալական պալատներում գտնվում են մեծ և փառավոր պաչտոնյաներ, օրինակ՝ սենատորներ, պատրիկներ, սպարապետներ, քաղաքապետեր, գաղտնի խորՀրդի անդամներ, և նրանք բոլորն էլ բավականին մեծարգո ազնվագարմ անձինք են. այդպես և այդ նույն պալատներում կան նաև որոչ այլ պաչտոնյաներ, որոնք փոքր աչխատավարձով ծառայողներ են: Սակայն նրանը էլ են կոչվում Թագավորի սպասավորներ և գտնվում են պալատի ներսում, Թեպետ չեն օգտվում այն մեծ պաչտոնյաների փառքից, չնայած որ գտնվում են պալատի ներսում: ՊատաՀում է նաև, որ երբեմն նրանք էլ, առաջադիմելով, կամաց-կամաց ստանում են մեծ և փառավոր պաչտոններ և կոչումներ. նույնպես և մենք ևս ջանա՛նք խուսա֊ փել մեղք գործելուց, որպեսզի ծայրաՀեղ դեպքում գոնե ազատվենը դժոխքից, և (այդժամ) Հնարավորություն կստանանը, Աստծո մարդասիրությամբ, դտնել դրախտի մուտքը բոլոր սրբերի աղոթըներով: Ամեն:

# ԱԲԲԱ ԴՈՐՈԹԵՈՍԻ ՈՒՂԵՐՁՆԵՐԸ

# ՈՒՍՈՒՑՈՂԱԿԱՆ ՈՒՂԵՐՁ ԵՂԲՈՐԸ, ՈՐԸ ՀԱՐՑՆՈՒՄ Է ՆՐԱՆ ԱՆԶԳԱՅՈՒԹՅԱՆ ԵՎ ՍԻՐՈ ՍԱՌԵՑՄԱՆ ՄԱՍԻՆ

Հոգու անզգայության ժամանակ, եղբա՛յը, օգտակար է Սուրբ Գրքի և Աստվածակիր Հայրերի խանդաղատական խոսքերի Հաձախակի ընթերցումը, Աստծո աՀավոր դատաստանի, 
մարմնից Հոգու ելքի և նրան ընդառաջ եկող սարսափազդու զորությունների մասին Հիչումը, որոնց գործակցությամբ նա չարիք է գործել այս կարձատև և վչտալից կյանքում: Նմանապես 
օգտակեր է Հիչել այն մասին, որ մենք պետք է կանգնենք Քրիստոսի աՀավոր և արդար ատյանի առջև, և ոչ միայն գործերի, 
այլև խոսքերի և մտածումների Համար պատասխան տանք 
Աստծո առջև, Նրա բոլոր Հրեչտակների առջև և ընդՀանարապես նրա բոլոր արարածների առջև:

Հաճախակի Հիչի՛ր նաև այն դատավճիռը, որ պիտի արտաբերի ահարկու և արդար Դատավորը իր ձախակողմում կանդնածներին. «Անիծյալնե՛ր, դնացե՛ջ Ինձնից Հավիտենա-կան կրակը, որ պատրաստված է սատանայի և իր Հրեչտակնե-րի Համար» (Մատժ. 25; 41): Լավ է նաև Հիչել մարդկային մեծ վշտերը, որպեսզի Թեկուզ ակամա այդպիսով փափկի դաժան և անզդա Հոդին և դա իր մեղսավորուԹյան դիտակցուԹյանը:

Իսկ եղբայրասիրության մեջ դու տկարանում ես այն պատճառով, որ կասկածամտության խորՀուրդներ ես ընդունում մերձավորի Հանդեպ և Հավատում ես ջո սրտին, այդ պատաՀում է ջեզ Հետ նաև այն պատճառով, որ դու ոչինչ չես ուղում կրել ջո կամջին Հակառակ: Արդ, ամենից առաջ դու պետք է, Աստծո օգնությամբ, ամենևին չՀավատաս քո կարծիքին և ամբողջ ուժով ջանաս խոնարհեցնել քեզ եղբայրներիդ
առջև և ամբողջ Հոգով մերժես քո կամքը նրանց առջև: Եթե
նրանցից որևէ մեկը քեզ սրամաության պատճառի կամ ինչ-որ
կերպ քեզ արամեցնի, ապա դու, Հայրերի խոսքերի Համաձայն,
աղոթի՛ր նրա Համար, որպես քեզ մեծ օգուտ տվողի և քո Հեչտասիրությունը բժչկողի: Սրա միջոցով քո գրդռվածությունը
կնվազի, քանզի, ըստ սուրբ Հայրերի խոսքերի, սերը ջղայնության սանձն է: Իսկ ամենից առաջ աղոթի՛ր Աստծուն, որպեսզի
նա քեզ տա ուշիմություն և խոհեմություն, որպեսզի
նա քեզ տա ուշիմություն և խոհեմություն, որպեսզի
դանալի և կատարյալ (Հռմ. 12; 2), նմանապես և զորություն, որպեսզի միչտ պատրաստ լինես ամեն բարի գործի համար: Քանգի Նրան վայել է փառք, պատիվ և երկրպագություն, այժմ և
միչտ հավիտյանս հավիտենից: Ամեն:

# ՈՒՂԵՐՁ ՆՈՒՅՆ ԵՂԲՈՐԸ, ՈՐ ՃՆՇՎԱԾ Է ՓՈՐՁՈՒԹՅՈՒՆԻՑ

Ամենիդ առաջ, եղբա՛լըս, պետը է ասել, որ մենը չգիտենը Աստծո նախախնամության ճանապարՀները, և դրա Համար պետը է Նրա՛ն վերապաՀենը մեզ վերաբերող ամեն Հարցի կարդավորումը, և առավել ևս Հարկ է այդպես վարվել Հիմա: Քանդի եթե դու ուղենաս մարդկալին մտածումներով դատել կատարվա֊ ծի մասին, փոխանակ նրա, որ ամբող) տրտմությունդ Հանձնես Աստծուն, ապա նման խորՀուրդները միայն կնեղեն քեց: Արդ, երբ Հառնում են քո դեմ Հակառակ խորՀուրդներ և սկսում են նեղել քեղ, դու պետք է կանչես Աստծուն. «Տե՛ր, ինչպես որ Դու կամենում ես և ինչպես որ Դու գիտես, այդպես կարգավորիր այդ գործը», Քանզի Աստծո նախախնամությունը մեր նկատառումներից և Հուլսերից չատ ավելին է անում։ Եվ երբեմն մեր ենԹադրությունները փորձնականում այլ են լինում, և մի խոսքով, փոր**ձության ժամանակ պետը է Համբերատարություն ունենալ և** աղոթել, չզանկանալ, ինչպես ես ասացի, և չկարծել, որ մարդկային մտածումներով կարելի է ՀաղթաՀարել դիվային խորՀուրդները: Այս իմանալով՝ աբբա Պիմենը ասաց, որ այն խոսքը, որ մեզ պատվիրում է չՀոդալ վաղվա օրվա մասին (Մատթ. 6; 34), վերաբերում է այն մարդուն, որ դանվում է փորձության մե):

Ուրեմն, որդյա՛կ իմ, Հավատալով, որ դա ձչմարիտ է, Թո՛ղ ամեն սեփական միտք, Թեկուգև այն խելամիտ լինի, և Հույսդ դիր Աստծո վրա, Ով կարող է անել անՀամեմատ ավելին, քան մենք խնդրում ենք կամ խորհում (Եփես. 3; 20): Ես կարող էի պատաս-խանել այն բոլորին, ինչ որ դու ասացիր, սակայն չեմ ուզում Հա-կաճառել ո՛չ քեզ, ո՛չ էլ նույնիսկ ինքս ինձ, միայն ցանկանում եմ քեզ ցույց տալ Աստծուն Հուսալու ճանապարՀը, քանզի այս ճա-նապարՀը ամենաանվտանգն ու ամենաամուրն է: Տերը քեզ Հետ:

#### ՆՈՒՅՆ ԵՂԲՈՐԸ

Հիշի՛ր, որդյա՛կ իմ, նրան ով ասաց. «Բազում նեղություններ կրելով է, որ մենք պետք է մտնենք Աստծո արքայությունը» (Գործք. 14; 22), և չկանխորոշեց՝ որքան և Հատկապես ինչպիսի, այլ անորոշ ասաց՝ բազում նեղություններով։ Ուրեմն,
դոՀությամբ և խելամտորեն կրիր քեղ վրա եկածը. եթե մեղքեր
ունես, ապա ընդունիր այն որպես քաղցրություն, իսկ եթե չունես, ապա՝ որպես կրքերից (քեղ) մաքրող կամ երկնային արքայությանը միջնորդող։ Մարդասեր և դթասիրտ Աստված, որ
սաստեց քամին և ծովը և մեծ խաղաղություն արեց (Մատթ. 8;
26), թող սաստի նաև քո փորձությունը, որդյա՛կ իմ, և թող լայնախոՀություն տա քեղ, որպեսզի դու կարողանաս Հասկանալ
թշնամու նենդությունները։

# ՆՈՒՅՆ ԵՂԲՈՐԸ, ՈՐՆ ԸՆԿԵԼ Է ԾԱՆՐ ՀԽՎԱՆԴՈՒԹՅԱՆ ԵՎ ՉԱՆԱԶԱՆ ԱՐԳԵԼՔՆԵՐԻ ՄԵՋ

Աղաչում եմ քեզ, որդյա՛կ իմ, Համբերի՛ր և դոՀացի՛ր այն արդելքների Համար, որ պատահում են քեզ Հիվանդության ժաշմանակ՝ ըստ ասված խոսքի. «Ինչ էլ որ դա քո դլխին, ընդունի՛ր Հոժարությամբ» (Սիր. 2.4), որպեսզի Նախախնամության նկատառումները կատարվեն քեզ վրա, որդյա՛կ իմ, այնպես, ինչպես որ Նրան է Հաճելի: Այսպիսով, քա՛ջ եղիր, դորացի՛ր Տիրոջով և ապավինի՛ր քո Հանդեպ Նրա Հոդացությանը: Աստված քեզ Հետ:

# ՆՈՒՅՆ ԵՂԲՈՐԸ, ՈՐ ԳՏՆՎՈՒՄ Է ՓՈՐՁՈՒԹՅԱՆ ՄԵՋ

Խաղաղություն քեզ Քրիստոսով, եղբա՛յը: Ստիպի՛ր քո սրտին Հավատալ, որ անպատճառ դու ինքդ ես առիթ տվել փորձությանը, թեկուզ Հիմա, այս պարագայում, դու այդպես չես դտնում: Նվաստացրո՛ւ քեզ, Համբերի՛ր, աղոթի՛ր, և ես ապավինում եմ բարերար Տեր Քրիստոսի դթասրտությանը, որ, նա կՀեռացնի փորձությունը: Առաքյալը ասում է. «Եվ Քրիստոսի խաղաղությունը, որ վեր է, քան ամենայն միտք, պիտի պահի ձեր սրտերը» (Փիլ. 4; 7):

## ՆՈՒՅՆ ԵՂԲՈՐԸ

Մի՛ գարմացիր, որդյա՛կ իմ, եթե, դտնվելով լեռը տանող ճա֊ նապարհին, դու ընկնես փչերի և տատասկների մեջ. կրկին կՀանդիպեն և Հարթ վալրեր, քանդի սխրանքի մե գտնվողները երբեմն ընկնում են, իսկ երբեմն էլ իրենք են տապալում Հակա֊ ռակորդներին: Մեծ Հոբր ասել է. **«Фորձություն չէ՞ միթե երկ**րի վրա կյանքը մարդու» (Հոբ 7; 1)։ Եվ սրբերից մեկը ասել է. «Հմուտ չէ այն այրը, որ փորձված չէ փորձությունների բովում»: Քանզի մենը փորձվում ենը Հավատի մեջ նրա Համար, որպեսգի փորձված լինենը և սովորենը պայքարել: Տերն ասաց. «Ձեր Համբերությամբ պիտի չաՀեջ ձեր Հոգիները» (Ղուկ. 21; 19): Արդ, բարի վախճանի Հույսը Թող մեզ օգնի ամեն պատա֊ Հած բանում։ Եվ սուրբ առաջյալը, մեզ Համբերություն ուսուցանելով, ասում է. «Բայց Հավատարիմ է Աստված, որ ձեղ ավելի փորձության մեծ չի դցելու, քան կարող եք տանել» (Ա Կորն. 10; 13): Եվ մեր Տերը՝ Ինքը Ճչմարտությունը, թող մխիթարի ըեց՝ ասելով. «Այստեղ, այս աչխարՀում նեղություն պիտի ունենանը, սակայն քաջալերվեցե՛ք, որով հետև Ես Հաղթեցի աչխարհին» (Հով Հ. 16; 33)։ Սովորի՛ր այս, Հարատևի՛ր սրանում, Հիչի՛ր Տիրոջը և Նրա բարերարությունը, որդյա՛կ իմ։ Նա կօգնի քեղ ամեն ինչում, քանզի Նա ողորմած է և գիտի մեր տկարությունը։ Թող Նա կրկին սաստի ալիքներին և խաղաղություն Հաստատի քո Հոգում՝ Իր սրբերի աղոթքներով։ Ամեն։

# ՆՈՒՅՆ ԵՂԲՈՐԸ

Ինչպես որ մարմիններին Հետևում են ստվերները, այդպես էլ պատվիրանապահությանը՝ փորձությունը, քանզի ոչ ոք, ասել է Անտոն Մեծը, երկնքի արքայություն չի մտնի առանց փորձությունների: Ուրեմն, մի՛ զարմացիր, որդյա՛կ իմ, որ Հո-գալով փրկությանդ մասին՝ Հանդիպում ես փորձությունների և վշտերի: Սակայն Համբերի՛ր առանց խռովքի և աղոթի՛ր, գոհա-նալով, որ պատվիրանապահության համար արժանանում ես լի-նել փորձության մեծ՝ քո իսկ ուսուցման և փորձառության Համար: Բարերարն Աստված Թող փորձությունների ժամանակ քեղ ուչիմություն և Համբերություն տա:

#### ՆՈՒՅՆ ԵՂԲՈՐԸ

Մենջ արարածներն ենջ բարերար և մարդասեր Աստծո, ով ասաց. «Կենդանի եմ ես, - ասում է ամենակալ Տերը, - և ամբաըչտի մահը չեմ ուղում, այլ՝ նրա հետ կանդնելը իր չար ճանապարհից ու ապրելը» (Եզ. 33; 11): Նմանապես. «Ես արդարներին կանչելու չեմ եկել, այլ՝ մեղավորներին» (Մատթ. 9; 13): Արդ, եթե դա ճչմարիտ է, և եթե մենջ այդպես ենջ հավատում, ապա մեր հոգսը դնենջ Տիրոջ վրա, և Նա կկերակրի մեզ (Սղմ. 54; 23), այսինջն՝ կփրկի, ջանզի Նա հոգում է մեր մասին: Թող Նա մխիթարի ջո սիրտը, որդյա՛կ իմ, սրբերի աղոթջներով: Ամեն:

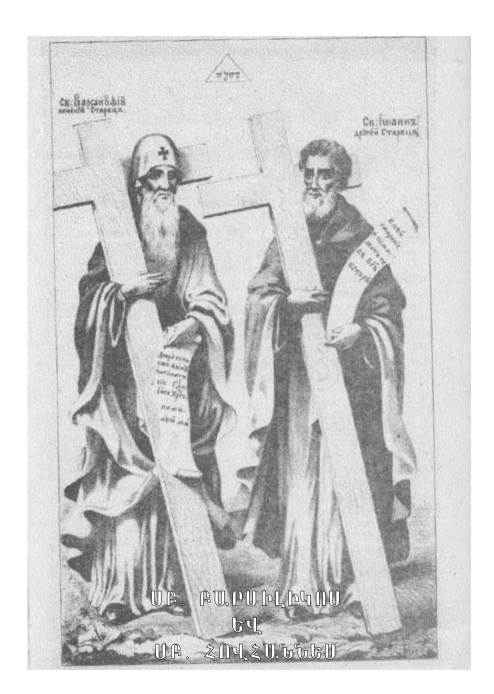
## ՆՈՒՅՆ ԵՂԲՈՐԸ

Լավ է ըմբռնել աբբա Պիմենը, որ այն խոսքը, որ մեղ պատվիրում է չՀոդալ վաղվա օրվա մասին (Մատթ. 6.34), ասված է այն մարդուն, որ դանվում է փորձության մեջ: Եվ ասույթը. «Քո Հոդսը Տիրոջ վրա դի՛ր» (Սղմ. 54; 23) վերաբերում է և սրան: Ուրեմն, թո՛ղ, որդյա՛կ իմ, մարդկային մտածումներդ և Հո՛ւյսդ դիր Աստծո վրա, Ով անում է անՀամեմատ ավելին, քան մենք ենթադրում ենք, և առ Աստված Հույսը կՀանդստացնի քեղ: Տերը թող օդնի քեղ, որդյա՛կ իմ, սրբերի աղոթքներով: Մենք պետք է ընդիմանանք նման խորՀուրդներին, քանղի չենք Համարձակվում ասել, որ կապրենք վաղվա օրը:

# ՈՄՆ ԾԱՆՐ ՀԻՎԱՆԴ ԵՂԲՈՐԸ, ՈՐՆ ՈՒՆԻ ԶԱՆԱԶԱՆ, ՎԱՏԹԱՐ ԽՈՐՀՈՒՐԴՆԵՐ ԸՆԴԴԵՄ ՆՐԱ, ՈՎ ՀՈԳԱՑԵԼ Է ԻՐ ԿԱՐԻՔՆԵՐԻ ՄԱՍԻՆ

Հանուն Հիսուս Քրիստոսի, եղբա՛յր իմ, ոչինչ չունենանք ընդդեմ մերձավորի, քանգի մենք պետք է ՀաղթաՀարենք և ծածկենք այն սիրով։ Ոչ ոք չի ասում իր մերձավորին. «Ինչո՞ւ դու ինձ չես սիրում»։ Այլ ինքը, կատարելով սիրո արժանի գոր-ծեր, մերձավորին էլ է նեդրավում սիրո մեջ։ Իսկ մարմնավոր կարիքների վերաբերյալ ասեմ, որ եթե որևէ մեկը արժանի է Հանդստի, ապա նաև Սարածինյան սիրտը Աստված կՀամոզի ողորմություն անելու նրան՝ ըստ նրա կարիքի, իսկ եթե նա արժանի չէ, կամ նրան օգտակար չէ իր ուսուցման ընթացքում միրթարված լինել, ապա թեկուզ նա նոր երկինք և նոր երկիր ստեղծի, Հանդիստ չի չդտնի: Իսկ քո կողմից ասվածը, թե դու ծանրաբեռնում ես եղբայրներին, ակնՀայտ ինքնարդարացում է, քանգի ոչ ոք, օգնելով մերձավորին, որն ուղում է Աստծո պատ-

վիրանը կատարելով փրկվել, չի ասի նրան. «Ես ծանրաբեռնում եմ քեզ»: Ով ատում է իրեն տրտմեցնողին, նա ատում է Հեզու-Թյունը, և ով փախչում է իրեն վիրավորողներից, նա փախչում է Քրիստոսի Հանգստից: Մարդասերն Աստված Թող պաՀպանի մեզ, որդյա՛կ իմ, Իր չնորՀով, բոլոր սրբերի աղոԹքներով: Ամեն:



# ԱԲԲԱ ԴՈՐՈԹԵՈՍԻ ՀԱՐՑԵՐԸ ԵՎ ՍՈՒՐԲ ԾԵՐԵՐԻ՝ ԲԱՐՍԻԼԻԿՈՍ ՄԵԾԻ ԵՎ ՀՈՎՀԱՆՆԵՍ ՄԱՐԳԱՐԵԻ ԿՈՂՄԻՑ ՆՐԱՆՑ ՏՐՎԱԾ ՊԱՏԱՍԽԱՆՆԵՐԸ

Հարց 1. Սուրբ ծեր ՀովՀաննես Մարդարեին.

-Ես ունեցվածք ունեմ և ուղում եմ նրա մի մասը նվիրաբերել Հանրակացարանին (վանքին), իսկ մյուս մասը բա-ժանել աղջատներին: Ասա՛ ինձ, Հա՛յր իմ, ես աբբայի՞ միջոցով պետք է այն բաժանեմ:

**Պատ.** -Եղբա՜յը, քո առաջին Հարցերին ես պատասխանեցի իբրև մի մարդու, որ դեռ կաթի կարիջ ունի: Իսկ այժմ, երբ դու խոսում եմ աչխարՀից կատարելապես Հրաժարվելու մասին, ապա ուչադիր լսիր Սուրբ Գրքի խոսքը. «Բա՛ց բերանդ, և Ես պիտի լցնեմ այն» (Սդմ. 80; 11): Եղբա՛յր, ինձ պես վատթարից չէ, որ պիտի սովորես, Թե ինչ անես, այլ, ավելի լավ է, լսի՛ր, Թե ինչ է գրված «Գործք առաքելոցում»՝ իրենց կալվածքները վաճառող և դրանց գումարը առաջյայների ոտքերի տակ դնողների մասին. «Վաճառում էին դրանը և վաճառվածի դումարը բերում դնում էին առաջյալների ոտքերի առջև, և նրանք բաչխում էին յուրաքանչյուրին՝ ում ինչքան պետք էր լինում»: Իրենը չէ, որ բաժանում էին, այլ՝ առաջյայների միջոցով. իսկ իրենք ազատ էին լինում Հոգսից, ունեցվածքից և փառասիրությունից: Դու էլ այդպես վարվիր, եթե ուղում ես Հասնել այդ չափին, Հանգստություն վայելել, Հրաժարվել բոլոր Հոգսերից և անխուով ապրել Աստծո Համար: Եղբա՛յր, քո ունեցվածքը Հույժ աննչան է Համեմատած նրա Հետ, որը ոմանը բերում Հանձնում էին աբբա Եսայուն: Նրան տասնյակ Հադարներ էին բերում՝ ասելով. «Տնօրինի՛ր սրանը, ինչպես որ գիտես», այլ ոչ Թե ասում էին՝ որտեղ և ինչպես Հանձնի դրանը: Այդպիսով անելով այն, ինչ որ տանում է կատարելության, նրանք ապրում էին այլևս առանց Հոգսի: ԵԹե Աստծո կամքը լինի, որ դու ևս Հասնես այդ ուրախալի վիճակին, ապա դու պետք է չնորՀակալ լինես Նրան, ով կկրի քո լուծը, միայն Թե չար սերմանողը չսերմանի քո մեջ այն միտքը, Թե քո ունեցվածքը ընդունո՛ղը պետք է քեղ չնորՀակալ լինի: Աստված Թող ամեն բան կարդավորի Հոդուտ քո փրկուԹյան:

Հարց 2. Նույն եղբայրը Հարցնում է Մեծ ծերին՝ արդյոք նա իր աբբայի միջոցո՞վ պետք է բաժանի ունեցվածքը, և ինչպես բաժանի այն և ում:

**Պատ.** –Տերը Թող օրՀնի քեց, որդյա՛կ իմ: Դու ուզում ես ադատվել Հոգսերից և միևնուլն ժամանակ չես ուղում՝ բռնվելով սեփական կամթից: Դու միայն ասա, Թե ինչթան ես ուզում նչա֊ նակել Հանրակադարանին (վանթին) և ինչթան՝ աղթատներին, և այլևս մի՛ մտաՀոգվիր: Քանզի Հնազանդությունը կայանում է նրանում, որ չունենաս քո սեփական կամքը: Ի՞նչ կա քո Հոգուց ավելի Թանկ, որի մասին Տերն ասաց, որ այն Թանկ է ամբողջ աչ֊ խարՀից (Մատթ. 16; 26)։ Եվ եթե դու այն ևս Հանձնել ես Աստծուն և քո Հոգևոր Հալրերին, ապա ինչո՞ւ ես տարակուսում Հանձնել նրանց նվաց կարևորը: Տե՛ս, Թե ինչ դաղտնի կերպով է քեց Հետ պատերազմում փառասիրությունը և անՀավատու֊ թյունը: Եթե այդպես ես վարվում, ապա դու Հոգիդ էլ իսկապես չես Հանձնել նրանց, էլ ինչպե՞ս ես ուզում նրանց միջոցով ողորմություն գտնել: Փափագելով Հանուն Աստծո ազատ լինել ամեն ինչից՝ Թո՛ղ բոլոր Հոգսերդ, և ես ինձ վրա կվերցնեմ քո բոլոր Հոգսերը նրա Հետ միասին, ում դու կնչանակես. միայն Թե դու ազատ եղիր Հոգսերից, Հանուն Աստծո, և ների՛ր ինձ սի֊ րով:

Հարց 3. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն ծերին։

-Ասա՛ ինձ, Հա՛յր իմ, ինչպես Հասնել սեփական կամքի Հատմանը, և այն բանին, որպեսզի ասել. «**ԱՀավասիկ, մենք** Թողեցինք ամեն բան և եկանք Քո ետևից» (Մատթ. 19.27): Ես կերակրվելու Համար Թողել եմ մի փոքր կալվածք, քանզի տկար եմ:

Բարսիլիկոս Մեծի պատասխանը. —Սեփական կամքի Հատումն արյունաՀեղություն է, և դրան Հասնելու Համար մարդը պետք է ջանա մինչ ի մաՀ և մերժի իր կամքը։ Իսկ խոսքերը. «ԱՀավասիկ, մենք թողեցինք ամեն բան և եկանք Քո ետևից» վերաբերում են կատարելությանը. (այստեղ պետք է Հասկանալ) ոչ միայն կալվածքները և փոքր ունեցվածքը, այլև` խորՀուրդ-ները և ցանկությունները։ Դու դեռ չես Հասել նման կատարելության. իսկ երբ մոտենաս նրան, կլսես, թե ի՛նչ պետք է անես։ Իսկ այժմ մի բան եմ ասում քեզ. թո՛ղ իրերի մասին ողջ մտա-Հոդություններդ։ Առայժմ տիրիր քո այդ կալվածքին՝ կերակր-վելուդ Համար։ Տեր Հիսուս Քրիստոս թող քեզ Հասցնի անձա-ռելի խնդության, քանզի Նա է Հավիտենական Լույսը։ Ամեն։

Հարց 4. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն Մեծ ծերին:

-Ինձ Հետ ուժզին պատերազմում է չնության կիրջը. վախենում եմ, որ չլինի թե ՀուսաՀատվեմ, ջանզի մարմնիս տկարության պատճառով չեմ կարողանում ժուժկալել: Աղոթի՛ր ինձ Համար, ի սեր Տիրոջ, և ասա՛ ինձ, Հա՛յր իմ, ի՞նչ անեմ:

Պատ. Եղբա՛յը, սատանան նախանձի՛ց է այդ պատերազմը Հարուցել քո դեմ: ՊաՀի՛ր աչքերդ և կուչտ մի՛ կեր: Մի քիչ գի֊նի օգտագործիր՝ մարմնիդ տկարության պատճառով, որի մասին ասում ես: Ձե՛ռք բեր խոնարՀություն, որ քանդում է թշնամու ցանցերը։ Եվ ես՝ ողորմելիս, իմ կարողության չափով կանեմ ամեն բան՝ աղաչելով Աստծուն, որպեսզի Նա ազատի քեղ ամեն տեսակ փորձություններից և պաՀպանի քեղ ամենայն չարիքից: Տեղի մի՛ տուր թշնամուն, եղբա՛յը, և մի՛ տրվիր ՀուսաՀատությանը, քանզի դա մեծագույն ուրախություն է թշնատմու Համար: Անադադա՛ր աղոթիր՝ ասելով. «Տե՛ր Հիսուս Քրիստոս, ազատի՛ր ինձ ամոթալի կրքերից», և Աստված կողորմի

քեզ, և ուժ կստանաս սրբերի աղոխքներով: Ամեն:

Հարց 5. Նույն եղբայրը, տակավին պայքարի մեջ լինելով չնության կրքի դեմ, խնդրում է նույն Մեծ ծերին աղոթել իր Համար և ասել, թե ինչպես տարբերի՝ իր ցանկասիրությունի՞ց է մարդը փորձվում, թե թշնամուց:

**Պատ**. -Եղբա՛լը, առանց ջանքերի և սրտի փչրվածության ոչ ոք չի կարող ազատվել կրքերից և Հաճոյանալ Աստծուն։ Երբ մարդը փորձվում է իր ցանկասիրությունից, այդ կարելի է իմա֊ նալ այն բանից, որ նա Հոգ չի տանում իր մասին և Թույլ է տալիս իր սրտին մտորել նախկինում իր կողմից կատարվածների մասին, և այնժամ մարդն ինքն է Հրավիրում այդ կիրքն իր մոտ իր վավաչոտության պատճառով: Նրա միտքը, կամագ-կամագ կուրանալով կրքից, սկսում է, իր Համար աննկատ, ուչադրու-Թյուն դարձնել նրա վրա, ում Հանդեպ Հակում է դդում, կամ խոսում է նրա Հետ և պատճառներ է գտնում, որպեսգի գրուցի նրա Հետ կամ նստի, և ամեն կերպ ջանում է իրագործել իր ցան֊ կությունը: Եթե թույլ տա, որ մտքերը տարվեն դրանով, ապա պատերազմը կբազմապատկվի մինչև անկում, Թեկուգ ոչ մարմ֊ նով, այլ՝ Հոգով՝ խորՀուրդների Համաձայն. և պարգվում է, որ այդպիսի մարդն ինքն է կրակ վառում իր մարմնի մեջ։ Իսկ գգաստ և ողջամիտ մարդը, որ ցանկանում է փրկվել, երբ տեսնում է՝ ինչից է վնաս կրում, ջանասիրաբար պաՀում է իրեն չար Հիչողություններից, չի տարվում կրքոտ խորՀուրդներով, խուսափում է Հանդիպումներից և գրույցներից նրանց Հետ, որոնց Հանդեպ Հակում է դգում, և մեղքի ամեն տեսակ առիԹներից, վախենալով, որ չլինի Թե ինքը կրակ վառի իր մեջ: ԱՀա սա է այն պատերազմը, որ ծագում է սեփական ցանկասիրությունից կամ մարդու ազատակամությունից: Իսկ այն, որ սատանայից է, լինում է այսպես. փրկվել ցանկացողի սիրտը վախենում է, որպեսզի չլինի Հանկարծ իր մեջ Թչնամական սերմեր ընդունի:

Եվ այս դեպքում մարդը զգաստորեն պաՀպանում է իրեն չար Հիչողություններից, որպեսցի չտարվի կրքոտ խորՀուրդներով, Հանդիպումներով, գրուլցներով և Հանդիպման ամեն տեսակ առիթներով: Իսկ եթե նրան (գրավիչ անձնավորությանը) գործով Հանդիպելու անՀրաժեչտություն կա, ապա ավելի լավ է թողնել այդ գործը, որպեսցի չկործանվի Հոգին: Արթո՛ւն եղիր, եղբա՛յը, դու մաՀկանացու ես ու Հավերժական չես. մի՛ ցանկա֊ ցիր կարճաժամկետ Հաճուլըների Համար կորցնել Հավիտենական կյանքը: Ի՞նչ օգուտ է բերում մեղքի ժանտաՀոտությունն ու աղտեղությունը: Լոկ ամոթ, անարգանը և գայթակղություն, իսկ ժուժկալությունը ընձեռում է Հաղթանակ, պսակ և դովասանը: ՍանձաՀարի՛ր քո ձիուն տեսողության սանձով, որպեսզի նա, այս ու այն կողմ նայելով, չբռնկվի վավաչոտությամբ կանանց ու տղամարդկանց Հանդեպ և դետին չտապալի քեզ՝ իր Հեծլալին: Ադոթիր Աստծուն, որպեսգի Նա «**չր)ի աչ բերդ, որ** ապականություն չտեսնես» (Սոմ. 118; 37)։ Եվ երբ ձեռթ բերես քա)արի սիրտ, պատերազմները կԹողնեն քեց: Մաքրի՛ր քեց, ինչպես որ գինին մաքրում է վերքերը, և Թուլլ մի՛ տուր, որ կու֊ տակվի քո մե) ժանտաՀոտություն և անմաքրություն: Լա՛ց ձեռը բեր, որպեսգի այն Հեռացնի քեզանից ազատ վարվելակերպր, որ կործանում է այն յուրացնողների Հոգիները: Դեն մի′ գցիր գենքը, առանց որի անՀնար է մչակել պտղաբեր Հոդը: Ալդ դենքը, որ պատրաստված է Մեծ Աստծո կողմից, խոնարՀու-Թյունն է. այն արմատախիլ է անում բոլոր մոլախոտերը Տիրո) արտից և չնորՀ է տալիս նրանում բնակվողներին: ԽոնարՀու-Թյունը չի ընկնում, այլ անկումից վեր է բարձրացնում նրանց, ովքեր այն ունեն: Ամբողջ սրտով սիրի՛ր լացր, քանգի նա նույնպես մասնակից է այս բարի գործընԹացին: Ջանա՜ ամեն ինչում մերժել քո կամքը, քանցի դա մարդուն ցոՀաբերություն է Համարվում. սա էլ Հենց նչանակում է. «Քեղ Համար ենջ մենջ

մեռնում ամեն օր. Համարվեցինը որպես ոչխար սպանդի Համար» (Սդմ. 43; 23): Մի՛ թեուլացրու քեզ գրույցներով, քանգի դրանը Թուլլ չեն տալիս քեղ առաջադիմել Աստծով։ Խիստ սան֊ *ձա*Հարի՛ր զգայարաներդ՝ տեսողության, լսողության, Հոտառու֊ թյան, Համի և չոչափելիքի, և կառաջադիմես Քրիստոսի չնոր-Հով: Առանց չարչարանըների ոչ որ նաՀատակ չի դառնում, ինչպես և Տերն ասաց. «Ձեր Համբերությամբ պիտի չաՀեջ ձեր Հոգիները» (Ղուկ. 21; 19), և шռшејшіն է шипւմ. «8псід шшլով մեծ Համբերություն նեղությունների մեջ» (Բ Կորնթ. 6; 4) և այլն: Տե՛ս, ցույց չտաս քաղդեացիներին քո տան գանձերը (Դ Թագ. 20.12-18), այլապես նրանք քեզ գերի կվերցնեն և կտանեն Նաբուգոդոնոսորի՝ Բաբելոնի Թագավորի մոտ (Դ Թագ. 24; 13): Մչտապես խրատվելով իմ պատասխաններից՝ ոտնատա՛կ տուր կրքերը, որպեսզի նրանք քեզ չոտնաՀարեն և բռնի կերպով քեզ չարիք չպատճառեն: Փախի՛ր նրանցից, ինչպես այծյամը՝ Թա֊ կարդից (Առակ. 6; 5), որպեսզի նրանք չմորթեն քեզ գառնուկի պես: Մի՛ վախեցիր նրանցից, նրանը գորություն չունեն. մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսը տկարացրել է նրանց և դարձրել անգոր: Մի՛ տրվիր ընին. Թեև նրանը կիսեամեռ են, սակայն չեն ընում. մի՛ Հեղգացիր, քանզի նրանը չեն Հեղգանում։ Գոնե մի փոքր դու էլ ձեռը երկարիր քո Հայրերին, որոնք ցանկանում են քեղ Հանել ժանտաՀոտ տիղմից: Հիչի՛ր, որ **«արդարի աղոթեքը չատ** արդեցիկ է և օգնում է» (Հակ. 5; 16): Մի՛ դատիր, մի՛ անարգիր և ոչ ոքի մի՛ գայթակղիր: Ոչ ոքի մի՛ վերագրիր այն, ինչ որ ստույգ չգիտես նրա մասին, քանզի դա Հոգևոր կործանում է: Ուչադի՛ր եղիր քո Հանդեպ և սպասիր մոտալուտ մաՀվան: Ասա ինքդ քեղ երանելի Արսենի խոսքը. «Արսե՛ն, ինչի՞ Համար դու դուրս եկար աչխարՀից»: Սովորի՛ր այն, ինչը եկար այստեղ փնտրելու։ Վագի՛ր դեպի Հիսուսը, որպեսգի Հասնես Նրան։ ԵԹե ուղում ես փրկվել, ընթացի՛ր փութով, որպեսզի դու ևս մտնես սուրբ ծերի բարի զորագնդի մեջ: ԵԹե ուղում ես առաջադիմել, տքնի՛ր: Ցանկացիր փառավորված լինել սրբերի Հետ անճառելի փառքի մեջ, այլ ոչ Թե ամոԹալի դևերի Հետ լինել անպատմելի տանջանքների մեջ: Փափադիր լինել երկնային արքայության մեջ, այլ ոչ Թե՝ Հրավառ դեՀենի: Բաղձա լսել. «Եկե՛ք,
Իմ Հոր օրՀնյալնե՛ր, ժառանդեցե՛ք աշխարհի սկզբից ձեղ Համար պատրաստված արքայությունը» (Մատթ. 25; 34), «Ապրե՛ս, բարի՛ և Հավատարի՛մ ծառա» (Մատթ. 25; 21), այլ ոչ Թե
լսել. «Անիծյալնե՛ր, դնացե՛ք Ինձնից Հավիտենական կրակը»
(Մատթ. 25; 41), «Չա՛ր և ծո՛ւյլ ծառա» (Մատթ. 25; 26): Տիրոջր փառք Հավիտյանս։ Ամեն:

Հարց 6. Նույն եղբայրը դիմում է նույն ծերին:

-Բազում մեղջերի տեր լինելով` ես ուղում եմ ապաչխարել, սակայն մարմնիս տկարության պատճառով չեմ կարողանում ճգնել Հայրերի նման. աղաչում եմ ջեզ, ասա՛ ինձ, ինչպե՞ս սկիզբ դնեմ։ Մի բան նչանակիր ինձ և բացատրի՛ր, թե ինչ է նչանակում ջո կողմից ասվածը նախորդ պատասխանի մեջ. «Ցույց մի՛ տուր բաբելացիներին ջո տան դանձերը, այլապես նրանջ դերի կվերցնեն ջեզ և կտանեն Բաբելոն»:

Բարսիլիկոսի պատասխանը. -Եղբա՛յը, կան աղջատներ, որոնց սիրաչահում է Տերը, որովհետև նրանք հրաժարվեցին իրենց ողջ ունեցվածքից, այն է՝ իրենց բոլոր կրքերից, և մերկա-ցան դրանցից հանուն Նրա անվան. այդպիսիք իսկապես աղջատ են, և նրանց է պատկանում երանությունը: Կան նաև ուրիչ աղջատներ, որոնք ոչ մի բարի ձեռք բերում չունեն, որոնց Տերը սպառնում է՝ ասելով. «Անիծյալնե՛ր, դնացե՛ք Ինձանից» (Մատթ. 25; 41): Ով ունի այսպիսի ձեռքբերումներ և ծանրաբեռնված է դրանցով, Թող հրաժարվի դրանցից, որպեսզի լինի առանց հոգսերի: Արդ, եթե ուզում ես ապաչխարության սկիզբ դնել, տե՛ս, թե ինչ արեց պոռնիկ կինը. իր արցունքներով լվաց

Տիրո) ոտրերը (Ղուկ. 7; 38)։ Լագր լուրաթանչյուրին լվանում է իր մեղջերից, սակայն մարդը այն ձեռջ է բերում դժվարու-րության, աՀավոր դատաստանի և Հավիտենական ամոթի խոկման և անձնուրացության միջոցով, ինչպես որ Տերն ասաց. «ԵԹե մեկը կամենում է Հետևել Ինձ, Թող ուրանա իր անձը, վերցնի խաչը և գա Իմ ետևից» (ՄատԹ. 16; 24): Իսկ ուրանալ անձր և վերցնել խաչը նչանակում է՝ ամեն ինչում մերժել սե֊ փական կամբը և ոչինչ Համարել իրեն: Քանի որ դու ասացիր, թե տկար ես մարմնով և չես կարող ոչինչ անել, ապա քո կարողության չափով արա՝ ճաչակելով Հացն ու ջուրը պատչաճից փոքր-ինչ սակավ, քանգի Աստված ընդունեց այրի կնո) երկու լուման և դրանով առավել ուրախացավ, քան մյուս բոլորով: Սովորեցրո՛ւ քեզ ազատ չվարվել ուրիչների Հետ, և դու կփրկվես: Աչքի լույսի պես պաՀիր իմ նախկին պատասխանները և այս վերջինը։ Իսկ ինչ վերաբերում է իմ այն խոսքերին, Թե՝ ցուլց մի՛ տուր քո գանձերը բաբելացիներին, ես ալդ ասում էի դևերի մասին, որոնց դու ցույց տված կլինես դրանը, եԹե մարդ֊ կանց ասես, որ քեզ տրվել է այս պատասխանը: Դևերը, այս տեսնելով, կգայրանան քեզ վրա և կպատերազմեն քեզ Հետ փա֊ ռասիրությամբ, իսկ Հասարակ լսողներին կգայթակղեն, և դու դատապարտություն կկրես թե՛ մեկի և թե՛ մյուսի Համար: Իսկ նրանը, ովքեր կարող են լսել և պաՀել իմ խոսքերը, նրանք ուրախություն և օգուտ կբերեն: Ինչ բարի բան որ անում ես, աչխատի՛ր ծածկել, քանգի դա՛ է քեզ օգտակար: Տերը Թոդ խրա֊ տի քեզ սրբերի աղոթքըներով: Ամեն:

Հարց 7. Նույն եղբայրը դիմում է նույն Մեծ ծերին:

-Աղոթի՛ր ինձ Համար, Հա՛յր իմ, ինձ Հույժ խռովում են պոռնկության, վՀատության և վախի խորՀուրդները. և երբ ես տեսնում եմ այն եղբորը, որի Հանդեպ Հակվածություն եմ զգում, խորՀուրդն ինձ ասում է, որ ես գրուցեմ նրա Հետ, որպեսզի իմ լռությամբ նրան կասկածելու առիթ չտամ: Նաև զգում եմ, որ դևերը կարծես թե ձնչում են ինձ, և ես ընկնում եմ վախի մեջ:

Պատ. -Եղբա՛յը, դու դեռ սովոր չես պատերազմել Թչնամու դեմ, դրա Համար էլ քեզ այցելում են վախի, վՀատուԹյան և պոռնկուԹյան խորՀուրդներ։ Դիմադրի՛ր նրանց ամուր սրտով, քանդի ըմբիչները, եԹե չեն տքնում, չեն պսակվում, և դինվորները, եԹե մարտերում ցույց չեն տալիս Թագավորին իրենց վարպետուԹյունը, չեն արժանանում պատվի։ Հիչի՛ր, Թե ինչպիսին էր ԴավիԹը։ Ձէ՞ որ երգում ես. «Փորձի՛ր ինձ, Տե՛ր, և քնաի՛ր ինձ, փորձի՛ր երիկամներս ու սիրտս» (Սղմ. 25; 2)։ Եվ դարձյալ. «ԵԹե իմ դեմ պատերազմ պատրաստվի, սիրտս չի սոսկա, եԹե իմ դեմ ճակատամարտ ելնեն, միևնույն է, Տե՛ր, Հույսս քեղ վրա եմ դնելու» (Սղմ. 26; 3)։ Այդպես և վախի վերաբերյալ. «ԵԹե նույնիսկ անցնեմ մաՀվան ստվերների միջով, չեմ վախենա չարից, քանդի Դու, Տե՛ր, ինձ Հետ ես» (Սղմ. 29; 4)։

Իսկ վՀատության մասին. «Եթե իչխանի զայրութը բռնկվի ջո դեմ, դու մի՛ լջիր ջո տեղը» (Ժող. 10; 4): Մի՞թե դու չես ուղում Հմուտ լինել: Սակայն այրը, որ փորձված չէ փորձութեյունների մեջ, Հմուտ չէ: Պատերազմները Հմտացնում են մարդուն: Վանականի դործը կայանում է նրանում, որպեսզի Համթերի պատերազմներին և դիմադրիր նրանց սրտի արիությամբ: Բայց ջանի որ դու չես ճանաչում թշնամու խորամանկությունները, այդ պատճառով նա ջեզ բերում է վախի խորՀուրդներ և Թուլացնում է ջո սիրտը: Դու պետք է դիտենաս, որ Աստված ջո ուժերից վեր պատերազմների և փորձությունների մեջ չի դցելու ջեղ, այդ է ուսուցանում նաև առաջյալը՝ ասելով. «Հաշվատարիմ է Աստված, որ ձեղ ավելի փորձության մեջ չի դցե-

լ**ու, քան կարող եք տանել»** (Բ Կորն. 10; 13): Եղբա՛յր, ես ինքս էլ երիտասարդության չրջանում բազմիցս և ուժգին փորձու-Թյուններ էի կրում պոռնկության դևից և ջանում էի՝ ձգնելով նման խորՀուրդների դեմ, Հակաճառում էի նրանց և չէի Համաձայնվում նրանց Հետ, այլ աչքերիս առջև պատկերացնում էի Հավիտենական տանջանըները: Ալդպես ես վարվեցի Հինգ տարի ամեն օր, և Աստված ԹեԹևացրեց ինձ այդ խորՀուրդներից: Այս պալքարը դադարեցնում է անդադար արտասվալից աղոթքը: Իսկ այն, որ դևերը ճնչում են քեզ, լինում է նրանց նախանձից: ԵԹե կարողանալին, նրանք քեզ դուրս կվռնդեին քո խցից, սակայն Աստված Թույլ չի տալիս, որ նրանը քեզ տիրեն, ասենք այդ անելու իչխանություն էլ չունեն: Աստված կարող էր չուտով ԹեԹևացնել քեզ, սակայն այդ դեպքում դու չէիր կարող այլևս ընդդիմանալ մեկ ուրիչ կրքի: Թող չԹուլացնեն քեզ դևերը, որպեսզի ուչադրություն դարձնես եղբոր վրա (որով Հրապուրվում ես) կամ գրուցես նրա Հետ, սակայն, եթե, Հակառակ քո ցանկությանը, Հանդիպես նրան պատաՀաբար, պաՀի՛ր Հալագըդ երկլուղով և պարկեչտությամբ, և ուչադրությամբ մի՛ ունկնդրիր նրա ձայնը: ԵԹե այդ եղբայրը, անտեղյակ լինելով, ինքը սկսի խոսել քեց Հետ կամ նստի քո կողքին, ապա դու վարպետորեն խույս տուր նրանից, սակայն ոչ Հանկարծակի և միանգամից, այլ՝ բարեվայելուչ կերպով: Ասա քո խորՀուրդնե֊ րին՝ Հիչի՛ր Աստծո աՀեղ դատաստանը և այն ամոթը, որ կպա֊ տի այնժամ այդ ամոթայի կրքով տարվողներին: Բռնադատի՛ր քո միտքը և օգնություն կստանաս սրբերի աղոթքներով, և Աստված կողորմի քեզ: Մտքով երեխա մի՛ եղիր, այլ **«եղիր երե**֊ խա չարություն դործելու մեջ» (Բ Կորնթ. 14; 20). կատարյա՛լ եղիր մաջով, եղբա՛յր: Ուչադի՛ր եղիր քո Հանդեպ, Թե ինչպես պետը է դիմավորես Աստծուն: Ամեն:

Հարց 8. Նույն եղբայրը խնդրում է նույն Մեծ ծերին՝ ասե-

լով. «Աղոթի՛ր ինձ Համար, Հա՛յր իմ, քանզի ես Հույժ թչվառ եմ և մեծ մարդասիրության կարիք ունեմ: Իմ մեջ ծագող խոր-Հուրդներն ինձ ասում են՝ գնա՛ ուրիչ տեղ և այնտեղ կփրկվես: Ձեր աղոթքներով Աստված թույլ չի տա, որ այդ մտքերն ինձ տիրեն:

**Պատ**. -Եղբա՜յր, Թող անիծյալ լինի քո սրտում նման խոր-Հուրդներ սերմանողը, որն ուղում է Հանել քեղ այստեղից Հանուն պատվիրադանցության։ Դա սատանան է։ Նա այդ առաջարկում է քեզ ճչմարտության քողի տակ, որպեսզի քեզ ծաղրի ենթարկելով՝ գայթակղության առարկա դարձնի չատերի Համար, որպեսզի դու նաև նրանց Համար դատապարտություն կրես: Ի դեպ, դու սրան ենթարկվում ես քո ծուլության ու փառասիրության պատճառով: Դու ասում ես. «Եթե ուրի, տեղ գնամ, ալնտեղ կկարողանա՛մ անարգանըները կրել»: Իսկ ինչո՞ւ այժմ, Հենց միայն լսում ես, որ եղբայրդ ինչ-որ բան է ասել քո մասին, սիրտդ խռովվում է, և դու չես ուղում, որ որևէ մեկը իմանա քո մեղանչման մասին: ԾուլուԹյանդ ու փառասիրու֊ Թյանդ դևերն էլ իրենց դավերն են կցում, որպեսզի կործանեն Հոգիդ: Վստա՛Հ եղիր Տիրոջ վրա, որ եթե չլինեին Աստծո օգ֊ նությունն ու այստեղ գտնվող Աստծո ճչմարիտ ծառաների աղոթեըները, դու մեկ տարի էլ չէիր կարողանա մնալ վանքում: Սակայն ինչպես կուլրը ոչինչ չի տեսնում, այդպես էլ դո՛ւ չես տեսնում այն բարերարությունները, որ Աստված ցուցաբերել է թո Հանդեպ և չարունակում է դուդաբերել սրբերի և երանելի ԱբրաՀամի աղոթեջներով, որն ասաց քեղ և քո եղբորը. «Եթե դուը մնաք այստեղ, ապա ինձ որպես միջնորդ կունենաը»: Եղբա՛յր, ուչադի՛ր եղիր քո Հանդեպ, ճգնի՛ր ընդդեմ խորՀուրդնե֊ րի, որպեսգի չընկնես ծուլության ու փառասիրության մեջ, ոչինչ չանես քո կամքով և չընդունես քո մեջ ծագող խորՀուրդներն ու ինքնարդարացումը. Հակառակ դեպքում դու կենԹարկ-

վես սաստիկ անկման: Հաստա՛տ իմացիր, ուր էլ որ գնաս, Թե֊ կուզև անցնես ամբողջ երկիրը ծայրից ծայր, ոչ մի տեղ չես ստանա այնպիսի օգուտ, ինչպես որ այստեղ: Ինչ որ նավի Համար խարիսխն է, այն քեղ Համար այստեղի Հայրերի աղոթքըն է: Վճռականությո՛ւն ձեռը բեր, և այն կՀեռացնի քեզանից ազատ վարվելակերպը մերձավորների Հետ, որը պատճառն է մարդու մե) եղող բոլոր չարիքների: Թո՛ղ բոլոր արտաքին Հոգսերդ և այնժամ ազատորեն կծառայես Աստծուն։ Մեռա՛ծ եղիր ամեն մարդու Համար, Հենց սրանում է կալանում պանդխտությունը: Քեղ ոչի՛նչ Համարիր, և քո միտքը չի խռովվի: Մի՛ մտածիր, որ դու ինչ որ բարի բան ես արել, և քո վարձր անվնաս կպաՀպան֊ վի: Ամեն ինչից գատ Հիչի՛ր, որ դու երկար չես մնալու մարմնի մեջ, և ջանա՛, որպեսզի Համարձակությամբ կարողանաս ասել այն ժամին. «Պատրաստվեցի և չխռովվեցի» (Սդմ. 118; 60): Եղբա՛յր, անՀնար է ապրել առանց ջանքերի, և ոչ ոք չի պսակվում առանց սխրանջի: Ստիպի՛ր ջեզ ձգնել ջո փրկության Համար, և Աստված կօգնի քեզ, քանզի «Նա կամենում է, որ բոլոր մարդիկ փրկվեն և Հասնեն ճչմարտության դիտությանը» (Ա Տիմ. 2; 4): Նա Թող ողորմի քեզ, որդյա՛կ իմ, որպեսգի դու կարողա֊ նաս ջանադրությամբ ձեռնամուխ լինել Նրան Հաձոյանալու գործին: Քանգի Նրանն է ողորմությունը և գորությունը և փառքը Հավիտլանս Հավիտենից։ Ամեն։

Հարց 9. Նույն եղբայրը դիմում է նույն Մեծ ծերին:

-Հա՛յը իմ, ի՞նչ է նչանակում քո կողմից ասվածը, Թե ես մեկ տարի էլ չէի կարողանա մնալ վանքում: Եվ աղոԹի՛ր ինձ Համար ի սեր Տիրոջ, որովՀետև քնած ժամանակ Հարձակվում է ինձ վրա դևը և ճնչում է ինձ, և ես քո մեծ մարդասիրության կարիքն ունեմ:

Պատ. -Ես ասացի քեզ, որ եթե չլինեին Հայրերի աղոթքները, ապա դու մեկ տարի էլ չէիր կարողանա մնալ վանքում, նկատի

ունեմ՝ վանականության մեջ։ ՈրովՀետև ոչ բոլորը, որ ապրում են վանքում, վանականներ են, այլ նա է վանականը, ով վանա֊ կան գործ է կատարում։ Տերն ասաց. «Ոչ ամեն մարդ, որ Ինձ «Տե՛ր, Տե՛ր» է ասում, երկնքի արքալուԹյունը կմտնի, այլ նա, ով կատարում է կամքը Իմ Հոր, որ երկնքում է» (Մատթ. 7; 21): Եղբա՛լը, փորձանքի մե) գտնվելիս ինչո՞ւ ես Թուլլ տալիս, որ *թ*չնամին ծաղրի քեց: Դու Հարցնում ես և **Հանք չես թափում** կատարել քեղ ասվածը, կրկին Հարցնում ես և սնափառորեն այն փոխանցում ես ուրիչներին մարդաՀաձությունից, և ինքդ քեղ խանդարում ես փութով առաջադիմել. դրա Համար էլ փորձու-Թյունների ես ենԹարկվում քնի մեջ, և դևր Հարձակվում է վրադ և ձնչում է քեզ: Աստված էլ այդ Թույլ է տալիս այն բանի Համար, որպեսգի դու խելքի դաս և Հանդիմանես քեզ, ինչպես որ վայել է վանականին, իսկ դու այդ չես Հասկանում, եղբա՛լը: ժամանակը մեզ տրված է այն բանի Համար, որպեսգի քննենք մեր կրքերը, լանք և ողբանք: Իսկ եթե դու, խցում գտնվելիս, ցրվում ես մաքով, կչտամբիր քեզ ամեն ինչում և դիր քո տկարությունը Աստծո առջև: Նա կօգնի քեց և գորացնի քեց՝ առա֊ *Տադիմելու Իրենով:* 

Հարց 10. Նույն եղբայրը դիմում է մյուս ծերին (ՀովՀաննես Մարդարեին) և խնդրում է աղոթել:

-Ի սեր Տիրոջ, աղոթի՛ր ինձ Համար, որպեսզի ես ազատվեմ ամոթալի կրքերից և փառասիրությունից, քանզի նրանք պղ-ծում են ինձ ամեն մի գործում, որի մասին մտածում եմ, թե բա-րին եմ անում: Նաև խնդրում եմ քեզ, որ ասես՝ ինչ մտադրու-թյամբ պետք է կատարել սրբերի Հիչատակը և ինչպես դուրս նետել ներքին չարությունը:

ՀովՀաննեսի պատասիանը -ԵԹե ուղում ես աղատվել ամո-Թալի կրքերից, ազատ մի՛ վարվիր ոչ մեկի Հետ, Հատկապես նրանց Հետ, որոնց Հանդեպ սիրտդ Հակվում է ցանկասիրության կրքով. դրա միջոցով կազատվես նաև փառասիրությու~ նից, քանզի փառասիրությանը խառնվում է մադաՀաձությու~ նը, մարդաՀաձությանը՝ ազատ վարվելակերպը, իսկ ազատ վար~ վելակերպը մայրն է բոլոր կրքերի:

Ով կատարում է սրբերի Հիչատակը առանց սնափառության՝ Համարելով, որ ալդ անում է ըստ Աստծո պատվերի, ալլ ոչ՝ ըստ իր մտաՀղացման, այդպիսին դառնում է սրբերին մասնակից և վարձ է ստանում նրանց Տիրոջից: Հոգու փրկության մասին Հո֊ գալը և Աստծո Հանդեպ սերը օգնում են յուրաքանչյուրին դուրս նետել իր միջից ներքին չարությունը և մաքուր ապաչխարել: Լսի՛ր ինձ, որդյա՛կ իմ, և տեսանելիի միջոցով պատկե֊ րացում կազմիր անտեսանելիի մասին: Երբ դու փոքր-ինչ անառող) ես լինում մարմնով, ապա ժուժկալում ես քեղ վնասող բաներից, իսկ ինչո՞ւ չես ջանում ժուժկալել, երբ Հիվանդ ես Հո֊ գով: Մեզ բազում ջանք ու քրտինք է Հարկավոր, ինչպես առաքյայն է ասում. «Ճնչելով ամրացնում եմ իմ մարմինը և **Հնագանդեցնում այն»** (Ա Կոր. 9; 27): Ջանա՛ քո ուժերի Համեմատ, և Աստված կօգնի քեզ քո Հայրերի աղոթեքներով, քանգի պապակում է տեսնել մեր փրկությունը Նա, Ով երդվեց Ինքնիրենով, Թե չի ուզում մեղավորի մաՀը, այլ նրա դառնայն ու ապրելը (Եզ. 33; 11): Մեծ գորություն է ելնում այնտեղից, որտեղ Աստծո ճչմարիտ ծառաներն իրենց աղոթքներն են վեր առաքում առ Աստված մեր բոլորի Համար. Հավատում եմ, որ Տերը դրանք չի անարդի: Միացրու նրանց նաև քո երկու լուման և դու կուրախացնես Տիրոջը, ինչպես ուրախացրեց ավետարանական այրին: Կապի՛ր քո ծանրաբեռնված մակույկը քո Հայրերի նավին, և նրանը կուղղեն քեզ դեպի Հիսուսը, Ով կարող է քեզ չնորՀել խոնարՀություն և գորություն, խելամտություն, պսակ և խն֊ դություն։ Ամեն։

Հարց 11. Նույն եղբայրը դիմում է Մեծ ծերին:

-Ես երիտասարդ եմ և ոչ խելամիտ, իսկ իմ ծառայությունը դերաղանցում է ուժերս, դրա Համար աղաչում եմ քեզ, Հա՛յր իմ, Աստծուց խոՀեմությո՛ւն խնդրի ինձ Համար, որպեսզի կարողանամ բաժանել իրերը՝ պաՀանջներին Համապատասխան, խոսքն ասեմ ժամանակին և լռեմ ժամանակին, որպեսզի տարակուսանքների միջից դիմեմ Աստծուն և քո աղոթքներին և օդ-նություն ստանամ, և որպեսզի չրնկնեմ մոլորության մեջ:

Բարսիլիկոսի պատասխանը —Մե՛ծ ուրախություն եմ ապրում, երբ մեկը ինչ-որ բան խնդրելիս առաջնորդվում է Աստծո երկյուղով. այդպիսին Համարձակորեն թող Հուսա, որ իր խնդրանքը կկատարվի: Բայց լսի՛ր, եղբա՛յր, եթե դու սերմեր ես խնդրում քո արտի Համար, ապա նախ պարարտացրու քո արտը սերմերն ընդունելու Համար: Քանզի լավ մշակված Հողի մասին ասված է, որ այն «Հարյուրապատիկ պտուղ տվեց» (Ղուկ. 8; 8): Ես իմ ուժերի չափով կանեմ, ինչ որ կարող եմ, Հանուն Աստծո պատվիրանների, սակայն դիտակցում եմ իմ տկարությունը, որ չեմ կարող տալ քեզ քո խնդրածը՝ իմ անարժանության պատհառով: Սակայն, եթե դու Հավատում ես, ապա ըստ քո Հավատի կստանաս ոչ միայն այդ, այլև այն ամենը, ինչ որ քեզ անհրաժեշտ է. «Ձեր Հայրը դիտե, թե ինչ է ձեղ պետք, նախջան որ դուք Նրանից մի բան ուղեք» (Մատթ. 6; 8):

Ուրեմն, մի՛ կասկածիր, և ես Հավատում եմ, որ Աստված կկատարի քո խնդրանքը, ոչ թե Հանուն ինձ, այլ՝ Հանուն քո Հավատի: Ամենից առաջ խոնարՀվի՛ր Աստծո առջև, քանզի Նա խոնարՀներին չնորՀ է տալիս» (Ա Պետ. 5; 5), մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսով, Որին փա՜ռք Հավիտյանս Հավիտենից: Ամեն:

Հարց 12. Նույն եղբայրը Հարցնում է մյուս ծերին՝ ինչպես վարվեմ ըստ ծերունական այս պատասխանի գորության:

Պատ. ֊ԵԹե դու ուզում ես սովորել՝ ինչպես վարվեն ըստ ծե֊ րունական այս պատասխանի զորության, ապա այսպես պետք է վարվել. երբ ուզում ես խոսել մեկի Հետ կամ ինչ-որ բան անել, կանչի՛ր ծերի անունը, և Աստված կղնի քո սրտի մեջ, Թե ինչ պետք է անես կամ ինչ պետք է ասես: Սակայն (այդ արա) խոնարՀուԹյամբ, որպեսզի չզրկվես այդ չնորՀից:

Հարց 13. Նույն եղբայրը դիմում է Մեծ ծերին:

-Հա՛լը իմ, դու ողորմություն ցուցաբերիը տկարիս Հանդեպ և խորՀուրդ տվեցիր ինձ, որ երբ ինչ-որ բան եմ անում կամ խոսում, կանչեմ Աստծո անունը և քո աղոթեքները, և ասացիր, որ ալդպիսով Հա)ողություն կունենամ։ Ես ստիպում եմ ինձ գործել և խոսել Աստծո կամբի Համեմատ, սակալն պատաՀում է, որ երբեմն մոռանում եմ (կանչել Աստծո անունը և քո աղոթքըները) իմ ծուլության պատճառով, և դրա Համար աղաչում եմ թեց, Աստծուց զգաստությո՛ւն խնդրիր ինձ Համար և մի՛ թող ինձ դեգերել ըստ իմ կամքի: Դարձյալ խնդրում եմ ասես, ինչպես վարվեմ այն դեպքում, երբ, կանչելով Աստծո անունը և քո աղոթեըները որևէ գործի պարագային, ես դեռ տարակուսում եմ՝ անել ալդ գործը, Թե ոչ: Նմանապես, երբ ինձ ինչ-որ բան են Հարցնում, նախքան ես կՀասցնեմ կանչել Աստծուն կամ գլխի րնկնել, Թե ինչ ասեմ, Հարցադրողն անմիջապես պատասխան է պաՀանջում․ ինչպե՞ս վարվեմ նման անակնկալ Հարցադրման դեպքում: Խնդրում եմ քեզ, աղոթի՛ր նաև այն բանի Համար, որպեսզի ես կարողանամ տիրապետել իմ աչքերին, քանզի նրանք չատ են տարուբերվում այս ու այն կողմ:

Պատ. -ԵԹե մեկը Հայրերից ստանում է պատվիրան, խոր-Հուրդ կամ պատասխան ինչ-որ բանի վերաբերյալ, և մոռացկոտությունից կամ ծուլությունից մոռանում է, ապա Հասկանալով, որ մեղանչել է, թող ապաչխարի, և Աստված կների նրան: Եղբա՛յր, ինչո՞ւ էիր գրել Հենց միայն զգաստության մասին: Ես աղոթում եմ Աստծուն, որպեսզի Նա քեզ չնորհի ամե՛ն տեսակ բարի պարգև, և թող այն քեց Հետ լինի Հավիտյան: ԵԹե քեզ մի գործ պատահի, և կանչես Աստծուն և սրբերի աղոխքները (բարեխոսությունը), սակայն չարունակես դեռևս տարակուսել, կատարի՛ր այդ գործը. այն Աստծո կամքի Համաձայն է, քանզի այն սկսելուց առաջ դու Աստծուն ես դիմել:

Ինչ վերաբերում է նրան, ինչպես պատասխանել անակնկալ Հարցին, ապա մտքից սրընթաց ոչինչ չկա. բարձրացրո՛ւ այն առ Աստված, և Նա կտա քեզ, թե ինչ պատասխանես առանց խռովքի: ԽոնարՀությունը պաՀպանում է աչքերը ցրվելուց և մարդուն՝ ամեն տեսակ չարիքից: Ես կխնդրեմ քեզ Համար էլ ավելի մեծ պարգևներ (որոնց մասին ասացի քեզ), սակայն մի պայմանով, եթե ներդնես քո ամբողջ ուժերը: Ուչադի՛ր եղիր քո Հանդեպ, և ոչ միայն սրբերը, այլև Ինքը՝ Աստված քեղ օգնու-թյան ձեռք կմեկնի և կողորմի քեղ:

Հարց 14. Նույն եղբոր խնդրանքը՝ ուղղված նույն Մեծ ծերին:

-Գլժասիրտ Հայր իմ, դու տեսնում ես իմ Հոգու կուրությունը, և դրա Համար կրկին աղաչում եմ քեզ, խնդրի՛ր ինձ Համար սրտի պայծառության, որպեսզի ես կարողանամ տարբերել ճչանարիտ խորՀուրդը՝ դաղտնի վնասակարից, քանզի ես վախենում եմ, որ երբեմն կարող եմ Հավատալ վերջինին: Շատ անդամ է պատահել, որ երբ մեկին մի բան եմ տվել, թվացել է, որ ես այդ անում եմ ոչ կրքի մղումով, սակայն, փորձելով միտքս, թե արդյոք Հաճելի կլինի նրան (մտքիս), եթե ես ուրիչի միջոցով եղբորը տամ այդ իրը, այնպես, որ եղբայրը չիմանա, որ ե՛ս եմ նրան տվել այդ, դտել եմ, որ դա Հաճելի էի եղել իմ մտքին: ՊատաՀում է նաև, որ ես, թվում է, ոչ կրքից մղված եմ սկսում ինչ-որ բան անել կամ ասել, սակայն այն պահին երբ տալիս եմ իրը կամ խոսում եմ, միտքս Հաճույք է ստանում դրանից. արդ, ի՞նչ անեմ ես՝ թչվառս: Այլ կերպով էլ է վիրավորում ինձ նույն արարքը կամ, ավելի լավ է ասել, իմ սրտի փառասիրությունը.

պատահում է, որ երբ ոմանք ինձ պատմում են ինչ-որ դործի մասին, նախքան նրանք կվերջացնեն իրենց խոսքը, միտքս Համաձայնվում է նրանց հետ և Հաճույք է ստանում, իբր Թե Հասկանում է այն: Խնդրում եմ քեզ, Հա՛յր իմ, լռելու կարողուԹյուն խնդրի՛ր ինձ Համար, քանզի զարմանում եմ, ինչպես եմ Հաճույք ստանում նրանից, ինչը, ինքս դիտեմ, որ անօգուտ է և գրկում է մարդուն ամենայն բարիքից:

**Բարսիլիկոսի պատասխանը**. -Առանց սրտի ցավի (գղջման) ոչ ոք չի կարող խորՀուրդները գանագանելու չնորՀ ստանալ: Ես աղոթում եմ Աստծուն, որպեսգի չնորհի քեզ այդ, սակայն թեող թո սիրտն էլ մի փոթը (գղջման) ցավ կրի, և Աստված կպարգևի քեղ այդ չնորՀը: Սրա նման Հասկացիր և մյուսների մասին: Երբ Աստված, սրբերի աղոթեքներով և քո սրտի փչրվածության Համար, պարգևի քեզ այդ չնորհը, ապա մչտապես ի վիճակի կլինես գանագանելու խորՀուրդները Նրա Հոդով: Երբ տեսնում ես, որ առիթ է ներկայացել ցուցաբերելու քո գիտելիքները, լռի՛ր, ինչպես որ արդեն լսել ես Աստծով իմ ձչմարիտ գավակից (ՀովՀաննես Մարգարեից), որին դու պետք է անսաս քո ամեն մի խորՀրդի վերաբերմամբ, քանգի նա ոչ Թե ինընիրենից է ասում ըեզ, այլ արտաբերում է այն, ինչ որ Աստված է տալիս նրան ամեն մեկի օգտի Համար: Աստված Թող պաՀպանի քեզ և Թող քեզ ուժ տա ամեն պարագայում խելամ֊ տորեն լռելու, և չնորՀ, որպեսզի ճանաչես քեզ, Թե երբ պետք է խոսես առանց կրջերի: Քանզի քո սիրտր դեռ չգիտի կատարելապես, որ չատախոսությունը պղծում է մարդուն, այլապես թույլ չէր տա, որ դու Հաճույք ստանայիր դրանից:

Հարց 15. Նույն եղբայրը դիմում է նույն ծերին:

-Իմ՝ մեղավորիս Հանդեպ քո մեծ գխասրտությունը ինձ Համարձակություն է տալիս կրկին անգամ անՀանգստացնելու քեղ: Հասկացրո՛ւ ինձ, Հա՛յր իմ, Թե ինչպես պետք է տքնի իմ սիրտը, որպեսզի ձեռք բերի կչռադատության չնորՀը: Գրի՛ր ինձ, տեր իմ, Աստծո մասին և Աստծուն անընդմեջ Հիչելու մասին (այսինքն՝ ներքին աղոթքի)։ Եթե ինձ արժանացնես այդ ուսուցմանը, ապա ամրապնդի՛ր ինձ նրանում, քանզի միտքս վախնենում է, որ ես անկարող կլինեմ պաՀպանելու այն, դրա Հաստ էլ խնդրում եմ քեղ, տեր իմ, ասա՛, իսկապես օգտակա՞ր է ինձ այդ դործը։ Ես Հավատում եմ, որ երբ խոսքը ելնում է քո բերանից, այն ուժ է տալիս իմ սրտին։

Բարսիլիկոսի պատասխանը. – Քո սրտի ջանքը պետք է կայանա նրանում, որպեսզի անընդմեջ աղոթես Աստծուն, որպեսզի Նա թույլ չտա քեզ մոլորվել կամ Հետևել քո սեփական ցանկություններին. սրա միջոցով դու կՀասնես կչռադատության: Աստծուն անընդմեջ Հիչելուն, այսինքն՝ ուսուցմանը, սկիզբ դիր և մի՛ վախեցիր. Աստված կամրապնդի և կՀաստատի քեզ: Սակայն այն Հույսով պետք է վարուցանք անես (Ա Կորն. 9; 10), որպեսզի և Հնձես, եթե չթուլանաս (Գաղ. 5; 6): ՕրՀնյալ է Աստված, որ օրՀնում է քեղ դնելու (այդ սխրանքի) սկիզբը: Նա քեղ ուժ կտա և կպաՀպանի քո չափի Համեմատ:

Հարց 16. Նույն եղբայրը դիմում է նույն ծերին:

-Նախկինում բազմաԹիվ անգամ պատահել է, որ մի քանի օր ջերմություն եմ զգացել (Աստծո Հանդեպ), սակայն Հետո այն անցել է. և Հիմա մեկ ժամվա ընթացքում մեծ ջեռմեռանդությամբ եմ պահում Աստծո մասին հիչողությունը, իսկ մնացած ժամերին՝ ինքս ինձ բռնադատելով: Եվ ինձ սարսափեցնում է այն միտքը, որ այս փոքրիկ ջերմությունը նախորդի նման կչարունակվի ընդամենը մի քանի օր, Հետո կթողնի ինձ, և իմ Հոգին իսպառ կկործանվի: Դրա Համար էլ խնդրում եմ քեղ, բարեգո՛ւթ Հայր իմ, մի՛ լքիր ինձ, այլ բացատրի՛ր, թե ինչն է հեռացնում ինձանից այս հիչողությունը և ջերմությունը։

քանդի ես չատ եմ դերվում նրանց միջոցով և Հատկապես այն ժամանակ, երբ իմ սիրտը մեղքի առիժ է փնտրում, սակայն ինքստինքյան էլ, առանց իմ ցանկուժյան, դեղում է նա կրքոտ կամ անմիտ հիչողուժյուններ, կամ էլ անժամանակ խորհուրդ-ներ։ Դրա Համար խնդրում եմ քեղ, Հա՛յր իմ, դորեղդ Տիրոջով, տո՛ւր ինձ՝ քո ծառային, դդաստուժյուն, որպեսզի ես ճանաչեմ այն, ինչ որ մտնում է իմ սիրտը, և ասա՛ ինձ՝ ինչպես վարվեմ, որպեսզի այն չհեռացնի ինձ քո օր Հնուժյունից։ Բացատրի՛ր ինձ նաև սա. եժե ինչ-որ բան անելիս կամ ասելիս Աստծո օգնու-ժյամբ դերծ մնամ մեղքից. ապա դրանից դերծ մնալու Համար արդյոք պետք է դոհուժյո՞ւն մատուցեմ Աստծուն։ Եվ բերո՞ւմ է արդյոք դա Աստծո սիրուն։ Թե՞ բնավ չընդունեմ այն մտքերը, ժե խույս եմ տվել մեղքից, այլ քննեմ իմ մեղանչումները կատարված դործում կամ խոսքերում. և ներում խնդրեմ դրանց Համար:

Բարսիլիկոսի պատասխանը. - Ջանա՛ սրտի փչրվածությամբ ձեռք բերել ջերմություն և աղոթք, և Աստված դրանք մշտապես կչնորհի քեզ. մոռացկոտությունը վռնդում է դրանք, իսկ ինքը ծնվում է ծուլությունից: Զդայարանները պահպանելու մասին. ամեն մի չնորհ ձեռք է բերվում սրտի փչրվածության միջոցով: Իսկ զդաստության չնորհը խորհուրդներին թույլ չի տալիս ներթափանցել, և եթե նրանք ներթափանցում էլ են, ապա թույլ չի տալիս, որ նրանք վնաս պատճառեն: Աստված թող քեզ զդաստություն և արթնություն պարդևի: Պատվիրված է՝ «ամեն ին-չում դոհություն մատուցել» (Թես. 5; 18), առավել ևս նրա համար, ինչի մասին դու ինձ բացատրեցիր. իսկ մեղքերը քննելը և ներում հայցելը Հույժ օգտակար է:

Հարց 17. Նույն եղբոր խնդրանքը՝ ուղղված նույն Մեծ ծերին:

-Աղաչում եմ քեզ, սրբազա՜ն Հայր իմ, Աստծուց զորու-

Եյո՛ւն խնդրիր ինձ Համար, քանզի այն, ինչ որ ես ինձ խրատում եմ մենակ եղած ժամանակ, չեմ կատարում, երբ գտնվում եմ եղբայրների Հետ, և վախենում եմ, որպեսզի սովորություն չդարձնեմ, մեղանչելով, լոկ զղջալ և չուղղվել, Հարատևել մեղքերի մեջ և այդպես մեռնել: Գիտեմ, որ կրքերի պատձառած վշտերը օգտակար են ինձ, նրանք, միգուցե, կոտրում են Հոգուս դաժանությունը, և չեմ Համարձակվում, անմիտս, բաղձալ ազատվել նրանցից. այլ նրա Համար եմ խնդրում ձեր միջնորդությունը, Հա՛յր իմ, որպեսզի Հաձախակի չպարտվեմ, եթե, իՀարկե, դա ինձ օգտակար է, և սրտով չվշտանամ դրա Համար:

**Պատ**. –Ոչ ոք էլ ոչ մեկին չի կարող ասել՝ ես կՀոգամ քո մասին, իսկ դու Հանդիստ եղիր, քանդի մեղավոր կՀամարվի: Այլ նա, ում աջակցում են, պետք է որոչ չափով կատարի իր պարտականությունները՝ ուչի-ուչով պաՀպանելով իր Հայրերի պատգամները: Եվ եթե ընկնի մի անգամ, ապա թող կրկին ջա֊ նա ուղղել իրեն: Ես Հավատում եմ Աստծուն, որ նման մարդու մոտ (պատաՀական անկումների կրկնությունը) սովորություն չի դառնա, և չի տիրի նրան Հեղգությունը, այլ Աստված չուտով նրան կբերի ջանասերների վիճակին և չի վերցնի նրա Հոգին այնքան ժամանակ, մինչև չՀասցնի նրան «կատարյալ մար**դու բարձր աստիճանին»** (Եփես 4; 13): Եվ այսպես, մի՛ Թուլացիր, այլ քանի դեռ ժամանակ ունես, գործի՛ր, խոնարՀվի՛ր, Հնագա՛նդ եղիր, ենԹարկվի՛ր, և Աստված կօգնի քեղ, որ խո֊ նարՀներին «**չնորՀ է տալիս, իսկ ամբարտավաններին Հակա**֊ ռակ է» (Ա Պետ. 5; 5): Անդադա՛ր ասա. «Հիսո՛ւս, օգնի՛ր ինձ», և Նա կօգնի: Աստված Թող ազատի թո Հոգին ամոԹալի կրթերից, որդյա՛կ իմ:

Հարց 18. Նույն եղբայրը դիմում է նույն Մեծ ծերին:

-ԽոնարՀվում եմ քո առջև, ո՛վ գթասիրտ Հայր իմ և տկար Հոգուս բժիչկ: Վա՜յ ինձ, որ ցույց տվեցի ինձ, թե ուր ես կանչել ինձ, և որտեղ եմ գտնվում ես՝ կապկպված իմ չար սովորությամբ: Եթե ապատվում էլ եմ փոքր-ինչ, կրկին վերադառնում եմ նուլնին, որովՀետև տալիս և առնում եմ (գանագան իրեր): ԵԹե ես չամաչեի Աստծո բարերարությունից (քանգի գիտեմ, Թե ինչպիսի՛ դժվար վիճակից է Նա ինձ բերել քո ոտքերի մոտ), ապա կարող էի և ՀուսաՀատվել: Երբ ձեր աղոթըները պաՀպա֊ նում են ինձ, ես Հարատևում եմ խաղաղության մեջ, իսկ երբ փոքր-ինչ լքված եմ լինում, որպեսգի ի Հայտ գա իմ սեփական Հոժարությունը, իսկույն պարտվում եմ: Առավոտից առանձնանում եմ խցում, սակալն, երբ անՀրաժեչտություն է լինում, ստիպված եմ լինում դուրս գալ այնտեղից, և գործն ավարտե֊ լուց Հետո այլևս ուժ չեմ ունենում կրկին վերադառնայու այնտեղ։ Սակայն Թչնամին, կամենալով խոցել ինձ, պատրվակը պատրվակի ետևից է ներկայացնում ինձ գործերի վերաբերյալ, որոնը առանց ինձ էլ կարող են գլուխ գալ: Այսպիսով վերադառնում եմ խուցս արդեն չատ ուչ՝ մեծ տՀաճությամբ, մթագնած և վՀատված, չիմանալով, Թե ինչ անեմ: Եվ դրա Համար, սո՛ւրբ Հալը իմ, աՀա ես քո ամենատես սրտի առջև եմ. վարվիր ինձ Հետ ըստ քո գթասրտության, ինչպես կամենում ես և ինչպես որ գիտես. (ասենք) ես չգիտեմ էլ, Թե ինչ ասեմ քեզ. բայց ներիր ինձ Հանուն Աստծո։

Պատ. -Եղբա՛յր, դու չպետք է ՀուսաՀատվես այն բանի Հետևանքով, ինչ-որ դրել էիր ինձ: Նավարարը, երբ նա նավին Հարվածում են ալիքները, չի ՀուսաՀատվում իր փրկության Համար, այլ ղեկավարում է նավը, մինչև որ այն Հասցնի նավա-Հանդիստ: Այդպես էլ դու, տեսնելով, որ տարվել ու ցրվել ես դործի մեջ, վերակոչի՛ր քեղ դեպի ճանապարհի սկիզբը՝ ասելով մարդարեի Հետ. «Այժմ Հասկացա. սա է նորացած ազդը Բարձր-յալի» (Սղմ. 76; 11) և այլն: Քննի՛ր պատահած դործերը՝ եղ-բայրների՞ միջոցով կարող են դրանք դյուխ դալ, թե՞ քո, և չես

չեղվի ճանապարհից: Հոգսը հանուն Աստծո հոգևոր գործ է, որ կատարվում և իրագործվում է՝ ի սպաս հոգիների փրկության: Միայն Թե աչխատի՛ր, հնարավորին չափ, չնչին գործերի համար դուրս չգալ խցից, քանգի դա դիվային խորամանկություն է: Խելամտորեն ուչադի՛ր եղիր քո հանդեպ, և Աստված կօգնի քեղ սրբերի աղոթքներով: Ամեն:

Հարց 19. Նույն եղբայրը խնդրում է նույն Մեծ ծերին, որպեսդի նա կրի իր մեդջերը:

Պատ. -Եղբա՛յր, Թեև դու խնդրում ես մի բան, որ վեր է իմ ուժերից, սակայն ես քեզ ցույց կտամ սիրո այն չափը, որը ստիպում է ինձ նաև այն, ինչ որ վեր է իմ ուժերից: Ըստ քո Հանդեպ իմ նվիրվածության՝ ես կվերցնեմ ինձ վրա և կկրեմ քո լուծը այն պայմանով, որպեսզի դու էլ քո Հերթին ստանձնես իմ խոսքերի և պատգամների պաՀպանումը, քանզի դրանք փրկարար են, և դու կապրես առանց ամոթի:

Հարց 20. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն Մեծ ծերին այն պատվիրանների վերաբերյալ, որոնք նա տվել է իրեն, և խնդ-րանք այն մասին, որպեսգի ի վիճակի լինի պաՀելու դրանք:

Պատ. – Նա, Ով Հաստատեց քո Հայրերին, Թող Հաստատի նաև քո սերը, եղբա՛յը, և Թող քեզ տա Հոգևոր միտք, որպեսզի դու խելամտորեն վարվես քո բոլոր գործերում: ՊաՀի՛ր լեզուդ դատարկախոսուԹյունից, որովայնդ՝ ՀեչտասիրուԹյունից, և մի՛ ջղայնացրու մերձավորիդ: Հանդուգն մի՛ եղիր, քեզ ոչինչ Հաշմարիր, պաՀպանի՛ր սերդ բոլորի Հանդեպ և Աստծուն մչտապես քո մտքում ունեցի՛ր՝ Հիչելով. «Երբ պիտի դամ ու երևամ Աստծունածո առջև» (Սղմ. 41; 3): ՊաՀի՛ր սրանք, և քո Հողը Հարյուրապատիկ պտուղ կտա Աստծուն, Որին Փա՛ռք Հավիտյանս Հավիշտենից: Ամեն:

**Հարց 21.** Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն Մեծ ծերին. -Հա՛յը իմ, ի՞նչ է նչանակում ոչինչ Համարել իրեն: Պատ. -Եղբա՛յը, ոչինչ Համարել իրեն նչանակում է ոչ ոքի Հետ չՀամեմատվել և չասել քո բարի դործի մասին՝ սա էլ եմ ես արել:

Հարց 22. Նույն եղբոր խնդրանքը նույն Մեծ ծերին՝ իրեն տրված պատգամների խախտման և ապաչխարության Հարցում իրեն օգնելու վերաբերյալ, և Թե ինչպես ինքը պետք է ապաչխարի. և եԹե պատահի, որ խախտի պատվիրանը, արդյոք դրանով խզվո՞ւմ է ուխտը:

Պատ. –Հանուն Աստծու Թող կատարվի քո այն խնդրանքը, ինչի մասին որ դու խնդրել էիր: Զդուչացի՛ր մեծամտուԹյունից, որպեսզի չկորցնես ամենը: Երբ խախտես պատվիրանը, չտա֊ պի՛ր ապաչխարել. Թեպետ վերքիդ Համար վիրակապ ունես, մի՛ տրվիր ՀեղդուԹյանը, որպեսզի չպատահի քեղ նախկինից ավե֊ լի վատը: Քանի դեռ դու բռնված ես ինձանից, իմ ուխտը քեղ Հետ մնում է անքակտելի. Հակառակ դեպքում, ինչպե՞ս կողոը֊ մի քեղ Աստված, որպեսզի լսես և դործես Քրիստոսով:

Հարց 23. Նույն եղբայրը դիմում է նույն Մեծ ծերին՝ աղոթքի խնդրանքով, որպեսզի Հետագայում ևս չզրկվի նրա Հովանավորությունից:

Պատ. – Որդյա՛կ, եթե դու ըմբռնեիր իմ ասածը, ապա կարող էիր ճանաչել, որ ես արդեն տվել եմ քեզ քո Հոգու փրկության գրավականը: Ես չեմ ուղում քեզ խաբել կամ զատել փրկվողներից՝ իմ ճչմարիտ որդիներից և Աստծո Հովանավորությունից, բայց դու ինքդ էլ ջանա՛ չտարագրվել այդպիսի կյանքից: Առաքյալը ոչ ոքի չՀեռացրեց, այլ ասաց. «Եթե անՀավատը ուղում է բաժանվել իր կողակցից, թող բաժանվի» (Ա Կորնթ.7; 15): Սակայն դրանք թող չկատարվեն քեզ վրա. ես լոկ քո Հաստատվելու Համար Հիչեցի քեզ այդ մասին, որպեսզի դու ուչադիր լինես քո Հանդեպ՝ ջանալով չՀեռանալ այդ բոլոր սպասումներից և Հույսերից: Ձորացի՛ր Տիրոջով, Ով ասաց իր աչակերտներին, Թե նրանք երկնքից զորուԹյուն պիտի ընդունեն (Ղուկ. 24; 49):

Հարց 24. Նույն եղբայրը Հարցնում է մյուս ծերին.

-ԵԹե մեկն իրեն բոլոր արարածներից ցածր է Համարում, իսկ իր գործերը չեն Համապատասխանում դրան. ի՞նչ պետք է կարծել դա:

Պատ. -ԵԹե գործը չի Համապատասխանում գիտակցությանր, ապա այն ճշմարիտ չէ, այլ դիվային խաբկանը է:

Հարց 25. Հա՛յր իմ, ես տակավին չեմ Հասել այն վիճակին, որ բոլոր արարածներից ցածր Համարեմ ինձ, սակայն երբ ջն-նում եմ ինիզձս, դանում եմ ինձ արժանի այն բանին, որ բոլոր արարածներից ցածր Համարվեմ ինձ. մի՞ Թե դա էլ է դիվային իսաբկանը:

Պատ. -Եղբա՛յր, նոր (միայն) դու ոտք դրեցիր ճչմարիտ ուղու վրա: ԱՀա բուն ճչմարտությունը: Աստված թող քեղ Հասցնի այն չափին, որ բոլոր արարածներից ցածր Համարես քեղ: Ողջ եղիր Տիրոջով:

Հարց 26. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն ծերին.

-Ասա՛ ինձ, տե՛ր իմ, ո՞ր ճանապարՀով կարելի է ավելի արագ Հասնել փրկության՝ ջանքերո՞վ, թե՞ խոնարՀությամբ, և ինչպե՞ս ազատվեմ մոռացկոտությունից:

Պատ. -Եղբա՛յր, ճչմարիտ ջանքերը չեն կարող առանց խոնարՀության լինել, քանզի ջանքը ինքնին ունայն է և ոչինչ էլ չի Համարվում։ Սուրբ Գիրքն ասում է. «Տե՛ս իմ խոնարՀությունն ու վաստակը և թողություն տուր իմ բոլոր մեղջերին» (Սղմ. 24; 18)։ Արդ, ով խոնարՀությունը միավորում է ջանքերի Հետ, նա չուտով կՀասնի է (նպատակին)։ ԽոնարՀության Հետ նվաստացում կրողը նույնպես Հասնում է, քանզի նվաստացումը փոխարինում է ջանքին։ Իսկ ով միմիայն խոնարՀություն ունի, այդպիսին թեև առաջադիմում է, սակայն՝ ոչ այնքան արագ։

Ով ցանկանում է ճչմարիտ խոնարՀություն ձեռը բերել, նա բնավ ոչ մի դեպքում չպետք է իրեն ինչ-որ բան Համարի: Սրանում է կայանում ճչմարիտ խոնարՀությունը։ Ով ընդունում է այն կրակը, որ **«Տերը երկրի վրա գցելու եկավ»** (Ղուկ. 12; 49), չգիտի, Թե ինչ բան են մոռացկոտությունն ու գերվածությունը, *թանզի մչտապես զգում է ալդ կրակը: Օրինա՛կ վերգրու զգալի* կրակից: ԵԹե մաՀամերձ մարդուն կրակ մոտեցնես, նա իսկույն ցավ կզգա. և ինչով էլ զբաղված լինի մարդը, եթե նրա վրա չի֊ կացած ածուխ ընկնի, նա դուլգն անգամ չի կարող այլևս մնալ իր Հափչտակության մեջ: Եղբա՛լը, կրակը երբեջ չի մարում, այլապես կրակ չէր լինի այն: ԵԹե դու ցանկանում եմ ազատվել մոռագկոտությունից և դերվածությունից, ապա այլ կերպ չես կարող Հասնել դրան, մինչև ձեռք չբերես Հոգևոր կրակը, քանցի Հենց միալն Նրա ջերմությունից անՀետանում են մոռացկոտությունն ու դերվածությունը: Իսկ այս կրակը ձեռը է բերվում առ Աստված ձգտումով: Եղբա՛յը, եԹե քո սիրտը օր ու գիչեր ցավով չփնտրի Տիրոջը, դու չես կարող առաջադիմել: Իսկ եթե, թեողնելով մնացած բոլորը, զբաղվես սրանով, ապա կՀասնես դրան, քանզի Սուրբ Գիրքն шսում է. **«Շտապեցե՛ք և իմացե՛ք»** (Սդմ. 45; 11) և այլն: Տերը Թող չնորՀ տա քեզ Հասկանալու սա և տքնելու սրանում:

Հարց 27. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն ծերին.

—Հա՛յր իմ, ի՞նչ բան է խոնարՀությունը, ի՞նչ՝ նվաստացումը, և ի՞նչ՝ սրտի փչրվածությունը։ Ձեռք բերո՞ւմ է արդյոք խոնարՀություն նա, ով ինքն է իրեն նսեմացնում իր սրտում, թե՞ դրա Համար պետք է կրել նաև արտաքին անարդանքներ, սրտնեղություններ մարդկանցից, և վարժվել ամենաստորացուցիչ դործերում։ Պե՞տք է արդյոք նմանապես, որ խոնարՀամիտը ցույց տա իր խոնարՀությունը խոսքերով, թե՞ աչխատի խոնարՀ լինել իր վարմունքով։

**Պատ**. –ԽոնարՀությունը կայանում է նրանում, որ ոչ մի դեպքում քեզ մի բան չկարծես, ամեն ինչում մերժես քո կամքը, ենԹարկվես բոլորին և առանց խռովվելու կրես այն, ինչ որ Հասնում է մեց դրսից: Ալդպիսին է ճչմարիտ խոնարՀությունը, որում տեղ չի գտնում սնափառությունը: ԽոնարՀամիտը չպետը է ջանա ցուցաբերել իր խոնարՀությունը խոսքերով, այլ նրա Համար բավական է ասել՝ «ների՛ր ինձ» կամ «աղոԹի՛ր ինձ Համար»: Ձպետը է նաև ինքդ քեղանով Հանձն առնես կատարել ստորացուցիչ գործեր, քանգի Թե՛ մեկը և Թե՛ մյուսը սնա֊ փառության են մղում, խոչընդոտում են առաջադիմությանը և առավել վնաս են տալիս, քան օգուտ: Այլ երբ ինչ-որ բան են Հանձնարարում, չպետք է Հակաձառել, այլ կատարել Հնադանդությամբ. աՀա թե ինչն է բերում առաջադիմության: Իսկ նվաստացումը երկու տեսակ է լինում. մեկը՝ սրտի, իսկ մլուսը առաջանում է դրսից Հասցվող անարդանքներից: Դրսից կրած նվաստացումը առավել է սրտինից, քանգի ինքնիրեն նսեմացնելը ավելի Հեչտ է, քան ուրիչներից նսեմացում կրելը, քանի որ վերջինս չատ ավելի մեծ ցավ է պատճառում սրտին: Իսկ սրտի փչրվածությունը կայանում է նրանում, որ պաՀպանես այն և Թույլ չտաս քեզ տարվել անօգուտ մտածումներով:

Հարց 28. Նույն եղբայրը դիմում է նույն ծերին.

֊ԵԹե մեկին գովում են, պետք չէ՞ արդյոք, որ նա խոնարՀուԹյամբ պատասխան տա:

Պատ. –Լռելը անՀամեմատ օգտակար է: Քանզի եթե մեկը պատասխանում է, ապա դա նչանակում է, որ նա ընդունում է դովեստը, իսկ դա արդեն սնափառություն է: Նույնիսկ և այն, երբ մտածում է, որ ինքը խոնարՀությամբ է պատասխանում, արդեն իսկ սնափառություն է, քանզի եթե նա այդ նույն խոսջերը, որ ինքն է ասում իր մասին, լսի ուրիչից, չի կարող կրել դրանք: Հարց 29. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն ծերին.

–Բայց պատաՀում է, որ գովաբանողը, նրա լռությունից եզ~ րակացնելով, թե ընդունել է գովեստը, գայթակղվում է դրանից. Հապա ինչպե՞ս պետք է վարվել:

Պատ. -Այն, ինչ որ անՀայտ է, ճգնավորը պետք է Թողնի Աստծուն, որպեսզի Նա Ինքը Հայտնի լսողին: Ի՞նչ իմանաս, մի-գուցե, գովաբանողը օգուտ է ստացել Նրա լռուԹյունից՝ Համա-րելով, որ նա չի ընդունել գովեստը, իսկ սա մտածում է, որ նա գայԹակղվել է: ԵԹե գայԹակղվողն ինքը ի Հայտ բերի այդ (իր գայԹակղուԹյունը), այնժամ պետք է խոնարՀամտուԹյամբ բա-ցատրել նրան՝ ասելով. «Ների՛ր ինձ, եղբա՛յր, ես ոչ մի բարի բան չեմ տեսնում իմ մեջ, դրա Համար էլ չգտա, Թե ինչ պա-տասխանեմ, այլ աղոԹի՛ր ինձ Համար Հանուն Տիրոջ»:

Հարց 30. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն ծերին.

–ՊատաՀում է, որ մեկը իրո՛ք մեղավոր է լինում, և խոնար֊ Համտությամբ, այլ ոչ թե սնափառությամբ է ասում ճչմարտու֊ թյունը. մի՞թե այդ դեպքում էլ նա չպետք է պատասխանի:

Պատ. (ՀովՀաննեսի) –Ձպե՛տք է, Թեկուզև այդպես լինի, քանզի եԹե նա խոնարՀամտում էլ է առժամանակ, լսողը նրան խոնարՀամիտ է Համարում, և դա վնասակար է նրան, որովՀետև Տերն ասաց. «Վա՛յ ձեղ, երը մարդիկ լավ խոսեն ձեր մասին» (Ղուկ. 6; 26)՝ վերագրելով դա այն մեղավորներին, ովքեր գործեր չունեն, սակայն գովեստներ են ստանում:

Հարց 31. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն ծերին.

–Իսկ ինչպե՞ս է, որ սրբերից ոմանք, երբ նրանց գովում էին, պատասխանում էին խոնարՀությամբ:

Պատ. –Հայրերը, Հասնելով այն չափին, որի մասին Տերն ասաց. «Երբ կատարեք այն բոլորը, որ ձեզ Հրամայված է, ասացե՛ք, Թե՝ անպիտան ծառաներ ենք» (Ղուկ. 17; 10), և իսկապես Համարելով իրենց այդպիսին, այդպես էլ պատասխանում են, ինչպես որ մտածում են իրենց մասին. իսկ եթե այդ նույնը նաև ուրիչից լսեն, չեն զայրանա, այլ կօրՀնեն նրան, որպես ճչմարտությունն ասողի:

Հարց 32. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն ծերին.

~ԵԹե մեկը բարիք է անում մյուսին, և սա չնորՀակալուԹյուն է Հայտնում նրան, որպես իր բարերարի, մի՞Թե այդ դեպքում ևս չպետք է պատասխանել:

Պատ. – Լռությունը միչտ լավ է: Բայց որպեսզի չթվա, թե բարեդործը մերժում է իրեն ուղղված չնորՀակալությունը, նա պետք է խոնարՀությամբ ասի` ների՛ր ինձ, Հա՛յր, և աղոթի՛ր ինձ Համար Հանուն Տիրոջ, սրտում ունենալով այն, որ ինջը ոչինչ չի արել, քանզի Տերն է բարիք անում ամենքին: Նաև պետք է աղոթի Աստծուն, որպեսզի դատապարտություն չկրի իր խոսքերի Համար:

Հարց 33. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն ծերին.

-Աղոթի՛ր ինձ Համար, Հա՛յր իմ, որպեսզի ես ազատվեմ իմ լեզվից, ազատ վարվելակերպից և որկրամոլությունից:

Պատ. – Լեզվի, ազատ վարվելակերպի և որկրամոլության վերաբերյալ, ինչպես որ ի՛նձ խնդրեցիր աղոթել, այդպես և ի՛նքդ Ջանա, քո կարողության չափով, ժուժկալել, քանզի Հնարավոր չէ դրանք սանձահարել առանց սրտի փչրվածության, առանց զդաստության և լացի, հիչելով, որ «արդարի աղոթքը չատ ազդեցիկ է և օգնում է» (Հակ. 5; 16): Բոլոր կրքերին հաղթեում է խոնարհությունը, որը յուրաքանչյուր ոք ձեռք է բերում Ջանքով: Աստված թող քեզ ուժ տա՝ կչռադատության և Աստծո երկյուղի հետ միացյալ:

Հարց 34. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն ծերին.

~ԵԹե դա ձեռք է բերվում լացով, ինչպես որ դու ասացիր, ապա ես ինչպե՞ս պետք է պաՀպանեմ լացը, երբ ես գտնվում եմ մարդկանց մեջ և Հոգ եմ տանում այն մասին, Թե Հիվանդներից ում ինչ տամ. և կա՞ արդյոք ներքին լաց առանց արցունքների:

Պատ. – Ոչ Թե լացն է առաջանում արցունքներից, այլ արցունքները՝ լացից: ԵԹե մարդը, դանվելով ուրիչների մեջ, մերժում է իր կամքը և ուշադրուԹյուն չի դարձնում ուրիչների մեղքերի վրա, ապա ձեռք է բերում լաց: Քանզի սրա միջոցով Հավաքվում են խորՀուրդները և, այդպիսով ժողովվելով, սրտում ծնում են «տրտմուԹյուն, ըստ Աստծո ուղածի» (Բ Կոր. 7; 10), իսկ տրտմուԹյունն այդ՝ արցունքներ են:

Հարց 35. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն ծերին.

-Ես բացատրում եմ իմ խորՀուրդները աբբային և զգում եմ, որ ոմանք վշտանում են դրանից: Ինչպե՞ս վարվեմ: Արդյոք ինձ վնասակա՞ր է խցում մնալը, ինչպես որ ծաղրելով ներշնչում է ինձ խորՀուրդը, իբրև Թե ես Հետևում եմ իմ մտադրուԹյանը: Հետո, եԹե իմ մտադրուԹյունը, ձեր ՀովանավորուԹյան ներքո, չլինի էլ կրքից մղված, այնուՀանդերձ, ինչպե՞ս կարող եմ այդամբողջ գործը կատարել առանց վնասի՝ լինելով տկար և տակավին չունենալով ատելուԹյուն կրքերիս Հանդեպ: Եվ դրա Համար եմ խնդրում քեզ, եԹե դու էլ ես այդպես կարծում, որ այն է ինձ օգտակար,որ այլևս միջնորդ չլինեմ եղբայրների և աբբայի միջև Հիվանդանոցից դուրս, որպեսզի դրա միջոցով նախանձ չբորբոքեմ և ինքս էլ չսասանվեմ: Հոդիս քո ձեռքերում է, Հա՛յը իմ, ասա՛ ինձ, ինչպե՞ս կՀրամայես ինձ վարվել:

Պատ. -ԵԹե մաքուր սրտով ես ասում՝ ո՛չ կրքից մղված և ո՛չ փառասիրուԹյունից, այլ միայն օգտի Համար, ուչադրուԹյուն մի՛ դարձրու մարդկանց խոսքերի վրա: Ճգնի՛ր՝ սրբերի աղոԹք-ների օգնուԹյամբ, մինչև չՀասցնես ավարտել ամբողջ գործն առանց վնասի: Ոչ կրքից մղված միջնորդ լինելը, ինչպես ես ասացի, բարի գործ է, որովՀետև ոչ բոլորին է Հնարավոր և ոչ բոլորին է օգտակար խոսել անմիջականորեն աբբայի Հետ: Երբ դու Աստծով ես խոսում, ապա քեցանից չէ, որ խոսում և գոր-

ծում ես բարին, այլ Աստված է գործում ամեն ինչում: Իսկ Աստծո բարին նախանձ չի ծնում: Իսկ եթե այն ի Հայտ էլ գա մի առ ժամանակ, ապա չուտով կմարի: Մեր բոլորի Հոգիները Աստծո ձեռջում են: Նա պաՀպանում է մեզ և ամրապնղում օգտակարի մեջ:

Հարց 36. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն ծերին.

-ԵԹե ես ինչ-որ բան օգտակար եմ գտնում ոմանց Համար, արդյոք պե՞տք է դա ասեմ՝ առանց այդ մասին ինձ Հարցնելու: Եվ եԹե եղբայրը, որին վերաբերում է դա, լինի ինձանից մեծ, կամ Հոգևորական, ասե՞մ նրա մասին աբբային, Թե՞ լռեմ: ԵԹե ինձ Հարցնեն, ապա ինչպե՞ս պատասխանեմ: Իսկ եԹե օգտակար է նաև ինջնիրենով խոսելը, ապա ինչպե՞ս խոսեմ, որ կեղծավոր չԹվամ, այսինջն՝ խուսափեմ խոնարՀախոսուԹյունից և չխոսեմ՝ կարծես իչխանությամբ ուսուցանելով:

Պատ. –Հայրերն ասել են, որ լավ է խոսել Հանուն Աստծո և լռել Հանուն Աստծո։ Նրանց խոսքերը նչանակում են Հետևյաւր. խոսելը, ինչպես ես ասացի, ոչ կրքից դրդված՝ լավ է, քանզի նման կերպով խոսողը Հանուն Աստծո է խոսում, իսկ երբ մեկը տեսնում է, որ ուզում է ինչ-որ բան ասել կրքից մղված, ապա եթե լռի, լավ կանի, քանզի նա լռած կլինի Հանուն Աստծո։ Իսկ եթե ուզում ես Աստծով խոսել, մի՛ մտաՀոգվիր այն մասին, թե ինչ պիտի ասես, այլապես դու չես կատարի պատվիրանները. այլ թո՛ղ այդ դործը Աստծուն, և Նա կդնի քո չուրթերին, թե ի՛նչ ասես օգտի Համար։ Աստված զորեղ է՝ «զորություն տաւլու» մեզ՝ տկարներիս (Ա Թագ. 2; 4)։ Նա թող զորացնի քեզ, եղբա՛յը։

Հարց 37. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն ծերին.

-Ինչո՞ւմ է պետք մերժել սեփական կամքը աբբայի առջև՝ բարո՞ւ մեջ, մի՞ջին բաների մեջ, Թե՞ այն բանում, որ Հակառակ է Թվում Աստծո պատվիրաններին: Եվ եԹե նրա կարգադրուԹյունը վեր լինի իմ ուժերից, արդյոք պետք է Հրաժարվե՞մ, որպեսզի չընկնեմ վչտի և խռովության մեջ: Եվ դարձյալ, եթե որևէ մեկին Հարկավոր լինի ինչ-որ բան խնդրել աբբայից, և նա ինձ դիմի, որպեսզի ե՛ս օգնեմ նրան այդ գործում, և ես Համաձայնվեմ. արդյոք դա կերակուր չի՞ տա իմ փառասիրությանը, իբրև թե ես ինչ-որ բան եմ նչանակում:

**Պատ**. -Եղբա՛յը, ով ուզում է վանական լինել, նա բնավ ոչ մի բանում չպետը է ունենա իր կամքը: Քրիստոս, մեզ ուսուցանելով այդ, ասաց. «Ես երկնթից ի)ա ոչ Թե Իմ կամթը կատարելու Համար, այլ՝ Նրա, Ով Ինձ ուղարկեց» (Հով. 6; 38) և այլն: Քանգի ով ուզում է մեկը կատարել, իսկ մյուսից Հրաժարվում է, այդպիսին ցույց է տալիս, որ ինքը կա՛մ ավելի խելամիտ է իրեն կարգադրողից, կա՛մ խաբված է դևերից: Հետևաբար, պետը է որ ամեն ինչում Հնագանդ լինես, Թեկուդ քեղ Թվա, որ այդ գործը անբասիր չէ: Աբբան, որ քեց նչանակում է այդ, կկրի և քո մեղքը, քանդի նա է Հաչիվ տալու քո փոխարեն: ԵԹե նչանակված գործը քեղ ծանր թվա, Հարցրո՛ւ այդ մասին աբբալին և Թո՛ղ նրա դատողությանը։ Իսկ եթե եղբայրները նչանա֊ կեն քեզ նման գործ, իսկ դու տեսնես կամ գտնես, որ դա վնասակար է կամ ուժերիցդ վեր է, նորից Հարցրո՛ւ աբբային, և ինչ որ նա ասի, այն էլ արա: Իսկ եթե սկսես ըննել ոչ միայն գործե֊ րը, այլև մարդկանց, ապա վչտեր կբերես քեզ վրա: Այլ որտեղ բարի գործ ես տեսնում, այնտեղ Հնագանդ եղիր տուր եղբայրներիդ, իսկ ինչում որ երկմտում ես, կամ ինչը որ վեր է ուժերիցդ կամ գուդակցված է մեղքով, այդ ամենը ասա՛ քո աբբա֊ յին, և ինչպես նա Հարար գտնի, այդպես էլ վարվիր, և դու խաղաղ կլինես, քանդի աբբան գիտի՝ ի՛նչ է անում և ինչպե՛ս Հոգ տանի քո Հոգու մասին: Հավատա՛, որ ինչ որ նա ասում է թեղ, ասում է Աստծո՛վ, իսկ Աստծով եղած ամեն բան օգտակար է և չի բերում ո՛չ վչտեր, ո՛չ խռովություններ (բարիքից չարիք

չի ծնվում). «Ամեն բարի ծառ բարի պաուղ է տալիս» (Մատթ. 7; 17): Եթե որևէ մեկը կարիջի դեպքում խնդրի քեզ օգնել իրեն աբբայից (որևէ բան իմանալու), կատարի՛ր այն որպես պատվի֊րան, որ տվել է քեզ աբբան: Քանզի, եթե նա քեզ նստեցնի դուների մոտ և ասի՝ տեղեկացրու ինձ ամեն մեկի մասին, ով էլ որ գա. դու ոչ թե քեզանից ես այդ անելու, այլ քեզ կարգադրողի Հրամանն ես կատարելու: Եթե աբբան քեզ կարգադրի ասել իրեն կամ չասել, դա արդեն քո դործը չէ:

Հարց 38. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն ծերին.

-ԵԹե եղբայրն ինձ Հարցնի ինչ-որ խոսքի կամ գործի մասին, որը ես չգիտեմ, պատասխանե՞մ նրան, Թե ոչ: Նմանապես, երբ ինձ չեն Հարցնում, սակայն ես ինքս տեսնում եմ, որ ինչ-որ բան լավ չեն անում, Հարկ կա՞ արդյոք գոնե մեկ անգամ այդ մասին ասելու նրան, ով վատ է անում, Թե ոչ:

Պատ. -Այս բոլոր Հարցերի պատասխանը մեկն է. զգուչացի՛ր, որ չասես սնափառությամբ, այլ ասա՛ խոնարՀությամբ և Աստծո երկյուղով: Բոլոր դեպքերում (որոնց մասին դու Հարցնում ես) ասա՛ և Հիչեցրո՛ւ, եթե Հարկավոր է, սակայն միայն քո վանքում և ոչ ուրիչ տեղ, որովՀետև միևնույն վանքում բնակվողները կարծես մի մարմին լինեն: Իսկ երբ ուրիչ տեղ ես դտնվում, ինքդ քեղանից ոչինչ մի՛ ասա, որպեսզի ուսուցիչ չերևաս, այլ երբ քեղ Հարցնեն, պատասխանի՛ր խոնարՀությամբ, և Աստված կիմաստացնի քեղ, եղբա՛յը:

Հարց 39. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն ծերին.

~Դու ինձ ասացիր, որ երբ ինձ Հարցնում են, կամ ինքս եմ տեսնում ինչ~որ բան, ապա ես պետք է ասեմ խոնարՀությամբ. բայց եթե տեսնում եմ, որ երբ ասում եմ, սիրտս Հաձույք է դդում սնափառությունից, կամ եթե այդ պաՀին Հաձույք չեմ դդում, դիտեմ, որ Հետո եմ Հաձույք դդալու դրանից. ուրեմն՝ լռե՞մ, թե ոչ:

Պատ. -Ասել ինչ-որ բան խոնարՀությամբ չի նչանակում՝ ասել ուսուցողաբար, այլ այնպես, ինչպես ինքը ես լսել աբբայից և Հայրերից: Իսկ եթե ինչ-որ օգտակար բան ունես ասելու եղբորը, իսկ փառասիրությունը քեզ ներչնչում է Հաճույք ստանալ դրանից, ապա իմացի՛ր, որ թշնամին է ուղում խանգարել քեզ, որպեսզի օգուտ չտաս եղբորդ: Եթե անսաս փառասիրությանը, ապա եղբայրը քո միջոցով երբեք օգուտ չի ստանա, այլ մերժի՛ր փառասիրությունը և արՀամարՀի՛ր այն, իսկ երբ եղբորն ասես այն, ինչ պատչաձ է, զղջա՛ Աստծո առջև՝ ասելով.
«Ների՛ր ինձ, Տե՛ր, որ ես սնափառորեն ասացի». և Հետագայում էլ այդպես վարվիր:

Հարց 40. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն ծերին.

-Հա՛յը իմ, ինչպե՞ս Համաձայնեցնեմ այդ. դու ինձ պատվիըեցիր, որ երբ ինչ-որ անօգտակար բան եմ տեսնում, ասեմ
նախքան ինձ Հարցնելը, իսկ Հայրերն ասում են, որ չպետք է
խոսակցությունը սկսել Հարցից առաջ, և աբբա Նիստերիոսի՝
այլոց մեջ զարմանք Հարուցելու պատճառը արդյոք այն չէ՞ր, որ
նա, լինելով Հանրակացարանում, ասաց՝ ես և ավանակը նույնն
ենք: Ասա՛ ինձ նաև, Հա՛յը իմ, թե ինչ է նչանակում ուչադիր
Հետևել խորՀուրդներին: Արդյոք պե՞տք է դրանով զբաղվել
որոչ ժամանակ, և ինչպե՞ս դա անել:

Հովհաննեսի պատասխանը. -Եղբա՛յը, ծերերը պատասխանում են մարդու Հոգևոր Հասակի Համեմատ։ Կա ժամանակ, երբ մարդը կարող է ծառայել, և այդ ժամանակ նա պետք է սպասարկի ուրիչներին, սակայն կգա նաև այնպիսի ժամանակ, երբ նրան կսպասարկեն ուրիչները. այնժամ նրա Հոգևոր Հասակը այլևս չի լինի այն, ինչ որ առաջ էր։ Կատարյալներին կատարյալն էլ ասվում է, իսկ օրենքի տակ գտնվողներին այլ բան է ավանդվում, քանզի նրանք դեռ փորձվում են «դաստիարակի ձեռքի տակ»։ Երբ դու էլ մեռած կլինես աչխարհի Համար, ինչպես որ աբբա Նիստերիոսը, այնժամ կարող ես ասել` ես ավանակ եմ: Մի՛ մեծամտիր, որովՀետև կվնասես քեղ դրանով: Հայրերը որոչակի ժամանակ էին սաՀմանում` խորՀուրդներին ուչադրությամբ Հետևելու Համար` ասելով. առավոտյան քննի՛ր քեզ, թե ինչպես անցկացրեցիր գիչերը, և նմանապես երեկոյան, թե ինչպես անցկացրեցիր օրը: Եվ կեսօրին, երբ ծանրանաս խորՀուրդներով, քննի՛ր քեց:

#### ՄԵԿՆՈՒԹՅՈՒՆ

Սրա միջոցով աստվածակիր Հայրը ցույց է տայիս, որ ոչ ամեն մեկը, այլ միայն խոնարՀամիտը և իրեն նվաստագնողը կարող է ասել՝ ես ավանակ եմ, քանգի նման բան ասելը ան֊ պատվութուն չէ, այլ, ընդՀակառակն, մեծադույն պատիվ: Դրա Համար էլ ասում է՝ մի՛ մեծամտիր։ Քանցի երբ մեկը Հասնում է «ավանակի» չափին, ապա նրա նման Հարվածներ է ստանում, անարգանըներ է կրում, ծանրաբեռնվում է և կրում է այն ամենը, ինչ որ Հատուկ է կրել ավանակին, և կրում այդ ամենը՝ առանց Հակաճառելու, առանց Հիչաչարության և բնավ չվրդովվելով սրտում՝ ավանակի նման, այլ Հարատևելով այս ամենի մեջ, ինչպես անցգա, որն էլ և նչանակում է արդեն ցանկալի երկակի կամ եռակի մաՀացում: Այնժամ Թերևս մարդ Համարձակվի ասել՝ ես ավանակ եմ, այն էլ՝ մեծ ամոԹխածուԹյամբ, խորՀելով նման առաջադիմության բարձրության մասին։ Սակայն կարծում եմ, որ այդ ժամանակ էլ նա չի ասի այդ, այլ տեսնե֊ լով, որ իրեն չատ բան է պակասում նման վիճակի Հասնելու Համար, առավել ևս քիչ Համարձակություն կունենա ասելու՝ ես ավանակ եմ, և մինչև անդամ չի Համարձակվի մտածել այդ մասին՝ գիտենալով, որ դա մեծամտություն է, որի մեջ կայանում է Հոգու անկումը և իրապես կատարյալ կործանումը:

Հարց 41. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն ծերին.

-ԵԹե ծերերից մեկը՝ տարիքով ինձանից մեծ, Հարց տա ինձ ինչ-որ բանի վերաբերյալ. պետք է արդյոք ասեմ այն, ինչ որ օգտակար եմ գտնում:

ՀովՀաննեսի պատ. –Քո բանը չէ ասել այդ, որովՀետև դու չգիտես Աստծո կամքը` իրո՞ք դա օգտակար է, սակայն եթե նրանցից մեկը Հարցնի քեղ, ասա՛ նրան խոնարՀությամբ՝ «նե-ըի՛ր ինձ» և` «չգիտեմ»:

### Հարց 42. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն ծերին.

-Երբ եղբայրը ինչ-որ միջին բան է անում, սակայն ոչ իմ կամքի Համաձայն, և ես տրտմում եմ դրա Համար, ինչպե՞ս վարվեմ՝ լռեմ և ըստ այդմ՝ չՀանդարտեցնե՞մ սիրտս, Թե՞ քնքչորեն ասեմ և դրանով ազատվեմ վրդովմունքից: Իսկ եԹե այդ գործը այլոց է վիչտ պատճառում, այլ ոչ Թե ինձ. ասե՞մ Հանուն ուրիչների, Թե դա իզուր միջամտուԹյուն կլինի ուրիչի գործին:

Հովհաննեսի պատ. -ԵԹե գործը մեղսալից չէ, միջին է, և դու ուղում ես ասել լոկ նրա համար, որպեսզի հանդարտեցնես սիրտղ, ապա սրանում ի հայտ է դալիս քո պարտուԹյունը, որ դու քո տկարուԹյան պատճառով չես կարողանում համբերել: Հանդիմանի՛ր ինքդ քեզ և լռի՛ր: Իսկ եԹե եղբայրը ուրիչներին է վիչտ պատճառում, ապա ասա քո աբբային, և նա կա՛մ ինքը կասի այդ եղբորը, կա՛մ քեղ կհասկացնի, Թե ի՛նչ ասես նրան, և դու հանդիստ կլինես:

Հարց 43. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն ծերին.

-ԵԹե ես ասում եմ աբբային Հանուն մյուսների և կռաՀում եմ, որ եղբայրը խռովմունքի մեջ է ընկնում դրանից, ինչպե՞ս վարվեմ: Նմանապես, եԹե նա վիրավորում է և՛ մյուսներին, և՛ ինձ. ասեմ Հանուն մյուսների, Թե լռեմ, որովՀետև դա ինձ էլ է անՀանդստացնում: Իսկ եԹե դիտեմ, որ եղբայրը չի տրտմում դրա Համար, ասե՞մ նաև Հանուն ինձ, Թե՞ ստիպեմ ինձ լռել:

ՀովՀաննեսի պատ. -ԵԹե դու ասես աբբային, իսկ եղբայրը բարկան դրանից, ապա դու գործ չունես դրա Հետ: Երբ Հարկ լինի ասել Հանուն ուրիչների, և դա քեզ մտաՀոգում է, ասա Հանուն մյուսների, իսկ Հանուն քեզ՝ ստիպի՛ր չասել:

Հարց 44. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն ծերին.

-Բայց խորՀուրդն ինձ ասում է, որ, եթե եղբայրը բարկանա ինձ վրա, նա կդառնա իմ թշնամին, Համարելով, որ ես նրան գրպարտել եմ աբբայի առջև: Պատ. -Դա չար խորՀուրդ է, որ պատերազմում է եղբոր ուղղվելու դեմ: Մի՛ զսպիր քեզ, այլ ասա՛ աբբային, միայն Թե Աստծով, այլ ոչ Թե՝ կրքի մղումով. քանզի բժիչկների վրա էլ են փնԹփնԹում Հիվանդները, որոնց նրանք բուժում են, սակայն բժիչկները անտեսում են այդ, իմանալով, որ նրանք Հետո չնոր-Հակալ պիտի լինեն իրենցից:

Հարց 45. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն ծերին.

-Երբ տեսնում եմ, որ խորՀուրդն ինձ մղում է ասել ոչ Թե եղբոր օգտի Համար, այլ` նրան գրպարտելու Համար, (այստեղ խոսքը ոչ Թե եղբորը կոպտորեն գրպարտելու մասին է, այլ նրա մասին եղած ձչմարտուԹյունը` կրքոտուԹյամբ Հայտնելու). ասե՞մ, Թե լռեմ:

ՀովՀաննեսի պատասխանը. — Խրատի՛ր միտջդ՝ ասելու Աստծով և ոչ Թե կրքի մղումով: Իսկ եԹե ՀաղԹվում ես եղբորը զրպարտելու ցանկուԹյունից, ասա՛ աբբային՝ խոստովանելով նրան քո զրպարտուԹյունը, որպեսզի դուք երկուսդ էլ բժչկու-Թյուն դտնեք. եղբայրը՝ մեղքից, իսկ դու՝ զրպարտուԹյունից:

Հարց 46. Իսկ եթե խորՀուրդն ինձ թույլ չի տալիս խոստովանել աբբային, որ ես այդ ասում եմ եղբորը զրպարտելու միտումով. ինչպե՞ս վարվեմ՝ ասե՞մ, թե ոչ:

Պատ. – Ոչինչ մի՛ ասա, և Տերը կՀոգա դրա մասին: Պետջ չէ ասել` Հոգիդ վնասելու գնով: Տերը կուղղի եղբորը, ինչպես որ կամենա:

Հարց 47. ՊատաՀում է, որ ես, Թվում է, անում եմ ինչ-որ բան այնպես, ինչպես որ Հարկն է, սակայն մի ուրիչը ուղղում է իմ գործը, իսկ ես նրան պատասխանում եմ սնափառուԹյամբ. ինչպե՞ս վարվեմ նման դեպջերում:

Հով Հաննեսի պատասխանը. -ԵԹե քեղ Հարկավոր չէ պատասխանել, լուի՛ր: Իսկ եԹե եղբոր գործը կասկածանք է Հարուցում քո մեջ, կչտամբի՛ր քեղ սնապարծության մեջ և բժչկի՛ր եղբորը: Հարց 48. ԵԹե ինչ-որ միջին գործ եմ անում և տեսնում եմ, որ, եԹե եղբայրն իմանա, որ ես եմ դա անում, նա կգայԹակղվի դրանից, և սնափառուԹյունը ստիպում է ինձ ծածկել այդ գոր- ծը (քանզի ամաչում եմ, եԹե եղբայրը դա տեսնի). պե՞տք է արդյոք ես այն ծածկեմ՝ Թե չծածկեմ՝ փառասիրուԹյունից խուսափելու Համար: Նմանապես, երբ չգիտեմ Հաստատ՝ գայ- Թակղվում է արդյոք եղբայրը, այլ միայն ենԹադրում եմ այդ. ինչպե՞ս վարվեմ:

Հով Հաննեսի պատասիանը. -ԵԹե սիրտդ դատապարտում է քեզ, որ դու գայԹակղություն ես պատճառում եղբորդ, ապա ծածկի՛ր այդ գործը և նման մտածումների առիթ մի՛ տուր նրան: Իսկ եթե Հաստատ չգիտես, այլ ենթադրում ես, մի՛ մտա-Հոգվիր դրա մասին:

Հարց 49. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն ծերին.

-ԵԹե ես մեկին կծու խոսք ասեմ, իսկ նա այդ չՀասկանա. արդյոք ես պետք է խոստովանե՞մ նրա առաջ, Թե լռեմ և գլխի չգցեմ նրան:

Հով Հաննեսի պատասխանը -ԵԹե եղբայրը չՀասկանա, որ դու նրան կծու խոսք ես ասել, լռի՛ր և մի՛ խռովիր նրան, այլ ջանա՛ գղջալ դրա Համար:

Հարց 50. ԵԹե որևէ մեկը տեսնի իր եղբորը մեղանչելիս և Հայտնի այդ մասին աբբային. նա, որի մասին ասվել է, ինչպե՞ս պետք է տրամադրվի իր մասին խոսողի նկատմամբ:

Հով Հաննեսի պատասխանը -ԵԹե մեղանչողը Հավատարիմ քրիստոնյա է և ապրում է Աստծով, ապա, Թեկուզև ինչ-որ մե-կը ԹշնամուԹյամբ էլ ասած լինի իր մասին աբբային, նա պետք է մտածի՝ եղբայրն այդ ասաց՝ կամենալով ինձ օգուտ տալ. և այսպես կկատարվի նրա վրա Սուրբ Գրքի խոսքը. «Բարի մար-դը իր սրտի դանձերից Հանում է բարի բաներ» (ՄատԹ. 12; 35): Այսպես խորՀելով՝ նա ավելի չուտ պետք է սիրի՛ այդ եղբորը,

քան ատի: Ով մչտապես նման կերպով է վարվում, նա առաջադիմում է Աստծով:

Հարց 51. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն ծերին.

-Քանի որ ես զգում եմ, որ իմ փառասիրությունից փոքրինչ կարմրում եմ, երբ ծնրադրություն եմ անում ոմանց ներկայությամբ. այդ դեպքում պետք է, ջանամ մտադրվա՞ծ խոնարՀվել ուրիչների մոտ, թե ոնց պատաՀի:

ՀովՀաննեսի պատասխանը -Դու չպետք է խորամանկես՝ մտադրված խոնարՀվելով ուրիչների մոտ, Հատկապես (առանձնության մեջ), այլ արա այն, ինչպես պատահի:

Հարց 52. Արդյոք կրտսերների առջև է՞լ պիտի խոնարՀում անեմ, Թե խոսքով բժչկեմ նրանց, որպեսզի մյուս կողմից չսողոսկի (իմ մեջ) սնափառությունը:

Պատ. –ՊատաՀում է, որ մեծ և Հարդաժան մարդիկ պարտական են լինում չնչիներին և ամենաՀետիններին և պարտավոր են տալ իրենց պարտքը՝ առանց սնափառելու, որովՀետև պարտական են. այդպես և դու, եթե պարտական ես քեղանից կրտսեր մեկին, խոնարՀվի՜ր նրա առջև առանց սնափառության՝ դիտենալով, որ դու նրա պարտապանն ես:

Հարց 53. Նույն եղբայրը Հարցնում է նույն ծերին.

-ԵԹե կրքոտ խորՀուրդ մանի իմ սիրտը, ինչո՞վ ես պետք է դիմագրվեմ նրան. նրանո՞վ արդյոք, որ Հակաճառեմ նրան, Թե՞ արդելեմ նրան խոսքով և կարծես Թե բարկանամ նրա վրա, Թե՞ նրանով, որ դիմեմ Աստծուն և դնեմ Նրա առջև իմ տկարուԹյունը:

ՀովՀաննեսի պատ. -Եղբա՛յր, կրքերը նույն ինքը վչտերն են, և Տերը չառանձնացրեց դրանք, այլ ասաց. «Կանչի՛ր ինձ քո նեղության օրը, և Ես կփրկեմ քեզ, ու դու կփառավորես Ինձ» (Սղմ. 50; 15): Ուստի, ցանկացած կրքի պարագայում ոչինչ այն- քան օգտակար չէ, որքան Աստծո անունը կանչելը: Իսկ Հակա-

ճառելը՝ ոչ բոլորին է պատչաճ, այլ միայն Աստծով զորեղներին, որոնց Հնազանդվում են դևերը, իսկ եթե տկարներից մեկը սկսի Հակաճառել, դևերը կծաղրեն նրան, որ, դտնվելով նրանց իչխանության ներքո, նա Հակաճառում է նրանց: Նմանապես և նրանց արդելելը՝ մեծադույն այրերի դործ է, որոնք իշխանություն ունեն նրանց վրա: Մի՞թե սրբերից չատերը արդելեցին սատանային, ինչպես Միքայել Հրեչտակապետը, որն այդ արեց այն պատճառով, որ իշխանություն ուներ: Իսկ մեզ՝ տկարներիս, մնում է միայն դիմել Հիսուսի անվանը, քանդի կրքերը, ինչպես ասված է, Հենց դևերն են և չքվում են (այս անունը կանչելուց): Էլ ի՞նչ ես ուղում սրանից առավել: Աստված թող ամրացնի քեղ

Հարց 54. Նույն եղբոր խնդրանքը.

-Աղաչում եմ քեզ, Հա՛յր իմ, խո՛սք տուր ինձ, որ դու աղոԹում ես ինձ Համար, ինչպես որ սուրբ ծերն է խոսք տվել ինձ:
Եվ երբ ես պարտություն եմ կրում ինչ-որ բանում, խորՀուրդն
ինձ ասում է. «Աստված այն պատճառով ուժ չի տալիս քեզ
Հաղթելու կրքին, որ քո մեջ Հպարտություն կա, կամ այն
պատճառով, որ, նրան տիրելով, չընկնես փառասիրության մեջ.
կամ, եթե Հեչտությամբ ստանաս այդ իչխանությունը, ՀեչտուԹյամբ էլ այն կկորցնես, կամ էլ այն բանի Համար, որ դու, ցանկանալով ստանալ այն, Հաճախ դիմես Աստծուն, կամ՝ ինչ-որ մի
այլ պատճառով: Կամ միդուցե, իմ տկարությունի՞ց է լինում
այդ. ինչպե՞ս վարվեմ:

ՀովՀաննեսի պատ. -ԵԹե մենք բոլորս մի ենք, ապա Համարձակվում եմ ասել, որ ծերը Աստծո մեջ է, և ես՝ նրա Հետ։ ԵԹե նա քեզ խոսք է տվել, ապա ես էլ՝ նրա միջոցով։ Գիտեմ, որ ես տկար եմ և ամենաՀետինը, սակայն չեմ կարող ինձ մեկուսացնել ծերից, քանզի նրա ողորմուԹյամբ մենք երկուսս մի ենք։ Եվ այսպես, ուչադի՛ր եղիր քո Հանդեպ, եղբա՛յը։ Ջանա՛ տքնել, որպեսզի պաՀպանես այս պատվիրանները։ Իսկ եթե Հաղթվես էլ
ինչ-որ բանում, մի՛ թուլացիր, մի՛ ՀուսաՀատվիր, այլ կանգնի՜ր,
վերստին և Աստված կօգնի քեզ։ Այն, որ դու պարտվում ես և
չես ՀաղթաՀարում կրքերը, գալիս է և այն պատճառներից,
որոնք Հիչատակեցիր, սակայն պատաՀում է, որ նաև տկարությունից ես ենթարկվում դրան։ Աղատվելու Համար թե՛ մեկից և
թե՛ մյուսից՝ Հարկավոր է ողբ ու լացով ընկնել Տիրոջ բարեգթության առջև, և Նա կազատի քեզ այս և այլ կրքերից սրբերի
աղոթքներով։ Ամեն։

Հարց 55. Նույն եղբայրը դիմում է նույն ծերին՝ խնդրելով օգնել իրեն նրանում, ինչը Մեծ ծերն է պատվիրել:

Պատ. -Եղբա՛յր, ծերը ոչ մի բան առանց լուծման չի Թողել քեզ տրված իր պատասխանների մեջ և դրանով փակել է բոլորի բերանները: Էլ ի՞նչ ես ուղում, երբ քեզ ասված է՝ պահի՛ր իմ խոսքերը, և իմ ուխտը քեղ հետ անխախտելի կլինի: Քո ամբողջ ուժով ջանա՛ պահպանել նրա ուխտը, քանզի նրանում է կայանում արքայության ժառանգությունը, դրախտի քաղցրությունը, և՝ «ինչ որ աչքը չտեսավ, և ականջը չլսեց, և մարդու սիրտը չընկավ, Աստված այն պատրաստեց Իր սիրելիների Համար» (Բ Կորն. 2; 9): Դու պետք է ներդնես քո ամբողջ ճիգն ու ջանքը, իսկ հովանավորությունը, ողորմությունը և դորության չնորհումը կախված է Աստծուց: Նրան փա՜ռք հավիտյանս հավիտենից: Ամեն:

Հարց 56. Ի՞նչ անեմ, ես վախենում եմ անպատվության ամոթից: Եվ երբ խոսակցության եմ բռնվում ոմանց Հետ, չա՜տ եմ գրավվում և դերվում դրանով, այնպես որ բացարձակ մոռա-նում եմ ինձ, իսկ երբ սթափվում եմ, անՀարմար եմ զգում թող-նել գրուցակիցներիս և Հեռանալ:

ՀովՀաննեսի պատ. –Որպեսզի տկարը չընկնի այս ամենի, ինչպես նաև սնափառության մեջ, նրան պետք է ամեն կերպ խույս տալ չատախոսությունից և ընդ-Հատել խոսակցությունը՝ թողություն խնդրելով աբբայով, որպես թե նա ինչ-որ Հանձնարարություն է տվել իրեն, և այդ պատճառով նա չտապում է: Իսկ անարդանք չկրելը՝ ան Հավատության դործ է: Եղբա՛յր, Հիսուսը մարդ դարձավ և անարդանք կրեց, մի՞ թե դու առավել ես Հիսուսից: Դա ան Հավատություն է և դիվային խաբկանք: Ով խոնարՀություն է տենչում, ինչպես ինքն է ասում, և անարդանք չի կրում, նա չի կարող Հասնել խոնարՀության: ԱՀա, դու լսեցիր (ասվածը), մի՛ արհամարհիր այն, թե չէ դործն էլ քեղ կարհամարհի: Եթե զրույցը օգուտ է բերում և արդելք չի հանդիսանում առավել ան Հրաժեչտ դործին, ապա կանդնի՜ր, քանի դեռ խոսում են: Իսկ եթե այդ խոսակցությունը օգտակար չէ, ասա՝ ների՛ր, ես տկար եմ: Իսկ ամոթի մասին (ասեմ). խորհելով համաժողովրդական ամոթի մասին, որ հասնելու է մեղավորներին Տիրոջ առջև, ժամանակավորը ոչինչ կհամարես դու:

Հարց 57. Նույն եղբայրը դիմում է նույն ծերին.

-Երբ վանք են գալիս ոմանք՝ կա՛մ աչխարՀականներ, կա՛մ Հայրեր, խորՀուրդն ինձ ներչնչում է Հարցնել նրանցից Հոգևոր օգուտի կամ գործերի մասին: Ինչպե՞ս ես վերաբերվում սրան:

ՀովՀաննեսի պատ. -Եղբա՛յը, ով իսկապե՛ս ցանկանում է Քրիստոսի աչակերտ լինել, նա ոչ մի բանում այլևս իշխանուԹյուն չունի իր վրա, որ ինքնուրույնաբար որևէ բան անի: Թեև նա մտածում է օգուտ քաղել եկվորների զրույցից, սակայն դրանով խախտում է պատվիրանը, որ ասում է. «Առանց խորՀրդածության ոչինչ մի՛ արա» (Սիր. 32; 2): Էլ ի՞նչ ես ուզում լսել առավել նրանից, ինչ որ ասել են Հայրերը: ԵԹե եկվորներից ոմանք զրույց բացեն Աստծո խոսքի մասին, Հարցրո՛ւ քո աբբային խոնարՀությամբ. «Աբբա՛, կամենո՞ւմ ես, որ ես սպասեմ և լսեմ, Թե՞ գնամ»: Եվ ինչ որ նա ասի, այդ էլ արա Հանդարտորեն: Իսկ եԹե անՀրաժեչտությունի՛ց ելնելով ես ու-

գում խորհուրդ Հարցնել որևէ մեկից՝ վանականից կամ աչխար-Հականից, ապա ասա աբբային, եԹե նա անհրաժեչտ դտնի, ինքը կհարցնի այն, ինչ որ դու ես ուղում իմանալ, իսկ երբ ասի՝ ի՜նքդ հարցրու, այնժամ հարցրո՜ւ:

Հարց 58. Իսկ երբ չեմ ցանկանում Հարցնել, սակայն պատա-Հում է, որ Հանդիպում եմ նրանցից որևէ մեկին, կամ էլ որևէ մեկն ինքն է ինձանից մի բան Հարցնում. այդ դեպքում ինչպե՞ս կպատվիրես ինձ վարվել:

Հով Հաննեսի պատ. — Որևէ մեկին Հանդիպելիս՝ բավարարվի՛ր միայն ողջույնով և Հետո ասա՝ աղոթի՛ր ինձ Համար, ես դնում եմ դործով, և դնա՛: Իսկ երբ մի բան են Հարցնում ջեղանից, և դու դիտես դա, ապա ասա՛ և անցի՛ր առաջ. չիմանալու դեպջում՝ ասա՝ չդիտե՛մ, և անցի՛ր առաջ:

Հարց 59. Իսկ եթե (որևէ մեկր) գտնի ինձ այն ժամանակ, երբ ես նստած եմ կամ ինչ-որ բան եմ անում, և նստելով իմ կողջին՝ ցանկանա խոսել ինձ Հետ, այդ դեպքում ես ինչպե՞ս վարվեմ:

ՀովՀաննեսի պատ. -ԵԹե (որևէ մեկը) քեզ մի տեղ նստած գտնի և մոտենա քեզ, օրՀնուԹյո՛ւն ընդունիր նրանից և արա նույն բանը, ինչ որ առաջ, և ասա՛ նրան՝ աղոԹի՛ր ինձ Համար, և Թեկուզ ձեռքերով էլ քեզ զոռով պահի, ասա՛ նրան. «Ների՛ր ինձ, ինձ պատվիրան է տրված՝ չխոսել ոչ մեկի հետ՝ առանց աբբայի կամքի, սակայն կհարցնեմ նրան, և ինչ որ նա կարգադրի, այն էլ կանեմ»: Իսկ եԹե որևէ մեկը մոտենա քեզ և նստի քո կողքին այն ժամանակ, երբ դու ինչ-որ բան ես անում, ապա, քեզ տրված պատվիրանի համաձայն, մի պատճառ գտիր վե՛ր կաց:

Հարց 60. Նույն եղբայրը դիմում է նույն ծերին.

-Ի՞նչ է նչանակում աբբա Եսայու կողմից ասվածը՝ ողջունելով օտարականին՝ Հարցրո՛ւ նրան՝ ինչպես է նա ապրում, և Հետո լուռ նստիր նրա Հետ։

**Պատ**. -Դու ինձ գրել էիր, որ աբբա Եսային պատվիրել է ըն-

դունել օտարականին և ողջունելուց Հետո Հարցնել նրան, Թե ինչպես է նա ապրում, իսկ Հետո լուռ նստել նրա Հետ, սակայն այդ ամենը ասված է եղել ծերին, որն արդեն պատկառելի Հասակ ուներ և Հասել էր (Հոգևոր բարձր) աստիճանի: Իսկ իսկական աչակերտը և վանական դառնալ ցանկացողը պահում է իրեն նման գրույցներից, քանզի դրանցից ծնվում են՝ ծուլու-Թյուն, ԹուլուԹյուն, անՀնազանդուԹյուն և մոլի Հանդգնու-Թյուն: Հայրերի ասույԹներից մեկում գրված է. «ՀովՀաննեսը դրանով չի զբաղվում»: Եվ սա նչանակում է Հեռացնել իրենից մարդկանց Հետ կապված Հոգսերը:

Հարց 61. ԽորՀուրդն ինձ ասում է՝ մի Հարվածով կտրի՛ր Հանդիպումները և դու կձերբազատվես (նրանցով գրավվելուց): Եվ կրկին ասում է՝ կամաց-կամաց Հատիր, որպեսզի քեզ տեսնողները չգարմանան: Ասա՛ ինձ, սրանցից ո՞րն է ավելի լավ:

Հովհաննեսի պատ. -Այն մասին, Թե դադարեցնել Հանդիպումները մեկընդմիչտ, կամ էլ կամաց-կամաց, որպեսզի քեզ տեսնողները չզարմանան, (ասեմ). եԹե միանդամից կտրես Հանդիպումները, ապա Հանդիստ կլինես, այլապես առիԹ կտաս (նոր խոսակցուԹյունների և զանազան խորՀուրդների): ԽոսակցուԹյունների, որովհետև կասեն՝ նա զրուցում էր ինձ հետ առաջ, (հիմա) էլ ես կզրուցեմ նրա հետ. խորհուրդների, որովհետև մեկն էլ կմտածի՝ Հաստատ այս եղբայրն իմ դեմ ինչ-որ բան ունի, քանի որ առաջ խոսում էր ինձ հետ, իսկ հիմա չի խոսում: Փափադիր հասնել սրան, և Աստված կօդնի քեց:

Հարց 62. Նույն եղբայրը դիմում է նույն ծերին.

~Երբեմն որոչ Հիվանդներ գալիս են վանք՝ Հիվանդանոցից որևէ բան խնդրելու, և ինձ աբբայի կողմից նչանակված է տալ նրանց այն, ինչ Հարկավոր է, որի պատճառով ես ստիպված եմ լինում խոսել նրանց Հետ և մտածում եմ՝ իմ ցանկությամբ չե՞մ արդյոք անում սա. բացատրի՛ր ինձ, Հա՛յր իմ, և աղոթի՛ր ինձ Համար, որպեսգի այդ առումով Հանգիստ լինեմ:

ՀովՀաննեսի պատ. -Այցելող Հիվանդների և Հիվանդանոցից որևէ բան ստանալու կարիք ունեցողների վերաբերյալ (ասեմ). եթե դու բոլորին միանման բաշխես, ապա անՀանդստանալու առիթ չես ունենա, որովՀետև քեղ այդպես է կարդադրված անել: Սակայն չատ ուշադի՛ր եղիր այն բանի Հանդեպ, որ խոսակցության չբռնվես որևէ մեկի Հետ և չչարունակես Հանդիպումները՝ ըստ պատահած անհրաժեշտության՝ բացառելով միայն այն, երբ հարկ է լինում հարցնել մի որևէ դործի կամ դնան մասին: Սակայն այս դեպքում ևս սահմանափակվի՛ր միայն անհրաժեշտ հարցերով, որպեսդի չար կամքդ իրեն կերակուր չդտնի: Պահպանի՛ր այս և հանդիստ կդտնես:

Հարց 63. ԽորՀուրդն ինձ ասում է, որ մենակեցությունը ամենից կարևոր է, և որ այն ինձ օգտակար է. իրավացիորե՞ն է արդյոք նա ինձ այդպես ներչնչում:

Հովհաննեսի պատ. —Ինչում է կայանում մենակեցությունը, եթե ոչ նրանում, որ սիրտղ պահես (ուրիչներին իրեր) տալուց և առնելուց, մարդահաճությունից և նման այլ արարջներից: Երբ Տերը հանդիմանեց օրենսդետներին՝ ավաղակների ձեռջը ընկածի մասին առակի միջոցով, և ըստ որում հարցրեց նրան, թե ով էր նրա մերձավորը, օրենսդետը պատասխանեց. «Նա, ով Նրան բարիջ արհց» (Ղուկ. 10; 37), և դարձյալ ասաց Տերը. «Ողորմություն եմ կամենում և ոչ՝ դոհ» (Մատթ. 12; 27): Եթե դու ևս հավատում ես, որ ողորմությունը առավել է դոհից, ապա սիրտդ խոնարհեցրու դեպի ողորմությունը։ Մենակեցությունը մարդուն մեծամտանալու առիթ է տալիս, նախջան նրա ինջնիրեն վերադանելը, այն է՝ անարատ լինելը։ (Ճչմարիտ) մեշնակեցությունը (միայն) այն ժամանակ է տեղին, երբ մարդն արդեն իսաչ է կրել։ Ուստի, եթե կարեկցես մերձավորին, օգնուշթյուն կդանես, իսկ եթե քեր ետ պահես կարեկցանքից՝ կամենա-

լով մանել այնտեղ, որը վեր է քո չափից, ապա իմացի՛ր, որ կկորցնես նաև այն, ինչ որ ունես: Եվ այսպես, մի՛ մնա ոչ՛ ներսում, ո՛չ դրսում, այլ մնա մեջտեղում՝ «իմանալով, Թե ինչն է Տիրոջ կամքը, քանգի օրերը չար են» (Եփես. 5; 16):

Հարց 64. Նույն եղբայրը դիմում է նույն ծերին.

-Բացատրի՛ր ինձ, Հա՛յր իմ, Թե ինչ է նչանակում՝ մի՛ մնա ո՛չ ներսում, ո՛չ դրսում, այլ մնա մեջտեղում։ Հարկ կա՞ արդյոք որոշ օրեր նչանակել մենակեցուԹյան և որոշն էլ՝ արտաքին Հոգսերի Համար։

Հ**ովՀաննեսի պատասխանը** –ՉՀանդգնել մենակեցության և անՀոգ չլինել անձիդ Հանդեպ, երբ գտնվում ես Հոգսերի մեջ. աՀա միջին ուղին, որ ապաՀով է անկումներից: Մենակեցության մե) պետը է խոնարՀություն ունենալ և Հոգսերի ժամանակ՝ զգաստություն ինքը քո Հանդեպ, և պաՀի՛ր միտքը. այս ամենը չի սաՀմանափակվում որոչակի ինչ-որ ժամերով, առավել ևս՝ օրերով: Ցուրաքանչյուր ոք պետք է գոՀությամբ կրի այն, ինչ որ ըստ անՀրաժեշտության գալիս է նրա վրա, և կարեկցի բոլոր նրանց, ովքեր գտնվում են Հանրակացարանում, թանցի սրա միջոցով նա կատարում է առաթյայի պատվիրանը, այսինքն, եթե մեկը վչտանում է, վչտացի՛ր նրա Հետ, Հորդորի՛ր նրան, մխիթարի՛ր նրան (Հռմ. 12; 15): Հենց սրանում է կայա֊ նում կարեկցանքը: Կարեկցել Հիվանդներին և օգնել նրանց բժչկումներով՝ բարի գործ է: ԵԹե բժիչկը, որ Հոգ է տանում Հիվանդի մասին, վարձ է ստանում, առավել ևս չի՞ ստանա նա, ով րստ կարելվուլն ամեն ինչում կարեկցում է իր մերձավորին: Քանգի նա, ով չի կարեկցում նրան ամեն ինչում, եթե մի բանում կարեկցում էլ է, լոկ իր կամթն է կատարում:

Հարց 65. Նույն եղբայրը դիմում է նույն ծերին.

-Դու ինձ պատվիրեցիր մնալ մեջտեղում, սակայն պատա-Հում է, որ երբ ազատվում եմ զբաղմունջներից և ընտրում եմ Հարմար ժամանակ, որպեսզի փոքր-ինչ նստեմ իմ խցում, ինձ չատ են անՀանգստացնում ըստ սովորության ինձ մոտ եկող իմ սիրած վանականները և աչխարՀականները: Եվ եթե ելնում եմ նրանց մոտ, վչտանում եմ, իսկ եթե չեմ ուզում ելնել, ապա ինձ Հարկավոր է նստել իմ խցում, իսկ դրա Հետևանքով արդելք է առաջանում Հիվանդանոցի պաՀանջները կատարելու դործում: Ձէի՞ր կարդադրի արդյոք Հիվանդանոցում ինձ Հետ եղող եղբայրներից մեկին ասել, որ, երբ ես դուրս չեմ դալիս, նա դնա և Հոդ տանի այն մասին, ինչ որ Հարկն է. թե՞ բոլորովին Հեռանամ: Սա ես մտածում եմ որպես մարդ, սակայն եթե իմ մտքում ինչնարդարացում է թաքնված, ապա թող Աստծո կամքով լինի և ոչ թե իմ, որովՀետև իմ կամքը չի կարող տոկալ, այլ վերջանում է կործանումով:

Հ**ովՀաննեսի պատ.** –Որքան ավելի է մարդը խոնարՀվում, այնքան ավելի է առաջադիմում: Խցում մնալը քեզ փորձառու չի դարձնի, որովՀետև դու նրանում մնում ես առանց վչտերի: Իսկ այն, որ ուղում ես ժամանակից չուտ Թողնել բոլոր Հոգածությունները, թյնամին կպատրաստի քեղ Համար ոչ թե Հանգիստ, այլ՝ առավել խռովություն, այնպես որ կստիպի քեզ վերջապես ասել՝ երանի թե ես ծնված չլինեի: Իսկ մարդկանցից ան֊ Հանդստություն կրելու մասին Հայրերը ասել են. «ՊատաՀում է, որ մարդն արդեն մերձ է լինում մաՀվան, բալց դեռ էլի ձգտում է այս աչխարՀի ընկերակցությանը»: Մի տուր նրանց և մի՛ ըն֊ դունիր նրանցից ոչինչ. այդպիսով նրանք կԹողնեն քեզ: Իսկ եղբոր, քո փոխարեն, Հիվանդանոցում ծառայելու մասին (ասեմ). եթե դո՛ւ ես որևէ բան անում, դրանով դու քե՛ց ես օգնում, իսկ եթե՝ ուրիչի միջոցով, ապա նա ավելի չատ կստանա, քան դու քո անքերի և աղոթեների Համար: Իմ նախկին պատասխանի մե) ես քեզ գրել էի կարեկցանքի մասին. տքնի՛ր նրանում, եթե Հավատում ես առաջյալի խոսջին, որ ասաց.

«Կա<sup>°</sup> տկար մեկը, որի Հետ ես էլ տկարացած չլինեմ, կա<sup>°</sup> գայ-Թակղված մեկը, որի Համար իմ սիրտը այրված չլինի» (Բ. Կորն. 2; 28), Հիչեցե՛ք բանտարկյալներին, որպես Թե դուք բանտարկված լինեք նրանց Հետ (Եբր. 13; 3):

Հարց 66. Հա՜յր իմ, եթե մեկը մի բան է խնդրում, ինչպե՞ս տամ սիրալիրությամբ, երբ ես կասկածում եմ սկզբից: Քանզի երբ ստիպողաբար եմ տալիս, ապա Հոգիս լինում է դաժան և դժգոՀ:

ՀովՀաննեսի պատ. -ԵԹե գիտես, որ խնդրողը կարիքից ելնելով է խնդրում, տո՛ւր նրան ուրախուԹյամբ, որպես Թե տա-լիս ես Աստծո պարգևներից: Հենց սրանում է կայանում սիրա-լիրուԹյունը: Իսկ եԹե գիտես, որ նա խնդրում է առանց կարի-քի, մի՛ տուր նրան, այլ ասա^ ինձ պատվիրան է տրված աբբա-յի կողմից՝ ոչինչ չտալ նրանց, ովքեր կարիք չունեն, և դա չի՛լինի դաժանուԹյուն: Տերը Թող իմաստացնի քեղ:

Հարց 67. Կարդալով Բարսեղ Մեծի ճգնավորության մասին գիրքը՝ ես գտա, որ որևէ բան ունեցողը և այն ուրիչին տվողը՝ ըստ Տիրոջ պատվիրանի, ոչ թե ուրիչին է բարիք անում, այլ՝ առավել իրեն: Իսկ ես ինչպե՞ս կատարեմ այս պատվիրանը:

Պատ. -Այդ գլուխը վերաբերում է նրան, ով ապրում է առանձին և կարող է իրեն ղեկավարել կչռադատությամբ, իսկ Հանրակացարանում ապրողը դանվում է Հոր ենթակայության տակ, և նրա վրա չի տարածվում այս պատվիրանը, քանդի նա ոչ մի բանում իչխանություն չունի վարվելու իր կամքի Համե-մատ:

Հարց 68. Սուրբ Բարսեղի` ձգնավորության մասին գրքում գտա նաև այն, որ ան Հնար է Տիրոջ աշակերտը լինել այն մարդուն, ով կիրք է տածում ներկայիս որևէ բանի Հանդեպ, կամ Հարաբերվում է որևէ մեկի Հետ նրանցից, ով, թեկուզ կարձ ժամանակով, կչեղի նրան Աստծո պատվիրաններից: Բայց իմ ազգականները ինձ մի փոքր պարտք են, և ես ցանկանում եմ այդ գումարը բաժանել աղջատներին, իսկ ազգականներս, գուցե, չցանկանան վերադարձնել ինձ այն. ինչպե՞ս վարվեմ նման դեպքում:

ՀովՀաննեսի պատ. -ԵԹե դու չմերժես մարմնավոր իմաստությունը և չդառնաս փոքր-ինչ Համառ Հանուն Աստծո, դու կընկնես նաև մարդաՀաձության մեջ: Աստված թող քեղ ուժ տա ամեն ինչում կատարելու Իր կամքը: Ամեն:

Հարց 69. Նույն եղբայրը դիմում է նույն ծերին.

-Ի՞նչ է նչանակում «չլռել»՝ ըստ Հայրերի խոսքի, և ինչպե՞ս է այն կատարվում գործով:

Պատ. –Կարծում եմ այն է՝ չլռել սեփական խորՀուրդների մասին, քանգի իր խորՀուրդները ծածկողը մնում է չբժչկված և չտկվում է՝ դրանց մասին Հոգևոր Հայրերին Հաճախակի Հարցումներ ուղղելով միայն: Ինչպես ինքս եմ Հասկանում, այդ-պես էլ ասացի քեզ՝ իմ եղբորը: Իսկ եԹե դու այս բանը ավելի լավ ես Հասկանում, Աստված Թող քեզ իմաստուԹյուն տա (Բ Տիմ. 2; 7), որ Նրանից է առաքվում (Ժող. 2; 26, Հոբ 12,13,16, Ա ՀովՀ. 5; 20): Նմանապես և ինձ՝ իր վատԹարագույն ծառային:

Հարց 70. Ի՞նչ է նչանակում քո կողմից ասվածը, Հա՛յր իմ, Թե ուչիմին դույգն անգամ չի վնասի քունը:

ՀովՀաննեսի պատ. –Ով պահպանում է իր հոտը Հակոբի պես (Ծննդ. 1.40), դրանից ընկրկում է քունը. և եթե նա ննջում էլ է փոքր-ինչ, նրա քունը լինում է այնպես, ինչպես ուրիչի մոտ՝ հսկումը, քանզի սիրտը բոցավառող կրակը թույլ չի տաւլիս նրան ծանրանալու քնով, և նա երգում է Դավթի հետ. «Լո՛ւյս տուր, Տե՛ր, իմ աչքերին, որ երբեք մահվան քուն չմտ-նեմ» (Սդմ. 12; 4): Ով հասել է այս չափին և արդեն ճաչակել է սրա քաղցրությունը, նա կհասկանա ասվածը: Այդպիսի մարդը չի տարվում զդայական քնով, այլ միայն օգտվում է բնականից:

Հարց 71. ԵԹե որևէ մեկը ինձ խնդրի մանել իր խուցը և աղոԹք անել, կամ ես խնդրեմ որևէ մեկին մանել ինձ մոտ, կամ էլ ուղենամ օգնել որևէ մեկին գործի մեջ, ապա քանի<sup>°</sup> անգամ պետք է Հրաժարվեմ և չՀամաձայնվեմ, եթե, իՀարկե, դրանում չկա պատվիրանախարտություն:

Պատ. -ԵԹե դու մտնես եղբոր խուցը, կամ էլ նա՝ քոնը, և ասի քեզ՝ «աղոԹի՛ր, եղբա՛յը», երեք անդամ պատասխանիր՝ «ների՛ր»: ԵԹե նա երրորդից Հետո էլ սկսի խնդրել, ապա խունարՀուԹյամբ կատարիր նրա ցանկուԹյունը: Նմանապես և դու երեք անդամ ասա ուրիչին, և եԹե չցանկանա, Թո՛ղ նրան, քանդի վիճելը վատ դործ է: Եվ ամեն դեպքում, առաջարկո՞ւմ են քեզ օգնուԹյուն ընդունել, կամ դո՞ւ ես ցանկանում որևէ մեկին օգնուԹյան ձեռք մեկնել, խնդրիր մինչև երեք անդամ, և եԹե նա չհամաձայնվի, դադարեցրո՛ւ խաղաղուԹյամբ և մի՛ վիրավորիր նրան: Այսպիսին է Աստծո ճչմարիտ ճանապարհը. ուչադի՛ր եղիր քո հանդեպ, որպեսզի ճգնես նրանում անկեղծորեն, մա-քուր սրտով, Աստծո աջակցուԹյամբ, Ով ձեռք է մեկնում քեղ և օգնում է Իր չնորՀով: Ամեն:

Հարց 72. -ԵԹե սիրո ընԹրիք լինի, և ինձ տան իմ բաժինը, սակայն ես չունենամ դրա կարիքը. Թույլ կտա՞ս ինձ վերցնել այն, որպեսզի չԹվա, Թե ես ժուժկալուԹյունի՛ց չեմ ուտում, և բաժանեմ այն, ում որ Հիվանդանոցում անՀրաժեչտ է, Թե ոչ:

ՀովՀաննեսի պատ. -Եղբա՛յր, եթե ունես այդ բաժնի կարիքը, ապա վերցրո՛ւ այն, իսկ եթե՝ ոչ, ապա մի՛ վերցրու, այլապես քո մեջդ սնափառությունը կծնվի:

Հարց 73. Նույն եղբայրը դիմում է նույն ծերին.

-ՊատաՀում է, որ ես սիրո ճաչ եմ տալիս եղբայրներին, և դրա Համար ինձ փառաբանում են, արդյոք ինձ վնասակար չէ՞ դա, և ավելի լավ չէ՞ դաղտնի անել այն՝ աբբայի միջոցով, Թե՞ ես ինքս անեմ, որպեսզի սովորեմ: Եվ ինչպե՞ս, Հա՛յր իմ, ազատ-վեմ այդ փառքից, քանի որ այն Հետևում է մարդու Թե՛ արդար և Թե՛ անարդար դործերին:

Հովհաննեսի պատ. -Դու պետք է ուչադիր լինես այս երկու դիտավորությունների նկատմամբ, քանդի դրանք սնափառելու առիթ են տալիս: Աբբայի միջոցով ավելի հեշտ է ճաչ տալ, քան- գի այդ դեպքում քեզ հարկ կլինի պայքարել միայն սեփական սրտիդ հետ: Իսկ եթե ինքդ քեզնով անես դա, ապա քեզ սպա-սում է երկակի պայքար, ոչ միայն սեփական սրտի հետ, այլև մյուս մարդկանց կարծիքների հետ: Փառասիրությունից և սնափառությունից ազատ լինել կարող են միայն նրանք, ովքեր իրենց միջից հանել են հին մարդուն: Տերը թող չնորհի քեղ այդ ազատությունը Հիսուս Քրիստոսով՝ մեր Տիրոջով, Որին փա՜ռք հավիտյանս: Ամեն:

## Հարց 74.

-Երբ ես արարողության ժամանակ աչքերս փակում եմ, մտքերս ժողովվում են: Բայց արդյոք դա լա՞վ է: Միդուցե, կողքիս կադնած իմ եղբայրներին տարօրինակ թվա, և նրանք դայթակղվեն:

Հով Հաննեսի պատ. -ԵԹե մտջերդ իսկապես ժողովվում են, երբ արարողության ժամանակ Հանուն Աստծո փակում ես աչ- ջերդ, ապա ոչ մեկի վրա ուշադրություն մի՛ դարձրու, Թեկուդ դա, ինչպես դու ես ասում, տարօրինակ Թվա քո կողքին կագ- նած եղբայրներին:

Հարց 75. Նույն եղբայրը դիմում է նույն ծերին.

-Ես ունեմ իմ սեփական գրքերը, և խորՀուրդն ինձ ներչնչում է Հանձնել դրանք Հանրակացարանին և այլևս չՀոգալ նրանց մասին, քանզի երբ նրանք դառնան ընդՀանուր վանքինը, ապա յուրաքանչյուր ոք կարող է ընԹերցել դրանք: Սրա նման մտածում եմ նաև Հագուստների մասին: Ասա՛ ինձ, Հա՛յր իմ, ինչպե՞ս վարվեմ և ինչպիսի՞ Հագուստներ Թողնեմ ինձ՝ ըստ իմ մարմնավոր տկարուԹյան:

ՀովՀաննեսի պատ. -ԵԹե ուզում ես ազատվել գրքերի Հոգ-

սից, ապա լավ է այդպես անել, ինչպես դու ասացիր, այսինքն՝ Հանձնել դրանը Հանրակացարանին, քանցի ամեն բան, որ պատկանում է Հանրակացարանին, Աստծունն է: Ինչ վերաբերվում է Հագուստներին, Թե որոնք են քեղ անՀրաժեչտ, ձմեռվա Համար Թող երկու կոլովիա և մի լեվիտոնար, և ամառվա Համար՝ երկու կոլովիա\* և մի լեվիտոնար\*\*: Եվ դարձյալ, ձմեռվա Համար, խիստ սառնամանիքի դեպքում, ոչ մեծ լանջանապանակ: Իսկ եթե խիստ սառնամանիք չլինի, ապա բավարար է ունենալ կն֊ գուղ և երկու պարեգոտ. մեկը՝ ձմեռային, իսկ մյուսը՝ ամառային, նաև երկու ծածկոց. մեկը՝ տաք, իսկ մյուսը՝ ԹեԹև: Ունեցիր նաև քուրձ և բարձ, դրանք քեղ անՀրաժեչտ են: Եթե քեղ Հարկավոր է ներքնակ, դա էլ ունեցիր: Եվ երբ քեզ Հագուստ են տալիս, և դու ունես դրա կարիքը, ընդունի՛ր այն, իսկ Հինը նրա փոխարեն տուր աբբալին. իսկ եթե քեց պետք չէ այն, որը տալիս են, այն նույնպես Հանձնի՛ր աբբային: Աստված Թող գորացնի քեղ, որ լսես և կատարես, քանզի Հենց սրանում է կայանում առաջադիմությունն ու չակումը՝ ըստ Աստծո Հաճության։

Հարց 76. Նույն եղբայրը դիմում է Մեծ ծերին.

-Քանի որ ձեր կողմից ինձ նչանակված է գտնվել այս ծառայության մեջ՝ Հիվանդանոցին առընթեր, ապա ասա՛, Հա՛յր
իմ, պե՞տք է ինձ արդյոք կարդալ որոշ բժշկական գրքեր և սովորել ինքնուրույն դեղեր պատրաստել, թե ավելի լավ է,
որպես մտացրիվ գործ, չզբաղվել դրանով և թողնել այն (որպեսզի այն իմ մեջ, իբրև անուչադիր, չարթնացնի սնափառություն), և բավարարվել նրանով, ինչ որ ես արդեն գիտեմ,
անելով, ինչ Հնարավոր է՝ յուղի, ալյուրի, քսուկների և, ընդՀանրապես, Հասարակ միջոցների օգնությամբ, որոնց մեջ
վարժվում են նաև (բժշկական գրքեր) կարդացողները: Ինչ-

<sup>\*</sup> Կոլովիա .....

<sup>\*\*</sup> Լեվիտոնար .....

պե՞ս վարվեմ: Քանզի այս ծառայության ընթացքում սիրտս տագնապում է, որ չլինի թե մեղանչեմ նրանում և կրքերիս նոր մեղքեր ավելացնեմ:

Մեծ ծերի պատ. -Քանի որ մենք տակավին չենք Հասել կատարելուժյան, որպեսզի բոլորովին ազատ լինենք կրքերի գերուժյունից, ապա ավելի լավ է բժշկական զբաղմունքը, քան՝
կրքերինը: Սակայն ոչ ժե բժշկուժյանը մենք պետք է Հուսանք,
այլ՝ Աստծուն, Ով սպանում է և կենդանացնում. «Ես եմ սպանում և Ես եմ փրկում, Ես եմ Հիվանդացնում և Ես եմ բժշկում»
(Բ Օր. 32; 39): Կարդալով բժշկական գրքեր, կամ էլ Հարցնելով
նրանց մասին որևէ մեկին, մի՛ մոռացիր, որ առանց Աստծո ոչ
ոք բժշկուժյուն չի ստանում: Արդ, ով իրեն նվիրում է բժշկուժյան արվեստին, նա պետք է իրեն Հանձնի Աստծո անվանը, և
Աստված կօգնի նրան: Բժշկուժյան արվեստը չի խանդարում
մարդուն բարեպաշտ լինելու, այլ զբաղվիր դրանով, ինչպես ձեռագործով եղբայրների օգուտի Համար: Ինչ որ անում ես, արա
Աստծո երկյուղով և կպաՀպանվես սրբերի աղոժքներով: Ամեն:

Հարց 77. Նույն եղբայրը դիմում է նույն ծերին.

-Դու ինձ նախկինում ասել էիր, որ սեփական կամքի Հատումը կայանում է նաև նրանում, որ չվիճեմ՝ իմը պնդելու ցանկությունից: Ինչպե՞ս անեմ, Հա՛յր իմ, երբեմն պատաՀում է, որ Հիվանդին մի որևէ բան եմ բերում, ըստ երևույթին, օգտակար, սակայն այն չատ Հաճախ վնասում է նրան, և ես վչտանում եմ, որ դրանում իմ կամքը կատարեցի: Տեսնում եմ նաև, որ ես ամբողջ օրը գտնվում եմ զբաղմունքների մեջ, և այն կարծես թե թույլ չի տալիս ինձ Հիչելու Աստծուն, և որկրամոլությունը ան-Հանգստացնում է ինձ: Ասա՛ ինձ, ինչպե՞ս վարեմ, քանդի Հավատում եմ, որ դրանում է կայանում իմ փրկությունը:

**Բարսիլիկոսի պատ.** -ԵԹե դու, կարծելով, Թե որևէ բան օգուտ կբերի **Հիվանդին, անում ես քո Հայեցողու**Թյամբ, և

ստացվում է Հակառակը, որ այն վնաս է պատճառում նրան, ապա Աստված, որ սրտիդ է նալում, չի դատապարտի քեզ, քան֊ դի դիտի, որ վնաս պատճառեցիր՝ կամենալով օգուտ բերել: Իսկ եթե իմագող մեկը նախօրո՛ր ասի թեղ այս մասին, իսկ դու թա֊ մաՀրանթով չենթարկվես, չանսաս նրան, ապա դա կլինի Հպարտություն և ինքնակամություն: Շատերը մչտապես լսում են ինչ-որ մի քաղաքի մասին և նրանց վիճակվում է մանել նրանից ներս՝ չիմանալով, որ դա Հենց այդ նույն քաղաքն է. այդպես էլ դու, եղբա՛յր, ամբողջ օրը Աստծուն մտաբերելով ես անցկաց֊ նում և չգիտես այդ: Ունենալ պատվիրան և ջանալ պաՀպանել այն՝ սրանում է կայանում և՛ Հնադանդությունը, և՛ Աստծո Հիչումը: Իրավացի է ասել քեղ եղբայը ՀովՀաննեսը՝ նախ դգեստավորվի՛ր տերևներով, իսկ Հետո, երբ Աստված կՀրամալի, կբերես նաև պտուղներ։ ԵԹե չգիտես օգտակարը, ապա Հետևի՛ր իմացողին, քանգի դա խոնարՀություն է, և կստանաս Աստծո չնորՀը: Արդարացի ասացիր դու, որ սրանում է կայանում քո փրկությունը, քանգի դու ինքդ քեղանով չէ, որ եկել ես այստեղ, այլ Աստված է քեղ առաջնորդել այստեղ: «Զորադի՛ր Տիրո)ով» (Եփես. 6; 10). դու քիչ օգուտ չես ստանում այն զբաղմունըներից, որոնցից բողոքում ես: Որքան Հնարավոր է, ձգնի՛ր որկրամոլության դեմ, և Տերը կօգնի քեզ ճանաչել և գործել բարին: Քաջալերվի՛ր և ամրապնդվի՛ր Տիրոջով:

Հարց 78. Նույն եղբայրը դիմում է նույն ծերին.

-Քանի որ դու ինձ ասացիր, որ Հնազանդությունը և Աստծո մտաբերումը կայանում է նրանում, որ պատվիրան ունենաս և ջանաս այն կատարել, ապա աղաչում եմ քեզ, սովորեցրո՛ւ ինձ նաև այն, թե Հնարավո՞ր է արդյոք, որ Աստծո Համար նման ծառայությամբ մտաՀոգվածը և մարդկանց մեջ գտնվողը կարողանա անդադար Հիչել Աստծուն: Եվ եթե Հնարավոր է, խնդրի՛ր ինձ Համար այն, Հա՛յր իմ, եթե դա ինձ օգտակար է: Քանզի քեզ և Աստծուն ամեն ինչ Հնարավոր է (Մատթ. 19; 26):

Պատ. -Աստծուն անդադար Հիչելու վերաբերյալ. ամեն ոք իր կարող է այն պաՀպանել կարողության չափով: Դու միայն խոնարՀվի՛ր, և ես քեզանից ավելի լավ գիտեմ, Թե քեզ ի՛նչն է օգտակար, և այդ էլ կիսնդրեմ Աստծուց քեզ Համար, քանզի Նրան «ամեն ինչ Հնարավոր է» (Մատթ. 19; 26):

Հարց 79. Նույն եղբայրը դիմում է նույն ծերին.

-Ես դարձյալ քեց եմ դիմում, ո՛վ ողորմած Հայր իմ, և վերջ չեմ տա քեղ անՀանգստացնելուն, մինչև չամրապնդես ինձ, քանցի, եթե Աստված ձեր աղոթըներով տայիս էլ է ինձ մի փոքր տրտմություն մեղջերիս Համար, ես կամաց-կամաց դարձյալ կորգնում եմ այն՝ արտաթին գրման պատճառով։ Արդ, խնդրում եմ քեզ, Հա՛լը իմ, սրանո՛ւմ էլ ամրագրու ինձ, որպեսգի ամեն բան ինձ Հետ լինի ըստ Աստծո և ձեր ողորմության, և ոչինչ չլինի իմ սեփականը, քանգի ես ոչինչ չեմ կարող, եԹե չգորանամ ձեր աղոթեքներով: Երկլուդ եմ կրում, Հա՛յր իմ, նաև այն բանից, որ ղեկավարում եմ Հիվանդանոցը, քանգի դա մի իչխանություն է, և չլինի թե փառամոլության և ազատ վարվելակերպի առիԹ Հանդիսանա ինձ: Նմանապես և կերակուրների Հաճախակի ճաչակումից կարող եմ ընկնել որկրամոլության մեջ: Այսպիսով, չե՞ք գտնում արդյոք, որ ինձ, նախնական ուսուցման Համար, Հարկավոր է լինել նախ և առաջ ավելի նվաստ ծառայության մեջ, և Հետո, երբ ինձ ավելի Հեչտ լինի, վերստին մտնել նույն ծառայության մեջ: Դու գիտես, Հա՛յը իմ, որ ես այսպես եմ ասում ո՛չ այն պատճառով, որ ծանրաբեռնված եմ այդ գործով, քանզի ի՞նչ եմ անում որ, Թչվա՜ռս: Այլ վախենում եմ, Թե արդլոք չե՞մ գրգռում կրքերս՝ ապրելով այստեղ. ի՞նքս եմ այդպես մտածում, թե՞ դևերն են ինձ ներչնչում այն՝ չգի֊ տե՛մ: Իսկ դու, Հա՛լը իմ, Հալտնի՛ր ինձ Աստծո կամքը, ազատի՛ր ինձ խուովեցնող խորՀուրդներից, գորացրո՛ւ ինձ քո աղոթեքներով կատարելու այն, ինչ որ դու ասում ես, և ների՛ր ինձ:

**Բարսիլիկոսի պատ.** –Լսի՛ր ինձ, եղբա՛լը, և վստա՛Հ եղիր Տիրոջով, որ, երբ մենք քեց Հանձնարարեցինը այդ գործը, մեր ձեռըն ու սիրտը ըեց Հետ է, ավելի ճիչտ, Աստծո ձեռըը, որին աղերսեցինը մեր աղոթըներով թո Հոգու փրկության Համար, և այն բանի Համար, որպեսցի Նա քեզ գորացնի այդ գործում, քեց Հաջողություն պարգևի և պաՀպանի քեղ դրանում։ Դու չես կարող այլ կերպ փրկվել, եթե ոչ՝ միայն այս (ծառայության միջոցով): Եվ այսպես, մի՛ վՀատվիր՝ ընկնելով և կանգնելով, սո֊ ղալով և քեղ կչտամբելով, մինչև Տերը ցույց չտա քեզ Իր ողորմությունը, որին դու տենչում ես. միայն թե անՀոգ մի՛ եղիր: Մի՛ վախեցիր, քանզի Տերը, որ կարգել է քեզ այս գործին, նաև կՀաջողեցնի այն, և մենը էլ քեց Հետ կկիսենը Հոգսերը: Թող քեղ չխաբի սատանան բարու անվան տակ, ինչպես ասված է. «Քաղցրախոսությամբ և կեղծ գովասանըներով Հրապուրում **են անմեղների սրտերը»** (Հռմ. 16; 18): Նա, Ով կարգեց քեզ այս գործին, ամեն ինչ է. Նա ասաց Իր աչակերտներին. «ԱՀա Ես ձեզ ուղարկում եմ» (Մատթ. 10; 16), և դարձյալ. «Եվ ահա Ես **ձեզ Հետ եմ»** (Մատթ. 28; 20): Մի՛ վախեցիր և դույգն անդամ մի՛ խռովիր քեզ կասկածանքներով Հիվանդանոցի վերաբերյալ՝ վՀատվելով Հոգսերից, որ գուգակից են իչխանությանը: ԵԹե րմբռնես քեղ գրվածը, ապա Հանգիստ կլինես։ Միայն Թե պետք է Հետևես քեց ուժերիդ ներածին չափով, և Աստված կօգնի քեց: Ո՛ղջ եղիր Տիրոջով և գորագի՛ր Նրանով:

Հարց 80. Նույն եղբայրը դիմում է մյուս ծերին.

-ԵԹե ինձ Հետ գտնվող եղբայրները ինչ-որ բանում մեղանչեն, ինչպե՞ս չտկեմ նրանց առանց խռովջի:

ՀովՀաննեսի պատ. -ԵԹե սրտիդ մեջ տպավորես Աստծո կամքը, ապա չես խռովվի, այլ ձեռք կբերես բարի սովորու-Թյուն, ինչպես և Հայրերը, իսկ եԹե մոռանաս այն և ոգևորվես իբրև մարդ, ապա ասա Աստծուն զղջումով. «Ների՛ր ինձ, Տե՛ր, և ողորմի՛ր ինձ», և ասա քեզ Հետ գտնվող եղբայրներին. «Զգուչացե՛ք, եղբայրնե՛ր, քանզի դրա միջոցով մենք մեզ են-Թարկում ենք դատապարտության և կործանում ենք մեր Հոգիները», և մի՛ խոսի՛ր չափազանց բարձր, այլ այնպես միայն, որ լսելի լինի: ԵԹե քեզ կրԹես այդ բանում, կՀասնես նաև այնպիսի Հոգեվիճակի, որը Հաճելի է Աստծուն:

Հարց 81. Խնդրում եմ քեզ, Հա՛յր իմ, ասա՛ ինձ, ի՞նչ կերպով պետք է ուղղել մերձավորին, և ո՞ր դեպքում է Հարկավոր խենժ ձևանալ, այսինքն` ձևանալ որպես դործից չՀասկացող և ուչադ-րուժյուն չդարձնել նրա վրա: Իսկ եժե Հաջողուժյուն չունենամ դործի մեջ, արդյոք պետք է արդելք դնեմ վրաս այդ առումով:

Հովհաննեսի պատ. –Մարդկանց նկատմամբ այսպես վարվիր. երբ դիտես, որ մեղանչած մարդը խելամիտ է և ընդունում
է քո խոսքերը, նրան խրատելով, ասա. «Եղբա՜յր, եթե մենք
անփութորեն ենք կատարում Աստծո գործը, դա կործանում է
Հոդու Համար: Դե ինչ, արդյոք դու լա՞վ արեցիր նոր։ Ջանա՜ այսուՀետև ուղղվել»։ Իսկ եթե նա խելամիտ չէ, ասա՜ նրան. «Հավատա՜ ինձ, եղբա՜յր, որ դու պատժի առջև ես կանդնած քո անփութության պատճառով, և Հենց որ ասեմ աբբային, նա խիստ
կպատժի քեղ»։ Իսկ թե ե՛րբ կարելի է անՀասկացող ձևանալ, եզրակացրու այն՝ ըստ եղբոր դործած մեղքի, և եթե այն մեծ չէ,
այնպիսի տեսք ընդունիր, որ իբր չես Հասկացել այն, իսկ եթե
մեծ է, ապա պետք չէ անՀասկացող ձևանալ։ Դու քեղ չպետք է
արդելես (դործով զբաղվելու)՝ անՀաջողության դեպքում, սակայն և չպետք է զանց անես այն։ Քննելով այդ՝ ներո՛ւմ խնդրիր
Աստծուց, քանզի այլապես կընկնես Հեղդության մեջ։

Հարց 82. Նույն եղբայրը դիմում է մյուս ծերին.

֊ԵԹե եղբայրներից կամ Հենց Հիվանդներից մեկը մեղանչի, և ես, ցանկանալով ուղղել նրան, վրդովմունքով ինչ֊որ բան ասեմ. արդյոք պե՞տք է Հետո խոնարՀվեմ նրա առաջ (ներում խնդրելու): Եվ եթե պատաՀի, որ նա ինձ վրա զայրացած՝ Հեռա-նա Հիվանդանոցից. ես ի՞նչպես վարվեմ: Եվ, ընդՀանրապես, ո՞ր մեղջերի դեպքում է Հարկավոր խոնարՀում անել, քանզի Հպարտությունն ու ինքնարդարացումը մթագնում են միտքը: Իսկ երբ մեկը խոնարՀվում էլ է, ապա սնափառությունը կրկին իրեն առիթ է դտնում:

Հ**ովՀաննեսի պատ.** –Վրդովմունքով ոչինչ մի՛ ասա, որով-Հետև չարիքը բարիք չի ծնում: Այլ Համբերի՛ր, մինչև որ միտքդ Հանդարտվի, և այնժամ կասես խաղաղությամբ: Եվ եթե եղբալրր անսա քեզ՝ լա՛վ, իսկ եթե՝ ոչ, ասա՛ նրան. «Կուգե՞ս ես այն բացեմ աբբային, և ինչպես որ նա Հարմար գտնի, այդպես էլ ա֊ նենը, և դու Հանդիստ կլինես»: Բալց եթե բարկացած Հեռանա, ասա աբբալին, և նա խելքի կբերի նրան, իսկ դու նրա առջև խո֊ նարՀում մի՛ արա (այսինքն՝ ներում մի՛ խնդրիր), քանզի դրա֊ նով դու նրան առիթ կտաս մտածելու, որ դու իսկապես մեղա֊ վոր ես նրա առջև, և նա էլ ավելի կզինվի քո դեմ: Իսկ մյուս մարդկանցից ջանադրաբար ներո՛ւմ խնդրիր՝ մեղանչումների Համեմատ. երբ տեսնում ես, որ մեղջդ մեծ չէ՝ խոնարՀվի՛ր, իսկ եթե այն մեծ է, ասա չուրթերո՛վ՝ ի սրտե գղջման զգացումով՝ ների՛ր ինձ, եղբա՛յը: Զգուչացի՛ր Հպարտությունից և ինքնա֊ արդարացումից, քանգի դրանք արդելք են Հանդիսանում գղջմանը. Թեև լինում է և այն, որ մարդը փառասիրությունից է խո֊ նարՀվում: ԱրՀամարՀելով այս երեր կրթերը (Հպարտությունը, ինընաարդարացումը և փառասիրությունը), որտեղ որ պետը է, խոնարՀո՛ւմ արա խոնարՀությամբ, Աստծո երկյուղով և խելամ֊ տությամբ: Քո ամբող) ուժով )անա՛ Հարատևել այս առաջինու֊ թյունների մեջ, և Աստված կօգնի քեղ սրբերի աղոթքներով:

Հարց 83. Նույն եղբայրը դիմում է նույն ծերին.

-Եթե Հիվանդներին սպասարկելու ժամանակ Հասնի սաղմո-

սերգության կամ սուրբ պատարագի ժամը, կամ մի այլ բանի կարիք լինի, և ինձ Հետ գտնվող եղբայրները գիտեն, թե ում ի՛նչ է պետք տալ. Թույլ կտա՞ս ինձ գնալ, թե դա ծանր մեղջ ինձ կՀամարվի: Նմանապես, եթե ցանկանամ մնալ իմ խցում, երբ Հիվանդանոցում իմ լինելու Հարկը չկա. Թույլ կտա՞ս ինձ, Հա՛յր իմ, թե ոչ:

ՀովՀաննեսի պատ. -ԵԹե եղբայրները գիտեն, մեղք չի Համարվի գնալդ կամ խցում մնալդ, միայն Թե այցելի՛ր Հիվանդներին:

Հարց 84. ԵԹե ժլատուԹյունն ինձ ան Հանգստացնում է այն պահին, երբ ես մեկին տալիս եմ իրեն ան Հրաժեշտը, այնպես որ դժվարանում եմ տալ. այդ դեպքում պակա՞ս տամ պատչաճից, Թե՞ ջանամ պակաս չտալ Հարկ եղածից: Նմանապես եԹե մարդա Հաճու-Թյունից կամ սնափառուԹյունից կարծես Թե ամաչելով, խոր Հրդի ներչնչմամբ՝ ուզում եմ ավելին տալ, ապա տա՞մ Հակառակ իմ կրքին, մի քիչ պակաս, Թե՞ պատշաճը՝ ըստ պատվիրանի:

Պատ. -ԵԹե ժլատությունը արգելում է տալ մերձավորին այն, ինչ որ նրան Հարկավոր է, ապա Համակերպվի՛ր քո ունեցածով եթե ունեցածդ չատ է, տո՛ւր Հարկ եղածից մի փոքր ավելի, իսկ եթե քիչ է, տո՛ւր այնքան, որքան Հարկավոր է: Աստված թող իմաստություն տա քո սրտին, եղբա՛յր:

## *Հшру 85.*

~Երբ Հիվանդանոցին պետքական անոԹ եմ տեսնում և զգում եմ, որ նրա Հանդեպ կիրք եմ տածում. ապա կերակուր տված չե՞մ լինի իմ կրքին, եԹե վերցնեմ այն:

Հով Հաննեսի պատ. -ԵԹե անոԹի կարիք ունես, և նրա մասին խոր Հուրդը պայքար է մղում քեզ Հետ, ապա ասա՛ քո խոր-Հուրդին՝ այն ինձ Հարկավոր է, սակայն ինչո՞ւ վերցնեմ քմա Հաձորեն: Հենց որ կիրքը դադարի պայքարել քեզ Հետ, վերցրո՛ւ այն, իսկ եԹե չդադարի, ապա, եԹե Հարմար է բավարարվել մեկ ուրիչ անոԹով, մի՛ վերցրու և ձզմի՛ր քո ցանկուԹյունը: Իսկ ան Հրաժեչտու թյան դեպքում՝ վերցրո՛ւ այդ անոթը, նախատելով քեզ և ասելով՝ եթե կարիքն ինձ չստիպեր, չէի վերցնի այն, որով Հետև ես Հաղթվեցի իմ ցանկությունից:

Հարց 86. - Ժամանակին մի մարդ ինձ Հագուստ նվիրեց, և ես այդ ժամանակ կարծես Թե ուրախուԹյամբ վերցրի այն՝ առանց փոքր-ինչ Հակաձառելու, բայց, քննելով ինձ, գտա, որ ես այն վերցրել եմ ոչ Թե կարոտուԹյունից, այլ ավելի չուտ՝ կաչառակերուԹյունից, և խորՀուրդն ինձ ասում է՝ վերադարձ-րո՛ւ այն: Ինչպե՞ս կպատվիրես ինձ վարվել:

ՀովՀաննեսի պատ. -Սրտանց գովենք նվիրողին և ի սրտե պարսավենք ընդունողին և կրենք այն խոնարՀությամբ՝ կչտամբելով մեզ, իսկ Հետ այսու՝ դգուչանա՜նք կաչառակերությունից:

Հարց 87. Նույն եղբայրը դիմում է նույն ծերին.

-ԵԹե պատահի, որ ինչ-որ մեկն ուղենա ինձ մի բան տալ, որի կարիքը ես ունեմ, բայց նկատեմ, որ սիրտս կրքի՛ց մղված է փափագում ընդունել այն. ինչպե՞ս վարվեմ. վերցնե՞մ՝ կարիքի դեպքում, Թե՞ Հրաժարվեմ՝ նրա Հանդեպ կրքոտ մղում ունենա-լուս պատճառով:

ՀովՀաննեսի պատ. -Քո այդ Հարցին կպատասխանեն կերակրի օրինակով: Դու դիտես, որ մենք Հանապաղ կերակրի կարիք ունենք, սակայն չպետք է այն ուտենք Հեչտությամբ: Երբ մենք ընդունում ենք այն՝ դոՀանալով Աստծուց, Ով մեզ տվել է այն, և Հանդիմանելով մեզ՝ իբրև անարժանների, ապա Աստված այնպես է անում, որ այն մեզ ծառայում է որպես լուսավորու-թյուն և օրՀնություն: Արդ, եթե դու որևէ բանի կարիք ունես և քեզ Հաջողվում է ստանալ այն՝ դոՀացի՛ր Աստծուց, որպես քո Օգնականի, և կչտամբի՛ր քեզ՝ իբրև անարժանի, և Աստված կվանի քեզանից մոլությունը, քանզի Նրան ամեն բան Հնարավոր է, և Նրա Համար անՀնարին բան չկա (Հոբ 10.13, 42.2, Մարկ. 10.27): Նրան փա՜ռք Հավիտյանս: Ամեն: