# ∠napanr arvaturup



Հայ Առաքելական Սուրբ Եկեղեցու Քարոզչության Կենտրոն – 2006

# **Հ**ՐԱՄՄՆԱԻ

# Ն. Ս. O. S. S. ԳԱՐԵԳԵԻ ԵՐԿՐՈՐԴԻ

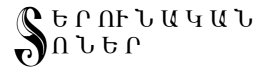
ՎԵՀԱՓԱՌ ԵՒ ՍՐՔԱՋՆԱԳՈՅՆ ԵՈԵՄՏ ԺՅՍԺԺՍՍ ՎՍՈԿՎՐՈԳՍԿ

Տպագրվում է մեկենասությամբ

Անժելա Տարությունյանի

(Մոսկվա, Ռուսաստանի Դաշնություն)

# ՀԱՅԱՍՏԱՆՅԱՅՑ ԱՌԱՔԵԼԱԿԱՆ ՍՈԻՐԲ ԵԿԵՂԵՑՈՒ ՏՈՆԵՐԸ (ՏՈՆԱԽՈՍԱԿԱՆ ԲԱՑԱՏՐՈՒԹՅԱՄԲ)



Աշխատասիրությամբ` Արամ Դիլանյանի

ԷԶՄԻԱԾԻՆ ՄԱՅՐ ԱԹՈՌ ՍՈԷՐԲ ԷԶՄԻԱԾԻՆ 2006 くSへ 23/28 みUへ 86.37 く 247

ՅԱՅԱՍՏԱՆՅԱՅՑ ԱՌԱՔԵԼԱԿԱՆ ՍՈԻՐԲ ԵԿԵՂԵՑՈՒ ՏՈՆԵՐԸ Հ 247 (ՏՈՆԱԽՈՍԱԿԱՆ ԲԱՑԱՏՐՈՒԹՅԱՄԲ)։ Տերունական տոներ/Աշխատասիրությամբ` Արամ Դիլանյանի. — Էջմիածին։ Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածին, 2006. — 608 էջ։

ԳՄԳ 86.37

# Նվիրվում է Գրոց գյուտի և թարգմանչաց 1600-ամյակին

# ԵՐԿՈՒ ԽՈՍՔ

Մայր Աթոռի Քարոզչական կենտրոնը իր հիմնադրման օրվանից սկսած պատրաստում էր տպագրության հանձնել Յայ եկեղեցու տոներին ու տոնական համակարգին նվիրված այս գիրքը, որի անհրաժեշտությունը զգացվում էր գրեթե ամեն օր¹։ Արևելահայ ընթերցողի համար եկեղեցական տոներին նվիրված գրականության բացակայության այս փաստը, տոների եկեղեցական իմաստի ու պատգամի չիմացությունը տեղիք է տալիս շատ ավելորդ, անիմաստ ու ինքնահնար սովորությունների ամրապնդմանը մեզանում։ Այս էր պատճառը, որ Կենտրոնը կարևորում էր սույն գրքի լույս աշխարհ գալը։ Ավելորդ չէ նշել, որ այսօր մեզանում համատարած գլոբալիզացիոն գործընթացները գնալով դուրս են մղում ազգային երանգ ունեցող արժեքները, ցածրորակ օտար արժեքներ ներմուծելով հայ իրականություն՝ կենցաղից սկսած մինչև «բարձր արվեստներ»։ Ուստի մեր ցանկությունն է անցյալի ժառանգության ոսկեբեր պատգամները նորից ներկայացնել հայ ընթերցողին, որովհետև մենք չենք կարող առաջ գնալ, եթե անտեսենք անցյալը, նրա մեզ թողած ավանդույթները նորովի չվերանայենք ու վերաիմաստավորենք։

«Դայ Եկեղեցու տոները» գիրքը եկեղեցական տոների խորհուրդը և օրացուցային ընթացքը բացատրում և մեկնաբանում է համաձայն մեր Եկեղեցու սրբազան ավանդության և մեր հոգեկիր ու հոգեշնորի վարդապետների ուղղափառ ուսուցման։ Սա փորձ է ի մի բերելու և միասնական շարադրանքով ներկայացնելու տոնախոսական, դավանաբանական, ճառախոսական ու ծիսական բնույթի ձեռագրերում և գրքերում ցրված համանուն գործերի ստվար մասը։ Եկեղեցական տոներին վերաբերող բացատրությունների նմանօրինակ վերհանումը թելադրել է այս գրքի կազմման սկզբունքը, այն է՝ թարգմանաբար կատարված ծաղկաքաղ հայրերի երկասիրություններից։ Այս տոնախոսական ժողովածուի յուրաքանչյուր գլխի ամբողջականությունն ապահովելու և տոնի մասին ասելիքն ավարտուն դարձնելու նպատակով համադրվել են

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ՅՅ-ում միայն վերջերս տպագրվեց Գ. Անտոնյանի «Յայաստանյայց Առաքելական Սուրբ եկեղեցու, Յայաստանի Յանրապետության պետական տոներ, հիշատակի օրեր» գիրքը (Գուգարաց թեմ, Վանաձոր, 2005), որպես օժանդակ գիրք «Յայ եկեղեցու պատմություն» դասավանդող ուսուցիչների համար:

տարբեր հեղինակների` այս կամ այն տոնին վերաբերող համապատասխան գործերը` լրացնելով միմյանց։ Յնարավորի սահմանում պահպանվել են բնագրերին հարազատ` ճառախոսական, ներբողական ոճը և շարադրանքը։ Գրքի վերջում տրվում է այն բոլոր գործերի ցանկը, որոնք աղբյուր են ծառայել այս գրքի գրության համար։

Վստահաբար կարող ենք ասել, որ գիրքը սեղանի գիրք կդառնա բոլոր նրանց համար, ովքեր իրենց կյանքը և կենցաղը ուզում են կապել մեր Տիրոջ՝ Յիսուս Քրիստոսի պատգամների ու մեր Եկեղեցու ավանդույթների հետ։

Մեծապես շնորհակալ ենք մեծահարգ **Տիկ. Ա. Յարությունյանից**, ով սիրով հանձն առավ հոգալ գրքի տպագրության ծախսերը։ Թող մեր Տերը՝ Յիսուս Քրիստոս, Իր երկնառաք օրհնություններով մշտապես Իր հովանու տակ պահի նրան և նրա ընտանիքի անդամներին։

Մեր օրինությունն ենք բերում նաև բոլոր նրանց, ովքեր իրենց աշխատանքով նպաստեցին գրքի հրատարակմանը՝ կազմողին (*Արամ Դիլանյան*), խմբագիրներին (*Ղևոնդ քին Մայիլյան, Ավետ Ավետիսյան, Վարդան Դևրիկ-յան*) և համակարգչային աշխատանքները կատարողին (*Տիգրան Ապիկյան*)։

ՎԱԶԳԵՆ ԵՊՍ. ՄԻՐՁԱԽԱՆՅԱՆ Վիրահայոց թեմի առաջնորդ

### ՆԱԽԱԲԱՆ

Մոտ երկու Հազար տարի է, ինչ Եկեղեցին տոնում է մեր Աստծու` Հիսուս Քրիստոսի Հաղթանակի տոնը և ի լուր ամենջի պատմում մեր Տիրոջ մասին: Գրեթե երկու Հազար տարի Եկեղեցին իր ծիսակարգում և արարողություններում նույնն է ասում. «Քրիստոս Հաղթեց աչխարհին» (Յովհ. ժՁ 33): Եվ որպեսզի Հասու լինենջ, թե ինչ է նչանակում Հաղթել աչխարհին, Եկեղեցին իր տոների միջոցով ամեն օր մեզ պատմում է մեր Հոդիների փրկության Համար մղված այդ մեծ պատերազմի մանրա-մասները։ Երբ Հավատով միանում ենջ Եկեղեցու ծեսերին և ապրում Տիրոջ պատվիրաններով ու Եկեղեցու սաՀմանած կարգով, ինջներս էլ դառնում ենջ մարտիկ և մասնակցում այն պատերազմին, որի զորագլուխն է Ինջը՝ Քրիստոս։

Քանի դեռ այս մարմնի մեջ ենք, չարունակ սխալվում ու չեղվում ենք ճշմարիտ ճանապարհից և կարիք ունենք ամենօրյա խնամքի, քանզի միանդամից չենք կարող ընկալել այն ամենը, ինչ մեզ տրված է ի վերուստ. դրա համար Եկեղեցին տարվա օրերին տվել է հոդևոր նկարադիր, որպեսզի դրանք մեզ համար հոդևոր խորհրդածությունների առիթ լինեն: Եվ դա իրոք այդպես է. յուրաքանչյուր տոն, հայտնելով իր խորհուրդը, դրանով մեր սրտում փրկության հույսն է նորողում՝ միևնույն ժամանակ մեզ մասնակից դարձնելով այն մեծ հանդիսությանը, որը կատարվում է երկնքում:

Երբ ասում ենջ` Եկեղեցին կարդ է սաՀմանել, ապա պետք է Հասկանալ, որ Աստված Ինքն է սաՀմանել, Իր իսկ կողմից ընտրված առաքյալների ու Հայրապետների միջոցով: Եվ չկա Եկեղեցում կարդված որևէ
տոն կամ ծես, որ իր Սուրբադրային ակունքները չունենա, այսինքն`
Հայտնությամբ տրված չլինի Եկեղեցուն: Այսօր, սրան Հակառակ,
Հայտնվել են օտար ուսմունքներ` սուտ ու անհեթեթ տեսություններ, Համաձայն որոնց` Քրիստոսի Եկեղեցու կարդերն ու տոներն ունեն հեթանոսական ծադում, որով և փորձում են խաթարել մեր Հավատը: Նրանք
կեղծ Հայրենասիրությամբ մոլորեցնում են ժողովրդին` ասելով, որ մենջ
Հպետք է հետևենք Եկեղեցու սովորույթներին, այլ դառնանք մեր «աղդայինին»: Այդպիսիներին պետք է պատասխանել, որ մեր Հայրապետները
կարիք չունեին հեթանոսությունից որևէ բան վերցնելու և այն մեղ
քրիստոնեացված ձևով մատուցելու, քանի որ ամեն մի խոսք ու դործ
Աստծուց է նրանց տրվել, ինչպես առաքյալն է ասում. «Իմ սիրելի՝ եղ-

պարդև վերևից է` իջած լույսի Հորից, որի մեջ չկա փոփոխում կամ էլ փոփոխման ստվեր» (Յակոբ Ա 16):

Եկեղեցու կարդերը չի կարելի չփոթել նաև նախաքրիստոնեական չրջանի Հրեական սովորույթների Հետ։ Քանդի Տերը Հրեաներին միանդամայն Հստակ պատասխանեց, երբ նրանք փորձում էին առաջ մղել իրենց աղդային ավանդությունները. «Ինչո՞ւ եք դանց առնում Աստծու պատվիրանը՝ ձեր ավանդության պատճառով» (Մատթ. ԺԵ 3)։ Ասաց նաև. «Այս ժողովուրդն Ինձ չրթներո՛վ է մեծարում, բայց նրանց սրտերն Ինձնից Հեռու են. իղուր են Ինձ պաշտում. ուսուցանում են վարդապետություններ, որ մարդկանց պատվիրածներն են։ Աստծու պատվիրանը թողած՝ մարդկանց ավանդությունն եք պաՀում» (Մարկ. է 6-8)։

Հետևաբար` Եկեղեցին չէր կարող վերցնել այն, ինչն Աստված մերժեց:
Ուստի Եկեղեցու տոներն ու կարգերը զուտ քրիստոնեական են, և կարիք
չկա մարդկային սին իմաստ փնտրել այնտեղ, ուր կա աստվածայինը:
Համոզվելու Համար պետք է կարդալ Աստվածաչունչը, նաև գիտենալ
քույր եկեղեցիների կարգերն ու ծեսերը, որպեսզի Հասկանալի դառնա, որ
Հայ Եկեղեցու կարգերը ԸնդՀանրական Եկեղեցու կարգերն են, որոնք
կատարվում են բոլոր ուղղափառ եկեղեցիներում. տարբերությունը միայն
ձևի մեջ է, իսկ բովանդակությունը նույնն է: Անգամ այն տոները, որոնք
ընդունված են միայն Հայ Եկեղեցում, ինչպես օրինակ` Երկրորդ
Ծաղկազարդը, Կաթողիկե Սուրբ Էջմիածնի տոնը, Վարագա Սուրբ Խաչի
տոնը և այլն, աստվածաղիր են: Այս տոների Համար պետք է է՛լ ավելի
փառք տանք Աստծուն, որ առավել ուչադրության ենք արժանացել Նրա
կողմից, և մեր աստվածպաչտությամբ արժանին Հատուցենք: Արդ` եկեջ
Հետևենք մեր Եկեղեցու Հայրերի խոսքերին և տեսնենք, թե ինչպես են

### ՆեՐԱԾՈՒԹՅՈՒՆ

Եկեղեցին ամրակառույց և անբեկանելի նավ է մեր ալեկոծ կյանքում, որին Հավատով ապավինելով` անվնաս Հասնում ենք Հավիտենության խաղաղ նավահանդիստը։ Եկեղեցին իմանալի Դրախտն է, որը եղավ Ադա-մի Դրախտի փոխարեն, ինչպես նաև` Աստծու անսպառ բարիքների չտե-մարանն ու դանձարանը, որը Հավատացյալները վայելում են այս կյան-քում. մարմնով` երևացողը, իսկ Հոդով` աներևույթը։ Իսկ Հանդերձյալում երկուսն էլ լիապես պիտի վայելենք, ինչպես ասում է Պողոս առաքյալը. «Այժմ տեսնում ենք աղոտ, ինչպես պատկերը Հայելու մեջ. իսկ այն ժամանակ պիտի լինի դեմառդեմ» (Ա Կորնթ. ԵԳ 12)։

Երբ Աստված ստեղծեց երկինքն ու երկիրը, արարեց և ամենայն ինչ,որոնց մի մասը մարդու Համար անՀրաժեչտություն է, առանց որի մարդը չի կարող ապրել, ինչպես օրինակ` տարրերը, լույսը, երկիրը և նրանում գտնվող ամեն ինչ` օդը, ջուրը, Հացը, Հանդերձները, իսկ մյուս մասը վայելքների, դեղեցկության, բարեկեցության և առավել Հանդստի Համար է, ինչպես մրդերը, ծաղիկները, Համեմունքները, դինին, խորտիկները, անուչաՀոտությունները, պայծառությունը, դույները, Հնչյունները, Թռչունների քաղցը երդը, Հանդիստը ...

Նրանք, որոնք վայելքների Համար են, մեծ օգուտ չեն տալիս կատարյալներին, սակայն դրանց օրինակով Հայտնի են դառնում երկնայինները,
որոնք Աստված պատրաստել է Իրեն սիրողների Համար, ինչպես և գրված
է. «Ինչ որ աչքը չտեսավ, ականջը չլսեց և մարդու սիրտը չընկավ,
Աստված այն պատրաստեց Իրեն սիրողների Համար» (Ա Կորնթ. Բ 9)։ Այս
երևելի արարածներով երևում են աներևույժները, որպեսզի մենք սրանց
միջոցով բարձրանանք Աստծու մոտ և ժափանցենք իմանալիների ու ծածուկների մեջ։ Ինչպես Հնում, երբ Իսրայելը դեռևս մանուկ էր, Աստված
նրանց դաստիարակում էր խորանի սքանչելի դարդերով, Հրաչալի ու
դեղեցիկ դարդարված տաճարով, ոսկով ու պատվական քարերով, ինչպես
և ասում է առաքյալը. «Արդարև ի սկզբանե աշխարհի Աստծու աներևույժ
Հատկուժյունները, այն է՝ Նրա մչտնջենավորուժյունը, դորուժյունը և
Աստվածուժյունը, իմանալի կերպով տեսանելի են Նրա ստեղծածների
մեջ» (Յռոմ. Ա 20)։

Այսպիսով` ինչպես Հացն ու ջուրը մարմնի կենդանության Համար անՀրաժեշտ նվազադույնն են, իսկ խմիչ քներն ու զանազան խորտիկները` վայելչական, այդպես էլ Հոդու անՀրաժեշտ կերակուրներն են իմաստությունն ու առաջինությունը, իսկ վայելչականը` Հոգևոր ուրախություններն ու տոները:

Տոնը ՀամընդՀանուր ուրախության օր է, ինչին Հազարամյակներ առաջ սպասում էին մարդարեները և կամենում էին տեսնել սրբակյացները, որի Համար էլ տոների սուրբ օրերը Եկեղեցու իմաստուններն օրՀնյալ անվանեցին: Սակայն քրիստոնեական տոների նպատակը սոսկ Հանդես կատարելը չէ, այլ Հանդիսավորությունը միջոց է ոդևորելու Հավատացյալներին` նրանց անձերն ունակ դարձնելով Հոդևոր օդուտի և աստվածային չնորՀների` աղոթանվեր ինքնամփոփմամբ և սրբերի բարեխոսությամբ: Տոնի ժամանակ Աստծուն Հիշատակելով` Նրան մեզ մոտ ենք Հրավիրում և Նրան միանում` ուրախանալով մեր բազում տրտմություններից Հետո, և փառաբանում Տիրոջը` Նրա չնորՀած մեծամեծ բարիքների Համար:

Տոն նշանակում է ուրախություն, պայծառություն և Աստծուն նվիրված Հանդիսավոր Հանդիստ` առօրյա զբաղմունքներից ու աշխատանքներից: Տոնը Հասարակաց պայծառ Հանդես է և Հանդիսավոր օր, երբ Հավաքվում ենք եկեղեցում` նվիրվելու այդ օրվա խորհրդին, և պաշտամունքի միջոցով փառաբանում Աստծուն` ուրախանալով Հոդևոր ու մարմնավոր ուրախությամբ:

Տոները մեզ Հայտնում են այն ուրախությունների ու երանությունների մասին, որոնք մեզ սպասվում են Հանդերձյալում:

Գրիգոր Աստվածաբանը տոների մասին Հետևյալն է գրում. «Տոնում էին և Հրեաները` Հետևելով Օրենքի տառին, առանց խորամուխ լինելու Հոգևոր խորՀրդի մեջ, ջանգի նրանջ գնում էին Օրենջի արդարության ետևից, սակայն այդ Օրենքի արդարությանը չՀասան (տե՛ս Յռոմ. Թ 31)։ Տոներ ունեին նաև Հեթանոսները, սակայն դրանը սոսկ մարմնավոր տոն էին` մղված իրենց մարմնավոր կրքերից, կատարված իրենց պաչտելիք կուռջերի և դևերի կամքով, ինչի Համար էլ նրանց տոները գուտ մարմնավոր կրջերի բավարարում էին: Տոնում ենջ և մենջ՝ ջրիստոնյաներս, սակայն այնպես, ինչպես Հաճելի է Աստծուն: Իսկ Աստծուն Հաճելի է, որ մենք ասենք և կատարենք այն, ինչը վայելուչ է: Տոնել նչանակում է մեր Հոգիների Համար մչտամնա և Հավիտենական բարիջներ ՀայԹայԹել, այլ ոչ Թե անցողիկ և ապականվող: Հոգևոր բարիջները ջիչ են բորբոջում ցանկությունները, այլ ընդՀակառակը` ավելի ճնչում են դրանք և դրանց վնասում, որպեսզի կրակի մեջ դյուրավառ նյութեր չավելանան, կամ էլ կրջերի գիչատիչը չստանա սնունդ, որից ցանկություններն ավելի բորբոքվեն և իչխեն բանականությանը»:

Տոների Հանդիսությունները սուրբ են և կապված լինելով Եկեղեցու կյանջում տեղի ունեցող կարևոր իրադարձությունների Հետ` կատարվում են Աստծու փառջի Համար: Սրանջ օրՀնաբեր են ջրիստոնյայի կյանջում նրանով, որ ավելի կենսունակ են դարձնում Հավատը, մարդու Հոգում մեծացնում սերն ու վստաՀությունն առ Աստված և լավադույն ձևով օգտագործում Տիրոջ չնորՀներն ու պարգևները:

Եկեղեցին` Քրիստոսի Մարմինը, Հավատացյալի կյանքում միչտ կենդանի է, պայծառ ու էական` իր միջոցով մարդուն կապելով Աստծու Հետ, իսկ տոներին` էլ ավելի է պայծառանում: Տոն օրերին ուրախանում ենջ խոսքով, երդերով, Սուրբ Գրքի ընԹերցմամբ և տոնի խորՀրդի դիտու-Թյամբ, որով սնվում են տոնողների Հոդիները: Այդ օրերին եկեղեցում կատարվող աստվածպաչտուԹյունը` ժամերդուԹյունը, պատարադը և մյուս արարողուԹյունները, ավելի Հանդիսավոր է դառնում և ուղեկցվում Հոդեզմայլ մեղեդիների երդեցողուԹյամբ ու առանձնաՀատուկ աղոԹջներով: Տոներին վեր են առաքվում Հավելյալ աղոԹքներ ու Հնչում Հոդեզմայլ չարականներ, և առՀասարակ այդ օրվա ամբողջ ծիսակարդը տոնական է ու ավելի վեՀ, որպեսդի բարձրացնի մեր Հոդիները` կատարելու Աստծու փառավոր դործերը: Այդ օրերին Եկեղեցին արտաքնապես է՛լ ավելի է դարդարվում, որը խորՀրդանչում է մեր ներքին Հոդևոր ուրախուԹյունը և Աստծու սուրբ փառքը:

Տոներին Լույսի սյունը մեզ Հովանի է լինում բարձունջներից (տե՛ս ելք ժԳ 21), քանզի երկնավոր Թագավորը սուրբ Եկեղեցում է, և մեզ տոնակից են լինում Հրեչտակների բազմությունները։ Աստվածությունը զվարձանում է նոր երկիր Հաստատելու Համար, երկնքում Հրճվում են Հրեչտակները, և ցնծում առաքյալների ու մարդարեների դասերը՝ փառք ու պատիվ մատուցելով Փրկչին։ Եվ մարդասեր Փրկիչը, ողորմելով տոնողներին, բաչխում է երկնավոր պարդևներ և մարմնի ու Հոդու բժչկություն։ Մենք էլ, նորոդվելով մեղջերի Հնությունից, դարդարվելով չնորՀներով և լուսավորվելով Հրաչափառ ու ընդարձակ խորՀրդով՝ բազում ընթերցվածներով, սաղմոսներով ու օրՀնության ձայներով, դարդարում ենք սուրբ տոնը և փառավորում Սուրբ Երրորդությանը։ Այդ օրերին Ջինվորյալ եկեղեցին Հրեչտակների վերին դորջերի և երկնջի զվարթունների Հետ անդադար օրՀնում է Աստծուն։

Տոները սաՀմանվել են, որպեսզի մի կողմից քրիստոնյաների Հիչողության մեջ թարմացվեն Եկեղեցու կյանքի Հետ կապված կարևորագույն իրադարձությունները` իմանալու Աստծու` մեզ Համար արած երախտիքների մասին, որով մեր անձերում աշխուժանում ու Հաստատվում է սուրբ Հավատը, իսկ մյուս կողմից` որպեսզի Հիչատակելով ՀոգեՀարազատ իրադարձությունները և դրանք ուղեկցելով Հանդիսավոր աստվածպաշտությամբ` խթանվենք և մղվենք մեր կարողությունների չափով գոՀանալու Աստծուց ու փառաբանելու Նրան` նախանձախնդրորեն Հետևելով սրբերի օրինակին: Նաև որպեսզի աշխարՀային կյանքի դանազան Հոգսերի ու վշտերի մեջ մեր անձերն Աստծով Հանգստանան ու մխիթարվեն:

Կան տոներ, որոնք մեր մեջ արժնացնում են զղջման ու ապաչխարուժյան զգացում, կան` որ արժնացնում են ուրախուժյան զգացում, որոչ տոներ էլ սերմանում են նեղուժյանն ու վչտին Համբերելու կարողուժյուն, մի քանիսն էլ` արժնացնում գժուժյան և ողորմածուժյան զգացում մեր ընկերների Հանդեպ, ովջեր կարոտ են մեր բարեգործուժյանը:

Հնում Իսրայելի որդիներն Աստծու Հրամանով մեծաչուք Հանդիսավորությամբ էին տոնում Մովսեսի միջոցով սահմանված բոլոր տոները՝
սուրբ օրերը, որոնք իրենց խորքում հղացած ունեին մեծամեծ ու զարմանալի խորհուրդներ: Հետևաբար՝ եթե նրանք, որ ստվերի պաչտպաններն էին, այդպես էին տոնում, ապա մենք, որ ճչմարտության վայելողներն ենք, որքան առավել վայելչորեն պետք է պատվենք ու տոնենք: Եվ
ամեն ոք, ով էի տոնում, չունի մաս ու բաժին նորոգման խորհրդից, և
այդպիսիները կզրկվեն փրկությունից: Ինչպես Հին Ուխտում տոները
տոնվում էին Նորի խորհրդով՝ ապադայում կատարվելիք իրադարձությունների դիմաց, այդպես էլ մենք այս տոներով Հանդերձյալի հիչատակն ենք տոնում և Հինր խառնելով Նորին՝ միասին տոնախմբում:

ՊաՀոց օրերին տոներ չենք կատարում, որովՀետև քանի դեռ պաՀքի մեջ ենք, ապաշխարության մեջ ենք և արժանի չենք տոներ կատարելու, իսկ երբ ապաշխարությամբ քավում ենք մեր մեղքերը, արժանանում ենք տոնելու և՛ տերունական, և՛ սրբոց տոները։ ՈրովՀետև տոնն ուրախություն է ինչպես Հոդու, այնպես էլ մարմնի Համար, դրա Համար էլ, երբ տոնում ենք, ուրախանում ենք և՛ Հոդով, և՛ մարմնով։ Եվ մինչ կատարվում են Հոդևոր խրախձանքները, Հոդում ենք նաև մեր մարմնի Համար, որովՀետև Հոդու եղբայրն է, այդ պատձառով վայելում ենք նաև մարմնավոր սեղանից։

Այդ օրերին առավել է պետք Հեռու մնալ մեղքերից, քանզի քրիստոնեական տոները կատարվում են Հավատացյալների Հոգու և մարմնի սրբությամբ ու մաքրությամբ, ինչպես Ոսկեբերանն է ասում. «Ամենամեծ տոնը մաքուր խղձմտանքն է»: Այս պատճառով մեծամեծ տոներից առաջ պետք է ապաչխարել և ապա Հաղորդվել Տիրոջ Մարմնին ու Արյանը: Սակայն ժողովրդի մեջ տարածված մի մերժելի սովորություն կա. երբեմն տոնն անց են կացնում գինարբուքով: Այս կապակցությամբ առաջյալն ասում է. «Մի՛ Հարբեք գինով. դրա մեջ զեխություն կա. այլ մանավանդ լցվեցեք Հոգո՛վ, որպեսզի խոսեք միմյանց Հետ սաղմոսներով, օրՀներգություններով և Հոգևոր երգերով, որպեսզի երգեք և ձեր սրտերում սաղմոս ասեք Տիրոջը։ ԳոՀությո՛ւն Հայտնեցեք ամեն ժամ ամեն ինչի Համար Հորը և Աստծուն` մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսի անունով» (Եփես. Ե 18-20):

# Snutr կարգվելը

Տոները և պաՀոց օրերը սաՀմանել են առաջյալները, իսկ Հետագայում Եկեղեցու սուրբ Հայրապետները նոր տոներ ու պաՀքեր են ավե֊ լացրել: Մեր Տիրոջ Համբարձումից Հետո առաջյալները, Սուրբ Հոգու Հրամանով և Պետրոս առաջյալի ձեռքով, Հակոբոս Տյառնեղբորը կարգեցին Երուսադեմի առաջին եպիսկոպոս ու քաՀանայապետ: Նա Հովսեփ ԱստվածաՀոր Հետ մասնակցել էր աչխարՀագրին (տե՛ս Ղուկ. Բ 1-5), որի Համար էլ գիտեր Տիրոջ ծննդյան օրն ու ամիսը: Վերջինս իր սքանչելի վարքի Համար Հրեաների կողմից Արդար անունն էր ստացել: Առաջին անգամ Հակոբոս Տյառնեղբայրն է կարգել Եկեղեցու տաճարը օրՀնելու, սուրբ Սեղան կանգնեցնելու կարգերը և Տիրոջից Հետո Վերնատանը առաջինն ինքն է պատարագ մատուցել: Դա եղել է Հոգեգալուստից Հիսուն օր անց` Վարդավառի տոնին: Նա է օրինադրել խաչ, աղ և ժամՀար օրՀնելը: Նա է տոների սկիզբը Աստվածայայտնությունը դրել և տերու֊ նական տոների և Քառասնորդաց պաՀքի Համար ընԹերցվածներ կարդել. սկսելով Հայտնության ճրագալույցից՝ կարգել է մինչև Հարության *ճրագալույցը:* 

Աստվածպաչտության ընթացքում Սուրբ Գրքից Հատվածներ ընթերցելու ավանդույթը գալիս է Հին Ուխտից (տեն հեսու Ը 34, եզր. Թ 40, 49), և քրիստոնեական առաջին Համայնքները դրան Հետևելով (տեն Ղուկ. Դ 16-17, Գործք ժե 21), ընդՀանրական աղոթքների ժամին կարդում էին Հին Ուխտի դրքերը (տեն Գործք ժԳ 14-15, 27)։ Հետագայում դրան ավելացան սուրբ Պողոս առաքյալի թղթերը (տեն Կող. Դ 16, Ա Թես. Ե 27) և ավետարանները, ինչով Հին ու Նոր Կտակարանների ընթերցումները աստվածպաչտության անբաժանելի մասը դարձան։ Սա Հաստատված է Առաքելական կանոնով։

Երբ Երուսաղեմն ավերվեց (70թ.), քրիստոնյա Հավատացյալները գնացին Եգիպտոս` իրենց Հետ տանելով Հակոբոս Տյառնեղբոր կազմած ըն-Թերցվածների մատյանը, որն այնտեղ անցավ Պետրոս Հայրապետի ձեռքը: Վերջինիս մաՀից Հետո այդ մատյանն Անտոն Անապատականի միջոցով անցավ Ալեջսանդր Ալեջսանդրացի Հայրապետին ու Աթանաս սարկավագին, ովջեր էլ այն ներկայացրեցին Նիկիայի մեծ ժողովին (325թ.): Այս
ընթերցվածի Հիման վրա Հաստատվեց աստվածային տոների կարգավորությունը, և ըստ այս ընթերցվածների կարգի` բոլոր տոների սկիզբը
դրվեց Աստվածայայտնությունը: Ապա Նիկիայի սուրբ ժողովի, Հետո նաև
սուրբ Կյուրեղ Երուսաղեմացի Հայրապետի և Եկեղեցու մյուս վարդապետների կողմից, աստիճանաբար, կարգվեցին նոր տոներ և ավելացվեցին նոր
ընթերցվածներ, որոնցով ընթերցվածների մատյանը ստացավ իր այսօրվա
տեսջը` Հայ Եկեղեցում անվանվելով Ճաչոց գիրջ:

ԱյնուՀետև աչխարհի բոլոր կողմերում, ուր քարոզվեց Ավետարանը, կառուցվեցին նորանոր եկեղեցիներ, և ամենուր Հաստատվեցին առաքյալների ու Հայրապետների կողմից սահմանված տերունական տոները: Այդպես եղավ և Հայաստանում. երբ սուրբ Գրիգոր Լուսավորիչը դուրս ելավ Վիրապից և կենարար Ավետարանի խոսքով լուսավորեց Հայաստան աչխարհը, դրա հետ միասին Հաստատեց նաև տերունական տոները:

Եկեղեցու տոները կարգավորվում և ՀրաՀանգավորվում են Տոնա֊ ցույցի միջոցով, որտեղ կատարման ՀերԹականուԹյամբ ներկայացված են տոները, նրանց կատարման կարգը, Հնչող չարականները, սաղմոսները և րնթերցվածները: Տոնացույցը Հայ Եկեղեցի առաջին անգամ ներմուծեցին ипере ՍшՀшկ Պшրթեւր (387-436թթ.) և ипере Մեսրոպ Մшулпур (361-439рр.): Հետագայում Հայ Եկեղեցու Հայրերն աստիճանաբար այն բարենորոգեցին: Ալսպես` Գլուտ Արաֆեդացի (461-478թթ.) և Հովֆաննես Մանդակունի (478-490թթ.) Հայրապետները կարգավորել են տոների ծիսակարգը: Սուրբ Հով-Հաննես Օձնեցի Հայրապետը (717-728թթ.) «Ավագ տոներ»-ը կարգել է որպես Աստվածալալանության տոնի նախատոնակ: Սուրբ Ներսես ՇնորՀայի Հայրապետը (1166-1173թթ.) Հոգեգալստյան տոնի Համար 7, իսկ Վերափոխման տոնի Համար 9 տոնական օր է Հատկացրել: Գևորդ վարդապետ Լամբրոնացին խմբագրել է Տոնացույցը և առանձին մասերն իրար միավորել: Իսկ Սիմեոն Երևանցի Հայրապետը (1763-1780թթ.) Տոնացույցը Համայրել է նոր տոներով և վերջնական խմբագրմամբ` բերել այսօրվա տեսքին:

## Snutry านนนุนนานทางกา

Եկեղեցին ամեն օր նչում է մեր Տիրոջ` Հիսուս Քրիստոսի Ծննդյան և Հարության մեծապայծառ տոները, ջանի որ յուրաջանչյուր օրվա ժամերդություններում կան ծննդյան և Հարության խորՀուրդները: Նաև ամեն կիրակի Հայտնապես տոնում ենջ մեր Փրկիչի ինջնագոՀաբերմամբ` մահվան լուծարման և մարդկային բնության փրկության տոնը: Այս ամենից զատ` տարին մեկական անգամ, մեծ Հանդիսավորությամբ ու վայելուչ ճոխությամբ, տոնում ենք մեր Տիրոջ Ծնունդն ու Հարությունը: Եվ որպեսզի Եկեղեցում ամեն ինչ լինի կարդով ու վայելչությամբ, ըստ առաջելական հրամանի (տես Ա Կորնթ. ԺԴ 40), և Եկեղեցու զավակները կարողանան սրբությամբ մասնակցել տոներին, Եկեղեցու սուրբ հայրերը տարվա օրերը բաժանել են երեք խմբի, դրանք են` Տերունի օրեր, Սուրբ մարտիրոսների Հիչատակին նվիրված օրեր և Պահոց օրեր:

Տերունի տոներ: Տերունի օրերը մեր Տիրոջ` Հիսուս Քրիստոսի տնօրինական Հիչատակներին Հատկացված օրերն են, ինչպես նաև այն տոները` Աստվածամոր, Խաչի և Եկեղեցու, որոնց Հիչատակը կապված է Տիրոջ Հետ։ Այստեղից էլ` Տերունի օրերը կազմվել են տոների չորս խմբից. Տնօրինական, Աստվածամոր, Խաչի և Եկեղեցու։

Տնօրինական տոները Փրկչի կատարած Հայրական տնօրինությունները Հիշելու Համար են, վերաբերում են Սուրբ Երրորդության ու մի Աստվածության խորՀրդին և նվիրված են Քրիստոս Աստծու մարդեղությանը: Դրանք են` Ավետումը, Ծնունդը, Մկրտությունը, Անվանակոչությունը, Տյառնընդառաջը, Պայծառակերպությունը, Ծաղկազարդը, Վերջին ընթրիքը, Խաչելությունը, Հարությունը` Զատիկը, Համբարձումը և Հոդեդայուստը:

Աստվածամոր տոներն են` Սուրբ Կույս Մարիամի Հղացվելը (Յղու-Թիւն սուրբ Աստուածածնի յԱննայէ), Սուրբ Կույսի ծնունդը, Սուրբ Կույսի ընծայումը տաճարին և Աստվածամոր վերափոխումը:

Այս տոներից բացի` Հոգեգալուստին Հաջորդող Հինդերորդ կիրակի օրը տոնվում է Աստվածածնի տուփի գյուտի տոնը: Սա Հիչատակն է այն դեպքի, երբ երկու իչխաններ, ուխտի գնալով Երուսաղեմ, մի Հրեա կնոջ մոտ գտնում են Աստվածածնի տուփը և վերցնելով` տանում Կոստանդ֊ նուպոլիս, որտեղ պատրիարքը Հանդիսավոր կերպով այն դնում է եկեղեցում և տոն սաՀմանում:

Սուրբ Աստվածածնի Վերափոխման տոնին Հաջորդող երրորդ կիրակին սուրբ Աստվածածնի դոտու դյուտի տոնն է: Սա Հիշատակն է այն դեպքի, եռբ Արկադիոս կայսեր օրոք (395-408 թթ.) Երուսաղեմում դտնվեց սուրբ Կույսի դոտին և տարվեց Կոստանդնուպոլիս, որտեղ Հետադայում այդ առիթով Աստվածածնին նվիրված մի նոր եկեղեցի կառուցվեց, և դոտին դրվեց այնտեղ: Այս երկու տոները՝ «Գիւտ տփոյ ՍրբուՀւոյ Աստուածածնի» և «Գիւտ դօտւոյ ՍրբուՀւոյ Աստուածածնի», 1774 թվա-

կանին Հայ Եկեղեցու տոնացույց է ներմուծել Սիմեոն Երևանցի կա-Թողիկոսը:

Խաչի տոներն են` Սուրբ Խաչի երևումը, Խաչի գյուտը, Խաչվերացը, Վարագա Սուրբ Խաչը:

Եկեղեցու տոներն են` ԱչխարՀամատրան կիրակին, Հոդեդալուստը, Կաթողիկե Սուրբ Էջմիածինը, Սուրբ Տապանակը` Վարդավառի նավակատիջը, Շողակաթը` Վերափոխման նավակատիջը, Սուրբ Եկեղեցու տոնը` Խաչվերացի նավակատիջը, Խաչվերացի տոնին Հաջորդող վեց տոնական օրերից երեջը, որոնջ ուղղակի կոչվում են «Եկեղեցու տոն», Տյառնընդառաջը, Ծաղկագարդը և Նոր կիրակին:

Ըստ Առաջելական կանոնի` տերունի տոն է նաև տարվա յուրաջանչյուր կիրակի օրը, որը նվիրված է մեր Տիրոջ Հարությանը, այդ պատճառով պետջ է ամեն կիրակի մատուցել սուրբ Պատարագ:

Հոգեգալուստին Հաջորդող կիրակիները, մինչև Բուն բարեկենդան, կոչվում են Հարության կիրակիներ, Բուն բարեկենդանից մինչև Զատիկ` ՊաՀոց կիրակիներ, իսկ Զատկից մինչև Հոգեդալուստ` Հինանց` այսինջն Հիսուն օրերի կիրակիներ:

Սրբոց տոներ: Սուրբ մարտիրոսների Հիչատակին նվիրված օրերը սահմանված են տոնելու հալածան քների ժամանակ նահատակված քրիստոնյաների հոդևոր արիության հիչատակը, ովքեր նեղությունների օրերին եղան Քրիստոսի վկաները: Այդ պատճառով առաքյալները կանոն սահմանեցին, որ չաբաթ օրը լինի տոն` ի հիչատակ սուրբ մարտիրոսների, մատուցվի սուրը Պատարադ, և հավատացյալները սրբերի մասուն քները պատվի արժանացնելով` փառավորեն Քրիստոսին:

Սուրբ մարտիրոսների Հիչատակը տոնվում է չաբաԹվա չորս օրերին միայն` երկուչաբԹի, երեջչաբԹի, ՀինգչաբԹի և չաբաԹ: Սա վերաբերում է այն չաբաԹներին, որոնք տերունի տոների կամ պաՀքի Համար Հատկացված չեն: ՊաՀքի չրջանում չաբաԹ օրերն են միայն Հատկացված սրբերի տոներին, բացի Լուսավորչի, Վարագա Խաչի և Սուրբ Հակոբի պաՀքի չաբաԹներից, որոնց ընԹացքում երկուչաբԹի, երեջչաբԹի և ՀինգչաբԹի օրերին ևս սրբերի տոն է կատարվում:

Եկեղեցական օրացույցում նչված են մինչև 15-րդ դարի սրբերը, իսկ Հետագա դարերում ապրած սրբերի Հիչատակը նչելու Համար Եկեղեցին սաՀմանել է «Ամենայն սրբոց տոն»-ը, որի ժամանակ Հիչատակվում են բոլոր Հին ու նոր, Հայտնի ու անՀայտ սրբերը:

ՊաՀոց օրեր: Եկեղեցին, բացի տոն օրերից, ունի նաև պաՀոց օրեր, որոնք ապաչխարության Համար են, քանի որ մարդուն խորՀրդածելու օրեր էլ են Հարկավոր։ Ըստ Եկեղեցու կանոնի` այդպիսի օրեր են տարվա օրերի գրեթե կեսը։ ՊաՀքերը լինում են երեք տեսակ` օրապաՀք, չաբաթապաՀք և Հատուկ պաՀքեր։ ՕրապաՀք են չաբաթվա երկու օրերը` չորեքչաբթի և ուրբաթ։ Իսկ երբ պաՀում ենք չաբաթվա Հինդ օրերը` երկուչաբթիից մինչև ուրբաթ, ապա դա կոչվում է չաբաթապաՀք։

ՇաբաԹապաՀքերն են` Առաջավորաց, Եղիական, Լուսավորչի, Վարդավառի, Վերափոխման, Սուրբ Խաչի, Վարադա Սուրբ Խաչի, Հիսնակի, Սուրբ Հակոբ Մծբնա Հայրապետի և Ծննդյան պաՀքերը:

Պահքին նախորդող ուտիքի օրը կոչվում է բարեկենդան, որը նչանակում է բարի կենդանություն` ուրախություն: Բուն բարեկենդան է կոչվում Մեծ բարեկենդանը, որին հաջորդում է Մեծ պահքը: Բարեկենդաններն, ըստ դրանք պայմանավորող տոների կատարման հերթականության, հետևյալներն են` Բարեկենդան Առաջավորաց պահոց, Բուն բարեկենդան, Բարեկենդան Եղիական պահոց, Բարեկենդան Լուսավորչի պահոց, Բարեկենդան Վարդավառի պահոց, Բարեկենդան Վերափոխման պահոց, Բարեկենդան Սուրբ Խաչի պահոց, Բարեկենդան Վարագա Սուրբ Խաչի պահոց, Բարեկենդան սուրբ Հակոբի պահոց, Բարեկենդան սուրբ Հակոբի պահոց, Բարեկենդան Մննդյան պահոց։

Հատուկ պահը է հիսնօրյա պահըը։ Տարվա մեջ երեք հիսնյակներ կան։ Հիսնյակները հիսուն օրերից կազմված պահոց չրջաններ են, որոնք նախորդում են մեծ տոներին` Ծնունդին, Զատկին և Վարդավառին։ Սուրբ Ծննդյանը նախորդող հիսնյակը կոչվում է «Հիսնակ»։ Այն սկսվում է նոյեմբերի 18-ից, որը և Հիսնակի բարեկենդանն է։ Ինչպես Զատկին և Վարդավառին նախորդող հիսնօրյա պահքերի բարեկենդաններն են կիրակի օրը տոնվում, այդպես էլ Հիսնակի բարեկենդանն է կիրակի օրը տոնվում, այդպես էլ Հիսնակի բարեկենդանն է կիրակի օրը տոնվում, որը լինում է նոյեմբերի 15-ից մինչև 21-ը հանդիպող կիրակին։ Այս չրջանում աշխարհականներն Թելադրվում է պահել հիսնյակի առաջին չաբաԹը` Հիսնակի չաբաԹապահքը, վերջին չաբաԹը` Ծննդյան չաբա-Թապահքը, և այդ միջակայքում դտնվող Սուրբ Հակոբի չաբաԹապահքը, իսկ հոդևորականներին` ամբողջ հիսնյակը։

Երկրորդ Հիսնյակը Զատկին նախորդող Մեծ պաՀքի շրջանն է և կոչվում է «ԱղուՀացից»։ Այս շրջանում և՝ աշխարՀականներին, և՝ Հոդևորականներին Թելադրվում է պաՀել ամբողջ Հիսնյակը։ Իսկ երրորդ Հիսնյակը Վարդավառին նախորդող Հիսուն օրերն են, որոնցից այժմ միայն երեք շաբաԹն ենք պաՀում` առաջին` Եղիական, միջին` Լուսա-վորչի, և վերջին` Վարդավառի։

<sup>2 –</sup> Տերունական տոներ

# Հարժական եւ անշարժ Տոներ

Տոները ժամանակային առումով բաժանվում են երկու խմբի` չարժական և անչարժ: Անչարժ տոներն իրենց կայուն օրն ունեն օրացույցում, իսկ չարժական տոները, կախված Ձատկի տոնից, տեղափոխվում են ետ ու առաջ: Այսպես` տերունի տոներից անչարժ են` Ավետումը, Սուրբ Ծնունդը, Մկրտությունը, Անվանակոչությունը, Տյառնընդառաջը և այլն:

Օգոստոսի 15-ի մոտակա կիրակի օրը` 12-ից մինչև 18-ն ընկած ժամանակաՀատվածում, Աստվածածնի Վերափոխման տոնն է: Այն միչտ կիրակի ենք տոնում, քանի որ տոնախմբում ենք ոչ թե սուրբ Կույսի ննջման օրը, որը եղավ օգոստոսի 15-ին, այլ` վերափոխման, որը կիրակի օրը եղավ:

Սեպտեմբերի 14-ի մոտակա կիրակի օրը` 11-ից մինչև 17-ն ընկած ժամանակահատվածում, Խաչվերացի տոնն է: Թեպետ խաչը ուրբախ օրը ներկվեց Տիրոջ Արյամբ, սակայն խաչի փառքը կիրակի օրը հայտնի դարձավ: Մինչև Հարության կիրակին խաչը որպես մահվան գործիք էր դիտվում, իսկ այդ օրը որպես Կյանքի ծառ երկրպագվեց: Այդ պատճառով էլ Խաչվերացը կիրակի օրն ենք տոնում:

Իսկ չարժական են` Առաջավորաց բարեկենդանը, Բուն բարեկենդանը, Ձատիկը, Համբարձումը, Հոդեդալուստը և Վարդավառը: Նչված չարժական տոները տեղափոխվում են Ծննդյան տոնի նկատմամբ, սակայն անչարժ են Զատկի տոնի նկատմամբ, և որոչելով տվյալ տարում Զատկի տոնի օրը` որոչում ենք նաև Զատկին Համընթաց տեղափոխվող տոների օրերը:

Մինչև Նիկիայի տիեզերական ժողովը քրիստոնյաները Զատիկը տոնում էին Հրեաների Հետ միասին, նույն օրը, երբ լուսինը լինում էր 14 օրական: Հետագայում Կոստանդիանոս բարեպաչտ արքան, չկամենալով Զատիկը տոնել տիրասպան ազգիների Հետ նույն օրը, խնդրեց սուրբ Հայրապետներին, որպեսզի Զատիկը տոնելու Համար նոր կարգ սաՀմանեն, և այն տոնվի միայն կիրակի օրը, երբ Քրիստոս Հարություն առավ: Թեպետև չաբաթվա մեկ այլ օր Զատիկը տոնելը Հակառակ չէր աստ-վածաղիր օրենքին, սակայն բարեպաչտ արքայի խնդրանքով Նիկիայի տիեզերական ժողովում սաՀմանվեց տոնել կիրակի օրը, որով և առանձ-նացանք Հին Ուխտի Հետևորդներից:

Զատկի օրը որոչելու Համար պետք է Հաչվի առնել օրվա խորՀուրդը և ոչ ամսաԹիվը, ինչպես Ծննդյան դեպքում է: Պետք է իմանալ, որ դատիկները չորսն են. առաջին դատիկը եղավ արարչուԹյան օրերին, երկրորդը` օրինադրուԹյան, երրորդը` վերստին նորոդման, իսկ չորրորդը լինելու է ՀամընդՀանուր ՀարուԹյան ժամանակ: Սրանք բոլորն էլ միմյանց օրինակն են ու դաղափարը: Հետևաբար` Զատիկը տոնելու օրը

պետք է որոշել` Հաշվի առնելով Թվարկված զատիկների առանձնաՀատկուԹյունները։ Այդ առանձնաՀատկուԹյուններից առաջինը գարնանային գիչերաՀավասարն է։ Սա այն օրն է, երբ գիչերվա և ցերեկվա ժամերը Հավասար են, և այդպես է լինում մարտի 22-ին։ ԳիչերաՀավասարն ան-Հրաժեշտ պայման է Զատկի օրը որոշելու Համար, քանի որ արարչուԹյան օրերին գիչերաՀավասար էր, և Հրեաների զատիկը եղավ գիչերաՀավասարից Հետո` նիսանի 14-ին։ Եվ դարձյալ` գիչերաՀավասարից Հետո` նիսանի 14-ին, Քրիստոս Վերնատանը ընծայեց Իր Մարմինն ու Արյունը (տես Դուկ, ԻԲ 17-20)։

Երկրորդ պայմանն է, որ լինի լիալուսին, այսինքն` լուսինը լինի տասնչորս օրական, քանի որ արարչության օրը լուսինը տասնչորս օրական ամբողջական եր երևում, ինչպես տասնչորս օրական են օրական էր, սակայն այնպես ամբողջական էր երևում, ինչպես տասնչորս օրական ժամանակ, քանդի լուսնին վայել չէր թերի և կիսակատար լինել իր լինելության օրը: Եվ բոլոր արարածներն էլ լի ու կատարյալ ստեղծվեցին, ինչպես և բույսերն իրենց արարման օրը ոչ թե ծիլեր էին, այլ կատարելապես Հասունացած էին և պտղալից: Իսկ մարդը երեսնամյա Հասակով ստեղծվեց, թեպետ դեռևս մեկ օրական էր: Լուսինը տասնչորս օրական էր նաև Հրեաների դատկի և Տիրոջ չարչարանքների օրը:

Երրորդ պայմանն է, որ Զատիկը կիրակի օրը լինի, քանի որ արարչության սկիզբը կիրակի օրն է: Այնուհետև այս օրը եղավ Օրենքի տվչությունը, և Տերը կիրակի օրը հարություն առավ: Այս պայմաններից ելնելով` Զատիկը տոնվում է մարտի 22-ից մինչև ապրիլի 25-ն ընկած ժամանակահատվածում` լուսնի լրմանը Հաջորդող կիրակի օրը:

Քանի որ Զատիկը չարժվում է երեսուն Հինդ օրերի միջև (մարտի 22-ից մինչև ապրիլի 25-ը), այդ պատճառով նրանից կախված տոներն էլ են չարժվում, որի պատճառով տեղաչարժվող և անչարժ տոների միջև եղած ժամանակահատվածները, որոնք կոչվում են «միջոց ուտիք»-ներ, կարճանում են կամ երկարում։ Այսպես՝ Ծնունդից մինչև Առաջավորաց բարեկենդան եղած ժամանակահատվածը՝ միջոց ուտիքը, տատանվում է 6-ից մինչև 41 օր, Վարդավառից մինչև Վերափոխում՝ 2-ից մինչև 7 չաբաթ, Վերափոխումից մինչև Խաչվերաց՝ 4-ից 5 չաբաթ, Վարադա Խաչից մինչև Հիսնակաց բարեկենդան՝ 7-ից 8 չաբաթ, սուրբ Հակոբ Մծբնա հայրապետի տոնից մինչև Սուրբ Ծնունդ՝ 12 -ից 18 օր։

Սրբոց տոները մեծամասամբ խմբերով են կարգված և Հիմնականում չարժական են: Այս խմբերը խիստ որոչակի Հերթականությամբ Հաջորդում են կամ նախորդում տերունի տոներին և վերջիններիս տեղափոխմանը զուդընթաց` իրենք էլ են տեղափոխվում: Տոնական խումբը իրենից ներկայացնում է մեկ օրացուցային չաբաթ, որի տոներն են այդ չաբաթվա

չորս օրվա` երկուչաբԹի, երեքչաբԹի, ՀինդչաբԹի և չաբաԹ, սրբոց տոները, որոնք իրենց խմբում անչարժ են:

Սակայն այս խմբերից մի քանիսը, որոնք միջոց ուտիքների վերջին մասում են բաչխված, տվյալ տարում իրենց միջոց ուտիքի փոքրանալու պատճառով տեղափոխվում են մեկ այլ միջոց ուտիք, որն այդ տարի մեծանում է, և այդտեղ տոնվում, այսինքն` տվյալ խումբն այդ տարի Հաջորդում է մեկ այլ տերունի տոնի: Այսպիսով` սրբոց տոների մի մասը տեղափոխվում է և՛ Ծննդյան տոնի նկատմամբ, և՛ Զատկի: Այդ խմբերն են` Աստվածայայտնության տոնին Հաջորդող «ապայից» կոչվող տոները, Վարդավառի վերջին երկու չաբաթվա տոները և Վերափոխման չորրորդ չաբաթվա տոները:

Սրբոց տոներից անչարժ են միայն Ավագ տոները, քանի որ սրանք կարգվել են որպես Աստվածայայտնության տոնի նախատոնակ:

## Երեքսրբյան

Եկեղեցին, երկնային զորջերի օրինակով (տեն եսայի Ձ 3), ամեն օր երեջորբյան օրՀնություն է մատուցում Տիրոջը, որով պատմվում է Միածին Որդու՝ մարդկանց փրկության Համար կատարած տնօրինությունները. մարդանալը, չարչարվելը, խաչվելը, թաղվելը, երրորդ օրը Հարություն առնելը, երկինջ Համբարձվելը և Սուրբ Հոդու դալուստը:

Տարվա յուրաքանչյուր օր ունի իր երեքսրբյանը` օրվա խորՀրդին Համապատասխան, որը երկու մասերից է կազմված: Առաջին մասն ընդ-Հանուր է և ունի Հետևյալ բովանդակությունը` «Սուրբ Աստուած, սուրբ և Հզոր, սուրբ և անմաՀ...», իսկ երկրորդ մասը, որը կոչվում է տնօրինական Հավելված, կախված օրվա խորՀրդից, փոփոխվում է: Տնօրինական Հավելվածները թվով տասն են:

Առաջին տնօրինական Հավելվածը Հետևյալն է. «... որ ծնար և յայտնեցար վասն մեր, ողորմեա՝ մեզ»: Սա Հայտնում է Ավետման և Աստվածայայտնության տոների և վերջինիս Հաջորդող ութ տոնական օրերի տնօրինական խորՀուրդները:

Երկրորդը Տյառնընդառաջի, Ծաղկազարդի, Ավագ երկուչաբԹիի, Ավագ երեջչաբԹիի, Ավագ չորեջչաբԹիի, Ավագ ՀինգչաբԹիի, Հոգե֊ գալստյան տոնի նախօրեի և կիրակնամուտերի տնօրինական Հավելվածն է. «... որ եկիր և գալոց ես, ողորմեա՝ մեզ»:

Երրորդը Ավագ ուրբաԹ օրվա Գիչերային ժամի տնօրինական Հավելվածն է. «... որ մատնեցար վասն մեր, ողորմեա՝ մեզ»:

Չորրորդը Ավագ ուրբախի Ճաչու ժամերի, պաՀոց օրերի, սրբերի Հի֊ չատակի, Խաչի և Եկեղեցու տոների, ինչպես նաև Աստվածածնի փոջր տո֊ ների տնօրինական Հավելվածն է. «... որ խաչեցար վասն մեր, ողորմեա՛ մեղ»:

Հինդերորդը Ավագ ուրբաթի երեկոյի և Ավագ չաբաթ օրվա Գիչերային ժամի տնօրինական Հավելվածն է. «... որ թաղեցար վասն մեր, ողորմեա՛ մեզ»:

Վեցերորդը Զատկի ճրագալույցի, Զատկի, Հինանց կիրակիների` Զատկից մինչև Համբարձում, բացի Երևման սուրբ խաչի տոնից, և բոլոր Հարության կիրակիների տնօրինական Հավելվածն է. «... որ յարեար ի մեռելոց, ողորմեա' մեց»:

Յոթերորդը Համբարձման տասն օրերի տնօրինական Հավելվածն է. «... որ Համբարձար փառօք առ Հայր, ողորմեա՝ մեզ»:

Ութերորդը Հոդեդալստյան չաբաթվա տնօրինական Հավելվածն է. «... որ եկիր և Հանդեար յառաջեալսն, ողորմեա՝ մեդ»:

Իններորդը Վարդավառի երեք տոնական օրերի տնօրինական Հավելվածն է. «... որ յայտնեցար ի Թաբոր լերինն, ողորմեա՝ մեզ»:

Տասներորդը Աստվածածնի Վերափոխման ինը տոնական օրերի տնօրինական Հավելվածն է. «... որ եկիր ի փոխումն մօր Քո և Կուսի, ողորմեա' մեդ»:

## **Sนานงนา รทน**ะท

Այս բոլոր տոներից Հինգը` Սուրբ Ծնունդը, Զատիկը, Վարդավառը, Վերափոխումը և Խաչվերացը, Եկեղեցու ավագագույն տոներն են և կոչվում են «տաղավար տոներ»: Սրանք ավագագույն տոներ են, քանզի այս տոների խորՀրդի միջոցով վերացվեց մաՀվան ՀաղԹուԹյունը, մարդը ժառանդեց անմաՀուԹյուն և դարձավ տաղավար Ամենասուրբ ԵրրորդուԹյան Համար: Եվ մենք սրբուԹյամբ մասնակցելով այս տոնախմբութայուններին և ապրելով Աստծուն Հաճելի կյանքով` դառնում ենք Աստծու տաղավարները, և Աստված բնակվում է մեր մեջ` Համաձայն Իր խոսքի. «ԵԹե մեկը սիրում է Ինձ, Իմ խոսքը կպաՀի, և Իմ Հայրը նրան կսիրի. և Մենք նրա մոտ կգանք ու նրա մոտ կօԹևանենը» (Յովի. ԺԴ 23)։

ՇնորՀք արքեպիսկոպոս Գալուստյանի կարծիքով, «տաղավար տոներ» անվանումը Հատուկ է միայն Հայ Եկեղեցուն, և այդ տոները Հին Ուխտի Տաղավարահարաց տոնի օրինակով են այդպես կոչվում: Հին Ուխտում այս տոնի օրերին Երուսաղեմում էր Հավաքվում ամբողջ Իսրայելը՝ պատարագներով Հանդերձ, և տոնակատարության ամբողջ ընթացքում, որը տևում էր մեկ չաբաթ, ժողովուրդը բնակվում էր ժամանակավոր թեթև չինվածքներում՝ տաղավարներում՝ ի Հիչատակ նրանց Եգիպտոսից դուրս դայուն, երբ երկար ժամանակ տաղավարներում էին ապրում՝ մինչև

Ավետյաց երկիր մտնելը (տեն Ղևտ. ԻԳ 41-43): Այս նմանությամբ էլ Հայ Եկեղեցում մեկից ավելի օրեր տևող տոները կոչվեցին «տաղավարաՀարաց տոներ», որը Հետագայում առաջին բառի մասնակի սղման պատձառով ստացավ «տաղավար տոներ» ձևր:

Այս տոները Հատկանչական են նրանով, որ տոնվում են կիրակի օրը, բացառությամբ Աստվածայայտնության տոնից, ունեն իրենց նախընթաց պաՀոց չրջանը` բարեկենդանով Հանդերձ, տոնի նախորդ օրը կատարվում է նավակատիք, իսկ դիչերը` Հսկում: Այս Հինդ տոներից յուրաքանչյուրի երկրորդ օրը նվիրված է ննջեցյայների Հիչատակին:

Տաղավար տոները տևում են երեք օրից ավելի, որոնք բոլորն էլ Տերունի օրեր են: Այսպես` Աստվածայայտնության տոնին Հաջորդում է ութ տոնական օր, Զատկին` Հիսուն, Վարդավառին` երեք տոնական օր, Վերափոխմանը` ութ, Խաչվերացին` վեց: Յուրաքանչյուր տաղավար տոն ունի իրեն Հատուկ երեքսրբյանը: Թեև Հոդեդալուստը տաղավար տոն չէ, սակայն այն ևս ունի իրեն Հատուկ երեքսրբյան և Հաջորդող վեց տոնական օրեր, որոնք տոնվում են պաՀքով:

Հատկանչական է, որ Տիրոջ սուրբ առաջյալների և տիեզերական սուրբ ժողովներին մասնակցած Եկեղեցու սուրբ Հայրապետների տոներն առնչվում են տաղավար տոների բարեկենդաններին: Այսպես՝ Վարդավառի բարեկենդանին նախորդող չաբաԹ օրը տոնն է Քրիստոսի տասներկու սուրբ առաջյալների և սուրբ Պողոսի՝ տասներեքերորդ առաջյալի: Խաչվերացի բարեկենդանին նախորդող չաբաԹ օրը տոնն է 325 Թվականին դումարված Նիկիայի տիեղերական սուրբ ժողովի 318 Հայրապետների: Բուն բարեկենդանին նախորդող չաբաԹ օրը տոնն է 381 Թվականին դումարված Կոստանդնուպոլսի տիեղերական սուրբ ժողովի 150 Հայրապետների: Եվ վերջապես՝ Վերափոխման բարեկենդանին նախորդող չաբաԹ օրը տոնն է 431 Թվականին դումարված Եփեսոսի տիեղերական սուրբ ժողովի 200 Հայրապետների:

#### ՆևԽևջունկ

Տերունական տոներին նախորդող երեկոյին նախատոնակ<sup>2</sup> ենք կատարում, որը տոնի նախապատրաստությունն է: Նախ պետք է իմանալ, թե որն է օրվա սկիզբը, քանի որ ոմանք կեսօրն են Համարում, ոմանք` երեկոն, ոմանք` կեսգիչերը, իսկ ոմանք էլ` լուսաբացը:

Իմաստասերներն օրվա սկիզբը կեսօրն են Համարում, երբ արեգակը ելնում է երկնջի կորնԹարդը (zenit)՝ երկնակամարի գմբեԹը, և Թագա֊

\_

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նախատոնակ – հանդես` տոնի առաջընթաց երեկոյին։

վորում, իսկ եբրայեցիները երեկոն` ըստ Մովսեսի. «Եվ եղավ երեկո, և եղավ առավոտ` օր առաջին» (Ծննդ. Ա 4): Սուրբ Եկեղեցին ունի օրվա երկու սկիզբ` գիչերամեջը և առավոտը։ Նախ` գիչերամեջը, որովՀետև Քրիստոս գիչերամիջին Հարություն առավ գերեզմանից, ապա նաև` առավոտը, որովՀետև լույսն` առավոտյան է ծագում, որով պաՀքը բաժանվում է ուտիքից, ինչպես լույսը` գիչերից։ Հետևաբար` տոների սկիզբը գիչերամիջին է, իսկ պաՀքի սկիզբը` առավոտյան։ Սրանցից մեկը Հոգևոր է, մյուսը` մարմնավոր։ Հոգևոր վեց ժամ առաջ է մարմնավորից։

Սրբերի տոները գիչերամիջին ենք սկսում տոնել, որովՀետև նրանք խիստ կռապաչտության և անգիտության խավարում նաՀատակվեցին: Այդ պատճառով, ի պատիվ նրանց, խոր խավարում ենք սկսում տոնել` նրանց գովաբանելով, որ թեպետև մեռան, սակայն լի են անմաՀության Հույսով: Սա նաև այն խորՀուրդն ունի, որ մենք մինչև մեր մաՀվան երեկոն դեռևս դտնվում ենք մեղջերի մեջ:

Իսկ տերունական տոները նախորդ օրվա իններորդ ժամին ենք սկսում, որն ինը ժամ առաջ է, քան Հասարակաց տոների սկիզբը, և տասնՀինդ ժամ առաջ, քան առաջիկա օրը: Նախ` որ գանագանվի սրբոց տոներից, և երկրորդ` ի Հիչատակ չաբաԹ երեկոյի, երբ եղավ ՀարուԹյունը` ըստ այս խոսքի. «ՇաբաԹ օրվա երեկոյան, երբ կիրակին լուսանում էր» (Մատթ. ԻԸ 1): *Այդ ժամին քահանաները մտնում են եկեղեցի, այնտեղ* պայծառ Հանդերձներով դդեստավորվում և վերցնելով սուրբ նչանները՝ Փառջի Տիրոջը մեզ օգնության կանչում: Այստեղ ջաՀանան Տիրոջ օրինակով է պայծառանում Հանդերձներով, որով կցորդ ենջ լինում Նրա փառքին: ՈրովՀետև այժմ Հայելու օրինակով Աստվածության էությունը, իսկ երբ Տերը գա, դեմ Հանդիման պիտի տեսնենը` ըստ առաջյալի խոսջի. «Այժմ տեսնում ենջ աղոտ, ինչպես պատկերը Հայելու մեջ. իսկ այն ժամանակ պիտի լինի դեմառդեմ» (Ա Կորնթ. ժԳ 12): *Եվ մինչև Հարության առավոտն աննինջ աչքով, ոչինչ* չճաչակելով, սպասում ենք Տիրոջ Գալստյանը, ինչպես իմաստուն կույսերը, ապա Պատարագի խորՀրդով, Քրիստոսի Հետ միասին, Հոր կագմած սեղանի չուրջ բագմում և այնտեղ ճաչակում։ Դրա Համար էլ Տերն ասում է. «Ես խոստանում եմ ձեգ... որ ուտեջ և խմեջ Իմ սեղանից Իմ արքայության մեջ» (Ղուկ. ԻԲ 29-30): Այստեղ վառվող մոմերը ցույց են տայիս մեր Հավատր, իսկ խունկը` բարի վարքը, որը ծխեցնում ենք բոլոր սրբերի առջև:

**ไนนนนนธา**ย

Նավակատիքը<sup>3</sup> Թարգմանվում է նորոգման և փրկուԹյան կամ ուրախության տոն: Ամբողջ տարում երեք տեսակ օրեր կան` պաՀք, ուտիք և սրանց միջինը, որը նավակատիք է կոչվում, քանի որ մարդը երեքից է գոյացել` Հոգուց, մարմնից և երկուսի միախառնումից` անձից: ՊաՀբր Հոգու Համար է, ուտիքը` մարմնի, իսկ նավակատիքը` անձի:

Նմանապես և կերակուրն է երեք տեսակ լինում: Առաջինը միսն է, որը կատարյալ կենդանուց է: Կենդանին կատարյալ է կոչվում, եթե չնչավոր է, ունի Հինդ դդայարան և չարժվում է: Եվ այս կերակուրը Զատկին ուտելու Համար է: Խոտը, ընդեղենը և պտուղները պաՀքի կերակուր են, քանի որ անզգա են, անչարժ և անչունչ։ Իսկ նավակատիքի կերակուրն այս երկուսի, այսինքն` կենդանիների ու բույսերի միջինն է, ինչպես ձուկը, ձուն և կաթը, քանի որ ձուն և կաթը կենդանուց են, սակայն կենդանի չեն, իսկ ձուկը կենդանի է` կատարյալ զգայարաններով ու չարժմամբ, սակայն օդ չի չնչում:

Նավակատիքի խորՀուրդը մեզ Դրախտում ավանդվեց, որովՀետև Հրամայվեց ուտել բոլոր ծառերից, բացի մեկից: Այդպես և այսօր մեգ Հրամայվեց ուտել բոլոր կերակուրներից, բացի մսից: Քանի դեռ մարդը չէր Հասել կատարյալ աստիճանի, չպետք է վայելեր կատարյալ պտղից, *ջանի որ նա նորելուկ էր և տակավին մանուկ: Նաև Արարիչն Իր* պատկերի խնամջն էր տանում, որպեսգի մարդն աստիճանաբար Հասներ կատարյալ փառջին և բանսարկուի նման Հպարտանալով` չրնդվգեր ու րնկներ: Այսպես և մենք այսօր` քանի դեռ չենք ստացել կատարյալ փրկուԹյունը, չենք վայելում կատարյալ կերակուրը:

Ադամին ասվեց, որ բոլոր ծառերից ուտի, բացի մեկից, Հետևաբար, եթե նաև մյուս ծառերից էլ չուտեր, ինչպես այդ մեկից, պատվիրանագանց կլիներ, և եթե այդ մեկից էլ այլոց Հետ ուտեր, դարձյալ պատվիրանագանց կլիներ: Այդպես և մենք, եթե այս օրը խստությամբ պաՀենք, պատվիրանագանց կլինենք: Եվ եԹե չարությամբ չափից դուրս ագատություն ստանանը և միս ուտենը, նույն պատվիրանադանցն ենը: Այս պատճառով Հարկ կլինի և մեզ, մեր նախնիների նման, արտաջովել կենդանության Դրախտից և ոչ միայն չՀասնել վաղվա կատարյալ չնորՀներին ու փրկությանը, այլև օրվա խորՀրդից դուրս ընկնելով` նորոդման փոխարեն ապականությամբ դգեստավորվել, որովՀետև նավակատիքը նորոգություն է Թարդմանվում: Եվ նախաստեղծները ոչ միայն չՀասան կատարելուԹյան, այլև ինչ ունեին, դրանից էլ զրկվեցին:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Նավակատիք — նոր կամ նորոգված տան կամ հաստատության, շինության բացման հանդես, ինչպես նաև` ուրախության հանդես, որ կատարվում է թագադրության կամ պսակադրության տարեդարձներին։

Նավակատիքի խորՀուրդը պատկերվեց Նաև տապանում` Նոյի միջոցով: Քանի դեռ Նոյի ընտանիքը տապանում էր, միս չէր ուտում, իսկ երբ դուրս եկավ, Նոյն Աստծուն ողջակեզ մատուցեց և ընդունեց Աստծու ուխան ու աչխարհի փրկության նչանը, որից հետո ճաչակեց միսը: Այսպես մարդկության համար փրկության տապան է սուրբ Եկեղեցին, որում բնակվում ենք և մենք: Այսօր այն օրն է, երբ Նոյի ընտանիքը տապանում է, դրա համար էլ չպետք է միս ուտել մինչև արձակում ստանալը և դեպի վաղվա օրը` իմանալի Արեդակի Լույսի ելնելը: Դրա համար նախ պետք է երկնավոր Գառին ողջակեզ մատուցել Աստծուն, ստանալ Նոր Ուխտը և արարածների փրկության նչանը, ապա վայելել մարմնավոր կերակուրը` կազմված մսից ու բոլոր ուտեստներից:

Նավակատիքի խորՀուրդը ներկայացնում էր նաև Հին խորանը, և նրանք, ովքեր ծառայում էին Օրենքին, չէին ընդունում կատարյալ կերակուրը, այսինքն` երկնավոր Գառին, ինչի պատձառով էլ նրանց չտրվեց կատարյալ փրկությունը, այլ որպես մանուկներ` կաթով սնուց-վեցին և ոչ Հաստատուն կերակուրով, քանի որ չէին կարող մարսել: Այդ պատձառով և մենք, տոնելով այս օրը որպես Հիչատակ Հնի, որում պատկերվեց Նորը, միս չենք ուտում, որը կատարյալ կերակուր է: Իսկ երբ Տերը եկավ և մեղ պարդևեց Հաստատունը` Իր Մարմինն ու Արյունը, այնժամ ընդունեցինք կատարյալ չնորՀը և այս խորՀրդով միս ենք ուտում, որպես թե նորոդվեցինք Հնից, այսինքն` մանկությունից, և ստացանք կատարյալը:

Եվ եթե մեկը մեզ բամբասի, թե այդ խորՀրդով կերակուրն ի նկատի չեն ունեցել, իրավացի չի լինի, որովՀետև ամեն իմանալի խորՀուրդ նյութականապես պատկերվում է մարդկանց մեջ և ներդործում առարկայի վրա: Տե՛ս, որ կերակրի միջոցով ընկանք Դրախտից, և դարձյալ Կերակրով` Կենաց Հացով, անմաՀացանք ու երկինք բարձրացանք: Եվ ամենամեծ ու անձառելի խորՀուրդներն էլ նյութապես են կապակցվում, ինչպես` Հացով, դինով, ջրով, յուղով, նաև` Եկեղեցու Հանդերձներով ու սպասքով:

Բայց տեսնենք, թե ինչպես և որտեղ սաՀմանվեց նավակատիքը և ովքեր էին, որ արեցին սա Հնում։ Արդ` առաջին նախամարդարեն` Մովսեսը, երբ կանդնեցրեց Խորանը կտավներից` որպես տասփեղկանոց վրան, որն ըստ Աստծու տեսչության ցույց տրվեց նրան լեռան վրա, և նրանում դրեց Տապանակն ու չորս սեղանները, Հավաքեց ժողովրդին ու կատարեց Խորանի նավակատիքը։ Դրա Համար էլ այդ օրը կարդվեց նավակատիքի ու Խորանի Հիչատակի օր, և այնուՀետև ամեն տարի կատարվում էր այդ տոնը Երուսաղեմում։ Այլև` երբ Սողոմոնը կառուցեց տաճարը և ամբողջապես Հարդարեց այն, այնժամ ժողովեց ամբողջ

Իսրայելը և տաճարի Համար մեծ չուքով ու ճոխությամբ նավակատիք արեց: Իսկ երրորդ անդամ, երբ Զորոբաբելի միջոցով նորոդվեցին Երուսաղեմի ավերված չինությունները, նրանք ժողովվելով կատարեցին տաճարը նորացնելու մեծ տոնը, որը նավակատիք անվանեցին:

Մեր բնությունն Աստծու տաձար է, որը չար դոռոզի պատձառով ընկավ ու կործանվեց, այդ պատձառով Հարկ է, որ Տանուտերը դա և վերստին չինի Իր տունը։ Դրա Համար Տերը նախ առաջեց Մովսեսին ու ԱՀարոնին, ապա՝ Սողոմոնին ու Զորոբաբելին և այլ արդարների ու մարդարեների, որպեսդի թերևս նրանց միջոցով կանդնեցվի այս տունը, այդ պատձառով էլ Աստված մեծաձայն դոչում է՝ ասելով. «Երկինջն Իմ աթոռն է, և երկիրը՝ Իմ ոտջերի պատվանդանը։ Ի՞նչ տուն պիտի չինեջ Ինձ Համար» (Եսայի ԿԶ 1)։ Իսկ մարդարեն ասում է. «Աստված ձեռադործ տաճարում չի բնակվում» (տեն Գործք է 48)։ Հոդով տեսնողները Հարցրին Աստծուն, թե ո՞րն է Նրա Հանդստի տեղը, և լսեցին պատասխանը, թե. «Ես ո՞ւմ եմ նայելու, եթե ոչ՝ Հեղերին ու խոնարՀներին և նրանց, ովջեր դողում են Իմ խոսջից» (Եսայի ԿԶ 1)։ Ապա տարակուսելով ու անասելի դողով իրենց պարտությունը խոստովանեցին, դրա Համար Տերը խոսեց և ասաց, որ կկանդնեցնի Դավթի ընկած ու կործանված խորանը։

Եվ մեկ այլ մարդարե վկայում է` ասելով. «Եվ Հանկարծակի Իր տաճարը կդա Տերը, որին դուք փնտրում եք, և ուիտի Հրեչտակը, որին կամենում եք դուք» (Սաղաք. Գ 1): Եվ Զաքարիան ասում է. «Խնդա՝ և ուրախացի՛ր, դո՛ւստր Սիոնի, քանի որ աՀա Ես կդամ և կբնակվեմ քո մեջ» (Ձաքար. Բ 10): ԱՀա այսպես կանխասելով եկավ Նա և Կույսի արդանդում Հադնելով մեր բնությունը` կանդնեցրեց բանական ադամական տաճարը, որի վրա նրանց ձեռք բարձրացրին ու քանդելով այն` ապականեցին, ինչպես Ինքն էր առակներով նրանց մասին ասում. «Քանդեցե՛ք այդ տաճարը, և երեք օրվա ընթացքում այն կվերականդնեմ» (Յովի. Բ 19):

Եվ այսպիսով, Տերը երեջօրյա Թաղումից Հետո ՀարուԹյուն առավ` ՀաղԹելով մաՀվանն ու ապականուԹյանը` ըստ այս խոսջի. «Ո՞ւր է, մա՛Հ, ջո ՀաղԹուԹյունը. ո՞ւր է, դժո՛խջ, ջո խայԹոցը» (Ա Կորնթ. ժե 55), և Իրենով կանդնեցնելով այս տաճարը` Ավազանի միջոցով կանդնեցրեց նաև մարդուն, նորից ծնելով, նորոդելով նրան` Սուրբ ԵրրորդուԹյան տաճար դարձրեց, և տալով ՀարուԹյան Հույսի առՀավատչյան` Հաստատեց Հավատի վեմի վրա, որը դժոխջի դռները չեն կարող ՀաղԹաՀարել: Եվ այն, որ Աստծու տաճար եղանջ, Հայտնապես ասում է Գիրջը. «ԵԹե մեկը կատարում է Իմ կամջը, Ես և Հայրը նրա մոտ կգանջ և նրա մոտ կօԹևանենջ» (Յովի. ԺԴ 23): Եվ դարձյալ. «Ուր երկու կամ երեջ Հոգի Հավաջված լինեն Իմ անունով, այնտեղ եմ Ես՝ նրանց մեջ» (Մատթ. ժԸ 20): Նաև առաջյալը՝

Հավատարիմ վկան, ավելացնում է. «Չգիտե՞ք, որ Աստծու տաճար եք դուբ, և Աստծու Հոգին բնակվում է ձեր մեջ» (Ա чորնթ. Գ 16):

Արդ` Աստված սա պատկերեց Հին տաճարի նավակատիջում, և եթե նրանջ, որ ստվերի պաշտպաններն էին, այդպես էին տոնում անշունչ տաճարի նորոգությունը, ապա մենջ, որ ճշմարտության վայելողներն ենջ, պարտավոր ենջ մեծապես տոնել ու պատվել մեր բնության նորոգության տոնը առավել, ջան մյուս տոները: Եվ ամեն ոջ, ով չի տոնում, չունի մաս ու բաժին նորոգման խորհրդից, և այդպիսիները կզրկվեն փրկությունից հրեաների՝ ու հեթանոսների հետ, ովջեր չհնազանդվեցին Ավետարանին:

Այժմ տեսնենք, Թե ինչու ենք Հինգ օր նավակատիք կատարում տարվա ընԹացքում: Նախ` որովՀետև նորոգվեցինք Հինգ զգայարան-ներով: Երկրորդ` չնորՀներ ընդունեցինք, որոնցից չորս կատարելագույն-ներն այստեղ ընդունեցինք, իսկ Հինգերորդը Հանդերձյալում ենք ընդունելու:

Նախ տոնում ենք Ծննդյան նավակատիքը, որովՀետև Տիրոջ ծննդյամբ և Հորդանանում մկրտությամբ` Ավազանից վերստին ծնունդ ու նորոգություն ընդունեցինք, որը մեծ ու առաջին չնորՀն է, և այս նավակատիքը տոնում ենք որպես Հիչատակը մեր նորոգության:

Իսկ սուրբ Զատկի Նավակատիջը տոնում ենջ, որովՀետև մեծ Հարության օրը մենջ` մաՀկանացուներս ու ապականացուներս, անմաՀությամբ ու անապականությամբ պիտի զգեստավորվենջ: Նաև` որովՀետև վերացվեց մաՀվան Հաղթությունը և մեր Հոգիները սատանայից ազատվեցին ու Հայր Աստծուն ավանդվեցին: Դրա Համար այս նավակատիջը մեր մեծ փրկության Հիչատակին ենջ կատարում:

Աստվածածնի նավակատիքը կատարում ենք, որովՀետև ինչպես Եվայի միջոցով ժառանգեցինք մաՀն ու գերությունը, այդպես էլ այժմ նրա դստեր միջոցով ժառանգում ենք անմաՀությունն ու ազատությունը և ընդունում Դրախտային կյանքը:

Սուրբ Խաչի նավակատիքը տոնում ենք, որովՀետև մեր վայր ընկած բնությունը խաչով վեր ելավ երկինք, մեր մեղջերը նրանով վերացվեցին, և մաՀվան մեր պարտքը դրանով վճարվեց: Այսպիսի մեծ պարդևների Հիչատակի Համար են կատարվում այս չորս նավակատիքները:

Իսկ Հինդերորդ նավակատիքի տոնը Վարդավառին ենք կատարում, որովհետև Այլակերպության օրը Երկրորդ Ադամը Հադավ Դրախտում մեր նախահոր կողոպտված պատմուճանն ու դրանով զդեստավորեց մեր բնությունը: Եվ մենք կատարում ենք այն Հիչատակը, որ մեր Հնացած ձորձերն այսօր դեն դցեցինք և Հայրենի լուսեղեն պատմուճանով զդեստավորվեցինք: Եվ սա երևում է «Անառակի» առակից` անառակ որդու Հոր

Հրամանից իր ծառաներին. «Անմիջապես Հանեցե՛ք նրա նախկին պատմուձանը և Հագցրե՛ք նրան» (Ղուկ. ժե 22)։

Սա ոչ թե բնության, այլ Հանդերձի նորոդության տոնն է, որը, սակայն, այսօր մենք դեռևս չենք ընդունել, այլ թողնված է ապադայի Համար, որպեսզի Հանդերձյալում սրանով զդեստավորվենք, իսկ այստեղ ստանում ենք դրա Հույսի առՀավատչյան: Եվ ինչպես Հին Ուխտում տոները նչվում էին Նորի խորհրդով` ապադայում կատարվելիք իրադարձությունների դիմաց, այնպես էլ մենք Հանդերձյալի Հիչատակը նչում ենք այս տոնով:

ԱՀա նավակատիքի Հինդ օրերն այսպես կարդվեցին, և այս օրերը կատարելապես սնվելու, այսինքն` կատարյալ «ուտիքի» օրեր չեն, և ոչ էլ ամբողջապես պաՀքի օրեր, այլ դտնվում են այս երկուսի միջակայքում: Պետք է Հասկանալ այնպես, որ ոչ ամբողջությամբ Հնում ենք, ինչպես Հրեաները, և ոչ էլ Հրեչտակների նման ամբողջովին կատարելություն ստացած, այլ, դեռևս, ընթացքում ենք: Որոչ մասը կատարված է, իսկ որոչ մասն էլ դեռ պետք է կատարվի: Եվ ինչպես Հինը Նորի պատկերն է, այդպես էլ Նորը` Հանդերձյայի:

### Druguinho

Սուրբ Ծննդյանը, ինչպես նաև սուրբ Զատկին նախորդող օրը կոչվում է Ճրագալույց, որը նչանակում է ճրագ լուցանել, այսինջն՝ վառել: Այդ օրերին, ըստ Հատուկ արարողակարդի, վառում են տաճարի ջահերն ու կանթեղները և վառվող մոմեր բաժանում ժողովրդին, որից հետո մատուցվում է սուրբ Պատարադ: Հայ Եկեղեցում տարվա մեջ միայն երկու անդամ է Ճրադալույց կատարվում՝ սուրբ Ծննդյան և սուրբ Հարության նախատոնակներին, որովՀետև այս տոների նավակատիջները մեր բնության նորոդման ու փրկության Հիչատակներն են:

Այս օրը Թագավորի կարապետն է, որը նախօրոք գալիս է և ավետում Արքայի վաղվա գալստյան մասին ու Հրամայում կաՀավորել ու զարդարել առագաստը<sup>4</sup>, պատրաստել Թագավորի պալատն ու Հարսնուժյան քողը գցել ԹագուՀու` Եկեղեցու վրա: Այն ժամանակ և՛ Հարսը, և՛ սպասա-վորները մի կողմ են Թողնում ամբողջ տխրությունը և ամեն ինչ ըստ արժանվույն պատրաստում, որից Հետո պատվում են ավետաբերին, սակայն կատարյալ Հարսանիք չեն անում, որովՀետև այն Թագավորի գալստյամբ է լինելու:

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Առագաստ — նորապսակների համար նախատեսված սենյակ կամ սենյակի մաս` առանձնացված քողով` «առագաստով»:

Սա նաև մարգարեությունների նչանակն է, որոնց ընթերցումները կատարում են նախատոնակի երեկոյան` ձրագներ ու կանթեղներ վառելով: Սա խորՀրդանչում է մարգարեների աղոտ ծագումը, Արդարության Արեգակի երևելի ծագումից առաջ: Նաև այս մտջով է ձրագալույց ասվում, այսինջն` ժամանակավոր, անցավոր, աղոտ, տկար լույս:

ԱՀա, ըստ այս օրինակի, ճրագալույցի օրը կարապետ է լինում Ծննդյան ու Հարության տոներին: Եվ դրա Համար սկսում ենք Հոգևոր պաչտոն կատարել` նախ ընթերցելով մարգարեներին` որպես կանխասացների, ովջեր վկայում ու ավետում են մեզ դալիջը: Այսպիսով, Հինը Նորի Հետ խառնելով` միասին տոնախմբում ենջ: Եվ մինչ կավարտվեն Հոգևոր խրախճանջները, վայելում ենջ նաև մարմնավոր սեղանից, սակայն առանց միս ուտելու: Ո՛չ սգի ու ո՛չ էլ պաՀջի մեջ ենջ, ինչպես երեկ ու անցյալ օրը, և ո՛չ էլ կատարյալ խրախճանջի մեջ, ինչպես դալիջ, վաղվա օրն է լինելու Արջայի դալստյամբ, այլ մնում ենջ պաՀջի ու կատարյալ խրախճանջի միջև, որը կերակրի միջոցով ենջ Հայտնապես ցուցադրում:

ԵԹե ոմանք ասեն, Թե տոնը կերակրով չեն պատվում, ապա այդ֊ պիսիներին պետք է պատասխանել, Թե այդ դեպքում ինչո՞ւ ՀարուԹյունը և Ծնունդր` որպես կատարյալ տոներ, չի սաՀմանված պաՀքով տոնել:

Իսկ կատարյալը չենք անում, որով հետև կիրակին պա Հքից բաժանում ենք չաբաթով, և դեռևս չենք տեսել Հարուցյալին: Եվ երբ արևի ծադումով լույսը բացվի, և Մարիամի հետ դնանք պարտեզ և տեսնենք դերեզմանը, ապա մեզ կերևա նաև Հարուցյալը և կհաստատի ու ցույց կտա Իր հարությունը: Այդ պատճառով անասելի խնդությամբ լցվելով՝ հնչեցնում ենք հարության երդը՝ նախ հոդով հպվելով հոդևոր սեղանին և ապա մարմնով՝ մարմնավորին, և ուտում ենք դառն ի հիչատակ երկնավոր Գառան, Ով օր հնյալ է հավիտյանս: Ամեն:

#### Նեջեծյալները Հրշաջակը

Տաղավար տոների երկրորդ օրը նվիրված է Հավատով ի Քրիստոս ննջածների Հիշատակին, ովջեր այս բոլոր Հանդիսավոր օրերին մեզ տոնակից են լինում, բարեխոսում են մեզ Համար, և նրանց աղովջները ելնում են Աստծու առջև (տես հայտ. Ը 4)։ Թեպետ արդարների Հոգիներն ունեն անմաՀության Հաստատ Հույսը և դտնվում են Աստծու ձեռջում, խաղաղության մեջ (տես Ինաստ. Գ 1), սակայն նրանջ պսակի դեռևս չեն արժանացել (տես հայտ. Ձ 9-11), ինչպես և մեղավորները՝ տանջանջների (տես Բ Պետ. Բ 4, 9), մինչև որ բոլորս էլ մեր վախձանին Հասնենջ՝ ըստ առաջյալի խոսջի. «Սրանջ ամենջը Հավատի մեջ վկայված լինելով Հանդերձ, չրնդունեցին խոստումը։ Աստված մեղ Համար ավելի լավն էր

նախատեսել, որպեսզի առանց մեզ դրանք չկատարվեն» (եբր. du 39-40): Քանի որ որդեսեր Հայրը սպասում է, մինչև որ Իր բոլոր զավակները կՀավաքվեն և այնժամ յուրաքանչյուրիս կտա իր Հասանելիքը:

Առայժմ ննջեցյալները կարիք ունեն մեր աղոթքների` իրենց ներելի և անգիտությամբ գործած մեղջերի խողության Համար, և Հույսով սպասում են իրենց Հոգիների Հանդստության Համար մեր Հիչատակություներին։ Ինչպես Հուդա Մակաբայեցին փող Հավաքեց և ուղարկեց Երուսաղեմ՝ ննջեցյալների մեղջերի Համար պատարագ մատուցելու (տեն Բ Մակաբ. ԺԲ 43-46), և Բոոսն էր մեռելների և կենդանիների Համար ողորմություն անում (տեն Յռութ Բ 20), այդպես էլ ննջեցյալների Հարազատները ողորմություն են տալիս կարոտյալներին և պատվիրում ջաՀանաներին իրենց Հարազատների անունները Հիչատակել սուրբ Պատարագի մեջ:

Սուրբ Պատարագով ոչ միայն ողջերի Համար է փրկություն լինում, ովջեր Հավատով են Հաղորդվում, այլև` նրանց, ովջեր Հույսով ու Հավատով ննջեցին ի Քրիստոս։ ՈրովՀետև Քրիստոսի մահը ոչ միայն ողջերի Համար փրկություն եղավ, այլև` ննջեցյալների, ինչպես ասում է Պետրոսը. «Գնաց ավետարանեց Հոգիներին, որոնջ դժոխջում էին» (ԱՊետ. Գ 19)։ Սակայն սուրբ Պատարագը չի փրկում հեթանոսներին, անհավատներին և բոլոր նրանց, ովջեր անգիղջ ու անտրտում թավալվում են մեղջերի ու չարիջների մեջ և չեն հիչում դատաստանի օրն ու տանջանջների սարսափը։ Այսպիսիների համար օգուտ չէ պատարագ մատուցելը կամ էլ ողորմություն անելը։

Այդ պատճառով, տաղավար տոների Հաջորդ օրը, եկեղեցիներում մատուցվում է սուրբ Պատարագ և ՀոդեՀանդստյան պաշտոն` բոլոր նրանց Համար, ովջեր ճշմարիտ և սուրբ Հավատով ննջեցին ի Քրիստոս, և պատարագի մեջ, Աստծու առջև, Հիշատակվում են նրանց անունները, ինչպես Սողոմոնը Հիշատակեց իր Հոր` Դավթի անունը (տես Բ Մնաց. Ձ 42)։ Ամեն նման դեպքում ննջեցյալների վրա կենաց ցող է իջնում, որը մեծ ուրախություն է պատճառում երկնային դորքերին, նաև նրանց, ովջեր ուղիղ սրտով, ճշմարիտ Հավատով, ողջամիտ Հույսով և սուրբ սիրով Հիշատակում են սրբերին, ջանի որ Հանդուցյալների Հիշատակությունը մեծ չաՀ է և կատարյալ օգուտ։

Այդ օրը մարդիկ այցելում են նաև իրենց ննջած Հարազատների դերեզմանները և պատվիրում քաՀանաներին օրՀնել այն, որով ավետում ենք ննջեցյալներին Տիրոջ Երկրորդ գալստյան և մեռելների ՀարուԹյան Հույսր:

## ԱՎԱԳ ՏՈՆԵՐ

# 

Ծննդյան տոնից առաջ, սուրբ Յովհաննես Օձնեցի հայրապետի կարգադրությամբ, տոնում ենք չորս տոն, որոնք և կոչվում են Ավագ տոներ։ Սրանք կատարվում են նախատոնակներով և առանձին հանդեսներով։

Սուրբ Եկեղեցու վարդապետները Սուրբ Հոգու առաջնորդությամբ Ծննդյան և Աստվածայայտնության տոնից առաջ կարդեցին ևս չորս տոն Եկեղեցու յոթ գլխավոր այրերի Համար` որպես սուրբ Եկեղեցու Հավատի չինության անկյան վեմերի: Նախ կարդեցին Դավիթ ԱստվածաՀոր և Հակոբոս Տյառնեղբոր Հիչատակության օրը, ապա` սուրբ Ստեփաննոս Նախավկայի, այնուՀետև` առաջյալներից գլխավորների` Պետրոսի ու Պողոսի, և ապա` Որոտման որդիների` Հակոբոսի ու ՀովՀաննեսի տոները, ովջեր և յոթ սյուներ եղան, ըստ որի` Հիմնարկվել են Եկեղեցու չորս անկյուններն ու յոթ սյուները:

Նա, ով կամենում է արջունիք կազմել, այն կառուցում է Հաստատուն ու ամուր Հիմքի` անսասան վեմի վրա, որի մասին Տերն առակով ասաց Ավետարանում. «Պիտի Հաստատեմ Եկեղեցին Հավատի վեմի վրա» (հմմտ. Մատթ. ժՁ 18): Քանի որ Եկեղեցին Հաստատված է մարդարեական ու առաջելական Հիմքի վրա` անկյան գլուխ ունենալով Քրիստոսին, դրա Համար էլ մարդարեների և առաջյալների Հետ միասին ենք տոնում այս տոնը, որովՀետև այն, ինչը մարդարեները Հոդով տեսնելով պատմեցին, առաջյալներն ականատես լինելով ջարողեցին:

Եվ դարձյալ` նրանց Համար, ովջեր դժվարաՀավատ են, և նրանց Հավատարիմ վկաներ են Հարկավոր, ինչպես Քրիստոս Իր Աստվածության Համար Հորն է վկա բերում, ինչպես նաև Մովսեսին ու Եղիային` Իր չարչարանջներից առաջ Թաբոր լեռան վրա բերեց, այսպես և մենջ մեր Փրկչի ծննդյան Հավատարիմ վկաներ ունենջ ԴավԹին ու Հակոբոսին: Քանդի Հին Ուխտում չկար ավելի պատվական մեկը, ջան Դավիթը, ում Հրեաներն ավելի պատվեին, իսկ Նոր Ուխտում առաջյալները Հակոբոս Տյառնեղբորը կարդեցին որպես առաջին եպիսկոպոս Երուսաղեմի, ով բոլորի կողմից Արդար կոչվեց:

ՄատԹեոսը ԴավԹին աստվածաՀայր է կոչում` ասելով. «Գիրք ծննդյան ԴավԹի որդու» (Մատթ. Ա 1), իսկ Պողոսն իր խոսքում Հակոբոսին Տիրոջ եղբայր է անվանում. «Առաջյալներից ոչ ոքի չտեսա, բացի Հակոբոսից` Տիրոջ եղբորից» (Գաղատ. Ա 19): Եվ կա՞ արդյոք ավելի արժանաՀավատ վկա, քան Հայրը կամ եղբայրը: Եվ Քրիստոսի ծնունդով մեկ եղան մարդարեները և առաջյալները:

Ինչպես երկրի Թագավորները սովորություն ունեն իրենց խորՀուրդները և դանձերը Հույժ Հավատարիմ և վստահելի այրերին ավանդելու, այսպես և երկնային Արջան Իր տնօրինության խորՀուրդը նրանց վստահեց, մանավանդ Դավթին, ում Համար ասաց. «Գտա Հեսսեի որդի Դավթին՝ Իմ սրտով մի մարդու» (Գործք ԺԳ 22), ով էլ Աստծու «սիրտ» և «կամջ» կոչվեց: Իսկ Դավիթն ասաց. «Քո խոսջերը սրտումս թաջցրի, որ չմեղանչեմ Քո դեմ» (Սաղմ. ճժԸ 11): Իսկ Հակոբոսին «պարիսպ» են անվանում, որովհետև Տիրոջ դանձն անդրժելիորեն պահեց: Նաև՝ նա մոտ է Տիրոջը եղբայրական համարձակությամբ:

Օրինակ` եթե մի անձանոթ մարդ կամենա թագավորի մոտ մտնել, նախ կմոտենա թագավորի մերձավորին, նրանից կիմանա թագավորին պատվելու Հանգամանքները և ապա կՀամարձակվի մոտենալ թագավորին: Արդ` երկնային Թագավորի, Նրա արքունիքի, գաՀի, տնօրինական խորՀրդի ու մեծ քաղաքի` սուրբ Եկեղեցու փառքի առջև գալու Համար առավել ևս պարտավոր ենք մի քանի օր առաջ մտնել թագավորական արքունիքի գավիթ` սովորելու տերունական Հանդամանքները:

Հակոբոս Տյառնեղբայրը, Տիրոջ Հետ Հիշատակվելով, պատվի է արժանանում: Եվ ի՞նչ ավելի մեծ պատիվ կա, քան Աստծու եղբայր կոչվելը: Այն, ինչ Դավիթը մարդարեական Հոդով աստվածաբանեց Քրիստոսի մասին, այդ ամենը` տնօրինության սկզբից մինչև ավարտը, Հակոբոսը տեսավ, քանզի Տիրոջ եղբայրը լինելով` միշտ շրջում էր Նրա Հետ։ Նաև Հովսեփն իր մահից առաջ սուրբ Կույսին Հանձնել էր Հակոբոսի խնամքին, մինչև որ խաչի վրա Փրկիչը Կույսին Հանձնեց ՀովՀաննեսի խնամակալությանը:

Դավիթ մարդարեի ու Հակոբոս Տյառնեղբոր, Ստեփաննոս Նախավկայի, Պողոսի ու Պետրոսի և ՀովՀաննես ու Հակոբոս առաջյալների տոները միմյանց Հաջորդելով ենջ տոնում ո՛չ ըստ նրանց վախճանվելու կարդի, ջանդի Դավիթը Քրիստոսի գալուստից Հազար տարի առաջ է վախճանվել, Հակոբոս Տյառնեղբայրը` Տիրոջ չարչարանջներից երեսուն տարի անց` Ներոնի Թադավորության յոթերորդ տարում, իսկ Պետրոսն ու Պողոսը Հռոմում նաՀատակվել են Ներոն կայսեր Թադավորության 13-րդ և Տիրոջ չարչարանջների 36-րդ տարում: ՀովՀաննեսը, Հասնելով խորին ծերության, Տիրոջ չարչարանջներից 72 տարի անց, Ենոջի և Եղիայի նման կենդանի, տեղափոխվեց երկինջ: Իսկ Հակոբոսը` նրա եղբայրը, Տիրոջ չարչարան քներից չորս տարի անց սպանվեց Ագրիպպասից, որը Հերովդես կոչվեց (տե՛ս Գործք ԺԲ 12)։ Հակոբոսը դարձի է բերել Հերմոգինես կախարդին, նրա Փիլոդեոս աչակերտին, Օվսիա դպրին և նրանց Հետ նաև բազում մարդկանց, մեծամեծ նչաններով ու իմաստությամբ, այդ պատճառով էլ Աբիաթար քաշանայապետը և բոլոր Հրեաներն աղաչեցին Հերովդեսին դիսատել նրան։

Հույժ խորհրդաբար և իմաստությամբ են ի մի հավաքվել նրանց տուները Քրիստոսի Ծննդյան տոնից առաջ, քանգի Քրիստոսի դարուստը դատաստանի, դատապարտության և իրավունքի համար էր։ Սատանայի դատաստանի, դժոխքի դատապարտության, ինչպես նաև մարդկային բնության իրավունքի և ողորմածության համար, ինչպես Ինքն ասաց. «Դատաստանի համար եկա այս աչխարհը» (Յովի. Թ 39), և դարձյալ. «Հիմա՝ է այս աչխարհի դատաստանը, հիմա՝ է, որ այս աչխարհի իչխանը դուրս կնետվի» (Յովի. ԺԲ 31)։ Նաև Դավիթն է ասում. «Գիտեմ՝ Դո՛ւ, Տե՛ր, աղջատի արդար դատաստանն ես անում և տնանկի իրավունքն ես պաշտպանում» (Սաղմ. ճեԹ 13)։ Արդ` թեպետ Տերը խոնարհությամբ եկավ աչխարհ՝ ծառայի կերպարանքով, սակայն սիրում է թագավորի իրավունքը և պատիվը։ Եվ փոխանակ հրեղեն ու անմերձենալի աթոռի, Եկեղեցին պատրաստեց չորեքկերպյան աթոռի նմանությամբ, որ տեսավ Եզեկիելը մարդու կերպարանքով, առյուծի ձևով, եզի օրինակով և արծվի վերսյացությամբ (տեն եզեկ. Ա 5)։

Աստվածության այս չորս տոների խորՀուրդն ավելի արժանավոր է և զարմանալի, քան վերին աթոռինը, որովՀետև մինչ այս աթոռին նստելը՝ Նրան միայն երկնայիններն էին փառաբանում, իսկ երբ մարդարեներին ու առաքյալներին Իր Աստվածության Համար որպես աթոռ պատրաստեց, ամբողջ երկիրը լցվեց նրանց բարբառով, և վերիններն ու ներքիններն ընդՀանրապես լցվեցին դիտությամբ ու Նրա փառքով, որովՀետև սրանց միջոցով Հայտնվեց Աստծու բազմապատիկ իմաստությունը:

Արդ` այս տոների խորՀրդին են վերաբերում աստվածաբարձ այս կենդանիները։ Այսպես, առյուծի նմանությունը պատչաձում է Դավթին՝ թագավորական պատվի Համար, ում Հակոբ նահապետը վկայում է՝ ասելով. «Հուդա՝, կորյուն առյուծի, իմ չառավղից ելար, որդյա՝կ իմ, ելար, բազմեցիր, ննջեցիր դու որպես առյուծ» (Ծննդ. №0 9)։ Այս խոսջերը` որպես մարդարեություն, նախ Դավթի մասին ասվեցին, իսկ այնուհետև՝ Քրիստոսի։ Հակոբոս Տյառնեղբայրը նույնպես նույն թադավորական ցեղից էր` մաջրությամբ առյուծացած ընդդեմ ախտերի։

Իսկ մարդու նմանությունը Ստեփաննոսի Համար պետք է իմանալ, որպես այր Քրիստոսի կատարյալ չափի Հասակով: Եվ նա տեսավ երկինքը մեծ Հանդիսությամբ բացված և մարդացյալ Աստծուն` Հոր աջ կողմում:

Եզի կերպարանքը խորՀրդանչում է Հավատի ամրությունը, որն ունեն Քրիստոսի աներեր աչակերտները, Եկեղեցու Հաստատուն սյուները՝ Պետրոսն ու Պողոսը։ Սրանք առաջելաջան աչխատությամբ ընթացան տիեղերքի բոլոր ոլորտներում և մեր բնության անդաստանը վարեցին Ավետարանի արորով։ Նրանք, քաղՀանելով փուչն ու մեղջերի սեղը, Հրով այրեցին որոմնաբեր արմատը և Հոդևոր սերմերով լցրին ամբողջ տիեղերքը՝ սկսած Երուսաղեմից։ Նրանց այսպիսի առատաբեր ավետարանչության մասին Դավիթը կանխավ երդաբանեց՝ ասելով. «Ողջ երկիրն է բռնել ձայնը նրանց, և մինչև աչխարՀի ծայրն են Հասել խոսքերը նրանց» (Սաղմ. ժԸ 5)։ Նրանք են Աստծուն Հաձելի եղները, որոնք կանդնեցին աղդերի ու թագավորների առջև։

Արծվի ձևով երևացին երանելի ավետարանիչները` Որոտման որդիները, ովջեր բարձրախռիչ աստվածաբանուխյամբ Հասան Սուրբ Հոդուխորություններին և արծվախռիչ սլացջով պատռեցին կռապաչտուխյան խանձրամած խավարը և ցրեցին նրա ումակը` դևերի ժողովն ու սևադունդը, և նրանց աչխարհալած անելով` աղատեցին մարդկային ցեղը, որը նեխել էր դանադան ախտերով լցված լեչի նման, ինչպես դրված է. «Ուր դիակն է, այնտեղ կշավաքվեն արծիվները» (Մատթ. ԻԴ 28): Որովշետև աղվեսների բղկտող և ամենակեր ումակների նման, ամենաչար և մեղսասեր դևերը, որոնջ կերակրվում են Հոտած ու նեխած լեչերով, Հեռուփախան մարդկանցից, և մարդկային նեխած բնությունը Համեմվեց ձչմարտության աղով` լվացվելով Ավաղանի միջոցով, և Կենդանարար Հոդով վերստին եղան Լույսի որդիներ:

Մրանք են չորս կենդանակերպերի տիպերը, որոնք լծված են Տերունական ախոռին: Նույնը և Դանիելն է ասում. «Նայում էի, մինչև ախոռները դրվեցին, և Հինավուրցը նստեց» (Դան է 9), որը չատ դիպուկ է, որով հետև Եկեղեցին սպասում է երկնային Թագավորի գալստյանը, Ում Համար նախ ախոռն է պատրաստվում, որպեսզի գա և մտնի Իր սրբուխյան սենյակը` խոր չրդի անարատ առագաստը, առաջելաջարող ավանդուխիլունը<sup>1</sup>, որը չի սուզվում Հերձվածողների պղտորումներում, այլ միչտ

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ավանդությունը չգրված և բերանացի փոխանցվող խոսքն է։ Աստծու խոսքը մեզ շնորիվել է և' գրավոր ձևով, ինչպես Աստվածաշունչ մատյանը, և' բանավոր. նախքան Մովսեսը` նահապետները բերանացի էին միմյանց ավանդում Աստծու պատգամները։ Աստծու խոսքի այս երկու տեսակներն էլ հավասարապես զորավոր ու ճշմարիտ են. հետևաբար` ինչպես Սուրբ Գիրքը, այնպես էլ Սրբազան Ավանդությունը

35

աճում է ու զորանում, ինչպես Պետրոսը Հավատի Հիմքը լսեց Տիրոջից. «Դու վեմ ես, և այդ վեմի վրա պիտի չինեմ Իմ Եկեղեցին, ու դժոխքի դռներն այն չպիտի ՀաղժաՀարեն» (Մատթ. ժՁ 18)։ *Սրա Համար էլ երանելի* Պողոսը Հավելյալ նեղություններ է կրում Եկեղեցու օգուտի Համար:

Արդ` դալիս է Հինավուրցն Աստված մանկացած ու բազմում Իր աԹոռին, և աԹոռը դրված է ԴավԹի տանը։

պետք է ընդունել իբրև անմոլոր ու անսխալական։ Ավանդությունը ներառնում է նաև սրբերի վարքը և Եկեղեցու արարողությունները։

# ՄԵՐ ՏԻՐՈՉ՝ ՀԻՍՈԻՍ ՔՐԻՍՏՈՍԻ ԾՆՆԴՅԱՆ ԵՎ ԱՍՏՎԱԾԱՀԱՅՏՆՈՒԹՅԱՆ ՏՈՆԸ

## Ասուսություն

Այսօր ԱստվածաՀայտնության տոնն է, քանզի այսօր` Հունվարի 6ին, ծնվեց փառքի Աստված` Միածին Որդին, և երեսուն տարի անց`
դարձյալ Հունվարի 6-ին, մկրտվեց: Վայել է Աստծուն, Ով գորացրեց սուրբ
Կույսին` Իրեն ըստ մարմնի ծնելու Համար, մկրտվել Իր ծննդյան օրը`
իջնելով ջրի մեջ, այն սրբելով ու զորացնելով և սուրբ Ավազանի արդանդը
պտղատու դարձնելով, որպեսզի Սուրբ Հոդու միջոցով մենք վերստին
ծնվենք սուրբ Ավադանից և կոչվենք Աստծու որդի:

Սրա Համար էլ Հայ Եկեղեցին միասին է տոնում Ծննդյան և Մկրտության տոները և այն անվանում «Հայտնության տոն», որով իմանում ենք, որ Նա, Ով ծնվեց սուրբ Կույսից, նույն Ինքն այսօր եկավ մկրտվելու ՀովՀաննեսից, վկայվեց Հորից և դավանվեց որպես Որդի` Հոր մշտնջենավոր Ծնունդ, նույն էությունից:

Հայտնության տոն է կոչվում, որովհետև այսօր արարածները տեսան իրենց Արարչին: Այսօր Աստված ծննդյամբ հայտնվեց և՝ երկնայիններին, և՝ երկրայիններին` հրեչտակներին, հովիվներին ու մոդերին, ինչպես նաև անբաններին` քարայրին ու մսուրին: Հետևապես` Տիրոջ ծննդյամբ եղավ նաև Նրա հայտնությունը, և Աստված, սուրբ Կույսից ծնվելով, որպես մարդ երևաց: Այդ պատճառով էլ Պողոսն ասում է. «Աստված Իր չնորհը հայտնեց որպես փրկության միջոց բոլոր մարդկանց» (Տիտ. Բ 11): Իսկ Գրիդոր Աստվածաբանը¹ Քրիստոսի ծննդյան ճառում այսպես է ասում. «Այսօր Աստծու հայտնության տոնն է»: Նաև Բարսեղն² է ասում. «Այստնի անունը դնենք Հայտնության տոն»:

Նաև Քրիստոսի մկրտությամբ Հայտնություն եղավ, քանզի Հայտնի դարձավ կուսածին Մարդու` Հիսուսի Աստվածությունը, Ում մկրտեց ՀովՀաննեսը և Քրիստոս անվանեց, և Քրիստոս Աստված է: Այս մասին վկայեցին Հայրը, Սուրբ Հոդին և ՀովՀաննես Մկրտիչը:

Այսօր Հայտնվեց նաև Երրորդության խորՀուրդը, որը մինչ այդ պաՀը ծածկված էր մարդկանցից. Որդու մկրտությամբ, Հոր ձայնով և Սուրբ Հոդու աղավնակերպ իջմամբ:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Գրիգոր Աստվածաբան (Նազիանզացի) 328-389 թթ.:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Բարսեղ Կեսարացի 329-379 թթ.։

Այսօր մենք արժանանում ենք անկողոպտելի ուրախությամբ տոնելու երկնավոր Թագավորի` անեղ և մշտնջենավոր Աստծու մեծ ու Հրաշափառ ծննդյան օրը, որի պատճառով ցնծում ենք բերկրալից Հրճվանքով: Քանզի Նա, Ով Հոր էության նկարագիրն է ու երեսի Լույսը, փառքի ծագումն ու անժամանակ Ծնունդը, և վեր է բոլոր մտքերից, անճառելի` մարդկանց Համար, ու անծանոթ` Հրեչտակներին, ժամանակի լրանալով խոնարՀվեց Հայրական ծոցից և Հոր ու Սուրբ Հոգու կամքով բնակվեց սուրբ Կույսի անարատ արգանդում, նրա մարմնից մաս առնելով` մարմնավորվեց և ինն ամիս Համբերելով ու Հրաչապես մարդանալով` ծնվեց կնոջից ԲեթղեՀե-մում` Դավթի քաղաքում, և պատվեց խանձարուրով. Նա, Ով Արուսյակից առաջ է ծնվել և Հոր ու Սուրբ Հոգու Հետ ծածկված է անմատույց լույսով:

Մեր Քրիստոս Աստծու Ծննդյան և Հայտնության տոնը բոլոր տոների սկիզբն ու Հիմջն է: ԵԹե Քրիստոս մարմնով չծնվեր, ապա չէր մկրտվի, ուրեմն չէր լինի Աստվածայայտնության տոնը, և եԹե չխաչվեր, չթաղվեր ու Հարություն չառներ, չէր լինի Հարության տոնը: Այսպիսով, Քրիստոսի ծնունդով ծնունդ առան մյուս տոները` ինչպես ակունջից բխող բազմաթիվ աղբյուրներ: Փառավորյալ Սուրբ Երրորդությունը Հիմնարկեց մեր փրկության այս տոնը, և Հոր ու Հավիտենական Սուրբ Հոգու կամջով եղավ Միածնի ծնունդը` ամենամաջուր արդանդից: Սա է Հոգևոր ուրախության սկիզբը բոլոր Հավատացյալների Համար և սա է արարածների ապատությունը: Այս մայր տոնը սուրբ Եկեղեցին ՀամընդՀանուր ուրախության օր է Հայտարարում, ջանի որ եղավ այն, ինչին Հազարամյակներ առաջ սպասում էին մարդարեները և կամենում տեսնել սրբակյացները, այսինջն` Բանն Աստծու` մարմնով Հայտնվելը և բնակվելը մարդկանց մեջ:

## Ի՞նջ էին ևսում մարգարեները Տիրոջ օննդյան մասին

Նախագետ Աստված Նախջան Իր կուսածին գալուստը բազում օրինակներով պատկերեց Իր մարդանալու և չարչարանջների խորՀուրդը, որպեսզի երբ ճչմարտապես գա, մարդիկ չտարակուսեն: Ըստ այդմ ասում է առաջյալը. «Աստված բազմապիսի ձևերով և այլազան օրինակներով նախապես խոսեց մեր Հայրերի Հետ մարդարեների միջոցով» (Եբր. Ա 1): Տերը նախ երևաց առաջին արդարներին` ԱբրաՀամին` երկու Հրեչտակների ուղեկցությամբ, և նրա վրանում կերակրվեց, ապա` Հակոբ նաՀապետին` «սանդուղջի» տեսիլջով, որով Աստված ցույց տվեց օրինակը խաչի ու Խաչյալի, այնուՀետև Հակոբի Հետ գոտեմարտելով ցույց տվեց Իր միանալը մարդկային բնությանը: Նույն Տերը երևաց նաև Մովսեսին`

«անկեզ մորենու» տեսիլքով, որն այրվում էր, սակայն չէր սպառվում, ինչը խորհրդանչում է կուսական արգանդը, որի մեջ իջավ Աստվածային Հուրը և վառեց մարմնի ճրագը` որպես Լույս աչխարհին: Նույնպես և մյուս մարգարեներին Հայտնեց Իր Մարմնով գալստյան, ինչպես նաև ծննդյան ժամանակի ու տեղի մասին, որի Համաձայն` Հիսուս Քրիստոս պետք է ծնվեր Դավիթ թագավորի Հայրենի Բեթղեհեմ քաղաքում, նույն ցեղից սերող կույս Մարիամից։

Արդ` տեսնենք, Թե երբ պետք է դար Տերը։ Մովսես մարդարեն ասում է. «Քո եղբայրների միջից քո Տեր Աստվածն ինձ նման մարդարե պիտի մեջտեղ Հանի, Նրան կլսեք» (Բ Օրենք ԺԸ 15)։ Բայց այստեղ էի ասվում դալստյան ժամանակի և տեղի մասին։ Քննարկենք Հակոբ նաՀապետի մարդարեությունը` ասված Հուդայի Համար. «Հուդա՝, քեղ կօրՀնեն քո եղբայրները», և դարձյալ` «Հուդայից իչխան էի պակասելու և ու առաջնորդ նրա կողից, մինչև որ դա Նա, Ում պատկանում են Հանդեր-ձյալները, որովհետև Նա է հեթանոսների հույսը» (Ծննդ. № 8, 10)։ Համա-ձայն այս մարդարեության` Տիրոջ դալստյան ժամանակ պիտի վերանար պետն ու իշխանը Հուդայի տնից։ Ըստ Հովսեփոս պատմիչի` Հրեաստանի Հերովդես արջայի (ով եղոմացի էր Հոր կողմից և արաբ` մոր) թադա-վորության երեսունմեկերորդ տարում ծնվեց Հիսուս։ Սրանով նչան տրվեց նաև, որ Տիրոջ դալստյան ժամանակ դադարելու էր Հեթանոսների թադավորությունը։

Մեկ այլ նչան ևս դալստյան ժամանակի մասին. «Նրանց կՀովվես երկաթյա դավազանով» (Սաղմ. Բ 9): Երկաթյա դավազան է անվանվում Հռոմեական թագավորությունը: Եվ իրոք, այն ժամանակ Իսրայելը Հռոմեական կայսրության մեջ էր:

Դարձյալ մեկ այլ մարգարեություն, որտեղ Հայտնապես խոսվում է Քրիստոսի գալստյան ժամանակի մասին, որը լինելու էր Երուսաղեմը վերաչինելուց Հետո. «Երուսաղեմի չինելուց մինչև առաջին օծումը կա յոթ յոթնյակ և վաթսուներկու յոթնյակ» (Դան. Թ 26)։ Արդ` վաթսունինը յոթնյակը կազմում է չորս Հարյուր ութսուներեք տարի, այսինքն` Երուսաղեմի կառուցվելուց չորս Հարյուր ութսուներեք տարի անց վերանալու էր իչխանն Իսրայելից, և ապա գալու էր այլազգի թագավորը։ Եվ այդտարի ծնվեց Քրիստոսը։

Այժմ` տեղի մասին. «Եվ դո'ւ, Բեխղեհե'մ, Եփրախայի սակավամարդ տուն, կլինես Հուդայի երկրի հազարավորների մեջ, ջեզանից պիտի ելնի ինձ համար Իսրայելի մի իչխան, և Նրա ծադումն աչխարհի սկզբի օրերից է» (Միքիա Ե 2)։ Իսկ Դավիթն ասում է. «Ահա Նրա մասին լսեցինք Եփրաթայում, և Այն դտանք մայրիների դաչտերում» (Սաղմ. ճեկ 6)։ Քանդի

Աբրահամը գնեց Սահառի որդի Եփրոնից նրա ադարակի սահմաններում գտնվող ջարայրը (տե՛ս Ծննդ. ԻԳ 16-20), և հետադայում այնտեղ Թաղվեցին ինջը, Սառան, Իսահակը, Ռեբեկան, Լիան, Հակոբը, ջանի որ «հեռվից տեսան» Տիրոջ այնտեղ իջնելը: Այս վայրը Եփրոնի անունով կոչվեց ԵփրաԹա, որը Թարդմանվում է պտղաբերուԹյուն, ջանդի այնտեղից մեզ տրվեց կյանջի Պտուղը: Այնուհետև այն վերանվանվեց ԲեԹղեհեմ, որը Թարդմանվում է հացի տուն, ջանդի Երկնավոր հացը` Հիսուս Քրիստոս, ԲեԹղեհեմում ընծայվեց աշխարհն: Այստեղ է նաև նախամոր` Եվայի շիրիմը, ում Աստված ասաց. «ՏրտմուԹյամբ որդի ծնես» (Ծննդ. Գ 16): Եվ երջանիկ Մարիամն այստեղ` նախաստեղծի դերեզմանի վրա, ծնեց Բանն Աստծուն առանց տաժանելի երկունջի ու չարչարանջների և ազատեց նախամորը վտանդավոր երկունջից:

Իսկ թե ինչպես է դալու, այս մասին Եսային է ասում. «ԱՀա Կույսը պիտի Հղիանա և որդի ծնի, և Նրա անունը պիտի լինի Էմմանուել» (Եսայի է 14): Իսկ թե որ ազդատոհմից է լինելու Կույսը, այդ մասին ասում է սաղմոսերդուն. «Տերը ճչմարտությամբ երդվեց Դավթին և չստեց նրան. քո որովայնի պտղից պիտի նստեցնեմ քո դահին» (Սաղմ. ճեկ 11): Նաև ասում է. «Նրա սերունդը կՀաստատեմ Հավիտյանս Հավիտենից և Նրա դահը, ինչպես օրերը երկնքի», ապա ավելացնում. «Ինչպես լուսին, Նրա աթոռն իմ առջև Հավերժ Հաստատված կմնա երկնքում» (Սաղմ. ՁԸ 30, 38): Այս խոսքերը Քրիստոսի Համար ասվեցին և ոչ թե Սողոմոնի, որովհետև վերջինիս աթոռն իբրև արեդակ Հաստատուն չմնաց և ոչ էլ` իբրև լուսին: Սրանից իմանում ենք, որ Դավթի ցեղից է լինելու սուրբ Կույսը։ Նաև ասում է. «Դու Հանեցիր ինձ արդանդից» (Սաղմ. ԻԱ 9), այսինքն` առանց այր մարդու անկողնու, որովհետև «կույս արդանդից կորդված մարմին» է Նա ասվում:

### ՀԻսուսԻ Ծնունդը

Ադամի` Դրախտից դուրս ելնելուց 5164 տարի<sup>3</sup> անց` Օգոստինոս կայսեր ԹագավորուԹյան քառասուներկուերորդ և Հերովդեսի ԹագավորուԹյան երեսունմեկերորդ տարում, կայսրը Հրաման տվեց երկրով մեկ մարդաՀամար կատարել, ըստ որի` յուրաքանչյուր Հպատակ պարտավոր էր գրանցվել իր Հայրենի քաղաքում: Երբ Տերը կամեցավ Ադամին արձանագրել Կյանքի գրքում, Օգոստինոս կայսրից Հրաման եկավ`

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ըստ եբրայական ժամանակագրության` 4000 տարի է, ըստ Եպիփան Կիպրացու` 5500, իսկ ըստ Քրոնիկոնի պատմության` 5198 տարի (*տե՛ս* Դաւիթ քահանայ, «Մատեան գիտութեան և հաւատոյ», Երևան, 1997թ.)։

մարդկանց արձանագրելու մարդահամարի մեջ: Այդ օրը երկնավոր ու երկրավոր Թագավորների Հրամանները մեկմեկու Հանդիպեցին: Կայսրն արձանագրում էր մարդկանց՝ իրեն Հարկ տալու Համար, Իսկ Աստծու Որդին՝ ադամորդիներին՝ Կյանջի գրջում: Երկրային Թագավորը մտածում էր մարդկանց պարտական դարձնել իրեն, իսկ երկնային Թագավորը ողորմում էր ու ազատում պարտապաններին պարտջերից: Քանի որ արտաջիններով պատկերվում են քողարկվածները, և երկրավորներով՝ իմացվում երկնավորները, ապա Համաձայն այն Հրամանի, որ յուրա-ջանչյուր ոջ պետջ է արձանագրվի իր բնակավայրում՝ Ադամն արձանագրվեց Եդեմում, ջանդի դա էր նրա բնակավայրը:

Կայսեր Հրամանը Հասավ նաև Հովսեփին, որպեսզի նա ևս իր անունն արձանագրեր իր բնակավայրում` ԴավԹի ջաղաջում: Ուստի սուրբ Կույս Մարիամը և Հովսեփը, ովջեր սերում էին ԴավԹի ցեղից, Թողնելով Գալիլիայի ՆագարեԹ ջաղաջը, գնացին ԲեԹղեՀեմ: Երբ նրանջ եկան ԵփրաԹա (ԲեԹղեՀեմ)` ԴավԹի ջաղաջը, Աստվածամոր երկունջը վրա Հասավ: Եվ որովՀետև այդ փոջրիկ ջաղաջում, մարդաՀամարի նպատակով Հավաջված մարդկանց բազմուԹյան պատճառով, նրանց Համար իջևանատանը տեղ չգտնվեց, Հովսեփն ու Մարիամը ստիպված գիչերեցին ջաղաջից դուրս գտնվող այն ջարայրում, որն անձրևային ու ցուրտ եղանակներին որպես նախրատուն էր ծառայում: Եվ այստեղ` ջարայրում` ծղոտի վրա, ձմեռային մի ցուրտ գիչեր Կույսը ծնեց Աստվածորդուն` աչխարհի Փրկչին, և բարուրելով մանկանը` դրեց մսուրի մեջ:

ՋրՀեղեղից Հետո Սեմը մարդարեաբար այդ այրում էր Թաղել Նախա֊ մայր Եվային, իսկ ԳողդոԹայում` Ադամին: Այդ պատճառով էլ Աստվա֊ ծածնով ողջանում է Եվան, իսկ խաչով` Ադամը, ու դրանով նախամոր անեծջը փոխվում է օրՀնուԹյան, իսկ տրտմուԹյունը` ուրախուԹյան:

### ՀոսԻսները այծելությունը

Բեխղեհեմյան քարայրի մոտակայքում բացօխյա բնակվող Հովիվներ կային, ովքեր իրենց Հոտերի դիչերային պահպանուխյունն էին անում։ Այդտեղ էր Դավիխն իր հոր խաչինքն արածեցրել և այդտեղ էր դալու՝ ըստ մարմնի Դավխի Որդին՝ քաջ Հովիվը՝ արածեցնելու Իր բանական Հոտը։ Եվ հանկարծ Տիրոջ հրեչտակը երևաց Հովիվներին, և Տիրոջ փառքը ծադեց նրանց չուրջը, որից նրանք սաստիկ վախեցան։ Եվ հրեչտակն ասաց նրանց. «Մի՝ վախեցեք, որովհետև ահա ձեղ մեծ ուրախուխյուն եմ ավետում, որն ամբողջ ժողովրդինը կլինի, որովհետև այսօր Դավխի քաղաքում ձեղ համար ծնվեց մի Փրկիչ, որ Օծյալ Տերն է» (տեն Ղուկ. Բ 8-11)։

Հրեչտակներն ավետեցին Հովիվներին, Թե եկել է քաջ Հովիվը՝ ժողովելու Իր ցրված բանավոր Հոտը՝ ասելով նաև. «Նա է այն Փրկիչը, որ պիտի հափչտակի դերուԹյունը բռնակալի ձեռքից ու արձակի կապվածներին խավար բանտից: Նա է Հղորը ղորուԹյամբ, Ով Իր սպանվելով ետ է բերելու ավարը և չարչարանքներով ՀաղԹելու է Թչնամուն ու Հալածողին: Ո՛վ մարդիկ, ինչո՞ւ եք լուռ մնացել, աՀա եկել է ձեր Թագավորը, դնացե՛ք, տեսե՛ք ու երկրպադե՛ք Նրան: Նա Հեղ է ու խոնարՀ և չունի իչխանական աՀարկու դենքեր, սուր ու վահան չկան Նրա ձեռքում, ինչպես պատերազմողի ձեռքում, և Նա չի Հեծել դարդարված նժույդ ու ջորի և սրընթաց երիվար, այլ պատված է խանձարուրով ու դրված է մսուրում: Տեսե՛ք Նրան ու մի՛ երկմտեք Նրա աղջատ տեսքի պատճառով»:

Ցնծացին, ուրախացան ու Հավատացին անբիծ Հովիվները և ընծաներ վերցնելով՝ գնացին Նրա մոտ։ Արդարներն ընտրեցին, ուղիղները տասնորդեցին ու մատուցեցին իրենց պատարագները. նախ գառ՝ իբրև Քա-Հանայի, ապա կաժ՝ իբրև Մանուկի, և փառջ՝ իբրև Աստծու։ Առաջին ընժաները Հովիվները մատուցեցին ու երկրպագեցին Նրան։ Մաջու գառնուկը մատուցեցին Աստծու Գառին՝ Նրան, Ով եկել էր զոՀվելու՝ Աստծուն պատարագ լինելու, և դադարեցնելու գառների գոՀաբերումը։ Հովիվները, միաբանվելով Հրեշտակների Հետ, փառաբանեցին Նրան։ Այդ օրն այնտեղ մեծ սջանչելիջներ եղան, ջանգի երկնայինների ձայները միավորվեցին երկրայիների ձայներին և անմարմինների երգերը՝ մարմնավորների երգերին, և բոլորի բերաններից միաձայն փառաբանություն ելավ։ Երկինջն ու երկիրը միաբանվեցին՝ օրՀնաբանելու միակ Միջնորդին, Ով Հաչտեցրեց նրանց Իր ծննդյամբ։ Այրը փոջր էր, մսուրը՝ աղջատիկ, Հովսեփն՝ ուրախ, Մարիամր՝ դարմացած, իսկ Որդին՝ աղջատացած։

Մարիամը, տեսնելով այս բոլոր սջանչելիքները, քաջալերվեց, և նրանից Հեռացան երկունքի ցավերը<sup>4</sup>, տրտմությունը, և ոտքի կանգնելով իր Որդու առջև` երկրպագում էր Նրան ու ընկնելով Մանկան առջև` ծնողական գութով աղոթում: Այսպես Հեզ ու բարեպաչտ Հովիվներն առաջինն արժանի Համարվեցին խոնարՀվելու Նրան:

Սաղմոսերդուն ասում է. «Տերն իմ Հովիվն է» (Սաղմ. ԻԲ 2): Դավիթը մարդարեաբար դիտեր, որ Իսրայելի Աստվածը լինելու է Գառ Իր Հոտում, անվանվելու է քաջ Հովիվ և Իր Անձը դնելու է Իր ոչխարների Համար: ՈրովՀետև նրանք, ովքեր նախկինում Հովիվ էին, ինչպես Աբելը, Նոյր, ով

հիրամոր երկունքի ցավերը նման չէին հասարակ մահկանացուների երկունքի ցավերին, այլ դրանք այնքան մեղմ էին ու աննշան, որ վարդապետներից ոմանք ասում են, որ Աստվածամայրն առանց երկունքի ցավերի ծննդաբերեց։ Սուրբ Եփրեմ Ասորին ասում է, որ Աստվածածինը նեղվեց երկունքի ցավերով, որպեսզի չկարծեն, թե սուրբ Կույսը միայն հոգի ծնեց։

տապան մտցրեց կենդանիներին, ապա ԱբրաՀամը, Հակոբն ու նրա որդի֊ները, ինչպես նաև Մովսեսն ու Դավիթը, օրինակն էին այս ճշմարիտ Հովվի։ Դրա Համար Հրեչտակները նախ Հովիվներին երևացին և նրանց ավետիս տվեցին, և առաջին ընծաները Հովիվները մատուցեցին։ Այսօր մեր Հովվանոցը Եկեղեցին է, ուր Հավաջվել են Հոգևոր Հովիվները՝ Հայրապետներն ու ջաՀանաները։ Նրանջ Հրամաններ են տալիս բանական Հոտին և նրանց կերակրում Հոգևոր արոտում։

# Մոգերը այծելությունը

Երբ Հիսուս ծնվեց Հրեաստանի Բեթղեչեմ քաղաքում, արևելքից երեք մոդեր եկան Երուսաղեմ` Նրան երկրպադելու: Դրանք երեք թադավորներ էին, և նրանց ուղեկցում էր տասներկու Հազարանոց մի զորախումբ: Տերը լուսավոր աստղի միջոցով «գիր» ուղարկեց մոդերին և կռապաչտության խավարից նրանց Հանելով` բերեց դեպի Իր լույսը: Դրանով Նա նաև հեռավորներին կանչեց` ուրախանալու մերձավորների հետ Իր ծնունդով: Իջնելով Հրեաների մեջ` կանչեց նաև հեթանոսներին, որպեսզի և' հեռավորներին, և' մերձավորներին ուրախացնի Իր Հայտնությամբ: Եվ երկնքում աստղի ծադումով նրանց առաջնորդեց` ասելով. «Մինչև ե՞րբ, ո՛վ մոդեր, արեդակը, երկինքը և աստղերը աստվածներ պիտի անվանեք: Սրանք աստվածներ չեն, ո՛վ մարդիկ, այլ արարածներ: Իմացե՛ք, թե Ով է Աստված: Իմ արարածներն Իմ պատիվը չունեն, և ծառա լինելով` չեն կարող տեր լինել, սրանք ձեր ծառայակիցներն են և ոչ թե Իմ անիմանալի պատիվը կիսողները։ Եվ աՀա որին մոլորվելով աստված եք կոչում, ձեզ անծանոթ մի մղումով առաջնորդում է Ինձ երկրպադելու»:

Հարց. — Ինչո՞ւ Տերը կանչեց մոգերին և ոչ Թե մի մարգարե ուղարկեց, ինչպես օրինակ` Հովնանին` Նինվե: Ինչո՞ւ մեկը Եսայու նման չեկավ` ասելու. «ԱՀա Կույսը Հղիացավ և ծնեց Արջային առանց ամուսնու-Թյան» (հմմտ. Եսայի է 14): Ինչո՞ւ լուսափայլ աստղը եղավ մոգերի ուղեցույցը, որը ծննդյան ավետիսն առանց ձայնի Հասցրեց նրանց ականջին, և մոգերի Հետ միայն աստղը` «անբան առաջյալը խոսեց իր ծագմամբ և յուսատու ընԹացջով:

Պատասխան. — Մոգերը միայն աստղագիտությամբ գիտեին ծնունդը և ոչ` մարդարեությամբ: Խորագետը մոգերի ընդունած կարդերում թաջցրեց Իր վարդապետությունը և մոդությանը մղեց գնալ ճշմարտության ետևից: Արդ` ուրիչ ի՞նչ կերպ պետք էր որսալ մոգերին, եթե ոչ աստղագիտությամբ, որը նրանք սիրում էին: Մոգերն ամենևին չէին ընդունում Եսայու վարդապետությունն ու Հովնանի ջարողությունը և դիրջ էին դրել ընդդեմ Մովսեսի: Եվ եթե մի մարդարե ջարողեր նրանց, ապա նրան կջարկոծեին: Դրա Համար էլ ինչի մեջ մոդերը դեդերում էին, Տերը դրանով էլ որսաց նրանց: Աստղով որսաց նրանց, որովՀետև եթե մի մարդարե նրանց ջարողեր Կույսի ծնելու մասին, չէին Հավատա ու չէին ընդունի, մինչև չտեսնեին այդ ամենն աստղերի միջոցով:

Իսկ Հայտնված աստղը մեծ էր ու փառավոր` իր լույսով, երևելի` ծագմամբ, ու Հրաչալի` տեսքով, դարՀուրելի` բոցով, ու բորբոքելի` Հրով, սքանչելի` փայլով, ու գարմանալի` տեսակով, և չկար մեկ այլ աստղ, որ սրա նման լիներ: Սա միակն էր, ինչպես և իր Միածին Տերը: Մոդերն աստղի մեջ տեսնում էին սուրբ Կույսին` զարմանալի կերպով բազմած, և Հրաչալի Մանուկին` նրա գրկում` Հրեղեն Թագը գլխին։ Այս տեսիլքը Հիացրեց նրանց, բայց նրանք իրենց գրքերում չգտան այս խորՀրդի մեկնությունը, և քաղդեացիների դպիրներն էլ չկարողացան բացատրել այն: Սակայն նրանք ունեին Բաղաամի մարդարեուԹյունը, ուր ասվում է. «Այդ սերնդից պիտի ծնվի մի Մարդ, որ պիտի տիրի բազում ազդերի: Նրա թագավորությունը Գոգի թագավորությունից Հգոր պիտի լինի» (Թվեր ԻԴ 7), որից էլ իմացան, որ իրենց ավետվում է ծնունդը Մեծ Արքայի, և *լցվեցին մեծ երկյուղով: Եվ այն խոսքից, Թե`* «Ծագելու է Հակոբի աստղը*»* (Թվեր ԻԴ 17), իմացան, որ Աստված է Հայտնվելու: Իսկ այն խոսքից, Թե` «Նա ննջելու է որպես առյուծ» (Թվեր ԻԴ 9)*, իմադան, որ խոսջր Նրա* Թաղվելու մասին է, ինչի Համար էլ Արևելքից իրենց Հետ բերեցին Համապատասխան նվերներ:

Իմացան մոդերը, որ մեծ Թադավոր է եկել աչխարՀ և ամբողջ աչխարՀն Իր իչխանությամբ կամենում է դրավել։ Իմացան, որ Հղոր Մանուկ է ծնվել, և երկրի բոլոր ծադերը Հնազանդվում են Նրան։ ԽորՀեցին,
թե. «Պետք է դնալ Նրա սերը չահելու, քանի դեռ մանուկ է, որովհետև երբ
Նա երիտասարդ դառնա, երկրի բոլոր ազդերին ոտնակոխ կանի։ Բոլոր
թադավորները Նրան պիտի Հնազանդվեն, և Նա բոլոր դատավորներին Իր
լծին պիտի կցի։ Պետք է կամովի դնալ ու Նրան երկրպադել և ոչ թե հետո`
հարկադրված։ Քանի որ երկրի իչխանները պետք է Նրան ծառայեն, ապա
պետք է առաջինը լինել և Նրան ընծաներ մատուցել։ Եվ քանի որ ամբողջ
աշխարհին պիտի տիրի և ընդունի երկրպադություն հեթանոսներից, դրա
համար դովելի է լինել Նրա մոտ։ Պետք է դնալ ու Նրա ձեռքը Հանձնել
աշխարհը, մինչ Նա Իր քաջությամբ կհավաքի բոլոր ազդերին։ Ձպետք է
Նրան արհամարհել, քանզի ունենք Նրա Հայտնությունը, այլ պետք է
պատվել Նրան ծնվելիս, ուր էլ որ լինի, որպեսզի երբ Հայտնվի Նրա
Թադավորությունը, մեզ բարիքով Հատուցի»։

Այսպես խորՀելով` մոգերը խաղաղությամբ ձանապարՀ ելան` ամեն դավառում խոսելով Աստծու Որդու ավետիսի մասին: Մեծ զորքով գնացին տեսնելու Հրեաստանի երկրպագելի Թագավորին: Նրանք իրենց ընթացքով քարոզ եղան և մեծ Հայտնությունն ավետեցին բոլոր երկրներում: Ոչ մի տեղ չէին թաքցնում իրենց գնալու պատձառները և ամեն տեղ երկյուղ էին սփռում` պատմելով մեծ Թագավորի ծննդյան մասին: Սակայն երբ Հասան Հրեաստան, այն դտան լուռ ու անտեղյակ Արքայի դալուստից, որովՀետև Հերովդեսի օրերին Իսրայելում վերացել էին մարդարեները: Տերը մարդարեների փոխարեն Հեթանոսներ բերեց` Հանդիմանելու Համար նրանց, ովքեր այդքան ժամանակ կրթվել էին Օրենքով ու մարդարեները: թեռւթյուններով, սակայն չէին Հավատում: Բաբելոնացիները եկան պախարակելու Հրեաների անՀավատությունը: Եվ աստղի ընթացքը ցույց տվեց, որ Սա Նա՛ է, Ում մասին խոսեցին մարդարեները:

Մոգերը եկան ընծաներով և մարդարեների պես վկայեցին ծնված Մանուկի Համար, որպեսզի երբ Նա Հայտնվի, Նրան օտար չՀամարեն, այլ բոլոր արարածներն իմանան Նրա ծնունդի մասին: Նրա մասին վկայեցին նաև Զաջարիան` իր պապանձվելով, և Եղիսաբեթն` իր ծնելով, իսկ այն աստղը, որն այնպես չէր «կապված» երկնակամարին, ինչպես սովորական աստղերը, իր ընթացջով` բարձրանալով ու խոնարՀվելով վկայեց:

Երբ մտան Հրեաստան, աստղը ծածկվեց նրանցից, որպեսզի մոգերն անմիջապես չգնան ԲեթղեՀեմ, այլ նախ գնան Երուսաղեմ և այնտեղի դպիրներին ստիպեն` բոլորին պատմել Տիրոջ ծննդյան մասին, և մարգարեություններից ստանան ճչմարիտ վկայությունը, որպեսզի չկարծեն, թե աստղը մի այլ գորությունից է։

Մոգերը բանակ դրեցին Երուսաղեմի մերձակայքում, որով մեծ երկյուղ սփռեցին Հերովդեսի ու Երուսաղեմի բնակիչների վրա: Նրանք ասացին. «Ո՞ւր է Հրեաների արքան, որ ծնվեց, որովՀետև Նրա աստղը տեսանք արևելքում և եկանք Նրան երկրպագելու»: Երբ Հերովդեսը լսեց այս խոսքերը, չարությամբ վարանեց, քանդի նա Դավթի թագավորական ցեղից չէր, այլ այլազգի էր` եղոմացի: Նա բռնությամբ էր վերցրել իչխանությունը և իրեն այնպես էր ներկայացնում, իբրև թե Դավթի տանից է: Իսկ երբ լսեց Հրեաների Արքայի ծնունդի մասին, զարՀուրեց, և նրա Հետ` Երուսաղեմի ժողովուրդը: Եվ Հավաքելով բոլոր քահանայապետերին ու ժողովրդի օրենսգետներին` Հարցրեց նրանց. «Որտե՞ղ պիտի ծնվի Քրիստոսը»: Եվ նրանք ասացին. «Հրեաստանի ԲեթղեՀեմ քաղաքում, որովՀետև մարդարեի միջոցով այսպես է գրված. «Եվ դո՛ւ, ԲեթղեՀե՛մ, Հուդայի երկիր, Հուդայի քաղաքների մեջ փոքրագույնը չես, քեզանից մի Իչխան պիտի ելնի Ինձ Համար, որ պիտի Հովվի իմ

ժողովրդին` Իսրայելին» (տեն Մատթ. Բ 1-6): Այս մարդարեությամբ լուծարվում է նաև Հերովդեսի թադավորությունը: Հերովդեսը, տեսնելով այն ընծաները, որ բերել էին մոդերը, դրանից է՛լ ավելի անարդվեց, որովՀետև իրեն չմատուցեցին, ջանգի ընկել էր արդեն իր թադավորությունը:

Հարց. – Իսկ ինչո՞ւ խռովվեց Երուսաղեմի ամբողջ ժողովուրդը, չէ՞ որ նրանց ավետվեց Փրկչի գալուստը, որի Համար, ընդՀակառակը, պետք է ուրախանային:

Պատասխան. — Երուսաղեմցիների մի մասն այդ անում էր Հերովդեսին Հաճելի լինելու Համար, ոմանք էլ դարՀուրեցին երեք Հղոր Թագավորների գալստյան պատճառով, իսկ որոշ մասն էլ կարծում էր, Թե իրենք Հրո ճարակ պիտի լինեն, քանդի Եսային այդպես էր մարդարեացել. «Ամեն մի պատմուձանի և Հանդերձի Համար, որ նենդությամբ էին Հավաքել, տու- գանքով պիտի Հատուցեն, նույնիսկ եԹե դրանք այրված լինեին, նրանք պիտի Հոժարեին Հատուցել, քանզի մեզ Համար Մանուկ ծնվեց, մի Որդի տրվեց մեզ, Որի իշխանությունն Իր ուսերի վրա պիտի լինի» (Եսայի Թ 5-6):

Նոր ավետարան էին սերմանում մոգերը Հրեաների մեջ և իրենց խոսջերով Հաստատում մարգարեությունները։ Մոգերն իրենց ընծաներով վկայեցին Նրա ծագման մասին, իսկ դպիրներն արեցին դրա մեկնու-թյունը։ Աստղի ծագումով ու մարգարեական խոսջերով Հայտնվեց ավետիսը, և երկինջն ու երկիրը Հայտնեցին Նրա Աստվածությունը։ Նրա թագավորության մասին վկայեց երկինջը, և զորությունները պատմեցին Նրա տնօրինությունների մասին։ Սրանով Հայտնվեց այն գեղեցկությունը, որ թաջցված էր մարգարեությունների խորջերում, որովհետև Հասել է ժամանակը, որպեսգի ծածկվածը երևան գա։ Սրանով Հաչտվեց թլփատված ժողովուրդն անթիփատների հետ, և սկսեցին մեկնել այն, ինչը Հաչտեցրեց նրանց։ Եկան հեռավորները և խառնվեցին մերձավորների հետ, որպեսզի Ճչմարիտից ճչմարիտ ուսում ընդունեն։ Եկավ Նա, Ով երկուսին մեկ դարձրեց և դրանով վերացրեց խռովությունը։

Մոգերը Հարցնելով Հերովդեսին, իբրև մի զինվորի, Թե` ո՞ւր է Արջան, դրանով անարդեցին նրա Թագը, որից այդ օձը դառնանալով խորհեց Թափել իր Թույնը Մանուկի վրա: Նա որոշեց սպանել Թադավորին, կործանել Նրա Թագը և տիրել Նրա աշխարհին: Եվ փարավոնի նման որոդայԹ լարեց Մանուկի դեմ (տե՛ս ելք Ա 15), որպեսզի Նրան սպանի և վերցնի Նրա ընծաները: Հերովդեսը վախեցավ Մանուկից, ինչպես Հղորից, և Հնար էր փնտրում ազատվել Նրանից: Եվ սկսեց մարտնչել տկարը զորավորի Հետ ու տեսնելով, որ Հայտնապես չի կարող մարտնչել՝ նենդուԹյուն խորհեց Նրան սպանելու Համար, և դաղտնի կանչեց մոդերին և նրանցից իմացավ աստղի ծադելու ժամանակը: Այնուհետև նրանց

Բեթղե հեմ ուղարկելով` ասաց. «Գնացե՝ ք, ստույգ իմացե՝ ք Մանկան մասին և երբ գտնեք, տեղեկացրե՝ ք ինձ, որպեսզի ես էլ գամ, երկրպագեմ Նրան»: Եվ երբ նրանք գնացին, աստղը, որ տեսել էին արևելքում, կրկին առաջ-նորդեց նրանց, մինչև որ եկավ ու կանգնեց այնտեղ, ուր Մանուկն էր (տես Սատթ. Բ 7-10):

Աստղն իր երկրորդ երևումով ցույց տվեց, որ Մեկ է Տերը և՛ նրանց, և՛ մարդարեների: Մոդերը մինչ այդ չէին տեսել, որ աստղը դուրս դա իր ուղեծրից և մարդկանց առաջնորդի իրենց ճանապարՀներում: Ո՞վ էր այդ աստղին «լծել և ստիպել», որ երկիր իջնի: Ո՞վ էր երբևիցե տեսել, որ մայրը կույս լինի, կամ մանուկը Թադավորներին սարսափեցնի: Ո՞ւմ կարապետն է երբևիցե եղել լուսատուն, կամ ո՞ւմ ծնունդը քարողեց, եթե ոչ Նրա: Տիրոջ բոլոր դործերը վեր են մեր մաջից, և Նրա խորՀուրդները չեն քննվում, որովՀետև անսաՀման են: Եթե Նրա ծադման աստղն ապչեցնում է քննողներին, ապա էլ ո՞վ կՀամարձակվի քննել դրա Արարչին:

Երբ մոգերն այդ տունն են մտնում, այնտեղ տեսնում են Մանկանն իր մոր՝ Մարիամի Հետ միասին, և ընկնելով Նրա առջև՝ երկրպագում են Նրան և բանալով իրենց գանձատուփերը՝ Նրան նվերներ մատուցում՝ ոսկի, կնդրուկ և զմուռս (տես Մատթ. Բ 11) – Մոգերը Ճչմարտությունից սովորել էին, թե ինչ նվերներ են վայել Նրան, և խորհրդաբար մատուցեցին իրենց ընծաները։ Նախ՝ ոսկի, որովհետև մեծ Արջա է, ապա՝ կնդրուկ, որովհետև Աստված է, այնուհետև զմուռս՝ խորհրդանչելով այն մահը, որն ընդունելու էր մեր փրկության Համար։ Դարձյալ՝ խունկն ընծայեցին Աստվածության, գմուռսը՝ մարդեղության, իսկ ոսկին՝ իչխանտարեցին Աստվածության, զմուռսը՝ մարդեղության, իսկ ոսկին՝ իչխանության Համար։ Ընծայեցին ոսկի, որպեսզի ոսկյա պատկերներից երկրպագությունն անցնի ոսկու Տիրոջը, և զմուռս՝ իբրև բժչկի, որպեսզի Նա բժչկի Ադամին, ապա նաև՝ կնդրուկ, որ Նրանից բուրած անուչահոտությամբ լուծարվի մահվան հոտը, որ փչեց Ադամից։

Այդ երեք մոդերից առաջինը պարսից Մելքոն Թագավորն էր։ Նա սերում էր ԱբրաՀամի Քետուրա Հարձից։ Երկրորդը Գասպարն էր` Հնդիկների Թագավորը, իսկ երրորդը` Բաղտասարը` արաբների Թագավորը։

Գասպարը` Հնդիկների Թագավորը, Մանկանը կնդրուկ, նարդոս, ստաչխ, կասիան, կինամոն և այլ անուչաՀոտուԹյուններ ընծայեց` տեսնելով Նրան որպես Աստծու Որդի` մարմնով բազմած փառջի աԹոռին, իսկ Հրեչտակների գորջերը` Նրան սպասավորելիս:

Բաղտասարը` արաբների Թագավորը, ընծայեց ոսկի, արծաԹ, պատ֊ վական ջարեր և գեղեցիկ ու վայելուչ մարգարիտ և տեսավ Տիրոջը մարմ֊ նով` որպես Արքայի Որդի, նստած բարձր գա**Հի վրա, և մարդկանց բա**զում զորջերը` Նրա առջև:

Իսկ Մելջոնը` պարսից Թագավորը, ընծայեց զմուռս, Հալվե, ծիրանի ու բեհեղ, նաև պատանջի Համար կտավ և տեսավ Նրան որպես Աստծու Որդի` չարչարանջներով մեռած, բայց Հարություն առած ու կենդանի: Մոգերն ընծաներ մատուցեցին իրենց երկրպագելի Թագավորին, Ով եկել էր նրանց մոտ աղջատի կերպարանջով և արՀամարՀվել Իր ազգի կողմից` ըստ այս խոսջի. «Յուրայինների մոտ եկավ, բայց յուրայինները նրան չընդունեցին» (Յովհ. Ա 11), սակայն օտարներն ընծաներով եկան Նրան պատվելու:

Արդ` արևելցիներն աստղով լուսավորվեցին, իսկ Հրեաներն արեդակի խավարումով կուրացան: Սրանով այս աստղը, որ առաջնորդում էր նրանց դեպի Արդարության Արեդակը, ավարտեց իր ընթացջը, ինչպես և ՀովՀաննեսն էր ջարողում Նրա Համար` ասելով. «Պետջ է, որ Նա մեծանա, իսկ ես նվաղեմ» (Յովի. Գ30):

Եվ մոգերը, երազի մեջ Աստծուց Հրաման առնելով չվերադառնալ Հերովդեսի մոտ, այլ ձանապարՀով գնացին իրենց երկիրը (Մատթ. Բ 12) — Նա, Ով Հայտնեց նրանց ելնել ու գնալ երկրպագելու նորածին Թագավորին, Նա էլ Հայտնեց չդառնալ Հերովդեսի մոտ։ Եվ մոգերը, լուսավորված և լցված գիտությամբ, գնացին իրենց երկիրը։

### Фนพทเนร ๒๑ษฑรทน

Տիրոջ Հրեչտակը երազի մեջ երևաց Հովսեփին ու ասաց. «Վե՛ր կաց, վերցրո՛ւ այդ Մանկանը և Նրա մորը ու փախի՛ր Եգիպտոս. և այնտեղ մնա՝ մինչև որ քեզ ասեմ. քանի որ Հերովդեսը փնտրում է այդ Մանկանը՝ կորստյան մատնելու Համար»։ Եվ նա վեր կացավ, առավ Մանկանն ու նրա մորը գիչերով և գնաց Եգիպտոս ու այնտեղ մնաց մինչև Հերովդեսի մահը (Մատթ. Բ 13-14) – Հովսեփն իր ընտանիքով, այն հրեաների հետ, ովքեր Եգիպտոսից եկել էին Երուսաղեմ Զատիկը տոնելու, մեկնեց Եգիպտոս։ Այդ օրերին Մանուկն արդեն մեկ տարեկան և երեք ամսական էր։

Լույսը ծագեց, և խավարն աչխարհի բոլոր կողմերում փարատվեց, և աչխարհն ամենայն լցվեց Նրա իմաստությամբ: Տերը լույսի աստղն Արևելջ ուղարկեց` մոդերին այնտեղից բերելով Իր մոտ, իսկ Ինջը դնաց Եգիպտոս` այն լուսավորելու: Նա այս ու այն կողմից դցեց Իր ուռկանն ամբողջ երկրի վրա, որովհետև բոլորին էլ կամենում է կենդանության հարկի տակ պահել: Լույս տալով` ջաղդեացիների դստերը դեպի Իրեն ջաչեց, իսկ Ինջը դնաց տեսնելու աղանդավոր Եգիպտոսը: Մոդերին ու

աղանդավորներին ի մի Հավաքեց, որպեսզի երկու կողմերում էլ արձակի անօրինության բոլոր կապանքները։ Տարվեց Եդիպտոս, որպեսզի այնտեղի դառնությունը քաղցրացնի։ Երկրի մի կողմը լուսափայլ աստղով պայ-ծառացրեց, իսկ Ինքը մյուս կողմը գնաց, որպեսզի երկուսում էլ սերմանի Իր լույսը։ Նա, Ով երկյուղ էր տարածում քերովբեների վրա, փախավ մարդկանցից և նստած Իր արարածի (ավանակի) վրա` կրեց ճանապարհի նեղությունները, որպեսզի արժանին Հատուցի Իր մարդեղության Համար, մինչև որ աճի Հասակով և ապա չարչարվի։ Քանի որ Տերը ստուգապես մարդացավ, ապա պետք է մարդկանց նման քաղցեր, ծարավեր ու Հադենար, ննջեր ու արթնանար, Հոդներ ու Հանդստանար, ինչպես նաև երկնչեր։ Փախավ սրից ո՛չ նրա Համար, որպեսզի իսպառ ազատվի դրանից, այլ որ կատարի Իր մարդեղության բոլոր տնօրինությունները։ Գնաց Եդիպտոս, ուր Իր ծառա Մովսեսին աստված էին դավանել, ինչը խորՀրդով Իր օրինակն էր։

### **บ**็นนทะนนะทา นทรทานอย

Արդ` սրամաությամբ նենդեց Հերովդեսը սատանայի Հետ միասին` կամենալով սրով Հատել Արջայի ճանապարՀը: Անօրենը, տեսնելով, որ անարդվեց մոդերից, դառնությամբ խորՀեց չատերին սպանել` պատերազմելով Հրեաստանի մանուկների դեմ, և կոտորեց նրանց $^5$ : Սակայն չիմացավ տկարը, որ Հղորի Հետ է մարտնչում, Ով էլ, արՀամարՀելով նրան, փոխանակ պատերազմելու` մի այլ երկիր դնաց:

Այն ժամանակ կատարվեց Երեմիա մարդարեի բերանով ասվածը, Թե Ռամայում մի ձայն դուժեց. ողբ, լաց ու սաստիկ կոծ. Ռաքելը լալիս էր իր զավակների վրա և չէր ուղում մխիԹարվել, քանի որ նրանք այլևս չկային (Մատթ. Բ 17-18) — Ռաքելը լալիս էր և չէր ուղում մխիԹարվել, ինչպես չէր ուղում մխիԹարվել Հակոբ նահապետը, երբ նրա որդիներն իրենց եղբորը՝ Հովսեփին, ստրկուԹյան վաճառեցին և իրենց հորը լուր տվեցին, Թե իր որդի Հովսեփը մահացել է դաղանի ճիրաններում (տես Ծննդ. Lt 35)։ Ձէր կամենում մխիԹարվել նաև ժողովուրդը՝ կարծելով, Թե մյուս մանուկների հետ սպանվել է նաև իրենց Թադավորը։

Սովոր է Եգիպտոսը պաՀպանել ժողովրդի փրկիչներին, և որջան էլ նրանջ սպանված Համարվեն, այնտեղ կենդանի էին։ Կենդանի էր Եգիպտոսում Հովսեփը, սակայն մեծ սուգ էր անում նրա Համար իր Հայրը`

-

Մոգերին աստղի երևալուց մինչև նրանց Երուսաղեմ ժամանելը երկու տարի տևեց, այդ պատճառով Յերովդեսը հրամայեց երկու տարեկան և ավելի փոքր մանուկներին կոտորել:

Հակոբը, ու չէր միսիթարվում: Եվ մեր Տերն էլ գնաց այնտեղ որպես փախստական, և լալիս էր ժողովուրդն ու չէր կամենում միսիթարվել, որովՀետև կարծում էր, թե Նրան սպանել են մանուկների Հետ: Իսկ մանուկները մարտնչեցին Հերովդեսի դեմ, Հաղթեցին նրան և չմատնեցին իրենց Ձորապետին ու չասացին թշնամուն իրենց Թագավորի տեղը:

Այսպիսով` մանուկները սպանվելով նոր վկաներ դարձան Աստվածորդու Համար, որով էլ կանխասացին Նրա փրկագործ սպանությունը: Մանուկներին Հրավիրեցին Մեծ Փեսայի Հարսանյաց Հանդեսին, և նրանջ` իբրև ողկույզ, իրենց արյունը մատուցեցին` դառնալով Նրա փրկական դոՀաբերության օրինակը: Մանուկ սրբերը Սրբի փոխարեն սրբությամբ դոՀվեցին, որով կանխասացին Նրա սուրբ արյան Հեղման խորՀուրդը: Մանուկները լուռ մարտիրոսացան` անխոս լինելով իրենց սպանվելու պաՀին, որով մեր Փրկչի լռության օրինակը եղան:

Տերը նրանց մաՀվան գավառն առաջեց` ավետելու Համար Թագավորի մեծ դալուստը` ասելով. «Գնացե՛ք և ասացե՛ք բռնակալին, Թե` աՀա Ես գալիս եմ, և պետը չէ՛, որ դու Հապչտապ Ինձ կանչես քո գավառը: Ես կգամ և կվերացնեմ քեզ քո Հպարտացած իչխանությունից: Փոքր-ինչ ժամանակ է պաՀանջվում այն դործի Համար, որի Համար առաջվեցի, իսկ Հետո կգամ ջեզ մոտ մեծ ջաջությամբ: Խիստ չատացել են մարդկանց վրա ջո ապստամբությունները, և նույն մարդկությամբ, որին ՀաղթաՀարում ես, կՀաղթեմ քեղ։ Տե՛ղ տուր ողջերին մտնելու քո արդելատեղը, որպեսզի Իմ գալստյամբ ելնեն մեռելները քո բանտից: Գնացե՛ք, մանուկներ, և մնացե՛ք դժոխքի մաՀվան դավառում, մինչև Ես դամ և ավերեմ այն` Իմ իջնելով: ԱՀա չուտով կՀասնեմ ձեզ խավարի գավառում, և այնտեղ կփայլի Իմ լույսը ձեզ վրա և կուրախացնի ձեզ: ԱՀա կգամ ու կկործանեմ գարմանալի ուժով, կջանդեմ նրա պարիսպը և այնտեղից կՀանեմ դերիներին: Գնացե՛**ը ու Համբերելով սպասե՛**ը Ինձ մա**Հվան ջադա**ջում ու ննջե՛ք այնտեղ, և ես ձեզ կարժնացնեմ չատերի Հետ: Առա՛ջ գնացեք և մի փոքր ժամանակ Հանգստացե՛ք, մինչև Ես գամ և Իմ մաՀով ձեգ Հարություն տամ: Գնացե՛ք չատերի Հետ դեպի մաՀվան գերությունը, և Ես կգամ ու կփչրեմ մաՀվան աղեղը և կազատեմ ձեզ»:

Երբ գինվորների վերակացուները` Թվով տասնուԹ Հոգի, մանուկներին կոտորելուց Հետո վերադարձան Երուսաղեմ և նստեցին Սիլովամի աչտարակի տակ Հանգստանալու, աչտարակը փուլ եկավ նրանց գլխին, և բոլորն էլ մաՀացան: Հետագայում նրանց Համար ասաց Տերը. «Կամ նրանջ` այն տասնուԹ մարդիկ, որոնց վրա Սիլովամում աչտարակը փուլ եկավ և սպանեց նրանց, կարծում եջ, Թե ավելի՞ մեղապարտ էին, ջան Երուսաղեմում բնակվող բոլոր մարդիկ» (Ղուկ. ԵԳ 4)։

#### Utrunura Garmsnura

Երբ Հերովդեսը վախձանվեց, աՀա Տիրոջ Հրեչտակը երազի մեջ երևաց Հովսեփին *Եգիպտոս*ում և ասաց. «Վե՛ր կաց, վերցրո՛ւ այդ Մանկանն ու Իր մորը և վերադարձի՛ր Իսրայելի երկիրը, որովՀետև մեռան նրանք, որ այդ Մանկան մաՀն էին ուզում»։ Եվ Հովսեփը վեր կացավ, առավ Մանկանն ու մորը և եկավ Իսրայելի երկիրը (Մատթ. Բ 19-22) — Տերը Եգիպտոսում մնաց երկու տարի, իսկ երբ վերադարձավ, արդեն երեք տարեկան երեք ամսական էր։ Եվ մինչ Եգիպտոսից վերադառնալը՝ Տերն արդեն մխիթարել էր գոՀված մանուկների ծնողներին, եղբայրներին, ջույրերին ու ազգականներին՝ նրանց նոր որդիներ տալով, Տիրոջ Համար զոՀված մանուկների փոխարեն, ինչպես որ Սեթը տրվեց Ադամին ու Եվային Աբելի փոխարեն։ Ուստի և չատերին այնպես էր թվում, թե սրանք այն մանուկներն են, ովջեր մեռան ամբարիչտների սրից։

Հիսուսի` Եգիպտոս գնալը խորՀրդանչում է Ադամի ելքը Դրախտից, իսկ վերադարձը Նագարեթ` դարձ դեպի Դրախտ, որովՀետև Նագարեթ նչանակում է մաքրություն, իսկ Եգիպտոս` խավար ու մեդ:

## Տրրոջ Աննարելի Ծննդյան մասին

Նայելով Աստծու Որդու խոնարՀ կերպարանքին` Նրան անչուք ու տկար չպետը է կարծել, քանի որ Նա մեկ այլ ծնունդ ևս ունի` անձառելի և արչալույսից առաջ (տեն Սաղմ. ճԹ 3)։ Եվ պետք է իմանալ, որ Նա Հավիտենական Աստված է, Ով Հովվում է մեզ, և եթե կամենա, կտիրի ծովերին ու դետերին: Սա է այսօր ծնված Թադավորի պատիվը, և Նա ոչ միայն այս աչխարՀին է իչխում, այլև Հանդերձյալին: Եվ լսելով Ավետա֊ րանի խոսքը` «Գիրք ծննդյան Հիսուս Քրիստոսի՝ ԴավԹի որդու, Աբրա-Համի որդու» (Մատթ. Ա 1), *այն պետք է իմանալ ասված միայն Նրա* մարմնավոր ծննդյան մասին: ԴավԹի Որդին` Նա, Ով ուներ մչտնջենական ծնունդ, ժամանակների լրմանը մարմնով ծնվեց` մարմին առավ, ինչը մինչ այդ չուներ: Նա երկու Հայր ունի. առաջինը Հայրն է` ըստ Աստվածության, մյուսը` Դավիթը` ըստ մարմնի: Եվ այն, որ Դավթից էր, ժամանակի մեջ էր ներփակված, չոչափելի էր և ենԹակա տոՀմաբանուԹյան, իսկ այն, որ ըստ Աստվածության է, ո՛չ ժամանակի մեջ է ներփակված, ո՛չ տեղով է արդելված և ո՛չ էլ ենթակա էր տոՀմաբանության` ըստ Եսայու. «Նրա ազգատոՀմի մասին ո՞վ պիտի պատմի» (Եսայի ԾԳ8)։

Աստված Հոգի է, և Նա, Ով Հոգի է, Հոգեպես և անմարմին է ծնվում, ինչի մասին Որդին Ինջն է ասում. «Տերն ասաց Ինձ` Դու Իմ Որդին ես, և Ես այսօր ծնեցի Քեզ» (Սաղմ. Բ 2): «Այսօր» ասելով ոչ Թե ժամանակավոր ծնունդը նկատի ունի, այլ մչտնջենավոր: Այստեղ «այսօր»-ն անժամանակ է, առաջ է Հավիտյաններից` ըստ այն խոսքի, Թե` «Քեզ արչալույսից առաջ ծնեցի արդանդից» (Սաղմ. ճԹ 3): Արդ` Նա Աստծու Որդի է բնուԹյամբ:

Աստվածության Ծնունդը չպետք է մարդկային խորհրդով ապականության ծնունդ Համարել ու դրանով կործանվել: Աստված Հոգի է, և Հոգի է նաև Նրա Ծնածը: Մարմինը մարմին է ծնում ժամանակի միջնորդությամբ, իսկ Հոր Համար չկա միջնորդ ժամանակը` Որդուն ծնելու Համար: Այստեղ որդիներն անկատար են ծնվում, իսկ Աստծու Որդին կատարյալ է ծնված և ինչպես այժմ է, նույնն էր և սկղբում (տեները, ժԳ8):

Մենք անկատար ենք ծնվում և մանկական անգիտությունից աստիճանաբար ընթանում ենք դեպի կատարելություն, իսկ այս դեպքում այդպես չէ: Աստվածային Ծնողին տկար պետք չէ' Համարել, որովՀետև եթե ասենք, թե Որդին անկատար ծնվեց և ապա ժամանակի ընթացքում կատարելության Հասավ, ապա դրանով տկարության նախատինք ենք դնում Ծնողի վրա, որովՀետև ասվածից ենթադրվում է, թե այն, ինչը ժամանակի մեջ չնորՀեց, սկզբում չկարողացավ չնորՀել:

Այս Ծնունդը նման չէ մարդկային ծնունդին, այնպես, ինչպես ԱբրաՀամը ծնեց ԻսաՀակին: ՈրովՀետև ԱբրաՀամը ծնեց ոչ այն, ինչ ինջն էր կամենում, այլ ծնեց այն, ինչը ի վերուստ չնորՀվեց: Իսկ Հոր` Որդուն ծնելը անդիտությամբ չեղավ:

Եվ դարձյալ, ո՛չ այնպես ծնեց, ինչպես վարդապետներն աչակերտներ են ծնում` ըստ Պողոսի խոսքի. «Հիսուս Քրիստոսի Ավետարանով Ես ծնեցի ձեղ» (Ա Կորնթ. Դ 15): ՈրովՀետև այս դեպքում աչակերտը բնությա՛մբ որդի չէր վարդապետին, այլ աչակերտությամբ եղավ, իսկ այնտեղ Որդին աստվածությամբ է որդի:

Նաև` ո՛չ այնպես եղավ որդի, ինչպես մենք ենք մկրտությամբ որդի դառնում Աստծուն` չնորհով պատվաստվելով (տե՛ս հռոմ. ժԱ 17), ինչպես և դրված է. «Ովքեր Նրան ընդունեցին, նրանց իչխանություն տվեց լինել Աստծու որդիներ, նրանց, ովքեր Իր անվանը կհավատան։ Նրանք ո՛չ արյունից, ո՛չ մարմնից և ո՛չ էլ մարդու կամքից, այլ Աստծուց ծնվեցին» (հովի. Ա 13)։ Այս դեպքում մենք վերստին ծնվում ենք ջրից ու Հոդուց, սակայն Քրիստոս այդպես չծնվեց Հորից, որովհետև Հայրն իսկ ասաց. «Սա է Իմ Որդին» (Ղուկ. Գ 22) և չասաց. «Այժմ որդի եղավ», այլ մկրտությունից առաջ էլ Իր Որդին էր։

Հայրը Որդուն ծնեց ո՛չ այնպես, ինչպես մարդու միտքը խոսք է ծնում, որովՀետև միտքը մեր մեջ է բնակվում, իսկ խոսքը դուրս է դալիս մեր բերանից և օդի մեջ լուծվելով (ցրվելով) անՀետանում: Գիտենք, որ Քրիստոս ծնվեց որպես Խոսք, սակայն ո՛չ որպես օդում սփռված, այլ Հաստատուն ու կենդանի: Ո՛չ բերանով խոսված ու ցրված խոսք, այլ Հորից ծնված մշտնջենավորապես, առանց ձայնի զորության, որով հետև` «Սկզբից էր Բանը, և Բանն Աստծու մոտ էր, և Բանն Աստված էր» (Յովհ. Ա
1)` նստած Հոր աջ կողմում:

Եվ ոչ միայն մենք չգիտենք, Թե Հորից ծնվելն ինչպես եղավ, այլև անգամ բոլոր արարածները, որ երկրի վրա են և երկնքում, և անգամ բոլոր տեսակի հրեչտակները չեն կարող ասել, որովհետև արարածները չեն կարող պատմել իրենց Ստեղծողի մասին: Եվ Ո՞վ է, որ գիտի Աստծու բոլոր խորուԹյունները, եԹե ոչ Սուրբ Հոգին` Նա, Ով խոսեց Աստվածաչունչ մատյանով, և այն, ինչ չասաց Սուրբ Գրքում` Հորից Որդու ծննդյան մասին, մենք ինչպե՞ս կարող ենք ըննել:

## Մարդերության ժամանակի մասին

Հարց. – Ինչո՞ւ Հիսուս ավելի չուտ կամ ավելի ուչ չմարդացավ:

Պատասխան. – Ինչպես եթե բժիշկը ժամանակին չտա դեղը, ապա այն Հիվանդի Համար կլինի անօգուտ ու վնասակար, այդպես էլ եթե Բանն Աստված առաջին դարում<sup>6</sup> մարմնանար, ինչպես օրինակ` Նոյի օրերում, կամ էլ ԱբրաՀամի ու Մովսեսի, կրկնակի անօգուտ կլիներ. նախ` որովՀետև այդ ժամանակներում Նրան չէին փնտրում ու անգամ չէին ցանկանում, և երկրորդ` Նրա մասին չէին էլ իմանում ու չէին Հավատա:

Իսկ եিժե ավելի ուշ լիներ, այսինչըն` վերջին դարում, ապա կրկնակի պակասություն կլիներ. նախ` չատերը կՀուսաՀատվեին փրկությունից, և երկրորդ` Հավատացյալների մեծ բազմություններ կկորչեին, որը վայել չէր լինի ամենադետ Աստծուն: Տերը ճիչտ ժամանակին եկավ, երբ ցավը զորացավ, և բժչկի կարոտությունը զդացվեց, մարդացավ մարդասեր Իժիչկն ու բժչկեց վերջերը: Ըստ որում` Նա Ինչն Իրեն բժիչկ անվանեց ավաղակների ձեռջն ընկած և նրանց կողմից վիրավորված մարդու Համար (տեն Ղուկ. ժ 33): Ինչպես և Եսային է ասում. «ՊատեՀ ժամանակ ջեղ լսեցի և փըրկության օրն օդնեցի» (Եսայի № 8):

Նախ` Նոյին ու նրանից առաջ եղողներին տվեց բնական օրենքը, ապա բանականը տվեց ԱբրաՀամին, իսկ գրավորը` Մովսեսին: Եվ երբ

\_

հար ասելով չպետք է հասկանալ 100 տարի, այլ մի ամբողջ ժամանակաշրջան, որն սկիզբ է առնում մի որևէ նշանակալից իրադարձությամբ և ավարտվում նույնպիսի մեկ այլ իրադարձությամբ։ Օրինակ՝ այդպիսի իրադարձություններ են Յամաշխարհային ջրհեղեղը, լեզուների խառնվելը Բաբելոնում կամ Տասնաբանյայի ստանալը, որոնցով հիմնովին փոխվում է մարդկային պատմության ընթացքը։

Օրենքն ամենքին ընկճեց, և նրանք տեսան, որ չեն կարող փրկվել, եկավ Ինքը` Օրենսդիրը և փրկեց մեզ:

Դարձյալ` վեցերորդ օրն արարեց Ադամին` տիրական պատկերով, ով էլ Հանցանք գործելով` կործանվեց ապականության կորստով: Իսկ Նոր Ադամը եկավ վեցերորդ դարում` փնտրելու Իր կորուսյալ պատկերը:

Առաջին դարն Ադամինն էր, երկրորդը` Ենոջինը, երրորդը` Նոյինը, չորրորդը` ԱբրաՀամինը, Հինդերորդը` Մովսեսինը, իսկ վեցերորդ դարում ծնվեց մեր Փրկիչը` Քրիստոս, և բժչկեց մեզ: Ոմանք նաև այսպես են Թվարկում. առաջին դարն Ադամից մինչև Նոյն է, երկրորդը` Նոյից մինչև ԱբրաՀամը, երրորդը` ԱբրաՀամից մինչև Դավիթը, չորրորդը` Դավթից մինչև բաբելոնյան դերությունը, Հինդերորդը` դերությունից մինչև Քրիստոս, վեցերորդը` մինչև աչխարհի վախձանը, յոթերորդը` մեռելների դարն է, իսկ ութերորդը` Հարուցյալների:

Հարց. – Իսկ ինչո՞ւ արգանդից ծնվեց:

Պատասխան. — Ասենք, որ Կույսի արդանդում Հղացումից և ժուժկալությամբ ինն ամիս ու Հինդ օր մնալուց Հետո ծնվեց Բանն Աստված: Հինդ Հավելյալ օրերը նախաստեղծի արարմանը նախորդող օրերի թիվն է: Նախ ծնվեց արդանդից, որպեսզի լինի Որդի` ըստ ծնողի բնության: Երկրորդ` որովՀետև մարդու մարմնում չկա որևէ անարդ անդամ, և բոլոր անդամներն էլ Հավասար են: Երրորդ` Աստծու ստեղծածների մեջ չկա ոչինչ, որ դարչելի լինի բնակության Համար, մանավանդ կուսությամբ դարդարված արդանդը, որովՀետև Նա բնակվեց այն տանը, որը ստեղծել էր Իր ձեռքով: Չորրորդ` որպեսզի մեր բնությունը սրբի մեղջերից:

# Հունսկոր 6-ը որտես Քրիսsոսի օննդյան եվ Հայենության չոն

Տոների ու Հոգևոր ուրախությունների սկիզբը բոլոր Հավատացյալների Համար Ծննդյան և Աստվածայայտնության տոնն է, որը կարգեց
Հակոբոս առաջյալը` ով, ըստ մարմնի, եղբայրն էր մեր Տիրոջ ու Փրկչի`
Հիսուս Քրիստոսի, և ականատեսն էր Նրա տնօրինական գործերի: Նա,
ջաջատեղյակ լինելով ամեն ինչին, կազմեց ընթերցվածների գիրջը,
սաՀմանեց տերունական տոները և ասաց, որ Հունվարի 6-ը Քրիստոսի
ծննդյան օրն է, որը Հովսեփն էր ասել Հակոբոս Տյառնեղբորը: Եվ երեսուն
տարի անց դարձյալ Հունվարի 6-ին եղավ Տիրոջ մկրտությունը, ինչպես
վկայում է Երուսաղեմի Կյուրեղ եպիսկոպոսը: Նա Հակոբոս Տյառնեղբոր
ընթերցվածների գիրջը Համալրեց նաև այլ տոներով ու կարգերով և
Հաստատեց Հունվարի 6-ը որպես մեր Տիրոջ ու Աստծու՝ Հիսուս Քրիստոսի

ծննդյան ու մկրտության տոն, իսկ դեկտեմբերի 25-ը գրեց որպես Դավիթ մարգարեի ու Հակոբոս Տյառնեղբոր Հիչատակի օր, որն մյուս եկեղեցիները որպես Տիրոջ Ծննդյան տոն են նչում։

Նաև Կղեմես Ալեքսանդրացին է գրում, որ առաքյալներն են սաՀմանել Տիրոջ Ծննդյան տոնը Հունվարի 6-ին: Երուսաղեմի ՀովՀաննես Հայրապետը գրում է, որ Ծննդյան տոնից առաջ ժողովրդի Համար ութօրյա պաՀք է սաՀմանված, իսկ կրոնավորների Համար` քառասնօրյա:

Նախկինում ԸնդՀանրական Եկեղեցին Ծննդյան և Մկրտության տոները միասին էր տոնում, Հունվարի 6-ին, իսկ Հետո սրանք բաժանվեցին, որովՀետև Արտեմոնը, նոր ընթերցված կարդելով, Հակառակ սուրբ
Հակոբոս Տյառնեղբոր ընթերցվածների գրջի, դեկտեմբերի 25-ը գրեց
որպես Տիրոջ Ծննդյան տոն, իսկ Հունվարի 6-ը` Մկրտության: Արտեմոնը
Տիրոջ խաչվելուց 34 տարի անց աչակերտել էր ՀովՀաննեսին, սակայն յոթ
ամիս էլ Հաստատուն չէր մնացել ուղիղ Հավատի մեջ, ինչպես
ՀովՀաննեսն է ասում. «Մեր միջից ելան նրանք, բայց մեզանից չէին» (Ա
¬ուկի. Ա 19): Արտեմոնն առաջյալի մաՀվանից Հետո Հայտարարում է, թե
առաջյալները ծննդյան օրը նախանձից դրդված չՀայտնեցին իրենց,
սակայն այն իրեն Հայտնվել է: Եվ Հակառակվելով դրեց նոր ընթերցված՝
կարդելով երկու տոն` դեկտեմբերի 25-ը` որպես Ծննդյան, իսկ Հունվարի
6-ը` Մկրտության: Ապա Քաղկեդոնի ժողովում (451թ.) որոչվեց Ծննդյան
տոնը դեկտեմբերի 25-ին նչել:

Հետագայում Պողոս Սամոսատացին նորոգում է Արտեմոնի գիրը, որից Հետո որոշ երկրներում սկսում են Ծննդյան տոնը կատարել դեկտեմբերի 25-ին` պատճառաբանելով, որ ըստ եբրայեցիների օրացույցի` Թշրինի 10-ին և ըստ Հռոմեական օրացույցի` սեպտեմբերի 27-ին` Քավության օրը, եղավ Զաքարիայի պապանձումը, և ասում են, թե նույն օրը Զաքարիան մերձեցավ իր կնոջը, և նրա կինն այդ օրը Հղիացավ: Եվ այդ օրվանից մինչև մարտի 25-ը Հաշվում են վեց ամիս` 180 օր, և ասում, որ այդ օրը եղավ Գաբրիելի ավետիսը Կույսին: Ապա մարտի 25-ից, ըստ անդրանիկների Հղացման տասնամսյա օրերի թվի, Հաշվում են 276 օր` ինն ամիս և Հինդ օր` որպես սուրբ Աստվածածնի Հղիության օրեր, և դեկտեմբերի 25-ին դնում Տիրոջ ծնունդը:

Արդ` Զաքարիայի պապանձումն իսկապես Թշրինի 10-ին եղավ, քանդի Թշրինը յոԹերորդ ամիսն է, և այդ օրը ՔավուԹյան օրն էր, երբ քահանայապետը մտնում է ՍրբուԹյուն սրբոց, որը լինում է տարին մի անդամ` ըստ Պողոսի վկայուԹյան. «Իսկ երկրորդ խորանը տարին մեկ անդամ միայն քահանայապետն էր մտնում և այդ անում էր ո՛չ առանց զոհի արյան, որ մատուցում էր իր և ժողովրդի մեղջերի համար» (Եբր. Թ 7):

Եվ քանի որ Զաքարիան այդ տարվա քաՀանայապետն էր, և առջևում դեռևս ՏաղավարաՀարաց մեծ տոնը կար, ապա նա չէր կարող այդ օրը Թողնել ժողովրդին, դնալ իր լեռնակողմի տունը և մերձենալ իր կնոջը, քանդի Երուսաղեմում չէր բնակվում: Պետք է ասել, որ այդ օրերին ՔավուԹյան և ՏաղավարաՀարաց տոների կապակցուԹյամբ այնտեղ էր Հավաքվել ամբողջ Իսրայելը` նվերներով ու պատարադներով Հանդերձ, և Զաքարիան էլ պատարադիչն էր:

Եվ եթե Հասարակ ժողովրդին տոնից երեջ օր առաջ Հրամայվում է սրբվել, ինչպես նաև ամսամուտին, որչափ առավել գլխավոր տոնի Համար սրբություն կպահանջվեր քահանայապետից։ Եվ անհավատալի է, որ Զաքարիան, լինելով օրինապահ քահանա, Օրենքով պահանջվածը կատարելուց առաջ` երկու գլխավոր տոների միջակայքում, դնար իր կնոջ մոտ։ Դրանով նա, ըստ Օրենքի հրամանի, ամբողջ Իսրայելի արուների վրա ամոթ կսփռեր։ Իսկ աստվածախոս Ղուկաս ավետարանիչն այս կապակցությամբ ասում է. «Եվ երբ պաչտամունքի իր օրերը լրացան, դնաց իր տունը։ Այդ օրերից հետո նրա կինը` Եղիսաբեթը, Հղիացավ» (Պուկ. և 23-24)։

Իսկ ըստ Օրենքի` պաչտամունքի օրերը տասներկուսն են, և դա Հետևլալ կերպ է: Թչրին ամսի տասներորդ օրը Քավության օրն է, և այն նվիրյալ ու սուրբ օր են կոչում` որպես Հիչատակ նրանց քավության, ովջեր Հորթեր ձուլեցին ու պաչտեցին, նաև որպես յոթերորդ ամսի Հիչա֊ տակ և Շաբաotagների չաբա $otag^{7}$  ամբողջ Իսրայելի Համար: Այս պատճառով ամսի 9-ի երեկոյան Հրամայվում է բոլորին սրբել իրենց անձերը: Եվ այս օրը` ամսի 10-ին, եղավ Զաբարիայի մուտքը Սրբություն սրբոց ու պապանձումը, որն ըստ Հռոմեական օրացույցի` սեպտեմբերի 27-ին էր: Իսկ Թչրինի 15-ին, որը Հոկտեմբերի 2-ն է, ՏաղավարաՀարաց տոնն է՝ Հիչատակը Հրեաների` ջառասուն տարի տաղավարներում բնակվելու: Եվ քանի որ այդ տարիներին Ամպը նրանց Հովանի էր լինում, Հրեաները վերցնում էին պտուղներ և ծառի գեղեցիկ ոստեր, ինչպես նաև ձիթենու և ուռենու ճյուղեր ու յոթ օր չարունակ նչում այդ տոնը, որ տևում էր մինչև Հոկտեմբերի 9-ր, որը Թյրինի 22-ն է: Եվ Զաքարիան այդ օրն է գնում իր տունը, և այդ օրերից Հետո է, ըստ Ավետարանի, Հղիանում Եղիսաբեթեր, այսինըն` Հոկտեմբերի 10-ին` ուրբաթ:

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Յին Ուխտում հինգ շաբաթներ կային։ Առաջին շաբաթը յոթերորդ օրն է, երկրորդը՝ յոթերորդ շաբաթը, երրորդը՝ յոթերորդ ամիսը, որը թշրին է կոչվում, չորրորդը՝ յոթերորդ տարին և հինգերորդը՝ հոբելյանական հիսուներորդ տարին։ Շաբաթների շաբաթը (տե՛ս Ղևտ. ժՁ 31) յոթերորդ ամսի (թշրին) տասներորդ օրն է, երբ նշվում է Քավության տոնը, քանի որ այդ օրը շաբաթ է, յոթերորդ շաբաթն է (28-րդ շաբաթն է՝ հաշված հրեաների Ջատկից) և յոթերորդ ամիսն է։

Այսպիսով, Ձաքարիայի պապանձումը եղավ սեպտեմբերի 27-ին, իսկ Հոկտեմբերի 10-ին եղավ ԵղիսաբեԹի Հղացումը: Այստեղից Հաչվելով 6 ամիս` 180 օր` Հասնում ենք նիսանի 16-ին, որն ապրիլի 6-ն է: Եվ ապրիլի 7-ին լինում է Գաբրիելի ավետումը: Ապա, ըստ անդրանիկների օրենքի, Հաչվելով 276 օր` ինն ամիս Հինդ օր` որպես սուրբ Աստվածածնի ՀղիուԹյան օրեր, Հասնում ենք տեբեԹի 21-ին, որը Հունվարի 6-ն է:

Հունվարը տարվա առաջին ամիսն է` սկիզբը, իսկ վեցը խորՀրդավոր Թիվ է, քանզի վեցերորդ օրը ստեղծվեց Ադամը: Վեցը նաև վեցՀազարյան դարերի խորՀուրդն է Հայտնում: Հետևաբար` վեցերորդ դարի վեցերորդ օրը ծնվեց Նոր Ադամը` արարածների Արարիչը` դտնելու և նորոդելու Իր վեցօրյա արարածին` Հին Ադամին, ով մոլորվել էր վեցյակի<sup>8</sup> Հանցանքներով: Եվ այդ օրն է ծնվում Բանն Աստված, և այդ օրը ՀինգչաբԹի էր:

<sup>8</sup> Նկատի ունի վեց ուղղություններով շարժումները՝ վերև, ներքև, աջ, ձախ, ետ և առաջ, որոնցով հանցավոր եղանք։

## ՄԵՐ ՏԻՐՈՁ՝ ՀԻՍՈՒՍ ՔՐԻՍՏՈՍԻ ՄԿՐՏՈՒԹՅՈՒՆԸ

Աստվածային Անձինք պատաՀական, ակամա կամ մարդկանց կողմից չեն չարժվում, այլ Իրենց կամքով ու նախատեսությամբ, և ինչպես ամեն ինչում, այնպես էլ` մկրտության խորհրդի ժամանակ: Երբ լրացավ Հիսուսի երեսուն տարին, Նազարեթից, ուր ապրում էր, եկավ Հորդանան դետը, որպեսզի ընդունի մկրտությունը ՀովՀաննեսից: Տերը մինչև մարմնով կատարյալ Հասակին Հասնելը ո՛չ նչաններ դործեց և ո՛չ էլ վարդապետեց: Այդ օրերին Հրեաստանի ողջ չրջակայքից մարդկանց Հոծ բազմություն էր դնում ՀովՀաննեսի մոտ և մկրտվելով նրանից` խոստովանում մեղջերը:

Իսրայելում նորություն էր մկրտության քարոզությունը, քանզի մարդարեներից ոչ ոք այդպիսի մկրտություն դեռևս չէր քարոզել: Եվ այն սքանչելիքների Համար, որ տեսան Հրեաները ՀովՀաննեսի վրա և լսելով նրա ծննդյան նչանների մասին` այն, որ նա աղոթքի պտուղ է, ինչպես ԻսաՀակն (տե՛ս Ծննդ. ԺԵ 2) ու Սամվելը (տե՛ս Ա Թագ. Ա 11), և այն, որ նա իր ամբողջ ժամանակը, բաղում ձգնությամբ, անց է կացնում անապատում, դյուրությամբ Հավատացին նրա քարոզությանը:

Այդ օրերին ժողովուրդը սպասման մեջ էր, և չատերը մինչև իսկ ՀովՀաննեսին էին Համարում Աստծուց խոստացված Մեսիան և իրենց սրտում Հարց էին տալիս ու ասում` մի՞ թե սա է Քրիստոս: Իսկ ՀովՀաննեսը պատասխանում էր բոլորին ու ասում. «Ես ձեզ մկրտում եմ ջրով, ապաչխարության Համար, բայց Նա, Ով գալիս է ինձնից Հետո, ավելի Հղոր է, և ես արժանի չեմ Հանելու Նրա կոչիկները. Նա ձեզ կմկրտի Սուրբ Հոգով և Հրով» (Մատթ. Գ 11)։

Երբ Փրկիչը եկավ ՀովՀաննեսի մոտ մկրտվելու, վերջինս, իրեն անարժան Համարելով, ասաց. «Ի'նձ պետք է, որ Քեզնից մկրտվեմ, և Դու ի՞նձ մոտ ես գալիս» (Մատթ. Գ 14): Այսինքն` «Դու` սրբերի Սուրբդ, գալիս ես ինձ` տուժյալիս մոտ` մաքրություն ընդունելու»: «Ինձ մոտ ես գալիս» ասելով` նկատի ունի, որ Հիսուս պետք է մեռներ և իջներ դժոխք: Տիրոջ մարդեղությամբ Սիմեոն Ծերունին ու ՀովՀաննեսը Հոգով ճանաչեցին Նրա մեջ Աստծուն. Թեպետև Նրան մարդու կերպարանքով էին տեսնում, սակայն որպես Աստծու էին դիմում:

Եվ Հիսուս պատասխանեց ու ասաց. «Թո'ւյլ տուր Հիմա, որովՀետև այսպես վայել է, որ մենք կատարենք Աստծու ամեն արդարություն» (Մատթ. Գ 15): Այսինքն` այս ժամանակը խոնարՀության և դղջման

ժամանակն է։ Թո՛ւյլ տուր և մի՛ Հրաժարվիր տնօրինական խորՀրդի կատարումից, որի Համար Ես առաջվեցի։

«Հիմա» ասելով ցույց է տալիս, որ միչտ չէ, որ խոնարՀություն պետք է ցույց տա, այլ միայն այժմ, իսկ Հետո պիտի տեսնենք Նրա անզուգական փառքը, որովՀետև այսպես պետք է կատարվի ամբողջ արդարությունը: Ինչպես այժմ Տերը խոնարՀությամբ Հանձն է առնում Իր ծառայից մկրտվել, այնպես էլ Նրա տնօրինական բոլոր գործերը խոնարՀությամբ պետք է լինեն, որպեսզի Նրա անձը լրացնի ամբողջ արդարությունը, որը կորցրեց նախաՀայրն իր Հպարտության պատճառով:

«Եվ երբ Հիսուս մկրտվեց, իսկույն ջրից դուրս ելավ. և աՀա երկինքը բացվեց Նրան, և Նա տեսավ Աստծու Հոգին, որն իջնում էր ինչպես աղավնի և գալիս էր Իր վրա» (Մատթ. Գ 16): Այն, որ առաջին Ադամից Հետո փակվել էր, չբացվեց, մինչև Երկրորդ Ադամն Իր մկրտությամբ չվերցրեց առաջին Ադամի մեղջը։ Այնտեղ` Դրախտում, փակվեց Եդեմի դուռը, իսկ այստեղ բացվեց երկնջի Արջայության դուռը։ Եվ ոչ թե առՀասարակ բացվեց, այլ միայն Նրա Համար, և ոչ ըստ Աստվածության, որով միչտ բաց էր, այլ ըստ մեր բնության, որը նչանակում է, թե Հայրը Նրա միջնորդությամբ Հաչտվեց մարդկանց Հետ և Իր Որդու մկրտությամբ բացեց Երկինջը և Հրավիրեց ամենջին մտնել և այն ժառանդել:

Հարց. – Իսկ ի՞նչ կարիք կար, որ Հոգին տեսանելի կերպով իջներ Նրա վրա, Հոգին, որ միչտ Նրա Հետ էր, ինչպես և` Հոր Հետ:

Պատասխան. – Այս եղավ, որովհետև Հրեաները Հովհաննեսին մեծ էին կարծում` անապատում բնակվելու, քահանայապետի որդի լինելու և ամուլ արդանդից ծնվելու պատճառով, և դեռ բոլորն էլ մկրտվում էին նրանից: Իսկ Քրիստոսի մասին, որ Կույսից է ծնված, դեռևս չդիտեին, մանավանդ որ հանդերձավորված էր ինչպես բոլորը: Եվ այն, որ Հովհաննեսից մկրտվեց, դրանից Հրեաներն առավե՛լ հաստատվեցին իրենց կարծիքի մեջ: Որովհետև նրանք հետևյալ կերպ էին խորհում. «ԵԹե բոլորի նման չէ, ինչո՞ւ ամենքի նման եկավ մկրտվելու»: Եվ որպեսզի այդպես չկարծեին, Նրա մկրտությամբ բացվեց Երկինքը և Հոդին իջավ, որպեսզի նաև մենք հավատանք, որ մեր մկրտությամբ նույնպես Հոդին իջնում է մեղ վրա, ինչպես և Նրա վրա իջավ, Թեև ո՛չ այնպես տեսանելի կերպով, սակայն դրանում չպետք է տարակուսել:

Հարդ. – Իսկ ինչո՞ւ Հոգին աղավնու կերպարանքով իջավ:

Պատասխան. – Որով հետև աղավնին զգոն և Հանդարտ է, ինչպես և Հոգին, նաև հիչեցնում է հին օրինակը, երբ ամբողջ աչխարհը ծածկված էր ջրով: Այնժամ նույն այս Թռչունը բերեց ջրերի Հանդարտվելու ավետիսը` իր բերանին ունենալով կյանջի առՀավատչյան` ձիԹենու տերևը (տեն

Ծննդ. Ը 11): Ավետաբերն ուներ այս աստվածային Աղավնու նմանությունը, Ով, սակայն, փոխանակ ձիթենու տերևի, սուրբ յուղի օծությամբ մարդկային դեղին բերեց ապատություն ու որդեդրություն Հորը:

Եվ ահա երկնքից մի ձայն ասում է. «Դա՝ է Իմ սիրելի Որդին, որն ունի Իմ ամբողջ բարեհանությունը» (Մատթ. Գ 17)։ Մարդկային բնության հույսերից ու արժանավորություններից վեր էր այն ժամանակ հայտնված բարությունը, որովհետև Երրորդության խորհուրդը, որ հավիտյանս ծածկված էր ամենքից, հայտնվեց Հորդանանի վրա` վերևից Հոր ձայնով, Որդու մկրտությամբ և Սուրբ Հոդու աղավնակերպ իջմամբ։ Եվ ի՞նչ է սա, եթե ոչ նոր արարածների սկիզբ առնելը, ոչ թե երևացող արարածների, այլ մարդկանց աներևույթ Հոգիների, և ոչ թե անդոյությունից դոյության բերելով, այլ դոյացածներին և եղածներին մեղջերի ապականությունից վերստին նորոդելով։

Առաջին արարչության ժամանակ բոլոր արարածները Երրորդությամբ գոյացան: Հոր ձայնով գոյացան լույսը և այն ամենը, ինչը եղավ լույսի Հետ` ըստ այս խոսջի. «Թող լույս լինի» (Ծննդ. Ա 3), իսկ Տիրոջ Խոսջով, ինչպես նաև Հոգով, երկինքը Հաստատվեց: Եվ մի Աստվածությունն անէությունից գոյության բերեց բոլոր էություններին, մանավանդմարդուն, որ Երրորդության պատկերով ստեղծվեց:

Նույնպես և այժմ, Հոր ձայնն իմանալի Լույսի ծագմամբ` լսողների Հոգում դարձյալ պատկերեց Իր Աստվածությունը, որը եղծվել էր Հին Ադամի մեջ: Սակայն ո՛չ բոլորի մեջ պատկերեց, այլ նրանց, ովջեր, ըստ Հոր ձայնի վկայության, դավանում են Քրիստոսին: Իսկ ովջեր, լսելով Հոր ձայնը, սակայն ո՛չ ներջին ականջով, և տեսնելով Հոգուն` ո՛չ մտջի տեսողությամբ, չՀավատացին Աստծու Որդուն, Ով վկայված էր Հորից և Հոգուց, մնացին նախկին եղծված պատկերով և ապականության մեջ:

Հարց. – ԵԹե Հոր ձայնը բավական էր վկայելու, որ Քրիստոս ճչմարտապես Աստծու Որդին է, ապա ինչո՞ւ երևաց նաև Հոդին:

Պատասխան. – ԵԹե միայն ձայնը լիներ, մարդիկ կկարծեին, Թե դա ՀովՀաննեսի Համար եղավ, որովՀետև նա էր մեծը և Հայտնին նրանց մեջ: Թեև ձայնը Հատուկ Քրիստոսին էր ուղղված, սակայն անորոչ եղավ, այդ պատճառով էլ նախ Նրա վրա Հոգին իջավ` որպես Թե մատնանչելով, և ապա վերևից Հոր ձայնը եկավ, որպեսզի այլևայլ կարծիջներ չլինեն, այլ Հաստատապես իմանան, որ դա Նա է, Ում Համար վկայեց Հայրը:

Այս վայրում լռեց Հրեական մկրտությունը, և մեր մկրտության սկիզբը դրվեց: Եվ այն, ինչ Քրիստոս կատարեց Զատկին, նույնն այստեղ կատարեց Հոգով, որովհետև ստվերականն ամբողջացրեց և ճչմարտությունը հաստատեց: Այս պատճառով էլ մյուս մկրտվողների վրա չերևաց այս ամենը, այլ միայն Նրա վրա, Ով պետք է տար Հոգին: Երկնքի բացվելով և Հոգու էջքով Տերը մեզ կանչում է դեպի այն բնակությունը, որտեղից Ինքն իջավ, և մկրտությամբ ոչ թե Հրեչտակ կամ Հրեչտակապետ պետք է լինենք, այլ Աստծու սիրելի որդի:

Իր մկրտությամբ Հիսուս սրբեց մկրտությունը: Իսկ եթե Աստծու Որդին մկրտվեց, ո՞վ կարող է այսուհետև արհամարհել մկրտությունը: Նրա մկրտությունը մաջրության կարոտության պատճառով չեղավ, ջանզի Նա ամենամաջուրն է, բնությամբ սուրբ ու ամենջի սրբողը: Նա մկրտվեց ոչ այն բանի համար, որ մեղջերի թողություն դանի, ջանի որ անմեղ էր, այլ որպեսզի մեզ տա ապաչխարության չնորհը:

Մկրտվեց, որովՀետև Հանձն առավ բոլոր տնօրինությունները.
որպեսզի լվանա մեր մեղջերը, սրբի մկրտչին, սրբի և զորացնի ջրերը` մեզ
վերստին ծնելու Համար: Ապա` կատարի և լրացնի Օրենջը` լինելով մեզ
Համար մկրտության գալու օրինակ, այնտեղ Հայտնի Երրորդության խոր-Հուրդը և մեր օգուտը մեզ ցույց տա, որովՀետև մկրտությունն ազատում
է մեղջերից:

Մկրտվեց, որով հետև ըստ Հոբի խոսքի` վիչապը ջրում էր (տեն հոբ Խ 18), և պետք էր խորտակել վիչապի գլուխը։ Տերը եկավ, մտավ ջուրը և կապեց վիչապին, որպեսգի մենք իչխանուժյուն ստանանք ոտնակոխ անելու օձերի, կարիճների և ժշնամու զորուժյունները (տեն Ղուկ. ժ 19)։ Եվ այդ գազանը փոքր չէր, այլ մեծ ու ահավոր, և նրա առջևից կորուստն էր գնում (տեն հոբ ԽԱ 13)։ Տերը, վերացնելով բոլոր պատուհասները, խափանեց ու սանձեց մահը, որից հետո առջևից կյանքը գնաց, որպեսզի ամենքս էլ ապրենք` ըստ հետևյալ խոսքի. «Ո՞ւր է, մա՛հ, քո հաղժութեյունը» (Ա Կորնթ. ժե 15)։ Մկրտուժյամբ վերացվեց մահվան խայժոցը։

Հարդ. – Ինչո՞ւ Տերը երեսուն տարեկանում եկավ մկրտվելու:

Պատասխան. — ՈրովՀետև առաջին Ադամը երեսնամյա ստեղծվեց և ընդունեց Հոգու փչումը, սակայն այն չպահեց և նույն Հասակում մեղջ դործեց: Այդ պատճառով Երկրորդ Ադամը` մեր Տերը, Ադամի բնությամբ, նույն Հասակում, Հորդանանում լվաց առաջին Ադամի մեղջը և առնելով Հոգու յոթ չնորհները` տվեց նրանց, ովջեր վերստին ծնվեցին Մկրտության ավազանից, որպեսզի ստանան արարչության նույն պատկերը:

Երկրորդ` երեսունը վեց անդամ Հինդն է կամ` Հինդ անդամ վեցը: Տերը մարդկային բնության Հինդ դդայարանները և վեց չարժումները մաջրեց մկրտությամբ` մեր ընթացջն ուղղելով դեպի աստվածայինը:

Երրորդ` վարդապետության սկիզբը մկրտությունից Հետո էր լինելու, երբ ստանալու էր Հոգին, թեպետև Հոգին միչտ Նրա Հետ էր: Երեսունը մարդու կատարյալ Հասակն է, և սա է վարդապետության ժամանակը, որպեսզի, Հասակի պակաս լինելու պատճառով, չարՀամարՀվի վարդա֊ պետությունը:

Ձորրորդ` երեսնամյա մկրտվեց, որովՀետև ոչինչ չէր կարող Նրան չտապեցնել, քանզի Ինքն էր տնօրինում Իր ծնունդը, մկրտությունը և չարչարանքները: Իսկ մարդկանց Համար մաՀն ամեն ժամ պատրաստ սպասում է, քանի որ չդիտեն իրենց մաՀվան օրը:

Հինդերորդ` երեսնամյա մկրտվելով` մեղ կամեցավ ցույց տալ, Թե ինչպես երեսնամյան կատարյալ է Հասակով, այնպես էլ մկրտությամբ վերստին ծնվելով` մարդը կատարյալ է դառնում իմանալի Հասակով: Քրիստոս կամեցավ երկու Հասակն էլ` ըստ մարմնի և ըստ Հոդու, ամբողջությամբ ընդունել:

Այս մեծ խորՀուրդների պատճառով Քրիստոս երեսնամյա մկրտվեց, որով մեզ տվեց ջուրը սրբարար և Հոգին կենդանարար: Սրանով մարդուն երկու տեսակ մաջրություն տվեց` ջրով և Հոգով: Որպեսզի Սուրբ Հոգին մաջրի ու նորոգի մարդկային Հոգին, որն Աստծու պատկերն է, իսկ ջուրը Հոգու չնորՀներով մաջրի մարմինը մեղջերից և աղատի ապականությունից:

Եվ ինչպես ամեն անգամ Տերը նախ օրինակն է տալիս` դրանով վարժելով ու կրթելով մարդկանց միտքը, և ապա` Ճչմարտությունը` ներգործական կատարմամբ, նույնպես և մկրտության խորհրդի դեպքում եղավ: Այսպես` Իսրայելի որդիները, անցնելով Հորդանանի ջրերով, մաքրվեցին եգիպտական ախտերից և արժանի եղան ժառանդելու Ավետացաց երկիրը: Սրանում նաև Եղիան մաքրվեց ու բարձրացավ երկինք, ապա մաքրվեց Նեեման ասորին` յոթ անգամ լվացվելով (տե՛ս Դ Թագ. Ե 14): Նույն ջրում նաև Քրիստոս մկրտվելով մեղ տվեց Հոգու չնորՀները, որով մաքրվում ենք եդիպտական և խավարային բոլոր ախտերից, և սրանից թևեր առնելով` բարձրանում երկնային խորան:

Հարց. – Իսկ ի՞նչ է նչանակում վիչապի գլուխը ջարդելը Հորդանանում:

Պատասխան. – Նա, ով խաբեց Ադամին, օձ էր, որն այժմ վիչապ էր դարձել: Գլուխը Հորդանանում ջախջախեց, իսկ պոչը` դերեզմանում ու դժոխքում: Քրիստոս Իր մկրտությամբ սրբեց նյութը և ջուրն արեց կյանքի ու սրբության նյութ: Եվ այժմ մենք մկրտվում ենք ջրով` ջախ-ջախելով վիչապի դլուխը, այսինքն` սկզբնական մեղքը, և առաքի-նություններով կոխկռտում ենք խայթոցը, որը ներդործական մեղքն է` Հոդու մաՀն ու դժոխքը:

Տերն Իր մկրտությամբ ցույց տվեց նաև Իր խոնարՀությունը` Ինջը դալով Իր ծառայի մոտ: Երկնջի բացումով ցույց տվեց, որ մկրտվողի Համար բաց է Երկնքի արքայության դուռը, իսկ Սուրբ Հոդու էջքով ցույց տվեց, որ մկրտվելով` Աստծու տաճար ենք լինում: Հոր ձայնի Հնչումը ցույց է տալիս, որ չնորՀով Աստծու որդի ենք լինում:

Արդ` երբ մենջ` մեղջերով բեռնավորվածներս, ջուրն ենջ իջնում, չնորՀաց Խոսջը կնջում է մեր Հոգին և Թույլ չի տալիս աՀեղ գաղանին մեղ կլանել, և մենջ` մեղջերով մեռած, ջուրն իջնելով, այնտեղից ելնում ենջ` կենդանացած արդարուԹյամբ: ՈրովՀետև եԹե մաՀվամբ տնկակից եղանջ Փրկչին, Նրա ՀարուԹյանը նույնպես արժանի կլինենջ:

Վարդապետներն ասում են, որ մկրտության ութ եղանակ կա: ջրՀեղեղով մկրտությունը, Հատելով վերացրեց մեղջն Առաջինը` աչխարՀից: Երկրորդ մկրտությունը ծովով ու ամպով եղավ, որտեղ ամպր Հոգու օրինակն է, իսկ ծովը` ջրի (տեն ելք ժԳ 21, ժԴ 22)։ Երրորդ եղանակ` Հրեաները լվանում էին իրենց Հանդերձները և մարմինը, որից Հետո մաջուր էին Համարվում (տե՛ս Ղևտ. ԺԴ 9): Չորրորդը ՀովՀաննեսի մկրտու-Թյունն էր, որն ապաչխարության Համար էր, որպեսգի կարողանան րնդունել Հոգով մկրտությունը։ Հինգերորդը Տիրոջ մկրտությունն է։ Եվ մենք էլ մկրտվում ենք Տիրոջ կատարյալ մկրտությամբ` ջրով ու Հոգով: Նաև Տերն ասում է Հրով մկրտվելու մասին, որն իրականացավ Սուրբ Հոգու չնորՀներով, որոնջ որպես Հրեղեն լեզուներ սփռվեցին առաջ֊ յայների վրա: Վեցերորդ եղանակն ապաչխարուԹյան արտասուջով ու Հույժ տաժանակրությամբ է լինում։ Յոթերորդը արյամբ մկրտությունն է, որը վկաների մկրտությունն է, որով և Ինքը Քրիստոս մեզ Համար մկրտվեց. սա Հույժ գովելի ու երանելի մկրտություն է: Ութերորդ մկրտու֊ Թյունն աչխարՀի վախճանի ժամանակ է լինելու և ոչ Թե փրկուԹյան Համար, այլ տանջանքներով ամբողջ չարությունը ջնջելու, որն անչեջ Հուրն է: Եվ այս իմանալի Հուրը, որը Քրիստոսի Գալստյան ժամանակ է լինելու, ներում ու մաջրություն է դառնալու նրանց Համար, ովջեր ոսկի են, արծաթ և պատվական քարեր. և դրանից նրանք առավել ևս պիտի պայծառանան: Իսկ ովջեր փայտ են, ծղոտ ու եղեգ, պիտի այրվեն անչեջ Հրով:

Քրիստոսի և ՀովՀաննեսի մկրտությունները նմանվում են նրանով, որ նույն նյութով, այսինքն` ջրով, և ընկղմումով են կատարվում: Իսկ զանազանվում են նրանով, որ ՀովՀաննեսի մկրտությունը տրվում է Նրա անունով, Ով գալու էր, իսկ Քրիստոսինը` Երրորդության անունով:

Երկրորդ` զանազանվում են ներգործությամբ, որովՀետև Քրիստոսի մկրտությունն արդարացնում և բացում է արջայության դուռը, իսկ ՀովՀաննեսինը` ոչ: Երրորդ` զանազանվում են վախճանով, որովՀետև ՀովՀաննեսի մկրտությունը կարգված էր Քրիստոսի Համար, նաև որպեսզի դրանով սովորեցնի ժողովրդին, թե որն է կատարյալ մկրտությունը:

Հարց. – Ինչո՞ւ ջրի և ո՛չ այլ արարածների միջոցով եղան մկրտու-Թյունն ու չնորՀների պարգևումը:

Պատասխան. — Որով հետև, ըստ Սուրբ Գրքի, ջուրը մեծ է մյուս տարրերից։ Երկինքը` Հրեշտակների բնակավայրը, ջրով է միացած երկրին` մարդկանց բնակավայրին։ Սա մյուս վեցօրյա արարվածներից առաջինն է` ըստ հետևյալ խոսքի. «Ի սկզբանե Աստված ստեղծեց երկինքն ու երկիրը... Եվ Աստծու Հոգին շրջում էր ջրերի վրա» (Ծննդ. Ա 1-2)։ Աշխարհի սկիզբը ջրով եղավ, իսկ Ավետարանի սկիզբը` Հորդանանում։ Նաև փարավոնի դերությունից Իսրայելի ազատությունը Մովսեսի միջոցով ծովում եղավ։ Եվ մեղավորների ազատումն աշխարհից եղավ Ավազանի միջոցով, կենդանի Խոսքով։ Եղիան Հորդանանն անցավ, ապա նոր երկինք բարձրացավ։ Իսկ ԱՀարոնը նախ լվացվեց և ապա եղավ քահանայապետ։ Տիրոջ մկրտությունը վախճանն է Հին օրենքի և սկիգբր Նոր Կտակարանի։

#### **Qronzuge**

Ջրօրինեքի արարողության ժամանակ ասվում են սուրբ Բարսեղ Կեսարացու աղոթքը, Յովհաննես Պլուզ վարդապետի «Յամենայն ժամ» քարոզը և «Ով զարմանալի» ու «Այսօր ձայնն» տաղերը։

Սուրբ Ծննդյան պատարադից անմիջապես Հետո կատարվում է ՋրօրՀնեքի արարողությունը, որը Քրիստոսի մկրտության խորՀուրդն ունի: Ժողովուրդը քաՀանայի գլխավորությամբ և սարկավադի քարոզությամբ աղաչում է մարդասեր Տիրոջը, որպեսզի Նա Միածնի չնորՀներով այս ջրին տա Հորդանանի օրՀնությունը, Սուրբ Հոդին իջնի այս ջրի վրա և սրանում մկրտվողները լինեն ճչմարտության և լույսի որդիներ:

Ապա քաՀանան ժողովրդի խնդրվածքները ներկայացնում է Տիրոջն ու աղաչում, որ Նա օրՀնի ու սրբի ջուրը` այն օգտակար դարձնելով տների չինության, Հիվանդների բժչկության, մարդկանց մաքրության, Հոգիների ու մարմինների փրկության և ամենայն այլ կարիքների Համար: Սա դարձնի նաև օրՀնության աղբյուր ու անապականության պարդև, և սրանով լինի մեղքերին թողություն, Հիվանդներին` բժչկություն, ախտաժետներին` առողջություն, ու դևերին` խորտակում: Ապա խնդրում է Տիրոջից, որ այդ ջրով Հալածվեն բոլոր վնասները, չար բծերը, ախտերը, սատանայի բոլոր բռնությունները, և ջրի մեջ դնի Սուրբ Հոդու

բժչկության և չար գորությունների դեմ Հաղթության չնորՀները, որով արժանանանը Տիրոջ օգնությանը, օրՀնությանը և սրբությանը:

ԱյնուՀետև քաՀանան խաչն իջեցնում է ջուրը, որը խորՀրդանչում է Տիրոջ մկրտությունը խաչով` ըստ այն խոսքի. «Եվ մի մկրտություն ունեմ մկրտվելու և ինչպե՛ս եմ չտապում, որ կատարվի» (Ղուկ. ԺԲ 50)։ Որից Հետո պատարագիչը խաչը Հանում է ջրից և ջուրն օրՀնում սուրբ խաչի նչանով ու մեռոնով, քանդի Տերը ջրի վրա օծվեց Հոգով` ըստ խոսքի. «Դրա Համար Աստված, քո՝ Աստվածն օծեց քեզ ուրախության յուղով ավելի, քան քո ընկերներին» (Սաղմ. ԽԴ 8)։ Ապա քաՀանան ջուրը օրՀնում է սուրբ Ավետարանով, քանդի գրված է. «Տիրոջ ձայնը ջրերի վրա է» (Սաղմ. ԻԸ 3), այսինքն` Հոր ձայնը։ Այս օրՀնություններին ավելացնում են նաև օրվա չնորՀները` Հոր, Որդու և Սուրբ Հոգու անուններով։

Ապա ջուրը բաժանվում է ժողովրդին, և նրանք օրՀնված ջուրը տանում են տուն:

## ՏՈՆԱԿԱՆ ՕՐԵՐԻ ԽՈՐՀՈԻՐԴԸ ԵՎ ՊԱՏՃԱՌՆԵՐԸ

### Ճրնգույույծ

Յունվարի 5-ի Աստվածայայտնության ճրագալույցի գիշերային ժամին քահանաները զգեստավորված գալիս են ատյան, ուր խնկարկելով և «Ուրախացի'ր, սրբուհի» շարականի երգեցողությամբ սկսում են օրինաբանել Աստվածամայր Կույսին` մեզ հայտնելով Քրիստոսի գալուստը։ Նույն խորհրդով ընթերցվում է նաև Յիսուսի ծնունդն ավետող դրվագը Ղուկասի ավետարանից (Ղուկ. Ա 26-38):

Իններորդ ժամին բոլորը ժողովվում են եկեղեցում (որի բեմը նախապես վարագույրով ծածկված է) և սկսում Աստվածայայտնության ճրագալույցի արարողությունը։ Այս ժամին ընթերցվում են հատվածներ Ղուկասի (Բ 8-20) և Մատթեոսի ավետարաններից (Ա 18-25), որոնցով տրվում է Տիրոջ ծննդյան ավետիսը։ Ապա պատարագիչը ելնում է խորան և զգեստավորվում։ Այս ընթացքում ատյանում ընթերցվում են Տիրոջ գալուստը վկայող մարգարեությունները, և երբ հասնում են Դանիելի գրքին, հոգևորականներից մեկը բարձրանում է բեմ և այնտեղից ընթերցում այն, որի ավարտին բացվում է վարագույրը և մատուցվում սուրբ պատարագ։ ճրագալույցի պատարագի երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ ծնար և յայտնեցար վասն մեր, ողորմեա՝ մեզ»։

Ճրագալույցի խորՀուրդը Հույժ գեղեցիկ է: Այն նախատոնակն է ու կարապետը Հետագա ութ օրերի պաչտամունջների, որով և լինում է ինը տոնական օր: ՈրովՀետև սա նչանակն է այն Հավիտենականության, որը կար մինչև աչխարՀի լինելը:

Աղամի` Դրախտից դուրս ելնելուց չուրջ Հինդ Հազար տարի անց Աստված երևաց մարմնավորված, այդ պատճառով այսօր նախատոնակ է, որը Եկեղեցին սկսում է դիչերը` Կույս Մարիամի ավետյաց երդով: Եվ դիչերն ենք սկսում, որն օրինակն է Տիրոջ վերջին դալստյան, որով հետև ասված է, որ այն դիչերն է լինելու: Նաև ըստ մարդարեու թյան` լույս ծադեց կռապաչտության և անդիտության խավարում, որի պատճառով էլ այսու հետև խավարը տեղի է տալիս և բազմանում է լույսը` ըստ Եսայի մարդարեի խոսքի. «Թադավորները դալու են դեպի Քո լույսը, Հեթանում «Արդարության Արեպակը պիտի ծագի» (Մաղաք. Դ 2): Զաքարիան Արևա-ծադ է անվանում Նրան, իսկ Դավիթն ասում է. «Լո՛ւյս տուր, Տե՛ր, իմ աչքերին» (Սաղմ. ԺԲ 4): Եվ աստղի լույսով մոդերն առաջնորդվեցին` դալով դեպի ծադած Լույսը` ըստ այն խոսքի, թե. «Խավարի մեջ նստած ժողովուրդը մեծ լույս տեսավ. և լույս ծադեց նրանց վրա, որ նստում էին մա Հվան երկրի և ստվերների մեջ» (Մատթ. Դ 16):

Այս իմանալի և անճառելի Լույսի ծագման Համար այսօր մենք վառում ենք լապտերներն ու կանԹեղները և անվանում այս օրը մեր Տիրոջ` Հիսուս Քրիստոսի ծննդյան և Աստվածայայտնության ճրագալույց, որը խորհրդանչում է լույսի աղոտ ծագումը: Ըստ Հովհաննես ավետարանչի՝ Հովհաննես Մկրտիչը ճրագ է կոչվում, իսկ աղոտ ծագումը մարգարեներն են, ովջեր եղան մինչև Հովհաննեսը, որոնցով աղոտ կերպով ծագում էին Տիրոջ գալստյան հանդամանջները, որովհետև Տերը ոչինչ չի անում առանց Իր ծառաներին հայտնելու: Եվ այս օրը կարապետն ու նախատոնակն է հաջորդ՝ գալիջ օրվա, երբ ծագելու է մեծ Լույսը, ինչպես որ թագավորի գալուստից առաջ նրա սիրելիները խնդությամբ պատրաստություն են տեսնում և ջահերով ընդառաջ ելնում:

Հարց. – Ինչո՞ւ է Եկեղեցին ինն օր անընդՀատ նչում այս տոնը:

Պատասխան. – Յոթ օրերը խորՀրդանչում են արարչության յոթ օրերը և այս կյանքը, ութերորդը Հանդերձյալ կյանքն է, երբ մարդիկ, անքակա միությամբ խառնվելով Հրեչտակների դասերին, նչելու են այս գերաչխարՀիկ տոնը, իսկ իններորդն առանձին օր է, որը ցույց է տալիս Սուրբ Երրորդության Անձերի միմյանցից փառավորվելը նախքան ամեն ինչի գոյանալը:

Դարձյալ` ինը Թիվը Հրեշտակների դասերի Թիվն է, որովՀետև նրանջ էլ են մեզ Հետ նչում այս տոնը, և մենջ էլ նրանց Հետ միասին Աստծուն ենջ ծառայում: Դարձյալ` խորհրդանչում է Աստծու Բանի իննամսյա բնակուԹյունը Կույսի որովայնում:

## Պนรถนท นทนฐาน งางน รทนนงนรนาทเพานน

Աստվածայայտնության գիշերը կատարվում է հսկում, Սրբությունը դնում են սուրբ Սեղանին։ Առավոտյան ժամերգությանը եպիսկոպոսը, քահանաները և բոլոր սպասավորները, զգեստավորված, ջահերով ու մոմերով, գալիս են ատյան և երգում «Խորհուրդ մեծ» օրինությունը։ Այս ութ օրերի երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ ծնար և յայտնեցար վասն մեր, ողորմեա՝ մեզ»։

Ծննդյան և Հայտնության տոնի առաջին օրը պատկերն է արարչության առաջին օրվա: Այդ օրն Աստված յոթ արարած ստեղծեց, որոնցից երեքը լույս են, իսկ չորսը` տարր: Եվ երեք լույսերը սրանք են. առաջին` լուսեղեն երկինքը, երկրորդ` Հրեչտակների դասերը, և երրորդ` արեդակի և աստղերի լույսը: Իսկ չորս տարրերն են` Հողը, ջուրը, օդը և կրակը: Բացի սրանցից ստեղծեց նաև ժամանակը, որով ստացվում է ութ արարած:

Իսկ նոր արարչությունը, որ արեց այսօր, ավելի մեծ է, քան առաջինը, որովՀետև Աստված Ինքը եկավ ու մարդ եղավ, մեր բնությամբ ու անապական մարմնով ծնվեց Կույսից` անարատ, անխափան ու անապական պաՀելով ծնողի կուսությունը: Աստված երկրորդ արարչությամբ մարդուն Հասցրեց աստվածային այն փառքին, որը նախապես որոչել էր: Առաջին օրը, փոխանակ եղական լույսի, անեղական Լույսն աշխարհ եկավ, և այսօր Հորդանանում Ամենասուրբ Երրորդության Հայտնությամբ բոլոր ջրերը սրբվեցին և Հղորացան` ծնելու Համար ոչ թե անբան ու անմիտ անասուններ` ձկներ ու թռչուններ, ինչպես առաջին արարչության ժամանակ, այլ Սուրբ Հոդու դալով մի ամբողջ մարդկային ցեղ ծնվեց Հրեչտակների նմանությամբ, և Ադամի որդիները եղան Աստծու որդիներ:

Երկրորդ արարչությունը առաջինի Համեմատ ավելի մեծ է, քանզի նա օրինակն էր, իսկ սա` ճչմարտությունը: ՈրովՀետև ինչպես գորացրեց Կույսին` նրանից ծնվելու Համար, այդպես էլ զորացրեց ջրի բնությունը` նրանում մկրտվելու Համար, և ջրերը կարողացան մեզ վերստին ծնել Հոգուց` Աստծուն որդեգրելով:

Տերը, մեզ Համար Կույսից ծնվելով, օրինադրեց ծնվել կույս Ավազանից և Իր եղբայրները լինել: Եվ ինչպես առաջին օրն արարեց լույսը և փարատեց խավարը, այդպես այսօր երկիրն օրՀնեց և զգեստավորեց իմանալի Լույսով: Եվ ինչպես այն օրը Հոգին չրջում էր ջրերի վրա, այդպես էլ այսօր Նա չրջում է Հորդանանի վրա` աղավնու տեսջով: Այնժամ չորս տարրերն արարվեցին, իսկ այժմ այդ տարրերը Տիրոջով սրբվեցին, որովՀետև Աստված օրՀնեց Հորդանանի ջուրն Իր Որդով և ցողելով բոլոր արարածների վրա` վերացրեց նախկին անեծջը: Եվ ուրիչ ի՜նչ զարմանալի բան կա, ջան այս, որ Լույսը լուսավորվում է Հորդանանում, և Հուրը` մկրտվում ջրում:

## Պաշնար երկրորդ օրվա Տուսկկաչարության

Այսօր` Յիսուս Քրիստոսի ծննդյան ու հայտնության տոնախմբության երկրորդ օրը, հիշատակն է սուրբ Ստեփաննոսի և բոլոր ննջեցյալների։

Արարչության երկրորդ օրը, Արարչի խոսքով, Հաստատություն եղավ ջրերի միջև և վերին ջրերը բաժանվեցին ներքին ջրերից (տեն Ծննդ. Ա 6)։ Սա օրինակն է այն բանի, որ Ադամի Հանցանքի պատճառով երկինքը փակվեց, և Աստծու փառքի տեսությունը ծածկվեց Ադամի սերնդի Համար։ Եվ աՀա` ողորմության սկիզբը չնորՀվեց Ստեփաննոսին, ով իր վախճանի ժամին տեսավ երկինքը բացված, և Հիսուսին` Աստծու աջ կողմում։ Այն, ինչը ծածկվեց Ադամից, Տիրոջ նաՀատակությամբ աստվածային փառքով երևաց Ստեփաննոսին (տեն Գործք է 55)։

Քրիստոսի մկրտությամբ բացվեց առաջին երկինքը, որը տեսավ ՀովՀաննեսը, իսկ խաչելությամբ և Հարությամբ` երկրորդը, որը տեսավ Ստեփաննոսը:

## Պաշնար երրորդ օրվա Տոնակաջարության

Արարչության երրորդ օրն Աստված Ջրերը մեկտեղ Հավաքեց, և երևաց ցամաքը: Այդ օրը Տերն Իր խոսքով երկիրը դարդարեց բույսերով, տնկիներով, դեղեցիկ բուրաստաններով ու դանադան ծաղկադարդ դույներով: Իսկ այսօր՝ նույն երրորդ օրը, նոր արարչադործության՝ մեր Աստծու՝ Հիսուս Քրիստոսի ծննդյան ու Հայտնության տոնախմբությունն է և Հիչատակը ԲեթղեՀեմի մանկանց, ովքեր Քրիստոսի փոխարեն սպանվեցին Հերովդեսի կողմից, և նրանց արյան Հեղմամբ՝ ԲեթղեՀեմի երկիրն առավել պայծառացավ ու դարդարվեց:

Մատխեոս ավետարանիչը գրում է. «Ձայն գուժեց Ռամայում. ողբ, լաց ու սաստիկ կոծ» (Մատթ. Բ 17): Ռաման քաղաք է Հորդանանի և Երուսաղեմի միջակայքում: Երբ Նաբուքոդոնոսորը, արչավելով Երուսաղեմի վրա, Ռամայում կոտորեց բոլոր արուներին, ժողովրդի լացի ու ողբի ձայնը մինչև Երուսաղեմ Հասավ:

Եվ ևս մեկ անդամ լաց ու կոծ եղավ, երբ Բենիամինի որդիների կողմից ղևտացու Հարձին լլկելու և սպանելու Համար Բենիամինի ցեղի մեջ կոտորած եղավ (տես Դատ. ժն): Սրանք օրինակն են Հերովդեսի կողմից Բենիզեհեմի մանուկների կոտորածի: Սրա խորՀուրդն այն է, որ Ռաքելը՝ Բենիամինի մայրը, լալիս էր իր որդիների վրա, քանի որ Քրիստոսի Համար չմեռան, այլ իրենց չարության պատձառով: Այնտեղ Ռաքելը Բենիամինին ծննդաբերելիս մեռավ (տե՛ս Ծննդ. Լե 16-19), իսկ այստեղ Քրիստոսի ծննդյամբ մանուկները սպանվեցին:

Ոմանք ասում են, Թե ԲեԹղեՀեմի մանուկները յոԹանասուներկու Հոգի էին, իսկ ուրիչներն էլ, Թե` ուԹսունչորսը, և դրա Համար Տերը նախ ընտրեց տասներկու աչակերտներ և ապա` յոԹանասուներկու, որով ստացվեց ուԹսունչորս:

Հարց. *– Իսկ ինչո՞ւ է ասում*՝ «Երկու տարեկան ու դրանից ցածր»*:* 

Պատասխան. — Ըստ որոչ աղբյուրների` Տիրոջ ծնունդից Հետո, Օգոստինոս կայսեր Հրամանով, Հերովդեսը կանչվում է Հռոմ և այնտեղ Հյուրընկալվում երկու տարի: ԱյնուՀետև Երուսաղեմ վերադառնալիս Հիչում է մոդերի խոսջերը և Հրամայում կոտորել այդ տարիջի մանուկներին, որի պատճառով էլ լացում է Ռաջելը` Հակոբ նահապետի կինը:

«Եվ չէր ուզում մխիթարվել», որով հաև Բեթրե Հեմի երկիրը Բենիամինի Համար էր որոչված, սակայն նրա ցեղն այնտեղից վերացավ իր չար գործերի պատճառով, և Բենիամինի որդիները իրենց չարության պատճառով կոտորվեցին և ոչ թե Քրիստոսի Համար (տես Դատ. ժԹ 25-29)։ Դրա Համար էլ լալիս էր Ռաջելը և չէր ուղում մխիթարվել, որով Հետև մանուկները, որ կոտորվեցին Քրիստոսի Համար, Հուդայի ցեղից էին և ոչ Թե Բենիամինի, և իր որդիները չէին:

# Պนรถนก อกทากทา อาจน รถนนจนรนทาเพาน

Արարչության չորրորդ օրն աննյութ լույսը միավորվեց արեդակի նյութի Հետ, և լույսը նյութով Հանդերձ մեկ եղավ, և միավորությունից Հետո անՀնար էր բաժանել լույսը նյութից: Այսպես էլ Բանն Աստված՝ անեղական Լույսը, Հավիտյան անբաժանելիորեն միացավ նյութական մարմնին, ամենամաջուր Կույս Մարիամի արդանդում, և Բանն Աստված եղավ ճշմարիտ մարդ: Եվ մեզ Համար ծադեց Արդարության Արեդակը բարձունջից՝ լուսավորելու մեր խավարը՝ մնալով Հավիտյան անբաժանելի:

Ձորրորդ օրն Աստված արարեց արեդակը, լուսինը, աստղերը և դրանցով զարդարեց երկնակամարը, որից իմանում ենք, որ մեզ անՀրաժեչտ է զարդարվել առաջինությամբ, որպեսզի կարող լինենք զդեստավորվելու երկնայինով:

Այս օրն օձը սատանայի ազդմամբ խոսեց առաջին կույսի` Եվայի Հետ, ով օձի խոսքերը որպես չարության խմոր ընդունելով` Եվան ցավով Հղիացավ և ծնեց անօրենություն, որից մեր ամբողջ բնությունն ապականվեց։ Դրա Համար էլ անՀրաժեշտ էր, որ երկրորդ Կույսը դերադույն լինի, Հաղթի առաջին չարությանը և կամենա, որ Բանն Աստված մարմին առնի իրենից։ ՈրովՀետև երկրորդ Կույսի միջոցով մեր բնությունը Հասնում է նախկին փառջին։ Ուստի այս չորրորդ օրը Գաբրիելն առաջվեց Կույս Մարիամի մոտ` տալու նրան ավետիս` ծնելու Աստծու Որդուն։

## Պนรถินท Հทนจะทุทหา งางน รทนนุนธนุทุทหางนุน

Արարչագործության Հինդերրորդ օրն Աստված Հրամայեց ջրերին դուրս բերել կենդանի չունչ ունեցող դեռուններ և երկրի վրա ու երկնքի տարածության մեջ թռչող թռչուններ: Եվ Հինդերորդ դարում Աստված Հրամայեց Մովսեսին ավազան պատրաստել և քաՀանաների մարմնի մաքրության Համար` լվացարան, սակայն դրանից առաջ ժողովրդին ծովով անդկացրեց` որպես օրինակ մկրտության:

Իսկ գալով Նոր Կտակարանի պարգևներին` Սուրբ Հոգու չնորՀներով ու Քրիստոսի մկրտությամբ մարդկանց Համար Նոր օրենքներ պայծառացվեցին, որպեսզի մարդիկ Հարությունից Հետո աստվածաստեղծ Թևերով Թռչելով` Տիրոջն ընդառաջ ելնեն: Այլև պետք է իմանալ, որ աղավնիների ու տատրակների Հետ սողուններ ևս եղան (տե՛ս Ծննդ. Ա 20), ինչպես սուրբ առաջյայների երամում` Հուդան:

Ավազանի խորՀուրդը ՀինգչաբԹի օրը կատարվեց ՁիԹենյաց լեռան վրա` աչակերտների ոտջերի լվացմամբ, և նրանից դուրս եկան ոչ Թե անբան Թռչուններ, ինչպես արարչուԹյան Հինգերորդ օրը, այլ բանական էակներ` Սուրբ Հոգով Հրեչտակացած ու ԹեԹևացած:

Առաջին կույսի պատճառով մեր բնությունը ոտնակոխ եղավ թշնամիներից, մենք մեր Հինգ զգայարաններով մեռանք մեղջերի մեջ, և սատանայի չարությունը բարձրացավ մարդկանց որդիների վրա: Այդ պատճառով մեր Տերը, Հակառակը Հակառակով մերժելով, սուրբ Կույսի միջոցով զորացրեց մեր բնությունը` կոխկռտելու մեղ կոխկռտողներին, ինչպես և ասաց. «ԱՀա ձեղ իշխանություն տվեցի` կոխելու օձերի, կարիճների և թշնամու ամբողջ զորության վրա» (Ղուկ. ժ 19):

Հինդերորդ օրը Քրիստոս մեր զգայարանները նորողեց Իր մկրտու-Թյան չնորՀով, որովՀետև երբ Աստված ջրի մեջ իջավ` ջրերը զորացան և ծնեցին ոչ միայն Թռչուններ, այլև վերստին ծննդյամբ` մտավոր ու բանական մարդու բնուԹյուն, որպեսզի նորաբույս Թևերով ու Սուրբ Հոդու չնորՀներով բարձրանանջ և խառնվենջ Հրեչտակների դնդերին:

Եվ ինչպես օդը չի արդելում Թռչուններին Թռչել, այլ ընդՀակառակը` օժանդակում է նրանց, այդպես էլ օդային չար դևերը չեն կարող արդելել Հավատացյալներին ելնել և մտնել երկինը` Քրիստոսի մոտ:

### ก็แรกเท งารถากา ดางเ รทนแงแรนทหายแน

Արարչության վեցերորդ օրն Աստված ասաց, և գոյացան ցամաքային բոլոր կենդանիները և ապա` մարդը: Աստված մարդուն խոսքով չարարեց, ինչպես այլ արարածներին, որոնց ասաց, և եղան, Հրամայեց, և Հաստատվեցին, ինչպես երկինքն ու երկիրը և այն ամենը, ինչ կա նրանց մեջ, այլ երկրից Հող վերցնելով` Իր ձեռքով ստեղծեց մարդուն, դրեց Դրախտում և մարդուն կարդեց ամբողջ աչխարՀի վրա Թագավոր, իսկ Դրախտը` որպես Թագավորական պայատ:

Տոնախմբության վեցերորդ օրը կարդված է Ղազարոսի Հիչատակը, որով ստուդապես իմանում ենջ, որ Նա, Ով վեցերորդ օրը ստեղծեց Ադամին չորս տարրերից, Ինջը ծնվեց սուրբ Կույս Մարիամից և մեռելներից կանչելով չորսօրյա Հանդուցյալ Ղազարոսին` նրան Հարություն տվեց և դրանով կյանջի կոչեց ու խավարից դեպի լույս բերեց Ադամի բնությունը:

Թեև ավանդությամբ այսօր ասվում է Ղազարոսի Հարության օր, սակայն սա ստուգապես խորհրդաբար է դրված այստեղ` որպես հիչատակ վեցերորդ դարում Ադամի բնության նորոգման: Քանդի արարչագոր-ծության ժամանակ` վեցերորդ օրը Աստված ասաց. «Մարդ ստեղծենք մեր պատկերով և նմանությամբ» (Ծննդ. Ա 26), և արարեց մարդուն չորս տարրերից, այդպես և չորս օր տևեց Ղազարոսի ապականությունը: Որովհետև հասարակաց հարության ժամանակ աչխարհի չորս կողմերից մեկտեղ պիտի հավաքվեն մեռելների մարմինները և հարություն առնեն, ինչպես Ղազարոսը, և մարդու մարմնի նյութը, բաժանվելով աչխարհի տարրերից, վերստին պիտի վերափոխվի անմահ կենդանության, մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսի փառքի համար:

### Պահնար յոթերորդ օրվա հուակահարության

Ինչպես արարչության ժամանակ Աստված մեկական օրով պատվեց յուրաքանչյուր արարածի ստեղծումը, այնպես էլ յոթերորդ օրը պատվեց՝ օրՀնության ու Հանդստի Համար։ Ինչպես Մովսեսն է ասում. «Աստված օրՀնեց յոթերորդ օրը և սրբադործեց այն, որովՀետև Աստված այդ օրը Հանդստացավ Իր բոլոր դործերից» (Ծննդ. Բ 3)։ Եվ Հայտնի է, որ յոթերորդ օրը պատկերն է յոթերորդ դարի, որի ժամանակ ընտրվում են սրբերն ու արդարները, որոնց մեջ է Աստծու կամքը։ Հինդ օր Աստված միայն Խոսքով արարեց արարածներին, իսկ վեցերորդ օրը ստեղծեց մարդուն և փչմամբ նրան կենդանություն տվեց։

Եվ ողորմությունը, որ Աստված կամենում էր մարդու Համար անել, այն ժամանակ խափանվեց Ադամի Հանցանքի պատճառով։ Սակայն Աստված ոխ չի պաՀում, ուստի Իր մարդասեր կամքով ու դթությամբ մեր կյանքի ու փրկության սկիզբը դրեց` անելով մեկ օրը Հազար տարի, և յուրաքանչյուր Հազար տարում մեկ դործ արեց` առաջին արարչության օրերի օրինակով:

Արդ` առաջին Հազարամյակում` դարում, որպես ամբողջ երկրի և երկնջի Տեր և Աստված, ընտրեց Սեթի Հրեչտականման որդիներին և նրանցից Ենոջին երկինջ փոխադրեց:

Երկրորդ Հազարամյակում Աստված ջրՀեղեղն արեց, որպեսզի ցույց տա, որ Ով սկզբում ջրերը մեկտեղ Հավաքելով ցամաքեցրեց երկիրը, Նա էլ երկիրը ջրով ծածկեց նրա բնակիչների անօրենության պատճառով, սակայն գթալով` այն կրկին ցամաքեցրեց:

Երրորդ Հազարամյակում մարդիկ դարձյալ ամբարչտացան մեղջերով ու անՀավատությամբ և վախենալով Աստծուց, թե դարձյալ ջրասույգ են լինելու, միաբանվելով չինեցին Բաբելոնի աչտարակը։ Բայց Սուրբ Հոգին ցրեց նրանց չար միաբանությունը` բաժանելով նրանց տարբեր լեզուների` յոթանասուներկու ազգեր դարձնելով նրանց։ Սակայն Իր ողորմության գութը ցույց տալով նաՀապետներին` պաՀեց նրանց նախկին լեզուն։

ԱյնուՀետև չորրորդ Հազարամյակում երկրի երեսը ծաղկեց Աբրա֊ Համի ծննդյամբ և նրա Հավատով:

Հինդերորդ Հազարամյակում Աստծու Հրամանով և Մովսեսի միջոցով լույս Օրենքը խառնվեց օրինադրության գրին և լուսավորեց մարդկային ցեղը: Նույն դարում Հրեաներին ետ դարձնելով Բաբելոնի դերությունից` նրանց Հրամայեց ապրել, չրջել ու Թռչել աստվածպաչտության Թևերով:

Իսկ վեցերորդում ոչ Թե Հրամայեց, այլ Ինքն Անձամբ կատարեց՝ անելով ավելին, քան առաջին արարչուԹյան ժամանակ, և խաչի վրա մեզ կենդանուԹյուն տալով՝ ասաց. «Ամեն ինչ կատարված է» (Յովհ. ժԹ 30)։ Այսինքն՝ կատարվեց այն ամենը, ինչ սկսել էր անել։ Այդ պատճառով էլ խաչից մինչև Երկրորդ գալուստն ասվում է յոԹերորդ Հազարամյակ, որն Աստծու Հանդիստն է, օրՀնուԹյունը և սրբուԹյունը՝ ի փառս Ամենասուրբ ԵրրորդուԹյան։

### ԱՆՎԱՆԱԿՈՉՈՒԹՅՈՒՆ

### ขนรถนท ทะตะทุทุท อาจุน รถนนจนรนุทุทะตุมุน

Սուրբ Ծննդյան ութերորդ օրը Յիսուս Քրիստոսի անվանակոչության օրն է։ Օրվա երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ ծնար և յայտնեցար վասն մեր, ողորմեա՝ մեզ»։

Ութերորդ օրվա խորՀուրդը Հարությունն է, քանի որ Քրիստոս Հարություն առավ կիրակի օրը: Եվ այս օրը պատկերն է Հանդերձյալ օրվա, երբ մարդկային ցեղը պետք է դերեզմանից կանչվի Հարություն առնելու:

Ու Թերորդ օրը Տերը պետք է լուսեղեն օԹևաններում Հանդըտացնի բոլոր սրբերին ու Իր անունը սիրողներին՝ ըստ Թլփատության օրինակի գատորոչելով Աստծու որդիներին՝ ասելով. «Եկե՛ք, Իմ Հո՛ր օրՀնյալներ, ժառանդեցե՛ք աչխարՀի սկզբից ձեզ Համար պատրաստված արքայու-Թյունը» (Մատթ. ԻԵ 34)։

Տերն այն պատճառով սաՀմանեց ու Թերորդ օրը Թլփատել, որով հետև ու Թերորդ օրը Թլփատվելու են մեղավորներն արդարներից և անցնելով ձախ կողմը՝ դցվելու են անչեջ Հուրը։ Հին Ուխտում մանուկներին Թլփատում էին հետևյալ պատճառներով։ Նախ՝ որպեսզի Աբրահամի որդիները դանադանվեն հեթանոսներից։ Երկրորդ՝ որպեսզի ավելորդ մորթի հատումով ուսուցանվի հատել և դեն դցել ավելորդ ցանկու Թյունները։ Երրորդ՝ ինչպես այդ մորթի հատումը մարդուն ոչնչով չի վնասում, այդպես էլ, եթե մեղջերից աղատվենչ, ոչնչով չենչ վնասի մեր հոդուն։ Ձորրորդ՝ ջանի որ մարմնի այդ մասն է մեղջի դործիջը, ապա դրանից պետջ էր հատել և ոչ Թե մարմնի այլ մասերից, որով և մեղ սովորեցնում է մեղջի դործերը հատել և ամենևին դուրս դցել։ Հինդերորդ՝ ծածկված մասից հատելով ցույց է տալիս, որ պետջ է հատել այն մեղջերը, որոնջ Աստված է տեսնում, ինչը սրտի Թլփատության խորհուրդն ունի, որովհետև սիրտը միայն Աստված է տեսնում։

Հարց. – Ինչո՞ւ Թլփատվեց Քրիստոսը:

Պատասխան. – Նախ` մեզ Համար Թլփատվեց և ո՛չ Թե որ ուներ դրա կարիքը, որովՀետև Նա չուներ ոչ սկզբնական և ոչ ներգործական մեղքերը, և անսերմ ՀղուԹյամբ Կույսի սրբված արգանդում մարդացավ: Նաև` ԱբրաՀամի Հետ Աստծու ուխտի ճչմարտուԹյունը Հաստատելու Համար, որպեսզի Հաստատի Հայրերին տված ավետիսը:

Երկրորդ` մեր Տերը, սա խոտան չՀամարելով, Հանձն առավ Թլփատվել, որովՀետև չդարչեց Իր իսկ դրած Օրենջից, քանզի այն մարդկանց Համար դրեց: Նաև` որպեսզի չբամբասվի որպես օրինազանց, ու չկարծեն, Թե Հակառակ է Աստծու օրենջներին, ինչպես Հրեաներն ու Նրան խա-չողներն ասացին. «Այդ մարդն Աստծուց չէ, քանի որ չաբաԹ օրը չի պաՀում» (Յովհ. © 16):

Երրորդ` սրանով ցույց տվեց նաև Իր ճչմարիտ մարդանալը կատարյալ մարդեղությամբ, որպեսզի չկարծեն, թե թվացյալ է մարդացել, ինչպես Նրա չնորՀից գրկվածներն ասացին:

Չորրորդ` պետք էր, որ Իր իսկ կարդած օրենքներն Ինքն անձամբ կատարեր ու պատվեր, որպեսզի Հավատային, որ Նա է Օրենքի ՍաՀմանողը և Հայրերի Աստվածը:

Հինդերորդ` ամենքի սրբության պատճառն Ինքն է, դրա Համար անՀրաժեչտ էր, որ սրբության գործն Իր անձում կրի:

Վեցերորդ` որպեսզի ցույց տա, որ Ինջն ԱբրաՀամի որդին է, ում եղավ ԹլփատուԹյան Հրամանն ու օրՀնյալ Զավակի խոստումը, որպեսզի այսպիսով ցույց տա, որ Աստծու խոստումն Իրենով է կատարվում:

Յոթերորդ` որպեսզի Ինքը կրելով թլփատությունն ու Օրենքով սաՀմանված նման այլ կարդերը` մեզ ազատի թլփատությունից ու Օրենքի ծանրությունից:

Ութերորդ` որպեսզի թլփատությամբ Իրեն ցույց տա որպես Հրեաների եղբայր, որպեսզի Նրան չմերժեն որպես օտար` ըստ Հետևյալ խոսջի. «Քո եղբայրների միջից քո Տեր Աստվածն ինձ նման Մարդարե պիտի մեջտեղ Հանի, Նրա'ն կլսեջ» (Բ Օրենք ժԸ 15)։

Իններորդ` որպեսզի Հոր ավետիսը Հաստատի, Թե անսուտ է Աստծու ավետյաց խոստումը: Եվ ինչպես սա, այդպես էլ մյուսները, ուրախու-Թյամբ կատարեց, այսինքն` մեզ ծառայուԹյունից ազատելու և արքայուԹյունը տալու խոստումը:

Տասներորդ՝ առաջյալն ասում է. «Քրիստոսն է Օրենքի վախձանը» (Յռոմ. Ժ 4): Այսպիսով, Հինն ամբողջովին կատարեց ու վճարեց և ապա նորի սկիզբը դրեց, այսինքն՝ մկրտության ու չնորհի, որպեսզի Ինքը լինի Սկիզբն ու Վախձանը (տեն Յայտ. Ա 17) ոչ միայն ըստ Աստվածության, այլև ըստ մարդկության, ինչպես և ասում է. «Երբ ութ օրերը լրացան, Նա թլփատվեց» (Ղուկ. Բ 21):

Սակայն Տերը մկրտությամբ արդելելով մարմնավոր թլփատությունը` փոխարենը տվեց Հոգևոր թլփատություն, որը մեզ Համար օրինադրվեց Պողոսի միջոցով (տե՛ս Յռոմ. Բ 29)։

Պետջ է իմանալ, որ երկու ԹլփատուԹյուն կա` Հոդևոր ու մարմնավոր: Տերը մարմնավոր ԹլփատուԹյունն ավանդեց ԱբրաՀամին, իսկ Հոդևորը` սրտի *թելփատությունը, ավանդեց Մովսեսին` ասելով.* «Թլփատեցե'ք ձեր խստասրտությունը» (Բ Օրենք ժ 16)։

Եվ Քրիստոս ոչ միայն Օրենքի, այլև Հոգևոր ԹլփատուԹյամբ Թլփատվեց. նախ` Թլփատեց Նրան Հայրը ծննդյան ժամանակ աղջատուԹյան սրով, ապա` ուԹերորդ օրը Թլփատվեց Օրենքի սրով, այնուՀետև` Ինքն Իրեն Թլփատեց խոնարՀուԹյան սրով, և վերջապես` Նրան Թլփատեցին Հրեաները` չարչարանքների, իսկ Պիղատոսի դինվորները` խաչի սրով:

Դարձյալ` Քրիստոս այժմ Թլփատում է նաև Իր Եկեղեցին չորս կերպով. նախ` բամբասողներին, ովջեր վերացնում են բարեկամուԹյունն ու բարի Համբավը: Երկրորդ` Հափչտակողներին, ովջեր Հափչտակում են ժամանակավոր բարիջները: Երրորդ` Հերետիկոսներին, ովջեր սպանում են Հոգիները: Չորրորդ` բռնատիրողներին, ովջեր սպանում են մարմինը:

Հարց. – Ո՞վ Թլփատեց Հիսուսին:

Պատասխան. — Տիրոջ անվանյալ ծնողները Թեպետև մեծամեծ խոսջեր լսեցին Նրա մասին նախ Հրեշտակից, ապա Հովիվներից ու մոդերից, սակայն չարդելեցին Նրա ԹլփատուԹյունը` ըստ Օրենջի կարդի, և Զաջարիան` ՀովՀաննես Կարապետի Հայրը, դալով նրանց մոտ, Թլփատեց մեր Տիրոջը Հովսեփի բաղուկների վրա` կոչելով Նրան Հիսուս։ Սակայն Հատելով չԹլփատեց Նրան, այլ ձեղջելով, ինչպես օրենջ է անդրանիկների Համար, որովՀետև անպատչաձ էր Նրա Մարմնից կամ Արյունից մաս անջատել։ Եվ այսպես` անդրանիկների օրենջը սաՀմանվեց Հատուկ Քրիստոսի Համար, ջանդի չէր կարելի Հատել աստվածային Մարմինը։

Եվ մեր Տերը, Ով անդրանիկն էր Հոր, անդրանիկ եղավ նաև մորից: Ինչպես նաև անդրանիկն է մեռելներից Հարություն առածների, այդ պատճառով էլ անդրանիկի նման ընդունեց թլփատության օրենքը:

«Հիսուս»-ը եբրայեցիների լեզվով նչանակում է փրկիչ, իսկ Հունարեն` բեկված Աղամի բժիչկ: Միևնույն ժամանակ նչանակում է նաև փրկիչ անեծջից, մեղջերից, կուռջերից, դժոխջից ու ամեն տեսակ վտանդից, որոնցից էլ մեր Տերը մեզ փրկեց ու սատանայի խոցոտած մեր խոր վերջերը բուժեց:

### ՏՆՕՐՀՆԵՔ ՍՈՒՐԲ ԾՆՆԴՅԱՆ

ՏնօրՀնեքի արարողությունը գալիս է առաքելական չրջանից: Այդ ժամանակներում առաքյայները չրջում էին տները` մարդկանց ավետելով Քրիստոսի ծնունդն ու Հարությունը` Համաձայն Տիրոջ Հրամանի. «Ինչպես Հայրը Ինձ ուղարկեց, Ես էլ ձեզ եմ ուղարկում։ Գնացե'ք ուրեմն, աչակերտ դարձրե'ք բոլոր ազդերին» (Մատթ. ԻԸ 18-19): *Եվ այսօր, ըստ սուրբ* Եկեղեցու կանոնի, Աստվածալալտնության տոնից Հետո, Ծննդլան ութթրեջին` Հունվարի 6-ից մինչև 13-ր, Հոգևոր Հովիվները չրջում են իրենց վիճակված Հոտի անդամների տները, այնտեղ կատարում տնօրՀնեջի կարգը և իրենց Հայրական խոսքով մխիթարում, խրատում ու Հոգևոր ուրախություն պատճառում իրենց Հոգևոր գավակներին: Սրանով այն մեծ ու սջանչելի խորՀուրդը, որն այսօր Հայտնվեց, մտնում է մեր բնակավայրերը, և Նա, Ում երկինքն ու երկիրը չեն կարողանում պարփակել, մանում է մեր տուն, ինչպես մտավ ԲեթղեՀեմի այրը: Մեծ Արջան, մանելով մեր ընտանիքը, սրբում և օրՀնում է մեր տունը, ինչպես Իր ծննդյամբ սրբեց այրը: Եվ ինչպես ծննդյան գիչերը Հովիվները, Հրեչ֊ տակից ավետիս ստանալով, ընծաներով Հանդերձ մտան այն այրը, ուր ծնվեց Քրիստոս, այդպես էլ այսօր Եկեղեցու Հովիվները մտնում են մեր տները` իրենց Հետ բերելով Աստծու օրՀնությունները:

ՔաՀանան տուն մտնելով տալիս է Ծննդյան ավետիսը, երդում Մովսես Խորենացու «ԽորՀուրդ մեծ և սջանչելի» չարականը և իր քաՀանայական իչխանությամբ ու աստվածային Հրամանով օրՀնում տան ջուրը, Հացը և աղը, ինչպես Քրիստոս աշխարՀ դալով օրՀնեց ջուրը, երկիրը և նրա պտուղները, որոնք նախկինում անեծքի տակ էին Ադամի պատճառով: Ապա քաՀանան օրՀնված ջուրը խաչաձև ցողում է տան պատերին, խնկարկում տունը և մեր խնդրանքներն ի մի Հավաքելով` մատուցում Աստծուն` մեղ Համար պաՀպանություն Հայցելով Ամենակալից:

#### ՏՅԱՌՆԸՆԴԱՌԱՋ

## Utr Preusnu Uusoni eunuutorju aujniuse sudur

Այս տոնը միշտ նշվում է փետրվարի 14-ին։ Քահանաները զգեստավորված, խա-չով, Ավետարանով գալիս են դաս «Այսօր անսկզբնական ծնունդ» օրհնության երգե-ցողությամբ։ Օրվա երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ եկիր և գալոց ես, ողորմեա՝ մեզ»։

Այսօր կատարվում է նաև «Տյառնընդառաջի մոմի օրինության» կարգը։ Քահանան օրինում է մոմերը և բաժանում ժողովրդին։ Մարդիկ օրինված մոմերը վառում են ու պահում իրենց ձեռքերում՝ իմաստուն կույսերի վառվող լապտերների օրինակով, որպեսզի Տիրոջ Երկրորդ գալստյանը իմաստուն կույսերի հետ իրենք էլ արժանանան Քրիստոսին ընդառաջ ելնելուն։ Արարողությունից հետո ժողովուրդն այս վառվող մոմերը տանում է տուն¹։

Մեծ թագավորի գալստյամբ ոչ միայն երևելիներն են ուրախանում, ովջեր մեծամեծ ընծաներով դիմավորում են նրան և նրա Հետ նստելով խրոխտ դառնում, այլև աղջատներն ու տառապյալները, ովջեր ակնկա-լում են տեսնել արջային և միայն դրանով մխիթարվում: Եվ աՀա՛ Տերն Իր ծնունդից ջառասուն օր անց գալիս է Երուսաղեմ:

Հին Ուխտում քառասուն Թիվը խորՀրդավոր ու նախամեծար է եղել, այդպիսին է և Նորում: Մովսեսը լեռան վրա քառասուն օր ու քառասուն գիչեր մնաց պաՀեցողուԹյամբ և ապա ստացավ Տիրոջ մատով դրված քարեղեն տախտակները: Քառասուն տարի փորձվեց Տիրոջ ժողովուրդն անապատում, իսկ Հեսուն քառասուն ապաստարան քաղաքներ սաՀմանեց: Նաև Եղիան քառասուն օր պաՀեց` արժանանալու Համար Աստծու տեսուԹյանը:

Այսօր այս Թիվը պատվի արժանացավ նաև Տիրոջ կողմից` Իր քառասնօրյա գալստյամբ, անապատում քառասնօրյա փորձուԹյուններով և ՀարուԹյունից Հետո քառասուն օր աչակերտներին երևալով:

Այսպիսով` քառասուն օր Բեխղեհեմում մնալուց հետո, որով լրացան նրանց սրբագործման օրերը, Հովսեփն ու Մարիամը, վերցնելով մանուկ Հիսուսին, եկան Երուսաղեմ: Երբ նրանք մոտեցան տաձարին, արդեն մուխ էր, և տաձարի արևելյան դուռը, որ վաղուց ի վեր փակված էր, Տիրոջ մոտենալու պահին ինքնիրեն բացվեց, որով կատարվեց Եղեկիել մարդարեի խոսքը. «Այդ դուռը փակ է մնալու ու չի բացվելու, նրանով ոչ ոք չի անցնելու, որպեսզի Իսրայելի Տեր Աստվածը մտնի այնտեղով: Այն փակ է լինելու, որովհետև առաջնորդ Իչխանն է ներսում նստելու՝ Տիրոջ առաջ հաց ուտելու Համար: Նա մտնելու է դռան կամարի տակի ձանապարՀով և

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ձգուշացում։ Խարույկի շուրջը պտտվելու` ժողովրդի մեջ տարածված սովորությունը, որն անում են այս տոնին, ըստ եկեղեցական կանոնի խոտելի է` անթույլատրելի։

նույն ձանապարՀով էլ դուրս է դալու» (Եզեկ. ԽԴ 1-3): *Այսինքն` ըստ մարդարեուԹյան` տաճարի արևելյան դուռը բացվելու էր միայն Իսրայելի* Աստծու առջև, և այդպես էյ եղավ:

Եվ դուները բացվելուն պես մեծ դղրդյուն եղավ քաղաքում, որից բնակիչները դուրս վաղեցին իրենց տներից, և քանի որ արդեն մուխ էր, վառվող ջահեր ու ճրագներ ձեռքներին` գնացին տաճար` տեսնելու տաճար Եկողին և միմյանց ձայն տալով ասացին. «Տերն անցավ այս դունով»: Եվ մտնելով տաճար` տեսան Հովսեփին ու Մարիամին` Հիսուս Մանկանը դրկում:

Այսօր մենք նույն օրինակով ենք կատարում Տյառնընդառաջի նախատոնակը: Երեկոյան վառվող ջահերով ենք սկսում խորհրդի կատարումը, որովհետև մեր Տերը երեկոյան տաճար եկավ, քանի որ ժամանակը (քառասուն օրը) երեկոյան լրացավ, նաև Նրա գալուստը դարի երեկոյին եղավ:

Հարդ. – Իսկ ինչո՞ւ ենք ջաՀեր և խարույկներն վառում:

Պատասխան. – Նախ` որով Հետև Հեթանոսներն Աստծու պատիվը կրակին էին մատուցում, իսկ մենք ճրագներ վառելով` կրակը ցույց ենք տալիս որպես Քրիստոսի ծառա և բերում ենք Աստծուն ծառայեցնելու: Ինչպես եբրայեցի մանուկները ծառի ոստերը Քրիստոսին ընծայեցին, նույնպես և մենք կրակն ենք ընծայում: Իսկ կրակի վրայից թեղչելով այն ոտնատակ ենք տալիս` ասելով. «Դու աստված չես, այլ Նա է Աստվածը, Ով քառասուն օրական Հասակում եկավ տաճար»: Նաև Տերն է ասում. «Երկրի վրա կրակ գցելու եկա» (Ղուկ. ԺԲ 49), որը բորբոքվեց չատերի մեջ Քրիստոսի սիրո Համար: Իսկ Երկրորդ գալստյան ժամանակ կրակը պիտի գնա Նրա առջևից:

Քրիստոս Օրենքի ու մարդարեությունների լրումն է: Առաքյալը վկայում է, որ Օրենքը դաստիարակ է ու սնուցիչ, սակայն այն անկարող էր մարդկանց արդարացնել ու փրկել (տե՛ս Գաղատ. Գ 24), ինչպես նաև ծանր էր, և մարդիկ չէին կարողանում այն կատարել: Եվ երբ մանկությունն անցավ, և եկավ կատարյալ Հոգևոր Հասակը, Աստծու Որդին եկավ աչխարՀ և մտավ Օրենքի տակ, որպեսզի դնի ու ազատի նրանց, ովքեր Օրենքի տակ էին, և ազատելով տվեց կարող ու կատարյալ Հավատ, որպեսզի Հավատով Հավատ, հարանան է առաքյալը (տե՛ս Գարատ. Գ 8):

Այսպիսով, Քրիստոս նախ աղատեց մարդկանց Օրենքի ծանրու-Թյունից` Ինքը կատարելով ամբողջ Օրենքը, և ապա վերցրեց մեղքերի բեռը` ասելով. «Եկե՛ք Ինձ մոտ, բոլոր Հոդնածներդ ու բեռնավորվածներդ, և Ես ձեղ կՀանդստացնեմ։ Իմ լուծը ձեղ վրա վերցրեք... որովՀետև Իմ լուծը քաղցը է, և Իմ բեռը՝ ԹեԹև» (Մատթ. du 28-30), որը Նոր օրենքն է: Դրա Համար Քրիստոս, Իր քառասնօրյա գալստյամբ տաճար, պատվում է Օրենքը` մտնելով Օրենքի տակ, և Նոր օրենքով մեզ ժառանգորդ է դարձնում երկնավոր պարգևներին:

Արդ` քանի որ Տերը պետք է կատարեր ամբողջ Օրենքը, իսկ Մովսեսի օրենքի պահանջներից մեկն էլ այն էր, որ քառասուն օրական մանուկը բերվի տաճար, դրա համար էլ մանուկ Հիսուսին Երուսաղեմ են տանում՝ Տիրոջը ներկայացնելու, ինչպես դրված էր Օրենքում. «Ամեն արու զավակ, որ արդանդ է բացում, Տիրոջ համար սուրբ պիտի կոչվի: Եվ Օրենքում ասվածի համաձայն` ընծա պետք է մատուցել մի զույդ տատրակ կամ աղավնու երկու ձագ» (Ղուկ. Բ 22-24):

Օրենքում ասվում է նաև. «Եթե որևէ կին Հղիանա և արու զավակ ծնի, խող նա անմաքուր Համարվի յոթ օր։ Ութերորդ օրը թող նա թլփատի իր որդուն։ Դրանից Հետո երեսուներեք օր էլ նա պիտի սպասի, որպեսզի մաքրվի իր արյունը։ Նա անմաքուր բանի ձեռք չպիտի տա և սրբարան չպիտի մտնի, մինչև լրանան նրա մաքրվելու օրերը» (Պևտ. ԺԲ 1-5)։ Եվ ըստ սրա` կինն անմաքուր է Համարվում քառասուն օր, եթե արու զավակ է ծնում և ութսուն օր` եթե աղջիկ²։ Սա բխում է Հետևյալից։ Եթե մեկը մեռած մարդու դիակին դիպչի, ապա նա անմաքուր կլինի յոթ օր։ Նա պետք է մաքրվի երրորդ և յոթերորդ օրերը, որից Հետո մաքուր կՀամարվի (տեն Օվեր ժԹ 11-12)։

Սա ասված է բոլոր կանանց Համար, սակայն ոչ` Մարիամի, քանզի Աստվածածին Կույսն այս օրենքի տակ չէր, նա անախտ էր, բոլոր կրքերից մաքուր և սրբության աղբյուր եղավ` ծնելով կուսությամբ: Նա արուի սերմով չՀղիացավ, այլ առանց սերմի, և ոչ էլ քառասուն օրում նրա որո-վայնի Պտուղը ստացավ բանական Հոգին, այլ այն նույն պահին եղավ, երբ Բանն Աստված իջավ Կույսի արգանդը և Կույսի արյունից վերցնելով` միացրեց Իր բնությանը` բանական Հոգով Մարդ դառնալով, նոր ու սքանչելի միավորումով, մտքով ու կատարյալ անդամներով, ինչպես քա-ռասնօրյա մանուկը: Մարմնի ձևավորվելը, չնչավորվելը, կենդանանայը,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ըստ Եկեղեցու հայրերի՝ երբ սերմն ընկնում է կնոջ արգանդը, քառասուն օր անշունչ է մնում, որից հետո սաղմի մեջ տպավորվում է բանական հոգին։ Իսկ քանի դեռ բանական հոգին նրանում չէ, կինը մեռելակիր է համարվում։ Յետևաբար, զավակի ծնելուց հետո մայրն այնքան օրեր, որ մեռելակիր է եղել, անմաքուր է համարվում, և նույնքան օրեր էլ պետք է մաքրագործվի։ Եվ ըստ սրա՝ կինն անմաքուր է համարվում քառասուն օր, եթե արու զավակ է ծնում, և ութսուն օր՝ եթե աղջիկ։ Քանի որ արուն կնոջ աջ կողմում է լինում՝ լյարդին մոտիկ, ուստի արագ է աճում, իսկ էգը լինում է ձախ կողմում՝ փայծաղին մոտ՝ որի սառը բնության պատճառով դանդաղ է հասունանում՝ ութսուն օր հետո է ստանում բանական հոգին (Գրիգոր Տաթևացի, «Ձմերան հատոր», Քարոզ Տյառնընդառաջի)։

Հոգի ստանալը և աստվածանալը եղան նույն պաՀին` Սուրբ Հոգով: Հետևաբար, Նրա մայրը քառասուն օր մեռելակիր չի եղել: Տերը Կույսի արգանդում մարմնավորվեց Հոգու և մարմնի բոլոր զգայարաններով, ինչ պատճառով էլ Երկրորդ Ադամ կոչվեց:

Արդ` Կույսը կարիք չուներ Օրենքի պաՀանջով քառասուն օր պաՀել մաքրագործվելու Համար, բայց որպեսզի Հենց սկզբից Մովսեսի օրենքին Հակառակ ու Օրենքը խախտող չերևար, և քանի որ չատերը չգիտեին Նրա անսերմ Հղության ու անարյուն ծնունդի մասին, Հանձն առավ կատարելու սրբության օրենքը, այդ պատճառով էլ ԲեթղեՀեմում մնաց քառասուն օր, ապա եկավ տաճար:

Սա արեց նաև, որ իր խոնարՀությամբ օրինակ լինի այլոց: Քանզի եթե նա, ով ծնեց Աստծու Որդուն, սրբվեց, ապա որջան առավել պետք է սրբվեն նրանք, ովջեր մեղջերի մեջ ծնեցին: Եվ ինչպես Որդին, կարոտ չլինելով Թլփատության, խոնարՀությամբ Թլփատվեց, որպեսզի կատարվի Օրենքը, նույնպես էլ Կույսը, կարոտ չլինելով մաջրադործման, մաջրադործվեց: Եվ ինչպես Կույսը, սուրբ լինելով, առանց սրբվելու չմտավ տաճար, այդպես էլ ոչ ոջ չի կարող մտնել Արջայության վերին տաճարը` առանց կատարելապես սրբվելու մեղջերից:

Դարձյալ` սա արեց, որպեսզի ծածկվի սատանայից Մանկան Աստվածությունը, և դրա Համար էլ, ուր երևում էր աստվածության նչանը, այնտեղ երևում էր նաև Նրա մարդկությունը, որպեսզի սատանան տարակուսանջների մեջ լինի: Ինչպես ծնունդի ժամանակ, երբ Հրեչտակներն իջան և «Փառջ ի բարձունս» երգեցին` որպես Նրա աստվածության նչան, այդպես էլ ութ օր Հետո թլփատվելով` Իր մարդկությունը ցույց տվեց: Որպես Նրա աստվածության նչան` աստղն առաջնորդեց մոգերին` Նրա ծնունդն ավետելով, նույնպես և Նրա սուրբ մայրը ջառասուն օր Հետո սրբվեց` որպես նչան Նրա մարդկության:

Դարձյալ` երբ Տերը մկրտությունից Հետո անապատում քառասուն օր պաՀեց, սատանան ենթադրեց, թե Նա Աստծու Որդին է, իսկ երբ քաղցեց, մտածեց, թե Որդին չէ: Նույնպես և մկրտության ժամանակ, երբ սատանան լսեց Ձայնը, թե Դա է Հոր սիրելի Որդին, խորՀեց, թե Նա Աստծու Որդին է, սակայն երբ Նա ՀովՀաննեսից մկրտվեց, մտածեց, որ Աստծու Որդին չէ: Այս բոլորի Համար Կույսը եկավ տաճար սրբվելու:

Օրենքի գրքում գրված է. «Ամեն արու զավակ, որ արդանդ է բացում, Տիրոջ Համար սուրբ պիտի կոչվի»: Այս օրենքը դրվեց, երբ Տերը Հարվածեց Եդիպտոսի անդրանիկներին` դրանով սրբելով Իսրայելի անդրանիկներին: Ապա ասաց. «Ինձ նվիրաբերի'ը բոլոր իսրայելցիների անդրանիկ զավակներին» (Ելբ ժԳ 2), և նրանք սրբվեցին Տիրոջ Համար: Եվ քանի որ մեր Տերը Հոր անդրանիկ ծնունդն է Հավիտենականությունից առաջ և անդրանիկ ծնվեց նաև մորից ժամանակի մեջ, դրա Համար քառասուն օրականում բերվեց տաճար՝ նախ որպեսզի Ինքը կատարի Իր իսկ դրած Օրենքը, երևա Նրա ճչմարիտ մարդեղությունը, և ապա՝ որպեսզի Հոր առջև բերելով Ադամի մեղավոր մարմինը՝ այն սրբի: Տերը լինելով մեր Գլուխը՝ Իր թլփատությամբ մեզ Հոգով թլփատեց, մկրտությամբ մաքրեց, իսկ ընծայվելով՝ մեզ՝ Իր անդամներին, Հորը ընծայեց: Ինքը, մանուկ լինելով, Ընծա եղավ և մեր Գլուխը լինելով՝ եղավ Ընծայող, ինչպես նաև Աստված լինելով՝ Հոր և Սուրբ Հոգու Հետ միասին եղավ ընծաներն Ընդունող։

Մենջ` քրիստոնյաներս, բոլորս էլ որպես անդրանիկ ենջ ծնվում սուրբ Ավազանից, քանզի Ավազանը միայն անդրանիկ է ծնում` լինելու Աստծու որդի և Քրիստոսի եղբայր, և այսուհետև ոչ միայն արդանդ բացող արուն է Աստծու սուրբ կոչվում, այլև բոլոր մկրտվածները: Որով-հետև չկա տարբերություն ո՛չ Հրեայի, ո՛չ հեթանոսի, ո՛չ ծառայի, ո՛չ աղատի, ո՛չ արուի և ո՛չ էդի միջև, որովհետև մենք բոլորս էլ մի ենք Հիսուս Քրիստոսով (տեն Գաղատ. Գ 28):

Եվ քանի որ անդրանիկն Աստծու բաժինն է, Հրամայվեց նաև Աստծուն պատարագ մատուցել` զույգ տատրակ կամ աղավնու երկու ձագ: Սա անդրանիկների Հատուկ պատարագը չէ, այլ այսպես աղջատների Համար կարգվեց, իսկ Հարուստներին, ըստ կարողության, Հրամայվեց մատուցել Հորթ, նոխազ կամ խոյ: Մեր Տերն աղջատության պատճառով աղավնի և տատրակ ընծայեց` որպես վայելուչ պատարագ մատուցելով անմեղին ու ողջախոհին: Տերն աղջատների Համար նախատեսված ընծաներով եկավ տաճար, քանզի ծնվեց գոմում, աղջատ մորից և դրվեց մսուրի մեջ` տուն չունենալու պատճառով, ապա խանձարուրով պատվեց, որովՀետև չունեին Թանկագին Հանդերձներ: Ինչպես ասում է առաջյալը. «Մեծատունը մեզ Համար աղջատացավ» (Բ Կորնթ. Ը 9):

Տատրակը ողջախոհ Թռչուն է, որը խորհրդանչում է Քրիստոսին: Այն այնքան ողջախոհ է, որ երբ գույգերից մեկը մահանում է, մյուսն առանց ընկեր է մնում մինչև մահ. սա խորհրդանչում է նաև նրանց, ովքեր մեղքից հեռանալով` այլևս մեղք չեն դործում: Աղավնին հանդարտ Թռչուն է և արծվի պես դիչատիչ չէ, որը Քրիստոսի հեղությունն է ցույց տալիս: Նաև` աղավնին խնամում է ու սնուցանում ոչ միայն իր ձադերին, այլև օտարների, ինչպես և մեր Տերն Իր դութը տարածում է ոչ միայն արդարների, այլև մեղավորների վրա: Աղավնիները նաև միամիտ են ու երամով են չրջում, որը խորհրդանչում է հավատացյալների բազմությունը:

## ՍԻմեոն Ծերունու օրՀնությունը

Թեպետ Տերն աղջատի կերպարանջով եկավ, սակայն չթաջցվեց Նրա Աստվածությունը, ջանդի Սիմեոնը, որ պահված էր երկար տարիներ, ընդառաջ դալով կուսածին Մանկանը, վերցրեց Նրան իր դիրկը և Աստված դավանելով` օրհնեց: Սիմեոնի ծնողների և նախնիների մասին Ավետարանում ոչինչ չի հիչատակվում, ինչպես օրինակ Մելջիսեդեկի, Ղազարոսի և այն երիտասարդի, ով մերկացավ հանդերձներից (տես Սարկ. ժԴ 51)։ Ավետարանը ոչինչ չի ասում նաև Կույսի ծնողների մասին, որովհետև դովաբանվում է աստվածաղդյաց անձանց առաջինությունը և ո՛չ թե արյունը։ Սիմեոնի տոհմաբանությունը ներկայացնելու փոխարեն Ավետարանը նրա մասին դրում է որպես Աստծու երկյուղն ունեցող և Հոդով լցված անձնավորության, որն ավելի փայլուն նկարադիր է, ջան այն, թե որ ցեղից է։ Որովհետև ուր Աստծու Հոդին է, այնտեղ կա ապատություն, պայծառություն և մեծամեծ բաների տեսություն: Եվ Սիմեոնը պայծառ կերպով տեսնում էր իմանալի Լույսը, ինչպես հայելու մեջ, և ակնկալում Երուսադեմի մխիթարությունը:

Ըստ ավանդության` նա յոթանասուներկու թարդմանիչներից էր, ովջեր Եգիպտոսի Պտղոմեոս Եղբայրասեր թագավորի Հրամանով Հին Կտակարանի գրջերը եբրայեցերենից Հունարեն թարդմանեցին: Դա եղավ Եղիազար ջաՀանայապետի օրերին, երբ Հրավիրվեցին Իսրայելի տասներկու ցեղերից վեցական բանիմաց և ընտիր այրեր, և Սիմեոնն այդ ժամանակ տակավին երիտասարդ էր։ Թադավորի Հրամանով յուրաջանչյուր թարդմանչի Փառան կղզում առանձին սենյակի մեջ էին պաՀում, որպեսզի միմյանց Հետ չխորՀրդակցեն, և թարդմանությունն անաղարատ լինի։ Նրանցից յուրաջանչյուրը Սուրբ Հոդու ներդործությամբ յոթանասուներկու օրում ամբողջ մատյանը թարդմանեց, և բոլորի թարդմանություններն էլ նույնը եղան` և՛ մտջով, և՛ խոսջերով, որովՀետև թարդմանությունը մարդկային իմաստությամբ չեղավ։

Երբ Թարդմանելիս Սիմեոնը Հանդիպում է Եսայի մարդարեի Հետևյալ խոսջին. «ԱՀա կույսը պիտի Հղիանա ու որդի ծնի» (Եսայի է 14), տարակուսում է, Թե Հնարավոր է, որ ՀեԹանոսները չՀավատան այս խոսջերին, և ջնջում է իր դրածը: Սակայն այնուՀետև խորՀում է, որ իր ընկերներն այնպես կդրեն, իսկ ինջը` ոչ, որի պատճառով էլ նրանց միջև տարաձայնուԹյուններ կառաջանան և ՀակառակուԹյուններ կլինեն մարդարեուԹյան Հարցում: Ապա Սիմեոնը ջուն է մտնում և արԹնանալով տեսնում, որ իր ջնջածը նորից դրված է նույն տեղում ոսկյա տառերով: Այս տեսնելով` նա արտասվում է ամբողջ օրն ու դրան Հաջորդող դիչերը և երանի

տալիս նրանց աչքերին, ովքեր պիտի տեսնեն կուսածին Մանկանը և գրկեն Նրան:

Քանի որ Սիմեոնը ոգևորվել էր մանկացյալ Աստծուն տեսնելու իր բաղձանքով, և որովհետև չատ հեռու էր այդ օրն իր ապրած ժամանակներից, Հոգին հաճեց իրականացնել արդարի ցանկությունը և պահեց նրա մահկանացու բնությունը, որպեսզի չմահանա: Նույն Զորությունը, որ սկզբում անմահ ստեղծեց մեր բնությունը և անհնազանդության պատճառով այն մահկանացու դարձրեց, նույն Զորությունն այդ օրը զորացրեց մահկանացուին` արձանանանալու մահվան դեմ, որպեսզի մնա, սպասի ու տեսնի Նրան, Ով վերացնելու էր մահվան թագավորությունը, որովհետև Նա էր լինելու Իսրայելի և բոլոր նրանց մխիթարությունը, ովջեր հավատով կանչվեցին:

Եվ Հոգին, որ Թարգմանիչների վրա էր և կատարում է Իր երկյուղածների կամջը, ասում է նրան. «ՄաՀ չես տեսնի, մինչև տեսնես Տիրոջ Օծյալին»: Այս խոսջերը նրան Հավասարեցնում են մարգարեների Հետ, որովՀետև վերջիններս ցանկացան, սակայն չտեսան, իսկ Սիմեոնը տեսավ և առաջյալների Հետ երանելի եղավ` ըստ Տիրոջ խոսջի. «Երանի է ձեր աչջերին, որ տեսնում են, ու ձեր ականջներին, որ լսում են: Ճչմարիտ եմ ասում ձեղ, որ չատ մարգարեներ ու արդարներ ցանկացան տեսնել, ինչ որ դուջ տեսնում եջ, բայց չտեսան» (Մատթ. ԺԳ 16-17):

Ծերը չատ նորածինների Հետևեց` տեսնելու, Թե ով կազատի իրեն իր ծերությունից, և չատ տքնեց փնտրելով Տիրոջն աշխարհի ճանապարհներին։ Եվ երեք հարյուր քառասունչորս տարի անց կատարվում է նրա բաղձանքը, երբ քառասնօրյա Օծյալ Հիսուս մտնում է տաճար։ Այդ օրը Սուրբ Հոգին կանչում է Սիմեոնին` ասելով. «Արի՛, ծեր, դնա՛ տաճար և տե՛ս` այն, ինչը ցանկացար. ահա՛ Կույսը և իր Որդին»։ Եվ քանի որ Սիմեոնն իր կամքն ու Հոժարությունն ամբողջովին հանձնել էր Աստծուն, դրա համար էլ Հոդով եկավ տաճար և նույն Հոդով ճանաչեց կապանքշներից Արձակողին և մարմնավորված Աստծուն։

Սիմեոնը, Մանկանը խնդությամբ վերցնելով իր դիրկը, քերովբեական աթոռ եղավ երկրի վրա: Քանի որ Սուրբ Հոդին նրա վրա էր, իսկ Որդին՝ դիրկը, ապա Հայրը նույնպես այնտեղ ներկա էր, քանդի ուր Հոդին ու Որդին են, այնտեղ նրանց Հետ է նաև Հայրը: Մանկանը դրկելով՝ Սիժնեոնը դրկեց բյուրավոր Հրեչտակներից ՕրՀնվածին և անՀամար Հրաբուն դորքերի կողմից Երկրպադվողին: Նա, Ով լցնում էր երկինքն ու երկիրն Իր կամջով, Սիմեոնի դրկում տեղավորվեց:

Գրկելով Մանկանը` Սիմեոնը նախ գոՀացավ Տիրոջից, որ այդջան ժամանակ իրեն պաՀեց ու արժանացրեց տեսնելու Նրան, Ով անտեսանելի էր Հրեչտակների Համար և Ում ցանկանում էին տեսնել բոլոր մարդարեները, սակայն երկնչում էին: Ապա օրՀնեց Աստծուն` խոսելով Մանկան Հետ ո՛չ իբրև մանուկի, այլ իբրև Աստծու` Նրա, Ով իչխում է ամեն ինչի վրա:

Սիմեոնն օրՀնեց բարերար Հորը` բոլորիս Աստծուն, Ով գխալով Իր արարածներին` առաջեց մեր Փրկչին ու Բժշկին` Բանն Աստծուն` գտնելու Իր մոլորված Հոտն ու կորած պատկերը և փրկելու մարդկային ցեղը մեղջերի մահից։ ՕրՀնեց Նրան, Ով մեծ Լույս ծագեցրեց` լուսավորելու մեղջերի մեջ խավարածներիս և մահվան ստվերում նստածներիս։ ՕրՀնեց Աստծուն, որ Է և Էր և որ երևաց որպես բարերար ու մարդասեր և առնելով ծառայի կերպարանջ ու մարդանալով` նրա գրկում Հայտնվեց որպես ջառասնօրյա մանուկ, և այդ գիրկն Աստվածության ընդունարան եղավ։ ԳոՀությամբ օրՀնեց նաև Սուրբ Հոգուն, Ով գթացող է և նախախնամող, որ այսջան ժամանակ իրեն պահեց մարմնում, մինչև որ ցույց տվեց բաղձալի Փրկչին։

Եվ ապա խնդրեց իրեն արձակել կապանքներից. «Այժմ, ո՛վ Տեր, խաղաղությամբ արձակիր Քո ծառային ըստ Քո խոսքի» (Ղուկ. Բ 29): Կա-պանքները երեքն էին, նախ` Օրենքը, որից ազատվեցինք Ավետարանի նորոդությամբ, ապա ազատվեցինք մեղջերի կապանքներից` արդարությամբ և մաՀկանացու կյանքից` անմաՀությամբ:

Դարձյալ` Սիմեոնը «արձակի՛ր ինձ» ասելով խնդրում էր իրեն աղատել այս դժվարակիր, տաժանելի ու տաղտկացած մարմնից` իբրև բանտից: Նա բազում պատճառներով Հանդերձյալ կյանքը խաղաղություն է կոչում այս կյանքի նկատմամբ. նախ` որովՀետև մենք ցավով ու երկունքով ենք մտնում այս կյանք` ըստ Հետևյալ խոսքի. «Ցավով երեխաներ պիտի ծնես» (Ծննդ. Գ 16), իսկ այն կյանքն անցավ է ու առանց ախտի: Երկրորդ` այս կյանքը լի է երկյուղով` թշնամիների ու դազանների պատճառով, իսկ այնտեղ չկա երկյուղ, այլ փառքի անանց վայելում: Երրորդ` այս կյանքում մարդիկ միմյանց խաբում են, և ուժեղը Հաղթում է տկարին, իսկ այնտեղ չկա խաբեություն, և արդարից ոչինչ չեն խլում: Չորրորդ` այս կյանքում մեկ մեղջերի մեջ ենք լինում, մեկ էլ` արդարության, մեկ` աղջատության մեջ, մեկ էլ` Հարստության, իսկ այնտեղ չկան փոփոխություններ, որովՀետև այն կյանքն անանց է ու Հավիտենական:

Հինդերորդ` այստեղ կարոտ ենք ամեն ինչի, և ինչ էլ որ տրվի, դարձյալ տրտմում ենք, իսկ այն կյանքում ոչ ոք կարիքի մեջ չի լինելու, բացի մեղավորներից: Վեցերորդ` այստեղ ՀեչտուԹյամբ են կորչում մեծուԹյունն ու ուրախուԹյունը, իսկ երբ Հասնենք այն Թագա֊ վորությանը, ապա ոչ մի բարիք չի պակասելու: Յոթերորդ` այստեղի բարիքները մենք ենք վաստակում, իսկ այնտեղ Աստված է մեղ բարիք տալու: Ութերորդ` այստեղ ուրախությունը մասնակի է լինում, այսինքն` կա՛մ Հոգևոր, կա՛մ մտավոր, կա՛մ էլ մարմնավոր, իսկ այնտեղ ամբող֊ ջական է լինելու` և՛ Հոգևոր, և՛ մտավոր, և՛ մարմնավոր:

Իններորդ` այստեղ մաՀվամբ ապականվում ենք, իսկ այնտեղ մաՀն է ապականվում: Տասներորդ` այստեղ Հակամարտություն կա Հոգու և մարմնի միջև. Հոգին մարմնի Հակառակն է ցանկանում, իսկ մարմինը` Հոգու (տեն Գաղատ. Ե 17). իսկ այնտեղ վերանում է այս խռովության պատ- ձառը, և խաղաղություն է լինում սրանց միջև: Դրա Համար էլ ծերունին աղաչում է, որ Տերը նրան արձակի. «Արձակի՛ր, ամենակա՛լ Աստված, Օրենքի ծառայությունից Քո Որդու Հաղթության փառքով և քանդի՛ր դատապարտության կապանքները Քո տնօրինությամբ: Բա՛նն Աստված, մարմնանալով նորոգի՛ր մեր Հոգին ու մարմինը: Սո՛ւրբ Հոգի, Քո մշտնջենավոր պարգևներով լցրո՛ւ մեր կյանքն Ավազանից ծննդյամբ, որն անչարժ է ու անսասան»:

Նա այդպես էր ասում, որով հետև Հոգու աչ քով տեսնում էր նորածին Մանկանը` աստվածային իմանալի Հուրը: Սիմեոնն այդ օրերին խոր ծերության մեջ էր, ինչ պատճառով էլ տաղակացած էր թախծալից կյան քից ու արձակում էր խնդրում` ասելով. «Որով հետև աչ քերս տեսան Քո փրկութեյունը» (Ղուկ. Բ 30): Սրանով այն մասին է ասում, ինչը պիտի կատարվեր խաչի վրա, ինչը պատրաստված էր աշխարհի սկզբից և Հայտնվեց վերջին ժամանակներում` բոլոր մարդկանց ազատության Համար:

Եվ ապա չարունակում է. «Լույս, որ կլինի Հայտնություն Հեթանոսների Համար» (Ղուկ. Բ 32): Ըստ ՀովՀաննեսի՝ «Այդ լույսն էր ճշմարիտ Լույսը, որ լուսավորում է ամեն մարդու, որ դալու է աչխարՀ» (Յովհ. Ա 9): Եվ որպեսդի չկարծեն, Թե միայն Հրեաների Համար է եկել, ավելացնում է. «Լույս Հեթանոսների Համար»՝ Հայտնելով, որ խաչից ու Հարությունից Հետո ծադելու է նաև նրանց վրա: Այս Լույսով վերացավ կռապաչտության դիչերը, փարատվեց մեղջերի խավարը, մարդկանց վարջը դեպի Հոդևորը փոխվեց, և մարդիկ անդիտությունից դեպի իմաստության լույսը դնացին: Եվ Հեթանոսների անՀայտ և ծածուկ Հավատն ու ջերմ սերը, որ ունեին առ Աստված, Հայտնվեց այս ճշմարիտ Լույսով:

Եվ փառջ Իսրայելի Քո ժողովրդի Համար (Ղուկ. Բ 32) — *ՈրովՀետև* նրանցն էին որդեդրությունն ու կտակարանները, նաև ավետիսը և Ինջը՝ Քրիստոս ըստ մարմնի, Ով Հավիտյանս օրՀնյալ Աստված է ամենջի Համար։ Սակայն Հրեաները չկամեցան Հաղորդվել Նրա փառջին, այլ խստասրտությամբ Նրան արՀամարՀեցին, և Տերը Հայտնեց Իր փառջը

Հեթժանոսներին, ովջեր Նրան Հավատացին և Նրանով ապրելով` մնացին Նրա փառջում:

Նրա Հայրն ու մայրը գարմացած էին այն խոսքերի Համար, որ ասում էին Նրա մասին (Ղուկ. Բ 33) *– Ինչպես մենք ենք Աստծուն Հայր կոչում ոչ* բնությամբ, այլ Նրա գթության ու խնամակալության Համար, նույնպես և Հովսեփը, խնամը տանելով Մանկան ու Կույսի Համար, Տիրոջը Հայր անվանվեց, որովՀետև վկայեց Նրա մարդեղության ու Կույսի մաքրու*թյան մասին: Արդ` եթե Նրա մայրը, ով ծնեց ու սնուցեց Նրան, գար*մանում էր, ապա մարդկանցից էլ ո՞վ կՀամարձակվի ինչ֊որ բան փորձել իմանալ ու ասել: Եվ ո՞վ գիտի Նրա միտքը, կամ ո՞վ եղավ Նրան խորՀրդակից, որովՀետև անքննելի է Նրա մարդեղությունը և անՀայտ՝ անգամ Հրեչտակներին։ Նրանք կարծում էին, Թե Իր Հոր` ԴավԹի նման *Թագավորելու է Հակոբի տան վրա, և չգիտեին, որ աչխարՀի Արարիչն է`* բովանդակված մարմնի մեջ: Տերը «ծնողներից» Իրեն ծածկեց, որպեսգի կարողանալին բնակվել Իր Հետ, որովՀետև եԹե Մարիամն իմանար, որ Նա է ամենակալ Աստվածը, ապա ինչպե՞ս կարող էր Նրան իր գիրկն առնել ու կաթով սնել կամ որպես մայր Նրանից ծառայություններ ընդունել: Եվ ոչ միայն նրանցից էր ծածկված, այլև առաքյալներից, ինչպես և գրված է. «Ծածկված էր նրանցից, որ չիմանան» (Ղուկ. Թ 45): *Արդ՝ Սիմեոնի, Զա*քարիայի ու ՀովՀաննեսի միջոցով իմացվեց, որ Նա է Տերը, սակայն այնքանով, որքանով բավական է արդարների ցանկացածն իրականացնելու

Սիմեոնը նրանց օրՀնեց և ասաց Նրա մորը՝ Մարիամին (Ղուկ. Բ 34) — Սիմեոնը նրանց օրՀնեց այն օրՀնությամբ, որ սաՀմանել էին ԱբրաՀամն ու Հայրերը, ովջեր չեղան ապերախտ, այլ ընդունեցին Աստծուն, փառավորեցին Նրան և եղան ողջ աչխարՀի օրՀնության պատճառ: Սիմեոնն օրՀնեց Մարիամին, որովՀետև ծնեց աչխարՀի Փրկչին, իսկ Հովսեփին` որովՀետև եղավ սպասավոր ու խնամածու անճառ խորՀրդին:

ԱՀա սա Նա է, Ով պատճառ է դառնալու Իսրայելի մեջ չատերի անկման ու բարձրացման և նչան` Հակառակության (Պուկ. Բ 34) — «Հակառակության նչանը» Տիրոջ խաչն է, որովհետև, ըստ առաջյալի խոսջի, խաչը Հրեաների Համար գայթակղություն է և Հեթանոսների Համար` Հիմարություն, իսկ մեղ` Հավատացյալներիս Համար` Աստծու դորությունը և իմաստությունը (իմմտ. Ա Կորնթ. Ա 22-25):

Դարձյալ` ովջեր Նրան պատչաճ Հավատ ընծայեցին, կանգնեցին և Հաստատուն մնացին վեմի վրա, իսկ ովջեր անՀավատությամբ վարակված խոտորվեցին Նրանից, գլորվելով ծածկվեցին խավարի խորջերում, ինչպես դպիրներն ու փարիսեցիները, և սա Հայտնի է մարգարեի խոսջից. «Սիոնի Հիմքում պատվական ու ազնիվ անկյունաքար եմ դնում, և ով Հավատա նրան, չի ամաչի» (Եսայի ԻԸ 16)։ Նաև՝ «ԱՀավասիկ դնում եմ Սիոնի մեջ քար դայթակղության և վեմ դլորման, և ամենայն ոք, որ Հավատա նրան, չի ամաչելու» (Յռոմ. Թ 33)։

Այստեղ նաև Հրեաների անկման մասին է ասում, ովքեր եղան ուրացող ու աստվածամարտ և բախվելով վեմին` փչրվեցին: Նրանք, այնքան սքանչելիքներ տեսնելով և ունենալով Օրենքն ու մարդարեությունները, անՀավատ մնացին, իսկ Հեթանոսները, առանց տեսնելու այդ սքանչելիքները և առանց մարդարեների, միայն լսելով առաքյալների քարողները, Հավատացին ու դրանով փրկվեցին: Արդ` ինչը մարդարեները կանխասացին ծածուկ խորՀրդով, նույնը Սիմեոնը Հայտնապես ասաց մեր Տիրոջ Համար:

Իսկ քո Հոդու միջով սուր պիտի անցնի (Ղուկ. Բ 35) — Սուրը տրտմությունն է: Կույսը ծնեց Հրեչտակի ավետիսով, սակայն տկարացավ՝ տեսնելով Հիսուսին խաչի վրա, որովհետև չդիտեր, որ Նա վեր է, քան մահը, և Հառնելու է մեռելներից։ Եթե Տերը նրան նախապես Հայտնած լիներ Իր չարչարանքների, մահվան ու հարության մասին, ապա Կույսը չատ կտրտմեր, մինչև որ տեսներ Նրան հարություն առած։ Նաև առաջ-յալները տկարացան թերահավատությամբ՝ ըստ հետևյալ խոսքի. «Գուջ ամենջդ այս դիչեր Իմ պատճառով դայթակղվելու եջ» (Մատթ. ԻՁ 31)։ Որովհետև Տերը բոլորիս համար ճաչակեց մահը, բոլորիս լուսավորեց և արդարացրեց Իր պատվական Մարմնով ու Արյամբ։ Այս խոսքն ունի նաև հետևյալ խորհուրդը. Մարիամի անձով պիտի անցնի այն սուրը, որով քերովբեն մեղանից պահում է Կենաց ծառի ճանապարհը (տեն Ծննդ. Գ 24), և այդ արդելքը վերանալու էր Մարիամի միջոցով։

Որպեսզի բազում սրտերի խորՀուրդները Հայտնի դառնան (Ղուկ. Բ 35)— Հայտնի դարձավ մարդկանց մտքի տկարությունը։ Առաջյալները դարմացել էին ավետիսով Հղության և կույսից ծնվելու Համար, իսկ Հրեաները, լավ չիմանալով Հարության և ՀետմաՀու թագավորության մասին, ասում էին. «Մենջ Օրենջի դրջից դիտենջ, որ Քրիստոս Հավիտ-յան է լինելու, դու ինչպե՞ս ես ասում, թե Մարդու Որդին պետջ է բարձրանա» (տես Յովի. ժԲ 34)։ Եվ Հարությունից Հետո առաջյալները և Կույսը խոստովանեցին այն, ինչ ունեին իրենց սրտում։

Ծերը, ավարտելով իր խոսջը, վերադարձրեց Մանկանը մորը և Հանդստացավ ծերության տառապանջներից` տաճարում իսկ ավանդելով իր Հոգին Աստծուն:

Եվ այնտեղ կար մի մարդարեուՀի՝ Աննա անունով՝ Փանուելի դուստրը, Ասերի ազդատոՀմից (Ղուկ. Բ 36) — *Սիմեոնն Ադամի օրինակն է,*  իսկ Աննան` Եվայի, ովջեր արձակվեցին կապանջներից: Դարձյալ` Սիմեոնն օրինակն է Օրենջի Հնության, իսկ Աննան` մարդարեության լրման: Նրանջ նաև դժոխջում դանվող բոլոր դերիների օրինակը եղան, որոնց բաղձանջը կատարվեց: Դարձյալ` Սիմեոնն այրերին էր ջարոզում, իսկ Աննան` կանանց, որպեսզի բոլորն էլ իմանան Տիրոջ Հայտնությունը և դայուստր տաճար:

«Աննա» նաև չնորՀ է նչանակում, քանդի այս կինն արժանացավ այդպիսի տեսության և մարդարեական չնորՀի: Իմանալի Արեդակի դալստյամբ չատացավ չնորՀը, և կանայք` սուրբ Կույսը, Եղիսաբեթը և Աննան, նույնպես մարդարեացան, որպեսդի բաղմանան Տիրոջ վկաները: Եվ այսպիսով Նրա Աստվածության Համար վկայում են և՛ մոդերը, և՛ Հովիվները, և՛ տղամարդիկ, և՛ կանայք:

Ավետարանիչը չատ պատճառներ ուներ գրելու այս կնոջ անունը` նչելով նաև նրա Հոր անունը, ինչպես նաև նրա մարգարեուՀի լինելը: Նախ` գրեց, որպեսզի ասվածը Հավաստի լինի, և երկրորդ` որովՀետև նրա վրա մարգարեական Հոգի կար:

«Սա տարիքով չատ առաջացած էր և ամուսնու Հետ միայն յոթ տարի էր ապրել՝ սկսած իր կուսությունից։ Նա մոտ ութսունչորս տարեկան մի այրի էր, որ չէր Հեռանում տաճարից, այլ ծոմապահությամբ ու աղոթքով գիչեր ու ցերեկ ծառայում էր Աստծուն» (Ղուկ. Բ 36-37)։ Մարդարեուհին պատվվեց յոթ անդամ տասներկու թվով՝ ապրելով ութսունչորս տարի, և նրան Հավատացին, որովհետև դիչեր-ցերեկ տաճարից չէր հեռանում։

Սա ևս նույն ժամին վեր կացավ եկավ, գոՀություն էր մատուցում Տիրոջը և խոսում էր մանկան մասին բոլոր նրանց Հետ, ովքեր Երուսաղեմի փրկությանն էին սպասում (Դուկ. Բ 38) — ՁՀեռացավ տաձարից, մինչև չտեսավ տաձարի Տիրոջը, և չդադարեց աղոթելուց, մինչև չտեսավ աղոթջներն Ընդունողին: Նա դոՀանում էր Տիրոջից և՛ իր ունեցած չնորՀով, և՛ Հոդու թելադրանքով, խոսում ամենքի Հետ, ովքեր ակնկալում էին Երուսաղեմի մխիթարությունը, թե Սա է Ուխտի Հրեչտակը և տաձարի Տերը, Ում մասին դրեց Մաղաքիան (տեն Սաղաք. Գ 1-5): Նա Հայտնում էր սուրբ Կույսից Բանի մարմնանալը, որի մասին նախապես մարդարեները ձայնեցին: Հայտնում էր, որ Երուսաղեմի փրկությունը չի լինելու մարդարեների կամ Հրեչտակների միջոցով, այլ Տիրոջ: Եվ Ինքը՝ Տերը, Ով մեզ որպես մանուկ երևաց, եկավ փրկելու մեղավորներին:

Սիմեոնն ու Աննան, Հոգու ազդեցությամբ, աստվածային մեծ Լույսը տեսան փոջրիկ մարմնում: Նրանջ ջառասնօրյա Մանկանը տեսան ոչ այնպես, ինչպես երևում էր, այլ այն փառջով, որ ծագում էր Նրանից և յուսավորում տիեղերջը: Նրանջ տեսան Անտեսանելին մարմնի մեջ, Բանր`

ստեղծվածի մեջ, Լույսը` նյութով ծածկված, և քարողեցին փրկական գալուստը:

Երբ ամեն ինչ կատարեցին Տիրոջ Օրենքի Համաձայն, վերադարձան Գալիլիա՝ իրենց քաղաքը՝ Նաղարեթ (Ղուկ. Բ 39) — «Նաղարեթ»-ը եբրայեցերենից թարգմանվում է մաքուր։ Այսպես՝ աստվածային Նախախնատմությամբ Օրենքի Սրբությունը տարվեց անվանյալ սրբություն՝ Նաղարեթ, որպեսզի կատարվի մարդարեի խոսքը, թե Նաղովրեցի պիտի կոչվի։ Սրանից Հայտնի է դառնում, որ Երուսաղեմից անմիջապես Եգիպտոս չգնացին, այլ նախ Նազարեթ, իսկ ԲեթղեՀեմում բնակվում էին մարդահամարի պատճառով, որպեսզի կատարվի մարդարեությունը։ Եվ այնտեղ մնացին այնքան, որջան պահանջում էր Օրենքը։

Եվ Մանուկն աճում ու զորանում էր՝ լի իմաստությամբ (Ղուկ. Բ 40) — Ինչպես ճշմարիտ մարդ եղավ, այնպես էլ մարդու նման աճում էր։ Քանի որ Աստվածությունը մարմնի մեջ էր ծածկված, Տերն անսաց մարմնի աճելուն և իմաստության դորանալուն, որպեսզի ճշմարիտ լինի մարդեղությունը՝ ըստ այս խոսքի. «Եվ Բանը մարմին եղավ ու բնակվեց մեր մեջ, և տեսանք Նրա փառքը, նման այն փառքին, որ Հայրն է տալիս Միածնին՝ լի շնորՀով ու ճշմարտութամբ» (Յովի. Ա 14)։ Աճում էր մանկական մարմինը՝ խառնվելով³ և լցվելով ամենակատար Աստվածութթյամբ՝ ըստ առաքյալի. «ՈրովՀետև Աստվածության լրիվ ամբողջությունը Նրա՝ մեջ Հաճեց բնակվել» (Կողոս. Ա 19)։ Մանուկը դորանում էր ոչ մարդկային իմաստությամբ, այլ աստվածային կատարյալ իմաստությամբ։

Աստծու չնորհը Նրա վրա էր — Հոգին Նրա հետ էր` որպես Արարչակից ու Փառակից: Շնորհ է ասվում Հոգու հեղումը, որով փայլատակում են հավատացյալները, և մաքրվում է նրանց մտքի աչքը: Սակայն Տիրոջ վրա եղող չնորհը ստացական չէր, ինչպես հատուկ է մարդուն, այլ Նա դա բնությամբ ուներ և հայտնում էր ըստ պատչաձության: Տերը սկզբից ևեթ ցույց չտվեց աստվածային զորությունը, այլ այն բացահայտում էր աստիճանաբար, աճմանը դուգընթաց:

## Քևուսստյա մանուկները օրշնությունը

Այս օրինակով «Մաչտոց» ծիսարանում կա քառասնօրյա մանուկների օրՀնության կարդ: Մանուկի քառասուն օրը լրանալուն պես, մայրը մանկանը տանում է եկեղեցի և տաճարի դռան առջև, քաՀանայի առաջ,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> «Խառնել» արտահայտությունը գալիս է սուրբ Գրիգոր Լուսավորչից «...խառնեաց միացոյց ընկղմեաց զմարմինն յԱստուածութեան Իւրում» (*տե՛ս* Ագաթանգեղոս, «Վարդապետութիւն սուրբ Գրիգորի», համար 378)։

ծնրադրում, խոստովանում և մեղջերից արձակում ստանում։ ԱյնուՀետև ջաՀանան աղոթջով դիմում է Տիրոջը` խնդրելով, որ Նա լվանա այս կնոջ մարմնի ախտերը, սրբի Հոդու բծերը և արժանացնի մտնել Տիրոջ փառջի սրբությունը` վայելելու Համար անսպառ բարիջները։ Սրանով կինն իրավունջ է ստանում մտնել տաճար և Հաղորդվել Տիրոջ փրկական Մարմնին ու Արյանը։

Այս ամենից Հետո կինը քաՀանայի Հետ մտնում է տաճար և մոտենում խորանին: Այստեղ քաՀանան օրՀնում է մանկանը, ապա գիրկն առնելով, սաղմոսելով մտցնում խորան ու աղոթքով դիմում է Տիրոջը՝ ասելով, որ մանուկը եկել է երկրպագության: Ապա մանկանը երկրպագեցնում է սուրբ Խորանին, սուրբ Ավազանին, տաճարի սուրբ Դռանը և սուրբ Սեղանին: Վերջում պաՀպանիչ աղոթեք ասելով՝ արձակում է մորն ու մանկանը:

#### ባሀረይ

«Երբ ծոմ պահեք, տրտմերես մի' լինեք կեղծավորների նման, որոնք իրենց երեսներն այլանդակում են, որպեսզի մարդկանց այնպես երևան, թե ծոմ են պահում. ճշմարիտ եմ ասում ձեզ, այդ իսկ է նրանց վարձը։ Այլ երբ դու ծոմ պահես, օծի'ր քո գլուխը և լվա' քո երեսը, որպեսզի չերևաս մարդկանց որպես ծոմ պահող, այլ քո Յորը` գաղտնաբար. և քո Յայրը, որ տեսնում է ինչ որ ծածուկ է, կհատուցի քեզ» (Մատթ. Ձ 16-18)։

## Պնշբի օրբննդրումը

ՊաՀքն Աստծուն սիրողների Համար մեծ չնորՀ է ու զարդ, որը սնուցանում ու բնակակից է դարձնում սրբերին, նրանց, ովջեր անբիծ Հավատով ամենադեղեցիկ ու զարմանալի քրիստոնեական դավանությունն ունեն իրենց անձերում, և պատվիրանները պաՀելով ու փրկության կոչին Հետևելով` մոտենում են Աստծուն: Արդ` ովջեր միաբանվում են այս աստվածավանդ կանոնի չուրջը և Քրիստոսի Հետ դուրս գալիս Հոգևոր պատերազմի ընդդեմ Հակառակորդ սատանայի, նրանք, որպես օգնություն, ստանում են պաՀքի դենջերը:

Ինչպես ասում է սուրբ Բարսեղը. «Պահքը Դրախտում օրինադրվեց, և այն հասակակից է մարդկությանը»: Եվ պահքի պատվիրանը եղավ Աստծու հետևյալ խոսքը. «Դրախտում ամեն ծառի պտուղներից կարող եք ուտել, բայց բարու և չարի դիտության ծառից մի՝ կերեք, որովհետև այն օրը, երբ ուտեք դրանից, կմահանաջ» (Ծննդ. Բ 16)։

Աստված պահքը տվեց առաջին մարդուն` որպես դաստիարակ, և քանի դեռ մարդն այն պահում էր, հրեչտակներին հավասար էր, ինչպես ԴավիԹն է ասում. «Քո հրեչտակներից փոքր-ինչ ցածր դրիր նրան և փառք ու պատվով պսակեցիր» (Սաղմ. Ը 6)։ Սակայն երբ նախաստեղծները` Ադամն ու Եվան, մահաբեր ճաչակմամբ խաբվեցին սատանայից և դուրս ելան պահքից, դրկվեցին չնորհներից, լույսից մերկանալով` արտաքսվեցին Դրախտից և դրվեցին նղովքի ու մահվան տակ: Եվ տես, Թե այս անդամինչ է ասում նրանց մասին մարդարեն. «Մարդը պատիվ ուներ ու չհասկացավ, հավասարվեց անբան անասուններին ու նմանվեց նրանց» (Սաղմ. ԽԸ 21), նաև իր կենցաղով եղավ խոտակեր ու բանջարաձարակ: Բայց երանի Թե միայն այսքանը լիներ պատուհասը:

*Հանցանքից ու դառը կերակրից Հետո Աստված ասաց Ադամին.* «Քանի որ անսացիր քո կնոջ ձայնին և կերար այն ծառի պտղից, որի'ց միայն քեզ պատվիրեցի չուտել, բայց կերար դրանից, Թող անիծյալ լինի երկիրը քո արածի պատճառով։ Տանջանքով Հայթայթես քո սնունդը քո կյանքի բոլոր օրերին։ Փուչ ու տատասկ թող աճեցնի քեղ Համար երկիրը, և դու դաչտային բույսով սնվես։ Քո երեսի քրտինքով ուտես Հացդ մինչև Հող դառնալդ, որից ստեղծվեցիր, որովՀետև Հող էիր և Հող էլ կդառնաս» (Ծննդ. Գ 17-19)։

Սա` այս պաՀքը, արՀամարՀողների Համար պատժի նախնական օրինակն է: Այստեղից են տրտմությամբ ու ցավով լի ծնունդն ու կյանքը և մոտակա մաՀը: Արդ` սա է չար սերմերի առաջին պտուղը, որ եղավ առաջին մարդու` պտղի ճաչակման պատճառով: Այսպես էլ այսօր մեղ է քարողվում պաՀքն այն Հրամանով, որ պետք է ուտել այն ամեն կերակուրներից, որոնք պաՀքի ուտելիջներ են, և այլ ուտելիջներ չուտել: Եվ եթե մենք պաՀենք պաՀքը, որը նախաստեղծները չպաՀեցին և այդ պատճառով արտաքսվեցին, ապա այն մեղ Համար դրախտային կյանքի ու անմաՀության, ինչպես նաև աստվածային չնորՀների պատճառ կդառնա:

ԱյնուՀետև Նոյի օրերում մարդիկ նորից եղան պատվիրանազանց և նորից ենԹարկվեցին պատժի: Արդար Նոյը, իմանալով ցասման պատճառները, մի տարի յուրայինների Հետ ապրելով տապանում` պաՀքով ու պաղատանքներով նվաղեցրեց Աստծու ցասումը և դրանով աճման սերմը կրկին պաՀպանեց մարդկային ցեղի Համար:

Ապա սոդոմացիները կերակրի անարդել օդտադործումով բորբոջեցին ախտերի կրակը, որի պատճառով էլ Հուրն իբրև պատուՀաս ընդունեցին: Սա Աստված որակեց որպես որովայնամոլություն, ինչի մասին մարդարեն ասաց. «Քո քրոջ՝ Սոդոմի անօրենությունն այս էր՝ ամբարտավանություն, Հացով լիացածություն, դինու մեջ Հղփացածություն: Մեղկ կյանք էին վարում ինքն էլ, դուստրերն էլ: Դրա մեջ էին խրված ինքն էլ, դուստրերն էլ: Ձեռք չէին մեկնում աղքատին ու տնանկին, մեծամտանում էին ու Իմ առջև անօրինություններ անում: Ու երբ դա տեսա, մեջտեղից վերացրի նրանց» (Եզեկ. ժՁ 49-50): Այսինքն՝ սոդոմացիները Հացի ու դինու առատությունից Հղփացան և միմյանց Հետ պոռնկացան:

Իսկ Եսավը, որ անոթությունից ուժասպառ էր եղել, մի պատառի պատճառով զրկվեց անդրանկությունից, Աստծու ավետիսից ու Հայրերի օրՀնությունից (տե՛ս Ծննդ. ԻԵ 21-34) և փոխանակ Իսրայելի երանելի անոււնով կոչվելու` պոռնիկ և պիղծ կոչվեց, այդ պատճառով էլ ապաչխարության տեղ չդտավ, թեպետև արտասուջով խնդրեց: Այդչափ ծանր եղավ Աստծու ցասումը նրա վրա, որն առաջացավ մի աման ապուրի պատճառով:

Հապա իսրայելյան ազգի Համար ինչ պետք է ասել, որն անզգամ մոլեգնությամբ նստեց ուտելու և խմելու (տես Ելբ ԼԲ 6), որի պատձառով ጣሀጓይ 93

Աստծու ձեռքով գրված Օրենքի տախտակները կոտրվեցին (տե՛ս ելք LԲ 19), և դրա փոխարեն ստացավ ծանր ու դժվարին օրենքներ, ինչպես Աստված ասաց մարդարեին. «Այդ էր պատձառը, որ նրանց տվեցի Հրամաններ, որ բարի չէին, և օրենքներ, որոնցով չէին կարող ապրել» (Եզեկ. Ի 25)։

Իսկ երբ այսքանից Հետո միս ցանկացան, Աստված այնչափ բարկացավ, որ ասաց. «Տերը ձեզ միս կտա ուտելու, և դուք միս կուտեք: Կուտեք ոչ Թե մեկ, երկու, Հինգ օր, ոչ էլ տասը կամ քսան օր, այլ կուտեք ամբողջ ամսվա բոլոր օրերին, մինչև ձեր քԹից դուրս գա, մինչև որ զզվեք, որով հետև ար Համար Հեցիք Տիրոջը, որ միչտ ձեր մեջ է» (Թվեր ԺԱ 18-20): Այդպես էլ եղավ, և մինչ միսը նրանց բերանում էր, Աստծու բարկուԹյունն իջավ նրանց վրա, ինչպես մարդարեն է ասում. «Շուտով մոռացան գործերը Նրա, և չանսացին Նրա խոր Հուրդներին» (Սաղմ. ճե 13): Եվ մեկ այլ տեղ ասում է. «Սրանք անխո հեմ ազգ են, ու նրանց մեջ իմաստություն չկա» (Բ Օրենք ԼԲ 28): Որից Հայտնի է դառնում, որ Աստված նրանց Համար մեծ դործեր էր նախատեսել, սակայն չկատարեց:

Իսկ Մովսեսը, ով ժուժկալության օրինակն էր, անսվաղ բերանով երկու անգամ քառասուն օր պահեց: Առաջին անգամ` որպեսզի Աստծուն տեսնի, իսկ երկրորդ անգամ` որպեսզի Հաչտեցնի Աստծուն ժողովրդի հետ, և կոտրված տախտակների փոխարեն Օրենքը ստանալով` իջավ լեռից փառքով ու լուսատեսիլ երեսով (Ելք ԼԴ 29):

Նաև Եղիան պահեց Մովսեսի նման և երկինք բարձրացավ Հրեղեն կառքով (տես Դ Թագ. Բ 11): Իսկ սքանչելի Եղիսեն, ով արժանացավ Եղիայի կրկնակի Հոգուն ու չնորհներին, լոկ Հացով և բանջարով էր իր կարիքները հոգում` սքանչելագործելով ինչպես Փրկիչը։ Եվ որովհետև չէր կենցաղավարում մարմնի օրենքով, դրա Համար նրա մեռած մարմինը գերեզմանում կենդանացրեց իրեն դիպած մեռելին (տես Դ Թագ. ԺԳ 21)։

Առյուծները Դանիելից պատկառեցին մարմնի պահեցողության պատճառով, և յոթ օր անսվաղ (առանց ջրի) ժուժկալեցին` կչտամբելու Համար ծույլերին, ովջեր անբան անասուններից ավելի վատթար էին:

Անանիային և մյուս մանուկներին Հրամայվեց այլազգի մանուկների հետ սնվել Թագավորական սեղանից, սակայն նրանք հեթանոսական կերակուրների փոխարեն միայն ընդեղենով կերակրվեցին և հաց անդամ հանձն չառան ուտել, և նչանակված ժամին վերջիններիս երեսը Թագա-վորին ավելի պայծառ ու գեղեցիկ երևաց, քան նրանցը, ովքեր ուտում էին դանազան խորտիկներ (տե՛ս Դան. Ա 5-15)։ Իսկ երբ չարահնար սատանայի մեջենայություններով նրանց կրակը գցեցին, աստվածային մեծ Նախա-խնամությունը նրանց ողջ ու անվնաս պահեց ահավոր կրակից, որովհետև

պաՀքով էին պաչտպանված, և նրանց մարմիններին չմերձեցավ վեր Հառնող բոցը, որը բորբոքողներին միայն այրեց, փոխանակ կապվածների:

#### ՊԱՀՔԻ ԿերԱԿՈԼԻԱԵՐԸ

Վարդապետներն ասում են, որ կերակուրները երկու տեսակ են լինում: Մի տեսակը երկրի տարրերից է գոյանում` ծառերից ու այլ բույսերից, և դրանք պաՀքի Համար են, ինչպես, օրինակ, ցորենը, իսկ մյուսը գոյանում է կենդանիներից, ինչպես կաԹը, կամ էլ ինքը` կենդանին է կերակուր դառնում, ինչպես, օրինակ, միսը, և սրանք ուտիքի կերակուրներն են:

ՊաՀքի կերակուրներն ընդՀանուր են. դրանք կարելի է ամեն օր ուտել` և' պաՀքի, և' ուտիքի օրերին: Իսկ ուտիքի կերակուրները կարելի է ուտել միայն ուտիքի օրերին:

Նաև պաՀքերն են զանազանվում: Դրանք լինում են` սովորական պաՀք, սրբապաՀք և ծոմ: Սովորական պաՀքն այն է, երբ ուտիքի կերակուրներից չենք ուտում, այլ միայն բույսերից գոյացածները: Իսկ սրբապաՀքի դեպքում խտրություն է դրվում նաև բուսական կերա-կուրների միջև: Բուսական ծագում ունեցող այն կերակուրները, որոնք պարարտացնում են մեր մարմինը, այս դեպքում մերժվում են, ինչպես օրինակ` ձեթը, գինին և այն ամենը, ինչը սրանց նման է: ՈրովՀետև, ըստ Սուրբ Գրքի, ձեթն ու յուղը նույնն են և պարարտացնում են մեր մարմինը, իսկ դինին Հարբեցնում է և մեղսալից ցանկություններ բորբո-քում: ՍրբապաՀքի դեպքում սրանցից ևս պետք է Հրաժարվել:

ԾոմապաՀության դեպքում Հրաժարվում ենք բոլոր տեսակի կերակուրներից, անդամ ցորենից ու ջրից` զրկելով մեր բերանը Հաճելի ու անուշահամ կերակուրներից: Դրանով տկարացնելով մեր մարմինը` անընդունակ ենք դարձնում մեղքեր դործելու Համար, և սովով ու ծարավով մաշում ենք մեր անձը` գորացնելով Հոդին` արժանանալու Համար Աստծու սիրուն:

#### Պաշբո բնույթը

ՊաՀքը երկու բնույթ ունի, մեկը` գերծ մնալ, պաՀել մեղջերից, իսկ մյուսը` պաՀել մարմինը` Հրաժարվելով որոչ տեսակի կերակուրներից ու ըմպելիջներից: Երկուսն էլ բարի են, սակայն մեղջերից պաՀելն ավելի կարևոր է երկու պատճառով: ጣሀጓይ 95

Նախ` որովՀետև չկա Հրաման` միչտ պահել մարմինը կերակուրներից, այլ դա լինում է պահոց օրերին, սակայն կա Հրաման` ամեն օր Հեռու մնալ մեղջերից:

Երկրորդ` մեղջերից պաՀելն օգտակար է անգամ առանց մարմնավոր կերակուրներից պաՀելու, սակայն առանց մեղջերից պաՀելու մարմնավոր կերակուրներից պաՀելը ոչ մի օգուտ չի տալիս: Ուստի, վարդապետներն ասում են, որ այն պարագային է մարմնի պաՀջը գեղեցիկ, երբ Հոգին իրեն գերծ է պաՀում մեղջերից: Եվ ի՞նչ օգուտ մարմինը պաՀջով նիՀարեցնելուց, եԹե Հոգին գիրանում է մաՀացու մեղջերով:

Դարձյալ` ով պաՀում է մարմնավոր կերակուրներից, սակայն իր անձր չի պաՀում մահացու մեղջերից, նրա պահջը նման է սատանայի պահջին, որովհետև սատանան ամենևին չի ուտում, սակայն երբեջ չի դադարում մեղանչելուց: Այսպիսի պահջով Աստծուն չեն ընծայվում, ինչպես այդ մասին ասում է Եսային` դիմելով Աստծուն ժողովրդի անունից. «Այդ ինչպե՞ս է, որ մենջ ծոմ պահեցինջ, և Դու չտեսար, զրկանջների ենթարկեցինջ մեզ, և Դու չիմացար»: Այս հարցումին Աստված պատասխանում է հետևյալ կերպ. «Ձեր ծոմապահության օրերին ձեր ցանկություններն եջ կատարում և կսկիծ պատճառում բոլոր նրանց, ովջեր ենթակա են ձեզ: Հակառակության ու կռիվների մեջ եջ պահում և բռնցջահարում տկարին: Իսկ իմ ինչի՞ն է պետջ այդպիսի ծոմապահությունը: Այդպիսի ծոմապահությունը չէ, որ Ես ընտրեցի: Քանդի՛ր անիրավության Հանդույցները և ների՛ր ու արձակի՛ր նեղյալներին» (տեն Եսայի ՇԸ 3-6): Այսինջն` պահի՛ր ջեղ ամեն մեղջից, և այդպիսի պահջն ընդունելի կլինի:

Ոմանք պաՀքի օրերին ոչխարի միս չեն ուտում, սակայն մարդու «միս են ուտում», որն առավել ծանր է, քանի որ անխտիր բամբասում են և սուտ վկայում: Պետք է ամեն օր պաՀվել մեղքերից, առավել ևս` տոն և կիրակի օրերին:

Ժողովրդի մեջ տարածված մի անարգ սովորություն կա, որ տոն օրերին ավելի չատ են մեղջ գործում, ջան մյուս օրերին, որովՀետև ամբողջ չաբաթ ղբաղված են լինում իրենց գործերով, իսկ կիրակի օրն անց են կացնում Հարբեցողության և խեղկատակության մեջ:

# Պաշբո Տեսասերը

ՊաՀքը մարմնի «մեռելուԹյուն» է, և որքան արտաքին մարդը տկարանա, այնքան ներքինն օրըստօրե կնորոդվի (տե՛ս Բ Կորնթ. Դ 16): Առանց կերակրի մնալով` մարդը ցամաքեցնում է իր մարմինը պիղծ ախտերից, որով Հաձելի է լինում Աստծուն և դառնում Աստծու տուն: Այս է պահքի պատվականությունը: Եվ այս պահքը ոմանք ամեն օր են պահում՝ իրենց մեջ ցույց տալով դրախտային կյանքը, ինչպես նրանք, ովքեր անապատում են կամ ձգնության մեջ: Ոմանք էլ պահում են միայն որոչակի օրերի համար հրամայված պահքը, որն ավանդվեց առաքյալ-ներից ու հայրապետներից, ինչպես ասում է առաքյալը. «Մեկը բարձր է դասում օրը օրից, իսկ մյուսը՝ բոլոր օրերը՝ Հավասար» (Յռոմ. ԺԴ 5)։

Եվ Հրամայված պաՀքերը երեքն են: Առաջինը քառասնօրյա պաՀքն է, երկրորդը` չաբաԹապաՀքը, և երրորդը` օրապաՀքը:

Տարվա մեջ երեք քառասնօրյա պահք կա։ Առաջինը Քրիստոսի Ծննդյան տոնի կապակցությամբ է պահվում, երկրորդը` Հարության և կոչվում է Աղուհաց, իսկ երրորդը` Այլակերպության։ Սա առաքելադիր կանոն է։ Աղուհացը տարեկան պահք է, որը տարին մեկ անդամ պահում ենք առհասարակ բոլոր քրիստոնյաներս, թեպետև հոդևորականները երեք քառասունքն էլ պահում են, իսկ աշխարհականները միայն մեկը` Աղուհացը։ Շաբաթապահքն ամսական պահք է, որը հայրապետները կարդեցին պահել ամսական մի չաբաթ։ Օրապահքը` չաբաթը երկու անդամ ենք պահում` չորեքչաբթի և ուրբաթ օրերին։

#### ՊսՀոծ եւ ուsher օրերը պսչմսրները

Մարդը Հոգի է ու մարմին, և ինչպես ուտելիքը մարմնին է Հաճելի, նույնպես և պաՀքը` Հոգուն: Այս կապակցությամբ տեղին է Հետևյալ բացատրությունը: Մարդու կյանքը պատերազմ է երկրի վրա, և քաղաքը, որ կառուցված է երկու թագավորությունների միջև, ամեն օր պատերազմում է: Երբ այն միաբանվում է մեկի Հետ, ապա պատերազմում է մյուսի դեմ:

Մեր «քաղաքը»՝ անձը, դրված է երկու Թչնամիների միջև, որովՀետև Աստված ի սկզբանե երկու բնուԹյուն է ստեղծել. մեկը՝ իմանալի, մյուսը՝ զգալի: Մեր բնուԹյունը սրանց միջև է գտնվում, որովՀետև կազմված է Հոգուց և մարմնից, և սրանք միմյանց ներՀակ են, քանի որ Հոգին ցանկանում է մարմնի Հակառակը, իսկ մարմինը՝ Հոգու, ինչպես ասում է Պողոսը (տես Գաղատ. Ե 17): Հոգին սիրում է առաքինուԹյուն, պահեցողուԹյուն և աղոԹք, իսկ մարմինը՝ ուտել ու Հանգստանալ, այդ պատճառով էլ ամեն օր պատերազմի մեջ ենք: Երբ անցնում ենք մարմնի կողմը, տրտնջում է Հոգին, իսկ երբ լինում ենք Հոգու կողմը, տրտնջում է մարմինը՝ ասելով, Թե տկարացել է:

Մարմինն ուժեղ է ու տեսանելի, և նրա ճանապարՀներն ընդարձակ են: Մարդկանցից չատերն են Հակված մարմնի կողմը: Իսկ Հոդին ጣሀጓይ 97

անտեսանելի է, և նրա ճանապար**Հը` նեղ, և մար**դկանցից քչերն են Հակված Հոգու կողմը:

Արդ` ուտիքի օրերը մարմնի օրեր են, որոնք անցնում են ուտելով ու խմելով, իսկ պահոց օրերը` հոգու օրեր, ուստի պարտավոր ենք հաչտվել հոգու հետ և պատերազմել ընդդեմ մարմնի ու սատանայի: Եվ այս պատերազմում պետք է զգեստավորվենք հոգևոր զենքերով, ինչպես ասում է առաքյալը կորնխացիներին հղած երկրորդ Թղխում. «Բոլոր դեպքերում դուք ձեզ ներկայացրեք իբրև Աստծու պաչտոնյաներ` ցույց տալով մեծ համբերություն նեղությունների, հսկումների ու ծոմապահության մեջ, սրբությամբ, գիտությամբ, համբերությամբ ու արդարության զենքերով` հարձակվելու և պաչտպանվելու համար աջից ու ձախից» (հմմտ. Բ Կորնթ. Ձ 4-7)։

Այդ պատճառով էլ առաջյալները և մեր սուրբ Հայրերը որչափ ուտիքի, այնչափ էլ պահոց օրեր կարդեցին ամբողջ տարվա Համար: Այստեղից էլ` ամբողջ տարում Հարյուր ուխսուն օր պահք է և նույնքան էլ` ուտիք: Վախսուն օրն ամբողջ տարվա ընխացքում պահոց չորեքչաբխի և ուրբախ օրերի քանակն է, իսկ մնացած Հարյուր քսան օրերը` երեք քառասնօրյա պահքերի օրերի քանակը:

## ዓ>ሀቦሀባዐ

#### Undergred to the state of the s

Առաջյալները կարդեցին պահել տարեկան երեջ ջառասունջները, ինչպես նաև չորեջչաբժի և ուրբաժ օրերի պահջերը։ Սա դալիս է Հին օրենջից, որը նրանջ փոխադրեցին Նորի մեջ։ Ըստ Հին օրենջի` հրեաները պահում էին երկուչաբժի և հինդչաբժի օրերը, ինչպես փարիսեցին էր ասում. «Շաբաժը երկու անդամ ծոմ եմ պահում» (Ղուկ. ժԸ 12)։ Առաջյալներն այս օրերի փոխարեն կարդեցին չորեջչաբժին և ուրբաժը։ Ինչպես որ չաբաժապահջը հինդ զդայարանների սրբուժյան համար է, որոնցով մեղանչում ենջ, այդպես էլ երկու օրվա պահջը մեր Հոդու և մարմնի սրբուժյան համար է, որով դործում ենջ մեղջերը։

Վարդապետներն այս պահջի համար հետևյալ պատճառներն են նչում: Նախ` այն, որ Մովսեսը հրամայում է պղծությունից լվանալ մարմինն ու հանդերձները և բանակից դուրս լինել մինչև երեկո (տե՛ս Թվեր ժԹ 19):

Երկրորդ` չորեքչաբԹին Եվայի խաբվելու օրն էր, երբ օձը նրան Համողեց ուտել պտղից, իսկ ուրբաԹը` երբ Ադամը կերավ պտղից և ելավ Դրախտից:

Երրորդ` չորեքչաբԹի օրը մեր Տերը Հայտնեց Իր մատնության, դատաստանի, չարչարանքների, խաչելության և մաՀվան կենարար խոր-Հուրդը, որի պատճառով տրտմեցին առաքյալները, իսկ ուրբաԹ օրը կատարվեց այս ամենը, նաև` չարժվեցին արարածները, խավարեցին երկնքի լուսատուները: Այդ պատճառով պաՀում ենք այս օրերը, որպեսզի կցորդվենք Տիրոջ խաչին:

Չորրորդ` որովՀետև երկու առաջինություններ ունենջ` տեսական և գործնական: Տեսականի Համար սրբվում ենջ չորեջչաբթի օրը, իսկ գործնականի` ուրբաթ, որով սրբասեր դառնալով` Աստծու օգնությամբ Հասնում ենջ ճչմարտությանը և բարուն:

Հինդերորդ` որովհետև ընդունում ենք երկու օրենքներն էլ` և' Հինը, և' Նորը, դրա համար էլ երկու օր սուրբ ենք պահում:

Հարց. – Ինչո՞ւ Հինանց չրջանում չորեքչաբնին և ուրբանը չենք պաՀում:

Պատասխան. – Քանի որ ԱղուՀացի օրերին պաՀել ենք չաբաԹը և կիրակին, դրա Համար Հինանց մեջ ուտում ենք նաև չորեքչաբԹի և ուրբաԹ օրերին: ጣሀገደ 99

Երկրորդ` քանի որ Հիսուն օր պաՀեցինք Հոգու Համար, Հիսուն օր էլ ուտում ենք մարմնի Համար:

Երրորդ` աղուՀացն այս կյանքի խորՀուրդն ունի, որի ընժացքում սգում ենք մեր մեղջերի Համար, իսկ Հինունքը Հարուժյան խորՀուրդն ունի, քանի որ ո՛չ սուդ է, ո՛չ տրտմուժյուն և ո՛չ ցավ:

Ձորրորդ` քանի որ Հինանց չրջանում առագաստի մանուկներն ենք, և Փեսան մեզ Հետ է, դրա Համար էլ սուդ չենք անում, մինչև որ Փեսան վերցվի, և ապա կպաՀենք ըստ Ավետարանի խոսքի (տեն Մատթ. Թ 15): Իսկ Համբարձումից Հետո պաՀում ենք չորեքչաբԹին և ուրբաԹը կամ ինն օր` մինչև Հոդեդալուստը:

Եվ այն, որ չորեքչաբԹի և ուրբաԹ օրերը ճչմարիտ պաՀոց օրեր են, Հայտնի է Հետևյալից: Նախ` որ առաջյալներից է ավանդված, ինչը Հայտնի է առաջելական և նիկիական կանոններից:

Երկրորդ` սուրբ Եվագրոսն ասում է` պաՀիր չորեքչաբԹի և ուրբաԹ օրերն ամեն չաբաԹ:

Երրորդ` մեծ ճգնավոր Բենեղիկտոսն ասում է, որ չորեքչաբԹի և ուրբաԹ օրերն անսվաղ պետք է պաՀել մինչև իններորդ ժամը:

Չորրորդ` Հայտնի է և Հաստատ, որ բոլոր քրիստոնյա ազգերը պաՀում են չորեքչաբԹի և ուրբաԹ օրերը. չորեքչաբԹին` մատնուԹյան, իսկ ուրբաԹը` խաչելուԹյան պատճառով, որովՀետև սուգ է:

Հինդերորդ` Նիկիական ժողովում կանոն է դրված ու սաՀմանված, նաև Հաստատված սուրբ Բարսեղ Մեծի, սուրբ Եպիփանի և այլոց կողմից, որ եթե մի անդետ անձ միս ուտի չորեջչաբթի և ուրբաթ օրերին, երեջ չաբաթ թող պահի սրբությամբ` տնանկներին ողորմություն բաժանելով, և ապա հաղորդություն ստանա, իսկ եթե արհամարհելով առաջելական կանոնները` ուտի այդ օրերին, ապա երեջ տարի ապաչիարի:

#### 4>UPUHUHUHUZA

Շաբաթապահքը սահմանել է Մեծն Ներսեսը՝ Գրիգոր Լուսավորչի թուր: Հայրապետները ժողովրդին ձանձրույթից հեռու պահելու համար Ծննդյան և Այլակերպության քառասունքները բաժանեցին մասերի ու տարածեցին ամբողջ տարվա մեջ՝ որպես չաբաթապահքեր, և այժմ կա տասնյոթ չաբաթապահք, դրանք են՝ Առաջավորաց, Եղիական, Լուսավորչի, Վարդավառի, Վերափոխման, Սուրբ Խաչի, Վարագա Սուրբ Խաչի, Հիսնակի, Սուրբ Հակոբ Մծբնա հայրապետի, Ծննդյան և Մեծ պահքի յոթ շաբաթները:

Շաբաթապահքն ունի բազում նչանակություններ։ Նախ` խորհրդանչում է արարչության չաբաթը, որը սրբության ու պահքի չաբաթ էր մինչև վեցերորդ օրը` Ադամի ստեղծվելը, որից հետո պահքը լուծարվեց։ Թեպետև մինչ Ադամը ստեղծվել էին տարբեր կենդանիներ ու դաղաններ՝ լողացող ու թուչող, սակայն նրանք դեռևս չէին ստացել ուտելու հրամանը։ Այնուհետև Աստված հրամայում է Ադամին. «Ահա ձեզ տվեցի ողջ երկրի վրա տարածված սերմանելի բոլոր բույսերի սերմերը և իրենց մեջ պտուղ սերմանելու սերմպարունակող բոլոր ծառերը։ Դրանք թող ձեզ համար սնունդ լինեն, իսկ բոլոր կանաչ խոտերը՝ երկրի բոլոր դազանների, երկնքի բոլոր թուչունների և երկրի վրա սողացող բոլոր սողունների, բոլոր կենդանիների Համար թող լինեն կեր» (Ծննդ. Ա 29-30)։

Երրորդ` Դրախտից դուրս դալուց Հետո նախաստեղծները Հինդ օր անսվաղ սուդ պաՀեցին` առանց ուտելու և խմելու` Հայտնվելով մաՀվան վիճակում, մինչև Տերը դժաց ու մի Հրեչտակի Հրամայեց մխիժարել նրանց ու խոստացավ Իր Միածնին առաջել նրանց փրկուժյան Համար` Հրամայելով ուտել այդ վայրում եղող պտուղներից, և նրանջ Հուսադրվելով կերակուր ընդունեցին: Այս խոստումն է Հիչեցնում Դավիժը` ասելով. «Հիչի'ը ջո ծառային տրված խոսջը, որի վրա էլ դրիր իմ Հույսը» (Սաղմ. ճժԸ 49):

Երրորդ` կենդանիները տապանի դռան չուրջը Հինդ օր չարունակ առանց ուտելու և խմելու մնացին մինչև անձրևի տեղալը, ապա մաջուր կենդանիներից յոԹական մտան տապան ու փրկվեցին: Սա ցույց է տալիս Հնդօրյա պաՀջի սրբուԹյունը, որով մտնում ենջ եկեղեցի ու փրկվում մեղջերի ջրՀեղեղից:

Չորրորդ` Եգիպտոսից ելնելուց առաջ Աստված Հրամայեց յոթ օր բաղարջ ուտել: Սա չաբաթապաՀքի խորՀուրդն ունի, որով պաՀում ենք մեր Հոգին ու մարմինը մեղջերի բոլոր խմորումներից ու ելնում մեղջի եգիպտական ծառայությունից:

Հինդերորդ` յոԹ օր սաՀմանվեց բորոտների` բանակից դուրս մնալու և սրբվելու Համար: Նույնը սաՀմանվեց նաև պղծուԹյուններին մոտե֊ ցածների Համար: Այդպես և մեր Հոդիներն են պղծվում մեղջերից, ինչ պատճառով էլ յոԹօրյա պաՀջով եկեղեցուց դուրս ենջ դալիս և սրբվում:

Վեցերորդ` Մովսեսը Հրամայեց վեց քաղաք կառուցել ապաստանի Համար, որպեսզի ակամա սպանողները մտնեն այնտեղ ու ազատվեն վտանդից: Սա խորՀրդանչում է վեցօրյա պաՀքը, որը մեղ Համար ապաստանի քաղաք է լինում, և մենք` ակամա մեղանչողներս, պետք է մտնենք այս պաՀքի մեջ ու արդարանանք:

Յոթերորդ` Աստված Հրամայեց Իսրայելի ժողովրդին պաՀել Շաբաթների չաբաթը, որը խորՀրդանչում է մեր չաբաթապաՀքը:

Ութերորդ` Հինդ օր է Քավության տոնը, և այնուՀետև յոթ օր` ՏաղավարաՀարաց տոնը, որը խորՀրդանչում է պաՀքի չաբաթի սրբությունը, որով լինում ենք տաղավար և բնակարան Աստծուն:

Սրանք օրինակներն են, իսկ ճչմարտությունն այն է, որ սրբում ենք մեր Հինգ զգայարանները, որոնցով մեղանչում ենք: Նախ սրբվում ենք պահքով, ապա տոնում` սրբերին մեզ բարեխոս անելով: Այսպիսի խորհուրդ ունի չաբաթապահքը, որը պահում ենք ամբողջ տարում:

## ԳՀՍՐ ՇՍՂՈՒՍՉՍብՍ

Առաջավորաց պաՀքի վերաբերյալ երեք Հարց կա: Նախ` ինչո՞ւ ենք Հինգ օր անսվաղ պաՀում: Երկրորդ` ինչո՞ւ ենք առանց ընԹերցվածների պաՀում, և երրորդ` ինչո՞ւ է կոչվում Առաջավորաց:

Նախ` Թե ինչո°ւ ենք Հինդ օր անսվաղ պաՀում: Դրախտում օրինադրված պաՀքի փոխարեն մեր Հոդևոր առաջնորդների կողմից սաՀմանվեց Առաջավորաց պաՀքը: Եվ ինչպես առանց պաՀելու դուրս ընկանք Դրախտից ու կորցրինք փառքը, այդպես էլ սա պաՀելով` այն ետ պիտի ստանանք: Եվ քանի որ Ադամը Հինդ զդայարաններով մեղանչեց, մենք Հնդօրյա պաՀքով ենք սրբում մեր զդայարանները: Նաև` երբ Ադամը ելավ Դրախտից, Հինդ օր անսվաղ պաՀեց, ապա կերավ երկրի պտուղներից, որը եղավ առաջին պաՀքն արտաքսումից Հետո:

Դարձյալ` մարդու լինելուց առաջ եղան Հինդ օրեր, որոնցում ստեղծ֊ վեցին բոլոր արարածները, և այդ օրերին ոչինչ չէին ուտում, որովՀետև դեռևս չկար ուտելու Հրամանը, և դրանջ սրբուԹյան ու պաՀջի օրեր էին: ԱյնուՀետև ստեղծվեց Ադամր և պաՀջը լուծարվեց:

Ադամի որդիներն էլ նրանից սովորելով` պաՀում էին նրա նման: Պա-Հում էր այս պաՀքը նաև Աբելը և ապա մատուցում պատարադը: ՊաՀեց և ՍեԹը` Հինդ օր, երբ մաՀացավ Ադամը: ՊաՀեց նաև Ենոքը` Հինդ օր ամսամուտին: Նոյը նույնպես պաՀեց նախքան տապան մտնելը, ինչպես նաև տապանից ելնելուց Հետո պաՀեց և ապա պատարադ մատուցեց:

ՊաՀեց և ԱբրաՀամը` Հինգ օր, երբ Աստված նրան խոստացավ տալ ԻսաՀակ որդուն: Եվ դարձյալ պաՀեց, երբ ԻսաՀակը փրկվեց զոՀաբերվելուց: Վարդապետներից ոմանք ասում են, Թե ԱբրաՀամը Հինգ օր պաՀեց նաև Սոդոմի Հրկիդումից Հետո:

Նաև Հակոբը Հինդ օր պաՀեց, երբ սանդուղջի տեսիլջն իրեն երևաց, և դարձյալ Հինդ օր էլ պաՀեց, երբ իր որդիները` Շմավոնն ու Ղևին, կոտորեցին սիկեմացիներին (տե՛ս Ծննդ. ԼԴ), և էլի Հինդ օր, երբ լսեց Հովսեփի դոՀվելու բոԹր:

Նաև Հովսեփը, ով Օրենքից առաջ էր օրինավոր և Ավետարանից առաջ` ավետարանիչ, երբ մտավ փարավոնի բանտը` Հինդ օր պաՀեց, և այս ամենր` ծոմով` առանց ուտելու և խմելու:

Հինդ օր պաՀում էին նաև բոլոր անդրանիկները, երբ մաՀանում էին նրանց Հայրերը: Այսպիսով` այս պաՀքը Հորից որդի ավանդվելով` եկավ Հասավ մեդ, ինչպես ասում է սուրբ Բարսեղը: Եվ այս պաՀքն առանց պատարագների էր ու ընԹերցվածների, որովՀետև նաՀապետներն այսպես պաՀեցին ու արդարացան:

Մովսեսը կարգեց քառասնօրյա պաՀք` պատվիրանների տախտակը քառասուն օրում ստանալու պատճառով: Իսկ ժողովուրդը Հինդ օր պահելուց հետո տրտնջաց, որի պատճառով բարեկենդան արվեց նրանց համար: Եվ ամեն ամիս Հրամայեց Հինդ օր պահել` ՀորԹապաչտուԹյան հանցանջները քավելու Համար:

Կան և այլ պատճառներ Առաջավորաց պահքը պահելու Համար: Նինվեացիք, որ «անդունդի» եզրին էին, Հովնանի քարոզությամբ՝ երեջօրյա պահքով կործանումից փրկվեցին (տես Յովնան Գ 4)։ Նրանք պահեցին երեք օր` և՛ մարդիկ, և՛ անասունները, ինչպես նաև` մանուկները առանց ուտելու և խմելու, և երեքօրյա պահքով ապաչխարեցին ու փրկվեցին մահվանից։ Նույնպես և այն հավատացյալները, ովքեր մեղջերի պատճառով դժոխքն ունեն իրենց աչքի առջև, պահում են այս պահքը և հոգով փրկվում, ինչպես նինվեացիները` մարմնով։ Հինդից երեք օրը նինվեացիների օրինակով ենք պահում, իսկ չորեքչաբթի և ուրբաթ օրերը` բնական պահքով, որպեսզի այն հանցանքները, որ հինդ զգայարաններով ամբողջ տարում դործեցինք, Աստծու ողորմությամբ ջնջենք Հնդօրյա պահքով։ Այս մասին վկայում են նաև հարավային ազդերը` հաբեչներն ու ղպտիները, ովքեր ավելի չատ են պահում, քան մենք` ծոմի մեջ Թողնելով նաև անասուններին, ինչպես նինվեացիները, որպեսզի չահեն մարդասեր Աստծու դութը։

Ունենք նաև նոր պատճառ: Երբ սուրբ Գրիգոր Լուսավորիչը ելավ վիրապից, վախսունհինգ օր վարդապետելով քարողեց խագավորին ու ժողովրդին և ապա հրամայեց հինգ օր սրբուխյամբ պահել` սրբելու Համար հինգ զգայարանները, որից հետո բժչկեց ժողովրդին հարվածներից: Նաև սուրբ Սեղբեստրոսը, երբ մկրտեց Կոստանդիանոս կայսրին, հնգօրյա պահք սահմանեց նրա և ժողովրդի համար:

Դարձյալ` երեք քառասունքները, որ պահեց Մովսեսը, կազմված էին տասնհինդ ուժերից, իսկ տասնհինդը` երեք հինդերից, որը հետևյալ խորհուրդն ունի. հինդը` դդայարանների օրինակն է, երեքը` մարմնի, հոդու և մտքի, իսկ քառասունը` ուժ անդամ հինդն է, որտեղ հինդը դդայարաններն են, իսկ ուժը՝ դլխավոր մեղջերը` ամբարտավանուժյունը, որը հպարտուժյունն է, սնափառուժյունը, որը փառասիրուժյունն է, ապա բարկուժյունը, արծաժասիրուժյունը, ձանձրուժյունը, որկրամոլուժյունը, ծուլուժյունը, բղջախոհուժյունը։

Երկրորդ Հարցը. ինչո՞ւ է այս պաՀքն առանց Գրքերի ընԹերցանուԹյան և առանց պատարագի պաՀվում։ Պատճառը Հետևյալն է։ Այս պաՀքը կարդվեց նաՀապետների կողմից, ովքեր Գրքերից, Օրենքից ու Ավետարանից առաջ կային և այսպես պաՀելով արդարացան: Հետևաբար` մեր նախաՀայրերի Հիչատակի Համար առանց ընԹերցումների ու պա֊ տարադների ենք պաՀում:

Իսկ մյուս բոլոր պաՀքերը, ինչպես Քառասնորդացը և չաբաԹա֊ պաՀքերը, նաև ուրբաԹն ու չորեքչաբԹին, պաՀում ենք Հին ու Նոր Կտակարանների ընԹերցումներով, որովՀետև կարգվեցին այն ժամանակ, երբ արդեն կային Օրենքը և մարգարեների ու առաքյալների գրվածքները:

Երրորդ Հարցը. ինչո՞ւ է այս պաՀքն Առաջավորաց կոչվում։ Վարդապետները բազում պատճառներ են բերում։ Նախ` ինչպես ասվեց, այն կարդվեց մարդու ստեղծվելուց առաջ, և պաՀեցին առաջին նախաՀայրերը, այլև այն ավանդվեց Գրքերից ու Օրենքից առաջ, այդ պատճառով էլ Առաջավորաց է կոչվում։ Նաև այդպես է կոչվում որպես մեր` Լուսավորչի կողմից կարդված առաջին պաՀք։

Առաջավորաց կոչվելու պատճառ է և այն, որ սա է Մեծ պաՀքի առաջին չաբաթը, որովհետև ասում են, թե առաքյալները կամեցան յոթանասուն օր սաՀմանել Մեծ պաՀքը` ըստ նախահայրերի թվի, ինչպես պատմում է Ղուկասը (տե՛ս Ղուկ. Գ 23-38), բայց քանի որ նորահավատ քրիստոնյաները տրտնջում էին պահոց օրերի չատությունից, առաքյալները երկու չաբաթը բարեկենդան արեցին և այս չաբաթն ամեն տարի պահել հրամայեցին` անվանելով «Ավագ պահքի առաջավորը»:

Ուրիչներն ասում են, թե առաջյալները Հիսուն օր կարգեցին պաՀել, սակայն մեկ չաբաթ պաՀելուց Հետո պարզեցին, որ այս դեպքում Զատկի օրը կՀամընկնի Հրեական Զատկի Հետ, և երկրորդ` Տիրոջ չարչարանջների օրը կլինի ավելի վաղ, քան դարնանային դիչերաՀավասարը: Այդպատձառով էլ երկչաբաթյա բարեկենդան սաՀմանեցին, և այս չաբաթն Առաջավոր անվանեցին:

ԱյնուՀետև Մեծն Կյուրեղ Երուսաղեմացին նույնն արեց իր մոտ մկրտության եկողների Համար. Հնդօրյա պաՀքով նրանց փորձելուց Հետո թույլ տվեց Հաջորդող երկու չաբաթն ուտել: Նա սաՀմանեց նաև երախայացնել նորընծաներին կարդելով նրանց ուսման Համար տասնութ ընթերցված՝ որոնք մի դրքում ամբողջացրեց և «Կոչումն ընծայության» անվանեց, որով նոր ընծայվածները կանչվում էին Քրիստոսի Հավատին և ապա Ավադ Հինդչաբթի օրը մկրտվում:

Հնդօրյա պաՀքը զգայարանների սրբության Համար է, որոնցով մեղջն առաջին անգամ մտավ մարդու մեջ, և Հաջորդեց մաՀը: ՈրովՀետև Ադամն իր աչքերով` տեսողության զգայարանով, տեսավ ծառն ու այն

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Երախա ասում են մկրտության պատրաստվող նորադարձին։

ցանկացավ, ականջով լսեց խաբողի ձայնը, որն իրեն Հաձելի Թվաց, ապա ոտքով գնաց դեպի ծառը, չոչափելիքով Հպվեց պտուղին ու քաղեց այն: ԱյնուՀետև ռունգներով զգաց անուչաՀոտուԹյունը, ձաչակելիքով` քաղցրուԹյունը, և դատապարտվեց: Այսպես էլ այժմ մենք ենք Հինգ զգայարաններով գործում բոլոր մեղջերը, որոնց Համար էլ Հնգօրյա պաՀքով սրբում ենք մեր զգայարանները:

### Հարաթաղաշբերի անվանումների Հարծը

Առաջավորաց պաՀքի առաջին օրը պարսից ՇապուՀ արքայի կողմից նաՀատակվեց Սարգիս զորավարը, այդ պատճառով էլ նրա նաՀատակության տոնը կատարում ենք Առաջավորաց պաՀքին Հաջորդող չաբաթ օրը: Սակայն այս պահքը նրա անունով չէ, այլ վերևում ասվածների Հիման վրա է Առաջավորաց կոչվում, և պաՀքն էլ նաՀատակված սրբի Համար չենք պաՀում, այլ Աստծու: Հերձվածողներից ու տգետներից ոմանք չարախոսում են մեզ, Թե մենք մարդ ենք պաչտում և մարդու պահը ենը պահում։ Պետը է ասել, որ ամեն պահը Աստծունն է և ոչ մարդունը: Այդպես էլ ԱղուՀացի առաջին չաբաԹ օրը նչում ենք սուրբ Թեոդոսի տոնը, որի պատճառով էլ չատերն այդ չաբաթը նրա անունով են կոչում, իսկ Ծաղկագարդին նախորդող չաբաթը Ղազարոսի անունով է կոչվում. կան նաև չաբաԹներ սուրբ Գրիգորի և սուրբ Հակոբի անուններով: Այս անվանումները միայն մի չաբաԹապաՀբը մյուսից զանազանելու Համար են և գալիս են նրանից, որ տվյալ պաՀքի ավարտին Հիչված սրբի տոնն ենք նչում, որի Համար էլ պաՀքը սրբի անունն է ստացել: Նույնպես և այս դեպքում պաՀքն Աստծու Համար ենք պաՀում` մեր մեղջերի Թողության և առաջին սրբերի Հնգօրյա պաՀջին մասնակից լինելու Համար, իսկ չաբաթ օրը տոնում ենք սուրբ Սարգսի տոնը:

Դարձյալ` երբ ավարտում ենք պաՀքը, սրբերի միջնորդությանն ենք դիմում, որպեսգի նրանց բարեխոսությամբ ընդունվեն մեր պաՀքն ու աղոթքները: Եվ այդ օրվա վերակացուները և տոների տերերը նրանք են, ինչպես նաև պաՀողներին ու Հույսով տոնողներին դորավիդ եղողները, պաՀապաններն ու բարեխոսները` Քրիստոս Աստծու Հրամանով:

Այսպիսով` երեք պատճառով են պաՀքերը կոչվում սրբերի անուններովով: Առաջին` որ նրանց նաՀատակության օրն այդ պաՀքի օրերին է պատահել, և դրա համար նրանց մեծարում ենք մեծ տոներով` համաձայն Նիկիական ժողովի, որտեղ հրամայվեց մարտիրոսների հիչատակը չաբաթ օրը տոնել ու պատարագ մատուցել: Երկրորդ` նրանց անուններով պահքերն ենք դանադանում: Եվ երրորդ` նրանց բարեխոսությանն ենք դիմում, որպեսզի ընդունվի մեր պաՀքը, և ամենաողորմած, բարեդութ և մարդասերն Աստված, նայելով Իրեն սիրող սրբերի նաՀատակությանը, նրանց բարեխոսությամբ ընդունի մեր աղաչանքները և կատարի մեր խնդրվածքները` Թողություն չնորՀելով մեր բոլոր մեղջերին ու Հանցանքներին, և Իր սրբերին տոնակից դարձնի բոլոր Հավատացյալներին` Քրիստոսի Հավատով, Հույսով ու սիրով: Եվ Նրան փառջ Հավիտյանս. ամեն:

### ሆኑሪ ጣሀረዳ

## Պաշբո օրերը

Փրկչի Հարության Հրաչափառ խորհրդով, բազում ընթերցվածներով ու սաղմոսներով Եկեղեցին նչում է նախահոր փրկության տոնը: Այն հետևյալ կերպ է արվում. զատվում է յոթանասունութ օր` սկսած Առաջավորաց պահքից մինչև Նոր կիրակին` ըստ Ղուկասի ազգաբանության տրված նահապետների թվի, որովհետև Ադամից մինչև Քրիստոս յոթանասունութ սերունդ է (տեն Ղուկ. Գ 23-38): Եվ ինչպես առաջին մարդու հանցանքից մինչև Երկրորդ Ադամը` Նա, Ով Աստված է և մարդու փրկիչը եղավ, յոթանասունութ նահապետներ եղան (որոնցում ամբարված են Աստծու նախախնամության բովանդակ խորհուրդները), այդպես էլ Քրիստոսի Եկեղեցին յոթանասունութ օր է առանձնացնում և դրանցում կատարում մարդու փրկության ամբողջ խորհուրդը: Այսպիսով` այս յոթանասունութ օրերը հասցնում են մեզ Ադամի առաջին կերպին և արժանացնում Աստծու տեսությանը:

Այս օրերը Եկեղեցին բաժանում է մի քանի մասի: Առաջին մասն Առաջավորաց պահքի Հնդօրյա չրջանն է, որն անցնում է առանց ըն-Թերցումների` ըստ այն հինդ նահապետների Թվի, ովքեր առանց Օրենքի, միայն հավատով արդարացան: Դրանք են` Աբելը, Ենոքը, Նոյը, Աբրահամը և Իսահակը: Ապա հաջորդում է երկչաբաԹյա բարեկենդանը, որը մարմնական բարիքներ և սուրբ ՀաղորդուԹյուն է պարդևում: Այնուհետև, Եկեղեցու կատարելուԹյամբ և կատարյալ քառասնօրյա պահքով դալիս ու միանում ենք առաջին նահապետների հավատին:

Մեծ պահքի չրջանում խորհրդաբար երկու քառասնօրյա պահք է կատարվում: Առաջինը կատարվում է ըստ Մովսեսի ու Եղիայի, որը սկսվելով պահոց չրջանի առաջին երկուչաբԹիից` հասնում է մինչև Ղապարոսի հարուԹյան օրը, իսկ երկրորդը` ըստ Փրկչի` Մեծ պահքի երկրորդ երկուչաբԹիից մինչև Տիրոջ ՀարուԹյան օրը: Եվ այս երկու քառասնօրյա պահքերը, միմյանց համադրվելով ու միաձուլվելով, ընդհանուր պահքի տևողուԹյունը հասցնում են քառասունուԹ օրվա` սկիզբն ունենալով Բուն բարեկենդանի կիրակին, որի հետ միասին ստացվում է քառասունինն օր, և Զատկի օրվա ավելացումով` ընդհանուրն ստացվում է հիսուն:

Առաջավորաց պաՀքի երկուչաբԹիից մինչև Զատիկ յոԹանասուն օր է, և Նոր կիրակիի յոԹօրյա նախատոնակի կատարմամբ ընդՀանուրն ստացվում է յոԹանասունուԹ օր: Ղպտիներն ու Հաբեչները պաՀում են յոթանասուն օր, այդ պատճառով էլ այս պահքը կոչվում է նաև «Յոթանասնից պահք»: Եվ սա խորհրդավոր թիվ է:

Սա նախ մարդու կյանքի Թիվն է, ինչպես ասում է ԴավիԹ մարդարեն. «Մեր կյանքի օրերի Թիվն է յոԹանասուն տարի կամ առավելադույնը՝ ուԹսուն տարի, որոնց մեծ մասն անցնում է ցավով ու ՀեծուԹյամբ» (Սաղմ. ՁԹ 10): Եվ այս խորՀրդով յոԹանասուն օր ենք պաՀում և ավարտին տոնում Քրիստոսի ՀարուԹյունը, որպեսդի այս կյանքից Հետո Քրիստոսի ՀարուԹյանն ու փառջին արժանանանը:

Երկրորդ` Աստծու ժողովուրդը յոթանասուն տարի մնաց դերության մեջ Բաբելոնում և ապա ազատվեց Զորոբաբելի և Հեսու քահանայի միջոցով (տես Ա եզր). Այդ պատճառով էլ սա խորհրդանչում է մեր պատկարիտության ժամանակը. որովհետև Թչվառացանք, և դերեց մեզ սատանան Դրախտից ու դանագան մեղջերով տանջեց երկրի վրա: Եվ Հիսուս, Ով Քահանա է ու Թադավոր, վերստին աղատեց մեղ:

Յոթանասունը, ըստ բաբելոնյան գերության տարիների թվի, նաև մաՀն է խորՀրդանչում, ուր վտարվեցինք ծառայության, որից մեղ աղատեց Քրիստոս Իր Հարությամբ` վերստին չինելով տաձարն Իր Մարմնով, Ում տաձարը մենք ենք, և Իր տան փառքն ավելի մեծացնելով` Նոր կիրակիին կատարում է Իր Եկեղեցու Հաստատության նավակատիջը:

Բարեկենդանի կիրակիից մինչև Ձատկի կիրակին Հիսուն օր է: Եվ սա ունի բազում խորՀուրդներ։ Նախ` որ Հիսունը Հոբելյանական Թիվ է, և Հիսուներորդ տարում ԹողուԹյուն և ազատուԹյուն է լինում բոլորին` ըստ Մովսեսի օրենքի. եԹե ծառա է, ազատուԹյուն է ստանում, իսկ եԹե մեկ այլ ոք` իր տիրոջն է դառնում։ Այս պաՀքով նաև մենք ենք ԹողուԹյուն դանում մեղջերի պարտավորուԹյունից ու Օրենքից, որով անեծքի տակ դատապարտված էինք, որով հետև, ըստ Տիրոջ խոսքի, մեղջի ծառա էինք. «Ճչմարիտ, ճչմարիտ եմ ասում ձեղ, Թե ամեն ոք, որ մեղջ է դործում, մեղջին ծառա է» (Յովի. Ը 34)։ Սա ցույց է տալիս նաև, որ սա՛ է ապաշխարուԹյուն ժամանակը, և Հիսնօրյա պաՀքի միջոցով ԹողուԹյուն կդտնենք բոլոր մեղջերից ու կարատվենք ստաանայի ծառայուԹյունից։

Տարվա մեջ երեք Հիսնյակներ կան, որոնցով Եկեղեցին պատվում է երեք մեծամեծ տոներ` Ծնունդը, Հարությունը և Վարդավառը: Առաջին Հիսնյակը Սուրբ Ծնունդին նախորդող Հիսնակաց պահքն է, որը խորհրդանչում է նահապետների աստվածպաչտությունը մինչև Մովսես: Երկրորդ Հիսնյակը Մեծ պահքի չրջանն է, որը խորհրդանչում է մարդարեների աստվածպաչտությունը մինչև Հովհաննես Մկրտիչ, իսկ երրորդ Հիսնյակը Վարդավառին նախորդող Հիսուն օրերն են, որը խորհրդանչում

ሆ**ተ**፬ ጣሀጓደ 109

է քրիստոնյաների աստվածպաչտությունը մինչև Տիրոջ Երկրորդ գալուստը:

Դարձյալ` առաջին Հիսնյակը խորՀրդանչում է նաՀապետների արդարությունը` սկսած Ադամից մինչև Հակոբ նաՀապետ։ Երկրորդ Հիսնյակը խորՀրդանչում է Օրենքը և մարդարեությունները` մինչև ՀովՀաննես Մկրտիչը, իսկ երրորդ Հիսնյակը` մեր Տիրոջ Ավետարանի քարողությունը մինչև աշխարՀի վախձանը։

Դարձյալ` Ծննդյան Հիսնյակը խորՀրդանչում է մեր Տիրոջ աչխարգ գալը և մարդկանց մեջ չրջելը, Հարության Հիսնյակը` Տիրոջ խաչի վրա մաՀանալը, դժոխք իջնելը, Հարություն առնելը և Հոդիներին դժոխքից ազատելը, իսկ Վարդավառի Հիսնյակը` Տիրոջ Երկրորդ դալուստը, մեռելների Հարությունը և արդարների երկինք ելնելը:

Ծննդյան Հիսնյակը խորհրդանչում է նաև մեր այս կյանքից ելնելը և ծնվելը Հոդևոր աչխարհում, Հարության հիսնյակը` մեր հարությունը, իսկ Վարդավառի հիսնյակը` պայծառ փառքով հավատացյալների` երկինք վերանալը:

Պահքի տևողությունը, Բուն բարեկենդանի հետ միասին, քառասունինն օր է, որն ունի հետևյալ խորհուրդը։ Երբ Բաբելոնում երեք պատանիներին նետեցին հնոցը` Նաբուքողոնոսոր արքայի կանգնեցրած պատկերին չերկրպագելու պատճառով (տեն Դան. Գ 21), այնժամ Բանն Աստված իջավ հնոցի բոցերի մեջ ու փրկեց երեք պատանիներին կրակով այրվելուց (տեն Դան. Գ 49)։ Եվ այդ հնոցի բոցերը քառասունինը կանդուն բարձրություն ունեին (տեն Դան. Գ 47), որն այս Մեծ պահքի օրինակն է, և որի ժամանակը սպառվում է քառասունիններորդ օրը` սուրբ երեկոյին, երբ երդում ենք Նրա օրհնությունը, Ով փրկեց մանուկներին հնոցից, իսկ մեդ` դժոխքից։

Արդ` նրանջ, կրակը քառասունինը կանդուն բարձրացնելով, կռապաչտ աղդի մեղջերն իջեցրին, իսկ մենջ քառասունիննօրյա պահջով քավում ենք մեր անօրենությունները, որոնք ավելի վեր են բարձրացել, քան մենջ, և մի կողմ դնելով ծանր բեռը` նրանց նման արձակվում ենջ մեղջերի կապանջներից, Քրիստոսի չարչարանջներով փրկվում պատրաստված Հրի սպառնալիջից և Հույսով սպասում դերությունից մեր Հոդիների դարձին:

Դարձյալ` ծոմաջան աշխատությամբ ու չարունակ ընթերցումներով պետք է դգուչավոր լինել Ավագ չաբաթվա օրերին: Մովսեսը դևտացիներին Հատկացրած քաՀանայական քաղաքներից վեցը տվեց որպես ապաստան ակամա սպանողներին (Թվեր ԼԵ 11): Այդ քաղաքները քաՀանայական են կոչվում, որովՀետև ապաչխարողները քաՀանաների աղոթքի միջոցով են մեղջերի ԹողուԹյուն ստանում։ Իսկ մեզ Համար այս չարչարանջի օրերն են Հուսո ապաստարան` Տիրոջ չարչարանջներով մեզ Հավիտենական մաՀվանից փրկելու Համար։

ՊաՀոց չրջանի բուն պաՀքի օրերի Թիվը քառասունուԹ է` ըստ քառասունուԹ ապաստանի քաղաքների Թվի, որովհետև հիսունից երկու կիրակին` Բարեկենդանը և Զատիկը, ուտիք է, և քառասունուԹ օրերը՝ պաՀք: Հեսուն ակամա սպանողներին քառասունուԹ քահանայական քաղաքներ տվեց (տե՛ս հեսու ԻԱ 41), որը խորհրդանչում է քառասունուԹօրյա պաՀքը, որովհետև ԹողուԹյան չնորհով հույսը չատանալու էր քառասունուԹ օր պահողների համար՝ ըստ քառասունուԹ քահանայական քաղաքների, որոնց մենք, մահապարտ լինելով, ապավինում ենք, և հեռանալով կենցաղային բոլոր հեչտուԹյուններից՝ կերակրից, անկողնուց, կանանցից ու հանդերձներից, և ժուժկալ պահքով, հսկման աղոԹքներով ու խարազանազդեստ՝ սպասում ենք Մեծ Քահանայապետի՝ Քրիստոսի մահվանը, Ում մահով էլ ԹողուԹյուն ենք ստանում ու վերադառնում մեր ստացվածքներին՝ կերակրին, անկողնուն և այլ ամենին, և ոչ ոք այլևս չի պատժի մեղ մեր հանցանքների համար:

Ինչպես ասում է Սուրբ Գիրքքը. «ԵԹե սպանվածի մերձավորը նրան գտնի նրա ապաստանած քաղաքից դուրս, ապա սպանվածի արյունակիցը Թող սպանի մարդասպանին և մահապարտ չգտնվի» (Թվեր Lt 27): Արդ՝ սպանողն Ադամն էր և նրա սերունդը. այսինքն` մենք, որ բռնության ախտից ու դևերի պատրանքներից մղված մեր հոգիների ակամա սպանողը եղանք: Դրա համար պետք է մտնել պահքի քառասունութ «քաղաքները», որպեսզի սպանվածի մերձակա արյունակիցը չսպանի մեզ` ապաստանի քաղաքից դուրս հայտնաբերելով: Մեր արյան մերձավորը Քրիստոս է, Ով արյամբ ու մարմնով լծակից է մեղ, որովհետև արյամբ ու մարմնով մեզ հավասարվեց: Եվ եթե նա մեզ հայտնաբերի քառասունութ ապաստանի քաղաքներից, այսինքն` քառասունութօրյա պահքից ու աղոթքից դուրս, անարժան վաստակով, ապա Իր մյուս անդամ դալստյանը կսպանի մեզ:

Եվ ինչպես որ տարվա քաՀանայապետի վախճանումով ազատվում էր մարդասպանը և վերադառնում իր տունը (տեն Թվեր Lt 28), այդպես և մենք ենք ազատվում մեր մեղջերի պատժից, երբ Ավագ ուրբաթ օրը խաչի վրա խորհրդաբար մահանում է մեր Մեծ Քահանայապետը` Քրիստոս, և ապա վերադառնում ենք մեր հայրենին` Դրախտ: Քանզի ուրբաթը Քրիստոսի չարչարանքների քառասունութերորդ օրն է` հաչված Բուն բարեկենդանից, երբ Մեծ Քահանայապետը` Քրիստոս, համբերելով մահվանը, կատարեց մեր փրկությունը երկրի վրա, և մարդկային բնությունը, որը մինչ այդ մահվան էր դատապարտված, ազատեց և վերադարձրեց իր

ሆቴō ጣሀጓ<del>ደ</del> 111

նախկին ժառանգությանը: Ասվում է, որ սա Հավիտենական օրենք է, որը եղավ ճչմարտության օրինակ, որովՀետև դա էր այն օրինակը, որը դրվեց մեր փրկության Համար:

Ինչպես Մովսեսի միջոցով կարգված Հոբելյանական տարում, այսինքն` քառասունինը տարի Հետո, ազատություն էր լինում արծախով գնված ծառաների Համար (տես Դևտ. Իե 8-11), այդպես էլ պաՀոց քառասունինը օրերից Հետո ազատվում ենք մեղքի ծառայությունից: Եվ դու տե՛ս Աստծու մեծ խորՀուրդը. ինչպես ապաստանի քաղաքներից մաՀապարտները դառնում են դեպի իրենց ժառանդությունը, նույնպես էլ Հոբելյանական տարում ժառանդությունը դառնում է ժառանդին: Արժե և մեղ ըստ օրինակի գնալ դեպի ձշմարտությունը և Օրենքով ու մարդարեություններով Աստծու վկայած սուրբ ու խորՀրդական այս պաՀքի օրերին Հավատով ու պարկեչտությամբ, առանց նվաղեցնելու պաՀել և սպասել մեր ձշմարիտ Մեծ ՔաՀանայապետի` Հիսուս Քրիստոսի մաՀվանը, Ում չնորՀիվ աղատվելով` արժանանում ենք Վերին Քաղաքին, որի դուռը պաՀքն է:

Քառասունինը նաև յոթ անդամ յոթն է, այսինքն` յոթշաբաթյա պաՀքը, որն այս կյանքի յոթնօրյա շրջադայության Համար է:

Յոթ անդամ յոթը դրված է նաև այն խորՀրդով, որ քավություն լինի յոթ գլխավոր մաՀացու մեղջերի Համար, որոնք են` Հպարտությունը, նախանձը, բարկությունը, ծուլությունը, ադաՀությունը, որկրամոլությունը և բղջախոՀությունը, և սրանք ներդործում են մեղ վրա մեր Հինդ զգայարաններով:

Յոթ տարին ուսման ժամանակն է, և մեզ Համար կատարյալ ուսման ժամանակ է յոթծչաբաթյա պաՀջը:

Յոթ թիվը կույս թիվ է ասվում իմաստունների կողմից, այն ոչ ծնում է և ոչ էլ ծնվում: Եվ մեր յոթշաբաթյա պահքով կուսություն է ստանում մեր հոգևոր մարդը (իմմտ. Յռոմ. է 22, Բ Կորնթ. Դ 16): Արդ` չհղանանք չարությամբ և անօրինություն չծնենք, և չլինենք սատանայի որդիներ` նրա ցանկությունները կատարելով:

Աստված Հանգստացավ յոթերորդ օրն Իր բոլոր գործերից, և մենջ էլ յոթ չաբաթ` մեր չար գործերից:

ՅոԹերորդ օրը եբրայեցիները դադարեցնում են իրենց բոլոր դործերը, և մենջ էլ չար գործեր կատար ենջ յոԹչաբաԹյա պաՀջի չրջանում:

Իմաստությունն իր տունը յոթ սյուների վրա չինեց (տե՛ս Առակ. Թ 1), իսկ մենջ Հաստատվում ենջ յոթ չաբաթվա պահքով:

#### Քարասարդած Պաշբ

ՊաՀքերից առաջինն ու մեծը սուրբ Քառասնորդացն է, որ օրինադրեցին ու պաՀեցին մարդարեները, որը նաև Քրիստոս պատվեց և մեզ ավանդեց: ՊաՀքը սկսվում է Բարեկենդանին և ավարտվում Զատկին, և այն «Քառասնորդաց» է կոչվում, որովՀետև պաՀոց երկրորդ կիրակիից մինչև Տիրոջ ընթրիքը կազմում է քառասուն օր: Եվ սա ունի բազում խորՀուրդներ:

Նախ` որովՀետև այս քառասունը սատանայի փորձությունների ժամանակն է, որովՀետև Քրիստոս քառասնօրյա պաՀքով Հաղթեց փորձող սատանային: Նույնպես և մենք քառասնօրյա պաՀքով Հաղթեում ենք սատանայի փորձությունները, և նա Հեռանում է մեզանից, ինչպես ասում է Ավետարանը. «Այդ տեսակն ուրիչ բանով չի ելնի, եթե ոչ ծոմապաՀությամբ ու աղոթքով» (Մարկ. © 28):

Երկրորդ` այս քառասունը ժամանակն է մարտերի ու պատերազմների, և չարչարելով ու մեր մարմինը զրկելով` պատերազմում ենք ընդդեմ ախտերի ու Հաճույքների: ՊաՀքով, ծոմով ու ծարավով չարչարում ենք մեր մարմինը և ողորմություն տալով` Հաղթում աչխարՀին, իսկ խոնար-Հությամբ Հաղթում սատանային, ինչպես սաղմոսն է ասում. «Չարչարվեցի և սաստիկ կորացա, մռնչացի սրտիս Հեծությունից» (Սաղմ. Lt 9):

Երրորդ` այս քառասնօրյա պահքն օրհնվեց և սրբվեց Աստծուց ու մարդարեներից, որովհետև դրված է. «Եղիան քառասուն օր ու քառասուն դիչեր քայլեց մինչև Աստծու Քորեբ լեռը» (Գ Թագ. ժԹ 8): Սա ցույց է տալիս, Թե ովքեր սրբուԹյամբ պահում են այս քառասուն օրերը, Հա-մարձակապես պիտի ժամանեն Աստծու լեռը` երկինք` Քրիստոսի մոտ:

Մովսեսը քառասուն ցերեկ ու քառասուն գիչեր պաՀեց և Տիրոջից Օրենքը ստացավ: Սա նչանակում է, որ նրանք, ովքեր սրբությամբ պա-Հում են այս քառասուն օրերը, Աստծու օրենքներն ու պատվիրաններն են ընդունում:

Իսրայելի ժողովուրդը անապատում քառասուն տարի մնալուց Հետո միայն Հասավ պարգև ստացված երկիրը: Սա այն է խորՀրդանչում, որ եխե քրիստոնյա ժողովուրդը քառասնօրյա պահքով Աստծուն երկրպագի, ապա կՀասնի Դրախտ` Վերին Երուսաղեմ: Այսպես օրՀնված ու սրբված է այս քառասունքն Աստծուց և մարդարեներից:

Հին ու Նոր Կտակարաններում այս պաՀքի օրերի քառասուն Թվի վերաբերյալ բազում վկայություններ կան, ինչպես օրինակ` տապանի և տաճարի չափերում, նաև Սողոմոնի պալատի չափերում (տե՛ս Գ Թագ. է 38), ինչպես նաև ՋրՀեղեղի օրերի, Մովսեսի ու Սամվելի կյանքի, ԴավԹի ու Սողոմոնի Թագավորության տարիների Թվում: ՄԵŌ ՊԱጓ**Ք** 113

Այս պահքը կոչվում է նաև «Աղուհացից», որովհետև նախկինում այս պահքի կերակուրն աղն ու հացն են եղել։ Այսպես պահել են հավատացյալներն առաքյալների ու առաջին հայրապետների ժամանակներում, երբ դեռ ջերմեռանդ էին քրիստոնեական հավատի մեջ, իսկ այնուհետև Թուլանալով` աստիճանաբար սկսեցին ուտել նաև այլ կերակուրներ։ Եվ Թեպետ մենք նման չենք մեր նախնիներին ո՛չ պահքով և ո՛չ էլ այլ սրբուԹյուններով, սակայն նրանց այս պահքը մեղ դանագան խրատներ է տալիս։ Նախ` որ ուտում էին ժամանակին ու աղոթքըով և տասներորդ ժամից ոչ չուտ, օրական մեկ անդամ և չէին հագեցնում իրենց մարմինը դանադան խորտիկներով, որն ավելորդ է ու միայն մարմինն է պարարտացնում, այլ միայն հաց, ջուր և բանջար էին ուտում, այն էլ` չափավոր` ո՛չ հագենալու համար, և քաղցով ու ծարավով ճնչում էին իրենց մարմինը։

Այս օրերին Եկեղեցին ծածկում է խորանը վարագույրով և արդելում Ավետարանի Համբուրումը, որովՀետև մենք մի ամբողջ տարի մեղջեր դործեցինք` ապրելով սխալական կյանքով ու տկար մարմնով, ինչպես Ադամին մեղջից Հետո Տերը գրկեց Դրախտից ու Կենաց ծառից: Ադամին Հրամայվեց ուտել բոլոր ծառերից և միայն մի ծառից չուտել, իսկ մեզ Համար օրինադրվեց ուտել միայն Բարեկենդանի ու Զատկի օրերին և նրանց միջև եղած օրերին պաՀք պաՀել:

Աղամն ուտելով մեղավոր դարձավ ու արտաքսվեց Դրախտից, իսկ մենք մեղավոր եղանք և՛ կերակրի, և՛ մեր գործերի պատճառով, ուստի երկուսի Համար էլ պաՀում ենք: Որպեսզի, ինչպես Քրիստոս Իր մաՀով նախաստեղծներին Հանեց դժոխքից և Դրախտ Հրավիրեց, նույնպես և մեզ աղատի մեր ծանր խղճմտանքից` իբրև դժոխքից, մտցնի Եկեղեցի և տա Կյանքի կերակուրը` Իր Մարմինն ու Արյունը:

Մարդը երկակի բնույթ ունի` մարմնավոր ու Հոգևոր, և մարմնավորը Հաճախ է ենթարկվում կերակրի Հարկադրանքին, մինչդեռ Մեծ պաՀքի օրերին բազմանում է Հոգևոր կերակուրը, որպեսզի Հոգին չմեռնի:

Արդ` այս պաՀքը սուրբ Քառասնորդաց պաՀք է ասվում նաև, որովՀետև Բուն բարեկենդանից մինչև վեցերորդ չաբաԹվա ուրբաԹ օրը քառասուն օր է, որը Ղազարոսի ՀարուԹյան օրն է: Սա Հույժ խորՀրդավոր օր է, քանզի, ինչպես ասում են իմաստունները, Տերն Ադամին արարումից քառասուն օր Հետո միայն դրեց Դրախտում, և մեզ` պաՀքը պաՀողներիս, ՀարուԹյուն է տալու Ղաղարոսի օրինակով և Ողոդոմյան (Ծաղկազարդի) տոնին ներս է տանելու Եկեղեցի:

Քրիստոս քառասնօրյա պաՀքը տվեց մեր Հողաժավալ Հոգու և մարմնի Համար, և փոխանակ Դրախտի` Քրիստոսի խաչելուժյամբ մտնում ենք Եկեղեցի, որը երկինք է երկրի վրա:

Նոյի օրերին` ջրՀեղեղի ժամանակ, քառասուն օր անձրև եկավ (տե՛ս Ծննդ. է 17). եթե մարդիկ ապաչխարեին, ապա չէր լինի քառասնօրյա անձրևը: Ջրերի քառասուն օր Հորդելն օրինակն է քառասնօրյա պահքի: Պահքի «ջրերը» մարում են Հոդու մեղսալից կրակն ու այն մաքրում Հեղձուցիչ ախտերից:

ԱբրաՀամը քառասուն օր ու քառասուն գիչեր պաՀեց, որովՀետև ուխտեց ոչինչ չուտել առանց Հյուրերի, քանի որ ողորմած էր, և դրանով եղավ Աստծուն Հաձելի և արդարների Հայր: Սատանան, այս իմանալով, փակեց ձանապարՀները, և քառասուն օր ոչ մի Հյուր չեկավ ԱբրաՀամի մոտ, մինչև Հորից Միածինն առաքվեց երկու Հրեչտակներով Հանդերձ, ովքեր փոխանակ Հյուրերի` տվեցին Որդու ավետիսը (տես Ծննդ. ժԸ 1): Եվ եթե մենք էլ պաՀենք ըստ կարողության, ապա Աստված մեղ մոտ ևս կդա` Իր Որդով ու Սուրբ Հոգով և բոլոր Հրեչտակներով:

Մովսեսը քառասուն օր` գիչեր ու ցերեկ, պաՀեց և արժանացավ Աստծու տեսությանը և երկու քարեղեն տախտակներին:

Քառասնորդական պահքը երեք անգամ պահեց նաև Հեսուն, որոնցից երկուսը` Մովսեսի հետ, իսկ մեկը` հետո, և աչակերտելով Մովսեսին` հասավ Ավետյաց երկիրը: Նույնն անելով` մենք ևս Աստծու որդի ենք դառնում և արժանանում Վերին Երուսաղեմին:

Իսրայելի որդիներն անապատում քառասուն տարի չարունակ կերան մանանան, իսկ մենք պաՀքի օրերին վայելում ենք Աստվածային Գրքերի իմաստությունը, որովՀետև Քառասնորդացից Հետո ստանալու ենք մի երկիր, ուր բխում է կաթ ու մեղր, ինչպես և նրանք ստացան:

Սավուղը, Դավիթն ու Սողոմոնը քառասուն տարի թագավորեցին, և քառասնօրյա պաՀքով էլ մեր մարմինը, Հոգին ու միտքը կթագավորեն պես-պես ստաՀակ ցանկությունների վրա, որոնք կործանում են մեր անձերը:

Ըստ Օրենքի` քառասուն անգամ մաՀակով Հարվածում էին Հանցավորին, իսկ մենք, Հանցավոր լինելով, Քրիստոսի օրենքով քառասնօրյա պաՀքով ենք տանջվում և սրբվելով մտնում եկեղեցի` բարի գործերով:

Փրկիչը երեք անգամ, քառասուն օրերի միջոցով, մեզ Աստծու առջև կանգնեցրեց: Եվ այս երեք քառասուններով մեր երեք ծնունդներն են խորՀրդանչվում, որոնցից առաջինը մարմնավոր ծնունդն է մորից, երկրորդը` Հոգևոր ծնունդը` Ավազանից, երրորդը` ՀարուԹյամբ ծնունդը` ՄԵŌ ՊԱጓՔ 115

գերեզմանից: Տերը երեջ անգամ մեզ ստեղծեց, որպեսզի լինենջ առաջին ստեղծվածի նման:

Գրիգոր Աստվածաբանն ասում է. «Մեր երեք ծնունդներն էլ Քրիստոս Իրենով պատվեց՝ Իր ծննդյամբ, մկրտությամբ ու Հարությամբ»: Նախ՝ Տերն Իր քառասնօրյա Հասակում տաճար մտնելով՝ մեզ մաքրեց անեծքից ու ծննդական աղտեղություններից և մտցրեց տաճար՝ ընծայելով Հորը։ Եվ մենք քառասնօրյա պահքով սրբվում ենք Հոգու պղծություններից, ոչ թե տատրակներով, այլ Հիսուսի քաղցր խոսքով, և ընծայվում Տիրոջը։ Տիրոջ՝ քառասնօրյա հասակում տաճար գալստյամբ՝ բոլոր հավատացյալներս ընծայվում ենք Հորը, ինչպես մարմնի անդամները միանում են գլխին՝ ըստ առաքյալի խոսքի. «Ամբողջ մարմինն իրար ամրորեն միացած՝ գանազան հոդերով, գլխին է միացած, որը Քրիստոս է» (հնմտ. Եփես. Դ 15-16)։ Իսկ մենք քառասնօրյա պահքով մանկանում ենք չարի մեջ և մաքրված կանգնում Աստծու առաջ։

Երկրորդ` մկրտությունից Հետո Տերը սատանայի դեմ մարտնչեց քառասնօրյա պահքով` որպես կցորդություն խաչի վրա կրած Իր չարչարանքների, որով ավազակը վերստին Դրախտ մտավ Նրա հետ, և Թչնամին կործանվեց: Մենք նույնպիսի պահքով ենք հաղթում Թչնամուն` նրան, ով կերակրի միջոցով մեզ հեռացրեց Կենաց ծառից: Հիսուսի մկրտությունից հետո քառասնօրյա պահքը նչանակում է նաև մեր վերստին ծնունդից մինչև մահ` տաժանելի կյանքի բոլոր օրերը մեծ սդով և տառապանքով անցկացնելը:

Երրորդ` Հարությունից քառասուն օր Հետո, առանց պաՀքի, քառասնօրյա վայելումով Տերը Համբարձվեց, որպեսզի մենք քառասնօրյա պաՀքով սովորենք մտքով բարձրանալ և Հարություն առնելով իբրև Հարսանքավորներ` Նրա Հետ նստենք երկնքում, ուր մտավ մեր Կարապետը և մեզ Համար Աստծու առջև կանդնելով` մեզ էլ Իր Հետ Աստծու առջև կանդնելով` մեզ էլ Իր Հետ Աստծու առջև է տանում: Հարությունից քառասուն օր անց Համբարձումը նչանակում է նաև Հարությունից Հետո մեր Համբառնալն ամպերով` Տիրոջն ընդառաջ` ըստ Պողոսի խոսքի (տեն Ա Թեսաղ. Դ 16):

#### Իսշո՛ւ Քրիսsnu քսոսսուն or ni arcer muces

Քրիստոս Իր Համար չպաՀեց, քանի որ անմեղ էր և դրա կարիքը չուներ: ՊաՀեց ցույց տալու Համար, որ Հին օրենքն ու մարդարեները և Նոր օրենքն ու Ինքը մեկմեկու Հակառակ չեն, այլ Համաձայն են միմյանց:

Սակայն Քրիստոսի և մարգարեների պաՀքի միջև զանազանություն կա: Մովսեսը պաՀեց Աստծու Խոսքի գորությամբ, Ով խոսեց նրա Հետ Սինա լեռան վրա` Օրենքը ստանալու Համար, Եղիան պաՀեց Հրեչտակի տված կերակրի զորությամբ, որպեսզի գնա առ Աստված` դեպի Քորեբ լեռը (տե՛ս Գ Թագ. ժԹ 7-8), իսկ Քրիստոս պաՀեց Իր զորությամբ, և այդ պատճառով էլ սատանան չգնաց փորձելու Մովսեսին ու Եղիային և նրանց Համար չասաց, թե Աստծու որդիներ են, քանզի ստուգապես գիտեր, որ մարդիկ են, իսկ Քրիստոսի պարագայում տարակուսում էր: Եվ Քրիստոս պաՀքով ցույց տվեց Իր Աստվածությունը, իսկ քաղցելով` մարդկությունը:

Մեղջով ապականված աշխարՀն Աստված մաջրեց քառասնօրյա անձրևով ու ջրՀեղեղով, և քանի որ մարդն էլ մի աշխարՀ է, դրա Համար քառասնօրյա պաՀքով ու արտասուքով պիտի մաքրվի մեղջերից:

Քրիստոս քառասուն չաբան բնակվեց Կույսի արգանդում, քառասուն ամիս քարողեց աշխարհի վրա և քառասուն ժամ մնաց մեռածների Հետ։ Չնայած որ Նրա Մարմինը երեսուն ժամ մնաց դերեզմանում, իսկ Հոդին՝ երեսուներեք ժամ դժոխքում, սակայն մինչև Հարունյան օրվա լուսա-բացին երևալը Նա մեռածների Հետ էր Համարվում, և դրա Համար քառասուն ժամ է ասվում։

#### Պաշբո արանքնաշահությունները

Քառասնորդաց պահքը վեց առանձնահատկություններ ունի: Նախ՝ փակվում են Եկեղեցու դռները¹, երկրորդ՝ պատարագ չի մատուցվում և Ավետարան չի ընթերցվում, բացի չաբաթ և կիրակի օրերից, երրորդ՝ ընթերցվում են հին մարդարեությունները, չորրորդ՝ Հոդեհանդստյան կարդ չի կատարվում, հինդերորդ՝ տոներ չեն տոնվում, վեցերորդ՝ փոխվում է նաև ժամերդության կարդը:

Քառասնորդաց պաՀքի ընթացքում փակվում է եկեղեցու դուռը, և դռան առջև ենք աղոթում` երեք պատճառներով։ Նախ` որ Եկեղեցին Դրախտի օրինակն է, և երբ մարդը մեղքի պատճառով արտաքսվեց Դրախտից, Դրախտի դուռը փակվեց Հրեղեն սերովբեներով ու բոցեղեն քերովբեներով, մինչև Տերը խաչի միջոցով բացեց դուռն ավաղակի Համար` ասելով. «Ճչմարիտ եմ ասում քեզ, այսօր Ինձ Հետ Դրախտում կլինես» (Ղուկ. ԻԳ 43)։ Նույնպես և մենք մեր մեղքերի պատճառով եկեղեցուց դուրս ենք մնում մինչև Քրիստոսի խաչվելն ու Հարությունը։

Երկրորդ` Նոյան տապանը եկեղեցու օրինակն է. աղոթասրաՀը, որը Համապատասխանում է տապանի ներջնատանը, ժողովրդի տեղն է. ատ-

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Մեր օրերում փակվում է միայն եկեղեցու վարագույրը։

ՄԵ**Ō** ጣሀጓዶ 117

յանը, որը Համապատասխանում է տապանի միջին մասին` սարկավադների ու դպիրների տեղն է. բեմը, որը Համապատասխանում է տապանի վերին մասին` քաՀանաների տեղն է, իսկ սուրբ Սեղանը պատարագներ մատու֊ ցելու տեղն է: Եվ ինչպես տապանաբնակներն այնտեղ մի տարի կերակրվեցին, այդպես էլ այստեղ Քրիստոսի Մարմնով ու Արյամբ մենը ենջ կերակրվում: Եվ ինչպես այնտեղ Հավաքված էին բոլոր տեսակի դադաններից ու անասուններից, այդպես էլ այստեղ Հավաքվել են և՛ դադա֊ նաբարո մարդիկ, և' գառնուկի նման անմեղներ, և Հավաքվածները չեն *մեղանչում միմյանց նկատմամբ` ըստ Հետևյալ խոսքի.* «Ցուլն ու առյուծը միասին պիտի սնվեն» (եսայի ժԱ 6)։ *Նոյր տապանի միջոցով փրկեց կեն*֊ դանիներին ջրՀեղեղից, իսկ Քրիստոսի կառուցած Եկեղեցին այս աչխարՀի ծովում փրկում է մեր Հոգին մեղջերի ջրՀեղեղից: Եվ ինչպես այն ժամանակ յոթ օր փակվեց դուռը, և այլևս ոչ ոք ներս չմտավ, և այնուՀետև անձրևը սկսվեց, այստեղ նույնպես յոԹ չաբաԹ փակվում է դուռը, և ոչ ոք ներս չի մանում, որից Հետո կորչելու են մեղավորները Հրեղեն անձրևով, *ինչպես Դավիթն է ասում.* «Մեդավորների վրա որոգայթ, Հուր և ծծումբ կտեղա, փոթորկի չունչն է նրանց բաժակի բաժինը» (Սաղմ. ժ 7):

Երրորդ` բորոտներն ըստ Հին օրենքի յոԹ օր բանակից դուրս էին մնում և ապա Հանդերձները լվանալով ու արյան պատարագներով քահանայի միջոցով սրբվելով` մտնում բանակ։ Բորոտ նչանակում է մեղավոր, ով դանագան մեղջերով դարչելի եղավ։ Եվ մենք այս օրինակով, փոխանակ նախկին յոԹ օրերի, յոԹ չաբաԹ եկեղեցուց դուրս ենք մնում, ապա քահանայի առջև խոստովանելով` լվանում ենք մեր մեղջերը և ճչմարիտ Գառան` Քրիստոսի Արյամբ սրբվում ու մտնում եկեղեցի։

Երկրորդ առանձնաՀատկություն` պատարագ չմատուցելու վերաբերյալ:

Սուրբ Հայրերը կանոն կարգեցին, որ Քառասնորդաց պաՀքի օրերին պատարադ չմատուցվի, բացի չաբաԹ և կիրակի օրերից, որովՀետև այս օրերին ապաչխարուԹյան մեջ ենջ և Եկեղեցուց դուրս, Հետևաբար` չենջ կարող Քրիստոսին պատարադել:

Դարձյալ` քանի որ Քրիստոս նախ պահեց այս քառասունքը և Հետո եկավ Վերնատուն ու պատարագվեց, նույնպես և մենք` նախ պահում ենք Քրիստոսի հետ և ապա` Թչնամուն հաղԹելուց հետո, պատարագում Քրիստոսին:

Նաև Ավետարան չի ընԹերցվում, որովՀետև Քրիստոս մկրտությունից Հետո նախ քառասուն օր պաՀեց և ապա՛ քարողեց Ավետարանը: Այսպես և մենք. նախ պաՀում ենք, ապա` Զատկից առաջ, ըստ կարդի, սկսում ընԹերցել Ավետարանը: Իսկ երրորդ առանձնաՀատկությունն այն է, որ ընթերցում ենք Հին մարդարեների դրջերից ընթերցվածներ: Ինչպես Մովսեսը, քառասուն օր պաՀելով լեռան վրա, Աստծուց Օրենքը վերցրեց և սովորեցրեց ժողովրդին, այդպես էլ մենք քառասնօրյա այս պաՀքի ընթացքում կարդում ենք Հին օրենքը:

Իսկ ընթերցվածները երկու կարգի են: Մեկը մեծ կարգն է` ապաչխարության Համար, որը սաՀմանեց Հակոբոս Տյառնեղբայրը, մյուսը փոջր կարգն է, որը Հետագայում սուրբ Կյուրեղ Երուսաղեմացի Հայրապետը սաՀմանեց որպես խրատ երաեխաներին, ովջեր մկրտվում էին Ավագ Հինգչաբթի օրը։ Այսպես և մենջ` մեծ կարգն ընթերցում ենջ մաՀացու մեղջերի ապաչխարության Համար և Ավագ Հինգչաբթի օրվա երրորդ ժամին արձակում ստանում, իսկ տասներորդ ժամին լվանալով ոտջերը` սրբվում նաև ներելի մեղջերից։

Ձորրորդ` ՀոդեՀանդստյան կարդ չենք կատարում մինչև Ղաղարոսի Հարության օրը, Հետևյալ պատճառներով: Նախ որ մենք` ողջերս, ապաչխարության մեջ ենք և Աստծուց արտաքսված` չենք կարող մաՀացածների Համար միջնորդել ու բարեխոսել:

Դարձյալ` վեցչաբաթյա պաՀքը խորՀրդանչում է վեց դարերը, երբ Քրիստոսից առաջ բոլոր ննջեցյալները` և՛ արդարները, և՛ մեղավորները, դժոխք էին իջնում: Եվ Ղազարոսի տոնը նչանակն է Քրիստոսի դալստյան, Ով եկավ ու ազատեց Հոդիները դժոխքից: Եվ ինչպես Ինքը` Քրիստոս, Հարություն տվեց Ղազարոսին մեռելներից, այնպես էլ դերեզմանների վրա Ավետարան է ընթերցվում, որպեսզի մեծ Հարության ժամանակ Տերը նաև նրանց արժանացնի Իր ձայնը լսելուն:

Հինդերորդ առանձնաՀատկությունն այն է, որ այս պաՀքի օրերին տոներ չենք կատարում։ ՈրովՀետև տոնն ուրախություն է` ինչպես Հոգու, այնպես էլ մարմնի, դրա Համար էլ, երբ տոնում ենք, ուրախանում ենք և' Հոգով, և' մարմնով։ Իսկ պաՀքը սուգ է և ապաչխարություն` մեր գործած Հանցանքների Համար. չորեքչաբթի օրը Եվայի Հանցանքների, ուրբաթը` Ադամի, իսկ չաբաթվա մյուս օրերը` մեր Հոգու, մտքի ու մարմնի մեղջերի Համար։ Դարձյալ` քանի դեռ պաՀքի մեջ ենք, ապաչխարության մեջ ենք, արժանի չենք տոներ կատարելու, բայց երբ ապաչխարությամբ քավում ենք մեր մեղջերը, արժանանում ենք տոնելու և' տերունական, և' սրբոց տոները:

Իսկ չաբաթ օրը տոնում ենք մարտիրոսների տոները, որովՀետև ուրբաթ օրը նրանք չարչարանակից եղան Քրիստոսին, այդ պատճառով էլ չաբաթ օրը Հանգստանում են Քրիստոսի Հետ: Կիրակի օրը Քրիստոսի ሆቴō ጣሀጓደ

Հարության տոնն ենք տոնում, և, ըստ սուրբ Հայրերի կանոնի, այս երկու օրը պատարագ է մատուցվում:

Վեցերորդ առանձնաՀատկությունը ժամակարգության փոփոխությունն է: Ասենք, որ կարգը չի փոխվում, այլ ավելանում են որոչ սաղմոսներ ու երգեր, և որոչ բաներ էլ պակասում են:

Իսկ եթե ասեն, թե ինչո՛ւ է միայն մի քաՀանա ներսում, և ինչո՛ւ է միայն նա արժանանում պատարագելու Քրիստոսին, ապա ասենք, որ սա կատարվում է երեք պատճառով: Նախ` որովհետև երբ մարդը Հանցանք դործեց, մարդկային բնությունն այլևս արժանի չեղավ խոսակցելու Աստծու հետ, այնժամ Նա Իր մեծ խնամակալությամբ ընտրում էր որևէ մեկին և նրա միջոցով խոսում մարդկանց հետ՝ տալով օրենք կամ պատդամ, որպեսզի մարդիկ ամենևին չզրկվեն բարիքներից։ Ինչպես օրինակ՝ միայն Նոյին պահեց տապանում և խոսեց նրա հետ։ Նաև միայն Մել-քիսեդեկին ընտրեց քահանա, ինչպես և միայն Աբրահամին ընտրեց և ուխտ դրեց նրա հետ։ Եվ միայն Մովսեսին Հանեց լեռն ու նրա միջոցով էր խոսում ժողովրդի հետ։ Նույնպես և այլ մարդարեների էր ընտրում՝ յուրաքանչյուրին իր ժամանակին։ Այսպես և այստեղ մի քահանայի միջոցով է դործում մեր հաշտարար փրկությունը։

Երկրորդ` ինչպես Հնում միայն քաՀանայապետն էր մտնում սրբարան ու քավություն գործում, իսկ ժողովուրդը մնում էր դրսում, այդպես էլ այժմ մի քաՀանան է տաճարում քավում մեր բոլորի մեղքերը, որ դրսում ենք կանդնած:

Երրորդ` որովՀետև միայն մեր ՔաՀանայապետը` Քրիստոս, մտավ վարագույրի ներջին կողմը` մեղ Համար Հայր Աստծու առջև կանդնելով, իսկ մեղ խոստացավ այս կյանջից Հետո` ՀամընդՀանուր Հարության ժամանակ, արժանացնել դրան: Այսպես և այս ջաՀանան է միայն արժանացել Քրիստոս ՔաՀանայապետի օրինակով մտնելու վարադույրի ներջին կողմը, մինչ մենջ բոլորս կարժանանաջ մտնելու արջայության Եկեղեցին, Քրիստոսի Հարությամբ, որը բոլորիս փրկության Համար է:

#### ՊևՀբԻ ԺԱՄԱԱԱԿԻ

Այժմ տեսնենք, թե ինչ պատճառով գարնանը նշանակվեց պահքը: Նախ` որովհետև սա վերազարթոնքի ժամանակն է, երբ կենդանանում է երկիրը, որ մեռած էր կարծվում: Սա նշանակում է, որ մենք` մեղջերում մեռածներս, ապաչխարության ու պահքի միջոցով վերստին կենդանանում ենք Քրիստոսի չնորհներով, որոնք իջնում են մեդ վրա: Երկրորդ` ծաղկունքի ժամանակն է, որովՀետև բույսերն ու ծառերն այս ժամանակ են կանաչում: Նույնպես և մենք այս ժամանակ ենք նորից դայարում և պարկեչտ վարքի կանաչությունը Հագնում:

Երրորդ` սա նորոգման ժամանակն է, որովհետև երկիրը նորոգվում է բույսերով ու խոտերով, ծաղիկներով, ծառի տերևներով ու նորաբողբոջ ոստերով: Նույնպես և մենջ` մեղջերով Հնացածներս ենջ նորոգվում պարկեչտ վարջով ու դարդարվում առաջինության զանադան ծաղիկ-ներով, ինչպես առաջյալն է ասում. «Ձեր մտջի նորոգությամբ նորոգվեցեջ» (Յռոմ. ԺԲ 2)։

Չորրորդ` սա Հղիության ժամանակն է, և ինչպես այս ժամանակ կենդանիները ծննդաբերում են, այդպես էլ մենք ապաչխարության ու պահքի միջոցով Հղանում ենք ու ծնում մեր Հոգու փրկությունը` ըստ այս խոսքի. «Տեր, որ Քո սիրելին ենք, Մենք, Քո երկյուղից Հղիցանք երկունքով բռնվեցինք, ծնեցինք ու երկրի վրա ստեղծեցինք փրկության Քո ոգին» (Եսայի ԻՋ 17-18):

Հինդերորդ՝ ժամանակն է բույն չինելու, որովհետև այս ժամանակներում Թռչունները բույն են չինում ու չտապում ձադուկներ ունենալ: Նույնպես և մարդկանցից սրբերը՝ բարձրաԹռիչ մտքով ու հույսով չարչարվեցին՝ երկնքում բույն և բարության ձադեր ունենալու՝ ըստ Դավթի խոսքի. «Այնտեղ երկնքի Թռչունները ձադ կհանեն, և արադիլի բույնը նրանց ապաստարան կլինի» (Սաղմ. 6Գ 17)։

Վեցերորդ` մաքրության ու սպեղանու ժամանակն է, որովհետև այս ժամանակ է մաղձը սկսում գոյանալ, հետևաբար և այս ժամանակ է հեշտ այն մաքրել ու դուրս հանել: Նույնպես և մեր մեջ այս ժամանակ է մեղջերի ախտը սկսում գոյանալ` մղված աշխարհի ցանկություններից, ինչի պատճառով այժմ այն պետք է լուծարել դղջումով ու խոստուվանությամբ և մեդանից իսպառ դուրս վանել:

Յոթերորդ` սա ժամանակն է չահի ու առևտրի. ինչպես այս ժամանակ հողի մշակներն ու ծովայիններն առևտրի են գնում, նույնպես և մենք ենք վարվում: Որովհետև ապաչխարության Քառասնորդաց պահքով արդարներն իսկապես առևտուր են անում և գնում ու չահում են Երկնքի արջայությունը:

Ութերորդ` ժամանակն է ճամփորդությունների և ուխտագնացությունների, որովհետև այս ժամանակ մարդիկ այցելում են եկեղեցիներ ու սրբերի չիրիմներին: Նույնպես և սրբերն այժմ մտքով երկրից երկինք են ելնում ու չտապում Դրախտ հասնել, ինչպես Դավիթն է ասում. «Երանի այն մարդուն, որի օգնությունը Քեզանից է, և որը մտքում դրեց ելնել տրտմության Հովտից այն վայրը, ուր ուխտ արեց» (Սաղմ. ՁԳ 6-7): **ሆ**ቴō ጣሀጓ**ደ** 121

Իններորդ` սա ժամանակն է քաղՀան անելու և ծառերն էտելու, այսինքն` այդիների ու ծառերի ավելորդը Հատելու: Նույնպես և մենք պետք է մեր ավելորդ սովորությունները Հատենք և ողորմությամբ մեր ունեցվածքն աղջատներին բաչխենք, ինչպես ասվում է. «Ծաղիկները երևացին մեր երկրում, էտելու ժամանակը Հասավ» (Երգ Բ 12)։

Տասներորդ` սա ժամանակն է լալու և արտասվելու, որովՀետև այս ժամանակ էտված այգիներն արտասուք են Թափում: Ժամանակն է նաև մեր արտասուքի, որովՀետև ապաշխարուԹյան ժամանակ պետք է դղջման արցունքներ Թափել` որպես արտասվող այգի, ինչպես ԴավիԹն է ասում. «Ամեն գիչեր Հեծեծանքով լվացի մաՀիձն իմ և իմ արտասուքով անկողինս Թրջեցի» (Սաղմ. Ձ 7):

ժամանակն է սերմեր ցանելու և ոստեր պատվաստելու: Իսկապես Քառասնորդաց պահքը ժամանակն է քարոզության ու Կենաց Խոսքի սերմերը ցանելու և բարի, չիտակ խորհուրդներ մարդկանց սրտերում բարի չիտակ խորհուրդներ պատվաստելու, որովհետև միայն այսպես կարող ենք բարի դործերի պտուղներ բերել, ինչպես Հակոբոսն է ասում. «Դեն գցելով ամենայն աղտեղություն ու չարիքի ավելցուկ՝ հեղությամբ ընդունեցեք ձեր մեջ սերմանված խոսքը, որը կարող է փրկել ձեր Հոգիները» (Յակոբ Ա 21):

ժամանակն է ցողի և անձրևների, որով հետև այս ժամանակ ելնում են տարափաբեր աստղերը և ոռոգում երկիրն անձրևներով: Ժամանակն է պատգամների ու ջարոզուժյան ցողը սիրով ընդունելու մեր սրտի մեջ ու ջաղցրապես ոռոգվելու: Ժամանակն է աստղերի անձրևներով, այսինջն՝ սրբերի օրինակով Հողը, այսինջն՝ մեզ, մեր խղձմտանջով ոռոգելու՝ ըստ այն խոսջի, Թե. «Իմ խոսջը Թող ընկալվի իբրև անձրև, Իմ պատգամներն իջնեն իբրև ցող, իբրև սեղի վրա տեղացող անձրև ու խոտի վրա տեղացող տեղատարափ» (Բ Օրենք ԼԲ 2):

Դարձյալ` ժամանակն է գոՀության ու օրՀնության, որովՀետև այս ժամանակ Հավքերը, որ ձմռանն ասես մեռած էին, քաղցրաձայն երգում են ու դայլայլում։ Եվ այժմ վայելչապես ժամանակն է Հոգևոր երգերի` Թողության Հույսով, և խղճմտանքի մաքրության Համար բերկրելու` Հավքերի օրինակով երգելով ու դայլայլելով, ինչպես Եսային է ասում. «Ուրախանալու է քո առաջ, ինչպես Հնձի ժամանակ են ուրախանում և կամ ավար բաժանելիս» (Եսայի © 3)։ Դարձյալ` Հավքերը, այսինքն` Հրեչտակ-ները, ուրախ են լինում մեղավորի դարձի Համար ու Հրճվում, ինչպես ասում է Ղուկասը. «Աստծու Հրեչտակների առջև այսպիսի ուրախություն կլինի մեկ մեղավորի Համար, որն ապաչխարում է» (Ղուկ ժե 10)։

#### Muzer ognise

Կերակրի պաՀքը բազում օգուտներ ունի, եթե սա սրբությամբ է կատարվում։ Նախ` պաՀքով Հաղթում ենք սատանային, ինչպես սովուրեցնում է Ավետարանը. «Այս տեսակն ուրիչ բանով չի ելնի, եթե ոչ ծոմապաՀությամբ ու աղոթքով» (Մարկ. © 28)։ Երբ դիվաՀար պատանուն առաքյալների մոտ տարան, նրանք չկարողացան բժշկել։ Ապա տարան Քրիստոսի մոտ, և Նա Հարցրեց պատանու Հորը, թե որջա՞ն ժամանակ է անցել այն օրից, երբ այդ նրան պատահեց։ Եվ Հայրը պատասխանեց, թե մանկությունից չատ անդամ չար ոդին պատանուն դցում էր կրակի ու ջրի մեջ, որպեսդի կործանի։

Սրանից իմանում ենք, որ երբ դևը նոր է մտնում մարդու մեջ և դործել տալիս մահացու մեղջեր, դեռևս կարելի է բժշկել, բայց երբ դևը մանկությունից է մարդու մեջ և սովորեցրել է նրան մեղջեր գործել, մարդը դժվարությամբ է բժշկվում, դրա համար էլ առաջյալները չկարողացան հանել դևին։ Միայն աստվածային զորությամբ կարելի է այս դևին հանել, որը մարդուն գցում է ջուրը, այսինջն` խոնավ ցանկությունների մեջ, և կրակը, որը կործանարար բարկությունն է: Իսկ պահջով ու աղոթջով դուրս են ելնում թե՛ հին և թե՛ նոր դևերը։ Որովհետև երբ անառիկ բերդում սպառվում են կերակուրները, բերդը հեշտությամբ հանձնվում է: Նաև երբ մեծ է հրդեհը, սակայն վառելանյութը ջիչ է, կրակը մարում է:

Արդ` կարծեք սատանան մարդու սրտում մեղջերից չինված բերդ է, ուր վառվում է ցանկությունների սերը, սակայն երբ պահքով պակասեցնենք կրակը, նրան չուտով կՀաղթենք: Վարդապետներն ասում են, որ ինչպես օձի թույնը մարդ է սպանում, այդպես էլ անոթի մարդու թուքն օձ է սպանում: Արդ` եթե մարդու թուքը սպանում է դդալի² օձին, ապա որչափ առավել այն կսպանի իմանալի օձին` սատանային:

Պահքը նաև ողջախոհության օգնականն է, իսկ որովայնամոլությունը նպաստում է բղջախոհությանը: Բժիչկներն ասում են, որ բնությունը հույժ իմաստուն է, և երբ մարդ կերակուր է ընդունում, դրանով նախ մարմինն է սնվում, ապա ավելորդն ուղղվում է դեպի ծննդական անդամները և դրանք զորացնում: Դրա Համար, երբ չատ ենք ուտում, չատանում է ծննդական մասում սնուցողական զորությունը, և այդժամ զորանում է բղջախոհությունը: Իսկ երբ քիչ ենք ուտում և պահեցող ենք, կերակուրը միայն բավականացնում է մարմինը սնելուն, որից բղջախոհությունը նվազում է:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ձգալի – նյութական։ Իմանալի – հոգևոր։

ሆ**ታ**፬ ጣሀጓደ 123

Դրա Համար ձմռանը Թռչունները ողջախոՀ և անծնունդ են, քանի որ կերակուրը քիչ է, իսկ դարնանը, երբ եղանակը տաքանում է, և կերը` չատանում, սկսում են բույն չինել ու ձադ Հանել և այլևս ողջախոՀ չեն: Ինչպես Հուրը բորբոքվում է փայտից ու յուղից, այդպես ցանկուԹյունները բորբոքվում են կերակուրներից: Եվ ինչպես այն առարկաներով, որոնցով ավելանում են կրակի բոցերը, կրակ մարելը ՀիմարուԹյուն է, նույնպես և ՀիմարուԹյուն է ցանկուԹյունները որկրամոլուԹյամբ մարելը:

Քանի դեռ Եվան պաՀքի մեջ էր, կույս էր, իսկ երբ կերավ արգելված պտուղը, կորցրեց իր կուսությունը: Հետևաբար պաՀեցողությունը նպաստում է կուսությանը, իսկ ուտելը` ցանկություններին:

Նաև կերակրից զանազան Հիվանդություններ ու ցավեր են լինում: Երբ սկզբում` մինչև Նոյը, մարդիկ պահեցող էին, ոչ միս էին ուտում ոչ էլ դինի խմում, այլ միայն պտուղներ, հույժ երկարակյաց էին և ապրում էին մոտ ինը հարյուր տարի, բայց հետո, երբ ավելացան կերակուրները, և հաց ու միս կերան ու դինի խմեցին, կարձ կյանք ունեցան: Մարդն ուտելով ելավ Դրախտից, իսկ պահքով Երկնքի արքայություն կդնա:

## Այս ՓորՁություսները մնսին, որին Հննդիպում է մնրդը պնՀքը Օրերին

Քրիստոնյաների Թագավորն ու Զորավարը Քրիստոս է, Ով գնաց պատերազմելու սատանայի դեմ և Հաղթեց նրան` ջառասուն օր ու ջառասուն գիչեր պաՀելով: Դրա Համար մենջ պարտավոր ենջ գնալ Քրիստոսի Հետ և պաՀջով Հաղթել սատանային` ՀաղթաՀարելով նրա փորձությունները:

Պետք է իմանալ, որ սատանան առավել փորձում է Հավատացյալներին, քան անՀավատներին: Սա Հաստատում են Հին ու Նոր Կտակարանները: Քանի դեռ Հրեաները ծառայության մեջ էին Եգիպտոսում, սակավ էին տանջվում սատանայի կողմից, իսկ երբ դուրս ելան ծառայությունից, բարկացան եգիպտացիները և որոչեցին նրանց ետ դարձնել դեպի ծառայություն, սակայն չկարողացան այդ անել ու խորտակվեցին Կարմիր ծովում:

Այսպես` քանի դեռ անՀավատն անՀավատության մեջ է, և մեղավորը` մեղջերի, սատանան նրանց չի նեղում, քանի որ դերի են իր ձեռքում:
Սակայն երբ կամենում են Հեռանալ մեղջերից, այնժամ բազում
նեղություններ է բերում նրանց: Երբ մեղավորը փախչում է նրա ձեռքից և
դնում դեպի ճչմարիտ Հավատը, այնժամ սատանան նրան Հետապնդելով
ավելի է բարկանում, բայց երբ մեղավորն արտասուքով և ապաչխա֊

րությամբ քավում է իր մեղջերը, սատանան խեղդվում է արտասուջի ծովում:

Ավետարանը Հաստատում է, որ քանի դեռ Քրիստոս չէր մկրտվել, սատանան Նրան չէր փորձում, բայց երբ Նա մկրտվեց և պաՀք պաՀեց, սատանան սկսեց Նրան փորձել: Այստեղից Հայտնի է դառնում, որ սատանան առավել պատերազմում է Հավատացյալների ու առաքինիների դեմ, քան անՀավատների ու մեղավորների: Եվ Հայտնի է, որ մկրտությամբ, քաՀանայությամբ և կամ միայնակեցությամբ չնորՀներ ստանալուց Հետո է, որ փորձիչն առավել է մարտնչում ստացողի Հետ:

Աստված Թույլ է տալիս այս ամենը, ինչպես և Քրիստոսի Համար Թույլ տվեց մկրտուԹյունից Հետո: Վարդապետներն ասում են, որ դա չորս պատճառով է: Նախ` որպեսզի մարդը չենԹադրի, Թե իր բարի դործերի Համար ընդունեց չնորՀները, այլ իմանա, որ դրանք Աստծու պարդևն են, և չՀպարտանա:

Երկրորդ` որպեսզի նրա սերն առավել ջերմանա Քրիստոսի Հանդեպ:

Երրորդ` որպեսզի սովորի պատերազմել Թչնամու դեմ և ոչ միայն Աստծու ողորմուԹյամբ, այլև արդարուԹյամբ ընդունի ՀաղԹական պսակը։

Չորրորդ` որպեսգի Թշնամին իմանա, որ ինջը պարտվում է ոչ միայն Քրիստոսից, այլև Նրա մարմնի անդամներից, որոնջ իրեն ՀաղԹում են Քրիստոսի գորուԹյամբ:

#### ≼ทุกทุกทุญน

Արժե և մեզ գնալ դեպի ճշմարտությունը և Օրենքով ու մարգարեություններով Աստծու վկայած սուրբ ու խորհրդական այս պահքի օրերին հավատով ու պարկեչտությամբ, առանց նվաղեցնելու պահել և սպասել մեր մեծ ու ճշմարիտ Քահանայապետի` Հիսուս Քրիստոսի մահվանը, որով ազատվելով` արժանանում ենք Վերին քաղաքին, որի դուռը պահքն է:

Եվ անՀնար է ավելի չուտ, քան Քրիստոսի մաՀն ու Նոր Ուխտի Իր Արյունը, փրկության Հասնել` խափանելով պահքը: Այսպես վարվողները Աստծու Որդուն արհամարհում են և Նոր Ուխտի Արյունը խառնակ են համարում, իսկ ճչմարիտ պահողները սուրբ երեկոյան պիտի լսեն Քրիստոսից. «Այս է Նոր Ուխտի Իմ Արյունը, որ ձեզ և չատերի համար է Խափվում` իրենց մեղջերի Թողության համար» (Մատթ. ԻՁ 28), որն ասվեց Խորհրդավոր ընթրիքի երեկոյին: Եվ սա այն նույն Արյունն է, որովհետև չասաց «հեղվեց», այլ «հեղվում է», այդ պատճառով էլ մարդարեն կանխատես խոսքով կնքում է, թե՝ «Դու արյամբ կնքված ուխտի համար บับ ๆนาย 125

ալիտի արձակես Քո գերիներին իրենց անջուր գբից» (Ջաքար. © 11): Մարգարեն վկայում է, որ միայն Քրիստոսի Արյամբ կարձակվեն կապվածները, ովջեր մեղջերի մեջ են, կլուծարվեն անեծջները, կխափանվի մաՀր, և դրանում է պաՀջի լրումը:

Արդ` եթե նրանք ունեն այլ քաՀանայապետ, ում ապավինում են ու նրա մաՀվանը սպասում, կամ եթե նույնիսկ նկատի ունեն Քրիստոսին և ցույց են տալիս, թե նախապես կամ Հետո կրկին պիտի մաՀանա նրանց Համար, ապա պետք է ասել, որ այդպես չէ: Եվ իրոք այդպես չէ: Նաև դաժանություն է կերակրի մի փոքրիկ ցանկության պատձառով գրկվել փրկությունից:

Լսի՛ր Թե ինչ է ասում առաջելական խրատը. «Ուտելիքի Համար Աստծու գործը մի՛ քանդիր» (Յռոմ. ԺԴ 20)։ Գրված է Աստծու Օրենքում. «Այն տղամարդը կամ կինը, ով Տիրոջը նվիրվելու մեծ ուխտ է անում, պետք է Հրաժարվի դինուց և ոդելից խմիչքից, նա դինուց կամ ոդելից խմիչքից պատրաստված քացախ չպետք է խմի, խաղող ու չամիչ չպետք է ուտի իր ուխտի ամբողջ ընթացքում» (Թվեր Ձ 2-5), իսկ եթե սխալվի, ապա նրա ուխտն ընդունելի չի լինի։

Որքա՜ն ավելի գերազանց է Նորը, քան Հինը: Հայտնի է, որ եթե որևէ մեկն անզգուչորեն կենցաղավարի սուրբ պահքի օրերին, գինով և ցանկալի կերակուրներով Հանդերձ, մինչև Տիրոջ մահվան և Հարության օրը, ապա այդպիսին անվարձ կմնա և պատժի տակ կլինի, եթե լիապես չկատարի իր ուխտը` ըստ Տիրոջ խոսքի, ինչպես որկրամոլները, ովջեր հանդգնելով վաճառում են աստվածային չնորհը` ինչքերն ավելի պատվելով, քան Աստծուն: Թող ոչ ոք չսխալվի. Աստված չի խաբվում, և հավատն էլ դնով չի վաճառվում:

Կան և այնպիսիները, ինչպես օրինակը՝ Հարուստն աղջատ Ղազարոսի առակում, ովջեր ունեն Մովսեսին ու մարգարեներին, սակայն չեն կամենում լսել նրանց (տես Ղուկ. ժՁ 29), որովհետև այդպիսիները մեր Տիրոջը՝ Հիսուս Քրիստոսին չեն ծառայում, այլ իրենց որովայնին: Արդ՝ նրանց միայն ամենակարող Քրիստոս կարող է ուղղել, իսկ մեղ համար այս է դարմանալի, Թե ինչպես աստվածատուր Օրենջը պատկերվեց պահջի օրերի Թվի չափով, որը պետջ է պահել դդուչուԹյամբ՝ առանց պաչտոն ու պատիվ մատուցելու որովայնին և առանց արհամարհելու Աստծու պատիվն ու պատվիրանները, որը դանց առնելու դեպջում, ըստ Օրենջի, Աստծուն ենջ արհամարհում։ Հետևաբար որկրամոլների համար ասվածը նրանց էլ է վերաբերում. «Նրանց աստվածն իրենց որովայնն է, և փառջը՝ իրենց ամոԹը» (Փիլիպ. Գ 19), ովջեր չլսեցին Պողոսի խրատները, Թե՝ «Լավ է չնորհներով ամրացնել սիրտը և ոչ Թե կերակրով» (Եբր. ԺԳ 9)։ Որոնց Համար

ասում է նաև. «Լալով եմ ասում, որ չատերն ընթանում են որպես թշնամիներ Քրիստոսի խաչին» (Փիլիպ. Գ 18), այդպիսիները չեն կարող վերցնել Քրիստոսի խաչը` ըստ Փրկչի պայմանի, և Հետևել Նրան. «Եթե մեկը կամենում է Ինձ Հետևել, թող ուրանա իր անձը, վերցնի իր խաչը և դա Իմ ետևից» (Մատթ. ժՁ 24), այլ Հետևում են Հրեական անաստված վարդապետությանը, որով կորան Հեղիի որդիները, և Իսրայելն էլ մատնեցին կործանման, իսկ Տապանակը` դերության (տեն և Թագ. Գ 17)։ Այդպիսիներն ամեն ինչ ծառայեցնում են որովայնի պետքերին և Սուրբ Գրքից վկայություններ են փնտրում իրենց ծույլ ու մեղկ վարքը արդարացնելու Համար և չեն դադարում տարուբերվելուց` իրենց ու իրենց Հետևորդների անձերին կորուստ պատճառելով։

Բայց դու, որ Քրիստոսի աչակերտն ես և սիրողը Ճչմարտության, եկ Հնից նորի՛ն փոխվիր և տե՛ս սուրբ առաջյալների և վարդապետների ավանդածը, որոնց կյանջն ամբողջովին պահջ է եղել, և որոնց գլխավորը՝
Պետրոսը, լոռով՝ խոնավ տեղերում աճող խոտաբույսով էր Հոգում իր
կարիջները: Իսկ Պողոսն իր մասին ասում է. «Բազում անդամ եղա առանց
մի պատառ Հացի» (Բ Կորնթ. ժԱ 27): Եվ սա ոչ թե ավելորդ կերակրի մասին է
ասում, որից ամբողջովին հրաժարվել էր, այլ կարևոր և հարկավոր, որի
մասին մեկ այլ դեպջում ևս վկայում է. «Այս տասնչորսերորդ օրն է, որ
դուջ, ջաղցած, սպասումով եջ անցկացնում և դեռ ոչինչ չեջ կերել»
(Գործք. Իէ 33): Արդ՝ երանելի առաջյալները միաբերան այս պահջը ջարոզեցին, որը Մովսեսն ու Եղիան էին սկզբնավորել, և այդ նույն Հոգով նաև
Հովհաննեսը պահեց, և այս պահջը պահելը Փրկչով ամբողջացվեց:

Արդ` գիտենք մեր փրկությունը և սատանայի պարտությունը, որ Հպարտանալով ելավ բարձունքը և գողի չարությամբ մեզ գերեց ու բնակեցրեց երկրի վրա` փոխանակ Դրախտի: Արդ` ջանի դեռ երկրի վրա ենք ու մարմնի մեջ, Հալածվում ենք խավարասեր բանսարկուի կողմից և Հոգով ու մարմնով վիրավորվում մեղջերի ախտից, պետք է ամեն տարի, նույն ժամանակին, կատարենք պահքի մեր փրկության նույն խորՀուրդը:

Պահենք այս քառասնօրյա պահքը, որպեսզի հրեղեն անձրևները մեզ չմաչեն, ինչպես «բարկության անձրևը», որ պիտի ողողի մոլորեցնողներին (տե՛ս եզեկ. ժԳ 13), ինչպես որ Նոյի ժամանակների քառասնօրյա անձրևները խորտակեցին մեղավորներին:

Ձծուլանանք մենք ևս ու պահենք, որպեսզի փորձառություն ու հեղություն ձեռք բերենք և չարժանանանք անասելի բարկությանը: Նաև ծոմաջան աչխատությամբ և չարունակ ընթերցումներով զգուչավոր լինենք Ավադ չաբաթվա օրերին:

ሆ**ተ**፬ ጣሀጓይ 127

#### ՊԱՀՈՑ ԿԻՐԱԿԻՆԵՐԻ ԽՈՐՀՈՒՐԴԸ

Պահոց օրերի երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ խաչեցար վասն մեր, ողորմեա՝ մեզ»։

Մեծ պահքի յոԹ չաբաԹները արարչական յոԹ օրերի և այս կյանքի յոԹ դարերի կատարյալ տիպն են: Այս պատճառով, ըստ Հակոբոս Տյառնեղբոր և Կյուրեղ Երուսաղեմացու կազմած ընԹերցվածների, որոնք ոսկյա չղԹայով` սքանչելի ու հիանալի համեմատուԹյուններով, կապված են միմյանց, Աղուհացի կիրակիներից յուրաքանչյուրն իր խորհրդի չարունակուԹյունն է դտնում հաջորդ կիրակի օրվա ընԹերցվածներում:

Այս ընթերցվածները, բացաՀայտելով արարչական օրերի և այս կյանքի որպիսությունը, մեզ վարդապետում են զղջմամբ Հեռանալ չարից ու դառնալ առաջին բարուն, որը կորցրեցինք մեր անՀնազանդության պատձառով:

## ԲՈՒՆ ԲԱՐԵԿԵՆԴԱՆ ԱրևջԻն ԿԻՐԱԿԻ

Մեծ պահքի առաջին կիրակին ունի արարչության առաջին օրվա ու այս կյանքի առաջին դարի խորհուրդը և կոչվում է «Բուն բարեկենդան»։ Ինչպես Դրախտում, մինչև անհնազանդությունը, «առաջին պատմուճանով» զարդարված նախաստեղծները ճաշակում էին եդեմի անուշահամ պտուղները և ուրախանում հրեշտակների հետ, այդպես էլ այսօր եկեղեցու զավակները, զարդարված Աստծու օրենքներով և ճաշակելով Աստծու պատվիրանները, ցնծում են և հոգևոր օրհնություններ վերառաքում։

Բուն բարեկենդանի նախորդ օրը` երեկոյան ժամերգությանը, վարագույրով ծածկում են եկեղեցու բեմը, որը խորհրդանշում է Ադամի արտաքսումը Դրախտից, և այնուհետև` մինչև Ծաղկազարդ, Ավետարանը չի համբուրվում և «Յաւատամքի» ու «Կեցոյի» ժամանակ չի բարձրացվում` ի տես ժողովրդին:

Եկեղեցու խորՀուրդները նման են ծածկված գանձի, և ով փնտրի, նա կգտնի այն ու կՀանի Հին ու նոր մեկնություններ՝ Համաձայն Տիրոջ խոսքի. «Երկնքի արքայությանն աչակերտած ամեն մի օրենսգետ նման է տանուտեր մարդու, որ իր գանձերից Հանում է նորն ու Հինը» (Մատթ. ժԳ 44, 52): Սա ձիչտ է նաև բարեկենդանի խորՀրդի Համար, որը պաՀքի սկիցբն է: Ինչպես մենք այսօր ստանում ենք պահքի պատվիրանը մարդարեներից, առաքյալներից ու ավետարանիչներից, այդպես էլ առաջին մարդը պատվիրան ստացավ Տիրոջից Դրախտում. «Դրախտում ամեն ծառի պտուղներից կարող եք ուտել, բայց բարու և չարի դիտության ծառից մի՝ կերեք» (Ծննդ. Բ 16-17): Եվ ըստ այդ օրենքի` ամեն ծառից ուտելը խորհրդանչում է բարեկենդանը, իսկ մեկից չուտելը, որը Դրախտի մեջտեղում է, խորհրդանչում է պահքը, որը Բուն բարեկենդանի և Զատկի մեջտեղում է։

Սուրբ Հայրերն ավանդում են, որ բարեկենդանը Դրախտի փափկության օրինակն է, իսկ նրանում եղող ծառերն ու բողբոջները՝ Եկեղեցու դավակների օրինակը։ Կենաց ծառը, որը Դրախտի մեջտեղում է, Քրիստոսի օրինակն է Եկեղեցում, իսկ պտղաբեր ծառերն ու դանագան երփներանդ, անուչաՀոտ բույրով ծաղիկները առաջյալներն են, մարդարեները և ավետարանիչները, ինչպես նաև Եկեղեցու սուրբ վարդապետները, ովջեր փայլում են նոր դդեստներով։ Նրանջ Քրիստոսի անուչ բուրմունջն են՝ ըստ Պողոսի խոսջի. «Քրիստոսի անուչ բուրմունջն են՝ Կորնթ. Բ 15)։

Արդ` Բուն բարեկենդանի ու Զատկի օրերը պաՀքի Հետ միասին կազմում են Հիսուն օր, իսկ Հիսունը Հոբելյանական Թիվ է և խորՀրդա- նչում է մեր ազատուԹյունը մեղջերի ծառայուԹյունից ու դարձը դեպի մեր Հայրենին` ըստ Հոբելյանի օրենջի (տե՛ս Ղևտ. ԻԵ 10)։ Բուն բարե- կենդանը ցույց է տալիս մեր այս կյանջից ելնելը, ինչպես բարեկենդանի օրը ելնում ենջ մարմնավոր կերակուրներից, քանզի մինչև Զատիկ այլևս չենջ ուտելու, իսկ Զատիկը ցույց է տալիս կյանջի մեջ մտնելը, քանզի այդ օրը ճաչակում ենջ երկնային Գառը, որը ցույց է տալիս, որ Քրիստոսի չարչարանջների միջոցով արժանանում ենջ վերին խորանին և Նրա անպատում բարիջներին։

Բուն բարեկենդանի օրը փակվում է Եկեղեցու վարագույրը` Ադամի Դրախտից ելնելու խորհրդով, և մինչև Զատիկ Ավետարանն այլևս չի համբուրվում, ինչպես Ադամը գրկվեց Կենաց ծառի ճաչակումից: Այսօր վանջերում ամենուր չափավոր վայելջներ են Թույլատրվում, ջանդի հաջորդ օրն այլևս հրաման չկա ուտելու: Սա վերցված է Եղիային ուղղված հրեչտակի խոսջից. «Ելի՛ր, կե՛ր, որովհետև երկար ճանապարհ ես դնալու» (Գ Թագ. ԺԹ 7), և այդ երկար ճանապարհը ջառասնօրյա պահջի չրջանն է: Այդպես էլ այսօր մեզ համար կան մարմնավոր կերակուրներ, ջանդի առջևում մեղ երկար պահջ է սպասվում: Ինչպես օրինակ` հասնելով լեռան ստորոտին` դրաստի վրայից վերցնում ենջ բեռները`

ሆቴō ጣሀጓ<del>ደ</del> 129

թերույլ տալով մի որոչ ժամանակ արածել, նույնպես և վարվում ենջ բարեկենդանի ժամանակ, ջանի որ պաՀջի լեռն ենջ բարձրանալու:

Բարեկենդանն արձակումն է պաՀքի նեղություններից, որը նչանակում է փոփոխություն` ի Հակադրություն ծոմի ու ծարավի, այսինքն` մատնացուցում է ուտելն ու խմելը` իբրև անցում սուդից դեպի ուրախություն, տքնությունից` փափկակեցություն, չարչարանքից` Հանդստություն և այլն: Բարեկենդանը խորՀրդանչում է նաև Դրախտի կյանքն առանց որևէ կարոտության, իսկ պաՀքն այս կյանքի կարոտություններն է խորՀրդանչում:

Եվ դարձյալ` բարեկենդանը խորհրդանչում է Հոգու ամբողջովին փարժամացած առաջինուժյունները, իսկ պահքը` չարուժյունը, որովհետև չարուժյունից Հոդին նվազում է ու կարոտում ամեն տեսակ բարիքների, ինչպես որ պահքից մարմինն է նվագում:

## ԱՐՏԱՔՍՄԱՆ ԿԻՐԱԿԻ Երգրորդ գորագո

Մեծ պահքի երկրորդ կիրակին ունի արարչության երկրորդ օրվա ու այս կյանքի երկրորդ դարի խորհուրդը և կոչվում է «Արտաքսման կիրակի»։ Սա մեզ հիշեցնում է անհնազանդության պատճառով Ադամի` Դրախտից արտաքսման, ինչպես նաև մեղքի ու մահվան դառնության ճաշակման մասին, և հայտնում Քրիստոսի միջոցով մարդու` Դրախտին կրկին արժանանալու մասին։

եթե առաջին կիրակի օրը, պահքի մեջ մտնելու պատճառով, ընթերցվածները սպառնալից են, ապա երկրորդ կիրակի օրն ընդհակառակը` աղերսական են։

#### ULSABOULL

Աղամը, իր անձնիչիսան կամքով և ինքնաՀոժար մտքով չպաՀելով Տիրոջ պատվիրանները, գրկվեց աստվածային վայելուչ փառքից, արտաքսվեց Դրախտից և իջավ այս աշխարհը, որտեղ ենԹարկվելով իր Թշնամու` սատանայի Հարձակումներին` Հայտնվեց Թշվառ ու կիսամեռ վիճակում, ինչպես այն առակի Հերոսը, ով Երուսաղեմից իջնում էր Երիքով` ըստ այս խոսքի. «Մի մարդ Երուսաղեմից Երիքով էր իջնում և ընկավ ավագակների ձեռքը» (Ղուկ. Ժ 30)։

Այստեղ Երուսաղեմը, որ Թարգմանվում է խաղաղություն, Դրախտի օրինակն է, և քանի դեռ մարդը Դրախտում էր, խաղաղության մեջ էր, իսկ երբ այնտեղից ելավ, խռովության մեջ ընկավ և մատնվեց մաՀվան: Իսկ Երիքովը, որ Թարգմանվում է լուսին, խորՀրդանչում է այս աչխարՀը, որը լուսնի նման փոփոխական է: Ավազակները դևերի զորքերն են, իսկ

մարդը` մարդկային բնությունը, որն ընկավ սատանայի ձեռքը: Չնայած որ Ադամը որպես ընկեր ուներ Եվային, բայց քանի որ Աստված Հեռացել էր նրանից, նա մենակ էր մնացել, այդ պատճառով էլ ասում է «մի մարդ»:

Որոնք նրան մերկացրին, վիրավորեցին (Ղուկ. ժ 30) — Ադամը նախ մերկացավ Դրախտում իր սկզբնական զարդերից` արդարությունից, խոնարհությունից, Հնազանդությունից և պահեցողությունից, իսկ այնուհետև աչխարհում մեղջերը նրան մերկացրին հոգու մյուս զարդերից ևս, և այն, ինչ Աստված չասաց Դրախտում, հետագայում այստեղ ասաց. «Իմ Հոգին հավիտյան Թող չմնա այդ մարդկանց մեջ, որովհետև նրանք մարմնավոր են» (Ծննդ. Ձ 3): «Վիրավորեցին» ասելով հայտնում է պիղծ ոգիների գազանությունը, թե նրանք ինչպիսի Թչվառության կարող են հասցնել իրենց հետևորդներին:

Եվ կիսամեռ Թողեցին ու գնացին (Ղուկ. ժ 30) — Երբ սատանան մարդուն խոցում է մեղջի պես-պես ախտերով, դրանից մարդը կիսամեռ է դառնում, ջանդի մեղսագործ մարդը մեռած է Հոգով և կենդանի է միայն մարմնով: Թեև սատանան ուղում էր մեր ամբողջ բնությունը կործանել, սակայն Աստծու ողորմությամբ ամբողջը չմաՀացավ, այլ ամեն դարում մի արդար էր ելնում` նմանությամբ Նոյի, Մելջիսեդեկի ու ԱբրաՀամի:

Պատահեց, որ մի ջահանա նույն ճանապարհով իջնի. նրան տեսավ և ժողեց անցավ: Նույնպես և մի ղևտացի նույն տեղով անցնելիս տեսավ և ժողեց անցավ (Ղուկ. Ժ 31-32) — Շատ մարդարեներ եկան նույն Ադամի բնուժյամբ, ունենալով նույն կարիջները, սակայն նրանջ մեծ դժվարուժյամբ իրենց զերծ պահեցին մահաբեր մեղջերից և ընկածին օգնել չկարողացան: Այստեղ ջահանան Ահարոնն է, իսկ ղևտացին` Մովսեսը, ովջեր չկարողացան մեր բովանդակ բնուժյունը բժչկել, Թեպետև Օրենջի միջոցով որոշ դործեր արեցին: Դարձյալ` ջահանան Հին օրենջն է, իսկ ղևտացին` մարդարեուժյունները, որոնց դեղերը չկարողացան բուժել մարդուն: Եվ մարդը Տիրոջ դալստյամբ միայն ողջացավ:

Մի սամարացի, որ ձանապարՀորդում էր, եկավ նույն տեղով նրա մոտ և տեսնելով նրան՝ գխաց (Ղուկ. Ժ 33) — «Սամարացի» նչանակում է պահպանող։ Այստեղ սամարացին Քրիստոս է, Ում Հրեաները նախատելու Համար Սամարացի անվանեցին։ Եվ Տերը, Ով մաքրում է ամենքիս, չգարչեց այս անունից։ Նա ևս անցավ նույն ձանապարհով՝ ինչից մենք էինք սկսել. որպես մարդ կնոջից ծնվելով՝ եկավ երկիր և այստեղ գտավ մեր կիսամեռ ու զարկված բնությունը։ Թեև Նա որպես Աստված կարող էր մեզ մեկ այլ կերպ փրկել, սակայն կամեցավ մեզ իրավունքով ապրեցնել, ինչ պատձառով էլ առնելով մեր բնությունը՝ Հատուցեց մեր բոլոր պարտքերը։

**ሆ**ቴō ጣሀጓደ 131

Եվ մոտենալով՝ կապեց նրա վերջերը, վրան ձեխ ու գինի ածեց (∿ուկ. ժ
34) — Սամարացին նախ նայեց կիսամեռ մարդուն, գխաց նրան, ապա մոտեցավ և նրա վերջերն օծեց ձեխով ու գինով: Այստեղ ձեխը խորՀրդատնչում է լույսը, իսկ ձեխով օծելը՝ Հավատը, Հույսը և սերը: Գինով օծումը խորՀրդանչում է աՀն ու երկյուղը, ջանդի գինին կսկծեցնում է վերջը: Վերջերը կապելը խորՀրդանչում է Տիրոջ՝ տասը պատվիրաններն ու Եկեղեցու յոխ խորՀուրդները տալը: Տերը մեր փրկուխյան ՀամարընդՀանուր դեղ պատրաստեց՝ ձեխը՝ Հոգու մկրտուխյան, իսկ գինին՝ Տիրոջ Արյանը Հաղորդվելու Համար: Սրանցով մեր Հոգու վերջերը բուժվեցին, մեղջերում մեռածներս կենդանացանջ, և մեղ Համար բացվեցին արջայուխյան դռները:

Դրեց նրան իր գրաստի վրա (Ղուկ. Ժ 34) – «Գրաստը», որի վրա դրեց խոչտանգվածին, Տիրոջ Մարմինն է, որով վերացրեց աչխարՀի մեղջերը: Այսինջն` Քրիստոս Իր վրա վերցրեց մեր պարտջերը և մեզ Հանեց այնտեղից, ուր ընկել էինջ: Այստեղ «գրաստ» ասելով ի նկատի ունի նաև Հույսը:

Տարավ մի իջևան և խնամեց նրան (Ղուկ. ժ 34) – Տերը ոչ միայն բուժեց Հիվանդի վերջերը, այլև տարավ իջևանատուն, այսինջն` Եկեղեցի, ջանդի երկրի վրա ավելի սուրբ տեղ չկա, ջան Եկեղեցին, որը Նրա գինվորյալ արջայությունն է: Տերը, Եկեղեցին Հիմնելով, այնտեղ առաջյալներ, մարդարեներ, վարդապետներ և Հովիվներ կարդեց, որոնց մոտ է Հավաջում բոլոր ընկածներին ու վիրավորներին: Սրանց ևս Ինջն է կենդանացրել, մաջրել մեղջերից և օրՀնելով կարդել Եկեղեցու առաջնորդ, որպեսզի լինեն մեր վերակացուները, տեսուչներն ու խնամողները, որ մեզ այլևս ավագակները չտիրեն ու իսպառ չոչնչացնեն:

Իջևանատիրոջը երկու դաՀեկան տվեց (Ղուկ. ժ 35) – «Իջևանատերը» Եկեղեցու եպիսկոպոսներն են, որոնց Տերը Հանձնել է Իր Հոտը, ինչպես Իր սիրելի մոր խնամքը Հանձնեց Իր աչակերտին (տե՛ս Յովի. ժԹ 27)։ Երկու դաՀեկանները երկու Կտակարաններն են` Հինն ու Նորը, ինչպես նաև` սիրո երկու պատվիրանները` ըստ այս խոսքի. «Պիտի սիրես քո Տեր Աստծուն քո ամբողջ սրտով, քո ամբողջ Հոդով ու քո ամբողջ մտքով։ Այս է մեծը և առաջին պատվիրանը. և երկրորդը սրա նման է. պիտի սիրես քո ընկերոջը, ինչպես քո անձը։ Այս երկու պատվիրաններից են կախված ամբողջ Օրենքը և մարդարեները» (տե՛ս Մատթ. ԻԲ 37-40)։

Եվ ասաց. խնամի'ր նրան և ինչ որ ծախսես դրա վրա, իմ մյուս անդամ դալուն կՀատուցեմ քեզ (Ղուկ. ժ 35) – Ավելին ծախսելու օրինակը մեզ տվեց Պողոսը, ով ծառայում էր Աստծուն առանց ժողովրդից ինչ որ բան վերցնելու, Թեպետև ուներ դրա Հրամանը (տե՛ս Ա Տիմ. Ե 18)։ Այսպես անում

են նաև Եկեղեցու չատ պաչտոնյաներ` առանց վարձքի աչխատելով ժողովրդի Համար, որից, սակայն, նրանք չեն տրտմում, քանգի վարձքն Աստծուց պիտի ստանան: Սա նաև նրանց է վերաբերվում, ովքեր տասը պատվիրանները պաՀելուց զատ Թողեցին ամեն ինչ ու գնացին Տիրոջ ետևից:

Իսկ սամարացու «մյուս անգամ գալուստը» Քրիստոսի Երկրորդ գալուստն է խորՀրդանչում, երբ յուրաքանչյուրին պիտի Հատուցի ըստ իրենց դործերի: Արդարև, մեծ վարձքի պիտի արժանանան նրանք, ովքեր Հավատարմորեն պիտի սպասեն Տիրոջ Երկրորդ գալուստին:

## ՄՆԱՌԱԿԻ ԿԻՐԱԿԻ Երրորդ կորնկե

Մեծ պահքի երրորդ կիրակին ունի արարչության երրորդ օրվա ու այս կյանքի երրորդ դարի խորհուրդը և կոչվում է «Անառակի կիրակի»։ Այս անունը վերցված է այդ օրն ընթերցվող ճաշու Ավետարանից, որտեղ պատմվում է, թե ինչպես անսկիզբ Յայրն Իր Միածին Որդուն առաքեց աշխարհ՝ գտնելու Իր կորուսյալ պատկերը՝ մարդկային բնությունը, և մեղքերից ետ դարձնելու անառակ որդուն։ Եվ Աստծու Որդին, ավլելով Իր տունը՝ մեղսալից աշխարհը, գտավ կորուսյալ դրամը՝ մոլորված ոչխարին, այսինքն՝ մարդուն, և նրան Իր ուսերի վրա դնելով, որտեղ խաչն էր՝ հանեց երկինք։

Անցյալ կիրակիներից հայտնի է, որ առաջին կիրակիի ընթերցումները սպառնալիքներ էին Տիրոջ կողմից՝ ասված Եսայի մարգարեի ու առաքյալների միջոցով, իսկ երկրորդինը՝ համակ հանձնառություն և աղերսանք։ Իսկ այս կիրակի Տիրոջ անունից հայտնություն է տրվում հնազանդվածներին՝ ուշք դարձնելով մեր Տիրոջ հարության մեծ օրվան, թե ինչպես մոր որովայնում, այնպես էլ պահքի արգանդում կարող ենք սրտով աչալուրջ լինել ահավոր Քահանայապետի առջև։

# ՄՆԱՌԱԿ ՈՐԴՈՒ ՎԵՐԱԴԱՐՁԸ (Ղուս. ԺԵ 11-32)

Մեր Տերը, Հաստատելով լսողների միտքը, որ երկնքում ուրախություն է լինում յուրաքանչյուր ապաչխարողի Համար, մեզ Հորդորում է ապաչխարել` պատմելով այս առակը. «Մի մարդ երկու որդի ուներ» (Ղուկ. ժե 11):

«Մի մարդ» ասելով` Աստված Իրեն մարդ է կոչում, ինչպես մեկ այլ առակում Իրեն Հովիվ կոչեց, իսկ Հրեչտակներին ու մարդկանց` ոչխարներ (տե՛ս Ղուկ. ժե 3-7), և սրանով ամենակալ Հայրը բարձրությունից դեպի մեզ է խոնարՀվում: Ադամն այդ առակում Հարյուր ոչխարներից մեկն էր, ում Տերը դտնելով դրեց Իր ուսերի վրա, որտեղ և խաչն էր, տարավ ու խառնեց Իր Հոտին: Իսկ «Տասը դրամների» առակում (տե՛ս Ղուկ. ժե 8-10) Իրեն «կին» է կոչում Իր արարածների նկատմամբ ունեցած առատ դթեության

պատճառով: Այստեղ կորած դրամը մարդկային ցեղն է, իսկ մնացած ինը դրամները` Հրեչտակների ինը դասերը: Ասելով, Թե «ճրադ վառեց»` Հայտնում է, որ Իր Մարմինը վառեց աստվածային լույսով: Տունն ավլելով` մաքրեց ողջ աչխարհը, դտավ Իր կորսված պատկերը և ուրախացավ մարդկային ցեղի վերականդնման Համար: Իսկ այս առակում մարդուն առանձնաՀատուկ պատվի է արժանացնում` Աստծու որդի անվանելով:

«Երկու որդի» ասելով՝ ի նկատի ունի Հրեշտակներին և մարդկանց, քանդի որդիները կրում են իրենց Հոր պատկերը, և էականներից միայն սրանք էին կրում Հոր պատկերը՝ լինելով անձնիշխան և իմացական, ինչպես Աստված: Այս պատճառով էլ Տերը մեղ Հրամայեց կանչել. «Հայր մեր, որ երկնքում ես...»: Աստված մեր Հայրն է. նախ՝ որովՀետև ստեղծեց մեզ՝ ըստ այս խոսքի. «Մի՞Թե Նա այն Հայրը չէ, որ քեղ չահեց, քեղ արարեց ու Հաստատեց» (Բ Օրենք ԼԲ 6), ապա՝ որովՀետև մկրտության չնորՀով մեղ Իրեն որդի դարձրեց՝ ըստ այս խոսքի. «Եվ որովՀետև դուք որդիներ եք, Աստված մեր սրտերի մեջ ուղարկեց իր Որդու Հոդին, որ աղաղակում է՝ Աբբա, Հայր» (Գաղատ. Դ6)։

Նրանցից կրտսերը Հորն ասաց: — Այստեղ կրտսեր որդին մարդն է: Նախ՝ ժամանակային առումով, քանզի Հրեչտակներն արարչության առաջին օրը լույսի Հետ արարվեցին, ինչի Համար կոչվում են երեց և ծեր, իսկ մարդիկ` միայն վեցերորդ օրը: Երկրորդ` Հրեչտակներն ավելի պատվական են բնությամբ, քան մարդիկ` ըստ այս խոսքի. «Քո Հրեչտակներից փոքրինչ ցածր դրիր նրան և փառք ու պատվով պսակեցիր» (Սաղմ. Ը 6)։

Հա՛յը, տո՛ւը քո ունեցվածքից ինձ ընկնող բաժինը: – Կրտսերը խնդրեց իր բաժինը, քանզի կամեցավ իր կամքով ապրել և ոչ Թե Հոր Հրամաններով:

Եվ նա ունեցվածքը բաժանեց նրանց: Ամեն էակ գոյանալով` իր բաժինն է ստանում Աստծուց: Աստված Իր բանական որդիների մեջ բաժանեց Իր տունը` տալով Հրեչտակներին վերին երկինքը, քանզի բարձր են բնությամբ և անմարմին լինելով` Աստծուն ավելի մոտիկ: Իսկ մարդուն տվեց Դրախտը, որը երկրի և երկնքի միջև է, քանզի մարդը գտնվում է անմաՀության և մաՀվան միջև: Ապա մարդուն լցրեց Սուրբ Հոգով, գարդարեց մարդարեությամբ, սկղբնական արդարությամբ և վառեց Իր սիրով:

Քիչ օրեր Հետո կրտսեր որդին, փողի վերածելով ամեն ինչ, դնաց Հեռու աչխարՀ: – Դժվար է մարդու Համար մեղջ դործել, երբ միչտ իր աչջի առջև, մտջում ու խորՀուրդներում Աստծուն ունի: Իսկ երբ մտջով Հեռանում է և երես դարձնում Նրանից, ապա Համարձակորեն մեղջեր է գործում:

Մարդը երկար չմնաց Դրախտում, այլ Աստծու պատվիրաններից անցնելուն պես արտաջսվեց և դնաց անասունների Համար նախատեսված աշխարհը։ Ձկա Աստծուց Հեռու որևէ տեղ, այլ մահացու մեղջն է մարդուն հեռացնում Նրանից, ջանգի Աստված ամենուր մեղ հետ է` ըստ այս խոսջի. «Ես մերձավոր Աստված եմ և ոչ Թե Հեռավոր» (Երեմ. ԻԳ 23), և` «Ձեր մեղջերն են պատնեչ դարձել ձեր և Աստծու միջև» (Եսայի ՇԹ 2)։

Այնտեղ վատնեց իր ունեցվածքը, որովՀետև անառակ կյանքով էր ապրում – Ունեցվածքի վատնելն աստվածային չնորՀներից զրկվելն է: Ադամը դեռևս Դրախտում կորցրեց իր սկզբնական արդարությունը, որն անմեղության պատմուձանն է, ապա՝ Աստծու սերը, օրՀնությունը, նրա ներկայությունը, ինչպես նաև՝ իչխանությունը գազանների վրա և վերջապես՝ Դրախտը։ Դրախտից ելնելուց Հետո էլ դեռևս որոչ ժամանակ Սուրբ Հոդու չնորՀները մարդու Հետ էր, որը պետք է պաՀեր մաջուր վարքով, ինչպես պաՀեցին Աբելը, Ենովսը, Ենոքը և Նոյը։ Սակայն մարդն անառակությամբ սա էլ վատնեց, դարձավ թչվառական և թափուր գտնվեց Հոդու բոլոր պարդևներից։

Եվ երբ ամեն ինչ սպառեց, այդ երկրում սաստիկ սով եղավ, և նա սկսեց չքավոր դառնալ – «Սաստիկ սով» ասելով պետք է Հասկանալ Հոգու սովը, որն աստվածային գիտության և առաջինի վարքի պակասությունն է: Ինչպես մարդարեն է ասում. «ԱՀա օրեր պիտի դան, – ասում է Տեր Աստվածը, – և Ես սով պիտի ուղարկեմ այդ երկիրը, ոչ թե Հացի սով կամ ջրի ծարավ, այլ Տիրոջ խոսքը լսելու սով» (Ամոս Ը 11): Որքան մեծ է Հոդին մարմնից, այնքան մեծ է Հոդու քաղցը մարմնականից:

Գնաց դիմեց այդ երկրի քաղաքացիներից մեկին: — Աստծուց Հեռացողները դևերին են ընկեր դառնում, քանզի այդ աչխարհի քաղաքացիները դևերն էին, իսկ իչխանը՝ սատանան՝ ըստ այս խոսքի. «Գալիս է աչխարհի իչխանը» (Յովհ. ԺԴ 30): Եվ դևերը, մարդուն Աստծուց օտարացնելով, նրան լցնում են խավարով, տգիտությամբ ու ախտերով, ապա ծառա դարձնում և Աստծու փոխարեն իրենց են պաչտել տալիս: Դրանից մեղավորը Հասնում է մինչև չարության խորքերը ու ավելի սանձարձակ դառնում:

Եվ սա ուղարկեց նրան իր ապարակը՝ խողեր արածեցնելու — Սատանան, կամենալով անարդել մարդուն, նրան ուղարկեց խողեր արածեցնելու: Սատանայի ադարակն այն վայրն է, ուր կան ծառեր, որոնք երկնավոր Հայրը չանկեց, և ուր կան խողեր, որոնք տրորում են մարդարիտը: Նա խողեր էր արածեցնում, այսինքն` այնպիսիներին, ովքեր մարմնական ցանկություններն են կատարում և թավալվում են մարդկային ախտի ժանտահոտության մեջ, նաև այնպիսիներին, ովջեր պիղծ Հոգով են լցված և պարարտացնում են մարմինը, բայց ոչ` Հոգին, ջանզի խոզը բղջախուհների օրինակն է: Դևերը մարդկանց մղում են բղջախոհության, որով-հետև սա մարդկանց սրտերն ամբողջովին չրջում է Աստծու սիրուց։ Սա է պատճառը, որ դևերն ավելի չատ բնակվում են բղջախոհների մեջ, ջան մյուսների: Եվ այս պատճառով դևերը խնդրեցին Տիրոջից բնակվել խողերի մեջ (տեն Մատթ. Ը 31)։

— Նա ցանկանում էր իր որովայնը լցնել եղջերենու պտղով, որ խողերն էին ուտում, բայց ոչ ոք այդ նրան չէր տալիս — Բանական Հոգին ցանկանում է վարդապետություն, թեկուզև ոչ բարի խոսքից, միայն թե լինի վարդապետական խոսք, այդ պատճառով էլ սատանայի տված կերակուրներով չի Հագենում և որքան ուտում, այնքան ավելի է քաղցում և իր ցանկությունների մեջ Հալվում ու մաչվում: Եղջերենու պտուղն ունի քաղցը Համ և պարարտացնում է մարմինը, սակայն ուտելուց Հետո պատճառ է դառնում որովայնի ցավի և աղիների խցանման, որով և այդ պտուղը նմանվում է մեղքին, որը նախ մեղրի նման ծորում է, իսկ Հետո դառնանում օչինդրի պես:

– Եվ ոչ ոք այդ նրան չէր տալիս – Հետինները խախտված ուսմունքը չեն ավանդում բարին փնտրողներին, որպեսգի չՀանդիմանվեն: Խողապետը, որը սատանան է, երբ տեսավ, որ անառակը Թափուր դտնվեց բոլոր բարիքներից, լքեց նրան:

Ապա խելքի եկավ և ասաց – Երբ դևը Հեռանում է, դիվաՀարը զգաստանում է ու սկսում խորՀել: Անառակը Հաց էր ցանկանում, և երբ նրան եղջերենու պտուղ չտվեցին, Հիչեց իր Հոր տունը, որը լի էր Հացով: Այսպես Աստծու նախախնամությամբ խոզապետը գլացավ եղջերենու պտուղ տալ անառակին և լքեց նրան, որից անառակը խելքի եկավ և իմացավ, թե փառքի ինչպիսի աստիձանից անարգության ինչպիսի աստիձան ընկավ. «Դրախտի պաՀապան էի, իսկ այժմ խողերի պաՀապան եմ: Լինելով երկնավոր Հոր որդին` այժմ խողերից վատթար եղա»:

Երեջն են, որ մարդուն չեղում են` դևերը, մեղջերը և մարդկանց չարությունները, մանավանդ բղջախոՀությունը: Երբ անառակը թևաթափ եղավ, Աստված նրան բանական սիրտ տվեց` տեսնելու իր Թչվառությունը, և մարդու միտջը դեպի Աստված դարձավ:

Այսպիսով` մարդկային բնությունը, կռապաչտությամբ պոռնկանալով սատանայի Հետ և զանազան պատիժներից նեղվելով, տեսնում է, որ Հանգստություն չկա մեղջերում:

Քանի՜ վարձու աչխատավորներ կան իմ Հոր տանը, որ առատ Հաց ունեն, և ես այստեղ սովամաՀ կորչում եմ։ – Վարձկանները Հրեչտակներն են, ովջեր որպես վարձ միչտ ունեն Աստծու տեսությունը և իրենց փառջը: Իսկ «առատ Հաց ունենալը» նչանակում է, որ առատությամբ լցված են Աստծու չնորՀներով:

— Վեր կենամ գնամ իմ Հոր մոտ և նրան ասեմ՝ Հա՛յր, մեղանչեցի երկնքի դեմ ու քո առաջ — Սա ևս Աստծու նախախնամությամբ է. չնայած որ դյուրությամբ ենք ընկնում մեղքի մեջ, սակայն առանց ուսանելու գտնում ենք ապաչխարության ճանապարՀը:

Այլևս արժանի չեմ քո որդին կոչվելու: — Մարդը մեղանչելով գրկվում է երկնային Հոր որդեդրությունից և սատանայի որդի դառնում` ըստ այս խոսքի. «Դուք Հոր կողմից սատանայի զավակներ եք, և ձեր Հոր ցանկություններն եք ուզում կատարել» (Յովհ. Ը 44): Քրիստոս Իր ողորմությամբ մեզ Հանձնարարեց Արարչին Հայր անվանել, այն դեպքում, երբ անդամ ծառա կոչվելու արժանի չենք:

Վեր կացավ եկավ իր Հոր մոտ. և մինչդեռ Հեռու էր, Հայրը տեսավ նրան և դեաց – Ելավ մաՀաբեր քնից և խոր մեղքերի մեջ ընկած տեղից: Հայրը, Հեռվից նրան տեսնելով, դեաց, քանդի տեսավ նրան մերկ, աղքատ ու ամոխաՀար: Նախ Հա՛յրը տեսավ որդուն, ինչը ցույց է տալիս, խե երբ մեղավորն ամբողջ սրտով դառնում է Աստծուն, Աստված իսկույն սկսում է քաղցրությամբ նայել նրան:

Վեր կացավ և վաղեց նրան ընդառաջ, ընկավ նրա պարանոցով և Համբուրեց նրան: — Երբ զղջմամբ դիմում ենք Աստծուն, Նա էլ մեզ է դիմում Իր չնորՀներով: Որդին տակավին Հեռու էր, որովՀետև Հանցանքներից դեռ չէր ձերբաղատվել: Եվ քանի որ զղջալով չտապում էր Հոր մոտ, Հայրը տեսավ նրան, ընկավ նրա պարանոցով, որովՀետև նա ազատվել էր սատանայի լծից, և նրան Համբույր տվեց` խորՀրդանչելով Իր միավորությունը որդու Հետ:

Որդին ասաց նրան. «Հա՛յը, մեղանչեցի երկնքի դեմ և քո առաջ, այլևս արժանի չեմ քո որդին կոչվելու» – Անառակը խոնարՀ մնաց անդամ մեծարանքները տեսնելուց Հետո։ Որքան մենք խոնարՀում ենք մեր անձը, Աստված այնքան այն բարձրացնում է։ Թեպետ Հայրը Հիչաչար չէ և ներում է մեր մեղքերը, սակայն անառակը խոստովանում է իր Հանցանք-ները, ջանդի մարդը չպետք է մոռանա իր անիրավությունները։

«Երկինը» ասելով Դրախտը նկատի ունի, որտեղ մարդը գործեց իր առաջին Հանցանքը, և որից այսքան ապականություններ Հեղվեցին մեր բնության վրա: Ասում է նաև «Աստծու առջև», քանզի մեղքը գործվեց Տիրոջ ամենատես աչքի առջև:

Հայրն իր ծառաներին ասաց. «Անմիջապես Հանեցե՛ք նրա նախկին պատմուձանը և Հադցրե՛ք նրան, մատանին նրա մա՛տը դրեք և նրա ոտքե֊ **ሆ**ቴō ጣሀጓደ 137

րին` կոչիկներ — Նա, ով մերկացավ անՀնազանդությամբ, այժմ զդեստավորվում է Հնազանդությամբ: Երբ Ադամը Դրախտում մեղանչեց, կորցրեց իր պատմուճանը` սկզբնական արդարությունը` ըստ այս խոսջի. «Երկուսի աչջերն էլ բացվեցին, և նրանջ Հասկացան, որ մերկ են» (Ծննդ. Գ 7): Այժմ Տերը մեր նախկին պատմուճանը մեզ է վերադարձնում` մկրտության Ավագանի չնորՀով: Այստեղ ծառաները Հրեչտակներն են, ջանզի նրանց միջնորդությամբ է Աստված չնորՀները տայիս:

Մատանին սիրո և միավորության նշանն է, ինչպես օրինակ` փեսայի միավորության նշանը Հարսի Հետ։ Իսկ այստեղ` Աստծու սիրո Հետ մարդու միավորության նշանն է։ Այսինքն` երկնավոր Հայրը Հարսին` Եկեղեցուն, մատանի տվեց, ի դեմս Քրիստոս Փեսայի։ Իսկ եպիսկոպոսի մատանին եպիսկոպոսի` իր թեմի Հետ միավորության նշանն է։ Ընդ որում մատանին նաև իշխանության նշան է։ Հայրը, Իր մեծ սիրով որդու մատին մատանի դնելով, նրան իշխան է կարդում ծառաների վրա։ Մատանին նշանակն է նաև դործնական առաջինության։

Կոշիկը ոչ միայն պահպանում է ոտքը կամակոր օձից, այլև իշխանություն է տալիս կոխոտել օձերին, կարիճներին ու թշնամու ողջ գորությունները, ինչպես նաև դեղեցկացնում է կրողին` ըստ այս խոսքի. «Որքա՜ն դեղեցիկ է քո քայլքը կոչիկներով» (Երգ է 1)։ Սա նաև սուրբ Ավետարանի քարողչության համար է (տե՛ս Եփես. Ձ 15)։

Բերե՛ջ պարարտ եզը, մորթեցե՛ջ, ուտենջ և ուրախ լինենջ — Այլա-բանորեն եզը մեր Տեր Հիսուս Քրիստոս է, իսկ եզի մորթվելը Տիրոջ խաչ-վելն է խորհրդանչում։ Քանզի եզը հեզ ու սուրբ կենդանի է, ինչպես և մեր Տերը, Ով պարարտ է Աստվածությամբ ու լիուլի` Հոգու չնորհներով։ Երկնավոր Հայրը հրամայեց մորթել եզը, ջանզի Աստված այնջան սիրեց աչխարհը, որ մինչև իսկ Իր Միածին Որդուն տվեց (տես Յովի. Գ 16)։

Մորթելուց Հետո ասաց. «Ուրախ լինենք, որովՀետև իմ այս որդին մեռած էր և կենդանացավ, կորած էր և դտնվեց – Մարդը մեռած էր Հոդով և կորած գեՀենում: Աստված Իր անառակ ծառայի փրկության Համար Իր սիրելի Որդուն որպես Հորթ տվեց մորթելու, որը, սակայն, չարեց Հարկադրաբար, որևէ մեկից բռնադատված և ոչ էլ տրտմությամբ, այլ ուրախությամբ, ինչ պատճառով էլ ասում է. «Ուտենք և ուրախ լինենք»:

Իսկ նրա ավագ որդին ագարակում էր*: – Ավագ որդին Հրեչտակն է`* այն բանական բնությունը, որ մեղջ չի գործել, այլ եղել է բարի մչակ` պարարտ անդաստանում` Հակառակ այն անդաստանին, ուր խողեր կան:

Եվ մինչ գալիս էր և տանը մոտեցավ, լսեց երգերի և պարերի ձայն – Հայրը ցնծում է, քանդի գտավ Իր որդուն: Որդին ցնծում է, քանդի գտնվեց, իսկ մարդկային բնությունը ցնծում է, որովՀետև դգեստավորվեց Սուրբ Հոգով` ըստ այս խոսքի. «Ես պիտի Հրճվեմ Տիրոջով, որովհետև Նա ինձ փրկության զգեստ և ուրախության պատմուճան հագցրեց, որպես փեսայի` պսակ դրեց իմ գլխին, և որպես հարսի` զուգեց ինձ զարդով» (Եսայի ԿԱ 10)։

Եվ իր մոտ կանչելով ծառաներից մեկին` Հարցրեց, Թե այդ ի՞նչ է: — Ծառաները Հրեչտակների ցածր դասերն են: Վերին զվարԹունները տեղյակ չէին Տիրոջ մարդեղուԹյան խորհրդին, դրա համար ցածր դասերից էին հարցնում: ՄարդեղուԹյան խորհուրդը բոլոր հրեչտակներն էլ Եկեղեցուց սովորեցին, այսինջն` Քրիստոսից, Ով գլուխն է Եկեղեցու` ըստ այս խոսջի. «Այն խորհուրդը, որ ծածկված էր դարերից և սերունդներից և որ այժմ Հայտնվեց իր սրբերին» (Կողոս. Ա 26): Դարձյալ` «Որպեսզի Եկեղեցու միջոցով Հայտնի լինի այժմ երկնային իշխանություններին և պետություններին Աստծու բազմապատիկ իմաստությունը» (Եփես. Գ 10)։

Եվ սա նրան ասաց. «Քո եղբայրը եկել է, և քո Հայրը մորթեց պարարտ եղը, որովՀետև ողջ-առողջ ընդունեց նրան – Նա բարկացավ և չէր ուղում ներս մտնել. իսկ Հայրը դուրս ելնելով` աղաչում էր նրան»: Երբ Հրեչ-տակներն իմացան, որ Տերը բոլոր մարդկանց Հոդիները Հանել է դժոխքից և դեպի երկինք ձանապարՀել, բարկացան: Նրանք տեղյակ չէին մարդ-կային բնության նկատմամբ Աստծու անչափ դթությանը, Աստծու անոխակալությանը և սիրուն, այդ պատձառով անիրավացի էին Համա-րում, որ այդպիսի անառակը` մարդը, միայն մեղա դալով այսպիսի փառջի արժանանա:

Որդին պատասխանեց և ասաց Հորը. «Այս քանի՛ տարի է, որ ծառայում եմ քեզ և երբեք քո Հրամանները զանց չեմ արել. ինձ երբեք մի ուլ չտվիր, որ բարեկամներիս Հետ ուրախություն անեի» — Հրեչտակները խորՀում էին իրենց մաքում, որ եթե սա անառակ լինելով այսպիսի փառքի արժանացավ, ապա որքա՛ն առավել փառքի իրենք են արժանի, քանդի երբեք Տիրոջ պատվիրաններից չեն անցել, սակայն մինչև այժմ դրա դիմաց իրենց ունեցած պատիվը դեռևս չի ավելացել, ուստի ասացին. «Ինձ երբեք մի ուլ չտվիր»: Սակայն նրանք չիմացան, որ իրենց մեծ պատիվը միչտ Աստծուն մոտ լինելն է։

Հրեչտակների Համար կարիք չկար եզ մորԹելու, քանզի նրանք անմեղ էին, կենդանի և միչտ Աստծու մոտ, իսկ մարդը մեռած էր մեղջերի մեջ, Աստծուց Հեռացած և կարիք ուներ գոՀաբերուԹյան:

Երբ եկավ ջո այս որդին, որ ջո ունեցվածքը կերավ պոռնիկների Հետ, ընդունեցիր – «Պոռնիկները» նյուխական և մարմնական կյանքի դանադան չարուխյուններն են: ሆ**ተ**፬ ጣሀጓ**ደ** 139

Հայրը նրան ասաց. «Որդյա՛կ, դու միչտ ինձ Հետ ես» – Հայրը վկայում է, որ ավադ որդին երբեջ չՀեռացավ բարուց:

Եվ ամեն ինչ, որ իմն է, քոնն է. բայց պետք էր ուրախ լինել և ցնծալ, որովՀետև քո այս եղբայրը մեռած էր և կենդանացավ, կորած էր և դտնվեց— «Մեռած էր», քանի որ անառակությամբ ապրելով վատնեց կենդանարար գոյացությունը: «Կորած էր», քանի որ կորստյան տանող «լայն և ընդարձակ ձանապարՀով» էր գնում (տեն Մատթ. է 13)։ Իսկ մտադրվելով Հոր մոտ գալ՝ կենդանացավ ու գտնվեց՝ թոթափելով մեռելությունն ու կորուստը։

Հայրն ուրախանում է ամեն մի մեղավորի Համար, որն ապաչխարում է, և մեծ տոնախմբություն անում: Եվ այս տոնը ծննդյան տոն է, քանզի մեղավորը, որ սատանայի որդի էր, Աստծու որդի դարձավ` վերստին ծնվելով մկրտության Ավազանից: Սա նաև Հարության տոն է, քանզի մեղավորը մաՀացու մեղջերից Հարություն առավ և կենդանացավ Հոդով: Եվ երրորդ` նաև Հոդեդալստյան տոն է, քանզի ընդունում է Սուրբ Հոդուն այնպես, ինչպես առաջյայները Վերնատանն ընդունեցին:

## ՏՆՏԵՍԻ ԿԻՐԱԿԻ Չորրորդ կորևկր

Մեծ պահքի չորրորդ կիրակին ունի արարչության չորրորդ օրվա ու այս կյանքի չորրորդ դարի խորհուրդը և կոչվում է «Տնտեսի կիրակի»։ Այս անունը նույնպես վերցված է այդ օրն ընթերցվող ճաշու Ավետարանից, որտեղ խորհրդավոր կերպով պատմվում է, թե ինչպես իրապես Յարուստը՝ Աստված, արարեց իմանալի աշխարհը և այնտեղ տնտեսներ կարգեց հրեղեններին, ապա ստեղծեց զգալի աշխարհը և այստեղ տնտես կարգեց մարդուն, իսկ այնուհետև՝ Իր կողից բխած սուրբ Արյամբ հիմնեց Եկեղեցին և այնտեղ տնտեսներ կարգեց առաքյալներին ու նրանց հետևորդներին։

Սքանչելի ու հիանալի համեմատությամբ են միմյանց հետ կապված Քառասնորդաց պահքի զորությունները, ինչպես ցույց են տալիս և ուսուցանում ընթերցվածները։ Իսկ չորրորդ կիրակիի խորհուրդը բազմանշանակ է, ինչպես բազմանշանակ են չորս թվի խորհուրդները։

## ՄՆԻՐԱՎ ՏՆՏԵՍԻ ԱՌԱԿԸ (Ղուս. ԺՁ 1-8)

Անցյալ կիրակի օրն Ավետարանից ընԹերցվեց, Թե Նրա մոտ էին Հավաքվել մաքսավորներն ու մեղավորները, որպեսզի կորուսյալ ոչխարին փնտրող Հովվից լսեն Հարյուր ոչխարների և տասը դրամների առակը: Իսկ այս կիրակի նույն խորՀուրդը բուռն կերպով առաջ է մղվում մեծա֊ Հարուստի` Արարչի, ու տնտեսի` մեր բնուԹյան մասին պատմուԹյամբ: Այնտեղ մեր բնությունն անառակ որդու միջոցով էր խոսում, իսկ այստեղ պատմվում է, թե ինչ է անում տնտեսը` պարտատերերի կողմից ամբաս-տանվելուց Հետո։ Այնտեղ Հայրն ընդառաջ է գնում և Համբուրում կորած որդուն, իսկ այստեղ տերը գովում է անիրավ տնտեսին։ Այնտեղ Հայրն անառակ որդու մատին մատանի, ոտքերին կոչիկ է Հագցնում և մորթում պարարտ եզը, իսկ այստեղ Տերն ասում է, որ այս աչխարՀի որդիներն ավելի իմաստուն են, քան լույսի որդիները։

Եվ Հիսուս Իր աչակերտներին ասաց. «Մի մեծաՀարուստ մարդ կար, որ մի տնտես ուներ» — ՄեծաՀարուստ մարդն այստեղ մարդացած Աստված է՝ մեր Տեր Հիսուս Քրիստոս: Եվ իրավ, միայն Նա է ճչմարիտ Մարդ: Մե-ծաՀարուստ է կոչվում, քանզի Նա առավել Հարուստ է, քան ամբողջ աչխարՀը, Նրա տունը երկինքն է ու երկիրը:

Աստված երեք տուն կառուցեց. նախ` երկինքը` իմանալի աչխարհը. «Իմաստությունը չինեց իր տունը» (Առակ. Թ 1): Այստեղ տնտես Հաստատեց հրեղեններին, որոնց դեմ երբ ամբաստանություն եղավ, նրանց գրկեց տնտեսությունից և խավարի կապանքներով չղթայելով` փակեց սանդարամետում` ըստ այս խոսքի. «Եվ այն հրեչտակներին, որ չպահեցին իրենց իչխանությունը, այլ լջեցին իրենց բնակության տեղը, հավիտենական կապանքներով խավարի մեջ պահեց Դատաստանի մեծ օրվա համար» (Յուդա Ա 6)։

Տուն է կոչվում նաև Եդեմի պարտեղը, որտեղ տնտես կարդեց առաջին մարդուն` Ադամին: Եվ երբ նրա Հասցեին ամբաստանություն եղավ, նրան էլ դուրս Հանեց Իր տանից` Դրախտից:

Տուն է կոչում նաև Եկեղեցին` Նոր Սիոնը: Տերը մեր բնությունն արդարացնելուց Հետո մեզ Համար չինեց Եկեղեցին, որտեղ տնտեսներ եղան նախ` մարդարեները, ապա` առաջյալները, այնուՀետև` վարդապետները, Հայրապետները, Հովիվները և առաջնորդները:

Տուն է կոչվում նաև յուրաքանչյուր առանձին մարդ, ում մեջ տնտեսը նրա միտքն է: Նաև տուն է զգալի աչխարՀը, որտեղ տնտեսներ են Թագավորները:

Քանի որ տնտեսը չունի իր սեփականությունը, այլ ամեն ինչ տիրոջ կողմից է նրան վստահվել, այդ պատճառով նա բազում հատկություններ պետք է ունենա։ Նախ պետք է իր գործը միչտ ջանասիրությամբ կատարի և երբեք չծուլանա, ժամանակին կերակուր պատրաստի և հոգա իր ծառայակիցների մասին։ Իսկ եթե չլինի ջանասեր կամ էլ գող լինի և տիրոջ ունեցվածքը մսխի, լինի չարաբարո, անհնազանդ, անհամբեր, ժլատ և պղծություններ գործի, ապա կարող է գրկվել տնտեսությունից։

ՄԵŌ ՊԱጓ**Ք** 141

Տնտեսի նման` մարդն էլ ոչինչ չունի և ամեն ինչ Աստծուց է ստացել` ըստ այս խոսջի. «Ի՞նչ բան ունես, որ ստացած չլինես. և եթե ստացել ես, ինչո՞ւ ես պարծենում չստացողի պես» (Ա Կորնթ. Դ 7): Մարդը բոլոր պարդևներն Աստծուց է ստացել` և' ջահանայությունը, և' մնացած ամեն ինչ, որպեսզի փոջրերի մեջ հավատարիմ լինելով` մեծին ու անձառելիին արժանանա: Արդ` ամեն ոջ, ով Աստծուց չնորհ է ստանում, այդ չնորհի տնտեսն է և պարտավոր է տնտեսին վայել դործել, հակառակ դեպջում կդրկվի ունեցվածջից:

Եվ նրա մասին ամբաստանություն եղավ, որպես թե վատնում է իր տիրոջ ունեցվածքը – Ունեցվածքը երկու տեսակ է լինում՝ Հոգևոր ու մարմնավոր, և սրանք բոլորն էլ Աստծունն են: Երկու կերպ է Հնարավոր զրկվել տնտեսությունից, մեկը՝ երբ զրկվում ես պաչտոնից, մյուսը՝ կյանքից:

Թեև Աստված ամենատես է և կարիք չունի ամբաստանություններ լսելու, սակայն մարդիկ, ձանձրանալով տիրող անօրենություններից Հաձախ բողոքում են Աստծուն: Նաև Հրեչտակները, տեսնելով ամբարիչտների գործերը, նրանց ամբաստանում են Աստծու առջև:

Տերը կանչեց նրան և ասաց. «Այս ի՞նչ եմ լսում քո մասին. տո'ւր քո տնտեսության Հաչիվը, որովՀետև այլևս տնտես լինել չես կարող» – Այսպես ասաց, որպեսզի մեզ սովորեցնի, որ առանց քննության որևէ մեկին չի դատում: Եվ ով Հաստատվում է չարության մեջ, այլևս չի կարողանում բարին դործել:

Տնտեսն իր մտջում ասաց. «Ի՞նչ պետջ է անեմ, ջանի որ իմ տերը տնտեսությունս ինձնից վերցնում է. Հողի վրա աչխատել չեմ կարող, մուրալ ամաչում եմ» – Պաչտոնից գրկվածն իսկապես այլևս չի կարողանում գործել և ամաչում է մուրալ: Կյանջից գրկվածը նույնպես այլևս չի կարողանում գործել, ջանգի գործելու ժամանակն անցել է, և չկա այլևս ապաչխարության ժամանակ, որ ջերի իր Հոգու ախտերը և չարի փոխարեն բարին անի: Իսկ մաՀանալուց Հետո մուրալն ամոթ է, ջանգի Հանդերձյալ կյանջում մուրալու տեղ չկա, և ոչ ոջ չի տա խնդրվածջը, ինչպես Հիմար կույսերն իմաստուններից յուղ խնդրեցին և չստացան (տեն Սատթ. ԻԵ 8-9)։

Գիտեմ, թե ինչ պիտի անեմ, որպեսզի, երբ տնտեսությունիցս Հեռացվեմ, ընդունեն ինձ իրենց տները — Տնտեսը փորձում է իր տիրոջ ունեցվածքով բարեկամներ չահել: Այն, ինչ ագահությամբ ժողովեց, այժմ փութապես կամենում է տալ աղջատներին և արտասուքով ու խոստովանությամբ ընկնելով Աստծու առջև` Հառաչանքով Նրանից թողություն է խնդրում: Եվ իր տիրոջ պարտապաններից յուրաքանչյուրին մեկ առ մեկ իր մոտ կանչելով՝ առաջինին ասում է. «Իմ տիրոջը ինչքա՞ն պարտք ունես»։ Եվ սա ասում է. «Հարյուր տակառիկ ձեԹ». և տնտեսը նրան ասում է. «Ա'ռ քո մուրՀակը և նստի՛ր ու անմիջապես գրի՛ր՝ Հիսուն»։ Ապա դարձյալ մյուսին ասում է. «Դու ինչքա՞ն պարտք ունես». և սա ասաց. «Հարյուր պարկ ցորեն»։ Տնտեսը նրան ասաց . «Ա'ռ քո մուրՀակը և նստի՛ր ու գրի՛ր՝ ութսուն» – Թեև տնտեսն անիրավ էր, սակայն իր ունեցվածքից բաշխելով աղջատներին՝ դրանով բարեկամներ չահեց։ ՄուրՀակները նրանց ձեռքը տվեց և Հրամայեց պարտքը նվագեցնել, որպեսզի նրանք բարեկամանան իր հետ և իրեն ընդունեն իրենց տանը, այսինքն՝ Երկնքի արքայությունում, որն աղջատների տունն է՝ ըստ այս խոսքի. «Երանի՛ Հոգով աղջատների, որովհետև նրանցն է Երկնքի արքայությունը» (Մատթ. Ե 3)։

Եվ տերը գովեց անիրավ տնտեսին, որովՀետև Հնարամտությամբ գործեց – Թեև տնտեսը վատնում է Տիրոջ ունեցվածջը, սակայն այս անգամ իմաստությամբ է գործում, որովՀետև բարեկամներ է չաՀում և դովության արժանանում: Քանգի ջաջալերեց Հոգուն և մարմնին` Հուսալ Աստծու ողորմությանը, նրանով, որ եթե ինջը կեսը թողեց, ապա եթե նրանջ դիմեն Տիրոջը, Նա ամբողջը կթողնի: Սա չկարողացան անել չար Հրեչտակները, երբ Տերը նրանց գրկեց իրենց տնտեսությունից:

Քանի որ այս աչխարհի որդիներն ավելի Հնարամիտ են, քան լույսի որդիներն իրենց սերնդի մեջ — Լույսի որդիները Հրեչտակներն են, քանդի լույսից արարվեցին: Մարդկանց ավելի իմաստուն է ասում, քան հրեչտակներին, որովհետև մարդիկ փառքից գրկվելուց և Աստծուց օտարանալուց հետո հնար դտան ապաչխարությամբ փնտրելու Աստծուն ու Նրան մոտենալու, իսկ հրեչտակների դասերից չեղվածներն է՛լ ավելի չարացան և չիմացան, որ Նա, Ով հանցանքների պատճառով իրենց բարձունքից վայր է դցել, գորություն ունի նաև դատելու: Սրանք այս մասին խորհելու փոխարեն` անմտորեն պատերազմեցին Աստծու պատկերի` մարդու դեմ և նրան խաբեությամբ համողեցին դործակից լինել իրենց անօրինություններին: Սրանով մեր բնությունն ապականեցին, Աստծու Որդուն դեպի խաչը բերեցին, որով պարտական մնացին մեզ համար խաչված Աստծու անմահ մահվանը և մեզ համար հեղված Նրա անպարտ Արյանը, և Աստծու վրեժինդրությունը չարուցեցին:

ԵԹե սրանք Հանցանքից անմիջապես Հետո ապաշխարեին և Աստծուն Հնազանդվեին, ապա մեր բնությունը չէր ապականվի, և աՀեղ դատաստանը նրանց չէր սպառնա: ԵԹե իմաստուն լինեին, ապա երանելի կլինեին, քանզի ունեին անմաՀ և անապական բնություն, որը նրանցից չվերցվեց նրանց անկման ժամանակ: Սրանք են Հրեչտակների անմտությունը և **ሆ**ቴō ጣሀጓደ 143

մարդկանց իմաստությունը, որովՀետև մարդը գիտի վտանգի պահին Աստծուն դառնալ, Արարչից խնամջ դտնել և Թողության Հույս ունենալ: Քանգի ավելի իմաստուն են նրանջ, ովջեր դտնում են Հնար փրկության, ջան նրանջ, ովջեր Հոդ չեն տանում իրենց փրկության Համար:

Եվ ես ձեզ ասում եմ. անիրավ մամոնայից ձեզ Համար բարեկամներ արեջ, որպեսզի, երբ այն պակասի, Հավիտենական Հարկերի տակ ընդունեն ձեղ: — Այստեղ մամոնային անիրավ է ասում ոչ թե նրա Համար, որ բնութայամբ չար է, այլ որ ունեցվածքի տերն այն անիրավությամբ է ժողովել: Նաև երբ մեկն իր տիրոջ ունեցվածքն է տալիս աղջատին, դարձյալ անիրավությամբ է դա անում, սակայն ջանի որ աղջատին է տալիս, դովության է արժանանում: Սրա Համար Տերը դովեց անիրավ տնտեսին, որ կորստյան մատնված արծաթով աղջատներից իրեն բարեկամներ չահեց, նրանց միջոցով էլ՝ Քրիստոսին:

Խորհրդով տնտեսը մարդու միաջն է, իսկ երկու պարտապաններից մեկը հոգին է, մյուսը` մարմինը: Միտջը, լինելով կառավարիչ, իր ձեռջում է պահում մուրհակները, որոնցով Աստծու առջև մեր հանցավոր լինելն է երևում: Քանի դեռ մեր ախտակիր բնությունն աշխարհի սիրով է տոդորված, միտջը չի հոդում Աստծու դատաստանի սպառնալիջների մասին և չի էլ կամենում մուրհակները տալ պարտապանների ձեռջը, որպեսզի նրանջ խոստովանությամբ ու ապաշխարությամբ դրանջ պատռեն, այլ մեկ այլ առակի տնտեսի նման ծեծում է իր ծառայակիցներին` Հոդուն և մարմնին, և խնջույջ անում անառակների հետ (տեն Դուկ. ԵԲ 45)։ Իսկ երբ դալիս է պահանջատերը, վերանում են նրա աշխարհին ցանկությունները, և նա անմիջապես կանչում է Հոդուն ու մարմնին և նրանց տալիս մուրհակները, որպեսզի ազատվի սպառնացող վտանդից:

Նախ Հոգուն է Հարցնում, Թե որջա՞ն մեղջ է գործել: Հոգին «Հարյուր» ասելով Հայանում է, որ լիուլի գործել է բոլոր մեղջերը, ջանի որ Հարյուրը կատարյալ Թիվ է: Հոգու մեղջերի կեսը կրձատվում է, ջանզի Հոգին դյուրուԹյամբ է մեղջերի մեջ ընկնում: Մարդու Հոգին պարտջ էր Հարյուր տակառիկ ձեԹ, այսինջն` ծայրագույն աստիձանի պարտական էր Սուրբ Հոգուն, որը ձեԹով է խորՀրդանչվում:

Հարցնում է նաև մարմնին, Թե սա որջա՞ն մեղջ է գործել: Մարմինը ևս «Հարյուր» ասելով Հայտնում է, որ գործել է բոլոր մարմնական մեղջերը: Մարմնի մեղջերի միայն Հինդերորդ մասն է կրճատում, ջանդի այն կարող էր խուսափել մեղջերից, եԹե կամենար, սակայն դա անելու փոխարեն` օրենջը ոտնատակ է տվել: Մարմնի մեղջերի Հինդերորդ մասը ներվում է զղջմամբ, իսկ մնացածը` խոստովանուԹյամբ և աղջատներին ողորմուԹյուն տալով: Մարմինը Հարյուր պարկ ցորեն էր պարտջ,

այսինքն` կատարելապես պարտական էր Տիրոջ Մարմնին, քանզի Տիրոջ Մարմինը ցորենից է փոխակերպվում:

Դարձյալ` մարմինը, տկար լինելով, որքան ջանում է լավ պատրաստվել սուրբ Խորհրդին, վերստին անկատար է մնում, ինչ պատճառով մնացած պարտքը մի մեղայով է նրան ներվում: Իսկ Հոդին, իմացական լինելով, անձնիչխանաբար Հոդու չնորհների դեմ է մեղանչում, այդ պատճառով մնում է ծանր պարտքերի տակ: Ուստի նրան քաջալերելու Համար կեսը ներվում է, որպեսզի նաև մնացածի ներվելու Հույսով դիմի Տիրոջ ողորմությանը:

Դարձյալ` այն, ինչն ստացանք Ավազանի միջոցով և որի դեմ մեղանչեցինք, դրա կեսը ներվում է, իսկ անամոթությամբ Տիրոջ Մարմնին մոտենալը դժվար ներելի է, այդ պատճառով Հինդից միայն մեկն է ներվում` ըստ այս խոսքի. «Ով որ ուտի այս Հացը կամ խմի Տիրոջ այս Բաժակն անարժանորեն, պարտական պիտի լինի Տիրոջ Մարմնին և Արյանը... ՈրովՀետև ով ուտում է և խմում անարժանորեն, իր իսկ դատապարտությունն է ուտում և խմում, քանի որ չի զատորոշում Տիրոջ Մարմինը» (Ա Կորնթ. ժԱ 27, 29)։

Անիրավ տնտեսը խորհրդանչում է այն բոլոր մեղավորներին, ովքեր ներում են իրենց պարտապանների պարտքերը և աղջատներին առատապես բաչխում իրենց սիրելի մամոնան` Հարստությունն ու ունեցվածքը, կամ էլ, ներելով պարտքերը, իրենց սիրելիներ են դարձնում Հրեչտակներին ու արդարներին:

## ԴԱՏԱՎՈՐԻ ԿԻՐԱԿԻ Հուգերորդ կորսկի

Մեծ պահքի հինգերորդ կիրակին ունի արարչության հինգերորդ օրվա ու այս կյանքի հինգերորդ դարի խորհուրդը և կոչվում է «Դատավորի կիրակի»։ Այս անունը նույնպես վերցված է այդ օրն ընթերցվող ճաշու Ավետարանից։ Այստեղ խորհրդավոր կերպով պատմվում է, որ Աստված՝ արդար Դատավորը, ամբողջ մարդկային բնության վրա միտքը որպես դատավոր հաստատեց՝ արդարությամբ դատելու Քրիստոսի օրինակով, սակայն այս դատավորը, լինելով անպատկառ և չունենալով Աստծու սուրբ երկյուղը, չէր տեսնում զրկվածի դատը։ Այդ պատճառով մեր այրի հոգիները պաղատում են անմահ Փեսային՝ Աստծուն, Տիրոջ իրավունքն ուսուցանել այս դատավորին՝ արդար դատաստան տեսնելու մեր ոսոխի հանդեպ։

Ինչպես որ դարերի ու ժամանակների խորհուրդն է ահավոր ու մեծ, այդպես էլ Աղուհացի (Մեծ պահքի) խորհուրդը։ Յինգերորդ կիրակին մեր հինգ զգայարաններին կյանքի մաքրության, սրբության ու արդարության դեղն է տալիս՝ հինգ շարահյուսված կիրակիները միմյանց հետ համադրելով։ 

# ՄՆԻՐԱՎ ԴԱՏԱՎՈՐԻ ԵՎ ԱՅՐԻ ԿՆՈՁ ԱՌԱԿԸ (Ղուս. ԺԸ 1-7)

«Մի առակ էլ ասաց նրանց այն մասին, թե նրանք ամեն ժամ պետք է աղոթեն ու չձանձրանան»: Բարեխնամ և ամենագութ Աստված միչտ կամենում է ապրեցնել մարդկանց Հոդիները և ոխ չի պաՀում մեր անօրինությունների պատճառով: Ուստի՝ այսօր Տերը մեր առջև է դնում դատաստանի ահը և պատմում դալիք արհավիրքների մասին: Նախ ասում է, որ պետք է աղոթել և չձանձրանալ: Ամեն ժամ աղոթելու համար Եկեղեցին սահմանել է ինն ընդհանրական աղոթքի ժամեր, և մնացած ժամանակն էլ մենք Աստծուն միչտ պետք է ունենանք մեր մտքում, դոհանանք Նրանից և մեր խնդրվածքները ստանալու համար հարատև աղոթենը:

Մի քաղաքում մի դատավոր կար. Աստծուց չէր վախենում և մարդկանցից չէր ամաչում: – Քաղաքը մարդն է, իսկ դատավորը` մարդու միտքը, որպեսզի միչտ քննի չարն ու բարին և չարից խուսափելով` ձգտի դեպի բարին, քանդի միտքն ագատ է և ծառա չէ:

Դատավորի գործն է լսել դատախազի խոսքը, քննել լսածը, փնտրել վկաներ, ապա վճիռ կայացնել: Սակայն մարդու միտքը, մանկությունից դաստիարակվելով չարի կողմից, առավել խնամք է տանում մարմնի, քան Թե Հոգու Համար: Գործած մեղքերը Հիմարացնում են միտքը, որի պատճառով սկսում է Թյուրել դատաստանը, սրան ավելանում են նաև մեղսալից Հաճույքները, որոնք կաչառքի նման փակում են նրա բերանը: Թեպետև միտքը դիտի Աստծու արդարության մասին, սակայն մարմնի նկատմամբ սերը նրան Թույլ չի տալիս վախենալ Աստծուց և մարդկանցից ամաչել: Աստծուց չի վախենում նաև այն պատճառով, որ Աստված իրեն տեսանելի չէ, իսկ մարդկանցից չի ամաչում, որով հետև միտքը մարդկանց անտեսանելի է:

Երկյուղը մտքի սանձն է, որը Հեռացնում է չարից, իսկ ամոխն առագաստ է, որով խաջնվում ենջ մեղջից: Եխե սրանջ չլինեն, ապա միտջը սանձարձակ կերպով կխաղա մեղջերի ոլորտում` դրկելով Հոգուն և պարարտացնելով մարմինը:

Եվ նույն քաղաքում մի այրի կար, որ գալիս էր նրա մոտ և ասում. «Իմ ոսոխի դեմ իմ դատը տես» – Մարդը կազմված է իմանալի Հոգուց և դեղեցիկ մարմնից: Այստեղ այրին Հոգին է, իսկ նրա ոսոխը` մարմինը` ըստ այս խոսքի. «Քանի որ մարմինը Հոգու Հակառակն է ցանկանում, իսկ Հոգին` մարմնի Հակառակը» (Գաղատ. Ե 17): Հոգին մարմնի Հետ միա-վորվելու պահից և՛ բազում բարիքներ է վայելում, և՛ բազում վտանգների ենթարկվում մարմնի կողմից: Այդ պատճառով Աստված միտքը իչխան ու դատավոր կանգնեցրեց Հոգու և մարմնի վրա, որպեսզի անիրավությամբ

10 – Տերունական տոներ

միմյանց չզրկեն. ո՛չ Հոգին` մարմնին, և ո՛չ էլ մարմինը` Հոգուն: Այստեղ Հոգին այրի է կոչվում, որովհետև մեղջի պատճառով բաժանվել է երկնային Փեսայից` Հիսուսից:

Դարձյալ` միտքն այր է երկու կանանց միջև` Հոգու և մարմնի: Երբ մեկի ցանկությունները կատարվում են, մյուսն այրի է մնում: Այրին գալիս է դատավորի մոտ, երբ Հոգին, խղճից մղվելով, առարկում է մտքին` նրան Հիչեցնելով գործած մեղքերն ու անիրավությունները: Մտքի դատելն այն պիտի լինի, որ մարմնին տա միայն նրա բնության կարողության չափով և մարմնի վրա չՀեղի կրքերի վայրագ ցանկություններ, իսկ Հոգուն տա պատչաճ առաքինություն, որով Հոգին և՛ կենդանի կմնա, և՛ մաՀացու մեղքեր չի կրի:

Եվ դատավորը երկար ժամանակ չէր ուղում դատը տեսնել: — Որով-Հետև միտքը, մարմնական Հաճույքներից Թմրած, ննջում էր և չէր կամենում զդաստանալ: Բայց քանի որ Արարիչը մարդու մեջ խիղճը դրել է որպես անաչառ և անդուլ կչտամբիչ, որպեսզի դրանով մարդուն միչտ ան-Հանդստացնի, և մարդը, դործած մեղքերի Հիչողություններից դիչերցերեկ տանջվելով` եթե ոչ Աստծու փառքի Համար կամ էլ դութից մղված, ապա դոնե խղճի խայթոցներից աղատվելու Համար, որոչի տեսնել Հոդու դատը: Այսպես չատ մեղավորներ են ապաշխարում:

Դրանից Հետո իր մտջում ասաց. «Թեև Աստծուց չեմ վախենում և մարդկանցից չեմ ամաչում, բայց այն բանի Համար, որ այրի կինն ինձ Հոդնեցնում է, նրա դատը տեսնեմ, որպեսզի անընդՀատ չդա և ինձ չանՀանդստացնի» – Սա այն դեպջում է լինում, երբ մարդը, խղձմտանջից տադնապահար, չդիմանալով նեղսրտությանն ու տրտմությանը, որոնջ առաջանում են մեղջերը Հիչելուց, դիմում է դեպի բարին: Լինում են և այնպիսիներ, ովջեր Հուսահատությունից անձնասպան են լինում՝ չդիմանալով խղձի խայթոցներին: Այսպես դորավոր է Հոդու թախանձելը:

Լսեցե՛ք, Թե ինչ էր ասում անիրավ դատավորը։ Իսկ Աստված արդարուԹյուն չի՞ անի Իր այն ծառաներին, որոնք դիչեր և ցերեկ աղաղակում են. և նրանց Հանդեպ միայն Համբերատա՞ր կլինի։ Այո՛, ասում եմ ձեզ, նրանց իսկույն արդարուԹյուն կանի։ — Այս առակը խրատում է, որ պետք է անձանձրույԹ աղոԹել Աստծուն։ Քանդի եԹե անիրավ դատավորը, որ ոչ Աստծուց էր երկնչում և ոչ էլ մարդկանցից ամաչում, այրու տևապես Հաձախելու և Թախանձելու պատձառով նրա դատը տեսավ, որչափ ևս առավել Քրիստոս` ԱրդարուԹյան Արեդակը և Դատա-վորը, պիտի լսի նրանց աղաչանքներն ու պաղատանքները, ովջեր ամեն օր աղաչում և պաղատում են Իրեն։

ՄԵŌ ՊԱጓՔ 147

## ԳԱԼՍՏՅՄՆ ԿԻՐԱԿԻ Վեծերորդ սիրակի

Մեծ պահքի վեցերորդ կիրակին ունի արարչության վեցերորդ օրվա ու այս կյանքի վեցերորդ դարի խորհուրդը և կոչվում է «Գալստյան կիրակի»։ Այս անունը մեզ պատմում է Քրիստոսի առաջին գալստյան մասին` որպես Փրկիչ, ծառայի կերպարանքով, և ապա հայտնում Տիրոջ Երկրորդ գալստյան լուրը` այս անգամ արդեն որպես ահեղ Թագավոր։

Ինչպես նախկին հինգ կիրակիները, այդպես էլ վեցերորդ կիրակին նույն շղթայի մասն է կազմում, որը վեցօրյա արարչության և վեց դարերի կատարյալ տիպն է։

### ՏԻՐՈՁ ԳԱԼՈՒՍՏԸ

Տիրոջ առաջին գալուստը չնորհի ու ողորմության Համար էր, որը եղավ ծածուկ, հեղությամբ ու խոնարհությամբ, առանց ոտնաձայների՝ ինչպես անձրևը գեղմի վրա, իսկ երկրորդը՝ արդարության ու տանջանքների, որը լինելու է բացահայտ՝ Հոր փառքով, լուսեղեն ամպով, հրեղեն կառքով, չորեքկերպյան աթոռով ու բարկությամբ՝ ըստ այս խոսքի. «Մեր Աստվածը պիտի գա հայտնապես, և մեր Աստվածը պիտի չլռի, Նրա առջև հուր պիտի բորբոքվի, և Նրա չուրջը՝ սաստիկ մրրիկ» (Սաղմ. ԽԹ 3): Առաջին գալուստը մեղմ եղավ, ինչպես Եղիային մոտեցավ մեղմ օդի ձայնով (տեն Գ Թագ. ԺԹ 12), իսկ երկրորդը լինելու է խստաչունչ հողմով, որը լեռներ է քանդելու և վեմեր խորտակելու:

Տիրոջ Երկրորդ դալստյան օրն ան Հայտ է մարդկանց՝ ըստ այս խոսքի. «Այն օրվա և ժամի մասին ոչ ոք չգիտի. ո՛չ երկնքի Հրեչտակները և ո՛չ էլ Որդին, այլ միայն Հայրը» (Մատթ. ԻԴ 36): Քրիստոսի առաջին դալստյան ժամանակը Հայտնի էր Սուրբ Գրքից՝ ըստ այս խոսքի. «Երուսադեմի չին-վելուց մինչև առաջին օծումը կա յոթ յոթնյակ և վաթսուներկու յոթնյակ, որպեսզի վերաչինվեն Հրապարակներն ու պարիսպները և նորոգվեն ժամանակները։ Վաթսուներկու յոթնյակից Հետո կվերանա օծումը, արդարություն չի լինի նրա մեջ» (Դան. Թ 25-26)։ Սակայն մարդիկ ծուլության պատճառով չկարողացան դա իմանալ՝ ըստ այս խոսքի. «Քո այցելության ժամանակը չճանաչեցիը» (Ղուկ. ԺԹ 44)։ Եվ երբ Քրիստոս եկավ, Նրան չընդունեցին, այլ նախատեցին ու խաչեցին։ Այս պատճառով Երկրորդ դալստյան ժամանակը թաքցրեց մարդկանցից, որպեսզի Հանկարծակի Հասնի նրանց վրա։

Մինչ Քրիստոսի Երկրորդ գալուստը պիտի գա նեռը, Թլփատվելով պիտի պահի Մովսեսի օրենջն ու խաբի մարդկանց` ասելով, Թե ինջն է Քրիստոս, և Հրեաները նրան պիտի Հավատան: Իսկ ովջեր նրան չ Հավատան, նրանց տանջամաՀ պիտի անի: Ապա Քրիստոս Իր գալստյամբ սատկեցնելու է այդ գազանին:

Տիրոջ դալստյամբ պիտի բացվի երկինքը, որից պիտի սասանվեն ու Հալվեն լեռները, ինչպես մոմը կրակից (տե՛ս եսայի ԿԴ 1)։ «Արեգակը պիտի խավարի, և լուսինն իր լույսը պիտի չտա, և աստղերը երկնքից պիտի ընկնեն» (Մատթ. ԻԴ 29)։ Երկնքի դորությունները և անմահների բյուրավոր բանակները պիտի չարժվեն, քանգի Թագավորը չարժվեց, և մեծ պիտի լինի նրա բարկությունը։ Երկինքը չառաչյունով պիտի անցնի ու չքանա, հրով կիզված տարրերը պիտի լուծվեն, և երկիրն ու ամեն դործեր, որ կան նրա վրա, հայտնի պիտի դառնան (տե՛ս Բ Պետ. Գ 10)։ Իսկ Եսային ասում է. «Երկինքը մագաղաթի պես պիտի դառնան (տե՛ս Բ Պետ. Գ 10)։ Իսկ Եսային ասում է. «Երկինքը մագաղաթի պես պիտի դան Հրեղեն կառքերը, որոնց մեջ պիտի երկիր» (Եսայի ԼԴ 4)։ Ապա պիտի դան հրեղեն կառքերը, որոնց մեջ պիտի լինի Տերը (տե՛ս Սաղմ. Կէ 18)։ Նրա չուրջ լինելու են մրրիկ, որոտ ու երկնային ղորքերի բարբառ։ Նրա առջևից լափող կրակն է դնալու, իսկ ետևից՝ բորբոջված բոցը (տե՛ս Յովել Բ 3)։

Ավետարանում ասված է. «ՈրովՀետև ինչպես փայլակը, որ ելնում է արևելքից և երևում է մինչև արևմուտք, Մարդու Որդու դալուստն այդպես կլինի» (Մատթ. ԻԴ 27): Ինչպես փայլակն է ահեղ զորությամբ հայտնվում, այդպես էլ մեր Տերը պիտի հայտնվի մեծ դորությամբ ու բազում փառքով: Ինչպես փայլակը որոտմամբ է հայտնվում, այդպես էլ Տերը պիտի դա փողի ձայնով, և ինչպես փայլակի լույսը հալածում է խավարը, այդպես էլ Տիրոջ լույսը պիտի հալածի մեղջերի խավարը: Ինչպես նախ փայլակն ենք տեսնում և ապա լսում նրա ձայնը, այդպես էլ Տիրոջ դալստյամբ՝ նախ խաչը պիտի երևա և ապա Տերը պիտի Հայտնվի:

Նախքան Դատաստանը մեծ ու սաստիկ Հուր է լինելու, այն սփռվելու է ամբողջ աչխարհի վրա, ջրերի նման տարածվելով՝ ծածկելու է լեռները, ինչպես եղավ ջրհեղեղի ժամանակ, և այրելով մաքրելու է ողջ աչխարհն աղտեղություններից՝ ըստ այս խոսքի. «Նրա առջևից Հուր պիտի ընթանա՝ այրելով Իր չուրջ եղող թչնամիներին» (Սաղմ. ՂՁ 3)։

Աթոռները պիտի դրվեն, և Հինավուրցն այնտեղ պիտի նստի (տես Դան. t 9-10), Նրա առջևից Հոսելու է կրակե Հորդ մի դետ, և Նրան չրջապատելու են բյուրավոր Հրեշտակներ։ Հինավուրցն անսկիզբ Հայրն է, Ով Հնացնում է օրերն ու ժամանակները։ Նա պիտի նստի ատյանում, և պիտի բացվեն դրջերը, որտեղ աշխարհի մեղջերն են դրված։ Կրակե դետը Հինավուրցի սրտմտությունն է, ջանդի կրակով է դատելու աշխարհը։ Այս դետը դումարվել է աշխարհի սկզբից մինչև վախճանը կուտակված մեղջերի կաթիլներից։ Այսօր Աստծու և Գառան աթոռից ելնում է ողորմության ու չնորհի դետը՝ մեղջերի լվացման, Հոդու դվարթության և ուրախության

ՄԵ**ō** ጣሀጓደ 149

Համար՝ ըստ այս խոսքի. «Հրեչտակն ինձ ցույց տվեց նաև սառնորակ Կենդանի ջրի մաքուր մի դետ, որ բխում էր Աստծու և Գառան դահից» (Կայտ. ԻԲ 1): Սակայն վերջին օրը ողորմության դետի փոխարեն լինելու է արդարության հրեղեն դետը, որից դժոխքի լիճն է դոյանալու: Ապա երկնքի ամպերի միջից դալու է Մարդու Որդին (տեն Դան. է 13), Ում տրվելու են իշխանություն ու պատիվ: Սա այն է, ինչի մասին ասաց Տերը. «Սակայն Հայրը ոչ մեկին չի դատում, այլ ամեն դատաստան տվել է Իր Որդուն, որպեսզի ամենքը պատվեն Որդուն, ինչպես պատվում են Հորը» (Յովի. Ե 22):

Երկրորդ դալստյամբ Քրիստոս Նորոդելու է տիեղերքը և պսակելու Իր սրբերին: Նա պիտի ուղարկի Իր Հրեչտակներին մեծ չեփորով` Հավաքելու Իր ընտրյալներին աչխարհի չորս կողմերից (Մատթ. ԻԴ 31): Ննջածների Հոդիները, Նրան նախընթաց լինելով, արծվի նման սլանալով, պիտի Հասնեն իրենց մարմիններին և ապա պիտի վեր Թռչեն դեպի ամպը` ընդառաջ դնալով Քրիստոսին:

Քրիստոսի գալստյամբ բոլոր մարդիկ փողի ձայնով դատաստանի են կանչվելու և Հավաքվելու այնտեղ, ուր խաչվեց Տերը։ Ապա Քրիստոս Դատավորը նստելու է ատյանում՝ Հարցաքննելու յուրաքանչյուրին։ Բացվելու են գրքերը, որից բացվելու են մեր աչքերը՝ ձանաչելու չարն ու բարին, և մենք պատասխան պիտի տանք մեր գործերի, խոսքերի ու խորՀուրդների Համար։ Եվ այստեղ պիտի երևա Դատավորի նրբատեսու- Թյունը, քանզի Նա պետք է ցույց տա անգամ այնպիսիների մեղջերը, որոնց մենք արդար էինք կարծում։ ԵԹե միայն Տիրոջ փառքի ծագումից Հովիվները երկյուղեցին (տեն Ղուկ. Բ 9), իսկ մի Հրեչտակի իջնելը գերեզմանի վրա աՀաբեկեց պաՀապաններին (տեն Սատթ. ԻԸ 4), ապա որքան առավել կաՀաբեկվեն մեղավորները, երբ փառքերի Տերն Իր զորքերով մեր աչքի առջև երևա՝ դատելու մեզ։

Քրիստոսի գալուստը դատաստանի Համար երկու կերպ է լինում։ Առաջինը՝ երբ գալիս է յուրաջանչյուր մարդու մահվան օրը՝ առանձնական դատաստանի Համար, իսկ երկրորդը՝ երբ գալիս է վերջին օրը ՀամընդՀանուր դատաստանի Համար։ Առաջինի Համար ասում է. «Իմ Հոր տան մեջ բազում օթևաններ կան. թե չէ Ես ձեզ կասեի, թե դնում եմ ձեզ Համար էլ տեղ պատրաստելու. և եթե դնամ և ձեզ Համար էլ տեղ պատրաստեմ, դարձյալ կդամ և ձեզ կվերցնեմ Ինձ մոտ, որպեսզի ուր Ես լինեմ, դուջ ևս այնտեղ լինեջ» (Յովհ. ԺԴ 2)։ Իսկ վերջին օրը Քրիստոսի դալուստը նմանեցվում է փայլակի ձայթյունին։ «Եվ ապա երկնջի վրա Մարդու Որդու նչանը պիտի երևա, և այդ ժամանակ երկրի բոլոր ազդերը լացուկոծ պիտի անեն և պիտի տեսնեն Մարդու Որդուն, որ դայիս է

երկնքի ամպերի վրայով՝ զորությամբ և բազում փառքով» (Մատթ. ԻԴ 30)։ Այստեղ Մարդու Որդու նչանը խաչն է: Ինչպես Համբարձման ժամանակ ասվեց. «Ամպը Նրան ծածկեց նրանց աչքերից» (Գործք Ա 9), այդպես էլ Երկրորդ դայստյան ժամանակ ամպով է դայու Տերը:

Ինչպես այն ամպի սյունը, որը երբ Հովանի էր լինում Իսրայելի որդիների վրա, խռովեցնում էր փարավոնի զորջին (տեն ելից ժԴ 24), այդպես էլ Տիրոջ գալստյան օրն աջակողմյանները պիտի ասեն. «ՕրՀնյա՛լ է Նա, Ով գալիս է Տիրոջ անունով» (Մատթ. ԻԱ 9), իսկ ձախակողմյաններն ասելու են լեռներին. «Ընկե՛ք մեզ վրա, և բլուրներին, թե՝ ծածկեցե՛ք մեզ» (տեն Դուկ. ԻԳ 30), քանգի եկել է Տիրոջ բարկության օրը, և ո՞վ կարող է կանդնել Նրա առջև: Քրիստոսի աթոռը Բաբելոնի Հնոցի նման է լինելու, որում երեք պատանիները, այսինքն՝ աջակողմյանները, Աստծուն են օրՀնելու, իսկ կրակի բոցը, դետի նման ծավալվելով, այրելու է ձախակողմյաններին, այսինքն՝ մեղավորներին (տեն Դան. Գ 24):

Տերունական Խաչը երևալով գնալու է ու կանգնելու Երուսաղեմում, ուր Տերը խաչվեց, և բոլոր արարածները, Խաչին Հետևելով, գնալու են Երուսաղեմ։ Ապա Հնչելու են փողերը, դրվելու են ախոռները, որից Հետո գալու են Հրեչտակները և Խաչի առջև են ժողովելու Ադամի սերնդին։ Գալու են սուրբ մարդարեները` Հրեղեն կառջերով, ապա` առաջյալները և բաժանելու են Հավատացյալներին անՀավատներից, իսկ Հրեչտակները պատրաստելու են մեղավորների տանջանջի տեղը։ Սրանից Հետո լինելու է Սուրբ Երրորդության դալուստը։ Հրեչտակները, մարդարեները և առաջյալները Նրան ընդառաջ են ելնելու, և Սուրբ Երրորդությունն իջնելու է Երուսաղեմում, ուր սկսվելու է անաչառ դատաստանը։ Հայրն իջնելու է տաճարում, Որդին` Գողդոթայի վրա, իսկ Սուրբ Հոդին` Վերնատանը։

#### ՂԱՁԱՐՈՍԻ ՀԱՐՈՒԹՅԱՆ ՀԻՇԱՏԱԿԸ

Օրվա երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ խաչեցար վասն մեր, ողորմեա՝ մեզ»։

Այսօր Հիչատակն է Ղադարոսի` Քրիստոսի սիրելի բարեկամի, ում Տերը մաՀվանից չորս օր Հետո դերեզմանից Հարություն տվեց: Եկեղեցին այն նչում է «Տիրո» մուտքը Երուսադեմ» տոնին նախորդող չաբաթ օրը: Սակայն սա այն օրը չէ, երբ Տերը կանչեց Ղագարոսին մեռելների միջից ու Հարություն տվեց: Ղագարոսի Հարությունը դրանից տասնՀինդ օր առաջ էր եղել` այն բանից Հետո, երբ Տերը, խույս տալով Հրեաներից, գնաց Հորդանանի մյուս կողմը, իսկ այնտեղից էլ` ԲեԹանիա և Ղաղարոսին Հարություն տվեց, որից Հետո գնաց Եփրայիմ, ապա` Երիքով, իսկ այնուՀետև դարձյալ եկավ Բեթանիա և այնտեղ ընթրեց, և Ղազարոսը *ներկա էր այդ ընթրիքին` ըստ այս խոսքի.* «Իսկ Հիսուս Զատկից վեց օր առաջ եկավ Բեթանիա, ուր ապրում էր մեռած Ղազարոսը, որին մեռելներից վեր էր կացրել: Եվ այնտեղ Նրան ընթրիք տվին. սպասարկում էր Մարթան, իսկ Ղազարոսը Նրա Հետ սեղան նստածներից մեկն էր» (Յովհ. ԺԲ 1-2)։ *Սա* Նրա վերջին այցն էր Բեթանիա, դեպի կամավոր չարչարանքները դնալուց առաջ։ Այդ պատճառով էլ այն տոնում ենք Տիրոջ Երուսադեմ դալստից யாய9:

Եվ այս մասին կամայականորեն չի գրում ավետարանիչը, այլ որպեսզի ցույց տա, Թե որչափ օգուտ է բարեկամանալ Քրիստոսի Հետ, և ամենաՀետին չարուԹյունն է Նրանից օտարանալը. օտարացածներին է ասում. «Ես ձեզ երբեք չեմ ձանաչել, Հեռո՝ւ կացեք Ինձանից դուք ամենքդ, որ անօրինուԹյուն եք դործում» (Մատթ. է 23)։ Քանզի բարի գործերի մեջ առաջինը Նրան ձանաչելն է ու աջակողմյան դասում գտնվելը։ Տիրոջ բարեկամն ենք լինում, երբ սիրում ենք աղջատներին, Հադցնում մերկերին, ընդունում օտարներին, կերակրում քաղցածներին և Հադեցնում մերկերին, ընդունում օտարներին, կերակրում քաղցածներին և Հադեցնում ծարավներին։ Նաև երբ այցելում ենք Հիվանդին, միրիժարում ակարին, դարձի բերում մոլորյալին, խրատում տդետին, որբերի ու այրիների խնամքը տանում, միմյանց Հետ ՀաչտուԹյամբ ու խաղաղուԹյամբ ապրում, և միմյանց նկատմամբ սիրով ու դԹասիրտ լինում, այնժամ դառնում ենք Քրիստոսի նման և Նրա բարեկամը, ինչպես Ինքն է ասում. «Սիրե՝ք միմյանց, ինչպես որ Ես ձեղ սիրեցի» (Յովի. ժե 12)։

Ղազարոսի Հարությունը տոնում ենք պաՀքի առաջին քառասունքի¹ ավարտին` Մեծ պաՀքի վեցերորդ չաբաթվա չաբաթ օրը, քանզի պաՀքն ու աղոթքը մեղ չարչարանակից են անում Քրիստոսին և մեր Հոգին կենդանացնում պես-պես ախտերից, ինչպես Ղազարոսը Հարություն առավ դերեզմանից: Վեցերորդ չաբաթը պատկերն է վեցերորդ դարի, երբ մարդկային բնությունը, երկար ժամանակ ընկղմված լինելով մարմնական Հաճույքների մեջ, Հիվանդացավ մեղքերի ախտով, իսկ Քրիստոս Իր դալստյամբ եղավ մարդկային բնության փրկությունն ու Հարությունը: Օրվա կանոնը կատարվում է տասներորդ ժամին: Սա այն ժամն է, երբ Տերը Ղազարոսին Հարություն տվեց դերեզմանից և ընթրեց Բեթա-նիայում: Նաև այս ժամին Ադամը ելավ Դրախտից ու ընկավ սգի ու տրամության վայրը, և ավազակը մտավ Դրախտ (տեն Ղուկ. ԻԳ 43): Սա նաև այն ժամն է, երբ բոլորիս Տերն իջեցվեց խաչից և դերեզման դրվեց:

Բոլոր աստվածային նշանները մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսինն են:
Դրանց մի մասը կարևոր է, իսկ մյուս մասը` առավել կարևոր: Եվ այս
ամենով մեզ տրվում է Հույս և երկնային մխիթարություն: Նչաններից
առաջինով Տերը ջուրը գինի դարձրեց, ապա բուժեց խեղանդամներին,
Հալածեց դևերին, իսկ երբ Հասավ ժամանակը, Ղազարոսին Հարություն
տալով եզրափակեց նշանագործությունը:

Այս մասնավոր Հարությունը խորՀրդանչում է. նախ` մարդկային բնության նորոգությունը և բժշկությունը մեռելության ախտերից, ապա` ՀամընդՀանուր Հարությունը` Տիրոջ մյուս անգամ գալստյամբ: Հավիտենական Կյանքը կամեցավ մեր ապականացու բնությանը Հաղորդել Իր անմաՀությունը` ոչ միայն Հոգով, այլև մարմնով, այդ պատճառով էլ սկզբում բժշկեց մարմնի փոքրագույն անդամները` չորացած ձեռքերը, ոտքերը, տեսողությունը, լսողությունը, ապա` ամբողջ մարմինը` բորոտությունից, անչարժությունից, այնուհետև Հարություն տվեց Հայրոսի աղջկան ու նայինցի պատանուն, իսկ վերջում դերեզմանից կանչեց չորսօրյա մեռած Ղաղարոսին, որը բոլոր մարմինների Հարության առՀավատչյան է:

Այստեղից Հարց է ծագում. առաջին` ինչո՞ւ է Տիրոջ Հարությունը ներկայացվում որպես ՀամընդՀանուր Հարության օրինակ. քանի որ ինչպես Տերը Հայրոսի դստերը, այրու որդուն և Ղազարոսին Հարություն տվեց, այնպես էլ աչխարՀի վախճանին Հարություն կտա բոլորին:

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Մեծ պահքի շրջանում խորհրդաբար երկու քառասնօրյա պահք է կատարվում։ Առաջինը սկսվում է պահոց շրջանի առաջին երկուշաբթիից և հասնում մինչև Ղազարոսի հարության օրը, իսկ երկրորդը սկսվում է Մեծ պահքի երկրորդ երկուշաբթիից և հասնում մինչև Տիրոջ Յարության օրը։

Չնայած որ նրանք Հարություն էին առել Տիրոջ Հրամանով, սակայն դարձյալ մաՀանալու էին, այդ պատճառով նրանց որպես Հարության օրինակ չբերեց: Իսկ Հավատարիմ և մեծադույն վկան ասում է. «Գիտենք, որ Քրիստոս, մեռելներից Հարություն առած լինելով, այսուՀետև չի մեռնի, և մաՀը նրան այլևս չի տիրի» (Յռոմ. Ձ 9): Եվ մենք էլ Հասարակաց Հարության ժամանակ անմաՀությամբ ենք Հարություն առնելու:

Երկրորդ Հարց. եթե միչա և բոլորից էլ զորավոր է Հարություն Տվողը, ապա ինչո՞ւ է աչխարհի վախճանին անմահության Հարություն տալիս, իսկ այժմ Նրա հրամանով Հարություն առածները կրկին մահանում են:

Որովհետև դեռևս Իր մահն ուներ առջևում, դրա համար էլ սրանջ պետք է մահանային, իսկ Նրա հարությունից հետո, երբ մահը Նրան այլևս չի տիրում, Նրա հրամանով մահացածներն անմահության հարությամբ պիտի հարություն առնեն։ Որպեսզի Ինքը լինի ամեն ինչում առաջինը, և մեր հարությունը Նրա հարությունից բխի, որովհետև Նա է ննջեցյալների առաջին Պտուղը և Անդրանիկը՝ մեռելներից (տե՛ս Ա Կորնթ. ժե 20, Կողոս. Ա 18)։

Տերը, Ղազարոսի Հարությամբ ցույց տալով Իր զորությունը Հրեաներին, ցույց տվեց նաև, Թե ինչպես Իր մյուս անգամ գալստյան ժամանակ բոլոր մեռելներին պիտի կանչի և Հարություն տա մի ակնթարթում, առանց ապականության:

# Ասեsսրսնի մեԿնությունը (ՀոՎՀ. ԺԱ 1-46)

Իսկ Թե ինչ խորՀուրդ ունեն Ղաղարոսի ՀարուԹյունը կամ Նրա քույրերի աղաչանքները և կամ Տիրոջ` ԲեԹանիա գալը և ՀարուԹյուն տալը, այս մասին Ավետարանը պատասխանում է Հստակ կերպով: Եվ մի Հիվանդ կար Ղազարոս անունով, ԲեԹանիայից` Մարիամի և նրա քույր ՄարԹայի գյուղից: — Մարդկանցից չատերը, երբ տեսնում են, որ Աստծուն Հաձելի անձինք ու սրբերը չարչարվում են կամ Հիվանդանում կամ էլ չքավորուԹյան մեջ ապրում, դայԹակղվում են` չիմանալով, որ Աստծու բարեկամները, ովջեր այսպիսի փորձուԹյունների մեջ են լինում, առավել պիտի պայծառանան փառքով, ինչպես պայծառացան Հոբն ու առաջյալ-ները և նրանց նմանները։ Եվ այս փորձուԹյունների Համար Հինդ պատ-ճառ կա:

*Նախ` որպեսզի կատարվի Քրիստոսի այս խոսքը.* «Երանի՛ է ձեզ, երբ ձեզ նախատեն ու Հալածեն» (Մատթ. Ե 11): *Դարձյալ*՝ «ՈրովՀետև այս աչխարՀից չեք, այլ Ես ձեզ ընտրեցի աչխարՀից, դրա Համար աչխարՀը ձեզ ատում է» (Andh. dt 19): Երկրորդ` ինչպես պատերազմն ամուր դղյակի Համար է լինում և ոչ Թե մի դյուրամատչելի դաչտի, այդպես էլ սատանան միչտ պատերազմում է Հավատով ու գործով ավելի արիաբար ամրացածների Հետ: Երրորդ` որովՀետև նա, ով ուրիչներին է քարոզում Թողնել աչխարՀի Հաձույքները, նույնը պետք է անի նաև ինքը։ Ձորրորդ` եԹե մարդ ունի Թեկուզև փոչետեսակ սխալանքներ, ապա դրանք պիտի մաքրի այնպես, ինչպես արծաԹն է մաքրվում կրակի բովում: Հինդերորդ` որպես-դի Հաստատուն Հույս ունենանք, որ ինչպես Իր սիրելի Ղազարոսին կյանք պարդևեց, այդպես էլ Համբերողներին Հավիտենական կյանք կպարդևի:

Հիվանդ Ղազարոսը մարդկային բնությունն է խորՀրդանչում, որը բաղում ժամանակներ ընկղմվելով մարմնական Հաճուլքների ու մեղքերի մեջ` Հիվանդացավ: Իսկ Հիվանդությունը մարդկային ցեղի մեղջն է խորՀրդանչում, մաՀանալը` մեղջերի մաՀը` ըստ Հետևյալ խոսջի. «Մեդավորի մաՀը չար է» (Սաղմ. ԼԳ 22)։ *Հիվանդի*՝ Բեթանիայում *լինելը* Հետևյալ նչանակությունն ունի: Նախ` Բեթանիան թարգմանվում <u>է</u> չարչարանքների ու սգի տուն, որն ամբողջ աչխարՀի օրինակն է, ուր բնակվում են մարդիկ: Այն իսկապես չարչարանքների, Հիվանդության ու մաՀվան տուն է` Ադամի Հանդանջների պատճառով Աստծու վճռի Համա*ձայն կայացված.* «Փուչ ու տատասկ Թող աձեցնի քեզ Համար երկիրը, ցավերով երեխաներ պիտի ծնես, քո երեսի քրտինքով ուտես Հացդ մինչև Հող դառնալդ» (Ծննդ. Գ 16-19)։ *Դրախտի վայելչությունից ու կենդանու-*Թյունից Ադամի անկման Համար նրան սգակից են բոլոր արարածները, *ինչպես ասում է առաջյալը.* «Բոլոր ստեղծվածները Հեծեծում են և երկունքի ցավի մեջ են մինչև այժմ» (Յռոմ. Ը 22)։ *Եվ կարոտ էր աչխարՀն իր* Հարադատի սիրուն և օժանդակությանը, այսինքն` Քրիստոսի, Ով խափանեց կայացրած վճիռը և անեծքը փոխեց օրՀնության:

Մարիամի ու Մարթայի գյուղից: — Ըստ պատմագիրների ու ավետարանիչների սովորության, որպեսզի բացահայտվեն բոլոր հանգամանջները, նչվում են նաև բնակավայրերը` ասված խոսջի հավաստիությունը հաստատելու համար: Իսկ թե ինչո՞ւ գյուղը կոչեց կանանց և ոչ թե Ղազարոսի անունով, ապա պետք է ասել, որ թեպետ բնակավայրն ընդհանուր էր նրանց համար, սակայն Ղազարոսի անունով պետք էր կոչել, բայց այս դեպքում տեղին էր բնակավայրը կենդանի եղողների անունով կոչել, քան մահացածի:

Նրանց եղբայր Ղազարոսը Հիվանդ էր – «Ղազարոս» եբրայեցերեն նչանակում է օգնել, իսկ «Մարիամ» նչանակում է լուսավորել, ով էլ լուսավորվեց Տիրոջ լույսով և գալստյամբ: Սա այն Մարիամն էր, ով օծեց Տիրոջը յուղով, և ոչ այն մեկը, ում Հիչում են մյուս երեք ավե-

տարանիչները (Մատթ. ԻՁ 6-13, Մարկ. ԺԴ 3-9, Յովհ. ԺԲ 1-8): Այն մեկը պոռնիկ կին էր, իսկ սա սուրբ էր և պատրաստ ընդունելու Քրիստոսին: «Մարթա» նշանակում է տերունական, Տիրոֆ գալստյամբ բերկրած:

Ղազարոսի քույրերն արդար և օրինավոր էին, որով և Հաձելի եղան Աստծուն, ինչպես ԱբրաՀամը, Մովսեսը և մյուս մարդարեները, ովքեր արտասվալից պաղատանքներով ու աղերսական ձայնով իրենց Հառաչանքներն էին առաքում առ Աստված ու ասում. «Տե՛ր, նրան, ում սիրեցիր և Քո պատկերով ստեղծեցիր, աՀա Հիվանդ է և դրված է չարաչար մեղջերի մաՀձում»: Եվ, Հիրավի, Աստված մարդուն ավելի է սիրում, քան Իր մյուս արարածներին, որը Հայտնի է չորս Հանդամանքներից. նախ՝ որ բոլոր արարածներից միայն մարդուն ստեղծեց Իր պատկերով ու նմանությամբ, ինչպես վկայում է Գիրքը, և անձնիչխան, տեր ու թագավոր արեց ամբողջ երկրի վրա:

Երկրորդ` Հայտնի է նրանից, որ Աստված մարդասեր է կոչվում և ոչ աչխարՀասեր, և մարդասիրության կոչումը ոչ միայն անվամբ, այլև գործով է ցույց տալիս, որովՀետև սիրում է արդարներին ու պաՀում անմեղներին, ընդունում է մեղավորներին ու Թողություն տայիս նրանց:

Երրորդ` Աստծու սերը Հայտնի է նաև նրանից, որ մարդկանց սիրո Համար մարդացավ ու մարդկանց մեջ չրջեց, ապա` չարչարվեց, մեռավ, դժոխջ իջավ, այնուՀետև Հարություն առավ ու ազատեց մարդկային ցեղը տանջանջներից:

Չորրորդ` Հայանի է Հետևյալ խոսքից. «Մենք չէ, որ սիրեցինք Աստծուն, այլ Նա՝ սիրեց մեզ և ուղարկեց Իր Որդուն մեր մեղքերի քաւվության Համար» (Ա Յովհ. Դ 10)։ Եվ դարձյալ ասում է. «Քանի որ Աստված այնքան սիրեց աշխարՀը, որ մինչև իսկ Իր Միածին Որդուն տվեց, որպեսզի ով Նրան Հավատում է, չկորչի, այլ ընդունի Հավիտենական կյանքը» (Յովհ. Գ 16)։

Քույրերը մարդ ուղարկեցին Նրա մոտ – Սա խորՀրդանչում է մարդարեների դասերը: Ինչո՞ւ չԹողեցին Հիվանդին, ինչպես արեցին Հարյուրապետն (տես Մատթ. Ը 5) ու Թադավորազնը, և իրենք անձամբ չդնացին, այլ պատդամավորի միջոցով դիմեցին Տիրոջը: ՈրովՀետև վստաՀաբար Հույս ունեին և անՀոդ էին ջերմ բարեկամության պատձառով, նաև տկար կանայք էին և սդում էին: Նրանք մարդ ուղարկեցին` Հղելով իրենց ջերմ սերը բազում աղաչանքներով, և աղերսեցին մեծ Թախանձանքով` Հավատալով, որ Նա է մեռելների Հարությունը, սակայն մարդկորեն խորՀելով` չտապում էին և ալեկոծվում իրենց մտքում, որպեսզի չտապ Հասնի բուժումը, քանի դեռ Հիվանդը չի վախձանվել: Նրանք Հիսուսին իբրև Աստծու Հավատացին և որպես ճշմարիտ բժշկի` Հիվանդի մոտ կանչեցին:

Հիսուս սիրում էր Մարիամին, նրա քրոջը` Մարթային, ու Ղազարոսին և բաչխում պարգևներ Իր բարեկամներին` ըստ առակագրի խոսքի, որ ասվում է Քրիստոսի Համար. «Ես սիրում եմ նրանց, ովջեր սիրում են Ինձ» (Առակ. Ը 17)։ Մինչ Տերը Եգիպտոս էր իջնում, սրանք արդեն այնտեղ էին և չատ անգամ սիրով ընդունել և իրենց ձեռքերին կրել էին բոլորիս Կրողին` Հոր Միածնին, և վերցրել էին իրենց բազուկների վրա` Իր խոսքի զորությամբ բոլորիս Վերցնողին։ Եգիպտոսից Տիրոջ վերադարձից Հետո նրանք ևս վերադարձան Հովսեփի և Կույս Մարիամի ընկերակցությամբ և Հաստատվեցին Բեթանիայում։

Տե՛ր, աՀավասիկ նա, ում Դու սիրում էիր, Հիվանդացել է — *Թեպետ* դեռևս չունեին Հաստատուն Հավատ, սակայն սերը Հիչատակելով` խորՀում էին Նրան մեջ դուժ առաջացնել իրենց եղբոր Հանդեպ:

Երբ Հիսուս լսեց, Թե Ղազարոսը Հիվանդացել է: – Լսեց` դԹալով Հիվանդին, և Թույլ տվեց մաՀվանն իչխել նրա վրա ու մաՀացնել: Հիսուս ոչինչ չպատասխանեց. ո՛չ գնալու ու բժչկելու մասին ասաց և ո՛չ էլ չգնալու և չբժչկելու: Լուր բերողները Հիվանդի անունը Հայտնեցին և որպես պատասխան` Աստծու փառջի մասին լսեցին ու տրտմուԹյամբ վերադարձան:

Այդ Հիվանդությունը մաՀաբեր չէ — Այս խոսքը ցույց է տալիս, որ այս Հիվանդությունը չունի նրան մաՀացնելու իչխանություն, այլ միայն մի փոքր ժամանակով, որպեսզի դրանով քարոզվի Աստծու փառքը: Կարծես թե Տերը Հեռվից չոչափեց Հիվանդի զարկերակը և ստուգապես զննեց այն ամենայն մանրամասնությամբ: Իսկ մարդիկ չարախոսում էին Նրան, որ չկարողացավ օգնել Իր սիրեցյալին: Եվ ո՞րն է ավելի դյուրին. մեռելին ոտքի կանգնեցնե՞լը, թե՞ կենդանի մարդուն քնից արթնացնելը:

Աստծու փառքի Համար է – Թվում է, Թե ժխտող Հրեաների պատճառով է Հոր կողմը դարձնում խոսքը, ինչպես արեց նաև դերեզմանի վրա աղոթելիս, որովՀետև Հրեաները Հիսուսին Հորը Հակառակ էին կարծում։ Եվ ապա Հայտնում է, որ աստվածային Հրամանով է կանչելու մեռածին` դրանով Հայտնելով Հոր և Իր կամջի միությունը և փառակցությունը։

Այնպիսի խոսք, որ Տերն ասաց կույրի Համար. «Ոչ դրա մեղքն է և ոչ էլ իր Հոր ու մոր, այլ որպեսզի դրա վրա Աստծու դործերը Հայտնի լինեն» (Յովհ. Թ 3), *ձիչտ նման մի խոսք էլ ասաց նաև Ղաղարոսի Համար.* «Այդ Հիվանդությունը մաՀաբեր չէ, այլ Աստծու փառքի Համար, որպեսզի դրանով Աստծու Որդին փառավորվի» (Յովհ. ժԱ 4):

Օրենքներն Ավետարանի քույրերն են` որպես Աստծուց` նույն Ծնողից ծնված, և Օրենքի բոլոր խոսքերը` խրատներն ու աղերսանքները, բուժիչ են մեր Հիվանդությունների Համար, որոնց լսելով` երկնավոր Բժիչկն ասում է. «Այդ Հիվանդությունը մաՀաբեր չէ, այլ Աստծու փառքի Համար է, որպեսզի դրանով Աստծու Որդին փառավորվի» (Յովհ. ժԱ 4):

Եվ ի՞նչ է Աստծու փառքը, որն ավելանում է մարդկանց փրկության միջոցով, և կարո՞տ էր արդյոք Տերն այդ փառքին, Նա, Ով Հավիտե֊ նականությունից առաջ փառավորված է Հոր Հետ։ Տերը մարդանալով ցույց տվեց մեր փրկությունը և Հայտնեց արդարությունը ողջ աշխարհին, և Նրա գալստյամբ բոլոր երկրայինները ձանաչեցին Նրա արդարությունը, որը, մինչ այդ, միայն երկնայինները գիտեին: Սակայն երկնայիններն էլ լիապես չգիտեին մարդեղության ծածուկ խորՀուրդը, այլ միայն Հայրը և Սուրբ Հոգին: Եվ Տերն Իր մարդեղությամբ, մաՀով, Հարությամբ ու ծանոԹացրեց երկնայիններին Աստծու բազմապատիկ *իմաստությանը:* «Դրա Համար էլ Աստված Նրան առավել բարձրացրեց և Նրան չնորՀեց մի անուն, որ վեր է, քան ամեն անուն, որպեսզի Հիսուս Քրիստոսի անունով խոնարՀվի ամեն ծունկ` լինի Թե' երկնավորների, Թե' երկրավորների և Թե՛ սանդարամետականների. և ամեն լեզու խոստովանի, Թե Հիսուս Քրիստոս Տե'ր է` ի փառս Հայր Աստծու» (Фիլիպ. Բ 9-11)։

Հիսուս, լսելուց Հետո, Թե Ղազարոսը Հիվանդացել է, տակավին երկու օր մնաց այնտեղ, ուր դտնվում էր: — Երկու օր մնաց այնտեղ՝ Թույլ տալով ավազակին մտնել Իր սիրելիի տունը և այնտեղ խռովուԹյուն ու ապականուԹյուն դործել, և մաՀը դոռողանալով իր կամջը կատարեց։ Սա նաև մոլեդնոտ Հրեաների ՀանդդնուԹյան պատճառով արվեց, որպեսզի Հրապարակավ տեսնեն սջանչելիջը Ղադարոսի ՀարուԹյան։

Իսկ ըստ խորհրդի` ոչ Թե այդ ժամին իմացավ մարդկային բնուԹյան կրջերի մասին, երբ մարդարեները և Օրենջն աղաչեցին, այլ նախջան դա դիտեր մարդու տկարուԹյունները, ինչպես և ասաց Նոյին. «Մարդկանց միտջը մանկուց չարի ծառայուԹյան մեջ է» (Ծննդ. Ը 21): Ոչ Թե բնուԹյամբ չար են Աստծու ստեղծածները, այլ չարուԹյունը, որպես եկամուտ բնավորվեց ու Հաստատվեց նրանցում:

Եվ երկու օր մնաց այնտեղ: — Եվ ինչո՞ւ երկու օր ընդմիջեց և ապա՛ մարմնով երևաց: ՈրովՀետև այդ ժամանակներում մարդիկ տակավին մախնուկներ էին, ուսման մեջ` անկատար ու անկարդ, չէին փնտրում փրկուխայուն ու չունեին Հույս, այդ պատճառով էլ Հապաղեց, որպեսզի չարի փորձություններից նեղվելով ու մեղջերից չարչարվելով` կարոտեն Նրա փրկական դալստյանն ու Օրենջով խրատվելով` կարողանան ընդունել կատարյալ դիտությունը: Եվ երբ կարոտեցին, այդժամ էլ երևաց Փրկիչը:

«Երկու օր» ասելով` նկատի ունի առաջին օրը Մովսեսից մինչև Դավիթ, իսկ երկրորդ օրը` Դավթից մինչև ՀովՀաննես: Եվ երբ ժամանակը Հասավ իր լրմանը, և Հասավ աշխարհի փրկությունը, եկավ Տերն անապատից, այսինջն` սուրբ արդանդից, ու դտավ մեղ մեղջերի մեջ մեռած, նեխած ու Հոտած ժանտահոտ ախտերով, և ո՛չ թե չորս օր, այլ չատ ժամանակ: Դարձյալ` Տերը մահվան ժամին չՀասավ Ղազարոսի դյուղը, որպեսդի Հրեաները չասեն, թե նախապես պայմանավորված էին միմյանց Հետ:

Ապա դրանից Հետո Իր աչակերտներին ասաց. «Եկե՛ք վերստին դնանք Հրեաստան: — ՄաՀվան երկյուղը եկավ այնտեղ և չարաչար տադնապեցրեց աչակերտներին` առավել, քան Ղազարոսի քույրերին: Եվ աչակերտներն այնչափ զարՀուրեցին ու դողացին, կարծես դուրս էին ելնում իրենց
մարմիններից, և այդ նրանք էին, ովքեր լսեցին Տիրոջից. «Մի՛ վախեցեջ
նրանից, որ մարմինն է սպանում, բայց Հոդին սպանել չի կարող» (Մատթ. ժ
28):

Աչակերտները Նրան ասացին. «Ռաբբի՛, Հրեաները դեռ նոր էին ուզում Քեզ քարկոծել, և նորից այնտե՞ղ ես գնում» — Աչակերտները տարուբերվում էին այս ու այն կողմ: Տերը չկամեցավ նրանց Հայտնել խորհուրդը, որովհետև տեսան Հարության հրաչքը և չհավատացին Նրան, Ով
հոգին ու մարմինն ապրեցնում է և՛ այստեղ, և՛ հանդերձյալում, և կարող
է բոլոր ննջեցյալներին հարություն տալ: Տերը նախ տասներկուամյա մի
աղջկա՝ Հայրոսի դստերը, հարություն տվեց, ապա Նային քաղաքում՝ մի
պատանու: Եվ Նա, Ով ուրիչների մահը հալածեց, առավել ևս Իր աչակերտներինը կհալածի: Աչակերտները Թաբոր լեռան վրա լսեցին. «Դա՝ է
Իմ սիրելի Որդին, Որին հավանեցի, Դրա՛ն լսեցեք» (Մատթ. Ժե 5), սակայն
նրանք, փոխանակ լսելու, դեռ հրամայում էին Նրան չգնալ: Եվ եթե
նրանց անդամ հայտներ Ղաղարոսի խորհուրդը, միևնույն է, չէին
հավատալու իրենց մտքի տկարության պատճառով:

Փրկիչը չուներ սովորություն նախապես ծանոթանալ այն տեղերին, ուր գնալու էր, այլ գնում էր այնտեղ, ուր կար չարչարանք: Իր քարկոծողների մոտ էր գնում, որպեսզի նրանք, փոխանակ Իրեն գաՀավեժ անելու, լինեն Նրա Թարգմանները, և այնտեղ չատերը Նրան Հավատացին:

Հիսուս ասում է. «Ցերեկը տասներկու ժամ չունի՞. եթե մեկը ցերեկն է քայլում, չի սայթաքում, որով հետև այս աչխարհի լույսը տեսնում է, իսկ եթե մեկը գիչերն է քայլում, սայթաքում է, որով հետև հետը լույս չունի»: Ամբողջ օրվա Համար է Հայտնում, որով հետև Տիրոջ օրով լուծարվում է կռապաշտության խավարը նրանց Համար, ովջեր Նրանով են ընթանում: «Օր» բառը եբրայեցերեն նաև լույս է նչանակում, և Քրիստոս է աչխարհի Լույսը, որ լուսավորում է:

Եթե մեկը ցերեկն է քայլում, չի սայթաքում», ապա որքան առավել նրանք, ովքեր Նրա Հետ էին` աչխարհի Լույսի: Պետք է իմանալ ոչ որպես մարմնավոր աչքի լույս, այլ Հոգու աչքի` Հավատի լույս: Նա, ով Հոգու տեսողություն չունի, անգամ եթե միջօրեին քայլի, կսայթաքի, և խավարը միչտ նրա Հետ կլինի: Այսպես Տերը խոսքով որոչ չափով կրթեց աչակերտների միտքը, քանի դեռ չէր մեռել խաչի վրա և իջել դերեզման:

Այս խոսջերն ասելուց Հետո նորից դիմեց նրանց. «Մեր բարեկամ Ղազարոսը ննջել է, սակայն Ես գնում եմ, որ նրան արթնացնեմ»: Տերն արՀամարՀեց մաՀն աչակերտների առջև՝ այն նինջ Համարելով: Աչակերտներին ասելով, թե Ղազարոսը ննջել է՝ դրանով Հայտնեց, որ մաՀր նինջ է նրանց Համար, ովջեր Հավատում են:

Տերը կաթով էր սնում աչակերտներին` իբրև մանուկների մայրաբար ծնելով ու դայակաբար սնուցանելով, և նրանց տգիտությունը ծածկում Իր իմաստությամբ: Արդար դառների նման անմեղ էին առաջյալները. ինչպես տեսնում էին, այնպես էլ իմանում էին, Տիրոջից ինչ լսում էին, Հավատում էին, սակայն չէին կարողանում Հասու լինել աստվածային խորՀրդին:

Աշակերտները կարծեցին, Թե առակներով է խոսում, ինչպես չատ անգամ էր արել։ Իսկ արԹնացնելն այն է, որ զարԹնեց Տերը և եկավ մեզ ապրեցնելու։ ՈրովՀետև Տերը եկավ ու գտավ մեզ մեղջերում մեռած և ժանտաՀարուԹյամբ նեխած, և ոչ Թե չորս օր, այլ չատ ժամանակներ։ Ղազարոսը մաՀանալուց Հետո դժոխջ գնաց` սատանայի իչխանուԹյան ներջո, և մինչև նա` դեռ ոչ ոջ չէր ելել այդ արդելավայրից, որովՀետև ով այդ դռների սեմից ներս էր մտնում, այլևս Հնար չէր ունենում այնտեղից դուրս դալու:

Աչակերտները Նրան ասացին. «Տե՛ր, եթե ննջել է, ապա կառողջանա»
– Շատ Հիվանդներ են ննջել ու չեն ապրել, և կան, որ ննջել են ու ապրել:
Աչակերտներն այսպիսի խոսջերով կամենում էին սփոփել Ծածկատեսին:
Նրանջ գիտեին, որ Տերը սիրում է Ղազարոսին, և չէին կամենում, որ նրա
ընտանիջին որևէ վիչտ Հասնի, ննջելն առողջանալու նչան էին կարծում և
ասում էին, որ կարիջ չկա չտապ գնալու:

Այն ժամանակ Հիսուս նրանց Հայտնապես ասաց. «Ղազարոսը մեռավ» – Տերը բացաՀայտեց ծածուկ խորՀուրդը, որպեսզի Հանկարծակի դալով չցնցվեն ճչալով կամ կոծելով: Բոլոր բժիչկներն էլ մինչև մարդու մաՀանալն աչխատում են բոլոր դեղամիջոցներով փրկել Հիվանդին, իսկ Ղազարոսի Բժիչկը Թույլ տվեց նրան մաՀանալ, որպեսզի նրա մաՀով ցույց տա Իր դորությունը: Տերը չդնաց իբրև բժիչկ` Հիվանդությունը բուժելու, որովՀետև Նա` որպես Աստված, պետք է ապրեցներ Հիվանդին:

«Ես ուրախ եմ ձեզ Համար, որ այնտեղ չէի. որպեսզի դուք Ինձ Հավատաք»: Եխե ուրախ էր, ապա ինչո՞ւ էր լալիս, երբ դնաց այնտեղ: Բայց պետք է տեսնել, խե մինչ այս պաՀը Նրա մերձավորները որչափ Հեռու էին և՛ Նրանից, և՛ կատարյալ Հավատից:

Սրանք այլաբանական խոսքեր էին և չէին կարող Հասանելի լինել:
Մահվան անունը և ուրախությունը նրանց լսելիքի համար հռչակվեցին, և
աչակերտները, գարմացած, չէին կարողանում հասու լինել երկիմաստ
խոսքին: Տերը պարծենալու համար չէր նրան հարություն տալիս, այլ
աչակերտների հավատի հաստատության, և ուրախ էր, որ տեսնելու են Իր
գորության չափը: Եվ երկչոտ Թովմասը մեզ տեղեկացնում է նրանց
անմտության մասին:

Թովմասը, որ Երկվորյակ էր կոչվում, աչակերտակիցներին ասաց. «Եկեք մենք է՛լ գնանք, որ Նրա Հետ մեռնենք» – Նա գնաց մեռելին Հարություն տալու, իսկ կենդանի աչակերտները` իրենց մաՀվան մատնելու, քանզի այս պահի համար տարակուսում էին: Երկրագործ մչակների համար ավելի գյուրին է կոչտացած հողը կակղեցնել, քան գիտուններին` հավանություն գտնել տգետների մոտ: Մչակը քիչ է աչխատում հողի վրա, սակայն բազում պտուղներ է ակնկալում, իսկ կույր մտքով տգետին միայն Աստված կարող է գիտություն տալ: Աչակերտները ստուգվեցին, որ պատրաստ են գնալու և Նրա Հետ քարկոծվելու, որի համար Տերը նրանց միսիթարեց ու քաջալերեց և վանեց նրանցից երկյուղը:

Հիսուս եկավ, նրան գտավ չորս օրից ի վեր գերեզմանի մեջ – Որով-Հետև մոտ է Բեխանիան Երուսաղեմին, և սուգն էլ մոտ էր ուրախուխյանն ու խաղաղությանը:

Հրեաներից չատերը եկել էին Մարթայի և Մարիամի մոտ – Նրանց գալն աստվածային տեսությամբ պետք է իմանալ, որպեսզի տեսնողները զվարճանան աստվածային նչաններով, քանզի նրանցից ոմանք օգուտ ստացան` Քրիստոսի վրա խարսխված իրենց Հավատը Հաստատելով: Իսկ ինչո՞ւ եկան. չէ՞ որ Հրեաներն ուխտել էին, որ եթե որևէ մեկը Նրան Քրիստոս խոստովանի, ապա ժողովրդի միջից դուրս պիտի մղվի: Միդուցե եկել էին տրտմության տագնապից մղված, կամ էլ միդուցե Մարիամի ընտանիքն ազնվական էր, և նրանք աչառություն էին անում: Շատերն էլ կարծում էին, թե կարող են մխիթարել սգավորներին:

Այդ օրերին ագարակը քաղաք էր դարձել, և քաղաքը` ագարակ, որով հետև վչտի պատճառով ողջ քաղաքն այդտեղ էր հավաքվել: Մեր բնության սովորությունն է, և սիրում ենք մտնել սգո տուն` լսելով այլոց բոթը, քան թե ուրախության տուն: Ոմանք եկել էին լկտիությունից մղված, ոմանք էլ` ոտնահարելու, իսկ չատերն էլ` չատախոսելու, և քչերն

էին մասնակից լինում տրտմությանը: ՈրովՀետև բոլոր մխիթարողներն էլ անձամբ լի էին տրտմությամբ, և ջանի որ տրտումը տրտմածին չի կարող մխիթարել, ապա և սգավորն էլ սգավորին չի մխիթարի, եթե սգի վրա սուգ չավելացնի: Մեկն ասում էր. «Մի՛ տրտմիր, իմ եղբայրը մանուկ Հասակում մաՀացավ», և այսպես յուրաջանչյուրը մի տարաժամ մաՀ էր պատմում, որից ավելի է բեկվում սիրտը, իսկ աղիջները` գալարվում: Այս ամբոխին թողեց Մարթան և ընդառաջ գնաց Հիսուսին:

Մարթան երբ լսեց, որ Հիսուս գալիս է, նրան ընդառաջ գնաց. իսկ Մարիամը տանը նստած էր — Մարթան ընդառաջ գնաց Օրենքի ու մարդարես ընների օրինակով, ովքեր կանխասելով ցույց տվեցին Հիսուսին որպես աչխարհի Փրկչի։ Մեկը եղավ իբրև բերանի խոսք, իսկ մյուսը` սրտի խորհուրդների չտեմարան։ Երկուսն էլ գովելի օրՀնության մեջ էին։ Սիրտն իր տեղում Հաստատուն մնաց, իսկ խոսքը` սրտի խորհուրդների ժարդմանը, առաջ գնաց` պատմելու զգալի սրտի պաղատանքները Նրա լսելիջին, Ով կարող էր վերացնել տխրությունն Իր սիրելիների տնից։

Մարթայի սերն առավել էր եռում, քան Մարիամինը, որովՀետև մինչ այս ամենը, երբ Հիսուս եկավ նրանց մոտ, Մարթան սպասավորություն էր անում` Տիրոջն ասելով. «Տե՛ր, Քեղ փույթ էէ՞, որ քույրս ինձ մենակ է Թողել ծառայության գործի մեջ. արդ, ասա՛ դրան, որ օգնի ինձ» (Ղուկ. ժ 40): Եվ երկրորդ անդամ ևս, երբ Տերը եկավ Ղաղարոսին կենդանացնելու, Մարթան առաջինը Նրան ընդառաջ գնաց, իսկ Մարիամը մնաց տանը:

Ասում է Մարթան Հիսուսին. «Տե՛ր, եթե Դու այստեղ եղած լինեիր, իմ եղբայրը մեռած չէր լինի» – «Ով մարդարեին ընդունում է իբրև մարդարե, մարդարեի վարձք կստանա» (Մատթ. Ժ 41), իսկ ով Աստծուն է ընդունում, աստվածային փառք կժառանդի։ Մարդարեացավ Մարթան, որ ուր կենդանությունն է, այնտեղ մահր չի մտնում։ Տերը բազում անդամ մտել էր Մարթայի ու Մարիամի տունը, և մահր դյուղից հալածական էր եղել, որովհետև ուր կա հոդևոր իմաստություն, այնտեղ կան և աստվածային սեր, ճշմարիտ հավատ և ստույդ մարդարեություն։ Քանդի հոդևոր իմաստությունը, աստվածային սերը, ճշմարիտ հավատը և անսուտ մարդարեությունը չորս հարադատ եղբայրներ են, և մեկն է նրանց չարժողը՝ Աստված։ Ինչպես երաժիչտը բերանով փչելով երդեհոնը՝ բազում փողերից տարբեր ձայներ է արձակում՝ մեկը՝ նուրբ, մյուսը՝ թավ, մեկ ուրիչը՝ ավելի թանձր, նմանապես Մարթան, Մարիամը, Ղազարոսը և բոլոր նրանը, ովջեր նրանց տանն էին, նույն հավատն ու նույն սերն ունեին։

Քանզի երբ Հրավիրեցին Նրան, և Նա չկամեցավ գալ, իմացան, որ Տիրոջ կամջն է, որ Ղազարոսը մաՀանա, որովՀետև ոչ Ինջը եկավ և ոչ էլ մեկին ուղարկեց, որպեսզի բժչկի, ջանզի լսել էին Նրա առաջյալներից, որ երբ Հիսուս նավում ննջեց, ծովի ալիքները քնից արժնացան` այնքան ժամանակ, քանի դեռ Տերը ննջում էր (տեն Սատթ. Ը 23-26)։ Եվ ալիքները խռովվելով խոսեցին մարդու նման, Թե ուր լույսն է, այնտեղ չի մտնի խավարը, և ուր կյանքն է, այնտեղ մահր չի համարձակվի մտնել։

Գիտեմ, որ ինչ էլ որ Աստծուց ուղես, Աստված Քեղ կտա» – Մարդարեացավ կինը ոչ Թե մեկ մեռելի ՀարուԹյան Համար, այլ որ Տերը դարեր առաջ մեռածներին էլ կարող է ՀարուԹյուն տալ` կամակցուԹյամբ Հոր և Սուրբ Հոդու:

Հիսուս նրան ասաց. «Քո եղբայրը Հարություն կառնի» – *Տերը* Հայտնեց նրան եղբոր առաջին և վերջին Հարության մասին:

Մարթան նրան ասաց. «Գիտեմ, որ Հարության ժամանակ վերջին օրը Հարություն կառնի» – Բացվեցին երկնքի դռներն այդ կնոջ Համար, և նա տեսավ անստվեր Լույսն իր աչքերով, Հասավ անմատչելի տեղերին և Հավասարվեց Զեբեդեոսի որդիներին։ Նա չընկավ Քրիստոսի մարմնական լանջով, սակայն դորացավ Աստծու իմաստությամբ, չոչափեց Կենաց Խոսքն ու փոխվեց աստվածային կյանքի։ Բացվեցին նրա մտքի աչքերը, և լուսավորվեց ներքին մարդը։ Նա եկավ արտասուքով և դնաց խնդությամբ։ Բերկրեց վչտացածը, և ղվարթացավ նրա երեսի դույնը, երբ լսեց Հարության մասին։ Մինչև Հարուցյալ եղբորը տեսնելը` տեսավ մեռել-ներին Հարություն Տվողին։

Հիսուս նրան ասաց. «Ես իսկ եմ Հարություն և կյանջ» – Նա է Պարդևատուն, Նրանից են պարդևները, սակայն խնդրել է պետջ: Եղիան Հարություն տվեց մի մեռելի, որը դարձյալ մահացավ: Եղիսեեն երկու հոդու Հարություն տվեց, և նրանջ նույնպես մահացան: Իսկ Համընդ-Հանուր Հարության ժամանակ Տերը Հարություն է տալու ու Հավիտյանս անմահացնելու:

Ով Հավատում է Ինձ, թեպետ և մեռնի, կապրի» – Ինչպես աչքով տեսածին են Հավատում, այդպես էլ Նրան Հավատացողը Հավիտյան չի մեռնի: Իսկ Հարության ժամանակ կմեռնեն կենդանի անՀավատներն ու ամբարիչտները:

Եվ ով կենդանի է ու Ինձ Հավատում է, Հավիտյան չի մեռնի — Եվ այժմ, ով կենդանի է ու Հավատում է Նրան, կենդանի կլինի իր մաՀվան մեջ և Հավիտյան կենդանի կմնա։ Հավիտյանս մաՀվան ձեռքը չի տիրի նրա վրա։ Բայց ոմանք սա ասում են աչխարՀի վախճանի Համար, Թե նրանք, ովքեր ողջ են և Հասնելու են մինչև Տիրոջ դալստյան օրը, չեն մաՀանալու, ինչպես և առաքյալն է ասում. «Ովքեր կենդանի մնացած պիտի լինեն դալստյան ժամանակ, չպիտի ննջեն» (Ա Թեսաղ. Դ 16)։ Հավատո՞ւմ ես այս բանին» – Հույժ դժվարիմաց խոսք ասաց Փրկիչը, և այդ պատճառով լսողները Նրանից բացատրություն խնդրեցին: Թեպետև երկիմաստ էր խոսքը, սակայն Հուսաց Մարթան:

Մարթան ասաց Նրան. «Այո՛, Տե՛ր, ես Հավատում եմ, որ Դո՛ւ ես Քրիստոս՝ Աստծու Որդին, որ աչխարՀ էիր գալու» – Մարդարեների խոսքերը Հավատացրին նրան այնպես, ինչպես սամարացի կնոջը. «Գիտեմ, որ Մեսիան՝ Քրիստոս կոչվածը, կգա. երբ Նա գա, մեզ ամեն ինչ կպատմի» (Յովի. Դ 25): Կուսական Ծնունդն ակնարկեց Երկրորդ գալստյան մասին: Մարթան մեծամեծ խոսքեր լսեց ու ամբողջ տնօրինությանը տեղեկացավ, եկավ տրտմած և գնաց ուրախացած՝ իբրև Աստծու Հրեչտակ:

Եվ այս ասելուց Հետո գնաց գաղտնաբար կանչեց իր քրոջը՝ Մարիամին, և ասաց. «Վարդապետն է եկել և քեզ է կանչում» — Արդարև, ճշմարիտ վարդապետն առանց այբ, բեն, գիմի է ուսուցանում և կատարում ուսուցման բոլոր պաՀանջները, և Մարժան, վարդապետ ասելով, ինքն էլ անցավ աշակերտների կարդը։ Աշակերտեց և Մարիամը նույն վարդապետությանը՝ Հեշտակամ ու դյուրությամբ Հավատալով, որովՀետև նույն մաղժանքներն ասաց Տիրոջը՝ գութ Հայցելով Քրիստոսից՝ եղբորը կենդանացնելու Համար։

Երբ Մարիամը լսեց, իսկույն վեր կացավ և եկավ Նրա մոտ — Նույն տեղում նույն ուրախությունը Հայտնվեց նույն Ուսուցչի Հանդեպ, մեկը՝ ծածկաբար, իսկ մյուսը՝ Հայտնապես։ Տերը ձգեց երկուսին էլ սգավոր աշխարհից դեպի երկնային անտրտում ուրախությունը, և Մարիամը դնաց Նրա մոտ, Ում առաջ էլ ճանաչում էր՝ ասելով. «Ով իմ բազում մեղջերը ներեց, կարող է նաև փարատել իմ ծանր սուդր»։

Հիսուս դեռ գյուղ չէր Հասել, այլ դեռևս այնտեղում էր, ուր Մարթան Երան ընդառաջ էր եկել – Իսկ ինչո՞ւ անմիջապես չգնաց դերեզման: ՈրովՀետև Երա գալստյան լուրը տեղ Հասնելուն պես ժողովրդից մի «ատյան» կազմվեց, և բոլորն էլ չտապում էին տեսնել աստվածադործ նչանը: Հրեաները, ովջեր եկել էին ջույրերին մխիթարելու, իրենջ էին թափուր մնացել երկնային մխիթարությունից և թաղված սգի ու նույն տրտմության մեջ, արտասուջ չաղ տալով` նստել էին տանը:

Երբ Հրեաները տեսան Մարիամին, որ իսկույն վեր կացավ ու գնաց, իրենք ևս նրա ետևից գնացին — Հրեաները Հարությունը տեսնելու Համար չգնացին, այլ դեպի մեռելի դերեզմանը: Ասված է. «Ով ունի, նրան պիտի տրվի և պիտի ավելացվի, իսկ ով չունի, նրանից պիտի վերցվի ունեցածն էլ» (Մատթ. ԺԳ 12): Եվ սա ո՛չ թե Տվողի ագաՀության պատձառով, այլ ընդունողի անարժանության, ինչպես երևաց առաքյալների ու Հուդայի պարագայում:

Կարծում էին, թե գերեզման է գնում, որ այնտեղ լաց լինի – *Որով-* Հետև նրանք միչտ էլ գերեզմանասեր են եղել, և ոչ միայն մարդկանց, այլև սուտ աստվածների, ինչպես Եզեկիել մարգարեն է ասում. «ԱՀա այն-տեղ նստած էին կանայք ու ողբում էին Թամուզին» (Եզեկ. Ը 14): Սրանց միջից ելավ Մարիամը և գնաց Նրա մոտ, Ով ներեց նրա բազում մեղջերը և կարող էր նաև ծանրատարտուկ տրամությունը փարատել:

Իսկ Մարիամը, երբ եկավ այնտեղ, ուր Հիսուս կանգնած էր, ու տեսավ Նրան, ընկավ Նրա ոտքերը: – Երբ սգավորները տեսնում են ծանոթներից որևէ մեկին, սկսում են կոծել, իսկ Մարիամը դրա փոխարեն Վարդապետին Հավատաց ու փառավորեց, և դրանով ի Հայտ եկավ Մարիամի ու Մարթայի Հավատը, ջանի որ նրանք Տիրոջը երկրպագում էին ու խոստովանում նրանց առջև, ովջեր չէին Հավատում:

Տե՛ր, եթե այստեղ եղած լինեիր, իմ եղբայրը մեռած չէր լինի» – Ինչպես նույն դպրոցի մանուկները միաբանված նույն լեզվով են խոսում, այդպես էլ սրանք, վարդապետի կամքից Հորդորված, խոսում էին աստվածային ուսումից: Եվ երկու քույրերն էլ նույն կենդանի որսը եղան ու նույն սիրով սիրեցին Տիրոջը: Նույն աղբյուրից Կենդանի ջուր խմեցին ու տեսան մարմնացած Աստծուն ու Հավատացին ամենքիս Տիրոջը։ Թվում էր, թե նախապես պայմանավորվել էին Հիսուսից խնդրել, որ իրենց եղբորը կենդանություն տա։ Իրենց մերձավոր Հանդուցյալի Համար երկուսն էլ նույն խոսքերն արտասանեցին՝կարծես ասելով. «Տե՛ր, եթե անտես չանեիր մարդկային ցեղը, ապա նրանք չէին մաՀանա մեղջի մաՀով»։ Իսկ մարդարեն ասում է. «Եվ աՀա Դու բարկացար, որովՀետև մենք մեղջ

Երբ Հիսուս տեսավ, որ նա լալիս է, և նրա Հետ եղող Հրեաներն էլ են լալիս: — Աշխատելիս մարմնից քրտինք է ծորում, և Հուզված սրտից աչքն արտասուք է Հեղում, արտասվում ենք նաև մեռելների վրա և Հեռուներից եկող սիրելիի Համար: Տեսավ Մարիամը Հիսուսին, և եղբոր նկատմամբ ունեցած սերը ստիպեց նրան Հիչել մաՀացածին, սակայն այլևս չճչաց ըստ աչխարՀի կարդի, այլ ցածրաձայն արտասվեց Ողորմածի առջև, մինչև որ բոլորն էլ բարձրաձայն լացեցին:

Խռովվեց Հիսուս Իր Հոգում, կարծես Իր ամբողջ զորությամբ տրտմեց և չկարողացավ պարզ ասել, թե. «Ո՞ւր դրիչ նրան», այլ ասես պոռթկալով ասաց, կես խոսջով: Տերը եղավ մասնակից նրանց սգին, որպեսզի մարդիկ լինեն Աստծուց միսիթարված: Կամ էլ մռնչաց սատանայի վրա, ինչպես առյուծը` որսի վրա:

Եվ Հիսուս արտասվեց: – Մարմինը ոչ միայն աչքերով է արտասվում, այլև ամբողջովին քրտնում է, ինչպես Տերը չատ անգամ վարվեց աչխարՀում, որպեսզի իր վչտակցությամբ մեզ Հետ Իր ազգակցությունը ցույց տա: Եվ սրանով Տերը սաՀմանեց Հավատացյալներին միայն այդջան արտասվել, որովՀետև նրանջ ունեն Հարության Հույսը: Տեսնելով մեռելի` պետք է արտասվել մարդու վրա ընդՀանրապես, որ սկզբից ևեթ մաՀ ժառանգեց մեր բնության Համար: Տերն արտասվեց նաև Հրեաների անՀավատության պատճառով, ովջեր Հեռացել էին աստվածագործ նշաններից ու դարձել էին դեՀենի ժառանգներ:

Արդ` ելան Նրա արտասուքներն իբրև անձրև, և Ղազարոսը եղավ իբրև ցորեն, և դերեզմանը` իբրև Հող: Տվեց Հիսուս Իր ձայնն իբրև որոտ, և խռովվեց մաՀն այդ ձայնից: Ոտքի ելավ Ղազարոսն իբրև ցորեն, ելավ մեռածը և երկրպադեց իր կենարար Տիրոջը: Արդ` խայտառակվեցին մաՀր և նրա ադաՀուԹյունը:

Տերը ետ բերեց չորսօրյա մեռածին, որպեսզի իմանան, որ Նրա Համար, Ում բերանի ձայնը կենդանացրեց չորսօրյա մեռելին, դյուրին է երեք օրից Հարություն առնելը, և որ ձշմարիտ է Նրա խոստումը, որ Ինքը երեք օր անց Հարություն առած` կելնի մեռելների միջից։ Տերն ուրախացրեց Մարիամին ու Մարթային և խայտառակեց դժոխքն ու նրա ադաՀությունը, որը չէր կարող Հաղթել Քրիստոսին։ Տերն ասաց. «Երեք օր անց Հարություն կառնեմ», և քանի որ դա նրանց դժվար թվաց, Հանեցին նրանք չորսօրյա մեռելին Հարություն առած։

Ղազարոսի Հարությունը մեռնելուց չորս օր Հետո եղավ, Իրենը երեջ օր Հետո, որովՀետև չորրորդ օրը Հողեղեն մասը Հող է դառնում, Հեղուկ մասը` ջուր, Հրանյութը` Հուր, իսկ օդային մասը ցնդում է չրջակա բնության մեջ, և այսպիսով չորս տարրերը չորս օրում լուծարվում են:

Աստվածային բնությունն անախտ է ու անտրտում, իսկ խռովվելը նշանակում է, որ Հրաման տվեց տրտմությանը գալ, և արտասուքը կամավորաբար Հեղեց: Սա ցույց է տալիս, որ երբ Տերը կամենում է, իջնում է մարմնի բնական կրքերի մեջ` Հայտնելով Իր ճշմարիտ մարդեղությունը: ՈրովՀետև` Թեպետև Աստված միացավ մարմնին, սակայն չթողեց մարմնին չարժվել իր բնական կրքերով², այլ երբ Թույլ էր տալիս, իջնում էր սնվելու, խմելու և ննջելու, իսկ երբ կամենում էր, Իրեն վեր էր պաՀում աստվածային միությամբ: Տիրոջ մեջ ամփոփված է ամբողջ բնությունը, և կրքերից յուրաքանչյուրը ծագում էր այն ժամանակ, երբ Տերը կամենում էր: Տերը Հացի նկատմամբ քաղցը և սիրելիի նկատմամբ արտասուքը

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Քրիստոս կրեց մարդկային բոլոր կրքերը, բացի մեղքից, այսինքն` բնության օգտակարը կրեց, իսկ անօգուտը` ոչ։ Քաղցը, ծարավն ու քունը բնական կրքեր են և մեղանչումներ չեն, քանզի մարդկային բնությունը բարի է ու բարի Արարչից ստեղծված։

ծագեցրեց ձիչտ ժամանակին, որպեսզի Հավատարիմ լինի այն խոսքին, Թե Ինքը ճչմարտապես մարմին առավ:

Տերը, տեսնելով վիչտը, որ պատճառել էր մեզ մաՀը, ողորմեց մեր ցեղին, որը կործանվել էր երկրի վիՀում: Տերը գԹուԹյունից արտասվեց մարդկանց վրա, որոնց օձը խորտակել էր դժոխջում: Լացեց մարդկային ցեղի վրա և ոչ Թե այն մեռելի Համար, որին պետջ է ՀարուԹյուն տար:

Արտասուք բերեց, որովՀետև տեսավ նրանց անՀույս լացն ու կոծը, որոնց սրտում չկար կենդանության Հիչատակը: Մեզ նման լացեց, որպեսզի ամեն ինչով մեզ նմանվի: Աստծու Որդին արտասուքով նմանվեց մեզ, իսկ Հարությամբ կենդանացնելով` Հորը:

«Ասաց. «Ո՞ւր դրիք նրան»։ Նրան ասացին. «Տե՛ր, արի՛ և տե՛ս»։ Նա, Ով Հեռվից իմացավ Ղազարոսի մահը և կարող էր մեռածին Հարություն տալ, դիտեր նաև նրա տեղը։ Սակայն Տերը չդիտենալու պատճառով չհարցրեց, այլ այնպես, ինչպես Հայրը հարցրեց Ադամին. «Ո՞ւր ես» (Ծննդ. Գ 9), նաև Կայենին ասաց. «Ո՞ւր է քո եղբայր Աբելը» (Ծննդ. Դ 9)՝ տալով նրանց զղջալու առիթ: Նաև Մովսեսին հարցրեց. «Այդ ի՞նչ է քո ձեռքին» (Ելք Դ 2)։ Նույնպես և մեղ է հարցնում՝ մեր մեղավոր հոդիների համար, թե որ մեղջերի խորխորատը դրեցինջ նրան։ Որպեսզի մենջ մեր կամջով խոստովանենք ու ասենջ. «Տե՛ր, արի՛ ու տե՛ս», և ապա Ղաղարոսի քույրերի նման ընկնենք Նրա ոտքերը և ցույց տանջ մեր Հոդիների դիակիր դերեղմանը։

Փնտրում էր Արարիչն Իր պատկերով ստեղծված մարդուն, ում չարը նախանձից գցեց երանելի կյանջից: Տերը Հարցնում է Հրեաներին գերեզմանի տեղը, որպեսզի իրենջ ցույց տան և վկա լինեն տեղի ու մեռելի Համար, որին Թաղեցին:

«Ասում են Հրեաները. «Տեսե՛ք ինչքան էր սիրում նրան». որովՀետև արտասվեց նրանց վրա: Մի մասն էլ ասում էր. «Սա, որ կույրի աչքերը բացեց, չէ՞ր կարող նաև այնպես անել, որ սա չմեռներ»: «Դուք սովոր եք ՀայՀոյելու Նրան, Ով ծովը բաժանեց և անապատում քառասուն տարի ձեզ կերակրեց մանանայով ու լորամարդերով և բազմաթիվ այլ նչաններ արեց: Դուք ՀայՀոյեցիք ու չդոՀացաք Աստծուց և անասունների Հետ փոխա-նակեցիք Նրան (տեն Ելբ ԼԲ 4): Մովսեսին երդումով ուրացաք, նրան, ով ծովը ճանապարՀ դարձրեց և ամբողջ ժողովրդին փարավոնից ու սրից փրկեց: Մի՞թե չնորՀակալ եղաք այս ամենի Համար, որ մի կույրի Համար չնորՀակալ լինեք»:

Կույրի Հոգին ողջ էր ու չարժում էր մարմինը, իսկ աչքը մեռած էր: Հոգին բնակվում է մեռած մարմնում, սակայն արեգակի լույսը մեռած աչքում էի բնակվում: ԵԹե մեռած աչքը կենդանացրեց և Հեռացած լույսն այնտեղ դարձրեց, ապա Ղազարոսի ամբողջ մարմինը նույնպես կարող է կենդանացնել: Իսկ այն, ինչը Հեգնելով ասում էին Նրա Աստվածության դեմ, դրան Տերն Իր լացով պատասխանեց: Արդ` երբ Հրեաները ցույց տվեցին իրենց Հեգնանչը ու ծաղրը, Նա ելավ ցույց տալու Իր աստվածային զորությունը:

Հիսուս դարձյալ խռովվելով Ինչըն իր մեջ: — Ինչպես ասաց Մատ-Թեոսի Ավետարանում. «Ո՛վ անՀավատ և մոլորված սերունդ, մինչև ե՞րբ ձեղ Հետ պիտի լինեմ, մինչև ե՞րբ ձեղ պիտի Հանդուրժեմ» (Մատթ. ժt 16)։ Նաև Զաջարիա մարդարեի միջոցով ասաց. «Ձանձրացավ Իմ անձն այս ազդից, որ փորձում է Ինձ» (իմմտ. Ձաքար. ժԱ 8)։

Եկավ դերեզման: Սա մի քարայր էր, որի վրա մի քար էր դրված: – Հնում սովորություն էր ամրացնել դերեզմանը, քանի որ Հեռու էր նրանցից Հարության Հույսը: Սա էին նրանք կյանք Համարում, իսկ այն` մահվան դառնություն: Մեռածների Հիչատակը չիրիմն էին Համարում: Մովսեսը թույլ էր տալիս, որ եթե մեկն անգավակ մահանա, ապա նրա եղբայրը վերցնի նրա կնոջը և գավակ Հասցնի մահացածի անունով: Սա երկրի ժառանդության Համար էր արվում: Քարը կափարիչ է և նչանակում է, որ սատանան դժոխքի ելքը փակել էր և իր ունեցած իչխանությամբ Հոդիներին պաՀում էր այնտեղ:

Եվ Հիսուս ասաց. «Այդ քարը մի կո'ղմ դրեք» – Ի՞նչ կարիք կար քարը վերցնելու, երբ Նրա Հրամանով դժոխքը մեռածին դուրսովեց: Այդ փոքր քարի Համար Իր բերանով Նա է օգնություն խնդրում տկար մարդ-կանցից, Ումից դողում է երկիրը, և Հալվում են քարերը: Սակայն Նա օգ-նության Համար էի ասում, այլ դրանով նրանց Հարության վկա է դարձ-նում, որպեսզի Հրեաները, քարը վերցնելով, իրենց աչքերով նայեն դերեզ-մանի մեջ, ու դարչաՀոտությունը Հասնի նրանց ռունդներին, և նրանց աչքերն ու թիկունքը վկայեն, որ ձանաչեցին այդ վեմը: Սա արվեց ժխտող Հրեաների Համար, որ եթե անդամ ուրանան Հրաչքը, ապա նրանց ձեռքերը Հանդիմանեն նրանց ԹերաՀավատությունը: ՈրովՀետև Տերը դիտեր նրանց չարանախանձ բնույթը և դրա Համար դդուչանում էր ամեն առումով:

Դարձյալ` վեմը ծանրալուծ սատանան է` մեղջերի պաՀակը, ով մաՀվան իշխանությամբ արդելելով պաՀում էր բազում մեղավորների։ Տերը վերցնում է դևերի բռնակալության վեմը, որպեսզի մարդիկ Հեչտությամբ բարձրանան մեղջերից Քրիստոսի գալստից Հետո։ Նա, Ով Հարություն է տալիս մեռածներին և ետ դարձնում նրանց մեջ կենդանության չունչը, կարող էր բացել նաև դերեզմանը և մի կողմ դցել վեմը, մանավանդ որ ասաց աչակերտներին. «Եթե մանանեխի Հատիկի չափ Հավատ ունենաջ, այս լեռանը կասեջ` տեղափոխվի'ը այստեղից այնտեղ, և կտեղափոխվի. և որևէ բան ձեզ Համար անՀնարին չի լինի» (Մատթ. dt 19)։ *Մանավանդ որ,* խաչի վրա լինելով Իր ձայնով պատռեց վեմերը և դերեզմանները։ Սրանով Տերը նաև Հրամայում է Հեխանոսներին Թիկուն,քից մի կողմ դցել անՀա-վատության վեմը։

Մարթան` մեռածի քույրը, Նրան ասաց. «Տե՛ր, Հիմա արդեն նեխած կլինի, քանի որ չորս օրվա է» — Նեխած Հոտը դալիս է մեռելներից, իսկ Աստծուն Հասնում է մեր մեղքերի դարչահոտությունը։ Մարդկային ցեղը մարմնավոր ու Հոդևոր մեղքերի պատճառով ամբողջովին նեխել ու Հոտել էր` ըստ մարդարեի խոսքի. «Նեխեցին և փտեցին իմ վերքերը» (Սաղմ. Lt 6)։ Սա դեռ բավական չէր, մի վիմաքար էլ դրվել էր նրանց պարանոցի վրա, իսկ հեթանոսների թիկունքին դրվել էին նաև կռամոլության ծառայությունները, և նրանք ծածկվել էին անդիտության խավարով, որպեսզի չծադի աստվածդիտության լույսը նրանց սրտում։ Սակայն Տերը չդարչեց ու երես չդարձրեց մեղանից, այլ Իր անուչահոտությամբ համեմեց մարդկանց անհամությունը։

Չորսօրյա ասելն այն խորՀուրդն ունի, որ չորս նյուժից դոյացած մարդու մարմինը չարի խաբեուժյամբ ամբողջովին ապականվել էր, և չկար կենդանուժյան որևէ նչույլ:

Հիսուս նրան ասաց. «Քեղ չասացի՞, եԹե Հավատաս, կտեսնես Աստծու փառքը» – Հավատից էր բուսնելու մարդկային անապական կյանքը, բուրելու կենդանության անուչ Հոտը, և Հայտնվելու Աստծու փառքը: Հավատն է բոլոր զարկված մարմինների անուչացնող աղը, Հավատը նաև Թափանցիկ լույս է կուրացած աչքերի ու ձայն` խլացած ականջների Համար։

Երբ քարը վերցրին: – Մինչ վեմի վերցվելը Ղազարոսը դերեզմանում արդեն Հարություն էր առել:

Հիսուս աչքերը վեր բարձրացրեց ու ասաց: – Հիսուս մինչ աչքերը վեր բարձրացնելը տեսնում էր Հորը:

Հա՛յը, գոՀություն եմ տալիս Քեզ, որ Ինձ լսեցիը: — Հորը կանչելով` Ծնողի Հետ Իր Համակամությունը և մեր փրկության կամակից լինելն է ցույց տալիս: Հորից Իր բնությամբ էր գոՀանում` ըստ այս խոսջի. «Գո-Հություն եմ Հայտնում Քեզ, Հա՛յը, Տե՛ր երկնքի և երկրի, որ ծածկեցիր այս բանն իմաստուններից ու գիտուններից և Հայտնեցիր մանուկներին» (Մատթ. ժԱ 25): Մինչ ձայնով կանչելը Հայրը լսեց Նրան:

Ամեն ժամ լսում ես Ինձ: — *Տերը Հայրոսի դստերը Հարություն տվեց* մեռելներից` առանց աղաչելու, Հորը կանչելու ու երկինջ նայելու, այլ միայն նայեց մեռածին ու ասաց. «Աղջի'կ, դո'ւ, քե'զ եմ ասում, վե'ր կաց» (Մարկ. Ե 41): Նմանապես և Նային քաղաքում, ուր մեծ բազմություն իր

Հավաքված, Նրան ոչ ոք չԹախանձեց, և ոչ էլ Նա Հորը կանչեց, այլ միայն ձեռքը երկարացրեց դեպի դագաղը, և մեռածը կենդանացավ: Սրանցով Տերը ցույց տվեց Իր աստվածային զորուԹյունը, իսկ այստեղ Հորը կանչելով` Իր սերն ու Հոր Հետ միակամուԹյունն է ցույց տալիս:

Սա անում եմ չուրջս կանգնած այս ժողովրդի Համար: – Ինքն է մեկնում բացաորում Իր խոսքը, որովՀետև Աստված այնքան չի նայում Իր պատվին, որքան մեր փրկուԹյանը: ՈրովՀետև երբ Իրեն Աստծուն Հավասար էր ցույց տալիս և մեղքերը ներում, Հրեաները Նրան ՀայՀոյիչ ու դիվաՀար էին կոչում: Իսկ ովքեր Նրա չուրջն էին, Նրան որպես Հորը Հավասար ու մեռելներին ՀարուԹյուն տվող էին ընդունում:

Որպեսզի Հավատան, որ Դո'ւ Ինձ ուղարկեցիր: — Հրեաները Հիսուսին Հորը Հակառակ եղող ու ՀայՀոյիչ էին Համարում: Այստեղ Տերը Հորը կոչում է դործակցության, Հավատացյալներին Հաստատելու և անՀավատ-ներին Հանդիմանելու Համար, ցույց տալով, որ Հայրը դործակից չի լինի նրան, ով Հակառակ է Իրեն:

Երբ Հիսուս այս ասաց, բարձր ձայնով աղաղակեց և ասաց: — Աղաղակեց, որպեսզի բոլորի ականջներն ու աչքերը դեպի Իրեն դարձնի: Ապա Հեռացավ դերեզմանից տասներկու կանդուն և առանց մեռածին մերձենալու, փոխանակ ձեռքը մեկնելու` ձայնը սաստկացրեց: Տերը ձայնով մտավ դերեզման, բռնեց Ղաղարոսի ձեռքից և մեռածի դարչաՀոտու-Թյունը փոխեց անուչաՀոտուԹյան` մեռելին կենդանացնելով:

Քրիստոսի ձայնն աստվածային զորությամբ բանսարկուի ձեռքից վերցրեց Ղազարոսի Հոգին ու այն կապեց նրա մեռած մարմնին: Տերն այս անգամ Իր ձեռքով մարդ չստեղծեց, ինչպես արարչության օրը, այլ կանչեց սոսկ անունով, և Ղազարոսը փութով դուրս ելավ: Քանի որ ձայները մեռելի զգայարանների վրա չեն ազդում, դրա Համար Տերը աստվածային Հրամանի ձայնով ազդեց ներկաների լսողության վրա, որպեսզի Հայտնապես երևա ու Նրա Հրամանով մեռելը դուրս եկավ գերեզմանից:

Ղազարո՛ս, վե՛ր կաց, դո՛ւրս արի – Շատ մեռածներ էին դրված դերեղմանում, բայց այստեղ միայն մեկին պետք էր դուրս կանչել: ԵԹե Տերն
առանց անունը տալու կանչեր, ապա մեռածներից ո՞վ կիմանար, Թե որը
պետք է դուրս դա: Շատ Ղազարներ կային այնտեղ, սակայն Նա միայն
մեկին կանչեց, նրան, ում սիրում էր, Մարիամի ու ՄարԹայի եղբորը, ովքեր իրենց աղաչանքներով դիմեցին Հիսուսին, և այժմ միայն այս Ղազարոսը դուրս եկավ, որպեսդի նրանով այլոց Համար Հույս լինի: ԵԹե անունով չկանչեր Ղազարոսին, ապա Քրիստոսի ձայնի զորությունը կքանդեր բոլոր դերեզմանները: Հիսուս ուրիչի անունով չկանչեց մեռածին, այն
դեպքում, երբ մարդարեները Տիրոջ անունով էին կանչում, իսկ առաջյալ-

ները` Հիսուս Քրիստոսի անունով, որովՀետև նրանք ծառաներ էին, իսկ Հիսուս Տերն է և Իր Հզոր ու իչխանական ձայնով է տալիս Հրամանը:

Դո'ւրս արի – *Տերն Իր կենարար ձայնով աղդարարում է մեղ.* «*Դո'ւրս արի քո արդելավայրից»: Ըստ որում նաև Պողոսը*՝ *Տարսոնյան փողն է գոչում.* «Վեր կաց, դո'ւ, որ ննջում ես, կանդնի'ը մեռելների միջից, և Քրիստոս պիտի լուսավորի քեղ» (Եփես. Ե 14)։

Այստեղ Տերն աստվածաբար լուծարում է մաՀվան իչխանությունը և նրանով բռնվածին Հոգով ու մարմնով կենդանացնում: Ինչպես ասաց. «Թող ջրերն արտադրեն կենդանի չունչ ունեցող զեռուններ» (Ծննդ. Ա 20), և դրանք ասելուն պես եղան, այդպես էլ գերեզմանին Հրամայեց:

Երբ բացվում են գերեզմանի դռները, սատանան ականջ է դնում` իմանալու, Թե այդ ով է ավելանում իր մեռելներին: Նա բոլոր մեռելներին պահում էր դժոխքում և չէր կարծում, որ որևէ մեռել կարող է դուրս դալ նրա դռնից ու ազատվել կապանքներից: Նա իր ձեռքի տակ ուներ և' հեթանոսներ, և' հրեաներ, նաև Թադավորներ ու իչխաններ, մեծամեծներ ու զորավարներ, նախահայրեր ու նահապետներ, ջահանաներ ու մարդարեներ, ազնվականներ ու ռամիկներ: Այդտեղ էին կապված բոլոր դովելիներն ու երևելիները` Ադամը, ՍեԹը, Նոյը, Աբրահամը և ուրիչները:

Սատանան վստաՀ էր, որ բոլոր նրանք, ովքեր գալիս են այստեղ, այլևս չեն ելնելու, և ամենևին չէր կարծում, որ մեռելներից որևէ մեկր կելնի իր բանտից։ Իսկ երբ մեր Տերն Իր մեծ ձայնով կանչեց մեռելին ու ասաց. «Ղագարո՛ս, վե՛ր կաց, դո՛ւրս արի», մեռելը գորացավ: Տիրոŷ ձայնը Ղաղարոսին կենդանություն տվեց, և նա ընդառաջ գնաց Աստծու Որդուն: ՄաՀն այս տեսնելով ապչեց, սկսեց սարսելով դողալ և դարմացած ասաց. «Սա ո՞վ է, որ կամենում է դուրս ելնել ու պրծնել իմ բանտից: Ա՛յ քեզ չքնաղ ու զարմանալի նորություն. մեռելը դուրս է դայիս իմ ապարանջից: Միգուցե մեռած չէ, իսկ ես նրան մեռած կարծեցի: Տեսջր կարծես մեռածի է, սակայն ընթացքը` կենդանի եղողի: Կապված է երիդներով ու դեմքը ծածկված վարչամակով, սակայն ընթանում է ադատի նման: Սա կարծես Ղագարոսն է, սակայն ընԹացջն օտար մեկինն է, և ո՞վ է` չգիտեմ: Այդ ո՞վ է լսել ու տեսել, որ մեռելը Հոտելուց Հետո կենդանանա, և կապվածն ու պատանվածը գնա. ո՛չ ոք: Սրան արգելելը մեծ աՀ է ինձ Համար, դուցե այստեղ մտնի Նա, Ով կանչեց սրան: ԵԹե ես սրան արդելեմ, վախենում եմ, որ այստեղ կգա սրան Կանչողը և առՀասարակ մեծ ավար կառնի դժոխքիս բոլոր սենյակներից: Ձեմ Համարձակվում արդելել, դուցե մեկ անգամ ևս ձայն տա սրան և ամբողջովին քանդելով իմ ամրոցը՝ Հիմքից ավերի: ԵԹե սրան կրկին կանչի Իր ձայնով, ո՞վ կկանգնի Նրան Հակառակ: Գուցե Հաջորդ անդամ լսելով Նրա ձայնը` բոլոր նրանք, ովքեր իմ ապարանքում` իմ ձեռքի տակ են, դուրս գան այստեղից, որովՀետև Նրա մեկ ձայնից սարսռաց իմ անձը, և իմ լեդեոնները սասանվեցին: ԵԹե Նա կրկնի Իր Հրամանը, ապա սարսուռով կսասանի դժոխքի բարապաններին ու այն կկործանի Հիմքից: Թողնեմ, Թող սա դուրս դա, որովՀետև մեկ մեռելի պակասելով չեմ աղջատանա»:

Այսպես և առավել քան այսպես, սատանան տագնապած վարանելով խոսում էր ինքն իր Հետ։ Նա ապչել էր Հոտած ու որդնած մեռելի կենդանացումից և զարմացել, որ կապվածը դնում է։ Ծածկված էր մեռելի երեսը, սակայն նա ուղիղ դուրս եկավ դռնից։ Նրա ոտքերը կապված էին, սակայն չէր սայԹաքում։ Ղաղարոսը, կապված ոտքերով և ծածկված երեսով, ուղիղ դնում էր դեպի իրեն կյանքի Կոչողը` դեպի մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսը։

Եվ մեռելն ելավ՝ կապված ոտքերով, ձեռքերը երիզով ամրացված և երեսը վարչամակով պատված — Հրեչտակն Ամբակումի Հացով, Թանով և բոլոր կերակուրները, կողին տալով, մազերից բռնելով՝ ամբողջ մարմինը տարավ Բաբելոն (տես Դան. ԺԴ 32-35)։ Եվ քանի որ Աստծու խոսքն առավել Հզոր է և ավելի արագ է գործում, քան երկնքի Հրեչտակները, Հիսուս միայն ձայնով, մի ակնԹարԹում, Հոգին Հեռվից բերեց ու միացրեց լուծարված մարմնին և առանց մի քայլ փոխելու՝ ոտքի կանգնեցրեց մեռածին։ Կտավե պատանքն արգելք չեղավ տերունական Հրամանի կատարմանը, այլ սա լուծարեց իր կամքը՝ կատարելու Համար Արարչի կամքը։ Իսկ մաՀր ծառայաբար Հնագանդվեց Տիրոջ Հրամանին։

Եվ Հիսուս նրանց ասաց. «Արձակեցե՛ք դրան և Թողե՛ք, որ դնա» – Ղազարոսին արձակեցին նրանք, ովջեր կապել էին, որպեսզի ճանաչեն իրենց ձեռքերի դործերը և ստույդ իմանան, որ սա այն Ղազարոսն է, ում իրենք պատանել էին։ Սրանով Տերը խոսեց նրանց սրտի Հետ` ասելով. «Մի՛ դարչեք, նրանից դարչաՀոտություն չի բուրում, մի՛ խորչեք, նա մեռած չէ՛, այլ կենդանի է։ Տեսե՛ք ձեր նչանները, ճանաչեցե՛ք նրան, ում պատանեցիք։ Բացե՛ք ձեր փակ բերանները և եղե՛ք նրա մաՀվան մյուս վկաների Հետ։ Բոլորդ էլ վայելե՛ք այն Հարությունը, որ տեսաջ»։

Քանի որ պատանողներն անամոժ էին և միչտ ջանում էին Հերջել ճշմարիտ նշանները, դրա Համար էլ Տերը նրանց է Հրամայում քանդել պատանքը, որպեսզի նրանց ձեռքերը, Հոտոտելիքը և աչքերը դառնան իրենց Համար միաժամանակ և' դատախաղ, և' վկա:

Հրեաներից չատերը, ովջեր եկել էին Մարիամի ու Մարժայի մոտ, երբ տեսան, Թե ինչ արեց Տերը, Հավատացին Նրան, Թեպետև մի մասը Հետո ուրացավ: Ովջեր եկել էին մխիժարելու սգավորներին, իրենց անձերը մխիժարեցին անտրտում ուրախուժյամբ և այլոց Համար էլ ավետիս տարան քաղաք: Ոմանք գնացին փարիսեցիների մոտ ու նրանց պատմեցին այն, ինչ Տերն արեց: Իսկ քանի որ նրանցից ոմանք մոլորված էին դևերից, գնացին սադուկեցիների մոտ ու նրանց ասացին. «Շատերը Նրան Հավատացին, արդ` աճապարե՛նք լռեցնել նորասքանչ նչանների զորության Համբավը»:

Ղաղարոսն իր Հարությունից Հետո ապրեց ևս տասնՀինգ տարի, սակայն իր կենդանության Հետագա օրերին` այդ տասնՀինգ տարիների ընթացջում, այլևս չծիծաղեց և անգամ չժպտաց Հոգևոր աՀից:

Հոգեգալուստից Հետո Ղազարոսը Պետրոսի ձեռքով եպիսկոպոս օծվեց ու գնաց Կիպրոս` քարողության: Նա դարձավ կղզու Կիտվան քաղաքի Հոգևոր Հովիվը և բարվոք Հովվելով իր ժողովրդին` խաղաղությամբ վախձանվեց ի Քրիստոս իր Հարությունից տասնՀինգ տարի անց:

#### ԾԱՂԿԱՁԱՐԴ

#### Serns anised Crnfuunta

Գիշերը կատարվում է հսկում, Սրբությունը դնում են սուրբ Սեղանին։ Ծաղկազարդի օրը՝ պատարագից առաջ, առաջնորդը կամ ավագ քահանան՝ մյուս հոգևորականների հետ միասին, գալիս է սուրբ Սեղանի առջև, օրհնում ոստերը և բաժանում ժողովրդին, որպեսզի հավատացյալները դրանցով ընդառաջ ելնեն Քրիստոսին։ Օրվա երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ եկիր և գալոց ես, ողորմեա՝ մեզ»:

Արմավենիների սուրբ օրը Եկեղեցու իմաստուններն օրՀնյալ անվա֊ նեցին, և սա Քրիստոսի Երկրորդ գալստյան օրինակն է, երբ Նա Հոր փառ֊ ջով և բոլոր Հրեչտակներով իջնելու է երկիր, արևելյան կողմից, և մարդ֊ կային ցեղը, գերեզմանից Հարություն առնելով և վերջին անգամ նորոգ֊ վելով, Նրան ընդառաջ է ելնելու: Երբ Տերը մտավ Երուսաղեմ, ամբողջ ջաղաջը դղրդաց, և մարդիկ արմավենիների ճյուղեր վերցնելով` Հիսուսին ընդառաջ ելան: Այդ օրը քաղաքը Նրան ընդառաջ ելավ Ղազարոսի Հարության պատձառով, քանի որ լսել էին, Թե Նա ինչպիսի նչաններ արեց: Ամբողջ քաղաքի դղրդալը խորՀրդանչում է ննջեցյալների դերեզմանից ելնելը և Տիրոջն ընդառաջ դնալը, նաև` տիեզերքի չփոթությունը Հարության պատճառով, երբ կսասանվեն տարրեղեն արարածները, կգալարվի երկինջն ինչպես մագաղաԹ, կնսեմանան լուսատուները, և կթափվեն խավարած աստղերը: Իսկ արմավենիներով ընդառաջ ելնելը՝ խորՀրդանչում է բոլոր սրբերի ընդառաջ ելնելը Տիրոջը՝ դանադան առաջինություններով Հանդերձ, յուրաքանչյուրն իր բարի գործերն ունենալով իր ձեռքում, և լուսեղեն ամպերով նրանց երկինք բարձրանալը Քրիստոսին ընդառաջ:

Այս տոնը կիրակի ենք տոնում, որը տերունի օր է, որովՀետև կիրակի օրն է լինելու ՀամընդՀանուր Հարությունը, և ասվում է, որ այդ օրը լինելու է առանց երեկոյի: Սաղմոսելը` «ՕրՀնեալ եկեալ անուամբ Տեառն», առաջին դալստյան բարեբանությունն է, իսկ ասելը` «ՕրՀնեալ, որ դալոց ես», Երկրորդ դալուստն է խորՀրդանչում, երբ աստվածաբար դալու է Տերը` Հոր փառքով, և բոլոր Հրեչտակները Նրա Հետ` Հատուցելու յուրաքանչյուրին ըստ իր կատարած դործերի:

Առավոտյան ժամերգուԹյանը «Տէր յերկնից» չարականը երգելիս քաՀանաները զգեստավորված ելնում են ատյան` խաչով, Ավետարանով և բոլոր զարդերով Հանդերձ, որը խորՀրդանչում է Տիրոջ առաջին դալուստը, իսկ տասներորդ ժամին` Դռնբացեջի կարդի ժամանակ, խաչով ու խաչվառով ելնելը Երկրորդ դալստյան խորՀուրդն ունի: Բարձրացրած խաչն օրինակն է խաչի նշանի, որը երևալու է ինչպես փայլակը երկնջից, իսկ ժամՀարելը Հրեշտակների փողի դոչումն է: Այսօր ավանակով եկավ, իսկ այն օրը դալու է չորեջկերպյան ախոռով, և ամբողջ մարդկուխյունը Նրան ընդառաջ է ելնելու` Հարուխյուն առնելով դերեզմաններից, և դղրդայու են մեղավորները:

Եվ ինչպես այն օրը, աստվածային զանազան նչանների պատճառով, քահանաները տարակուսում էին, փարիսեցիները՝ մտահոգվում, իսկ դպիրները՝ հիմարանում, նույնպես և գալիք օրն անհավատներն ու մեղավորները կզգեստավորվեն անմխիթար սգով՝ գլուխները խոնարհած ու սրտերը տրտմած, ինչպես ամոթահար հիմար կույսերը։ Իսկ երբ մեղավորները տեսնեն Քրիստոս Թագավորին, ահեղ կերպարանքով բազմած չորեքկերպյան աթոռի վրա, կասեն լեռներին, թե՝ ընկե՛ք մեզ վրա, և բլուրներին, թե՝ ծածկե՛ք մեզ Գառի երեսից, որ Նստած է աթոռին, քանգի կնայեն Նրան, Ում խոցեցին։ Այնժամ անհավատները սրով էին խոցում Տիրոջը, իսկ մեր օրերում՝ Հայհոյությամբ, չար խոսքերով ու գործերով։

#### **Uกกอบเลาการ การ การ การ การ**

Անդրանիկ միաչաբաթ օրն Աստված բացեց անճառելի և անասելի բարության Հունը և սկսեց արարել արարածներին, որովՀետև անսաՀման Բարին չկամեցավ միայն Ինջը վայելել Իր բարիջները, այլ արժանի Համարեց այն առատապես տարածել ու բազմացնել, որպեսզի մենջ էլ վայելենջ Նրա անսպառ պարդևներն ու աննախանձ բարությունը:

Արդ`«Արմավենիների օրը» պատկերն է արարչության առաջին օրվա, երբ Աստված ստեղծեց Հրեղեն երկինքն իր բնակիչներով` Հրեղեն դասերով Հանդերձ, և երկիրը։ Այս տոնին Եկեղեցում ընթերցվում է Ծննդոց գրքից. «Ի սկզբանէ Աստված ստեղծեց երկինքն ու երկիրը» (Ծննդ. Ա 1)։ Երկինքը կատարելությունների և Հրեչտակների տեղն է, ովքեր Աստծու մերձավոր-ներն են և Նրա անդադար փառաբանողները, իսկ երկիրը` մարմնավորների ու անկատար անասունների, որոնք զուրկ լինելով բանականությունից` Հեռու էին Աստծուց։ Իսկ այս երկուսի մեջտեղում Դրախան էր, որը տեղն էր բանական մարդկանց, ովքեր գտնվում էին Հրեչտակների և անասունների միջև։ Եվ Տերը այնպես կարդեց, որ եթե մարդը երկնքի բնա-կությունը ցանկանա` երկնայիններին նմանվի, իսկ եթե երկրի բնա-կությունը ցանկանա` անասուններին նմանվի։

อินานนอนทา 175

Աստված առաջին օրը ստեղծեց նաև չորս տարրերը, այսինքն` ջուրը, Հողը, օդը և Հուրը, որոնցով արարվեց երկիրը, և այն ամենը, ինչ կա նրա մեջ: Սրանք անՀաչտ Թչնամիներ են և միաժամանակ անքակտելի մտերիմներ: Արարիչն առաջին օրը ստեղծեց նյուԹերը և դրանք միմյանց խառնելով` միավորեց, որոնք միացան առանց իրար վնասելու:

Երկիրն աներևույթ ու անպատրաստ էր (Ծննդ. Ա 2) — Աներևույթ էր, որովհետև ջուրը ծածկել էր երկրի երեսը և անպատրաստ էր, քանի որ, դեռևս, հրաման չէր ստացել աճեցնելու բույսեր ու տունկեր, չկար նաև մարդը, որ տեսներ այդ ամենը, չկային չեներ, գյուղեր ու քաղաքներ: Սա նաև երկրասերների օրինակն է, ովջեր միչտ անպատրաստ են, գտնվում են խավարում և կարծես գիչերվա մեջ չրջելիս լինեն` չգիտենալով, թե ուր են դնում:

Եվ խավար էր տիրում անդունդի վրա»: — Խավարն անլույս օդն է ու առարկաների ստվերը: Խավարը ոչ Թե երկրի վրա էր, այլ անդունդի` ջրերից ու երկրից ներքև: ՈրովՀետև ջրերի ստվերները ծածկել էին իմանալի լույսն ու վերին երկինքը, և ջրում պարփակված խավարը Հավաքվել էր անդունդում:

Աստծու Հոգին չըջում էր ջրերի վրա: — ՈրովՀետև ջրերն ավելի չատ էին, քան մյուս նյուխերը և ծածկել էին Հոդը, օդը և Հուրը, ինչպես Դավիխն է ասում. «Ինչպես մի տիկի մեջ՝ Հավաքեց ծովի ջրերը և Իր գանձը դրեց անդունդների Հատակը» (Սաղմ. LԲ 7): Այսինքն՝ ժողովեց բոլոր տարրերը և դրեց ջրի մեջ, ինչպես տիկի: Եվ Աստծու Հոգին, չրջելով ջրերի վրա, կենդանագործում էր բոլոր տարրերը, ինչպես բնի վրա նստած Թոչունն է իր ձագերին ջերմացնելով՝ կենդանություն տալիս:

Եվ Աստված ասաց. «Թող լույս լինի: Եվ լույս եղավ (Ծննդ. Ա 3) — Լույս սը տարածվելով Հալածեց անդունդների խավարը: Եվ Համասփյուռ ու վայելուչ լույսը սփռվեց անդունդի խորքերն ու Համատարած Ջրերի բոլոր չավիղներում: Այս օրինակով` անեղ ու անժամանակ Լույսը` մարմնացած Բանն Աստված, գրոհեց դժոխքի սանդարամետը` կամակոր վիչապի վրա, և Հալածելով վանեց խավարը դերեց դերեվարողներին ու ազատեց դերիներին:

Աստված լույսի Համար տասներկու ժամ սաՀման դրեց ու նույնքան էլ` խավարի, և միասին անվանեց «օր մի», որն օրերի ու ժամանակների սկիզբը եղավ: Եվ դա օրինակն է «Արմավենիների օրվա», որը դարձավ Հիսուսի կենսաբեր չարչարանքների և մեր փրկուԹյան սկիզբը:

Աստված առաջին օրն արարեց յոԹ արարած: Դրանք են` երեք լույսերը և չորս տարրերը, և ժամանակն էլ սրանց Հետ միասին կազմում է ուԹ: Երեք լույսերն են` Հրեչտակների էուԹյունը, լուսեղեն երկինքը և աստղերի ու արեգակի լույսը: Աստված լույսը կոչեց ցերեկ, իսկ խավարը կոչեց գիչեր: Մեծամեծ ու գլխավոր արարածներին Աստված Ինջն անուններ տվեց, իսկ մասնավոր արարածներին` Ադամր:

Մինչև չորրորդ օրը, երբ ստեղծվեցին արեդակն ու աստղերը, ցերեկը լույսը տարածվում էր, իսկ երեկոյան գնդաձև Հավաջվում ու կցվում վերին արփիին, որից անջատվել էր առավոտյան:

### Արսջին դնրի պնչկերը

Ավագ չաբաթվա օրերը Համապատասխանում են նաև այս կյանքի յոթ դարերին: Դարը Հագար<sup>1</sup> տարին է, իսկ դարագլուխները Հետևյալն են` առաջինն Աբելինն է, երկրորդը` Ենոքինը, երրորդը` Եոյինը, չորրորդը` ԱբրաՀամինը, Հինդերորդը` Մովսեսինը, վեցերորդը` Քրիստոսի, յոթերորդը` վախձանը, ութերորդը` Երկրորդ դալուստը:

Արդ` «Արմավենիների օրը», երբ ծերերն ու մանուկները ոստերով զվարճացան, խորհրդանչում է արարչության առաջին դարը, երբ բույսերով ու ծաղիկներով զարդարվեց երկիրը, և Ադամն ու Եվան ուրախացան Դրախտում։ Այս օրը նաև առաջին դարի նախատիպն է։ Ադամի՝ Դրախտից դուրս դալուց երեսուն տարի հետո ծնվում են Կայենը և նրա բույրը` Կասման։ Եվս երեսուն տարի անց ծնվում է Աբելը` իր Աբուսաբ բրոջ հետ։ Դրանից երեսուն տարի հետո` Կայենը սպանում է Աբելին։ Իսկ հինդ հարյուր տարի հետո` Կայենը ամբողջովին չարանում են։ Արարչադործությունից ինն հարյուր երեսուն տարի հետո Աստված Սեթի ցեղին բնակեցնում է Դրախտի դիմաց, իսկ Կայենի որդիները բնակվում են այն դաշտում, որտեղ նա սպանեց Աբելին։

Եվ ինչպես Կայենը առաջին դարում նախանձից սպանեց եղբորը` Աբելին, այսպես էլ Հրեաները, չարը խորՀելով, սպանեցին Քրիստոսին ու դարձան Կայենի անեծջի ժառանգորդները:

#### ՏԻրոջ մութբը Երուսարեմ

Տերն այսօր Երուսաղեմ գալով` դնում է Իր փրկագործության սկիզբը, վերստին ներգործելով արարածների վրա, որի մասին մարգարեն ասում է. «Սա է օրն այն, որ Տերն ստեղծեց. եկե'ք ցնծանք և ուրախանանք այսօր» (Սաղմ. ճժե 24): Նաև` «Մե'ր Տեր Աստվածն երևաց մեղ, կատարեցե'ք տոնն ուրախության մատղաչ ձյուղերով` մուտքից մինչև անկյունները սեղանի»

\_

<sup>1</sup> Յազար տարի ասելով նկատի չունի օրացուցային հազար տարին։

(Սաղմ. ճժt 27)։ *Իսկ մեկ այլ տեղում ասում է.* «Թող այնժամ ցնծան ան֊ տառի բոլոր ծառերը Տիրոջ առջև, որ գալիս է» (Սաղմ. Ղե 13)։

Նախ տեսնենը, Թե ինչո՞ւ Քրիստոս այսօր եկավ Երուսաղեմ, Իր չարչարանքների վայրը: Վարդապետներն ասում են, որպեսգի ցույց տա, որ Ինքն է Աստծու Գառը, Ով կամենում է պատարագվել մարդկանց փրկության Համար: Դրա օրինակը բերված է «Ելից» գրքում: Աստված Հրամայում է, որ նիսան ամսվա տասներորդ օրը Իսրայելի որդիներից յուրաջանչյուրը վերցնի մեկ տարեկան անարատ արու գառ և պաՀի այն մինչև այդ ամսվա տասնչորսերորդ օրը, ապա երեկոյան գոՀաբերի (տե՛ս ելք ժԲ 4-6)։ Այս օրինակից Հայտնի է դառնում, որ Հրեաները դատկական գառը` Զատկի տոնից Հինգ օր առաջ տանում էին տուն: Եվ Հիսուս Քրիստոս` Աստծու Որդին` Հայր Աստծու Գառը, տոնից Հինդ օր առաջ եկավ Երուսաղեմ: Ըստ ՀովՀաննեսի վկայության` «Հիսուս Զատկից վեց օր առաջ եկավ Բեթանիա, ուր ապրում էր մեռած Ղագարոսը, որին մեռելներից վեր էր կացրել» (Andh. ԺԲ 1), և այդ օրը չաբաԹ էր: Հաջորդ օրը Հիսուս գնում է Երուսադեմ, որը լուսնի տասներորդ օրն էր: Իսկ Հինգ֊ չաբԹի օրը լուսնի տասնչորսերորդ օրն էր: Քանի որ Հրեաները դառնուկին մորթում էին երեկոյան, այդ պատճառով էլ Նրան ձերբակալում են գիչերամիջին, մերկացնում ու նախատում, ինչին Հիսուս Համբերում է *գառան Հեղությյամբ: Այդ մասին վկայում է Եսային.* «Ինչպես ոչխար՝ Նա մորԹվելու տարվեց, և ինչպես գառ` անմռունչ կանգնած է խուգողի առաջ և նրա նման Իր բերանը չի բացում» (Եսայի ԾԳ 7):

Պետք է նաև այն իմանալ, որ Հրեաները չատ անգամ էին ցանկացել բռնել Նրան ու սպանել, սակայն Քրիստոս խույս էր տվել նրանցից, որովՀետև Իր ժամը դեռ չէր Հասել: Իսկ այսօր, երբ Հասնում է ժամը, Իր կամջով գալիս է Երուսաղեմ` չարչարանջների վայրը, որպեսզի Իր մաՀով փրկի աշխարՀը:

Հարդ. – Ինչո՞ւ այսօր Տերը մեծ պատիվ ընդունեց Հրեաներից:

Պատասխան. – Քրիստոս Իր մաՀվանը մոտենալով, այդ պատիվը նախատինքով Հանձն առավ և դործով ցույց տվեց, որ աչխարհի փառքի վախձանը նախատինքն է: Նա այդ օրն ութ պատիվ ընդունեց Հրեաներից, իսկ Ավագ ուրբաթ, դրա փոխարեն, ութ նախատինք կրեց:

Առաջին` որ այսօր Նրան մեծ պատվով դիմավորեցին Երուսաղեմում, իսկ Ավագ ուրբախ օրը, նույն Երուսաղեմում, անարգանքով խաչը Հանեցին: Երկրորդ` այսօր Նրա աչակերտները Հնազանդ էին ու կատարում էին Նրա Հրամանները, իսկ ուրբախ օրը խողեցին ու փախան: Երրորդ` այսօր Հրեաները տարածում էին իրենց Հանդերձները Հիսուսի ոտքերի առջև, իսկ ուրբախ օրը Հիսուսին մերկացրին: Չորրորդ` այսօր օրՀնում

էին Նրան ասելով` «ՕրՀնյա՛լ է Նա, որ գալիս է Տիրոջ անունով», իսկ ուրբաԹ օրը` անիծում և ասում` «Վա՛Հ, Դու որ քանդում էիր տաճարը և երեք օրից այն չինում» (Մատթ. Իt 40): Հինդերորդ` այսօր ծառի ոստեր էին մատուցում Նրան, իսկ ուրբաԹ օրը, կապելով քարե սյանը, ծեծում: Վեցերորդ` այսօր իրենց զգեստները գցում էին ավանակի վրա, իսկ ուրբաԹ օրը` կոպտությամբ բևեռեցին խաչի վրա: Յոթերորդ` այսօր Նրան Թագավոր էին ասում. «Օվսաննա՛, օրՀնեա՛լ լինես Դու, որ գալիս ես Տիրոջ անունով, ո՛վ Թագավոր Իսրայելի» (Յովհ. ժԲ 13), իսկ ուրբաԹ օրն ուրացան Նրան ու ասացին. «Ձունենք մենք այլ թագավոր, բացի կայսրից» (Յովհ. ժԹ 15)։ Ութերորդ` այսօր Նրան Փրկիչ էին կոչում` ասելով. «Օվսաննա՛», որ Թարգմանվում է «փրկի՛ր մեզ», իսկ ուրբաԹ օրը Նրան մոլորեցնող էին անվանում ու ասում. «Ուրիչներին փրկեց, Ինքն Իրեն չի կարողանում փրկել» (Մատթ. Իt 42)։

## **ป**ัจธรมานนา สธงนทหลาทหนา (บีนระ. h 29, hU 1-17)

Այժմ այս տոնի խորՀուրդը քննենք ըստ Ավետարանի: Տերն Իր աչակերտներով գնում է Երիքով: Իսկ ի՞նչ է նչանակում Երիքով գնալը: Ավետարանը պատմում է, որ մի մարդը Երուսաղեմից Երիքովիջնելիս ընկավ ավազակների ձեռքը, ովքեր էլ նրան մերկացրին ու վերքեր Հասցրեցին: Եվ ո՞վ էր արդյոք այդ մարդը, եթե ոչ ինքը` Ադամը, ով իր անձնիչխան կամքով և ինքնաՀոժար մտքով դուրս ելավ Դրախտից, որը Վերին Երուսաղեմն է, և իջավ դժոխք: Եվ տեղին է Համեմատությունը, քանի որ Երուսաղեմը իր դիրքով բարձր է, ինչպես երկնային Դրախտավայրը, իսկ Երիքովը` ցածր, ինչպես մաՀն ու դժոխքը:

Այստեղ կարևոր է իմանալ, Թե ո՞վ է կառուցել Երիքովը, որը դժոխքի օրինակն է: Ըստ ավանդության, Երիքովը կառուցել է Քամի որդիներից մեկը՝ Քվակը, և նրա երեք որդիները՝ Գաին, Գաղան և Երիքովը։ Նրանք, սատանայի Հետ Համադործակցելով, մի քաղաք չինեցին դժոխքի օրինակով և այն լցրեցին չարությամբ։ Ինչպես ինքը՝ սատանան, չինեց դժոխքը՝ բաղմաՀնար մեքենաներով, յոթ պարիսպներով ու նիդերով, մուտքը՝ մեղջի նման դյուրամատչելի, իսկ ելքը՝ դժվարին։ Այդ պատձառով Երիքով դյուրին էր մտնելը և չատ դժվար՝ ելնելը։

Եվ Տերը գնաց Երիքով, գթաց մարդուն և կամեցավ բժչկել նրա վերքերը: Այս գալստյան օրինակը նախապես պատկերվել է Նավեի որդի Հեսուի միջոցով, ով նախ լրտեսեց Երիքովը, և ապա Աստծու Տապանակով անցավ Հորդանանը: Հեսուն օրինակն է աչխարՀի Փրկչի` Հիսուսի, Ով อินานนอนกา 179

մկրտվեց Հորդանանում և առաջեց ՀովՀաննես Մկրտչին` լրտեսել դժոխջը:

Հեսուն փողերի ձայնով կործանեց Երիքովի պարիսպները (տեն հեսու Ձ 20), ինչպես և Քրիստոսի խաչելուժյամբ ու ձայնով կործանվեցին դժոխքի պարիսպները, նիդերն ու դոները, և Հոդիներն ազատվեցին: Հեսուն նղովում է Երիքովը և նրան, ով վերստին կկառուցի այն (տեն հեսու Ձ 26), իսկ մեր Տեր Հիսուս Քրիստոս նղովեց նրանց, ովքեր իրենց չար դործերով կձեռնարկեն վերստին չինել դժոխքը: Այդ պատձառով էլ, ովքեր արՀամարՀում են Տիրոջ Հրամանը և վերաչինում դժոխքը, Հոդով ու մարմնով Հավիտենապես կլինեն դեհենի կրակներում:

Եվ մինչ Նա Երիքովից դուրս էր գալիս Իր աչակերտներով և բազում ժողովրդով (Մարկ. ժ 46): — Այստեղ Հարց է ծագում, Թե որտեղի՞ց էր Հավաքվել այդ մեծ բազմուԹյունը: Դրանք այն գալիլիացիներն էին, ովքեր
տեսել էին Նրա աստվածագործ նչանները, երբ Նավակատիքի տոնին ի ծնե
կույրին բժչկեց (տե՛ս Յովի. Թ) և Ղազարոսին ՀարուԹյուն տվեց: Այդ
պատձառով գալիլիացիները և նրանք, ովքեր եկել էին Երուսաղեմ Հորդանանի մյուս ափից, երբ տեսան նչանները, ժողովվեցին Հիսուսի չուրջը:

Իսկ խորհրդով` այդքան ժողովուրդ Նրա չուրջը հավաքվեց տիեղերքի օրինակով, որովհետև Տերը խաչի վրայից մարմնով պիտի իջներ դերեզման, իսկ Աստվածային զորությամբ` դժոխք և երրորդ օրը պիտի դուրս բերեր դժոխքից այն բոլոր մարդկանց հոգիները, ովքեր վաղուց էին ննջել: Սանաև նչանակում է, որ Հիսուսի հարությունից հետո, երբ առաքյալները սկսեցին քարոգել, ամբողջ տիեղերքը դնաց Նրա ետևից:

Տիմեի որդին՝ կույր Բարտիմեոսը, նստել, մուրում էր ձանապարՀի եզրին (Մարկ. ժ 46) – Իսկ ՄատԹեոս ավետարանիչը երկու կույրեր է ասում (տես Սատթ. Ի 30), սակայն սրանք իրար Հակառակ չեն, այլ ենԹադրվում է, որ նրանցից մեկը՝ Բարտիմեոսը, ամբողջովին կույր էր։ Ավետարանիչը նրա մասին ասում է, որ քաջ Հավատ ուներ և Համարձակախոս էր։ Իսկ մյուս կույրը չատ աննչան տեսնում էր լույսը և դրան Հուսալով ծույլ էր, անՀոգ և ԹերաՀավատ։

Մատխեոսի ասած երկու կույրերից մեկը խորՀրդանչում է Հեխանոսներին, իսկ մյուսը` Հրեաներին, ովջեր կուրացած ու նսեմացած, Աստծու աներևույխ փառջը տեսնելու Հույսով նստել էին մաՀվան խավարում: Թվում է, խե այն մեկը, ով չատ աննչան տեսնում էր լույսը, առաջնորդում էր մյուսին, ինչն օրինակն է Հրեայի: Հրեաները խեպետև ունեին Օրենջի լույսը, սակայն կուրացել էին Աստծու փառջի իմանալի լույսից` իրենց կռապաշտության պատճառով, ու կապվել Օրենջի անեծջի ստվերական դրով, ջանի որ Օրենջը, որ դիր է, սպանում է, իսկ Հոդին` կենդանացնում (տե՛ս Բ Կորնթ. Գ 6)։ Իսկ Հեթանոսները կուրացել էին բազմաստվածության մոլորություններով ու կռապաչտության ձենձից։

Երկու կույրեր նստած էին ձանապարհի եղերքին (Մատթ. Ի 30) — Պարապ, անդործ ու բարությունից թափուր՝ նրանք նստել էին խավար կռապաչտության մեջ՝ չունենալով ո՛չ առաջնորդ, ո՛չ բժիչկ: Այստեղ ձանապարհն այս աչխարհի օրինակն է, որը մեղ տանում է դեպի հանդերձյալը:

Երբ լսեց, թե անցնողը Հիսուս Նազովրեցին է, սկսեց աղաղակել և ասել — Հրեաները մարդարեություններից դիտեին, որ «Հեսսեի արմատից դավազան պիտի ընձյուղվի, ծաղիկ պիտի բուսնի այդ արմատից» (Եսայի ժԱ 1)։ Իսկ Հեթանոսները լսել էին, որ Նա է իրենց Հույսը՝ ըստ այս խոսջի. «Հեթանոսներն իրենց Հույսը պիտի դնեն Նրա անվան վրա» (Եսայի ԽԲ 4)։ Նաև սաղմոսերդուն է ասում. «Խնդրի'ը Ինձնից, և Հեթանոսներին Քեզ կտամ որպես ժառանդություն» (Սաղմ. Բ 8)։ Այդ պատձառով էլ և՛ Հեթանոսները, և՛ Հրեաները միաժամանակ աղաղակում էին՝ ողորմություն Հայցելով Բարերար Տիրոջից։

Կույրերը թեպետ չէին կարողանում տեսնել Նրան, սակայն ջանում էին մերձենալ Հիսուսին, քանի որ ստուդապես Հավատում էին, որ Նրան մոտենալով կբժչկվեն:

Եվ ինչ էին ասում. «Դավթի՝ Որդի, Հիսո՛ւս, ողորմի՛ր ինձ»:
Ողորմություն էին Հայցում, որը ձրի չնորՀ է ու պարդև, և ո՛չ վարձք:
Թեև ոչ մի բարի դործ չէին արել, բայց Նրանից ձրի ողորմություն էին
խնդրում: Քանի որ միայն Աստծուն և Նրա արարչական դորությանն է
վայելում այս խոսքերով դիմել, Ով տալով չի աղջատանում: Այս խոսքերը
արտասանելով` Հայտնում էին Նրա Աստվածությունը, Նրա մչտնջենավոր
ու ամենակալ Իչխանությունը:

Իսկ «Դավթի՝ Որդի» ասելով` Նրա մարդեղությունն էին բացա֊ Հայտում, քանի որ Հիսուս սոսկ մարդ չէր և ոչ էլ` միայն Աստված, այլ Աստված մարմնավորված` մարդացած, և մարդկանց մեջ ու մարդկանց նման կենցաղավարող:

Եվ ամբոխը Հանդիմանեց նրանց, որ լռեն – Թվում է, Թե դրանք այն չարաբարո Հրեաներն էին, ովքեր մչտապես չրջում էին Նրա Հետ և տեսնելով, որ կույրերը փնտրում են Հիսուսին, սաստում էին նրանց, որպեսզի չմոտենան ու չբժչկվեն:

Իսկ նրանք առավել ևս աղաղակում էին ու ասում. «Ողորմի'ը մեզ, Տե'ր, Դավթի' Որդի – Կույրերը դարձել էին Նրա Աստվածության ու մարդեղության քարողիչները: Քանդի Նրան ոչ միայն որպես մարդ դիտեին և Դավթի որդի, այլև Տեր և Աստված երկնքի ու երկրի, Արարիչ կենդանության և Խափանող մաՀվան: Տեր ասելով` Նրա Աստվածությունն էին խոստովանում, իսկ Դավթի որդի ասելով` մարդեղությունը: Երբ կույրերին սաստում էին, նրանք ավելի չատ էին աղաղակում, որովՀետև այդպիսին է ժուժկալների Հոդին, որքան ջանում են նրանց սաստել, նրանք ավելի են քաջայերվում:

Հիսուս կանգնեց և Հրամայեց, որ նրանց կանչեն — Այսինքն` դադարեցրեց Իր ընթացքը և սպասեց, մինչև որ կույրերը մոտենան: Սա նչանակում է, որ Տերը իջավ երկնքից և երեսուն տարի լուռ չրջեց աչխար-Հում, մինչև որ կանչեց Հրեաներին ու Հեթանոսներին երկրպագելու Իր Աստվածությանը և ասաց. «Ի՞նչ եք կամենում, որ ձեղ անեմ» (Մատթ. Ի 32):

Ի՞նչ ես ուզում, որ քեզ անեմ – Ինչո՞ւ Հարցրեց: Որպեսզի չկարծեն, Թե կույրերն Իրենից մի բան էին խնդրում, իսկ Ինքը մեկ ուրիչ բան տվեց, և սովոր էր ամենուր նույնը անել. նախ` Հարցնել և ապա` բժչկել:

Նրանք ասացին. «Որ մեր աչքերը բացվեն, Տե՛ր» – Այսինքն` որպեսզի յուսավորվի ոչ միայն մարմնի աչքր, այլև Հոգու, որը միտքն է:

Եվ գթալով` Հիսուս դիպավ նրանց աչքերին, և նրանք իսկույն տեսան ու դնացին Նրա ետևից — Գթաց նրանց, քանի որ գթալով խոնարչվեց արարածների վրա և կամեցավ մեր կուրությունը բժչկել: Եվ մոտենալով բնակվեց ներքին մարդու մեջ, մեր իչխանական մտքում ու բացեց մեր սրտի աչքերն անձեռագործ թլփատությամբ: Եվ կույրերը բժչկվելուց Հետո Նրա ետևից դնացին մինչև Երուսադեմ: Այսինքն` Հրեա և Հեթանոս Հավատացյալները, դդեստավորվելով Քրիստոսով, Նրա Հետ խաչակցվեցին ու մկրտվեցին Նրա աչխարՀակեցուցիչ մաՀով, և Նրա Հետ թագավորելով` Հրավիրվեցին Վերին Երուսադեմ, որտեղ Հանդիսակից եղան Հրեչտակներին, և միչտ Նրա Հետ են, ինչպես և Տերն ասաց. «Ուր Ես եմ, այնտեղ կլինի և Իմ ծառան» (Յովի. ժԲ 26)։

Երբ մոտեցան Երուսաղեմին – Երուսաղեմը խաղաղություն է թարդմանվում: Տերը եկավ խաղաղության վայրը, որպեսզի այնտեղ` խաչ սեղանի վրա, քաՀանայապետեր ու պատարադեր Իր Մարմինը աչխարՀի փրկության Համար:

Մոտեցան Բեթփագեին ու Բեթանիային, Ձիթենյաց լեռան մոտ – Բեթփագե նչանակում է «ծնոտի տուն»։ Նախաստեղծ Ադամը, ով բոլոր Հողեղենների մեջ միակ բանականն էր, երբ դեռ պաՀում էր Աստծու պատվիրանները, Դրախտում էր, սակայն երբ Հրաժարվեց պատվիրաններից և իր ծնոտով ձաչակեց պտուղը, ապա Իր անՀնազանդությամբ նմանվեց անբաններին։ Այդ պատձառով էլ Տերը` Երկրորդ Ադամը, եկավ առաջին Ադամի կորստյան Հետքով նրան կենսագործելու։

ԲեԹփագեն «ծնոտի տուն» կոչվեց նաև այն պատճառով, որ միամոր և յոԹնագիսակ արի ուխտավոր Սամփսոնն այդ վայրում Հազարավոր այլազգիներ կոտորեց էչի ծնոտով և երբ ծարավեց, ծնոտի ընկած տեղում մի աղբյուր բխեց, որից և խմեց (տե՛ս Դատ. dt 18-20)։ Նույնպես և Հիսուս՝ Հոր Միածինը և Ուխտավորը, Ով ուներ Սուրբ Հոգու յոժնարփյա չնորհեները և արի ու հզոր էր պատերազմի մեջ, գալիս է այս նույն տեղը՝ Բեժփագե՝ էչ գտնելու, և Նա, Ով կամենում էր ելնել խաչի «կառջը», նստում է էչի վրա և Իր մահով պատերազմում սատանայի դեմ՝ տրորելով մահվան իչխանուժյունը։ Նա բյուրավոր դևեր է սատկացնում ու արձակում նրանց գերիներին, իսկ ծարավածներին առատապես Հագեցնում Իր կողից բխած աղբյուրից։ Եվ այս ամենը կատարվեց ըստ մարդարեուժյան. «Նա ելավ բարձունչներն ու գերեվարեց գերիներին. ավար առավ, պարգևներ բաչիւեց ու տվեց մարդկանց որդիներին» (Սաղմ. Կէ 19)։

Իսկ Բեթանիա թարգմանվում է «սգի տուն», որտեղ մաՀացավ Հիսուսի բարեկամ Ղազարոսը, ով օրինակն էր Ադամի: Բեթանիա նաև «Հնազանդության տուն» է կոչվում, ուր դալիս է Տերը և մաՀվանը Հնազանդված Ղազարոսին Հարություն տալիս, ապա Ինջը, Ադամի փոխարեն, մաՀու չափ Հնագանդվում Հորը` մեռնելով խաչի վրա:

«Ձիթենյաց լեռան մոտ» ասելը բազում խորՀուրդներ է Հայտնում այդ լեռան մասին: Աստված այստեղ կանչեց ԱբրաՀամին` պատարադելու իր միամոր զավակ ԻսաՀակին` Միածնի օրինակին, այդ պատճառով էլ ԱբրաՀամն ասաց. «Այդ լեռան վրա երևաց Տերը» (Ծննդ. ԻԲ 14): Այստեղ էր ԻսաՀակի փրկության խոյր ծառից կախված, որը նույնպես խորՀրդանչում էր Միածնին, Ով աչխարհի մեղջը վերցնող Գառ կոչվեց: Այս լեռան վրա եղավ նաև Հակոբի տեսիլջը (տեն Ծննդ. ԻԸ 12): Այս լեռան մոտով փախավ Դավիթ մարդարեն (տեն Բ Թագ. Ժե 30), և նույն այդ լեռան վրա Սողոմոնին իմաստություն տրվեց (տեն Գ Թագ. Գ 4): Եվ Ինջը` Քրիստոս, այդտեղ էր ամեն օր իջևանում և այնտեղից էլ Համբարձվելու էր երկինջ: Այդ պատհառով դալիս էր դեպի լեռը, ջանի որ մոտեցել էին Նրա Համբարձվելու օրերը, նաև նրանց էր բերում, ովջեր Իր Հետ էին, որպեսզի Հիչեն նախնիների խորՀուրդը, որ այդտեղ եղավ, և նրանց ուսուցանում էր երկինջ մտնելու ձանապարհը:

Իսկ ինչո՞ւ լեռը կոչվեց ՁիԹենյաց: ՈրովՀետև այդ լեռան ստորոտում ձիԹենիներ էին աճում, և ձեԹը դիչերվա ու խավարի լուսավորողն է: Մարդկային ցեղը, լինելով խավար կռապաչտուԹյան մեջ, կարոտ էր լույսի, այդ պատճառով էլ ԱրդարուԹյան Արեդակը` Քրիստոս, ծադելով Կույսից, Աստվածային լույսով լուսավորեց մեր մտջի ու Հոդու իմանալի աչջերը: ՁեԹի օրինակով մեղ Հայտնում է նաև աստվածային ողոր-մուԹյան մասին, ինչպես և աղավնին տապանում դանվողներին ձիԹենու տերևով Հայտնեց Աստծու ողորմուԹյամբ երկրի ցամաջելու մասին:

Արդ` մեզ լեռանը մոտեցնելով ցույց է տալիս, որ պետք է վերանալ բոլոր վայրաքարչ ու սնոտի բարքերից և զարդարվել սպիտակափայլ լույսով, որպեսզի մեր նվաստությունը Հաղորդություն ունենա Իր Աստվածության Հետ։ Քանզի Ձիթենյաց լեռը նչանակում է բարձրություն և ավետարանական քարողություն, ինչպես և դրրված է. «Ե՛լ այդ բարձր լեռան վրա, ո՛վ ավետաբերդ Սիոնի» (Եսայի Խ 9)։ Եվ կանչում է մեզ Տերը դեպի այդ բարձր լեռը` դեպի սուրբ Եկեղեցին։

«Այն ժամանակ Հիսուս իր աչակերտներից երկուսին ուղարկեց ու նրանց ասաց» (Մատթ. ԻԱ 1): Վարդապետներն ասում են, որ Ձիթենյաց լեռը բարձր է ու լի ձիթենիներով, ինչը խորհրդանչում է Աստծու ողորմուԹյունը, այդ պատձառով էլ աչակերտներին այնտեղ ուղարկեց` էշին կապանքներից արձակելու: Սրանով ցույց է տալիս, որ Աստծու բարձրուԹյունից ուղարկեց առաջյալներին ու ձչմարիտ վարդապետներին, որպեսգի քարողեն ու արձակեն մարդկանց մեղջերի ու անեծքների կապանջներից: Իսկ երբ Աստված բարկանում է ժողովրդի վրա, այլևս չի ուղարկում ձչմարիտ վարդապետներ նրանց մեջ, ինչից Տիրոջ խոսքը լսելու սով 
է լինում: Այդ մասին գրել է Ամոս մարդարեն. «ԱՀա օրեր պիտի դան, 
ասում է Տեր Աստվածը, և Ես սով պիտի ուղարկեմ այդ երկիրը, ոչ թե Հացի 
սով կամ ջրի ծարավ, այլ Տիրոջ խոսքը լսելու սով» (Ամոս Ը 11):

Իսկ ովջե<sup>°</sup>ը էին այդ երկու աչակերտները: Թվում է, Թե Պետրոսն ու Հովհաննեսը, որովհետև Տերն ամենուրեջ նրանց էր նախապատվություն տալիս: Պետրոսը մեծահասակ էր, ինչը խորհրդանչում է մարդարեների դասերը, ովջեր նախջան Բանի մարդանալը Հոր կողմից առաջվեցին որպես պատդամավորներ հրեաների ու հեթանոսների մեջ, որպեսգի նրանջ հավատով պատրաստվեն և ընդունեն Քրիստոսի դալուստը: Հովհաննեսը երիտասարդ էր, ինչը խորհրդանչում է առաջելական դնդերը, ովջեր առաջվեցին Քրիստոսի կողմից` ազատելու հրեաներին ու հեթանոսներին մեղջերի ու մահվան կապանջներից և արձակելու Օրենջի դատապարտությունից: Նաև Հովհաննեսն ամուրի էր, իսկ Պետրոսը` ամուսնացած:

Երկու աշակերտները խորՀրդանչում են առաջյալներին ու մարդարեներին, քանզի առաջյալները և մարդարեները նույն Տիրոջ մասին խոսեցին, այսինքն` Աստծու Որդու անձառելի տնօրինության: Նրանք նաև երկու Կտակարաններն են խորՀրդանչում` Հնի` օրինակի ու Նորի` ձշմարտության:

Երկու աչակերտները երկու եկեղեցիներն են, մեկը` սուրբ Սիոնը, որ նախնիներից սկսվեց ու ամբողջանալով բովանդակվեց սուրբ Վերնատանը, ուր բաղմեց մեր Տերը` ընԹրելու Իր աչակերտների Հետ, և նույն ավանդու֊ թյունից բխեց Իր սուրբ Մարմինն ու Արյունը: Իսկ երկրորդը Կաթողիկե Եկեղեցին է, որը լինելու է մինչև մեր Տիրոջ Երկրորդ գալուստը:

Գնացե՛ջ այդ գյուղը, որ ձեր դիմացն է — Այստեղ Երուսաղեմի մասին է գյուղ ասում, որովՀետև Հին Ուխտի ժամանակ Օրենջի ջարողությունը միայն այդտեղ էր լինում, այդտեղ էր աղոթքի տունը, և Հրեաները միայն այդտեղ էին ուխտի գնում: Իսկ Ավետարանի ջարողությունից Հետո այն ջաղաջ կոչվեց, ըստ այս խոսջի. «Դուջ նստեցե՛ջ Երուսաղեմ ջաղաջում, մինչև որ երկնջից դորությամբ դդեստավորվեջ» (Ղուկ. ԻԴ 49):

Դուք գնացե՛ք այդ գյուղը, որ ձեր դիմացն է – ՄատԹեոսն ասում է «Ձեր առջևն է», որովՀետև ամբողջ աշխարՀն ինչպես մի գյուղ է Աստծու Համար: «Ձեր» ասելով Հիսուս Հայտարարում է, որ այսուՀետև աչակերտները ևս պիտի քարոգեն և ուսուդանեն:

Իսկ Ղուկասն ասում է. «Մեր դիմացն է», և սրանով Հիսուս Հիչեցնում է աչակերտներին, որ Ինքը նրանց Հետ է լինելու: Ինչպես և Հարությունից Հետո ասաց. «Եվ աՀա Ես ձեզ Հետ եմ բոլոր օրերում` մինչև աչխարՀի վախձանը» (Մատթ. ԻԸ 20):

Իսկ ինչո՞ւ է «դիմաց» ասում: Սա ցույց է տալիս անՀավատների չարությունը (որոնց նաև գայլեր է կոչում)՝ ըստ այս խոսջի. «Գնացե'ը, աՀա ուղարկում եմ ձեղ իբրև դառներ դայլերի մեջ» (Ղուկ. Ժ 3): *Այս խոսջր* առավելապես ասված է Երուսադեմի մասին, որ Աստծու քաղաք լինելով` րնդդիմանում էր իր Տիրոջը։ Տերը նրանցից դևերն էր Հանում ու Հայածում, նրանց Հիվանդներին էր բժչկում ու մեռելներին Հարություն տալիս, իսկ նրանք ասում էին, Թե Նա ԲեՀեղգեբուղի գորությամբ է դա անում, նաև Նրան Աստծուն Հակառակ ու օրինագանց էին կոչում։ Եվ որպես գլուխ իրենց բոլոր չար գործերի` նրանջ Տիրոջը խաչի մաՀվան մատնեցին Երուսադեմում, ուրացան Նրա չնորՀները, Նրա մարդարեներին ու առաջյալներին քարկոծեցին ու սպանեցին, Աստծու փառքից կողոպտ*վեցին: Այդ պատճառով Տերը վերցրեց նրանցից այդին (տե՛ս* Մատթ. ԻԱ 43), այսինջն` ԹագավորուԹյունը, ջաՀանայուԹյունն ու մարգարեուԹյունը, ու տվեց Հեթանոսներին: Եվ երբ փարիսեցիներն ասացին Տիրոջը. «Վե'ր կաց, դնա՝ այստեղից, որովՀետև Հերովդեսն ուզում է քեզ սպանել*», Տերն ի պատասխան այդ խոսջերի ասադ.* «Երուսաղե՜մ, Երուսաղե՜մ, որ կոտորում էիր մարդարեներին և քարկոծում էիր քեղ մոտ ուղարկվածներին. քանի՛֊քանի՛ անդամ կամեցա Հավաքել քո որդիներին, ինչպես Հավն իր ձագերին` Թևերի տակ, բայց դու չկամեցար: ԱՀա ձեր տունը ձեզ պիտի Թողնվի ավերակ. բայց ասում եմ ձեզ, որ ինձ այլևս չեք տեսնի, մինչև որ չասեք` «ՕրՀնյա՛լ է Նա, որ դալիս է Տիրոջ անունով» (Ղուկ. dq 31-35):

Դուք գնացե՛ք այդ գյուղը, որ ձեր դիմացն է. և Հենց որ այնտեղ մանեք, կգտնեք մի կապված ավանակ, որի վրա ոչ մի մարդ արարած չի նստել. արձակեցե՛ք այն և բերե՛ք: ՄատԹեոսը երկուսն է ասում` էչ և ավանակ: Ինչպես և երկու կույրերը, այնպես էլ այս երկու անմաքուր կենդանիները խորՀրդանչում են Հրեաներին ու ՀեԹանոսներին:

Այս կենդանին Հրեաների անմաքրության օրինակն է: Հրեաները թեպետ ունեին Օրենքը, սակայն սուրբ չէին, որովհետև կուռքերին էին զոհ մատուցում, դևերին խնկարկում և դործում ըստ նրանց կամքի ու հաճույքի: Ինչպես էչը վարժված է թամբին, բեռներին ու սանձին, այնպես էլ առաջին հրեաները, Աստծու կամքով ընթանալով և պատվիրանները կատարելով, վարժվել էին Օրենքին, մարդարեներին ու չաբաթը պահելուն, սակայն սատանան նրանց խաբեց ու նվաճեց և իրեն ծառայեցնելով՝ չարության բեռնակիր դարձրեց, և ինչպես կառքի մեջ կբազմեն, այդպես բազմեց մարդկանց վրա, իբրև անմիտ էչերի, և նրանց թիկունքը կորացնելով ու կողերը տրորելով՝ վիրավորեց նրանց Հոդին ու մարմինը:

Իսկ ավանակը, որ անվարժ է Հեծյալին ու բեռին, խորՀրդանչում է Հեթանոսներին, ովջեր առանց Օրենջի ու մարդարեների էին ապրում, ըստ իրենց կամջի, և անկիրթ էին աստվածպաչտության մեջ: Նրանջ դործում էին ըստ սատանայի կամջի և մոլորվել էին կռապաչտության մեջ` իրենց ցանկությունների պատճառով:

Ասում *է «կապված», այսինքն` կապված էին մեղքերով, ըստ այս խոսքի.* «Իրենց ձեռքերի գործերով կապվում են մեղավորները» (Սաղմ. Թ 17)։

Կապված դռան մոտ, դրսում, փողոցի մեջ – Սա նչանակում է, Թե դուրս էին Հանված Դրախտից: Նաև` Հեռու էին Օրենքից ու մարդարեներից, որևէ բարի դործ չունեին և կապված էին կռապաչտուԹյամբ: Իսկ «Փողոցի մեջ» ասելով` ի նկատի ունի անցավոր աչխարհի փոԹորկահույց կյանքը: Որովհետև ինչպես փողոցը չատերի կողմից ոտնատակ է լինում, այնպես էլ մարդու միտքը տրորվում է սատանայի և նրա կամակատարների կողմից:

Արդ` նրանք կապված էին կռապաչտության կապարե մեղջերով, ինչը Քրիստոս Հրամայեց լուծարել առաջելական քարոզությամբ` ասելով. «Արձակեցե՛ք այն և բերե՛ք»: Տերը նրանց արձակեց Օրենքի ծառայությունից և բերեց դեպի Ավետարան, արձակեց թիկատությունից և բերեց դեպի Մկրտության ավազան, արձակեց գրից, որ սպանում էր, և բերեց դեպի Հոդու ազատություն, իսկ Հեթանոսներին ազատեց կուռջերից, դևերից և բերեց դեպի խաչի երկրպագություն:

Ասաց. «Արձակեցե՛ք այն և բերե՛ք»: Կապողը սատանան էր, ով օձի նման սողաց Եվայի ականջը և նրա միջոցով խաբեց Ադամին` Դրախտից դուրս Հանելով և կապելով մեղջերի պարաններով: Տիրոջ Հրամանով անբան կենդանուն արձակելը օրինակն է նրա, որ Տերն Իր խաչով պիտի աղատեր բանական Ադամին մեղջերի կապանջներից ու անեծջի դատա֊ պարտությունից:

«ԵԹե մեկը ձեզ ասի. «Այդ ավանակին ինչո՞ւ եք արձակում»: Տերը գիտեր բանսարկուի անամոԹուԹյունը, որովՀետև ինչպես ավանակի տերերն ասացին` «Ի՞նչ եք անում, ինչո՞ւ եք այդ ավանակն արձակում», այդպես էլ սատանան պիտի ասեր, Թե` ինչո՞ւ եք արձակում և` «Ի՞նչ կա մեր և Քո միջև, Հիսո՛ւս, Որդի՝ Աստծու» (Մատթ. Ը 29)։

Բայց երբ աչակերտներն ասացին, Թե` «Իր տիրոջը պետք է» (Ղուկ. do 34), իսկույն Թույլ տվեցին: Նմանապես և բանսարկուն վարվեց, երբ Տերը պաՀանջեց: Եկավ Քաջ Հովիվը` փնտրելու Իր ոչխարին, և եկավ Տերը` փնտրելու Իր պատկերը, որը Թաղվել էր աղբանոցում:

Աչակերտները գնացին և արեցին այնպես, ինչպես Հիսուս իրենց Հրամայել էր։ Նրանք գտան ավանակը` կապված դռան մոտ, փողոցում և այն արձակեցին։ Եվ մինչ արձակում էին, նրա տերերն ասացին. «Ի՞նչ եք անում, ինչո՞ւ եք այդ ավանակն արձակում»։ Եվ աչակերտները պատասխանեցին, ինչպես Հիսուս ասել էր. «Իր տիրոջը պետք է»։ Ու նրանց Թույլ տվեցին։ էչի տերերը չՀակառակեցին, քանի որ Հիսուս այդպես Հրամայեց նրանց սրտերին, որ ավելորդ խոսքեր չասեն, քանգի բոլորի սրտերն էլ Աստծու ձեռքում են։

Այս օրինակով Տերը քաջալերում էր առաքյալներին, Թե ինչպես նրանց Համար դյուրին եղավ ավանակին արձակելը, այդպես էլ Իրեն դյուրին է արձակել Ադամին Հավիտենական մաՀից: Նաև առաքյալների Համար դյուրին պիտի լիներ արձակել Հրեաներին ու ՀեԹանոսներին մեղջերի ու մաՀվան կապանքներից և դարձնել դեպի Աստված:

Ավանակը բերեցին Հիսուսի մոտ և դրա վրա զգեստներ գցեցին, և Հիսուս նստեց դրա վրա – *Այսինջն` մարդարեներն ու առաջյալները* Հնազանդեցրին Հրեաներին ու Հե*խանոսներին Քրիստոսի Ավետարանով:* 

Հիսուս նստեց դրա վրա – Ինչպե՞ս կարելի է նստել միանգամից երկու կենդանիների վրա, եթե դրանք լցված չեն կառքին: Եվ մի՞թե ստում է ավետարանիչը: Ո՛չ, ստուդապես երկուսն էին, ինչպես և կույրերն էին երկու:

Տերը նախ նստում է էչի վրա և գնում մինչև Երուսաղեմի դուռը, այսինքն` Հեժանոսների Եկեղեցին, և ավանակը գնում էր Նրա ետևից: Իսկ այնտեղ, իջնելով էչից, նստում է ավանակի վրա ու մտնում քաղաք: Այս անգամ արդեն էչն է գնում ավանակի ետևից: Ավանակը Հեժանոսների օրինակն է, որը նոր ժողովուրդ անվանվեց, և որոնց վրա Հանգեց Բանն Աստված` Հրեաներից ու Հեթանոսներից կազմելով Իր Եկեղեցին` առաջյալների ու մարդարեների քարոզությամբ և Ավազանի մկրտությամբ: Առաջյալներն Օրենքի պատվիրանի վրա առաջելական քարոզությունն են դնում, իսկ Հրեաների ու Հեթանոսների վրա` Ավազանի մկրտությունն ու Հոդու չնորՀները, որպեսզի դրա վրա Հանդչի Քրիստոս Թագավորը, որովՀետև Նա չի Հանդչում աղտոտված Հոդու վրա, այլ Ավազանով լվացվածի, որով սրբեցին առաջյալները Հրեաների ու Հեթանոսների անմաջրությունը և դարձրին տաճար Հավիտենական Թագավորի:

Բայց զարմանալի է, Թե ինչպե՞ս էր ավանակը, որի վրա դեռևս ոչ մի մարդ չէր նստել, այդպես Հանդարտ ու Հնազանդ ընԹանում: Տերը սկզբում բոլոր կենդանիներին մարդուն Հնազանդ էր արարել, բայց քանի որ մարդը չպահեց Աստծու պատվիրանը, այդ պատճառով չատ կենդա- նիներ անՀնազանդ դարձան, մինչև անդամ նրանց մի մասը խածոտում են ու Հոչոտելով սպանում մարդկանց` իբրև Աստծու պատվիրաններն անտեսողների: Եվ որովհետև մեր Տերը` Երկրորդ Ադամը, անմեղ էր ու Ադամի մարմնով պահում էր Հոր պատվիրանները, այդ պատճառով կենդանիների ու անկենդանների ամբողջ բնուԹյունը Հնազանդվում էր Նրան:

Սա նաև Հեխանոսների օրինակն է, որոնց չքարոզվեց Աստծու Որդու մարդեղուխյունը, սակայն երբ Տերը ծնվեց Կույսից, Հեխանոս մոդերը, առաջնորդվելով աստղով, եկան Նրա մոտ և երկրպագեցին` մատուցելով խորՀրդավոր ընծաներ ու պատարագներ։ Տերը սրանով Հայտնում է առաջյալներին Իր ամենակարող զորուխյունը, որ կարող է բարջերով բիրտ ու Հանդուգն Հեխանոսներին այդպես դյուրաՀավան դարձնել, ինչպես տրմուղ² ավանակին և նրա տիրոջը։

Հարցնում են նաև, Թե ինչո՞ւ էչ նստեց, որն ամենաանարգ գրաստն է, և ոչ ձի կամ ջորի կամ էլ կառք: ԵԹե ոմանք ասեն, Թե աղքատ էր, ասենք, որ նաև էչ չուներ, և ինչպես Համաձայնեց էչի տիրոջ Հետ, այնպես էլ կարող էր Հոժարեցնել և՛ ձիու, և՛ ջորու տերերին: Իսկ եԹե մեկն ասի, Թե խիստ և անվայելուչ է ավանակը, անմիտ ու անասնաբարո, ասենք, որ ձին ու ջորին ևս բավականին անմիտ են: Իսկ որ կարոտ չէր նստել էչի կամ մեկ այլ գրաստի վրա, Հայտնի է բազում Հանդամանքներից:

Տերն ամենուր ոտքով էր գնում` և՛ քաղաք, և՛ գյուղ, ինչպես և Սամարիա գնաց: Հետևաբար կարիքից դրդված չնստեց էչի վրա, այլ կամեցավ բոլորին խոնարՀուԹյուն սովորեցնել, մանավանդ նրանց, ովքեր Հետագայում քաՀանաներ ու Եկեղեցու առաջնորդներ էին դառնալու, որպեսզի նրանք ևս չձգտեին ձիու և ջորու, այլ միայն մարմնի տկարուԹյան դեպքում օգտվեի գրաստից և այդպես կործանեին ապստամբ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Տոմուդ – դեռ հեծնելու կամ լծի չվարժեցված, անփորձ կենդանի։

վիչապին, որը Հպարտության և անպիտանության պատճառով ընկավ: Այդ պատճառով Տերն Իր վարդապետությունը խոնարՀությամբ է սկսում ու խոնարՀությունը երանելի Համարում (տեն Մատթ. Ե)։ Նույնպես և այս դեպքում, նստելով դանդաղաչարժ ու ծանրագնաց գրաստի վրա, խափանում է ձիապարծիկ Հպարտությունը:

Իսկ էչի վրա Հագուստ գցելն Ավազանի մաքրության օրինակն է: Քանի որ Սուրբ Հոգու չնորՀներով Քրիստոս Թագավորը և Իր Հայրը պիտի Հանգչեն մկրտվածի վրա:

Եվ չատերը իրենց զգեստները փռում էին ձանապարՀին – ՀովՀաննես ավետարանիչը ցույց է տալիս պատձառը, Թե ինչու են երուսաղեմացիները նրան ընդառաջ ելնում. «Ժողովուրդը, որ նրա Հետ էր, վկայում էր, որ Ղազարոսին Հենց գերեզմանից կանչեց և նրան մեռելներից կենդանացրեց» (Յովհ. ԺԲ 17): Այդ պատձառով էլ ժողովուրդը Նրան ընդառաջ էր ելնում, քանի որ լսեցին այն նչանների մասին, որ Հիսուս արեց: Սուրբ Հոգին չարժեց Երուսաղեմ քաղաքի բազմությանը՝ ընդառաջ ելնելու Քրիստոս Թադավորին, ովքեր էլ, ի պատիվ Նրա, իրենց Հանդերձները Հանում էին և տարածում Նրա ոտքերի տակ, որպեսզի իրենց Հանդերձների վրայով անդնեն ավանակի ոտքերը և ոչ՝ երկրի Հողի:

Դարձյալ` Տիրոջ Համար ճանապարՀ էին պատրաստում` ըստ այս խոսջի. «Անապատում կանչողի ճայնն է. «Պատրաստեցե'ք Տիրոջ ճանապարՀը և Հարթեցե'ք մեր Աստծու չավիղները» (Եսայի Խ 3)։ Սա նաև օրինակն է նրա, որ Հարությունից Հետո չատերը Հնազանդվեցին Ավետարանին և Տիրոջ առջև սփռեցին իրենց սրտերը` ըստ այս խոսջի. «Ձեր սրտե'րը պատռեջ և ոչ ձեր Հանդերձները» (Յովել Բ 13)։

Նրանք խորՀրդաբար Հանում էին այն մաչկեղեն Հանդերձները, որոնցով զդեստավորվեց Ադամը, որպեսզի զդեստավորվեն անապական և առաջին զդեստներով: Քանզի երբ նախաստեղծները զրկվեցին աննկարադրելի փառքից, իրենց ոստերով ծածկեցին, իսկ այսօր, երբ տեսան անմեղ Մարդուն` կուսածին Ադամին, ձյուղերը և Հանդերձները Նրա առջև տարածեցին, որպեսզի ստանան նախկին անապական Հանդերձները:

Դարձյալ` նչանակում է խոստովանությամբ մերկանալ մեղջի ծածկոցներից, այսինջն` Հին մարդուց:

Եվ ուրիչները ծառերից ճյուղեր էին կտրում ու գցում ճանապարհի վրա – Որովհետև գարուն էր, և ծառերը գարդարվել էին ծաղիկներով, այդ պատճառով էլ հատում էին ու Քրիստոսի ոտքերի տակ սփռում։ Դրանով կատարում էին մարդարեի խոսքերը. «Հեսսեի արմատից դավազան պիտի ընձյուղվի, Ծաղիկ պիտի բուսնի այդ արմատից» (Եսայի ժԱ 1)։ Նաև Սողոմոնն է ասում. «Ես դաչտերի Ծաղիկ եմ» (Երգ Բ 1), այդ պատճառով էլ դգայի ծաղիկները մատուցում էին իմանայի Ծաղկին:

Երբ Նրան որպես Արարիչ ձանաչեցին, ձիԹենու ոստերը, որ մի ժամանակ դևերին ու կուռքերին էին մատուցում, Նրան մատուցեցին, ինչպես որ ծննդյան ժամանակ մոգերը խորՀրդավոր ընծաներ մատուցեցին` ոսկի, կնդրուկ և դմուռս` ըստ այս խոսքի. «Իմն է արծաթը, իմն է ոսկին, – ասում է Ամենակալ Տերը» (Անգե Բ 9):

Դարձյալ` Ադամի պատճառով ամբողջ երկիրն անեծքի տակ ընկավ, ու դատապարտվեցին ծառերն ու բույսերը, և երկրի վրա փուչ ու տատասկ բուսնեց: Իսկ երբ երբրայեցիների մանուկներն ու ծերերը Հոգով ճանաչեցին Տիրոջը, սկսեցին ոստեր տարածել, որպեսզի Տերը երկիրը փչաբերությունից դարձնի իր նախկին պայծառությանը:

Նաև քաջ ըմբիչներին, օլիմպիական խաղերի ժամանակ, ոստերով էին պսակում: Երբ ժողովուրդն իմացավ, որ մեր Տերը Ղաղարոսին Հարություն տալով Հաղթեց մաՀվանը, իբրև Հաղթողի` արմավենիների ոստերով ընդառաջ ելավ Նրան:

Իսկ այն, որ ծերերը` ձիթենյաց, իսկ մանուկներն արմավենու ոստերով ընդառաջ ելան Քրիստոսին, ցույց է տալիս Նրա Աստվածությունն ու Թագավորությունը, որովՀետև ձիթենին ողորմության խորՀրդանիչն է, իսկ արմավենին, որը բարձր է Հասակով, խորՀրդանչում է, որ Քրիստոս երկնջից` բարձունջներից եկավ:

Երկրորդ` ձիթենին խորհրդանչում է նաև մկրտության օծումը, ինչը պարդևվեց սրբերի Եկեղեցուն, իսկ արմավենու պտուղը (քանի որ քաղցր է) ցույց է տալիս Քրիստոսի քաղցր վարդապետությունը` ըստ այս խոսքի. «Որքա՜ն քաղցր են քո խոսքերն իմ քիմքին` ավելի քաղցը, քան մեղրն իմ բերանին» (Սաղմ. ճժԸ 103)։

Ձիթենին նաև ծերերի առաքինությունն է խորՀրդանչում` ըստ այս խոսքի. «Իսկ ծերությունն իմ` առատ ձեթով» (Սաղմ. ՂԱ 11)։ Եվ դարձյալ. «Դրանք պտղաբեր կլինեն նաև ծերության ժամանակ` գիրդ<sup>3</sup> ու փափուկ» (Սաղմ. ՂԱ 15)։ Իսկ արմավենին խորՀրդանչում է անապական Հարությամբ մանկացածների գործերի արդարությունը` ըստ այս խոսքի. «Արդարներն արմավենու պես կծաղկեն» (Սաղմ. ՂԱ 13)։ Եվ դարձյալ. «Դրանք կտնկվեն Տիրոջ տանը ու կծաղկեն մեր Աստծու գավիթներում» (Սաղմ. ՂԱ 14)։ Այսինքն` մեկն այս կյանքում գործած արդարության պտուղներն է նչանակում, իսկ մյուսը` Հանդերձյալ կյանքի արդարությունը, վայելչությունը և փառքի նորոգումը։ Երկրորդ` ձիթենին ծերերի լուսավոր իմաստությունն է խորՀրդանչում, որը նրանք մատուցում են Աստծուն,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Գիրգ – փափուկ, խնամված, նազանի:

իսկ արմավենին` բարեգործությունը` նորափթիթ և անապական Հարու֊ թյամբ: Այսինջն` տեսական և գործնական առաջինությունները:

Իսկ ինչո՞ւ է օրինակը ծերերի ու մանուկների միջոցով բերում: Նախ` որովՀետև ծերերը և մանուկները խորՀրդանչում են նրանց, ովքեր Թե՛ Հին և Թե՛ Նոր Ուխտում իրենց բարի վարքով Հաձելի են եղել Աստծուն: Երկրորդ` ծերերը նրանք են, ովքեր երկար ժամանակ մեղքերի մեջ են եղել, Հետո զղջացել և ապաչխարուԹյամբ Աստծուն Հաձելի են դարձել, իսկ մանուկները նրանք են, ովքեր միչտ անմեղուԹյամբ են ապրել և կուսուԹյամբ. պաՀքով, աղոԹքներով ու Հավատի դործերով Աստծուն Հաձելի դարձել:

Ոստն իր վրա երեք բան է պարունակում` ծաղիկ, տերև ու պտուղ: Սա նախ նչանակում է Սուրբ Երրորդության Երեք Անձերի դավանությունը, որը մենք` քրիստոնյաներս, ունենք: Երկրորդ` ծաղիկը խորհրդանչում է մեր հավատը, որով պայծառանում ենք, տերևը հույսն է, որով միչտ ուրախանում ենք անձառ խնդությամբ, իսկ պտուղը սերն է, որը մեր դործերով ունենք Աստծու և ընկերոջ հանդեպ: Այս խորհրդով ենք մենք այսօր ուռենու ոստերով դուրս դալիս Քրիստոսին ընդառաջ, և սա` ութ պատձառով: Նախ` ուռենին դյուրադյուտ է ամենուրեք` և՛ լեռներում, և՛ դաչտերում:

Երկրորդ` վայրենի և անպտուղ է, ինչը նչանակում է, որ ՀեԹանոսները վայրենի և անպտուղ էին իրենց Հավատով ու գործերով և այդ պատճառով գալիս են Հնազանդվելու Քրիստոսին: Երրորդ` երբ ուռենին տնկում ենջ, անմիջապես արմատներ է արձակում ու կանաչում, նմանապես և ՀեԹանոսներն առաջյալների ջարողով անմիջապես Հավատի եկան և արմատակալեցին Քրիստոսի վրա: Չորրորդ` երբ Հատում են ուռենու կատարը և ջրում, բազմաԹիվ ճյուղեր է արձակում, նույնպես և ՀեԹանոսները, ովջեր ոռողվեցին Ավազանի կենարար ջրով ու Քրիստոսին Հավատալու պատճառով գլխատվեցին, բազում պսակներ պիտի կրեն Երկնջի արջայությունում: Հինդերորդ Ինչպես Թույլ ու կակուղ է ուռենին, նույնպես և Քրիստոսին Հետևողները պետջ է Հեղ ու խոնարՀ լինեն Հողով, որպեսզի կանաչ ու զվարԹ ճանապարՀով բարձրանան Վերին Երուսաղեմ:

Վեցերորդ` ուռենին սնամեջ է, ինչը ցույց է տալիս, որ նրանք, ովքեր Հետևում են Քրիստոսին, պետք է դատարկ ու Թափուր լինեն այս աչխարհի սիրուց, որովհետև Տերն ասում է. «Երանի՛ Հոգով աղքատներին, որովհետև նրանցն է Երկնքի արքայությունը» (Մատթ. Ե 3)։ *ՑոԹերորդ*` ուռենու կեղևը տտիպ<sup>4</sup> է, ինչը ցույց է տալիս, որ Քրիստոսին Հավատացողները պետք է սգան ու տրտմեն այս աչխարՀում, որպեսզի Հանդերձյալում ուրախանան` ըստ այս խոսքի. «Երանի՛ սգավորներին, որովՀետև նրանք պիտի մխիթարվեն» (Մատթ. Ե 4), նաև Սողոմոնն է ասում` «Իմաստունի սիրտը սգի տանն է, իսկ Հիմարի սիրտն` ուրախության» (Ժող. է 5)։ Ութերորդ` ուռենին մյուս ծառերի նման բարձր չէ, նույնպես և նրանք, ովքեր Հետևում են Քրիստոսին, չպետք է կյանքի տևողության մասին խորՀեն ու մոռանան արդար վձիռը, որը մաՀն է, այլ պետք է միչտ սպասեն մաՀվանը, ինչպես ասում է Դավիթը. «Երանի այն մարդուն, որի օգնությունը Քեզնից է, և որը մտքում դրեց ելնել տրտմության Հովտից» (Սաղմ. ՁԳ 6-7)։

Եվ նրանք, որ առաջից ու ետևից էին գնում – Առջևից Ադամն է գնում իր սերունդով` մինչև Քրիստոսի ծնունդը, իսկ ետևից` Հետո ծնվածները` մինչև Տիրոջ Երկրորդ գալուստը: Առջևից մարգարեներն էին գնում, ովջեր ընտրվել էին Հրեաներից, իսկ ետևից` սուրբ առաջյալները և նրանջ, ովջեր ՀեԹանոսներից կանչվեցին:

Դարձյալ` առջևից գնում էին Օրենքն ու մարդարեությունները, քաՀանայությունն ու թագավորությունը, և սրանց ամբողջացնումն էր ՀովՀաննես Մկրտիչը: Մեջտեղում Քրիստոսի քաղցր վարդապետությունն է, որն ապրեցրեց առաջիններին և երկրորդների Հիմքը դրեց: Իսկ ետևից դնում էին երանելի սուրբ առաջյալներն ու սուրբ վկաները, Հայրապետներն ու վարդապետները և բոլոր նրանք, ովջեր ծնվել են Ավազանից:

Օվսաննա՛ Բարձրյալին, օրՀնյա՛լ լինի Նա, որ գալիս է Տիրոջ անունով (Մարկ. ժԱ 11) — Այսինքն` փրկություն բարձունքներից, կամ` «փրկի՛ր ու ապրեցրո՛ւ»: Ղազարոսի Հարության Համար էին Նրան Փրկիչ ու Ապրեցնող անվանում: Քանի որ երկրայիններից ո՞վ ունի այնպիսի արիություն, ինչպիսին Նա ունի։ Ովքեր անգետ էին Նրա արիությանը, ասում էին` Ո՞վ է Սա։ Իսկ ովքեր գիտեին, պատասխանում էին. «Սա Նա է, Ով առաջ քան Հավիտյանները ծնվեց Հորից և այժմ եկել է աչխարՀ»։ Եվ դարձյալ Հարցնում էին` Ո՞վ է Սա, և պատասխանում էին. «Սա Նա է, Ով Մովսեսի խաչանիչ գավազանով պատռեց ծովն ու այնտեղով անցկացրեց Իսրայելի ժողովրդին, իսկ փարավոնին իր գորքերով խորտակեց ծովում»։

Դարձյալ ասում էին` «Օվսաննա՜», այսինքն` Սա Նա է, Ով քառա֊ սուն տարի երկնքից Հաց տեղաց, դրանով կերակրեց մեր Հայրերին անապատում, և վեմից աղբյուր բխեցրեց տասներկու վտակներով: Եվ դարձյալ Հարցնում էին` Ո՞վ է Սա, և պատասխանում էին. «Սա Նա է, Ով

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Տտիպ — որոշ բույսեր տտիպ` անախորժ հատկություն ունեն, օրինակ` սերկևիլը, խակ տանձը։

Հորդանանը սանձեց և Երիքովի պարիսպներն իբրև քուրչ (պնդացած ձյուն) փլեց»: Եվ բոլորը միաբան ասում էին. «ՕրՀնյալ է մեր Հոր` ԴավԹի ԹադավորուԹյան Թադավորը»:

Նրան ձանաչեցին որպես մշտնջենավոր Աստված, Ով օրՀնաբանվում է Հրեշտակներից, և խոստովանում էին Հորը Համագո ըստ Աստվածության և անբաժանելի մարդեղությամբ, այդ պատձառով էլ Նրան Դավթի որդի ու Տեր դավանեցին՝ ըստ այս խոսջի. «Հեսսեի արմատից գավազան պիտի ընձյուղվի, ծաղիկ պիտի բուսնի այդ արմատից» (Եսայի ժԱ 1)։ Դարձյալ՝ «Նա պիտի նստի Դավթի աթոռին, առաջ պիտի տանի նրա թագավուրությունը» (Եսայի Թ 7)։

Այս գալուստը կանխատեսել էին մարդարեները, այդ մասին ջաՀանաները միչտ ընժերցում էին տաճարում, և բոլորը սպասում էին այդ աստվածային գալստյանը, ինչ պատճառով էլ ասում էին. «Խաղաղու-Թյո՜ւն` երկնջում և փա՜ռջ` բարձունջներում», ինչպես ծննդյան օրը Հրեչտակներն էին երդում. «Փա՜ռջ Աստծուն` բարձունջներում, և երկրի վրա խաղաղությո՜ւն և Հաճությո՜ւն` մարդկանց մեջ» (Ղուկ. Բ 2):

Տերը երկնքից իջնելով խաղաղություն Հաստատեց մարդկանց մեջ, իսկ այսօր, երբ մոտ էր Նրա երկինք Համբառնալը, երկրավորները երկնավորներին փոխադարձաբար խաղաղություն առաջեցին, որովՀետև Տերը երկրավորների մարմնով դնաց երկինք՝ մեդ խաղաղություն Թողնելով՝ ըստ այս խոսքի. «Խաղաղություն եմ Թողնում ձեղ, Իմ խաղաղություն եմ տալիս ձեղ» (Յովհ. ԺԴ 27): Նաև երկնայինների մեջ խաղաղություն Հաստատեց՝ ըստ Հետևյալ խոսքի. «Խաղաղություն արեց երկրավորների ու երկնավորների մեջ» (հմմտ. Եփես. Բ 17): ՈրովՀետև Նրա մարդեղությամբ ոչ միայն մարդկանց օգուտ եղավ, այլև Հրեչտակներին: Քանի որ Նա է Տերը երկնավորների ու երկրավորների և երկուսի Համար էլ Մի Աստված է ու Մի Թագավորություն: Նա Հաչտեցրեց Հորն արարած-ների Հետ և այսպիսով խաղաղություն Հաստատեց մարդկանց ու Հրեչտակների միջև:

Նաև ՄատԹեոս ավետարանիչն է ավելացնում. «Այս բոլորը եղավ, որպեսզի կատարվի մարդարեի խոսքը, որ ասում է. «Ասացե՛ք Սիոնի դստերը, աՀա դեպի քեզ է դալիս քո Թադավորը՝ Հեզ և նստած էչի ու էչի քուռակի վրա» (Մատթ. ԻԱ 4-5)։ Քանզի Զաքարիա մարդարեն նախապես տեսել էր երկնավոր Թադավորի մուտքը Երուսաղեմ ու ասել. «Ուրախացի՛ր խնդությամբ, դո՛ւստրդ Սիոնի, կանչի՛ր ցնծությամբ, դո՛ւստրդ Երուսաղեմի, աՀա դալիս է քո Թադավորը քեզ մոտ, քո արդար, փրկադործ ու խոնարՀ Թադավորը՝ Հեծած էչի, էչի քուռակի վրա» (Ջաքար. Թ 9)։

Բաղում Թագավորներ մտան Երուսաղեմ, սակայն այդ Թագավորներից և ոչ ոք նստած չէր ավանակի վրա: Հակոբն ասում է Հուդային օրՀնելիս. «Հուդայից իչխան չի պակասելու, ոչ էլ առաջնորդ՝ նրա կողերից, մինչև որ գա Նա, Ում պատկանում են Հանդերձյալները։ Նրան են սպասում ժողովուրդները» (Ծննդ. ԽԹ 10), և դա Քրիստոսով կատարվեց։ Ասում է նաև, որ Նա է ՀեԹանոսների ակնկալուԹյունը, քանի որ Քրիստոս նաև ՀեԹանոսներին փրկուԹյուն բերեց:

Տերն ասում է. «Ես եմ Ճչմարիտ որթատունկը, և Իմ Հայրը Մչակն է։ Ամեն ճյուղ, որ Իմ վրա է և պտուղ չի տալիս, նա կտրում է այն. և այն ամենը, որ պտուղ է տալիս, էտում է, որպեսզի առավել ևս պտղաբեր լինի» (Յովհ. ժե 1-2)։ Եվ ինչպես որթն ու ճյուղերը նույն արմատից են բխում և մեկ են, այսպես էլ մեր Տիրոջ Աստվածությունն անճառաբար է միացած մարդկությանը։ Ասված է. «Իր ավանակին կկապի որթից, իսկ որթի ոստից՝ էչի քուռակին» (Ծննդ. № 11)։ Երբ ասում է. «Իր ավանակին կկապի որթից», նչանակում է, որ Հիսուս պիտի ծնվեր Հրեաների մեջ, իսկ երբ ասում է՝ «որթի ոստից կկապի էչի քուռակին», Հայտնում է, որ Հեթանոս-ները ևս կփրկվեն։

Սոփոնիա մարդարեն ավետիս է տալիս Երուսաղեմին` ասելով. «Հրճվի՝ը, դո՛ւստը Սիոնի, բարձրաձայն աղաղակի՝ը, Երուսաղե՛մ, ուրախացի՛ր և զվարձացի՛ր ջո ամբողջ սրտով, դո՛ւստը Երուսաղեմի» (Սոփ. Գ 14)։ Սիոնն ամրոց էր Հրեաստանում, որը Հեբուս էին կոչում, և դա Երուսաղեմն էր։ Եվ երբ Դավիթը կամեցավ այն դրավել, Հեբուսացիները փորձեցին նրան արդելել, որպեսզի Երուսաղեմը թադավորանիստ չլինի։ Սակայն Դավիթը պատերազմով այն դրավեց, դարձրեց թադավորանիստ ջաղաջ և այնտեղ փոխադրեց Տապանակն ու խորանը։ Այնտեղ Սողոմոնը տաճար կառուցեց, ջաՀանայության պաշտոն Հաստատեց, և բոլորն այնտեղ էին դալիս Տիրոջը պաշտելու։ Այնտեղ էին դոՀում զատկական դառը, որը Քրիստոսի օրինակն էր։ Եվ բոլոր օրենջները, մարդարեություններն ու Քրիստոսի աշխարՀ դալստյան օրինակներն այնտեղ էին լինում՝ ըստ այս խոսջի. «Օրենջները Սիոնից են դուրս դալիս, և Տիրոջ խոսջը՝ Երուսաղենից» (Եսայի Բ 3)։

Այդ պատճառով է մարդարեն նախապես ավետիս տալիս Երուսաղեմին երկնավոր Թադավորի դալստյան մասին, որպեսզի քաղաքը պատրաստվի ընդունելու Դավթի Որդուն: Իսկ Զաքարիա մարդարեն ասում է. «Ուրախացի՛ր և խնդա՛», որովՀետև Հավիտենական Աստված` Հոր Միա-ծինը, խոնարՀվելով մարդացավ` եղավ Դավթի Որդի, և խոնարՀությամբ եկավ Դավթի քաղաքը: Եվ ավելացնում է. «ԱՀա դալիս է քո Թադավորը քեզ մոտ, քո արդար, փրկադործ ու խոնարՀ Թադավորը` Հեծած էչի, էչի

քուռակի վրա» (Ձաքար. © 9): Ոչ նրանց նման, ովքեր ԴավԹից Հետո Թագավորեցին` բռնուԹյամբ, գրկանքներով և սպանուԹյամբ, Հպարտու-Թյամբ Հեծնելով ձի ու ջորի, կառքեր ու երիվարներ, այլ Հեզ, խոնարՀ և էչի վրա նստած է գալիս վերցնելու ԹագավորուԹյունը:

Եվ Տերը Երուսաղեմում` Սիոնում, կատարում է փրկագործության բոլոր խորՀուրդները. նախ` Իր քառասնօրյա գալստյամբ տաճար, ապա` այսօրվա գալստյամբ, այնուՀետև` խաչվելով, թաղվելով, Հարությամբ, Համբարձմամբ, Սուրբ Հոգու էջքով, և այն մեծ պարգևով, որ Իր սուրբ Մարմինն ու Արյունը տվեց սուրբ Եկեղեցուն:

Մարդարեն Երուսաղեմը ՍիոնՍիոնի դուստր է կոչում, քանի որ Երուսադեմը պտուղն է ի, որովՀետև Սիոնից սկիզբ առան նոր Եկեղեցու բոլոր կարգերը, այսինքն` քաՀանայությունները, պատարագները և այլն: Նաև Սիոնում դրվեց Ավազանից ծննդյան սկիզբը: Արդարև, Փրկիչ է Տերը, որովՀետև Հաստատեց ճչմարտության խոսքը, կտրեց մեղավորների Հույսը, փրկեց արդարին կուռջերին ծառայելուց և դևերի խաբեությունից: Հեգ է, սակայն ոչնչացրեց կառջերը Եփրեմի երկրից, երիվարները` *Երուսաղեմից, և խորտակեց պատերազմողի աղեղը (տե՛ս* Ձաք. Թ 10)։ *Սրանք* բոլորն էլ սատանայի ամբարձած ԹագավորուԹյան բացաՀայտիչներն են, որոնք խորտակեց Հիսուս` մեր Թագավորը` էչով մտնելով Երուսաղեմ: Եվ *տեսնելով քաղաքը` լացեց նրա վրա և ասաց.* «Գոնե այս օրերին գիտենայի՛ր դու քո խաղաղությունը. բայց այժմ ծածկվեց քո տեսո֊ ղությունից. որովՀետև օրեր պիտի գան վրադ, երբ թշնամիներդ քո չուրջը պատնեչ պիտի կանգնեն և պիտի պաչարեն քեզ, պիտի նեղեն քեզ բոլոր կողմերից ու ՀիմնաՀատակ պիտի անեն քեզ և սպանեն քո մեջ քո որդիներին. և քարր քարի վրա բնավ չպիտի Թողնեն, քանի որ քո այցելության ժամանակը չճանաչեցիը» (Ղուկ. ժԹ 42-44):

Ամեն ինչ գիտեր Ամենագետը: Լացով Հայտնեց, որ չի ցանկանում նրա կորուստն ու ցավում է Երուսաղեմի Համար: Բայց պետք է կատարվեին մարգարեությունները, որ Տիրոջ և Երուսաղեմի Համար ասվեցին, որ պիտի թափված լինեին երուսաղեմացիների դիակները՝ ինչպես ճանապարհի աղբ, և Կեդրոնի ճորը պիտի լցվեր անթաղ մեռելներով: Արդ` իմանալով այս ամենը` չարժվեց Արարչի գութը և Հիսուս սկսեց արտասվել ախտավորների թչվառության Համար:

Եվ Հիսուս մտնում է տաճար – Տերը, մտնելով տաճար, վրեժխնդիր է լինում Օրենքի անունից, քանի որ Հրեաները կարծում էին, Թե պաՀում են Օրենքը, և բամբասում էին Հիսուսի մասին` ասելով, Թե Նա Օրենքը լուծարող է, սակայն իրենք էին ոտնաՀարում Օրենքը։ Տաճարը, ուր ոչ մի անսուրբ իր չպետք է գտնվեր, նրանք, Հակառակ Օրենքի, ավաղակաբար,

อินานนอนทา 195

առևտրի տեղ էին դարձրել: Այդ պատճառով էլ Տերը, ցասումով լցված, Հանեց վաճառականներին տաճարից և նրանց խարազանով սաստելով՝ ասաց. «Գրված է՝ Իմ տունը բոլոր ազդերի Համար աղոթքի տուն է կոչվելու, իսկ դուք այն դարձրել եք ավազակների որջեր» (Մարկ. ժԱ 17): *Եվ կատարվեց մարդարեական խոսքը, թե.* «Քո Տան նկատմամբ Իմ նախանձախնդրությունն Ինձ պիտի ուտի» (Յովի. Բ 17):

Տաճարից առևտրականներին վտարելը ցույց է տալիս նաև, որ Տերը մաքրում է մեր միջի անասնական ախտերը, որպեսզի բժչկի մեր մտքի կուրությունը, կաղությունը և մեր բնության խորաններում տուն կառուցի Իր Հոր Համար: Իսկ այն որ սեղանները կործանեց, կանխասում էր Հին օրենքի դոՀի ու պատարագների խափանումը:

Տաճարի մեջ կույրեր և կաղեր Հիսուսին մոտեցան, և Նա բժչկեց նրանց – Երբ քահանաները սա տեսան, ապչեցին ու հիմարացան, քանգի երբ Դավիթը մտավ Երուսաղեմ թագավորելու, հեբուսացիները նրան ասացին. «Դու այստեղ չես մտնի, քանգի կույրերն ու կաղերը քեզ դեմ են կանգնել»: Սակայն Դավիթն իր զորքով գնաց Երուսաղեմի վրա, գրավեց Սիոնն ու նրա ամրոցը: Եվ այդ օրը Դավիթն ասաց. «Ով որ ուզում է կոտորել հեբուսացիներին, թող սրով հարձակվի կաղերի, կույրերի և Դավթի անձն ատողների վրա»: Այդ պատճառով են ասում, թե. «Կույրերն ու կաղերը չպետք է մտնեն Տիրոջ տունը» (տե՛ս Բ Թագ. Ե)։ Դավիթը Հրամայեց սպանել կույրերին ու կաղերին, իսկ Հիսուս աստվածաբար բժչկեց բոլորին:

Սրանով պիտի ձանաչեին Նրան, բայց քահանաները չանսացին, այլ ավելի էին ընդդիմանում։ Նրանց հակառակ` մանուկները, որ տաձարի մեջ էին, աղաղակում էին ու ասում` «Օրհնությո՜ւն Դավթի Որդուն» (Մատթ. ԻԱ 15)։ Դրանից քահանայապետերն ու դպիրները բարկացան ու ասացին Հիսուսին. «Լսո՞ւմ ես` դրանք ինչ են ասում» (Մատթ. ԻԱ 16)։ Որովհետև տեսնելով սքանչելիքները` դարմանքից հիմարացել էին ու սաստիկ նախանձից կործանվել։

Քահանայապետերը չէին համարձակվում հակառակ գնալ Նրա հրամանին ժողովրդի պատճառով, ովջեր օրհնում էին Նրա եկած Թագավորու-Թյունը: Նույնիսկ ծծկեր մանուկներն իրենց մայրերի գրկից աղաղակում էին ու ասում. «Օվսաննա՛ Բարձրյալին, օրհնյա՛լ լինի Նա, որ գալիս է Տիրոջ անունով. օրհնյա՛լ լինի մեր հոր՝ ԴավԹի ԹագավորուԹյունը, որ գալիս է: ԽաղաղուԹյո՛ւն՝ երկնջում, և փա՛ռջ՝ բարձունջներում» (Մարկ. ԺԱ 9, 10): Այդ պատճառով Տերն ասաց. «Ասում եմ ձեզ, որ եԹե դրանջ լռեն էլ, այդ ջարերը կաղաղակեն» (Ղուկ. ԺԹ 40): Եվ իսկապես, աչակերտները լռեցին, և բացվեցին անխոս մանուկների բերանները, և նրանջ հրեղեն ղորջերի հետ օրհնուԹյուններ էին երգում։ Ասաց՝ «ջարերը կաղաղակեն», որովՀետև մանուկներն անխոս էին ինչպես քարերը, սակայն սա մարդարեություն էր Հեթանոսների դարձի վերաբերյալ, ովջեր անՀավատությունից կարկամել էին ինչպես քարը, բայց Ավադանով ոռոդվելուց Հետո դարձան Աստծու փառաբանիչներ։ Իսկ դործով սա կատարվեց Քրիստոսի Հարությամբ, որովՀետև աչակերտների փախուստից Հետո բացվեցին կնքված դերեզմանները, և երկրաչարժից պատռվեցին վեմերը, որոնք մեծաձայն աղաղակեցին` Աստված դավանելով մեռելներից Հարություն Առածին, ինչն այսօր մանուկները Տիրոջն օրՀնաբանելով կատարեցին: Այդ պատձառով էին չարացած քաՀանայապետերն ասում. «Լսո՞ւմ ես` դրանք ինչ են ասում» (Մատթ. ԻԱ 16):

ԵԹե Տերը Հարցներ, Թե ի՞նչ են ասում, ապա նրանք կպատասխանեին.
«Դու Քո Անձն Աստված և Աստծու Որդի ես Համարում, իսկ դրանք, որ
Աստծու գորուԹյամբ խոսեցին, այժմ Քեղ մարդ և մարդու որդի են
Համբավում` ասելով. «ՕրՀնուԹյո՜ւն ԴավԹի Որդուն», քանի որ ԴավիԹն
էլ մարդ էր»: Եվ Տերն իմանալով նրանց միտքը, որ պատրաստ էին
չարախոսելու մանուկներին, ԴավԹի մարդարեուԹյամբ պատասխանեց
նրանց. «Դուք չե՞ք կարդացել, Թե` երեխաների ու ծծկերների բերանով
օրՀնուԹյուն կատարեցիր»: Այս լսելով` բոլորն էլ պապանձվեցին:

Մանուկները, ովջեր տաճարում օրՀնում էին Քրիստոսին, այն ջառասուն օրական անդրանիկներն էին, որ ըստ Մովսիսական օրենջի բերվել էին տաճար` Տիրոջը ներկայանալու: Եվ երբ տեսան Հիսուսին տաճար մտնելիս, ճանաչեցին, որ Նա է Տերը տաճարի և Օրենջը Տվողը բոլոր արարածներին, և իմացան, որ այսուՀետև դադարելու է անդրանիկ արարածների ընծայումը տաճարին, ջանզի ճչմարիտ Անդրանիկը մտավ տաճար:

Մանուկներն աստվածաբանում էին ու քարողում Անժամանակ Աստծու` բարձուն քներից գալը: Սրանով նաև ցույց տրվեց Աստծու զորու- Թյունը, Ով սկզբում ոչնչից մարդկանց գոյացրեց, իսկ այժմ նրանց անխոս լեզուներն արձակեց: Սա նաև կատարվում էր առաջյալների Հավատը զորացնելու և քաջալերելու Համար, որոնց ապագայում սպասում էին բազում Հոգսեր, Թե ինչպես պիտի առանց ուսման արժանանան իմաստունների, դպիրների, կամ էլ բիրտ ու Հանդուգն բարքով ՀեԹանոսների Հավատնությանը: Եվ առաջյալները Հասկացան, որ եԹե Հիսուս արժանացավ ավանակի տերերի Հավանությանը, դյուրությամբ նստեց դեռևս չՀեծած ավանակի վրա և բացեց նորածին մանուկների բերանները` Իրեն օրՀնաբանելու, նույն զորությամբ կարող է բացել նաև իրենց բերանները` քարողելու, ուսուցանելու և պապանձեցնելու ՀեԹանոսների կարծեցյալ

อินานนอนทา 197

Դարձյալ` առաքյալներին Հուսադրելու Համար ասաց. «Իսկ երբ ձեզ տանեն ժողովարանների, կառավարիչների և իչխանավորների առաջ, մի՝ մտաՀոգվեք, Թե ինչպես կամ ինչ պատասխան պիտի տաք և կամ ինչ պիտի ասեք, որովՀետև Սուրբ Հոգին նույն ժամին կսովորեցնի ձեղ, Թե ինչ պետք է խոսել» (Մատթ. ԺԲ 11-12), այսինքն` ինչպես այսօր մանուկները խոսեցին:

Սրանով նաև Հրեաներին էր Հանդիմանում, ովջեր դիտեին օրենջներն ու մարդարեությունները, սակայն չէին Հավատում։ Սա նաև Հեթանոսների օրինակն էր, ովջեր անդետ էին Քրիստոսից ու ջարացած, սակայն Հոդու դորությամբ ծանոթացան Քրիստոսի Հավատին ու եղան Նրա օրՀնաբանիչները:

Հարց. – Իսկ ի՞նչ է նչանակում` «Դղրդաց ամբողջ քաղաքը»:

Պատասխան. — Ինչպես Տիրոջ ծննդյան ժամանակ խռովվեց Երուսաղեմի ողջ ժողովուրդը, այդպես էլ Նրա` դեպի մահը դնալիս եղավ։ Երբ տեսան Նրան, մանավանդ, մանուկների կողմից փառավորված ու բարեբանված, ջաղաքը` ջահանայապետերի, դպիրների ու փարիսեցիների հետ միասին, չարությամբ դղրդաց։ Հավատացյալներն ու բարքով բարիները «դղրդում» էին փառաբանելով, իսկ անհավատ փարիսեցիները, ովքեր բռնվել էին նախանձով, «դղրդում» էին չարությունից։ Այդ պատճառով էլ Հիսուս թողնելով նրանց` հեռացավ, որպեսզի խոսքերով առավել ևս չբորբոքի նրանց նախանձն ու դայրույթը։ Իսկ երեկոյան կողմ դնաց Բեթանիա` Իր հանդստյան տունը, որտեղ Աստվածաբար կործանել էր մահր և թագավորեցրել կյանքը։

#### Դուբներ

Դունբացեքի կարգը ունի Տիրոջ Երկրորդ դալստյան, աչխարհի վախձանի և ԱՀեղ դատաստանի խորՀուրդը: Ծաղկազարդի օրը, իններորդ ժամին` օրվա և ժամի Համար սաՀմանված կարգը կատարելուց հետո, ժողովուրդը Հավաքվում է դավԹում, եկեղեցու փակ դռան<sup>5</sup> առջև, և ավադադույն քահանաներից մեկը, մոտենալով եկեղեցու դռանը, բախում է այն ու բարձրաձայն սաղմոսելով ասում. «ՕրՀնեալ եկեալ անուամբ Տեառն...», որի փոխն է. «Խոստովան եղերուք Տեառն, զի բարի է. զի յաւիտեան է ողորմուԹիւն Նորա», մինչև այն պահը, երբ ասվում է. «Բացէք ինձ զդրունս արդարուԹեան» (Սաղմ. ճժէ)։

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Այժմ, որոշ տեղերում, միայն եկեղեցու խորանի վարագույրն է փակվում, և արարողությունը կատարվում է վարագույրի առջև։

Քանի որ կարգը ունի Երկրորդ գալստյան խորՀուրդը, դպիրները երդում են «ՇնորՀեա մեղ, Տէ՛ր» չարականը, որով Տիրոջից խնդրում ենջ, որ բացի մեր առջև ողորմության դուռը, չնորՀի մեղ արթնություն, պայծառացնի մեր Հոդիների լապտերները և արժանացնի դատաստանի օրը կանդնել Իր աջ կողմում, որպեսզի իմաստուն կույսերի Հետ մենջ ևս մտնենջ Երկնային Փեսայի առադաստը ու դրսում չմնաջ, ինչպես Հիմար կույսերը։ Ապա բաՀանան ասում է. «Բա՛ց մեղ Տեր. բա՛ց մեղ Տեր. բա՛ց մեղ Տեր ողորմության դուռը, որի Համար ողբայով կանչում ենջ ջեղ»:

Ներսից մի քահանա Հարցնում է. «Ո՞վ են սրանք, որ բացեմ, Տիրոջ դուռն է սա, և արդարները միայն այս դռնո՛վ պիտի մտնեն»: Դուռը Տիրոջն է, իսկ բախողները` Տիրոջ ծառաները: Այս խոսքի առաջին մասը` «Ո՞վ են սրանք, որ բացեմ», ըստ Ավետարանի հետևյալ խոսքի է. «Այն բանից հետո, երբ Տանտերը մտնի և դուռը փակի, դուք, դրսում կանգնած, կսկսեք դուռը բախել և ասել. «Տե՛ր, Տե՛ր, բա՛ց մեղ համար». իսկ նա պատասխանելով` կասի ձեղ. «Ձդիտեմ, Թե որտեղից եք»: Այն ժամանակ կսկսեք ասել. «Մենք Քո առաջ կերանք և խմեցինք, և Դու հրապարակներում ուսուցանեցիր»: Եվ Տանտերը կասի. «Ասում եմ` ձեղ չդիտեմ, Թե որտեղից եք. հեռացե՛ք Ինձնից դուք` բոլոր անիրավ մշակներդ» (Ղուկ. ԺԳ 25-27): Իսկ ՄատԹեոսի ավետարանում հետևյալ կերպ է ասված` «Ճչմարիտ եմ ասում ձեղ, որ ձեղ չեմ ճանաչում: Ես ձեղ երբեք չեմ ճանաչել, հեռո՛ւ կացեք Ինձանից դուք ամենքդ, որ անօրինություն եք դործում» (Մատթ. ԻԵ 12, է 23): Եվ այն ժամին, երբ այս խոսքերը Տիրոջից կլսենք, մեծ Թչվառություն կպատի մեդ։

Հարց. – Իսկ ինչո՞ւ Տերը դուռը չի բացում Իր ծառաների առջև, մանավանդ որ խոստացել է. «Բախեցե'ք, և կբացվի ձեղ Համար» (Ղուկ. ժԱ 9):

Պատասխան. – ՈրովՀետև դուռը փակվել է մեր անուղղելի վարջի պատճառով` ըստ այս խոսջի. «Ինչո՞ւ ինձ «Տե՛ր, Տե՛ր» եջ կոչում, իսկ ինչ ասում եմ` չեջ անում» (Ղուկ. Ձ 46): Եվ ջանի դեռ մենջ չենջ ընխանում Տիրոջ պատվիրանների Համաձայն, մեղ Համար փակ է Երկնջի արջայության դուռը:

Այս դուռը խորՀրդանչում է նաև մեր սրտի դուռը, որը պետք է բացել Քրիստոսի առջև, Ով միչտ բախում է այն` Համաձայն Իր խոսքի. «ԱՀավասի՝կ Ես դռան առաջ եմ և բախում եմ. եթե մեկն ականջ դնի Իմ ձայնին և բաց անի դուռը, կմտնեմ նրա մոտ և կընթրեմ նրա Հետ, և նա՝ Ինձ Հետ» (Յայտ. Գ 20): Տերը, մտնելով մեր սրտերը, մաքրում է այն և սուրբ օթևան պատրաստում Ամենասուրբ Երրորդության Համար: Քանի դեռ մեր սրտերը բաց չեն Նրա առջև, չի բացվի և արջայության դուռը մեր առջև:

*Եվ դատաստանի օրը Տերը իրավամբ կասի մեզ.* «Ես ձեղ երբեք չեմ ձանաչել, Հեռո'ւ կացեք Ինձանից*»:* 

Իսկ խոսքի երկրորդ մասը Դավիթ մարդարեինն է. «Տիրոջ դուռն է սա, և արդարներն այս դռնո՛վ պիտի մտնեն» (Սաղմ. ճժե 20)։ Եվ ո՞վ է մարդկանցից արդար ու անմեղ։ Շատ քչերը` Երեմիան, ՀովՀաննես Մկրտիչը և սուրբ Կույս Մարիամը, ովքեր դեռ իրենց մոր որովայնում մաքրվեցին և արդար ու սուրբ ծնվեցին։ Իսկ մեղանից ոչ ոք չի կարող պարծենալ, թե սուրբ սիրտ ունի։ ՀովՀաննես ավետարանիչն ասում է. «Եթե ասենք` մենք ոչ մի մեղք չունենք, մենք մեղ ենք խաբում, և ձչմարտություն չկա մեր մեջ... Եթե ասենք` չենք մեղանչել, սուտ ենք Հանում Նրան, և Նրա խոսքը մեր մեջ չէ» (Ա Յովի. Ա 8, 10)։ Այսօր մենք Մկրտության ավաղանով մաքրվում ենք սկղբնական մեղքից, Հետևաբար` կարող ենք մտնել այս դռնից ներս, բայց քանի որ մկրտությունից Հետո աղտոտվել ենք ներգործական մեղջերով, դուռը փակվել է մեր առջև։

Այս պատճառով դրսի քահանան ասում է. «Ոչ միայն արդարներն են մտնում, այլև մեղավորները՝ խոստովանությամբ ու ապաչխարությամբ արդարացած»: Այսինքն նրանք, ովքեր ապաչխարությամբ Թողություն են ստացել մկրտությունից հետո դործած մեղքերից: Եթե այսօր բախելով՝ արտասվալից թախանձենք, եթե ոչ բարեկամության, ապա դոնե թախանձանքի համար Տերը կտա մեղ հարկավորը (տեն Ղուկ. ժԱ 8), ինչպես և Ինքն է ասում. «Խնդրեցե՛ք, և Աստծուց կտրվի ձեղ, փնտրեցե՛ք, և կդտնեք, բախեցե՛ք, և կբացվի ձեղ համար» (Ղուկ. ժԱ 9-10)։

ԱյնուՀետև ներսի քաՀանան ասում է. «Սա է երկնքի դուռն ու տրտմության Հովիտը, արդարների Հանդիստը և մեղավորների քավարանը, նաև Քրիստոսի արքայությունը, Հրեչտակների բնակարանը, սրբերի ժողովարանը, ապավինության տեղը և Աստծու տունը»:

Սրան դրսի քաՀանան պատասխանում է. «Այդ բոլոր խոսքերը ճչմարիտ են սուրբ Եկեղեցու Համար, որը մեր անարատ մայրն է, քանզի Եկեղեցու Ավազանից ենք ծնվել որպես Լույսի և Ճչմարտության որդիներ, և սա է մեր կյանքի Հույսը: Սրանով ենք դանում փրկություն մեր Հոդիների Համար, սա է մեր արդարության ճանապարՀը և սրանով ենք ելնելու Քրիստոսի մոտ»: Ապա խնդրում է, որպեսզի Տերը բացի ողորմության դուռը նրանց առջև, ովջեր ողբայով կանչում են Իրեն։

Դրան ներսից պատասխանում են, որ աՀա տեսնում են Քրիստոսին` բաղմած սուրբ Սեղանին, Ով դեպի Իրեն է կանչում Իր կամջը կատարողներին` Համաձայն Իր խոսջի. «Ուր Ես եմ, այնտեղ կլինի և Իմ ծառան» (Յովի. ժԲ 26)։ Դրսինները ասում են, որ իրենք գնվել են Աստծու Որդու անապական Արյամբ, և ապա փառաբանում են Տիրոջ սոսկալի գալուստը:

*Ներսից ասում են նաև, որ Աստծու աՀավոր փողը գոչելով կանչում է.* «ԱՀա՝, Փեսան գալիս է, Նրան դիմավորելո<sup>ւ</sup>ւ ելեք» (Մատթ. ԻԵ 6)։

Ինչին դրսի քաՀանան երկյուղած պատասխանում է. «ԱՀա՝ ես և իմ մանուկները, որ Աստված ինձ պարդևեց (Եսայի Ը 18), բոլորս կանք և ակնկալում ենք տեսնել Քրիստոսին և լսել Նրա երանավետ խոսքը»: Եկեղեցականից արժանապես և վայելչաբար «աՀա՝ ես» ասելու Համար պաՀանջվում է սրբություն և Աստծու Հետ միավորություն: ՔաՀանան մանուկներ ասելով Հայտնում է, որ իր Հետ սպասողները մանուկների նման անբիծ են ու անարատ, ինչպես Տերն ասաց` եթե մանուկների նման չլինենք, արքայություն չենք մտնի (տես Մարկ. Ժ 15):

Ապա ներսից ազդարարում են, որ Արարիչը կանչում է` ասելով. «Եկե՛ք, Իմ Հոր օրՀնյալնե՛ր, ժառանգեցե՛ք աչխարհի սկզբից ձեզ Համար պատրաստված արքայությունը» (Մատթ. ԻԵ 34):

Իսկ դրսի քահանան դարձյալ խնդրում է բացել արդարության դուռը, որպեսզի ներս մանի և խոստովանի Տիրոջը: Այս խոսքերն արտասանելուն պես բացվում է եկեղեցու դուռը, և ժողովուրդը հոգևոր ուրախությամբ և չարականի երգեցողությամբ ներս է մանում՝ խնդրելով Տիրոջը, որ իրենց ևս արժանացնի Իր սրբերի համար պատրաստված լուսեղեն հարկին: Սա խորհրդանչում է Քրիստոսի հետ արդարների արքայություն մանելը: Ապա բեմից ընթերցվում է Հովհաննեսի ավետարանը, ուր ասվում է. «Ես որպես լույս եկա աչխարհ, որպեսզի ամեն ոք, ով Ինձ հավատում է, խապարում չմնա» (Յովի. ԺԲ 46): Ավետարանի ընթերցումը խորհրդանչում է Տիրոջ վարդապետելը, նաև՝ սրբերի աստվածախոսությունը և մեր սովորելը:

Հավատացյալը, ապրելով Դռնբացեքի խորՀուրդը և ականատես լինելով ներսի ու դրսի քաՀանաների երկխոսությանը, առավել իրական է պատկերացնում Տիրոջ Երկրորդ գալստյան և ԱՀեղ դատաստանի գալիք օրը և առավել ևս է ձգտում ապաշխարությամբ ու խոնարՀությամբ ապրել իրեն տրված կյանքի մնացած օրերը:

#### ԱՎԱԳ ԵՐԿՈՒՇԱԲԹԻ

Օրվա երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ եկիր և գալոց ես, ողորմեա՝ մեզ»։

Ավագ Շաբաթի խորՀրդաբանությունը տարբերվում է սուրբ քառասնորդաց պաՀքի խորՀրդաբանությունից։ Սուրբ քառասնորդաց պաՀքն ավարտվում է Ղազարոսի Հարությամբ, իսկ դրան Հաջորդող զատկական չաբաթի ութ օրերը Համապատասխանում են արարչության յոթ օրերին և ութերորդ անվախձան դարին:

Այս չաբաթը կոչվում է մեծ կամ ավագ, քանի որ պարունակում է չորս մեծ խորՀուրդ: Նախ աչխարհի արարման առաջին չաբաթի խոր-Հուրդը, ապա` այս կյանքի յոթ դարերի խորՀուրդը, այնուհետև` Քրիս-տոսի չարչարանքների չաբաթի խորՀուրդը, և վերջապես` վերջին օրվա ու աչխարհի վախճանի խորՀուրդը:

Այս պատճառով էլ Ծննդոց գրջի առաջին գլուխները տարին երեջ անդամ ենջ ընժերցում. առաջին անդամ` Տիրոջ Ծննդյան օրը, ջանի որ Նա, Ով սկզբում նախամայր Եվային դատապարտեց` ասելով. «Ցավերով երեխաներ պիտի ծնես», եկավ ու ծնվեց սուրբ Կույս Մարիամից ու վերացրեց անեծջի դատակնիջը, երկրորդ անդամ` այսօր, ջանի որ այս չաբաժն Աստծու արարչուժյան օրերի առաջին չաբաժն է, Իսկ երրորդ անդամ` Ձատկի ճրադալույցին, ջանի որ այդ օրն Իր պատկերով Ադամին ստեղծող Արարիչը վերստին նորոդում է մարդուն ու առաջնորդում Դրախտ:

#### **Uกตรกษาแน ยาสามาร อาก**

Նախ տեսնենք, թե ինչպես է, որ այս չաբաթն ունի արարչության առաջին չաբաթվա խորՀուրդը, որի ընթացքում գոյացան բոլոր արարածները: Արդ` «Արմավենիների օրը» խորՀրդանչում է արարչության առաջին օրը, երբ Աստված արարեց երկինքն ու երկիրը: Իսկ Ավագ երկուչաբթի օրը խորՀրդանչում է արարչության երկրորդ օրը, երբ Աստված արարեց Հաստատությունը, ինչն իմաստունները դատելով մյուս չորս տարրերից՝ Հինդերորդ տարր և եթեր անվանեցին: Հաստատությունը գոյացավ արարչության երկրորդ օրը, երբ ջրերը բաժանվեցին միմյանցից՝ ըստ Աստծուխոսքի. «Թող Հաստատություն առաջանա ջրերի միջև, և ջրերը թող բաժանվեն ջրերից: Եվ եղավ այդպես» (Ծննդ. Ա 6): Եվ ջրերը, որ սփռվել էին երկրի վրա, Աստծու Հրամանով, միջից պատռվելով բաժանվեցին ու իրարից Հեռացան, սակայն եղբերում չբաժանվեցին միմյանցից, այլ մեկմեկու

միաՀյուսված, չրջան կազմելով` անբաժան մնացին, ինչպես տիկր, որ փչվելիս ուռչում է, և կողերը Հեռանում են միմյանցից` առանց իրարից բաժանվելու: Երկրից ջրի Հեռանալով, խավարը, որ անդունդի վրա էր, տարածվեց ջրերի միջև, և լույսն իր սաՀմաններում վանեց խավարը, և Հաստատությունը, որը ջրերի միջև էր, Արարչի կողմից երկինք անվանվեց: Եվ որպեսզի այս զգալի ու նյուԹական աչխարՀը չայրվի աննյուԹ երկնքի արփիափայլ ճառագայԹներից, որը բնակավայրն է անմարմին անմաՀների` սուրբ Հրեչտակների, վերևի ջրաՀարկը գմբեԹաձև կամարա֊ կապ խորան դարձավ զգալի աչխարՀի վրա` Հովանի լինելով երկրին և առանց ծանրանալու Հաստատության վրա: Ջրային կամարը մի տեղ նոսը և կամ մեկ այլ տեղում խիտ չէ, այլ ամբողջովին Համասեռ է, միատեսակ, և՛ վերևում, և՛ ներքևում, Իսկ Հրեղեն երկինքը, որն առաջին օրն արարվեց, դարձավ կամար ջրերի վրա: Կամար դարձավ նաև Հաստատությունը, ինչը գտնվում է այս երկու կամարներից ցած, և այս կամարները միմյանցից Հեռու են: Իսկ Հրեչտակների կայաններն այս ջրերի վերևում են: Նրանցից չատերն իջնում են ջրերից ներքև` մարդկանց պաՀպա֊ նության Համար, և դարձյալ վեր բարձրանում` Աստծուն պաչտելու ու երկրպագելու, և պատմում են Տիրոջը մարդկանց գործերի մասին:

Աստված երկինքը կատարյալ կազմեց, և նրա բնակիչները` Հրեղեն դորությունները, ստեղծվեցին երկնքի ստեղծումով, և երկնքի կատարելությունը ցույց է տալիս Աստծու անբավ գորությունը: Իսկ երկիրը Տերն աստիճանաբար բերեց կատարելության, և այդպես արեց, որպեսզի մեզ ցույց տա Իր Հայրական խնամքը, որ տածում է մեր Հանդեպ:

#### Երկրորդ դարի ԽորՀուրդը

Ավագ երկուչաբնին խորհրդանչում է երկրորդ դարը, երբ ապականվեցին բոլոր մարմինները` ըստ այս խոսջի. «Մեկ մարդու անհնազաներունյամբ չատ մեղավորներ եղան» (Յռոմ. Ե 19)։ Ապականունյունը ընդերկեց ամբողջ տիեղերջը, և միայն Ենոջը հաճելի եղավ Աստծուն ու Ադամի փոխարեն երկինջ տեղափոխվեց։ Ադամն ուտելով պտուղը` վտարվեց Դրախտից, իսկ Ենոջը չուտելով երկրի պտուղը` մտավ Դրախտու անմահունյուն։ Երկրորդ դարը ավարտվում է Նոյի կյանջի երեջ հարյուր հիսունուներորդ տարում։

Այս օրերը նաև Քրիստոսի չարչարանքների օրերն են, երբ Տերը գալով Երուսաղեմ` ճանապարՀին անիծեց Թղենին, և մտնելով տաճար` ամո-Թով Թողեց դպիրներին ու փարիսեցիներին, և չատ բաներ ասաց Իր մասին: Տեսնենք նաև, Թե ինչպես է Ավագ չաբաԹը Համապատասխանում վերջին օրվա և վախճանի խորՀրդին: Երբ Տերը եկավ ԲեԹանիա` «սգի ու չարչարանջների տուն», դա Նրա առաջին դալուստն էր, իսկ Ծաղկա-գարդի կիրակին խորՀրդանչում է Նրա Երկրորդ դալուստը, երբ աչխարհը դղրդալով սասանվելու է և մեռելները դուրս են դալու դերեզմաններից ու կանդնելու են Քրիստոսի առջև: Նրանցից ոմանջ ուրախանալու են Քրիստոսի պատվով ու փառջով, ինչպես ծերերն ու մանուկները, իսկ ոմանջ էլ տխրելու են, ինչպես ջաՀանաներն ու դպիրները: Ավադ ԵրկուչաբԹի օրը Տերն անիծեց անպտուղ Թղենին, ինչը մեղավորների օրինակն է, ովջեր անիծվելու են վերջին օրը Աստվածային Հրամանով. «Անիծյալնե՛ր, դնացե՛ջ Ինձնից Հավիտենական կրակը, որ պատրաստված էստանայի և իր Հրեչտակների Համար» (Մատթ. ԻԵ 41)։

# ับนาน ปัจนุจ ธางการนคตาก (บันรด. hU 17-27)

Արդ` երեկ տոնեցինք մեր Տիրոջ Հրաչափառ գալստյան օրը: Իսկ այսօր Նրա Հետ տաճար ելնենք կեդրոնի ձորի այն կողմից, որը Ձիթենյաց լեռան ստորոտն է, ուր Տերը Հանգրվանում էր իր սուրբ աչակերտների հետ, իսկ ցերեկը ժողովրդին ուսուցանում տաճարում, որպեսզի մեզ սովորեցնի, թե երբ ժողովուրդը խաղաղվի աշխարհածուփ զբաղմունջ-ներից և միջօրեին մոտենա ու խնդրի աստվածային լուսազարդ պայծառություն, ապա պետք է դնալ նրանց մեջ ու վարդապետել օգտակար խրատներով: Իսկ երբ դիչերային ու աշխարհական դետնաքարչ Հոդսերը նրանց պաշարեն, ապա պետք է առանձնանալով փախչել Ձիթենյաց լեռան ստորոտը և այնտեղ օթևանել, որը նչանակում է վեր բարձրանալ երկրաքարչ Հոդսերից և Հոդևոր երդերով Հալածել մեր մտքի խավարը և աստվածավանդ ձեթով օծել մեր դլուխները, որպեսզի մենք ևս չբռնվենք աշխարհական ծփանջներով, ինչը խավարեցնում է մեր խորհուրդները:

Մատթեոսը գրում է. «Եվ նրանց թողնելով՝ ելավ քաղաքից դուրս, դեպի Բեթանիա. և այնտեղ գիչերեց» (Մատթ. ԻԱ 17) — Բեթանիա գնալը խորհրդանչում է Համբարձման օրը, երբ Հիսուս Իր աչակերտների հետ գնաց Բեթանիա, նրանց օրհնեց ու երկինք Համբարձվեց: Իսկ առավոտյան քաղաք վերադառնալը խորհրդանչում է Նրա Երկրորդ գալուստը և մարդկանցից բարի գործեր պահանջելը: Եվ եթե որևէ մեկը բարի գործեր չունենա, նրան անիծելով ձախ կողմ է ուղարկելու:

Եվ առավոտյան երբ քաղաք վերադարձավ, քաղց զգաց – *Փրկագործի* Համար մեր կրքերն անՀրաժեչտու*ելյուն չէին: Տերը դրանք կրում էր*  կամավոր, որպեսզի մեզ կյանք տա: Քանզի երբ կամենում էր, այնժամ Հրաման էր տալիս քաղցին ու ծարավին, և կրքերը մոտենում էին Իր Աստվածախառն մարմնին: Այդպես էլ երբ կամեցավ, այն ժամանակ մաՀացավ և ՀարուԹյուն առավ: Սա է տարաժամ ու անսովոր ժամին քաղց զգալու բացատրուԹյունը:

Եվ ձանապարՀի վրա մի թզենի տեսնելով՝ եկավ դեպի այն և նրա վրա ոչինչ չգտավ, այլ միայն՝ տերև – Բոլորը դիտեն, որ մարտ ամսին թզենու վրա պտուղ չի լինում։ Սակայն Քրիստոս՝ մեր ամենատես ու Հոդատար Քավչապետը, Իր դորությամբ «անդիտանում» է, ինչպես մի ժամանակ Դրախտում ասաց. «Ո՞ւր ես, Ադամ»։ Նաև առաջին սպանողին ասաց. «Ո՞ւր է Աբելը՝ Քո եղբայրը»։ Անդիտությամբ է վարվում, որպեսզի կատարվեն աստվածային նշանները, քանի որ թզենին Հրեաների օրինակն է, ինչպես և «Չար մշակների» առակում նրանց այդի է անվանում (տե՛ս Կար. ԻԱ 34-39)։ Իսկ առաքյալը, Հռոմեացիներին իր ուղերձում (տե՛ս Վռոմ. ժԱ 17), նրանց ընտանի ձիթենի է անվանում։

Այստեղ Հրեաներին առակով Թգենի է անվանում, որոնց նախապես Օրենքով ու մարդարեներով ամրացրել էր։ Իսկ այժմ, ժամանակների վախձանին, եկել էր ստանալու նրանցից բարի դործերի պտուղները, սակայն չդտնելով՝ Հարվածեց ու դոսացրեց նրանց դալարուԹյունը։ Իսկ երբ ծառն առանց չորանալու դոսանում է, ապա Հրո ձարակ է դառնում։ Նույնպես և Հրեաները՝ այրվելով կործանվեցին Հռոմեացիների կողմից, ովքեր էլ որպես ավար վերցրին նրանց սրբուԹյունը, նրանց սուրբ քաղաքը ՀիմնաՀատակ քանդեցին և նրանց պոկելով արմատներից՝ դերուԹյան մատնեցին։

Տերը նախապես Հրեաներին ընտրեց որպես Իր ժողովուրդ և նրանց միջոցով կամեցավ Հավատ փնտրել նաև Հեժանոսների մեջ, սակայն Հրեաները Հակառակվեցին Նրա Աստվածությանը: Եվ Տերն անիծեց Թղենին` ասելով. «ԱյսուՀետև քեղնից Հավիտյան պտուղ Թող չլինի»: Այսինքն` չլինի ո՛չ մարդարե ու աստվածախոս և ո՛չ զոՀ, պատարադ ու ընծա: Կատարվեց Դանիելի մարդարեությունը, Թե վաժսուներկու յոժնյա-կից Հետո պիտի վերցվի օծությունը:

Եվ նույն պա**Հին թզենին չորացավ** – *Թզենին նույն պաՀին չորացավ,* որպեսզի ձանաչեն*ը Նրան, Ով սկզբում օրՀնեց զեռուններին ու ասաց, որ*  աձեն ու բազմանան և լցնեն երկիրը, և այդ Հրամանն անմիջապես կատարվեց: Անմիջապես կատարվեց նաև այն խոսջը, որ ասաց Տերը մեր նախաՀորը. «Թող անիծյալ լինի երկիրը քո արածի պատձառով: Փուչ ու տատասկ Թող աձեցնի քեղ Համար երկիրը» (Ծննդ. Գ 17)։

Գոսացած Թղենին օրինակն է նաև այն Թղենու, որից Ադամն ու Եվան տերևներ պոկեցին` ծածկելու Համար իրենց մերկուԹյունը: Արդ` այսօր Տերը դոսացնում է Թղենին, քանի որ, այսուՀետև, մարդկային ցեղն այլևս կարիք չունի տերևով ծածկելու իր ամոԹը, որովՀետև սուրբ Ավազանի միջոցով զդեստավորվեց Տիրոջ պատմուձանով` ըստ այս խոսքի. «Գուք բոլորդ, որ ի Քրիստոս մկրտվեցիք, Քրիստոսով զդեստավորվեցիչ» (Գաղատ. Գ27):

Եվ դարձյալ` քանի որ սաստիկ փորձություններ էին սպասվում երանելի առաջյալներին` Քրիստոսի մատնվելը քահանաների ձեռքը և Նրա ձաղկումն ու մահը, այդ պատճառով, մինչ տադնապի այդ հանդեսը, Տերը չորացրեց թենին, որպեսզի երբ տեսնեն այդ ամենը, հիչեն Վարդապետի աստվածային գորությունները, քաջալերվեն և վեր մնան փորձություններից:

Դարձյալ` մեր Տեր Հիսուս Քրիստոս այլ «խռովություն» չգործեց երկրի վրա բացի թղենու տիրոջը և դերդեսացի խողատերերին տրամեցնելուց, որոնց խողերին դևերը ծովում խեղդեցին (տես Մատթ. Ը 32)։ Քանդի ծովեդերջի բոլոր կողմերից ու այլ չրջաններից բոլոր Հրեաներն ու Հեթանոսները դալիս էին նրան լսելու, տեսնելու նրա սխրալից նչաններն ու բժչկությունները, սակայն դերդեսացիները, ովջեր Հարուստ էին, չահի հետևող, խողապահ, ու անարվեստ ու տվայտող, չեկան տեսության՝ անտեսելով Հիսուսին վերաբերվող այդ դարմանալի լուրերը։ Տերն էլ, մարդասիրաբար կամենալով կարձել նրանց ադահությունը, ամբողջապես ջնջեց նրանց սնոտի հույսը։ Իսկ ծառի տերն անտեսել էր Օրենջը, որ ասում է. «Երբ քաղես քո այդին, քաղից հետո ձռաքաղ չանես. դա թող պատկանի եկվորին, որբին ու այրուն» (Բ Օրենք ԻԴ 18)։ Այդ պատձառով բոլորիս Տերն ամբողջ ծառը տուդանքի ենթարկեց, որպեսզի ծառի տերը երկյուղ ունենա Օրենջից։

Երբ աչակերտներն այս տեսան, զարմացան ու ասացին. «Ինչպե՞ս խզենին իսկույն չորացավ – Քանի որ տունկը, երբ Հատում են արմատից, անմիջապես չի չորանում. այլ նախ` մի քանի օր Թառամում է, Հետո` կամաց-կամաց չորանում և մերկանում կեղևից: Իսկ այդ Թղենին Տիրոջ Հրամանով անմիջապես արմատից չորացավ: Այդ պատճառով էլ աչակերտները դարմացել էին:

Չորացրած թեղենու պատմությունը այլ խորՀուրդներ ևս ունի: Այն ցույց է տալիս, որ Տերը միչտ չէ, որ գործում էր ողորմելով, այլ նաև պատժում էր, և դա Հայտնի է Հետևյալից. նախ` խողերին ծովում խեղդելուց, երկրորդ` խաչելության ժամանակ վեմերը պատռելուց ու երկիրը չարժելուց, և վերջապես` թերնին չորացնելուց:

Սրանով Տերը ցույց տվեց, որ Ինջն Իր կամջով տվեց Իր Անձը չարչարվելու ու մաՀանալու` մեր փրկության Համար, ապա Թե ոչ` ինչպես չորացրեց Թզենին, այնպես էլ խաչողներին կարող էր սպանել: Նաև Հայտնում է, որ Ինջն Իչխան է ու Տեր և Իր մի խոսջով կարող է տնկել ու պոկել:

Անպտուղ թերնին նրանց օրինակն է, ովքեր առաքինության միայն արտաքին տեսքն ունեն և ո՛չ` պտուղը: Այդպիսիների Համար ասում է. «Նրան կսպանի և կեղծավորների վախձանին կարժանացնի. այնտեղ կլինի լաց ու ատամների կրձտում» (Մատթ. ԻԴ51)։

«Հիսուս պատասխանեց և ասաց նրանց. «Ճչմարիտ եմ ասում ձեզ, եթե հավատ ունենաք և չերկմտեք, ոչ միայն կանեք այդ թզենուն պատահածը, այլ թեկուզ և այդ լեռանն ասեք՝ ելի՛ր ու ծովն ընկիր, այն կկատարվի»: Ասելով, թե այն ամենը, ինչ կիսնդրեք հավատով, կստանաք, նրանց թելադրում է աղոթել: Տերն ուսուցանում էր ոչ այնպես, ինչպես դպիրներն էին սովորեցնում, և ո՛չ էլ՝ ինչպես մարդարեները, ովքեր խոսում էին ժողովրդի հետ ինչպես Աստծու պատդամավորներ, այլ Իրենից էր սովորեցնում ժողովրդին՝ իշխանությամբ ու տիրաբար, և Սուրբ Հոդին բացում էր ունկնդրողների լսողությունը, ամենուր տարածելով աստվածային վարդապետության խոսքերը, և հանդրվանում բոլորի լսողության մեջ՝ և՛ խուլերի, և՛ մանուկների, և՛ անդետների:

#### ԱՎԱԳ ԵՐԵՔՇԱԲԹԻ

Օրվա երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ եկիր և գալոց ես, ողորմեա՝ մեզ»։ Այսօր, Երեկոյան ժամերգությանը, երբ կարդացվում է տասը կույսերի առակը, տասը մանուկներ՝ խորհրդանշելով տասը կույսերին, վառվող մոմերով կանգնում են Ավետարանի առջև։ Ապա նրանց թերթիկներ է տրվում։ Այդ թերթիկներից հինգում խաչի նշան կա, իսկ հինգում՝ ոչինչ։ Նրանք, ովքեր վերցրել են դատարկ թերթիկները, մարում են իրենց ձեռքերի մոմերը՝ ի նշան հիմար կույսերի հանգած լապտերների։ Ավագ երեքշաբթին հայտնապես խորհրդանշում է Քրիստոս Դատավորի Երկրորդ գալուստը և Վերջին դատաստանը։

### Արարջության երրորդ օրը

Ավագ երեջչաբթին պատկերն է արարչության երրորդ օրվա և երրորդ դարի: «Աստված ասաց. «Թող երկիրն իր տեսակի ու իր նմանության սերմը պարունակող դալար բույս և իր տեսակի ու իր նմանության սերմը պարունակող, իր տեսակի միրգ տվող պտղաբեր ծառ աձեցնի երկրի վրա»: Եվ եղավ այդպես» (Ծննդ. Ա 11): Ձգալի ծառերի Հետ միասին Աստված տնկեց նաև իմանալի ծառեր, այսինչըն` արդարների ու մարդարեների դասերը, ինչպես վկայում է Պողոսը. «Աստված ընտրեց մեզ Քրիստոսի միջոցով նախչան աչխարՀի արարումը» (Եփես. Ա 4): Եվ ինչպես սուրբ առաջյալների ընտրությունը Հինդերորդ օրը կատարվեց, ջրային և օդային կենդանիների ստեղծման Հետ միասին, այդպես էլ սուրբ մարդարեների ընտրությունը կատարվեց երրորդ օրը` բույսերի և տնկիների Հետ:

Առաջին երեք օրերում լույսն աննյութ էր ու անմարմին, և օրվա տասներկու ժամը տարածվում էր ամբողջ երկրում, իսկ երեկոյան Հավաքվում մի տեղում: Ոմանք ասում են, որ այդ տեղն արևելյալն կողմն էր, իսկ ոմանք էլ, թե` լույսը երկինք էր վերանում և ծածկվում աստվածային խորՀրդով, ուր ծրարված էր անձառելի Լույսը, ըստ այն խոսքի, որ ասաց Աստված Հոբին. «Ո՞րն է այն երկիրը, ուր լույսն է օթևանում» (3որ ևԸ 19):

Այսօր ծառերի Հետ միասին ստեղծվեց նաև Դրախտը, որտեղ տնկվեցին Կենաց և Գիտության ծառերը։ Դրախտը թանձր ու թավ վայր է` անթատամ տերևներով ու անսպառ պտուղներով, ինչպես և վայել է աստվածատունկ ծաղկանոցին, որտեղ չկա ամառ, աչուն, ձմեռ ու գարուն, այլ բարեխառն է, անուչաբույր, արեդակնափայլ դույներով, պայծառ դեղեցկությամբ և երկնավայելուչ փառջի չուջով, որը թեպետ երկրի վրա է արմատացած և Հողեղեն է, սակայն ասում են, որ իր բարձրությամբ Հավասար է արեդակին, և ամենևին կարոտ չէ լույսի, ջանի որ Աստված է նրա Լույսը։

Եվ ինչպես բույսերն ու տնկիները նախապես անասունների Համար պատրաստվեցին, նույնպես և Դրախտը մարդու վայելջների Համար պատրաստվեց ու լցվեց բարությամբ, որպեսցի մարդն աղջատ չլինի:

### Երրորդ դարի պաչկերը

Ավագ ԵրեջչաբԹին նաև երրորդ դարի խորՀուրդն ունի: Երրորդ դարն սկսվում է Նոյի երեջ Հարյուր ՀիսունՀինդերորդ տարում, երբ կառուցվեց տապանը, և ջրՀեղեղի ջրերը ջնջեցին բոլոր երկրածիններին, նաև` երբ կառուցվեց Բաբելոնի աչտարակը, Աստված մարդկանց լեզուները բաժանեց, և նրանջ տարածվեցին աչխարՀով մեկ:

Մինչ Նոյի ծնվելը ՍեԹի զավակներից Հինգ Հարյուր Հոգի, լսելով Դրախտի կյանքի մասին, ելնում են ԱՀերմոն կոչվող լեռը և այնտեղ կուսությամբ ապրում, և այդ պատճառով կոչվում Աստծու որդիներ, ի տարբերություն Կայենի սերնդի, ովջեր կոչվում են մարդկանց որդիներ: ԱյնուՀետև՝ Հարեդի 41-րդ տարում՝ արարչությունից 960 տարի անց, Սեթի որդիները, ձանձրանալով կուսությամբ ապրելուց, իջնում են լեռներից և գալով իրենց ազգակիցների մոտ՝ խնդրում են կնության Համար իրենց աղջիկներ տալ։ Վերջիններս բարկանում են նրանց վրա՝ Աստծու ուխտր դրժելու Համար, և իրենց դուստրերին նրանց չեն տալիս: Նրանք էլ գնում ու Կայենի որդիներից են խնդրում՝ իրենց դուստրերից կնության տալ իրենց: Կայենի որդիները չարախնդությամբ իրենց դուստրերին նրանց աչքի առջև դիվաՀար են անում ու տալիս: Այս *խառնակությունից ծնվում են Հսկաներ (տե՛ս* Ծննդ. Ձ 4), *ովքեր, իրենց* Հաղթանդամ մարմիններին վստաՀելով, իրենց անմաՀ էին կարծում: Եվ այսպես` Աստծու որդիները Հինգ Հարյուր տարի կուսությամբ ապրելուց *Հետո խառնվում են մարդկանց դուստրերի Հետ (տե՛ս* Ծննդ. Ձ 2)։

Իսկ Նոյը, ով կատարյալ ու արդար մարդ էր, տեսնելով, որ իր ցեղը խառնվում է Կայենի անիծյալ ցեղի Հետ, որոշում է չամուսնանալ և որդի չունենալ, որպեսզի անեծջի տակ չընկնի, և Հինդ Հարյուր տարի կուսու- Թյամբ է ապրում: Աստված, տեսնելով նրա սիրտը, կամենում է, որ մարդկային ցեղի երկրորդ խմորը նրանից լինի և բազմանալով լցնի աշխարՀը, ջանզի Նա խորՀում էր վերացնել մարդկանց իրենց անօրի-նուԹյունների ու մեղջերի պատճառով:

Երբ Նոյը Հինդ Հարյուր տարեկան էր, Աստված խոսեց նրա Հետ ու Հանձնարարեց մի տապան կառուցել` ջրՀեղեղից փրկվելու Համար: Երբ Նոյը լսեց սպասվելիջ ջրՀեղեղի մասին, Աստծու Հրամանով ամուսնացավ, իրեն կին առնելով ՍեԹի դուստրերից, և այնջան պարկեչտ եղավ ամուսնական կյանքում, որ Հարյուր տարում ծնեց ընդամենն երեք որդի, բոլորն էլ իր նման առաքինի: Այդ պատճառով նրանց կոչեց Սեմ, այսինքն` կատարյալ, Քամ` իչխան, և Հաբեթ` դեղեցկություն: Նոյր արդելեց իր որդիներին ամուսնանալ Կայենի դուստրերի Հետ, և միայն տապան մտնելուց առաջ ամուսնացրեց նրանց Սեթի դուստրերի Հետ, որպեսզի իր սերունդը չապականվի: Եվ Նոյից է սկսվում երկրորդ աչխարհը, քանզի նա ապականված դարում իր անարատությունը անբծությամբ պաՀեց:

Ջրգեղեղի պատմության մեջ ծովը խորգրդանչում է աչխարգը, Նոյի ութգոդանոց ընտանիքի փրկվելը տապանով խորգրդանչում է նրանց, ովքեր այժմ Եկեղեցու միջոցով փրկվում են մեղքերի ծփուն ծովը ընկղմվելուց, իսկ ութերորդ օրը պիտի փրկվեն դեգենի կրակներից:

Եկեղեցում կան բազմաբարո մարդիկ` ըստ տապանում դտնվող բազում կենդանիների օրինակների: Այս մարդկանցից ոմանք սուրբ են, իսկ ոմանք` անմաքուր: Տերը նրանց վարքերի փոփոխություն է կատարում. խորամանկին դարձնում պարզամիտ, վայրենամտին` զգոն, բարկացողին` Հեգ, իսկ անսուրբին` մաջուր:

Քառասուն օր Հորդող անձրևը խորՀրդանչում է քառասնօրյա պահքը, որով մաքրվում է Հոգու մեղսալից կրակը, իսկ ովքեր չմաքրվեցին, իրենց մեղքերի հեղեղում խեղդվեցին։ Ջրերի տասնհինգ կանգուն բարձրանալը օրինակն է նրա, որ ցանկությունները սկսում են մարդկանց վրա տիրել տասնհինդ տարեկանից։ Ադռավի արձակելը խորհրդանչում է Եկեղեցուց սատանային վտարելը, քանի որ ադռավացած Հոդիները սնվում են ժանտահոտ դիակներով։ Եվ ինչպես ադռավը ջրի մեջ ընկղմվեց, այդպես էլ` սատանան մեղջերի մեջ։

Աղավնու արձակելը և ետ դառնալը խորՀրդանչում է Եկեղեցուց դուրս ելածների ապաչխարությունը և դարձը: Եվ Եկեղեցին Նոյի նման տարածելով ձեռքերը` իր գիրկն է ընդունում նրանց: Ջրի ցամաքելուց Հետո Նոյն Աստծուն Հաձելի պատարագ մատուցեց, իսկ մենք, մեր մեղքերի ցամաքելուց Հետո, առաքինությունների անուչաՀոտությամբ, Աստծու սեղանն ենք լինում, որի վրա Քրիստոս ուխտում է մեզ Հետ Հավիտենական խաղաղություն:

Իսկ Իր Երկրորդ դալստյան մասին Տերը Հայտնում է Ավետարանի միջոցով` ըստ այս խոսջի. «Եվ ինչպես Նոյի օրերն էին, այնպես պիտի լինի Մարդու Որդու դալստյանը. որովհետև, ինչպես որ ջրհեղեղից առաջ եղած օրերն էին, երբ ուտում էին և խմում, կին էին առնում ու մարդու էին դնում, մինչև այն օրը, երբ Նոյը տապանը մտավ, ու նրանք բան չիմացան, մինչև որ ջրհեղեղը եկավ ու վերցրեց տարավ բոլորին, այնպես

պիտի լինի Մարդու Որդու գալստյանն էլ» (Սատթ. ԻԴ 37)։ *Եվ ինչպես* նրանք, ովքեր չՀավատացին Նոյի քարողին` կործանվեցին, այդպես էլ կորչելու են Աստծու Որդուն չՀավատացողները։

# Oրսս ըսթերծսսօսերը մեսսություսը (Արսս Թ 1-9)

Այսօր ընթերցվող առակով ներկայացվում է Փրկչի մարդասիրական դալուստը. «Հոր Իմաստությունը՝ [Հիսուս], չինեց Իր տունը և կանգ-նեցրեց յոթ սյուները»: Իսկ ըստ Պողոսի՝ Նրա տունը մարդկային բնու-Թյունն է. «Նրա տունը մենք իսկ ենք» (Եբր. Գ 6), և յոթ սյուները Սուրբ Հոդու չնորՀներն են, որի վրա կառուցված է ամբողջ չինությունը:

Մորթեց Իր եզը, խառնեց, պատրաստեց գինին, պատրաստեց նաև Իր սեղանը – Զվարակը մորթվեց խաչի վրա, ինչպես անառակի դարձի Համար բարեգութ Հայրը մորթեց եզը: Իսկ գինին «խառնեց ու պատրաստեց», որպեսզի դրանով արբեցնի ծարաված անձերին: Նաև Տիրոջ Արյունն է խառնում նաՀատակների արյան Հետ։

Նա ուղարկեց Իր ծառաներին, որ բարձր ձայնով Հրավիրեն Իր Հացկերույթին, և ասաց. «Ով անզգամ է, թող գա Ինձ մոտ – Տերն ուղարկում է Իր ծառաներին և նրանց ասում, որ գնան և բարձրաձայն քարոզով Իր, այսինքն` Իմաստության Սեղանի մոտ կանչեն Հեթանոսներին, ովջեր անզգամացել էին կռապաչտությունից: Հրավիրում է նաև պակասամիտներին, այսինքն` մեղավորներին, որովՀետև չնացողները, Հիրավի, պակասամիտ են:

Եկեջ կերե՛ջ Իմ Հացից և խմեցե՛ջ Իմ գինուց, որ պատրաստել եմ ձեզ Համար – Այսինջն` Իր ապրեցնող Մարմնից ու Արյունից: Բայց ասում է, որ Թողնենջ անգգամուԹյունն ու սնոտիապաչտուԹյունը և խոստովանուԹյամբ փնտրենջ իմաստուԹյուն և ապաչխարուԹյամբ` Հանձար, որպեսզի փրկվենջ գեՀենի կրակներից:

Ով խրատ է տալիս չարերին, նա անարգանք է ստանում, և ով Հանդիմանում է ամբարիչտներին, նա ատելություն է վաստակում – Մեր Տերը Հրեաներին Հանդիմանելով խրատեց և անարգվեց նրանց կողմից:

Հանդիմանի'ը իմաստունին, և նա կսիրի քեղ, խրատի'ը Հիմարին, և նա ավելի չատ կատի քեղ – *Տերը Հանդիմանեց իմաստուն Պետրոսին և սիրվեց նրանից, խրատեց անմիտ Հուդային և ավելի ատվեց նրանից:* 

Իմաստունին բացատրի՛ր պատճառը, և նա ավելի՛ իմաստուն կլինի – Տերը Պողոսին խրատեց, և նա դարձավ ավելի իմաստուն:

#### (bugin to 10-12)

Եսային ասում է. «ԱՀավասիկ ձեր Աստվածը. աՀա Ցերը, որ գալիս է գորությամբ և Իր բազկի իչխանությամբ. աՀավասիկ Իր վարձն Իր Հետ է, ու գործերն էլ Իր աչքի առաջ են: Հովվի նման Հովվելու է Իր Հոտերը, Իր բազկով Հավաքելու է գառներին, կրելու է նրանց Իր ծոցում, մխիթարիչ է լինելու Հղիներին»: Այս խոսքով Եսայի մարգարեն Հորդորում է քաՀանաներին՝ ինչպես ավետարանիչներ քարողել բարձր լեռան վրա առաքելական Հավատով, ավետարանել Սիոնի սգավորներին՝ խաչի փրկությունն ու ՀամընդՀանուր Հարության Հույսը՝ ասելով. «ԱՀա Ցերը՝ մարմնացած Խոսքը, գալիս է երկրորդ անդամ Իր զորությամբ։ Եվ Իր վարձքը Իր Հետ է, որն ազատությունն է մեղջերի ծառայությունից ու որդեգրությունը։ Եվ պիտի պսակի ուրախությամբ Իր ընտրյալներին և յուրաքանչյուրն իր դործերը պիտի խոստովանի Նրա առջև, և ոչինչ չի վրիպելու Նրա աչքից»։

Եվ իբրև Հովիվ Հովվելու է Իր Հոտը — Այս դալստյամբ Տերը Իր անձը դրեց Իր Հոտի Համար և Իր բազուկով Հավաքեց Իր դառներին։ Այժմ Տերը Եկեղեցին ժողովում է Իր փրկական դործերով, իսկ Հանդերձյալում արջայությունում պիտի ժողովի։ Եվ պիտի մխիթարի Հղիներին, քանի որ ասաց. «Եկե՛ք Ինձ մոտ, բոլոր Հոդնածներդ ու բեռնավորվածներդ, և Ես ձեղ կՀանդստացնեմ» (Մատթ. ժԱ 28)։ Այսինքն` նրանց, ովքեր Հղացել են Հույսով։

Ո՞վ կարողացավ Իր ափով չափել ջրերը, Թզով՝ երկինքը և քլով՝ Համայն երկիրը – Չափեց ջուրը, այսինքն՝ բոլոր ազդերին. Թզով՝ երկինքը, այսինքն՝ բոլոր արդարներին, և քլով՝ ամբողջ երկիրը, այսինքն՝ երկրաքարչներին ու նրանց, ովքեր երկրավորն են խորՀում:

Ո՞վ կարողացավ լեռները կչռել կչեռքով և դաչտերը՝ նժարով – Ով կչռեց լեռները կչեռքով, այսինքն՝ Թագավորների գործերը: Կչեռք ասելով ի նկատի ունի Աստծու անվրեպ գիտությունը: Իսկ ով չունեցավ արդարություն, ասաց, որ նրանք ոչինչ են և ոչինչ Համարվեցին:

Այս ամենն իմանալով` Եկեղեցու ավանդապահները պաղատանքներով երդում են Դավթի երդերն` ասելով. «Դեպի Քեղ, Տե՛ր, բարձրացրի Հոգիս... Իմ մանկության և տհասության մեղքերը մի՛ Հիչիր, այլ Հիչի՛ր ինձ, Տե՛ր, Քո ողորմությամբ` ըստ Քո բարության, քանդի Դու քաղցր և ուղիղ ես, Տե՛ր» (Սաղմ. ԻԴ 2, 7-8): Խնդրում են, որ Տերն իրենց մեղքերին Թողություն տա:

## ՄեԿնություն Մնѕթեոնը նՎեѕնրննը (Մնѕթ. ԻԴ 3-46)

Այսօր` Ավագ երեջչաբնի օրը, արարածների Արարիչը, մարդու կերպարանքով զգեստավորված, Հողեղեն ծառայի նմանունյամբ, նստում է Ձինենյաց լեռան վրա, որն օրինակն է վերին արքայունյան, և պատմում Իր աչակերտներին մեծամեծ խորՀուրդների մասին` տաճարի ավերվելու, աչխարՀի վախճանի, ապա` սուտ քրիստոսների գալստյան, իսկ ավարտին` նաև Իր չարչարանքների մասին:

Աչակերտները տխրում են, երբ Տիրոջից լսում են տաճարի քանդվելու մասին: Եվ մինչ Նա նստած էր Ձիխենյաց լեռան վրա, աչակերտներն առանձին մոտենում են Նրան ու Հարցնում. «Ասա՝ մեզ, այդ ե՞րբ կլինի, և կամ Քո դալստյան ու այս աչխարհի վախճանի նչանն ի՞նչ կլինի»: Արդ՝ աչակերտները երկու Հարց են տալիս, մեկը տաճարի քանդվելու, Երուսա-ղեմի ավերվելու և Հրեաների կործանվելու, իսկ մյուսը՝ աչխարհի վախճանի, ժամանակի սպառվելու և Տիրոջ Երկրորդ դալստյան մասին: Եվ Տերը երկուսին էլ պատասխան է տալիս (դրանք միմյանց Հետ կապելով). նախ՝ Երուսաղեմի ու Հրեաների Համար է ասում, որ Հռոմեացիներից պետք է նրանց վրա չարիք դա, ապա՝ Իր սոսկալի ու աՀավոր դալստյան և աչխարհի վախճանի մասին:

Հիսուս նրանց ասում է. «Զգո՛ւյշ եղեք, գուցե մեկը ձեզ խաբի.
որովՀետև չատերը կգան Իմ անունով ու կասեն, Թե՝ ես եմ Քրիստոսը. և
չատերին կմոլորեցնեն» — Եվ քանի որ բանականներիս Համար ամենագլխավորը Հավատն է, այդ պատձառով էլ նախ զգուչացնում է Հավատը
չեչտելով, ապա ակնարկում Սիմոն կախարդի և մյուս մոդերի մասին,
ովքեր կախարդուԹյան Հնարջներով չատերին խաբելով՝ Հեռացրեցին
ձչմարտուԹյունից, ստիպելով իրենց պիղծ ու զազրագործ մարմինը
քրիստոս անվանել: Եվ կանխապես ասում է այն պատերազմի մասին, որ
նեռը վարելու է Եկեղեցու սրբերի դեմ:

Լսելու եք պատերազմների ձայներ և պատերազմների լուրեր – Սա առաքյալների Համար է ասում, որովՀետև առաքյալներից չատերը կենդանի էին, երբ Տիտոսը պաչարեց Երուսաղեմը (70թ.): Այդ պատձառով էլ ՄատԹեոսը<sup>1</sup>, Մարկոսը<sup>2</sup> և Ղուկասը<sup>3</sup>, ովքեր մինչ քաղաքի պաչարումը դրեցին իրենց ավետարանները, գրեցին պատերազմի մասին: Իսկ

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Մատթեոսն ավետարանը գրել է 39 թվականին Երուսաղեմում։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Մարկոսն ավետարանը գրել է 49 թվականին Ալեքսանդրիայում։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ղուկասն ավետարանը սկսեց գրել Յռոմում և ավարտեց Անտիոքում 56 թվականին։

ՀովՀաննեսը, որ պատերազմից Հետո գրեց իր ավետարանը<sup>4</sup>, պատերազմի մասին ջիչ գրեց:

Չխռովվե՛ք, որովՀետև պետք է, որ այդ ամենը լինի, բայց դա դեռ վախձանը չէ — Այն ամենը, ինչ ասվեց, տաձարի ու Հրեաների դերության մասին, դեռ վախձանը չէ: Քանի որ Տիրոջ Հրեչտակը, Երուսաղեմի պաչարումից առաջ դալով, քաղաքից դուրս պիտի Հաներ բոլոր Հավատացյալներին, այդ պատձառով ասում է. «Չխռովվե՛ք»: Կամ թե` երբ տեսնեք ձեր աղդի վրա եկած նեղությունները, մի՛ վՀատվեք, որովՀետև պետք է, որ այդ ամենը լինի:

Ազգ ազգի դեմ պիտի ելնի, և Թագավորություն` Թագավորության դեմ

– Մի Հրեա, Քոբարջոբե անունով, որ Թարգմանվում է աստղորդի, պարծենում էր, Թե ինջը երկնջից Հրեաների Համար որպես փրկիչ է ծագել: Նա
չատերին ապստամբության մղեց, խաբեությամբ ժողովրդին տարավ
անապատ, որը պատճառ եղավ, որ ազգերն ու Թագավորները չարժվեն
Հրեաների վրա: Նա իրեն մեծ մարդարե էր Համարում, ինչպես մի ժամանակ Թևդաս Գալիլիացին և Հուդաս Եդիպտացին, որոնց մասին Տերն
ասում է. «Բոլոր նրանջ, որ Ինձնից առաջ եկան, գողեր էին ու ավագակներ» (Յովի. ժ 8)։

Եվ պիտի լինեն սով, Համաձարակ ու տեղ-տեղ՝ երկրաչարժներ։ Սակայն այս ամենը սկիզբն է երկանց — Երբ Քոբարջոբեն ապստամբեցրեց ժողովրդին և Հարձակվեց կուսակալների ու Հռոմեացի գործավարների վրա, Պաղեստինի բնակիչների մեջ մեծ խռովություն եղավ, և թշնամական բանակներն ու ավազակախմբերը Հարձակվեցին ու չատ տեղերում խափանեցին երկրագործությունը։ Այդ պատձառով սովն ու Համաձարակը տարածվեցին երկրով մեկ։

Այն ժամանակ ձեղ նեղության պիտի մատնեն և պիտի սպանեն ձեղ. և Իմ անվան պատճառով բոլոր ազդերի կողմից ատելի պիտի լինեք – Տիբերիոս կայսրն իր իչխանության օրոք օգնեց սուրբ առաջյալներին` գրով
դիմելով իր կայսրության բոլոր կողմերը, որ եթե որևէ մեկը չարախոսի
Քրիստոսին, ապա նա պիտի սպանվի, և նրա ունեցվածքը պիտի բռնագրավվի: Այդ պատճառով էլ առաջյալները Համարձակապես քարոզում
էին Ավետարանն ամբողջ Հրեաստանում և աչխարհի բոլոր կողմերում:
Այդպես Հակոբոս Տյառնեղբայրը երեսուն տարի մնաց Երուսաղեմում, իսկ
երբ Հրեաները ապստամբեցին կայսեր դեմ, Տիրոջ եղբորը սպանեցին, իսկ
Տիրոջ աչակերտներին և բոլոր Հավատացյալներին Հալածեցին ու

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Յովհաննեսն ավետարանն սկսեց գրել Պատմոսում և ավարտեց Եփեսոսում 96 թվականին։

Այն ժամանակ չատերը պիտի գայթակղվեն և միմյանց պիտի մատնեն ու միմյանց պիտի ատեն – *Քանի որ Հրեաների Հալածան չների պատճառով* Հավատացյալներից ոմանջ չեղվեցին Հավատից ու կործանվեցին:

«Եվ բազում սուտ մարդարեներ պիտի ելնեն ու չատերին պիտի մոլորեցնեն: Եվ անօրինության չատանալուց` չատերի սերը պիտի ցամաջի: Բայց ով մինչև վերջ Համբերեց, նա պիտի փրկվի»: Այստեղ Տերը, Երուսաղեմի ավերվածության մասին խոսքը եզրափակելով, անցնում է աչխարհի վախձանին և մեզ հրամայում սուրբ հավատի հիմքի վրա մնալ անչարժ ու անդրդվելի, ոչ մեկին չհետևել, չհավատալ պատրանքների, ինչպես որ հրեաները հավատացին սուտ մարդարե Քոբարքոբեին և զրկվեցին կյանջից: Այսինքն` եթե մենք հավատանք սուտ մարդարեներին, ապա կզրկվենք Կենդանության երկրից, ինչպես հրեաները տարադրվեցին Երուսաղեմից:

Եվ արքայության այս Ավետարանը պիտի քարոզվի ամբողջ աչխար-Հում՝ ի վկայություն բոլոր Հեթանոսների. և ապա պիտի գա վախճանը — Այսօր արքայության Ավետարանը տարածվել է ամբողջ աշխարՀում, և չկա որևէ ազգ, որի մեջ քրիստոնյա չլինի, կամ նրանք լսած չլինեն Քրիստոսի գալստյան մասին: Քանի որ բոլորիս Աստվածը նախ մարգարեներով ու օրենքներով Հայտնեց Իսրայելի որդիներին Իր գալստյան մասին, ապա՝ ժամանակների լրանալուն պես, եկավ և բոլոր Հեթանոսների մեջ տարածեց Ավետարանի քարողությունը, և նրանք, ովքեր չՀավատացին, վերջին օրը պատասխան են տալու՝ ըստ այս խոսքի. «Եթե Ես եկած և նրանց Հետ խոսած չլինեի, նրանք որևէ մեղք ունեցած չէին լինի» (Յովի. ժե 22):

«Արդ` երբ տեսնեք սարսափելի սրբապղծությունը, որի մասին ասված է Դանիել մարդարեի միջոցով, ով Հաստատված է սուրբ վայրում, ով ընթերցում է, թող Հասկանա»։ Դանիելը նախապես տեսավ, որ Անտիոքոս թադավորը մտնելու է Երուսաղեմ և իր պիղծ կուռքը կանդնեցնելու է Սրբության սրբոցում (տես և Մակաբ. և 21-24, 39)։ Նաև Սուրբ Հոդով տեսավ, թե ինչպես Տիտոսը պաչարեց Երուսաղեմը, և այն պղծությունները, որ դործեցին Երուսաղեմում։ Սակայն Տիտոսը միայն դործիք էր Աստծու ձեռքում, քանի որ Հրեաները անամոթությամբ Հանդդնեցին Տիրոջ դեմ, և Տերը նրանց խորտակեց երկաթյա դավաղանով, որը Հռոմեական թադավորությունն էր։ Այդ օրերին պաչարված ժողովուրդը մարդու միս էր ուտում, աղավնու և չորքոտանի անասունների աղբ, և ամբողջ երկիրը լցված էր դիակներով։ Արդյունքում 1.200.000 մարդ սովից մաՀացան և 90.000 մարդ դերության վաճառվեցին:

Այս խոսքը վերաբերում է նաև նեռին, այդ պատճառով էլ մարդարեն ասում է. «ԱՀա մի ուրիչ փոքրիկ եղջյուր էր դուրս դալիս դրանց միջից.

նախկիններից երեք եղջյուրներ Թափվում էին նրա առաջ. և աՀա մարդու աչքերի պես աչքեր կային այդ եղջյուրի վրա, նաև մի բերան, որ մեծ-մեծ բաներ էր խոսում» (Դան. է 8), ինչն օրինակն է Անտիոքոսի: Իսկ առաքյալն ասում է. «Թող ոչ ոք ձեղ չխաբի և ոչ մի ձևով. որովհետև այն օրը չի դալու, եթե նախ ապստամբությունը չդա, և չհայտնվի անօրինության մարդը՝ կորստյան որդին՝ հակառակորդը, որ դոռողանում է այն ամենի վրա, որ կոչվում է Աստված կամ պաչտամունքի առարկա, մինչև այն աստիճան, որ նա նստի Աստծու տաճարում և ինքն իրեն ցույց տա, թե աստված է» (Բ Թես. Բ 3-4):

Քանի որ Աստված նախջան երկիր գալը նախ մարդարեներին առաջեց՝ բազմաժիվ նչաններով և զանազան Հրաչափառ գործերով ազդելու
աչխարհի վրա և ջարողելու անժամանակ յոժնարփյա Լույսի ժամանակի
մեջ գալու մասին, այս օրինակով՝ անօրեն ու կարծեցյալ իչխանը՝ սատակման որդին, ազդում է մարդկանց վրա իր մոլորուժյան ոգով և նախջան
իր աչխարհակործան Հայտնուժյունը, Հեղեղում է իր դառնուժյան մաղձը՝
կորստյան ժույնը, կախարդների ու վՀուկների միջոցով, որոնջ նրա
մոլորեցնող կարապետներն են: Այս բոլորից Հետո ինջն է մանելու
տաճար՝ վտանդի ենժարկելով աչխարհը, և սուտ նչաններով ու աչջի
խաբկանջներով խաբելու է Հրեաներին: Այս գաղանին Տեր Հիսուս պիտի
սատկացնի Իր բերանի չնչով ու ոչնչացնի Իր Հայտնուժյամբ՝ Իր
գալստյան ժամանակ (տեսի Թես. Բ 8):

Այն ժամանակ, ովջեր Հրեաստանում կլինեն, Թող փախչեն լեռները. և ով տանիջի վրա կլինի, իր տանից բան վերցնելու Համար Թող ցած չիջնի. և ով Հանդում կլինի, իր վերնազգեստը վերցնելու Համար Թող ետ չդառնա – ՆեղուԹյան տագնապը Հանկարծակի պիտի ժամանի երկիր և չփոԹված մարդիկ, սաստիկ բարկուԹյան պատճառով, ոչինչ չեն կարողանալու խորՀել, այլ տարակուսելով պիտի չտապեն փախչել: Անտիոջոս Թագա-վորի և Տիտոսի որդու` Վեսպասիանոսի օրերին սաստիկ նեղուԹյուններ են եղել, սակայն դրանջ նման չեն սպասվելիջ նեղուԹյուններին ու տարակուսանջներին:

Բայց վա՜յ այդ օրերին Հղիներին ու ստնտուներին – Հղիներն ու ստնտուները ծանրաչարժ են փախչելու Համար. մանուկների մայրերն այդ տադնապի մեջ ո՛չ կարող են դցել մանուկներին ու դնալ և ո՛չ` Հապչտապ փախչել: Դարձյալ` Հղիները նրանք են, ովքեր բարի դործեր են Հղացել, սակայն չեն կատարել: Նաև նրանք, ովքեր Հղացել են մեղջեր և անօրինություններ և այդ ամենը միչտ կրում են իրենց սրտում: Սրանք չեն ցանկանում դղջումով և արտասուքով չարության սերմը վիժեցնել իրենց սրտից, այլ միչտ սնուցանում են այն, որպեսզի առիթի դեպքում

ծնեն: Իսկ ստնտուները նրանք են, ովքեր ոչ միայն Հղացան մեղքեր, այլև ծնեցին և այժմ էլ աճեցնում են:

Այդպես` Քրիստոսի գալստյամբ, սաստիկ տադնապի մեջ տարակու֊սելով, վարանելու են անօրինությամբ ծանրաբեռնված բոլոր մեղավոր֊ները, իսկ արդարները, թեթևացած ու թևեր առած, պիտի թռչեն դեպի վեր`Տիրոջն ընդառաջ:

Աղոթեցե՛ք, որ ձեր փախուստը չլինի ձմռանը և ոչ էլ չաբաթ օրը.
որովՀետև այդ ժամանակ մեծ նեղություն պիտի լինի, որպիսին չի եղել
աչխարհի արարչադործության սկզբից մինչև այժմ և այլևս չի էլ լինի —
Այսինքն` աղոթեցե՛ք, որպեսզի չելնեք այս աչխարհից առանց բարի
պտուղների, ինչպես անպտուղ են ծառերը ձմռանը, և զուրկ բարի
դործերից, ինչպես Հրեաներն են չաբաթ օրն անդործ:

Դարձյալ` Հալածան քների պատճառով փախչողն ամեն ժամ կարող է վտանգվել, մանավանդ ձմռան օրերին` սառնամանիքի ու ցրտի պատճառով, իսկ Օրենքը Հրեաներին խույլ չի տալիս չաբախ օրը դործել, այդ պատճառով` Տերն ամեն անդամ մեղ ուսուցանում է աղոխել, քանի որ զորավոր է աղոխքն ընդդեմ փորձուխյան: Սակայն մեղ Համար չաբախը մշտնջենավոր երկնային Հանդստի կերպարանքն ունի, իսկ ձմեռը` դժոխքի դժնդակ դառնուխյան օրինակն է: Արդ` մեր Փրկադործի դալուստը չի կարող մեղ Համար փախուստի պատճառ լինել երանավետ Հանդստից, որը մեծ ու անվախճան չաբախն է, և մենք չենք բռնվի դժոխքի անսպառ ձմռան կողմից, ինչը վախճան չունի:

Եվ եթե այդ օրերը չկարձեցվեին, ոչ մի մարմին չէր ազատվի. բայց ընտրյալների պատձառով այդ օրերը պիտի կարձեցվեն — Անտիոջոս թագավորի անօրինությունները երեջ տարի տևեցին, որից Հետո Հուդա Մակաբայեցին ազատագրեց Երուսաղեմը, ջանի որ Հրեաները օրինապահ գտնվեցին: Տիտոսն ինն ամիս պաչարեց Երուսաղեմը, ջանի որ ջրիստոնյաների պատձառով, ովջեր փախան ու ամրացան Փաղեղ գյուղում, նեղության օրերը կրձատվեցին, որպեսզի ասպատակությունները չՀասնեն նրանց: Իսկ կորստյան որդին երեջ ու կես տարի պիտի իչխի երկրի վրա, և այդ օրերին Տիրոջ Հրամանով լուսատուները արագ պիտի չարժվեն, և օրերը պիտի արագ սպառվեն:

«Այն ժամանակ եթե մեկը ձեզ ասի` աՀա՝ Քրիստոս այստեղ է կամ այնտեղ, չՀավատաք նրան. որովՀետև սուտ քրիստոսներ և սուտ մարդարեներ պիտի ելնեն և մեծամեծ նչաններ ու զարմանալի գործեր պիտի ցույց տան` Աստծու ընտրյալներին անդամ մոլորեցնելու աստիձան, եթե Հնար լինի»: Ժամանակին մոդեր ու կախարդներ են եղել, ինչպես օրինակ` ԲարեՀեսուն և Սիմոն Գեթացին, ովջեր ապչեցրել են մարդկանց,

ինչպես և այժմ վՀուկները խաբկանքով տարբեր տեսիլքներ են ցույց տալիս, որից ԹերաՀավատներն անմիջապես խաբվում են, իսկ նրանք ջանում են նաև ողջախուհներին գցել իրենց կորստյան խորխորատը։ Սուտ մարդարեներից ոմանք իրենց աստված են Հայտարարելու, ոմանք` սուրբ Հոդի, ոմանք էլ` աստվածային զորուԹյուն։ Քանի որ երբ նեռը դա, բոլոր սուտ մարդարեները պիտի «վարդապետեն» ու կեղծ Հրաչքներ դործեն` լեռներ պիտի տեղափոխեն, լուսատուներ պիտի ցույց տան, մարդկանց կերակուր ու ըմպելիք պիտի տան, սակայն դրանք ուտողը ոչ մի օգուտ չի ստանալու։ Իսկ մենք ճչմարիտ Քրիստոսին երկրում այլևս չենք սպասում, այլ սպասում ենք երկնքից` արևելքից ամպերով եկած:

Ապա եթե ձեզ ասեն` աՀա' անապատի մեջ է, չելնեք, կամ թե` աՀա' մառանում է, չՀավատաք – Քանի որ չատերն անապատում կրոնավորի կերպարանքով ու զդեստով խաբում են մարդկանց: Պետք չէ դրանց Հավատալ, որովՀետև չատ մոլորեցնողներ անապատում երևացին և չատերն էլ` քաղաքում:

Իսկ մեր Տերը` Հիսուս Քրիստոս, ո՛չ անապատից և ո՛չ էլ քաղաքից է գալու, այլ ինչպես փայլակ` արփիական ճառագայժներով փայլելով ցոլելու է մինչև արևմուտք և ինչպես Հրաչափառ Լույս` գերազանցելով ծածկելու է արեգակի ոսկեճաճանչ ճառագայժները: Եվ այս գալուստը նման չի լինելու առաջին լռելյայն գալստյանը, այլ` ըստ այս խոսքի. «Ինչպես փայլակը, որ ելնում է արևելքից և երևում է մինչև արևմուտք, Մարդու Որդու գալուստն այնպես կլինի»:

Ուր որ դիակն է, այնտե՛ղ կՀավաքվեն արծիվները – Այնտեղ պիտի Հավաքվեն մարդկային ցեղի բոլոր մեռածները, և մի ակնԹարԹում սուրբ Հրեչտակները պիտի Հավաքեն նրանց Հոդիները` զդեստավորելու անմաՀ մարմնով:

«Այդ օրերի նեղությունից անմիջապես Հետո արեդակը պիտի խավարի, և լուսինն իր լույսը չպիտի տա, և աստղերը երկնքից պիտի ընկնեն, ու երկնքի զորությունները պիտի չարժվեն»: Ինչպես երբ ծագում է արեդակը, լուսինը և երկնքի աստղերը չեն երևում, այդպես էլ, երբ ծագում է սուրբ Խաչր, արեդակն ու լուսինը չեն երևալու:

Եվ աստղերը երկնքից պիտի ընկնեն – Սրբերը Հափչտակվելով պիտի երկինք բարձրանան ու ժառանգեն ընկած Հրեչտակների տեղը, որոնց Հիչատակն առՀավետ պիտի ջնջվի երկնքից:

Երկնքի զորությունները պիտի չարժվեն – *Երկնքի անՀուն զորքերը և* անմաՀների բյուրավոր բանակները, դալով Տիրոջ Հետ, պիտի վայր իջնեն երկնքից: Եվ ապա երկնքի վրա Մարդու Որդու նչանը պիտի երևա – *Այսինքն՝* պիտի ծագի սուրբ Խաչը:

Այդ ժամանակ երկրի բոլոր ազդերը լացուկոծ պիտի անեն — Հրեաները պիտի ողբան, քանի որ չճանաչեցին Իսրայելի փրկությունը, այլ, փառքի Տիրոջը խաչը Հանելով, աստվածամարտ եղան: Հադարի որդիները պիտի ողբան, քանդի պարսավելով Հոր Անճառելի Ծնունդին` սոսկ Մարիամի որդի անվանեցին, ուրացան Նրա Աստվածությունը և քրիստոնյաներին տանջելով և Եկեղեցին Հալածելով` աստվածամարտ եղան: Պիտի ողբան և Հեթանոսները, քանդի չերկրպադեցին Խաչյալին:

Եվ պիտի տեսնեն Մարդու Որդուն, որ դալիս է երկնքի ամպերի վրայով՝ զորությամբ և բազում փառքով – Քանդի Տերը երևալու է արևելքից՝ նստած լուսավոր ամպի վրա, և Նրա չուրջբոլորը լինելու են անմահ Հրեղենների զորքերը, և Նրա փառքի արեդակնակերպ ճառադայթները լդնելու են տիեղերքը:

Եվ Նա պիտի ուղարկի իր Հրեչտակներին մեծ չեփորով, ու պիտի Հավաքեն Նրա ընտրյալներին չորս կողմերից՝ երկնքի ծագերից մինչև մյուս ծագերը – Հնչելու է փողը, գալու են Հրեչտակների գորությունները և Հավաքելու են մարդկանց մարմինները։ Մի անսպասելի ժամի, մի ակնթարթում, Հրեչտակներն ամբողջ աչխարՀից ժողովելու են մարդկանց ամբողջ ցեղը, և երևալու է արՀավիրքն արևելքից, և կրակը գոչելու է ինչպես փոթորկվող ծովը։

Թղենո՛ւց սովորեցեք առակը. որովՀետև երբ նրա ոստերը կակղեն, և տերևը ցցվի, կիմանաք, որ ամառը մոտ է: Նույնպես և դուք՝ երբ այս բուլորը տեսնեք, իմացե՛ք, Թե մոտ է Նա, դռների առաջ — Այստեղ Թղենին նչանակն է բոլոր ծառերի, և դարնան դալն իմացվում է ծառերի ոստերից: Թղենին նաև խորՀրդանչում է Իսրայելի տունը, իսկ Հրեաների անՀավատությունը խորՀրդանչվում է ցուրտ ձմեռով: Իսկ երբ Հրեաները դարձի դան` Հավատան Քրիստոսին ու մկրտվեն, ապա դա կնչանակի, որ մոտ է վախձանը, ինչպես ասում է երանելի առաքյալը. «Կտևի, մինչև մյուս ժողովուրդների ամբողջությունը փրկվի, և ապա ամբողջ Իսրայելը կփրկվի» (Յռոմ. ժԱ 25)։

Ճչմարիտ եմ ասում ձեղ, որ այս սերունդը չպիտի անցնի, մինչև որ այս ամենը կատարվի: Երկինք և երկիր պիտի անցնեն, բայց Իմ խոսքերը չպիտի անցնեն – *Տիրոջ վարդապետությունը կա, պիտի մնա, և նրանից* Հավիտյան ոչինչ չի պակասելու:

Բայց այդ օրվա և ժամվա մասին ոչ ոք չդիտե. ո՛չ երկնքի Հրեչտակները և ո՛չ էլ Որդին, այլ միայն Հայրը – *Նույնն է Հոր և Որդու էությունը, և անբաժանելի է Նրանց դիտությունը: Արդ` եթե Հայրն ու*  Որդին մի բնություն են, Հետևաբար` նույն գիտությունն ունեն, բայց քանի որ Որդին զդեստավորվեց մեր բնությամբ և մեզ Համար անեծք ու մեղջ կոչվեց, ուստի և մեզ Համար ամոթ չՀամարեց Իր չիմանայր:

Եվ ինչպես Նոյի օրերն էին, այնպես պիտի լինի Մարդու Որդու գալստյանը որովձետև ինչպես որ ջրձեղեղից առաջ եղած օրերն էին, երբ ուտում էին և խմում, կին էին առնում ու մարդու էին գնում, մինչև այն օրը, երբ Նոյը տապանը մտավ, ու նրանք բան չիմացան, մինչև որ ջրձեղեղն եկավ ու վերցրեց տարավ բոլորին, այնպես պիտի լինի Մարդու Որդու գալստյանն էլ — Նոյը Հրաման ստացավ կառուցել տապանը՝ իր տան փրկության Համար, և Հարյուր տարում չինեց այն։ Փայտի տաչելուց առաջեկած աղմուկը սպասվող ջրձեղեղի լուրն էր Հայտնում լսողներին, սակայն նրանք չէին Հավատում, այլ քամահրելով ուտում էին ու իսմում, այդ պատճառով էլ առՀասարակ բնաջնջվեցին։ Իսկ Նոյը Հավատաց ու փրկվեց իր ողջ ընտանիքով։ Նույնը և Հիմա է լինում՝ Քրիստոսի Հրաչափառ դալուստը քարողվում է չատերին ով Հավատա՝ կփրկվի, իսկ ով չի Հավատում՝ Հրով կիղվելու է։

Ասում եմ ձեղ, այն գիչերը, եթե երկու Հոգի լինեն մի մաՀձի մեջ, մեկը պիտի վերցվի, իսկ մյուսը թողնվի: Եվ եթե երկու կին միասին աղալիս լինեն, մեկը պիտի վերցվի, իսկ մյուսը թողնվի: Եվ եթե Հանդում երկու Հոգի լինեն, մեկը պիտի վերցվի, իսկ մյուսը թողնվի (Ղուկ. Ժէ 34-35) — Սրանք մարդկանց երկու տեսակներն են` մի տեսակը մարմնավոր Հահույքների մեջ է ապրում, մյուսը` տաժանելի կյանքով: Իսկ ոմանց վերցվելը և ոմանց թողնվելը լինելու է Հանդերձյալում. ովքեր այստեղ թեթեևացել են մեղջերի ծանրությունից, նրանց պիտի վերցնեն Հրեչտակները և տանեն երկինք, իսկ ովքեր ծանրացել են մաՀացու մեղջերով` դեպի մահեն դնալու: Այդպիսիները Հարության օրը դուրս են դալու դերեզմանից, սակայն ջանի որ չեն ստացել առաջինության թևեր, պիտի տանջանջների մատնվեն:

Աշխարգն այս երեքով է բնութագրվում. մագնով խորգրդանչվում են գարուստները` ճոխացածներն ու գաճելի կյանքով ապրողները, գանդում դանվողները աշխատավորներն ու երկրադործներն են, իսկ երկանքով խորգրդանչվում են աղջատներն ու չքավորները: Հետևապես` ոմանք գարուստներից, ոմանք երկրադործներից և ոմանք էլ աղջատներից պիտի մտնեն Երկնքի արջայություն:

Արթո՛ւն կացեք, որովՀետև չգիտեք, թե ո՛ր ժամին կգա ձեր Տերը: Ա՛յս իմացեք. եթե տանտերը գիտենար, թե ո՛ր ժամին գող կգա, կՀսկեր և չէր թողնի, որ իր տունը ծակեն: Դրա Համար դուք էլ պատրա՛ստ եղեք, որով-Հետև այն ժամին, երբ չեք սպասում, Մարդու Որդին կգա – Սա քննելով

իմանում ենք, որ եթե տանտերն իմանար գողի գալստյան օրը, ապա թույլ չէր տա, որ իր տանը գողություն լինի, այդ պատճառով էլ և մենք պետք է պատրաստ լինենք, ջանի որ Մարդու Որդին կգա այն ժամին, երբ չենք սպասում: Տերն Իր գալստյան օրը մեզ Համար անՀայտ թողեց, որպեսզի ամեն ժամ արթուն լինենք և Հավատով սպասենք Տիրոջ գալստյանը:

Իսկ ո՞վ է այն Հավատարիմ և իմաստուն ծառան, որին իր տերն իր ծառաների վրա կարգեց՝ իր ժամին կերակուր տալու Համար նրանց – Ոչ միայն զգալի կերակրի Համար է պաՀանջում Հավատարմություն, այլ, առավել ևս, ուղղափառ Հավատի վարդապետության Համար, ինչը պետք է միչտ ուսուցանել իր ժամանակին:

Երանի՜ է այն ծառային, որին տերը գալով կգտնի այդպես արած – Ն*ա,* ով կատարում է ու սովորեցնում, Երկն*ֆի արֆայուԹյունում մեծ է կոչ*վելու և Տիրոջ ճչմարիտ մչակների Հետ ստանալու է իր վարձ*ֆը*:

Ճչմարիտ եմ ասում ձեզ, որ նրան կկարգի իր ամբողջ ունեցվածքի վրա

— Արժանի կանի մտնել, տեսնել ու ժառանդել անվախձան ուրախությունը,
որը մեր մտջից ու խոսջերից վեր է:

Իսկ եթե չար ծառան իր մտքում ասի՝ իմ տերն ուշանում է դալ, և սկսի իր ծառայակիցներին Հարվածել և Հարբեցողների Հետ ուտի և խմի, և այդ ծառայի տերը դա այն օրը, երբ չէր սպասում, և այն ժամին, երբ չէր իմանում, նրան կսպանի և կեղծավորների վախձանին կարժանացնի. այնտեղ կլինի լաց ու ատամների կրձտում — Երբ եդիպտացիները չլսեցին Տիրոջ ձայնը, Տիրոջ կողմից Հարվածների ենթարկվեցին ու ծովահեղձ եղան (տես ելբ ժԴ 27)։ Այսօր էլ, ով չի դարՀուրում ահեղ դատաստանից, այլ ապրում է Հափչտակությամբ, Հարբեցողությամբ և պոռնկությամբ, պիտի նետվի անչեջ Հուրը՝ անքուն ու անմեռ որդերի մոտ։

«Եվ դուրս կդան. ովքեր բարի դործեր են արել՝ կյանքի Հարության Համար, իսկ ովքեր չար դործեր են արել՝ դատաստանի Հարության Համար» (Յովհ. Ե 29)։

### รินนา นทมนะทา นทนนา (บนรด. ht 1-13)

Տերը գիչերամիջին ծագելու է Հայրական փառքով` ինչպես Փեսա՝ ըստ այս խոսքի. «Ինքն ասես Փեսա լինի, որ ելնում է Իր առագաստից» (Սաղմ. ժԸ 6), և պատրաստներին ներս է մտցնելու, իսկ ծույլերի Համար փակելու է արքայության դուռը: Այն, ինչ լինելու է այն ժամանակ, այժմ ավետարանվում է մեղ, որ զգաստ ու արթուն լինենք, այդ պատճառով էլ

*գրված է.* «Այն ժամանակ Երկնքի արքայությունը պիտի նմանեցվի տասը կույսերի» (Մատթ. ԻԵ 1):

Նախ տեսնենք, Թե ինչո՞ւ է առակներով խոսում։ Ասենք, որ չորս պատճառով։ Նախ, որ կատարվի մարդարեուԹյունը. «Առակով պիտի բացեմ բերանն Իմ, սկզբից ևեխ առակներով պիտի խոսեմ» (Սաղմ. Rt 2)։ Երկրորդ` առակով ասված խոսքը Հաստատվում է մարդու սրտում։ Երրորդ` քանի որ տկար է մեր լսողուԹյունը, և ինչպես տեսնելով դիրը` նրանում Թաքնված խորՀուրդն ենք ճանաչում, այդպես էլ առակներով խոսելիս ճանաչում ենք իմաստուԹյունը։ Ձորրորդ` այս կյանքն օրինակն է, իսկ Հանդերձյալը` ճշմարտուԹյունը, և օրինակի միջոցով ճշմարտու-Թյունն ենք Հասկանում, ինչպես ասում է առաքյալը. «Արդարև, ի սկզբանե աշխարհի Աստծու աներևույթ ՀատկուԹյունը, այն է` Նրա մշտնջեւնավորուԹյունը, զորությունը և Աստվածությունը, իմանալի կերպով տեսանելի են Նրա ստեղծածների մեջ» (Յռոմ. Ա 20)։ Այդ պատճառով էլ մեր Տերը երկրի վրա առակներով և օրինակներով խոսեց, իսկ ճշմարտու-Թյունը ցույց կտա Հանդերձյալում։

Այժմ տեսնենը, Թե ինչո՞ւ են կույսերը տասը: ԿուսուԹյունն այդ ժամանակներում մեծ ու պատվական էր մյուս բոլոր առաջինուԹյունւ ներից, ինչը Հայտնի է երեք Հանդամանքից: Նախ որ` քչերն ընտրվեցին և սրբվեցին կուսուԹյամբ, ինչպես Եղիան ու Եղիսեեն Հին Ուխտում, և ՀովՀաննես Մկրտիչը` Նոր Ուխտում, իսկ այլ առաջինուԹյուններ մար-դարեներից ու առաջյալներից չատերն ունեին:

Երկրորդ` Ավետարանն ասում է. «Ներքինիներ էլ կան, որոնք Երկնքի արքայության Համար իրենք իրենց ներքինիներ են դարձրել. ով կարող է տանել, թող տանի» (Մատթ. ժԹ 12)։ Նաև Պողոս առաքյալն է ասում. «Իսկ կույսերի մասին Տիրոջից Հրաման չունեմ. բայց խրատ եմ տալիս, որպես Տիրոջից ողորմություն դտած մեկի, որ վստաՀելի է» (Ա Կորնթ. է 25), կամ` «Աղաչում եմ ձեղ, նմանվեցե'ք ինձ» (Ա Կորնթ. Դ 16)։

Տասը կույսեր ասելով նկատի ունի բոլոր Հավատացյալներին, նաև` ամբողջ մարդկային ցեղը, ինչպես նաև` չարն ու բարին: Ինչպես մեկ այլ առակում տասը դրամների մասին պատմեց, որից մեկը կորած էր, այսինջն` մարդկային ցեղը: Նաև` տասը մնասների և տասը ջանջարների առակները պատմեց, դրանցով մարդկանց բոլոր չնորՀները ցույց տալով: Քանի որ տասը կատարյալ Թիվ է և ցույց է տալիս, որ նրանջ, ովջեր Աստծուն են նվիրում իրենց անձերը, կատարելապես ունենալով բոլոր առաջինուԹյունները, արժանի են Երկնջի արջայուԹյանը:

Երկրորդ` աչխարհի մասերը տասն են, և տասներորդը երկինքն է, այսինքն` յոժը գոտիները, ապա` Հաստատուժյունը, այնուհետև` Ջրեդեն ու Հրեղեն երկինքը, ինչը վեր է բոլոր երկինքներից: Դա ցույց է տալիս, որ աչխարՀի բոլոր մասերից կույսերի Համար որպես տեղ պատրաստված է Հրեղեն երկինքը, ինչը վեր է, քան ամբողջ աչխարՀր:

Երրորդ` Հրեչտակների դասերն ինն են, և մարդը տասներորդն է նրանց Թվում, ինչը ցույց է տալիս, որ միայն կույսերն են խառնվելու Հրեչտակների դասերին և լրացնելու ընկած Հրեչտակների տեղերը, քանի որ կուսուԹյան դործը Հրեչտակներինն է:

Չորրորդ` մարդը ունի տասը զգայարան, որից Հինդը Հոդունն են, Հինդը` մարմնինը, դրանով են մեր մեջ գործում բարին ու չարը: Եվ ովջեր կույս են և սուրբ տասը զգայարաններով, այսինջն` մտջով, Հոդով ու մարմնով, նրանջ արժանանալու են վերին առագաստին: Այդ պատճառով է Հինդին Հիմար և Հինդին իմաստուն անվանում: Իմաստունները Հոդու զգայարաններն են, իսկ Հիմարները` մարմնինը: Տասը կույսերը նաև խորՀրդանչում են արդարներին ու անիրավներին:

Իսկ ի՞նչ են խորՀրդանչում լապտերն ու յուղը: Վարդապետներն ասում են, որ լապտերը կուսության չնորՀն է: Նախ` լապտերը (լույսը) սուրբ է և Հստակ, իսկ կուսությունը սրբում է և Հստակեցնում մարդու Հոգին ու մարմինը: Երկրորդ` լապտերը պայծառ է և լուսատու, նաև կուսությունն է պայծառ և լուսավոր դարձնում մարդու միտքը: Երրորդ` լապտերը փարատում է խավարը, նաև կուսությունն է փարատում մեղջերի ու անդիտության խավարը: Չորրորդ` լապտերը ճանապարՀն է ցույց տալիս, իսկ կուսության սրբությունը ցույց է տալիս Երկնջի արջայության ճանապարՀը, այդ պատճառով էլ կուսության չնորՀը լապտեր է կոչվում:

Յուղը խորՀրդանչում է ողորմությունն ու մարդասիրությունը: Նախ՝ յուղը լույսի նյութ է, իսկ ողորմությունը նյութ է մշանջենավոր կյանքի լույսի: Երկրորդ` յուղը բոլոր իրերից վեր է բարձրանում, իսկ «Ողորմածությունը բարձրագլուխ պարծենում է դատաստանի դիմաց» (Յակ. Բ 13)։ Երրորդ` յուղը պարարտ է ու դվարթուն, նաև ողորմությունը պարարտացնում է և դվարթացնում Հոդին։ Չորրորդ` յուղն ամենուր անարդել մտնում է, իսկ իր մեջ ոչինչ չի մտնում, այսպես էլ` ողորմությունն առանց արդելջների մտնում է Աստծու, սրբերի ու Հրեշտակների մոտ և ծածկում ու քավում է բոլոր մեղջերը, իսկ ինքը մեղջերից չի ծածկվում ու պարտանմ, ինչպես ասում է Դանիելը. «Քո մեղջերը քավի՝ը ողորմությամբ, և քո անօրինությունները՝ աղջատներին դթալով, թերևս Աստված Համբերատար լինի քո Հանդանանքների նկատմամբ» (Դան. Դ 24)։

Դարձյալ` լապտերը կազմված է երեջ մասերից` յուղից, պատրույգից և լույսից, և եթե դրանցից մեկը պակասի, ապա լապտերը կմարի: Այսպես և Հոգու լապտերն է կազմված երեք բաղադրիչներից` կուսությունից, ողորմությունից և դիտավորությունից: Կուսությունը լույսն է, մարդասիրությունը` յուղը, իսկ ճչմարիտ դիտավորությունը` պատրույգը, և երբ կուսությունը, ողորմությունը և արքայության դիտավորությունն ի սեր Քրիստոսի է արված, ապա դրանցով վառվում է Հոգու լապտերը:

Դարձյալ` ձեթը ողորմություն է աղջատի նկատմամբ, պատրույգը` պաՀջը, ինչով ցամաջում է մարմնի գիջությունը, և Հուրը` ջերմեռանդ սերն առ Աստված և առ ընկերը, ինչով վառվում է Հոգու լապտերը:

Իսկ ինչու՞ է Երկնքի արքայությունը փեսայի ու Հարսի առակով ցույց տալիս: Հայտնի է, որ Ավետարանում Երկնքի արքայությունը, իր անասելի բարիքների ու վայելքների պատճառով, երբեմն ընթրիք է կոչվում, սակայն Արքայությունը մարմնավոր ուտելիքի և ըմպելիքի տեղ չէ, այլ` Հոգևոր ու աստվածային: Այդպես է Հրեշտակների Համար, ովքեր միչտ կերակրվում են Աստծու իմաստությամբ:

Երկնքի արքայությունը նաև Դրախտ է կոչվում, ինչպես ասաց Տերն ավազակին. «Այսօր Ինձ Հետ Դրախտում կլինես» (Ղուկ. ԻԳ 43), այսինքն՝ արքայությունում: Երբեմն էլ ԱբրաՀամի գոգ է կոչվում, քանի որ Ղաղարոսը Հանդստացավ ԱբրաՀամի դոդում (Ղուկ. ԺՋ 23), իսկ ԱբրաՀամը Հավատացյալների Հայրն է, և իր որդիները իր Հետ են Հանդստանում: Իսկ այս դեպքում Երկնքի արքայությունը փեսա ու Հարսանիք է անվանում:

Հարսանիք է կոչվում երկու պատճառով. նախ` Արքայությունը անտրտում ուրախություն է, և երկրորդ` քանի որ Աստված Իր ծառաների հետ սիրով է միավորվելու: Եվ գերազանց է Քրիստոսի միավորությունը Եկեղեցու Հետ, քան մարմնավոր Հարսանիքի դեպքում, ինչպես դերազանց է լույսը խավարից:

Քրիստոսի միությունը Եկեղեցու Հետ գերազանց է, քան Նրա միությունը Հրեչտակների Հետ երեք պատճառով: Նախ` Քրիստոս նրանց Հետ միավորված է այնպես, ինչպես Տերը ծառայի Հետ, իսկ Եկեղեցու Հետ Քրիստոս միավորվում է, ինչպես փեսան Հարսի Հետ և ինչպես` գլուխն անդամների Հետ:

Երկրորդ` Հրեչտակների Հետ միավորված է, ինչպես այլն այլի Հետ, իսկ Եկեղեցու Հետ` ինչպես բնութենակից ու գոյակից:

Երրորդ` Քրիստոսի միջնորդությամբ Եկեղեցին միավորվում է Հայր Աստծու և Սուրբ Հոդու Հետ` ըստ այս խոսջի. «Որպեսզի ամենքը մի լինեն. ինչպես Դու, Հա՛յը, Իմ մեջ, և Ես` Քո մեջ, որպեսզի նրանք էլ Մեր մեջ լինեն... Եվ Ես տվեցի նրանց այն փառքը, որ Դու Ինձ տվեցիր, որպեսզի մի լինեն, ինչպես և Մենք մի ենք։ Ես` նրանց մեջ, և Դու՝ Իմ մեջ, որպեսզի կատարյալ լինեն միության մեջ» (Յովի. ժt 21-22)։ Այսպիսի գերաղանց միության Համար է Երկնքի արքայությունը փեսա ու Հարս անվանվում:

Իսկ այժմ տեսնենք, Թե երբ կույսերը դուրս եկան փեսային ընդառաջ:
Թվում է, Թե երբ մաՀացան կամ երբ ՀարուԹյուն առան դերեզմանից:
Սակայն Ոսկեբերանն ասում է, Թե երբ Հրաժարվեցին այս աչխարհի
կյանքից ու դնացին երկնավոր ճանապարհով, երբ ընտրեցին նեղ ու
անձուկ ճանապարհը: Երբ աչխարհիկ փափուկ Հաճույքներն աղտեղի
համարեցին և ցանկացան Երկնքի արքայուԹյունը, երբ ցանկացան Սուրբ
Փեսային` Քրիստոսին, այդժամ էլ դուրս եկան Փեսային ընդառաջ:

Ովջեր իրենց լապտերներն առած՝ փեսային և Հարսին դիմավորելու ելան – Յուրաջանչյուր մարդ, իր կատարած դործերով, պիտի կանդնի Քրիստոսի աՀավոր ատյանի առջև:

Նրանցից Հինգը Հիմար էին, իսկ Հինգը՝ իմաստուն 🗕

Իմաստունները Հինգն էին, ինչպես իմաստուն են Հոգու Հինգ զգայարանները, քանի որ բանական են և ցանկանում են Հոգևորը, իսկ մարմնի զգայարանները Հիմար են, քանի որ ցանկանում են մարմնավորը: Նաև նրանք են իմաստուն, ովքեր Հոգևոր և աստվածային կյանքն են ցանկանում ու Հասնում են դրան, և Հիմար են նրանք, ովքեր մարմնավորն են ցանկանում ու գրկվում Հոգևորից:

Երկրորդ` իմաստուն են նրանք, ովքեր անձի կուսությանն ու սրբությանը ողորմածությունը խառնեցին, քանի որ ոչ միայն պահքով ու արդոթքներով է մարդն իրեն սրբում, այլև աղքատներին ողորմություն տալով` ըստ այս խոսքի. «Ողորմությամբ ու հավատով մաքրվում է մեղքը» (Առակ. ԺԵ 27), նաև` «Քո մեղքերը քավի'ը ողորմությամբ» (Դան. Դ 24):

Երրորդ` իմաստուն են նրանք, ովքեր բարի գործերը Հավատի Հետ են խառնում, քանի որ. «Մեռած է Հավատն առանց գործերի» (Յակ. Բ 26)։ Քանզի` ինչպես արծիվը երկու Թևերով է Թռչում, նույնպես և մարդը Հավատով և գործով է երկինք բարձրանում:

Չորրորդ՝ իմաստուն են նրանք, ովքեր լսում են Փեսայի ձայնը և մտապահում Նրա ասածը. «Ողորմություն եմ ցանկանում և ոչ թե զոհ» (Օվսե Ձ ճ)։ Այսինքն` Աստծուն առավել հաճելի է ողորմությունը, որ անում ենք աղջատների համար, քան զոհերը, պատարագները և աղոթքը` ըստ այս խոսքի. «Ողորմածությունը բարձրագլուխ պարծենում է դատաստանի դիմաց» (Յակ. Բ 13)։

Հինգերորդ` իմաստուն են նրանք, ովքեր նախապես պատրաստեցին լապտերների յուղը, ինչպես մարդարեն է ասում. «Պատրաստեցի և չխռովեցի». սա քաղցածին կերակրելն է, մերկին Հադցնելը և այլն: Իսկ Հիմար կույսերին այս բոլոր խոսքերը դեմ են, քանզի Հիմարություն է սիրել մարմինը, որն անցավոր է, և ատել Հոգին, որն անանց է: Երկրորդ՝ Հիմարություն է, որ պահեցին կուսության մեծ գործը, սակայն իրենց ըն-չասիրության պատճառով՝ պոռնիկների հետ դուրս մնացին: Երրորդ՝ դարձյալ հիմար են նրանք, ովքեր իրենց ընկերոջն այստեղ չեն ողորմում, իսկ այնտեղ ընկերոջից ողորմություն են խնդրում: Ձորրորդ՝ Հիմար են նրանք, ովքեր այստեղ իրենց ինչքերը չատացնում են և այնտեղ մերկ մնում: Հինդերորդ՝ հիմար են նրանք, ովքեր այն ժամին կամեցան ստանալ յուղն ու ողորմությունը, երբ բարություն գտնելու ժամանակը անցել էր, քանի որ այն ժամանակ այլևս ոչ ողորմություն կլինի, ոչ՝ գնել ու վահառել և ոչ էլ՝ գողանալ։ Եվ այդ պատճառով ասում է առաքյալը. «ԱՀա Հիմա է ընդունելի ժամանակը, ահա հիմա է փրկության օրը» (ԲԿորնթ. Ձ 2)։

Հիմարները լապտերներն առան, բայց իրենց Հետ պաՀեստի ձեԹ չվերցրին։ Իսկ իմաստուններն իրենց լապտերների Հետ միասին ամանշներով ձեԹ վերցրին — ԱնխոՀեմները վերցրին ամանները, սակայն ձեԹի Համար Հոգ չտարան, ինչը խորՀրդանչում է մարդու մարմինն առանց բարի դործերի։ Իսկ խոՀեմներն իրենց ամաններով ձեԹ վերցրեցին, դրանով իրենց ՀողանյուԹ մարմինը կրԹեցին արդարուԹյան դործերով։

Եվ երբ փեսան ուչացավ, ամենջն էլ նիրՀեցին և ջուն մտան – Բոլոր մարմինները դերեզման դնացին: Այս խոսջը նաև ցույց է տալիս, որ մինչ Քրիստոսի դալուստը դեռ ժամանակ կա: Երկրորդ` աչակերտների Համար է ասում, որպեսզի չակնկալեն, Թե Քրիստոսի արջայուԹյունը փուԹով է դալու: Երրորդ` իմաստասերներն ասում են, Թե մահր հավիտենական ջուն է, իսկ ջունը` առժամանակյա մահ, ջանի որ երկու դեպջում էլ Թե՛ ննջածների և Թե՛ մեռածների զդայարանները խափանվում են: Երկրորդ` հոդին առանձնանում է և ինջնըստինջյան ներդործում ինչպես ջնի, այնպես էլ մեռած ժամանակ: Երրորդ` ինչպես ձայնը հեշտուԹյամբ է արԹնացնում ջնից, այնպես էլ դյուրին է Քրիստոսի համար միայն ձայնով արԹնացնել բոլոր մեռածներին: Ինչպես Ղաղարոսին միայն ձայնով կանչեց դերեզմանից և ՀարուԹյուն տվեց, այդպես էլ բոլոր մեռածներին ՀարուԹյուն պիտի տա` ըստ այս խոսջի. «Կղա ժամանակ, երբ բոլոր նրանջ, որ դերեզմաններում են, կլսեն Նրա ձայնը և դուրս կդան» (Յովի. Ե 28-29)։

Եվ կեսգիչերին ձայն լսվեց` աՀա՝ փեսան գալիս է, նրան դիմավորելո՛ւ ելեջ – Մինչ մարմինները գերեզմանում են, պիտի Հնչի Հարության փողը և բոլորը պիտի արթնանան: Ասում է «կեսգիչերին», ջանի որ այն ժամին, երբ Հարություն առավ Քրիստոս, նույն ժամին էլ Հարություն են առնելու բոլոր մարդիկ, այսինջն` կիրակի օրը` գիչերամիջին:

Եվ ինչպես Սինա լեռան վրա Աստված իջավ փողի որոտմամբ, Հրով ու մեդով, այդպես էլ աչխարհի վախճանին կերևա` Հրեչտակների փողերով, խոսքերով և որոտումներով, ինչպես ասում է Պողոսը. «ՈրովՀետև Տերն Ինքը, ազդարարության նչանով, Հրեչտակապետի ձայնով և Աստծու չեփորով պիտի իջնի երկնքից, և Քրիստոսով մեռածներն առաջինը Հարություն պիտի առնեն» (Ա Թես. Դ 15): Առաջին փողերը մարդարեներն էին, միջին փողերը` առաջյալներն ու վարդապետները, ովջեր ջարողեցին ամբողջ աչխարՀում, իսկ վերջին փողերը Հրեչտակների բարբառն է լինելու:

ԱՀա՝ փեսան գալիս է, նրան դիմավորելո՛ւ ելեջ: Այն ժամանակ բոլոր կույսերը վեր կացան և իրենց լապտերները կարդի բերեցին – Քնից արժնացան և լապտերները գործի դրեցին: Իմաստունների լապտերներն այրվում էին, ջանի որ յուղ ունեին, իսկ Հիմարներինը` մարում:

Հիմարները իմաստուններին ասացին. «Ձեր այդ յուղից տվե՛ք մեզ, որովՀետև աՀա մեր լապտերները Հանդչում են – *Այն ժամանակ էին* խնդրում, երբ ոչ ոք չէր կարող կատարել:

Իմաստունները պատասխանեցին. «Գուցե Թե՝ մեզ և Թե՝ ձեզ չբավականացնի, ուստի գնացե՛ք վաճառողների մոտ և ձեզ Համար գնեցե՛ք — Թեսարտ իմաստուն կույսերը մարդասեր էին, սակայն չկատարեցին խնդրանքը ու չողորմեցին։ Թեպետ հիմարները Թախանձագին խնդրեցին, սակայն չստացան յուղը։ Սա ցույց է տալիս, որ ժամանակը չէ ողորմելու, ոչ Թե չկամուԹյան պատճառով, այլ որովհետև ձեռնահաս չեն տալ այն, ինչ խնդրվում է իրենցից։ Սա նաև Աբրահամն է ասում մեծահարուստին. «Եվ այս բոլորից բացի, մեծ վիհ կա մեր և ձեր միջև. եԹե ուղենան այստեղից ձեզ մոտ անցնել, չեն կարողանա. ոչ էլ այդտեղից մեկը կարող է մեզ մոտ անցնել» (Ղուկ. ժՁ 26)։ Այդ պատճառով էլ ասացին. «Գնացե՛ք վաճառողները. ների մոտ և ձեզ համար գնեցե՛ք»։ Իսկ ովքե՞ր են յուղ վաճառողները. աղջատները, մուրացկանները, որբերն ու այրիները, Հիվանդները, քաղցածները, ծարավները, կաղերն ու կույրերը։ Նրանք են, որ վաճառում են մեղ լապտերի յուղը։ Նրանք են մեր հոգիներին դարուն բերում։ Նրանք են միջնորդն ու բարեխոսը Տիրոջ առջև դատաստանի օրը։

Երբ նրանք գնացին, որ գնեն, փեսան եկավ *Այսինքն` եկավ արդար*ների խնդու*թյունն ու պարծանքը` Քրիստոս:* 

Ովքեր պատրաստ էին, նրա Հետ Հարսանիքի սրաՀը մտան, ու դուռը փակվեց — Հիմարները ցանկանալով տեսնել երկնավոր Առագաստը՝ արՀամարՀեցին Հաձույքները, Հրաժարվեցին աչխարՀից, պատերազմեցին ցանկությունների դեմ, բայց քանի որ յուղ չունեին, այսինքն՝ ողորմած չէին, Երկնքի արքայության դուռը փակվեց նրանց առջև:

Հետո եկան մյուս կույսերն էլ ու ասացին. «Տե՛ր, տե՛ր, բա՛ց արա»։ Նա պատասխան տվեց ու ասաց. «Ճչմարիտ եմ ասում ձեզ, որ ձեզ չեմ ճանաչում» — Վերջին վչտերի ու անխուսափելի աղետի ժամանակ Տերը Հրեշտակների միջոցով չի խոսում, այլ Ինքն է պատասխան տալիս, որովՀետև չի լինելու միջնորդ ու բարեխոս: Եվ կույսերը մեծադույն տանջանք կրեցին, քանի որ Տիրոջ ձայնը լսեցին, բայց դեմքը չտեսան:

Ճչմարիտ եմ ասում ձեղ – Այսինքն` «Ստույգ ճչմարտությունն եմ ասում ձեղ, թե ձեղ չեմ ճանաչում»: Պետք է իմանալ, որ մարդը չորս պատճառով չի ճանաչվում: Նախ` երբ փոխված է լինում երեսի գույնը, որն առաջ սպիտակ էր, իսկ Հետո` սև: Այսինքն` նրա Հոգին առաջ սպիտակ էր, իսկ Հետո` սև: Այսինքն` նրա Հոգին առաջ սպիտակ էր, իսկ Հետո մեղջերից սևացավ, և Քրիստոս նրան չճանաչեց:

Երկրորդ` եթե մեկը ծածկի իր երեսը, ոչ ոք նրան չի ճանաչի: Այսինքն` եթե մեկը ծածկի իր երեսը և չխոստովանի, Քրիստոս նրան չի ճանաչի, քանի որ մեղքը նման է ածուխի, որը Հողի տակ չի ապականվում, իսկ Հողի վրա քայքայվում է արևից ու անձրևից: Այդպես էլ` եթե մեր մեղքերը ծածկենք ու չխոստովանենք, այն ամենևին չի քայքայվի, իսկ եթե Հայտնենք` անմիջապես կջնջվի:

Երրորդ` եթե նախկին նչանը փոխվի, նրան ոչ ոք չի ճանաչի: Այդպես էլ` եթե մեկը փոխի Հավատը և ուրանա Քրիստոսին, ո՛չ Քրիստոս նրան կճանաչի, ո՛չ էլ` Հրեչտակները:

Չորրորդ` երբ մեկը մանուկ Հասակում գնա օտար երկիր և մինչև ծերություն մնա այնտեղ, նրան ոչ ոք չի կարող ճանաչել: Այսպես էլ` եթե մեկն օտարանա Աստծու պատվիրաններից, իր մանկության օրերից մինչև ծերություն, Աստված նրան չի ճանաչի:

Արդ` Հիմար կույսերը մանկությունից ի վեր պաՀեցին կուսությունը, սակայն մարած լապտերներով, ամոթալից երեսներով և մթնած աչջերով գլխիկոր գնացին, ջանի որ իրենց ընկերոջ նկատմամբ ողորմած չեղան:

### Երեք օսոսսերի սոսկը (Մսsթ. ԻԵ 14-30)

Նույնպես, մի մարդ, Հեռու երկիր գնալիս – Հ*եռու երկիր ասելով նկա*տի ունի երկինջը, իսկ ասելով «Կանչեց իր ծառաներին» նկատի ունի արարածներին:

Եվ իր ունեցվածքը նրանց տվեց. մեկին տվեց Հինդ քանքար, մյուսին՝ երկու, և մի ուրիչին՝ մեկ – Երեք ծառաներն են՝ Հոդին, միտքը և մարմինը, որոնց Տերը ավանդեց քանքարները: Առաքյալը սովորեցնում է, որ յուրաքանչյուրն իր ունեցվածքն ավանդ է ստացել դործ անելու Համար:

Առաջինին Հինդ քանքար տվեց, այսինքն` երկնային քարողություն, մյուսին` երկու, այսինքն` Հոգևոր խրատ կամ որևէ օգտակար երկրավոր դործի չնորՀ: Իսկ մեկ քանքարր Հոգևոր կամ մարմնավոր չնորՀն է: Նա, ով Հինգ չնորՀ ստացավ, Հինգ Հոգու ևս սովորեցրեց. աձեցրեց խոսջը չատերի մեջ տարածելով և մեծ արդյունք ստացավ: Նույնպես նա, ով երկու չնորՀ ստացավ, ևս երկու Հոգու սովորեցրեց: Իսկ նա, ով մեկը ստացավ, չար նախանձով Թաղեց աստվածային պարգևն իր Հողացած սրտում` լուռ ու փակ բերանով, ոչ մեկին չսովորեցրեց և իր խոսքով որևէ մեկին օգուտ չտվեց: Մեկ քանքարը նաև Հավատն է, և եթե մեկն այն ունի առանց գործերի, պիտի դատվի:

Երբ Տերը գա, Հաչիվ կպաՀանջի Իր արարածներից: Եվ նա, ով քանքարները ճիչտ է օգտագործել, Երկնքի արքայությունում մեծ կկոչվի, իսկ նա, ով չի սերմանել աստվածային պարգևը, դուրս կՀանվի արտաքին խավարը, ուր կա անվերջ լաց ու ատամների կրճտում:

## Վերջրն դաsասsանը (Մսsթ. ԻԵ 31-46)

Արդ` երբ որ Մարդու Որդին դա Իր փառջով – «Մարդու Որդի» անվանումը ցանկալի է Հիսուսին և չատ անդամ է Նա Իրեն այդպես կոչում, քանի որ «Աստծու Որդի» անունը Իր սեփականն է, իսկ Մարդու Որդի մեզ Համար է դարձել: Եվ ասում է, որ բոլոր Հրեչտակներն Իր Հետ պիտի դան, քանի որ Իր ծառաներն են:

Այն ժամանակ Նա պիտի նստի Իր փառքի գահի վրա, ու Նրա առաջ պիտի հավաքվեն բոլոր ազգերը, և Նա նրանց միմյանցից պիտի զատի, ինչպես մի Հովիվ, որ զատում է ոչխարները այծերից — Արդարներին ու մեղավորներին համեմատում է այծերի ու ոչխարների հետ, քանի որ նրանց համար ավելի հարմար համեմատություն չկա: Եվ ինչպես լույսի ու խավարի, այնպես էլ նրանց միջև անջրպետ դրեց: Ոչխարներին կանգնեցնում է Իր աջ կողմում, իսկ այծերին` ձախ, և դրանով դատում միմյանցից արդարներին ու մեղավորներին:

Այն ժամանակ Թագավորը պիտի ասի նրանց, որ Իր աջին են. «Եկե՛ք, իմ Հոր օրՀնյալնե՛ր, ժառանգեցե՛ք աչխարհի սկզբից ձեզ Համար պատ-րաստված արքայությունը. որովհետև քաղցած էի, և Ինձ ուտելիք տվիք, ծարավ էի, և Ինձ ջուր տվիք՝ խմելու. օտար էի, և Ինձ ձեր մեջ առաք, մերկ էի, և Ինձ Հագցրիք, Հիվանդ էի, և Ինձ տեսնելու եկաք, բանտում էի, և Ինձ այցի եկաք — Քանի որ ողորմածությունն ու մարդասիրությունը պատձառ դարձան նրանց փառքի:

Երանելիները պիտի ասեն Տիրոջը. «Դո՛ւ բոլորիս Աստվածն ես և բոլորիցս էլ վեր ես, և մենջ Քեղ երբևէ չենջ տեսել իբրև կարոտյալ, այլ Դո՛ւ Քո ողորմությամբ ու անմաՀ դործերով մեղ փրկեցիր»: Իսկ Տերր պիտի պատասխանի. «Ձեզանից խնդրողներին բարիք անելով, Ինձ արեցիչ»:

Այն ժամանակ նա պիտի ասի նրանց, ովջեր Իր ձախ կողմում են. «Անիծյալնե՛ր, գնացե՛ք Ինձնից Հավիտենական կրակը, որ պատրաստված է սատանայի և իր Հրեչտակների Համար. որովՀետև քաղցած էի, և Ինձ ուտելիք չտվիք, ծարավ էի, և Ինձ ջուր չտվիք, օտար էի, և Ինձ ձեր մեջ չառաք, մերկ էի, և Ինձ չՀագցրիք, Հիվանդ էի ու բանտի մեջ, և Ինձ տեսնելու չեկաք — Այդ ժամանակ Թշվառները պիտի դարՀուրած ասեն. «Տե՛ր, ե՞րբ տեսանք Քեղ այդպես աղքատ ու չայցելեցինք»: Իսկ ամենակալ Տերը նրանց պիտի պատասխանի. «Քանի որ բոլորի Հետ մարդատյացուԹյամբ վարվեցիք, այդ պատճառով էլ Իմ Հանդեպ բարիք չդործեցիք»: Եվ նրանք պիտի գնան դժոխք, իսկ արդարները՝ դեպի Հավիտենական կյանք, ինչին նաև մենք Հասնենք՝ մեր Տիրոջ և Փրկչի՝ Հիսուս Քրիստոսի չնորՀներով ու մարդասիրուԹյամբ:

#### **ሀՎሀዓ ՉՈՐԵՔՀሀԲԹԻ**

Օրվա երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ եկիր և գալոց ես, ողորմեա՝ մեզ»։

Այսօր Հիչատակն է արարչության չորրորդ օրվա, երբ Աստված ասաց. Թող լուսատուներ լինեն երկնքի տարածության մեջ, որպեսզի լուսավորեն երկիրը և իրարից բաժանեն ցերեկն ու գիչերը։ Դրանք թող լինեն, որպեսզի ցույց տան տարվա եղանակները, տոնական օրերն ու տարիները, թող լինեն, ծագեն երկնքի տարածության մեջ՝ երկիրը լուսավորելու Համար (Ծննդ. Ա 14-15) — Եվ եղավ այդպես։ Եվ արարեց Աստված երկու մեծ լուսատուներն ու աստղերը և դրեց երկնքի Հաստատությունում։

Արարչության օրերին ժամանակը գարնանային էր, և ցերեկն ու գիչերն իրար Հավասար էին։ Առաջին օրը լույսը լուսեղեն երկնքից տասներկու ժամ չարունակ տարածվում էր ջրերի վրա, ապա երեկոյան վերադառնում այնտեղ, որտեղից ծագել էր առավոտյան, և այդպես մնում տասներկու ժամ արփիին կից։ Երկրորդ օրը լույսը դարձյալ տարածվում էր ջրերի վրա տասներկու ժամ և գիչերը Հավաքվելով` մնում էր Հյուսիսային կողմում` ծածկվելով անՀալ ամպով, և լինում էր գիչերը։ Իսկ երրորդ օրը` երեկոյան, գնդացյալ լույսը Հավաքվեց Դրախտի վրա։

Այդ երեք օրերին լույսն աննյութ ու անմարմին էր Երեքանձնյա Աստվածության Լույսի նմանությամբ: Չորրորդ օրն Աստված արարեց արեդակը, լուսինը և աստղերը և վերցնելով պարզ, վձիտ, պայծառ ու Հրաչատ լույսը` դրեց լուսատուների մեջ և դրանով զարդարեց երկինքը, ինչպես երկիրը` բույսերով ու տնկիներով:

Այդպիսով` Տերն այսօր լույսը դնում է Հաստատության ներսում, որպեսզի լուսավորի երկիրը, և որպեսզի երբ աչքով տեսնենք, մտքով վերինը խորՀենք, ուր Աստծու աջ կողմում նստած է Քրիստոս։ Նաև որպեսզի իմանանք, որ եթե երկնքի արտաքին սրաՀն այսպես է զար-դարված, ապա որքան առավել` իմանալի դասերի սրբության ներքին կողմը։ Որպեսզի մտածենք նաև մեր առաջին փառքի մասին ու ցան-կանանք այն։

Արեգակը ցերեկը լուսավորում է երկիրը, իսկ լուսինը գիչերը միսիթարում ստվերների տիրությունը: Պետք է իմանալ, որ արեգակի Հետ նաև աստղերն արարվեցին, իսկ Քրիստոսի ծնվելով` արդարների ու սրբերի դասերը` աստղերի նմանությամբ, Հավատով որդիանալով ԱբրաՀամին, և բաղմացան Քրիստոսի` Արդարության Արեգակի փառքի Համար: Եվ ցերեկվա սպառումով և գիչերվա ամբողջացումով լինում է չորրորդ օրը:

#### Չորրորդ դարի պաչկերը

Ավագ չորեքչաբԹին նաև պատկերն է չորրորդ դարի, որը սկիզբ է առել Սերուքի իննսունվեցերորդ տարում և Հասել մինչև Սամվել մարգարեի տասներորդ տարին: Չորրորդ դարում եղավ ԱբրաՀամի ավետիսը, Հրեաների` Եդիպտոսից դուրս գալը, Վկայության խորանի պատրաստումը և Իսրայելի որդիների` Ավետյաց երկրի ժառանդումը: Այն, ինչ ԱբրաՀամին չորրորդ դարում Աստված խոստացավ մասնավորապես, ամբողջապես կատարվեց Քրիստոսով:

Եվ Աստված ԱբրաՀամին երևաց Մամբրեի կաղնու մոտ, երբ նա կեսօրին դեռ նստած էր իր վրանի դռան մոտ (տես Ծննդ. ժԸ 1-8)։ ԱբրաՀամր բարձրացրեց աչքերը և իր դիմաց տեսավ երեք տղամարդկանց։ Այս պատմությունը ևս ունի առաջին և երկրորդ գալուստների խորՀուրդը։ Երեք եկվորները խորՀրդանչում են Սուրբ Երրորդությունը։ ԱբրաՀամի ընդառաջ գնալը խորՀրդանչում է բոլորիս Հավատն առ Քրիստոս։ Իսկ անստվեր Լույսի ծագումը միջօրեին խորՀրդանչում է արդարության ճառագայթները և արդարների լուսավոր խորՀուրդը, ովջեր մաս ու առնչություն չունեն խավար աչխարՀի Հետ։

ԱբրաՀամը նրանց ասաց. «Տե՛ր, եթե չնորՀ գտա Քո առաջ, Քո ծառային անտես մի՛ արա, թող մի ջիչ ջուր բերեն, լվան ձեր ոտքերը, ապա Հովացե՛ք ծառի տակ: Հաց բերեմ, կերե՛ք»: Նրանք պատասխանեցին. «Արա՛ այնպես, ինչպես ասացիր»: ԱբրաՀամն չտապեց դեպի վրանը` Սառայի մոտ, և ասաց նրան. «Շտապի՛ր, երեք գրիվ ընտիր ալյուր Հունցի՛ր ու նկանակ պատրաստի՛ր»: Ապա գնաց դեպի նախիրը, ընտրեց մի մատղաչ, լավ Հորթ, տվեց ծառային ու Հրամայեց, որ կերակուր պատրաստի: Նա վերցրեց կարագ, կաթ, Հորթի մսից պատրաստված կերակուրը և դրեց Հյուրերի առաջ: Նրանք կերան, իսկ ինքը կանգնած մնաց նրանց առջև` ծառի տակ:

Կաղնու տակ նստելն ակնարկում է մարդու ակնկալությունը կուռքերից և տերևազարդ ծառերից: Կաղնու անօգուտ պտուղը Հեթանոսների Հույսն է, ինչպես ասում է Պողոսը. «Իսկ արդ, ի՞նչ պտուղ ունեիք այն ժամանակ» (Յռոմ. Ձ 21)։

Երեջ գրիվ ալյուրը և երեջ բաղարջները խորՀրդանչում են Սուրբ Երրորդության խոստովանությունը, որով ԱբրաՀամն արժանի եղավ սեդանը սպասավորելուն։ Կարագր Սուրբ Հոգու չնորՀն է խորՀրդանչում`

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Սերուքը ծնվել է Ադամից հետո` 3029 թվականին, և նրա 96 տարին լրանում է 3125 թվականին։ Սա ջրհեղեղից հետո 883 թվականն է, Բաբելոնի աշտարակաշինությունից ու լեզուների բաժանումից 358 տարի անց (*տե՛ս* Դաւիթ քահանայ, «Մատեան գիտութեան և հաւատոյ»)։

ըստ առակողի. «Օծման յուղը չպակասի քո գլխից» (ժող. © 8): ԿաԹը մանուկների վարդապետությունն է՝ ըստ Պողոսի. «Իբրև մանուկներ ի Քրիստոս կախ տվեցի ձեզ» (Ա Կորնթ. Գ 2): Հորթն օրինակն է այն զվարակի, որ Հայրը մորթեց անառակ որդու դարձի կապակցությամբ: Նկանակների խարույկի մեջ դնելը՝ թխելը, Տիրոջ երեքօրյա թաղումն է խորՀրդանչում, իսկ ԻսաՀակի ծննդյան ավետիսը՝ նոր Սառայից, այսինքն՝ սուրբ Կույսից, Տիրոջ ծնվելու ավետումը:

Իսկ այս խոսքը` «Մի՞թե ես Իմ ծառա ԱբրաՀամից գաղտնի պիտի պահեմ այն, ինչ անելու եմ» (Ծննդ. ժԸ 17), Հայտնում է, որ Տերը խորհրդակցում է արդարների հետ։ Եվ ինչպես Թադավորներն իրենք են պարդևներ չնորհում իրենց ծառաներին, իսկ դահիճներին հրամայում պատժել, այդպես էլ Տերը ԱբրաՀամին պատվեց ավետիսով, իսկ ծառաւներին Հրամայեց պատժել Սոդոմին (տես Ծննդ. ժԹ)։

Հրեչտակների երեկոյան Սոդոմ դնալը խորհրդանչում է Տիրոջ Երկրորդ դալուստը և ամբարիչտների պատիժը։ Ղովտի փրկությունը խորհրդանչում է արդարների փրկությունը, իսկ Ղովտի կնոջ աղե արձան դառնալը խորհրդանչում է չարությունից հրաժարվածների դարձյալ դեպի չարը վերադառնելը և դրա հատուցումը՝ չարաչար պատիժը։ Արեդակի ծադելը Ղովտի Սեդոր մտնելու պահին խորհրդանչում է Արդարության Արեդակի ծադմամբ մեր Եկեղեցի մտնելը, որտեղ պատվիրանները պահելով՝ փրկվելու ենք դեհենի կրակից։ Ղովտի՝ լեռան վրա, քարայրում բնակվելը անձեռադործ խորանն է խորհրդանչում, ուր և մեղ է Տերը խոստացել տանել։ Եվ ինչպես Տերն այդ օրը Աբրահամին խնդություն ավետեց և այրեց չարասեր Սոդոմը, այդպես էլ այսօր բերկրում են Քրիստոսի բարեկամները, իսկ Հուդայի և չարանախանձ հրեաների համար այսօր պատիժ է և տխրություն։ Այսպես և աչխարհի վախճանին՝ ոմանք օրհնություն պիտի ժառանդեն, մյուսները պիտի կրակով այրվեն։

#### Uaug enregeurbr orau wnrenirre

Չորեջչաբթի օրը նաև կամակոր ու կարծեցյալ իշխանի խորՀուրդն ունի, ով օձին միջնորդ կարդելով Եվայի և իր միջև, կնոջը տվեց չար խրատը` կորստյան խոսջերը` կործանելու Համար նախաստեղծներին: Ինչպես չորրորդ օրը օձը կատարեց չարի խորՀուրդը և դավեց Եվային, այդպես էլ չորեջչաբթի օրը Գաբրիել Հրեչտակապետը խոսեց սուրբ Կույս Մարիամի Հետ և տվեց նրան Քրիստոսով Հղանալու ավետիսը:

Այսօր` Ավագ չորեքչաբԹի օրը, նույն կամակոր ու կարծեցյալ իչխա֊ նր` սատանան, օձի փոխարեն Հուդային է ընտրում որպես միջնորդ, կնոջ փոխարեն` քաՀանայապետերին, խաբեության պտղի փոխարեն` արծաթը, և անամոթությամբ մարտնչում է Երկրորդ Ադամի` մեր մշտնջենավոր Աստծու դեմ, ինչպես մի ժամանակ` չնչավոր Ադամի: Սակայն այս անդամ պարտվում է Երկրորդ Ադամից ու խայտառակվում իր խավարաբնակ գորքով Հանդերձ: Նախամայրն աղատվում է օձապատիր ու դառնաձաչակ պտղից, և փոխվում է դատապարտության վիչապաչունչ կերակուրը:

Ավագ չորեքչաբնի օրը, երբ աչակերտը մատնեց Վարդապետին, խորՀրդանչում է մեղավորների մատնունյունը վերջին օրը, երբ յուրաքանչյուրը պետք է իրեն մատնի ու Հանդիմանի:

# Դավադրություն Հրսուսը դեմ (Մաsթ. № 1-3)

Երանելի Մատթեոսն իր Ավետարանում գրում է. «Երբ Հիսուս այս բոլոր խոսջերն ասաց ժողովրդին» (Մատթ. ԻՁ 1): Այն խոսջերը, որոնջ Ձիթենյաց լեռան վրա անցյալ օրն ասաց աչակերտներին՝ տաձարի ավերման և աչխարՀի վախձանի մասին:

Իր աչակերտներին ասաց. «Գիտեք, որ երկու օր Հետո Զատիկ է, և Մարդու Որդին պիտի մատնվի խաչը ելնելու Համար» (Մատթ. ԻՁ 2) – Մյուս աչակերտների Հետ այդտեղ էր նաև Հուդա Իսկարիովտացին, ով լսելով իրենից ու չատերից ծածկված խորՀուրդը՝ Տիրոջ կամավոր ու աչխարհակեցուցիչ չարչարանքների մասին, խորհեց, Թե ի՞նչ կտան իրեն քահանայապետերը, երբ այդ «ավետիսը» Հնչեցնի նրանց ականջին, և դիտակցաբար առիԹ էր փնտրում իր դործը կատարելու Համար, որպեսզի ճիչտ պահին Հանդիպի քահանաներին և նրանց տեղյակ պահի:

Հուդային խոսքի իմաստը Հասու չեղավ, քանզի Հաջորդ օրը, որը հինդչաբնի էր, Հրեաների Զատիկն էր և բաղարջակերաց օր, սակայն Տերը այդ օրը նկատի չուներ, այլ ասաց, որ երկու օր հետո Զատիկ պիտի լինի և Մարդու Որդին պիտի մատնվի` խաչը ելնելու: Այդ պատճառով Հուդան միչտ պտտվում էր Տիրոջ չուրջ, որպեսզի ստուդապես իմանա Նրա չարչարանքների օրն ու ժամը, հայտնի քահանաներին և ստանա իր վարձքը: Հինդչաբնի օրը` հրեաների նիսան ամսվա տասնչորսին, երբ Եդիպոսում երեկոյան դառը մորնեցին և դիչերը եդիպտացիների անդրանիկները սպանվեցին, իսրայելցիների բաղարջ ուտելու ավանդունյան սկիզբը դրվեց: Դրա հաջորդ ուրբան օրը` նիսանի տասնհինդին, երբ լիալուսին էր, հրեաները դուրս եկան Եդիպտոսից: Իսկ չաբանը հանդստի մեծ օրն է: Եվ երբ Հուդան լսեց Տիրոջից, նե երկու օր հետո Զատիկ է լինելու, չհասկացավ, նե այս երեք մեծ օրերից ո'ր օրվա մասին է խոսքը,

քանի որ Հրեաները և՛ բաղարջակերաց տոնին էին զատիկ ասում, և՛ պասեքի լրումին, և՛ Շաբաժների չաբաժին էին պասեք անվանում։ Առաքյալները մինչ այդ կարծում էին, ժե նա պիտի նստի Դավժի աժոռին ու ժագավորի Երուսաղեմի վրա, և երբ լսեցին Տիրոջից, ժե երկու օր Հետո Զատիկ է լինելու և Մարդու Որդին մատնվելու է խաչի մահվանը, տագնապեցին։ Աչակերտները գիտեին, որ Տերն Իր կամավոր Հոժարուժյամբ է գնում դեպի չարչարանքները, և որ Ինքը Հաստատապես դիտի դրա օրն ու ժամը։

Այն ժամանակ քաՀանայապետերը և օրենսպետներն ու ժողովրդի ծերերը Հավաքվեցին Կայիափա անունով քաՀանայապետի դաՀլիձում և խորՀուրդ արեցին, որպեսզի նենդությամբ բռնեն Հիսուսին ու սպանեն: Բայց ասում էին. «Ո՛չ այս տոնին, որպեսզի ժողովրդի մեջ խռովություն չլինի» (Մատթ. ԻՁ 3) – Հրեաները չատ անդամ ցանկացան սպանել Հիսուսին, սակայն Հնար չէին դտնում: Իրենց նպատակին Հասնելու Համար նրանք ժողովրդին խաբելով ասացին, թե Հիսուս իրենց կորստյան ու կործանման պատճառն է, ինչպես մի ժամանակ եղավ Հուդայի Սեդեկիա արջան: Ասում էին նաև` եթե այն ժամանակ Իսրայելի որդիները սպանեին Սեդեկիային և կամ Հանձնեին քաղդեացիների ձեռքը, ապա չէին տարվի դերության Բաբելացիների երկիրը, և Երուսադեմը չէր ավերվի, և չէր քանդվի Աստծու փառավոր տաճարը (տես Դ Թագ. ԻԵ)։ Նաև ասում էին, որ եթե Հիսուս մնա, ապա կդան Հռոմեացիները, կքանդեն Երուսաղեմը և Հրեաներին դերության կտանեն։ Դրանով նրանք կամենում էին դրդռել ամբոխին մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսի դեմ։

Հավաքվեցին Կայիափա անունով քահանայապետի դահլիձում – Այդ տարի քահանայապետը Կայիափան էր, և ինչպես Բաղաամն ակամա մարդարեացավ Քրիստոսի ծննդյան մասին (տես Թվեր ԻԴ 7), այնպես էլ նա՝ ակամա մարդարեանում է Քրիստոսի կենարար չարչարանքների մասին՝ ասելով. «Դուք ոչինչ չդիտեք, ոչ իսկ խորհել եք, Թե մեզ համար ավելի լավ է, որ մեկ մարդ մեռնի ժողովրդի համար, քան Թե ամբողջ ազդը կորչի» (Յովի. ԺԱ 50)։ Այս ասելով մարդարեանում է այն փրկադործ մահվան մասին, որ պիտի լիներ ամբողջ աշխարհի համար, կարծելով որ դրանով կարող է ամբոխին դրդուել Քրիստոսի դեմ։ Չնայած քահանայապետերը չատ ջանացին, սակայն չկարողացան ժողովրդին հանել Տիրոջ դեմ։ Նրանք վախենում էին ժողովրդից և այդ պատճառով խորհեցին տոների ընԹացքում ոչինչ չձեռնարկել, մինչև որ ամեն մարդ դառնա իր տունը, և իրենք Հիսուսին մենակ դանելով՝ ձերբակալեն։ Իսկ ժողովուրդը միչտ խմբվում էր Նրա չուրջը և սպասում լսելու չնորհաց վարդապետությունը։

## Oonta คนสนนหมุทเส (บนรอ. hQ 6-13)

Մարիամը` Ղազարոսի քույրը, Թանկարժեք յուղով օծեց Տիրոջ ոտները, ի նչան իր երախտագիտության եղբորը Հարություն տալու: Այդ մասին լսեց մի պոռնիկ կին ու չտապեց նույնն անել: Նա յուղ պատրաստեց և Հարմար առիթ էր փնտրում, որ օծի Տիրոջը: Եվ երբ Տերը մտավ բորոտ Սիմոնի տունը, այս կինը խորՀեց, որ եթե Նա չի դարչում բորոտից, ապա չի խորչի նաև իր նման մեղավորից:

Եվ այս մասին ավետարանիչը Հետևյալն է պատմում. «Երբ Հիսուս եկավ Բեխանիա, բորոտ Սիմոնի տունը, Նրան մոտեցավ մի կին, որ մի չիչ խանկարժեք յուղ ուներ, և խափեց այն Նրա գլխին – Վարդապետներն ասում են, որ մարդը երեք կերպով է գնում ուրիչի տուն. առաջինը՝ մեծարվելով, ինչպես Տերը գնաց Սիմոնի տուն, երկրորդ՝ ինչնակամ, ինչպես Տերը գնաց Ջակքեոսի տուն, երրորդ՝ ինչպես աղջատ, քանզի «Հայտնության» գրքում ասված է. «ԱՀավասի՛կ, Ես դռան առաջ եմ և բախում եմ. եթե մեկն ականջ դնի Իմ ձայնին և բաց անի դուռը, կմտնեմ նրա մոտ և կընթրեմ նրա Հետ, և նա՝ Ինձ Հետ» (Յայտ. Գ 20)։ Եվ Քրիստոս Հույժ սիրում է դալ, բնակվել մարդկանց մեջ և նրանց ընկերանալ։

Ըստ Օրենւքի` բորոտը պիղծ է, և նա պետք է Համայնքից դուրս ապրի, մինչև որ սրբվի: Արդ` երբ Սիմոնը լսում է, որ Հիսուս մտնում է մեղավորների ու մաքսավորների մոտ, և որ տեռատես կինը Հպվելով Նրա դգեստներին բժչկվեց, Համարձակվում է և ինքը Տիրոջն իր տուն Հրավիրել, սակայն Տերը չի բժչկում նրա խախարված մարմինը, քանի որ նա Տիրոջից բժչկություն չՀայցեց, և Տերն էլ փոխարենը կանչեց ու Հորդորեց մի կնոջ, ով իր ձեռքում ուներ նարդոսի ազնիվ, մեծարժեք յուղի մի չիչ, իսկ բորոտ Սիմոնին կչտամբեց (տեն Ղուկ. է 44)։ Մատխեսսը, Մարկոսը և Ղուկասը այս կնոջը Հիչատակում են այս դեպքի առնչությամբ։ Հով-Հաննեսը գրում է, որ Մարիամը` Ղազարոսի քույրը, օծեց Տիրոջը (տեն Յովի. ժԲ 3), իսկ Ղուկասը գրում է, որ օծող կինը պոռնիկ էր (տեն Ղուկ. է 37), ինչ պատճառով էլ բորոտ Սիմոնը դայթակղվեց. որով հետև Տերը թույլ տվեց մեղավորին Իրեն մոտենալ։ Իսկ կինը Համարձակվեց մոտենալ, քանի որ տեսավ Տիրոջը` իջևանած բորոտի տանը:

Սիմոնը Հրեաների օրինակն է, քանի որ, երբ Տերը եկավ նրանց մոտ, նրանք Տիրոջը չՀավատացին և մնացին անեծքի տակ, ինչպես և Սիմոնը մնաց իր բորոտության մեջ: Իսկ կինը Հեթանոսների օրինակն է, ովքեր պոռնկացել էին բազմաստվածության մեջ, սակայն Տիրոջ դալստյամբ` մկրտվելով դդեստավորվեցին Քրիստոսով:

Սկսեց արտասուջներով թրջել Նրա ոտքերը և իր գլխի մազերով սրբում էր (Ղուկ. է 38) – Մազերն աչխարհի մեծության խորհրդանիչն է, ինչն ամբողջովին պետք է դնել Քրիստոսի ոտքերի տակ: Երբ կինն օծում է Տիրոջ ոտքերը և տեսնում, որ այն բարությամբ է ընկալվում Տիրոջ կողմից, յուղով օծում է նաև Նրա գլուխը: Որովհետև նրանք, ովքեր հավատում են Նրա Մարմնին, հավատում են նաև Նրա Աստվածությանը, որը խորհրդանչվում է գլխով, իսկ ովքեր հպվում են Նրա Մարմնին, չոչափում են կենաց Խոսքը:

Այստեղ Տերն ընկերանում է Մարիամ Մագդաղենացու Հետ, քանի որ նա երեք տեսակի դառը կերակուր բերեց և դրեց Քրիստոսի առջև, իսկ Քրիստոս երեք տեսակի քաղցրուԹյուն խառնեց դրանց: Առաջին կերակուրը Մարիամի կատարյալ զղջումն էր, այդ պատճառով Քրիստոս ողորմեց նրան, երկրորդը` նրա խոստովանուԹյունը, և Քրիստոս Թողեց նրա մեղջերը, և երրորդը` նրա ապաչխարուԹյունը, և Քրիստոս տվեց նրան Երկնջի արջայուԹյունը:

Իսկ Սիմոնն անիրավորեն դատեց Քրիստոսին` կնոջը աղտեղի Համարելով և իր մտջում ասելով. «ԵԹե Սա մարդարե լիներ, ապա կիմանար, Թե
ով կամ ինչպիսի մի կին է մոտենում իրեն, որովհետև նա մեղավոր է»
(Ղուկ. է 39): Այդ պատճառով Քրիստոս նրան ասաց. «Սիմո՛ն, քեղ ասելու
բան ունեմ»: Սիմոնն ասաց. «Ասա՛, Վարդապե՛տ»: Եվ Հիսուս ասաց. «Մի
փոխատու երկու պարտապաններ ուներ. մեկը հինդ հարյուր դահեկան
պարտք ուներ, իսկ մյուսը՝ հիսուն։ Եվ քանի որ նրանք հատուցելու ոչինչ
չունեին, երկուսին էլ պարտքը չնորհեց. հիմա ասա՛, ո՞վ ավելի չատ կսիրի
նրան» (Ղուկ. է 40-42) – Մարիամը պարտական էր հինդ հարյուր դահեկան,
քանի որ իր հինդ դդայարաններով բոլոր մեղջերը կատարելապես դործել
էր, իսկ հիսունը պարտական էր Սիմոնը, ով իր հինդ դդայարաններով
մեղավոր էր տասը պատվիրանների առջև: Եվ երկուսին էլ չնորհեց,
որովհետև բոլոր նրանք, ովջեր մեղանչել են, առանց Աստծու ողորմուԹյան չեն կարող Հատուցել իրենց պարտքերը։

Այս Մարիամը մեզ բազում բարություններ է սովորեցնում, քանի որ մեղավորներ կան, ովջեր Հապաղում են խոստովանել իրենց մեղջերը, իսկ նա, երբ լսեց Քրիստոսի խոսջը, անմիջապես խոստովանեց: Ոմանջ մեծ մեղջերը Թաջցնում են, ինչից գարչելի Հոտ է գալիս, իսկ նա ամեն ինչ Հայտնում է, այսինջն` Հեղում է ամբողջ յուղը: Ոմանջ խոստովա-նությունից Հետո դառնում են իրենց նախկին մեղջերին, իսկ նա մնաց Քրիստոսի ոտջերի մոտ: Ոմանջ մարդկանց առջև լրբությամբ պարծենում են իրենց մեղջերով, իսկ նա ամաչում էր և չէր կամենում վեր նայել: Ոմանջ էլ ծիծաղելով են խոստովանում, իսկ նա լալով խոստովանեց:

Ոմանք տանջանքով և տրտմությամբ են ապաչխարում, իսկ նա` ուրախությամբ:

Երբ աչակերտներն այս տեսան, բարկացան ու ասացին. «Ինչի՞ Համար է անուչահոտ յուղի այդ վատնումը, քանի որ կարելի էր մեծ գնով վաճառել այդ և տալ աղքատներին – Հուդան սա նենգությամբ ասաց, որովհետև գող էր ու արծախասեր, իսկ մյուսները բարի մտքով ասացին, քանի որ լսել էին Քրիստոսից, թե՛ «Ողորմություն եմ կամենում և ոչ թե զոՀ» (Օվսե Ձ 6)։ Նաև մարդարեն է ասում. «Բայց մեղավորի յուղը խող գլուխս չօծի» (Սաղմ. ճԽ 5)։ Քրիստոս մի քանի պատճառով թույլ տվեց թափել յուղն Իր գլխին:

Նախ, որ տեսավ կնոջ զղջումը և երկյուղով, ջերմ սիրով, մեծ Հավատով ու Հույսով դեպի Իրեն դալը:

Երկրորդ` ինչպես չՀրաժարվեց արդանդում մարդանալուց և կաԹով սնվելուց, այդպես էլ Հոժարեց կնոջից օծվել:

Երրորդ` ինչպես Հայրն էր ընդունում պատարադի մատուցած յուղը (տե՞սելբ Ին 13), այդպես էլ Աստծու Որդին ընդունեց:

Ձորրորդ` Հակոբն արձանը յուղով օծեց (տեն Ծննդ. ԽՁ 18), և ջաՀանաներն ու Թագավորները յուղով էին օծվում Քրիստոսի օրինակով, այդ պատձառով Տերն ընդունեց յուղով օծվելը, որպեսզի կատարվեն մարդարեուԹյունները:

Հինդերորդ` յուղով օծվելը Տիրոջ Թաղման և դերեզմանի խորՀուրդն է, քանի որ յուղաբեր կանայք չէին կարող օծել Նրա Մարմինը, այդ պատճառով օծումը հիմա ընդունեց, ինչպես և ասաց. «Իմ Մարմնի վրա այդ յուղը Թափելով` նա Իմ Թաղվելը կանխանչեց» (Մատթ. ԻՁ 12)։

Վեցերորդ` Քրիստոս մեզ Հուսադրելու Համար Թույլ տվեց. քանի որ, եԹե պոռնիկ կնոջից, ով սրտանց զղջաց, ընդունեց յուղը, ուստի և մեղա֊ վորներիս աղոԹքներն ու նվերները ևս կընդունի, եԹե զղջանք մեր մեղջերի Համար:

Իսկ այն, որ մարդարեն ասում է, Թե` «Մեղավորի յուղը Թող գլուխս չօծի» (Սաղմ. ճԽ 5), նչանակում է, որ անդեղջ մեղավորի պատարագը չի ընդունվում և աղոԹքը չի լսվում:

Մարկոսը գրում է. «Կարելի էր այդ անուչահոտ յուղը վաճառել ավելի քան երեք Հարյուր դահեկանի և տալ աղջատներին» (Մարկ. ԺԴ 5) – Ղա-գարոսի քույր Մարիամը վաճառել էր իր ամբողջ ունեցվածքը և Թան-կարժեք յուղ գնել, որպեսզի դրանով օծի Տիրոջ գարչապարը` իր եղբորը ՀարուԹյուն տալու Համար: Այդ օրը բոլոր ներկաները լսել էին Տիրոջ խոստումը. «Ճչմարիտ եմ ասում ձեզ, որ ամբողջ աչխարՀում, ուր էլ այս Ավետարանը քարոզվի, պիտի պատմվի դրա հիչատակին, նաև ինչ որ դա

արեց» (Մատթ. ԻՁ 13), և Մարիամ Մագդաղենացին այդ լսելով նույնն արեց: Իսկ Հուդան, ով Տիրոջ գանձապահն էր, և այն ամենը, ինչ որ ընկնում էր, ինջն էր վերցնում ու գողանում, տեսնելով որ մեծագին յուղի հեղմամբ իր օգուտը խափանվեց, Հույժ տրտմեց և բացահայտելով իր ներսի ախտը` Հրապարակավ վատաբանեց կնոջ արարջը:

Քրիստոս սակայն, Իր աստվածային ամենատես զորությամբ իմանալով մատնիչի գող լինելը, ասաց. «Ինչո՞ւ եք նեղություն տալիս այդ կնոջը. նա Իմ Հանդեպ մի բարի գործ կատարեց – Այս խոսքը երկու իմաստ ունի, նախ որպեսզի այդ կինը խնդությամբ գնա ու չՀուսաՀատվի աչակերտների խոսքերի պատճառով, իսկ երկրորդը Ոսկեբերանն է մեկնաբանում. «Եթե մեկը գա և իր ունեցվածքից Եկեղեցուն նվեր բերի կամ էլ եկեղեցի կառուցի և դրանով ցանկանա արդարանալ իր մեղջերից, պետջ չէ նրան արդելել, որպեսզի մեղջերի Թողություն գտնի»:

Աղջատներին ամեն ժամ ձեզ Հետ ունեք – Անժամանակն Աստված միչտ չէր մարմնով մնալու առաջյալների Հետ: Եվ քանի որ Հուդան այդ-չափ «աղջատասեր» էր, այդ պատձառով Տերն ամեն տեղ աղջատներ է կարդել, որպեսզի երբեք չկորչի մարդասերների ու ողորմածների բարեդործություն անելու Հնարավորությունը:

Իմ Մարմնի վրա այդ յուղը Թափելով՝ նա Իմ Թաղվելը կանխանչեց – Նաև Մարկոսն է ասում. «Դա, ինչ որ կարող էր, արեց. նախապես խնկավետեց Իմ Մարմինն ի նչան պատանվելու» (Մարկ. ԺԴ 8): Այս խոսքը վերա-բերում է զմուռսին ու Հալվեին, որը Տիրոջ Թաղման օրը բերեցին Հովսեփն ու Նիկոդեմոսը: Նաև յուղաբեր կանանց մասին է խոսքը, ովջեր խունկերով ու անուչ յուղերով եկան սուրբ դերեզմանը: Նաև՝ այն ձեԹի ու դինու մասին է, որով Բարի Սամարացին բուժեց ավաղակների ձեռքն ընկած մարդու վերքերը: Սրանով դնում է նաև Ավաղանի յուղի օրինակը, որը Հեղեց ՀեԹանոսների վրա, ովջեր Նրա մաՀվանը մկրտվեցին՝ Նրա Հետ ջրում Թաղվելով:

Բայց ճչմարիտ եմ ասում ձեզ, որ ամբողջ աչխարՀում, ուր էլ այս Ավետարանը քարոզվի, պիտի պատմվի դրա Հիչատակին, նաև ինչ որ դա արեց – Այս խոսքը վերաբերում է Ավետարանի քարոզությանը, որը տարածվելու էր ամբողջ տիեղերքով, և չատերը պիտի ցանկանան լինել այդ երջանիկ կնոջ փոխարեն, ով արժանի եղավ Հանդիպելու և մերձենայու մարմնացած Բանն Աստծուն:

## Մսջևության գրևը

Քրիստոսին մատնեցին չորեքչաբԹի օրը: Այդ օրն իբրև դժոխք բացվում է մատնուԹյան բերանը ստացվածքի Համար, որովՀետև Հիրավի դժոխքի բնակիչներ են նրանք, ովքեր Քրիստոսի վրա Հարձակվեցին, ծառաներին չարչարեցին ու Ժառանգին սպանեցին` կորգելու Համար ժառանդուԹյունը (տեն Մատթ. ԻԱ 38):

Ամբարիչտ Հուդան և քահանաները չեղվեցին Տիրոջ չավիղներից և իրենց անձերի համար դժնդակ չարություն դանձեցին, և չար է լինելու անօրենների կործանումը, ինչպես Հուդայի ինքնասպանությունը և Երուսաղեմի կործանումը:

Ձաջարիա մարդարեն Հուդային քանանացի է անվանում. «Այն օրը Զորությունների Տիրոջ տանն այլևս չի լինի ոչ մի քանանացի» (Ձաքար. ԺԴ 21)։ Քանանացի եբրայեցերենից թարդմանվում է դնորդ, քանի որ Հուդան անպարտ արյուն վաճառեց, նաև Հրեաներին է քանանացի անվանում՝ դնելու Համար, որովհետև ցանկանում էին Նրա մահը։ Իսկ Դանիելը քանանացու դավակ անվանեց Շուչանին ցանկացող վավաչոտ ծերունուն (տեն Դան ժԳ 56)։

Դավիթը Հրեաների չարախոսությունը ցույց է տալիս Հետևյալ խոսքով. «Թչնամիներս չարությամբ ասացին Իմ մասին. «Ե՞րբ պիտի մեռնի Նա, և Նրա անունը ջնջվի» (Սաղմ. Խ 5-6)։ Ապա չարունակում է. «Բոլոր թչնամիներս քրթմնջացին Իմ մասին և չարիք նյութեցին Իմ դեմ» (Սաղմ. Խ 8)։ Սա ասված է Հուդայի և քահանաների մասին։ «Եվ որն ուտում էր Հացն Իմ, Հաճախակի Իմ դեմ խաբեություն դործեց» (Սաղմ. Խ 10)։ Իսկ այստեղ այն Հացի պատառի մասին է ասում, որը Հուդան չվախեցավ վերցնել Տիրոջից։

Մարդարեների խոսքերը Հաստատում է Ավետարանը. «Այն ժամանակ Տասներկուսից մեկը՝ Հուդա Իսկարիովտացի կոչվածը, դնաց քահանայատեսերի մոտ ու ասաց. «Ի՞նչ կկամենաք ինձ տալ, որ ես Նրան ձեզ մատնեմ»։ Եվ նրանք երեսուն արծաթ դրամ խոստացան նրան։ Դրանից հետո նա առիթ էր որոնում, որ Նրան մատնի նրանց» (Մատթ. Ի2 14-16)։ Հուդան բազում անդամ լսել էր Տիրոջից հետևյալ խոսքը. «Ահավասիկ, Երուսաղեմ ենք բարձրանում, և Մարդու Որդին պիտի մատնվի քահանալ անարան (Մատթ. Ի 18), նաև՝ «Մարդու Որդին պիտի մատնվի խաչը ելնելու համար» (Մատթ. Ի 18), նաև՝ «Մարդու Որդին պիտի մատնվի խաչը ելնելու համար» (Մատթ. Ի 2 2), սակայն թչվառականը չէր կարողացել հասկանալ այս խոսքերի իմաստը։ Իսկ այս անդամ, երբ լսում է պատանվելու և թաղվելու մասին, հասկանում է, որ այն ինչը հրեաները ցանկանում էին, հնարավոր է։ Եվ մտածում է դնալ հրեաների մոտ և նրանցից դրամ ստանալ։

Եվ Հուդա Իսկարիովտացին գնաց փնտրելու քաՀանայապետերին, ժողովրդի իչխաններին, օրենսգետներին ու փարիսեցիներին, ովքեր տխուր ու տրտում ժողովվել ու խորՀում էին, Թե ինչպես, ինչ Հնարով ազատվեն Հիսուսից, քանի որ ամենքը Նրա կողմն են` և' Հրեաները, և' ՀեԹա-նոսները, և' սամարացիները, և' Հյուսիսի կողմից եկածները, մինչև անդամ Հայոց արքան` Աբգարը, ով բնակվում էր Եղեսիա քաղաքում², Հիսուսին Աստծու Որդի էր խոստովանում:

Հրեաները մտածում էին. «ԵԹե Նրան չսպանենք, ապա կկորչի մեր ամբողջ ազգը, իսկ եԹե Նրա վրա ձեռք բարձրացնենք, ապա Նրան ուղեկցող ժողովուրդը մեղ կքարկոծի ու կսպանի, ինչպես չարագործների ու ավազակների։ Իսկ եԹե նույնիսկ, մի Հնարով, Նրան միայնակ գտնենք, Հնարավոր է որ չկարողանանք Նրա վրա ձեռք բարձրացնել, ինչպես մի ժամանակ ամբոխը չկարողացավ Նրան լեռան վրայից գաՀավեժ անել, ինչպես և Երուսաղեմում չկարողացան Նրան քարնոծել, որովՀետև ծովի վրայով ճանապարՀ բացեց ու գնաց, մրրկածին ալիքներին սաստեց, իսկ մեռելին միայն խոսքով ՀարուԹյուն տվեց։ Հնարավոր է նաև, որ Նա չմաՀանա, իսկ մենք դրանով ցույց տանք աչխարՀին, որ Հիսուս անմաՀ է։ Իսկ եԹե ՀեԹանոսներն իմանան, որ չենք կարողանում Նրան սպանել, ապա կգան նրանց իչխանները և կերկրպագեն Նրան` որպես անմաՀ Աստծու, և մեդ որպես աստվածամարտի կՀալածեն»։

Արդ` չիմանալով, Թե ինչպիսի Հնար գտնեն Նրա դեմ, տարակուսում էին ամեն կողմից, ջանի որ Տերը մեծամեծ, սջանչելի ու Հրաչափառ նչաններ գործեց, որը մարդկանցից և ոչ ոջ չի կարողացել անել: Ապա ասում էին. «Մովսեսը աստվածային նչաններով Իսրայելի մեջ փառա-վորվեց և եգիպտացիների մեջ ատելի դարձավ, իսկ Սա ամբողջ տիեղերջին է սիրելի: Եվ ինչո՞ւմ է այդ մեծ փորձության իմաստը, որ Հասավ մեր վրա, մեր ժամանակներում, և որպես մաՀվան երկյուղ պաչարեց մեց»:

Եվ մինչ քաՀանաները խորՀում էին ու վրդովվում, եկավ Հուդան և կանդնեց նրանց մեջ: Երբ նրանք տեսան Հուդային, չտապեցին նրանից գաղտնիքներ կորդել, և Հուդան նրանց պատասխանեց. «Ինչո՞ւ եք վախենում Նրանից, աՀա ես եկել եմ միաբանվելու ձեղ Հետ, որպեսզի ձեղ օգնեմ ու դորավիդ լինեմ»:

ՔաՀանաները պատասխանեցին Հուդային. «Արի ու կանդնիր մեր մեջ և ասա, ո՜վ սիրելի, Թե ինչպես են իրականանալու մեր սրտի խորՀուրդ֊

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Տիրոջ երկրային կյանքի օրերին, երբ Յռոմին տիրում էր Օգոստոս կայսրը, Ուռիայում (Եդեսիայում) թագավորում էր Աբգարը` Մանուի որդին, ով իր թխության պատճառով կոչվում էր Ուքամա։ Նա թագավորեց 13-ից մինչև 50 թվականը։ Նա և իր սերունդները 380 տարի տիրեցին Ուռիային ու Միջագետքին։ Նրանցից շատերը, առաջին թագավորի անունով, կոչվեցին Աբգար։

ները»: Հուդան նրանց ասաց. «Նրա խոսքերից ամեն ինչ ստուգապես իմացա, քանի որ Նա մի գաղտնիք Հայտնեց Իր աչակերտներին»:

ՔաՀանաները նրան պատասխանեցին. «Քո խոսքերից ԹեԹևացած՝ գվարճանում են մեր իչխանական սրտերը»: Ապա, որպես գարչաՀոտ գերեզման, ամբարիչտ Հուդան բացեց իր անսուրբ բերանը և անօրեն խոսքեր ասաց անօրեն քաՀանաների լսելիքին՝ վաճառելով բոլորիս Աստծուն, Ով նստում է քերովբեների վրա և գնում Իր արարածներին Իր սուրբ ու պատվական Արյունով: Նա ասաց. «Երբ գնացինջ Փիլիպպյան Կեսարիայի<sup>3</sup> կողմերը, Հիսուս ասաց, որ Ինքը պետք է դնա Երուսադեմ և բաղում չարչարանքներ կրի: Եվ մինչ Գալիլիայում էինք, Նա ասաց, որ մատնվելու է մարդկանց ձեռքը և Իրեն չարչարելու են, իսկ երբ Երիքովով բարձրացանք Երուսադեմ, Հիսուս մեզ առանձին ասաց. «ԱՀավասիկ, Երուսաղեմ ենք բարձրանում, և Մարդու Որդին պիտի մատնվի քաՀանայապետերին ու օրենսգետներին. և Նրան մաՀվան պիտի դատապարտեն»: Եվ այսօր, երբ Սիմոն բորոտի տանը ճաչում էինք, մի կին եկավ և ագնիվ ու Թանկարժեջ յուղ լցրեց Նրա գլխին, և այդ յուղի կորուստր մեգ Հաձելի չթվաց։ Մենք կչտամբելով Հանդիմանեցինք այդ կնոջը՝ յուղը Թափելու Համար, իսկ Հիսուս մեց ասաց, Թե Իր Մարմնի վրա այդ յուղի *թափումը Իր թաղումն է խորՀրդանչում: Արդ` խրախուսվելով քա*ջալերվեք, քանգի ճչմարտապես դա այդպես է»:

ՔաՀանաները նրան ասացին. «Մենք քեղ երեսուն արծաժ կտանք, իսկ դու ամեն կերպ ջանք ժափիր, որպեսզի Նրան մեր ձեռքը Հանձնես, բայց ոչ այս տոնին, որպեսզի ժողովրդի մեջ խռովուժյուն չծագի, և մեզ չքարկոծեն ու սպանեն»:

Հուդան պատասխանեց. «Հիսուս ասել է, Թե երկու օր Հետո Զատիկ է, և Նա պիտի մատնվի ու խաչը բարձրացվի: Արդ` այն օրն ու ժամը, որ Նա սահմանեց Իր մահվան համար, անխախտ է, և այդ ժամին էլ կատարվելու է, ջանի որ Նրա խոսջերը ճշմարիտ են, այդ պատճառով էլ պետջ է այդ ժամին դործել»: Քահանաները հարցրեցին, Թե իրենջ ինչպե՞ս կարող են այդջան ժողովրդի մեջ Նրան բռնել:

Հուդան պատասխանեց. «Նա սովորություն ունի ցերեկը ժողովրդին ուսուցանել տաձարում, իսկ երեկոյից մինչև առավոտ առանձնանալ Իր

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Փիւիարսու Յերովդեսու Սոթեղայոսը և Լյուսինեան Յերովդեսի որդիներն էին։ Յերով-16 – Տերունական տոներ ան Պապիոս զորավարը չցանկանալով, որ Յրեաստանը ուսսսա սրաոսսաս լույսասություն, այն չորս մասի բաժանեց՝ Յերովդեսի չորս որդիների միջև։ Արքեղայոսին տվեց Երուսաղեմը, Յերովդեսին՝ Գալիլիան, Լյուսինեային աբիլինացիների կողմերը, իսկ Փիլիպոսին՝ Պենադան, ինչ պատճառով էլ ավետարանիչն այն Փիլիպպյան կոչեց։

աչակերտների Հետ»: Նաև ասաց, որ ինքը Հաստատապես գիտի Նրա տեղը և կարող է Հարմար պաՀին Նրան մատնել քաՀանաների ձեռքը:

ՔաՀանայապետերը զգուչացան, որ եթե Հուդան գիչերը Նրան մատնի իրենց ձեռքը, ապա Նրան ձերբակալելիս Նրա աչակերտները կարող են փախչել քաղաք և լուր տալ ժողովրդին, ինչը կարող է խանդարել իրենց ծրագրի իրականացմանը: Հուդան ասաց, որ պետք է Պիղատոսին դատավոր կարգել իրենց վրա, և զորքերից, որոնց կայսրը նչանակել է քաղաքը պահպանելու, իբրև օգնություն մի դասակ խնդրել` իր հրամանատարով հանդերձ, ովքեր ջահերով ու զենքերով առջևից կգնան, իսկ ինքը` Հուդան, կգնա քահանաների ու դպիրների հետ: Եվ երբ բազմությունը լսի, որ զորքն ու կուսակալը քահանաների հետ են, կերկյուղի և չի համարձակվի նրանց Հակառակվել:

ՔաՀանաները կասկած Հայտնեցին, որ Հնարավոր է` գիչերը Հիսուսին չկարողանան ճանաչել, և Նա խույս տա ու փախչի, մանավանդ երբ Հեռվից երևա ՋաՀերի լույսը և բացաՀայտվի իրենց անելիքը: Հուդան այս կասկածը նույնպես փարատեց` ասելով, որ ինքն ու քաՀանաներն առՋևից կգնան, և երբ մոտենան, ինքը կՀամբուրի և կխոսի Հիսուսի Հետ և այդ պաՀին իրենք կձերբակալեն: Եվ Հուդայի խոսքերը Հաճելի Թվացին քաՀանաներին:

Այս ամենից Հետո Հուդան վերադարձավ Վարդապետի մոտ և Հարմար պաՀ էր փնտրում, որպեսզի երեսուն արծաԹով մատնի տերերի Տիրոջը և աստվածների Աստծուն: Եվ աչխարՀի կյանջի Տերը վաճառվում է Ադամի որդիների փրկուԹյան Համար, որպեսզի Իր սուրբ և պատվական Արյամբ գնի մարդկանց, աչխարՀը լուսավորի մեղջի խավարից ու նորոգի տիեցերջի ՀնուԹյունը:

Այդ պատճառով առաջյալները կարդեցին, որ ամեն չորեքչաբԹի պահք լինի, քանի որ մեծ ու մշտնջենավոր, անժամանակ ու աներևույԹ Աստծու Միածին Որդու Արյան դինն ենք, Ով մեր պատճառով վաճառվեց, որպեսզի փրկի մեղ այս նանիր աչխարհից, որպեսզի Հուդայի հետ չկորչենք Հավիտենական դեհենում: Ինձ Համար երկու գավազան պիտի վերցնեմ, մեկը պիտի կոչեմ Գեղեց֊կություն, իսկ երկրորդը՝ Վիձակ – Մեր Տերը՝ Աստծու Խոսջը, երկիր եկավ և երկու գավազան վերցրեց, դրանջ են՝ մարմինը և խաչը: Նրա Մարմինը կոչվեց դեղեցկություն՝ ըստ այս խոսջի. «Տեսջով դեղեցիկ ես բոլոր մարդկանց որդիներից» (Սաղմ. ԽԴ 3), ջանի որ չուներ մեղջերի տդեղությունը, որը մեր բնության վրա բերեց Ադամը: Իսկ երկրորդ դավաղանը կոչվեց վիձակ, ջանի որ Նա խաչին ո՛չ պարտական էր և ո՛չ էլ արժանի, և փոխարեն այն ուրախության, որ Նա ուներ, Հոր կամջին Հնադանդվելով՝ Իրեն մաՀվան մատնեց աչխարՀի փոխարեն:

Եվ պիտի արածեցնեմ Հոտերը։ Մեկ ամսում Ես վերացրի երեք Հովիվ֊ներին – Արածեցրեց Իսրայելի Հոտը դեղեցիկ դավադանով` Իր Մարմնով` նրանց մեջ Հրաչադործելով ու վարդապետելով Երկնքի Թադավորության մասին, ապա վերացրեց մոլորեցնող Հովիվների` Թևդասի և Հուդա դալի֊լիացու դայթակղությունը, ինչպես և ասաց. «Ովքեր Ինձանից առաջ եկան, դողեր էին ու ավագակներ, ուստի ոչխարները նրանց չլսեցին» (Յովի. Ժ 6)։

ՈրովՀետև Իմ Հոգին զզվել էր նրանցից, նրանց Հոգիներն էլ զզվել էին Ինձանից – *Քանի որ Հրեաները Պիղատոսի առջև աղաղակում էին և ասում.* «Խա'չը Հանիր Դրան» (Մարկ. Ժե 13):

Ես, աՀա, ասում եմ. «Ձեղ չեմ Հովվելու. ով մեռնելու է, Թող մեռնի, ով սատկելու է, Թող սատկի: Մնացածներից ամեն մեկն էլ Թող ուտի իր ընկերոջ մարմինը։ Ես պիտի վերցնեմ Իմ գավազանը՝ ԳեղեցկուԹյունը պիտի նետեմ ցած՝ խղելու Համար այն ուխտը, որ դրել եմ բոլոր ժողո֊վուրդների Հետ։ Այդ ուխտը պիտի խղվի այն օրը – *Տերը վերցրեց Իր դե*-ղեցիկ Մարմինը, տվեց նրանց ձեռքը, չարչարվեց ու մեռավ։ ՄաՀվան մատնվելով՝ Նա Թողեց Իսրայելը Հովվելը, ինչպես և ասաց. «Ձեզնից կվերցվի Աստծու արքայությունը և կտրվի այն աղդին, որ պտղաբեր կդարձնի այն» (Մատթ. ԻԱ 43)։

Եվ քանանացիները պիտի ճանաչեն Իմ պահպանած Հոտերը, քանզի սա Տիրոջ խոսքն է – Նրանց քանանացիներ է կոչում իրենց կատարած գործերի պատճառով՝ ըստ այս խոսքի. «Քանանի զավակ և ոչ Հուդայի» (Դան. ԺԳ 56), քանի որ քանանացի նչանակում է դնող: Իսկ՝ «Քանանացիները պիտի ճանաչեն» ասելով, նկատի ունի քահանայապետերին ու դպիրներին, ովքեր կամեցան դնել Նրան: Նրանք պիտի ճանաչեն, Թե որն է Նրա Մարմինը իրենց ձեռքը դցելու խորՀուրդը:

Քանզի սա Տիրոջ խոսքն է – Սա նաև Աստծու կամքն է, և Հորը Հնադանղվելու Համար է Նա մատնվում Հրեաների ձեռքը:

Ես նրանց ասացի. «ԵԹե ձեր աչքին Հաձելի է Թվում, ապա տվե՛ք իմ վարձը, իսկ եԹե ոչ, ասացե՛ք – *Ապականիչ Հուդան առանձնանալով դառների Հոտից` առաքյալներից, քաՀանայապետերին ասաց. «ԵԹե ձեղ Հաձե*- լի է սպանել իմ Վարդապետին, ապա տվեք ինձ իմ մատնության վարձքը, իսկ եթե ոչ, ապա քննեցեք` արդյոք արժանի է Նա մահվան, թե ոչ»: Իսկ նրանք ոչ քննեցին և ոչ էլ դատեցին, այլ ծաղրեցին մատնիչին, և այդ պատճառով է մարդարեն ասում. «Եվ նրանք կչռեցին իմ վարձը` երեսուն արծաթ»: Մարդարեն մատնիչի անունից է խոսում, քանի որ նա Քրիստոսի աչակերտներից էր և սրբերի դնդից: Երբ Հուդան ստացավ երեսուն արծաթր, այս մարդարեությունը իրականացավ:

Տերն ինձ ասաց. «Դու բովի մեջ գցիր դա, քննի՛ր, Թե այն փորձվա՞ծ է արդյոք այնպես, ինչպես Ես, որ փորձվեցի նրանց կողմից իրենց Համար – Այս մարդարեուԹյան կատարման մասին սուրբ Ավետարանը պատմում է. «Այն ժամանակ Հուդան, որ Հիսուսին մատնել էր, տեսնելով, որ Հիսուս դատապարտվեց, զղջաց» (Մատթ. Իէ 3)։ Իսկ Հետևյալ խոսքը` «Տերն ինձ ասաց. «Դու բովի մեջ դցիր դա», Հայտնում է, որ Հուդան խորհեց աստվածային աղդեցուԹյամբ, Թե արդյո՞ք իրավացի եղավ այդ ամենը։ «Ո՛վ Հուդա, այդ արծաԹը, որն առար, դցի՛ր քո սրտի բովի մեջ և քննիր, Թե արդյո՞ր դրան էր արժանի քո Տերը, Ում դու վաճառեցիր, և Հրեաները դնեցին»։

Ես վերցրի երեսուն արծախը և Տիրոջ Տանը գցեցի բովի մեջ – Նրան չասաց, Թե Տիրոջ տան մեջ գցիր, այլ` բովի մեջ, այսինքն` մտքի բովի մեջ։ Երբ Հուդան իր մտքում քննեց Քրիստոսի փորձուԹյունները, զղջաց, ապա վերցրեց արծաԹը և այն գցեց Տիրոջ տան բովի մեջ, այսինքն` քաՀա-նայապետերի մտքի մեջ` քննուԹյան Համար, և ասաց. «Մեղանչեցի, որովհետև արդար արյուն մատնեցի» (Մատթ. Իէ 4)։ Իսկ նրանք ո՛չ քննեցին և ո՛չ էլ փորձեցին: Հուդան իր մտքի բովում տեսնելով, որ Քրիստոս փորձված է և ընտիր, գնաց ու ինքնասպան եղավ, իսկ նրանք ավելացրին Տիրոջ վրա նաև խաչը։

Ես դեն դցեցի Իմ երկրորդ դավազանը՝ Վիճակը, քանդելու Համար այն ուխտը, որ դրել էի Հուդայի երկրի և Իսրայելի միջև – Նրանք կանդնեցրին խաչը, և Տերը պրկվեց դրա վրա, ինչպես և ասում էր. «Ես Իմ կյանքն եմ տալիս, որպեսզի վերստին այն առնեմ... Իշխանություն ունեմ այն տալու և իշխանություն ունեմ վերստին այն առնելու» (Յովհ. ժ 17-18)։ Արդ՝ երբ Տերը դեն դցեց երկրորդ դավազանը, այդ ժամանակ լուծարվեց Աստծու խաղաղության ուխտը Իսրայելի Հետ։ Այդ պատճառով էր Քրիստոս նրանց ասում. «Երուսաղեմի՝ դուստրեր, Ինձ վրա լաց մի՝ եղեք, այլ լա՛ց եղեք ձեր և ձեր որդիների վրա, որովՀետև օրեր պիտի դան, երբ մարդիկ պիտի ասեն. «Երանի՛ չբեր կանանց և նրանց, որոնք բնավ չծնեցին և ստինքներին, որ չկերակրեցին»։ Այն ժամանակ մարդիկ պիտի սկսեն ասել լեռներին, թե՝

ընկե՛ք մեր վրա, և բլուրներին, Թե՝ ծածկեցե՛ք մեղ, որովՀետև, երբ դալա՛ր փայտին այսպես անեն, չորի՛ն ի՞նչ կպատահի» (Ղուկ. ԻԳ 28-31):

Տերը դարձյալ ինձ ասաց. «Դու Հովվություն անելու Համար վերցրո'ւ մի տգետ Հովվի գործիքներ, որովՀետև աՀա Ես մի տգետ Հովիվ եմ դնելու այս երկրի վրա: Նա չի Հոգալու նիՀար ոչխարների Համար, ցրվածին չի փնտրելու, վիրավորվածին չի բուժելու, առողջին չի խնամելու, այլ ուտելու է ընտիր ոչխարների միսը և փչրելու նրանց ոտքերի ոսկորները – Այսպես եղավ Անտիոքոսի օրոք, ով դարձավ նրանց Համար խիստ ու չարչարող Հովիվ, կերավ նրանց մարմինը` տառապեցնելով ու սպանելով (տե՛ս Ա Մակաբ. Ա 11-12)։ *Դա վերաբերվում է նաև քահանայապետերին,* ովջեր Տիրոջ մաՀվանից Հետո չարչարեցին ժողովրդին: Իսկ տդետ Հովիվ ասելով նկատի ունի նեռին, ով գալու է Քրիստոսից Հետո, ինչպես Ինքը *Տերը վկայեց.* «Ես եկա Իմ Հոր անունով, և Ինձ չեք ընդունում։ Եթե ուրիչ մեկը դա իր անունով, նրան կրնդունե*ը»* (Յովհ. Ե 43): *Արդ` երբ նեռը դա, այնպիսի չարություններ պիտի անի, որի մասին ասված է.* «Այդ ժամանակ մեծ նեղություն պիտի լինի, որպիսին չի եղել աչխարՀի արարչադործության սկզբից մինչև այժմ և այլևս չի էլ լինի: Եվ եթե այդ օրերը չկարձեցվեին, ոչ մի մարմին չէր ազատվի. բայց ընտրյալների պատձառով այդ օրերը պիտի կարձեցվեն։ Այն ժամանակ եԹե մեկը ձեզ ասի` աՀա' Քրիստոս այստեղ է կամ այնտեղ, չՀավատաք նրան. որովՀետև սուտ <u> թ</u>րիստոսներ և սուտ մարդարեներ պիտի ելնեն և մեծամեծ նչաններ ու գարմանալի գործեր պիտի ցույց տան՝ Աստծու ընտրյալներին անգամ մոլորեցնելու աստիճան, եթե Հնար լինի» (Մատթ. ԻԴ 21-24), *և Տեր Հիսուս* պիտի սատկացնի նեռին Իր երկրորդ գալստյամբ:

Վա՛յ քեզ, ո՛վ անարժան Հովիվ, որ աչքախող ես անում քո Հոտը։ Թող սուրը կտրի նրա բազուկը, խող Հանի նրա աջ աչքը։ Թող անպատճառ չորանա նրա բազուկը, խող անպայման կուրանա նրա աջ աչքը – Սա ասում է չարին և սուտ քահանայապետերին, ովքեր խողեցին Իսրայելի հոտը՝ կտրելով նրանց Քրիստոսի հավատից, փակեցին իրենց ականջները և քարկոծեցին ճշմարտուխյան վկային՝ Ստեփաննոսին։ Այդ պատճառով է մարդարեն ասում. «Թող սուրը կտրի նրանց բազուկը», քանի որ այն բարի դործ չարեց։ Նաև ասում է՝ «Թող հանի նրա աջ աչքը», այսինքն՝ խավարեցնի միտքը, որ հոգևոր օրենքը չտեսնեն, քանի որ ձախ աչքով տեսնում են միայն մարմնավոր օրենքը։

#### <u>ሀ</u>ብሀዓ ፈኮ<u></u>ሀዓይሀይውኮ

# Մեր Տեր Հրսուս Քրրսsnur Վերջրն ընթրոքը Հրշաsասը

Օրվա երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ եկիր և գալոց ես, ողորմեա' մեզ»։ Այսօր` երրորդ ժամին, ապաշխարողները խմբվում են եկեղեցու դռան առջև, և կատարվում է թողության կարգը։

Ավագ Հինգչաբթին պատկերն է արարչության Հինգերորդ օրվա: Այդ օրը Արարիչը թուչուններով ու ձկներով լցրեց օդն ու ջուրը: Դրանով է Հայտնի դառնում, որ արարչության երկրորդ օրն Աստծու Հոգին պատահական չէր չրջում ջրերի վրայով, այլ տալիս էր նրան գորություն և ծնողական բնություն:

Աստված ասաց. «Թող ջրերն արտադրեն կենդանության չունչ ունեցող զեռուններ, և երկրի վրա ու երկնքի տարածության մեջ թող թևավոր թռչուններ լինեն»։ Եվ եղավ այդպես» (Ծննդ. Ա 20)։

Ջրերն Աստծու Հրամանով տվեցին կենդանի չունչ ունեցող դանաղան դեռուններ` տարբեր տեսակի ձկներից մինչև մեծ ու աՀագին լևիա֊ Թաններ, որի մասին Աստված Հայտնեց Իր Համբերատար նաՀատակին` Հոբին (տե՛ս Յոբ Խ 20-28, ԽԱ 1-25)։

Ջրերը տվեցին նաև տարբեր տեսակի թեևավոր թեղջուններ, որպեսզի օդը նրանցով նույնպես զարդարվի: Աստված թեղջունների օրինակով Հույս է տալիս մարդկանց, որ մի օր էլ նրանք են օդ բարձրանալու` Աստծուն Հանդիպելու Համար: Ե՛վ ձկները, որ ջրում են խայտում, և՛ թեղջունները, որ օդում են թեղջում, ազգակից են միմյանց, քանի որ ջրից դուրս եկան: Եվ Աստված օրՀնեց նրանց ու ասաց. «Աձեցե՛ք, բազմացե՛ք և լցրե՛ք ծովերի ջրերը, իսկ թեղջունները թեղ բազմանան երկրի վրա» (Ծննդ. Ա 22): Այս խոսքից պարզ է դառնում, որ կենդանիները բազմանում են Աստծու օրՀնությամբ: Եվ ցերեկվա ամբողջանալով ու գիչերվա սպառումով եղավ Հինդերորդ օրը:

Հայտնի է, որ առաջին արարչությունը երկրորդի օրինակն է, քանի որ ինչպես հինդերորդ օրը թռչունները ջրից օդ բարձրացան, այդպես և սուրբ առաքյալները իրենց Հողանյութ մարմնից և աչխարհի ծով զբաղ-մունքներից երկինք` դեպի կյանք բարձրացան: Եվ ինչպես հինդերորդ դարում Մովսեսն Իսրայելին ամպի և ծովի մեջ մկրտեց և առաջնորդեց անապատում, այդպես էլ Քրիստոս, Ավադ հինդչաբթի օրը, առաջյալների ոտքերը ջրով լվանալով` ճանապարհ բացեց դեպի երկինք:

Տերը երրորդ օրը զգալի ծառերի Հետ նաև իմանալիները տնկեց, դրա֊ նով սուրբ մարգարեների ընտրությունը կանխասելով, չորրորդ օրն արե֊ գակի նմանությամբ տվեց Արդարության Արեգակի` Քրիստոսի ծննդյան ավետիսը, իսկ աստղերի նմանությամբ բոլոր սրբերի ընտրությունը կանխատեսեց: Այսպես և սուրբ առաջյալները Հինգչաբթի օրն ընտրվեցին իրենց ոտջերի լվացումով: Նաև Քրիստոս Հինգչաբթի օրը Համբարձվեց:

Հինգերորդ օրը պատկերն է նաև Հինգերորդ դարի, որն սկսվում է Սամվել մարդարեի տասներորդ տարում և ավարտվում այն օրերին, երբ Իսրայելի որդիները դարձան Բաբելոնի դերուԹյունից¹ և տաձարը կրկին կառուցեցին:

Ավագ ՀինգչաբԹի օրն ունի նաև Մովսեսի Հինգերորդ դարի խոր-Հուրդը, երբ ժողովուրդը կերավ զատկական գառը, անցավ Կարմիր ծովով ու մկրտվեց, ապա անապատում կերավ երկնքից իջած մանանան ու ըմպեց վիմաբուխ աղբյուրից, ինչի մասին առաջյալն ասում է. «Եվ այն Վեմն Ինքը՝ Քրիստոս էր» (Ա Կորնթ. Ժ 4)։

Տերն Ավագ ՀինգչաբԹի օրը գալիս է Վերնատուն և այնտեղ ուտում գատկական գառը, լվանում է Իր աչակերտների ոտջերն ու նրանց Հաղորդ դարձնում Իր Մարմնին ու Արյանը, իսկ գիչերը ելնում է ՁիԹենյաց լեռը, աղոԹում Հորը և ձերբակալվում Հրեաների կողմից:

Ավագ Հինգչաբթի օրը, երբ Տերը Վերնատանը նստեց Իր աչակերտների Հետ, խորհրդանչում է տասներկու աչակերտների Հետ Քրիստոսի նստելը Իր փառջի աթոռին, և այդ օրը պիտի կատարվի Իր խոսջը, որ ասաց. «Այն օրը, երբ ձեղ Հետ կխմեմ նորը Իմ Հոր արջայության մեջ» (Մատթ. ԻՁ 29):

### Ըսթերծվնօր մեկնությունը (Ծննդ. ԻԲ)

Օրվա ընԹերցվածը Ծննդոց գրջից է և վերաբերում է ԻսաՀակի զոՀաբերմանը, ով օրինակն էր Քրիստոսի: Հայրն այսօր Սիոնում Հատուցում է ԱբրաՀամի պարտջը` տալով Իր Միածնին, ջանի որ Աբրա-Համը, որպես իր սիրո գրավական, իր միածնին` ԻսաՀակին, ՀոժարուԹյամբ Աստծուն ընծայեց:

Աստված փորձեց ԱբրաՀամին ու ասաց նրան. «Ա'ռ քո միակ որդուն՝ քո սիրելի ԻսաՀակին, գնա՝ մի բարձրադիր տեղ և այնտեղ՝ լեռան վրա, որ ցույց կտամ քեղ, ողջակիզի՛ր նրան»։ ԱբրաՀամն առավոտյան վեր կացավ, Համետը դրեց իր էչի վրա, Հետը վերցրեց երկու ստրուկ ծառաներ, իր որդի ԻսաՀակին, ողջակիզության Համար փայտ կոտրեց և ձանապարՀ ընկավ,

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Բաբելոնյան գերության սկիզբը եղավ 606 թ. նախքան Քրիստոս, իսկ ավարտը՝ 536թ. նախքան Քրիստոս։

եկավ այն տեղը, որ Աստված ասել էր նրան – *ԱբրաՀամը կնոջը ոչինչ* չասաց որդու պատարագման մասին, որպեսզի պատարագը չարատավորի և ուխտի խորՀուրդը չխափանի:

Երրորդ օրն ԱբրաՀամը բարձրացրեց իր աչջերը և Հեռվից տեսավ այդ տեղը։ ԱբրաՀամն ասաց իր ծառաներին. «Նստեցե՛ջ այստեղ՝ էչի մոտ, իսկ ես ու այս պատանին դնանջ այնտեղ, երկրպադություն անենջ ու վերադառնանջ ձեղ մոտ»։ ԱբրաՀամը վերցրեց ողջակիղության փայտը, դրեց այն իր որդի ԻսաՀակի մեջջին, իր ձեռջն առավ կրակն ու դանակը, և երկուսով դնացին – Այստեղ ծառաները խորՀրդանչում են մեղջը, ջանի որ նա, ով մեղջ է դործում, մեղջին է ծառայում, և ծառան Հավիտյան տան մեջ չի մնում, իսկ որդին Հավիտյան մնում է (տեն հուհ). Ը 35)։ Իսկ էչը խորՀրդանչում է Հրեաների և Հեթանոսների անմաջրությունը, ջանի որ էչը դանդաղաչարժ է, աննվիրական ու տարտամ², ինչպես և նրանջ՝ բարեպաչտության մեջ։ ԱբրաՀամն ԻսաՀակի մեջջին դրեց ողջակեղի փայտը, ինչպես և Քրիստոս Իր ուսերին տարավ խաչափայտը կառափ-նատեղի, որը նույն տեղն էր։

ԻսաՀակը դիմեց իր Հորը` ԱբրաՀամին. «Հա՛յը»: Նա ասաց. «Ի՞նչ է, որդի՛ս»: Նա Հարցրեց. «ԱՀա կրակը, և աՀա փայտը, Հապա ո՞ւր է ողջակիղելու ոչխարը»: Նա պատասխանեց. «Աստված կՀոդա Իր ողջակիղելու ոչխարի մասին, որդյա՛կ» – ԻսաՀակն ասելով` «Ո՞ւր է ողջակիղելու ոչխարը», Հոդով մարդարեանում է անարատ Գառի դոՀվելու մասին:

Նրանք երկուսով գնացին և Հասան այն տեղը, որ նրան ցույց էր տվել Աստված։ ԱբրաՀամն այնտեղ զոՀասեղան չինեց, վրան դրեց փայտը, իր որդի ԻսաՀակին կապեց և դրեց զոՀասեղանի փայտի վրա։ ԱբրաՀամը երկարեց ձեռքը, որ վերցնի դանակն ու մորթի իր որդուն։ Տիրոջ Հրեչտակը երկնքից ձայն տվեց նրան ու ասաց. «ԱբրաՀա՛մ, ԱբրաՀա՛մ»։ Սա պատասիանեց նրան. «Այստեղ եմ»։ Նա ասաց. «Ձեռք մի՛ տուր պատանուն, նրան որևէ վնաս մի՛ պատձառիր, որովՀետև այժմ Համողվեցի, որ դու երկյուղ ունես Աստծու նկատմամբ և Ինձ Համար չես խնայի քո որդուն –

ԱբրաՀամը բարձրացրեց իր աչ քերը և տեսավ, որ մացառուտ Թփի մեջ եղջյուրներից մի խոյ է կախված: Նա գնաց, առավ խոյն ու իր որդի ԻսաՀակի փոխարեն այն ողջակիզեց: Դրանով ԱբրաՀամը պարտական է անում Աստծուն, որպեսզի Հայրը Հոժարակամ տա Իր Միածնին, ինչի մասին Հիսուս ասաց. «ԱբրաՀամը՝ ձեր Հայրը, ցանկացավ Իմ աչխարՀ գալու օրը տեսնել. տեսավ և ուրախացավ» (Յովի. Ը 56):

\_

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Տարտամ-դանդաղ, ծանրաշարժ, անվճռական, տատանվող։

Աբրահամի տեսած խոյը, որ եղջյուրներից կախված էր ծառի ոստերից, խորհրդանչում է Քրիստոսի խաչելությունը, ինչի մասին Մովսեսն ասաց. «Քո աչջերի առաջ ջո կյանքը կախված կլինի» (Բ Օրենք ԻԸ 66)։

Աստված ասում է ԱբրաՀամին. «Անչափ պիտի օրՀնեմ քեզ և երկնքի աստղերի, ծովեղերքի ավազի չափ պիտի բազմացնեմ քո սերունդը: Քո սերունդը պիտի տիրանա իր Թչնամիների քաղաքներին, քո սերնդի չնորՀիվ պիտի օրՀնվեն աչխարՀի բոլոր ազդերը»: Սերունդը Քրիստոս է, Ով օրՀնեց մեղ Հոդևոր օրՀնուԹյամբ:

#### ՎերջԻն ընթրբը

Ավագ հինգշաբթի օրը, Վեցերորդ ժամին, ի հիշատակ սուրբ Յաղորդության խորհրդի հաստատման, պատարագ է մատուցվում։

Եգիպտոսում Տերը Հրամայեց Մովսեսին, որպեսզի նիսան ամսվա տասին, որը գարնան առաջին ամիսն է, ամեն մարդ իր ընտանիջի Համար մի անարատ, արու և միամյա գառ առնի, այն պահի մինչև նույն ամսվա տասնչորսերորդ օրը և երեկոյան մորժի Իսրայելի մարմնավոր փրկուժյան Համար: Ապա ասաց, որ գառան արյունը ջսեն տան դռան սեմին` երկու տեղ, և դռան չրջանակի վերևը: Ասաց նաև, որ միսը խորովեն կրակի վրա և ուտեն գիչերը, բաղարջ Հացով ու դառը բույսերով: Եվ այդ գիչեր Տիրոջ Հրեչտակը Հարվածեց ու սպանեց եգիպտացիների անդրանիկներին, փոխարեն նրա, որ սատանան մաՀացու վիրավորեց մարդկային ցեղի անդրանիկին` նախաստեղծ Ադամին:

Իսկ այսօր Վերնատանը Տերը պատժի պարտական է դարձնում դևերի անդրանիկին ու առաջնորդին` ասելով աշակերտներին. «Հիմա՝ է այս աշխարհի դատաստանը, հիմա՝ է, որ այս աշխարհի իշխանը դուրս կնետվի» (Յովի. ԺԲ 31)։ Սա այն դիշերն է, որն Աստված խոստացավ Աբրահամին քանանացիների երկրում (տես Ծննդ. ԺԵ 12-13), և որի օրինակը կատարվեց չորս Հարյուր տարի անց, երբ Տերը Մովսեսի միջոցով Իսրայելի որդիներին ազատելով մարմնավոր փարավոնից` Հանեց Եդիպտոսից ու տարավ խոստացված երկիրը:

Հոգևոր իմաստով Իսրայելի որդիները Հավատացյալ ժողովուրդն է, ովջեր Հավատով դարձան Հայր Աստծու որդիներ։ Իսկ չորս Հարյուր տաըիների փոխարեն դնում է միմյանց Հաջորդող չորս սերունդ. առաջինը՝ Ադամից մինչև Նոյ, ապա՝ Նոյից մինչև ԱբրաՀամ, այնուՀետև՝ ԱբրաՀամից մինչև Դավիթ, և վերջապես՝ Դավթից մինչև Տիրոջ աշխարՀակեցուցիչ դալուստը։ Տերը դալիս է դատապարտելու դևերի բանակը և մարդկանց փրկելու անմարմին փարավոնի ձեռջից։

Արդ` նիսան ամսի տասնչորսին, Բաղարջակերաց տոնի առաջին օրը` երեկոյան, պիտի լիներ գառան արյան Հեղումը և Իսրայելի փրկության սկիղբը: Եվ այդ օրը Հիսուս գալիս է Բեթանիայից Երուսաղեմ, և աչակերտները մոտենում են Նրան ու ասում. «Ո՞ւր ես կամենում՝ պատրաստենջ Քեղ Համար դատկական ընթրիջը, որ ուտես» (Մատթ. ԻՁ 17):

«Եվ Նա ուղարկում է Պետրոսին ու ՀովՀաննեսին» (Ղուկ. ԻԲ 8):

Այստեղ Պետրոսն ու ՀովՀաններ *խորՀրդանչում են առաջյալներին ու* մարգարեներին, ինչպես նաև Հին ու Նոր Կտակարանները:

Տերը նրանց ասում է. «Գնացե'ք քաղաք» (Մատթ. ԻՁ 18), այսինքն` աչխարՀ, ուր Հետագայում պետք է փրկության խոսքն ավետարանեին:

Երբ այն քաղաքը մտնեք, կպատահի ձեզ մի մարդ, որ ուսին ջրի սափոր ունի (Մարկ. ԺԴ 13) – Սրանով ցույց է տալիս աչակերտներին Իր ամենագետ լինելը, ինչպես Սամվել մարդարեն Սավուղին Իսրայելի վրա Թագավոր օծելուց Հետո մարդարեանում էր ապադայի մասին (տե՛ս Ա Թագ. Ժ 2)։

Սափորով մարդը Հովսեփ ԱրիմաԹացու սպասավորն էր: Այստեղ նա օրինակն է առաջյալների ու ջաՀանաների, սափորը նչանակն է ՄկրտուԹյան ավազանի, իսկ ջուրը` մկրտու-Թյան և ապաչխարու-Թյան արտասուջով լվացման, ջանզի ինչպես մեղջը գործում է ներսից և մինչև գլուխ ապականում, այնպես էլ արտասուջը իջնում է գլխից ու մաջրում Հանցավորին:

Սափորը կավե աման է և ջուր է պարունակում: Ինչպես անապատում ոսկե սափորը պարունակում էր երկնքից իջած Հացը` մանանան (տեն ելք ժՁ 33), իսկ Եղիսեեի սափորը` Հորդանանի ակունքների ու Երիքով քաղաքի առողջությունը (տեն Դ Թագ. Բ 19), այդպես էլ մեր նյութական և Հողեղեն մարմինը պարունակում է Կենդանի ջուրը` Քրիստոսին, Ով Հավատով բնակված է մեր սրտերում` ըստ այս խոսքի. «Այս դանձերն ունենք կավե ամանների մեջ» (Բ Կորնթ. Դ 7)։

«Եվ նա ո'ը տունը որ մտնի, տանտիրոջը կասեք. «Վարդապետն ասում է` ո՞ւր է այն իջևանը, ուր Իմ աչակերտների Հետ զատկական ընթրիքը պիտի ուտեմ» (Մարկ. ԺԴ 14) – *Տանտերը Արիմաթացին էր, ով արժանացավ Տիրոջը սպասավորելու այդ մեծ դիչերը:* 

Եվ նա ձեզ ցույց կտա զարդարված մի վերնատուն. այնտե՛ղ պատրաստեցեք մեզ Համար (Մարկ. ժԴ 15) – Քանի որ ամեն ոք, ով բարձրացնում է իր անձը այս դետնաքարչ կյանքից, զարդարվում է առաքինության դործերով և դառնում է Աստծու Խոսքի ընդունող։ Վերնատունը Եկեղեցու օրինակն է, որը բարձրացնում է երկրաքարչ անձերին ու նրանց զարդարում առաքինությամբ։ Եվ այսօր՝ Բաղարջակերաց տոնի առաջին օրը, Աստված Իր աչակերտների Հետ դալիս է Վերնատուն՝ դնելով Նոր Ուխտի սկիզբը, որով մեզ Հրավիրում է վայելչական Դրախտից էլ ավելի վայել֊ չորեն զարդարված Երկնքի արքայությունը, որն աչքը չի տեսել, ականջը չի լսել և մարդու սիրտր չի ընկել (տե՞ս Ա Կորնթ. Բ 9):

Եվ երբ երեկո եղավ, տասներկու աչակերտների Հետ սեղան էր նստել (Մատթ. ԻՁ 20) – Արեդակի մայր մտնելու պահին, երբ մորԹում են պասեջը, Տերը տասներկու աչակերտների Հետ սեղան է նստում: Մեծ, սջանչելի, Հրաչափառ ու զարմանալի է այս խորՀուրդը, ջանդի Նա, Ով բազմում է ջառակերպ աԹոռին, այսօր մեզ փրկելու Համար բազմեց աչակերտների Հետ:

Եվ մինչ նրանք դեռ ուտում էին, Նա ասաց. «Ճշմարիտ եմ ասում ձեղ, որ ձեղանից մեկն Ինձ մատնելու է» (Մատթ. ԻՁ 21) – Նա, Ով խոսքով կերակրում և լիացնում է բոլոր եղական բնություններին, Ում վրա Հառնված են բոլորի աչքերը, այսօր կերակրվում է Իր աշակերտների Հետ, որպեսզի մեղ պարգևի երկնքից իջած Հացը` անմաՀության Կերակուրը (տեն Սաղմ. ճԽԴ 15, Սաղմ. ճԽՁ 9)։ Տերը, տեսնելով Հուդայի անամոթ բարքը և երկայնամտությամբ կամենալով խոնարհաբար ուղղության բերել նրան, ով գերի դարձավ երեսուն արծաթին, կչտամբեց նրան, որպեսզի նա ճանաչի այն ախտը, որը կրում էր իրենում և որով միաբանվեց քահանայապետերի հետ, քանի որ վարդապետը պետք է երկայնամտությամբ ու հեղությամբ խրատի ու Հանդիմանի մեղավորին։ Հուդան իմացավ, որ Ծածկագետը ամեն ինչ ստուգապես դիտի, սակայն արծաթասիրությունը էլ ավելի կուրացրեց ու խավարեցրեց նրա սրտի ու մտքի աչքերը։

Իսկ երանելի աչակերտները երբ լսեցին, որ իրենցից մեկը պիտի մատնի Տիրոջը, այրվեցին ինչպես կրակում, բորբոջվեցին նրանց սրտի խորՀուրդները, ջանի որ Թեպետև անարատ ու սուրբ էին նրանց սրտերը, սակայն չգիտեին դալիջը, բայց դիտեին, որ Տիրոջ խոսջը ամեն ինչում ձչմարիտ ու անսուտ է, և այդ պատճառով նրանցից յուրաջանչյուրը վարանելով Հարցրեց. «Միխե ե՞ս եմ»: Իսկ մարդասեր և ողորմած Տերը, տեսնելով նրանց սրտի տարակուսանջը, ասաց. «Ով իր ձեռջն Ինձ Հետ պնակի մեջ մտցրեց, նա՝ է Ինձ մատնելու» (Մատթ. ԻՉ 23): Հուդան ձդվելով իր ձեռջը մտցրեց պնակի մեջ, սակայն աչակերտները չնկատեցին, փոխարենը յուրաջանչյուրը մորմոջելով դարՀուրում էր այդ սոսկալի խոսջերի պատճառով: ԱյնուՀետև Տերն առակով դիմեց մատնիչին` ասելով.

Մարդու Որդին կդնա այս աչխարհից, ինչպես Նրա մասին դրված է, բայց վա՜յ այն մարդուն, ում ձեռքով կմատնվի Մարդու Որդին: Ավելի լավ կլիներ նրա Համար, եթե այդ մարդը ծնված չլիներ» (Մատթ. ԻՁ 24)

Իսկ Մարկոսն ասում է.

Նրա Համար ավելի լավ կլիներ, եթե նրա պարանոցից կախված լիներ էչի մի երկանաքար և ծով դցվեր (Մարկ. ⊚ 41) – Քանի որ եթե այդ մարդը ծնված չլիներ, ապա այս աչխարՀում աստվածամարտ ու տիրավաձառ չէր լինի և պարտական չէր լինի անչեջ Հրին ու անքուն որդերին (տեն Սարկ. ⊚ 47), իսկ եթե խեղդվեր ծովի խորքերում, ՀամընդՀանուր Հարության ժամանակ կվերանորոդվեր ամբողջ տիեղերքի Հետ։

Երբ մատնիչն անամոթությամբ Հարցրեց. «Միթե ե՞ս եմ, Վարդապե՝տ», Տերը նրան պատասխանեց. «Դո՝ւ ասացիը» (Մատթ. ԻՁ 25): Քանգի Աստված երբեջ չատեց մեղավորին ավելի, ջան անամոթին: Եղբայրասպան Կայենն անամոթաբար ստեց Տիրոջն` ասելով. «Ձգիտեմ, մի՞թե ես իմ եղբոր պաՀակն եմ» (Ծննդ. Դ 9), իսկ այստեղ Հուդա աստվածավաճառն անամոթաբար Հարցնում է. «Միթե ե՞ս եմ, Վարդապե՛տ»: Այնտեղ Աստված Կայենին ասում է. «Եթե պաՀապան չէիր, ապա ինչո՞ւ սպանեցիր», իսկ այստեղ Հուդային ասում է. «Դո՛ւ ասացիր»: Այնտեղ Տերը Կայենի վրա նշան դրեց, որպեսզի երերալով ու դողալով չրջի երկրի վրա, իսկ այստեղ գրկեց Հուդային աստվածային օգնականությունից և մատնեց սատանայի ձեռջը:

## Ոsնլսն (Հոսշ. ԺԳ 1-11)

Ավագ իինգշաբթի օրը` երեկոյան տասներորդ ժամին, կատարվում է Ոտնլվայի կարգը։ Նախապես պատրաստվում է այս խորհրդավոր արարողության սպասքը, ապա եպիսկոպոսը կամ ավագագույն քահանաներից մեկը, վերցնելով սրբիչը, ծունկի է գալիս և լվանում իր հոտի անդամներից տասներկու հոգու ոտքերը։ Մյուսները շրջան կազմելով երգում են «Վերաձգողն երկնից» շարականը։ Լվացվածները համբուրում են Ավետարանը, սուրբ Խաչը և քահանայի աջը։

Ոտնլվայի արարողությունից հետո ժողովրդին բաժանվում է օրհնված յուղ` տուն տանելու համար։ Սա հիշատակն է Բեթանիայում` բորոտ Սիմոնի տանը, թանկարժեք ու ազնիվ յուղով մեր Տիրոջ օծվելու (Մատթ. ԻՁ 6-13)։

Նոյի օրերին մարդիկ դնացին դեպի չարը և ջրով կործանվեցին, այդ պատճառով բարեդութն Աստված նույն ջուրը դարձրեց փրկության նյութ: Քանի որ ինչպես ջրՀեղեղի ջուրը կործանեց չարը և սրբեց աշխարՀը, այդպես էլ մկրտության ջուրը կործանում է մեղջերն ու մաջրում բանական աշխարՀը` մեր Հոդին ու մարմինը:

Ծննդոց գրջում գրված է. երբ Աստված ԱբրաՀամին երևաց Մամբրեի կաղնու մոտ, ԱբրաՀամը Տիրոջն ընդառաջ գնաց և գլուխը խոնարՀելով մինչև գետին` ասաց. «Տե՛ր, եթե չնորՀ գտա Քո առաջ, Քո ծառային անտես մի՛ արա, թող մի քիչ ջուր բերեն, լվան ձեր ոտքերը» (տեն Ծննդ. ԺԸ 1-8): Այդ օրը Հինգչաբթի էր, և այդ գիչեր Սոդոմն այրվեց: Իսկ այսօր` Մամբրեի կաղնու մոտ գտնվող ԱբրաՀամի վրանի փոխարեն, ուր Տերն

իջավ երկնային զորությունների Հետ, Տերը Վերնատանը Հավաքեց Աբրա-Համի որդիներին, և ինչպես ԱբրաՀամը լվաց Տիրոջ և Հրեշտակների ոտքերը, այդպես էլ Տերը լվաց աշակերտների ոտքերը։ Ինչպես ԱբրաՀամը լվացումից Հետո նրանց առջև պատարագը դրեց և նրանք կերան, այդպես էլ Տերը, աշակերտների ոտքերը լվանալուց Հետո, բաշխեց Իր սուրբ Մարմինն ու Արյունը։ Այսօր Մամբրեի կաղնուն փոխարինեց խաչը, Հորթի մորթվելու փոխարեն` Տերը խաչվեց, բաղարջ Հացի ու կաթի փոխարեն Տերն Իր սուրբ Մարմինն ու Արյունը տվեց, իսկ յուղի փոխարեն` Սուրբ Հոդու օծման չնորՀը։ Այսպես Տերը վճարեց նախաՀոր` ԱբրաՀամի պարտքը։

Երբ Մովսես մարդարեն անապատում խորան կանդնեցրեց, ջրի ավազան պատրաստեց, որպեսզի քաՀանաները լվանան իրենց ոտքերն ու ձեռքերը և Հետո մտնեն սրբություն: Իսկ այսօր մեր Տերը լվաց աչակերտների ոտքերը և Հրամայեց մտնել Սրբության սրբոց` Նոր օրենքի քարողության և քաՀանայագործության Համար:

Երբ Սողոմոնը տաճարը կառուցեց, մի պղնձյա ավազան կանդնեցրեց, որպեսզի քաՀանաներն ու տաճարի պաչտոնյաները նախ սրբեն ոտքերն ու ձեռքերը, Հետո ուտեն սրբության Հացն ու գառը և խմեն գինին: Նմա֊նապես և մեր Տերը. նախ` լվաց աչակերտների ոտքերը, ապա` բաչխեց Իր սուրբ Մարմինն ու Արյունը, և գառան փոխարեն Երկնավոր Գառը նվիրեց Աստծուն: Այս խորՀրդով այժմ մենք մկրտվում ենք, խոստովանում և ապա Հաղորդվում:

Ինչպես Տերը մկրտվեց Հորդանանում, և Հոգին աղավնակերպ իջավ Նրա վրա, նույն խորՀրդով և այժմ Տերը լվանում է աչակերտների ոտքերը, և Հետո, ինչպես կրակ, Վերնատուն է իջնում Սուրբ Հոգին, որպեսզի նրանց մկրտության խորՀուրդը կատարյալ լինի:

Առաջյալն ասում է. «Քրիստոսն է Օրենքի վախճանը» (տեն հռոմ. ժ 4), այդ պատճառով Տերը նախ Հինը կատարեց և ապա նորի սկիզբը դրեց: Տերը բաղարջը կերավ դառը խոտերի հետ, ինչը խորհրդանչում է Հին Ուխտը, որից հետո լվաց աչակերտների ոտքերը մեղքի Հնությունից ու Հին օրենքից և ապա, բաշխելով Իր սուրբ Մարմինը, Հաստատեց Նոր օրենքը:

Ինչպես Աստված խոնարՀվեց, մարդացավ և չրջեց որպես աղջատ, այդպես այսօր խոնարՀություն սովորեցրեց` լվանալով մարդկանց ոտջերը, որպեսզի և մենջ նույնը անենջ` ըստ այս խոսջի. «Եթե ես` Տերս և Վարդապետս, լվացի ձեր ոտջերը, դուջ էլ պարտավոր եջ միմյանց ոտջերը լվանալ» (Յովի. ժԳ 14): Սրանով Տերը ցույց է տալիս, որ երկինջ բարձրացնողը խոնարՀությունն է, իսկ երկնջից դցողը` Հպարտությունը:

Սատանան Հպարտանալու պատճառով ընկավ երկնքից, որից Հետո նույն Հպարտության ախտով վարակեց նախաՀայր Ադամին և դցեց երկիր:

Նա վեր կացավ ընթրիջի սեղանից, մի կողմ դրեց զգեստները և մի սրբիչ վերցնելով՝ մեջջին կապեց: Եվ ապա ջուր վերցնելով՝ ածեց կոնջի մեջ և սկսեց իր աչակերտների ոտջերը լվանալ և սրբել մեջջին կապած սրբիչով (Յովհ. ԺԳ 4-5) – Երբ Իսրայելի որդիները դուրս էին դալիս Եդիպ-տոսից, կերան դատկական դառը և անցան Կարմիր ծովը, իսկ այսօր, երբ աչակերտները կերան դատկական դառը, Տերը լվաց նրանց դարչապար-ները, որպեսզի նրանց Համար ճանապարՀ Հարթի դեպի Վերին Երուսադեմ և չավիղ բացի դեպի Կենաց ծառը: Ինչպես Տերը Մովսեսին Հրամայեց Հանել կոչիկները, երբ վերջինս տեսավ Աստվածության Հուրը մորենու մեջ, այնպես էլ այսօր աչակերտները Հանեցին իրենց կոչիկները, ջանի որ անպարադրելի Աստծուն տեսան մարմնի մեջ: Եվ ինչպես Մովսեսը պետք է առաջվեր՝ ջարողելու Իսրայելի որդիներին, այդպես էլ աչակերտները պետք է առաջվեին՝ ջարողելու ամբողջ աչխարհին:

Եվ Տերը, մի կողմ դնելով զգեստները, մի սրբիչ է կապում մեջջին – Որպեսզի դրանով պատռի նախաՀոր մաչկեղեն Հանդերձը և արփիափայլ պատմուձանով ծածկի ու դարդարի մերկադածին:

Ապա կոնքում ջուր է լցնում – Սա խորՀրդանչում է Մկրտության ավազանի արդանդը, որով Հեթանոսները վերստին ծնվեցին որդեդրու-Թյամբ, իսկ ջուրը լցնելը մկրտելու Հրամանն է առաջյալներին:

Ապա սկսում է լվանալ աչակերտների ոտքերը – Քանի որ նեղ դռնով և անձուկ ձանապարՀով պիտի գնային: Լվանում է այն, ինչն օձր խայԹեց, ինչպես և ասաց. «Օձը պիտի խայԹի քո գարչապարը» (տես Ծննդ. Գ 15): Տերը նրանց գարչապարը լվանում է Ավետարանի քարողուԹյան Համար, ըստ մարդարեի խոսքի. «Ի՜նչ գեղեցիկ են ոտքերը նրա, ով խաղաղուԹյան լուրն է ավետում» (Եսայի ԾԲ 7): Իսկ սրբիչով մաքրելը նչանակում է, որ մարմնի քրտինքով և չարչարանքներով մաքրելով` նորոդում է ներքին մարդուն, որպեսզի արյուն Թափելու աստիձան Հակառակվեն մարմնական Հաձույքներին և Թևեն դեպի կենդանուԹյան աչխարՀը (տեն Եբր. ԺԲ 4), ինչպես Իսրայելը Կարմիր ծովով անցնելով` ուղևորվեց խոստացված երկիրը:

Տերը նախ Հուդայի ոտքերը լվաց, սակայն նա, ադահության ախտից կուրացած, դրանից չզարհուրեց: Ապա, երբ հերթը հասավ Պետրոսին, և Տերը մոտեցավ նրան, Պետրոսն ասաց. «Տե՛ր, Դո՞ւ ես իմ ոտքերը լվանում», այսինքն` Արարիչը լվանում է արարածի ոտքերը, Հրեղենը` հողեղենի, Վարդապետը` աչակերտի: Տերը նրան պատասխանեց. «Ինչ որ Ես անում եմ, դու Հիմա չես իմանում, բայց Հետո կիմանաս»։ Պետրոսը նրան ասաց. «Իմ ոտքերը Հավիտյան չես լվանա» (Յովհ. ժԳ 6-8) – Քանգի ինչպես մի ժամանակ Փիլիպպյան Կեսարիայի կողմերում Նրան Աստծու Որդի դավանեց և երանելի
եղավ, քանի որ Հավաստի և ստուդապես դիտեր Նրան որպես Աստված ու
Արարիչ, խորՀեց, Թե ինչպե՞ս է Հնարավոր, որ այն ձեռքերը, որոնք ստեղծել են երկինքն ու երկիրը, իր ոտքերը լվանան, և կամ ինչպե՞ս կխոնարՀվի արարչական Գլուխը դեպի նրա ոտքերը։

Բայց բոլորիս Տերը, կամենալով կտրել ու կարճել նրա դիմադրությունը, ասաց. «Եթե քեզ չլվանամ, Ինձ Հետ մաս չես ունենա» — Այսինքն՝ եթե Հակառակ ես Իմ խորՀրդին, ապա Ինձնից մաս չունես և եթե չսրբվես, Ինձ Հետ չես կարող Հաղորդվել: Այդ խոսքից Պետրոսը դարՀուրելով ասաց. «Տե՛ր, ոչ թե միայն իմ ոտքերը, այլև իմ ձեռքերն ու գլուխն էլ լվա՝» — Այսինքն` լվացվելով մաս կազմի ոչ միայն մեկ մասով, այլ երեք` Հոդով, մտքով և մարմնով, կամ էլ` խորՀրդով, խոսքով ու դործով, որպեսզի նրա Հաղորդությունը Տիրոջ Հետ սաՀմանափակ չլինի, այլ` անսաՀման ու ամբողջովին:

Տերը պատասխանեց, որ մեր Գլուխն Ինքն է, և կարիք չունի սրբվելու, ջանի որ մաջուր ու սուրբ է` և' բնությամբ, և' Հորդանանում մկրտությամբ, նաև օծմամբ այն պոռնիկ կնոջից, ով հեղեց յուղը Նրա դլխին: Իսկ աչակերտները ոտքերն են, և այդ պատճառով պետք է սրբվեն, որպեսզի սրբությամբ Տիրոջը միանան և Հոդավորվեն Նրա Հետ` լինելու անդամ Գլխին ու աչակերտ` Վարդապետին: Եվ այսպես անժամանակն Աստված խոնարՀվում է դեպի Իր Հողեղեն ծառաների դարչապարը:

Տերն ասաց. «Լվացվածին ուրիչ բան պետք չէ, քանի որ դուք բաց երեսով տեսնում եք Իմ անձառելի փառքը և Հայտնապես չոչափում Կենաց Խոսքը: Ճչմարիտ եմ ասում ձեզ, որ չատ մարդարեներ ու արդարներ ցանկացան տեսնել, ինչ որ դուք տեսնում եք, բայց չտեսան, և լսել` ինչ որ դուք լսում եք, բայց չտեսան, և լսել` ինչ որ դուք լսում եք, բայց չլսեցին, և արդ երանի ձեր աչքերին ու ականջներին: Դուք սուրբ եք այն կենաց խոսքերի Համար, որ ձեզ ասացի` «Մաքուր եք, բայց ոչ բոլորդ» (տեն Սատթ. ժԳ 17) — Սրանով դարձյալ Հիշատակում է մատնիչին և ապա աչակերտներին ասում, որ նրանց ոտքերը լվաց, որպեսզի դեղեցիկ երևան լեռան վրա ավետարանիչների ոտքերը (տեն եսայի ՇԲ 7), երբ բոլորը դնան քառոցելու փրկության Ավետարանը:

Երբ աչակերտների ոտքերը լվաց, զգեստավորվեց Իր Հանդերձներով և նորից բազմեց: Սա նչանակում է, որ Տերը խոնարՀվեց անձառ փառքից, զգեստավորվեց Հողանյութ բնությամբ և մեզ ազատեց Ադամի անեծքից, որից Հետո վերստին նստեց փառքի աթոռին: Եվ ապա ասում է. «Եթե Ես՝ Տերս և Վարդապետս, լվացի ձեր ոտքերը, դուք էլ պարտավոր եք միմյանց ոտքերը լվանալ. որովՀետև մի օրինակ տվի ձեզ, որ ինչպես Ես ձեզ արեցի, դուք էլ նույն ձևով անեք»: Քանի որ անկարելի է առանց խոնարՀության բարձրանալ և ընկած Հրեչտակների տեղը ժառանդել:

Դարձյալ` սրանով Հիչում է մատնիչին և մարդարեությամբ Հանդիմանում նրան. «Մարդը, որին ես վստաՀում էի, և որն ուտում էր Հացն Իմ, Հաձախակի Իմ դեմ խաբեություն դործեց» (Սաղմ. Խ 10)։

Հարց. – Ինչո՞ւ նախ լվաց աչակերտների ոտքերը և Հետո տվեց Իր Մարմինն ու Արյունը աչակերտներին:

Պատասխան. – Կամեցավ նախ սրբել նրանց ադամական մեղջից և Հետո տալ սուրբ խորՀուրդը: Դրանով Տերը օրինադրեց, որպեսզի նախ մկրտվենջ ու սրբվենջ սուրբ Ավագանով, ապա Հաղորդվենջ:

Տերը աչակերտներին խոնարՀություն սովորեցրեց` լվանալով նրանց ոտքերը, և մենք նույնպես նախ պետք է խոնարՀվենք ընկերոջ առջև և ապա արժանանանք սուրբ խորՀրդին, որպեսզի մեր մեջ բնակվի Քրիստոս` ըստ այս խոսքի. «Ես ո՞ւմ եմ նայելու, եթե ոչ Հեզերին ու խոնարՀներին և նրանց, ովքեր դողում են Իմ խոսքից» (Եսայի ԿՁ 2)։ Եվ սրանով մեր Տերը երեք խորՀուրդներ կատարեց Վերնատանը, այդ պատձառով էլ մենք այս օրը երեք խորՀուրդներ ենք կատարում։ Նախ աղն ենք օրՀնում Հին պատարագի խորՀրդով, ապա ոտքերն ենք լվանում, և Հետո կատարվում է մեր Տիրոջ սուրբ Մարմնի ու Արյան Հաղորդության խորՀրդի Հաստատոման պատարագր։

Հարց. – Ի՞նչ խորՀուրդ ունի աշակերտների ոտքերը լվանալը:

Պատասխան. – ՈւրբաԹ օրը նախաստեղծներն իրենց ոտքով գնացին դեպի արդելված պտղի ծառը, որի Համար էլ Աստված դատապարտեց նրանց գարչապարը` ասելով օձին. «Դու պիտի խայԹես նրա գարչապարը» (Ծննդ. Գ 15): Այդ պատճառով էլ լվաց աչակերտների ոտքերը և նրանց աղատեց նախաստեղծների դատապարտուԹյունից:

Դրանից Հետո մարդկային ցեղն ապականվեց մեղջերով, և Աստված ջրՀեղեղով սրբեց աչխարՀն ու կործանեց մեղսասերներին: Իսկ այսօր մեր Տերը լվաց աչակերտների ոտջերը և չտկեց նրանց մեղավոր ընթացջից, որպեսզի նրանջ սրբությամբ ծնող լինեն բոլոր Հավատացյալների Համար:

Հեսուն Հորդանանի ջրերը ետ դարձրեց, երբ քաՀանաներն իրենց ոտքերը մտցրեցին դետի մեջ (տե՛ս Յեսու Գ 15-17), որից Հետո ժողովուրդը ցամաքով դնաց դեպի Ավետյաց երկիր: Նույնպես և Հիսուս` մեր Փրկիչը, աչակերտների ոտքերը մտցնելով ջրի մեջ, ետ դարձրեց մեղքերի այն դետը, որ սկիղբ էր առնում Ադամից, և տարավ ժողովրդին Վերին Երուսաղեմ:

## Մաջարեթյուն (ՀոսՀ. ԺԳ 21-30)

«Երբ Հիսուս այս բաներն ասաց, խռովվեց Իր Հոգում, վկայեց ու ասաց. «Ճչմարիտ, ձչմարիտ եմ ասում ձեղ, որ ձեղնից մեկն Ինձ մատնելու է»:

Սրանով կչտամբում է մատնիչին. Թեպետև մինչ այդ, Հարցուփորձի ժամանակ Հանդիմանեց` ասելով. «Դո՛ւ ասացիր», և դեռ առաջինը մատնիչի ոտքերը լվաց, սակայն այս Թչվառականն անդամ չպատկառեց և դեռ անամոթաբար իր ձեռքը Տիրոջ Հետ միաժամանակ մտցրեց նույն պնակի մեջ: Բայց երբ Տերը տեսավ նրա անուղղելի ու անՀավատ միտքը, նրան առՀավետ մերժեց: Այս խոսքերով Հանդիմանում է նաև այն ամբարիչտներին, ովքեր ասում են, Թե մարմնացած Խոսքը մարդկային Հոգի չուներ, քանդի ինչպես անկարելի է չարչարվել առանց մարմնի, նույնպես և անՀնար է խռովվել առանց Հոգու:

Երբ աչակերտները լսեցին Տիրոջից այս սոսկալի խոսքը, տարակուսելով իրար նայեցին, Թե ո՞ւմ են վերաբերվում այդ ահավոր խոսքերը: Պետրոսը նչան արեց Զեբեդեոսի որդի Հովհաննեսին, որպեսզի նա հարցնի, Թե ո՞վ է իրենցից այդ անելու: Եվ քանի որ նա Տիրոջ սիրելին էր և համապատիվ էր աչակերտների գլխավոր Պետրոսին, ավելի մոտ էր բազմել Հիսուսին, քան մյուսները: Նա ընկնելով Տիրոջ կրծքին` ասաց. «Տե՛ր, ո՞վ է»: Եվ Տերը նրան պատասխանեց. «Նա է, որի համար Ես այս պատառը կթախախեմ և կտամ իրեն: Եվ թախախելով պատառը` տալիս է Իսկաըիովտացի Հուդային»: Մատնիչը, անամոթ դեմքով չտապում էր իր ձեռքը մտցնել պնակի մեջ, Վարդապետի հետ միասին, և Տերն Իր ձեռքի պատառը տվեց նրան: Պատառը ջրով թրջելով` լվաց օրհնությունից և դրանով զրկեց նրան Իր պահպանիչ օգնությունից, ինչպես մի ժամանակ Կայենին, Սավուդին ու Եսավին:

Երբ նա պատառն առավ, սատանան մտավ նրա մեջ – Ինչպես և այն ժամանակ, երբ Հոգին վերացավ Սավուղի վրայից, չար դևը սկսեց խեղդել նրան (տես Ա Թագ. ժՁ 15)։ Մինչ այդ սատանան Հաձախ էր մոտենում Հուդային, քանի որ նրանում տեսնում էր անՀագ արծաժասիրուժյան ախտար, սակայն Տիրոջ պատճառով չէր Համարձակվում անմիջապես բնակվել Հուդայի մեջ, քանի որ Տերը չատ պոռնիկներից ու մաքսավորներից Հանել էր նրան։ Բայց երբ տեսավ, որ Տերը դրկեց Հուդային Իր պաՀպանուժ ժյունից, գնաց և բնակվեց նրա սրտում։

Հիսուս նրան ասաց. «Հիմա ինչ որ անելու ես, իսկույն արա՝» – Այ-սինքն` «Հուդա՛, քեղ տասներկու առաքյալների հետ կարդեցի և խոստա-ցա նստեցնել Իսրայելի տասներկու ցեղերի դատաստանի աԹոռներին, դևերին քեղ Հնազանդ արեցի, դանձանակը վստահեցի և խոստացա

երկնքում գրել քո անունը, իսկ դու ամեն ինչ արՀամարՀեցիր և երեսուն արծախն ընտրեցիր` որպես քո Տեր Արարչի գին: Արդ` այս ամենը վերց-նում եմ քեզնից և երեսուն արծախը տալիս քո ձեռքը, ինչպես Եղիսեեի ծառա Գեեզին առավ արծախը Նեեմիայից և փոխարենը զգեստավորվեց բորոտուխյամբ (տե՛ս Դ Թագ. Ե 20-27), կամ ինչպես Եսավը տվեց իր անդրա-նիկուխյունը և փոխարենը ստացավ ոսպով ապուրը» (տե՛ս Ծննդ. ԻԵ 29-34):

Իսկ նա պատառը վերցնելով` իսկույն դուրս ելավ: Եվ դիչեր էր... – Քանի որ այևս իր կամքով չէր դնում, այլ սատանան էր տանում նրան և ճանապարհին մտրակում էր ինչպես ձիու, որպեսզի դեպի չարը դնա: Հուդան չտապում էր տադնապով, իր սրտում տպավորելով չահած արծախը և չարությամբ նախանձում Պետրոսին ու Հովհաննեսին, քանի որ նրանք իրենից ավելի դլիավոր էին:

Հարց. — *Ինչո՞ւ է առաջյալն ասում.* «Տեր Հիսուս, այն դիչերը, երբ մատնվեց» (Ա Կորնթ. ժԱ 23)։

Պատասխան. – Քանի որ Ադամը երեկոյան վտարվեց Դրախտից, այդ պատճառով մեր Տերն այդ նույն ժամին մատնվեց, որովՀետև կամենում էր բացել մեր բնության Համար փակված Դրախտի դուռը: Երկրորդ` քանի որ Նոյի աղավնին երեկոյան վերադարձավ տապան և տապանաբնակներին Հայտնեց փրկության ավետիսը: Այդպես և այս երեկոյան եղավ մարդ-կային բնության փրկությունը: Երրորդ` երեկոյան դուրս եկավ Իսրայելի ժողովուրդը Եդիպտոսից և աղատվեց, այդ պատճառով, ժամանակի լրանալուն պես, Աստված առաջեց Իր Որդուն, Ով կնոջից ծնվելով` դիչերով եկավ Վերնատուն, ավանդեց Հաղորդության խորՀուրդը և մեղ աղատոեց մեղջի ու սատանայի եդիպտական ծառայությունից:

Չորրորդ` սա նչանակում է նաև, որ օրերի վախձանին` վերջին դարում, Աստված առաջեց Իր Որդուն և մեղջերի դիչերն ու անդիտությունը Հալածեց մեղանից: Հինդերորդ` երեկոն ու դիչերն այս կյանջն են ցույց տալիս, իսկ լույսն ու առավոտը` Հանդերձյալը: Դա նչանակում է, որ մենջ պետջ է այս կյանջում չարչարվենջ Քրիստոսի Հետ, որպեսզի Հանդերձյալում պսակի արժանանանջ` ըստ այս խոսջի. «Եթե Իր չարչարանջներին կցորդ ենջ, Հաղորդակից ենջ լինելու և փառջին» (Յռոմ. Ը 17):

Դարձյալ` Նա, Ով կատարեց այդ խորՀուրդը, մեզ սովորեցրեց, որ սրբությունները չներին չտանք, այդ պատճառով ծածուկ և փակ տեղում մատուցեց խորՀուրդը:

Հարց. – Իսկ ո՞վ մատնեց Հիսուսին, որով հետև երբեմն ասվում է, որ Հայրը Նրան մահվան մատնեց, երբեմն էլ` Տերն Ինչն Իրեն մատնեց մեր փրկության Համար: Պատասխան. — Ասվում է, թե Հայրը Նրան մատնեց մահվան, ցույց տալու համար Նրանց կամակցությունը, ջանզի Նրանջ, Ովջեր նույն բնությունն ունեն, ունեն նաև նույն կամջը։ Ասվում է նաև, որ Տերն Ինջն Իրեն մատնեց՝ ըստ այս խոսջի. «Ո՞ւմ եջ փնտրում... Ձեզ ասացի, թե՝ Ես եմ. արդ, եթե Ինձ եջ փնտրում, նրանց թո՛ւյլ տվեջ գնալ» (Յովհ. ժԸ 4,8), որպեսզի հայտնի լինի, որ ինջնակամ էր գալիս չարչարվելու։ Այս ամենից պետջ է իմանալ, որ մեր փրկությունը ոչ միայն Որդով եղավ, այլև Հորով և Սուրբ Հոգով։

### ≼่นากทากหลากเฉ

Եվ մինչ նրանք դեռ ուտում էին, Հիսուս Հաց վերցրեց, օրՀնեց, կտրեց և տվեց աչակերտներին ու ասաց. «Առե՛ք, կերե՛ք, այս է Իմ Մարմինը» (Մատթ. ԻՁ 26) — Տերը Զատկի օրինակը կատարելուց Հետո դնում է ճչմարիտ Զատկի սկիզբը: Հին Ուխտում Իսրայելի տասներկու ցեղերը ճաչակեցին դառան միսը, իսկ այստեղ տասներկու աչակերտներով ամբողջ տիեզերքը վերակոչեց: Այնտեղ բազում անբան դառներ զոՀվեցին, իսկ այստեղ մի Հոգևոր Գառ, որը որպես մչտնջենավոր և անսպառ պատարադ՝ բավական եղավ բոլորիս, որպեսզի ճաչակենք և ազատվենք բարու և չարի դիտության ծառի ճաչակումից:

Հաց վերցրեց, գոՀություն մատուցեց (Ա Կորնթ. ժԱ 23) — Քանի որ Ադամը կերակրի միջոցով մեղանչեց, այդ պատճառով էլ Տերը Հաց վերցրեց: Հացը բաղարջ էր, քանի որ Բաղարջակերաց տոնն էր, և ըստ Օրենքի` տանը, այդ օրերին, խմորված Հաց չպետք է լիներ (տե՛ս ելք ժԲ 15)։ Ինչպես Հացը կազմված է աղացած, կրակով փորձված ու միմյանց միացած բաղում Հատիկներից, այդպես էլ մենք բոլորս մի Հաց ու մի մարմին ենք Մկրտության ավազանով և Հոգու կրակով:

Հարց. – Ինչո՞ւ գոՀացավ Քրիստոս, քանի որ այն ամենը, ինչ Հայրն ուներ, Իրենն էր, քանի որ Ինքն էր մատուցվում, Ինքն էր ընդունում և Ինքն է մեղ պարգևներ տալիս:

Պատասխան. – ԳոՀությունը մեզ Համար էր: Երբ մեկը կամենում է խնդրել, նախ խորՀում է մինչ այդ ստացած պարգևների մասին, գոՀանում է դրանց Համար և ապա նորը խնդրում:

Հին Ադամը Աստծուց բաղում պարդևներ ստացավ, սակայն չդոՀացավ, քանի որ վեր չնայեց և ապերախտ ու անչնորՀակալ եղավ, Իսկ մեր Տերը` Նոր Ադամը, վեր նայեց, դոՀացավ և վճարեց Հին Ադամի պարտքը:

Երկրորդ` գոՀացավ, որպեսզի մեզ սովորեցնի, որ աստվածային պարգևները վայելելիս ապերախտ չլինենջ, այլ գոՀանանջ դրանց Համար: Երրորդ` *քանի որ ասաց.* «Հույժ ցանկացա այս պասեքի ըն**թ**րիքն ուտել ձեզ Հետ» (Ղուկ. ԻԲ 15), *այսինքն` կարծես Թե ասում է.* «ԳոՀանում եմ, Աստված, որ տվեցիր Ինձ ուտել այսօր Իմ սիրելիների Հետ»*։* 

Չորրորդ` գոգացավ Հորից, ինչպես մեզնից մեկը, և մեր անունից չնորգակալ եղավ Հորը, որ Իր Որդուն մեզ տվեց աչխարգի փրկության գամար:

Հինգերորդ` ցույց տալու, որ ակամա չի գալիս չարչարվելու և մաՀանալու, այլ` կամավոր, որով և խրատում է մեզ, Թե ինչպիսի մարմնավոր վիչտ էլ որ ունենանք, այն գոՀուԹյամբ պետք է տանել: Տերը գոՀանում է նաև մեզ Համար մեռնելու պատճառով:

Բեկանեց – *Բեկանումը միայն Հացի Համար է ասված, իսկ խաչելու- Թյան ժամանակ` ո՛չ, քանի որ դրված է.* «ՊաՀպանում է նրանց բոլոր ոս-կորները, և դրանցից ոչ մեկը չի փչրվելու» (Սաղմ. LԳ 21): *Այն ամենը, ինչ Տերը չկրեց խաչի վրա, այսօր կրում է պատարադի ժամին մեղ Համար, որ-պեսզի Տիրոջ սերը ունենանք և բեկյալ սրտով սիրենք և՛ Նրան, և՛ միմ-յանց:* 

Բեկանելով Տերն Իր մահը հայտնեց աչխարհի համար, որ ինչպես հացը կոտրեց, այնպես էլ Իր Մարմինը պիտի սպանվի` մեզ կենդանու-Թյուն տալու համար: Տերը հացը կոտրելով տալիս է աչակերտներին, իսկ նրանց հետ` նաև ամբողջ աչխարհին: Նա հացը չորս մասի բաժանեց, ինչպես և այժմ Եկեղեցին է անում: Դա նչանակում է նաև, որ Ավետարանն աչխարհի չորս կողմերում պիտի քարողվի, և Տերն ամենուր պիտի պատարագվի` ամբողջ աչխարհի փրկուԹյան համար:

Եվ բաժակ վերցնելով՝ դոՀություն Հայտնեց, տվեց նրանց ու ասաց. «Խմեցե՛ք դրանից բոլորդ, որովՀետև այդ է Նոր Ուխտի Իմ Արյունը, որ թափվում է չատերի Համար՝ իրենց մեղջերի թողության Համար» (Մատթ. ԻՋ 27-28) — Եդիպտոսում դառան արյունը դրոչմվեց տան դռան սեմերին՝ պաՀպանելու ժողովրդի անդրանիկներին կոտորածից, անապատում վեմից ջուր Հոսեց Իսրայելի ծարաված ազդի Համար (տե՛ս Ելք ժե 7), իսկ այսօր պատվական սուրբ Արյունը բաչխվում է տիեղերջի փրկության Համար, որը տեղով խոցված կողից աղբյուրի նման բխեց մեղ Համար:

Նույն ձևով էլ ընթրիքից Հետո վերցրեց բաժակը և ասաց. «Այս բաժակը Նոր Ուխտ է Իմ Արյունով. արե՛ք այս Իմ Հիչատակի Համար, քանի անգամ էլ որ խմեք» (Ա Կորնթ. ԺԱ 25) – Հին Ուխտում անասունին մորթելուց Հետո վերցնում էին բաժակով արյունը և ընծայում, իսկ Տերն այդ արյան փոխարեն Իր Արյունը տվեց:

 մարդկային բնությունը: Այդ պատճառով Տերն Իր Հրաչքների սկզբում ջուրը գինի դարձրեց:

Ասաց` «Նոր Ուխտի արյուն», քանզի Հինը, որն օրինակ էր և Նորի ստվերը, անցավ, և աՀա աչխարհի փրկուժյան Համար Նորն է տրվում: Քանի որ Ադամի հետ Հաստատված ուխտը Հնացավ օձի խրատով, Նոյի հետ Հաստատված ուխտը հնացավ օձի խրատով, Նոյի հետ Հաստատվածը` աչտարակի չինությամբ, իսկ Մովսեսի հետ Հաստատվածը` Քրիստոսի Արյունով: Տերը նախ Ինքը խմեց և ապա տվեց աչակերտներին, քանզի երբ ասաց, որ Հավիտենական կյանք ունենալու Համար պետք է ուտել Իր Մարմինը և ըմպել Արյունը, ոմանք դայթակղվեցին ու հեռացան` այն Հում միս կարծելով, այդ պատճառով էլ նախ Ինքը խմեց:

«Արե'ք այս Իմ Հիչատակի Համար»։

Դրանից Հետո Իրեն մեռած է Համարում, ինչպես Ադամը պտուղն ուտելուց Հետո, Թեպետև ապրեց ինը Հարյուր երեսուն տարի, սակայն մեռած էր Համարվում: Այդպես կատարվեց Տիրոջ երեջօրյա Թաղումը Հովնանի օրինակով (տե՛սՅովնան Բ 1)։

Քանի անդամ որ այս Հացն ուտեք և այս բաժակը խմեք, պատմեցե՛ք Տիրոջ մաՀը, մինչև որ Նա դա (Ա Կորնթ. ժԱ 26) – Ցույց է տալիս, որ մինչև աչխարհի վախձանը այդպես է լինելու: Վարդապետներն ասում են, որ Հաղորդության խորհուրդը սիրո խորհուրդ է, ինչպես որ մկրտության խորհուրդ հուրդը հավատի խորհուրդ է, որով քրիստոնյա ենք դառնում, իսկ ապաչխարությունը՝ Հույսի նչանն է, որով մեղջերի թողություն է տրվում:

Այսպես, Հաղորդությունը սիրո նչան է, այսինքն` Աստծու սերը մարդկանց Հանդեպ և մարդկանցը` Աստծու, քանի որ Աստված այս խորՀրդով սիրո բազում ու մեծամեծ նչաններ ցույց տվեց մեղ: Եվ այս խորՀրդի կատարման Համար չորս բան է Հարկավոր, և եթե դրանցից մեկը պակաս լինի, ապա խորՀուրդը չի կատարվի: Նախ` խորՀուրդը օրՀնողը քահանան պետք է լինի, երկրորդ` պետք է լինի ցորենի բաղարջ Հաց ու անապական դինի, երրորդ` օրՀնողի դիտավորությունը, չորրորդ` Քրիստոսի խոսքերը. «Սա է Իմ Մարմինը» և «Սա է Իմ Արյունը»:

Բայց ասում եմ ձեղ, այսուՀետև Ես այլևս որժատունկի բերջից չեմ խմի մինչև այն օրը, երբ ձեղ Հետ կխմեմ նորն Իմ Հոր արջայուժյան մեջ (Մատթ. ԻՁ 29) – Արջայուժյուն է անվանում երրորդ օրը դերեզմանից փառջով Հարուժյուն առնելը, մահը ոտնատակ տալը, դժոխջն ավերելը, սատանային կապելը, դերվածներին աղատելը և Իր աստվածաղարդ ու հրաշափայլ դալուստը: Երբ Տերը Փիլիպպյան Կեսարիայի կողմերում էր, ասաց. «Ճչմարիտ եմ ասում ձեղ, որ այստեղ դանվողների մեջ կան ոմանջ, որոնջ մահր չեն ճաչակի, մինչև որ չտեսնեն Մարդու Որդուն` եկած Իր

արջայությամբ» (Մատթ. ժՁ 28)։ *Սա այն դեպքում նչանակում էր Տիրոջ* այլակերպությունը Թաբոր լեռան վրա, իսկ այս դեպքում` Հարությունը:

Իսկ այժմ` ով որ քսակ ունի, Թող վերցնի այն, նույնպես և` մախաղ. իսկ ով որ չունի, Թող վաճառի իր վերարկուն և իր Համար սուր գնի (Ղուկ. ԻԲ 36) — *Նախկինում չՀրամայեց, իսկ այժմ Հրամայում է` վերցրել: Սա* նչանակում է, որ գիչերը նրանց փորձություններ էին սպասվում:

Եվ նրանք ասացին. «Տե՛ր, աՀավասիկ այստեղ երկու սուր կա» (Ղուկ. ԻԲ 38) — Ձատկական դառը, Համաձայն Օրենքի, սրով էին կտրատում։ Հիսուս նրանց ասաց. «Բավական են»: Քանի որ նա, ում Հոդին սրված է ճչմարիտ և ուղիղ Հավատով, ով առաքինի է մարմնով և սուրբ` վարքով, կարող է Հետևել Քրիստոսին:

Հարց. – Ինչո՞ւ Տերը Հին զատկին` դառան մորԹելու օրը, կատարեց Նոր զատիկը:

Պատասխան. – Երեջ պատճառով. նախ որ պետջ էր Հին օրենջը կատարել և ապա Նորի սկիզբը դնել: Սա ցույց է տալիս, որ և՛ Հին, և՛ Նոր օրենջների Տվողը Ինջն է:

Երկրորդ` սա Հաղորդության խորՀուրդն է Աստծու Հետ, և քանի դեռ աչակերտները Քրիստոսի Հետ էին, չէին կարողանում Նրա Հետ չաղկապվել, իսկ այժմ, երբ Տերը կամեցավ չարչարվել և երկինք ելնել, տվեց նրանց միության չաղկապը, որպեսզի Նրա Հետ Հոդակցվենք` Իր սուրբ Մարմնի և Արյան ճաչակումով:

Երրորդ` Նա կամենում էր Իր Մարմնի և Արյան պատարագման Հիշատակն անմոռաց պաՀել աչակերտների սրտում, այդ պատճառով էլ ավանդեց Զատկին, ինչպես և ասաց. «Այս է Իմ Մարմինը, որ չատերի Համար է տրված. այս արե՛ջ Իմ Հիչատակի Համար» (Ղուկ. ԻԲ 19):

Հարց. – Ինչո՞ւ երկու նյուԹով` Հացով ու գինով ավանդեց կատարել խորՀուրդը:

Պատասխան. – Այս խորՀուրդը Հիչատակն է Քրիստոսի չարչարանջ֊ ների, մաՀվան և տեգով կողի խոցվելու, որի Հարվածից բաժանվեցին Մարմինն ու Արյունը: Այդ պատձառով էլ պետջ է Մարմնի փոխարեն Հացր ձաչակել և Արյան փոխարեն` գինին:

Երկրորդ` մարդու բնությունը երկուսից է բաղկացած` Հոգուց ու մարմնից, իսկ այս խորՀուրդը մարդու փրկության Համար է կատարվում. Հացր ցույց է տայիս մարմնի փրկությունը, իսկ դինին` Հոդու:

Երրորդ` ինչպես առանց ուտելու և խմելու չենք կարող ապրել, այդպես էլ Հավիտենական կյանք չենք կարող ունենալ առանց Հոգևոր կերակրի, որը Տիրոջ Մարմինն ու Արյունն է:

Չորրորդ` Հացն ու գինին դյուրին է դանել:

Հինդերորդ`դինին փարատում է մեր տրտմությունը, որ ունենք մեր մեղջերի պատճառով` ըստ այս խոսջի. «Գինին ուրախացնում է մարդուն, և Հացն ամրացնում է մարդու սիրտը» (Սաղմ. ճԳ 15)։ Իսկ Քրիստոսի փրկա-կան Մարմինն ու Արյունը Հաստատում է մեր սիրտն ու Հոդին, որի Հա-մար առաջյալն ասում է. «Որչա՜փ ևս առավել Քրիստոսի Արյունը կմաջրի ձեր խղճմտանջը մեռած դործերից» (Եբր. Թ 14)։

Վեցերորդ` քանի որ Նոր Ուիտի պատարագի նյութեն այլ պետք է լիներ, քան Հին պատարագինը, և դա խորՀրդանչում է Հնի դադարումը: Նաև Մելքիսեդեկը Հաց ու գինի պատարագեց, ինչպես Քրիստոսի ճչմարիտ պատարագի օրինակ (տեն Ծննդ. ԺԴ 18), իսկ Դավիթը Քրիստոսի մասին ասում է. «Դու Հավիտենական քաՀանա ես ըստ Մելքիսեդեկի կարգի» (Սաղմ. ճթ 4):

Հարց. – Ինչպե՞ս է փոխվում Հացը Քրիստոսի Մարմնի, և գինին` Արյան:

Պատասխան. — Երբ Հացն ու գինին դնում ենք սեղանին, այն միայն Հաց ու գինի է, քանի որ իր մեջ չունի աստվածապետական զորություն: Իսկ երբ Տիրոջ խոսքով ավանդվում է. «Այս է Իմ Մարմինը և այդ է Նոր Ուխտի Իմ Արյունը», այդժամ կատարվում է Քրիստոսի մաՀվան Հիչատակը, և Հացը ճչմարտապես դառնում է Քրիստոսի Մարմինը, իսկ գինին՝ Արյունը: Օրինակ՝ ինչպես մարդու մարմինն առանց Հոդու սոսկ նրա մարմինն է և ոչ թե ամբողջ մարդը, սակայն երբ, Աստծու կամքով, մեռած մարմնին բանական Հոդի է խառնվում, ապա նա ամբողջական կենդանի մարդ է դառնում: Մարմնին միացած Հոդին մեր աչքին զդալի կերպով չի երևում, սակայն դրանով մարմինը կենդանի ենք տեսնում:

Այդպես և Քրիստոսի Մարմնի ու Արյան նչանակները մինչ սրբագործման պահը սոսկ հաց ու գինի են, սակայն դրանց վրա Տիրոջ հրամանը կատարելուց հետո կենդանարար Հոգին միանում է հացին` այն ձչմարտապես դարձնելով Քրիստոսի Մարմինը, և միանալով գինուն` այն դարձնում է Քրիստոսի Արյունը: Երբ Աստծու Հոգին միանում է հացին ու գինուն և դրանք դարձնում Քրիստոսի Մարմին ու Արյուն, նյութը չի փոփոխվում, այլ ընդունում է իմանալի գորությունը և ճաչակողներին տալիս կենդանի ներգործություն:

Հարց. – Ո՞րն է այդ ներգործությունը:

Պատասխան. – Մեղջերի քավությունն ու թողությունը, Հույսով անմահանալը և Աստծու հետ միանալը` ըստ Տիրոջ խոսքի. «Այս է երկնքից իջած Հացը, որպեսզի ով որ Սրանից ուտի, չմեռնի: Ես եմ Կենդանի Հացը, որ երկնքից է իջած. Թե մեկն այս Հացից ուտի, հավիտենապես կապրի» (Յովի. Ձ 50-52), «Ով ուտում է Իմ Մարմինը և ըմպում Իմ Արյունը, կբնակվի Իմ մեջ, և Ես՝ նրա մեջ» (Յովի. Ձ 57)։

Եվ դարձյալ` ինչպես մարդեղության ժամանակ Ինջը միացրեց Իր Մարմինն Աստվածության Հետ, այդպես էլ այսօր օրՀնելով այդ Հացն Իր դորությամբ` Աստվածային խոսջով, այն դարձրեց Իր ճչմարիտ Մարմինը:

Հացը, միավորվելով Աստվածության Հետ, փոխակերպվում է Քրիստոսի անապական Մարմնի, սակայն սա սովորական փոխակերպում չէ, քանի որ այս խորՀրդում Հացը չի ավելանում Քրիստոսի Մարմնին: Այսպիսով` Հացը դառնում է Քրիստոսի Մարմին` առանց ավելանալու և պակասելու, նույնպես և դինին:

Հարց. – Իսկ ինչպե՞ս Հավատալ, որ սա ճշմարիտ Մարմինն է, որին Հաղորդվում ենջ, և ոչ թե Մարմնի օրինակը:

Պատասիան. — Բազում վկայություններ կան Տիրոջից և Նրա առաջյալներից: Նախ՝ Ինջը՝ Քրիստոս, Ով Ճչմարտությունն է, բարձրաձայն ասաց ժողովրդին. «Ճչմարիտ, ճչմարիտ եմ ասում ձեզ, եթե չուտեջ Մարդու Որդու Մարմինը և չըմպեջ Նրա Արյունը, ձեր մեջ կյանջ չեջ ունենա» (Յովհ. Ձ 54): Տե՛ս, որ ասաց Իր Մարմինը և ոչ թե մարմնի օրինակը: Նաև առաջյալն է ասում. «ՈրովՀետև, ով ուտում է և խմում անարժանորեն, իր իսկ դատապարտությունն է ուտում և խմում, ջանի որ չի զատորոչում Տիրոջ Մարմինը» (Ա Կորնթ. ժԹ 29), ոչ թե օրինակը, այլ Տիրոջ Մարմինը:

Եվ դարձյալ` օրՀնված Հացը Քրիստոսի Մարմինն է և ո՛չ օրինակը, այդ պատճառով էլ մեղջերը սրբելու զորություն ունի: Նաև` Հավատում ենջ, որ Քրիստոս Ճչմարիտ Աստված է, ինչպես և կա, և Աստծու Խոսջը կատարյալ գործ է: Եվ ինչպես ասաց. «Թող լինեն երկինջն ու երկիրը», և այդպես եղավ, նույնպես երբ ասաց. «Այս է Իմ Մարմինը, և այդ է Նոր Ուխտի Իմ Արյունը», այդպես եղավ:

Հարց. – Ինչո՞ւ ճաչակմամբ Հրամայեց ընդունել Մարմինն ու Արյունը և ոչ Թե այլ զգայարանով:

Պատասխան. – Ինչպես Ադամն ու Եվան արդելված պտուղը ձաչակելով մաՀացան, այդպես և մեր Տերն անմաՀուԹյան Կերակուրը ձաչակելով ավանդեց, որպեսզի ինչպես ձաչակելով մաՀացանք, այնպես էլ ձաչակելով կենդանանանք:

Քրիստոսի Մարմնին երկու ձևով կարելի է Հաղորդվել. մեկը` դգալի, մյուսը` Հոդևոր: Հոդով նրանք են ճաչակում, ովքեր խոստովանում են իրենց մեղջերը, ապաչխարում և Հավատով ու Հույսով ճաչակում` ստա-նալով մեղջերի քավություն և Հավիտենական կյանք: Իսկ դդալի ճաչակում են նրանք, ովքեր առանց դղջման ու խոստովանության, անամո-ժաբար, ճաչակում են Քրիստոսի Մարմինն ու Արյունը: Այդպիսինն իր

անձի դատաստանն ու դատապարտությունն է ուտում և խմում (տե՛ս Ա Կորնթ. ժԱ 29), ինչպես Հուդան, ով Տիրոջն անարդեց, և ինչպես խաչՀանողները, ովջեր արՀամարՀանջով խաչեցին Քրիստոսին:

## 

Եվ օրՀներդեցին ու ելան ՁիԹենյաց լեռը – *Որպեսդի սովորենք դո-*Հանալ Տիրոջից Հոդևոր սեղանից ճաչակելուց Հետո և մեր դետնաջարչ վարջից բարձրանանջ դեպի աստվածային խորՀուրդները:

Տերն ասաց աչակերտներին. «Դուք ամենքդ այս դիչեր Իմ պատճառով դայթակղվելու եք», և մարդարեի խոսքը մեջ բերեց. «Հովվին պիտի Հարվածեմ, և Հոտի ոչխարները պիտի ցրվեն» (Ձաք. ԺԳ 7): Ապա որպեսդի աչակերտները չտրտմեն, նրանց քաջալերեց Հարության ավետիսով. «Իմ Հարություն առնելուց Հետո ձեզնից առաջ պիտի դնամ Գալիլիա»: Այսպիսով Տերը Հայտնում է, որ Ինքն ամեն ինչ կանխապես դիտի:

Պետրոսը պատասխանեց և ասաց Նրան. «Թեպետև ամենքը Քո պատճառով գայթակղվեն, սակայն ես չեմ գայթակղվի — Բարի է Պետրոսի ջերմեռանդ սերն իր Վարդապետի Հանդեպ, սակայն նրա անձնիչիսանությունը դովելի չէ, այդ պատճառով էլ Տերը Հանդիմանելով ասաց. «Ճչմարիտ եմ ասում քեղ, որ այս գիչեր, դեռ աքաղաղը չկանչած, երեք անգամ Ինձ պիտի ուրանաս»: Իսկ Պետրոսը պատասխանեց. «Թե Քեղ Հետ մեռնել իսկ ինձ Հասնի, Քեղ չեմ ուրանա»: Նրա Հետ Համաձայն էին նաև մյուս աչակերտները, քանի որ սատանան մինչ այդ, դեռևս, չէր Համարձակվում մարտնչել նրանց Հետ, բայց երբ որսաց Հուդային ու բաժանեց աչակերտներից, սկսեց իր ատամները կրճտացնել նաև Պետրոսի վրա` նրան սասանելու Համար, այդ պատճառով էլ Տերը նրան ասաց. «Սիմո՛ն, Սիմո՛ն, աՀա սատանան ուղեց ձեղ ցորենի նման մաղել։ Բայց Ես աղոթեցի քեղ Համար, որպեսզի քո Հավատը չպակասի» (Ղուկ. ԻԲ 31)։ Տերը Պետրոսի անձնաՀաճությանը մի փոքր ժամանակ տվեց, որ փորձությունների մեջ ընկնի, որպեսզի մենք խրատվենք և ապավինենք ոչ Թե մեր անձերին, այլ Աստծուն։

Այն ժամանակ Հիսուս նրանց Հետ եկավ մի տեղ, որի անունը Գեխսեմանի էր — Հուդան դիտեր տեղը, ուր ամեն օր Տերն առանձնանում էր ամբոխից, և Տերն էլ չխուսափեց Իր սովորական տեղից, ջանի որ կամավոր էր դալիս դեպի Իր աչխարՀակեցուցիչ չարչարան քները: «Գեխսեմանի» Թարդմանվում է լապտերների ձոր։ Այդտեղով Դավիխը մարդարեաբար անցավ ոտաբոբիկ, երբ փախչում էր Աբեսաղոմից, և անվանեց այն «Ղամբարների ձոր»՝ եբրայեցերեն՝ Գեխսեմանի (տե՛ս Բ Թագ. ժե 30-31), մարդարեանալով, որ այնտեղ ջաՀերով ու լապտերներով պիտի Հարձակվեն Տիրոջ վրա:

Հիսուս աչակերտներին ասաց. «Նստեցե՛ք այդտեղ, մինչև որ գնամ աղոթեմ» – Սրանով Տերը մեղ սովորեցնում է փորձությունների ժամանակ առանձնանալ և աղոթերվ ՀաղթաՀարել նեղությունները:

Իր Հետ վերցնելով Պետրոսին և Զեբեղեոսի երկու որդիներին – *Տերն* ընտրեց նրանց, ովջեր Իր Հետ էին Թաբոր լեռան վրա և այն ժամանակ, երբ Հարություն տվեց Հայրոսի դստերը:

Սկսեց տրտմել և տա**գ**նապել: Այն ժամանակ նրանց ասաց. «Հոգիս տխուր է մաՀու չափ» – *Թաբոր լեռան վրա Իր պայծառակերպվելով և Հոր* վկայությամբ՝ ցույց տվեց Իր Աստվածությունը, իսկ Հիմա, տրտմելով ու Հոգալով, ցույց է տալիս Իր մարդկությունը:

Եվ ասում է. «Հոգիս տխուր է մահու չափ»: Քանզի կատարյալ մարդ եղավ հոգով ու մարմնով։ Քանի որ Աստված ասաց Ադամին. «Տանջանջով հայթայթես քո սնունդը քո կյանքի բոլոր օրերին» (Ծննդ. Գ 17), և Եվային թե՝ «Ցավերով երեխաներ պիտի ծնես» (Ծննդ. Գ 16), ուստի Փրկիչն ո՛չ թե Իր, այլ մեզ համար է տրամում, և Իր տրամությամբ հեռացնում է մեր տրամությունը։

Այստե՛ղ մնացեք և Ինձ Հետ Հսկեցե՛ք։ Եվ մի փոքը առաջ գնալով՝ ընկավ Իր երեսի վրա – Տերն Իր աստվածային գլուխը գետին խոնարՀելով կանգնում է աղոխքի, որպեսզի երկնավոր Հորից մարդկանց Համար ողորմուխյուն Հայցի։ Ապա բարձրացնում է երկրից Իր արարչական գլուխը, որպեսզի մարդկանց վեր բարձրացնի Հրեչտակների մոտ։

Հա՛յը Իմ, եթե կարելի է, այս բաժակը թող Ինձնից Հեռու անցնի, բայց ոչ ինչպես Ես եմ կամենում, այլ ինչպես Դու — Ցերը Հրաժարվում է Իր կամջից և Հոժարությամբ կատարում Հոր կամջը, ջանի որ մի է և նույնն է Աստվածության էությունը` Հոր, Որդու և Սուրբ Հոգու: Եվ ջանի որ էությունը մի է, ուստի և կամջն էլ անբաժան է և անջակտելի: Քանի որ մարդը Դրախտում խափանեց Արարչի կամջը, կատարեց Թշնամու կամջը և մեղանչելուց Հետո չընկավ Արարչի առաջ ու թողություն չխնդրեց, այլ փորձեց արդարանալ, այդ պատճառով Աստծու Որդին խոնարՀվեց Հայրական ծոցից, Հագավ մեր բնությունը, մեր պատճառով կոչվեց մեղջ ու նղովջ (տե՛ս Գաղատ. Գ 13) և մեր փոխարեն խափանեց մարմնի կամջը, որպեսզի կատարի մարմնի Արարչի կամջը և մարդուն կրկին Հնազանդեցնի Հորը: Արդ` մարդասեր Տերն Իր Համար չէ, որ տրտմեց ու Հոգս ջաչեց, այլ` մարդու, որպեսզի բժչկի մեր վերջերը:

Նա տա**գ**նապի մեջ էր և ամբողջ Հոգով էր աղոթում։ Եվ Նրանից **ջրտին**ջը Հոսում էր արյան կաթիլների նման` չիթ-չիթ դետին թափվելով (Ղուկ. ԻԲ 43-44) — Ոչ Թե արյուն, այլ ինչպես արյուն, որպեսզի փակի նրանց բերանը, ովջեր ասում են, Թե Նրա մարդեղուԹյունը Թվացյալ է եղել և ուրանում են Նրա Մարմնի կրջերը, իսկ Տերը ջրտինջով ցույց տվեց Իր Մարմնի ձչմարիտ երկյուղը։ Եվ ջանի որ Տերն Ադամին ասաց. «Քո երեսի ջրտինջով ուտես Հացդ» (Ծննդ. Գ 19), այդ պատձառով Իր ջրտինջով վերացրեց այդ պատուՀասը` ազատելով երկյուղից` ըստ այս խոսջի. «Եվ ազատի նրանց, որ մաՀվան երկյուղով միչտ դերության վիձակում էին» (Եբր. Բ 15)։

Եվ Նրան երկնքից երևաց մի Հրեչտակ և ուժ էր տալիս Նրան-*Տերը* կարոտ չէր ծառայի այցելու*Թյան կամ օգնուԹյան, այլ որպեսզի մեզ* սովորեցնի, որ առաքում է Իր Հրեչտակներին և նրանք պաՀում են Իր երկյուղածներին:

Նա եկավ աչակերտների մոտ և նրանց քնի մեջ գտավ — Ինքը Թույլ տվեց, որպեսզի քունը պաչարի նրանց, որպեսզի հիչեն իրենց խոստումները. «Քեզ հետ մեռնել իսկ ինձ հասնի, քեզ չեմ ուրանա» (Մարկ. ԺԴ 31): Ապա կրկին գնաց աղոթելու և երբ վերադարձավ, դարձյալ նրանց քնի մեջ գտավ և նույն խոսքերն ասաց, որպեսզի մեզ սովորեցնի, որ երբ ինչ-որ բան ենք խնդրում Աստծուց և չենք ստանում, չվհատվենք, այլ անդադար աղոթենք ու թախանձենք, ինչպես և գրված է. «Խնդրեցե՛ք Աստծուց, և Նա կտա ձեզ, փնտրեցե՛ք և կգտնեք, բախեցե՛ք, և կբացվի ձեր առաջ» (Մատր. է 7):

Այն ժամանակ եկավ աչակերտների մոտ ու նրանց ասաց. «Ննջեցե՛ք այսուՀետև ու Հանդստացե՛ք, քանի որ աՀա ժամը Հասել է, և Մարդու Որդին մեղավորների ձեռքն է մատնվում» – Մատնվում է Աստծու Խոսքը մեղավորների ձեռքը, որպեսզի մեզ` մեղավորներիս, ազատի Ադամի անեծքից։

Վե՛ր կացեք գնանք այստեղից. որովՀետև աՀա Հասավ նա, ով Ինձ մատնելու է — ԱՀավասիկ, կամովին է գնում դեպի չարչարանքները, որովՀետև եԹե Իր տեղում մնար, ապա Հուդան չէր գտնի Նրան: Եվ քանի դեռ այդ էր ասում, եկավ Հուդան, նրա Հետ` սրերով ու մաՀակներով դինված ամբոխը: Հուդան իսկույն մոտեցավ Հիսուսին ու ասաց. «Ողջու՛յն, Վարդապե՛տ». ու Համբուրեց Նրան: Հուդայի Համբույը լի էր սատանայի Թույնով, ինչպես Կայենի մատուցած ընծան: Իսկ Տերը նրան ասաց. «Ընկե՛ր, սրա՞ Համար դու եկար: Հուդա՝, Համբուրելո՞վ ես մատնում Մարդու Որդուն»:

Աղամը ոչնչով չէր մեղանչել օձի ու սատանայի Հանդեպ, երբ նրանջ դավաճանելով խաբեցին նրան: Տերը նույնպես Հուդայի նկատմամբ ոչինչով չէր մեղանչել և ոչ էլ Հրեաների, ովջեր առանց պատճառի *բռնեցին Նրան: Այսպես կատարվեց մարդարեի խոսքը.* «Սիրուս փոխարեն մեղադրեցին Ինձ, բայց Ես աղոթքի կանդնեցի» (Սաղմ. ճԸ 4)։

Իսկ Հիսուս, Իր վրա եկող այս ամենը տեսնելով, դուրս ելավ ու նրանց ասաց. «Ո՞ւմ եջ փնտրում»: Նրան պատասխանեցին՝ Հիսուս Նազովրեցուն: Հիսուս նրանց ասաց՝ Ես եմ։ Երբ Հիսուս ասաց՝ Ես եմ, ետ-ետ գնացին և դետին ընկան (Յովի. ժԸ 4-6) — Եվ Հիչեցին աչակերտները, Թե ինչպես Տերը չորացրեց Թդենուն և Հասկացան, որ այժմ կարող է նաև սրանց կործանել, և տեսնելով, որ ձերբակալողները դետին ընկան՝ ջաջալերվեցին ու ասացին. «Տե՛ր, եԹե կամենաս սրով նրանց Հարվածենջ»: Եվ Պետրոսը, Վարդապետի Հանդեպ իր ջերմեռանդ սիրուց դրդված, սրով զարկեց ջաշանայապետի Մաղջոս անունով ծառային ու կտրեց նրա աջ ականջը։ Իսկ Փրկիչը Հրամայեց անմիջապես դադարեցնել կռիվը, ապա դիպչելով Մաղջոսի ականջին՝ այն բժչկեց։

Քո սուրը ետ դիր իր տեղը, որովՀետև ովջեր սուր են վերցնում, սրով կընկնեն – Քրիստոս Օրենջի վախճանն է և ՇնորՀի սկիզբը։ Այդ պատճառով Տերն ամփոփեց Օրենջի սուրը և ողորմությամբ բժչկեց դղջացողին։ Պետրոսը կամենում էր Մաղջոսի պարանոցը կտրել, սակայն Աստծու տնօրինությամբ միայն ականջը կտրեց։ Սա Հրեաների ականջի խորՀուրդն ունի, որին աղաղակով դիմում էին մարդարեները՝ Հայտնելով Քրիստոսի մասին, սակայն Հրեաները փակում էին ականջները և չէին լսում։

Կարծում ես, Թե չե՞մ կարող Իմ Հորն աղաչել, որ Նա Հիմա Ինձ Համար այստեղ Հասցնի Հրեչտակների ավելի քան տասներկու գնդեր — ԴավԹի ժամանակ Հրեչտակը եկավ Երուսաղեմ և օրվա երրորդ ժամին յոԹանասուն Հազար մարդ սպանեց (տե՛ս Բ Թագ. ԻԴ)։ Հուդայի Հոսափատ արքայի ժամանակ Հրեչտակը Հարվածեց եԹովպացիների դորքին և երկու Հարյուր Հազար Հոդու սպանեց (տե՛ս Բ Սնաց. ԺԴ 12)։ Իսկ Եղեկիայի ժամանակ Հրեչտակը Հարվածեց Մենեքերիմ արքայի Հարյուր ուԹսունՀինդ Հաղարանոց դորքին (տե՛ս Դ Թագ. ԺԹ 35)։

Դարձյալ նրանց Հարցրեց՝ ո՞ւմ եք փնտրում։ Նրանք ասացին՝ Հիսուս Նազովրեցուն։ Հիսուս նրանց պատասխանեց. «Ձեզ ասացի, Թե՝ Ես եմ. արդ, եԹե Ինձ եք փնտրում, նրանց Թո՛ւյլ տվեք գնալ» (Յովհ. ժԸ 7-8) – Այս ասաց, որ կատարվի մարդարեի խոսքը. «Հովվին պիտի Հարվածեմ, և Հոտի ոչխարները պիտի ցրվեն» (Մատթ. ԻՁ 31)։

Միչտ ձեղ մոտ, տաձարում նստում էի և ուսուցանում, ու Ինձ չբռնեցիք. սակայն ա՛յս է ձեր ժամը և խավարի իչխանության զորությունը (Ղուկ. ԻԲ 53) — Եվ մոտենալով բռնեցին ու կալանեցին Նրան: Այդ ժամանակ, երբ աչակերտները Հասկացան, որ Իր կամքով է մատնվում, Թողեցին Նրան ու փախան: Իսկ ամբոխը, բռնելով Հիսուսին, տարավ Կայիափա ջաՀանայապետի մոտ:

#### Պեsրոսը ուրածումները

(Uusp. hQ 69-75, Uury. 47 66-72, Unfy. hP 56-62, Ingc. 42 15-18, 25-27)

Պետրոսն ու ՀովՀաննեսը Հեռվից Հետևում էին Նրան, որպեսզի տեսնեն այդ ամենի վախձանը։ Երբ Տիրոջը ներս տարան քաՀանայապետի դավիթը, ներս մտավ նաև ՀովՀաննեսը, որովՀետև նա ծանոթ էր քաՀանա-յապետին։ ԱյնուՀետև նա Պետրոսին էլ ներս մտցրեց, սակայն դռնապաՀ աղախինը վախեցավ Պետրոսին ներս թողնել, քանի որ դիտեր, որ նա Հիսուսի աչակերտներից է։ Պետրոսն ուրացավ ու ասաց. «Ես Նրան չեմ ձանաչում» ու ներս մտավ։ Գավիթում այդ ժամանակ կրակ էր վառվում, և Պետրոսը ՀովՀաննեսի և մյուս սպասավորների Հետ նստեց կրակի մոտ տաջանայու, քանի որ ցուրտ էր։

Պետրոսը երբ սկսեց խոսել ՀովՀաննեսի Հետ, սպասավորները նրա առոգանությունից նկատեցին, որ նա գալիլիացի է ու ասացին. «Ճիչտ որ սա էլ Նրա Հետ էր, որովՀետև գալիլիացի է»: Պետրոսը դարձյալ ուրացավ: Այդ պաՀին այնտեղ էր նաև Մաղջոսի ազգականը, ում ականջը կտրել էր Պետրոսը, ով էլ ասաց. «Իրոջ, դու էլ Հիսուսի Հետ էիր: Չէ՞ որ ես ինջս տեսա ջեզ Նրա Հետ պարտեզում»: Այդ ժամանակ Պետրոսը սկսեց նղովել ու երդվեց, թե չի ձանաչում այն Մարդուն, Ում մասին նրանջ խոսում են:

Տերն այդ պահին կանդնած էր սրահում, և դավիթի կրակի լույսով նրանք տեսնում էին մեկմեկու։ Քահանայապետը Տիրոջը հարցեր էր տալիս Իր աչակերտների և վարդապետության մասին։ Երբ Պետրոսը երեք անդամ ուրացավ, նույն պահին աջաղաղը կանչեց, և Տերը դարձավ և ամբոխի միջից նայեց Պետրոսին։ Պետրոսը հիչեց Տիրոջ խոսջը, որ ասել էր իրեն, թե` «Աքաղաղը դեռ երկու անդամ չկանչած` դու երեք անդամ Ինձ պիտի ուրանաս»։ Մտաբերեց նաև իր համառությունն ու հակառակ խոսելը և այլևս չկարողանալով մնալ դավիթում, դուրս եկավ` խույս տալով Տիրոջ Հայադջից, ու դառնորեն լաց եղավ։

#### ብህዓባብ ብህጉህ

# Մեր Տրրոջ՝ Հրսուս Քրրսsոսը շարշարանքները եւ Խաշելության Հրշաջակը

## 

Ավագ ուրբաթը խորՀրդանչում է արարչության վեցերորդ օրը, երբ Աստված արարեց ցամաջային չնչավոր արարածներին:

«Թող երկիրն արտադրի չորքոտանի կենդանիներ իրենց տեսակներով, սողուններ և դազաններ իրենց տեսակներով»։ Եվ եղավ այդպես։ Աստված ստեղծեց երկրի դազաններին՝ իրենց տեսակներով, անասուններին՝ իրենց տեսակներով, և երկրի բոլոր սողուններին՝ իրենց տեսակներով։ Աստված տեսավ, որ դրանք բարի են (Ծննդ Ա 24-25) — Դրանից Հետո Աստված արարեց մարդուն։ Տերը, արարչությունն սկսելով նվաստադույն արարածներից, ավարտեց մեծադույնով։

Աստված ասաց. «Մարդ ստեղծենք Մեր պատկերով ու նմանությամբ, նա թող իչխի ծովի ձկների, երկնքի թեչունների, ողջ երկրի անասունների և երկրի վրա սողացող բոլոր սողունների վրա» (Ծննդ. Ա 26) — Աստված մարդուն արարեց Հողից, Իր պատկերով ու նմանությամբ, իսկ Հետո նրա կողից ստեղծեց կնոջը և նրանց դրեց Դրախտում։ Աստված մարդուն մյուս եղականների Հետ չստեղծեց, և մարդուն ստեղծելուց Իրեն խորՀրդակից արեց ոչ թե եղականներին, այլ Իր անեղ Խոսքին և Սուրբ Հոդուն։ Աստ-ված արարածներին արարեց ոչ թե Իր Համար, քանի որ Ինքը ոչ մի բանի կարոտ չէ, այլ մարդու, ում դեռ պետք է ստեղծեր։ Իսկ մարդուն նախապես չարարեց, որպեսզի նրան դատարկ և ունայն վայրում չբնակեցնի ու տրտմեցնի։

Աստված մարդուն Իր պատկերով ու նմանությամբ ստեղծեց և բոլոր արարածների օրինակը մարդու մեջ ցույց տվեց. Ադամի Հոդով իմանալի էություններին, իսկ մարմնով` դդալի: Մարդը Հոդով Աստծու պատկերն է, քանի որ Հոդին անմարմին է, անմաՀ, անվայր, անիմանալի, մտավոր, անձնիչխան, անուրեք, ամենուր և ոչ ուրեք, նաև` բանական, անտեսանելի, անմեղ: Մարդը նաև մարմնով է Աստծու պատկերը, քանի որ ուղիղ է մարդու ձևը, մարդը տեսնող է ու լսող, բոլոր դդալի արարածների տերն է ու իչխանր, և Հոդին ամենուր է նրա մարմնում:

Աստված ստեղծեց մարդուն իմանալի (Հոգևոր) և զգալի (մարմնավոր) բնություններից: Այդ երկուսն էլ Աստծու պատկերով են ստեղծվել և Հորինվել երկու աչխարՀների կատարյալ ձևերով, այդ պատճառով էլ մարդը երկու օրՀնություն է ընդունում. որպես մարմնավոր արարած ընդունում է որդեծնության օրՀնությունը, ինչպես մյուս զգալի արարածները` ըստ այս խոսջի. «Աձեցե՛ջ և բազմացե՛ջ», և որպես իմանալի արարած` Հոդևոր օրՀնությունը` արժանանալով պատվիրանապաՀության պատվին:

Արու և էգ ստեղծեց նրանց» (Ծննդ. Ա 27) — Տերը մարդուն արու և էգ արարեց: Սեռը օտար է Աստծուն, Հրեչտակներին և մեր Հոգուն: Աստված կանխատես է և գիտեր, որ մարդը կորցնելով Իր նմանությունը` ընկնելու է և Հավասարվելու անասուններին, այդ պատճառով արու և էգ արարեց նրանց, որպեսցի կարողանան բազմանալ:

Աստված օրՀնեց նրանց ու ասաց. «Աճեցե՛ք, բաղմացե՛ք, լցրե՛ք երկի֊ ըը, տիրեցե՛ք դրան, իչխեցե՛ք ծովի ձկների, երկնքի Թռչունների, ողջ երկ֊ ըի բոլոր անասունների ու երկրի վրա սողացող բոլոր սողունների վրա» (Ծննդ. Ա 28):

Չասաց Դրախտը, այլ երկիրը, քանի որ գիտեր, որ մարդը Դրախտից չուտով դուրս է գալու: Թեպետ Աստված Եվային դեռ չէր ստեղծել, բայց օրՀնեց ապագայում կատարվելիքները ևս. գլխի` Ադամի Համար այս խոսջերն ասելով` անդամների` Եվայի Համար ևս ասաց:

Աղամը ուրբախ առավոտյան Արարչի ձեռքով ստեղծվեց Հողից, և նույն օրվա երրորդ ժամին Աստված Ադամի կողից ստեղծեց կնոջը։ Արարումից քառասուն օր Հետո<sup>1</sup>, ուրբախ օրը, Ադամն ու Եվան բնակվեցին Դրախտում, և դարձյալ ուրբախ օրը` երրորդ ժամին, Եվան խաբվեց օձից, Հրաժարվեց Աստծու պատվիրանից ու կերավ պտուղը։ Նույն օրն Ադամը, տեսնելով կնոջը մերկացած լուսադարդ փառքից, Հանուն նրա սիրո ինքն էլ կերավ պտուղը, և երկուսն էլ մերկացան փառքից։ Երբ նախաստեղծները լսեցին Աստծու ոտնաձայները, փախան, Թաքնվեցին Թղենու Թփի ետևում ու ծածկվեցին տերևներով։

Իններորդ ժամին Տերը դալով Դրախտ ասաց. «Ադա՛մ, ո°ւր ես»:
Այդպես ասելով` նրանց Հնարավորություն տվեց ապաչխարելու: Բայց
ապաչխարություն չդանելով` Ադամին պատժեց անեծքով, Դրախտից
արտաքսեց, ուղարկեց այն երկիրը, որտեղից նրան վերցրել էր, և ասաց.
«Հող էիր և Հող էլ կդառնաս» (Ծննդ. Գ 19): Հետո Աստված փակեց Կենաց
ծառի ճանապարՀը` Դրախտի դռանը պաՀապան կարդելով սերովբեներին:
Այդ պատճառով էլ վեցերորդ օրվա անունը «Ուրբաթ» դրվեց, որը
նշանակում է մարդու կազմություն, նաև` բոթ և դույժ:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ըստ Եկեղեցու որոշ հայրերի կարծիքի։

#### Վեծերորդ դարի պաչկերը

Վեցերորդ դարում, որը արարչության վեցերորդ օրվա պատկերն է, Աստված սուրբ Կույսի անարատ արդանդում դարձավ կատարյալ Մարդ` Հոդով, մտքով ու մարմնով, որպեսզի կատարի տնօրինական դործերը: Արարչության օրերին մարդու ստեղծումով ավարտվեցին արարչության դործերը, իսկ Տիրոջ դալստյամբ` տնօրինական դործերի պսակը դարձավ Խաչը, և Տիրոջ անպարտ մաՀվամբ ջնջվեցին Հանցանքների պարտքերը:

Ավագ ուրբաթ օրը մեր Տեր Հիսուս Քրիստոս` Երկրորդ Ադամը, խաչի վրա մեռնելով` բացեց Իր կողն ու Հիմնեց Իր Եկեղեցին և Իր վրա վերցնելով Ադամի անեծջն ու դատապարտության փուչը` ազատեց նրան: Տերը փոխանակ ծառին` խաչը կանգնեցրեց, և փոխանակ պտղին` լեղին ճաչակեց, և այն ժամին, երբ Ադամը դուրս եկավ Դրախտից, Տերն ավաղակին մտցրեց Դրախտ, իսկ Ինջը Հանգստացավ գերեզմանում:

Այն օրը, երբ նախաստեղծը մերկանալով լուսազարդ փառջից՝ տարագրվեց Դրախտից, Իսրայելը ազատվեց փարավոնի ձեռջից, որը և դարձավ Հրեաների ամիսների սկիզբը: Իսրայելի ժողովուրդը գիչերը դուրս եկավ Եգիպտոսից, և այդ գիչերվա օրինակն էր այն գիչերը, երբ Տերը Հրամայեց ԱբրաՀամին վերցնել երեջամյա երինջ, երեջ տարեկան նոխազ, երեջ տարեկան խոյ, տատրակ ու աղավնի և դրանջ մեջտեղից կտրելով իրար դիմաց դնել, իսկ Թռչուններին՝ չկտրել (տեն Ծննդ. ԺԵ 9)։ Եվ արևի մայր մտնելու ժամանակ ԱբրաՀամը Թմբիրի մեջ ընկավ, ինչը խորՀրդանչում է նրա Որդու չարչարանջներն ու մաՀը, և Եգիպտոսը Հարվածելը։ Քանի որ Ադամը Հանցանջի պատճառով խավարով նսեմացավ, Տերը Եգիպտոսին խավարով տանջեց, և Ինջն էլ դիչերը մատնվեց՝ աղատելու Համար մարդկային ցեղը։

# Shrng นะเนานา อนาจนานนะนะาย โบนุนุนาทุน

Ավագ ուրբաթ օրը` Գիշերային ժամերգության² ժամանակ, կատարվում է հսկում. բեմի վրա մոմեր են վառում ու շարում` վեցական մոմ աջից և վեցական` ձախից, մի մեծ մոմ էլ դնում են կենտրոնում։ Այս տասներկու մոմերը խորհրդանշում են Տիրոջ տասներկու աշակերտներին, իսկ մեծ մոմը` Քրիստոսին։ Այնուհետև քահանաները վեց անգամ ավետարան են ընթերցում ու պատմում Ավագ ուրբաթ օրը կատարված դեպքերի մանրամասները։ Դրանք են` Վերջին ընթրիքը, Յիսուսի աղոթքը Գեթսեմանիի պարտեզում, Յուդայի մատնությունը, Յիսուսի ձերբակալվելը, քահանայապետի մոտ

-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նախկինում այս կարգը կատարվել է ուրբաթ օրը` գիշերամիջին։ Այսօր այն կատարվում է գիշերամիջից մի քանի ժամ շուտ` հինգշաբթի օրը, ոտնլվայի արարողությունից որոշ ժամանակ անց։

տարվելը, Կայիափայի ատյանի առջև կանգնելը, անարգվելը, հարցաքննվելը, Պետրոսի ուրացումներն ու արտասվելը։

Յուրաքանչյուր ավետարանի ընթերցումից առաջ սաղմոսում են, երգում սուրբ Ներսես Շնորհալի հայրապետի «Այսօր անճառ» շարականից մի հատվածը, իսկ ընթերցումից հետո մոմերից երկուսը հանգցնում, մեկն աջից, մյուսը` ձախից, ապա ծնրադրելով `աղոթում։ Այս կարգը վեց անգամ կրկնելով ընթերցում են Ավագ ուրբաթին վերաբերող բոլոր ավետարանները և մարում տասներկու մոմերը։ Մոմերի հանգցնելը խորհրդանշում է առաքյալների փախուստը, իսկ կենտրոնի մեծ մոմի վառված մնալը` Տիրոջ միայնակ մնալը։

Այս ամենից հետո ասվում է մաղթանք, քարոզ և աղոթք հանգուցյալների հոգիների համար, ապա ողբաձայն երգվում է կանոնագլուխ՝ «Իշխանք հալածեցին զիս» և «Արծաթասիրութեամբն» շարականը։ Երբ երգում են «Տէր յերկնից» շարականը, վերցնում են վառվող մեծ մոմը ու մարում եկեղեցու բոլոր լույսերը։ Որից հետո, երբ ավարտին է հասնում «Փառք ի բարձունս»-ը, մեծ մոմը դուրս են բերում, վառում եկեղեցու լույսերը և համապատասխան աղոթքներից ու սաղմոսներից հետո ասում «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ մատնեցար վասն մեր, ողորմեա՝ մեզ» երեքսրբյանը։

Այնուհետև ընթերցվում է Յովհաննեսի ավետարանը, որտեղ պատմվում է Տիրոջ տարվելը Պիղատոսի մոտ, հարցաքննվելը, գանակոծվելը, ամբոխի առջև դուրս բերվելը և ամբոխի կողմից ևս մահվան դատապարտվելը։ Ապա գրակալի վրա են դրվում սուրբ Խաչն ու Ավետարանը, և քահանաները շրջան են կազմում։ Եպիսկոպոսը կամ ավագ քահանաներից մեկը խնկարկում է, իսկ մյուսներն ասում են՝ «Խաչի Քո Քրիստոս երկիր պագանեմ», «Սուրբ Աստուած, որ խաչեցար», «Փառք սուրբ խաչիդ» և այլն ըստ կարգի։ Վերջում ընթերցվում է «Ավագ ուրբաթի կտակ» կոչվող ճառը։

Այսօր Թեպետ ուրախություն է Հոգիների Համար, քանի որ Քրիստոսի չարչարան քներով մեր Հոգիներն ազատվեցին դժոխքից, սակայն մարմնապես սուգ է ու տրտմություն, ինչ պատճառով լուսատուները խավարեցին երկնքում, երկիրը չարժվեց, քարերը պատռվեցին, տաճարի վարագույրը կիսվեց և ջաՀերը մարեցին: Այդ պատճառով էլ այսօր մենք պետք է սպանք և ողբանք մյուս արարածների Հետ և չարչարանակից լինենք Քրիստոսին:

Այսօր Եկեղեցին կատարում է մեծ Զվարակի մորթվելու Հիչատակը: Այս մեծ խորՀուրդը, որ սկզբնավորվել էր Հավիտենականությունից առաջ, որը և կատարվեց ժամանակի լրմանը, Տերը նախօրոք Հայտնել էր Իր մարդարեներին: Ըստ որում, տեսանողներից մեծը` Ամոսի որդի Եսային, մյուս բարձրադույն խորՀուրդների Հետ նաև այս անբավելի խորՀրդի խորՀրդազգացը եղավ` ասելով. «Ո՞վ Հավատաց Տիրոջ մասին մեր տված լուրին» (Եսայի ՇԳ 1): Նրան Հոդով Հայտնվեց ծածկված խորՀուրդը և անհառ խորՀրդի մեծությունը: Իսկ ովքեր չէին ընդունել Հոդին, նրա միջոցով տեղեկացան, սակայն լսողները դյուրությամբ չՀավանեցին, քանի որ նրանց ներջին ունկը մաջրված չէր:

Այս լուրը Հոգով գորացած մեկ ուրիչը ևս լսեց և իր մեծ Հիացմունքը երկյուղի Հետ խառնելով` ասաց. «Տե՛ր, Քո լուրը լսեցի և վախեցա, նայեցի քո դործերին և զարՀուրեցի. Դու կճանաչվես երկու դաղանների միջև, երբ տարիները մոտենան, կՀայտնվես, երբ ժամանակը Հասնի, կերևաս, երբ իմ անձը բարկությունից խռովվի, ողորմությունս կՀիչես» (Ամբակ. Գ 2)։ Եվ ի՞նչ լուր է սա, որին այդպես դժվար է Հավատալ։ Սա լուրն է Անեղի եղանալու, Խոսջի՝ թանձրանալու, Անբովանդակի՝ բովանդակվելու, ԱնսաՀաննելիի՝ սաՀմանվելու, Անսկղբի՝ սկղբնավորվելու, Անժամանակի՝ սկսվեշլու, Անտեսանելիի՝ տեսանելի դառնալու, Անըմբռնելիի՝ ըմբռնվելու, Անչարչարելիի՝ չարչարվելու, ԱնմաՀի՝ մեռնելու։

### Հոսուս Կայուսակո առաջ

Հոգեղենների ու Հրեղենների Արքան կանգնեց ատյանում: Աստվածային ՔաՀանայապետը, Ով իջել էր երկնքից աշխարհի մեղքը վերցնելու, Իրեն մատնեց քաՀանաների ձեռքը: Անօրեն Հրեաները սուտ վկաներ էին փնտրում Նրա դեմ, ինչպես և գրված է. «Իմ դեմ մեղսագործ վկաներ ելան և չարախոսեցին Ինձ իրենց անիրավությամբ» (Սաղմ. ԻՁ 12), սակայն որևէ մեղք չէին գտնում, որ Նա գործած լիներ, քանզի Նա մեղջ չգործեց, և Նրա բերանում նենգությունը տեղ չգտավ (տես Ա Պետ. Բ 22):

Երկու վկա առաջ գալով ասում են. «Մենք լսեցինք Դրանից, երբ ասում էր. «Ես կքանդեմ այս ձեռակերտ տաճարը և երեք օրում կչինեմ մեկ ուրիչը՝ անձեռակերտ» (Մարկ. ԺԴ 58) — Իսկ Հիսուս լուռ էր: ՔաՀանայապետը, կամենալով Տիրոջը խոսքով որսալ, ասաց.

Երդվեցնում եմ Քեզ կենդանի Աստծով, որ մեզ ասես, Թե Դո՞ւ ես Քրիստոս՝ Աստծու Որդին (Մատթ. ԻՁ 63) — Այսինքն՝ Հոր անձառելի Ծնունդը: Նա լսողների օգտի Համար չՀարցրեց, այլ իր չարությունից մղված, որպեսզի ամբոխին Նրա դեմ գրգռի: Եվ Տերը բարի դավանությամբ պատասխանեց.

«Դո՛ւ ասացիր: Բայց ասում եմ ձեզ. այսուՀետև Մարդու Որդուն կտեսնեք նստած ամենազոր Աստծու աջ կողմում և եկած երկնքի ամպերի վրայով» (Մատթ. ԻՉ 64) — Սկզբում Տերը ճառում էր Իր չարչարանքների, մահվան ու Հարության մասին, իսկ այս խոսքով բացահայտում է Իր նստելը Հոր աջ կողմում և աչխարհի վախճանին Հայրական իչխա-նությամբ Իր Երկրորդ դալուստը:

Այն ժամանակ քաՀանայապետը պատռեց իր զդեստներն ու ասաց. «ՀայՀոյեց» (Մատթ. ԻՁ 65) — Այդ Թչվառականն այդպես արեց, քանզի այդպես պատռվելու էր նրա քաՀանայուԹյունը, ինչպես Սավուղի ԹադավորուԹյունը, երբ նա պատռեց Սամվելի Հանդերձր (տեն Ա Թագ. Ժե 27):

Քանի որ նախաՀայրն ամաչեց փառքից մերկանալու պատճառով, Տերը Թուքն ընդունեց, որպեսզի վերացնի Ադամի նախատինքը:

Ոմանք էլ ապտակում էին Նրան ու ասում. «Մարդարեացի՛ր մեզ, Դո՛ւ, Քրիստո՛ս, ո՞վ է, որ Քեզ Հարվածեց» (Մատթ. ԻՁ 68) – Շատ Թադավորներ ու մարդարեներ ցանկացան տեսնել Իսրայելի Աստծու դեմքը, բայց չկարողացան, իսկ Հրեաները տեսնելով` աստվածամարտ դարձան, և այդպատճառով Հրեաների փոխարեն ՀեԹանոսները դարձան ԱբրաՀամի որդի:

Երբ առավոտ եղավ, բոլոր քաՀանայապետերն ու ժողովրդի ծերերը խորՀուրդ արեցին Հիսուսի դեմ՝ Նրան սպանելու Համար: Նրան կապեցին, առան-գնացին և Հանձնեցին պոնտացի Պիղատոս կուսակալի ձեռքը (Մատթ. Իէ 1-2) — Կապվեց փառքերի Թադավորը, որպեսզի մեզ՝ բազմամեղներիս, աղատի մաՀվան կապանքներից և Հավիտենական կյանք պարդևի: Կենդանիների ու մեռելների Դատավորին, Ով դատում է աչխարՀն արդարուժցյամբ և ժողովուրդներին՝ ուղղությամբ, մատնեցին դատավորի ձեռքը:

#### Հուրսյի Ինքննսաննությունը

Այն ժամանակ Հուդան, որ Հիսուսին մատնել էր, տեսնելով, որ Հիսուս դատապարտվեց, զղջաց, արծախ դրամները վերադարձրեց քաՀանայապետերին և ժողովրդի ծերերին ու ասաց. «Մեղանչեցի, որովՀետև արդար արյուն մատնեցի» (Մատթ. Իէ 3-4) — Հուդան ընդամենն արդար արյուն է ասում Նրան, Ում Պետրոսն Աստծու Որդի դավանեց, Իսկ ՀովՀաննես Մկրտիչը՝ Աստծու Գառ և բոլորի մեղջերը Վերցնող։ Ասում է «արդար արյուն», ինչպես կասեր մարդկանցից մեկի Համար, և ոչինչ չի չահում իր անօդուտ գղջումից։ Այլ նա պետք է աղաղակեր, Թե՝ «Մեղավոր եմ, քանի որ Իսրայելի Աստծուն և երկնքի ու երկրի Տիրոջը մատնեցի»։

Հուդան արծաթը դցեց տաճարում, որպեսզի դրանով դնեն բրուտի ադարակը` որպես դերեզման օտարների Համար, և որպեսզի կատարվեն մարդարեի խոսջերը. «Եթե ձեր աչջին Հաճելի է թվում, ապա տվե՛ջ իմ վարձը, իսկ եթե` ոչ, ասացե՛ջ: Եվ նրանջ կչռեցին իմ վարձջը երեսուն արծաթ... Ես վերցրեցի երեսուն արծաթը և Տիրոջ տանը դցեցի բովի մեջ» (Ջաքար. ԵՍ 12-13), այսինջն` ջուրայի, ինչը բրուտի ադարակն էր` կավե

անոթններ թրծելու տեղը: Եվ թշվառական Հուդան կախվեց ծառից ու խեղդվեց, ինչպես իր ժամանակին Աքիտոփելը` Դավիթի բարեկամը, ով մատնիչ էր (տե՛ս Բ Թագ. ժե 23)։

Այսպիսով Հուդայի վրա կատարվեց Հարյուրութերորդ սաղմոսի ա֊ նեծջր. «Նրա դեմ մի չարագործ Հանի'ր, և սատանան Թող կանգնի նրա աջ կողմում: Իր դատաստանից Թող նա Հանցապարտ դուրս գա, և նրա աղոԹքր մեղը Թող Համարվի: Թող նվագեն օրերը նրա, և նրա պաչտոնը Թող ուրիչն առնի: Նրա որդիները Թող որբ դառնան, իսկ նրա կինն` այրի: Նրա որդիները Թող Թափառական չրջեն ու մուրացիկ լինեն, և Թող նրանք Հեռանան իրենց բնակավայրից: Պարտատերը Թող խուզարկի ողջ ունեցվածքր նրա, օտարները Թող Հափչտակեն վաստակը նրա: Թող ոչ ոք աջակից չլինի նրան, և նրա որբերին ոչ ոք չգԹա: Թող նրա որդիները կոտորվեն, և նրա անունը Թող ջնջվի սերնդի միջից: Թող Տիրոջ առջև Հիչվեն նրա Հոր մեղջերը, և նրա մոր մեղջերը չսրբվեն: Թող նրանջ ամեն ժամ Տիրոջ առջև լինեն, և նրանց Հիչատակը Թող վերանա երկրից, քանցի նա ողորմություն անելը չՀիչեց, Հալածեց աղջատ ու տնանկ մարդուն, որ կործանի նրան, ով խոնարՀ է սրտով: Նա, որ անեծք սիրեց, Թող այն իրեն դիպչի, նա, որ չուդեց օրՀնուԹյուն, Թող այն Հեռու լինի նրանից: Անեծջր, որ նա Հագավ ինչպես Հանդերձ, Թող ջրի պես լցվի նրա որովայնը և ձեԹի պես` նրա ոսկորների մեջ: Թող նրա Համար Հագնելու գգեստ լինի այն և մեջքին կապելու մչտական գոտի: Այս է վարձր նրանց, ովքեր բամբասում *էին Ինձ Տիրո*ջ *առջև, և ովջեր չարախոսում էին Իմ մասին»* (Սաղմ. ճԸ 6-

Հուդան դարձավ մատնիչը մարմնացած անժամանակ Խոսքի, ատելի դարձավ Տիրոջ աչակերտներին, իսկ Հրեաների աչքին` ստախոս, դավաճան ու խոսքը փոխող: Եվ նա, իր չար տրտմությունից նեղսրտելով, կախվեց:

### <ำนท₁น ๎าานธทนา นทนฺฉ</p>

«Եվ Հիսուս կանգնեց կուսակալի առաջ. կուսակալը Հարցրեց Նրան ու ասաց. «Դո՞ւ ես Հրեաների Թագավորը» (Մատթ. Իէ 11)։

Քաշանայապետերը ժողովրդին խաբում էին, Թե Հիսուս Հակառակ է Աստծուն և Մովսեսի օրենքներին, իսկ կուսակալին խաբում էին, Թե Նա կամենում է Թագավորել Իսրայելի վրա, ժողովրդին դրդռում է կայսեր դեմ և ուղում է Հռոմեական դորքերին արտաքսել երկրից: Սկզբում Պիղատոսը Հավատաց և տադնապեց իր անձի Համար, իսկ երբ տեսավ, որ Հիսուս ավելի նման է վարդապետի, քան Թե դինվորի, Հրեաների խոսքերը ցնորական Համարեց:

Որղատոսը նրանց ասաց. «Դուք ասում եք ինձ, թե այս Մարդը կամենում է թագավորել, արդ` ո՞ւր են Նրա կառքերն ու զորքը և կամ դրա արքայական զգեստները»: Հրեաները պատասխանեցին. «Հազիվ դրան Հափչտակեցինք Իր զորքերի միջից»: Պիղատոսը Հակառակվեց. «Հնարավոր չէ առանց արյունահեղության հափչտակել զորքերի հրամանատարին»: Հրեաները ասացին, թե Նա ըմբոստության է մղում ժողովրդին, ջարոզում է ամբողջ Հրեաստանում` սկսած Գալիլիայից մինչև Երուսաղեմ: Պիղատոսը, երբ լսեց Գալիլիայի մասին և պարզեց, որ այդ Մարդը գալիլիացի է (իսկ Գալիլիան Հերովդեսի իչխանության տակ էր), կարգադրեց, որ Նրան տանեն Հերովդեսի մոտ, քանի որ այդ օրերին նա Երուսաղեմում էր (տե՛ս Ղուկ. ԻԳ 5-7)։

Երբ Հերովդեսը տեսավ Հիսուսին, ուրախացավ, քանի որ վաղուց ցանկանում էր տեսնել Նրան, Նրա մասին չատ էր լսել և ակնկալում էր Նրա ձեռքով կատարված որևէ Հրաչք տեսնել: Հերովդեսը Նրան Հարցաքննեց, սակայն Հիսուս նրան ոչ մի պատասխան չտվեց, որպեսզի մեզ սովորեցնի, որ չապավինենք Հարստությանը և ընչավետ աչխարհին: Եվ Հերովդեսը, ոչ մի պատասխան չստանալով, իր զորականներով Հանդերձ Նրան ծաղրեց և սպիտակ դգեստներ Հադցնելով` վերադարձրեց Պիղատոսին:

Պիղատոսն ու Հերովդեսը, որ նախկինում Թչնամիներ էին, այդ օրերին բարեկամացան: ԹչնամուԹյան պատձառը Հովհաննես Մկրտչի սպանուԹյունն էր Հերովդեսի կողմից: Հովհաննեսը երուսաղեմացի էր` Պիղատոսի իչխանուԹյունից, և Հերովդեսը իրավունք չուներ նրան սպանելու: Որպես պատասխան` Պիղատոսը ձերբակալեց այն դալիլիացիներին, ովջեր եկել էին Երուսաղեմի տաձար` Տիրոջը երկրպադելու, սրախողող արեց նրանց իրենց մատուցվելիք դոհերի հետ միասին, և դոհերի արյունը խառնեց մարդկանց արյանը` դրանով առնելով Հովհաննեսի արյան վրեժը (տեն Ղուկ. ժԳ 1):

Պիղատոսը դիմեց Հրեաներին. «Այս Մարդուն ներկայացրիք ինձ որպես ժողովրդին մոլորեցնողի. աՀավասիկ` ես ձեր առաջ դատաքննու-Թյուն արեցի և այս Մարդու մեջ չդտա անդամ մեկն այն Հանցանքներից, որոնցով դուք ամբաստանում էիք Նրան: Եվ ոչ էլ` Հերովդեսը, որի մոտ Հրամայեցի, որ տանեն Հիսուսին»:

Եվ մինչ նա նստած էր ատյանում, իր կինը նրան լուր է ուղարկում ու ասում. «Քո և այդ Արդարի միջև ոչինչ չկա, որովհետև այսօր երազումս Նրա պատճառով գլխովս չատ բաներ անցան» (Մատթ. Իէ 19): Քանի որ ամեն ինչում ողորմած ու մարդասեր է Տերը և չի կամենում, որ մարդն իր անդիտության պատճառով կորստյան մատնվի, այլ կամենում է, որ ամեն

մարդ ապրի և Հասնի ճչմարտության դիտությանը: Եվ ինչպես Հրեաներին ճանաչեցրեց Իր Աստվածությունը օրինակներով ու մարդարեություններով, այնպես էլ սրանց` ըստ Հեթանոսական սովորության, քանի որ նրանք միչտ Հետևում էին երազներին և Հմայություններին: Տերը երազի միջոցով Հայտնեց Պիղատոսի կնոջը, որպեսզի նա անպարտ լինի Պիղատոսի Համառությունից: Ինչպես երեկ Տերը մատնիչին էր կչտամբում, այդպես էլ այսօր` դատավորին: Տերը մոդերին աստղերի միջոցով Հայտնեց, ազովտացիներին` երինջների (տե՛ս և Թագ. Ձ Չ), իսկ Պիղատոսի կնոջը` երագի:

Այդ ժամանակ Պիղատոսը մոտեցավ Հիսուսին ու ասաց. «Դո՞ւ ես Հրեաների խագավորը, որ խորՀում ես վերացնել կայսեր իչխանությունը Քո ազդի վրայից»: Հիսուս պատասխանեց. «Դու ջեզնի՞ց ես այդ ասում, խե ուրիչներն Իմ մասին քեզ ասացին»: Պիղատոսը պատասխանեց. «Մի՞խե ես էլ Հրեա եմ։ Քո ազդը և քաՀանայապետերը մատնեցին Քեզ իմ ձեռքը, և ես կամենում եմ իմանալ, թե Դու ի՞նչ ես արել» (տե՛ս Յովի. ժԸ 33-35)։ Տերը պատասխանեց. «Իմ խադավորությունն այս աչխարՀից չէ. եխե Իմ խադավորությունն այս աչխարՀից չէ. եխե Իմ խադավորությունն այս աչխարՀից լիներ, Իմ Հետևորդները կմարտնչեին արդեն, որպեսզի Հրեաների ձեռքը չմատնվեմ» (տե՛ս Յովի. ժԸ 36)։ Դրանից Պիղատոսը դարՀուրեց ու ասաց. «Թե որ այդպես է, ուրեմն Դու Թադավո՞ր ես»: Տերը նրան պատասխանեց. «Դու ես ասում, որ Թադավոր եմ, բայց Ես դրա Համար իսկ ծնվել եմ և դրա Համար իսկ եկել եմ աչխարՀ, որպեսզի ձչմարտության Համար վկայեմ։ Ամեն մարդ, որ ձչմարտությունից է, Իմ ձայնը լսում է» (տե՛ս Յովի. ժԸ 37)։

Այս մասին է գրում առաջյալը Տիմոթեոսին. «Պատվիրում եմ ջեզ Աստծու ներկայությամբ, Ով կյանջ է տալիս ամեն ինչի, և Հիսուս Քրիստոսի առաջ, Ով Պոնտացի Պիղատոսի առաջ վկայեց բարի դավանությունը» (Ա Տիմ. Ձ 12-13)։ Տերն Իրեն ոչ թե երկրավոր թագավոր դավանեց, այլ թագավորների Թագավոր և ասաց, որ դրա Համար է ծնվել և կարոտ չէ Հռոմեական մասնավոր թագավորությանը, որ տիրում է մեռելաչունչ մարդկանց վրա, ջանի որ Ինջը բոլորի Թագավորն է, վերին իշխանությունների և երկնային անմաՀ գորջերի Արջան։

Պիղատոսը Նրան Հարցրեց. «Ի՞նչ է ճչմարտությունը», ապա դուրս եկավ ու դիմեց քաՀանաներին. «Ես Նրա մեջ ոչ մի Հանցանք չեմ դանում: Բայց դուք սովորություն ունեք, որ Զատկին ձեղ Համար մի բանտարկյալ արձակեմ» (տե՛ս Յովի. ժԸ 38-39)։ «Ուղո՞ւմ եք, որ ձեղ Համար արձակեմ Հրեաների Թադավորին» (տե՛ս Յովի. ժԸ 39)։

Երբ լսեց Տիրոջից, որ Թագավոր է, և որ Թագավորությունն էլ այս աչխարհից չէ, Նրան ճչմարիտ Թագավոր ճանաչեց և խորՀեց արձակել: Իսկ Հրեաները միաբան աղաղակում էին ու ասում. «Ո'չ դրան, այլ՝ Բարաբբային» (տեն Յովո. ժԸ 40)։ Ամբարիչտ Հրեաները չէին մտնում Պիղա-տոսի ապարանքը, որպեսզի չպղծվեն մինչև զատկական դառն ուտելը. նրանք Օրենքից վախենում էին, սակայն Օրենսդիրին՝ արՀամարՀում։

Այն ժամանակ Պիղատոսը նրանց Համար արձակեց Բարաբբային, իսկ Հիսուսի Համար Հրամայեց, որ Նրան վերցնեն և դանակոծեն (Մատթ. Իէ 26, Յովհ. ժԹ 1) — Այս մասին Եսային ասում է. «Նա խոցվեց մեր մեղջերի Համար և մեր անօրինությունների Համար դատապարտվեց. մեր խաղաղության Համար Նա՝ պատիժ կրեց, և Նրա՝ վերջերով մենջ բժչկվեցինջ» (Եսայի ԾԳ 5)։

Կուսակալի զինվորները Հիսուսին տարան ապարանք, մերկացրին, ծիրանի զգեստ Հագցրին և փչե պսակ դրեցին գլխին: Սա եղավ, որպեսզի դրանով վերացնի փչաբերության անեծքը. «Փուչ ու տատասկ թող աճեցնի քեղ Համար երկիրը» (Ծննդ. Գ 18), ինչպես և Իր քրտինքով վերացրեց Ադամի երեսի քրտինքը. «Քո երեսի քրտինքով ուտես Հացդ մինչև Հող դառնալդ» (Ծննդ. Գ 19): Տերը կարմիր զգեստ Հագավ (տես Սատթ. Իէ 28), որպեսզի Հանի նախաստեղծների մաչկեղեն զգեստները, և ծիրանի Հագնելով (տես Սարկ. Ժե 17), մեզ դարդարում է թագավորական զգեստներով: Ծիրանին թագավորության ու պետականության խորՀրդանիչ է:

Դարձյալ` Տերը, ծիրանիով զգեստավորվելով, փրկում է նախաՀորը` Հակառակորդի սնոտի ու սուտ խոսջերից, որ ասաց. «Երբ դրանից ուտեք, կբացվեն ձեր աչքերը, և դուք կլինեք աստվածների նման, կիմանաք բարին ու չարը» (Ծննդ. Գ 4): Առաջին Ադամը ցանկացավ աստվածանալ, ինչ պատձառով Երկրորդ Ադամը ծիրանիով զգեստավորվելով` մեզ ազատեց Հակառակորդից և խոստացավ աստված դարձնել, երբ գա Իր Հրաչափառ Երկրորդ դայստյամբ:

Նրա երեսը ծածկում էին և տանջում, Հարցնում էին Նրան և ասում. «Մարդարեացի'ը, ո՞վ է, որ Քեղ խփեց» (Ղուկ. ԻԲ 64) — *Որպեսզի Ադամին* աղատի անտառախիտ ու մացառուտ տեղում Թաջնվելուց:

Ապա Նրա ձեռքը որպես գավազան մի եղեգ տվեցին (տեն Մատթ. Իէ 29)

— Որպեսգի դրանով ազատի մարդկային ցեղը բանսարկուի անՀաստատ խրատից և Սուրբ Հոգու չնորՀներով, ինչպես եղեգով, մեր անունները գրի Կենաց Գրքում:

Նրա առաջ ծնկի գալով` ծաղրում էին (Մատթ. Իt 29) — *Նա, Ում* երկրպագում էին անմաՀների գնդերը, անօրենների կողմից պարսավանքի ենթարկվեց, որպեսգի վերացնի մարդկային ցեղից սնոտի կուռքերի երկրպագությունը և մեզ պատրաստի երկրպագելու Սուրբ Երրորդութթյանը:

Պիղատոսը դարձյալ դուրս ելավ ու ասաց նրանց. «ԱՀա ձեր Թադավորը՝ ձեղ, քանի որ ես Դրա մեջ որևէ Հանցանք չեմ դտնում» (տե՛ս Յովհ. ժԹ 4) – Պիղատոսը Տիրոջից լսելով, որ երկնքից է Նրա Թադավորու-Թյունը, և իմանալով, որ Հրեաները երկնքի Աստծուն են պաչտում, ասաց. «Ձեր Թադավորը»:

Իսկ Հրեաները Պիղատոսին ասացին. «Մենք Օրենք ունենք, և ըստ մեր Օրենքի պետք է Նա մեռնի, որովՀետև Իրեն Աստծու Որդի Համարեց» (տե՛ս Յովի. do 7)։

Հրեաներն այդպես ասացին, քանի որ չկարողացան որևէ պատճառ գտնել Նրան մահվան դատապարտելու համար, ոչ էլ կարողացան ապացուցել, որ Նա վտանդավոր է կայսեր համար և ոչ էլ կարողացան մարդկանց առաջ Օրենքին պարտական դարձնել:

Երբ Պիղատոսն այս լսեց, Հիչեց Տիրոջ խոսքը, որ ասաց. «Ին ԹագավորուԹյունն այս աշխարհից չէ», ինչից զարհուրեց և Հնար էր փնտրում Նրան ազատելու: Իսկ հրեաները տեսնելով, որ դատավորն իրենց չի լսում, կաչառքը չի ընդունում, իրենց աղաչանքներն ու ամբոխի աղաղակները արհամարհում է, ասացին. «ԵԹե Դրան արձակես, կայսրին բարեկամ չես։ Ամենայն ոք, որ ինքն իրեն Թագավոր է կոչում, հակառակ է կայսեր» (Յովի. do 12):

Պիղատոսն ասաց. «Դուք ասում եք, որ երկնքի Աստծուն եք պաչտում, իսկ Նա երկնքի Աստծու Որդին է, Հետևաբար` ձեր Թադավորը: Ես ինչպե՞ս ձեր Թադավորին խաչը Հանեմ: Ասում եք, որ դուք օրենք ունեք և Համաձայն այդ օրենքի` Նա պետք է մեռնի: ԵԹե չկամենայիք Նրան սպանել, ապա ինձ մոտ չէիք բերի, իսկ ես Աստծու Որդի չեմ կարող սպանել և աստվածամարտ լինել: ԱՀա ձեր Թադավորը` ձեղ»:

ՔաՀանայապետերը պատասխանեցին. «Չունենք մենք այլ Թագավոր, բացի կայսրից» (տեն հովի. ժԹ 14-15) — Հրեաների նախկին սերունդը ուրացավ Տիրոջը Սինա անապատում` իրենց Համար ձուլածո աստված Հորինելով (տեն ելբ LԲ 4), իսկ այժմ սրանք են ուրանում Փրկչին, կայսրին իրենց Թագավոր Հայտարարելով: Եվ ինչպես այն ժամանակ Մովսեսն իջնելով Սինա լեռից` կործանեց նրանց կուռքը և դրան պաշտողներին, այդպես էլ Բարձյալը նրանց վրա ուղարկեց Հռոմեացիների բանակը (70 թ.), նրանց կոտորեց և մնացորդը դուրս բերեց Ավետյաց երկրից, քանի որ չճանաչեցին Իսրայելի փրկությունը:

Այս խոսջերից Պիղատոսը զարՀուրելով դողաց և խավարը պատեց նրան, ջանի որ ստուդապես Հասկացավ, որ Հրեաները ստում են, մանավանդ որ լսել էր Փրկչից. «Ով Ինձ ջո ձեռջը մատնեց, նրա մեղջն ավելի մեծ է» (Յովի. ժԹ 11): Այնուամենայնիվ, նա ակամա մատնում է Տիրոջը Հրեաների ձեռքը, և ինքն արժանապես կրում իր պատիժը: Հայոց Աբդար Թադավորը, ստանալով Հիսուսի մահվան լուրը, ամբաստանում է Պիղատոսին Տիբերիոս կայսեր առաջ, որ առանց կայսերական հրամանի, այսպիսի հրաչափառ Մարդուն մահվան մատնեց: Տիբերիոսը բարկությամբ հրամայում է ձերբակալել Պիղատոսին ու Հռոմ բերել: Պիղատոսն էլ, զարհուրելով Թադավորի ցասումից, անձնասպան է լինում` ծովում ջրահեղձ լինելով: Իսկ նրա կինը, հավատալով Հիսուսին, հարում է առաջյալներին:

## ՀԻսուսԻ Խնջելությունը

Այսօրը մինչև երեկո չեն ծնրադրում։ Խաչելության կարգը կատարվում է վեցերորդ ժամին եկեղեցու դռան առջև։ Ըստ կարգի՝ ութ անգամ սաղմոս է ասվում, յուրաքանչյուր սաղմոսից հետո, համաձայն օրվա խորհրդի, ընթերցվում է մարգարեական գիրք, առաքելական ուղերձ և ավետարան։ Օրվա այս ժամի երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ խաչեցար վասն մեր, ողորմեա՝ մեզ»։

Նրանք առան Հիսուսին և տարան (Յովհ. do 17) — Զինվորները Հիսուսին տարան խաչելու՝ ըստ Իր խոսքի. «Ինչպես որ Մովսեսն անապատում բարձրացրեց օձը, այնպես էլ Մարդու Որդին պետք է բարձրանա» (Յովհ. Գ 14)։ Դրանով կատարվում է մարդարեությունը. «Քո աչքերի առաջ քո կյանքը կախված կլինի» (Բ Օրենք ԻԸ 66)։ Նաև Երեմիան է ասում. «Եկեք ոչնչացնենք ծառն իր Հացով և Նրան ջնջենք ողջերի երկրից, թող Նրա անունն այլևս չՀիչվի» (Երեմ. ժԱ 19)։ Սա վերաբերվում է Տիրոջ Մարմնին, որ Հաց է՝ երկնքից իջած։ Հրեաներն ուղում էին ջնջել Նրան կենդանության երկրից, քանի որ Նրան Աստծուն Հակառակ էին կարծում։

Եվ խաչափայտը Նա Ինքն էր վերցրել» (Յովհ. do 17) — Այդպես նաև Իսահակն էր տանում իր ողջակեզի փայտը (տես Ծննդ. ԻԲ 6)։ Դրանով կատարվեց Եսայու մարդարեությունը. «Մեզ համար Մանուկ ծնվեց, մի Որդի տրվեց մեզ, որի իչխանությունն Իր ուսերի վրա պիտի լինի» (Եսայի Թ)։ Տերը խաչափայտը վերցրել էր ինչպես հաղթության նչան, ցույց տալու համար, որ բռնադատված չի դնում դեպի մահ` ըստ այս խոսքի. «Ես Իմ կյանքն եմ տալիս, որպեսզի վերստին այն առնեմ։ Այն Ինձնից ոչ ոք չի վերցնի, այլ Ես Ինքս եմ այն տալիս. իչխանություն ունեմ այն տալու և իչխանություն ունեմ վերստին այն առնելու» (Յովհ. d 17-18)։

Եվ դուրս ելնելով՝ գտան կյուրենացի մի մարդ՝ Սիմոն անունով, ու նրան ստիպեցին, որ նա խաչը կրի (Մատթ. Իէ 32) – Քանի որ Նրան կառափ-նատեղի ուղեկցողների մի մասը քաՀանաներ էին ու դպիրներ, իսկ մյուսները՝ զինվորներ, այդ պատձառով էլ նրանցից ոչ ոք չէր կամենում խաչը վերցնել, մինչև որ գտան Սիմոնին, ով յոԹանասուներկու աչա-

կերտներից երկուսի` Ալեջսանդրի և Ռուփայի Հայրն էր։ Երբ Սիմոնը տեսավ Փրկչին խաչափայտը տանելիս, մոտեցավ Նրան և վերցրեց խաչա֊ փայտը։ Այն, որ ձանապարՀի կեսից ուրիչը տարավ խաչափայտը, ցույց է տալիս, որ մարդկանց պարտջերը վճարելու Համար եղավ խաչելուԹյունը։

Եվ բարձրացնում էր այն տեղը, որի անունն էր Գագաթ, իսկ եբրայեցերեն կոչվում էր Գողգոթա, որտեղ և խաչը Հանեցին Նրան (Յովհ. ժ 17-18) – Տիրոջը խաչ Հանեցին այն տեղում, ուր ԱբրաՀամը տեսավ սաբեկա ծառից կախված խոյին (տեն Ծննդ. ԻԲ 13): Գողգոթայում էր գտնվում նաև Ադամի չիրիմը։ Նոյը ջրՀեղեղի օրերին տապանում էր պաՀում Ադամի ու Եվայի ոսկորները, իսկ ջրերի ետ ջաչվելուց Հետո, Սուրբ Հոգու ազդեցությամբ, Ադամի ոսկորները թաղեց Գողգոթայում, իսկ Եվայինը` Բեթ-ղեհեմում։

Գողգոթան երկրի սիրտն է` ըստ Փրկչի խոսքի. «Ինչպես Հովնանը երեք օր ու երեք գիչեր կետի փորի մեջ էր, նույնպես և Մարդու Որդին՝ երկրի սրտում՝ երեք օր ու երեք գիչեր» (Մատթ. ԺԲ 40): Այնտեղ, ուր մահը հաղթեց մարդուն, այնտեղ էլ Տերը հաղթեց մահին: Որտեղ տիրեց ապահանությունը, այնտեղ ծաղկեց անապականությունը, և ուր մեղջերից պարտված` ընկձվել էր մարդկային բնությունը, այնտեղ եղավ աղատությունը:

Հիսուսին լեղի ու [զմուռս] խառնած գինի տվեցին խմելու, և երբ Համտեսեց, չկամեցավ խմել (Մատթ. Իt 34) — Քանի որ գինին Հալածում է տրտմությունը և ուրախացնում, զմուռսը կաչկանդում է մարմնի անդամեները, իսկ ջրախառն լեղին մարմնի մասերը խռովեցնում։ Այդպես եղավ Դրախտում. կամակոր վիչապը պտղին խառնելով իր մաՀաբեր Թույնը և Հրապուրելով նախաստեղծներին, մղեց նրանց ձաչակելու արդելված պտղից, որով կապեց նրանց մեղջերով ու դառնացրեց նրանց մարմնի անդամերը։ Իսկ այսօր, մեր Տերն ու Արարիչը, ձաչակելով լեղի ու զմուռս խառնած գինին, վերացրեց նրանցից պատուՀասն ու դատակնիջը։

Իսկ զինվորները, երբ Հիսուսին խաչը Հանեցին, վերցրին Նրա զդեստները և չորս մաս արեցին. յուրաքանչյուր զինվորի՝ մեկ մաս։ Իսկ քանի որ պատմուճանն առանց կարի էր, վերևից ներքև ամբողջովին Հյուսած չուրջանակի, ուստի միմյանց ասացին. «Այդ չպատռտենք, այլ դրա վրա վիճակ դցենք, ում որ ելնի», որպեսզի կատարվի դրվածը, որ ասում է. «Իմ զդեստները բաժանեցին իրար մեջ և Իմ պատմուճանի վրա վիճակ դցեցին» (Յովհ. ժԹ 23-24) — Մարդարեն կանխապես տեսնելով Փրկչին խաչի վրա՝ աղաղակեց Նրա փոխարեն. «Ծակեցին ձեռքերն ու ոտքերն Իմ, Հաչվեցին բոլոր ոսկորներս, նրանք նայեցին ու տեսան Ինձ։ Հադուստներս բաժանեցին իրար մեջ և պատմուճանիս վրա վիճակ դցեցին» (Սաղմ. ԻԱ 18-

19): Երբ բանսարկուն գրկեց նախահորը իր արփիափայլ փառջից, հափչտակեց նրա լուսեղեն պատմուհանը և բաժանեց իր լեդեոնի մեջ՝ կամենալով դրավել նրա տեղը ու ժառանդել վայելչական Դրախտը: Իսկ այսօր Տիրոջ դդեստներն են բաժանվում դինվորների մեջ՝ ըստ մարդարեության. «Քո տան դեղեցկությունը մատնվեց ավարի» (Սաղմ. Կէ 13): Սա եղավ, որպեսդի փառջից Հեռացածին կրկին դարդարի դերաՀրաչ պատմուհանով:

Պատմուձանի վերևից ներջև ամբողջովին Հյուսված լինելը ցույց է տալիս, որ Աստվածությունը, որով զգեստավորվել էր Տիրոջ Մարմինը, ի վերուստ էր` երկնջից, իսկ այն, որ առանց կարի էր, ցույց է տալիս, որ արարած չէր։ Եվ այն, որ պատմուձանը չպատռվեց, ցույց է տալիս, որ երկնջից Իջածին չի կարելի բաժանել երկու որդու, երկու դեմջի կամ երկու բնության, ջանզի նրա Աստվածության խորՀուրդը չի բաժանվում, որովՀետև այն զողվելով չի միացել Մարմնին։ Իսկ Հանդերձի չորս մասի բաժանվելը ցույց է տալիս, որ Նրա Մարմինը մեր մեջ բաժանվեց։ Նաև Նրա Ավետարանն աչխարՀի չորս կողմերում է ջարոգվում։

Ու նստած` Նրան պաՀպանում էին (Մատթ. Իt 36) — *Տակավին երկնչում* էին Նրանից, Թե Հանկարծ չիջնի խաչից, ինչպես իր ժամանակին չկարողացան Նրան լեռից գաՀավեժ անել և քարկոծել: Երկնչում էին նաև ամբոխից. միգուցե կգան ու կազատեն:

Պիղատոսը մի տախտակ էլ գրեց և դրեց խաչի վրա. և գրված էր. «Հիսուս Նազովրեցի՝ Հրեաների Թագավոր»։ Այդ տախտակը Հրեաներից չատերը կարդացին, որովՀետև այն տեղը, ուր Հիսուս խաչվեց, քաղաքին մոտ էր, և գրված էր եբրայեցերեն, լատիներեն և Հունարեն (Յովհ. ժԹ 19-20) – Երբ Պիղատոսը լսեց Տիրոջից, Թե Ինքը երկնքից եկած Թագավոր է, իսկ Հրեաներից՝ Թե Աստծու Որդի է, գրեց, որ Նա Հրեաների Թագավորն է։ Հունարեն դրեցին, քանի որ զորքը և Հրամանատարը Հունաստանից էր՝ Պոնտոսից, ապա նաև լատիներեն, քանի որ իչխանուԹյունը Հռոմեացիներինն էր, իսկ եբրայեցերեն, որովՀետև Հիսուս նրանց աշխարՀից ու աղդից եկավ չարչարվելու։ Որպեսզի բոլորը ձանաչեն ու իմանան, որ Նա, Ով պարտական չէր մաՀվան և անմեղ էր ու անարատ, եկավ կամավոր չարչարանքների։ Երեք լեղուներով դրեց, որպեսզի ամեն անցնող իմանա, Թե ինչ պատձառով խաչեցին Հիսուսին։

Այս գրությունը անարգում ու ծաղրում էր Հրեաներին: Հրեաներն էլ, գրվածից չարացած, ինչը Հայտնապես Հայտնում էր, որ իրենք Հռոմեական գերիչխանության ներքո են, ասացին Պիղատոսին. «Մի՝ գրիր՝ Հրեաների թագավոր, այլ ինչ Նա ասաց՝ Թագավոր եմ Հրեաների» (Յովհ. ժԹ 21): Այսինքն՝ սպանել են այդպես ասողին և ոչ թե Թագավորին: Նրանք փոր-

ձում էին քողարկել այն, որ իրենք մասնակցել են Հրեաների Թադավորի սպանությանը:

Պիղատոսը պատասխանեց. «Ինչ գրեցի, գրեցի» (Յովհ. ժԹ 22) — Դա ցույց է տալիս, որ Պիղատոսը նախապես չէր խորհել այդ խոսջերի չուրջ, այլ դա Նախախնամության Թելադրանջով է գրել:

Միևնույն ժամանակ Նրա Հետ խաչը Հանեցին երկու ավազակների. մեկը՝ Նրա աջից և մյուսը՝ ձախից (Մատթ. Իէ 38) — Հրեաները կամենում էին եղծել Նրա անունը, ջանգի Այն տարածվում էր ամբողջ տիեղերջով։ Եվ ջանի որ Օրենջում գրված է. «Աստծուց անիծված է նա, ով կախված է ծառից» (Բ Օրենք ԻԱ 22), այդ պատձառով էլ Նրան փայտից կախեցին, որպեսզի ժողովուրդը, Օրենջի անեծջից երկյուղելով, չՀիշի Նրա անունը, և ոչ ոջ Խաչյալին չերկրպագի։ Իսկ Նա փայտից կախվելով՝ մեզ Համար անեծջ դարձավ, որպեսզի մեղ գնի Օրենջի անեծջից (տե՛ս Գաղատ. Գ 13), և Հրեաների չարությունը մեզ Համար բարության չրջեց։

Նրան սպանեցին ավազակների Հետ, որպեսզի նրանցից մեկը կարծվի և լուր տարածվի, որ Նա անիրավների ու անօրենների Հետ մեռավ, սակայն դրանով կատարվեց Եսայու մարդարեությունը. «Նա Հանցավորներին Հավասար Համարվեց» (Եսայի ԾԳ 12)։

Եսային գրում է. «Նայեցինք մենք Նրան, բայց Նա ո՛չ տեսք ուներ և ո՛չ էլ դեղեցկություն» (Եսայի ՇԳ 2)։ Տեսք ասելով նկատի չունի դեմքը, քանի որ Դավիթը Նրա դեղեցկության մասին ասել է. «Տեսքով դեղեցիկ ես բոլոր մարդկանց որդիներից» (Սաղմ. ԽԴ 3), այլ նկատի ունի մեծությունը, փարթամությունը, իչխանությունը և դատաստանի իրավունքը։ Դա են մարդիկ Համարում դովության արժանի տեսք ու փառք։ Իսկ քանի որ Նա մարդկանց կարծիքով ղուրկ էր այս ամենից, ուստի` ասվում է, որ չուներ տեսք ու փառջ։

Դարձյալ` ավագակներին Նրա Հետ խաչեցին, որպեսզի ցույց տան, Թե ինչպես են մարդիկ մաՀանում, և Թե ինչպես է Աստված Իր կամքով և ո՛չ ակամա` Հեռանում:

Քրիստոս խաչի վրա յոթը խոսք ասաց, և այդ խոսքերից յոթը Հրաչք եղավ: Նախ ասաց. «Հա՛յր, ների՛ր դրանց, որովՀետև չդիտեն, թե ինչ են անում» (Ղուկ. ԻԳ 34): Սրանով սովորում ենք աղոթել մեր թշնամիների Համար: Եվ այս խոսքերից պատովում են վեմերը:

Իսկ քահանայապետերը ամբոխի հետ ծաղրում էին Նրան ու ասում. «Եթե Աստծու Որդի ես, իջի'ը այդ խաչից. եթե Իսրայելի Թադավոր է, Հիմա թող այդ խաչից իջնի. և դրան կհավատանք» (Մատթ. Իէ 39,42): Հրեաները նախատում էին Նրան, Ով նստած է Հոր աջ կողմում և փառաբանվում է բյուրավոր անմահների կողմից: Իսկ ո՞րն է ավելի մեծ սքանչելիք` խաչից

իջնե՞լը, ի ծնե կույրի աչքերը բուժե՞լը, մեռածին գերեզմանից Հարու֊ Թյուն տա՞լը, Թե՞ Հեռվից Հիվանդներին միայն Հրամանով բուժելը:

Կախված չարագործներից մեկը ՀայՀոյում էր Նրան ու ասում. «Դու չե՞ս Քրիստոսը. փրկի՛ր Ինքդ Քեզ և մեզ», իսկ նրա ընկերը նրան սաստելով պատասխանում էր. «Աստծուց չե՞ս վախենում, դու, որ նույն պատիժն ես կրում։ Եվ մենք իրավացիորեն արժանի Հատուցումն ենք ստանում այն դործերի Համար, որ կատարեցինք, իսկ Սա որևէ վատ բան չի արել» (Ղուկ. ԻԳ 39-41) — Ավազակը նախ Հայտնում է, որ ինքն արժանի պատիժ է կրում, ապա պաչպան կանդնելով Հիսուսին` Նրան Քրիստոս է դավանում և Նրանից ողորմություն խնդրում. «Հիչի՛ր ինձ, Տե՛ր, երբ դաս Քո թագավորությամբ» (Ղուկ. ԻԳ 42)։

Այդ պահին կատարվում է նրա խնդրանքը, քանի որ Տերը նրան պատասխանում է. «Ճչմարիտ եմ ասում քեզ, այսօր Ինձ Հետ Դրախտում կլինես» (Ղուկ. ԻԳ 43) — Այս խոսքերը ցույց են տալիս, որ Քրիստոս արքայունը միայն նրան է տալիս, ով Իր Հետ չարչարվում է` կամ ապաչխարունյամբ, կա՛մ մեկ այլ կերպ: Եվ դա ձչմարիտ դատաստան է, որովհետև նրանք, ովքեր տանջանքների մեջ Քրիստոսին ընկեր դարձան, Նրա հետ էլ պետք է փառքը վայելեն: Եվ այս խոսքից հետո դժոխաբնակները մարդկանց Հոդիները ետ վերադարձրեցին:

Հիսուսի խաչի մոտ կանգնած էին Նրա մայրը և Նրա մորաքույրը՝ Կղեոպասի Մարիամը, և Մարիամ Մագդաղենացին։Երբ Հիսուս տեսավ մորը և այն աչակերտին, որ մոտ էր կանգնած և որին նա սիրում էր, մորն ասաց. «Ո՛վ կին, աՀա՛ քո որդին»։ Ապա աչակերտին ասաց. «ԱՀա՛ քո մայրը» (Յովհ. do 25-27) — Տերը դրանով Հայտնում է Իր մեծ սերը, որ անգամ չար-չարանքների մեջ չի մոռանում Իր մորը։ Այդ խոսքից մեռելները Հարություն են առնում դերեզմանից։

Եվ վեցերորդ ժամից խավար եղավ ամբողջ երկրի վրա մինչև իններորդ ժամը (Ղուկ. ԻԳ 44) — Արեգակը, տեսնելով Տիրոջը խաչի վրա և չկարողանալով նայել իր Արարչին` երկու անօրենների միջև չարչարվելիս, խավար սփռեց ամբոխի վրա, որպեսզի չտեսնեն Արարչի մերկությունը, քանի որ գրված է. «Այդ օրն այնպես պիտի լինի, որ արեգակը մայր պիտի մտնի միջօրեին, և երկրում լույսը պիտի խավարի ցերեկով» (Ամոս Ը 9)։ Նսեւմանում է նաև աստղերի պայծառությունը, և լուսինը լույս չի տայիս։

Խավարը տևեց մինչև իններորդ ժամը, որպեսզի ոչ ոք չասի, թե դա արեդակի սովորական խավարում էր: Քանզի այն օրը, երբ առաջին Ադամը երկարեց իր ձեռքը դեպի արդելված ծառը և նրանից մարդկային ցեղի Համար մաՀ «քաղեց», նույն օրն էլ Երկրորդ Ադամը տարածեց Իր ձեռքերը կենդանաարմատ ծառի վրա և անմաՀության կտակը տվեց մարդկային ցեղին: Այն ժամին, երբ առաջին Ադամը մոտեցավ արդելված ծառին, նույն ժամին էլ մեր Տիրոջ ոտքերը բևեռվեցին խաչի վրա: Եվ քանի որ Ադամն ուրբախ օրը` վեցերորդ ժամին, ճաչակեց արդելված պտղից ու մերկացավ փառքից, այդ պատճառով էլ արեդակը վեցերորդ ժամին խավարեց:

Նախաստեղծներն իրենց գլուխը Հպարտությամբ բարձրացրին դեպի ծառը, իսկ Տերը խոնարՀեցրեց Իր գլուխը` արարածներին Հորդորելով երկրպագել Իր Աստվածությանը: Եվ այն ժամին, երբ նրանք ճաչակեցին մաՀաբեր պտուղը, մեր Տերը ճաչակեց դառը լեղին: Նախաստեղծները որովայնի ցանկությամբ ճաչակեցին, իսկ Տերը` մեր մարմնական ախտերը սպանելու Համար: Այնտեղ մաՀվան դատավճիռ կատարվեց, իսկ այստեղ` անանցանելի կյանջի Հրավեր:

Այնտեղ կերակուր ճաչակելու պատճառով մարդը մերկացավ լուսեղեն պատմուճանից, իսկ այստեղ մեր Տերը մերկացավ պատմուճանից, որպեսզի Մկրտության ավազանով մեզ պարդևի անապական անմեղության զդեստ։ Առաջին Ադամը ծածկվեց թզենու տերևներով, իսկ Երկրորդ Ադամը ջողարկվեց արեդակի ճառադայթներով, որպեսզի արարածները չտեսնեն երկնային փառջով Զդեստավորողի մերկությանը։ Այնտեղ Հողից ստեղծված մարդուն Հրամայվեց կրկին Հող դառնալ, իսկ այստեղ Տերը Հողանյութ մարմինը` մեր բնությունը, Իր մաՀվամբ Հողն իջեցրեց, որպեսզի Հավիտյան ննջածներին կյանջ տա։

Այնտեղ մաՀացու պտղի ճաչակումից Հետո մերժվեցինք Կենաց ծառից, որպեսզի չարությամբ չապրենք, իսկ այստեղ Տերը խաչի վրա մեր պարտքերը դամելով և պատռելով դատապարտության դիրը, նույն Կենաց ծառը մատչելի դարձրեց Հավատացյալներին: Քանի որ Կյանքի ծառը նրանց Համար է, ովքեր Հավատով ապավինում են Քրիստոսին, և Նրա աստվածախառն Մարմինն³ անմաՀարար պտուղ է նրանց Համար, ովքեր ճաչակում են այն:

Եվ քանի որ իններորդ ժամին Ադամը Աստծուց Թաքնվեց Դրախտի ծառերի մեջ, փոխանակ ընկնելու Նրա առջև և ԹողուԹյուն խնդրելու իր Հանցանքների Համար, այդ պատճառով Տերն այսօր նրա անունից և նրա փոխարեն խոսեց Հոր Հետ` գոչելով. «Էլի՜, է`լի՜, լա՞մա սաբաքԹանի», այսինքն` «Աստվա՜ծ Իմ, Աստվա՜ծ Իմ, ինչո՞ւ Թողեցիր Ինձ» (Մարկ. ժե 34):

Քանղի Հիսուս լինելով մարդացած Աստված` միջնորդ է Աստծու և մարդկանց միջև: Եվ քանի որ միջնորդը պետք է խոսի երկու կողմերի

.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> «Աստվածախառն մարմին» արտահայտությունը օգտագործում է սուրբ Գրիգոր Լուսավորչը (*տե՛ս* Ագաթանգեղոս, «Վարդապետություն սուրբ Գրիգորի», համարներ 372 և 387)։

անունից էլ, ուստի Փրկիչը երբեմն աստվածայինն էր խոսում ու ներգործում, ջանգի Էակից է Հոր և Սուրբ Հոգու, երբեմն էլ մարդկայինը, ջանզի մարդացավ: Այդ պատճառով էլ այստեղ մարդկանց անունից է ձայնում Հորը` ասելով. «Աստված Իմ, ինչո՞ւ Թողեցիր մարդկային ցեղը, որ Հանցանջների պատճառով գրկվեց Դրախտից»: Եվ միջնորդելով` մեզ վերստին մոտեցնում է Հորը:

Ասում է` Հայր ինչո՞ւ Ինձ Թողեցիր մեղավորների ու մաՀապարտների չարչարան քների մեջ: Սա նախ մեզ սովորեցնում է խոնարՀ լինել և վշտերի ու նեղությունների մեջ Աստծուն աղոթել: Նաև այն ասում, որ եթե Աստծու Որդին, Ով Հոր սիրելին է, չարչարան քների մատնվեց, ապա դարմանալի չպետք է լինի այն, որ Աստված Իր սրբերին ու սիրելիներին թողնում է աշխարՀի վշտերի մեջ:

Այս խոսքերից արեգակը խավարեց: Արեգակն աշխարհի փառքն է ցույց տալիս, իսկ խավարումը նախատինքը, ինչից իմանում ենք, որ աշխարհի փառքը վերջում նախատինքի է փոխվելու, և ուրախությունը՝ տրտմության: Ինչպես վեց օր առաջ՝ Ծաղկազարդի օրը, երբ Տերն ավա-նակի վրա նստած եկավ տաճար, Նրան ուրախությամբ ընդունեցին ու փառավորեցին, իսկ այսօր՝ անարդելով խաչ Հանեցին:

Հրեաները տեսնում էին սքանչելիքները, սակայն կարծում էին, Թե Եղիային է կանչում, չիմանալով որ Նա, Ով փարավոնին խորտակեց Կարմիր ծովում և ամբողջ երկիրը ջրՀեղեղով ողողեց, այժմ խավարեցնում է արեգակը, և Եղիայի կարիքը բնավ չունի և կարող է նաև նրանց, ինչպես Թղենուն, արմատից չորացնել:

ԱյնուՀետև Հիսուս, գիտենալով, Թե աՀա ամեն ինչ կատարված է, որպեսզի կատարվի գրվածը, ասաց՝ ծարավ եմ (Յովհ. ԺԹ 28) — Նա, Ով ջրա-Հարկ երկինքը որպես խորան ձգեց և լայնանիստ ծովը երկրով մեկ տարածեց, ասաց. «Ծարավ եմ», որպեսզի կատարվի մարդարեուԹյունը. «Կերակրի տեղ ինձ լեղի տվին, և ծարավելիս ջացախ խմեցրին» (Սաղմ. Կէ 22)։

Թեպետ Քրիստոս չատ չարչարվեց, սակայն ծարավ էր մարդկանց փրկությանը և Հոժար էր էլի չարչարվել:

Այնտեղ քացախով լի մի աման կար. զինվորները լեղախառն քացախով մի սպունգ թրջեցին և այն դրին եղեգի ծայրին ու մոտեցրին Նրա բերանին (Յովի. ժԹ 29) — Երբ լեղախառն քացախ տվեցին, չկամեցավ խմել: Դրանք սատանայի երկու փորձություններն են. քացախը մարմնավոր վիչտն է, իսկ լեղին` մեղքերի փորձությունը: Ինչպես սպունգը աման է խոնավության, այդպես էլ օձը սպունգի նման սուտ խոսքի աման դարձավ և դրանով ախտացրեց նախաստեղծներին: Այստեղ երևում է նաև խաչր

Հանողների դաժանությունը, քանդի ծարավողի Համար դինի կամ ջուր չէին պատրաստել, այլ լեղու և դմուռսի Հետ խառնված քացախ:

Երբ Հիսուս լեղախառն քացախը բերանն առավ, ասաց. «Ամեն ինչ կատարված է» (Յովհ. ժԹ 30) – Դա նչանակում է, որ Տերն Իր բոլոր անդամներով կրեց չարչարանքները, և կատարվեցին մարդարեների բոլոր դրվածքները։ Մարդը պարտական էր, և Քրիստոս վճարեց մարդու բոլոր պարտքերը և ավաղակին ասաց` դնա՝ Դրախտ։ Այս խոսքերից չարժվում է երկիրը։

Հիսուսի Մարմնի պատարագվելով լռում են բոլոր գոՀերն ու պատարագները, իսկ Նրա մաՀով` մեղջն ու անեծջը: Նրա Թաղումով վերանում են դժոխջի ու մաՀվան ՀաղԹուԹյան խայԹոցները և ապականուԹյունը: Անեծջի փուչը վերանում է Նրա փչե պսակով, տգիտուԹյունը` եղեգով, պտղի դառնուԹյունը` լեղիով, արյունը և սպանուԹյունը` ծիրանիով, իսկ ՀայՀոյուԹյունն ու ՀպարտուԹյունը` Պիղատոսի և Հերովդեսի առջև Նրա յոելով:

Եվ Հիսուս բարձրաձայն աղաղակում է ու ասում. «Հա՛յր, Քո ձեռջն եմ ավանդում Իմ Հոգին» (Ղուկ. ԻԳ 46) — Սովորություն է պատվական իրը պահպանության համար հանձնել առավել սիրելիին, արդ` Քրիստոս Իր պատվական հոգին հանձնեց Հորը, Ով առավել սիրելի է: Քանզի մարդիկ մարմինը մեծ չուջով են թաղում, իսկ հոգու համար հոգ չեն տանում, թողնելով այն դժոխջում: Այս խոսջերից պատռվեց տաճարի վարագույրը: Ասելով «Հա՛յը, Քո ձեռջն եմ ավանդում Իմ Հոգին», նկատի ունի բոլոր մարդկանց հոգիները` ազատելով նրանց դևերի իչխանությունից:

Եվ գլուխը կախելով` Հոգին ավանդեց (Rndh. do 30) – Տերը խոնարՀում է գլուխը և ավանդում Հոգին, ինչը ցույց է տալիս Նրա կամավոր մահը: Նախ աղաղակում է, ապա խոնարհում: Այդ երկուսն էլ օտար են մեր բնությանը, քանզի մահվան պահին մեր բերանները կապվում են, և զգաստություն ու կարողություն չենք ունենում մեր գլուխը խոնարհելու համար: Տերն Իր գլուխը խոնարհելով` խոնարհում է ողջ մարդկության մարմինը, որով քակում է կուռքերի երկրպագությունը և Ավետարանի քարողությամբ միայն Սուրբ Երրորդությունն անում երկրպագելի:

Քանի որ Տերը նախաստեղծներին Դրախտից արտաջսելով` նրանց Հեռացրեց Հավերժական բարությունից, այդ պատճառով էլ խաչի վրա աղաղակում է` ասելով. «Հա՛յը, Քո ձեռքն եմ ավանդում Իմ Հոգին», որպեսզի Ադամին կրկին Դրախտ փոխադրի, ու կատարի մարդարեների ասածը. «Տերը Սիոնից կկանչի, Երուսաղեմից ձայն կտա» (Յովել Գ 16): Նաև սաղմոսերդուն է ասում` «ԱՀա Նա ձայն պիտի տա, ձայնն Իր զորության» (Սաղմ. Կէ 34): Քանի որ Աստծու Խոսքը ոչ միայն մարդկային մարմին

Հագավ, այլև մարդկային Հոգի ու միտք, ուստի` ինչպես մարմնով դրվեց գերեղման, այնպես էլ Հոգով Հարձակվեց դժոխքի վրա:

Եվ աՀա երկիրը չարժվում է. ոչ միայն երկրի մի մասը, այլ ամբողջ տիեզերքը, և մեծ ու անչարժ վեմերը պատռվում են: Երկրաչարժից Երու-սաղեմի տները չեն քանդվում, և տաճարն էլ անչարժ է մնում, սակայն տաճարի վարագույրը պատռվում է, ինչը խորՀրդանչում էր Հրեաների կործանումը, ինչպես նաև նրանց, ովքեր բաժանվեցին Աստծուց և տարա-գրվեցին Կենաց գրքից: Գերեզմանները բացվում են, և չատերը դուրս են դալիս, որն օրինակ է ՀամընդՀանուր Հարության, որպեսզի իմանանք, որ Նրա ձայնով Հարություն ենք առնելու գերեզմանից:

Իսկ քանի որ ուրբաթ էր, որպեսզի մարմինները չմնան խաչի վրա մինչև չաբաթ օրը, որովՀետև այն չաբաթը տոնական մեծ օր էր (Յովհ. ժԹ 31)։

Քանի որ Տերն ուրբաթ օրն ստեղծեց Աղամին, և Աղամն ուրբաթ օրը վտարվեց Դրախտից, այդ պատճառով էլ Տերն ուրբաթ օրը խաչվեց, որպեսզի այդ օրը մարդկային ցեղը Դրախտ վերադարձնի:

Հրեա առաջնորդները Պիղատոսին աղաչում են, որ կոտրեն նրանց սրունքները, որպեսզի չուտ մահանան, և վերցնեն նրանց մարմինները (ռովհ. ժԹ 31) — Զինվորները նախ կոտրեցին առաջին ավազակի սրունքները և ապա՝ մյուսինը, որպեսզի նրանք չուտ մեռնեն և իրենք հասցնեն մինչև երեկո իջեցնել նրանց խաչից։ Իսկ երբ մոտեցան Տիրոջը, Նրան մեռած դտան, և Նրա սրունքները չկոտրեցին։ Դա այդպես եղավ, որպեսզի կատարվի դրվածը. «Պահպանում է նրանց բոլոր ոսկորները, և դրանցից ոչ մեկը չի փչրվելու» (Սաղմ. ԼԳ 21)։ Նաև՝ «Նայեցին Նրան, Ում խոցեցին» (տես հովհ. ժԹ 37)։ Եվ ինչպես դատկական դառան մասին ասվեց. «Դրա ոսկորները չպետք է ջարդվեն» (Թվեր Թ 12), այդպես էլ Աստծու Գառան սրունքները չփչրվեցին։ Այստեղ ոսկորն Աստվածության նմանությունը ունի և հայտնում է, որ Թեպետ խաչվեց, սակայն Աստված էր, անարդվեց՝ հղոր էր, մեռավ՝ անմահ էր։

Երբ եկան Հիսուսի մոտ և տեսան, որ Նա արդեն մեռած էր, Նրա սրունքները չկոտրեցին, այլ զինվորներից մեկը տեգով խոցեց Նրա կողը, և իսկույն արյուն և ջուր ելավ (Յովհ. ժԹ 33-34) — Գիտենալով, որ մարդ չի կարող իր կամքով Հոգին ավանդել, և չկարողանալով Հավատալ, որ արդեն մեռած է՝ Հարյուրապետի Հրամանով գինվորներից մեկը դեղարդով խոցեց Տիրոջ կողը, որտեղից իսկույն արյուն և ջուր դուրս եկավ: Մեռած մարդու կողից ջուր է ելնում, իսկ կենդանի մարդու կողից՝ արյուն: Ջուրը վկայեց Նրա՝ մարմնով մեռնելու մասին, իսկ արյունը, որ Նա կենդանի է Աստվածությամբ:

Այն օրը Կենդանի ջուր է բխելու Երուսաղեմում։ Նրա մի կեսը պիտի Հոսի դեպի առջևի ծովը, նրա մյուս կեսը՝ դեպի Հետևի ծովը (Զաքար. ժԴ 8)

— «Առջևի ծովը» Հին ժողովուրդն է՝ օրենսդիրները, մարդարեները և Հայրապետները, ովջեր Երուսաղեմի մխիխարուխյանն էին սպասում, իսկ «Հետևի ծովը»՝ Քրիստոսի Հեղված Արյամբ փրկված նոր ժողովուրդը, ովջեր առաջելական ջարողչուխյամբ լուսավորվեցին կենաց ջրով, որ բխում է Երկնային Երուսաղեմից՝ Հավիտենական կյանջից, և նոր ժողուվուրդ ու նոր Եկեղեցի դարձան։

Այն Հուրը, որ վառվեց Ադամի մեջ, վառվել սկսեց նրա կողից` Եվայից, այդ պատճառով էլ Երկրորդ Ադամի կողից ջուր բխեց` Հանդցնելու Համար առաջին Ադամի կրակը: Տերը արյամբ դնեց մեզ չարի ծառայությունից, և որպեսզի Տիրոջ Արյունին ամեն մոտեցող լվացվի չարից, Տիրոջ կողից նաև ջուր բխեց: Եվ ինչպես Ադամի կողից ստեղծվեց նրա կինը` Եվան, այդպես էլ Տիրոջ կողից եղավ Նրա Հարսը` Եկեղեցին:

«Հարյուրապետը, տեսնելով ինչ որ պատահեց, փառավորեց Աստծուն և ասաց. «Իսկապես այս Մարդն արդար էր» (Ղուկ. ԻԳ 47):

«Եվ նրանք, ովքեր պահպանում էին Հիսուսին, երբ տեսան երկրաշարժը և պատահածները, սաստիկ վախեցան ու ասացին. «Արդարև, Աստծու Որդի էր Սա» (Մատթ. Իէ 54) — Երեք նչանակություն ունեն արյունն ու ջուրը, որոնք ելան Քրիստոսի կողից: Արյունը կյանքի նչանն է, և հայտնում էր, որ Տերը կենդանի էր Աստվածությամբ, իսկ ջուրը` որ Հիսուս մեռած է, այսինքն` Հոգին բաժանվել է մարմնից:

Երկրորդ` սա այն Արյունն է, որով Տերը գնեց մեզ, իսկ **ջուրն այն** ջուրն է, որով Հանգցրեց Ադամի մեղջերի Հուրը:

Երրորդ` Արյունը պատարագի խորՀուրդն ունի, իսկ ջուրը` մկրտության: Այսպես Տերն Իր կողի երկու վտակներով Հիմնեց սուրբ Եկեղեցին:

Հարց. – Ինչո՞ւ Տիրոջ սիրտը կամ մարմնի մեկ այլ մաս չխոցեցին դեղարդով:

Պատասխան. – Քանի որ Աստված Եվային Ադամի կողից ստեղծեց, և օձն էլ իր ժանիքով Ադամի կողը խայԹեց, այսինքն` Եվային: Հետևաբար` Ադամի կողի փոխարեն պետք է Տիրոջ կողը խոցվեր, որպեսզի Տիրոջ վերքով օձի Թույնից բժչկուԹյուն լիներ: Նաև` որպեսզի ճչմարիտ լինի խոսքը, Թե` «Ամեն ինչ կատարված է»:

### Ամբակումը մարցարերւթյունը

Տե՛ր, Քո լուրը լսեցի և վախեցա, նայեցի Քո գործերին և զարՀուրեցի. Դու կճանաչվես երկու կենդանիների միջև, երբ տարիները մոտենան, կՀայտնվես, երբ ժամանակը Հասնի, կերևաս, երբ իմ անձը բարկությունից խռովվի, ողորմությունս կՀիչես (Ամբակ. Գ 2) — Ասելով` «երկու կենդանի-ների միջև», նկատի ունի Հորը և Սուրբ Հոգուն, ջանգի Որդին Հոր աջ կողմում է, իսկ Սուրբ Հոգին` Որդու աջ կողմում: Սուրբ Երրորդության Անձերից մեկը ճանաչվեց` մարմնով Հայտնվելով աշխարհին, և մարդիկ կարողացան տեսնել Անտեսանելին: Իսկ Հայրն ու Սուրբ Հոգին թեպետ Նրա Հետ էին կամջով, սակայն չէին երևում անմարմին լինելու պատ-ճառով:

Դարձյալ` Տերը ճանաչվեց Հրեչտակների և մարդկանց միջև, երկուսից էլ պաչտվելով և երկրպադվելով: Նաև մարդարեների ու առաջյալների միջև. մարդարեները Հոդուց տպավորվելով ճանաչեցին, իսկ առաջյալներն իրենց մարմնավոր աչջերով տեսան և ականջներով լսեցին:

Դարձյալ` ճանաչվեց Օրենքի և Ավետարանի միջև, և երկուսից էլ Մի Աստված քարոզվեց և փառավորվեց:

Դարձյալ` Եգիպտոսի և Բաբելոնի միջև. քանզի Տերը Հանեց Հրեաներին Եգիպտոսից` ԱբրաՀամի առաքինության չնորՀիվ, և մատնեց բաբելոնացիների ձեռքը` իրենց մեղքերի պատճառով:

Դարձյալ` Հին ու նոր քաՀանայությունների միջև: Հինը ստվերով և օրինակներով էր պաչտում Նրան, իսկ նորը` ճչմարտությամբ և կատարելությամբ:

Դարձյալ` Հրեաների ու ՀեԹանոսների միջև, ինչպես անկյան գլուխ դրված ընտիր Վեմ (տե՛ս Ա Պետ. Բ 6)։

Դարձյալ` մաՀվան ու դժոխքի միջև, կամ` միջնորդ Աստծու և մարդկանց:

Մարդարեն նկատի ունի նաև Ավագ ուրբաԹի երկյուղալի և զարմանալի օրը, երբ երկնքի ու երկրի առջև Արարչին դատելով` երկու չարադործների միջև փայտից կախեցին: Սակայն Նրա ԱստվածուԹյունը ավազակների մեջ չծածկվեց, քանգի Նրա Համար խավարեցին արեդակը, լուսինն ու աստղերը, չարժվեց ու դողաց երկիրը, և լեռների Հիմքերը սասանվեցին: Այդ պատճառով էլ մարդարեն ասում է, Թե երկու կենդանիների միջև ճանաչվեց:

Իսկ մեկ այլ *ԹարդմանուԹյամբ ասվում է`* «Կճանաչվես երկու դաղանների միջև», *ջանդի ավադակները դաղանների նման չրջում էին* լեռներում ու պատառոտում անցորդներին: Ասում են, որ աջ կողմի ավազակը, ով Հիսուսին արքայության Տեր դավանեց և աղաչեց Հիչել իրեն, երբ Նա դա Իր արքայությամբ, Հեթանոս էր, և նրա անունը Դեմաս էր, իսկ մյուսի անունը Կեստաս էր, և նա Հրեա էր:

## Չսբսուսյո մարգարեությունը (Ձսբսո. ԺԴ 6-7)

«Այն օրը լույս չի լինելու, այլ լինելու է ցուրտ ու պարզ օր: Դա պիտի լինի միայն Տիրոջը Հայտնի օր. ո՛չ ցերեկ պիտի լինի և ո՛չ էլ գիչեր, այլ լույս պիտի լինի միայն երեկոյան»։

«Այն օրը լույս չի լինելու» – Այն օրը լույսը խափանվեց Ստեղծողի իչխանությամբ, որպեսզի խավարի քողով ծածկի Արարչի մերկությունը:

«Այլ լինելու է ցուրտ ու պարզ օր»: *Այնպիսի ցուրտ եղավ, որ Պետրոսը, ցրտից նեղված, նստեց խարույկի մոտ (տե՛ս* Յովհ. ժԸ 18)։

Դա պիտի լինի միայն Տիրոջը Հայտնի օր» – Քանգի երբեք երկինքը չէր տեսել իր Արարչին Թչնամիների կողմից անարդված, իսկ այդ օրը տեսան Նրան մերկ և խաչին դամված: Այդ պատճառով էլ այդ օրը նչանավոր եղավ բոլոր օրերի մեջ:

Ո՛չ ցերեկ պիտի լինի և ո՛չ էլ գիչեր – *Ցերեկ չէր, քանգի խավար էր, և գիչեր էլ չէր, քանգի արեգակն իր տեղում էր:* 

Լույս պիտի լինի միայն երեկոյան – Դա եղավ իններորդ ժամին, երբ Տերը կանչեց Հորը, ավանդեց Հոգին և փրկագործությունն իր լրմանը Հասցրեց: Ապա երկրի վրա կրկին ծագեց արեգակի լույսը, որպեսզի մեկ օրում լինի երկու ցերեկ, որոնջ միմյանցից անջրպետվեցին գիչերով:

Եվ դրանից իմացանք, Թե Ով է Նա, Ում մասին ասաց Հոբը. «Նա է, որ Հրամայում է արեդակին, ու սա չի ծադում, փակում է աստղերի դեմը» (Յոբ Թ 7)։

## Դրոնեսրոսը դարքը

Այդ օրը Նրան ձանաչեց նաև ախենացիների իմաստասեր Դիոնեսիոսը

— Նա Ախենքի մեծաՀարուստ իչխան Սոկրատի որդին էր: Ծնողները նրան դեռևս մոր որովայնից ընծայել էին դևերի իչխանին, և երբ լրացավ նրա յոխ տարին, ծնողները նրան դոՀ մատուցեցին չաստվածների իչխանի տաձարին: Սակայն տաձարի քրմերը, տեսնելով մանկան վայելուչ տեսքը, Համեստուխյունը, ուչիմուխյունը և լռելու կարողուխյունը, Համոդեցին ծնողներին չսպանել մանկանը, այլ փոխարենը նրան ծառայուխյան Հանձնել չաստվածներին, որպեսգի իր ծառայուխյամբ կուռքերին դոՀաբերվի: Ծնողները Համաձայնում են և մանկանը խողնում տաձարում:

Սկզբում ջրմերը իրենք են ստանձնում նրա ուսման գործը և սովորեցնում նրան Հելլենական բոլոր իմաստությունները, իսկ Հետո Հանձնում ժամանակի ամենաիմաստուն մարդուն` Դիմոկրատեսին: Նրա մոտ Դիոնեսիոսը սովորում է իր ժամանակի բոլոր գիտությունները և դառնում Հույժ իմաստուն: Դրանից Հետո կարգվում է դատավոր, իսկ այնուՀետև, դևերի իչխանի Հրամանով, բոլոր դատավորների գլխավոր, և նրան է Հանձնվում Աթենքի իչխանությունը: Նա նստում է Արիսպագոսի աթոռին` դառնալով աթենացիների գլխավորը և առաջնորդը:

Որոշ ժամանակ անց Բալաք քաղաքում, որը Թարդմանվում է արևի քաղաք, տոն եղավ, և մեծ բազմուԹյուն Հավաքվեց: Հրմշտոցի պատճառով քրմերից մեկը Հենվեց Սափուղ կոչվող կուռքի արձանին, որն էլ ընկավ ու փշրվեց` մեծ շփոԹուԹյուն առաջացնելով ժողովրդի մեջ: Այս տեսնելով` իշխանավորները կալանեցին քրմին և նրան տիրասպան Հայտարարելով` որոչեցին սպանել, քանզի երկնչում էին, որ նրա պատճառով չաստվածները կպատժեն իրենց: Նրանք զոհ մատուցեցին դևերի իշխանին և նրա կամքը հարցրեցին: Դևերի իշխանը պատասխանեց, որ պետք է Դիոնեսիոսին կանչել իրենց քաղաքը և քրմին հանձնել նրա դատին: Այդ օրերին, աԹենացիների օրենքով, ինը դատավոր պիտի նստեին ատյանում, քննեին դործը և Հիսունմեկ իշխանների առջև դատապարտեին մեղավորին:

Դիոնեսիոսը Բալաք եկավ իր պատվական աչակերտի` Ասղիփոսի Հետ: Այդ օրն Աստծու նախախնամությամբ այնտեղ Հավաքվեց քաղաքի ողջ ժողովուրդը` իչխաններով, քրմերով և դատավորներով Հանդերձ: Դիոնեսիոսը նրանց ասաց, թե ինչպես պետք է վարվել այն քրմի Հետ, ով սպանել էր իր աստծուն, այսինքն` փչրել այն կուռքը, որին պաչտում էր: Եվ այդ օրը ուրբաթ էր, և այդ պաՀր` վեցերորդ ժամը:

Հանկարծ աՀավոր գորությամբ չարժվեց երկիրը, և բոլոր կուռջերն ընկան ու փչրվեցին, արեգակը խավարեց, լուսինը մթնեց, իսկ աստղերն աներևույթ դարձան: Ապա թանձր մեդ իջավ մարդկանց վրա, այնպես որ մեկը մյուսին չէին կարողանում տեսնել, և սարսափից բոլորն ընկնում էին դետնաթավալ: Լեռները սասանվում էին, վեմերը` պատռվում, կռատները` փլվում, և լսվում էին աՀավոր ձայներ, կարծես թե մեկը լալիս էր իր որդու վրա: Խավարը տևեց մինչև իններորդ ժամը, որից Հետո երկիրը դարձյալ պայծառացավ և մարդիկ աստիճանաբար ոտջի կանդնեցին:

Այդ ամենի մասին Դիոնեսիոսն այսպես է գրել. «Այդ օրը լուսինը տասնչորս օրական էր, և նա երկրի և անդունդի միջև էր և արեգակին մոտենալու Համար պետք էր, որ այն արևելքից ելներ։ Եվ սջանչելիքը եղավ մի վայրկյանում. լուսինը կեսօրին Հասավ արեգակին, և նրանջ

խավարեցին աստղերով Հանդերձ, ապա երեք ժամ միասին գնացին դեպի արևմուտք: Երկիրը դղրդաց, լեռները սասանվեցին, վեմերը պատռվեցին և տարտարոսից աղաղակի աղիողորմ ձայներ լսվեցին, ինչպես այն մարդկանց ձայները, ովքեր տեսնում են իրենց որդիներին սպանված: Այդպես Հավիտյանս երբեք չէր եղել: Դրանից Հետո, մի ակնթարթում, լուսինը ետ դարձավ իր տեղը»:

Այդժամ քրմերը և իչխանները ընկան Դիոնեսիոսի առջև և նրանից Հարցրեցին կատարվածի պատճառը։ Դիոնեսիոսը իր աչակերտի Հետ քննեց կատարվածը աստղագիտության բոլոր օրենքներով և Համոզվեց, որ սա արեդակի սովորական խավարում չէր, սակայն պատճառը չդտավ։ Ապա Հանկարծակի բացվեցին Դիոնեսիոսի Հոդու աչքերը, նրա մեջ ծադեց չնորհի լույսը, և նա տեսավ Անծանոթ Աստծուն` Իր ողորմությամբ մարժին առած և երկիր իջած։ Տեսավ նաև, որ այդ օրն ամբարիչտ մարդիկ նրան կախում են փայտից, նախատում և անարդում։ Այդժամ Դիոնեսիոսը պատռեց իր Հանդերձները, որից իչխանները և քրմերը սարսռեցին և նրա առջև երեսնիվայր ընկան։ Դիոնեսիոսը նրանց ասաց. «Իմացե՛ք, որ այսօր մեծ ու աՀավոր դործ կատարվեց երկրի վրա։ Քանդի Անծանոթ Աստվածն Իր ողորմությամբ իջավ երկիր և մարդակերպ մարմնով զդեստավորվեց՝ աչխարհի փրկության Համար, իսկ ամբարիչտները, իրենց երկրում, Նրան բռնեցին, ծաղրեցին և փայտի վրա պրկելով սպանեցին՝ կորստյան դատապատելով իրենց անձերը»։

Դիոնեսիոսը ապա Հրամայում է իր պատվական աչակերտին` Ասղիփոսին, որ մի խուղթ բերի և վրան գրի կատարվածը` նչելով տարին, ամիսը, օրը, ժամը: Դրանից Հետո Դիոնեսիոսը վերադառնում է Ախենք` այդ գիրը պաՀելով որպես Հիչատակ, որպեսզի իր մաՀից Հետո էլ մարդկանց Հայտնի լինի կատարվածը: Այդ դեպքերից Հետո Ախենքում մի բագին են կանգնեցնում և վրան գրում. «Անծանոթ Աստծուն» (տես Գործք dt 23):

ԱյնուՀետև` տասներկու տարի անց, Պողոս առաջյալը գնաց ԱԹենջ` ջարողելու Աստծու Որդու Ավետարանը, և ջաղաջը գտավ լցված կուռ- ջերով: Այդ պատճառով ջարողեց և՛ Հրեաներին, և՛ Հույներին, ում որ Հանդիպեց: ԱԹենացիները Պողոսի մասին Հայտնեցին Դիոնեսիոսին` ասելով, որ Պողոսն իրենց օտար ուսմունջ է ջարողում և արդելում պաչտել իրենց աստվածներին: Դիոնեսիոսը, լսելով Պողոսի գործերի մասին, Հրամայեց բոլորին ժողովվել Արիսպագոսում, որը նրանց դատաստանի տեղն էր, ապա կանչեց նաև Պողոսին և Հրամայեց խոսել: Պողոսը, Հրաման ստանալով, առանց երկյուղի ասաց. «Ո՜վ աԹենացինե՛ր, ես ձեզ գտա կռապաչտության մեջ, ուրախ և գոՀ ձեր անձերի կորստյան Համար»: Այս խոսջից ջրմերն աՀով բռնվեցին, և եԹե Դիոնեսիոսը չարդելեր, ապա

նրան անմիջապես կքարկոծեին: Այնու հետև Պողոսն ավելացրեց. «Տեսնում եմ, որ դուք ըստ ամենայնի ջերմեռանդ Հավատասեր եք, քանի որ չրջելով և տեսնելով ձեր պաչտածները՝ գտա նաև մի բագին, որի վրա գրված էր՝ «Անծանոթ Աստծուն». Ում դուք առանց ձանաչելու եք պաչտում, ես նույնն եմ քարողում ձեղ» (Գործք ժե 22-23)։

Իսկ երբ Պողոսը պատմեց Քրիստոսի գործած սջանչելիջների, չարչարանջների, խաչելության, մահվան, արեգակի խավարման, երկրաչարժի, վեմերի պատովելու, կուռջերի կործանման, օրվա և ժամի, Տիրոջ թաղման և հարության մասին, այդժամ Դիոնեսիոսը հրամայեց Պողոսին լռել և իր պատվական աչակերտ Ասղիփոսին առաջեց բերելու այն գիրը, որ նա գրել էր Բալաջում, և այն բարձրաձայն ընթերցել: Ապա համոզվելով Պողոսի խոսջերի ճշմարտացիության մեջ, նույն ժամին հավատաց, որ Անծանոթ Աստվածը Քրիստոսն է: Այնուհետև ինջը և իր կինը` Դամարիսը, մկրտվեցին Պողոսի կողմից, մկրտվեց նաև նրա աչակերտը` Ասղիփոսը, և արտաջին գիտությունների նրա վարդապետը` Հռեթեոսը, և էլի չատ աթենացիներ (տե՛ս Գործք dt 34)։ Դրանից հետո Պողոսը Դիոնեսիոսին ձեռնադրեց Աթենջի եպիսկոպոս, և նա հետևեց Պողոս առաջյալին և այլևս նրանից չբաժանվեց, մինչև Պողոսի ելնելն այս աչխարհից:

Դիոնեսիոսը գրել է տասը գիրք և իր երկրային կյանքն ավարտել խարույկի վրա` արժանանալով մարտիրոսական պսակին: Կռապաչտները նրա Հետ այրեցին նաև նրա գրքերի մեծ մասը, այդ պատձառով էլ նրա գրքերից միայն երեքն են մեզ Հասել:

# <ำนทเนา เอนาทเงาย

(Uusia. ht 57-61, Uury. 4t 42-47, Uniy. hq 50-56, <nuc. 40 38-42)

Տասներորդ ժամին կատարվում է թաղման կարգը, որի համար նախապես պատրաստվում է գերեզմանի նշանակը։ Տոնացույցում նկարագրված կարգը կատարելուց հետո սուրբ Խաչը դնում են սեղանի վրա, ծածկում սպիտակ դաստառակով՝ Քրիստոսի պատանքների խորհրդով, և շրջան կազմելով ասում՝ «Խաչի Քո Քրիստոս երկիր պագանեմք»։ Օրվա այդ ժամի երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ թաղեցար վասն մեր, ողորմեա՝ մեզ»։ Այնուհետև ասվում է քարոզ և «Պահպանիչ» աղոթքը։

Հովսեփ ԱրիմաԹիացին մի արդար, պարկեչտ, բարեգործ ու մեծա-Հարուստ մարդ էր: Նա Հրեաների խորՀրդի անդամ էր և միաժամանակ Հիսուսի ծածուկ աչակերտը: Նա չէր մասնակցել Հրեաների գործերին և սպասում էր Աստծու ԹագավորուԹյանը: Եվ ուրբաԹ երեկոյան, երբ չաբա-Թամուտն էր սկսվում, նա, արՀամարՀելով երկյուղը, Համարձակվեց մտնել Պիղատոսի մոտ ու աղաչել նրան, որ վերցնի Հիսուսի Մարմինը: Հովսեփր նախորդ օրն իր Հարկի տակ, մեծ պատվով, ընդունել էր Քրիստոսին, իսկ այսօր խնդրում էր Պիղատոսից նրա մարմինը: Քանի որ Տիրոջ Հայտնի աչակերտները փախել էին, այդ պատճառով ծածուկ աչակերտն էր դործում:

Պիղատոսը, լսելով Հիսուսի մահվան լուրը, զարմացավ, որ այդչափ չուտ է մահացել, և իր մոտ կանչելով հարյուրապետին` հարցրեց նրան. «Իրոք այդչափ չո՞ւտ մեռավ»: Հարյուրապետը վկայեց, որ Հիսուս իրոք որ Աստծու Որդի էր, քանզի Իր կամեցած պահին հոգին ավանդեց: Դա լսելով` Պիղատոսը գարհուրած հրամայեց, որ Հիսուսի Մարմինը տան Հովսեփին: Սա ցույց է տալիս, որ հրեաները զուրկ էին որևէ իչխանությունից և իչխանություն չունեին անգամ մեռած մարմնի վրա:

Հովսեփը մաքուր կտավներ գնեց, իսկ Նիկոդեմոսը՝ «գիչերային հավատացյալը» (տեն հովհ. Գ 2), բերեց մոտ հարյուր լիտը զմուռս՝ հալվեի հետ խառնված, մոդերի խորհրդավոր ընծան: Ձմուռսը նչանակն է անապական Մարմնի, հալվեն՝ անուչահոտ Աստվածության: Ձմուռսը նաև Թաղումն է խորհրդանչում, իսկ հալվեն՝ հարությունը:

Երբ Հովսեփը Տիրոջը խաչից իջեցնելու Համար փորձեց ունելիով բևեռները դուրս քաչել, Տիրոջ Մարմնի խոցված տեղերը սկսեցին փայլատակել, ինչից նա աՀաբեկվեց ու ետ-ետ գնաց: Տեսնելով, որ անկարելի է Տիրոջ Մարմինը խաչից իջեցնել, նա ձեռքերը վեր բարձրացրեց և խաչանման տարածելով, աՀով ու դողով սկսեց աղոթել. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և Հզօր, սուրբ և ԱնմաՀ, որ խաչեցար վասն մեր, ողորմեա մեզ»: Նրան միացան նաև Նիկոդեմոսը, Տիրամայրը, ՀովՀաննեսը և այն կանայք, ովքեր այդտեղ էին: Երբ աղոթեցին, բոլոր բևեռները ընկան, և սուրբ Մարմինը իջավ Հովսեփի բաղուկների վրա: Դրանից Հետո Հովսեփն ու Նիկոդեմոսը Տիրոջ Մարմինը փաթաթեցին պատանքով՝ ըստ Օրենքի: Նախորդ օրը Հովսեփը Տիրոջ Համար Վերնատունն էր դարդարել, իսկ այսօր ջանում էր դարդարել Նրա Մարմինը: Հովսեփն ու Նիկոդեմոսը Օրենքի Կատարողին պատվում էին Նրա իսկ սաՀմանած օրենքներով:

Հնում, ըստ Օրենքի, փակում էին մեռածի աչքերը, քանդի Ադամն այդ աչքերով տեսավ արդելված ծառը, ապա կապում ոտքերը, քանդի նա այդ ոտքերով մոտեցավ ծառին: Կապում էին նաև ձեռքերը, որովՀետև Ադամն այդ ձեռքերով քաղեց արդելված պտուղը: ԱյնուՀետև` ծածկում էին երեսը, Ադամի տված Հանդուգն պատասխանի պատճառով: Իսկ ըստ քրիստոնեական ավանդության` փակում են միայն Հանդուցյալի բերանը, ամփոփելու Համար փրկական խոստովանությունը, և ձեռքերը դնում կրծքին` պահելով Հավատի արդարությունը` ինչպես դանձ:

Այն տեղում, ուր Տերը խաչվեց, մի պարտեզ կար, և այդ պարտեզում՝ մի նոր վիմափոր դերեզման, որի մեջ երբեջ որևէ մեկը չէր դրվել: Դա էլ դարձավ Տիրոջ դերեզմանը՝ ըստ Երգ երգոցի. «Իմ սիրեցյալն իջավ Իր պարտեզը» (Երգ Ձ 1): Ինչպես Տիրոջ խաչելության ուրբաթը եղավ Ադամի Դրախտից արտաջսման ուրբաթի փոխարեն, այնպես էլ այն պարտեզը, ուր թաղվեց Տիրոջ Մարմինը, եղավ Դրախտի փոխարեն, որպեսզի այս ամենով ամբողջովին լուծարվի մաՀվան դատապարտությունը:

Այդ դերեզմանը փորել էր Եղեկիա Թագավորի Սոմնաս Հանդերձապետը, սակայն այդտեղ ոչ մեկին չէին դրել, քանզի Տիրոջ Հրամանով Եսայի մարդարեն նրան նզովեց, քանի որ այդ տեղը Տիրոջ Համար էր նախատեսված (տե՛ս Եսայի ԻԲ 15-16)։ Ապա` Բաբելոնի դերուԹյան ժամանակ, դերեզմանը լցվում է Հեղեղատի խձով, իսկ վերջին չրջանում այդ տեղը գնում է Հովսեփ ԱրիմաԹացին և այն իր Համար պարտեղ դարձնում։ Հովսեփը պեղելով դանում է Սոմնասի փորած դերեզմանը, այն մաքրում ու պաՀում իր Համար, որպեսզի երբ մաՀանա, իր մարմինը այնտեղ դնեն։

Երբ Տիրոջն իջեցրին խաչից, արդեն երեկո էր. օրը ուրբաթ էր, ու լուսանում էր չաբաթը, իսկ չաբաթ օրը, ըստ Օրենքի, իրավունք չկար աչխատելու: Հովսեփը այդ դերեզմանում դրեց Տիրոջ Մարմինը, և թաղողները մի մեծ քար, որպես կափարիչ, դերեզմանի դռան առաջ դլորեցին ու դնացին: Այս կապակցությամբ Երեմիան ասում է. «Իմ կյանքը դբի մեջ խեղդեցին, քար դրին ինձ վրա» (Ողբ Գ 53), իսկ Հոբը ավելացնում՝ «Ինքը դեպի դերեզման ուղղվեց. անքուն անցկացրեց-մնաց տապանում. ձորի խիձերը քաղցը թվացին» (Յոբ ԻՍ 32): Խիձը Քրիստոսի կրած տաժանելի չարչարանքներն էին՝ փչե պսակը, սարսռազդու բևեռները, անարդանքը, թուքը, լեղու և քացախի ձաչակումը, որոնք մարդասիրաբար կրեց մեդ Համար:

Ըստ Օրենքի` մաՀապարտ սպանվածներին երեկոյան էին Թաղում, քանդի անիծված էին: Իսկ Հրեաները չտապեցնում էին ԱրիմաԹացուն. կամ Թաղել, կամ էլ` մի կողմ գցել Տիրոջ Մարմինը, ինչպես իրենք էին վարվել ավազակների մարմինների Հետ, քանդի չաբաԹամուտ էր, և այդպահին ոչ ոք չէր Համարձակվում նոր գերեզման փորել: Այս պատճառով Հովսեփն իր գերեզմանում դրեց Տիրոջ Մարմինը:

Այդ գերեզմանում ոչ ոք երբևէ չէր Թաղվել, որպեսզի երբ Տերը Հարություն առնի, չասեն, թե մեկ ուրիչը Հարություն առավ, կամ թե՝ Տերն արդար մեկի ոսկորներին դիպչելով Հարություն առավ, ինչպես մովաբացին Հարություն առավ` դիպչելով Եղիսեեի ոսկորներին (տես Դ

Ասենք նաև, որ Տիրոջ կույս դերեզմանի և Աստվածածին Կույսի խորՀուրդներում ընդՀանրություն կա: Ինչպես սուրբ Կույսը նչանված էր Հովսեփ ԱստվածաՀոր Հետ, սակայն ընծայվեց Տիրոջը, այնպես էլ կույս դերեզմանը դնեց Հովսեփ Արիմաթացին իր Համար, բայց ընծայեց Տիրոջը: Կույս էր Մարիամը, ով ընդունեց Բանին, և կույս էր դերեզմանը, որ ընդունեց Տիրոջը:

Սուրբ Կույսից Տերն անապական մարմնով ծնվեց, կույս գերեզմանից՝ անապական մարմնով Հարություն առավ: Այնտեղ խանձարուրով պատվեց, այստեղ՝ պատանջներով: Այնտեղ մոր արգանդում էր և Հոր աթոռին բազմած, այստեղ՝ գերեզմանում էր և անջուն աչջով Հովվում էր Իսրայելին: Այնտեղ գիչերամիջին ծնվեց, այստեղ՝ գիչերամիջին Հարություն առավ: Այնտեղ կուսությունն անխավար մնաց, այստեղ անխախտ մնա գերեզմանի կնիջը: Այնտեղ զմուռս և խունկ ընծայեցին, այստեղ՝ զմուռսով և խնկով պատանեցին: Այնտեղ մոգերը երկրպագեցին, այստեղ զինվորները վկայեցին: Այնտեղ աստղը լուսավորվեց, այստեղ Հրեչտակները փայլեցին: Այնտեղ Հրեչտակները և Հովիվները միաձայն երգեցին, այստեղ Հրեչտակները և կանայջ Հարությունը երգաբանեցին: Այնտեղ Տերը ջառասուն չաբաթ արգանդում ժուժկալեց, այստեղ ջառասուն ժամ գերեզմանում մնաց:

Այստեղ՝ Տիրոջ դերեզմանի Համար նախատեսված տեղում, մացառուտ Թփերի մեջ, ԱբրաՀամը տեսավ եղջյուրներից կախված խոյր (տեն Ծննդ. ԻԲ 13), իսկ Հակոբը սանդուղջի տեսիլջը այստեղ տեսավ (տեն Ծննդ. ԻԸ 12)։ Այն վեմը, որի վրա կանդնեց ԱբրաՀամը՝ իջեցնելու Համար խոյին, եղավ Տիրոջ դերեզմանի կափարիչը։ Եվ այդ վեմը Հակոբը որպես կոթող կանդւնեցրեց ու օծեց։ Հակոբի ջնով Տիրոջ մահը, և արթնությամբ՝ Հարությունն է խորհրդանչվում, կոթողով՝ Եկեղեցին, իսկ օծմամբ՝ Սուրբ Հոդու չնորհների ներդործությունը։ Այս վեմը պահապան եղավ անարատ Գառան համար, Ով անջուն աչջով պահում է ամենջին։ Նա վերևում օրհնաբանվում էր Հոր և Սուրբ Հոդու հետ, իսկ ներջևում՝ Ադամի հետ մտնում դերեզման։

Ասում են այնտեղ` Աղամի գերեղմանի մոտ էր բնակվում Մելքիսեղեկը, և նա այդտեղ ԱբրաՀամին տվեց Հացն ու գինին, օրՀնեց նրան և նրանից տասանորդ վերցրեց։ Այդտեղ էր ԱբրաՀամը կամենում պատարագել ԻսաՀակին, և այդ տեղի մասին ասաց Մովսեսը. «Քո ուխտած բաները վերցնելով` կգաս այն վայրը, որը քո Տեր Աստվածը կընտրի Իր Համար, որպեսզի Իր անունը Հայտնվի այնտեղ» (Բ Օրենք ԺԲ 26)։ Այդ տեղի մասին նաև Դավիխն ասաց. «Այս է Հանգստավայրն Իմ Հավիտյանս Հավիտենից, այստեղ պիտի բնակվեմ, քանգի Հավանեցի սա» (Սաղմ. ճեկ 14)։ Իսկ Եսային ասում է. «Վերջին օրերին պիտի Հայտնվի Տիրոջ լեռը, Աստծու տունը՝ լեռների դադաթներին» (Եսայի Բ 2)։

Այն ամենի Համար, որ արեց ԱրիմաԹացին, Հրեաները նրան բանտարկեցին, սակայն Տիրոջ Հրեչտակը նրան ազատեց, և նա Հարեց առաջյալներին:

Հովսեփի Հետ կային նաև կանայք, ովքեր եկել էին Գալիլիայից: Այդտեղ էին նաև Մարիամ Մադդաղենացին և Հակոբոսի ու Հովսեփի մայր Մարիամը: Նրանք տեսան, Թե ինչպես Տիրոջ Մարմինը դրվեց դերեզման, ապա վերադարձան իրենց կացարանները, խնկեր ու յուղեր պատրաստեցին և չաբաԹ օրը, Օրենքի Համաձայն, Հանդիստ արեցին:

#### คมคมร คมคม

Ավագ շաբաթվա գիշերային ժամերգության ժամանակ միայն ավագ խորանում են լույս վառում։ Օրվա այս ժամի երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ թաղեցար վասն մեր, ողորմեա՝ մեզ»։

Իններորդ ժամին կատարվում է սուրբ Ջատկի ճրագալույցը։ Բեմն այդ պահին ծածկված է լինում։ Նախքան պատարագի սկսվելն առաջնորդը կամ ավագ քահանան սարկավագների ու դպիրների ուղեկցությամբ (որոնց ձեռքերում կան չվառվող մոմեր) գալիս են բեմի առջև։ Լուսարարը, ձեռքում ունենալով այրվող ածուխներով լցված մի թաս<sup>1</sup> ,կանգնում է քահանայի աջ կողմում։ Վառում են երեք կանթեղ և ըստ օրվա կարգի սաղմոսելով ու շարականներ երգելով` Յին կտակարանից ընթերցում են Տիրոջ հարությունը վկայող մարգարեական գրքերը։ Յուրաքանչյուր ընթերցվածից հետո ծնրադրում են և աղոթում: Երբ ըստ կարգի ընթերցելով հասնում են Մարիամ մարգարեի երգին (Ելից գրքից)՝ «Օրինեսցուք զՏէր, զի փառօք է փառաւորեալ», քահանան օրինում է հուրը և դրանից մի մոմ վառում։ Սարկավագը մի մեծ մոմի վրա խաչաձև ամրացնում է խունկի հինգ հատիկ, որը խորհրդանշում է խաչի վրա Տիրոջ ստացած հինգ վերքերը, և այն վառում այրվող մոմից։ Այդ մոմը դրվում է եկեղեցու ավագ խորանում, որն այնտեղ վառվում է մինչև Յամբարձում։ Դրանից հետո վառում են մնացած ջահերն ու կանթեղները, վառվող մոմեր բաժանում ժողովրդին՝ միաբան երգելով «Լուսաւորեա Երուսաղէմ» շարականը, և ծնրադրելով՝ աղոթում։ Այդ պահին պատարագիչը բարձրանում է բեմ՝ զգեստավորվելու։ Իսկ երբ ըստ կարգի ընթերցելով հասնում են Դանիելի գրքին, հոգևորականներից մեկը բարձրանում է բեմ և այնտեղից ընթերցում Դանիելի մարգարեությունը, որի ավարտին բացվում է վարագույրը և մատուցվում հանդիսավոր սուրբ Պատարագ: Օրվա այս ժամի երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ յարեար ի մեռելոց, ողորմեա՝ մեզ»։ Ժողովուրդը արարողությունից հետո վառվող մոմերը տուն է տանում։

Շաբաթ օրը պատկերն է ու օրինակը արարչության յոթերորդ օրվա, երբ Աստված Հանդստացավ Իր բոլոր դործերից։ Աստված վեց օրում արարեց ժամանակավոր ու ապականության ենթակա աշխարհը, իսկ յոթերորդ օրը` իմանալի աշխարհը` սրբերի Հանդիստը։ Տերը սահմանեց աշխարհի կյանջի յոթ դարերը, որոնջ խորհրդանչվում են արարչության յոթ օրերով։ Այս յոթ դարերի ընթացջում մարդու որդիները տաժանելի չարչարանջների են ենթարկվում` ծնունդից մինչև մահ աշխատելով իրենց կարիջների Համար։ Իսկ յոթերորդ դարի լրանալուն պես պիտի լինի արդարների հանդիստը Երկնջի արջայությունում ու այս աշխարհածուփ կյանջի դադարը։

Աստված վեցերորդ օրն ավարտեց արարչադործությունը և Իր կատարած բոլոր դործերից Հետո՝ յոթերորդ օրը, Հանդստացավ։ Աստված օրՀնեց յոթերորդ օրը և սրբադործեց այն, որովՀետև այդ օրն Աստված Հանդստացավ Իր այն բոլոր դործերից, որ սկսել էր անել» (Ծննդ. Բ 2-3) — Աստված տեսավ, որ այն ամենր, ինչ արել է, բարի է, և օրՀնեց ու սրբեց յոթերորդ

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Այսօր ածուխով թասի փոխարեն լուսարարը վառվող մոմ է բռնում։

օրը: Անցած օրերն Աստված պատվեց արարչությամբ, իսկ այս օրը` օրՀնությամբ ու սրբությամբ: ԱյնուՀետև օրենք տվեց եբրայական տոՀմին` վեց օր գործել իրենց մարմնական կարիջների Համար և յոթերորդ օրը Հանդստանալ: Պատվիրեց նաև ջննել անցած վեց օրերում իրենց կատարած դործերը և դործած սխալները խոստովանելով ու ողորմություն տալով` ջավություն դտնել:

Իսկ քրիստոնյաների Համար սուրբ առաքյալների կողմից օրինադրվեց չաբախ օրերն աչխատել, իսկ կիրակի օրը Հանգստանալ բոլոր գործերից: Եվ ինչպես Հրեաները չաբախ օրն էին ընխերցում Օրենքն ու մարգարեուխյունները, այդպես էլ քրիստոնյաներս կիրակի օրը Եկեղեցի ենք դնում, լսում Աստվածային Գրքերի խոսքերը, խոստովանում, Հաղորդվում և սպասում Քրիստոսի գայստյանը:

Շաբաթը Հանգիստ է թարգմանվում, սակայն դա չի նչանակում, որ առաջին արարչության ժամանակ Աստված Իր գործերից Հոգնեց և կարիջ ուներ Հանգստանալու, այլ դա նչանակում է, որ յոթերորդ օրը դադարեց դործելուց։ Աստված Իր բոլոր գործերը խոսջով կատարեց. Նա ասաց, և եղավ, Հրամայեց, և Հաստատվեց՝ ըստ այս խոսջի. «Տիրոջ խոսջով ստեղծվեց երկինչը, և Իր բերանի չնչով՝ նրա բոլոր զորությունները» (Սաղմ. ԼԲ 6)։ Տերը միայն Ադամին Իր ձեռջերով ստեղծեց և չի գրված, թե Հոգնեց արարելիս։ Դավիթն ասում է. «Չի ննջում և ջուն չի մտնում ՊաՀապանն Իսրայելի» (Սաղմ. ճԻ 4), իսկ Նա, Ով չի ննջում և ջուն չի մտնում, չի էլ Հոգնում։ Նաև Եսային է ասում. «Հավիտենական Աստվածը, երկրի սաՀոմանները Հաստատող Աստվածը ո՛չ ջաղց է զգում և ո՛չ էլ Հոգնում» (Եսայի Խ 28)։

Որպեսզի Աստված նորոգեր մեղջերից Հնացած մարդկային բնու-Թյունը և երկրի անեծջն օրՀնուԹյան փոխեր ՀինգչաբԹի օրը ծնվեց սուրբ Կույսից, ուրբաԹ օրը մեռավ ու մարմնով իջավ գերեզման և չաբաԹ օրը Հանգստացավ: Ինչպես Առաջին արարչուԹյան չաբաԹ օրը Աստված Հանգստացավ Իր բոլոր գործերից, այդպես էլ այս մեծախորՀուրդ չաբաԹ օրը Հանգստացավ Երկրորդ արարչուԹյան գործերից, որն Իր փրկական տնօրինուԹյամբ կատարեց մեր նորոգուԹյան Համար: Եվ այդ օրը մարդկանց Հոգիների չարչարանջների տունը` դժոխջը, ավերեց և բացեց Հանգստյան տունը` Դրախտը:

Մենք թեպետ Հրեաների նման չենք պաՀում չաբաթը, սակայն, Համաձայն Նիկիական կանոնի, չաբաթ օրը կատարելով սուրբ մարտիրոսների Հիչատակը` յուրովի պատվում ենք: Եվ ինչպես Աստված Հանդստացավ Իր դործերը կատարելուց Հետո, այդպես էլ սրբերն իրենց դործերը կատարելուց Հետո պիտի Հանդստանան: Եվ ինչպես Աստված Հանդստանում է բարության մեջ, նույնպես և մեր բարի գործերը Հանգիստ են Աստծու և մեղ Համար:

Դարձյալ` Աստված յոխերորդ օրը պատրաստեց Հավիտենական Հանգիստը` ըստ այս խոսքի. «Եկե՛ք, իմ Հոր օրՀնյալնե՛ր, ժառանդեցե՛ք աչխարհի սկզբից ձեզ Համար պատրաստված արքայությունը» (Մատթ. ԻԵ 34)։ Եվ Հանդստանալու են արդարները Երկնքի արքայությունում։

Երբ Ադամն ուրբաթ երեկոյան դուրս եկավ Դրախտից, դիչերվա մութը պատեց նրան, և նա ամբողջ դիչեր մեծ տադնապ ապրեց: Եվ միայն չաբաթ օրը նա Հանդստացավ, երբ ծադեց տեսանելի լույսը:

Ինչպես Քրիստոս չաբախ օրը Հանդստացավ դերեզմանում, այդպես էլ
Իր արարածներին Հանդստացրեց մահվան մեջ` ըստ այս խոսջի. «Մահը
մարդու համար հանդիստ է» (Յոբ Գ 22): Քանի որ մահանալով` մարդը դադարում է չարչարվելուց և հոդին էլ հանդչում է իր բարի դործերում: Եվ
վերջին կիրակիին` հարուխյան օրը, հարուխյուն է առնելու և պիտի պսակվի հոդով ու մարմնով անճառելի փառջում: Այս պատճառով է սուրբ Եկեղեցին չաբախ օրը մեծամեծ տոներ կատարում ի պատիվ սրբերի:

Իսկ Ավագ չաբախ օրը խորհրդանչում է Նոր օրենքի Հանգիստը Հին ու մարմնավոր օրենքի չարչարանքներից Հետո։ Նաև արդարների Հանգիստն է խորհրդանչում, ովքեր մահվանից Հետո Հանդստանում են իրենց բարի գործերից։

Վեցերորդ դարում Փրկիչը եկավ դեպի կամավոր ու աչխար-Հակեցուցիչ չարչարան քները, իսկ յոթերորդ դարի Հասնելուն պես կրկին պիտի դա` այս անդամ Հայրական իչխանությամբ ու Հրաչայի փառ քով:

## Գերեշսսսի ՊԱՀՊԱսուսը

Աստվածամարտ Հրեաները ժողովվեցին Պիղատոսի մոտ ու ասացին, որ երեք օրով պաՀապան գինվորներ կարգեն գերեզմանի վրա, որպեսզի Հանկարծ Հիսուսի աչակերտները չգան ու գողանան Նրա Մարմինը և ասեն, Թե ՀարուԹյուն է առել: Պիղատոսը նրանց ասաց. «Գնացե՛ք և պաՀպանե՛ք գերեզմանն այնպես, ինչպես գիտեք: ԵԹե այգպես վախենում եք այդ «Անօրենից» և «Աստծուն Հակառակից», ապա գինվորներով պաչտպանվեք այդ սոսկալի Մեռելից, և եԹե Հարկ կա, կնքեցեք գերեզմանը կնիքով, և եԹե անՀրաժեչտ եք գտնում, երկաԹյա չղԹաներով ամրացրեք, որպեսզի Հետո չասեք, Թե դատավորը մեզ Թույլ չտվեց պաՀապանել գերեզմանը և այդ պատճառով մենք կորցրեցինք Մեռելին»: Եվ նրանք պաՀակագոր կարգեցին և երկաԹյա կնիք դրեցին գերեզմանի վրա:

ՄաՀն էլ իր ՀերԹին կամենում էր իր ապականեցնող ատամներով ծամել Տիրոջ Մարմինը, սակայն չէր կարողանում: Դրանից նա գարմացած **U4U9 CUPU** 303

խորՀում էր` ինջնիրեն ասելով. «Ո՞վ է Սա, որ Օրենջով մեռել է, սակայն վեր է ջան Օրենջը և անապական է մնում։ Աստված չէ՛, ջանզի եթե Աստ-ված լիներ, ապա չէր մաՀանա։ Հրեչտակ չէ, ջանզի մարդկային կեր-պարանջ ունի։ Ադամի նման ենթակա է ինձ, սակայն Ադամի նման ապա-կանությամբ ինձ չի Հանձնվում։ Ինչպես մարդ Համբերեց մաՀվան, սա-կայն մարդու նման, մաՀվանից Հետո, չի կրում մաՀկանացուի կրջերը»։

Իր մահանալու և Թաղվելու մասին Տերը նախապես էր ասել. «Ինչպես Հովնանը երեք օր ու երեք դիչեր կետի փորի մեջ էր, նույնպես և Մարդու Որդին երկրի սրտում՝ երեք օր ու երեք դիչեր» (Մատթ. ԺԲ 40)։ Հայտնի է, որ Հովնանը Քրիստոսի օրինակն է։ Ինչպես Տերը հրամայեց Հովնանին քարողել Նինվեում, այնպես էլ Հայր Աստված առաքեց Իր Խոսքը՝ աչխարհին փրկություն քարողելու։ Հովնանի՝ նավում ննջելը խորհրդանչում է Քրիստոսի ննջելը խաչի վրա, Հովնանի ծովն ընկնելը՝ Քրիստոսի թաղումը, իսկ կետին կուլ դնալը՝ Քրիստոսի՝ Հոդով դժոխք իջնելը։ Կետի փորում կենդանի և անապական էր Հովնանը, իսկ դերեզմանում ու դժոխքում անմահ ու անապական էր Քրիստոս՝ Հոդով ու մարմնով։ Կետի՝ Հովնանին ցամաք դուրս նետելը խորհրդանչում է Քրիստոսի հարությունը։

Իսկ այն խոսքը, թե Մարդու Որդին երկրի սրտում պետք է լինի երեք օր ու երեք դիչեր, նչանակում է Քրիստոսի թաղումը: Երկրի սիրտը Երուսաղեմն է: Ինչպես Աբելի սպանվելու տեղը երկրի բերան կոչվեց, այդպես էլ Քրիստոսի դերեզմանը` երկրի սիրտ: Այս խոսքը նաև նչա-նակում է, որ Քրիստոս խորՀրդաբար թաղվեց առաքյալների սրտում:

Հարց. – Ինչո՞ւ է երեք օր ու երեք գիչեր ասվում:

Պատասխան. – ՈրովՀետև ՀինգչաբԹի օրը` երեկոյան, Տերը ՀաղորդուԹյան խորՀրդի միջոցով Թաղվեց առաջյալների սրտում և կիրակի օրը` երեկոյան, ՀարուԹյուն առած երևաց առաջյալներին: Այսպիսով` ստացվում է երեջ օր ու երեջ դիչեր:

Երկրորդ` Տերը ուրբան գիչերը բռնվեց, և չաբան երեկոյան, երբ լուսանում է միաչաբանը, եղավ Քրիստոսի Հարունյունը, ըստ Մատնեոսի: Ուրբան օրը` վեցերորդ ժամից մինչև իններորդ ժամը, խավար եղավ, Հետո դարձյալ լույս եղավ մինչև երեկո` ըստ մարդարեների խոսքի. «Այդ օրն այնպես պիտի լինի, որ արեդակը մայր պիտի մտնի միջօրեին» (Ամոս Ը 9), դարձյալ` «Այն օրը ո'չ ցերեկ պիտի լինի և ո'չ գիչեր, այլ լույս պիտի լինի միայն երեկոյան» (Ձաքար. ԺԴ 7): Այսինքն` վեցերորդ ժամից մինչև իններորդ ժամը գիչեր է լինում: Հետևաբար` ուրբան օրն ունենում է երկու գիչեր և երկու ցերեկ, և չաբան օրն էլ իր գիչերով ու ցերեկով ստացվում է երեջ օր ու երեջ գիչեր: Երրորդ` ուրբաժն իր գիչերով, չաբաժն իր գիչերով և կիրակին իր գիչերով, ստացվում է երեք օր:

Հարց. *– Ինչո՞ւ Տերը Թաղվեց:* 

Պատասխան. — Նախ ինչպես երկիր իջավ և մեզ երկինք Հանեց, այդպես էլ իջավ դերեզման, որպեսզի կանդնեցնի դլորվածներին: Ինչպես Իր մահվամբ մահը մեռցրեց, նույնպես և Թաղմամբ ապականուԹյունը լուծարեց: Քանի որ մահը հոդու բաժանումն է մարմնից, իսկ ապականու-Թյունը՝ մարմնի տարրերի բաժանումը միմյանցից: Այս երկուսն էին տիրել մարդու բնուԹյան վրա, ինչը և վերցրեց Քրիստոս: Մահը մահվամբ վերցրեց խաչի վրա՝ ըստ այս խոսքի. «Ո՞ւր է, մա՛հ, քո հաղԹուԹյունը» (Ա Կորնթ. ԺԵ 55), իսկ ապականուԹյունը վերցրեց անապական Մարմնով դերեզման իջնելով:

Երրորդ` քանի որ երկիրը անիծվել էր նախահոր գործերով, ապա այն կարող էր օրհնվել միայն Քրիստոսի գործերով: Եվ ինչպես Տերը մկրտվեւ լիս սուղվեց ջրի մեջ, որպեսզի այն սրբի, նույնպես և Հողի մեջ Թաղվեց, որպեսզի այն օրհնի և վերացնի անեծքը: Այդպես և Հարությունից հետո քառասուն օր օդում² գտնվեց, որպեսզի այն սրբի դևերին մատուցած զոհերի ձենձերից: Իսկ Սուրբ Հոգին, Հրեղեն լեզուներով երևալով, սրբեց Հուրը, և այդպիսով բոլոր տարրերը սրբվեցին ու օրհնվեցին:

Չորրորդ` Աստված Ադամին ասաց. «Հող էիր և Հող էլ կդառնաս» (Ծննդ. Գ 19): Այդ պատձառով Բանն Աստված վերցրեց մեր Հողեղեն բնուԹյունը և մտավ Հողի մեջ, որպեսզի մեր պարտքերը վճարի: Հայտնի է, որ այլ էր Ադամի մաՀը, այլ` Քրիստոսի մաՀը, և այլ` մերը: Ադամի մաՀը եղավ իր ներդործուԹյամբ, քանի որ եԹե մեղջ չդործեր, չէր մաՀանա: Քրիստոսի մաՀը եղավ Իր կամքով, քանի որ եԹե չկամենար, չէր մաՀանա: Իսկ մեր մաՀը բնուԹյամբ է` և' կամեցողների Համար, և' չկամեցողների, և' մեղջ դործողների, և' չդործողների: Հետևաբար` Քրիստոսի մաՀն Իր Համար չէր, այլ` մեղ Համար:

Հարց. – Ինչպե՞ս է Տերը վերացրել մահը, երբ այժմ էլ մարդիկ մահանում են ու ապականվում:

Պատասխան. – Ինչպես երկու մաՀ կա` Հոգու և մարմնի, նույնպես և երկու անգամ է գալիս Քրիստոս: Քանի որ Հոգին մարմնից պատվական է, ապա առաջին գալստյամբ Տերը Հոգու մաՀը վերացրեց, որը մեղջն է ու դժոխջը, իսկ երկրորդ գալստյամբ մարմնի մաՀը պիտի վերացնի և չնորՀի ՀամրնդՀանուր Հարություն ու կյանջ:

Երկրորդ` Ադամը պտուղն ուտելու օրը զորությամբ մեռավ, թեպետև Հետո ինը Հարյուր երեսուն տարի ապրեց, սակայն ինչպես մաՀվան գերի,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Եկեղեցու հայրերը օդ ասելով նկատի ունեն աստղալից երկինքը։

**นินนิ วินิคินิต** 305

իսկ Հետո մեռավ ներգործությամբ: Այդպես և մենջ` սկզբում գորությամբ գնվում ենջ անմաՀության կողմից, իսկ Հետո` ներգործությամբ անմա-Հություն ենջ ստանալու: Մեր գրավականը Քրիստոսի Հարությունն է, Ով եղավ ննջեցյալների Պտուղը և Անդրանիկը մեռելների (տեն Կողոս. Ա 18): Եվ ինչպես Նա մեր բնությամբ Հարություն առավ առանց ապականության, այդպես էլ բոլորս Հարություն ենջ առնելու անմաՀ ու անապական մարմնով:

Երրորդ` երկու Հայր և երկու սկիդբ ունենջ. առաջինը Ադամն է` մարմնով ու մեղջերով, իսկ երկրորդը` Քրիստոսը` Հոգով ու չնորՀներով: Հետևաբար` անՀրաժեչտ է նախ առաջին Ադամի պարտջերը վճարել, ապա` Երկրորդ Ադամի ՀարուԹյան ու կյանջի չնորՀներին միանալ:

Չորրորդ` Հնարավոր չէ անմաՀ ու անապական մարմնով ապականացու տեղում բնակվել, քանի որ այդ դեպքում Քրիստոսին Հարկ կլիներ կրկին մեզ Համար մեռնել ու մեզ ազատել: Այդ պատճառով Ամենաիմաստունը մեզ մաՀ տվեց, որպեսզի երբ բոլոր արարածներն ապականու-Թյունից փոխվեն անապականուԹյան, դրա Հետ միասին մեր մարմինները նույնպես անմաՀուԹյուն ստանան:

Հինդերորդ` մենք մեռնելով կցորդվում ենք Քրիստոսի մաՀվանը, որպեսզի Նրա Հարությանը Հաղորդվենք: Քանի որ անՀնար է առանց մաՀվան Հարություն առնել, ինչպես և Տերը նախ մեռավ և Հետո Հարություն առավ, այդպես էլ մենք: Այդ պատճառով այժմ մեր վրա տիրում է ժամանակավոր մաՀը, որպեսզի Հանդերձյալում արժանանանք Հավիտենական կյանքին:

Հարց. – Ինչո՞ւ Տերը Հոգով իջավ դժոխք:

Պատասխան. – Նախ` ցույց տալու Համար, Թե ինչ պատճառով մարդացավ ու մեռավ, այսինջն` որպեսզի ազատի Հոգիներին:

Երկրորդ` Ադամը միջին կչռով ստեղծվեց, այսինքն` անձնիչխանու-Թյամբ: Հետո մեղքերով ծանրանալով` իջավ դժոխքի ներքին տեղը և այնտեղից այլևս չէր կարողանում բարձրանալ, մինչև որ վերին կետից Բանն Աստված իջավ ներքին կետը և Հանեց Ադամին երկնքի վերին կետը:

Երրորդ` ինչպես Հիսուս Մարմնով որպես լույս ծագեց մեզ Համար ու փրկություն քարոգեց, նույնպես և Հոգով որպես լույս ծագեց դժոխքում գտնվող Հոգիների Համար և Հավատ քարոգեց` ըստ այս խոսքի. «Նա թեպետև Մարմնով մեռավ, բայց կենդանի է Հոգով, որով և գնաց քարոզեց բանտում եղած այն Հոգիներին, որոնք մի ժամանակ ապստամբել էին» (Ա Պետ. Գ 18-20):

Չոոոոռը` սատանան անիրավությամբ կապեց մարդկանց Հոդիները, 20 – Տերունական տոներ որությամբ աղատեց: Հինդերորդ` Տերն Իր ադամաստեղծ ձեռքերը տարածելով խաչի վրա` հաղթեց չար իչխանին և մարդկանց կորգեց նրա իշխանությունից` ըստ այս խոսքի. «Հիմա՝ է այս աշխարհի դատաստանը, հիմա՝ է, որ այս աշխարհի իչխանը դուրս կնետվի: Եվ երբ Ես բարձրանամ երկրից, ամենքին դեպի Ինձ կձդեմ» (Յովհ. ԺԲ 31-32)։

## ՏԻրու էջբը դժուսբ

Տիրոջ Թաղման օրը սատանան, ինչպես ապստամբ ծառա, փախավ իր որջը` դժոխջ, կարծելով, Թե այնտեղ կարող է ամրանալ և պաՀել Հոգի֊ ներին: Սակայն Տերը դժոխջ իջնելով կապեց նրան, ավերեց կարծեցյալ ամրոցը և այնտեղից դուրս բերեց մարդկանց Հոգիները:

Քրիստոսի չարչարանքները երկու ներգործություն ունեցան. նախ՝ մարվեցին մեղքերի պարտքերը, երկրորդ՝ բացեցին երկնքի դոները։ Տերը նույն ներգործությամբ ազդեց նաև դժոխքի վրա։ Առաջին՝ քանդեց դժոխքի կապանքները, ինչպես ասում է Դավիթը. «Նա փչրեց դոները, պղնձյա և երկաթյա նիգերը խորտակեց» (Սաղմ. ճՁ 16)։ Այսինքն՝ քանդեց սկզբնական և ներգործական մեղքերը կամ՝ մեղքերը և ՀուսաՀատությունը։ Երկրորդ՝ բացեց երկնքի դոները և բանտը լուսավորեց՝ ըստ Եսայու մարդարեության. «Շղթայվածներին ասելու, թե՝ ելե՛ք, իսկ խավարի մեջ դտնվողներին, թե՝ Հայտնվեցե՛ք» (Եսայի ԽԹ 9)։

Իսկ դժոխքի ինչ լինելու մասին տարբեր մեկնություններ կան: Նախ՝ դժոխք է կոչվում տանջանքն ու պատիժը: Նաև տանջանքների տեղն է դժոխք կոչվում: Դժոխք է կոչվում նաև սատանան, ով իր մեջ միչտ կրում է տանջանքները: Դժոխք է նաև արտաքին պատիժը, ինչը Հուր է ու խավար, իսկ ներսից՝ խղճմտանքից առաջացած տանջանք:

Դժոխքը, որը տանջանքների վայրն է, երկրի ներքին կետն է, նեղ ու դժվարին մի տեղ: Սատանան այնտեղ էր բռնությամբ տանում բոլոր մարդկանց Հոդիները:

Վարդապետներից ոմանք ասում են, Թե դժոխքը մի տեղում է, սակայն տանջանքները զանազան են` մեծ, միջակ ու փոքր, ինչպես և մեկ է Երկնքի արքայությունը, սակայն զանազան է փառքը` Համարժեք երեսունին, վաԹսունին և Հարյուրին (տես Մարկ. Դ 8)։ Իսկ ոմանք ասում են, Թե չորս դժոխք կա. ներքին, որը չար մեղավորների տեղն է, միջին` որը անԹլփատ մանուկների տեղն է, վերին` որն արդարների տեղն է, և չորրորդ` որին քավարան են ասում։ Նաև ասում են, որ Քրիստոս վերին դժոխքը գնաց ու ավերեց, իսկ մյուսները մնացին։ Պետք է ասել, որ ձիչտ է առաջին կարծիքը, և մենք դրան ենք Հետևում, այսինքն` դժոխքը մեկն է և Քրիստոս այն ամբողջովին ավերեց։ Իսկ եԹե մեկր մեջբերի ԴավԹի

**U4U9 CUPU0** 307

Հետևյալ խոսքը` «Մեծ եղավ քո ողորմությունն իմ Հանդեպ, Հոգիս փրկեցիր խոր դժոխքից» (Սաղմ. ՁԵ 13), և ասի, Թե, Համաձայն այդ խոսքի, գոյություն ունի նաև վերին դժոխքը, ասենք, որ վերին և ներքին դժոխք֊ ներն են կոչվում ծանր և Համեմատաբար ԹեԹև տանջանջները:

Եթե ներքին դժոխքը Հոգու տանջանքներն է, ապա վերին դժոխքը՝ մարմնի դերեզմանը, ինչպես ասում է Դավիթը. «Մահը նրանց վրա կՀաս-նի, և նրանք ողջ-ողջ դժոխք կիջնեն» (Սաղմ. ԾԴ 16), այսինքն` դերեզման: Սուտ է, թե բազում դժոխքներ կան, և Քրիստոս ներքին դժոխքը չմտավ, որը մեղավորների տեղն է, քանի որ Ադամն էր մեղավորների գլուխն ու արմատը և ներքին դժոխքում էր, և Քրիստոս աղատեց Ադամին` ներքին դժոխքը իջնելով:

Երկրորդ` ԴավիԹն ասում է. «Տերը երկնքից երկիր նայեց՝ բանտարկյալների Հառաչանքը լսելու և մաՀապարտների որդիներին ազատ արձակելու Համար» (Սաղմ. ճԱ 20)։

Երրորդ` Մովսեսը Տիրոջ անունից ասում է. «Իմ բարկությունից Հուր է բորբոքվել: Դա կայրի մինչև դժոխքի խորքերը» (Բ Օրենք ԼԲ 22)։ *Եվ Բանն* Աստված Հրով ու բարկությամբ իջավ ներքին դժոխքը:

Ձորրորդ` Եսային ասում է. «Տերը չղթայվածներին ասելու է, ելե՛ք, իսկ խավարի մեջ գտնվողներին` Հայտնվեցե՛ք» (հմմտ. Եսայի ԽԹ 9): Արդար-ները խավարի մեջ չէին, քանի որ ունեին չնորՀի լույսը, իսկ մեղավորները արտաքին ու ներքին խավարում էին և կապանքներում:

Հինգերորդ` Պետրոսն ասում է. «Գնաց քարոզեց բանտում եղած այն Հոգիներին, որոնք մի ժամանակ ապստամբել էին» (Ա Պետ. Գ 19-20)։ Արդար-ներն ապստամբ չէին, ապստամբ էին մեղավորները և չարերը, որոնց քարողեց բանական Հոգով:

Այստեղ վարդապետները երկու կարծիջ են Հայտնում: Ոմանջ ասում են, Թե նրանջ, ովջեր Հավատացին, դուրս եկան, իսկ անՀավատները մնացին դժոխջում: Իսկ մյուսներն ասում են, Թե բոլորի կապանջներն էլ լուծարվեցին, մինչև անդամ Հուդայի. նրանցից ոմանջ դուրս եկան դժոխջից, ոմանջ էլ այնտեղ մնացին` ինչպես բանտում: Իսկ սուրբ Եպիփանը, մեջբերելով սաղմոսերդուի Հետևյալ խոսջերը` «Մեղավորները կրկին դժոխջ կընկնեն, նաև բոլոր ՀեԹանոսները, որոնջ մոռացան Աստծուն» (Սաղմ. Թ 18), ասում է. «Նրանջ, ովջեր չՀավատացին ու դուրս եկան, աչխարՀի վախձանին կրկին դառնալու են այդ նույն տեղը կամ էլ մեկ այլ տանջանջի վայր»:

Հետևաբար` երբ մարդկային բնության պարտքը վճարվեց, և սատանան խաչով կապվեց, դժոխքի դռները փչրվեցին, և բոլոր Հոգիներն աղատվեցին: Ոմանջ Հավիտյան աղատվեցին, իսկ ոմանջ` ժամանակավորապես: Քանի որ աչխարհի վախձանին կրկին դառնալու են դժոխք, քանդի ասված է. «Ուստի ամբարիչտները չեն դիմանա դատաստանին, ոչ էլ մեղավորները կլինեն արդարների Հավաքի մեջ» (Սաղմ. Ա 5)։

## Ձու սերկելու սովորույթը

Ավանդությունից Հայտնի է, որ Մարիամ Մագդաղենացին Զատկի տոնին Հռոմում ներկած ձու է նվիրել Տիբերիոս կայսրին և ասել. «Քրիստոս յարեաւ ի մեռելոց»:

Ձուն օրինակն է ամբողջ աշխարհի. վերին կեղևն օրինակն է երկնքի, Թաղանթը` օդի, սպիտակուցը` ջրի, իսկ դեղնուցը` երկրի: Ձուն կարմիր ներկելով` Հայտնում ենք, որ ամբողջ աշխարհը Քրիստոսի Արյամբ դնվեց, և դրանով քարողում մեր փրկությունը:

Ձուն նաև Հույսն է խորհրդանչում, քանզի տակավին ձու է, դեռևս ձագ չէ: Իսկ դատկական ձուն խորհրդանչում է մեր Հարության Հույսը:

Ձուն երկու անգամ է ծնվում. առաջին անգամ` երբ Հավն է ածում, իսկ երկրորդ անգամ` երբ ձվից ճուտ է դուրս գալիս: Մարդն էլ է երկու անգամ ծնվում. առաջին անգամ` մորից, իսկ երկրորդ անգամ` Մկրտու- Թյան ավազանից: Մարդու առաջին ծնունդը մաՀվան պատճառով անկերպարանք է, ինչպես ձուն, սակայն երբ Քրիստոս մեզ վրա է ցողում Իր կենդանարար Արյունը, մեզ ՀարուԹյուն է տալիս իբրև կենդանի ձագուկների: Այդ պատճառով էլ ՀարուԹյան մեծ օրը ձուն ներկում ենք արյան գույնի` դրանով ասելով Տիրոջը. «Տե՛ր, Քո ՀարուԹյան գորուԹյամբ Հավաքի՛ր մեղ իբրև ձագուկների Քո ամենարնդգրկուն Թևերի տակ»:

# ՄԵՐ ՏԻՐՈՉ՝ ՀԻՍՈՒՍ ՔՐԻՍՏՈՍԻ ՀԱՐՈՒԹՅԱՆ ՏՈՆԸ

Գիշերը կատարվում է հսկում, Սրբությունը դնում են սուրբ Սեղանին։ Երբ ասվում է «Տէր յերկնից» շարականի վերջին տունը՝ բոլորը համբուրում են միմյանց ու ասում. «Ձեզ և մեզ աւետիս. Քրիստոս յարեաւ ի մեռելոց»։ Օրվա երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ յարեար ի մեռելոց, ողորմեա՝ մեզ»։ Եպիսկոպոսը, քահանաները և բոլոր պաշտոնյաները, թափոր կազմած, զգեստավորված, ջահերով ու մոմերով, գալիս են ատյան և երգում «Այսօր յարեաւ» շարականը։

#### Qusru

Մեր Տիրոջ` Հիսուս Քրիստոսի Հարության տոնը կոչվում է Զատիկ: Զատկին Հունարեն «փասկա» են ասում, որը նչանակում է դաղթ: Վարդապետներն այս բառի «փ» տառը փոխարինել են «պ»-ով, «կ»-ն` «ջ»-ով և «պասջա» վերանվանել:

«Ձատիկ» նշանակում է անցում չարչարանքներից։ Նկատի ունի Իսրայելի որդիների չարչարանքները փարավոնից, Հորթին երկրպագելուց (տեն ելք ԼԲ 19-20), փորձության ջրից (տեն ելք ժե 6-7), օձերի խայթոցներից (տեն Թվեր ԻԱ 6), Կորխի ապստամբությունից (տեն Թվեր ժՁ 33-35) և դանադան պատերազմներից։ Ձարչարանք էր նաև Գաղգաղայում թրատավելը (տեն հեսու ե 2) և մանանայի պակասելը (տեն հեսու ե 12), քանգի այնուհետև նրանք պետք է իրենց ձակատի քրաինքով Հացը վաստակեին։ Այդ պատձառով էլ Հրեաները Ձատկի տոնակատարության ժամանակ յոթ օր դառնաՀամ բույսեր և բաղարջ` չարչարանաց Հաց են ուտում` որպես Հիչատակ իրենց կրած չարչարանքների (տեն Բ Օրենք ժՁ 3)։

Զատիկ նաև անցարան է նչանակում, որպես Հիչատակ Հրեաների` Եգիպտոսից դուրս գալու և Կարմիր ծովով անցնելու: Սա խորՀրդանչում է անցումը չարից դեպի բարուն, պակասությունից դեպի լիություն, անպիտանությունից և չար դործերից` դեպի պիտանություն ու առաջինի վարջ:

Զատիկ նչանակում է նաև զատվել, Հեռանալ զազիր, անմաքուր ու դժնդակ խորՀուրդներից և դառնալ բարու գործակից:

Զատիկները չորսն են, և բոլորն էլ Աստված է սաՀմանել: Առաջինը կոչվում է Արարչական դատիկ, երկրորդը` Օրինադրական, երրորդը` Փրկական, իսկ չորրորդը` Նորոդման:

Արարչական զատիկն այն է, որ Աստված գարնանային գիչերաՀավասարից երկու օր անց` ուրբաԹ օրր, արարեց Ադամին և նրան, որպես եռակի պարգև, տվեց զատկական Հանղերձները. քաՀանայությունը, մարգարեությունը և թագավորությունը: Եվ որպեսզի զատկական ուրախությունը կատարյալ լինի, տվեց նաև երկինքը` իր լուսատուներով, Դրախտը` իմանալի տնկիներով, օդը` քաղցրանվագ թռչուններով, երկիրը` զանազան կենդանիներով, և ծովի ջրերը` իրենց բնակիչներով:

Այս Զատիկը ուներ չորս առանձնաՀատկություն: Նախ որ գիչերաՀավասարից Հետո էր, երկրորդ` արեգակը գտնվում է Խոյի Համաստեղու-Թյունում, որը կենդանակերպերից առաջինն է, երրորդ` ամիսը նիսան էր, որն ամիսների ու տարվա սկիզբն է, և չորրորդ` լիալուսին էր:

Աստված այդ մչտնջենավոր Զատիկը տվեց Ադամին, որպեսզի նրա ուրախությունը վախճան չունենա, ինչպես Հրեչտակների ուրախությունն է անվախճան: Սակայն Ադամն այն իսկույն կորցրեց, այդ պատճառով էլ Աստված չուրախացավ առաջին Զատկով:

Երկրորդը Օրինադրական զատիկն է: Սա եղավ այն ժամանակ, երբ Աստված Իսրայելի որդիներին, Մովսեսի առաջնորդությամբ, մարմնավոր ու ժամանակավոր դերությունից ազատեց և առաջնորդեց դեպի Ավետյաց երկիր:

Օրինադրական դատիկն ուներ Արարչական դատկի չորս առանձնահատկուժյունները, քանի որ կատարվեց դիչերահավասարից հետո, երբ արեդակը դտնվում էր Խոյի համաստեղուժյունում, նիսան ամսին, լիալուսնի օրը: Այս դատկով Աստված Իսրայելի որդիներին աղատեց չորս արհավիրքներից. նախ` փարավոնի դերուժյունից, երկրորդ` ծովից, քանդի նրանք չխորտակվեցին ծովում, իսկ փարավոնն իր դորքերով խորտակվեց, երրորդ` անապատի ահագնուժյունից, ուր օձերն ու կարիճները խայժում ու կծոտում էին նրանց, և չորրորդ` յոժ հղոր աղդերից, որոնց հրեաները հաղժեցին և տիրադան նրանց ժառանդուժյանը:

Եդիպտական դերությունից Իսրայելի մարմնավոր ազատությունը խորՀրդանչում է ամբողջ մարդկության Հոդևոր ազատությունը, ինչը կատարվեց Քրիստոսով՝ Փրկական զատկին։ Այստեղ Մովսեսը խորՀրդանչում է Քրիստոսին, նրա դավազանը՝ Քրիստոսի խաչը, Կարմիր ծովը՝ դժոխջը, ծովի ձեղջվելը՝ դժոխջի ավերվելը, ծովից Իսրայելի որդիների դուրս ելնելը՝ մարդկանց Հոդիների՝ դժոխջից դուրս ելնելը, փարավոնի՝ ծովում ընկղմվելը՝ սատանայի կործանումը, իսկ Իսրայելի որդիների դնայր դեպի Քորեբ լեռը՝ Հոդիների երկինջ բարձրանայր։

Երրորդը մեր Փրկչի Փրկական զատիկն է, երբ Տերը կամովին մատնեց Իր Անձը չարչարանքների, բևեռվեց խաչին և Իր մահվամբ ու հրաչափառ հարությամբ ազատեց մեզ: Փրկական զատիկը ևս ունի Արարչական զատկի չորս առանձնահատկությունները, քանի որ Տիրոջ չարչարանք2USh4 311

ները եղան գիչերաՀավասարից Հետո, երբ արեգակը գտնվում էր Խոյի Համաստեղությունում, ամիսը նիսան էր, և լուսինը Հասել էր իր լրմանը:

Այս զատկով Քրիստոս Ադամի որդիներին ազատեց չորս արՀավիրջներից. նախ` Իր մաՀվամբ ու Հրաչափառ Հարությամբ` մեղջերի մաՀից, ինչը թագավորել էր մեր բնության վրա Ադամից մինչև Մովսես (տե՛ս հռոմ. Ե 14): Երկրորդ` Հոդիներին ազատեց դժոխջից ու սատանայի իչխանությունից, իսկ արժանավորներին բարձրացրեց դեպի արջայության լույսը: Երրորդ` մեզ ազատեց Օրենջի անեծջից և տվեց ՇնորՀի օրենջը: Ձորրորդ` ազատեց անդիտության խավարից ու անՀուսությունից և տվեց աստվածպաչտության լույսը:

Քանի որ Քրիստոսի Վերջին ընթրիքը, մատնությունը, խաչելությունը, թաղումը և Հարությունը տեղի ունեցան Հրեական, այսինքն` Օրինադրական զատկի տոնին, այդ պատձառով էլ Քրիստոնեական, այսինքն` Փրկական զատիկը փոխարինեց նախորդին:

Չորրորդը Նորոգության դատիկն է, որը լինելու է աչխարհի վախճանին: Նորոգության դատկին, ըստ առաջյալի խոսջի, Տերը նորոգելու է մեր խոնարհ մարմինը, որպեսզի այն կերպարանակից լինի Իր փառավոր Մարմնին (տես Փիլիպ. Գ 21): Ապա մեր Հոգին ազատվելու է տգիտությունից ու ատելությունից և անխղելիորեն կապվելու է Իր սիրույն. ինչպես մարմնի անդամներն են սիրով միացած մարմնին, այդպես էլ մենջ սիրով միանալու ենջ Քրիստոսին: Ազատելու է մեղ մարմնի բազմաթիվ կրջերից և Հանգչեցնելու է անՀոգս Հանգստում` ըստ այս խոսջի. «Եկե'ջ Ինձ մոտ, բոլոր Հոգնածներդ ու բեռնավորվածներդ, և Ես ձեղ կՀանգստացնեմ» (Մատթ. ժԱ 28):

Աղատելու է տրամությունից և ուրախացնելու է երկնային փառջում՝ ըստ այս խոսջի. «Ձեր ուրախությունը ոչ ոք ձեզնից չպիտի խլի» (Յովհ. ժՁ 23)։ Մեր մարմնին տալու է ազատություն ու զորություն` ազատելով թանձր ծանրությունից և դարձնելով նուրբ ու թեթև։ Ազատելու է խավար մարմնից և տալու է լուսավոր մարմին։ Ազատելու է ապականությունից և տալու է լուսավոր մարմին։ Ազատելու է ապականությունից և տալու է անապակ մարմին, ինչպես ասում է առաջյալը. «Այսպես է նաև մեռելների Հարությունը. սերմանվում է ապականությամբ և Հարություն է առնում առանց ապականության. սերմանվում է անարզությամբ և Հարություն է առնում զորությամբ. սերմանվում է չնչավոր մարմին և Հարություն է առնում զորությամբ. սերմանվում է չնչավոր մարմին և Հարություն է առնում Հոգևոր մարմին» (ԱԿորնթ. ժե 42-44)։

Հարց. – Բոլոր դատիկներում երևաց աղատությունը, քանդի Զատիկն աղատություն է և ուրախություն, իսկ Արարչական դատկում ո՞րն է աղատությունը: Պատասխան. — Արարչությունից առաջ բոլոր արարածներն անգոյության և անէության մեջ էին, որով նմանվում էին կալանվածների: Իսկ արարչությամբ` արարածները ոչ էից եկան դեպի էություն, անգոյությունից` դեպի գոյություն, ինչն էլ նրանց Համար ազատություն Համարվեց: Այդ պատճառով Տերը Զատիկ արեց և տվեց կյանջի վայելչությունը, ջանդի անդոյությունից աղատվեցին և էացան:

Ձորս դատիկներից առաջին երկուսն արդեն դտել են իրենց վախճանը, երրորդը դնում է դեպի վախճան, իսկ չորրորդը սկիզբ է առնելու ապադայում և Հավիտյան անվախճան է լինելու, քանզի լինելու է անեզր աղատություն, անվախճան կյանք և Հավիտենական խնդություն:

### ≼นาทเลเทเน

Հարության խորհուրդը մեծապատիվ է ու հրաչալի, քանզի գլուխն է բոլոր տնօրինական խորհուրդների:

Անժամանակ Որդին, փառջերի Լույսը և Հոր Էության նկարադիրը, անճառելի ու անՀասանելի Բանն Աստված, Ով Իր անսկիզբ Էությամբ ի սկզբանե Հոր մոտ էր և Համադո է Սուրբ Հոդուն, կամեցավ դանել կորսվածներին, ժողովել ցրվածներին, դարձի բերել մոլորյալներին, կանդ-նեցնել գլորվածներին և օտարացածներին վերընծայել Փառջերի Հորը: Այդ պատճառով Քաջ Հովիվն Իր մոլորված ոչխարների Համար Իր անձր տվեց:

Եվ այսօր Քրիստոս Հարություն առնելով մեռելներից` Իր Հետ Հարություն տվեց նաև մեր մեղջերի ու մաՀվան մեջ ընկած բնությանը: Այսօր երկիրը երկինք դարձավ: Ներջին աչխարհի բնակիչները դարձան երդակից վերին Հոդեղեններին: Այսօր վերին Հրաբուն զորջերն ավետիս են տալիս երկրավորներին, որ Հիսուսի Հարությամբ լուծարվեց մաՀկանացուների մաՀը: Այսօր Հարսին` Եկեղեցուն, որ նստել էր սդի մեջ, լուսեղենների լուսադդեստ Հույլերը ավետիս են տալիս, որ նրա Փեսան Հարություն է առել և դալիս է Եկեղեցուն Իր փառջին պսակելու:

Այսօր զվարԹունների դասերը խնդուԹյամբ երևում են տրտմազդեստներին` առաջելով նրանց քարոզելու աչխարհին, որ ՀարուԹյուն առավ միչտ Կենդանի Եղոդը` ըստ Իր անսուտ խոսջի:

Սա օր է Նոր Արարչության, որը ոչնչով չի զիջում այն օրվան, երբ երկիրը արարչագործվեց: Եթե այն օրն աշխարհը ոչնչից ստեղծվեց, ապա այսօր մեղջերով եղծվածը վերստին արարվեց` առավել հրաչափառ ջան նախորդ անգամ: Քանզի այս հրաչալի օրը իրենում ունի պատկերն այն Մեծ Միաչաբաթի, երբ Տերը երկինջն ու երկիրը հաստատեց: Այն աչխարՀաստեղծ միաչաբաթին Հալածվեց զգալի խավարը, և ծազեց մեծապայծառ լույսը, իսկ այս միաչաբաթին Հալածվեց անգիտության աղջամուղջը, որ ծավալվել էր երկրի վրա, և ամենուր սփռվեց ճչմարիտ աստվածգիտության լույսը: Քանզի Ճչմարիտ լույսը ծագեց խավար գերեզմանում և լուսավորեց խավարում նստածներիս:

ԵԹե ուրբաԹ օրը միջօրեն նսեմացավ և զգալի խավարն ամենուր սփռվեց, ապա այսօր` գիչերամիջին, ԱրդարուԹյան Արեգակը գերեզմանից ծագելով` անգիտուԹյան խավարը Հալածեց և աստվածգիտուԹյան ձառա֊ գայԹներն ամենուր ծավալեց:

Անցյալ օրը Հարսը, տխրելով իր Փեսայի մաՀվան պատճառով, նստել էր անմխիթար, և նրան սգակից էին բոլոր արարածները. լուսատուները՝ խավարումով, երկիրը` չարժվելով, վեմերը` պատռվելով, վարագույրը` կիսվելով, օդը` խավարելով: Իսկ այսօր Հարսը զարդարված պայծառ վայելչությամբ` գվարճայի դեմքով դիմավորում է դերեզմանից ելնող Փեսային, Նրա Հետ ուրախությամբ նստելով Հարսանեկան առագաստում՝ օրիորդներով<sup>1</sup> Հանդերձ, ինչպես Հարսնության օրը (տե՛ս երգ Ա 1-3)։ *Եվ* բոլոր նրանք, ովքեր կցորդ եղան տխրությանը, այսօր Հաղորդվում են ուրախությանն ու ցնծում: Քանդի այժմ երկինջն ավելի պայծառ է, արեգակը` ավելի բարձր, օդը` ավելի մաքուր, Հրեչտակներն ու կանայք` ավետաբեր, գերեզմանները բացված են, մեռելները` Հարություն առած, իսկ առաջյալները` լցված Հանդիպման անասաելի խնդությամբ, և դրեթե բոլորը` երկրավորներն ու երկնավորները, բանականներն ու անբանները, իմանալիներն ու զգալիները, զվարձանում են և ուրախության տոն են տոնում, ինչին և մենք ենք Հանդիսակից՝ վայելելով անձառելի չնորՀները: Եվ փառջերի Տերը` անժամանակն Աստված, մաՀը ոտնատակ տալով, դժոխքն ավերելով և նախաստեղծներին էլ ավելի Հրաչափառ լույսերով զարդարելով` կատարեց աշխարՀակեցուցիչ տնօրինության խորՀուրդը, ինչի Համար առաքվել էր Հոր ծոցից:

Եվ միաչաբաթի մոտենալով սկիզբ է առնում Հրաչալի ու աչխարՀակեցուցիչ Հարությունը, ինչպես վկայակոչում է մարդարեն. «Երկու օր Հետո Նա կկենդանացնի մեզ, և երրորդ օրը կելնենջ կկանդնենջ Նրա առաջ» (Օվսե Ձ 3): Եվ ասում է երջանիկ առաջյալը. «Գիտենջ, թե Քրիստոս մեռելներից Հարություն առած լինելով` այսուՀետև չի մեռնի, և մաՀր Նրան այլևս չի տիրի» (Յռոմ. Ձ 9), ջանի որ Նրա Հոդին դժոխջում չթողնվեց և ոչ էլ Մարմինն ապականություն տեսավ: Եվ ինչպես չիկացած երկաթը չի ժանդոտվում և Հրով բորբոջված մորենու մեջ միջատներ չեն կարող բնակվել, այդպես էլ աստվածային ճառագայթներով և անՀա-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Օրիորդներ ասելով նկատի ունի հրեշտակներին։

սանելի Աստվածության Հրով Հրացած Տիրոջ Մարմնում ու Հոգում ո՛չ մեղջը, ո՛չ մաՀը և ո՛չ էլ դժոխջը չկարողացան բնակություն Հաստատել:

Այսօր Տերն Ինքն Իրեն աստվածաբար Հարություն տվեց՝ ըստ այս խոսքի. «Քանդեցե՛ք այդ տաճարը, և երեք օրվա ընթացքում այն կվերականդնեմ» (Յովհ. Բ 19)։ Եվ մարդարեն է ասում. «Այժմ ելնելու եմ Ես, այժմ փառավորվելու եմ, այժմ բարձրանալու եմ» (Եսայի ԼԳ 10)։ Իսկ Դավիթն ասում է. «Թող ելնի Աստված, Նրա բոլոր թշնամիները թող ցրվեն, ու Նրան ատողները փախչեն Իր առջևից» (Սաղմ. Կէ 2)։ Ապա չարունակում է. «Ելի՛ր, Տե՛ր իմ Աստված, թող բարձրանա Քո ձեռքը, և մի՛ մոռացիր տնանկներին» (Սաղմ. Թ 12բ)։

Տերը դուրս եկավ մատանիով կնքված սուրբ դերեզմանից` առանց իսախտելու դերեզմանի կնիքը: Քանդի ինչպես Տերը ծնվեց սուրբ Կույսից, առանց իսախտելու նրա կուսությունը, այդպես էլ երրորդ օրը փառքով ու անապական մարմնով Հարություն առավ կույս դերեզմանից` Հաղթելով մահվանն ու իսափանելով ապականությունը` ըստ դրվածքների. «Ո՞ւր է, մա՛Հ, քո Հաղթեւթյունը, ո՞ւր է, դժո՛խք, քո խայթոցը» (Ա Կորնթ. Ժե 55): Եվ Քրիստոս մահանալով ու Հարություն առնելով` դարձավ ննջեցյալների առաջին Պտուդը:

# Ձրեսորեերի սկայությունը

Զինվորներից ոմանք գնացին քաղաք և քաՀանաներին ասացին, որ այն Այրը, Ում գերեզմանը նրանք պաՀպանում էին, Հարություն առավ, և նրանք չկարողացան անգամ նայել Նրա աՀավոր տեսքին և լսել Հրեչտակների ձայնը, քանի որ թմրեցին այդ սքանչելի լույսից ու սաստիկ չարժումից:

ՔաՀանայապետերը ծերերի Հետ միասին խորՀուրդ արեցին և չատ դրամ տալով զինվորներին` ասացին. «Կասեջ, Թե Նրա աչակերտները գիչերով եկան ու գողացան մարմինը, մինչ մենջ ջնի մեջ էինջ: Եվ եԹե այդ լուրը կուսակալին Հասնի, մենջ նրան կգոՀացնենջ և ձեզ կազատենջ վտանգից»: Զինվորները Համաձայնելով իրենջ իրենց Համար մատնիչ եղան և իրենջ իրենց արծաԹով ծախեցին:

Հարց. – Հայտնի է, որ քահանայապետերը բարի մարդիկ չէին, քանի որ Նրան, Ով իրենց համար բյուրապատիկ բարեգործություններ արեց, նախանձից մահվան մատնեցին, սակայն ինչո՞ւ մահվան արժանի զինվորներին փրկելու համար վատնեցին իրենց ունեցվածքը:

Պատասխան. – ՈրովՀետև դինվորները մեր Տիրոջ Հարության վկաներն էին: Նրանջ այժմ Համբավում էին Տիրոջ Հարությունը, որը Հնարավոր չէր սուտ Հայտարարել, քանզի այս դեպքում Հակառակորդի վկայությունն առավել ընդունելի է, քան բարեկամինը:

Արաջին անդամ դնացին, երբ Տերը Հարություն առավ։ Թեպետ նրանջ չտեսան Հարուցյալին, սակայն տեսան Հրեշտակների փայլատակումն ու չարժումը և Հասկացան, որ Հարություն է առել Նա, Ով դերեզմանում էր։ ԶարՀուրած դինվորները վառվող ջահերով մոտեցան դերեզմանում էր։ ԶարՀուրած դինվորները վառվող ջահերով մոտեցան դերեզմանին և անցջից ներս նայելով տեսան, որ Մարմինը տեղում չէ, իսկ մատանու կնիջը չի խախտվել։ Նրանջ անմիջապես դնացին ջահանայապետերի մոտ և ստուդությամբ պատմեցին ամեն ինչ` ասելով. «Ձեր մատանու կնիջը վեմի վրա անկափան է, եկե՛ջ և տեսե՛ջ»։ Այդ ասելով դինվորներն իրենց արդարացրին։ Քահանայապետերը չտապ եկան և տեսան, որ իսկապես վեմի կնիջն անխափան է, ու Մարմինը դերեզմանում չէ, և Հասկացան, որ Հիսուս Հարություն է առել։ Նրանջ ահով Համակվեցին, ջանի որ ինչպես կասկածում էին, այդպես էլ եղավ։ Այդ պատճառով էլ առանց խնայելու վատնեցին տաճարի արծաթը` կաչառելու Համար պաՀապաններին, և մեղջը դցեցին աչակերտների վրա` նրանց դող անվանելով։

Այս ամենը եղավ նախջան կանանց դերեզման դալը, և դերեզմանի ջարը մի կողմ դցվելը: Իսկ երբ Հրեշտակը ջարը դլորեց և կանանց տվեց Հարության ավետիսը, պաՀապանները կրկին դնացին ջաՀանայապետերի մոտ և նրանց պատմեցին իրենց տեսածը: Ավետարանիչը դինվորների առաջին և երկրորդ այցելությունները մի պատմության մեջ է դետեղում և ասում, որ դինվորներն արծաթն առնելով արեցին այնպես, ինչպես իրենց պատվիրել էին ջաՀանայապետերը: Եվ այս դրույցը տարածված է Հրեաների մեջ մինչև այսօր: Այդ պատճառով սաղմոսերդուն պաՀապանների ու Հրեաների Համար է ասում. «ՉՀասկացան, չըմբռնեցին, խարխափեցին խավարի մեջ, և երկրի բոլոր Հիմջերը ցնցվեցին» (Սաղմ. ՁԱ 5):

Տերը պահապաններին հաղորդ դարձրեց ճչմարիտ հարությանը, որպեսզի հավատան, որ Իր Մարմինը չի դողացվել, և վեմն ու կնիջը արդելջ չեն Իր համար։ Տերը Թույլ տվեց պահապաններին, որ հրեչտակից լսեն հարության ավետիսը, և դրանից հետո ահ ու սարսափ սփռեց նրանց վրա, որպեսզի խրատվեն։ Եվ ասված է. «Նրա ահից պահապանները խռովվեցին և մեռելների պես եղան» (Մատթ. ԻԸ 4)։ Դրա մասին է ասում մարդարեն. «Հեթանոսները պիտի խռովվեն, և երկրի բնակիչները պիտի սարսափեն ջո նչաններից, այդաբացին ու երեկոյան պիտի զվարձանան» (Սաղմ. ԿԴ 9), ասում է նաև՝ «Անձամբ տեսնելով այդ բանը՝ նրանջ զարմացան, խռովվեցին ու սասանվեցին» (Սաղմ. Խէ 6)։ Տերն Իր Հարությունը գինվորներին Հայտնի դարձրեց, որպեսզի նրանք պատմեն Հրեաներին, քանի որ պատչաձ չէր Իր սիրելիներին ուղարկել Թչնամիների մոտ։ Կայիափան երբեք Պետրոսին չէր լսի, և ոչ էլ
Աննան կանսար ՀովՀաննեսին։ ՊաՀակները Քրիստոսի Հարության ավետարանիչները դարձան, և Հրեաները նրանց ընդունեցին, քանի որ Հիսուսին խաչողների ընկերներն էին և ոչ Թե Նրա սիրելիները։ Հիսուսի Թչնամիները զինվորներին ասում էին. «Ի՞նչ տեսաք Սպանվածի դերեզմանի
մոտ, ասեք մեզ դաղտնապես»։ Եվ երբ զինվորները նրանց ձչմարտուԹյունն էին ասում, նրանք Թախանձանքով պատվիրում էին, որպեսզի
դրսիններից ոչ մեկն այդ մասին չիմանա։ Այսպիսով Տիրոջ Հարության
լուրը Հայտնի դարձավ Թե՛ Իր սիրելիներին և Թե՛ ատելիներին։

Ամեն ժամ զինվորներն այս խորՀուրդն իրենց մեջ պատմելիս` Տիրոջ Հարությունն էին քարոզում սպանողների առաջ: Եվ այս պատմվում էր ոչ թե Պետրոսից կամ ՀովՀաննեսից, ովքեր Տիրոջ սիրելիներն էին, այլ գինվորներից, ովքեր Հանիրավի դատապարտեցին առաջյալներին` ասելով, թե նրանք դողացան Հիսուսի մարմինը:

## Յուոսբեր Կննևյք

Այդ սուրբ կանայք եկել էին Գալիլիայից և ամենուր Հետևում էին Փրկչին` մեծ սիրով ծառայելով Նրան: Նրանք այդ դիչեր ո՛չ քնեցին, և ո՛չ էլ Հրեաների ու գինվորների սպառնալիքները նրանց վախեցրեցին, այլ բորբոքված Քրիստոսի սիրուց` խնկեր ու յուղեր պատրաստեցին և չաբախ օրը, Օրենքի Համաձայն, Հանդիստ արեցին: Իսկ չաբախն անցնելուն պես, լույսը դեռ չբացված, դիչերով գնացին դերեզման:

Նախ ասենք, որ Մարիամ անունով Հինգ Հոգի կային, որոնցից առաջինն ամենաօրՀնյալ ՏիրուՀին է` մեր Տիրոջ Կույս մայրը։ Երկրորդը` Մարիամ Մագդաղենացին է, երրորդը` Հակոբոսի և Հովսեի մայր Մարիամը, չորրորդը` Կղեովպասի Մարիամը և Հինգերորդը` Ղազարոսի քույրը։

Ավետարանիչներն այս Մարիամներից միայն երկուսին են Հիչատակում դերեզման դնացողների մեջ` Մարիամ Մադդաղենացուն և Հակոբոսի ու Հովսեի մորը: Մադդաղենացու մասին ասում են, Թե Տերը նրա միջից յոԹ դև էր Հանել, իսկ Կղեովպասի Մարիամը նա է, ով Տիրամոր Հետ կանդնել էր խաչի մոտ: Կղեովպասը Հովսեփի եղբայրն էր, ում ԱստվածաՀայր կոչեցին և ով Հայրն էր Հակոբոսի, Հովսեի, Սիմոնի ու Հուդայի:

Յուղաբեր կանանց Թվին Մարկոսն ավելացնում է նաև Սաղոմեին, իսկ Ղուկասը` Հովգաննային: Սաղոմեն դուստրն էր Հովսեփի, քույրը` Հակո-բոսի ու նրա եղբայրների, կինը` Զեբեղիայի և մայրը` Հակոբոսի ու Հովգաննեսի: Նա, մտերիմ ու ազգական լինելով Հիսուսին, Նրանից գա-գերեցություն խնդրեց իր որդիների Համար, որպեսզի որդիներից մեկը նստի արջայության աջ կողմում, իսկ մյուսը` ձախ (տեն Սատթ. Ի 21): Իսկ Հովգաննան Հերովդեսի Քազա գաղարապետի կինն էր։ Սրանցից բացի կային նաև ուրիչները, որոնց անունները չեն Հիչատակվում:

Այժմ քննենք ժամանակի Հարցը, Թե ե՞րբ յուղաբերները գերեզման գնացին: ՄատԹեոսն ասում է.

«Շաբախ օրվա երեկոյան, երբ կիրակին լուսանում էր, Մարիամ Մագդաղենացին և մյուս Մարիամը եկան դերեզմանը տեսնելու։ Եվ աՀա մեծ երկրաչարժ եղավ, որովՀետև Տիրոջ Հրեչտակը երկնքից իջնելով՝ մոտեցավ, դռնից վեմը մի կողմ գլորեց ու նստեց նրա վրա։ Նրա տեսքը փայլակի նման էր, ու նրա զդեստը՝ սպիտակ, ինչպես ձյունը։ Նրա աՀից պաՀապանները խռովվեցին և մեռելների պես եղան։ Հրեչտակը խոսեց ու կանանց ասաց. «Դուք մի՝ վախեցեք, դիտեմ, որ փնտրում եք Հիսուսին, որ խաչվեց. այստեղ չէ Նա, քանի որ Հարություն առավ, ինչպես Ինքն ասել էր. եկե՛ք, տեսե՛ք այն տեղը, ուր պառկած էր։ Եվ իսկույն դնացե՛ք, ասացե՛ք աչակերտներին, Թե Հարություն առավ. և աՀա Նա ձեզնից առաջ գնում է Գալիլիա. այնտեղ Նրան կտեսնեք։ Եվ իսկույն, աՀով և մեծ ուրախու-Թյամբ, գերեզմանից դուրս ելնելով՝ վազեցին աչակերտներին պատմելու: Եվ Հանկարծ Հիսուս նրանց դիմացը ելավ ու ասաց՝ ողջո՜ւյն ձեզ. և նրանք մոտենալով՝ Նրա ոտքերին փարվեցին ու երկրպագեցին Նրան: Այն ժամանակ Հիսուս նրանց ասաց. «Մի' վախեցեք. գնացե՛ք ասացե՛ք Իմ եղբայրներին, որ գնան Գալիլիա և այնտեղ Ինձ տեսնեն» (Մատթ. ԻԸ 1-10)։

Իսկ Մարկոսը պատմում է.

«Եվ երբ չաբաթն անցավ, Մարիամ Մադդաղենացին, Հակոբոսի մայր Մարիամը և Սաղոմեն դնացին խնկի պատրաստություն տեսան, որպեսզի դան և օծեն Նրա Մարմինը։ Եվ կիրակի օրը, առավոտյան, արևածադին եկան դերեզման։ Եվ ասում էին միմյանց. «Քարը դերեզմանի դռնից մեզ Համար ո՞վ պիտի դլորի»։ Եվ նայեցին ու տեսան, որ դերեզմանից քարը դլորված էր. և այն չատ մեծ էր։ Եվ ներս, դերեզման մտնելով՝ տեսան մի երիտասարդի, որ նստած էր աջ կողմը՝ սպիտակ պատմուձան Հադած. և դարՀուրեցին։ Եվ նա ասաց նրանց. «Մի՝ վախեցեք, դուք Հիսուսին եք փնտրում՝ խաչված Նաղովրեցուն. Նա Հարություն առավ, այստեղ չէ։ ԱՀավասիկ այն տեղը, ուր Նրան դրել էին։ Բայց դնացե՛ք ասացե՛ք Նրա աչակերտներին և Պետրոսին, թե աՀա Նա ձեղնից առաջ դնում է Գալիլիա. այնտե՛ղ կտեսնեք Նրան, ինչպես ձեղ ասել էր։ Եվ երբ այս լսեցին, ելան ու փախան դերեղմանից, քանի որ սարսափաՀար էին եղել. և ոչ ոքի բան չասացին, որովՀետև վախենում էին» (Մարկ. ժՁ 1-8)։

Ղուկասն ասում է.

«Եվ Հովսեփի Հետևից գնում էին կանայք, որոնք Գալիլիայից էին եկել Հիսուսի Հետ. նրանք տեսան գերեզմանը, և Թե ինչպես Նրա մարմինն այնտեղ դրվեց։ Վերադարձան, խնկեր և յուղեր պատրաստեցին ու չաբախ օրը, Օրենքի Համաձայն, Հանգիստ արեցին։ Եվ կիրակի օրը, առավոտյան չատ վաղ, կանայք գերեզման են գնում՝ տանելով իրենց Հետ պատրաստած խնկերը։ Եվ քարը գերեզմանից գլորած գտան ու ներս մտնելով՝ Տեր Հիսուսի Մարմինը չգտան։ Եվ մինչ նրանք զարմացած էին այդ բանի վրա, աՀա լուսավոր զգեստներով երկու մարդիկ Հասան նրանց մոտ։ Եվ երբ կանայք զարՀուրեցին ու իրենց երեսը գետին խոնարՀեցրին, մարդիկ ասացին. «Ինչո՞ւ Ողջին մեռելների մեջ եք փնտրում։ Այստեղ չէ, այլ Հարյավ։ Հիչեցե՛ք՝ ինչպես խոսեց Նա ձեղ Հետ, երբ Գալիլիայում էր. ասում էր, Թե պետք է, որ Մարդու Որդին մեղավոր մարդկանց ձեռքը մատնվի, խաչվի և երրորդ օրը Հարություն առնի»։ Եվ նրանք Հիչեցին Նրա խոսքերը։ Եվ վերադարձան ու պատմեցին այս ամենը տասնմեկին և բոլոր մյուսներին» (Ղուկ. ԻԳ 55, 56, ԻԴ 1-9)։

Իսկ ՀովՀաննեսը Հայտնում է Հետևյալը.

«Կիրակի օրը Մարիամ Մագդաղենացին առավոտյան արչալույսին գերեզման է գալիս և տեսնում է, որ քարը գերեզմանի դռնից վերցված է: Ապա վազում է և գալիս Սիմոն Պետրոսի և այն մյուս աչակերտի մոտ, որին Հիսուս սիրում էր, ու նրանց ասում է. «Տիրոջը վերցրել են գերեզմանից, և չգիտենք, Թե ո'ւր են դրել Նրան» (Յովհ. Ի 1-2):

Հովհաննեսն այլ կանանց չի հիչատակում Մարիամի հետ։ Այստեղ Թվում է, Թե անհամաձայնուԹյուն կա ավետարանիչների խոսքերում, քանի որ Մարկոսն ասում է, Թե երբ կանայք մտան դերեզման, այնտեղ աջ կողմում սպիտակազդեստ երիտասարդ տեսան, իսկ Ղուկասն ասում է, որ երկու լուսազդեստ այրեր եկան դրսից, քանի դեռ նրանք դերեզմանում էին։ Իսկ ՄատԹեոսն ու Հովհաննեսն ասում են, Թե կանայք հրեչտակներ են տեսնում, ըստ որում ՄատԹեոսը մի հրեչտակ է ասում և այն էլ՝ երկնքից իջած, իսկ Հովհաննեսը՝ երկու հրեչտակ՝ դերեզմանում նստած, և հրեչտակների մի մասը մարդու կերպարանքով էին, իսկ մյուսները՝ ոդեղեն։ Թեև կանայք այլևայլ կերպարանքներով նկարադրեցին հրեչտականերին, սակայն նրանց խոսքերը նույնն էին, քանի որ բոլորն էլ հայտնեցին, որ Տերը հարուԹյուն է առել, և իրենք եկել են առաջյալներին հայտնելու, որ դնան Գալիլիա և այնտեղ տեսնեն Տիրոջը։

Արդ` փորձենք լուծել ծագած խնդիրը։ Իրականում կանայք չորս տարբեր խմբերով, չորս անգամ գնացին գերեզման, և յուրաքանչյուր խումբը մի տեսարան տեսավ, և Հոգին այնպես տնօրինեց, որ ավետարանիչներից յուրաքանչյուրը կանանց մի այցելուժյան` Հրեչտակների տեսուժյան և ասված խոսքերի մասին գրի։ Մատժեոսը գրեց առաջին այցելուժյան մասին, և դա Հայտնի է այն խոսքից, որ ասաց. «Շաբաժ օրվա երեկոյան, երբ կիրակին լուսանում էր»։ Սա նչանակում է երեկոյի և առավոտի միջին պահը։ Այդ պահին վեմը տակավին գերեզմանի վրա էր, և Հրեչտակը նրանց աչքի առջև այն գլորեց։ Այդ պատճառով էլ մյուս կանայք վեմը արդեն գլորված տեսան։

Կանանց երկրորդ այցելության մասին պատմում է Ղուկասը. «Կիրակի օրը, առավոտյան չատ վաղ, կանայք դերեզման եկան»: Իսկ երրորդ այցելության մասին Մարկոսն է պատմում, ինչը ավելի ուչ կատարվեց, քան Ղուկասի պատմածը, քանի որ ասում է. «Կիրակի օրը, առավոտյան, արևածադին եկան դերեզման»: Ղուկասն ասաց առավոտյան չատ վաղ, իսկ Մարկոսը` արևածադի մոտ:

Հարց. – Իսկ ինչո՞ւ է Մարկոսն ասում, որ կանայք անՀանգստանում էին, Թե դերեզմանը ծածկող քարը ով է տեղից չարժելու, եԹե առաջին այցելուԹյան ժամանակ, ըստ ՄատԹեոսի, քարը նրանց աչքի առջև գլորվեց, իսկ երկրորդ անգամ, ըստ Ղուկասի, կանայք քարը արդեն գլորված գտան:

Պատասխան. – Դա պետք է այսպես Հասկանալ. յուղաբերները ոչ միայն նրանք էին, որոնց անունները գրվեցին Ավետարանում, այլ բացի նրանցից, կային նաև ուրիչները: Ուստի Հայտնի է, որ այդպես ասողները նրանք չէին, ովքեր եկել էին առաջին և երկրորդ անդամները:

Ձորրորդ այցելության մասին պատմում է ՀովՀաննեսը` Հիչատակելով միայն Մարիամ Մադդաղենացուն: Մարկոսն ասում է, որ յուղաբերները դերեզման եկան արևածադին, իսկ ՀովՀաննեսն ասում է, Թե` արչալույսին, որն ավելի ուչ է լինում, ջան արևածադը:

Հրեչտակները կանանց բոլոր խմբերին էլ տվեցին Տիրոջ Հարության ավետիսը։ Կանանցից մի քանիսը ետդարձի ճանապարհին Տիրոջը Հանդիպեցին, Նրան ողջունեցին, երկրպագեցին և գնացին ու Հայտնեցին առաջյալներին, ովքեր, սակայն, կանանց խոսքերը ցնորամտություն Համարեցին։ Կանանց մի մասը նրանց ասում էր, թե Տիրոջը տեսել են ու երկրպագել, իսկ մի մասն էլ, թե Հրեչտակներից լսել են, որ Տերը Հարություն է առել։ Խմբերից մեկն էլ, որոնց մասին Մարկոսն է գրում, ոչ մեկին ոչինչ չասաց, քանզի երբ Հրեչտակից լսեցին Հարության լուրը, փախան, որովհետև սարսափահար էին եղել։ Քանի որ կանայք տարբեր բան էին ասում, այդ պատճառով էլ նրանց լսողները չէին Հավատում։

Չորրորդ անգամ դերեզման այցելողը Մարիամ Մազդաղենացին էր,
ով տեսնելով բաց և Թափուր դերեզմանը` ենԹադրեց, որ ինչ-որ մեկը
վերցրել է Տիրոջ Մարմինն ու տարել մեկ այլ տեղ: Այդ պատճառով էլ
եկավ խոհեմ ու մեծ մարդու` առաջյալների գլխավորի` Պետրոսի, և Տիրոջ
սիրելի աչակերտի` Հովհաննեսի մոտ, նրանցից իմանալու կատարվածի
մասին:

Բայց այստեղ պետք է պարզել Հետևյալ Հարցը: ՄատԹեոսը գրում է, որ Մարիամ Մազդաղենացին և մյուս Մարիամը, ով Հակոբի մայրն էր, եկան գերեզման, ուր Հրեչտակը նրանց աչքի առջև գլորեց գերեզմանը ծածկող քարը և ասաց, որ Նա, Ում փնտրում են, այդտեղ չէ, այլ Հարու-Թյուն է առել: Ապա Հրեչտակը կանանց Հանձնարարեց, որպեսզի նրանք գնան ու պատմեն աչակերտներին, որ Տերը ՀարուԹյուն է առել և գնում է Գալիլիա, և որ աչակերտները պետք է այնտեղ գնան և Հանդիպեն Տիրոջը: ՄատԹեոսը ասում է, որ կանայք մեծ աՀով և ուրախուԹյամբ գերեզմանից դուրս գալով` վազում են աչակերտներին պատմելու ՀարուԹյան լուրը, երբ Հանկարծ ձանապարՀին նրանց ընդառաջ է ելնում Հիսուս ու ասում` «Ողջո՜ւյն ձեղ». և կանայք մոտենալով` փարվում են Նրա ոտքերին ու երկրպագում: Այդ ժամանակ Հիսուս նրանց ասում է. «Մի՛ վախեցեջ.

գնացե՛ք, ասացե՛ք Իմ եղբայրներին, որ գնան Գալիլիա և այնտեղ Ինձ տեսնեն»:

Հարց. – Արդ` եթե, ըստ Մատթեոսի, Մադդաղենացին այդ ժամանակ տեսավ Տիրոջը և խոսեց Նրա Հետ, և դա առաջին այցելությունն էր դերեզման, ապա ինչո՞ւ է այժմ ՀովՀաննեսը կրկին պատմում նրա մասին, այն էլ չորրորդ այցելության ժամանակ: Քանզի ըստ ՀովՀաննեսի` Մադդաղենացին կարծես առաջին անդամ է դալիս դերեզման և բանից անտեղյակ կարծում է, թե Տիրոջ Մարմինը վերցրել են:

Պատասխան. – Սա այսպես պետք է Հասկանալ: Ավետարանիչը միայն Մարիամ Մադդաղենացու և Հակոբի մայր Մարիամի անունները Հիչատակեց, սակայն նրանց Հետ ուրիչներն էլ կային: Երբ նրանք Հրեչտակից Հրաման ստացան գնալ ու պատմել աչակերտներին եղելությունը, նրանց մի մասը գնաց, իսկ Մադդաղենացին, ում սերն առավել ջերմ էր Հիսուսի Հանդեպ, չդնաց մյուս կանանց Հետ, այլ մնաց տեղում ու չրջում էր դերեզմանի մոտ,` նոր խոսքեր լսելու կամ Հարուցյալին տեսնելու Հույսով: Իսկ մյուսները ճանապարհին տեսնում են Տիրոջը և երկրպադում, և Մարիամը նրանց Հետ չի լինում, սակայն ո՛չ որպես անարժան մեկը, ով տեսության չարժանացավ, այլ որպեսզի արժանանա բարձրադույն տեսությանը:

# ԹսՓուր գերեշսսնը

Պետրոսն ու ՀովՀաննեսը գնացին գերեզման: Ղուկասը գրում է.

«Պետրոսը վեր կացավ և վաղեց դեպի դերեզման, նայեց ու տեսավ, որ կտավները միայն կային։ Եվ դնաց՝ մտքում զարմացած, Թե ի՞նչ էր եղել» (Ղուկ. ԻԴ 12)։

Իսկ Հովհաննեսը գրում է, որ ինջը Պետրոսից առաջ անցավ ու առաջինը գերեզման հասավ: Հովհաննեսի առաջ անցնելը և Պետրոսի ետ ընկնելը պատճառներ ունեն: Նախ` Հովհաննեսը երիտասարդ էր և ուժեղ, իսկ
Պետրոսը` մեծահասակ: Դարձյալ` Պետրոսն իր ուրացության պատճառով
երկյուղած` դանդաղ էր գնում, իսկ Հովհաննեսն իր աներկբա սիրով`
արագ: Եվ Թեպետ Հովհաննեսը չուտ է հասնում դերեզման, սակայն ներս
չի մտնում, Թույլ տալով որ առաջյալների դլխավորն առաջինը մտնի:
Պետրոսը ներս մտնելով տեսնում է, որ այնտեղ կտավներ կան, և վարչամակը, որ Հիսուսի դլխին էր, մյուս կտավների հետ չէ, այլ առանձին
ծալված` մի կողմ է դրված: Դա հետևյալ խորհուրդն ունի: ԱստվածուԹյունը դլխի մասն է համարվում, իսկ մարդկությունը` մարմնի, դրա
համար էլ դլուխը ծածկող վարչամակը ծալված էր` խորհրդանչելով
Աստծու անտեսանելիությունը և անհասությունը, այսինջն` Նրա

Աստվածությունն ամբողջովին ծածկված և զատված է եղականներից` Հրեչտակներից և մարդկանցից: Իսկ Մարմնի պատանքը, որ ծալված չէր և պարդված էլ չէր, խորՀրդանչում է Նրա մարդկային տնօրինությունը, որը չնայած մարմնով երևում էր, սակայն դրա խորՀուրդն անիմանալի է մնում բոլոր արարածների Համար:

Պատանքը նաև Եկեղեցու օրինակն է, քանի որ մարմնի զգեստ է, իսկ Եկեղեցին Քրիստոսի Մարմինն է: Իսկ վարչամակը, որ գլխի ծածկոց է, օրինակն է Քրիստոսի, քանզի Քրիստոս Եկեղեցու գլուխն է` ծածկված Հոր աջ կողմում` ինչպես ծալված վարչամակը: Եվ Իր երկրորդ գալստյամբ Տերը միանալու է Իր անդամների Հետ, այսինքն` Եկեղեցու:

ՀովՀաննեսը գերեզման մանելով տեսնում է նույնը, ինչ որ Պետրոսը տեսավ, ու Հասկանում, որ Տերը Հարություն է առել, և երկուսն էլ Հավատում են Տիրոջ ճշմարիտ Հարությանը: ՀովՀաննեսը Հասկանում է, որ զմուսված կտավները առանց պատուվելու չեն բաժանվում մարմնից, և եթե մեկը դողանար Մարմինը, ապա կտավը այդպես խնամքով չէր ծալի: Այդ պատճառով էլ աչակերտները կատարվածը բացատրեցին Հարության դորությամբ ու աներկբայորեն Հավատացին:

# <าบาท สายสาย รุ บาทานสาย บามานาน บามานาน (<านุร. № 11-18)</p>

Աշակերտները Հարության լուրը Մարիամին չՀայտնեցին, կարծելով որ նա չի Հասկանա Հարության մեծ խորՀուրդը, այլ գնացին մյուս աչակերտների մոտ, որպեսզի նրանց Հայտնեն իրենց տեսածը և միասին խորՀեն դրա չուրջ:

Իսկ Մադդաղենացին կանդնում է դերեզմանից դուրս ու անմխիթար լացում` ոչ մեկից սփոփանք չդանելով: Եվ մինչ լալիս էր` խոնարՀվելով նայում է դերեզմանի մեջ և այնտեղ տեսնում երկու սպիտակազդեստ Հրեշտակների, որոնցից մեկը նստած էր դերեզմանի սնարին, իսկ մյուսը` ոտքերի մոտ, այնտեղ, ուր Հիսուսի Մարմինն է եղել: Անմարմին դինվորները` Հրեշտակները, մինչև այսօր պաՀպանում են Տիրոջ դերեզմանը, երբեք չեն Հեռանում սուրբ դերեզմանից, և այդպես պիտի լինի մինչև աշխարՀի վախձանը:

Հրեչտակները անխոս, միայն իրենց տեսքով, Մարիամին Հայտնում էին Տիրոջ Հարության մասին` կարծես ասելով. «Ո՛վ կին, ինչո՞ւ ես տրտմել և անմխիթար լալիս` տեսնելով մեզ ուրախության զգեստներով պայծառացած»: Նրանք մտերմաբար դիմում են Մարիամին` ասելով. «Ո՛վ կին, ինչո՞ւ ես լալիս»:

Մարիամը Համարձակություն ստանալով` արտասվալից Հայտնում է պատճառը. «ՈրովՀետև իմ Տիրոջը դերեզմանից վերցրել են, և չդիտեմ՝ Նրան ուր են դրել»: Այս ասելով նրանցից սփոփանք է ակնկալում: Եվ մինչ պատասխան է սպասում, Հանկարծ տեսնում է, որ Հրեչտակները, որոնց Հետ խոսում էր, արադորեն ու մեծ աՀով ոտքի կանդնեցին, ինչպես ծառաներն են կանդնում իրենց թագավորի առջև: Մարիամը Հասկանում է, որ Հրեչտակները մի մեծ ու դարմանաՀրաչ իրադարձության ականատեսն են դարձել, և ետ է նայում, տեսնելու Համար, թե ինչ է դա, որից երկնավորները դարՀուրում են: Բայց ետ նայելով` ոչ մի սքանչելի բան չտեսավ. չնայած որ տեսավ Նրան, Ում փափադում էր տեսնել, սակայն չճանաչեց և կարծեց, թե պարտիղպանն է:

Հիսուս նրան ասաց. «Ո՛վ կին, ինչո՞ւ ես լալիս, ո՞ւմ ես փնտրում»: Եվ Մարիամը Հարցրեց նրան. «Տե՛ր, եխե դու ես նրան վերցրել և չես կա- մենում, որ այստեղ դերեզման լինի, ասա՛ ինձ` ո՞ւր ես դրել Նրան, որպես- դի ես վերցնեմ և մեկ այլ տեղ Նրան տեղափոխեմ, որպեսգի դու անՀոդ լինես ջո պարտեղի Համար»:

Ինչո՞ւ Մարիամը չճանաչեց Տիրոջը: ՈրովՀետև Տերը խոսեց նրա Հետ անսովոր և օտար բարբառով, բացի այդ` նրա միտքը զբաղված էր այն Հարցով, Թե ո՞վ է վերցրել Տիրոջ Մարմինը:

Ապա Տերը խոսում է Մարիամի Համար Հասկանալի բարբառով և ասում. «Մարիա՝մ», ինչով և Հայտնում է Իրեն: Եվ Մարիամը Նրան պատասխանում է եբրայեցերեն. «Ռաբբունի՝», որ Թարգմանվում է` վարդապետ:

Մարիամն իր անչափ սիրուց մղված` կամենում էր մոտենալ Տիրոջը, գրկել ու Համբուրել, սակայն Տերը նրան արդելում է` ասելով. «Ինձ մի՝ մոտեցիը»: Արդելելու պատճառը, ըստ որոչ վարդապետների, կայանում է Հետևյալում. երբ կինը լսեց Հրեչտակներից, Թե Տերը ՀարուԹյուն է առել, չՀավատաց, իսկ նրա ընկերուՀիները Հավատացին ու ետդարձի ճանապարՀին տեսնելով Տիրոջը` արժանացան Նրան երկրպադելուն և ոտջերը Համբուրելուն: Ասում են նաև, որ Տերը Մադդաղենացուն արդելեց Իրեն մոտենալ նրա ԹերաՀավատության պատճառով, ջանի որ մինչ այժմ անչունչ մեռել էր փնտրում:

Ոմանք էլ ասում են, Թե Մարիամը մարդկորեն էր ցանկանում Հարցնել և իմանալ խաչի, դժոխքի ու Հարության խորհրդի մասին, իսկ դա Հասկանալու Համար կատարյալ միտք էր պետք: ԵԹե Տերը նրան պատմեր, ապա նա անկարող կլիներ ընդունել անՀաս խորՀուրդը: Քանի որ առաջյալներին ասաց. «Ինչ որ Ես անում եմ, դու Հիմա չես իմանում, բայց Հետո կիմանաս» (Յովհ. ԺԳ 7): Ասաց նաև՝ «Մխիթարիչը՝ Սուրբ Հոդին, Որին Հայրը կուղարկի Իմ անունով, Նա ձեզ ամեն բան կուսուցանի և ձեզ կՀիչեցնի այն ամենը, ինչ Ես ասացի ձեզ» (Յովհ. ԺԴ 26)։ Տերը դա նկատի ունենալով` ասաց. «Ինձ մի՛ մոտեցիր, քանի որ դեռ Հորս մոտ չեմ բարձրացել»։ Այսինքն` Թեպետ անմեկնելի եմ Հորից ըստ բնուԹյան, արարչուԹյան և զորուԹյան, բայց չարչարված Մարմնովս դեռևս դեպի Նա չեմ ելել, և երբ ելնեմ` Համագո, Համազոր և անձառելի Հոգին պիտի պարդևեմ աչակերտներիս, Որով զորանալով` նրանք ընդունակ կլինեն անձառելի խորՀուրդներ քննելու:

Ոմանք էլ ասում են, որ Մարիամը դեռ չէր մկրտվել, ուստի և չէր կարող մոտենալ Նրան: Տիրոջ Մարմինը դժոխքի առաջին Պտուղն էր, և մեր Տերն իբրև նոր ՔաՀանա զդուչությամբ պաՀում էր այն ամեն Հպումներից, որպեսզի Հանձնի այն ձեռքերին, որոնք կարող են ընդունել այդպիսի Պատարադր:

Դարձյալ` Մարիամը խոնարՀությամբ չէր մոտենում Նրան, ինչպես մյուս կանայք, ովքեր Նրա ոտքերը Համբուրեցին, այլ ցանկացավ Համբուրել Նրա դեմքը, և Տերը, կամենալով նրան խոնարՀություն ուսուցանել, արդելեց:

«Գնա՝ դու Իմ եղբայրների մոտ ու նրանց ասա՝, որ Ես բարձրանում եմ դեպի Իմ Հայրը և ձեր Հայրը, դեպի Իմ Աստվածը և ձեր Աստվածը» (Յովհ. Ի 19)։

Նախկինում Տերն Իր ընտրյալներին ծառա էր կոչում` ասելով. «Մի՞Թե Ես Իմ ծառա ԱբրաՀամից գաղտնի պիտի պահեմ այն, ինչ անելու եմ» (Ծննդ. ժԸ 17), նաև` «Իմ ծառա Մովսեսը վախձանվեց» (Յեսու Ա 2), կամ` «Իմ առաջ ճչմարիտ բան չասացիք, ինչպես Իմ ծառա Հոբը» (Յոբ ԽԲ 7), իսկ Հիմա Իր աչակերտներին եղբալըներ է անվանում:

Իսկ ինչո՞ւ է աչակերտներին եղբայր կոչում: ՈրովՀետև աչակերտները Իր ձերբակալության ժամին փախան, և Պետրոսն էլ ուրացավ Իրեն, այդ պատձառով էլ այդպես է անվանում, որպեսզի չկարծեն, թե ոխ ունի իրենց նկատմամբ:

Իսկ ասելով` «Դեպի Իմ Հայրը և ձեր Հայրը, դեպի Իմ Աստվածը և ձեր Աստվածը», Հայանում է Հայրության և Աստվածության դանադանությունը Իր և Իր աչակերտների միջև: Քանի որ, եթե ասեր` Իմ և ձեր Հոր մոտ, և` Իմ և ձեր Աստծու մոտ, դրանով կՀավասարեցներ Իրեն աչակերտների Հետ։ Իսկ ջանի որ ասաց` Իմ Հայրը և ձեր Հայրը, դրանով Հայանեց, որ այլ է Հայրն Իր Համար և այլ` նրանց, և այլ օրինակով է Աստված Իր Համար և այլ` նրանց: Քանի որ Իր Համար բնությամբ է Հայր, և Ինջը Նրա Էությունից անեղապես է ծնված, իսկ նրանց Համար` չնորՀով, ըստ երկրորդ արարչադործության` Մկրտության ավաղանից Հոդով վերստին

ծնվելով և Աստծուն որդեգրվելով: Այդպես և նրանց Աստվածն է բնու-Թյամբ, ըստ արարչության, քանի որ Աստված արարչական կոչում է, իսկ Իր Համար` չնորՀով, մարդանալու պատճառով: Քանզի ըստ Աստվածու-Թյան բնության` Հայրը Նրա Աստվածը չէ, քանի որ Ինքն արարած չէ: Դրա Համար ասաց` Իմ Հայրը և ձեր Հայրը, Իմ Աստվածը և ձեր Աստվածր:

Դարձյալ` Քրիստոսի Համար Հայր է բնությամբ և Աստված` Հավասարությամբ, իսկ մեղ Համար` Հայր` կոչմամբ և Աստված` բնությամբ:

Հարց. – Ինչո՞ւ Հրեչտակներն այսօր երևացին գերեզմանի մոտ, իսկ նախորդ օրը չերևացին ԳողգոԹայում:

Պատասխան. – Քանի որ Հայրն արգելեց Հրեչտակներին տեսնել իրենց Տիրոջն անարգված, որպեսզի իրենց Թևերի չարժումով կրակ չտեղան ու չայրեն խաչողներին և դրանով խափանեն խաչելուԹյունը:

Քանզի, եթե Ղովտի անարգանքի պատճառով Հուր իջեցրին Սոդոմի վրա և այրեցին այն (տե՛ս Ծննդ. ԺԹ 23), ապա որչափ ավելի կայրեին տիրասպան Երուսաղեմը, եթե տեսնեին Տիրոջն անարգված: Այդ պատճառով էլ Հայրը Հարության օրը միայն Հրամայեց Հրեչտակներին` իջնել և մեծարել Տիրոջը:

### ี่ 4นนาคาทาย 4นาทยงาน Serns 4นธ

Աչակերտները գնում են Գալիլիա դեպի այն լեռը, ուր Հիսուս իրենց Հետ ժամադրվել էր: Գալիլիա ասելով պետք է Հասկանալ ոչ Թե այն դավառը, որը Հեռու էր Երուսաղեմից երկու-երեք օրվա ձանապարՀով, այլ ՁիԹենյաց լեռան վրա դանվող այն վայրը, որտեղից Տերը երկինք Համբարձվեց: Իսկ «ժամադրվել» ասելով այն է Հայտնում, ինչ ՀինդչաբԹի երեկոյան Տերն ասաց աչակերտներին. «Բայց Իմ Հարությունից Հետո ձեղնից առաջ Գալիլիա պիտի դնամ» (Մարկ. ԺԴ 28): Այդ մասին նաև Հրեչտակները յուղաբերների միջոցով Հայտնեցին առաջյալներին, որպեսզի այնտեղ դնան և տեսնեն Տիրոջը: Աչակերտների Հանդիպումը Տիրոջ Հետ եղավ նույն կիրակի օրը` երեկոյան, երբ Տերը Հարություն առավ:

Նույն օրը աչակերտներից երկուսը գնացին մի գյուղ, որի անունն Էմմավուս էր (տես Ղուկ. ԻԴ 13), և ճանապարհին նրանց Հանդիպեց Հիսուս ու չատ բան պատմեց նրանց Իր չարչարանջների մասին: Եվ երբ սեղան նստեցին, Տերը վերցրեց Հացը, օրՀնեց, բեկանեց և տվեց նրանց, և նրանջ կարծես ջնից արժնանալով` ճանաչեցին Նրան, իսկ Նա աներևուժացավ: Եվ նրանջ անմիջապես վերադարձան Երուսաղեմ և տասնմեկ աչակերտներին գտան «Գալիլիայում»: Նրանջ եկան պատմելու տասնմեկին, որ Տերը Հարուժյուն է առել, և իրենջ տեսել են Նրան, և Նա չատ բաներ է խոսել իրենց Հետ, և Հացը բեկանելու ժամանակ ճանաչել են Տիրոջը: Իսկ աչակերտները Հաստատեցին, որ Տերը ճշմարտապես Հարուժյուն է առել և երևացել Պետրոսին:

Հարց. – Իսկ երբ և որտե՞ղ Տերը երևաց Պետրոսին:

Պատասխան. – Երբ Պետրոսն ու ՀովՀաննեսը վերադառնում էին դերեզմանից: Ինչպես դերեզման դնալիս ՀովՀաննեսն առաջ էր անցնել Պետրոսից, այդպես էլ վերադարձի ճանապարհին եղավ: Եվ Տերը, ճանապարհին երևալով Պետրոսին, սիրով ողջույն տվեց նրան, որպեսզի վերացնի այն տրտմությունը, որը նրան պատել էր ուրացության պատճառով:

## Հրսուս երեւում է նշնկերջներին

«Նույն կիրակի օրվա երեկոյան աչակերտները Հավաքված էին մի տան մեջ, որի դռները փակված էին Հրեաների վախի պատձառով: Հիսուս եկավ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Վարդապետների մի մասն այսպես չեն ասում, այլ այս դեպքում նկատի ունեն Գալիլիայում գտնվող Թաբոր լեռը։ Իսկ Գրիգոր Վարդապետն ասում է, որ դա հնարավոր չէ հեռավորության պատճառով, քանի որ երեք օրվա ճանապարհ է մինչև այդ լեռը, և աշակերտները մինչև երեկո չէին կարող այնտեղ հասնել։

կանգնեց նրանց մեջտեղն ու նրանց ասաց. «Խաղաղությո՜ւն ձեզ»: Այս ասելով` նրանց ցույց տվեց Իր ձեռքերը և կողը. և աչակերտներն ուրախացան, երբ տեսան Տիրոջը» (Յովհ. Ի 19-20):

«Երբ Նրան տեսան, երկրպադեցին Նրան, իսկ ոմանք երկմտեցին» (Մատթ. ԻԸ 17)։

Երբ Տերը երևում է աչակերտներին արփիափայլ կերպարանքով, ձանաչողներն իսկույն երկրպագում են, իսկ ովքեր չեն ձանաչում, երկմտում են: Պետրոսն ու Զեբեդեոսի որդիները, ովքեր Նրա Հետ Թաբոր լեռան վրա էին եղել և տեսել Նրան պայծառակերպված, իսկույն ձանաչում են Նրա Աստվածության անձառելի փառքը, երկրպագում և դրանով երկմտածների կասկածը փարատում` ըստ այն խոսքի, որ Տերն ասաց Պետրոսին. «Բայց Ես աղոթեցի քեղ Համար, որպեսզի քո Հավատը չպակասի, և դու, երբ վերադառնաս Ինձ, Հաստատես քո եղբայրներին» (Ղուկ. ԻԲ 32): Երբ իջնում էին Թաբոր լեռից, Տերը նրանց պատվիրեց ու ասաց. «Այդ տեսիլքը մարդու չասեք, մինչև որ Մարդու Որդին մեռելներից Հարություն առնի» (Մատթ. ժե 9), ինչն այսօր տեսան կատարված և Հիչեցին Տիրոջ ասածը:

Ղուկասն ասում է, որ երկմաողները կարծում էին, Թե ոգի է իրենց տեսածը, այդ պատճառով էլ Տերը նրանց ասաց.

«Ինչո՞ւ եք խռովված, և ինչո՞ւ ձեր սրտերում կասկածներ են ծագում. տեսե՛ք Իմ ձեռքերն ու ոտքերը, որովհետև նույն Ինքը Ես եմ. չոչափեցե՛ք Ինձ և տեսե՛ք, որովհետև ոգին մարմին և ոսկորներ չունի. ինչպես տես֊նում եք, Ես ունեմ» (Ղուկ. ԻԴ 38-39):

Այս ասելով` նրանց ցույց է տալիս տեգից և բևեռներից խոցված Իր Մարմնի մասերը, որպեսզի Իր փոխարեն մի այլ մարմին չկարծեն խաչի վրա չարչարված և մեռած:

«Եվ Հիսուս մոտենալով՝ խոսեց նրանց Հետ ու ասաց. «Ինձ է տրված ամեն իչխանություն երկնքում և երկրի վրա» (Մատթ. ԻԸ 18)։

Ինչո՞ւ է իշխանություն ստանալու մասին ասում Նա, Ով փառջերի Թագավորն է, զորության Տերը և երկնջի ու երկրի Աստվածը:

ՈրովՀետև ճչմարտապես մարդացավ և Աստվածությամբ ու մարդկությամբ թագավորելու է բոլորիս վրա։ Քանզի մարմնով զգեստավորվելով՝
կատարեց ամբողջ արդարությունը և մեղանչական մարմինների փոխարեն
Իր անմեղ Մարմինը տվեց մաՀվան։ Արդարն անարդարների Համար
մաՀացավ՝ նրանց ազատելով մաՀվան պարտքից։ Եվ այս բոլորի Համար
Հորից տնօրինաբար Նրան իչխանություն է տրվում երկնքի ու երկրի վրա՝
նաև ըստ մարդկության։ Այսինքն՝ ճչմարտապես ճանաչեցրեց երկրավորներին ու երկնավորներին, որ չարը գրկվեց իչխանությունից։ Հայտնի է,
որ չարը երկնքում իչխանություն չուներ, և կարծիք կար, թե երկրի վրա

իչխանություն ունի: Իսկ Տիրոջ երկնավոր թագավորության մասին Հայտնի էր: Եվ այժմ, երբ չարը գրկվեց իր իչխանությունից, Տիրոջ իչխանությունը Հայտնվում է նաև երկրում` իրավամբ ու արդարությամբ:

Այժմ Տերը ապստամբ բռնավորին Հաղթելուց Հետո, ինչպես Հգոր թագավոր, առաջում է իր զորջերին` ավար վերցնելու պարտվածի ամբողջ ունեցվածքը և ասում. «Ինչպես Հայրն Ինձ առաքեց պատերազմելու չարի դեմ, և Ես կատարեցի Նրա կամքը` Հաղթելով ապստամբ Հսկային, այդպես և Ես եմ Իմ զորավարներին խրախուսում ու քաջալերում, քանի որ բռնավորը պարտվեց: Գնացե՛ք, այսուՀետև, ավար առեք նրա ամբողջ ստացվածքը (տեն Սաղմ. Կէ 19), աչակերտ դարձրե՛ք բոլոր Հեթանոսներին, որոնց վրա չարը տիրել էր բռնությամբ և դրոշմով կնքել իբրև իր սեփականություն` դնելով նրանց իր իչխանության տակ: Եվ Ավետարանի վարդապետությամբ ու Մկրտության ավազանով լվացեք նրանց վրայից չարի դազրելի կնիքը և դրոշմեցեք նրանց վրա Հոր, Որդու և Սուրբ Հոգու ճշմարիտ դավանությունը»:

Արդարև այս մեծ տերությունն ու իշխանությունը, որ միչտ ուներ ըստ Աստվածության, այժմ ստուգապես ունի նաև ըստ մարդկության, այգ պատճառով էլ ասաց. «Գնացե՛ք ուրեմն, աչակերտ դարձրե՛ք բոլոր ազգերին, նրանց մկրտեցե՛ք Հոր և Որդու և Սուրբ Հոդու անունով» (Մատթ. ԻԸ 19)։

Այս մասին նաև ՀովՀաննեսն է ասում.

«Խաղաղությո՜ւն ձեզ. ինչպես Իմ Հայրն Ինձ ուղարկեց, Ես էլ ուղարկում եմ ձեղ»: Երբ այս ասաց, նրանց վրա փչեց և ասաց. «Առե՛ք Սուրբ Հոգին: Եթե մեկի մեղջերը ներեջ, նրանց ներված կլինի. եթե մեկի մեղջերը չներեջ, ներված չի լինի» (Յովհ. Ի 21-23):

Դա այն փչումն էր, որի օրինակը կատարվեց արարչության օրերին՝ ըստ այս խոսքի. «Տեր Աստված մարդուն ստեղծեց երկրի Հողից, նրա դեմ-քին կենդանության չունչ փչեց, և մարդը եղավ կենդանի Հոգի» (Ծննդ. Բ 7)։ Որը Հետո Աստված ետ վերցրեց մարդկանց մեղջերի պատճառով՝ ասելով. «Իմ Հոգին Հավիտյան Թող չմնա այդ մարդկանց մեջ, որովՀետև նրանք մարմնավոր են» (Ծննդ. Ձ 3)։ Եվ այն, ինչը Հանցանքների պատճառով վերցվեց, այժմ դարձյալ ետ չնորՀվեց՝ արդարանալու պատճառով:

Արդարանալ ասելով պետք չէ այնպես Հասկանալ, Թե մարդիկ իրենց Հանցանքների պատճառով չնորՀներից մերկանալուց Հետո իրենց արդարուԹյամբ զդեստավորվեցին, այլ` մարդիկ զդեստավորվեցին Քրիստոսի արդարուԹյամբ: Քանդի Արդարն ու Անմեղը, Ով մեղք չդործեց, և նենդու-Թյուն չդտնվեց Նրա բերանում, Իր արդար Մարմինը տվեց մաՀվան` պարտականներիս Համար, ինչով էլ, ըստ առաջյալի (տե՛ս Յռոմ. Գ 21-30), մեզ եղավ Աստծու արդարությունը:

Այն ժամանակ բացեց նրանց մտջերը, որ Հասկանան Գրքերը (Ղուկ. ԻԴ 45) — Քանզի սա Հոգու չնորՀն է` ըստ այս խոսջի. «Իսկ Մխիթարիչը՝ Սուրբ Հոգին, որին Հայրը կուղարկի Իմ անունով, Նա ձեզ ամեն բան կու-սուցանի և ձեղ կՀիչեցնի այն ամենը, ինչ Ես ասացի ձեղ» (Յովհ. ԺԴ 26)։

Եվ ոչ միայն դա, այլ նաև Հույժ բարձրագույն պատիվ և իչխանություն չնորհեց նրանց, որը հատուկ է Աստծուն, քանի որ ասաց. «Եթե մեկի մեղջերը ներեջ, նրանց ներված կլինի. եթե մեկի մեղջերը չներեջ, ներված չի լինի» (Յովհ. Ի 21-23): Եվ ո՞վ կարող է Աստծուց բացի մեղջերը թողնել: Հարմար է այստեղ ասել այն խոսքը, թե. «Ճչմարիտ, ճչմարիտ եմ ասում ձեղ, թե ով հավատում է Ինձ, ինջն էլ կանի այն դործերը, որ Ես եմ անում. և դրանցից ավելի մեծերը կանի, որովհետև Ես դնում եմ Հոր մոտ։ Եվ ինչ որ ուղեք Իմ անունով, այն կանեմ, որպեսզի Հայրը փառավորվի Որդու միջոցով» (Յովհ. ԺԴ 12-13): Ինչը չնորհեց Պետրոսին դավանության համար (տեն Մատթ. ժՁ 19), նույնն այժմ բոլոր առաջյալներին է չնորհում, այսինքն` ներելն ու չներելը, կապելն ու արձակելը:

Ուսուցանեցե՛ք նրանց պահել այն բոլորը, ինչ որ ձեզ պատվիրեցի (Մատթ. ԻԸ 20) – Երբ առաքյալներին ասաց, որ մկրտությամբ դրոչմեն աչակերտածներին Հոր, Որդու և Սուրբ Հոգու անունով, հետո մեկ խոսք էլ ավելացրեց զորավոր պահպանության մասին, որպեսզի չարը, ըստ իր սովորության, մեզ վերստին դեպի իրեն ձգելով` չկործանի: Չկա ավելի զորավոր զենք ընդդեմ չարի, քան պահպանության պատվիրանը: Եվ ինչպես չարի սկիզբն ու արմատն անհնազանդությունն է պատվիրանի նկատմամբ, այդպես էլ բարու պատճառը պատվիրանի պահելն է:

Տերն Իր բոլոր պատվիրանների պահպանության սկիզբը սերը համարեց, քանզի ասաց, որ նրանից են կախված բոլոր օրենքներն ու մարդարեությունները։ Իսկ սիրո պտուղը համարեց պատվիրանի պահումը՝ ասելով. «Եթե Ինձ սիրում եք, կպահեք Իմ պատվիրանները» (Յովհ. ԺԴ 15), նաև՝ «Եթե մեկը սիրում է Ինձ, Իմ խոսքը կպահի, և Իմ Հայրը նրան կսիրի. և Մենք նրա մոտ կդանք ու նրա մոտ կօթևանենք» (Յովհ. ԺԴ 23), դարձալ՝ «Ես ո՞ւմ եմ նայելու, եթե ոչ հեղերին ու խոնարհներին և նրանց, ովքեր դողում են Իմ խոսքից» (Եսայի ԿՁ 2)։ Հետևաբար՝ պատվիրանները պահողը ոչ միայն սիրում է Աստծուն, այլև սիրվում է Նրա կողմից, և դառնում է Նրա տունը, տեղը, Հանդիստը և փառքի սրբության տաճարը։

«Եվ աՀա Ես ձեղ Հետ եմ բոլոր օրերում՝ մինչև աչխարհի վախճանը» (Մատթ. ԻԸ 20)։ Նրանց, ում կենսաբեր պատվիրանների պաՀպանությունն ավանդեց, խրատեց նաև ջաջ լինել Հակառակորդի դեմ մղվող Հոդևոր պատերազ-մում։ Առաջյալները ոչ միայն զորություն ստացան պատերազմելու Հակառակորդի դեմ, այլև այն լուրը, որ Տերն Իր ամբողջ զորությամբ նրանց Հետ է լինելու։ Հիսուս ոչ թե մարմնով է նրանց Հետ լինելու, այլ` Հոդու միջոցով ներդործելով։ Քանի որ Ինջն արդեն ամբողջացրել էր բոլոր տնօրինությունները, և այժմ փրկվածների Հոդաբարձությունը փոխանցում է Փառակցին` Սուրբ Հոդուն, ըստ այս խոսջի. «Ես պիտի աղաչեմ Հորը, և Նա մի այլ Մխիթարիչ պիտի տա ձեզ, որպեսզի Հավիտյան ձեզ Հետ բնակվի Ճչմարտության Հոդին» (Յովի. ԺԴ 16-17)։

Հարց. – Իսկ եթե մեկը տարակուսի, թե առաջյալները մահացան, սակայն ներկա հավիտականության վերջը դեռ չի եկել, այդ դեպջում որջանո՞վ է ճչմարիտ, թե Նա առաջյալների հետ է ամեն օր մինչև աչխարհի վախճանը:

Պատասխան. — Մեկ է Տերը, և մեկ` Նրա Եկեղեցին: Տերն ասաց Պետրոսին. «Դու վեմ ես, և այդ վեմի վրա պիտի չինեմ Իմ Եկեղեցին» (Մատթ.
d2 18), իսկ Քրիստոս Գլուխն է Եկեղեցու (տեն Եփես. Ե 23): Ինչպես և մարմինը մեկ է, իսկ անդամները՝ բազում, այդպես էլ բազում Հավատացյալները մեկ են Քրիստոսով: Արդ` ինչ այն ժամանակ Տերն ասում էր առաքյալներին, նույնն այսօր նրանց միջոցով ասում է և բոլոր Հավատացյալներին, որոնց գլուխն Ինջն է՝ ըստ այս խոսքի. «Սակայն միայն նրանց
Համար չէ, որ աղաչում եմ, այլև նրանց խոսքի միջոցով բոլոր Ինձ
Հավատացողների Համար, որպեսզի ամենջը մի լինեն» (Յովհ. ժt 20-21): Եվ,
ճչմարտապես, Նա մեդ Հետ է ամեն օր, և մենք չբաժանվենք Նրանից:

## ₽rrusnur <urnınjuu auuru

Մարմնավոր Հարությունը երկու կերպ է լինում` անկատար և կատարյալ: Անկատար է, երբ Հարությունից Հետո դարձյալ մաՀանում են, ինչպես այն վեց Հոգին, ովջեր Հարություն առան մինչև Քրիստոսի Հարությունը: Եղիան մի Հոգու Հարություն տվեց, Եղիսեեն` երկու Հոգու, և երեջ Հոգու էլ Քրիստոս Հարություն տվեց, բայց դրանջ բոլորն էլ մաՀացան:

Իսկ եթե մեկը մի անգամ Հարություն առնի և այլևս չմաՀանա, ապա դա կատարյալ Հարություն է: Այդպիսին է Քրիստոսի Հարությունը, և այդպիսին է լինելու ՀամընդՀանուր Հարությունը: Հարությունն այն է, երբ մեկը մաՀանում է մարմնով և ապա վերստին անմաՀություն է ստանում Հավիտենական կյանքում:

Քրիստոսի Հարությունը Հաստատվում է վկայություններով։ Նախ մարդարեներն են վկայում. «Երկրի վրա վերջ տվին Նրա կյանջին. Տերը կամենում է մաքրել Նրան վերջերից, ցույց տալ Նրան լույս» (Եսայի ՇԳ 9-11), սա Հարության մասին է ասում։ Նաև Դավիթն է ասում. «Մարմինն Իմ կՀանդստանա Հույսով. ջանզի դժոխքում չես թողնի Դու Ինձ, և Քո Սրբին ապականություն տեսնել չես տա» (Սաղմ. ժե 9-10)։

Երկրորդ` օրինակներով է Հաստատվում. ինչպես Հովնանը կետի փորում երեք օր ու գիչեր մնաց և դուրս եկավ, այդպես էլ Քրիստոս մեռավ և երեք օր Հետո Հարություն առավ: Դարձյալ` Մովսեսը տեսավ, որ մորենին այրվում է ու չի սպառվում, և դա խորՀրդանչում է Քրիստոսի Մարմինը, որը մեռած էր դերեզմանում, սակայն կենդանի էր, ինչը ցույց տվեցին Նրա կողից բխած երկու վտակները` Ջուրը և արյունը:

Երրորդ` Տերն Ինքը վկայեց Իր մասին` ասելով. «Պետք է, որ Ինքը Երուսաղեմ գնա, բազում չարչարանքներ կրի և անարդվի քահանայապետերից, օրենսդետներից, ժողովրդի ծերերից, սպանվի և երրորդ օրը Հարու-Թյուն առնի» (Մատթ. ժՁ 21)։

Չորրորդ` Հաստատվում է Հրեչտակների խոսքերով, երբ նրանք յուղաբեր կանանց ասացին. «Դուք Հիսուսի՞ն եք փնտրում` խաչված Նազովրեցուն. Նա Հարություն առավ, այստեղ չէ» (Մարկ. ժՁ 6):

Հինդերորդ` Հաստատվում է կանանց վկայությամբ, ովջեր միաբան Հարության լուրը տվեցին առաջյալներին:

Վեցերորդ` Հաստատվում է դերեզմանը պաՀպանող զինվորների վկայությամբ: ՔաՀանաները զինվորներին արծաթ տալով` իրենք էլ Հաստատեցին Հարությունը: Յոթերորդ` Հաստատվում է այն սուրբ մեռելների կողմից, ովջեր Քրիստոսի Հետ Հարություն առան դերեզմաններից և մտան սուրբ ջադաքր (տե՛ս Մատթ. Իէ 52-53)։

Ութերորդ` Հաստատվում է կնքված դերեզմանով և պատանքներով: Իններորդ` Հաստատվում է ականատեսների վկայությամբ, ովքեր տեսան Հարուդյալ Քրիստոսին մարմնավոր աչքերով:

Տերը Հարության օրը Հինգ անգամ երևաց յուրայիններին: Նախ երևաց կանանց, երբ նրանք վերադառնում էին դերեզմանից: Երկրորդ՝ Մարիամ Մադդաղենացուն: Տերը նախ կանանց երևաց, քանի որ մաՀաբեր դույժը կնոջ ձեռքով մտավ բնության մեջ, դրա Համար էլ պետք էր, որ մարդկանց կյանքի փրկության ավետիսը նրանցով լիներ: Երրորդ` երևաց Պետրոսին, ինչպես Ղուկասն է պատմում: Եվ այս եղավ երկու պատճառով, մեկը` որպեսզի Պետրոսը չՀուսաՀատվի ուրացության պատճառով, և երկրորդ` Հայտնելու Համար Աստվածային ողորմությունը մեղավորներին: Չորրորդ` երևաց երկու աչակերտներին, ովքեր դնում էին Էմմավուս, ինչպես պատմում է Ղուկասը (տե՛ս Ղուկ. ԻԴ 13): Հինդերորդ` նույն երեկոյան փակ դռներով անցնելով` երևաց բոլոր աչակերտներին, բացի Թովմասից, և դա կատարվեց կամ «Գալիլիայում»` իրենց Հավաքատեղիում, կամ Վերնատանը:

Տասներորդ` Հաստատում է Հենց Ինջը` Քրիստոս, քանի որ Հարու-Թյունից Հետո Նա կերավ ու խմեց աչակերտների Հետ, խոսեց նրանց Հետ, առաջեց նրանց մկրտելու, օրՀնեց նրանց ու նրանց առջև երկինջ Համբարձվեց:

Հարդ. – Ո՞ր ժամին Հարություն առավ Քրիստոս:

Պատասխան. — Քրիստոս Հարություն առավ կիրակի օրը գիչերամիջին, որը Հաստատվում է բազում վկայություններով: Նախ Մատթեոսն է ասում. «Շաբաթ օրվա երեկոյան, երբ կիրակին լուսանում էր» (տե՛ս Սատթ. ԻԸ 1), այսինջն` գիչերվա սկզբի ու վախձանի միջնամասում:

Երկրորդ` Դավիթը Տիրոջ անունից ասում է. «Կեսգիչերին ելնում էի գոՀություն մատուցելու քեզ» (Սաղմ. ճժԸ 62)։

Երրորդ` Տերը գիչերամիջին ծնվեց կուսական արգանդից և նույն ժամին էլ Հարություն առավ կույս գերեզմանից:

Չորրորդ` Տերը գիչերամիջին ձերբակալվեց ու կապվեց և նույն ժամին էլ արձակվեց մաՀվան կապանջներից ու Հարություն առավ:

Հինդերորդ` Քրիստոսի Հարությունը պատճառն է մեր Հարության: Արդ` մեր Հարությունը վերջին կիրակի օրն է լինելու` դիչերամիջին` ըստ այս խոսջի. «Եվ կեսդիչերին ձայն լսվեց` աՀա՝ Փեսան դալիս է, նրան դիմավորելո'ւ ելեջ» (Մատթ. ԻԵ 6): Հետևաբար` Քրիստոսի Հարությունը եղավ դիչերամիջին, կիրակի օրը: Այդ պատճառով էլ Ավադ չաբաթ օրը` երեկոյան` գիչերին մոտ, Զատկի ճրագալույցն ենք անում և պատարագ մատուցում:

Վեցերորդ` գիչերամիջին Հրեշտակը Հարվածեց Եգիպտոսին, և գիչերամիջին Մովսեսը Իսրայելի որդիներին Հանեց Եգիպտոսից, որն օրինակն է դժոխքի ավերման և Հոգիների ազատության: Նույնպես և Քրիստոս գիչերամիջին Հարվածեց ու կապեց սատանային, և այն ժամին, երբ Մովսեսը Եգիպտոսից Հանեց ժողովրդին, նույն ժամին Քրիստոս Հարություն առավ մեռելներից, ազատեց Հոգիներին չարության ՀրաՀլոց դժոխքից և իմանալի փարավոնի բռնությունից:

Քրիստոսի ՀարուԹյունից Հետո օրվա սկիզբը Համարվեց կեսգիչերը, քանի որ ՀարուԹյունից Հետո խավարից դեպի լույս ենք գնում:

Հարց. – *Քանի՞ ժամ մեռած մնաց Քրիստոս:* 

Պատասխան. — Վարդապետներն ասում են, որ Տերը երեսուներեջ ու կես ժամ մնաց դժոխջում։ Քանի որ ուրբաթ օրն իններորդ ժամին մեռավ և Հոգով իջավ դժոխջ, իսկ երեկոյան` արևամուտին, Մարմինն իջավ դերեզման։ Արդ` չաբաթ դիչերը ցերեկվա Հետ լինում է ջսանչորս ժամ, վեց ժամ էլ կիրակի օրը` մինչև դիչերվա կեսը, ստացվում է երեսուն ժամ, և երեջ ու կես ժամ էլ ուրբաթ օրը` ստացվում է երեսուներեջ ու կես։ Այսինջն` երեսուներեջ ու կես տարի Տերը Մարմնով ջարողեց մարմնավորներին և նույնջան ժամ էլ Հոդով ջարողեց Հոդիներին։ Իսկ Մարմինը երեսուն ժամ մնաց դերեզմանում։ Քանի որ ինչպես երեսուն տարեկանում մկրտվեց և դուրս ելավ ջրից, նույնպես և Մարմինը` Թաղումից երեսուն ժամ Հետո Հարություն առավ և դուրս ելավ դերեզմանից։ Եվ ինչպես Ադամը երեսուն տարեկան ստեղծվեց, այդպես էլ մենջ ՀամընդՀանուր Հարության ժամանակ երեսնամյա ենջ Հարություն առնելու։

#### ปนุง dunu orrusu Prrusnur

Քրիստոսի Հարության մասին գրված է նաև «Դատավորաց» գրջում՝ ջաջարի Սամփսոնի օրինակով: Սամփսոնը գնաց այլազգիների ջաղաջը, որը կոչվում էր Գազա, և գիչերը օթևանեց պոռնկատանը (տեն Դատ. ժՁ 1-3): Այլազգիները այդ մասին իմանալով՝ ջաղաջի դռանը պաՀապան կանգնեցրին, որպեսզի Սամփսոնին ձերբակալեն: Իսկ Սամփսոնը գիչերա-միջին վեր կացավ, ջաղաջի դռների երկու փեղկերը տեղահան արեց ու տարավ լեռան գագաթը, ինչից ջաղաջաբնակները հույժ ամոթահար եղան: Սամփսոնը, իսրայելացիների առաջնորդը լինելով, խորհրդանչում է Քրիստոսին, Ով հավատացյալների Առաջնորդն է, իսկ այլազգիները խորհրդանչում են դևերին ու Քրիստոսի թշնամիներին: Գագա թարդ-

մանվում է ուժ և օրինակն է աչխարՀի, իսկ պոռնկատունը, որտեղ Սամփսոնն օԹևանեց, դժոխջի օրինակն է:

Ավագ ուրբաԹ օրը մեր Զորավարը` Քրիստոս, գնաց դժոխք` պատերազմելու դևերի Հետ, և երբ դևերը կամենում էին բռնել Նրան, Նա գիչերամիջին խորտակեց դժոխքի դռները և ՀարուԹյուն առավ մեռելներից, ինչպես ասում է սաղմոսերգուն. «Նա փչրեց դռները, պղնձյա և երկաԹյա նիդերը խորտակեց» (Սաղմ. ճՁ 16): Քրիստոս կապեց Սադայելին` դևերի գորավարին, ավար վերցրեց դժոխքը և Հոգիներին աղատեց տանջանքներից:

Պետք է իմանալ, որ Սամփսոն Թարդմանվում է արեդակ, իսկ Քրիստոս ԱրդարուԹյան Արեդակն է: Երբ ամպը ծածկում է արեդակը, մենք այն չենք տեսնում, այդպես էլ Աստծու Որդին, Ով Իմանալի Արեդակն է, մինչ Իր ՀարուԹյունը ծածկել էր Իր ԱստվածուԹյունը յոԹ ամպերով` ըստ այս խոսքի. «Նա Իրեն խավարով պատեց, խավարով ծածկեց Իր վրանը ու ջրի խավարով Թանձրացրեց ամպերը» (Բ Թագ. ԻԲ 12): ՅոԹ ամպերից յուրա-քանչյուրն իր խորՀուրդն ունի. առաջին ամպը Կույս Մարիամի նչանվելն էր Հովսեփի Հետ, երկրորդը` Տիրոջ ԹլփատուԹյունն էր, երրորդը` Քրիստոսի մանկուԹյունը, չորրորդը` փախուստը Եգիպտոս, Հինդերորդը` քաղցելն ու ծարավելը, վեցերորդը` ցավադին չարչարանքները խաչի վրա և յոԹերորդը` Նրա Թաղումը և դերեդմանի կնքվելը:

Այս յոթ ամպերը ծածկել էին Քրիստոսի Աստվածությունը, այդ պատճառով էլ Հրեաներն ասում էին, Թե ինչպե՞ս կարող է Նա Աստված լինել, երբ ծնվել է նչանված կնոջից, Թլփատվել, փախել Եգիպտոս, քաղցել ու ծարավել: Իսկ երբ Քրիստոս չարչարվեց, խաչվեց, մեռավ և դրվեց գերեզման, ապա այս ամպերն ամբողջովին ծածկեցին Նրա Աստվածու֊ *Նրան ու փախան: Այդ մասին գրված է.* «Փայլածուն ամպերի մեջ է, ինչպես որ լույսը՝ ամպերի վերևում» (Յոբ 2 Lt 1)։ *Հայտնի է, որ Քրիստոսի* մարդեղանալուց առաջ ոչ ոք չէր մտնում Երկնքի արքայություն, քանի որ չկար դուռը, բայց Աստված ողորմեց և Քրիստոսի ծննդյամբ տվեց *դուռը` ըստ ալս խոսջի. «*Ճչմարիտ, ճչմարիտ եմ ասում ձեզ, որ Ես եմ ոչխարների դուռը» (Յովհ. ժ 7)։ *Եվ այդ Դուռը երկփեղկանի է, այսինքն՝* Քրիստոսի Հոգին ու Մարմինը, և Աստվածությունը երկուսի Հետ էլ միավորված է: Հրեաները նախանձից կոտրեցին այդ դուռը և փեղկերը բաժանեցին միմյանցից, քանի որ Քրիստոսի մաՀվամբ Հոգին ու Մարմինը բաժանվեցին միմյանցից: Դռան մի փեղկը, որը Հիսուսի Մարմինն է, գերեզման դրեցին, գերեզմանը մատանիով կնքեցին ու վրան գինվորներ կարդեցին: Իսկ դռան մյուս փեղկը, որը Հիսուսի Հոդին է, իջավ դժոխք, և այդպես բաժանվեցին միմյանցից Քրիստոսի Հոգին ու Մարմինը: Սակայն Աստվածությունը բնավ չբաժանվեց` ո՛չ Հոդուց և ո՛չ Մարմնից:

Եվ ինչպես Սամփսոնը գիչերն արթնացավ և ցույց տալով իր արիությունը` Հանեց դռան երկու փեղկերը և բարձրացրեց լեռան գագաթը, այդպես էլ Քրիստոս ցույց տվեց Իր մեծ զորությունը` ամբողջ պահելով երկու փեղկերը. քանի որ Հոգին, որ իջավ դժոխք, այնտեղ չայրվեց, այլ ընդհակառակը` մյուս հոգիներին զովություն ու փրկություն տվեց, իսկ Մարմինը դերեզմանում չապականվեց:

Եվ այսօր այն փեղկը` Հոգին, որ իջավ դժոխը, միավորվեց մյուս փեղկին` Մարմնին, որ գերեզմանում էր, և Տերն առանց ապականության Հարություն առավ Հոգով ու Մարմնով` անխափան պաՀելով գերեզմանի *կնիքը: Ինչպես Դավիթն է ասում.* «Քանզի դժոխքում չես թողնի Դու Ինձ, և Քո Սրբին ապականություն տեսնել չես տա» (Սաղմ. ժե 9-10)։ *Եվ Տերը,* ինչպես Սամփսոնը, դռան երկու փեղկերը՝ Հոգին ու Մարմինը, միավորելով տարավ լեռան գագաթը, այսինքն` երկինք, նստեց Հոր աջ կողմում, և Հայտարարեց, որ բոլոր ընտրյալներն այդ դռնով պետք է մանեն արքայություն (տեն Anվh. ժ 7-9)։ Հայանի է նաև, որ Սամփսոնը կապված և անզեն պատերազմեց այլազգիների զորջերի դեմ և էչի ծնոտով սպանեց Հազարավորների (տե՛ս Դատ. ժե 15): Իսկ իր մաՀվան օրը էլ ավելի չшտ шյլшզգիների կոտորեց (տե՛ս Դատ. ժՁ 30): Այդպես և Հիսուս Քրիստոս՝ մեր Զորավարը, Իր վրա Հարձակված դևերի ու Հրեաների գորջերի դեմ *չկամեցավ դենքերով պատերադմել` ինչպես և Ինքն ասաց.* «Կարծում ես, թե չե՞մ կարող Իմ Հորն աղաչել, որ Նա Հիմա Ինձ Համար այստեղ Հասցնի Հրեչտակների ավելի քան տասներկու գնդեր» (Մատթ. ԻԶ 53), *այլ` խաչին* բևեռված պատերազմեց ու Հաղթեց սատանային: Եվ Իր սպանվելով` ավելի չատ կոտորեց, քանի որ մահից առաջ քչերը Նրան Հավատացին, իսկ մաՀվանից ու Հարությունից Հետո ամբողջ աչխարՀը Հավատաց, և կորավ սատանայի իչխանությունը:

#### Դևևրելև՝ oppuku Appusnup

Դանիել մարդարեն չորս օրինակով է խորՀրդանչում Քրիստոսին: Նախ` ինչպես Դանիելը Հույժ սուրբ էր ու խափանում էր կռապաչտու-Թյունը, նույնպես և Քրիստոս` սուրբ վարջով էր ապրում երկրի վրա, խափանում էր կռապաչտուԹյունը և ուսուցանում ճչմարիտ Հավատ ու առաջինուԹյուն:

Երկրորդ` ինչպես Դանիելին նախանձից գցեցին առյուծների գուբը, այդպես էլ Քրիստոս Հրեաների նախանձի պատճառով մահվան մատնվեց, դատապարտվեց ու գնաց դժոխջի գուբը, ուր կային յոԹ Հոչոտող առյուծներ, այսինջն` դևերի յոԹ պետերը, որոնջ յոԹ մահացու մեղջերի առաջնորդներն են: Դևերը ոչնչով չվնասեցին Քրիստոսին, այլ ամոԹահար եղան և կապվեցին կապանջներով: Երրորդ` ինչպես Դանիելը նախատինքներով ընկավ գուբի մեջ և Հետո մեծ ուրախությամբ ու փառքով բերվեց Թագավորի առջև, այդպես էլ Քրիստոս` բազում նախատինքներով սպանվեց, իջավ դժոխք և այսօր մեծ պատվով ու փառքով դուրս եկավ դժոխքից, Հարություն առավ մեռելներից և Հույժ բարձրացվեց Հայր Աստծու կողմից` ինչպես ասում է Ավետարանը. «Ինձ է տրված ամեն իչխանություն երկնքում և երկրի վրա» (Մատթ. ԻԸ 18):

Չորրորդ` ինչպես Դանիելի կորուստը կամեցողները կործանվեցին, այդպես էլ նրանք, ովքեր կամակից ու պատճառ դարձան Քրիստոսի խաչվելուն, ինչպես Հուդան, Պիղատոսն ու Հերովդեսը, նաև քաՀանայապետերն ու դպիրները, բոլորն էլ կործանվեցին դժոխքում:

#### Stonzuge union Qusun

Հարության օրը` երեկոյան, տասնմեկ աչակերտները Հավաքվել էին մի տան մեջ: Եվ մինչ նրանք սեղան էին նստել, գալիս է Հիսուս, կանգնում նրանց մեջ ու ասում. «Խաղաղությո՜ւն ձեղ», ապա ավելաց-նում. «Ինչպես Հայրը Ինձ ուղարկեց, Ես էլ ձեզ եմ ուղարկում... Գնացե՛ք ուրեմն, աչակերտ դարձրե՛ք բոլոր ազդերին, նրանց մկրտեցե՛ք Հոր և Որդու և Սուրբ Հոդու անունով... Եվ աՀա Ես ձեզ Հետ եմ բոլոր օրերում՝ մինչև աչխարՀի վախճանը» (Մատթ. ԻԸ 20)։

Այսօր, այս Հրամանի Համաձայն, Եկեղեցու Հովիվները, Հետևելով առաջյալների օրինակին, սուրբ Հարության օրվան Հաջորդող տոնական օրերին այցելում են Եկեղեցու զավակների տները, տալիս Քրիստոսի Հարության ավետիսը և Հոգևոր խոսջով նրանց ուրախություն պատճառում: Եվ «Այսօր յարեաւ» չարականի երգեցողությամբ, Հարության ավետարանի ընթերցմամբ, Հոր և Որդու և Սուրբ Հոգու անունով, Հարության տոնի չնորՀներով, սուրբ Խաչով և սուրբ Ավետարանով օրՀնում տունը, տան բնակիչներին, տան Հացը, աղը, ջուրը և ամենակալ Տիրոջից խնդրում պաՀպանություն այդ տան Համար՝ երևացող ու աներևույթ թշնամիներից:

Այսպիսով` սուրբ Հարության տնօրՀնեքով մեր տները խորՀրդավոր կերպով վեր են ածվում Վերնատան, ուր մտավ Ինքը` Հիսուս: Եվ ինչպես այն ժամանակ Տերը Հայտնվելով Իր աչակերտների մեջ, ովքեր Հրեաների ահից թաքնվել էին, վերացրեց նրանց տարակուսանքները, այդպես էլ այսօր Տերը մեր Հոգսերն է վերցնում Իր վրա և մեր մեջ նորոգում Հարության Հույսը:

นุปรกษ

#### ԱՎԵՏՈՒՄ

Սուրբ Աստվածածնի Ավետման տոնը կատարվում է ապրիլի 7-ին։ Ապրիլի 6-ի երեկոյան, ինչ օր էլ որ պատահի, նախատոնակ է արվում։ Ապրիլի 7-ի գիշերը քահանաները զգեստավորված գալիս են ատյան և սկսում «Խորհուրդ անճառ» օրհնությունը։ Օրվա երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ յայտնեցար վասն մեր, ողորմեա՝ մեզ»։

### **Uusuuouuu**ir

Նախաստեղծ Ադամը պատվվեց նրանով, որ Աստծու ձեռքով ստեղծվեց, իսկ ԱբրաՀամը երանելի դարձավ, քանի որ Աստծու բարեկամ կոչվեց: Հակոբը գովաբանվեց, ջանի որ ժուժկալությամբ Աստծու Հետ գոտեմարտեց: Մովսեսը բարեբանվեց, <sub>Ք</sub>անի որ Աստծուն տեսավ: Մարգարեներն արժանացան Աստծու բարեՀաձությանը, քանի որ Սուրբ Հոգով լցված` քարոգեցին Աստծու գալուստը: Երջանկացան առաքյալները, քանի որ մարմնացած Բանն Աստծուն երկրի վրա տեսան և չոչափեցին Կենաց Խոսքը: Իսկ ՏիրուՀին` Մարիամը, առավել գերազանց և Հրաչափառ երանությունների արժանագավ, ջանի որ Բանն Աստված, Ով վեր է, ջան միտքը, Հրեչտակների ու մարդկանց խոսքերը, նրանից ծնվեց: Նա, Ով նախջան ժամանակները Հորից է ծնվել, և Ում ծնունդը միայն Հայրը գիտի, Ով արչալույսից առաջ արգանդից ծնված Որդին է Հոր էությունից և փառըով աթոռակից է Նրան, Ով անստվեր Լույսն է և անմատույց Լույսի Հոր Ճառագայթը, նաև Ծնողի էության Կերպարանքն է, Նկարագիրը և աներևույթ Աստծու փառջի Ծագումը, Անսկիզբ Բանն` անսկզբնական Հորից, Աստված` Աստծուց, Տեր` Տիրոջից, Ում փառքը ցանկալի էր անմաՀների դասերին և բաղձալի` աստվածասեր մարդարեներին, Ում արդարները, Թագավորներն ու նաՀապետները ցանկանում էին գոնե աղոտ կերպով տեսնել, բայց չկարողացան:

ԱմենաօրՀնյալ ՍրբուՀին անբովանդակելի Աստվածության Հուրն առանց այրվելու իր որովայնում կրեց, քանի որ Հորից անբաժանելի Որդին, ինչպես անձրև, երկնքից իջավ Կույսի մաքրափայլ որովայնը: Ինչպես Ադամից ոչինչ չպակասեց, երբ Աստված նրանից վերցնելով կողոսկրը ստեղծեց Եվային, որպես կատարյալ մարդ` բնությամբ ու գոյությամբ, այդպես էլ Բանն Աստված վերցնելով սուրբ Կույսի արյունից` միավորեց Իր Աստվածությանը, և Կույսից ոչինչ չպակասեց: Սուրբ Աստվածամոր մեջ մարդկային բնությունը միացավ Աստվածային բնության Հետ, առանց երկրավոր Հոր միջամտության, քանզի Նրան, Ում Հայրը նախքան Հաժուսաններո Ոոռի ծնեց, և Ում Հետ Հայրը խոսեց, Թե` «Քեզանով է 22 - Տերունական տոներ

սկսվում զորացումն Իմ օրերի» (Սաղմ. ճԹ 3), Նույնին, ժամանակի մեջ, անճառաբար ծնեց Կույս Մարիամը: Սուրբ Կույսն սկիզբն է Անսկզբնականի,
ժամանակը` Անժամանակի և մարդկանց Հանդեպ իր ունեցած գութով մոտենում է Հորը, Որդուն և Սուրբ Հոգուն: Նա, Ով Իր խոսքով պաՀում է
բոլոր արարածներին, կառավարում երկնային ու երկրային բոլոր էություններին, ելավ Կույսի գիրկը, և Անժամանակ Որդին մանկացավ: Նա,
Ով կերակուր է տալիս բոլոր ողջերին, Սուրբ Կույսի անապական կաթով
սնվեց: Կույսն ավելի վեր է, քան մարդարեները, առաքյալները, նախաՀայրերը, մարտիրոսներն ու վարդապետները, և վեր, քան Իչխանություններն ու Պետությունները, Սերովբեներն ու Քերովբեները, և ավելի
վեր է բարձրացել, քան երկնային բոլոր զորքերը: Ջիջում է նա միայն
Արարչին` Անեղ Բնությանը` դերագանը և աներևույթ Աստվածությանը:

Արդ` ՍրբուՀու միջոցով Խաչը ծագեց աչխարՀի մեջ` որպես զորության գավազան և կնիջ ամենջի Համար` պաՀպանելու մեր ելն ու մուտը: Աստվածածնի միջոցով մաՀը մեռավ, դժոխջը կործանվեց, սատանան պարտվեց, և նրա զորությունները սանդարամետում փակվեցին: Նրա միջոցով բացվեց Կենաց ծառի ճանապարՀը` վերցվեց բոցեղեն սուրը, և Հաստատվեց Մկրտության ավագանը:

Նա եղավ եղեմական Շնչավոր դրախտ, որտեղից բխեց մեր Տեր Հիսուս Քրիստոս՝ Կենաց Աղբյուրը՝ չորս դետերի բաժանված, ինչն ավետարանիչների քարոզուԹյունն է աչխարհի չորս կողմերում՝ լցված Հավատով ու Սուրբ Հոդով: Սրբուհին եղավ Նոյյան տապան, և եԹե այն տապանը միայն մի ընտանիք աղատեց ջրհեղեղից, ապա Կույսի միջոցով ողջ աչխարհր փրկվեց:

Նա եղավ Անկեզ մորենի, քանզի աստվածության Հուրը բնակվեց նրա Սուրբ որովայնում և չայրեց: Եվ ոչ թե մեկ Մովսես առաքվեց Եդիպտոս՝ փարավոնին պատժելու և Իսրայելն ազատելու, այլ տասներկու առաջյալներ՝ ուսուցանելու ամբողջ աչխարՀին, ովքեր կործանեցին անմարմին փարավոնին՝ իր գորքերով Հանդերձ, և Հեթանոսներին փրկելով՝ անմաՀ կյանքի կոչեցին:

Նա եղավ Ուխտի տապանակ, որն իր մեջ կրեց անպարագրելի Բանն Աստծուն, Ով ոչ միայն Իսրայելի որդիներին Սինայի անապատից դեպի Ավետյաց երկիրն առաջնորդեց, այլև ամբողջ մարդկային ցեղը` դեպի երկնային Երուսաղեմ:

Նա եղավ Ոսկյա սափոր, և իր մեջ կրեց Հոր անժամանակ Խոսքը` Կենաց Մանանան, որով ոչ միայն ապերախտ Իսրայելին կերակրեց, այլև ամբողջ աչխարհին: นุนุธราษ

Նա եղավ Ծաղկած գավազան Հեսսեի արմատից. ըստ Հակոբ նաՀապետի մարգարեուԹյան` «Շառավղից որդի ելավ» (տես Ծննդ. ԽԹ 9), և մեզ ինչպես կյանջի ողկույզ ընծայվեց, և լի բարուԹյամբ ու իմաս֊ տուԹյամբ` տարածվեց ամբողջ աչխարՀում:

Նա եղավ Ոսկեձույլ աշտանակ, որն իր վրա, ինչպես վառվող ձրագ, կրեց մարդացած Բանն Աստծուն (հմմտ. հայտ. Ա 13)։ Աշտանակի ձրագի յոթ լեզուները Սուրբ Հոգու յոթնարփյան չնորՀներն են, իսկ երկու ձիթենիները` մեկն աջից և մյուսը ձախից, Հին ու Նոր Կտակարանները (հմմտ. Ջաքար. Դ 2-3)։

Նա եղավ Արևելք, որտեղից ծագեց Արդարության Արեգակը, ու Հալածեց մեր Հոգիներից խավարը և անստվեր Լույսն առաջեց «մաՀվան ստվերներում նստածներիս» (Մատթ. Դ 16)։

Նա եղավ Օգնական լեռ, որից «առանց ձեռքի դիպչելու Հատվեց Վեմը»` անձառելի Բանն Աստված (Դան. Բ 34), և առանց սերմի մարմնին միանալով` խորտակեց կուռքերի մոլորությունները ու Հիմնեց Կաթուղիկե Սուրբ Եկեղեցին (Սաղմ. Կէ 16)։

Նա եղավ Իմանալի գեղմ, որի վրա անպարագրելի Բանն Աստված իջավ ինչպես ցող, և միչտ Հոսելով` Կենդանի ջրով լցրեց տիեղեր<sub></sub>քը` Հագեցնելու Համար տոչորվածների ծարավը:

Նրան տեսավ Եսային` ինչպես ԹեԹև ամպ (տեն եսայի do 1), որի վրա նստած Բանն Աստված իջավ Եգիպտոս ու կործանեց բազմաստվածության մոլորությունը և վեր Հանեց սուրբ, ճգնազգյաց, Հրեչտականման և սջանչելագործ կրոնավորների երջանիկ խմբերը, որոնցից են Անտոն Մեծը, Պողը, Մակարը և մյուս ջրիստոսազգյաց կրոնավորները:

Նրանով վերցվեց Ադամի անեծքը, և փարատվեց Եվայի տաժանելի երկունքը: Եվ կոչեցին ամենասուրբ Աստվածամորն այդի վայելուչ, վեմ ջրածին, աղբյուր կնքած, բույս բարի, տեղ չափյուղայի, քաղաք Աստծու, բլուր կնդրուկի, Հովիտ չուչանի, անապատ անկոխ, դիր անընԹեռնելի, երկիր բանավոր, առավոտ խաղաղուԹյան:

## 

Կույսը չորս ամիս Հովսեփի տանն ապրելուց Հետո Հրեչտակից ընդունեց Հղության ավետիսը:

«Վեցերորդ ամսին Գաբրիել Հրեչտակն Աստծու կողմից ուղարկվեց Գալիլիայի մի քաղաքը, որի անունը Նազարեթ էր, մի կույսի մոտ, որ նչանված էր Հովսեփ անունով մի մարդու Հետ՝ Դավթի տնից։ Եվ այդ կույսի անունը Մարիամ էր» (Ղուկ. Ա 26-27)։

Վեցերորդ ամիսը նիսան է կոչվում, բայց դա տարվա ոչ Թե վեցերորդ, այլ առաջին ամիսն է՝ ըստ այս խոսջի. «Այս ամիսը Թող ձեզ Համար ամիսների սկիզբը լինի. այն Թող տարվա առաջին ամիսը լինի» (Ելք ԺԲ 2)։ Այստեղ, վեցերորդ ասելով, պետք է իմանալ Զաքարիայի ավետումից վեց ամիս անց, ջանդի Թչրին ամսին՝ ՔավուԹյան տոնին, տրվեց ավետիսը Զաքարիային, որից վեց ամիս Հետո Հրեչտակն առաջվեց ավետելու Կույսին:

Այդ ամիսը սկիզբն է Հրեաների բոլոր ամիսների, և այդ ամսին էր սկիզբը բոլոր արարչագործությունների։ ՋրՀեղեղի օրերին այդ ամսին իջավ ջրի մակարդակը, և այդ ամսին կանդնեցվեց Վկայության խորանը։ Հրեաները այդ ամսին դուրս եկան Եգիպտոսից ու ազատվեցին ծառայությունից, նաև Հեթանոսներն այդ ամսին Կենարարի մաՀվամբ ազատություն ստացան։ Այդ ամսին Հանդստացան չարչարվածները, ովջեր աշխատում էին առանց վարձջ ստանալու, և այդ ամսին արարածներն ազատվեցին սատանայից։ Այդ ամսին դերիները մտան Հանդստի մեջ, և մերկերը դդեստավորվեցին փառջով։ Այդ ամսին Իսրայելի որդիները ճանապարհվեցին դեպի անապատ։ Այդ ամսին մորթվեց խորՀրդի դառը, և այդ ամսին Հղացվեց Աստծու Գառը Կույսի արդանդում։ Այդ ամսին լույսը Հաղթեց խավարին, և ծաղեց մեր Լույսը՝ Քրիստոս։ Այդ ամսին կանդնեցվեց կենարար խաչը, և այդ ամսին Տերը թաղվեց ու Հարություն առավ։

Ավետարանիչը նախ Հայտնում է երկրի մասին և ապա` գյուղի ու տան, որտեղ բնակվում էր Կույսը։ ԱմենասրբուՀին ԴավԹի տնից էր, որից և նրա նչանածը` Հովսեփն էր սերում, քանզի ըստ Օրենքի` ամուսինները նույն ցեղից պետք է լինեին։ Դրանով կատարվեց մարդարեուԹյունը, ըստ որի` Քրիստոս ԴավԹի տնից պիտի ծնվեր։ Եվ որպեսզի իմանանք, որ Հովսեփից չէր Մանուկը, ՄատԹեոս ավետարանիչն ասում է. «Հիսուս Քրիստոսի ծնունդն այսպես եղավ. Նրա մայրը` Մարիամը, որ Հովսեփի նչանածն էր, նախքան նրանց` իրար մոտենալը, Սուրբ Հոդուց Հղիացած դտնվեց» (Մատթ. Ա 18)։

Մարիամի` Հովսեփի տուն գալուց չորս ամիս անց Աստված Հիշում է Իր ուխտը և ողորմությունն առաջին արդարներին, և Գաբրիել Հրեչտակապետը ծերի կերպարանքով ջրՀորի մոտ խոսում է Մարիամի Հետ, ինչպես Հակոբն ու Մովսեսն աղբյուրի մոտ խոսեցին. մեկը` Ռաջելի (տե՛ս Ծննդ. ԻԲ 10-12), իսկ մյուսը` Սեփորայի Հետ (տե՛ս Ելք Բ 16-22):

Հարց. – Ինչո՞ւ Մարիամը նչանվեց Հովսեփի Հետ:

Պատասխան. – Ասենք, որ դա Աստվածային Նախախնամությամբ եղավ: Հրեաների մեջ կինն առանց ամուսնանալու գավակ չէր կարող ունենալ, իսկ եթե ունենար, ըստ Օրենքի, պիտի քարկոծվեր (տե՞սԲ Օրենք ԻԲ 21)։ **U468NFU** 341

Իսկ երբ կինն ամուսնացած էր, ապա այդ դեպքում ոչ ոք իրավունք չուներ քննելու նրա գործերը, բացի նրա ամուսնուց: Բացի այդ` պետք է կատարվեին մարդարեությունները, այսինքն` Հիսուս Քրիստոսի ծնունդը ԲեթղեՀեմում, քառասնօրյա դալուստը տաճար, փախուստը Եդիպտոս և վերադարձը Նազարեթ: Այդ ամենը սուրբ Կույսը չէր կարող միայնակ կատարել:

Հարց. – Ինչո՞ւ Տերն Իրենից առաջ Հրեչտակին ուղարկեց` ողջունելու և ավետարանելու սուրբ Կույսին Իր դայուստը:

Պատասխան. – Թերևս, որպեսզի չզարՀուրի Օրիորդ Մայրը, երբ որովայնում տեսնի Մանկանը առանց սերմի, և որպեսզի իմանա, Թե Ում է կրում իր կուսությամբ, և Ով է բնակվում իր մեջ: Նաև` Մովսեսը նախ ժողովրդին լուր բերեց, Թե իջնում է Բարձրյալը, և երբ ժողովրդի ծերերն ու Մովսեսը սրբվեցին, այնժամ Բարձրյալն իջավ Սինա լեռան վրա (տեն Ելբ do 9-20): Ճիչտ այդպես էլ Գաբրիելն ավետեց, և սուրբ Կույսը մաջրվեց Սուրբ Հոդով և աստվածաբնակ տաճար դարձավ:

«Եվ Հրեչտակը, դալով նրա մոտ, ասաց. «Ուրախացի՛ր, ո՛վ չնորՀընկալ, Տերը քեզ Հետ է» (Ղուկ. Ա 28) — Ասելով` «Ուրախացի՛ր, ո՛վ չնորՀընկալ», վերացնում է Եվայի` տրտմությամբ ծնելու դատապարտությունը: Ասում է. «Տերը քեզ Հետ է», որովՀետև Տերը Հեռացել էր նախաստեղծներից: Մարիամն այս խոսքերից խռովվում է և իր մտքում խորՀում, թե ի՞նչ կարող են նչանակել այդ խոսքերը, և սափորն առնելով` չտապ դառնում է տուն: Տանը Հրեչտակի խոսքերից դարՀուրած չարունակում է ինքնիրեն խորՀել, թե ինչպե՞ս է ինքը չնորՀընկալ, և ինչպե՞ս է Տերն իր Հետ:

Եվ մինչ նա խորՀում էր, Գաբրիելը, երիտասարդի կերպարանքով, Հանկարծակի դալիս է տուն` Կույսի մոտ ու ասում.

«Ողջույն քեզ, Մարիամ, ո՛վ չնորՀընկալ: Ուրախացի՛ր բերկրյալ, Տերը քեզ Հետ է» — Սուրբ Կույսը դարձյալ խռովվում է իր մտքում, և դրան որպես պատասխան Հրեչտակը կարծես ասում է. «Մի՛ երկնչիր, Մարիամ, քանզի չեկա քեզ խաբելու, ինչպես օձը Եվային, իմ խոսքերը պատրանք չեն, այլ ավետիս: Ձեմ խոսում քեզ խաբելու Համար, այլ ավետիս եմ տալիս»:

Նա այս խոսջերի վրա խռովվեց և մտջում խորՀում էր, Թե ինչ բան էր այս ողջույնը — Մարիամը գարՀուրել էր Հրեշտակի Հայտնվելուց ու տագնապել ողջույնի խոսջից: Իսկ երբ լսեց Տիրոջ անունը, կարծես սարսուռ անցավ նրա Հոդերի միջով: Այդ պատձառով է ավետարանիչը դրում, Թե նա մտջում խորՀում էր, Թե ինչ է նչանակում այս ողջույնը:

Հրեչտակը, տեսնելով նրա երկյուղը, ասաց.

Մի՝ վախեցիր, Մարիա՛մ, որովՀետև Աստծուց դու չնորՀ դտար – Հեզ ու Հանդիստ խոսքերով Հրեչտակը նախ Հանդարտեցնում է Կույսի խուովված միտքը, որպեսզի Հնարավոր լինի պատդամը ամբողջովին Հաղորդել նրան, և կարծես ասում է. «ԱՀավասիկ չնորՀ դտար ոչ բարի դործերիդ Համար և ոչ էլ արդարության, այլ սա բարերար Աստծու պարդևն է: Թեպետև ունես բարի դործեր և արժանավոր ես, սակայն դա չի կարող Համեմատվել այն պարդևի Հետ, որն առաջվեց քեղ երկնքից: Եթե Աստծուց չնորՀ ես դտել, ուրեմն Նրանն է ողջույնը: Հիրավի, սա չնորՀ է, քանզի պարդևր պարտքի դիմաց չի տրվում և ոչ էլ մարդկային արժանիքների չափով, այլ եղածներից առավել մեծությամբ ու սջանչելիջներով»:

Եվ աՀա՝ դու կՀղանաս և կծնես մի որդի ու նրա անունը Հիսուս կղնես– *Սովորական Հղության մասին չի ասում, ինչն օրենք էր բոլոր կանանց Համար, այլ վեր այդ օրենքից և Աստվածային:* 

Այս խոսքով փակում է նրանց բերանները, ովքեր Համարձակվում են ասել, Թե Տերը մարմին չառավ կույսից, այլ միայն նրանով անցավ: Ասեւլով Թե` պիտի Հղանաս, ցույց է տալիս, որ ՀղուԹյունը նրա բնուԹյունից է լինելու, քանզի միայն «անցնելու» դեպքում ՀղուԹյուն չէր ասի, և ծնունդն իրական չէր լինի:

Հարց. – Իսկ ինչո՞ւ Եսային Նրան անվանեց Էմմանուել (տե՛ս եսայի է 14), մարդարեները անվանեցին Քրիստոս, իսկ Հրեչտակը Նրան Հիսուս է կոչում:

Պատասխան. – Որպեսզի Հանկարծ Տերը չամբաստանվի, Թե Իրեն չպատկանող անուն է վերցնում մարգարեուԹյուններից: Այդ պատճառով էլ միառժամանակ ծածկում է մարդարեուԹյունը` պարսավողներից Թաջցնելով Իր անունը:

Հիսուս անունը մարդարեացվել էր դեռևս Մովսեսի կողմից, երբ նա, որպես իրեն փոխարինող` ժողովրդի առաջնորդ ու վերակացու, նչանակեց Օսեսին և նրան Հեսու անվանեց (տեն Թվեր ԺԳ 17)՝ այս անունով նչանակելով աչխարհի ճչմարիտ Փրկչին:

Երբ Մարիամը լսում է Հրեչտակից, որ ինջը պիտի Հղանա կուսությամբ, տարակուսում է: Կույսը երբեջ չէր լսել, որ առանց այր մարդու կինը ծնի:

Գաբրիելն ասաց Մարիամին. «Այն Հոգին, Ով Եգիպտոսում փոխեց բնությունը, Նա էլ Քո կուսությունը կգարձնի Հղության, և առանց սերմի կծնես մարդկային բնության Արարչին: Նա ԱբրաՀամի զավակ կկոչվի, սակայն նրա որդին չի լինի: Հնազանդվեց Հուդայի թագավորությունը Հռոմեացիների առյուծի կորյունին, սակայն քո Որդուն տրվելու է ոչ թե Հուդայի ազգը և ոչ էլ Իսրայելի զավակները, այլ Դավթի աթոռը, որն นุนธราษ 343

Աստված Հակոբին խոստացավ: Եվ ոչ Երուսաղեմի մեկ սերունդ միայն, և ոչ էլ այնպես, ինչպես ԴավԹին տվեց, այլ անվախճան ու Հավիտյան»:

Նա մեծ կլինի — «Մեծը» չափի Համար չի ասում։ Քանի որ Տիրոջ մեծության չափը չէր կարող խոսքով Հայտնել, այդ պատճառով էլ այդպես ասաց։ Այդպես նաև մարդարեներն են ասում. «Մեծ է մեր Տերը, և մեծ է Նրա զորությունը» (Սաղմ. ճԽՁ 5), նաև. «Մեծ է Տերը, և Տերը մեծ է բոլոր կուռքերից» (Սաղմ. ճեԴ 5)։

Աստծու Որդու մեծությունն ի Հայտ էր դալու Նրա ձանաչվելուց Հետո, որը Հավիտենականությունից առաջ ուներ՝ ըստ այս խոսքի. «Գեզանից ինձ Իչխան է ելնելու, Ում ելքն աչխարՀի սկզբից է» (Միքիա Ե 2)։ Այսինքն՝ ժամանակին՝ երբ Հավատան, Նրան մեծ են խոստովանելու:

Բարձրյալի Որդի կկոչվի – Սրանով Հայտնում է Հիսուսի վերին փառքի Տեր և աստվածային Ծնունդ լինելը, քանդի Բարձրյալի Որդի ասելով Հայտնեց, որ Հոր Հետ նույն բնությունից է: Այդ պատճառով էլ Հով-Հաննեսը վկայում է. «Սկզբից էր Բանը, և Բանն Աստծու մոտ էր, և Բանն Աստված էր» (Յովհ. Ա 1):

Տեր Աստված նրան կտա Նրա Հոր՝ ԴավԹի աԹոռը, և Նա Հավիտյան պիտի Թագավորի Հակոբի տան վրա, ու նրա ԹագավորուԹյունը վախձան չի ունենա — Սա Մարիամի մեջ տարակուսելու առիԹ է տալիս, ջանզի մի խոսջը երկնջից է ասում, իսկ մյուսը՝ երկրից։ Մեկ ասում է ԴավԹի Որդի, մեկ էլ Թե՝ Նրա ԹագավորուԹյունն անվախձան է լինելու։ Թագավորներից ո՞վ անվախձան մնաց երկրի վրա։ Բոլորն էլ մաՀացան և դժոխջ գնացին, իսկ նրանց մարմինները որդերը մաչեցրին։ Եվ ինչպե՞ս է ԴավիԹը լինելու Մարիամի Որդու Հայրը, չէ՞ որ նա մաՀացավ ու Թաղվեց։ Եվ ինչպե՞ս է, որ միայն նրա Որդին է Թագավորելու Հավիտյան։

Հրեչտակն Ում մասին ասաց «Բարձրյալի Որդի»` Հայտնելով Աստվածությունը, Նույնի մասին ասում է նաև «Դավթի Որդի»` Հաստատելով մարդկությունը: Սրանով Հայտնում է, որ Նա ոչ լոկ Աստված է և ոչ էլ սոսկ մարդ:

Դրանից պարզվում է, որ Տիրոջ խոստացածը ԴավԹին պիտի կատարվեր կուսական Ծնունդի միջոցով` ըստ այս խոսջի. «Քո որովայնի պտղից պիտի նստեցնեմ քո գահին» (Սաղմ. ճեկ 11): Եվ որպեսզի ոչ ոք չկարծի, Թե Նա ԴավԹի որդի է ըստ բնուԹյան, ասվում է նաև. «Նրա սերունդը Հավիտյան կմնա, և ինչպես արև, ինչպես լուսին, Նրա աԹոռն Իմ առջև Հավերժ Հաստատված կմնա երկնքում, որպես Հավատարիմ վկա» (Սաղմ. ՂԸ 37-38): Այսինքն` այդ ԹագավորուԹյունը ժամանակավոր չպիտի լինի, այլ մշտնջենավոր։ Ուրեմն` այն ԹագավորուԹյունը, որի մասին ասաց Հրեշտակը, մարմնավոր չէ, այլ միավորուԹյամբ Բանին: Եվ ասելով, Թե Տեր Աստված Նրան տալու է Իր Հոր` ԴավԹի աԹոռը, Հայտնում է, որ Տերը իջնելու է երկնջից, իսկ ԴավԹի Որդի ասելով Հայտնում, որ Նա նորոգելու է ԴավԹի կործանված ԹագավորուԹյունը:

Քանի որ Մարիամը չէր կարողանում ընկալել այս բարձրագույն ավետարանչությունը, այդ պատճառով Հրեչտակը պարզեցնում է իր խոսքը, նախ խաղաղության ողջույն տալով, և ապա աստիճանաբար դեպի վեր, դեպի բարձրագույն խորՀուրդը նրա միտքը ձգելով: Ասում է, որ Ծնվածը Բարձրյալի Որդի պետք է կոչվի, քանի որ Հորից անմայր Ծնվածը Մարիամից անՀայր պիտի ծնվի:

Մարիամը Հրեչտակին ասաց. «Ինչպե՞ս այդ կպատաՀի ինձ, քանի որ ես տղամարդ չեմ ճանաչում — Այս խոսքն է, որ Հաստատում է կուսուԹյամբ ՀղուԹյունը: Մարիամը գիտեր կանանց բնուԹյան կարգը, որ առանց այր մարդու ոչ ոք չի ծնել, և տեսնում էր, որ ասված խոսքերը մեծամեծ ու դարմանալի են: Կամենում էր իմանալ, Թե այն ըստ Համ-ընդՀանուր կարգի՞ է լինելու, Թե դա մեկ այլ Հիանալի ծնունդ է, բնական կրքերից դուրս: Հրեչտակը տեսնելով նրա միտքը` ասում է Մարիամին, որ նրա ՀղուԹյունը Սուրբ Հոգով և Բարձրյալի դորուԹյամբ է լինելու, ինչն իր Համար նույնպես անիմանալի է:

Սուրբ Հոգին կգա քո վրա, և Բարձրյալի զորությունը Հովանի կլինի քեզ– Հրեչտակը Հայտնում է, որ Հղությունը լինելու է առանց մարմնական ցանկությունների և ամենայն մաքրությամբ:

Հետադայում Հրեչտակը նաև Հովսեփին է ասում, որ Մարիամից Ծնվածը Սուրբ Հոդուց է: Ամենուր սովորում ենք, որ ոչինչ չի բաժանված Հոր, Որդու և Սուրբ Հոդու միջև: Քանի որ ինչպես սկզբում Հոդին Գործակից էր արարածներին ստեղծելիս` չրջում էր արարածների վրա (տեն Ծննդ. Ա 1), դուրդուրում և տալիս զորություն երկնելու և ծնելու, նույնպես և այս դեպքում է Գործակից Որդու աստվածային Մարմնի արարչադործության մեջ, այդ պատճառով Հովանի է լինում Կույսի վրա և սրբում նրա բոլոր մարմնական ցանկությունները: Թեև մաքուր էր Մարիամը ամեն ինչից, սակայն մարդ էր` ախտի ծնունդ, և նրանում ևս կային ցանկություններ: Ուստի Հոդին նախ դայիս և մաքրում է նրան:

Տերը նախ մարդ չստեղծեց և Հետո Աստվածությունը մտավ ու բնակվեց այդ մարդու մեջ, այլ` Աստվածությունը մաս վերցնելով Կույսի արյունից` դոյացավ մարմնում, ըստ այս խոսջի` «Բանը մարմին եղավ ու բնակվեց մեր մեջ» (Յովհ. Ա 14): Քանի որ Կենդանի Աստվածությունն իջավ Կույսի արդանդը և մեր բնությունից մաս վերցնելով, Հրացած Աստվածությամբ ձևավորեց Իր Մարմինը` ըստ Իր բնության: Եվ ինչպես մարժմինը Բանին խառնվելով չդադարեց մարմին լինելուց, այլ եղավ

**U468NF** 345

անչփոթելի մարմին, նույնպես և Աստվածությունը միանալով մարմնին` եղավ մարդ, առանց ապականության կրջերի և պաՀեց Իր իմանալի Բնությունն անպարագրելի ու անփոփոխ: Եվ այս ամենը եղավ Հոգու գործակցությամբ:

Նա, Ով քեզնից է ծնվելու, Սուրբ է և Աստծու Որդի կկոչվի» – Ասեւլով, Թե Նա, Ով ծնվելու է քեզանից, Սուրբ է, դրանով Հակադրվում է անվայելուչ կարծիքներին: Ինչպես Հոդին Սուրբ է և չունի կարիք մաքրվելու, այնպես էլ Որդին չունի կարիք, որովՀետև բնուԹյամբ է սուրբ, ըստ անեղական ԱստվածուԹյան:

Գաբրիելն այս խոսջերի Հետ կարծես Թե ասում է նաև. «ԱնՀավատալի մի՛ Համարիր ասածներս, որպեսզի չընդունես Զաջարիայի պատիժը, ջանզի նա ինձ չՀավատաց և պապանձվեց: Իսկ դու խելամիտ եղիր և Հաստատիր իմ խոսջերը ջո սրտում, ջանզի ես ջո Որդու ծառան եմ: Նա, Ով ջեզանից է ծնվելու, Նա է ինձ առաջել ջեզ մոտ։ Թողնելու է Նա երկինջը, Հոր աջ կողմում նստելը և իջնելու է ջո արգանդը։ Մի՛ երկնչիր, Մարիամ, ջանզի մատուցում եմ ջեզ մխիթարության ավետիս և ոչ Թե` արտմության բոթ: Ավետիս բերկրանջների և ոչ Թե` նենդություն, ինչպես նախաչարը` Եվային: Քանզի նրանից մաՀը դուրս եկավ, իսկ ջեզանից Կյանջն է ընձյուղվելու։ Եվ վկա է Եղիսաբեթը, ջո ազգականը, ով Հղի է իր ծերության օրերում, և արդեն վեցերորդ ամիսն է, որ նա՝

Մարիամը նույն ժամին երկու ավետիս ստացավ: Հրեչտակը Կույսին ավետարանեց կուսական Հղության և կուսական ծննդյան մասին, Հայտնելով նաև Եղիսաբեթի Հղության մասին: Եվ ինչպես չտկարացավ ծերի ամլությունը, նույնպես և չի տկարանա կուսությունը` անարատապես կրելու Հղությունը և ծնունդը: Այս խոսջերով Գաբրիելը բացում է Կույսի միտքը և Հայտնում, որ եթե ծերացածը և ամուլը զորանում է այդ խորՀրդի Համար, ապա որչափ ևս առավել կզորանա նա, ում վերաբերվում է այդ խորՀուրդը: Հրեչտակը Հաստատում է Մարիամի միտքն` ասելով, որ Աստծու Համար անկարելի բան չկա, քանզի ոչ ոք չի կարող Նրան Հակառակվել, ջանի որ բնության Արարիչ է:

ԱՀավասի'կ ես մնում եմ Տիրոջ աղախինը, Թող քո խոսքի Համաձայն լինի ինձ – Մարիամը մարմնական Հաձույք չէր խնդրում, այլ միայն այն, ինչ ավետարանվեց, և աղոթում է, որպեսզի դա անվրեպորեն Հաստատվի: Կույսը Հնազանդության խոսք ասաց և իր անձը պատրաստեց Հավատի Համար:

Նա Հավանություն է տալիս Հրեչտակի խոսքերին և լսողությամբ ընդունում Բանն Աստծուն իր որովայնում։ Սուրբ Կույսի Համաձայ֊ նությունը ստանալուն պես` Բանն Աստված իջնում է նրա արգանդը և առնելով նրա մաքուր արյունից` թանձրանում է նրանում, նույն ժամին անձառելիորեն կազմելով Իր Մարմինը կատարյալ անդամներով, Հոգով ու մտքով և արգանդում նկարում կերպարանքը Հին Ադամի` առանց պակասության, ամբողջովին Հար ու նման նախաստեղծին:

Այսպիսով` Մարիամի մեջ ծագեց լուսափայլ Ճառագայթը` առանց բաժանվելու Հոր Էությունից։ Սուրբը իջավ ու բնակվեց անարատ սրբու- Հու մեջ, շարունակելով փառավորվել Հոր աջ կողմում։ Բարձրյալը մտավ հողեղեն արգանդի մեջ, բայց երկինքը լի մնաց Նրա փառքով։ Նա, Ումից դարհուրում են երկնային դասերը, բնակվեց Կույսի որովայնում, որին Հոժարեց երկրորդ երկինք դարձնել երկրի վրա։ Նա, Ով Իր ձեռքով կառա- վարում է աշխարհը, Մանուկ եղավ Կույսի մարմնեղեն արգանդում։ Նա, Ով ամբողջ երկիրը չափում է Իր քլով¹, տեղավորվեց Մարիամի փոքրիկ ծոցում։ Նրա իշխանությունը սփռված է երկնքում և երկրում, իսկ Ինքը բազմել է Իր աղախնի արգանդում։ Մարդկանց պատկերը կանանց որովայնում Արարողը Կույսի որովայնում նկարեց Իր մարդեղության պատկերը։ Բանական էակների անձերն էդերի որովայնում Ձուլողը նյութագործեց Իր Մարմինը Մարիամի մեջ և այն Իրեն միավորեց։ Բոլոր մարմինների մեջ կենդանություն Փչողը մարդկային ցեղից շնչավոր մարմին դարձավ։

Ինչպես առաջին Աղամին ստեղծեց օրՀնված ու անապական երկրի կավից, առանց ամուսնական գործակցության, այդպես էլ Երկրորդ Ադա-մը, առանց ամուսնական գործակցության, ստեղծվեց օրՀնյալ Կույսից: Հրեչտակի ողջույնով վերցվեց տրտմությամբ ծնելու անեծջը, ինչը Եվայի անՀնազանդության պատձառով էր, որպեսզի սուրբ Կույսը «իմանալի» օրՀնված երկիր լինի Երկրորդ Ադամի Համար: Քանի որ Տերը եկել էր բժչկելու առաջին Ադամին, այդ պատձառով Իր Մարմինը չստեղծեց երկրի կավից, ինչպես Ադամինը, ջանզի դրանով մեկ այլ Ադամ կլիներ և մեկ այլ Փրկիչ, այլ նույն զանդվածից ստեղծեց Իր Մարմինը, որպեսզի Երկրորդ Ադամը նույնպես նույն արմատից լինի:

Ավետիսը տալուց Հետո Հրեչտակը Հեռացավ, սակայն ոչ այնպես, ինչպես մարդիկ են Հեռանում, այլ անտեսանելի դարձավ, որպեսզի Կույսն իմանա, որ իր մոտ եկողը Հրեչտակ էր և ոչ Թե մարդ:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Քիլ – չափի միավոր։

นุปรกษ

### Մարրասի այժելությունը Եղրաաբեթին

Մարիամը Հրեչտակի մասին չպատմեց Հովսեփին ու նրա զավակներին, այլ ԹույլտվուԹյուն խնդրեց Հրեաստան` ԵղիսաբեԹի մոտ դնալու: Հովսեփն էլ իր որդիներից ու դուստրերից մի երկուսի ուղեկցուԹյամբ ճանապարՀեց Մարիամին:

Երբ Մարիամը ողջունեց Եղիսաբեթին, վերջինիս մանուկը խաղաց որովայնում, ինչպես Դավիթը պարեց Տիրոջ Տապանակի առջև (տեն Բ Թագ. 2 16): Երբ Եղիսաբեթը տեսավ Կույսին, ընկավ նրա առջև և օրՀնեց նրան Եվայի բոլոր դուստրերի մեջ, (ինչպես և նրա Որդին է օրՀնյալ Ադամի բոլոր որդիների մեջ): Եվ ԱՀարոնի դուստրը սկսեց մեծաձայն երդել Հանդերձյալի մասին` ասելով. «Որտեղի՞ց ինձ այս ուրախությունը, որ իմ Տիրոջ մայրն ինձ մոտ դա»:

Իսկ Զաջարիան` նրա ամուսինը, դեռևս չէր կարողանում խոսել: Ամուսինները Կույսին մեծարանջով` երեջ ամիս իրենց մոտ պաՀեցին, և Զաջարիան նրան պատվով կարգեց կույսերի տեղում: Իսկ երբ մոտեցավ ԵղիսաբեԹի ծննդաբերելու օրերը, Մարիամը վերադարձավ իր տուն:

Նրա ուղեկիցներն այս ամենից զարմանում են և ամեն ինչ պատմում Հովսեփին, որից նա Հիանում է, քանի որ տեսնում էր նրա երեսը` Սուրբ Հոգով լի, պատկառելի ու տեսնողներին բաղձալի: Հովսեփը սքանչանում էր նրա պարկեչտ վարքով, քանզի սուրբ Կույսը մանուկ լինելով` ծերերից ու կատարյալներից անցել էր իր առաքինուԹյամբ:

Վեցերորդ ամսին Հայտնապես երևաց Մարիամի Հրաչափառ ՀղուԹյունը, սակայն նա պատկառանքից չՀամարձակվեց Հովսեփին ասել Հրեչտակի ավետիսի մասին, այլ ծածուկ աղոթում էր իր Որդուն՝ Աստծուն,
որպեսզի Հովսեփին չզրկի Նրա Հայրն անվանվելուց և Իրեն սպասավորելուց։ Հովսեփը նայելով նրա հեղությանն ու ամոթիածությանը
դարմանում էր հղության վրա։ Մտածում էր չՀանդիմանել սրբուհուն, սակայն տեսնում էր, որ չատերն են մատնացույց անում նրան։ Եվ Հովսեփը
խորհում էր նրան դաղտնի արձակել՝ երկու պատճառով. եթե նա Հանցավոր է, ապա իր տանը չպիտի մնա, իսկ եթե Պտուղը Սուրբ Հոդուց է, ապա
ինջն արժանի չէ Նրա հետ բնակվել։ Այդ պատճառով էլ ասաց Մարիամին.
«Երդվեցնում եմ քեղ Իսրայելի Տեր Աստծով. պատմի՝ը ինձ քեղ հետ

Երբ Կույսը Հովսեփին պատմեց Հրեչտակապետի ավետիսը, վերջինս ասաց. «Ո՞վ կարող է Հավատալ այդպիսի խոսքերի, քանգի դրան նմանվող օրինակ չկա: Ո՞վ է տեսել կուսությունն ու մանկանը նույն որովայնում, Հավիտենությունից ի վեր այդ չի եղել կանանց մեջ, որ կույսը Հղանա առանց տղամարդու: Ինձ դժվար է Հավատալ այդ նոր և օտար գործին, որի մասին ո՛չ բնությունն է վկայում և ո՛չ Գրջերը»:

Կույսը պատասխանեց. «Իմ խոսքերի վկայությունը դյուրությամբ կիմանաս և՛ Գրքերից, և՛ բնությունից: Ո՞վ ամուսնացավ կույս Հողի Հետ, որ ծնեց Ադամին: Եվ ինքը` Ադամը, ո՞ւմ մերձավորությամբ ծնեց Եվային: Ո՞վ ամուսնացավ ծառի Հետ, որ ծնեց խոյին (տե՛ս Ծննդ. ԻԲ 13), և կամ ո՞վ մերձեցավ ժայռին, որից ջուր բխեց (տե՛ս ելք ժե 6): Ո՞ր Հողը Հղացրեց դավազանը խորանում (տե՛ս Թվեր ժե 8), և կամ ո՞ւմ զորությամբ ջուր բխեց էչի ծնոտից (տե՛ս Դատ. ժե 19): Եվ եթե բնությանը չես Հավատում, որ ճչմարիտ է, լսիր սուրբ Գրքերին և Հոդեչունչ մարդարեներին. «ԱՀա կույսը պիտի Հղանա ու Որդի ծնի, և Նրա անունը պիտի լինի Էմմանուել» (եսայի է

Հովսեփը Հավատաց Մարիամին ու փառավորեց Հրաչագործ Աստծուն, և ինչպես Պետրոսը Հիսուսի ծնկների առջև ընկավ ու ասաց. «Ինձանից Հեռո'ւ գնա, Տե'ը, որովՀետև ես մեղավոր մարդ եմ» (Ղուկ. Ե 8), այդպես էլ Հովսեփն էր խորՀում. «Երբ Օգիան մոտեցավ Աստծու Տապանակին՝ ուղղելու Համար, իսկույն մեռավ (տե՛ս Բ Թագ. Ձ 6), և երբ ԱՀարոնի որդի-ներն օտար կրակ բերեցին խորան, բոցակեզ եղան (տե՛ս Ղևտ. ժՁ 16)։ Արդ՝ եթե Մարիամը մնա իմ տան մեջ, ես և իմ որդիները կմեռնենք, իսկ եթե պատմեմ Հրեաներին, չեն Հավատա, քանի որ մարդարեներին էլ չՀավատացին, այլ նրանց չարչարեցին և Աստծու բարկությունը բերեցին Իսրայելի վրա։ Ավելի լավ է լուռ արձակեմ նրան և Սուրբ Հոգին, որ նրա վրա Հովանի է, կպահի նրան»։

Եվ մինչ նա այդպես էր մտածում, Տիրոջ Հրեշտակը երագի մեջ երևաց նրան և ասաց.

«Հովսե'փ, ԴավԹի' որդի, մի' վախեցիր քեղ մոտ առնելու Մարիամին` քո կնոջը, որովՀետև նրա մեջ ծնվածը Սուրբ Հոդուդ է» (Մատթ. Ա 20)։

Խոսքի սկզբում մխիթարում է Հովսեփին` նրան Դավթի որդի ասելով: Հրեչտակը որոչ նչանակությամբ է Մարիամին «Հովսեփի կին» ասում: Ինչպես և Քրիստոս խաչի վրա ասաց Մարիամին. «Ո՛վ կին, աՀա՛ քո որդին», ապա դառնալով ՀովՀաննեսին` չարունակեց. «ԱՀա՛ քո մայրը» (Յովհ. ժԹ 26-27): ՀովՀաննեսն ու Մարիամը ո՛չ թե բնությամբ էին մայր ու որդի, այլ դրության բերումով: Նույնն էր և այս դեպքում: Եվ քանի որ Հովսեփը զարՀուրել էր այդ սքանչելիքներից, դրա Համար էլ ասաց «քո կինը» այն իմաստով, թե ինչպես որևէ այր առանց երկյուղի բնակվում է իր կնոջ Հետ, նույն Հարկի տակ, այնպես էլ դու նրա Հետ բնակվի՛ր:

Երբ Հովսեփը իմացավ, որ չի կարելի արձակել Մարիամին, սկսեց նրան սպասավորել մեծ երկյուղածությամբ, ինչպես աստվածաբնակ นุนุธราษ

տաճարի, և Հակառակում էր բամբասող Հրեաներին, վկայելով Մարիամի սրբությունը։ Երբ Կույսի Հղության լուրը Հասավ քաՀանաներին, Հով-սեփին ու Մարիամին տաճար կանչեցին` որպեսզի Հովսեփին հրապարակավ խոշտանդեն։ Բայց նա արդարացրեց իր անձը և պատմեց Տիրոջ հրաչալիքների մասին։ ՔաՀանաները նույնը լսեցին նաև Մարիամի բերանից, սակայն չՀավատացին, այլ տվեցին նրան ըմպելու Հանդիմանության Ջուրը², որն ատյանի առջև ըմպելով` անարատ դանվեց, և ողջ Երուսաղեմը Հիացավ։

Եվ Համբերեց Կույսն ինն ամիս և Հինդ օր, ըստ անդրանիկների Հղացման տասնամսյա օրերի թվի: Քանզի Սողոմոնը մարդարեացել էր. «Ես մարմին եմ առել մոր որովայնում տասնամսյա ժամանակի մեջ» (Իմաստ. է 2)։ Քանի որ Սողոմոնն անդրանիկ չէր, Հետևաբար այդ խոսջը Քրիստոսի մասին էր ասել:

ՀովՀաննեսի ծննդյան օրը բացվեց Զաքարիայի բերանը և նա Տիրոջ անձառելի ծնունդից Հետո Մարիամին տարավ տաձար ու կարդեց կույսերի տեղում, ջանի որ ձչմարտապես անխախտելի պաՀվեց Մարիամի կուսությունը:

Դա առաջացրեց Հրեաների ատելությունը: Բացի դրանից Զաքարիան վաստակեց նաև Հերովդեսի թշնամությունը, քանգի չկամեցավ Սրբության սրբոց մտնելու Համար կաշառք տալ նրան: Հերովդեսն անօրինությամբ թագավորությունը վերցնելուց Հետո տիրեց սրբությունների վրա և Օրենքը ոտնաՀարելով՝ ամեն տարի նոր քաՀանայապետ էր նշանակում և առանց կաշառքի թույլ չէր տալիս նրանց Սրբության սրբոց մտնել: Իսկ ըստ Օրենքի՝ մինչև քաՀանայապետի վախճանվելը՝ ոչ ոք իրավունք չուներ նրա տեղը դրավել:

ԲեթղեՀեմի մանուկներին կոտորելուց Հետո Հերովդեսը կամեցավ սպանել նաև Զաջարիայի որդուն` ՀովՀաննեսին, սակայն Զաջարիան նրան չՀայտնեց մանկան տեղը և սպանվեց տաճարում` սուրբ Սեղանի առջև: Դրանից Հետո տաճարում այլևս տեսիլջներ և Հայտնություններ չէին լինում, և ժողովուրդն այլևս չէր ստանում իր Հարցերի պատասխանները։ Եվ այդ մասին է ասում Տերը. «Ես ձեզ մոտ ուղարկում եմ մարպարեներ, իմաստուններ ու օրենսդետներ. նրանցից ոմանց դուջ պիտի սպանեջ և խաչը պիտի Հանեջ. նրանցից ոմանց էլ պիտի տանջեջ ձեր ժողովարաններում ու ջաղաջից ջաղաջ պիտի Հալածեջ, որպեսզի ձեր վրա

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Յին օրենքով, երբ կինը կասկածվում էր անհավատարմության մեջ, քահանան Տիրոջ առջև երդվեցնում էր նրան և տալիս խմելու «հանդիմանության ջուրը»։ Եթե կինն իրոք մեղավոր էր, ապա ջուրը պետք է ուռեցներ կնոջ որովայնն ու մեջքը և հյուծեր նրա զիստերը (Թվեր Ե 27)։

ընկնի մեղջը երկրի վրա Թափված ամեն արդար արյան` արդար Աբելի արյունից մինչև արյունը Բարաքիայի որդի Զաքարիայի, որին սպանեցիք տաճարի և դոՀասեղանի միջև» (Մատթ. ԻԳ 34-35)։

## ปกษา <กจกษาขนะ บนาานสา งาน

Սուրբ Հոգին երկու անգամ է իջնում սուրբ Աստվածածնի վրա և երկու անգամ մաքրում նրան: Առաջին անգամ, երբ նա դեռ իր մոր որովայնում էր, և երկրորդ անգամ, երբ նա տասնչորս տարեկան էր: Այն բոլոր պարգևները, որ Աստված տվել էր Իր սիրելիներին, առավել փարթամորեն տվեց նաև Իր մորը: Սուրբ Գրքից Հայտնի է, որ երկու մարդարեներ մաքրվեցին իրենց մոր որովայնում, նախ Երեմիան` ըստ այս խոսքի. «Դեռ քեզ որովայնում չստեղծած` Ես ընտրեցի քեզ, և դեռ արդանդից դուրս չեկած` սրբացրի քեզ» (Երեմ. Ա 5), և ապա ՀովՀաննես Մկրտիչը` ըստ այս խոսքի. «Երբ Եղիսաբեթը Մարիամի ողջույնը լսեց, մանուկը խաղաց նրա որովայնում, և Եղիսաբեթը լցվեց Սուրբ Հոգով» (Ղուկ. Ա 41): Հետևաբար` սուրբ Աստվածածինը, ում միջոցով աշխարհ պիտի դար Քրիստոս, առավել ևս պիտի սրբվեր, քան Քրիստոսի մասին վկայող մարդարեները:

Երբ Հիսուս Քրիստոս Հղացավ սուրբ Կույսի որովայնում, վերջինս զերծ էր Ադամի սկզբնական մեղջից, քանզի Հղությունը Սուրբ Հոգով էր: Եվ Կույսի անդամներում տեղ չգտավ այն օրենքը, ինչի մասին ասում է *Պողոսը.* «Բայց իմ մարմնի անդամների մեջ տեսնում եմ այլ օրեն**ք**, որ պայքարում է իմ մտքի օրենքին Հակառակ և ինձ դերի է դարձրել մեղքի օրենքին» (Rռոմ. t 23): *Մարդիկ Հղիանում են սկզբնական մեղքերով և երբ* մկրտվում են, սրբվում են Ադամի մեղջերից, սակայն անդամների օրենջը նրանց մեջ մնում է մինչ մաՀ։ Մկրտությամբ անդամների օրենքը նրանց մեջ ակարանում է, իսկ ովջեր չեն մկրավում, նրանց մեջ գորացած է մնում և՝ ադամական մեղջը, և՝ անդամների օրենջը: Իսկ սուրբ Կույսը երբ բանական Հոգին ստացավ մոր որովայնում, զերծ էր սկզբնական մեղջից, քանզի եթե սկզբնական մեղքի տակ լիներ, ապա նա ամենևին չէր լինի գեղեցիկ և ընտրյալ Հագարներից, այլ կլիներ արատավոր, ինչը կՀա*կառակեր Սողոմոնի խոսջին.* «Դու բոլորովին գեղեցիկ ես, ո՜վ իմ սիրելի, և ոչ մի արատ չկա քո մեջ» (Երգ Դ 7)։ *Չնայած որ Կույսն ազատ էր մեղջերից, սակայն կարոտ էր Քրիստոսի փրկությանը, և Քրիստոս եղավ* Փրկիչ նաև Իր մոր Համար:

Սուրբ Հոգին մաքրում է Կույսին նաև անդամների օրենքից, և նա այնպիսին էր, ինչպիսին Ադամը` նախքան մեղանչելը Դրախտում։ Իսկ տասնչորս տարեկանում, երբ կրկին լցվեց Սուրբ Հոգով և Աստծու Որդու **U4LSNIU** 351

զորությամբ, Ով Հղացավ նրա մեջ, Կույսն ամբողջովին մաքրվեց անդամների օրենքներից: Եվ բարին այնպես Հաստատվեց նրա մեջ, որ Նա այլևս չէր կարող մեղանչել ո՛չ մաՀացու և ո՛չ էլ ներելի մեղջերով:

Սուրբ Աստվածամայրը մայրն է բոլոր քրիստոնյաների և ծնողը Ընդ-Հանրական Սուրբ Եկեղեցու, քանզի սկիզբն է սուրբ ծննդյան Ավազանի: Քանի որ ինչպես Կույսից և Սուրբ Հոգուց ծնվեց Քրիստոս, նույնպես Ջրից և Սուրբ Հոգուց ծնվում են բոլոր քրիստոնյաները: Եվ ինչպես անՀնար էր կնոջ Համար առանց այր մարդու մանուկ ծնել, սակայն Կույսը ծնեց Հոգով, այդպես էլ անՀնար էր Ջրի Համար մարդիկ ծնել, և Ջուրը ծնեց Հոգով:

Դարձյալ` ինչպես գորացավ սուրբ Կույսը և ծնեց Աստծու Որդուն, այդպես էլ զորացավ Ավազանի արգանդը և ծնեց մեզ` դարձնելով Աստծու որդիներ: Հայտնի է, որ Կույսը եղավ սկիզբը և բացողը Հոգևոր ծննդյան Ավազանի, քանզի նա ծնեց Աստծուն բնությամբ և մեր Եղբորը` մարմնով: Երբ մենք ծնվում ենք Ավազանից, ապա Տերն այլևս ամոթ էի Համարում կոչվել մեր Եղբայրը:

Արդ` ինչպես Քրիստոս կոչվում է մեր Եղբայրը, այդպես էլ Նրա Հայրը` Աստված, մեր Հայրն է կոչվում, և Նրա մայրը` Աստվածածինը` մեր մայրը: Եվ նա` որպես մայր, սիրով կապված է բոլոր Հավատացյալներին և անդադար բարեխոսում է մեզ Համար` իբրև իր կրտսեր որդիների, և Ինջը` Միածին Որդին, Հնազանդությամբ լսում է Իր մոր աղաչանջները Իր անվանական եղբայրների Համար:

#### ՀԻՆՈԻՆՔ

Յինունքը Զատկից մինչև Յոգեգալուստ հիսուն օրվա միջոցն է։ Զատկից մինչև Յամբարձում երեքսրբյանը սա է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ յարեար ի մեռելոց, ողորմեա՝ մեզ»։

Թագավորների Համար օրենք է Հիսուն օր Հարսանիք անել: Այդպես վարվեց նաև երկնավոր Արքան՝ Հիսուն օր ուրախություն պարգևելով քրիստոնյաներին՝ ասելով. «Մի՞թե կարելի է, որ Հարսանջավորները ծոմ պաՀեն, երբ Փեսան նրանց Հետ է. այնքան ժամանակ, որ Փեսան իրենց Հետ է, պետք չէ, որ ծոմ պաՀեն։ Բայց կգան օրեր, երբ Փեսան նրանցից կվերցվի, և ապա այն օրը նրանք էլ ծոմ կպաՀեն» (Մարկ. Բ 19-20)։

Ովջեր պատրաստվում են պատանի Թագավորին ամուսնացնել, մեծ ծախսեր են անում և բազում պատրաստություններ տեսնում: Եվ ջանի որ փեսայի ծախսերը Հայրն է Հոգում, այդ պատճառով էլ այս օրերին այլ մարդարեություններ չեն ընթերցվում Եկեղեցում, այլ միայն Դավթի սաղմոսները, ով մեր Տիրոջ Հայրն է ըստ մարմնի: Արդ` մենջ էլ այլ տեղից զարդեր չվերցրինջ այս օրերի պաշտամունջի Համար, այլ Փեսայի ամենափարթամ տնից` Եկեղեցուց:

Բացի այդ Քրիստոսի Հարությունից մինչև Սուրբ Հոգու գալուստը Նոր արջայության նչանակն է, և կարիջ չկա ջարողել Հին Կտակարանը, ջանի որ կատարվեցին սուրբ մարդարեների բոլոր դրվածջները: Այդ պատճառով այս օրերին Հին Կտակարանից ընթերցվում են միայն Դավթի սաղմոսները: Այս օրերին զինվորյալ Եկեղեցին Հրեչտակների վերին դորջերի և երկնջի դվարթունների Հետ անդադար օրՀնում է Աստծուն և ասում.«Փա՜ռջ Քո Հարությանը, Տե՛ր»:

Ինչպես Մեծ պաՀքի ժամանակ` Հիսուն օր չարունակ, չաբաԹ ու կիրակի օրերն ինչպես չորեքչաբԹի և ուրբաԹ պաՀեցինք, այդպես էլ Զատկից Հետո` մինչև Համբարձում, չորեքչաբԹի և ուրբաԹ օրերին պետք է այնպես ուտել, ինչպես սովորական չաբաԹ և կիրակի օրերին: Քանզի ինչպես Բարեկենդանից մինչև Զատիկ ուրբաԹ է կոչվում, այպես էլ Զատկից մինչև Տիրոջ Համբարձում` կիրակի է կոչվում: Սա նաև Ավետարանի Հրամանով է, որ ասում է. «Մի՞Թե կարելի բան է, որ Հարսանարանի Հրամանով է, որ ասում է «Մի՞Թե կարելի բան է, որ Հարսանարանի և դույժ է Թարդմանվում, այսինքն` սուդ: Իսկ Համբարձումից Հետոսկսում ենք պաՀել, ըստ Ավետարանի այս խոսքի. «Կդան օրեր, երբ Փեսան նրանցից կվերցվի, և ապա ծոմ կպաՀեն» (Մատթ. Թ 15):

**ጓ**ԻՆՈ**Ի**ՆՔ 353

Հիսուն օրերի այս չրջանը կոչվում է «Հինունը», և այդ բոլոր օրերը նվիրված են Քրիստոսի Հարուժյանը։ Այս Հիսուն օրերին Զատիկ է, և Զատիկն ազատուժյուն և ուրախուժյուն է նչանակում։ Ինչպես պահըն արտասուքի և լացի Համար է, այդպես էլ Հինունքը՝ ցնծուժյան և ուրախուժյան։ Պահըը միջնորդ է ապաչխարուժյան, իսկ Հինունքը՝ երաչխավոր Թողուժյան։ Պահըր հանցանքների քավուժյուն է, իսկ հինունքը՝ մեղջերի Թողուժյուն։ Պահըին սերմանում ենք ցավով և տրտմուժյամբ, իսկ հինունքին՝ Հավաքում փառքով և դոհուժյամբ։ Պահըին եղավ չարչարանքների քացախն ու լեղին, իսկ հինունքին՝ մեղրախորիսխ և խորոված ձուկ (տեն Ղուկ. ԻԴ 42)։ Պահըին դինվորները կնքելով պահում էին դերեղմանը, իսկ հինունքին՝ Հրեշտակներն ավետիս տվեցին յուղաբերներին։

Ղուկասն ասում է, որ այս քառասուն օրերին Հիսուս երևաց Իր աչակերտներին, Թեպետ ՀովՀաննեսը միայն երեք Հանդիպումների մասին պատմեց` ըստ այս խոսքի. «Երրորդ անդամն էր, որ Հիսուս երևաց իր աչակերտներին` մեռելներից ՀարուԹյուն առնելուց Հետո» (Յովհ. ԻԱ 14): ՀովՀաննեսը միայն այն երևումների մասին է ասում, որոնք սքանչելի էին, և դրանցից երկուսը եղան Վերնատանը, և մեկը` ծովեդերքին, իսկ Ղուկասն ասում է այն մասին, որ Տերը մինչև Համբարձվելը յուրա-քանչյուր կիրակնամուտի երևում էր Իր աչակերտներին ու քաջալերում նրանց, մխիԹարում և կրԹում` պատմելով Աստծու արքայուԹյան մասին:

Վարդապետներն ասում են, Թե Տերը ՀարուԹյունից Հետո տասն անդամ երևաց Իր աչակերտներին. առաջին Հինդ անդամը` նույն օրը, երբ ՀարուԹյուն առավ մեռելներից, իսկ մյուս Հինդը` Հաջորդող կիրակնամուտերին: Այս խորՀրդով ամեն կիրակնամուտի գալստյան սրբասացու-Թյունն ենք երդում` ասելով. «Սուրբ Աստուած, Սուրբ և Հզօր, Սուրբ և ԱնմաՀ, որ եկիր և գալոց ես. ողորմեա՛ մեղ»:

Ինչպես պաՀոց յոԹ կիրակիները, այդպես էլ Հինունքի յոԹ կիրակիներն իրենց առանձին անուններն ունեն. դրանք են` Զատիկ, Նոր կիրակի կամ Կրկնազատիկ, ԱչխարՀամատրան կամ Կանաչ Կիրակի, Կարմիր Կիրակի, Երևման խաչ, Երկրորդ Ծաղկազարդ, Հոդեդալուստ:

#### Կորսկի օրվն անջկերը

Աշխարհի ստեղծումից մինչև Քրիստոսի Հարությունը, ըստ Մովսեսի ավանդության, չաբաթ օրն էր որպես կիրակի պատվվում, իսկ Քրիստոս միաչաբաթին Հարություն առնելով` միաչաբաթը կիրակիի վերափոխեց:

Կիրակի օրը եղավ օրերի սկիզբը, և ինչպես առաջին լույսն այդ օրը ծագեց, այնպես էլ Տիրոջ Հարության լույսը միաչաբաթի մեջ ծագեց, և ապա Անչեջ Ճառագայթը` Սուրբ Հոգին, այդ օրը եկավ, նաև` արդարների լույսն է այսօրվա մեջ ծագելու: Եվ բարի է, որ սա կիրակի է կոչվում, որը նչանակում է «տերունի», քանի որ Տիրոջը միչտ ունի իրենում: Եվ Հանդերձյալում` ամեն ինչի ավարտին, այդ օրը, փոխանակ այս զգալի արեգակի, Սուրբ Երրորդությունն է ունենալու իր մեջ` ինչպես Արեգակ:

Կիրակին զարմանալի ու մեծ պատիվ ունի, քան չաբաթվա մյուս օրերը։ Նախ որ կիրակին է սկիզբը և անդրանիկը բոլոր օրերի, քանզի նա է «օր մի», ինչպես ասում է Մովսեսը. «Եվ եղավ երեկո, և եղավ առավոտ՝ օր մի» (Ծննդ. Ա 5)։ Սրա կրկնվելով են լինում մյուս օրերը՝ երկրորդը, երրորդը և այլն, մինչև աշխարհի վախձանը։ Անդրանիկ միաշաբաթ օրն Աստված բացեց Իր անձառելի և անասելի բարության Հունը և սկսեց արարել արարածներին, և այդ օրը ստեղծվեցին երկինքը, երկիրը, Հրեշտակները, լույսը և տարրերը, որոնք Աստծու յոթ դործերն են։ Անսահման Բարին չկամեցավ միայն Ինքը վայելել Իր բարիքները, այլ արժանի Համարեց այն տարածել ու բազմացնել աշխարհի չինության Համար, որպեսզի Իր արարածները ևս վայելեն Նրա անսպառ պարդևները և աննախանձ բարությունը։ Հնում այդ օրը բազում այլ դործեր ևս եղան՝ Նոյի՝ տապան մտնելը, Աստծու՝ Աբրահամի հետ խոսելը, նաև՝ Մովսեսի հետ խոսելը Սինա լեռան վրա և Օրենքի տվչությունը։

Այդ օրը պատվվում է նաև Քրիստոսի Հարությամբ և Սուրբ Հոգու իջմամբ առաջյալների դասերի վրա: Սա նաև մարդկային ցեղի Համընդ-Հանուր Հարության և Քրիստոսի դալստյան օրն է, երբ յուրաջանչյուրը պիտի Հատուցում ստանա ըստ իր դործերի, և արդարների լույսը սրա մեջ է ծադելու, ջանգի սա է վերջին օրը և վախձանը:

Կիրակի Թարդմանվում է տերունի, քանզի այսօր Թողնում ենք բոլոր մարմնավոր դործերը և Հետևում միայն տերունական դործերին: Եվ դրանով կիրակին խորՀրդանչում է վերջին օրը, որովՀետև ինչպես կիրակի օրը խափանվում է ամեն մարմնական դործ և միայն աստվածայինը դործվում, նույնպես և վերջին օրը խափանվելու են բոլոր մարմնական դործերը: Եվ ինչպես կիրակի օրը լինում է մեղջերի խոստովանություն, որոնք դործվեցին ամբողջ չաբաթվա ընթացքում, նույնպես և այն օրը պետք է Հայտնի դառնան բոլորի մեղջերը: Սա նաև Հանդերձյալ ատյանի պատկերն է ու կերպարանքը:

Երեք տեսակի օրեր կան. առաջին` ստեղծման օրը, երկրորդ` միջին օրը, որը Հասնում է մինչև աչխարհի վախճանը, և երրորդ` ՀամընդՀանուր Հարության օրը, որը վերջինն է: Եվ դրանք զանազանվում են հետևյալով. առաջին օրն առանց առավոտի էր, իսկ վերջինն առանց երեկոյի է լինելու: Միջին օրերն ունեն և' առավոտ, և' երեկո: Այսպիսով` կիրակին ավելի պատվելի է բոլոր օրերից, քանզի ինքն է օրերի սկիզբը` ստեղծվելով, ինքն է միջին օրը` չարժվելով, և վերջին օրը` դադարելով:

ՅԻՆՈ**Ի**ՆՔ 355

# ՆՈՐ ԿԻՐԱԿԻ ԿԱՄ ԿՐԿՆԱՁԱՏԻԿ ԵՐԿՐՈՐԴ ԿԻՐԱԿԻ

Այս օրը երբեմն կոչվում է «Նոր կիրակի», երբեմն էլ` «Կրկնագատիկ», քանզի նոր և չքնաղ է այդ տոնի խորՀուրդը: Նոր է, որովՀետև սկիզբն է նոր արարածների: Նոր է կոչվում և դարունը, քանզի Հաջորդելով ձմռանը` սկսում է արարածների նորոդությունը, և մեռած կերպարանքով ծառերը վերստին ծլարձակում են: Բնությունն ամեն տարի նորոդվում է չորս եղանակներով. դարնանը ծնվում է, ամռանն աձում և Հասնում կատարելության, աշնանը ծերանում և ձմռանը մաՀանում՝ Հաջորդ դարնանը վերստին նորոդվելու Համար: Դրանով նկարադրվում է մեր Հարության խորՀուրդը: Եթե դարնանը բնությունը նորոդվում է Հնությունից, ապա Եկեղեցին առանց Հնանալու է նորոդվում, քանղի Եկեդեցին չի Հնանում ու ծերանում, այլ Քրիստոսով կատարյալ է մնում:

Այսօր Տերը սկիզբն է դնում նոր արարածների, որոնք զերծ են փոփոխություններից, այդ պատճառով էլ այս օրը կոչվում է նոր կիրակի: Առաջին օրենքի քահանայությունը փոփոխվում էր, և մարդը քահանայությունը փոփոխվում էր, և մարդը քահանայությունը մարդուց էր ստանում, քանի որ մահն արդելք էր հանդիսանում, որ նրանք տևապես մնան քահանա։ Եվ սրանք Քրիստոսի հավիտենական քահանայության օրինակներն էին, Ով երկնքում` Հոր աջ կողմում, հավերժ նստած է առանց հնանալու: Քանզի Տերը չի մահանում, և մահը նրան չի տիրում, այդ պատճառով էլ այլ քահանայապետի կարոտ չենք:

Դարձյալ` այս օրը նոր է կոչվում, քանզի ժամանակը սրան չի Հնացնում, և դրանով է սկսվում նոր արարչությունը:

Այս օրը ութերորդն է Նոր Ադամի Հարությունից Հետո և ութերորդ դարի պատկերն է՝ Հին Ադամի ստեղծումից Հետո, և դրանով է ցույց տրվում Հանդերձյալ ատյանը: Սրա մասին է ասում Սողոմոնը. «Բաժի՛ն տուր յոթին էլ, ութին էլ» (Ժող. ԺԱ 2): Այսօր Նոր կիրակի է կոչվում, քանդի լինելու է նոր երկիր ու նոր երկինը, և լինելու է «մի օր» (տես. Ծննդ. Ա 5)՝ առանց երեկոյի, որին մեկ այլ օր չի Հաջորդելու:

Գիշերը ձրագի կարիք ենք ունենում, և առավոտը գիշերն ընդՀատելով դառնում է արեգակի կարապետը, իսկ առավոտյան աքլորականչը, որը մեզ արժնացնում է, զգաստուժյան միջնորդն է: Այդպես և առաջին ժամանակներում տիրում էր կռապաշտուժյան խավարը, ինչին մարգարեները գիշեր էին անվանում, և Աստված այդ գիշերը լուսավորելու Համար տվեց Օրենքը` որպես ձրագ: Իսկ Քրիստոսի` Հավիտենական Արդարուժյան գալստյամբ, ՀովՀաննեսը, մարդկանց արժնացնելով ու զգաստուժյան բերելով, եղավ ինչպես առավոտյան աքլորականչը` ըստ այս խոսքի. «Ես անապատում կանչողի ձայնն եմ, Հարթեցե՛ք Տիրոջ ձանապարՀը» (Յովհ. Ա 23): Արդ՝ Տիրոջ դալստյամբ վերացավ կռապաչտության դիչերը, և ծադեց խաղաղության առավոտը, որով Լույսը իսպառ թադավորեց՝ Հալածելով խավարը, և Տերը մեծամեծ նչաններով դործեց միջօրյա փրկությունը և փրկվածներին օրՀնության Հրավիրեց՝ ասելով. «ՕրՀնեցե՛ք Տիրոջը նոր օրՀնությամբ» (Սաղմ. ԼԲ 3)։

Ըստ Ղուկասի ազգաբանության, որով նկարագրվում է մեր փրկության խորհուրդը, Ադամից մինչև Քրիստոս սերունդների թիվը յոթանասունութ է, և Առաջավորաց պահքից մինչև Նոր կիրակին ևս յոթանասունութ օր է: Եվ այս օրը, կիրակի լինելով, նաև նոր արարածների սկզբնավորման օր է ասվում, քանի որ աչխարհի սկիզբը կիրակի օրը եղավ, այդ պատճառով էլ հրամայված է այսօր նավակատիք անել, որը նշանակում է ուրախանալ հոգևոր խնդությամբ, ինչպես սաղմոսերգուն է թելադրում. «Կատարեցե՛ք տոնն ուրախության մատղաչ ճյուղերով՝ մուտքից մինչև անկյունները սեղանի» (Սաղմ. ճժէ 27):

Արդ` նոր ասելով նոր կյանքն ի նկատի ունի, քանգի Քրիստոսով ամեն ինչ վերստին նորոգվեց, Հինն անցավ և ամեն ինչ նոր եղավ (տեն Բ Կորնթ. Ե 17): *Նոր եղավ Նաև Եկեղեցու խորՀուրդը, որը Հավիտյա*ն ծածկված էր Աստծու մոտ, և այժմ Հայտնվեց Իր սրբերին, և Եկեղեցու *մի*ջոցով երկնային իչխանություններին ու պետություններին (*տե՞ս* Կողոս. Ա 26, Եփես. Գ 9-10)։ *Նոր է և Եկեղեցու պատիվը, որի մասին առաքյալն* ասում է, որ ուրախ է այն չարչարանջների ու նեղությունների Համար, որ կրում է իր մարմնով (Կողոս. Ц 24)։ Նոր է նաև Եկեղեցու պաչտոնը, քանզի ճչմարիտ երկրպագությունն այն է, երբ Հորը երկրպագում են Հոգով ու ճչմարտությամբ, քանգի Հայրն այդպիսի երկրպագություն է փնտրում (տե՛ս Յովհ. Դ 23)։ *Նոր է և' Եկեղեցու Հոգևոր և' վերստին ծնունդր, որը մարդարեն նախապես տեսնելով ասաց.* «Ո՞վ է լսել, ո՞վ է տեսել այսպիսի բան, որ երկիրը մեկ օրում ծննդաբերի, և միանդամից մի ամբողջ ազդ ծնվի. ջանզի Սիոնը երկունջի ցավով բռնվեց և ծնեց իր մանուկներին» (Եսայի ԿՁ 8): *Նոր է և' Եկեղեցու սուրբ Սեղանի խորՀուրդը և' փառջը,* քանդի այլևս չի ներկվում նոխագների արյամբ, այլ ամբողջովին ներկված է Աստծու Օծյալ Որդու կենարար Արյամբ: Նոր է և Եկեղեցու «պետու*թյան» կարգը` ըստ այս խոսջի.* «Ձեզնից կվերցվի Աստծու արջայությունը և կտրվի այն ազգին, որ պտղաբեր կդարձնի այն» (Մшտр. ԻԱ 43): Նոր է նաև Եկեղեցու «բրիստոնյա» անունը, ինչն Աստված նախ մարդարեին խոստացավ. «Իմ ծառաներին նոր անուն պիտի տրվի, որը պիտի օրՀնաբանվի երկրի վրա» (Եսայի ԿԵ 15)։ *Նոր է Եկեղեցու Հավատացյալների ու ժառանգների Հույսը, ինչի մասին ասում է առաքյալը.* «Ուստի ծառա ՅԻՆՈ**Ի**ՆՔ 357

չես, այլ որդի, և եթե որդի ես, ապա և` ժառանդ Աստծու» (Գաղատ. Դ 7)։ Նոր է նաև Եկեղեցու արքայության ավետիսը. «Նրա Հետ Հարություն տվեց մեղ և Նրա Հետ նստեցրեց երկնչում Քրիստոս Հիսուսով» (Եփես. Բ 6), ինչի մասին նաև Տերն է ասում. «Եթե մեկն Ինձ ծառայի, Իմ ետևից կդա. և ուր Ես եմ, այնտեղ կլինի և Իմ ծառան» (Յովհ. ԺԲ 26)։ Նոր է նաև Եկեղեցու՝ մեռելների Հարության խորՀուրդը. «Արդ` մի խորՀուրդ եմ Հայտնում ձեղ. բոլորս էլ պիտի ննջենչ, բայց ոչ թե իսկապես բոլորս. պիտի նորոդվենչ Հանկարծակի, մի ակնթարթում, վերջին փողի ժամանակ, քանզի փողը պիտի Հնչի, և մեռելները Հարություն պիտի առնեն առանց ապականության, և մենչ պիտի նորոդվենչ» (Ա Կորնթ. ԺԵ 51)։

Արդ` տեսնում ենջ, Թե Քրիստոս ինչպիսի առատուԹյամբ մեզ այսջան բարիջներ չնորգեց, ինչ մասին առաջյալն ասում է, Թե ամեն ինչ նոր եղավ: Եվ այս բոլոր բարիջների պատճառն ու աղբյուրն այս օրն է, այդ պատճառով էլ այն Նոր է կոչվում:

Բացի դրանից, այս օրը նաև պատկերն է Հանդերձյալ աչխարՀի. սա օրինակն է, իսկ Հանդերձյալը` ճչմարտությունը: Սա անցնելու է, իսկ Հանդերձյալը Հավիտյան պիտի լինի: Այստեղ քիչը գիտենք և քչի մասին ենք մարդարեանում, իսկ այնտեղ կատարյային ենք Հասնելու բարու *գիտությամբ` ըստ այս խոսքի.* «Քանզի չատից քիչը գիտենք և չատից **ջիչն են**ք մարգարեանում: Իսկ երբ գա կատարյալը, չատից քիչը կանՀետանա» (Ա Կորնթ. ԺԳ 9-10)։ *Այստեղ վայելում ենք Հոգու պտուղները, իսկ* այնտեղ Հոգին բնակվելու է մեր մեջ։ Այստեղ առաջինության տունկը տնկելով աձեցնում ենք, իսկ այնտեղ քաղելով պտուղը` պիտի վայելենք: Այստեղ նաՀատակվում ենջ, իսկ այնտեղ փառջի պսակի պիտի արժանանանը: Այստեղ քաղցում ենը, իսկ այնտեղ պիտի Հագենանը Տիրո) սեղանի լիուԹյունից: Այստեղ Հոգով աղջատանում ենջ, իսկ այնտեղ արջայության ծոցն է մեզ ընդունելու: Այստեղ Հեզությամբ ու խոնարՀությամբ ենք գնում, ինչպես սովորեցինք Տիրոջից, իսկ այնտեղ ժառանգելու ենք Երկնքի արջայությունը: Այստեղ ողորմություն ենք տայիս կարոտյայներին, ովջեր նայում են մեր ձեռջերին, իսկ այնտեղ երկնջի բարձունջներում Հանդիպելու ենջ ողորմած Քրիստոսին: Այստեղ սրբությամբ դաստիարակում ենջ մեր սրտերը, իսկ այնտեղ տեսնելու ենջ Աստծուն: Այստեղ խաղաղարար ենք, իսկ այնտեղ լինելու ենք Աստծու որդիներ և Քրիստոսի ժառանգակիցներ: Այստեղ փոբրիչատե Հալածվում ենջ արդարության Համար, իսկ այնտեղ մչտապես Երկնքի արքայությունում ենք Հանդչելու: Այստեղ սուդ ենք անում ու լալիս մեր մեղջերի Համար, իսկ այնտեղ խնդալու ենք և ուրախանալու: Այստեղ պատերազմում արիանում ենք իբրև քաջեր, իսկ այնտեղ պսակվելու ենք իբրև ՀաղԹող:

Այս օրը Նոր կիրակի է կոչվում նաև խորհրդապես։ Թեպետ առաջին միաչաբաժին` Հարուժյան Կիրակիին նորոդվեց մեր բնուժյունը` հանձին Փեսայի, սակայն ոչ հանձին Հարսի` Եկեղեցու, քանզի Եկեղեցու իչխաները տակավին հնուժյան մեջ էին. ոմանք երկմտում էին, ոմանք էլ չէին հավատում։ Այդպիսիներին այս միաչաբաժում Տերը նորոդեց ու հաստատեց հավատի մեջ և նրանց միջոցով` Եկեղեցին: Նորոդեց, որպեսզի նոր դինին նոր տիկերի մեջ հեղի, քանզի չի կարելի նոր դինին լցնել հին տիկերի մեջ (տեն Մատթ. Թ 17)։

Այս կիրակին ունի Հետևյալ Հատկությունները։ Նախ` ինչպես կիրակին բոլոր օրերի սկիզբն է ու վախճանը, այնպես էլ այս կիրակին վախճանն է ժամանակի և սկիզբը` մշտնջենավոր Հավիտենականության։ Երկրորդ` աներեկո է, քանզի երեկոն սրան չի այցելելու։ Երրորդ` չունի դիշեր, միշտ ցերեկ է, և սրան այլ օրեր չեն Հաջորդելու։ Չորրորդ` անշարժ է ժամերի, րոպեների ու վայրկյանների Համար, այսինքն` անժամանակ է։

#### Կրսենշնջեն

Այս օրը նաև Կրկնազատիկ է կոչվում երեք պատճառներով։ Դրանք են` ազատությունը, Հարությունը և փրկությունը։ Նախ քննենք ազատության Հարցը։ Զատիկն ազատություն է նչանակում, և այս օրը կրկնակի ազատության օր է, Հետևյալ պատճառով. թեպետ և Քրիստոս մեզ ազատեց մեր մեղքերից Իր առաջին գալստյամբ, սակայն մեր մարմինը դեռ գտնվում է կրքերի ազդեցության ներքո, այսինքն` քաղցի, ծարավի, երկյուղի, տրտմության և այլն, ինչպես ասում է առաքյալը. «Մենք իսկ, որ Հոգու առաջին պտուղն ունենք, մենք ևս մեր մեջ Հեծեծում ենք՝ սպասելով որդեդրությանը՝ մեր մարմնի փրկությանը» (Յռոմ. Ը 23)։ Իսկ երբ Աստված ամեն ինչ նոր է անում և բոլոր կարիքներից մեղ ազատում, այնժամ դա կոչվում է Կրկնազատիկ։

Երկրորդ` Կրկնազատիկ է կոչվում մեր կրկնակի Հարության պատձառով: Առաջին կիրակի օրը Քրիստոս մեզ Հարություն տվեց Իր Հոգով ու զորությամբ, ինչպես ասում է առաջյալը. «Նրա Հետ Հարություն տվեց մեզ և Նրա Հետ նստեցրեց երկնջում Քրիստոս Հիսուսով» (Եփես. Բ 6): Իսկ երկրորդ կիրակի օրը մեզ Հարություն է տալու ըստ մարմնի, և մեռելներից Հարություն առնելով` պիտի անմաՀանանջ: Այդ պատձառով էլ այս օրը կոչվում է Կրկնազատիկ, և մեր կրկնակի Հարության օրվա պատկերն է:

Երրորդ` Կրկնազատիկ է կոչվում մեր փրկուԹյան պատճառով։ Տերն առաջին կիրակի օրը երևաց աշակերտներին և նրանց Հաստատեց Հարու-Թյան Հավատի մեջ, իսկ երկրորդ կիրակի օրը երևաց, որպեսցի փրկի **ጓ**ԻՆՈ**Ի**ՆՔ 359

Թովմասին թերահավատությունից ու հաստատի հավատի մեջ` ասելով. «Բե՛ր քո մատները և դե՛ր այստեղ ու տե՛ս Իմ ձեռքերը. և բե՛ր քո ձեռքն ու մտցրո՛ւ Իմ կողի մեջ. անհավատ մի՛ եղիր, այլ հավատացյալ»։ Եվ Թովմասը Նրան պատասխանեց. «Տե՛ր իմ և Աստվա՛ծ իմ» (Յովհ. Ի 27-28)։ Եվ դա օրինակն է երկու տեսակի հավատացյալների։ Աչակերտների մի մասն այն հավատացյալներն էին, ովքեր լսելով և հավատի աչքով տեսնելով` հաստատվեցին ի Քրիստոս, իսկ Թովմասն օրինակն է երկրորդ տեսակի հավատացյալների, ովքեր Երկրորդ դալստյան ժամանակ սքան-չելիքներից և երկյուղից հարկադրված պիտի հավատան` ըստ այս խոսքի. «Որպեսզի Հիսուս Քրիստոսի անունով խոնարհվի ամեն ծունկ` լինի թե՛ երկնավորների, թե՛ երկրավորների և թե՛ սանդարամետականների. և ամեն լեզու խոստովանի, թե Հիսուս Քրիստոս Տե՛ր է` ի փառս Հայր Աստծու» (Փիլիպ. Բ 10-11), ինչպես և այսօր Թովմասը, չոչափելով Տիրոջը, Նրան Աստված դավանեց։

Դարձյալ` Նոր կիրակի և Կրկնազատիկ է կոչվում, քանզի նորովի ենք տոնում մեր Հոգու փրկության նավակատիքը` Հոգևոր ուրախությամբ և տոնախմբությամբ, և ոչ ինչպես Հինը, քանզի Հնում նավակատիքը միայն մարմնավոր ուրախության Համար էր:

## ԹոսսսսԻ Հասութուսը

Երբ Տերը մեծ զորությամբ և սջանչելի նչաններով մեռելներից Հարություն առավ, այցելեց սուրբ առաջյալներին և Հաստատեց նրանց Հակատի մեջ (տես հրվի. Ի 19)։ Տերը փակ դռներով մտավ Վերնատուն` աշակերտների մոտ, որպեսզի նրանց ցույց տա, որ ծնվելիս չխախտեց Իր մոր կուսությունը, և որպեսզի աշակերտները չջննեն, թե Նա ինչպես ծնվեց, ջանզի ծննդյան մանրամասներին անտեղյակ էին։ Տերը դուրս եկավ Կույսի արդանդից սջանչելի կերպով, որը Հնարավոր չէ ջննել, և մտավ Վերնատուն դարմանալի կերպով, որը Հնարավոր չէ մեկնել։ Մարդկային մարմնով դուրս եկավ Կույսի արդանդից` առանց կուսությունը խախտելու, նույն մարմնով մտավ դերեզման ու նույն մարմնով դուրս եկավ կնչված դերեզմանից` առանց կնիջը խախտելու, այնուհետև նույն մարմանով մտավ դուներով` առանց դռները բացելու։ Եվ ինչ-որ ոգի չմտավ փակ դռներով, այլ թանձր մարմին։ Տերը տվեց Իր ձեռջերն առաջյալներին` չոչափելու, որպեսզի չերկմտեն խաչելության Հարցում և նրանցում Հաստատվի աստվածդիտության Հավատը։

Իսկ Թովմասը՝ Տասներկուսից մեկը՝ Երկվորյակ կոչվածը, նրանց Հետ չէր, երբ Հիսուս եկավ (Յովհ. Ի 24) — *Թովմասն այդ օրն այնտեղ չէր, որը եղավ Աստծու նախախնամությամբ: Երբ Թովմասր եկավ, աչակերտները* 

նրան ասացին, որ տեսան Տիրոջը, իսկ Թովմասն ասաց. «Եթե չտեսնեմ Նրա ձեռքերի վրա մեխերի նչանը և իմ մատները մեխերի տեղերը չդնեմ ու իմ ձեռքը Նրա կողի մեջ չխրեմ, չեմ Հավատա» (Յովհ. Ի 25): Եվ Հաջորդ կիրակի օրը, երբ առաքյալները ժողովվել էին Վերնատանը, և Թովմասն էլ նրանց Հետ էր, եկավ Տերը, կատարեց Իր սիրելիների խնդրանքները և Հաստատեց Եկեղեցու Հավատը։ Տերը կանչեց Թովմասին և ասաց. «Բե՛ր քո մատները և դի՛ր այստեղ ու տե՛ս Իմ ձեռքերը. և բե՛ր քո ձեռքն ու մտցրո՛ւ Իմ կողի մեջ. անՀավատ մի՛ եղիր, այլ Հավատացյալ»։ Եվ Թովմասը պատասխանեց. «Տե՛ր իմ և Աստվա՝ծ իմ», ինչին Քրիստոս պատասխանեց. «ՈրովՀետև դու Ինձ տեսար, Հավատացիր. երանի՛ նրանց, որոնք չեն տեսել և սակայն կՀավատան» (Յովհ. Ի 29)։

Այսօր Տերը երկրորդ անդամ է որսում Թովմասին ուռկանով, որպեսզի նա առաջյալների թվում լինի, որով ուրախացնում է արտմածներին, դորացնում երկչոտներին ու Հաստատում մոլորվածներին։ Ինչպես Հակոբ նահապետը Հովսեփի երկու որդիներին կարդեց իր որդիների թվում և դրանով իր որդիների թիվը դարձրեց տասներկու, նույնպես և Տերը, կամենալով առաջյալների թիվը դարձնել տասներկու, Իր Եկեղեցու ուռկանով որսաց Թովմասին ու Մատաթիային (տե՛ս Գործք Ա 26), որոնց համար օրինակ եղան Եղիմի տասներկու աղբյուրները (տե՛ս Ելք ժե 27) և տասներկու անմչակ ջարերից կառուցված Մովսեսի սեղանը (տե՛ս Ելք ԻԴ 4)։ Տերը երկնային իմաստությամբ աչխարհի հիմարներին ընտրեց՝ ամաչեց-նելով աչխարհի իմաստուններին՝ դպիրներին, փարիսեցիներին և հեթանոս իմաստոսերներին։

Եվ ինչպես ութերորդ օրը, ըստ օրենքի, թլփատում են մանուկներին, Քրիստոս ութերորդ օրը, Իր Հարությունից Հետո, թլփատեց Թովմասի թերՀավատությունը` ասելով. «Անհավատ մի' եղիր, այլ հավատացյալ»։

# ԱՀԽԱՐՀԱՄԱՏՐԱՆ ԿԱՄ ԿԱՆԱՉ ԿԻՐԱԿԻ ԵՐՐՈՐԴ ԿԻՐԱԿԻ

Այս կիրակին կոչվում է ԱշխարՀամատրան կամ Կանաչ կիրակի: «ԱշխարՀամատուռ» նշանակում է բոլոր քրիստոնյաների մատուռը, որը Երուսաղեմի առաջին եկեղեցին է` Հիմնված առաքյալների կողմից: Իսկ «Կանաչ» ասելով` նկատի ունենք ծաղկած ու կանաչած Եկեղեցին: Կանաչը խորՀրդանչում է նաև Եկեղեցու Հարատևությունը և անմաՀությունը:

Ինչպես Մեծ պաՀքի կիրակիներն իրենց կարգն ունեին, այդպես էլ Հինանց կիրակիները։ ԱչխարՀամատրան կիրակին տոնն է ԸնդՀանրական ՅԻՆՈ**Ի**ՆՔ 361

Եկեղեցու, քանզի այս կիրակի օրը Հիմնարկվեց, Հաստատվեց ու տարածվեց Քրիստոսի Եկեղեցին ողջ աչխարՀում:

Սա տոնն է աչխարհի Եկեղեցու և ոչ Թե աչխարհի եկեղեցիների, քանդի Եկեղեցին մեկ է` Թեև բաղում մասերի բաժանված լինի, ինչի մասին ասում է Սողոմոնը. «Թող վախսուն Թագուհի և ուխսուն Հարձ լինեն, Թող ազնիվ օրիորդներ ունենա արքան, մինչդեռ մե'կն է իմ աղավնին, իմ կատարյալը» (Երգ Ջ 7-8)։

Այսօր նաև Եկեղեցու նավակատիքն է, որն ավելի պայծառ է, քան Եկեղեցու մյուս նավակատիքները, քանզի սա անմիջապես Հաջորդում է Նոր կիրակիին, որում մեր Տերը նորոգեց Եկեղեցին, քանզի նավակատիքը տաճարի նորոգման տոնաՀանդեսն է:

Եկեղեցին, լինելով մեկ, խորհրդով երկու մաս ունի` Հին ու նոր: Հինը ձևավորվել է Դրախտում` վերցվելով Ադամի կողից, և աձել մինչև Քրիստոս, իսկ Նորը չինվեց Գողգոթայի վրա` Քրիստոսի կողից, և աձելու է մինչև աչխարհի վախձանը: Ինչպես Հին եկեղեցին Ադամի զորությամբ էր, այդպես էլ Նորը` Քրիստոսի: Հին եկեղեցու մասին ասված է. «Աներևույթ էր ու անպատրաստ» (Ծննդ. Ա 2), իսկ Նորի Համար ասված է. «Աստված ասաց Լույս լինի, և եղավ» (Ծննդ. Ա 3): Հնում եկեղեցին անտեսանելի էր ու զուրկ դեղեցկությունից և միայն Հրեաստանում էր երևելի, իսկ Նորը Սուրբ Հողու իջմամբ դեղեցկացավ, Քրիստոսի Հավատով լուսավորվեց և եղավ երևելի բոլոր ազդերի մեջ:

Եկեղեցին, Հնի ու նորի բաժանվելով, չի կորցնում իր միությունը, քանզի Հին եկեղեցում կատարվող կարդերը ստվերներն էին Նոր եկեղեցու կարդերի` ըստ այս խոսքի. «Արդարև, Օրենքը Հանդերձյալ բարիքների ստվերն էր, և ոչ թե իրողությունների բուն կերպարանքը» (Եբր. Ժ 1)։ ԱնմաՀ Գառան մորթվելով` ստվերական օրենքներն ինքըստինքյան վերա-ցան, ինչպես արեդակի ծադումով չքանում են ստվերները։

Եկեղեցին նաև նյութական բաժանումներ ունի, որոնց մեջ առաջինը կոչվում է ԱչխարՀամատրան, այսինքն` մայր բոլոր եկեղեցիների, և կարդված է բոլոր Հավատացյալների Համար: Ժամանակային առումով առաջինը կառուցվել է Սուրբ Էջմիածինը` Տրդատ արքայի կողմից, ապա Երուսաղեմի Սուրբ Հարության տաճարը` Հեղինե ԹադուՀու կողմից: ԱյնուՀետև Կոստանդիանոս կայսրը Հռոմում կառուցում է Սուրբ Պետրոս եկեղեցին: Չնայած որ Սուրբ Հարության տաճարն առաջինը չի կառուցվել, սակայն Խաչյալի դորությամբ այն դերազանց է մյուս եկեղեցիներից: Քանի որ Սողոմոնի տաճարի փոխարեն կառուցվեց, ինչպես և Սիոնը` Սինա լեռան փոխարեն եղավ: Եվ որ ավելի կարևոր է, կառուցվել է Գող-դոթայի վրա և սրբվել Տիրոջ Արյամբ: Սա ևս կոչվում է ԱչխարՀամատուռ,

ինչպես Նոյյան տապանը, քանի որ այն ընդՀանուր է բոլոր բրիստոնյաների Համար:

Երուսաղեմի տաճարը կառուցելուց Հետո Հայրապետները Հաստատեցին Կաթողիկե Եկեղեցու տոները` մեկն այս գարնանային ժամանակներում և մեկն էլ` աչնանը:

# ԿԱՐՄԻՐ ԿԻՐԱԿԻ ՉՈՐՐՈՐԴ ԿԻՐԱԿԻ

Այս կիրակին կոչվում է Կարմիր, քանդի Եկեղեցին ոռոգվում է ու ծաղկում Քրիստոսի Արյամբ: Կարմիրը նաև մարտիրոսների Հեղված արյունն է խորհրդանչում: Ըստ Հինանց կիրակիների կարգի, երրորդ կիրակի օրը, աչակերտների միջոցով, Հաստատվում է Քրիստոսի Եկեղեցին, և զղջացողներն ընդունվում են Եկեղեցու մեջ, ինչը խորհրդով Համապատասխանում է ՊաՀոց «Անառակի կիրակիին», իսկ Հինանց չորրորդ կիրակի օրը ընդունվում են Եկեղեցու կարգերը, ինչը խորհրդով Համապատասխանում է ՊաՀոց «Տնտեսի կիրակիին»: Եվ այսօրվա ընթերցվածում Պետրոսը՝ որպես Եկեղեցու տնտես, երեցներին պատվիրում է, որ յուրաքանչյուրն ըստ իր չնորհների, բարությամբ Հովվի իրեն վստահված Հոտը:

Պողոս առաջյալը, ըստ արժանվույն գնահատելով վարդապետների ու հոդևոր հովիվների անհրաժեշտությունը Եկեղեցու կյանջում, նրանց իրեն պատվակից է անում` ասելով. «Եվ ում որ Աստված կարդեց Եկեղեցու մեջ, սրանք են. նախ` առաջյալներ, երկրորդ` մարդարեներ, երրորդ` վարդապետներ, ապա` զորավոր դործեր կատարելու շնորհներ, ապա` բժշկելու չնորհներ, օգնելու, կառավարելու շնորհներ, տեսակ-տեսակ լեղուներ խոսելու չնորհներ, լեղուների թարդմանության չնորհներ» (Ա Կորնթ. ԺԲ 28)։ Նաև պատճառաբանում է` ասելով. «Հաստատելու համար սրբերին իրենց պաշտոնի կատարման մեջ, ի չինություն Քրիստոսի Մարմնի» (Եփես. Դ 12)։

Քանդի ինչպես քարերի մի չարքով տաճար չի կառուցվում, և մի ծաղկով գարուն չի գալիս, այդպես էլ մի խումբ Հովիվներով Եկեղեցին անխախտ չի պաՀվում: Տիրոջ միայն մի երևումը բավարար չեղավ` Հաստատելու Նրա Հարությունը, այդ պատճառով էլ մինչև Համբարձումը Հաճախակի գալիս էր աչակերտների մոտ, որպեսզի աստիճանաբար Հաստատի նրանց, քանզի Տիրոջ մարդեղության ամբողջ նպատակը կայանում էր Իր Եկեղեցին Հաստատելու մեջ: Այդ պատճառով Տերը, Տիբերական ծովեղերքին երևալով Իր աչակերտներին, երեք անդամ ասաց Պետրոսին. «Արածեցըո՛ւ Իմ ոչխարներին» (Յովհ. ԻԱ 15): Եվ ինչպես Նոր

ՅԻՆՈ**Ի**ՆՔ 363

կիրակի օրը Տերը, ձեռնարկելով Եկեղեցու Հաստատումը, Հաստատեց առաջյալներին, նույնպես և այսօր Հովիվներին Հաստատելով` Եկեղեցին Հաստատված Համարեց:

Աստված Եկեղեցու մեջ կարդեց նախ առաջյալներին, ապա՝ մարդարեներին, այնուհետև՝ վարդապետներին, հետո՝ հովիվներին, որոնց Պետրոսը երիցակիցներ է կոչում։ Տերը Եկեղեցին հաստատուն պահելու համար
նրանում միչտ վարդապետներ ու հովիվներ է կարդում։ Եվ Պետրոսն էլ
իմանալով, որ Ճչմարիտ դավանության վեմի վրա է չինվում Եկեղեցին,
նախանձախնդրությամբ վառվելով հոտի փրկության համար, այս կիրակի
օրն աղաչում է բանական հոտի հովիվներին. «Ուրեմն՝ աղաչում եմ
երեցներին, ես էլ նույնպես լինելով երեց ու վկա Քրիստոսի չարչարանջների և մասնակից դալիջ փառջի հայտնության» (Ա Պետ. Ե 1)։ Եվ դիմելով
Աստծու կողմից հոտի վրա հաստատված եպիսկոպոսներին՝ ավելացնում է.
«Զգո՛ւյչ եղեջ ինջներդ ձեր և ամբողջ հոտի համար, որի վրա Սուրբ Հոգին
տեսուչներ կարդեց ձեղ՝ Հովվելու համար Տիրոջ ժողովրդին, որին Նա
փրկեց Իր Արյունով» (Գործք Ի 28)։

Պետրոսը նույնպիսի Հավատարմություն է պաՀանջում նաև եպիսկոպոսներից՝ իբրև երիցակիցներից և Քրիստոսի չարչարանքների վկաներից: Քանի որ եպիսկոպոսները Հաղորդ են առաքյալների աստիճանին ու փառքին, ուստի Եկեղեցու Հաստատության Համար Հարկավոր են ինչպես առաքյալներ, այնպես էլ՝ եպիսկոպոսներ: Այդ պատճառով առաքյալը պատվիրում է Տիմոթեոսին, որպեսզի նա օրինակ լինի Հավատացյալներին՝ ասելով. «Օրինա՛կ եղիր Հավատացյալներին խոսքով, վարմունքով, սիրով, Հավատով, մաքրությամբ» (ԱՏիմ. Դ 12): Քանի որ ինչպես աղբյուրն է պարտեգի Համար, և ամպը՝ անջրդի Հանդերի, նույնն է և առաջնորդը Հոտի Համար:

Աղբյուրի ու ամպի պակասությունը Աստծու մեծ ցասումն է ցույց տալիս, ինչի մասին ասում է Եսային. «Կլքեմ Իմ այգին, թող չէտվի ու չփորվի, թող նրա մեջ փուչ բուսնի, ինչպես խոպան տեղում, և կպատ-վիրեմ Իմ ամպերին, որ չանձրևեն Իմ այգում» (Եսայի Ե 6)։ Դրան Հակառակ Աստծու մեծ բարեՀաձության նչան է աղբյուրների առատությունը՝ իմաստունների բազմությունը և Հանձարեղ թագավորները, քանդի եպիսկոպոսները Հոգևոր թագավորներ են։ Երբ ժողովուրդը Հաձելի է Աստծուն, Աստված նրանց մեջ բարի ու Հանձարեղ մարդիկ է կարդում, իսկ երբ ոչ՝ իմաստուներին վերցնում է ժողովուի միջից։

Երբ Մովսեսը մի փոջր Հապաղեց լեռան վրա, Հրեաները մեծ փութով ընկան կռապաչտության դիրկը (տե՛ս ելջ ԼԲ 1)։ Այդ պատճառով Զաջարիան ասում է. «Արթնացի'ր, ո'վ սուր, Իմ Հովվի վրա և նրա ընկեր տղամարդու վրա, Ես պիտի Հարվածեմ Իմ Հովվին, և Իմ Հոտերը պիտի ցրվեն, Ես Իմ ձեռքը պիտի դնեմ իմ Հովիվների վրա» (Զաքար. ԺԳ 7)։ Այսինքն՝ Հովիվների վրա» (Զաքար. ԺԳ 7)։ Այսինքն՝ Հովվին Հարվածելով՝ Հոտը ցրվում է, ինչպես և՝ երբ վերցնում են առաջնորդին, ժողովուրդն իսկույն ցրվում է։ Այդպես Հեսուի ու Եղիազար քահանայի մահանալուց Հետո ժողովուրդն ընկավ կռապաչտության մեջ (տես հետո ԻԴ 30-33) մինչև Սամվել մարդարեի դալուստը, ով նրանց դարձի բերեց (տես Ա Թագ. է 3)։

Ինչպես քանոնի ծռվելով ծռվում է դիծը, այնպես էլ քահանայապետի վարքի կամ դավանության ծռվելով ծռվում է և ժողովուրդը։ Այսպես՝ Ահարոնի ծռվելով ժողովրդի մեծ մասը տրվեց կռապաչտության, և եթե Մովսեսը մի փոքր էլ հապաղեր, ապա ամբողջ Եկեղեցին «կծռվեր»։ Այդպատճառով էլ Պետրոսն ասում է երեցներին. «Արածեցրե՛ք Աստծու այդհոտը, որ ձեղ է հանձնված՝ վերակացու լինելով ոչ թե հակառակ ձեր կամքին, այլ հոժարակամ, ըստ Աստծու. ոչ թե չահախնդրությամբ, այլ հոժարությամբ. ոչ թե տիրելով նրանց, որ բաժին են ընկած ձեղ, այլ օրինակ լինելով հոտին, որպեսզի երբ Հովվապետը երևա, փառքի անթառամ պսակն ընդունեջ» (ԱՊետ. Ե 2-4)։

Եվ ինչպես մեծ է քահանայապետի պատիվը, նույնպես և մեծ է գործած մեղքը և հավասար` ողջ ժողովրդի գործած մեղքին: Քանի որ Աստված պատվիրեց քահանայի գործած մեղքերի համար մատուցել նույն պատարագը, ինչ ամբողջ ժողովրդի գործած մեղքերի համար (տե՛ս Դևտ. Դ 4, 13):

# ՏՈՆ ԵՐԵՎՄՄՆ ՍՈԿՐՔ ԽԱՉԻ ՀԻՆԳԵՐՈՐԴ ԿԻՐԱԿԻ

Օրվա երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ խաչեցար վասն մեր, ողորմեա՝ մեզ»։

Հայ Առաջելական Սուրբ Եկեղեցին տարին չորս անգամ է տոնում մեր Աստծու փրկագործ Խաչի` քրիստոնյաների պարծանքի և Եկեղեցու պսակի տոնը: Սուրբ խաչի մեծ և առաջին տոնը կատարվում է սեպտեմբերի 14-ի մոտակա կիրակի օրը և կոչվում է «Խաչվերաց»: Երկրորդ տոնը կոչվում է «Գյուտ Խաչի», երրորդն այս տոնն է և կոչվում է «Երևման սրբոյ Խաչին», իսկ չորրորդը կոչվում է «Վարագա Սուրբ Խաչ»:

ՅԻՆՈ**Ի**ՆՔ 365

Այս տոնը կոչվում է «Սուրբ խաչի երևման տոն», ջանզի Քրիստոսի խաչելությունից Հետո` 351 թ. մայիսի 7-ին, երբ Երուսաղեմում Հայրապետ էր սուրբ Կյուրեղը և Հռոմում կայսր էր Կոստանդինը` որդին Մեծն Կոստանդիանոսի, օրը ցերեկով` երրորդ ժամին, Երուսաղեմի երկնջում երևաց սուրբ խաչի նչանը, որը լուսաձև և ձառադայթարձակ փայլմամբ տարածվեց Գողդոթայից մինչև Ձիթենյաց լեռը: Տիրոջ նչանն իր բոցաձաձանչ փայլով Հաղթեց արեդակի ձառադայթներին և արձակած լույսով ծածկեց արեդակը: Սա ցույց է տալիս, որ ջրիստոնեությունն ամենաբարեպաչան է բոլոր կրոններից, ոչ միայն խոսջի իմաստությամբ, այլև Հոդու Հայտնությամբ ու զորությամբ, ջանզի պատմվում է ոչ միայն մարդկանց կողմից, այլև վկայվում է նաև երկնջից` Աստծուց:

Երբ ջաղաջի ողջ բնակչությունը տեսավ այդ նչանը, որը երկար ժամանակ Հայտնապես երևում էր երկնջում, մեծ երկյուղով և ուրախությամբ չտապեց եկեղեցի: Բոլորը` և՛ Հրեաները, և՛ Հեթանոսները, Հիացած, միաբան փառջ տվեցին Խաչյալին և փառաբանեցին ամենազոր Խաչը: Այդ օրը չատերը Հավատացին Քրիստոսին ու մկրտվեցին սուրբ Կյուրեղի ձեռջով` Հոր, Որդու և Սուրբ Հոդու անունով: Դրանով կատարվեց այն խոսջը, որ ասել էր Տերը Մատթեոս ավետարանչի միջոցով. «Եվ ապա երկնջի վրա Մարդու Որդու նչանը պիտի երևա» (Մատթ. ԻԴ 30):

Այդ առիթով սուրբ Կյուրեղը նամակ է գրում Կոստանդին կայսրին, ով ձգտում էր վերականդնել արդեն դատապարտված արիոսականությունը՝ դրանով մեծապես վտանդելով Եկեղեցին: Եվ ինչպես Կոստանդինի Հայրը՝ Կոստանդիանոսը, խաչի նչանով Հավատաց, այդպես էլ Տերը կամեցավ նրա որդու խաթարված Հավատը ևս այդ նչանով վերականդնել: Տերը նաև Թովմասի Համար այդ արեց (տես. Յովհ. Ի 25-29), ով կարոտ էր լուսավոր նչանի, քանգի այն վերքերը, որ Տերը ցույց տվեց նրան Իր փառավոր Մարմնի վրա, ոչ այլ ինչ էր, եթե ոչ Քրիստոսի խաչի լուսավոր նչանը: Նույնպես և Իսրայելի որդիները, երբ ելնում էին Եդիպտոսից, թեպետ ունեին Մովսեսին իբրև իրենց առաջնորդ, սակայն տակավին կարոտ էին Սինա լեռան վրա լուսեղեն ամպի տեսիլքին (տես. Ելք ԺԹ 16), որն օրինակը եղավ Քրիստոսի լուսապայծառ խաչի: Նաև երուսաղեմա-ցիները կարիք ունեին երկնային նչանով Հորդորվելու, չնայած որ ունեին Մովսեսի նման մի անաչառ քարողիչ ու մեծ առաջնորդ՝ սուրբ Կյուրեղ Երուսաղեմացուն:

Լուսավոր խաչը, ցոլալով ԳողգոԹայից մինչև ՁիԹենյաց լեռը, ցույց տվեց, որ դա նչանն է Նրա, Ով խաչվեց ԳողգոԹայի վրա և Համբարձվեց ՁիԹենյաց լեռան վրայից: Եվ այդ նչանն է առաջնորդում մարդկանց դեպի Խաչյալի Հավատը, ինչպես լուսեղեն ամպը, Հրեաներին դուրս բերելով եզիպտական անՀավատությունից, առաջնորդեց դեպի Ավետյաց երկիր: Եթե Տերը կաժենար, ապա այդ նշանն ամբողջ աշխարհին ցույց կտար, սակայն առայժմ ցույց տվեց միայն երուսաղեմացիներին, ովջեր այն տեսնելով ապաշխարեցին: Հիրավի, մեծ էր երկնային նշանը, ջանզի եթե խաչելության ժամին արեդակի խավարումը շարժեց Հարյուրապետի սիրտը, և նա Հավատաց Քրիստոսին, ապա որջան առավել տեսնողների սիրտը կչարժեր խաչի լուսավոր տեսիլջը:

*Մատթեոսը վերջին օրերի մասին գրում է.* «Այդ օրերի նեղությունից անմիջապես Հետո արեգակը պիտի խավարի, և լուսինը իր լույսը չպիտի տա, և աստղերը երկնքից պիտի ընկնեն, ու երկնքի զորությունները պիտի չարժվեն: Եվ ապա երկնքի վրա Մարդու Որդու նչանը պիտի երևա, ու այդ ժամանակ երկրի բոլոր ազգերը լացուկոծ պիտի անեն և պիտի տեսնեն Մարդու Որդուն, որ գալիս է երկնքի ամպերի վրայով՝ զորությամբ և բաղում փառքով» (Մատթ. 29-30): *Դա պետք է լինի ՀամընդՀանուր Հարու-*Թյունից առաջ, և այդ օրը Հրեաների տասներկու ազդերը և բոլոր նրանք, ովջեր մոլորությամբ նեռին էին Հարել, դարձի պիտի գան: Քանդի անՀնար է, որ մարդասերն Աստված լջի Իր արարածներին` նրանց առանց նչանների Թողնելով, և Թույլ տա, որ նեռը, բացում նչաններ Հրամցնելով, մոլորեցնի մարդկանց, մինչև անգամ` ընտրյալներին: Քանզի եԹե խաչելության ժամին խաչի վրա բևեռված Տերը չմոռացավ խաչ Հանողներին, այլ նրանց Համար աղաչեց Հորը, ապա որքան առավել այն ժամին, երբ սատանան ու նեռն իրենց ամբողջ ճիգերով ու Հնարավորություն֊ ներով կփորձեն խավարեցնել Եկեղեցին, կՀիչի Իր ժողովրդին: Այդ օրը Տերը, ամբողջ աչխարՀին ցույց տալով խաչի մեծ նչանը, կդադարեցնի սատանայի փորձությունները և մոլորվածներին ուղղության կբերի:

Իսկ այսօր ամենաՀաղժ նչանի երևմամբ Տերը վերաՀաստատում է Եկեղեցին և մեր մեջ Հաստատուժյան կնիջ տպավորում, որով ինչպես Ինջը Հաղժեց մաՀվանն ու դժոխջին, այդպես էլ մենջ Հաղժենջ աչխարՀին ու սատանային:

#### **ZUUPUPAUN**

Քահանաները զգեստավորված գալիս են ատյան և սկսում «Յամբարձաւ» օրհնությունը։ Օրվա երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ համբարձար փառօք առ Յայր, ողորմեա՝ մեզ»։

Անճառելի Բանն Աստված՝ Աստծու Որդին, Ով Հոր էության նկարադիրն է և փառջի Լույսը և Ում ծագումը նախջան արուսյակն է, Հաճեց
փրկել դերության մեջ դանվող մարդկային ցեղը մահվան ձեռջերից և Իր
Կաթողիկե Սուրբ Եկեղեցին Իրեն Հարս դարձնել: Եվ Հարսնախոսներ
առաջեց Իր երջանիկ ու սուրբ մարդարեներին, ովջեր կանխասացին
Աստծու Որդու՝ երկնջից երկիր իջնելու տեղն ու ժամանակը: Նրանջ նախապես պես-պես խոսջեր ասացին և օրինակներ թողեցին, որոնջ ժամանակների վախձանին Իր չարչարանջներով, խաչի մահվամբ, երեջօրյա
հարությամբ և ջառասուն օր Իր երջանիկ ու սուրբ առաջյալներին
երևալով կատարեց Տերը: Այն, ինչն առակներով և օրինակներով դրվատվեց մարդարեների կողմից, կատարվեց Աստծու Խոսջի մարդեղացմամբ:
Իսկ այսօր Տերն Իր ընտրած տասնմեկ առաջյալներով և բազում
աչակերտներով դալիս է Ձիթենյաց սուրբ լեռը, որը Երուսաղեմի դիմացն
է՝ արևելյան կողմում:

Մեր Տեր Հիսուս Քրիստոս` Աստծու Որդին, եկավ աչխարՀ, որպեսզի սովորեցնի Իր վարդապետությունը մարդկանց: Նա նախ «նստեց»` բնակվեց, ամենաօրՀնյալ սուրբ Կույսի արդանդում և այնտեղ մեզ կուսության դաս տվեց: Եվ ինչպես ծաղիկը ծառից է լինում, այդպես էլ Սուրբ Կույսը` Հիսուս Քրիստոս, ծնվեց կույս մորից: Ապա «նստեց» մսուրի աթոռին և մեզ աղջատության դաս տվեց, ջանի որ ինչպես աղջատ մանուկ` պատվեց խանձարուրով: ԱյնուՀետև նստեց աչխարհի աթոռին և ճչմարիտ Հավատ, բարի դործ և սեր սովորեցրեց մարդկանց: Ապա նստեց խաչի աթոռին և Իր չարչարանջներով մեղ սովորեցրեց խոնարՀություն ու Համբերություն: Իսկ այսօր Իր դատաստանի աթոռը փոխադրում է երկինջ, ջանի որ այսօր Համբարձվեց:

Աստծու Որդու տնօրինության բոլոր տոները, որոնք կարգվեցին երկրի վրա և որոնք կատարում է Եկեղեցին, սքանչելի են ու փառավոր: Դրանք մեր փրկության Համար են, և Հայտնում են Աստծու երախտիքներն ու մեծագործ սքանչելիքները, որոնք ծածկված էին Աստծու իմաստության խորքերում: Իսկ այսօրվա տոնախմբությունը` Համբարձման տոնը, բոլոր տոների ու տնօրինական խորՀուրդների ամբողջացումն է, որոնք ծնունդից

սկսվելով` կարգով գալիս են դեպի խաչելություն, մաՀ և Հարություն: Եվ անբովանդակելի Տերը, Իր դերազանց մարդասիրությունից ելնելով, այս ամենը կատարեց ժամանակի մեջ` սկզբով ու ավարտով, որը վայելում էր միայն եղականներիս¹, որովՀետև սկիզբ և վախճան ունենալը Հատուկ է միայն եղական բնությանը:

Այս տոնը մարդարեների ավետիսով ու առաջյալների տեսությամբ մեղ Հայտնում է կատարյալ փրկության մասին: Քանի որ երկնավոր Հովիվը եկավ փնտրելու մոլորյալ ոչխարին` Ադամին` Իր ստեղծածին ու պատկերին, Դրախտի և երկնավոր առագաստի ժառանդորդին, և դտնելով նրան կորստյան վիՀում` դրեց Իր ուսերի վրա, ուր և խաչն էր, և Հանելով վեր` տարավ երկնային կայան:

Եվ այս օրը Հրաչալի է ու պատվարժան, որովՀետև մեր բնությունը, միավորվելով Աստծու Խոսքին, անզուգական փառքով ելնում է ավելի վեր, քան բոլոր իչխանություններն ու պետությունները, և մեզ էլ նույնն է խոստանում` ըստ այս խոսքի. «Ուր Ես եմ, այնտեղ կլինի և Իմ ծառան» (Յովհ. ԺԲ 26)։ Եվ դարձյալ. «Եթե գնամ և ձեզ Համար էլ տեղ պատրաստեմ, դարձյալ կգամ և ձեղ կվերցնեմ Ինձ մոտ» (Յովհ. ԺԴ 3)։ Նաև առաքյալն է ասում. «Նրա Հետ Հարություն տվեց մեղ և Նրա Հետ նստեցրեց երկնքում Քրիստոս Հիսուսով» (Եփես. Բ 6)։ Եվ որտեղ գլուխն է, այնտեղ էլ պիտի Հավաքվեն անդամները, և ուր Փեսան է, այնտեղ էլ պիտի Հրավիրվի Հարսը` սուրբ Եկեղեցին։

Դարձյալ` մեզ Համար մեծ ուրախություն է այսօր, քանի որ ցորենի Հատիկը` մեր Տեր Հիսուս Քրիստոս, ընկնելով երկիր, մաՀացավ և այնտեղից ելավ բազում արդյունքներով, և անապական ողկույգը, խաչի վրա ձմլվելով, Հավաքվեց երկնային Հնձանում, որը վարագույրի ներքին կողմում է` մեզ Հույսով Հաստատելու և մեր սրտերի ուրախության Համար:

Մեղ Համար պայծառ ու Հրաչալի է նաև այսօրվա պատիվը, քանի որ Տերը, մեր անպատիվ բնությանը Իր Հետ Հարություն տալով, տարավ դեպի անդուդական փառքը` Իր Հետ նստեցնելով երկնքում` ամեն իչխա֊ նության, պետության, զորության ու տերության վրա (տենեկինս. Ա 20):

Ինչպես Սողոմոնն է ասում. «Արեգակը ծագում, արեգակը մայր է մտնում և վերադառնում է իր տեղը, որտեղից ծագել *է*» (ժող. Ա 5), *այդպես* էլ մեր Տերը` Իմանալի Արեգակը, ելավ Հոր ծոցից և մտավ Կույսի արգան-

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Եղական են կոչվում բոլոր երևացող և աներևույթ բնությունները՝ արարածները, որոնք չկային և Աստծու հրամանով եղան։ Իսկ աստվածային բնությունը Անեղ է, և Նրա համար չկա սկիզբ ու վախճան, այսինքն՝ ժամանակը Նրա վրա իշխանություն չունի, քանի որ ժամանակը նույնպես Աստծու արարածն է։

դը, ապա չրջելով երկրի վրա` մաՀվամբ մտավ գերեզման, այնուՀետև ելավ գերեզմանից և մեր բնությամբ գնաց Իր տեղը` Հոր աջ կողմը:

Այս տոնը սքանչելի է բազում պատճառներով: Նախ այս տոնը Նրան Հայտնապես որպես Աստված է ցույց տալիս:

Երկրորդ` մինչ այս պաՀը տրտում էին առաջյալները, Թեպետ ամեն տեսակի սջանչելիջների ականատես եղան, իսկ այսօր ուրախացած Երուսաղեմ վերադարձան:

Երրորդ` մինչև այս պահը Եկեղեցին չուներ կատարյալ իչխանու-Թյուն, սակայն Տերն Իր Համբարձմամբ առաջյալներին՝ կաԹողիկոսներ դարձրեց և մեղ անղուգական անուն պարգևեց:

Ձորրորդ` մինչև այսօր Տերն առաջյալներին ասում էր, որ միայն Հրեաների մեջ քարոզեն, իսկ այսօր Հրամայեց աչակերտ դարձնել բոլոր ՀեԹանոսներին, որով և մենք արժանացանք աստվածային չնորՀին:

Հինդերորդ` մինչև այս պաՀը մեզ չէր տրվել օրենք` մաքրվելու Համար սկզբնական մեղքերից, իսկ այսօր առաքյալներին Հրաման տրվեց մկրտել` Հոր և Որդու և Սուրբ Հոդու անունով, որով փրկվում ենք բոլոր աղտեղի մեղքերից:

Վեցերորդ` Ադամից Հետո մինչև այս օրը մարդու բնությունն անեծքի տակ էր` ըստ Հետևյալ խոսքի. «Անիծյալ լինի երկիրը քո արածի պատճառով» (Ծննդ. Գ 17), իսկ այսօր, Նույն Աստվածը, բարձրացնելով Իր ձեռքերը, օրՀնեց նրանց, և անեծքը օրՀնության փոխեց:

Յոթերորդ` երկնայինների դասերը թերի էին ու պակաս սատանայի անկման պատճառով, իսկ այսօր այդ պակասությունը լրացնելու սկիզբը դրվեց: Այսօր Տերը, դանելով կորուսյալ մարդկային բնությունը և այն Իր ուսերի վրա դնելով, երկինք բարձրացրեց ու դասակից դարձրեց Հրեչտակներին:

Ութերորդ` թեպետև Տերը բազում գործեր կատարեց, սակայն վերին դասերն անտեղյակ էին Նրա տնօրինական խորՀուրդներին, իսկ այսօր վերիններին Հայտնվեց անձառ խորՀուրդը:

Իններորդ` մինչև այսօր միայն Հրեչտակներն էին երկրպագում ու փառաբանում Տիրոջը` ըստ Հետևյալ խոսջի. «Հազար-Հազարավորներ պաչ-տում էին Նրան, և բյուր-բյուրավորներ կային Նրա առջև» (Դան է 10), իսկ այսօր մարդկային ցեղը գերազանցել է Հրեչտակներին, ջանի որ եխե Հրեչտակները չէին Համարձակվում նայել անդամ Նրա աստվածային փառջին, ապա մարդիկ Հրաման ստացան մոտենալ և ճաչակել Նրա Մարմինը։

Տասներորդ` եթե Եկեղեցու մյուս տոները Հալածում են սատանային, ապա Համբարձման տոնն ամբողջովին գլխիկոր է անում նրան: Քանի որ Հղության ժամանակ սատանան Հրեաներին կարծել տվեց, թե սուրբ Կույսն անառակությամբ է Հղացել, Ծննդյան ժամանակ, թե` Հովսեփից է Մանուկը և ո՛չ Կուսածին, ծնունդից Հետո վրդովեցրեց Հերովդեսին և կոտորել տվեց մանուկներին, մկրտության ժամանակ Հրեաներին կարծել տվեց, թե Տերը կարոտ էր մաքրության, իսաչելության ժամանակ ավագակների Հետ դասեց, թաղելիս վեմը կնքեց, իսկ Հարության ժամանակ Հայտարարեց, թե դողացել են Մարմինը։ Նմանապես առաջյալների ու սրբերի մասին էր դանազան չարախոսություններ տարածում։ Իսկ Համբարձման վերաբերյալ ոչինչ չկարողացավ Հնարել և ամբողջովին ամոթաՀար եղավ, քանդի իր աչքով տեսավ Հոդիների` դժոխքից աղատումը և Քրիստոսի Համբարձումը։

Տասնմեկերորդ` սա է Նրա մարդեղության բոլոր տնօրինությունների ավարտը, այդ պատճառով էլ մարդարեն ասում է. «Տարվա պսակը պիտի օրՀնվի քո քաղցրությամբ» (Սաղմ. ԿԴ 12): Որի Համար պետք է երկրպադել Նրա անճառ Աստվածությանը:

## Հարությունիծ ՀեՏո ործե՞ղ էր լինում ՔրիսՏոս մինՉեւ երկոնք Համբառնալը

Շատերը տարակուսում են այս Հարցում, Թե ՀարուԹյունից Հետո մինչև Համբարձում որտե՞ղ էր Փրկիչը։ Հոդեկիր իմաստուններն ասում են, որ Նա չրջեց վերին օդում և կիրակի օրերին երևում էր Իր աչակերտ֊ ներին։ Եվ սա ասում են Հետևյալ պատձառներով։

Նախ` երկիրն անեծքի տակ էր Ադամի մեղքի պատճառով, իսկ Քրիստոս Իր դալստյամբ սրբեց և օրՀնեց բոլոր արարածներին, որոնք անեծքի տակ էին: Տերն առնելով մեր բնուԹյունն ու չրջելով երկրի վրա, ջրում մկրտվելով և դերեզմանում Թաղվելով` սրբեց Հողն ու ջուրը, իսկ մեռելներից ՀարուԹյուն առնելով և քառասուն օր օդում լինելով` սրբեց օդն ու Հուրը:

Երկրորդ` Հեթանոսներից ոմանք երկիրն էին պաչտում` այն Դեմետրա կոչելով, ոմանք էլ` ջուրը` Պոսեյդոն կոչելով, ոմանք էլ` օդն ու կրակը` դրանց Ադոնիս և Հեփեստոս անվանելով, և տգիտությամբ դրանց աստ-վածներ էին կարծում: Իսկ երբ Աստված Ինքը եկավ և երևաց մարդկանց, Իր տնօրինությամբ դեպի Իրեն դարձրեց երկրպադողներին` ասելով, որ Ինքն է այն Ճչմարիտ Աստվածը, Ում պետք է երկրպադել, իսկ դրանք բոլորն էլ արարածներ են: Եվ քանի որ տարրերը պղծվել էին կուռքերին մատուցած դոՀերի պատճառով, որով Հետև արարածները ոչ միայն Ադամի Հանցանքի պատճառով մտան անեծքի տակ, այլև մարդկային ցեղի կողմից

วนบานาวกาบ 371

բնության տարրերին ու կուռքերին մատուցած զոՀերի, այդ պատճառով էլ Տերը սրբեց դրանք նաև կռապաչտության ձենձից:

Վարդապետներից ոմանք էլ ասում են, որ Հարությունից Հետո, այս քառասուն օրերին, մինչև երկինք Համբարձվելը, Քրիստոս մնաց Ադամի Համար նախատեսված երկրավոր Դրախտում` Իր Հետ Հարություն առած բոլոր սրբերի Հոդիներով Հանդերձ, և այնտեղ մխիթարեց Ենոքին ու Եղիային:

## ԻնՉո՞ւ Քորսsոս Հնրությունիծ Հեհո ննարջնաեն երկրնք ՉՀնարնութվեծ

Նախ` որպեսզի Հաստատի Իր Հարությունը բազում ձևերով, ինչպես և ասված է. «Նա Իր չարչարանքներից Հետո Իրեն կենդանի ներկայացրեց նրանց առաջ չատ ապացույցներով՝ քառասուն օրերի ընթացքում երևալով նրանց և խոսելով Աստծու արքայության մասին» (Գործք Ա 3)։

Հարության օրն առաջյալները, տեսնելով Հարուցյալ Տիրոջը, իրենց մեծ բաղձանջից երկմտեցին, խախարվեց նրանց բնական Հոգևոր վիճակը, և թվում է, թե դրա մասին ասաց Մատթեոսը՝ «ոմանջ երկմտեցին» (տեն Սատթ. ԻԸ 17)։ Իսկ ՀովՀաննեսն ասաց, որ աչակերտները խնդացին, երբ տեսան Տիրոջը, և դարմացան, երբ Նրա թանձր Մարմինն անարդել անցավ փակ դռներով (տեն Յովհ. Ի 20)։ Եվ Տերը, դիտենալով մեր բնության կարողությունները, չթողեց ու Հեռացավ, մինչև աչակերտների սրտերից չՀանեց կասկածները, այդ պատճառով էլ ասաց նրանց. «Այստեղ ուտելու բան ունե՞ջ» (Ղուկ. ԻԴ 41)։

Տերը Հարությունից Հետո կերավ և խմեց Իր ծառաների Հետ, ինչպես Վարդապետը` Իր աչակերտների Հետ, և Առաջողը` առաջյալների Հետ։ Տերը կարիջ չուներ ուտելու, սակայն կերավ, որպեսզի առավել ևս Հաստատի, որ Իր Հարությունը ստույգ է` Հայտարարելով, որ այն Մարմնով, որով կրեց ամեն տեսակ անարդանջ և խաչի մաՀ, նույնով էլ Հարություն առավ։ Մանավանդ, որպեսզի չկարծեն, թե սա մի կերպարանջ է կամ ստվեր, ջանզի կերպարանջը չի ուտում, և ստվերը չի խմում։ Եվ այդպես ջառասուն օր նրանց կրթեց ու առաջնորդեց։

Դարձյալ` ինչպես Քրիստոս ստուդապես Հաստատեց, որ մեռել է, այնպես էլ պետք է Հաստատեր, որ ստուդապես Հարություն է առել: Քանի որ Հարությունից Հետո, եթե մի անդամ երևար աչակերտներին և ապա Համբարձվեր, նրանց մեջ կասկած կառաջանար, թե ձշմարտապես Հարություն էի առել, այլ` թվացյալ: Այդ պատձառով էլ Հարությունից Հետո նրանց Հետ քառասուն օր մնաց. չատ անդամ խոսեց ու կերավ նրանց Հետ և նրանց սրտից վերացրեց բոլոր կասկածները:

#### Puon'i Arrusnu eunuunia or zesn zuapuraaes

Տեսնենք, թե ի՞նչ խորՀուրդ ունի քառասուն թիվը, որտեղի՞ց է սկիզբ առել այն, և ինչո՞ւ մեր Տերը քառասուն օր Հետո Համբարձվեց երկինք: Նախ` իմաստունները քառասունը կատարյալ թիվ են կոչում, որը բաղկացած է չորս տասերից: Տասը կատարյալ թիվ է, իսկ չորսը խորՀրդանչում է, որ աչխարՀը բաղկացած է չորս տարրերից: Դա նչանակում է, որ Քրիստոս Իր դալստյամբ վերստին նորոդեց տարրերը, դրանք բերեց իրենց նախկին կատարելությանը, ապա Համբարձվեց երկինք:

Երկրորդ` քառասունը պատվելի Թիվ էր նախկին սրբերի Համար. ԱբրաՀամը, Մովսեսը և Հեսուն քառասուն օր պաՀք պաՀեցին: Այդ պատձառով էլ Տերը քառասուն օր մնաց օդում, որպեսզի սրբի այն դևերին մատուցված զոՀերի ձենձերից և Իրեն ծառայեցնի:

Երրորդ` արու մանուկը` իր բոլոր անդամներով ու զորությամբ, առա֊ ջին քառասուն օրերի ընթացքում է գոյանում մոր որովայնում, որից Հետո ստանում է Հոգին: Աստծու Որդին այդ օրինակով Իր առաքյալների Հետ վարվեց, ինչպես մանկան Հետ է վարվում մայրական որովայնում` այս քառասուն օրերի ընթացքում նրանց Հավատով ու գիտությամբ Հաստա֊ տելով ու արիացնելով, իսկ Հոգու փոխարեն Սուրբ Հոգին փչեց նրանց վրա:

Չորրորդ` իմաստուններից ոմանջ ասում են, որ Ադամը, Հողից ստեղծվելուց Հետո, միայն ջառասուն օր անց դրվեց Դրախտում, և այդ պատճառով էլ Տերը ջառասուն օր չրջեց երկրում մինչև Համբարձվելը:

Հինդերորդ` վարդապետներից ոմանջ էլ ասում են, որ Տերը քառասուն օր անց պիտի Թույլ տար Ադամին և Եվային ուտել «ԳիտուԹյան ծառից», որից Հետո նրանք կարող էին ուտել նաև «Կենաց ծառից» և ապա պիտի փոխադրվեին Երկնքի արքայուԹյուն:

Վեցերորդ` որպեսզի միսիթարի աչակերտներին: Աչակերտները Հիսուսի մահվան պատճառով քառասուն ժամ տրտմեցին: Թեպետ Տերը գիչերը
հարություն առավ, սակայն աչակերտներին միայն արչալույսին երևաց,
որի համար էլ ստացվում է քառասուն ժամ: Եվ դրա փոխարեն պետք է
քառասուն օր ուրախանային: Սա ցույց է տալիս, թե այն փոքր տրտմության դիմաց, որ Քրիստոսի սիրույն կրում ենք այստեղ, հանդերձյալում
մեծ միսիթարության ենք արժանանալու:

Յոթերորդ` ինչպես մկրտությունից Հետո Տերը քառասուն օր անապատում էր, այդպես էլ Հիմա քառասուն օր նյութական աչխարՀում գտնվեց, որպեսզի ցույց տա, թե նույնն է, ինչ որ չարչարանքներից առաջ:

วนบานาวกาบ 373

Ութերորդ` մեր Տերը քառասուն օր մնաց և մեզ Համար դեպի երկինք ճանապարՀ բացեց, որպեսզի դյուրությամբ այնտեղ գնանք, քանի որ ճանապարՀր երկար է:

Իններորդ` առաջյալն ասում է, երկնքի տակ գտնվող դևերը պատերազմում են մեզ Հետ. «Մեր պատերազմը մարմնի և արյան Հետ չէ, այլ իչխանությունների, պետությունների, այս խավար աչխարհի տիրակալների և երկնքի տակ եղող չար ոգիների Հետ» (Եփես. Ձ 12)։ Դևերը բազում Հնարջներով ջանում են կործանել մեր Հոգիները, այդ պատճառով էլ Տերը նախ Ինքը անցավ երկրից դեպի երկինք տանող ճանապարհով` կործանելով չար ոգիների բազում ամրությունները, և երկնքից` վարագույրի ներջին կողմից, մեղ ձայն է տայիս, որպեսցի Հետևենք Իրեն:

Տասներորդ` մինչև Սուրբ Հոգու գալը Տերը նյութական աչխարՀում եղավ և չրջեց «նորաստեղծների»² վրա, ինչպես արարչության առաջին օրն Աստծու Հոգին չրջում էր ջրերի վրա:

Մեր Տեր Հիսուս Քրիստոս երեք անգամ «քառասունք» պաՀեց: Առաջինը` երբ անճառելիորեն ծնվեց սուրբ Կույսից և քառասնօրյա Հասակում տաճար գալով` մեզ ընծայեց Հորը և Սիմեոն ծերունուն արձակեց մարմնի կապանքներից:

Երկրորդ` Հորդանանում մկրտվելուց Հետո Հոդով անապատ տարվեց, և քառասուն օր ու դիչեր պահելով` հաղԹեց փորձողների առաջնորդին և դրանով մեղ դորացրեց` արիաբար մարտնչելու ընդդեմ ախոյանի` ասելով. «Քաջալերվեցե՛ք, որովհետև Ես հաղԹեցի աչխարհին» (Յովհ. ժՁ 33), նաև` «Ահա ձեղ իչխանություն տվի կոխելու օձերի, կարիճների և թչնամու ամբողջ դորության վրա» (Ղուկ. ժ 19)։ Ապա անապատից վերդառնալով` կանչեց աչակերտներին ձկնորսությունից, որպեսզի նրանք դառնան մարդկանց որսորդներ` Հավիտենական կյանքի համար։

Երրորդ` Հարությունից Հետո պաՀեց այս քառասունքը և ապա Համբարձվեց երկինք` Իր Հետ վեր տանելով նաև մեր բնությունը, որպեսզի նստեցնի երկնային ամեն իչխանության, պետության, զորության ու տերության վրա (տե՛ս Եփես. Ա 20)։

Մեր Տերը երեք քառասունքներ պաՀեց, քանի որ ծնունդները երեքն են. առաջինը մարմնից է լինում, երկրորդը` ջրից ու Հոգուց` չնորՀով Աստծուն որդեգրվելով, և երրորդը` Հարությամբ, որը մի ակնթարթում Հավաքելու և Ստեղծողի մոտ է կանդնեցնելու մեզ` պատասխան տալու մեր խոսքերի ու դործերի Համար: Այս երեք ծնունդներն էլ մեզ Համար Հանձն առնելով կրեց Քրիստոս:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նորաստեղծները Տիրոջ աշակերտներն էին, ովքեր Սուրբ Յոգին ստանալով` պիտի կազմեին Եկեղեցին։

Դարձյալ` Տերը պատվեց քառասուն Թիվը` սուրբ Կույսի արգանդում գոյանալով ինչպես քառասնօրյա մանուկ և բնակվելով սուրբ Կույսի որովայնում քառասուն չաբաԹ, ապա` քառասուն ամիս աչխարհում քարոզելով և քառասուն ժամ էլ մեռելների մեջ գտնվելով: Այդպես էլ ՀարուԹյունից Հետո Տերը քառասուն օր եղավ օդում և երևաց Իր աչակերտներին, ապա ամպեղեն կառքով վերացավ երկինք և նստեց Հոր աջ կողմում:

### Ի՞ւթ եւ ւշևնկարել՝ սլևնկլ, Փոխսել, Հևմբևրնկլ ու թոջել

Սլանալը Հատուկ է մեծ Թռչուններին, ինչպես օրինակ` արծվին, իսկ Թռչելը` փոքր Թռչուններին, որոնք դժվարությամբ են առաջ գնում, և դա վերաբերվում է սրբերին, ովքեր Հրեչտակների օգնությամբ են Թռչում:

Փոխվելն այն է, երբ մեկը ուրիչի միջոցով է տեղափոխվում, ինչպես սուրբ Կույսն այս ապականությունից փոխվեց անապական կյանջ իր Որդու միջոցով:

Համբառնալը վերաբերվում է միայն Քրիստոսին, Ով Իր Հատուկ դորությամբ Համբարձվեց երկինը և կարոտ չեղավ որևէ օգնության:

Դարձյալ` Թռչելով գնում ենք դեպի ընտրյալների դասերը, իսկ Քրիստոսի Համբարձման տեղը միտքը չի կարող ցույց տալ, քանի որ բնակվում է անմատույց լույսի և վարագույրի ներքին կողմում: Համբարձում նչանակում է ավելի բարձր, քան իմանալիների բոլոր դասերը, որովՀետև Նրան երկրպագում են բոլոր երկնայինները: Իսկ «բարձրացավ անտանելի բարձրուԹյուն» արտաՀայտուԹյունը նչանակում է, որ մեր Տերը մտավ վարագույրի ներքին կողմը:

Տիրոջ մասին մարդարեն ասում է. «Թռավ, սլացավ Հողմի Թևերով», որը մարդեղությունն է ցույց տալիս և Հայտնում Նրա Մարմնով ելնելու մասին: Նմանապես և փոխվելը` ըստ ավետարանչի. «Որ պիտի փոխվի այս աչխարհից Հոր մոտ»: Տիրոջ վերացումը չպետք է այնպես իմանալ, ինչպես Եղիայինը, քանի որ Հիսուս Աստված լինելով` ամենուր է և ոչ միայն երկնքում, սակայն մարմնի Հետ միավորվելու պատճառով է «մեր միջից վերանալ» ասվում:

### huon'i รุ่นสานาอุงนอ Arrusnu

Քրիստոս Համբարձվեց, որպեսզի Սուրբ Հոգին մեզ առաջի. «Եթե Ես չգնամ, Մխիթարիչը ձեզ մոտ չի գա. իսկ եթե գնամ, Նրան կուղարկեմ ձեզ մոտ» (Յովհ. ժՋ 7):

Համբարձվեց, որպեսզի բարեխոսի Հավատացյալ մարդկանց Համար` րստ այս խոսջի. «Քրիստոս Հիսուս է, որ մեռավ, մանավանդ որ Հարուวนบานาวกาบ 375

թյուն էլ шռավ. և Աստծու шջում է և Բարեխոս է մեզ Համար» (Зռոմ. С 34): Քանի որ Հորը ցույց է տալիս Իր անպարտ Արյունը և խոցված Մարմինը, որը մեզ Համար գոՀաբերեց: Ինչպես Հին Ուիտի քաՀանայապետը, մտնելով Սրբության սրբոց և այնտեղ կանդնելով Աստծու առջև, աղաչում էր Իր ժողովրդի Համար, այդպես էլ Հիսուս Քրիստոս՝ քրիստոնյաներիս մեծ քաՀանայապետը, մտավ Սրբության սրբոց, այսինքն՝ երկինք, որպես-դի լինի Հոր առջևում և աղաչի Հավատացյալներիս Համար: Այդ պատճառով է Պողոսը ասում. «Քրիստոս ոչ թե ճչմարտության օրինակ եղող ձեռակերտ սրբարանը մտավ, այլ բուն իսկ երկինքը, որպեսզի մեզ Համար ներկայանա Աստծու առաջ» (Եբր. Թ 24):

Քրիստոս Համբարձվեց, որպեսզի մենք Իրեն Հավատալով առավել վարձք ունենանք, քանի որ եթե այս աչխարՀում մեղ Հետ մնար, և մենք Նրան տեսնելով Հավատայինք, ապա մեր Հավատը մեծ չէր լինի, ինչպես այժմ, երբ Նրան Հավատում ենք առանց տեսնելու: Այդ մասին Փրկիչն ասաց Թովմասին. «ՈրովՀետև դու Ինձ տեսար, Հավատացիր. երանի՜ նրանց, ովքեր չեն տեսել, սակայն Հավատում են» (Յովհ. Ի 29):

Դարձյալ` որպեսզի մեղ Համար տեղ պատրաստի` ըստ այս խոսքի. «Գնամ և ձեղ Համար տեղ պատրաստեմ» (Յովհ. ԺԴ 2)։

Դարձյալ` որպեսզի մեր Հույսը մեծանա, քանի որ ասաց. «ԵԹե գնամ և ձեզ Համար էլ տեղ պատրաստեմ, դարձյալ կգամ և ձեզ կվերցնեմ Ինձ մոտ, որպեսզի ուր Ես լինեմ, դուք ևս այնտեղ լինեք» (Յովհ. ԺԴ 3)։ Քրիստոս մեր բնուԹյունը մեզանից առաջ տարավ Իր Հետ ավելի վեր, քան բոլոր երկինքները, և մեզ Հույս տվեց, որ մենք նույնպես այդտեղ ենք գնալու, ինչպես ասում է ՄատԹեոսը. «Ուր որ դիակն է, այնտե՛ղ կՀավաքակեն արծիվները» (Սատթ. ԻԴ 28)։ Այսինքն` ուր լինի Քրիստոսի Մարմինը, այնտեղ էլ կՀավաքվենք մենք։

Դարձյալ` որպեսզի մեզ ցույց տա երկնքի ճանապարՀը, ինչպես Միքիա մարգարեն է ասում. «Եկե՛ք բարձրանանք Տիրոջ լեռը և Հակոբի Աստծու տունը. մեզ ցույց կտան Նրա ճանապարՀը, և մենք կգնանք Նրա չավիղով» (Միքիա Դ 2)։

Նաև` մեզ Համարձակություն տալու Համար, որպեսզի Հուսանք նույնին, այսինքն` Հավիտենական ժառանգություն մարմնով մտնելուն:

Դարձյալ` որպեսզի մեր ցանկություններն Իր Հետ տանի, ինչպես և առաջյալն է ասում. «Փնտրեցե'ք վերին բաներն այնտեղ, ուր Քրիստոս նստած է Աստծու աջ կողմը։ Վերի'ն բաների մասին խորՀեցե'ք» (Կողոս. Գ 34)։

*Որպեսզի մեր սիրտը և սերը երկնքում լինեն` ըստ այս խոսքի.* «Որով֊ Հետև ուր որ ձեր դանձն է, այնտեղ և ձեր սրտերը կլինեն» (Ղուկ. ժԲ 34)։ Քանի որ Քրիստոս է մեր գանձը, և եթե Նա երկրում լիներ, ապա մեր սրտերը ևս երկրում կլինեին, և ջանի որ Նա երկինջ Համբարձվեց, ապա պետջ է, որ մեր սրտերը ևս երկնջում լինեն:

Նաև որպեսզի Հանգստանա այն Հոգնություններից, որ երեսուներեջ տարի կրեց երկրի վրա:

Արդ` եռակի է Քրիստոսի Համբարձումը` երկրի մեջ, երկրի վրա և երկրից վեր: Երկրի մեջ Համբարձումը եղավ Նրա արդարությամբ և բարի վարջով, երկրի վրա` խաչը բարձրանալով, իսկ երկրից վեր` Հրաչալի Համբարձմամբ:

Մինչև ամպերը Տերն այն տեսքով Համբարձվեց, ինչ տեսքով երևում էր աչակերտներին, իսկ ամպերից այն կողմում այն տեսքով, ինչ տեսքով լեռան վրա պայծառակերպվեց:

### บ็นรธอ ≼ัทท นุฐ นทาสท

Իսկ այժմ տեսնենք, թե ի՞նչ է նչանակում Հոր աջ կողմում նստելը, ինչպես ասում է Մարկոս ավետարանիչը. «Երկինք վերացավ և նստեց Հոր աջ կողմը» (Մարկ. ժՁ 19)։ Նաև Դավիթն է ասում. «Տերն Իմ Տիրոջն ասաց. «Նստի'ր Իմ աջ կողմում» (Սաղմ. ճԹ 1)։

Նախ, պարզենք Թե ո՞րն է Հոր աջ կողմը: Վարդապետներն ասում են, որ Աստծու աջ և ձախ կողմերը զգալի չեն, ինչպես մերը, որովհետև Թափուր չէ, քանի որ Աստված երկինքն ու երկիրն է լցնում, իսկ աջ ու ձախ կողմերը վերաբերում են որոչակի ձև ունեցող պարունակելի մարմիններին միայն: Եվ քանի որ Հայրը մարմին չի առել, ինչպես Որդին, որպեսզի մարմնավոր անդամներ ունենա, այլ Հոգի է, ապա այստեղ աջ ասելով նախ և առաջ նկատի է առնվել Աստծու անեղական փառքը, ըստ որում բոլոր եղականները Նրանից ձախ են:

Երկրորդ` եթե Հայրն աջ ձեռք ունենար, պետք է որ նաև ձախը ունենար, սակայն Աստծու մեջ ոչինչ ձախ չէ, այլ ամբողջովին աջ է: Այդ պատճառով էլ Հայր Աստծու մարմնավոր աջ կողմի մասին չի ասում, այլ իմանալի ու Հոգևոր:

Երրորդ` մինչև այն տեղը Բանն Աստված Մարմնով չարչարանքների մեջ էր, այդ պատճառով էլ չարչարանքներից Հանդստի փոխվելուն աջ անցնել է կոչում:

Չորրորդ` երկիր գալ ու մարդ լինելը ձախ է կոչվում, այդ պատճառով էլ մարմնով երկրից Համբառնալը և անմարմին ներդործելը աջ է կոչում։

Հինգերորդ` մեր Տերը մինչև Համբարձվելը մեղավորների մեջ էր գործում, այդ պատճառով էլ Համբարձվելը և Աստծու արդարության մեջ նստելն աջ է ասվում: วนบานาวกาบ 377

Վեցերորդ` մեր Տերը կատարեց Հոր կամքը, որն է մարդկանց փրկու-Թյունը, և դա Սուրբ Գրքում աջ է ասվում. «Զորացրի քեզ, օգնեցի քեզ ու պաՀպանեցի քեզ Իմ արդար աջով» (Եսայի ԽԱ 10), նաև` «Տիրոջ աջը գորու-Թյուն դործեց»: Իսկ նրանք, ովքեր դժոխքն են չինում, ձախ են կոչվում:

Դարձյալ` Քրիստոս աչխարՀում ձախ կողմում էր, քանի որ աչխար-Հում Նրան անիծում էին ու նախատում, այդ պատճառով էլ երբ այս կյանքի չարչարանքներից ելավ դեպի բարություն ու Հանգիստ, դա աջ կողմում նստել կոչվեց: Նաև` մարդու աջ կողմը ավելի պատվական է, քան թե ձախր:

Իսկ ի՞նչ է նչանակում նստելը։ Նախ որ Նա աԹոռակիցն է Հոր և Սուրբ Հոգու, և փառջով Հավասար է Հոր Աստվածությանը, Թագավորում է ինչպես Հայրը և ունի դատաստանի զորությունը։ Նաև` աստվածային փառջը Նրանում է Հանդուցված ու Հաստատված։ Եվ Հիսուս Քրիստոս նստած է Հոր ա) կողմում ոչ միայն Աստվածությամբ, այլև Մարմնով։

Իսկ ինչո՞ւ է Պողոսն ասում. «Բնակվում է անմատույց լույսերի մեջ» (Ա Տիմ. Ձ 16)։ Մեկ այլ դեպքում էլ ասում է. «Վարադույրից այն կողմ, ուր մեր Նախակարապետը` Հիսուս, մտավ» (Եբր. Ձ 19-20)։ Մարդարեն ասում է. «Խավարն իր Համար ծածկույթ դարձրեց» (Սաղմ. ժt 12)։ Իսկ ավետարանիչ-ները, թե. «Ամպը Նրան ծածկեց նրանց աչքերից» (Գործք Ա 9), և` «Նա նստեց Հոր աջ կողմը» (Մարկ. ժՁ 19)։ Այդ մասին ասաց նաև Ստեփաննոսը (տե՛ս Գործք է 55)։ Ինչպե՞ս պետք է Հասկանալ այս ամենը։

Սրանք բոլորն էլ Աստծու անգաս բարձրությունն են ցույց տալիս, և ինչպես լույսը չի թողնում մոտենալ Նրան, այդպես էլ խավարը չի թողնում տեսնել: Վարադույրն ու ամպը խորգրդանչում են Աստծու անգայտությունը, քանի որ Աստվածության փառքը գեռու է եղականներից:

Երկրորդ` ցույց է տալիս, Թե նա, ով մեղջերով Հանդերձ ցանկանում է մոտենալ Աստծուն, նրա Համար ամպը, մեդն ու խավարը վարադույր են դառնալու և նա Աստծուն տեսնել չի կարողանալու, իսկ արդարների Համար անմատույց լույս է լինելու, և նրանջ Հոր աջ կողմում են լինելու, ինչպես առակում ոչխարներին Իր աջ կողմում կանդնեցրեց:

Երրորդ` դրանցից յուրաքանչյուրն իր Հատկությունն է Հայտնում:
«Անմատույց լույս» Աստվածության անձառ փառքի մասին է ասվում, որն
անմատչելի է եղականներիս` Հրեչտակների ու մարդկանց Համար, իսկ
վարադույրը լուսեղեն երկինքն է խորՀրդանչում, որով բաժանվում է այս
աչխարհը երկնքից: «Խավար ծածկույթ» զորության մասին է ասվում,
որովհետև Նրա ահեղ լույսից կուրանում են բոլորը, ինչպես եթե մեկը մի
որոշ ժամանակ նայի արեդակին, ապա կկուրանա։ Ամպը նչանն է Երկրորդ
դայստյան` ըստ այս խոսքի. «Այն ժամանակ պիտի տեսնեն Մարդու

Որդուն եկած՝ ամպերի վրա, զորությամբ և մեծ փառքով» (Ղուկ. ԻԴ 27): Հոր աջ կողմը Հիսուսի սեփական տեղն է, որտեղ Նա գտնվում էր մինչև մարմնավորվելը, և նույն տեղում է նաև Հիմա, բայց արդեն Մարմնով, այսինքն՝ Հոր ծոցում՝ ըստ այս խոսքի. «Աստծուն ոչ ոք երբեք չի տեսել, բայի միայն Միածին Որդուց, որ Հոր ծոցում է» (Յովհ. Ա 18)։

Իսկ սուրբ Ստեփաննոսն ասում է. «ԱՀա տեսնում եմ երկինքը բացված և Մարդու Որդուն, որ կա Աստծու աջ կողմը» (Գործք է 55)։ Այստեղ «կա» նչանակում է, որ պատերազմակից է և օգնության է գալիս նրանց, ովքեր նաՀատակվում են Իր անվան Համար:

## ՏԻրոջ ՀԱՄԻԱՐՁՄԱՆ ՀԱՄԵՄԱՏՈՒԹյՈՒՄԸ Եությո երկոնք Վերանայու ՀեՏ

Ինչպես Եղիան մինչև երկինք վերանալը երեք տեղ գնաց` Բեթել, Երիքով և Հորդանան, նույնպես և Քրիստոս գնաց Բեթել, որը թարգմանվում է Աստծու տուն, այսինքն` մտավ սուրբ Աստվածածնի մեջ, ով Աստծու Համար տուն եղավ: Հետո գնաց Երիքով, որը թարգմանվում է պակասություն, այսինքն` դեպի սուրբ Խաչ, և այնտեղ մարդկանց բազմաթիվ պակասությունների Համար չարչարվեց, տանջվեց ու մեռավ: ԱյնուՀետև` գնաց Հորդանան, որը թարգմանվում է դատաստանի դետ, այսինքն` գնաց դժոխք և այնտեղ դատաստան արեց, որպեսզի փրկի մարդկանց Հոգիները դժոխքից ու սատանայի կապանջներից, և ապա գնաց երկինք:

Պետք է իմանալ, որ երեք անձինք գնացին երկինք` Ենոքը, Եղիան և Քրիստոս: Ենոքը Հափչտակվելով փոխվեց երկինք, իսկ Եղիան` Հրեղեն կառքերով: Նրանք իրենց սեփական զորություններով չվերացան երկինք, այլ բարձրացան մինչև օդեղեն երկինքը և դրվեցին Դրախտում: Իսկ մեր Տեր Հիսուս Քրիստոս Համբարձվեց երկինք Իր սեփական զորությամբ, և ոչ օդային երկինքը, այլ` վերին ու Հրեղեն, և ոչ թե երկրային Դրախտ, այլ Երկնքի արքայություն, և նստեց Հոր աջ կողմում:

Երբ Եղիան վերացավ երկինք, կրկնակի Հոգին Հանգեց նրա աչակերտի` Եղիսեեի վրա, իսկ երբ մեր Տերը երկինք Համբարձվեց, կրկնակի Հոգին Հանգեց առաջյալների վրա:

Եղիսեեի կրկնակի Հոգիներից մեկը մարգարեության Հոգին էր, իսկ մյուսը` սջանչելագործության, նույնպես և առաջյալները ունեին և՛ մարգարեության Հոգի, և՛ բժչկության: Եվ ինչպես Եղիան Եղիսեեին թողեց իր վերարկուն, որով նա գետը երկու մասի բաժանեց և գետի ցամաջած Հատակով անցավ, նույնպես և Քրիստոս թողեց Իր վերարկուն առաջյալներին, որը Նրա սերն է ու խաղաղությունը, և դրանով առաջյալները, วนบานาวกาบ 379

բաժանելով աշխարհի նեղությունների խորը դետը, անցան դեպի Երկնջի արջայություն:

Ինչպես Եղիսեեն վկա եղավ Եղիայի դեպի երկինք վերանալուն, որպեսզի Հրեաները չասեն, Թե Հեզաբելն է սպանել նրան, նույնպես և աչակերտները տեսան Տիրոջ վերանալը և վկայեցին, որպեսզի Հրեաները չասեն, Թե Նա ՀարուԹյուն չի առել մեռելներից:

Դարձյալ` ինչպես Եղիսեեի ձեռքի նչանները վկայեցին, որ Եղիան երկինք է վերացել, նույնպես էլ առաքյալների միջոցով նչաններ էին կատարվում, ինչը ցույց էր տալիս, որ Տերը ճչմարտապես Համբարձվել է:

Եղիան բազմաթիվ գորջով, Հրեղեն կառջերով ու երիվարներով վերացավ երկինջ, ջանի որ նա սոսկ մարդ էր և իր զորությամբ վերանալ չէր կարող, նաև նրան պատերազմ էր սպասվում օդի վերին չերտերում դևերի Հետ, ինչպես և Մովսեսի մարմնի Համար պատերազմ եղավ (տեն Յուդա և 9)։ Իսկ Հիսուս Աստված լինելով` կարոտ չէր զորջերի, այլ Իր զորությամբ և իչխանությամբ Համբարձվեց երկինջ։

Դարձյալ` Եղիան Հրեղեն կառքով երկինք վերացավ, իսկ փարավոնն իր կառքերով դժոխք իջավ:

Եվ այսօր, սատանային և նրա գորավոր լեդեոնին զարկելուց Հետո, Եղիայի Տերն ու Արարիչը դալիս է ՁիԹենյաց լեռ և մեծ փառջով երկինջ Համբարձվում` արփիափայլ ամպերով, դեպի Իր Աստվածության անձառելի փառջը, և ջաՀանայության չնորՀ պարդևում սուրբ առաջյալներին` Հորդանանի Հորձանջներում բացելով Մկրտության ավազանի արդանդը` վերածնելու բոլոր ՀեԹանոսներին որդեդրության չնորՀով:

# Հրսուսը Համբարքումը (Ղուս. ԻԴ 50-53, Գործք Ա 9-11)

«Ապա նրանց տարավ Հանեց մինչև Բեխանիա և բարձրացնելով Իր ձեռքերը՝ օրՀնեց նրանց: Եվ մինչ Նա օրՀնում էր նրանց, բաժանվեց նրանցից և դեպի երկինք էր վերանում: Իսկ նրանք երկրպադեցին Հիսուսին և մեծ ուրախությամբ վերադարձան Երուսաղեմ» (Ղուկ. ԻԴ 50-52):

Տերը նրանց Երուսաղեմից տարավ Բեթանիա և այնտեղից նրանց բարձրացրեց Ձիթենյաց լեռան դադաթը, որը Երուսաղեմի դիմաց էր` արևելյան կողմում: Իսկ Բեթանիան լեռան մյուս կողմում էր:

«Բեխանիա» սգի ու չարչարանքների տուն է Թարգմանվում: Սա խորհրդանչում է սգի ու չարչարանքների այն երկիրը, ուր ընկավ մեր բնությունը Դրախտի վայելչությունից, ուր և մահացանք` ինչպես Ղազարոսը: Եվ Ինքը` Բանն Աստված, գալով մեզ մոտ և կցուրդ լինելով մեր տրտմությանը, չարչարանքներին ու մահվանը, արտասվեց մեզ վրա, ինչպես Ղազարոսի գերեզմանի վրա, և Իր չարչարանքներով մեզ միսիժարեց ոչ միայն խոսքով, այլև Ղազարոսին Հարուժյուն տալով: Եվ ցույց տվեց, որ Հանցանքից Հետո արժանի ենք ողբի ու արտասուքի, և որ միայն Նա ունի կարողուժյուն Իր անմեղուժյամբ ու Աստվածուժյամբ ազատելու մեզ չարչարանքներից, միսիժարելու տրամուժյունից և Հարուժյուն տալու մեղջերի մահից: Եվ Տերը երրորդ օրը գերեզմանից Հարուժյուն առնելով՝ նաև մեզ Հարուժյուն տվեց, ինչպես Ղազարոսին, ու ազատեց սզից ու մահից և վերցնելով մեր բնուժյունը՝ վերացավ երկինք և խոստացավ մեզ էյ նույն տեղը տանել:

Բեխանիայից` Ձիխենյաց լեռան վրայից Համբարձվելը ցույց է տալիս, որ Ադամի սգի տունը երկնջում ուրախուխյան փոխվեց:

Երկրորդ` ինչպես ԲեԹանիան է մոտ ներքին Երուսաղեմին, այդպես էլ ներքին աչխարՀը, ուր մենք ենք բնակված, մոտ է Վերին Երուսաղեմին, և եԹե կամենանք, փուԹով կբարձրանանք:

Երրորդ` որտեղ Հարություն տվեց չորսօրյա մեռելին, այնտեղից էլ Համբարձվեց, ինչը ցույց է տալիս, որ Ադամի չորեջնյութ բնությունը երկինջ է Հանում:

Չորրորդ` ցույց է տալիս, որ մինչև Իր Երկրորդ գալուստը սգի մեջ է Թողնում մեղ` ըստ առաջյալի խոսջի. «Եվ բոլոր նրանջ, որ ուզում են աստվածպաչտությամբ ապրել Քրիստոս Հիսուսով, Հալածանջների մեջ պիտի լինեն» և այս աչխարՀում նեղություններ պիտի կրեն (Բ Տիմ. Գ 12):

Հինգերորդ` Իր սիրելիներին ՁիԹենյաց լեռան վրա մխիԹարում է Իր Համբարձումով:

Վեցերորդ` Տերը նախքան խաչելուԹյունը միչտ այդտեղ էր նստում և ուսուցանում աչակերտներին, այդ պատճառով էլ ՀարուԹյունից Հետո այդտեղից Համբարձվեց, որպեսզի ցույց տա, որ նույն Տերն է:

Յոթերորդ` լեռան օրինակով ցույց տվեց, որ պետք է լեռան պես Հեռու լինել աշխարՀական գործերից, որպեսզի կարողանանք փոխվել դեպի պարարտության իմանալի լեռը: Եվ լեռան պարարտությունը ցույց է տալիս Աստվածային գթության պարարտ ողորմությունը, իսկ այդտեղից Համբարձվելով ցույց տվեց, որ միչտ բաշխում է Իր ողորմությունը:

Իններորդ` ձիթենին նյութ է լույսի Համար, որով մեզ ցույց տվեց, թե այն նյութերը, որոնք պատրաստված են բարեգործության Համար, այնտեղից են իջնում մեր մեջ:

Տասներորդ` ձիԹենին մչտազարդ է, ինչից սովորում ենք, որ պետք է մչտապես բարին կատարել:

Եվ այսօր` Հարությունից քառասուն օր անց, Տերն Իր աչակերտների Հետ ելնում է Ձիթենյաց լեռը, որովՀետև Հին ժամանակներում դեպի լեռը կանչեց ԱբրաՀամին` զոՀաբերելու իր ԻսաՀակ որդուն, և Մովսեսին դեպի լեռը կանչեց, որտեղ նա աստվածային փառջը տեսավ: Նաև Եղիային կանչեց դեպի Քորեբ լեռ և Հողմով ու երկրաչարժով ցույց տվեց նրան, թե մարդ որչափ կարողություն ունի Աստծուն տեսնելու: Տերը Ձիթենյաց լեռից մեծ փառջով երկինջ Համբարձվեց, և լուսեղեն ամպով պարուրվելով` ծածկեց Իր երթի չավիղը Իր երջանիկ աչակերտներից` ըստ Եսայի մարդարեի խոսջի. «Վերջին օրերին պիտի Հայտնվի Տիրոջ լեռը, Աստծու տունը` լեռների դադաթներին, պիտի բարձրանա բլուրների վրա, և բոլոր Հեթանոսները պիտի չարժվեն դեպի նա: Գալու են բաղում ժողովուրդներ՝ ասելով. «Եկե՛ջ ելնենջ Տիրոջ լեռն ու Հակոբի Աստծու տունը: Նա մեզ կսովորեցնի Իր ձանապարՀները, որոնցով և կդնանջ» (Եսայի Բ 23):

Ինչպես մի ժամանակ Սինա լեռան վրա դրեց օրենքների տվչության սկիզբը և այդտեղ Հրեաներին պարգևեց Գրավոր օրենքը ու բնակեցրեց նրանց Երուսաղեմում, այդպես էլ այսօր Ձիթենյաց լեռան վրա տվեց Ավետարանն Իր սուրբ աչակերտների ձեռքը և փչելով նրանց վրա` բացաՀայտեց ծածկված խորՀուրդները` ձանաչելու Համար Գրքերի դժվարըմբռնելի դարձվածքների խոր, առակապատ խոսքերը, Հրամայեց նրանց սփռել ու տարածել փրկության Ավետարանն ամբողջ աչխարՀով մեկ և կանչել մարդկանց դեպի Վերին Երուսաղեմ, որն անմաՀության մայրն է: Եվ այսօր բոլոր ազդերը Հավաքվում են այս սուրբ լեռան դադաթին և երկրպադում մարմնացյալ Աստծուն, Ով երևաց աչխարՀում, ապրեց Հավատարամությամբ և փառքով Համբարձվեց դեպի Իր անձառելի Աստվածությունը։

Ձիթենյաց սուրբ լեռն է բարձրյալ Աստծու ճչմարիտ տունը, որը բարձրացել է վեր, քան բոլոր լեռներն ու բլուրները՝ ոչ թե մեծությամբ, այլ Իր փառքով: Եվ ինչպես նորափոր վեմից Փրկադործի Հարությունը դրավական դարձավ ամբողջ աչխարհի Հարության, նույնպես և Ձիթենյաց լեռից Տիրոջ փառքով Համբարձվելը սրբերի Համար Հաստատուն Հույս եղավ, որ նրանք ևս նույն ձևով՝ արփիափայլ ամպով, սավառնելու են դեպ Վերին Երուսադեմ:

Զաջարիա սուրբ և երջանիկ մարդարեն, այս օրվա դորության մասին երդելով, դոչում է և Հայտնում մարդկանց Կենսադործողի դալուստը Ձիթենյաց լեռան սուրբ դադաթը՝ Իր սրբված աչակերտների Հետ. «Այն օրը Նրա ոտքերը պիտի կանդնեն Ձիթենյաց լեռան վրա՝ Երուսաղեմի դիմաց, արևելյան կողմը» (Ջաքար. ԺԴ 4): Եվ ավելացնում է. «Ձիթենյաց լեռը պիտի պատռվի, նրա մի կեսը՝ դեպի արևելք, նրա մյուս կեսը՝ դեպի ծով. նրանց միջև չատ մեծ վիՀ պիտի լինի, և լեռան մի կեսը պիտի սաՀի դեպի Հյուսիս, մյուս կեսը՝ դեպի Հարավ» (Ջաքար. ԺԴ 4):

Արդ` Հոդեկիր մարդարեն տեսնում է Հիսուսին' եկած ՁիԹենյաց լեռան վրա` Իր աչակերտներով Հանդերձ, քանի որ լեռը Երուսաղեմի արևելքում է: Իսկ լեռան պատռվելը խորՀրդանչում է Ավետարանի տարածումը ամբողջ աչխարՀով մեկ, իր երկու մասերով` Հին ու Նոր Կտակարաններով Հանդերձ:

Նրա մի կեսը` դեպի արևելջ, նրա մյուս կեսը` դեպի ծով – Ծովր խորհրդանչում է Մկրտության ավազանը, արևելջը Ավազանից վերստին ծնվածներն են, ովջեր աղոթջի են կանդնում դեմջով դեպի արևելջ: Իսկ լեռան չորս բաժանումները` դեպի արևելջ ու դեպի ծով, դեպի հյուսիս ու հարավ, խորհրդանչում է չորս Ավետարանները` ավանդված մի Տիրոջից` աչխարհի չորս կողմերում ավետարանելու համար:

Իսկ այն, որ Տերը լեռան գագաԹ բարձրացրեց Իր աչակերտներին, երեք պատճառ ունի: Նախ` ինչպես Եղիան Եղիսեեի աչքի առջև լեռան գագաԹից երկինք վերացավ, նույնպես և Քրիստոս լեռան գագաԹից բարձրացավ, որպեսզի տեսնեն աչակերտները և իմանան, որ դեպի երկինք Համբարձվեց:

Ցույց տվեց նաև, թե ով կամենում է Քրիստոսի ետևից երկինք գնալ, պետք է թողնի աչխարհի հաճույքները և մարմնով առաջինության լեռը բարձրանա, իսկ մտքով միչտ վերինը խորհի, ուր Քրիստոս է նստած` Հոր աջ կողմում:

Ինչպես Մովսեսը լեռան գագաթին Հին Իսրայելի օրենսդիրը դարձավ, նույնպես և աչակերտները լեռան գագաթին օրենսդիր դարձան ամբողջ աչխարՀի` նոր Իսրայելի Համար:

Եվ բարձրացնելով իր ձեռքերը՝ օրՀնեց նրանց — *Տերը բարձրացնելով* օրՀնեց նրանց այն ձեռքերով, որոնցով ստեղծեց առաջին մարդուն, որպեսզի վերցնի առաջին անեծքի դատակնիքը, աձեցնի ու բազմացնի փրկության Ավետարանը: Նաև երկնաստեղծ ձեռքերով առաքյալներին ձեռնադրեց և այդ օրը նրանց կաթողիկոսներ դարձրեց:

Առաջյալները դպիր դարձան ժողովրդին սպասավորելով (տեն Մատթ. ժ 5)։ Ջահընկալ դարձան այն ժամանակ, երբ Տերը նրանց ասաց. «Դո'ւջ եջ աչխարհի լույսը» (Մատթ. Ե 14)։ Տերը նրանց սարկավադներ կարդեց, երբ պատվիրեց հիվանդներին օծել (տեն Մարկ. Ձ 13)։ Իսկ ջահանա կարդեց, երբ Թույլ տվեց արտի առաջին պտղից ուտել (տեն Մատթ. ԺԲ 1), որը միայն ջահանաներն էին ուտում։ Ապա Իր հարությունից հետո Սուրբ Հոդին փչելով նրանց վրա` նրանց եպիսկոպոսներ դարձրեց։ Այնուհետև տանելով Ձիթենյաց լեռ և ամեն ինչ լիապես չնորհելով` նրանց դարձրեց՝ կաթողիկոսներ ու պատրիարջներ։ Այն պատճառով, որ Հիսուս աչակերտներին Ձիթենյաց լեռան վրա կաթողիկոս՝ դարձրեց, Եկեղեցում կարդ հաստատ-

วนบานาวาเบ

վեց, որ քահանայապետը չպետք է օրհնի մեկ այլ քահանայապետի` իրենից հետո իրեն փոխարինելու համար, ինչպես Հին Ուխտում էր, այլ իր այս աչխարհից փոխվելուց հետո եպիսկոպոսները օրհնեն նոր քահանա-յապետին: Տերն օրհնելով առաքյալներին Իր աջով` նրանց աջը ևս հաստատեց օրհնության համար, որպեսզի նույն օրհնությունն ու աստիճանը միմյանց փոխանցեն:

Սակայն խորՀրդական ավանդության կատարումը ի Հայտ չեկավ մինչև Պենտեկոստեն, քանի որ նրանք տակավին Թերի էին մինչև Սուրբ Հոդու ընդունելը: Այդ պատճառով էլ Տերը նրանց պատվիրում է` ասելով.

Նստեցե՛ք Երուսաղեմ քաղաքում, մինչև որ երկնքից զորությամբ զդեստավորվեք (Ղուկ. ԻԴ 49) — Այդ պատճառով, այսօր, Հոդևորականին նախ աստիճանն են տալիս և Հետո միայն օծում Սուրբ Մյուռոնով: Նույնպես և մեր Տերը նախ ձեռքերը բարձրացնելով օրՀնեց նրանց` տալով իչխանություն, և Հետո առաքեց Սուրբ Հոդուն Վերնատուն և օծեց նրանց:

Տեսնենք նաև, Թե ինչո՞ւ Տերը բարձրացրած ձեռքերով երկինք Համբարձվեց՝ ըստ այս խոսքի. «Բարձրացնելով իր ձեռքերը, օրՀնեց նրանց»: Տերը դրանով ոչ միայն աչակերտներին օրՀնեց, այլև նրանց Հետևողներին և նրանցից Հետո եկողներին: Երկրորդ՝ սովորեցրեց, որ աղոԹելիս այդպես բարձրացնենք մեր ձեռքերը դեպի Նա: Երրորդ՝ երկու ձեռքերը վեր բարձրացնելը ցույց է տալիս, որ Տերը կապել է սատանայի ձեռքերը, որոնցից մեկը բռնուԹյունն է, իսկ մյուսը՝ խաբեուԹյունը, որպեսզի նա մեղ այլևս կորստյան չմատնի: Չորրորդ՝ ցույց է տալիս, որ արդարների ու մեղավորների Հոդիները, որ Հանեց դժոխքից, Իր վեր բարձրացրած բաղուկներով Հանում է երկինք, և այլևս դժոխքը չի լինելու Հոդիների բնակուԹյան տեղ:

Եվ մինչ նա օրՀնում էր նրանց, բաժանվեց նրանցից — *Բաժանվեց,* այսին*ջ*ն` Հեռացավ, որպեսզի աչակերտները մանուկների նման չկախվեն Իր պարանոցից ու Հանդերձներից, ինչպես Եղիսեեն բռնեց Եղիայի վերար-կուից:

Եվ դեպի երկինք էր վերանում – Ըստ այն խոսքի, Թե. «Համբարձվեց Աստված օրՀնուԹյամբ» (Սաղմ. ԽՁ 6): Եվ «Գործք առաքելոցում» էլ նույնն է ասում. «Եվ երբ այս խոսքերն ասաց, մինչ նրանք դեռ նայում էին, երկինք վերացավ» (Գործք Ա 9): Տերն այդպես արեց, որպեսզի աշակերտները պարզորոշ տեսնեն Իր Համբարձվելը, քանի որ ՀարուԹյան ավարտը տեսան նչաններով, բայց ՀարուԹյան սկիզբը չտեսան, իսկ Համբարձվելիս սկիզբը տեսան, իսկ ավարտը՝ ոչ, և Հիսուսի երկինք դնալու մասին Հրեշտակներից իմացան. «Այս Հիսուս, որ ձեր միջից երկինք վերացավ, պիտի դա նույն ձևով, ինչպես տեսաք Նրա երկինք դնալը» (Գործք Ա 11):

Եվ ամպը նրան ծածկեց նրանց աչքերից (Գործք Ա 9) — *Ամպը եկավ,* որպեսզի *Տիրոջ Համբարձումը ծածկի առաքյալների աչքերից: Նաև որպեսզի կատարվի ԴավԹի մարդարեուԹյունը.* «ԵրԹևեկում է Նա ամպերի մեջ և չրջում Հողմերի Թևերին» (Սաղմ. ճԳ 3)։

Դարձյալ` Աստված միչտ ամպով էր երևում, ինչպես Սինա լեռան վրա և Հոբի Հետ խոսելիս: Թաբոր լեռան վրա ևս ամպով երևաց: Նաև` լուսեղեն ամպով գալու է դատաստան անելու` ըստ Հրեչտակների խոսջի. «Պիտի դա նույն ձևով, ինչպես տեսաջ Նրա երկինջ դնալը» (Գործք Ա 11):

Վերջին օրը նաև արդարները պիտի ամպով վերանան երկինք, ինչպես ասում է առաջյալը. «Ապա և մենք, որ կենդանի մնացած պիտի լինենք, նրանց Հետ միասին պիտի Հափչտակվենք, տարվենք ամպերի վրայից Տիրոջ առաջ օդում և այդպես մչտապես Տիրոջ Հետ պիտի լինենք» (Ա Թես. Դ 16)։

Եվ մինչ Նա պատվերներ էր տալիս աչակերտներին, բաժանվեց նրանցից և դեպի երկինք էր վերանում (*իմմտ.* Ղուկ. ԻԴ 51) — *Դրանով կատարվեց ԴավԹի մարդարեուԹյունը.* «Աստված բարձրացավ օրՀնուԹյամբ, և մեր Տերը՝ չեփորի ձայնով։ Սաղմո'ս երդեցեք մեր Աստծուն, սաղմո'ս երդեցեք մեր Թադավորին» (Սաղմ. ԽՁ 6-8)։

Եվ Ինքը` Տերն է ասում. «Արդ՝ ոչ ոք երկինք չի ելել, եթե ոչ Նա, որ իջավ երկնքից` Մարդու Որդին, որ երկնքից էր» (Յովհ. Գ 13), կամ՝ «Իսկ արդ, եթե տեսնեք Մարդու Որդուն բարձրանալիս այնտեղ, ուր առաջ էր» (Յովհ. Ձ 63), նաև. «Ելա Հորից և եկա աչխարհ. դարձյալ թողնում եմ աչխարհը և դնում Հոր մոտ» (Յովհ. ժՁ 28): Եվ ինչպես Հովնանը եղավ օրինակը Փրկչի թաղման ու հարության, այդպես էլ Ենոքն ու Եղիան եղան օրինակը Նրա Համբարձման։

Երբ անձառելի և մարմնացած Լույսը վերանում էր երկինք, և երջանիկ սուրբ առաքյալները զարմացած նայում էին, ամպը ծածկեց փառքերի Տիրոջը նրանց աչքից, ինչպես Սինա լեռան վրա եբրայեցիների բանակի Հետ խոսելիս ամպը, մեդն ու մառախուղը չրջապատելով ծածկել էին լեռը (տեն ելք do 16)։ Կամ` երբ Տերը իջնում էր Վկայության խորանի վրա, ամպը ծածկում էր այն, իսկ Հոբի Հետ ամպի ու մրրիկի միջից էր խոսում։ Մարդարեն ասում է. «Ցածրացրեց Նա երկինքն ու իջավ, և Նրա ոտքերի տակ մառախուղ էր» (Սաղմ. dt 10), նաև` «Ամպ և մեդ է չուրջը Նրա» (Սաղմ. ՂՁ 2), կամ` «Երթևեկում է Նա ամպերի մեջ և չրջում Հողմերի թևերին» (Սաղմ. 69 3)։

Աչակերտները վեր նայելով զարմանում էին արփիաՀրաչ ու գերազանց երևույթի վրա, որ Համատարած անՀպելի Լույսը չրջապատելով պարուրել էր Ձիթենյաց լեռան սուրբ գագաթը և արփիաՀրաչ, անչիջանելի Լույսը ծածկվելով թաքնվում էր ոսկեճաճանչ արեգակի ճառագայթներից, քանի որ երրորդ ժամն էր: Եվ երանելի առաքյալները դարմացել էին այս նորասքանչ ու Հրաչալի տեսիլքի վրա, քանզի այդ լույսն ավելի գերա-գանց էր, քան այն լույսը, որ տեսել էին Թաբոր լեռան վրա, և էլ ավելի արփիագեղ, քան այն, որ երևացել էր մի ժամանակ Մովսեսին Սինա լեռան վրա, և առավել քան այն, որ երևացել էր Եղիային Քորեբ լեռան վրա:

ԱՀա նրանց երևացին սպիտակ զգեստների մեջ երկու մարդիկ (Գործք Ա 10) — Սրանք երկու դորավարներ են անմարմինների դորքերից. Միքայելը, ով Հնում միջնորդ ու սպասավոր էր, և Գաբրիելը, ով նորում էր կարգավորող ու սպասավոր։ Նրանք մի ժամանակ երևացին ԱբրաՀամին Աստծու անժամանակ Խոսքի հետ միասին, իսկ հետո` նաև յուղաբեր կանանց, սուրբ դերեզմանի մոտ։ Իսկ այսօր այստեղ դալով հայտնեցին աչակերտներին օրվա խորհրդի և դորության մասին, քանի որ սուրբ դորություները Տիրոջ անբավելի տերության սպասավոր են` ըստ դրքերի. «Օրհնեցե՝ք Նրան, Նրա բոլո՛ր հրեչտակներ, օրհնեցե՛ք Նրան, Նրա բոլո՛ր դորություններ» (Սաղմ. ճԽԸ 2), կամ` «Հուր և կարկուտ, ձյուն և սառնամանիք, հողմ ու մրրիկ, դուք, որ Նրա խոսքն եք կատարում» (Սաղմ. ճԽԸ 8), նաև` «Ով Իր հրեչտակներին հոդիներ արեց և Իր պաչտոնյաներին` կիզիչ հուր» (Սաղմ. ճԳ 4)։ «Նրա փառքը ծածկեց երկինքը, Նրա օրհնությամբ լցվեց երկիրը» (Ամբակ. Գ 3)։

Φրկագործին սպասավորներ և պաչտոնյա էին սուրբ Հրեչտակները: Ովջեր երջանիկ կանանց ավետարանեցին Փրկչի Հարությունը, այսօր ա- վետիս են տալիս բոլոր աչակերտներին` ասելով. «Այս Հիսուս, որ ձեր մի- ջից երկինջ վերացավ, պիտի գա նույն ձևով, ինչպես տեսաջ Նրա երկինջ գնալը» (Գործջ Ա 11), այսինջն` Աստվածությամբ միացած մարմնով:

Իսկ նրանք երկրպագեցին Հիսուսին և մեծ ուրախությամբ վերադարձան Երուսաղեմ – *Սուրբ առաքյալները, մեծ ուրախությամբ երկրպա*գելով, վերադարձան Երուսաղեմ` միաբան ու միակրոն, ակնկալելով խոստացված ավետիսը և սպասելով Սուրբ Հոգու գալստյանը:

Հարց. – Եղիսեեն տրտում էր իր վարդապետի վերանալու պատճառով և իր Հագուստները պատռելով երկու կես արեց (տե՛ս Դ Թագ. Բ 12), իսկ սրանջ ինչո՞ւ ուրախությամբ վերադարձան:

Պատասխան. — Եղիան մարդ էր և վերանալուց Հետո այլևս իր աչակերտների Հետ լինել չէր կարող, իսկ Հիսուս Աստված է անվայրափակ և ամփոփված չէ միայն մի տեղում. Թեպետ վերացավ, սակայն միչտ աչակերտների Հետ է` Համաձայն Իր խոստման. «ԱՀա Ես ձեզ Հետ եմ բոլոր օրերում` մինչև աչխարՀի վախձանը» (Մատթ. ԻԸ 20), այդ պատձառով էլ նրանջ ուրախ էին: Ուրախացան, քանդի Ում Հրեաները նախատելով խաչեցին ու սպանեցին, Նրան տեսան այդպիսի փառքով վերանալիս։ Ուրախ էին, քանի որ Տերն ասաց. «Եթե գնամ և ձեզ Համար էլ տեղ պատրաստեմ, դարձյալ կգամ և ձեզ կվերցնեմ Ինձ մոտ, որպեսզի ուր Ես լինեմ, դուք ևս այնտեղ լինեք» (Յովհ. ժԴ 2-3)։ Ուրախ էին, քանի որ ակնկալում էին Սուրբ Հոգու գալուստը՝ ըստ այս խոսքի. «Եթե Ես չգնամ, Մխիթարիչը ձեզ մոտ չի գա. իսկ եթե գնամ, Նրան կուղարկեմ ձեղ մոտ» (Յովհ. ժՁ 7)։

Եվ միչտ տաճարում էին, գովաբանում և օրՀնաբանում էին Աստծուն (Ղուկ. ԻԴ 53) — Ասված է. «Եվ երբ քաղաք մտան, բարձրացան վերնատունը, որտեղ և բնակվում էին» (Գործք Ա 13): Առաքյալները սնվելու և քնելու Համար էին Վերնատուն գնում, իսկ աղոխքի և վարդապետելու ժամերին տաճարում էին լինում և գովաբանում տնօրինուխյան ամբողջ խորՀուրդը՝ սկսած ծնունդից մինչև խաչը, Հարուխյունը և Համբարձումը, և օրՀնում էին Հայր Աստծուն՝ Որդու Առաքողին, և Ամենասուրբ Հոգուն՝ ակնկա-լելով Նրա գալուստը:

#### Տորու մութբը երկրնք

Եվ մինչ Նա օրՀնում էր նրանց, բաժանվեց նրանցից և դեպի երկինջ էր վերանում — Հիսուս, դառնալով Իր աչակերտներին, ասում է. «Խաղաղությունն ընդ ձեղ, Ի՛մ եղբայրներ»: Երբ այս ասաց, երկնային դորջերի բազմությունները Նրա չուրջը խմբվեցին և դոչեցին. «Սո՛ւրբ, Սո՛ւրբ, Սո՛ւրբ, Սո՛ւրբ Տեր դորությունների, լի է երկինջն ու երկիրը Քո փառջով» (տե՛ս եսայի Ձ 3)։ Եվ աՀա լուսավոր ամպը ծածկում է լեռը, և բացվում է երկինջը, ուր ժողովվում են Հրեչաակների, մարդկանց և սուրբ մարդարեների դնդերը։ Այդ բոլորի մեջ դասապետ էր Դավիթ սաղմոսերդուն, ով ջնարով Հոդևոր երդեր էր երդում և Հրավիրում Որդուն Հոր մոտ բարձրանալ։ Մինչ աչակերտներն ապչել էին այդ ամենից, Տերը բաժանվեց նրանցից և դեպի երկինջ վերացավ։

Տերը երկինք վերացավ Հրեչտակների բանակներով ու սրբերի դնդերով։ Սրբերը Իր Հետ Հարություն էին առել դերեզմանից և Իր Հետ էին քառասուն օր։ Վերանալով երկինք, Տերը նրանց Հետ անցավ անմարմինների բոլոր դերաչխարհիկ դասերով։ Ինչպես Հակոբ նաՀապետը, Հեռանալով իր Հոր տնից, օտար երկրներում պանդուխտ եղավ ու չատ նեղություններ կրեց և ապա դարձավ իր Հոր մոտ մեծ Հարստությամբ՝ ըստ իր իսկ խոսքի. «Ցուպը ձեռքիս անցա Հորդանանի այս կողմը, իսկ Հիմա բաժանվել եմ երկու մասի» (Ծննդ. ԼԲ 10)։ Այդպես էլ Հիսուս Քրիստոս ելավ Հոր մոտից, պանդուխտ եղավ աչխարՀում, չարչարանքներով ու աղջատությամբ անցավ աչխարհի ու մաՀվան նեղության դետը՝ խաչր

วนบานาวกาบ 387

ինչպես ցուպ կրելով, և այսօր մեծ Հարստությամբ Համբարձվում է երկինջ` Իր Հետ տանելով երկու բանակներ. սրբերի Հոդիները, որոնց ազատեց դժոխջից, և Հրեչտակների դասերը: Տեր Հիսուս Քրիստոս այսօր Համբարձվեց ցնծությամբ և ուրախությամբ, ինչպես Դավիթն է ասում. «Համբարձվեց Աստված օրՀնությամբ, և մեր Տերը` չեփորի ձայնով» (Սաղմ. № 6), ինչպես պատերադմից Հաղթանակով վերադարձած թագավոր:

Այժմ տեսնենը, Թե ինչպե՞ս Նրան ընդունեցին վերին զորությունները։ Երբ Մարմնացած Խոսքը ճշմարիտ մարդեղությամբ ժամանեց վերին երկինք և անցնելով հաստատության միջով ու ճանապարհ բացելով մոտեցավ թանձրամած նյութական ջրահարկ կամարին, որը վեր է հաստատությունից, ապա կամարը չկարողացավ արդելել, որ Տիրոջ աստվածախառն Մարմինն անցնի իր միջով։ Եվ Տերն ինչպես Կույսից ծնվեց՝ անխախտ թողնելով կուսությունը, հարություն առավ կնքված դերեզմանից՝ անխախտ պահելով նրա կնիքները՝ և փակված դռներով ներս մտավ աշակերտների մոտ, այդպես էլ անցավ թանձրամած ջրահարկը ու բոլոր երկինքները, ինչպես ասում է առաքյալը. «Նա, որ իջավ, նույն Ինքն է, որ բարձրացավ երկինքներից ավելի վեր, որպեսզի լցնի ամբողջ տիեղերքը» (Եփես. Դ 10)։

ԱնմաՀների զորջերը` ուղեկցող Հրեչտակները, ովջեր տնօրինության խորՀրդածուներն էին և Նրա առջևից էին ընթանում, սկսեցին ձայնել վերին դասերին` երկնջի իչխանություններին ու պետություններին, ասելով. «Վե՛ր ջաչեցեջ, իչխաննե՛ր, դռները ձեր, թող բացվեն Հավիտենական դռները, և փառջի Արջան թող ներս մտնի» (Սաղմ. ԻԳ 7): Իսկ երկնջի բարապանները, տեսնելով Աստծու անպարագրելի Խոսջը մարմնում պարփակված և չՀասկանալով նոր ու Հրաչալի խորՀուրդը, վարանում էին ու տարակուսելով Հարցնում Տիրոջն ուղեկցող Հրեղեն զորջերին. «Ո՞վ է Այս փառջի Արջան»:

Տեսնենք, Թե ինչու վերին դասերը չճանաչեցին Տիրոջը: Երբ Թագավորը պատերազմ է գնում, Իր գորքերի մի մասը Իր Հետ է տանում, իսկ մյուսը` Թողնում քաղաքում: Մեր Տերն էլ սատանայի դեմ պատերազմ գնալիս Իր Հրեչտակների դասերից չատ քչերին Իր Հետ տարավ, ովքեր էլ ծառայեցին Նրան և տեղյակ եղան Նրա տնօրինուԹյուններին, ինչպես և ասվում է. «Ապա սատանան Նրան Թողեց. և աՀա Հրեչտակներ մոտեցան ու ծառայում էին Նրան» (Մատթ. Դ 11):

Երկրորդ` արքան իր խորՀուրդները չի Հայտնում ոչ մեկին, մինչև դործը չավարտի, ինչպես ասում է Տոբիթը. «Լավ է արքայի դաղտնիքները թաքցնել» (Տոբ. ԺԲ 11): Այդպես և մեր Տերը վերին դասերից ոչ մեկին չՀայտնեց մարդեղության խորՀուրդը, այդ պատճառով էլ Հրեղեններն անգիտանալով Հարցնում էին մեկմեկու, Թե`«Ո՞վ է Սա»։

Երրորդ` Թագավորները ծածուկ են գնում պատերազմ, որպեսզի Թչնամին նրանց չնկատի: Այդպես էլ մեր Տերը, մինչ խաչելուԹյան ժամը, Իր մարմնական ընԹացջով` ուտելով, ըմպելով և ննջելով, ծածկեց Իր ԱստվածուԹյունը: Այդ տեսնելով` սատանան կարծեց, Թե Նա սոսկ մարդ է: Այդ պատճառով է առաջյալն ասում. «Այս աչխարհի իշխաններից ոչ մեկը չճանաչեց Նրան. որովհետև եԹե ճանաչված լիներ, արդարև փառջի Տիրոջը չէին խաչի» (ԱԿորնթ. Բ 8)։

Չորրորդ` երբ Թագավորը ՀաղԹում է Թշնամուն, ապա Թշնամու գերած գերիներին ազատում է: Իսկ մեր Տերը խորտակեց դժոխքի դռները, որը սատանայի բռնապետությունն էր, և ազատեց այնտեղ գտնվող գերիներին`և' արդարներին, և' մեղավորներին, ըստ այս խոսքի. «Նա ելավ բարձունքներն ու դերեվարեց դերիներին. ավար առավ, պարդևներ բաշխեց ու տվեց մարդկանց որդիներին, որ ԹերաՀավատներն անդամ բնակվեն այնտեղ» (Սաղմ. Կէ 19)։

Հինդերորդ` երբ Թագավորը ՀաղԹուԹյամբ դառնում է պատերազմից, ավետիս բերողներն առջևից են դնում։ Մեր Տիրոջ ՀարուԹյան ժամանակ Հրեչտակները կանանց Համար ավետավոր եղան։

Վեցերորդ` երբ արջան Հաղթանակով վերադառնում է, նրան ընդառաջ են ելնում ծառաները և ուրախանում նրա Հաղթանակով: Այդպես և Հարության ժամանակ` աչակերտները Տիրոջն ընդառաջ ելան խնդությամբ, ինչպես նաև Հազար-Հաղարավոր Հրեչտակներ, երբ տեսան Նրան Հարություն առած և փառջով վերացած:

Յոթերորդ` երբ Հասնում են պալատին, սպասավորները բախում են դուռը և դովում արջայի ջաջությունը։ Նույնպես և մեր Տերը երբ Հասավ իմանալի բնակարանին, դրսիններն ասացին ներսիններին. «Վե'ր ջաչեցեջ, իչխաննե՛ր, դռները ձեր, թող բացվեն Հավիտենական դռները, և փառջի Արջան թող ներս մտնի»։ Իսկ ներսիններն ասում էին. «Ո՞վ է Այս փառջի Արջան»։ Եվ Նրա ուղեկցողները պատասխանում էին. «Կարողությամբ Հղոր Տերն է Նա, պատերազմում զորեղ Տերը» (Սաղմ. ԻԳ 8)։

Ինչպես մի Հզոր Թագավոր, ով պատերազմում է անամոԹ Թչնամու դեմ, ՀաղԹում նրան, գերիներին ազատում, ավետիսով ամբողջ աչխարհը լցնում և մեծ ցնծուԹյամբ վերադառնում իր Թագավորանիստ քաղաքը, որտեղ, սակայն, քաղաքի բնակիչների կողմից չի ճանաչվում մարտական զգեստի պատճառով, այսպես էլ Փառքի Թագավորը խոնարՀվելով զգեստավորում է այս պատերազմական Մարմինը և սրանով Հարձակվելով կամակոր վիչապի վրա, ով գերելով կործանել էր մարդկային ցեղը, բռնում ու կործանում է նրան, այնուՀետև նույն կերպարանքով Համբարձվում երկինք և Հրեչտակներին ցույց տալիս Իր ձչմարիտ մարդեղուԹյունը: Իսկ Հրեղեն զորքերը, տեսնելով անմարմին Աստծուն ծառայի կերպարանքով, գարՀուրած Հարցնում են.

«Ո՞վ է Սա, որ ելել գալիս է Եդոմից. Նրա Հագուստների կարմիրը Բոսորայից է, Նա դեղեցիկ պատմուձանով է և Հուժկու զորությամբ» (Եսայի ԿԳ 1) – Եդոմը և Բոսորն աչխարՀն է: «Եդոմ» թարդմանվում է կար-միր երկիր, իսկ «բոսոր»՝ նեղություն, քանի որ երկիրը չաղախվել էր մեղջերով, արյամբ և ընկել նեղությունների մեջ։ Իսկ պատմուձանը դեղեցիկ էր, որովՀետև մաքուրէր մեղջերից։

Հրեչտակները Քրիստոսին Հույժ փառավոր էին տեսնում և չէին Համարձակվում Նրանից Հարցնել Իր փառավոր տեսքի մասին, այդ պատձառով էլ միմյանց էին Հարցնում: Եվ որովՀետև Հրեչտակների ներքին դասերը չէին Համարձակվում ուսուցանել վերիններին, Ինքը` Տերը ցրեց վերինների տարակուսանքը` պատասխանելով. «Ես խոսում եմ արդարության և փրկության իրավունքի մասին» (Եսայի ԿԳ 1): Քանի որ Քրիստոսի ամբողջ երկրային կյանքն արդարությամբ էր անցել և Նրա խոսքերը մարդկանց փրկության մասին էին:

Հրեչտակները Թեպետ և Տիրոջ պատասխանից վստաՀություն էին ձեռք բերել, սակայն կրկնապատկված զարմանքով դարձյալ Հարցնում էին. «Քո Հադուստներն ինչո՞ւ են կարմիր, Քո Հադուստներն ասես Հնձա-նաՀարի Հադուստներ լինեն, որ տրորում է լեցուն Հնձանը» (Եսայի ԿԳ 2)։

Քրիստոսի Հանդերձը Իր Մարմինն էր, որը ծածկում էր Նրա Աստվածությունը, և այդ Հանդերձը կարմիր էր այն յոթ Հարվածների պատճառով, որ ստացավ չարչարանջների օրը: Քրիստոս այդպես էլ Համբարձվեց` Իր մարմնի վրա որպես Հաղթության նչան կրելով յոթ վերջերը: Այդ վերջերը Նրա Համար նախատինջ չէին, այլ Նրա Մարմնի դարդը` ինչպես մի թիի վրա յոթ բացված վարդեր:

Կրկին Հիսուս պատասխանում է Հրեչտակներին.

«Ես մենակ ճմլեցի Հնձանը, Հեթանոսներից ոչ ոք Ինձ Հետ չէր. զայրույթով տրորեցի նրանց, բարկությամբ ճմլեցի նրանց և գետնին Հավասարեցրի ու Իմ բոլոր զգեստներն արյունախախախ արի» (Եսայի ԿԳ 3) — Արյունը Նրա կողից ցած էր Հոսում, ինչպես Հակոբ նահապետն է ասում. «Իր պատմուճանը կլվա գինով և Իր Հագուստը՝ խաղողի արյամբ» (Ծննդ. ԽԹ 11)։ Հնձանը խաչն է, որտեղ Քրիստոս տրորեց մարդկանց մեղջերն ինչպես խաղող, երբ չարչարվեց մեզ Համար, և Նրա Մարմինը, մեր մեղջերի պատճառով խոցվելով, թաթախվեց արյամբ։

Հնձանը նաև աշխարՀն է, որը Քրիստոսի գալուստից առաջ սատանայինն էր, որովՀետև սատանան կոխկռտում էր մարդկանց իբրև խաղող, նրանցից քամում բարեՀամ գինին, այսինքն` առաքինությունները, և մարդկանց Թողնում միայն կպեձն ու մնացորդ կնձեռը (չանչը), այսինքն` բոլոր չար դործերը` ադահությունը, պղծությունը և այլն: Քրիստոս այս Հնձանը կոխեց, քանի որ դատապարտեց աշխարՀի բոլոր մեղջերը: Իսկ այն, որ ասաց, Թե` «մարդկանցից ոչ ոք Ինձ Հետ չէր», զուտ ձշմարտություն է, քանի որ չարչարանքների ժամին մարդկանցից ոչ ոք Նրա կողջին չէր. բարեկամներն ու մերձավորները օտարացան, իսկ աչակերտները փախան:

Որպես չարչարանքի նչան` առկա էին Նրա ոտքերի և ձեռքերի վերքերը, ինչպես նաև տիգահար կողի վերքը, որպեսզի Իր Երկրորդ գալստյան ժամանակ ցույց տա, որ նույն Մարմինն է, որով երկինք համբարձվեց, որպեսզի կատարվի մարդարեությունը, ըստ որի հրեաները պիտի նայեն Նրան, Ում խոցեցին. «ԱՀավասի՝կ Նա, որ գալու է ամպերի հետ, և Նրան պիտի տեսնեն բոլոր աչքերը, նաև նրանք, որ խոցեցին Նրան, և երկրի բոլոր ազդերը պիտի ողբան Նրա վրա» (Յայտ. Ա 7)։ Իսկ մարդարեն հարցնում է. «Այդ ի՞նչ վերքեր են Քո ձեռքերի մեջ», ինչին Քրիստոս պատասխանում է. «Դրանք այն վերքերն են, որ Ես ստացել եմ Իմ սիրելի ազդի տանը» (Ձաքար. ժԳ 6)։

Ինչպես քաջին վայել է վերքեր ստանալ պատերազմում, այդպես և մեր Տերը վերքեր ստացավ խաչի վրա։ Եվ ինչպես արքան Հաղթանակից Հետո Թագով է պսակվում և կարմիր Հանդերձներով զգեստավորվում, այդպես էլ մեր Տերը փչե պսակ կրեց Իր գլխին և փոխարենը լուսե պսակ չնորՀեց մարդկային բնությանը, ինչպես ասվում է Երգ Երգոցում. «Ելե՛ք, ո՛վ Սիոնի դուստրեր, և նայեցե՛ք Սողոմոն արքային ու Նրա պսակին, որով մայրը նրա Հարսանիքի օրը՝ իր Որդու սրտի ուրախության օրը, պսակեց նրան» (Երգ Գ 11)։ ԱՀա այդ պատձառով էին Հրեչտակների վերին դասերը Հարցնում, Թե ինչո՞ւ են կարմիր Նրա զգեստները։

«Քանզի Հասել էր նրանց Հատուցման օրը, փրկության տարին եկել Հասել էր։ Նայեցի, բայց օգնող չկար, մտածեցի, թե ինչու ոչ ոք չկար, որ թիկունք դառնար Ինձ։ Իմ բազուկը փրկեց նրանց, և միայն Իմ բարկությունն Ինձ զորավիգ եղավ։ Իմ բարկությամբ տրորեցի և Իմ զայրույթով մորթեցի նրանց, գետնին Հավասարեցրի նրանց» (տեն Եսայի ԿԳ 36) — ԱնմաՀների վերին զորքերը տեսնում էին Փառքի Թագավորին ինչպես մի այր մարդու, ով գալիս էր երկրից, արնագույն և կարմիր զդեստներով, և տարակուսում էին։ Այդ պատձառով Տիրոջ առջևից ընթացողները` սուրբ Հրեչտակապետերը, ովքեր Աստծու Անժամանակ Խոսքի

391

անձառելի տնօրինությունների խորհրդածուներն են, նկատելով վերին զորջերի տարակուսանջը` ասացին. «Սա Հոր և Սուրբ Հոգու Փառակիցն է, Ով արուսյակից առաջ է ծնվել Հորից և ժամանակի մեջ Մարդ եղել սուրբ Կույսից և համբարձվելով դալիս է Հոր մոտ: Սա Ինջն է` Փառջի Թադավորը, Աստծու Անձառելի Խոսջը, Ով ծածկված է անմատույց լույսերով, սակայն Իր մարդեղությամբ խանձարուրով պատվեց: Ինջն է սերովբեների թադավորը, Ով խաչի վրա մեղջը սպանեց և լուծարեց դժոխջի բռնությունը: Նա Ինջն է, Ով նստում է ջերովբեների վրա և դերեզմանից անապական հարություն առավ»:

Եվ գալով երկրպագում են Նրան Հրեչտակների գորջերը` տասնմեկ գնդերը: Իսկ երբ լսեցին, Թե այդտեղ են Հրավիրվել նաև փրկված ու ազատված մարդիկ, որպեսզի լրացնեն տասներկուերորդ գնդի Թափուր տեղերը, մեծ ուրախություն ծագեց Հրեչտակների առաջին դասի լուսեղեն բանակում, և նրանջ օրՀնության երգեր վերառաջեցին Հավիտենական Արարչին ու անՀաղթելի Թագավորին:

Ապա Տերը մտավ Հրեչտակապետների դասը և երկրպադվելով` փառավորվեց նրանցից։ ԱյնուՀետև անցնում է երրորդ դասը, ուր տերուԹյուններն են և մխիթարում է նրանց ու դարձյալ երկրպադվում։ Ապա
Համբառնում է չորրորդ դասը, որը կոչվում է զորություն` սփոփելով
նրանց և բարեբանվելով նրանց կողմից։ Իսկ Հետո Համբառնում է Հինդերորդ դասը, որ կոչվում է պետություն, և երդաբանվում նրանց կողմից։
Ապա դեպի վեցերորդ դասն է սլանում, որը կոչվում է իչխանություն, և
նրանց ցնծալի ուրախություն պատճառում ու Երանելի է անվանվում
նրանցից։ Ապա վերթևում է դեպի յոթերորդ դասը` դեպի Հրճվալից աթոռները, որոնց բերկրացնում է և նրանց կողմից բարեՀամբավվում։ Ապա
փոխադրվում ութերորդ դասը` ջերովբեների պարսերը, և ուրախացնում
նրանց` փառավորվելով նրանցից։ Եվ վերջապես վեր է բարձրանում դեպի
իններորդ դասը` դեպի սերովբեների Հույլը, և խնդությամբ լցնում նրանց`
սրբաբանվելով նրանցից։

Այդպիսով անցնելով ինը դասերով և Իր մարդկային կերպարանքով բոլորին երևալով` բոլորին էլ մատուցում է մարդկային ցեղի բարձրացման ավետիսը, ըստ որի` մարդիկ ելնելու են և միչտ լինելու են Համընժաց երանելի գորություններին, որով Տերն ուրախացնում է բոլոր պետություններին, դորություններին ու վերին իչխանություններին և բոլորին սովորեցնելով ու բոլորից երկրպադվելով ու փառավորվելով` մտնում վարադույրի ներքին կողմը` Սրբության սրբոց` արարածների բնությունից այն կողմ, և մոտենում անմատչելի աթոռին, քանդի Սուրբ Երրորդությունը միայնակ է Սրբության սրբոցում։

Այդ ժամանակ Ամենակալ Հայրը՝ Թագավորների Թագավորը, ասում է բոլորիս Տիրոջը. «Նստի՛ր Իմ աջ կողմում, մինչև որ քո Թչնամիներին ոտքերիդ պատվանդան դարձնեմ» (Սաղմ. ճԹ 1), որովհետև «Քեզնով է սկսվում զորացումն Իմ օրերի, Քեզ արչալույսից առաջ ծնեցի արդանդից» (Սաղմ. ճԹ 3), և՝ «Եվ Տերը, որ Քո աջ կողմում է» (Սաղմ. ճԹ 5), այսինքն՝ Սուրբ Հոգին: Որդին նստում է Հոր աջ կողմում, և Սուրբ Հոգին նստում է Որդու աջ կողմում, ինչպես մարդարեն է ասում: Որդին Իր Մարմնով Հանդերձ, որը մեդնից առավ, աԹոռակից է Հորը:

Գրված է. «Քո գաՀը Հավիտյանս Հավիտենից է, Աստվա՝ծ. Քո արջայական գավազանն արդարության գավազան է» (Սաղմ. ԽԴ 7), և «Տերն Իր սուրբ տաձարում է, Տերը երկնքում է՝ Իր գաՀի վրա» (Սաղմ. Ժ 5)։ Այսինքն՝ Միածին Խոսքը և՛ Հոր աջ կողմում է, և՛ սուրբ Եկեղեցու կառքում։ Նա աղատեց Հեթանոսներին թշնամիներից ու նստեց Հոր աջ կողմում՝ ըստ մարդարեի խոսքի. «Աստված թագավորեց Հեթանոսների վրա, Աստված բազմեց Իր սրբության գաՀին» (Սաղմ. ԽՁ 9)։

Միածնի` Հոր աջ կողմում նստելու և կամակոր վիչապին սաստելու մասին սաղմոսերգուն ասում է. «Բազմեցիր ախոռին, Ո՛վ Դատավոր արդար։ Սաստեցիր Հեխանոսներին, և ամբարիչտն անՀետացավ» (Սաղմ. Թ 56)։ Նաև` «Սկզբից է պատրաստված դահը Քո, և Հավերժ ես Դու» (Սաղմ. ԴԲ 2)։ Եվ այսուհետև հրեչտակներն ու երկնքի բոլոր գորքերը տեսնում են անմատույց Հուրը և անիմանայի Աստվածությունը։

#### Հทธอรมนนธทย อนุร คนุน แทนทุทธอกุน บินุธุทธอกุเอ

Մինչ Աստծու Խոսքի մարմնանալը, երկնքում Աստծուն պաշտում էին Հրեշտակները, իսկ երկրի վրա` Հրեաները։ Սակայն նրանց Հավատն անկատար էր, քանզի Հրեաները մի Աստված միայն դիտեին և Երրորդության մասին տեղյակ չէին, իսկ Հրեշտակները չնայած որ դիտեին Երրորդության մասին և պաշտում էին, սակայն ոչինչ չդիտեին Աստծու Խոսքի մարդեղության մասին։ Իսկ կատարյալ Հավատը Հետևյալն է. Հավատալ Սուրբ Երրորդությանը և Աստծու Խոսքի մարդեղությանը։

Երբ Քրիստոս աչխարՀում էր, Թեպետ բազում անդամ պատմեց աչակերտներին Իր մարդեղության խորՀրդի մասին` ըստ այս խոսջի. «Առանց առակի նրանց Հետ ոչինչ չէր խոսում, բայց իր աչակերտների Համար առանձին ամեն ինչ մեկնում էր» (Մարկ. Դ 34), սակայն աչակերտները, ՀուսաՀատվելով Տիրոջ խաչելությունից ու մահից, երկբայում էին: Նրանջ տրտմությունից կարծես թե մոռացել էին Տիրոջ խոսջերը, ինչ պատճառով էլ Տերն Իր Հարությունից Հետո անմիջապես չՀամբարձվեց, այլ ջառասուն օր, ամեն կիրակի` երեկոյան, երևում էր աչակերտներին ու Հաստատում նրանց կատարյալ Հավատի մեջ, այսինջն` Սուրբ Երրորդության և Իր մարդեղության:

ժամանակի լրմանը Աստծու Խոսքը` Հոր ծոցածին Որդին, աչխարհ եկավ, դդեստավորվեց մարմնով, մարդացավ և ընդունեց նոր անուն` Հիսուս, և կատարելով տնօրինական խորհուրդները` ձանաչեցրեց առաքյալներին Ամենասուրբ Երրորդությանը և Իր մարդեղությանը` ըստ այս խոսքի. «Ձեղ բարեկամներ կոչեցի, որովհետև այն բոլորը, ինչ Իմ Հորից լսեցի, հայտնեցի ձեզ» (Յովհ. ժե 15): Դրանից առաքյալների հավատը կատարյալ եղավ, և հետադայում բոլոր քրիստոնյաները նրանցից ուսանեցին պաչտել Սուրբ Երրորդությունը և Աստծու մարդեղությունը: Դրանով քրիստոնյաների հավատն ավելի կատարյալ դարձավ, քան հրեչտակներինն ու հրեաներինը, ինչ պատձառով Պողոսն ասում է. «Այսպես, մարդիկ թող համարեն մեղ իբրև սպասավորներ Քրիստոսի և տնտեսներ` Աստծու խորհուրդների» (Եփես. Դ 1):

Հարց. – Ինչպես է՞, որ երկնային զորությունները չէին իմանում այդամենը, չէ՞ որ նրանք էին սպասավորները Տիրոջ տնօրինական խորՀուրդ-ների: Օրինակ` Գաբրիելն ավետիս տվեց Կույսին, իսկ Հրեչտակների խմբերը Տիրոջ ծննդյան օրը ավետիս տվեցին Հովիվներին և ներկա էին Նրա մկրտության, Հարության և Համբարձման ժամանակ: Իսկ վերին դասերը` սերովբեները, ջերովբեները և աթոռները, բավականին մոտ են Աստվածությանը:

Պատասխան. — Երբ Տերը Կույսի որովայնում էր, խաչի վրա կամ գերեզմանում, ինչպես նաև բոլոր մյուս տնօրինությունների ժամանակ երկրում էր, Նա նաև Հոր Հետ էր անբաժանելիորեն, և վերին դասերը տեսնում էին Որդուն Հոր Հետ` բազմած փառջի աթոռին: Իսկ Հրեչտակները թեպետ իմանալիներ են ըստ բնության, սակայն արարածներ են և այդ պատճառով ամեն ինչ լիապես չգիտեն:

Կա նաև մեկ այլ պատճառ նրանց անգիտության: Հնում Աստվածային բոլոր ազդեցությունները մարդկանց վրա Հրեչտակների միջոցով էին լինում, և Աստված կամեցավ, որ մարդիկ նույնպես պատվի արժանանան և մարդկանց ու Հրեչտակների միջև Հավասարություն լինի: Այդ պատճառով Տիրոջ մարդեղության անճառելի խորՀուրդը երկնայինները մարդկանցից իմացան, ինչպես և Պողոսն է ասում. «Որպեսզի Եկեղեցու միջոցով Հայտնի լինի այժմ երկնային իչխանություններին և պետություններին Աստծու բազմապատիկ իմաստությունը» (Եփես. Գ 10)։

Հարց. – Ինչո՞ւ վերին դասերն անպատչաճ չէին Համարում ցածր դասերից սովորելը: Պատասխան. – ՈրովՀետև Որդու մարդանալով և երկրի վրա Աստծու Խոսքի երևալով` երկիրը երկինք դարձավ: Նախկինում իմաստությունը Աստծուց ելնելով անցնում էր Հրեչտակների վերին դասերից միջիններին, ապա` ցածր դասերին, իսկ նրանցից` մարդկանց: Իսկ այժմ Հակառակը կատարվեց. Աստծու բազմապատիկ իմաստությունները Եկեղեցուց ելան` ըստ առաջյալի վերը նչված խոսքի, ջանի որ Տերը մեր բնությունն անչափելի պատվով բարձրացրեց:

Դարձյալ` Հրեչտակները թեպետ Քրիստոսի սպասավորներն են, սակայն չատ բան Եկեղեցուց սովորեցին: Ինչպես որ Աստծու մարդեղությունն էր ծածկված նրանցից, և Հրեչտակները այդ մասին մեր փրկության միջոցով իմացան:

Նրանք չգիտեին նաև, որ ընկած Հրեչտակների տեղերը մարդիկ են լրացնելու:

Ձգիտեին, որ մահը մահվամբ է մեռնում, օրհնությունն անեծքով է Հաստատվում և անարգանքով` պատիվը, և այդ ամենը Քրիստոսից ու Եկեղեցուց սովորեցին:

Ձգիտեին մարդացյալ Աստծու կերպը, այդ պատճառով Հարցնում էին. «Ինչո՞վ է առավել քո Սիրելին մյուս տղաներից, ո՜վ դեղեցիկդ կանանց մեջ, ինչո՞վ է Նա առավել, որ այդպես երդվեցնում ես մեզ» (Երգ Ե 9)։ *Եվ* սուրբ Եկեղեցին ասաց նրանց. «Իմ Սիրեցյալը սպիտակ է և կարմիր, ընտրյալ է տասը Հազարից» (Երգ Ե 10)։

Ձգիտեին ծննդյան, խաչելուԹյան, Թաղման տնօրինուԹյունները, մինչև որ Եկեղեցուց իմացան:

Ձգիտեին, որ մեր բնությունը պիտի աստվածանար և նստեր Հոր աջ կողմում, և Հրեչտակներն ու բոլոր զորությունները Նրան պիտի երկրպագեին, ինչպես առաջյալն է ասում. «Որպեսզի Հիսուս Քրիստոսի անունով խոնարՀվի ամեն ծունկ` լինի թե՝ երկնավորների, թե՝ երկրավորների և թե՝ սանդարամետականների. և ամեն լեզու խոստովանի, թե Հիսուս Քրիստոս Տե՛ր է` ի փառս Հայր Աստծու» (Փիլիպ. Բ 10-11)։

Ծածկված էր նրանցից, որ Աստված Իր Մարմինը տալու է մեզ` որպես կերակուր:

Ձգիտեին Հեթանոսների կանչվելու մասին:

Չդիտեին, որ մարդն Ավազանի մկրտությամբ Աստծու որդի է լինելու: Չդիտեին, որ ինչպես Տերը Հրեշտակների Հետ երկիր եկավ, այդպես էլ երկինք է դնալու ընտրյալների Հոդիների Հետ և դնելու է սկիզբը Վերին Սիոնի: Ձգիտեին նաև Քրիստոսի տնօրինությունների Հետ կապված տոների մասին, որովՀետև նրանց Համար չկա ցերեկ ու գիչեր, այլ Եկեղեցուց սովորեցին բոլոր տոները և այժմ մեզ տոնակից են լինում:

Այն բոլոր խորՀուրդները, որոնք Աստված Հայտնել էր Հրեչտակներին, մարդիկ Հրեչտակներից էին սովորում, իսկ այս խորՀուրդները, որ ծածկված էին մինչ Տիրոջ մարդանալը, Հրեչտակները Եկեղեցուց սովորեցին, քանի որ մինչ դործի սկսելը վախձանը միայն Աստծուն է Հայտնի, իսկ Հրեչտակներին` ոչ: ԱՀա Թե ինչու է Պողոսը ասում. «Այն խորՀուրդը, որ ծածկված էր դարերից և սերունդներից և որ այժմ Հայտնվեց Իր սրբերին» (Կողոս. Ա 26):

# ԵՐԿՐՈՐԴ ԾԱՂԿԱԶԱՐԴ ՅՈԹԵՐՈՐԴ ԿԻՐԱԿԻ

Օրվա երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ համբարձար փառօք առ Յայր, ողորմեա՝ մեզ»։ Այսօր Խաչով և Ավետարանով թափոր է կազմվում` ասելով «Թագաւոր գոլով» շարականը։

Այս տոնն ըստ ավանդության կարգված է սուրբ Գրիգոր Լուսավորչի կողմից, և այն միայն Հայաստանյայց Եկեղեցին է տոնում` Համբարձման չորրորդ օրը: Երբ Լուսավորիչը տասներեք տարի չարունակ գտնվում էր վիրապում, այնտեղ նրան Աստված մխիթարում էր չորրորդ դասի զվարթունների միջոցով: Եվ երբ մոտենում էր Աստծուն երկրպագելու պա-Հը, Հրեչտակները սրբից Հեռանում էին Տիրոջը երկրպագելու և անմի֊ ջապես վերադառնում նրա մոտ: Սակայն Համբարձման չորրորդ օրվա նախօրյակին, երբ նրանք սովորականի պես գնացին Աստծուն երկրպագելու, վերադարձան միայն Հաջորդ օրը և իրենց ուչանալու պատճառը բացատրեցին Հետևյալով. երբ Քրիստոս կատարեց Իր բոլոր տնօրինու֊ Թյունները և Համբարձվեց, ապա Հաջորդող ինն օրերին Հրեչտակների ինը դասերում եղավ և յուրաքանչյուր դասում մի օր Հանգստացավ: Այդ օրերին յուրաքանչյուր դաս ցնծությամբ և ուրախությամբ ընդառաչ էր ելնում Տիրոջն ու Նրա պատվին տոն կատարում, և Տերը նրանց Հաստատում էր ու Հայտնում Իր մարդեղության խորՀուրդը: Իսկ չորրորդ օրն իրենց դասում Հանդստացավ և այդ պատճառով ամեն տարի այդ օրն իրենց դասը տոն է կատարում: Եվ սուրբ Լուսավորիչը, ելնելով վիրապից, այդ ամենը Հայտնեց Հայաստանյայց Եկեղեցուն:

Հրեչտակների Համար այդ օրը մեծ ցնծության օր էր, որովՀետև նրանք մարմնով տեսնում էին Նրան, Ում չէին կարող տեսնել Աստվա-ծությամբ, նաև ուրախ էին մարդկային բնության դարձի Համար: Ինչպես նաև այդ օրը վերցվեց նրանց վրայից այն ամոթը, որը կրում էին իրենց ազդակից սատանայի պատճառով մարդկային ցեղին մոլորեցնելու Համար: Իսկ վարդապետներն ասում են, թե նրանք երկյուղի մեջ էին, որ Հանկարծ իրենք նույնպես չընկնեն մյուս Հրեչտակների նման, մինչև որ Տերը եկավ և վերացրեց նրանց երկյուղը:

Այս տոնը Երկրորդ Ծաղկազարդ է կոչվում, և մենք մտքով ու օրվա խորհրդական պաչտամունքով մասնակցում ենք հրեչտակների տոնին, մանավանդ իչխանությունների վեհ դասի ուրախությանը, ովքեր մեր աղդի երախտավորները եղան, քանի որ պահպանեցին մեղ համար մեր Լուսավորչին: Այս օրը չատ նմանություններ ունի առաջին Ծաղկագարդին, քանի որ նույն պաչտամունքն ենք մատուցում և ընթերցում ենք առաջին Ծաղկազարդի Ավետարանները: Եվ ինչպես առաջին Ծաղկազարդը «ԱղուՀացի» յոթերորդ կիրակի օրն էր, այդպես էլ Երկրորդ Ծաղկազարդը`«Հինանց» յոթերորդ կիրակի օրն է:

Եিթե այն ժամանակ Հիշատակվում էր Տիրոջ գալուստը մեզ մոտ` երկրային Երուսաղեմ, ապա այսօր` Նրա գնալը Հրեշտակների մոտ` Վերին Երուսաղեմ: Այն օրը Տերը փառաբանվում էր ինչպես ԴավԹի Որդի, իսկ այսօր` ինչպես Աստծու Որդի: Այն օրը Տերը բազում ժողովրդի ուղեկցու-Թյամբ մտավ ներջին Երուսաղեմ, իսկ այսօր Հրեշտակների բյուրավոր բանակներով ու մարդկանց Հոդիներով մտավ Վերին Երուսաղեմ: Այսպիսի չատ ուրիչ ՀամեմատուԹյուններ ևս կարելի է անել այս երկու Ծաղկա-գարդների միջև:

Հայտնի է, որ ինչպես Հարությունից Հետո Քրիստոս մնաց օդում քառասուն օր, որպեսզի մարդկանց մեջ Հաստատի Իր Հարության Հավատը, այդպես էլ Համբարձումից Հետո ինն օր մնաց Հրեչտակների դասերում, որպեսզի նրանց Հայտնի մարդկանց փրկության խորՀուրդը, որովՀետև նրանք նույնպես մեր փրկությանը կցուրդ եղան:

Հայտնի է նաև, որ Հրեշտակների մեջ ամեն ինչ կարգով է կատարվում: Երբ Աստծուց գիտություն ու չնորՀ է իջնում, այն նախ տրվում է առաջին դասերին, այնուՀետև` միջին դասերին, Հետո` վերջին դասերին, իսկ նրանցից էլ անցնում է մարդկանց: Նույնպես և մեղնից ամեն աղոթեջ ու բարեգործություն կարգով ելնում է նախ Հրեշտակներին, ապա` միջին դասերին, այնուՀետև` վերին դասերին և նրանցից էլ Հասնում Աստծուն: Այդպես էլ մեր Տերը պաՀեց այս կարգը. նախ մարմնով ելավ Հրեչտակների դասը, ապա` միջին դասը, այնուՀետև` վերին դասը, իսկ այնտեղից էյ դնաց ու նստեց Հոր աջ կողմում:

Տերը Համբարձման տասներորդ օրը, որը չաբաԹ էր, նստեց Հոր աջ կողմում` Հանգստանալով Աստվածության փառքում, քանի որ չաբաԹը Հանգիստ է նչանակում: Ինչպես Աստված չաբաԹ օրը Հանգստացավ Իր գործերից, նաև` չաբաԹ օրը Հանգստացավ գերեզմանում Իր չարչարանք֊ ներից, այդպես էլ չաբաԹ օրը Հանգստացավ տնօրինական գործերից ու նստեց Հոր աջ կողմում:

Ինչպես պատերազմից Հաղժանակով վերադարձած ժապավորը մտնելով պալատ բազմում է իր գահին և Հրամայում պարգևներ բաչխել կարոտյալներին իր Հաղժանակի առիժով, այդպես էլ մեր Տերն այսօր նստեց բարձունքում` Մեծուժյան աջ կողմում, և առաքյալներին ու բոլոր Հավատացյալներին պարգևներ բաչխեց` ուղարկելով Սուրբ Հոգուն, Ում մասին ասել էր. «ԱՀա ես ուղարկում եմ Ձեզ իմ Հոր խոստումը, իսկ դուջ նստեցե՛ք Երուսաղեմ ջաղաքում, մինչև որ երկնքից զորությամբ զդեստավորվեջ» (Ղուկ. ԻԴ 49)։

Կիրակի օրը` երրորդ ժամին, Տերը պարդևի փոխարեն Սուրբ Հոդուն առաջեց առաջյալների դասերի վրա և նրանց լցրեց չնորՀներով: Մենջ ևս ակնկալում ենջ ստանալ Սուրբ Հոդու բազմաբաչխ պարդևներն ու առատաձիր չնորՀները, որպեսզի մխիխարվենջ այս կյանջի բազմապատիկ տրտմուխյունների մեջ, և մեր Հոդին, մարմինն ու միտջը լցվեն Տիրոջ ողորմուխյունների չնորՀներով, և Սուրբ Հոդով առաջնորդվենջ դեպի Հավիտենական կյանջի բարի և ուղիղ նավահանդիստը:

#### <n9₽₽₩LN₽US

Գիշերը կատարվում է հսկում, Սրբությունը դնում են սուրբ Սեղանին։ Օրվա երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ եկիր և հանգեար յառաքեալսն, ողորմեա՝ մեզ»։ Ապա Խաչով ու Ավետարանով թափոր է կազմվում «Առաքելոյ աղաւնոյ» շարականի երգեցողությամբ։ Այսօր ընթերցվում են «Եւթաղի աղերսը», Յովհան Ոսկեբերանի «Ի Սուրբ Երրորդութիւն» աղոթքը և Ներսես Լամբրոնացու Սուրբ Յոգու գալստյան ներբողը։

Սուրբ Հոգու աստվածային գալուստը քարողվել է բոլոր մարգարեների կողմից, բայց կատարելապես Նրա գալստյան մասին առաքյալներին պատմեց Փրկիչը, մինչ Իր տնօրինական փրկարար չարչարանքները, որպեսզի ճանաչեցնի Հոգու էությանը և մխիթարի նրանց: Իսկ երբ մոտենում էին գրավոր Օրենքի հնանալու և Նոր Ուխտի հաստատվելու ժամերը, ասաց. «Եթե Ինձ սիրում եք, կպահեք Իմ պատվիրանները. և Ես պիտի աղաչեմ Հորը, և Նա մի այլ Մխիթարիչ պիտի տա ձեզ, որպեսզի հավիտյան ձեզ հետ բնակվի Ճչմարտության Հոգին» (Յովհ. ԺԴ 15-17)։ Եվ դարձյալ՝ «Մխիթարիչը՝ Սուրբ Հոգին, որին Հայրը կուղարկի Իմ անունով, Նա ձեզ ամեն բան կուսուցանի և ձեզ կհիչեցնի այն ամենը, ինչ Ես ասացի ձեզ» (Յովհ. ԺԴ 26)։ Սրանով հայտնում է, որ Սուրբ Հոգին Հորից գալու:

Տերն ասաց. «Լավ է ձեզ Համար, որ Ես գնամ. որովՀետև եթե Ես չգնամ, Մխիթարիչը ձեզ մոտ չի գա. իսկ եթե գնամ, Նրան կուղարկեմ ձեզ մոտ» (Յովհ. ժՁ 5-7)։ Ասաց նաև` «Դեռ չատ բաներ ունեմ ձեզ ասելու, բայց այժմ չեք կարող տանել։ Երբ որ գա Նա` Ճչմարտության Հոգին, ամենայն ձչմարտութեամբ կառաջնորդի ձեզ» (Յովհ. ժՁ 12-13)։ Մանավանդ զգուչացրեց. «Ամեն մեղջ և ՀայՀոյանք կներվեն մարդկանց, բայց Հոգու դեմ ՀայՀոյանքը չպիտի ներվի։ Եվ ով որ Մարդու Որդու դեմ խոսջ ասի, նրան պիտի ներվի, բայց ով ասի Սուրբ Հոգու դեմ, նրան չպիտի ներվի ո՛չ այս աչխարՀում և ո՛չ էլ Հանդերձյալում» (Մատթ. ժԲ 31-32)։ Հարությունից Հետո Որդին փչմամբ նախաձառեց Սուրբ Հոգու մասին` ասելով. «Առե՛ջ Սուրբ Հոգին...» (Յովհ. Ի 22), իսկ Համբարձումից առաջ պատվիրեց նստել Երուսադեմում, մինչև երկնջից զորություն ստանալը։

Տերն Իր Հրաչափառ Հարությունից քառասուն օր անց Համբարձվեց և ինն օր Հրեչտակների ինը դասերում պաչտվելուց Հետո տասներորդ օրը նստեց Հոր աջ կողմում և առաքյալների դասերի վրա առաքեց խոստացած Պարդևը` Սուրբ Հոդին, որպեսզի առաքյալները, Սուրբ Հոդին կարոտով ու դդուչությամբ ընդունելով, Նրանով առաջնորդվեն դեպի Ավետյաց երկիր, ինչպես ասում է Դավիթը. «Քո բարի Հոդին ինձ պիտի առաջնորդի դեպի արդար երկիր» (Սաղմ. ճԽԲ 10)։

Թեպետ մինչ այդ առաջյալները տիեղերջի Փրկչից ստացան ջահանայապետությունը, սակայն առանց Սուրբ Հոգու ընդունելության տակավին անկատար էին, չնայած այն նչանները, որ նրանջ գործում էին, ջանի դեռ իրենց հետ էր Քրիստոս, առանց Սուրբ Հոգու չէին լինում։ Առաջյալներն այսօր կատարելապես ընդունեցին Սուրբ Հոգուն, Ով ոչ թե ազդմամբ, ինչպես մարդարեներին, այլ անբաժանելիորեն նրանց միացավ։ Հոդին չեկավ ծածուկ և աներևույթ, այլ իբրև սաստիկ հողմ և լցրեց ամենջին։ Սուրբ Հոգին Իր էջջով նոր սջանչելիջ դործեց՝ կյանջի հոտ ու անմահության բույր հեղելով Երուսադեմի վրա և լիացնելով ջաղաջը։ Եվ առաջյալների միջոցով Սուրբ Հոդու անուչահոտությունը լցվեց ամբողջ տիեղերջը, ինչպես և Պողոսն է ասում. «Քանի որ Քրիստոսի բուրմունջն ենջ Աստծու առաջ՝ և՝ փրկվածների մեջ, և՝ կորստյան մատնվածների մեջ» (ԲԿորնթ. Բ 15)։

Այս տոնը լրումն է տերունական տոների: Ինչպես տնօրինության սկզբում Սուրբ Հոդին եկավ Կույս Մարիամի մոտ, այդպես էլ այսօր Հոդին եկավ Վերնատուն և Հրով դինեց առաջյալներին:

Այս տոնն ազատարար է և պարգևիչ, քանզի մեզ ազատեց ապականության ծառայությունից և վերադարձրեց մեր Հայրենի ժառանգությունը` Դրախտը: Մենք Սուրբ Հոգու գալուստը տոնում ենք ութ օր չարունակ (ինչպես Ծննդյան ու Հարության տոները) սակայն տոնում ենք պաՀքով, քանի որ երբ Տերը մկրտվեց, Հոգին Նրան տարավ անապատ, և այնտեղ Տերը քառասուն օր ու քառասուն գիչեր պաՀքի մեջ էր, այդ պատճառով էլ մենք Հոգեգալուստը պաՀքով ենք տոնում:

Քանի դեռ Հոգին չէր իջել, զուգապատիվ Երրորդության մեր խոստովանությունը թերի էր, որով հետև իսրայելացիները միայն Հորը գիտեին Աստված, ինչպես և ասում էին, թե մեկ է մեր Հայր Աստվածը` ըստ Մովսեսի խոսջի. «Լսի՛ր, Իսրայե՛լ, մեր Տեր Աստվածը մեկ Տեր է» (Բ Օրենք Ձ 4): Մովսեսը ժողովրդին բազմաստվածությունից ետ պահելու պատճառով այդպես ասաց, որպեսզի մեկ իչխանությամբ գրավի նրանց, թեպետև անգետ չէր Երրորդության խորհրդին, ջանզի գրեց. «Աստված ասաց. «Մարդ ստեղծենջ Մեր կերպարանջով ու նմանությամբ» (Ծննդ. Ա 26)։ Դրանով Հայտնեց, որ Հայրը Որդու և Սուրբ Հոգու մասին խոսեց։

Աստծու Հոգին բանական է, մտավոր, կենդանի և կենդանացնող, որով զարդարվում և կառավարվում են բոլոր բանականները, երկնավորներն ու երկրավորները: Նա «Սուրբ Հոգի» է կոչվում, որպեսզի խոսջի մեջ զանազանվի Հրեչտակների և մարդկանց Հոգիներից: Թեպետ Հրեչտակները սրբուԹյուն ունեն, ինչպես և մեր Հոգիները, որ Արարչից բարի ստեղծվեցին և բարի Աստծու պատկերն են, սակայն զանազանվում է արարածների սրբությունը Սուրբ Հոգու սրբությունից: Քանզի Աստծու Հոգին բնությամբ է սուրբ, իսկ Հրեչտակները և մեր Հոգիները` դրությամբ: Ըստ որում Սուրբ Հոգին անեղ է ու ամենևին սուրբ, և Հստակ ու պարզ է Նրա էությունը, իսկ մեր Հոգին եղական է, ստեղծված և կապված է մարմնին:

Մի է անուշաբույր Արարիչ Սուրբ Հոգին, Ով արարչության օրերին չրջում էր ջրերի վրա, և Նրանով բացվեցին ու փակվեցին երկնջի սահմանները, և բաժանվեցին լեզուներն աշտարակաչինության ժամանակ: Նա հանեց Իսրայելին Եգիպտոսից և առաջնորդեց Ավետյաց երկիր, լցրեց Մովսեսին և տարածվեց յոթանասուներկու ծերերի վրա (տեն Օվեր ԵՍ 25-29)։ Նա հովիվներին մարդարեներ դարձրեց, տդետներին` ավետարանիչներ, ձկնորսներին` քարոզիչներ, իսկ հեթանոսներին` վարդապետներ ու նրանց առաջեց աշխարհով մեկ։ Նա բաժանված լեզուները կրկին միավորեց ու վերստին նորոգեց։ Նա է խուլերին լսել տալիս և համրերին` խոսել, անմիտներին իմաստուն է դարձնում և մանուկներին հավատի մեջ հաստատում։ Նա է վերստին հոգևոր ծնունդ Տվողը` Իր դութը սփռելով ծնվածների վրա, օրըստօրե մարդասիրաբար մաջրելով նրանց հնության տկարությունից։ Նրանով է լինելու նաև համընդհանուր հարությունը, և Նա է արդարների ու մեղավորների համար արժանի տեղեր պատրաստում։

Եվ ինչպես Աստված փակեց Դրախտը բոցեղեն սրով և պաՀեց Կենաց ծառի ճանապարՀը, այդպես էլ այսօր առաջեց Սուրբ Հոգին կրակի նմանությամբ` պաՀելու և պարսպապատելու Համար սուրբ Եկեղեցին, որպեսզի սատանան այնտեղ չմտնի և ավերածություն չգործի, քանզի սատանան Սուրբ Հոգու կրակից Հույժ սարսափում է:

### Snur անջննոները

Այժմ տեսնենք, Թե երբ և որտեղից սկսվեց տոնվել Պենտեկոստեն: Մովսեսի գրջերում գրված է, որ Հրեաների՝ Եգիպտոսից ելնելուց Հիսուն օր Հետո Սինա լեռան վրա Աստված երևաց ժողովրդին ու Մովսեսի միջոցով տվեց գրավոր Օրենքը, ապա ուխտ Հաստատեց Իսրայելի ժողովրդի Հետ և կարգ սաՀմանեց այդ օրը տոնել: Սա տոնն է նաև Նոր Եկեղեցու, որովՀետև այսօր նոր ժողովուրդն արժանացավ Սուրբ Հոգու տեսությանը, ջանզի Նա, Ով բոլորիս Աստվածն է, իջավ առաջյալների վրա և առաջյալներին զանազան չնորՀներ պարդևեց՝ դրանով լուծարելով նախկինում կայացված վճիռը, ըստ որի՝ Տեր Աստված ասաց. «Իմ Հոդին Հավիտյան Թող չմնա այդ մարդկանց մեջ» (Ծննդ Ձ 3)։

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Այսինքն` Յնգամատյանում։

<sup>26 –</sup> Տերունական տոներ

Այսօր մեզ տրվեց նաև Նոր օրենքը, որն Ավետարանի քարոզությունն է, և դրանով Հաստատվեց, որ Նույն Արարիչն է տալիս Հինն ու նորը, ինչի մասին ասում է. «Իմ օրենքները պիտի դնեմ նրանց մտքի մեջ և նրանց սրտո՛ւմ պիտի դրեմ դրանք», փոխանակ քարեղեն տախտակների (Եբր. Ը 10): Եվ առաքյալների սրտերն Աստծով սրբվեցին ու դրվեցին: Ինչպես այնտեղ` Սինա լեռան վրա, Աստված որոտմամբ, Հրով և փայլատակում-ներով երևաց, նույնպես և այստեղ` Սիոն լեռան վրա` Վերնատանը, երևաց որոտով, փայլատակումով, Հրով, Հողմով ու անուչաՀոտությամբ: Այդ օրն օրինակն է նաև այն օրերի, երբ Հաստատվեց երկիրը, ինչպես նաև այն օրվա, որ Հանդերձյալում է լինելու, երբ ապականությունն այլևս տեղ չի ունենայու:

Այն օրը, երբ Սինա լեռան վրա Մովսեսի միջոցով տրվեց Օրենքը, նույն օրն էլ Սուրբ Հոգին իջավ առաքյալների վրա: ԵԹե այն ժամանակ Տերը մարդարեներին ծածկապես Հայտնեց Երեքանձնյա ԱստվածուԹյան և Մի ՏերուԹյան մասին, ապա այժմ ԵրրորդուԹյան դավանուԹյունը Հայտնապես Հրամայվեց քարոզել` մկրտելով ՀեԹանոսներին Հոր, Որդու և Սուրբ Հոգու անունով: ԵԹե այն ժամանակ մարդիկ մտքի տկարուԹյան և անկարուԹյան պատճառով չէին կարողանում արդարանալ, ապա այժմ, ամեն ոք, ով Հավատա, կարդարանա ձրի ԹողուԹյամբ:

Այս օրը Հնում նչանավոր էր նաև նրանով, որ Աստծու երևումով Մովսեսի դեմքը լուսավորվեց, և նա Աստծու մատով գրված քարեղեն 
մատյանն ընդունեց իր գրկում: Իսկ նորում այսօր էլ ավելի մեծ սքանչելիք եղավ, քանզի Տերը լուսավորեց ոչ միայն առաքյալների մարմնավոր 
դեմքերը, այլև ամբողջ Հոգին, մարմինն ու միտքը, և բովանդակ Սուրբ 
Հոգին առաքեց նրանց վրա, որպեսզի Հոգին նրանց Հետ բնակվի և 
մշտապես նրանց Հետ լինի: Առաքեց նրանց քարողության ոչ Թե մեկ 
ազգի մեջ միայն, ինչպես Մովսեսին, այլ նրանք բոլոր ազգերի Համար 
դարձան աստվածային չնոր ների բաշխողներ, ուսուցիչներ ու վարդապետներ:

Հնում Օրենքը երկու անչունչ և անմիտ քարեղեն տախտակների վրա գրվեց, իսկ այսօր Սուրբ Հոգին միացավ առաջյալների մարմիններին, սրբեց նրանց Հոգիները, և Աստծու խոսքը գրվեց ոչ Թե քարեղեն տախտակների վրա, այլ սրտի մարմնեղեն տախտակների, և ոչ Թե Թանաքով, այլ Սուրբ Հոգով, քանզի գիրը սպանում է, իսկ Հոգին կենդանացնում, ինչպես ասում է առաջյալը (տե՛ս Բ Կորնթ. Գ 3,6):

Զանազանվում է Հին օրենքը Նորից նրանով, որ Հին օրենքում երկյուղ կար: Քանդի Հրեաները երկյուղեցին ու ասացին Մովսեսին. «Դո'ւ խոսիր մեղ Հետ, և մենք կՀնազանդվենք: Աստված Թող չխոսի մեղ Հետ, թե չէ կարող ենք մեռնել» (Ելք Ի 19)։ Իսկ երբ Սուրբ Հոգին իջավ առաքյալների վրա, ովքեր մինչ այդ երկչոտ էին ու տկար, ապա նրանք զորացան ու արիացան առյուծի նման և այլևս չերկնչեցին Թագավորներից ու բռնավորներից։ Քանի որ առաջինը երկյուղի օրենք էր, իսկ երկրորդը՝ սիրո, ինչպես Պողոսն է Հռոմեացիներին գրում. «Քանի որ չստացաջ ծառայության Հոգին վերստին երկյուղի մեջ ընկնելու Համար, այլ ստացաք որդեգրության Հոգին, Որով աղաղակում ենք՝ Աբբա Հայր» (Ջռոմ. Ը 15), «Ուստի ծառա չես, այլ որդի» (Գաղատ. Դ 7)։

Հինը ծառայության օրենք է, իսկ Նորը` ազատության, այդ պատճառով էլ Հին օրենքը տրվեց Սինա լեռան վրա, որը օտար երկրում էր, երբ Հրեաները պանդխտության մեջ էին, իսկ Քրիստոսի օրենքը` Սիոն լեռան վրա` Երուսաղեմում, որը Դավթի քաղաքն է և նրանց Հայրենի երկիրը, և իրենք այստեղ ազատ էին: Հին օրենքի ժամանակ մութ էր, քանդի լեռը պատված էր ծխով, իսկ Նոր օրենքի ժամանակ` պարզ ու լուսավոր, քանդի Հոգին իջավ կրակի նմանությամբ` առանց ծխի:

Սա Մովսեսի կողմից օրինադրված տոներից երրորդն է: Առաջինը Շաբաթվա տոնն էր, ըստ որի պետք էր վեց օր աշխատել և յոթերորդ օրը Հանդստանալ: Երկրորդը Զատիկն էր, երբ մորթում են դառը, իսկ երրորդը սա էր, որը կարդված է Շաբաթների չաբաթին, այսինքն` Հրեաների տարվա սկզբից² յոթ չաբաթ անց: Այդպիսի տոն կարդեց նաև սուրբ Եկեղեցին` նոր Շաբաթների չաբաթին, այսինքն` Նոր գատկից յոթ չաբաթ անց, Որդու՝ խաչի վրա զուկելուց Հիսուն օր Հետո, երբ Սուրբ Հոդին Հայտնվեց առաջյալներին:

Հնում տոնում էին նաև յուրաքանչյուր Հիսուներորդ տարին` Տարիների չաբաժը: Հիսունը Հոբելյանական Թիվ է, և Հիսուներորդ տարում բոլորին ԹողուԹյուն ու աղատություն էր տրվում, ըստ Մովսեսի օրենքի (տե՛ս Դևտ. ԻԵ 8-17): Այդպես և այսօր տոնվեց, քանի որ Սուրբ Հոդին եկավ և ԹողուԹյուն տվեց մարդկային բնուԹյան բոլոր պարտքերին և ուրախացրեց աղքատներին, այսինքն` առաքյալներին և մանավանդ` Հեթանոսներին:

Հնում տոն կարգվեց նաև Հունձքի ժամանակ, և ժողովուրդը քաՀանաներին էր տալիս Հանդերի պտուղների երախայրիքը, որովՀետև Հրամայվեց, որ առաջին պտուղը քաՀանաները վերցնեն: Այդպես և Հունձքի ժամանակ` Պենտեկոստեի տոնին եկավ Աստծու Մանդաղը` Սուրբ Հոդին, առավ բնության երախայրիքը` առաջյալներին, և նրանց ինչպես պատարագ տվեց երկնավոր Հորը։ Առաջյալներին Քրիստոս նախքան Խոսքի Մանդաղի դայր Հավաքեց, ինչպես Հավատի առաջին պտուղ, ովջեր Իր

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Յոեական տարվա սկիզբը մարտի 22-ն է։

խոսքի քարողության սերմերը դարձան: Ինչպես այն օրը Հրեաները մանդաղները ձեռքներին ելնում էին Հունձքի, այդպես և այսօր առաքյալները, խոսքի մանդաղը Հոդում մխված ու ղորացած Սուրբ Հոդով, ելան մշակելու տիեղերքը` Համաձայն Տիրոջ Հրամանի. «Հունձն առատ է, իսկ մշակները` սակավ: Արդ` աղաչեցե'ք Հնձի Տիրոջը, որ մշակներ Հանի Իր Հնձի Համար» (Մատթ. © 37-38): Այսօր Տերը ուղարկում է Սուրբ Հոդուն` սրելով առաքյալների լեղուները, որով նրանք բանական խուրձեր են Հավաքում այն արտերից, որոնց մասին Քրիստոս ասում էր. «Արտերը սպիտակել են և Հասել Հնձի Համար» (Յովի. Դ 35):

Հնում այս տոնին ամբողջ ժողովուրդն էր Հավաքվում, քանի որ, ըստ Օրենքի, տարին երեք անդամ պետք էր երևալ Աստծուն. մեկը` Զատկին, մյուսը` այս տոնին և մեկն էլ` Քավության տոնին` աշնանը: Արդ` ինչպես Զատկին Տերը խաչվեց, և Նրան տեսավ ողջ ժողովուրդը, այդպես և այսօր երևաց Սուրբ Հոդին, որպեսզի ժողովուրդը տեսնի, և ամոթ լինի նրանց, ովքեր Հակառակվեցին Քրիստոսին: Քանի որ Տիրոջ խաչելության պատճառով շատերը գայթակղվեցին, մանավանդ աշակերտները, այդ պատճառով էլ այսօր երևաց Սուրբ Հոդին, որպեսզի Հաստատի դայթակղվածւներին:

# ՊենѕեԿոսѕե

Հայտնի է, որ պենտեկոստեն Հունարենից Հինդերորդ է Թարդմանվում: Ոմանք էլ ասում են, որ «պենտ» նչանակում է Հինդ, իսկ «կոստե»՝ դլուխ, որը խորհրդանչում է Իսրայելի հինդ դլխավոր տոները: Այդպես և մեզանում կան հինդ դլխավոր տոներ` ԱստվածայայտնուԹյունը, Տյառնընդառաջը, Զատիկը, Համբարձումը և Հոդեդալուստը: Իսկ ոմանք էլ հետևյալ կերպ են Թվարկում քրիստոնեական հինդ տոները` Ճրադալույց, Զատիկ, Նոր կիրակի, Համբարձում և Հոդեդալուստ:

Ստույգ նչանակությամբ «պենտան» Հունարենից թարգմանվում է Հինգ, իսկ «կոստեն»` տասնյակ: Հինգ տասը Հիսունն է, այսինջն` Հիսնյակ: Եվ Քրիստոսի Հարությունից մինչև Սուրբ Հոգու գալուստը Հիսուն օր է:

Այս օրը նաև կիրակի է, որը սուրբ օր է և Քրիստոսի Հարության պատվիչը։ Եվ փառջը փառջերի վրա ավելանալով` այս օրը դարձավ նաև պատվիչը Սուրբ Հոգու դալստյան։

Հիսուն օրը յոթ չաբաթ ունի, իսկ յոթը բոլոր գործերի ավարտն ու Հոգևոր Հանգիստն է ցույց տալիս: Հնում Հրեաները տոնում էին յոթն անգամ յոթը, իսկ մենջ կատարյալ Հիսունն ենջ տոնում` պատվելով և ութերորդը յոթի Հետ, այսինջն` Հանդերձյալը: Յոթն այս կյանջի յոթ դարերն են, իսկ ուժերորդը Հանդերձյալի աներեկո օրն է, ինչը միասին ուժյակ է կազմում: Եվ յոժնյակից անցանջ ուժյակին չնորհիվ այն առատ պարդևի, որ Հեղվեց Հիսնյակի վրա: Հրեաներն ուժերորդին չարժանացան, ջանզի մարմնով ընժացան և Հոդևորին չՀասան:

Սուրբ Հոգին Տիրոջ Հարությունից յոթ չաբաթ Հետո իջավ առաջյալների վրա, ինչը ակնարկում է Սուրբ Հոգու յոթնարփյա չնորՀները, որոնջ տրվեցին առաջյալներին: Դրանջ են` իմաստությունը, գիտությունը, գորությունը, Հանձարը, ինչպես նաև` Հոգին խորՀրդի, երկյուղի և աստվածպաչտության:

Յոթ չաբաթը ցույց է տալիս նաև, որ Սուրբ Հոգին է քաՀանայի միջոցով Եկեղեցու յոթ խորՀուրդների Կատարողը, ինչպես մի ժամանակ առաքյալների միջոցով էր լինում: Դրանք են` մկրտությունը, դրոչմը, Հաղորդությունը, խոստովանությունը, օծումը, քաՀանայության կարգը և պսակը: Սրանք բոլորն էլ Սուրբ Հոգով են ներգործում Եկեղեցում:

Ասենք, որ Հիսունը Հինգ տասնյակ է. տասը ցույց է տալիս տասը պատվիրանները, իսկ Հինգը` մարդու Հինգ զգայարանները: Քանզի մենք Սուրբ Հոգու չնորՀներով ենք կատարում տասը պատվիրաններն ու մեր Հինգ զգայարանները գերծ պաՀում մեղջերից:

Հիսունը նաև Հոբելյանական Թիվ է, որը Հին Ուխտում ազատության տարի էր կոչվում։ Հոբելյանական տարում լինում էին Հինդ տեսակի Թողություններ. մաՀապարտները փրկվում էին, պարտապանները` պարտջերից ազատվում, աջսորվածները դառնում էին իրենց ջաղաջները,
վաճառված անդաստաններն անցնում էին իրենց նախկին տերերին, և
դերության մեջ եղողներն` աղատվում:

Այդպես` Հիսուներորդ օրը, երբ Հոգին իջավ, նրանք, ովքեր մահապարտ էին, փրկվեցին, ովքեր մեղապարտ էին, ազատվեցին, ովքեր աքսորված էին Դրախտից, վերադարձան իրենց Հայրենի երկնային արքայու-Թյունը, ովքեր զրկվել էին արքայուԹյան փառքից, այն ետ ստացան, և ովքեր սատանայի ծառայուԹյան մեջ էին` ազատվեցին: Այդ պատճառով էլ առաքյալն ասում է. «Քանի որ չստացա ծառայուԹյան Հոգին վերստին երկյուղի մեջ ընկնելու Համար, այլ ստացա որդեգրուԹյան Հոգին, որով աղատեց Օրենքի ծառայուԹյունից ու վերացրեց մեր միջից Օրենքի լուծը:

Հիսունը Հինդ անդամ տասն է, որն ակնարկում է Հինդ դատիկները: Առաջին դատիկը Հին Բաղարջակերաց տոնն է, որը կատարեց Տերը ՀինդչաբԹի օրը Վերնատանը, երբ լվաց աչակերտների ոտքերը և Հաստատեց Իր Մարմնի ու Արյան խորՀուրդը: Երկրորդ դատիկը Քրիստոսի Հարու-Թյունն է, երբ Նա ՀարուԹյուն առավ մեռելներից: Երրորդ դատիկը Նոր կիրակին է, որը կոչում ենք Կրկնազատիկ, երբ Տերը երևաց աչակերտներին և նրանց ուրախացրեց։ Չորրորդ զատիկը Տիրոջ Համբարձումն է առ Հայր` ցնծությամբ ու փողի ձայնով, ինչով ուրախացան երկնային դասերը։ Հինդերորդ զատիկը Սուրբ Հոդու էջքն է Վերնատուն, ինչով ուրախացան և զմայլվեցին առաջյալները։

Հին օրենչը Մովսեսի միջոցով Հին դատկից ու դառան մորթելուց հիսուն օր հետո տրվեց։ Այդպես էլ Նոր օրենչը՝ Քրիստոսի՝ Ճչմարիտ Գառի դոհաբերումից հիսուն օր հետո տրվեց Սուրբ Հոդով։ Բայց այստեղ մի տարբերություն կա։ Հին օրենչը դառան դոհաբերությունից հիսուն օր հետո տրվեց, իսկ Նոր օրենչը՝ Քրիստոսի Հարությունից հիսուն օր հետո՝ Սուրբ Հոդու դալստյամբ։ Որովհետև Հին օրենչը մահվան օրենչն էր, այդպատճառով էլ սկզբում մահն ուներ, իսկ Նոր օրենչը կյանչի օրենչն է, հետևաբար՝ սկզբում Քրիստոսի հարությունը պիտի լիներ։ Դարձյալ՝ Հին օրենչը չկարողացավ մարդկանց աղատել մահացու մեղջերից ու տանչանչներից, իսկ Նոր օրենչը մեղ կատարելապես աղատում է երկուսից էլ՝ և՛ մահացու մեղջերից, և՛ տանջանչներից, ինչպես Պողոսը հռոմեացիներին է դրում. «Որովհետև Քրիստոս Հիսուսով կյանչ տվող Հոդու օրենչն ինձ փրկեց մեղջի և մահվան օրենչից» (Յռոմ. Ը 2-3)։

# Unipp <nani Հทนอนคนท เฉยน นทนยูนเนนาห นาน (Annor A 1-22)

Երբ Պենտեկոստեի օրերը լրացան, բոլորը միասիրտ, միատեղ էին – Առաջյալները, կատարելով Տիրոջ Հրամանը, այդ օրերին Երուսաղեմում էին դտնվում` ըստ այս խոսջի. «Նստեցե՛ջ Երուսաղեմ ջաղաջում, մինչև որ երկնջից զորությամբ զդեստավորվեջ» (Ղուկ. ԻԴ 49): Ըստ Օրենջի` այդ օրը մեծ տոն էր, այդ պատճառով էլ Երուսաղեմում էին ժողովվել բոլոր Հրեաները, այդ թվում նաև նրանջ, ովջեր այնտեղ էին եղել Քրիստոսի խաչելության օրը, որպեսզի Նրա անարդանջը տեսնողները տեսնեին նաև Նրա փառջը:

Բոլորը միասիրտ, միատեղ էին — Այսինքն` տասներկու և յոխանասուներկու աչակերտները, նաև Աստվածածին Կույսը` Գալիլիայից եկած կանանց Հետ, ովքեր Տիրոջ Հարուխյան վկաները եղան: Նրանց Հետ էր նաև Հավատացյալների մի բազմուխյուն: Նրանք ոչ միայն մի վայրում էին Հավաքված, այլև մի էին կամքով, խոսքով ու սրտով և մի Հույսով սպասում էին Հոր Ավետիսին:

Եվ Հանկարծակի երկնքից Հնչեց մի ձայն – Ձայնը երկնքից եկավ, ուր գնաց Տերը։ Քանզի Հոգին Աստված է, այդ պատճառով էլ վերևից եկավ` որոտալով ու տալով Իր գորուԹյան ձայնը բարձունքներից։ Փառքերի Աստվածը երկնքից եկավ, քանզի երկինքների երկնքում` արևելյան կողմում է նստում: Եկավ ըստ Տիրոջ խոստման. «Դուք նստեցե՛ք Երուսաղեմ քաղաքում, մինչև որ երկնքից գորութեամբ զգեստավորվեք» (Ղուկ. ԻԴ 49):

Սաստիկ Հողմից եկած ձայնի նման — Ինչո՞ւ զգալի օրինակով եղավ Սուրբ Հոգու գալուստը։ Որպեսզի Հրեաները չկարողանան սուտ Համարել որոտման բարբառը։ Սաստիկ ձայնի արձակումը նչանակում է նաև, որ Սուրբ Հոգին ջարողության միջոցով լսելի է դարձնում առաջյալների ձայներն ամբողջ տիեղերջում, ինչպես ասում է Դավիթը. «Ողջ երկիրն է բռնել ձայնը նրանց, և մինչև աչխարհի ծայրն են Հասել խոսջերը նրանց» (Սաղմ. ժԸ 5)։ Սուրբ Հոգին Աստված է և Թագավոր ամբողջ տիեղերջի, այդ պատձառով գաղտնի ու ծածկաբար չի իջնում, այլ` ինջնիչխանաբար, Հղոր ձայնով ու որոտմամբ` Հայտնելով Իր Աստվածությունը, այնպես, ինչպես թագավորներն են ջաղաջ մտնում։ Ձայնը նաև խոսջի Հայտնիչն է։ Ձայնով իջավ, որպեսզի ամբողջ աշխարհին Հայտնի Աստծու Խոսջի` Հիսուս Քրիստոսի ձշմարիտ Աստվածությունը և արթնացնի թմրած մարդկանց։

Ասում է Հողմի և Հրի նմանությամբ, որպեսզի Հոգին լոկ զգալի Հողմ և Հուր չկարծենք: Այդ պատճառով էլ զանազան կերպերով երևաց, քանզի ո՛չ Հողմ է, ո՛չ Հոտ և ո՛չ լույս: Ինչպես Հողմը Հոգու ուժգնությունն է ցույց տալիս, այդպես էլ Հուրը` առատությունը, քանզի Հրից որքան կամենանք, այնքան ճրագներ կվառենք: Դա ցույց է տալիս, թե առա-քյալները ինչ ճոխությամբ ընդունեցին Հոգին:

Սաստիկ Հողմի ձայնի նման եկավ, որպեսզի արժնացնի Հրեաներին անհավատությունից և առաջյալների դեմ մարտնչողներին ցնղեցնի ինչպես փոչի, ինչպես և ցրեց հրեաներին բոլոր ազդերի մեջ և լցրեց բոլոր առաջյալներին, ջանզի Նրա ձայնը զորության ձայն է: Ասում են, որ ձայնի հնչման ժամանակ լուսեղեն խաչ է երևացել Գողդոթայի վրա, և անուչ հոտ է բուրել Հոդու բնությունից: Ձայնը լսվել է ամբողջ ջաղա- ջում, որոտումը ցնցել է բոլորին, և այդ վայրում ավելի չատ լույս է կուտակվել, ջան արեդակի ճառադայթները կլցնեին:

Եվ լցրեց ամբողջ այն տունը, ուր նստած էին — Այն Հոգին, Ով արարչության առաջին օրը չրջում էր ջրերի վրա (տես Ծննդ. Ա 2), այսօր, այստեղ, ամբողջ տունը լցրեց իմանալի զորությամբ: Տան լցվելն օրինակն է Հոգու՝ ողջ աչխարհը լցնելը: Վերնատունն այնպես լցվեց, ինչպես Ավազանը կլցվեր ջրով՝ մկրտելով ներսում գտնվողներին: Դրանով կատարվեց Տիրոջ այն խոսքը, որ նրանք մկրտվելու են Սուրբ Հոգով, քանզի ջրով արդեն մկրտված էին Հովհաննեսից: Այսօր մեր մկրտությունը լինում է և՛ ջրով, և՛ Հոգով, և Սուրբ Հոգին առանց պակասության կատարում է ամեն ինչ: Դա ցույց է տալիս նաև Եկեղեցու պատիվը, որի Ավազանի վրա իջնում է Սուրբ Հոգին և մկրտվողներին վերստին ծնում Իր չնորՀներով, որպես Աստծու որդիներ, որով ասում ենջ`«Հա'յր մեր, որ երկնջում ես»:

Եվ նրանց երևացին բաժանված լեզուներ, նման բոցեղեն լեզուների — Լեզվի ձևով երևաց, որպեսզի պերձացնի առաջյալների լեզուները՝ դրանջ ընտիր ու անսայժաջ դարձնելով: Լեզուները բաժանված երևացին ինչպես ծառի ոստեր, ջանզի նույն արմատից էին, այսինջն՝ Սուրբ Հոգուց, Ով չնորՀներ է տալիս և բաժանում՝ ում երբ, որջան և ինչպես կամենում է: Լեզուները Հրեղեն էին, որպեսզի Հրով մաջրեին ու ոչնչացնեին անՀավատուժյունը, ջանզի մեր Աստվածը մաչող կրակ է (հմմտ. Բ Օրենք Դ 24):

Նստեցին նրանցից յուրաքանչյուրի վրա — Հոգին տունը Հրով չլցրեց, որովհետև չեկավ նրանց զարհուրեցնելու, ինչպես ծույլերին ու հարբեցող-ներին, այլ մխիթարելու՝ իբրև զգաստների և հսկողների: Հոգին ազդմամբ չեկավ նրանց վրա, ինչպես մարդարեների, այլ եկավ, որպեսզի միչտ նրանց հետ մնա և այլևս վիճակով ու հոդս քաշելով չընտրեն, ինչպես Մատաթիային ընտրեցին տասներկուսի միջից (տեն Գործը Ա 26)։

Առաջյալների վրա նստելը Հոգու արջայական պատիվն է Հայտնում: Քանզի նստելը Հաստատուն լինելու, կենալու և մնալու նչանակն է: Սուրբ Հոգին նստեց ոչ միայն տասներկուսի, այլ Հարյուր քսանի վրա, ինչպես Պետրոսը վկայեց մարգարեական գրջերից. «Եվ կլինի այնպես, որ սրանից Հետո իմ Հոգուց կՀեղեմ ամեն մարմնի վրա» (Յովել Բ 27):

Այսօր, փոխանակ քերովբեական ախոռին, Հոգին նստեց առաքյալների վրա և նրանց խագով դարդարեց, ըստ Դավխի խոսքի. «Երբ երկնավորը խագավորներին Հավաքի այնտեղ, նրանք ձյան պես կխափվեն Սաղմոնի լեռան վրա» (Սաղմ. Կե 15)։ Այստեղ Սուրբ Հոգու էջքն առաքյալների վրա մարդարեն ձյան հետ է համեմատում։ Սաղեմի (Երուսաղեմի) լեռներն ասելով` նա նկատի ունի ամբողջ աշխարհը, իսկ խագավորներ (առաքյալներ) ասելով` նկատի ունի, որ Հոգին բոլոր հավատացյալների հետ պիտի բնակվի, քանդի Տերն ասաց. «Ես պիտի աղաչեմ Հորը, և Նա մի այլ Մխիխարիչ պիտի տա ձեզ, որպեսզի հավիտյան ձեզ հետ բնակվի» (Յովի. ԺԴ 16)։ Առաքյալները հավիտյան չմնացին, հետևաբար այս խոսքը բոլոր հավատացյալներին ասաց։

Թագավորն աթոռի վրա է նստում: Սուրբ Հոգին Թագավոր է ու Աստված, իսկ առաջյալներն աթոռ ու կառջ են Նրա Համար, ինչպես Եզեկիելը տեսավ Աստծու աթոռն ու կառջը (տե՛ս Եզեկ. Ա): Սուրբ Հոգին չի նստում անչունչ և անզգա աթոռի վրա, այլ կենդանի ու բանական աթոռի, որն առաջյալներն են: Եղեկիելի տեսած կենդանիները չորս կերպարանջ ունեին` մարդու, առյուծի, եզի ու արծվի, և սրանջ բոլորն էլ թագավորներ են: Մարդն ամբողջ աչխարհի Թագավորն է, առյուծը` գազանների, եզը` անասունների, իսկ արծիվը` Թռչունների: Դա նչանակում է, որ Սուրբ Հոգին Թագավորն է Թագավորների, Ով նստում է և հանգչում առաջյալների վրա, որովհետև առաջյալները Թագավոր են ամբողջ երկրի վրա` ըստ այս խոսջի. «Երբ երկնավորը Թագավորներին հավաջի այնտեղ» (Սաղմ. Կէ 15): Նաև մարդարեն է ասում. «Նրանց իչխան պիտի կարդես ողջ երկրի վրա» (իմմտ. Սաղմ. ԽԴ 17): Քանզի նրանջ Քրիստոս Թագավորից Թագավորներ ու իչխաններ կարդվեցին ամբողջ աչխարհում:

Նրանց ԹագավորուԹյունը ճանաչվում է չորս եղանակով: Նախ` երկրի վրա բոլոր ազգերին քարոզելով և խրատելով` նրանց առաջնորդները դարձան:

Երկրորդ` իչխեցին Թագավորների ու իչխանների վրա, ուղղեցին նրանց Հավատը և Հաստատեցին նրանց բարի գործերի մեջ, ինչը չկարոդացան անել աչխարՀի մեծամեծ Թագավորները:

Երրորդ` Թագավորեցին ու իչխեցին մարդկանց Հոգիների ու մարմինների վրա, ինչպես նաև կյանքի ու մահվան, իսկ աշխարհի Թագավորները միայն մարմնի վրա են իչխում և ո՛չ Հոգու, և կարող են միայն սպանել, սակայն ՀարուԹյուն տալ չեն կարող։ Իսկ առաքյալները և՛ սպանում էին, և՛ ապրեցնում, ինչպես Պետրոսն Անանիային ու Սափիրային սպանեց (տե՛ս Գործք Ե 10), իսկ ՏաբիԹային միայն խոսքով ՀարուԹյուն տվեց (տե՛ս Գործք Թ 40)։ Նույնպես և բոլոր առաքյալներն էին այդպես անում։ Նրանք իչխանուԹյուն ունեին կապելու և արձակելու երկրի վրա և երկնքում, ինչպես Քրիստոս ասաց. «Ինչ որ մի անգամ կապես երկրի վրա, կապված պիտի լինի երկնքում» (Մատթ. ժՁ 19)։

Չորրորդ` նրանք Քրիստոսի Հետ նստելու են տասներկու աԹոռների վրա ու դատելու են Իսրայելի տասներկու ցեղերն ու քննելու բոլոր աղգերին ու անձերին, ինչը չեն կարող անել երկրի Թագավորները: Առաքյալները Թագավորելու են Քրիստոսի Հետ անվախձան ՀավիտենականուԹյունում:

Սա ցույց է տալիս նաև, որ առաջյալները Թափուր էին մեղջերից և պատրաստված որպես Սուրբ Հոգու Հանգստի տեղ: Հոգին եկավ ախտերից սրբվածների և աղոԹքներով ժրացածների վրա, ինչպես մի ժամանակ` մարգարեների, ովջեր օտարացան աշխարհից, ինչպես Մովսեսը` արջունի-ջից: Նաև ԴավիԹն ու Եղիսեեն Հոգին ստացան ամեն ինչ Թողնելուց Հետո: Իսկ առաջյալներն աշխարհը մերժելուց Հետո լցվեցին Հոգով, առավել ջան մարգարեները: Մովսեսը նվաղում էր, երբ ծերերին Հոգեկիր էր աշնում, իսկ առաջյալները ձեռնադրելով առատությամբ տայիս էին Հոգին:

Եվ բոլորը լցվեցին Սուրբ Հոգով — *Ոչ Թե մասնավոր առան Հոգին, այլ* ան*Թերի լցվեցին: Իսկ* «բոլորը» ասելով նկատի ունի ոչ միայն տասներկուսին, այլև` յոթանասուներկուսին, Հարյուր քսանին (տե՛ս Գործք Ա 15), Հինգ Հարյուրին (տե՛ս Ա Կորնթ. ժե 6)։

«Ու սկսեցին խոսել ուրիչ լեզուներով»:

Աշտարակաշինության ժամանակ մի ընդՀանուր լեզուն յոթանասուներկուսի բաժանվեց, որով ջանդվեց չար միաբանությունը, իսկ այստեղ
կանդնեցվեց խոնարՀության աշտարակը, որպեսզի նրանով մարդիկ երկինք ելնեն և ցրվածները սիրո միաբանությամբ ժողովվեն: Առաջյալները
Հոգին ստանալով` այդ նշանը ցույց տվեցին: Ոչ թե` այդ նշանը մեծ էր
մյուս նշաններից, այլ այն նոր էր ու անծանոթ, և բացի այդ մյուս
նշանների Հռչակելու կարիքը դեռևս չկար: Քանի որ նրանք պետք է բոլոր
ազդերին աշակերտ դարձնեին, Աստված ձոխացրեց նրանց լեզուները,
որպեսզի Համարձակությամբ քարոզեն և աշտարակաշինությունից Հետո
բաժանվածներին ու բազմաստվածությամբ ցրվածներին սիրով մի
աստվածպաշտության մեջ ժողովեն: Ինչպես այն ժամանակ մի լեզուն
բաղում լեզուների բաժանվեց, այդպես և այժմ բազում լեզուները մեկ
մարդու մեջ Հավաքվեցին, քանզի այս ամենը նույն Հոգու գործերն են` և'
այստեղ, և' այնտեղ:

Ինչպես որ Սուրբ Հոգին նրանց խոսել էր տալիս – Իսկ ի՞նչ է նչանակում «խոսել տալը»: Այն, որ առաջյալները միայն իրենց մեջ խորհրդավոր կերպով չխոսեն, այլ պարզ խոսջերով և բացահայտ: Առաջյալները յոԹանասուներկու լեզուներից որով կամենում էին` խոսում էին, և բոլոր լսողները լսում էին նրանց իրենց մայրենի լեզվով: Հոգին օգում տպավորում էր բառերը, և աստվածային խոսջերը նրանց մեջ բառեր էին սջանչեյագործում բոլոր լեզուներով:

Եվ կային Երուսաղեմում բնակվող Հրեաներ, երկյուղած մարդիկ, եկած երկնքի տակ ապրող բոլոր ազգերից — Երուսաղեմում բնակվելն Աստծուց երկյուղ ունենալու նչանակն է: Քանզի նրանք տարբեր ազգերից ու տումերից Հրեության դարձած Հեթանոսներ էին և իրենց Հայրենիքը թողած՝ այդտեղ էին բնակվում: Այդտեղ էին նաև գերությունից դարձած այն Հրեաները, ովքեր Հեթանոս թագավորների կողմից սփռվել էին ամբողջ աչխարՀով մեկ: Ըստ Օրենքի՝ նրանք տարին երեք անգամ պետք է դային տաճար:

Եվ երբ այս ձայնը լսվեց, բազմությունը Հավաքվեց ու խռնվեց, որովՀետև լսում էին, որ նրանք խոսում էին իրենցից յուրաքանչյուրի լեզվով – Երկնքից եկող ձայնը լսելի եղավ բոլոր քաղաքացիներին, և Հոտը, որ բուրեց, չատերին այդտեղ ժողովեց: Քանի որ ձայնը Վերնատան վրա լսվեց, ուր իջավ Հոդին, այդ պատճառով էլ բազմությունն այդտեղ խմբվեց: Սրանցից չատերը երկյուղած մարդիկ էին և կարծում էին, թե իրենց վրա երկնջից պատումաս է եկել այն անարդարության պատճառով, որ արեցին Քրիստոսի Հանդեպ:

Իսկ Հնչումից, Հոտի բուրումից ու լույսերից զատ լուսեղեն խաչը նաև ծագեց Վերնատան վրա, և յուրաջանչյուրը խոսջեր էր լսում իր մայրենի լեզվով:

Բոլորը սքանչանում էին, զարմանում ու ասում միմյանց. «Չէ՞ որ սրանք բոլորը, որ խոսում են, գալիլիացիներ են. բայց ինչպե՞ս է, որ մենք նրանց լսում ենք մեր յուրաքանչյուրի բարբառով, որ ծնված օրից խոսում ենք... Եվ լսում ենք, որ նրանք խոսում են մեր լեզուներով՝ Աստծու մեծագործությունների մասին»:

Սա Հայտնում է, որ աստվածաբանում էին Անճառելիի մասին: Ոչ Թե լոկ բառեր էին արտասանում, այլ մարդարեանալով Աստծու մեծամեծ գործերն էին պատմում և մարդարեներից Քրիստոսի մասին վկայուԹյուններ բերում:

«Բոլորը զարմանում էին և միմյանց ասում. «Ի՞նչ կարող է լինել սա»: Դա Հայտնում է նրանց բարեմտությունը, քանզի զարՀուրել էին եղածից և այս ամենում գալիքի նչանն էին տեսնում և չգիտեին, թե այդ ամենր բարո՞ւց է, թե՞ չարից:

Իսկ ուրիչները ծաղրելով ասում էին. «Նոր գինուց Հարբած են» — Այդպես ասում էին նրանք, ովքեր անՀավատ էին ու տիսմար։ Զարմանալի չէ, քանգի սրանք անդամ Տիրոջը դիվահար անվանեցին (տեն Յովի. է 20), տեսնելով, որ Նա դևեր է հանում, և չարունակ ամենուր Թյուրում էին կատարված հրաչքները։ Երուսաղեմը խավարել էր անհավատությունից և ձանձրացել ժանտահոտությունից, որը բուրում էր սատկած Հուդայի դիակից, իսկ հեթանոսների միտքն ու զգայությունները պղծվել էին կուռքերին մատուցած զոհերի դարչահոտությունից և զանազան մեղքերից։ Եվ Սուրբ Հոդու էջքով Երուսաղեմը մաքրվեց դարչահոտությունից, իսկ հեթանոսները՝ դիցապաշտությունից և մեղքերի պղծությունից։ Եվ ինչպես այն օրը Սուրբ Հոդին առաքյալներին մաքրեց, այնպես էլ այսօր մեզ է սրբում և մեր մարմինները մաքրում չար ցանկություններից՝ բնակավայր ու տաճար դարձնելով Ամենասուրբ Երրորդության համար։ Այդ պատճառով Տերը պատվիրեց առաքյալներին մկրտել Հոր, Որդու և Սուրբ Հոդու անուններով։

«Պետրոսը, տասնմեկի Հետ վեր կենալով, բարձրացրեց իր ձայնը և ասաց»:

Քանի որ անպատչած կլիներ, որ բոլոր առաջյալները միաժամանակ խոսեին, այդ պատճառով էլ միայն Պետրոսը խոսեց: Նա էր բոլորի բերանը, իսկ տասնմեկը վկայում էին: Այստեղ երևաց Պետրոսի զորությունը, ով առանց վախենալու զարՀուրած ամբոխից, Համարձակվեց ու ձայնը բարձրացրեց` դիմելով Թե՛ յուրայիններին և Թե՛ սպանողներին: Պետրոսը դրանով Հայտնեց նաև, որ իրենջ դինով Հարբած չեն և ոչ էլ` ապչած:

Դրանով երևաց նաև Սուրբ Հոգու զորությունը, քանզի Պետրոսը, ով ժամանակին երկյուղեց մի աղախնից (տեն Սատթ. ԻՁ 69), այսօր Համար-ձակվեց դիմել ամբոխին: Սա աներկբայորեն Քրիստոսի Հարության և Հո-գու զորության նչանն է, Ով կարող է արժանիներին կավից ոսկու փոխել, ինչպես Պետրոսին, ով սկզբում երկչոտ էր ու անձար, իսկ այսօր ատենա-բանում է, նաև նրա ընկերներին, ովջեր մի ժամանակ նախանձոտ էին:

Ո՛վ Հրեաստանցիներ և դո՛ւջ ամենջդ, որ Երուսաղեմում եջ բնակվում, այս ձեղ Հայտնի Թող լինի, և իմ խոսջերին ակա՛նջ դրեջ – Պետրոսը խոսջն ուղղեց ոչ Թե երկյուղածներին, այլ կատակողներին, որպեսզի ուղղի նրանց Թյուր կարծիջը։ Ամբոխի ծաղրանջը Պետրոսի խոսելու պատճառը եղավ, սակայն Պետրոսը կատակողներին չընդդիմացավ, այլ դիմեց Հարդանջով` նրանց անվանելով Հրեաստանցիներ և Երուսաղեմի բնակիչներ, ջանզի մեծ պատիվ էր Երուսաղեմում բնակվելը և Հրեաստանցի լինելը։

Սրանք Հարբած չեն, ինչպես դուք եք կարծում – Այստեղ երևում է Պետրոսի վեհանձնությունը, քանզի ամբոխի ուչադրությունը իր կողմը դրավելով չչփացավ, այլ հեղությամբ խոսեց: Եվ ասողներին, թե պետրոսյանները մեր լեզվով Աստծու մեծամեծ դործերն են պատմում, չդովեց, այլ հեղնողներին մեղմեց և սջանչելիքները ծաղրողներին երկյուղեցրեց: Ապա հեռու մնալով ավելորդաբանություններից և խոսքով իչխելուց՝ ցրեց նրանց անպատչաձ կարծիջները և ձշմարիտը հաստատեց:

Քանի որ դեռ երրորդ ժամն է – Ըստ Օրենքի` Հրեաներն այդ ժամին գինի չէին խմում, մանավանդ որ Պենտեկոստեի տոնն էր: Հոգին երրորդ ժամին իջավ, քանի որ այդ ժամին Ադամը ստեղծվեց և աստվածային փչմամբ` Սուրբ Հոդով դդեստավորվեց: Այդ ժամին կինը չարից խաբվեց և Հոդուց թափուր մնաց: Այդ ժամին Տերը խաչին դամվեց, և Սուրբ Հոդին էյ այդ ժամին պարդևեց:

Այլ` այս ա'յն է, որ ասվեց Հովել մարդարեի բերանով – Դրանով Պետրոսը ցույց տվեց, որ այսօր կատարվեց Հովելի մարդարեությունը, և մարդարեի ասածով ուղղեց նրանց թյուր կարծիքը և առանց կանդ առնելու` չարունակեց մարդարեի խոսքը մինչև վերջ, որպեսզի ծաղրողները երկյուղեն: Չնայած որ ծաղրողները կատակով էին ասում, Թե Հարբած են, սակայն նրանց ասածը ճչմարտություն էր։ Իսկ «նոր գինի» էին ասում, որովհետև չնորհը նոր Կտակարանից էր բխում։ Այդ գինին Հոգևոր այգուց էր, որ բազում անգամ պտղաբերել էր երկնջում ու Հին Կտա-կարանում, իսկ այժմ բխում էր նոր ժողովրդի մեջ։ Ինչպես նույն այգին միչտ նոր պտուղներ է տալիս, այդպես էլ նույն Սուրբ Հոգին է միչտ պտղաբերում` Հայրերի ու մարգարեների մեջ։

Դարձյալ` Պետրոսն ասաց, որ դա այն չէ, ինչ իրենք են կարծում, այլ իրենք արբած են այնպես, ինչպես գրված է. «Արբեցին նրանք Քո տան պարարտությունից» (Սաղմ. Lt 9): Սա զվարթ ու զգաստ արբեցում է, որը մոռացում չի դործում, այլ անդետին իմաստուն է դարձնում:

# ՄեԿնություն <กงելԻ մարգարեության (<กงել Բ 29-31)

Եվ պիտի լինի սրանից Հետո, վերջին օրերին, – ասում է Աստված, – որ Իմ Հոգուց պիտի Թափեմ ամեն մարդու վրա – Այս խոսքը ցույց է տալիս, որ մոտ է աչխարհի վախձանը։ Իսկ՝ «Ամեն մարդու վրա Հոգու Հեղվելը» ասելով նկատի ունի Հավատացյալներին՝ ոչ միայն Հրեաներին, այլև՝ Հեթանոսներին։

Ձեր որդիներն ու ձեր դուստրերը պիտի մարդարեանան — Ոչ Թե Հայրերի, այլ որդիների վրա պիտի հեղվի Հոդին, ովջեր էլ պիտի մարդարեանան` խոսելով բոլոր լեզուներով, վերստին առնելով այն չնորհը, որ կորցրեց Ադամը: Նախ որդիներին է ասում, ջանզի հայրերի փոխարեն որդիները մարդարեացան, այսինջն` առաջյալները, ինչպես նաև` Ադաբոսը (տեն Գործք ժև 28), Շիղան (տեն Գործք ժե 32) և մյուսները, և ապա դուստրերին, ինչպես Փիլիպպոսի չորս կույս աղջիկները, ովջեր մարդարետերեւ հին (տեն Գործք Իև 9)։ Սուրբ Հոդու դալստյամբ այնջան բազատաններ էին (տեն Գործք Իև 9)։ Սուրբ Հոդու դալստյամբ այնջան բազատան նոր մարդարեները, որ Պողոսը նրանց ասում է. «Թող երկու կամ երեջ մարդարեներ խոսեն մեկ-մեկ, իսկ մյուսները Թող ջննեն» (Ա Կորնթ. ԺԴ 29)։ Ոչ միայն այրերն էին մարդարեանում, այլև կանայջ։ Որովհետև Տերն առաջինիներին ու երկյուղածներին է կանչում ծառայության՝ նրանց ադատելով մեղջերից և նրանց վրա առատապես չնորհներ հեղելով։

Ինչպես Քրիստոսին Հրեաներն ասացին, Թե Բեեղզեբուղի միջոցով է Հանում դևերին (տեն Մատթ. ԺԲ 24), իսկ Նա պատասխանեց, որ Ինջն Աստծու Հոգով է դա անում, այդպես էլ այժմ Պետրոսն ասում է, որ իրենջ գինուց չեն Հարբած, այլ իրենց` զանազան լեզուներով խոսելը Սուրբ Հոգուց է` Հաստատելով իր խոսջերը Հովելի մարդարեուԹյամբ, ինչին նրանջ չէին կարող ընդդիմանալ: Ինչպես և Քրիստոս էր Հաճախ մարդարեների խոսջերով Իր խոսջերը Հաստատում, ինչին Հրեաները ոչինչ չէին կարողանում պատասխանել:

Ձեր երիտասարդները տեսիլներ պիտի տեսնեն — *Երիտասարդները ա- ռաքինությամբ Հզորներն են, որոնց մասին ասում է ՀովՀաննեսը.* «Երի-տասարդնե'ը, գրում եմ ձեզ, որովՀետև դուք Հաղթեցիք չարին» (Ա Յովհ. Բ 13)։

Եվ ձեր ծերերը երազներ պիտի տեսնեն — Ծերերն աստվածային Հանձարով մեծացածներն են, ովջեր արդեն արժանացել են չնորՀին, ինչպես այդ օրը իրենջ` առաջյալները, որոնց վրա նստեց Սուրբ Հոգին: Օրինակ` Պողոս առաջյալին երազում մի մակեդոնացի մարդ երևաց, ով աղաչում էր նրան ու ասում. «Մակեդոնիա անցի՝ը և օգնի՝ը մեզ» (տեն Գործք ժՁ 9): Նաև Դամասկոսում Անանիային տեսիլջի մեջ Տերն ասաց. «Ոտջի՝ կանգնիր ու գնա՝ այն փողոցով, որ Ուղիղ է կոչվում, և Հուդայի տանը կփնտրես Սողոս անունով Տարսոնացուն, որ դեռ աղոթքի մեջ է» (տեն Գործք Թ 10-11)։

Եվ վերը, երկնքում զարմանալի գործեր պիտի ցույց տամ, իսկ ներքևում, երկրի վրա՝ նչաններ. արյուն և Հուր և ծխի մրրիկ — Շատերը նչաններ էին փնտրում, այդ պատճառով էլ խոսվեց նչանների մասին: Այս խոսքերը նախ և առաջ ասվել են այն նչանների մասին, որոնք եղան Քրիստոսի խաչելության ժամին, քանզի խաչի ժամին երկինքը խավարեց, երկիրը չարժվեց, լուսինն արյան գույն ստացավ, Հրախառն արյուն ելավ Տիրոջ կողից, և ծխի մրրիկներ գոյացան վեմերի փլուզումից, երբ փոչին օդի մեջ կանդնեց:

Պետրոսը նախ ցույց տվեց, որ Հոգուց է իրենց տարբեր լեզուներով խոսելու կարողությունը, Ում էջքին նախորդեցին խաչելության ժամի այդահավոր նչանները։ Դրանով ասաց նաև, որ Սուրբ Հոգին պիտի գար միայն Քրիստոսի չարչարանքներից Հետո, ինչն այդպես էլ եղավ, ինչպես Հորից մեզ Հղված պարգև։ Իսկ արյուն ասելով նկատի ունի Քրիստոսի Արյունը, որով մենք փրկվեցինք, որը, սակայն, Հրեաներն իրենց անձերի և իրենց որդիների վրա առան որպես դատապարտություն` ըստ այս խոսքի. «Դրա արյունը` մեր վրա և մեր որդիների վրա» (Մատթ. Իէ 25)։ Իսկ Հուրն Աստծու Խոսքն է, Ում կողահոս աղբյուրով մարեց Ադամի մեղջի Հուրը, և որը երկրի վրա գցվեց` ըստ այս խոսքի. «Երկրի վրա կրակ գցելու եկա. և ինչքա՜ն եմ կամենում, որ արդեն իսկ բորբոքված լինի» (Ղուկ. ԺԲ 49), նաև` այսօր Հրեղեն լեղուներ երևացին։

Դարձյալ` կրակն աստվածացած Մարմինն է երկնքում, արյունը մարմնացած Խոսքն է խաչի վրա, իսկ ծուխը տիրասպանների նախատինքն է: Սա նաև վկայություն էր այն աղետի, որը եկավ Երուսաղեմի վրա Հռոմեացիների կողմից (70 թ.): Այս դեպքում արյունը սպանված պատժա֊ պարտների արյունն է, Հուրը` քաղաքի ՀրդեՀվելը, և այդ ՀրդեՀից ելավ ծխի մրրիկը:

ԱյնուՀետև Պետրոսը սարսափեցրեց ծաղրողներին` ակնարկելով այն մեծ Հուրը, որ գալու է Տիրոջ գալստյան օրը Նրա առջևից: Այդ օրը մեծ և աներեկո է լինելու, որում երևալու են մեր ծածուկ գործերը և Արարչի փառջը, որը լույս է պարգևելու Հավատացյալներին և ծխի մրրիկ` տիրա-սպաններին` վրեժ լուծելով նրանցից Քրիստոսի և արդարների Թափած արյան Համար: Նրանց վրա խավարելու է արեգակը, մինչև որ կգցվեն կրակի լիձը:

«Քանի դեռ չի եկել Տիրոջ մեծ ու երևելի օրը»: Այդ օրը մեծ ու երևելի է կոչում Հոգու Հեղման պատճառով: Ինչպես առավոտը նչանն է արեգակի ծագման, այդպես էլ Քրիստոսի խաչելության նչանները եղան նչաններ Աստծու Հոգու Հեղման:

*Պետրոսը նրանց ծիծաղը տագնապի փոխելուց Հետո ասաց.* «Եվ պիտի լինի այնպես, որ ամեն ոք, որ Տիրոջ անունը կանչի, պիտի փրկվի»:

Ամեն ոք, առանց խարության, ով կանչի, կփրկվի: Սա մարդարեն Քրիստոսի անվան մասին ասաց, քանդի Նա է Տերը, Ում անունը խոստովանելով ապրում ենք: Սակայն Պետրոսը դա Հայտնապես չասաց, այլ պարդապես մարդարեի խոսքը մեջբերեց` առանց Հավելումների: Նաև չավելացրեց, թե բավական չէ սոսկ Տե՛ր, Տե՛ր ասելը, այլ պետք է պահել նաև պատվիրանները, քանդի Հայտնի է, որ Հավատով ու դործերով պետք է կանչել: Բայց քանի դեռ սկիղբն էր, Պետրոսն այն Հավատն էր նրանց մեջ դնում, որ միայն Տիրոջ անունով է լինում փրկությունը:

### Zurotr Unire Znani aujusjut atruptrjuj

Հարդ. – Ինչո՞ւ Սուրբ Հոդին երրորդ ժամին իջավ առաջյալների վրա։ Պատասխան. – Նախ` որ Աստված Ադամին երրորդ ժամին ստեղծեց, և ինչպես այդ ժամին է արեդակը բարձրանում, լուսավորում ու ջերմացնում, նույնպես և Տերն այդ ժամին Ադամին փառջով բարձրացրեց, իմաստությամբ լուսավորեց և չնորՀներով ու սիրով ջերմացրեց: Սուրբ Հոդին, երրորդ ժամին իջնելով Վերնատուն, մեղ տվեց առաջին փառջը, ապա իմաստությամբ ու չնորՀներով լուսավորեց և առաջինից առավել սիրով ջերմացրեց:

Երկրորդ` քանզի այս ժամին էր Ադամից ու Եվայից վերցրել այն չնորՀները, որոնք նրանց վրա փչել էր ինչպես կենդանության չունչ, Հետևապես` Հարկ էր այդ նույն ժամին չնորՀները վերադարձներ առաջյալներին:

Երրորդ` այս ժամին կանդնեցվեց Քրիստոսի խաչը, իսկ Սուրբ Հոդին խաչի պարդևն է, ինչպես ասում է ՀովՀաննեսը. «Քանի որ Հոդին դեռևս չկար, որովՀետև Հիսուս դեռ փառավորված չէր» (Յովհ. է 39)։ Այստեղ խաչն է փառք կոչվում։ Հետևաբար` Հարկ էր, որ այն ժամին, երբ կանդնեցվեց խաչը, և Քրիստոս փառավորվեց, նույն ժամին էլ տրվեր խաչի պարդևը, որ Սուրբ Հոդին է։ Դրա մասին սուրբ Գրիդորն ասում է. «Ժամանակի որակը դործի վախձանն է ցույց տալիս»։

Սողոմոնն Աստծուց գիչերն իմաստություն ստացավ, երազային տեսիլջով: Դա ցույց է տալիս, որ նրա իմաստությունը մինչև վերջ չէր մնալու: Եվ որովՀետև Սողոմոնը ցանկանում էր մեղջեր գործել, այդ պատճառով էլ կորցրեց իմաստությունը: Գիչեր էր նաև, երբ Հուդան կամենում էր Քրիստոսին մատնել: Բայց Աստված կեսօրին` տոթ ժամին երևաց ԱբրաՀամին, որ ցույց է տալիս, թե Աստծու սիրո ջերմությունը մինչև վերջ մնալու է:

Այդպիսով` առաջյալները Սուրբ Հոգին ցերեկն ընդունեցին, իմաստնացան և Աստծու սիրով ու բարությամբ լուսավորվեցին, ջերմացան և Հաստատվեցին, որից Հետո մինչև իրենց վախճանը այլևս չէին կարող մեղանչել մաՀացու մեղջերով։ Ինչպես Պողոսն է թեսաղոնիկեցիներին ասում. «Դուջ բոլորդ լուսո որդիներ եջ և ցերեկվա որդիներ» (Ա Թես. Ե 5)։

Հարդ. – Սուրբ Հոգին որտե՞ղ ընդունեցին առաջյալները:

Պատասխան. – Առաջյալները Սուրբ Հոգին ընդունեցին Երուսաղեմում` Վերնատանը: Նախ, որով հետև Սուրբ Հոգին խաղաղեցնում է Հավատացյալներին այս աչխարհի խռովությունից, իսկ Երուսաղեմ խաղաղություն է թարգմանվում: Երկրորդ` տան մեջ, որով հետև Տերը բոլորին կամենում էր բերել դեպի ջրիստոնեական Հավատի միաբանությանը: Իսկ Վերնատունը ցույց է տալիս, որ Սուրբ Հոգին մեզ այս աչխարհի սիրուց տանում է դեպի Աստվածային սերը:

Դարձյալ` Քրիստոս Վերնատանը տվեց Իր Մարմինը մեզ որպես կերակուր, որը ցույց է տալիս, Թե Սուրբ Հոգին այն տեղում է պարգևներ տայիս, ուր Հոգևոր կերակուր կա:

Սակայն այստեղ Հարց է ծագում, Թե քանի՞սն էին Վերնատանը, երբ Սուրբ Հոգին իջավ: Վարդապետներն ասում են, որ Հարյուր քսան Հոգի էին, երբ ՄատաԹիային էին ընտրում` ըստ այս խոսքի. «Եվ այնտեղ Հարյուր քսան Հոգու չափ Հավատացյալների բազմուԹյուն կար» (Գործք Ա 15): Իսկ ոմանք էլ ասում են, Թեև ՄատաԹիայի ընտրուԹյանը Հարյուր քսանն էին, բայց Սուրբ Հոգին ընդունելու օրը` բազում էին, քանի որ Պողոսը կորնԹացիներին գրում է. «Ապա երևաց միանգամից ավելի քան Հինգ Հարյուր եղբայրների» (Ա Կորնթ. ԺԵ 6), իսկ Գործքում ասված է. «Երբ Պենտեկոստեի օրերը լրացան, բոլորը միասիրտ, միատեղ էին» (Գործք Բ 2)։ Հետևաբար` եԹե բոլորն էլ Վերնատանն էին, ապա ստացվում է, որ Հինգ Հարյուրից ավելի էին։ Այնպես, ինչպես Հնում, երբ Սինա լեռան վրա Օրենքը տրվեց, Իսրայելի ամբողջ ժողովուրդն այդտեղ էր Հավաքված:

Բայց Հին և Նոր օրենքի մեջ տարբերություն կա, որովհետև երբ Հին օրենքն ընդունեցին, անապատում էին ու չէին համարձակվում լեռանը մոտենալ, իսկ Նոր օրենքն ընդունեցին ոչ թե անապատում կամ բաց տեղում, այլ քաղաքում: Հնում անապատում լինելը ցույց էր տալիս, որ չնորհներից ունայն էին, իսկ լեռից հեռու լինելը՝ որ հեռու էին արքայությունից, որովհետև նրանց հոգևոր ոչինչ չասվեց, այլ միայն՝ մարմնավոր, իսկ Նոր օրենքը լի է ամենայն չնորհներով, ինչպես ասվում է. «Լցրեց ամբողջ այն տունը, ուր նստած էին» (Գործք Բ 2): Այս արտաքին լիությունը Սուրբ Հոգու չնորհների ներքին լիությունն է ցույց տալիս: Իսկ այն, որ առաքյալները հեռու չէին արքայությունից, ցույց է տալիս հետևյալ խոսքը. «Եվ նստեցին նրանցից յուրաքանչյուրի վրա» (Գործք Բ 3):

Հարց. *– Սուրբ Հոգին ինչպիսի*՞ ն*չաններով ի*ջավ:

Պատասխան. — Վարդապետներն ասում են, Թե երկու տեսակի: Նախ՝ լսելի, ինչպես ասված է. «Հանկարծակի երկնքից Հնչեց մի ձայն՝ սաստիկ Հողմից եկած ձայնի նման» (Գործք Բ 2), և երկրորդ՝ տեսանելի. «Նրանց երևացին բաժանված լեզուներ՝ նման բոցեղեն լեզուների» (Գործք Բ 3): Եվ չորս պատձառ կա երկու տեսակի նչաններով երևալու Համար:

Նախ` ներքուստ լցված էին նրանց Հոգու երկու զորությունները` իմացությունն ու կամքը, և արտաքին երկու զգայարանները` տեսողու֊ Թյունն ու լսողությունը, վկայություն տվեցին ներքիններին. տեսո֊ ղությունը` իմացականին, իսկ լսողությունը` կամքին:

Երկրորդ` Հոդին կամեցավ Եկեղեցու սկիղբը Հայտնապես ցույց տալ ու սաՀմանել Եկեղեցու խորՀուրդները, որ երկու ձևով է կատարվում` ձայ֊ նով ու տարրերով, որովՀետև մեկն առանց մյուսի չի լինում: Ինչպես մկրտության պաՀին ջրի տարրն առանց խոսջի անկատար է, և Հակառակը:

Երրորդ, երբ որևէ մեկը կամենում է արժնացնել մեկ ուրիչին ու նրան մի իր ցույց տալ, նախ քնածին ձայն է տալիս և Հետո նրան ցույց տալիս իրը: Նույնպես Սուրբ Հոգին նախ արժնացրեց նրանց ծուլուժյունից, երբ սաստիկ Հողմի ձայն Հնչեցրեց, ապա բոցեղեն լեզուների երևումով նրանց չնորՀներ տվեց ու լուսավորեց:

Չորրորդ` Հին օրենքի նմանությամբ, երբ Աստված Սինա լեռան վրա իջավ, ժողովուրդը որոտի ձայն լսեց ու կայծակ տեսավ:

Հարդ. – Ինչո՞ւ Հոգին կրակի նմանությամբ երևաց:

Պատասխան. – ՈրովՀետև Հուրն այրում է կարծը իրերը և Թույլերը` պնդացնում: Այսինջն` որպեսզի Հալեցնի անՀավատների կարծր սրտերը և սատանայի զորուԹյունը, որն իբրև ջուր Հեղվեց ու տկարացավ, իսկ առաջյալներին Թրծի: Եվ առաջյալներն այնպես Թրծվեցին, որ Հաստատուն մնացին բոլոր տանջանջների մեջ, որոնջ եղան անՀավատների կողմից:

Սուրբ Հոգին վառեց առաջյալներին և նրանց միջոցով նաև նրանց աչակերտներին, և նրանջ էլ, մեկը մյուսին վառելով, տարածվեցին ամբողջ տիեզերջում, ինչպես մի մոմից մյուս մոմերն են վառվում:

Նաև Իր լույսով խավարը Հալածելու Համար, և ուր Սուրբ Հոգին է, այնտեղ մեր Հոգիներից Հալածվում է անգիտության, անՀավատության ու մեղջերի խավարը:

Առաքվեց Սուրբ Հոգին Հրի նմանությամբ, որպեսզի ցույց տա, որ Նոր օրենքը միաբան է Հնին և ինչպես Հին օրենքը Հրով տրվեց Սինա լեռան վրա` Եգիպտոսից դուրս գալուց Հիսուն օր Հետո, այդպես էլ Նոր օրենքը տրվեց Սիոն լեռան վրա` Երուսաղեմում, Տիրոջ Հարությունից Հիսուն օր Հետո։

Հարդ. – Ինչո՞ւ Հոգին լեզվի նմանությամբ երևաց:

Պատասխան. – Որպեսզի ցույց տա, որ Սա այն Հոգին է, որ մարդկանց յոթանասուներկու լեզուների բաժանեց աչտարակաչինության ժամանակ, իսկ այժմ առաջյալներին պարգևում է այդ յոթանասուներկու լեզուների գիտությունը: Եվ երբ առաջյալներն իմացան այլ ազգերի լեզուները, այլևս պատճառ էմնաց՝ էգնալու և նրանց ջրիստոնեության էդարձնելու:

Նաև` լեզուն խոսջի սպասավորն ու գրիչն է, այդպես և առաջյալները ծառա ու գրիչ եղան Աստծու Խոսջին և ամեն խոսջ գրեցին լսողների սրտում:

Դարձյալ` լեզվի ձևը սուր է, և Սուրբ Հոգին, առաջյալների սրտերը մտնելով, սրեց նրանց մտջերն Աստծու ամենայն խորագիտությամբ:

Երկրորդ` նրանց տվեց ողջ Հոգևոր գիտության Համն ու ճաչակը, ինչպես Դավիթն է ասում. «Ճաչակեցե՛ք և տեսե՛ք, թե որքան քաղցը է Տերը» (Սաղմ. ԼԳ 9)։

Երրորդ` ինչպես զգալի խոսքը սրտից է գալիս, լեզվով ու բերանով դուրս ելնում, այդպես էլ Սուրբ Հոգին միայն Հորից է բխում` ըստ այս խոսքի. «Ճչմարտության Հոգին, որ ելնում է Հորից» (ՀովՀ. ԺԵ 26), և Որդով մեզ է դալիս՝ ըստ այս խոսքի. «ԵԹե դնամ, Նրան կուղարկեմ ձեզ մոտ» (Յովհ. ժՁ 7)։

Իսկ այն, որ Հուրը մեկ էր, իսկ լեզուները բաժանված, ցույց է տալիս, որ Սուրբ Հոգին մի է, իսկ բխած չնորՀները` զանազան, ինչպես Պողոսն է կորնխացիներին ասում. «Թեև կան չնորՀների զանազանուխյուններ, բայց պարգևող Հոգին նույնն է» (ԱԿորնթ. 4):

Հայտնի է, որ ոմանք բառերը գիտեն, բայց խոսքի իմաստը Հասկանալու մեջ տկար են: Ոմանք էլ Թեև Հասկանում են խոսքի իմաստը, բայց կարգով չեն կարողանում խոսել: Առաքյալներն այս երեք գիտու-Թյունները Սուրբ Հոգուց վերցրեցին. նախ` ամեն լեզվի ստույգ իմանալը, ապա` ամեն խոսքի իմաստը ճշմարտապես Հասկանալը և կարգով ու դեղեցիկ խոսելը:

Հարց. – Ինչպե՞ս էին առաքյալները խոսում այլևայլ լեզուներով:

Պատասխան. — Գրիգոր Նյուսացին ասում է, որ առաջյալները խոսում էին մի լեզվով, սակայն լսողներից յուրաջանչյուրը լսում էր իր լեզվով։ Եվ այդ Հրաչջները ժողովրդի Համար էին լինում, ոչ Թե առաջյալների։ Իսկ Գրիգոր Աստվածաբանն ասում է, որ երբ Հարկ էր լինում որևէ լեզվով խոսել, խոսում էին և յուրաջանչյուր ազգի իրենց իսկ լեզվով էին ջարոզում, որպեսզի չնորհը լինի խոսողինը և ոչ Թե լսողինը։ Իսկ երբ Պետրոսը Երուսաղեմում Սուրբ Հոգու իջման օրը հրեաներին ջարոզեց, ուր բոլոր ազգերից էլ հավաջվել էին, եբրայեցերեն ջարոզեց, որովհետև բոլորն էլ հրեաներ էին, ինչպես Գործջն է ասում. «Եվ կային Երուսաղեմում բնակվող հրեաներ, երկյուղած մարդիկ, եկած երկնջի տակ ապրող բոլոր ազգերից» (Գործք Բ 5)։ Եվ բոլոր ժողովուրդները լսեցին օրհնուԹյուն ու փառաբանուԹյուն նրանցից, ովջեր Վերնատանն էին հավաջվել, ու բոլոր լեզուներով Աստված էր օրհնվում։

Հարց. – Ի՞նչ պարգևների արժանացան առաջյալները Սուրբ Հոգու գալստյամբ:

Պատասխան. – Նախ մաջրվեցին մաՀացու մեղջերից: Երկրորդ` ստացան սջանչելագործության կարողություն, երրորդ` ջարողության Համարձակություն, չորրորդ` ստացան կատարյալ իմաստություն և բոլոր մարգարեությունների և Կտակարանների գիտության: Հինգերորդ` անբաժանելիորեն միացան Քրիստոսի սիրուն, ջանգի խաչելության ժամին թողեցին ու փախան, իսկ Սուրբ Հոգու գալուստից Հետո բոլորն էլ Նրա անվան Համար չարչարվեցին ու մեռան:

Հարց. – Սուրբ Հոգին որքա՞ն պարգևներ տվեց:

Պատասխան. – Հայտնի է, որ ամեն առաջինություն ու զորություն, որ ունենջ, Սուրբ Հոգուց է, բայց դրանցից բացի կան նաև Հատուկ ու եզակի յոթ պարգևներ։ Դրանք Եսայի մարգարեն այսպես է թվարկում. «Հեսսեի արմատից գավազան պիտի ընձյուղվի, ծաղիկ պիտի բուսնի այդ արմատից։ Նրա վրա պիտի իջնի Աստծու Հոգին, իմաստության և Հանձարի Հոգին, խորՀրդի ու զորության Հոգին, գիտության և աստվածպաչ֊ տության Հոգին. Աստծու երկյուղի Հոգին պիտի լցնի այն» (Եսայի ժԱ 1-3)։

Այստեղ Քրիստոս Գավագան է կոչվում այն իչխանության Համար, որ ունի բոլոր արարածների վրա, իսկ Ծաղիկ կոչվում է կուսության, սրբության և բոլոր առաջինությունների պատճառով, որ մեզ սովորեցրեց: Եվ Քրիստոս կատարելապես բնակարան է Սուրբ Հոգու, ինչպես և ասված է. «Աստծու Հոգին նրա վրա պիտի Հանգչի»:

Հարդ. – Իսկ ինչո՞ւ են Սուրբ Հոգու պարգևները յոթը:

Պատասխան. – Երկու պատճառով: Նախ` քանի որ յոժն են մաՀացու մեղքերը, ապա պետք է որ պարգևները ևս յոժը լինեն, քանզի Սուրբ Հոգու չնորՀներով ենք մեղքի դեմ պատերազմում ու Հաղժում:

Առաջին մեղջը Հպարտությունն է, որովհետև սա է սկիզբը բոլոր մեղջերի, և սրան Հակառակ է Աստծու երկյուղը, ինչպես Սողոմոնն է ասում. «Իմաստության սկիզբը Տիրոջ երկյուղն է» (Առակ. Ա 7): Այստեղ մի Հարց է ծագում. ինչո՞ւ Եսայի մարդարեն բոլոր պարդևների սկիզբն իմաստությունն է Համարում, իսկ Սողոմոնը` երկյուղը: Վարդապետներն ասում են, թե Եսային առաջինը իմաստությունն է Համարում, որովհետև թվարկում է այն պարդևները, որոնջ Աստծուց իջնում են մեղ վրա, և որոնց գլուինն իմաստությունն է: Իսկ Սողոմոնը առաջին պարդևն երկյուղն է Համարում, որը բոլոր պարդևների Հիմջն է, որովհետև դրանով ենջ բարձրանում առ Աստված:

Երկրորդ մեղջը նախանձն է, և դրան Հակառակ է աստվածպաչտու-Թյունը, որովՀետև նախանձի միջոցով սատանան փորձեց Եվային` ընդդեմ աստվածպաչտուԹյան ասելով. «Կլինեջ աստվածների նման» (Ծննդ. Գ 5)։

Երրորդ մեղջը բարկությունն է, որը մտջի կուրությունն է, և ընդդեմ դրա դիտության պարդևն է:

Չորրորդ մեղջը ծուլությունն է, և ընդդեմ դրա գորությունն է:

Հինդերորդ մեղջն ագաՀությունն է, և ընդդեմ դրա խորհրդի կամ խրատի Հոդին է: Քանզի ադաՀ մարդը թողնում է երկնավորը և չար խրատի պատճառով խորՀում երկրավորը:

Վեցերորդ մեղջը որկրամոլուԹյունն է, և ընդդեմ դրա իմացուԹյունը կամ Հանձարն է:

Յոթերորդը պոռնկությունն է, և ընդդեմ դրա իմաստությունն է: Քանի որ պոռնիկ մարդն անասունի նման միչտ կամենում է իր ցան֊ *կությունը կատարել, ինչպես Դավիթն է ասում.* «Մի՝ եղեք ձիերի և ջորիների պես, որոնք գիտակցություն չունեն» (Սաղմ. LU 9):

Երկրորդ պատճառը: Սուրբ Հոգու պարդևները յոժն են, որովչետև յոժ կերպով են մեզ օգնուժյան դալիս: Մեր Հոդին երեջ զորուժյուն ունի. բանական, ցասումնական ու ցանկական: Ցասումնական զորուժյունը ուրախուժյան ժամանակ ավելի է մեծանում և մարդուն չափից ավելի Հատճույջների մեջ ընկղմում: Սրան սանձելու Համար երկյուղն է պետջ, որպեսզի պահի ցասումնականին իր սահմանում: Իսկ նեղուժյան ժամանակ ցասումնական զորուժյունը չափից ավելի է տրտմեցնում, և այս դեպջում մարդուն օգնուժյան է դալիս Հոդու զորուժյունը, որպեսզի չափից ավելի չտրտմենը:

Երկրորդը ցանկական գորությունն է, և դրա սանձողն իմաստությունն է, որով հետև երբ իմաստությամբ ենք Աստծուն ցանկանում, ճաչակում ենք Նրա քաղցրությունը: Իսկ ընկերոջ նկատմամբ ցանկությունների դեպքում սանձող է լինում կա՛մ աստվածպաչտությունը, կա՛մ դթությունը: Քանի որ, երբ չարը կամ բարին ենք ցանկանում մեր ընկերոջը, դութը օգնում է, որպեսզի չափից առավել չցանկանանք:

Երրորդը բանական զորությունն է: Բանականությամբ ենք ճանաչում ճչմարտությունը, ընտրում և դործում: Ճչմարտության ճանաչման Համար Հանճարն է մեր օդնականը, իսկ ընտրության Համար դիտություն է պետք, որովՀետև առանց դիտության ճչմարիտը չենք կարող կատարել:

Բայց Հարկ է իմանալ նաև այն օգնության մասին, որ մեզ տալիս են Հոգու յոթ պարգևները, և որոնց մասին գրված է «Դատավորների գրջում»՝ Հետևյալ պատմության միջոցով (տես Դատ. ժՁ)։ Այլազգիները գալիս են Սամփսոնի ապօրինի կնոջ՝ Դալիլայի մոտ ու առաջարկում, որպեսզի նա իմանա Սամփսոնի գաղտնի քև Հայտնի իրենց, որի դիմաց արծաթ են խոստանում։ Եվ Դալիլան, իմանալով Սամփսոնի գաղտնիջը, ածիլել է տալիս նրա յոթ գիսակները։ Դրանից Հետո այլազգիները կարողանում են բռնել Սամփսոնին, Հանել նրա աչջերը, կապել երկաթե կապանջներով և բանտարկել։ Նմանապես՝ եթե մեկը Հոգու յոթ չնորՀները, որ մեր Հոգու օգնականներն ու զորություններն են, մերժում է իրենից, այդպիսին ընկնում է սատանայի ձեռջը, ով էլ կուրացնելով նրան՝ դժոխջի բանտն է տանում։

Հարց. – Ինչո՞ւ առաջյալները ստացան բոլոր լեզուների գիտությու֊ նր:

Պատասխան. – Վարդապետներն ասում են Հետևյալ պատճառները: Նախ` Ավետարանի քարողության Համար, որի Համար բոլոր լեզուների դիտենալն անՀրաժեշտություն էր, որպեսզի Քրիստոսի Հավատին դարձնեին բոլոր ազդերին: Պետք էր, որ ամեն ազգ Աստծուն պաչտելու և ծառայելու դար, և բոլոր ազդերից Եկեղեցի կառուցվեր:

Երկրորդ` Սուրբ Հոդու իչխանությունն ու կարողությունը սովորեց֊ նելու Համար, քանի որ երբ Հեթանոսները նչանները տեսան, չատ դարմա֊ ցան, ինչպես Պողոսն է կորնթացիներին ասում. «Լեզուները նչան են, բայց ոչ Հավատացյալների, այլ անՀավատների Համար» (Ա Կորնթ. ԺԴ 22):

Երրորդ` ցույց տալու Համար Քրիստոսի և Նրա անդամների խոնար-Հությունը, ինչպես որ սատանայի և նրա անդամների Հպարտության պատճառով լեզուները բաժանվեցին Բաբելոնի աչտարակաչինության ժամանակ, այդպես էլ Քրիստոսի խոնարՀության չնորՀիվ միաբանվեցին լեզուները` Եկեղեցու չինության Համար:

Չորրորդ` բոլոր լեզուների իմացությունը կատարյալ և ճչմարիտ գիտության արտաքին նչանն է, ինչը Սուրբ Հոդուց ընդունեցին, ինչպես Քրիստոս ասաց. «Սուրբ Հոդին, Որին Հայրը կուղարկի Իմ անունով, Նա ձեղ ամեն բան ճչմարտությամբ կուսուցանի» (*իմմտ.* Յովհ. ԺԴ 26):

Հարց. – Ինչպե՞ս է Սուրբ Հոգին կնքում։

Պատասխան. — Սուրբ Հոգին տրվեց Հավատացյալներին որպես կնիջ, որպես գրավական և որպես օծություն: Սուրբ Հոգու կնիջը բաժանում է Աստծու որդիներին սատանայի որդիներից, ջանզի ով կնջված է Սուրբ Հոգով, Աստծու որդի է և Քրիստոսի Հոտից: Աստված Սուրբ Հոգին մեզ որպես գրավ տվեց, և երբ պաՀում ենջ այդ գրավը, Երկնջի արջայությունն ենջ ժառանգում:

Հարց. – Ինչո՞ւ Քրիստոսի մկրտության ժամանակ Հոգին աղավնակերպ իջավ, իսկ առաջյալների վրա` Հրակերպ:

Պատասխան. – Պետք է ասել, որ Սուրբ Հոդին երեք կերպով երևաց. նախ` աղավնակերպ, ինչպես Քրիստոսի մկրտության ժամանակ, երկրորդ` փչմամբ, ինչպես Վերնատանը Հարությունից Հետո, և երրորդ` Հրի տեսքով, ինչպես այսօր:

Քրիստոսի վրա աղավնակերպ երևալը Հայտնում է, Թե Սուրբ Հոգին Ում մոտ է կատարելապես բնակվում, ինչպես Պողոսն է ասում. «Աստվածության լրիվ ամբողջությունը Նրա մեջ Հաձեց բնակվել» (Կողոս. Ա 19)։ Դրանով նաև երևում է Սուրբ Հոգու և Քրիստոսի Հեղությունը:

Աղավնակերպ երևալը ակնարկում է նաև մեր Հոգևոր ծնունդը Ավագանի արգանդից` Սուրբ Հոգու չնորՀներով:

Դարձյալ` Քրիստոսի մկրտության ժամանակ խռովություն կար մարդկանց և Աստծու միջև, այդ պատճառով Սուրբ Հոգին աղավնակերպ երևաց, որպեսզի ցույց տա Աստծու Հաչտարարությունն ու քաղցրու֊ Թյունը, քանգի աղավնին դառնության լեղի ամենևին չունի: Երկրորդ` առաջյալները փչմամբ Հոգին ընդունեցին` մեղջերին Թողություն տալու Համար` ըստ այս խոսջի. «Առե՛ջ Սուրբ Հոգին։ Եթե մեկի մեղջերը ներեջ, նրանց ներված կլինի. եթե մեկի մեղջերը չներեջ, ներված չի լինի» (Յովի. Ի 22-23): Այս խոսջը մեզ սովորեցնում է, որ երբ մեղջերը Թողնում ենջ ու կատարելապես ապաշխարում, ապա միանում ենջ Քրիստոսին։ Փչմամբ երևալը մեզ սովորեցնում է նաև, թե Ումից է ուղարկվում Հոգին, այսինջն` Քրիստոսից, ինչպես որ փչումը սրտից է գալիս, բայց փչելը բերանով է լինում, այդպես էլ Սուրբ Հոգին գալիս է Հորից, բայց Քրիստոսով է ամբողջ աշխարհի վրա չնորՀները սփռում։

Իսկ Հրով երևալը Նրա իչխանությունն ու կարողությունն է Հայտնում, որ ստացավ Եկեղեցին ու սիրով ջերմացավ Աստծուն ծառայելու Համար: Դարձյալ` Հրով եկավ, քանզի առջևում դատաստանը և երկնային տանջող ու տաժանելի Հուրը կա պահված անհավատների համար: Ըստ որում, Հովհաննես Մկրտիչն ասում է. «Նա կմկրտի ձեղ Սուրբ Հոդով և Հրով» (Մատթ. Գ 11): Հուրը նաև լույս է հավատացյալների համար, իսկ անհավատների համար` պատժող ու դատապարտող դործիք: Քանի որ Հոդին Հրով երևալով բնակվեց առաջյալների մեջ, ուստի մենք պետք է առաջյալների նման լինենք, որպեսզի մեր մեջ էլ բնակվի:

Առաջյալները երեջ անգամ ընդունեցին Սուրբ Հոգին: Առաջին անգամ ընդունեցին Ավազանի մկրտությամբ ու Աստծու որդիներ դարձան, ինչպես Քրիստոս ասաց Վերնատանը. «Լվացվածին ուրիչ բան պետք չէ» (Յովի. ժԳ 10), ինչից Հայտնի է դառնում, որ այն ժամանակ առաջյալներն արդեն մկրտված էին: Երբ Տերը նրանց առաջեց ջարողելու, նաև իչխանություն տվեց բժչկելու բոլոր Հիվանդներին, և այդ օրերին բոլոր սջանչելիջները Սուրբ Հոգու գորությամբ էին կատարվում:

Երկրորդ անդամ առաջյալներն ընդունեցին Սուրբ Հոդին Տիրոջ Հարությունից Հետո` մեղջերի թողության Համար, երբ Նա փչեց նրանց վրա ու шишց. «Առե'ջ Սուրբ Հոդին ...» (Յովհ. Ի 22):

Իսկ երրորդ անգամ այսօր ընդունեցին` ստանալով ճչմարիտ վարդապետությունը, որպեսզի բոլոր ազդերին քարողեն և մարդկանց սրտերը Հաստատեն:

Հարց. – Ինչո՞ւ մինչև խաչվելը ու Համբարձումը Տերը չպարդևվեց Սուրբ Հոդին երևելի նչաններով:

Պատասխան. – Նախ` որ Քրիստոսի չարչարանքները պատճառ եղան Սուրբ Հոդին պարդևելու Համար, և պետք էր, որ սկղբում չարչարանքները լինեին, ինչպես ամեն մի պատճառ նախջան Հետևանքն է լինում: Երկրորդ` եթե Քրիստոս խաչը ելնելուց առաջ այնպես փառավորվեր, ինչպես խաչից Հետո, ապա կարդելվեին և կխափանվեին Նրա բոլոր չարչարանջները և աչխարՀի ու մարդկանց փրկությունը:

Երրորդ` Քրիստոս պետք է Հովվեր պարզամիտ աչակերտներին, և եԹե սկզբից ևեԹ Հոգին ընդունեին, ապա Հովվելու կարիք չէր լինի:

Չորրորդ` որպեսզի աչակերտներն իրենց տկարությունը փորձով ձանաչեին և իմանաին, որ իրենց արժանիջների Համար չէ, որ ընտրվեցին:

Հինդերորդ` որպեսզի իմանան, որ Քրիստոսով պարդևվեց, և եթե նախապես ընտրված լինեին, ապա կկարծեին, թե Հոդու տվչությունը Հայր Աստծուց է և ոչ թե Քրիստոսից:

Վեցերորդ` ինչպես նախ սերմանում են, ապա պտուղները քաղում, այդպես էլ պետք էր Հավատի սերմն ընդունել Քրիստոսից և ապա աստիճանաբար աճելով Հասնել Հոգու պարդևին ու պտղաբերել: Նաև որպեսզի մեծ Համարվի ոչ միայն Քրիստոսի Աստվածությունը, այլև Նրա աղջատությունը, անարդանքը, մաՀր:

Ինչպես Թագավորը նախ Հաչտվում է մաՀապարտի Հետ և Հետո նրան պարգևներ տալիս, այդպես էլ Քրիստոս Իր խաչի մաՀով նախ Հաչտեցրեց Հորը մարդկանց Հետ, և Հետո միայն Հայրը պարգևեց Սուրբ Հոգին:

Թեպետ Երրորդությունում ամեն ինչ ընդՀանուր է` տերությունը, իչխանությունը, զորությունը, Աստվածությունը, սակայն Եկեղեցու վարդապետները ստեղծելը Հորն են պատչաճում, փրկելը` Որդուն, իսկ զարդարելը` Սուրբ Հոգուն: Այդ պատճառով էլ Հարկ էր, որ նախ Հայրը Հայտնի լինի, ապա` Որդին, իսկ այնուհետև` Սուրբ Հոգին:

# Unipp <กลุหน สนุทฐนุทธนุธทุท ธ. นุทนุยานุเนธทุท สุทน

Տեսնենք, թե ինչ էր Այն, որ իջավ Վերնատանը, և ինչ` Այն, որ մարգարեների վրա էր: Նո՞ւյնն են արդյոք, թե՞ տարբեր: Եսայի մարդարեն ասում է, որ Հոգին յոթ չնորհներ է տալիս և յոթն էլ Հանդեցին Միածին Բանի վրա` ըստ այս խոսքի. «Նրա վրա պիտի իջնի Աստծու Հոգին, իմաստության և Հանձարի Հոգին, խորՀրդի ու զորության Հոգին, գիտության և աստվածպաչտության Հոգին. Աստծու երկյուղի Հոգին պիտի լցնի այն» (Եսայի ժԱ 1-3): Իսկ Գրքերից Հայտնի է, որ մարդարեները չառան անձնավոր Հոգին, այլ մեկական չնորհ ստացան վերը նչվածից:

Եսայուն տրվեց խորհրդի չնորհը, քանզի Քրիստոսի ծածուկ խորհուրդները նա հայտնեց: Նախ ասաց. «Ահա կույսը պիտի հղանա ու Որդի ծնի, և նրա անունը պիտի լինի Էմմանուել» (Եսայի է 14), ապա հայտնեց Նրա վրա Հոդու հանդչելու մասին: Հայտնեց նաև չարչա-րանքների խորհրդի և համբարձման մասին: Այն, որ Եսայու վրա խորհրդի

Հոգին էր իջել, իմանում ենք Հետևյալ խոսքից. «Թող այս բոլոր պատգամ֊ ները ձեզ Համար լինեն ինչպես կնքված նամակի խոսքեր» (Եսայի ԻԹ 11)։

Եղեկիելի ու Հովհաննեսի վրա հեղության հոգին էր իջել, որը հայտնի է նրանց խոսքերից: Նաև նրանից, որ Տերը նրանց ուտել էր տալիս այն ամենը, ինչ որ տեսնում էին, և դա հնարավոր էր կատարել միայն հեղության դեպքում (տե՛ս Եզեկ. Դ 12-15): Նաև, որ ասաց Եղեկիելին. «Մարդո՛ւ որդի, Ես քեղ դետ կարդեցի Իսրայելի այդ տանը. դու Ինձնից պատդամներ ես լսելու և Իմ անունից սպառնալու ես նրանց» (Եզեկ. Գ 17):

Նման ձևով և ՀովՀաննեսն ասաց. «Ինձ պետք է, որ Քեզնից մկրտվեմ, և Դու ի՞նձ մոտ ես գալիս» (Մատթ. Գ 14)։ Իսկ ժողովրդին ասում էր. «Ես ձեզ ջրով եմ մկրտում ապաչխարության Համար, բայց Ով գալիս է ինձնից Հետո, ինձնից ավելի Հզոր է, և ես արժանի չեմ Հանելու Նրա կոչիկները» (Մատթ. Գ 11): Այս ամենից երևում է, որ ՀովՀաննեսի ու Եղե-կիելի վրա Հեղության Հոդին էր իջել:

Երեմիային գորության Հոգին տվեց, քանզի զորավոր էր լեզվով` ըստ այս խոսքի. «Տերը, ձեռքն ինձ երկարելով, Հպեց բերանիս ու ասաց. «ԱՀա Իմ խոսքը քո բերանը դրեցի: ԱՀա քեզ այսօր իչխանություն տվի ազգերի ու թագավորությունների վրա, որպեսզի դրանք քանդես ու խորտակես, կործանես ու ավերես, կառուցես ու Հաստատես» (Երեմ. Ա 9-10):

Տասներկու մարդարեների վրա Հանդչում էր երկյուղի Հոդին, քանզի նրանք բոլորն էլ սուդ ու կոծ էին անում և իրենց վայ տալիս ու աղաղակում: Իսկ Եղիան միչտ սաստում էր ու անիծում, կապում էր երկինքն ու կոտորում սուտ մարդարեներին:

Եղիսեեին ու Սամվելին տրվեց գիտության Հոգին: Նրանք գիտեին Հոգու բաղում գործերը, սակայն քիչ խոսեցին: Այդպես և առաքյալներից չատերի վրա էր գործում այդ Հոգին:

Դավթին ու Սողոմոնին տրվեց իմաստության Հոգին, որը Հայտնի է նրանց խոսջերից, ջանզի ամբողջ Աստվածաչունչ մատյանում չկան նրանց խոսջերի նման իմաստուն խոսջեր: Բայց նրանց գործերը սակավ էին, ջանզի Հրաչջներ չգործեցին: Նմանապես և մյուս իմաստուններից ու վարդապետներից չէր Հեռանում իմաստության Հոգին, թեպետև նրանջ գործում տկարանում էին:

Մովսեսին տրվեց աստվածպաշտության Հոդին` կրակի միջոցով, քանդի Աստված մաշող Կրակ է (Բ Օրենք Դ 24)։ Եվ Մովսեսն աստվածպաշտություն է քարողում իր բոլոր դրջերում և օրենքներ Հաստատում Հավատի կատարելության Համար։ Այդպիսի Հոդի ստացողի Համար առաջնաՀերթը խոսքերն ու դործերն են, և Հայտնի է, որ Մովսեսը սքանչելիքներ էր դործում և Օրենքից խոսում։ Իսկ Վերնատանը առաջյալների վրա իջավ Հորը և Որդուն Համապատիվ անձնավոր Սուրբ Հոգին` Իր բոլոր չնորՀներով:

Դարձյալ` մարդարեներին առատությամբ չտրվեց Հոգին, քանդի Դավիթը յուղով առավ չնորհը (տե՛ս և Թագ. ժՁ 13), Եղիսեեն` վերարկուի միջոցով (տե՛ս Գ Թագ. ժԹ 19), Եղեկիելը` մադաղաթն ուտելով (տե՛ս եզեկ. Բ 8-9), իսկ Երեմիան` իր բերանին Տիրոջ ձեռքի Հպումով (տե՛ս երեմ. և 9), քանդի դեռևս նրանք Օրենքի կարոտ էին, իսկ այստեղ Հոգին Ինքն առաքյալների մեջ բնակվեց, ինչպես ասաց Քրիստոս. «Որպեսզի Հավիտյան ձեզ Հետ բնակվի Ճչմարտության Հոգին» (Յովի. ժԴ 16)։

Թեպետ Աստված Մովսեսին Հրով երևաց մորենու միջից (տես ելք Գ 2-3), սակայն այստեղ մորենու մեջ չվառվեց, այլ առաջյալների մեջ ինչպես Հուր մտավ, որպեսզի նրանց, ինչպես ոսկու, ձուլի ու մաքրի, ինչպես կա-վեղեն անոթնների` թրծի, դարձնի ամուր ու անբեկանելի և ջերմացնի սառ-նությունից` Հոգով եռալու բարության մեջ: Նաև որպեսզի այրելով ոչնչացնի նրանցում աչխարՀի չարությունները, ինչպես կրակն է այրում եղեգը:

Առաջյալները մարդարեների նման միայն յուրայինների և մի ազդի Համար չեղան առաջնորդ, այլ բոլորի` և՛ ծանոԹների, և՛ անծանոԹների: Եվ ոչ Թե փարավոնի Հետ մրցեցին և Հեղաբելին սպառնացին (տես Դ Թագ. Թ 10), այլ պատերազմեցին դաժան ու չար դևերի դեմ։ Առաջյալներն իրենց մանուկ և ծանրախոս չէին ներկայացնում, ինչպես Մովսեսն ասաց. «Ես պերձախոս չեմ եղել... անվարժ եմ խոսում, ծանրախոս եմ» (Ելք Դ 10), իսկ Երեմիան ասում է. «ԱՀա ես նույնիսկ խոսել չգիտեմ, քանզի մանուկ եմ» (Երեմ. Ա 6), այլ պատրաստաբար իսկույն դործում էին։ Դրանով են դանադանվում առաջյալներն ու մարդարեները։

Հարց. – Ինչո՞ւ է գանազան կերպերով և զանազան չնորՀներով երևում Սուրբ Հոգին:

Պատասխան. — Որով Հետև երբ Աստծու ժողովուրդն ան Հոդ էր աստվածպաշտության մեջ, Մովսեսին աստվածպաշտության Հոդին տրվեց, քանդի այն ժամանակ վայել չէր մեկ այլը ստանալ: Երբ Հասան աստվածպաշտությանը, Հարկ եղավ իմաստություն տալ, այդ պատճառով էլ իմաստության Հոդին Դավթին տրվեց: Իսկ երբ Հասունացան և իմաստուն դարձան, պետք եղավ դիտակ լինել Աստծու խոր Հուրդներին, որը տրվեց Եսայու միջոցով: Իսկ երբ իմացան Աստծու խոր Հուրդները, ապա Հարկ էր դորություն ստանալ, որը տրվեց Երեմիային: Իսկ երբ գորացան, Հպարտացան ու մեղանչեցին, Հարկ եղավ երկյուղի Հոդին տալ, որպեսզի իսպառ չկործանվեն, որը ստացան տասներկու մարդարեներն ու Եղիան: Երբ ժողովուրդը տկարացավ Հավատից, նրանց տրվեց գիտության Հոգին Եղիսեեի միջոցով, որպեսզի սջանչելիջների միջոցով ոտջի ելնեն իրենց տկարություններից: Իսկ երբ զղջացին, տրվեց Հեզության Հոգին Եղեկիելի միջոցով, որպեսզի մեղջերից դառնան ու փրկվեն:

Եվ երբ այս ամենը կատարվեց, եկավ անձնավոր Սուրբ Հոգին և նստեց առաջյալների վրա` Իր բոլոր չնորՀներով: Իսկ Քրիստոսի վրա Հայտնվեց էակից, բնուԹենակից ու փառակից Սուրբ Հոգին, և սա է Սուրբ Հոգու էջջի զանազանուԹյունն առաջյալների և Քրիստոսի վրա:

### Սուրբ Հոգու սերգործությունը

Մեծ է աստվածպաչտության խորՀուրդը, քանզի մեր Տերը` Հիսուս Քրիստոս, երևաց մարմնով, արդարացավ Հոգով, Հայտնվեց Հրեչտակներին, քարոզվեց Հեթանոսների մեծ, Հավատալի եղավ աշխարՀում, Իր ինքնիչխան գորությամբ ու մեծ փառքով երկրից երկինք Համբարձվեց (տես և Տին. Գ 16), անձառելի Հիացմամբ մտավ վարագույրի ներքին կողմը, ինչպես Մեծ ՔաՀանայապետ` Հորը պատարագ ընծայեց Իր պատվական Արյունը և բարեխոսեց` Հաչտվել մարդկանց Հետ։ Իսկ Բարի Հայրը, Հաձելով Իր սիրելի Որդու սքանչելի գործերին և լուծարելով նախկինում Իր կողմից դրված դատապարտության կնիքը, Նրան տվեց Սուրբ Հոգին` սփռելու Իր Արյամբ գնված Հոտի վրա։ Եվ Քրիստոսի մաՀվան փոխարեն տրված ձրի չնորՀը Հավասարապես տարածեց արժանավորների և անարժանների վրա, և Սուրբ Հոգին դալով բնակվեց մեր սրտերում, որից Հիացած` Պետրոսի մի խոսքով երեք Հազար Հոգի այդ օրն աչակերտ դարձան:

Առաջյալները, ովջեր դեռ երեկ ռամիկ էին ու չինական, այդ օրը պերճախոսում էին իբրև Հելլենացի իմաստուններ։ Պետրոսը, ով ծնվել էր Կափառնայումում, սկսեց Հռոմեացիների լեզվով խրոխտ արչավել։ Փիլիպպոսը, ով Բեխսայիդայից էր, արաբների բարբառով էր խոսում, նա-զարեխցի ՀովՀաննեսը` կիլիկեցիների լեզվով, Թովմասը` եխովպացիների, իսկ Թադեոսը վայելուչ Հայերենով էր Հնչեցնում իր խոսջերը։ Նրանջ, առանց լինելու այդ երկրներում լինելու, խոսում էին տեղի լեզուներով։

Սուրբ Հոգին այսօր իջնելով առաջյալների դասերի վրա՝ զորացրեց նրանց բազուկները, և նրանջ միայն իրենց ստվերով հիվանդներ բժչկեցին (տե՛ս Գործք Ե 15), Թաչկինակներով ցավեր փարատեցին (տե՛ս Գործք ԵԱ 19), ձեռքի հպումով մեռելներին հարություն տվեցին, կաղերին քայլեցրին, կույրերին լուսավորեցին՝ առավելապես բացելով նրանց հոգևոր աչքերը, քան թե մարմնավոր, և վերջապես՝ մարդկանց երկինք հրավիրեցին ու ժառանդորդը դարձրին անվախճան փառքի։ Անդամ անչունչ տարրերը

Նրանով զորացան, ինչպես Հոգին նախ տունը լցրեց և ապա Հանգեց տանր գտնվողների վրա:

Դա երկնայինների և երկրայինների չաՀի մեծ տուրևառություն է: Քանդի երկրայինները տվեցին մարմին և ստացան Հոդին: Ադամի տունն ընծայեց Քրիստոսին և Աստծու Տունը փոխարենը Հատուցեց Մխիթարիչ Սուրբ Հոդով: Մարդիկ Մարդուն տվեցին Աստծուն, և փոխարենն Աստված Աստծուն տվեց մարդկությանը: Ծառաները Հնադանդության պատարադ տվեցին, և Տիրոջից որպես պարդև ստացան խաղաղություն:

Ամենակարող զորությունը` անձնավոր Սուրբ Հոգին, այսօր սլանալով իջավ առաջյալների վրա, ինչպես Միածինը` սուրբ Կույսի արգանդը, և այլևս չհեռացավ Քրիստոսի Եկեղեցուց` զորացնելով առաջյալներին և նրանց միջոցով` ամբողջ տիեղերջը։ Ուստի և Պետրոսը, իր մեջ կրելով Սուրբ Հոգին, իրեն ուղղված Անանիայի սուտ խոսջերը ոչ թե մարդկանց Հասցեագրեց, այլ Աստծուն` ըստ այս խոսջի. «Ինչպե՞ս եղավ, որ ջո սրտի մեջ այս բաները դրեցիր. մարդկանց չստեցիր, այլ Աստծուն» (Գործք Ե 4)։ Եվ Պետրոսը, Սուրբ Հոգու չնորՀներով ձեռջը դնելով Ստեփաննոսի վրա, դորացրեց նրան` մեծամեծ նշաններ անելու (տես Գործք Ձ 5)։

Հոգին, ինչպես Եկեղեցու Թագավոր, ոմանց առաջյալներ ընտրեց, ոմանց՝ մարդարեներ, ոմանց՝ Հովիվներ և վարդապետներ։ Նա արձակեց մարդկանց նյութեղեն լեզուները՝ Աստծուն Համարձակապես Հայր կոչելու, և վկայեց մեր Հոգիներին, որ մենջ Աստծու որդիներ ենջ (տե՛ս Յռոմ. Ը 16)։ Նա ոմանց տալիս է իմաստություն, մյուսներին՝ դիտություն, ոմանց՝ Հավատ՝ լեռները փոխադրելու, ոմանց էլ՝ զորություն՝ սջանչելիջներ գործելու, մեկին՝ մարդարեություն, մյուսին՝ Հոգիները զանազանելու չնորՀ, մեկին՝ տեսակ-տեսակ լեզուներով խոսելու չնորՀ, մյուսին՝ լեզուների թարդմանության չնորՀ։ Այդ ամենը նույն Հոգին է տալիս և բաժանում յուրաջանչյուրին, ինչպես որ կամենում է (տե՛ս և Կորնթ. ԺԲ 7-11)։

Նա օծում է մեղ և դարձնում քրիստոսընկալ և քրիստոնյա` մեղ գորացնելով այդ օծությամբ ամեն բան իմանալու, ըստ ՀովՀաննեսի խոսքի. «Այն օծումը, որը դուք ընդունեցիք Նրանից, թող բնակվի ձեր մեջ. և կարիք չկա, որ մեկը ձեղ ուսուցանի: Այլ եղե՛ք այնպես, ինչպես որ Նրա օծումն ուսուցանում է ձեղ ամեն ինչի մասին, որ ձշմարիտ է և ոչ սուտ» (Ա Յովի. Բ 27): Նա լուսավորում է մեր սրտերի աչքերը` իմանալու մեր կոչման Հույսը, ժառանդության փառքի մեծությունը և Քրիստոսի սիրո խորությունն ու մեծությունն, այդ պատձառով էլ արՀամարՀում ենք երևելիները և փափագում աներևույթները:

Քրիստոս Հոգով մեր մեջ բնակվելով` սպանեց մեր մարմնական Հաձույջների` մեղջերի զգայարանները և կենդանացրեց մեր բանական Հոգիները արդարության խորՀուրդների Հույսով, որով զորացած մարդիկ ոտնատակ տվեցին նեղություններն ու անձկությունը, Հալածանջներն ու սուրը, սովն ու մերկությունը` Հոգով պայծառանալով Քրիստոսի սիրո գիտությամբ:

Հոգին, Ով քննում է Աստծու խորությունները, քննում է նաև մարդկանց սրտերը և տեսնելով մեր բնության տկարությունները` մեզ թիկունք է կանգնում նեղությունների պահին և Աստծու առջև անմռունչ հեծությամբ բարեխոսում Եկեղեցու սրբերի համար: Հոգին խտրություն չի դնում ո՛չ հրեաների և ո՛չ էլ հեթանոսների միջև և ամենքին հավասարապես ձիրքեր է չնորհում: Նյութ ունենալով միայն սրտի հոժար հավատը` Հոգին զանազան չնորհների ջահն է ճառագում Եկեղեցու մանուկների մեջ և նրանց ջերմացնում` ձգելով աչխարհի հաճույքներից դեպի երկնային Հոր սերը:

Մանուկներին որպես կախ տալիս է լեզու խոսելու, նչաններ անելու և բժշկության շնորհներ, իսկ կատարյալներին՝ հաստատուն կերակուր, որն Աստծու սերն է, ինչպես և հայտարարում է հաշակողը. «Եթե խոսեմ մարդելանց լեզուները և հրեշտակներինը, բայց սեր չունենամ, կնմանվեմ մի պղնձի, որ հնչում է, կամ ծնծղաների, որ ղողանջում են: Եվ եթե մարդարեություն անելու շնորհ ունենամ և հասկանամ բոլոր խորհուրդներն ու ամբողջ դիտությունը, և եթե ունենամ ամբողջ հավատը՝ մինչև իսկ լեռները տեղափոխելու չափ, բայց սեր չունենամ, ոչինչ եմ: Եվ եթե իմ ամբողջ ունեցվածքը տամ աղջատներին և իմ այս մարմինը մատնեմ այրվելու, բայց սեր չունենամ, ոչ մի օգուտ չեմ ունենա» (Ա Կորնթ. ԺԳ 1-3): Այդ պատճառով էլ հետադայում նշաններն անօգուտ լինելով վերացան, իսկ իմաստությունը և հանձարը միշտ ներդործում են Եկեղեցում, և Քրիստոսի սերը պայծառացնում է մեր հոդիները:

Ոչ ոք Հիսուսին Տեր չի կարող անվանել, եթե Սուրբ Հոգուց չազդվի, իսկ եթե մեկը Սիմոն կախարդի նման Սուրբ Հոգուն փորձի, ապա նա Տիրոջ Եկեղեցուց կվերացվի (տե՛ս Գործք Ը 18-21)։

Սուրբ Հոգին ամուր Կնիք է Քրիստոսի սուրբ Եկեղեցու յուրաքանչյուր անդամի վրա` պահպանելու համար նրանց: Նա Վարդապետ է` ուսուցանելու և հիչեցնելու մեզ Քրիստոսի ասածները, ինչպես Տերը խոստացավ. «Նա ձեզ ամեն բան կուսուցանի և ձեզ կհիչեցնի այն ամենը, ինչ Ես ասացի ձեզ» (Յովհ. ԺԴ 26): Նա Իմաստուն Ճարտարապետ է և ի չինու-Թյուն Քրիստոսի Մարմնի` օտարներին ու պանդուխաներին կանգնեցնում է առաջյալների և մարդարեների հիմքի վրա, որի անկյունաքարը Քրիստոս Հիսուս է, հասցնելով նրանց հավատի կատարյալ միուԹյանն ու Աստծու Որդու ճանաչմանը` Քրիստոսի հասակի չափին (տեսեփես. Դ 13)։ Սուրբ Հոգին Եկեղեցու կարգերի Վերակացուն է ու ՀրաՀանգողը և Ինքն է որոչում յուրաքանչյուրի աստիճանն ու պատիվը: Նա չնորՀ տվեց ոմանց լինելու առաքյալներ, ոմանց` մարգարեներ, ոմանց` ավետարանիչ֊ներ, ոմանց` Հովիվներ և ուսուցիչներ` Հաստատելու Համար սրբերին իրենց պաշտոնի կատարման մեջ` ի չինություն Քրիստոսի Մարմնի (Ա Կորնթ. Դ 11-12):

Հոգին Հորինեց տաճարի աստիճանների դասակարգությունը` երկնային դասերի նմանությանը բերելով, Հոգևոր երգերով միչտ Աստծու Հետ խոսելու Համար: Հոգին է սուրբ Ավազանի արգանդից ծնում Քրիստոսի Եկեղեցու մանուկներին` Հորը որդեգրելով:

Հոգին զորացնում է քահանայապետի ձեռքը չնորհաբաչխության համար, քահանաներին` նվիրագործության, և սարկավագներին` սուրբ Եկեղեցու սպասավորության համար։ Նրանով են զորանում վկաները, զինվում` նահատակները, քաջանում` այրերը, արիանում` կանայք։ Նրա զորությամբ են խաչաձև փայտից սքանչելիքներ և սրբերի մասունքներից բժչկություն բխում բոլոր ախտերի դեմ։ Ամբողջ երկիրը լի է Նրա ողորմությամբ, և օդը մաքրվեց Նրա իջնելով։ Նա մեզ հետ է ամեն օր, և մեր ունեցած ամեն ինչը Նրա պարգևն է։

## ՏՈՆ ԿԱԹՈՂԻԿԵ ՍՈԻՐԲ ԷՁՄԻԱԾՆԻ

#### Եսեղեծու Տոները

Օրվա երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ խաչեցար վասն մեր, ողորմեա՝ մեզ»։ Այսօր Խաչով և Ավետարանով թափոր է կազմվում` ասելով «Էջմիածինի Յօրէ» շարականը։ Սուրբ Պատարագից հետո կատարվում է Սուրբ Էջմիածնի մաղթանքը։

Առաջին նախամարդարեն` Մովսեսը, երբ կանդնեցրեց Աստծու խորանը, այն օծելուց ու սրբադործելուց Հետո Հավաքեց ժողովրդին ու կատարեց խորանի նավակատիքը: Այդ առիթով Իսրայելի իչխանները` նաՀապետական ընտանիքների տասներկու՝ Հրամանատարները, նվերներ մատուցեցին Տիրոջը: Տիրոջ Հրամանով օրական միայն մի իչխան էր նվեր մատուցում դոՀասեղանի նավակատիքին, և այդ օրը միայն այդ իչխանի ցեղն էր տոնում (տեն Օվեր 7): Այդպիսով Իսրայելի ամեն մի ցեղ միայն մեկ օր էր տոնում, և նավակատիքի տոնը տևում էր տասներկու օր:

Մենք ևս ամբողջ տարվա ընթացքում սուրբ Եկեղեցուն նվիրված տասներկու տոն ենք կատարում։ Դրանք են` «ԱշխարՀամատրան» կիրակին, Սուրբ Հոգու գալուստը, «Էջ Միածնի» տոնը, սուրբ Տապանակի տոնը, որը Վարդավառի նավակատիքն է, «Շողակաթը», որն Աստվածածնի վերափոխման տոնի նավակատիքն է, Սուրբ Եկեղեցու տոնը, որը Խաչվերացի նավակատիքն է, Խաչվերացի տոնին Հաջորդող վեց տոնական օրերից երեքը, որոնք կոչվում են «Եկեղեցու տոն», «Տյառնընդառաջը», «Ծաղկաղարդը» և «Նոր կիրակին»։ Դրանց մի մասը այլևայլ տոներ լինելուց բացի միաժամանակ նաև սուրբ Եկեղեցու տոներն են։

# Եսեղեծու ննանանջեր

Նավակատիքը տաճարի խորանի կանդնեցման, տաճարի և Եկեղեցու օրՀնության տոնն է: Հնում երեք անդամ եղավ տաճարի նավակատիք: Նախ` երբ Սողոմոնը կառուցեց տաճարը, ժողովեց ողջ Իսրայելը և, սեպ-տեմբեր ամսին, մեծ չուքով ու ճոխությամբ կատարեց տաճարի նավա-կատիքը: Երկրորդ անդամ, երբ Զորոբաբելը նորոդեց ավերված Երուսաղեմը և վերստին կառուցեց տաճարը, մարտ ամսին կատարեց տաճարը նորացնելու մեծ տոնը: Երրորդ անդամ Հուդա Մակաբայեցու ժամանակ կատարվեց տաճարի նավակատիքը, երբ Անտիոքոսի կողմից պղծված տաճարը վերստին սրբվեց: Դա եղավ ղեկտեմբեր ամսին:

Սրանք են Հնում կատարված տաճարի չինության և նորոգության տոները, որոնք մեծամեծ ու զարմանալի խորՀուրդներ ունեն: Իսկ նորում առաքելավանդ կանոնով սաՀմանվեց, որ եթե որևէ մեկը եկեղեցի կառուցի և սեղան կանգնեցնի, ութ օր նավակատիք կատարի Աստծու փառքի Համար: Երբ սուրբ Կոստանդիանոսի մայրը` Հեղինեն, Երուսաղեմում կառուցեց Սուրբ Հարության տաճարը և բոլոր Աստվածակոխ տեղերը զարդարեց, կայսրը կատարեց տաճարի նավակատիքը և կարգ սաՀմանեց` ամբողջ աշխարՀում ամեն տարի տոնել Եկեղեցու նավակատիքը: Իսկ երբ սուրբ Գրիդորը կանգնեցրեց Վաղարչապատի Սուրբ Կաթողիկեն, Տրդատ թագավորը մեծ նավակատիք արեց Հայոց Եկեղեցու Հաստատության Համար և սաՀմանեց ամեն տարի անխափան կատարել այդ տոնը:

Նավակատիջը մարդկային ցեղի Հնացած բնության նորոդությունն է ակնարկում, քանդի Ավագանի մկրտությամբ մերկացանք ապականության Հնությունից և արժանանալով որդեդրության չնորհին, Հոդու նորոդությամբ զդեստավորվեցինք նոր պատմուճանով` Քրիստոսով, ըստ առաջյաւլի խոսքի. «Դուք բոլորդ, որ ի Քրիստոս մկրտվեցիք, Քրիստոսով զդեստավորվեցիք» (Գաղատ. Գ 27): Եվ նորոդված մարդկային ցեղը` աստվածաղդյաց մարդիկ, դառնալով Քրիստոսի Մարմնի անդամները անվանվում են Սուրբ Եկեղեցի, երկնային Փեսայի Հարս, ինչպես նաև` Սիոն ու Թադուհի:

Բանական Եկեղեցու նորոգությունն ավելի մեծ ուախություն է պատձառում և նավակատիքն էլ ավելի ձոխ է տոնվում, քանզի բանական Հոգիների` կռապաչտությունից ու մեղջերից առ Աստված դարձը և նորոգությունն ավելի մեծ տոն է, քան նյութական տաձարի նորոգությունը: Քանի որ մկրտությամբ ու ապաչխարությամբ նորոգվում է մեղջի պատձառով Հնացած ու ապականված մարդու սիրտը, ինչի մասին Դավիթն ասում է. «Իմ մեջ մաքուր սիրտ Հաստատի՛ր, Աստվա՛ծ, և արդար Հոգի նորոգի՛ր իմ որովայնում» (Սաղմ. Շ 12): Եկեղեցու նորոգմամբ երկիրը երկինք է դառնում, և Քրիստոս` երկնային Թագավորը, բնակվում է Եկեղեցում, այսինքն` մեր մեջ:

Եսային ասում է. «Նորոգվեցե՛ք Իմ առաջ, ո՛վ կղզիներ» (Եսայի ԽԱ 1)։ Կղզիներ ասելով` Տերը դիմում է Հեխանոսներին։ Եվ Հեխանոս Հայերի Հոգիների նորոգուխյունը նկատի ունենալով, մեր սուրբ Լուսավորիչը, ամռան առաջին ամսին, սաՀմանեց տոնել Կախողիկե Սուրբ Էջմիածնի տոնը։

Արդարև, նավակատիք է Սուրբ ԿաԹողիկե Եկեղեցու տոնը, որը ոչ Թե մարդիկ Հաստատեցին, այլ Աստված: Տերը, լինելով Սուրբ Եկեղեցու անկյան Վեմը, Հիմքում դրեց մարդարեներին ու առաջյալներին: Իսկ բյուրավոր Հրեչտակների ու սրբերի լուսաղդյաց գնդերին, ինչպես գորավոր պարիսպ, Եկեղեցու չուրջը կանդնեցրեց: Այդ պատճառով է մարդարեն Նոր Սիոնի որդիներին Հրավիրում խոստովանությամբ ու սրբությամբ մանել Եկեղեցու դուներից ներս, երկրպագել Տեր Աստծուն և ցնծությամբ և ուրախությամբ, սաղմոսներով ու օրՀնություններով տոնել մեր փրկության տոնը (տե՛ս Սաղմ. ՂԹ 4), որով պարակցվում ենջ Հրեչտակներին: Քանզի այսօր Արդարության Արեգակը պայծառ լույսով Իր Աստվածության փառջն է փայլեցնում մեր չուրջը, և մենջ Հրաչագործվելով ճանաչում ենջ պատիվը և անվանադրությունն այս սրբարանի:

#### **Uning รู้อุนานอนา รทน**ย

Հոգեգալստյան երկրորդ չաբաԹը կոչվում է «Արարատյան դաչտի տոն», որովՀետև այս չաբաԹ են տոնվում Հայոց նվիրական տոներից մի քանիսը. երկուչաբԹի տոնվում է Հռիփսիմյանց կույսերի տոնը, երեքչաբ*թի` Գայանյանց կույսերի, Հինգչաբթի` Հով* Հաննես Կարապետի և Ա*թա*֊ նագինե եպիսկոպոսի տոնը, որոնց նչխարները սուրբ Գրիգոր Լուսավորիչը զետեղեց Տարոն գավառի Մուչ գյուղաքաղաքում իր կառուցած եկեղեցում: ՇաբաԹ օրը սուրբ Գրիգոր Լուսավորչի Վիրապից ելնելու տոնն է, իսկ կիրակի` Սուրբ Էջմիածնի տոնը: Սրանը այն սրբերն են, որոնց ձգնու֊ Թյամբ, Հեղած արյամբ և սուրբ նչխարների վրա Հաստատվեց Հայաստանյայց Առաջելական Սուրբ Եկեղեցին։ Այդ պատճառով նրանց տոները նախորդում են ԿաԹողիկե Սուրբ Էջմիածնի տոնին, որը կարգել է Հոգեկիր և առաջելաչնորՀ սուրբ Գրիգոր Լուսավորիչը` Վիրապից ելնլուց, մեզ կենարար Ավետարանի ճչմարտության խոսքով լուսավորելուց, բագինները կործանելուց, դիվական տոները խափանելուց և տաճարը չինելուց Հետո: Այդ պատճառով այն միայն Հայաստանյայց Առաջելական Սուրբ Եկեղեցին է տոնում, Պենտեկոստեին Հաջորդող երկրորդ կիրակի օրը:

Արդ` Երուսաղեմում և աչխարհի բոլոր կողմերում, ուր քարողվեց Ավետարանը, կառուցվեցին եկեղեցիներ և Հաստատվեցին տերունական տոներ։ Ըստ այդմ և մեր սուրբ Գրիգոր Լուսավորիչը, Հայաստան երկրի բոլոր կողմերում, Հաստատեց եկեղեցիներ ու կարգեց տերունական տոներ, որից հետո Աստվածային հանձարով որոչեց կարգել և այս տոնը,` որպես նավակատիք Ընդհանրական Սուրբ Եկեղեցու` խորհրդի օրինակ ունենալով հետևյալը։ Երբ մի աչխարհակալ Թագավոր պատերազմում է ու հաղθում հակառակորդին, վերջինիս դերում է և իր դինվորների համար խաղարիք դարձնում։ Ապա Թշնամու կողմից դերված իր հպատակներին ապատում է դերությունից (որոնց սիրույն պատերազմելով վերջեր էր ստացել) և Թշնամու ունեցվածքն ավար վերցնելով` նրանց մեջ բաշխում։ Երբ նա այդպիսի դորավոր հաղթանակով վերադառնում է իր երկիրը, նրա 28-Տերունական տոներ

սպասավորները սեղան են կազմում և ամեն տեսակի Համեղ խորտիկներով, անուչաՀամ գինիներով նրան զմայլեցնում: Ապա արջային տանելով նստեցնում են իր գաՀին, որից Հետո խրախճանջ են կազմակերպում:

Այդպես էլ մեր երկնավոր Թագավորը մարդացավ, եկավ աշխարՀ, կամավոր ընդունեց չարչարանջները, պատերազմեց մահվան իշխանի հետ, հաղԹեց մեր ախոյանին և ընդունեց Իր մտերիմ սպասավորների հրավերը: Իսկ սպասավորները, ջաջալերված իրենց փրկուԹյամբ, ավետարանում են Քրիստոս Արջայի բոլոր երախտիջները` սկսած ծնունդից ու մեր մեջ անձառելի խոնարհուԹյամբ հայտնվելուց, պատմելով նաև Հայրենի տաձարին քառասնօրյա ընծայման, Հորդանանում մկրտուԹյան, կենարար չարչարանջների, Աստվածասջանչ ՀարուԹյան, Համբարձման, Հոր աջ կողմում նստելու և Ամենասուրբ Հոգու էջջի մասին: Դրանով Տերն Ինջն էլ է ուրախանում և մեզ հետ տոնում մեր նորոգման ու փրկուԹյան տոնը, որին մասնակցում են նաև երկնային Հրեչտակները, ովջեր փառաբանում են ԲարեդուԹ Հորը, Նրա Միածին Որդուն և կենսապարդև Սուրբ Հոգուն:

Այս տոնը նաև սուրբ Գրիգոր Լուսավորչի տեսիլքի Համաձայն կառուցված Սուրբ Էջմիածնի տաճարի նավակատիքի տոնակատարությունն է
և տեսիլքի Հիշատակը։ Ըստ այդ տեսիլքի` երկինքը բացվում է, և Աստծու
Միածին Որդին Իր Հրաթև ու լուսեղեն զորքերի ուղեկցությամբ իջնում է
Վաղարշապատ քաղաքի չեն տեղը, մուրճով Հարվածում է սանդարամետի
մեհյանին և այն ջախջախելով խորտակում։ Ապա սուրբը տեսնում է
նախկին մեհյանի տեղում կանգնած ամպեղեն ու լուսեղեն մի տաճար`
սյուներով ու կամարներով կառուցված։ Արդյունքում` Հայոց մեջ վերջնականապես ջնջվում է կռապաշտությունը և փոխարենը կանգնեցվում
Հայաստանյայց Առաքելական Սուրբ Եկեղեցին և Եկեղեցու Հայրապետական իշխանությունը, որով մարմնավորվում է Հայաստանում երեջ
դար չարունակ առաջելական քարոգությամբ ձևավորված Հավատը։

### ԿԱԹՈՂԻԿԵ ԵԿԵՂԵՑԻ

### Եսեղեծու ննունը

Եկեղեցին Հավատացյալների սուրբ ժողովն է, և Եկեղեցի անունն ավելի վերաբերվում է Աստծու ժողովրդին, քան տաճարին, սակայն Եկեղեցի է կոչվում և՛ քարեղեն չինությունը` տաճարը, և՛ Հավատացյալների բազմությունը` ներառյալ Հանդուցյալ Հոդիների սուրբ ժողովը (տե՛ս Եբր. ԺԲ 23):

«Եկեղեցի» անունն առաջին անգամ Հիչատակվում է Ղևտացիների գրջում, ըստ որի, երբ Տերը Հաստատում էր ԱՀարոնի ջաՀանայապետու֊ *Թյունը, ասում է.* «Ամբող» ժողովրդին **եկեղեցացրո'ւ** (Հավաքի'ր) Վկայու֊ թյան խորանի դռան մոտ» (Ղևտ. Ը 3): *Ապա Հիչատակվում է Երկրորդ Օրինաց գրքում, երբ Տերը Հաղորդում էր Իր Ուխտը.* «Քո մարդկանց **եկեղե**֊ ցացրո'ւ (Հավաջի'ր) Ինձ մոտ, որ նրանք լսեն Իմ այն պատգամները, որ սովորեցնելու եմ նրանց, որպեսզի երկնչեն Ինձանից ու դրանք սովորեցնեն իրենց որդիներին» (*իմմտ.* Բ Օրենք Դ 10)։ *Այնու Հետև՝ սաղմոսերդուն է Եկե*֊ *ղեցու մասին ասում.* «ԳոՀություն պիտի մատուցեմ Քեզ, Տե՛ր, մեծ Եկեղեցում և ժողովրդի բազմության մեջ պիտի օրՀներդեմ Քեզ» (Սաղմ. ԼԴ 18): *Դավիթի նախ օրՀնում է Աստծուն` ասելով.* «Եկեղեցի օրՀնեցե՛ք Աստծուն» (Սաղմ. Կէ 27), *ապա մարդարեանում Հրեաստանում կազմված* առաջին եկեղեցու խոտորվելու մասին` Փրկչի Հանդեպ նրանց դործած *Հանցանքի պատճառով.* «Չարագործների ամբոխը ես ատեցի և ամբարիչտների կողջին չեմ բազմ*ի»* (Սաղմ. ԻԵ 5): *Նաև Մաղաջիան է ասում.* «Ձեր առջև դռները կփակվեն, և դուք **գուր տեղը մի մոտեցե**ք Իմ սեղանին, որովՀետև Հոժարակամ չեմ ձեր նկատմամբ, և զոՀ չեմ ընդունի ձեր ձեռքից» (Մաղաք. Ц 10):

Երբ Հրեաները Հեռացան չնորՀներից, Տերը ՀեԹանոսներից երկրորդ Եկեղեցին ստեղծեց` քրիստոնեականը, ըստ այն խոսքի, որ ասաց Պետրոսին. «Վեմի վրա պիտի չինեմ Իմ Եկեղեցին, ու դժոխքի դռներն այն չպիտի ՀաղԹաՀարեն» (Մատթ. ժՁ 18)։ Այդ մասին նաև ԴավիԹն է մարդարեացել. «Տե՛ր, սիրեցի Քո տան վայելչուԹյունը և Քո փառքի բնակուԹյան վայրը» (Սաղմ. ԻԵ 8)։ Ասում է նաև. «Մեծ Եկեղեցում Քեղ պիտի օրՀնեմ» (Սաղմ. ԻԵ 12)։ Ապա՝ «ՕրՀնեցե՛ք Տիրոջը նոր օրՀնուԹյամբ, սրբերի ժողովում է օրՀնուԹյունը Նրա» (Սաղմ. ճԽԹ 1)։ Ապա եղրափակում է՝ ասելով. «Արևելքից մինչև արևմուտք օրՀնյալ լինի անունը Տիրոջ» (Սաղմ. ճԺԲ 3)։ Իսկ Պողոս առաքյալը երկրորդ՝ քրիստոնեական Եկեղեցու մասին դրում է ՏիմոԹեոսին. «Աստծու տունը կենդանի Աստծու Եկեղեցին է, սյունը և ՀաստատուԹյունը ձշմարտության» (իմմտ. ԱՏիմ. Գ 15)։

Հարց. – Ինչո՞ւ անչունչ քարից ու փայտից կառուցված տաճարը և Հավատացյալների ժողովը նույն անունով են կոչվում:

Պատասխան. — Քանի որ նույն Հոգին ունեն: Դա Հայտնի է Հետևյալից. երբ Պենտեկոստեի օրերը լրացան, երկնքից Հանկարծակի մի ձայն Հնչեց և լցրեց այն տունը, ուր նստած էին Տիրոջ աչակերտները, ապա երևացին բաժանված լեզուներ, որոնք նստեցին նրանցից յուրաքանչյուրի վրա, և բոլորը լցվեցին Սուրբ Հոգով (տե՛ս Գործք Բ 2-4)։ Սկզբում Վերնատունը լցվեց Հոգով, ապա՝ առաքյալները։ Հետևաբար՝ եկեղեցիները նախ իրենք են ընդունում Աստծու Հոգին, ապա՝ Ավազանի արգանդից Հոգով ծնում Աստծու զավակներ, ովքեր էլ դառնալով Քրիստոսի Մարմնի անդամները` կազմում են Եկեղեցին, ըստ Պողոս առաքյալի խոսքի. «Եկեղեցին Հիսուսի Մարմինն է, լրումը Նրա, Ով ամեն ինչ լցնում է ամեն բանի մեջ» (տե՛ս Եփես. Ա 22, 23)։

Ինչպես անչունչ փայտից ու քարից պատրաստված տաճարում ամենակարող Աստծու անունն ենք կանչում, Աստծու անունով օծում և Աստծու տուն անվանում, այդպես և Հավատացյալները, ովքեր մկրտվում են Հոր, Որդու և Սուրբ Հոդու անունով և օծվում օրՀնության յուղով Աստծու անունով կոչվում են քրիստոնյա և Աստծու տաճար։ Ինչպես տաճարի օծությամբ զդալի եկեղեցին ընդունում է Սուրբ Հոդին, այդպես և մարդն է ընդունում Դրոչմի խորՀրդով։ Եվ ինչպես զդալի Եկեղեցին քահանայի միջոցով իր մեջ ընդունում է Քրիստոսի Մարմինն ու Արյունը, այդպես էլ մարդը` ճաչակմամբ։ Այդ պատճառով երկուսն էլ կոչվում են Աստծու սուրբ բնակարան և տաճար, քանզի ստուդապես Աստված այդտեղ է բնակվում։

Եկեղեցին Հոգևոր է ու մարմնավոր, ինչպես Եղեմի պարտեզն է Հոգևոր ու մարմնավոր, քանզի այնտեղ Աստված զգալի (մարմնավոր) ծառերի և տունկերի Հետ միասին տնկեց նաև իմանալի (Հոգևոր) ծառեր՝ Կենաց և Գիտության ծառերը. Հոգևորը Հավատացյալ ժողովուրդն է, իսկ մարմնավորը՝ քարեղեն տաճարը։ Եթե տաճարը նյութեղեն չլիներ, ապա մարդու Համար բնակավայր չէր լինի, իսկ եթե սրբված և օծված չլիներ՝ Աստված այդտեղ չէր բնակվի, քանզի Աստված սուրբ է, և տաճարը ևս սուրբ պիտի լինի։ Այդ պատճառով Եկեղեցին կառուցելուց Հետո պետք է սրբել և օծել։ Նախ սրբել, որովհետև մարդու Հանցանքների պատճառով անիծվցին բոլոր տարրերը՝ Հողը, քարը, փայտը, ջուրը, և այն ամենը, ինչով կառուցվում է Եկեղեցին, ապա օծել, որպեսզի Սուրբ Հոգու չնորՀները իջնեն Եկեղեցու վրա, ինչպես Պենտեկոստեի օրը իջան Վերնատան վրա։

Եկեղեցին կոչվում է Աստծու տուն, Տիրոջ տաճար, Սիոնի դուստր, Սուրբ ԹագուՀի, Մայր, Երկնային Փեսայի Հարս ու Առագաստ, ինչպես նաև Սուրբ Կախողիկե և Առաջելական: Եկեղեցին Աստծու տուն է կոչ-վում, ջանզի Աստծու Խոսջն այդտեղ բնակվեց ըստ մարդարեուխյան. «Այս է Հանգստավայրն Իմ Հավիտյանս Հավիտենից, այստեղ պիտի բնակ-վեմ, ջանզի Հավանեցի սա» (Սաղմ. ճեկ 13, 14):

Եկեղեցին Աստծու փառջի տաճար է կոչվում, սակայն այն Հրեական տաճարի նման միայն մի տեղում չշինվեց, այլ դերադույն Հրաչադործությամբ կամար կազմեց տիեղերջի բոլոր անկյուններում, որտեղ ոչ միայն փառջերի լույսն է երևում, այլև Ինջը` փառջերի Տերն է Հայտնվում` ըստ այս խոսջի. «Աստված Հայտնվում է Իր տաճարում» (Սաղմ. Խէ 4): Աստծու տաճար է կոչվում նաև մարդը` Համաձայն այս խոսքի. «Աստծու տաճար եք դուք, և Աստծու Հոդին է բնակվում ձեր մեջ» (Ա Կորնթ. Գ 16)։

Սուրբ Գրքում Եկեղեցին կոչվում է երկնային Фեսայի սուրբ Հարս (տեն Մարկ. Բ 21, Յայտ. do 2): Հարսը նախ պետք է անապական լինի, և Եկեղեցին կույս է Հոգու և մարմնի սրբությամբ ու անապականությամբ:

Երկրորդ` ինչպես փեսայի կողմից միջնորդներ են դնում Հարսի մոտ ու պատմում փեսայի մասին, այդպես էլ մարդարեները դնացին Հրեաների մոտ ու դանադան օրինակներով պատմեցին երկնային Փեսայի մասին` Հայտնելով Աստծու Որդու` երկնքից երկիր դալու տեղն ու ժամանակը, ապա նաև` Նրա կենարար չարչարանքների, խաչի մաՀվան, Հրաչափառ Հարության և երկինք Համբարձման մասին: Իսկ երբ այդ ամենը կատարվեց, առաջյալներն ի լուր ամբողջ աշխարհի պատմեցին կատարվածը` ըստ այս խոսքի. «Դո'ւստր, լսի'ր ու տե՜ս, մոտեցրո'ւ ականջը քո, մոռացի'ր քո ժողովրդին և քո Հոր տունը, քանզի Թադավորը ցանկացավ քո դեղեցկությունը» (Սաղմ. №Դ 11)։

Երրորդ` ինչպես Հարսը զարդարվում է ու պատրաստվում փեսայի դալստյանը, այդպես էլ Հավատացյալներն են զարդարում իրենց Հոդին զանազան առաջինություններով. գլուխը` Հավատով, Հույսով ու սիրով, իսկ անձը` խոՀեմությամբ, արիությամբ, ողջախոՀությամբ ու արդարությամբ, որպեսզի Հաձելի լինեն Երկնային Փեսային:

Եկեղեցուն Հարս կոչելով` Աստված ցույց է տալիս Իր գերազանց սերը Հավատացյալների նկատմամբ` ըստ այս խոսջի. «Մարդի'կ, սիրեցե'ջ ձեր կանանց, ինչպես որ Քրիստոս սիրեց Եկեղեցին և Իր անձը մատնեց նրա Համար» (Եփես. Ե 25): Դա նաև Հայտնում է այն կատարյալ միավորու-Թյունը, որ կա Քրիստոսի և Եկեղեցու միջև, ջանզի Քրիստոս Եկեղեցու գյուխն է, իսկ Եկեղեցին Նրա Մարմինը:

Քրիստոս կոչվում է Փեսա, քանզի փեսայի նման Թողեց Իր Հորն ու մորը և գնաց Հարսի ետևից` ըստ այս խոսքի. «Տղամարդը Թողնելով իր Հորն ու մորը` պետք է միանա իր կնոջը» (Ծննդ. Բ 24): Դա կատարելու Համար մեր Տերը Հոր մոտից իջնելով մարմնացավ սուրբ Կույսից, ապա` Իր մորը երկրի վրա Թողնելով` խաչ բարձրացավ:

Ինչպես Քրիստոս, Թողնելով Իր Հորն ու մորը, խաչը բարձրացավ Եկեղեցու Համար, այդպես էլ աղդերը` դերված Քրիստոսի սիրուց, Թող-նում են իրենց Հայրենի տները, նախնիների ավանդույԹները և ՀեԹա-նոսական կուռջերը ու դնում Քրիստոսի ետևից` ըստ այս խոսջի. «Ով իր Հորը և կամ մորը Ինձնից ավելի է սիրում, Ինձ արժանի չէ. ով իր որդուն կամ դստերը ինձնից ավելի է սիրում, Ինձ արժանի չէ: Եվ ով իր խաչը չի վերցնում ու Իմ ետևից չի դալիս, Ինձ արժանի չէ» (Մատթ. ժ 37-38):

Ինչպես Հարսը նախ նչանվում է, ապա՝ պսակվում, այդպես էլ Հավատացյալները, տիեգերակոչ Ավետարանով լուսագարդվելով, նախ սրբվում են Ավազանի մկրտությամբ՝ որպես նչան ստանալով անապական Հավատի դավանությունը, ըստ Պողոս առաջյալի խոսջի. «Ձեզ նչանեցի մի մարդու՝ որպես մի անբիծ կույս Քրիստոսին ներկայացնելու Համար» (Բ Կորնթ. ԺԱ 2)։ ԱյնուՀետև՝ ՀամընդՀանուր Հարությունից Հետո, երբ Փեսան գա Հոր փառջով և վերցնելով Իր Հավատացյալներին՝ մտնի Լույսի առադաստը, կլինի Հարսանիջը և Եկեղեցին պսակով կմիավորվի Քրիստոսին:

Պսակի խորհրդով երկուսը մի մարմին են դառնում, ինչպես Ադամն ասաց. «Այժմ սա ոսկոր է իմ ոսկորներից և մարմին` իմ մարմնից» (Ծննդ. Բ 23): Մենջ էլ մկրտությամբ դառնում ենջ ոսկոր Քրիստոսի ոսկորներից, և մարմին Նրա Մարմնից, և Սուրբ Հոդով Հոդակապվելով` միավորվում միմյանց հետ: Հարսանիջը ուրախություն է, և Քրիստոսի դալստյամբ մարդկանց սուդն ու տրամությունը ուրախության է փոխվելու:

Եկեղեցին կոչվում է նաև Սիոնի դուստը, քանի որ Սիոնից սկզբնավորվեց նրա խորՀուրդը: Սակայն Եկեղեցին Հին Կտակարանի նման չի օրինադրում, այլ մարդկանց Ավետարանով որդեդրելով` Աստծու Հետ է միավորում: Եխե Սիոնում կառուցված տաճարն ամրոց էր ու ժողովարան, ապա Քրիստոսի Մարմնով կառուցված տիեզերական Եկեղեցին ամուր ապաստան եղավ ադդերին ու ժողովուրդներին:

Եկեղեցին Սուրբ ԹագուՀի է անվանվում, քանի որ Բանն Աստված այդտեղ Թագավորելով` Իր անապական Արյամբ այն ինչպես ծիրանիով չքեղաչուք դարդարեց, ապա պանծալի Խաչը, ինչպես Թագաղարդ պսակ, դրեց Եկեղեցու գլխին և Իր աջում կանդնեցրեց, ըստ առաքյալի խոսքի. «ԹագուՀին կանդնած է Քո աջից` ղարդարված ու պաձուձված ոսկեՀուռ դգեստներով» (Սաղմ. ԽԴ 10)։ Կամ` «Նրա Հետ ՀարուԹյուն տվեց մեղ և Նրա Հետ նստեցրեց երկնքում Քրիստոս Հիսուսով» (Եփես. Բ 6)։

Եկեղեցին Մայր է կոչվում, քանզի բազում Հոգևոր զավակներ է ծնում։ Ինչպես փեսան է Հարսին զավակներով բեղմնավորում, այդպես Քրիստոս դրել է Իր վարդապետությունը Եկեղեցու մտքի արգանդում, որով Աստծուն Հարսնացյալ Եկեղեցին, տարբեր ազգերից մեկտեղ գումարելով Հավատացյալներին, երկնում ու ծնում է մի ամբողջ ժողովուրդ, ըստ այս խոսքի. «Սիոնը պիտի մայր կոչվի, որտեղ մարդը ծնվեց, և նրա Հիմքերը Բարձրյալն անձամբ գցեց» (Սաղմ. ՁՁ 5)։ Կամ. «Ուրախացի՛ր, ո՛վ ամուլ, որ չծնեցիր, կանչի՛ր ու աղաղա՛կ բարձրացրու, որ երկունքի ցավով չբռնվեցիր, քանզի բազում են ամուսնուց լքվածիդ որդիները» (Եսայի ԾԴ 1)։ Եվ ինչպես մայրը ծննդաբերելուց Հետո իր որդիներին սնում է մինչև կատարյալ Հասակին Հասնելը, այդպես էլ Եկեղեցին կերակրում է իր

գավակներին մինչև նրանց Քրիստոսի կատարյալ Հասակին Հասնելը (տե՛ս Եփես. Դ 13)։

Հայտնության գրջում Եկեղեցին նաև կին է կոչվում. «Երկնքում մեծ նչան երևաց. մի կին՝ արեգակն իր վրա առած, լուսինն իր ոտքերի տակ» (Յայտ. ԺԲ 1): Այդ կինը Եկեղեցին է, քանգի Աստծու Դուստըն է, Քրիստոսի Հարսը և բազմազավակ Մայր: Ոտքերի տակի լուսինը խորՀրդանչում է Հին օրենքը՝ ստվերական լույսը, իսկ արեգակը, որով զդեստավորվել է, խորՀրդանչում է Քրիստոսին:

Փառջերի Հայրն այնջան սիրեց սուրբ Եկեղեցուն, որ մինչև իսկ Իր Միածին Որդուն տվեց պատարագվելու Եկեղեցու սուրբ Խորանում (տե՛ս Յովի. Գ 16)։ Եվ ասաց Հայրը սուրբ Եկեղեցուն. «Մի՞թե կինը կմոռանա իր մանկանը կամ չի գթա իր որովայնի ծնունդներին, և եթե կինը մոռանալու էլ լինի այդ, Ես, սակայն, ջեղ չեմ մոռանա։ ԱՀա Իմ ձեռջերի ափերի մեջ գծագրեցի ջո պարիսպը, և ամեն ժամ դու Իմ առաջ ես» (Եսայի ԽԹ 15-16)։

Եկեղեցին կոչվում է նաև ԿաԹողիկե Համաժողով, քանի որ Սրբարար Հոգին լուսարար մկրտությամբ` Ավազանից երկնեց Աստծուն ժառանգներ և նրանց Հնազանդությամբ մի տեղում ժողովեց:

Եկեղեցին նաև Առաջելական ենջ անվանում, ըստ Հավատի կանոնի, ջանզի Եկեղեցու մանուկներն առաջյալների միջոցով ընդունեցին Կենաց Հոգու Հրավերը և գումարվեցին Հոգևոր ծառայության` դառնալով անդրանիկները երկնային ջաղաջի:

Եկեղեցին երկինք է երկրի վրա, որովհետև Աստված մարդացավ, Երկնավորը դարձավ երկրավոր, և մենք, որ մի ժամանակ հեռացած էինք
Աստծուց, Քրիստոսի Արյան միջոցով դարձանք մերձավորներ։ Քանի որ
մարդուն Աստծուց մեղջն էր բաժանում, Տերն Իր խաչով ջանդեց Աստծու
և մարդկանց միջև կանդնած միջնորմը, վերացրեց ԹչնամուԹյունը,
մարդուն Աստծու հետ հաչտեցնելով` խաղաղուԹյուն հաստատեց և մեզ
արտոնուԹյուն տվեց Աստծուն Հայր կոչել։ Եվ Քրիստոս Եկեղեցում ծադեցնելով Իր Աստվածային Լույսը, այն լցնում է չնորհներով ու լուսավորում Եկեղեցու մանուկներին։ Իսկ հրեչտակների դասերը, երկնջից
իջնելով, անդադար փառաբանուԹյամբ օրհնուԹյան երդեր են երդում և
մեզ տոնակից լինում, ջանզի երկնային Թագավորը եկավ սուրբ Եկեղեցի։
Հետևաբար՝ մարդն այլևս օտար և պանդուիտ չէ, այլ` համաջաղաջացի
սրբերին և ընտանի` Աստծուն (տե՛ս Եփես. Բ 13-22)։

#### Եսեղեծու ԽորՀուրդը

Արդ` Եկեղեցու անունը Հայտնապես իմանալուց Հետո քննենք Սուրբ Գրքի խորհրդական խոսքերը և նրանցում ծովացած իմաստություններից վեր բերենք Հավատի մարդարիտը և իմաստի Աստվածային դանձը։ Նախ տեսնենք, թե ինչպես և ինչ պատճառով չինվեց Եկեղեցին։ Պետք է ասել, որ Եկեղեցու խորհուրդը դեռևս աչխարհի լինելուց առաջ կար Աստծու մոտ, ինչպես առաքյալն է ասում. «Այն խորհուրդը, որ ծածկված էր դարերից և սերունդներից, և որ այժմ Հայտնվեց իր սրբերին» (Կողոս. Ա 26)։ Նաև Եկեղեցու կարդերը ժամանակավոր չեն, այլ Հավիտենական և Հոդևոր։ Դրանք մարդկանցից չեն Հնարված, այլ Հոդու Հայտնությամբ են տրված։

Եկեղեցին չինվեց Հոր Խոսքով, ժամանակների լրմանը` որպես Աստվածության փառքի տեղ և Տիրոջ բանավոր Հոտի ապավինության տուն: Աստծու Իմաստությունը ոչ թե նոր տուն չինեց (տես Առակ. Թ 1), այլ սկզբից` Ադամի ժամանակից ընկածն ու կործանվածը կառուցեց: Տերը Հավաքեց նրանց, ովքեր ցրվել էին ու օտարացել կորստաբեր ամբարչտությամբ` ճանաչել տալով ԽորՀրդական Երրորդության միասնական ու միադավան խոստովանությունը` երկրպադելու Համար մեծ ու աՀավոր Տերությանը:

Այդ պատճառով Դավթի Որդին, մեր կերպարանքը վերցնելով, դարձավ Հայրենի թագավորության ժառանգորդն ու կանդնեցնողը՝ ըստ Գաբրիելի ավետման (տես Ղուկ. Ա 32): Քանգի Խոսքը, Ով Հորից որպես Լույս ծագեց, Հայր Աստծու Իմաստությունն ու Զորությունն է, Ով անդոյությունից գոյության բերեց արարածներին. երկինքը և երկնային աննյութական ու անտեսանելի դորքերը, ինչպես նաև նյութական ու տեսանելի աշխարհը, որի վրա Տերը մարդուն թագավոր կարդեց: Եվ ինչպես երկնային Հրեղեններով, ովքեր Աստվածության անմատույց Լույսի մոտակա փառաբանիչներն են, ծածկեց խորանը, այդպես էլ վարագույրով եկեղեցու խորանն են ծածկում քահանայական դասերը, ովքեր սպասավորում են Տիրոջ Մարմնի ու Արյան սոսկալի խորհրդին:

Մարմնացյալ Խոսջն, անցնելով վերին ջրերից և ավելի վեր ելնելով իչխանություններից ու պետություններից, նստում է ջերովբեական աթուհն` Հոր աջում, և երկրպագվում Հրեչտակների բյուրավոր զորջերից` ըստ այս խոսջի. «ՕրՀնեցե՛ջ Նրան, երկինջների՝ երկինջներ և ջրե՛ր, որ վեր եջ երկնջից» (Սաղմ. ճԽԸ 4), միաժամանակ պատարագվելով Եկեղեցու ջառաթև սեղանին ու օթևանելով Հավատացյալների Հոգիներում:

Երկնքում երկնային էությունների գնդերը, յոթնապարյան խմբերով, ի փառս Համաբուն Տերության, երեքսրբյան օրՀնություններ են քաղցրանվադ երդում: Իսկ Եկեղեցում Սուրբ Հոդին, ծավալվելով Ավագանի վրա, կենդանակերպում է մեր բնությունը` երկնելով նորափետուր գարդարված նոր լուսակերպ ծնունդներ, ովջեր երկնայինների նմանությամբ երամներ կազմած, նույնանման օրՀնություններ են վերառաջում դեպի բար֊ ձունջներ` ինջնիչխան Լույսին:

Համառոտ ասենք, որ Եկեղեցին կառուցված է լուսեղեն երկնքի օրինակով, և նրանում ամեն ինչ երկնայինի օրինակն է: Եկեղեցու ամենօրյա լապտերները երկնքի սրբերի մշտնջենալույս պայծառությունն են Հայտնում, իսկ անուշահոտ խունկերի բխումը Սուրբ Հոգու անուշահոտության բուրումն է՝ ուղղված մեր Հոգիներին: Քահանայապետը, ով բաշխում է ձշմարիտ շնորհները, օրինակն է Ճշմարիտ Քահանայապետի՝ Քրիստոսի, Ումից անմահության Վտակը՝ Սուրբ Հոգին կյանք ու անապականություն է բաշխում բոլորին: Եկեղեցու պաշտոնյաների դասերը երկնային զանապան դասերին համապատասխան դորություններ ունեն: Իսկ Եկեղեցու տոները Աստծուն տեսնելու Հույսի, ուրախության առհավատչյան են: Ուստի պետք է իմանալ, որ արդարև՝ երկինքների երկնքի և սրբությունների սրբության երևումն է այստեղ:

Նախկինում Դրախտը Եկեղեցու օրինակն ուներ, սակայն Տիրոջ ոտնաձայները լսվելուն պես այն անապատ դարձավ, քանդի նախաստեղծները չարի միջամտությամբ այդտեղից դուրս վտարվեցին (տես Ծննդ. Գ 8)։ Եկեղեցին չարի Համար անմատչելի աստվածագործ Դրախտ է, որը Տերը մեզ պարգևեց փոխարեն աստվածատունկ Դրախտի, և Եկեղեցին ավելի պայծառ է, քան Եդեմի պարտեղը։ Ինչպես Դրախտը տրվեց կենդանություն ունեցողներին, և մեղջերով մեռածներն այդտեղ չեն մտնում, այդպես էլ Եկեղեցուց դուրս են Հանվում ամբարիչտներն ու մեղավորները։

Դրախտում Աստված Կենաց ծառը տնկեց, որից զրկվեցին նախա֊ստեղծները, իսկ Եկեղեցում, փոխանակ Կենաց ծառի, Լույսի Խաչը կանգ֊նեցրեց, որը Աստվածորդու կենսաբեր Արյամբ արմատներ արձակելով ծաղկեց, և բոլոր Հավատացյալներին տվեց անմաՀության Պտուղը` Քրիս֊տոսի Մարմինն ու Արյունը:

Դրախտում բարու և չարի գիտության ծառն էր, իսկ Եկեղեցում խաչով ճանաչեցինք Ճչմարիտ Բարին` Աստծուն, և խույս տվեցինք չարի խաբեպատիր ծառայությունից: Ինչպես և Ինքը` Փրկիչն ասաց. «Երբ Մարդու Որդուն բարձրացնեք, այն ժամանակ պիտի իմանաք, թե Ես եմ» (Յովհ. Ը 28):

Դրախտում կային տերևազարդ ծառեր, որոնց փոխարեն Եկեղեցում առաջյալների ու մարդարեների դասերը դրվեցին` զարդարված լուսաբեր իմաստությամբ, ծաղկազարդ առաջինություններով ու մարտիրոսական պսակներով, և նրանջ Երրորդության Հավատն են ուսուցանում վայել- չածաղիկ վարդապետությամբ:

Դրախտում դետ էր բխում և չորս մասի բաժանվելով` ոռոդում վայելչավայր բուրաստանը, իսկ Եկեղեցում Ճչմարտության Խոսքը, բխեւլով Հորից, չորս ավետարաններով քարոզվում է տիեղերքի չորս ծադերրում։ Դրախտի դետը նաև Եկեղեցու Ավազանի օրինակն է. ինչպես դետերը ոռոդում էին Դրախտը, այդպես էլ Ավազանը նորոդում է Եկեղեցին և պայծառացնում նրա մանուկներին։ Եվ ինչպես Ադամն Աստծու պատկերով ստեղծվեց, այդպես էլ քրիստոնյաներս ենք Աստծու պատկերով ծնվում Եկեղեցու Ավազանից` դառնալով Աստծու որդիներ։

Ինչպես սերովբեն պաՀպանում է Դրախտը Հրեղեն սրով, այդպես Սուրբ Հոգին Հրի նմանությամբ գալով` պարսպապատեց Եկեղեցին տերու-նական Խաչի նչանով, որպեսզի սատանան ներս չմանի ու ավերածու-թյուններ չգործի, ինչպես վարվեց Դրախտում։ Որի Համար Տերն ասում է. «ԱՀա Իմ ձեռջերի ափերի մեջ գծագրեցի քո պարիսպը» (Եսայի ԽԹ 16)։

Ինչպես Ադամը Դրախտում պատվիրան ստացավ մշակել և պաՀպանել պարտեղը, այնպես էլ մենջ Եկեղեցում պատվեր ունենջ անսխալապես պաՀել Կենաց Հոգու օրենջը:

Առաջին Ադամի կողից արարվեց կինը` Եվան, և տրվեց Ադամին որպես օգնական, իսկ Երկրորդ Ադամի կողից ջուր ու արյուն բխեց, որպեսզի դրանցով կառուցվի Սուրբ Եկեղեցին: Այդ մասին առաջյալն ասում է. «Այս խորՀուրդը մեծ է. բայց ես ասում եմ Քրիստոսի և Եկեղեցու վերաբերյալ» (Եփես. Ե 32):

Անզեղջ մեղավորները Դրախտում չմնացին, այլ վտարվեցին դատաստանով ու Հանդիմանությամբ, իսկ Եկեղեցին ընդունում է մեղավորներին, ովջեր գղջալով խոստովանում են ու Հավատով արդարանում:

Օձը Դրախտ սողոսկեց և իմաստուն երևաց Եվայի աչքին, սակայն նա Եկեղեցի չի կարող մտնել, քանզի Տիրոջ անեծքով գրկվել է ոտքերից ու Թևերից (տե՛ս Ծննդ. Գ 14), իսկ Տիրոջ խաչով` նաև տեսողուԹյունից: Այնու֊ Հետև` Եկեղեցու արգանդից ծնվածներին Տերը իչխանուԹյուն տվեց ոտնատակ տայու դևերի կամակոր գորուԹյունը:

Եկեղեցու կերպարան չն ուներ նաև Նոյյան տապանը, որը ջրերի ետ քաշվելուց Հետո Թափուր մնաց: Իսկ սուրբ Եկեղեցին քրիստոսաշեն տապան է և աստվածաբնակ խորան, որը գերագույն ու պատվական է իր նախորդից: Արդար Նոյի կառուցած տապանը մարդու Համար ապաստարան եղավ ջրՀեղեղից, իսկ Տիրոջ կառուցած Եկեղեցին ապավինուԹյան Հարկ է մեղավորներիս Համար՝ գեՀենի Հրեղեն Հեղեղից: Նոյյան տապանը ներսից ու դրսից ձյուԹով պատվեց՝ ջրերից պաշտպանվելու Համար, իսկ Եկեղեցին ներսից ու դրսից պատված է Սուրբ Հոգու չնորՀներով՝ պաշտպանելու մեղ չարի բոլոր գորուԹյուններից: Տապան բազմատեսակ կենդանիներ մտան ու փրկվեցին չրՀեղեղի պատուՀասից, սակայն նրանց բարջն ու վարջը չփոխվեց, իսկ Եկեղեցի Հավատացյալների բազմությունն է մտնում` չնչաՀեղձ չլինելու մեղջերի ծովում: Եկեղեցին վերցնելով իր մեջ դազանամիտ մարդկանց, ովջեր ժանտաՀոտել էին զանազան մեղջերով, Սուրբ Հոդու չնորՀներով` Ավազանի մկրտությամբ և սուրբ Պատարադի խորՀրդով, նրանց դարձնում է զդոն ու Հանդարտ, լուսատեսիլ ու մաջրափայլ` մարդկանց որդիներին դարձնելով Լույսի որդիներ:

Աստված Նոյին Հանձնարարեց տապանը եռաՀարկ կառուցել` ներջնաՀարկով, միջնաՀարկով և վերնաՀարկով: Այդ երեջ կարդերը նաև Եկեղեցում ենջ տեսնում` սրբության խորանը, տաճարը և գավիթը:

Տապանի վերնաՀարկը, ուր Թռչունները Հավաքվեցին, Աստվածընկալ խորանն է, որը վերին երկնքի օրինակն է, ուր Աստվածությունն է Հանդչում։ Խորանում է սուրբ Սեղանը, որտեղից Տիրոջ Մարմինն է բաչխվում։ ՎերնաՀարկից խռովաբեր ադռավը Թռավ և այլևս չվերադարձավ, քանդի խնդակից եղավ անիրավությանը, իսկ Եկեղեցուց Քրիստոս դուրս Հանեց սևացած սատանային և լուսավորեց մեղքերով սևացածներին։ Ադռավը ընկղմվեց ջրերում, սատանան` մեղավորների Հոդիներից դուրս վանվեց, իսկ Եկեղեցում մարդիկ սևաթույր ու դժնադույն մեղջերի խոստովանությունից Հետո այլևս իրենց չար դործերին չեն դառնում։

Հնում աղավնին, բերելով ձիթենու չյուղը, տվեց գարնան ավետիսը:
Իսկ Եկեղեցում Ավազանից Հոգով ծնվածները երկնքում երամներ են
կազմում, ինչպես արարչության օրերին Սուրբ Հոգու՝ Ջրերի վրա չրջելուց
գոյացած զանազան երփնանկար ու գույնզգույն Թռչունները, որոնք
լցրեցին երկինքը: Աղավնին ձիթենու չյուղ բերեց տապան, քանզի ձեթը
նյութն է լույսի, իսկ Եկեղեցում ապաչխարողները Թողության Հույսով
միիթարվում են և ապաչխարությամբ լուսավորվում:

Տապանի միջնաՀարկը տաճարի օրինակն է, ուր Նոյը բնակվեց յուրայիններով Հանդերձ: Տաճարն իր մաքրությամբ, ձևով ու Հարմարությամբ վերին երկնքի Հրեշտակների կայանի օրինակն է` լի սուրբ բնակիչներով: Մարդիկ նախկինում գիչակեր էին ու գազան, սակայն Ավազանի մկրտությամբ դարձան լուսակեզ, անմեղ ու Հանդարտ գառներ, ինչպես Եսային է մարդարեացել. «Այն ժամանակ գայլերն ու գառները միասին պիտի արածեն» (Եսայի ԿԵ 25):

Տապանի ներջնաՀարկը, որը գազանների ու անասունների տեղն էր, գավիխի օրինակն է: Դա երկրի խորՀուրդն է, որպեսզի Դրախտից արտաջսված և Հոգևոր ու մարմնավոր Հիվանդություններով բեռնավորված մարդն այստեղ Հանգրվանի: Այսօր գաղանաբարո և անասնաբարո մարղիկ, մտնելով Եկեղեցի, Աստծու որդիներ են դառնում։ Գազանները տապանից դուրս դալուն պես մոռացան Համակեցության բարջերը և չարունակեցին վարվել այնպես, ինչպես վարվում էին մինչև տապան մտնելը, իսկ դաղանաբարո մարդիկ Եկեղեցի մտնելով մեղմում են իրենց վարջը և դառնում ջրիստոնյա:

Նոյյան տապանը կանգնեց Արարատ լեռան վրա և ծածկվեց մարդկանցից, իսկ Եկեղեցին, Հիմնվելով առաջյալների և մարդարեների վրա, օրըստօրե գնում է առաջ և նորոդվում: Տապանի դուռը փակվեց և արդելվեց մարդկանց ներս մանել, իսկ Եկեղեցու դուռը բաց է ամեն օր` դիչեր ու ցերեկ:

Ջրհեղեղից հետո Նոյ նահապետը` աչխարհի երկրորդ հայրը, տապանից ելնելով, չինեց սեղան և փրկության ողջակեղ մատուցեց Աստծուն, որի անուչ բույրը հասավ Տիրոջը (տե՛ս Ծննդ. Ը 21)։ Իսկ կռապաչտության հեղեղը նվազելուց հետո, արարածների Անդրանիկը Եկեղեցում կանդնեցրեց խաչը` որպես հաստատուն ու անչարժ արձան, և չինեց սեղան, որի վրա որպես պատարագ մատուցեց մեղջերից ազատող ու աչխարհի մեղջերը վերցնող Իր կուսածին Մարմինը։ Եվ երկնավոր Հայրը խոնարհվելով հոտոտեց պատարագի անուչահոտությունը։

Նոյի մատուցած պատարագի վրա Աստված ուխտ արեց այլևս չպատուՀասել երկիրը` մարդկանց չար գործերի պատճառով: Իսկ այս պատարագով Հաչտվեցին մեզ Հետ Հայրը, Որդին և Սուրբ Հոդին, և Տերը խաղաղության ուխտ արեց` ասելով, որ մեզ Հետ է լինելու մինչև աչխարՀի վախճանը (տե՛ս Սատթ. ԻԸ 20):

Սուրբ Եկեղեցին Հզոր ու բարձր աչտարակ է: Բաբելոնի աչտարակն առանց Աստծու չինվեց, այդ պատճառով էլ անմիջապես կործանվեց (տե՛ս Ծննդ. ժԱ 4-8): Իսկ երկրորդ աչտարակը` Եկեղեցին, Տերը կառուցեց, ըստ իր խոստման, որ տվեց Պետրոսին. «Ես քեզ ասում եմ, որ դու վեմ ես, և այդ վեմի վրա պիտի չինեմ Իմ Եկեղեցին, ու դժոխքի դռներն այն չպիտի ՀաղԹաՀարեն» (Մատթ. ժՁ 18):

Առաջին աշտարակը Հպարտների ու սանձարձակների կողմից չինվեց, իսկ երկրորդը` Աստծու Խոսքով: Առաջին աշտարակը նահապետների ազգը յոթանասուներկու մասի բաժանեց, իսկ երկրորդ աշտարակով յոթաշնասուներկու առաքյալներն ամբողջ տիեզերքը Հավաքեցին և սուրբ Ավագանով լուսավորեցին: Տերը առաջին աշտարակը կառուցողների լեզուները խառնելով, նրանց չար միաբանությունը խափանեց, իսկ Եկեղեցին կառուցելով` գրված ազգերին Հոգևոր Համաձայնության բերեց:

Տերը կործանեց Բաբելոնի աչտարակը, որպեսզի մարդիկ աղետի ժամին դրան չապավինեն, այլ արդարությանը, և իմանան, որ նախնիներին իրենց անօրինությունների Հեղեղը խորտակեց, իսկ Նոյին արդարությունը փրկեց: Բաբելոնյանի փոխարեն Տերը Հաստատուն վեմերով ու Հեղույսներով առաջելադավան սուրբ Հավատի վրա չինեց Իր Մարմինը` որպես Հզոր աչտարակ, որը ո՛չ Հողմերը կարող են սասանել, ո՛չ Հորդառատ անձրևները փլել: Եվ դեռ ավելին` Եկեղեցու խորՀուրդը վեր բարձրացնելով` Հասցրեց երկնային դերադույն կամարին:

ԱբրաՀամի խորանը, որտեղ Տերը միջօրեին տաղավարեց, երկու Հրեչտակներով (տեն Ծննդ. ժԸ 1-15), ևս ունի Եկեղեցու խորՀուրդը: Սակայն այդխորանը ժամանակավոր էր, իսկ Եկեղեցին Հավիտենական է: Այդ-խորանը պանդուխտ էր քանանացիների երկրում, իսկ Եկեղեցին անչարժ Հիմքի վրա է: Այդ-խորանում անասուններ էին զոՀաբերում, իսկ Եկեղեցում սուրբ Կույսի ծնած «Երինջը»: Այնտեղ Աստված ինչպես մի անծանոժ երևաց ԱբրաՀամին, երկու Հրեչտակների ուղեկցուժյամբ, իսկ Եկեղեցի Տերը դալիս է երկնային զորքերով` անժիվ ու անՀամար դնդերով, ծանոժ ու Հարադատ Իր Հավատացյալներին:

Հին խորանում Աստված Աբրահամին խոստացավ գավակ պարդևել, իսկ Եկեղեցում Քրիստոս՝ օրհնության Զավակը, մեծամեծ պարդևներ է բաչխում Աբրահամի հավատացյալ որդիներին։ Հնում նահապետը Իսահակին՝ իր միածին որդուն, ինչպես պատարադ, սիրով տվեց Աստծուն։ Իսկ Եկեղեցում երկնավոր Հայրը, ինչպես կենդանարար Պատարադ, տալիս է Իր Միածին Որդուն՝ Ճչմարիտ Իսահակին, Ով Իրեն խոյով չփոխարինեց, ինչպես Իսահակի փոխարեն խոյը մորթվեց (տես Ծննդ. ԻԲ 13), այլ Տերն ամենքի փոխարեն մորթվեց, որպեսզի հր մահով կյանք չնորհի ողջերին ու մեռածներին, և վերցնելով աչխարհի մեղջը՝ բոլորին սիրով Իրեն միացնի։

Երկրի վրա Հաստատված սանդուղջը, որ տեսավ Հակոբը, նույնպես Եկեղեցու օրինակն է, իսկ Հակոբի օծած ջարը` Եկեղեցու սուրբ Սեղանի (տես Ծննդ. ԻԸ 12, 18):

Աստվածային Հրով պայծառացած անկեղ մորենին (տե՛ս ելք Գ 2), որը տեսավ Մովսեսը, ևս սուրբ Եկեղեցու խորՀուրդն է, սակայն Եկեղեցին այնպես աՀադնատեսիլ չէ, ինչպես անկեղ մորենին, այլ Հեղ ու Հանդարտ է տեսքով:

Եկեղեցու օրինակն էր նաև Սինա լեռը (տեն Ելք do 16)։ Այդտեղ Տիրոջ փառքը միգախառն ամպով, Հրի տեսքով, փողի ու որոտման ձայների աՀաբեկող Հնչմամբ երևաց։ Իսկ Եկեղեցում Հոր անպարագրելի Խոսքը, Աստվածության փայլատակող ձառագայթը, թաքնվելով մարմնի ամպով և Հնչեցնելով կենսաբեր Ավետարանի փողը` ամբողջ տիեղերքը Հրավիրեց Հորը որդեգրության։ Երբ Մովսեսն իջավ Սինա լեռից` ուխտի երկու տախտակները ձեռջին, նրա դեմքը լույս էր ձառագում, Տիրոջ Հետ խոսելու պատձառով: Նրան չէին կարողանում նայել Իսրայելի որդիները (տես ելք ԼԴ 29), իսկ Եկեղեցում բաց դեմքով տեսնում ենք Տիրոջ փառքը, ինչպես Հայելու մեջ (տեն Բ Կորնթ. Գ 18)։ Այնտեղ Աստվածագիր պատգամը քարեղեն տախտակով տրվեց, Մովսեսի միջոցով, իսկ այստեղ` փրկության Ավետարանը` ինջանախոսությամբ Աստծու Որդու, լուսավորում է ամեն մարդու, ով գալիս է աչխարՀ։ Այնտեղ տրվեց մարմնի թլփատությունը (տեն Ծննդ. ժէ 11), իսկ այստեղ` սրտի (տեն Յռոմ. Բ 29)։

Անապատում Աստված Իսրայելի որդիներին ցերեկն առաջնորդում էր ամպի, իսկ դիչերը` Հրե սյան տեսքով (տեն ելք ժԳ 22): Երկնքից մանանա էր տալիս ուտելու (տեն ելք ժՉ 14,15) և նրանց Հետ դնում էր մի վեմ, որից ջուր էր բխում ու Հադեցնում նրանց ծարավը (տեն ելք ժե 6): Այդ անապատը նույնպես Եկեղեցու օրինակն է, սակայն սուրբ Եկեղեցին երկնային անկոխ անապատ է ու անմերձենալի դովացնող ամպ, և սրանից ելնող կենդանի ու անմահացնող Կերակուրը կյանք է տալիս ամբողջ աշխարհին: Եկեղեցուց բխում է Կենդանի Ջուրը, սակայն ոչ վեմից, ինչպես անապատում, այլ Կենարարի կողից, որի խորՀուրդը մեկնեց առաքյալը. «Բոլորն էլ նույն Հոդևոր ըմպելիքը խմեցին այն Հոդևոր Վեմից, որ դնում էր նրանց Հետ, և այն Վեմը Ինքը` Քրիստոս էր» (Ա Կորնթ. Ժ 4): Ինքը` Կյանքի Աղբյուրը, ձայնում է ասելով. «ԵԹե մեկը ծարավ է, Թող Ինձ մոտ դա և խմի» (Յովի. է 37):

Եկեղեցի կառուցելու սկիզբը դրվեց Սինա անապատում` Մովսեսի կանդնեցրած Վկայության խորանով, որն Աստծու տունն էր, պատարադներ ու ընծաներ մատուցելու տեղը և ժողովրդի աղոթատեղին, ջանի դեռ Օրենքը չէր փոխարինվել ՇնորՀով։ Մովսեսը, ըստ Տիրոջ Հրամանի, իր կանդնեցրած խորանում դրեց Սրբությունների սրբությունը։ Սակայն դա տեղափոխվող խորան էր, ջանզի այն ժամանակ ժողովուրդն այս ու այնտեղ պանդխտանում էր, և Տերն էլ, մխիթարելու Համար, նրանց Հետ էր պանդըխտանում։ Ինչպես Մովսեսը մի անդամ պատարադ մատուցեց և տվեց ԱՀարոնին ու նրա որդիներին, այդպես էլ Տերը Վերնատանը մի անդամ պատարադ մատուցեց և տվեց Իր առաջյալներին, նրանջ էլ` Քրիստոսի բոլոր Հավատացյալներին, ջանզի Քրիստոս մի անդամ խաչվեց։

ՔաՀանայապետը տարին մի անգամ է մտնում սրբություն, և Քրիստոս, Իր մարդեղությունից մինչև մյուս անգամ գալուստը, մի անգամ մտավ երկնային սրբություն` մեր մեղջերը սրբելով: Հնում բազում պատարագներ էին մատուցվում, սակայն կատարյալ փրկությունը չէր գտնվում, ջանզի այդ պատարագները ընդամենը Ճչմարիտ պատարագի օրինակներն էին: Խորանը ստվերն է, իսկ Եկեղեցին` Ճչմարտությունն է: Ճչմարտության գալով օրինակը վերացավ, և Քրիստոս, մի անգամ պատարագ մատուցելով, տվեց Հավիտենական փրկությունը:

Տապանակն Աստծու պատգամների տեղն է, որն առաջյալը կտակարանների արկղ անվանեց, և դա նույնպես Եկեղեցու խորՀուրդն ունի: Տապանակում դրված երկու քարեղեն տախտակների փոխարեն Եկեղեցում Հին և Նոր Կտակարանները դրվեցին: Փոխանակ Տապանակում պահվող ոսկյա սափորի, ինչի մեջ պահվում է մանանան, ոսկեղեն ու անարատ Հոգին Եկեղեցում ամբարում է Աստվածային ու երկնային խորհուրդները: Իսկ Ահարոնի ծաղկած գավազանը ցույց է տալիս, որ քահանայությունը երկնային է ու հոգևոր (տեն Թվեր 8, 10): Ինչպես գավազանը, որ դրկված էր դալարությունից ու մեռած, կրկին դալարեց, ծաղկեց ու պտղաբերեց, այդպես էլ պետք է մեռնել աչխարհի համար, որպեսզի Պողոսի նման ասենք. «Կենդանի եմ այսուհետև. բայց ոչ թե ես, այլ իմ մեջ ապրում է Քրիստոս» (Գաղատ. Բ 19,20):

Օրենջը, որ Սինա լեռան վրա տրվեց, դադարեց և իր տեղը դիջեց Հոգևոր օրենջներին, որոնջ Եկեղեցուց ելան, ըստ մարդարեի խոսջի. «Սի-ոնից են դուրս դալիս օրենջները, և Տիրոջ խոսջը՝ Երուսաղեմից» (Միջիա Դ 2): Հին օրենջները ջարեղեն տախտակների վրա դրվեցին, իսկ Նոր օրենջը՝ սրտի մարմնեղեն տախտակների: Հին օրենջները ծառայուԹյան դիր էին, իսկ նորերը՝ աղատուԹյան: Հները միայն մի ազդի տրվեցին, իսկ նորերը՝ ամբողջ տիեղերջին: Հները Մովսեսը բերեց, իսկ նորերը՝ տասներկու առաջյայները:

Եկեղեցում Հայտնվեցին բոլոր տնօրինական խորՀուրդները, որոնջ անՀայտ էին սերունդներին ու ազդերին: Եկեղեցին ճչմարտապես սուրբ երկիր է, և Տիրոջ աչ,թը Հարատև նրա վրա է:

Եկեղեցու ձև ուներ նաև Սողոմոնի տաճարը, և նրանում ամեն ինչ օրինակն էր Եկեղեցու, սակայն ճշմարիտ Եկեղեցու Հայտնվելով այն ավերակ դարձավ: Աստծու Հրամանով Մովսեսի կանգնեցրած Վկայության խորանը Հայտնում է օրենքների փոփոխելի կարգը, իսկ Սողոմոնի Հրաշագեղ տաճարը` Եկեղեցու սրբազան ու Հաստատուն խորՀուրդը: Սակայն նրանցում մատուցված պատարագներով ու առօրյա լվացումներով միայն մարմինն էր մաքրվում, իսկ Եկեղեցում Ավազանի մկրտությամբ մաքրվում են և՛ Հոգին, և՛ մարմինը, իսկ պատարագներով խորՀրդապես ճաչակում են և՛ Հոգին, և՛ մարմինը: Հնում անասունների արյունն էր սրսկվում ժողովրդի վրա, իսկ այժմ Տիրոջ սուրբ Արյունը Հեղվեց աչխարհի փրկության Համար: Հնում դգալի դառները մորթվեցին, իսկ Նորում Հոգևոր Գառը պատարագվեց աչխարհին կյանք տալու Համար:

Առաջինում անասուններն էին որպես պատարագ և զոհ մատուցվում, իսկ երկրորդում Աստծուն Հաճելի և սուրբ անձիք իրենք իրենց են ընծայում: Առաջինում քահանայապետի ցուպը պտղաբերեց արքայական կաղին (տես Թվեր 8), երկրորդում` Լույսի Խաչը` Քրիստոսին: Առաջինում դատաստանի, ճչմարտության և Հայտնության տախտակներն էին, երկրորդում` արքայության Ավետարանը:

Հնում քահանայապետը զդեստավորվում էր պճեղնավոր պատմուճանով (տես ելք ԻԸ), որի քղանցքներին կարված էին ոսկե զանդակներ, որոնք խորհրդանչում են պայծառ քարողությունը։ Կրում էր նաև պատվական քարերով և ոսկե չղթայով զարդարված խույր և վակաս, իսկ Քրիստոս մեզ զդեստավորեց հավատով, սիրով ու սրբությամբ։ Խույրը Սուրբ Հոդու չնորհներն է, իսկ Ահարոնի` պճեղնավոր պատմուճանով զդեստավորվելը խորհրդանչում է Քրիստոսի մարմնանալը և մեր չորեքնյութ բնության դարդարվելը չքեղաչուք արդարությամբ։ Զդեստների կապույտ թելով հյուսվածքը խորհրդանչում է երկնային առաքինություները, կարմիր մանվածքը` անապական Արյան կցորդությունը, նրբահյուս բեհեզը` Աստվածության խառնվելը մեր բնության հետ, ծիրանին` անճառելի տնօրինության ծածկված խորհուրդը։ Քահանայապետի լանջապանակի չորս չարքով կարդված տասներկու ակնաքարերը խորհրդանչում են տասներկու առաքյալներին, քանզի նրանք դարձան Քրիստոսի սիրտն ու կամջը։

Վերնատունը, ուր մեր Տերը լվաց Իր աչակերտների ոտքերը և բաչխեց Իր փրկական Մարմինն ու Արյունը, ունի Եկեղեցու խորՀուրդը, քանզի Եկեղեցում է դտնվում Մկրտության ավագանը և այդտեղ է բաչխվում Տիրոջ Մարմինն ու Արյունը։ Ինչպես Հարությունից հետո Տերը, փակ դռներով մտնելով Վերնատուն փչեց առաքյալների վրա և նրանց իչխանություն տվեց քահանայադործելու (տե՛ս Յովի. Ի 23), այդպես էլ այսօր՝ Տերը Եկեղեցի մտնելով՝ հավատացյալներին պարդևներ է չնորհում, իսկ քահանաներին իչխանություն տալիս՝ մեղջերը կապելու և արձակելու։ Վերնատանը Սուրբ Հոդին հրեղեն լեղուներով առաքյալների վրա իջավ և նրանց մխիթարեց, իսկ այսօր Սուրբ Հոդին Եկեղեցի է իջնում յոթնարփյա չնորհներով և առաջինության հրանիրում յուրաքանչյուրին։

Սուրբ Եկեղեցին, սկզբնավորված լինելով արարածների ստեղծվելուց առաջ Անսկզբի կողմից, Ով սկիզբն ու ամբողջացումն է Եկեղեցու, մեզ Համար բյուրապատիկ բարիջների աղբյուր է ու ապավինության վայր, և ոչ միայն այժմ, այլև Հանդերձյալ Հավիտենականությունում, ջանզի նաև Հանդերձյայի խորՀուրդն ունի:

Եկեղեցու խորանը արևելյան կողմում է, որովՀետև արևելքից ենք ակնկալում երկնային Փեսայի գալուստը: Այդպես նաև` Եկեղեցին դեմ Հանդիման է Դրախտին, որն արևելյան կողմում է, որպեսզի նրա բնակիչ֊ ներին ցույց տա իր որդիներին, ովջեր Քրիստոսին խաչակցվելով` աջակողմյան ավազակի նման մտնելու են Դրախտ: Եկեղեցին ջառակողմ է, ինչը ցույց է տալիս, որ տիեզերջի չորս անկյունները նույն Հույսով և մի Հոդով Քրիստոսին են միացած և մի Աստծու են ընծայում երկրպադուԹյունը:

ԺամՀարը, ով բոլորին Հրավիրում է Աստծուն փառաբանելու, խորՀրդանչում է Հրեչտակապետի փողի Հնչումը, որը պիտի արժնացնի ամբողջ տիեզերքը մաՀաՀանգիստ քնից և Հրավիրի ընդառաջ գնալ երկնավոր Արջային:

Վարագույրը խորՀրդանչում է երկնքի անջրպետը երկինքների երկնքից, ուր Սուրբ Երրորդությունն է բնակվում: Դա նաև այն անջրպետն է, որ կա մեր և անմարմին էությունների միջև:

Տաճարում Հավատացյալների ժողովվելը ցույց է տալիս մեր Հավասարությունը Հրեչտակների Հետ և Քրիստոսի առջև կանդնելը։ Եկեղեցու դրսի մասը մեղավորների ժողովատեղն է, ովջեր դրսից տեսնելու են արժանավորների պատիվը։ Վառվող լապտերները բացաՀայտում են իմաստուն կույսերի լուսավոր վարջն ու ողորմածությունը, ինչպես նաև ներկայացնում երկնջի լուսավորվածությունը։ Իսկ լույսերի ամենօրյա վառելը ցույց է տալիս արդարների մչտալույս պայծառությունը։

Սուրբ Սեղանը խորՀրդանչում է Սուրբ Երրորդության միասնականությունը: Սեղանը պատչաձ կտավներով ծածկելը Աստվածության ծածկված խորՀուրդն է Հայտնում:

Խորանի աջում և ձախում գտնվող խորՀրդանոցները ցույց են տալիս Եկեղեցու սպասքների պատրաստությունը և աղջատներին անպակաս ողորմություն տալը։ Խորանի անպակաս լինելը պատարագի մասից նչանակում է, որ Եկեղեցին միչտ ունի Քրիստոսի Հաչտարար Մարմինը, որպեսզի չասեն` պակասեց կերակուրը ձեր Աստծու տանից։ Եկեղեցի մտնելով երկրպագում ենջ և խաչի նչանը դրոչմում մեր դեմջին` ասելով, որ Խաչյալի երկրպագութթյամբ և խոստովանությամբ ենջ արժանանում մտնել եկեղեցի։

Այսպիսով Եկեղեցին դուստրն է վերին Սիոնի ու քաղաքն Անմահ Արքայի: Այն երկնայինի օրինակով կառուցվեց երկրի վրա և կանդուն է ինչպես երկնայինների ճշմարիտ նմանություն երկրի բոլոր կողմերի համար: Այն սկիզբ առավ Հնի մեջ, նորոդվեց նորում ու կամբողջանա հանդերձյալում: Եկեղեցին դեռ էլի բազում բարիքներ պիտի վայելի մինչև երկնավոր Փեսայի դալուստը, որից հետո Տերը պիտի պսակի Իր Հարսին ու դասակարդի վերին գորքերի հետ:

## Հրշաջակ Հրե Տարաեակի եւ Տոն նորը՝ սուրբ Եկեղեծու

#### Urarare Armedre shar

Օրվա երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ խաչեցար վասն մեր, ողորմեա՝ մեզ»։ Երեկոյան ժամերգությանը քահանաները զգեստավորված, միաբան, Խաչով, Ավետարանով ու բոլոր զարդերով ելնում են ատյան և երգում «Որ ի լերինն այլակերպեալ» շարականը։

Ձատկից Հիսուն օր Հետո Մովսեսը ստացավ Օրենքը և Տապանակը կառուցելու Հրամանը: Այդ պատճառով առաջին Հիսնյակին` Ձատկից Հիսուն օր Հետո, Հոգեգալուստն ենք տոնում, իսկ երկրորդ Հիսնյակին` Հոգեգալուստից Հիսուն օր Հետո, Տապանակի տոնը: Աստվածաչնչում ասվում է.

«Մովսեսը քառասուն օր, քառասուն դիչեր մնաց լեռան վրա, Հաց չկերավ, ջուր չխմեց. Տեր Աստված նրան տվեց Իր իսկ ձեռքով դրած քարե երկու տախտակներ» (Բ Օրենք Թ 9-10)։

«Բեսելիելը Տապանակը կառուցեց կարծը փայտից. երկուսուկես կանգուն էր դրա երկարությունը, մեկուկես կանգուն՝ լայնությունը, մեկուկես կանդուն՝ բարձրությունը: Այն ներսից ու դրսից պատեց ոսկով, դրա վրա չուրջանակի ոսկե պսակ չինեց։ Չորս ոսկե օղակներ ձուլեց դրա չորս կողմերի Համար. երկու օղակներ` մի կողմից, և երկու օղակներ` մյուս կողմից: Դրանք Հագցրեց լծակներին: Լծակները չինեց կարծը փայտից և դրանք պատեց ոսկով: Լծակները Տապանակի կողջերից մտցրին օղակների մեջ, որպեսզի դրանցով բարձրացնեն այն: Տապանակի կափարիչը պատրաստեցին մաքուր ոսկուց. երկուսուկես կանգուն էր դրա երկարությունը, մեկուկես կանգուն` դրա լայնությունը: Կափարիչի երկու ծայրերի երկու ջերովբեները պատրաստեց ոսկուց. կատարյալ մի **գործ չինեց դրան**ջ: Մի քերովբեն դրված էր կափարիչի մի ծայրին, իսկ մյուս քերովբեն՝ կափարիչի մյուս ծայրին: Երկու քերովբեները միաձույլ էին կափարիչի երկու ծայրերի Հետ: Քերովբեները դեպի վեր էին տարածել իրենց Թևերը և իրենց Թևերով Հովանի էին անում կափարիչի վրա: Կափարիչի վրա քերովբեների դեմքերն իրար դեմ դիմաց էին» (Ելք Lt 1-9):

Տերը Մովսեսին Հրամայեց Տապանակը պատրաստել որպես օրինակ վերին աչխարՀի, քանզի նախ վերինը գոյացավ, և ապա` նյուԹականն ու տեսանելին: Տապանակը խորՀրդանչում է նաև Քրիստոսի անապական Մարմինը, ինչպես նաև` առաջին Հայրապետներին, մարդարեներին ու առաջյայներին:

Նախ խոսենք Տապանակի չափերի մասին. երկուսուկես կանգուն Տապանակի երկարությունն էր, մեկուկես կանգուն` լայնությունը, և մեկուկես կանգուն` լայնությունը, և մեկուկես կանգուն` բարձրությունը։ Տապանակի չափերը խորհրդանչում են, որ ամեն ընտիր առարկա ունի չափ ու սահման, և նրա չափերի մեջ չփոթություն չկա։ Տապանակը բազում խորհուրդներ ունի, սակայն Հար-մար է նախ հրեչտակների հետ համեմատել այն, քանզի նրանք բնությամբ անապական են ու անմահ։

Տապանակի բոլոր չափերը միասին ստացվում է Հինդ ու կես կանդուն: Հինդը նշանակում է, որ Հրեչտակները չորս տարրերից չեն արարված, այլ Հինդերորդ էություն են` անմարմին, անփոփոխ ու անմաՀ, ինչը Հատուկ չէ տարրերից դոյացածներին: Իսկ կեսը նշանակում է, որ Աստծու Հետ Համեմատած նրանք անկատար են, քանի որ եղական են և ոչ էից դոյանալով եկել են դոյության: Դա նաև նշանակում է, որ բանականների կեսը երկնքում է ստեղծված և կեսն էլ երկրի վրա է բնակվում:

Տապանակի ձևը Հաստատուն է և խորանարդաձև: Երկարությունը, որը երկուսուկես կանգուն է, խորհրդանչում է հրեշտակների անմահ կյանքը: Նրանք անմահ են և դերադանցում են ժամանակը, սակայն պակաս են,
քան հավիտենական Աստված: Նրանք մեր հոդիների նման մշտնջենավոր
են` ունեն սկիզբ և չունեն վախճան: Գիտությամբ առավել են, քան
մարդիկ, ու պակաս` քան Աստված: Իսկ լայնությունը խորհրդանչում է,
որ նրանք աճում են իմաստությամբ, իրենց էության մեջ:

Տապանակի ներսից ու դրսից ոսկով պատվելը նշանակում է, որ Հրեչտակները աստվածատեսակ են ու մաքուր: Ներսից, որովՀետև բնությամբ մաքուր են, իսկ դրսից` որովՀետև օրըստօրե ավելանում է նրանց լուսափայլ իմաստությունը: Ծնոտը (պսակը), որը չրջապատում էր Տապանակը, նրանց իմանալի կերակուրն է խորՀրդանչում, քանդի ծնոտը կերակրվելու Համար է:

Տապանակի չորս օղերը և երկու լծակները նչանակում են, որ Հրեչտակները քառանյութ աչխարհին են խնամածու, Աստծու երկու խնամածու զորությամբ` արարչական և արքունական, քանզի նրանք և՛ բարերար են, և՛ պատժող: Տապանակում պահվող տախտակները նչանակում են, որ Հրեչտակները բարին են վկայում պատվիրանները պահողների մասին:

Տապանակը նաև սուրբ Աստվածածնին է խորՀրդանչում: Նրա կարծր փայտը խորՀրդանչում է Աստվածամոր անապական կուսությունը, ներսի ու դրսի ոսկին` Հոդու և մարմնի մաջրությունը: Ներսի երկու տախտակները խորՀրդանչում են Հոդու և մարմնի միավորությունը խոսջով: Տապանակում պաՀվող մանանան Տիրոջ անապական Մարմինն է, դավազանը` այն, ինչը բխեց Հեսսեի արմատից, իսկ բուրվառը` անուչա֊ ՀոտուԹյան կրակը:

Դարձյալ` Տապանակը մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսն է, իսկ անփուտ փայտը` Նրա անապական Մարմինը։ Ոսկին Աստվածությունն է խորգրդանչում, իսկ կարծը փայտը` Տիրոջ Մարմինը, որին մահը չկարողացավ ծամել։ Եվ ինչպես Տապանակը կառուցվել էր ոսկուց ու փայտից և ամբողջական էր, այդպես էլ Խոսջը և Նրա անարատ Մարմինը մի Քրիստոս է` մի Տեր։ Իսկ Տապանակի վրա դրված ջավությունը հայտնում է, որ Տերը ջավություն եղավ մեղ համար։

Տապանակը քառակուսի ձև ունի և անփուտ է, իսկ աստվածընկալ խաչը քառաժև է ու անապական, և խաչով եղավ մեր քավուժյունը:

Դարձյալ` Տապանակը սուրբ Եկեղեցին է, որ մեղջերի դիջությունից չի փտում, այլ անապական վարջով ոսկեղարդված է երկու Կտակարաններով: Իսկ ջերովբեները խորՀրդանչում են երկնավորների սպասավորությունը Եկեղեցում:

Չորս ոսկե օղակներ ձուլեց դրա չորս կողմերի Համար – Ձորս կողմերը նչանակում են, որ Քրիստոսի Հավատը տարածվեց աչխարհի չորս կողմերում: Երկու լծակները երկու Կտակարաններն են, ինչպես նաև օրենջներն ու մարդարեությունները: Ձորս քաՀանաները, ովջեր վերցնում էին Տապանակը` չորս ավետարանիչներն են, որ վերցրել էին Քրիստոսի մարդեղության խորՀուրդը:

Լծակների ոսկով պատելը անբիծ Հավատի խոստովանությունն է Հորը, Որդուն և Սուրբ Հոդուն` բոլոր պատվիրանների պաՀպանությամբ Հանդերձ: Քավության սեղանը, որը Տապանակի վրա էր, խաչն է խորՀրդանչում, որով Տերն ամենակատար քավությունը դործեց: Երկու քերովբեներն Աստծու երկու զորություններն են` արարչական և արքունական, իսկ մեկմեկու նայելը նչանակում է աչխարՀի պատվելն ու պատուՀասվելը:

Տապանակում պաՀվող ոսկյա սափորը` լի մանանայով, խորՀրդանչում է Աստվածամորը, ով կուսությամբ կրեց երկնքից իջած Կենաց Հացը: Այնտեղ պաՀվում է նաև ծաղկած դավազանը, որը խորՀրդանչում է Քրիստոսական քաՀանայությունը: Երկու տախտակները խորՀրդանչում են Հոդին ու մարմինը, որոնց վրա Սուրբ Հոդով դրված են Աստծու պատդամները, որոնցից Հինդը մարմնի Հինդ դդայարաններն են և Հինդը՝ Հոդու ղորությունները: Եվ դրված են ոչ թե թանաքով, այլ Հոդու չնոր-Հով, սրտի վրա: Իսկ ոսկյա բուրվառը կանանց մեջ օրՀնվածն է՝ Աստվա-ծամայրը` լի Սուրբ Հոդով և Բարձրյալի դորությամբ: Ինչպես բուրվառն

իր անուչ Հոտով, այդպես էլ Տապանակը խորհրդանչում է Քրիստոսի Մարմնով գալը և Եկեղեցու փառջի երևումը:

Տապանակը Հույժ մեծարվեց Աստծու կողմից և բոլորի վրա մեծ աՀ էր սփռում: Քանզի ամպը, որը ցերեկը Հովանի էր ժողովրդին, իսկ գիչերը սյունաձև բոց էր տալիս ու առաջնորդում նրանց, այնուՀետև Տապանակի վրա էր նստում, որը դրված էր ՍրբուԹյան սրբոցում:

Երբ ժողովուրդը անապատում տեղից տեղ էր գնում, նախ Տապանակն էր վերցվում, և Մովսեսն ասում էր. «Վե՛ր կաց, Տե՛ր, որ ցանուցիր լինեն Քո Թչնամիները, փախուստի մատնվեն բոլոր Քեզ ատողները» (Թվեր ժ 35), իսկ երբ ժողովուրդը իջևանում էր, նախ Տապանակն էր դադար առնում, և Մովսեսն ասում էր. «Տե՛ր, դարձի՛ր դեպի Հազարավոր ու բյուրավոր իսրայելացիները» (Թվեր ժ 36)։ Այդպես էր ասվում, որպեսզի մենք Քրիստոսի տնտեսուԹյամբ և Եկեղեցու խորՀրդով կանդնենք և դնանք։ Երբ Տապանակն առջևից էր դնում, վանում էր Թչնամիներին, իսկ երբ դեպի ժողովուրդն էր դառնում, բանակատեղում աձեցնում էր աստվածայինը։

Հարց. – Ինչո՞ւ էր Տապանակը բանակի առջևից ընթանում, իսկ վեմը` ետևից:

Պատասխան. — Տապանակը Քրիստոս էր, և նրանում էին գտնվում Օրենքի տախտակները. Վեմը նույնպես Քրիստոս էր, ըստ առաքյալի խոսքի. «Խմում էին Հոգևոր այն Վեմից, որ գնում էր նրանց Հետ և այն Վեմն Ինքը՝ Քրիստոս էր» (Ա Կորնթ. Ժ 4)։ Քանգի Քրիստոս է առաջինն ու վերջինը, այսինքն՝ Սկիզբն ու Վախձանը, և ոչ միայն Աստվածությամբ, այլև մարդկությամբ։ Նաև՝ որպեսզի պաՀպանի առաջին և վերջին թշնաժիներից, որը սատանան է և մեղջերը։ Դարձյալ՝ որպեսզի առաջնորդի մեր մուտքն ու ելքն աչխարՀ։

Տերը նախ Օրենքն է տալիս և ապա՝ ջուրը, նախ Հանդըստությունն է տալիս և Հետո՝ վայելչությունը, որպեսզի նախ Օրենքը կատարենք և Հետո մխիթարվենք, դարձյալ՝ որպեսզի նախ Հոդով խմենք և ապա՝ մարմնով։ Առաջինները դործերով պիտի արդարանային, որը նչանակում էր Օրենքը, իսկ մենք՝ Հավատով, որը խորՀրդանչում էր վեմը։ Տերը նախ օրինակն է տալիս, ապա՝ ձչմարտությունը։

Տապանակը և նրանում եղող ամեն ինչ խորՀրդանչում էր նաև Քրիստոսի առաջին դալուստը, իսկ աղբյուր դարձած վեմը, որը նաև խորՀրդանիչն է Հավիտենական կյանջի, խորՀրդանչում է Տիրոջ Երկրորդ դայուստր:

### Իսրայելածոները անծումը Հորդանանով

Երբ վախճանվեց Մովսեսը, և նրա փոխարեն առաջնորդ ընտրվեց Հեսուն, Տերը Հրամայեց Հեսուին տանել ժողովրդին դեպի Ավետյաց երկիր, որը խոստացել էր ԱբրաՀամին: Եվ որովՀետև Մովսեսը խնդրել էր Տիրոջը, որպեսզի Հրեչտակի փոխարեն Նա դնա իսրայելացիների Հետ (որպեսզի Հրեաները, Տիրոջը Թողնելով, Հրեչտակին չպաչտեին), այդ պատճառով էլ Աստված խոստացավ լինել Հեսուի Հետ այնպես, ինչպես և Մովսեսի Հետ եղավ: Հեսուն ու Քաղեբն էին միայն մնացել այն վեց Հարյուր Հաղար Հրեաներից, ովջեր ելան Եդիպտոսից և սրտի մտոջ դնում էին Աստծու Հետ, իսկ Հանցավորներն այդ ջառասուն տարիներում ընկել էին անապատում:

Հեսուն դորավոր էր իր մաքուր անձով և կույս մարմնով։ Նա Եղիադար քահանայի հետ առաջնորդում էր ժողովրդին և առավել երկյուղով ու պատվով էր վերաբերվում Տապանակին, ինչ պատճառով մոտ երկու հաղար կանդուն հեռավորություն էր դոյանում Տապանակի և ժողովրդի միջև (տե՛ս հեսու Գ 4), որը նչանակում էր, որ դեռևս հեռու էր Քրիստոսի դալստյան խորհուրդը:

Երբ Իսրայելի բանակը եկավ Հորդանանի եզրը և դետանցումից առաջ բանակատեղի դրեց, ժողովուրդը չՀամարձակվեց անցնել դետը, մանավանդ Հղի կանայջ, ջանի որ դետն այդ օրերին ջրառատ էր (տես հեսու գ)։ Դրա Համար Հեսուի Հրամանով ուխտի Տապանակը կրող ջահանաները մտան Հորդանան դետը, և երբ նրանց ոտջերը խրվեցին ջրերի մեջ, վերևից իջնող ջրերը կանդ առան և ներջևի ջրերից խիստ Հեռացան, իսկ ցած իջնող ջրերը թափվեցին Մեռյալ ծովը, մինչև որ իսպառ կտրվեցին, և ժողովուրդը կանդնեց Երիջովի դիմաց։ Տիրոջ ուխտի Տապանակը կրող ջահանաները Հաստատապես կանդնեցին Հորդանան դետի Հունի մեջ, ցամաջի վրա, և բոլոր իսրայելացիներն անցան դետը ցամաջով, ջանի որ Հեսուն օրինակն էր Քրիստոսի, իսկ նրա ժողովուրդը` նոր ժողովրդի, Տապանակն էլ` Եկեղեցու, իսկ Հորդանանը` կռապաչտության, որը տեղի տվեց Աստծու Որդու Հայտնվելով։

Հորդանանը նաև մեր բնությունն է, որը Դրախտից Հոսելով գնում էր դեպի անդունդ` կործանվելու, և Քրիստոսով այն դարձավ դեպի իր նախկին տեղը: Ինչպես Մատթեոսն ազգաբանությունը վերևից ներջև թվարկելով Հայտնում է մեր դեպի կործանում գնալը, իսկ Ղուկասը ներջևից վերև թվարկելով` ետ դառնալը:

Ջրերը, որոնք բնության օրենքին Հակառակ դեպի վեր Հոսեցին, օրինակն են նրանց, ովքեր ի Քրիստոս մկրտվեցին և երկինք բարձրացան:

Իսկ ջրերը, որոնք դեպի Մեռյալ ծովը Հոսեցին, օրինակն են նրանց, ովքեր դարձյալ դեպի մեղջերը դարձան:

Տապանակն այդպես մնաց, մինչև ամբողջ ժողովուրդը դետով անցավ, իսկ երբ Տիրոջ ուխտի Տապանակը կրող ջաՀանաները դուրս եկան Հորդանանից և ոտք դրեցին ցամաջի վրա, Հորդանանի ջրերը ետ` դեպի իրենց տեղը դարձան և Հոսեցին իրենց Հունով, ինչպես նախորդ օրը: Այդ օրինակով և Եկեղեցին կա ու պիտի մնա, մինչև նոր ժողովրդի անցնելը կյանջի Հորձանուտներով:

Ապա իսրայելացիներն առնելով տասներկու քարեր Հորդանան դետի միջից (տե՛ս հեսու Դ)՝ դրանք իրենց Հետ տարան բանակատեղի և դրեցին այնտեղ։ Հեսուն ուրիչ տասներկու քարեր դրեց Հորդանանի մեջ, այնտեղ, ուր ոտք էին դրել Տիրոջ ուխտի Տապանակը տանող քաՀանաները։ ՔաՀանաները կանդնած մնացին Հորդանան դետի մեջտեղում, մինչև որ այդամենը կատարվեց, և ապա ելան դետից։

Քարերը գետի մեջ դնելն օրինակն է անՀավատության մեջ տասներկու ցեղերի խորասույզ լինելուն, իսկ Հորդանանի միջի քարերը դուրս Հանելը` օրինակն է տասներկու առաջյալների, ովջեր ընտրվեցին Իսրայելի սուզված ազգից:

Հեսուն Աստծու Հրամանով դետից վերցված տասներկու քարերով սեղան չինեց, և յոթ օր Տապանակով չրջելով Երիքովի չուրջը` կործանեց քաղաքի պարիսպները, որն օրինակն է Քրիստոսի ձեռքով դժոխքի կործանման:

Տապանակի միջի քարե տախտակները Տիրոջ մատով էին գրված, և Հիսուսի անունն էլ կար այդ Տապանակի վրա` ըստ այս խոսքի. «Քո եղբայրների միջից քո Տեր Աստվածը ինձ նման մարգարե պիտի մեջտեղ Հանի, Նրա՛ն կլսեք» (Բ Օրենք ԺԸ 15), այդ պատձառով էլ դետը պատկառեց և չԹրջեց Տապանակը։ Քանդի անունն ու օրինակն առանց էուԹյան ու ձշմարտուԹյան` Հոդու և մարմնի, չէին կարող մկրտվել։ Անունը ցամա- քում պաՀվեց` առանց մկրտուԹյան, մինչև անվան Տերը` Քրիստոս, մարմին առնի ու Հոդի ստանա և մկրտվի Հորդանանում։

Նաև քաՀանաներից ոչ ոք չԹրջվեց, քանզի նրանք որդիները չէին Ավազանի ջրի, այլ ԹլփատուԹյան սրի:

Այդ տեղում Եղիան բաժանեց ջրերը և երկինք վերացավ: Եղիսեեն նույնպես այդտեղ բաժանեց դետը, և այդտեղ վկայեց ՀովՀաննեսը Քրիստոսի մասին: Այդտեղ բացվեց Ավազանի արդանդը, և սրբվեց ջուրն Աստծու Որդու մկրտությամբ:

## กะพรท รีนฑนนนาท จะทะงนทางนา (U ชินจ. Դ-2)

Հեղիի ժամանակներում իսրայելացիները պատերազմեցին փղչտացիների Հետ և պարտվեցին: Տերը ՀաղԹուԹյունը տվեց փղչտացիներին, քանզի կարող ու զորավոր է, և Նրա Հրամանները լսում են և՛ վերևում, և՛ ներքևում: Եվ Թագավորների սրտերն Աստծու ձեռքում են: Նա է սեր սերմանում և Թույլ տալիս պատերազմները, Նրա կամքը չտեմարան է պատերազմի ու խաղաղուԹյան: Թագավորը չի կարող նետ արձակել, եԹե Տերը չլարի աղեղն ու չտա նրա ձեռքը: Հղոր բազուկը և սուրը չեն կարող Հարվածել առանց Տիրոջ Հրամանի: Թռչում է նետը, և ճարտար է արձակողը, սակայն դիպչելն Աստծուց է: Նրա կամքն արԹնացնում է Թագավորներին, և Նա է տալիս նրանց քուն:

Իսրայելի որդիները, ովջեր Հաղթեցին ամորՀացիներին, Հաղթվեցին փղչտացիներից, որովՀետև Տիրոջ աջը զորացրել էր տկար անթլփատներին։ Երբ Իսրայելի որդիները նեղվեցին, խորՀեցին իրենց Հետ վերցնել Տապանակը և Հույսը դնել Աստծու խորՀրդի վրա, որը Տապանակում է։ Նրանջ ասացին, որ դրանով են զորացել Հեսուն ու իրենց Հայրերը, դրա վրա է եղել Հույսն իրենց նախնիների։ Այդպես ասելով` ծերերը մարդ առաջեցին և բերել տվեցին Տապանակը, որպեսզի այն իրենց պաՀպանի։ Եվ Հեղիի որդիները, վերցնելով Տապանակը, Սելովից բերեցին եբրայեցիների բանակը։ Երբ Տապանակը բանակ մտավ, աղաղակեց ժողովուրդն օրՀնության ձայներով ու ալելուիաներով, և փողեր Հնչեցրին Աստծու Տապանակի առջև` «օվսաննա» գոչելով, և նրանց ձայնն ավելի բարձր Հնչեց, ջան ծովի ձայնը, ինչպես Տիրոջ` Երուսաղեմ մտնելիս աղաղակում էին մանուկներն «օվսաննա» ասելով։

Փղչտացիները լսեցին ու զարՀուրեցին, եբրայեցիների ձայնը սրի պես խրվեց նրանց սիրտը: Նրանք ասացին. «Վա՛յ մեզ», քանզի եբրայեցիների Աստված եկել է օգնելու նրանց: Այդ ամենից զարՀուրած փղչտացիների Թագավորը կանչեց խորՀրդականներին և նրանց Հարցրեց Տապանակի մասին: Նրանք էլ ասացին, որ դա այն Տապանակն է, որն Իսրայելի որդիներին Հանեց Եգիպտոսից` Հարվածելով եգիպտացիներին և Հաղժանակներ տալով եբրայեցիներին:Եվ այդպես կարգով պատմեցին Թագավորին այն ամենի մասին, ինչ արեց Տերը Եգիպտոսի Հետ, ինչպես պաՀեց Հրեաներին անապատում և բնակեցրեց քանանացիների երկրում: Երբ փղչտացի իշխանները լսեցին այդ ամենը, խիստ զարՀուրեցին Տիրոջ անունից, չնայած որ չէին երկրպագում Նրան:

Այլազդիների զարՀուրելը կանխասումն էր քրիստոնյա Թադավորների երկյուղածության, և Տապանակի աՀը պատմում էր Քրիստոսի խաչից

երկյուղ ունեցողների մասին: Այդպիսով` խաչի սջանչելիջները և Տապանակի զորությունը Հավասարապես Համբավվում են ամբողջ տիեզերջում: Տապանակը գովաբանվում է և' իսրայելացիների, և' նրանց
ատողների կողմից, և Հրեաներից ու Հեթանոսներից վկայվում Հիսուսի
խաչի զորությանը: Տերը երբեջ չի թողնում Իր Անձն առանց վկայության,
և երբեջ աչխարհից չեն վերանում նրա սջանչելիջները, որպեսզի
աշխարհն իմանա, որ նա է իրենց Թագավորը: Երկու ազդերն էլ իմացան,
որ Տապանակինն է Հաղթությունը, և ամբողջ աշխարհը ճանաչում է, որ
խաչը մերժում է Հրեաներին և կանչում Հեթանոսներին: Եբրայեցիների
ազդը դիտեր, որ Տիրոջով է փրկությունը, և ամբողջ աշխարհն իմացավ, որ
Քրիստոսով է փրկությունը:

Մինչև պատերազմը եբրայեցիները Համոզված էին, որ Հաղթելու են, իսկ փղչտացիները` թե պարտվելու են: Երկու կողմն էլ չգիտեր Աստծու խորհուրդը: Պատերազմի մեջ Տերը խորտակեց թլփատված իսրայելացիների աղեղը, քանզի նրանց սիրտը թլփատված չէր: Աստված չի խնայում իր սրբությունը, և Նրա Համար ցավալի չէ իր անվան նախատինքը: Նա մատնում է իր մտերիմներին օտարների ձեռքը և սուրբ կոչվածներին՝ պիղծերի ձեռքը: Քանդում է այն այգու ցանկապատը, որը Հանել էր Եգիպտոսից, և տալիս տղմասեր խողերին` ոտնակոխ անելու: Նա չի աշմաչում, որ իր վրա դնելու են տկարության և պարտության անունը, ինչպես և ասացին Նրա մասին. «Թող այդ խաչից իջնի. և Դրան կՀավատանը» (Մատթ. Իէ 42)։

Դեռ ավելին, Հայրն ամոթի ու մահվան է մատնում նաև քահանաներին, ովքեր վերցրել էին Տապանակը, և Աստծու Որդին նույնպես առաքյալներին հանձնեց նախատինքի, ամոթի ու մահվան, Իր խաչի «տկարության» պատճառով: Հայրն ասաց այլազգիներին, թե` հաղթեցեք Իրեն և Իր ժողովրդին, ինչպես և Որդին ասաց տկար հրեաներին, թե հաղթեք Առյուծի Կորյունին և ամոթով թողեք նրա հավատացյալներին: Հայրն Իր Որդուն, Ում վրա էր Իր անունը, պարտության է մատնում իսրայելացիների ձեռքը, իսկ Որդին փախուստի է մատնում առաքյալներին, որոնց վրա կար Իր անունը: Հարսը կանչեց Փեսային` իրեն փրկելու, և Փեսան դալով Իր Անձն ամոթահար արեց ու մահվան մատնեց: Աղաչեց աղախինը Տիկնոջն օգնել իրեն, իսկ նա իրեն մատնեց պարտության:

Այդպես նաև Կղեովպասն ասաց. «Մենք ակնկալում էինք, Թե Նա է, որ փրկելու է Իսրայելը. սակայն, այս բոլորով Հանդերձ, այս երրորդ օրն է, որ այդ բաները կատարվեցին» (Ղուկ. ԻԴ 21): Տերը տկար ազդերին Թույլ տվեց, որ ՀաղԹեն առյուծներին, ինչը խորՀրդանչում էր Տիրոջ ձերբակալ-վելը, Պետրոսի սուր Հանելն ու Մաղքոսի ականջը կտրելը (տես Յովի. ժԸ 10)։

Պատրաստ էր Տերն առաջելու Իր Ավետարանը ՀեԹանոսների տունը, այդ պատճառով էլ նախապես առաջեց Իր Տապանակը` Իր կարապետին:

Տապանակը բազում խորՀուրդներ ունի, և Ավետարանը լցված է բազում իմաստություններով: Այն ամենը, որ եղավ Եգիպտոսում, փղչտացիների մեջ և Բաբելոնում, նման են իրար, քանզի աչխարհի երեսին, ծովերում, հնոցում, առյուծների մեջ և փղչտացիների դաչտերում քարոզվեց Աստծու զորությունը, որովհետև տարածվելու էր խաչի լուրն ամբողջ տիեզերքում` մեծամեծ սքանչելիքներով: Փղչտացիները, լսելով Եգիպտոսի հարվածների մասին, տեսան, որ նույն պատուհասը եկել է իրենց երկիրը: Աստված Թույլ տվեց Տապանակին դնալու փղչտացիների մոտ, որոնց սրտերը խստացած ու ամրացված էին իրենց չաստվածների վրա, և նրանք չէին հավատում, Թե կա Աստված և սքանչելիքներ է դործում:

Տերն այնպես արեց, որ օտարները սկսեն ավելի չատ պատմել Իր մասին, ջան մտերիմները, ինչպես կենսատու Ավետարանի խորՀուրդը պատմվեց ամբողջ տիեզերջում: Ինչպես Հայրն անարգանջ չՀամարեց Իր պնակիտները տալ փղչտացիների ձեռջը, այդպես էլ Որդին ծաղր ու նախատինջ չՀամարեց Ավետարանը տալ բոլոր ազդերին: Լսել էին փղչտացիները, Թե Սիոնում Աստված կա, և այժմ իրենց աչջերով տեսան Նրա դործերն ու Հավատացին: Լսել էին ազդերը, որ Աստված կա Իսրայելի մեջ, և այսօր ձաչակում են Նրա Մարմինը:

ԵԹե Հայրը Տապանակը չտար փղչտացիներին, ապա Ավետարանի խորՀուրդը չէր Հայտնվի ՀեԹանոսներին: Հայրն Իր Անձը տկարացրեց և դրանով գրավեց նրանց ու Թագավորեց նրանց վրա: Ուր կար դենք ու սուր, Նա ելավ տկարուԹյամբ, որպեսզի Հայտնի, որ սրով և աղեղով չէ ՀաղԹուԹյունը, և Նրա Միածինն աշխարՀը չի փրկելու դենքով ու պատերազմելով, այլ խաչի տկարուԹյամբ: Քանի որ քաՀանաներն արժանապես չպահեցին Նրա սրաՀը սրբուԹյամբ և Իրեն մաքրուԹյամբ չէին սպասավորում, Նա Թողեց նրանց ու Հեռացավ նրանցից: Հպարտացել էին Հրեաները, Թե իրենք են միայն պատվում Տիրոջը, և Տերը նրանց ցույց տվեց, Թե որքան առավել են Իրեն պատվում այլազգիները: Որքան էլ ամուր լինի նավը, տգետ նավապետն այն կկործանի: Տապանակը ՀաղԹող էր, սակայն Հարբեցող էին քաՀանաները, այդ պատճառով էլ կերակուր դարձան Թոչունների ու գաղանների Համար և կորցրեցին Տապանակը:

նչանակում է Ադամի ելնելը Դրախտից, ինչպես նաև Հիսուսի փախուստը Եգիպտոս կամ էլ Քրիստոսի աչխարՀ գալը:

Ոչ թե Տապանակի գորությունը տկարացավ, այլ ջաՀանաներն էին տկար, ովջեր վերցրել էին այն: Ագահ Օփնին նման չէր Հեսուին, և ոչ էլ Փենեհեսն` արդար Քաղեբին: Երբ մաջուրն է Տապանակը վերցնում, այն սրբում է նրան և նրանով սրբվում, իսկ երբ ագահն է վերցնում, այն ամոթահար է անում վերցնողին և ինջն ամոթահար լինում: Այդպես և Որդու ջահանայությունն առան և' արժանիները, և' անարժանները, սակայն ջահանայության չնորհը դրանից չպղծվեց: Վերցրել էր Գեեզին Եղիսեեի դավազանը, որը լի էր գորությամբ, բայց ջանի որ վերցնողն անհավատ էր, չգործեց դավազանի զորությունը: Այդպիսին է Տապանակն ադահների համար, այդպիսին են Որդու բոլոր խորհուրդները` հավատով և դործերով տկարացածների համար:

Տկար բաղուկն աղեղին ոչինչ չի կարող անել, ինչպես նաև Հիվանդի ձեռքը` պողպատե սրին: Հոգու չնորՀներն անարժան քաՀանաների վրա չեն ներգործում. քաՀանաների ԹուլուԹյունը Թուլացնում է Տապանակի ուժը և Տապանակը մատնում գերուԹյան: Տերը Համարեց, որ ավելի լավ է Տապանակը դերվի ու անարդվի, և քաՀանաները սպանվեն, քան պատվով կենդանի մնան ու սպասավորեն Իրեն: Հեղիի որդիները, ովքեր վերցրեցին Տապանակը և դրանով իրենց անձերը կործանեցին, խորՀրդանչում են Աննային ու Կայիափային, ովքեր պղծեցին Մովսեսի օրենքը և գրկվեցին քաՀանայուԹյունից:

Ննջեց Տապանակում գորությունը, այն որ չէր ննջում ի սկզբանե, և պիղծերը Տապանակը տարան ու դրեցին իրենց կռատանը` Դագոնի տաճարում: Դագոնն ու Հերովդեսը նման են միմյանց իրենց սնոտիությամբ ու տկարությամբ: Եվ ինչպես Հայրը լռեց Դագոնի առաջ, այդպես էլ Որդին` Հերովդեսի: Ինչպես թագավորի ձեռադիրը թագավորի անձի փոխարեն է, այդպես էլ աստվածային պնակիտներն Աստծու փոխարեն էին: Նաև Տապանակն էր Աստծու փոխարեն և սոսկ փայտ չէր: Վկա են փղչտացիները, ովջեր ասացին. «Նրանց աստվածները եկել են բանակատեղի: Վա՜յ մեզ» (Ա Թագ. Դ 7): Անօրենների վկայությունը խոտան չէ, եթե տեղին է, այդպես և Հրեաները վկայեցին Հիսուսի մասին` ասելով, որ Իրեն Աստծու Որդի է անվանում:

Հոր Համար Նախատինք չեղավ Դագոնի տուն մտնելը, ինչպես և Որդու Համար էլ նախատինք չեղավ Հերովդեսի մոտ տարվելը: Տապանակը կործանեց Դագոնին, իսկ Տերը` Հերովդեսի ԹագավորուԹյունը: Փղչտացիները պատվելու Համար մտցրեցին Տապանակը Դագոնի տունը, ինչպես Նաբուքոդոնոսորը տաձարի սպասքները մտցրեց իր գանձատունը: Վկայեցին փղչտացիները, որ Աստված եկել է իրենց մոտ, և վկայեց Նաբութոդոնոսորը, որ սպասջներն Աստծունն են:

Վկայեցին Հրեաները, որ Աստծու Որդուն դրեցին դերեզմանի մեջ` կարդելով Նրա վրա պաՀապաններ, քանի որ, եթե Նրան մեռած դիտեին, ապա ինչո՞ւ էր պետք պաՀապանը: Փղչտացիները Հիչեցին Աստծու գոր*ծերը Եդիպտոսում, իսկ Հրեաները Որդու մասին ասացին.* «Հիչեցինք, Թե այն Մոլորեցնողը, քանի կենդանի էր, ասում էր, Թե՝ երեք օրից Հարություն պիտի առնեմ» (Մատթ. ԻԸ 63)։ *Քանգի ինչպես Հայրը կործանեց* փարավոնին իր գորջերով, այդպես էլ Որդին` Հրեաների Թագավորու֊ վոնը, Նրանով ցավեցին փղչտացիների փորերը, Որդով վերցվեց Հրեաների Թագավորությունն ու ջաՀանայությունը և Տապանակով կործանվեց Հրեաների քաՀանայությունը: Հեղիի ողնաչարի ջարդվելը և Օփնիի ու ՓենեՀեսի մաՀր կանխապես Հայտնեցին Իսրայելի Թադավորության ու *ջահանալության անկումը: Եվ Փենեհեսի կինը* (*տեմ* Ա Թագ. Դ 19-22), *ով այդ* օրը ցավով ծննդաբերեց, խորՀրդանչում է տաճարի վիչտը: Նորածինը Քաբոթ կոչվեց, որը թարդմանվում է «վա՜յ», այսինքն` «Իսրայելի փառքը վերացավ»: Ծնված մանուկը քաՀանա չեղավ և ոչ էլ քաՀանայի Հայր, այլ ջա**Հանայությունը տրվեց Սամվելին, ով նրանց ա**գգից չէր, նույնպես և ջաՀանաներ չեղան Աննայի ու Կայիափայի սերունդները, այլ ջաՀանայությունը տրվեց Հեթանոս ազգերին: Եվ Հեղիի տունը մնաց ավերակ, իսկ տաճարը` Աստծու չնորՀից ու բնակչից Թափուր:

Այլազգիները Տապանակը տարան Ազոտոս և դրեցին իրենց Դագոն չաստծու առջև, ջանզի այն իրենց Դագոնի նման կարծեցին։ Դագոն Թարգմանվում է մուկ։ Իսկ զորությունը, որ Տապանակում էր, Դագոնին ջաչելով բերեց դռան սեմի մոտ և այնտեղ ջարդեց, որպեսզի սատանան ճանաչի Տիրոջ զորությունը։ Դագոնի ջրմերը կրկին կանգնեցրին արձանը և Հաջորդ օրը գալով` տեսան այն դարձյալ ընկած և գլուխը, երկու սրունջներն ու դաստակները պոկված։ Դագոնը սատանայի օրինակն էր։ Ինչպես եթե մեկը բռնի չար դազանին, նրա ձիրաններն ու ժանիջները պոկի, ապա գազանն այլևս ոչ մեկին չի կարող վնասել, այդպես էլ Տերը վարվեց սատանայի Հետ, Թողնելով միայն նրա ողնաչարը։ Դագոնի ողնաչարը մնաց, որպեսզի չասեն, Թե դա Դագոնը չէ, կամ Թե այն դողացել են, կամ էլ` այն Թռել է ու դնացել։ Եվ սատանայի ողնաչարն են կազմում բոլոր անդարձ Հերետիկոսները։

Դագոնի կործանումից այլազգիներն իմացան, որ մեծ է եբրայեցիների Աստվածը, քան իրենցը, և Տիրոջ Եգիպտոս մանելով իմացան եգիպտացիները, որ մեծ Աստվածն է եկել իրենց մոտ և կործանել իրենց տկար

չաստվածներին: Այն դևը, որը բնակվում էր Դագոնի արձանում և ում պաշտում էին փղչտացիները, փախչում է Տապանակի զորությունից, և նրա փախչելով ընկնում է նրա բնակավայրը` արձանը, ու խորտակվում: Քրմերը, երբ տեսան կատարվածը, լաց եղան, և որպեսզի ամբոխը ոչինչ չիմանա, ծածուկ վերանորոդեցին արձանը և իր տեղում կանդնեցրին: Իսկ մյուս անդամ դտան Դադոնին ամբողջովին ջարդված` Տապանակի փառջի փայլատակումից: Դա օրինակն է Հեթանոս թադավորների, ովջեր առա- բյալների քարողությանը Հակառակվելով` ջանք էին թափում ամրացնել իրենց պաշտելիջները զոՀերով, սպառնալիջներով ու սպանությամբ, մինչև որ ամբողջովին կործանվեցին Ավետարանով:

Մտավ Տապանակն օտարների երկիրը, և մեր Տերը, Հոգին ավանդելով, մտավ մեռելների երկիրը՝ դժոխջ: Տապանակը ջանդեց Դագոնի բագինը, իսկ մեր Տերը կործանեց դժոխջը: Կամավոր մտավ Տապանակը փղչտացիների մեջ, իսկ մեր Տերը կամավոր գնաց գերեզման: Գիչերը կործանվեց Դագոնը, և Տերը գիչերն ավերեց դժոխջն ու ելավ գերեզմանից: Դագոնը կարծեց, Թե ինջն է գերել Տապանակը, մինչև որ Տերն սպանեց Իր գերողին: Կարծում էր մաՀը, Թե ինջը տարավ մեր Տիրոջը գերեզման ու դժոխջ, մինչև որ ելավ Տերը դժոխջից՝ նրա գերիներով, և մարմնով՝ գերեզմանից, սպանեց մաՀվան գորուԹյունը և ոչնչացրեց դժոխջի խայԹոցը:

ՔաՀանաների մեղջերը Թափվեցին փղչտացիների վրա, իսկ Ադամի մեղջերը լցվեցին դժոխջ: Բայց մեծ են ջաՀանաների մեղջերն Աստծու առաջ, ջան աշխարՀականների, ջանգի ջաՀանաների պատճառով Տապանակը դերուԹյան մատնվեց, և ջաՀանաների չարուԹյունը դատեց Տիրոջը մեռնել խաչի վրա, որպեսզի չպակասի իրենց պատիվը, և նվերները` ժողովրդից: Մեղադրելի չէ Աստված, ջանգի նախապես Սամվելի ձեռջով Հայտնեց Հեղիի տան մեղջերը: Այդպես բազում նչաններով Հայտնեց Աստված ջաՀանաներին իրենց մեղջերը և մեղադրական խոսջերով Հանդիմանեց նրանց, սակայն նրանջ չզդուշացան:

Տապանակը Հեսուի ձեռքում քանդեց Երիքովի պարիսպները, սակայն Օփնիի ու ՓենեՀեսի ձեռքում արՀամարՀվեց անԹլփատների կողմից: Ինչպես և Տերը, Ով ծովերը ստեղծեց, քաՀանաների չար նախանձի պատճառով Թուք ընդունեց Իր երեսին:

Անձամբ ու բնությամբ միավորված է Բանը մարմնի Հետ, այդ պատճառով աչխարհը պարտվեց, ետ դարձավ իր մոլորություններից ու դարձավ Քրիստոսի սեփական ժողովուրդը, քանղի սպանվեց անիրավությամբ տիրակալող իչխանը:

Տապանակը խավարեցրեց փղչտացիների սրտերը, իսկ մեր Տերը արեդակը խավարեցրեց Իր մաՀվան օրը: Սարսեցին փղչտացիները Տապանակի երեսից առավել, քան Հրեաներն Աստծու Որդու դեմքի փառքից: Եդիպտացիները կարծում էին, Թե սքանչելիքները, որ կատարվում էին Եդիպտոսում, Մովսեսն էր անում, իսկ փղչտացիների մոտ չկային Մովսեսն ու ԱՀարոնը, և ոչ մի սպասավոր, քանզի քաՀանաներին սպանեցին, սարկավաղներին կոտորեցին, և Տապանակը մնաց առանց սպասավորի: Հայտնի է, որ Աստված երբ կամենում է, դործակցի կարիք չի ունենում, և առանց դործակցի այլազդիներին զանազան ցավերով Հարվածեց: Կամեցան այլաղդիները Թաքցնել Տապանակը, սակայն չկարողացան ծածկել նրա զորու-Թյունը: Կամեցան և Հրեաները Թաքցնել կենսակիր Խաչը (և Թաքցրին երեք Հարյուր տարի), սակայն չկարողացան պաՀել նրա փառքը, քանզի խաչը, Թաքցված լինելով Հանդերձ, սաստիկ Հարվածեց նրանց և տիրասպան ադդին ցրեց ողջ աչխարՀով մեկ:

Հովսեփը եղբայրների կողմից վաճառվեց ծառայության, և դա եղավ նրա թագավորության սկիզբը: Տապանակը դերվեց այլազդիների կողմից, և դա եղավ նրա փառջի պատճառը: Սպանվեց մեր Տերը` ծախվելով Հուդայից, և դա եղավ պատճառ, որպեսզի Երրորդության փառջը տարածվի ողջ տիեղերջում:

Հովսեփին վաճառելիս, Տապանակը գերելիս և մեր Տիրոջը մատնելիս ննջած և լուռ էր ամենակարող Աջը։ Իսկ Հովսեփի Թագավորելիս, Տապանակի գերությունից դառնալիս և Քրիստոսի՝ մեռելներից Հարություն առնելիս արժնացավ Տերը ջնից և արժնացրեց Իր գորությունը, Հայտնելով, որ Նա երբեջ չի ննջել, այլ մարդիկ են ննջում տգիտությամբ՝ չիմանալով Աստծու դատաստանի խորությունները։ Արժնանում է ոչ թե Աստված, այլ մարդիկ՝ իրենց տգիտության թմրությունից և Աստծու դործերից ճանաչում խորՀուրդը։

Երբ քաղաքի բնակիչները լսում են Տապանակի գերության լուրը, աղաղակում են, որը խորհրդանչում է Տիրոջ աղաղակելը խաչի վրա: Իսկ Հեղիի ողնաչարի կոտրվելը (տեն Ա Թագ. Դ 18) խորհրդանչում է Տիրոջ ձայնից վեմերի պատովելը և վարագույրի կիսվելը:

## Տարանակի վերադարքը (Ա Թագ. Ձ)

Տիրոջ Տապանակը յոթ ամիս մնաց այլազգիների երկրում։ Նրանց երկրում Տերը բազմացրեց մկներին, որոնք սկսեցին վխտալ այնտեղ։ Այլազգիներն իրենց քրմերին, գուչակներին և կախարդներին կանչեցին ու ասացին. «Ի՞նչ անենք Տիրոջ Տապանակը, մեզ խորՀուրդ տվե՛ք, թե ինչպե՞ս այն իր տեղն ուղարկենք»։ Նրանք ասացին. «Եթե Իսրայելի Տեր Աստծու ուխտի Տապանակն ուղարկեք, այն դատարկ մի՛ ուղարկեք, այլ անպատճառ պատուՀասի վերացման գոՀաբերություն արե՛ք նրան։ Այն ժամանակ

կբուժվեջ, Տերը կների ձեղ, և գուցե Թե Նրա պատժող ձեռջը վերանա ձեղանից։ Այլազգիների իչխանների Թվի Համեմատ Հետույջի ոսկե Հինգ ջանդակներ կերտեցե՛ջ և ոսկե Հինդ մկներ ձուլեցե՛ջ, ջանզի նույն այդ Հարվածներն են իջել ձեղ, ձեր իչխանների ու ձեր ժողովրդի վրա։ Արդ՝ կերտեցե՛ջ ձեր Հետույջների ջանդակները, ձեր երկիրն ապականող մկների արձանիկները և փառավորեցե՛ջ Տիրոջը, որ Նա վերացնի Իր ձեռջը ձեր, ձեր աստվածների ու ձեր երկրի վրայից։ Արդ՝ տախտակ վերցրե՛ջ և մի նոր սայլ պատրաստեցե՛ջ։ Բերե՛ջ անդրանկածին երկու երինջ, որոնք դեռ ձագ չեն բերել։ Երինջները սայլին լծեցե՛ջ, իսկ ետևից եկող Հորթերին դոմում փակեցե՛ջ։ Վերցրե՛ջ Տիրոջ Տապանակը և այն դրե՛ջ սայլի վրա, իսկ պատուՀասի վերացման Համար մատուցվող ոսկե ընծաները դրե՛ջ ջուրձե տոպրակի մեջ, դրա կողջին։ Հրեցե՛ջ սայլը և Թողե՛ջ, որ դնա։ Հետևեցե՛ջ և տեսե՛ջ. եթե դեպի իր սաՀմանը՝ Բեթսամյուս է դնում, ուրեմն մեղ մեշ ծամեծ չարիջներով պատժողը Տերն է, իսկ եթե՝ ոչ, իմացե՛ջ, որ Տիրոջ ձեռջը չէ, որ մեզ պատուՀասել է, այլ եղած պատիժները պատաՀական են»։

Այլազգիներն այդպես էլ արեցին, և երինջներն ուղիղ Բեխսամյուսի ձանապարգը բռնեցին. նրանք ջանում էին առանց աջ ու ձախ խոտորվելու մի չավիղով գնալ: Այլազգիների իչխանները մինչև Բեխսամյուսի սագանը գնում էին նրանց ետևից։ Բեխսամյուսի բնակիչները Հովիտներում ցորեն էին Հնձում։ Նրանք, իրենց Հայացքը բարձրացնելով, տեսան Տիրոջ ուխտի Տապանակը և նրա Համար ուրախացան։ Սայլը մտավ բեխսամյուսցի Օսեի դաչտը։ Այնտեղ՝ սայլի կանգնած տեղում, մի մեծ քար կանգնեցրին, սայլի փայտերը կոտրեցին, իսկ երինջները Տիրոջը ողջակեղ մատուցեցին։ Ղևտացիները վերցրին Տիրոջ ուխտի Տապանակը, քուրձե տոպրակն ու դրա միջի ոսկե քանդակները և դրեցին մեծ քարի վրա։ Բեխսամյուսցիներն այդ օրը ողջակեղներ ու զոՀեր մատուցեցին Տիրոջը։ Այլազգիների Հինգիչիաններն այս բանը տեսնելուց Հետո նույն օրը վերադարձան Ակկարոն։

Հեջոնեի որդիները, սակայն, բեԹսամյուսցիների նման չուրախացան, որ տեսել են Տիրոջ ուխտի Տապանակը։ Տերը նրանցից Հիսուն Հազար յոԹանասուն մարդ կոտորեց։ Ժողովուրդը սդի մեջ էր, քանզի Տերը ժողովրդին մեծամեծ Հարվածներ էր Հասցրել։

Բեխսամյուսցի մարդիկ Կարիախարիմի բնակիչների մոտ պատգամավորներ ուղարկեցին, որ նրանց ասեն. «Այլազգիները վերադարձրին Տիրոջ ուխտի Տապանակը, եկե՛ք և այն ձեղ մոտ տարե՛ք»: Կարիախարիմցիները եկան, այնտեղից Հանեցին Տիրոջ ուխտի Տապանակը և այն տարան Ամինադաբի տունը։ Նրա որդի Եղիազարին սրբագործեցին, որ պաՀպանի Տիրոջ ուխտի Տապանակը։ Այլազգիների կողմից Տապանակի գերեվարելը օրինակն է Աղամի՝ Դրախտից ելնելու, իսկ Տապանակի դարձը՝ Տիրոջ գԹուԹյամբ Ադամի ետ դառնալու: Տապանակի գնալը փղչտացիների մոտ օրինակն է Տիրոջ Եգիպտոս փախչելու, իսկ Տապանակի դարձը մեր բնուԹյան դարձն է, և Տիրոջ վերադարձն Իսրայելի երկիր, ինչպես նաև ՀեԹանոսների ընԹացջը Քրիստոսի Հավատով, ովջեր Թողեցին իրենց որդիներին ու ծնողներին, վերցրեցին խաչը՝ Քրիստոսի տնօրինուԹյան խորՀուրդը, փոխանակ սայլի ու Տապանակի։ Ինչպես ոչ ոք չի կարող բացել Տիրոջ Տապանակում ծածկված խորՀուրդները, նույնպես և ոչ ոք չի կարող մաջով իմանալ Աստծու խորՀուրդները և ոչ էլ լեզվով ճառել։

Երբ Հնձողները տեսնում են Տապանակը, ցնծում են, ինչպես առաջյալները ցնծացին, երբ տեսան Քրիստոսին Հարություն առած և դժոխջն՝ ավերած: Իսրայելի որդիները երինջներին ողջակեզ են անում սայլի փայտերով, ինչը Քրիստոսի պատարագվելու օրինակն է խաչի վրա։ Անդրանկածին երկու երինջները, որոնջ բերեցին Տիրոջ Տապանակը, խորՀրդանչում են առաջյալներին, որոնց Տերը երկու-երկու ուղարկեց ջարոզության, ովջեր կրում էին սուրբ Եկեղեցու խորՀուրդները։ Բեթսամյուսի դաչար Հեթանոսների աշխարՀն է խորՀրդանչում, ուր դրվեցին Հիմջերը Նոր Սիոնի, Աստծու փառջի Համար։

Սայլի փայտերը, որի վրա բարձված էր Տապանակը, Տիրոջ խաչափայտի մասին է ջարողում, որը կրելով իր վրա բերում է Տիրոջ խորՀուրդը: Տապանակի Հետ ուղարկված պարկը ջրիստոնեական կրոնի վարջն է
ստվերապես Հայտնում, իսկ պարկի մեջ դրված մկների արձանիկներն ու
այլազդի իչխանների Հետույջների ոսկյա ջանդակները ցույց են տալիս
Հեժանոս ապականիչներին, ովջեր Հեռանալով իրենց պղծուժյունից
ոսկետեսակ առաջինուժյամբ Հաձոյացան Տիրոջը, կուսուժյամբ ու
ողջախոՀուժյամբ իրենց անձերը նվիրելով Արարչին:

Երինջները նաև քաՀանաների օրինակն են, որովՀետև նրանք ծնում են երկիրը վարող եզներ: Դարձյալ` երկու երինջները երկու Կտակարաններն են, որոնք կրում են Եկեղեցու խորՀուրդը և միչտ ընծայվում են ու ընծայում Աստծու որդիներին:

#### Ուտոր Տարանակը Երուսարեմում

Տապանակը մնում է Ամինադաբի տանը, մինչև որ Դավիթը, ով Տիրոջից չնորՀ, էր դտել ցանկացավ Հակոբի Աստծու Համար բնակատեղի դտնել (տե՛ս Սաղմ. ճեկ): Դավիթը` Տիրոջ Հայրն ըստ մարմնի, ժառանդում է Տապանակը և այն ուրախությամբ տանում Երուսաղեմ, որը խորՀրդա-

նչում է Տիրոջ կողմից սուրբ Եկեղեցին ժառանգելը, ինչը Նրա ցանկալի բաժինն էր, և տանելն Իր Հոր գավառը` Վերին Երուսաղեմ:

Երբ Տապանակը բերեցին Ամինադաբի կալը, Օզան, ով քչում էր Տապանակը տանող սայլը, իր ձեռքը դցեց Աստծու Տապանակին, որ այն բռնի, որովՀետև լծկան զվարակն այն չարժել էր իր տեղից: Տերը բարկացավ Օզայի վրա նրա Հանդգնության պատճառով ու Հարվածեց նրան, և նա տեղնուտեղը մեռավ Տիրոջ Տապանակի մոտ` Աստծու առջև: Դավիթը տրտմեց, որ Տերը մաՀացու Հարվածեց Օզային նրա մեծ Հանդգնության պատճառով, և Տապանակը երեք ամիս մնաց դեթացի Աբեղադի տանը:

Տերը պատժում է Օզային, որովՀետև նա քաՀանա չէր և ձեռք մեկնեց Տապանակին: Այդ պատճառով էլ Դավիթեն ասաց քաՀանաներին, որ նրանք սրբվեն և վերցնեն Տապանակը, որպեսզի նրանց Հետ էլ չլինի այնպես, ինչպես Օզայի Հետ եղավ: Նաև` պետք էր (ըստ Աստծու Հրամանի) ուսով վերցնել Տապանակը, իսկ նրանք սայլով էին բերում, այլագդիների նման:

ԱյնուՀետև Դավիթը Տապանակը Հանեց Աբեղադի տնից և Իսրայելի ամբողջ տան Հետ` մեծ ուրախությամբ, աղաղակ արձակելով ու փող Հնչեցնելով, տարավ Երուսաղեմ: Տանողների Հետ գնում էին պարողների յոթ խմբեր, և Դավիթը Տիրոջ առաջ տավիղ էր նվագում: Ապա Տիրոջ Տապանակը դրեցին վրանի մեջ, որը Դավիթն էր կանգնեցրել: Դավիթը Տապանակի առջև կանգնելու Համար պատմուձանով էր զգեստավորվել, որը խորՀրդանչում է Տիրոջ մարդեղությունը, իսկ Տապանակի առջև Դավթի զվարթ սրտով պարելը պատմում է Զաջարիայի որդի ՀովՀաննեսի խայտալը Կույսի առջև:

Դավիթը Տիրոջ առջև ողջակեղներ ու խաղաղության զոհեր է մատուցում և զորությունների Տիրոջ անունից օրհնում ժողովրդին: Նա Իսրայելի բոլոր բնակիչներին` Դանից մինչև Բերսաբեե` թե՛ տղամարդկանց, թե՛ կանանց, ամեն մեկին բաշխեց Հացի մի բլիթ, կասկարայի վրա եփված արմավով խմորեղեն և չամչով կարկանդակ (տես Բ Թագ. Ձ)։

Սավուղի դուստր Մեղջողը պարսավեց ԴավԹին Տիրոջ առջև պարելու Համար, ինչն օրինակն է Սավուղի որդիների նախանձի, ովջեր չզվարճացան Տիրոջ սուրբ Եկեղեցու փառջով, այլ ջանում էին արդելել նրա մանուկների ուրախուԹյունը։ Իսկ ԴավԹի կերակրելը ժողովրդին Հացի բլիԹներով, խմորեղենով ու չամչով կարկանդակներով բացաՀայտում է Եկեղեցու ճգնած ու Հոգեպես փարԹամացած որդիների մեծաԹվուԹյունը, որոնց Տերը միչտ կերակրում է անսպառորեն, աչխարՀի բոլոր ծայրերում, Իր Մարմնով ու Արյամբ։ Տապանակն այդտեղ մնաց մինչև Սողոմոնը չինեց տաճարն ու կատարեց տաճարի նավակատիջը, որից Հետո Տապանակը դրեցին տաճարում, ՍրբուԹյունների սրբուԹյունում, ջերովբեների Թևերի ներջո` ջավուԹյան սեղանի վրա:

Տապանակը տաճարում մնաց մինչև քաղդեացիների կողմից Երուսաղեմի ավերումը և Գոդողիայի սպանվելն Իսմայելի կողմից (տե՛ս Դ Թագ. ԻԵ 25): Հրեաները Երեմիային ստիպեցին Տապանակը տանել Եդիպտոս, սակայն Երեմիան իր աշակերտների հետ Տապանակը տարավ և պահեց Սինա լեռան մեջ` մի այրում: Մարդարեի խնդրանքով Աստված բացեց լեռը և Տապանակն ապառաժի մեջ առնելով` փակեց: Պահված տեղը Երեմիան կնքեց Աստծու անունով, ասելով, որ ոչ ոք սա չբացի, այլ միայն Մովսեսն ու Ահարոնը, իսկ ինքը դնաց Եդիպտոս: Ասում են, որ այդ տեղի վրա ամեն դիչեր Հուր է երևում, իսկ ցերեկը` ամպ:

Նեռի ժամանակներում սրբերը պետք է այդ Տապանակի մոտ Հավաքվեն, և այն պաՀպանելու է նրանց, և ոչ ոք չի կարողանալու բացել այդ այրը: Ասում են, որ այն բանից Հետո, երբ Հարյուր քառասունչորս Հաղար կույսերը Տիրոջ Համար մարտիրոսանալու են նեռի ձեռքով, նեռը Հանդդնելու է բացել այդ այրը, սակայն նրանից դուրս եկած Հուրն այրելու ու սատկացնելու է նրան:

# ՄԵՐ ՏԻՐՈՉ՝ ՀԻՍՈՒՍ ՔՐԻՍՏՈՍԻ ՊԱՅԾԱՌԱԿԵՐՊՈՒԹՅԱՆ ՏՈՆԸ ՎԱՐԴԱՎԱՌ

Գիշերը կատարվում է հսկում, Սրբությունը դնում են սուրբ Սեղանին։ Քահանաները, զգեստավորված, միաբան, վառվող մոմերը ձեռքներին, գալիս են ատյան և սկսում «Որ ի լերինն այլակերպեալ» շարականը։ Օրվա երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ յայտնեցար ի Թաբոր լերինն, ողորմեա՝ մեզ»։ Ապա Խաչով ու Ավետարանով թափոր են կազմում՝ ասելով «Տէր երկնիցը»։ Այսօր ընթերցվում է սուրբ եղիշե վարդապետի՝ Տիրոջ այլակերպության վերաբերյալ ասված աղոթքը։

Այս տոնին սովորություն կա ժողովրդի մեջ աղավնիներ թռցնելու և միմյանց վրա ջուր ցողելու, որը գալիս է Նոյ նահապետի օրերից, ի հիշատակ ջրերի ետ քաշվելու։

Երեկ տոնեցինք Տապանակի տոնը, որը Տիրոջ չնորՀազարդ փառքի անոԹն է և որի դեղեցկուԹյամբ զարդարվեց Եկեղեցին: Իսկ այսօր չնորՀներով զարդարվելով` տոնում ենք Տիրոջ բարձրանալը Թաբոր լեռան վրա:

Քրիստոնեական լուսավոր Գրքերից իմանում ենք, որ այս տոնն օրենքներով ու մարդարեություններով չի նկարադրված, այլ Հետադա-յում` Քրիստոսի միջոցով երևաց, և դրա կատարումը Հանդերձյալում է լինելու, քանդի սա դալիք` ութերորդ անվախճան օրվա պատկերն է, որը սկզբնավորվում է դատաստանի ատյանից:

Մյուս տոների պատճառները չոչափելի կերպով են երևում, ինչպես օրինակ Ծննդյան, Հարության և այլն, որոնց մասին օրենքներում և մարգարեություններում ասվեցին, իսկ այսօրվա սքանչելիքների փոքր մասն անդամ չկարողացան տեսնել աչակերտներն իրենց կիսաբաց աչքերով, քանի որ թմրած ընկել էին իրենց երեսների վրա։ Թաբոր լեռան վրա Տերը նրանց Հանդերձյալ փառքը ցույց տվեց, սակայն նրանց ո՛չ աչքը տեսավ, և ո՛չ ականջը լսեց։ ԱՀա այդ պատճառով են բացակայում ընթերցվածներն օրենքներում և մարդարեություններում։

Հոդեդալուստից Հիսուն օր անց, Սուրբ Հոդու Հրամանով և առաքյալների Հավանությամբ, Պետրոս առաքյալը Հակոբոս Տյառնեղբորը ձեռնադրեց Երուսաղեմի առաջին եպիսկոպոս և քաՀանայապետ։ Մինչ այդ օրն առաքյալները չդիտեին նոր քաՀանայության մասին և Հնով էին վարում, իսկ այդ օրը Սուրբ Հոդուց Հրաման ստացան փոխել ղևտական քաՀանայությունը քրիստոնեական քաՀանայությամբ, քանդի մինչ այդ օրը Քրիստոսի Մարմինն ու Արյունը չէր պատարադվում։

Այդ օրը Եկեղեցու առաջին խորանը կանդնեցվեց. Հակոբոս Տյառնեղբայրը և առաջյալները Վերնատանը սեղան կանդնեցրին, և Սուրբ Հոդու Հրամանով Հակոբոսն առաջին պատարադը մատուցեց, և առաջյալները տեսան, որ Սուրբ Հոգին աղավնակերպ իջնում է Հակոբոսի վրա: Այդ օրը սկիզբը եղավ Ուխտի և քրիստոնեական պատարագների, ինչպես նաև` սուրբ Սեղան կանգնեցնելու և աղ օրՀնելու: Եվ այդ ամենն Ինքը Քրիստոս էր կատարում քաՀանայի միջոցով:

Այսօր գիրը Հոգու չնոր հների փոխվեց, իսկ մարմնի Թլփատու Թյունը` սրտի Թլփատու Թյան, առօրյա լվացումները` Հոգևոր լվացումների, «ստվերի» տաղավարը` ճչմարտու Թյան առագաստի: Այսօր Հավատացյալները
սուրը Սեղանի վրա տեսան Աստվածորդու կենարար Մարմնի և Արյան
խոր Հուրդը:

Հարդ. – Ինչո՞ւ ենք այս տոնը Վարդավառ կոչում:

Պատասխան. – Տիրոջը վարդի Հետ Համեմատելու պատճառով: Ինչպես վարդը կոկոնի մեջ է ծածկված լինում` նախջան բացվելը, այդպես էլ Տերը նախջան Իր պայծառակերպվելը պաՀում էր Իր մեջ Աստվածության պայծառությունը: Եվ ինչպես վարդը բացվելով բոլորին Հայտնապես երևում է, այդպես էլ մեր Տերն այսօր պայծառակերպվելով Հայտնում է Իր Աստվածությունը:

Վարդը փչերի մեջ է բուսնում, այդպես էլ մեր տերը Հրեաների մեջ երևաց, ովջեր էլ խաչեցին Նրան: Վարդն անուչաՀոտություն է բուրում, այդպես էլ մեր Տիրոջ պայծառակերպությունից անուչաՀոտություն բու-րեց, որից աչակերտները թմրելով ընկան խոր ջնի մեջ:

Իսկ նախնիներն այդ տոնը Վարդավառ անվանեցին, որովՀետև վարդը ջանի դեռ կոկոն է, ո՛չ իր դեղեցկությունը և ո՛չ էլ իր անուչա֊ Հոտությունն է Հայտնում, իսկ ժամանակի լրանալուն պես, ջաղցրությու-նից չարժվելով, փթթում է և իր դույնով ու անուչաՀոտությամբ մարդ֊ կանց ուրախացնում: Այդպես էլ Քրիստոս կուսական արդանդում սնվեց ու զարդացավ ինչպես կոկոն և ապա ծնվելով` աստղերով ու Հրեչտակ֊ ներով Հայտնվեց մոդերին ու Հովիվներին, իսկ Հասնելով կատարյալ Հասակին` Հայտնվեց մարդկանց` նչաններով ու սջանչելիջներով:

Տերը, մարմնի վարագույրով ծածկվելով ինչպես կոկոն, այսօր բացվելով Հայտնեց Հայրենի փառջը, իսկ անուչաՀոտության բուրմունջով` Աստվածությունը:

Վարդն ունի երեք որակ. կարմրություն, սպիտակություն և անուչա-Հոտություն, ինչը խորհրդանչում է Երրորդությունը: Իսկ Քրիստոսի տնտեսության խորհրդում կարմրությունը խաչի վրա թափված արյունն է, սպիտակությունը` անմեղությունը, իսկ անուչահոտությունը` Հոդին, որ փչեց առաջյալների վրա` ասելով. «Առե՛ք Սուրբ Հոդին»: Եվ դա ըստ այս խոսքի. «Իմ սիրեցյալը սպիտակ է և կարմիր, ընտրյալ է` տասը հազարից» (Երգ Ե 10):

Այսօր առաջյալները կարգվեցին ուսուցիչ ու վարդապետ ողջ աչխարհի Համար, և Տերն այսօր Համբերության ու աղջատության դաս տվեց աչակերտներին Մովսեսի ու Եղիայի միջոցով, որպեսզի աչակերտները նրանց նման լինեն:

Հարց. – Ինչո՞ւ ենք Վարդավառը տոնում Հարությունից ու Համբարձումից Հետո, եթե Տերը խաչելությունից քառասուն օր առաջ պայծառակերպվեց:

Պատասխան. – Քանզի Ինքն ասաց, որ Իր մասին չպատմենք մինչև Իր` մեռելներից Հարություն առնելը (տե՛ս Սատթ. dt 9), այդ պատճառով Հարության տոնը կատարելուց Հետո ենք Վարդավառը տոնում:

Իսկ երբ մեռելները Հարություն առան, մտան քաղաք և չատերին Հանդիպեցին, ժողովուրդը Հավատաց, որ Վարդապետը բերել է Եղիային և Մովսեսին Հարություն է տվել: Իսկ երբ տեսան կատարվածները` երկրա-չարժը, արեդակի խավարումը, Տիրոջ Հարությունը և Սուրբ Հոդու դայուստը, Հավատացին, որ Տերը պայծառակերպվել է:

Հարց. – Ինչո՞ւ այս տոնի Համար Հակոբոս Տյառնեղբայրը և Կյուրեղ Երուսաղեմացի Հայրապետը ընթերցվածներ չեն կարդել, ինչպես մյուս տոների Համար արեցին:

Պատասխան. – Պատճառն այն է, որ մենք կարողանում ենք խորՀրդաբար Հաղորդվել Տիրոջ ծննդյանը, մաՀվանն ու Հարությանը, իսկ Պայծառակերպությանը Հանդերձյալում ենք Հաղորդվելու:

Տիրոջ ծննդյամբ, մկրտությամբ, մաշվամբ ու Հարությամբ նորոդվեց մեր բնությունը, իսկ այլակերպությամբ՝ մեր բնության Հանդերձը, քանդի Այլակերպության օրը Քրիստոս դեն դցեց մեր Հնացած ձորձերը և մեր բնությունն դդեստավորեց Հայրենի լուսեղեն պատմուձանով, որը Հանդերձյալում ենք վայելելու, իսկ այստեղ ստանում ենք դրա Հույսի առՀավատչյան և այս տոնով նչում Հանդերձյայի Հիչատակը:

Ինչպես արջայության մասին ասվեց. «Ինչ որ աչքը չտեսավ, և ականջը չլսեց, և մարդու սիրտը չընկավ, Աստված այն պատրաստեց Իր սիրելիների Համար» (Ա Կորնթ. Բ 9), այդպես էլ աստվածային փառջի կերպարանքն է անտեսանելի մեր աչքերին, որը աչակերտներն անդամ կիսաբաց աչքերով տեսան: Այդ պատձառով էլ ոչ թե դրի տեսությամբ, այլ Հավատով մեդ ավանդվեց:

Ճշմարբs դավանությունը (Մաsթ. ԺՁ 13-20, Մաբս, Ը 27-30, Ղուս, Թ 18-21) «Հիսուս, Փիլիպպյան Կեսարիայի՝ կողմերը գնալով, Հարցրեց աչակերտներին ու ասաց. «Մարդիկ Իմ մասին ի՞նչ են ասում, ո՞վ է Մարդու Որդին»։ Աչակերտները պատասխանեցին. «Մեկը, Թե՝ ՀովՀաննես Մկրտիչը, և ուրիչներ՝ Եղիան, իսկ ոմանջ, Թե՝ Երեմիան կամ մարդարեներից մեկը»։ Տերը կրկին Հարցրեց. «Իսկ դո՞ւջ Իմ մասին ինչ եք ասում»։ Պետրոսն առաջ եկավ ու ասաց. «Դու ես Քրիստոս՝ Կենդանի Աստծու Որդին»։ Մեր Տերը դովեց նրա դեղեցիկ վկայությունը և ասաց. «Երանի՛ է քեղ, Սիմո՛ն, Հովնանի՛ որդի, որովՀետև մարմինը և արյունը չէ, որ Հայտնեց քեղ, այլ Իմ Հայրը, որ երկնքում է»։

Ապա Տերը մորմոքալից խոսքեր է Հնչեցնում աչակերտների լսելիքին, ինչից նրանք սարսռացին.

Մարդու Որդին պետք է չատ չարչարանքներ Հանձն առնի, մեռնի ու երրորդ օրը Հարություն առնի — Տերն, Իր մահը հիչատակելով, հույժ տրտմեցնում է աչակերտներին, սակայն հարության ավետիսով մեծապես մխիթարում: Իսկ Պետրոսը Նրա մոտալուտ մահվան լուրն առնելով տագնապում է և մոռանալով հարության ավետիսը` ասում.

Քավ լիցի Քեզ, Տե՛ր, այդ Քեզ չի լինի – Հայրը Պետրոսին Որդու ամբողջ Աստվածությունը Հայտնեց, որ Տերն Իր Աստվածությամբ և մարդեղությամբ չարչարվելու է ու Հարություն է առնելու, և այդ լուրից բոլորն էլ պիտի ուրախանային և ոչ թե ձգտեին զրկել Նրան երկուսից էլ` մաՀվանից ու Հարությունից, ինչը փորձեց անել Պետրոսը:

Որտեղ որ Պետրոսն Աստծունը խոսեց, այնտեղ Տերը նրան երանի տվեց, իսկ որտեղ որ Հին մարդու պես խորՀեց, այնտեղ նրան Հայտնապես ասաց.

Դե՛ն գնա, սատանա՛, որովՀետև դու Աստծունը չես խորՀում, այլ մարդկանցը — Մարդու խորՀուրդները ծխի պես անպիտան են. արդ, Տերը սաստեց այդ ծուխը և նոր մարդու միջից այն անՀետ կորցրեց, որպեսզի ինջնածագ Լույսն առանց ապականացու խորՀրդի լինի: Սաստեց անդամ նրանց, ովջեր արջայության որդիներ էին կոչվելու, ու Իրենից վանեց, որպեսզի Իր Հոր կամջն առանց գայթակղության կատարի: Սովորեցրեց նրանց իրենց անձերում չարչարանջներ կրել և Հարության Հույսով նրանց Հաստատեց. և նույն այդ ժամին Իր Երկրորդ դալստյան օրինակն ակնարկեց՝ ասելով.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Փիլիպպոսը, Յերովդեսը, Արքեղայոսը և Լյուսինեան Յերովդեսի որդիներն էին։ Յերովդեսի մահից հետո հռոմեական Պապիոս զորավարը, չցանկանալով, որ Յրեաստանը ունենա միահեծան իշխանություն, այն չորս մասի բաժանեց՝ Յերովդեսի չորս որդիների միջև։ Արքեղայոսին տվեց Երուսաղեմը, Յերովդեսին՝ Գալիլիան, Լյուսինեային աբիլինացիների կողմերը, իսկ Փիլիպպոսին՝ Պենադան, այդ պատճառով էլ ավետարանիչն այն Փիլիպպյան կոչեց։

Ճչմարիտ եմ ասում ձեզ, որ այստեղ գտնվողների մեջ կան ոմանք, որոնք մահը չեն ձաչակի, մինչև որ չտեսնեն Մարդու Որդուն՝ եկած Իր արքայությամբ (Մատթ. ժՁ 28) — Տերը նախապես է ասում, որպեսզի աչակերտները արթուն լինեն և կարոտեն այդ տեսությանը: «Ճչմարիտ եմ ասում» խոսքը երդման փոխարեն է, և այդ երդումն աստվածային է, քանդի այլ ավելի մեծ երդում չկա։ Ինչպես Աբրահամին ասաց. «Անձովսեմ երդվում, քանի որ դու արեցիր այդ բանը, Ինձ Համար չխնայեցիր քոսիրելի որդուն, անչափ պիտի օրհնեմ քեզ» (Ծննդ. ԻԲ 16-17)։

Մահը չեն ճաչակի, մինչև որ չտեսնեն Մարդու Որդուն՝ եկած Իր արջայությամբ – Տերն ասում է, որ ոմանք չպիտի մահանան, մինչև որ տեսնեն արջայության օրինակը: Դա կամ մոտ ժամանակներին էր լինելու, կամ մյուս անդամ դալստյան մասին է ասում, երբ ոչ թե առաջյալները, այլ նրանց աչակերտները կենդանի պիտի լինեն: Տերը չատ անդամ է Իրեն Մարդու Որդի անվանում, որպեսզի ոչ ոք չտարակուսի, թե մեր բնությունը չի խառնել Աստվածությանը կամ Աստվածությունը չմիացավ մարմնին: Եվ երբ էլ դա դատաստան անելու, նույն մարմնով է դալու:

Երկնքի արքայություն է կոչվում Քրիստոսի փառքը, որը երեք առաքյալները տեսան Թաբոր լեռան վրա։ Առաջին Հայրերը նույնպես Աստծուն լեռան վրա տեսան, ինչպես ԱբրաՀամը, Մովսեսը, Եղիան, Սողոմոնը։ Քանի որ Մովսեսին լեռան վրա տրվեց Հին օրենքը, Հետևաբար` Նոր օրենքն առաքյալներին նույնպես պիտի լեռան վրա տար:

## Հրսուսը անյօնոնսերաությունը (Մսsթ. ԺԷ 1-13, Մարս. Թ 2-12, Ղուս. Թ 28-36)

«Վեց օր Հետո Հիսուս իր Հետ վերցրեց Պետրոսին, Հակոբոսին և նրա եղբորը՝ ՀովՀաննեսին, և նրանց Հանեց առանձին, մի բարձր լեռ և նրանց առաջ պայծառակերպվեց. և Նրա դեմքը փայլեց ինչպես արեգակը. և Նրա զդեստները դարձան սպիտակ, ինչպես լույսը» (Մատթ. ժt 1-2)։

Այն այրերին, որոնց ասաց, որ մահ չեն ճաչակելու մինչև Իր դալստյան նչանը տեսնելը, հանեց լեռան դադաթը և ցույց տվեց, թե ինչպես է Ինջը դալու վերջին օրը՝ Աստվածության փառջով ու Մարմնով: Նրանց լեռը հանեց, որպեսզի ցույց տա, թե Ով է Ինջը կամ՝ Ով է Որդին: Որովհետև մարդիկ Նրա մասին ասում էին, թե Հովհաննես Մկրտիչն է, իսկ ուրիչները՝ Եղիան, ոմանջ էլ թե՝ Երեմիան կամ մարդարեներից մեկը, այդ պատճառով էլ այսօր նրանց լեռը բարձրացրեց, որպեսզի ցույց տա նրանց, որ Ինջը Եղիան չէ, այլ Եղիայի Աստվածը, և Երեմիան չէ, այլ Նա, Ով սրբեց Երեմիային որովայնից (տեն Երեմ. Ա 4)։ Եվ ոչ էլ մարդարեներից

մեկն է, այլ մարդարեների Տերը, Ով առաջեց նրանց: Եվ որպեսզի ցույց տա նրանց, որ Ինջն է Արարիչը երկնջի ու երկրի և Տերը` ողջերի ու մեռելների: Ինջն է ՀավիտենականուԹյունից առաջ Հորից ծնված Աստծու Որդին, այնպես, ինչպես Ինջը դիտի, առանց սերմի ծնվելով և անապական պաՀելով Իր ծնողի կուսուԹյունը:

Լեռը տարավ, որպեսզի ցույց տա Իր Աստվածության փառքը և ճաշնաչեցնի նրանց, թե Ինքը Նա է, Ով փրկելու է Իսրայելը, ինչպես որ մարդարեների միջոցով էր Հայտնել, որպեսզի աչակերտները չգայթակղվեն` տեսնելով Նրա կամավոր չարչարանքները, որն Իր մարդեղությամբ կրելու էր մեր փրկության Համար:

Աստված է: Ճանաչում էին Նրան որպես Մարիամի որդի, բայց Տերը նրանց Հայտնեց, որ Ինչն Աստծու Որդին է: Տեսնում էին Նրան, որ ուտում է և ըմպում, Հոգնում ու չարչարվում, տջնում ու ննջում, երկնչում ու քրանում և խորՀում էին, որ սա չի վայելում աստվածային բնությանը, այլ` մարդկային բնությանը: Այդ պատճառով էլ Հանեց նրանց լեռան դատաթը, որպեսզի ցույց տա Իր թագավորությունը մինչ Իր մահանալը, որովհետև Հայրը ձայն պիտի տար Որդուն և Հայտներ աչակերտներին Իր փառջը, որ Նա Իր Որդին է ճշմարտությամբ ու Աստվածությամբ: Տերը ցույց տվեց նրանց Իր դորությունն ու փառջը մինչ Իր անարդվելը և Իր պատիվը, նախջան նախատվելը, որպեսզի երբ Հրեաների կողմից ձերբակալվի ու խաչվի, իմանան, որ Իր տկարության պատճառով չխաչվեց, այլ կամովին և Հաճությամբ, որպեսզի աչխարհը փրկի:

Հանեց նրանց լեռը, որպեսզի ցույց տա Իր Աստվածային փառջը հարությունից առաջ, որպեսզի երբ մեռելներից հարություն առնի Իր աստվածային փառջով, իմանան, որ Իր վաստակների համար չառավ այս փառջը, այլ Նա հավիտենականությունից առաջ Հոր հետ ուներ այն, ինչպես և ասաց կամավոր չարչարանջների գալուց առաջ. «Դու այժմ փառավորի՝ը Ինձ, Հա՛յը, Քեզ մոտ եղող այն փառջով, որ ունեի Քեզ մոտ՝ նախջան աշխարհի լինելը» (Յովհ. Ժե 5): Այսինջն` նույն աստվածային փառջով, որն անտես ու ծածուկ է Իր մարդեղության պատճառով, որը և ցույց տվեց առաջյալներին լեռան վրա:

Վեց օր Հետո — Ավետարանագիրների այս խոսջերը ոմանց մի փոջր Հակասական են Թվում: ՄատԹեոսն ու Մարկոսն ասում են «վեց օր Հետո», իսկ Ղուկասը` «ուԹ»: Պետջ է ասել, որ այդ խոսջերը միմյանց Հակառակ չեն, այլ ՄատԹեոսն ու Մարկոսն ուղղակի Հաշվի չեն առնում առաջին և վերջին օրերը. այն օրերը, երբ ասաց և երբ կատարվեց և միայն միջանկյալ օրերն են Հաշվել: Իսկ Ղուկասը Հաշվել է նաև երկու կիրակիները. երբ

Պետրոսը դավանեց, և երբ Տերը պայծառակերպվեց: Այսինքն` խոստումը տալու և երևալու օրերը` նույնպես: Եվ այդ երկու օրերն էլ խորՀրդական են: Վեցը, քանի որ վեցերորդ օրը ստեղծված Ադամը կորցրեց աստվա-ծատուր փառքը, և վեցերորդ դարում մարդասեր Տերն Իր մարդեղությամբ այն ետ դարձրեց, և դրա օրինակն այսօր ցույց տվեց: Իսկ Ղուկասը ցույց է տալիս խորՀուրդն ութերորդի` Հավիտենականության, որի մեջ Աստված Հանդստացնելու է Հոդնածներին Իր արքայությունում յոթ չրջաններն անցնելուց Հետո: Ղուկասն ութ օր է ասում, ինչը նչանակում է, որ երբ ելան Թաբոր լեռը, կիրակի էր:

Դարձյալ` ՄատԹեոսն ասաց Քրիստոսի առաջին գալստյան մասին, որը եղավ վեցերորդ դարում, իսկ Ղուկասը Երկրորդ գալուստն է ակնարկում, որն ուԹերորդ դարում է լինելու: Իսկ ինչպե՞ս է որ առաջին գալուստը վեցերորդ դարում եղավ, իսկ երկրորդը լինելու է ուԹերորդում: Որով-Հետև Աստված վեց օրում ստեղծեց արարածներին, յոԹերորդում Հանդստացավ, իսկ ուԹերորդում նորոգելու է:

ՄատԹեոսն այլաբանորեն ցույց տվեց, որ Տերն Իր գալստյամբ վերցրեց մեր մեղջերը, որ գործում ենջ վեցյակի չարժմամբ, իսկ Ղուկասը վկայեց այն մասին, որ Տերը մաջրեց ուԹ խորՀուրդները, որոնցով խորՀում ենջ մեր կատարելիջ գործերը:

Հիսուս Իր Հետ վերցրեց Պետրոսին, Հակոբոսին և նրա եղբորը` Հով-Հաննեսին — Ավետարանիչը չի Թաջցնում նրանց, ովջեր ուրիչներից բագում անգամ առավել պատվի արժանացան իրենց խոնարՀուԹյան պատձառով: ՈրովՀետև սրբերի գնդերը խոնարՀուԹյամբ էին ազատվում նախանձից ու սնապարծուԹյունից: Տերը միայն նրանց վերցրեց, ովջեր ավելի ուչիմ էին ու ազնիվ: ՈրովՀետև Պետրոսը մյուսներից առավել էր սիրում Քրիստոսին, ՀովՀաննեսը Հիսուսի սիրելի աչակերտն էր, իսկ Հակոբոսը Հանձն առավ ըմպել Քրիստոսի չարչարանջների բաժակը (տեն Սատթ. Ի 22): Գիտեր Տերը, որ Հակոբոսը բոլոր առաջյալներից ավելի է կամենում մեռնել Նրա ջարողուԹյան Համար, և այդ պատձառով նրանց ընտրեց:

Երկրորդ` նրանք առավել պայծառ էին իրենց տեսողությամբ, քան մյուսները, ինչպես մեր զգայարաններից միայն աչքն է տեսնող, և երբեմն մի աչքը մյուսից ավելի պայծառ է լինում: Այդ պատճառով էլ միայն նրանց պայծառ տեսողությանը ցույց տվեց Իր աստվածային փառքը:

Երրորդ` որովՀետև նրանց Հետ էր Հուդան, ով արդեն օտարացել էր արքայությունից և արժանի չէր այդ տեսությանը, իսկ նրան միայնակ Թողնել չէր պատչաձի, որովՀետև մարդիկ նրան կատարյալ էին կարծում, և նրա չարությունը դեռևս Հայտնի չէր մարդկանց: Իսկ եթե բոլորին տաներ և Հուդային Թողներ, ապա նրա կատարած մատնությունը կարդարացվեր, քանի որ մարդիկ կասեին, Թե չկարողացավ տանել արՀամար-Հանքը և այդ պատճառով մատնիչ դարձավ: Այդ պատճառով էլ մյուս առաքյալներին Հուդայի վրա պահապան կարդեց` ինչպես չար դաղանի: Որովհետև այն ոտքերը, որոնք ԹաԹախվել էին Կայիափայի տան փոչու պղծուԹյամբ, արժանի չէին կոխել սուրբ լեռը: Եվ այն լկտի աչքը, որը դրավված էր արծաԹով, արժանի չէր տեսնելու աստվածային Լույսը:

Չորրորդ` որպեսզի կարգը պաՀպանվի. նախ առաջինները պետք է իմանային խորՀուրդը, իսկ մյուսներն` ավելի ուչ:

Հինդերորդ` Տերն օրենք դրեց, որ երկու կամ երեք վկաների բերանով Հաստատվում է ամեն ինչ, այդ պատճառով էլ պետք էր, որ Իր Հետ երեք վկաներ լինեին, որպեսզի Հաստատեին Նրա Աստվածությունը:

Վեցերորդ` մեզ օրինակով ցույց տվեց, Թե ինչպես պետք է մարդուն խորհրդակից դարձնել, որովհետև առանց ծերերին Հայտնելու չի կարելի մանուկներին Հայտնել մեծագույն խորհուրդները:

ՅոԹերորդ` պետք չէ փառքը Հայտնել բազմուԹյան մեջ, այլ առանձին և այն էլ դիտուն և անԹերի մարդկանց:

Ութերորդ` մյուս աչակերտներն արժանի չէին, բացի նրանցից, որոնց լեռը տարավ` ցույց տալու Իր Աստվածության փառջը:

Իններորդ` խորհրդաբար ցույց տվեց Իրեն տեսնողներին Իր մյուս անդամ դալուստը, որովհետև Պետրոսին հարյուրավոր նչանակեց, քանի որ մեծահասակ էր, Հակոբոսին` վախսունավոր, քանի որ միջահասակ էր, իսկ Հովհաննեսին` երեսնավոր, քանի որ երեսնամյա երիտասարդ էր:

Եվ նրանց Հանեց առանձին, մի բարձր լեռ — Պետրոսն ու մյուսներն արհամարհեցին աշխարհը և այդ պատճառով էլ Տիրոջ հետ բարձրացան լեռը։ Աստված նոր Կտակարանի պաշտոնյաներին հանում է լեռը (ինչպես հնում Մովսեսին), որպեսգի Օրենքը նրանց սրտերում գրի, և որպեսզի նրանք էլ ավանդեն Եկեղեցուն այնպես, ինչպես տեսան և լսեցին Հորից։ Որպեսզի Պետրոսը ականջով լսի այն, ինչը վեց օր առաջ խոսեց լեզվով, և տեսնի աչքով այն՝ ինչին հավատաց սրտով։ Հանեց լեռը՝ հաստատելու այն Քարը, որը դրեցին Սիոնի հիմքում՝ ինչպես անկյան գլուխ։ Հով-հաննեսը վկայում է. «Տեսանք Նրա փառքը, նման այն փառքի, որ Հայրն է տալիս Միածնին՝ լի չնորհով ու ճչմարտությամբ» (Յովո. և 14)։ Իսկ Հակոբոսն իր արյամբ է վկայում։ Այդ երեքն էլ Եկեղեցու սյուներն են, որոնց վրա հանդչում է Սուրբ Երրորդությունը, և պատվելի է երեքի վկայությունն առավել, քան մեկի՝ Մովսեսի։

Նրանց առաջ պայծառակերպվեց – Այսօր Թաբորը ցնծաց և դարձավ արջայություն: Այդպիսի փառջի մասին ասաց Տերը. «Ով Ինձ տեսավ, տեսավ Հորը» (Յովհ. ԺԴ 9), ցույց տալով, որ այդ տեսջով է միավորվում Հոր

Հետ և Հավասարվում Նրան։ Քրիստոս այլակերպվեց, որպեսգի աչակերտներին ցույց տա խոստացած արջայությունը։ Եթե միայն Հույսով թողներ, ապա դա նրանց Համար տրտմության կվերածվեր, իսկ ցույց տալով` նրանց ուրախությամբ լցրեց։

Երկրորդ` Տերը պայծառակերպվելով Իրեն ավելի գեղեցիկ է ցույց տալիս, ջան մարդկանց որդիներն էին, ըստ մարդարեի խոսջի, ով ասաց. «Տեսջով գեղեցիկ ես բոլոր մարդկանց որդիներից» (Սաղմ. ԽԴ 3), որպեսզի երբ խաչի վրա Նրա տեսջն առավել դժդույն լինի, ջան մարդկանց որդիներինը, ըստ Եսայու խոսջի. «Նրա տեսջն ավելի անարդ էր ու նսեմ, ջան բոլոր մարդկանց որդիներինը» (Եսայի ՇԳ 3), առաջյալները չերկմտեն և իմանան, որ ստուդապես Ինջն է և ոչ` այլ ոջ:

Երրորդ` երբ Տերն ասաց, որ չարչարվելու է ու մաՀանալու, աչակերտները երկյուղեցին` կարծելով, Թե մարդու նման է մաՀանալու: Այդ պատճառով էլ ցույց է տալիս Իր Աստվածությունը, որպեսզի նրանք իմանան, որ Թեպետ մաՀանալու է, սակայն Աստված լինելով` անմահ է մնալու: Տերը մինչ Իր մահը ցույց տվեց աստվածահրաչ երևումը, որպեսզի հայտնի, որ Աստված վեր է, քան չարչարանքները, որը կամավոր կրելու է Իր արարածների փրկության Համար:

Չորրորդ` Տիրոջ դեմքը պայծառանալով` փարատում է անգիտության ու կռապաչտության խավարը, և Նա ցույց է տալիս, որ Ինքն է Հալածողը տգիտության ու անաստվածության:

Հինդերորդ` Պետրոսը մինչ այդ Նրան Աստծու Որդի դավանեց, իսկ այժմ Հայտնապես տեսնում ու լսում է Հոր վկայությունը:

Վեցերորդ` առաջյալները կամենում էին իմանալ, Թե ինչպես և ինչ կերպարանջով է գալու Տերը դատաստանի օրը, այդ պատճառով Տերը լեռան վրա ցույց տվեց Իր այն կերպարանջը, որն անտեսանելի էր մարմնավոր աչջերին: Խոստացավ Տերը, որ Մարդու Որդին գալու է Հոր փառջով, և այժմ ցույց է տալիս Հոր փառջը, որպեսզի իմանան, Թե Ինջն ինչպիսի կերպարանջով է դալու:

Յոթերորդ` պայծառակերպվեց, որպեսզի Հայտնի Իր նույնությունը Հոր և Սուրբ Հոդու Հետ` ասելով` թեպետև մարմնի եմ միացել, սակայն Հայրը և Հոդին Ինձանից ոչինչ առավել չունեն:

Ութերորդ` տարակուսում էին առաջյալները, թե ինչպիսի՞ն էր Ադամի փառջը, և Որդին պայծառացավ, որպեսզի ցույց տա, թե ինչպիսին էր այն, ինչը մեղջի պատճառով կորցրեց առաջին Ադամը:

Իններորդ` առաջյալները խորՀում էին, Թե այն լուսեղեն զգեստը, որը կորցրեց Ադամը, արդյո՞ջ կրկին վերադարձվելու է իրենց, այդ պատճառով էլ Տերը պայծառակերպվեց և ցույց տվեց, որ Ինջը Որդի եղավ Ադամի բնությունից և վճարելով նրա պարտքը, մեր բնությունը վերստին զգեստավորեց լուսեղեն պատմուճանով, ինչպես անառակ որդու Համար ասաց. «Անմիջապես Հանեցե՛ք նրա նախկին պատմուճանը և Հագցրե՛ք նրան» (Ղուկ. ժե 22)։

Տասներորդ` Հարությունից Հետո արդարներն այդպիսի փառքով են նորոդվելու` ըստ այս խոսքի. «Այն ժամանակ արդարները Երկնքի արքայության մեջ կծադեն ինչպես արեդակը» (Մատթ. ժԳ 43): Այժմ Տերը զդալի կերպով ցույց է տալիս արդարների փառքն Իր նմանությամբ, քանի որ այնպես ենք լինելու, ինչպես տեսանք Նրան Թաբոր լեռան վրա: Քանդի մեր ապականացու մարմինը փոխվելու է և լինելու է անկիրք, անապական, արադաչարժ, թեթև, նուրբ, պայծառ ու մաքուր:

Տասնմեկերորդ` Հարությունից Հետո աչակերտները Տիրոջը նույն կերպարանքով պիտի տեսնեին, այդ պատճառով էլ այժմ պայծառակերպվեց, որպեսզի երբ Հարությունից Հետո տեսնեն, Հաստատեն, որ նույնն է, ինչ տեսան նախկինում:

Տասներկուերորդ` պայծառակերպվեց, որպեսզի փակի Նեստորի և մյուս Հերձվածողների բերանները, ովջեր ստում էին` ասելով, որ Տիրոջ Մարմինն ապականվեց մինչև խաչը և Հարությունից Հետո միայն փոփոխվեց և դարձավ անապական, փառավոր ու լուսավոր: Այդ պատճառով էլ խաչվելուց առաջ ցույց տվեց Իր անապական Մարմինը և Հարությունից Հետո ասաց. «Նույն Ինջը Ես եմ. չոչափեցե՛ջ Ինձ և տեսե՛ջ» (Ղուկ. ԻԴ 39), այսինջն` նույն այն մարմինն է, որը Թաբորի վրա տեսան, ջանզի Նրա Մարմինն ապականություն չտեսավ: Եվ այսօր երևաց այն ծաղիկը, որը տալու էր խաչի պտուղը:

«Նրա դեմքը փայլեց ինչպես արեգակը»:

Առաջյալն ասում է. «Իբրև ճրագ, որ լույս է տալիս մութ տեղում, մինչև որ լուսանա օրը, և արուսյակը ծագի ձեր սրտերում» (Բ Պետ. Ա 19): Ճրագ էր Մովսեսի օրենքը, որը գիչերը մի փոքր լուսավորում էր, Իսկ արեգակն Ավետարանն է, որ ցերեկն է լուսավորում:

Աշակերտները երկու արեգակ էին տեսնում, մեկը` սովորականի պես երկնակամարում, որ կենագործում էր աչխարՀը, իսկ մյուսը` Թաբոր լե-ռան վրա, որն առավել պայծառ էր, քան արեգակը, և միայն նրանց էր երևում: Նրա դեմքը արեգակի նման էր, իսկ Հանդերձները` լույսի պես սպիտակ: Դրանով Տերը ցույց տվեց, որ Իր ամբողջ Մարմնից բխում է Աստվածության փառքը, և բոլոր անդամներից ծագում է Նրա լույսը: Ոչ այնպես, ինչպես Մովսեսի դեմքի լույսը, որ մարմնից դուրս ծագեց, այլ Հենց Իրենից էր բխում` ՀամաՀավաքյալ և մեկտեղված, Իր Աստվածու-

թյան փառքի Համար: Տերն այսօր Իր ամբողջ փառքը միանդամից ցույց չտվեց, այլ միայն այնքան, որքան կարող էին ընկալել աչակերտները:

Իսկ Թե ինչպե՞ս աչակերտները տեսան իմանալի Լույսը տեսանելի աչքով, ասենք, որ գորացավ նրանց տեսողուԹյունը, ինչպես սուրբ Ստեփաննոսինը, ով տեսավ բացված երկինքը (տեն Գործք է 55)։ Նաև ՀովՀաննես Մկրտիչն է Հորդանանում տեսնում երկինքը բացված (տեն Սատթ. Գ 16), իսկ Եղիսեեն տեսնում է Եղիայի Հրեղեն կառքերը (տեն Դ Թագ. Բ 12)։ Այդպես և առաքյայները:

Նրա զգեստները դարձան սպիտակ, ինչպես լույսը – Ավետարանիչ֊ ներն ասում են, որ երկրի վրա ոչ մի լվացք անող չի կարող զգեստն այդ֊ քան սպիտակեցնել: Իսկ ինչո՞ւ պայծառացան նաև Հանդերձները, քանզի Հարությունից Հետո Հանդերձներ չեն լինելու: Նախ` Քրիստոսի Հանդերձն Իր ժողովուրդն է, և երկրորդ` այդ Հանդերձները մեր մարմինն է:

Դարձյալ` որպեսզի իմանան, որ Նա, Ով փոխեց Հանդերձները լույսի նմանության, կարող է նաև մարմինը փոխել, որը վեր է զգեստից: Հանդերձները նաև նչանակում են ավետարանական և առաջելական Գրջերը, որ լուսազարդ խոսջերով աստվածաբանում են մեր մտջերին: Տերը Հանդերձներով ցույց տվեց նաև Իր գալստյան փառջը, ինչի մասին ասում է, որ բոլորն իբրև Հանդերձ այն պիտի Հագնեն:

«Եվ աՀա նրանց երևացին Մովսեսն ու Եղիան, որ խոսում էին Նրա Հետ»։

Այժմ տեսնենք, Թե ինչո՞ւ Տերը մարդարեներից միայն Մովսեսին ու Եղիային բերեց: Նախ որ նրանք ավելի պատվական էին, քան մյուսները. մեկը` երեսի լուսավորուԹյան, իսկ մյուսը` Հրեղեն կառքերով երկինք Համբարձվելու պատճառով:

Երկրորդ` քանի որ ոմանք կարծում էին, Թե Հիսուս Եղիան է` Օրենքի ու տաճարի նախանճախնդրուԹյան պատճառով (տես Յովի. Բ 17), իսկ մի մասն էլ կարծում էր, Թե Երեմիան է` Իր սրբասեր մաքրուԹյան պատճառով: Բերեց Մովսեսին ու Եղիային, որպեսզի Հայտնի լինի, որ Ինքն է Օրենքի Տվողն ու մարդարեներին Առաջողը:

Երրորդ` Մովսեսին` մեռելների միջից, իսկ Եղիային ողջերից բերեց, որպեսզի իմանան, որ Ինքն է մեռելներին Հարություն Տվողը և ողջերին Ստեղծողը։ Մեռածները Մովսեսի նման պիտի Հարություն առնեն, իսկ ողջերն` առանց մեռնելու` թեթևանալով, ամպով ելնելու են Տիրոջն ընդառաջ, ըստ առաքյալի խոսքի. «Եթե մենք ողջ մնանք մինչև Տիրոջ գաւլուստը, չպիտի կանխենք ննջեցյալներին, որովՀետև Տերն Ինքը, ազդարարության նչանով, Հրեչտակապետի ձայնով և Աստծու չեփորով պիտի իջնի երկնքից, և Քրիստոսով մեռածներն առաջինը Հարություն պիտի

առնեն. ապա և մենք, որ կենդանի մնացած պիտի լինենք, նրանց Հետ միասին պիտի Հափչտակվենք-տարվենք ամպերի վրայից Տիրոջ առաջ օդում և այդպես մչտապես Տիրոջ Հետ պիտի լինենք» (տե՞ս և Թես. Դ 14-16)։

Չորրորդ` Մովսեսին երկրից Հանեց, իսկ Եղիային երկնքից բերեց, որպեսզի ցույց տա, որ Ինքն է Աստվածը երկնքի ու երկրի:

Հինդերորդ` որպեսզի ցույց տա Իր մեծությունը` թե Հները, ովջեր պատվավոր են ու մեծ, Նրան են սպասավորում և երկրպագում:

Վեցերորդ` Տիրոջ մասին ասում էին, թե Հակառակ է Մովսեսի օրենջներին, քանդի չաբաթը էի պաՀում և Իրեն Աստծու Որդի է կոչում: Արդ` դալիս է Մովսեսը` օրենքներ տվողը, որպեսզի վկայի, որ Հիսուս Օրենսդիրն է և ոչ թե օրենքների քանդողը, և դալիս է Եղիան, ով նախանձախնդիր էր Աստծու փառքի Համար, որպեսզի Հայտնի լինի, որ նախանձից էին Նրան ՀայՀոյում:

Յոլժերորդ` նրանք երկուսն էլ Հույժ փափագում էին Աստծուն տեսնել: Մովսեսն ասում էր. «Արդ՝ եթե ես Քո չնորՀին եմ արժանացել, ինձ Հայտնապես երևա» (Ելք ԼԳ 13): Իսկ Եղիան քառասուն օրվա ձանապարՀ անցավ դեպի Քորեբ լեռը` Նրան տեսնելու Հույսով: Երկուսն էլ լսեցին, որ անՀնարին է Նրան տեսնել Աստվածությամբ, այդ պատձառով էլ այսօր նրանց բերեց, որպեսզի կատարվի նրանց բաղձանքը, քանի որ Տերը կատարում է Իրենից երկյուղածների կամքը:

Ութերորդ` այդ օրինակով սովորեցնում է աչակերտներին լինել Հեզ, ինչպես Մովսեսն էր Աստծուն Հեզությամբ ծառայում, և նախանձաՀույզ` ինչպես Եղիան, ով սրով և երաչտով տանջեց Օրենքի առջև Հանցավորներին:

Իններորդ` որպեսզի առաջյալներին Համարձակություն տա, քանի որ մարգարեներից մեկը ծանրալեզու էր և նրբաձայն, իսկ մյուսը չինական էր ու անկիրթ, սակայն չնայած դրան` Հաղթեցին իմաստուններին: Այդպես նաև առաջյալներն էին Հաղթելու աչխարՀի իմաստուններին:

Տասներորդ` որպեսզի առանց ստացված քների լինեն, ինչպես նրանք եղան: Քանզի Մովսեսը Եգիպտոսից դուրս գալիս միայն Հովսեփի ոսկորներն ուներ իր մախաղում, իսկ Եղիան բացի վերարկուից ոչինչ չուներ, այդ պատճառով էլ սիրելի եղան ամբողջ աչխարՀին և Տիրոջը:

Տասնմեկերորդ` որպեսզի չՀուսաՀատվեն աղջատության և նյութական կարիջների պատճառով: Քանզի Մովսեսին կերակուր էր տալիս երկնջից, իսկ Եղիային` ագռավների միջոցով, որովՀետև Նրա աչակերտներն էին ու կամջի կատարողները:

Տասներկուերորդ` որպեսգի առաջյալները չՀուսաՀատվեն իրենց տկարության պատճառով, քանի որ ինչպես Մովսեսը տկար լինելով Հաղ-

թեց փարավոնին, իսկ Եղիան` Աջաբին, այդպես էլ աչակերտները չպետք է երկնչեն, ջանզի Հաղթելու էին բոլոր բռնակալներին:

Տասներեքերորդ` մարդարեները սկզբից էին, իսկ առաջյալները` վերջից, ինչը ցույց է տալիս, որ և' առաջինները և' վերջիններն ակնկալում են Քրիստոսի փրկությունը:

Տասնչորսերորդ` Տերը մարդարեներին իչխանություն էր տվել տարերքի վրա: Այդ պատճառով էլ բերում է մարդարեներին, որպեսզի նրանք սովորեցնեն աչակերտներին, որոնց նույնպես տրված էր այդպիսի իչխանություն: Եվ ինչպես մարդարեներն են եղել` չար ու դառնացնող ազդի առաջնորդ ու Հովվել նրանց առանց երկյուղելու, այդպես էլ առաջյալները չպետք է երկնչեն նեղություններից, որովՀետև ամբողջ աչխարհի առաջնորդն ու Հովիվը պետք է լինեն:

ՏասնՀինդերորդ` Տերը Եղիային բերեց բարձունչներից և Մովսեսին` խորջերից, որպեսզի իմանա Պետրոսը, որ Տիրոջ մաՀվանն են սպասում երկրի վրա արդարները, իսկ երկնջում` Հրեչտակները:

Երկու մարդարեներ և երեք առաքյալներ վկա եղան Քրիստոսի Աստվածությանը, քանզի ըստ Օրենքի` երկու և երեք վկաներով Հաստատվում է ամեն ինչ (տե՛ս Բ Օրենք ժԹ 15)։

Այնտեղ էին Զեբեդիայի երկու կույս որդիները և կույս Եղիան, ինչպես նաև ողջախոշ Պետրոսն ու Մովսեսը: Քանզի Եկեղեցում կան և՛ կույսեր, և՛ ողջախոշներ. արջայություն մտնում են և՛ կույսերը, և՛ ողջախոշները:

Երեջ դասեր ակնկալում էին Քրիստոսի փրկությունը. երկնքի Հրեչտակները, երկրի մարդիկ և նրանք, ովքեր մարմնով մեռան, սակայն Հոգով կենդանի մնացին: Եղիան երկնքից իջավ, որպեսզի ավետաբեր լինի Հրեչտակներին, Մովսեսը մեռելների միջից եկավ, որպեսզի ավետաբեր լինի Հոգիներին, իսկ առաքյալները երկրի մարդկանց պիտի ավետարանեին Քրիստոսի փրկությունը:

Իսկ ինչո՞ւ Հրեչտակների և Հոգիների Համար մեկական ավետաբերներ եղան, իսկ մարդկանց Համար` երեք: Քանի որ Հրեչտակները և Հոգիներն անմարմին բնություններ են, խոսքի ու գործի անվրեպ տեսնողներ, և դյուրությամբ են Հավատում ու չարժվում դեպի բարին, իսկ մարդիկ մարմնավոր են. մարմինը ցանկություններ է ծնում, և մարդիկ դժվարությամբ են Հավատում: Անմարմիններին մեկն էլ բավական է ավետարանելու Համար, իսկ մարդիկ բազում վկաների կարիք ունեն:

Եկան Մովսեսն ու Եղիան, որպեսզի իմանան, որ Տերը Հավատարիմ այրերին է վկաներ բերում: Այժմ տեսնենք, Թե ինչպե՞ս ձանաչեցին աչակերտները Մովսեսին ու Եղիային: Նախ` ինչպես ՀովՀաննես Մկրտիչը Հոգու միջոցով ձանաչեց Տիրոջը բազմախառն ժողովրդի մեջ և վկայեց, որ Նա է Քրիստոս, այդպես և առաջյայները Սուրբ Հոգով ձանաչեցին Եղիային ու Մովսեսին:

Երկրորդ` Մովսեսը քողով ծածկված դեմքով եկավ, քանդի առաքյալները նրա մասին այդպես էին լսել Օրենքից, իսկ Եղիան վերարկուով եկավ, ինչպես և գրված է նրա մասին:

Երրորդ` առաջյալները լսել էին Հին Կտակարանից, որ Մովսեսի երեսը լուսավորվել էր, և նա Տիրոջ մոտ այդպես էլ եկավ, որից և ճանաչեցին: Իսկ Եղիան Հրեղեն կառջերով եկավ, ջանի որ աչակերտները գիտեին, որ նա այդպես էր երկինջ փոխադրվել:

Չորրորդ` Մովսեսի ձեռջին երևացին Օրենջի քարե տախտակները, իսկ Եղիայի` վերարկուն:

Հինդերորդ` ոմանք ասում են, Թե Հրեաներն ունեին նրանց պատկերները, և առաջյալները դրանք տեսել էին:

Վեցերորդ` առաջյալները մարդարեներից լսեցին նրանց անունները, երբ նրանջ մեծարում էին մեկը մյուսին Քրիստոսին երկրպադելիս: Նաև Քրիստոս տվեց մարդարեների անունները նրանց Հետ խոսելիս:

Յոթերորդ` Մովսեսը Հողոտ էր, քանի որ մեռելներից էր Հարություն առել և դերեզմանից էր դուրս եկել: Աչակերտները տեսան, որ Մովսեսի ծնոտը չի թորչոմել, ինչպես մյուս մեռելներինը, որից և ճանաչեցին նրան: Իսկ Եղիայի դեմքը փայլում էր երկնքի նման, և իմացան, որ նա երկնքից է դայիս և ողջ է:

Իններորդ` ոմանք էլ ասում են, որ Մովսեսին կակազելուց ճանա֊ չեցին, իսկ Եղիային` քանի որ Թավամազ էր և մեջքին գոտի կար:

Սակայն ճշմարտությունը կայանում է նրանում, որ այդ տեսիլքը Հանդերձյալի օրինակն է. ինչպես Հանդերձյալում բոլորը ճանաչելու են մեկմեկու, այդպես էլ այս դեպքում ճանաչեցին: Քանի որ Տիրոջ պայծառակերպության վայրը «արքայություն» կոչվեց, իսկ արքայությունում մարդկային մոռացություն չկա, այլ` անմոռաց Հիշողություն: Երբ արժանավոր մարդիկ դառնան արքայության դավակներ, այնժամ աստվածատուր չնորՀով նրանց իմացություն կբաշխվի: Ինչ որ այժմ մտքով ենք իմանում, «Հայելու օրինակ» է անվանվում (տես և Կորնթ. ԺԲ 12), իսկ երբ մեզանից մարմնական քողը վերցվի, Աստվածությունը կտեսնենք դեմ Հանդիման, այնպես, ինչպես որ կա: Այդժամ կտեսնենք Հրեշտակների ամբողջ բնությունը և անծանոթներին, ինչպես ինքներս մեղ կճանաչենք, դրսից՝ արտաքինը, իսկ մտովի՝ արտաքինն ու ներքինը: Քանի որ Պետ-րոսյանք դեռևս մարմնավոր էին, Տերը նրանց Հոգիների մեջ իմացության

չնորհի նչույլ կախեցրեց, որով և Մովսեսին ու Եղիային լիովին ձանաչեցին: Իսկ այն, որ այնտեղ վայրիվերո խոսեցին, արտաջին զգացողուխյունից էր: Մի այլ բանով ևս Աստված նրանց ողորմեց, դա այն է, որ նրանք Մովսեսին ու Եղիային Հաստատապես ձանաչեցին, և որպեսզի նրանց մտջում կասկածի նչույլ չմնար, մարդարեները Տիրոջ Հետ Հայտնապես էին խոսում, իսկ առաջյալները նրանց ամեն մի խոսջն ուչադրու-Թյամբ էին լսում ու մտապահում:

Տեսնում էին մարդարեներն առաջյալներին, և առաջյալները` մարդարեներին: Տեսնում էին միմյանց Հնի ու նորի առաջնորդները: Տեսավ Մովսեսը սուրբ Շմավոնին (Պետրոսին), Հոր տնտեսը տեսավ Որդու տնտեսին: Մեկը պատռեց ծովը` տանելով ժողովրդին ալիջների միջով, իսկ մյուսը չինեց Եկեղեցին:

Տեսավ Հին կույսը նոր կույսին. Եղիան, ով Հրեղեն կառքով երկինք ելավ, տեսավ ՀովՀաննեսին, նրան, ով լանջով մեկ ընկավ «Բոցի»` Հիսուսի վրա:

Այսօր լեռը Եկեղեցու օրինակը դարձավ, և այդտեղ միավորվեցին երկու Կտակարանները, ինչը Եկեղեցին ընդունելով մեզ ծանոԹացրեց, որ երկուսի չնորՀողն էլ Տերն է: Մեկն ընդունեց Նրա խորՀուրդը, իսկ մյուսը Հայտնեց Նրա դործերի փառքը:

Հարց. — Ինչպե՞ս Մովսեսը մեռելներից մարմնով Հարություն առավ ու Նաբավ լեռից մեր Տիրոջ մոտ եկավ (տե՛ս Բ Օրենք LԲ 49)։ Եթե մարմնով Հարություն առավ, ապա դա իր Համար ձչմարիտ վիչտ պիտի լիներ։ Նա, ով Աստծուն աղաչում էր նույնիսկ մի անդամ չմեռնել, արդյո՞ք կրկնակի մահը ձաչակեց։ Մանավանդ որ տեսավ Եղիային անմաՀության մեջ, Տիրոջը` Իր Հոր փառքով արքայության մեջ, իսկ ինքը կրկին դեպի Հող պիտի դառնար։

Պատասխան. — Եղիան` մի, իսկ Եղիսեեն երկու այդպիսի Հարության օրինակ տվեցին: Սակայն նրանց ոչ ոք կրկնամահ չի անվանում, այլ մի կյանք ու մի մահ ունեցող: Մեր Տերն էլ երեք մեռելների Հարություն տվեց, և նույնն էլ նրանց մասին է ասվում: Մովսեսն էլ կրկնամահ չի անվանում: Տերն Ինքը Մովսեսին դեպի լեռը կանչեց ու Ինքը` ինչպես Տեր, նրան առանց չարչարանքների դերեզմանին հանձնեց (տե՛ս Բ Օրենք ԼԴ): Դամահ չի կոչվում, այլ փոփոխություն: Դավիթը դա քուն է անվանել. «Ես ննջեցի ու քուն մտա. դարթնեցի, և Տերն իմ ապավենն է» (Սաղմ. Գ 6): Ծերությունը Մովսեսի դեղեցկությունը չթոչնեցրեց: Իսկ այդ օրը Աստծու ձայնը կանչեց և Իր սիրելի Մովսեսին չտապ Իր մոտ բերեց: Ինչպես որ մեո Տեոն Ինքն էւ ասում է` «Ինչպես որ Հայրը հարություն է տալիս 31 – Տերունական տոներ

կամենա» (Յովհ. Ե 21): *Որ Մովսեսը մարմնով եկել է մեռելների միջից,* իսկապես Հավատում ենք, սակայն ինչպե՛ս է եկել` ինքն էլ չգիտե: Նրա Հարության ինչպիսին լինելը Տիրոջն է միայն Հայտնի: Այն ամենը, ինչ մեր աչքին անՀնար է թվում, Աստծու Համար Հնարավոր է:

Խոսում էին Նրա վախձանի մասին, որ տեղի պիտի ունենար Երուսաղեմում — Նրանք նախ բոլոր մարդարեների կողմից երկրպադություն էին մատուցում և խոսում այն դեպքերի մասին, որոնք կատարվելու էին, որպեսզի դա պատաՀական կատարված չնկատվի, այլ` նախապես մարդարեների կողմից ասված: Աղերսում էին մարդարեները Տիրոջը, որպեսզի Երուսաղեմում կատարվի փրկությունը: Ասում էին, թե ինչպես կատարվեցին մարդարեների խոսքերը Տիրոջ մարդեղության մասին, այդպես էլ թող կատարվի նաև մարդկանց փրկությունը` Տիրոջ մահվամբ:

Ղևիի տունն առաջեց Մովսեսին, իսկ մարդարեների դասերը` Եղիային աղաչելու Տիրոջը, որպեսզի Նա փութա դնել աչխարՀն Իր թանկադին Արյամբ։

Պետրոսը պատասխան տվեց և ասաց – *Ո՞ւմ տվեց պատասխան. Հայտ-* նի է` մարդարեներին, ովջեր աղաչում էին Տիրոջը` դնալ Երուսաղեմ և խաչվել:

Տե՛ր, լավ է, որ մենք այստեղ ենք – Պետրոսը խորապես խոցվեց, երբ լսեց Տիրոջ մահվան մասին, և ցանկանում էր ծածկապես հակառակվել: Նա մի անդամ արդեն սաստվել էր, երբ բացահայտ ասաց. «Քա՛վ լիցի Քեզ, Տե՛ր, այդ Քեզ չի պատահի» (Սատթ. ժՁ 22), և պատասխան լսել, որ իր խոսքերը հակառակ են Աստծու կամքին: Արդ` և այժմ նույն մտքով, սակայն ձևափոխված խոսքերով ասում է, որ ամենևին չի կամենում տեսնել Երուսադեմը:

Հնարավոր է նաև, որ զմայլվել էին Աստծու ներկայությունից: Քանի որ լուսափայլ ամպի տակ պատսպարված լսում էին օդի քաղցր Հնչյունը, զգում Սուրբ Հոգու անուշահոտ բուրմունքը և չէին կամենում հեռանալ այդ աստվածավայելուչ տեղից, ուր նրանց հոտոտելիքին բուրում էր Դրախտի անուչահոտությունը, և նրանք, փոխանակ սպասվելիք անարդանջների, տեսնում էին Տիրոջ փառքը:

Պետրոսն ասում էր, որ բարի է, որ իրենք այդտեղ միչտ տեսնեն Տիրոջ փառքը: Քանզի տեսավ, որ լեռը Հեռու է Հրեաների ամբոխից և դպիրների, փարիսեցիների, Աննայի ու Կայիափայի ՀակառակուԹյուններից, և նրան Հաձելի էր այդտեղ բնակվել Մովսեսի ու Եղիայի Հետ:

Պետրոսը չխորՀեց այն մասին, որ եթե Տերն այդտեղ մնա, ապա ո՞վ պիտի կատարի մարդարեների խոսջերը և ո՞վ է ծակելու Նրա ձեռջերը և ոտջերը: Ո՞վ կբաժանի Նրա Հանդերձները, և ո՞ւմ կվայելի Նրա պատմու֊

ձանի վրա վիճակ գցել: Ո՞վ կտա Նրան լեղի կերակուր, և Նրա ծարավը Հագեցնելու Համար ո՞վ կտա քացախ: Ո՞վ կազատի մեռելներին և Ադամի պարտամուրՀակը ո՞վ կպատռի, նրա պարտքն ո՞վ կՀատուցի և Նրա փառքի Հանդերձներն ո՞վ կՀագնի: Եվ ինչպե՞ս կՀաստատվի Եկեղեցին, և ինչպե՞ս պիտի բացվեն արքայության դռները:

Ինչո՞ւ Պետրոսն ասաց. «Բարվոք է մեզ այստեղ լինել»: Քանի որ աչակերտները լեռան վրա ապաՀով էին Հակառակորդ Հրեաների կողմից Հարուցված չարչարանքներից ու նեղուԹյուններից:

Երկրորդ` Տերը նախապես Հայտնել էր Իր չարչարանքների մասին, և առաջյալները երկնչում էին քաՀանաներից և Տիրոջ խաչվելու աՀից:

Երրորդ` տեղում աճած բույսերն ու ծաղիկներն աստվածային փառքից անուչաՀոտություն էին բուրում:

Ձորրորդ` տեսան Մովսեսին ու Եղիային` որպես ընկերակիցներ իրենց Վարդապետին, և ասում էին, Թե բարի է, որ նրանջ են մեզ Հետ, և ո՛չ Թե խաչ Հանողները:

Հինգերորդ` քանզի Մովսեսը կարող է երկնքից մանանա բերել, իսկ Եղիան` անձրև, Հետևաբար իրենք մեկ այլ տեղ չպետք է գնան: Նաև Տերն է այդտեղ, Ով Հացն ու ձուկը բազմացրեց անապատում: Ամպը նրանց վրա Հովանի էր, և տեղն էլ լեռան գագաԹին էր ու բարեխառն:

Նաև` Քրիստոսին այդպես պայծառ տեսնելով լեռան վրա` կարծում էին, որ լեռից իջնելուց Հետո, այլևս, այդպես պայծառ չեն տեսնելու Նրան: Քանդի, մինչ այդ Նրան միչտ պարդ Հադնված ու բոկոտն էին տեսել: Իսկ երբ տեսան Նրան պայծառ տեսքով, ուրախացան Նրա փառքի Համար:

Աշակերտները միշտ Հաղորդվում էին այն ամենին, ինչ կատարվում էր Տիրոջ Հետ` ինչպես մկրտության ժամանակ, սքանչելիքներ դործելիս և այժմ էլ, տեսնելով պայծառությունը, կամենում էին Հաղորդվել Նրա պայծառության Հետ:

Եթե կամենաս, երեք տաղավարներ չինենք, մեկը՝ Քեղ Համար, մեկը՝ Մովսեսի, մեկն էլ՝ Եղիայի — Պետրոսը դարՀուրել էր այն մահից, ինչից աչխարհին բոլոր բարիքներն էին հեղվելու: Երբ Պետրոսը տեսավ, որ մեռածներն ու ողջերը նույնն են քարողում, և Տերն Ինքն Իր կամքով է դնում, էլ առավել համակվեց նախկին երկյուղով, քանդի հաստատ իմացավ, որ մեր Տերը մահվանից չի խուսափելու, և անհնար է, որ իրենք Նրան թողնեն ու փախչեն: Նաև քաջ դիտակցում էր, որ երբ Քրիստոս այդ լեռից իջնի, ուղիղ Երուսաղեմ կդնա, ուր իրենց համար մահվան վտանդ կա։ Իր այս խղճմտանքի պատճառով սկսեց Տիրոջն ասել, որ հրամայի նրանցից յուրաքանչյուրի համար տաղավարներ պատրաստել և Մովսեսին

ու Եղիային այդտեղից չուղարկի: Կարծես Թե մեկը նրանց ասում էր, Թե այդ լեռան վրա մահն իչխանուԹյուն չունի, և որ մահն այդ լեռը վախենում է բարձրանալ, և հրեաներն էլ չեն հանդգնի այդտեղ ելնել: Իսկ եԹե անգամ հրեաները հանդգնեն և գան, ապա Մովսեսն ամպով կծածկի լեռը կամ էլ կբացի երկինջն ու կանի այն, ինչ արեց, երբ կամեցան ջարկոծել նրան: Իսկ երբ գան խաչ հանողները, ապա Եղիան կրակ կիջեցնի ու կայրի նրանց, ինչպես երկու հիսնյակներին և հիսնապետերին:

Պետրոսը խորՀում էր նաև, որ եթե անդամ նրանք Երուսաղեմ դնան Մովսեսի ու Եղիայի Հետ, ապա քաՀանաները չեն Համարձակվի իրենց նեղել, որովՀետև տեղյակ են նրանց գորությանը։ Քանդի Մովսեսը անապատում բազում Հրեաների կոտորեց, և նրա Հրամանով էր դետինը բացվել ու նրանց բանակները կուլ տվել։ Եղիայի մասին էլ անտեղյակ չէին, դիտեին, որ, եթե նրա դեմ դույդն-ինչ ապստամբեն, ապա նա եր-կինքը կկապի ու անձրևը նրանցից կկտրի։ Իսկ եթե է՛լ ավելի Հանդդնեն, երկնքից Հուր կիջեցնի ու ձշմարտության թչնամիներին կայրի։

Գիտեին Եղիայի զորության մասին, և ոչ միայն Հիչյալ քաՀանաները, այլև ուրացողները: Նրանք դեռևս չէին մոռացել իրենց ութ Հարյուր քրմերի սատակումը, որոնց Եղիան իր ձեռքով Կիչոնի Հեղեղատում կոտորեց (տե՛ս Գ Թագ. ԺԸ 40)։ Եվ եթե Աքաաբ թագավորն էր նրանից երկնչում, ապա որքա՞ն առավել Աննան ու Կայիափան, ովքեր Աքաաբից չատ ավելի տկար էին։

Մոռացավ Պետրոսն այն խոսքերը, որով Տիրոջը Քրիստոս դավանեց, և երկնքի Տիրոջն ասաց, թե եկ ծառաների Հետ տաղավարում բնակվիր, և դրանով Հիսուսին Մովսեսի ու Եղիայի Հետ Հավասարեցրեց: Մարկոսն ու Ղուկասը բացաՀայտում են այդ խոսքերի պատճառը.

Սակայն չգիտեր, թե ինչ էր խոսում, որովՀետև զարՀուրած էին (Մարկ. © 5) — Աչակերտներն անկատար էին մինչև Տիրոջ խաչվելը, քանի որ դեռ Հոգին չէին ստացել: Այդ պատճառով ասվեց. «Հոգիս Հոժար է, բայց մարմինս՝ տկար» (Մատթ. ԻՁ 41): Ասում է՝ «Հոգիս Հոժար է», որովՀետև մարդարեներն աղաչում էին մաՀանալ, իսկ՝ «Մարմինս տկար» ասելով՝ առաքյալներին նկատի ունի:

Առաջվել էին առաջյալները` երկրի վրա Եկեղեցին Հաստատելու, բայց ուղում էին տաղավար կառուցել լեռան վրա: Եվ այդ ժամին Տերը ցույց տվեց, որ Ինջը կարիջ չունի տաղավարի, և որ Ինջն է անապատում տաղավար պատրաստել նրանց Հայրերի Համար:

Հոգևոր իմաստով «երեք տաղավարները» նշանակում են. նախ` մեր Հոգին, մարմինը և միտքը. ապա` Հոգու մասերը` խոՀեմությունը, արիությունը, արդարությունը և ողջախոՀությունը: Նաև` բարոյական, տնտե-

սական և քաղաքական օրենքները: Երեսնավոր, վաԹսունավոր և Հարյուրավոր առաքինության պտուղները: Երեք Հիսնյակները: Երեք ժամանակները` մանկությունը, երիտասարդությունը և ծերությունը: Նաև` Հավատը, Հույսը և սերը: Կուսությունը, ողջախոՀությունը և ապաչխարությունը: Մարդարեական, առաքելական և վարդապաետական խոսքերը: Կյանքը, մաՀր և Հանդերձյայր:

Եվ մինչ Նա դեռ խոսում էր, աՀա մի լուսավոր ամպ նրանց վրա Հովանի եղավ –

Ամպը Տիրոջ Աստվածությունն է ցույց տալիս, ինչպես և լեռը, քանզի Աստված միչտ լեռան վրա ու ամպի մեջ է երևում` ինչպես Մովսեսին, Հոբին ու Եղիային: Եվ Դավիթն է ասում. «Ամպ և մեդ է չուրջը Նրա, իրավունքով ու արդարությամբ է Հաստատված աթոռը Նրա» (Սաղմ. ՂՁ 2), ինչը ցույց է տալիս Աստծու անձառելիությունը: Մինչ Պետրոսն իմաստասիրում էր ձեռագործ տաղավարի մասին, Տերը Հայտնում է անձեռագործ խորանի մասին` ցույց տալով, որ ձեռագործ Հարկի կարիջ չունի:

Լուսավոր ամպը Սուրբ Հոգուն է խորհրդանչում, քանի որ ցույց է տալիս Նրա Աստվածության փառքի լույսը: Այսօր Սուրբ Երրորդության փառքը ցույց տրվեց Թաբորի վրա, ինչպես դա եղավ Հորդանանում. Որդին` Հայտնությամբ, Հոդին` ամպով, և Հայրը` ձայնով: Առաքյալների ու մարդարեների` ամպի տակ լինելը նչանակում է բոլոր սրբերի և արդարների ամպով դնալը Քրիստոսին ընդառաջ և միչտ Նրա Հետ լինելը:

Լուսավոր ամպը տեսնելով` Պետրոսը տեսնում է տաղավար, որում չկա խավար: Տաղավարը փայլատակելով երևաց և աչակերտներին սջան֊ չացրեց:

Հարդ. – Իսկ ինչո՞ւ Աստված ամպի մե) երևաց:

Պատասխան. — ՈրովՀետև Աստված Հաճախ էր այդպես երևում, ինչպես ասում է մարդարեն. «ԱՀավասիկ Տերը, բազմած ԹեԹևասաՀ ամպերի վրա, դալու է Եդիպտոս» (Եսայի ժԹ 1)։ Նաև՝ «Մինչ նրանք դեռ նայում էին, երկինք վերացավ, և ամպը նրան ծածկեց նրանց աչքերից» (Գործք Ա 9)։

Ամպը լուսավոր էր, քանի որ խոստումը պարդևների մասին էր, ոչ ինչպես Մովսեսի դեպքում, ում խավարում և մեդի մեջ տվեց Տասնաբանյան։

Դարձյալ` Սուրբ Հոգին էր Լուսավոր ամպը: Այսպիսով` լեռան վրա Սուրբ Երրորդության ներկայությունը կար. Հայրը` վկայելով, Հոգին` երևալով և Որդին` պայծառանալով: Աչակերտների Թիվը ևս Երրորդու-Թյունն էր խորՀրդանչում, նաև` Մովսեսը, Եղիան և Տերը նրանց մեջ Երրորդության մասին Հայտնեցին: Նմանապես և Պետրոսի խոսջերը, Թե` երեջ տաղավարներ չինենջ, Երրորդությունն է խորՀրդանչում:

Ամպից մի ձայն եկավ. «Դա՝ է Իմ սիրելի Որդին, Որին Հավանեցի, Դրա՝ն լսեցեք – Հիսուս չխոսեց և ոչ էլ Մովսեսն ու Եղիան, քանգի վերջիններս աներևույԹ եղան` իրենց տեղերը գնալով, այլ Հավատարիմ Վկան` Հայրը, բարձունքներից խոսեց` ասելով. «Դա՝ է Իմ սիրելի Որդին, Որին Հավանեցի, Դրա՛ն լսեցեք»:

Որպեսզի աչակերտները Հորից սովորեն և ոչ թե մեկ ուրիչից: Քանի որ Պետրոսը չէր Հավանում մարգարեների խոսջերը, ովջեր խոսում էին Տիրոջ մահվան մասին, և ոչ էլ Քրիստոսի խոսջերը, Ով միչտ ասում էր, թե եկել է որ մեռնի, այդ պատճառով ամպից է գալիս ձայնը, և ամպն Աստծու աթոռն է, ինչպես Եսային է ասում. «ԱՀավասիկ Տերը, բազմած թեթևասաՀ ամպերի վրա» (Եսայի ժԹ 1)։ Ինչպես թագավորական ձին կամ արջունի տունը Հայտնում են թագավորի ով լինելը, այդպես ամպն է Աստծու Հայտնիչն ու նչանակը, որպեսզի իմանան, որ Աստծուց են գալիս խոսջերը:

Ոչ ոք այնպես չի սիրում որդուն, ինչպես ծնողը, և ոչ ոք Հենց այնպես չի մատնի իր զավակին մաՀվան, քանի որ իր որդին է, և այն էլ սիրելի որդին: Եվ եթե Պետրոսն ուրիչին չէր լսում, դոնե Հորը պետք է լսեր և չտրտմեցներ: Ասում են, թե Ադամին Դրախտից Հանելուց Հետո Հայրն այլևս մարդկանց Հետ չխոսեց, մինչև Հորդանանում և Թաբոր լեռան վրա խոսելը:

Հոր ձայնը լսելուն պես Մովսեսն ու Եղիան գնացին իրենց տեղերը, և Հիսուս մենակ մնաց: Հոր ձայնից փախչում են մարգարեները, և առաջյալները` գետին ընկնում, ջանդի Հոր ձայնը նրանց Համար չվկայեց, Թե Դա է Իր սիրելի Որդին:

Հայրը նրանց Հայտնեց, որ կատարվել է Մովսեսի մարդարեությունը. «Քո եղբայրների միջից քո Տեր Աստվածն ինձ նման մարդարե պիտի մեջտեղ Հանի, Նրան կլսեք» (Բ Օրենք ԺԸ 15), և պետք էր Որդուն լսել: Մովսեսը ծառա էր, և ինչ որ լսեց և ինչ Հրամայվեց նրան, այդ էլ վկայեց: Այդպես և բոլոր մարդարեները, մինչև եկավ Նա, Ով դալու էր:

Ինչ Օրենքն առաքյալներին պատվիրեց, նույնը Հայրը Հայտնեց, և այդ ձայնից առաքյալները դետին ընկան իրենց երեսի վրա, քանդի ձայնն աՀեղ էր: Ինչպես Հոր ձայնը տապալեց նրանց, այդպես Որդու ձայնը, Իր Աստվածության դորությամբ, նրանց բարձրացրեց:

Դրա՝ն լսեցեք – Այսինքն` եԹե կամենում է խաչը բարձրանալ, մի՛ Հակառակվեք, և ինչ էլ որ անի, Հոր կամքով է անում: Երբ աչակերտները լսում են այս խոսքերը, ընկնում են իրենց երեսների վրա:

Հարց. – Իսկ ինչո՞ւ աչակերտները ընկան, չէ որ նույն ձայնը լսեցին նաև Հորդանանում, բայց ոչ ոք նրանցից չԹմրեց, այլ կարծեցին, Թե որոտի ձայն էր, և չնեղվեցին:

Պատասխան. – ՈրովՀետև անապատում էին, անկոխ տեղում և բարձր վայրում, իսկ Հորդանանում բազմության մեջ էին: Թաբորի վրա տագնապել էին, քանի որ լույսը սաստիկ էր, անխառն ու առավել, քան արեգակի լույսը, ամպը Հովանի էր, Քրիստոս` այլափոխված, և այդպիսի փառքի երևումը վախեցնում էր նրանց:

Իսկ Ղուկասն ասում է, Թե քնի ծանրուԹյան տակ էին: Ինչպես աչքն այլայլվում է լույսի ուժգնուԹյունից, այդպես էլ նրանք էին լեռան վրա: Դա ցույց է տալիս, որ նրանք դեռևս պատրաստ չէին ԱստվածուԹյան փառքի ու արքայուԹյան Համար, ինչպես Հրեաները չկարողացան նայել Մովսեսի դեմքից ճառագաող լույսին և ոչ էլ կարողացան լսել Աստծու ձայնը: Աշակերտների ԹմրուԹյունը անախորժ չէր, այլ ինչպես սերով-բեների, քերովբեների և Հրեշտակների աստվածային չնորՀներին միանալը, Պողոսի երկինք գնալը, Ստեփաննոսի` երկինքը բաց տեսնելը` զմայլված, Հիացած և անճառելի մխիԹարուԹյամբ:

Հիսուս մոտենալով դիպավ նրանց ու ասաց. «Ոտքի՝ ելեք և մի՝ վախեցեք» – Հոր ձայնը դցեց, իսկ Որդու ձայնը և ձեռքերը կանդնեցրին, որպեսզի ապչության պատճառով նրանց մտքից տեսիլքը չկորչի: Ապա փարատեց նրանց երկյուղը, որպեսզի ահը չվանի պատահածի հիչատակը նրանց սրտից: Երբ առաքյալները բարձրացնում են իրենց աչքերը, տես-նում են միայն Հիսուսին: Այդպիսով իմանում են, որ Քրիստոսի Համար էր այդ ձայնը և այդ խոսքերը մարդարեներից մեկին չասվեցին: Իսկ մարդարեները չտապեցին դնալ և ավետիս տալ Հոդիներին:

Մինչ իջնում էին լեռից, Տերը նրանց պատվիրեց, որ այդ տեսիլքը ոչ մեկին չպատմեն, մինչև Մարդու Որդին մեռելներից Հարություն առնի, ինչպես և նախկին սքանչելագործությունների դեպքում, որպեսզի չգայթակղվեն: Քանզի Տերը դիտեր, որ նրանց մոլագար էին անվանելու, եթե նրանք պատմեին այն ամենը, ինչ տեսել էին:

Նաև` ժողովուրդն անկիրթ էր, և ինչքան չատ բան իմանային Քրիստոսի մասին, այդքան դժվար կլիներ նրանց Համար` տեսնել Նրան չարչարանքների ժամին խաչի վրա։ Ձէին Հավատա, որ նրանք լսել են Աստծու ձայնը և արժանացել Նրա Փառքի տեսությանը։ Մարդիկ առաքյալներին կՀարցնեին, թե դուք որտեղի՞ց դիտեք Եղիային ու Մովսեսին, երբ ոչ ոք չդտավ անդամ Մովսեսի դերեղմանը, և կՀայՀոյեին նրանց։

Նրանք չէին կարող այդ ամենը պատմել, քանի որ նրանք, ում պատմելու էին, լսելու արժանի չէին: Ինչպես և Տերը նախապես սովորեցրեց առաքյալներին. «Մ'ի տվեք սրբությունը չներին և ձեր մարգարիտները խողերի առաջ մի' դցեք» (Մատթ. է 6): Տերը պատվիրեց, որ լռեն մինչև Հարությունը և Սուրբ Հոգու գալուստը, երբ կպատովեն գերեզմանները, և Հին ու նոր մեռելները դուրս կգան, այդժամ արդեն այդ բոլորը Հավատալի կլինի: Քանզի Նա, Ով դժոխջից ու գերեզմանից Հանում է մեռելներին, կարող է նաև Եղիային ու Մովսեսին երկիր բերել: Ասում է նրանց` մնացե՛ջ մինչև զորություն ստանաջ, և երբ չՀավատան, ապա դուջ մեռելներին Հարություն կտաջ Իմ անունով` նրանց Հավատացնելու Համար: Քանզի գալու է ժամանակ, երբ ամեն ինչ Հնագանդվելու է Որդուն:

Արդ` չկան ավելի երանելիներ, քան երանելի առաքյալները, մանավանդ այդ երեքը, ովքեր արժանացան Տիրոջ Հետ մի Հարկի տակ լինելուն: Այդ երեքն էին տեսնելու Տիրոջ խոնարՀաբար աղոթելն Ավագ ուրբաթի դիչերը, այդ պատճառով էլ այժմ տեսնում են Նրա պայծառությունը, որպեսզի այնժամ չտկարանան:

Պետրոսը սրտով Հավատաց, լեզվով դավանեց, և պետք էր, որ նաև աչքով տեսներ և ականջով լսեր, որպեսզի մեզ վկայեր։ Նաև ՀովՀաննեսն է ասում. «Տեսանք Նրա փառքը, նման այն փառքի, որ Հայրն է տալիս Միածնին՝ լի շնորՀով ու ձչմարտությամբ» (Յովհ. Ա 14), իսկ Հակոբոսն արյամբ վկայեց։

Մեր Տերը կամեցավ երկրի վրա Հորինել երկնավորների կարդը, քանզի այնտեղ վերին դասերն անընդմիջաբար առնում են Աստծու լույս գիտուԹյունը և տալիս միջիններին, իսկ նրանք էլ` ցածր դասերին: Այդպես՝ երեք աշակերտներն ականատես եղան Աստծու լույսին, Աստծուց սովորեցին և ըստ իրենց չափի` Աստծու խորուԹյունների տեսնողներն դարձան.
Պետրոսը` Եկեղեցու Հիմքը, ինչպես աԹոռները, Հակոբոսը` Հանձարը, ինչպես քերովբեները, և ՀովՀաննեսը` սիրելի աշակերտը, ինչպես սերովբեները:

Այն մեծ խորՀուրդը, որ կատարեց Քրիստոս Թաբոր լեռան վրա, մինչ այդ երբեջ չէր եղել, ջանդի բոլոր տեղերից այնտեղ Հավաջվեցին. երկնջից երևաց Սուրբ Երրորդությունը` Հայրը` ձայնով, Սուրբ Հոգին` լուսավոր ամպով, իսկ Որդին` պայծառակերպված, դժոխջից եկավ Մովսեսը, իսկ Դրախտից` Եղիան: Եղիան նաև մարդկանց կողմից եկավ: Այդտեղ էին նաև Քրիստոսի աչակերտները, ովջեր դեռևս չունեին բավարար միտջ:

Ամբողջ ժամանակ, որ մեր Տերն աշխարՀում չրջեց, առավելապես ըստ մարդկային խոնարՀության անցկացրեց, իսկ այդ լեռան վրա Իր աՀավորությամբ Հրեչտակներին էլ դերաղանցեց: Ոչ միայն, որ լուսեղեն փառջով երևաց, այլ նաև, որ խորտակեց մաՀվան դռներն ու իրականացրեց առաջյալներին տված Իր խոստումները:

Այդտեղ ճչմարիտ արքայությունն էր, քանի որ այդտեղ միասնական Երրորդությունը լիալիր էր: Աստված ինչ-որ վայրում էի լինում, սակայն երևաց մարմնավորներին` ինչպես տարածական: Եվ այն տեղը, ուր Աստված Հայտնվեց, առանց վարանելու կարելի է արքայություն կոչել, քանի որ արքայությունը այն է, ուր Աստվածությունն է երևում:

### ՏՈՆ ՇՈՂԱԿԱԹԻ

# ป็นจนจนราย ในรจนอนอนา ปีนานจากงาน รานา

Քահանաները զգեստավորված գալիս են ատյան և ասում «Ուրախ լեր, սո'ւրբ Եկեղեցի»։ Օրվա երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ խաչեցար վասն մեր, ողորմեա՝ մեզ»։

Այս տոնը Հիչատակն է սուրբ Գրիգոր Լուսավորչի տեսիլքի, ըստ որի` Աստծու Միածին Որդին, ոսկե ուռը ձեռքին, իջավ Վաղարչապատ քաղաքը, և Նրա իջման տեղում (որը կոչվեց Էջմիածին) կաթեց աստվածեղեն
չողը, և լուսեղեն տեսիլքով գծագրվեց Մայր եկեղեցու չինության ձևը:
Այդ պատճառով էլ այս տոնը կոչվում է Շողակաթ: Շողակաթ է կոչվում
նաև Լուսավորչի կառուցած երեք տաճարներից այն մեկը, որի կառուցման
տեղի վրա երևացել էր լույսի առաջին ծագումը, նախքան Մայր տաճարի
տեղում լուսեղեն չինության գծագրումը:

Այս տոնը կատարվում է Աստվածածնի Վերափոխման տոնին նախորդող չաբաԹ օրը և Հանդիսանում է Վերափոխման նավակատիքը: Քանի որ Քրիստոսի չնորՀական մայրը` սուրբ Եկեղեցին, ամեն օր ծնում է Քրիստոսին իր սրտում` սուրբ Սեղանի վրա, այդ պատճառով էլ սուրբ Գրիդորի կողմից Սուրբ Էջմիածնի տաճարի ավադ խորանն Աստվածածին է կոչվում: Դա է պատճառը, որ Աստվածածնի պատկերը դրվում է եկեղեցիների սուրբ Սեղանների վրա:

Երբ Նոյր ելնում է տապանից, իջնում է Արարատյան դաչտ և այն֊ տեղ, ուր Հետագայում Վաղարչապատ քաղաքն էր կառուցվելու, սեղան է պատրաստում և Աստծուն ողջակեղ մատուցում` որպես Հաչտության պատարագ: ԱյնուՀետև` Նոյից չատ տարիներ անց, Աստված ծագեցնում է տիեզերքի արփիական լույսին` սուրբ Գրիգորին, ով ծաղկագարդելով պայծառացնում է մեր մարդկային Հոգիները: Նա, ելնելով Վիրապից, դայիս է Վաղարչապատ, ուր նախ ամփոփում է Հռիփսիմյանց սուրբ կույսերի նչխարները (ովքեր տակավին անԹաղ էին մնացել), ապա ուղղաչավիղ վարդապետությամբ լուսավորում Հավատացյալներին և մչտամաջուր սրտով ու Հրեչտակային վարքով, Հորդառատ ու մարդարեական խոսքերով ժողովրդին ուսուցանում աստվածային պատգամները` նրանց խավա֊ րամած կռապաչտությունից դեպի աստվածպաչտության լույսը տանելով և իր գվարԹալույս խոսջերով նրանց փչոտ ու տատասկոտ ճանա֊ պարՀներից Հանելով` երկնքի ճանապարՀին է մերձեցնում: Ինչպես Հնում Մովսեսն արեց Իսրալելի Համար, այնպես էլ նորում Գրիգորն է անում` բոլորիս Արարչին մեզ Հետ Հաչտեցնելով և գարմացնելով երկնային զորջերին: Նա ցերեկը վարդապետելով քարոզում էր, իսկ գիչերներն աղոԹքով անցկացնում:

Վիրապից ելնելուց երեսուն օր անց տեսնում է Հրաչալի ու սջանչելի, աՀեղ ու զարմանալի մի տեսիլջ, ջանզի Տերը չէր կամենում անտեսել Իր ճչմարիտ ծառային, ով Իր անվան Համար բազում չարչարանջներ կրեց:

Այդ տեսիլքի մասին ԱգաԹանգեղոսն այսպես է գրում.

«Գիչերվա կեսին Հանկարծակի սաստիկ ձայն եղավ, որոտման թնդյուն։ Բացվեց երկնւքի Հաստատության խորանաչեն ծածկը և մի այր իջավ լույսի կերպարանքով, կանչեց իմ անունն ու ասաց. «Գրիգո՛ր»։ Նա յեցի, տեսա նրա կերպարանքը և զարՀուրած դողալով դետին ընկա։ Նա ասաց ինձ. «Դու վեր նայիր և տես Հրաչքները, որ քեղ ցույց եմ տալու»։ Եվ ես նայեցի ու տեսա երկնքի Հաստատությունը բացված, և նրա վրայի ջրերը՝ ձեղքված և ձորերի ու լեռների կատարների նման այս ու այն կողմ բաժանված ու դիզված, աչքի տեսողության Համար անբավ ու անկչռելի։ Իսկ լույսը վերևից ներքև Հոսելով մինչև երկիր էր Հասնում. և լույսի մեջ տեսա անչափ զորք, որոնք լուսեղեն էին, երկթև և մարդկային կերպարանք ունեին և որոնց թևերը կրակի նման էին։ Նրանք մանր փոչու Հյուլեների նմանություն ունեին, որ արեդակնակեղ դարնան ժամանակ պատուՀան ների կամ երդիկների լուսնացույցի վրա չողերի մեջ խաղում է։

Տեսա մարդկային մի աՀավոր կերպարանք, բարձր ու աՀեղ, որն առջևից էր ընթանում, և վերևից մինչև ներքև վայրէջքի առաջապաՀն էր։ Նա ձեռքին ուներ ոսկե մի մեծ մուրձ, և բոլորը Նրա ետևից էին գալիս։ Ինքը գալիս էր սլանալով, խոյանալով արագաթև արծվի նմանությամբ ու իջավ Հասավ մինչև երկրի Հատակը, քաղաքի մեջտեղը, խփեց լայնատարած դետնին, որից մեծ ու անչափ թնդյուններ Հնչեցին անդունդների սանդարամետից։ Ամբողջ երևացող երկիրը, աչքին տեսանելի լինելու չափ, Հարթ Հավասար դաչտաձև տափակացավ։ Եվ տեսա քաղաքի մեջ, արքունի ապարանքի մոտ, ձախարակաձև ոսկե խարիսխ, խոչոր բլրի մեծությամբ և նրա վրա Հույժ բարձր Հրեղեն սյուն, իսկ վրան` ամպե խոյակ` լուսեղեն խաչով։

Նայեցի և տեսա երեք այլ խարիսխներ ևս. մեկն այն տեղում, ուր նա-Հատակվեց սուրբ Գայանեն՝ երկու ընկերների Հետ, մյուսն այն տեղում, ուր սուրբ Հռիփսիմեն նաՀատակվեց երեսուներկու ընկերների Հետ և մեկն էլ՝ Հնձանի տեղում։ Այդ խարիսխները կարմիր էին արյան գույնով, սյուներն ամպեղեն էին, և խոյակները՝ Հրեղեն։ Երեք սյուների վրա կային լուսեղեն խաչեր՝ տերունական խաչի նմանությամբ, և այս սյուների խաչերը նման էին այն լուսեղեն սյունի խոյակին, որը նրանցից բարձր էր։ Չորս սյուների խաչերի վրա զարմանատես կամարներ միմյանց կապվեցին և դրա վրա գմբեթաձև խորանարդ ու աստվածակերտ, զարմանալի ամպեղեն չինվածք տեսա: Խորանից ներքև կամարների վրա տեսա այս երեսունյոԹ սուրբ վկաներին՝ սպիտակ Հանդերձների լուսավոր կերպարանքով, որն անկարող եմ պատմել:

Շինվածքի կատարին տեսա զարմանալի, աստվածակերտ, սքանչելի, Հրեղեն ախոռ, և նրա վրա կար տերունական խաչը: Համատարած լույսը նրան պարուրելով խառնվեց խաչի ձառագայԹներին և կպչելով միաձուլ- վեց: Շողացող լույսը սյուն դառնալով ցայտեց խարիսխների ներքին սյուների մեջ:

Եվ Հորդաբուխ աղբյուր բխեց, Հոսեց ու ծավալվեց բոլոր դաչտերում և ամեն ինչ լցրեց, որչափ աչքը տեսնում էր։ Եղավ լի ու կապտագույն ծով, և դաչտերն առՀասարակ երկնագույն երևացին։ Տեսա Հրեղեն սեղաններ, անչափ բազմությամբ, և ամեն մի սեղանի վրա՝ մեկական սյուն՝ վրան մեկական խաչով, որոնք իբրև աստղերի բազմություն երևացին և անչափ փայլեցին։

Տեսա և սև դույնի այծերի անթիվ Հոտեր, որոնք ջուրն անցնելով ոչխարներ դարձան, և նրանց դույնը սպիտակության փոխվեց: Ոչխարների լուսեղեն բուրդը փայլում էր, ու նրա ձառադայթները փայլատակում էին: Մինչդեռ նորից նայում էի, Հոտերը Հանկարծակի ծնվեցին ու բազմացան, ծնունդներն ամեն կողմ լցրին, և ծնված դառներն ամենքն էլ լուսադեղմ էին: Հանկարծ այլ ծնունդներ չատացան, բազմացան, և կեսն ընկնելով դետի մեջ, ջրի այն կողմը ելան: Գառները դառան թուխ դայլեր և դնացին Հարձակվեցին Հոտերի վրա, սկսեցին կոտորել, և արյան ձապաղիք եղավ: Մինչդեռ նայում էի, տեսա, որ Հոտերին թևեր աձեցին և դարձան թևավորներ ու վերացան, խառնվեցին լուսեղեն զորքերին: Ապա Հրեղեն Հեղեղ բարձրացավ ու վերցրեց տարավ դայլերին»:

Ըստ տեսիլջի` երկնջի Հաստատաչեն խորանի բացվելը նչանակում է Աստծու մարդասիրության Հայտնվելը ստորիններին: Մեծ թնդյունը նչանակում է, որ աստվածային ողորմության անձրևը վերստին ցողվում է մարդկանց վրա: Իսկ բացված Հաստատությունը և ջրերի բազմությունը, որ կուտակված կային այս և այն կողմում, ցույց է տալիս, որ մարդկանց Համար բացվել է երկինջ ելնելու ձանապարՀը: Լույսի սաստիկ Հեղումը բարձունջից, որը լցնում է ամբողջ երկիրը, նչանակում է Լույսի ջարողությունը և Ավետարանի տարածումը ստորինների մեջ: Իսկ լուսեղեն դորջը, որ իջնում է լույսի Հետ միասին, երևաց ի պատիվ վկաների, նաև մարդկանց խրախուսելու ու մեղ Հետ լինելու Համար:

ԱՀավոր ու չքեղ Այրը, Ով գնում էր լույսի առջևից և Իր ձեռքի ոսկի մուրճով Հարվածեց սանդարամետին, Դա Աստծու Միածին Որդին է, Ում Հայացքից դղրդում է երկիրը և մոտենալուց ծխում են լեռները, և անդունդներում սուզվում սատանայի մոլորագնդերը: Երկրի Հնչելը նչա֊ նակում է մարդկանց Հնազանդությունը Կենաց խոսջի քարոզությանը:

Սյունը, որի խարիսխը ոսկի է և ինչքը` Հրեղեն, խոյակն` ամպեղեն և վրան լուսեղեն խաչ, Կախողիկե Եկեղեցին է, որն իր Թևերի տակ Հավաքում է բոլոր ժողովուրդներին Հավատի մի միության մեջ: Ոսկյա խարիսխը Հաստատության անչարժ վեմն է: Ամպեղեն խոյակը նչանակում է, որ արդարներն ամպով են վերանալու Քրիստոսին ընդառաջ, ինչպես ասում է առաջյալը (տե՛ս և Թեսաղ. Դ 16): Իսկ լուսեղեն խաչը մեծ ջաՀանայապետությունն է ժողովրդի մեջ և օրինակն է Քրիստոսի մարմնացյալ պատկերի, Աստվածորդու ջաՀանայապետության: Այդ տեղում Աստծու տաճարն է, բոլոր Հավատացյալների աղոթերի ու խնդրանջների տունը և ջաՀանայապետության աթոռը:

Երեք խարիսխները, որոնք արնադույն կարմիր էին, նաՀատակների նեղությունների, չարչարանքների ու մահվան համբերությունն են խորհրդանչում, քանզի իրենց մահը հավատի ճչմարտության խարիսխ դարձրին` իրենց արյունը թափելով: Ամպեղեն սյուները երևացին, որով-հետև ամպը հարության, երկինք վերանալու թեթև արադություն ունի: Հրեղեն խոյակը նչանակում է, որ նրանց բնակությունն աստվածային լույսի հրի մեջ է լինելու: Խաչերը խորհրդանչում են նահատակների չար-չարանքները, որոնք նման են Տիրոջ չարչարանքներին, քանի որ Աստծով ապրեցին և Քրիստոսի հետ խաչվեցին, և Քրիստոս կենդանի է նրանց ոսկորներում: Քանզի նրանք իրենց մարմինը կախեցին տերունական խաչից. և ինչպես չարչարանակից եղան իրենց Տիրոջը, այդպես և հաղորդակից են լինելու Նրա փառքին ու գորությանը:

Առաջին խաչը քաՀանայապետության պարծանքն է` Քրիստոսի խաչի փառավորությամբ, իսկ մյուս երեքը Հայտնում են սրբերի Հանգստարանների տեղերը: Առաջին սյունը բարձր երևաց, քանի որ այն պատիվն է Կաթողիկե Եկեղեցու, որը չինվեց Քրիստոսի Արյամբ, և մեծ է, քան բոլոր մեծությունները: Իսկ կամարները, որոնք սյուները կապում են միմյանց, ցույց են տալիս Եկեղեցու միասնությունը, որոնք չինվեցին տիեղերքի տարբեր ծայրերում նույնադավան խոստովանությամբ: Իսկ վերին խորանը խորհրդանչում է վերին մայրաքաղաքը` Երկնքի արքայությունը, որում բնակվում են Աստծու վկաները: Նրա վրա ցույց տրվեց Աստծու աթուր, որը Եկեղեցու գյուխն է:

Խաչին փարված լույսն Աստծու Հոգին է, Ով փառավորում է Որդուն: Այն խառնվեց ճառագայթին, քանզի Նա Որդուց է վերցնում և պատմում Իրեն սիրողներին: Դրանք իրար միացան, քանզի մեկ է Աստվածության էությունը, մեկ է գիտությունը և դավանությունը, որը սովորեցինք Որդուց և ընդունեցինք Հոգուց: Սյուների մեջ լույս ծագեց, որտեղից և Հորդաբուխ աղբյուր բխեց, քանզի Կախողիկե Եկեղեցուց են չնորՀները, իսկ նահատակների ու քահանայուխյան մեջ բխելու է մկրտուխյան աղբյուրը` լվանալու համար հոգու ախտը` մարմնականով հանդերձ: Իսկ այն, որ հորդեց և լցրեց չատ վայրեր, նչանակում է, որ մկրտուխյամբ բազմախիվ ժողովուրդների փրկուխյուն է լինելու: Դաչտերը երկնագույն երևացին, քանզի երկիրը երկնքի նման է լինելու, որպես հրեչտակների ու մարդկանց հավասարություն:

Հրեղեն սեղանների բազմությունն Աստծու սեղաններն են, որոնջ քավություն կբաչխեն բոլորին: Հրեղեն են սեղանները, որպեսզի Հոգու պաշտամունքը փառքով լինի: Սեղանների վրայի մեկական սյուները քաՀանայական պաշտամունքներն են, իսկ վրայի խաչերը` Քրիստոսի անունն ամենուր փառավորելու նչանակներն են: Նրանք երկնքի աստղերի նման բազում էին, որովՀետև սրբության պաշտամունքն աստղերի նման պիտի բազմանա:

Սև այծերի բազում Հոտերը, որոնք ջուրը մտնելով դարձան սպիտակ ոչխարներ, նչանակում են, որ աստվածային չնորՀների աջր քաՀանայու֊ *թյան մի*ջոցով է Հասնելու, որի ձեռքը բխեցնելու է մկրտության աղբյուր՝ բազում մեղավորների Թողության ու քավության Համար։ Մկրտության խորՀրդով փոխվելու է ոչ թե մարդկանց բնությունը, այլ բարջերը և վարջր` դեպի լուսափայլ սպիտակություն: Մկրտվածները գգեստավորվելու են լույսով և արժանի են լինելու խոստացված արքայությանը: Իսկ որ Հոտերը ծնեցին, բազմացան ու լցրեցին բոլոր տեղերը, դա նչանակում է, որ երկար ժամանակ աճելու է Ավետարանի քարողությունը, և լինելու են նոր ծնունդներ, և բազմանալու է Քրիստոսի Հոտը: Իսկ ոչխարների այն մասը, որ Հետո դարձավ իր նախկին սևությանը, նրանք են, ովջեր ետ դարձան աստվածային սրբությունից, դարձան գայլեր և Քրիստոսի Հոտը կոտորողներ: Իսկ Հոտի մնացած մասը, Թևեր ստանալով, վերանալու է երկինք: Դրանը իրենց արյամբ վկայողներն են և նրանը, ովքեր ամեն օր արյուն Թափելու չափ պատերագմում են ընդդեմ երևացող և աներևույթ Հակառակորդի, որոնց ձգնաջան աչխատությամբ կառուցվեց Կաթողիկե Եկեղեցին:

Ապա Տերն ասում է Գրիգորին, որպեսզի նա լինի պինդ, քաջ և զգույչ, և Հրամայում է Իր ցույց տված տեղում կառուցել տաճար Աստծու անվան Համար, ինչպես նաև սրբերի վկայարաններ` նրանց զոՀվելու վայրերում, որպեսզի բժչկվեն զարկվածները, Ավետարանի քարոզուխյունն օրըստօրե առաջադիմի, և Քրիստոսի Հավատի մեջ բոլորը չափաՀաս դառնան: Դրանով տեսիլքն ավարտվում է:

Տեսիլջից Հետո Լուսավորիչը չարունակում է ուսուցանել ժողովրդին և ասում Տրդատ Թագավորին, որպեսզի գան և կառուցեն լույսի սուրբ Խորանը, ըստ տեսիլջի օրինակի: Եվ Հայաստանում այն տեղում, ուր Տերը Հարվածեց ոսկյա մուրձով, կանդնեցվում է ԿաԹողիկե եկեղեցին: Այդ խորանով ուրախանում են և' երկնավորները, և' երկրավորները, և այդտեղ է լինում Աստվածորդու Հարսանյաց խրախճանջը, ուր Հայրն առատ սեղան պատրաստեց և Հրավիրեց ձանապարհի եզրերի բոլոր նստածներին ու դևերից տուժածներին (տես Սատթ. ԻԲ 10) և այդտեղ արեց Իր օԹևանն Իր Որդու և Սուրբ Հոգու Հետ միասին, ըստ Իր խոստման: Այդպիսով՝ փրկվում են Հայոց աչխարհի Հոդիները ծովահեղձ սատակումից, ջանդի Տերը, ախտերից սևացած մարդկանց մտցնելով իր հրախառն սենյակները, նրանց մաջրաղարդեց իբրև լուսատեսիլ Հրեչտակներ և լուսապաձույձ դեղեցկուԹյամբ դարդարելով՝ դարձրեց Վերին Երուսաղեմի որդիներ:

Այդ եկեղեցին դերազանց է իր խորՀրդով, քան նախկին Տապանակը, քանզի Տապանակով միայն Դադոնի կուռքը խորտակվեց, իսկ եկեղեցով անդունդի խորքերում խորտակվեցին բադինների դիվանվեր պատերը` իրենց զոՀասեղաններով ու պաչտամունքով Հանդերձ: Այդտեղ Տերը փառավոր ու ձոխ իչխանական պերձությամբ երևաց, և այդ պատճառով դա տուն է փառավորության և ազատության: Սուրբ էջմիածնի Մայր Տաճարը դլուխն է Հայաստան աչխարՀի եկեղեցիների, քանզի լուսո այս խորանով են պայծառանում Հայոց եկեղեցիները, և Հայոց աչխարՀը Միածնաէջ այս սրբավայրով է լուսավորվում աստվածդիտության լույսով:

### ԱՍՏՎԱԾԱԾՆԻ ՎԵՐԱՓՈԽՄԱՆ ՏՈՆԸ

Գիշերը կատարվում է հսկում, Սրբությունը դնում են սուրբ Սեղանին։ Քահանաները զգեստավորված գալիս են ատյան և սկսում «Այսօր ժողովեալ սրբոցն» շարականը։ Օրվա երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ եկիր ի փոխումն մօր Քո և Կուսի, ողորմեա՝ մեզ»։ Ապա Խաչով ու Ավետարանով թափոր են կազմում` ասելով «Այսօր ժողովեալ» շարականը։ Խաղողօրհնեքի ժամանակ ասվում է սուրբ Ներսես Շնորհալու աղոթքը։

Արարածների Արարիչը ստեղծեց մեծ ու փոքր լուսատուները` արեգակը, լուսինը, աստղերը, ջաՀերը, կանԹեղներն ու մոմերը` խավարը փա֊ րատելու, մեր մտջերը լուսավորելու և սրտերն ուրախացնելու Համար: Այդ օրինակով էլ, երբ տոնում ենք սրբերի Հիչատակը, պայծառանում է մեր միտքը` ըստ այս խոսքի. «Արդարների Հիչատակով պայծառանում է ժողովուրդը»: Հետևաբար` որքան առավել պիտի պայծառանանք Աստվածամայր Կույսի Հիչատակով, քանզի որքան արեգակը գերիվայր է ու պայծառ, քան երկնքի մյուս լուսատուները, այդքան դերաՀրաչ ու արփիափայլ է Աստվածածին Կույսի Հիշատակը մյուս արդարների Հիշատակից, և այդքան բերկրում են Հավատացյալները, երբ Տիրամոր ննջումն են տո֊ նում: ՈրովՀետև նա մեզ չի մերժում, այլ ըստ իր մարդասեր կամքի ու մեծ բարության ընդունում, բերկրում և ուրախանում է մեզանով, ինչպես մայրն իր ԹոԹովախոս մանուկներով, ինչպես վարդապետն իր դեռևս ան֊ կատար աչակերտների խոսքերով, քանգի նա իր Համար փառք չի Հայցում, այլ տոնողներիս օգուտն ու փրկությունն է կամենում իր փառավորումով: Երբ տոնում ենք Տիրամոր Հիչատակը, ցնծում է երկինքը, զվարձանում է երկիրը, մեզ տոնակից են լինում երկնային զորջերը` Սուրբ Հոգու պարգևները սփռվելով տարածվում են տոնասեր Հավատացյալ անձերիս վրա, ամենասուրբ Կույսր բարեխոս է լինում տոնողներիս Համար, ջնջվում է մեր մեղջերի գիրը, ու փարատվում են մեր Հոգու ու մարմնի բոլոր ցավերը:

Այս տոնը տոնում ենք կիրակի օրը և ո՛չ մեկ այլ օր, ինչպես առաքյալներինը, մարդարեներինն ու մարտիրոսներինը, և այս օրն առավելապես ենք պատվում, որովՀետև մեր Տեր ու Փրկիչ Հիսուս Քրիստոսի գալստյան խորՀուրդն ունի, Ով բյուր Հրեչտակներով ծածկաբար եկավ Իր պատվական և սուրբ ծնողի մոտ, որպեսզի պատվի Հանդուցյալի մարմինը, ինչպես որ պատվեց կենդանության օրոջ:

Տերն ավելի վաղ նրա մոտ էր առաջել Գաբրիել Հրեչտակապետին, որպեսզի Կույսի Հետ խոսի անձառելի Էության մասին: Իսկ այսօր ոչ թե անջննելին է պատմվում, այլ նույն Ինջն Անձառելին է երևում դեմ Հանդիման, քանզի ծնվելիս Հրեչտակներն էին սպասավորում Կույսին, իսկ փոխվելիս` Բանն Աստված` Իր գորջերով:

Բոլոր եկեղեցիներն այս տոնը տոնում են օգոստոսի 15-ին, կամ մոտակա կիրակի օրը, որովհետև այսօր երկնքի և բոլոր արարածների Թագուհին պատիվ է խնդրում իր Որդու արարածներից, քանդի Բանն Աստված բոլոր աղդերից, ժամանակներից և բոլոր արարածներից միայն նրան ընտրեց, նրանից ծնվելու և լինելու Միջնորդ աշխարհի հաշտուժյան, և նա դարձավ անկարոտ Բնուժյան սնուցող մայրը և երանելիորեն բարեբանվեց աշխարհի վրա բնակված բոլոր աղդերից:

# Սուրբ Կույսը սարբը

Սուրբ Տիրամայրն իր Հրեչտակային տեսքով, անկողոպտելի կուսու-Թյամբ և դեմքի Հրաչափառ գեղեցկուԹյամբ Հայտնապես ճանաչվում էր տեսնողների կողմից, որպես ճչմարիտ մայր Էմմանուելի, և վեր էր բոլոր կանանցից: Նա վայելուչ դիմագծերով անԹառամ ու վարդագույն դեմք ուներ, որը կարծես դարնանային Հովիտ լիներ՝ դանադան ու Համասփյուռ ծաղիկներով դարդարված: Նրա մադերը խարտյաչ էին, ուներ բարետեսիլ ու մեծ աչքեր, միջահասակ էր, բազուկներն ու մատները՝ երկարավուն, և ինքն էլ՝ լի աստվածային չնորհներով՝ ըստ այս խոսքի. «Ինչպես չուչանն է փչերի մեջ, այնպես էլ իմ սիրելին է դուստրերի մեջ» (Երգ Բ 2)։ «Շատ դուստրեր հարստություն ձեռք բերին, չատերն էլ սխրադործություններ կատարեցին, բայց դու դերազանցեցիր նրանց և անցար բոլորից» (Առակ. ԼԱ 29)։

Տիրոջ մկրտությունից Հետո իր տանը` Նազարեթում, յոթանասուներկու տարեկան Հասակում, վախճանվեց Հովսեփը: Դրանից Հետո, Հովսեփի Հանձնարարությամբ, Կույսին սպասավորում էր Հակոբոս Արդարը: Նա, այդ Հեզ ու արդար մարդը, Հովսեփի կենդանության օրոջ էլ էր ծառայաբար Հոգ տանում Տիրամոր Համար, ինչպես նաև Հովսեփի, մինչև որ Քրիստոս ՀովՀաննեսին Հանձնեց Կույսի խնամջը` Իր խաչելության ժամին որդիական դութով Հոդ տանելով Իր մոր Համար, որով կատարվեց մարդարեության խոսջը. «Նույն դիրը պիտի տան մի մարդու ձեռջը, որը տառեր չի ճանաչում, ու ասեն նրան` ընթերցի՛ր այդ, և նա պիտի ասի. «Չեմ կարող ընթերցել, որովՀետև կարդալ չդիտեմ» (Եսայի ԻԹ 12): Այս մարդարեությունը Ձեբեղիայի որդի ՀովՀաննեսի մասին է, ջանդի խաչի վրա փառջերի Տերը Տիրամորը Հանձնեց ՀովՀաննեսին (Յովի. do 26-27): Այդ ժամանակ ՍրբուՀին ջառասունութ տարեկան էր: Նա Քրիստոսի Համբարձումից Հետո ապրեց ևս տասներկու տարի, և նրա ապրած ամբողջ կյանքը վաթսուն տարի տևեց:

Ընտրյալ Կույսը, ով կրեց բոլորիս Տիրոջն իր բազուկների վրա, և ումից Տերը սնվեց անարատ կախով, բազում նեղուխյուններ, վիչտ, ցավ ու
սուդ կրեց Տիրոջ չարչարանջների ու խաչելուխյան ժամին: Եվ ո՞վ կարող
է ըստ արժանվույն ներկայացնել մոր վիչտը և Հորդառատ արտասուջնեըը, որ խափվեցին խաչելուխյան ժամին: ՍրբուՀին մեծապես վշտացավ,
երբ տեսավ մեր Տիրոջը` անարդված անօրենների կողմից: Նրա աչջերից
արտասուջներ Հեղվեցին, նա ողբում էր, երբ պատանում էին Տիրոջը և
դնում դերեզման: Նրա նեղուխյուններն ու տրտմուխյուններն էլ ավելի
շատացան, երբ պաՀապաններն արդելեցին նրան մոտենալ դերեզմանին:
Եվ որջա՜ն նա արտասվեց, ողբաց ու տադնապեց, երբ տեսավ կնջված դերեզմանը: Վիշտը սրի պես անցնում էր նրա անձով, երբ տեսնում էր, որ
դինվորները Հսկում են իր Որդու Մարմինը: Նրա դարմանջն ու չիմանալը,
Թե ինչ է կատարվում, Սիմեոն Ծերունին սուր անվանեց (տես Ղուկ. Բ 35):

Տերը երրորդ օրը Հարություն առնելուց Հետո երևաց իր աչակերտներին և Հաստատեց Իր մոր սիրտը: Ապա, աչխարՀում քառասուն օր չրջելուց Հետո, Իր մոր Հետ, աչակերտներով Հանդերձ, ելավ Երուսաղեմի դիմացի Ձիթենյաց լեռը և Հայտնեց Իր` Հոր մոտ վեր Համբառնալու մասին: Իսկ կանանցից ամենաերջանիկը, Նրա առջև կանդնելով, թախանձող ու մորմոքող սրտով ասաց Նրան.

-Տե՛ր իմ և Աստվա՛ծ իմ, Արարի՛չ իմ և Որդի՛, ի՞նչ ես ինձ Հրամայում Քո Հայրենի փառքին վերադառնալուցդ առաջ, առանց այցելությա՞ն ես ինձ Թողնում այս կյանքում,: քանի որ Հեթանոսների մեջ ինձ Հանդիստ չկա, իսկ Հրեաների ապիկարությունը դիտես, Տե՛ր: Արդ` ո՞ւմ ապավինեմ:

Եվ Տերն ասաց Իր մորը և Կույսին.

— Խաղաղությո՛ւն քեզ, քաղցը մա՛յը Իմ: Մի՛ տրտմիր, քանի որ Ես Հորս մոտ եմ բարձրանում և քեզ չեմ թողնի, մարդարի՛տ Իմ, չեմ թողնի քեզ, տիեղերքի արեդա՛կ, անթառամ ծաղի՛կ, չեմ թողնի անարատ և անենեզ բնությունը, ամբողջ աշխարՀում ամենաՀավատարմիր, Իմ սրբության անքակտելի տապանակիր, բոլոր արարածների դանձիդ: Առադա՛ստ Իմ անձառելի մարդեղության և բանավոր խորա՛ն` Իմ անՀաս տնօրինության, չեմ անտեսելու քեզ արՀամարՀելով, այլ ինչպես որ քեզ Հանձնեցի Իմ Հավատարիմ ու սիրելի աշակերտին, մի փոքր ժամանակ Իմ ընտրյալ աշակերտների Հետ եմ թողնում, որպեսզի քեզ տեսնելով սփոփվեն: Եվ դու, տեսնելով այն նչաններն ու Հրաչքները, որ Իմ անունով կատարվելու են` Հիացնելու Համար ամբողջ աշխարՀին, տեսնելու ես նաև Սուրբ Հոգու զորության ձեղ վրա իջնելը: Քանի որ սիրտը թերաՀավատ եղավ, երբ

մարդկանց մեղջերի Համար Ինձ խաչի վրա տեսար, Թող զորանա անձդնշանների միջոցով, որ կատարվելու են Իմ անունով: Իսկ երբ Հասնի ժաժանակդ, ելնելու այս մարմնից, ո՛չ Հրեշտակ և ո՛չ էլ Հրեշտակապետ կառաջեմ ջեղ մոտ, այլ Ես Ինջս կդամ և պատվով ու Հրաչալի փառջով կընդունեմ Հոդիդ, որ պայծառ է, ջան արեդակը: Մի՛ երկնչիր, ջանի որ ջեղ Հետ եմ, և դեռ ավելին` ջեղ փոխադրելու եմ Հրաչալի Դրախտը:

Եվ Կույսը մնաց Բանն Աստծու գալստյանը սպասելով, որպեսզի ազատվի այս կյանքի կապանքներից և Հանգստանա ճգնակյաց բազում Հոգնություններից: Նրա երեսի տեսքը չփոխվեց ու չխաթարվեց, այլ ինչպես երբեմն էր Տիրոջ տաճարում, այդպես էլ մինչև վերջ պաՀպանվեց նրա դեմքի Հրաչալի գույնը` անփոփոխ ու անթառամ և Սուրբ Հոգու չնորՀներով զարդարված: Չկնճռոտվեցին նրա ծնոտները, ինչպես Մովսեսինը, ու չփոխվեց նրա կուսության փառքը:

Իսկ երբ Քրիստոս Համբարձվեց առ Հայր, և յուրաքանչյուր առաքյալ, ըստ Փրկչի Հրամանի, գնաց իրեն վիճակված երկիրը, սուրբ Կույսը ՀովՀաննեսի Հետ մնաց Երուսաղեմում: Երանելի Կույսն այդ ժամանակ բնակվում էր իր ծնողների տանը, և նրան սպասավորում էր ՀովՀաննես առաքյալը, ով միաժամանակ Հրեաներին քարողում էր Կենաց Խոսքը:

Տիրոջ Համբարձումից Հետո սրբուՀին աշխարՀում մնաց ևս տասներկու տարի, և նրանով մխիխարվում էին առաջյալները։ Պետրոսը, Պողոսը և մյուսները չատ անդամ էին ելնում Երուսաղեմ՝ տեսնելու ՏիրուՀուն և այցելելու տնօրինական վայրերը։ Սուրբ Կույսը զարՀուրած էր այն Հակառակորդներից, ովջեր ասում էին. «Քեղանից ծնվածը սոսկ մարդ է», և նրան Աստվածածին չէին խոստովանում, Քրիստոսին մեռած մարդ էին Համարում և Նրա Հրաշջներն ու Հարուխյունը երբեջ չէին Հիշատակում, ջանի որ չարից բռնված Հոդիները միտջն էլ են կորցնում, ինչպես որ ասվում է. «Ճանաչեցինջ նրանց ամբարիչտ դործերը, որ Աստծու դեմ էին կռվում, որը և Հաղխուխյուն էին Համարում իրենց անձերի Համար» (հմմտ. Երեմ. ժԱ 18)։

Սուրբ Կույսը, լի ճգնությամբ, անդադար աղոթքներով ու լռությամբ, նստում էր տանը: Նրա Հետ էին նաև այն կույսերը, ովջեր ՍրբուՀու Հետ ժուժկալությամբ ճգնում էին ու Հոգևոր սիրով նրան սպասավորում: Իսկ Հրեաները Կույսի մասին խորՀում էին ու ասում. «Պետք չէ, որ նա ապրի. գուցե Քրիստոսի աչակերտները նորից Հավաջվեն և ջարողեն մեռածին որպես ամենագոր կենդանի Աստված, և Հեթանոսներն այդ լսելով մեր դեմ մեծ խռովություն բարձրացնեն»:

Հրեաները, նախանձի չարությամբ լցված, սկսեցին նախատինքների տարափ տեղալով տրտմեցնել ՍրբուՀուն` Հուսալով, որ թերևս փախչի այդ երկրից կամ սաստիկ տրտմությունից մեռնի: Լսելով այդ ամենը` երանելի Սուրբ Կույսն անդրդվելի մնաց ամուր բերդաքաղաքի նման` Հավատով ու Հույսով լցված առ Աստված: Նա բազում չարչարանքներ ու վչտեր կրեց Կայիափայից և չատ անգամ Հալածվեց Հրեաների կողմից, քանի որ չէին Թողնում նրան այցելել Փրկչի տնօրինական վայրերը` Տիրոջ սուրբ դերեզմանը կամ Գեթսեմանի պարտեղը, և այնտեղ աղոթել, և նա ծածկաբար էր դա անում:

Հակոբոսին` Հով Հաննեսի եղբորը սպանելուց Հետո Հրեաները փորձեցին այրել այն տունը, ուր բնակվում էր սուրբ Կույսը, սակայն Հուրը այրեց նրանցից յոԹ Հոգու, իսկ Կայիափա, Աննա և Ղևի քաՀանայապետերը կիսամեռ փախան, սակայն տունը չվնասվեց: Դրանից նրանք աՀաբեկվեցին, ինչպես Քրիստոսի գերեզմանի պաՀապանները, և այևս չէին Համարձակվում մոտենալ սուրբ Կույսին:

Տիրոջ Մկրտության տոնի օրը, երբ սուրբ Կույսը ՀովՀաննեսի Հետ Հորդանան գնաց, Հրեաների խաժամուժ ամբոխը վրա Հասավ` ցանկանալով բռնել նրան, սակայն զորությունների Տիրոջ Հրեչտակը Տիրամորը և առաջյալին անցկացրեց գետի մյուս ափը: Հրեաներն այդ տեսնելով Հանդգնեցին իրենջ ևս անցնել գետի մյուս ափը, և այդ օրը նրանցից ջսան մարդ խեղղվեց Ջրում:

ԻսկՏիրոջՀամբարձման տոնին,երբՏիրամայրն իր ուղեկիցների Հետ բարձրացավ ՁիԹենյաց լեռը, ամբոխը կամենում էր քարկոծել սուրբ Կույսին և նրա Հետ եղողներին, սակայն միմյանց քարկոծեցին և այդ օրը նրանցից Հիսուն մարդ սպանվեց:

### Ասուսանար հերագրանան լուրա

Պե՛տք է և արժա՛ն է իմանալ այն ամենը, ինչ պատաՀեց Հետադայում ամենաօրՀնյալ սուրբ Կույս Մարիամ Աստվածածնի Հետ։ Երբ Փրկչի Համ-բարձումից անցավ տասներկու տարի և երբ սուրբ Կույսն արդեն պետք է փոխվեր այս մարմնավոր կյանքից, վերափոխումից երեսուն օր առաջ նրա մոտ եկավ Գաբրիել Հրեչտակապետը` նա, ով Հղության ավետիսն էր տվել նրան` այս անդամ տալով Կույսին երկրից երկինք փոխման ավետիսը:

Երբ սուրբ Կույսն աղոխում էր իր սենյակում, եկավ Գաբրիելը, ողջունեց ու կանչեց նրան Ձիխենյաց լեռ, ուր սուրբ Կույսը սովորաբար գնում էր աղոխելու: Կույսը գնաց և ծնրադրելով աղոխեց այն տեղում, որտեղից Փրկիչը Համբարձվեց, և լեռան վրա եղող բոլոր տունկերը խոնարՀվեցին ու երկրպագեցին նրան: Այդտեղ նրան դարձյալ երևաց Հրեչտակն ու ողջունեց` ասելով. «Մա՛յր սրբուխյան և առագա՛ստ երանուխյան, տաձա՛ր խնդուխյան և ջաղա՛ջ Թագավորուխյան, մարդկային ցեղի ձանապա՛րՀ դեպի Քրիստոս, Հասել է քո ժամանակը` փոխվելու այս աչխարՀից առ Աստված: Նա, քո Տերը` Միածին Որդին, Ով մարդկանցից քեղ ընտրեց Իրեն մայր ամբողջ աչխարՀի փրկանքը լինելու Համար, այսօր Հաճեց քեղ փառքով աչխարՀից դեպի անքննելի փառքը փոխադրել»:

Ապա Հայտնեց, որ լրացել է նրա երկրային պանդըխտության ժամանակը, և այժմ պաՀն է գնալու դեպի իր Հայրենի ժառանգությունը: Ասաց նաև, որ ՏիրուՀին էի մնալու մաՀվան գավառում, քանզի անմաՀ կյանքի արժանացավ, վերջացան նրա չարչարանքներն ու լրացան տառապանքները, անցնելու են տրտմությունները, ու մոտ է ուրախությունը: Հանգիստը պատրաստ է, լույսի խորանը` կազմված, փառքի աթոռը` Հարդարված: Արդ` պետք է գնալ ու Հանգստանալ բազում չարչարանքներից և վայելել այն փառքը, որ աչխարՀի ստեղծումից առաջ կար:

Ապա, տասնչորս օր անց, կրկին եկավ Գաբրիել Հրեչտակապետը և կրկին ՏիրուՀուն ավետեց Աստծու մոտ փոխվելու մասին, ինչից բերկրեց Մարիամը, և զվարճացավ նրա Հոգին: Նա չրջում էր բոլոր տնօրինական վայրերում ու աղոթում: Ապա, ևս տասներկու օր անց, երրորդ անդամ եկավ Գաբրիելը և դարձյալ խորնարՀվելով տիրածին Կույսի առջև` ասաց. «Ուրախացի՛ր, բերկրյալդ կանանց մեջ, քանգի քեզ կանչում է մեր Արարիչը, քո Միածին Որդին», և նրան տվեց բրաբիոնի մի պսակ, որը Հյուսել և բերել էր Ադամի Դրախտից, և այն դրեց սուրբ Աստվածածնի գլխին, որպեսզի առաջյալները և իմաստուն սուրբ կույսերը դա տեսնելով օրՀնեն Աստծուն:

Իսկ ամենասուրբ Կույս Մարիամը, երբ ստացավ իր երկինք փոխվելու ավետիսը և բրաբիոնի պսակը, գնաց ՁիԹենյաց լեռը` աղոԹելու, և բոլոր բույսերն ու տնկիները կրկին խոնարՀվելով` երկրպագեցին նրան: Իր աղոԹքում Աստվածածինն այսպես էր ասում. «Դու իմ Տեր Հիսուս և Որդի, Քո Հոր` Աստծու և իմ` Քո աղախին մոր, Տեր իմ Միածին, Դու Ինքդ խոստացար գալ ինձ մոտ, որպեսզի Քեզ ավանդեմ իմ Հոգին»: Այդժամ երկնքից մի ձայն նրան պատասխանեց. «Ձեմ Թողելու քեզ, մայր Իմ, ՏիրուՀի, այլ կգամ քեզ մոտ և կկատարեմ քո խնդրանջը»:

Երբ սուրբ Կույսը լսեց այդ խոսքը, անասելի բերկրանք ապրեց: Վերացավ նրա մարմնավոր տրտմությունը, ու Հոգին լցվեց Հոգևոր խնդությամբ: Ապա դարձավ իր տուն, կանչեց իր բոլոր դրացիներին, ազգակիցներին և այն սուրբ կույսերին, ովքեր իր Հետ ժուժկալությամբ ձգնում էին, ու նրանց Հանձնարարեց, որպեսզի վառեն բոլոր ջաՀերը և իր Հետ լինեն երեք օր, և այդ օրերին նրանց չատ բաներ էր պատմում Աստծու մեծամեծ դործերի մասին: Երբ կույսերը լսեցին Աստվածածնի խոսքերը, Թե փոխվելու է աչխար-Հից, սաստիկ խռովվեցին և արտասվելով մեկմեկու ասում էին. «Ո՛չ ոք մեզ չի լուսավորի, երբ զրկվենք այս պայծառ արեդակից, և երբ սպառվի այս անսպառ աղբյուրը, և մեր միջից վերցվի ամբողջ աչխարՀի այս մխի-Թարիչը, ո՞վ կմխիԹարի մեզ: Երբ վերանում են բերդաքաղաքի պարիսպները, քաղաքացիներից ոչ ոք այլևս չի ապրում այնտեղ»:

Մինչ Աստվածամայրը խոսում էր նրանց Հետ, եկավ նրա Հոգևոր որդին` ՀովՀաննես ավետարանիչը, ով Քրիստոս էր քարոզում Երուսաղեմի
մոտակա գյուղերում, և ողջունեց ու երկրպագեց իր մորը` սուրբ Կույս
Մարիամին: Կույսն, ընդունելով ՀովՀաննեսի ողջույնը, ասաց. «Բարով
եկար, որդիս, և սիրելին իմ Որդու»: Ապա ՀովՀաննեսը Հարցրեց, Թե ինչո՞ւ են մարդիկ տրտմուԹյան մեջ: ՍրբուՀին, գվարԹ դեմքով և բերկրալի
սրտով, նրան կարգով պատմեց Հրեչտակի այցելուԹյան, իր փոխման մասին և մատնանչեց իր Թաղման տեղը, որը լինելու էր ԳեԹսեմանիում: Երբ
ՀովՀաննեսը լսեց այդ ամենը, սկսեց ողբալ, որ գրկվելու է իր Հոգևոր
մորից:

Սուրբ Կույսը նրանց ասաց. «Աստծու Խոսքի ծառանե՛ր, լսե՛ք Տիրոջ աղախնուն, քանզի ողորմելով ողորմեց ինձ իմ Տերը և Հույժ գժաց: Հասել է իմ ժամանակն այս աշխարհից փոխվելու Նրա մոտ, Ում անձկալով ձգտում եմ, Ով նախկինում անմայր էր, սակայն Իր գժուժյամբ ինձ Իրեն մայր դարձրեց` առանց Հոր: Արդ` դո՛ւք, դուստրե՛ր վերին Երուսաղեմի, լույսի՛ որդիներ և Հավատի՛ ծնունդներ, քաջալերվե՛ք ձեր Հույս Քրիստոսով, ժոժափվե՛ք ձեր կյանքում սատանայի պատրանքներից, որ ամեն օր մարտնչում է Աստծու ծառաների դեմ, մի՛ ժուլացեք ձեր ամենօրյա աղոժքներում և Աստծու չնորՀներով պահպանված կլինեք»: Ապա սուրբ Կույսն աղոժքով խնդրում է Տիրոջից տեսնել առաքյալներին, քանի որ նրանք գնացել էին աշխարհի տարբեր ծայրերը` փրկուժյան Ավետարանը քարողելու:

ԱյնուՀետև Կույսը ՀովՀաննեսին խնդրեց մատուցել աստվածային պատարադ, որպեսզի Հաղորդվի իր Միածին Որդու Մարմնին ու Արյանը: Այդժամ ՀովՀաննեսը Հիսուսի մայր Մարիամի և նրա ընկերակից կանանց հետ ելավ Վերնատուն և այնտեղ կատարեց Պատարադի սուրբ խորՀուրդը: Մինչ նա մատուցում էր դոՀության աղոթեքը, Հանկարծակի որոտ լսվեց և ՀովՀաննեսին սկսեցին ձայնակցել սուրբ առաջյալները, որոնց Սուրբ Հոդին նույն պաՀին ժողովեց աչխարհի տարբեր ծայրերից: Վերնատանը Սուրբ Հոդու կանչով, ամպով Հափչտակվելով` Համադումար միաբա-նությամբ Հավաջվեցին սրբադան առաջյալների դասերը` Հրաժեչտ տայու

Աստվածամորը, և նրանց Հետ էլ յոԹանասուներկուսը`, յուրաքանչյուրն իրեն վիճակված վայրից:

Սուրբ Հաղորդության ավարտին` սուրբ պատարադի արձակման պա-Հին, առաջյալները երկրպադեցին Աստվածամորը և տվեցին Հիսուսի ավանդած ողջույնը: Ապա ողջունեցին միմյանց սրբության Համբույրով և օրՀնեցին Աստծուն իրենց այդ դարմանաՀրաչ Հավաջի Համար: Առաջյալներն ինչպես Տիրոջը ձանապարՀեցին, երբ Նա Համբարձվեց, այդպես էլ պետջ է Տիրամորը ձանապարՀեին երկինջ, ուր և մեղ է առաջնորդելու Տերը` ելնելու ու ժառանդելու մեր Հայրենիջը, որ պատրաստված է սրբերի Համար:

Ապա առաջյալները մտան Աստվածամոր տունը, որը Վերնատան մոտ էր: Սուրբ Աստվածածինը նրանց ցույց տվեց այն բրաբիոնը, որը Եղեմի Դրախտից իրեն էր բերել Գաբրիելը, և Հայտնեց իր ննջման մասին ու մատնանչեց իր Հանդստյան տեղը` Գեխսեմանիի պարտեղում: Առաջյալ-ները լսելով, որ Աստվածածինը պետք է Հեռանա իրենցից, նույնպես սկսեցին ողբալ: Աստվածամայրը նրանց ասաց, որ պետք չէ ողբով մխադ-նել իր ուրախությունը և պետք չէ մարդկորեն մտածել, այլ խնդրեց առա-ջյալներին, որ նրանք աղոխքներով ուղեկցեն իրեն, որպեսզի խաղաղու-Թյամբ անցնի խավարի իչխանության միջով և Հասնի երկնային նավա-Հանդիստ:

#### Տրրսմոր պահերի մասին

Երբ Աստվածամայրը Հրավիրվեց փոխվել իր Միածին Որդու մոտ, ՀովՀաննես Ավետարանիչը, Աստծու կամքից ազդվելով, վերցրեց կիպարիսի մի փայտ և դրա վրա կերպաձևեց Տիրամոր պատկերը, որպեսզի նրա վերափոխումից Հետո այդ սրբությունը մնա իրենց մոտ։ Ապա առաջայալները որոչեցին աղաչել Տիրամորը, որպեսզի նա այդ փայտեղեն անոթն իր աստվածատիպ դեմքի վրա դնի, օրՀնի և իր բարեխոսությամբ խնդրի Տիրոջը, որպեսզի նա այդ պատկերի միջոցով աշխարՀին բարիքներ պարգևի, քանդի այդ օրերին բորոտության ախտը մոլեդնում էր Հրեաստանում, ու առավել ևս Երուսաղեմում։ Առաջյալները բոլոր ներկա Հավատացյալների Հետ միասին աղաչեցին Տիրամորը, իսկ Պողոսը մասնավորապես ասաց.

– ԱմենաօրՀնյալ Տիրամայր, Աստծու Խոսքի տաճար և առագաստ, ո՜վ Տիրածին Կույս, քանի որ գնալու ես դեպի քո ցանկալին` Միածին Որդին, աղաչում ենք քեղ, վերցրո՛ւ ՀովՀաննեսի` Տիրոջ սիրելիի ձեռքով նկար֊ ված այս փայտեղեն պատկերը քո սուրբ ձեռքերի մեջ, որոնցով վերցրել ես բոլորիս Արարչին, օրՀնիր այն ու տուր որպես նշան աշխարհի բժշկու-Թյան, մանավանդ բորոտներին, որպեսզի նրանք, ովքեր կապավինեն քո բարեխոսուԹյանը, դանեն առողջուԹյուն իրենց անձերի Համար, ինչպես նաև բժշկուԹյուն ՝ իրենց ցավերից և ախտերից, քանզի քո փոխումը Հույժ մեծ տրտմուԹյուն է մեզ Համար: Մենք մեր Տիրոջ` քո Որդու Համբարձումից Հետո քեզանով էինք մխիԹարվում: Արդ` տո'ւր մեզ քո պատկերի տիպը, որպեսզի քո վերափոխումից Հետո դրանով մխիԹարվենք, և աղաչի'ր քո Որդուն ու մեր Աստծուն, որ այդ պատկերի միջոցով վերացնի բորոտուԹյունն այն մարդկանց միջից, ովքեր քո բարեխոսուԹյանն են ապավինում:

Իսկ երանելի կույսը պատասխանեց.

– Ինչո՞ւ եջ ինձ` Տիրոջ աղախնուն, Հարկադրում իմ անունով անել այն, ինչն արժան չէ ինձ: Դուջ եջ Արարիչ Քրիստոսի աշակերտները և ձեղ է շնորհված դևերին Հալածելու, բոլոր ախտերը բժշկելու և աշխարհից կռապաշտությունը վերացնելու իշխանությունը: Ինչ որ դուջ կամենում եջ, իննդրեցե՛ջ Տիրոջից և կստանաջ: Քանզի եթե երկինջը փակելու և բանալու իշխանությունն ունեջ և երկրի վրա իշխաններ եջ կարգված, ու Ի՛նջը` Տե՛րը, ձեղ Իր բարեկամները կոչեց, և ձեր ձեռջով սջանչելի նշաններ են լինում, և ձեր միջոցով բոլորին շնորհ է տրվում, ուրեմն ձեղ համար ամեն ինչ Հնարավոր է։ Դուջ ինձ ձեր աղոթջներով ձանապարհեջ, սիրով ու խաղաղությամբ միաբանվելով ինձ Հետ` Հասցրեջ ինձ դեպի նավահանդիստը` Քրիստոս:

Ապա երանելի Պողոսն ասաց.

— Սո՛ւրբ Կույս, մենք աշխարհի Արարչի անարժան ծառաներն ենք, իսկ դու արժանի եղար լինելու Աստվածամայր։ Նա, Ով Հաճեց քեղանից մարմնավորվել, Նրանից՝ քո Որդուց, և մեր Աստծուց ենք արժանացել մեր ունեցած այս առաքելական չնորհին։ Դու մեր Տիրամայրն ես, իսկ մենք՝ աշխարհի հրովարտակները, եղի՛ր բարեխոս աշխարհի համար։ Դու Երրորդության հարսն ես, իսկ մենք՝ քո անճառ Ծնունդի հնչեցրած փողերն ամբողջ տիեզերքում։ Աղաչում ենք քեզ, ինչպես քո Միածին Որդին Իր մահվան փայտն աշխարհի համար դարձրեց անմահության դանձ, դևերի հալածիչ, վիրավորների բժիշկ, հավատացյալների կյանքի նշխար, այդպես էլ դու դարձրո՛ւ այս պատկերն այնպիսին, որպեսզի քեզ փափադողները, երբ սա տեսնեն, իրենց խնդրվածքները ստանան։

Եվ ամենօրՀնյալ ՍրբուՀին, պատկերն իր սուրբ ձեռջերի մեջ վերցնելով, խաչակնջեց այն և դրեց իր դեմջին, ապա տարածելով իր աստվածընկալ բազուկները դեպի երկինջ` ասաց. — Տե՛ր Աստված ամենակալ, Հա՛յը բարերար մեր Տիրոջ Հիսուսի Քրիստոսի, Դո՛ւ, որ Քո Միածին Որդուն աշխարհի փրկության Համար առաջեցիր` մարմնանալու Քո անարժան աղախնու միջոցով, Ով կատարելով Օրենջում ու մարդարեներում դրվածները` դարձյալ Համբարձվեց Քեզ մոտ` դեպի Քո Հայրական փառջը։ Աղաչում և խնդրում ենջ Քեզանից, բարերար Աստված, վերցրո՛ւ բորոտության ախտը մարդկանց միջից, Դո՛ւ, որ վերցրիր մեր մեղջերը Քո Միածնի ձեռջով։ Կատարի՛ր խնդրվածջը Քո ընտրյալ այրերի, ովջեր Քո Հրամանով առաջվեցին աշխարհի փրկության Համար` ավետարանելու Քեզ, Քո Որդուն և Քո Սուրբ Հոդուն, որպեսզի Քեզ Հավիտյան փառջ տանջ։

Նույն ժամին լուսեղեն կամար իջավ սրբուՀու վրա և լսելի եղավ մի ձայն, որ ասում էր. «Թող լինի այնպես, ինչպես կամենում ես, մա՛յր Իմ»: Այնժամ ամպեղեն լույսը խաչանման կաԹեց սուրբ պատկերի վրա, և սուրբ Կույսը Հորդառատ արտասուջ Հեղեց Տիրոջ առջև և դրանով Թրջեց պատկերը:

Ինչպես Տիրոջ ծննդյան ժամանակ Տիրամայրը վեր էր բնության օրենքից, այդպես և իր մաՀվան ժամանակ, քանդի ինչպես ծնունդը ցավով ու տրտմությամբ չէր, այդպես էլ մաՀը Հիվանդությամբ չեղավ: Քանի որ մարդիկ ունեն երկու բնական Հատկություն. առաջին` ցավով ծնել և երկրրորդ` Հիվանդությամբ մեռնել, իսկ նա աղատ էր դրանցից:

#### **Uusawowann** นนอกเลท

Ապա սուրբ Աստվածամայրը նոր զգեստներ է Հագնում` Հները տալով իր մոտ եղող կույսերին, և Հրամայում վառել ջաՀերն ու լապտերները, իսկ ինջն ընկղմվում սուրբ անկողնու մեջ: Սուրբ առաջյալները չրջանաձև նստում են նրա մաՀձի չուրջ: Պետրոսը նստում է մաՀձակալի գլխավերևում, իսկ ՀովՀաննեսը` ոտջերի մոտ, իսկ Տիրամայրը ձեռջերը տարածում է դեպի արևելջ և դոՀանայով օրՀնում Աստծուն:

Այդպիսով Տիրամայրը Հասնում է իր վախձանին` գնալու Համար երանության աշխարհը: Մահը Հասնում է նաև Քրիստոսի մորը, որպեսզի նա ևս մահ ձաշակի: Տերը հրամայում է, որպեսզի Իր առջևից ընթանան վերին զորջերն ու հրեղեն լեգեոնները, լուսեղենների դասերը, գնդերն ու բանակները, զվարթունների խմբերն ու բոցեղենների ժողովը, սրբազան սերովբեները` հրաձև Թևերով, Հոգեղեն Հրեչտակների լեգեոնները` երկնային զորջերով հանդերձ, և զարհուրելի ջերովբեները, ովջեր լծված էին հրեղեն կառջերին, գունդ-գունդ իջնեն և բարձրաձայն փառաբանություններ ու ալելուիաներ երգեն: Այդ օրը Հավաքվեցին բոլոր արդարները` նախաՀայրերը, աստվածաբան մարդարեների երամները, օրինապաՀ դատավորները, աստվածասեր ժադավորները և բոլոր արյամբ վկայվածները, սաղմոսներ երդելով Աստվածամոր սուրբ, մաքուր ու անարատ մարմնի առջև: Տիրոջ առաքյալների Հետ միասին դեղեցկազարդ ՏիրուՀուն եկան պատվելու նաև երեցները, քաՀանաներն ու դևտացիները:

Իսկ Գաբրիելի բանակը, որը բնությամբ կիզող Հուր է, և Միջայելի զորջերը, որոնջ երևելի են ու աՀավոր, և ովջեր առավել ծանոթ էին տնօրինության խորՀրդին` լինելով դրա սպասավորները, միաբան փառաբանության երգեր էին բարբառում, ցնծալով պարում ու ուրախանում Դավթի դստեր առջև: Նրա չուրջը կանգնելով` իմանալիներն ու զգալիները պար էին բռնել` ցնծությամբ Հրձվելով և օրՀնության ներբողյան էին տալիս սուրբ Կույսին:

Այդժամ երկինքն ու երկիրը լցվեցին երկնային զորքերի փառաբանությամբ, և նրանց երգերի ձայնից անուչահոտություն էր բուրում ու քաղցրություն ծորում: Ինչպես անուչահոտ խունկը կրակին հպվելով հորդում է իր բումունքը, այդպես էլ անուչահոտ Հոգին սուրբ Կույսի Որդու միջոցով օդը դարձրեց այնպիսին, ինչպես արքայությունում է: Բարձր դասերից երկիր իջնելով` փախան դևերը և խավարի զորքերը, որոնց առաքյալն «օդի իչխան» է անվանում, տեղի տվեցին: Փախան դևերն անդամ չարագործների հոգիներից, և այդ օրն անդորրություն տիրեց մեղավորների տագնապած դասերում:

Այդ օրը լեռները, բլուրները, դաչտերն ու Հովիտները դարդարվեցին` ծլարձակելով բազմերանգ ծաղիկներ, երգասաց Թռչունների երամները երգեցին իրենց բնության ջաղցրաՀունչ օրՀնությունները, իսկ մեծատարած ծովերը և բոլոր Ջրերը, ալիջներով և իրենց ծփանջներով, գովեցին Տիրամոր փառջը:

Եվ դա զարմանալի չէ, քանզի քաջ մանուկները (տեն Դան 157) և Դավիթ մարդարեն բոլոր արարածներին Հրամայում են օրՀնել Աստծուն (տեն Սաղմ. ճԲ 22)։ Դավիթն ու Եսային Հրամայում են ցնծալ լեռներին, բլուրներին, ծառերին ու ծովերին։ Այդ օրը մարդարեների ու նաՀապետների դերեզմանների վրա լույս ծադեց, քանզի Աստվածամայրը կամեցավ իջնել մաՀվան Հողի մեջ։

Իսկ ՏիրուՀին ցանկանում էր, որպեսզի իր Միածինը բարձունքներից իջնի, այդ պատճառով էլ առավոտյան` արևի ծագման պահին, բարձրացրեց իր ձեռքերը դեպի վեր ու աղոթեց Աստծուն: Սուրբ առաքյալները դիչերային Հսկումն ավարտելուց և առավոտյան պաչտամունքն անելուց Հետո նստեցին սրբուՀու մահճի չուրջը: Այդտեղ էին նաև Հակոբոս Տյառնեղբայրը, ով իր ձեռքում ուներ մասունք` սուրբ Խաչի կենաց փայտից, Դիոնեսիոս Արիսպագացին (տե՛ս Գործք ժt 34) ու ՀռեԹեոսը` Պոդոսի աչակերտները:

Նույն ժամին որոտ, փայլատակում և սաստիկ չարժում եղավ, ապա քաղցր ձայն լսվեց, և Հեղվեց երկնավոր դասերի երդը, ովքեր իջնում էին Բանն Աստծու Հետ, և բացի առաքյալներից բոլոր ներկաները Թմրեցին: Օրվա երրորդ ժամին երկնքից իջավ սուրբ Կույսի Որդին` երկնային բա-գում գորքերով, Իր անձառելի փառքով ու որդիական Հնազանդությամբ, և Գաբրիել ու Միքայել Հրեչտակապետները նրա առջևում էին: Այդժամ երկինքն ու երկիրը բուրեցին անուչաՀոտությամբ, և բոլոր արարածները լցվեցին Սուրբ Հոգու անուչ բուրմունքով` ի փառս Տիրամոր: Եվ Ամենասուրբ Հոգին անՀուն դորովանքով ամենասուրբ Կույսին Իր Միածին Որդու ողջույնը տվեց` ինչպես անուչաՀոտ խունկ:

Տիրամայրը, տեսնելով իր Միածին Որդուն, Հիսուսին, դոՀանում էր Աստծուց և Նրա անունը փառաբանում, քանի որ նա կատարեց Իր խոստումը: Ապա Տիրամայրն իր պատկերը դրեց Աստվածորդու առջև, և Նա Իր աստվածային աջով տյառնագրեց այն: Աստվածամայրն այդ պատկերը տվեց առաջյալներին, և նրանք վերցնելով երկրպադեցին ու տեսան, որ ՏիրուՀու պատկերը նկարվել է տախտակի վրա:

Ապա ամենամաքուր Կույսը զվարԹ դեմքով ավանդեց իր Հոգին իր Միածին Որդու և Արարչի` մեր Աստծու ձեռքը, և փառքերի Տերն աներևույԹ եղավ: ՍրբուՀու Հոգին ելավ ու խառնվեց լուսեղեն գորքին, իսկ մաՀճում մնացած մարմինը չայլակերպվեց ինչպես դիակը, այլ նրանից Սուրբ Հոգու չնորՀն էր բուրում անուչաՀոտ խնկի պես:

Այդպես` ջերովբեական կառջով` իբրև փայլակ, Համբարձվում է սուրբ Կույսի ամենամաջուր Հոգին գերարփիախաղաց ճառագայԹների յոԹնաստեղյա խորանի Հետ: Եվ ցնծում են երկնավորներն ու երկ-րավորները` փառաբանելով ՏիրուՀու վախճանը:

### **U**นรงนอนงาท พนรนนทเงา

Այն տեղում, ուր իջան Հրեչտակները, փայլում էին աստվածային ճառագայԹները, և մարդիկ չրջապատեցին Քրիստոսի փառավորյալ մորը: Ինչպես Հնում Տերն իջավ ու պատանեց Իր ծառա Մովսեսին, այդպես և այսօր, մյուս պատանողների Հետ, նաև Ինջը պատանեց Իր մոր մարմինը:

Որդու Մարմինը պատանեց Նիկողեմոսը, իսկ մոր մարմինը պատանեց պայծառ կույսը` Որոտման որդին: Հավաքվեցին Հովվապետներն իրենց Հոտերով, և պաչտոնյաներն իրենց բուրվառներով, և իրենց քնարներով փառաբանուԹյուն երդեցին և՛ բարձունքները, և՛ խորուԹյունները: Երբ Տիրամայրը ննջեց սուրբ փառջով, Հավաքվեցին Հավատացյալ կանայք ու սուրբ կույսերը, ովքեր նրա մոտ էին, և օրենքի Համաձայն պատանեցին նրա մարմինը, որպեսզի տանեն Տիրոջ կողմից վաղօրոք նչված վայրը` Գեխսեմանի: Ապա մոտեցավ ՀովՀաննեսը` իբրև ճչմարտուխյան տնտես, և մաքուր կտավներով պատանեց անարատ Կույսի աստվածաբնակ մաքրափայլ մարմինը, դրեց դագաղի մեջ և դագաղի վրա դրեց բրաբիոնի պսակը:

Հով Հաննեսը` ամաչ կոտ կույս մանուկը, պատանում էր Կույսին` իր մորը, ում խնամ քր Հանձն էր առել Փրկչից: Նայում էր Տերն Իր մաքուր, դեղեցկատեսիլ ու փառավոր առաքյալին, ով լի է ամենայն սրբությամբ: Նա Որոտման որդին է, Աստծու Որդու սիրելի աչակերտը, ում Տերն ավանդել էր Իր Կույս մորը, որպեսզի նա լինի նրա որդին: Նա սպասավորում էր իր փառավոր մորը, ում խնամ քն ստան ձնել էր Տիրոջ Հրամանով: Դա մեծ պարգև էր, որ Հավատարիմն ընդունեց Ճշմարտությունից:

Զվարթությամբ, ջաջությամբ ու սրբությամբ էր կույսը ծառայում սուրբ Կույսին` նրան ընդունելով որպես մայր, սրբուհի և Թադավորի փառջի աթոռ: Հովհաննեսը կատարեց ու դործեց, պահեց ու լրացրեց այն ամենը, ինչը հրամայված էր իրեն: Իսկ երբ հասավ սուրբ Կույսի այս աչխարհից հեռանալու ժամանակը, պատանեց, թաղեց ու ծածկեց աստվածընկայ մարմինը:

Ապա ծաղկազարդ վարդապետությամբ, ՀոդեչնորՀ երդերով և սաղմոսասացություններով Մեծն Դիոնեսիոսը և սուրբ Հռեթեոսը, աստվածընկալ ջաՀանայապետերի և սրբազան եղբայրների ընկերակցությամբ, պատվեցին աստվածընկալ Կույսին, որից Հետո ջաՀանայապետերը, ըստ իրենց կարողության, օրՀնաբանեցին անբավ Աստվածպետությունը:

Հով Հաննես Աստվածաբանից Հետո օր Հնաբանության մեջ Հզորադույնը երևաց Հռեթեոսը, ով բոլորին զարմացրեց իր օր Հնություններով: Բոլոր ներկաները նրան աստվածընկալ ու աստվածային օր Հնաբանող կոչեցին: Հռեթեոսը, կրթությամբ և մտջի մաջրությամբ, իր ժամանակներում չատերից առավել էր:

### **ป**นรุงบอนุสทา อนุทุกเสย

ԱյնուՀետև երանելի սուրբ առաջյալներն իրենց ուսերի վրա են վերցնում Աստվածամոր սուրբ մարմինը և ջաՀերով, մոմերով, սաղմոսերդություններով ու օրՀնություններով առաջնորդվում դեպի Գեխսեմանի: Հրեչտակների բանակներն էլ իջնելով դասակցում են նրանց, և սուրբ առաջյալները երկնավորների խմբերի Հետ ողբաձայն սաղմոսներ են ասում` ջաղցը ու անուչ եղանակներով: Երուսաղեմը լցվում է նրանց Հոգևոր օրՀնությունների Հնչյուններով, և խառնիճաղանջ բազմություն էր Հա֊ վաքվում նրանց չուրջ` տեսնելու այդ Հրաչալիքը:

Այդ ժամանակ սատանան լցրեց Հրեաներին մոլորության ոգով, և նրանք չար նախանձով դեմ ելան, որպեսդի խորտակեն դագաղը և գցեն սուրբ մարմինը գետին, սակայն կուրությամբ պատուՀասվեցին: Մի ջա-Հանա՝ Սոփոնիա անունով, մեկնեց իր ձեռքերը և ուժգին Հարվածեց սուրբ դագաղին՝ ցանկանալով այն գետին գցել, բայց նրա ձեռքերն արմունկ-ներից Հատվեցին, կախվեցին դագաղից, իսկ նա Թավալգլոր ընկավ գետին: Սոփոնիան սկսեց իր անձին վայ տալ ու եղուկ ասել և աղաղակելով դիմել Պետրոսին՝ սուրբ Կույս Մարիամին Աստվածածին խոստովանելով: Նա աղաչում էր սուրբ առաջյալներին՝ ասելով.

– Ողորմեցե՛ք ինձ, Քրիստոսի՛ աչակերտներ։

Իսկ Պետրոսը` Հավատի վեմը, Հանդիմանեց Հրեաների անմիտ մոլո֊ րությունները` ասելով.

– Ո՛վ մոլորյալ Հրեաներ, ինչո՞ւ ձեր սրտերում չեք զղջում, այլ մնում եք անՀնագանդ, ինչպես ձեր Հայրը` սատանան:

Այդ պաՀին մեծ էր Հրեաների լացուկոծը: Ապա Պողոսն ասաց.

– Տիրոջը դարձե՛ք և խոստովանեցե՛ք սուրբ Կույսին` Աստվածածնին, որպեսզի գթա ձեզ:

Ամբոխն աղաղակելով ասաց.

– Խոստովանում ենք Հայր Աստծու Որդի Քրիստոսին, Ով անձառապես մարմին առավ սուրբ Կույսից, Ում մենք անդիտությամբ խաչեցինջ` Աստծուն Հակառակ կարծելով. միայն թե դթա մեղ:

Դրանից Հետո առաջյալները աղաչեցին սուրբ Աստվածածնին և նրանից Ծնվածին` մեր Տիրոջը` Հիսուս Քրիստոսին, իսկ Պետրոսը, վերց-նելով Սոփոնիայի Հատված ձեռջերը, դրանջ մոտեցրեց նրան, և ձեռջերն անմիջապես միացան մարմնին: Ապա տվեց նրան բրաբիոնի ոստերից, որպեսզի դնի Հրեաների խավարած աչջերին, և ովջեր Հավատում էին, նրանց աչջերը բացվում էին և գնում էին առաջյալների ետևից` փառավորելով սուրբ Կույս Մարիամին: Այդ օրը խավարյալները Հավատալով լուսավորվեցին, և բազում Հրեաներ ու Հեժանոսներ Քրիստոսով մկրտվեցին:

Ապա առաքյալները, սաղմոսներով ու օրՀնություններով, օրՀնյալ մարմինը դրեցին դերեզման, ինչպես Հարկն է ծածկեցին ու պաՀպանեցին երեք օր, ինչպես նրանց Տերն էր պատվիրել: Այդ օրերին անընդՀատ Հրեչտակների քաղցրաձայն փառաբանության երդեր էին լսվում: Երեք օր Հետո, առավոտյան, անմարմինների բանակներն իջան դերեզմանի վրա: Ապա մեր Տերը լուսափայլ ամպով ու Հրեչտակներով մոտեցավ սուրբ Կույսի դերեզմանին և կնքված դերեզմանից, առանց խախտելու կնիքը, վերցրեց աստվածընկալ մարմինն ու վերացավ երկինք: Տերը, մարմինը տանելով, միավորեց Հոգու Հետ ու Հանգչեցրեց փառջի աԹոռին` Իր աջ կողմում` ըստ սաղմոսերգուի խոսջի. «ԹագուՀին կանգնած է քո աջից» (Սաղմ. ԽԴ 10)։ Դրանից Հետո առաջյալներն այլևս չլսեցին Հրեչտակների ձայներ սուրբ Կույսի գերեզմանից, քանզի նա կատարելապես ՀարուԹյուն առավ:

Փառավորվեց Աստվածածին Կույսն իր փառավորյալ Որդուց` Աստծուց, և վերափոխվեց միչտ կույս Տիրամայրը, քանզի ճաչակեց անմա-Հության բաժակը: Եվ նա միչտ բարեխոսում է մեդ Համար:

### Քարթողուսուսը այծը

Առաջյալները Տիրամոր Թաղումից Հետո մի ջանի օր ևս մնացին Երուսաղեմում։ Սակայն նրանցից մեկը՝ Բարթողոմեոսը, ներկա չէր Աստվածամոր ննջման և Թաղման օրերին Երուսաղեմում, ջանզի դա էր Տիրոջ 
կամջը։ Իսկ երբ նա եկավ ու իմացավ կատարվածը, խիստ վչտացավ, որ չի 
արժանացել Աստվածամոր տեսությանը և չի ընդունել վերջին օրՀնուԹյունը, ինչպես մյուս առաջյալները։ Հետո սկսեց աղաչել Պետրոսին և 
մյուսներին, որ իրեն ցույց տան աստվածային դանձը՝ Աստվածածնի 
մարմինը։

Առաջյալները աՀով ու դողով աղոխք արեցին ու Հոժարելով կատարել իրենց եղբոր փափագը` բացեցին գերեզմանը, և այն դատարկ գտան: Այնտեղ էին միայն Աստվածամոր պատանջները։ Նրանջ սկզբում խիստ դարմացան, սակայն Հետո իմացան, որ Հրեչտակների օրՀներդությունների դադարումից Հետո, Հրաբուն դորջերի միջոցով, ՏիրուՀին փոխադրվել է դեպի մեծ ու լուսապատիվ փառջը, որը միայն Աստված դիտի, և Հիանա-լով փառջ տվեցին Աստծուն:

Իմացան նաև, որ ընդամենը երեք օր մնաց սրբուՀու մարմինը դերեզմանում, քանի որ չէր կարող աստվածընկալ մարմինը մնալ երկրում, այլ իրեն արժանի փառքով պետք է բարձրանար երկինք: Դրանից Հետո առաքյալները երկնքից ձայն լսեցին, որն ասում էր, Թե Աստվածամոր փայտյա պատկերը տան ԲարԹողոմեոսին, որպեսզի նա դրանով մխիԹարվի և իր Հետ տանի իրեն վիճակված երկիրը, և որ Աստվածամոր մարմնի Համար չերկյուղեն, քանի որ այն փոխվեց իր Արարչի ու Որդու մոտ:

Այս լսելով առաջյալները գոՀացան, փառավորեցին Աստվածամորը և կամենալով մխիթարել իրենց եղբորը, նրան տվեցին Տիրամոր պատկերը, որը Բարթողոմեոսը վերցնելով Հույժ ուրախացավ: Այդժամ Թովմասը մի երգ է ձոնում Աստվածամորը, որը մինչև այսօր երգում ենջ եկեղեցում. «Փառավորյալ և օրՀնյալ միչտ սուրբ Կույս Աստվածածին Մարիամ` մայր

Քրիստոսի, մատուցիր մեր աղաչանքները Քո Որդուն և մեր Աստծուն»: Քանզի Աստվածամայրը միչտ կենդանի է Աստծու առջև:

Ապա առաջյալները քաղաքում գտնվող բորոտներին օծում են յուղով ու ՏիրուՀու պատկերով խաչակնքելով բժչկում, որից Հետո բոլոր ախտաժետները գալիս են սրբուՀու գերեզմանին ու Քրիստոսի չնորՀներով ապաքինվում, և նրանց բժչկվելու լուրը տարածվում էր ամբողջ Հրեաստանում:

Երբ Միածնի մայրը փոխվում էր երկրից դեպի յոթնաստեղյան լուսեղեն խորանը, Հրեչտակների դասերը նրան ընդառաջ են ելնում և մեծ ուրախությամբ տոն կատարում: Հրեչտակները զանազան օրՀնություններ ու բարեբանություններ են մատուցում նրան ու պատվում, ինչպես Աստծու Խոսջի մոր ու ծնողի: Իսկ տասներորդ օրը Տիրամայրն ավելի վեր է ելնում, քան բոլոր դասերը, մտնում վարադույրի ներքին կողմը և նստում Իր Միածնի աջ կողմում: Եվ ինչպես բոլոր դասերն օրՀնություններ էին մատուցում սուրբ Կույսին, այդպես էլ Հայրը, Սուրբ Հոգու Հետ, վերից ասում է. «Շատ դուստրեր Հարստություն ձեռք բերին, չատերն էլ սխրադործություններ կատարեցին, բայց դու դերազանցեցիր նրանց և անցար բոլորից: Քո մեջ կանացի կեղծ բարեՀաձություն չկա և ոչ էլ սին դեղեցկություն (Առակ. Lu 29-30), արդ ե՛կ և Հանդստացի՛ր դերարփի և անպատում լուսաձեմ խորանում և վայելի՛ր փառջը ջո Միածին Որդու, որը պատրաստված էր ջեց Համար աշխարհի սկդբից»:

Հայերս տոնում ենք ոչ Թե Աստվածամոր ննջումը, այլ իր Միածին Որդու մոտ վերափոխումը: Այդ պատճառով միչտ կիրակի օրն է կատարվում Աստվածամոր վերափոխման տոնը, քանի որ Կույսը ծնվեց ՀինդչաբԹի օրը, ինչպես ԻսաՀակն ու մեր Տերը, և ննջեց նույնպես ՀինդչաբԹի օրը, իսկ կիրակի օրը ՀարուԹյուն առավ և փոխվեց իր Որդու մոտ:

Եվ ով խոստովանում է Տիրոջ մորն Աստվածածին, նա դրանով ճչմարիտ Աստված է խոստովանում նրանից Ծնվածին: Իսկ նա միչտ բարեխոսում է մեզ Համար իր Միածին Որդու մոտ:

### ԽԱՂՈՂՕՐՀՆԵՔ

Սուրբ պատարագից հետո կատարում են խաղողօրհնության կարգը և ապա օրհնված ողկույզները բաժանում ժողովրդին։

Արարչության առաջին օրն Աստված ստեղծեց երկինքն ու երկիրը և երկիրը բնակեցրեց իմանալի բնակիչներով` Հրեչտակների դասերով: Իսկ արարչության մյուս օրերին, Իր Խոսքով, դարդարեց երկիրը ծաղկագարդ բույսերով, տնկիներով, անուչահոտ ու դեղեցիկ բուրաստաններով և բնակեցրեց դդալի արարածներով: Այդ օրերին Աստված ստեղծում է նաև Դրախտը` մարդու վայելքների Համար` այնտեղ ծառեր տնկելով, բարությամբ լցնելով և Իր խոսքով օրՀնելով, որպեսզի մարդը չլինի աղջատ, այլ լինի լի ու առատ ամենայն բարությամբ: Իսկ երբ մարդը չի պաՀում Աստծու պատվիրանները, Աստվածային օրՀնությունը փոխվում է անեծքի: Աստված սակայն մարդուն չի անտեսում, այլ երբ դալիս է ժամանակը, Հայտնում է Իր ծածկված սերը մարդկային ցեղին` առաքելով Իր Միածին Որդուն, Ով բխում է ինչպես Գավադան Հեսսեի արմատից և ելնում ինչպես վայելուչ ու անուչահոտ Ծաղիկ անարատ Կույս Մարիամից` լիներով կյանքի ու անմաՀության Պտուղ մեր մաՀկանացու բնության Համար, որպեսզի Նրանով օրՀնվեն մարդկային ցեղը և ամբողջ տիեղերքը:

Քանի որ մարդը իչխան էր կարգված ամբողջ երկրի վրա, ուստի նրա անիծվելով` անիծվում է նաև նրա ամբողջ իչխանությունը, այսինքն` ամբողջ երկիրը` իր կենդանիներով ու բույսերով Հանդերձ: Իսկ երբ, Միածին Որդու գալստյամբ, կրկին օրՀնվում է մարդկային բնությունը, ապա վերստին օրՀնվում են նաև բոլոր զգալի արարածները։ Սակայն բոլոր պտուղներից առավել օրՀնվում է խաղողի ողկույգը, քանի որ Տերը խաղողի որթեր ամենագորավոր ծառերից ավելի վեր բարձրացրեց և պատվեց առավել, քան մյուս տնկիները` Իրեն Խաղողի որԹ անվանելով` րստ այս խոսքի. «Ես եմ ճչմարիտ որթատունկը» (Յովհ. ժե 1): *Իսկ Տիրոջը* սիրով կապվածներին ճյուղեր անվանեց և Հորը` Մչակ, որպեսգի Հայրը էտելով որթատունկը` այն պտղաբեր անի արդարության գործում, իսկ էտված ճյուղերը Հավիտենական կրակի նյութ դարձնի: ԱյնուՀետև դինին` խաղողի արյունը, Միածին Որդին Իր փրկական Արյան նյութն արեց և Վերնատանը Իր ձեռքերի մեջ վերցնելով օրՀնեց` ասելով. «Սա՝ է Նոր ուխտի Իմ Արյունը» (Մատթ. ԻՁ 28), *որով մենք դնվեցինք ու ազատվեցինք* մեղջերի ծառայուԹյունից ու մաՀից:

Տերը նախապես մարդարեությամբ Հայտնել էր, որ դինին ուրախացնում է մարդուն և լուծարում նրա տրտմությունը (տեն Սաղմ. ճԳ 15): Այդ մասին նաև Նոյի պատմությունից ենք իմանում. երբ նա տրտմեց աչխարհի ապականության պատճառով, Տերը նրան գինին տվեց մխիթարվելու Համար, ինչը զմայլեցրեց Նոյին (տեն Ծննդ. Թ 21): Իսկ Մելքիսեդեկը, որպես օրինակ Տիրոջ Վերնատանը մատուցած պատարագի, Հացն ու գինին պատարագեց` այն մատուցելով ԱբրաՀամ նահապետին: Եվ երբ լրանում են ժամանակները, Տերը գալիս է Վերնատուն և տալիս Իր կենարար Արյունը` որպես կրկնակի ուրախության բաժակ` մեղջերի քավության և Հոգու իմաստության Համար:

Գինին Թեպետ Տիրոջից տրվեց ինչպես բարի պարգև, սակայն այն անիմաստաբար գործածողների Համար դարձավ առիթ չարության, ինչպես և չատ այլ բարիջներ դարձան չարության առիթ:

Այդպիսով խաղողը կրկնակի օրՀնության արժանացավ` օրՀնվելով և' առաջին արարչության ժամանակ, և' երկրորդ, որը և ամեն տարի որպես մեր Հանդերի ու այդիների երախայրիք նվիրում ենք Աստծուն, ինչպես Հնում էր ընդունված, որպեսզի այդ մասնավոր ընծայով բոլոր պտուղներն օրՀնություն ընդունեն:

Այդ պատճառով էլ սուրբ Աստվածածնի Վերափոխման տոնին` պատարագից Հետո, կատարվում է ԽաղողօրՀնեքի արարողություն, որի ժամանակ սարկավագի քարողով գոՀանում ենք բարերար Աստծուց մեզ առատապես պարգևած` Հանդերի ու այգիների բերքի Համար և խնդրում, որպեսզի Նա օրՀնի տաճարին ընծայված խաղողի այս պտուղներն Իր սկզբնական օրՀնությամբ և չնորՀի մեղ որպես գինի ուրախության և կերակուր առողջության` Հոգու և մարմնի: Միաժամանակ դիմում ենք սուրբ Աստվածածնի բարեխոսությանը, Ում միջոցով մեզ տրվեց կյանքի և անմաՀության Պտուդը` Հիսուս Քրիստոս:

Ապա քահանան օրհնում է ժողովրդի կողմից ընծայված խաղողի ողկույզները` պաղին միացնելով Աստծու օրհնությունը, որպեսգի այդ պաուղների նյութական ճաչակմամբ մեր Հոդում ընդունենք Աստծու իմանալի չնորհները` ստանալով մաքրություն, մեղջերի թողություն, և լինենք արժանի` ճաչակելու Կենաց ծառից, որը հրամայված է պահպանել քերովբեական դասին, և անմահանալով` անմահ դասերի հետ մչտապես փառավորենք Հորը, Որդուն և Սուրբ Հոդուն:

ՔաՀանան խնդրում է Տիրոջից նաև օրՀնել նվիրատուներին և փոխարենն այդ անցավոր պտղի, նրանց Հատուցել անմաՀ կյանքի վայելչությամբ: Խնդրում է նաև, որ Տերը օրՀնի այն բոլոր որթատունկերը, որոնցից Հատվել են այդ պտուղները, որպեսզի դրանք լինեն պտղատու, պարարտ, իսկ Հանդերն ու անդաստաններն անփորձ մնան բոլոր պատուՀասներից, որոնք լինում են մեր մեղջերի պատձառով` կարկուտից, ցրտաՀարությունից, խորչակից, վնասատուներից և այլն: Խնդրում է նաև, որ այս աշխարՀում Տիրոջ փառջի Համար վայելենք այն նյութական բարիջներից, որն Ինջը չնորՀեց, իսկ Հանդերձյալում արժանանանջ ուտել և ըմպել Տիրոջ Հետ այն բերջերից, որ կան արջայության սեղանի վրա, ըստ Տիրոջ անսուտ խոստման:

### ՍՈՒՐԲ ԿՈՒՅՍԻ ԾՆՈՒՆԴԸ

Սեպտեմբերի 8-ին սուրբ Կույսի ծննդյան տոնն է։ Օրվա երեքսրբյանը` հավուր պատշաճի։

Աննայի` սուրբ Կույսի մոր Հրաչափառ Հղությունից յոթ ամիս և յոթ օր Հետո ծնվեց օրՀնյալ պտուղը` Դավիթ թագավորի դուստրը, և նրան անվանեցին Մարիամ, որը նչանակում է լուսավորյալ, և նրանով օրՀնվեցին երկրի բոլոր ազդերը: Դրանով կատարվեց Աստծու խոստումը` տրված նաՀապետներին, ըստ որի` նրանց Ջավակով պիտի օրՀնվեն բոլոր ազդերը: Եվ այսօր նրանց արմատից բխեց սուրբ Կույսը, ով ծնեց Բանն Աստծուն` նախաՀոր մեղջերը վերցնողին: Նա, Ով անէությունից ստեղծեց ամբողջ աշխարՀը, այսօր, մարդասիրաբար տնօրինելով, նոր աշխարՀի Հիմջը դրեց Աննայով` սուրբ Կույսի ծնողից: Այսօր Աննայից բուսնեց Անկեզ մորենին` Մարիամը, ով վառվեց աստվածային Հրով: Այսօր Հովակիմն ու Աննան մեղ տվեցին Գեղմն իմանալի, ումից Հոսեց կյանջի Անձրևը:

Աստվածամոր ծննդյան լուրը տարածվեց ամբողջ Հրեաստանում, և բոլոր լսողներն օրՀնեցին Աստծուն, ինչպես մարդարեացել էր Եսային՝ սուրբ Կույսի և առաջյալների մասին. «Պիտի ճանաչվի նրանց զավակը ազդերի մեջ և նրանց սերունդները՝ ժողովուրդների մեջ. ամենջն էլ, երբ տեսնեն, պիտի ճանաչեն նրանց և ասեն, Թե՝ «Սրանջ Աստծու օրՀնյալ զավակներն են», ու ցնծությամբ պիտի ուրախ լինեն ի Տեր» (Եսայի ԿԱ 9)։

ԵԹե Երեմիան ընտրվել էր մինչև իր ծնվելը՝ ըստ այս խոսքի. «Դեռ քեզ որովայնում չստեղծած՝ Ես ընտրեցի քեզ, և դեռ արդանդից դուրս չեկած՝ սրբացրի քեզ» (Երեմ. Ա 5), իսկ առաքյալները աչխարհի լինելուց առաջ ընտրվեցին՝ «Աստված... ընտրեց մեզ Քրիստոսի միջոցով նախքան աչխարհի արարումը, որպեսզի մենք սուրբ և անարատ լինենք Նրա առաջ սիրով» (Եփես. Ա 3-4), ապա որքան առավել սուրբ Կույսն է ընտրյալ, ով կոչվում է Դրախտ աստվածային և Արևելք իմանալի, և ում մասին ասում է Սողոմոնը. «Շատ դուստրեր Հարստություն ձեռք բերին, չատերն էլ սիրադործություններ կատարեցին, բայց դու դերազանցեցիր նրանց և անցար բոլորից։ Քո մեջ կանացի կեղծ բարեՀաձություն չկա և ոչ էլ սին դեղեցկություն» (Առակ. ԼԱ 29-30)։

## ԵԿԵՂԵՑՈՒ ՏՈՆԸ

### ไหนหนราย Unite lough

Խաչվերացի տոնին նախորդող շաբաթ օրը, տոնի նավակատիքին, ինչպես նաև Խաչվերացին հաջորդող երեքշաբթի, չորեքշաբթի և հինգշաբթի օրերին Սուրբ Եկեղեցու տոնն է։ Այդ օրերի երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ խաչեցար վասն մեր, ողորմեա՝ մեզ»։

Այսօր տոնն է սուրբ Եկեղեցու: Հին ուխտում յոթերորդ ամսի տասներորը օրը կոչվում էր «Քավության օր», այն սահմանված էր որպես սուրբ օր, և այդ օրը հրեաները ոչ մի դործ չէին անում, այլ նախորդ օրվա երեկոյից իրենց մարմինը պահում էին գրկանքների մեջ և Տիրոջը ողջակեղներ մատուցում, որպեսզի իրենց մեղջերը ջավեն Աստծու առջև (տես Դևտ. ԻԳ 26-32):

Իսկ յոթերորդ ամսի տասն հինդերորդ օրը, երբ նրանք Հավաքում էին արտերի բերքը և ծառերից անուչահամ պտուղներ քաղում, պոկում էին արմավենու, ուռենու, բարդու և այլ տերևախիտ ծառերից ճյուղեր, որպեսզի Տիրոջ առջև ուրախանան, և Տիրոջ պատվին յոթ օր տոնում Տաղավարահարաց տոնը: Այդ օրերին նրանք ապրում էին վրանների մեջ (տե՛ս Դևտ. ԻԳ 33-44):

Հնում Քավության և Տաղավարահարաց տոները միասին էին տոնվում` թշրին ամսին, ի հիշատակ անապատում հորթապաշտության մեղջի քավության (տեն ելք LP 4-6) և Սինա անապատում քառասուն տարի վրաններում բնակվելու (տեն Ղևտ. ԻԳ 43), որպեսզի հրեաների սերունդները չմոռանան Աստծու երախտիջը: Մեր ժամանակներում Քավության տոնը համապատասխանում է Խաչի տոնին, իսկ Տաղավարահարացը` Եկեղեցու: Այս պատճառով մենք այդ տոները միասին ենք տոնում:

Երկրորդ` Հրեաներն այդ տոնը տոնում էին այն ժամանակ, երբ դաչտերից Հավաքում էին բերքը, իսկ մեր օրերում բերքը խաչով Հավաքվեց Եկեղեցում, այսինքն` Տերը բազում ազդեր Հավաքեց Եկեղեցում և Իր սեփական ժողովուրդը դարձրեց:

Երրորդ` Իսրայելի տասներկու ցեղերն անապատում իրենց քառասնամյա երթի ժամանակ խաչաձև էին բանակ դնում, և դրա կենտրոնում կանդնեցվում էր սուրբ Խորանը: Արևելյան կողմում Հուդայի ցեղն էր բանակ Հաստատում, նրա կողջին բանակ էին Հաստատում Իսաքարի ու Ձաբուղոնի ցեղերը: Հարավային կողմում բանակ էր Հաստատում Ռուբենի ցեղը` Շմավոնի ու Գադի ցեղի Հետ միասին: Արևմտյան կողմում Եփրեմի ցեղն էր բանակ Հաստատում` Մանասեի ու Բենիամինի ցեղերի Հետ միասին, իսկ Հյուսիսային կողմում` Դանի ցեղը` Ասերի և ՆեփԹաղիմի ցեղերի Հետ միասին (տե՛ս Օվեր Բ)։ Դա նչանակում է, որ Եկեղեցու խորանը խաչի խորՀրդով քարոզվում է աչխարՀի չորս կողմերում:

Ձորրորդ` Մովսեսի խորանը նույնպես խաչաձև էր կանդնեցվում, ինչպես այսօր Եկեղեցին: Ղևտացիներն իրենց բանակը Հաստատում էին Վկայության խորանի չուրջ և պահպանում այն: Միայն նրանք իրավունք ունեին մոտենալու Խորանին: Ընդ որում` Գեխսոնի դունդը պահպանում էր Խորանի արևմտյան կողմը, Կահախի դունդը` Հարավային, Մերարի դունդը` Հյուսիսային, իսկ արևելյան կողմը պահպանում էին Մովսեսն ու ԱՀարոնը (տեն Թվեր Գ):

Հինգերորդ` սուրբ Եկեղեցին Քրիստոսի խաչով գնվեց և ազատվեց:

Վեցերորդ` այն խորՀրդով, որով Քրիստոս պատարագվեց խաչի վրա, այժմ նույն խորՀրդով պատարագվում է սուրբ Եկեղեցում` խաչ-սեղանի վրա:

Յոթերորդ` Եկեղեցու պսակը և փառքը Տիրոջ սուրբ խաչն է, որը դրված է եկեղեցու գլխին:

Ութերորդ` Եկեղեցու բոլոր խորՀուրդները խաչով են կատարվում:

Իններորդ` մարդու մարմինը խաչաձև, է և Հավատացյալները խաչը մշտապես կրում են իրենց ներսում (տե՛ս Մատթ. ժ 38) և խաչի լույսով ելնում Քրիստոսին ընդառաջ:

Տասներորդ` Հեղինե ԹագուՀին Երուսաղեմում` ԳողգոԹայի վրա Սուրբ ՀարուԹյան տաճարը կառուցեց և այնտեղ կանգնեցրեց Փրկչի խաչափայտը, և Հայրապետները կարգ Հաստատեցին` ամեն տարի սեպտեմբերի 14-ին խաչի նավակատիջի և Եկեղեցու տոները միասին կատարել ուԹ օր չարունակ:

Ինչպես մյուս տաղավար տոները, այդպես էլ Խաչվերացի տոնն ունի Եկեղեցու Հայրերի կողմից սաՀմանված նախընԹաց պաՀքի օրեր` երկու֊ չաբԹիից ուրբաԹ: Այն ունի նաև իր նավակատիքը, մեռելոցի օրը և Հաջորդող յոԹ տոնական օրերը:

### ԽԱՉՎԵՐԱՑ

Գիշերը կատարվում է հսկում, Սրբությունը դնում են սուրբ Սեղանին։ Քահանաները զգեստավորված գալիս են ատյան և երգում «Որ զանարատ բազուկս Քո» շարականը։ Օրվա երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ խաչեցար վասն մեր, ողորմեա՝ մեզ»։ Ապա Խաչով ու Ավետարանով թափոր են կազմում։

Խաչվերացի տոնը կատարվում է մեծ հանդեսով։ Երեկոյան մի ափսեի վրա բազմեցնում են Կենաց փայտի մասունք պարունակող խաչը, այն զարդարում ռեհանով ու բազմերանգ ծաղիկներով և վրան վարդաջուր ցողում։ Ապա խաչը թափորով բերում են եկեղեցու գավիթ և դրանով տյառնագրում աշխարհի չորս կողմերը։

Այսօր ուրախանում է երկինքը, ցնծում երկիրը, և պայծառանում մայր Եկեղեցին, քանզի քառաժև վայելչական պսակով զարդարեց իր գլուխը, որը ցողված է Աստծու Որդու Արյամբ: Աստվածային նչանը` տիեզերքի փրկագործ ու աչխարՀակեցուցիչ Խաչը, կանգնեց տիեզերքի մեջ, ցոլացած բարձրացավ սուրբ Գողգոժայի վրա, արփիափայլ ձառագայժներով փայլեց Երուսաղեմում` ավելի պայծառ քան արեգակը, և տարածելով բոցաձաձանչ ձառագայժափայլ Հրանյուժ ժևերը` լցրեց տիեզերքի բոլոր ոլորտները` իր ամենաՀաղժ ու պաՀապան զորուժյամբ ծածկելով բոլոր հեժանոսներին: Նրա գերահրաչ և սոսկալի փառքից դողալով զարՀուրեցին սանդարամետական զորքերի լեգեոնները, քանզի խաչի վրա բաղկատարած բևեռված տեսան անմաՀ ու անժամանակ Աստծու Էակից Որդուն` ձշմարիտ մարդեղուժյամբ:

Հրեչտակների սուրբ բանակներն աՀով Հիացած զարմանում էին, սերովբեները` սարսափում, գերագույն պետություններն ու վերին իչխա- նությունները` սջանչանալով զարմանում: Արեգակը, տեսնելով իր Արար- չի չարչարանջները, մթնեցրեց իր ոսկեճաճանչ ճառագայթները, լուսինը քողի տակ ծածկեց իր տեսջը, և աստղերի Հրճվալի բազմությունն անՀայ-տացավ: Կարծր և անտաչ վեմերը ճեղջվելով պատռվեցին, երկիրը դղրդաց, և աչխարՀը ողբաց եբրայական ազգի վրա, ջանզի աստվա-ծամարտ եղան և չճանաչեցին Իսրայելի փրկությունը:

Իսկ Հավատացյալներին խաչով չնորՀվեց զվարճատեսիլ տունկ և նչան փրկության, ճյուղ` լի բողբոջած ծաղիկներով ու անթառամ տերևներով, ծառ` Հրաչափառ տեսքով և տունկ պարդևաբաչխ: Արմատ, որով Աստվածային սիրո չնորՀն աչխարՀում տարածվելով աղբյուրացավ:

Ճյուղ երևաց Երուսաղեմում, որը խաչի վրա պատարագվեց, և մարդկային ջաղցած ցեղին Հագեցրեց երկնջից իջած Հացով: Փրկության նչան երևաց, որը նախաստեղծներին պճնելով զարդարեց: Ծառ երևաց, որ փարթամացրեց մարդկային տնանկ ցեղր: Կենագործող չառավիղ երևաց, **พนว**4**๒nu**8 519

քանզի խաչի միջոցով Աստծու Իմաստության ծածկված գանձը տրվեց մարդկային ցեղին:

Խաչը չորս տեսակի ծառերից կազմվեց, ինչպես ասում է Եսային. «Լիբանանի փառքը դեպի Քեզ է դալու՝ դափնիով, սոսիով, նոձիով ու մայրիով, որպեսզի լիապես փառավորեն Իմ սրբարանի տեղը, և Ես փառավորեմ Իմ ոտքերի տեղը» (Եսայի Կ 13)։

Խաչը երկնքից իջած անմաՀացնող Հացի անպարտելի սեղանն է:
Խաչը, Աստվածության անտանելի Հուրն իր վրա կրելով, բացեց Դրախտի
սերովբեափակ դուռը: Խաչը Եկեղեցու Հիմջում Հավատի վեմն է և տիեզերջի ամրության պարիսպը, որը քանդեց կուռջերի պաշտամունքը:
Խաչին կաչկանդվելով կապվեց բանսարկուն, և ազատվեցին նրա կողմից
բռնվածները: Խաչն է մեր պաՀապանը դիչեր ու ցերեկ և պաՀապանը`
ողջերի և մեռելների:

Խաչը մեղ չնորհված չբխացող դենք է` սրված Տիրոջ անապական Արյամբ, քանդի խաչն է հույսը և ապավենը մարդկային ցեղի, որով վերցվեց դատապարտության կնիքը, և որի մասին Դավիթն ասաց. «Երկյուղածներիդ նչան Դու տվիր, որ փրկություն գտնեն աղեղից» (Սաղմ. ԾԹ 6)։ Ասաց նաև. «Քո երեսի լույսը ծադեց մեղ վրա, և ուրախություն տվիր մեր սրտերին, ցորենի, գինու, ձեթի բարիքով Հադեցրիր նրանց» (Սաղմ. Դ 7-8), «Ինձ բարության նչան ցույց տուր. Թող ատելիներն իմ տեսնեն ու ամոթահար լինեն, որ Դու, Տե՛ր, օդնեցիր ու մխիթարեցիր ինձ» (Սաղմ. ՁԵ 17)։

Խաչը Հրեաների Համար գայթակղություն է և Հեթանոսների Համար` Հիմարություն, իսկ իրեն երկրպագողների Համար` պարծանք։ Եվ երևալու է արփիաՀրաչ ճառագայթներով` արևելյան կողմից, երկնքի ամպերի Հետ` Հաղթելով արեգակի ճառագայթները, անՀավատներին գցելու է անչեջ Հնոցը, իսկ իրեն երկրպագողներին վեր բարձրացնելով` տանելու է Վերին Երուսաղեմ։

Խաչը նաՀապետների ցանկությունն է, մարդարեների կանխասացությունը, առաջյալների ջարողությունը և Հայրապետների դավանությունը: Խաչը մարտիրոսների պսակն է և նաՀատակների Հաղթանակը: Խաչը թադավորների թադն է և իչխանների իչխանությունը: Խաչը կույսերի սրբությունն է և ամուսնացածների ողջախոհությունը: Խաչն այրերի չնորհն է և կանանց բարեղարդությունը: Խաչը ծերերի ամրության ցուպն է և երիտասարդների իմաստության դավաղանը: Խաչը Կենաց ծառն է և անմահության պտուղը։ Խաչն անմեղների խրատն է և մեղավորների քավիչը: Խաչը մոլորվածների ճանապարհն է և խավարածների ճառագայթը։ Խաչը նավարկողների նավահանդիստն է և ճանապարհորդների օթևանը: Խաչն երկնավորների ցնծությունն է և երկրավորների դվարձությունը: Խաչր սանդարամետականների սարսափն է և երկրայիններին սաստողը: Խաչը Քրիստոսի փառքն է և քրիստոնյաների պարծանքը: Խաչը Հոգևոր զենք է և չբթացող սուր: Խաչը դժոխքի ավերողն է և գերյալներին ազատողը: Խաչը դերեզմանների կնիքն է և կյանքի Հարությունը: Խաչը Դրախտի բացողն է և արքայությունն որպես ժառանդություն տվողը: Խաչը Քրիստոսի կարապետն է և Հարության Հրավերը: Խաչն անՀավատների կուրությունն է, Հավատացյալների զորությունը, և իրեն երկրպագողներին պայծառացնելով` կանգնեցնում է մեր Քրիստոս Աստծու աջ կողմում:

Խաչի չորս Թևերը միմյանցից տարբեր ուղղուԹյուններով են ներգործում: Խաչի ներջևի պատվանդանն ավերում է դժոխքը, վերևի գլուխը` Դրախտի դուռն է բացում, աջ Թևը` մարդկային ցեղին չնորՀներ է բաչխում, իսկ ձախը` սաստում և պատուՀասում դևերին:

Մարգարեները խաչը «Հեռվից» քարողեցին, և երջանիկ առաքյալները խաչով երևացին աՀավոր դևերին: Սուրբ վկաները խաչով ՀաղԹեցին անօրեն բռնավորներին, և անապատաբնակները խաչով կրոնավորելով պաՀպանվեցին: Սուրբ և պարկեչտ կույսերը խաչով են ղգաստանում, և քաՀանաները խաչով են կարգը կատարում:

Նախաստեղծն իր ձեռքը Գիտության ծառին ձգելով` մեզ Համար մահ քաղեց, իսկ անճառելի Բանն Աստված Իր աշխարհակեցուցիչ բազուկները տարածելով խաչի վրա` վերստին զգեստավորեց մերկացած մարդկային ցեղը` ըստ այս խոսքի. «Դուք բոլորդ, որ ի Քրիստոս մկրտվեցիք, Քրիստոսով զգեստավորվեցիք» զարդափայլ անկողոպտելի պատմուհանով (Գաղատ. Գ 27): Ադամը ճաչակելով Գիտության ծառից` հեռացավ Դրախտից, և սերովբեն փակեց տենչալի Կենաց ծառի ճանապարհը, իսկ հավատացյալները, ովքեր ճաչակում են խաչի վրա պատարագված Կենաց Պտղից, առանց երկյուղի մոտենում են ու Հպվում տենչալի Կենաց ծառին:

Հակոբ ՆաՀապետի տեսած սանդուղքը խաչի օրինակն էր, որի արմատը երկրի վրա էր ամրացված, իսկ գլուխը երկինք էր Հասնում, Աստծու Հրեչտակները դրանով ելնում էին ու իջնում, և Տերը կանգնած էր այդ սանդուղքի վրա (տեն Ծննդ. ԻԸ 12-19)։ Տեսիլքն այդպես մնաց մինչև արեդակի ծադելը, և Հակոբն այդ վայրը Բեթել անվանեց, այսինքն` Աստծու տուն։ Հակոբն այդտեղ արձան կանդնեցրեց ու յուղով օծեց, քանգի երկրի մեջ` Գողգոթայի վրա կանդնեց խաչը, որտեղ Ադամի չիրիմն էր, և խաչի դլուխը մինչև երկինք Հասավ և անժամանակն Աստված` պատվական Վեմը` անկյան Գլուխը, օծված Սուրբ Հոգով, խաչի վրա Հեղույսներով բևեռվեց, և սուրբ Հրեչտակները խաչի միջոցով իջան, և մարդիկ Տիրոջը երկրպադելով` Հրեչտակացած բարձրացան մինչև անմաՀների ղորքերը։ Ինչպես Հակոբի տեսիլքը մնաց մինչև արեդակի ծագելը, այդպես էլ Խաչի พนวงษาน8 521

արձանը կանգնած է մնալու, որպես աշխարհի պահապան, մինչև Արդարության Արեգակի երևալը Հայրական իչխանությամբ:

Մովսեսի դավազանը նույնպես խաչի օրինակն էր, որը տասը Հարվածներով Հանդիմանեց Եդիպտոսին և դառների արյամբ չաղախեց Իսրայելի որդիների տների դռները` սեմերը և չրջանակի վերին մասը` փրկելով ժողովրդին անդրանկասպան կոտորածից: Խաչը Հարվածեց մաՀվան իչխանությանն ու դժոխքի պետությանը և իր վրա Հոսած Աստծու Որդու անապական Արյամբ փրկեց մեղ դալիք բարկությունից, որը պաՀված է սատանայի և նրա դործակիցների Համար` ըստ Աստծու արդար դատաստանի:

Մովսեսի դավազանը խաչի օրինակով բաժանեց Կարմիր ծովը, ճանապարՀ բացեց եբրայեցիների բանակի Համար և խրոխտացած փարավոնին իր կառջերով ու զորջերով ջրասույզ արեց: Իսկ խաչը Հորդանանում բացեց Մկրտության ավազանը, փոխադրեց Հավատացյալներին Վերին Երուսաղեմ, անմարմին փարավոնի` կամակոր վիչապի դլուխը ջախջախելով փչրեց իր լեդեոնով Հանդերձ և տարտարոսում խորտակեց:

Խաչի օրինակն էր նաև Մեռայում դառնաՀամ ջրի աղբյուրի մեջ դցած Մովսեսի փայտը, որից ջուրը քաղցրաՀամ դարձավ (տե՛ս ելբ ժե 25)։ Իսկ խաչից բխած կողաՀոս ջրով մաքրվեցին բոլոր ջրերը, բացվեց արդանդը մկրտության սուրբ Ավազանի, և քաղցրացավ անիծված ծառի դառնությունը:

Խաչի օրինակն էր այն գավազանը, որով Մովսեսը Հարվածեց ապառաժին և ջուր Հոսեցրեց Իսրայելի որդիների Համար: Իսկ խաչից բխած կողահոս աղբյուրից ամբողջ տիեզերքը խմեց, ինչի մասին Պողոս առաքյալն ասում է. «Խմում էին Հոգևոր այն Վեմից, որ գնում էր նրանց Հետ, և այն վեմն Ինքը՝ Քրիստոս էր» (Ա Կորնթ. Ժ 4)։

Ամաղեկի դեմ պատերազմելիս Մովսեսը, լեռան վրա ձեռքերը վեր բարձրացնելով, խաչի կերպարանքն ընդունեց, որը եղավ պահապան ու ապավեն Իսրայելի բանակին և որով կործանեցին հակառակորդին (տես ելբ dt 11)։ Իսկ Աստծու անսկիզբ Խոսքն Իր ձչմարիտ մարդեղությամբ, Գողգո-Թայի սուրբ դադաթին Իր անարատ և աչխարհակեցուցիչ բազուկները տարածելով, պատժեց անմարմին Ամաղեկին և ամբողջ տիեղերքը կանչեց փրկության։

Խաչի օրինակով Մովսեսը պղնձյա օձը պատրաստեց և դրեց ձողի վրա (տես Թվեր ԻՍ 9)՝ վերացնելու օձերի խայԹոցները եբրայեցիների բանակից, որպեսզի երբ օձերից խայԹվածները նայեն պղնձե օձին, կենդանի մնան: Իսկ այսօր ուղիղ Հավատով խաչին նայողները իրենց մտքի աչքով Խաչի վրա տեսնում են Փրկագործին և դրանով ազատվում վիչապի դառնաչունչ Թույնից: Այդ մասին էր դրել Մովսեսը. «Կտեսնեք ձեր կյանքը կախված փայտից» (ոնմտ. Բ Օրենք ԻԸ 66)։

Խաչի օրինակով ծաղկեց ԱՀարոնի դավազանը և ընկույդ տվեց (տեն Օվեր dt 8)։ Ընկույդը յուղ է տալիս ճրադների Համար։ Իսկ խաչից բողբոջած ու ծաղկած դավադանը, բխած Հեսսեի արմատից, յուղով լուսավորեց խավարաբնակ Հեթանոսներին։

Սողոմոնն ասում է խաչի մասին. «Նա Կենաց ծառ է բոլոր նրանց Համար, ովջեր ապավինում են նրան և վստաՀությամբ Հենվում նրա վրա, ինչպես Տիրոջ վրա» (Առակ. Գ 18)։ Ապա ավելացնում. «ՕրՀնյալ է այն փայտը, որով արդարություն է լինում» (Իմաստ. ԺԴ7)։

Իսկ Եսային ասում է. «Մեզ Համար Մանուկ ծնվեց, մի որդի տրվեց մեզ, որի իչխանությունն Իր ուսերի վրա պիտի լինի. Նա պիտի կոչվի Մեծ ԽորՀրդի Հրեչտակ, Սքանչելի խորՀրդակից, Հզոր Աստված, Իչխան, Հայր Հանդերձյալ աչխարՀի» (Եսայի Թ 6): Քանզի Հրեաները, երբ տանում էին բոլորիս Աստծուն Գողդոթա՝ խաչելու, Տերն Ինքն էր տանում խաչապայտը Իր ուսերի վրա, որի վրա բարձված էր նաև մոլորված ոչխարը՝ մեր մարդկային բնությունը:

### โบนจา รทนา แนวสนนทาสท

Սուրբ խաչի գյուտից Հետո Հեղինե ԹագուՀին սուրբ Կոստանդիանոս կայսեր Հրամանով ԳողգոԹայի վրա կառուցեց Սուրբ ՀարուԹյան տաձարը¹ և այնտեղ կանգնեցրեց Տիրոջ խաչափայտը: Ապա նաև ԲեԹղեՀեմում և այլ տնօրինական վայրերում տաձարներ և մատուռներ կառուցեց:
ԱյնուՀետև ԹագուՀին Հրամայեց մեծ ՀանդիսավորուԹյամբ ուԹ օր տոնել
սուրբ տաձարների նավակատիքը: Այդ օրվանից կարգ սաՀմանվեց ամեն
տարի` սեպտեմբերի տասներեքին, տոնել Խաչի նավակատիքը և Եկեղեցու
տոնը, իսկ սեպտեմբերի տասնչորսին` Խաչի տոնը: Այդ օրը Հակոբոս
Տյառնեղբոր օրինակով քաՀանայապետը բարձրացնում էր Տիրոջ խաչափայտը Հավատացյալների պաՀպանուԹյան Համար, այդ պատձառով էլ
տոնը կոչվեց «Խաչվերաց»:

# Ընթերծվնօների մեկնություն (Իմնսs. ԺԴ, Եշեկ. Թ 2-6)

Դավիթ արքան այդ տոնը պատվում է Հետևյալ խոսքերով.

Քո Երեսի Լույսը ծագեց մեղ վրա, և ուրախություն տվիր մեր սրտե֊ րին, ցորենի, գինու, ձեթի բարիքով Հագեցրիր նրանց (Սաղմ. Դ 7-8) *– Հոր* 

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Տաճարի կառուցումն ավարտվել է 335 թ.-ին։ Տաճարն օծվել է սեպտեմբերի 13-ին, իսկ 14-ին, այդ առիթով, աշխարհի բոլոր կողմերից ժամանած եպիսկոպոսները ժողով են գումարում և որոշում ամեն տարի սեպտեմբերի 14-ին տոնել «Խաչի բարձրացման» տոնը։ Յայ Եկեղեցին այն կատարում է սեպտեմբերի 11-ից մինչև 17-ը հանդիպող կիրակի օրը։

พนจนะกนุช 523

«Երեսը» Որդին է, և Նրա «Երեսի Լույսը»` Ամենասուրբ Հոդին, Ով խաչի նչանով եկավ առաջյալների դասերի վրա և նչան դրեց մեղ վրա: Եվ մենջ խաչով Հաղորդվում ենջ Սուրբ Հոդու Հետ: Տերը լուսավոր երեսով Հանձն առավ խաչը և Իր ուրախ սրտով ուրախացրեց մեր սրտերը:

Իսկ Սողոմոնը խաչի մասին ասում է.

«ԵԹե մեկը, նավ բարձրանալով, կամենում է ճանապարՀորդել ամեհի ալիքների վրայով» (Իմաստ. ԺԴ 1), այսինքն` աշխարհի փորձություններով, «Ապավինելով լաստանավին և ղեկավարվելով Քո ձեռքով, փրկվեց, որ աշխարհի վրա սերունդ լինի. քանզի օրհնյալ է այն փայտը, որով արդարություն է լինում» (Իմաստ. ԺԴ 6-7)։

Այդ օրՀնյալ փայտի նչանը Մեծ ՔաՀանայապետը` Քրիստոս, Եզեկիել մարդարեի միջոցով Հրամայում է դնել այն մարդկանց ճակատին, ովջեր Հեծում են անօրինություն դործող ջրիստոսուրաց Հերձվածողների մեջ:

ԱՀա վեց մարդ էր դալիս դեպի Հյուսիս նայող բարձր դռան ձանապարՀով` յուրաքանչյուրի ձեռքին տապար (*տեն* Եզեկ. Թ 2) *– Հրաչատես* Եդեկիելը` գերության որդին, Բաբելոնում` Քոբար գետի ափին, աղոթում էր Աստծուն` գերությունից դարձնելու իր ժողովրդի որդիներին և ադատելու անգիտության չար ծառայությունից (տե՛ս եզեկ. Ա 1): Իսկ Նա, Ով չի անտեսում Իր սիրելիների պաղատանջները, Թեպետ ախորժում է նրա աղաչանքները, սակայն ցույց է տալիս մարգարեին Իր դատաստանի իրավունքը: Քանի որ Աստծուց չէր Իսրայելի Թչվառ վիճակը, այլ ժողովուրդն իր ամբարչտության պատճառով էր մերժվել Աստծուց: Այդ պատճառով էլ Հոգին, վերցնելով մարգարեին, տանում է Երուսաղեմ և ցույց տալիս մնացորդը բազմագունակ չարի. Իսրայելի ծերերին, ովջեր արեգա֊ կին էին խնկարկում, և կանանց, ովջեր լալով Թամուգ կուռջին էին դոՀեր մատուցում: Յոթանասուն ջաՀանաներ ծածուկ չարություն էին գործում, որոնց պատճառով էլ իրավացիորեն սաՀմանված էր պատուՀասը (տես՝ եզեկ. Թ 2-6): Ապա Տերր, ինչպես չարության գործը, այդպես էլ պատու-Հասն է Հայտնում մարդարեին.

Եվ աՀա գալիս են վեց այրեր դեպի Հյուսիս նայող բարձր դռան ձանապարՀով — Դրանք ամբարիչաներին սատկացնող Հրեչտակներ էին` Տիրոջից առաքված: Այնքան մեծ էր Տիրոջ խստությունը, որ վեց Հոգու ուղարկեց, այն դեպքում, երբ Եգիպտոսի անդրանիկներին կոտորելու Համար միայն մեկ սատակիչ Հրեչտակ բավական եղավ, ինչպես նաև մի սուսերավոր Հրեչտակ երևաց Դավթին Հեբուսացի Ոռնայի կալում` կոտորելու Համար Իսրայելի որդիներին (տես Բ Թագ. ԻԴ 16): Իսկ այս դեպքում վեց Հրեչտակ է ուղարկվում, քանի որ մեղքերը բաղմացել էին: ՈրովՀետև մարդիկ իրենց չարժումների վեց ուղղություններով` վեր, վար, աջ, ձախ, ետ ու առաջ, չարժեցին անչարժ Աստծու բարկությունը: Այդ պատճառով էլ Աստված բարկությամբ, վեց եղանակներով չարժվեց նրանց վրա` երկնքից ու երկրից, արևելքից ու արևմուտքից, Հյուսիսից ու Հարավից: Երկնքից` երաչտով ու կարկուտով, երկրից` երկրաչարժով ու անպտղությամբ, արևելքից` Հայոց ու պարսից թագավորներով, արևմուտքից` Հույներով ու Հռոմեացիներով, Հյուսիսից` Բաբելոնով, և Հարավից` Եգիպտոսով:

Իսկ խորՀրդաբար վեց այրերի դալստյամբ մարդարեն վեց դարերն է ակնարկում: Առաջին դարում Աբելը եկավ` իր անպարտ արյամբ դատելու նրանց, ովջեր իր դարում ամբարչտացան, այսինջն` Կայենի տանը, որոնց սուսերով է Հարվածելու:

Երկրորդ դարում Ենոքը եկավ իր փոխմամբ` դեպի անմաՀության վիձակ և իր արդարանալով` ասես տապարով Հարվածելու է անդարձներին:

Երրորդում Նոյն է գալիս, Համակործան պատուՀասից Հետո: Նա մի կատարյալ ու արդար այր է` իր անբասիր կամքով ու պատարագներով: Նոյը վերստին Հարվածելու է նրանց, ովքեր կյանքի ճանապարՀներին ապականեցին իրենց բնությունը:

Չորրորդ դարում ԱբրաՀամն է դալիս` Հավատի արդարության ժառանդավորը, և նա Հարվածելու է իր ազդի և քանանացիների անՀավատությանը, որոնց մեջ բնակվեցին ու ավետեցին ՍաՀակն ու Հակոբը:

Հինգերորդ դարում գալիս է Դավիթը` սուրբ մարգարեն ու աստվածաՀայրը, ընտրված առաջին թագավորությունից, ով Հարվածեց այլազգիներին և սատկացրեց Գողիաթին ու Հսկաներին:

Վեցերորդ դարում գալիս է ճչմարտասեր Զորոբաբելը, ով ժողովրդի դարձից Հետո ԴավԹի տան վրա Թագավորեց Աստծուն Հաճելի ձևով: Այս վեցը Սուրբ Հոդու սուսերն էին ամբարիչտներին սատկացնելու Համար:

Նաև Փրկիչի տասներկու աչակերտները եկան, ովքեր Տիրոջ կողմից երկու-երկու լծորդվելով, ինչպես ակոսաձիգ եղներ, առաքվեցին Հերկելու մեր բնության անդաստանը, որն Աստված վեցերորդ օրն ստեղծեց` մեր մեջ սերմանելու Համար կենաց սերմը:

Յուրաքանչյուրի ձեռքին տապար կար — Տապար ասելով ցույց է տալիս Հարվածի խստությունը, որ Հատի Հակոբի ազգի ոչ միայն ոստերն ու ձյուղերը, այլև արմատները, այսինքն` Թագավորությունն ու քաՀանայու-Թյունը` տաձարի Հրկիզմամբ, սուրբ սպասքների ավարառումով և ժողովրդին ցիրուցան անելով աչխարհի չորս կողմերում:

Դրանց մեջ էր նաև սքեմով մի մարդ` մեջքին չափյուղաներով ականակապ գոտի – Իսկ յոխերորդը նրանց մեջ Ճչմարիտ ՔաՀանայապետն էր, ըստ Մելքիսեդեկի կարգի. Աստված միանգամայն և մարդ կատարյալ, Ինքը` Պատարագը և Կատարողը խորՀրդական Պատարագի: Հանգիստը մչտնջենավոր և տառապյայների Հանգստացնողը, Ում մարդարեն Աքեพนจนะกนช 525

մավոր է անվանում: Վարդապետների մի մասն ասում են, թե Նա Հրեչտակների Զորագլուխն էր, իսկ մյուսները, թե` Նա նույն Ինքը` Մեծ Խորհրդի Հրեչտակն է: Որովհետև Նա անձառ միավորությամբ պետք է զդեստավորվեր մարդկությամբ և դրանով քահանայադործեր մեր փրկությունը: Բայց պետք է իմանալ, որ Նա նաև փրկության սպասավորն է, քանզի քահանայական պատմուձանը, որով Նա զդեստավորվել էր, քավիչի և ապաչխարության կանչողինն է: Նրան հրամայվեց նչան դնել անօրինությունների պատճառով հեծողների և Հոդոց հանողների ճակատին, որպեսզի սատակիչ սուրը չապականի նրանց:

Սջեմավորը մեջքին ուներ չափյուղաներով ականակապ գոտի: Նա օրինակն է Ճչմարիտ ՔաՀանայապետի` Քրիստոսի, Ով Իր պատմուճանով քավելու էր ժողովրդի մեղքերը: Նա Աստծու առջև էր կանգնած մեր Տիրոջ նման, քանզի նախ մեր մեղքերը բևեռեց խաչափայտին: Իսկ գոտին ճչմարտությամբ միավորում էր ՔաՀանայապետի մարդկությունն ու Աստվածությունը:

Մտան, կանգնեցին պղնձե զոՀասեղանի առաջ – Սեղանի մոտ կանգ֊ նեցին` ցույց տալու, որ Աստծու օրինավոր զոհի համար է կազմված սեղանը, իսկ ժողովուրդն իր ամբարչտությամբ այն դևերի համար գոհասեղան արեց:

Եվ Իսրայելի Աստծու փառքը, որ տաճարում էր, քերովբեներից վեր՝ օդ բարձրացավ – Երբ Սողոմոնը Վկայության խորանի փոխարեն կառուցեց Աստծու տաճարը, Աստծու փառքն այնտեղ լցվեց, և երկու քերովբեների միջից, որ կանդնած էին քավության սեղանի վրա, լսվում էր Աստծու ձայնը քահանայապետերի ականջին: Իսկ այդ օրն այլևս չկային Աստծու տեսիլքներն ու ներդործությունները, և այլևս չէր լինում Հարց ու պատասխան: Այդ պատճառով վերացավ Աստծու փառքը նրանցից: Դա կատարվեց մեր Կենարարի վրա նրանց կատաղության ժամին, երբ պատուվեց տաճարի վարադույրը:

Կանչեց այն մարդուն, որ սքեմ էր Հապել ու մեջքին դոտի ուներ։ Տերն ասաց նրան. «Անցի՛ր Երուսաղեմ քաղաքի միջով ու նչա՛ն դիր այն մարդկանց ձակատին, որ Հեծում են ու Հոդոց Հանում այդ վայրերում կատարված անօրինությունների վրա»։ Մյուսներին էլ ինձ լսելի ձևով ասաց. «Նրա Հետևից քաղա՛ք դնացեք ու կոտորեցե՛ք։ Գթասիրտ աչքով մի՛ նայեք. մի՛ խղձաք ծերին ու մանկան, կույսին ու երիտասարդին։ Կանանց էլ կոտորեցե՛ք-ջնջեցե՛ք։ Բայց ում վրա որ նչան կա, չմոտենա՛ք։ Սկսեցե՛ք իմ սրբարանից» — Տերը փրկության նչանով բաժանեց Հավատացյալներին կորստյան մատնվածներից` ինչպես Եդիպտոսում դռան սեմերին և չրջանակի վերին մասում դրոչմած դառան արյամբ, որպեսդի սատակիչ Հրեչտակը չմանի նրանց տուն։ Քանցի առաջին նչանը, որ Տերը տվեց Աբ-

րահամին, այսինքն` ԹլփատուԹյունը, բավական չեղավ նրանց հեռու պահելու հեժանոսների հետ խառնվելուց։ Այդ պատճառով էլ այժմ նրանց ճակատին բացեիբաց դրոշմում է մի երևելի ու հզոր նշան, որպեսզի նրանջ չկորչեն քաղաքի ամբարիշների հետ։ Բայց այն ժամանակ դա ուրիշներին անհայտ և միայն երկնայիններին երևացող նշան էր։ Քանզի դա Տիրոջ խաչի նշանի օրինակն էր, որ դրոշմվում է հավատացյալների դեմքին և նրանց բաժանում անհավատ ժողովրդից։ Ինչպես Տիրոջ կամավոր չարչարանջներից հետո հրեաների միջի հավատացյալները բաժանվեցին իրենց անհավատ ազգակիցներից, որից հետո անհավատները պատուհասվեցին Տիտոսից ու Վեսպասիանոսից երկաԹյա դավազանով։ Իսկ նրանք, ովջեր իրենց դեմքին ունեին Տիրոջ նշանը, փրկվեցին Աստծու բարկուԹյունից։

Այս մասին է խոսում Պողոս առաջյալը` դևերի գնդի անպարտելի ախոյանը, երբ ասում է, որ խաչի քարողությունը կորստյան մատնվածների Համար Հիմարություն է, իսկ փրկվածներիս Համար` Աստծու գորություն: Նչան փնտրող Հրեաների Համար Քրիստոսի խաչը գայթակղություն է, իսկ իրենց իմաստուն կարծող Հեթանոսների Համար` Հիմարություն. բայց նրանց Համար, որ կանչված են` թե՛ Հրեաներ, թե՛ Հեթանոսներ, Քրիստոս Աստծու Զորությունն է ու Աստծու Իմաստությունը: Իսկ մենք պարծենում ենք մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսի խաչով և քարողում խաչված Քրիստոսին` ի դայթակղություն Հրեաների և ի Հիմարություն Հեթանոսների (տեն Ա Կորնթ. Ա 18-24, Գաղատ. Ձ 14)։

Իսկ Հովհաննեսը վկայելով ասում է. «Աստված այնքան սիրեց աչխարհը, որ մինչև իսկ Իր Միածին Որդուն տվեց» (Յովհ. Գ 16)։ *Տվեց Աստ*ված Իր Զորությունը մեղ Համար խաչվելու, Ով էլ անասելի սիրուն պարտական լինելով ասաց. «Ինչպես որ Մովսեսն անապատում բարձրացրեց օձը, այնպես էլ Մարդու Որդին պետք է բարձրանա» (Յովհ. Գ 14)։

Աստծու Իմաստությամբ գոյացանք ի սկզբանե, ապա փրկվեցինք մեղջի ու մահվան ծառայությունից և Նրանով պիտի նորոգվենք աչխարհի վախձանին: Այդ մասին նաև Ավետարանն է վկայում. «Այդ օրերի նեղությունից անմիջապես հետո արեդակը պիտի խավարի, և լուսինն իր լույսը չպիտի տա, և աստղերը երկնջից պիտի ընկնեն, ու երկնջի զորությունները պիտի չարժվեն: Եվ ապա երկնքի վրա Մարդու Որդու նչանը պիտի երևա, ու այդ ժամանակ երկրի բոլոր ազդերը լացուկոծ պիտի անեն և պիտի տեսնեն Մարդու Որդուն, որ դալիս է երկնքի ամպերի վրայով՝ զորությամբ և բազում փառջով» (Մատթ. ԻԴ 29-30)։ Տերն Իր խաչի նչանը կարապետ ու նախընթաց է ցույց տալիս Իր ահեղասարսուռ դալստյան՝ աստվածային փառջով և հոդեղեն պաչտոնյաներով՝ հանդիմանելու համար անհավատներին։

พนวงษาน8 527

### 

Խաչվերացի տոնն իր վերջնական Հաստատումն ստացավ Հետագայում, երբ իր Հզորության գագախնակետին Հասած Պարսկաստանի Խոսրով ամբարիչտ թագավորը 610 թվականին կամենում էր իրեն Հպատակեցնել Հերակլ կայսերը և նամակով նրան առաջարկում է գալ, ընդունել իր գերազանցությունը և պաչտել իրեն: Նա, մեծ զորջ տալով իր Խոռեմ զորավարին, նրան ուղարկեց Հունաց աչխարՀ, և վերջինս սկսեց ավերել ու մեծ ավար վերցնել պաղեստինցիների աչխարՀից:

Այդ օրերին Տիրոջ բարկությունը եկավ Երուսաղեմ սուրբ քաղաքի վրա, և Խոռեմ գորավարը 614 թվականին, տասնինն օր չարունակ պաչարելով քաղաքը և փորելով քաղաքի Հիմքերը, այն գրավեց: Դա թվով չորրորդ բարկությունն էր, որ եկավ Երուսաղեմի վրա: Առաջինը Նաբուքողանոսորի միջոցով էր, երկրորդը` Անտիոքոսի (տեն և Մակաբ. Ա), երրորդը` Վեսպասիանոսի, և չորրորդը` վերը նչվածը, որն ամենածանրն էր ու ամենաչարը, ըստ Դանիելի տեսիլքի` չորրորդ դադանի, որն ուտում էր, մանրում և մնացածն էլ ոտնատակ տալիս (տեն Դան. է 7):

Երբ պարսից զորքը մտավ քաղաք, սրի քաչվեց ողջ բնակչությունը: Կոտորվեց 57 000 մարդ և գերի վերցվեց 35 000-ը: Այդ Թվում նաև Զաքարիա Հայրապետը գերեվարվեց: Ապա պարսիկները մտան սուրբ Հարության տաճարը, բռնագրավեցին Աստվածընկալ սուրբ Խաչը և տահարի ոսկյա ու արծաթյա սպասքները, իսկ քաղաքն այրեցին: Հետո զորավարը գերիներին Հրամայեց քաղաքը վերստին կառուցել և բոլոր Հրեաներին արտաքսել, իսկ ինքը պատվական Խաչը տարավ Պարսկաստան: Երբ զորքը մոտենում էր Թագավորանիստ քաղաքին, Խոսրով Թագավորն ընդառաջ ելավ` դիմավորելու Տերունական Խաչին, որից Քրիստոսի Խաչն ակամա փառավորվեց: Երբ Քրիստոսի Խաչն այդպիսի պատվով մտավ քաղաք, պարսից Թագավորն այն մեծ պատվով պաՀեց իր գանձարանում և Խաչի առջև մի անչեջ կանթեղ էր մշտապես պաՀում:

Քրիստոնյաները, զրկվելով իրենց սրբությունից, Հայտնվեցին այնպիսի անմխիթար վիճակում, ինչպես ժամանակին Հայտնվել էին Հրեաները, երբ փղչտացիները գերեվարել էին Աստծու Ուխտի տապանակը: Սակայն Տիրոջ խաչը, Հայտնվելով Պարսկաստանում, մեծ փառքի արժանացավ, ինչպես և Տապանակն Ազոտոսում (տե՛ս և Թագ. Ե)։ Տեղաբնակները Տիրոջ խաչին վերաբերվում էին մեծ երկյուղածությամբ և ասում, որ քրիստոնյաների Աստվածն է իրենց մոտ եկել։ Դրանից նրանց սրտերն այնպիսի աՀով էին տոգորվում, որ Հեթանոս լինելով Հանդերձ` չէին Համարձակվում վնասել խաչափայտը, և նույնիսկ վրան եղած թանկարժեջ զարդերին չէին դիպչում։ Շատերն էլ այդ աՀից դիմում էին տեղաբնակ քրիստոնյաներին և նրանցից լսելով Ավետարանի խոսքը` քրիստոնեու-Թյուն ընդունում։

ԱյնուՀետև Հերակլ կայսրն օգնության կանչեց ճենաց Խական թագավորին: Հերակլին իր ռազմական օժանդակությունն էր բերում նաև Հայկական կողմը՝ դորավար Մժեժ Գնունու գլխավորությամբ, ում միացան նաև պարսկաՀպատակ Հայերը։ Սակայն Խոսրով թագավորի Հզոր բանակի ճնչման տակ ճենաց թագավորն անցավ Խոսրովի կողմը, և Հերակլ կայսրը մեծ պարտություն կրեց: Այդ պարտությունից Հետո նա քուրձ Հագավ, Հանեց իր թագն ու թագավորական ծիրանին և մոխրի վրա ընկնելով՝ երեք օր չարունակ աղոթեց՝ բարեխոս ունենալով Մարիամ Աստվածածնին։ Չորրորդ օրը նա ստացավ աղոթեր պտուղը. տեսիլքով նրան Հայտնվեց, որ պետք է Հաղթի այդ պատերազմում։ Եվ իսկապես, ճակատամարտում Հերակլը Հաղթեց, Խոսրովը սպանվեց, իսկ նրա բանակի մնացորդը փախավ։ Հերակլ կայսրը մեծ զորքով դալիս է արևելք և պաՀանջում սուրբ Խաչը, որն անմիջապես տրվում է։

Սկզբում Խաչը Պարսկաստանից Հանդիսավոր Թափորով փոխադրվում է Հայոց Կարին քաղաքը, ապա այնտեղից` Կոստանդնուպոլիս և Հետո` Երուսաղեմ: Խաչափայտն աննկարագրելիորեն մխիԹարում ու ոգևորում է բարեպաչտ Հավատացյալներին: ԳերեդարձուԹյան ձանապարՀին Խաչը դրեԹե ամեն տեղ բարձրացվում է և ամենուր ցնծուԹյուն առաջացնում, որը կարծես վերապրումն էր Քրիստոսի ՀարուԹյան: Այդ դեպքերն էլ պատձառ դարձան «Խաչվերացի» տոնի Հաստատման Համար:

Այդ առիթով է Կարնո դաչտի Հարավարևելյան կողմում բարձրացող լեռների մեծ դադաթը Խաչափայտ կոչվում: Այդ լեռան սարաՀարթի վրա բխում է սառնորակ ջրի աղբյուր, որը ուխտատեղի է դարձել: Տեղական ավանդությունը պատմում է, որ խաչը Հանձնելուց Հետո պարսիկները կրկին փորձում են այն ետ վերցնել: Հայերը, խաչափայտն այնտեղ թողնելով, ետ են մղում պարսկական կողմի Հարձակումը և երբ վերադառնում են խաչափայտը վերցնելու, տեսնում են, որ Խաչի դրված տեղից վճիտ աղբյուր է բխում: Նույնանուն լեռների ստորոտում կա Խաչկա վանչը, ուր Խաչվերացի սջանչելի տոնի առիթով ժամանակին բաղում ուխտավորներ էին այցելում:

# ՏՈՆ ՎԱՐԱԳԱ ՍՈՒՐԲ ԽԱՉԻ

Խաչվերացի երրորդ կիրակին Վարագա սուրբ խաչի տոնն է։ Քահանաները զգեստավորված գալիս են ատյան և ասում «Նշանաւ ամենայաղթ» օրինությունը։ Օրվա երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ խաչեցար վասն մեր, ողորմեա՝ մեզ»։

Կլավդիոս կայսեր կինը` Պատրոնիկե ԹագուՀին, ընդունելով Հակոբոս Տյառնեղբոր ձեռքից խաչափայտի սուրբ մասունքը, այն Հռոմ է տանում: Որից Հետո այդ սուրբ մասունքը, սերնդեսերունդ ժառանդաբար փոխանցվելով, Հասավ սուրբ կույս Հռիփսիմեին, ով Կլավդիոս կայսեր և Պատրոնիկե ԹադուՀու սերնդից էր: Սուրբ կույսն իր պարանոցից մշտապես կախած էր պաՀում այդ սուրբ մասունքը, որի վրա Թափվել էր Տիրոջ Արյունը: Նա քրիստոնյա ծնողների դավակ էր և կրոնավորում էր Հռոմի Սուրբ Պողոս Հռչակավոր վանքի կուսանոցում, որի մայրապետն էր սուրբ Գայանեն, ով շուրջ երեք Հարյուր կույսերի դաստիարակում էր Աստծու երկյուղով:

Այդ ժամանակներում էր, երբ Դիոկղետիանոս կայսրը կամեցավ կնության առնել սուրբ Հռիփսիմեին, բայց նա Հրաժարվելով` յոթանասուն կույսերի Հետ միասին, իրենց քաՀանաներով Հանդերձ, փախավ Եդիպտոս, ապա` այնտեղից Երուսաղեմ, որտեղ նրանք այցելեցին Քրիստոսի տնօրինական վայրերը և սուրբ Աստվածամոր դերեզմանի վրա աղոթելիս Հրաման ստացան դնալ Թադեոս առաքյալի վիճակը: Հնազանդվելով Հրամանին` նրանք դնացին Եդեսիա, ուր դանվում էր Փրկչի պատկերը: Նրանցից չատերը մնացին Եդեսիայում, իսկ մյուսները չարունակեցին իրենց ճանապարՀը դեպի Արարատ: Ովքեր մնացին Եդեսիայում, Հետադայում սպանվեցին Դիոկղետիանոսի Հրամանով:

Սուրբ Գայանեի խումբը, շրջելով Հայաստանի դավառներում, սուրբ մասունքի միջոցով ամենուր մեծամեծ նչաններ էր դործում: Նրանք մաջրում էին ախտացյալ ջրերը, Հալածում դևերին, բժչկում Հիվանդներին:
Սուրբ Գայանեն և իր խումբը մի որոշ ժամանակ Հանդրվանեցին Հոդյաց վանքում, ուր դանվում էր ամենօրՀնյալ սուրբ Կույսի պատկերը: Հետո դնացին Վարադա լեռը և Հաստատվեցին այնտեղ: Լեռան դադաժին, որը կոչվում է Գալիլիա, ամփոփեցին սուրբ Նչանը, որպես մեծ պարդև՝ ժողնելով Հայաստան աշխարհին: Եվ դա իրենց կամքով չարեցին, այլ՝ Աստծու նախախնամությամբ: Նրանցից ոմանք մնացին լեռնադադաթին՝ սպասավորելու սուրբ Նչանը, իսկ սուրբ Գայանեն և սուրբ Հորփսիմեն, երեք ջահանաներով և քառասուն կույսերով, Սուրբ Հոդու առաջնոր-

ովքեր մնացին Վարագա լեռան վրա, և որոնցից երկուսը քաՀանաներ էին, քաջալերվելով սուրբ Գրիգորի` Վիրապից ելնելուց Հետո իրենց կատարած այցելուԹյունից, այդտեղ եկեղեցի Հաստատեցին, որը Հետագայում տեղի խստաչունչ եղանակի պատճառով անբնակ մնաց:

Հայոց աչխարՀում գիտեին, որ Վարագա լեռան վրա է պաՀված սուրբ Նչանը, բայց մինչև իչխանաց իչխան մեծն Վարդ պատրիկ Ռչտունու և Ներսես Շինող կաթողիկոսի Հայրապետության ժամանակները չէին կարոդանում գտնել այն: 653 թ. Թոդիկ անունով մի կրոնավոր, իր սրբասեր աչակերտի` Հովելի Հետ միասին գնում է ձգնելու Վարագա լեռան վրա և Հաստատվում այն վայրում, ուր բնակվել էին սուրբ կույսերը: Նրանց իղձն էր դանել սուրբ մասունքը: Երկար ձգնությունից Հետո ավելի է բորբոքվում նրանց սիրտր Քրիստոսի սիրով և սուրբ Նչանի փափագով: Եվ ճգնավորներն էլ ավելի են խստացնում իրենց ճգնությունը և տասներկու օր չարունակվող անսվաղ ծոմապաՀությամբ Հայցում Տիրոջից` տեսնել իրենց փափագածը: Եվ մարդասերն Աստված, Ով կատարում է Իր երկյուղածների կամջը, լսում է նրանց և գիչերամիջին, երբ նրանջ աղոթում էին, լեռան գագաԹից, որտեղ պաՀված էր սուրբ Նչանը, աՀավոր ձայնով նրանց նչան տալիս, ինչից գարմացած նրանք նայում են դեպի լեռան գագաԹր և այնտեղ պայծառ լույս տեսնում: Լույսն իր չափով ու ձևով այն֊ պիսին էր, ինչպիսին այդտեղ գտնվող մասունքը: Ճգնավորները չարունակում են դարմացած նայել լույսին, որն աստիճանաբար պայծառանում էր և լուսավորում ամբողջ լեռը, առավել ջան արեգակի լույսը, որով սջան֊ չանալով փառավորում են Աստծուն: Ապա տեսնում են լույսի տասներկու սյուներ, որոնք վեր էին խոյացել երկրից մինչև երկինք: Ամբողջ լեռր լցվում է անուչաՀոտությամբ ու Հրեչտակների օրՀնության երգերով:

Մինչ կրոնավորները վայելում էին այդ սջանչելիջը, որը տևեց կեսգիչերից մինչև օրվա վեցերորդ ժամը, սուրբ մասունջն իր մասնատուփով
Հանդերձ ելնում է վեմից և լույսերի մեջ վեր բարձրանալով ու ցոլարձակելով` դալիս ու մտնում է եկեղեցի և վերաբերվում սուրբ Սեղանին` լույս
ձառագայժելով վեցերորդ ժամից մինչև իններորդ ժամը: Մինչ ձգնավորները զարմանջի մեջ էին, խաչանիչ լույսից նրանց ձայն է Հասնում,
որն ասում է. «Քրիստոս Հաձեց բնակվել սուրբ Նչանի մեջ` Հայոց աչխարՀի պահպանուժյան և փրկուժյան Համար»: Եվ նրանջ առաջ դալով` մեծ
աՀով ու դողով տեսնում են սուրբ Նչանը` սուրբ Սեղանի վրա լույսով
պարուրված: Ապա այն վերցնելով իրենց ձեռջը` արտասվալից Համբուրում են ու դոՀանում Տիրոջից:

Այդ սքանչելի տեսիլքը ոչ միայն նրանց էր երևում, այլև լեռան չրջակայքում բնակվող բոլոր մարդկանց, ովքեր ակներև տեսնում էին լույսը, որը ծագեց Վարագա լեռան Գալիլիա կոչվող գագաթից: Տասներկու օր չարունակ լույսի սյուները չրջապատում են լեռան գագաթը: Ժողովուրդը եպիսկոպոսներով ու քահանաներով հանդերձ բարձրանում է լեռը, նրանց հետ նաև Վարդ իչխանն իր զորքով, և հարցնում ձգնավորներին տեսիլքի ու լուսեղեն սյուների մասին: Նրանք էլ կարգով պատմում են ամեն ինչ, մեկ առ մեկ, և ցույց տալիս եկեղեցու Սեղանին վերաբերված սուրբ Նչանը, որին ժողովուրդը երկրպագում էր և փառք տալիս Աստծուն: Իսկ անուչահոտության բուրումը դեռ երկար ժամանակ չարունակում էր բազմությանը զմայլել, ովքեր էլ հիացած օրհնում էին ու փառաբանում Աստծուն սուրբ Խաչի երևման համար:

Այս ամենից Հետո Ներսես Գ Տայեցի (Շինող) Հայրապետը կարգ է սաՀմանում` ամեն տարի այդ օրը տոնել «Վարագա սուրբ խաչի տոնը»՝ Քրիստոսի և Նրա սուրբ Խաչի փառքի Համար: Ապա տասներկու եկեղե-ցիներ են կառուցում` տասներկու լուսեղեն սյուների երևման տեղերում, իսկ այն եկեղեցին, ուր եկավ և Հանգեց սուրբ Նչանը, ընդարձակելով նորոգում են և տեղում վանք Հիմնում:

#### ՏՈՆ ԳՅՈՒՏ ԽԱՉԻ

Խաչվերացի յոթերորդ կիրակին Գյուտ խաչի տոնն է։ Քահանաները զգեստավորված գալիս են ատյան և ասում «Յրաշակերտ և զօրեղ» օրինությունը։ Օրվա երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ խաչեցար վասն մեր, ողորմեա՝ մեզ»։

Երբ մեր Տերն ամբողջացրեց Իր փրկական տնօրինությունները և Համբարձվեց երկինք, փրկական Խաչն անխնամ մնաց Գողգոթայում` իբրև դատապարտության և մաՀվան գործիք: Եվ գարնանը, երբ բույսերը ծաղկում են, ու մանուկներն իրենց սովորության Համաձայն խաղում դալար խոտի վրա, մի կաղ մանուկ, իր ընկերների Հետ խաղալիս, Հանկարծ դիպչում է կենարար Խաչափայտին, ինչից ամրանում են նրա ոտքերը, և նա անմիջապես սկսում է վազել և օրՀնել Աստծուն ու գոՀանալ կենսակիր նչանից: Այդ դեպքն առիթ Հանդիսացավ, որպեսզի Խաչի Համբավը տարածվի, և կաղերը, կույրերը, բորոտներն ու առՀասարակ բոլոր Հիվանդները բժչկվեն Խաչափայտի միջոցով: Դրանից Հետո Հակոբոս Տյառնեղ-բայրը Խաչափայտը վերցնում է իր մոտ:

Սուրբ Խաչի գյուտով Հավատացյալները ուրախացան, իսկ անՀավատները Հույժ տրտմեցին: Իսկ Հրեաները, ովջեր կամովին իրենց Հեռացրին ճչմարիտ Լույսից, գլխաՀակ դարձան, որոնց մասին է Եսային ասում. «Ո՞վ է կույրը, եթե ոչ Իմ ծառաները, ովջե՞ր են խուլերը, եթե ոչ այն մարդիկ, որ տիրում են նրանց» (Եսայի ԽԲ 19): Հրեաները, տեսնելով Խաչի սջանչելագործությունները, նախանձից այրվելով Հակոբոսից Հափչտակեցին Խաչափայտը և դրեցին Երուսաղեմի տաճարի Գեղեցիկ կոչվող դռան մոտ, որտեղ մի անդամալույծ էր մչտապես նստում ողորմություն խնդրելու Համար:

Մի օր, երբ անդամալույծը երկար նստելուց նիրՀում էր, Խաչի գորուԹյունից Հանկարծակի արԹնանում է և ամբողջովին բժշկված` տեղից վեր
Թռնում` փառաբանելով Քրիստոսին: Ապա մի բորոտ է բժշկվում` ամբողջովին իր վրայից Թափելով ապականված մորԹը և գոՀուԹյուն Հայտնում
աստվածընկալ Խաչին: Այդ տեսնելով` Հրեաները Խաչը տանում են ու
դնում Տիրոջ դերեզմանի մեջ և մի վեմով փակում: Սակայն վեմի ճեղջերից
Հրաշալի լույս է ելնում ու բժշկում այն նեղյալներին, ովջեր այցելում էին
Տիրոջ դերեզմանին: Այս անդամ Հրեաները Ափրոդիտեի պատկերն են
կանդնեցնում վեմի վրա, որպեսզի ժողովուրդը կարծի, Թե Ափրոդիտեն է
նրանց բժշկում:

Այդ օրերին սուրբ Պետրոս առաջյալի միջոցով Հավատի է դալիս Կլավդիոս կայսեր կինը` Պատրոնիկեն, ով մեծ Հույսով իր որդիների ու դուստրերի Հետ Հռոմից գալիս է Երուսաղեմ` երկրպագելու տերունական վայրերին: ԹագուՀին այնտեղ չրջելուց Հետո, Հակոբոս Տյառնեղբոր ընկերակցությամբ, այցելում է Տիրոջ գերեզմանին և այն մաքրելուց, բացելուց և կարգի բերելուց Հետո, այդտեղ գտնում Տիրոջ Աստվածընկալ Խաչափայտը, դրված ավաղակների խաչափայտերի Հետ միասին: Այն պահին, երբ տիկինն ուրախացած մտնում է Տիրոջ Հարության վայրը, նրա դուստրերից մեկը Հանկարծամահ է լինում: Սուրբ Հոգու ազդեցությամբ նրանք մահացածի վրա Հաջորդաբար դնում են խաչափայտերն ու աղոթում:

Ձախակողմյան ավազակի խաչափայտից ոչ մի օգուտ չի լինում, իսկ աջակողմյան ավազակի խաչափայտի ազդեցությամբ բացվում է միայն արջայադրստեր աջ աչջը: Իսկ երբ մահացածի վրա դնում են Տիրոջ Խաչափայտը, արջայադուստրն անմիջապես կենդանանում է, և ներկաները, տեսնելով հրաչջը, խոնարհվում են ու երկրպագում կենարար խաչափայտը։ Այսպիսով `երեջ խաչափայտերից գտնվում է այն, որը պատկանում էր Տիրոջը: Ապա Թագուհին խաչափայտը հանձնում է Հակոբոս Տյառնեղբորը և փոխարենը կենարար փայտից մի մասունջ խնդրում, որը դոհությամբ վերցնելով` գնում է Հռոմ:

Հակոբոս Տյառնեղբայրը Խաչափայտը պաՀում է եկեղեցում և Ծաղկազարդի տոնից սկսած մինչև սեպտեմբերի 14-ը, ամեն կիրակի` առավոտյան և երեկոյան, այն դուրս է բերում, բարձրացնում ու ասում. «Խաչի Քո Քրիստոս երկիր պագանեմջ...»: Որից Հետո խաչափայտը դրվում էր եկեղեցու սրբարանում` մինչև Հաջորդ Ծաղկազարդը:

Կլավդիոս կայսեր վախճանվելուց Հետո իչխանությունն անցնում է Ներոնի ձեռքը, ով էլ Հալածանքներ է սկսում Տիրոջ Եկեղեցու դեմ: Հրեաներն էլ, օգտվելով առիթից, սպանում են Հակոբոս Տյառնեղբորը և Խաչափայտը թաղում Գողգոթայի վրա, մի խոր փոսի մեջ, և այդ տեղը վերածում աղբանոցի: Խաչափայտն այդտեղ մնում է չուրջ երեք Հարյուր տարի` մինչև Կոստանդիանոս բարեպաչտ կայսեր ժամանակները, երբ Եկեղեցին խաղաղություն է գտնում:

## โบนอก นานทุกทุก สุภูกเรท

Երեջ Հարյուր տարի անց Հեղինե ԹագուՀին` Կոստանդիանոս կայսեր մայրը, տեսիլջով Աստծուց Հրաման է ստանում գնալ Երուսաղեմ, փնտրել ու գտնել Քրիստոսի Խաչափայտը և տնօրինական վայրերում տաճարներ կառուցել: Հեղինեն տեսիլջը պատմում է Կոստանդիանոսին և նրան Հայտնում Աստծու Հրամանը: Կայսրը Հոժարությամբ ու մեծ Հավատով ընդունում է մոր խոսջերը, միջոցներ է տրամադրում այդ գործն իրականացնելու Համար և ԹագուՀուն` մեծ չքախմբով ու բազում օգնա֊ կաններով, ճանապարՀում դեպի Երուսաղեմ:

Թագուհին, դալով Երուսաղեմ, քաղաքը դանում է ավերված ու Թալանված, այնպես ինչպես մարդարեացել էր Եսային. «Ձեր երկիրն ավերակ է, ձեր քաղաքները՝ Հրո ձարակ. Թչնամի ցեղերից ավերված ու ամայացած ձեր Հողի բարիքները ձեր իսկ աչքի առաջ օտարներն են ուտում։ Սիոնի դուստր Երուսաղեմը պիտի մնա լքված, ինչպես տաղավարը՝ այդում, մրդապահների Հյուղակ՝ սեխի պարտեղում, ինչպես պաչարման մեջ դտնվող քաղաքը» (Եսայի Ա 8)։ Երբ 70 Թ. Հռոմեական դորքերն ավերեցին Երուսաղեմը և Հիմնահատակ քանդեցին տաճարը, սովից ու պատերազմներից մեկ միլիոնից ավելի Հրեաներ կոտորվեցին, իսկ մնացածն էլ դերվեցին և ցրվեցին աչխարհով մեկ։

Այդ օրերին Երուսաղեմն արդեն չուներ իր նախկին փառքը: Բացի այդ 64 Թվականից սկսած մինչև 313 Թվականը՝ մինչև Կոստանդիանոս Մեծի դահակալուԹյան երկրորդ տարին, մեծ հալածանքների ենԹարկվեց Քրիստոսի Եկեղեցին: Հրեաներն ու հեԹանոսները, չհանդուրժելով քրիստոնյաների մատուցած պաշտամունքը Խաչյալին, ամեն կերպ ցանկանում էին աշխարհի երեսից վերացնել Տիրոջ փառքը հիշեցնող ամեն ինչ, որպեսդի դրանով իսպառ ջնջեն Երա հիշատակը։ Այդ պատճառով էլ նրանք Թաքցրեցին Տիրոջ Խաչափայտը՝ ավաղակների երկու խաչափայտերի հետ միասին Թաղելով այն հողում, և այդ տեղում կառուցեցին հեժանոսական կռատուն։

Այդ օրերին Երուսաղեմում միայն Հուդա անունով մեկը գիտեր խաչի դանվելու վայրը, տեղեկացած իր նախնիների գրավոր ավանդություններից: Սակայն նա չէր ցանկանում Հայտնել և ԹագուՀու խնդրանջներին ու Հորդորներին անտարբեր էր վերաբերվում, մինչև որ ԹագուՀին ճարաՀատյալ բանտարկում էնրան:

Հուդան վեց օր առանց Հացի մնալով մի ցամաջած ջրՀորի Հատակում՝ ի վերջո Հայտնում է Խաչափայտի տեղը, և ԹագուՀին ձեռնարկում է Խաչափայտի որոնումները ԳողգոԹայի վրա: Խաչափայտը բավականին խորն էր Թաղված Հողի տակ, ինչը մեծ աչխատանջ և չատ ժամանակ էր պաՀանջում որոնողներից: Սակայն Աստծու չնորՀով ԹագուՀին գտնում է¹ երեջ խաչափայտներն էլ և անգամ` Պիղատոսի ձեռջով գրված եռալեզու տախտակր:

ԹագուՀին, գտնելով Խաչափայտը, տրտմում է, քանի որ չի կարողանում զանազանել, Թե այդ երեք խաչափայտերից որն էր տերունականը: Սակայն Երուսաղեմի պատրիարք Մակարիոս եպիսկոպոսը Հավատով

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ենթադրվում է, որ խաչափայտը գտնվել է 327 թ.-ին։

լուծում է այդ խնդիրը և փարատում ԹագուՀու տրտմությունը: Նա աղոթչով Աստծուց նչան է խնդրում, որ Նա ցույց տա, Թե որն է սուրբ Խաչը: Եվ Հրաչջը չի ուչանում: Մի կին երկարատև Հիվանդությունից Հետո մահամերձ վիճակում է լինում: Մակարիոս եպիսկոպոսը հավատում է, որ Տիրոջ խաչը, որի վրա Թափվել է Նրա Արյունը, կառողջացնի այդ կնոջը, եթե նրան մոտեցնեն Խաչափայտին:

Առաջին երկու խաչերը, որոնք ավազակներինն էին, կնոջը ոչ մի օգուտ չեն տալիս, սակայն երբ նրան Հպում են Տիրոջ Խաչին, կինը լիովին առողջանում է, ոտքի կանգնում և Աստծուն փառք տալիս։ Այնուհետև այդ խաչի միջոցով, որով Տերը հաղթեց մահին և ավերեց դժոխքը, հարություն առավ մի պատանի, և էլի բազում հրաչքներ կատարվեցին, ինչը տեսնելով` չատ հրեաներ դարձի եկան ու մկրտվեցին։ Հուդան էլ, ով ցույց էր տվել խաչափայտի դանվելու տեղը, իր ցեղակիցների հետ մկրտվեց և անվանվեց կյուրեղ², մեծ չնորհների արժանացավ ու հասավ եպիսկոպոսի աստիճանի։ Հետադայում նա Տիրոջ անվան համար նահատակվեց` արժանանալով մարտիրոսական պսակի։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Սա այն Կյուրեղն է, ում հիշատակում ենք Մեծի պահոց երկրորդ շաբաթ օրը, և տոնացույցում նա անվանվում է «մյուս Կյուրեղ», որպեսզի չշփոթենք Կյուրեղ Երուսաղեմացու հետ։ Ըստ ավանդության` այդ Յուդա-Կյուրեղը սուրբ Ստեփաննոս Նախավկայի ցեղից էր։

### ՍՈՒՐԲ ԿՈՒՅՍԻ Ը ՆԾԱՅՈՒՄԸ ՏԱՃԱՐԻՆ

Նոյեմբերի 21-ին երեքամյա սուրբ Կույսին տաճարին ընծայելու տոնն է։ Օրվա երեքսրբյանը՝ հավուր պատշաճի։

Մարիամի ծնողները ուխտել էին, որ իրենց զավակին ընծայելու են Տիրոջը։ Երբ լրացավ Մարիամի առաջին տարին, ծնողները նրան նվերներով Հանդերձ տարան տաձար` Աստծուն ընծայելու։ Իսկ երբ լրացավ երրորդ տարին, ծնողները, կրկին վերցնելով իրենց Հետ ընծաներ, տարան տաձար` և Հանձնեցին նրան Զաջարիա ջաՀանայապետին։ Երբ երեջամյա Մարիամը մտավ տաձար, առանց օգնության բարձրացավ տաձարի տասն-Հինդ աստիձաններով, (որոնջ տանում էին դեպի Մեծ սեղանը) և բոլորին դարմացրեց։ Եվ ամեն տարի ծնողները Մարիամին տանում էին տաձար, մինչև լրացավ նրա յոթ տարին։ Նրա մասին է երդել Սողոմոնը. «Արջան ինձ Իր սենյակը տարավ» (Երգ Ա 3)։ Մեծ Արջայի սենյակը անմեկնելի լույսերի խորանն է, որը կոչվում նաև «վարադույրի ներսի կողմ»։ Դրա օրինակն է Սրբության սրբոցը, ուր տարին մեկ անդամ մտնում էր ջաՀանայապետը, ջավելու իր և ամբողջ ժողովրդի այդ տարում դործած մեղջերը։

Ինչպես ԱբրաՀամը, երբ իր որդուն տանում էր ողջակիզման (տեն Ծննդ. ԻԲ 1-4), երրորդ օրը տեսավ Մորիա լեռը, ուր պետք է ղոՀաբերվեր ԻսաՀակը (տեն Ծննդ. ԻԲ 4), այդպես էլ այսօր սրբուՀի Կույսը, իր կյանքի երրորդ տարում, տարվեց տաձար` տեսնելու այն տեղը, որտեղ զոՀաբերվում էին դառներն ու ոչխարները, որոնք օրինակն էին Քրիստոսի` իր ապադա Ձավակի` Աստծու Գառի:

Մտավ սուրբ Կույսը տաճար այնպես, ինչպես Ուխտի տապանակը մտավ Վկայության խորան: Սակայն այդ ժամանակ Ուխտի տապանակն արդեն խորանում չէր, ջանզի վաղուց ի վեր Երեմիան այն թաջցրել էր Սինա լեռան մեջ: Ուխտի տապանակը Իսրայելի փառջն էր, և երբ` Հեղի ջահանայապետի օրոջ, այն դերվեց, ասացին. «Իսրայելի փառջը վերա-ցավ» (Ա Թագ. Դ 22): Այսօր Տերը, կամենալով կրկին փառավորել Իսրայելը, տաճար տարավ Աստվածածին Կույսին, որպեսզի այն փառավորվի Մարիամով` ԽորՀրդական տապանակով:

Մարիամը յոթ ամսական է ծնվել, և յոթ ամսականում դուրս եկան նրա առաջին ատամները։ Յոթ ամսականում առաջին անդամ նա քայլեց` յոթ քայլ, և յոթ տարեկանից սկսեց ապրել տաճարում։ Նա արժանապես ընդունեց Սուրբ Հոդու յոթնարփյա չնորՀները` գարդարվելով յոթ առաջինություններով: Ամենագով մանուկը բնակվեց տաճարում իբրև անբիծ աղավնի, աճեց ու զարգացավ Հասակով և իմաստությամբ: Եվ Հրեչտակներն աղավնակերպ իջնում էին տաճարի մեջ և Մարիամին կերակրում: Մարիամն իր առաջինի վարջով մնաց տաճարում յոթ տարի և ամեն օր Հոգով կրթվում էր պարկեչտության մեջ:

# Սուրբ ԿույսԻ Հսաշնումը ՀոսսեփԻն

Երբ լրացավ Մարիամի տասնչորս տարին, քաՀանայապետը նրան Հրամայեց ամուսնանալ, ինչպես մյուս կույսերին, սակայն նա չՀամա-ձայնեց՝ ասելով, որ իր ծնողներն իրեն նվիրել են տաձարին, և ինքն Աստ-ծուն ուխտել է կույս մնալ: ՔաՀանայապետերը սկսեցին փնտրել պարկեչտ ու Աստծու երկյուղն ունեցող, ամեն տեսակ չարությունից դերծ, բոլոր մարդկանցից վկայված մի այր մարդու, որպեսզի Կույսին նրա պաՀպա-նությանը Հանձնեն, որպեսզի պաՀպանվի Բանն Աստծու բնակարանը, ըստ Եղեկիել մարդարեի տեսիլքի. «Տեսնում էի մի փակ ու կնքված դուռ, և ոչ ոչ չէր մտնում և դուրս չէր դալիս նրանով, բայց միայն Իսրայելի Տեր Աստվածը» (տես եզեկ, ԽԴ 2)։

ՔաՀանաները դիմեցին Աստծուն, որ Նա Ինքը ցույց տա այդ մարդուն: Եվ երկնքից մի ձայն ասաց. «Հավաքի՛ր Իսրայելի բարեպաչտ որդիների դավազանները և դրանք դիր խորանում և ում դավազանը որ կծաղկի, նրան էլ տուր այս կույսին»: Այդ ժամանակ քաՀանայապետը Հավաքեց դավազանները և դրանք դրեց խորանում: Մի որոչ ժամանակ անց Հովսեփի դավազանը ծաղկեց, և Հոդու չնորհը երևաց նրա վրա: Այն օրերին Հովսեփը քառասունմեկ տարեկան էր: Սակայն, քանի որ Հովսեփը Հանձն չէր առնում ընդունել Մարիամին, քաՀանաները նրան ասացին. «Ո՛վ մարդ, Աստծուն մի՛ Հակառակվիր, Հիչիր Կորխին ու Դադանին, քանղի Տիրոջից է, որ վիճակը քեղ է ընկել»:

Ապա քաՀանայապետն օրՀնեց Կույսին և նրան Հանձնեց Հովսեփին, ով էլ Հնազանդորեն առնելով Մարիամին, այսինքն` ի պաՀպանության վերցնելով Բանն Աստծու տաճարը, տարավ Նազարեթ` իր տունը, որը Գալիլիայի կողմերում է, և կարդեց իր զավակների Հետ։ Կույսը չորս ամիս նրա տանն ապրելուց Հետո Հրեշտակից ընդունեց Հղության ավետիսը։

Հովսեփը Նախկինում ամուսնական պարկեչտ կյանքով էր ապրել, բայց երկար ժամանակից ի վեր ամուրի էր: Նա իր առաջին ամուսնությունից չորս որդի ուներ` Հակոբոսը, Հովսեն, Սիմոնը և Հուդան, և երեք դուստր` Մարթան, Եսթերը և Սաղոմեն` ՀովՀաննեսի և Հակոբի մայրը` Զեբեդիայի կինը: ՀովՀաննեսը Քրիստոսի քրոջ որդի էր կոչվում, այնպես ինչպես Հովսեփի որդիները Քրիստոսի եղբայրներ էին ասվում, իսկ դուստրերը` քույրեր: Հովսեփն ու Կղեոպասը եղբայրներ էին, և Կղեոպասի դուստր Մարիամը քույր է ասվում Աստվածածնին: Այդ պատճառով էլ ՀովՀաննես ավետարանիչն ասում է. «Խաչի մոտ կանգնած էին Նրա մայրը և մորաքույրը՝ Կղեոպասի Մարիամը» (Յովհ. ժԹ 25):

Եսային մարդարեացել էր Հովսեփի և անարատ Կույսի մասին` ասելով. «Նամակը պիտի տան դրադետ մարդու և ասեն նրան` ընթերցի՛ր։ Իսկ նա պիտի ասի. «Չեմ կարող ընթերցել, որովհետև կնքված է» (հմմտ. Եսայի ԻԹ 11)։ Մարդարեն Հովսեփին դրադետ մարդ է անվանում, քանզի նա ամուսնական կյանքի փորձ ուներ։ Իսկ «Կնքված դիր» ասելով Մարիամի անխախտելի կուսությունն է ակնարկում։ Հովսեփը խոստովանեց, որ չի կարող ընթերցել նամակը, քանդի դիրը կնքված էր սերովբեների Արքայի համար։ Մարիամի մասին, ով ընդունողն եղավ Աստծու անձառելի Խոսքի, նաև ասվում է. «Փակված պարտեղ և կնքված աղբյուր» (Երգ Դ 12)։

Հովսեփը մեծ երկյուղով ծառայում էր Կույսին, մինչև մեր Կենարարի երեսունմեկ տարին լրանալը, և ապա փոխվեց այս աշխարհից յոթանասուներկու տարեկան Հասակում:

### ՍՈՒՐԲ ԿՈՒՅՍ ՄԱՐԻԱՄԻ ՀՂԱՑՄԱՆ ՏՈՆԸ

Դեկտեմբերի 9-ին սուրբ Կույսի հղացման տոնն է։ Օրվա երեքսրբյանը` հավուր պատշաճի։

Քրիստոսի մայրը` ամենագովելի սուրբ Կույս Մարիամ Աստվածածինը ծնվել է ամուլ ծնողներից: Նա աստվածատուր է, որովայնից ընտրյալ գավակ, և նրա ծնունդը Հրեչտակն է ավետել: Մարիամը սերում է քա-Հանաների ու Թագավորների տոՀմից, քանդի Նա, Ով նրանից պիտի ծնվեր, ՔաՀանա է ու Թագավոր:

Մարիամի Հայրը` Հովակիմը, Հուդայի Թագավորական ցեղից էր, իսկ մայրը` Աննան` Ղևիի քահանայական ցեղից: Այդպիսով` Մարիամից Ծնվածը` Քրիստոս, և' Թագավոր է, և' Քահանա` համաձայն այս խոսքերի. «Դու հավիտյան Քահանա ես, ըստ Մելքիսեդեկի կարդի» (Եբր. Ե 6), և «Տեր Աստված Նրան կտա Նրա հոր` Դավթի աթոռը, և Նա հավիտյան պիտի Թագավորի Հակոբի տան վրա» (Ղուկ. Ա 32):

Մատթեոս ավետարանիչը գրում է.

«Աբրահամը ծնեց Իսահակին․ Իսահակը՝ Հակոբին․ Հակոբը ծնեց Հուդային և նրա եղբայրներին» (Մատթ. Ա 2)։

Հակոբի անդրանիկը Ռուբենն էր, ում պատկանում էր Թադավորու-Թյունը և քաՀանայուԹյունը, սակայն երբ նա պղծեց իր Հոր անկողինը՝ դնաց ու պառկեց իր Հոր Հարձի՝ Բալլայի Հետ (տես Ծննդ. Lt 21), զրկվեց այս ամենից, որը և բաչխվեց նրա երեք եղբայրների միջև. Հուդային տրվեց ԹադավորուԹյունը, Ղևիին՝ քաՀանայուԹյունը, իսկ Հովսեփին՝ անդրանիկուԹյունը:

Հուդան ծնեց Փարեսին և Զարային՝ Թամարից. Փարեսը ծնեց Եզրո֊ նին. Եզրոնը ծնեց Արամին. Արամը ծնեց Ամինադաբին (Մատթ. Ա 2-4)։

Ամինադաբը զորավար էր, Հուդայի ցեղից: Նա ծնեց Նաասոնին, ով իչխան կարդվեց բյուրավորների վրա: Երբ Հուդայի ցեղն անապատում էր, Ամինադաբի դուստրը` Նաասոնի քույրը, դարձավ Տիրոջ քահանա Ահարոնի որդի Եղիադարի կինը: Նրանից ծնվեց Փենեհեղը, ով նախանձախնդիր լինելով` մեղմեց Աստծու բարկությունը: Ամինադաբի դստեր միջոցով բխեց քահանայության օրհնությունը, իսկ թադավորությունը` Հուդայի ցեղից` Ամինադաբի որդի Նաասոնի:

Հուդայի ցեղից Ամինադաբի որդի Նաասոնը ծնեց Սաղմոնին: Երբ Հեսուն Իսրայելի տասներկու ցեղերի բանակներն անցկացրեց Հորդանանով և կործանեց Երիջովը, փրկվեց միայն ՌաՀաբը, ում և կնության առավ Սաղմոնը: Նա Հուդայի սաՀմաններում ԲեթղեՀեմ ջաղաջը կառուցեց և ՌաՀաբից ծնեց Բոոսին: Բոոսը կին առավ մովաբացի Հռութին, որպեսզի նրանով Հաղորդ լինի արդարների օրՀնությանը և ծնեց Օբեդին` Հռութից. Օբեդր ծնեց Հեսսեին. Հեսսեն ծնեց Դավիթ արջային:

Թեպետև` ըստ Օրենքի` երկու ցեղերը չէին խառնվում միմյանց, բայց քանի որ ղևտացիները չունեին ժառանգություն ու բաժին, այդ պատճառով էլ երբեմն խառնվում էին Հուդայի թագավորական ադգի Հետ:

Որպեսզի ոչ միայն Հրեաների ցեղը մասնակից լինի Քրիստոսի մարդեղությանը, Հեթանոսների անմաքուր կանայք` Թամարը (տեն Ծննդ. LC 3),
ՌաՀաբը (տեն Կեսու Բ 1), Հռութը (տեն հռութ Ա 4), և Բերսաբեն (տեն Բ Թագ.

ԵԱ 3), Իսրայելի դուստրերից մաքրություն ընդունեցին, որպեսզի Հեթանոսները ևս կարողանան պարծենալ` սրբուհի Կույսին նախամայր դառնալով: Ինչպես Հրեաներն էին թագավորներով ու նահապետներով պարծենում, ովքեր սուրբ կույսի նախահայրերն էին, այդպես էլ ուրախանում է
սուրբ Եկեղեցին Թամարով, Հռութով, Ռահաբով և Բերսաբեով: Այսպես
Հեթանոս առաքինի կանանցից և Իսրայելի թագավորների ու նահապետների ցեղից ծնված Սուրբ Կույսից ծագեց Անմուտ Արեգակն ու լուսավորեց ողջ տիեղերքը:

Սուրբ Կույսի մայրը` սրբուհի Աննան, Ղևիի ցեղից էր, ԱՀարոնի զարմերից` Մաթան քահանայի դուստրը։ Մաթան քահանան երեք դուստր ռւներ։ Առաջինի անունը Մարիամ էր, Հովսեփ աստվածահոր որդիների մայրը, ով ծնեց Սաղոմեին, սուրբ Կույսի մանկաբարձուհուն, երկրորդը` Սովյուեն էր, նա ծնեց Եղիսաբեթին` Հովհաննես Մկրտչի մորը, իսկ երրորդը` կրտսերը` Աննան էր, ով Գալիլիայում ամուսնացավ Հովակիմի հետ և ծնեց հրաչադեղ Մարիամին։ Այս երեքը` Մարիամը, Եղիսաբեթը և Սաղոմեն երեք քույրերի դուստրեր էին։

Հովակիմն Իսրայելի որդիների տոհմից էր, Հուդայի ցեղից, ԴավԹի Թագավորական տնից: Նա բարեպաչտ, բոլորի կողմից սիրված, Աստծու երկյուղն ունեցող անձնավորուԹյուն էր, և սուրբ սրտով, անկեղծ մտջով ու հոժար կամջով ծառայում էր Աստծուն: Աննան ու Հովակիմը, լինելով պարկեչտ ամուսնուԹյան մեջ, երկար տարիներ զավակ չէին ունենում, ջանզի Աննան ամուլ էր:

Սուրբ Աննան տրտմում էր, քանի որ զավակ չունենալը ամոթ էր Իսրայելում: Հովակիմն ու Աննան արտասուքով և աղաղակներով անընդՀատ Տիրոջից դավակ էին խնդրում:

Հովակիմը Հույժ Հարուստ էր և Աստծուն կրկնակի ընծաներ էր մատուցում: Մի օր էլ, երբ Իսրայելի որդիներն ընծաներ էին մատուցում Տիրոջը, և Հովակիմն էլ նրանց Հետ էր, Ռուփիմ քաՀանան նրան ասաց. «Դու իրավունք չունես առաջինը ընծաներ մատուցել Աստծուն, որովՀետև չունես զավակ Իսրայելի մեջ»: Հովակիմը տխրեց և դուրս գալով Տիրոջ տաճարից` գնաց լեռները` Հովիվների մոտ, որոչելով այլևս տուն չվերադառնալ, չուտել ու չխմել, մինչև որ Աստված չողորմի իրեն: Նա աղոԹքն իր Համար կերակուր դարձրեց և իր արտասուքը խմեց: Այդ իմանալով նրա կինը` Աննան, սգի Հագուստներ Հագավ և օր ու դիչեր արտասվում էր:

Մի օր, իններորդ ժամին, Աննան աղոթքի է կանգնում Տիրոջ առջև ու ասում. «Հիշի՛ր, Տեր, Քո աղախնու տառապանջները և օրՀնիր ինձ, ինչպես օրՀնեցիր Սառայի արգանդը, տալով նրա ԻսաՀակ որդուն»: Այդպես աղոթում էր և երկինջ նայելով լալիս: Այդ ժամանակ Տիրոջ Հրեչտակը երևաց նրան ու ասաց. «Աննա՛, Աննա՛, Աստված լսեց ջո աղոթքը, և աՀա դու պիտի Հղանաս և մի դուստը պիտի ծնես, ում անունը տարածվելու է ամբողջ երկրում, և նրան պիտի նվիրես Տիրոջը` Աստծու տաճարին: Եվ աՀա ջո Հովակիմ ամուսինը դալիս է խոյերով, նոխազներով ու զվարակներով, ջանդի Տերր լսել է նրա աղոթքջները»:

Հովակիմը նույնպես Տիրոջ Հրեշտակից ավետիս էր ընդունել, և վերցնելով ընտիր ու անարատ տասը ոչխար` Տիրոջն ընծայելու Համար, տասներկու զվարակներ` քաՀանաների ու ծերերի Համար, և Հարյուր այծեր էլ` ժողովրդի Համար, իջնում է սարից և ընծաները մատուցելուց Հետո գնում իր տունը, և նրա կինը` Աննան, Հղիանում է:

Հետադայում Աննան արժանանում է նաև իր Թոռան` Հիսուսի տե֊ սությանը, սակայն այդ ժամանակ Հովակիմն արդեն մաՀացել էր:

## ՍՐԲԵՐԻ ՏՈՆԵՐ

Սրբոց տոների երեքսրբյանն է. «Սուրբ Աստուած, սուրբ և հզօր, սուրբ և անմահ, որ խաչեցար վասն մեր, ողորմեա՝ մեզ»:

Սուրբ Հոգին սուրբ Եկեղեցու կարգավորիչն է և Հոգաբարձուն: Նա Եկեղեցու չինության Համար Մկրտության ավազանից վերստին ծնված զավակներից ոմանց կարգեց առաջյալներ, ոմանց` մարգարեներ, ոմանց` Հովիվներ, ոմանց` վարդապետներ և ոմանց էլ, ըստ արժանավորության, մինչև այսօր այլ կոչումներ է չնորՀում` Հաստատելու Համար սրբերին աստվածպաչտության մեջ:

Հետևաբար սրբերը Սուրբ Հոգու կողմից կարգված են որպես Եկեղեցու պաչտոնյաներ` սպասավորներ, տեսուչներ ու բարեխոսներ, Քրիստոսի, այսինչըն` Գլխի և մարմնի անդամների` Հավատացյալների միջև: Նրանջ աստվածային դանձերի ու զանազան չնորՀների մատակարարն են և ունեն իչխանություն` փակելու և բացելու, կապելու և արձակելու:

Շարականագիրները Լուսավորչի մասին ասում են. «Թորգոմի որդիներին Հոգու անապական պարգևները բաչխող», իսկ Հռիփսիմյանց կույսերի 
մասին` «Բաչխում են Հոգու և մարմնի բժչկություն և երկնավոր պարգևներ իրենց սիրողներին»: Մարտիրոսների մասին ասում են. «Սուրբ Հոգուց իչխանություն ունեն մեզ առաջնորդելու Վերին Երուսադեմ»: Վարդապետներն ասում են, որ սրբերն ունեն իչխանություն` բարեխոսելու մեզ
Համար, ինչի կարիքը մենք չատ ունենք: Երբ գիտակցում ենք մեր մեղքերի ծանրությունը, որոնց պատճառով այլևս չենք Համարձակվում որևէ
բան խնդրել Աստծու Ամենազոր Տերությունից, այդ ժամանակ դիմում ենջ
սրբերի միջնորդությանը` խնդրելով, որ բարեխոս լինեն մեզ Համար:

Այդ պատճառով էլ Եկեղեցում կարդվեցին սրբերի տոներ, և յուրաջանչյուր սրբին տարվա մեջ Հատուկ օր Հատկացվեց: Նրանց պատվին երդեր ու զանազան խոսքեր նվիրվեցին, որպեսզի մենք` Հետիններս ու կարոտյալներս, յուրաքանչյուր օր կարողանանք տոնել որևէ մի սրբի Հիչատակ` նրան չնորՀակալուժյամբ փառավորելով իր արած բարերարուժյան Համար, և աղաչել, որպեսզի նա այսուՀետև ևս լինի բարերար, այսինքն` խաղաղուժյան միջնորդ Աստծու մոտ` մեր առջև բացելու Համար ողորմուժյան դուռը: Լինի նաև մեր Հոդիների ու մարմինների պաՀապանը, մեգ առաջնորդի դեպի վերին` անդրանիկների Եկեղեցին ու մասնակից անի այն բաղում բարիքներին, որոնք իրենք են վայելում: Այս դիտավորուժյամբ մենք տոնում ենք սրբերի Հիչատակներն այնպես, կարծես ժե Աստծու ողորմուժյան բանալին այդ օրը Հիչատակվող սրբի ձեռքում լինի: Սրբերի տոնին Հավաքվում են սուրբ Եկեղեցու մանուկները և քա-Հանաների ու Եկեղեցու պաշտոնյաների Հետ միասին Հավատով, սուրբ սրտով ու ջերմեռանդ արտասուքներով տոնում նրանց Հիշատակը` մտաբերելով սրբերի նաՀատակությունը, և նրանց բարեխոսությամբ աղաչում Աստծուն, որպեսզի Տերը մեզ պահի չարից, ապրեցնի առաքինասեր վարքով և տա չնորհ` Հաղթելու երևելի և աներևույթ թշնամիներին: Եկեղեցու մանուկները սրբերի միջոցով են պայծառանում, լուսավորվում ու վայելչապես գարդարվում ոսկեհուռ Հանդերձներով: Սրբերի բարեխոսությամբ խաղաղություն ենք խնդրում աշխարհի համար և Աստծուն երկրպադելով` փառաբանության պաշտոն մատուցում Սուրբ Երրորդությանը` օրհնություն առաքելով սրբերին Պսակողին, ինչպես այն սրբերը, ովքեր նաՀատակվեցին Աստծու փառքի Համար:

Սուրբ վկաները` երկրային զինվորները, ընծայվելով երկնջի սուրբ Խորանին, երկնավոր Վարդապետի սիրույն ապրեցին ըստ Տիրոջ պատվիրանի` ընդդիմանալով կռապաշտական մոլորություններին: Նրանջ, դավանելով Միասնական Սուրբ Երրորդությանը, իրենց անձերը զոՀեցին` արյուն թափելով ջրիստոնեական ճչմարիտ ու սուրբ Հավատի Համար, և փոխվեցին վերին զվարթունների գորջերի մեջ: Երբ Հրեչտակների դասերի Հետ, սրբերի արյան Հեղած տեղում, ցնծությամբ տոնում ենջ իրենց Հիչատակը, նրանջ բոլորը ցնծում են և տոնակից են լինում մեդ:

Երբ տոնում ենք սրբերի ճգնության սուրբ Հիչատակը, նրանք Համարձակություն են ստանում իրենց սուրբ և ընդունելի աղոթքներով մեզ Համար բարեխոսել Քրիստոսի առաջ և Նրանից ողորմություն Հայցել՝ տոնողներիս մեղջերի Թողության և այլևայլ պարգևների Համար, և մեզ օգնական են լինում, որպեսզի Տերն ընդունի նաև մեր օրՀնաբանությունները, որից բազում վարձք ենք ստանում: Այդպիսով՝ որովայնից ընտրված սրբերը՝ սջանչելագործ վկաները և մարդկային ցեղի պարծանջները, Քրիստոսի առջև բարեխոսում են տոնողներիս Համար:

Երբ տոնում ենք սրբերի խաչակրոն սուրբ Հիչատակը, Սուրբ Հոգու պարդևները սփռվելով տարածվում են տոնասեր Հավատացյալ անձերիս վրա, ինչից ջնջվում է մեղջերի դիրը ու փարատվում են մեր Հոգու ու մարմնի բոլոր ցավերը, պայծառանում է մեր միտջը, և Հրձվալից զգա-ցողություն ենք ունենում՝ թռչելով՝ դեպի անմաՀություն՝ ըստ այս խոս-ջի. «Արդարների Հիչատակով պայծառանում է ժողովուրդը»: Քանդի ցնծում է երկինջն, ու զվարձանում երկիրը, և մեզ տոնակից են լինում երկնային զորջերը և Հայցում Քրիստոսի ձշմարիտ վկաներից, որպեսզի նրանջ աղաչեն Աստծուն՝ չնորՀելու մեդ անվախձան կյանջ:

Սրբերը մեզ չեն մերժում, այլ` ըստ իրենց մարդասեր կամքի ու մեծ բարության, Հարդանքով ընդունում են մեզ և մեղանով ուրախանում, քանդի նրանք իրենց Համար փառք չեն Հայցում, այլ իրենց փառավորումով տոնողներիս օդուտն են փնտրում: Սրբերի կամքն է` իրենց բարեխոսությամբ ժողովրդին աստվածպաչտության Հորդորել:

Նախ սրբվում ենք պահքով, ապա սրբերի միջնորդությանը դիմում՝ նրանց մեզ բարեխոս դարձնելով, որպեսզի նրանց, այսինքն՝ Թագավորի զինվորների բարեխոսությամբ ընդունելի լինեն մեր պահեցողություններն ու աղոթքները։ Եվ այդ օրվա տոնի տերերը նրանք են, ինչպես նաև բարեխոսները պահողների և հույսով տոնողների զորավիգն ու պահապանը՝ Քրիստոս Աստծու հրամաններով։ Նրանց բարեխոսությանն ենք դիմում, որպեսզի Ինքը՝ Ամենաողորմածը, բարեդութ և մարդասերն Աստված, նայելով նրանց նահատակությանը, նրանց բարեխոսությամբ ընդունի մեր պահքը և աղաչանքները՝ թողություն չնորհելով մեր մեղջերին, և Իրսրբերի հետ մասնակից ու տոնակից դարձնի բոլոր հավատացյալներին։

Այդպես Հույսով ու Հավատով տոնում ենք սրբերի Հիչատակը, ովքեր Տիրոջ անվան Համար իրենց մարմինը, ինչպես անուչաՀոտ պատարագ, մատուցեցին երկրի վրա: Եվ տոնելով Հաղորդվում ենք սուրբ ժողովի Հետ Ամենակալի փառքին, Ով նրանց Հաղթող կարգեց չար բռնավորի վրա և փառավորեց երկրում ու երկնքում, ուր նրանք միչտ կան: Ապա Աստծուն պաչտոն ենք մատուցում սաղմոսներով, օրՀնություններով և Հոգևոր երգերով` սուրբ սրտով գովելով անսկիզբ Էությունը և անմենազոր Տերությունը, Ով մեղ արժանացրեց սրբերի ժառանգությանը:

Սրբերը երեք դասերի են կարդված: Առաջին դասի սրբերի անունները Հիշատակված են «Հայսմավուրը» կոչվող մատյանում՝ ի Թիվս այլ սրբերի, երկրորդ դասի հիշատակը կատարվում է ժամերդունների ժամանակ, և նրանք կոչվում են տոնելի սրբեր, իսկ երրորդ դասի հիշատակը տոնվում է նախատոնակով և սուրբ Պատարադով: Ինչպես Պողոս առաջյալն է ասում. «Այլ է փառքը երկնավորների և այլ է փառքը երկրավորների, այլ է փառջն արեդակի, այլ է փառքը լուսնի և այլ է փառքն աստղերի. և մի աստղ փառջով առավել է, քան մի ուրիչ աստղ» (Ա Կորնթ. ԺԵ 40)։

Սրբերը դասակարգվում են` Հրեշտակների, կույսերի, նախաՀայրերի, մարդարեների, առաջյալների, վարդապետների, Հայրապետների, առաջելադործ եպիսկոպոսների, երեցների, ուղղափառ սարկավագների, կրոնավորների, մարտիրոսների, ձգնավորների, մենակյացների և նրանց աչակերտների, բարեպաշտ Թագավորների, աստվածասեր իշխանների և գորավարների:

#### ∠ทธอรณนนิธิท

Եկեղեցին, տոնելով Գաբրիել ու Միջայել Հրեչտակապետների տոնը, Հանձինս նրանց, տոնում է ամբողջ երկնային զորջի տոնը: Այդ օրը երկրային Եկեղեցու ջաՀանայապետությունը ցնծությամբ կատարում է երկրնային ջաՀանայապետության տոնը, և մենջ` մարմնավորներս ու Հողեղեններս, անմարմին ու Հրեղեն դասերի Հետ միասին փառավորում ենջ Տիրոջը և խնդրում Գաբրիել ու Միջայել Հրեչտակապետներին և երկնային ամբողջ զորջին, որպեսզի նրանջ անդադար բարեխոս լինեն մեզ Համար: Իսկ այն, որ Հրեչտակները մեր բարեխոսներն են, դիտենջ Հետևյալ խոսքից. «Պատասխանեց Հրեչտակը և ասաց. «Տե՝ը Ամենակալ, մինչև ե՞րբ չես ողորմելու Երուսաղեմին և Հուդայի երկրի ջաղաջներին» (Ջաջար. Ա 12):

Հրեչտակապետները, Աստծուն անդադար փառաբանելով, ասում են. «Ողորմի՛ր Քո ստեղծածներին և մի՛ կորցրու, Քո ձեռքի դործերը մի՛ անտեսիր»: Հրեչտակները քրիստոնեության աներևույթ պաՀապաններն են, ինչպես ասում է սաղմոսերդուն. «Իր Հրեչտակներին Հրամայված է քո մասին, որ պաՀպանեն քեզ քո բոլոր ձանապարՀներին» (Սաղմ. ԴԱ 11)։ Նրանք նաև մեր աղոթքներն են մատուցում Աստծուն, և մարդկանց Հոդիները տանում Աստծու առջև:

#### Կույսեր

Պատվական է կուսությունն Աստծու առջև, քանի որ նրանց կյանքը նման է երկնայինների կյանքին, և կուսությունը երկնային կյանք է երկրի վրա: Ինչպես երկնքում էկա ապականություն, այդպես էլ կույսերը իրենց Հոգիներն անապական պահեցին և իրենց մարմինները դաչտի չուչանի նման անուչահոտ դարձրեցին: Սողոմոնը նրանց մասին ասում է. «Ինչպես չուչանն է փչերի մեջ, այնպես էլ իմ սիրելին է դուստրերի մեջ» (Երգ Բ 2):

Կույսերն Աստծու սիրո Համար Թողեցին աշխարՀիկ վայելջները, ջանզի ինչպես Հուրն ու ջուրը միասին չեն կարող լինել, այդպես էլ մարմնավոր և Հոգևոր վայելջները միասին չեն լինում։ Կույսերն անառիկ են պաՀում իրենց տկար ամրոցը` մարմինը, զորավոր Թշնամուց, այդ պատճառով էլ մյուսներից ավելի մեծ պսակի են արժանանում։ Ինչպես մորենին էր վառվում առանց այրվելու (տեն ելք Գ 2), այդպես էլ սուրբ կույսերը, որոնց գլուին է Աստվածածինը, վառվում են մարմնական փորձուԹյուններով, սակայն չեն այրվում։

#### ՆևԽԱՀԱԼԻԵՐ

ՆախաՀայրեր են կոչվում ԱբրաՀամը և նրա որդիները մինչև Քրիստոս։ Սակայն ոչ Թե ըստ մարմնի որդիները, այլ` ըստ Հավատի։ Ինչպես Քրիստոս ասաց Հրեաներին. «ԵԹե ԱբրաՀամի որդիներ լինեիք, ԱբրաՀամի դործերը կդործեիք.... Դուք Հոր կողմից սատանայի զավակներ եք, և ձեր Հոր ցանկուԹյուններն եք ուզում կատարել» (Յովհ. Ը 39, 44)։ Քանդի Տերը որդի է կոչում Հավատից ծնվածներին։ Այդպես և Նիկիայի սուրբ ժողովի Հայրերը` ոչ Թե ըստ մարմնի են մեր Հայրերը, այլ` ըստ Հավատի:

Աստված ասաց ԱբրաՀամին. «Անչափ պիտի օրՀնեմ քեզ և երկնքի աստղերի, ծովեզերքի ավազի չափ պիտի բազմացնեմ քո սերունդը» (Ծննդ. ԻԲ 17)։ Ովքեր օրՀնության ծնունդ էին, ինչպես ԻսաՀակն ու Հակոբը, իրենց Հավատով ու դործերով պայծառ աստղերի նմանվեցին, իսկ Իսմայելի և Եսավի նմանները նվաղեցին չար կռապաչտությամբ և նմանվեցին ծովեզերքի ավազին։ Ինչպես աստղերը դիչերն են ծադում, իսկ ցերեկն արեդակի լույսից ծածկվում, այդպես և նախաՀայրերը կռապաչտության դիչերը ծաղեցին և Իմանալի Արեդակի ծաղումով ծածկվեցին։ Քանզի մարդարեները քրիստոնեությանը նախորդող ժամանակները դիչեր անվանեցին, ինչի մասին ասում է Դավիթը. «Կեսդիչերին ելնում էի դոՀություն մատուցելու Քեզ Քո արդար դատաստանների Համար» (Սաղմ. ճժԸ 62)։ Եվ ինչպես դիչերը ծովում նավարկողները կարոտ են աստղերի առաջնորդությանը, այդպես էլ կռապաչտության խավարում խաղարևափողները կարոտ են բանական աստղերին։

#### Մսրգսրեներ

Մարգարեները Հին Իսրայելի Հովիվներն են, որոնց Տերը նախապես ընտրելով` առաջեց աչխարՀ` ավետարանելու Աստծու Որդու դալուստը անԹարդմանելի տնօրինուԹյամբ, և նրանջ Տիրոջ դալստյան խորՀուրդը Հայտնեցին բաղում տեսիլջներով ու օրինակներով:

Քրիստոս մարդարեների մասին ասաց. «Օրենքն ու մարդարեները մինչև ՀովՀաննեսն էին» (Ղուկ. ժՁ 16)։ Քանդի մարդարեները Քրիստոսի Համար էին եկել և Քրիստոսի Համար մարդարեացել։ Նրանք «Հեռվից» տեսան Քրիստոսին, իսկ ՀովՀաննես Մկրտիչը տեսավ Տիրոջը և ձանապարհ պատրաստեց Նրա Համար։ Աստված մարդարեներին առաքեց մութերչերով, որպեսզի մարդկանց պատմեն Իմանալի Արեդակի դալստյան մասին։ Այժմ նաՀապետների ու մարդարեների դասերը վերին ղորքերի Հետ միաձայն երդում են Հոդևոր երդեր և տոնակից են մեղ։

#### Աոսբյալսեր

Առաջյալները Ավետարանը տարածեցին աշխարհի չորս կողմերում: Նրանց միջոցով ծաղկեց ու պտղաբերեց Քրիստոսի Հավատը և դրվեց սուրբ Եկեղեցու Հիմջը: Նրանջ նախջան աչխարհի ստեղծվելը ընտրվեցին և նրանց մասին մարդարեները կանխասացին: Առաջյալներից ավելի երանելիները չկան, ջանգի նրանջ իրենց աչջերով տեսան Աստծու Որդուն:

Երբ տոնում ենք առաքյալների ճգնության սուրբ Հիչատակը, ովքեր քաջությամբ Հաղթեցին թշնամուն և մարդկանց Հրեշտակների Հետ դասեցին, ապա ցնծում են նրանց դասերը, Հրեշտակները տոնակից են լինում մեզ` դվարճանալով բերկրում սրբերի Հեղած արյան Համար ու խնդրում, որպեսզի նրանց աղաչանքներով Քրիստոս մեզ խնայի:

Երբ Կարմիր ծովն անցնելուց Հետո Մովսեսը ժողովրդին Հանեց Սինա անապատ, նրանք սկսեցին տառապել սաստիկ ծարավից ու տրտնջալ։ Իսկ երբ Եղիմ Հասան, այնտեղ տասներկու աղբյուրներ և յոթանասուներկու արմավենիներ տեսան (տեն Ելք ԺԵ 22-27)։ Այս պատմության մեջ Մովսեսն օրինակն է Քրիստոսի, իսկ տասներկու աղբյուրները` տասներկու առաջյալների։ Տասներկու աղբյուրներն սկզբում դառնաՀամ էին, իսկ երբ Մովսեսն Աստծու ցույց տված փայտը դցեց ջրի մեջ, դրանք քաղցրաՀամ դարձան, ինչպես և առաջյալներն էին սկզբում դառնաՀամ, իսկ Հետո խաչով քաղցրացան։ Ինչպես Ղևի մաքսավորը դարձավ Մատթեոս առաջյալ, և Սողոս փարիսեցին, ով սկզբում ՀայՀոյում էր ու Հալածում Եկեղեցին, դարձավ Պողոս առաջյալ։ Առաջյալները քաղցրաՀամ դառնալով` Ավազանի մկրտությամբ և Տիրոջ տնից բխող Կենդանի ջրով արբեցրին ամբողջ տիեղերքը։

Յոթանասուներկու արմավենիները չատ էին վեր խոյացել, սակայն Մովսեսի աղոթջներով դրանջ ներջև խոնարդվեցին, որպեսզի ժողովուրդը կարողանա ջաղել և ուտել դրանց պտուղներից: Յոթանասուներկու արմա-վենիները յոթանասուներկու առաջյալների օրինակն են, ովջեր բոլոր արարածներին կերակրեցին աստվածային ջաղցրաձաչակ վարդապետությամբ, որն առավել է ամեն տեսակի անուչագամ կերակուրներից՝ ըստ մարդարեի խոսջի. «Որջա՜ն ջաղցր են Քո խոսջերն իմ ջիմջին, ավելի ջաղցր, ջան մեղըն՝ իմ բերանին» (Սաղմ. ճժԸ 103):

Երբ ժողովուրդը Հագեցավ քաղցրաՀամ ջրից ու ճաչակեց անուչաՀամ արմավենուց, դեպի բարձունք ճանապարՀվեց, ուր նրանց Հետ Աստված էր խոսելու: Նաև մենք` Հավատացյալներս, երբ մկրտվեցինք, Թողեցինք մոլոր ճանապարՀները և գնացինք դեպի աստվածպաչտուԹյուն:

Առաջյալների օրինակով Աստված Մովսեսին Հրամայեց Իսրայելի տասներկու ցեղերից վերցնել յոԹանասուներկու այրեր և նրանց տալ մարգարեուԹյան Հոգի, որով բոլորը լցվեցին Հոգով ու իմաստուԹյամբ: Այդ֊պես և Քրիստոս, առաջյալների վրա փչելով, ասաց. «Առե'ք Սուրբ Հոգին» (Յովհ. Ի 22): Առաջյալները Քրիստոսից օրՀնուԹյան չնորՀն առնելով, այն տվեցին քաՀանաներին, իսկ նրանջ` ժողովրդին: Սուրբ առաջյալները Քրիստոսից լուսավորվելով` ժողովրդի Համար դարձան կյանջի առաջնորդ և լուսավորեցին ձչմարիտ Հավատացյալներին: Նրանջ կոչվեցին զորա-վարներ և Հրամանատարներ:

Առաջյալները, Տիրոջից քաջալերված, իրենց Հոգում ցնծացին ու ասացին. «ՎստաՀ ենք, Թե ո՛չ մաՀը, ո՛չ կյանքը, ո՛չ Հրեչտակները, ո՛չ իչ֊ խանությունները, ո՛չ այլ բաներ, որ այժմ կան, ո՛չ գալիքները և ո՛չ զորու֊ Թյունները, ո՛չ բարձրություն, ո՛չ խորություն և ո՛չ մի ուրիչ արարած չի կարող բաժանել մեզ Աստծու այդ սիրուց, որ կա մեր Տեր Քրիստոս Հիսուսով» (Ջռոմ. Ը 38-39):

## Վսրդստեsներ

Աստված Եկեղեցում կարդեց նախ` առաջյալներին, ապա` մարդարեներին, այնուՀետև` վարդապետներին: Ինչպես սուրբ Եկեղեցին երկինջ է երկրի վրա, այդպես էլ վարդապետները լուսատուներ են Եկեղեցու Հաստատությունում: Ինչպես անթիվ են երկնջի աստղերը, այդպես անթիվ են վարդապետների դասերը: Ինչպես մի աստղը իր լույսով առավել է մյուսից, այդպես էլ մի վարդապետը իր իմաստությամբ առավել է մյուսից: Ինչպես տասներկու կենդանակերպերը երկնջում դանաղանվում են մյուսներից, այդպես էլ տասներկու<sup>1</sup> վարդապետները` մյուսներից:

Վարդապետները Կենաց Խոսքի քարոզիչներն են և ժողովրդի լուսավորության ժիր մշակները, նրանք գրավոր երկեր են թողել Եկեղեցու պայծառացման Համար: Վարդապետները մոտեցան Երրորդության անձառելի լույսին, Հավատով լուսավորեցին Եկեղեցու մանուկներին, իսկ իրենց վախձանից Հետո Հրեշտակների դասերի Հետ կարդվեցին: Երբ տոնում ենք վարդապետների սուրբ Հիշատակը, առաքյալների ու մարդարեների դասերը տոնակից են լինում մեզ, քանզի վարդապետները նրանց խորիմաստ խորՀուրդները մեզ Հայտնեցին:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Տասներկու տիեզերական վարդապետներն են` Յռեթեոս Աթենացին, Դիոնեսիոս Արիսպագացին, Սեղբեստրոս Յռոմեացին, Աթանաս Ալեքսանդրացին, Կյուրեղ Երուսաղեմացին, Եփրեմ Ասորին, Բարսեղ Կեսարացին, Գրիգոր Նյուսացին, Գրիգոր Աստվածաբանը, Եպիփան Կիպրացին, Յովհաննես Ոսկեբերանը, Կյուրեղ Ալեքսանդրացին։

#### Հայրեր

Հայրեր են կոչվում Եկեղեցու այն Հովիվները, ովքեր դաստիարակում են Եկեղեցու կրոնավորներին, միաբաններին ու ձգնավորներին: Հայրերին կոչում են Հողանյութ մարմնով երկրի վրա շրջող Հրեչտակներ, բանական ծաղիկ ու Հիվանդներին ապաքինող դեղ: Հայրերը Հեռանում են մարդաշատ տեղերից դեպի անապատներ և խարագանաղդեստ շրջելով` գնում նեղ ու անձուկ ձանապարՀներով` կրելով իրենց խաչը: Նրանք, չարչարանակից լինելով Քրիստոսին, դառների նման Հոժարությամբ մտնում էին դայլերի մեջ և աստվածային Հրով փորձվելով` ընտիր դանվում ինչպես ոսկին` դրանով արժանանալով առաքյալների աչակերտներ կոչվելուն: Նրանք ուղղափառ դավանությամբ ջարողում են Քրիստոսի Ավետարանը և անպարտելի մնում աչխարՀի դայթակղություններից:

Հայրերը կրթված են ուղիղ Հավատով, ճչմարիտ դավանությամբ և ունեն սրատես միտք: Նրանք իմաստուն են, առաքինի, Աստծուն Հավատարիմ և օրինակ բոլորիս Համար: ՄարդաՀաճո չեն, սակայն բոլորին Հավասարապես սիրում են ու պատվում: Գնում են Հոտի առջևից, Հոգում նրանց կարիքները, պետք եղածը տալիս և ավելորդն արդելում: Հոտին առաջնորդում են բոլոր դործերում և Հսկում դդաստությամբ ու արթնութթյամբ, որպեսդի Հեռու պաՀեն Հերձվածողներից և տանեն դեպի աստվածպաչտություն: Նրանք խրոխտ են և աՀարկու ծույլերին խրատում են, ան Հնադանդներին` սաստում, անդիղջներին` Հանդիմանում, անդարձներին` պատժում և Հոտը միաբանում: Մարդիկ, տեսնելով նրանց բարի վարքն ու դործերը, փառավորում են Աստծուն:

Մասնավոր իմաստով Եկեղեցու «սուրբ Հայր» կոչվել են այն վարդապետները, ովջեր չարադրել են ու բացատրել քրիստոնեական Հավատի էությունը, որով մինչև օրս առաջնորդվում է Եկեղեցին: Եկեղեցու Հայրերից առանձնանում են տիեղերական տասներկու վարդապետները, ովջեր առանձնաՀատուկ ծառայություն են մատուցել քրիստոնեական դավանանքի ձևակերպման, մեկնաբանման ու պաՀպանման դործում:

Քանի որ Եկեղեցին միչտ նույնն է և միչտ ունի նույն օրՀնաբեր զորությունը, ապա նրանում, բոլոր ժամանակներում, կարող են Հայտնվել սուրբ Հայրերի չնորՀներն ու զորությունները կրող անձիջ, և Եկեղեցու կողմից Հայր ձանաչվել: Չնայած որ Եկեղեցին չունի «Հայր» կոչումը չնորՀելու գրավոր կանոն, սակայն Հստակ է, որ Եկեղեցու Հայր կոչմանը արժանանալու Համար անՀրաժեշտ է լինել սուրբ (սրբացված Եկեղեցու կողմից) և գործել Համաձայն Եկեղեցու դավանության ու վարդապետութթյան: Նրանջ, ովջեր սրբացված չեն, սակայն ունեն երկասիրություններ,

կոչվում են եկեղեցական Հեղինակներ, ինչպես` Կղեմես Ալեջսանդրացին, Որոգինեսը, Տերտուղիանոսը, Իրենեոսը և չատ ուրիչներ:

Հունական (Բյուզանդական) Եկեղեցում Հայրերի շրջանը Հասել է մինչև Հովհաննես Դամասկացին (754թ.)։ Արևմտյան եկեղեցիներում մինչև Գրիգոր Մեծը (604թ.)։ Հռոմեական Եկեղեցում Հայրերի շրջանը Հասնում է մինչև 13-րդ դար, իսկ ըստ բողոքականների` մինչև 6-րդ դար։ Ըստ Հայ Եկեղեցու` Հայրերի շրջանը Հասել է մինչև 5-րդ դարի վերջը, իսկ հետագա դարերում Հայրեր են կոչվել կախողիկոսները և այն Հովիվները, ովջեր մեծ ավանդ ունեն դավանության պահպանման և Եկեղեցու բարենորոգման դործում։ Առաջյալներին Հաջորդող Հայրերը կոչվել են առաջելական Հայրեր։

# Հայրստեsներ

Սուրբ Հայրապետները Եկեղեցու պայծառությունը և բարեղարդությունը Հսկող, ժողովրդին զանազան աղանդներից ու մոլորություններից ետ պաՀող և եկեղեցական դործերը վարող Հոդևոր Հովիվներն են: Նրանջ Հավատի Հիմջերը Հաստատությամբ դրեցին առաջյալների ու մարդարեների Հիման վրա և Աստծուց ընկալած չնորՀներն առատապես բաչխեցին Եկեղեցուն:

# Մարորոսներ

Երբ աստվածդիտության լույսը ծադեց Հավատացյալ մարդկանց սրտում, նրանք լսեցին Տիրոջ ձայնը, որ ասաց. «Երանի՛ է ձեզ, երբ ձեզ նախատեն ու Հալածեն և Իմ պատձառով ձեր մասին ամեն տեսակ չար խոսք՝ սուտ ասեն։ Ցնծացե՛ք և ուրախացե՛ք, որովՀետև երկնքում ձեր վարձը չատ է, քանի որ այսպես Հալածեցին մարդարեներին, որոնք ձեզնից առաջ են եղել» (Մատթ. Ե 11-12)։ Եվ Սիոնի նորածին որդիները խորՀելով, որ իրենք բացի իրենց անձերից ուրիչ ոչինչ չունեն Աստծուն տալու՝ Նրա մեծ սիրո և չնորՀած բարիքների դիմաց, Տիրոջ անվան Համար կյանքից առավել նախընտրեցին մահը և արՀամարՀեցին աչխարհիկ կյանքը։ Նրանք արՀամարՀեցին երկրային փառքը, անտեսեցին անցավոր Հաձույքները և տուն ու բնակության վայր դարձան Սուրբ Երրորդության Համար։

Մարտիրոսները փոքրաԹիվ չեն, ինչպես առաքյալները, այլ ինչպես գարնանը զգալի արեգակի ջերմուԹյունից ամենուրեք բազում վայելուչ ու գեղեցիկ ծաղիկներ են բուսնում, այդպես էլ մարտիրոսների դասերը, Իմանալի Արեգակից Հավատի ջերմուԹյուն ստանալով, նույն երկրից բուսնելով և ընդունելով պես-պես չարչարանքներ, տարբեր ժամանակներում տարբեր ձևերով ՆաՀատակվեցին: Նրանցից ոմանք քարկոծվեցին, ինչպես Ստեփաննոսը, ոմանք սղոցվեցին, ինչպես Եսայի մարդարեն, ոմանք գլխատվեցին, ինչպես ՀովՀաննես Մկրտիչն ու Պողոսը, ոմանք խաչվեցին, ինչպես Ղետրոսն ու Անդրեասը, ոմանք Հոչոտման մատնվեցին դաղանների ճիրաններում, ինչպես Իդնատիոս Աստվածաղդյաց Հայրապետը, ոմանք էլ Հրով այրվեցին, ինչպես ՄատԹեոսը:

Նրանք, Քրիստոսի Համար ծով տանջանքներ կրելով, ելան այս աչխարհից, և նրանցից չատերն էլ մարդկանց անհայտ մնացին, և միայն Աստված դիտի նրանց մասին։ Նրանց մասին է ասում Սողոմոնը. «Ո՞վ է սա, որ ելել դալիս է անապատից՝ բարձրանալով, ինչպես ծառացած ծուխ, ինչպես զմուռսի և կնդրուկի և ամեն տեսակ յուղերի փոչու սյուն» (Երգ Գ 6), քանդի սուրբ մարտիրոսները նահատակությամբ իրենց անուչահոտ բույրը երկինք բարձրացրին։ Մարտիրոսների մասին նաև Եսային է ասում. «Ովքե՞ր են սրանք, որ թռել են ինչպես ամպ և ինչպես ձադերի հետ խառնված աղավնիներ՝ երամով դալիս են ինձ մոտ» (Եսայի Կ 8), քանդի մարտիրոսները երկրից երկինք չվեցին։

Մարտիրոսը քաջ պատերազմողն է, քանզի մարտնչում է երևելի և աներևույթ թշնամիների դեմ: Երևելի թշնամիները մարդիկ են, ովքեր կարող են չարչարել ու սպանել մարմինը, իսկ աներևույթ թշնամին սատանան է, ով կորստյան է մատնում Հոդին ու մարմինը: Մարտիրոսներն իրենց Հեղած արյունը` որպես սուրբ պատարադ, մատուցեցին Տիրոջը: Նրանք սուրբ կրոնի Համար նաՀատակվեցին և իրենց աղոթասեր Հայց-մամբ Աստծուց թողություն են խնդրում իրենց սպանողների Համար:

Մարտիրոսների Հիչատակը տոնախմբելու Համար նիկիական ժողովում առանձնացվեց չաբաթ օրը, և որոչվեց այդ օրը պատարագ մատուցել: Ինչպես չաբաթ օրն Աստված Հանդստացավ Իր բոլոր դործերից, այդպես էլ
այս օրը մարտիրոսներին Հանդստացնում է իրենց բոլոր չարչարանջներից: Քանի որ ուրբաթ օրը նրանջ չարչարանակից եղան Քրիստոսին, այդ
պատձառով էլ չաբաթ օրը Հանդստանում են Քրիստոսի Հետ: Եվ ինչպես
չաբաթը մոտ է կիրակիին, այդպես էլ մարտիրոսները մոտ են Քրիստոսին:
Եվ ինչպես չաբաթը Հավիտյանս անբաժանելի է կիրակիից, այդպես էլ
մարտիրոսների դասերն անբաժանելի են անձառելի Աստվածությունից:

Ինչպես Թագավորի գալուստից առաջ նրա ծառաներն առջևից են գնում, այդպես էլ բոլոր սրբերի դասերը, ովջեր նաՀատակվեցին, Հավաջ-վում են չաբաԹ օրը և ընդառաջ ելնում երկնային Թագավորին, Ով գալու է կիրակի օրը: Ինչպես Թագավորի առջևից գնացողները զարդարվում են դանազան Հանդերձներով, այնպես էլ սրբերն են իրենց անձերը զարդարում գանազան զարդերով, որը մարտիրոսների չարչարանջներն են

ու նաՀատակությունները, ինչպես նաև նրանց պաՀեցողությունները, աղոթջները, Հեզությունը, խոնարՀությունը, սերը և ողորմածությունը, քանզի յուրաջանչյուր առաջինություն իր ուրույն զարդն ունի, որը միայն Աստծու ամենատես աչջն է տեսնում:

Սրբերի տոները սկսում ենք տոնել գիչերամիջին` Գիչերային ժամերգությանը, որովհետև նրանք խիստ կռապաչտության և անգիտության խավարում նահատակվեցին: Նրանց գովաբանում ենք, քանի որ թեպետև մեռան, սակայն նրանց Հույսը լի է անմահությամբ:

#### Rativannutin

Ճգնավորներն աշխարհիկ ամեն վայելքից կամավոր հրաժարված և անապատական կյանք վարող անձերն են: Ճգնավորներ են ասում այն մարտիրոսներին, որոնց ճգնությունը իրենց կամքով ու հոժարությամբ է լինում: Երբ բազմանում են արհավիրքները ճգնավորների վրա, նրանց մարմինը սովից նվաղում է ու ծածկվում վերքերով, սիրտը արտմում է և հոգին զարհուրում, նրանք հանուն Տիրոջ չարունակում են համբերել և այդպիսով սատանայի դեմ պատերազմելով` հաղթում: Ճգնավորների մեջ հեղգ, ծույլ, մարմնասեր ու աչխարհասեր մարդիկ չեն լինում: Ճգնավորներն աշխարհի պարծանքն են և մեր բարեխոսները, որոնցով զվարհանում է սուրբ Եկեղեցին: Նրանք լցված են աստվածային չնորհներով, և նրանց արիությունը երկնքում ուրախացնում է հրեչտակներին, իսկ երկրում մարդկանց ցնծություն է պատճառում:

#### โบทนรทงนนทานนท

Մարտիրոսների մեջ կան նաև այնպիսիք, ովքեր չարչարվել են ու տանջվել, բայց ողջ են մնացել, ինչպես օրինակ, սուրբ Գրիգոր Լուսա֊ վորիչը, ԱբրաՀամ Խոստովանողը և ուրիչներ: Այդ պատճառով էլ նրանք կոչվում են կենդանի նաՀատակներ կամ խոստովանողներ:

# Թագասորսեր

Տերը` երկնային Թագավորը, որպես Իր Թագավորության օրինակ, երկրի վրա Հաստատեց բարեպաչտ Թագավորների աԹոռները, ովջեր Տիրոջ խաչի զորությամբ պատերազմելով Հեթանոսների դեմ` նրանց խորտակեցին և զորացրին սուրբ Եկեղեցին: Բարեպաչտ արջաները, Տիրոջից իրավունջ ստանալով, արդարությամբ դատեցին Նրա ժողովրդին` ըստ Իր սուրբ պատվիրանների:

#### SUPTUPE

Սուրբ Պատարագից հետո կատարվում է Յայրապետական մաղթանք։ Օրվա երեքսբյանը` հավուր պատշաճի։

Տարեմուտը` Նոր տարին, այսօր տոնում են և՛ քրիստոնյաները, և՛ այլադավանները: Տարեմուտը գուտ տարին տարով փոխելու տոն չէ, այլ Հոգևոր խորՀուրդ ունի: Նախկինում Տարեմուտը տոնվում էր նիսանի 1-ին` մարտի 22-ին` Ադամի ստեղծվելու օրը` ինչպես ամիսների սկիզբ: Այդ օրը մարդիկ միմյանց չնորՀավորում էին և ընծաներ մատուցում, քանդի այդ օրը Ադամի ստեղծման օրն է, ումից և մենք սերվեցինք: Այդ պատճառով «նիսան»-ը Թարդմանվում է կազմություն և լինելություն: Այդպես Տարեմուտն ավանդաբար տոնվել է մինչև Բաբելոնի աչտարակաչինությունը, որից Հետո այն պահպանվեց միայն Եբերի ընտանիքում, ումից և ավանդվեց Հրեաներին:

Մյուս ազդերը սկսեցին Տարեմուտը տոնել տարբեր օրերի: Լեզուների բաժանումից Հետո 72 ազդերի նաՀապետները իրենց ընտանիջներն առաջնորդեցին դեպի իրենց վիճակված երկրները, և այն օրը, երբ տեղ Հասան, Տարեմուտ Հայտարարեցին իրենց ազդի Համար, և տվյալ ամիսը՝ տարվա առաջին ամիս: Եվ ամեն տարի այդ օրը միմյանց չնորՀավորում էին ու ասում. «Նոր օր, նոր տարի: Քանդի այսօր մենջ մտանջ մեր երկիրը, որը ժառանդեցինջ»:

Հայերը Տարեմուտը տոնում էին ամռանը` օգոստոսի 11-ին, ըստ Հայկական օրացույցի` նավասարդի 1-ին: Ըստ ավանդության, Հայկ նա-Հապետը Հայոց ձոր դավառում օգոստոսի 11-ին է սպանել բռնակալ Բելին և ազատություն պարդևել իր տոհմին ու հետնորդներին: Այդ ժամանակից էլ հայերը Նոր տարին սկսել են տոնել օգոստոսի 11-ին: Ենթադրվում է, որ դա տեղի է ունեցել նախջան Քրիստոս 2492 թվականին: Եդիպտացիները, եթովպացիները, կապադովկիացիները, վրացիները և աղվանները տոնում էին հայերից չորս օր հետո: Հույների ու ասորիների Տարեմուտն աչնանն էր` սեպտեմբերին, Հռոմեացիներինը` ձմռանը` Հունվարին:

Եբրայեցիների Տարեմուտը նիսանի 1-ին է, քանզի նրանք նիսան ամսին ազատվեցին Եգիպտոսի ստրկությունից և առաջնորդվեցին դեպի իրենց վիճակված երկիրը, ինչը Տիրոջ նախախնամությամբ Համընկավ Ադամի արարման օրվա Հետ։ Տերն այդ օրը կարդեց Հրեաների Տարե-մուտը՝ ըստ այս խոսքի. «Այս ամիսը թող ձեզ Համար ամիսների սկիզբը լինի. այն թող տարվա առաջին ամիսը լինի» (Ելք ԵԲ 2)։ Հնում Հրեաները տոնում էին նաև բոլոր ամիսների ամսամուտները՝ ամսվա առաջին օրերը,

և այդ օրերի Համար Մովսեսը Հատուկ զոՀեր էր սաՀմանել. «Ամսվա առաջին օրերին Տիրոջը ողջակեղ կմատուցեք... ողջակեղները պիտի մատուցեք յուրաքանչյուր ամսվա առաջին օրը, տարվա բոլոր ամիսներին» (Թվեր ԻԸ 11, 14): Աստված Մովսեսի միջոցով Հրամայեց բոլոր ամսամուտ-ներին և Տարեմուտներին փող Հնչեցնել և բոլորին Աստծու տաճարում ժողովել, որպեսգի ցնծությամբ տոնեն ու երկրպագություն մատուցեն Աստծուն, Ով Արարիչն է ժամերի ու ժամանակների և Իր կամքով չարժում է տարին և ամբողջացնում:

Այժմ բոլոր քրիստոնյա ազգերը Տարեմուտը տոնում են Հունվարի 1ին: Հունվար նչանակում է ծնունդ: Մինչև Քրիստոսի աչխարՀ գալն
ամբողջ մարդկուԹյունը գերի էր դժոխքում` սատանայի ձեռքում` կաչկանդված Հավիտենական մաՀվամբ, քանի որ բոլորն էլ մաՀանալուց Հետո
դժոխք էին գնում: Քրիստոս այդ ամսին ծնվելով` ավերեց դժոխքը, մեգ
աղատեց Հավիտենական մաՀից, և առաջնորդում է Երկնքի արքայուԹյուն, այդ պատճառով էլ այդ ամիսը մեզ Համար դարձավ ամիսների
սկիզբ: Ինչպես Հին Իսրայելը Մովսեսի միջոցով աղատվեց մարմնավոր և
ժամանակավոր դերուԹյունից ու Հրաման ստացավ անբան դառների
արյունը ցողել տան դռան սեմերին և Տարեմուտ տոնել, այդպես էլ նոր
Իսրայելը` Եկեղեցին, Աստծու Միածին Որդու միջոցով ազատվեց Հոգևոր
և Հավիտենական մաՀից ու Հրաման ստացավ Աստծու անարատ Գառան
Արյամբ ցողել Հոդու և մարմնի սեմերը և ուրախությամբ բոլորին Հայտնել, որ դերի էինք, և Աստված մեզ ազատեց:

Դա մեր Փրկչի ծննդյան Թվականի առաջին ամսվա առաջին օրն է, և այդ օրը եկեղեցիներում սուրբ Պատարագ է մատուցվում: Այդ օրը Հավաջվում ենջ միասին, տոնում Տարեմուտը և միմյանց ընծաներ մատուցում` ասելով` «ՇնորՀավո՛ր Նոր տարի»: Եվ գոՀուԹյուն ու երկրպագուԹյուն ենջ մատուցում Տիրոջը, որ անցնող տարին խաղաղուԹյամբ անցկացրինջ, և խնդրում, որպեսգի եկող տարում ևս մեդ խաղաղուԹյամբ պաՀի:

Այս տոնը կոչվում է նաև Կաղանդ և Ամանոր: Կաղանդ նչանակում է ամսագլուխ, այսինքն` ամսվա առաջին օրը: Այսօր Կաղանդ է կոչվում տարվա առաջին օրն։ Հայերս տարվա առաջին օրն անվանում ենք նաև Ամանոր, որը բուն Հայկական բառ է, որտեղ «ամ» նչանակում է տարի, այսինքն` Նոր տարի: Նավասարդը, որը դենդերեն բառ է, նույն իմաստն ունի. «նավ» նչանակում է նոր, իսկ «սարդ»` տարի:

Տասնութերորդ դարում, Սիմեոն Երևանցի կաթողիկոսի տոմարով, Հունվարի 1-ն ընդունվեց որպես Նոր տարվա սկիզբ Հայերիս Համար:

Ժողովրդի մեջ սովորություն կա ամանորյա տոների կապակցությամբ տոնածառ զարդարել, որը Դրախտի Կենաց ծառի խորՀուրդն ունի: Մեզ **SUPTURES** 555

մոտ ընդունված է եղևնի զարդարել, որի մչտադալարությունը խորհրդանչում է Աստծու անսպառ բարիքները և անգատնում չնորգները:

Իսկ կեսդիչերին նվերներով մեղ Հյուր եկող Ձմեռ պապը, ըստ ավանդության, սուրբ Նիկողայոս Հայրապետն է` Զմյուռնա ջաղաջի մետրոպոլիտը։ Նա 325 թ. մասնակցել է Նիկիայի տիեզերական ժողովին և եղել 318 Հայրապետների թվում։ Սուրբ Նիկողայոսը, ում եվրոպացիներն անվանում են «Սանտա Կլաուս», մեծ սջանչելագործ է եղել։ Նա իր աղոթջներով օգնության է Հասել բազում նեղյալների։ Նրա աղոթջներով վերստին բխել են ցամաջած աղբյուրները, բազմացել է Հացը, Հալածվել են դևերը, սրբվել` ախտակիրները։ Սուրբ Նիկողայոսի մահից հետո էլ մարդիկ չարունակել են դիմել նրա բարեխոսությանը և ստացել իրենց խնդրվածջները։ Այդ պատճառով էլ ժողովրդի մեջ տարածվել է այդ ամենահաս սրբի Համբավը և Հասել մինչև մեր օրերը։ Սուրբ Նիկողայոսի տոնը Հայ Եկեղեցին տոնում է Սուրբ Խաչի տոնի տասներորդ կիրակիին Հաջորդող չաբաթ օրը։

ՀԱՎԵԼՎԱԾ

Ստորև բերում ենջ Սուրբ Գրոց, միջնադարյան Հայկական և ժամա֊ նակակից ժամային Համակարգերի Համեմատական տախտակը:

| Սուրբ Գրքում տրված ժամային<br>համակարգ | Յայկական<br>միջնադարյան<br>Ժամային համակարգ | ժամանակակից<br>ժամային<br>համակարգ |
|----------------------------------------|---------------------------------------------|------------------------------------|
| Առաջին ժամ (ցերեկային)                 | Ц <sub>Ј</sub> գ                            | ժամը 7-ը                           |
| Երկրորդ ժամ                            | Ցայգ                                        | ժամը 8-ը                           |
| Երրորդ ժամ                             | Ձորացյալ                                    | ժամը 9-ը                           |
| Չորրորդ ժամ                            | ճառագայթյալ                                 | ժամը 10-ը                          |
| Յինգերորդ ժամ                          | Շառավիղյալ                                  | ժամը 11-ը                          |
| Վեցերորդ ժամ                           | Երկրատես                                    | ժամը 12-ը                          |
| Յոթերորդ ժամ                           | Շանթակալ                                    | ժամը 13-ը                          |
| Ութերորդ ժամ                           | Յրակաթ                                      | ժամը 14-ը                          |
| Իններորդ ժամ                           | Յուրթափյալ                                  | ժամը 15-ը                          |
| Տասներորդ ժամ                          | Թաղանթյալ                                   | ժամը 16-ը                          |
| Տասնմեկերորդ ժամ                       | Առավարան                                    | ժամը 17-ը                          |
| Տասներկուերորդ ժամ                     | Արփողն                                      | ժամը 18-ը                          |
| Առաջին ժամ (գիշերային)                 | Խավարական                                   | ժամը 19-ը                          |
| Երկրորդ ժամ                            | Աղջամուղջ                                   | ժամը 20-ը                          |
| երրորդ ժամ                             | Մթացյալ                                     | ժամը 21-ը                          |
| Չորրորդ ժամ                            | Շաղավոտ                                     | ժամը 22-ը                          |
| <u> </u>                               | Կամավոտ                                     | ժամը 23-ը                          |
| Վեցերորդ ժամ                           | Բավական                                     | ժամը 24-ը                          |
| Յոթերորդ ժամ                           | <b>Յավ</b> քափյալ                           | ժամը 1-ը                           |
| Ութերորդ ժամ                           | Գիզակ                                       | ժամը 2-ը                           |

**3**นุงุธบุงุบิ

| 1                  |           |          |
|--------------------|-----------|----------|
| Իններորդ ժամ       | Լուսաճեմ  | ժամը 3-ը |
| Տասներորդ ժամ      | Առավոտ    | ժամը 4-ը |
| Տասնմեկերորդ ժամ   | Լուսափայլ | ժամը 5-ը |
| Տասներկուերորդ ժամ | Փայլածու  | ժամը 6-ը |

# Հրեսկսն եք միջննդնոյնն Հնյկնկնն նմաննունների ՀնմեմնՏնկնն ՏնխՏնկը

| 1  | Նիսան    | 30 οη | (Նեեմ. Բ 1)    | մարտ 22-ապրիլ 20          | Արեգ     |
|----|----------|-------|----------------|---------------------------|----------|
| 2  | Իար      | 30 օր |                | ապրիլ 21-մայիս 20         | Ահեկան   |
| 3  | Սիվան    | 30 οη | (Բարուք U 8)   | մայիս 21-hունիս 19        | Մարերի   |
| 4  | Թամուզ   | 30 οη |                | հունիս 20-հուլիս 19       | Մարգաց   |
| 5  | Ավ       | 30 օր |                | հուլիս 20-օգոստոս 18      | Յրոտից   |
| 6  | Իլոն     | 30 οη | (Նեեմ. Ձ 15)   | օգոստոս 19-սեպտեմբեր 17   | Նավասարդ |
| 7  | Թշրին    | 30 օր | (Ա Եզր Ե 47)   | սեպտեմբեր 18-հոկտեմբեր 17 | Յոռի     |
| 8  | Մահշրվան | 30 օր |                | hոկտեմբեր 18-նոյեմբեր 16  | Սահմի    |
| 9  | Քասղև    | 30 օր | (Նեեմ. Ц 1)    | նոյեմբեր 17-դեկտեմբեր 16  | Տրե      |
| 10 | Տեբեթ    | 30 օր |                | դեկտեմբեր 17-հունվար 15   | Քաղոց    |
| 11 | Շբաթ     | 30 օր | (Ա Մակ. ժՁ 14) | հունվար 16-փետրվար 14     | Արաց     |
| 12 | Ադար     | 30 op | (Ա Եզր է 5)    | փետրվար 15-մարտ 16        | Մեհեկան  |

Հռոմենկնն եւ եբոնյնկնն օրնծույծները Հնմեմնջնկնն ջնխջնկ Առաջին սյունակն ամսվա օրերն են, իսկ առաջին տողը` տարվա ամիսները` ըստ Հռոմեական օրացույցի։ Վերջին տողը եբրայական ամիսներն են։

|    | 3  | 4  | 5  | 6  | 7        | 8  | 9  | 10 | 11 | 12 | 1  | 2  | 3  |
|----|----|----|----|----|----------|----|----|----|----|----|----|----|----|
| 1  | 3  | 11 | 11 | 12 | 12       | 13 | 14 | 14 | 15 | 15 | 16 | 17 | 15 |
| 2  |    | 12 | 12 | 13 | 13       | 14 | 15 | 15 | 16 | 16 | 17 | 18 | 16 |
| 3  |    | 13 | 13 | 14 | 14       | 15 | 16 | 16 | 17 | 17 | 18 | 19 | 17 |
| 4  |    | 14 | 14 | 15 | 15       | 16 | 17 | 17 | 18 | 18 | 19 |    | 18 |
| 5  |    |    | 15 | 16 |          | 17 | 18 | 18 | 19 | 19 | 20 | 20 | 19 |
| 6  |    | 15 | 16 | 17 | 16<br>17 | 18 |    | 19 |    |    | 21 | 21 |    |
| 7  |    | 16 | 17 |    |          |    | 19 |    | 20 | 20 |    | 22 | 20 |
|    |    | 17 |    | 18 | 18       | 19 | 20 | 20 | 21 | 21 | 22 | 23 | 21 |
| 8  |    | 18 | 18 | 19 | 19       | 20 | 21 | 21 | 22 | 22 | 23 | 24 | 22 |
| 9  |    | 19 | 19 | 20 | 20       | 21 | 22 | 22 | 23 | 23 | 24 | 25 | 23 |
| 10 |    | 20 | 20 | 21 | 21       | 22 | 23 | 23 | 24 | 24 | 25 | 26 | 24 |
| 11 |    | 21 | 21 | 22 | 22       | 23 | 24 | 24 | 25 | 25 | 26 | 27 | 25 |
| 12 |    | 22 | 22 | 23 | 23       | 24 | 25 | 25 | 26 | 26 | 27 | 28 | 26 |
| 13 |    | 23 | 23 | 24 | 24       | 25 | 26 | 26 | 27 | 27 | 28 | 29 | 27 |
| 14 |    | 24 | 24 | 25 | 25       | 26 | 27 | 27 | 28 | 28 | 29 | 30 | 28 |
| 15 |    | 25 | 25 | 26 | 26       | 27 | 28 | 28 | 29 | 29 | 30 | 1  | 29 |
| 16 |    | 26 | 26 | 27 | 27       | 28 | 29 | 29 | 30 | 30 | 1  | 2  | 30 |
| 17 | -  | 27 | 27 | 28 | 28       | 29 | 30 | 30 | 1  | 1  | 2  | 3  | -  |
| 18 | -  | 28 | 28 | 29 | 29       | 30 | 1  | 1  | 2  | 2  | 3  | 4  | -  |
| 19 | -  | 29 | 29 | 30 | 30       | 1  | 2  | 2  | 3  | 3  | 4  | 5  | -  |
| 20 | -  | 30 | 30 | 1  | 1        | 2  | 3  | 3  | 4  | 4  | 5  | 6  | -  |
| 21 | -  | 1  | 1  | 2  | 2        | 3  | 4  | 4  | 5  | 5  | 6  | 7  | -  |
| 22 | 1  | 2  | 2  | 3  | 3        | 4  | 5  | 5  | 6  | 6  | 7  | 8  |    |
| 23 | 2  | 3  | 3  | 4  | 4        | 5  | 6  | 6  | 7  | 7  | 8  | 9  |    |
| 24 | 3  | 4  | 4  | 5  | 5        | 6  | 7  | 7  | 8  | 8  | 9  | 10 |    |
| 25 | 4  | 5  | 5  | 6  | 6        | 7  | 8  | 8  | 9  | 9  | 10 | 11 |    |
| 26 | 5  | 6  | 6  | 7  | 7        | 8  | 9  | 9  | 10 | 10 | 11 | 12 |    |
| 27 | 6  | 7  | 7  | 8  | 8        | 9  | 10 | 10 | 11 | 11 | 12 | 13 |    |
| 28 | 7  | 8  | 8  | 9  | 9        | 10 | 11 | 11 | 12 | 12 | 13 | 14 |    |
| 29 | 8  | 9  | 9  | 10 | 10       | 11 | 12 | 12 | 13 | 13 | 14 | -  |    |
| 30 | 9  | 10 | 10 | 11 | 11       | 12 | 13 | 13 | 14 | 14 | 15 | -  |    |
| 31 | 10 | -  | 11 | -  | 12       | 13 | -  | 14 | -  | 15 | 16 | -  |    |
|    | 1  | 2  | 3  | 4  | 5        | 6  | 7  | 8  | 9  | 10 | 11 | 12 |    |

8ԱՆԿԵՐ 559

# Առջնննունները օննկ

| Աբգար, 240, 281<br>Աբեդադ, 465<br>Աբել, 42, 50, 102, 107, 134, 166,<br>176, 204, 303, 350, 524<br>Աբեսաղոմ, 265<br>Աբիաթար, 33<br>Աբրահամ, 37, 39, 42, 46, 50, 51,<br>52, 53, 72, 73, 74, 86, 102, 107,<br>114, 119, 130, 170, 176, 182,<br>223, 226, 230, 231, 232, 247,<br>248, 249, 252, 253, 272, 275,<br>282, 291, 298, 324, 337, 342,<br>354, 372, 381, 385, 416, 445,<br>454, 471, 513, 524, 526, 536, | Ահարոն, 26, 63, 130, 347, 348, 364, 435, 446, 447, 448, 462, 466, 517, 522, 539, 540 Ամաղեկ, 521 Ամբակում, 171, 291 Ամինադաբ, 463, 464, 465, 539 Ամոս, 134, 183, 273, 285, 303 Անանիա, 93, 409, 414, 428 Անա, 15, 87, 88, 316, 459, 460, 482, 484, 500, 515, 539, 540, 541 Անգե, 189 Անդրեաս, 551 Անտիոքոս, 214, 215, 216, 245, 431, |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 539, 546, 552                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 527                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Աբուսա <u>ք,</u> 176                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Անտոն, 13, 339                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Ագաթանգեղոս, 89, 286, 491                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Ասեր, 87, 517                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Ագրիպպաս, 33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Ասղիփոս, 293, 294, 295                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Ադամ, 9, 24, 27, 39, 40, 46, 50, 53,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Արամ, 539                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 56, 58, 59, 60, 61, 65, 67, 70,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Արտեմոն, 54                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 71, 75, 76, 80, 81, 87, 91, 98,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Արուսյակ, 37                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 100, 102, 105, 107, 109, 110,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Արքեղայոս, 241, 470                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 113, 118, 127, 128, 129, 130,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Աքաաբ, 484                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 132, 134, 137, 140, 150, 152,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Աքիտոփել, 276                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 154, 166, 170, 176, 178, 181,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 182, 185, 186, 187, 188, 189,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Բալաք, 293, 295                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 191, 201, 202, 204, 205, 231,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Բաղաամ, 43, 234                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 233, 242, 243, 249, 254, 255,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Բարաբբա, 279                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 256, 258, 259, 261, 264, 266,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Բարաքիա, 350                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 267, 270, 271, 272, 275, 279,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Բարեհեսու, 216                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 282, 285, 286, 288, 289, 290,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Բարթողոմեոս, 510                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 296, 297, 298, 301, 302, 303,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Բարսեղ, 36, 63, 91, 99, 102, 548                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 304, 305, 307, 309, 310, 311,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Բարտիմեոս, 179                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 333, 337, 339, 346, 347, 348,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Բեեղզեբուղ, 413                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 350, 357, 358, 340, 347, 348,<br>350, 355, 356, 361, 368, 369,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Fuui[վաբուոլ, 410                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 370, 371, 372, 380, 412, 413,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Chilephluppu 00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Բենեդիկտոս, 99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 414, 415, 416, 428, 438, 440,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Բենիամին, 68, 69, 517                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 442, 459, 461, 464, 473, 475,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Բեսելիել, 450                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 476, 483, 486, 501, 520, 554                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0 00 540                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Ադոնիս, 370                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Pnnu, 30, 540                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Աթանաս, 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 0 11 54 50 00 000 000 000                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Ալեքսանդր, 14, 282                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Գաբրիել, 54, 56, 69, 232, 339, 340, 341, 342, 345, 385, 393, 440,                                                                                                                                                                                                                                                                    |

| 496, 500, 501, 503, 506, 507,<br>545                                    | եզեկիել, 33, 77, 164, 408, 425, 426,<br>427, 523, 537<br>եզր, 13, 108 |
|-------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| Գադ, 516                                                                | եզրոն, 539                                                            |
| Գաղան, 178                                                              | եղիա, 17, 31, 32, 61, 63, 77, 93,                                     |
| Գայանե, 491, 529                                                        | 107, 112, 116, 126, 128, 147,                                         |
| Գասպար, 46                                                              | 162, 221, 287, 331, 371, 374,                                         |
| Գեեզի, 258, 459                                                         | 378, 379, 381, 382, 383, 384,                                         |
| Գեթսոն, 517<br>Գոգ, 43                                                  | 385, 425, 426, 455, 469, 470, 471, 472, 477, 478, 479, 480,           |
| Գոգ, 43<br>Գոդողիա, 466                                                 | 481, 482, 483, 484, 485, 486,                                         |
| Գողիաթ, 524                                                             | 487, 488                                                              |
| Գրիգոր, 10, 14, 36, 79, 89, 100,                                        | եղիազար, 82, 364, 454, 463, 539                                       |
| 103, 115, 286, 326, 396, 416,                                           | եղիսաբեթ, 44, 55, 56, 88, 345, 347,                                   |
| 419, 432, 433, 434, 490, 494,                                           | 350, 540                                                              |
| 530, 548, 550, 552                                                      | եղիսեե, 162, 221, 250, 258, 297,                                      |
| Գյուտ, 14                                                               | 331, 378, 379, 382, 383, 385,                                         |
| Գնուն, 528                                                              | 409, 425, 426, 427, 455, 459,<br>477, 481                             |
| Դագոն, 459, 460, 461, 495                                               | 477, 481<br>Ենովս, 134                                                |
| Դադան, 537                                                              | ենոք, 32, 53, 71, 102, 107, 134,                                      |
| Դալիլա, 421                                                             | 176, 202, 371, 378, 384, 524                                          |
| Դամարիս, 295                                                            | Եպիփան, 99, 307                                                       |
| Դան, 465, 517                                                           | եսայի, 20, 26, 39, 42, 45, 50, 52,                                    |
| Դանիել, 34, 65, 93, 204, 214, 222,                                      | 65, 82, 87, 95, 117, 120, 121,                                        |
| 239, 300, 335, 336, 527                                                 | 132, 134, 138, 148, 164, 177,                                         |
| Դավիթ, 31, 32, 33, 34, 38, 40, 41,<br>42, 50, 53, 54, 65, 91, 100, 108, | 180, 183, 188, 192, 193, 200, 211, 254, 255, 256, 273, 279,           |
| 114, 117, 120, 121, 158, 175,                                           | 281, 284, 297, 299, 301, 306,                                         |
| 182, 191, 193, 195, 196, 199,                                           | 307, 314, 329, 331, 339, 342,                                         |
| 239, 249, 263, 265, 276, 284,                                           | 348, 356, 363, 377, 381, 386,                                         |
| 298, 301, 306, 307, 314, 331,                                           | 389, 390, 420, 424, 432, 438,                                         |
| 332, 335, 343, 347, 376, 386,                                           | 439, 442, 443, 475, 485, 486,                                         |
| 387, 399, 407, 409, 418, 421,                                           | 497, 515, 519, 522, 532, 534,                                         |
| 426, 432, 435, 464, 465, 481,                                           | 538, 551                                                              |
| 485, 506, 515, 519, 522, 524,<br>540, 546                               | եսավ, 92, 257, 258, 546<br>Եսթեր, 537                                 |
| Դեմետրա, 370                                                            | եվա, 27, 39, 40, 50, 69, 88, 91, 98,                                  |
| Դեմաս, 292                                                              | 99, 118, 123, 130, 176, 185,                                          |
| Դիմոկրատես, 293                                                         | 201, 205, 232, 264, 266 271,                                          |
| Դիոկղետիանոս, 529                                                       | 282, 290, 337, 339, 341, 345,                                         |
| Դիոնեսիոս, 292, 293, 294, 295,                                          | 346, 347, 348, 372, 416, 420,                                         |
| 507, 508                                                                | 442                                                                   |
| tntn 554                                                                | Երեմիա, 48, 199, 281, 297, 350,                                       |
| Եբեր, 554<br>Եզեկիա, 268, 297                                           | 425, 426, 466, 470, 471, 472,<br>477, 515, 536                        |
| oquqim, 200, 201                                                        | 711,010,000                                                           |

<u>8นบ</u>น<sub>ะ</sub>ก 561

| Եփրեմ, 194, 516<br>Եփրոն, 39                      | Կասմա, 176<br>Կլավդիոս, 529, 532, 533                                |
|---------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| Quippi ppli 516                                   | Կղեմես, 54, 550<br>Լոբուսաա, 285, 538, 317, 457                      |
| Զաբուղոն, 516<br>Ձակքեոս, 235                     | Կղեովպաս, 285, 538, 317, 457<br>Կյուրեղ, 14, 53, 104, 118, 127, 365, |
| Հաղքմոս, 233<br>Ձարա, 539                         | 469, 535                                                             |
| Զարա, 559<br>Ձաքարիա, 26, 44, 54, 55, 56, 65,     | Կոստանդիանոս, 18, 103, 361, 365,                                     |
| 75, 86, 167, 192, 193, 239, 243,                  | 432, 522, 533, 534                                                   |
| 292, 340, 345, 347, 349, 363,                     | Կոստանդին, 365                                                       |
| 381, 465, 527, 536                                | Կորխ, 309, 537                                                       |
| Ձեբեդեոս, 162, 257, 266, 327                      |                                                                      |
| Ձեբեդիա, 317, 479, 497, 537                       | Յաբեթ, 209                                                           |
| Ձորոբաբել, 26, 108, 431, 524                      | <b>Յագար</b> , 218                                                   |
|                                                   | <b>Յակոբ</b> , 8, 13, 16, 17, 19, 31, 32, 33,                        |
| <b>Ի</b> մմանուել, 39, 342, 348, 424, 497         | 37, 38, 39, 42, 43, 48, 49, 53,                                      |
| Թադեոս, 427, 529                                  | 54, 68, 86, 100, 102, 105, 109,                                      |
| Թամար, 539, 540                                   | 118, 121, 127, 182, 193, 213,                                        |
| <u> </u>                                          | 237, 298, 299, 317, 318, 320,                                        |
| <b></b>                                           | 321, 337, 339, 340, 343, 360,                                        |
| Թեւդաս, 213, 243                                  | 375, 381, 386, 389, 445, 464,                                        |
| Թուիկ, 530                                        | 467, 469, 471, 473, 474, 488,                                        |
| Թովմաս, 160, 332, 359, 360, 365,<br>375, 427, 510 | 497, 500, 506, 520, 522, 524, 529, 532, 533, 537, 539, 546           |
| Ծորգոմ, 542                                       | 329, 332, 339, 337, 339, 340<br>Յակոբոս, 13, 31, 32, 33, 53, 317,    |
| ютрана, 042                                       | 468, 473                                                             |
| Իգնատիոս, 551                                     | <b>Յայրոս, 152, 158, 168, 266</b>                                    |
| Իսահակ, 39, 51, 57, 102, 107, 182,                | Յարեդ, 208                                                           |
| 232, 247, 248, 281, 298, 381,                     | Յեբուս, 193                                                          |
| 445, 511, 536, 539, 541, 546                      | <b>Յեզաբել</b> , 379, 426                                            |
| Իսաքար, 516                                       | <b>Յեղի</b> , 126, 456, 458, 459, 460, 461,                          |
| Իսմայել, 466, 546                                 | 462, 536                                                             |
| I.h 20                                            | <b>Յեւլլե 33 180 188 103 330 130</b>                                 |
| Լիա, 39<br>Լուսավորիչ, 14, 103, 396, 432,         | ∃եսսե, 32, 180, 188, 192, 339, 420,<br>452, 512, 522, 540            |
| 433, 495, 552                                     | Դեսու, 13, 77, 108, 110, 114, 178,                                   |
| 400, 400, 502                                     | 179, 256, 309, 324, 342, 364,                                        |
| Խական, 528                                        | 372, 539, 540, 454, 455, 456,                                        |
| խոռեմ, 527                                        | 458, 459, 461                                                        |
| խոսրով, 527, 528                                  | <b>Յերակլ</b> , 527, 528                                             |
| •                                                 | <b>Յերովդես, 33, 38, 39, 44, 45, 47,</b>                             |
| Կաիաթ, 517                                        | 48, 49, 50, 68, 184, 241, 277,                                       |
| Կարապետ, 75, 115, 433                             | 288, 317, 336, 349, 370, 459,                                        |
| Կայեն, 166, 176, 208, 209, 252,                   | 470                                                                  |
| 257, 267, 524                                     | Յեփեստոս, 370                                                        |
| Կայիափա, 234, 269, 273, 274, 316,                 | <b>Յեքոնե</b> , 463                                                  |
| 459, 460, 474, 482, 484, 500                      |                                                                      |

```
3huntu, 6, 7, 13, 14, 15, 36, 38, 39,
                                                 353, 355, 371, 407, 414, 416,
    42, 50, 51, 52, 53, 57, 58, 60,
                                                 423, 425, 427, 428, 433, 455,
    65, 66, 67, 68, 71, 73, 75, 77,
                                                465, 470, 471, 473, 474, 477,
                                                 480, 481, 488, 497, 499, 500,
    78, 79, 81, 83, 87, 108, 111,
                                                 502, 503, 505, 508, 526, 537,
    115, 124, 125, 137, 140, 146,
    151, 152, 155, 156, 157, 158,
                                                 540, 546, 548, 550, 551
    159, 160, 161, 162, 163, 164,
                                             Յովիաննա, 317
    165, 167, 168, 169, 171, 173,
                                             ¬ովնան, 42, 43, 103, 261, 282, 303,
    175, 177, 178, 179, 180, 181,
                                                 331, 384, 470
    182, 183, 184, 186, 188, 193,
                                             Յովսե, 537
    194, 195, 196, 197, 203, 204,
                                             Յովսեփ, 13, 32, 38, 40, 41, 47, 48,
    205, 206, 210, 212, 215, 217,
                                                 50, 53, 75, 77, 78, 86, 102, 156,
    228, 229, 233, 234, 235, 236,
                                                 238, 250, 295, 296, 297, 298,
    240, 241, 242, 244, 245, 246,
                                                 299, 317, 318, 334, 339, 340,
    248, 250, 256, 257, 258, 259,
                                                 344, 347, 348, 360, 370, 462,
    262, 265, 266, 267, 268, 269,
                                                 478, 497, 537, 538, 539, 540
    270, 272, 274, 275, 276, 277,
                                             Յռեթեոս, 295, 507, 508
    278, 279, 281, 282, 283, 285,
                                             30, 540
    287, 288, 289, 290, 292, 295,
                                             32, 38, 68, 281, 308, 361,
    296, 302, 305, 309, 312, 315,
                                                 365, 529, 533, 550, 559
    316, 317, 318, 319, 320, 321,
                                             Յռիփսիմե, 491, 529
    322, 323, 326, 327, 330, 331,
    334, 335, 336, 338, 339, 340,
                                             30, 33, 38, 44, 69, 70, 140,
    341, 342, 343, 348, 350, 353,
                                                 163, 193, 210, 213, 216, 232,
    357, 358, 359, 367, 368, 372,
                                                 233, 234, 237, 238, 239, 240,
    373, 374, 377, 378, 379, 380,
                                                 241, 242, 243, 244, 251, 252,
    382, 383, 385, 386, 389, 393,
                                                 254, 257, 258, 265, 267, 268,
    394, 406, 407, 416, 427, 429,
                                                 272, 275, 276, 307, 317, 336,
    436, 438, 452, 455, 457, 459,
                                                 342, 379, 411, 414, 416, 431,
    470, 471, 473, 477, 478, 481,
                                                462, 473, 516, 534, 535, 537,
    484, 486, 487, 496, 501, 502,
                                                 539, 540, 545
    503, 505, 507, 509, 513, 526,
                                             Յուդաս, 213
    541, 548
3np, 60, 153, 207, 246, 292, 297,
                                             Ղազարոս, 70, 71, 82, 105, 107,
    302, 324, 334, 384, 405, 485
                                                 113, 118, 125, 151, 152, 153,
3ndwlhú, 515, 539, 540, 541
                                                 154, 155, 156, 157, 158, 159,
3nulti, 148, 188, 288, 408, 412, 413,
                                                 161, 165, 166, 167, 168, 169,
                                                 170, 171, 172, 173, 177, 179,
Յովիաննես, 14, 31, 32, 36, 47, 54,
                                                 182, 188, 189, 191, 201, 223,
                                                 225, 235, 237, 317, 379
    57, 58, 59, 62, 63, 66, 67, 75,
    80, 85, 86, 108, 109, 126, 158,
                                             Ղևի, 102, 482, 500, 539, 540, 547
    177, 179, 183, 188, 191, 199,
                                             Ղովտ, 232, 325
    200, 213, 221, 235, 250, 257,
                                             Ղուկաս, 55, 65, 104, 107, 121, 184,
    258, 269, 273, 275, 277, 296,
                                                 212, 235, 317, 318, 319, 320,
    316, 317, 319, 320, 321, 322,
                                                 321, 327, 332, 353, 356, 454,
                                                472, 473, 484, 487
    326, 328, 343, 348, 349, 350,
```

8นบ<sub>4</sub>ะก 563

| Մագդաղենացի, 238, 285, 299, 308, 317, 318, 319, 320, 321, 322 Մաբան, 540 Մակաբայեցի, 30, 216 Մակարիոս, 535 Մաղաքիա, 65, 88, 435 Մաղքոս, 268, 269, 457 Մատաթիա, 360, 408, 416, 417 Մարթա, 151, 153, 154, 155, 156, 160, 161, 162, 163, 164, 165, 168, 169, 171, 537 Մարիամ, 15, 29, 38, 39, 40, 41, 46, 65, 69, 70, 77, 78, 79, 86, 87, 153, 154, 156, 160, 161, 163, 164, 165, 169, 171, 199, 201, 218, 232, 235, 236, 237, 285, 298, 299, 300, 308, 317, 318 | Նեստոր, 476 Ներոն, 32, 533 Ներսես, 14, 100, 273, 399, 496, 530, 531 Նեփթաղիմ, 517 Նիկոդեմոս, 238, 296, 507 Նյուսացի, 419 Նոյ, 25, 42, 52, 53, 92, 102, 107, 114, 117, 119, 123, 126, 130, 134, 157, 170, 176, 202, 208, 209, 219, 249, 252, 258, 261, 282, 338, 354, 362, 442, 443, 444, 445, 467, 490, 513, 524, 536 Շապուհ, 105 Շիղա, 413 Շմավոն, 102, 481, 516 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 298, 299, 300, 308, 317, 318, 319, 320, 321, 322, 323, 324,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Շողակաթ, 16, 431, 490<br>Շուշան, 239                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 332, 334, 337, 338, 339, 340,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 5111Zada, 200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 341, 342, 343, 344, 345, 346,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Ոռնա, 523                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 347, 348, 349, 350, 400, 472, 500, 501, 502, 509, 510, 512,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Ոսկեբերան, 12, 224, 238, 399                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 515, 528, 536, 537, 538, 539,<br>540                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Պետրոս, 13, 30, 31, 32, 34, 35, 126, 172, 183, 210, 250, 254, 255,                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Մարկոս, 212, 235, 237, 238, 251,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 257, 258, 265, 266, 268, 269,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 317, 318, 319, 320, 376, 472,<br>473, 484                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 273, 275, 292, 307, 316, 318, 319, 320, 321, 322, 324, 326,                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Մելքոն, 46, 47                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 327, 329, 330, 332, 348, 361,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Մելքիսեդեկ, 82, 119, 130, 263,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 362, 363, 364, 408, 409, 411,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 298, 513, 524, 539                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 412, 413, 414, 415, 419, 427,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Մեղքող, 465<br>Մեռա, 521                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 428, 435, 444, 457, 467, 470,<br>471, 473, 474, 475, 479, 481,                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Մերար, 517                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 482, 483, 484, 485, 486, 488,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Մժեժ, 528                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 499, 505, 509, 510, 532, 551                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Պիղատոս, 75, 242, 243, 273, 275,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Նաասոն, 539                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 276, 277, 278, 279, 280, 283,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Նաբավ, 481<br>Նաբուքոդոնոսոր, 68, 109, 459,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 284, 288, 289, 295, 296, 302,<br>336, 534                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 460                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Պող, 339                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Նազարեթ, 40, 50, 57, 89, 339, 341,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Պnηnu, 9, 13, 22, 31, 32, 34, 35, 36,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 497, 537                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 51, 54, 74, 96, 115, 125, 126,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Նավե, 178<br>Նեեման, 61                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 128, 131, 170, 207, 210, 221, 226, 231, 232, 294, 295, 350,                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Նեեմիա, 258                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 362, 375, 377, 393, 395, 400,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| 403, 406, 413, 414, 416, 417,          | Սողոմոն, 26, 30, 39, 112, 114, 182,   |
|----------------------------------------|---------------------------------------|
| 419, 422, 435, 436, 438, 447,          | 189, 191, 193, 253, 349, 350,         |
| 487, 499, 503, 504, 507, 509,          | 355, 361, 368, 390, 416, 420,         |
| 521, 526, 529, 544, 547, 551           | 425, 431, 447, 466, 471, 515,         |
| Պոսեյդոն, 370                          | 522, 523, 525, 536, 545, 551          |
| Պտղոմեոս, 82                           | Սոմնաս, 297                           |
| [                                      | Սովյուեն, 540                         |
| Ռահաբ, 539, 540                        | Սոփոնիա, 193, 509                     |
| Ռաքել, 48, 68, 340                     | Ստեփաննոս, 31, 32, 34, 67, 245,       |
| Ռեբեկա, 39                             | 377, 378, 428, 477, 487, 535,         |
| Ռուբեն, 516, 539                       | 551                                   |
| Ռուփա, 282                             | 331                                   |
| Ռուփիմ, 540                            | Վարդ, 13, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 22, |
| ւոււկլու, 540                          | • •                                   |
| H.,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | 27, 62, 89, 94, 98, 100, 102,         |
| Սադայել, 334                           | 104, 108, 109, 122, 124, 163,         |
| Սաիակ, 14, 524                         | 164, 177, 183, 205, 222, 233,         |
| Սահառ, 39                              | 235, 236, 242, 244, 250, 252,         |
| Սաղմոն, 408, 539                       | 253, 254, 255, 256, 257, 261,         |
| Սաղոմե, 317, 318, 537, 540             | 265, 267, 268, 286, 306, 309,         |
| Սամվել, 57, 113, 231, 247, 250,        | 326, 333, 353, 371, 376, 416,         |
| 274, 364, 425, 460, 461                | 417, 420, 421, 429, 431, 450,         |
| Սամփսոն, 181, 333, 334, 335, 421       | 468, 469, 483, 525, 530, 531,         |
| Սառա, 39, 231, 232, 541                | 542, 543, 548                         |
| Սավուղ, 114, 250, 257, 274, 465        | Վեսպասիանոս, 215, 526, 527            |
| Սարգիս, 105                            | Վիրապ, 14, 433, 490, 491, 530         |
| Սափիրա, 409                            |                                       |
| Սեգոր, 232                             | Տաբիթա, 409                           |
| Սեդեկիա, 234                           | Տիբերիոս, 213, 281, 308               |
| Սեթ, 50, 71, 102, 170, 176, 208, 209   | Տիմե, 179                             |
| Սեղբեստրոս, 103                        | Տիմոթեոս, 278, 363, 435               |
| Սեմ, 40, 209                           | Shunu, 212, 214, 215, 216, 526        |
| Սենեքերիմ, 268                         | Տոբիթ, 387                            |
| Սերուք, 231                            | Տրդատ, 361, 432, 495                  |
| Սեփորա, 340                            |                                       |
| Սիմեոն, 14, 16, 57, 82, 83, 84, 85,    | Փարես, 539                            |
| 86, 87, 88, 373, 498, 555              | Փաղեղ, 216                            |
| Սիմոն, 212, 216, 235, 236, 241,        | Փանուել, 87                           |
| 252, 281, 317, 319, 429, 537           | Փենեիեզ՝, 539                         |
| Uþnū, 26, 86, 87, 140, 183, 192,       | Փենեիես, 458, 459, 460, 461           |
| 193, 194, 195, 211, 247, 288,          | Фիլիպպոս, 413, 427                    |
| 356, 361, 390, 394, 402, 403,          | Փիլոդեոս, 33                          |
| 418, 432, 433, 436, 438, 447,          | Tilinjana, 00                         |
| 449, 458, 464, 474, 534, 550           | Քազա, 317                             |
| Սոկրատ, 292                            | Քաղեբ, 454, 459                       |
| Unnnu, 414, 547                        | Քամ, 178, 209                         |
| Onifina, 4 14, 547                     |                                       |
|                                        | Քանան, 243                            |

ՑԱՆԿԵՐ 565

Քետուրա, 46 Քոբար, 523 Քոբարքոբե, 213, 214 Քվակ, 178

Օբե, 540 Օբեդ, 540 Օգոստինոս, 39, 68 Օզան, 465 Oghu, 348 Out, 463 Outu, 342 Օփնի, 458, 459, 460, 461

#### Տեղանունները ծանկ

Ugnunu, 460, 527 249, 254, 258, 260, 272, 291, Աբենք, 292, 293, 294, 295 Ակկարոն, 463 **Անտիոք**, 212 **Արարատ**, 444, 529 Արարատյան դաշտ, 433, 490 Արիսպագոս, 293, 294 եդեսիա, 240, 529 Բաբելոն, 72, 108, 109, 150, 171, եղիմ, 360, 547 208, 247, 291, 297, 422, 444, 445, 458, 523, 524, 554 Բեթանիա, 151, 152, 153, 154, 156, 160, 177, 181, 182, 197, 203, 235, 250, 252, 379, 380 Բեթել, 378, 520 Բեթղեհեմ, 37, 38, 39, 40, 42, 44, 46, 68, 76, 77, 80, 89, 282, 341, 349, 522, 539 **Բեթսամյուս**, 463, 464 **Բեթսայիդա**, 427 **Բեթփագե**, 181, 182 **Բերսաբեե**, 465, 540 Գագաթ, 282 4mqm, 333 Գալիլիա, 40, 89, 213, 241, 265, 277, 299, 317, 318, 319, 320, 326, 332, 339, 406, 470, 529, 531, 537, 540 Գեթսեմանի, 265, 272, 500, 502, 503, 508 40, 150, 282, 325, 361, 365, 407, 517, 518, 520, 521, 522, 532, 533, 534 եգիպտոս, 13, 22, 47, 48, 50, 80, 82, 89, 100, 123, 156, 231, 233, Եփրայիմ, 151

309, 333, 334, 338, 339, 340, 341, 342, 365, 401, 418, 454, 456, 457, 458, 459, 460, 462, 464, 466, 478, 485, 521, 523, 525, 529, 554 **Եդեմ**, 436, 441, 503 Երիքով, 129, 151, 178, 179, 192, 241, 250, 378, 454, 455, 461, **Երուսաղեմ**, 13, 15, 21, 26, 30, 31, 34, 38, 42, 44, 45, 47, 48, 49, 53, 54, 55, 68, 77, 79, 82, 88, 89, 104, 112, 114, 118, 127, 129, 147, 150, 151, 160, 173, 176, 177, 178, 179, 181, 184, 186, 188, 190, 192, 193, 194, 195, 197, 202, 212, 213, 214, 216, 234, 239, 240, 241, 244, 250, 254, 256, 268, 277, 288, 289, 290, 303, 325, 326, 331, 338, 343, 349, 360, 361, 362, 365, 367, 369, 379, 380, 381, 382, 383, 385, 397, 398, 399, 400, 403, 406, 407, 408, 410, 411, 412, 414, 416, 418, 419, 431, 432, 433, 447, 456, 464, 465, 466, 467, 469, 470, 482, 484, 495, 498, 499, 502, 503, 508, 510, 517, 518, 519, 521, 523, 525, 527, 528, 529, 532, 533, 534, 535, 542, 545, 548 Եփրաքա, 38, 39, 40

253, 255, 256, 373, 378, 379, **Էմմավուս**, 326, 332 386, 434, 454, 455, 477, 485, Էջմիածին, 16, 361, 431, 490 486, 487, 500, 521, 539 **Յրեաստան**, 38, 42, 44, 48, 57, 158, 193, 213, 215, 241, 277, 347, @upnn, 21, 31, 158, 262, 266, 327, 384, 385, 467, 471, 473, 475, 361, 435, 470, 503, 511, 515 476, 485, 486, 487, 488 **Յունաստան**, 283 Իսրայել, 9, 12, 21, 26, 38, 41, 44, Չիթենյաց լեռ, 70, 181, 182, 183, 45, 50, 55, 57, 61, 63, 77, 80, 203, 212, 233, 247, 265, 326, 365, 379, 380, 381, 382, 384, 82, 83, 85, 86, 92, 101, 112, 498, 500, 501 114, 126, 150, 177, 178, 191, 214, 218, 231, 234, 240, 243, 244, 245, 246, 247, 249, 250, Ղամբարների ձոր, 265 254, 257, 258, 259, 260, 272, 275, 276, 280, 284, 298, 301, Մակեդոնիա, 414 309, 310, 333, 338, 340, 342, 347, 348, 365, 382, 401, 404, **Նիկիա**, 14, 18, 22, 99, 105, 301, 409, 417, 425, 431, 446, 454, 546, 556 455, 456, 457, 458, 460, 462, Նինվե, 42, 303 464, 465, 472, 490, 516, 518, 521, 523, 525, 536, 537, 539, Պաղեստին, 213 540, 546, 548, 555 Պարսկաստան, 527, 528 Պոնտոս, 283 Լիբանան, 519 Դամա, 48, 68

Խաչկա վանք, 528

Կարիաթարիմ, 463 Կարին, 528 Կափառնայում, 427 Կեդրոն, 194, 203 Կեսարիա, 241, 255, 261, 470 Կիշոնի հեղեղատ, 484 Կիպրոս, 172 Կիտվան, 172 Կոստանդնուպոլիս, 15, 528

Յայաստան, 14, 396, 433, 434, 495, 529 Յոգյաց վանք, 529 Յոսափատ, 268 Յորդանան, 27, 57, 59, 60, 61, 63, 67, 68, 151, 178, 179, 192, 250, Սամարիա, 187 Սելով, 456 Սիլովամ, 49 Սոդոմ, 92, 102, 232, 252, 325 Վարագ, 529, 530, 531 Վաղարշապատ, 432, 434, 490, 530 Տիբերական ծով, 362

Փառան, 82 Փիլիպպյան Կեսարիա, 241, 255, 261, 470

Քաղկեդոն, 54 Քորեբ, 112, 116, 310, 381, 385, 478

# ԳՐԱԿԱՆՈՒԹՅԱՆ ՑԱՆԿ

## Օգտագործված ձեռագրեր Մաշտոցի անվան մատենադարանի

```
174 Պետրոս Բերդումեան, «Քարոզգիրք»
```

946 Գրիգոր Աստուածաբան, «ճառք»

993 ճառընտիր

1388 Մատբէոս Ջուղայեցի, «Յաւաքումն ի Ղուկասու գլխոյ»

1433 ժողովածու, «Տեսութիւն վասն թաղման»

1851 ժողովածու

1879 «Գիրք պատճառաց»

2039 Տօնապատճառ

2212 Սիմէոն Երևանցի, «Քարոզգիրք»

4133 Ժողովածու

4139 Տօնապատճառ

4853 ճառրնտիր

4950 ճառընտիր («Վասն պահեցողութեան»)

7324 «Վասն հոգոցն, թէ ուր կան այժմ»

7898 «Վասն Աստուածընկալ գերեզմանին, հալուէին և զմռոյն»

8456 «Օրինութիւն մոմի և հրոյ, ոստոց, մոմի Տեառնընդառաջի»

9646 Աստուածաբանական հանրագիտարան

10080 «Բառգիրք եկեղեցիական սպասուց և տօնից»

10185 «Յաղագս խորհրդոյ դռնբացութեան»

## Օգտագործված տպագիր գրականություն

```
«Աստուածաշունչ», 1860 թ., Վենետիկ
```

«Աստուածաշունչ», 1994 թ., Ս. Էջմիածին

«ժամակարգութիւն Յայաստանեայց Սուրբ Եկեղեցւոյ», 1915 թ., Երուսաղէմ

«Ձայնաքաղ Շարական», 1888 թ., Վաղարշապատ

«ճաշոց», 1872 թ., Վաղարշապատ

«Յայսմաւուրք», 1706 թ., Կոստանդնուպօլիս

«Գիրք Մեծի Մաշտոց կոչեցեալ», 1807 թ., Կոստանդնուպօլիս

«Տօնացոյց», 1906 թ., Վաղարշապատ

Գրիգոր Լուսաւորիչ, «Յաճախապատում», 1737 թ., Կոստանդնուպօլիս

Կիւրեղ Երուսաղեմացի, «Կոչումն ընծայութեան», 1727 թ., Կոստանդնուպօլիս եղիշէ, «Սրբոյ հօրն մերոյ եղիշէի վարդապետի մատենագրութիւնք», 1859 թ., Վենետիկ

«Գիրք եւ ճառք հոգեշահ», 1722 թ., Կոստանդնուպօլիս

Յովհաննէս Մանդակունի, «ճառք», 1860 թ., Վենետիկ

Գրիգոր Արշարունի, «Ընթերցուածոց մեկնութիւն», 1964 թ., Վենետիկ

Ստեփաննոս Սիւնեցի, «Մեկնութիւն չորից աւետարանչացն», 1994 թ., Երևան

Չաքարիա կաթողիկոս Ձագեցի, «ճառք», 1995 թ., Վենետիկ

Ստեփաննոս Օրբելեան, «Յակաճառութիւն ընդդէմ երկաբնակաց», 1756 թ., Կոստանդնուպօլիս

Դաւիթ Քահանայ, «Մատեան գիտութեան և հաւատոյ», 1997 թ., Երևան

Ներսէս Լամբրոնացի, «Մեկնութիւն սրբոց երկոտասան մարգարէից», 1825 թ., Կոստանդնուպօլիս

Ներսէս Լամբրոնացի, «Խորհրդածութիւն ի կարգս Եկեղեցւոյ», 1847 թ., Վենետիկ

Իգնատիոս Սեւլեռնեցի, «Մեկնութիւն սրբոյ Աւետարանին որ ըստ Ղուկասու», 1735 թ. Կոստանդնուպօլիս

Գրիգոր Տաթեւացի, «Գիրք հարցմանց», 1729 թ., Կոստանդնուպօլիս

Գրիգոր Տաթեւացի, «Գիրք քարոզութեան, Ձմերան հատոր», 1740 թ., Կոստանդնուպօլիս

Գրիգոր Տաթեւացի, «Գիրք քարոզութեան, Ամառան հատոր», 1741 թ., Կոստանդնուպօլիս

Վարդան Այգեկցի, «Գիրք հաստատութեան և Արմատ հաւատոյ», 1998 թ., Երևան

Մխիթար Այրիվանեցի, «Պատմութիւն Յայոց», 1860 թ., Մոսկվա

Սեբէոս, «Պատմութիւն», 1979 թ., Երևան

Սոկրատ Սքոլաստիկոս, «Եկեղեցական պատմութիւն»

Առաքել Սիւնեցի, «Ամենայն չար տանջելի», 1996 թ., Ս. Էջմիածին

Յակոբ Ղրիմեցի, «Տոմարագիտական աշխատություններ», 1987 թ., Երևան

Յովհաննէս Արճիշեցի, «Պատարագի մեկնութիւն», 1860 թ., Ս. Էջմիածին

Սահակ քահ. Սարգսեան, «Քննական կրօնագիտութիւն», 1874 թ., Կոստանդնուպօլիս

Սարգիս Բարսեղեան Գնունի Վանեցի, «Քրիստոնեական վարդապետութիւն», 1879 թ., Վաղարշապատ

Բաբկէն Կիւլեսերեան, «Քրիստոնեական»

Փեհլեւանեան Խորեն, «Յամառօտ բացատրութիւն տօնից և ծեսից Յայաստանեայց Առաքելական Ուղղափառ Սուրբ Եկեղեցւոյ ի պէտս ազգային նախակրթարանաց», 1898 թ., Կոստանդնուպօլիս Փախալեան Մինաս, «Վամառօտ տեղեկութիւնք Վայաստանեայց Եկեղեցւոյ տօներուն վերայ», 1900 թ., Նոր Նախիջևան
Գիւտ քահ. Աղայեանց, «Կարգ Աստուածպաշտութեան», 1907 թ., Թիֆլիս
Թորգոմ պատր. Գուշակեան, «Սուրբք և տօնք», 1957 թ., Երուսաղէմ
Արտակ արք. Մանուկեան, «Վայ Եկեղեցու տօները», 1969 թ., Թեհրան
Շնորիք արք. Գալուստեան, «Տաղաւար տօներ», 1976 թ., Երուսաղէմ
Նորայր արք. Պողարեան, «Ծիսագիտութիւն», 1990 թ., Նյու Յորք
Ա.Գ. Աբրահամյան, «Վայոց գիր և գրչություն», 1973 թ., Երևան
Լևոն Խաչիկյան, «Եղիշեի Արարածոց մեկնությունը», 1992 թ., Երևան
Մեսրոպ քահ. Արամեան, «Երգ երգոցի մեկնութիւն», 1993 թ., Երևան
«Խորանների մեկնություններ», աշխատ. Վիգեն Ղազարյան, 1995 թ., Երևան
«Արարատ» ամսագիր, Յունիս, 1915 թ., Ս. Էջմիածին
«Վայ խօսնակ» ամսագիր, Օգոստոս, 1928 թ., Կոստանդնուպօլիս
«Էջմիածին» ամսագիր, Ա, 1996 թ., Ս. Էջմիածին

Գիրքը կազմված է ծաղկաքաղի սկզբունքով։ Օգտվել ենք մեր եկեղեցու հայրերի համապատասխան երկասիրություններից։ Յուրաքանչյուր գլխի համար նշված են այն աղբյուրները, որտեղից վերցվել են նյութերը և համադրվել։

## Նախաբան

Գրիգոր Լուսաւորիչ, «Յաճախապատում»

Ներսէս Շնորհալի, «Մեկնութիւն խորանաց»

Ստեփաննոս Օրբելեան, «Նաւակատիք»

Յակոբ Ղրիմեցի, «Մեկնութիւն տումարի»

Դաւիթ Քահանայ, «Մատեան գիտութեան եւ հաւատոյ»

«Գիրք պատճառաց»

Յովհաննէս Արճիշեցի, «Պատարագի մեկնութիւն»

«Solimgnig»

Սահակ քահ. Սարգսեան, «Քննական կրօնագիտութիւն»

Սարգիս Բարսեղեան, «Քրիստոնեական վարդապետութիւն»

Գիւտ քահ. Աղայեանց, «Կարգ Աստուածպաշտութեան»

Նորայր արք. Պողարյան, «Ծիսագիտություն»

«Յայ խօսնակ» ամսագիր, «Ժամակարգութեան անայլայլ դպրութիւն Յայ Սուրբ Եկեղեցւոյ»

«Արարատ» ամսագիր, Ստեփաննոս Սիւնեցի «Մեկնութիւն ժամակարգութեան»

# Ծնունդ

Եփրեմ Ասորի, «Ներբողյան Քրիստոսի ծննդյան»

Եպիփան Կիպրացի, «Աւետարանաց մեկնութիւն»

Կիւրէղ Երուսաղէմացի, «Կոչումն ընծայութեան»

Անթիպատրոս Բոստրացի, «Խօսք ի ծնունդն Քրիստոսի»

Յակոբ Մծբնայ հայրապետ, «Յաղագս աստեղն և մոգուցն և մանկանցն Բեթղեհեմի»

Չաքարիա Ձագեցի, «ճառք»

Ներսէս Շնորհալի, «Մատթէոսի Աւետարանի Մեկնութիւն»

Վարդան Արեւելցի, «Տօնապատճառ»

Անանիա Սանահնեցի, «Մատքէի մեկնուքիւնք»

Յովհաննէս Երզնկացի, «Յաւուր ծննդեան եւ մկրտութեան Տեառն»

Վարդան Այգեկցի, «Արմատ հաւատոյ»

Գրիգոր Տաբեւացի, «Քարոզգիրը»

Գրիգոր Տաբեւացի, «Գիրք հարցմանց»

Մատբէոս Ջուղայեցի, «Մեկնութիւն Ղուկասու»

«Յայսմաւուրք»

## Տեառնընդառաջ

Եփրեմ Ասորի, «Գալուստ Տեառն ի տաճարն քառասնօրեայ և ի ծերունի Սիմէօն»

Բարսէղ Կէսարացի, «Տօնախօսական մեծի աւուր տեառնընդառաջին»

Իգնատիոս Սեւլեռնեցի, «Ղուկասու Աւետարանի Մեկնութիւն»

Վարդան Արեւելցի, «Տօնապատճառ»

Գրիգոր Տաբեւացի, «Քարոզգիրը»

Գրիգոր Տաթեւացի, «Գիրք հարցմանց»

Մատբէոս Ջուղայեցի, «Մեկնութիւն Ղուկասու»

«Յայսմաւուրք»

«Մաշտո», Օրինութիւն մոմի տեառնընդառաջի

#### $\eta_{uhp}$

Յովհաննէս Մանդակունի, «Վասն պահոց»

Գրիգոր Արշարունի, «Ընթերցուածոց Մեկնութիւն»

Խոսրովիկ Թարգմանիչ, «Բան վարդապետական յաղագս Քառասնորդաց»

Վանական Վարդապետ, «Պատճառ վասն առաջաւորաց»

Սամուէլ Կամրջաձորեցի, «Ընթերցուածոց Մեկնութիւն»

Պօղոս Տարօնացի, «Ընթերցուածոց Մեկնութիւն»

Վարդան Արեւելցի, «Տօնապատճառ»

Գրիգոր Տաթեւացի, «Քարոզգիրը»

Գրիգոր Տաթեւացի, «Գիրք հարցմանց»

Մատբէոս Ջուղայեցի, «Վասն պահոց»

Անանուն, «Վասն պահոց»

Պետրոս Բերդումեան, «Քարոզգիրք»

Յովհաննէս Ոսկեբերան ճառ, «Մեք որ կենդանիքս մնացեալ իցեմք...»

## Ղազարոսի հարությունը

Մամբրե Վերծանող, «ճառ ի յարութեան Ղազարու» Յակոբ Սրճեցի, «Ի յարութիւն Ղազարու» Վարդան Արեւելցի, «Տօնապատճառ» Գրիգոր Տաթեւացի, «Քարոզգիրք» «Յայսմաւուրք»

## *Ōшղկшզшրդ*

Քէրովբե Վարդապետ, «Մարկոսի Աւետարանի Մեկնութիւն» Զաքարիա Ձագեցի, «ճառք» Վարդան Արեւելցի, «Տօնապատճառ» Գրիգոր Տաթեւացի, «Քարոզգիրք» Յովհաննէս արք. Սեբաստացի, «Յաղագս խորհրդոյ դռնբացութեան» «Մաշտոց», Օրհնութիւն ոստոց

# Ավագ երկուշաբթի

եղիշէ Վարդապետ, «Արարածոց Մեկնութիւն» Ձաքարիա Ձագեցի, «ճառք» Վարդան Արեւելցի, «Տօնապատճառ» Գրիգոր Տաթեւացի, «Քարոզգիրք» «Յայսմաւուրք»

## Ավագ երեքշաբթի

Յակոբ Մծբնայ հայրահետ, «Զգօն գիրք» Եղիշէ Վարդապետ, «Արարածոց Մեկնութիւն» Զաքարիա Ձագեցի, «ճառք» Վարդան Արեւելցի, «Տօնապատճառ» Գրիգոր Տաթեւացի, «Քարոզգիրք» «Յայսմաւուրք»

#### Ավագ չորեքշաբթի

եղիշէ Վարդապետ, «Արարածոց Մեկնութիւն» Ձաքարիա Ձագեցի, «ճառք» Ներսէս Լամբրոնացի, «ԺԲ մարգարէից մեկնութիւն» Վարդան Արեւելցի, «Տօնապատճառ» Գրիգոր Տաթեւացի, «Քարոզգիրք» «Յայսմաւուրք»

## Ավագ հինգշաբթի

եղիշէ Վարդապետ, «Արարածոց Մեկնութիւն» Զաքարիա Ձագեցի, «ճառք» Վարդան Արեւելցի, «Տօնապատճառ» Գրիգոր Տաթեւացի, «Քարոզգիրք» «Յայսմաւուրք»

## Ավագ ուրբաթ

եղիշէ Վարդապետ, «Արարածոց Մեկնութիւն» Ձաքարիա Ձագեցի, «ճառք» Վարդան Արեւելցի, «Տօնապատճառ» Գրիգոր Տաթեւացի, «Քարոզգիրք»,, «Յոբայ Լուծմունք» «Յայսմաւուրք» Անանուն, «Վասն Աստուածընկալ գերեզմանին, հալուէին և զմռոյն»

## Цվша гшршр

Յակոբ Մծբնա հայրապետ, «Ձգոն գիրք» Եղիշէ Վարդապետ, «Արարածոց Մեկնութիւն» Ձաքարիա Ձագեցի, «ճառք» Վարդան Արեւելցի, «Տօնապատճառ» Գրիգոր Տաթեւացի, «Քարոզգիրք» «Յայսմաւուրք» «Մաշտոց», Օրինութիւն մոմի և հրոյ

## *Ձատիկ*

Չաքարիա Չագեցի, «ճառք» Գրիգոր Վարդապետ, «Վասն սրբոյ Ձատկի եւ կենսաբեր յարութեան» Վարդան Արեւելցի, «Տօնապատճառ» Գրիգոր Տաթեւացի, «Քարոզգիրք» Գրիգոր Տաթեւացի, «Գիրք հարցմանց» Յակոբ Ղրիմեցի, «Մեկնութիւն տումարի» «Յայսմաւուրք»

## Չինունք

Գրիգոր Աստուածաբան, «ճառք»
Յովհաննէս Մանդակունի, «Վասն պահոց»
Արիստակէս Լաստիվերցի, «Վասն Նոր կիւրակէի»
Գրիգոր Տաթեւացի, «Քարոզգիրք»
Գրիգոր Տաթեւացի, «Գիրք հարցմանց»
Սիմէօն Երեւանցի, «Քարոզք»
Պետրոս Բերդումեան, «Քարոզ տարեկան»
Յակոբ Նալեան, «Քարոզք»
Բաբկէն Կիւլեսերեան, «Քրիստոնեական»
«Յայսմաւուրք»
Յակոբ Ղրիմեցի, «Մեկնութիւն տումարի»

## *Չամբարձում*

Զաքարիա Ձագեցի, «ճառք» Վարդան Արեւելցի, «Տօնապատճառ» Գրիգոր Տաթեւացի, «Քարոզգիրք» Գրիգոր Տաթեւացի, «Գիրք հարցմանց» Մատթէոս Ջուղայեցի, «Մեկնութիւն Ղուկասու» «Յայսմաւուրք»

## *Յոգեգալուստ*

Վարդան Արեւելցի, «Տօնապատճառ» Ներսէս Լամբրոնացի, «Ներբող ի գալուստ Ամենասուրբ Յոգւոյն Աստուծոյ» Գէորգ Սկևռացի, «Գործք Առաքելոցի մեկնութիւն» Գրիգոր Տաթեւացի, «Քարոզգիրք», «Գիրք հարցմանց» Մատթէոս Ջուղայեցի, «Գործք Առաքելոցի մեկնութիւն»

# եկեղեցի

Կիւրէղ Երուսաղէմացի, «Կոչումն ընծայութեան» Ձաքարիա Ձագեցի, «ճառք» Վարդան Արեւելցի, «Տօնապատճառ» Ներսէս Լամբրոնացի, «Խորհրդածութիւն ի կարգս Եկեղեցւոյ» Գրիգոր Տաթեւացի Գիրք քարոզութեան, «Ձմերան» և «Ամառան» հատորներ

#### Տապանակ

Վարդան Արեւելցի, «Տօնապատճառ» Եղիշէ, «Մեկնութիւն Յեսուայ» Գրիգոր Տաթեւացի, «Քարոզգիրք» Գրիգոր Տաթեւացի, «Գիրք հարցմանց» Յակոբ Սրճեցի, «Ի խորհուրդ Տապանակին» Մովսէս Խորենացի, «Ի մեծի աւուր Տապանակին»

## Վարդավառ

Եփրեմ, «Վասն այլակերպութեան Տեառն» Մովսէս Խորենացի, «Վասն խորհրդոյ Վարդավառին» Եղիշէ, «Վասն պայծառակերպութեան Տեառն» Վարդան Արեւելցի, «Տօնապատճառ» «Գիրք Պատճառաց» Գրիգոր Տաթեւացի, «Քարոզգիրք», «Գիրք հարցմանց»

#### Շողակաթ

Անանիա Սանահնեցի, «Ներբող Կաթողիկէ Եկեղեցւոյ» Կարդան Արեւելցի, «Տօնապատճառ»

## Ագանթագեղոս, «Գիրք վիպասանութեան»

# Աստվածամայր

Մովսես Քերթող, «Վասն վերափոխման Աստուածածնի» Ձաքարիա Ձագեցի, «ճառք» Ձակոբ Սրճեցի, «Ննջումն Սրբուհւոյ Աստուածածնի» Անանիա Սանահնեցի, «Մատթէի մեկնութիւնք» Իգնատիոս Սեւլեռնեցի, «Ղուկասու Աւետարան Մեկնութիւն» Վարդան Արեւելցի, «Տօնապատճառ» Գրիգոր Տաթեւացի, «Քարոզգիրք» Գրիգոր Տաթեւացի, «Գիրք հարցմանց» Մատթէոս Ջուղայեցի, «Մեկնութիւն Ղուկասու» Գրիգոր Խլաթեցի, «Մեկնութիւն խորանաց»

#### Սուրբ Խաչ

Չաքարիա Ձագեցի, «ճառք» Վարդան Արեւելցի, «Տօնապատճառ» Գրիգոր Տաթեւացի, «Քարոզգիրք» Գրիգոր Տաթեւացի, «Գիրք հարցմանց» «Յայսմաւուրք» Սոկրատ Սքոլաստիկոս, «Եկեղեցական պատմութիւն» Սեբէոս, «Պատմութիւն»

#### Sոն սրբոց

Գրիգոր Լուսավորիչ, «Յաճախապատում» Վարդան Արեւելցի, «Տօնապատճառ» Գրիգոր Տաթեւացի, «Քարոզգիրք» «Յայսմաւուրք» «Շարակնոց»

#### Տարեմուտ

Վարդան Արեւելցի, «Տօնապատճառ» Գրիգոր Տաթեւացի, «Քարոզգիրք» Սիմէօն Երեւանցի, «Քարոզք» «Յայսմաւուրք»

# ՄՎՈԵՁՎՈՒՍՔՄԱՆՈԳ

| ՆԱԽԱԲԱՆ                                               |    |
|-------------------------------------------------------|----|
| ՆեՐԱԾՈՒԹՅՈՒՆ                                          |    |
| Տոների դասակարգումը                                   |    |
| Շարժական և անշարժ տոներ                               |    |
| երեքսրբյան                                            |    |
| Տաղավար տոներ                                         |    |
| Նախատոնակ                                             |    |
| Նավակատիք                                             |    |
| ճրագալույց                                            |    |
| Ննջեցյալների հիշատակը                                 | 29 |
| ԱՎԱԳ ՏՈՆԵՐ                                            | 29 |
| ՄԵՐ ՏԻՐՈՉ՝ ՅԻՍՈͰՍ ՔՐԻՍՏՈՍԻ ԾՆՆԴՅԱՆ                    |    |
| ᲡՎ <b>Ს</b> ᲡႽՎᲡᲜ <b>२Ს</b> ᲕᲡᲘトԹᲕᲡᲡ ႽᲘᲡԸ             | 36 |
| Աստվածայայտնություն                                   | 36 |
| Ի՞նչ էին ասում մարգարեները Տիրոջ ծննդյան մասին        |    |
| Յիսուսի ծնունդը                                       |    |
| Յովիվների այցելությունը                               | 40 |
| Մոգերի այցելությունը                                  | 42 |
| Փախուստ Եգիպտոս                                       |    |
| Մանուկների կոտորածը                                   |    |
| Վերադարձ Եգիպտոսից                                    |    |
| Տիրոջ անճառելի ծնունդի մասին                          |    |
| Մարդեղության ժամանակի մասին                           | 52 |
| Յունվարի 6-ը որպես Քրիստոսի Ծննդյան և Յայտնության տոն | 53 |
| ՄԵՐ ՏԻՐՈՉ` ՅԻՍՈͰՍ ՔՐԻՍՏՈՍԻ ՄԿՐՏՈͰԹՅՈͰՆԸ               | 57 |
| Ջրօրինեք                                              |    |
| ՏՈՆԱԿԱՆ ՕՐԵՐԻ ԽՈՐՅՈͰՐԴԸ ԵՎ ՊԱՏճԱՌՆԵՐԸ                 | 65 |
| ճրագալույց                                            |    |
| Պատճառ առաջին օրվա տոնակատարության                    | 66 |
| Պատճառ երկրորդ օրվա տոնակատարության                   |    |
| Պատճառ երրորդ օրվա տոնակատարության                    |    |
| Պատճառ չորրորդ օրվա տոնակատարության                   |    |
| Պատճառ իինգերորդ օրվա տոնակատարության                 |    |
| Պատճառ վեցերորդ օրվա տոնակատարության                  |    |
| Պատճառ յոթերորդ օրվա տոնակատարության                  |    |
| นบ4นบน4กวกเออกเบ                                      | 73 |
| Պատճառ ութերորդ օրվա տոնակատարության                  |    |
| Տնօրինեք Սուրբ Ծննդյան                                |    |
| agalinage authe aggithmen                             |    |

| ՏՅԱՌՆԸՆԴԱՌԱՋ<br>Մեր Քրիստոս Աստծու քառասնօրյա գալուստը տաճար<br>Սիմեոն Ծերունու օրինությունը<br>Քառասնօրյա մանկանց օրինությունը | 82  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ጣሀጓደ                                                                                                                            |     |
| Պահքի օրինադրումը                                                                                                               | 91  |
| Պահքի կերակուրները                                                                                                              |     |
| Պահքի բնույթը                                                                                                                   |     |
| Պահքի մասե՞րը                                                                                                                   |     |
| OቦUՊUጓ₽                                                                                                                         | 98  |
| ՇԱԲԱԹԱՊԱՅՔ                                                                                                                      | 100 |
| นกนุรนุปกานอ มานุวย                                                                                                             | 102 |
| ሆեō ጣሀጓደ                                                                                                                        |     |
| Պաիքի օրերը                                                                                                                     | 107 |
| Քառասնորդաց պահք                                                                                                                |     |
| Ինչո՞ւ Քրիստոս քառասուն օր` գիշեր ու ցերեկ, պահեց                                                                               |     |
| Պաիքի առանձնահատկությունները                                                                                                    |     |
| Պաիքի ժամանակը                                                                                                                  |     |
| Պաիքի օգուտը                                                                                                                    | 122 |
| Այն փորձությունների մասին, որին հանդիպում է                                                                                     |     |
| _ մարդը պահոց օրերին                                                                                                            |     |
| Յորդորակ                                                                                                                        | 124 |
| ՊԱՅՈՑ ԿԻՐԱԿԻՆԵՐԻ ԽՈՐՅՈͰՐԴԸ                                                                                                      |     |
| ԲԱՐԵԿԵՆԴԱՆ                                                                                                                      | 127 |
| ԱՐՏԱՔՍՄԱՆ ԿԻՐԱԿԻ                                                                                                                |     |
| ԱՆԱՌԱԿԻ ԿԻՐԱԿԻ                                                                                                                  |     |
| ՏՆՏԵՍԻ ԿԻՐԱԿԻ                                                                                                                   |     |
| ԴԱՏԱՎՈՐԻ ԿԻՐԱԿԻ                                                                                                                 |     |
| ԳԱԼՍՏՅԱՆ ԿԻՐԱԿԻ                                                                                                                 | 147 |
|                                                                                                                                 | 151 |
| Ավետարանի մեկնությունը                                                                                                          | 153 |
| อินานนอนทา                                                                                                                      |     |
| Տիրոջ մուտքը Երուսաղեմ                                                                                                          |     |
| Արարչության առաջին օրը                                                                                                          |     |
| Առաջին դարի պատկերը                                                                                                             |     |
| Տիրոջ` Երուսաղեմ ավանակով գալու խորհուրդը                                                                                       |     |
| Ավետարանի մեկնությունը                                                                                                          | 178 |

# բոՎԱՆԴԱԿՈՒԹՅՈՒՆ

|         | Դռնբացեք                                           | 197 |
|---------|----------------------------------------------------|-----|
| 11.1110 | FOLORALIOGA                                        |     |
| uquq    | ։ ԵՐԿՈͰՇԱԲԹԻ<br>- Արարչության երկրորդ օրը          | 201 |
|         | երկրորդ դարի խորհուրդը                             |     |
|         | Կանոն Ավագ Երկուշաբթիի                             |     |
|         |                                                    | 200 |
| นนนจ    | ԵՐԵՔՇԱԲԹԻ                                          |     |
|         | Արարչության երրորդ օրը                             | 207 |
|         | երրորդ դարի պատկերը                                |     |
|         | Օրվա ընթերցվածների մեկնությունը                    |     |
|         | Մեկնություն Մատթեոսի ավետարանի                     |     |
|         | Տասը կույսերի առակը                                |     |
|         | երեք ծառաների առակը                                |     |
|         | Վերջին դատաստանը                                   | 220 |
| นนนจ    | · ՉՈՐԵՔՇԱԲԹԻ                                       |     |
|         | Չորրորդ դարի պատկերը                               |     |
|         | Ավագ Չորեքշաբթի օրվա խորհուրդը                     |     |
|         | Դավադրություն Յիսուսի դեմ                          |     |
|         | Օծում Բեթանիայում                                  |     |
|         | Մեկնություն Զաքարիայի մարգարեության                | 243 |
| นนนจ    | - ՅԻՆԳՇԱԲԹԻ                                        |     |
|         | Մեր Տիրոջ` Յիսուս Քրիստոսի վերջին ընթրիքի հիշատակը | 246 |
|         | Ընթերցվածի մեկնությունը                            |     |
|         | Վերջին ընթրիքը                                     | 249 |
|         | Ոտնլվա                                             |     |
|         | Մատնություն                                        |     |
|         | Յաղորդություն                                      |     |
|         | Աղոթք Գեթսեմանիի պարտեզում                         |     |
|         | Պետրոսի ուրացումները                               | 269 |
| นนนจ    | ባተባደመ                                              |     |
|         | Մեր Տիրոջ՝ Յիսուս Քրիստոսի չարչարանքների           |     |
|         | և խաչելության հիշատակը                             | 270 |
|         | Յիշատակ վեցերորդ օրվա արարչության                  | 270 |
|         | Վեցերորդ դարի պատկերը                              |     |
|         | Տիրոջ կենարար չարչարանքները                        | 272 |
|         | Խավարում                                           | 273 |
|         | Յիսուս Կայիափայի առաջ                              |     |
|         | Յուդայի ինքնասպանությունը                          |     |
|         | Յիսուս Պիղատոսի առաջ                               |     |
|         | Յիսուսի խաչելությունը                              |     |
|         | Ամբակումի մարգարեությունը                          |     |
|         | Չարարիայի մարձարերյելունը                          | 292 |

| Դիոնեսիոսի դարձը<br>Յիսուսի թաղումը                                                                                                                           |                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| ԱՎԱԳ ՇԱԲԱԹ<br>Գերեզմանի պահպանումը<br>Տիրոջ էջքը դժոխք<br>Ձու ներկելու սովորույթը                                                                             | 306               |
| ՄԵՐ ՏԻՐՈԶ` ՅԻՍՈͰՍ ՔՐԻՍՏՈՍԻ ՅԱՐՈͰԹՅԱՆ ՏՈՆԸ<br>Զատիկ<br>Յարություն<br>Ջինվորների վկայությունը                                                                   | 312               |
| Յուղաբեր կանայք<br>Թափուր գերեզմանը<br>Յիսուս երևում է Մարիամ Մագդաղենացուն<br>Յանդիպում Յարուցյալ Տիրոջ հետ                                                  | 317<br>321<br>322 |
| Դանդիպուն հայունցյալ Յլդողջ ուսն<br>Յիսուս երևում է աշակերտներին<br>Յարց Քրիստոսի Յարության վերաբերյալ<br>Սամփսոնն օրինակ Քրիստոսի<br>Դանիելն օրինակ Քրիստոսի | 326<br>331<br>333 |
| Տնօրինեք սուրբ Զատկի                                                                                                                                          | 336               |
| Աստվածամայր<br>Յիսուսի ծննդյան ավետումը<br>Մարիամի այցելությունը Եղիսաբեթին<br>Սուրբ Յոգու իջնելը Մարիամի վրա                                                 | 339<br>347        |
| ՅԻՆՈԻՆՔ<br>Կիրակի օրվա պատկերը                                                                                                                                |                   |
| ՆՈՐ ԿԻՐԱԿԻ ԿԱՄ ԿՐԿՆԱԶԱՏԻԿ<br>Կրկնազատիկ<br>Թովմասի հաստատումը                                                                                                 | 358<br>359        |
| ԱՇԽԱՐՅԱՄԱՑՐԱՆ ԿԱՄ ԿԱՆԱՉ ԿԻՐԱԿԻ<br>ԿԱՐՄԻՐ ԿԻՐԱԿԻ<br>ՏՈՆ ԵՐԵՎՄԱՆ ՍՈԻՐԲ ԽԱՉԻ                                                                                     | 362               |
| ՅԱՄԲԱՐՁՈՒՄ<br>Յարությունից իետո որտե՞ղ էր լինում                                                                                                              |                   |
| Քրիստոս մինչև երկինք համբառնալը<br>Ինչո՞ւ Քրիստոս հարությունից հետո անմիջապես<br>երկինք չհամբարձվեց                                                           | 371               |
| Ինչո՞ւ Քրիստոս քառասուն օր հետո համբարձվեց<br>Ի՞նչ է նշանակում փոխվել, համբառնալ ու թռչել                                                                     | 372               |
| Ինչո՞ւ համբաոձվեց Քոհստոս                                                                                                                                     |                   |

# คางแบงแนกเอากาบ

| Նստեց Յոր աջ կողմը                                              | 376  |
|-----------------------------------------------------------------|------|
| Տիրոջ համբարձման համեմատությունը<br>Եղիայի երկինք վերանալու հետ | 270  |
| Յիլուսի համբարձումը                                             |      |
| Տիրոջ երկինք մտնելը                                             | 386  |
| Յրուջ սիվինք ստեսըը<br>Յրեշտակները շատ բան սովորեցին Եկեղեցուց  |      |
| երկրորդ ԾԱՂԿԱԶԱՐԴ                                               |      |
| or arm rod ragger r                                             |      |
| 3N9+9ULNFUS                                                     |      |
| Տոնի պատճառները                                                 | 401  |
| Պենտեկոստե                                                      |      |
| Սուրբ Յոգու հրաշափառ էջքն առաքյալների վրա                       |      |
| Մեկնություն Յովելի մարգարեության                                |      |
| Յարցեր Սուրբ Յոգու գալստյան վերաբերյալ                          |      |
| Սուրբ Յոգին մարգարեների և առաքյալների վրա                       | 424  |
| Սուրբ Յոգու ներգործությունը                                     | 427  |
| 001 1 11000011 1 110100 1 01711171 1                            |      |
| ՏՈՆ ԿԱԹՈՂԻԿԵ ՍՈԻՐԲ ԷԶՄԻԱԾՆԻ<br>Եկեղեցու տոները                  | 121  |
| Սուրբ Էջմիածնի տոնը                                             |      |
| Կաթողիկե Եկեղեցի                                                |      |
| եկեղեցու խորհուրդը                                              |      |
|                                                                 |      |
| ՏԱՊԱՆԱԿ                                                         | 450  |
| Յիշատակ հին Տապանակի և տոն նորի` Սուրբ Եկեղեցու                 |      |
| Իսրայելացիների անցումը Յորդանանով                               |      |
| Ուխտի Տապանակի գերեվարումը                                      |      |
| Տապանակի վերադարձը                                              |      |
| Ուխտի Տապանակը` Երուսաղեմում                                    | 464  |
| ՄԵՐ ՏԻՐՈՉ` ՅԻՍՈͰՍ ՔՐԻՍՏՈՍԻ ՊԱՅԾԱՌԱԿԵՐՊՈͰԹՅԱՆ ՏՈՆԸ               | 467  |
| ճշմարիտ դավանությունը                                           | 470  |
| Յիսուսի պայծառակերպությունը                                     |      |
| ՏՈՆ ՇՈՂԱԿԱԹԻ                                                    | 490  |
| UUO UUEUEI I. U OUGOLUIUI OOI O                                 | 400  |
| ԱՍՏՎԱԾԱԾՆԻ ՎԵՐԱՓՈԽՄԱՆ ՏՈՆԸ                                      |      |
| Սուրբ Կույսի վարքը                                              | 497  |
| Աստվածամոր վերափոխման լուրը                                     |      |
| Տիրամոր պատկերի մասին                                           |      |
| Աստվածամոր ննջումը                                              |      |
| Աստվածամոր պատանումը                                            |      |
| Աստվածամոր թաղումը<br>Բարթողոմեոսի այցը                         |      |
| Իարթուլոսնոսի այցը<br>Խաղողօրինեք                               |      |
| າບພາງກາງບຸການນຸ້ນ                                               | J 12 |

| ՍՈՒՐԲ ԿՈՒՅՍԻ ԾՆՈՒՆԴԸ                                                                                                                   | 515        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ԽԱՉՎԵՐԱՑ<br>Խաչի տոնի սահմանումը<br>Ընթերցվածների մեկնություն<br>Խաչվերացի հաստատումը                                                  | 522<br>522 |
| ՏՈՆ ՎԱՐԱԳԱ ՍՈԻՐԲ ԽԱՉԻ                                                                                                                  | 529        |
| ՏՈՆ ԳՅՈͰՏ ԽԱՉԻ<br>Խաչի երկրորդ գյուտը                                                                                                  |            |
| ՍՈͰՐԲ ԿՈͰՅՍԻ ԸՆԾԱՅՈͰՄԸ ՏԱճԱՐԻՆ<br>Սուրբ Կույսի հանձնումը Յովսեփին                                                                      |            |
| ՍՈՒՐԲ ԿՈՒՅՍ ՄԱՐԻԱՄԻ ՅՂԱՑՄԱՆ ՏՈՆԸ                                                                                                       | 539        |
| ՍՐԲԵՐԻ ՏՈՆԵՐ Յրեշտակներ Կույսեր Նախահայրեր. Մարգարեներ. Վռաքյալներ Վարդապետներ. Յայրեր Յայրապետներ Մարտիրոսներ Մարտիրոսներ Ծարտիրոսներ |            |
| ՏԱՐԵՄՈՒՏ                                                                                                                               | 554        |
| ิ 3นปะเปนō                                                                                                                             | 556        |
| Անձնանունների ցանկ<br>Տեղանունների ցանկ<br>Գրականության ցանկ                                                                           | 565        |

# 

# ՏԵՐՈՒՆԱԿԱՆ ՏՈՆԵՐ

Աշխատասիրությամբ` Արամ Դիլանյանի

Ընդհանուր խմբագրությամբ *Տ. Վազգեն եպիսկոպոս Միրզախանյանի* 

խմբագիրներ՝ *Ղևոնդ քին Մայիլյան,* 

Ավետ Ավետիսյան, Վարդան Դևրիկյան

Անվանացանկերը կազմեց *Ղևոնդ քին Մայիլյանը* 

Յամակարգչային աշխատանքները` *Տիգրան Ապիկյանի* 

Դայ Առաքելական Սուրբ Եկեղեցու Քարոզչության Կենտրոն

บนูลา นุดกก บกเาะ เฉบานุจาบ - 2006