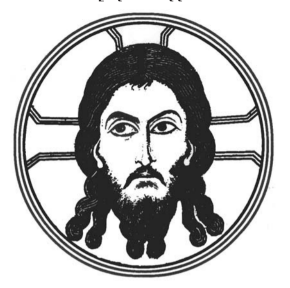
Հ. Ալեքսանդր Մեն



# ሆԱՐԴՈՒ በՐԴԻՆ

ԵՐԵՎԱՆ ՆՈՅՅԱՆ ՏԱՊԱՆ 2007 ՀՏጉ 2)091( ዓሆጉ 86.3 ዜ 296

> Թարդմանիչ՝ Խմբադիր՝ Սրբադրիչ՝ Նկարիչ՝

Ա.Գ.Ալեքսանյան Ավետիս քՀն. Դանիելյան Զ. Հ. Մխիկյան Վ. Գասպարյան

2 296 **Մեն Ալեջսանդը** Մարդու որդին։ (Կրոնի պատմություն)-

եր.: Նոյյան Տապան, 2007.- 486 էջ։

0403000000 Ա \_\_\_\_\_ 2007թ.

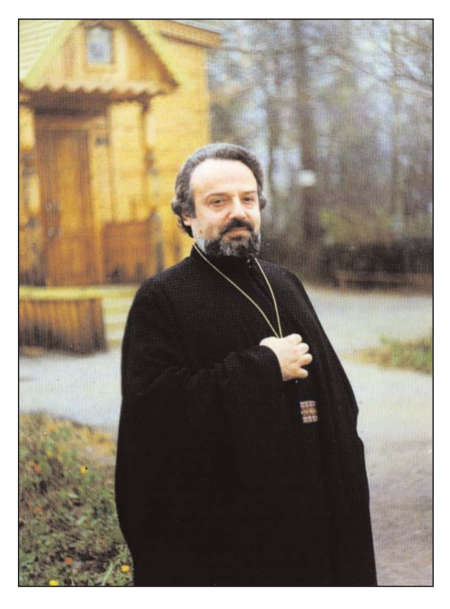
804 (01) 07

ዓሆጉ 86.3

ISBN 978-99941-44-63-1

Մայրիկիս լուսավոր Հիչատակին

Մեկենասությամբ՝ Ռուբեն Ավագյանի



Հ. Ալեբսանդր Մեն

#### ՀԵՂԻՆԱԿԻ ԿՈՂՄԻՑ

Հանուն ինչի են գրվել այս էջերը: Հարկավոր են դրանք արդյոք, երբ քրիստոնեության Հիմնադրի մասին արդեն այնքան բան է ասված:

Ավետարանական Թեմայով գրված ցանկացած նոր գիրք նման Հարցեր կարող է Հարուցել։ Բացի այդ, ակներև է, որ Հիսուս Քրիստոսի կյանքին և ուսմունքին նվիրված ոչ մի աչխատություն ի վիճակի չէ փոխարինել իր սկզբնաղբյուրին։ «Կա մի գիրք,- գրել է Պուչկինը մաՀաննից քիչ առաջ,- որի յուրաքանչյուր բառ մեկնված, բացատրված, քարողված է երկրի բոլոր ծագերում, Հարմարեցված է կյանքի բազմապիսի Հանգամանչներին... Այդ գիրքը կոչվում է Ավետարան, և նրա Հավերժորեն նոր Հմայքն այնպիսին է, որ երբ մենք աչխարՀից Հագեցած, վՀատությունից սրտաբեկ, պատաՀաբար բաց ենք անում այն, ապա այլևս անկարող լինելով ընդդիմանալ նրա դյութիչ Հափչտակութիյանը, Հոգով ընկղմվում ենք նրա աստվածային պերճախոսության մեջ»։ Իսկապես, բացի ավետարանիչներից, ով կարող էր իրագործել այդ աՀռելի խնդիրը՝ ցայտունորեն պատկերել Հիսուս Նազովրեցու կերպարը, ընդ որում, օգտվելով ղարմանալի ժլատ միջոցներից։

Այսպես ուրեմն, եթե մենք ցանկանում ենք իմանալ ճչմարտությունը Քրիստոսի մասին, ապա այն պետք է փնտրենք ամենից առաջ Ավետարանի մեջ:

Բայց նա, ով առաջին անգամ է ձեռքը վերցնում այն, կարող է բախվել որոչ դժվարությունների: Ձէ որ Նոր Կտակարանի Հեղինակներին մեղանից բաժանում է մոտ երկու Հազար տարի: Ժամանակակից մարդու Համար Հեչտ չէ նրանց չատ ակնարկներ, դարձվածքներ, իսկ երբեմն նույնիսկ նրանց մտքի բուն ընթացքը Հասկանալը, ինչը և Ավետարանն ըմբռնելու Համար բանալի ծառայող մեկնությունների անՀրաժեչտություն է ծնում:

Նոր Կտարականի գրականության Հետազոտությունն արդեն վաղուց է դարձել ամբողջական գիտություն: Հարյուրավոր մեկնիչներ՝ աստվածաբաններ, պատմաբաններ, բանասերներ Հսկայական աչխատանք են տարել տեքստերի վերլուծության և Համեմատության, դրանց իմաստի ճչգրտման ուղղությամբ: Նրանք մանրակրկիտ Հետազոտել են Ավետարանների յուրաքանչյուր գլուխ և յուրաքանչյուր Համար:

Անվիճելի է քննական բնույթի այդ Հետազոտությունների արժեքը։ Ոչ քիչ կարևոր մանրամասների պարզաբանմանն են օգնել դրանք։ Սակայն դրանց Հեղինակները Հետևել են Հետազոտական մի եղանակի, որը Հաճախակի դլխավորը թողնում է երկրորդական պլանում։ Լայնածավալ քննական չեղաՀետախուզումները Մատթեոսի, Մարկոսի, Ղուկասի և ՀովՀաննեսի մասին Համարյա մոռացնել են տալիս Իրեն՝ Քրիստոսին։ Բայց չէ որ ավետարանիչները ձգտում էին տեղեկություն Հաղորդել մեզ Հենց Մարդու Որդու մասին, Որը քրիստոնեության սկիզբն ու վախճանն էր, առանց Որի նա զրկվում է Հոգուց, պարզ ասած՝ գոյություն չունի։

ԱՀա թե ինչու վերջին մեկուկես դարում ավետարանական պատմագրության մեջ աստվածաբանական և գրական վերլուծությունների Հետ Հավասարապես սկսեցին օգտագործել նաև ընդՀանրացման, Համադրման եղանակը։ Այդ ձանապարՀով գնացող Հեղինակները ցանկանում էին վերաստեղծել Քրիստոսի երկրային կյանջի ամբողջական պատկերը, Հենվելով բնագրային վերլուծության տվյալների վրա։

Առաջիններից մեկը, որ այդ մոտեցումը կիրառեց, Հայտնի ռուս քարոզիչ, արքեպիսկոպոս Ինոկենտի Խերսոնսկին (Բորիսով) էր: Նրա ուրվադծերը լույս տեսան 1828 թ. «Քրիստոսի երկրային կյանքի վերշջին օրերը», վերնադրով: Գիրքը մինչև օրս ունեցել է չատ Հրատարակուներ և չարունակում է վայելել լայն մասսայականություն: Այ-դուՀանդերձ, այն ընդդրկում է միայն Չարչարանաց չաբաթի իրադար-ձությունները:

Մնում է ափսոսալ, որ Քրիստոսի ամբողջական «կենսագրության» փորձը, գրված կապակցված պատմողականության ձևով, ձեռնարկվել է առաջին անգամ ոչ քրիստոնյա Հեղինակի կողմից: Խոսքը ֆրանսիացի պատմաբան և մտածող Էռնեստ Ռենանի մասին է, որի «Հիսուսի կյանքը» դիրքը լույս տեսավ 1863 թ.:

Նըսնում Հեղինակին Հաջողվել է ավետարանական ժամանակաչըջանի վառ ու ճչմարտացի Համայնապատկերը ներկայացնել և պատկերել Իրեն` քրիստոնեության Հիմնադրին, արտասովոր կենդանի դծերով, չնայած Ռենանն աչխարՀայացքով լինելով սկեպտիկ, զդալի չափով աղավաղել է նրա նկարադիրը:

«Հիսուսի կյանջը» գրջի Հաջողությանը ջիչ չափով չնպաստեց նաև այն, երբ Ավետարանի կենտրոնական խորՀուրդը՝ Աստվածամար-դության դաղտնիջը, պարզվեց, որ ջրիստոնեական դիտակցությունից իրապես կորսված է: Այն, բնականաբար, ծնեց Հակառակ մտատրամադրություն, որի արտաՀայտիչը դարձավ Ռենանը: Նրա գրջի լույս տեսևելուց չատ չանցած, Ռենանի Հայրենակից պաստոր Էդմոն Պրեսսանևելուց չատ չանցած, Ռենանի Հայրենակից պաստոր Էդմոն Պրեսսանևեն դրեց. «Քրիստոսի Մարդեղությունը չատ Հաձախ են զոՀաբերել իր Աստվածայնությանը, մոռացել են, որ վերջինս Նրանում անբաժանելի է առաջինից, և որ Քրիստոսը... մարդու տեսջով ծպտված Աստված չէ, այլ մարդեղացած Աստված: Ստորացված և անարդված Աստծո Որդին՝ Քրիստոսը, Պողոս առաջյալի Համարձակ լեզվով ասած, արդարև ենթարկեց Իրեն երկրային կյանջի պայմաններին... Քրիստոսին չատ Հահախ են մեղ ներկայացրել որպես վերացական դավանանջ և այդ պատհառով էլ ընկել են Հակառակ ծայրաՀեղության մեջ»²:

Ռենսանի և երկրպագուներին, և Հակառակորդներին նախապես առավել Հափչտակել էին նրա փիլիսոփայական Հայացքները, և, երբ որ Հետաքրքրությունը դրանց Հանդեպ սառեց, իսկ «Հիսուսի կյանքը» դրքի չուրջ բռնկված կրքերը սկսեցին Հանդարտվել, պարզորոչ նկատվեցին դրքում կիրառված Հետաղոտական եղանակի արժանիքները։<sup>3</sup>

Վլադիմիր Սոլովյովի մասին պատմում են Հատկանչական մի դեպք: Մի անդամ, Սինոդի օբեր- պրոկուրոր Կ.Պ.Պոբեդոնոսցևի՝ ծայրաՀեղ պաՀպանողական մի մարդու Հետ զրուցելիս, փիլիսոփան ԹույլտվուԹյուն է խնդրել նրանից «Հիսուսի կյանքը» Հրատարակել ռուսերեն, կցելով դրան ջննական ծանոԹադրուԹյուններ:

- Արդյոք, Ձեզանից եմ ես լսում այդ,- վրդովվել է օբեր-պրոկուրորը: - Այդ ինչ եք Ձեր մտքով անցկացրել:
- Բայց, դե պետք է վերջապես Քրիստոսի մասին ժողովրդին պատմել,- ժպտալով պատասխանել է Սոլովյովը:

Նա ինքը բացասաբար էր տրամադրված Ռենսանի Հանդեպ, սակայն ցանկանում էր ընդդծել, որ, որպես կանոն, քննադատների և մեկնիչների բազմաբառ աչխատությունները ավետարանական Քրիստոսին քիչ են մոտեցրել մարդկանց, ավելին, նույնիսկ Հեռացրել են Նրանից: Դրանց ֆոնի վրա այդ իմաստով կարող էր չաՀել նաև Ռենանը:

Զարմանալի չէ, որ արջեպիսկոպոս Ինոկենտի Խերսոնսկու և Ռենանի գրքերի տպագրությունից չատ չանգած, սկսեղին լույս տեսնել այդ իսկ ժանրով գրված ուրիչները, և յուրաքանչյուր տասնամյակ նրանց Թիվը գնալով մեծանում էր։ Ճիչտ է, եզրաՀանգումները չատ Հաձախ վիճելի և Հակասական էին ստացվում։ Ոմանք Նագովրեցու մեջ ցանկանում էին տեսնել լոկ Հրեության բարենորոգչի, մյուսները՝ մարգարեներից վերջինի, բռնության կողմնակիցները Նրան պատկերում էին որպես Հեղափոխական, տոլստոլականները՝ անդիմադարձության ուսուցիչ, օկուլտիստները՝ գաղտնախորՀուրդ ուխտի ձեռնադրյալ, իսկ ավանդական Հասարակարդերի Թչնամիները՝ ՀնապաչտուԹյան դեմ պայքարող մարտիկ: «Այդ Հիսուս Քրիստոսին իր անձի և իր չաՀերի տեսանկյունից մոտենալու, ինքն իրեն Նրա մեջ գտնվելու կամ Նրանում <del>թեկու</del>զ որոչ մաս ունենալու բոլորի և յուրաքանչյուրի այդ ձգտման մե) ինչ֊որ սրտաչարժ մի բան կա⁴»,֊ նկատել է Հայտնի պատմաբան Ադոլֆ Գարնակը: Մյուս կողմից, նման փորձերում ի Հայտ է դալիս մարդկանց սաՀմանափակությունը, որոնք ձգնում էին լուծել «Հիսուսի առեղծվածը», ելնելով լոկ իրենց երբեմն ամբողջությամբ միակողմանի մտածելակերպից:

Այնինչ, Քրիստոսի անձը անգատնում է, այն դերազանցում է բուրս սովորական չափումները. ագա Թե ինչու յուրաքանչյուր ժամանակաչրջան և յուրաքանչյուր մարդ կարող են դանել Նրա մեջ նոր և գարազատ բան։ Մասնավորապես, դա է վկայում նաև արվեստի պատմությունը։ ԵԹե մենք գամեմատում ենք Հռոմի կատակոմբների որմնանկարները կամ գին ռուսական սրբապատկերները Էլ Գրեկոյի կամ մուդեռնիստ Շադալի՝ Քրիստոսի պատկերումների գետ, ապա գեչտությամբ գամողվում ենք, Թե Նրա կերպարը դարերի ընթացքում ինչքան տարբեր ընկալումներ է ունեցել։

Ուրեմն ինչով կարելի է ստուգել և ճչտել կերպարվեստի, գիտության և գրականության այդ մեկնաբանությունները:

Միակ չափանիչը այստեղ ինքը՝ Ավետարանն է, որի վրա են Հիմնված Մարդու Որդուն պատկերելու բոլոր փորձերը:

Ճիչտ է, որոչ պատմաբաններ պնդում են, Թե Ավետարանները չափազանց Հակիրձ են Հիսուսի «կենսագրության» Համար նյութեր ըն֊ ձեռելու տեսանկյունից: Իսկապես, դրանցում բաց են թողնված չատ փաստեր, մի չարջ կոնկրետ մանրամասներ մնում են չպարդաբանված, սակայն անկանխակալ Հետազոտողը դրանցում կգտնի Հիսուսի կյանքի և ուսմունքի բոլոր կարևորագույն գծերը: Բացի այդ, սկզբնաղբյուրների սղությունը սովորաբար չի խանգարում մեծ մարդկանց, ում մասին քիչ Հավաստի տվյալներ են պաՀպանվել կենսագրությունն ստեղծելուն:<sup>5</sup>

Կան և ավետարանական պատմությունը չարադրելու Հնարավորությունը մերժող աստվածաբաններ, սոսկ այն բանի Հիման վրա, որ Նոր Կտակարանը ոչ թե «սովորական պատմություն» է, այլ քարող փրկության և աչխարՀի Փրկչի մասին։ Բայց, եթե անդամ Ավետարանները ևս երևան են եկել որպես Հավատի կոչնակներ պարունակող եկեղեցական, ժամասացության դրքեր, ապա դա ամենևին էլ չի բացառում դրանց պատմական արժեքը։ Ստեղծված չլինելով ոչ տարեդիրների, և ոչ էլ պատմիչների կողմից, դրանք, սակայն, պարունակում են Եկեղեցու՝ առաջին դարից մեղ Հասած վկայություններ, երբ դեռ կենդանի էին Հիսուսի երկրային ծառայությունների ականատեսները։

Ավետարանիչների պատմությունները Հաստատվում և լրացվում են անտիկ և Հրեա Հեղինակների կողմից, ինչպես նաև ժամանակակից Հնագետների Հայտնագործություններով: Այդ ամենը թույլ է տալիս Հիսուս Քրիստոսի կենսագիրների խնդիրը Համարել լիովին իրագործելի:

Հասկանալի է, որ զուտ պատմական կողմը չի կարող գլխավորը լինել Նրա կենսագրության մեջ։

Մարդու Որդին պատկանում է ոչ միայն անցյալին: Այսօր, ինչպես և այն ժամանակ, երբ Նա ապրում էր երկրի վրա, սիրում են Նրան, Հավատում են Նրան և մաջառում են Նրա Հետ։

Բայց և այնպես, չպետք է մոռանալ, որ Քրիստոսի ուղին անցել է որոշակի ժամանակի մարդկանց միջով, որ առաջին Հերթին նրանց է ուղղված եղել Նրա խոսքը։ Սբ. ՀովՀան Ոսկեբերանը խորՀուրդ է տվել Ավետարանը կարդալիս, սրբազան եղելությունների Համար որպես միշջավայր ծառայող որոշակի իրադրություն պատկերացնել։ Արդ, մենք կարող ենք Հետևել այդ խորՀրդին առավել Հաջողությամբ, քան Հենց իր՝ Ոսկեբերանի օրերում, քանզի մեր տնօրինության տակ ունենք չատ ավելի Հանդամանալից տեղեկություններ I -ին դարի Հրեաստանի մասին։

Տեսնել Հիսուս Նազովրեցուն այնպես, ինչպես տեսնում էին Նրան իր ժամանակակիցները. աՀա նրա մասին գրվող գրքի գլխավոր խնդիր֊ ներից մեկը, եթե այն կառուցվում է պատմագրական Համադրման սկզ֊ բունքով: Այդ սկզբունքով առաջնորդվող քրիստոնեական Հեղինակնե֊ րի չարքում առավել մեծ Հռչակ են ձեռք բերել Ֆրեդերիկ Ֆարրարը, ԿոնինդՀեմ Հեյկին, Ալֆրեդ Էդերչեյմը, Անրի Դիդոնը, Ֆրանսուա Մորիակը, Դմիտրի Մերժեկովսկին, Անրի Դանիել- Ռոպսը, Ֆուլտոն Օրսլերը, Արթուր Նիսինը: Բայց, քանի որ նրանք բոլորը գրել են Արևմուտքի Համար, ռուս ընթերդողին կողմնորոչելու նպատակով այդ ուղղությամբ գրված ևս մեկ գրջի ծնունդր կարող է արդարացված Համարվել:

Դրանով Հեղինակն իր առջև Հետազոտական նպատակներ չի դրել, այլ ձգտել է լոկ այն բանին, ինչի մասին ասել է Վլ.Սոլովևը Պոբեդո֊ նոսցևի Հետ գրուցելիս՝ պարզապես պատմել Քրիստոսի մասին։ Պատմել Ավետարանների, դրանց լավագույն մեկնությունների, ինչպես նաև այլ աղբյուրների Հիման վրա։<sup>6</sup> Աչխատանքի ընթացքում ուչադրու֊ Թլուն է դարձվել Նոր Կտարականի ժամանակակից քննության կարևորագույն արդյունջներին, սակայն, նկատի ունենալով, որ այն նույնպես կարիք ունի քննական մոտեղման:

Այս գիրքը նախատեսված է Հիմնականում նրանց Համար, ովքեր Ավետարանը կարդացել են առաջին անդամ, կամ էլ բոլորովին ծանոԹ չեն դրան\*: Ալդ պատճառով չարադրանքը սկսվում է արտաքին եղելությունների պատմությունից և նոր միայն աստիճանաբար մոտենում առավել խոր ու բարդ Թեմաներին:

Ընդ որում, գիտակ ընԹերցողը նույնպես, Հնարավոր է, որ այս֊ տեղ գտնի իր Համար ինչ֊ որ նոր բան, չնայած որ նրան Հասցեագրված է «առասպելների տեսությանը» և Ավետարանների ծագմանը վերաբերող բաժինը միալն:

Հեղինակը Հույս է Հայտնում, որ դիրքը անՀետաքրքիր չի լինի նաև ԹերաՀավատների Համար: Ցուրաջանչյուր մարդու Հարկ է պատկերացում կազմել կրոնի Հիմնադրի մասին, որը դարձել է Համաչխար-Հային մչակուլԹի անքակտելի մասը:

Մեջբերումներ անելով Նոր Կտարականիզ, Հեղինակն ստիպված է եղել Հրաժարվել ընդՀանուր գործածական սինոդական Թարգմանությունից: Դրա արժանիջները կասկածի ենթակա չեն, բայց արված լինելով ավելի քան մեկ ու կես դար առաջ, այն Հնացել է արդեն ինչպես դի֊ տական, այնպես էլ գեղարվեստական առումով: Այդ պատձառով, գրքում օգտագործված է (որոչ չտկումներով) արքեպիսկոպոս Կասսիանի խմբագրությամբ Փարիզում կատարված նոր թարգմանությունը<sup>7</sup>:

Գրականությունը վկայակոչելը արվում է միայն առավել անՀրաժեչտության դեպքերում։ Իրենց գիտելիքները այդ բնագավառում խո֊ րացնել ցանկացողները կարող են դիմել մատենադրության մեջ նչված աչ խատու Թլուններին:

ԵԹե առաջարկվող չարադրանքն օգնի ընԹերգողին Ավետարանն ավելի լավ Հասկանալուն, Հետաքրքրություն արթնացնի դրա Հանդեպ, կամ էլ պարզապես ստիպի մտածել, Հեղինակը իր նպատակին Հասած կլինի:

Գիրքը առանձին գլուխներով նախապես տպագրվել է «Ժուռնալ Մոսկովսկոյ Պատրիարխիի» և «Ցերկովնիյ վեստնիկի» (Բուլդարիա) էջերում։ Ամբողջությամբ այն Հրատարակել է «Ժիզն ս Բոգոմ» Հրատարակչությունը, որն այնքան չատ բան է արել քրիստոնյաների էկումենիկ Համադործակցության Համար: Ընկերների խնդրանքով, ինչպես նաև Հաչվի առնելով արձադանքները և ընթերցողների ցանկությունը, Հեղինակը որոչեց նախապատրաստել նոր, մչակված տարբերակ: Աչխատանքին օգնած մարդկանց Հեղինակն իր երախտագիտությունն այլ կերպ չի կարող արտաՀայտել, քան` նրանց անձնվեր աչխատանքը աղոԹքով Հիչելով:

<sup>\*</sup> Այդ նկատառումով, գրքի վերջում տվրում է տերմինների բառարան:

#### ՆԱԽԱԲԱՆ

Մ. թ. ա. 63 թվի դարնանը Պաղեստինի ձանապարՀներին Հռոմեացի զինվորների չարասյուներ Հայտնվեցին: Նրանց ետևից ձռնչալով ընթանում էին սայլախմբերը, դղրդում էին ծանր պաչարողական զենջերը, բարձրացած փոչու ամպերում փայլփլում էին լեդեոներների վա-Հաններն ու գրաՀները, փողփողում էին մարտական դրոչները:

Բանակն առաջնորդում էր քսաներեքամյա զորավար Գնեոս Պոմպեոսը: Հոդու խորքում Թաքուն երազելով Հասնել ՀամաչխարՀային տիրապետության, առերևույթ նա սիրում էր ծպտվել միջազդային իրավարարի պատմուձանի ներքո և ասում էր, որ Ասորիք է եկել ոչ թե ուրիչների կալվածքները զավթելու, այլ որպես կարդուկանոնի պաչտպան և ազատադրող: Այդ տարիներին նա փառքի դադաթնակետին էր և վայելում էր զինվորականության սերը: Այն բանից Հետո, երբ Պոմպեոսը ՀաչվեՀարդար տեսավ ծովաՀենների՝ ծովադնացների Համար այդ պատուՀասների Հետ և Հաղթականորեն ավարտեց պատերազմաչըջանը ՄիՀրդատ Պոնտացու և Հայոց Տիդրանի դեմ, իր դիրքերն ամրացան ինչպես Հռոմում, այնպես էլ նրա սաՀմաններից դուրս:

Մերձավոր Արևելքը Պոմպեոսը գտավ տեղական արքայիկների և կառավարիչների միջև ընթացող պատերազմական դրության մեջ։ Այդ պատճառով էլ նա չտապեց խաղաղություն Հաստատել այնտեղ՝ կոչումներ ու թագեր բաժանելով և, միևնույն ժամանակ, Ասորիքի ողջ ծովափնյա մասր Հայտարարեց Հռոմի պրովինցիա։

Այդ պահը համընկավ Երուսաղեմի դահին հավակնող երկու եղբայրների` Արիստոբուղոսի և Հյուրկանոսի միջև ընթացող համառ պայքարի Հետ: Նրանք իրենց վեճը լուծելու խնդրանքով դիմեցին Պոմպեոսին: Բայց, մինչ Դամասկոսում բանակցություններ էին ընթանում, Արիստոբուղոսը Հանկարծակի փոխեց իր որոչումը և Հրաժարվեց Հռոմեացիների օգնությունից: Լսելով այդ մասին, զայրացած Պոմպեոսը արագ ռազմերթով չարժվում է Երուսաղեմի վրա...

Պաղեստինը կամ Իսրայելի Երկիրը, որի վրայով Հիմա կոՀորտաներ են անցնում և որտեղ Հարյուր տարի անց պետք է Հնչի Քրիստոսի ձայնը, գտնվում է Եվրոպայի, Ասիայի և Աֆրիկայի խաչմերուկում, ինչը դարձրել է այն կռվախնձոր։ Դարերի ընԹացքում իր տարածքի Հանդեպ չատ նվաձողներ են ոտնձգություններ կատարել, չնայած այն երբեք Հռչակված չի եղել առանձնաՀատուկ պտղաբերությամբ կամ բնական Հարստություններով։

Հորդանանի և Մեռյալ ծովի ափերով ձգվող Հողի այդ փոքրիկ չերտն ունի մակերևույթի և կլիմայի բազմապիսի երանգներ։ Իզուր չէ, որ այն անվանում են Հակադրությունների եզերք։ Իսրայելի լեռների գագաթները պատած են Հավերժական ձյունով, ձմռանը Հաձախ ձյուն է գալիս նույնիսկ Հարավում, իսկ ամռանը որոչ տեղերում չոգը Հաս-նում է Համարյա արևադարձային ուժգնության։ Արմավենին և նռնենին, թզենին և նոձին Հարևանակցում են թփակաղնու թփուտներին և ուռուտներին, կանաչ Հովիտներին Հաջորդում են լերկ լեռնապարերը։

Հնում առավել ծաղկունը Հյուսիսային չրջանն էր՝ **Գալիլիան**, որը գտնվում էր Քիներետ (Գեննիսարեթ) լձից արևմուտը, որին Հաճախ տալիս են Գալիլիական ծով անվանումը: Այդ տեղանքի բնակչության մեջ ապրում էին նաև օտար չատ ցեղեր, որի պատճառով այն անվանում էին «Հեթանոսական Գալիլիա»։ Հարավից նրան սաՀմանակցում է Սամարիայի մարզը: Ինչ- որ ժամանակ Գալիլիայի Հետ այն կազմում էր Հյուսիսային Իսրայելի Թագավորություն, որը մ. թ. ա. 722 թ. ոչնչացվեց ասորացիների կողմից։ Նվաձողները տեղաՀանեցին, դերեվարեցին քաղաքի բնակիչներին և նրանց փոխարեն մարդ֊ կանց վերաբնակեցրին Միջադետքից և Ասորիքից։ ԳաղԹաբնակները խառնվեցին իսրայելցիներին և ընդունեցին նրանց դավանանջը, պաՀպանելով սակայն իրենց նախկին սովորույԹները: Հրեաները սամարացիներին Համարելով կիսաՀեԹանոսներ, Հրաժարվում էին նրանց որպես եղբայրակիցներ ընդունել, որը Հանդեցրեց բախումների, որոնց մասին Հիչատակում են նաև Ավետարանները։ Իսրայելում այսօր էլ ապրում են մի քանի Հարյուր սամարացիներ: Իրենց նախնինե֊ րի Հետևողությամբ նրանք պաչտում են սրբագան Հարիգիմ լեռը, որտեղ երբևէ կանդնած էր իրենց տաճարը։

Երկրի Հարավային մասը կամ բուն Հրեաստանը\* ներկայացնում է Հյուսիսի լրիվ Հակապատկերը: Մռայլ, անբարեՀամբույր և անպտուղ, այն նման է օագիսներ ունեցող լեռնոտ անապատի:

Վերջին բնակավայրը Հռոմեացիների ճանապարհին դեռևս բարեբեր Հյուսիսի հմայքը պահպանած Երիքովն էր. այն հռչակված էր բուժիչ ջերմուկներով և արմավենիների պուրակներով: Այդտեղ էլ հենց Պոմպեոսը խփեց իր ճամբարը և այդտեղից առաջնորդեց զինվորներին դեպի եբրայեցիների մայրաջաղաքի պարիսպները:

Երուսաղեմը, ապրելով տասնՀինգ դարերի փառջը և անկումնեըը, արդեն վաղուց էր դարձել առասպելական ջաղաջ: Այն գտնվում էր լեռան վրա և իրենից ներկայացնում էր Հզոր ամրոց: Նրա տեսջը չփո-Թեցրեց պաչարողական գործի գիտակ Պոմպեոսին: Սակայն նրան օգնեցին ջաղաջի ներսում մոլեգնող երկպառակությունները: Արիստոբուղոսը Հանձնվեց՝ ապավինելով Հռոմեացիների ողորմածությանը, իսկ նրա եղբոր՝ Հյուրկանոսի կուսակցությունը բացեց նրանց առջև դարբասները: Միայն նրանջ, ովջեր չէին ցանկանում Հաչտվել օտաըերկրացիների ներկայությանը, մաՀվան գնով դիմադրելու պատրաստակամությամբ փակվեցին տաճարատեսջ միջնաբերդում:

Ամբողջ երեք ամիս տևեց պաչարումը, մինչև որ Հռոմեացիները մեծադույն դժվարությամբ խորտակեցին աչտարակներից մեկը: Երբ նրանք լցվեցին Տաճարի գավիթ, զարմանքով տեսան, որ Հոգևորականները չարունակում են ժամերդությունը: Ողջ ժամանակամիջոցում, քանի դեռ ընթանում էր կատաղի դիմադրություն, Հոդևորականությունը չլքեց զոհասեղանները և նահատակվեց սրբավայրի պաչտպանների հետ մեկտեղ:

Օգտվելով Հաղթողի իրավունքից, Պոմպեոսը ցանկացավ տեսնել նչանավոր տաձարը, այդ թվում և Դեբիրը՝ Սրբություն Սրբոցը, տեղ, որտեղ կարող էր մտնել, այն էլ տարին մեկ անդամ, միայն քաՀանայապետը:

Հռոմեացուն արդելված չեմը խախտելու մղեց իր անզուսպ Հետաքրքրասիրությունը. չէ որ Հրեաների կրոնի մասին ֆանտաստիկ լուրեր էին պտտվում: Ոմանք ասում էին, թե Դեբիրում դանվում է ավանակի դլխի ոսկե պատկերը, մյուսները Հավատացնում էին, որ այնտեղ թաքցնում են մաՀվան դատապարտված մարդու: Ինչ էր իրականում թաքցվում այնտեղ: Ինչ անակնկալներ ասես, որ չի մատուցել առեղծվածային Արևելքը Արևմուտքի մարդկանց:

\* Հռոմեացիք Հրեաստան էին անվանում ողջ Պաղեստինը։

Լարված լռության մեջ ետ է տարվում վարադույրը... Եվ ինչ: ԱնսաՀման էր Պոմպեոսի և իր զորականների զարմանջը: Նրանջ սպասում էին տեսնել ինչ- որ արտասովոր, ծայրաՀեղ դեպջում ինչ- որ դեղեցիկ կամ վանող պատկեր: Բայց այնտեղ դատարկ էր: Այնտեղ բնակվում էր Անտեսանելին...

Նախապաչարվածի սարսափով խառը, տարօրինակ մի զգացողությամբ Հռոմեացիները Հեռացան Տաճարից՝ չՀպվելով ոչ մի բանի։ Բայց նրանք առավել կզարմանային, եթե իմանային, որ ճակատագիրը իրենց դրել է դեմ առ դեմ մի կրոնի առաջ, որին վիճակված է դառնալ Արևելքը և Արևմուտքը. սպիտակամարմար Հելլադան և նրանց Հայրենի Հռոմր նվաճող ուսմունքի օրրանը։

Ինչով էր տարբերվում այդ կրոնը մյուսներից:

Հարցին կարելի է պատասխանել միայն Հեռվից սկսելով։

Այնժամ, երբ բանականության լույսը առաջին անդամ բռնկվեց մարդու էության մեջ, նա զդաց տիեզերքը ընդդրկող ինչ-որ Բարձրադույն Ուժի ռեալականությունը: Նախնադարյան որսորդների Համար բնական էր Նրան նույնացնելը այն բանի Հետ, ինչը մենք Հիմա անվանում ենք բնություն: Այդ պատձառով էլ ամենուր՝ ամպերում և աստղերում, դետերում և կենդանի արարածների մեջ մարդիկ փնտրում էին Աստվածայինի ներկայությունը:

Սկզբնապես, որպես կանոն, այն ծնեց կոպիտ կռապաչտություն, առանձին առարկաների և երևույթների աստվածացում։ Ավելի ուչ, Հնդկաստանում, Հունաստանում և Չինաստանում բնության պաչտա-մունջը հիմջ դարձավ տեսանելի աչխարհը միակ ճչմարիտ իրականու-թյունը համարելու հավատամջի։ Բայց նման հայացջը հակառակ ընթա-ցավ մարդկության Հոդևոր փորձի հետ և լայն ճանաչում չունեցավ։

Հակառակը, մչակույթի կրոնական և փիլիսոփայական Հասունությամբ գնալով արմատացավ այն Համոզումը, որ վերին Ռեալականությունը արմատապես տարբերվում է ողջ մասնակիից և սաՀմանավորից: Նախաքրիստոնեական մտքի վերջին խոսքը դարձավ ուսմունքը Աստվածության մասին, Որի սրբազան և անձառելի գոյը գտնվում է տեսանելիից անդին: Ինչպես էլ որ կոչենք Նրան՝ Երկինք, Հայր, Ճակատադիր, միևնույն է Նրա խոսքը չի կարող ձանաչվել մաՀկանացուներից և ոչ մեկի կողմից: Այդ դաղափարը ոչ միայն բխում էր միստիկների ապրումներից, այլև ուներ տրամաբանական Հիմնավորում՝ Արդարև, ինչ բանականություն է ի վիձակի ընդգրկել ԱնսաՀմանությունը... Սակայն դեպի վեր ելնելու խորՀրդավոր մղումը մարեց մարդու մեջ։ Նա միչտ ձգտում էր Հաղթահարել Երկնքից իրեն բաժանող տարածությունը, կապել իր կյանքը այլ աշխարհի հետ։ Այդ իսկ պատճառով չարունակում էին գոյություն ունենալ սերտորեն միահյուսված երկու Հավատ՝ Հավատ Անհասանելիի և տարերային աստվածությունների հանդեպ։ Վերջիններս, թվում էր, ավելի մոտ էին կանգնած մարդուն և նրանց հետ կարելի էր մտնել ուղղակի կապի մեջ։ Գտնում էին, որ կան գաղտնածածուկ մոդական հնարներ, որոնց օգնությամբ մարդիկ ի զորու են ներգործել դևերի և ոդիների վրա։ Նման օգտապաչտ հայացքը մոտ հազար տարի մնաց տիրապետող։

Բազմաստվածությունը և **մոդությունը** ապարդյուն ջանքեր էին գործադրում լցնելու երկիրը երկնքից բաժանող վիՀը:

Առաջինը այդ երկատվածությունը ՀաղթաՀարվեց Աստվածաչնչի Հայտնության մեջ։ Այն ուսուցանում էր «սուրբ» Աստծո՝ որպես արարվածների Հետ անչափակցելիի, և միաժամանակ մարդու մասին որպես Իր «պատկերով և նմանությամբ» արարվածի։ Հավիտենական Հոգու և վերջավոր Հոգու գաղտնախորՀուրդ մերձավորությունը, ըստ Աստվածաչնչի, Հնարավոր է դարձնում Ուխտր նրանց միջև։

Ուխտը կամ Միությունը ձանապարՀն է մարդու միասնացման ոչ թե աստվածների, այլ Հենց Տիեղերքում մչտապես Է բարձրագույն Սկզբի Հետ։

Հատկանչական է, որ Կտակարանի կրոնը դավանեց մի ժողովուրդ, որը ոչ Հզոր քաղաքակրթություն էր ստեղծել, ոչ էլ քաղաքական առումով էր աչքի ընկնում և միայն մի կարձ ժամանակ ձեռք բերեց ազգային անկախություն: Սակայն Հավատարմությունն առ Աստված նա կարողացավ պահպանել իր տանջալիորեն դժվար պատմության եր-կարաձիդ Հարյուրամյակների ընթացքում:

Այդ ժողովրդի նախնիները անՀիչելի ժամանակներից ի վեր քոչվորական կյանք էին վարում Ասորիքի և Եդիպտոսի միջակայքում:
Ավանդությունը Հիչատակություն է պաՀպանել Հրեաների ցեղի առաջնորդ ԱբրաՀամի մասին (մ.թ.ա. մոտ 1900 թ.), որի անվան Հետ է կապված Հին Կտակարանի կրոնի սկիզբը: Նրա առաջին պատվիրանը ընդդծում էր մարդկային արաքների կարևորությունը Երկնքի առջև: «Ես
եմ Ամենակարող Տերը, քայլիր Իմ առջև և եղիր անարատ»: ԱբրաՀամին խոստացված էր, որ իր սերունդների միջոցով «կօրՀնվեն երկրի
բոլոր ցեղերն ու ժողովուրդները», չնայած մնացել է դաղտնիք, թե ինչ
է նչանակելու այդ օրՀնությունը<sup>1</sup>:

Մ. թ. ա. XVII դ. սովից Հալածված Հրեսները դաղթեցին Նեղոսի դելտայի արևելյան տարածջները, որտեղ աստիճանաբար ընկան փարավոնների բռնապետական իչխանության տակ: ԱբրաՀամի Հավատջը Համարյա մոռացության մատնվեց:

Մոտ 1230 թվին «Իսրայելի Որդիներ» կամ ուղղակի Իսրայել անունը կրող Հրեական տոՀմախմբերը միավորվեցին Մովսեսի՝ իրենց մեծ մարդարեի և օրենսդրի կողմից: Նա վերադարձրեց ժողովրդին «Հայրերի Աստծուն»՝ «ԱբրաՀամի, ԻսաՀակի և Հակոբի Աստծուն» և դուրս բերեց ցեղակիցներին «ստրկության տնից»։ Մովսեսի կողմից «դուրս բերելու» և ազատադրելու Հիչատակի Համար Հաստատվեց Զատկի տոնը։

Հեռանալով Սինայի անապատ, իսրայելացիները որոչ ժամանակ անց բնակություն Հաստատեցին սրբազան Սինա լեռան և Կաղեչ օազիսի չրջակայքում, որտեղ մարդարեն Հանդիսավոր ավետեց Կտակարանի կրոնի Հիմունջները:

Մովսեսը ժողովրդին պատվիրում էր մեծարել միայն մեկ Աստծո՝ աչխարհի Տիրակալին և Արարիչին, Որը Յահվեն է, Էությունը, Նա, Ով տիրում է գոյին՝ Ինջը բարձր լինելով ողջ զգացականից<sup>2</sup>։ Մարդարեն արդելում էր երկրպադել ինչ-որ բնութենական աստվածությունների և նույնիսկ պատկերել նույն Իրեն՝ Յահվեին։ Նվիրյալների մեջ Նրա ներկայության նչանը միայն տապանն էր. մեծ սնդուկը՝ զարդարված թևավոր էակների՝ ջերուբների ֆիդուրներով<sup>3</sup>։ Այն ամրացնում էին երկար ձողերի վրա և մարտերի ժամանակ տանում էին դինվորների առջևից։

Մովսեսը ուսուցանում էր, որ Էության կամքով Իսրայելը պետք է դառնա Նրա ընտրյալ միջոցը, «ժողովուրդ սրբերի և Թագավորություն Հոգևորականների», այսինքն մարդկանց Համայնք` նախորոչված ծառայելու ճչմարիտ Աստծուն։

Քոչվոր իսրայելացիների պաչտամունքը զերծ էր բոլոր Հին կրոններին Հատուկ ծիսակարգությունների ձոխությունից⁴։ Մարգարեի ուսմունքը Համառոտ բանաձևված է **Դեկալոգի՝** տասը պատվիրանների մեջ, որոնք փորագրված էին երկու քարե սալիկների վրա: Նրանց էությունը Հանգում է Տիրոջ՝ Փրկարարի նկատմամբ Հավատարմությանը, ինչպես նաև Հիմնական բարոյական կանոններին՝ սիրե ծնողներիդ, մի՛ սպանիր, մի՛ դողացիր, մի՛ չնացիր, սուտ մի՛ խոսիր, մի՛ նախանձիր: Պաչտամունքային սովորույթներից Դեկալոգը Հիչատակում է միայն մեկը՝ չաբաթ օրվան նվիրված օրենքը:

Տասը պատվիրաններից բացի, այդ դարաչըջանին է պատկանում,

Հավանաբար, «Լսիր Իսրայել»: ՑաՀվե՝ Աստված մեր, ՑաՀվե միակ: Եւ սիրիր ՑաՀվեին, քո Աստծուն, ողջ սրտով քո և ողջ Հոդով քո և քո բոլոր ուժերով» բառերով սկսվող խոստովանություն-աղոթքը⁵:

Մովսեսի Հավատքի և նրա պատվիրանների մեծագույն պարզությունը, որոնց Հետևելը, պարզվում է, այնքան էլ Հեչտ չէ նաև մինչև օրս, արմատական չրջադարձ նչանավորեցին կրոնական դիտակցության մեջ։ Զարմանալի չէ, որ Մովսեսը պետք է ապրեր չՀասկացված մարդարեի ողբերդությունը։

Աստվածաչունչը պատմում է այն մասին, Թե ինչ դժվարությամբ էին ընկալում երեկվա ստրուկները իրենց ուսուցչի դասերը, ինչպես էին նրանք ընդվզում նրա դեմ, Թե ինչքան ուժեղ է նրանց վրա վաղնջական նախապաչարումների իչխանությունը: Բայց մարդարեն չընկըկեց նույնիսկ այն ժամանակ, երբ նրան Թվաց, Թե դործը տանուլ է տված: Եվ նրա ջանքերը իզուր չանցան: Ուխտի դավանանքը դարձավ այն արմատը, որով սնվեցին ժողովրդի միասնությունը և տոկունությունը:

Դեռևս Մովսեսի օրոք իսրայելացիները սկսեցին Թափանցել Քանան, ինչպես այդ ժամանակ անվանում էին Պաղեստինը, իսկ նրա մաՀվանից Հետո նրանց մեծ մասը անցավ Հորդանան դետը և նվաձեց երկիրը: Իրականացավ «ԱբրաՀամի երկրում» ապրելու բաղում սերունդների երազանքը:

Հրեաների ցեղը բնակություն Հաստատեց լեռնոտ Հարավի չրջանում, իսկ մնացած սերունդները` Հյուսիսում։ Բայց չուտով պարզ դարձավ, որ անապատի զավակները Հայտնվել են պարտվածների մչակույթին Հպատակվելու Հաղթողների դրության մեջ։ Փյունիկյանին մոտ քանանական քաղաքակրթությունը չատ զարդացած էր այդ ժամանակներում։ ԱյդուՀանդերձ, քանանական պաչտամունքը չարունակում էր պաՀպանել իր Հին, մոլեկրոն, վայրադ բնույթը։ Նրանում կիրառվում էին և՛ մարդկանց զոՀաբերությունը, և՛ երեխաների ծիսական սպանությունները, և՛ տաձարային պոռնկությունը։ Պտղաբերության Հետ կապված տոնակատարությունները քանանացիների մոտ ուղեկցվում էին զդայական ծեսերով և դինարբուջներով։

Ժողովրդի ազդեցությամբ, որի մեջ նրան վիճակվեց ապրել, Իսրայելը սկսեց արագ կորցնել իր Հոգևոր ինքնությունը։ ԲաաՀաղիմի և Քանանի մյուս երկրագործական աստվածների պաչտամունքը աննկատ թափանցեց Հրեա գյուղացիների կենցաղ։ Ինչպես ասվում է Աստվածաչնչում` «Իսրայելի Որդիները Հեռացան ՅաՀվեից՝ իրենց Աստծուց»։ Շուրջ 1100 թ. քանանական ափ դուրս եկան զինվորներ Էդեիդայի կղզիներից: Դրանք փղչտացիներ էին, ժողովուրդ, որն արդեն տիրապետում էր երկաթի ձուլման դաղտնիքին։ Նրանք արադ իչխանություն Հաստատեցին երկրի վրա, և նրանցից Հետադայում այն ստացավ իր Հունական անվանումը՝ Պաղեստին։ Միայն բրոնղե զենքեր ունեցող իսերայելացիները և քանանացիները չկարողացան դիմադրել նվաձողներին:

Համարյա կես դար անցավ, մինչ օտարերկրացիների լուծը կիմաստավորվեր որպես երկնային պատիժ ուրացության Համար։ Եվ այդ ժամանակ Հայտնվեցին քարոզիչներ, ովքեր կոչ էին անում վերադառնալ Հայրերի Հավատին։ Նրանք ոտքի Հանեցին ժողովրդական ուժերը և գլխավորեցին ապստամբությունը փղչտացիների դեմ։

Պատերազմը տևեց երկար և ավարտվեց Հաղթանակով։ Արդյունքում կազմավորվեց անկախ Հրեական թագավորություն։ Մոտ 1000 թ., Դավիթ թագավորի օրոք, այն միավորում էր մի քանի ազգակից ցեղերի և ընդարձակել էր իր սաՀմանները «Նեղոսից մինչև Եփրատ»։ Քանանյան ամրոց Երուսաղեմը Դավիթը դարձրեց կրոնական և քաղաքական մայրաքաղաք, որտեղ իր Հրամանով տեղափոխեցին տապանը։ Նաթան մարդարեն Հուչեց թագավորին, որ իր նվիրվածությունը Հավատքին կվարձատրվի՝ Դավթի սերունդներից մեկը կդառնա Հավիտենական թագավորության Հիմնադիրը։

Արևելքի սովորությամբ, երբ մարդուն Հռչակում էին միապետ, Հոդևորականը նրա գլխին Հեղում էր մի սկաՀակ ձիթայուղ։ Ձեթը, ձիթապաղի յուղը Համարում էին Հաստատունության խորՀրդանիչ։ «Օծման» արարողությունը հիչեցնում էր, որ իչխանությունը տրվում է Աստծուց, Որի Հոդին այսուհետ մչտապես կմնա Ընտրյալի վրա։ Այդ պատձառով էլ, Իսրայելի յուրաքանչյուր տիրակալ (երբեմն նաև մարդարե) անվանվում էր Օծյալ, Փրկիչ կամ Հունարեն՝ Քրիստոս։ Սակայն ժամանակի Հետ այդ տիտղոսը սկսեցին վերադրել միայն դալիք մեծադույն Թագավորին։

Իսրայելացիների Համար Փրկչի մասին ավետելը խառնվում էր Տիրոջ անջննելի մտաՀղացումների կատարման ընդՀանուր Հույսերին: Այդ Հույսը չատ Հնուց Հին Ուխտի բնութագրական դիծն էր: Այն ծագել էր դեռևս ԱբրաՀամի ժամանակներում, Հետո բաղձալի նպատակ դարձավ Ավետյաց Երկիրը, որի ձանապարՀը Մովսեսը ցույց տվեց, և, վերջապես, Նաթանայելի մարդարեությունը նոր ուղղություն Հաղորդեց ժողովրդի սպասումներին:

Ընդ որում, պետք չէ մտածել, որ Իսրայելի Հոդևոր կյանքը մնա-

ցել էր չպղտորված: Աստվածաչնչյան պատմության յուրաքանչյուր գլխում կան պայքարի և մեղքերի, գայթակղությունների, անկումների և ուրացումների մասին պատմող դրամատիկ էջեր: Փոքրոգությունը և կրքերը, օտար պաչտամունքներին Հակվելը, քաղաքական գործիչների չաՀերը մեկ անգամ չէ, որ սասանել են Հավատը:

Դավթից Հետո կապերը Փյունիկեի և Եգիպտոսի Հետ վերստին ուժեղացրին Հեթանոսության ազդեցությունը։ Չնայած Տաձարում, որը կառուցել էր Սողոմոն թագավորը, չկային Աստծո պատկերներ (այսինչն պաՀպանվում էր Մովսեսի պատվիրանը), բայց դրա կողջին տեղ գտան այլադավանների կռատները։ Երբ 922 թ. թադավորությունը տրոՀվեց Հյուսիսի և Հարավի, Իսրայելի և Հուդայի թադավորությունների, կռապաչտության վտանդը ավելի իրական դարձավ։ Ամենուր տարածվում էին ԲաաՀաղիմի և Աստարովթի պատվին զոՀասեղաններ և սրբազան պուրակներ, և թվում էր՝ ևս մի ջայլ, և Հեթանոսությունը կընդունվի որպես Իսրայելի երկրորդ պաչտոնական կրոն։

Հոգևոր ձգնաժամը ուղեկցվում էր սոցիալական ձգնաժամերով:
Միապետների ինջնակալությունը, ովջեր գնալով մեծացնում էին
իրենց արտոնությունները, գույջային անՀավասարության աձը, գյու֊
ղացիների իրավազրկությունը և ջայջայումը, Հսկայական Հարկերը,
փյունիկյան պերձանջների Թափանցումը երկիր, այս ամենը չէին կարող
չանՀանգստացնել մարդկանց, ովջեր Հավատում էին Իսրայելի առաջե֊
լությանը և սարսափում նրա անկումից: Նրանջ Հայացջները Հառել էին
Սինայի իդեալներին, նաՀապետական Հնագարի անաղարտ Հավատջին:

Այդ ընդդիմադիրների միջավայրից էլ դուրս եկան **մարդարեները՝** ժողովրդին արննության կոչող Աստծո պատդամաբերները։

Սովորաբար նրանք քարոզում էին տաճարում։ Մտադիր չլինելով նոր կրոն ստեղծել՝ մարգարեները ցանկանում էին վերածնել և մաքրել այն, ինչը ժառանգված էր Մովսեսի ժամանակներից<sup>7</sup>։ Մարգարեները հրաժարվեցին Հանուն կեղծ Հասկացված Հայրենասիրության ամբոխին չողոքորթելուց և առանց երկբայելու սկսեցին ազգային կյանքի ողջ կառույցի վերաարժեքավորումը։

Մարդարեների դործունեությունը Համընկավ այն ժամանակաչրջանին, երբ քաղաքակիրթ երկրների մեծամասնությունը թևակոխում էր կրոնական Հեղափոխությունների չրջան: Դա պատմական չրջադարձ էր, որը կարելի էր Համեմատել միայն քրիստոնեության երևան դալու Հետ: Հին աչխարՀայադքը, որը կենտրոնում էր դրել ծեսը, կախարդությունը, մոգությունը, սկսեց սասանվել: Ամենուր, Չինաստանից մինչև Իտալիա, Հայտնվեցին ՀամաչխարՀային վարդապետներ, որոնք ձգտում էին կյանքի և Հավատի այրող Հարցերին նոր պատասխաններ գտնել: Ուպանիչադների Հեղինակներ, Բուդդա, ՄաՀավիրա, Լառ Ցզի, Կոմ-փուկիոս, Զրադաչտ և Հույն փիլիսոփաներ, աՀա նրանք, ովքեր Հոդևոր առումով ձևավորեցին աչխարՀը, ուր եկավ Հիսուս Նազովրե-ցին: Նրանք ԻՐ նախակարապետներն էին, բայց բառի խիստ իմաստով, այդպես կարելի է կոչել միայն Իսրայելի մարդարեներին:

Շատ բան էր նրանց մերձեցնում Արևելքի և Արևմուտքի իմաստուններին։ Հնդկաստանի ձգնավորների նման նրանք գիտեին, որ Աստված, որպես կեցության բացարձակ ակունք, գերակչիռ է ողջ աշխարհայինի հանդեպ, պարսից բարենորոգիչ Զրադաչտի նման հավատում էին Նրան՝ որպես կատարյալ Լույս և Բարի, Հերակլիտի նման հայում էին Նրան որպես հարաչարժ հրի ուժի, Անաքսագորասի և Պլատոնի նման խոսում էին Նրա մասին որպես տիեզերական Բանականութիան կամ Գերիմաստության։ Բայց, այդուհանդերձ, մարդարեները հետու էին այն բանից, որ Բուդդայի հետ մեկտեղ այս կյանքը համարեին չար, տանջալի տեսապատրանք, ի տարբերություն Հելլադայի բնապանցների, չէին ուսուցանում, թե Արարիչը և աչխարհը անտրոհելի միասնություն են։

Նրանք դիտեին, որ ինչքան էլ մեծ լինի Աստված, Իր ստեղծածի Հետ կապված է սիրո Թելերով, որ մարդը Նրա ընտրյալն է, որի դիմաց Նա Իրեն բացաՀայտում է։

Ամենսաան Հասանելին մարդարեների մոտ նրանց ոդեչնչման դաղտնիջն էր: Նրանջ վարկածներ չէին առաջադրել, չէին ստեղծել մտաՀայեցողական Համակարդեր: Աստված նրանց միջոցով **անմիջականորեն** պատդամում էր Իր կամջը: Մարդարեների խոսջը սովորաբար սկսվում էր «այսպես է ասում ՅաՀվեն» բառերով: Տիրոջ Հոդին տոդորում էր նրանց դերող ուժով, և մարդիկ ունկնդրում էին նրանց ձայնը, որպես Երկնջի ձայն: Այդ Հրաչջը ցնցում էր իրենց՝ մարդարեներին: Հաճախ նրանց Համար դժվար էր լինում ողջ բացաՀայտվելիջը մտովի ընդդրկել:

Մարդարեները Հստակորեն գիտակցում էին իրենց միջոցներ՝ Բարձրյալի պատդամաբերներ և մունետիկներ։ Բայց, միևնույն ժամա-նակ, նրանք նման չէին պյութա Հիչեցնող Հեթանոսական դուչակներին, որոնք պատդամում էին, դտնվելով անդիտակից տրանսի մեջ։ Աստվա-ծաչնչյան կանխատեսողների փորձով պայծառացած մարդկային ոդին

կանգնում էր Իրեն որպես Անձ պարզած Արարչի առաջ։ Աստված խոսում էր աչխարՀի Հետ և սպասում նրա պատասխանին։ Այսպիսով, մարդարեների մեջ իրականանում էր արարածների միասնացումը Արարչի Հետ, իրականանում էր այն Ուխտը, որը Իսրայելի Հավատի Հիմքն էր։

Մարդարեները ոչ միայն իրենց Էության խորքում վերապրում էին Հանդիպումը Աստծո Հետ, այլև տեսնում էին Նրա մասնակցությունը ժողովուրդների կյանքում։ Դա Հայտնություն էր՝ մյուս կրոնների մեջ Հաղվադեպ Հանդիպող։

«Հավիտենական օրենքը, որը Հույները տեսնում էին նյութի կանոնավոր զարգացման ու չարժման մեջ,- գրում է անգլիացի մտածող Քրիստոֆեր Դաուսոնը, - ըստ Հրեաների իրականանում էր մարդկային պատմության փոփոխականությամբ: Այն ժամանակ, երբ Հնդկաստանի և Հունաստանի փիլիսոփաները խորՀրդածում էին տիեզերական չարժման պատրանքայնության կամ Հավիտենականության չուրջ, Իսրայելի մարդարեները Հիմնավորում էին պատմության բարոյական նպատակը և բացատրում էին իրենց ժամանակի իրադարձությունները աստվածային կամքի Հետ ունեցած Հարաբերությամբ»<sup>8</sup>:

Դիտարկելով բնության անփոփոխ ռիթնները՝ արևածագերը և մայրամուտները, տարվա եղանակների Հերթագայությունը, մոլորակների չարժումը, Հին փիլիսոփաների մեծ մասը Հանգեց կեցության չրջափուլային բնույթի ըմբռնմանը: Ամեն ինչ, գտնում էին նրանք, պտտվում է չրջագծով, ողջ մեկ անգամ կատարվածը կրկնվում է վերստին, և ոչինչ չի կարող արմատապես փոփոխվել: Ծնվելով, մեռնելով և ծագելով կրկին, Տիեզերքը և մարդը դատապարտված են Հավերժական չրջապտույտի: Ի Հակակչիռ այդ Հայեցակետի, Աստվածաչունչը սովորեցնում է արարվածի մասին, որը ձգտում է դեպի վեր, դեպի կատարելություն: Եվ չնայած բարու Հետ միաժամանակ մեծանում են և չար ուժերը, բայց, վերջին Հաչվով, դրանք կպարտվեն, և աչխարՀի Համար ազատ ճանապարՀ կբացվի դեպի Աստծո Արքայություն: Այլ խոսքով, մարգարեները առաջինն էին, որոնդ բազվեցին պատմության ուղղությունը և իմաստը:

Մարդարեների չնորհիվ Մովսեսի ուսմունքը ձեռք բերեց Համաչխարհային կրոնի\* դծեր։ Պասկալի խոսքերով ասած, աստվածաչնչյան Հավատի միակ արտահայտությունը «պետք է լինի սերը առ Աստված, իսկ Աստված դատում է ողջ մնացյալը»<sup>ց</sup>։ Այդ սերը պահանջում է ոչ այնքան եկեղեցական ծիսակարդություն, որքան մարդկայնություն, բա-

\* Այսինքն` ունիվերսալ կրոնի, Հին, զուտ ազգային պաչտամունքներին Հակառակ:

րություն և ճչմարտություն: Այդ պատճառով էլ, մարգարեների քարողներում այդքան մեծ տեղ է զբաղեցնում սոցիալական արդարության դաղափարը:

Ինչջան էլ որ տարբերվեին Իսրայելի ուսուցիչները իրենց բնավորությամբ, խառնվածքով և Հասարակության մեջ զբաղեցրած դիրքով, նրանց բոլորին միավորում էր անզիջողականությունը ուրացողների, բռնակալների, երեսպաչտների Հանդեպ, որոնք Հույս էին տածում նվերներով և զոՀաբերություններով «սիրաչաՀել» Արարչին։

ԱՀա բոցաչունչ **Եղիան** (մոտ 850 թ. մ. թ. ա.)՝ Հալածվածների և ընչազուրկների պաչտպանը, որը առանց տատանվելու կչտամբում էր Թագավորին:

ԱՀա Հովիվ **Ամովսը** (մոտ 770 թ.)՝ ժողովրդի միջից դուրս եկած մարդ, որն իրեն անդամ մարդարե չի ցանկանում անվանել, բայց նա չի կարող լռել, երբ Տերը պատվիրել է նրան անցնել ջաղաքից ջաղաք և ավետել Դատաստանի Օրը։ Թող իսրայելացիները չապավինեն իրենց ընտրյալ լինելուն։ Դրան արժանի կլինեն միայն նրանք, ովքեր Հետևում են Աստծո ձչմարտության օրենքին։

Միթե դուք ինձ եթովպացվոց որդիների նման չեք, ով Իսրայելի որդիք, ասում է Տերը։ Չէ որ Իսրայելը Եդիպտոս երկրից, ու փղչտացիները Կափթորից և ասորիները Կիրից Հանեցի<sup>ւն</sup>։

ԱՀա Ղևի **Ովսեն** (մոտ 750 թ.)՝ Հյուսիսային թագավորության Հոգևոր այլասերման ողբասացը: Նա Հռչակում է, որ սերը մարդկանց միջև թանկ է բոլոր չքեղ ծիսակատարություններից: «Գթասրտություն եմ կամենում, ոչ թե դոՀեր»,- ասում է Տերը մարդարեի չուրթերով<sup>11</sup>:

ԱՀա **Եսային**, ազնվատոՀմիկ երուսաղեմցին, Թագավորի ազդեցիկ խորՀրդականը (մոտ 730 թ.)։ Նրան չի կարող խաբել պալատի ցուցադ֊ րական փայլը, ուրախացնել՝ Տիրոջ Տան դավԹում Հավաքված բազմու֊ Թյունը։ Ոչ մի խնկարկում և աղոԹք ի վիձակի չեն փոխարինել սրտի մաքրուԹյանը և արդարացի արարջներին։

«Ինչ պետք է ինձ ձեր զոՀերի չատությունը, ասում է Տէրը... Երբ որ գալիս էք իմ երեսս տեսնելու, դա ով է պաՀանջում ձեր ձեռքից` կոխոտել իմ սրաՀները։ Այլ ևս ունայն ընծաներ մի բերէք... Հեռացրեք ձեր դործերի չարությունը Իմ աչքերի առաջից դադարեցեք չարություն դործելուց։ Սովորեցեք բարություն անել, որոնեցեք իրավունք, ուղղություն ցուցեք զրկվածին, որբի դատը տեսէք, որբևալրիի դատը պաշտպանեղէը<sup>12</sup>։

Մարդարեներին Հաճախ անվանում են սոցիալական ուտոպիստներ:
Բայց իրականում նրանք չեն առաջադրել ոչ մի քաղաքական բարենորողչություն: Եթե Պլատոնը մչակում էր Հանրային սեփականության և
կյանքի բոլոր ոլորտների վրա կառավարական Հսկողության վարչակարդի նախադիծ, իսկ փիլիսոփա Յամբուլոսը երազում էր Արևի Քաղաքի մասին, որտեղ բոլորը Հավասար պետք է լինեն, ապա մարդարեները առաջին տեղում դնում էին Հավատը և մարդու բարոյական ինդիրները: Նրանք դիտեին, որ սոսկ արտաքին փոփոխությունները բավարար չեն, որ ներդաչնակությունը Հնարավոր է միայն Աստծո կամքի
և մարդկանց կամքի ներդաչնակության պարադայում:

Բայց Հենց այդ պատճառով էլ մարդարեները չէին պատրաստվում Հաչտվել Հասարակության խոցերի Հետ։ Նրանց կրքոտ բողոքը Թեշլադրված էր Հավատքից և մարդու բարձր կոչվածության ըմբռնումից։ Նրանք խոսում էին «Տիրոջ Օրվա» մասին, երբ կվերջանա չարի թագավորությունը մարդկանց մեջ։ Եսայու Հոդու Հայացքին ընծայվեց Օծյալի Հայտնությունը, Որի միջոցով Արարիչը կՀիմնի Իր թադավորությունը։ Այդժամ բոլոր ժողովուրդները կճանաչեն Հավիտենական ճչմարտությունը, կթողնեն կուռքերը և Հանցավոր դործերը։ Աստված «կսրբի յուրաքանչյուր արցունք» և Եղեմը վերստին կվերադարձվի երկրին<sup>13</sup>։ Երեմիա մարդարեն (մոտ 630 թ.) Հին աչխարՀի վախճանը կապում էր Նոր Ուխտի Հետ, որը կփորադրվի արդեն ոչ թե քարե տախտակների վրա, այլ մարդկանց Հոդիներում<sup>14</sup>։

Մարդարեների վախճանաբանական սպասումները սրեցին նրանց մեջ իրենց ժողովրդի Հանդեպ պատասխանատվության զդացումը: Նրան տրված է Հայտնություն, և այդ պատճառով էլ իր մեղջերը կրկնակի Հանցավոր են: Նրան առաջելություն է չնորՀված՝ մարդկությու֊ նը բերել առ Աստված, բայց, եթե ընտրյաները անարժան դուրս դան, երկնային Հովանին կլքի նրանց: Հեռավոր երկրներից կդան Հեթանոսներ, որպեսզի կործանեն Իսրայելի և Հուդայի թադավորությունները:

ԱՀեղ կանխապուչակությունները չուտով կատարվեցին: 772 թ. Հրեաների Հյուսիսային միապետությունը Ասորեստանի կողմից ջնջվեց երկրի երեսից, իսկ 586 թ. քաղդեական թագավոր Նաբուգոդոնոսոր II-ը գրոՀով նվաձեց Երուսաղեմը, Հրկիզեց տաձարը և Հրեաների Հիմնական զանգվածը ջչեց Բաբելոն:

Թվում էր, որ այդպիսի աղետը կարող է Հասցնել Իսրայելի և իր կրոնի իսպառ վերացմանը: Բայց դա տեղի չունեցավ: Մարդարեների դցած մերանն այնքան ուժեղ էր, որ Հայրենիքից Հեռու էլ Հրեաները չարունակեցին իրենց գիտակցել որպես Աստծո ժողովուրդ: Փորձու-Թյունը խորացրեց նրանց մեջ ապաչխարության զդացումը, և այդ ժաժանակից Հեթանոսական դայթակղությունները դադարեցին Հրապուրել նրանց, ինչպես առաջ: Վտարանդիների մեջ ապրած Եղեկիել (մոտ 580 թ.) և Եսայի Երկրորդ (մոտ 550 թ.) մարդարեները չարունակեցին իրենց նախորդների դործը 15: Նրանք աղոթատներում քարողում էին, դրույցներ էին անցկացնում, դրքեր էին դրում: Նրանց ազդեցությամբ Հրեությունը աստիձանաբար վերածվեց Համախումբ Համայնքի՝ Հին Ուխտի Եկեղեցու:

Կես դար անց «գերությունը Բաբելոնի գետաՀովիտներում» ավարտվեց: Պարսիկները զավթեցին Քաղդեան: 538 թվին Կյուրոս թագավորը, Արևելքի մեծ տերության Հիմնադիրը, թույլատրեց Բաբելոն բռնադաղթված բոլոր օտարերկրացիներին վերադառնալ Հայրենիջ: Մարդարեների խոսքերից ոդեչնչված, չատ Հրեաներ ուղևորվեցին Հայրերի երկիր: Բայց խանդավառվածների Համարձակ երազանքները, որոնք պատկերացնում էին Փրկչի օրերի մոտալուտ դալուստը, փչրվեցին անչուք իրականությամբ: Նախկին Իսրայելի փոխարեն կազմավորվել էր Պարսկաստանին ենթակա մի փոքրիկ իչխանապետություն, որը ներառում էր միայն Երուսաղեմը իր արվարձաններով: Դավթի ամրոցը վերածվել էր ավերակների, նոր վերադարձածները կարիքի մեջ էին:

Մարդարեների ժամանակն անցավ, Հարկավոր է Հիմա սովորել նրանց պատվիրաններով ապրել, բայց ոչ մեկը ոչ ուժ ուներ, ոչ եռանդ, ոչ էլ ապադայի Հավատ: Երբ Բաբելոնից մոտ 400 թվին քաՀանա Եղ-րասն եկավ, նա դտավ ինչ- որ ձևով վերաչինված տաձար և ամբողջո-վին անտարբերության մեջ դտնվող ժողովուրդ:

Եզրասը բերել էր իր Հետ Աստծո Օրենքի լրիվ տեքստը՝ Թօրա

կամ Մովսեսի Հնդամատյան անվանմամբ։ Թօրան վերաճել էր Տասը Պատվիրաններից և լրացվել դարերի ընթացջում։ ՔաՀանաները դրի էին առել բանավոր ավանդույթները և Մովսեսի ժամանակի վարջի կանոնները, ինչպես նաև դիրջ էին մտցրել Հոդևոր ծիսակարդի կանոնները։ ԱյսուՀետ վիճակված էր, որ այն ծառայի որպես Իսրայելի կրոնական, բարոյական և ջաղաջացիական օրենջների ժողովածու։

Զգուչանալով Հեթանոս Հարևանների ազդեցությունից, Եզրասը և նրան չարունակող դպիրները մտածեցին անջատել Հրեաներին մնացյալ աչխարՀից: Շաբաթի անխոտոր պաՀպանումը, սննդի արդելջները և մյուս սովորույթները մի նպատակ էին Հետապնդում ` պաչտպանել Համայնքը:

Առաջին Հայացքից այն տպավորությունն է ստեղծվում, որ օրենսդիրները թաղում էին մարդարեների ժառանդությունը մանր-մունը պատվիրանների չեղջի տակ: Սակայն, ինչպես ցույց տվեց ժամանակը, անջատելու նրանց կտրուկ միջոցները արդարացված էին: Հենց չնոր-Հիվ նրանց Հղոր վաՀանի Աստվածաչնչի կրոնը անվնաս դուրս եկավ այն ձակատամարտից, որը խաղարկվում էր Պաղեստինում Հունաստանի թադավոր Անտիոջոս Եպիփանեսի օրոջ 16:

Հունաստանը այդ ժամանակներում վաղուց դադարել էր դեմոկրատիայի կղզի լինելուց: Այն կործանեցին կուսակցական պայքարը, պատերազմները և կոտորածները: Ամենուր ժողովուրդը Հակված էր կենտրոնացված ուժեղ կառավարության: Այդ պատճառով, երբ մ.թ.ա. IV դարում Ալեքսանդր Մակեդոնացին իրեն միապետ Հռչակեց, նա միայն տրամաբանական ավարտի Հասցրեց Հարյուր տարի իրենից առաջ սկսված պրոցեսը:

Որպեսզի թագավորական իչխանությանը բարձրագույն Հեղինակություն տա, Ալեքսանդրը իրեն դասեց աստվածների չարքը։ Այդպես վարվեցին նաև իր ժառանդները, և նրանց մեջ էր Անտիոքոս Եպիփանեսը (175-163 թթ.)։ Այդ թագավորը լրջորեն իրեն երևակայելով դերմարդ, ցանկացավ իրեն ենթակա ժողովուրդներին իրար միացնել, արմատավորելով նրանց մեջ Հելլենիզմի քաղաքականությունը, նրա ոձը, ձաչակը, կրոնը։ Անտիոքոսի ձեռնարկումները ոչ մի տեղ արդելքների չՀանդիպեցին և միայն Իսրայելի Հավատքը դարձավ այն քարը, որին դեմ առավ նա։

Շարքային Հոգևորականությունը, դպիրները և ժողովուրդը նախապես ցույց տվեցին նրան սոսկ կրավորական դիմադարձություն, բայց, երբ թագավորը պղծեց Տաձարը` այնտեղ կառուցելով Զևսի զոՀարսա և աՀաբեկչության ճանապարՀով սկսեց ներմուծել բազմաստվածություն, նրա դեմ բռնկվեց ապստամբություն: Այն արադությամբ վերաճեց ազատադրական պատերազմի, որը դլիավորում էր **Հասմոնե**֊ ից տոՀմի գորաՀրամանատար Հուդա Մակաբեացին:

Պայքարի տարիներին կրկին մարդարեական խոսք Հնչեց։ Դանիել անվան տակ ծպտված անծանոթ մի մարդարե դիրք դրեց, որտեղ խարազանում էր բռնապետությունը և կրոնական Հալածանքները։ Հեղինակը պատկերում է մեծ տերությունները ադահ դազանների տեսքով և կանխադուշակում է, որ կդա ժամը, երբ երկնքից կհայտնվի Աղատարարը և վերջ կդնի դիչատիչ կայսրություններին։ Ի տարբերություն այս աչխարհի թադավորությունները մարմնավորող Հրեչների, Փրկիչը, համաձայն Դանիելի, կլինի մարդու Մարդու Որդու նման<sup>17</sup>։ Այդ հակադրությունը մատնանչում է արմատական չրջադարձը, որին սպասում է աչխարհը։

Խանդավառության Հորձանքը Հրաչքներ դործեց։ Մակաբեացին Անտիռքոսի բանակին մի չարք չոչափելի Հարվածներ Հասցրեց, ազատագրեց Երուսաղեմը Թչնամիներից և դուրս չպրտեց Տաձարից «դարշանքը». այդպես էին անվանում Հրեաները Հեթանոսական զոՀասեղանը։ Եվ երբ Մակաբեացին զոՀվեց մարտում, նրա դործը չարունակեցին եղբայրները։ 140 թվին Սիմոն Հասմոնեացին թադադրվեց և դարձավ թադավոր - քաՀանայապետ։ Իսրայելը ձեռք բերեց անկախություն և վերականդնեց այն սաՀմանները, որոնք ուներ Սողոմոնի ժամանակ։

Ամրացան նաև երկրից դուրս դտնվող Համայնքները։ Այդ «սփյուռքի եկեղեցիները» կապող օղակ էին ծառայում Հրեաստանի և մնացյալ աչխարՀի միջև։ Նրանց ջանքերով Աստվածաչունչը առաջինը Թարդմանվեց Հունարեն։ Քրիստոսի ծննդյան ժամանակներում 4 միլիոն Հրեաներից Համարյա 3 միլիոնը ապրում էին օտար երկրներում։ Հետադայում ամենուր սփռված նրանց օջախների դոյությունը քիչ ծառայություններ չի մատուցի քրիստոնեության առաջյալներին։

Հասմոնեից Հարստությունը, սակայն, չարդարացրեց ժողովրդի սպասումները։ Նոր թագավորները չուտով վերածվեցին Աստծո Օրենքի Հետ Հաչվի նստել չկամեցող սովորական բռնակալների։ Իչխանությունների կամայականությունները Հավատքի նախանձախնդիրների մոտ խորթություն ծնեց թագավորական տան Հանդեպ։ Դրա Հետ մեկտեղ, ըստ ավանդույթի, օրինական միապետեր Համարվում էին միայն Դավթի սերունդները։ Դրանից ելնելով, Հասմոնեացիներին պարզապես Հանդուրժում էին որպես ժամանակավոր կառավարողների։

Արքունիքի Հանդեպ ընդդիմության ոդին դարձավ բարեպաչտ մարդկանց մի խումբ, որոնց անվանում էին «անջատվողականներ» կամ փարիսեցիներ: Նախապես նրանք փորձեցին տապալել դինաստիան, բայց 88 թ.-ին նրանց խռովությունը դաժանորեն ճնչվեց: Հարյուրավոր փարիսեցիներ խաչ Հանվեցին Ալեքսանդր Հաննեոս թագավորի կողմից:

Հաննեոսի մահից հետո փարիսեցիների դրությունը ամրապնդվեց։ Բայց աստիճանաբար նրանք հեռացան քաղաքականությունից, ամբողջությամբ իրենց նվիրելով կրոնական դործունեության։ Փարիսեցիներից չատերը դարձան Օրենքի մեկնիչներ և ուսուցիչներ, ռաբբիներ։ Դպրոցներում և սինագոգներում նրանք տանում էին դժվարին, բայցանհրաժեչտ աչխատանք, ամրացնում էին մարդկանց Հոգիներում Հավատի և բարդականության հիմունքները։ Անսասան նվիրվածություն Աստծուն, ամուր ընտանեկան հիմբեր, մարդասիրություն, ազատութթյան և արդարության սեր, այս ամենը պատվաստվում էր ժողովրդին փարիսեցիների լավագույն ներկայացուցիչների կողմից, որոնց մեջ առանձնակես առանձնանում էր հեղաբարո իմաստուն Հիլլելը, որը Երուսաղեմ էր եկել մ.թ.ա. մոտ 40 թվին։ Նրա կարծիքով, Օրենքի էությունը՝ մի՛ արա ուրիչներին այն, ինչը չէիր ցանկանա անեն քեղ, ոսկե կանոնն է¹8, իսկ ողջ մնացյալը Համարում էր լոկ «մեկնություններ»։

ՕրինապաՀության մեջ կար մյուս ուղղությունը: Դրա առաջնորդ դարձավ Հիլլելի մրցակից Շամմայը։ Եթե առաջինը այլազգիներին սիըով Հաղորդակից էր դարձնում Հավատին, ապա երկրորդը քամաՀրանքով քչում էր նրանց իրենից Հեռու։ Շամմայը Հսկայական նչանակություն էր տալիս, այսպես կոչված, «Հոդևոր Հայրերի ավանդներին»։
Նրա աչակերտները մեծացնում էին ծիսական ավանդույթների թիվը և սիրում էին ցուցադրել իրենց բարեպաչտությունը։

Փարիսեցիները մեծ Հարդանք էին վայելում ժողովրդի մեջ: Բայց դրա փոխարեն սադուկեցիները՝ արքունիքին կապված քաՀանայական ազնվականությունը, նրանց թչնամաբար էր վերաբերվում և չէր բաժանում նրանց Հայացքները։ Ի տարբերություն փարիսեցիների, սադուկեցիները գտնում էին, որ մաՀով մարդու Համար ամեն ինչ ավարտվում է։ Նրանք ընդունում էին միայն Հնդամատյանը, իսկ մարդարեների գրություններին նայում էին որպես երկրորդականի<sup>19</sup>։ Այդ Հարուստ և ամբարտավան մարդիկ այնքան էլ չէին Հավատում Փրկչի մասին եղած մարդարեություններին և կողմնորոչված էին միայն դեպի երկրային քաղաքականության։

Փարիսեցիների միաբանությանը զուգաՀեռ, մոտ 160 թվին, Պա-

դեստինում ծնունդ առավ կիսավանական «Լույսի որդիների» կամ Հեսսեական ուխտը<sup>20</sup>: Չցանկանալով ոչ մի ընդՀանուր բան ունենալ մեղսադործ աչխարհի Հետ, Հեսսեներն ընտրեցին մեկուսացած անապատակյացի կյանջը։ Մոտ 140 թվին նրանց առաջնորդը, որին նրանջ անվանում էին Արդարության Ուսուցիչ, Հիմնադրեց Մեռյալ ծովի ափին, Քումրանում Համաբնակություն։ Այնտեղ, սին Հոդսերից Հեռու, Հեսսեացիջ աչխատում էին Համատեղ, ազատ ժամանակն անցկացնելով ծիսական Հացկերույթներով, աղոթջներով և Աստվածաչնչի ընթերցանությամբ։ Նրանջ Համայնջ էին, Հաչվված ամբողջությամբ մինչև 4 Հաղար մարդ (փոջր երկրի Համար դդալի թիվ), Հոսում ամեն տեսակի երաղողներ, ինչպես նաև կյանջից Հուսալջված և Հոդնած մարդիկ։ Հեսսեների մեծամասնությունը ամուրի կյանջ էր վարում, չնայած ոմանջ պաՀպանում էին ընտանեկան ապրելակերպը։

ՎստաՀ լինելով Քրիստոսի մոտալուտ Հայտնությանը, «Լույսի որդիները» պատրաստվում էին արժանավայել դիմավորել Նրա դալուստը: Նրանք չէին կասկածում, որ Դատաստանի օրը բոլորին, բացի իրենցից, մաՀ է սպասվում:

Աղանդավորների Հարձակումները Հասմոնեական տան դեմ Հասցրեցին Արդարության Ուսուցչի Հանդեպ Հալածանքներին։ Նրան պաչտողները խոսում էին, որ, որպես պատիժ, դրա Համար միապետությանր դաժան վախձան է սպասվում։

Հեսսեականների կանխապուչակումը կատարվեց կես տարի անց՝ իրենց առաջնորդի մահից հետո։ 63 Թվին Պաղեստինը դրավեցին Պոմ֊ալեոսի ղորջերը։ Նա այն միացրեց կայսրուԹյանը և Հյուրկանոս II-ին Թողեց միայն որպես դերադույն իչխանուԹյան ստվեր։ Իսկ 40 Թվին Հռոմի սենատը Հրեաստանի Թադավորի տիտղոս չնորհեց եղովմացի ղորահրամանատար Հերովդեսին, որը երեջ տարվա ջաղաջացիական պատերազմից հետո բարձրացավ ԴավիԹի դահին։

Մինչ այդ «սփյուռքի» Հրեաները չարունակում էին ակտիվորեն յուրացնել Հունական մչակույթի տարրերը: Նրանցից առավել կրթված-ները ձգտում էին անտիկ փիլիսոփայությունը Համաձայնեցնել Աստ-վածաչնչի Հետ: Այդ ուղղությամբ առանձնապես չատ բան արեց Փիլոն Ալեքսանդրացին` Հերովդեսի ժամանակակիցը: Նա սովորեցնում էր աստվածային Ուժի մասին, որը Հելլադայի իմաստունների Հետևողությամբ անվանեց Լոգոս՝ Բան:

Աստվածայինի Գաղտնիքը, ասում էր Փիլոնը, անընդգրկելի և անարտաՀայտելի է, բայց երբ Նա Հանդես է բերում Իր Հզորությունը և ողորմածությունը, ապա գործում է Բանի միջոցով։ Բանով Արարիչը արարում և պաՀպանում է Տիեղերքը, նրա մեջ է Նա Հայտնվում մաՀ֊ կանացուներին։ Լոգոսի՝ իբրև Արարչի և տիեղերքի միջև միջնորդի, Փիլոնյան գաղափարը օգնեց Հետագայում Ավետարանը փիլիսոփայու֊ Թյան լեղվով չարադրելուն<sup>21</sup>:

Հրեաների մերձեցումը Հելլենիստական աչխարՀի Հետ Հասցրեց այն բանին, որ չատ Հեթանոսներ Հետաքրքրվեցին նրանց կրոնով։ Հրեաների կողմից կռապաչտության մերժումը, առողջ բարոյականությունը, կենդանի կրոնական զգացումը իրենց կողմը գրավեցին առաջին նորադարձներին։ Սկսեցին, ի վերջո, իրականանալ մարդարեների կանխասացությունները ժողովուրդների մասին, որոնք դառնալու են ճչմարտության. բարության և արդարության Աստծուն։ Ինչ- որ տեղ «Հրեա» բառը սկսեց ձեռք բերել դավանանքային նչանակություն։

Մ. թ. ա. II և Հատկապես I դարում պրոզելիտները, այսինքն` Հուդայականության անցած մարդիկ, մեծ թվով սկսեցին Հայտնվել Հռոմեական կայսրության տարբեր մասերում: Նրանցից ոմանք դարձի եկան Հույն պայծառատես Սիբիլլայի դրած դրքերի ազդեցությամբ: Դա կեղծանուն էր, որից օգտվում էին Եդիպտոսի Հրեա քարոզիչները։ Նրանք աչխարհին կործանում էին դուչակում այն բանի Համար, որ այն տրվել է կուռքերի և բռնականների իչխանությանը: Շրթից չուրթ լուր էր փոխանցվում այն մասին, որ Հրեաստանից դուրս է դալու Մեկը, որին վիճակված է ժողովուրդների տիրակալ լինել:

Այնինչ իրականում ՀամաչխարՀային տիրապետությունը գնալով կենտրոնանում էր Հռոմեացիների ձեռքում։

Հռոմը սկսեց կայսրության վերածվել մոտ մ. թ. ա. 200 թ.-ն, իր գլիսովոր մրցակից Կարթագենի դեմ տարած Հաղթանակից Հետո։ Սակայն պարզվեց, որ ռազմական Հզորությունը կործանարար դարձավ հտալիայի Հանրապետական կարգերի Համար։ Ձափազանց չատ երկրներ Հարկ եղավ Հպատակության տակ պաՀել, չափազանց ազդեցիկ դարձավ բանակը, որպեսզի կառավարման դեմոկրատական տարրերը կարողանան պաՀպանվել։ Խոստանալով, ստիպելով, կաչառելով՝ բռնապետները աննկատ զրոյի Հասցրին քաղաքական ազատությունների մեծ մասը։ Հանրապետությունը խեղդված էր, և Հռոմը բոլոր առագաստները պարզած՝ ընթանում էր դեպի միաՀեծան բռնապետություն։

Քաղաքացիական պատերազմից և մ. թ. ա. 30-ական թվականների արյունալի աՀաբեկչությունից Հետո Հուլիոս Կեսարի ազգական Օգոստոս Օկտավիսնոսը բավականին Հեչտությամբ Հաստատեց ինքնակալական կարդեր։ Տակիտոսի խոսքերով, Օդոստոսը «կոչելով իրեն կոնսուլ և ժողովրդի իրավունքը պաչտպանելու Համար իբր բավարարվելով տրիբունական իչխանությամբ, նախապես իր առատաձեռնությամբ նվաձեց զինվորներին, ապա Հաց բաժանելով՝ ամբոխին, և բոլորին մեկտեղ՝ աչխարՀի քաղցր բարիքներով, իսկ այնուՀետև քիչ առ քիչ ուժ Հավաքելով, սկսեց սենատը, մադիստրատները և օրենքները փոխարիշնել իրենով»<sup>22</sup>:

Դեռևս Հուլիոս Կեսարն արդելեց բոլոր միությունները և կազմակերպությունները, անդամ ամենաանվտանդները, իսկ Օդոստոսի վարչակարդը քաղաքացիների վրա մչտական Հսկողությունը բարձրացրեց սկղբունքի աստիձան։ Դեմոկրատ ձևանալով, Օկտավիանոսը աչալուրջ Հետևում էր դժդոՀության ցանկացած Հնարավոր օջախի։ Լրտեսների ձյուղավորված ցանցը լավ էր ծառայում այդ նպատակին։

Ընդ որում, չատերն էին գտնում, որ միապետությունը միանգամայն չափավոր փոխՀատուցումն է անդորրության, կայունության և երկարատև միջազգային խաղաղության: «Օգոստոսի դարը» անվանել են Հռոմի լավագույն ժամանակաչրջանը, նրա մչակույթի Ոսկե դարը: Օգոստոսի ժամանակ Կապիտոլիումը Հպարտորեն վեր խոյացավ աչխարհի վրա, ներչնչելով ակնածանք և սարսափ: Հռոմեական արծիվը բացել էր իր թևերը Ատլանտիկայից մինչև Մերձավոր Արևելք, Բրիտանիայից մինչև Աֆրիկայի ափերը: Յոթ բլուրների վրա Հառնած քաղաքը դարձել էր կենտրոն, ուր «տանում էին բոլոր ձանապարՀները»:

Փայլուն ռազմական տեխնիկայով, կազմակերպվածությամբ և կարգապահությամբ Հռոմեացիները դրության տեր դարձան ողջ Միջերկրականում։ Կառավարական չինովնիկները նվաձված երկրներից դուրս էին բերում անհաչիվ հարստություն։ Բոլոր կողմերից դրանջ հոսում էին Հռոմ՝ ստրուկներ, փղոսկը և կրկեսի համար դազաններ Նումիդիայից, մարմար՝ Հունաստանից, հաց՝ Եդիպտոսից, ապակի և ծիրանիի ներկ՝ Փյունիկիայից։ Առևտրական քարավանները ձեռք էին բերում դորդեր, դործվածքեղեն և թանկարժեք ղարդեր Բաբելոնից, Արաբիայից, Հնդկաստանից և նույնիսկ Չինաստանից։ Մայրաքաղաքը վերակառուցվում էր։ Ասում էին, որ կայսրն այն ընդունեց աղյուսե և թողեց մարմարյա։

Գերազանց մայրուղիները Հռոմը միացնում էին ծայրամասերի Հետ, աչխուժացան առևտուրը և կապերը դավառների միջև: Բոլորի, ովջեր դարձել էին «Հռոմի քաղաքացի», իրավական Հավասարությու֊ նը նպաստեց Արևելքի և Արևմուտքի ժողովուրդների մերձեցմանը: Թվում էր` ստոիկ փիլիսոփաների երազանքը միասնական պետության մասին մոտ էր մարմնավորման, որտեղ յուրաքանչյուր մարդ Համար֊ վում է Տիեղերքի քաղաքացի:

Զարմանալի չէ, որ պալատական բանաստեղծները փառաբանում էին Օգոստոսին և չէին զլանում ներբողներ չռայլել։ Կայսրն ինքն էր խրախուսում չողոքորժներին և բոլոր միջոցներով պաՀպանում էր իր Հեղինակությունը։ Դրա Համար, աստիձանաբար, սկսած արևելյան նա-Հանդներից, ծայր առավ կայսրի պաչտամունք։ Շատ չանցած, ողջ պետությունով մեկ արդեն դործում էին Օգոստոսի տաձարները, նրան ձոնում էին փառաբանություններ, նրան Հռչակում էին «Հայրենիքի Հայր», «սոտեր»՝ ազդի փրկիչ։

Վեր Հառնող կայսրության և նրա գլուխ կանգնած մարդ աստծո տեսարանը ապչեցնում էր ժամանակակիցներին։ Արդեն խոսում էին դարերի Համար Հաստատված «անխորտակելի թագավորության» մասին։ Սակայն նվաձված ժողովուրդները չէին ցանկանում Հաչտվել այդ Հեռանկարի Հետ։ Օգոստոսի կառավարման վերջում չատ պրովինցիաներում Հուզումներ սկսվեցին, որտեղ Հռոմին նայում էին որպես չաշագործողի։ Հրեաստանում Հավատում էին, որ Հայտնության այդ Գազանը կընկնի Փրկչի սրից։

Նվաճումները Հռոմը չազատեցին ներքին ծանր բախումներից: Հողային կալվածքները և ֆինանսները գնալով կենտրոնանում էին խմբիչիսանության ձեռքում։ Իտալիայի սնանկացած գյուղացիները խմբերով գնում էին Հռոմ, որտեղ կերակրվում էին պատահական վարձատրությամբ և կառավարության կողմից տրվող նպաստներով։ Երկարատև պատերազմները մայրաքաղաքը տառացիորեն հեղեղել էին ստրուկներով (նրանք այնտեղ մոտ մեկ միլիոն էին)։ Ստրուկները չատանալամ ապստամբեցին, փորձելով վերադառնալ հարազատ եղերք, բայցայդ փորձերը մշտապես վերջանում էին հաչվեհարդարներով։ Այսպես, Սպարտակի գլադիատորների ջախջախումից հետո վեց հազար անհնագանդների խաչեցին կապուից Հռոմ ձգվող ճանապարհի վրա։

Ոչ պակաս խորն էր և Հոգևոր ճգնաժամը: Հին Հավատալիքներն ու առասպելները չատերի մոտ սկսել էին ծիծաղ Հարուցել: Կրոնը կորցրել էր իր նչանակությունը, վերածվելով քաղաքացիական պարտավորությունների բաղկացուցիչ մասի: Դեռևս Ցիցերոնն էր ասել, որ պաչտոնական կուլտը պետք է զանգվածների մեջ կարգուկանոն պահտանելու Համար միայն:

Գտնվեցին մարդիկ, որոնք պատրաստ էին անցնել վերջին սաՀմանը։ Բանաստեղծ Լուկրեցիոսը կրոնը Համարում էր պարզապես վնասակար մոլություն։ «Իրերի բնության մասին» դրքում նա Հարություն է տալիս Հին Հունաստանի փիլիսոփաներ Դեմոկրիտի և Էպիկուրի մատերիալիզմին։ Համաձայն նրանց ուսմունքի, Տիեղերքը ոչ այլ ինչ է, քան պատաՀական դոյացություն՝ առաջացած ատոմների պարից։ Վաղ թե ուչ նրան կործանում է սպասվում։ Լուկրեցիոսն արդեն տեսնում էր ՀամաչխարՀային աչնան ախտանիչները, կանխադուչակելով աչխարՀի վախձանն ու կործանումը։ Համանման դաղափարներ լայնորեն տարածվել էին ոչ միայն Արևմուտքում, այլև Հնդկաստանում և Չինաստանում։

Սակայն մարդկային ոգու բնույթն ինքը նրան թույլ չի տալիս չափազանց դյուրությամբ Հաչտվել անմտության Հետ։ Անդամ ամեն ինչից Հավատակորույս մարդիկ չէին ցանկանում կյանքը Համարել նյութի պատաՀական ալեցայտ, որի ետևից վրա է Հասնում խավարը։

Այդ պատճառով էլ, ծանոթանալով Արևելքի կրոններին, Հռոմեացիք ադահորեն ձգվեցին դեպի դրանք։ Սկսվեց Արևմուտքի իսկական նվաճումը օտարերկրյա պաչտամունքների կողմից։ Եդիպտական Իզիդային սկսեցին աղոթել Բրիտանիայից մինչև Բալկաններ, Հռոմում կառուցվեցին Հրեական սինագոգներ, փռյուդիական աստվածուհի - մայր Կիբելեի, պարսկական Միհր աստծո տաճարներ։ Փողոցային քարոզիչները ազդարարում էին ճչմարտություններ՝ բերված Գանդեսի ափերից, Պարթևստանից և Միջին Ասիայից։ Վերածնվեցին Հունական գաղտնածիսությունները, որոնք խոստանում էին իրենց մասնակիցներին անմահություն և բարձրագույն աչխարհների ճանաչողություն։ Գաղտնախորհուրդ ուսմունքները, աստղագուչակությունը, մոդությունը և կախարդչությունը հետևորդներ ունեցան հասարակության բոլոր դասակարդերում։ Հրաչադործության հետևից ընկնելը առաջ բերեց նախապաչարումների և չառլատանության աճ։

Տեսնելով այդ, կասկածամտորեն տրամադրված մարդիկ պատրաստ էին ընդՀանրապես Հրաժարվել կյանքի իմաստը Հասկանալու Հույսերից: Նրանց կարծիքով՝ «Ինչ է ճչմարտությունը» Հարցը պատասխան
չունի: Մի խոսքով, մտքի ցրվածությունը լիարժեք էր: Միստիկական
ոդորումները և Հոդևորի բացակայությունը, մաքրության ծարավը և
բարոյական անկումը կարող էին Հանդիպել մի ընտանիքում: Հաճախ
Հայրը ստոիկյան արՀամարՀանքով պարփակվում էր ինքն իր մեջ աչխարՀի ունայնության Հանդեպ, մայրն այցելում էր աղանդավորների

գիչերային տանջածեսին, իսկ որդին Հնարում էր Հաձույքի և սուր դդայությունների նոր ձևեր:

Մարդը կանգնել էր ուղեբաժանում և բոլոր կողմերից լսում էր կոչող ձայներ՝ անտարբեր եղիր կյանքի տխրությունների և ուրախությունների Հանդեպ, խորասուզվիր Հանդարտ Հայեցողության մեջ՝ 
ասում էին բուդդայականները և ստոիկները, ապրիր բնության Համաձայն, ինչպես բոլոր էակները՝ սովորեցնում էին կինիկները և էպիկուրյանները, երջանկությունը գիտելիքների և խորՀրդածությունների մեջ է՝ առարկում էին նրանց բնագետ-փիլիսոփաները, մաքրիր քեզ ծիսական արարողություններով և ձեռք կբերես անմաՀություն՝ Հավատացնում էին գաղտնածիսության ուսուցիչները, պաՀպանիր Հավատարմությունը միակ Աստծուն և պաՀպանիր Նրա օրենքը՝ Հռչակում էր
Իսրայելի կրոնը։ Իսկ Հռոմեական արծիվը ուշադիր զննելով որսը,
ձախրում էր ոգու այդ Հորձանուտի վրա, որում ինչպես նախաստեղծ
քասսում, խառնվել էին ներՀակ սկիզբները։

ժամանակ առ ժամանակ Հույս էր առկայծում, որ կՀայտնվի նա, որը դուրս կբերի աչխարՀը լաբիրինթոսից: Բանաստեղծ Վերդիլիոսը կանխադուչակել էր մանկան ծնունդ, որից սկսվելու էր նոր Սատուռնական դարաչըջան: Բուդդայականները սպասում էին Բուդդա Մայտրեային, Հնդուականները՝ Վիչնու աստծու Հերթական մարմնավորմանր, պարսիկները՝ Փրկիչ Սաոչիանտին, Հրեաները՝ Փրկչին...

Պաղեստինում տարեցտարի խտանում էր միստիկ ակնկալության մթնոլորտը։ Հույս էին տածում, որ, աՀա ուր որ է երկնքից կՀայտնվի Եղիա մարդարեն և կկատարի Աստծո Պատդամաբերի օծումը։ Շատերը մտածում էին, որ Նա մեծ զինվորական է լինելու, որը խորտակելու է Հեթանոսական թադավորությունները։ Ուրիչներն էլ Հավատում էին բարու վերջնական Հաղթանակին չարի Հանդեպ, լույսինը՝ խավարի, անշմաՀությանը՝ մաՀվան, Հավատում էին, որ «Աստված կայցելի Իր ժողովրդին»<sup>23</sup>։

Ի վերջո, երբ թվում էր, թե ամեն ինչ փորձված և սպառված էր, պատմության խավար Հորիզոններում բոցավառվեց արչալույսը։ Օգոստոսի կառավարման 20-րդ տարում փոքրիկ Նազարեթ դյուղակում դալիլիացի Կույսին ավետվեց. «Դու կծնես մի որդի ու Նրա անունը ՀԻՍՈՒՍ կդնես։ Նա կլինի մեծ և Բարձրյալի որդի կկոչվի։ Եվ Տեր Աստված Նրան կտա Նրա Հոր՝ Դավթի աթոռը և Նա Հավիտյան կթադավորի Հակոբի տան վրա, և Նրա Թադավորությունը վախձան չի ունենա»։

### ՄԱՍ I

# ԲԵԹՂԵՀԵՄԻՑ ՄԻՆՉԵՎ ԿԱՓԱՌՆԱՑՈՒՄ

36

# Գլուխ առաջին

### «ՑԱՎՈՒՐՍ ՀԷՐՕՎԴԷՍԻ ԱՐՔԱՑԻ»

մ.թ.ш. 4թ.

Արդ մտովի տեղափոխվենք Հերովդեսի կառավարման վերջին ամիսների Հրեաստան:

Երուսաղեմի բնակիչները, սովոր լինելով Հեռավոր երկրներից իրենց ջաղաք Հաձախ այցելող ուխտավորներին, Հավանական է, ուշաղրություն չդարձրին օտարերկրացիների քարավանին, որն անցնում էր նրանց փողոցներով Հռոմի Հիմնադրման 750-րդ տարվա ձմռանը։ Բայց չատ չանցած՝ նրանց մասին սկսեցին խոսել, քանզի Հայտնի դարձավ, որ ձանապարՀորդները փնտրում են Հրեաստանի Թադավորին, ընդ որում, ամենևին էլ ոչ Հերովդեսին, այլ մեկ ուրիչին՝ այդ օրերին ծնված։ «Մենք նրա աստղը տեսանք արևելքում և եկանք իրեն երկրպադելու»,-ասում էին նրանք։ Պարզվեց, որ արևելյան մոդեր էին նրանք, որոնք երկնքում նկատել էին մեծ Տիրակալի նչանը՝։ Այն, որ Երուսադեմ էին եկել նրան փնտրելու, ոչ ոքի չէր կարող զարմացնել։ Բոլորն էին լսել Հրեաստանի ՀրաչախորՀուրդ Մարդու մասին, Որը պետք է նվաձեր աչխարՀր²։

- Ուր է Հրեստերի արքատ, որ ծնվեց»,- Հարցնում էին մոդերը, բայց մարդիկ պատասխանելու փոխարեն, վախվորած, փութով Հեռանում էին: Հարկ է փոքր ինչ տեղյակ լինել Երուսաղեմի այդ տարիների կա-ցությանը, որպեսզի Հասկացվի, թե որչափ Հանդուդն ու անզդույչ պիտ թվար այդ Հարցն ինքնին: Բայց Հեռուներից եկած ձամփորդները Հազիվ թե կռաՀեին իրենց վրիպումը: Հավանական է՝ նրանք լիովին անտեղ-յակ էին այն ամենին, ինչ կատարվել էր Հրեաստանում Հերովդեսի օրոք:

Շողոքորթների կողմից ՀերովդԷս Մեծ Հորջորջյալ այդ միապետի կյանքը կարող է սյուժեներ տալ «Մակբեթի» ոգով ստեղծված մի քաշնի ողբերդությունների։ Հռոմեացիների աջակցությամբ և ժողովրդի կամքին Հակառակ տիրելով իչխանությանը՝ նա ապարդյուն ջանում էր ժողովրդայնություն նվաձել։ ԳաՀակալության արտաքուստ պերձափայլ երեսուներեք տարիներին թչնամանքը Հերովդեսի Հանդեպ միմիշայն մեծագավ³։

Լինելով դաժան, փառամոլ, կրքերից մչտապես փեռեկտվող մարդ՝ Հերովդեսը Հեռու էր այդ ժամանակներում Հրեաներին Հուղող կրոնական խնդիրներից։ Պալատական խարդավանքները և կանայք, պատերազմները և չինարարական աչխատանքները ամբողջովին կլանել էին նրան։ Նրա օրոք երկիրը վերստին ինքնավարություն ստացավ։ Հերովդեսն այն պատեց տասնյակ ամրոցներով և քաղաքներում արևմտյան ոճի բաղում չենքեր կառուցեց։ Միևնույն ջանադրությամբ նա զբաղվում էր թատրոնների և ձիարչավարանների, իր Հովանավոր Օդոստոսի պատվին սրբավայրերի չինությամբ և Երուսաղեմի Տաճարի վերանորումներ։ Սնափառության դերի Հերովդեսն իր փառքով ցանկանում էր նսեմացնել Հին աչխարհի Սողոմոնին։ Նա Հպարտանում էր Տաճարով, որում ներդրել էր Հսկայական միջոցներ և վերածել աչխարհի Հրաչալիքներից մեկի։ ԱյնուՀանդերձ, դրանով անդամ նա չկարողացավ չահել Հպատակների վստաՀությունը։

Հերովդեսի Հայրը Եդովմացի մեծատոՀմիկ էր, իսկ մայրն արաբական ծադում ուներ, որի պատճառով և ինքը ԹադակրուԹյան օրինական իրավունք չուներ։ Թադավորը տառապում էր բոլոր բռնակալներին Հատուկ Հիվանդագին կասկածամտուԹյամբ, և նրա աչքին ամեն ինչ իր մեջ դավաճանուԹյուն էր պարունակում։ Հերովդեսն առավելապես երկյուղում էր Հասմոնեից՝ իր կործանած ՀարստուԹյան Հետնորդներից, այդ պատճառով էլ ցանկացած պատրվակ օդտադործում էր նրանցից ապատվելու Համար։

Թագավորի ձակատագրում վձռորոչ դեր խաղաց այն Հանդամանքը, որ նրա կինը՝ Մարիամնեն (Թերևս միակ էակը, որին նա անկեղծորեն սիրում էր), Հասմոնեից տոհմի իչխանադուստր էր: Այդ հպարտ և անվեհեր դեղեցկուհու մեջ ապրում էր երկրի անկախության համար մարտնչող ռազմիկների ոգին: Նա չէր կարողանում Թաքցնել ամուսնու նկատմամբ արհամարհանքը, իսկ իր մայրը՝ Ալեքսանդրան, հաձախ էր խառնվում իրենց ընտանեկան կյանքին՝ անհանդստությամբ համակելով առանց այն էլ կասկածամիտ Հերովդեսին:

Երբ Ալեքսանդրան, օգտագործելով Եգիպտոսի ԹագուՀի Կլեոպատրայի ազդեցությունը, Հասավ իր տասնյոթամյա որդուն քաՀանայապետի կոչում տալուն, ակամա պատճառ դարձավ նրա մաՀվան: Հերովդեսը, տեսնելով, որ պատանին վայելում է երուսաղեմցիների սերը, չկարողացավ Հանդուրժել այդ: Մ. թ. ա. 35 թ. տոնակատարության ժամանակ Մարիամնեի եղբորը թագավորի աչքի առաջ ջրախեղդ արեցին: Նրա մաՀը ներկայացվեց որպես դժբախտ պատաՀար, մինչդեռ քույրը և մայրը չատ լավ Հասկացան, թե իրականում ինչ է կատարվել:

30 թ.Հերովդեսի դրությունն առավել քան երբևէ ամուր էր: Աքտիոնի ճակատամարտից Հետո, որը Օկտավիանոսին բերեց լիիրավ իչխանություն, Հրեաստանի թագավորը Հուսալի քաղաքական դաչնակից ստացավ: Օդոստոսի վստաՀությունն ու աջակցությունը ապաՀովում էին նրա դաՀի անսասանությունը: Բայց ինչքան Հաջող էին ընթանում Հերովդեսի դիվանադիտական դործերը, այնքան անտանելի էր դառնում կյանքը սեփական Հարկի տակ:

Մոտավորապես 29 թ. ընտանեկան դրաման Հասավ աղետալի աստիձանի: Մարիամնեի ատելությունն այնքան ակնՀայտ դարձավ, որ թագավորը նրան ևս կասկածեց դավադրության մեղսակցության մեջ: Եվ մի անդամ, Հարադատների դրդմամբ, Հերովդեսը կատաղության մոլուցքի մեջ մաՀվան դատավձիռ կայացրեց նրա նկատմամբ, ով ամեն ինչից թանկ էր իր Համար: Հլու դատավորները արագ Համաձայնեցին թագավորի ցանկությանը:

Մարիամնեն մաՀապատժի գնաց ողորմածություն չՀայցելով, այլ իրեն պաՀեց զարմանալի արժանապատվությամբ։ Մայրը, կանխազգալով իրեն սպասվելիքը, Հրապարակավ անարգում էր աղջկան։ Թագու-Հու վերջին րոպեների բոլոր ականատեսները սարսռացին այդ տեսարանից։

Հերովդեսը դժվարությամբ անցկացրեց ձակատադրական օրը: Երբ ամեն ինչ ավարտվեց, նա Համարյա կորցրեց իր դիտակցությունը: Նրան Հետապնդում էր սպանվածի կերպարանքը, նա անվերջ կանչում էր Մարիամնեին անունով, գոռում էր, որպեսզի նրան իր մոտ բերեն, Հետո խմեց և Հարբեց, Հասնելով անզգայության, գիչերներ անցկացրեց գինարբուքների մեջ, կազմակերպեց կատաղի ձիարչավներ, բայց ուրվականները նրան չէին լքում: Թագավորի առողջությունն այնքան էր քայքայվել, որ թվում էր, թե նա մաՀվան չեմին է:

Այնուսամենայնիվ, Հերովդեսն առողջացավ և կրկնապատկված եռանդով չարունակեց նախձիրը: Նա մաՀապատժի ենԹարկեց Ալեք֊սանդրային, իր քրոջ ամուսնուն, չատ այլ մերձավորների ու դրանիկ֊ների:

Երկարատև բացակայությունից Հետո Մարիամնեի` Հռոմից եկած որդիներին՝ Աղեքսանդրոսին և Արիստոբուղոսին Հերովդեսը սկզբում ընդունեց դրկաբաց, բայց չատ չանցած նրանք ևս անվստաՀություն ներչնչեցին: Կեղծած նամակներ, մատնություններ, խոչտանդումների ենթարկված ծառաներից կորղած ցուցմունքներ- այդ բոլորը դործի դցվեցին նողկալի խաղերով, որոնք ավարտվեցին երկու իչխանների՝ Սամարիայում կախաղան բարձրացվելով:

Հերովդեսի կյանքի վերջին տարիները առանձնապես արտասովոր մռայլ էին։ Չնայած «Հերովդեականների» կուսակցությունը ի դեմս նրա տեսնում էր իդեալական միապետի, Համարյա թե՝ «Փրկչի», նա դիտեր, որ իր Հանդեպ ժողովրդի ատելությունը դնալով մեծանում է։ Այդ տրամադրությունները երկրում քաջալերվում էին փարիսեցիների կողմից, որոնք բոյկոտում էին թադավորի յուրաքանչյուր նախաձեռ-նությունը։ Նրանցից չատերը մաՀապատժի ենթարկվեցին այն բանի Համար, որ կանխադուչակել էին Հանցավոր կառավարման մոտալուտ մայրամուտը։

Հեչտ է պատկերացնել, Թե ինչպիսի Հուղախռովքի մեջ Հայտնվեց յոԹանասունամյա արքան, երբ իմացավ, որ ինչ- որ արևելյան դեսպաններ քաղաքում Հարցուփորձ են անում «Հրեաների նորածին Թադավորի մասին»։ Ով է դահի այս նոր, հերԹական Հավակնորդը։ Ինչ ուժեր են կանդնած նրա Թիկունքում։ Հերովդեսի Համար այդ լուրի ամենատհաձ կողմն այն էր, որ ինքը նոր էր լսում այդ հերԹական դավադրու-Թյան մասին։

Հանդիպելով օտարերկրացիներին, Հերովդեսը պարզեց, որ խոսքը, ըստ երևույթին, դնում է Մանկան մասին, Որին Համարում եմ ապադա Փրկիչ։ Իր դաՀակալության տարիներին նման բնույթի ոտնձդություն֊ ների Հետ Թագավորը մեկ անգամ չէ, որ դործ էր ունեցել, ուստի և Հասկացավ, որ այստեղ Հարկավոր են արադություն և վճռականություն: Նա սկսեց քաՀանայապետերից պարզել, Թե որտեղ էր սպասվում Փրկչի ծնունդը, և, երբ նրան տվին ԲեթղեՀեմ անունը, այնտեղ
ուղարկեց մոդերի, խնդրելով նրանց մանրամասն տեղեկություններ
Հաղորդել Հրեաների նորելուկ Թագավորի մասին: Ամենից քիչ Հերովդեսին մտաՀոդում էր աստվածաչնչյան մարդարեությունների կատարումը: Ծերունու մթադնած բանականությունը նոր ՀաչվեՀարդարների ծրադրեր էր կառուցում:

ԲեխղեՀեմը դտնվում էր մայրաքաղաքից ոչ չատ Հեռու: Երբ օտարերկրացիները ժամանեցին այդ փոքրիկ քաղաքը, այնտեղ արդեն վաղուց դիտեին ոչխարների փարախում ծնված ՀրաչախորՀուրդ Մանկան մասին: Նրան առաջին տեսնողները՝ տեղացի Հովիվները, պատմում էին այն արտասովոր նչանների մասին, որոնք իրենց բերեցին փարախ:

Մանկան ծնողները` ատաղձագործ Հովսեփը և Մարիամը, Գալիլիայից գաղթածներ էին, որոնք ԲեթղեՀեմ էին եկել մեկ ու կես տարի առաջ, Օգոստոսի երդում տալու կապակցությամբ անցկացվող մարդա-Համարի ժամանակ⁴։

Պատմում էին, որ երբ Մայրը Մանկան Հետ եկավ Երուսաղեմ նրա վրա կատարելու ինչ- որ օրենքի սովորության Համաձայն էր, Նրա Որդուն մեծ ապագա գուչակեցին։ Խորաթափանց Սիմոն ծերունին, վերց- նելով դեռատի Մոր ձեռքից Մանկանը, իր երախտագիտությունը Հայտնեց Աստծուն և ասաց, որ արդեն կարող է Հանդիստ մաՀկանա- ցուն կնքել, քանի որ տեսավ Փրկությունը, որը Տերը «նախատեսել էր Հեթանոսաց լուսավորության և Իսրայելի փառքի Համար»։ Բարեպաչտ ծերունին օրՀնեց զմայլված ծնողներին և ավելացրեց, դիմելով Մարիա- մին. «ԱՀա՝ սա նա է, որ պատճառ է դառնալու Իսրայելի մեջ չատերի անկման ու բարձրացման և նչան՝ Հակառակության։ Իսկ քո Հոդու մի- ջով էլ սուր պիտի անցնի»<sup>5</sup>։

Այդ մարդարեության մասին լսեցին Տաճարում դանվող չատերը: Նրանք, ովքեր սպասում էին «Իսրայելի մխիթարությանն», փոխանցում էին լուրը բերնեբերան: Հասավ այն, իՀարկե, ԲեթղեՀեմ: Այդ պատճառով էլ մոդերը առանց դժվարության կարողացան դանել Հովսեփին և Մարիամին: Մանելով նրանց տուն, նրանք Մանկան ոտքերի առաջ դրեցին իրենց ընծաները և երկրպադելով Նրան` Հեռացան...

Հերովդեսը ապարդյուն սպասում էր լուրերի. մոդերը դերադասե-

ցին Հայրենիք գնալ այլ ձանապարՀով, ետևում Թողնելով Երուսաղեմը:

Համողվելով, որ իր ծրագիրը չՀաջողվեց, Թագավորը որոչեց են֊ Թադրյալ վտանգը վերացնել միսնագամից: ԲեԹղեՀեմ ուղարկեց զին֊ վորների ջոկատ` այնտեղի երկու տարեկանից փոքր բոլոր մանուկներին կոտորելու կարգադրությամբ:

Թե Հրամանը ինչ չափով կատարվեց՝ անՀայտ է: Հերովդեսն այդ բանը, անկասկած, խիստ դաղտնի էր պաՀում։ Անդամ այդ ժամանակ֊ ների մասին դրած Հովսեփոս Փլավիոսը չի Հիչատակում ԲեթղեՀեմյան ողբերդության մասին։ Ընդ որում, նրա աչքին այդ չափազանց աննչան էր Հերովդեսի անՀամար դաղանությունների Համեմատ։

Ինչպես էլ որ եղած լիներ, Նա, Որին փնտրում էին մարդասպանները, քաղաքից արդեն Հեռու էր: Մոդերի Հեռանալուց չատ չանցած, Գալիլիական ընտանիքը Թաջնվեց: Հովսեփը դիտեր, որ չատ ավելի խելամիտ կլինի առՀասարակ լքել Հերովդեսի տիրապետության սաՀմանները և ուղևորվեց Եդիպտոս՝ մերձակա կենտրոններից մեկը, որտեղ ապրում էին «սփյուռքի» Հրեաներ:

Այսպիսով, մենք տեսնում ենք, որ առաջին իսկ օրերից աչխարՀը Փրկիչն ընդունեց ատելությամբ և սպառնալիքներով: Բայց դա ամբողջ աչխարՀը չէր, նրանք, ովքեր Հավատում էին և սպասում, ովքեր սրտով մաքուր էին և լեցուն Հույսերով, Քրիստոսին դիմավորեցին այլ կերպ. ԲեթղեՀեմյան Հովիվները, ծերունի Սիմոնը և արևելյան իմաստունները տեսան Նրանում Գալիք Թագավորին:

Նույն տարվա գարնանը ծանր Հիվանդությունը Հերովդեսին դամեց անկողնուն: Նրան չարունակում էին տանջել սարսափները, նա չարունակ լսում էր ամբաստանողներին, մի քանի անդամ փոխեց կտակը: Թագավորին Հանդիստ չէր տալիս այն միտքը, որ ժողովուրդը անՀամբերությամբ սպասում է իր մաՀվանը: Իմանալով, որ ինչ-որ պատանիներ, ռաբբիների դրդմամբ Տաճարում ջարդել են ոսկեզօծ արծիվը՝ Հռոմի խորՀրդանիչը, նա կարդադրեց ձերբակալել նրանց և դատել ամենայն խստությամբ: Հաչվի չառնելով սաստիկ Հիվանդությունը, Հերովդեսն իր մեջ ուժ դտավ անդամ ներկա լինել դատավարությանը: Մեղադրյալներին դատապարտեցին խարույկ բարձրացնելու, որը Երուսաղեմում առաջ բերեց վրդովմունքի ալեկոծություն:

Մեռնող թապավորին տեղափոխեցին Երիջով, որտեղ փորձում էին ջերմուկներով բուժել։ Եղավ մի պաՀ, երբ ցավերը Հերովդեսին ջիչ էր մնում Հասցնեին ինջնասպանության, նրան Հաղիվ Հաջողվեց փրկել։ Ծառայամիտների աղմուկն ու ձիչերը Հասան թագավորի՝ կալանջի տակ առնված ավագ որդուն, որը որոչելով, որ Հայրը վախճանվել է, բանտապանին խնդրեց ազատ արձակել իրեն: Բայց Հսկիչը լուր Հասցրեց այդ մասին Հերովդեսին, և նա կատաղության մեջ իչխանին անՀապաղ սպանելու Հրաման արձակեց: Հինգ օր Հետո մաՀը վրա Հասավ և իրեն՝ միապետին:

Նրա Հոդեվարքը սարսափելի էր, նա անեծքներ էր չաղ տալիս, զառանցում էր նոր մաՀապատիժներ։ Ասում են, որ նա իբր Հրամայել է խողխողել մի խումբ աղնվատոՀմիկ պատանդների, որպեսզի Թեկուզ այդ կերպ զրկի ժողովրդին ուրախությունից և ստիպի նրանց արցունք Թափել։ Հերովդեսի մաՀվան օրը Հետադայում Համարվեց Հրեաների ազդային տոն։

Թագավորի ընտանիքը չքեղ Թաղում կազմակերպեց։ Ծիրանիով գգեստավորված մարմինը տանում էին ոսկե պատգարակի վրա: Նրանց ետևից Թիկնագորի ուղեկցությամբ անցնում էին նրա որդիները՝ Արքեղայոսը, Անտիպասը, Փիլիպպոսը և մյուսները՝ ծնված Հերովդեսի բազմաթիվ կանանցից: Բայց դեռ չէր լռել վարձու եղերամայրերի ողբր, երբ ժառանգների միջև իչխանության Համար պայքար սկսվեց<sup>6</sup>: Ըստ կտակի, Հորդանանի մարզը և Գալիլիան դարձան Անտիպասի սեշ փականությունը, նրանցից Հյուսիս եղած տարածքները տրվեցին Փիլիպպոսին, իսկ Երուսաղեմի դաՀը, Հրեաստանն ու Սամարիան` Արջեդայոսին: Սակայն բաժանումը Հաստատելու Համար Հարկավոր էր դնալ Հռոմ: Նախջան Թագավորական ընտանիջի ուղևորվելը, ջաղաջում անկարգություններ բռնկվեցին, ժողովուրդը պաՀանջում էր պատժել Հերովդեսի Հանգագործությունների մեղսակիգներին։ Արջեղալոսը մերժեց բոլոր Հանրագրերը և գնաց, Հանձնելով Երուսաղեմը Հռոմեական Հրամանատարությանը, որոնք դաժան ՀայվեՀարդար տեսան ըմ֊ բոստացողների Հետ: Բայց և այնպես, երկիրը չարունակում էր փո-Թորկվել, իսկ կայսրի մոտ պատվիրակներ ուղարկվեցին՝ ատելի դինաս֊ տիան ամբողջովին վերացնելու խնդրանքով:

Օգոստոսը Հավանություն տվեց Հերովդեսի կտակին: Նրա երեջ որդիներից յուրաջանչյուրը ստացել էր իր բաժին ժառանդությունը: Սակայն Արջեղայոսը, Հակառակ իր սպասումների, տուն վերադարձավ առանց արջայական տիտղոսի: Կայսրը նրան տվել էր միայն «Էտնարխի»՝ ժողովրդի կառավարչի կոչում, չնայած խոստացել էր, որ Հետագայում նրան թագավոր կդարձնի, եթե նա իր Հավատարմությունը ցուցաբերի սենատի Հանդեպ:

# Գլուխ երկրորդ

### ՆԱԶԱՐԵԹ

Երբ Հերովդեսի մաՀվան լուրը Հասավ Եդիպտոս, ատաղձադործ Հովսեփը, վստաՀ լինելով, որ վտանդն անցել է, պատրաստվեց Հայրե- նիջ վերադառնալ։ Սակայն նա վախենում էր Արջեղայոսի Հետապն-դումներից, ուստի չվերադարձավ ԲեթղեՀեմ, այլ դերադասեց բնակու- թյուն Հաստատել Հյուսիսում, Նազարեթ ոչ մեծ ջաղաջում, որտեղ ժամանակին ապրում էր Մարիամի Հետ։

Այդ ժամանակներում Գալիլիան խիստ բնակեցված մարզ էր, իսկ աչխարՀագրական դիրքը դարձրել էր այն բաց՝ աչխարՀի բոլոր կողմերից փչող Հողմերի Համար: «Այստեղին մոտիկ էին Փյունիկիան, Ասորիքը, Արաբիան, Բաբելոնը և Եդիպտոսը: Հեթանոսների կղզիները և Եվրոպայի բոլոր Հռչակված երկրները երևում էին Արևմտյան ծովի ջրերից: Հարթավայրերում ծածանվում էին Հռոմի դրոչները... Փարավոնները և Պտղոմեոսը, Էմիրները և Արչակունիները, դատավորները և Հյուպատոսները, բոլորը պայքարում էին այդ դողարիկ մարզը տիրեւլու Համար: Այստեղ են փայլփլել ամաղեկացիների դեղարդները, Հողը ցնցվել՝ Սեզոստրիսի մարտակառքերի դղրդյունից, այստեղով են անացել մակեդոնական Հոծաչարք փաղանդները, այստեղ են լսվել Հռոմե-

ական լայնաչեղբ սրերի չաչյունները, վիճակված էր այստեղ Հնչելու խաչակիրների աղաղակները, Անդղիայի և Գաղիայի Հրետանու Թնդ-յունները: Թվում էր, որ Իզրեէլ այդ Հարթությունում բախվում են Եվ-րոպան և Ասիան, Հուդայականությունը և Հեթանոսությունը, բարբարոսությունը և քաղաքականությունը, Հին և Նոր Ուխտերը, անցյալի պատմությունը և դալիքի Հույսերը»<sup>1</sup>:

Ըստ որում, Նազարեթը մի կողմ էր ընկած պատմության այդ տարանցիկ ճանապարՀներից և ավետարանական դարաչըջանում այն Համարվում էր խուլ, Հետամնաց բնակավայր: Նույնիսկ ասացվածք կար. «Հնարավոր է Նազարեթից լավ բան»: Եվ, ասես այն բանի Համար, որպեսզի Հերքվի մարդկանց բոլոր դնաՀատականները, Հենց այդ աղքատիկ փոքր քաղաքը դարձավ Քրիստոսի «ծննդավայրը», նրանում անցավ Նրա կյանքի մեծ մասը: Համարյա 30 տարի Նա անցավ նրա քարջարող փողոցներով և կածաններով բարձրացավ մերձակա բլուրները: Քչերը դիտեին Նրա ծննդի իրական տեղի մասին, բայց նույնիսկ նրանք, ովքեր լսեցին այդ մասին, անվանեցին Նրան Հանոցըի, Նազովրեցի:

Եթե մենք կարողանայինք Հայտնվել այդ տարիների Նազարեթում, ապա կտեսնեինք լեռան վրա ցրիվ եկած, խաղողի այդիներով և ձիթեն֊ յաց պուրակներով եղերապատված, տափակ տանիքներով չուրջ Հարյուր սպիտակ տներ։ Զառիվայր բարձունքներից բացվում է դեղազմայլ Համայնապատկեր՝ կապույտ լեռնապարեր, կանաչ դաչտավայրեր, ցանած արտեր, որոնց վրա, Հավանաբար, մեկ անդամ չէ, որ Հանդչել է Հիսուսի Հայացքը։

Այդ ժամանակներից չատ բան է փոխվել, բայց Գալիլիայի բնությունը մնացել է Համարյա այնպիսին, ինչպիսին երկու Հազար տարի առաջ էր։ ՃանապարՀորդները միաձայն Հաստատում են, որ Նազարեթը և իր մերձակայքը սրբազան երկրի անկրկնելի անկյունն են, այն անվանում են «լեռնային վարդ» և «երկրային դրախտ»։ Բարձրություններում օդը մաքուր է և թափանցիկ։ Ձմեռային անձրևներից Հետո, Նազարեթի բլուրները վերածվում են պարտեղի, այն պատվում է ամենանուրբ երանդների բազմապիսի ծաղիկներով՝ չուչան, լեռնային կակաչներ, ծափկոտրուկներ։ Հիսուսը սիրում էր ծաղիկներ։ Նա ասում էր, որ դրանց Հետ չի կարելի Համեմատել անդամ Սողոմոն թադավորի զարդերը։

Գարնանը Նազարեթի դաչտերը խլացնում են արտույտների դայլայլը, Հեռուներում տարածվում է տատրակների ղունղունոցը, երկնքի թանձր կապույտում սաՀուն ձախրում են Հավալուսների, թոնձերի երամները: Թռչունները, ինչպես և ծաղիկները, Քրիստոսի խոսքերում դարձան Հոգու կերպեր, որոնք իրենց Հույսը դրել են Աստծո վրա: Նա օրինակ էր բերում դա ունայնաՀոդ և բազմաՀոդս մարդկանց:

Գալիլիացիները առողջ, ուժեղ, անմիջական մարդիկ են և իրենց ժամանակի մեծ մասը զբաղված են գյուղատնտեսությամբ: Նրանջ աձեցնում են խաղող, թուղ, ձիթենի, մարդադետիններում արածացնում են այծեր և ոչխարներ, մչակում են դաչտերը: Նազարեթի կանայջ առավոտյան կժերով գնում էին աղբյուր, որը մինչև այսօր էլ տարածջին ջուր է մատակարարում: Այդտեղ ջրի է դնացել Կույս Մարիամը: ՋրՀորը Հիմա էլ կրում է Նրա անունը:

Ինչպես է նա ապրել Նազարեխում: Ինչպես է ապրել Հիսուսը: Պարականոն լեդենդները պատմում են այդ տարիների մասին չատ մանրամասներ: Բայց մենջ չենջ կարող դրանջ Համարել արժանաՀավատ, Թեկուզ Հենց այն պատճառով, որ դրանջ ավետարանական ոգու Հետ դանվում են կտրուկ Հակասության մեջ<sup>2</sup>: Մատթեոսը և Ղուկասը անդրադառնալով Քրիստոսի այդ չրջանի կենսադրությանը, դերադասում էին զուսպ լակոնիզմը և ասում էին միայն այն մասին, ինչը իրենց ջաջ Հայտնի է:

Պարականոնների Հայտնած միայն երկու փաստն է Թվում վստա-ՀուԹյուն ներչնչող: Դրանք Հավաստում են, որ Հովսեփը մաՀացել է, երբ Հիսուսը տասնինը տարեկան էր<sup>3</sup>: Լեդենդները սովորաբար Հակված են խորՀրդանչային Թվեր\* բերելու:

Հիսուսին Իր Հասարակական ծառայությունների ժամանակ անվանում էին «Մարիամի Որդի», իսկ դա նչանակում է, որ Հովսեփն արդեն կենդանի չէր: Համաձայն այլ ավանդագրույցի, դեռաՀաս Հիսուսը ոչխար էր արածացնում<sup>4</sup>: Նրբերանդները, որով Համակված են Նրա առակները Հովիվների մասին, անուղղակիորեն Հաստատում են այդ: Բոլոր դեպջերում, Նազարեթցի Պարմանին մչտապես տեսնում էր իրենց Հոտը Հոգատար Հսկող մարդկանց։ Տեսել էր Նա նաև որթատունկերը կապող խաղողադործների, սերմնացանների՝ դարնանային Հանդերում, մանդաղով Հասկերը Հնձող Հնձվորների։ Ավելի ուչ, այդ տեսարանները որպես պատկերներ են ծառայելու Նրա առակների Համար: Դրանջ մեղ տեղափոխում են դալիլիական խաղաղ դեղջկական աչխարՀը, որը պատանի տարիջից չրջապատել էր Հիսուսին։

Շաբաթ օրերին Հովսեփի ընտանիքը գալիս էր Նազարեթի աղոթատուն` սինագոգ, որտեղ ժողովուրդը լսում էր Սուրբ Գրքերը և ռաբբիների զրույցները: Կարդացողը բարձրաձայն արտասանում էր փառաբանությունը, իսկ ներկաները բոլորը կրկնում էին նրան: Հիսուսը սի֊ րում էր անկեղծ Հավատի այդ արտաՀայտությունները, և Հետադայում Նրա քարոզներում մեկ անդամ չէ, որ կՀնչեն պատանի տարիներին Նաղարեթում իր լսած աղոթքների արձադանջները⁵:

Բայց ձիչտ չէր լինի նկարագրել Գալիլիայի կյանջը անխռով Հովվերգական տեսջով։ Այնտեղ էլ էին կրջերը եռում, այնտեղ էլ էին երազում ազատության մասին։ Ժողովուրդը գտնվում էր երկակի, նույնիսկ եռակի ձնչման տակ։ ՀարկաՀավաջները ուժով խլում էին նրանցից կայսերական տուրջերը, Երուսաղեմը վերցնում էր իր տասանորդը, իսկ տեղացի կալվածատերերը ուղղակի կեղեջում էին գյուղացիներին։ Բայց և այնպես, մարդիկ Հավատում էին, որ վաղ թե ուչ կՀաղթանակի արդարությունը։ Մարդարեների գրջերը, որոնջ կարդացվում էին սինագոգներում և ձեռջից ձեռջ անցնող վախձանաբանական գրությունները Հին աչխարՀի մոտալուտ վախձանի Հույս էին ներչնչում։

Երբ Հերովդեսը մաՀացավ, Գալիլիայում ապստամբություն պայթեց: Այն գլխավորում էր զելոտների` «նախանձաՀույզների» կուսակցության պարագլուխ Հուդա Գավլոնիտը: Կրոնական ուղղության անիչխանականներ Հուդան և նրա ՀամախոՀ փարիսեցի Սադոկը մերժում էին ցանկացած իչխանություն Աստծո ժողովրդի վրա, բացի Իր` Արարչի իչխանությունից:

Հուսալքված դալիլիացիների խուժանը, ներչնչված աստվածապետական դաղափարներով, կազմակերպեցին մի ամբողջ բանակ և ճակատամարտով վերցրին Սեպֆորիս քաղաքը, որտեղ դանվում էր դինարանը։ Կվինտիլիանոս Բարայի լեդեոներներին դժվարությամբ Հաջողվեց ճնչել խռովությունը։ Հարյուրավոր ապստամբներ խաչ Հանվեցին։

6 թ.-ին Արջեղայոսը, որը ժառանդել էր Հերովդեսի ոչ թե պետական քանքարը, այլ արատները, պաչտոնանկ արվեց և ուղարկվեց աջսոր։ Նրա կալվածքները սկսեց կառավարել Երուսաղեմի քաՀանայապետը, իսկ մարզի ընդՀանուր Հսկողությունը փոխանցվեց պրոկուրատոր Կոպոնիուսին։ Ինչպես Պոմպեոսի ժամանակ՝ այն ներգրավեցին Հռոմի ասորական պրովինցիայի կազմի մեջ։ Անտիպասը և Փիլիպպոսը չնաշյած պաՀպանում էին չորրորդապետների խամաձիկային իչխանությունը, Հայտնվեցին կայսրությունից առավել մեծ կախվածության մեջ։

Արքեղայոսին գաՀընկեց անելուց անմիջապես Հետո Ասորիքի նա-

<sup>\*</sup> Դրանց կարգին են **պատկանում՝** 3, 7, 12, 40։

գտնդապետ Կվիրինիոսը մարդագամար սկսեց ողջ Պաղեստինով մեկ՝ տուրքերի չափերը որոչելու նպատակով: Հուդա Գավլոնիտը, օգտվելով դրանից, կրկին ոտքի Հանեց Գալիլիան Հռոմեացիների դեմ, բայց
չուտով սպանվեց մարտի ժամանակ: Նրա մահը սակայն չկարողացավ
մարել մեսիանիզմի ռազմաչունչ ոգին: Իր Հանդիստը աչխարհում ամեն
ինչից վեր դնահատող Գալիլիայի կառավարիչ Հերովդես Անտիպասը
չատ Հաճախ էր այն կորցնում: Ամեն անդամ, երբ Հայտնվում էր նոր
առաջնորդ, որը զենքի էր կոչում ժողովրդին, դալիլիացիները արագ
Հակվում էին դեպի նրանց, Հույս տածելով, որ բեկումնային պահին
երկնքից Հրեչտակներ կիջնեն և իրենց Հետ կխորտակեն Հռոմեական
արծիվը: «Այդ մարտիկներին,- դրում է Փլավիոսը,- երբեք չպետք է
կչտամբել նվազ արիության Համար»<sup>6</sup>: Իղուր չէ, որ վաթսուն տարի
անց, երբ Վեսպանիանոսի բանակը կանցնի Գալիլիայով, ստիպված կլինի Համարյա յուրաքանչյուր դյուղ դրոհով վերցնել:

Հիսուսենց տանը պետք է որ իմանային Հուդայի ապստամբության մասին, քանի որ Սեպֆորիսը դտնվում է Նաղարեթից ոչ Հեռու: Հնարավոր է՝ այնտեղ Հայտնվել են ապստամբներից ոմանք, և Մարիամի Որդին տեսել է նրանց: Նա ինքը նույնպես պետք է խոսի աղատության և Աստծո տիրապետության մասին, բայց Նրա և բռնության ուղին ընտրած մարդկանց միջև անդունդ է ընկած լինելու: Նաղարեթում Հոդևոր Հեղափոխություն էր պատրաստվում, որի իմաստը անՀասկանալի կմնա դելոտներին:

Պարականոնների Հեղինակները ժլատ չեն դտնվել այն Հրաչքները նկարադրելուց, որոնցով մանկուց իբր Հիսուսը ապչեցնում էր բոլորին։ Բայց Ավետարաններից երևում է, որ այդ ժամանակ ուրիչ մարդկանց Համեմատությամբ Նա ոչնչով Հանդես չէր բերում դերազանցություն, այլ ընդՀակառակը, կարծես թե թաքցնում էր օտար մարդկանցից Իր դաղտնիքը։ Միայն մի անդամ Նա ծնողներին Հասկացնել տվեց,
որ պատկանում է ոչ թե իրենց, այլ ուրիչ, բարձրադույն աչխարՀի։ Դա
տեղի ունեցավ Զատկի օրերին, Հավանական է, ոչ չատ առաջ Գալիլիական խռովությունից։

Ինչպես և բոլոր բարեպաչտ Հրեսները, Հովսեփն ամեն տարի գնում էր Երուսաղեմ տոնակատարության։ Ուխտագնացություն չէր պարտավորեցվում կանանց, բայց Մարիամը սիրում էր Տաձարը և միչտ այցելում էր սուրբ քաղաքը։ Երբ իր Որդին Հասավ կրոնական չափաՀասության, Նա Նրան վերցրեց Իր Հետ\*։

Այդ օրերին դեպի մայրաքաղաք տանող ձանապարՀներին ձգվում էին մարդկանց խայտաբղետ չարանները, իսկ Հովիտների վրա Հնչում էր սաղմոսների երդեցողությունը։ Երուսաղեմ էին եկել Հազարավոր ուխտավորներ, պաՀակախմբերը դժվարությամբ էին կարդուկանոն պաՀպանում։ Տաձարի առջևի Հրապարակը ողողված էր խուռներամ մարդկանցով, անընդՀատ զոՀաբերություններ էին արվում, իսկ երեկոյան ընտանիջները Հավաջվում էին տներում տոնական Հացկերույթի։

Հանդիսության ավարտից Հետո Հովսեփն ու Մարիամը վերադարձի ճանապարձը բռնեցին։ Նրանք քայլում էին Հարազատների և Հարևան-ների Հետ, այդ պատճառով էլ առաջին պահին նրանց չէր անՀանդս-տացնում Հիսուսի իրենց մոտ չլինելը։ Իսկ երբ արդեն Հասկացան, որ Նա մնացել է քաղաքում, խուճապահար չտապեցին Երուսաղեմ։ Ան-Հանդիստ ժամանակներ էին, Մարիամի սիրտը ճմլվում էր սարսափից։

Մարդկանցով լեփ-լեցուն քաղաքում Որդուն դանելը Հեչտ չէր։ Հովսեփն ու Մարիամը երկար չրջեցին փողոցներում, մինչ եկան Տաճարը օղակող սրաՀներից մեկը։ Այնտեղ, սովորաբար, ժամանակն աստվածաբանական զրույցներով և մեկնություններով էին անցկացնում Օրենքի վարդապետները և դպիրները։ Մայրը նրանց մեջ տեսավ Հիսուսին։ Նա նստել, լսում էր դիտնականների խոսքերը և Հարցեր էր տալիս նրանց։ Սուրբ Գրոց դիտակները Հիացել էին իրենց դպրոցներում չուսանած անՀայտ դալիլիացի Պատանու «բանականությամբ և պատասխաններով»...

- Որդի՛ս,- բացականչեց Մարիամը,- այս ինչ արեցիր դու մեզ, աՀավասիկ Հայրդ և Ես տադնապած Քեղ էինք փնտրում:
- Ինչու էիք ինձ փնտրում,- պատասխանեց Հիսուսը,- չգիտեիք, Թե Ես Հորս Տանր պետք է լինեմ:

Թվում էր, թե Նա անակնկալ դարձավ Հեռավոր ու առեղծվածային, և Նրա բառերը ծնողների մոտ չփոթմունք առաջ բերին: Նրանք չՀասկացան, թե Նա ինչ նկատի ունի: Բայց և այնպես, Հիսուսը անմիջապես վեր կացավ և Հետևեց նրանց: Մի անդամ ոչ երկրային ձառադայթը փայլատակեց ամպերի տակից և թաջնվեց: Նա նորից սովորական Երեխա է, ուրիչ երեխաների նման:

Երուսաղեմի արկածից Հետո Հիսուսը, ավետարանիչների բառերով, «Հնազանդ» ապրում էր ծնողների մոտ, «զարդանալով իմաստությամբ, Հասակով և չնորՀով Աստծու ու մարդկանց առջև»։ Մարիամը «պաՀպանում էր Իր սրտում» կատարվող մարդարեության այդ առա-

<sup>\*</sup> Տե՛ս ծանոթ. 7։

ջին նչանը<sup>7</sup>:

Հիսուսն ունենալով կրոնական Հակում, Իր Հասակակիցների նման կրթություն չստացավ աստվածաբանական դպրոցում: Նա դարձավ ատաղձագործ և որմնադիր և Հովսեփի մահից հետո մորը պահում էր Իր ձեռքի աչխատանքով\*:

Ղուկաս ավետարանիչն ասում է, որ չրջապատի մարդիկ սիրում էին Հիսուսին: Բայց նրանց Համար Նա լոկ գյուղական պատանի էր, չնայած Հնարավոր է, մի քիչ տարօրինակ, որը Հաձախ Թաղվում էր Իր՝ չրջապատին անՀաղորդ խոկումների աշխարՀը: Հիսուսին մոտիկից իմանալով, առնչվելով Նրա Հետ Համարյա ամեն օր, Նազարեթի բնակիչները չնկատեցին Նրա մեջ ոչինչ դերբնական: Երբ Նա սկսեց քարողել Աստծո Թադավորություն, դա նրանց Հանկարծակիի բերեց, Հարուցելով անկեղծ զարմանք: Ըստ երևույթին, Համերկրացիների չարջում Նա չուներ վստաՀելի ընկերներ: Նրանցից ոչ մեկը, բացի երկուերեք կնոջից, չՀետևեցին Հիսուսին:

Նազարեթցիների անվստաՀությունը ապչեցնում էր Իրեն՝ Քրիստոսին<sup>8</sup>: Նրա խոսջերով՝ նրանք Հաստատեցին «Մարդարեն, ընդունելի չէ իր դավառում» առածր:

Մարիամը և Իր Որդին քաղաքում չատ Հարազատներ ունեին՝Մարիամի քույրը իր ընտանիքով, Հիսուսի զարմիկները և զարմուհիները<sup>ց</sup>։ Սակայն այդ մարդիկ ևս մեծ մասամբ մնացին Հոդեպես նրանից Հեռու: Նրանց անձուկ աչխարՀը սաՀմանափակվում էր իրենց փողոցով, տնով, աչխատանքով։ Ավելի ուչ, իմանալով Կափառնայում Հիսուսի քարողչության և դործերի մասին, Նրա եղբայրները անՀանդստացան և որոչեցին, որ նա խենթացել է։

Հիսուսի Հոդեկան միայնությունն են արտացոլում նաև Ավետարաններում դրի չառնված Նրա խոսքերը. «Նրանք, ովքեր Իմ կողքին էին, Ինձ չՀասկացան»ն։ Միակ մոտիկ էակը մնացել էր Մայրը։

Ավետարանիչները քիչ են խոսում Նրա մասին, բայց, եթե նույնիսկ նրանք Մարիամի մասին ոչ մի խոսք էլ չասեին, դա չէր նվազեցնի Փրկչի Մոր մեծությունը: Նրա աչքի առաջ նա մեծացավ: Նա է տվել Նրան առաջին մայրական դասերը: Նրանում կատարվող Հրաչքի միակ վկան էր Նա:

Մարիամին Հայտնված էր, որ Իր Որդին Տիրոջ Օծյալն է, բայց մեզ

\* τέχτων բառը նչանակում է միաժամանակ և ատաղձագործ, և որմնադիր: Հմմտ. Քրիստոսի խոսքերում և առակներում չինարարների աչխատանքից վերցված պատկերների առատությունը (Մատթ. Է 21, ԺԶ, ԺԸ, ԻԱ, ԽԲ: Ղուկ. ԺԴ, ԻԸ: ՀովՀ. Բ19) Համար Հիմա դժվար է Հասկանալ, Թե ինչքան չատ Հոդեկան ուժեր էին պետք, որպեսզի պաՀպանվեր այդ Հավատը, չէ որ մենք նայում ենք ուրիչ Հեռադրությունից: ԵԹե պատկերացնենք Նազարեթի ամենօրյա կյանքը, ապա կարելի է կռաՀել, որ Ավետումից մինչև Հարությունը Մարիամը անցել է փորձությունների երկար ձանապարՀ:

Մարդկանց Հոդիների նուրբ դիտակ Ֆրանսուա Մորիակը փորձ է արել տեսնել այդ ձանապարՀը: «Երեխան դարձավ պատանի, Հասուն մարդ։ Նա մեծ չէր։ Նրան չէին անվանում Բարձրյալի Որդի, Նա դաՀ չուներ, այլ լոկ մի փոքրիկ աթոռակ աղքատ Հյուղակի օջախի կողջին։ Մայրը կարող էր կասկածներ ունենալ, բայց աՀա Ղուկասի վկայությունը. « Եվ Մարիամը այս բոլոր բաները պաՀում էր իր մեջ և իր սրտում խորՀում»։ Նա պաՀպանել էր մարդարեություններն Իր սրտում և այդ մասին չէր ասել ոչ մեկին, անդամ իր Որդուն»:

Յուրաքանչյուր անՀատի լինելություն, և Հատկապես անսովորներինը, միչտ առեղծվածային է, առավել ևս՝ մեղ չի տրված Հիսուսի Հուդու դաղտնիքների մեջ թափանցել։ Կարող էինք իմանալ՝ ինչի մասին էր մտածում Նա արՀեստանոցում աչխատելիս, ինչի մասին էր աղոթում։ Մի բան էր միայն թվում անվիճելի, Նա ազատ էր բախումներից, որոնք մանկական տարիներից փեռեկտում են մարդուն, Նրա վրա իշխանություն չունեին դիվային տարերքները։ Եթե անդամ Նա ներքին ողբերդություն ունենար, ապա այն ծնված պետք է լիներ մենակությունից, խղճաՀարությունից, աչխարհի չարի Հետ առնչվելու ցավից, այլ ոչ թե մեղքի տանջանքներից և մութ բնաղդների դեմ տարած պայքարից։ Այդ մասին են վկայում այն ամենը, ինչը Հայտնի է Հիսուսի բնավորության մասին։

Անդամ քրիստոնեության Հանդեպ թչնամաբար տրամադրված այնպիսի դիտնական, ինչպիսին Դավիթ Շտրաուսն է, Ավետարանների երկարատև ուսումնասիրություններից Հետո ընդունել է, որ Հիսուսի ոդու ներդաչնակությունը ոչ թե ներքին ձդնաժամերի արդյունք էր, այլ Նրանում լցված ուժերի բնական բացաՀայտման արդյունք։ «Բոլոր բնավորությունները,- դրել է Շտրաուսը,- մաքրադործվել են պայքարով կամ ուժեղ ցնցումներով, օրինակ՝ Պողոսը, Ավդուստինոսը, Լյութերը պաՀպանել են այդ պայքարների անջնջելի Հետքը։ Նրանց կերպարը տողոված է ինչ- որ դաժանությամբ, կտրուկությամբ, մռայլությամբ։ Նման ոչ մի բան չկա Հիսուսի մեջ։ Նա մեր առաջ կանդնում է միանդամից որպես կատարյալ բնավորություն, ենթարկված միայն իր սեփական օրենքին, ձանաչելով և Հաստատելով Իրեն Իր դիտակցության մեջ, կարիք չունենալով փոխվել և նոր կյանք սկսել» 12:

Նրա մեջ չկար մեղջի զգացում, որը Հատուկ է յուրաքանչյուր սրբի, չկար ոչինչ Թերարժեջ։ Թող որ Նա նույնիսկ մնար Հաձախ չՀասկացված և միայնակ, դա չէր մԹագնում Նրա Հոգու պայծառությունը։ Հիսուսը մչտապես Նրա Հետ էր, Ում Նա անվանում էր Իր Հայրը։

Հավանաբար, աչխատանքից ազատ ժամերին, Հիսուսը, ինչպես և Հետագայում քարողչության տարիներին, սիրում էր առանձնանալ մարդկանցից Հեռու բնության մեջ, որտեղ խաղաղ լռության ծոցում Հնչում էր Նրա մեջ Երկնի ձայները։ Այնտեղ, Նազարեթի բլուրների վրա, աննկատ որոչարկվում էր աչխարՀի ապագան...

Այդ ժամանակ ով կարող էր իմանալ այդ մասին: Հռոմեացի քաղաքադետները չէին ենԹադրում, որ կդա մի օր, երբ իրենց սերունդները ծնկի կդան Ատաղձադործի առաջ՝ Հեռավոր արևելյան պրովինցիայից:

Մեծ և չնչին իրադարձությունները Հաջորդում էին մեկը մյուսին։ Գերմանները պարտության մատնեցին լեդեոններին Տեվտոբուրդյան անտառում, իրար Հետևից խռովություններ բռնկվեցին Դանուբում և Ռեյնում, Գաղղիայում և Թրակիայում։ Վախձանվեց իրեն աստվածների չարջը դասող Օդոստոսը, իսկ նրա դահի ժառանդորդը դարձավ մռայլ և կասկածամիտ Տիբերիոսը։ Վախձանվեցին Օվիդիոսը, Տիտոս Լիբիոսը, Հիլլելը։ Ծնվեց Պլինիոս Ավադը, փիլիսոփա Սենեկան Եդիպտոսից վերադարձավ Հռոմ։ Հրեաստանում նչանակվեց Հինդերորդ կուսակալը՝ Պոնտացի Պիղատոսը։

Նազարեթում արտաքուստ ամեն ինչ թվում էր, թե ընթանում է անփոփոխ։ Սակայն Հիսուսի կյանքի երկարատև նախապատրաստական փուլը մոտենում էր իր ավարտին։ Նա արդեն երեսունին մոտ էր, լեցուն Հոդեկան և մարմնական ուժերով։ Նա արդեն սպասում էր նչանի, որպեսզի աչխարՀում դցի Բարի Լուրի առաջին սերմը։

Եվ նչանը տրվեց։

# Գլուխ երրորդ

### ՆԱԽԱԿԱՐԱՊԵՏ։ ՀԻՍՈՒՍՆ ԱՆԱՊԱՏՈՒՄ

27 ф.

Մի անդամ ջաՀանաներից և դպիրներից կազմված մի խումբ դուրս եկավ Երուսաղեմի դարբասներից և ուղևորվեց Հորդանանի այն ափը տանող ճանապարգով: Նրանց ճամփորդության դրդեց երիտասարդ անապատական ՀովՀաննեսի մասին տարածված լուրը։ Կարճ ժամանակում նրա մասին Հայտնի դարձավ ողջ երկրով մեկ։ Պատվիրակությանը Հանձնարարված էր պարղել, թե ինչ Հավակնություններ ուշնի այդ մարդը, ինչ է ուսուցանում և չի Հանդիսանում արդյոջ ժողովրդի վտանդավոր խռովարար։

Հովհաննեսը անվանում էր իրեն «կանչողի ձայն»\*, ինչը ինքնին չատ բան էր ասում։

Հինդ դար առաջ, երբ ավարտվեցին տարագրության օրերը և Հրեաները կարողացան Բաբելոնից վերադառնալ, Հավատի մեծ ուսուցիչ Եսայի Երկրորդը Հիմն Հորինեց ԱստվածաՀայտնության մասին։ Նրանում նկարադրված էր զատկական երթը անպտուղ անապատով, որը ծաղկում էր Տիրոջ Հայացքի առաջ, վերածվելով այդու։ Առջևից մունետիկն էր։ Նա կոչ էր անում մաքրել Եկողի չավիղները<sup>1</sup>։

<sup>\*</sup> Այսինքն` մունետիկի, լրաբերի ձայն։

Այդ ժամանակից ի վեր, փրկչական Հույսերը կապվեցին այդ տեշ սիլքի Հետ։ Սպասում էին, որ Ազատարարի նախակարապետ կդառնա ինքը` Եղիա մարդարեն, որը վերստին կուղարկվի երկիր։

Մեռյալ ծովի մոտ ապրող Հեսսեական վաճականները Հավատացնում էին, որ մունետիկի դերը Հենց իրենց է վիճակված<sup>2</sup>։ Բայց նրանց Եվում էր, որ աչխարՀը չափազանց խորն է աղտոտված անիրավու-Եյուններով, միայն «Լույսի որդիներն» են արժանի Փրկչին դիմավորելու։ Քումրանի բնակիչները իրենց դիտում էին որպես միակ ընտրյալների։ ԱչխարՀի պատմությունը, Հեսսեացիների կարծիչով, չի Հաջողվել, և բոլորը, իրենցից բացի, դատապարտված են։ Նրանչ ապրում էին իրենց ավանի պատերից ներս, բծախնդրորեն պաՀպանելով ծեսեըը և Հավատը, չանի որ միայն իրենց Հետ պետչ է կնչվի Երեմիա մարդարեի կանխադուչակած Նոր Ուխտր\*։

ԻՀարկե, աղանդավորների մեջ Հայտնվում էին մարդիկ, որոնց մտաՀոդում էր «խավարի որդիների» ճակատադիրը: Նրանցից ամեն ոչ չէր, որ կարող էր Հրճվել աչխարհի կործանմամբ կամ Հանդիստ Հաչտվել դրա հետ։ Կումրանյան աստվածաբաններից մեկը դրել է. «Միթե բոլոր ժողովուրդները չէ, որ ատում են անիրավությունները։ Միթե բուրը ժողովուրդների չուրթերից չէ , որ Հնչում է Ճչմարտության ձայնը» Բայց այստեղ էլ նա ցավով խոստովանում է, որ դործով ոչ մեկը չի հետևում Աստծո Ճչմարտությանը։ Իսկ եթե այդպես է, Հույսը մեղավորների վրա դնելը անիմաստ է։ Սրբերը պետք է մնան զդոն։ Նրանց ինչ դործն է, թե սրբապիղծները արժանի Հատուցում կստանան...

Հովգաննեսի քարոզը, գավանական է, գեսսեականների մոտ չփոխմունք առաջացրեց: Նրանք ոչ մի բանում չէին կարող նրան կչտամբել և առավել ևս չէին կարող անապատականին դասել «խավարի որդիների» չարքը: Հովգաննեսը ճգնավորի կյանք էր վարում, ընդ որում, ավելի խստակյաց, քան կումրանականները: Նրա գադուստը մի գովվական քուրձ էր՝ պատրաստված ուղտի մազից, մեջքին կաչվե գոտի էր, ոտքերին՝ տրեխներ: Պագպանել էր նազովրեական ուխտը, այսինքն՝ մազերը չէր կտրել և գինի չէր խմում: Նրա կերակուրն էին արևի տակ չորացրած մորեխ և վայրի մեղը<sup>4</sup>: Սակայն այդ անապատականը չէր կիսում գեսսեականների անկիրք ինքնադոգությունը, չէր գեռացել աչխարգից, այլ սկսել էր քարոզել «ողջ իսրայելական ժողովրդին»:

ՀովՀաննեսը ծագում էր քաՀանայական խավից: Նա վաղ էր կորց֊ րել ծնողներին, և նրան մեծացրել էին օտար մարդիկ: Միանգամայն Հավանական է, որ նա որդեդրված էր Հենց Հեսսեականների կողմից, որոնք Հաձախ էին որբերին դաստիարակության վերցնում⁵: Բայց երբ ՀովՀաննեսի երեսուն տարին լրացավ, Աստված նրան պատվիրեց թողնել անապատը: Նրան Հայտնվել էր, որ իր վրա առաջելություն է դրված դառնալ «կանչողի ձայն», Ազատարարի նախակարապետ:

Անապատից Հովհաննեսը անցավ մոտիկ Հորդանանի Հովիտը, որտեղ և սկսեց իր քարողչությունը: «Ապաչխարեցեք,- ասում էր մարդարեն,- որովհետև մոտեցել է Երկնքի Արքայությունը»: Նրա խոսքերն ընկնում էին արդեն պատրաստ Հողի մեջ և անմիջապես լայն արձագանք էին դանում: Շրջակայքի քաղաքներից և դյուղերից մարդիկ խուռներամ խմբերով դեպի դետն էին դնում: Գնում էին դպիրներ և դինվորներ, պաչտոնյաներ և դյուղացիներ: Մարդարեի խոսքերի և հենց արտաքինի տպավորությունը Հսկայական էր: Նա խոսում էր աչխարհի Դատաստանի մասին, և թվում էր, որ Հովհաննեսի չուրջ ամեն ինչ չնչում էր մեծ իրադարձությունների մերձավորության կանխապգացողությամբ:

Որպես փրկչական դարաչրջան մտնելու խորՀրդանիչ ՀովՀաննեսը ընտրել էր Հորդանանի ջրերում ընկղմվելը, դետ, որը Հնուց ի վեր Հա-մարվում էր Սրբազան երկրի սաՀման։ Նման այն բանին, ինչպես ջուրը լվանում է մարմինը, այդպես էլ ապաչխարանքը մաքրադործում է Հոդին։ Երբ Հեթանոսը միացել է Հինկտակարանայան օրենքին, նրա Հետ կատարում են թեվիլա, լվացում<sup>6</sup>։ Մարդարեն Հրեաներից պաՀանշ ջում էր դա որպես նրանց նոր կյանքի Համար ծնված լինելու նչան։ Այդ պատձառով էլ, ՀովՀաննեսին անվանում էին ամաթվիլ, Մկրտիչ\*։

Շատ իսրայելցիների վիրավորում էր այն, որ նրանց առաջարկում են անցնել լվացումը, ինչ է, իրենք նոր դարձի եկած այլավադաններ են։ Միթե Աստծո ժողովրդին պատկանելը օծություն չէ ինքնին։ Բայց Մկրտիչը, առանց տատանվելու, նման տեսակետը Հայտարարեց մոլորություն։ Երբ նա ափին տեսավ դպիրների, նրանց Հետ խոսեց խիստ և կտրուկ. «Իժերի՛ ծնունդներ, ով ձեզ սովորեցրեց փախչել վերաՀաս բարկությունից։ Մի՛ Հավակնեք ասել դուք ձեզ, թե՝ ԱբրաՀամը մեր Հայրն է, ասում եմ ձեզ, որ Աստված կարող է այս քարերից էլ Աբրա-Համի որդիներ դուրս բերել»<sup>7</sup>։ Ծնունդը չի, որ դարձնում է Ուխտի որդիներ, այլ Հավատարմությունը Տիրոջ պատվիրաններին։

ՀովՀաննեսը Հանդիմանում է ԹեԹևամտության մեջ նաև նրանց, ովջեր դտնում էին, որ Թեվիլի մի - ծեսը բավական է մեղջերի Թողության

<sup>\*</sup> Տե՛ս էջ 25։

<sup>\* «</sup>Թեվիլա» բառը, ՀուՆարեն` βάπτιομα Նչանակում է սուղվել, լվացում, ռուսերեն այն բովորաբար Թարդմանվում է «մկրտություն»:

Համար: Նա պաՀանջում էր ողջ կյանքի վերարժեքավորում, անկեղծ ապաչխարություն։ Մկրտությունից առաջ մարդիկ խոստովանում էին իրենց մեղքերը»<sup>8</sup>: Բայց դա էլ քիչ էր։ Հարկավոր էին ներքին փոփո-խությունների իրական արդյունքներ։ «ԱյնուՀետև ապաչխարության արժանի դործեր կատարեցե՛ք... Կացինն աՀա ծառերի արմատին է դր-ված։ Ամեն ծառ, որ բարի պտուղ չի տա, կտրվում և կրակն է դց-վում»<sup>9</sup>:

Ինչ էր ցանկանում ՀովՀաննեսը: Ժողովրդին կոչ էր անում փախչել աչխարհից և փակվել տաճարի պատերից ներս։ Դա ձգնավորի չուրթերից միանդամայն բնական կՀնչեր։ Բայց Մկրտիչը ցանկանում էր ավելին. որպեսզի մարդիկ մնալով այնտեղ, որտեղ ապրում են, պաՀպանեին Հավատարմությունը Աստծո խոսջին։

Հովսեփոս Փլավիոսի վկայությամբ, ՀովՀաննեսը սովորեցնում էր ժողովրդին «ունենալ մաքուր ապրելակերպ, արդար լինել մեկը մյուսի Հանդեպ և ակնածանք ունենալ ՆախաՀավիտենականի Հանդեպ»<sup>10</sup>: Ընդդծելով Օրենքի էթիկական նորմերի կարևորությունը, Մկրտիչը դրանով իսկ Հետևում էր Հին մարդարեների ավանդներին: Քիչ խոսելով ծեսերի մասին, նա առաջին տեղում էր դնում մարդու բարոյական պարտքը. «Ով որ երկու զդեստ ունի, մեկը թող տա նրան, որ չունի, և ով որ ուտելիք ունի, նույն ձևով թող անի»<sup>11</sup>: Մարդարեն չէր առաջարկում զինվորներին թողնել իրենց ծառայությունը և ասում էր, որ նրանց Համար չատ կարևոր է խուսափել բռնություններից և ամբաստանություններից: Ի զարմանս բոլորի, Նա չդատապարտեց նույնիսկ ՀարկաՀավաջների՝ մաքսավորների արՀամարՀելի զբաղմունքը, բայց պաՀանջում էր միայն, որպեսզի ընդունվածից ավելին չչորթեն\*:

Միևնույն ժամանակ, այդ աչխարհի ուժեղների Հանդեպ ՀովՀաննեսը այնքան անկախ էր պահում իրեն, որ չուտով դժգոհություն առաջ բերեց: Ըստ ավանդության, Մկրտիչը մի անդամ այցելել է Երուսաղեմ և այնտեղ Հանդես է եկել Խորհրդի անդամների դեմ: Երբ նրան Հարցրել են, Թե ով է ինքը և որտեղից, ՀովՀաննեսը ասել է. «Ես մարդ եմ, և ապրում եմ այնտեղ, ուր առաջնորդում էր ինձ Աստծո Հոդին, սնվել եմ արմտիքով և ընձյուղներով»: Իր Հետ Հաչվեհարդար տեսնելու սպառնալիքին, եԹե նա վերջ չտա բազմությանը մոլորեցնել, ՀովՀաննեսը պատասխանել է. «Դուք պետք է վերջ տաք ձեր ստոր արարքները գործելուց, և կապվեք ձեր Տեր Աստծուն»: Այդ ժամանակ ժողովին ներկա Սիմոն անունով մի Հեսսեական քամաՀրանքով նկատել է. «Մենք ամեն օր կարդում ենք սուրբ դիրքը, իսկ դու Հանց դազան նոր ես անտառից դուրս եկել, Համարձակվում ես մեզ սովորեցնել և դայ- Թակղեցնել մարդկանց քո խռովարար խոսքերով»<sup>12</sup>: Դրանից Հետո Մկրտիչն այլևս ոչ մի անդամ մայրաքաղաք չդնաց:

ՀովՀաննեսը սովորաբար ապրում էր Բեխանիայի կամ Բեխաբարայի դետնանցարանի մոտերքում, որտեղ և մկրտեց իր մոտ Հավաքված ժողովրդին<sup>13</sup>: Շուտով իր չուրջը դոյացավ Համայնք, որին ՀովՀաննեսը տվեց իր կանոնները և աղոխքները։ Անվանապես մենք դիտենք Մկրտիչի աշակերտներից միայն երկուսին` Անդրեասին Բեխսայիդայից և պատանի ՀովՀաննեսին` Զեբեդեոսի որդուն։ Երկուսն էլ ձկնորսներ էին և եկել էին Գալիլիական ծովի ափերից<sup>14</sup>:

Ինչպես էին ընդունում ՀովՀաննեսի Հետևորդները ուսուցչին։ Ամենից Հավանական է՝ նրանք նրանում տեսնում էին վախձանաբանական Մարդարեին, որի դալուստը չատերի կողմից էր սպասվում<sup>15</sup>։ Բայց ոմանց մոտ Համոզում ծնվեց, որ Մկրտիչն ինքը խոստացյալ Փրկիչն է։

Հովհաննեսի ազդեցությունը աճում էր օր օրի: Իր ելույթներում նա սկսեց դիպչել Անտիպաս Հերովդեսին, որին պատկանում էր Հորդանանի մարզը: Արդյունքում, դրում է Փլավիոսը, չորրորդապետն սկսեց «զդուշանալ, չլինի թե Հովհաննեսի իչխանությունը զանդված-ների վրա բերի ինչ- ինչ անկարդությունների»<sup>16</sup>:

Տադնապած էր և Սինեդրիոնը և Հենց դրա Համար էլ իր կողմից լիազորված քաՀանաներ ուղարկեց Հորդանան:

- Դու ով ես, Քրիստոս,- Հարց տվին նրանք Մկրտիչին:
- Ես Քրիստոսը չեմ,- պատասխանեց նա:
- Իսկ դու ով ես, Եղիան:
- ~ Ո՛չ, չեմ:
- -Իսկ դու մարդարեն ես։
- -اب'<sub>ک</sub>:
- Իսկ ասա՛ մեզ` դու ով ես, որպեսզի պատասխան տանենջ նրանց, որոնջ մեզ ուղարկեցին:
- Ես անապատում կանչողի ձայնն եմ՝ Հարթեցե՛ք Տիրոջ ձանապարՀը, ինչպես ասաց Եսայի մարդարեն։
  - Իսկ դու ինչու ես մկրտում, եթե դու չես Քրիստոսը, ոչ էլ Եղի-

<sup>\*</sup> Կայսերական տուրքը Հավաքելիս սովորաբար մաքսավորները Հարստանում էին բնակչության Հաչվին:

ան և ոչ էլ մարդարեն:

Եվ այնժամ նրանք լսեցին խոնարՀությամբ և Հավատով լեցուն պատասխանը, որը Հստակորեն պարզեց ՀովՀաննեսի կոչվածությունը որպես Քրիստոսի Նախակարապետի:

- Ես մկըտում եմ ջրով, ձեր մեջ կա մեկը, Որին դուք չեք ձանաչում, Որը գալու է իմ ետևից, Որը ինձնից առաջ եղավ, Որի կոչիկների կապերն արձակելու արժանի չեմ ես... Նա կմկըտի ձեղ Սուրբ Հոդով և Հրով: Նրա քամՀարը Իր ձեռքում է, մաքրելու Իր կալը, Հավաքելու ցորենը Իր չտեմարանում, իսկ Հարդը կայրի անչեջ կրակով»<sup>17</sup>:

Բոլորը Հասկացան, Թե ինչ է նչանակում դա: ԱչխարՀը պետք է անցնի Աստծո Ճչմարտության կրակի միջով: ՀովՀաննեսը մաքրող ամպրոպի լոկ ավետաբերն է:

Փրկչի մասին վաղուց արդեն խոսում էին, բայց միայն Հորդանանյան ուսուցիչն ավետեց, որ Նրա գալու օրերը վերջապես եկել են: Լսելով նախակարապետին, ժողովուրդը մչտապես «գտնվում էր սպասումի» մեջ: Շատերը գիտեին, որ Աղատարարը երկար պիտի անձանաչելի մնա, դրա Համար էլ ՀովՀաննեսի «Կա մեկը Ձեր մեջ» խոսջերը ստիպում էին, որ սրտերը ավելի արագ տրոփեն:

Այդ նույն ժամանակ ափին Հայտնվեց Մարդը ՆագարեԹից։

Նրա գալը Հազիվ Թե ուշադրություն գրավեց, Հատկապես որ մյուսների Հետ Նա պատրաստվում էր մկրտվել ՀովՀաննեսի կողմից: Սակայն, երբ նա մոտեցավ ջրին, բոլորին ապչեցրին մարդարեի՝ Գալիլիացուն ուղղված «Ինձ պետք է, որ քեղնից մկրտվեմ» տարօրինակ խոսքերը:

Գիտեր, արդյոք, ՀովՀաննեսը նախապես, Թե միայն Հիմա զդաց, որ իր առաջ Հասարակ մարդ չէ, այլ Մեկը, Որն ավելին է, քան ինքը: Հիսուսի՝ «Թույլ տուր Հիմա, որովՀետև այսպես վայել է, որ մենք կատարենք Աստծո ամեն արդարություն» պատասխանը ոչինչ չպարզա-բանեց չրջապատողներին<sup>18</sup>: Ուզում էր օրինակ ծառայել: Թե նայում էր մկրտությանը որպես մի դործողության, որը նչանակում է Իր առաքե-լության սկիզբը: Բոլոր դեպքերում, ՀովՀաննեսի Համար այդ խոսքերն ունեին որոչակի իմաստ, և նա Համաձայնեց կատարել ծիսակարդը:

Դա խորՀրդանչական Հանդիպում էր: Մարզազդեստ քուրձերով, արևից Թխացած Հոդնատանջ դեմքով, առյուծաբաչ մազերով անապատականը մարմնավորում էր մինչքրիստոնեական կրոնի փչոտ ձանապարՀր, իսկ նոր Հայտնությունը բերում էր մի Մարդ, Որը արտաքուստ թվում էր, թե ոչնչով չէր տարբերվում Գալիլիայի ցանկացած ռամիկից:

Այն պահին, երբ Հիսուսը կանգնած էր ջրի մեջ և աղոթում էր, տեղի ունեցավ ինչ-որ հրաչախորհուրդ բան: Հետագայում Հովհաննեսն իր աչակերտներին ասաց. «Տեսա Հոգին, որ իջնում էր երկնքից որպես աղավնի և հանգչում Նրա վրա: Ես չէի ճանաչում Նրան. սակայն Նա, Ով ինձ ուղարկեց ջրով մկրտելու, Նա ինձ ասաց. «Ում վրա տեսնես, որ Հոգին իջնում և մնում է, Նա՛ է, որ մկրտում է Սուրբ Հոգով: Եվ ես տեսա ու վկալեցի, թե Սա՛ է Աստծու Որդին»<sup>19</sup>:

Մկրտությունից Հետո Հիսուսն անմիջապես լքեց և խորացավ Հորդանանից Հարավ տարածված անապատը։ Այնտեղ, Մեռյալ ծովի չր-ջակայքում, լերկ, անկյանք բլուրների մեջ, ուր լռությունը խախտում էին լոկ չնադայլերի կաղկանձը և դիչատիչ թռչունների կռինչը։ Մեկ ամսից ավելի Նա անցկացրեց պաՀքը։ Ավետարանիչների խոսքերով, այդ օրերին Իր ծառայությունների չեմին, Նա «փորձվեց սատանայից»։

Հիսուսին տեսիլք երևաց, ինչպես դա, սովորաբար, սիրում են պատկերել նկարիչները, փորձում էր արդյոք անապատի բնակիչներից մեկը Հրապուրել Նրան կեղծ ձանապարՀով, Թե ամեն ինչ անտեսանելիորեն կատարվում էր Քրիստոսի Հոդում։ Այդ մասին չի կարող ասել ոչ մեկը, բացի Իրենից՝ Հիսուսից։ Բայց Նա Հայտնում էր աչակերտներին միայն կատարվածի էությունը<sup>20</sup>։ Սատանան առաջարկեց Փրկչին ԱչխարՀը նվաձելու երեք սեփական միջոցները։ Առաջինը այն էր, որպեսզի դանդվածներին դրավեն երկրային բարիքների խոստումով։ Կերակրիը նրանց, «քարերը Հաց դարձրու». և նրանք կդան Քո ետևից՝ ուր ուղես, ասում էր Սատանան։ Բայց Հիսուսը Հրաժարվեց դիմել նման խայծի՝ «միայն Հացով չէ, որ կապրի մարդ... »։

Մի ուրիչ անդամ Նազովրեցին կանդնած էր բարձր լեռան վրա: Նրա ոտքերի տակ տարածված էին մոխրե ժայռերի ելուստները, որտեղից ճանաչվում էին «այս աչխարհի խադավորուխյունները»: Ինչ-որ տեղ հեռվում չարժվում էին անպարտելի հռոմեական լեդեոնները, ծուվերում լողում էին նավերը, փոխորկվում էին ժողովուրդների բազմութիյունները: Ինչն է կառավարում նրանց, ինչն է խադավորում աչխարհի վրա: Ոսկու ուժը չէ արդյոք, դուցե սրի իշխանուխյունը, եսասիրութիյան, դաժանուխյան ու բռնուխյան տարերքը: Կեսարը միայն այն պատճառով է հրամայում ժողովուրդներին, քանի որ ընդունեց մուխ սկղբի տիրապետուխյունը մարդու մեջ: «Քեղ կտամ այս ամբողջ իչ-

խանությունները,- ասաց Սատանան,- ու նրանց փառքը, որովՀետև իմն են դրանք և ում որ կամենամ, կտամ»: Դարձիր այնպիսին, ինչպի-սին կայսրությունների տիրակալներն են, և մարդիկ Քո ոտքերի տակ կլինեն։ Այդպիսի Փրկիչ-զինվորականի սպասում էին Հրեական զելոտ-ները։ Սակայն Հիսուսը չընկրկեց սրի դայթակղությանը. նրա Համար չի եկել Ինքը, որպեսզի քայլի ՀարստաՀարիչների Հետքերով։ «Ետևս դնա, Սատանա՛,- եղավ Նրա պատասխանը,- դրված է՝ քո Տեր Աստծուն պիտի երկրպադես և Նրան միայն պիտի պաչտես»։

Անապատից Հիսուսը ուղևորվեց Երուսաղեմ։ Բայց և այնտեղ չար ոգին ձեռք չքաչեց Նրանից։ «Ցած գցվի՛ր,- առաջարկեց նա, երբ Քրիս- տոսը կանգնած էր տաձարի բարձր աչտարակի վրա,- չէ որ բազմու- թյունը, տեսնելով քարերի վրա ընկած մարդուն, որը անվնաս է մնա- ցել, Հավանաբար Նրան կՀամարի մեծագույն Հրաչագործ։ Բայց ձչացող Հրաչքի ուղին, որով անցան կեղծ միստիկները, ինչպես նաև «տեխնի- կական Հրաչքների» երկրպագուները, Հիսուսի կողմից ընդունելի չէ- ին։ Իր ուժը նա մշտապես կձգտի թաքցնել, խուսափելով մարդկանց վրա Հոգևոր բռնություններ բանեցնելուց։

Ավետարաններն ասում են, որ պարտված Սատանան «միառժամա֊ նակ» Հեռու մնաց Քրիստոսից: Այլ խոսքերով, փորձությունները չսաՀմանափակվեցին այդ բեկումնային օրերով:

Վերադառնալով Գալիլիա, Հիսուսը մի որոչ ժամանակ նորից Հանդրվանեց Բեթանիայում։ Երբ ՀովՀաննեսը տեսավ Նրան, դիմելով իրեն չրջապատող մարդկանց, ասաց. «ԱՀա՛ Գառն Աստծու, որ վերաց-նում է աչխարհի մեղջը»<sup>21</sup>: «Գառն» բառը Հիչեցնում էր մարդարենե-րին, որոնց Հալածում էին և սպանում, իսկ Եսայու Գրջում «Գառն» անվանվում էր Տիրոջ Ծառան, Որը պետք է չարչարվի Հանուն մարդ-կության մեղջի քավության։

Մկրտիչը կրկնեց իր վկայությունը նաև մոտիկ աչակերտների չրջանում, որից Հետո Անդրեասը և ՀովՀաննեսը Հիսուսին Հանդիպելու առիթ էին փնտրում<sup>22</sup>: Մի անդամ տեսնելով Նրան, նրանք վեՀերոտ գնացին Նրա Հետևից, չիմանալով ինչպես սկսել խոսակցությունը: Հիսուսը ետ դարձավ և Հարցրեց.

- ֊ Ինչ եք ուզում:
- Ռաբբի՛, ուր է Քո օԹևանը,- Հարցրին նրանք մի քիչ չփոԹված:
- Եկե՛<u>ը</u> և տեսե՛ը։

Նրանք Նրա Հետ եկան տուն, որտեղ Նա Հանգրվանել էր և անց-

կացրին Հիսուսի Հետ ամբողջ օրը: Մենք չգիտենք, Թե ինչի չուրջ էին զրուցում նրանք, բայց Հաջորդ օրը Անդրեասը փնտրելով գտավ իր եղբայր Սիմոնին և Հիացմունքով Հայտնեց. «Գտանք Մեսիային»:

Արտասովոր լուրը մի ակնթարթում տարածվեց գալիլիացիների մեջ, որոնք Հորդանան էին եկել։ Մի քանիսը տատանվում էին։ Կանխասացությանը նման չէր այս ամենը։ Անդրեասի Համերկրացիներից մեկը՝ Նաթանայելը, տարակուսանքով տարուբերեց գլուխը՝ Փրկիչը Նազարեթից։ Բայց նրան պարզապաս պատասխանեցին՝ «Գնա և տես»։ Նաթանայելը Համաձայնեց, և Նաղովրեցու առաջին իսկ բառերը խոցեցին նրա սիրտը։ Հիսուսի խորաթափանցությունը ի Հայտ բերող ակ-

- Ռաբբի՛,Դո՛ւ ես Աստծո Որդին, Դո՛ւ ես Իսրայելի Թագավորը,գոչեց Նաթանայելը:
- Ճչմարիտ, ճչմարիտ եմ ասում ձեզ,- պատասխան տվեց Հիսուսը,պիտի տեսնեք երկինքը բացված և Աստծու Հրեչտակներին՝ բարձրանալիս և իջնելիս Մարդու Որդու վրա:

Նա չասաց «Փրկիչ» բառը, սակայն «Մարդու Որդի» արտաՀայտությունը նրանց Համար անՀասկանալի էր, այն նչանակում էր, որ նոր Ուսուցիչը նա է, Որին բոլորը վաղուց սպասում էին անՀամբերությամբ:

Ավելի չուտ, այդ պարզասիրտ մարդիկ որոչեցին, որ իրենց գտած Թագավորը Թաջնվում է միայն մինչև մի որոչ ժամանակ, մինչև որ ժաշմանակը Հասնի և Նրա չուրջ կՀամախմբվեն Համարձակ մարդիկ, երկ-նային ուժերը Նրան դաՀ կբարձրացնեն, իսկ իրենջ՝ Քրիստոսին ձա-նաչողները, փառջ կվաստակեն Փրկչական Թագավորությունում...

Այսպիսով, Հիսուսը Հյուսիս եկավ արդեն ոչ մենակ, այլ Հետևորդների ուղեկցությամբ:

# Գլուխ չորրորդ

# ԳԱԼԻԼԻԱ։ ԱՌԱՋԻՆ ԱՇԱԿԵՐՏՆԵՐԸ

27 թ. դարուն

Սկզբում կարող էր թվալ, թե Քրիստոսի քարոզը ՀովՀաննես Մրտչի առաքելության սոսկ չարունակությունն էր: Երկուսն էլ ասում էին Աստծո Թագավորության մոտալուտ լինելու մասին, երկուսն էլ ժողովրդին կոչում էին ապաչխարության և որպես ծես ընդունեցին ջրով մկրտությունը՝: Այնուամենայնիվ, երկու ուսուցիչների միջև որոչ տարբերություններ նկատելի դարձան անմիջապես: Եթե ՀովՀաննեսը սպասում էր, որ իր մոտ Հավաքվեին ունկնդիրներ, ապա Հիսուսը ինքն էր գնում դեպի մարդիկ: Նա անցնում էր քաղաքներով և գյուղերով, չաբաթ օրերին Նրա խոսքը Հնչում էր աղոթատներում, իսկ մնացյալ օրերին ինչ-որ տեղ, բլուրների վրա կամ ծովի ափին, բաց երկնքի տակ: Երբեմն բազմությունն այնքան մեծ էր լինում, որ Հիսուսը նավակ էր նստում և այդտեղից էր դիմում ափին խռնված ժողովը-դին:

Ապրելով Գալիլիայում, Ուսուցիչը մչտապես վաղ էր վեր կենում և Հաձախ արևածագը դիմավորում էր մենավոր բարձունքների վրա<sup>2</sup>: Այնտեղ էլ աչակերտները գտնում էին Նրան և խնդրում էին չարունակել զրույցները եկածների Հետ: Հիսուսի օրը լցված էր լարված աչխատանջով, մինչև վերաՀաս մութը Նրան կրկնակոխ Հետևում էին Հիվանդները, սպասելով իրենց Հիվանդությունների թեթևացում, Հավատացողները ապաՀորեն որսում էին Նրա բառերը, թերՀավատները ան-Հեթեթ Հարցեր էին տալիս կամ վեճի մտնում Նրա Հետ, դպիրները պաՀանջում էին Աստվածաչնչի անՀասկանալի տեղերի պարզաբանումներ։ Երբեմն Հիսուսին և Իր աչակերտներին սնվելու ժամանակ չէր մնում։ Սակայն Ավետարաններում միայն երկու անդամ է ասվում, որ Ուսուցիչը սաստիկ Հոգնել էր³։ Սովորաբար, մենջ Նրան տեսնում ենջ անխոնջ և եռանդով լեցուն։ «Իմ սնունդը,- ասում էր Նա,- Ինձ Առաջողի կամքը դործելն է և Նրա կամջը կատարելը»։

Մեզ չպետք է զարմացնի, որ չեն պահպանվել Իր ժամանակակիցների կողմից արված Քրիստոսի պատկերները: Ձէ որ գոյություն չունեն ոչ Բուդդայի, ոչ Զրադաչտի, ոչ Պյութադորասի, ոչ էլ մյուս կրոնական բարեփոխիչների մեծ մասի վավերական դիմանկարները, իսկ Հրեաստանում ընդհանրապես ընդունված չէր պատկերել մարդկանց:

Առաջին քրիստոնյաները Հիշողություններ չեն պաՀպանել Հիսուսի արտաքին տվյալների մասին, նրանց Համար ամենից առաջ թանկ էր Մարդու Որդու Հոդեկան նկարադիրը: «Թեպետև ըստ մարմնի ձանաչում էին Քրիստոսին,- ասում է Պողոս առաքյալը,- բայց այժմ այլևս նույն ձևով չենք ձանաչում»<sup>4</sup>:

Ամենավաղ որմնանկարները, որոնցում Հիսուսի դեմքը պատկերված է այնպես, ինչպես որ այն վերջնականապես Հաստատված է եկեղեցական արվեստում, վերագրվում են II կամ նույնիսկ III դարին։ Դժվար է ասել, Թե ինչքանով է այդ կերպարը կապված բանավոր ավանդույԹների Հետ։ Բայց բոլոր դեպքերում, Պաղեստինի կիզիչ արևի
տակ երկար ճամփորդություններ կատարած Ուսուցիչը, Որի ձեռքերը
ծանոԹ էին ծանր ֆիզիկական աշխատանքին, Հազիվ Թե նման լիներ
իտալական դեղանկարիչների պատկերած Քրիստոսին։ Նա Հադնում էր
ոչ Թե անտիկ պարեդոտ, այլ դալիլիացու սովորական Հադուստ՝ երկար
չերտավոր խիտոն և Թիկնոց, Նրա դլուխը, Հավանաբար, միչտ ծածկված էր բրդյա կապիչներով սպիտակ դլիաչորով\*։

XIX դարի ռուսական կերպարվեստում Քրիստոսի տեսքը առավել արժանաՀավատ է Պոլենովի կտավներում, սակայն նրա նկարները չեն Հաղորդում այն Հոդեկան ուժերը, որոնք բխում էին Մարդու Որդուց<sup>5</sup>։

Հենց դա էլ պատկերել են ավետարանիչները: Նրանց պատմու֊ Թյուններում զդացվում է Հիսուսի առինքնող ներդործուԹյունը ամե֊

<sup>\*</sup> Տե՛ս Հավելվածի «Քրիստոսի պատկերագրությունը և Թուրինյան պատանի առեղծվածը»:

նատարբեր մարդկանց վրա: Նա Համարյա չանթասլաց արադությամբ տիրեց Իր ապադա առաջյալների սրտերը: Տաձարի պաՀապանները, որոնջ ուղարկված էին Նազովրեցուն կալանավորելու, Նրա ջարողից ազդված, չկարողացան Հրամանը կատարել: Նրանում ինչ-որ բան կար, որն անդամ թշնամիներին էր ստիպում Նրա Հետ Հարդանջով խոսել: Դպիրները Նրան անվանում էին Ռաբբի, Քարողիչ: Հիսուսի տեսջը և մի ջանի խոսջը Պիղատոսին ակամա թաջուն Հարդանջ ներչնչեցին:

Ինչ-որ դյութիչ առեղծված, սնբացատրելի դրավչություն Նրա չուրջը ստեղծել էին սիրո, բերկրանքի, Հավատի մթնոլորտ: Բայց Հաձախ աչակերտներին Հիսուսի կողջին Համակում էր սրբազան սարսուռ, Համարյա սարսափ, ինչպես թե անՀասանելի մերձավորությունից: Ընդ որում, Նրանում չկար ոչինչ քրմական, վերամբարձության
ոչ մի նչույլ: Նա Իր արժանապատվությունից ցածր չէր Համարում
մասնակցել Հարսանիքի կամ Մատթեոսի տանը Հացկերույթի նստել
մաքսավորների Հետ, այցելել փարիսեցի Սիմոնին, Ղաղարոսին: Նա չէր
նմանվում ներամփոփ ձգնավորի կամ մռայլ տիրացուի: Կեղծ բարեպաչտները Նրա մասին ասում էին. «ԱՀա ուտող և խմող մի մարդ»<sup>6</sup>:

Պատմում են, որ մի միջնադարյան վանական անցնում էր դեղատեսիլ մի լձի կողջով, չնկատելով այն: Հիսուսն այդպիսին չէր: Նրա Հայացջից չէին վրիպում անդամ կենցաղային մանրուջները: Մարդկանց մեջ Նա տանն էր:

Ավետարանիչները Քրիստոսին պատկերում են խորապես մարդ֊ կային: Արտասուջ են տեսնում Նրա աչջերում, տեսնում են ինչպես է Նա վչտանում, գարմանում, Հրճվում, գրկում երեխաներին, Հիանում ծաղիկներով: Մարդկային ԹուլուԹյունների Հանդեպ Նրա խոսջը չնչում էր ներողամտությամբ, բայց Իր պաՀանջները Նա երբեջ չէր մեղմացնում: Նա կարող էր խոսել գորովալից բարությամբ, բայց կարող էր լինել և խիստ, նույնիսկ՝ կտրուկ: Հաճախ Նրա խոսջերում առկայծում էր դառը Հեգնանքը («մժղուկներ եք քամում և ուղտեր եք կուլ տալիս»): Իրականում Հեզաբարո և Համբերատար Հիսուսը անողոք էր կեղծ բարեպաչտների Հանդեպ, Նա քչում է առևտրականներին տաձարից, նչավակում է Անտիպաս Հերովդեսին և դպիրներին, կչտամբում է աչակերտներին ԹերաՀավատության Համար: Նա Հանդարտ էր և գուսպ, բայց Հաձախ բռնկվում էր սրբագան ցասումով։ ԱյդուՀանդերձ, ներքին աններդաչնակությունը խորթ էր Նրան: Հիսուսը մչտա֊ պես Ինքը Իր Հետ էր: Բացառությամբ մի քանի Հուզումնալից պաՀերի, Հոգու պայծառությունը երբեջ չի լջել Քրիստոսին: Գտնվելով

կյանքի եռուն Հորձանքում, Նա միաժամանակ կարծես Թե այլ աչխար-Հում էր, Հոր Հետ միասնադած:

Մոտիկները Նրա մեջ տեսան Մարդուն, Որը ցանկանում էր սոսկ մի բան` «կատարել Իրեն Առաջողի կամջը»։

Քրիստոսը Հեռու է Հիվանդագին Հուղավառություններից, բիրտ մոլեռանդությունից, որոնք Հատուկ են չատ ձգնակյացների և կրոնի Հիմնադիրների։ Պայծառ զգաստամտությունը Նրա բնավորության գլխավոր գծերից էր։ Երբ Նա խոսում էր արտասովոր երևույթների մասին, երբ կոչում էր դժվարին սխրանջների և արիության, ապա դա անում էր առանց կեղծ պաթոսի և լարվածության։ Նա կարող էր պարզապես զրուցել մարդկանց Հետ աղբյուրի մոտ կամ տոնական սեղանի չուրջ, և Նա կարող էր ասել՝ «Ես եմ Կենաց Հացը» բոլորին ցնցող բառերը։ Նա խոսում էր փորձությունների ու պայքարի մասին, և Նա է ամենուր տանում լուլս, օրՀնելով և վերափոխելով կյանքը։

Գրողներին երբեջ չի Հաջողվել ստեղծել Հերոսի Համոզիչ կերպար, եթե նրա դիմանկարը չեն ստվերարկել թերություններով: Ավետարանիչները բացառություն են կազմում ոչ թե նրա Համար, որ խոսջի անդերազանց վարպետներ էին, այլ այն պատձառով, որ նրանջ պատկերում էին դերագանց Անձնավորության:

Չի կարելի չՀամաձայնել Ռուսսոյի Հետ, որը գտնում է, որ ավետարանական պատմություններ Հորինելը անկարելի է: Գյոթեի կարծիջով, «բոլոր չորս Ավետարանները ստուգապատում են, քանզի բոլոր չորսի վրա էլ ընկած է Հոգևոր բարձրության ցոլքը, որի աղբյուրը Քրիստոսի անձն էր, որը աստվածային է ավելի, քան ինչ-որ այլ բան երկրի վրա»<sup>7</sup>:

Հակառակ Կումըանի անապատականների՝ Հիսուսը չէր չրջվել կյանքին Հակառակ, չէր թաքցրել նրանից Հոդու դանձերը, այլ առատորեն բաշխում էր մարդկանց: «Եվ ձրադը վառելով կաթսայի տակ չեն դնում,- ասում էր Նա,- այլ՝ աչտանակի վրա, և նա լույս է տալիս բուլոր նրանց, որ տան մեջ են»<sup>8</sup>: Աստծո Խոսքը պետք է քարողվի «տա-նիքների վրա»՝ այդպիսին էր Նրա կամքը:

Հին Հրեական լեզուն այդ ժամանակ վերածվեց գրական լեզվի: Խոսակցությունների ժամանակ սովորաբար դործածական էր արամեական լեզուն: Հենց այդ լեզվով էլ Քրիստոսը զրուցում էր ժողովրդի Հետ: Դա են վկայում Նոր Կտակարանում պաՀպանված բառերը և արտաՀայտությունները<sup>9</sup>: Իր քարողչության մեջ Հիսուսը դիմում էր սրբազան աստվածաչնչյան պոեղիայի ավանդական ձևերին։ Նրա խոսքերը Հաձախ Հնչում էին վսեմագույն երաժշտական Հանդերդով, Հիչեցնելով Հնադույն մարդարեների Հիմները։ Բացի դրանից, Նա Հետևում էր դպիրների ոճաձևերին, արտաՀայտվում էր Թևավոր խոսքերով, Հարցեր էր առաջադրում, չէր արՀամարՀում տրամաբանական եղրաՀանդումները։ Հիսուսը Հատկապես սիրում էր առօրեական կյանքի օրինակները՝ առակները։ Նրանցում ավելի դայտուն էր արտաՀայտվում Իր ուսմունքը։

Առակները Հնուց Հայտնի էին Իսրայելում, բայց Հիսուսը դրանք դարձրեց Իր մտքերի արտաՀայտման Հիմնական միջոց: Նա դիմում էր ոչ Թե միայն մտքի ոլորտին, այլ ձգտում էր ներգործել մարդու ողջ էության վրա։ Մարդկանց ներկայացնելով բնության և կենցաղի ծանոթ տեսարաններ, Քրիստոսը Հաձախ լսողներին էր թողնում Իր պատմություններից եզրակացություններ անելը։ Այսպես, խուսափելով մարդկային եղբայրության մասին վերացական դատողություններ անելուց, Նա Երիքովի ձանապարՀի վրա կատարված մի դեպք է պատմում, երբ ավաղակներից տուժած Հրեան օգնություն է ստանում այլադավան սամարացուց։ Նման պատմությունները պարուրում էին Հոդին և ցանկագած դատողություններից ավելի ազդեցիկ էին։

Գալիլիական ծովի ափամերձ մասը, ուր եկել էր Հիսուսը, Հետագայում խիստ վնասվել էր պատերազմներից, և միայն Համեմատաբար վերջերս այդ եղերքը սկսեց ձեռք բերել իր նախկին տեսքը: Ավետարանական ժամանակներում Գեննեսարեթը առանձնանում էր Փլավիոսի խոսքերով՝ «դեղասքանչ բնությամբ և դեղեցկությամբ»<sup>10</sup>: Մրդատու այդիները, արմավենիները և խաղողի այդիները եղրազարդում էին կապույտ ջրերը: Պարտեզներից այն կողմ աձում էին աջասիաներ, դափնեվարդեր, սպիտակ ծաղիկներով մրտենիների թփուտներ, ձփնիներ: Տարվա բոլոր ամիսների ընթացքում բերք էր ստացվում։ Լիձը ձկան առատ որս էր պարդևում։ Զօր ու դիչեր նրա Հայելու վրա ցիրուցան սփռված էին ձկնորսական նավակները:

Խորը իմաստ կա այն բանում, որ Ավետարանի քարողը սերտորեն կապվեց այդ եղերքի Հետ։ Աստծո Թագավորության մասին լուրը առաջինը Հնչեց ոչ Թե Հեղձուկ, փոչոտ մայրաքաղաքներում, այլ երկնագույն ծովի ափին, կանաչին տվող անտառակների և բլուրների մեջ, Հիչեցնելով այն մասին, որ երկրի դեղեցկությունը արտացոլումն է Երկնի մչտնջենական դեղեցկության։ Գեննեսարեթի երկայնքով ձգվում են մի չարք փոքր ծովափնյա քաղաքներ, որոնցից Հիսուսը նախընտրում էր Կափառնայումը։ Ավետարանչիները նույնիսկ Կափառնայումը անվանում են «Նրա քաղաք»։ Նա ապրում էր Հռոմեացի պրոզելիտների կողմից կառուցված ժողովարանի կողքը, Անդրեասի եղբայր Սիմոնի տանը։ Այդտեղից էր Հիսուսը գնում քարոզչության, ուղևորվելով Բեթսաիդա, Քորազին, Մաղդալա, այնտեղից էր գնում Երուսաղեմ տոնակատարությունների և կրկին վերադառնում էր այնտեղ։ Կափառնայումում մարդիկ դարձան Նրա առաջին բժչկությունների վկաները և ականատես եղան, թե Նա ինչպես մի բառով անցկացրեց դիվահարի ջղաձգությունը, որը աղաղակում էր. «Թույլ տո՛ւր, ինչ ես ուղում մեղանից, Հիսուս Նաղովրեցի, մեղ կորստյան մատնելու եկար, դիտենք Քեղ, թե Ով ես Դու, Աստուծո Սուրբդ»։

Հիսուսի Հարազատները, լսելով Նրա քարոզների և Հրաչագործության մասին, որոչեցին, որ Մարիամի Որդին «խելքը թռցրել է»։ Նրանք չտապեցին Կափառնայում՝ կամենալով ուժով Հիսուսին ետ բերել Նազարեթ, բայց նրանց այդպես էլ չՀաջողվեց ներս թափանցել ժողովրդի կողմից բառացիորեն չրջապատված տունը։

Այդ ժամանակից Մարիամի Համար ձնչող էր նազարեթցիների մեջ մնալը, որոնք Հիսուսին նայում էին որպես խելացնորի: Ենթադրություն է արված, որ Նա ժամանակավորապես տեղափոխվեց Կանա, որտեղ ինչոր մարդիկ, Հավանաբար Հարազատները, Նրան ապաստան տվեցին<sup>ո</sup>։

Մի անգամ, երբ այդ ընտանիքում Հարսանիք էր արվում, այնտեղ Հրավիրվեց Հիսուսը իր աչակերտների Հետ, և Մայրը կարողացավ կրկին տեսնել Նրան<sup>12</sup>:

Համեստ Հանդիսության ամենաթեժ պահին, ի ցավ և ամոթ տանտերերի, դինին վերջացավ: Հավանաբար, բոլոր վաճառատեղերը արդեն փակվել էին, և Հավաքվածներին Հյուրասիրելու խմիչք չկար: Մարիամր այդ նկատելով դիմեց Որդուն` «Գինի չունեն»:

Ինչպիսի օգնություն էր Ինքը սպասում։ Թե պարզապես սպասում էր սրտապնդող խոսքերի։ ԱնՀասկանալի թվաց նաև «Ինչ ես ուզում ինձնից, ո՛վ կին, իմ ժամանակը դեռ չի Հասել» ոնց որ թե Հոդոցով ասած՝ Հիսուսի պատասխանը։ Ձնայած դրան, Մարիամը Հասկացավ, որ Նա պատրաստ է այնուամենայնիվ ինչ-որ ձևով օգնել և սպասավորներին ասաց. «Ինչ որ ձեզ ասի, արե՛ք»։ Հիսուսը պատվիրեց ջուր լցնել լվացումների Համար նախատեսված քարե մեծ թակույկների մեջ և ապա միջից Հանելով՝ բերել խնջույքի սեղանապետին։ Սպասավորները ձչդր-տորեն կատարեցին տարօրինակ Հրամանը, և երբ սեղանապետը Համտես

արեց խմիչքը, ապա Հիացած դիմեց փեսացուին՝ «Լավ դինին միչտ սկզբից են խմում, իսկ դու այն մինչև Հիմա պաՀել ես ... »:

Այսպես, բնության վրա Քրիստոսի իչխանության Հանդես դալը սկսվեց ոչ թե զարՀուրեցնող նչաններով, այլ տոնական սեղանի չուրջ, Հարսանեկան երդերի Հնչյունների ներքո: Նա այն դործադրեց, որպեսզի ուրախության օրը ինչ-որ դիպվածով չմռայլվի: Ձէ որ Նա եկել է մարդկանց բերկրանջ, կյանքի լիություն և «Հորդություն» պարդևելու<sup>13</sup>:

Գալիլիական ձկնորսները խորապես ապչել էին Կանայում կատարվածից։ ՀովՀաննես ավետարանիչն ասում է, որ նրանք իսկական Հավատ ընծայեցին Հիսուսի Հանդեպ Հենց այդ պաՀից։ Եվ երբ մի անդամ, նրանց ծովեղերքում գտնելով, Նա ասաց, որ դնան իր Հետևից, նրանք առանց տատանվելու Թողեցին ուռկանները և այդուՀետ ամբողջովին պատկանեցին միայն Ուսուցչին։

Նորակազմ Համայնքը, որը մի քանի տարի անց սկսեցին անվանել Նազարեթյան, ի տարբերություն Բուդդայի կամ Սբ. Ֆրանցիսկի միաբանությունների, չէր գտնվում ծայրաՀեղ աղքատության մեջ։ Այն իր տնօրինության տակ միջոցներ ուներ և նույնիսկ ի վիճակի էր օգնություն ցույց տալ ընչազուրկներին։ Միջոցներն ստացվում էին աչակերտներից և պատկանում էին ողջ միաբանությանը։ Այդ սկզբունքը ավելի ուչ յուրացվեց Երուսաղեմի Եկեղեցու կողմից<sup>14</sup>։

Հավանաբար, Հիսուսի առաջին բոլոր Հետևորդները երիտասարդներ էին։ Ավագությունը պատկանում էր ծնունդով Բեթսաիդացի ձկնորս Սիմոն Բար-ՀովՀաննեսին\*։ Նրա անունը նչվում է առաջյալների ցանկացած ցուցակի սկզբում։ Երբ Ուսուցիչը ինչ-որ բան էր Հարցնում աչակերտներից, սովորաբար, Սիմոնն էր պատասխանում բոլորի փոխարեն։ Քրիստոսը նրան տվեց Կեփաս՝ ջար մականունը, որը Հունարեն Հնչում է Պետրոս ձևով։ Այդ անվան իմաստը Հիսուսը աչակերտներին բացատրեց ավելի ուչ։ Սիմոնի մոտ պոռթկուն խառնվածջը զուգակցվում էր վեՀերոտությանը։ Սակայն մնացած աչակերտներից ինջն ավելի էր կապված Քարողչի Հետ, և այդ սերը Պետրոսին օգնեց Հաղթել իրեն բնորոչ փոջրոգությունը։

Սիմոնը Կափառնայումում ապրում էր եղբոր, կնոջ և զոքանչի Հետ: Հիսուսը մշտապես օգտվում էր նրանց Հյուրընկալությունից և Պետրոսի նավակից: Սիմոնի տունը երկար ժամանակ դարձել էր Իր տունը:

Պետրոսին Ուսուցչի մոտ բերեց իր եղբայր Անդրեասը, որի մասին մենջ այնջան ջիչ գիտենջ, որջան որ ձկնորս Զեբեդեոսի որդի Հակոբի

\* Այսինքն` ՀովՀաննու որդի (որոչ ձեռադրերում՝ «ՀովՀաննեսի որդի», Ιωάννου)։

մասին: Բայց դրա փոխարեն, Զեբեդեոսի մյուս որդին` ՀովՀաննեսը, կրտսերադույնը առաջյալներից, Ավետարաններում նկարադրված է ավելի ամբողջական: Հավանորեն, նա նմանվում էր մորը` Սաղոմեին, որը եռանդուն ու Հավատացյալ մի կին էր և Հետադայում միացավ Հիսուսին: Լսելով Մկրտչի քարողները, ՀովՀաննեսը տոդորվեց Փրկչի Թադավորության մոտալուտ լինելու Համողումով: Լինելով «ոչ դրքային ու յուրա-Հատուկ» պատանի, նա, ըստ երևույթի, քաջ ծանոթ էր Հեսսեականների ուսմունքին, որը նրա մեջ խորացրել էր վախձանաբանական տրամադրվածություն: Նա ցանկանում էր Հիսուսի մեջ տեսնել չանթարձակի, Որը իր չանթերով պետք է ոչնչացնի Իր թչնամիներին: ՀովՀաննեսը և Հակոբը Հոդու խորքում երաղում էին ղբաղեցնել Հիսուսի դահի առաջին տեղեըը: Հիսուսը Իր եղբայրներին անվանեց Բաներեդես, «Որոտման Որդիներ»<sup>15</sup>: Կրակոտ ՀովՀաննեսը դարձավ Նրա սիրելի աչակերտը:

Կափառնայումի ծովեզերքում մաքսատուն կար: Այցելելով այնտեղ` Հիսուսը Հանդիպեց Մատթեոս մականունով մաքսավոր Ղևիին և ասաց նրան` «Արի իմ Հետևից»: Մատթեոսը ոչ միայն անմիջապես միացավ Նազարեթյան Ուսուցչին, այլև ուրիչ մաքսավորներ էլ բերեց Նրա մոտ: Հետադայում այդ մարդը Հավանաբար առաջինը սկսեց դրի առնել Հիսուսի խոսքերը 16:

Բացի չորս Գեննեսարեթյան ձկնորսներից և Մատթեոսից, Հիսուսի Հետևորդների մերձավոր չրջանակի մեջ մտան Նաթանայել բար հտողոմեյը\* Կանայից, նրա ընկեր, Բեթսայիդայի բնակիչ Փիլիպպոսը, որը բոլորից լավ էր տիրապետում Հունարեն լեղվին, Սիմոն Զելոտը, որը Հանուն Քրիստոսի լջեց մարտնչող անջատվողականների կուսակցությունը, ձկնորս Թովմասը\*\*, ինչպես նաև Հուդա Թադևոսը և Հակոբ Ալփեոսը։ Նրանջ բոլորն էլ դալիլիական ծաղում ունեին, Հարավաբնակ էր միայն Իսկարիովտ ջաղաջում ծնված Հուդա բար - Սիմոնը<sup>17</sup>։ Վերջինիս Հիսուսը Հանձնեց Իր Համայնջի դրամական միջոցների պահպանման դործը։ Դրանով իսկ Նա, Հավանաբար, ցանկացավ ընդդ-ծել Իր վստահությունը Հուդայի Հանդեպ։

Այդ մարդու անունը վաղուց է դարձել ուրացության և ստորության խորՀրդանիչ։ Սակայն կասկածելի է, որ Քրիստոսը ցանկանար մոտեցնել Իրեն բարոյապես Հրեչին, բարոյապես անվստաՀելի էությանը։ Հավանական է` Հուդայի պատկերացումները աղձատված էին Ու-

<sup>\*</sup> Հուն.՝ Բարթողոմեոս։

<sup>\*\*</sup> Թովմաս (արամ.) կամ Դիդիմ (Հուն.), այսինքն` Երկվորյակ, ամենից Հավանական է, մականուն է: Ավանդույթի Համաձայն առաջյալի անունը Հուդա էր:

սուցչի գործի մասին: Բայց դրանով նա քիչ էր տարբերվում Պետրոսից և մյուս առաքյաներից: Նրանց բոլորի Համար էլ դժվար էր Հաղթահարել իրենց գիտակցության մեջ ամրորեն արմատավորված պատրանքները: Շատ աչակերտներ Հիսուսից Հեռացան, երբ պարզ դարձավ, որ Նա այնպիսին չէ, ինչպիսին նրանք պատկերացնում էին Փրկչին: Հուդայի դրաման նույնպես կապված էր Ուսուցչի Հանդեպ Հավատը կորցրած լինելու Հետ։ Բայց Հիասթափությունը նրա մեջ չարության զդացում ծնեց և մղեց դավաձանության քայլի։ Հնարավոր է, որ այդ կերպ նա ցանկանում էր վրեժ լուծել իր փառամոլական ծրագրերի խորտակման Համար։ Բոլոր դեպքերում պնդել, թե Հուդան ղեկավարվում էր միայն ագահությամբ, կնչանակի անիրավականորեն պարզուխնականել ավետարանական ողբերդությունը։

Բոլոր ավետարանիչները Հաստատում են, որ այդ մարդիկ, որոնց Հիսուսը դարձրեց Իրեն մերձավոր, երկար ժամանակ վատ էին Հասկանում Նրան և Նրա նպատակը: Երբեմն նրանց Համար դժվար էր որսալ Ուսուղչի պարզ մտջերն անգամ: Դա, իՀարկե, պետք է որ վչտացներ Հիսուսին, բայց Նա Համբերատար դաստիարակում էր աչակերտներին և ուրախանում էր ամեն անդամ, երբ ինչ-որ բան պարզ էր դառնում նրանց: «ԳոՀություն եմ Հայտնում Քեզ, Հա՛յր, Տե՛ր երկնքի և երկրի,բացականչում էր Հիսուսը նման պաՀերին,- որ ծածկեցիր այս բանը իմաստուններից և դիտուններից ու Հայտնեցիր մանուկներին»<sup>18</sup>: ԵԹե Բարի Լուրը նախապես «իմաստուններին» տրվեր, ապա կարող էր վտանդ ծադել, որ նրա էությունը կմնա մթադնված: Այդպես տեղի ունեցավ Հարյուր տարի անց, երբ նոր Հավատն ընդունեցին արևելյան օկուլտիսաները և քրիստոնեությունը միաՀյուսեզին գնոստիկյան աստվածաբանությանը: Բնական անկեղծությամբ Ավետարանը կարող էին պաՀել Հենց Հասարակ, պարզաբարո մարդիկ, որոնց խորԹ էր Հպարտու֊ թյունը և «առաуնորդամոլությունը», թունավորված չէին չոր կազուիս֊ տիկալով և բնագանգական տեսություններով, մարդիկ, որոնջ իրենդիզ Հիսուսի ուսմունը են բերել նվազագուլնը: Տիրոջ անձնավորությունը, միտքն ու կամքը նրանց Համար միակ և ամենաԹանկ դանձն էր<sup>19</sup>:

Հիսուսը սիրում էր այդ Հոգևոր ընտանիքը և Իր կապը դրա Հետ ավելի բարձր էր արյունակցականից։ Երբ մեծ բազմություն էր Հավաքվել և Ուսուցչին Հայտնեցին, որ դրսում, դռների մոտ, Նրան են սպասում Մայրը և եղբայրները, Նա մատնացույց արեց աչակերտներին՝ «ԱՀա Իմ Մայրը և Իմ եղբայրները»։ Աստիճանաբար Գալիլիացի Քարոզչի և Բժշկողի Համբավը տարածվեց ողջ չրջակայքում։ Հիսուսի Հետևից մչտապես բազմություն էր դնում։ Հենց որ Նա մենանալու նպատակով առանձնանում էր, աչակերտները դտնում էին Նրան՝ «Բոլորը Քեղ են փնտրում»։ Եվ այդժամ Հիսուսը նորից և նորից դնում էր դեպի Իրեն սպասողները։

Բայց այդ անձնվեր կյանքն ուներ իր Հազվադյուտ օրերը կամ ավելի ձիչտ՝ Հանդստի ժամերը։ Երբ մտածում ես դրանց մասին, ակա- մա պատկերանում է Գեննեսարեթի ափի երեկոն։ Մայրամուտի դույները փռված են քաղաքի վրա։ Ժողովարանների զանդվածային ուրվադի- ծը Հստակորեն առանձնանում է մայրամուտի ֆոնի վրա։ Զեփյուռը թեթևորեն ձոձում է եղեդները և ծառերի ձյուղերը։ Արևելքում ձղ- ված էին մանուչակադույն բլուրները։ Հեռվից լսվում էր տուն դարձող ձկնորսների երդը։

Հիսուսը նստած էր ափամերձ քարերի վրա: Նա Հայացքը Հառել էր ջրի անվրդով Հարթությանը: Հայտնվում են Սիմոնը և մյուս աչակերտները: Նրանք լուռ կանդ են առնում, վախենալով խանդարել Ուսուցչի Հանդիստը: Իսկ Նա նստած էր անչարժ, խորասուղված աղոթքի մեջ՝ պայծառացած խաղաղ երեկոյի լույսով: Հասկանում են արդյոք, կռաՀում են արդյոք աչակերտները, այդ պահին Հիսուսին նայելով, որ Նրանում Հայտնվում է իրենց Բարձրյալը, որը արարում և չարժում է Տիեղերքը...

Վաղանցուկ Հարավային մենչաղ է: Ուր որ է ծովի վրա կվառվեն աստղերը։ Բոլորը գնում են Սիմոնենց տուն։ Սենյակը լուսավորված է կավե լամպի դողդոջուն լույսով։ Սեղանի չուրջ Հավաքվել են Ուսու-ցիչը և աչակերտները։ Կանայք Համեստ ըներիք են մատուցում։ Հիսուսը փառաբանական աղոեք է ասում և կիսում է Հացը։ Նա խոսում է Թագավորուեյան մասին, Հանուն որի պետք է վճռականորեն և Համարձակորեն թողնել ամեն ինչ։ Նա, ով «գութանի մաձը բռնեց և ետ դարձավ», Աստծո գործի Համար պիտանի չէ։

Սիմոնը, Հավանական է, չատ Հարցեր ունի, բայց նա վեՀերում է, չնայած պատրաստ է Տիրոջ ետևից գնալ Թեկուզ աչխարՀի ծայրը: Հով-Հաննեսի աչջերը փայլում են, նրա մտքով անցնում են ՀամաչխարՀային Դատաստանի մտապատկերներ և Մարդու Որդու կերպարը՝ Դավի-Թի Թաղով պսակված...

Հիսուսը չարունակում է խոսել։

Կափառնայումի վրա իջնում է գիչերվա քողը:

## Գլուխ Հինդերորդ

### ԱՎԵՏԻՍ

Քրիստոսի ուսմունքը Բարի կամ ԱՎԵՏԻՍ Ուրախ լուր է։ Այդ֊ պես է անվանել Ինքը՝Բեսորա՝ արամեերեն, Ավետարան՝ Հունարեն։

Այն չի բերում աչխարգին ոչ նոր փիլիսոփայական ուսմունքներ, ոչ գասարակական բարեփոխումների նախագծումներ և ոչ էլ անկողմնայիշնի գաղտնիքների ճանաչողություն: Այն արմատապես փոխեց մարդկանց գարաբերությունը Աստծո գանդեպ, բացելով նրանց գամար Նրա այն դեմքը, որը մինչև այդ սոսկ աղոտ ձևով կռագվում էր: Հիսուսի Ուրախ Լուրը խոսում է մարդու բարձրագույն կոչվածության մասին և այն երանության մասին, որը պարգևում է նրան Արարչի գետ միասնանալը:

Ավետարանների անսպառ Հարստությունը սեղմ գծերով բնութագրելը Հեչտ չի, այդ պատճառով էլ մենջ կանգ կառնենջ միայն գլխավորի վրա:

### ԵՐԿՆԱՅԻՆ ՀԱՅՐ ԵՎ ԱՍՏՎԱԾԱՈՐԴԻՈՒԹՅՈՒՆ

Հին Կտակարանը ամենից Հաձախ խոսում էր Աստծո և ժողովրդի միջև եղած Հարաբերության չուրջ։ Ավետարանները առաջնային են Համարում Հարաբերությունը Աստծո և Հոդու միջև։

Հիսուսի քարոզը ուղղված է ոչ Թե «զանգվածներին», ոչ Թե անդեմ

մրջնանոցին, այլ` անձնավորությանը: Ամբոխի մեջ մարդկանց Հոդևոր մակարդակն իջնում է, այն Հայտնվում է Հոտային բնազդների իչխանության տակ: Դրա Համար էլ Քրիստոսը այդպիսի նչանակություն է տալիս առանձին ձակատադրերին: Ցանկացած մարդ բովանդակում է իր մեջ Աստծո աչջում անսաՀմանորեն արժեջավոր մի ողջ աչխարՀ:

Եթե Հիսուսն օգտագործում է «Հոտ» բառը, ապա այն Նրա չուրթերին Հնչում է միանգամայն այլ կերպ, քան մեր օրերում։ Իր ունկնդիրների Համար այն զուգորդավորվում է սիրո և մչտական Հոգածության առարկայի Հետ. ոչխարը դիտվում էր Համարյա որպես ընտանիքի անդամ։ «Բարի Հովիվը,- ասում էր Հիսուսը,- յուրաքանչյուր ոչխարի կանչում է իր անունով» և պատրաստ է «կյանքը դնել նրա Համար»։

Երբ դպիրները զարմացան, Թե ինչու է Ուսուցիչը Հաղորդակցվում կասկածելի Համբավ ունեցող մարդկանց Հետ, Նա նրանց պատասխանեց առակով.

«Ձեզնից ով է այն մարդը, որ, երբ Հարյուր ոչխար ունենա և կորցնի նրանցից մեկը, արոտավայրում չի Թողնի իննսունիննին և չի գնա
կորածի ետևից, մինչև որ այն գտնի: Եվ երբ այն գտնի, կդնի այն իր ուսերի վրա խնդությամբ և կդնա տուն, կկանչի բարեկամներին և
Հարևաններին և նրանց կասի. ուրախացե՛ք ինձ Հետ, որովՀետև գտա
իմ կորած ոչխարը: Ասում եմ ձեզ, որ այսպես ուրախություն կլինի
երկնքում մի մեղավորի Համար, որն ապաչխարում է, քան իննսունինը
արդարների Համար, որոնց ապաչխարություն պետք չէ: Կամ՝ ով է այն
կինը, որ, երբ տասը դրամ ունենա և մի դրամ կորցնի, ձրագ չի վառի և
չի ավլի տունը փութով ու չի փնտրի, մինչև որ գտնի: Եվ երբ գտնի,
կկանչի բարեկամներին և Հարևաններին ու կասի. ուրախացեք ինձ Հետ,
որովՀետև գտա իմ կորցրած դրամը: Ասում եմ ձեզ, Աստծու Հրեչտակների առաջ այսպես ուրախություն կլինի մեկ մեղավորի Համար, որն
ապաչխարում է»¹:

Խոսելով Էության մասին, Հիսուսը Հասկանում է «ԱբրաՀամի, ԻսաՀակի և Հակոբի Աստծուն», այսինքն` Աստծու, որը բացվում է Հին Ուխտի կրոնական գիտակցության մեջ: Եվ աստվածաչնչյան մարդարեների նման Քրիստոսի Ավետարանը սովորեցնում է ոչ այնքան «Ինքն Իր մեջ» Աստծու, որքան աչխարՀին և մարդուն դարձած Աստծո մասին:

Բոլոր անուններից, որոնցով Արարիչն անվանվում է Գրքերում, Հիսուսը նախընտրեց Հայր բառը: Նրա աղոթքներում այն Հնչում է Աբբա ձևով: Այդպես արամեերեն երեխաներն էին դիմում իրենց Հորը: Այդ ընտրությունը խորապես նչանակալից է։

Գերադույն Սկիզբը ՀամաչխարՀային կրոններում Հաճախ են «Հայր» անվանել։ Բայց սովորաբար, Նրան ներկայացրել են աՀեղ տիրակալի տեսքով։ Այդպիսի Հայացքը, կրելով իր մեջ կեցության և երկրային տերերի Հանդեպ մարդկանց սարսափի կնիքը, արտաՀայտվել է նույնիսկ Հինկտակարանյան մտածողության մեջ։ Երբ Հրեան արտասանում է «Հայր» բառը, այն, որպես կանոն, ղուդորդվում է նրա մեջ դաժան Տիրոջ և բոլոր ժողովուրդների Հովանավորի Հասկացության Հետ։

Միայն Հիսուսն է խոսում Հոր մասին, Որին կարող է Հաղորդ լինել յուրաքանչյուր մարդկային Հոդի, եթե կամենա դա: Ավետարանը բերում է մարդկանց աստվածորդիության չնորՀը: Նրանք, ովքեր կընդունեն այն, կտոդորվեն Քրիստոսի ուխտով: Նրանք դիտեն, որ Տիեդերքի Ստեղծողի Հետ կարելի է խոսել մենակ, ինչպես «Աբբայի», ինչպես սիրող Հոր Հետ, որն սպասում է պատասիան սիրո։

Աստծո սերը չի պարտադրում ինքն իրեն, Նա խնայում է մարդկային ազատությունը: Տերը նման է այն տանտիրոջը, որն իր մոտ խնջույքի է կանչում, և որի Համար Հյուրերը մեծադույն ուրախությունն են: Առավել պարզ այդ միտքը Քրիստոսն արտաՀայտել է անառակ որդու առակում:

Երիտասարդը պաՀանջեց Հորից իր բաժին ժառանդությունը և դնաց օտար երկիր։ Բաժանվելով նրանից, Հայրը կչտամբանքի ոչ մի խոսք չասաց։ Նա չէր ցանկանում ստիպողական սեր և դրա Համար էլ չպաՀեց որդուն։ Երբ պատանին վատնեց ամեն ինչ, ինչ-որ ուներ և ետ վերադարձավ որպես ծայրաստիձան Թչվառ, Հույս ունենալով տան մեջ դառնալ Թեկուղ ամենավերջին ծառան, Հայրը ոչ միայն ընդունեց նրան, այլև խնջույք սարքեց անառակ որդու վերադարձի պատվին։

Դա չարժեց ավագ որդու նախանձր և բարկությունը:

- Այս քանի՛ տարի է, որ ծառայում եմ քեղ և երբեք քո Հրամանները զանց չեմ արել. ինձ երբեք մի ուլ չտվիր, որ բարեկամներիս Հետ ուրախություն անեի: Երբ եկավ քո այդ որդին, որը քո ունեցվածքը կերավ պոռնիկների Հետ, պարարտ Հորթը նրա Համար մորթեցիր:

- Որդյա՛կ,- առարկեց Հայրը,- դու միչտ ինձ Հետ ես, և ամեն ինչ, որ իմն է, քոնն է, բայց պետք է ուրախ լինել և ցնծալ, որովՀետև քո այս եղբայրը մեռած էր և կենդանացավ, կորած էր և դտնվեց²:

Աստծուց Հեռու չկա իսկական կյանք: Հեռանալով Նրանից, մարդր քաղում է մեղքի դառը պտուղները, բայց Տերը միչտ պատրաստ է ընդունել ապաչխարածին՝ այդ է առակի իմաստը: Երկնային կամքը դրանում խորհրդանչում է ոչ Թե խստապահանջ տերը, ահեղ արքան կամ խստակարդ դատավորը, այլ ուրիչի աղատությունը հարդող մարդը՝ հայրը, որ սիրում է և ներում: Այդ պատկերը առավել ճչմարիտ համապատասխանում է Աստծու մասին Քրիստոսի հայտնությանը։ Ինչպես չեմին նստած հայրը համբերատար սպասում էր որդուն, այդպես և Տերը փնտրում է մարդու անբռնադատ սերը:

Մի անպամ կանայք Հիսուսի մոտ երեխաներ բերեցին, որպեսզի Նա օրՀնի նրանց: Աչակերտները վախենալով Հոգնեցնել Նրան, արդե-լեցին նրանց տուն մտնել: Բայց Ուսուցիչն ասաց. «Թույլ տվեք այդ մանուկներին և մի արդելեք, որ նրանք ինձ մոտ գան, որովՀետև Երկն-քի Արքայությունը այդպիսիներինն է»: Եվ երբ աչակերտները Հարց-րին, Թե ով է մեծ Երկնքի Արքայության մեջ, Նա Իր մոտ կանչեց մի մանուկ, կանդնեցրեց նրան նրանց մեջ ու գրկելով նրան, ասաց. «Ճշմարիտ եմ ասում ձեղ, եթե չդառնաք ու չլինեք մանուկների պես, Երկնքի Արքայությունը չեք մտնի»³: Մանկական Հոդու անկեղծությունը և վստաՀությունը մարդու վստաՀության կերպ է իր Հայր Աստծո Հանդեպ\*: ԱՀա Թե ինչու Հիսուսը սիրում էր «Աբբա» բառը:

«Աստված,- ասում է Պողոս առաքյալը,- մեր սրտերի մեջ ուղարկեց Իր Որդու Հոդին, որ աղաղակում է ` Աբբա, Հայր։ Ուստի ծառա չես, այլ՝ որդի»<sup>4</sup>։ Նա, ով ճանաչել է աստվածորդիության երջանկությունը, աչխարՀը Հայտնագործում է կարծես նորովի։ Նա դուրս է պրծնում պատաՀականությունների անկենդան կապանքներից։ Տերը մոտ է նրան և դիտի նրա յուրաքանչյուր քայլը, «նրա գլխի բոլոր մագերը Հաչվված են»...

Հավատը պետք է անսաՀման լինի, այն բացառում է «երկու տիրոջ ծառայելը»։ Եթե մարդը կլանված է ունայն բաներ Հետապնդելով, ապա նա դնում է իր սիրտը Մամոնա (ինչպես արամեերեն անվանում էին՝ Հարստություն) կուռքի իշխանության տակ։ «Ինչ օգուտ կունենա մարդ,- ասում էր Հիսուսը,- եթե այս ամբողջ աշխարհը չահի, բայց իր անձր կործանի»<sup>5</sup>:

Իրեն Հանձնելով Հորը, Հոգին ՀաղթաՀարում է **Հոգսը**, ո՛չ այն առօրեական Հոգսերը, որոնք անՀրաժեշտ են, այլ տանջալի, կպչուն, բանականությունը մթագնող մտաՀոգությունը:

<sup>\*</sup> Ինջը` Հրեական **Էմունա** (Հավատ) բառը նչանակում է ոչ Թե ինչ-որ վերացական ձչմարտության Հավատ, այլ վստաՀություն Աստծո Հանդեպ, Հավատարմություն Նրա Հանդեպ: Այդ արմատից է **ամին**՝ ձչմարիտ է, բառը:

ԵԹե Հայրը Հոգում է անգամ փոքր Թռչունների մասին, եԹե ընծայել է ծաղկանց Հմայիչ գեղեցկուԹյուն, ապա միԹե Նա կմոռանա Իր որդիներին: Չէ որ նրանք ողջ արարվածից ամենաԹանկն են Իր Համար:

> ԱյսուՀետև Հոգ մի՛ արեք ու մի՛ ասեք` ինչ պիտի ուտենք կամ ինչ պիտի խմենք կամ ինչ պիտի Հագնենք, որովՀետև Հեխանոսներն են այդ բոլորը որոնում. քանի որ ձեր երկնային Հայրը գիտե, Թե այդ բոլորը ձեղ պետք է<sup>6</sup>:

Աստծուն մերձ կյանքը վերացնում է սարսափն ու անվստաՀությունը: Աղոթելով, Աստծո որդիները խոստովանում են Նրան իրենց մտքերը, Հույսերը և վչտերը: «Խնդրեցե՛ք Աստծուց, և Նա ձեղ կտա, փնտրեցե՛ք և կգտնեք, բախեցե՛ք, և կբացվի ձեր առաջ»<sup>7</sup>:

ԵԹե, ինչպես ասվում է Հիսուսի առակում, անդամ անխիղձ դատավորը չի կարող մերժել աղջատ այրուն, որը Համառորեն խնդրում էր նրանից, ապա կմերժի արդյոջ սիրող Հայրը նրան, ով դիմում է Իրեն Թախանձանջով։ ԱղոԹջում կարևոր է Հավատջ, որպեսզի լսվի աղոԹողի ձայնը։

> Ձեզնից ով է այն մարդը, որից իր որդին եթե Հաց ուզի, միթե քար կտա նրան. և կամ եթե ձուկ ուզի, միթե օձ կտա նրան: Արդ, եթե դուք, որ չար եք, դիտեք ձեր որդիներին բարի պարգևներ տալ, որքան ևս առավել ձեր Հայրը, որ երկնքում է, բարիքներ կտա նրանց, որ Նրանից ուզում են<sup>8</sup>:

Հեթանոսները կարծում էին, որ աստվածներն իրենք կարիք ունեն իրենց մատուցվող զոՀաբերություններին: Հին Կտակարանին այդ միտջը խորապես խորթ էր: Համայն բնությունը առանց այն էլ պատկանում է Արարչին: Ամենաթանկարժեք ընծան Իրեն` մարդու սիրտն է: Ծեսեըը իմաստ են ստանում միայն այն դեպքում, երբ սեր են արտաՀայտում առ Ստեղծողը: Այդ պատճառով, Հիսուսն էլ չէր մերժում զոՀասեղանին զոՀ մատուցելու սովորույթը: Նա նույնիսկ սովորեցնում էր, որ դա չի կարելի անել առանց եղբոր Հետ Հաչտվելու<sup>ց</sup>: Սակայն Հատկան-չական է, որ ավետարանիչները ոչ մի տեղ չեն նչում, որ Քրիստոսն ինջը մասնակցել է զոՀաբերությունների արարողությանը: Տաձարը Նրա Համար ամեն ինչից առաջ «աղոթատուն» էր:

Բայց ոչ տաճարային գործողությունները, ոչ նույնիսկ Համատեղ աղոթքը չեն կարող փոխարինել Աստծո Հետ մեկուսի Հաղորդակցվելուն, Հոր Հետ սրբագան գրույցին:

Աստծուն Հարկավոր չէ ձևական երկրպագության տուրքը, Հարկավոր չէ սովորույթին ենթակա ակնածալի կրոնասիրությունը: Հիսուսը նախագուշացնում է.

Եվ երբ աղոթես, չլինե՛ս կեղծավորների նման, որոնք սիրում են ժողովարաններում և Հրապարակների անկյուններում աղոթքի կանդնել, որպեսզի մարդկանց երևան, ճչմարիտ եմ ասում ձեզ, ա՛յդ իսկ է նրանց վարձը:
Այլ դու երբ աղոթես, մտի՛ր քո սենյակը, փակի՛ր քո դռները և ծածուկ աղոթի՛ր քո Հորը, և քո Հայրը, որ տեսնում է ինչ որ ծածուկ է, կՀատուցի քեզ Հայտնապես:
Աղոթք անելիս չատախոս մի՛ լինեք, ինչպես Հեթանոսները, որովՀետև նրանք կարծում են, թե իրենց չատ խոսքերի պատձառով լսելի կլինեն:
Արդ, նրանց չնմանվե՛ք, որովՀետև ձեր Հայրը դիտե,

Եթե մենք ինչ-որ բան ենք խնդրում Աստծուց, ապա սոսկ այն պատճառով, որ խոստովանում ենք Նրա առջև ամենը, ինչ կա մեր սրտում:

Հիսուսը սովորեցնում է աղոթել պարզ բառերով, սիրով և վստա֊ Հությամբ․

ՀԱՅՐ ՄԵՐ, ՈՐ ԵՐԿՆՔՈՒՄ ԵՍ։ Քո որդիներն ենք մենք, և Քեղ մոտ է մեր Հայրենիքը։

ՍՈԴՐԲ ԹՈՂ ԼԻՆԻ ՔՈ ԱՆՈՒՆԸ։ Թող միչտ լինի մեր մեջ ակշ նածանքը Քո սրբազան դադտնիքի Հանդեպ։

ՔՈ ԹԱԳԱՎՈՐՈՒԹՅՈ՛ՒՆԸ ԹՈՂ ԳԱ, ՔՈ ԿԱ՛ՄՔԸ ԹՈՂ ԼԻՆԻ ԵՐԿՐԻ ՎՐԱ, ԻՆՉՊԵՍ ՈՐ ԵՐԿՆՔՈՒՄ Է։ Մենք սպասում ենք, որՄԵՐ ՀԱՆԱՊԱԶՕՐՅԱ ՀԱՑԸ ՏՈԴՐ ՄԵԶ ԱՅՍՕՐ։ ՊաՀպանիը մեր կյանքը արդ, քանզի մենք Հավատ ունենք, որ վաղվա օրը Դու կՀոդաս։

ԵՎ ՆԵՐԻ՛Ր ՄԵԶ ՄԵՐ ՀԱՆՑԱՆՔՆԵՐԸ, ԻՆՉՊԵՍ ՈՐ ՄԵՆՔ ԵՆՔ ՆԵՐՈՒՄ ՆՐԱՆՑ, ՈՐ ՀԱՆՑԱՆՔ ԵՆ ԳՈՐԾՈՒՄ ՄԵՐ ԴԵՄ։ Որդիական պարտքը, որ մենք այդքան վատ ենք Հատուցում Քեղ, պատասխան սեր է։ Սովորեցրու մեղ սիրել և ներել միմյանց, ինչպես Դու ես սիրում և ներում մեդ։

ԵՎ ՄԻ՛ ՏԱՐ ՄԵԶ ՓՈՐՁՈՒԹՅԱՆ, ԱՅԼ ՓՐԿԻ՛Ր ՄԵԶ ՉԱՐԻՑ։ Պաչտպանիր մեղ դրսից և մեր ներսից եկող չարից։

ՈՐՈՎՀԵՏԵՎ ՔՈ՛ՆՆ Է ԹԱԳԱՎՈՐՈՒԹՅՈՒՆԸ ԵՎ ԶՈՐՈՒ֊ ԹՅՈՒՆԸ ԵՎ ՓԱՌՔԸ ՀԱՎԻՏՅԱՆՍ։ ԱՄԵՆ<sup>11</sup>։

Նկատենք, որ այս աղոթքում առաջին տեղում դրվում են ոչ թե մարդկային ցանկությունները, այլ Տիրոջ կամքը: Դիմելով Նրան, մարդիկ չպետք է փնտրեն միայն իրենցը: Որդին միչտ և ամեն ինչում պատրաստ է ապավինել Հորը:

«Քո Թագավորությունը թող գա» բառերը ցույց են տալիս, որ ամբողջությամբ այն դեռ չի եկել: Քրիստոսը ուղղակիորեն ասում է, որ «այս դարում» երկրի վրա տիրում են սատանայական ուժերը: Սա-տանան մինչև այժմ մնում է «այս աչխարՀի իչխանը»<sup>12</sup>:

Քրիստոսը չբացատրեց, Թե որտեղից է Հայտնվել չարը և, Հետևապես, բավարար է գտնում այն, ինչ բացված է Հին Ուխտում։ Մարդը կոչված է ոչ այնջան խորՀրդածելու չարի մասին, որջան նրա դեմ պայջարելու: Ավետարանում չարի ինդիրը դործնական խնդիր է, կենսական խնդիր է՝ դրված նրանց առաջ, ովջեր փնտրում են Աստծո խորՀրդի Հետ Համերաչխություն:

### ՍԻՐՈ ՊԱՏՎԻՐԱՆԸ

Ձարը, որի Հետ առնչվում է մարդը, ամենից սերտորեն ապրում է Հենց իր մեջ. մի կողմից կամք առ իչխանություն, ճնչում և բռնություն, մյուս կողմից՝ ինքնաՀաստատում ու բնազդների անսաՀմանափակ տարածություն փնտրող կույր խռովք: Այդ դևերը նիրՀում են մեր Հոդու խորքում և պատրաստ են ամեն րոպե դուրս պրծնել: Նրանց սնում է սեփական «եսի» դդացողությունը որպես արժեք ունեցող միակ կենտրոնի: «Եսի» տարրալուծումը Հանրության տարերքի մեջ թվում է, թե սաՀմանափակում է անՀատականության խռովքը, բայց այդ դեպքում էլ ՀամաՀարթվում, ջնջվում է անձնավորությունը: Փակուղուց դուրս դալու ելքը տրված է աստվածաչնչյան` «Սիրիր մեր-ձավորիդ, ինչպես ինքդ քեղ» պատվիրանում: Այն պայքարի է կոչում դաղանային եսակենտրոն սկիզբների դեմ, ուրիչ «եսի» արժեքների ընդունման, պայքարի, որը պետք է ստեղծի բարձրակարդ մարդու՝ «նոր արարում»: Միայն սերն է ընդունակ Հաղթելու Սատանային:

Թող որ մարդուն չրջապատող աչխարՀում և Հենց իր մեջ չատ բան ըմբոստանա սիրո պատվիրանի դեմ. նրա կատարման Համար մարդիկ ուժ կդտնեն Նրա մեջ, Ով Ինքը Սեր է, Ով Ավետարանում Հիսուսին Հայտնվել է որպես ողորմած Հայր:

Իսկական Հավատը անբաժանելի է մարդկայնությունից: Մարդիկ, ովջեր մոռանում են այդ մասին, նման են չինարարների, որոնջ չենջ են կառուցում առանց Հիմջի, ուղղակի ավաղի վրա: Այդպիսի չենջը դատապարտված է փլուզման առաջին իսկ փոթորիկից<sup>13</sup>:

Որպես բարոյականության Հիմք Հիսուսը պաՀպանեց Դեկալոգի պատվիրանները: «Եթե Հավիտենական կյանք ես ուզում, պաՀպանիր պատվիրանները»,- ասում էր Նա Հարուստ երիտասարդին: Բացի դրանից, Նա Հավանություն էր տալիս Հիլլելի. «Մի արա ուրիչին այն, ինչը ցանկալի չէ քեղ» սկզբունքին, սակայն տալիս էր դրան մեծ ակտիվության և դործունեության երանգներ՝ «Այն ամենը, ինչ կկամենաք, որ մարդիկ ձեղ անեն, այդպես և դո՛ւք արեք նրանց»<sup>14</sup>:

Ավետարանը Հեռու է մերժողական բարոյախոսությունից իր «առաջինության» ձևական սխեմայով, որը Հանգում է ընդամենը պատվիրաններին։ Երանելի Ավգուստինոսը գրել է. «Սիրի՛ր Աստծուն և այդժամ վարվի՛ր ինչպես կամենում ես», այսինքն` վերաբերմունքը մարդկանց Հանդեպ պետք է օրգանապես բխի Հավատից։ Հորը ձանաչողը չի կարող չսիրել և Իր արարածը։ Բացի դրանից, Հիսուսն ուղղակի ասում է. «Իմ այս փոքր եղբայրներից մեկին արեցիր այդ` Ինձ Համար արեցիր»։ Նա կդատի մարդկանց ոչ Թե ըստ «Համողմունքների», այլ` ըստ իրենց գործերի։ Նա, ով ծառայում է մերձավորին, ծառայում է Աստծուն, Թող որ անգամ ինքը չգիտակցի այդ։

Իսկ ինչպես պետք է վարվեն Քրիստոսի աչակերտները, երբ բախվեն ուրիչների դանցանքներին:

Շատ Հրեա ուսուցիչներ արտաՀայտվել էին մեղքը դատապարտե-

լու դեմ¹5: Հիսուսը ամբողջությամբ պաչտպանում է այդ:

Տիրոջից ողորմածություն սպասելով, Հարկավոր է ինքդ սովորես ներել: Ճիչտ վարվեց այն մարդը, որը թադավորից ստացավ մեծ պարտքի չնորՀում, բայց ինքը անխիղձ պարտապան է և գցում է իր ընկերոջր պարտքերի կապանքների մեջ:

Տեսնելով մերձավորի Թուլությունը, մենք նրան դատավճիռ չպետք է կարդանք, այլ կարեկցենք, Հիչելով մեր մեղսական լինելու մասին: «Մի՛ դատեք,- նախաղդուչացնում է Հիսուսը,- որ Աստծուց չդատվեք. որովհետև ինչ դատաստանով որ դատեք, նրանով եք դատ-վելու. և ինչ չափով, որ չափում եք, նրանով պիտի չափվի ձեզ համար: Ինչու քո եղբոր աչքի մեջ չյուղը տեսնում ես, իսկ քո աչքի մեջ դե-րանր չես տեսնում»<sup>16</sup>:

Փարիսեցիները սովոր էին վերևից նայել «Օրենքից տգետների» վրա: «Ամ - Հարեզ»՝ ռամիկ բառը նրանց մոտ պիղծ բառի Հոմանիչն էր: Նման մարդու Հետ չէին ուզում ունենալ ընդՀանուր ոչինչ: Նրանց Հետ չէր կարելի աղոթել, սեղան նստել և նույնիսկ կարիքի դեպքում՝ կե֊ րակրել: «Տդետր չի վախենում մեղջից, ամ-Հարեցը չի կարող արդար լինել»,- ասում էին գիտունները<sup>յդ</sup>։ Հիսուսը այդ Հարցում լրիվ նրանց Հակապատկերն էր: Նա ավելի չատ գերադասում էր գործ ունենալ Հասարակ մարդկանց Հետ: Բացի դրանից, բոլոր Եչվառները, Հասարակու֊ թյան բոլոր իրավագուրկները Նրա մե) տեսնում էին բարեկամի և Հովանավորի: Մաջսավորները, որոնց մարդ չէին Հաչվում, և փողոցային կանայք Հաճախ էին Հայտնվում Նրան չրջապատողների Թվում։ Դա նեղ դրության մեջ էր գզում իրենց սրբակյացությամբ պարծեցող բարեկարգ դպիրներին: Լսելով նրանգ կչտամբանջները, Հիսուսն ասում էր. «Առողջներին բժիչկ պետը չէ, այլ՝ Հիվանդներին: Գնացե՛ք, սովորե֊ ցե՛ք, Թե ինչ է նչանակում՝ ողորմություն եմ կամենում և ոչ՝ գոՀ»։ Ես արդարներին կանչելու չեմ եկել, այլ՝ մեղավորներին»<sup>18</sup>:

Անկեղծ զղջումը Քրիստոսը բարձր էր դասում նրանց Հանդստությունից, ովքեր իրենց Համարում էին Աստծուն Հաճելի։ Մի անդամ Նա պատմեց Տաճարում աղոթող երկու մարդկանց մասին։ Մեկը՝ բարեպաչտ փարիսեցին, իր դոՀունակությունն էր Հայտնում Աստծուն այն բանի Համար, որ ինքը նման չի ուրիչ մարդկանց, Հաճախ պաս է պաՀում, զոՀողություններ է անում Տաճարի Համար և նման չի «այդ մաքսավորներին»։ Իսկ մաքսավորը կանդնած էր մեկուսի, չէր Համարձակվում Հայացքը վեր բարձրացնել, ծեծում էր կուրծքը և ասում. «Աստվա՛ծ, ների՛ր ինձ՝ մեղավորիս»: «Ասում եմ ձեզ,- եզրակացրեց Հիսուսը,- սա՛ իջավ իր տունը արդարացած, ոչ Թե մյուսը. որովՀետև, ով որ բարձրացնում է իր անձը, կխոնարՀվի, և ով որ խոնարՀեցնում է իր անձը, կբարձրացվի»<sup>յց</sup>:

Ընդ որում, զղջումը չպետք է սաՀմանափակվի միայն խոսքով: Իզուր չէր ՀովՀաննես Մկրտիչը խոսում «ապաչխարության պտուղների» մասին: Եվ կրկին Հիսուսը օրինակ բերեց առօրյա կյանքից. «Մի մարդ երկու որդի ուներ: Առաջինին մոտենալով՝ նա ասաց. «Որդյա՛կ, դնա՛ այսօր աչխատի՛ր այդում»: Սա պատասխանեց ու ասաց. «Գնում եմ, տե՛ր». ու չդնաց: Մոտեցավ մյուսին էլ և նույնն ասաց: Սա պատասխանեց ու ասաց. «Չեմ ուղում»: Բայց Հետո զղջաց և դնաց այդին: Արդ, երկուսից ով կատարեց Հոր կամքը»²0:

Երբ Հիսուսը այցելեց ՄատԹեոսի տուն, որտեղ Հավաքվել էին նրա ընկերները, մաքսավորները, դա առաջացրեց վրդովմունքի պոռԹկում: Ուսուցչի վրա կչտամբանքներ տեղացին: Ինչպես կարող է Նա Հաց կիսել նման մարդկանց Հետ:

Սակայն Հիսուսը մեկ անգամ ևս Հիչեցրեց, որ յուրաքանչյուր Հոգի արժանի է Հոգածության և կարեկցանքի: Այդ մասին մոռացողները նման են անառակ որդու առակի ավագ եղբորը, որին չուրախացրեց աստանդականի վերադարձր:

Մեղավորներին իրեն մոտեցնելով, Քրիստոսը ցանկանում էր նրանց մեջ արթնացնել զղջում և նոր կյանքի ծարավ։ Նրա բարությունր և վստաՀությունը իրական Հրաչքներ էին դործում։

ՊատաՀեց, որ մի անդամ Ուսուցիչը անցավ Երիքովով: Քաղաքի դարբասների մոտ նրան դիմավորեց ժողովրդի բազմությունը։ Յուրաջանչյուրը ցանկանում էր, որ Հիսուսը իջևանի իր տանը։ Զակքեոս անունով մի երիքովցի՝ «մաքսավորների իշխանավոր», փորձեց բազմության միջով խցկվելով առաջ դալ և թեկուզ մի անդամ նայել Ուսուցչին, բայց իր կարձ Հասակը խանդարում էր իրեն։ Այդ ժամանակ, մոռանալով պատչաձության կարդը, նա առաջ վաղեց և բարձրացավ ժանտաթղենու վրա նստած մարդուն։ «Զակքեո՛ս,- անսպասելի ասաց Հիսուսը,- չտապիր իջի՛ր այդտեղից, որովՀետև այսօր պետք է, որ Ես

Ուրախությունից իրեն կորցնելով, մաքսավորը տուն վաղեց Տիրոջն ընդունելու Համար, իսկ չրջապատինները սկսեցին քրթմնջալ. «Նա իջևանեց այդպիսի մեղավոր մարդու մոտ»:

Բայց Ուսուցչի քայլը ազդեցություն ունեցավ:

- Տե՛ր, աՀա իմ ինչքերի կեսը կտամ աղքատներին, եԹե որևէ մե-

կին գրկել եմ, քառապատիկ կՀատուցեմ:

- Այսօր այս տան Համար փրկություն եղավ, քանի որ սա ևս ԱբրաՀամի որդի է, որովՀետև Մարդու Որդին եկավ փնտրելու և փրկելու կորածին<sup>21</sup>:

Կափառնայումում ոմն փարիսեցի Սիմոն Հիսուսին Հրավիրեց իրենց տուն։ Ճաչելու ընթացքում սենյակ մտավ մի կին, որ չրջապատում Հայտնի էր իր անառակ վարքով։ Նրա ձեռքին կար լուսնկուձե անոթ թանկարժեք անուշահոտ յուղերով։ Լուռ կանդնեց Ուսուցչի ետևը և սկսեց արտասվել, իսկ Հետո ընկնելով Նրա ոտքերը՝ սկսեց ցողել մյուռոնով և սրբել արձակած վարսերով։ Լսել էր արդյոք մեղավորներին թողություն չնորՀելու մասին Հիսուսի խոսքերը։ Ցանկանում էր իր գոՀունակությունը Հայտնել Նրան՝ ընկածների նկատմամբ դթասրտության Համար։ Բայց այդ տեսարանը տՀաձ զարմանք պատձառեց տանտիրոջը։ «Եթե Սա մարդարե լիներ,» մտածեց փարիսեցին, ապա կիմանար, թե ով կամ ինչպիսի մի կին է մոտենում Իրեն»։ Մինչդեռ Հիսուսը թափանցեց նրա մտքերի մեջ։

- Սիմո՜ն, քեզ ասելու բան ունեմ:
- Ասա՛, Վարդապե՛տ։
- Մի փոխատու երկու պարտապաններ ուներ, մեկը պարտք էր Հինդ Հարյուր դաՀեկան, իսկ մյուսը՝ Հիսուն։ Եվ քանի որ նրանց Հատուցելու ոչինչ չունեին, երկուսին էլ պարտքը չնորՀեց։ Հիմա ասա, ով ավելի չատ կսիրի նրան։
  - Ինձ այնպես է Թվում, Թե նա, ում ավելի չատը չնորՀվեց։
- Ուղի՛ղ դատեցիր,- պատասխանեց Հիսուսը և պարզաբանեց, Թե ինչի Համար պատմեց առակը: Նա ցույց տվեց տարբերությունը Սիմոնի, որը իրեն Համարում էր անբասիր, և որի Համար Հիսուսի Հետ զրույցը լոկ վիճաբանելու առիթ էր, և այն կնոջ միջև, որը գիտակցում էր իր ընկած լինելը: Նա Հակվեց դեպի Սիմոնին, ով կարող է ներել Նրան և փրկել նախկին կյանջից:

Եվ երբ Քրիստոսը ուղղակի դիմեց անառակ կնոջը «Քո մեղջերը ջեղ ներված են» խոսջերով, բոլոր ներկաները ավելի չատ վրդովվեցին: Տարօրինակ Մարդարեն նրանց նոր խնդրի առաջ կանդնեցրեց: ՄիԹե կարող է, բացի Աստծուց, որևէ այլ մեկը ԹողուԹյուն չնորՀել մեղջերին: Որտեղից այդ Նազովրեցուն այդպիսի իչխանուԹյամբ խոսելու իրավունջ <sup>22</sup>:

Բայց նրանք ավելի չատ պիտի տարակուսեին, եթե լսեին, թե ինչպես է Հիսուսը մեկնում Օրենքի սրբագան պատվիրանները:

#### ՀԻՆԸ ԵՎ ՆՈՐԸ

Հրեական աստվածաբանների չատ սերունդներ փորձել են Հստակ պարզել Թօրայում պարունակած պատվիրանների թիվը, իսկ նրանցից ոմանք կարծում են, որ կան պատվիրաններ, որոնք արտաՀայտում են Հենց Հավատի Հիմքը<sup>23</sup>: Այդ պատճառով դպիրներից մեկը որոչեց իմանալ Հիսուսի կարծիքը և դրանով իսկ պարզորոչ պատկերացում կազմել Գալիլիացի Քարոզչի արարքների մասին:

- Ուսուցի՛չ,- Հարցրեց նա,- որ պատվիրանն է նրանցից առաջինը:
- Ամենից առաջինն է,- պատասխանեց Քրիստոսը,- «Լսի՛ր, Իսրայե՛լ: Մեր Տեր Աստվածը միակ Տերն է. և դու պիտի սիրես քո Տեր Աստծուն քո ամբողջ սրտով, և քո ամբողջ Հոգով, և քո ամբողջ մտքով և քո ամբողջ դորությամբ։\* ԱՀա և երկրորդը՝

«Դու պիտի սիրես քո ընկերոջը քո անձի պես»: Դրանից բացի, ուրիչ պատվիրան չկա: Այս երկու պատվիրաններից են կախված ամբողջ Օրենքը և Մարդարեները\*\*:

~ Լավ է, Վարդապե՛տ,- ստիպված եղավ Համաձայնել դպիրը:- Ճչմարտությամբ ասացիր, թե Աստված մեկ է, և բացի Նրանից, ուրիչ Աստված չկա, և Նրան ամբողջ սրտով, ամբողջ զորությամբ, ամբողջ մտքով սիրելը, ինչպես և ընկերոջն իր անձի պես սիրելը առավել է, քան ողջակեղները և գոՀերը: <sup>24</sup>

Պատասխանելով դպիրին, Քրիստոսը Հստակեցրեց Իր Հարաբերությունը Մովսեսի Հետ Օրենքի Հանդեպ, և Նրա խոսքերից պարզ դարձավ, թե ինչու էր Նա ցանկանում այն պաՀպանել: Երբ խոսք դնաց Գրքերի մասին, Հիսուսը պարզորոչ ասաց.

Մի՛ կարծեք, թե Օրենքը կամ Մարդարեներին ջնջելու եկա.
չեկա ջնջելու, այլ` լրացնելու\*\*\*:
Ճչմարիտ եմ ասում ձեղ,
մինչև որ երկինք և երկիր անցնեն,
մի յովտ իսկ,- որ մի նչանախեց է,
Օրենքից և Մարդարեներից չի անցնի,

մինչև որ այս բոլորը կատարվի...

<sup>\*</sup> Տե՛ս վերևում. էջ 19։

<sup>\*\*</sup> Օրենքը և Մարգարեները՝ Հին Ուխտի Հոմանիչն է։

<sup>\*\*\*</sup>Πληρώσα: լրիվացնել, լրացնել, ավարտել վերջացնել, լրիվություն տալ πλήρώμα լրիվություն բառից, տե՛ս ծանոթագր. 3:

Եթե ձեր արդարությունը ավելի չլինի, <sub>Ձ</sub>ան օրենսդետներինը և փարիսեցիներինը, Երկնքի Արքայությունը չեք մտնի<sup>շչ</sup>։

Այսպիսով, Քրիստոսը սովորեցնում էր Աստվածաչնչի մասին որպես աստվածային Հայտնության և ընդունում էր կենդանի եկեղեցական ավանդությունների անհրաժեչտությունը, որը բաց կանի նրա իմաստը: Հենց այդ պատձառով էլ Նա փարիսեցիների մասին ասում էր. «Ամենը, ինչ-որ նրանք կասեն, արեք»: Բայց երբ դպիրները Օրենքին հաձախ դումարում էին հարյուրավոր մանր կանոններ, Հիսուսը Հին Ուխտը վերադարձնում էր իր ակունքներին՝ մարդարեներով պահպանած Սինայի Տասը պատվիրաններին, Մովսեսի իսկական ժառանդութիյանը: Ընդ որում, նա խնամքով էր վերաբերվում նաև արտաքին պատվիրաններին, չցանկանալով դայթակղել «այս փոքրիկներին» և խղել կապը Ավանդույթի հետ: «Եվ ոչ ոք,- նկատեց Հիսուսը,- երբ հինը խմի, նորը կուղենա, որովհետև կասի, թե՝ հինը ավելի լավն է»<sup>26</sup>։ Նա ծանրության կենտրոնը ծիսակարդերի ոլորտից տեղափոխում էր հոդևոր-բարոյական ոլորտ։ Բացի դրանից, Նա խորացրեց և լրացրեց Օրենքի բարոլական պահանջները։

Եթե օրենքը արդելում էր սպանությունը, ապա Հիսուսը կոչ էր անում սրտից արմատախիլ անել ատելությունը՝ Հանցադործության արմատը։ Եթե Օրենքը դատապարտում էր ամուսնական անՀավատարմությունը, ապա Հիսուսը խոսում է արատավոր զդացումների վտանդավորության մասին։ Եթե Օրենքը պաՀանջում էր երդման պաՀպանում, ապա Հիսուսը այն Համարում էր ընդՀանրապես ավելորդ.

Այլ ձեր խոսքը լինի՝ այոն՝ այո, և ոչը՝ ոչ, որովՀետև դրանից ավելին չարից է <sup>27</sup>:

Հեթանոսական օրենքներում պատիժը Հաճախ ավելի ծանր էր, քան` Հանցանքը: Հին Ուխտը Հիմքում դրեց արդարության օրենքը` «Ակն ընդ ական, ատամն ընդ ատաման»: Հիսուսը զատում էր քրեահան իրավունքը բարոյականությունից, որտեղ դործում են այլ սկզբունքներ: Մարդկանց Հատուկ է թչնամիներին ատելը, բայց Աստծո որդիները պետք է չարին Հաղթեն բարությամբ: Նրանց Հատուկ է պայջարել վրիժառության զդացումների դեմ: Ավելին, նրանք բարին պետք է ցանկանան իրենց նեղացնողներին: Դա մեծադույն սխրանք է

և Հոդու ուժի իսկական Հայտնություն, Իր՝ Արարչի նմանողությամբ։

Սիրեցե՛ք ձեր Թչնամիներին...
և աղոթեցե՛ք նրանց Համար,
որ չարչարում են ձեղ և Հալածում,
որպեսզի որդիները լինեք ձեր Հոր, որ երկնքում է.
քանի որ Նա իր արեդակը ծադեցնում է
չարերի ու բարիների վրա
և անձրև է Թափում արդարների և մեղավորների վրա:
Եթե սիրեք միայն նրանց, որոնք ձեղ սիրում են, ձեր վարձն ինչ.
չէ որ մաքսավորներն էլ նույնն են անում:
Եվ եթե միայն ձեր բարեկամներին ողջույն տաք,
Ինչ ավելի բան եք անում.
չէ որ մաքսավորներն ու մեղավորները նույնն են անում:
Արդ, կատարյալ եղեք դուք,
ինչպես որ ձեր երկնավոր Հայրն է կատարյալ<sup>28</sup>:

ԱՀա ոգին Հափչտակող բարձունքը, ինչին կոչում էր Քրիստոսը մարդուն:

Օրենքը «մերձավոր» Համարում էր միայն ցեղակիցներին և նույնադավաններին։ Բայց Քրիստոսը չի սաՀմանափակում այդ Հասկացությունը այդքան նեղ չրջանակների մեջ։ Երբ մի դպիր Նրան Հարցրեց. «Իսկ ով է իմ ընկերը», պատասխանի փոխարեն Նա պատմեց մի Հրեայի մասին, որը դիպվածով ընկել էր ավազակների ձեռքը։ Վերքերից թուլացած, պառկած էր նա ձանապարՀի վրա և ցավով տեսնում էր, թե ինչպես քաՀանան և տաձարի սպասավորը անտարբեր անցան իր կողքով։ Ամենից քիչ նա կարեկցական վերաբերմունք իր ետևից եկող սամարացուց կսպասեր։ Կարող էր այդ այլացեղը և Հեթանոսը ղևտացուց ու քրմից լավը լինել։ Սակայն նա կանդ առավ և չՀարցնելով ոչինչ, օդնեց տուժածին. կապեց նրա վերքերը, իր ջորու վրա տարավ մինչև իջևանատուն և վճարեց նրա Համար նախապես։

- Արդ, ըստ քեզ, այդ երեքից որը մերձավորի պես վերաբերվեց նրան, ով ավազակների ձեռքն էր ընկել,- Հարցրեց Հիսուսը դպիրին:
  - Նա, ով նրան բարիք արեց,- չէր կարող չընդունել վերջինը:
  - Գնա՛ և դու նո՛ւյն ձևով արա:

Քրիստոսը սՀիպեց նրան, որ ինքը գա այն մտքին, որ «եղբայը» և «մերձավոր» կարող է լինել ցանկացած մարդ<sup>29</sup>: Նա աստիձանաբար սովորեցրեց իր Հետևորդներին նաև նոր, իրենց Համար անսովոր Հայացք ՀեԹանոսների նկատմամբ։ Այսպես, Նա չԹաքցրեց Իր ուրախությունը, իմանալով Հույների մասին, որոնք Իր Հետ զրուցել էին ցանկանում։ Իսկ Իր չարչարանքների նախօրեին Քրիստոսը կասի, որ Իր Ավետարանը պետք է «քարոզվի ի վկայություն բոլոր ժողովուրդների»։

Երբ Կափառնայումում զորակայանի Հռոմեացի Հարյուրապետը խնդրեց Հիսուսին բուժել իր ծառային, ասելով, որ միայն Իր բառերը բավական են, Քրիստոսը նկատեց. « Ես Իսրայելի մեջ իսկ այսպիսի Հավատ չգտա երբեջ», իսկ Հետո ավելացրեց. «Բայց ասում եմ ձեզ, որ արևելջից և արևմուտքից չատերը պիտի գան ու Երկնքի Արքայության մեջ սեղան պիտի նստեն ԱբրաՀամի, ԻսաՀակի և Հակոբի Հետ, իսկ Ար- քայության որդիները պիտի ելնեն արտաքին խավարը<sup>30</sup>: Այդ խոսքերը Հնչում էին որպես կոչ նրանց Համար, ովքեր միայն իսրայելացիներին էին Համարում Աստծո սիրուն արժանի:

«Օտարներին» չընդունելը, ինչ տարազով էլ այն զարդարված լինի, բնազդ է, որ մարդկանց մոտ ՀաղԹաՀարվում է մեծադույն դժվարությամբ։ Ավետարանը առանց երկիմաստության կոչում է պայքարել ազդային բացառիկության դեմ, դրանով իսկ չարունակելով Ամովսի, Եսայիի և ՀովՀաննես Մկրտիչի քարողը։

Առաջին տեղը բերելով Օրենքի Հոգևոր էությունը, Քրիստոսը վերադարձրեց նաև չաբաթի մասին պատվիրանների նախասկզբնական իմաստը:

Մեր օրերի մարդը ոչ միչտ կարող է դնաՀատել այդ պատվիրանի նչանակությունը: Սովորելով Հանդստի ընդունված օրերին, մենք մուտնում ենք, թե ինչ էր չաբաթը Հների Համար: Այն թույլ չէր տալիս առօրեական Հոդսերով կլանել Հոդին. ժամանակ Հատկացնելով աղոթքի և խոկումների Համար, այն բոլորին աչխատանքից Հանդստանալու ընդմիջում էր տալիս՝ ազատներին և ստրուկներին և, նույնիսկ, ընտա-նի կենդանիներին:

Սակայն այստեղ կա և Հակառակ կողմը: Շատ բարեպաչտներ, պաՀպանելով «յոթերորդ օրվա» սրբությունը, սկսեցին դրան տալ չափազանցված նչանակություն:

Մակաբայեցվոց պատերազմի ժամանակ ապստամբների մի խումբ դերադասեց մեռնել «քար չչպրտելով», քան կռվել չաբախ օրը, և գլխովին ոչնչացվեց: Այդժամ Հավատի Համար պայքարի ոդեչնչող քաՀանա Մատախիան որոչեց դործել այլ կերպ. «Պետք է կռվենք չաբախ օրը»,- ասաց նա: Եվ փարիսեցիների մեջ մեկ անդամ չէ, որ Հնչեցին բողոջի ձայներ, Հանդստին վերաբերող օրենջները չափազանց ուռձաց-նելու դեմ: «Շաբախն է տրված ձեզ, և ոչ Թե դուջ՝ չաբախին»,- ասում է նրանցից մեկը<sup>31</sup>: ԱյդուՀանդերձ, կանոնակարդի արդելջները չարու-նակում էին չատանալ, մխադնելով Աստծո չնորհի օրՀնյալ նպատակը։ Մանրախնդիրները չաբախ օրը տառացիորեն կախվածահար էին անում կյանջը։ Հատկապես ջերմեռանդ էին հեսսեականները։ Նրանջ դանում էին, որ եխե չաբախ օրը փոսի մեջ մարդ կամ կենդանի է ընկել, դուրս ջաչել - Հանել կարելի է միայն Հաջորդ օրը<sup>32</sup>:

Քրիստոսը նման տեսակետները դիտում էր որպես Մովսեսի պատվիրանների ոգու խեղաթյուրում: «Շաբաթ օրը մարդու Համար է, և ոչ թե մարդը՝ չաբաթ օրվա Համար»,- ասում էր Նա:

Մի անդամ չաբախ օրը Հիսուսի աչակերտները քաղց զդալով, սկսեցին հասկեր պոկել, տրորել ափով և հատիկը ուտել: Փարիսեցիները դա համարեցին կալսելու մի այլ ձև և հարցրին. «Ինչու են Քո աչակերտները խախտում չաբախը»։ Այդ ժամանակ Ուսուցիչը հիչեցրեց նրանց, որ Դավիխն էլ, երբ իր ջոկատով առանց ուտելիքի մնաց, վերցրեց բաղարջ հացերը, բայց չէ որ քահանաներին կարելի էր միայն դրանք ուտել։ Թադավորը ձիչտ վարվեց, որովհետև մարդկային կարիքը կարևոր է ծիսական արդելքներից<sup>33</sup>։

Հիսուսը մի քանի բժչկություն արեց չաբաթ օրը և դրանով Հարուցեց օրինապաչտների բողոքը։ Նրանք սկսեցին ուշադիր Հետևել Նրան, որպեսզի Հրապարակավ Հանդիմանեն Օրենքը չՀարդելու մեջ։ Իզուր չէ Նա վկայակոչում, որ որոչ կարևոր ծեսեր չաբաթ օրը չեն վերանում, իզուր է բացատրում նրանց, որ մարդկանց օգնելը միչտ էլ Աստծո դործ է։ Նա Հարցնում էր փարիսեցիներից. «Ձեզնից ում որդին կամ եզը ընկնի ջրՀորի մեջ, նա իսկույն այն չի Հանի չաբաթ օրով»<sup>34</sup>։ Նրանք չէին դանում Համապատասխան առարկություններ, սակայն մնում էին իրենց կարծիքին։

Երբեմն Հիսուսը դիտավորյալ աստվածաբաններին վեճի մեջ էր քաչում: Ժողովարան եկավ անդամալույծ ձեռքով մի մարդ, Հուսալով բժչկություն ստանալ Ուսուցչից: Տոնական օր էր, և Օրենքի նախանձախնդիրները սպասում էին, թե ինչպես կվարվի Նազովրեցին: Նա պատվիրեց Հիվանդին՝ մեջտեղ գալ, և ներկաներին Հարց տվեց. «Շաբաթ օրով ինչ բան է օրինավոր անել, բարի դործ դործել, թե չարիք անել. մի Հոդի ազատել, թե կորստյան մատնել»: «Նրանք,- դրում է ավետարանիչ Մարկոսը,- լռեցին: Եվ նա ցասումով լցված, նայելով

նըանց և տրտմելով նրանց սրտի կուրության Համար, ասաց մարդուն. «Երկարի՛ր ձեռքդ»: Եվ նա երկարեց, ու նրա ձեռքն առողջացավ: Փարիսեցիները Հերով դեսականների Հետ իսկույն դուրս ելան և խոր-Հուրդ էին անում Նրա դեմ, թե ինչպես Նրան կորստյան մատնեն»<sup>35</sup>:

Առավել մեծ վրդովմունք առաջացրին Հիսուսի՝ «Մարդու Որդին տեր է և չաբաթ օրվան» խոսքերը։ Դրանից Հետևում էր, որ Նա Օրեն֊ քր դատելու իչխանություն ունի։

Կարող էր թվալ, իբր Հիսուսը, այդպես վարվելով, ոտնձգություններ էր անում եկեղեցական ավանդությունների Հանդեպ և ուղղադավանների Համար բացառում էր Իր ուսմունչը ընդունելու ամեն Հնարավորություն: Իրականում այդ ավանդությունների Հիմջերը Քրիստոսը չէր խախտում: Հին Ուխտը ընդունում էր անձի Հայտնության Հեղինակությունը: Բոլոր մարդարեները ուսուցանում էին Հենց այդպիսի բացառիկ չնորՀի և ավետաբերության ուժով<sup>36</sup>: Դպիրների դարաչրջանի դալը չէր նչանակում, որ դադարել է Աստծո Հոդու ներդործությունը: Այդ պատճառով էլ Թալմուդում այդպիսի Հսկայական նչանակություն էր տրվում առանձին ուսուցիչների կարծիջներին: Հաճախ նրանց ասույթները դրվում էին Թօրային Հավասար և երբեմն ավելի բարձր: Համաձայն Թոսեֆտայի\*, թույլատրվում էր, որ ռաբբին չեղյալ Հայտարարի Օրենջի որոչումների մի մասր<sup>37</sup>:

Հետևապես, Հիսուսի քարողչությունը Հակառակ չէր Հինուիտյան ուսուցչության սկղբունքների Հետ անդամ այն ժամանակ, երբ Նա ուղ֊ղակի ստիպում էր Հրաժարվել Թօրայի որոչ կանոններից։ Մասնավորապես, դա վերաբերում էր սննդի ծիսական արդելադրությանը։ Այդ օրենքները մտցվել էին Հնում Հինկտակարանական Եկեղեցին այլադա֊վաններից անջատելու Համար։ Բայց յուրաքանչյուր սերնդի Համար դրանք բարդանում են՝ արդելադրության դժվար կատարելի Համակար֊դր դնելով վերանալու վտանդի տակ<sup>38</sup>։

Չնայած սնունդը «մաքուրի» և «անմաքուրի» բաժանելը դալիս էր Աստվածաչնչից, Հիսուսը ամենայն վճռականությամբ այն Հայտարարեց Հնացած: «Անմաքուր» կարող են լինել միայն մարդկանց մտքերը, մղումները և արարքները:

Լսեցե՛ք և իմացե՛ք. ոչ Թե` ինչ որ բերանով է մտնում, ա՛յն է պղծում մարդուն, այլ ինչ-որ ելնում է բերանից` ա՛յն է պղծում մարդուն...
Քանի որ սրտից է, որ ելնում են չար խորՀուրդներ, սպանություններ, չնություններ, պոռնկություններ, դողություններ, սուտ վկայություններ, ՀայՀոյանջներ: Այս բոլորն են, որ պղծում են մարդուն <sup>39</sup>:

Այսքան Հստակ արտաՀայտված միտքը Թվում էր ուժերից վեր անգամ Հիսուսին մոտ կանգնած մարդկանց Համար: Շատ տարիներ անց Պետրոսը երկյուղում էր «պիղծ» սնունդի օրենքը խախտելուց <sup>40</sup>:

Նման անկարևոր նչանակություն տվեց Հիսուսը ձեռքերի ծիսական լվացմանը, որը պարտադիր էր Համարվում բարեպաչտ մարդկանց Համար: Ինչ վերաբերում էր պաՀքերին, ապա Նա ցանկանում էր, որպեսզի մարդիկ դրանք չՀամարեն իրենց ծառայությունը: Հնագույն ժամանակներում պաՀքը ողբի նչան էր, բայց ավետարանական ժամանակներում այն դիտում էին որպես բարեպաչտության օրինակ:

Մկրտչի աչակերտներին տարօրինակ Թվաց, որ Հիսուսը չէր ստիպում Իր Հետևորդներին պահպանել պահքը, ինչպես դա անում էր իրենց դաստիարակը: «ՄիԹե կարելի բան է, որ Հարսանքավորները սուգ պահեն, քանի փեսան նրանց Հետ է»,- առարկեց նրանց Հիսուսը: Ձէ որ պասը միջոց է և ոչ Թե նպատակ: Նպատակը Աստծուն մոտ լինելն է: Նա, ով դանվում է Մարդու Որդու կողքին, Հասել է դրան, և այդ պատձառով պասը նրան պետք չի: Ընդ որում, Նա պասը չէր պախարակում և Ինչն էլ էր պաս պահում, երբ ապրում էր անապատում: Նա դիտեր, որ աչակերտների համար կդան ծանր օրեր, երբ պասը նրանց համար կդառնա անհրաժեչտ<sup>41</sup>:

Այսպես, Հին Կտակարանի մեկնության մեջ նչմարվեցին Նորի ուրվագծերը: Ավետարանի լույսի տակ աղոտացան և նչանակությունը
կորցրեցին չատ Հին կանոններ և ծեսեր: Դրանք ապրել էին իրենց դաըը, չնայած օրենքի պահապանները ամբողջ ուժով հակառակվում էին
դրան, նույնացնելով Ճչմարտությունը մի ժողովրդի կրոնա-ազգային
կազմակերպվածության հետ: «Ոչ ոք,- ասում էր Հիսուսը,- չօգտադործված կտավի կտորը հնացած ձորձի վրա չի կարկատի. քանի որ այն
իր լրիվ չափով կպատռի կհանի զդեստից, պատռվածքը ավելի վատ
կլինի: Ոչ էլ նոր գինին հին տիկերի մեջ են դնում. ապա թե ոչ տիկեըը կպատռվեն. և՛ գինին դուրս կթափվի, և՛ տիկերը կփչանան. այլ նոր
գինին նոր տիկերի մեջ են լցնում, և երկուսն էլ պահվում են»<sup>42</sup>:

Հինը դուրս չի գցվում ամբողջությամբ, բայց նրա կողջին վեր է

<sup>\*</sup> Ռաբբիների մեկնությունների Հնագույն ժողովածու։

խոյանում այլ չենք, որին նախորդը ծառայում է սոսկ որպես նախադուռ: Հիսուսը չի զրկում կրոնը ձևից, բայց միչտ ցույց է տալիս սիրո, Հավատի, ներքին Հոդևոր կերտվածքի առաջնայնությունը:

Ավետարանը ևս մի կետում Հակադրվում էր Հին Ուխտին: Օրենջը իրավունք էր վերապահում ամուսնուն կնոջը Թողնել ցանկացած, երբեմն ամենաչնչին առիԹով: Դա Արևելքում իչխող նահապետականուԹյան արտացոլումն էր։ Չնայած Աստվածաչնչում բարձր էր դրվում սերը և մայրական պատիվը, իսկ մայրը չրջապատվում էր պատկառանքով, կանանց դրուԹյունը, համաձայն Օրենքի, փոքր ինչ տարբերվում էր ուրիչ երկրներում ընդունվածից։ Ամուսինը համարվում էր «բահաղ»՝ տեր, կինը համարյա նրա սեփականուԹյունն էր, ծառաների և տնային դույքի կողջին։ Դրանով է բացատրվում ամուսնալուծուԹյան մեջ տղամարդու դործի դյուրացումը։

Դպիրները, կռաՀելով, որ Հիսուսը ամուսնալուծությանը այլ կերպ է նայում, Նրան բանավեձի մեջ ներքաչեցին։ Ուսուցչի պատասխանը վերաբերում էր ոչ միայն Օրենքին, այլև քաղաքականությանը, քանի որ դիպչում էր Հենց չորրորդապետին։ Անտիպասը թողել էր իր կնոջը , որպեսզի ամուսնանա Հերովդիադայի Հետ։ ՀովՀաննես Մկրտիչը տուժեղ Հենգ այն բանի Համար, որ դատապարտեղ կառավարչի արարքը։

Հիսուսը անվերապաՀ ձևով մերժեց այն միտքը՝ իբր Մովսեսի Օրենքը **խրախուսում** է ամուսնալուծությունը: Իր խոսքերով, Մովսեսր դիջումներ է արել մարդկանց «խստասրտությանը»\*:

Հիսուսը Իր ունկնդիրների առաջ գծեց ամուսնության իդեալը։ Ամուսնությունը Հաստատված է Արարչի կողմից, և ի Հեճուկս տարածված կարծիջի, չի Հանդիսանում լոկ երեխաներ ծնելու ծառայական միջոց։ Երբ «երկուսը դառնում են մի մարմին»\*\*, դա Հրաչք է, աստվածային չնորՀ, որին տիրում են միայն մարդիկ։ «Այն, ինչ Աստծով է միտացած, մարդը չի կարող բաժանել»։ Ամուսնական միությունը կարող է խորտակվել միայն անՀավատարմությամբ։

Այդ սկզբունքը անդամ աչակերտներին Թվում էր անիրադործելի: Նման դեպքում ընդՀանրապես ավելի լավ է չամուսնանալ` որոչեցին նրանք: «Բոլորն ընդունակ չեն այդ բանին, այլ` նրանք, որոնց տրված է»,- պատասխանեց Հիսուսը: Մովսեսի նման, Նա տեսնում էր մարդու անկատարությունը և Թուլությունը, սակայն մտադիր չէր Հանուն դրա Թուլացնել նպատակը: Նա Թույլատրում էր նաև ամուրիությունը, որը

\* Դա չատ կարևոր վկայություն է, որ դեմ է գնում ժողովրդական Համոզումներին, իբր ողջ Թորան Մովսեսը ստացել է անմիջականորեն Երկնջից: (Տե՛ս ծանոթագր. 3): դիտում էր որպես առանձնաՀատուկ կոչվածություն<sup>43</sup>: Այդ նույն ժամանակ, Նրա առաքյաներից չատերը, մասնավորապես Պետրոսն ու Փիլիպշարսը, ամուսնացած էին: Առաջին քրիստոնյաներն ընտանիքն անվանում էին «ընտանեկան Եկեղեցի»: Քրիստոսն ինքը Հրաժարվեց ամուսնու-Թյունից ոչ Թե նրա Համար, որպեսզի նվաստացնի այն, այլ առաջին Հեր-Թին այն բանի Համար, որ ամբողջովին պատկանում էր Հորը և Իր Պատդամաբերությանը: Նրա սերը Համակում էր յուրաքանչյուր մարդու:

Նոր վերաբերմունք կնոջ նկատմամբ Քրիստոսը Հաստատեց Իր ծառայության ամենասկզբում։

Երուսաղեմից Գալիլիա գնալով, Նա անցավ սամարացիների երկրով<sup>44</sup>: Տոթակեղ կեսօր էր, ձանապարհից Հոգնած Հիսուսը հին ջրհորի մոտ, որից տեղացիները անհիչելի ժամանակներից ջուր էին վերցնում, նստեց Հանգստանալու: Աչակերտները Նրան թողնելով, գնացին ուտելիք ձարելու:

Նրանց բացակայության ժամանակ աղբյուրին մոտեցավ գլխին կուժ դրած սամարացի մի կին։ Նա չատ զարմացավ, երբ Օտարականը նրանից իմելու ջուր ինդրեց։ Ձէ որ Հրեսները, նման ժամանակակից Հնածիսականների, անթույլատրելի էին Համարում այլադավանների Հետ նույն ամանից օդտվելը։ Որպես պատասխան՝ Անծանոթն ասաց, որ Ինչը կարող է նրան տալ «կենդանի ջուր», որը խմելով՝ նա երբեջ չի ծարավի։

Պարզամիտ կինը այդ խոսքերը բառացիորեն Հասկացավ:

- Տե՛ր, տո՛ւր ինձ այդ ջուրը, որպեսզի չծարավեմ և այստեղ չդամ ջուր Հանելու:
  - Գնա՛ ամուսնունդ կանչի՛ր և արի՛ այստեղ։
  - Ամուսին չունեմ։
- Լա՛վ ասացիր, Թե` ամուսին չունեմ, որովՀետև Հինդ մարդ ես փոխել և ում Հետ որ այժմ ապրում ես, քո ամուսինը չէ. այդ ձիչտ ասացիր:

Սամարացի կինը Հասկացավ, որ Զրուցակցին պարզ է իր կյանքի տխուր պատմությունը: Նրա գլխում այդ պաՀին միտք ծագեց Նրան Հարց տալ սամարացիների և Հրեաների միջև եղած Հին վեճի մասին:

<sup>\*\*</sup> Մարմին բառը Աստվածաչնչում սովորաբար ընդամենը նչանակում է մարդ:

<sup>\*</sup> Սամարացիները եկեղեցական արարողությունների օրինական տեղը Համարում էին ոչ Թե Երուսաղեմը, այլ Հարիզիմ լեռը, որտեղ մ.թ.ա. IV դարում կառուցեցին տաձար: Մ.թ.ա. 130 Թ. ավերվեց Հոսմոնեականների կողմից:

- Ո՛վ կին, Հավատա՛ Ինձ, որ կգա ժամանակը, երբ ո՛չ այս լեռան վրա և ո՛չ էլ Երուսաղեմում կերկրպագեն Հորը։ Դուջ երկրպագում եջ նրան, ում չգիտեջ, իսկ մենջ երկրպագում ենջ նրան, ում գիտենջ, որովՀետև փրկությունը Հրեաներից է։ Բայց կգա ժամանակ, և արդեն իսկ եկել է, երբ ձչմարիտ երկրպագուները կերկրպագեն Հորը Հոգով և ձչմարտությամբ, ջանի որ Հայրն էլ Իրեն այդպիսի երկրպագուներ է ուղում։ Հոգի է Աստված, և Նրա երկրպագուները պետջ է Հոգով և ձչմարտությամբ երկրպագեն։
- ֊ Գիտեմ, որ Մեսիան՝ Քրիստոս կոչվածը, կգա,֊ պատասխանեց կինը:- Երբ Նա գա, մեղ ամեն ինչ կպատմի:
  - Այդ Ես եմ, որ խոսում եմ քեղ Հետ,- ասաց Հիսուսը...

Այդ պաՀին ջրՀորին մոտեցան աչակերտները: Նրանք չատ զարմացան, որ Ուսուցիչը խոսում է սամարացի կնոջ Հետ: Կինը Հուզված չտապեց քաղաք, որպեսզի պատմի Հանդիպման մասին ցեղակիցներին:

- Ռաբբի՛, Հա՛ց կեր,- առաջարկեցին աչակերտները:
- Ես ունեմ ուտելու կերակուր, որ դուք չգիտեք:

Նրանք իրար երես նայեցին: Ով կարող էր կերակրել Նրան այս անՀյուրընկալ տեղում: Բայց չատ ավելի զարմացան, իմանալով, որ ոչ Թե իրենց, այլ այդ Հասարակ կնոջը, այն էլ անառակին ու ՀեԹանոսին է ասել Իր մասին որպես Փրկիչի և տեղյակ է դարձրել Հոգու Հավիտենական կրոնի էուԹյանը...

Սոկրատի Համար կինը սոսկ բութ, ձանձրալի էակ էր, իսկ Բուդդան իր Հետևորդներին թույլ չէր տալիս նույնիսկ նայել կանանց: Նաիսպքրիստոնեական աչխարՀում կանայք ամենից Հաձախ մնում էին որպես չխոսկան ստրկուՀիներ, որոնց կյանքը սաՀմանափակված էր Հյուծիչ աչխատանքով և տնային Հոդսերով: ՊատաՀական չեն Հրեական աղոթքներից մեկում ասվող՝ «ԳոՀությունս եմ Հայտնում Քեղ, Աստված, որ Դու ինձ կին չես ստեղծել...» բառերը:

Քրիստոսը վերադարձնում է կնոջը իրենից իլված մարդկային արժանապատվությունը և Հոգևոր ձգտումներ ունենալու իրավունքը։ Այսուհետև նրա տեղը միայն ընտանեկան օջախը չի։ Այդ պատձառով էլ, Հիսուսի մերձավոր հետևորդների մեջ մենք տեսնում ենք ոչ քիչ կին աչակերտների, գերազանցապես գալիլիացի։ Ավետարանը պահպանել է նրանցից մի քանիսի անունը. դա Մարիամ Մադդաղինացին է, որին Տերը բժչկեց «յոթ դևերից», Հովհաննեսի և Հակոբոսի մայրը՝ Սաղոմեն, Կույս Մարիամի քույրը՝ Մարիամ Կղոպեացին, Շուչանը, Հովհաննան՝

Անտիպասի վերակացու Քուզայի կինը<sup>45</sup>։ Նրանցից ամենաունևորները իրենց ունեցվածքից մատակարարում էին փոքրիկ Համայնքին:

Սակայն Հիսուսը չէր ցանկանում, որպեսզի դրանով նրանց դերը սաՀմանափակվի:

Երուսաղեմ այցելելուց Նա մտերմացավ ոմն Եղիազարի կամ Ղազարոսի ընտանիքի Հետ, որն ապրում էր քաղաքին մոտիկ Բեխանիա բնակավայրում, իր քույրերի՝ Մարխայի և Մարիամի Հետ։ Ուսուցիչը սիրեց նրանց տունը, որի ծածկի տակ Հաճախ էր Հանգիստ առնում։ Մի անգամ, երբ Նա կրկին եկավ նրանց մոտ, Մարխան սկսեց Հյուրասիրելու գործով զբաղվել, իսկ Մարիամը եկավ նստեց Ուսուցչի ոտքերի առաջ, որպեսզի լսի Նրա խոսքերը։ Տեսնելով այդ, մեծ քույրը դիմեց Նրան.

- Տե՛ր, Քեղ փույթ չէ, որ քույրս ինձ մենակ է Թողել ծառայության գործի մեջ. արդ, ասա՛ դրան, որ օգնի ինձ:
- Մարթա՛, Մարթա՛,- պատասխանեց Հիսուսը,- դու Հոգս ես անում և չատ բաներով ես զբաղված, բայց այստեղ քիչ բան է պետք. Մարիամր ընտրել է լավ մասը, որ նրանից չպիտի վերցվի<sup>46</sup>:

Ուսանելի է, որ նույնիսկ Հիսուսի Հակառակորդները, չնայած տեսնում էին Նրան կանանց չրջապատում, չէին Համարձակվում գր-պարտել Նրան։ Դա ավետարանական պատմության ամենազարմանալի գծերից մեկն է։ «Նա, Ով մի անգամ նվաձեց քամին և ծովը,- գրում է Ֆրանսուա Մորիակը,- տիրապետում է սրտերում մեծագույն խաղա-ղություն Հաստատելու իչխանությամբ... Նա սանձում է սրտերում սկսված փոթորիկը, այլապես ի դեմս Նրա կերկրպագեին ոչ թե Աստծո Որդու, այլ մարդկանց մեջ գտնվող մարդու»<sup>47</sup>։

Հետագայում, երբ Հասավ փորձության ժամը, առաջին կին քրիստոնյաները մնացած աչակերտների պես չէին թողնում Տիրոջը։ Նրանք եղան Գողգոթայում Նրա մաՀվան ժամին, ուղեկցեցին Ուսուցչին մինչև դերեղմանի տեղը, և առաջինը նրանց բացվեց Զատկի դաղանիքը...

Ավետարանը խորտակեց Հնուց ի վեր մարդկանց բաժանող պատնեչները։ Նրանց, ովջեր պահպանում էին Օրենջի ծեսերը և ովջեր չգիտեին այն, հրեաներին և օտարերկրացիներին, տղամարդկանց և կանանց՝ յուրաջանչյուրին այն ձանապարհ բացեց դեպի Քրիստոսի Թադավորություն, որտեղ վերանում են երկրորդական պատկանելիությունը ազդին, խավին, սեռին, տարիջին։ Հայելով այդ հրաչքը, Պողոս առաջյալը բացականչել է. «Այլևս չկա հրեա, ոչ էլ հեթանոս, թլփատություն և անթիփատություն, բարբարոս, սկյութացի, ծառա, ազատ, այլ՝ Քրիստոս, որ ամեն ինչ է ամեն բանի մեջ»<sup>48</sup>։

#### ԵՐԿՐԱՅԻՆ ԿՅԱՆՔ ԵՎ ՀԱՎԻՏԵՆԱԿԱՆ ԿՅԱՆՔ

Համողվածությունը այն բանում, որ դոյություն ունի այլ կյանք, որը չարունակվում է մարմնի քայքայումից հետո, հատուկ էր մարդ֊կանց հնադարից: Այնպիսի մտածողներ, ինչպիսիք են Պլատոնը և Պոսիդոնիոսը, առաջինը տվեցին այդ հայեցակետին փիլիսոփայական իմաստավորում: Նրանք դանում էին, որ մեր երկրային կյանքը հավիտենականության նախերդանքն է սոսկ: Պլատոնը նույնիսկ մահվան պատրաստվելու կարողությունը համարում էր իմաստունի դլխավոր առաջինությունը հա

Հինկտակարանական կրոնը այդ առումով բացառություն է կազմում: Երկար ժամանակ այն պատասխան չէր դտնում մարդու Հետմա-Հու ճակատադրի մասին: Արդյունքում Հրեաները աչխարհի մասին պատկերացումները ստիպված էին փոխառնել Հանդերձյալ ուրիչ ժողովուրդներից: Խալդերին և Հոմերոսյան ժամանակի Հույներին այն պատկերանում էր ստորդետնյա տարածքի տեսքով, որտեղ մեռածների ստվերները քարչ են տալիս կիսաքուն դոյություն: Այդ օրինակով Հին Կտակարանում պատկերացում ստեղծվեց Շեոլի՝ Գեհենի մասին: «Կյանքի չարունակականությունը» իրականում տեսնում էին դլխավորապես սերունդների մեջ<sup>50</sup>:

Այնջան ժամանակ, ջանի դեռ անձնավորությունը չի զատել իրեն ամբողջից՝ցեղից, մարդը կարող է Հաչտվել ցեղի անմաՀության գաղափարի Հետ։ Բայց անՀատական գիտակցության խորացմանը զուդընթաց՝ նա սկսեց ընդվգել։ Հոբի ողբը ցնցող վկայությունն է այն կրոնական ձգնաժամի, որի միջով Հարկ եղավ անցնել Իսրայելին։ Արդարները տառապում են, իսկ չարերը Հաղթանակում։ Որտեղ փնտրել Աստծո ձչմարտությունը։ Միայն այնկողմնայինում։ Բայց Հին Կտակարանը այդ գայթակղությունից խուսափեց։ Հրաժարվել Էության արդարության և բարության Հավատջից՝ նույնպես անիմաստ էր։ Նչանակում է Արարչի բարի կամջը պետջ է որ անիմանալի կերպով Հայտնված լինի այստեղ, երկրում...

Այդպիսին էր մտածելակերպը Իսրայելում, երբ մ.թ.ա. մոտ IV դարում առաջին անդամ լսեց ավետիս Հավիտենական կյանքի մասին: Բայց ոչ թե «Հոդու անմաՀությունը» բացվեց նրան, այլ դալիք վերածնունդը, Հարությունը մարդու, երբ և՛ Հոդին, և՛ մարմինը, և՛ Աստծո կողմից ողջ արարվածը կարող են մասնակից դառնալ Հավիտենականությանը<sup>51</sup>: Հրեա աստվածաբանները անմիջապես չյուրացրին իրենց Համար այդչափ նոր պատկերացումը: Էկլեղիաստի Հեղինակը և Հեսուն Սիրա- բի որդին, այդպես էլ չկարողացան այն ընդունել: Միայն մ. թ. ա. II դարում այն վերածվեց Հուդայականության ուսմունքի, նրա եկեղեցական ավանդության բաղկացուցիչ մասի: Ընդ որում, սադուկեցիները վճռականորեն Հրաժարվեցին վերաիմաստավորել ՀետմաՀու կյանքը և պաՀպանեցին Շեոլի մասին նախնական պատկերացումները:

Հիսուս Քրիստոսը լիովին Հաստատեց մեռյալների Հարության Հավատը: Սակայն մչտապես ցույց տալով «գալիք դարի» ռեալականությունը և Աստծո Հաղթանակը քայքայման Հանդեպ, նա չէր քարոզում սպիրիտուալիզմ, որի տեսանկյունից երկրային կյանքը պատրանք է:

Ավետարանները սովորեցնում են ոչ միայն Հանդերձյալ կյանքի մասին, այլև այն մասին, Թե ինչպես պետք է ապրել այսօրը:

ԱնմաՀությունը, Հարությունը, Աստծո Թագավորությունը անբաժանելի են այն ամենից, ինչը կատարվում է այս աչխարՀում: Եթե մարդը սկսի զանց առնել իր երկրային ծառայությունները, դա դավաճանություն կլինի իր կոչմանը: Մյուս կողմից, նրանք, ովքեր բոլոր ուժերը ծառայեցնում են միայն նյութականին, սպասվում է անխուսափելի կործանում:

Կյանքը վաղանցուկ է: Ցանկացած պաՀի մեզանից կարող են Հաչիվ պաՀանջել: Որպեսզի Հիչեցնի այդ մասին, Հիսուսը պատմում է Հարուստի մասին առակը, որը մտածում էր միայն այն մասին, որ իր չտեմարաններում ավելի չատ ցորեն լինի: Մի անդամ, բարեբեր մի տարի, նա մտածեց կառուցել նոր չտեմարաններ, բայց Հենց այդ ժամանակ եկավ իր մաՀկանացուն կնքելու ժամանակը, և բոլոր չարչարանքները Հող ու մոխիր դարձան: «Նույնպես նաև նա,- եզրակացնում է Հիսուսը,- ով իր անձի Համար դանձ կՀավաքի և Աստուծով չի Հարստանա»<sup>52</sup>:

ԱգաՀությունը, աչխարՀային բարիքներ Հետապնդելը մարդուն դարձնում են թերարժեք։ Մոռանալով Հոդու անանց դանձերի մասին, նա կողոպտում է իրեն։ Չկա այդ կուրությունից ավելի սարսափելի բան։

Վա՛յ ձեզ` մեծատուններիդ... Վա՛յ ձեզ, որ այժմ Հադեցած եջ... Վա՛յ ձեզ, որ այժմ ծիծաղում եջ, որովՀետև պիտի սգաջ և պիտի լաջ... Գանձեր մի՛ դիզեջ ձեզ Համար երկրի վրա, ուր ցեց և ժանգ ոչնչացնում են, և ուր գողեր պատերն են ծակում ու գողանում, այլ գանձեր դիզեցե՛ք ձեզ Համար երկնքում, որտեղ ո՛չ ցեց և ո՛չ ժանգ չեն ոչնչացնում և ո՛չ էլ գողերը պատերն են ծակում ու գողանում. քանի որ, ուր ձեր գանձերն են, այնտեղ և ձեր սրտերը կլինեն<sup>53</sup>:

Քրիստոսը կոչում էր անցողական երևույԹներից ներքնապես ան֊ կանխանալու:

«Ճչմարտությունը ձեղ կազատի»,- ասում էր Նա<sup>54</sup>:

Մարդարեների ժամանակներում նրանց չուրջը խմբվում էին մարդիկ, ովքեր արՀամարՀում էին Հարստություն կուտակելը և անվանում էին իրեն «Հոդով աղքատներ»: Նրանք թչվառ չէին բառի սովորական իմաստով, այլ արդարակյացներ էին, որոնք ցանկանում էին ազատադրվել ունայն նպատակներից<sup>55</sup>:

Այդպիսին պետք է լինեն, Քրիստոսի խոսքերով, իր աչակերտները: «Երանի՛ Հոգով աղքատներին, որովՀետև նրանցն է Երկնքի Արքայությունը»: Նրանք «աղքատներ են», քանզի գիտակցում են, որ կարիք ունեն Հոգու վայելչության չնորՀների և լեցուն են այդ չնորՀները ստանալու Հույսով:

Մի անդամ Հիսուսին մոտեցավ մի մեծաՀարուստ պատանի և խո֊ նարՀվելով՝ ասաց․

- ֊ Բարի՛ Վարդապետ, ինչ պիտի անեմ, որ Հավիտենական կյանքը ժառանդեմ:
- Ինչու Ինձ բարի ես կոչում,- ասաց Հիսուսը,- ոչ ոք բարի չէ, այլ միայն` Աստված\*: Պատվիրանները գիտես` մի՛ սպանիր, մի՛ չնացիր, սուտ մի՛ վկայիր, մեծարի՛ր քո Հորն ու մորը:
- Վարդապե՛տ, այդ բոլորը իմ մանկությունից ի վեր արել եմ. արդ, ինչ եմ պակաս թողել:
- Հիսուսը ակնդետ նայեց երիտասարդին, որն անմիջապես դուր էր եկել Նրան, և ասաց.
- Քեզ մե՛կ բան է պակասում, եթե կամենում ես կատարյալ լինել, գնա վաճառի՛ր ինչ որ ունես ու աղջատների՛ն տուր և երկնջում գանձեր կունենաս. և վերցրո՛ւ խաչդ ու արի՛ իմ ետևից:

Պատանին, պարզվեց, չատ Հարուստ էր, իսկ սովորական ապրելակերպը Թողնելը նրա Համար չափազանց մեծ զոՀողություն էր։ Կոչը նրան չփոթության մեջ գցեց։

Աչխատելով արթնացնել նրա խիղձը՝ Հիսուսն ասաց.

- Ինչպես կարող ես ասել, որ կատարել ես Օրենքը և Մարդարեներին։ Ձէ որ Օրենքում ասված է՝ «Սիրիր մերձավորիդ, ինչպես ինքդ քեզ», բայց աՀա քո եղբայրներից չատ չատերը՝ ԱբրաՀամի որդիները, ցնցոտիներ են Հագնում և մեռնում են քաղցից, իսկ քո տունը տրաքվում է Հարստությունից, և որտեղից ոչինչ դուրս չի դալիս նրանց Համար<sup>56</sup>։

Բայց պատանին այդպես էլ Հեռացավ՝ Թաղված տրտում մտքերի մեջ։

- Զավակնե՛րս, ինչքա՜ն դժվարությամբ Աստծո Արքայությունը կմտնեն նրանք, որոնք Հարստություն ունեն։ Ավելի Հեչտ է, որ ուղտն ասեղի ծակից անցնի, քան թե մի մեծաՀարուստ Աստծո Արքայությունը մտնի։

Այդ խոսջերը անՀանդստացրին նրանց: Ձէ որ իրենջ Հույս ունեին արտոնություններ և պարդևներ ստանալ Փրկչի պալատում: Ընդ-Հանուր անՀանդստությունն արտաՀայտեց անմիջական Պետրոսը: Ի տարբերություն Հարուստ երիտասարդի, իրենջ թողել են ամեն ինչ և դնացել Հիսուսի ետևից: Հիմա ինչի վրա է իրենց Հույսը:

Հիսուսը պատասխանեց բազմանչանակ և խորՀրդավոր արտաՀայտությամբ. նա, ով Հանուն Իրեն և Ավետարանի թողել է մայր, Հայր, երեխաներ, տուն, Հարյուրապատիկ ավելի ապագայում կստանա` «տներ, մայրեր և եղբայրներ»...

Քրիստոսը Հարուստ պատանուց պաՀանջեց «բաժանել ամեն ինչ», որովհետև մտադրվեց նրան Իր առաքյալը դարձնել: Մյուս մարդկանց՝ փարիսեցի Նիկոդեմոսին, ժողովարանի իշխանավոր Հայրոսին, Հովսեփ Արիմաթացուն, Հովհաննային՝ Քուղայի կնոջը, Նա չառարկեց ապրել աղքատության մեջ: Հետևապես, այն բնավ էլ չի հանդիսանում փրկութթյան պարտադիր պայման: Այդուհանդերձ, Հիսուսը հաճախակի էր խոսում միատեղման վտանդի մասին: Նա չարիքը տեսնում էր ոչ թե անմիջապես ունեցվածքի, այլ սրտի ստրկացման մեջ:

Այն, ինչ ձեռք է բերում մարդը, պետք է օգտագործի ուրիչներին օգնելու Համար։ «Երանելի՛ է մանավանդ տալը, քան առնելը»<sup>57</sup>։ Մեր-ձավորին ծառայելը այստեղ, երկրի վրա, Իր աչակերտի պարտականությունն է։ Դրանով մեկ անգամ ևս ընդգծվում է ավետարանական բարոյականության այսկողմնային բնույթը։ Մարդիկ կդատվեն ըստ իրենց գործերի։ Տերը ամենից առաջ նրանց կՀարցնի ոչ թե «ինչպես են Հա-

<sup>\*</sup> Քրիստոսը Հրաժարվում է «բարի» տիտղոսից, ղսպելով պատանու ծայրաստիձան ակնածանչը, քանի որ Ինչը նրա աչքին լոկ մարդ էր:

վատացել», այլ` ինչպես ես վարվել քո եղբայրների Հետ, կերակրել ես քաղցածներին, այցելել ես Հիվանդներին և փորձանքի մեջ Հայտնված- ներին<sup>58</sup>: Սոցիալական Հարցը Քրիստոսի Համար բարոյական Հարց է: ԱՀե ինչու առաքյալները և Եկեղեցու Հայրերը այդքան բուռն բողոքի ձայն բարձրացրին ընչազուրկների ՀարստաՀարման դեմ<sup>59</sup>: ԱՀա ինչու, քրիստոնեական ժողովուրդների պատմության մեջ, Հանդերձյալ կյան- քի Հույսերի պատրվակով, Ավետարանի ուրացումը, նրա պատվիրան- ներից ետ կանդնելը արդյունքում ստացան անխուսափելի Հատուցում, իսկ ազատության, արդարության և եղբայրության սկզբունքները Հայտնվեցին եկեղեցուն թչնամի դրոչակների վրա:

Սակայն այստեղից չի Հետևում մտածել՝ իբր Քրիստոսը Հասարակության վերակազմակերպման ինչ-որ որոչակի ծրագիր էր առաջարկում։ Նա մարդկանց ազատություն տվեց, որպեսզի ելնելով Իր ուսմունքից, **իրենք** կազմեն այդպիսի նախագծեր։ Այդ պատձառով էլ, երբ երկու եղբայր Հիսուսին խնդրեցին իրենց ժառանգության բաժանարար դառնալ, Նա առարկեց. «Ինձ ով դատավոր կամ բաժանարար կարգեց ձեզ վրա»<sup>60</sup>: Նրան Հավատացողները, առանց ուղղակի ցուցումների, կարող են գտնել ձանապարՀը: «Նախ՝ խնդրեցեք Աստծո Թագավորությունը և Նրա արդարությունը, և ապա այդ բոլորը ձեղ ավելիով կտրվի»։ Այդ պատձառով, Քրիստոսը չի չոչափել դարաչրջանի քաղաքական խնդիրները, այլ խոսել է այն մասին, ինչը արդիական է բոլոր ժամանակներում։

### ԱՍՏԾՈ ԹԱԳԱՎՈՐՈՒԹՅՈՒՆ

Ինչ է Աստծո Թագավորությունը, լուր, որի մասին այդքան կարևոր տեղ է Հատկացվում Հիսուսի քարողչության մեջ։

Գռեհիկ մեսիանիզմի կողմնակիցները այդ Հասկացությունը կապեցին Իսրայելի արտաքին Հաղթանակների և երկրի ֆանտաստիկ բարեբերության Հետ. արևը կբազմապատկի իր լույսը, դետերը՝ կենարար ջուրը, պտուղները արտասովոր մեծություն կունենան։ Մարդարեները Հավատում էին, որ Աստծո թադավորելով կարտաքսվի ամեն տեսակ չարը և կվերափոխվի Տիեղերքը։ Մեր թվարկությունից առաջ վերջին դարերի վախձանաբանական դրականության մեջ այդ երկու Հայեցակետերը միաՀյուսվեցինն։ Իսկ այն, որ Թադավորության սկիղբը կդնի Փրկչի դալուստը, Համարյա բոլոր Հրեաների սպասումն էր։

Հիսուսը խոսում է Երկնքի Թագավորության մասին որպես Իր

Թագավորության։ ԱչխարՀի բոլոր տերություններին, մարդկային բոլոր տեսակի ազգերին Նա Հակադրում է Տիրոջ տիրապետությունը։ Աստծո Թագավորությունը «այս աչխարՀից չէ», այն բարձր է ողջ անցավորից, խորտակելով Սատանայի իչխանությունը` այն կբերի երկիր Երկնջի օրենջները։

Հոգևոր այդ իրականությունը չի կարելի դնել երկրային որևէ երջանկության Հետ նույն չարքում։ Երկրային երջանկությունը փխրուն է, քիչ բան է Հարկավոր որպես երաղ այն ցրելու Համար։ Բայց և այն է ամրանում և նոր իմաստ ձեռք բերում ավետարանական բերկրանքի ճառադումների մեջ, որը սովորեցնում է անվեՀերություն, սերմանում է վստաՀություն և Հույսեր։

Մարդիկ նույնիսկ, որոնք թվում է, թե կոտրվել են կյանքի Հանդամանքներից կամ իրենց մեղքերից, Հավատի ուժով ՀաղթաՀարելով փորձությունը, ձեռք են բերում երանություն երկրին խոստացված Աստծո Թադավորության մեջ։ Այն ժառանդում են Հաչտարարները և կարեկցողները, սրտով մաքուրները և ճչմարտության Համար Հալածվածները։ Այնտեղ մխիթարվում են սդավորները, Հարստանում են «Հոդով աղջատները», Հադենում են Ճչմարտությամբ<sup>62</sup>։

Այսպիսով, Քրիստոսի բարի լուրը լուր է աչխարՀի փրկության մասին, աստվածային կյանջի Հետ Հաղորդակցության մասին՝ որպես իր բարձրադույն նպատակի:

Երբ «ժամանակների վախձանի» մասին չատ խոկացող փարիսեցինեըը Հիսուսին Հարցրին Թագավորության Հայտնության մասին, Նա պատասխանեց նրանց. «Աստծո արջայությունը դրսից տեսանելի կերպով չի դալիս, և չեն ասի, թե` աՀավասիկ այստեղ է կամ այնտեղ, որովՀետև աՀա Աստծու Արջայությունը ներսում, ձեր մեջ է»<sup>63</sup>: Այն անտեսանելիորեն արդեն ներկայություն է մարդկանց մեջ, եթե իրենց Հոդիներում տիրում է Տերը: Այնտեղ մտնողներին նա բերում է ոչ թե մոռացություն, այլ երկնային Հորը մերձ լինելու լուսավոր, երանելի զդացողություն:

Ժամանակի Հետ կգա մի օր, երբ Թագավորության Փառքը կՀայտնվի կայծակի նման, որը «կծագի արևելքից և կլուսավորի մինչև արևմուտք»: Խոսելով այդ մասին, Հիսուսը Հաճախ դիմում էր վախճանաբանական գրքերի պատկերավոր լեղվին, իսկ Նրա որոչ բառեր աչակերտներին ընկալելի էին այն իմաստով, որ Փառքի օրը կատարելապես մոտ է:

Սակայն ավելի Հաձախ Հիսուսն առանց երկիմաստության սովորեցնում էր Թագավորության երկարատև, աստիձանական մոտեցման մասին և Համեմատում էր այն Հասունացման ընթացջի Հետ<sup>61</sup>։ Այսպե՛ս է Աստծու Արքայությունը, որպես Թե մի մարդ Հողի մե) սերմեր դանի. և նա ննջի Թե վեր կենա, գիչեր և զերեկ, սերմերը կբուսնեն ու կաձեն, և նա չի իմանա, **թե Հողը ինքն իրենից բերք է տալիս,** նախ` խոտը, ապա` Հասկը և ապա՝ ատոք ցորենը Հասկի մեջ։ Սակայն երբ սերմը իր պտուղը տա, իսկուլն մանգաղ է ուղարկում, որովՀետև Հնձի ժամանակը Հասել է... Երկնքի Արքայությունը նման է մանանեխի Հատիկին, որ մի մարդ վերցրեց և նետեց իր պարտեզը: Այն փոքր է, քան բոլոր սերմերը. սակայն երբ աձում է, բոլոր բան)արներից ավելի է մեծանում ու ծառ է լինում, այն աստիճան, որ երկնքի Թռչունները գալիս են ու նրա ճյուղերի վրա Հանգստանում\*: Երկնքի արքայությունը նման է թթխմորի, որ մի կին առնելով,

Այդ առակների լույսի տակ կարելի է մտածել, որ այսօր ևս քրիստոնեության պատմությունը ապրում է ավելի չուտ լոկ սկիղբ: Աստվածային ծրագրերի իրականացման Համար երկու Հազար տարին ավելին չէ, քան ակնթարթը: Հասունացման ընթացքը դանդաղ է տեղի ունենում: Թթիսմորը գործում է ոչ անմիջապես:

դրեց երեջ չափ ալյուրի մեջ, մինչև որ ամբողջը խմորվեց<sup>65</sup>:

Երկնային չնորՀները չեն տրվում անբաններին: Այդ պատճառով էլ Հիսուսը պահանջում է անդուլ պայքար: «Երկնքի Արքայությունը,ասում է Նա,- բռնադատվում է»<sup>6</sup>: Ողջ նչանակալին Հազվադեպ է ձեռք բերվում առանց զոհերի, առանց հրաժարումի, առանց աչխատանքի, իսկ Հանուն Արքայության ոչ մի սխրանք չի կարելի Համարել արտակարդ: Մարդր պետք է որոնի, դործի, ընտրի:

Մտե՛ք նեղ դռնով, ինչքան լայն է դուռը և ընդարձակ՝ ձանապարՀը, որ դեպի կորուստ է տանում, և բազմաթիվ են նրանք, որ մտնում են դրանով։ Ինչքան անձուկ է դուռը և նեղ՝ ճանապարՀը, որ տանում է դեպի կյանք, և սակավաթիվ են նրանք, որ դտնում են այն<sup>67</sup>:

Ավանդությունը պաՀել է Քրիստոսի ընտրության անխուսափելի֊ ությունը ցույց տվող ուրիչ խոսջերը ևս.

Ով մոտ է Ինձ, նա մոտ է կրակին, ով Հեռու է ինձանից, Հեռու է Արջայությունից<sup>68</sup>:

Հոր Հետ միասնանալը գերազանցում է բոլոր արժեքները և իդե֊ ալները, մարդկության բոլոր սրբազան և ազնվագույն նպատակները: Այն ձեռջ բերելով, մենջ ձեռջ ենջ բերում ամեն ինչ:

ԵԹե քեղ գայԹակղեցնում է քո ձեռքը, կտրիր դեն գցիր քեզնից, որովՀետև քեղ Համար ավելի լավ է խեղված մտնել Հավիտենական կլանքը, քան Թե երկու ձեռը ունենալ ու գնալ գեՀեն, անչեն կրակի մեն<sup>69</sup>: Երկնքի Արքայությունը նման է արտի մեջ Թաքցված դանձի, որ մի մարդ գտնելով, նորից Թաջգնում է. և ուրախությունից գնում վաճառում է իր ամբող) ունեցածր և այդ արտը դնում է: Դարձյալ՝ Երկնքի Արքայությունը նման է մի վաճառականի, որ գեղեզիկ մարգարիտներ էր որոնում. և գտնելով մի Թանկարժեջ մարգարիտ՝ դնաց վաճառեց իր ամբողջ ունեցածը և այդ մարդարիտը գնեց<sup>70</sup>:

«Մարդու Համար լավ չէ մենակ լինելը»,- սովորեցնում է Աստվածաչունչը: Մարդիկ ստեղծված են որպես մեկը մյուսի կարիքը զգացող էակներ։ Եվ Աստծո գործն էլ իրենք Համատեղ պետք է իրագործեն։

<sup>\*</sup> Տե՛ս ստորև, էջ 315։

Հին խոստումը ուղղված էր Հինկտակարանյան Եկեղեցուն, այսինքն՝ նվիրյալների Համայնջին։ Այն ընտրվեց, որպեսզի դառնա իրեն Աստծուն նվիրած «սրբերի ժողովուրդ և Հոդևորականների Թադավորություն», մարդկանց եղբալրակցություն: Երբ Ուխտի ժողովուրդը անարժան գտնվեց այդ կոչման մեջ, մարգարեները Հույսները դրեցին նրանց վրա, ովջեր կանգուն մնացին, ում նրանջ անվանում էին «Շե֊ ար»՝ Մնացորդ։ Բայց Հիսուսը արդեն խոսում է պարզապես ոչ Թե մնացորդի մասին, այլ ստեղծում է կարծես Թե Աստծո նոր ժողովուրդ<sup>71</sup>:

Որոչ աստվածաբաններ կարծիք են արտաՀայտել, իբր Քրիստոսը մտադրություն չի ունեցել Հիմնել Եկեղեցի, և որ այն վերագրվել է Նրան Հետագայում միայն: Բայց Ավետարաններում չատ բան է խոսում այդ տեսակետի դեմ։ Կարելի է պատաՀական Համարել, որ Հիսուսը ընտրեց Հենց տասներկու առաջյալներ։ Անկասկած, ի դեմս նրանց, տեսնում էր Նոր Ուխտի Համայնքի իր տեսակի Հիմնադիրների, նման այն բանին, որ Իսրայելը իր ծագումը սերում էր տասներկու նաՀապետներից: Քրիստոսը խոսում է այն դաՀերի մասին, որոնց վրա կնս֊ տեն Իր տասներկու աչակերտները «դատելու», այսինջն՝ գլխավորելու Իսրայելը<sup>72</sup>: Նչանակալի է, որ Հուդայի դավաձանությունից Հետո առաջյալները անՀրաժեչտ գտան նրա փոխարեն ընտրել մեկ ուրիչին, որպեսզի պաՀպանվի տասներկու Թիվը: Բացի դրանից, Հիսուսի կող֊ մից ընտրվեցին լոԹանասուն առաջլալներ, իսկ դա նույնպես խորՀըդանչական է: Ըստ ավանդության, դտնում էին, որ երկրի բոլոր ժողո֊ վուրդները սերվել են լոԹանասուն նախաՀալրերիդ<sup>73</sup>:

Եկեղեցի\* բառը Հիսուսը Հազվադեպ է գործածում, Հավանաբար, այն պատճառով, որ այդ օրերին այն որոչակիորեն կապվում էր Հինկ֊ տակարանական Համայնջի Հետ։ Քրիստոսի Եկեղեցին ենթադրում է պատվանդան նոր Հոդևոր Հանրության Համար, Թեկուզ և կառուցված Հին Ուխտի Հիմքի վրա: Հիսուսը տալիս է դրան երկրային Թադավորություններում ընդունված օրենքներից տարբերվող իր սեփական օրենըները («Ձեր միջև Թող չլինի այդպես... »)։ Նա քաջալերում է նրան. «Մի՛ վախեցիր, փոքրի՛կ Հոտ, որովՀետև Ձեր Հայրը Հաձեց տալ ձեդ Արքայությունը»<sup>74</sup>:

Փոքրիկ առվակներից Եկեղեցին պետք է վերաձի լայնաՀուն դե֊ տի: «Դուք եք երկրի աղը,- ասում է Քրիստոսը,- դուք եք աչխարՀի լույսը: Մի քաղաք, որ լեռան վրա է կանդնած, չի կարող Թաքնվել»<sup>75</sup>:

Այդ պատճառով էլ Քրիստոսի Եկեղեցու գործն ավետումն է։ Բայց դրանում էլ նրան սպասում են դժվարություններ։ Սին Հոդսերին ստրկանալը, փորձությունները, թեթևամտությունը, Հոգու ծուլու-Թյունը կարող են Հակազդել Եկեղեզու գորազմանը: Սակայն միչտ էլ կդտնվեն «ճչմարտության ծարավ և տենչացող» մարդիկ: Ավետաբերներին պետը է ուրախացնեն նույնիսկ նրանը, ովքեր իրենց վարվում են առանց Թչնամանթի: Նրանթ պետք է խուսափեն կոցիացածությունից և աղանդավորական Հպարտությունից:

Մի անգամ Զեբեդեոսի որդի ՀովՀաննեսը Հիսուսին ասազ.

- Վարդապե՛տ, տեսանք մեկին, որը Քո անունով դևեր էր Հանում , և արդելեցինը նրան, որովՀետև մեզ Հետ չի չր)ում:
- Արդելը մի՛ եղեջ նրան,- պատասխանեց Տերը,- որովՀետև չկա մեկը, որ Իմ անունով գորավոր գործեր անի ու կարողանա Ինձ ՀայՀոյել, քանզի ով մեզ Հակառակ չէ, նա մեր կողմն է<sup>76</sup>:

Մարդկանցից չատերը, անդամ Համայնքից դուրս կանդնածները, կորսված չեն Թագավորության Համար: «Ով Հեռու է ձեզանից այսօր, վաղը մոտիկ կլինի»<sup>77</sup>:

Մարդու Որդուն էլ տարբեր ձևերով դիմավորեցին, իսկ չէ որ «աչակերտը ավելին չէ Ուսուցչից»: ՄիԹե բազում խուլեր չՀետևեցին նրա կանչին։ Բայց դա չկանդնեցրեց Նրան։ Թող Աստծո Արջայու֊ Թյուն «կանչվածները» Հրաժարվեն գալ, Ինքը Համբերատար չարունակեց փնտրել նրանց, ովջեր կգնան Իր ետևից:

Մի անդամ, երբ Հիսուսը այցելեց մի փարիսեցու, Հյուրերից մեկը լսելով Նրա խոսքերը՝ «Երանի՛ նրան, ով ձաչ կուտի Աստծո Արքայութլան մեջ»: Ալդժամ Հիսուսը մի առակ պատմեզ. «Մի մարդ ընթրիջ սարքեց և Հրավիրեց չատերին: Եվ ընԹրիքի ժամին իր ծառային ուղարկեց՝ կանչելու Հրավիրվածներին, Թե՝ «Եկե՛ք, որովՀետև ամեն ինչ պատրաստ է»: Եվ ամենքը մեկ֊մեկ սկսեցին Հրաժարվել: Առաջինն ասաղ. «Ագարակ գնեղի և պետք է, որ գնամ տեսնեմ. խնդրում եմ քեզ, ինձ Հրաժարվա՛ծ Համարիր»: Եվ մլուսն ասազ. «Կին եմ առել, դրա Համար էլ չեմ կարող դալ»: Եվ ծառան եկավ ու տիրո)ը պատմեց այս: Այդ ժամանակ, բարկանալով, տանտերն իր ծառային ասաց. «Իսկույն դո՛ւրս եկ քաղաքի Հրապարակներն ու փողոցները և աղքատներին, խե֊ դանդամներին, կաղերին ու կույրերին բեր մտցրո՛ւ այստեղ»: Եվ ծառան ասաց. «Տե՛ր, ինչ Հրամայեցիր՝ կատարվեց և էլի տեղ կա»: Եվ տե֊ րը ծառային ասաց. «Դո՛ւրս եկ ձանապարՀներն ու ցանկապատների առա) և մարդկանց այստեղ մտցրո՛ւ, որպեսզի տունս լցվի: Ասում եմ

<sup>\*</sup> Արամեերեն՝ Kenalla, Հունարեն՝ εχχληδια

ձեզ, որ այդ Հրավիրվածներից ոչ ոք իմ ընթրիքից չի ճաչակի»<sup>78</sup>:

Հիչելով այն մասին, որ բնավ էլ ոչ բոլոր մարդիկ են պատրաստ արձադանջելու կոչին, Քրիստոսի աչակերտները պետք է Հետևեն իրենց Ուսուցչին, Որը նման է վարած Հողի մեջ սերմ դցած դյուղացուն:

ԱՀա մի սերմնացան ելավ սերմանելու,
և երբ նա սերմանում էր,
մի մաս սերմ ընկավ ճանապարՀի եղերքին,
և երկնքի Թռչունը եկավ և այն կերավ:
Եվ ուրիչ մի մասը ընկավ ապառաժի վրա,
ուր չատ Հող չկար.
և իսկույն բուսավ, քանի որ Հողը խորություն չուներ.
երբ արևը ծադեց, խանձվեց.
և քանի որ արմատներ չկային, չորացավ:
Եվ ուրիչ մի մաս ընկավ փչերի մեջ,
ու փչերը բարձրացան և այն խեղդեցին:
Եվ մեկ ուրիչ մաս ընկավ պարարտ Հողի վրա և պտուղ տվեց. կար որ մեկին՝ Հարյուր,
և կար որ մեկին՝ վաթսուն,
և կար որ մեկին՝ երեսուն,

Ավետարանական արտում կարող է նաև մոլախոտ աձել: Բայց դա չպետք է չփոթեցնի Քրիստոսի ճչմարիտ աչակերտներին: Նրանք պետք է լինեն սթափ և դդոն:

Զդո՛ւյչ եղեք սուտ մարդարեներից,
որոնք մոտենում են ձեղ ոչխարների ղդեստներով,
բայց ներսից Հափչտակող դայլեր են:
Իրենց դործերի՛ց կձանաչեք նրանց.
միԹե փչերից խաղող և տատասկից Թուղ կքաղեն:
Ոչ ամեն մարդ, որ Ինձ «Տե՛ր, Տե՛ր է» ասում,
Երկնքի ԱրքայուԹյուն կմտնի, այլ նա՛,
ով կատարում է կամքը Իմ Հոր, որ երկնքում է<sup>80</sup>:

Հարդը աննկատ կթափանցի Եկեղեցի, և այդժամ դժվար կլինի դրանք տարբերել Աստծո իսկական ցորենից. «Երկնքի Արքայությունը նմանվեց մի մարդու, որ իր արտի մեջ բարի սերմ սերմանեց: Եվ երբ մարդիկ քնի մեջ էին, նրա Թչնամին եկավ ցանած ցորենի վրա որոմ ցանեց ու գնաց։ Եվ երբ ցորենը բուսավ ու պտուղ տվեց, ապա երևաց և այն որոմը։ Տանտիրոջ ծառաները մոտեցան ու ասացին նրան. «Տե՛ր, չէ որ քո արտի մեջ դու բարի սերմ սերմանեցիր, ուրեմն որտեղից է այդ որոմը»։ Եվ տերն ասաց նրանց. «Թչնամի մարդ է արել այդ»։ Ծառաները նրան ասացին. «Կամենում ես, որ գնանք ու քաղենք Հանենք այն»։ Եվ տերը նրանց ասաց. «Ո՛չ, միդուցե որոմը քաղելիս, ցորենն էլ նրա Հետ արմատախիլ անեք։ Թողե՛ք, որ երկուսն էլ միասին աձեն մինչև Հունձը, և Հնձի ժամանակ ես Հնձողներին կասեմ՝ նախ այդ որոմը քաղեցե՛ք և դրանից խուրձեր կապեցե՛ք այրելու Համար, իսկ ցորենը Հավաքեցե՛ք իմ չտեմարանների մեջ»<sup>81</sup>։

Միայն Աստծո Դատաստանը կկատարի վերջնական մաղումը և կզատի չարը բարուց։ Դատաստանը, ինչպես և Թագավորությունը, արդեն սկսվել է։ Ավետարանի խոսքերով, այն կայանում է նրանում, «որ լույսը եկավ աչխարՀ, սակայն մարդիկ խավարն ավելի սիրեցին, քան լույսը»<sup>82</sup>։ Արդյունքում ծագում է ձգնաժամերի և կատաստրոֆաների մի չղթա, որը կյանքի է կոչվում Աստծո ձչմարտության և մարդկային չարի բախումից։ Վերջին Դատաստանը կլինի աչխարՀի մաքրում՝ կրակով, երբ պատմության Հանքանյութը կվերաձուլվի Թագավորության Համար։ Այդ նոր ծնունդը, դժվարին ինչպես մյուս ծնունդները, կբերի իր պտուղը՝ նորացած էակին...

Երկնքի արքայությունը նման է ծով նետված ուռկանի, որ ամեն տեսակ բան է Հավաքել. երբ լցվել էր, այն ցամաք Հանելով և նստելով՝ լավերը մի առ մի Հավաքեցին ամանների մեջ, իսկ անպետքը դուրս գցեցին:
Այնպես էլ կլինի այս աշխարհի վախձանին:
Հրեչտակները կելնեն
և չարերին արդարների միջից կբաժանեն
ու կգցեն նրանց բոցավառ Հնոցի մեջ.
այնտեղ կլինի լաց և ատամների կրձտում<sup>83</sup>:

Այդ առակները բերում են մի Թեմայի, որը Հնուց ի վեր տանջալից Հարց էր ջրիստոնեության մտջի Համար։ Ինչ նկատի ուներ Հիսուսը՝ «Հավիտենական տանջանջների» մասին ասելով:

Այն փաստը, որ «կրակի», «դեՀենի», «որդերի» պատկերները

վերցված են Նրա կողմից Հրեական ՀայտնուԹենական գրականուԹյունից, դեռ չի պարզաբանում ոչինչ<sup>84</sup>: Սակայն Քրիստոսը չէր դիմի դրանց, եԹե դրանց ետևում Թաջնված չլիներ որոշակի իրականուԹյուն: «Խավար քչվածները» բառերը, իՀարկե, չեն ենԹադրում տարածու-Թյուն կամ «տեղ», որտեղ բոցկլտում է նյուԹական կրակը: Թչվառու-Թյան մԹնոլորտը Հաղորդող այդ խորՀրդանիչը լոկ ակնարկ է պարունակում Աստծուց, լույսից և ձչմարիտ կեցուԹյունից դուրս լինելու իրավիձակի մասին:

Բայց գլխավորը` կարող է Քրիստոսի ավետած սիրո Աստվածը Հավիտենապես պատժել ժամանակավոր կյանքի մեղքերի Համար։ Միթե չարի Հղորությունը այդչափ մեծ է, որ այն պետք է գոյություն ունենա մչտապես, անգամ այն ժամանակ, երբ «ամենուր» կթագավորի Տեըը։ Ընդ որում, չէ որ ժամանակի մասին մեր ժամանակակից ըմբռնումները Հաղիվ թե կիրարկելի են Հավիտենության Հարաբերությամբ։ Չի խոստանում Աստծո խոսքն, արդյոք, որ «ժամանակ այլևս չի լինելու»։

Մարդուն դեռ տրված չէ այդ դաղտնիքի մեջ թաղվելը: Բայց ողջ Նոր Կտարականը վկայում է այդ մտքի դեմ, իբր ԳեՀենը Թադավորությանը ներՀակ ինչ-որ ռեալականություն է: Այն «երկրորդ մաՀն է», անդոյությունը, անցումը դեպի ոչնչություն: «Կյանքը», բառի վախձանաբանական իմաստով, միայն «Հավիտենական կյանքն է», Աստծո Թադավորությունը:

Մեկնիչները վաղուց արդեն նկատել են, որ Քրիստոսի՝ ոչխարները այծերից, բարիները չարերից բաժանելու մասին առակը չի կարելի տառացիորեն Հասկանալ, քանզի լույսի և խավարի միջև եղած սաՀմանը չատ Հաճախ անցնում է միևնույն մարդու սրտի միջով\* : Սակայն ինչքան չատ է նրանում լույսը, այդչափ լիարժեք է պաՀպանվում նրա անձնավորությունը, այն բանից Հետո, երբ Դատաստանի կրակը այրում է ողջ անմաքուրը<sup>85</sup>:

Մարդու մեծությունը, որպես Արարչի պատկերի և նմանությամբ արարված, այն է, որ նա կարող է դառնալ Թադավորության ստեղծման մասնակից: Երբ Հաղթանակը չարի Հանդեպ լիակատար կլինի, այդժամ կիրադործվի այն, ինչի մասին մարդիկ երազել են, ինչին ծարավ են եղել և ինչը կմերձեցնի միլիոնավոր բանական էակներ: Նրանց կողմից ստեղծած ամենայն դեղեցիկը կմտնի Հավիտենական Թադավորություն: Կդա Աստծո որդիների ժամանակաչըջանը, որը լոկ Հեռավոր նմանությամբ է նկարադրել Աստվածաչունչը:

\* Տե՛ս ստորև, էջ 212։

Թագավորության կանչող լույսը ՀուրՀրատում է Հեռվում, բայց միևնույն ժամանակ նրա ցոլքերը մեր կողքին են. կյանքի Հասարակ դործերում և եղելություններում, Հրճվանքի ու վչտի, անձնուրացության և դայթակղությունների ՀաղթաՀարման մեջ։ Դրա նախաղդացումը աստղերի ու ծաղիկների մեջ է, դարնան զարթոնքի և աշնան ոսկու, փոթորկուն ալեբախության, դույների և երաժչտության ծիածանի, Հանդուդն երազների և ստեղծադործության, մաքառումների և ճանաչողության, սիրո և աղոթքի...

#### «ԻՍԿ ԵՍ ԱՍՈՒՄ ԵՄ ՁԵՉ...»

Արդյոք մարդու ուժերի Հնարավորության սաՀմաններում է այն, ինչին կոչում է Ավետարանը։ Ձէ որ մարդը իդեալը սիրելով անդամ, Հաճախ իր մեջ ուժ չի դտնում բարձրանալու դրա սաՀմանները։ Ուրիչ Հղոր ձգողականություն է նրան ծռում դեպի երկիր. և մարդը ծառայում է Մամոնային, ուսին է դնում Հոդսերի բեռը և իրեն Հատկացված թանկարժեք օրերը անցկացնում է մանրուքների մեջ թաղվելով։ Նրան ավելի Հասկանալի է նրա ձայնը, ով Հիսուսին փորձեց անապատում։ Նա պատրաստ է ապրել «միայն Հացիվ», նա Հրաչքներ է պաՀանջում, նա արբում է բռնություն բանեցնելուց։ Աստծուն մարդը մոտենում է չաՀախնդրություններով և ինքնասիրությամբ լեցուն սրտով, և արտառոց են Հնչում մեր Հոդնատանջ և մոլորված աչխարՀին ուղղված «Կատարյալ եղեք դուք, ինչպես և երկնավոր Հայրն է կատարյալ...» խոս-

Ով կարող է բանալ Թագավորության ճանապարՀը: Ով կմոտեցնի մարդուն դեպի այն:

Հին Կտակարանում մարդիկ Հավատում էին , որ միայն Ամենակարողն է դործում անՀնարինը։ Երբ Նա ներկա է Իր ժողովրդի մեջ, Նա մաքրադործում է նրան` չնորՀելով նրան Հոդևոր ուժեր։ Ռաբբիները այդ միստիկ Ներկայությունը անվանում էին ՇեՀինա, Աստվածայինի անտեսանելի Հեղում՝ աչխարՀ իջնող: «ԵԹե երկու կամ երեք Հոգի Հավաքվել են Օրենքը քննելու,- ասում էին իմաստունները,- ՇեՀինան բնակվում է նրանց մեջ»<sup>66</sup>: Դա գաղտնիքն էր, որի չեմին կանգ առան Իսրայելի մեծագույն իմաստունները: Ձէ որ Աստծու մերձավորու-Թյունը անտանելի է մարդու Համար: Միայն Էության՝ բոլոր պատնեչները ՀաղթաՀարած սերն է ի գորու միացնել անմիանային:

Բայց աՀա մարդիկ լսում են Հիսուս Նազովրեցու խոսքը. «Ուր երկու կամ երեք Հոգի Հավաքված լինեն իմ անունով, այնտեղ եմ Ես, Նրանդ մեջ... »<sup>87</sup>:

Ով է Նա, Տիրոջ ՇեՀինայի տեղ Իրեն կարդողը: Նա Իրեն անվանում է Մարդու Որդի, ինչպես Հաձախ անվանում են Հասարակ մաՀկանացուներին, բայց դրա Հետ մեկտեղ Ինչը՝ Ուսուցիչը, պարզ վկայում է, որ մարդարեների խոստումները Իրենով է կատարվելու:

Երանի՛ այն աչքերին, որ կտեսնեն այն, ինչ դուք տեսնում եք: Ասում եմ ձեզ, որ բազում մարդարեներ և Թադավորներ կամեցան տեսնել այն, ինչ դուք տեսնում եք, բայց չտեսան, և լսել՝ ինչ դուք լսում եք, բայց չլսեցին<sup>88</sup>:

Նչանակում է՝ Փրկինչն է: Իսրայելացիների կողմից երկար սպասված Մխիթարիչը։ Սակայն կարող է, արդյոք, Փրկիչը մեղջերին թողություն տալ, ինչպես դա անում է Հիսուսը։ Նա կարող է լինել «Տաճարից ավելի բարձր»։ Ինչու է Նա անվանում Իրեն «չաբաթի տեր» և փոխում է այն, ինչը կտակել են Հայրերը և ինջը՝ Մովսեսը։

Բոլորը տեսան, որ Հիսուսը քարոզում է «ինչպես մեկը, որ իչխանություն ունի և ոչ ինչպես դպիրները և փարիսեցիները»: Կափառնայումում քաղաքի բնակիչները առաջին իսկ օրերից «զարմանում էին, որովհետև նրա խոսքը լի էր իչխանությամբ»: Բայց որտեղից է, հարցնում էին նրանք, այդ իչխանությունը, որը դերազանցում է անվանի աստվածաբանների և եկեղեցական ավանդները պահպանողների հեղինակությունը: Ինչպես հասկանալ Նրա «Իսկ ես ձեզ ասում եմ...» խոսքերը: Ինչ իրավունքով է փոխում Նա Թօրայի օրենքները և հակառակադրում է Իրեն դրանց:

Դժվար է ենթադրել, թե իմաստուն, Հեղաբարո, խաղաղությամբ և

սիրով լեցուն Ուսուցչին իբր տիրում է սին ինքնապատումը: Այդ դեպքում, ինչ է նչանակում «Աստծո սիրած Որդին» լինելու Հավակնությունը: ԻՀարկե, Նա բոլոր Հավատարիմներին անվանում է «որդիներ», սակայն առանց երկիմաստության զգացնել է տալիս, որ Իր որդիությունը այլ է: Հիսուսը երբեք չի ասում՝ «Մեր Հայրը»: Նա միակ Որդին է և Տերը Թագավորության, չկա մարդ, որ Նրան Հավասար լինի: Նրա իշխանությունը բացառիկ է.

Ամենայն ինչ տրվեց Իմ Հորից.
Եվ ոչ ոք չի ձանաչում Որդուն, եԹե ոչ` Հայրը.
Եվ ոչ ոք չի ձանաչում Հորը, եԹե ոչ` Որդին,
և նա, ում Որդին ուղենա Հայտնել:
Եկե՛ք Ինձ մոտ, բոլոր Հոգնածներդ ու բեռնավորվածներդ,
և ես ձեղ կՀանդստացնեմ։
Իմ լուծը ձեր վրա վերցրե՛ք,
և սովորեցե՛ք Ինձնից,
որ Հեղ եմ և սրտով խոնարՀ.
և ձեղ Համար Հանդիստ պիտի դտնեք,
որովՀետև Իմ լուծը քաղցը է և Իմ բեռը` ԹեԹև<sup>89</sup>:

Հիսուսը ոչ միայն Հովիվ է, այլև Նա դուռ է, դարբաս, որով ներս են մտնում «փոքր Հոտի» ոչխարները։ Երկինքը երկրին կապող Միջ-նորդ կամ ինչպես Հնում էին ասում՝ Բարեխոս։ «Ոչ ոք չի դա Հոր մոտ,- ասում է Նա,- եթե ոչ՝ Ինձանով»<sup>90</sup>։

Շատ Հրեսմեր Հավատում էին, որ բացի Փրկիչ-Թագավորից կՀայտնվեն Փրկիչ- ՔաՀանայապետ և Փրկիչ-Մարդարե։ Հիսուսն Իր մեջ միատեղում է բոլոր այդ երեքը. Նա և՛ կանխատեսող է, և՛ Սպասավոր, և՛ Թադավոր։ Նա իչխանությանը իր ողջ լրիվությամբ տիրող Օծյալ է։

Բայց ինչու է այդ դեպքում Նա գործում այդքան զգուչորեն, ին֊ չու է ժողովրդից Թաքցնում Իր աստիճանը՝ արդելելով Իրեն Փրկիչ ան֊ վանել:

Աչակերտները տարակուսանքից Հայտնվում էին տագնապի մեջ, վստաՀությունից՝ կասկածների։ Բայց սերը, խորը մարդկային կապվածությունը և վստաՀությունը Ուսուցչի Հանդեպ ավելի զորեղ գտնվեցին։ Եվ նրանք չարունակեցին Համբերատար սպասել Հետադա իրադարձություններին...

# ՄԱՍ II

ቀ ቦ ዛ ኮ ዒ ር

# Գլուխ վեցերորդ «ՈՉ ԹԵ ԽԱՂԱՂՈՒԹՅՈՒՆ, ԱՅԼ ՍՈՒՐ»

Գարուն 28 թ.

«Հիսուսի կյանքը,- ասում է Ձեստերտոնը,- կայծակի պես չեչտակի է։ Այն ամենից առաջ դրամա է, ամենից առաջ՝ իրականացում։ Գործը չէր կատարվի, եթե Հիսուսը թափառեր աշխարհով մեկ և բացատրեր ճշմարտությունը։ Անդամ արտաքին կողմին նայելով, չի կարելի ասել, որ Նա չրջում էր, որ Նա չդիտեր, թե ուր է դնում... Քրիստոսի պատմությունը ճամփորդության պատմություն է, ես կասեի արչավի պատմություն է»¹։ Եվ, իրոք, չնայած Հիսուսը Հաճախ էր վարում աստանդական քարոզչի կյանք, աչակերտները չէին կարող չզդալ, որ Նա ինչ-որ ծրադրեր ունի՝ նման զորավարի հեռուն դնացող ծրադրերին։ Նա նրանցից պահանջում էր մինչև վերջ կանդնելու վճռականութ թյուն, Նրա Ավետարանը ընդհանուր ոչինչ չուներ երազկոտ բարեհության և տկարության հետ։

Հիմա՛ է այս աչխարհի դատաստանը, հիմա՛ է, որ այս աչխարհի իչխանը դուրս կնետվի²։

Ճակատամարտը դևերի, Հրոսակների և չարի Թադավորության դեմ

դյուրին չի լինելու: Փրկչի դեմ դուրս կգան մարդկանց մեջ արմատա֊ կայած ողջ խևությունը, ողջ մեղջերը և նախապաչարումները:

Կարծում եջ, Թե երկրին խաղաղություն տալու եկա, ո՛չ, ասում եմ ձեղ, այլ՝ սուր և բաժանում. որովՀետև մեկ տան մեջ այսուՀետև Հինդ Հոդի իրարից բաժան֊ ված

պիտի լինեն.

Երեքը՝ երկուսի դեմ, և երկուսը՝ երեքի³։

Երբեմն Ուսուցիչը Հասկացնել էր տալիս Իր մերձավորներին, Թե ինչքան է Իր Հոդին ծարավ փոխորկի, որը կսկսի մաքրել աչխարՀը:

Երկրի վրա կրակ գցելու եկա. և ինչքան եմ կամենում, որ արդեն իսկ բորբոքված լինի: Եվ մի մկրտություն ունեմ մկրտվելու և ինչպե՛ս եմ չտապում, որ կատարվի⁴:

Այս խոսքերում, ինչպես ամպրոպի Հեռավոր որոտմունքի մեջ, զգացվում էր Գողգոթայի մոտենալը։

Հիսուսի նպատակամղվածությունը գերում և միաժամանակ սարսափեցնում էր աչակերտներին։ Ընդ որում, Նրա խոսքերը նրանք մեկնում էին յուրովի, մտածելով, որ Ուսուցիչը ակնարկում է հեղափոխական պոռթկում, որին կհաջորդի Իր թագավորությունը Երուսաղեմում։ Այդ պատճառով էլ, նրանք կարծում էին, որ մոտ ժամանակներս Նա Իր գործունեությունը կտեղափոխի Իսրայելի մայրաքաղաք։ Եվ երբ Հիսուսը ուղևորվեց այնտեղ՝ մասնակցելու Զատկին, աչակերտներին թվաց, որ այդ ճամփորդությունից պետք է սպասել չատ բան, որ կդա օրը, երբ Աստծո Թագավորությունը կվերացվի ուժով։

Երուսաղեմը այդ տարիներին ծայրաՀեղ լարված էր։ Տեղական սովորույթների Հետ Հաչվի նստել չկամեցող Պիղատոսի, զինվորական մարդու արարջները բոլորի մոտ ցասում և վրդովմունք էին ծնել։ Իր կառավարումը նա սկսեց այն բանից, որ կարդադրեց դիչերը Երուսաղեմ բերել Տիբերոսի դիմանկարներով ցուցատախտակներ։ Դա ժողովրդին մեկ անդամ ևս Հիչեցրեց Հռոմեական լծի մասին և դիտվեց որպես

անպատվություն Մովսեսի Օրենքի Հանդեպ\*։ Պիղատոսի Հրամանը մայրաջաղաքը Հասցրեց խռովության եզրին: Երուսաղեմցիների մեծաքանակ բազմությունը չարժվեց դեպի Կեսարիա՝ իր նստավայրը, ցուգատախտակները Հանելու պաՀանջով: Կուսակալը Հրաժարվեց, և, ժողովուրդը տեղից չչարժվելով, մի քանի օր նստեց պալատի առաջ: Այդ ժամանակ Պիղատոսը Հրամայեց ժողովրդին Հավաջել մարզաՀրապարա֊ կում և Հայտարարեց, որ կկոտորի բոլոր նրանց, ովջեր չեն Հնազանդ֊ վի իր կամջին: Այն բանից Հետո անգամ, երբ նրանց չուրջ փակվեց գինված գինվորների օդակը, նրանք կրկնեզին, որ կմեռնեն, բայգ չեն Հրաժարվի իրենց պաՀանջից: Վերջ ի վերջո փոխարջան ստիպված եղավ տեղի տալ: Բայց դրանից Հետո նա ամեն առիթ օգտագործում էր Հրեաներից վրեժ լուծելու Համար: Նրա անսանձ դաժանությունը, ագա-Հությունը և կամաՀաձությունը ամենուր Հայտնի դարձան։ Անդամ չորրորդապետ Անտիպասը՝ Հռոմեազիների բարեկամը, Հակակրում էր նրան: Կուսակալի անիրավու**թ**լուններից ծագած միջադեպերը մեկ ան֊ գամ չէ, որ ավարտվում էին զանգվածային ջարդերով: Սակայն կայսերական արարողապետ Սեյանոսի Հովանավորությունը երկար ժամանակ Պիղատոսին Թողեզ անպատիժ⁵:

Յուրաքանչյուր Զատկին կառավարիչը սպասում էր խռովություն և դրա Համար էլ տոներին աչխատում էր գնալ Երուսաղեմ, որտեղ անշ ձամբ կարող էր Հետևել կարգուկանոնին։ Պիղատոսի երկյուղը լիովին Հիմնավորված էր։ Նրա տրամադրության տակ կար երեքՀաղարանոց ոչ մեծ զորք։ Իսկ զելոտները և նրանց կողմնակիցիները առաջնորդի էին միայն սպասում, որը ոտքի կՀաներ ժողովրդին Հռոմեացիների դեմ։

Ըստ երևույթին, Հիսուսի աչակերտները Հոդու խորքում ուզում կին, որպեսզի Հենց Նա դառնար այդ առաջնորդը։ Սակայն իրենց սպասումները չիրականացան։ Ուսուցիչը կարծես թե լիովին անտեսեց օտարերկրյա տիրապետության խնդիրը։ Նրան Հուզում էր ժողովրդի ոչ թե քաղաքական, այլ Հոդևոր վիճակը։ Բոլորն այդ Հասկացան, երբ Հիսուսը Հայտնվեց Աստծո Տունը չրջապատող Հրապարակում։

Տաճարը բոլոր Հրեստերի կրոնական կենտրոնն էր։ Ատամնավոր պարիսպներով գոտևորված, սյունաչարերով և ոսկե գագաԹներով զարդարված, այն կախված էր Մորիա լեռան վրա որպես Աստծո ներկայություն Իսրայելի սրտում, որպես Պաղեստինի և սփյուռքի (ցրված Հրեաների) միլիոնավոր ուխտավորների նվիրական նպատակ։

Քաղաքն ապրում էր Տաճարով: ԶոՀարանի սպասավորները, զոՀաբերվող կենդանիների վաճառողները, իջևանատների տերերը տոնի

<sup>\*</sup> Տասնաբանյան արդելում էր պատկերադրությունը։

օրերին Հարուստ տուրքեր էին Հավաքում: Սադուկեցիներին, որոնց ձեռքում էր դանվում սրբարանը, քիչ էր անՀանդստացնում, որ պաչ-տամունքը երբեմն վերածվում է առևտրական ձեռնարկների։ Ավադե-րեցները լուռ Համաձայնություն էին կնքում սեղանավորների Հետ, որոնք ապրանքներով նստարաններ էին չարում Տաձարի ծածկի տակ, դրամ մանրելու սեղանիկներ էին դնում, անասուններ էին բերում։ Բուլորը վաղուց արդեն ընտելացել էին այն բանին, որ սուրբ վայրում չի Հանդարտվում չուկայական աղմուկը։

Բայց աՀա դարպասներից Հայտնվում է Հիսուս Նազովրեցին՝ Իր Հետևորդներով չրջապատված։ Նոր Ուսուցիչը անմիջապես բոլորին չփոխության մեջ է դցում։ Պարանից մտրակ Հյուսելով, նա ոչխարներին և եղներին քչում է պարսպից դուրս։ Նա տիրաբար պաՀանջում է վերջ տալ անկարդություններին սրբարանի չրջակայքում։ «Իմ Հոր տունը վաճառատան մի՛ վերածեք... »:

Հակաճառելու ոչ մի տեղ չկար: Մինչ այդ էլ բարեպաչտ մարդիկ տրտնջում էին Տաճարում եղող անկարգություններից: Սակայն նվիրապետությունը վիրավորվեց, որ այդ բոլորովին անՀայտ Գալիլիացին տիրոջ պես Հրամաններ է արձակում իրենց կալվածքում, դեռ ավելին, Հավակնում է Աստծուն առանձնաՀատուկ մերձավորության, կոչելով Նրան Իր Հայրը:

- Ինչ նչան ցույց կտաս մեզ, Թե իրավունք ունես այդ բանն անելու,- Հարցրին նրանք Հիսուսին:
- Քանդեցե՛ք այդ Տաձարը, և երեք օրվա ընԹացքում այն կվերականդնեմ,- եղավ պատասխանը:

Հիսուսի խոսքերը ծաղրանք Թվացին:

- Քառասունվեց տարում չինվեց այս Տաճարը,- պատասխան տվեցին Նրան,- իսկ Դու երեք օրում այն վերականգնում ես:

Ասածը չկարողացան ըմբռնել նաև իրենք` աչակերտները<sup>6</sup>։ Նրանցից դեռևս ծածկված էր անտեսանելի Տաճարը, որը Համբառնալու է աչխարՀի վրա այն երեք օրերին, որոնք ընԹանալու են Խաչից մինչև ՀարուԹյուն։

Իսկ ինչպես էին վերաբերվում Հիսուսին փարիսեցիները՝ ավան֊ դական բարեպաչտության այդ պատվարները:

Մենք արդեն Համոզվեցինք, որ նրանց Հայացքները տրամադծորեն Հակառակ չէին Քրիստոսի ուսմունքին, որ Նա Հավանում էր նրանց Հավատքի գլխավոր դրույթները: Բացի դրանից, չատ փարիսեցիների

բարոյական ըմբռնումները առանձնանում էին վեՀ բնույթով և մոտ էին Ավետարանին։ Բավական է մեջբերել Թեկուդ ռաբբիների՝ Թայմուդ մտած մի քանի ասույթները, որպեսզի Համոզվենը դրանում. «Սիրիր խաղաղություն և Հաստատիր այն ամենուր», «Ով ողորմություն է տալիս Թաջուն, նա Մովսեսից էլ բարձր է», «Լավ է կարձ աղոթքը երկյուղածությամբ, քան երկարը առանց **ջերմեռանդության», «Ան**Համբեր մի եղիր դալրանալիս», «Նմանվեր Աստծուն, ինչպես Նա է ողորմած. այնպես էլ դուը եղեք ողորմած», «Կեղծ բարեպաչտներին պետք է մերկագնել, քանգի նրանք վիրավորում են Աստծո անունը»<sup>7</sup>: Երբ կարդում ես այս տողերը, Հասկանալի են դառնում Քրիստոսի խոսջերը փարիսեցիների մասին՝ «Ամեն ինչ, որ նրանը ձեզ ասեն, արե՛ը և պա-Հեղե՛ր»<sup>8</sup>: Օրենքի ավետարանական «կատարումը» չոչնչագրեղ Հինը, Քրիստոսի խոսքերով՝ «Դրա Համար երկնքի արքայությանն աչակերտած ամեն օրենսգետ նման է տանուտեր մարդու, որ իր դանձիդ Հանում է նորը և Հինը»<sup>9</sup>: Զրուցելով մի աստվածաբանի Հետ, Հիսուսն ասաց` «Հեռու չես Աստծո Արքայությունից»<sup>10</sup>:

Այդ դեպքում ինչու Նրա և փարիսեցիների միջև բախում առաջացավ:

Դրա կարևորագույն պատճառը փարիսեցիների մեջ տիրող բարեպաչտության ըմբռնումն էր: Նրանց «Հավատարմությունը Օրենքին» Հանդիսանում է ոչ միայն կյանքի ամբողջական փիլիսոփայություն, այլև մինչև վերջին մանրամասները լավ մտածված դրա Հանդամանալից ծրադիր: Քրիստոսը չէր Հերքում և չէր կարող Հերքել այդ ծրադրի նպատակը, որն է՝ առօրեականության յուրաքանչյուր կողմը սրբագործել, ամեն ինչում կատարելով Աստծո կամքը։ Բայց դրան Հասնելու դպիրների մոտ ճանաչում դտած միջոցներում կրոնը ոսկրացնելու վտանդ էր թաքնված։ Բավական չէ, որ «Հների» ցանկացած կանոնի անխտիր վերագրում էին աստվածային Հեղինակություն, կանոնակարդը կլանում էր մարդկանց ողջ ուշադրությունը, ամլացնելով երբեմն Հավատքի Հիմնական բովանդակությունը։

Այն միտքը, որ իբր կա ինչ-որ «գործերի ցուցակ», որոնք կատարելով կարելի է ձեռք բերել բացարձակ արդարություն, օրինապահներին հանդիստ չէր տալիս: Նրանք մրցակցում էին մեկը մյուսի հետ դարերով սրբադործված բոլոր սովորույթները ճչտապահորեն պահպանելու ձգտման մեջ: Եվ, ինչպես որ հաճախ է եղել կրոնի պատմության մեջ, բարեպաչտությունը վերածվել է մռայլ դրոտեսկի:

Որոչ փարիսեցիների ժողովուրդը անվանում էր չիկմի՝ «ամրա-

ուս», այն բանի Համար, որ նրանք մչտապես կռացած էին քայլում, ցույց տալով, Թե Հոդեփրկչական սխրանքների ինչ աՀռելի ծանրու-Թյուն է իրենց վիճակված տանել: Տաճար մտնելով, Հիսուսը կարող էր տեսնել, Թե փարիսեցիները ինչպես են դաղտադողի անցնում Հրապարակով, չարունակ անսպասելիորեն դուրս դալով դիմացինների վրա: Նրանք վախենում էին Հայացքը վեր բարձրացնել, որպեսզի պատաՀաբար կնոջ չնայեն: Նրանց կատակով անվանում էին խիցայ՝ «մի ջարդիր ճակատդ»<sup>11</sup>:

Բնականաբար, այդպիսի մարդկանց պետք է զայրացներ Քրիստոսի ազատությունը: Դրանում նրանք տեսնում էին մոլորություն և սպառնալիք բարի բարքերի նկատմամբ: Հրեական մի պատմաբանի նկատումով, այդ ժամանակաչրջանում փարիսեցի-չամմաիթները հետևողականորեն քարոզում էին փախուստ աչխարհից և ձդնակեցություն: Մահացու մեղք էր համարվում, օրինակ, աստվածաբանական գրքերից կտրվելով, ասել՝ «Ինչ դեղեցիկ է այս ծառը»: Փարիսեցիները մեծ տեղ էին հատկացնում պահքին<sup>12</sup>: Հիսուսը թեպետ ընդունում էր հավատի այդ արտաքին դրսևորումները, բայց դրանք չէր դարձնում կրոնական կյանքի առանդքակետը:

Երբ Նա մեկնում էր Օրենքը մարգարեների ուսմունքի ոգով, դպիրները մեղադրում էին Նրան «ավադների ավանդույթի» դեմ մա-Հափորձ անելու մեջ: Երբ Նա ասում էր, որ դթարտությունը ավելի ընդունելի է Աստծուն, քան ծեսերը, փարիսեցիների աչքում դա դիտվում էր ողջ «օրինական» Համակարդի խաթարում:

Շատերին կարող է տարօրինակ Թվալ այդպիսի կույր նվիրվածու-Թյունը տառին և ձևին: Սակայն պետք է Հաչվի առնել, որ ծիսապաչտությունը մարդկային Հոդեբանության խորքերում արմատավորված Հիվանդություն է: Դրա Համար էլ պատմության մեջ այդքան կրքեր են մոլեդնել ծեսերի չուրջ և այդքան արյուն է Հեղվել ծիսակարդերի պատճառով: Համանման Հիվանդություն, նման սևեռուն նևրոզի, ախտաՀարել է Հաճախ նաև քրիստոնյաներին, որոնք մոռացել են, որ Քրիստոսի Համար սերը Աստծո և մարդկանց Հանդեպ անՀամեմատ բարձր է ցանկացած արտաքին պատվիրանից:

Տառի, ծեսի և Հնավանդության կողմնակիցները բոլոր ժամանակներում առանձնացել են միատեսակ պաՀպանողականությամբ։ Փարիսեցիների ողբերդությունը կապված է այն բնորոչ արտաՀայտության Հետ, ինչը Հետադայում սկսեցին կոչել «փարիսեցիություն»։ Երուսաղեմի ավադները, ինչպես Հնդկաստանի բրամինները կամ ռուս Հնադավանները` «պղծվելու» մչտական երկյուղ էին զգում։ Նրանց մասին ասում էին, որ նրանք պատրաստ են «մաքրել արևն անգամ»։ Բայց մտածելով իրենց բարեպաչտությամբ մոտեցնել Փրկչի ժամանակները, Իսրայելի առաջնորդները, իրենք էլ չգիտակցելով այդ, չուռ եկան Նրանից, Ով բերելու էր նրանց փրկության լուրը։

Հարկ է Հաչվի առնել դպիրների` Հիսուսի Հանդեպ ունեցած Թչնամանքի ևս մի պատճառ: Մատթեոս ավետարանիչը խորաթափանցորեն նկատում է, որ այն բնավորված էր նախանձի մեջ¹³: Փարիսեցիները վարժվել էին իրենց ուղղադավանությունը չափանիչ Համարել, և Հանկարծ Հայտնվել է ինչ-որ անծանոթ դավառացի և իրենց արտոնությունները վնասելու Հարցուփորձ է անում: Նրա դործունեությունը արտոնված չի ճանաչված Հեղինակություններից ոչ մեկի կողմից, նա չի անցել նրանց դպրոցը, չի ուսումնասիրել աստվածաբանություն և Օրենքը:

Մարդկանց, որոնց Թիկունքում առկա է բազմադարյան ավանդույ-Թը, Հաճախ բնորոչ է առանձնաՀատուկ բնույԹի ՀպարտուԹյուն: Այդ պատճառով էլ անդամ Մկրտչին, չնայած նա ճդնավոր էր, փարիսեցիները նայում էին որպես ինքնակալի, իսկ նրանց առավել ևս ավելի Հանդուդն էր Թվում Նագովրեդին\*:

Հիսուսն ասում էր, որ այդ բոլորը Հիչեցնում էր Իրեն մանկական երդը՝

Ձեզ Համար փող Հնչեցրինք, բայց չպարեցիք. ձեզ Համար ողբ երդեցինք, բայց դուք լաց ու կոծ չարեցիք:

Իրականում, «Եկավ ՀովՀաննեսը. ո՛չ ուտում էր և ո՛չ խմում, և ասացին` նրա մեջ դև կա։ Եկավ Մարդու Որդին. ուտում է և խմում. և ասում են` աՀա ուտող և խմող մարդ, բարեկամ` մաքսավորների և մե-ղավորների»<sup>14</sup>:

Սակայն, կրկնում ենք, ամենևին ոչ բոլոր փարիսեցիներն էին սաՀմանափակ և նեղմիտ ընԹերցողներ: Եվ նրանց մեջ կային ոչ քիչ կենդանի և անկեղծ Հավատի մարդիկ, և նրանց մեջ էր բարձրացվում բողոքի ձայն կեղծ բարեպաչտության և երկերեսանիության դեմ<sup>15</sup>: Դրա Համար էլ Քրիստոսի առաջին քարողը Երուսաղեմում որոչ օրինապաՀների վրա խորը տպավորություն Թողեց:

Փարիսեցիներին այդ ժամանակ գլխավորում էր Հիլլելի Թոռը՝ Գա-

<sup>\*</sup> Տե՛ս Հավելված 3։

մաղիելը: Գործքից Հայտնի է, որ նա մեծ Հանդուրժողականություն է ցուցաբերել նոր ուսմունքի նկատմամբ, իսկ նրա կողմից դաստիարակված չատ փարիսեցիներ Հետադայում անցան նորկտակարանյան Եկեղեցու չարքերը: Անդամ առասպել էր Հյուսվել, որ կյանքի վերջում Գամաղիելը դարձել է քրիստոնյա և ընդունել մարտիրոսական մաՀ: Այդ
առասպելը անպայման մտացածին է, բայց դրա երևան դալը պատաՀական չէ<sup>16</sup>:

Ռաբբիները ասացվածք ունեին` «Մարդու խոսքերը, որոնցում Աստծո Հանդեպ երկյուղ կա, կլսվեն»<sup>17</sup>: Հիսուսի կողմից կատարվող բժչկումները փարիսեցիներից առավել անկեղծներին ստիպեցին մտա-ծել: Նրանց անունից զրույցի Համար Նրա մոտ եկավ ավագների ԽորՀրդի անդամ Նիկոդեմոսը։ Բայց նա գերադասեց Հիսուսի Հետ Հանդիպել գիչերը, որպեսզի չՀարուցի առավել խստաբարո եղբայրա-կիցների ծաղրանքը<sup>18</sup>։

- Ռաբբի՛,- ասաց նա տուն մտնելով,- գիտենք, որ Աստծուց ես եկել որպես վարդապետ, որովՀետև ոչ ոք չի կարող կատարել այն նչանները, որ Դու ես անում, եթե Աստված նրա Հետ չլինի։
- Ճշմարիտ, ճշմարիտ եմ ասում քեզ,- պատասխանեց Հիսուսը,եթե մեկը վերստին չծնվի, չի կարող Աստծո Արքայությունը տեսնել(այսինքն` քիչ է Հիսուսին ընդունելը, Հարկավոր է Հոդևոր Հեղաչըջում, կյանքի փոփոխություն):
- Ինչպես կարող է ծնվել մի մարդ, որ ծեր է,- չՀասկացավ Նիկոդեմոսը:- Միթե կարելի է իր մոր որովայնը կրկին անդամ մտնել ու ծնվել:
- ԵԹե մեկը ջրից ու Հոգուց չծնվի, չի կարող Աստծո Արքայու-Թյուն մտնել. որովհետև մարմնից ծնվածը մարմին է, իսկ Հոգուց ծնվածը՝ Հոգի: Դու մի՛ զարմացիր, որ քեզ ասացի՝ պետք է ձեզ վերստին ծնվել, որովհետև քամին ուր ուզում է՝ փչում է, և նրա ձայնը լսում եմ, բայց չգիտես որտեղից է գալիս կամ ուր է գնում\*. այսպես է և ամեն ոք, որ Հոգուգ է ծնված:
- Այդ ինչպես կարող է լինել,- չարունակեց տարակուսել ծերունին։
  - Դո՛ւ ես Իսրայելի վարդապետ և այդ չդիտես...

Քամու մասին Քրիստոսը պատաՀականորեն չասաց։ Նա Համեմատեց նրա ազատ պոռթկումը ձչմարիտ աստվածաձանաչողություն ձեռք բերած մարդու ազատության Հետ։ Նրա Համար, ով ծնվել է «Հոգու

\* Արամեերեն «րուախ» և Հունարեն  $\pi v \epsilon \acute{\nu} \mu \alpha$  բառերը նչանակում են և՛ «քամի» և՛ «Հոդի»:

մեջ», Հավատն արդեն ավելին է, քան պարզապես ծեսերի Համակարդը: Նա Տիրոջ որդին է, Նրա Թագավորության մանուկը:

Այդ զրույցից Հետո, ըստ երևույթին, Նիկոդեմոսը դարձավ Հիսուսի դաղանի Հետևորդներից<sup>19</sup>։ Նրանց թվում Ավետարանները Հիչատակում են նաև Հովսեփ Արիմաթիացուն՝ երուսաղեմցի երևելի ավադին, և փարիսեցիներից մի քանի «ղեկավարող» դեմքերի<sup>20</sup>։ ԱյդուՀանդերձ, դրանք փոքրամասնություն էին։ ՕրինապաՀների ճնչող մեծամասնությունը Հիսուսին ընդունեց կասկածամտորեն։ Եվ ինչքան նրանք ծանոթանում էին Նրա ուսմունքի Հետ, այնքան նրանց դժդո-Հությունը և թչնամանքը մեծանում էր։

Երբ Հիսուսը Թողեց Երուսաղեմը, աչակերտները Հասկացան, որ Նա ոչ միայն չմոտեցավ Թագավորական գահին, այլ զինեց Իր դեմ քաղաքի ազդեցիկ կուսակցություններին: Լինելով Հասարակ գյուղացիներ, նրանք վարժված էին ակնածանքով վերաբերվել Հոգևոր դասին և դպիրներին: Տեսնելով ընկերների տագնապը, Վարդապետն ասաց. «Ամեն տունկ, որ Իմ երկնավոր Հայրը չի տնկել, արմատախիլ պիտ արվի: Թողե՛ք նրանց. կույրեր են, կույրերի առաջնորդ. երբ կույրն է առաջնորդում կույրին, սխավվում է և երկուսն էլ փոսն են ընկնում»<sup>21</sup>:

Այդ ժամանակից Հիսուսը մեկ անդամ չէ, որ կայցելի Երուսաղեմ, բայց այնտեղ էլ չի ընդունվի: Նրա Համայնք կմտնեն դերազանցապես դալիլիացիներ, իսկ Հարավի բնակիչներին Նա կմնա օտար: ԲնուԹադ-րական է, որ ՀովՀաննես ավետարանիչի Համար «Հրեա» բառը Համար-յա Հոմանիչ է Քրիստոսի Հանդեպ Թչնամանք ունեցող մարդու:

Վերադարձի ճանապարՀին Կափառնայումից Հիսուսը Թեքվեց դեպի Հորդանանի ափ: Այնտեղ Նա չարունակեց Իր քարոզը, իսկ աչակերտները ժողովրդին էին մկրտում։ Բուժումները դեպի Նազովրեցին սկսեցին գրավել ավելի չատ մարդ, քան դեպի ՀովՀաննեսը, որը հրաչք չէր դործել<sup>22</sup>: Մրցակցության դդացումը ակամա համակեց Մկրտչի աչակերտներին։ Նրանք դնացին դետի արևմտյան ափի Այենոն դյուղը, ուր այդ ժամանակ ապրում էր մարդարեն, և դտնելով նրան, սկսեցին դանդատվել. «Ռաբբի՛, Նա, որ Հորդանանի մյուս կողմում քեղ հետ էր, և Որի մասին դու վկայեցիր, ահավասիկ Նա մկրտում է, և ամենքը դալիս են Նրա մոտ»։

Սակայն այդ լուրը չէր կարող վչտացնել ՀովՀաննեսին։ Ձէ որ նա իրեն չէր կոչել ոչ մարդարե, ոչ էլ` փրկիչ։ ԵԹե Գալիլիացին ուղարկ֊ ված է ի վերուստ, եԹե Նա Եկողն է, ապա ՀովՀաննեսականները չպետք է նախանձով լցվեն, այլ պետք է ուրախանան: Ինքը՝ մարդարեն, իրեն սոսկ Հյուր էր Համարում Մյուսի տոնին: «Ով Հարս ունի,- ասաց նա,- նա՛ է փեսան. իսկ փեսայի բարեկամը, որ կանդնած լսում է նրան, մե-ծապես ուրախանում է փեսայի ձայնի Համար. արդ, այս ուրախությունը, որ իմն է, կատարյալ է: Պետք է, որ Նա մեծանա, իսկ ես՝ նվագեմ»<sup>23</sup>:

Քրիստոսի Նախակարապետը կարծես կանխատեսում էր իր մոտալուտ ձակատագիրը։ Շատ չուտով նրա գործունեությունն իչխանությունների կողմից բռնությամբ ընդՀատվեց։ Վերջին ամիսներին կրոնական խմորումները Հորդանանում սկսել էին անՀանդստացնել Գալիլիայի կառավարչին։ Ձորրորդապետը վախենում էր, որ ևս մի ջիչ, և արդեն ուչ կլինի։ Հերովդեսին կարող էին Հասցնել ՀովՀաննեսի՝ անձամբ նրա դեմ ունեցած թշնամական ելույթների և մարդարեի այն խոսջերի մասին, որ խոստացավ ժողովրդին «ցույց տալ ազատագրության ձանապարՀը բոլոր երկրային տերերից»<sup>24</sup>։

Մի խոսքով, ձերբակալման Համար պատրվակը լիովին բավարար էր:

Հիսուսը դեռ Հորդանանում էր դտնվում, երբ Այենոյում Հայտնվեցին զինվորներ: Մկրտիչը չղԹայակապ տարվեց չորրորդապետի մոտ: Անտիպասը Հրամայեց նրան ՀսկողուԹյան տակ պաՀել անապատի կողմերում ծովի ափին դտնվող Մաջերոն ամրոցում<sup>25</sup>:

Թե ինչու կառավարիչը չկարդադրեց ձերբակալել Հիսուսին, մենք չդիտենք: Փարիսեցիներից նա կարող էր արդեն լսած լինել, որ Նազով֊ րեցին «ավելի աչակերտներ է դարձնում և մկրտում, քան ՀովՀաննե֊ սը»<sup>26</sup>: Բայց ըստ երևույթին, Անտիպասը նոր Քարողչին չՀամարեց վաանդավոր և որոչեց ձեռք չտալ Նրան մինչև ժամանակը դա:

Երբ Հիսուսն իմացավ այն մասին, որ Մկրտիչը բռնված է, Նա Թո֊ դեց Հորդանանի մարզը:

Նրա տառապանքների ժամը դեռ չէր Հասել:

## Գլուխ յոԹերորդ

### ԱՐՔԱՅՈՒԹՅԱՆ ՆՇԱՆՆԵՐԸ

Գարուն-ամառ, 28 թ.

Ավետարանիչները վկայում են, որ ժողովուրդը «Հմայվում էր» Հիսուսի ուսմունքով: Բայց նվազ տպավորություն չէր թողնում նաև տարերքին ու ցավերին Հաղթող Նրա ուժը: Նրա մասին պատմում էին առաջին Հերթին իբրև Հրաչագործի: Հետագայում քրիստոնյաները ևս ոչ սակավ պատրաստակամ էին Հրաչքների մեջ տեսնելու Հիսուսի դեր-մարդկային բնույթի գլխավոր ապացույցը: Սակայն Նա Ինքն առանց երկմտելու մերժում էր նման մտայնությունը.

ԵԹե Աստծո Հանդեպ Հավատ ունենաք, ձչմարիտ եմ ասում ձեղ, ով որ այս լեռանն ասի` ել և ծո՛վն ընկիր, և իր սրտում չկասկածի, այլ Հավատ, Թե ինչ֊որ ասում է, կլինի<sup>ւ</sup>։

Հիսուսը դրանով Հասկացնել էր տալիս, որ մարդու մասին Աստծո ունեցած մտահղացման մեջ մտնում է բնության վրա նրա իչխանու֊ թյուն ունենալը՝ իր կոչմանը Համապատասխան: Եթե նա միաբանվի Հո֊ դու Հետ, ապա նրա Համար «անՀնարին ոչինչ չկա»²:

Հրաչքը, սակայն, չատ ավելին է, քան բնականոն դրվածքի Հասա-

րակ խախտումը: Նրա մեջ բացաՀայտվում է իրերի խորությունը, մեկ այլ չափողականություն, որտեղ ՀաղթաՀարված են անցողիկ աչխարհի օրենքները, և թագավորում է ազատությունը: Երբ մարդիկ չփվում են այդ չափողականության Հետ, ապա Հիսուսի խոսքի Համեմատ` նրանց վրա «Հասել է Աստծո Արքայությունը»³:

Իր ձչմարիտ աչակերտներին Հիսուսը ձերբազատում է «միս ու արյունի» ստրկությունից:

Սրանք են նչանները, որոնք պետք է ուղեկցեն նրանց, որոնք Հավատում են.

Իմ անունով դևեր պիտի Հանեն, լեզուներ պիտի խոսեն, իրենց ձեռքերին օձեր պիտի բռնեն, և եԹե մաՀացու Թույն խմեն, դա նրանց չպիտի վնասի. Հիվանդների վրա ձեռք պիտի դնեն և բժչկեն⁴։

Այդ ինչպես տիեզերական ընդգրկուն մի նախատրվածությունն է, որի կատարումն սկսվեց առաջյալների, իսկ նրանցից Հետո՝ մեծ սրբե֊ րի և խորՀրդապաչտների կյանջում, չնայած նպատակն ամբողջու֊ թյամբ Հասանելի կդառնա Աստծո Արջայության մեջ, երբ մարդն ի վեր֊ ջո կդառնա արարչության իսկական պսակը։

Կան մեկնիչներ, որոնք ապացուցում են, Թե Հրաչքների մասին Սուրբ Գրոց խոսքերը պետք է Հասկանալ ոչ Թե բառացի, այլ՝ «այլաբանորեն»: Դեպքեր են եղել, իՀարկե, երբ աստվածաչնչյան փոխաբերություններն ընդունվել են իրական փաստերի տեղ: Բայց դա բնավ չի նչանակում, որ Հին և Նոր Կտակարաններում Հրաչքների մասին ամբողջ ասվածը մտացածին է կամ «խորՀրդանիչ»: ԵԹե այդպես են մտածում դոդմատիկ նյութապաչտների կողմնակիցները («այդ չի կարող պատաՀել, որովՀետև չի կարող լինել երբեք»), ապա զարմանալու Հարկ չկա, բայց բոլորովին տարօրինակ է Հնչում նման կարծիքը որոչ աստվածաբանների չուրթերին, որոնք ցանկանում են Ավետարանի բուրը Հրաչքների մեջ անպայման այլաբանություն տեսնել:

ԱՀա Թեջվելով անչնչացած մարմնին` Հիսուսն արտասանում է. «ՏալիԹա՛, կումի» (աղջի՛կ, վե՛ր կաց) կամ Հպվելով խուլի ականջին, ասում է. «ԷԹֆաԹա՛խ» (բացվի՛ր)։ Մեր առջև ամենևին էլ խորՀրդանիչ չէ, այլ Տիրոջ արամեերեն լեզվով ասած իրական խոսջերը, որոնջ դրոչմվել են ականատեսների Հիչողության մեջ։

Նա, ով ցանկանում է ապացուցել, որ Հրաչքներ կոչված երևույթներն աներևակայելի են, Հաչվի չի առնում, թե դեռևս ինչքան քիչ բան է Հայտնի գոյության գաղտնիքների մասին: Բայց ինչու նույնիսկ այնպիսի մարդիկ, որոնք Հակված են Հավատալու յոգերի մասին ամենազարմանալի տեղեկություններին, թերաՀավատորեն են վերաբերվում Նոր Կտարականի պատմություններին: Ավետարանն ընդունելը պա-Հանջում է ներքին վճիռ, ընտրություն, կյանքի ամբողջական դրվածքի փոփոխություն:

Հիսուսն իր Հրաչագործություններն անվանում էր «նչաններ»՝ ի բնութագրումն այլ դարաչրջանի գալստյան։ Կատարյալ Մարդը, Նա ՀաղթաՀարում է անկում ապրող աչխարՀի օրենքները, մատնացույց անում բարոյական և ֆիզիկական անկատարության դեմ պայքարելու ուղիները»:

Երբեմն առօրեական կյանքում Նրա իչխանությունը դրսևորվում էր կարծես թե Հընթացս, անսպասելի՝ սարսափ պատձառելով աչակերտ- ներին։ Այսպես, մի անդամ, մինչ առաքյալների կանչվելը, երբ Պետ- րոսն իր ընկերների Հետ ապարդյուն ձկնորսություն էր անում ամբողջ դիչեր, Հիսուսը նրանց մատնացույց արեց, թե որտեղ պետք է ուռկանը դցել։ Եվ ի զարմանս բոլորի՝ ուռկանն անմիջապես լցվեց։ Գալիլի- ական ծովում ձկների մեծ կուտակումներ միչտ լինում են ։ Մչտապես ձկնորսությամբ զբաղվող մարդիկ դիտեին այդ մասին<sup>5</sup>։ Բայց ինչպես կարող էր Ուսուցիչը որոչել Հարկավոր տեղը ջրի թանձրաչերտի միշից։ Սիմոնն այնքան էր ապչել, որ Հիսուսին խնդրեց իր նավակից դուրս դալ։ Նա իրեն մեղավոր էր զդում, անարժան՝ Տիրոջ կողքին դոնվելու...

Մի ուրիչ անդամ, մայրամուտին, Քրիստոսն աչակերտների Հետ ուղևորվեց լճի Հանդիպակաց ափը<sup>6</sup>: Նրանք փութով բաժանվեցին բազ- մությունից. Հոգնած Հիսուսը նավակ նստեց «ինչպես կար», անջրան- ցիկ թիկնոցը ափին թողնելով, և տեղավորվելով նավախելին, անմիջապես քնեց։ Այդ միջոցին անսպատելի ալեկոծություն սկսվեց։ Բայց ոչ ալիջների չաչյունը, ոչ էլ նավակի տարուբերվելը չկարողացան արթենացնել Ուսուցչին։ Այդ ժամանակ վախվորած ձկնորսները իրենք ընդենատեցին Նրա քունը։ «Վարդապե՛տ, Քեզ Համար բնավ Հոգ չէ, որ աՀա մենք կորչում ենը»։ Հիսուսը ելավ և նայելով ալիջներին՝ ասաց՝

<sup>\*</sup> Տե՛ս 151-152 էջերը։

«Դադարի՛ր, լռի՛ր»: Բոլորն անմիջապես զգացին, որ քամին սկսեց Թու֊ լանալ:

Երբ փոթորիկը դադարեց, Քրիստոսը Հանդիմանեց աչակերտներին. «Ինչու այդպես վախկոտ եք. դեռևս Հավատ չունեք»: Բայց Հիմա էլ նրանց սարսափեցրեց վերաՀաս խաղաղությունը. «Ով է արդյոք Սա, որ թե Հողմը, թե ծովը Հնագանդվում են Սրան»:

Ավելի Հաճախ, սակայն, Հիսուսի զորությունն ի Հայտ էր գալիս մարդկանց վրա ներգործելու ժամանակ։ Նրա Հրաչքները գթասրտության դրսևորումներ էին։ Մարմնական ախտերը և խելաՀեղությունը նա անվանում էր Սատանայի իչխանության դրսևորումներ, որին էլ Ինքը պետք է ջախջախեր<sup>7</sup>։ Ձարից բռնված մարդկությունն է Հիվանդը, որին բժչկություն է սպասվում։ Բժչկել` նչանակում է դեմ դնալ սատանայական ուժերին։ Եվ Հանձինս Իր Հետևորդների, Հիսուսը ցանկանում էր տեսնել մեծ ճակատամարտի Համամասնակիցների, որոնք ձեռք են մեկնել տառապող աչխարՀին։ «Ճչմարիտ, ճչմարիտ եմ ասում ձեղ, թե ով Հավատում է Ինձ, ինքն էլ կանի այն դործերը, որ Ես եմ անում. և դրսացից ավելի մեծերը կանի»։ Երբ աչակերտները չկարողացան օգնել Հիվանդին, նա խորապես տխրելով` նրանց կոչեց «անՀավատ սերունդ»<sup>8</sup>։

Հիսուսը Հաճախ էր մատնանչում մարմնի վիճակների և Հոգու միջև եղած սերտ կապը: Բժչկելով անդամալույծին, Նա զգուչացրեց նրան. «ԱՀավասիկ առողջացար, այլևս մի՛ մեղանչիր, որպեսզի մի ավելի չար բան չպատահի քեզ»<sup>9</sup>:

Ուսուցչի Համար առողջացման գլխավոր պայմաններից մեկը Հիվանդի Հավատն էր, որը ակտիվորեն պետք է ներգործեր բուժման ըն֊ Թացքի վրա: ԹերաՀավատությունը խանգարում է Հիվանդությունը Հաղթելուն: Այդ բանում աչակերտները ակնՀայտորեն Համողվեցին այն բանից Հետո, երբ Հիսուսը եղավ «Իր գավառում»՝ Նազարեթում: Որոչ ժամանակ Նա խուսափում էր այցելել այն փոքրիկ քաղաքը, ուր «դաստիարակվել էր», բայց Հիմա, ըստ երևույթին, որոչեց, որ Հասել է նաղովրեցիների փորձության ժամը<sup>10</sup>:

Օրը չաբաթ էր, և աղոթատանը խունվել էին Նազարեթի Համարյա բոլոր բնակիչները: Երբ, սովորույթի Համաձայն, Հասավ Աստվածաչունչն ընթերցելու ժամանակը, Հիսուսը բեմ բարձրացավ, և Նրան պարզեցին Սուրբ Գրոց փաթեթը: Նա բացեց այն և Եսայու Գրջից կարդաց տողեր. Տիրոջ Հոգին ինձ վրա է, դրա Համար իսկ Նա օծեց ինձ, Ուղարկեց ինձ՝ ավետարանելու աղջատներին, բժչկելու սրտով բեկվածներին, գերիներին աղատություն քարողելու և կույրերին՝ տեսողություն, Հռչակելու Տիրոջ ընդունելի տարին: Եսայի ԿԱ, 1-2

Փաթեթը վերադարձնելով սպասավորներին՝ Հիսոււսը նստեց: Տիրական լռության մեջ բոլորի Հայացքը դամվել էր Նրան: Նա դիտեր, որ Հավաքվածները լի են կասկածանքով, որ նույնիսկ այնտեղ դանվող Իր եղբայրները չեն Հավատա Իր պատդամաբերությանը: Այնուամենայնիվ, Հիսուսը սկսեց խոսել, բացատրելով մարդարեի Իր ընթերցած խոսքեոր. «Այսօր այս դիրքը կարդաղվեղ ձեր ականջներում... »:

Համադյուղացիների չարքերով դժդոՀության ալիք անցավ: Դեռևս երեկ իրենց պատվերները կատարող այս Մարդը երբ Հասցրեց դառնալ ուսուցիչ, ռաբբի: Շատերը տարակուսանքով Թոթվում էին ուսերը: «Սա Հյուսն չէր, Մարիամի որդին, Հակոբի, Հովսեփի, Հուդայի և Սիշմոնի եղբայրը: Սրա քույրերը այստեղ, մեղ մոտ չեն»:

Գտնվեցին և այնպիսիները, որոնք ցանկանալով ստուգել Կափառնայումից Հասած լուրերը, առաջարկեցին Նրան որևէ Հրաչք կատարել: Նրանք նույնիսկ Հիվանդներ բերեցին: Բայց բժչկություն տեղի չունեցավ: Հիսուսի ուժը դեմ առավ անՀավատության խուլ պատին: Նա Ինքն ապչել էր այդ մարդկանց անՀուսալի խստասրտությունից:

«Մարգարեն չՀարգված անձ չէ, բայց ոչ իր գավառում»,- ասաց Նա, Թողնելով Նազարեթը։

Բժշկումների ժամանակ Հիսուսը երբեմն դիմում էր արտաքին դործողությունների. ձեռքը դնում էր Հիվանդ տեղին կամ ցեխ էր քսում, իսկ Հետո Հիվանդին ուղարկում էր լվացվելու: Որոչ դեպքերում Նա ցանկանում էր բուժվածների Հետ մնալ մենակ<sup>ո</sup>: Բայց այդ ամենը արվում էր լոկ այն բանի Համար, որպեսզի օդներ մարդկանց Հավատի մեջ Հաստատվելու: «Քո Հավատը քեղ փրկեց», «Մի՛ վախե-ցիր, այլ միայն Հավատա»,- ասում էր Ուսուցիչը:

Երբեմն նույնիսկ բավարար էր Հավատի Թույլ առկայծումը: Այսպես, ընկնավոր տղայի Հայրը տանջվում էր կասկածամտությունից, բայց ամբողջ ուժով ցանկանում էր պայքարել դրա դեմ: «Հավատում եմ, Տե՛ր,- Հոդոց Հանեց նա,- օդնի՛ր իմ անՀավատությանը»։ Եվ նրա ՀուսաՀատ աղաղակը լսվեց։ Սա ցույց է տալիս, Թե մոտիկների վստա-Հությունը ինչպես կարող է փոխարինել Հիվանդի Հավատին։ Այնպես պատաՀեց, որ մի անդամ Կափառնայումի մեջ Հարաղատներն Ուսուց-չի մոտ բերեցին մի անդամալույծ մարդու, բայց ամբոխի պատճառով չէին կարողանում ներս մտնել տուն։ Այդ ժամանակ նրանք Հարթ տանիքից անցք բացեցին և մաՀիճն իջեցրին ուղիղ Հիսուսի ոտքերի մոտ։ Եվ Հրաչք կատարվեց, որովՀետև, ինչպես ասում է Մարկոս ավետարանիչը, Տերը «տեսավ նրանց Հավատը»<sup>12</sup>։ Իսկ Հռոմեական Հարյուրապետի և Անտիպայի պալատականներից մեկի խնդրանքով Քրիստոսը բուժեց նրանց ծառաներին, առանց նույնիսկ Հիվանդների երեսը տեսները։

Այնուսամենայնիվ, պետք չէ մտածել, որ Հիսուսը միչտ դյուրությամբ էր բուժումներ անում: Իր երկրային ուղին Նա անցնում էր դեռևս չունենալով «ամենայն իչխանություն երկնքում և երկրի վրա»: Դրան քիչ չէին խանդարում մարդիկ իրենք, նրանց փոքրոդությունը և կասկածամտությունը: Մենք կարդում ենք, թե Նա ինչպես «ծանր հոդոցով», հայացքը երկինք հառած, բառացիորեն հաղթահարելով պատնեչը, հանում էր Հիվանդությունները<sup>13</sup>:

Հիսուսը Համարյա ֆիզիկապես զգում էր Իրենից դուրս ելնող զորությունը: Մի անգամ Նա անցնում էր Հսկայական ամբոխի միջով, և ինչ-որ մի կին, որ տառապում էր արյունաՀոսությամբ, աննկատ քսվեց Նրա Թիկնոցի փեչերին: Արագ չրջվելով՝ Հիսուսը Հարցրեց.

- Ով էր, որ Ինձ դիպավ։
- Վարդապե՛տ,- զարմացավ Պետրոսը,- ժողովուրդն է, որ սեղմում ու նեղում է Քեղ։
- Մեկն Ինձ դիպավ,- առարկեց Հիսուսը,- որովՀետև զգացի, որ ինձնից զորություն դուրս եկավ:

Այն ժամանակ կինը դողալով ընկավ Ուսուցչի ոտքերը և խոստո֊ վանեց, որ ինքն էր դիպչողը:

~ Դո՛ւստր, քո Հավատր փրկեց քեզ, դնա՛ խաղաղությամբ<sup>14</sup>։

Այդ բուռն բեկումնային ժամանակաչըջանում, ինչպես մեր օրերում, չատ էին տարածված Հոդեկան Հիվանդությունները։ Եթե Հին Կտակարանը Համարյա չի Հիչատակում նրանց մասին, ապա Ավետարանները առիթ են տալիս մտածելու Հոդեկան Հիվանդությունների ինչոր Համաձարակի մասին։ Հատկապես սարսափելի էր խելադարության մի Հանելուկային տեսակ՝ բռնվածությունը կամ դիվաՀարությունը նը 15: Դրանցով տառապող մարդը զգում է անձի տառապալի երկվութրյուն. թվում էր, թե նրա մեջ բնակություն է Հաստատել օտար և թչնամի ինչ-որ մեկը: Հիվանդն աղաղակում էր անբնական ձայնով, խոսում էր դևերի անունից, որ ապրում էին իր մեջ, երբեմն Հավատացնելով, որ իր մեջ ապրում է դևերի մի ամբողջ բանակ: Բռնվածներից չատերը միայն երբեմն էին ընկնում մոլուցքի մեջ, ուրիչները բոլորովին ուչքի չէին դալիս և մարդաբնակ տեղերից փախչում էին վայրի անապատները: Երբեմն նրանք ապրում էին լքված դերեզմաններում, և մարդիկ սարսափով էին լսում նրանց ունոցն ու քրքիջը:

Քրիստոս միայն Իր ներկայությամբ զարմանալի ազդեցություն էր թողնում այդ դժբախտների վրա. երբեմն բավարար էր լինում Նրա տիրական մեկ բառը կամ Հպումը, և Հոգին ազատվում էր իրեն տիրապետած չար ուժերից:

Նրանց վերադարձնելով նոր կյանքի, Հիսուսը առողջացածներից պահանջում էր ներքին լիակատար վերակառուցում։ Դևերն Հղփանում են մեղքերի վրա: ԵԹե հետադայում մարդը նոր կյանքի Հոդով չլցվի, ապա բռնվածությունը կվերադառնա կրկնակի զորությամբ:

Քրիստոսի ժամանակակիցները դևերին պատկերացնում էին բնապաչտորեն, անապատում բնակվող չարանենդ էակների տեսքով։ Այդ պատճառով և, Հասկացված լինելու Համար, Ուսուցիչը Իր խոսքը Համեմեց այսպիսի առակով. «Սակայն պիղծ ոդին դուրս է ելնում մարդուց, չըջում է անջրդի վայրերում, Հանդիստ է որոնում և չի դտնում։ Այն ժամանակ ասում է՝ դառնամ իմ տունը, որտեղից դուրս եկա. և դալիս է ու այն դտնում դատարկ՝ մաքրված ու կարդի բերված։ Այն ժամանակ դնում և վերցնում է իրենից ավելի չար յոթը այլ ոդիներ և մտնում, բնակվում է այնտեղ. և այդ մարդու վերջը լինում է ավելի վատ, քան առաջ էր»<sup>16</sup>:

Բուժումների մասին լուրն սկզբից ևեԹ Հարուցեց Օրենքի երուսաղեմյան պաՀապանների զայրույթը: Հազիվ էին կասեցրել մարդկանց կասկածելի կուտակումները Հորդանան գետում, և աՀա նորից պետք է միջոցներ ձեռնարկել ուղղափառ Հավատը պաՀպանելու և տդետներին խելքի բերելու Համար: Արդեն առաջին անդամ չէ, որ Գալիլիան մայրաքաղաքային Հոդսեր է պատձառում: Ինչ-որ մեկը լավ Հիչում էր պարտիզան Հուդա Գավլոնիտին: Հիսուսի խավարամիտ ժողովուրդը միչտ պատրաստ է Հավատալ կեղծ մարդարեներին և խաբեբաներին:

Սակայն ժամանելով Կափառնայում քաղաքը, դպիրները Հասկացան,

որ իրենց Համար դժվար է վիճարկել կատարվող Հրաչքների իրականությունը: Դրա Համար նրանք սկսեցին ըստ կարելվույն Հմտանալ՝ Հարմար բացատրություններ դտնելու Համար: Ձէ որ նրանք չէին կարող Նիկոդեմոսի նման Հավատալ, որ Աստված դործում է իրենց կողմից արՀամարՀված Նազովրեցու միջոցով: Նրանցից մեկը որոչեց, որ Հիսուս կախարդությունը սովորել է Եդիպտոսում, իսկ մյուսները փորձում էին ժողովրդին Համոզել, որ Նա դևերին քչում է նրանց «իչխանի»՝ ԲեՀզեբուղի Հետ դաչինք կնքած<sup>17\*</sup>: Բայց Հիսուս անմիջապես փակուղի էր մտցնում այդ խորամանկ վարկածները Հնարողներին: Նա դպիրներին Հարցրեց՝ ինչպես կարող է սատանան սատանային քչել, նման չի լինի այդ երկպառակտիչ պատերազմի, որը մաՀաբեր կլինի ոդիների ամբողջ թադավորության Համար։ Նա Իր Հակառակորդներին ուղղակիորեն մեղադրեց Սուրբ Հոդուն ՀայՀոյելու մեջ, Որի զորությամբ դթասրտության Հրաչալի դործեր են կատարվում։ Ինչպես են իրենք իրենց Հավատի ծառայողներ Համարում, եթե ընդունակ չեն բարին չարից տարբերելու։

Կա՛մ ծառը բարի արեք, և նրա պտուղն էլ բարի կլինի, կա՛մ ծառը չար արեք և նրա պտուղն էլ չար կլինի. քանի որ իր պտղից է ծառը ձանաչվում: Իժերի՛ ծնունդներ, դուք, որ չար եք, ինչպես կկարողանաք բարի բաներ խոսել, քանի որ բերանը սրտի լիությունից է, որ խոսում է<sup>18</sup>:

Նետը կպավ Նպատակակետին: Ամբարտավան աստվածաբանները խայտառակ եղան ամբողջ ժողովրդի առաջ: Նրանց զայրույթը սաՀման չուներ, և դաղտնի ժողով անելով, որոչեցին, որ Հարկավոր է վերջ դնել այն դայթակղությանը, որ սերմանում էր Հիսուսը:

Երբ Ուսուցիչը Հաջորդ անդամ այցելեց Երուսաղեմ՝ տոնին մասնակցելու, Իր պաՀվածքով և խոսքերով ավելի մեծ զայրույթ առաջացրեց: Այս անդամ Նա արդեն Հայտնապես Հայտարարեց, որ Հրաչքներն Իր աստվածային պատդամաբերության նչաններն են: Պայքարի մեջ մտնելով խավարի տիրապետության դեմ, Նա կատարում է Հոր կամքը: Կյանքն ու օրՀնությունը Աստծուց են բխում, ուստի և Նա, Ով երկիր է ուղարկված Նրա կողմից, կոչված է բժչկելու և կյանք տայու: Իմ Հայրը մինչև այժմ գործում է, ուրեմն Ես ևս գործում եմ... Ճշմարիտ, ճշմարիտ եմ ասում ձեզ.
Մարդու Որդին Ինքն Իրենից ոչինչ չի կարող անել, այլ անում է այն, ինչ տեսնում,
Թե Հայրը կատարում է, որովհետև, ինչ-որ Հայրն է անում,
Նույնը նրա նման և Որդին է գործում...
որպեսզի ամենքը պատվեն Որդուն,
ինչպես պատվում են Հորը:
Ճշմարիտ, ճշմարիտ եմ ասում ձեզ.
որ, ով Իմ խոսքը լսում ու Հավատում է Նրան,
Ով ինձ առաքեց,
ընդունում է Հավիտենական կլանքը 19:

Ուղղադավաններն այլևս չէին կարողանում տանել նման խոսքերը։ Բավական չէր, որ Նազովրեցին խախտում էր Օրենքը, դեռ Իրեն էլ Աստծո Որդի էր կոչում։ Դպիրները չրջապատեցին Նրան և պահանջեցին, որ Նա այնպիսի «երկնային նչան» ցույց տար, որն անառարկելիորեն համողեր բոլորին։ Բայց Հիսուսը մերժեց այդ պահանջը։ «Ձար և չնացող ազդը նչան է փնտրում,- Հոդոց հանելով ասաց Նա,- այլ նչան չի տրվի նրան, բայց միայն Հովնան մարդարեի նչանը\*, որովհետև, ինչպես Հովնանը երեք օր ու երեք դիչեր կետի փորի մեջ էր, նույնպես և Մարդու Որդին երկրի ընդերքում երեք օր և երեք դիչեր։ Նինվեի մարդիկ դատաստանի ժամանակ այս ազդի դեմ պիտի դուրս դան և պիտի դատապարտեն նրան, ջանի որ նրանք Հովնանի քարողությամբ ապաչիարեցին, և ահավասիկ այստեղ Հովնանից մեծը կա։ Հարավի Դչխոն դատաստանի ժամանակ պիտի դուրս դա այս ազդի դեմ և պիտի դատաստանի նրան, որովհետև նա երկրի ծադերից եկավ լսելու Սողումոնի իմաստությունը. և ահա այստեղ Սողոմոնից մեծը կա»²0:

Արդյոք դրա Համար Մարդու Որդին անապատում մերժեց փորձիչին, որպեսզի Հիմա ցուցադրվող Հրաչքներով ապացուցի Իր իչխանությունը: ԸնդՀակառակը, Նա ամբոխից մչտապես թաքցնում էր Իր բժչկումները: «Ոչ ոքի չասես»,- Հաձախ էր Նա խնդրում նրան, ում վերադարձրել էր առողջությունը: Սովորաբար, միայն Նրա կամքին Հակառակ էին մարդիկ ամենուր տարածում չլսված բաները լուրը<sup>21</sup>: Առավել ևս, Քրիստոսը չէր ուղում Հրաչքները դարձնել ջատագովության

<sup>\*</sup> ԲեՀզեբուղը (Բաալ-Զեբուլ, այսինքն` պալատի Տերը) եղել է Հին քանանական աստվածու-Թյուն: Հետագայում այդ անունով սկսեցին կոչել չար ոգիների իչխանին:

<sup>\*</sup> Հին Կտակարանի մարգարե, զղջման քարոզիչ։

զենք և այդ եղանակով ստիպել Թչնամիներին Իրեն լսել: Թող նրանք Իր մասին դատեն այնպես, ինչպես իրենց խիղձն է Թելադրում։ Միայն Հիսուսին Հավատացողներին, միայն Հոդով բժչկվածներին Հրաչքները կբացվեն որպես Աստծո՝ աչխարՀ գալու նչաններ։

«Արքայության նչաններն» Հուզմունք էին պատճառում ոչ միայն ուսյալ աստվածաբաններին: Կար մի մարդ, որի Հոգին տառապում էր այդ օրերին: Ծվատվելով Հույսի և կասկածի միջև. մարդ, որը մտածում էր Հիսուսի մասին և իրեն Հարց էր տալիս. արդյոք ով է Նա:

Մահերոնում Մկրտչին պահում էին մի յուրօրինակ պատվավոր բանտում։ Անտիպասը նույնիսկ զրույցներ էր վարում Հովհաննեսի հետ և համբերատար լսում էր նրա մերկացնող խոսքերը։ Երբեմն բերդ էին Թողնում Մկրտչի աչակերտներին։ Նրանք արտաքին աչխարհից լուրեր էին բերում նրան։ Հովհաննեսը նրանցից իմացավ Գալիլիայում տեղի ունեցած դեպքերի մասին, ՆազարեԹցի Մարդու քարողների և հրաչքների մասին։ Մարդարեն, իհարկե, հիչում էր Հորդանանի տեսիլջքը և համողված էր, որ Հիսուսն Աստծուց Ճչմարիտ Ուղարկվածն է։ Բայց պետք է արդյոք Նրան համարել հենց Մեսիա։ Շատ ամիսներ էին արդեն անցել, իսկ Նազովրեցին դեռևս ապրում էր Կափառնայումի մեջ՝ չրջապատված ձկնորսներով և հասարակ մարդկանցով։ Որտեղ է Արքայության մեծությունն ու փառքը, որի ավետաբերն ու մունետիկը եղավ Հովհաննեսն ինքը։

Տարակուսանքը փարատելու Համար ՀովՀաննեսն իր երկու աչակերտներին ՄաՀերոնից ուղարկեց Հիսուսի մոտ: «Դու ես, որ գալու էիր, Թե ուրիչին սպասենք»<sup>22</sup>,- Հարցրեց նա:

Աչակերտներն ուղևորվեցին Կափառնայում և գտան Հիսուսին, Որը, ինչպես միչտ, չրջապատված էր բազմությամբ։ Տրված Հարցին Նա ուղղակի չպատասխանեց, այլ միայն ասաց. «Գնացեք պատմեցե՛ք Հով-Հաննեսին, ինչ որ դուք լսեցիք և տեսաք. կույրերը տեսնում են, կաղերը` քայլում, բորոտները` մաքրվում, խուլերը` լսում, մեռելները` Հառնում և աղջատներին քարողվում է Ավետարանը։ Եվ երանի՛ էր նրան, ով Իմ պատճառով չի դայթակղվում»։

ՀովՀաննեսի աչակերտների գնալուց Հետո Հիսուսը դիմեց ժո֊ ղովրդին և նրանց Հետ խոսեց Մկրտչի մասին:

«Ինչ տեսնելու ելաք անապատում։ Մի մարդարե»։ Այո, մարդարե էր ՀովՀաննեսը, բայց նա ուներ նաև այլ, առավել բարձր կոչվածու-

\* Այս խոսքերը չեն վերաբերում Կույս Մարիամին, որովՀետև բնօրինակ տեքստը նկատի ու֊ Նի արական սեռին պատկանող մարդկանց: թյուն. դառնալ Մեսիայի Նախակարապետը: Նա երկինքներից ընտրված ավետաբեր էր: «Ասում եմ ձեղ, կանանցից ծնվածների մեջ Հով-Հաննես Մկրտչից ավելի մեծր չի եղել»\*:

«Օրենքը և Մարդարեներ», Հին Կտակարանը մինչ ՀովՀաննեսը եղան։ Նրանից Հետո այլ ժամանակներ են սկսվում, երբ մարդկանց Հայտնի է դառնում Արքայությունը։ Սակայն ՀովՀաննեսը կանդ առավ երկու Կտակարանների սաՀմանագծին՝ չանցնելով այն։ Այդ պատձառով «Աստծո Արքայության մեջ ամենափոքրը ավելի մեծ է, քան թե նա»։ Ըստ երևույթին, Քրիստոսը նկատի ուներ այն, որ Օծյալի մասին ՀովՀաննեսի պատկերացումները ազատ չէին երկրային փրկության նկրտումներից։ Եվ, Հետևաբար, Հիսուսը չէր կարող նրան որոչակի պատասիանել. «Այո, Ես Նա եմ, ում դու սպասում էիր»։ Ճչմարիտ Փրկիչն աչխարՀ եկավ ոչ թե իչխելու, այլ ծառայելու, ոչ թե պատժելու, այլ բժչկելու և Բարի Լուրը ավետելու Համար։ Նա փրկում է, և Նրա դործերն Արքայության նչաններն են։

# Գլուխ ուԹերորդ

## ՏԱՍԵՐԿՈՒ ԱՌԱՔՑԱԼՆԵՐԸ։

## ՄԱՐԳԱՐԵԻ ՄԱՀԸ

աչուն 28 թ.- դարուն 29 թ.

Եթե չՀաչվենք Հուդայի երկիր կատարած կարձատև այցելությունները, ապա Հիսուսը ամբողջ տարվա ընթացքում չէր Հեռանում Գեննեսարեթի դավառից՝ քարողելով լձի Հյուսիս-արևմտյան կողմում
դանվող դյուղերում։ Հերովդես Անտիպասի մայրաքաղաք Տիբերիայում, ուր մեծամասամբ Հեթանոսներ էին բնակվում, Նա չէր Հայտնվում։ Գադարի մոտ Նրան թչնամաբար էին դիմավորում։ Արևելյան
ափի միակ քաղաքը, ուր անարդելք ուսուցանում էր Նա, Բեթսաիդան
էր։ Սակայն սկղբից ևեթ Քրիստոսն աչակերտներին սկսեց նախապատրաստել Ավետարանն ավելի լայն չրջանակներում քարողելու Համար։
«Բարձրացրե՛ք ձեր աչքերը,- ասում էր Նա,- և տեսե՛ք արտերը, որ
սպիտակել են և Հասել Հնձի Համար... Հունձն առատ է, իսկ մչակնեըը՝ սակավ»¹։ Նվիրյալ ունկնդրողներից աչակերտները պետք է վերածվեին «մարդկանց որսորդների», իրենց Ուսուցչի դործունյա զորակիցների։

Այդ նպատակի Համար էլ ընտրվել էին **Տասներկուսը**։

Հին Ուխտի եկեղեցում կային «չելուՀիմներ», ուղարկվածներ կամ Հունարեն լեզվով՝ առաջյալներ։ Նրանք Համայնքների ներկայացուցիչ-ներ էին, նամակներ էին տանում-բերում, լուծում էին վիճելի Հարցերը, նվիրատվություններ էին Հավաքում, Հայտնում էին տոների օրերը։ Երկու-երկու նրանք քաղաքից քաղաք էին դնում, կապ Հաստատելով Իսրայելի ցրված օջախների միջև²։ Նոր Ուխտի եկեղեցուն նույնաես Հարկ էր ունենալ այդպիսի առաջյաներ։

Նրանց ընտրելու նախօրեին, առանձնանալով լեռան վրա, Հիսուսն ամբողջ գիչեր աղոթեց, իսկ առավոտյան Հավաջեց աչակերտներին, որպեսզի Տասներկուսին անուններ դնի և լուսաբանի իրենց առաջելությունը։ Նա խոսում էր Աստծո Արջայության մասին, նրա գալիք նոր կյանջի մասին կոչվածների երանության մասին<sup>3</sup>։ Այդ օրը իրապես դրպեց ավետաբեր Եկեղեցու Հիմջը։ Այն պետք է Հայտնվեր ի պատասխան աչխարՀի սպասումներին։

Մատթեոս ավետարանիչը գրում է, որ Տասներկուսին կանչելուց ոչ չատ առաջ Հիսուսը կարեկցանքով լցված նայեց ժողովրդի բազմությանը, «որոնք Հոգնած էին և ցրված, ինչպես ոչխարներ, որոնք Հովիվ չունեն»<sup>4</sup>: Առաքյալները կգնան դեպի այդ տառապյալները՝ տանելով նրանց Հոգևոր և մարմնավոր բժչկություն։ Նրանց յուրաքանչյուր օրը և յուրաքանչյուր քայլն այսուՀետև պատկանելու է միայն Աստծուն և մարդկանց։ Նրանք կդառնան կամավոր ձամփորդներ և կապրեն երկնքի թռչունների նման՝ Հոգ չտանելով ոչնչի մասին։ Նրանց պետք չէ իրենց Հետ վերցնել ոչ փող, ոչ պաշար, ոչ երկրորդ զգեստ։ Ապաստան և Հաց նրանք կստանան նրանցից, ովքեր կընդունեն իրենց, ջանզի «մչակն արժանի է իր կերակրին»<sup>5</sup>:

Առաքյալների քարողչական արչավն Հարկ էր սկսել Տիրոջ ժողովրդից: ԱչխարՀը դարձի բերելու ժամանակը դեռ առջևում է, առայժմ Հիսուսը պատվիրում է։

Հեթանոսների չրջաններով չգնաք և սամարացիների որևէ քաղաքը չմտնեք, այլ ավելի չուտ գնացե՛ք Իսրայելի տան կորած ոչխարների մոտ։

Նույնիսկ Իր Համար Նա դնում է այդ սաՀմանները<sup>6</sup>: Ուխտը առաջինը տրվեց իսրայելցիներին Մովսեսի և մարդարեների միջոցով, և, Հետևաբար, նախ նրանք պետք է ընտրություն կատարեին. ընդունել բարի լուրը, Թե մերժել այն: Պետք չէ աչակերտները մտածեն, որ իրենց ԹեԹև գործ է Հանձնարարված: Շատերը կընդունեն նրանց ուրախությամբ, բայց ավելի չատ Հակառակորդներ ի Հայտ կգան:

ԱՀա ես ձեղ ուղարկում եմ որպես ոչխարներ՝ գայլերի մեջ։ ԱլսուՀետև խորադետ եղեր օձերի պես և միամիտ՝ աղավնիների նման: Զգուչացե՛ք մարդկանցից, որովՀետև պիտի մատնեն ձեզ ատլանների և պիտի տանջեն ձեղ իրենց ժողովարաններում, ձեզ պիտի տանեն կուսակալների ու Թագավորների առա) Իմ պատճառով, որ վկալություն տաթ նրանց և Հեթանոսներին: Բալդ երբ ձեղ մատնեն, Հոդ մի՛ արեք, **Թե ինչպես կամ ինչ պիտի խոսե**ջ որովՀետև այդ ժամին ձեզ կտրվի այն, ինչ պիտի խոսեջ. քանի որ ոչ Թե դուք եք, որ պիտի խոսեք, այլ ձեր Հոր Հոգին, որ պիտի խոսի ձեր միջոցով: Եղբայրն իր եղբորը մաՀվան պիտի մատնի, և Հայրը՝ որդուն: Եվ որդիները Հայրերի դեմ պիտի ելնեն ու նրանգ պիտի սպանեն: Եվ Իմ անվան Համար բոլորից պիտի ատվեջ. Իսկ ով մինչև վերջ Համբերի, նա պիտի փրկվի: Եվ մի՛ վախեղեջ նրանդիդ որ մարմինն են սպանում, բայց Հոգին սպանել չեն կարող. այլ դուք առավել վախեցե՛ք նրանցից, ով կարող է գեՀենի մեջ կորստլան մատնել Հոգին ու մարմինը: Չէ որ երկու ձնձղուկ մեկ դաՀեկանի է վաճառվում, Եվ ձեր գլխի մագերը բոլորն իսկ Հաչված են: Արդ, մի՛ վախեցեջ, ջանի որ բազում ձնձղուկներից լավ եջ դուջ<sup>7</sup>:

Ով իրեն Հիսուսին է Հանձնել, ազատվում է «այս աչխարՀի» ստրկությունից: Տերը միչտ նրանց Հետ է, Նա նրանց «ընկերն է» դարձրել Իրեն այն պաՀից, երբ նրանք դնացին Իր Հետևից: Արջայությունը, որ նրանք պետք է ավետեն, Մարդու Որդու Արջայությունն է: Հավատալ Աստծուն՝ նչանակում է Հավատալ Հիսուսին։

Ով որ Ինձ կխոստովանի մարդկանց առաջ, Ես էլ կխոստովանեմ նրան Իմ Հոր առաջ, որ Երկնքում է: Եվ ով Ինձ կուրանա մարդկանց առաջ, Ես էլ կուրանամ Իմ Հոր առաջ, որ Երկնքում է:

Հաճախ է ճչմարիտ լինում «Մարդուս Թչնամին իր մերձավորներն են» առածը: Եթե անդամ ամենամոտիկ մարդիկ խանդարեն առաջյալ- ներին իրենց ծառայության մեջ, նրանք պետք է Հիչեն, որ ձեռք են բերել մեկ այլ, վերին բարեկամություն և ամենից առաջ դրա նկատմամբ պետք է Հավատարմություն պահպանեն: «Ով իր Հորը և կամ մորը ինձնից ավելի է սիրում, Ինձ արժանի չէ»<sup>8</sup>:

Այսպիսի խիստ խոսքերը, Հավանաբար, ստիպել են ցնցվել առաքյալներից անդամ ամենաանվեՀերներին, բայց նրանք կարողացել են Հասկանալ դրանց իմաստը, ըմբոնելով, որ Ուսուցիչը խոսում է լոկ այն մասին, Թե ինչքան լիարժեք և վերջնական պետք է լինի իրենց ընտրությունը:

Եթե պատգամախոսները լցված լինեն Հիսուսի Հոգով, ապա Նա Ինքը կգործի նրանց միջոցով և նրանց մեջ։ «Ով ձե՛զ է ընդունում, Ի՛նձ է ընդունում, և ով Ի՛նձ է ընդունում, ընդունում է Ինձ ուղարկողի՛ն»<sup>9</sup>։

Քրիստոսի առաքյալները Հոգիներն Աստծո Հետ Հաչտեցնելու իչխանություն կստանան:

Ինչպես Իմ Հայրն Ինձ ուղարկեց, Ես էլ ուղարկում եմ ձեզ... Եթե մեկի մեղջերը ներեջ, նրանց ներված կլինի, Եթե մեկի մեղջերը չներեջ, ներված չի լինի... Ինչ որ կապեջ երկրի վրա, կապված պիտի լինի երկնջում: Եվ ինչ որ արձակեջ երկրի վրա, թող արձակված լինի երկնջում<sup>10</sup>:

Մարդու Որդու պես Իր աչակերտները կդառնան ոսքի սերմանողներ և բժչկողներ: ԱյսուՀետև, իրենց Վարդապետի և Տիրոջ կյանքի նման, նրանց կյանքը նվիրված կլինի ծառայելուն: Հետադայում Պողոս առաջյալը, Թեպետև նա Տասներկուսի մեջ չէր, վկայեց «Հիսուսին նմանվելու» խորՀուրդը: «Կենդանի եմ այսուՀետև. բայց ոչ Թե ես, այլ իմ մեջ ապրում է Քրիստոս»,- ասում էր նա: «Նմանվեցե՛ք ինձ, ինչպես որ ես՝ Քրիստոսին»<sup>1</sup>: Սրանք փառաբանության խոսքեր չէին, այլ իրեն Աստծուն և աչխարՀին նվիրվելու կոչ, ինչպես Իր անձը դրեց Հիսուս Նազովրեցին:

Երբ Տասներկուսը երկու-երկու դնացին չրջակա քաղաքները, Հիսուսը մնաց մենակ: Իսկ չուտով Նրան Հայտնեցին ՄաՀերոնում պատաՀած ողբերդության մասին:

Հերովդես չորրորդապետի տանը ՀովՀաննես Մկրտիչը մի Թչնամի ուներ, որը վաղուց էր ուցում նրա մաՀը, դա Հերովդիան էր՝ Անտիպասի կինը: Սկզբում նա ամուսնացած էր նրա եղբոր Հետ, որին Հերովդես Մեծը գրկեց ժառանգությունից։ Ինջնասեր կինը տանջվում էր նվաստացումից և երազում էր իչխանության մասին: Երբ 26 թ. Անտիպասը Հյուր էր եղբոր տանը, Հերովդիան կարողացավ Հմայել չորրորդապետին: Նա Հիսունն անց էր, բայց սիրաՀարվեց իր բարեկամուՀուն և որոչեց ամուսնանալ նրա Հետ: Քիչ չէին այդ քայլին դնալու արդելը֊ ները: Հարկավոր էր ամուսնալուծվել առաջին կնոջից, որն իր դաչնակից, Նաբաթեայի արքա Արետաս IV-ի դուստրն էր։ Իմանալով Անտիպասի ծրագրերի մասին, նրա կինը Հավատարիմ բեդվինների օգնու-Թյամբ փախավ ՆաբաԹեա՝ Հոր մոտ։ Այդ բանը Հասցրեց Արետասի Հետ դիվանադիտական Հարաբերությունների խզման: Հերովդեսի արարջը Հենց Հուդայի երկրում արժանացավ միաՀամուռ դատապարտության. Հերովդիան իր ազդականուՀին էր և եղբոր կինը: Այսպիսով, չորրորդապետը կրկնակի էր խախտում օրենքը<sup>12</sup>: Սակայն Տիրակալին ոչինչ չէր կարող կանդնեզնել:

ՀովՀաննես Մկրտիչը, երբ դեռ ազատության մեջ էր, բացաՀայտուրեն խոսում էր այդ արյունապիղծ ամուսնության դեմ։ Նա չդադարեց Հերովդեսին Հանդիմանել նույնիսկ այն բանից Հետո, երբ վերջինս նրան բանտարկեց։ Այդ իսկ պատճառով, բանտարկվածը Հերովդիայի Համար չարունակում էր մնալ վտանդավոր։ Հերովդիան նրա Հետ ՀաչվեՀարդար տեսնելու առիթ էր փնտրում, բայց դիտեր, որ իր թուլակամ ամուսինը Հաղիվ թե ՀովՀաննեսին դատապարտելու կամ կախաղան բարձրացնելու վճիռ կայացներ։ Ի վերջո, Հայտնվեց երկար սպասված առիթը։

Հերովդեսն իր ծննդյան օրն էր նչում, և ՄաՀերոնի պալատում պատվավոր չատ Հյուրեր էին Հավաքվել՝ զորապետներ և Գալիլիայի ավագանին։ Խնջույքի Թեժ պաՀին սրաՀի մեջտեղում Հայտնվեց Սաղոմեն՝ Հերովդիայի դուստրը, որն իր կրակոտ ասորական պարով անասելի ցնծություն պարգևեց բոլորին։ «Ուզիր ինձանից ինչ-որ կամենում ես»,- բղավեց Հարբած չորրորդապետը: Հյուրերի ներկայությամբ նա խոստացավ պաՀել աղջկա ուղած ցանկությունը կատարելու Համար տված իր երդումը: Սալոմեն, խորՀրդակցելով մոր Հետ, կրկնեց Հերովդիայի Հուչած բառերը՝ «Ուղում եմ, որ Հիմա, իսկույն սկուտեղի վրա ինձ տաս... ՀովՀաննես Մկրտչի դյուխը»:

Անտիպասի դեմքը խոժոռվեց: Մարգարեն միչտ Հարգանք էր ներչնչել իր նկատմամբ, և, բացի այդ, նա վախենում էր դրանով Հարուցել ժողովրդի ցասումը: Հռոմեացիք, իրենց Հերթին, չէին սիրում անդատարան ՀաչվեՀարդարները: Սակայն Հերովդեսը, ցանկանալով պաՀել երևելի Հյուրերի ներկայությամբ տված խոստումը, իր թիկնապահին Հրամայեց իջնել զնդան: Շուտով նա վերադարձավ ՀովՀաննեսի արյունաթաթախ գլուխը ձեռքին: Այն դրեցին սկուտեղի վրա, և Սայոմեն դարՀուրելի նվերը մատուցեց իր մորը:

Այսպես մաՀացավ «կանանցից ծնվածներից մեծադույնը»։ Նրա տարիքը երեսունից այնքան էլ մեծ չէր։ Հասցրեց նա արդյոք Հիսուսի պատասխանն ստանալ։ Մենք չդիտենք։ Բայց նա մեռավ այնպես, ինչպես ապրել էր` Աստծո արդարության աննկուն վկա։

Մարգարեի մարմինը Հանձնեցին աչակերտներին։ Մարմինը գերեզմանում ամփոփելով, նրանք չտապեցին Գալիլիա՝ կատարվածի մասին Հիսուսին Հայտնելու։ ՀովՀաննեսականները գիտեին, որ իրենց ուսուցչի մտքերը կյանքի վերջին օրերին պտտվում էին ՆազարեԹցի Մարդու չուրջը:

Այդ օրվանից Անտիպասին սկսեց Հետապնդել երկյուղը։ Լսելով Հիսուսի մասին, նա չրջապատի մարդկանց Համոզում էր, որ նա իր կողմից գլխատված և մեռելներից Հարություն առած արդարակյացն է։ Երբ Արետաս IV-ը պատերազմով եկավ Հերովդեսի վրա և դրավեց Մա-Հերոնը, մարդիկ ասում էին, որ Աստված ՀովՀաննեսի սպանության Համար պատժեց չորրորդապետին<sup>13</sup>:

Այդ ընթացքում Կափառնայում վերադարձան Տատներկուսը։ Հաջողությունը ոգևորել էր նրանց և ցնծությամբ պատմում էին նրանք Հիսուսին «այն ամենը», ինչը արել էին և ինչը սովորեցրել էին»։ Սակայն նրանց ուրախությունը խամրեց տխուր նորությունից։ Ձորրորդապետը կարող էր թշնամական դործողությունների անցնել նաև նոր քարոզիչների դեմ։ Ուսուցիչը պետք է պաՀպաներ սաղմնավորվող Եկեղեցին։ «Գնացե՛ք,ասաց Նա առաքյալներին,- ուրիչներից առանձին, անապատ տեղ, և մի քիչ Հանդստացեք»։ Իսկ Ինքը նավակ նստեց և ուղևորվեց լճի արևելյան ափր, դեպի Հերովդես Փիլիպպոսի տերության սաՀմանները։

Շուտով Նրա ետևից գնացին նաև աչակերտները:

## Գլուխ իններորդ «ԿԵՆԱՑ ՀԱՑԸ»

Գարուն֊ամառ 29 թ.

Այն ժամանակ, երբ փոքրիկ Համայնքի գլխին առաջին անգամ կախվեց իշխանությունների իրական վտանգը, Հիսուսի քարոզն առաժելագույն Հաջողության Հասավ: Նրան մշտապես ուղեկցում էին Գաւլիլիայի և Դեկապոլիսի, Հուդայի երկրի և Հորդանանի տարածքի և նույնիսկ Փյունիկիայի բնակիչները՝: Նրա Համբավը «տարածվել էր ամբողջ Ասորիքում»: Նախկինում երբեք այդպիսի Հոծ խմբեր չէին դալիս դեպի Վարդապետը: Թեկուղ անՀայտ է, թե Հետադայում այդ մարդկանցից քանիսը մտան առաջին Եկեղեցու մեջ, բայց այդ դարունն, անչույտ, առատ Հունձք բերեց Ավետարանին:

Երբ Հիսուսը դաղտնի Հեռացավ Կափառնայում քաղաքից, ժողովուրդն սկսեց փնտրել Նրան: Չնայած մոտ էր Զատկի տոնը, բայց չատ դալիլիացիներ Ուսուցչին Հանդիպելու Հույսով, Երուսաղեմում Հավաքվելու փոխարեն, լճի ափով ուղևորվեցին Բեթսայիդա: Եվ Հիսուսը վերստին տեսավ «Իսրայելի տան ոչխարներին», որոնք ցրված էին ան-Հովիվ Հոտի նման: Անապատային բլուրների միջև Նա Նոր Մովսես էր թվում նրանց, որը պետք է իրենց տաներ աղատության ձանապարՀով: «ԳԹալով նրանց», Հիսուսը մարդկանց Հետ զրուցում էր երկար և բուժում էր Իր մոտ բերված Հիվանդներին...

Աննկատ իջավ երեկոն, և չուտով մութը պատելու էր լճափը: Աչակերտներն անՀանգստացան.

- Այս տեղը ամայի է և օրը տարաժամել է,- ասացին նրանք Հիսուսին: - Արձակի՛ր այդ ժողովրդի բազմությունը, որպեսզի գնան չրջակայքի ագարակներում և գյուղերում իրենց Համար ուտելիք գնեն:
  - Դո՛ւք նրանց ուտելիք տվեք,- պատասխան տվեց Հիսուսը:
- Գնանք դնենք երկու Հարյուր դաՀեկանի Հաց և նրանց տանք ուտելու,- Հարդրեց առաքյալներից մեկը:

Համայնքն ուներ իր խնայողությունները, իսկ եկածներից ոմանք, Հավանական էր, որ իրենց Հետ փող էին վերցրել: Ի դեպ, Փիլիպպոսը կասկած Հայտնեց, թե այդքան Հացր կՀերիքի:

- Քանի նկանակ ունեք, դնացեք տեսե՛ք:
- Այստեղ մի տղա կա,- ասաց Անդրեասը,- որ դարու Հինդ Հաց ունի և երկու ձուկ: Բայց այդքանն ինչ է այս բազմության Համար:

Պատասխանի փոխարեն Հիսուսը Հրամայեց նրանց խումբ-խումբ նստեցնել գարնանային դալար խոտերի վրա և, վերցնելով Հացերը, նայեց դեպի երկինք, օրՀնեց, մանրեց նկանակները և տվեց աչակերտնեւրին: ՇփոթաՀար, նրանք սկսեցին խմբերին բաժանել աղջատիկ սնուն-դը, բայց չուտով, ի զարմանս իրենց, Համոզվեցին, որ բոլորին բավականացնում է...

Առաջին Հայացքից կարող է թվալ, որ այս պարագայում Քրիստոսը գիջեց փորձիչին, որն երբևէ առաջարկել էր Իրեն քարերը Հաց դարձնել։ Բայց իրականում փոխզիջում չկար Նրա արածի մեջ։ «Ոչ միսայն Հացով կապրի մարդ» խոսքն ուժի մեջ էր մնում։ Ուսուցիչը կաժնեում էր, որ բազմությունն Իր մոտ գնա ամենից առաջ Հոգևոր Հացն ստանալու Համար։ Եթե մարդիկ նախ Աստծո Արքայությունը փնտրեն, ապա «մնացյալը կտրվի նրանց»։ Ավանդությունը պաՀպանել է Քրիստոսի նշանավոր խոսքերը. «Խնդրեցեք մեծը և Աստված ավելիով նաև փոքրը կտա ձեղ»²։

Մենք երբեք չենք իմանա, Թե Հատկապես ինչպես տեղի ունեցավ Հացի բազմացումը, բայց կարևորը ամենևին էլ այդ չէ: Կերակրելով ժողովրդին, Հիսուսը ցույց տվեց, որ իսկական կենդանի Հավատը և Հոգիների միաբանումը վայելչության մեջ գրավական կարող են դառնալ ոչ միայն երկնային, այլև երկրային օրՀնության Համար:

ՊատաՀական չէ, որ այդ իրադարձությունը նկարագրված է բոլոր

չորս ավետարանիչների մոտ, իսկ վաղ քրիստոնյաները սիրում էին այն պատկերել անձավների պատերի վրա<sup>3</sup>: Եղբայրների տոնական ընթրիքի գաղտնածիսությունը Հաղորդության կանխատեսումն էր, ԳոՀության խորՀուրդը, որը Մարդու Որդին դարձրեց իր Եկեղեցու Հիմնակետը:

Իրիկնային այդ ժամին Բեխսայիդայի ժողովուրդը վկա դարձավ Արջայության բացեիբաց խոստովանության առաջին ջայլերին։ Հավատը, թեկուղ և կարձ ժամանակով, Հաղթանակեց։ Կեղծ մարդարեն և սրբապիղծ մարդը, աստվածաբանների կարծիջով, ջաղաջադետների զայրույթը Հարուցող վտանդավոր խռովարարն է, բայց Հիսուսին ցնծությամբ ընդունեցին Հաղարավոր մարդիկ, որոնջ Նրա Հետ անցկացրեցին Զատիկին նախորդած օրերը և մասնակցեցին Հացի սուրբ բազմացմանը։

Երբ գիչերն իջավ և Հովտում խարույկներ վառվեցին, մարդկանց Համար դժվար էր քնելը։ Բոլորին Համակել էր բերկրանքի զգացումը։ «Ճչմարիտ՝ Նա է Մարգարեն, որ գալու էր աչխարՀ»,- աղաղակում էին ամենուր։ Թեկուզ Հիսուսը Իր Հանդեպ չէր պաՀանջում արքայական մեծարանք, բայց գալիլիացիք արդեն պատրաստ էին Նրան ստիպելով տանելու և իրենց տիրակալ Հռչակելու։ Նրանց մտքերը առօրյա բաների չուրջ էին պտտվում։ Արքայության լույսը, Աստծո Հետ Հաղորդության «նչանը» նորից ծածկվեցին պայծառացող պատրանքներով...

Ժողովրդի խանդավառությունը կարող էր փոխանցվել աչակերտներին, որը Հերովդեսի բոլոր Հալածանջներից ավելի վտանդավոր էր: Եվ նորից պետք էր թաքնվել, փախչել: Հիսուսը ոչ մի րոպե չի Հապաղում:

Նա Տասներկուսին Հրամայում է նստել Սիմոնի նավակը և ափի երկայնքով նավարկել դեպի Բեխսայիդա: ՉՀասկանալով նման չտապո֊ ղականուխյան պատճառը, նրանք լուռ ենխարկվում են, իսկ Նա, դիչ֊ երվա քողի տակ, բոլորի աչքից աննկատ, միայնակ բարձրանում է լե֊ ռը, որտեղից լուսնի լույսի տակ Նրան երևում է Հանդիպակաց քամու դեմ կռիվ տվող նավակը:

Աչակերտները սպասում էին, որ չուտով Հիսուսն ափ կիջնի, սակայն Նա չէր Թողնում իր Թաքստոցը։ Գիչերվա ժամը երեքին քամին նրանց Հասցրել էր Համարյա լճի մեջտեղը։ Այժմ Հարկավոր էր մտածել միայն այն մասին, որ նավակը չուռ չգար։ Առաքյալները Հանկարծ ինչոր բան տեսան, որը նրանց ստիպեց բղավել։ Ուղիղ ալիքների վրայով չարժվում էր մարդկային մի կերպարանք, որն, ինչպես Թվաց, ուղում էր կողջով անցնել։ Թմրած ձկնորսները նետեցին Թիակները։ Նրանք ապրեցին ժողովրդական անՀավատության բոլոր սարսափները։ Այդ ուրվականն արդյոք չի կանխագուչակում իրենց մոտալուտ կործանումը։ Եվ Հենց այդ պահին խավարի միջից Հնչեց ծանոթ ձայնը՝ «Ե՛ս եմ, մի՛ վախեցեք»...

Նրանք դեռ չդիտեին՝ ուրախանան, Թե սարսափեն, երբ բռնկուն Պետրոսը խավարի միջից ձայն տվեց. «Տե՛ր, եԹե Դու ես, Հրամայի՛ր ինձ ջրի վրայով Քեղ մոտ դալ»:

Ինչը դրդեց նրան։ Մանկական Հետաքրքրասիրությունը։ Կամ՝ Ուսուցչին Հպվելով վախը ՀաղթաՀարելու ցանկությունը։ Ավելի չուտ՝ ձկնորսն իրեն Հաչիվ չտվեց իր այդ մղումի մեջ, երբ լսելով. «Արի՛», անվախ իջավ նավակից։ Եվ պատաՀեց անՀավանականը։ Մի քանի ակնթարթ Հավատի ուժն, իրոք, Պետրոսին պաՀեց ջրի վրա։ Բայց անմիջապես ոտքերի տակ ալիքներն ղդալով, նա վախով բռնված դիտակցեց, թե ինչ է տեղի ունենում և սկսեց սուղվել։

- Տե՛ր, փրկի՛ր ինձ,- ՀուսաՀատ աղաղակեց Պետրոսը:
- ֊ ԹերաՀավա՛տ, ինչու երկմտեցիր,- ասաց Հիսուսը՝ ձեռքը նրան մեկնելով:

Աչակերտները պառկած էին նավակի Հատակին, չՀանդդնելով չարժվել: Այժմ նրանք վերջնականապես Հասկացան. ձակատադիրն իրենց կապել է ոչ երկրային ինչ-որ Մեկի Հետ:

Նրանցից ոչ ոք չՀասցրեց նկատել, Թե նավակն ինչպես քսվեց ափամերձ քարերին...

Այնինչ, առավոտյան, ժողովուրդն իմանալով, որ Տասներկուսն ուղևորվել են առանց Ուսուցչի, ենթադրություններ էր անում և տարակուսում, ուր կարող էր անՀայտանալ Նա: Գալիլիացիները ցրված խմբերով ջայլում էին ափի երկայնջով։ Ոմանջ նավակներով ծովը մտան և Հարցուփորձ էին անում Տիբերիայի ձկնորսներին։ Վերջապես ինչ-որ մեկն առաջարկեց ուղևորվել «Նրա ջաղաջը»։

Եվ, իսկապես, Նագովրեցուն նրանք գտան Կափառնայումի մեջ<sup>4</sup>։

Ինչ պատճառներ դրդեցին Նրան վերադառնալ Անտիպասի չորրորդապետություն։ Ուզում էր Նա նորից փորձել ՀամախոՀներ դտնել այնտեղ և այդ պատճառով չէր, արդյոք, ձգձգում Գալիլիան թողնելը։ Սա ամենաՀավանական ենթադրությունն է։ Հիսուսն ասես Ինքն Իրենից Հեռացնում էր սպասվելիքը։ Դրանում է Նրա կյանքի՝ մեղ Համար անըմբռնելի ողբերդականությունը։ Թեկուղև Ավետարանի սերմերն Հաճախ էին ընկնում անպտուղ Հողի մեջ՝ Սերմնացանը չարունակում էր ջանք թափել «չատերի փրկության Համար»։ Ռուս դրողի խորիմաստ խոսքով ասած՝ Քրիստոսր «պետք է որ մինչև վերջ, մինչև խաչը պաՀպաներ Հույսի կայծը⁵»:

Այդ միջոցին Երուսաղեմից Կափառնայումի ժողովարան ներկայացան դպիրները: Այս անդամ նրանք Հիսուսին մեղադրում էին ոչ Թե կախարդուԹյան, այլ «Հայրերի ժառանդուԹյան» նկատմամբ անՀարդալից վերաբերմունքի մեջ: Ինչպես կարող էր Նա, որ Հավակնում է ուսուցիչ դառնալ, այդպես ԹեԹև վարվել Հայրերի կողմից ավանդված ծիսակատարուԹյունների Հետ: Ձէ որ բոլորը տեսել էին, որ Նրա աչակերտները սեղան նստելիս չէին կատարում լվացման ծիսակարդը:

Հիսուսը չսկսեց արդարանալ նրանց առջև: «Կեղծավորնե՛ր, Եսային լավ է մարդարեացել ձեր վրա,- նկատեց Նա,- և ասել.

Այս ժողովուրդը չրթունքներով է Ինձ մեծարում. բայց իրենց սիրտը Հեռացած, բաժանված է Ինձից. զուր են Ինձ պաչտում. մարդկանց կողմից պատվիրված վարդապետություններ են ուսուցանում:

Աստծու պատվիրանը Թողած՝ մարդկանց ավանդությունն եք պա-Հում»:

Մեծ է արդյոք արարողությունների արժեքը, եթե մոռացության է մատնված Օրենքի մեջ գլխավորը։ Ուսուցիչն անմիջապես այդ կարդի կեղծ բարեպաչտության օրինակ բերեց։ Հաձախ է պատաՀում, որ իրենց ունեցվածքը Տաձարին կտակող մարդիկ, այդ Հիմքի վրա Հրա-ժարվում էին ծնողներին օգնելուց։ Երևակայելով, որ բարեպաչտու-թյուն են արել՝ նրանք ընկնում են Մովսեսի պատվիրաններից մեկի խախտման տակ<sup>6</sup>։

Բանավեճն ընդՀատվեց Բեխսայիդայի կողմերից եկած դալիլիացիների կողմից<sup>7</sup>: Նրանք Հուղված և ղարմացած չրջապատեցին Ուսուցչին:

- Ռաբբի՛, երբ եկար այստեղ:

Սակայն Հանդիպումը նրանց Հետ Քրիստոսին արդեն չէր ուրախացնում:

- Ճչմարիտ, ճչմարիտ եմ ասում ձեզ, դուք Ինձ փնտրում եք ոչ Թե նրա Համար, որ նչաններ տեսաք, այլ որովՀետև կերաք այն Հացից և կչտացաք։ Գնացեք, աչխատեցե՛ք ոչ Թե կորստյան ենԹակա կերակրի Համար, այլ այն կերակրի, որը մնում է Հավիտենական կյանքի Համար, և որը Մարդու Որդին կտա ձեղ, քանի որ Նրան Իր կնիքով Հաստատել է Հայրը՝ Աստված։ Նրանց Հոգում «նչանները», ընԹրիքին Հաջորդած Աստծո ներկայուԹյան Հրաչքը, խամրել էր այն բանի Համեմատ, որ Հիսուսը կարողացել էր կերակրել իրենց անապատ տեղում: Սակայն գալիլիացիները ձգտում էին պարզել, Թե Ուսուցիչն ինչ է իրենցից ուղում և պաՀանջում:

- Ինչ անենք, որ Աստծու ուզած գործերը գործենք,- Հարցրեցին նրանք:
- Աստծո ուղած գործը ա՛յս է. որ Հավատաք Նրան, Ում Նա ուղարկեց,- եղավ պատասխանը:

Բայց միթե իրենք չէին Հավատացել: Միթե իրենք չէին ուղում Նրան թագավոր դարձնել այն բանի Համար, որ Նա Մովսեսի նման իրենց տվեց երկնային նոր մանանան<sup>8</sup>:

- Մովսեսը չէ, որ ձեզ երկնքից Հաց տվեց,- առարկեց Հիսուսը: -Այլ Իմ Հայրն է, որ տալիս է ձեզ ճչմարիտ Հացը երկնքից, որովՀետև Աստծուց է այն Հացը, որ իջնում է երկնքից և կյանք է տալիս աչխար-Հին:
- -Տե՛ր, ամեն ժամ տո՛ւր մեղ այդ Հացը,- նորից չՀասկացան նրանք: Ինչպես և սամարացի կինը, մարդիկ բառացի էին Հասկանում այլասացությունը, չնայած նրանցից ոմանք կարող էին գիտենային, որ դպիրներն «Հաց» անվանում էին Աստվածային Գերիմաստությանը:

Եվ այդ ժամանակ Հիսուսն ասաց խոսքեր, որոնք լրիվ իրարանցում առաջացրեցին Հավաքվածների մեջ.

Ես եմ կենաց Հացր.

ով դեպի Ինձ գա, քաղց չի զգա,

և ով ինձ Հավատա, երբեք չի ծարավի...

Ձեր Հայրերը անապատում մանանան կերան, սակայն մեռան:

Այս է երկնքից իջած Հացը,

որպեսգի, ով որ սրանից ուտի, չմեռնի...

Այն Հացր, որ Ես կտամ Իմ մարմինն է,

որը Ես կտամ, որպեսզի աչխարՀը կյանք ունենա...

Ով ուտում է Իմ մարմինը և ընկալում Իմ արյունը,

Կբնակվի Իմ մեջ, և Ես՝ նրա մեջ։

Հացը, ջուրը, գինին խորՀրդանչում են այն կերակուրը, որն անՀրաժեչտ է մարմնի կյանքը պաՀելու Համար։ Սուրբ ընթրիքը Մարդու Որդու Հետ՝ Հոդու կերակուրն է։ Նրա՝ մարմնից և արյունից կազմված Էակի միջոցով է կատարվում Հաղորդություն աստվածային դոյի Հետ, ձեռք է բերվում Պատվիրանի ամբողջացում, տեղի է ունենում Արար֊ չի միացումը արարածների Հետ:

Հացի բազմացման օրը ժողովուրդն այդ «նչանի» վկան և մասնակիցը դարձավ, բայց չդիմացավ երկրային դայթակղությանը: Հիմա արդեն անցել էր այն անսովոր դիչերվա խանդավառությունը, երբ ուզում էին թադավոր Հռչակել Հիսուսին: Մարդկանց թվում էր, թե իրենք արթնացել են քնից և խելքի են եկել: «Սա Հիսուսը չէ, Հովսեփի որդին, որի Հորն ու մորը մենք ձանաչում ենք»,- կասկածանքով Հարցնում էին ոմանք: - Արդ, ինչպես է ասում՝ Ես երկնքից իջա: Իսկ ուրիչներն իրենց խաբված էին Համարում. «Սա ինչպես կարող է իր մարմինը մեզ տալ՝ ուտելու»:

Հիսուսի ասածը ծայրաՀեղ չփոխություն առաջացրեց նույնիսկ աշակերտների մոտ: Նրանցից ոմանք տրտնջացին. «Խիստ է այդ խոսքը, ով կարող է այն լսել»: Հիսուսը փորձում էր նրանց բացատրել, որ Իր խոսքերը Հարկավոր է Հոգևոր իմաստով Հասկանալ. «Այն խոսքը, որ ձեղ ասացի, Հոգի է և կյանք: Բայց ձեր մեջ կան ոմանք, որ չեն Հավատում»:

Հովգաննես ավետարանիչը լուսաբանում է, որ «անգավատներ» ասելով Տերը նկատի ուներ Հուդային։ Իրականում, չատ Հնարավոր է, որ այդ փառամոլ մարդը, գամողվելով, որ Հիսուսը չի ցանկանում դառնալ Թադավոր, Հենց այդ ժամանակ էր ՀիասԹափվեց նրա Հետ կապված Հույսերից։ Իսկ ինչպես էր նա Հասկացել դիչերը լճի վրա կատարվածը։ Կասկածանքը միչտ դանում է պատասխան, երազ, կախարդանք, խանդարված երևակայության խաղ։ Հիսուսի Հանդեպ Հավատը ջարդվեց, սակայն՝ ոչ միայն Հուդայի մոտ։ Նույն ավետարանիչը տեղեկացնում է, որ «Դրա վրա՝ նրա աչակերտներից չատերը ետ քաչվեցին և այլևս Նրա Հետ չէին չրջում»։

- Միթե դուք էլ ուզում եք դնալ,- Հարցրեց Հիսուսը Տասներկուսին:

Բոլորը լռեցին, միայն Սիմոն Պետրոսը կարողացավ արտաՀայտել բոլորի ապրումը.

- Տե՛ր, ում մոտ պիտի գնանք: Դու Հավիտենական կյանքի խոսջեր ունես...

Իրենց տեսածից ու լսածից չփոխված` աչակերտներն ասես նոր երկունքի ցավեր էին քաչում: Շատ բաներ նրանք դեռևս ի վիձակի չէին «մարսել»: Բայց, վերջ ի վերջո, նրանք ում վրա կարող էին Հույս դնել, բացի Տիրոջից: Իսկ նա տրտում նայում էր իրար գլխի կուտակված Իր Հետևորդներին.

- Ձէ որ Ես եմ ընտրել ձեզ՝ Տասներկուսիդ. և ձեզանից մեկը սատանա է։

ԵԹե անդամ Հուդան ցնցվեց այդ խոսքերից, ապա ցույց չտվեց, Թե դրանք իրեն են վերաբերում: Մյուսները կարկամել էին սարսափից:

Հեշտ չէր նրանց Համար, բայց առավել դժվար էր Հենց Հիսուսի Համար։ Նա պետք է Հոդեպես վերակերտեր մարդկանց, որոնք կրում էին իրենց միջավայրի չատ մոլորություններ։ Անդամ ընտրվելով Արջայության առաքյալներ, նրանք, այնուամենայնիվ, անսաՀման Հեռու մնացին Քրիստոսից։ Լսելով Նրա զդուշացումը` «Զդո՛ւյչ մնացեք փարիսեցիների թթամորից և Հերովդեսականների թթամորից», նրանք Հասկացան, թե Ուսուցիչն իրենց արդելում է կարիքի դեպքում Հաց վերցնել Իր թչնամիներից։ «Միթե դուք դեռ չեք Հասկանում»,- վչտագցավ Հիսուսը։

Չնայած դրան, Նա չգործադրեց Իր ունեցած իչխանությունը, չուղեցավ բռնանալ Հոգիների վրա: Նորից ու նորից Նա կուսուցանի նրանց, Հետամուտ կլինի նրանց կասկածներին, անսպառ Համբերությամբ կսպասի նրանց: Նրանք ստիպված կլինեն երկրորդ դարձը վերապրելու, ևս մեկ անդամ ձանաչելու Մեսիային Իեչուա ռաբբիի մեջ, բայց ոչ ղելոտների և ունայն ամբոխի Մեսիային, այլ Նրան, Ով Հոդևոր կերակուրն է աչխարՀի, երկնքից պարդևած Հացր...

#### Գլուխ տասներորդ

#### **ሆ**ԱՐԴበՒ በՐԴበՒ ԳԱՂՏՆԻՔԸ

Ամաառ - աչուն 29 թ.

Ըստ երևույթին, ժողովրդի Հուղմունքների խաղաղվելուն սպասելու Համար Հիսուսը բոլորովին թողեց Իսրայելի Հողի սատմանները։ Նա Հեռացավ Հարևան Փյունիկիա երկիրը, ուր ապրեց որոչ ժամանակ, աչխատելով անձանաչելի մնալ։ Նրա քարողն այդ օրերին լռեց։ Շրջապատված էր միայն Հեթանոսներով, որոնց ժամը դեռ չէր եկել՝։ Այնտեղից նա դնաց դեպի Հարավ-արևելք` Դեկապոլիս և դրանից Հետո միայն վերջապես վերադարձավ Փիլիպպոսի չորրորդապետություն։ Բայց Բեթսայիդայի մոտ ժողովուրդն արդեն սպասում էր Նրան, թեկուղև բավականին նվազած. և Հիսուսն ստիպված էր նորից թաքնվել նրանցեց։ Այս անդամ Նա դնաց Գոլան, իսկ Հետո ավելի Հեռու, դեպի Հորդանանի բարձրադիր մասերը։

Նրա ձանապարՀն անցնում էր ձյունապսակ Հերմոն լեռան մոտով, Կեսարիա քաղաքի չրջակա վայրերով, որին Փիլիպպոսն այդ անունն էր տվել Ավդուստիանոս կայսեր պատվին:

Առաքյալներն անտրտունջ Հետևում էին Ուսուցչին, չըմբռնելով սակայն, թե ինչու Նա չօգտվեց գալիլիացիների ոգևորությունից: Սակայն չրջելով ԱնդրՀորդանանի ձանապարՀներով, նրանք Հնարավորություն ստացան Հանգիստ քննության ենթարկել անգամ ամիսների իրադարձությունները և Հաստատվել Տիրոջը երբեք չլքելու վճռականության մեջ: Նրանք կռաՀում էին, որ Ուսուցիչն սպասում է իրենց անկեղծ խոսակցությանը, որ եկել է Նրա Հանդեպ իրենց վերաբերմունքի Հստակեցնելու ժամանակը:

Մի անդամ, առանձնացած աղոթքից Հետո, Հիսուսը Տասներկուսին դիմեց այսպիսի Հարցով.

- Մարդիկ Իմ մասին ինչ են ասում, Ով է Մարդու Որդին։
- Մեկը, Թե` ՀովՀաննես Մկրտիչը,- ասացին նրանք,- և ուրիչներ՝ Եղիան, իսկ ոմանք, Թե՝ Երեմիան կամ մարդարեներից մեկը։
  - Իսկ դուք Իմ մասին ինչ եք ասում, ով եմ Ես:

Նախկինում Ուսուցիչն առաքյալներից երբեք չէր պաՀանջում այդ աստիձանի անմիջական խոստովանություն։ Բայց Նրա խոսքերը Հանկարծակիի չբերեցին նրանց։ Բոլորի անունից պատասխանեց Սիմոնը.

- ֊ Դու ես Քրիստոսը՝ Կենդանի Աստծո Որդին։
- Երանի՛ է քեղ, Սիմո՛ն, Հովնանի՛ որդի,- Հանդիսավոր արտաբերեց Հիսուսը,- որովՀետև մարմինը ու արյունը չէ, որ Հայտնեց քեղ, այլ՝ Իմ Հայրը, որ երկնքում է: Եվ Ես քեղ ասում եմ, որ դու Վեմ ես\*, և այդ վեմի վրա պիտի չինեմ Իմ Եկեղեցին, ու դժոխքի դոները այն չպիտի ՀաղթաՀարեն։ Ես քեղ պիտի տամ Երկնքի Արքայության բանալիները, և ինչ որ մի անդամ կապես երկրի վրա, կապված պիտի լինի երկնքում։ Եվ ինչ որ արձակես երկրի վրա, արձակված պիտի լինի երկնքում²։

Եկեղեցու մասին ասված այս խոսքերն ասես պատասխան լինեին այն շրջադարձին, որը տեղի էր ունեցել նրանց դիտակցության մեջ։ Թեկուզև որոշ առաքյալներ իրենց Ուսուցչին նախկինում անվանել էին Մեսիա, բայց այն ժամանակ նրանք դեռևս դտնվում էին կեղծ պատկերացումների դերության տակ։ Այդ էր դործի դրվածքը Հիմա։ Նույնիսկ Համողվելով, որ Հիսուսն արՀամարՀեց երկրային իչխանութթյունը և Հալածական թափառում է օտար աշխարՀներում, նրանք Համենայն դեպս Հավատ և արիություն դտան իրենց մեջ, որպեսզի Քրիստոս խոստովանեին Նրան։ Եվ թող Սիմոնը դեռևս ի վիձակի չլիներ իր կողմից ասված խոսքերի իմաստն ամբողջովին ըմբռնելու, Նրա խոստովանությունը Հետադայում դառնում է նորկտակարանյան բովանդահ կ Եկեղեցու Հավատի խորՀրդանիչը։

Հիսուսի տված այն Հարցը, Թե «Մարդիկ Իմ մասին ինչ են ասում, ով է Մարդու Որդին», Հնչում է և այսօր։ Եվ այսօր, երկու Հաղար տա-

<sup>\*</sup> Կամ «Ապառաժ», արամեերեն՝ Կեփաս, Հունարեն πέτρος Պետրոս։

րի անց, չատերը պատրաստ են Նրա մեջ տեսնել միայն մարդարեին կամ բարոյախոսության Ուսուցչին: Նրանք չեն կարող մեկնաբանել, Թե ին֊ չու Հենց Հիսուս Նաղովրեցուն, և ոչ Թե Եսայուն կամ նույնիսկ Մովսե֊ սին են միլիոնավոր մարդիկ խոստովանել իբրև «Հոր Համադոյակիցը»:

Ինչումն էր թաքնված Քրիստոսի անկրկնելի ձգողականությունը: Արդյոք միայն Նրա բարոյախոսական ուսմունքի մեջ: Չէ որ վսեմագույն բարոյագիտություն էին Հրամցրել և՛ Բուդդան, և՛ Երեմիան, և՛ Սոկրատեսը, և՛ Սենեկան: Այդ դեպքում քրիստոնեությունն ինչպես կարողացավ Հաղթել իր մրցակիցներին: Եվ, վերջապես, ամենագլխավորը. Ավետարանն ամենևին էլ նման չէ Հասարակ իրավուսույց քարողի:

Այստեղ մենք մուտք են դործում բովսադակ Նոր Կտակարանի վճռորոչ և ամենից խորՀրդավոր բնադավառը, այստեղ Հանկարծակի անդունդ է բացվում Մարդու Որդու և բոլոր փիլիսոփաների, բարոյախոսների, կրոնների Հիմնադիրների միջև:

Թող Հիսուսն ապրեր և գործեր մարգարեի նման, բայց այն, ինչը Նա Հայտնաբերեց Իր մեջ, թույլ չի տալիս Նրան դնել մարդկության այլ ուսուցիչների Հետ նույն չարջում։ Նրանցից ցանկացածն իրեն գիտակցեց միայն որպես մարդ, որը գտել է ճչմարտությունը և կոչված է այն ավետելու։ Նրանջ պարզ տեսան այն տարածությունը, որն իրենց բաժանում էր Հավիտենականից<sup>3</sup>։ Իսկ Հիսուսը։ Երբ Փիլիպպոսն երկչոտ ինդրեց Նրան՝ Հորը ցույց տալ աչակերտներին, Նա պատասխանեց այնպես, ինչպես չէին կարող պատասխանել ոչ Մովսեսը, ոչ Կոմփուցիոսը, ոչ Պլատոնը. «Այսջան ժամանակ ձեր Հետ եմ, և դու չճանաչեցիր Ինձ, Փիլիպպոս։ Ինձ տեսնողը՝ Հորը տեսավ»։ Անդրդրվելի վստաՀությամբ, կեղծիջին ու Հուզավառությանն օտար այս Ուսուցիչն Իրեն Հռչակում է Աստծո միակ Որդի, Նա խոսում է արդեն ոչ ինչպես մարդարեն՝ Գոյի անունից, այլ իբրև՝ Ինջը Գոյր...

Զարմանալի չէ, որ չատերին Հիմա Քրիստոսը Թվում է անլուծելի Հանելուկ։ Կարելի է նույնիսկ Հասկանալ նրանց, ովքեր փորձեցին Նրան դիտարկել իբրև առասպել, Թեկուզև այդ փորձերն անՀաջողու- Թյան մատնվեցին\*։ Իրականում դժվար է ենԹադրել, որ Իսրայելում կար մի Մարդ, Որն Հանդգնեց ասել. «Ես և Հայրը մի ենք»։ ԱնՀամե- մատ ավելի Հեչտ է պատկերացնել, Թե Հույներն ու ասորիներն ինչ եղանակով արևելյան Հավատալիքների պատառիկներից Հյուսեցին Աստծո Որդու մասին իրենց լեդենդը։

Հեթանոսներն ընդունում էին, որ երբեմն աստվածները ծնվում են

ընդունում, որտեղ գիտեին, որ Աստվածությունն անՀամաչափելի է մարդու Հետ։ Այդ ձշմարտության Համար Հինկտակարանյան Եկեղեցին չատ թանկ վճարեց և չատ երկար պայքարեց Հեթանոսության դեմ, որպեսզի ի Հայտ բերեր Մարդարեին. Որը պնդեց. «Ես Հոր մեջ եմ և Հայրը՝ Իմ մեջ»։ Փորձել են ամեն ինչ բացատրել՝ վկայակոչելով սուրբ Պողոսին, որն իբը թե ստեղծել է Մարմնավորման դավանությունը։ Բայց «ժողովուրդների առաջյալը» մինչև ուղնուծուծը Հրեա էր և ինչնին երբեջ չէր դա աստվածամարդու դաղափարին։

Հիսուսի երևույթի պարադոքսը նրանումն է, որ Նա անՀավանաշերն և մեննում և համանակ՝ աստոմական հարու հայն է։ Նուս արևոծ

երկրի վրա և այցելում մաՀկանացուներին, բայց Հիսուսը ջարոզում էր

մի Հասարակության մեջ, որտեղ նման առասպելները ոչ ոք լուրջ չէր

կան է և, միևնուլն ժամանակ` պատմական իրողություն է: Նրա առեղծվածի վրա ապարդյուն ջանքեր է Թափում «Էվկլիդյան» տափակ դատողությունը: Երբ անտիկ չրջանի Համբավավոր դիտակ Տ. Մոմզենին Հարցրեցին, Թե իր աչխատուԹյուններում ինչու չի Հիչատակում Քրիստոսի մասին, նա պատասխանեց. «Ես չեմ կարողանում Հասկանալ Նրան և այդ պատճառով դերադասում եմ լռել»: Փիլիսոփա Սպինոզան **Թեկուզև չի եղել քրիստոնյա, խոստովանել է, որ աստվածային Իմաս**֊ տությունը «ամենից չատ ի Հայտ է եկել Հիսուս Քրիստոսի միջոցով»<sup>4</sup>: Նապոլեոնը, որն իր աջսորավայրում երկար է մտածել պատմության քառուղիների մասին, կյանքի վերջին ասել է. «Քրիստոսը մարդու սերն է ցանկանում․ այդ նչանակում է, որ Նա ուզում է այն, ինչ մեծագույն աչխատանքով կարելի է ստանալ աչխարՀից, որն իմաստունն ապարդյուն ձևով պաՀանջում է իր մի քանի ընկերներից, Հայրն՝ երե֊ խաներից, կինն` ամուսնուց, եղբայրը` եղբորից. մի խոսքով, սրտերն է ուզում Քրիստոսը: Նա այդ բանն ուզում է Իր Համար և Հասնում է դրան կատարյալ անսաՀմանորեն... Միայն նրան է Հաջողվել մարդկային սիրտը վեՀացնել դեպի անտեսանելին մինչև ժամանակավոր զոՀաբերությունը, և այդ միջոզի օգնությամբ Նա իրար կապեղ երկինջն ու երկիրը»<sup>5</sup>: «Հեթանոս» Գյոթեն Հիսուսին Համեմատել է Արեգակի Հետ: «ԵԹե ինձ Հարցնեն,- ասել է նա,- Թե Համապատասխանում է արդյոք իմ խառնվածքին երկլուդած խոնարՀումը Նրա առջև: Ես, իՀարկե, կպատասխանեմ․ ես խոնարՀվելու եմ նրա առաջ իբրև բարձրադույն բարոյականության սկզբունքի աստվածային Հայտնության»<sup>6</sup>: Հինդու֊ իստ ՄաՀախմա Գանդին դրել է, որ իր Համար Հիսուսը «մարտիրոս է, գոՀաբերության մարմնացում, աստվածային ուսուցիչ»<sup>7</sup>:

Այսպիսին են պատմաբանի, փիլիսոփայի, քաղաքադետի, բանաս-

<sup>\*</sup> Տե՛ս 1-ին Հավելվածը՝ «Առասպել, Թե իրականություն»։

տեղծի և իմաստունի դատողությունները, որոնք խորՀրդածել են Հիսուսի անձնավորության չուրջ։ Բայց եթե Նա առասպել չէ և միայն բարենորոգիչ է, ապա ով է Նա։ Հարկ չկա արդյոք պատասխանի փնտրումի մեջ լսել նրանց, ովքեր չրջել են Նրա Հետ Գալիլիայի քաղաքներով և գյուղերով, ովքեր ամենից մոտ են եղել Նրա Հետ, ում Հետ Նա կիսվել է ամենանվիրական բաներում։ Իսկ նրանք «Ով է Մարդու Որդին» Հարցին պատասխանում են Սիմոն-Պետրոսի խոսքերով. «Դու ես Քրիստոսը, Կենդանի Աստծո Որդին»...

Որպեսզի ավելի լավ Հասկանանք այդ խոստովանության բուն էու֊ թյունը, մենք պետք է կրկին վերադառնանք Հեռավոր անդյալին:

#### ՄԵՍԻԱ։ ԹԱԳԱՎՈՐ ԵՎ ՓՐԿԻՉ

Մովսեսական կրոնը ծնվեց փրկության գաղափարի Հետ։ Տասնաբանյայի առաջին պատվիրանը Հիչեցնում է, որ ԵՀովան ազատեց գերության մեջ տառապող իր ժողովրդին։ Լայն զանգվածներն ամենից Հաձախ փրկությունը Հասկանում էին չատ որոչակի՝ որպես ձերբազատում Թչնամիներից և տարերային աղետներից։ Մարգարեները ոգեղենացնում էին այդ Հույսը, նրա մեջ դնելով վախձանաբանական բովանդակություն։

Համաձայն Աստվածաչնչի, աչխարՀը դեռ վաղուց է դանվում անկումային վիճակում և կարիք ունի փրկության։ Կարճ է մարդկային կյանքը, իբրև երաղ այն անցնում է անպտուղ պայքարում<sup>8</sup>։ Մարդիկ խրված են ունայնության մեջ։ «Ծնվելով մեղքի մեջ». նրանք անխուսափելիորեն դեպի կորուստ են դնում։ Խավարի և տառապանքների այս թադավորությունն ինչքան քիչ է նման Աստվածային կամքի իրադործմանը։

Համանման եզրակացությունների են Հանդել նաև Արևելջի և Արևմուտջի չատ իմաստուններ։ Նրանց կարծիջով, մաՀկանացուն կույր կրջերի և Հանդամանջների խաղալիջ է։ Անողոջ ձակատադիրն է թադավորում բոլորի վրա, Տիեղերջը դատապարտելով փակ չրջանում պատեպատ խփվելուն։

ԱչխարՀի անկատարության գիտակցումը բերել է «փրկության մասին ուսմունքների» զարգացմանը: Դրանք կարելի է բաժանել երեք տեսակի:

Տեսակներից մեկի (Պլատոն) Համար ելքը Հասարակության լավագույն կազմակերպման մեջ է, մյուսի (Բուդդա) Համար՝ միստիկական Հայեցողության և կյանքից փախուստի մեջ։ Սակայն երկու լուծումներին էլ միավորում է ընդՀանուր նախապայմանը. ոչ Աստվածությունը, ոչ մարդն ի զորու չեն արմատական փոփոխություններ կատարելու աչխարհի կարգի մեջ։ Կարելի է լոկ Հասնել տառապանջների մասնակի թեթևացման կամ Հույսը դնել դոյության դադարեցման վրա\*։ Սոտերուրդիայի երրորդ տեսակը ծագել է Իսրայելում և Իրանում։ Միայն այնտեղ կար Համոզմունք, որ չարը ՀաղթաՀարելի է, որ ապադայում տեղի կունենա մարդու կյանջի բարձրադույն իմաստն Հանդիսացող կերպարանափոխություն։ Ընդ որում, պարսիկները դտնում էին, որ Բարին ու Չարն, ըստ էության, դոյության երկու տարբեր բևեռներ են, որպես երկու մրցակից-աստված։ Աստվածաչնչյան մարդարեներն Հրաժարվեցին ընդունել այդ Հրապուրիչ ուսմունջը։ ՑաՀվեն Իրեն Հայտնեց նրանց որպես միակը և միասնականը։ Նա «չի արարել մաՀը», Նրա կամջն է՝ բովանդակ արարչությունը բերել ներդաչնակ լիակատարության։

Բայց այդ դեպքում որտեղից է Հայտնվել աստվածային մտահղացմանը Հակառակ դնացող անկատարությունը։ Ըստ Հին Կտակարանի ուսմունքի, այն անջատվել-Հեռանալու արդյունք է։ Աստծո իչխանությունը նման չէ բռնակալի իչխանությանը։ Աստված ձանապարհի ընտրության աղատություն է ընձեռում արարածներին։ Աչխարհը կոչված է ինքն իր փորձով ձանաչել, մի ձչմարիտ կյանքը միայն Նրա Հետ է, Ով այն պարդևել է, Նրանից չրջվելը անդոյության անդունդ է տանում։ Միայն աղատակամորեն Հետևելով Արարչի կանչին, արարչությունը արժանի կլինի Ստեղծողին։

Աստվածաչնչի Հեղինակներն, օգտվելով Արևելքի սրբազան պոեզիայի լեզվից, նկարագրել են Աստծո Գերիմաստությանն Հակառակվող կործանման ոգին` օձի կամ վիչապի տեսքով, ծովի ալիքների պես անզուսպ ու խռովարար: Իսկ Հետագայում, արարչության մեջ ծագած այդ դիվային սև Հոսանքին Ս. Գիրքը տվել է Սատանա անունը, որ նչանակում է Հակառակորդ: Նրանով «մաՀր աչխարՀ մտավ»<sup>6</sup>:

Բնությունը, ինչպիսին մենք այն տեսնում ենք Հիմա, ոչ ամբողջությամբ է Համապատասխանում բարձրադույն նախասաՀմանումին: Դրա Համար էլ նրանում մոլեդնում են լափելը, պայքարը, մահը և քայքայումը: Հենց այդպիսի երկդիմի, աղավաղված աչխարհում էլ Հայտնվեց նախաստեղծ մարդը, որին Աստվածաչունչը մարմնավորում է Ադամի\*\* կերպարով:

Նա դարձավ Աստծո պատկերը բնության մեջ, «նմանությունը»

<sup>\*</sup> Տե՛ս «Լռության դարպասների մոտ» և «Դիոնիսոս. Լոգոս, Ճակատագիր»:

<sup>\*\*</sup> Տես «Կրոնի ակունքները», «Մոդություն և միաստվածություն»:

նույն Իրեն՝ Գոյին։

Սաղմոսերգուն, գիչերային երկնքի վեՀությամբ ցնցված, չի կարողացել թաքցնել իր Հիացմունքը. ով է մարդը, որ Դու Հիչում ես նրան: Ինչու է նա այդքան բարձր դասված<sup>10</sup>: Ծննդոց Գրքում խոսվում է Ադամի արքայական դերի մասին, արարածների վրա նրա «տիրակալության» մասին: Աստվածաչնչի խոսքերով ասած. նա դրված էր «Դրախտի պարտեզում», այսինքն՝ բնական չարից պաՀպանված էր Աստծո մերձավորությամբ: Սակայն, օժտված լինելով ազատությամբ և զորությամբ, Ադամը տրվեց իր կամքը Արարչի կամքից բարձր դասելու գայթակղությանը:

Ս.Գիրքը մարդկանց մեղսագործելու պատմության մեջ նկարագրում է այդ Հոգևոր աղետը. նրանք լսեցին օձին և ցանկացան իչխել աչխար-Հին անկախ իրենց Ստեղծողից, այլ խոսքով՝ «լինել աստվածների պես»<sup>ո</sup>:

Դրանով իսկ խախտվեց նախասկզբնական Պատվիրանը նրանց և Գոյի միջև:

Մեղջը ոչնչացրեց կամ Թուլացրեց մարդու բազում չնորՀները, այն տարածվեց Համաձարակի նման և իր Թունավոր արմատները դցեց ամենուր: Բնությունը «մչակող և խնամող» Ադամը դարձավ նրա թչնամին և բռնակալը: Մարդկային ցեղի վրա իչխանություն ձեռջ բերեցին տարերջի մութ ուժերը, նրան ենթարկելով իրենց և երկիրը դարձնելով դժոխջ...

Եվ, Համենայն դեպս, ինչպես Սատանան չկարողացավ լրիվ պղծել աչխարՀի պատկերը, այդպես էլ մեղջի սերմը ոչնչացրեց մարդու մղումները Բարձրյալին և կարոտը կորցրածի Հանդեպ:

Աստվածաչնչի կենտրոնական ավետումն այն է, որ Աստված չլքեց ընկած աչխարհը: Նա կոչեց բարեպաչտներին, որոնք խավարի և խեն-Թության մեջ պահպանեցին հավատարմությունը Իր հանդեպ. և նրանց միջոցով վերանորոդվեց սրբազան Ուխտը: Նրանք էլ սկիղբ դրեցին ընտրյալ ժողովրդին, որը դարձավ միջոց Նախախնամության նպատակներին հասնելու համար:

Այդ նպատակների Էությունը միայն աստիձանաբար Հստակվեց Իսրայելի դիտակցության մեջ։ Սկզբում նա պետք է պարզապես Հավատ ընծայեր Տիրոջ Հանդեպ, Հանձնվեր Նրա առաջնորդությանը: Սերնդեսերունդ առաջնորդները, մարդարեները և իմաստունները ամրացնում էին Հավատը դալիքի Հանդեպ, խորացնում էին Արքայության ըմբռնողությունը: Նրանք դիտեին, որ կդա ժամանակ, երբ Քաոսի Հրեչը կջախջախվի և կընկնի աչխարՀը Աստծուց բաժանող պատնեչը<sup>12</sup>։ Տիեզերական Հեղաչըջումը կկանխի Փրկիչ-Քրիստոսի Հայտնությունը: Նա կլինի Դավիթի սերունդ, Հեսսեի որդի, բայց կծնվի այն ժամանակ, երբ թագավորական տունը կզրկվի երկրային փառքից:

Եվ Հեսսեի բունիցը մի Շառավիղ է դուրս գալու, և մի Ընձյուղ է բուսնելու նրա արմատներից. Եվ Նրա վրա կՀանգչի Տիրոջ Հոգին, Իմաստության և Հանձարի Հոգին<sup>13</sup>:

Աստծո սրտում Փրկիչը եղել է «աչխարհի սկզբից», իսկ դալիք Արքայությունում Նա անվախձան է<sup>14</sup>։ Նրա Հայտնությունը կվերահաստատի միաբանությունը մարդկանց և բնության, աչխարհի և Արարչի միջև։

Սակայն մարդարեների վախճանաբանությունը չէր սպառվում Քրիստոսին սպասելով: «Տիրոջ Օրը», ասում էին նրանք, կլինի մեծադույն ԱստվածաՀայտնության օր<sup>15</sup>: ԱնդրսաՀմանայինն Ինքը կմտնի աչխարՀ, Անտեսանելին Ինքը մարդկության որդիների Համար կդառնա ակնՀայտ և մերձ:

Բայց դա Հուսալը Հանդգնություն, խենթություն չէ: Ձէ որ Աստված անսաՀմանորեն բարձր է ողջ ստեղծվածից: «Նրան տեսնողը չի կարող կենդանի մնալ»։ Հինուխայան Եկեղեցու իմաստունները պատասխանում էին և այդ Հարցին։ Ըստ իրենց ուսմունքի, ԱնՀասանելին ունի դեմքեր, որոնք ասես դարձված են ընությանն ու մարդուն։ Գործածելով երկնային Հասկացություններ-խորՀրդանիչեր, դրանք կարելի է անվանել Տիրոջ Հոգի, Գերիմաստություն և Բանւն։ Դրանցում բովանդակված է աստվածայինի այն չափումը, որը Հարաբերակցելի է արարածներին։ Դրանցով են չնորՀվում Տիեղերքին կեցություն, և դրանց միջոցով է Գոյը բացաՀայտում Իրեն մարդուն։

Բայց երբ մարդարեները փորձում էին նկարադրել Բանի կամ Հոդու երևույթը, նրանք այդ պատկերացնում էին երկինքը և երկիրը ցնցող ՀամաչխարՀային աղետի տեսքով: Ճիչտ այդպես Փրկիչն էր նրանց մեծ մասի կողմից պատկերացվում երկնային ուժով չրջապատված Հզոր ՀաղթաՀերոսի տեսքով: Միայն որոչ մարդարեներ, օրինակ՝ Եսայի Երկրորդը, պատկերեցին Նրան առանց արտաքին փայլի լուսապսակի:

ԱՀա Իմ Ծառան, Որին Ես Հաստատել եմ, Իմ Ընտրածը, Որին Հավանել է Իմ Հոդին. Ես Իմ Հոգին դրել եմ Նրա վրա, Նա իրավունքը պիտի Հանի ազգերի Համար։ Նա չի աղաղակի, և ձայնը չի բարձրացնի, և Իր ձայնը լսել չի տա դրսում։ Ջախջախված եղեգը չի փչրի, և առկայծյալ պատրույգը չի Հանգեցնի<sup>17</sup>։

ԸնդՀուպ մինչև ավետարանական ժամանակները Փրկիչ-ռազմիկի Հավատը ժողովրդին ասում էր չատ ավելին, քան միստիկական Փրկչի գաղափարները: Հռոմեական դարաչըջանում մարտական ոդին ունեցավ ակնՀայտ դերակչռություն: Փրկողի մասին երազանքը դարձավ Գավ-լոնիտի պարտիդաններին ոդեչնչող երկրային ուտոպիա:

Հիսուսն ինչու ուղղակի չդատապարտեց այդ ուղղությունը:

Ամենից առաջ պատձառն այստեղ այն է, որ այն իր գաղափարները քաղում էր մարդարեական դրքերից: Առանձնացնել դրանցում ձչմարիտ ըմբռնումները ավանդական փոխՀարաբերություններից, որոնցում այն արտաՀայտվում էր, մարդիկ դեռևս պատրաստ չէին: Այդ պատձառով էլ Քրիստոսը չդիպչելով մարդարեությունների ձևերին, սոսկ ձգտում էր ընդդծել դրանց Հոդևոր բովանդակությունը, ցույց տալ այն Հիմնականը, ինչը բովանդակվում էր Աստվածաչնչի վախձանաբանության մեջ: Երբ Նա Իրեն անվանեց Մարդու Որդի, երբ խոսում էր Իր մասին որպես ազատության և բժչկության ավետարբեր, երբ Հասկացնել տվեց, որ եղել է ուրիչ աչխարՀում «նախքան ԱբրաՀամը», այդ ամենը նչանակում էր, որ Հենց Նա է Եկողը, որի դալը կանխադուչակել էին մարդարեները:

Բայց Քրիստոսը բացեց և այն, **ինչը չէին կանխատեսել նրանցից** ոչ մեկը: ԱստվածաՀայտնությունը կատարվեց Նրանում Հենց ավետված Փրկչի Հետ: Անչափելին և Համայնապարփակը մարդկային դեմք և ձայն ստացան ի դեմս Նազարեթցի Հյուսնի, «Կենդանի Աստծո Որդու»:

#### ԱՍՏԾበ በՐԴԻՆ

Աստվածաչնչում մենք Հաճախ ենք Հանդիպում այնպիսի արտա-Հայտությունների, ինչպես «օրՀնության որդի», «ցասման որդի», «մարդարեի որդի»: Դրանք ցույց են տալիս մարդու Հատկություննեըը, բնավորությունը և կոչվածությունը: «Աստծո որդիներ» արտաՀայտության տակ իսրայելացիները սովորաբար Հասկանում էին Հոգևոր էակների, Հրեչտակների, Հաճախ էլ Տիրոջ ժողովրդի սրբակ֊ յացների կամ թագակիր օծյալ միապետների: Այդ պատճառով էլ «Աստծո Որդի» անվանումը տրվում էր նաև Փրկչին¹Ց։

Քրիստոսը մչտապես իրեն անվանում էր երկնային Հոր Որդի: Բայց նրա խոսքերից պարզ է դառնում, որ Նրա Հարաբերությունը Աստծո Հանդեպ նման չի մյուսների Հետ ունեցած Հարաբերությանը: «Ինչպես Հայրը Ինձ դիտե, և Ես դիտեմ Իմ Հորը»: Երբ Նա ասում էր՝ «Իմ Հայրը», ապա առնչվում էր Իր ներքին կյանքի անկրկնելի դաղտնիքին՝ «Հայրը Իմ մեջ է, և Ես՝ Հոր մեջ»<sup>19</sup>: Սակայն դա մի միստիկի մոլի միա-վորում չէր աստվածային Խորությանը, այլ բոլորովին ուրիչ մի բան:

Աստվածաորդիությունը Քրիստոսի մեջ դառնում է **Աստվածա**֊ **մարդություն**...

«Գիրք Թագավորաց»-ում պատմվում է, որ Եղիա մարդարեն Սինայի վրա էր սպասում Տիրոջ Փառջի Հայտնությանը: Բոցկլտում էր կրակը, բուքը ոռնում էր, դետնի երերալուց չրջակայքում ցնցվում էր ամեն
ինչ, բայց դրանում Աստված չկար: Եվ միայն երբ Հրաչեկ անապատում
անսպասելի սկսեց փչել մեղմիկ, ղովաչունչ քամին, մարդարեն ի վերջո
ղդաց Գոյավորի ներկայությունը: Նման մի բան էլ տեղի ունեցավ սրբաղան պատմության մեջ: Սպասում էին աղետների և ընկնող աստղերի,
իսկ դրա փոխարեն երկրում ծնվեց Մանուկը, տկար, ինչպես աչխարհի
երեխաներից յուրաքանչյուրը: Սպասում էին թչնամիներին ջախջախող
երկնային դյուցաղնի, մինչդեռ եկավ Նաղարեթցի Հյուսնը, Որը Իր մոտ
կանչեց բոլոր «Հոդնածներին և բեռնավորվածներին»: Սպասում էին
Հղոր Փրկչի և աՀեղ ԱստվածաՀայտնության, իսկ երկիրը տեսավ Աստվածամարդուն, նսեմացած, երկրային «մարմին ու արյուն» առած...

Քրիստոսի մասին լուրը չփոխմունքի մեջ դցեց և Հրեաներին, և Հելլեններին։ Ցանկանալով պարփակել Նրան իրենց Համար սովորական չափումների մեջ, ոմանք պնդում էին, որ Հիսուսը լոկ սովորական մաՀկանացու է, որի վրա իջել է Աստծո Հոդին, իսկ մյուսները՝ որ Նա ունեցել է Թափանցիկ մարմին, իրականում մնալով միայն աստվածային Էակ²ս։ Մինչդեռ Ավետարանն ասում է Մարդու մասին, Որը ուտում էր և խմում, ուրախանում էր և տառապում, ձանաչեց փորձությունը և մաՀը, և միևնույն ժամանակ Ինքը չձանաչելով մեղքը, ներում էր մեղսադործներին, ինչպես ներում է Աստված և չէր բաժանում Իրեն Հորից։ Այդ պատձառով էլ Եկեղեցին դավանում է Հիսուսի մեջ Աստծո Որդուն, Բանն, Աստծուն դործելիս, Որը ասես Թափանցում է ստեղծվածի ամենախորքը։

Սկզբից էր Բանը, և Բանր Աստծո մոտ էր, և Բանը Աստված էր։ Նա սկզբից Աստծո մոտ էո։ Ամեն ինչ Նրանով եղավ. և առանց Նրան չեղավ ոչինչ, որ եղել է: Կլանթը Նրանով էր: Եվ այդ կյանքը մարդկանց Համար լույս էր: Եվ լուլսը խավարի մեջ լուսավորում է, և խավարը նրան չնվաձեց: Եվ Բանը մարմին եղավ ու բնակվեց մեր մեջ, և տեսանը Նրա փառըր, նման այն փառըի, որ Հայրն է տալիս Միածնին՝ լի չնորՀով ու ձչմարտությամբ... ՈրովՀետև Օրենքը Մովսեսի միջոցով տրվեց, իսկ չնորՀը և ձչմարտությունը Հիսուս Քրիստոսի մի)ոզով եղան: Աստծուն ոչ ոք երբեք չի տեսել, բացի միայն Միածին Որդուց, որ Հոր ծոցում է Նա՛ Հայտներ Նրան<sup>21</sup>:

Քրիստոսի Աստվածամարդությունը Հայտնություն է և՛ Աստծո, և՛ մարդու մասին:

Մարդարեներն արդեն դիտեին, որ ամենայնի Նախապատճառը անդեմ Հղորությունը կամ տիեղերական Կանոնակարդը չէ, անտարբեր, ինչպես տիեղերջի ուժերից ցանկացածը, այլ՝ Կենդանի Աստված, մարդկանց Հետ խոսող, նրանց Իր կերպարանջն ու նմանությունը չնորՀած: Նա փնտրում է Համաձայնություն մարդու Հետ, կոչում է նրան բարձրադույն կյանջի։ Բայց եթե Հին Ուխտում Աստծո ծրադիրը և Աստծո կերպարանջը մնում էին ծածկված, ապա Հիսուսի երևույթը Արարչին մերձեցնում է մարդկանց: Փրկչի միջոցով աչխարՀը պետք է ճանաչի, որ Գոյը «սեր է, որ Նա կարող է դառնալ յուրաքանչյուրի Համար Հայր: Երկրի անառակ որդիները կանչվում են Հոր տուն, որպեսզի այնտեղ ձեռք բերեն կորուսյալ որդիությունը:

Հանուն դրա աչխարՀ է դալիս Մարդու Որդին և Աստծո Որդին, Որը Ինքն Իր մեջ Հաչտեդնում է երկինքը և երկիրը: Նոր Ուխտում իրականություն դարձավ այն, ինչը լոկ Հին Ուիստի աղոտ Հույսն էր։ Այսու֊ Հետ Հոդևոր միասնացումը Հիսուսի Հետ միասնացում է Աստծո Հետ։

«Աստված մարդեղացավ, որպեսզի մենք դառնանք աստվածներ»՝ Սբ. ԱԹանասի այս խոսքերը փոխանցում են Մարմնավորման խորՀրդի բուն էությունը:

#### ብሀብ ኮያቦ

«Մարդու Որդին,- ասում է Քրիստոսը,- չեկավ պաչտոն ընդունելու, այլ ծառայելու և Իր անձը տալու որպես փրկանք չատերի փոխարեն»<sup>22</sup>: «Փրկանք», «քավել» բառերը Աստվածաչնչում փրկության Հոմանիչ էին, քանդի փրկություն Հասկացությունը կապված է ստրկությունից ազատագրվելու և «ԻՐ ժողովուրդը լինելու Հետ»<sup>23</sup>: Ինչպես երբևէ Տերը փրկեց Հինկտակարանյան Իսրայելը և դարձրեց նրան «իր ժողովուրդը», այդպես էլ Նոր Կտակարանի Եկեղեցին պետք է դառնա Նրա կայվածքը»<sup>24</sup>:

Քավությունը ավելին է, քան արարվածի դարձի ճանապարՀը՝ ի վերուստ կանխագծված: Պողոս առաքյալի խոսքերով ասած. «Հեծեծում և երկունքի մեջ սպասում է Աստծո որդիների Հայտնությանը»<sup>25</sup>: Փրկված մարդը չի վերացվում մնացյալ արարչագործությունից, այլ գնում է դրա առջևից դեպի «նոր երկինք ու նոր երկիը»։

Լոդոսի Հուրը վառվում է «խավարում», աստիճանաբար Համակելով տիեղերքը: Թչնամության և քայքայման թադավորություն Աստված բերում է միասնություն, ներդաչնակություն և սիրո կենարար ուժ: Եվ, բուսականության նման, որը ձգտում է դեպի արևը, բնությունը ունկնդիր է այդ կոչին և Հպատակվում է Բանին:

Ինչքան չատ ենք մենք իմանում այսօր աչխարՀաստեղծման ընթացքի մասին, այդչափ Հստակ է չրջադծվում աստիձաններով դեպի վեր բարձրացող Տիեղերքի պատկերը։ Սկղբնապես կառուցվածքների կանոնակարդում, Հետո՝ կյանք, և վերջապես՝ մարդ։ Պայքարը ոչ մի ակնթարթ չի դադարում։ Քայլ առ քայլ Վիչապը նաՀանջում է դեպի խավարը, յուրաքանչյուր քայլի Հետ ավելի է սփռվում լուսաչրջանը։

Երբ մարդը չի իրացնում իր կոչվածությունը, Բանն Ինքն Իրեն բացաՀայտում է աչխարՀին, մարմնավորվելով «նոր Ադամի» մեջ։

«Աստված այնպես սիրեց աչխարՀը, որ տվեց Իր Միածին Որդուն...»: Բայց Հիսուսի ինջնանվիրումը չէր կարող չդառնալ ողբերդություն: Նա, Ով միանում է ընկած աչխարՀի Հետ, անխուսափելիորեն մասնակից է դառնում նրա տառապանջին: ԱյսուՀետև յուրաջանչյուր էակի ցավը Նրա ցավն է, Նրա Գողգոթան: Մարդկանց մեջ Հիսուսին սպասում է ոչ թե Հաղթանակ, այլ` տանջանջներ և մաՀ:

Այնտեղ Իր վրա է վերցնում մեղջի բոլոր Հետևանջները: Այդ պատձառով էլ Եկեղեցին կոչ է անում Նրա ետևից գնացողներին. «Համ֊ բերատարությամբ ընթանանջ դեպի մրցասպարեզ, որ բացված է մեր առաջ. նայենջ Հիսուսին՝ Հավատի Զորագլխին, այն կատարելագործողին, Որն Իր առաջ դրված ուրախության Համար Հանձն առավ Խաչը»<sup>26</sup>:

Նրա Նախակարապետները սրբեր և անցած դարերի մարտիրոսներ էին, որոնց Հալածանքի են ենթարկել և մաՀվան մատնել: Նրանց դեմ֊ քերը ձուլվել են Եսայի Երկրորդի միստիկական Հայացքին ներկայաց֊ ված մի փրկչական կերպարի մեջ: Արքաները և ժողովուրդները, ապա- վինելով երկրային ուժին, քամաՀրանքով էին նայում Տիրոջ ձչմարիտ Ծառային: Բայց նրանց Հարկ եղավ Համողվել, որ Հենց այդ մերժված տառապյալին էր ընտրել Աստված:

Ով Հավատադ Տիրո) մասին մեր տված լուրին, և ում Հայտնի դարձավ Տիրո) բազուկը: Նրա առա) մենք Հայտնվեցինը որպես մանուկ, որպես արմատ՝ ելած անջրդի Հոդիդ. ո՛չ տեսը ուներ Նա, և ո՛չ էլ վեՀուԹյուն: Նայեցինը մենը Նրան, բալգ Նա ո՛չ տեսք ուներ և ո՛չ էլ դեղեզկուԹլուն: Նրա տեսքն ավելի անարդ էր ու նսեմ, քան բոլոր մարդկանց որդիները: Նա Հարվածների ենԹակա մի մարդ եղավ որ ցավերին Համբերել գիտե: Իր երեսը դարձնելով՝ արՀամարՀվեղ ու բանի տեղ չդրվեղ: Նա մեր մեղջերն էր վերգնում և մեզ Համար չարչարվում, սակայն մենք Նրա ցավերը, Հարվածներն ու չարչարանքները Համարեցինը իբրև Աստծուց եկած բան: Բայց Նա խոցվեց մեր մեղջերի Համար և մեր անօրենությունների Համար դատապարտվեց. մեր խաղաղության Համար Նա պատիժ կրեց, և Նրա՝ վերքերով մենք բժչկվեցինք: Ամենքն էլ մոլորված ոչխարներ են

մարդն իր ձանապարհին մոլորվեց, բայց Տերը Նրա՛ն մատնեց մեր մեղջերի Համար։ Ու Նա վչտից Իր բերանն անդամ չի բացում։ Ինչպես ոչխար՝ Նա մորԹվելու տարվեց, և ինչպես դառ՝ անմռունչ կանդնած է խուղողի առաջ և նրա նման Իր բերանը չի բացվում<sup>27</sup>։

Փրկիչը՝ նահատակ: Թվում էր, Թե դա հնարավոր չէ ընդունել, հասկանալ, տեղը դնել: Հին Ուիստի մարդկանցից քչերը համարձակվերցին բարձրաձայն խոսել այդչափ անհավանականի հնարավորության մասին: Դա դիտվում էր սրբապղծություն: Բայց խոսքը ասված էր և դրոչմված Սուրբ Գրոց մեջ, թողնելով մարդկանց չփոթմունքի և դայթակղության մեջ: Հրեական մեկնիչները չրջանցում էին այն տեղը, ասես ջանալով մոռանալ այդ: Հիսուսը, ընդհակառակը, պարղաբանեց Իր առաքելությունը, վկայակոչելով Տիրոջ Ծառայի մասին եղած մարդարեությունը: «Այսօր այս դրվածքները կատարվեցին ձեր առջև... »:

Նա անցավ երկրով, չնվաձելով մարդկանց Իր Հզորության ակներևությամբ: «Այս դարի» մարդկանց աչքում Նա նսեմացվեց. պահպանելով դրանով մարդկային ազատության անձեռնմխելիությունը: Ոչ թե ստրուկներ, այլ որդիներ էր փնտրում Հիսուսը, եղբայրներ, որոնք անչահախնդիր կսիրեն Նրան՝ արհամարհված ու մերժված, և կդնան Նրա հետևից: Եթե Փրկիչը հայտնվեր «փառքի մեջ», եթե ոչ ոք չկարողանար երես դարձնել Նրանից, դա կլիներ պարտադրանք: Բայց Քրիստոսը սովորեցնում էր այլ կերպ. «Կձանաչեք ձչմարտությունը և այն ձեղ կազատի»:

Հանուն մարդու ազատության` Նա Իրեն պարփակեց անցավորի սաՀմաններում. այդ օրերին Նա դարձավ «Հորից փոքր» և Ինքն Իր վրա ապրեց աչխարՀի ողջ վիչտր:

Շրջապատված տգետ և Հաձախ արատի խարանը կրող մարդկանցով, դավառական փոքր քաղաքի ԱրՀեստավորը Իր օրերն անց էր կացնում աղքատների, մաքսավորների, անառակների և բորոտների մեջ։ Նա չուներ ոչ զինված ջոկատներ, ոչ էլ ազդեցիկ դաչնակիցներ։ Դա էր արդյոք Փրկիչը, Որին դարերով երագել էին մարդիկ։

Փորձաքարը եղավ այն, որ Նազովրեցին չէր խրախուսվում պաչտոնական եկեղեցական իչխանությունների կողմից: Փարիսեցիները կչտամբում էին նրան «Ինքն Իր մասին» վկայելու Համար: Դրան Նա պատասխանում էր. «Ես Նա եմ, որ վկայում եմ Իմ մասին, և վկայում է Իմ մասին Հայրը, որ Ինձ ուղարկեց»<sup>28</sup>: Որպեսզի Մարդու Որդին ընդունվի, Հարկավոր է Հավատի սխըանք: Միայն սրտով մաքուրներն են «տեսնում Աստծուն»: Նա բացվում է նրանց Հիսուս Քրիստոսի մեջ, Որին «պետերը» դատապարտեցին որպես կեղծ ուսուցչի:

Հինուխայան Եկեղեցու դաստիարակները և նվիրապետությունը խուլ մնացին Նրա Ավետարանի Հանդեպ և դրանում պատաՀականություն չկար։ Նրանք մնացին ավանդույթների դերի, որոնք, իրենց կարծիչով, տրված են մեկ անդամ և ընդմիչտ։ Նրանք կասկածի տեղ չէին թողնում իրենց անմեղ լինելու մեջ, սակայն արդյունքում դարձան Աստծո դործի թչնամիներ։ Դա տեղի ունեցավ ոչ միայն նրա Համար, որ Աննան և Կայիափան քաՀանայապետներից վատադույնն էին։ Նվիրապետության կողմից Քրիստոսին մաՀվան դատապարտելու փաստն ինքը աչխարհի կրոնական պատմության մեծադույն ողբերդությունն է, Հավիտենական նախազդուչացում։ Դաժան ձչմարտություն է Հնչում Դոստոևսկու «լեդենդում», որտեղ նա պատկերել է Քրիստոսին կրկին աչխարՀ եկած և կրկին Իր Եկեղեցու «իչխաններից» դատապարտված։

Նա աչխարհի մեջ էր, և աչխարհը Նրանով եղավ, սակայն աչխարհը Նրան չճանաչեց: Յուրայինների մոտ եկավ, բայց յուրայինները Նրան չընդունեցին: Իսկ ովջեր Նրան ընդունեցին, Նրանց իչխանություն տվեց լինելու Աստծո որդիներ, նրանց, որոնջ Իր անվանը կՀավատան²:

#### ԱՇԱԿԵՐՏՆԵՐԸ ԳԱՂՏՆԻՔԻ ԱՌԱՋ

Բայց եթե եկեղեցականները՝ դպիրները և աստվածաբանները, չճանաչեցին Նրան, ինչպես պատահեց, որ Հիսուսը, այնուամենայնիվ, աչակերտներ գտավ։ Մարդկային տրամաբանությունը, «մարմինը և արյունը» իսկապես անզոր էին այստեղ։ Դա հավատի խորհուրդն է, սրբություն սրբոցը, որտեղ հոգին հանդիպում է իր Փրկարարին։ Կասկածները տանջում էին առաջյալների բանականությունը, բայց պայծառ սերը հաղթանակ բերեց հավատին և նրանք խոնարհվեցին հալածված Աստանդականի առջև, ինչպես Փրկչի, Կենդանի Աստծո Որդու առջև։

Պետրոսի խոստովանության պատասխանը եղավ Քրիստոսի մարգարեությունը Եկեղեցու մասին, որը կանգուն կմնա, անգամ եթե չարի բոլոր ուժերը ոտքի ելնեն նրա դեմ³ս։ Իսկ իրեն՝ Սիմոնին Հիսուսը անվանեղ «Վեմ», որի վրա այն պետք է Հիմնվի: Ինչպես էլ որ Հասկանանք այդ բառերը, դժվար է կասկածել այն բանում, որ Տերը առաջյալների վրա դրեց ինչ-որ բացառիկ առաջելություն: Այդ պատձառով եկեղեզում ևս այն ընդունվեզ «առա)նային և դերադույն»<sup>31</sup>: Հաճախ Հակաձառում են այդ բանի դեմ, վկայակոչելով առաջին Համայնքում Պետրոսի բազարձակ Հեղինակության բազակայությունը: Արդարև, նա չի եղել ոչ բռնակալ, ոչ Եկեղեցու «իչխան»՝ բառի երկրային իմաստով: Բայց միթե Քրիստոսն Ինջը ամենայն որոչակիությամբ չմերժեց այդ֊ պիսի իչխանության ցանկացած Հավակնություն։ Հիսուսն ասում է՝ Թող որ արջաները տիրապետություն ունենան ժողովուրդների վրա, իսկ «ձեր միջև Թող ալդպես չլինի»: Ալդ պատճառով էլ, ոչ Թե փառամոլ «առաջնորդի», այլ Համեստ ձկնորսին ասվեց. «Արածացրո՛ւ Իմ գառներին»: Միայն Աստծո Հոգու ներգործությունը նրան Հետո վերածեց Քրիստոսի Հովվի: Փիլիպպյան Կեսարիայի այն գրույցի ժամանակ Պետրոսը ամենևին էլ դեռ չէր դարձել Եկեղեցու «վեմ»: Այդ պատճառով էլ անմիջապես Հիսուսը նրա մտքերին տվեց այլ ուղղություն: Արդելելով Հրապարակ Հանել փրկչական դաղտնիքը, Նա խոսքը տարավ Իր տառապանքների և մաՀվան մասին<sup>32</sup>:

Լսելով այդ, Պետրոսը տխրեց: Նա Հիսուսին կանչեց մի կողմ և իրեն Հատուկ անմիջականությամբ որոչեց սրտապնդել Նրան. «Քավ լիցի, Տե՛ր, Աստված ողորմած է Քո Հանդեպ, այդ Քեղ չի պատաՀի»: Բայց աչակերտների խոսքերը միայն կարող էին խոցել Հիսուսի Հոդին: Միթե Նա Ինքը նույնպես չէր ցանկանում, որպեսզի «բաժակը Իրենից Հեռու անցնի»: Միթե ձգտում էր այն բանին, որ մարդիկ դառնային Փրկչի սպանողներ: Բայց Նրան վիճակված էր կամովին մինչև վերջ խմել ջավության դավաթը...

«Ետևս գնա, սատանա\*, դու գայթակղություն ես Ինձ Համար, որովՀետև Աստծունը չես խորՀում, այլ՝ մարդկանցը»։

Պետրոսը չփոթված լռեց, իսկ Հիսուսն սկսեց խոսել, դիմելով արդեն Տասներկուսին։ Նրանք պետք է պատրաստ լինեն ամեն ինչի։ Մոտենում է փորձառուների ժամը։ «Եթե մեկը կամենում է Իմ ետևից դալ, թող ուրանա իր անձը և իր խաչը մչտապես վերցնի և դա Իմ ետևից»։ Արքայության ձանապարՀն անցնում է անձի Հանդեպ Հաղթատակ տանելով։ Փրկիչը կդառնա զոՀ, բայց և Իր Հետևորդները պետք \*\* Արամենըն՝ Հակառակորդ, Հակառակվող։

է ընդօրինակեն Նրան: Միայն այդ ժամանակ նրանք կարող են դառնալ փրկչական Հաղթանակի մասնակիցներ: «Ճչմարիտ եմ ասում ձեղ, որ այստեղ դանվողների մեջ կան ոմանք, որոնք մաՀը չեն ճաչակի, մինչև որ չտեսնեն Մարդու Որդուն` եկած Իր Արքայությամբ»³³:

Դա նշանակում էր, որ աշխարհի վերջը կգա այդ սերնդի օրոք արդեն։ Աչակերտներից չատերը հենց այդպես էլ հասկացան Հիսուսին։ Մինչդեռ Նա խոսում էր ոչ այնքան գալիքի, որքան այն մասին, Թե ինչ է կատարվելու հիմա, ինչը սկսել էր դեռ Նրա քարողի առաջին օրերից։ Քրիստոսի ցանած սերմերը կաձեն, հատիկը կդառնա ծառ, իսկ միևնույն ժամանակ Դատաստանը արդեն տեղի է ունենում, նոր ժամանակաչրջանը արդեն եկել է։

Անցավ մի քանի օր: Մոտեցավ ՏաղավարաՀարաց կամ Կոչչեի տոնը, որը, սովորության Համաձայն, Հարկ էր անցկացնել չիվերից պատրաստած վրաններում: Ուիստավորները պատրաստվում էին գնալ Երուսաղեմ: Եվ այնտեղ տեղի ունեցավ ևս մեկ անսովոր երևույթ: Պետրոսին, Հակոբին և ՀովՀաննեսին տրված էր տեսնել վարադույրը մի քիչ բացված և Հայել Քրիստոսի դերմարդկային փառքը<sup>34</sup>: Հավանական է, սարսափների նախաչեմին, Նա ցանկանում էր Հոդեպես ամրացնել ամենամոտիկներին, իմանալով, Թե ինչպիսի փորձություններ են սպասվում առջևում:

Մի անգամ, վերցնելով նրանց Իր Հետ, Հիսուսը բարձրացավ բարձր մի լեռ, այն ժամանակ, երբ մյուսները Հանդստանում էին ստորոտում։ Մինչ Նա աղոթում էր, Պետրոսը, Հակոբը և ՀովՀաննեսը Նրա կողջին տեղավորվելով, նիրՀեզին: Երբ արԹնագան, նրանգ ապչեզրեզ Ուսուդչի Հետ կատարված փոփոխությունը: Աղոթքիդ Հետո նրա դեմ֊ **ջից երկնային լույս էր ձառագում։ Անգամ Հիսուսի Հագուստր դար**֊ ձել էր չլացուցիչ սպիտակ: Երկու անծանոԹներ գրուցում էին Նրա Հետ: Լրիվ չրմբռնելով, առաջյալները Հասկացան, որ Հնագույն մարգարեներ են Հայտնվել Նրան այլ աչխարՀից: Սարսափը փոխարինվեց խաղաղության, երջանկության, Աստծուն մոտ լինելու գգացողությամբ... Տեսնելով, որ այդ երկուսը Հեռանում են, աչակերտները դողդողացին, վախենալով կորցնել այդ րոպեի անարտաՀայտելի երանու-Թյունը: «Ռաբբի,- սկսեց խոսել Պետրոսը,- լավ է, որ մենք այստեղ լինենք և երեք տաղավարներ չինենք. մեկը՝ քեզ, մեկը՝ Մովսեսի և մեկն էլ՝ Եղիայի Համար»։ Նա չիմացավ ինչ ասի, նրան Թվաց, որ Հասավ ՏադավարաՀարաց ծեսի կատարելու ժամը...

Թե ինչ տեղի ունեցավ Հետո, աչակերտներից ոչ մեկը պարգորոչ

չՀասկացավ: Դա Մչտնջենականի Փառքը Ինքն էր, լուսավոր ամպը Աստվածներկայության, և բոլորի Համար վերևից մի ձայն Հնչեց. «Նա է Իմ սիրելի Որդին, Նրան լսեցեք» բառերը:

Իսկ Հաջորդ ակնթարթին փայլը խավարեց, առաքյալները Ուսուց֊ չին տեսան ինչպես որ առաջ էր:

Նա մենակ կանգնած էր լեռան գագաթին։

Պետրոսը, Հակոբը և ՀովՀաննեսը Հազիվ կարողացան ուչքի գալ: Հիսուսը մոտեցավ նրանց` ասաց. «Ոտքի՛ ելեք և մի՛ վախեցեք» և սկսեց իջնել ներքև: Ասես Թե երազում,, նրանք Հետևեցին Նրան: ՃանապարՀին Հիսուսը խղեց լռուԹյունը և պատվիրեց տեսածը գաղտնի պաՀել «մինչև Մարդու Որդին մեռելներից ՀարուԹյուն առնի»:

ՉՀամարձակվելով դիմել Նրան, աչակերտները մեկը մյուսին չչուկով Հարցնում էին. «Թե ինչ է մեռելներից Հարություն առնելը... »:

166

## ՄԱՍ III

# ዓበጊዓበውԱՑԻՆ ԸՆԴԱՌԱՋ

Գլուխ տասնմեկերորդ

### ԲԱԶՈՒՄ ԵՆ ԿՈՉԵՑԵԱԼՔ, ՍԱԿԱԻ՝ ԸՆՏՐԵԱԼՔ

29 թ. սեպտեմբեր- դեկտեմբեր

Եթե անգամ Պետրոսի խոստովանությունից Հետո առաքյալները պատրաստ չէին աստվածամարդության խորՀուրդը ըմբռնելու, ապա ինչ էին այդ դեպքում նրանք դնում «Փրկիչ» բառի մեջ։ Ով էր նրանց Համար Հիսուսը իրենց աչակերտության երեք տարիների ընթացքում։

Չնայած յուրաքանչյուր օր, որ Տասներկուսը անց էին կացնում Նրա Հետ, լցված էր լինում Աստծո մերձավորության դգացողությամբ, այնուամենայնիվ այդ դգացողության ձչմարիտ իմաստը սպրդում էր նրանից։ Չկիսելով ղելոտների քաղաքական արմատականությունը, առաքյալները չարունակում էին Հավատալ, որ Քրիստոսը «Նա է, Որը փրկելու է Իսրայելը»՝։ ԱչխարՀի տառապյալ Փրկչի մասին միտքը չէր տեղավորվում աչակերտների դիտակցության մեջ։ Նրանց ՀոդեՀարա-դատ էր վախձանաբանության աՀեղ Փրկիչը և նրանք Հույս էին տա-ծում, որ Աստծո Արքայությունը Հիմնելով Երուսաղեմում, Մարդու Որդին կՀայտնվի ժողովուրդներին երկրային Հաղթանակի անխորտակելի Հղորությամբ։ Մի խոսքով, այդ օրերին Տասներկուսը դանվում էին ժողովրդական Հավատալիքների փրկչականությունից դեպի ավե-

տարանական փրկչականության կեսձանապարՀին:

Քրիստոսն Ինքը չէր ժխտում, որ իր գալուստը կանխասվել է մարդարեություններում, որ Իր մեջ իրականացել են Հին Ուխտի սպասումները։ Իր ծառայությունը Նա Հաձախ պարզաբանում էր Աստվածաչնչի սրբազան տեքստերի օգնությամբ։ Դա Նրա Հետևորդներին օգտնում էր պաՀպանել կապը ավանդույթների Հետ և աստիձանաբար խորացնել իրենց պատկերացումները Փրկչի մասին։

Ընդ որում, Գրքերի չուրջ խոկումները Հաճախ Հանգում էին ան-Հասկանալիության: Այսպես. դեռ Գոլանում առաքյալները Հիսուսին Հարցրին Եղիա մարդարեի մասին: Գտնում էին, որ Հավատի Համար այդ Հնագույն մաքառողը չի մաՀացել, այլ դտնվում է Աստծո դրկում, և երբ դա նչանակված ժամը, նա վերստին կերևա Իսրայելին և կտա նրան իր Աղատարարի անունը²: Աչակերտները չվարել էին` եթե Հիսուսը Փրկիչն է, ապա ինչու չի Հայտնվում Եղիան: «Ձեզ ասում եմ,- պատասիսնեց Հիսուսը,- որ Եղիան արդեն իսկ եկել է, բայց նրան չճանաչեցին, այլ ինչ որ կամեցան, արեցին նրան»:

Պարզ էր, որ խոսջը գնում է ՀովՀաննես Մկրտչի մասին: Բայց Վարդապետի դրանից Հետո ասած. «Նույնպես և Մարդու Որդին նրանց ձեռջով չարչարվելու է» խոսջը աչակերտներին ստիպեց ականջները սրել<sup>3</sup>։ Ինչու է Նա նորից խոսում այդ մասին։ Որ կողմից է Նրան վտանդ սպառնում։ Նոր ոձրադործության կդնա արդյոջ Հերովդեսը։ Բայց չէ որ առանց այդ էլ նա կարողացավ Հարուցել զայրույթ ժողովրդի մեջ։ Իսկ եթե ոչ չորրորդապետը, Հապա, էլ ով։ Միթե Աստծո նչանակած Հովիվները։ Ճիչտ է, նրանցից չատերը անվստահությամբ էին վերաբերվում Հիսուսին, բայց Աստված թույլ կտա, որպեսզի Իր սպասավորները պատերազմի դուրս դան Փրկչի դեմ։ Կարող է պատաՀել, որ որոչ ժամանակ անց նրանջ ևս ուչջի դան և Հասկանան, որ դալիլիացի Վարդապետը, Հիրավի, երկնջից ուղարկված է։

Իմանալով այդ տարակուսանքների մասին, Քրիստոսը աչակերտներին բացատրում էր, որ այսուՀետև «առաջինները դարձել են Հետիններ», և Հովիվները վերածվել են դայլերի։ Նախքան Հիսուսին որպես Աստծո կենդանի Հայտնության ձանաչելը, քաՀանայապետերը և օրինապաՀները պետք է Նրան ընդունեն դոնե որպես Մարդարեի։ Սակայն այդ բանն անելուն նրանց խանդարում էին կայունացած տեսակետները և խոցված դասային Հպարտությունը։ Նրանց միակ ցանկությունն էր՝ ինչքան Հնարավոր է չուտ ազատադրվել Նաղովրեցուց։

Այդ կապակցությամբ Քրիստոսը նորովի վերապատմեց խնջույքի

կանչվածների մասին առակը⁴։ Մի Թագավոր իր որդու Հարսանիքն էր անում։ Նա ծառաներին ուղարկեց երևելի մարդկանց Հրավիրելու Հանդեսին։ Սրանք, որպես պատասխան, անարդեցին ուղարկվածներին, ոմանց էլ սպանեցին։ Զայրացած տիրակալը պատժեց վիրավորողներին, սակայն Հարսանեկան Հանդեսը չկամեցավ Հետաձդել։ Նա Հրամայաց ծառաներին, որպեսզի խնջույքին մասնակցելու Համար պալատ Հրավիրեն բոլորին, ում որ պատաՀեն, ընդՀուպ պատաՀական անցորդներին ու մուրացկաններին։

Գիտունները և Հոգևոր Հովիվները չընդունեցին Ավետարանները, իսկ նրանց փոխարեն դեպի Քրիստոսն էին Հոսում «ամ-Հարեցները», աղջատ մարդիկ ժողովրդի միջից, «մաջսավորները և մեղավորները»:

Ընդ որում, ոչ բոլոր կանչվածներն են արժանանալու Աստծո օրՀնությանը: Այդ է ասում առակի եզրափակիչ դրվագը: Երբ Թագավորը նկատեց, որ Հյուրերից մեկը, սովորույթին Հակառակ, սեղան էր նստել անմաքուր Հագուստով, դա դիտեց որպես արՀամարՀանք իր և դաՀաժառանգի Հանդեպ և Հրամայեց այդ անտաչին վռնդել պալատից: Հետևապես, Աստծո Արքայությունը նախասաՀմանված է ոչ թե պարղապես աղջատների, այլ նրանց Համար, ովջեր պատրաստ են կատարել Քրիստոսի պատվիրանները: ԱՀա թե ինչու «կանչվածները բազում են, իսկ ընտրյալները՝ սակավ»:

Այն Հարցին՝ «Ճչմարիտ է, որ սակավաթիվ են նրանք, որ փրկվելու են», Հիսուսը պատասխանեց.

Հանացե՛ջ մտնել նեղ դռնով. ասում եմ ձեզ,
որ չատերը կուզենան մտնել, բայց չեն կարողանա:
Այն բանից Հետո, երբ տանտերը մտնի և դուռը փակի,
դուջ, դրսում կանդնած, կսկսեջ դուռը բախել և ասել.
«Տե՛ր, Տե՛ր, բա՛ց մեզ Համար».
Իսկ Նա պատասխանելով կասի ձեզ. «չդիտեմ, Թե որտեղից եջ»:
Այն ժամանակ կսկսեջ ասել.
«Մենջ Քո առաջ կերանջ և խմեցինջ,
և Դու Հրապարակներում ուսուցանեցիր»:
Եվ Տանտերը կասի. «ասում եմ՝ ձեզ չդիտեմ, Թե որտեղից եջ.
Հեռացեջ ինձնից դուջ՝ բոլոր անիրավ մչակներդ»:
Այնտեղ կլինի լաց և ատամների կրձտում,
երբ տեսնեջ ԱբրաՀամին, ԻսաՀակին, Հակոբին
և բոլոր մարդարեներին Աստծո ԱրջայուԹյան մեջ,
իսկ ձեզ՝ դուրս Հանված<sup>5</sup>:

Քրիստոսը յուրաքանչյուրից պահանջում էր Հոգևոր և բարոյական սխրանք, «ջանքեր»։ Ինչպես երբեմն փորձում են ներկայացնել, Նա բոլորովին էլ չի եղել «դեմոկրատ», որի համար ընչազուրկների դասակարգին պատկանելն արդեն վաստակ էր։ Դրանով է բացատրվում Հիսուսի սառնությունը ժողովրդի հիացմունքի բուռն դրսևորումների հանդեպ։ Զանդվածային խանդավառությունը դյուրությամբ բռնկվում է և դյուրությամբ էլ իր որսն է դարձնում բոլոր նրանց, ովջեր ծարավ են ենթարկվելու և կուռջեր են փնտրում։ Արջայության զավակները չպետք է լինեն այդպիսին։

Բազմության կրքերին ընդառաջ դնալը և ժողովրդականություն վայելող առաջնորդի դեր ստանձնելուց Հրաժարվելը, ըստ երեւույթին, նպաստեց Գալիլիայում Նրա ազդեցության անկմանը: Դրա վրա էլ չտապեցին խաղալ Հակառակորդները և չուտով Հասան իրենց նպատակին: Երբ Ուսուցիչը վերադարձավ Գոլանից, մթնոլորտը կտրուկ փոխվեց։ Պարզ դարձավ, որ ինչ-որ մեկը մարդկանց Հանում է Նրա դեմ: Նրան արդեն չէին թողնում, ինչպես առաջ, ազատ քարողել ժողովարաններում։ Եկեղեցական բանադրանքի Նա չէր ենթարկվել, բայց այդ պատժով սպառնում էին Նրա բոլոր ՀամախոՀներին։

Այդ ժամանակ Հիսուսն ստիպված եղավ ընդմիչտ Թողնել Կափառնայումը: Նրան վախենում էին ընդունել նաև Հարևան ծովեզրյա քաղաքները: Թե ինչ էր այնտեղ կատարվել, անՀայտ է, բայց Քրիստոսի խոսքերից Հետևում է, Թե ինչքան եռանդով էին Նրա Թչնամիները մեջենայուԹյուններ անում.

Վա՛յ քեղ, Քորազին, վա՛յ քեղ, Բեթսայիդա,
որովհետև եթե Տյուրոսում և Սիդոնում
տեղի ունեցած լինեին այն զորավոր դործերը,
որ ձեր մեջ արվեցին,
վաղուց արդեն քուրջով և մոխրով ապաչխարած կլինեին:
Բայց ասում եմ ձեղ,
Տյուրոսի և Սիդոնի երկրի Համար
ավելի տանելի կլինի դատաստանի օրը,
քան ձեղ Համար:
Եվ դո՛ւ, Կափառնայում, միթե մինչև երկինք պիտի բարձրանաս,
ո՛չ պիտի իջնես մինչև դժոխք.\*
որովհետև եթե Սոդոմում եղած լինեին այս զորավոր դործերը,

որ եղան քո մեջ, արդարև մինչև այսօր նրանք կանդուն կլինեին։ Բայց ասում եմ ձեղ, որ սոդոմացիների երկրի Համար դատաստանի օրը ավելի տանելի կլինի, քան ձեղ Համար<sup>6</sup>։

Քրիստոսի ձանապարՀը ՆազարեԹ նույնպես փակ էր։ Երբ Նա երկրորդ անդամ փորձեց այնտեղ ջարողել, ջիչ էր մնում սպանեին Նրան<sup>7</sup>։ Օղակը արագ նեղանում էր։ Հիմա արդեն կարելի էր սպասել չորրորդապետի միջամտուԹյանը, բայց զդուչավոր Անտիպասը նախընտրում էր ղերծ մնալ։ Իր կառավարչից, որի կինը Քրիստոսի աչակերտներից էր, Հերովդեսը կարող էր իմանալ Նրան Հասած դժվարութթյունների մասին։ Մի պաՀ եղավ, երբ նա ցանկացավ Նազովրեցուն տեսնել, բայց Հետո դտավ, որ ավելի լավ կլինի, որ Նա լջի իր տերութթյունը.

Այդ նպատակով, Հերովդեսը փարիսեցիներից ոմանց Հայտնեց, որ պատրաստվում է ձերբակալել և պատժել Հիսուսին: Նրանք չտապեցին Ուսուցչի մոտ և ասացին Նրան. «Վե՛ր կաց, դնա՛ այստեղից, որով-Հետև Հերովդեսն ուղում է Քեղ սպանել»: Սակայն Հիսուսն անմիջապես նկատեց չորրորդապետի խորամանկությունը.

Գնացեք ասացե՛ք այն աղվեսին, Եե աՀա դևեր եմ Հանում, բուժումներ եմ կատարում այսօր և վաղը, իսկ երրորդ օրը դործս կավարտեմ... որովՀետև մարդարեն պետք չէ, որ Երուսաղեմից դուրս կորստյան մատնվի<sup>8</sup>.

Դժվար է Հետևել Քրիստոսի անցած ուղուն այն բանից Հետո, երբ Նա դարձավ Հալածված Աստանդական։ Նա ապաստան էր դտնում մեկ այս, մեկ այն դյուղում, բայց ոչ մի տեղ չէր մնում երկար ժամանակով։ Երբ մի դպիր Նրան ասաց. «Վարդապետ, կդամ Քո ետևից, ինչ տեղ էլ դնաս», լսեց դառնությամբ լեցուն պատասխան. «Աղվեսները որջեր ունեն, և երկնքի թռչունները՝ Հանդստանալու տեղ, բայց Մարդու Որդին դլուխը դնելու տեղ չունի»<sup>9</sup>:

Հիսուսի ձակատագիրը սկսեց անՀանգստացնել Հարազատներին։ Չնայած եղբայրները ԹերաՀավատությամբ էին նայում Նրա գործունե֊

<sup>\*</sup> Հմմտ. Եսայի 14, 13-15:

ությանը, այնուսամենայնիվ, նրանք բնավ էլ վատ բան չէին ցանկանում Նրան։ Երբ Նա ժողովրդականություն էր վայելում, Հավանաբար, այդ բանը չոյում էր նրանց: Արդ, տեսնելով, որ Գալիլիայում Հիսուսը ան-Հաջողության Հանդիպեց, նրանք առաջարկեցին Նրան իրենց Հետ դնալ Երուսաղեմ մասնակցելու ՏաղավարաՀարաց տոնակատարությանը և Հայտարարել այնտեղ Իր մասին:

- Այստեղից անցիր գնա՝ Հրեաստան,- ասացին եղբայրները անՀաջող քողարկված Հեգնանքով,- որպեսզի քո աչակերտներն էլ տեսնեն այն գործերը, որ դու անում ես. որովՀետև չկա մեկը, որ Թաքուն գործի և դեռ ուղենա իրեն Համարձակ ներկայացնել. եԹե այդ դործերն անում ես, ուրեմն Հայտնի՛ր քեղ աչխարՀին...
- Ես այդ տոնին չեմ դնում,- պատասխանեց Հիսուսը,- որովՀետև Իմ ժամանակը դեռ չի լրացել:

Մայրաքաղաք այցելելու Իր մտադրությունը Նա պարզաբանեց աչակերտներին, դիմելով առակի:

«Մի մարդ իր այդում մի Թղենի էր տնկել և եկավ նրա վրա պտուղ փնտրելու ու չդտավ: Այդեդործն ասաց. « ԱՀա երեք տարի է, որ դալիս եմ այդ Թղենու վրա պտուղ փնտրելու և չեմ դտնում. արդ, կտրի՛ր այդ, ինչու է Հողն ղբաղեցնում»: Այդեդործը պատասխանեց և ասաց. «Տե՛ր իմ, նրան այս տարի էլ Թո՛ղ, մինչև որ նրա չուրջը փորեմ և աղբ դցեմ. դուցե Թե պտուղ տա, ապա Թե ոչ` մի տարուց Հետո կկտրես այդ»<sup>11</sup>:

Մի խոսքով. Հիսուսը ցանկացավ մեկ անդամ ևս փորձել Երուսաղեմը, նախքան կդային ձակատադրական օրերը:

Չցանկանալով ուչադրություն դրավել, Նա ձամփորդության Համար ընտրեց մի ձանապարՀ, որով ուխտավորները չատ Հազվադեպ էին անցնում: Նրանք դդուչանում էին սամարացիների թչնամությունից և նախընտրում էին դնալ Հորդանանի արևելյան ափով։ Հիսուսն աչակերտների Հետ ուղևորվեց ոչ թե չրջանցելով, այլ ուղղակի Սամարիայով:

Երբ գիչերը վրա Հասավ, Նա առաքյալներին ուղարկեց իրենից առաջ՝ գիչերելու տեղ փնտրելու Համար։ Բայց սամարական գյուղում Հասկացան, որ ուխտագնացության գնացող Հրեաներ են, և Հրաժարվեցին տուն թողնել։ Հոգնած և վրդովված ՀովՀաննեսը և Պետրոսը դարձան Ուսուցչին.

- Տե՛ր, կամենում ես, որ ասենք, և երկնքից կրակ իջնի ու բնաջինջ անի նրանց:
- Չգիտեք ի՛նչ Հոգուց եք դուք,- առարկեց Հիսուսը,- որովՀետև Մարդու Որդին չեկավ մարդկանց Հոգիները կորստյան մատնելու, այլ՝ փրկելու<sup>12</sup>:

Ի վերջո, ինչ-որ գյուղում նրանց ապաստան տվեցին: Իսկ մի քանի օր անց, Ճամփորդները խառնվելով բազմությանը, բոլորից աննկատ, մտան մայրաքաղաքի դարպատներից ներս:

ՏաղավարաՀարաց տոնակատարությունը ընթանում էր արդեն չորս օր և իր եռուն չրջանում էր։ ԱնընդՀատ Հնչում էր մարդկային ժխորը խլացնող երաժչտություն, փողՀարություն։ Մորիա լեռան վրա տարածվել էին ողջակեզների ծխի քուլաները։ Հաջողությամբ ավարտելով Հունձը, ժողովուրդը ուրախանում ու երդում էր, քեֆ էր անում և աղոթում։ Քաղաքի բոլոր ազատ տեղերում ձյուղերից ձեռաց սարքանծ վրաններ էին սփռված։ Դրանց կողջին կանդնած էին ուղտեր, սայեր և ջորիներ։ Երուսաղեմը նմանվում էր քոչվորական ձամբարի։

Երեկոները ուխտավորները տեղավորվում էին տաձարի բազմաթիվ կից չինություններում՝ լսելու իմաստունների խոսքերը, Հանգստանալու, նորություններ փոխանակելու։ Իսկ նորությունները չատ էին. Հրեաների և եգիպտացիների բախումները Ալեքսանդրիայում, Սաբինի մաՀապատիժը՝ «մեծություններին վիրավորելու» Համար, ֆրիզների ընդվզումը, գալիլիացիների Հետ Պիղատոսի ՀաչվեՀարդար տեսնելը։ Աչխույժ կարծիքների փոխանակման առարկա էր նաև Ռաբբին՝ Նազարեթից։ «Լավն է»,- ասում էին ոմանք, իսկ մյուսները ուսեըը թոթվելով՝ «Նա ժողովրդին մոլորեցնում է»<sup>13</sup>։ Ընդ որում, ինչ-որ ժամանակից սկսած՝ այդ թեման Երուսաղեմում սկսեցին Համարել վտանգավոր։ Մարդիկ վախենում էին իրենց նկատմամբ Հարուցել ավագների նախատինքը։

Հանկարծ ներկաների ուշադրությունը գրավեց սրահի անկյուններից մեկում տեղի ունեցող դպիրների վիճաբանությունը: Բոլորին ապշջեցրեց գալիլիական առոգանությամբ խոսող անծանոթ Մարդը: «Սա ինչպես գիտե Գրվածջները, ջանի որ բնավ չի սովորել»,- զարմանում էին դպիրները։ «Իմ ուսուցումն Իմը չէ, այլ Նրանը, Ով Ինձ ուղար-կեց»,- պատասխանեց Նա:

«Սա չէ Նա, Որին ուղում էին սպանել»,- կռաՀում էին երուսաղեմցիները: Բայց ինչպես է, որ բացաՀայտորեն է դործում: Նրանք, ում գամար ամենից կարևոր էր ունևորների իչխանությունների կարծիքը, անգանգստանում էին՝ «Գուցե արդարև իչխանավորներն էլ ձանաչեցին, թե սա է Քրիստոսը»: Նրանց ընդգատում էին Գալիլիայից եկածները.

- Բայց մենջ Սրան գիտենջ, Թե որտեղից է, իսկ Քրիստոս երբ որ դա, ոչ ոջ չի դիտենա, Թե որտեղից է:
- Ե՛վ Ինձ գիտեք, և՛ գիտեք որտեղից եմ,- չուռ գալով նրանց կողմը՝ ասաց Ուսուցիչը,- Ինքս Ինձ չեմ եկել, այլ ճչմարիտ է Նա, Ով Ինձ ուղարկեց. Նա, Որին դուք չգիտեք:

Կարծիջները կիսվեցին: Ոմանջ առաջարկում էին բռնել այդ Հերետիկոսին և տանել ավադերեցների մոտ, մյուսները, Նրա բուժումների երբեմնի վկաները, պաչտպանում էին Նաղովրեցուն: Նա չարունակում էր խոսել նրանց Համար անծանոթ ձանապարՀի մասին, որը Ինջը պետջ է անցնի` կատարելով Հոր կամջը:

- Ինձ կփնտրեք և չեք գտնի, և ուր Ես եմ գնում, դուք չեք կարող գալ:
- Իսկ Դա ուր պիտի գնա,- ծաղրանքով նկատում էին դպիրները,միխե Հեխանոսների մեջ ցրված Հրեաների մոտ պիտի գնա և Հեխանոսներին պիտի ուսուցանի:

Նրանք փութացին Հաղորդել Կայիափային, որ Հիսուսը Հայտնվել է քաղաքում։ Սա անմիջապես Տաձարի պաՀաղորը ուղարկեց Նրան ձերբակալելու Հրամանով։ Վերջապես ինքնակոչը իր ձեռքում է։ Սակայն ուղարկվածները ձեռնունայն ետ եկան։

- Ինչու Նրան այստեղ չբերեցիր,- խստորեն Հարցրին ավադերեցները։
- Ոչ մի մարդ երբեք այնպես չի խոսել, ինչպես այդ Մարդը,- արդարացան սպասավորները:
- Միթե դուք էլ եք մոլորվել: Միթե իչխանավորներից կամ փարիսեցիներից որևէ մեկը Հավատաց Նրան, բացի այն խաժամուժ ամբոխից, որ Օրենքը չգիտե և նզովյալ է:

Փարիսեցի Նիկոդեմոսը վկա էր խոսակցությանը։

- Միթե մեր Օրենքը դատապարտում է մարդուն, եթե նախ նրանցից լսած և կամ իմացած չլինի, թե ինչ է դործել նա:
- ֊ Միթե դու էլ Գալիլիացի ես, քննի՛ր ու տե՛ս, որ Գալիլիայից մարդարե դուրս չի դալիս:

Սակայն այս անդամ արդեն քաՀանայապետ Կայիափան ոչինչ չՀամարձակվեց ձեռնարկել: Հիսուսը, երբ դիչերն իջավ, դուրս եկավ արևելյան դարբասներից ՁիԹենյաց լեռան ուղղությամբ։

Եթե Երուսաղեմում Նա չրջապատված էր խորթ և թչնամական պայմաններով, ապա Ձիթենյաց լեռան վրա Նա պետք է իրեն զգար ինչպես լավագույն գալիլիական օրերում։ Այստեղ, ձիթապտղի այգիների մեջ թաղված մի գյուղակում, ապրում էին Նրա բարեկամները և
Հետևորդները։ Բեթանիան արդեն վաղուց, Նրա առաջին այցելությունից Հետո, դարձել էր իր տեսակի քրիստոնեական կենտրոն։ Այստեղ
էին Հավաքվում Հիսուսին Հավատարիմ մարդիկ։ Ղազարոսի և Բորոտ
Սիմոնի տանը Նա կարող էր Հանգստանալ մերձավորների և Իրեն սի-

ժամանակ առ ժամանակ Ուսուցիչը գալիս էր Երուսաղեմ, որը գտնվում էր այդտեղից երեք կիլոմետր Հեռավորության վրա: Այստեղ Նա ձգտում էր ստվերում մնալ, կարծես թե մյուս դաստիարակների ու ռաբբիների տեսադաչտից դուրս մնացած: Նրա կողքին միայն աչակերտներն էին և մի քանի գալիլիացի. երբեմն նրանց էին միանում պատաՀական ունկնդիրներ: Իչխանությունները առայժմ Հրաժարվում էին Հիսուսին կալանքի վերցնելու փորձից: Կամ նրանք Հարմար պատրվակ չէին դանում կամ Հույս էին տածում, որ նոր աղանդն ինքն իրեն կկազմայուծվի:

Միայն մի անդամ Հիսուսի քարողը Հանդեցրեց բացաՀայտ բախման։

ՏաղավարաՀարաց տոնակատարությունը ավարտվում էր աչնան թչիրի ամսի 22-ին: Այդ օրը ղեվիները վերջին անդամ վառեցին Հսկա-յական ջահերը, որոնց կրակները լուսավորում էին քաղաքը հանդիսու-թյան պահին: Գավիթներից մեկում նստած՝ Քրիստոսը խոսում էր տունի խորհրդանիչների՝ լույսի և ջրի մասին<sup>14</sup>: Ջուրը հեղելու ծեսը հիչեցնում էր թափառումները անապատում, երբ Մովսեսը աղբյուր հանեց ծարավածների համար: Ջուրը կյանքի նչան է, որը չնորհում է Տիրոջ խորիմաստությունը: Բայց հետայսու Ինքը՝ Փրկիչը, կտա հավիտենական կյանքի ջուր։ Նա կոչում է մարդկանց Դեպ Իրեն, ինչպես երբևէ կանչում էր որիմաստությունը. «Եթե մեկը ծարավ է, թող Ինձ մոտ դա և խմի»:

Ճրադները նչանակում են Օրենքի լույսը: Սակայն Փրկչից բխող լույսը ճառադում է ավելի պայծառ: «Ես եմ աչխարՀի լույսը. ով Իմ ետևից է դալիս, խավարի միջով չի քայլի, այլ կընդունի կենաց լույսր»:

Այսպիսի խոսքերից Հետո աստվածավախ մարդիկ, չկամենալով

մասնակցել զրույցին, Հեռանում էին սրտմտությամբ լեցուն։ Մնում էին միայն նրանչ, ովջեր պատրաստ էին լսել Ուսուցչին։ Սակայն նրանչ էլ երկար չէին դիմանում։

-Եթե դուք Իմ ուսուցմանը Հավատարիմ մնաք,- ասաց Հիսուսը,-Իմ ճչմարիտ աչակերտները կլինեք: Եվ կճանաչեք ճչմարտությունը, և ճչմարտությունը ձեղ կաղատի:

Նման արտաՀայտությունը նրանց տարօրինակ և վիրավորական թվաց:

- ~ ԱբրաՀամի որդիներ ենք և երբեք ոչ ոքի չենք ծառայել: Ինչպես ես ասում, թե՝ «աղատ կլինեք»:
- Ճչմարիտ, ճչմարիտ եմ ասում ձեզ, Թե ամեն ոք, որ մեղք է դործում, մեղքին ծառա է: Եվ ծառան Հավիտյան տան մեջ չի մնում, իսկ որդին Հավիտյան մնում է: Իսկ արդ, եԹե Որդին ձեզ ազատի, ճչմարտապես աղատ կլինեք:
- Մեր Հայրը ԱբրաՀամն է,- Համառորեն կրկնեցին նրանք Հայրենասերների Հպարտ նչանաբանը, չՀասկանալով, Թե ինչի մասին է խոսջը: Նրանց անբավականությունը գնալով րոպե առ րոպե խորանում էր:
- ԵԹե ԱբրաՀամի որդիներ լինեիք, ԱբրաՀամի դործեր կդործեիք: Իսկ այժմ ուղում եք սպանել մի Մարդու՝ Ինձ, որ ձեղ խոսեցի ձչմարտությունը, որ լսել եմ Իմ Հորից. այդ բանը ԱբրաՀամը չարեց, դուջ ձեր Հոր դործերն եք անում:

Նըանք նորից չՀասկացան: Ոմանց Թվաց, Թե Նա չափազանցում է Իր վրա կախված վտանգը. «Քո մեջ դև կա. ով է քեզ փնտրում սպանելու»։ Մյուսները խորապես վիրավորված էին ասածից։

- Մենք պոռնկությունից չենք ծնվել. մեր Հայրը մեկ է՝ Աստված։
- -ԵԹե Աստված ձեր Հայրը լիներ,- առարկեց Հիսուսը,- Ինձ իրապես կսիրեիք, որովՀետև Ես Աստծուց ելա ու եկա... ինչու դուք Իմ խոսածը չեք Հասկանում, որովՀետև Իմ խոսքը չեք կարող լսել: Դուք Հոր կողմից սատանայի զավակներ եք, և ձեր Հոր ցանկություններն եք ուզում կատարել, Թեև նա ի սկզբանե մարդասպան էր...
  - Մենք լավ չենք ասում, թե՝ սամարացի ես Դու, և Քո մեջ դև կա: Նրանց արդեն Համակեց իսկական կատաղությունը:
- Իմ մեջ դև չկա, այլ պատվում եմ Իմ Հորը, իսկ դուք անարդում եք Ինձ: Ես Իմ փառքը չեմ փնտրում. կա Մեկը, որ այն փնտրում է և դատում: Ճչմարիտ, ձչմարիտ եմ ասում ձեզ, եթե մեկը Իմ խոսքը պա-Հի, մաՀ չի տեսնի Հավիտյան:

- Այժմ իմացեք, որ քո մեջ դև կա... Միթե Դու ավելի մեծ ես, քան մեր Հայրը՝ ԱբրաՀամը, որ մեռավ. մեռան և մարդարեները. արդ, Դու Քեղ ում տեղն ես դնում:
- ԵԹե Ես փառավորեմ Իմ անձը, Իմ փառքը ոչինչ է. Հայրն է, որ Ինձ փառավորում է, և որի մասին դուք ասում եք, Թե՝ մեր Աստվածն է, ու չեք ձանաչում Նրան: Բայց Ես ձանաչում եմ Նրան... ԱբրաՀամը՝ ձեր Հայրը, ցանկացավ Իմ աչխարՀ գալու օրը տեսնել:
  - Դեռ Հիսուն տարեկան չկաս Դու և ԱբրաՀամին ես տեսել:
- Ճչմարիտ, ճչմարիտ եմ ասում ձեղ, Ես եմ, նախքան ԱբրաՀամի լինելը։

ԵՍ ԵՄ... այդպես կարող է ասել միայն Մչտնջենականը: Դա Նրա դաղտնի անունն է, որը արտասանեց քաՀանայապետը ՏաղավարաՀարաց տոնի օրերին, երբ սուրբ խոսքերը խլացվում էին փողի ձայներով և ժողովրդի աղաղակներով եւ Եվ Հիմա դրանք Հնչում են Նազովրեցու չուրթերից: Հնադույն մարդարեների նման, տոդորված երկնային ուժերով, կանդնած է Նա մարդկանց առջև։ Այլևս վարանքի տեղ չկա։ Կամ Նա ստախոս է և աստվածանարդո կամ Աստված Ինքն է բարբառում Նրա չուրթերով։

Եվ ընտրությունն արվեց: Հավատացյալները սերտորեն Համախմբվեցին Հիսուսի չուրջը, իսկ մյուսները սպառնալից վերցրին քարերը...

Ըստ երևույթին, մարդիկ, որոնք Նազովրեցուն ընդունում էին որպես Աստծո Պատդամաբեր, այնքան էլ քիչ չէին և դա կանխեց մա-Հափորձը Նրա դեմ ՏաղավարաՀարաց տոնին։ Ըստ որում, նրանց մեծ մասը ուխտավորներ էին, որոնք քաղաք էին եկել Հանդիսությանը մաս-նակցելու։ Ավետարանիչ ՀովՀաննեսը միայն մի երուսաղեմացու մասին է խոսում, որը այդ օրերին դարձի եկավ<sup>16</sup>։ Դա տեղի ունեցավ արտասովոր Հանդամանքներում։

Մի անդամ լուրեր տարածվեցին, իբր Հիսուսը կույր ծնված մի մարդու տեսողություն է վերականդնել։ Շատերը նրան դիտեին, ջանի որ նա միչտ նստում էր դարբասների մոտ ողորմություն խնդրելու։ Նախապես կասկածեցին, որ սխալ կարող է տեղի ունեցած լինել, բայց չուտով կասկածները ցրվեցին։ Բժչկվածին բերեցին փարիսեցիների մոտ, իսկ սրանք էլ պաՀանջեցին պատմել, թե ինչպես է եղել այդ։

- Մի Մարդ, Որին ասում են` Հիսուսն է, կավ չինեց և ծեփեց իմ աչքերը, լվացվեցի և տեսնում եմ:
  - Այդ Մարդը Աստծուց չէ, քանի որ չաբաթ օրը չի պաՀում,- բա-

ցատրեցին նրան (Հանգստի օրը Հրաչք տեղի ունեցավ)։ Որոչ փարիսեցիներ իրենք էին մտավարանումների մեջ. «Իսկ մեղավոր մի մարդ ինչպես կարող է այսպիսի նչաններ կատարել»։ Երկար վեձերից Հետո նրանք նորից դարձան կուրությունից բուժվածին.

- Դու ինչ ես ասում Նրա մասին, քանի որ Նա քո աչքերը բացեց:
- ֊ Մարգարե է։

Կանչեցին նրա ծնողներին.

- Սա է ձեր որդին, որի մասին ասում էիք, Թե՝ կույր ծնվեց. իսկ այժմ ինչպես է, որ տեսնում է:
- Գիտենք, որ սա մեր որդին է,- պատասխանեցին վախեցած ծերերը,- և որ կույր ծնվեց, բայց Թե այժմ ինչպես է, որ տեսնում է, չգիտենք կամ Թե` ով բացեց դրա աչքերը, մենք չգիտենք. Հենց իրե՛ն Հարցրեք, ինքն արդեն չափաՀաս է, իր մասին ինքը Թող խոսի:

Այն փարիսեցիները, որոնք որոչել էին աներեր կերպով իրենց ասածը պնդել, սկսեցին խրատել բուժվածին:

- Աստծուն փա՛ռը տուր. մենը դիտենը, որ այն Մարդը մեղավոր է:
- ֊ Թե մեղավոր է, ես չգիտեմ, բայց այն գիտեմ, որ կույր էի և Հի֊ մա տեսնում եմ:
  - Քեղ ինչ արեց, քո աչքերը ինչպես բացվեց:
- Նոր ձեզ ասացի,- պատասխանեց Հնարամիտ երուսաղեմցին,- և չեք լսում, ինչու եք ուզում նորից լսել, միթե դուք էլ եք կամենում Նրան աչակերտել:
- Դո՛ւ եղիր Նրան աչակերտ, մենք Մովսեսի աչակերտներն ենք,ձչացին սրտնեղած դպիրները: - Մենք դիտենք, որ Աստված Մովսեսի Հետ խոսեց. իսկ Սրան չդիտենը, Թե որտեղից է:
- Զարմանալին էլ այն է, որ դուք չդիտեք, Թե Նա որտեղից է, և սակայն իմ աչքերը բացեց: Գիտենք, որ Աստված մեղավորներին չի լսում, բայց եԹե մեկը աստվածապաչտ է և Նրա կամքը կատարում է, նրան լսում է: ԱչխարՀի սկզբից ոչ ոք չի լսել, Թե մեկը ի ծնե կույր ծնված կույրի աչքերը բացած լինի: ԵԹե այդ Մարդը Աստծուց չլիներ, որևէ բան անել չէր կարող:
- Ամբողջովին մեղջի մեջ ես ծնված և դու մեր գլխին վարդապետ ես դարձել,- վերջնականապես Համբերությունը կորցրին փարիսեցիները և ջչեցին նրան մի կողմ։ Իմանալով այդ մասին, Հիսուսը դտավ բուժվածին և Հարցրեց.
  - Դու Աստծո Որդուն Հավատում ես։
  - Տե՛ր, Ով է, որ Նրան Հավատամ։

- Ե՛վ տեսար Նրան, և՛ Նա է, Ով խոսում է քեղ Հետ։
- Հավատում եմ, Տե՛ր,- պատասխանեց նա, խոնարՀվելով Հիսուսի առաջ...

Այդ իրադրությունը սասանեց, սակայն, որոչ փարիսեցիների: Այն, որ տարօրինակ Ուսուցիչը տիրապետում էր այդպիսի զորության, պատաՀական չէր կարող լինել: Որտեղից է այդ դեպքում Նրան այդպիսի չնորՀը: Նրանք որոչեցին զրույցի բռնվել Հիսուսի Հետ և լսեցին դաժան խոսքեր.

- Դատաստանի Համար եկա այս աչխարՀը, որպեսզի, ովքեր չեն տեսնում, տեսնեն, և ովքեր տեսնում են, կուրանան:
  - Միթե մենջ էլ կուլը ենջ,- ասացին փարիսեցիները:
- ԵԹե կույր լինեիք, դուք մեղք չէիք ունենա, բայց Հիմա ասում եք, Թե՝ տեսնում ենք. և ձեր մեղքը ձեր մեջ Հաստատ է մնում։

Իրականում, նրանք իրենց Համարում էին Ավանդությունների և պատվիրանների պաՀապաններ, մեծ Հայրեր Սիմոնի, Աբթաղիոնի և Հիլլելի ժառանդորդներ։ Նրանք Հավատում էին, որ Աստծո Հոդին իրենց օգնում է ճչդրտորեն մեկնել Թօրան, և որ Նա է կարդել իրենց Իսրայելի Հոդևոր Հովիվներ։ Բայց սեփական դերազանցության զդաշցումից արբած, այդ մարդիկ չկարողացան ճանաչել իրենց Հասած կենդանի Ճչմարտությունը ի դեմս Հիսուս Նազովրեցու։

Մինչդեռ Նա ուղարկված է Աստծո ժողովրդին որպես երկնային-Հովիվ, որը նման չէր ոչ բարձրամիտ դպիրների, ոչ էլ զելոտական սուտ փրկչի:

ձշմարիտ, ճշմարիտ եմ ասում ձեղ,
որ Ես եմ ոչխարների դուռը,
Բոլոր նրանք, որ Ինձնից առաջ եկան,
դողեր էին ու ավազակներ,
ուստի ոչխարները նրանց չլսեցին...
Ես եմ լավ Հովիվը.
լավ Հովիվը Իր կյանքն է տալիս ոչխարների Համար։
Իսկ վարձկանը, որ Հովիվ չէ, և ոչխարներն էլ իրենը չեն,
երբ տեսնում է, որ դայլը դալիս է,
Թողնում է ոչխարներին և փախչում է։
Եվ դայլը Հափշտակում է նրանց ու ցրում է.
քանի որ վարձկան է, և ոչխարների Համար Հոդ չի անում։

Ես եմ լավ Հովիվը․ և ձանաչում եմ Իմ ոչխարներին ու ձանաչվում նրանդիդ: Ինչպես Հայրը Ինձ ձանաչում է, Ես էլ ձանաչում եմ Հորը. և իմ կլանքը կտամ Իմ ոչխարների Համար: Ես ունեմ նաև այլ ոչխարներ, որոնք այս փարախից չեն նրանց ևս պետք է այստեղ բերեմ. և Իմ ձալնը պիտի լսեն, և պիտի լինի մի Հոտ և մի Հովիվ<sup>17</sup>:

«Այս խոսքերի պատճառով,- պատմում է ավետարանիչ ՀովՀաննեսը,- Հրեսների մեջ դարձյալ պառակտում եղավ: Եվ նրանգից չատերն ասում էին. «Նրա մե) դև կա և մոլեդնում է. ինչու եջ Նրան լսում»: Ոմանը էլ ասում էին. «Սրանը դիվաՀարի խոսըեր չեն, միթե դևր կարող է կույրի աչքերը բանալ»:

Մինչև դեկտեմբերի կեսերը Հիսուսը աչակերտների մեծ խմբով չրջապատված անարդել դալիս էր Բեթանիայից Տաձար: Ընդունված տեղը, ուր նրանք Հավաքվում էին, արևելյան պարսպի մոտ Սողոմոնի գավիթն էր։ Սակայն Բաղար)ակերաց տոնին նոր բախումներ տեղի ունեցան:

Այդ օրը մչտապես արթնացնում էր ժողովրդի մարտնչող ոգին, Հիչեցնելով Հեթանոսների դեմ տարած Մակաբայեցվոց Հաղթանակնե֊ րր\*: Ազատագրողների Հերոսական սխրանքները սնում էին երազանք֊ ները եթե ոչ Փըկչի, ապա, ծալրաՀեղ դեպքում, դոնե Հռոմի իչխանու֊ թյունը տապալող Հղոր առաջնորդի մասին: ԱՀա թե ինչու ուչադրությունը կրկին սևեռված էր Հիսուսի վրա<sup>18</sup>։ Նրան Համառորեն սկսեզին Հարցնել.

- ֊ Մինչև երբ պիտի մեր Հոգին Հանես. եթե Դու ես Քրիստոսը, Հա֊ մարձակ ասա մեզ:
- Ձեզ ասացի,- պատասխանեց Նա,- և Ինձ չեք Հավատում։ Այն գործերը, որ Ես անում եմ Իմ Հոր անունով, դրանք վկալում են Իմ մա֊ սին:

Սակայն նրանք Նրանից սպասում էին ուրիչ «գործեր»: ԵԹե Նա, ինչպես Հիսուս բար-Աբբան (Բարաբբա), ապստամբություն բարձրացներ, եթե Նա Հավաջեր գինված մարդկանց և չարժվեր Պիղատոսի կա-

և ոչ ոք նրանց Իմ ձեռքից չի Հափչտակի:

- Դուք չեք Հավատում,- ասազ Հիսուսը,-

Իմ Հայրը, որ նրանց Ինձ տվեց, ամենքից մեծ է.

և Իմ Հոր ձեռքից ոչ ոք չի կարող ոչինչ Հափչտակել:

Ես և Իմ Հայրը մի ենք։

Սոսկումի քրթմն)ոցի ալիք անցավ բազմության միջով, Նա Իրեն Աստծո Որդի է դարձնում։ Հարկավոր է աստվածանարդության Համար անմի)ապես պատժել Նրան:

յազորի վրա, նրանք կգնային Իր Հետևից: Իսկ դրա փոխարեն նրանց

Նա ասում է սակավ Հասկանալի և դժվար իրագործելի բաների մասին:

Զուր էր Հիսուսը մատնանչում Գրքերի խոսքերը, որտեղ բոլոր Հավատացյալները անվանված են «Աստծո որդիներ»։ Մոլեռանդները չէին ցանկանում անցնել ըննարկումների: Նրանց փաստարկները միայն թարերն էին: Այս անգամ Հիսուսը, միայն Հրաչթով փրկվելով մեռնելուց, գնաց ՁիԹենյաց պուրակ:

Նրա Հրաժեչտր քաղաքին դառնաԹախիծ էր.

Երուսաղե՛մ, Երուսաղե՛մ, որ կոտորում էիր մարդարեներին և քարկոծում էիր քեղ մոտ ուղարկվածներին. քանի՛- քանի՛ անգամ կամեզա Հավաքել քո որդիներին, ինչպես Հավը իր ձագերին՝ Թևերի տակ, բայց դու չկամեցար: ԱՀա ձեր տունը ձեղ պիտի Թողնվի ավերակ, բալդ ասում եմ ձեղ, որ Ինձ այլևս չեք տեսնի, մինչև որ չասեջ՝ «ՕրՀնլալ է Նա, որ գալիս է Տիրո) անունով»<sup>19</sup>:

որովՀետև Իմ ոչխարներից չեջ, Իմ ոչխարները Իմ ձայնը լսում են, և Ես ձանաչում եմ նրանգ. և նրանք գալու են Իմ ետևիզ. և Ես նրանդ կտամ Հավիտենական կլանջ. և նրանը չեն կորչի Հավիտյան.

<sup>\*</sup> Տե՛ս վերևում՝ էջ 27։

## Գլուխ տասներկուերորդ

#### **ԺԱՄԸ ՄՈՏԵՆՈՒՄ Է**

29 դեկտեմբերի - 2 ապրիլի 30 Թ.

Մինչև Զատիկը մնում էր մոտ երեք ամիս, բայց Հիսուսը մայրաջաղաքին մոտիկ արդեն չէր կարող ապրել: Չցանկանալով վերադառնալ Գալիլիա, Նա ձմեոային անձրևների ժամանակ դնաց ԱնդրՀորդանանյան եղերք: Այն ենԹարկվում էր Անտիպասին, բայց քանի որ Տիբերիան` նրա նստավայրը, Հեռու էր, Ուսցիչը և աչակերտները Հորդանանի այն ափին Համեմատաբար ապաՀով էին:

Գալով Բեխաբարա, Հիսուսը վերջին անգամ եղավ այն տեղերում, որտեղ սկսեց Իր ծառայությունը: Դեռ վերջերս էր, երբ այստեղ լսվեց Նախակարապետի ձայնը և Աստծո Հոգին իջավ Մարդու Որդու վրա, այստեղ առաջին անգամ Նա սկսեց սովորեցնել Արքայության գալու մասին: Հիմա Հորդանանի ափերին լռություն էր տիրում, որը խախտվում էր անձրևի աղմուկով միայն, չքացել էին բազմությունները, որոնք գալիս էին Մկրտչին լսելու:

Չորրորդ Ավետարանը չատ ժլատորեն է խոսում այդ գյուղում Քրիստոսի լինելու մասին, որտեղ Համարյա երեք տարի առաջ երկու ձկնորս մոտեցան Նրան և չփոթված Հարցրին՝ «Վարդապե՛տ, որտեղ ես ապրում»։ Այդ ժամանակ Անդրեասը և ՀովՀաննեսը մեծ երազներ էին փայփայում, բայց այդ ժամանակվանից չատ բան է փոխվել: Փոխվել են և իրենջ՝ առաջյաները: Նրանջ չտեսնված իրադարձությունների վկա- ներ դարձան, սովորեցին այլ կերպ նայել իրերին: Բայց, այդուՀան- դերձ, անՀաջողությունները Գալիլիայում և Երուսաղեմում անսպասել էին նրանց Համար: ՏաղավարաՀարաց և Նավակատիջի դեպջերը, թվում է, վկայում էին լիակատար պարտության մասին: ԻՀարկե, աչակերտները պատրաստվել էին Վարդապետի Հետ կիսել բոլոր ձախորդությունները, բայց, այդուՀանդերձ, նրանջ ուրախ էին, որ Նա իրենց բերել է անբարյացակամ ջաղաջից Հեռու այդ խաղաղ եղերջը:

Սակայն չուտով նրանց մենությունը խախտվեց: Շրջակայքի բնակիչները իմացան Քրիստոսի գալու մասին և Բեթաբարան սկսեց լցվել ժողովրդով: Բոլորը լսել էին, որ Ուսուցիչը ենթարկվել է չնորՀազրկման, բայց դա ետ չէր պաՀում Աստծո խոսքը փնտրողներին: Շատերը Հիչում էին Մկրտչի վախձանը, կրկնում նրա խոսքերը Հիսուսի մասին և ասում էին, որ մարդարեն ինքը չնայած ոչ մի Հրաչք չդործեց, սակայն նրա վկայությունը ձչմարիտ էր՛։ Մարդկանց ախտերից ազատող և Հրաչք նչաններ ունեցող Նագարեթցի Մարդը միայն երկնքից կարող է ուղարկված լինել։

Գարնանը դեռևս դտնվելով Հորդանանում, Քրիստոսը, Տասներկուսից բացի, ընտրեց ևս ՅոԹանասուն առաջյալների։ Նրանջ պետք է անցնեին այն տեղերով, ուր սպասվում էր այցելել Նրան Երուսաղեմ ուղևորվելու ճանապարհին։ Նրանց Թիվը Հիչեցնում էր երկրի բոլոր ժողովուրդների յոԹանասուն նախաՀայրերին և կարծես Թե ծառայում էր որպես նոր Համայնքի դործունեուԹյան ծավալման վկայուԹյուն։ Պատվիրակները օժտված էին բուժելու չնորՀով և կոչված էին ավետելու Աստծո ԱրջայուԹյունը։

Ըստ երևույթին, ձամփորդությունը երկար չտևեց, բայց նրանջ վերադարձան «ուրախ», Հաջողություններից Թևավորված:

- Տե՛ր, դևերն էլ են մեզ Հնազանդում Քո անունով:
- Տեսնում էի սատանային երկնքից ընկնելիս, ինչպես փայլակը: ԱՀա ձեզ իչխանություն տվի կոխելու օձերի, կարիճների և թչնամու ամբողջ գորության վրա: Եվ ձեզ բոլորովին չեն վնասելու:

Ծառայելով Մարդու Որդուն, նրանք դարձան խավարի դեմ գնացող սրբազան զորքի մարտիկներ։ Աչխարհի համար նրանց Ուսուցիչը Թչվառ և անտուն Օտարական է, բայց հենց հիմա է հասել Նրա «փառքի» ժամը։ «Վչտերի Այր», Որի առաջ անզոր են սատանայի փորձությունները։ Նա իր նվաստացմամբ խորտակում է Թչնամու իչխանությունը... Առաքյալները չպետք է Հպարտանան իրենց չնորՀված զորությամբ։ Ամենամեծ չնորՀը Հաղորդությունն է լույսի Թագավորությանը։

«Բայց մի՛ ուրախացեք այն բանի Համար, որ դևերը ձեզ Հնազանդ֊ վում են, այլ ուրախացեք, որ ձեր անունները դրված են երկնքում»<sup>2</sup>:

Հազիվ էին աչակերտները սկսել ձեռք բերել վստաՀություն և Հույս, երբ կանդնեցին նոր փորձության առաջ։ Ընկերները Հրեաստանից Հաղորդեցին, որ Ղազարոսը՝ Մարթայի և Մարիամի եղբայրը, ծանր Հիվանդ է։

«Այդ Հիվանդությունը մաՀաբեր չէ»,- ասաց Հիսուսը։ Սակայն երկու օր անց Հայտնեց, որ պատրաստվում է դնալ Բեթանիա։

- Ռաբբի՛,- վչտացան աչակերտները,- Հրեաները դեռ նոր էին ուզում Քեզ քարկոծել, և նորից այնտեղ ես դնում:

Բայց երբ Նրա խոսջերից Հասկացան, որ Ղազարոսը վախձանվել է և Ուսուցիչը անպայման ցանկանում է լինել նրա տանը, առաջյալները Հնազանդվեցին: ԵԹե Տիրոջը վտանգ է սպառնում, նրանջ չեն լջի Նրան:

- Եկե՛ք մենք էլ դնանք, որ Նրա Հետ մեռնենք, վձռականորեն ասաց Թովմասը։

Նրանց ոչ ավելի, քան երկու օր էր պաՀանջվում Բեթանիա Հասնելու Համար: Հիսուսը գյուղ դեռ չէր մտել, երբ Մարթան դուրս վաղեց Նրան ընդառաջ։

- Տե՛ր,- լաց լինելով ասաց նա,- եթե Դու այստեղ եղած լինեիր, իմ եղբայրը մեոած չէր լինի...
  - Քո եղբայրը Հարություն կառնի,- ասաց Հիսուսը:
  - Գիտեմ, որ Հարության ժամանակ վերջին օրը Հարություն կառնի:
- ֊ Ես իսկ եմ Հարություն և կյանք, ով Հավատում է Ինձ, թեպետև մեռնի, կապրի... Հավատում ես այս բանին:
- Այո՛, Տե՛ր, ես Հավատում եմ, որ Դո՛ւ ես Քրիստոսը՝ Աստծո Որդին, որ աչխարՀ էիր դայու...

Մարիամը այդ ժամանակ մնացել էր տանը իրեն միիթարող Հարազատներով և Հարևաններով չրջապատված։ Քույրը ներս մտավ և չչնջաց. «Վարդապետն է եկել և քեզ է կանչում»։ Մարիամը վեր կացավ և չտապով դուրս եկավ տնից։ Բարեկամները Հետևեցին նրան, մտածելով, որ դերեզման է դնում։ Նրանք նրան տեսան Հիսուսի ոտքերն ընկած։ Մարիամը արտասուքն աչքերին կրկնում էր քրոջ բառերը. «Տե՛ր, եթե այստեղ եղած լինեիր, իմ եղբայրը մեռած չէր լինի»։ Խորը Հուզմունք արտաՀայտվեց Ուսուցչի դեմքին։ Բոլորը տեսան, որ Նա լայիս է։ «Տեսե՛ք, ինչքան էր սիրում նրան»,- իրար էին ասում բեթանիացիները: Իսկ ինչ-որ մեկն ասաց. «Սա, որ կույրի աչքերը բացեց, չէր կարող նաև այնպես անել, որ սա չմեռներ... »:

«Ուր դրիք նրան»,- Հարցրեց Հիսուսը: Մարդիկ նրան տարան քարայրի մոտ, որ սովորույթի Համաձայն ծածկված էր քարե սալով: Անցել էր արդեն չորս օր, ինչ Ղազարոսը թաղված էր այստեղ:

«Այդ քարը մի կողմ դրեք»,- Հրամայեց Ուսուցիչը: Մարթան երկչոտորեն ընդդիմացավ, ասելով, որ մարմինն արդեն Հոտած կլինի: «Քեղ չասացի, եթե Հավատաս, կտեսնես Աստծո փառքը»,- պատասխանեց Տերը:

Քարայրի մուտքը բացեցին, Հիսուսը բարձրացրեց աչքերը դեպի երկինք և Թաղվեց աղոԹքի մեջ...

Ինչ տեղի ունեցավ Հաջորդ ակնթարթում: Ինչ է ընդՀանրապես մեզ Հայտնի կյանջի և մաՀվան դաղտնիջի, իր պատյանը լջած Հոդու վիճակի մասին: Մենջ դիտենջ, որ մարմինը ազդեցություն ունի Հոդու վրա, բայց կարողանում ենջ ճչդրտորեն որոչել Հոդու Հակառակ ներդործության ուժը մարմնի վրա: Ընդ որում, Համադո Հոր Համար չկան արդելջներ և անդարձելի ընթացջներ...

«Ղազարո՛ս, վե՛ր կաց, դո՛ւրս արի»,- բացականչեց Հիսուսը և Նրա ձայնը, ինչպես ամպրոպի Հարված, արձադանջեց այլ աչխարՀներում:

Երբ անձավի չեմին երևաց մեռելը, մարդիկ սարսափաՀար ընկրկեցին: Իսկ նա կանդնած էր որպես զարՀուրելի ուրվական, ոտից գլուխ փաթաթված պատանքի մեջ: «Արձակեցե՛ք դրան և թողե՛ք որ դնա»,ասաց Հիսուսը տիրող լոության մեջ<sup>3</sup>:

Ավետարանական այս պատմությունը ընթերցելիս ակամա Հարց է ծագում. Տերը ինչի Համար կենդանացրեց Իր ընկերոջը։ Ձէ որ, միևնույն է, Հետագայում այլոց նման նա դատապարտված էր մեռնելու։ Բեթանիական Հրաչքը բացատրելու չատ փորձեր են արվել։ Բայց ամեշնից Հավանական է, որ ձիչտ են նրանք, ովքեր այդ իրադարձության մեջ տեսնում են կյանքի և մաՀվան վրա Իր իչխանությունը աչակերտներին ցույց տալու Հիսուսի մտադրությունը։ Ղաղարոսին Հարություն տալը պետք է նախապատրաստեր նրանց Զատկի խորՀուրդը ընկալելու։

Բեխանիայում չատերը առաջներում էլ դեռ Հավատում էին Աստծո Թագավորությանը: Հիմա, Հավանաբար, ողջ գյուղը Հիսուսին ընդունեց որպես Փրկիչ: Սակայն այնտեղ ևս դտնվեցին մարդիկ, որոնք իրենց պարտքը Համարեցին կատարվածի մասին լուր Հասցնել Սինեդրիոն: Դրա անդամները, իՀարկե, մտածեցին, որ դործ ունեն խաբեության Հետ, բայց լուրը դնաՀատեցին որպես Նազովրեցու ժողովրդայնության նոր աձի նչան։

Անգապաղ գավաքվեց Խորգուրդ։ Դրան մասնակցելու գամար գրավիրվել էին նաև փարիսեցիները, բայց նրանց մեղադրանքները Հիսուսի դեմ վերաբերում էին զուտ կրոնական բնագավառին, մինչդեռ կառավարող կուսակցությանը անգանգստացնում էր ուրիչ բան. սադուկեցիները երկյուղում էին, որ դալիլիական չարժումը կվերաձի խռովության և կգարուցի գռոմեացիների պատժիչ արչավանք։ Հովսեփ Կայիափան գայտարարեց, որ առանց գապաղելու գարկ է վերացնել կեղծ Փրկչին։ Ավելի լավ է մի մարդու մագը, քան աղետը, որը կկախվի ողջ ժողովրդի վրա։ Փարիսեցիները, չնայած որ թչնամացած էին գոդևոր իչխանությունների դեմ, այս անդամ, գավանաբար, գամաձայնեցին Կայիափայի կարծիքի գետ և ուրախ էին, որ նվիրապետությունը պատրաստ
է գանդես բերել վճռականություն։ Հիմա նրանց գարկ չի լինի Հիսուսին ենթարկել բանադրանքի, քանի որ Սինեդրիոնը դործը կգասցնի
մինչև վերջ իր միջոցներով։

Հայտնի չէ` անմիջապես ջոկատներ ուղարկվեցին Բեխանիա, Թե իչխանությունները իմանալով, որ Հիսուսը թողել է գյուղը, Հետաձգեցին գործը: Բայց վճիռը ընդունվեց: Բոլորը կարծում էին, որ Զատկին Գալիլիացին անպայման կՀայտնվի Երուսաղեմում: Այդ պատճառով էլ ջաՀանայապետը կարդադրեց, որպեսզի ամեն ոջ, ով դիտի Նրա դանվելու վայրը, այդ մասին Հայտնի իչխանություններին⁴:

Մինչ այդ, Հիսուսը Բեթանիայից ուղևորվեց Հրեական անապատին մոտիկ անմարդաբնակ տեղանք։ Մարտի կեսերին Նա անցկացրեց Եփ֊ րայիմ կոչվող խուլ քաղաքում, իսկ Հետո կրկին Հորդանանի վրայով անցավ Պերեյա<sup>5</sup>։

Բեխանիական Հրաչքից Հետո առաքյալները ավելի չատ ոդեչնչվեցին: Եխե Տերը կարող է նման բան անել, նչանակում է՝ Նրա Հակառակորդների բոլոր դավերը ապարդյուն կանցնեն: Նրանց զարմացնում էր միայն, Թե մարդիկ նման նչաններից Հետո ինչպես կարող են չՀավատալ Հիսուսին: Նա նրանց մի առակ պատմեց:

Ինչ-որ ժամանակ ապրում էր ուրիչի վչտի Հանդեպ անՀոգի և անտարբեր մի մեծաՀարուստ։ Խրախձանջների մեջ էր նա զօր ու գիչեր, իսկ նրա տան դարբասների մոտ նստած էր մուրացիկ Ղազարոսը, որը կերակրվում էր Հարուստի սեղանի փչրանջներով։ Երկուսն էլ մեռան, մեկը Հանգիստը գտավ «ԱբրաՀամի գոգում», իսկ մյուսը պատժվեց մեղջերի Համար։ ՄեծաՀարուստը կարոտով մտածում էր իր եղբայրների մասին և աղերսեց ԱբրաՀամին, որպեսզի նա Ղազարոսին ուղարկի երկիր Նախազդուչացնելու նրանց, Թե ուր է տանում չարի ճանապար-Հը: Բայց ԱբրաՀամը առարկեց. «Նրանք ունեն Մովսես և Մարդարեներ, Թող նրանց լսեն»: ՄեծաՀարուստը դրանով չբավարարվեց.

- Ո՛չ, Հա՛յը ԱբրաՀամ, բայց եթե մեռելներից մեկը նրանց մոտ դնա, նրանք կապաչխարեն:
- ԵԹե Մովսեսին և Մարդարեներին չեն լսում, մեռելներից մեկն էլ եԹե Հարություն առնի, չպիտի Համոզվեն՞։

Այդ առակով Քրիստոսը ցանկացավ ասել, որ եթե անՀավատությունը արմատավորվում է սրտում, ցանկացած Հրաչքներ չեն կարող մարդուն դարձի բերել:

Զատկից տաս օր առաջ Հիսուսը աչակերտներին Հայտնեց, որ մտադիր է Երուսաղեմում լինել տոնից առաջ։ Արագությամբ պատրաստվեցին ձանապարՀվելու, գնացին Համարյա կանգ չառնելով։ Հիսուսն, ասես, չտապում էր մաՀվանն ընդառաջ։ Նրա մռայլ մտասուզությունը առաջյալներին սարսափ էր ներչնչում, բայց գնալով Նրա ետևից, նրանջ, այնուսմենայնիվ, մտածում էին, որ մոտենում են Հաղթանակին։

ձանապարՀը գալարվում էր զառիվայր բլուրների միջով։ Ինչ-որ տեղերից սկսեցին Երուսաղեմ ուղևորվող մարդիկ Հայտնվել։ Գալիլիացիների Թվում էր նաև Կույս Մարիամը, բայց Նա Հնազանդորեն Իրեն Հեռու էր պաՀում Որդուց։

Աստիճանաբար Քրիստոսը Հայտնվեց ուխտավորների մեծ բաղմության առջևում։ Շատերը ճանաչեցին Նրան և ուրախ ողջունեցին։ Ոմանք մոտենում և խնդրում էին ընդգրկել իրենց աչակերտների կազմում։ Բայց Հիմա Հիսուսը անմիջապես սկսեց նրանց ասել զոՀաբերությունների մասին, որոնք Հարկավոր է անել Աստծո Արքայության Համար և այն մասին, որ վարանելու ժամանակ այլևս չի մնացել։ Մի մարդ, որ ուղում էր Հիսուսին միանալ, ասաց, որ նախ պետք է Հորը թաղի։ «Թող որ մեռածնե՛րը թաղեն իրենց մեռելներին»,- եղավ պատասխանը։ Մի ուրիչն ուղում էր Հրաժեչտ տալ Հարազատներին, Հիսուսը զդուչացրեց. «Ո՛չ ոք իր ձեռքը մաճի վրա կղնի և ապա ետ կնայի, եթե Հարմար է Աստծո Արքայությանը»<sup>7</sup>։

Գնալով մեծանում էր Քրիստոսի ետևից չարժվողների Թիվը: Եր-Թը վերածվեց իսկական փրկչական արչավանջի: Երիջովի մոտ կտրեցին-անցան գետը: Քաղաջում բնակիչները վիճում էին, Թե ով կընդունի Նրան, բայց Հիսուսը ընտրեց ոչ Թե բոլորի կողմից Հարգամեծար, պատվելի ընտանիջ, այլ մաջսապետ Զակջեոսի տունը\* : Դարբասների մոտ նստած կույր մուրացիկը աղաղակեց. «ԴավԹի՛ Որդի, Հիսո՛ւս ողորմի՛ր ինձ»: Նրան սաստեցին, բայց Քրիստոսը մոտենալով նրան՝ ասաց. «Նայի՛ր, քո Հավատր քեղ փրկեց»<sup>8</sup>...

Այդ Հրաչքը բոցավառեց ժողովրդի խանդավառությունը: Իչխանությունների բոլոր սպառնալիքները մոռացվեցին: Նա վերստին իրենց գալիլիական Փրկիչն է, աչխարՀ եկած Դավիթ թագավորի Որդին: Ամենուր լսվում էին բացականչություններ. «ՕրՀնյալ է Տիրոջ անունով Եկողը»:

Առաքյալներն արդեն չէին կասկածում, որ «Աստծո Արքայությունը չուտով Հայտնվելու է»<sup>9</sup>: Այդ Հրաչալի իրադարձության մերձավորությունը նրանց Համար դարձավ այնքան իրական, որ Սաղոմեն՝ Հով-Հաննեսի և Հակոբի մայրը, Տիրոջը խնդրեց իր որդիներին նստեցնել Իր դահի աջ և ձախ կողմերում, երբ Ինքը լինի «փառքի մեջ»։ Դառնալով եղբայրներին, Հիսուսը Հարցրեց.

- ֊ Կարող եք խմել այն բաժակը, որը Ես խմելու եմ կամ՝ մկրտվել այն մկրտությամբ, որով Ես մկրտվելու եմ:
  - Կարող ենք,- պարզամտորեն պատասխանեցին նրանք:
- ֊ Այն բաժակը, որ Ես խմելու եմ, կխմեք, և այն մկրտությունը, որով Ես մկրտվելու եմ, նրանով կմկրտվեք, բայց Իմ աջում և ձախում նստեցնելը Ես չէ, որ կտամ, այլ տրվելու է նրանց, որոնց Համար պատրաստված է:

Մյուս աչակերտները քրթմնջացին։ Բոլորը ցանկանում էին զբաղեցնել այդ պատվավոր տեղերը։ Բայց Հիսուսը ընդմիջեց նրանց.

Գիտեք, որ ազդերի\*\* իչխանավորները
տիրում են ազդերի վրա, և մեծամեծներն
իչխում են նրանց վրա:
Ձեր մեջ ևս չպետք է այդպես լինի.
այլ ձեզնից ով կկամենա մեծ լինել,
ձեր ծառան պիտի լինի.
և ձեզնից ով կկամենա առաջին լինել,
ձեր ծառան պիտի լինի.
ինչպես որ Մարդու Որդին
չեկավ ծառայություն ընդունելու,
այլ ծառայելու և Իր անձը տալու
որպես փրկանք չատերի փոխարեն<sup>10</sup>:

Այնուամենայնիվ աչակերտների մտքերը կլանված էին իրենց ակն֊ կայած Հաղթանակով։

Այդ պաՀին Հիսուսը նրանց մեջ մենակ էր, ինչպես երբեք...

Ուրբախ օրը, մարտի 31-ին, ճամփորդները մտան Ռեխանիա, որտեղ տոնակատարություն էր սարքված Ուսուցչի գալու պատվին: Հավաքվել էին Նրա չատ ընկերները: Սեղանը սպասարկում էր Մարթան, իսկ նրա քույրը, չիմանալով ինչպես արտահայտել իր սերը և երախտագիտությունը, օծում էր Հիսուսի ոտքերը և գլուխը թանկարժեք յուղով: Սենյակը լցվեց անուչահոտությամբ, իսկ Հուդան դժգոհ ասաց. «Ինչի համար է յուղի այդ վատնումը, քանի որ կարելի էր մեծ գնով վաճառել այդ և տալ աղքատներին»: Եվ ամենազարմանալին այն է, որ մյուս աչակերտները պաչտպանեցին նրան: Հավանական է, նրանք մտածում էին, որ չնայած բոլոր հրաչագործություններին, ապագա թագավորին հարկ կլինի հոգալ փողի մասին, որպեսզի հենց սկզբից Իր առատաձեռնությունը ցուցաբերի ժողովրդին...

- Թո՛ւյլ տվեք դրան,- ասաց Հիսուսը,- ինչու եք նեղություն տալիս: ՈրովՀետև նա Ինձ Համար մի բարի դործ արեց... Առաջուց իննկավետեց Իմ մարմինը ի նչան պատանքվելու<sup>11</sup>:

Բայց այդ խոսքերի տխուր իմաստը վրիպեց առաքյալների ուչադրությունից:

Երբ չաբախն անցավ, Քրիստոսն սկսեց պատրաստվել քաղաք մուտք գործելու: Առաջներում Նա երբեք ձիով չէր ճամփորդել, բայց այսօրվա օրը բացառիկ էր: Ընդ որում, ձիավորը հիչեցնում էր պատերազմի, արյունալի արչավանքներից վերադարձող հնագույն արքաների՝ նվաճված Երուսաղեմի փողոցներով սիգարչավող հռոմեացի զինվորների մասին, այդ պատճառով էլ Հիսուսը ընտրեց կենդանի, որը վաղուց ի վեր խաղաղության խորհրդանիչ էր<sup>12</sup>: Նա աչակերտներին ուղարկեց, որ նրանք մի քուռակ բերեն: Տերերը իմանալով, որ այն պետք է Ուսուցչին, ուրախությամբ տվեցին: Թամբի փոխարեն, ավանակի մեջքին զդեստներ դրին, և նստելով նրան, Հիսուսն սկսեց իջնել Ձիշթենյաց լեռից:

Նա` խաղաղություն ավետող Թագավորը, գալիս է անդեն, չրջապատված ուխտավորներով, որոնք բացականչում էին. «ՕրՀնությո՜ւն Դավթի Որդուն»։

Գալիլիացիները և բեթանիացիները ջանում էին, ինչքան կարող էին, դեղեցկացնել Փրկչի Հաղթանակը։ Սմբակների տակ էին դցում

<sup>\*</sup> Տե՛ս վերևում՝ էջ 82-83։

<sup>\*\*</sup> έθνών բառացի «ժողովուրդների», բայց սովորաբար այդ բառը նչանակում է ՀեԹանոսների:

ձիԹենու չիվեր, փռում էին Հագուստներ։ Երեխաները վազում էին Հիսուսի ետևից, արմավենու ձյուղեր ԹափաՀարելով։

Առաջյալները ցնծում էին։ Վերջապես եկավ երկար սպասված օրը։ Նրանք բարձրաձայն փառաբանում էին Աստծուն, արձադանքելով բաղմությանը։

Հազիվ էր երևացել երեկոյան լույսով ողողված Երուսաղեմի Համայնապատկերը, երբ Թնդաց փրկչական սաղմոսը.

ՕրՀնյա՛լ լինի Եկողը, այդ Թագավորը, որ գալիս է Տիրոջ անունով։ Խաղաղությո՛ւն՝ երկնջում և փա՛ռջ՝ բարձունջներում։

Ընդառաջ վազեցին մյուս ուխտավորները։ Նրանց մեջ կային փարիսեցիներ։ Լսելով «ՕրՀնություն Դավթի Որդուն» բացականչությունները, նրանք սարսափեցին։ Նչանակում է, իսկապես խռովություն կարող է բռնկվել ցանկացած պահի։

- Վարդապե՛տ,- աղաղակում էին նրանք,- սաստի՛ր Քո աչակերտներին։
- ֊ Ասում եմ ձեզ,֊ պատասխան տվեց Հիսուսը,֊ որ եթե դրանք լռեն էլ, այդ քարերը կաղաղակեն...

Սակայն չնայած Իր չուրջ տիրող բերկրալի Հուզումներին, Հիսուսի դեմքը Թախծոտ էր: Կողջից գնացողները Նրա աչքերում արցունք֊ ներ տեսան: Նա ողբում էր Երուսաղեմը, Ավետումի քաղաքը և կույրերի քաղաքը:

- Գոնե այս օրերին դիտենայի՛ր դու քո խաղաղությունը,-ասաց Նա:- Բայց այժմ ծածկվեց քո տեսողությունից, որովհետև օրեր պիտի դան վրադ, երբ թչնամիներդ քո չուրջը պատնեչ պիտի կանդնեն... և հիմնահատակ պիտի անեն քեղ և սպանեն քո մեջ քո որդիներին, և քարը քարի վրա բնավ չպիտի թողնեն, քանի որ քո այցելության ժամանակը չճանաչեցիր:

Արևը արդեն մոտենում էր մայրամուտին, երթը Հասավ քաղաքի պարիսպներին:

## Գլուխ տասներեքերորդ

#### **ՀበՐ በՐԹԱՏՈՒՆԿԸ**

#### 2-4 ապրիլի

Արևելյան դարբասների մոտի աղմուկը չարժեց քաղաքացիներից չատերի Հետաքրքրասիրությունը։ Տեսնելով երթը գլխավորող Մարդուն, Որը Հիմներ էր երդում, նրանք զարմանքով Հարցնում էին. «Ով է սա»։ Ուխտավորները Հպարտությամբ բացատրում էին. «Սա Հիսուսն է, Մարդարե Գալիլիայի Նաղարեթ քաղաքից... »։

Շփոթվածությունը ամբողջովին պատեց Հոգևոր դասին: Ժողովըդի սիրո այսպիսի բուռն պրտաՀայտություն չէին սպասում: «ԱՀավասիկ ամբողջ աչխարՀը նրա ետևից գնաց»,- տագնապած իրար էին ասում ավագները¹: Թվում էր, որ իրենց ջանջերը ապարդյուն անցան: Հիմա արդեն Նազովրեցու դեմ չէր կարելի ձեռնարկել ոչ մի բացա-Հայտ գործողություն: Դա կնչանակեր, որ ժողովրդին խռովության դրդեին իրենջ: Զատկի տոնակատարությանը Երուսաղեմամ ժողովվել էին Հարյուր Հազարավոր Հրեաներ, Հուզախռով մարդկանցով լի ջաղաջում ցանկացած սխալ ջայլը կարող էր Հասցնել պայթյունի:

Այդ նայն ժամանակ, Հիսուսն անցնում էր տոնական փողոցներով և ավանակից իջնելով, աչակերտների Հետ մտավ Տաճարի պարիսպներից ներս: Նրանից սպասում էին ինչ-որ արտասովոր բառեր և արարջներ, բայց նա լուռ նայում էր սրբարանին, նման իր տիրակալությունը ստուգել ցանկացող թագավորին, իսկ գիչերը մոտենալուն պես ուղևորվեց ետ՝ Բեթանիա:

Հիսուսին ուղեկցողները, Հավանաբար, որոչ ՀիասԹափություն ապրեցին։ Ոչինչ չկատարվեց, ոչ մի նախանչանակ չեղավ։ Այնինչ, նրանք Հույս ունեին, որ, ընդունելով արքայական մեծարանք, Հիսուսը պետք է չուտով Հանդես բերի Իր փրկչական իչխանությունը և բագի նրանց Իր Հետադա մտադրությունները։

Երկուչաբթի առավոտյան Հիսուսը կրկին եկավ Տաձար։ Բայց փոխանակ Հետևորդներին Հեթանոսների դեմ պայքարի կոչելու, Նա արեց նույնը, ինչ երեք տարի առաջ, Հրամայեց առևտրականներին լքել Աստծո Տան սաՀմանները։ Վաձառողները և գնողները սկսեցին ընդվզել, սակայն, Հիսուսը չլսելով նրանց, չուռ տվեց լումայափոխների սեղանները և վաձառքի բերված թռչունների թառերը։ Նա պաՀանջում էր, որպեսզի դադարեն Օրենքը խախտել, որն արդելում էր Տաձարի դավիթ ապրանքներ բերելը<sup>2</sup>։ Ըստ երևույթին, Հրապարակում դանվողների մեծամասնությունը Հավանություն տվեց այդքան վձռական ձնչմանը։

Դա Փրկչի առաջին գործն էր, Հայտնապես ժողովրդին ցույց տրված։ Այն ուղղված էր Հավատքի անարդման և պաչտամունքի սրբապղծման դեմ։ Չէ որ չատերը մտածում էին, որ զոՀ բերելով և քա-Հանաներին տալով, կարելի է իրենց մեղքերից մաքրված զդալ։ Այդ պատձառով էլ, գոՀասեղանին մոտիկ չուկան նրանց չէր դարմացնում։

Երկրորդ գործը եղավ Հիվանդների բժչկումը, որոնք բոլոր կողմերից չրջապատել էին Հիսուսին: Տառապյալների Փրկիչը՝ Նա եկել է ավետելու նոր կյանքի մասին. Հոր ողորմածության մասին...

ՔաՀանաները չգիտեին ինչպես վարվել, միայն Հարցրին Հիսուսին, Թե ով է Իրեն իրավունք տվել կարգադրություններ անել Տաձարում:

- Ես էլ ձեղ մի բան Հարցնեմ, եթե ինձ ասեք, ես էլ ձե՛ղ կասեմ, թե ինչ իչխանությամբ եմ այս անում։ ՀովՀաննեսի մկրտությունը որտեղից էր, երկնքից, թե մարդկանցից:
- Չգիտենջ,- Հետևեց խուսափողական պատասխանը: Ձէ որ նրանջ ՀովՀաննեսին անվանում էին դիվոտ, բայց Հիմա, ժողովրդի ներկայությամբ, սադուկեցիները չՀամարձակվեցին բացեիբաց ՀայՀույել մաՀվան դատապարտված անապատականին:
  - Ես էլ ձեզ չեմ ասի, Թե ինչ իչխանությամբ եմ այս անում:

Հիսուսը պատաՀական չՀարցրեց Մկրտչի մասին, Հանձինս որի քաՀանայությունը և դպիրները մերժում էին Աստծո պատդամաբերին:

- ՀովՀաննեսը արդարության ճանապարՀով եկավ, և նրան չՀավատացիք, իսկ մաքսավորներն ու պոռնիկները Հավատացին նրան, և դուք այդ տեսաք և Հետո էլ չզդջացիք, որ նրան Հավատայիք<sup>3</sup>:

Բոլոր մարդարեներն էլ Հանդիպեցին կեղծ Հովիվների ընդդիմությանն ու ատելությանը։ Հպարտությունն ու իչխանությունը պատերազմում էին Հոդու ընտրյաների դեմ։ Առավել ևս, դժվար էր սպասել, որ ավադները կՀավատան Մարդու, Որին Հասարակ ժողովուրդն էր անվանում Փրկիչ։

Սովորության Համաձայն, Հիսուսն Իր միտքը պարզաբանեց առակով, որի նյութը Եսայիից էր ներչնչված, որը սիրում էր Իսրայելը Համեմատել խաղողի այգու Հետ, իսկ Աստծուն՝ տիրոջ<sup>4</sup>:

Մի անգամ, պատմում էր Հիսուսը, խաղողի մեծ այգու տերը գնաց Հեռու երկիր, Հուսալով իր մշակների ժրաջանությանը: Երբ պտղի ժաշմանակը Հասավ, նա ծառաներին ուղարկեց, «որ առնեն այգու պտուղ-ներից»։ Բայց մշակները ոմանց ծեծելով քչեցին, ոմանց սպանեցին: Վերջապես, տերն ուղարկեց նրանց մոտ իր սեփական ժառանգին, ասելով՝ «որդուցս թերևս ամաչեն»։ Սակայն մշակները մտադրությունները չէին փոխել, նրանք Հիմա որոչել էին տիրել ողջ կալվածքին, և երբ պատանին եկավ նրանց մոտ, նրան այգուց Հանեցին դուրս և սպանեցին:

- Արդ,- Հարցրեց Հիսուսը Տաճարի սպասավորներին,- երբ այգու տերը գա, այդ մչակներին ինչ կանի:
- Չարերին չարաչար կոչնչացնի և այգին կտա այլ մչակների, որոնք նրան կտան պտուղներն իրենց ժամանակին,- պատասխանեցին նրանք:
  - Սուրբ Գրքերում երբևիցե չեք կարդացել՝

Այն վեմը, որը կառուցողները անարգեցին, նա՛ է, որ եղավ անկյունաքար, Տիրոջից եղավ այս, և մեր աչքին սքանչելի Է:

Ավագները Հասկացան, րր առակում խոսվում է իրենց մասին, որ իրենցից կվերցվի Աստծո ժողովրդի այգին: «Եվ նրանք Հնար Էին փնտրում,- ասում է Մարկոսը,- Նրան բռնելու, բայց ժողովրդից վախեզան»: Հիսուսը դրանից Հետո առանց այլասացության Հայտարարեց. «Ձեզնից կվերցվի Աստծու Արջայությունը և կտրվի այն ազգին, որ պտղաբեր կդարձնի այն»⁵: Տերը ոչ միայն գրկում է Իսրայելի Հոգևոր առաջնորդներին իչխանությունից, այլև Իր կամքը կատարողներին, անկախ ծագումից, դարձնում է Թագավորության որդիներ:

Եվ կարծես, որպես մարդարեության պատասխան, անսպասելի լուր եկավ․ Փիլիպպոսը և Անդրեասը Հայտնեցին, որ Երուսադեմ ուխ֊ տագնացության եկած ինչ-որ Հույն պրոզելիտներ իմացել են Հիսուսի մասին, խնդրել են Փիլիպպոսին Հանդիպեզնել Նրա Հետ:

«Հասավ ժամը, որ փառավորվի Մարդու Որդին»,- ասաց Հիսուսը: Բայց որպեսզի աչակերտները չմտածեին, որ Ինքը խոսում է երկրային փառջի մասին, վերստին Հիչեցրեց նրանց, Թե ինչ է սպասվում Իրեն: «Ճչմարիտ, ճչմարիտ եմ ասում ձեզ. եթե ցորենի Հատիկը Հողի մեջ րնկնելով չմեռնի, միայն Հատիկն ինքը կմնա, իսկ եԹե մեռնի, բազում արդյունը կտա»<sup>6</sup>։ Հանուն Իր քավիչ սխրանքի, Փրկիչը Հրաժարվում է այն ամենից, ինչը Թանկ է մարդկանց այս աչխարՀում, կլանքիդ...

Իսկ պրոզելիտները: Արձագանջեց, արդյոջ, Հիսուսը նրանց խնդրան֊ ւթին: Ավետարանները այդ մասին չեն խոսում, բայց Հավանական է, գրուլցր կայացել է, և նրանք, Հնարավոր է, դարձել են այլադդիներից Նրա առաջին Հետևորդները: Դա անուղղակիորեն Հաստատվում է Հովսեփոս Փլավիոսի խոսքերով, որոնք կարելի է Համարել Հավաստի\*։ Նա գրում է, որ Հիսուսը «ուսուցանում էր ճչմարտությունը Հոժարակամ ընդունող մարդկանց, դեպ Իրեն գրավելով չատերին, այդ Թվում և Հելլեններին»<sup>7</sup>:

Բայց Քրիստոսի և Իր աչակերտների այդ «նոր ոչխարների» Հայտնվելու Հետ կապված ուրախությունը պղտորում էր Հոր այդին նվաճած ինքնագոՀ առաջնորդների մասին մտածելը: Նրանք չէին ցան֊ կանում անսալ Տիրոջ կոչին և կրկին խավարամած ստվերը տարածվեց Աստծո ժողովրդի վրա: Երկու Ուխտերի միջև խղում առաջացավ:

Քրիստոսը իր վիչտր չէր Թաքցնում առաքյալներից: «Բայց այժմ Հոգիս խռովված է. և ինչ ասեմ. Հա՛յր, փրկի՛ր Ինձ այս ժամից: Բայց Ես Հենց այս բանի Համար եմ եկել այս ժամին... »:

Երբ Նա այս բառերն ասաց, երկնքում ձայն լսվեց՝ նման ամպրո֊ պի որոտի: Ոմանջ կարծեզին, որ մոտենում է դարնանային ամպրոպը, բայց մյուսներին միստիկական սարսափ պատեց: Նրանց լսելի դարձավ Աստծո անտեսանելի բանբերի ձայնը:

«Հա՛յը, փառավորի՛ր Քո անունը»,- աղոթում էր Հիսուսը: Դառ-

Նալով մարդկանց․ Նա խոսեց Դատաստանի օրվա մասին, Սատանալի մասին, որը վայր կնետվի իր գաՀից Մարդու Որդու կողմից։ Սակայն Փրկիչը կՀաղթի նրան, միայն ԶոՀ դաոնալով։ «Երբ Ես բարձրանամ երկրից, ամենքին դեպի Ինձ կձդեմ»<sup>8</sup>:

Կայիափայի պալատում այդ ժամանակ ասես մոռացել էին Հիսուսի մասին: ժամ առ ժամ սպասում էին չքախմբով Պիղատոսի ժամանելուն: ԸնդՀանրապես Զատկի օրերին Հոդևորականները չատ Հոդսեր էին ունենում։ Բայց իրականում, Սինեդրիոնը չէր Հրաժարվել վտանդավոր Մարդարեի Հետ ՀաչվեՀարդար տեսնելու մտքիզ: Վճռված էր՝ անկարգություններից խուսափելու Համար միայն գործը Հետաձգել, քանի դեո տոնակատարությունը չէր անցել<sup>ց</sup>; Հիսուսն Ինքը առևտրականնե֊ րին Տաճարից Հեռացնելուց Հետո ոչ մի կերպ այլևս չէր դրսևորել Իրեն։ Դա սադուկեցիներին Հանգստացրել էր և Հնարավորություն տվել, որ չչտապեն:

Սակայն առավել անՀաչտ տրամադրված մարդկանց մի խումբ չարունակում էր որոգայթ լարել Հիսուսի չուրջը։ Ամենից Հարմարը Նրան սադրելն էր քաղաքական որևէ քայլի կամ արտաՀայտության, որպեսզի կուսակալի ուչադրությունը Հրավիրեն Նրա վրա, այդժամ Պիղատոսը ինքը կզբաղվեր Գալիլիացիով, իսկ եկեղեցական իչխանու֊ **Եյունները ժողովրդի աչքում կմնային անմեղ:** 

Այդ մտադրությունը իրականացնելը Հանձն առան «Հերովդեսականները», Հռոմեացիների վրա Հենվող կուսակցության կողմնակիցները: Նրանց միացան փարիսեցիների դպրոցների ունկնդիրները, չնայած «Հերովդեսականների» Հետ իրենց մչտապես Թչնամի լինելուն: Գալով Հիսուսի մոտ, ալդ մարդիկ ձևագրին, որ Հարդալիդ են Նրա նկատմամբ և ցանկանում են իմանալ Իր կարծիքը կայսրին տրվող Հարկերի մասին: Նման ձևով Ուսուցչին դիմելը ինջնին Թվում էր լիովին բնական: Արևելքում վարդապետների իմաստնությունը չափվում էր այն բանով, թե ինչպես են նրանք լուծում իրենց քննությանն առաջարկված լուծե֊ լի խնդիրները: Բալգ տվլալ պարագալում բազաՀայտ որոգալԹ էր պատրաստվում: ԵԹե Հիսուսն ասեր, որ Հարկ է տուրք տալ, նչանակում է Նա Թչնամի է Իսրայելին, եթե ոչ՝ Նրան կարելի է ներկայացնել Պիղատոսի առջև որպես Հռոմի դեմ ՀրաՀրիչներից մեկի<sup>ւ</sup>ն։

- Վարդապե՛տ,- չողոմաձայն սկսեցին խոսել գաղտնի ուղարկվածները,- դիտենը, որ Դու ձչմարտասեր ես և չես քաչվում ոչ ոքից, որովՀետև մարդկանց աչառություն չես անում, այլ ճչմարտությամբ

<sup>\*</sup> Տե՛ս էջ 302։

Աստծու ձանապարՀն ես ուսուցանում, օրինավոր է Հարկ տալ կայս֊ րին, թե ոչ. տանք, թե՝ չտանք:

-Ինչու եք Ինձ փորձում,- ասաց Հիսուսը,- Ինձ մի դաՀեկա՛ն բերեք, որ տեսնեմ:

Նրան տվեցին մի դաՀեկան դրանցից, որոնք ուղարկվում էին որպես Հարկ: Դրա վրա կայսրի կողապատկերն էր և դրոչմադիր՝ «Տիբերիոս, կայսր, որդի Օդոստոս աստծո»։ - Այս պատկերը կամ դիրն ումն է։

- ~ Կայսրինը:
- Տվե՛ք կայսրինը` կայսեր և Աստծունը` Աստծուն: Պատասխանը զարմացրեց նրանց: Նրանք Հասկացան, որ չՀաջողվեց որոգայթ լարել: Հիսուսը նրանց դրեց անելանելի դրության մեջ, ցույց տալով Հեթանոսական դրամը: Քանի որ Հրեաները դործածում էին կայսերական դիշնարներ, ապա այդ փողերի Համար չկար ավելի լավ դործածություն, քան դրանք անՀավատներին տալը: Իսկ ինչն է պատկանում Աստծուն: Դա Հետևում է ոչ միայն Հիսուսի ուսմունքից, այլև Հին Ուխտի բոլոր դրքերից: Աստծուն մարդ պետք է նվիրվի իր ողջ էությամբ:

Հետադայում Քրիստոսի խոսքերը Աստծո և կայսեր մասին Հասկանում էին լայն իմաստով` Համարելով այն եկեղեցու և պետության Հարց:

Բայց նման մեկնաբանությունը Հազիվ թե Հիմնավորված է<sup>11</sup>: Միակ բանը, ինչը կարող էր բխել «Հերովդեսականներին» տված Քրիստոսի պատասխանից, դա Հրաժարումն էր ազատության Հասնելու զելոտական ուղուց։ Դրությունն այլ էր, քան Մակաբայացիների ժամանակ։ Հռոմը չէր միջամտում ժողովրդի Հոգևոր կյանքին։ Ապստամբությունը կարող էր Իսրայելին բերել միայն նոր աղետներ։ Դա պարզ դարձավ քառասուն տարի անց, երբ «նախանձաՀույզների» կողմից անՀույս պատերազմի մեջ քաչված Հրեաները զրկվեցին և Տաձարից, և պետությունից։

Օրըստօրե առաջյալներն ավելի ու ավելի Հստակ էին գիտակցում, որ չնայած Հանդիսավոր դիմավորելուն, Փրկիչը գտնվում է Երուսաղեմում ինչպես Թե Թչնամական ճամբարում: Նրանք իրենց Հանգիստ էին զգում միայն երեկոյան դեմ, երբ ետևում Թողնելով Կենտրոնը, բարձրանում էին ՁիԹենյաց լեռը:

Գիչերն անց էին կացնում տարբեր տեղերում, ավելի Հաճախ ԳեԹսեմանիում, երբեմն Ղազարոսի կամ նրա ընկերների տանը: Բայց առավոտյան մոտ Հիսուսը կրկին գալիս էր աղմկոտ քաղաքը, որտեղ Նրան սպասում էին ունկնդիրները և դարանամուտ Հակառակորդները: Օրենչքի պահապան սադուկեցիներն իրենց արժանապատվությունից ցածր էին համարում Գալիլիացու հետ խոսելը։ Միայն մի անդամ Տաճարում հանդիպելով Նրա հետ, այդ ինչնահավան մարդիկ որոչեցին խձճող հարցերով չփոթեցնել Նրան։ Նրանչ դիտեին, որ Հիսուսը, ինչպես և փարիսեցիները, ընդունում էին մեռյալների դալիչ հարությունը, համողվածություն, որի բովանդակությունը, ըստ նրանց, սին երևակայությունն էր։ Սադուկեցիների կարծիչով՝ հարության հավատը հակասում էր Գրչերին։ Աստվածաչնչի այն դրչերը, որոնցում ասվում էր այդ մասին, նրանչ մերժում էին։

Ինչ կլինի, Հարցրին սադուկեցիները, այն կնոջ Հետ, եթե նա թաղել է յոթ ամուսին, որոնք իրար Հետևից մաՀացել են: Որի կինը նա պետք է Համարվի Հարության ժամանակ:

Համոզված լինելով, որ գեղջուկ Ռաբբիին դրեցին անելանելի կացության մեջ, նրանք պատրաստվում էին ծիծաղել, բայց Հիսուսն ասաց. «Հենց դրա Համար չէ, որ մոլորված եք, քանի որ չգիտեք Գրքերը և ոչ էլ՝ Աստծու զորությունը, որովհետև, երբ մեռելներից հարություն առնեն, ոչ տղամարդիկ կին կառնեն և ոչ էլ կանայք մարդու կդնան, այլ կլինեն հրեչտակների նման, որ երկնքում են: Իսկ դալով մեռելներին, թե հարություն են առնում, դուք չեք կարդացել Մովսեսի դրքում, մորենու դրվադում, թե ինչպես Աստված ասաց նրան. «Ես եմ,- ասում է,- Աբրահամի Աստվածը, Իսահակի Աստվածը և Հակոբի Աստվածը»: Իսկ Աստված մեռելների Աստվածը չէ, այլ՝ ողջերի. ուստի, դուք խիստ մոլորված եք»<sup>12</sup>:

Այնտեղ գտնվող փարիսեցիները չէին կարող չուրախանալ, որ իրենց Հին մրցակիցներին ստիպեցին լռել: Հիսուսը Հիմա նրանց երևաց ամբողջությամբ Հարդանքի արժանի Ուսուցիչ: Փարիսեցիները Հավաքվեցին Նրա չուրջը և Հետը զրույցի բռնվեցին։ Երբ Հիսուսը նրանց ասաց, որ Օրենքի Հիմքը սերն է Աստծո և մերձավորի Հանդեպ, նրան-ցից ոմանք Համարյա պատրաստ էին որպես ՀամախոՀ ընդունել Նրան<sup>13</sup>:

Սակայն նրանք, ովքեր չէին չտապում իրենց կարծիքը փոխել Գալիլիացի Մարդարեի մասին, ցանկանում էին Նրան ենթարկել ևս մեկ փորձության<sup>14</sup>: Նրանք Հիսուսի մոտ բերեցին ամուսնուն դավաճանելու մեջ բռնված մի կնոջ և Հարցրին, թե պետք է արդյոք, քարկոծել նրան, ինչպես թելադրում է Հին Օրենքը։

Այդ ժամանակ այդ սովորույթը Հազիվ թե պաՀպանվում էր: Այն կարող էին պաչտպանել միայն սադուկեցիները՝ դաժան քրեական պատիժների կողմնակիցները<sup>ւ₅</sup>: Բայց փարիսեցիները ցանկացան միջադե֊ պից օգտվել: Նրանք Հույս ունեին, որ Հիսուսը, գթասրտության քարոզիչը, առանց երկիմաստության Հանդես կգա Օրենքի դեմ:

Ուսուցիչը երկար չպատասխանեց նրանց և գլուխը մտածկոտ կախած, ավազի վրա ինչ-որ բաներ էր գծում: Բայց, քանի որ նրանք չարունակեցին պնդել, ասաց. «Ձեր միջից անմեղը նախ Թող քար գցի դրա վրա», իսկ Հետո դարձյալ սկսեց գետնի վրա ինչ-որ նչաններ գծել: Տիրեց լռություն: Երբ մի քիչ սպասելով, երկրորդ անդամ բարձրացրեց Հայացքը, ապա տեսավ, որ կինը մենակ կանդնած է Իր առջև: Խիղձր կորցրած մեղադրողները աննկատ ծլկել էին:

- Ո՛վ կին,- Հարցրեց Հիսուսը,- ուր են. քեղ ոչ ոք չդատապարտեց:
- Ո՛չ, Տե՛ր:
- Ես ևս քեղ չեմ դատապարտում, գնա, այսուՀետև մի՛ մեղանչիր։
  Դրանից Հետո փարիսեցիներից ոչ մեկը չՀամարձակվեց փորձել
  Հիսուսին։ Թվում էր՝ նրանք նույնիսկ Համաձայն էին Հաչտվել Նրա
  Հետ։ Նրանց Համար անընդունելի էր մնում լոկ մի բան. ինչպես կարող է ժողովրդի Մարդը Համարել Իրեն Փրկիչ կամ Թեկուղ Թույլ տալ,
  որպեսզի բազմությունը այդպես կոչի Իրեն։ Իմանալով այդ Թյուըըմբռնողությունների մասին, Հիսուսն Իր մոտ կանչեց փարիսեցիներին և Հարցրեց.
  - Ինչ կարծիք ունեք Քրիստոսի մասին, ում Որդին է:
  - ԴավԹի,- պատասխանեցին նրանք:
  - Իսկ Դավիթն ինչպես Նրան Սուրբ Հոգով կոչում է Տեր և ասում է.

Տերն իմ Տիրոջն ասաց՝ Նստիր Իմ աջ կողմում, մինչև որ Քո Թչնամիներին դնեմ Քո ոտքերի տակ:

Արդ, եթե Դավիթը նրան Տեր է կոչում, ինչպես Նրա Որդին կլինի<sup>16</sup>։ Դրանով իսկ Փրկչի մարդկային ծադման մասին Հարցը մղվեց երկրորդ պլան: Փրկչական խորՀուրդը դտնվում է ոչ այնքան թադավորական տան պատկանելության մեջ, որքան այն բանում, որ Աղատարարը լինում է Հոր աջ կողմում և Աստծո Որդի է, աչխարՀի Տեր։

Փարիսեցիները ոչինչ չկարողացան Հակաձառել։ Սաղմոսի բառերը, իրոք, առեղծվածային էին։ Բայց Հիսուսի ասածը նրանց Համար առավել ևս դժվար էր ընդունել։

## Տասնչորսերորդ գլուխ

#### ቀቦዛՉԻ ԴԱՏԱՍՏԱՆԸ

#### 5 ապրիլի

Մի օր անց Հիսուսը երևաց Տաձարի «Կանանց գավիթ» անունը կրող ներսի Հրապարակում ե նստեց չվաքարանում, Հանգանակության դրամատուփի մոտ։ Զատկի օրերին մարդիկ, սովորաբար, ամենամյա եկեղեցական մուծումներ էին կատարում։ Շատերը անցնելով, դրամը չաղ էին տալիս բռերով, բայց Հիսուսի ուշադրությունը գրավեց խղշնուկ Հագնված մի կին, որը դրամատուփի մեջ դցեց երկու մանը լումա։ Մոտ կանչելով աչակերտներին, Նա ասաց. «Ճչմարիտ եմ ասում ձեղ, որ այս չքավոր այրին ավելի չատ դցեց, քան դանձանակի մեջ մյուս բոլոր դրամ դցողները, քանի որ ամենքը իրենց ավելորդից դցեցին, իսկ նա իր չքավորությունից, դցեց ամեն ինչ, որ ուներ՝ դցեց, իր ամբողջ ապրուստը»՝։ Աղջատ կնոջ ղոՀաբերությունը Երուսաղեմում միակ բանն էր, որ ուրախություն պատձառեց և Հուղեց Հիսուսի սիրտոր։

Գտնվելով եկեղեցական կյանքի Հենց կենտրոնում, Նա տեսնում էր ցուցադրական բարեզարդությամբ քողարկված դրա ախտերը։ Նրա կողջով բարաՀաձորեն պատասխանելով ողջոցններին, Հանդիսավոր ջայլում էին օրենջի ամբարտավան այրերը։ Աչջի էին զարնում նրանց «Թեֆիլլինները»՝ ձակատի ժապավենները, Թօրայի տեջստերով, և աստվածպաչտության մյուս բնորոչ Հատկանիչները, բայց ինչջան ջիչ էին դրանջ Համապատասխանում այդ մարդկանց Հոգեկան նկարագրին։ Հիսուսը տեսավ և դիտունների, որոնջ ժամերով ջննարկում էին կանունագրքի աննչան նրբությունները, տեսավ և. ոտջը ջարին դիպցնելով սայթաջող փարիսեցիների, որոնջ ուղում էին ցուցադրել իրենց ներկանվածությունը ե Հրաժարումն աշխարհից։ Հիսուսը դիտեր, թե ինչ դյուրությամբ են թափանցում այդ միջավայր փառամոլները, որոնջ Հետո արբում են Հոգիների վրա ունեցած իշխանությունից։ Նման Հովիվների մասին դեռես Եղեկիելն է ասել, որ նրանջ «արածացնում են իրենջ իրենց»։ Թվում էր, որ նույնիսկ Աստվածաչնչյան Հայտնության լույսը կաղոտանար ինջնադոՀության ե սուտ ձգնավորության այդ դաղջ մթնոլորտում։

Ինչու դեռևս Գալիլիայում դպիրների մեծամասնությունը ընդդիմացավ Հիսուսին։ Ձէ որ այդ ժամանակ Նա թաքցնում էր Իր փրկչականությունը։ Իսկ մոլորյալ որդիներին չնորՀի արժանացնող ավետումը Հոր մասին պետք է արթնացներ բոլոր նրանց, ովքեր Հավատարիմ էին մնացել մարդարեների ուսմունքին։ Հետևապես, դպիրները զրկել էին մարդարեական քարողչությունը իր դլխավոր իմաստից։ ոսքով ընդունելով, որ Թօրայի Հիմքը սերն է Աստծու և մարդու Հանդեպ, նրանք չարունակում էին նենդափոխել Աստծո Օրենքի ոդին պարտականությունների և պաչտամունքային կանոնների ձևական Համակարդով։

Միքիա մարդարեն սովորեցնում էր. Պատմվեց քեղ, ո՛վ մարդ, Թե ի՚նչ է բարին. և ինչ Է ուզում քեղանից Տերը, իրավունք Հաստատել, ողորմուԹյուն սիրել, և պատրաստ լինել քո Տեր Աստծու ետևից դնալու²։

Այնինչ, փարիսեցիները, առանձնապես Շամմայի աչակերտները ամբողջովին խորասուղվել էին ծիսապաչտության և դիպվածական՝ կեղծ փաստաբանական մեկնությունների անմատչելի ոլորտները։ Կա-նոնների գիտակները դրանք դարձնում էին «տղետների» վրա տիրա-պետություն Հաստատելու միջոց։ Այդ Հիմքի վրա ծաղեցին Համարյա դռեՀկության Հասնող մի չարք չարաչաՀումներ։

Քրիստոսը ցանկանում էր Հետ պաՀել Եկեղեցին այդ գայթակղությունից, «փարիսեցիական մերանից», և Իսրայելի Հովիվների օրինակով ցույց տալ, թե ինչ վտանգ կարող է սպառնալ նրան: Դիմելով աչակերտներին, Նա ասաց.

Մովսեսի աթոռի վրա նստեցին օրենսդետներն ու փարիսեցիները, ամեն ինչ, որ նրանը ձեզ ասեն, արե՛ք և պաՀեցե՛ք, բայց մի՛ արեջ ըստ նրանց գործերի, ըանի որ ասում են, բայց չեն անում: Ծանր ու դժվարակիր բեռներ են կապում և դնում մարդկանց ուսերի վրա, բայց իրենց մատով անգամ չեն կամենում չարժել դրանը: Եվ իրենց բոլոր գործերն անում են՝ ի ցոյց մարդկանց, լայնացնում են իրենց գրապանակները և երկարացնում են իրենց զգեստների ծոպերը: Սիրում են ընթրիջների ժամանակ պատվո տեղերը, ժողովարաններում՝ նախապատիվ աթոռները և Հրապարակներում ողջույններ առնել ու մարդկանցից կոչվել՝ ռաբբի, որ նչանակում է ուսուցիչ: Բայց դուք որևէ մեկին ուսուցիչ մի՛ կոչեք, որովՀետև, ձեր ուսուցիչը մեկ է, և դուջ բոլորդ եղբայրներ եջ: Եվ երկրի վրա ոչ մէկին ձեղ Հայր մի՛ կոչեք, որովՀետև մե՛կ է ձեր Հայրը, որ երկնքում է: Եվ ուսուդիչներ չկոչվեք, որովՀետև Քրիստոս է ձեր Ուսուցիչը: Եվ ձեզնից մեծը ձեր սպասավորը պիտի լինի: Ով որ իր անձր բարձրացնում է, կխոնարՀվի, և ով խոնարՀեզնում էիր անձր, կբարձրանա³։

Հրաժարվելով մարդկանց վրա անառարկելի Հեղինակության իչխանությունից, Հիսուսը Իր առաջյալների Հետ կտակեց միայն մի իչխանություն`սիրո և ծառայության իչխանությունը:

Բայց դա չէր նչանակում, Թե Նա պատրաստ է փոխզիջման գնալ երկդիմուԹյան և խաբեբայուԹյան Հետ։ Երբ Քրիստոսը Երուսաղեմ մտավ «Օվսաննաների» Հնչյունների ներքո, Նա Իրեն Հանդես բերեց որպես ՀաչտուԹյան Հեզաբարո Թադավոր։ Պատասխանելով աստվածաբանների Հարցերին, Նա Թողնում էր իմաստուն Քարողչի տպավորություն: Հիմա Հասել է ժամը, երբ Նա պետք է Հանդես գա որպես դիմակագերծող Մարդարե:

Իր խոսջերում Նա սկսեց անդրադառնալ զելոտներին և սադուկեցիներին, որոնց օրերն արդեն Հաչվված էին։ Առաջինները իրենք պատրաստեցին իրենց կործանումը, բորբոջելով պատերազմի Հուրը, երկրորդներն իրենցից ներկայացնում էին տարեցտարի ժողովրդի աջակցությունը կորցնող մի բուռ Հարուստ կղերականներ։ Հինկտակարաննելություն ունեցող դպիրներն էին, ռաբբիները, մեկնիչները։ Հիսուսը չէր ժատում և չէր նվազեցնում նրանց ծառայությունները։ Նա ուղղակի ասում էր, որ առաջյալները ցանեն նախապես Հավատի վարդապետների կողմից Հերկած Հողում. «Ուրիչները աչխատանք թափեցին, իսկ դուք նրանց վաստակի մեջ մտաք» Բայց դպիրների Հենցայդ կոչվածությունն էր դնում նրանց վրա մեծադույն պատասխանատակություն և նրանց մեդքը դարձնում կրկնապես ծանր։

Քրիստոսի պսակազերծումները Փրկչի իսկական դատաստան էր նրանց Հանդեպ, ովքեր ցանկանում էին ծեսերի և ընծաների օգնու֊ Թյամբ «փրկագին» տալ Աստծուն, ովքեր իրենց Համարում էին փրկու֊ Թյան բանալիները տնօրինելու մենաչնորՀն ունեցող արտոնյալ դաս:

Հարյուրամյակների և քաղաքների, կրոնների և եկեղեցիների վրա, ինչպես Հատու սուր, Հնչում էր Աստծո Որդու խոսքը.

Վա՜յ ձեզ՛ կեղծավորներիդ՝ ու օրենսդետներիդ և փարիսեցիներիդ, որ Երկնքի Արքայությունը փակում էք մարդկանց առաջ,

դուք չեք մտնում և մտնողներին էլ Թույլ չեք տալիս, որ մտնեն... Վա՛յ ձեղ կեղծավորներիդ՝ օրենսդետներիդ և կեղծավոր փարիսե֊ ցիներիդ,

որ չրջում եք ծովի ու ցամաքի վրա՝

անդամ մեկին նորաՀավատ դարձնելու Համար,

և երբ նա այդպիսին է դառնում,

նրան ձեզանից կրկնակի անգամ ավելի

դեՀենի որդի եք դարձնում...

Վա՜յ ձեզ կեղծավորներիդ՝ օրենսպետներիդ և կեղծավոր փարիսեցիներիդ,

որ տալիս եք անանուխի և սամիթի ու չամանի տասանորդը\*,

բայց Թողել եջ Օրենջի ամենից կարևորները՝ արդարադատությունը, ողորմությունը և Հավատը. Հարկ էր այս անել և այն չԹողնել: Կույր առաջնորդներ, որ մժղուկները քամում եք և ուղտերը կուլ եք տալիս: Վա՜յ ձեզ՝ կեղծավորներիդ՝ օրենսդետներիդ և փարիսեցիներիդ, որ բաժակի ու պնակի դուրսը մաքրում եք, մինչ ներսից նրանք լի են ձեր գողությամբ և անժուժկալությամբ: Կո՛ւյր փարիսեցի, նախ մաջրի՛ր բաժակի և պնակի ներսը, որպեսգի դրանց դուրսն էլ մաջուր լինի: Վա՛լ ձեղ կեղծավորներիդ՝ օրենսդետներիդ և փարիսեցիներիդ, որ նման եք սպիտակեցրած դերեզմանների, որոնք դրսից գեղեցիկ են երևում, մինչ ներսից լի են մեռելների ոսկորներով և ամենայն ապականությամբ: Նույնպես և դուք, դրսից մարդկանց արդար եք երևում, մինչ ներսից լի եք կեղծավորությամբ ևւ անօրինությամբ: Վա՛լ ձեզ՝ կեղծավորներիդ՝ օրենսդետներիդ և փարիսեցիներիդ, որ մարդարեների չիրիմներն եք չինում և արդարների գերեզմաններն եջ գարդարում ու ասում եջ. «Եթե մենք մեր Հայրերի օրոք լինեինը, մարդարեների սպանությանը մասնակիզ չէինք լինի»: Ապա ուրեմն դուք ինքներդ ձեր մասին վկայում եք, **թե որդիներն ե**ջ նրանց, որոնք կոտորում էին մարդարեներին: Ուրեմն դուք էլ լրացրե՛ք ձեր Հայրերի արածը: Օձե՛ր, իժերի՛ ծնունդներ, ինչպես պիտի փախչեք գեՀենի դատապարտությունից: Դրա Համար Աստծու իմաստությունն ասաց. «ԱՀա Ես ձեղ մոտ ուղարկում եմ մարդարեներ, իմաստուններ ու օրենսդետներ. նրանցից ոմանց դուք պիտի սպանեք և խաչը պիտի Հանեք,

նրանցից ոմանց էլ պիտի տանջեք ձեր ժողովարաններում

ու քաղաքից քաղաք պիտի Հայածեք,

<sup>\*</sup> Եկեղեցական Հարկ։

որպեսզի ձեր վրա ընկնի մեղջը երկրի վրա Թափված ամեն արդար արյան` արդար Աբելի արյունից մինչև արյունը Բարաջիայի որդի Զաջարիայի, որին սպանեցիջ տաձարի և զոՀասեղանի միջև: ձչմարիտ եմ ասում ձեղ, այս բոլորը պիտի դա այս սերնդի վրա»<sup>5</sup>:

Մարդիկ պետք է որ սարսափով, չունչը պահած լսեին Հիսուսին: Դիմակին հասցված հարվածը փչար-փչուր էր անում այն, և նրա տակ բացվում էր հոդևոր դատարկությունը:

Ոչ մեկի մասին Հիսուսը չէր խոսել այսքան կտրուկ: Նա կարեկցում էր մեղավորներին և մոլորյալներին, Հետագայում Նա կների աչակերտների փռքրոգությունը, իսկ Պետրոսի՝ ուրացությունը: Նա չի Հանդիմանի և իրեն՝ Հուդային: Անգամ «Մարդու Որդուն ամբաստանելը» Հիսուսի խոսքերով կարող է թողության արժանանալ: Միայն մի բանի Հանդեպ Նա չունի ներողամտություն, բարեպաչտության փարիսեցիական խեղանկարի, որը Հավասարագոր է Աստծո Հոգու Հանդեպ սրբապոծության...

Ավետարանը չի ասում, թե ինչպես ընդունեցին աչակերտները Տիրոջ պսակազերծող ելույթները, բայց, ըստ երևույթին, դրանք նրանց տադնապ ներչնչեցին։ Չնայած առաջ էլ առաջյալները Ուսուցչից լսել էին նման բաներ, բայց մի բան է դա ասել Կափառնայումում, և այլ՝ այստեղ, Երուսաղեմում, որտեղ փարիսեցիները աղդեցիկ կուսակցություն էին։ Հիմա դժվար կլինի Հուսալ անդամ մասնակի Հաչտեցում։

Բայց Հնարավոր է, արդյոք, որ Փրկիչը մչտապես բախվեր ժողովրդի ձանաչված առաջնորդների Հետ: Կամ մարդարեությունը Երուսաղեմի մասին որպես Գալիքի մայրաքաղաքի, կեղծ է: Ինչի Համար է այդ դեպքում Հիսուսը եկել այս քաղաքը:

Առաքյալներն այնքան էին ուզում Հավատալ, որ սրբազան վայրը և Աստծո Տունը կդառնան Քրիստոսի կալվածքը, որտեղ կՀաստատվի Նրա Թագավորությունը: Չէ որ, Նա Ինքը սրբեց Տաձարը սրբապիղծ մարդկանցից և անվանեց «աղոթքի Տուն»:

ՉՀամարձակվելով խոստովանել իրենց կասկածները, նրանք խոսք բաց արին Հիսուսի մոտ Տաձարի մասին: Տասներկուսից մեկը Հույս ուներ Նրա Հիացմունքը չարժել սրբարանի կառույցի վիթխարի տեսքով:

- Վարդապե՛տ, տես ինչպիսի քարեր են սրանք, և ինչպիսի չինվածք: - Տեսնում ես այդ բոլոր չինությունները,- խստորեն ասաց Հիսուսը,- ձչմարիտ եմ ասում ձեզ, որ դրանց քարը քարի վրա չպիտի թողնվի, որ չքանդվի՞:

Առաքյալներն ապչեցին: Նրանք այդպիսի պատասխան չէին սպասում: Նրանց պարզ դարձավ, որ դա դատավձիռ է, և վերջին դատավձիռ:

Ոչ մի բառ չասելով, ընկճված, նրանք Քրիստոսի ետևից դուրս եկան դարբասից: Մռայլ մտքեր էին պատել նրանց, իսկ Հուդայի Հուդում, Հավանաբար, իսկական խռովք սկսվեց: ԵԹե առաջ նրա մեջ Հազիվ էր նչմարվում Հավատի կայծը, ապա այն վերջնականապես մարեց: Մարդը, Որը կանխատեսում է Տաճարի կործանում, չի կարող Փրկիչ լինել: Նա Իր աչակերտներին խոստացավ Հաղթանակ, իսկ իրականում անարդեց Օրենքի պաՀապաններին և ոտքի Հանեց ողջ քաղաքն Իր դեմ: Նա կամ խենթ է կամ՝ խաբեբա: Վաղ թե ուշ իչխանությունները ՀաշվեՀարդար կտեմնեն Նազովրեցու Հետ։ Բայց ինչ կլինի իր Հետ, Նրա կողմնակիցների Հետ։ Նրանց, իՀարկե, նույնպես չեն խնայի: Հարկավոր է, ինչքան կարելի է, արադ վտանդաղերծել իրեն, և ավադերեցներին օգնել՝ Հիսուսին ձերբակալելու...

Նույն այդ ժամանակ Հիսուսն սկսեց բարձրանալ Ձիթենյաց լեռը։ ՃանապարՀին Նա կանդ առավ և նստեց լանջին։ Աչակերտների մեծ մասը չսպասելով Նրան՝ դնացին։ Նրա Հետ մնացին միայն Սիմոնը, Անդրեասը՝ Զեբեդեոսի որդիները։

Հիսուսը լռում էր, նայելով Իր ոտքերի տակ փռված նիրՀող քաղաքին: Երեկոյի անդորրը Թագավորում էր բլուրների վրա, մայրամուտի ցոլքը բոցավառել էր Տաճարի կատարը, ոսկևորել էր աչտարակները: Օդում գարնանային խոտերի և Թարմ սաղարԹների բուրմունք էր տարածվել:

Աչակերտները կռաՀեցին, որ Հիսուսը մտածում է Երուսաղեմի մասին: Նրանց Համակել էր սոսկում և տրտմություն: Քաղաքը, որտեղ յուրաքանչյուր քար կարող է պատմել իմաստունների և մարդարեների մասին, պատիժների և մարտերի մասին, ջերմեռանդ աղոթքների և Հույսերի մասին, ինչքան երկար սպասեց Ազատարարի, և, երբ եկավ, չճանաչեց Նրան...

Վերջապես առաջյալները խղեցին լռությունը: Երբ կլինի դա: Երբ կկատարվի Տաճարի դատաստանը: Հնարավոր է, դրանից Հետո կգա Օրը, որին այնջան տենչանջով սպասում էին: Մարդու Որդին Իր փառջը Հանդես կբերի և վեր կխոյացնի աչխարՀի վրա Հավիտենական փրկչական Տաճար: Եվ այդժամ Քրիստոսն սկսեց խոսել Վախճանի մասին։

«Բայց դուջ այդ թղենո՛ւց սովորեցեջ առակը,- ասաց Նա:- Հենց որ նրա ոստերը կակղեն, և նրա վրա տերև դուրս գա, իմանում եջ, որ ամառը մոտ է»։ Այդպես և Հինուխտյան աչխարհի աղետների մոտա-լուտ լինելը նկատվում է կանխանչանների չղթայով<sup>7</sup>։ ԿՀայտնվեն սուտ մարդարեներ և սուտ ջրիստոսներ, մոլորեցնելով չատերին։ «Լսելու եջ պատերազմների ձայներ և պատերազմների լուրեր, զդո՛ւյչ եղեջ, չխռովվեջ, որովհետև պետջ է, որ այդ ամենը լինի, բայց դա դեռ վախ-հանը չէ»։ Հիսուսին հավատարիմները կենթարկվեն դաժան հետապն-դումների։ «Եվ այն ժամանակ չատերը պիտի դայթակղվեն և միմյանց պիտի մատնեն ու միմյանց պիտի ատեն... Եվ անօրինության չատանա-լուց՝ չատերի սերը պիտի ցամաջի»։

Եվ, վերջապես, կՀայտնվի վերջին չարադուշակ նչանը. «Ուր որ դիակն է, այնտեղ կՀավաքվեն արծիվները»: Դիակը դա դատապարտված, Հոգևոր վերածննդի Համար իր մեջ ուժ չգտած Երուսաղեմն է, իսկ արծիվները՝ Հռոմի կայսերական խորՀրդանչանները։

Հնարավոր է, որ Հենց այդ պահին, երբ Հիսուսը խոսում էր դրանց մասին, արևմտյան պարսպի մոտ արդեն կենտրոնանում էին Պիղատոսի ջոկատները, որոնք սովորաբար Զատկին քաղաք էին ժամանում: Նրանց մեջ էին նաև զինվորները, որոնց ձեռքերը երկու օր անց Մարդու Որդուն դամելու էին խաչին, և Հնարավոր է, որ նույնիսկ մի քանկսը նրանցից, որոնց քառասուն տարի անց վիձակված է լինելու դատել Դավթի քաղաքը...

«Բայց երբ կտեսնեք,- չարունակեց Հիսուսը,- Երուսաղեմը՝ չրջապատված զորքերով, այն ժամանակ իմացեք, որ նրա ավերումը մոտ է: Այն ժամանակ նրանք, որ Հրեաստանում են, Թող փախչեն լեռները»: Մարդկանց մեղքերի Համար Աստծո կողմից Թողնված զոՀասեղանի փոխարեն կՀայտնվի «ավերող պղծությունը», որի մասին խոսվում է Դանիելի գրքում: Կռապաչտները կգրավեն ե կպղծեն սրբավայրը<sup>8</sup>: Նրանց իչխանությունը կձգվի այնքան ժամանակ, մինչև, որ լրանան «ժողովուրդների ժամանակները»\*:

Հին Ուխտի միջնաբերդի խորտակումը կտեսնեն առաջյալներն իրենջ և իրենց ժամանակակիցները, «ձչմարիտ եմ ասում ձեզ, որ այս սերունդը\*\* չպիտի անցնի, մինչև, որ այս ամենը կատարվի»:

Բայց միայն Հրեաստանը չի զգա մեծագույն ցնցումները: «Այդ

օրերի նեղությունից Հետո» ողջ աչխարՀով փոթորիկներ կանցնեն։ Քրիստոսը այն ներկայացնում է Հայտնութենական գրքերի գույներով: Կգան անթափանց խավարի, սարսափի և Հոգեվարքի ժամանակներ։ «Ազգը ազգի դեմ պիտի ելնի, և թագավորությունը՝ թագավորության դեմ, և մեծ երկրաչարժեր ու տարբեր տեղերում սով ու սրածություններ պիտի լինեն, պիտի լինեն արՀավիրքներ և մեծամեծ նչաններ երկնքից... և երկրի վրա պիտի լինի Հեթանոսների տագնապ՝ ծովի և խռովության\* նման աՀեղ ձայնի պատձառով, Տիեզերքի վրա գալիք պատաՀարների վախից և նախազգացումից, որովՀետև երկնքի զորությունները պիտի չարժվեն»։

Ինչպես որ Երուսաղեմի կործանումը «սկիզբն է երկանց», այդպես էլ ՀամաչխարՀային աղետները վերջին Դատաստանի լոկ կանխանշաններն են: Այն տեղի կունենա անակնկալ: Ոչ ոք, անդամ Հրեչտակները չդիտեն դրա ոչ օրը, ոչ ժամը: Ինքը՝ Աստծո Որդին, նվաստացնելով Իրեն, Հրաժարվեց այդ իմանալուց։ Հավատարիմները պետք չէ, որ Հաչվեն «ժամանակներն ու ժամկետներն», այլ զդոն լինեն, դտնվելով մշտապես աղոթքի և Տիրոջը պատասխան տալու պատրաստակամության մեջ։ Նրանց Համար փառաբանված Հիսուսի դալուստը նշանակում է Հանդիպման երանություն, վերջնական միացում Տիրոջ Հետ։ «Պիտի տեսնեն Մարդու Որդուն եկած՝ ամպերի վրա, ղորությամբ և մեծ փառքով։ Եվ երբ սկսվի այս բանը լինել, վեր կացեք և ձեր դլուխները բարձրացրեք, որովՀետև մոտ է ձեր փրկությունը»։

Հիսուսի ՁիԹենյաց լեռան վրա ասված մարգարեությունը Ավետարանի դժվարագույն առեղծվածներից մեկն է։ Առաջին ջրիստոնյաները Հրեական Հայտնության ազդեցության տակ այն լուծեցին պարզագույն կերպով. Տաճարի կործանումից կարճ ժամանակ անց, Քրիստոսը կՀայտնվի, որպեսզի թագավորի աչխարՀի վրա։ Անդամ երբ Համոզվեցին, որ Նրա խոսջերը սխալ են Հասկացվել, չատ Հավատացյալներ չարունակում էին ապրել աչխարՀի մոտալուտ վախճանի նչանաբանով։ ԱնՀաչիվ անդամներ Հայտնվել են աղանդավորներ, որոնք ազդարարում էին ԱՀեղ Դատաստանի դալը և նույնիսկ նչում էին դրա ժամկետը։ Մարդիկ, միստիկական սարսափով Համակված, թողնում էին աչխատանջ, տուն, դնում էին անտառները և անապատները։ Երբեմն վախճանաբանական զդացումը վարակում էր Համարյա ողջ Եկեղեցին՝։ Սակայն անփոփոխորեն կատարվում էր Քրիստոսի խոսջը միայն Հորը Հայտնի վերջին ժամի դաղտնիջի մասին։

<sup>\*</sup> Այսինքն՝ ՀեԹանոսների։

<sup>\*\*</sup> Այսինքն՝ ներկա սերունդը:

<sup>\*</sup> Ծովի ալիքներ-սատանայի աստվածաչնչյան Հոմանիչ:

Ինչը ծնեց այս բազմադարյան Թյուրիմացությունը:

Որոշ մեկնիչներ մտածում են, որ վախձանի մասին մարդարեությունը պատկանում է ոչ թե Քրիստոսին, այլ ավետարանիչներին կամ, ավելի ձիչտ, այն աղբյուրներին, որոնցից քաղել են նրանք, որ Տաձարի ձակատադրի մասին Քրիստոսի խոսքերն առաջին քրիստոնյաների մտքում միաՀյուսվում են աչխարհի կործանման դաղափարի հետ։ Իրոք, Ավետարանները սղադրություններ չեն, Տիրոջ խոսքերը հավորոդելիս նրանցում կարող են արտահայտվել վաղ համայնքների հավատալիքները<sup>10</sup>։ Բայց ինչն է ծնել այդ հավատալիքները։ Արդյոք ժողովրդի երևակայությունը միայն։ Եվ միթե կարող էին դրանք այդքան ամուր պահպանվել, եթե Քրիստոսը դրանց համար հիմքեր չտար։ Հիչենք, որ Նրա քարողչության սկիզբը Գալիլիայում արդեն կապված էր Աստծո Թադավորության դալու լուրի հետ։ Վախձանաբանական թեման դուրս դցել Նրա ուսմունքից՝ նչանակում է չատ հեռու դնալ։

Այլ աստվածաբաններ, դտնելով, որ Հիսուս Քրիստոսը մարդկայնորեն կարող էր մոլորվել, Հակված են սխալը տեսնել Հենց Նրա մեջ։ «Հիսուսը,- ասում են նրանք,- ապրում էր մոտալուտ վախձանի սպասումով»: Բայց այդպիսի Հայացքը ընդունելի չի քրիստոնեական դիտակղության Համար և Հակասում է Ավետարանին։ Հիսուսի ավետու֊ մը՝ վերցված ողջ ընդգրկումով, ենթադրում է առջևում Թագավորու-ինչպես մենք արդեն ասել ենք, Թեկուզ ցորենի, արտերի, ծառի, ԹԹխմորի մասին եղած առակներից<sup>11</sup>: Տիրո) ՁիԹենյաց լեռան քարոզը Հենց ներառում է այդ Հեռանկարը: Նրա կողմից նչված «ժողովուրդների ժամանակները» բազարձակապես անորոչ ժամանակաչըջան է: Երուսաղեմի ավերումը և ՀամաչխարՀային աղետները Նրա կողմից Համարվում է «սկիզբն երկանց»: «Մոտ է այն դռների առաջ» խոսջը ավելի չուտ պետք է Հասկանալ մարդարեությունների չափագծումներով։ որոնը սովորաբար պատկերում են «Հազար տարին որպես մի օր»: Դրանը ոչ Թե երկրալին, այլ աստվածալին չափագծումներ են:

Քրիստոսի խոսքերով, Նա փառքի մեջ կՀայտնվի ոչ չուտ, քան «Արքայության այս Ավետարանը պիտի քարողվի ամբողջ Տիեղերքում՝ ի վկայություն բոլոր Հեթանոսների»<sup>12</sup>։ Դժվար է պատկերացնել, որ Քրիստոսը տվյալ դեպքում նկատի է ունեցել ընդամենը մի քանի տասնամայակներ։ Մենք դիտենք, որ այդ պայմանը քսան դար Հետո էլ ամենևին չկատարվեց։ Չէ որ նույնիսկ երկրներ, թվում է, թե քրիստոնեացած, Հահախ են մնում Ավետարանների էության վերաբերյալ անդիտության մեջ։

Բայց եթե Քրիստոսը խոսում էր Հեռավոր ապագայի մասին, այդ դեպքում ինչի Համար էր Նա աչակերտներին կոչ անում պատրաստ լինել: Ինչ կապ ունի նրանց Հետ այն, ինչը կատարվելու է Հազար տարի անց:

Մի չարք ժամանակակից Հեղինակավոր մեկնիչներ ենթադրում են, որ Ավետարանում մենք դործ ունենք «իրականացված վախձանաբանության» Հետ<sup>13</sup>: Այն, ինչ Քրիստոսը անվանում է աչխարՀը դատող «Մարդու Որդու Հայտնություն», Իր անձնական կյանքը, մաՀը և Հարությունն է։ Աստծո Որդու դալուստը արդարև դատաստան է, որը չարունակվում է դարերի միջով։

Այդ միտքը, ըստ երևույթին, կարելի է Հաստատել Հիսուսի չատ ասույթներով: «Դատաստանի Համար եկա այս աչխարՀը», «Այժմ է այս աչխարՀի դատաստանը.., »<sup>14</sup>: Եվ, այնուամենայնիվ, նրանք, ովքեր ուչադիր են կարդում Ավետարանը, պետք է ընդունեն, որ Քրիստոսը խոսում է Դատաստանի մասին ոչ միայն Իր ծառայության իմաստով: Նրա ավետումը անբաժանելի է Հին Ուխտի մարդարեություններից, որոնք մատնանչում են մարդկության ուղին դեպի ժամանակների լրում, դեպի Արջայության կատարյալ Հաղթանակ:

Ինչու է Ավետարանում Հին Ուխտի վախձանի Թեման միաՀյուսված Դատաստանի և պատմության վախձանի Թեմայի Հետ։ Հավանաբար, Քրիստոսը գիտակցաբար իրար մոտեցրեց դրանք, ջանգի խորՀրդավոր կապ գոյություն ունի երեք իրադարձությունների՝ Մարմնավորման, Տաձարի կործանման և աչխարՀի վերջին ձգնաժամի միջև։

Փրկարարի Հայտնությունը «փրկչական դարաչըջանի» սկիզբն էր: Աստված մտավ մարդկության կյանք, մոտեցավ նրան այնքան անմիջականորեն, ինչպես առաջներում երբեք: Այդ Հանդիպումը և դարձավ Դատաստան, որը դործարկվեց այն պաՀից, երբ նվաստացած Փրկիչը, սիրո և ճչմարտության բանբերը, մարդկանց դրեց ընտրության առջև՝ ընդունել կամ մերժել Իրեն:

Հին Ուխտի Եկեղեցին որպես Հայտնության կրող, արդեն մեկ անդամ չէ, որ դատվել է Աստծուց: Երբ մարդիկ Հրաժարվում էին լսել մարդարեների կողմից ավետված Նրա խոսջը, նրանջ զրկվում էին երկնային Հովանավորությունից և ընկնում էին Հեթանոսների ստրկական լծի տակ: 70 թվին այդ ողբերդությանը վիճակված էր կրկին տեղի ունենալ, ջանի որ «Երուսաղեմը իր այցելության ժամանակը չճանաչեց»: Բայց Երուսաղեմի ճակատադիրը Աստծո տևական Դատաստանի փոխակերպությունն է. այն իր վրա զդում է նաև ջրիստոնեական աչխարՀը՝ Հռոմը, Ալեջսանդրիան, Կոստանդնուպոլիսը... Աստծո նոր ժողովուրդը, ընդունելով Քրիստոսի Պատվիրանները, կրում է նույն պատասխանատվությունը, ինչ Հին Իսրայելը։ Այդ պատճառով էլ նա մչտապես կապրի «դատաստանի օրեր», մինչև որ բարու և չարի պայքարը կՀասնի լարվածության բարձրադույն կետին, և այդժամ տեղի կունենա վերջին Դատաստանը, բեկում, պատմության կողմից իր սաՀմանների պատռում, աչխարՀի մաքրում և կերպափոխություն...

Հին մարդիկ չկարողացան ԱստվածաՀայտնությունը պատկերացնել այլ կերպ, քան տիեղերական աղետների լուսապսակով։ Այդ պատճառով էլ, Հետևելով մարդարեների սովորությանը, նաև Հիսուսն Ինքն էր խոսում խավարող Արեդակի և երկնքից վայր թափվող աստղերի մասին։ Սակայն Հայտնութենական սրբապատկերի այդ խորՀրդանչականությունը պետք չէ ընդունել իրադարձությունների ճչդրիտ նկարադրության տեղ։

Ըստ էության, ավետարանական վախձանաբանությունը չի կենտ֊ րոնացված Դատաստանի բացաՀայտ կանխանչանների վրա: Այն տեղի է ունենում «աննկատելի» կերպով: Այն ժամանակից, երբ Աստված մարդեղացավ, դատվում է յուրաքանչյուր Հոդի: ԱնՀոդները և դատարկապորտները անակնկալի կգան, ինչպես անակնկալի եկան Երուսաղեմի ավագները: Խոսելով այդ մասին, Հիսուսը մատնանչում է ոչ Թե Հեռավոր ապագան, այլ այն, ինչը տեղի է ունենում այսօր և մչտապես: «Զգուլչ եղեք ինքներդ ձեղնից, գուցե ձեր սրտերը ծանրանան չվալտությամբ և Հարբեցողությամբ ու աչխարՀիկ Հոդսերով, և Հանկարծակի Հասնի ձեր վրա այն օրը. որովՀետև այդ օրը որոգայթի նման պիտի Հասնի»: Աստծո մերձավորությունը բացված է միայն արթուններին, մյուսները մնում են կույր և չնախապատրաստված: «Եվ ինչպես եղավ Նոյի օրով, ջրՀեղեղից առաջ, երբ ուտում էին և խմում, կին էին առնում և մարդու էին գնում, մինչև այն օրը, երբ Նոյր տապան մտավ», այնպես և ցանկացած դարաչըջանում մարդիկ ապրում են, չկռաՀելով Դատաստանի մերձավորությունը<sup>15</sup>:

Տիրոջ առջև մչտապես Հավաք և պատրաստ կանգնելու պատվիրանը Հիսուսն արտաՀայտել է մի քանի առակներում, որոնք պատմել է Վախձանի մասին արած մարգարեությունից անմիջապես Հետուն։ Դրանց գլխավոր Հիմնավորումն է գալուստը կամ անակնկալ վերադարձը Նրա, Ով բացակայում է։ Դա վերաբերում է և՛ Փրկչի սպասում-ներին, և՛ Նրա երկրային ծառայություններից Հետո աչխարՀի Դատաստանին։ Քրիստոսը կարծես թե նախապատրաստում էր աչակերտներին

բաժանմանը, որի ժամանակ նրանք չպետք է տրվեին տկարացվածու֊ Թյանը և Հոդեկան ԹմրածուԹյանը:

«Այս իմացե՛ք» ասում էր Նա, եթե տանտերը գիտենար, թե որ ժամին գող կգա, կՀսկեր և չէր թողնի, որ իր տունը ծակեն»։ Մարդը պետք է նույնպես նման լինի ծառայի, որին տիրոջ կողմից թողնված է տան տնօրինությունը։ ՕրՀնյալ լինի նա, եթե կկատարի տիրոջ կամքը նրա բացակայության ժամանակ։ «Իսկ եթե չար ծառան իր մտքում ասի՝ իմ տերը ուշանում է գալ, և սկսի իր ծառայակիցներին Հարվածել և Հարբեցողների Հետ ուտի և խմի, և այդ ծառայի տերը գա այն օրը, երբ չէր սպասում, և այն ժամին, երբ չէր իմանում, նրա մեջքը կկոտրի և նրան կեղծավորների կարգին կղնի, այնտեղ կլինի լաց և ատամների կրձտում»։

Անակնկալ եկած Աստծո Թագավորությունը Քրիստոսը մյուս առակում նմանեցնում է փեսայի, որին մի անգամ սպասում էին Հարսնացուի ընկերուՀիները: Սովորության Համաձայն, նրան պետք է դիմավորեին վառվող լապտերներով: Բայց տասը աղջիկներից միայն Հինգը լամպի Համար ձեթի պաչար վերցրին: Փեսան ձանապարՀին ուչացավ, և նրանք քնեցին: Գիչերվա կեսին ձայն լսվեց՝ «Փեսան գալիս է»: Շրջա-Հայացները նրան ընդառաջ ելան, իսկ մյուսների ձրագները մարած էին՝ նրանցում ձեթը վերջացել էր: Երբ նրանք այն գնելու չտապեցին և վերադարձան, դուռն արդեն փակ էր, իսկ փեսան նրանց ներս չթողեց:

Պատրաստ լինել՝ նչանակում է աչխատել Տիրոջ Համար: Այդ է ուսուցանում չորրորդ վախճանաբանական առակը: Տերը, դնալով Հեռավոր երկիր, երեք ծառաներին է Թողնում տարբեր քանակությամբ տաղանդներ\*: Երկուսը ջանացին բազմապատկել ստացածը, իսկ երրորդը այն Թաղեց Հողում: Վերադարձավ Տերը և ըստ արժանվույն դնաՀատեց ժրաջան ծառաների աչխատանքը, իսկ անփույԹին պատժեց:

Ինչումն է կայանում այդ աշխատանքը: Հարցի պատասխանը բովանդակում է Թադավորի՝ Մարդու Որդու մասին առակում, Որը բաժանում է չարերին բարիներից, Հովվի պես բաժանում է ոչխարները սև այծերից\*\*:

Այն ժամանակ Թագավորը պիտի ասի նրանց, որ Իր աջին են.

«Եկեք, Իմ Հոր օրՀնյալներ, ժառանդեցեք աչխարՀի սկզբից

<sup>\*</sup> Տաղանդ` չափ, որը Հավասար է 26 կգ արծա<mark>թ</mark>ի

<sup>\*\*</sup> Պաղեստինում այծերը սովորաբար սև գույնի են:

ձեղ Համար պատրաստված արքայությունը, որովՀետև քաղցած էի, և Ինձ ուտելիք տվիք, ծարավ էի, և Ինձ ջուր տվիք՝ խմելու, օտար էի, և Ինձ ձեր մեջ առաք, մերկ էի, և Ինձ Հադցրիք, Հիվանդ էի, և Ինձ տեսնելու եկաք, բանտում էի, և Ինձ մոտ եկպը»: Այն ժամանակ արդարները պիտի պատասխանեն. «Տեր, երբ տեսանք Քեղ քաղզած ու կերակրեզինը. կամ՝ ծարավ և ջուր տվեցինը. Երբ տեսանը Քեղ օտար և մեր մե) առանը, կամ՝ մերկ և Հադդրինը. Երբ տեսանք Քեղ Հիվանդ կամ բանտի մեջ ու եկանը Քեղ մոտ»: Թագավորը պիտի պատասխանի. «Ճչմարիտ եմ ասում ձեդ, ջանի որ Իմ այս փոջը եղբայրներից մեկին արեցիջ այդ՝ Ինձ Համար արեդիք»: Ալն ժամանակ Նա պիտի ասի նրանդ, որ Իր ձախին են, «Անիծյալներ, գնացեք Ինձնից Հավիտենական կրակը, որ պատրաստված է սատանալի և Հրեչտակների Համար, որովՀետև քաղցած Էի, և Ինձ ուտելիք չտվիք, ծարավ Էի, և Ինձ ջուր չտվիք, օտար էի, և Ինձ ձեր մեջ չառաք, մերկ Էի, և Ինձ չՀադցրիք, Հիվանդ էի ու բանտի մեջ, և Ինձ տեսնելու չեկպը»: Ալն ժամանակ նրանք էլ պիտի պատասխանեն. «Տեր, երբ տեսանը Քեղ քաղդած, կամ ծարավ կամ օտար կամ մերկ, կամ Հիվանդ կամ բանտի մեջ ու Քեղ չծառայեցինը»: Այն ժամանակ պիտի պատասխանի նրանց. «ճչմարիտ եմ ասում ձեզ, որովՀետև այս փոքրերից մեկին այդ չարեցիք, Ինձ Համար էլ չարեցիը»:

Եվ նրանք պիտի դնան դեպի Հավիտենական տանջանքները, իսկ արդարները՝ Հավիտենական կյանքը\*:

Այսպիսով, եթե ամբողջ աչխարհի Համար Դատաստանի օրը ծածկված է ապագայի անթափանցելի քողով, ապա յուրաքանչյուր մարդ այսօր էլ արդեն կանգնած է Մարդու Որդու առաջ և, յուրաքանչյուրը փորձության է ենթարկվում Նրա կողմից։ Նրա Թագավորությունը այստեղ է, «մեր մեջ»։ Աստծո Հնոցից նուրբ սաՀման է մեղ բաժանում։ «Ձդիտեք,- ասում է Քրիստոսը աչակերտներին,- թե երբ կդա՝ երեկոյան, թե՝ կեսդիչերին, աքլորականչին, թե՝ առավոտյան դեմ։ Գուցե Հանկարծակի դալով՝ ձեղ քնի մեջ դտնի։ Բայց ինչ-որ ձեղ եմ ասում, ամենքին եմ ասում՝ ԱՐԹՈՒՆ ԿԱՑԵՔ»։

216

<sup>\*</sup> Տե՛ս վերևում, էջ 105 Հաջորդիվ

# Գլուխ տասնՀինդերորդ

### ՆՈՐ ՈՒԽՏԻ ԶԱՏԻԿԸ

ապրիլի 5-ի երեկոյից մինչև 7-ի գիչերը

Հենց նույն այդ ժամանակ, երբ Ձիթենյաց լեռան վրա Քրիստոսը զրուցում Էր աչակերտների հետ վերջին օրերի մասին, Հուդան գաղտնի թափանցեց Կայիափայի պալատը, որպեսզի հանդիպի իչխանության ներկայացուցիչների հետ։ Նա սադուկեցիներին առաջարկեց ամբոխի ուչադրությունը չգրավելու նպատակով, Հիսուսին դիչերը քաղաքից դուրս բռնելու իր ծրագիրը: Հուդային, իհարկե, սկսեցին հարցնել Ուսուցչի մտադրությունների և Նրա հետևորդների մասին: Հավանական է, Իսկարիովտացին հայտնել է, որ Հիսուսը, իր կարծիքով, մտադիր է հռչակել Աստծո Թադավորություն Ջատկի օրը<sup>1</sup>:

Երկյուղելով, որ այն կարող է լինել Տաճարից առևտրականներին արտաքսելու նման ինչ-որ Հանդուդն դործողություն, քաՀանայապետ-ները կառչեցին դայթակղությունը ժամանակին կանխելու Հնարավո-րությանը։ Չնայած ձերբակալությունը նախապես Հետաձդված էր մինչ ետտնական օրերը, Հուդայի Համադործակցությունը ստիպեց Սինեդ-րիոնին փոխել որոչումը, առավել ևս, որ նա պատրաստակամություն Հայտնեց, որ ինքը կտանի պաՀակներին այն տեղը, որտեղ սովորաբար թաքնվում էր Հիսուսը։

Արդեն դավաճանության ուղին բռնած Իսկարիովտացին չէր կարող կանդ առնել: Հիմա նա արդեն մտադիր էր իր դավաճանությունից չահույթ էլ կորզել. «Ինչ եք ուզում ինձ տալ»,- Հարցրեց նա, որից հետո ավադերեցները անմիջապես վճարեցին նրան օգնության Համար²: Ստանալով արծաթը, կարծես ոչինչ չէր եղել, Հուդան վերադարձավ Ուսուցչի մոտ:

Հինդչաբթի առավոտյան Հիսուսը առաջյալներին պատվիրեց պատրաստվել սեդերի՝ զատկական Հացկերույթի։ Ըստ կանոնի, այն Հարկ էր սկսել նիսանի 14-ի երեկոյան, որը այդ տարի ընկնում էր ուրբաթ օրը։ Բայց Տերը դիտեր մատնության մասին, դիտեր, որ Իրեն մնացել է ազատության մեջ լինել մեկ օրից էլ ջիչ, և այդ պատձառով էլ ուղում էր Հասցնել Զատիկը դիմավորել աչակերտների չրջանում։ Նա առանձնաՀատուկ նչանակություն էր տալիս Իր երկրային կյանջի այդ վերջին տոնակատարությանը։

«Խիստ ցանկացա այս պասեքը\* ուտել ձեզ Հետ, քանի դեռ չեմ չարչարվել,- ասաց Հիսուսը,- բայց ասում եմ ձեզ, Թե այլևս չեմ ուտեւ լու սրանից, մինչև որ պասեքը կատարվի Աստծո ԱրքայուԹյան մեջ»³։ Առաքյալներն այդ բառերը Հասկացան յուրովի։ Նույնիսկ երբ նախօրյակին Նա ասաց. «Գիտեք, որ երկու օր Հետո Զատիկ է, և Մարդու Որդին պիտի մատնվի խաչ ելնելու Համար», նրանք չէին Հավատում ողբերդական վախձանի և չարունակում էին մտածել, որ այս սեդերը կդառնա Նրա ՀաղԹանակի նախօրե⁴։

- Ուր ես կամենում՝ պատրաստենք զատիկը,- Հարցրին աչակերտները: Հուսալի կլիներ մնալ ԲեԹանիայամ, բայց Հիսուսը ուղարկեց նրանց քաղաք Իր գաղտնի Հետևորդներից մեկի մոտ⁵: Պասեքը պետք է կատարվի ըստ Օրենքի՝ Երուսադեմում:
- Գնացեք քաղաք այսինչ անձի մոտ,- պատվիրեց Նա Պետրոսին և ՀովՀաննեսին,- և ասեք նրան՝ «Վարդապետն ասում է՝ Իմ ժամանակը մոտեցել է, քեղ մոտ եմ անելու զատիկը Իմ աչակերտների Հետ»:

ՊաՀպանելով այդ թեանկարժեք ժամերը, Նա նախազդուչական միշջոցներ ձեռք առավ: Տանտիրոջ անունը Նա տվեց միայն երկուսին, Քրիստոսը նրանց նչան տվեց, նրանք կՀանդիպեն դարբասների մոտ սափորով ջուր բերողի, որը կուղեկցի նրանց:

Գաղտնիության պարագան սկսեց անՀանգստացնել աչակերտներին` նրանցից երկուսը զինվեցին Հանկարծակի Հարձակմանը դիմագրավելու Համար:

<sup>\*</sup> Տվյալ կոնտեքստում Զատիկի դառան Հոմանիչ։

Հայտնի չէր, Հնարավոր կլիներ դառ ձարել և մինչև տոնակատարությունը օրվա ընթացքում ընդունված զոՀաբերությունը կատարել: Բացառված չէ, որ սովորույթը թույլ էր տալիս դա, քանի որ Հաղարավոր ուխտավորներ ցանկանում էին մասնակցություն ունենալ ծիսակատարությանը<sup>6</sup>: Բոլոր դեպքերում Ուսուցչի անծանոթ բարեկամը Հոդացել էր ամեն ինչ:

Օրվա վերջում Քրիստոսը աչակերտների Հետ եկավ Երուսաղեմ։ Առաջին անդամ այդ չաբաթվա ընթացքում Նա պատրաստվեց այնտեղ անգկագնել գիչերը: Տանտերն արդեն սպասում էր նրանգ: Մեծ վերնասենյակը ավյել և խսիրներ էին փռել: ԹԹխմորով Հացի ողջ մնացորդը, սովորության Համաձայն, ոչնչացրել էին: Սեղանի վրա կային բադարջով լի կավե ամաններ, դինու կժեր, սկիՀներ: Գառան մասին կամ Հենց «զատկի» մասին ավետարանիչները չեն Հիչատակում, բայց եԹե մեր ենԹադրությունը ձիչտ է, մատուցվել է նաև այդ ավանդական ձաչատեսակը: Աղոթըներով ուղեկցվող յուրաըանչյուր Հացկերույթ Հրեաների մոտ Համարվում էր իր տեսակի մեջ ծես։ Դրան մասնակցում էին րնտանիքի անդամները միայն կամ փոքրիկ եղբայրակցությունները՝ «խաբուրոտները»: Ալդպիսի երեկոներին տեղերը զբաղեզվում էին րստ ավագության, որը խստորեն պաՀպանվում էր: Այդ պատձառով էլ առաջյալները ներս մտնելով, սկսեցին վիճել, Թե ով ավելի մոտ կլինի Ուսուցչին: Սակայն Հիսուսը Հիչեցրեց նրանց, որ ոչ միայն այդ Հանդիսավոր պաՀին, այլև, ցանկացած ժամանակ նրանք պետք է Հաղթա-Հարեն ամեն կարգի փառամոլություն<sup>7</sup>:

Հինուիտյան մարդարեությունները Հաձախ են փրկչական Թադավորությունը պատկերել խնջույքի տեսքով<sup>8</sup>: Եթե դատենք Քրիստոսի չատ առակներից, Նա պաՀպանում էր այդ խորՀրդանիչները: Նրա Համար տոնական սեղանի չուրջ Հավաքված եղբայրները մարմնավորում էին փրկչական Համայնք, որի դլխավորը Նա Ինքն էր:

Այդ ժամանակվա սովորությամբ, բոլորն ընկողմանեցին ցածր մա-Հիճների վրա, ՀովՀաննեսը՝ Տիրոջ կողջին, Սիմոնը՝ Նրա դիմաց, մոտիկ էր դանվում նաև Հուդան:

Ավադ Հինդչաբթվա սրբազան իրադարձությունը, որին սպասվում էր ապրել Պատարադի խորՀրդի մեջ, դառնալ Եկեղեցու առանցքակե֊ տը, և, որը պետք է վառ կերպով արտաՀայտվեր աղոթքներում և Հիմ֊ ներում, Ջոտտոյի, Դիոնիսի, Լեոնարդոյի ստեղծադործություննե֊ ըում, տեղի էր ունենում անքմաՀաձ պարզության պայմաններում: Մի֊ այն Իսկարիովտացու ներկայությունը, եթե առաքյաներն իմանային մատնության մասին, կարող էր պղտորել երեկոն: Բայց նրանք առայժմ ոչինչ չէին կռաՀում:

Թեպետև սեդերի օրինական ժամկետը սկսվում էր միայն Հաջորդ օրը, Քրիստոսը, Հավանաբար, ամեն ինչում Հետևում էր զատկական ծիսակարդին<sup>9</sup>։ Դա Իր տոնն էր, Իր «Նոր Զատիկը», որը նչանավորում էր արդեն ոչ Թե մի ժողովրդի ազատություն դուրս դալ և Աստծուց որդեդրվել, այլ ապաչխարության չնորՀ ողջ աչխարՀին։

Ընթրիքի սկզբում, որպես ակնածանքի արտաՀայտություն, Հարկ էր ձեռքերը լվանալ։ Դրանից Հետո Քրիստոսը անսպասելի տեղից բարձրացավ և Հանելով վերնազդեստը, սրբիչը կապեց մեջքին։ Տաս-ներկուսը տարակուսանքով կարկամեցին։ Նա Ինքը ջուր լցրեց կոնքը և պատրաստվեց լվանալ աչակերտների ոտքերը։ Արևելքում դա անում էին ծառաները, դիմավորելով Հյուրերին՝ փոչոտ ձամփաների ձամփորդությունից Հետո։ Բայց Քրիստոսի Համայնքում ծառա չկար և չէր էլ կարող լինել։ Ծառայի պարտականությունները կատարում էր Ինքը՝ Տերը։

ԱնՀնար է նկարագրել այն ծայրաՀեղ չփոԹմունքը, որի մեջ գցեց Հիսուսը ներկաներին: Կեփասը, երբ Նա մոտեցավ նրան, բացականչեց.

- Դու ես իմ ոտքերը լվանում:
- ֊ Ինչ-որ Ես անում եմ, դու Հիմա չես իմանում, բայց Հետո կիմանսու:
  - Իմ ոտքերը Հավիտյան չես լվանա,- ընդդիմացավ Սիմոնը:
  - ԵԹե քեղ չլվանամ, Ինձ Հետ մաս չունես։

Պետրոսը ավելի վչտացավ:

- Տե՛ր, ոչ միայն իմ ոտքերը, այլև իմ ձեռքերն ու գլուխն էլ լվա:
- Լվացվածին ուրիչ բան պետք չէ,- պատասխանեց Հիսուսը,- բայց միայն ոտքերը լվանալ, քանի որ ամբողջությամբ մաքուր է և դուք մաքուր եք, բայց ոչ բոլորդ<sup>10</sup>:

Դա առաջին ակնարկն էր՝ այդ օրը իրենց մեջ դտնվող դավաձանին ուղղված:

Երբ Հիսուսը վերադարձավ սեղանի գլուխ, Իր տեղը՝ ասաց. «Գիտեք, Թե այդ ինչ արեցի ձեղ։ Դուք Ինձ Վարդապետ և Տեր եք կոչում, և լավ եք անում, քանի որ Ես իսկապես վարդապետ եմ և Տեր։ Իսկ արդ, եԹե Ես՝ Տերս և Վարդապետս, լվացի ձեր ոտքերը, դուք էլ պարտավոր եք միմյանց ոտքերը լվանալ, որովՀետև մի օրինակ տվի ձեզ...

Ես ձեր մե) եմ իբրև սպասավոր... Եվ դուք եք, որ Իմ փորձու-

թյունների մեջ Ինձ Հետ էիք մնում մինչև այժմ։ Եվ Ես ուխտում եմ ձեղ, ինչպես և Իմ Հայրը Ինձ Հետ ուխտ դրեց տալու Արքայությունր, որպեսդի ուտեք և խմեք Իմ սեղանից Իմ Արքայության մեջ»<sup>11</sup>։

Սովորության Համաձայն, դինին խառնեցին ջրի Հետ և, յուրաջանչյուրը լցնելով իր դավաթը, դոՀության աղոթք ասաց. «ՕրՀնյալ ես Դու, մեր Տեր Աստված, տիեղերքի Թադավոր, խաղողի որթատունկը ստեղծող»։ ԱյնուՀետև լսեցին դատկական փառաբանություններ, Ելքի մասին պատմություններ, կերան դառան միս՝ կծու Համեմունքներով։

Գիչերը վրա Հասավ։ Վերնատանը ճրագները վառեցին։ Բոլորը նկատեցին, որ Ուսուցիչը թաղված է խորը վչտի մեջ։ Երբ Նա արտասանեց սաղմոսի՝ «ով Ինձ Հետ Հաց էր ուտում, Իմ դեմ դարձավ» բառե- րը, առաքյալները Հասկացան, որ Նրան սպասվում է անՀայտ, բայց մոտալուտ վտանդ։ Ի վերջո Հիսուսն ասաց ուղղակի. «Ձեզանից մեկը մատնելու է Ինձ, նա, որ Ինձ Հետ իսկ ուտում է»։ Վչտալի չփոթմուն- բով և սարսափով բոլորն սկսեցին իրար նայել։ «Միթե ես եմ»,- տեղացին Հարցերը։ Հուդան, որին ծվատում էին Հակասական զդացում- ներ, նույնպես Համարձակվեց Հարցնել՝ «Միթե ես եմ… »։

Թե ինչ պատասխանեց Տերը նրան, ոչ ոք չլսեց, բայց Հուդան Հասկացավ, որ իր դիտավորությունը բացաՀայտված է: Հիսուսը դիմելով մյուսներին, ասաց. «Մարդու Որդին կդնա, ինչպես Նրա մասին դրված է, բայց վայ այն մարդուն, ում ձեռքով կմատնվի Մարդու Որդին: Ավելի լավ կլիներ նրա Համար, եթե այդ մարդը ծնված չլիներ»:

Անորոչությունը տանջում էր Պետրոսին։ ՉՀամբերելով` նա նչան արեց Ուսուցչի կողջին նստած իր երիտասարդ ընկերոջը, որպեսզի նա Հարցնի, Թե ով է մատնիչը։ ՀովՀաննեսի Հարցին Հիսուսը ջիչ լսելի պատասխանեց. «Նա է, որի Համար Ես այս պատառը կԹաԹախեմ և կտամ իրեն»։

Պատառը պարզված էր Իսկարիովտացուն։ Այդ ժեստը ձաչկերույթի ժամանակ Համարվում էր բարեՀաձության և սիրո նչան։ Տերը վերջին անդամ ցանկացավ փրկել կործանվող Հոդուն։ Սակայն Հուդան ավելի դաժանացավ։ «Սատանան մտավ նրա մեջ»,- ասում է ավետարանիչը։ Հիմա մատնիչն արդեն ատում էր իր ԶոՀին։

«Հիմա ինչ-որ անելու ես, իսկույն արա»,- վճռականորեն ասաց Հիսուսը, նայելով Հուդային: Բոլորը կարծեցին, Թե Նա նրան ուղարկում է վաղվա տոնակատարության Համար անՀրաժեչտ դնումներ անելու: Հուդան վեր կացավ և լուռ դուրս եկավ: Գիչերային խավարը կլանեց նրան: Կամուրջներն այրված էին: Ավադերեցները արդեն սպասում էին իրենց Հանցակցին:

Տադնապի զդացումը չէր լքում Պետրոսին և ՀովՀաննեսին այն պահից, երբ Հուդայի ետևից դուռը փակվեց, բայց աչակերտների վրա կախված մռայլ ամպերը մի քիչ ցրվեցին։ Միդուցե Հիսուսն Ինքն էլ ԹեԹևուԹյուն դդաց:

Կրկին ձեռջերը լվացին և գինի լցրին: Քրիստոսը աղոԹք արեց Իր առջև գտնվող բաղարջի վրա. «ՕրՀնյալ ես Դու, մեր Տեր Աստված, տիեղերջի Թագավոր, Հողից Հաց ստեղծող»: Եվ այն պահին, երբ Նա կիսեց այն, առաջյալների վրա ասես փչեց Գալիլիայի քամին: Թվում էր, որ նրանք ոչ Թե գիչերային Եուսաղեմում են, այլ ծովի ափին, որտեղ Հիսուսը կչտացրեց Հինդ Հազար Հոդու: Բայց այդ ծեսը Հիչեցնում էր նաև ուրիչ մի բանի մասին: «Սա է տառապանքի Հացը, որ մեր Հայրերը կերան Եդիպտոսում»,- կրկնեց Ուսուցիչը սեղերի ավանդական խոսքերը: Այս անդամ Զատիկը ավետում է Տիրոջ Ծառայի, Փրկչի չարչարանքների մասին: Ինչպես կտոր-կտոր է արված այդ սուրբ Հացը, այդպես կտրվի Նրա մարմինը դահիճների ձեռքը:

«**Առեք, այս է Իմ մարմինը**,- խոսեց Քրիստոսը և ավելացրեց,այս արեք Իմ Հիչատակի Համար..»:

Յուրաքանչյուրը սրտի ԹրԹիռով ընդունեց Զատկի բաղարջի իր բաժինը: Հետո կանդնած երդեցին «ալելուիայի» սկիղբը.

ՕրՀնեցեք Տիրոջ ծառաներ, օրՀնեցեք անունը Տիրոջ։ Թող Տիրոջ անունը օրՀնյալ լինի այսուՀետև մինչև Հավիտյան։ Արևելքից մինչև արևմուտք օրՀնյալ լինի անունը Տիրոջ։ Բարձր է Տերը բոլոր ազդերից վեր, և երկնքում է փառքը Նրա...

Բայց աՀա Քրիստոսը ձեռքն առավ «գոՀության գավաթը», որը սովորաբար խմում էին երեկոյի վերջում։

- ՕրՀնենք մեր Աստծուն,- ասաց Նա։

ՕրՀնյալ ես Տեր, Աստված Իսրայելի, Աստված Զորաց, որ բազ֊ մում ես քերովբեների վրա, այն կերակուրի Համար, որը մենք ձաչակե֊ ցինք,֊ պատասխանեցին առաքյալները ըստ կանոնի:

- ՕրՀնենք Նրան, Որի բարիքները մենք ձաչակեցինք:

- ՕրՀնյալ ես Դու, Ում բարիքները մենք ձաչակեցինք և Ում բարիքներով մենք ապրում ենք...

Փառաբանության վերջում Հիսուսն ասաց.

- Այս բաժակը Նոր Ուխտն է Իմ արյունով: Խմեցեք դրանից բոլորդ: Այդ Է Նոր Ուխտի Իմ արյունը, որը Թափվում Է չատերի վրա՝ մեղջերի Թողության Համար... Այդ արեք միչտ Իմ Հիչատակի Համար: Առաջյալները բաժակը փոխանցեցին իրար...

Այսպես տեղի ունեցավ Ուխտի Զատիկը՝ Գառան արյան մեջ պարունակվող։

ՊատաՀական չէր, որ Հիսուսը ծեսի մեջ պաՀպանում էր զոՀաբերության խորհրդանիչը, քանի որ բոլոր Հնադույն զոՀասեղանները կանչ էին առ երկինք և նչանակում էին Բարձրյալի Հետ Հաղորդակցության ծարավ։ Քրիստոսի վերջին ընթրիքը Հավատարիմներին միացնում էր Նրա Հետ, Աստծո մարմնացյալ Որդու Հետ\*։

Արյունը Աստվածաչնչում Համարվում է կյանքի խորՀրդանիչ, որի վրա իշխանություն ունի միայն Արարիչը: Հենց այդ պատճառով էլ այն արդելվում է օգտագործել սննդում<sup>12</sup>: Այնինչ, Հիմա աշխարՀի Փրկիչն Ինքն է տալիս Իր կյանքը, Իր արյունը մարդկանց:

Հնուց ի վեր, Ուխտի ավարտը Հավատացյաների կողմից ուղեկցվում էր Աստծուն ընծայված կենդանու արյունը ցողելով: Բոլորը, ում վրա որ ընկնում էին դրա կաթիլները, ձեռք էին բերում նոր Հոդևոր մերձավորություն և կապ Աստծո Հետ<sup>13</sup>: Այդպիսին էր զատկի դառան զոՀաբերության իմաստը: Նման ծիսակատարություններ անում էր ոչ միայն Իսրայելը, այլև Հնադույն ժողովուրդների մեծ մասը: Քրիստոսը զոՀի արյունը փոխարինում է խաղողի որթի Հյութով, Հացկերույթի դինով, որը նչանավորում է աստվածամարդու զոՀաբերությունը, Փրկիչ-Քավիչի չարչարանջները և Հաղթանակը:

Զատկական Հիչողությունները Ելքի մասին անցյալը ներկա տեղափոխելն էր։ Իսրայելի իմաստուններն ասում էին, որ յուրաքանչյուր Զատիկ ազատագրություն է կրկին և կրկին տեղի ունեցող ստրկությունից<sup>14</sup>։ Ճ՛իչտ այդպես և նորուխտյան Եվքարիստիան նչանակում է մասնակցություն փրկությանը, որը Քրիստոսը բերում է մարդկանց, Տիրոջ ապրելը Իրեն սիրողների Հետ։ «Քանի անդամ,- կասի Հետադայում Պողոս առաքյալը,- որ այս Հացն ուտեք և այս բաժակը ըմպեք, պատմեցեք Տիրոջ մաՀը, մինչև որ Նա դա»։ ժամանակը պարտված է: Մնում է լոկ Մարմնավորման գաղտնիքը, աչխարՀին Հայտնված Աստծո Ներկայությունը:

<sup>\*</sup> Աստվածաչնչի լեզվով «արյունը և մարմինը» կենդանի էակի Հոմանիչ են:

Միայն Եվջարիստիայի խոր արմատակալումը Հին Ուխտի պաչտամունջային ավանդույթների մեջ առաջյալներին թույլ տվեց այդ մեծադույն դիչերը վերապրել այն որպես սրբազան դործողություն, որպես խորՀուրդ։ Թող որ նրանջ չկարողանային տակավին այդ ամենը արտա-Հայտել բառերով, բայց միությունը Տիրոջ Հետ և իրենց միջև նրանց Համար դարձավ իրականություն։

«Որդյակնե՛րս,- ասաց Հիսուսը,- մի քիչ ժամանակ դեռ ձեղ Հետ եմ... **Նոր պատվիրան** եմ տալիս ձեղ, որ սիրեք միմյանց, ինչպես Ես ձեղ սիրեցի, դուք էլ միմյանց սիրեցեք: ԵԹե դուք միմյանց սիրեք, դրանով բոլորը պիտի իմանան, որ դուք Իմ աչակերտներն եք»<sup>15</sup>:

Դա Հնչեց որպես Հրաժեչտ։ Տխրությունը Համակեց առաջյալներին։ Նրանջ երկար ժամանակ չէին Համարձակվում Հարցեր տալ, բայց այսօր, սեդերի ժամանակ Օրենջն ինջն էր Թելադրում Հարցնել<sup>16</sup>։ Առաջինը Պետրոսը Համարձակվեց.

- Տե՛ր, ուր ես գնում։
- Ուր Ես եմ գնում, դու այժմ Իմ ետևից չես կարող գալ, բայց Հետո կգաս Իմ ետևից:
  - Տե՛ր, ինչու այժմ չեմ կարող Քո ետևից դալ:
- Սիմո՜ն, Սիմո՜ն, աՀա սատանան ուղեց ձեղ ցորենի նման մաղել: Բայց Ես աղաչեցի քեղ Համար, որպեսղի քո Հավատը չպակասի, և դու երբ էլ լինի, վերադառնալով, Հաստատես քո եղբայրներին:
- Տե՛ր,- իրեն բնորոչ կրքոտությամբ ձչաց Պետրոսը,- պատրաստ եմ Քեղ Հետ դնալ և՛ բանտ, և՛ ի մաՀ։ Իմ կյանքը Քեղ Համար կտամ։
- Ինձ Համար կյանքդ կտաս,- տրտում արձադանքեց Հիսուսը,- ձչմարիտ, ձչմարիտ եմ ասում քեղ, աքաղաղը դեռ կանչած չի լինի, երբ դու երեք անդամ Ինձ ուրացած կլինես:

Մյուս աչակերտները նույնպես Հարցեր տվեցին: Հիսուսը պատասխանեց յուրաքանչյուրին: Նա քաջալերեց Իր չվարած բարեկամներին. «Թող ձեր սրտերը չխռովվեն. Հավատացեք Աստծուն, Հավատացեք և Ինձ: Իմ Հոր տան մեջ բազում օԹևաններ կան, Թե չէ Ես ձեզ կասեի, Թե գնում եմ ձեզ Համար էլ տեղ պատրաստելու, և եԹե գնամ և ձեզ Համար էլ տեղ պատրաստեմ, դարձյալ կգամ և ձեղ կվերցնեմ Ինձ մոտ, որպեսզի, ուր Ես լինեմ, դուք ևս այնտեղ լինեք: Եվ Թե ուր եմ գնում, այդ գիտեք, գիտեք և ձանապարՀը:

- Տե՛ր,- ասաց Թովմասը,- չգիտենջ՝ ուր ես գնում, ուրեմն ինչպես կարող ենջ գիտենալ ձանապարՀը:

Ես եմ ձանապարՀը և ձչմարտությունը և կյանքը։ Ոչ ոք չի դա

Հոր մոտ. եթե ոչ՝ Ինձանով։ Եթե Ինձ ճանաչեիք, ապա կճանաչեիք և Իմ Հորը, այսաՀետև կճանաչեք Նրան, և տեսել եք։

- Տե՛ր, Հորը մեզ ցույց տուր, և այդ բավական է մեզ,- ասաց Փիլիպպոսը:
- Այսքան ժամանակ ձեղ Հետ եմ, Փիլիպպոս, և Ինձ չճանաչեցիր:
  Ով Ինձ տեսավ, տեսավ Հորը... Հավատացեք Ինձ, որ Ես Հոր մեջ եմ, և Հայրը՝ Իմ մեջ... Եթե Ինձ սիրում եք, կպաՀեք Իմ պատվիրանները, և Ես պիտի աղաչեմ Հորը, և Նա մի այլ Միրթարիչ պիտի տա ձեղ, որպեսզի Հավիտյան ձեղ Հետ բնակվի, ճչմարտության Հոգին, Որին այս աչխարհը չի կարող ընդունել, որովհետև Նրան չի տեսնում և Նրան չի ճանաչում, բայց դուք ճանաչում եք Նրան, որովհետև ձեղ մոտ պիտի բնակվի և ձեր մեջ պիտի լինի: Ձեղ որբ չեմ թողնի, կդամ ձեղ մոտ։ Մի փոքր ժամանակ ևս, և այս աչխարհը Ինձ չի տեսնի, բայց դուք Ինձ կտեսնեք, որովհետև Ես կենդանի եմ, և դուք կենդանի եջ լինելու:

Հուդա-Թադևոսը Հարցրեց,

- Տե՛ր, ինչպես եղավ, որ Քեղ պիտի Հայտնես մեղ և ոչ Թե աչխարՀին:
- ԵԹե մեկը սիրում է Ինձ, Իմ խոսքը կպաՀի, և Իմ Հայրը նրան կսիրի, և նրա մոտ կգանք ու նրա մոտ կօԹևանենք։ Եվ ով Ինձ չի սիրում, իմ խոսքերը չի պաՀում, և Իմ խոսքը, որ լսում եք իմը չէ, այլ՝ Հորը, Որը Ինձ ուղարկեց։ Այս բաները խոսեցի ձեզ, մինչ ձեզ Հետ եմ։ Իսկ ՄխիԹարիչը՝ Սուրբ Հոգին, Որին Հայրը կուղարկի Իմ անունով, Նա ձեզ ամեն բան կուսուցանի և կՀիչեցնի այն ամենը, ինչ Ես ասացի ձեղ։

Եվ, իրոք, միայն չատ ուչ նրանց բացվեց Ուսուցչի բառերի ողջ խորությունը: Նա գիտեր, որ նրանք Հասկանում են Իրեն միայն սրտով, որ նրանց բանականությունը չփոթի մեջ է, իսկ միտքը՝ սասանված: Նա ցանկանում էր նախապատրաստել նրանց: ժամանակները փոխվել էին, առջևում պայքար և փորձություններ էին...

- Երբ ուղարկեցի ձեղ առանց քսակի և մախաղի և կոչիկների,-Հարցրեց Նա,- միթե որևէ բանի կարոտ մնացիք:
  - Ոչ մի բանի,- խոստովանեցին աչակերտները:
- Իսկ այժմ ով որ քսակ ունի, Թող վերցնի այն, նույնպես և՝ մախաղ, իսկ ով որ չունի, Թող վաճառի իր չորերը և իր Համար սուր դնի:
  - Տե՛ր, աՀավասիկ այստեղ երկու սուր կա...
- Բավական են,- ընդՀատեց Նա, տեսնելով, որ նրանք չեն Հասկանում,- այլևս երկար չեմ խոսի ձեղ Հետ, դալիս է այս աչխարՀի իչխա-

նը և Իմ դեմ ոչինչ չի կարող անել... վեր կացեք դնանք այստեղից:

Սաղմոս երդելով նրանք Թողեցին տունը և քաղաքի քնած փողոց֊ ներով ուղևորվեցին դեպի դարպասները:

«Դուք ամենքը այս գիչեր Իմ պատճառով գայԹակղվելու եք,- ճանապարհին ասաց Հիսուսը,- որովհետև գրված է, Թե՝ «Հովվին պիտի հարվածեմ, և հոտի ոչխարները պիտի ցրվեն»։ Իմ հարություն առնելուց հետո, ձեզնից առաջ պիտի գնամ Գալիլիա»։

Պետրոսը չարունակեց Համառորեն պնդել.

- Թեկուզ բոլորն էլ գայթակղվեն, բայց ես չեմ գայթակղվի:

Ճիչտ նույն ձևով մյուսները Հավաստեցին Ուսուցչին իրենց Հավատարմության մասին։



ԳԵԹՍԵՄԱՆԻ ԳԻՇԵՐԸ

### Գլուխ տասնվեցերորդ

### ԳԵԹՍԵՄԱՆԻ ԳԻՇԵՐԸ

6-ից առ 7-ը ապրիլի

Զատկական Հացկերույթի գիչերը չէր կարելի տունը Թողնել, բայց Հիսուսը խախտեց այդ կանոնը՝ Հավանաբար մտաՀոդվելով աչակերտ- ների Համար՝ Վերնասենյակում, Նրա Հետ մեկտեղ, Հեչտությամբ կարող էին վերցնել և նրանց։ Բացառված չէ, որ Հուդան նախապես Հաժողվել էր, որ տունը դատարկվել է և դրանից Հետո միայն պաՀակախումբը տարավ կենտրոնի ձորի մյուս կողմի խուլ պարտեղը, որտեղ Վարդապետը Հաձախ էր առանձնանում Տասներկուսի Հետ։

ՃանապարՀին Քրիստոսը չարունակեց գրույցը աչակերտների Հետ։ Նա բացատրում էր նրանց Բաժակի խորՀուրդը, որը միաձուլեց Հաղորդակիցներին և դարձրեց մի միասնական ամբողջություն։ «Ես եմ ձչմարիտ որթատունկը, և Իմ Հայրը՝ մչակն է։ Ամեն ձյուղ, որ իմ վրա է և պտուղ չի տալիս, Նա կտրում է այն, և այն ամենը, որ պտուղ է տալիս, էտում է որպեսզի առավել ևս պտղաբեր լինի... Ինչպես ձյու- որ, որն ինջն իրեն չի կարող պտուղ տալ, եթե որթատունկի վրա Հաս-

\* Παράχλητοζ (եբը. Գոէլ)՝ Հովանավոր, Մխիթարիչ։

տատված չլինի, նույնպես և դուք՝ եթե Իմ վրա Հաստատված չլինեք։ Ես եմ որթատունկը, իսկ դուք՝ ձյուղերը»¹։

Հիսուսը խոսում էր Հոգու մասին՝ Հովանավորի և Մխիթարիչի մասին\*, Որի ուժը կկերպափոխի առաջյալներին, երբ Մարդու Որդին նրանց Հետ չի լինի: «Դեռ չատ բաներ ունեմ ձեղ ասելու, բայց այժմ չեջ կարող տանել: Երբ որ դա Նա՝ ձչմարտության Ոդին, ամենայն ձչմարտությամբ Նա կառաջնորդի ձեղ»:

Եկեղեցուն սպասվում է, ինչպես և Քրիստոսին, անցնել վշտի մկրտության միջով և մինչև վերջ խմել տառապանքի բաժակը։ Բայց բաժանումը ժամանակավոր է լինելու։ Աշակերտները Քրիստոսից բաժանվելով, չպետք է վՀատվեն։ Նա կվերադատնա նրանց մոտ։ «Ճ՛շմա-րիտ, ճշմարիտ եմ ասում ձեղ, որ դուք պիտի լաք և պիտի ողբաք, իսկ աշխարհը ուրախ պիտի լինի։ Դուք պիտի տրտմեք, բայց ձեր տրտմութ թյունը ուրախության պիտի փոխվի։ Եթե կինը ծննդաբերում է, նրա Համար տրտմություն է, որովՀետև նրա ժամը Հասած է։ Բայց երբ մանկանը ծնի, այլևս չի Հիշում նեղությունը՝ ուրախության պատճառով, որ աշխարհում մի մարդ ծնվեց։ Դուք էլ այժմ տրտմություն ունեք, բայց Ես դարձյալ ձեղ պիտի տեսնեմ, ու ձեր սրտերը ուրախ պիտի լինեն, և ձեր ուրախությունը ոչ ոք ձեղնից չպիտի խլի։ Եվ այն օրը Ինձ ոչինչ չպիտի Հարցնեք»։

Փրկչի պատվիրակները ընտրված են մեծ ծառայության Համար, և Նա կտանի նրանց Հոր Արքայություն։ «Հայրը Ինքն իսկ սիրում է ձեղ, որովհետև դուք սիրեցիք Ինձ և Հավատացիք, որ Ես Աստծուց ելա։ Ելա Հորից և եկա աչխարհ։ Դարձյալ թողնում եմ աչխարհը և դնում եմ Հոր մոտ»։

Նրանց Թվաց, որ իրենք սկսում են ըմբռնել:

- ԱՀա Հիմա բացաՀայտ ես խոսում և ոչ մի առակ չես ասում: Հիմա մենք գիտենք, որ Դու ամեն ինչ գիտես և պետք չկա, որ մեկը քեղ բան Հարցնի\*\*: Դրա Համար Հավատում ենք, որ Դու Աստծուդ ելար:
- Այժմ Հավատո՛ւմ եք,- ասաց Հիսուսը:- ԱՀա պիտի գա ժամանակ և արդեն իսկ եկել է, երբ պիտի ցրվեք յուրաքանչյուրդ իր տեղը, և Ինձ միայնակ պիտի Թողնեք: Սակայն Ես միայնակ չեմ, որովՀետև Հայրն Ինձ Հետ է:

Նա չէր կչտամբում աչակերտներին, ընդՀակառակը, ցանկանում էր նրանց տոկունություն ներչնչել: «ԱչխարՀում նեղություն պիտի ունենաք, սակայն քաջալերվեցեք, որովՀետև Ես Հաղթեցի աչխար-Հին»։

<sup>\*\*</sup> Այսինչը` ենթարկվեց փորձության, ինչպես որ փորձում են նրան, ում իմաստությանը կասկածում են։

Երբ անցան Տաճարի մոտով, Հիսուսը կանգ առավ: Լռելյայն անշարժացել էր բերդի և սրբատան վիթխարի մթին զանդվածը: Առավոտան այստեղ ծիսակտարություն է լինելու և Հազարավոր մարդիկ զատելի գառներ են բերելու զոհասեղանի մոտ։ Բայց քնած քաղաքը չէր էլ կասկածում, որ այդ դիչեր Աստծո Տան պատերի մոտ, չրջապատված տասնմեկ վեհերոտ դալիլիացիներով, աղոթում էր տիեղերքի Քահանայապետը և Փրկիչը։ Նա Հորից խնդրում էր պահպանել Իր փոքրիկ հոտը իրեն թշնամի աշխարհում։ «Սակայն միայն նրանց համար չէ, որ աղոթում եմ,- ասում էր Նա, հայացքը բարձրացնելով դեպ աստղապարդ երկինք,- այլև նրանց խոսքով բոլոր ինձ հավատացողների համար, որպեսզի ամենքը մի լինեն, ինչպես դու, Հայր, Իմ մեջ, և Ես՝ Քո մեջ, որպեսզի նրանք էլ մեր մեջ լինեն։ Որպեսզի աշխարհը հավատա, որ Դու ուղարկեցիր Ինձ»։ Քրիստոսի Եկեղեցու դալիք Տաճարը պայ-ծառորեն լուսավորվեց աստվածային Երրորդության ճաճանչներով...

Երուսաղեմում մինչև մեր օրերը պաՀպանվել են Հնագույն քարե սանդուղքի մաշված աստիճանները: Գուցե Հենց այդ աստիճաններով է իջել Հիսուսը, քաղաքից ճանապարՀ ընկել դեպի Ձիթենյաց լեռ։ Անցնելով Կենտրոնի ձորը, Նա չգնաց Բեթանիա, այլ դերադասեց մնալ Գեթսեմանիի պարտեղում: Դա մի ոչ մեծ, մասնավոր պարսպապատ կայվածք էր, որտեղ կար ձիթենյաց պուրակ²:

Լիալուսինը արծախազօծում էր տերևները, որի արտացոլքը փայլում էր ծառերի կեռ բներին: Ոչինչ չէր խախտում գարնանային սաոր գիչերվա լռությանը: Աչակերտները մտնելով պարսպից ներս, տեղավորվեցին Հանգստանալու: «Նստեցեք այստեղ, իսկ Ես մինչ այդ գնամ այնտեղ աղոթելու»,- ասաց Հիսասը, ցույց տալով այգու խորքը:

Պետրոսը, Հակոբը և Հովհաննեսը, որոնց Նա վերցրել էր Իր հետ, չէին կարող չնկատել Ուսուցչի հանկարծակի փոփոխությունը։ Քիչ առաջ Նա տոգորված էր ուժով և լուսավոր խաղաղությամբ, իսկ հիմա Նրա դեմքն ամբողջությամբ արտահայտում էր անսահման տանջանք։ «Հոգիս տխուր է մահու չափ,- սկսեց խոսել Նա:- Մնացեք այստեղ և արթուն կացեք»։ Առաջին անգամ առաքյալներն զգացին, որ Նրան մարդկային օգնություն է պետք, բայց ի վիճակի չեղան Հիսուսի խնդերանքը կատարելու։ Ինչպես դա լինում է ծայրահեղ տագնապալի պահերին, նիրհը թմրության նման չղթայեց նրանց<sup>3</sup>։

Քրիստոսը գնաց մի կողմ և ծունկի գալով, սկսեց ջերմեռանդ աղոթել: Աչակերտները գտնվում էին ոչ Հեռու, ինչպես Ավետարանն



ՀՈՒԴԱՅԻ ՀԱՄԲՈՒՅՐԸ

է ասում. «Քար դցելու Հեռավորության վրա», և Հիսուսի առանձին բառերը Հասնում էին մինչև նրանց: «Աբբա, Հայր,- լսեցին նրանք կիսամոռաց վիձակում,- ամեն ինչ Քեղ կարելի է:

Այս բաժակը Ինձանից Հեռացրու։ Ոչ Թե, ինչպես Ես եմ կամենում, այլ ինչպես Դու... Ոչ Թե Իմ կամքը, այլ Քոնը Թոդ լինի»։

Նա աղոթում էր։ Առաջյալները ջնեցին։

Իսկ Երուսաղեմի փողոցներում արդեն լսվում էին պաՀակազորի .ջայլերը:

Ինչ զգաց Մարդու Որդին, երբ պառկեց սառը Հողի վրա Հոդեկան անձկության մեջ։ Կարող էր դա լինել խոչտանդումների և մաՀվան բնական վախ։ Բայց չէ որ, այն ՀաղթաՀարել էին և առավել թույլերը։ Ինչու սասանվեց Նա, Ով դառնալու է նեցուկ միլիոնավորների Համար։

Մեզ տրված չէ Թափանցել մաՀվան մաքառումների խորքը, որի վկան էր Հին ձիթենյաց այգին։ Բայց նրանց, ում Քրիստոսը Հայտնվել է սիրո և Հավատի մեջ, գիտեն ամենագլխավորը՝ Նա տառապում էր մեղ Համար։ Նա իր մեջ առավ դարերի նղովքը և ցավը, մարդկային մեղքերի խավարը, ապրեց աստվածաթողության ողջ սարսափն ու դժոխքը։ Հույսերից լքված գիչերը պատեց Նրան. Քրիստոսը կամովին իջավ վիՀը, որպեսզի մտնելով նրա մեջ, մեղ դուրս բերի այնտեղից դեպի անմար լույսը...

Ակնթարթորեն ինչեր անցան Նրա մտքի Հայացքի առջևից: Ապագայի պատկերներ: Հալածանքներ, պատերազմներ, բռնություններ: Իր Հետևորդների ուրացությունը, նրանց երախտամոռությունը և Թերա-Հավատությունը, նրանց խստասրտությունը և փարիսեցիությունը: Ավելի տանջալից փորձություն էր սա, քան այն, որ Նա անցավ անապատում: Երբեք Քրիստոսի մարդկային դիտակցությունը այդպիսի աժով չէր դիմադրել Իրեն սպասվելիք խաչին, ինչպես Գեթսեմանի աղոթքի պաՀին: ԱՀա թե ինչու Նա խնդրեց սիրելի աչակերտներին` չլքել Իրեն:

«Սիմո՜ն, ննջում ես,- փորձեց արժնացնել Հիսուսը Պետրոսին:- Չկարողացար մեկ ժամ արժուն մնալ: Նա վեր կացավ, տեսավ Ուսուցչի տանջաՀար, արյան կաժիլների նման ջրտինջով պատած դեմջը, բայց նիրՀը կրկին Հաղժեց նրան: Մյուս փորձերը նույնպես ապարդյուն անցան:

Եվ այսպես, բոլորից լջված տասապում էր Հիսուսը մեն-մենակ, վերագասի դեմ գանդիման: Ղուկաս ավետարանիչն ասում է, որ միայն գրեչտակն էր ուժ տալիս Նրան: Դա նչանակում է, որ աջակցություն չդտնելով երկրում, Նա դտավ այն երկնջում: Ի վերջո, Հիսուսը ելավ տեղից: Հոր Հանդեպ սերը ՀաղԹանակեց ե Հաստատեց Նրա մեջ մարդկային և աստվածային կամքի Համերաչխություն:

Հիմա Նրան մտաՀոգում էին միայն առաջյալները: Մոտենալով՝ Նա ստիպեց նրանց Թոթափել քունը. «Ինչ եք քնել: Արթո՛ւն կացեք, աղո֊ Թեցե՛ք, որպեսզի փորձության մեջ չընկնեք... Վե՛ր կացեք, դնանք այս֊ տեղից: ԱՀա Հասավ նա, ով Ինձ մատնելու է»: Նրանք չորս կողմը նա֊ յելով, չվարած վեր կացան:

Այդ պաՀին այդին լուսավորվեց լապտերներով և ջաՀերով, լսվեցին աղմուկ և ձայներ: Մուտքի մոտ մարդկանց բաղմություն երևաց: Առջևից դալիս էր Հռոմեական տրիբունը զինվորների Հետ, իրենց Հետևից տաձարի գինված սպասավորները⁴։

Հիսուսը ընդառաջ ելավ նրանց:

- Ում եք փնտրում,- Հարցրեց Նա:
- Հիսուս Նագովըեցուն։
- ֊ Ես եմ,֊ պատասխանեց Քրիստոսը Աստծո անվան սրբազան բա֊ նաձևումով:

Հրեա սպասավորները լսելով այդ, արադ Հեռու քաչվեցին։ Նա ասաց.

-ԵԹե Ինձ եք փնտրում, Թողեք դրանց, Թող դնան:

Այդ պահին Հուդան, արանքներից սողոսկելով, առաջ եկավ: Նա խոստացել էր նչան տալ, որպեսզի պարտեղում դիչերվա ձերբակալու֊ Թյան ժամանակ ԹյուրիմացուԹյուն չլինի:

- Ողջո՛ւյն, Վարդապե՛տ,- ասաց Նա, Համբուրելով Ուսուցչին:
- Բարեկա՛մ, աՀա Թե ինչի Համար ես դու այստեղ,- մրմնջաց Հիսուսը: - Համբուրելով ես մատնում Մարդու Որդուն:

ՊաՀակներն անմիջապես չրջապատեցին Քրիստոսին:

- Տե՛ր, ինչ կլինի, եթե մենք սրով խփենք,- ասաց Պետրոսը և պատասխանի չսպասելով, Հարձակվեց Ուսուցչին բռնելու եկածներից մեկի վրա: Հարվածն անՀաջող ստացվեց: Ձկնորսը կտրեց միայն արքերեցական սպասավորի ականջը: Նրան, իՀարկե, անմիջապես կբռնեին, բայց ողջ ուչադրությունը կենտրոնացված էր Քրիստոսի վրա:

«Թո՛ւյլ տվեք, բավակա՛ն է,- ասաց Նա առաջյալներին։ - Բաժակը, որ Ինձ է տվել Հայրը, միթե Ես չպետք է խմեմ այն»։ Ապա Նա դար-ձավ ջոկատին. «Սրերով և մաՀակներով դուրս եք եկել Ինձ բռնելու որպես ավազակի։ Ես միչտ ձեղ մոտ էի և ուսուցանում էի Տաձարում, և Ինձ չբռնեցիք։ Սակայն այս է ձեր ժամը և խավարի իչխանությունը»։

Հնարավոր է, աչակերտներն այդ պահին հրաչքի էին սպասում, բայց հրաչք տեղի չունեցավ:

Կոպիտ ձեռքերը կապկպեցին Հիսուսին պարանով...

Հուդան, երկյուղելով, որ աղմուկը անՀարկի վկաների ուչադրություն կՀրավիրի, և կարող է ընդվղում բարձրանալ, չտապեցրեց զինվորներին. «Վերցրե՛ք Նրան և տարե՛ք Հուսալի Հսկողությամբ»: Դրանից Հետո նրանք փորձեցին բռնել մյուսներին, բայց նրանք, օգտվելով մթից և խառնաչփոթությունից, փախան:

Երբ Հիսուսին դուրս բերեցին պարտեղից, կարծես Թե ամեն ինչ խաղաղ էր։ Թչնամու մտաՀղացումը լիովին Հաջողվել էր։ Սակայն անսպասելի Հայտնվեց ինչ-որ պատանի։ Նա դնում էր նրանց Հետևից, իր մերկ մարմնի վրա մի սավան դցած։ Զինվորները մտածելով, որ աչակերտներից մեկն է, բռնեցին նրան, բայց նա դուրս պրծավ և Թողնելով Հադի սավանը՝ մերկ փախավ նրանցից։ Ըստ երևույԹին, նա նորնոր էր անկողնուց վեր կացել։ Այդ պատանին Հենց ինչը ՀովՀաննես-Մարկոսը չէր արդյոչ, ապադա ավետարանիչը։ Այդ դրվադը միայն նա է Հիչատակում։

Համաձայն Հովսեփոս Փլավիոսի «Հրեական պատերազմի» սլավոնական մեկնակերպի, Հիսուսի ձերբակալման ժամանակ մեծ Թվով մարդիկ են սպանվել<sup>5</sup>: Մոտակայքում արդյոք չկային դալիլիացիներ, որոնք փորձեին ազատել Ուսուցչին։ Սակայն Ավետարաններում առանց որևէ մեղմացման ասված է, որ երբ Հիսուսը ձերբակալվեց Թչնամիների կողմից, Նրա բոլոր բարեկամները Թաքնվեցին։ Տեսնելով Ուսուցչին, Որը Հնազանդորեն Թույլ տվեց Իրեն տանել, նրանք խուձապի մատնվեցին և մոռացան, որ խոստացել են Նրա Հետ մաՀվան դնալ։ Միայն Պետրոսն ու ՀովՀաննեսն, ուչքի դալով առաջին ցնցումից, Համարձակվեցին անվտանդ Հեռավորության վրա Հետևել պաՀակախմբին։

#### IIIII IV

# ՏԱՌԱՊԱՆՔՈՎ ԵՎ ՄԱՀՎԱՄԲ ԴԵՊԻ ՀԱՎԻՏԵՆԱԿԱՆ ՀԱՂԹԱՆԱԿ

Գլուխ տասնյոթերորդ

### ՍԱԴՈՒԿԵՑԻՆԵՐԻ ԱՏՅԱՆԸ

ապրիլի 7-ի դիչերը և առավոտը

Տատնգինդ տարի էր անցել այն ժամանակից, երբ քագանայապետ Քագան Բեն-Շետը պաչտոնանկ արվեց Հռոմեացիների կողմից, բայց և այնպես, ողջ այդ ժամանակի ընթացքում փաստացի նրա ձեռքում էր իչխանությունը, Հրեաստանի ազդային կառավարությունը Հերթով գլ-խավորում էին նրա որդիները և ազդականները՝: Կայիափան՝ Քանանի փեսան, խաղալիք էր դարձել աներոջ ձեռքին։ Սադուկեցիների ազդե-ցիկ տումը ենթարկվում էր միայն պրոկուրատորին։

Քաղաքացիների չրջանում Քանանը չնվաձեց ժողովրդականություն, ավադերեցներին ընդՀանրապես Հակակրում էին։ Նրանք էլ, իրենց Հերթին, կասկածանքով էին վերաբերվում ընդդիմության ցանկացած արտաՀայտության։ Հիսուսի Հայտնվելը քաղաքում և ուխտավորների կաղմակերպած Հանդիպումը Նրա Հետ, սադուկեցիների կողմից դնաՀատվեց որպես խռովությունների սկիզբ, որը պետք է ոչնչացնել սաղմնային վիձակում։

Պարզապես, Թվում էր՝ պետք է նոր փրկչական աղանդի մասին լու֊ րր Հասցնել Պիդատոսին և իր կամքին Թողնել Գալիլիացու Հետ դա֊ տաստան տեսնելը։ Բայց Քանանը, ըստ երևույթին, վախեցավ նախաձեռնությունը բաց թողնել ձեռքից և ցանկացավ, Հավանաբար, դործել՝ նախօրոք նախապատրաստելով բոլոր Հանցանչանները։ Որպեսզի Հիսուսի ձերբակալությունը ինքնագլուխ չդիտվի, Նրա մասին Հաղորդեցին Պիղատոսին, և նա ուղարկեց իր ջոկատը տաձարի սպասավորներին օգնելու²։ Նախազգուչական այդ միջոցները պայմանավորված էին իչխանությունների երկյուղով, որոնք մտածում էին, թե Նազովրեցու Հետևորդները կդիմադրեն։

Այդ գիչեր Քանանը, Հավանաբար, աչք չփակեց, սպասելով գործողության արդյունքին, որի կազմակերպիչն էր ինքը: Նա Հանգստացավ միայն այն ժամանակ, երբ պաՀակախումբն իր մոտ բերեց կապկպված Կալանավորին:

Մինչ այդ պահը սադուկեցիները քիչ էին հետաքրքրվել Հիսուսի քարոզչությամբ: Նրանք լսել էին փարիսեցիներից, որ Նա խախտել է որոչ կրոնական սովորույթներ, բայց այդպիսի մեղադրանքներով Նրան տանել պրոկուրատորի մոտ, անիմաստ էր: Այդ պատձառով էլ Քանանը սկսեց Հիսուսից հարցնել «Նրա աչակերտների և Նրա ուսմունքի մասին»<sup>3</sup>: Հին, փորձված քահանայապետը ցանկանում էր մանրամասներ իմանալ, որպեսզի արագ կազմի հետաքննության պլանը և այն ավարտի մինչև զատկական ծիսակատարությունների սկիզբը։

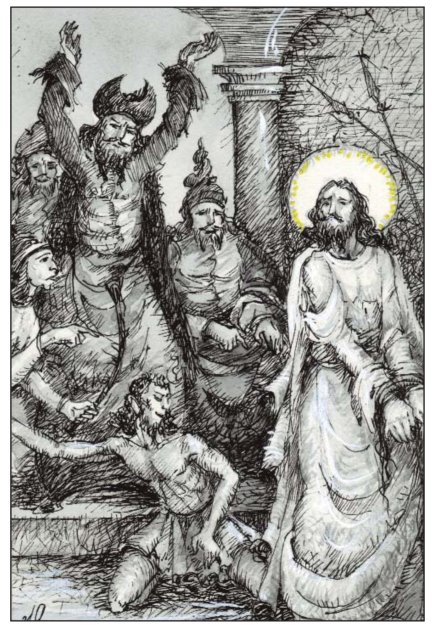
- Ես բացաՀայտ ասացի աչխարՀին,- պատասխանեց Հիսուսը:- Ես միչտ ուսուցանել եմ ժողովարանում և Տաձարի մեջ, ուր Հավաքվում էին բոլոր Հրեաները, և ծածուկ Ես ոչինչ չեմ խոսել: Ինձ ինչու ես Հարցուփորձ անում, Հարցուփորձ արա նրանց, ովջեր լսել են, Թե Ես նրանց Հետ ինչ եմ խոսել։ աՀա, նրանջ դիտեն, Թե ինչ եմ ասել։

Կողջին կանդնած սպասավորներից մեկը ապտակեց Հիսուսին:

- Ուրեմն այդպես են պատասխանում քաՀանայապետին:
- ֊ ԵԹե Ես վատ խոսեցի, վկայիր այն մասին, որ վատ է: ԵԹե՝ լավ, ինչու ես Ինձ խփում:

Քանանը գիտենալով, որ սովորույթը թույլատրում է միայն Հրապարակային Հարցաքննություն, Հետաձգեց Հետաքննությունը մինչև առավոտ, երբ կարելի կլիներ Հավաքել Սինեդրիոնը Կայիափայի գլխավորությամբ:

Գիչերվա մնացած ժամանակը Հիսուսը ենթարկվեց ավագերեցների ծաղրուծանակին: Թքում էին Նրա դեմքին և զվարձանում այն բանից, որ խփում էին Կալանավորին՝ փակելով Նրա աչքերը, իսկ Հետո Հարցնում՝ դուչակիր, թե ով Հարվածեց Քեզ......



ՍԱԴՈՒԿԵՑԻՆԵՐԻ ԱՏՅԱՆԸ

Մինչ այդ Պետրոսն ու ՀովՀաննեսը մոտեցան քաՀանայապետի տանը: Պատանին, որին այստեղ ճանաչում էին, խնդրեց, որպեսզի Պետրոսին էլ Թույլ տան իր Հետ բակ մտնել: Այնտեղ կրակարան կար, որի չուրջը նստոտած տաքանում էին սպասավորները: Ցրտից սարս֊ ռած Սիմոնը միացավ նրանց: ԴռնապանուՀին սկսեց կասկածամտորեն գննել նրա դեմքը:

- Դու էլ ես Նազովըեցու Հետ եղել, Հիսուսի Հետ,- անսպասելի Հարցրեց նա:
- ֊ Ես չգիտեմ և չեմ Հասկանում, Թե դու ինչ ես խոսում,֊ փնԹփն֊ Թաց Պետրոսը և Հեռացավ մի ուրիչ տեղ⁴։

Լույսը բացվեց: Քաղաջն արթնացավ: Կայիափայի մոտ Հավաքվեց ջսաներեք մարդուց կազմված Փոջը Սինեդրիոնը<sup>5</sup>: Նրա կազմի մեջ մտնում էին Հոդևորականները և ավադները: Մեծ Սինեդրիոնին մասնակցել թույլատրվում էր նաև փարիսեցիների կուսակցության ներկայացուցիչներին, բայց Հիմա դատավորները միայն սադուկեցիներ էին: Այդ պատձառով էլ, մեր կողմից զուր կլիներ փնտրել թալմուդյան օրենսդրջի մանրամասներ, որոնք օդնեին դատավարությունը տեսնել իր լրիվության մեջ: Սադուկեցիների իրավունջի մասին Հայտնի է միայն մի բան. այն դանագանվում է իր անողոջ դաժանությամբ<sup>6</sup>:

Փարիսեցիների ներկայության դեպքում, պարտադիր խոսք կգնար չաբաթվա և Թօրայի մեկնության մասին, բացի դրանից, նրանց չրջանում Հիսուսի կապակցությամբ կային տատանվողներ։ Մեկ տարի անց փարիսեցիական ԽրՀրդի գլխավոր Գամաղիելը առաքյալների մասին կասի. «ԵԹե մարդկանց նախաձեռնություն կամ գործ է դա, այն կջանդվի։ Իսկ եԹե Աստծո՝ ապա դուք չեք կարող ՀաղԹել նրանց, ինչպիսի աստվածամարտիկներ էլ որ լինեջ»։ Ավելի ուչ, փարիսեցիների կուսակցությունը Սինեդրիոնում բացաՀայտ Հանդես կդա Պողոս առաքյալի պաչտպանությամբ<sup>7</sup>։ Բայց միանդամայն այլ էր Փոքր Սինեդրիոնի 30թ. ապրիլի 7-ի առավոտվա արտակարդ Հապձեպ նիստի մթենոլորտը։ Նաղովրեցու ձակատադիրը նախորոչված էր բոլոր պաչտունակիցների կատարյալ Համերաչխությամբ։

Հավանաբար, ատյանը ցանկանում էր միաժամանակ պաՀպանել օրինաչափության երևութականություն և վարկաբեկել Հիսուսին Հրե֊աների աչքում։ Եթե Նա մեղավոր դուրս գար միայն Հռոմեական իչխա-նությունների առաջ, ապա դա ժողովրդի մեջ կառաջացներ Համակրանք Նրա Հանդեպ։



ՔԱՀԱՅՆԱՊԵՏԻ ԱՏՅԱՆԸ

Դատավորությունն սկսվեց վկաների Հարցաջննությունից: Բայց այստեղ Սինեդրիոնը Հանդիպեց անՀաջողության: ՊաՀանջվում էր դո֊նե երկու անձի միանման ցուցմունք, բայց Հենց դրանք չէին կարող անշ միջապես ձեռք բերել: Հավանական է, ձերբակալության շտապողականությունը ի վերջո խանդարեց դատավարության սցենարը ձչտակատարությամբ նախապատրաստելուն: Լոկ մի մեղադրանք Համարեցին ապացուցված, Հիսուսը խոստացել է «քանդել ձեռակերտ Տաձարը»: Սակայն նման խոսքերը բացաՀայտ անբավարար էին դատապարտելու, առավել ևս, ներկայացնելու Պիղատոսին՝ մաՀապատժի Համար<sup>8</sup>:

Կայիափան Հույս ուներ, որ Մեղադրյալն Ինքը, պաչտպանվելով, ակամա Հանցանչաններ կՀուչի Իր դեմ: Բայց Հիսուսը ոչ մի բառ չասաց: Այդժամ քաՀանայապետը առաջ եկավ դաՀլիձի կենտրոն և Հարցրեց.

֊ Դու պատասխան չես տալիս։ Ինչ ամբաստանություն են անում նրանք Քո դեմ։

Հիսուսը չարունակեց լռել:

Կայիափան այլևս չկարողացավ Համբերել.

- Երդվեցնում եմ Քեզ Կենդանի Աստծով,- բացականչեց նա,- ասա՛ մեզ, Դու ես Փրկիչը, Աստուծո Որդին:
- Ես եմ,- եղավ պատասխանը: Բայց Ես ասում եմ ձեզ, այսու-Հետև Մարդու Որդուն կտեսնեք Զորության աջ կողմում նստած և երկնջի ամպերի վրայով եկած<sup>»</sup>:

Դա անօրինակ վկայություն էր: Հաղվադեպ էր Հիսուսը այդքան ուղղակի խոսում Իր փրկչական առաջելության մասին: Նա թաքցնում էր այդ նույնիսկ այն օրերին, երբ ժողովուրդը պատրաստ էր Նրան թադադրել: Բայց Հիմա, այս աՀեղ պաՀին, կապկպված, անարդանքի ենթարկված, կեղծ դատաստանատան զոՀ, Նա բացաՀայտ ազդարարեց Մարդու Որդու երկնային Հաղթանակի մասին, Որին քավության տառապանքները կբարձրացնեն դաՀ.....

Կայիափան, ինչպես և բոլոր սադուկեցիները, այնքան էլ չէր Հավատում փրկչական մարդարեությանը, բայց դե առՀասարակ, մարդուն չէր կարելի մեղադրել միայն այն բանի Համար, որ նա իրեն Փրկիչ է Հայտարարել: Այնուսամենայնիվ, դատավձռի պատրվակ դտնվեց: Դատապարտյալը արտասանեց Տիրոջ սրբազնադույն անունը՝ «Ես եմ»: Բայց ով է Նա: ԱնՀայտ ռամիկ, խռովարար, Տաձարի ՀայՀոյող, Օրենքի առջև պատասխանատվության կանչված: Եվ Նա Հավակնում է աստվածային իչխանության: Դա ծաղր չէ, արդյոք, ժողովրդի սուրբ սպասումների Հանդեպ:

- Այդպես ուրեմն, Դու Աստծո Որդին ես,- Հարցրեց Կայիափան:
- Դու ասացիր:

Փրկչին Աստծո Որդի անվանելը լիովին Թույլատրվում էր, բայց քաՀանայապետին այդ բառերը բավական էին, որպեսզի Հիսուսին մե֊ դադրեր<sup>10</sup>:

Պատառոտելով իր Հանդերձները, որը, սովորության Համաձայն, ընդունված էր տխուր լուր կամ սրբապղծություն լսելիս, Կայիափան ծղրտաց կեղծ զարՀուրանքով:

- Էլ ինչի են մեզ Հարկավոր վկաները։ Լսեցիք ՀայՀոյանքը։ Ձեզ ինչ է թվում։
  - ՄաՀապարտ է,- որոչեզին Սինեդրիոնի անդամները:

Այսպիսով, սադուկեցիների արձակած դատավճիռը անցկացվեց սրբապղծության պարադրաֆի տակ: Մեղադրյալը ենթակա էր քարկոծ֊ման, բայց ավադերեցների ԽորՀուրդը պատժի իրավունք չուներ, ով էլ որ լիներ<sup>և</sup>: Մնում էր Հիսուսին տալ Պիղատոսի ձեռքը՝ Հռոմեական օրենջներով դատելու Համար:

Ողջ այդ ժամանակամիջոցում Պետրոսը չլջեց դավիթը: Բայց զուր էին ստվերում մնալու նրա ջանջերը, մի սպասավոր, որը ջոկատի Հետ եղել էր Գեթսեմանում, ձանաչեց նրան.

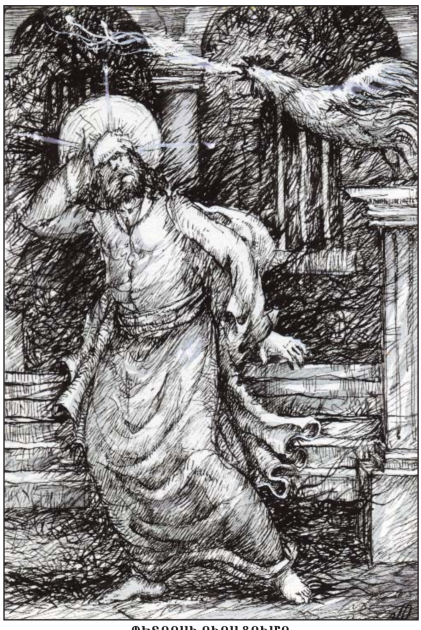
- Դու չէիր, որին Նրա Հետ տեսա այգում։
- Իրոք, դու էլ նրանցից մեկն ես,- Հաստատեցին կողքին կանդնածները,- քանի որ խոսվածքը մատնում է քեզ. դու Հո դալիլիացի ես:

ԽելաՀեղ սարսափը պատեց Սիմոնին: Նա սկսեց երդումներով Հավատացնել, որ քո «չի ձանաչում այդ մարդուն»: Այդ րոպեին վերնասրաՀով տանում էին Հիսուսին: Նրանց Հայացքները Հանդիպեցին իրար: Ամոթը և ցավը չամփրեցին առաջյալին: Հազիվ զսպելով Հեկեկանքը, նա դուրս թռավ փողոց.....

Դարբասների մոտ սպասող մարդկանց մեջ կար ևս մեկը Տասներկուսից:

Ինչ ապրումներ ունեցավ նա, երբ տեսավ իր ձեռքի գործը: Ամեն ինչ վերջացած էր: Մատնիչի սառը չարացածությունը փոխվեց անկեղծ ՀուսաՀատության: Թող որ Հուդան խաբվեր իր սպասումներում, բայց արժանի էր արդյոք Հիսուսը այդ տառապանքներին, որ սպասվում էին Նրան, արժանի էր արդյոք մաՀվան:

Կարող էր պատաՀել՝ Հուդան Թաքուն սպասում էր, որ կողմնա-



ՊԵՏՐՈՍԻ ՈՒՐԱՑՈՒՄԸ

կիցները կազատեն Քրիստոսին կամ Նա Ինջը Հրաչքով դուրս կպրծնի Թչնամիներից: Բայց ոչ մի նման բան տեղի չունեցավ։ Սպասավորներից նախկին աչակերտին Հայտնի դարձավ մաՀվան դատավճիռը, ին֊ քր նույնպես կարող էր տեսնել, Թե ինչպես կապկպված ուսուցչին տանում են կուսակալի նստավայր։ Չդիմանալով այդ ամենին, Հուդան գնաց նրա մոտ, ով Հանձնել էր իրեն դրամը, որպեսզի ետ վերադարձնի:

- Մեղք գործեցի ես, մատնելով անմեղ արյունը,- Հայտարարեց նա: Բայց որպես պատասխան, լսեց անտարբեր բառեր.
  - Մեր ինչ գործն է։ Ինքդ որոչիր։

Հուդան չպրտելով արծաթ դրամները տաճարի մեջ՝ կախվեց<sup>12</sup>:

### Գլուխ տասնութերորդ

### ՊՐՈԿՈՒՐԱՏՈՐԻ ԴԱՏԱՍՏԱՆԸ

#### ապրիլի 7

Պրետորիան, Պոնտացի Պիղատոսի ժամանակավոր ոստանը, դոտևորել էին Հաստ պարիսպները. ներսից ամրոցը չինված էր Թագավորական արքունիքին պատչաձ ձոխությամբ: Կային ընդարձակ սրաՀներ, ժամանցի տեղեր և ընդունելության Համար ընդարձակ դաՀլիձներ: Թանկարժեք կաՀ-կարասիները և ղարդարանքները պաՀպանվել էին դեռևս Հերովդես Մեծի ժամանակներից: Հովսեփոս Փլավիոսը, որը մինչև ավերվելը տեսել էր Համալիրը, Հիացական խոսքերով է նկարագրում Հրեաստանի վերջին բռնակալի այդ Հոդեզավակին<sup>1</sup>: Այժմ այստեղ էր Հանդրվանել կուսակալը, երբ անՀրաժեչտությունը ստիպեց նրան լջել Կեսարիան:

Ուրբախ առավոտյան Պիղատոսին զեկուցեցին, որ Խռովարարին, Որին իր Համաձայնությամբ ձերբակալել էին նախօրեի երեկոյան, զին֊ ված Հսկողությամբ բերել են<sup>2</sup>: Հրամայելով Հսկել Նրան պրետորիա-յում, Պիղատոսը իր մոտ կանչեց մեղադրյաներին և վկաներին: Սա-կայն նրան ասացին, որ նրանք չեն ուղում ներս մտնել. զատկական ծի-սակարգի օրը Հեթանոսի տանը լինելը Հրեաները Համարում էին պղ-ծություն: Վրդովված կուսակալը ստիպված եղավ ինքը գնալ նրանց

ընդառաջ` դուրս դալով բաց ՀարԹակ, որտեղից սովորաբար դիմում էր ժողովրդին:

Հարթակի մոտ կանգնած էին քաՀանաները և ավագները՝ ամբոխի ուղեկցությամբ։ Չնայած քաղաքը զբաղված էր Զատկի նախապատրաստություններով, արքերեցներին Հաջողվեց գտնել պարապ-սարապ, անբան ավարաների, որպեսզի նրանք իրենց աղաղակներով պաչտպանեն իրենց Հանրագիրը։

- Այդ Մարդու դեմ ինչ ամբաստանություն եք ներկայացնում,-Հարցրեց Պիղատոսը։

Երբ նա Հասկացավ, որ Նազովրեցին նրանց աչքում կեղծ ուսմունքների քարողիչ է՝ ասաց.

- Դուք վերցրեք Նրան և ձեր Օրենքի Համաձայն դատեցեք:

Սակայն Քանանը և Կայիափան արդեն պատրաստ էին գործի այդպիսի չրջադարձի: Կուսակալին բացատրեցին, որ խոսքը գնում է քաղաքական Հանցագործության մասին, քանի որ Հիսուսը «արգելում է կայսրին Հարկ տալ և Իրեն անվանում է Փրկիչ, Թագավոր»: Պիղատոսը զգաստացավ: Այն, որ ավագերեցները մտաՀոգ էին Հռոմեական կառավարության Հեղինակությամբ, ղարմանալի ոչինչ չկար: Չորս տարի ապրելով Հրեաստանում՝ նա արդեն գիտեր, որ նվիրապետության չա-Հերը Համընկնում են Հռոմի չաՀերի Հետ: Նրանք վախենում էին իրենց ժողովրդից: Ըստ երևույթին, սպասվում էր լուրջ դատավարություն:

Պիղատոսը վերադարձավ պրետորիա, որպեսզի Հարցաքննի Ձերբակալվածին: Հավաքվածները լարված սպասում էին: Րոպեները Հաջորդում էին իրար:

Հարցաքննության արդյունքը անակնկալ էր: Պիղատոսը, դուրս գալով Հարթակ, ասաց.

- Այս Մարդու մեջ ես ոչ մի Հանցանք չեմ դտնում։

Դա կարող էր տարօրինակ Թվալ: Ինչու է իր անողոքությամբ Հայտնի կուսակալը այսօր Հանդես բերում այդչափ անսովոր մեղմություն, զիջողականություն: Ինչ էր տեղի ունեցել պրետորիայում: Պիղատոսի խոսակցությունը չէր կարող գաղտնիք մնալ: Այն տեղի է ունենում վկաների՝ սպասավորների և Հսկիչների ներկայությամբ: Նրանցից մեկը պատմեց մանրամասների մասին, որոնք ինամքով պաՀպանվեցին քրիստոնյաների առաջին սերնդի կողմից:

Ամենից առաջ կուսակալը Հարց տվեց.

- Դու ես Հրեաների Թագավորը:
- Այդ դու քեզնից ես ասում,- իր ՀերԹին Հարցրեց Հիսուսը,- Թե



ՀԻՍՈՒՍ ԵՎ ՊԻՂԱՏՈՍ

ուրիչներն են Թելադրել քեղ Իմ մասին։

- ֊ Միթե ես Հրեա եմ,֊ արՀամարՀաբար նկատեց Պիղատոսը:֊ Քո ժողովուրդը և քաՀանայապետերը մատնեցին Քեղ իմ ձեռքը: Ինչ ես արել Դու:
- Իմ Թագավորությունը այս աչխարհից չէ,- ասաց Հիսուսը:- Եթե Իմ Թագավորությունը այս աչխարհից լիներ, իմ սպասավորները կմարտնչեին, որպեսզի Ես չմատնվեմ Հրեաների ձեռքը: Հիմա արդեն Իմ Թագավորությունը այստեղից չէ:

Կուսակալը այդ ամենից մի բան ըմբռնեց. Դատապարտյալն, իրոք, Հավակնում է ինչ-որ իչխանության:

- - Դու ես ասում, որ Ես Թագավոր եմ։

Դա Արևելքում Հաստատական պատասխանի ընդունված ձև էր։ Բայց այստեղ, որպեսզի ցրի Պիղատոսի մոլորությունը, Հիսուսը ավելացրեց.

- Ես դրա Համար ծնվել և դրա Համար եմ աչխարՀ եկել, որպեսզի վկայեմ ճչմարտությունը: Ամենայն մարդ, որ ճչմարտությունից է, լսում է Իմ ձայնը:

Հիսուսի խոսքերը Հռոմեացուն Թվում էին իմաստազուրկ: Իր Հայրենակիցներից չատերի նման Պիղատոսը սկեպտիկ էր:

- Ինչ է ճչմարտությունը,- քմծիծաղ տալով Հարցրեց նա:

Նա Հասկացավ, որ դործ ունի Քարողիչի Հետ, Որը Հազիվ Թե վտանդավոր լինի վարչակարդի Համար։ Միևնույն ժամանակ կուսակալը բնավ էլ չէր ցանկանում խառնվել կրոնական Հարցերին և, առավել ևս, իր սանձերը բանսարկուների ձեռքը տալ։ Բավական է, ինչքան դիջումներ արեց այդ բարբարոսներին։ Շատ պատեՀ առիԹ է նրանց Համողվելու Համար, Թե ինչ է անաչառ կայսերական արդարությունը։ Նրան Հաձախ մեղադրում էին անօրինական ՀաշվեՀարդարների մեջ։ Իսկ Հիմա նա անկողմնակալ կլինի, դրա Հետ մեկտեղ ցույց տալով, Թե ով է իսկական տերը Երուսաղեմում։

Սակայն ավադերեցները չէին պատրաստվում իրենց պաՀանջները ետ վերցնել: Նորից մեղադրանքներ տեղացին, բերվեցին նոր Հանցանչաններ: Նրանք ծղրտում էին, որ «Հիսուսը խռովության է մղում ժողովրդին, սովորեցնելով ողջ Հրեաստանով մեկ՝ սկսած Գալիլիայից»:

- Այս Մարդը Գալիլիայից է,- Հարցրեց Պիղատոսը: Նա միտք Հղա-

ցավ, եթե ինքը չի ազատվում դատավարությունից, ապա գոնե իր կարծիքը Հաստատի տեղական սովորությունները ավելի լավ իմացող, գիտակ անձի կողմից: Նա Հրամայեց Հիսուսին տանել Հասմոնեից պալատ, որտեղ Զատկի օրվա Համար ժամանել էր Գալիլիայի չորրորդապետը:

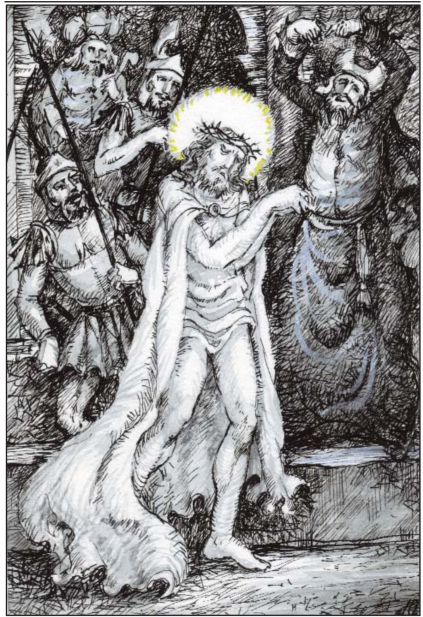
Ողջ այդ տարիների ընթացքում Հարաբերությունները կուսակալի և Անտիպասի միջև լարված էին: Երկուսն էլ ենթարկվում էին Ասորի- քի լեդատին, սակայն Անտիպասը ցանկանում էր իրեն տեսնել երկրի միակ տերը: Գալիլիացուն ուղարկելով Հերովդեսի մոտ, Հրեաստանի կառավարիչը երկու նպատակի Հասավ. Հաչտվեց մրցակցի Հետ, որի մեջենայությունները վտանդավոր էին իր Համար, և Թեթևացրեց իր խնդիրը այդ խձձված դործում:

Չորրորդապետը չոյվեց Հռոմեացու կանխակալ վարմունքից: Նրան ուրախացրեց նաև Հիսուսին տեսնելու Հնարավորությունը, Որի Համբավը նրա մեջ Հետաքրքրասիրություն և տագնապ էր արթնացրել: ԱՀա, վերջապես, Նա իր առջևում է, առեղծվածային Մարդարեն, ինչպես ասում էին՝ ՀովՀաննեսին դերազանցածը: Հնարավոր է, Նա ցույց կտա ինչ-որ նչան, որպեսզի թեթևացնի Հերովդեսի ձանձրալի օրերը Երուսաղեմում: Բայց նա Հիասթափվեց: Հիսուսը չէր պատասխանում ոչ մի Հարցի, և ոչ մի Հրաչք Հնարավոր չէր Նրանից կորզել: Անտիպասը անմիջապես կորցրեց Նրա Հանդեպ ունեցած Հետաքրքրությունը: Ավադերեցների մեղադրանքները նա չլսելու էր տալիս: Իր զինվորների Հետ ծաղրելով Հիսուսին, Հրամայեց Հադցնել Նրան թագավորական ծաղրածուի Հանդերձ և ետ ուղարկել Պիղատոսի մոտ: Դա Հաչտության նչան եղավ իչխանության երկու ներկայացուցիչների միջև:

Պիղատոսը եկավ այն եզրակացության, որ քաՀանայությունը Համբավավոր Քարզչից վրեժ է լուծում պարզապես նախանձից դրդված: Հռոմեական օրենքի Համաձայն՝ Նրան մաՀվան դատապարտելու Հիմք չկար։ Նա կրկին բարձրացավ Հարթակ, և, նստելով դատավորի դահավորակին, Հայտարարեց. «Այս Մարդուն բերեցիք ներկայացրիք ինձ, որպես ժողովրդին մոլորեցնողի։ Ես ձեր ներկայությամբ դատաքննություն անցկացրեցի և չդտա ձեր ներկայացրած մեղադրանքներից և ոչ մի Հանցանք այս Մարդու մեջ։ Հերովդեսը նույնպես չդտավ Նրա մեջ որևէ Հանցանք, քանզի ուղարկեց Նրան մեղ։ Նա մաՀվան արժանի ոչինչ չի արել։ Այսպիսով, պատժելով Նրան, կարձակեմ»։

Նա գտավ, որ գանակոծելը բավարար է վախեցնելու այդ Մարդուն, Որը Իր խոսքերով խախտել է Հանրության անդորրը:

Ավագերեցները Հասկացան, որ իրենց ծրագիրը մոտ է տապալման:



ՀԻՍՈՒՍ ՀԱՆՁՆՎՈՒՄ Է ԶԻՆՎՈՐՆԵՐԻՆ

Նրանք աղմկելով սկսեցին բողոքել: Պիղատոսը Հուսալով աջակցություն դտնել բազմության մեջ, ասաց, որ կարձակի Հիսուսին, թեկուղ Հանուն տոնական օրվա: Բանտում խաչելության էին սպասում երեք խռովարարներ, որոնց թվում ոմն Հիսուս բար Աբբա կամ Բարաբբա, ջաղաքում քաջ Հայտնի կալանավոր<sup>3</sup>: Մեղադրողները օդտվելով առիթից, պաՀանջում էին, որ Հենց նա արձակվի: Նրանց կողմից դրդոված ամբոխը սկսեց բարձրաձայն տալ նրա անունը: Բարաբբային Երուսաղեմում ոչ միայն դիտեին, այլև Համարում էին Հերոս, իսկ Հիսուսը եկվոր էր, Որի անունը քիչ բան էր ասում քաղաքացիներին։ Անդամ երբ Պիղատոսը Գալիլիացուն անվանեց «Հրեից Թադավոր», դա չաղդեց Բարաբբային պատժից ազատել ցանկացող ամբոխի վրա:

Սակայն Պիղատոսը չէր չտապում: Իր կամքին Հակառակ, Մեղադրյալի Հանդեպ լցվել էր կարեկցանքով: Իրենը պնդելու ցանկությունն ավելի ուժեղացավ, երբ կնոջ կողմից ուղարկված ծառան Հայտնեց Արդարակյացին ներելու նրա խնդրանքը: Նա Հավատացնում էր, որ երազում իրեն աՀեղ նախաղգուչացում է արվել Նրա մասին, իսկ Հռոմեացիները, անդամ անՀավատները, մեծ նչանակություն էին տալիս երազներին: Մի խոսքով, ամեն ինչ տանում էր նրան, որ Պիղատոսը չպետք է փոխի իր դատավձիռը:

Նրա ՀրաՀանդով Կալանավորը տարվեց պրետորիայի պաՀակատուն և Հանձնվեց դահիճների ձեռքը։ Այնտեղ էր Հավաքվել ողջ կո-Հորտան, Հավանաբար, Հենց այն, որը մասնակցել էր Հիսուսի ձերբակալությանը։ Նրան կապեցին սյանը և սկսեցին դանակոծել։ Գործի էին դրել Հռոմեական փչերով մտրակները, որոնք ծվատում էին մարմինը և արյունլվիկ անում։ Այդպիսի մարմնապատժից Հետո մարդը սովորաբար Հայտնվում է կիսաուչադնաց վիճակում, բայց դա միայն ղվարձացնում էր դինվորներին։

Պիղատոսի մոտ Հիմնականում ծառայում էին Հույներ, սամարացիներ և ասորիներ, որոնք ատում էին Հրեաներին⁴։ Օգտվելով առիթից, այդ մարդիկ իրենց ողջ չարությունը թափեցին Տառապյալի վրա: Զինվորներից մեկը Նրա վրա գցեց իր կարմիր քղամիդը, մյուսը Նրա ձեռքը մի փայտ խոթեց, որպեսզի Նա նմանվի ծաղրածու արքայի։ Հիսուսի գլխին փչերից Հյուսված նմանակեցված «թագ» դրին։ Նա ոչ մի բառ չասաց։ Զինվորները խոնարՀվում էին մինչև դետին և դոչում էին. «Կեցցե Հրեից Թադավորը»։ Նրանցից մի քանիսը թքում էին Հիսուսի վրա և փայտով խփում Նրա դեմքին ու դլխին։

Պիղատոսը մտածեց, որ կարելի է սաՀմանափակվել այդ պատժով, բայց քանի դեռ ընԹանում էր մտրակաՀարուԹյունը, ավադերեցները ժամանակ չկորցրին և ծայրաստիճան դրդռեցին ամբոխին: Հիմա արդեն բոլորն էին միաձայն պաՀանջում, որպեսզի Բարաբբայի փոխարեն Նաղովրեցին խաչ Հանվի:

Հաղիվ էր դեռ դաժանորեն դանակոծված Հիսուսը, վիրավոր, արյունոտ քղամիդով, երևացել Հարթակի վրա, երբ Հրապարակում Հնչեցին աղաղակները՝ «Խաչել։ Խաչ Հանիր Դրան»։ - ԱՀավասիկ Մարդը,բացականչեց կուսակալը փորձելով, Հավանաբար, ասել, որ Հենց Նա է արժանի աղատ արձակվելու։ Բայց, որպես պատասխան, լսվեցին աղաղակներ. «Բարաբբային։ Արձակիր մեղ Համար Բարաբբային...»։

Պիղատոսը չգիտեր՝ ինչ անել։ Նա Հրամայեց Հիսուսին նորից տանել։

- Ինչ չար բան է գործել Նա: Վերցրեք Նրան և դուք խաչեք, քանի որ ես Նրա մեջ ոչ մի Հանցանք չեմ գտնում,- սրտմտությամբ ասաց նա:
- Մենք Օրենք ունենք,- պատասխանեցին դպիրները,-և, ըստ Օրենքի, Նա պետք է մեռնի, որովՀետև Իրեն Աստծո Որդի դարձրեց:

Նախապաչարումի սարսափ սողոսկեց Հռոմեացու Հոգին: Նա Հրաժարվեց Հասկանալ տեղի ունեցածը:

- Որտեղից ես Դու,- պրետորիա վերադառնալով` Հարցրեց նա Հիսուսին:

Հիսուսը լռում էր:

- ֊ Ինձ Հետ չես խոսում, չգիտես, որ իչխանություն ունեմ Քեզ խաչ Հանելու և իչխանություն ունեմ Քեղ ազատ արձակելու:
- Դու Իմ վրա ոչ մի իչխանություն չէիր ունենա,- ասաց Կալանավորը,- եթե քեղ վերուստ տրված չլիներ: Դրա Համար էլ, ով Ինձ քո ձեռքը մատնեց, նրա մեղքն ավելի մեծ է:

Այդ խոսքերը գոՀացրին Պիղատոսին: Նա արդեն մտադիր չէր սակարկել և դցել իր Հեղինակությունը: Սակայն, երբ վերջին անդամ նա զբաղեցրեց դատավորական դաՀավորակը, նրան տՀաձ անակնկալ էր սպասվում: Մեղադրյալները առաջ էին քաչել նոր, բայց և ամենածանրակչիռ փաստարկը. Գալիլիացին Իրեն Փրկիչ է անվանել, միայն դրա Համար Նրան պիտի Համարել խռովարար: «Եթե դրան արձակես, կայսրին բարեկամ չես,- ասում էին նրանք:-Ամենայն ռջ, որ ինքն իրեն թադավոր է կոչում, Հակառակ է կայսեր»:

Պիղատոսը չատ լավ որսաց սպառնալիքը և Հասկացավ, որ խոսքը



ՀԻՍՈՒՍԻ ՏԱՆՋԱՆՔՆԵՐԸ

դնում է իր սեփական բարեկեցության չուրջ։ Իմանալով Տիբերիոսի խստությունը, որը սևեռուն Հետևում էր պրովինցիայի խաղաղության, նա առանց այդ էլ Հիմջ ուներ զգուչանալու։ Նրա սանձարձակության մասին բողոջները սկսել էին ավելի Հաձախ ուղարկվել Հռոմ և Կուսակալի թչնամիները այդ դավադրությունը կարող էին օգտագործել իր դեմ, իսկ Պիղատոսը ամենևին էլ չէր ցանկանում զրկվել ձեռնտու պաչտոնից և պատասխան տալ Ասորիջի լեդատի կամ Հենց կայսրի առաջ։ Արդեն տատանվելով, նա թույլ փորձ արեց մեկ անդամ ևս ազդել ամբոխի զդացմունջների վրա։ Հիսուսին դուրս բերեց Կապպաթայի կամ ՔարաՀատակի բարձունջի վրա և մատնացույց անելով Նրան, կուսակալը բացականչեց.

- ֊ ԱՀա ձեր Թագավորը։
- Վերացրու, վերացրու: աչիր Նրան,- ոռնում էր խաժամուժը:
- Ձեր Թագավորին խաչը Հանեմ։
- ֊ Չունենք մենք այլ Թագավոր, բացի կայսրից,- ասացին քաՀանայապետերը:

Այդպիսի Հավատարիմ Հպատակության Հայտարարությունը Պիղատոսին ընտրության Հնարավորություն չթողեց: Վերջ ի վերջո, նրա Համար ինչ արժե ինչ-որ Հրեական Մարդարեի ձակատադիրը, երբ բախտախաղին է դրված իր՝ Պիղատոսի բարեկեցությունը:

Ցանկանալով ցույց տալ, որ ինքը գործում է ոչ Թե Օրենքով, այլ Հօգուտ խնդրանքի, կուսակալը պատվիրեց ջուր բերել, և, ինչպես պաշ Հանջում էր արևելյան սովորությունը, ցուցադրաբար լվաց ձեռքերը. «Այս Արդարի արյունից ես անմասն եմ»:

Բայց Հարթակի մոտ խռնված մարդիկ, որոնք առաջվա պես գազազած աղմկում էին, դույզն ինչ չտատանվեցին դատավորի ակնարկից. «Դրա արյունը՝ մեր վրա ու մեր որդիների վրա,- դոռում էին նրանք, Հասկացնել տալով, որ այդ ամենը կատարվում է իրենց պաՀանջով<sup>6</sup>:

Հիսուս Բարաբբային ներում չնորՀելու լուրը ընդունվեց աղմկոտ ծափահարություններով, և նրանում չլսվեցին Հիսուս Նազովրեցուն ուղղված դատավճռի «Ibis ad crucem», «Դու խաչ ես հանվելու» բառերը:

Դատապարտյալը Հանձնվեց գինվորների ձեռքը։

# Գլուխ տասնիններորդ **ԳՈՂԳՈԹԱ**

7 ապրիլի

Երուսաղեմում մինչև Հիմա էլ ցույց են տալիս «Վչտի ձանապար-Հը» (Via Dolorosa), որով մարդիկ մաՀվան են տարել աչխարՀի Փրկչին։ Ավետարանական ժամանակներից չատ բան է փոխվել քաղաքի տեղագրության մեջ, այդ պատճառով էլ դժվար է պաչտպանել ավանդության արժանաՀավատությունը։ Անկասկած է սակայն, որ այսպիսի մի նեղլիկ արևելյան փողոցով էր չարժվում նիսանի 14-ին զատկական Հինդչաբթու կեսօրին պրետորիայից դուրս եկած թափորը¹։

# ישוע הנצרי מלך היהודים

ΙΗΣΟΥΣ Ο ΝΑΖΩΡΑΙΟΣ Ο ΒΑΣΙΛΕΥΣ ΤΩΝ ΙΟΥΔΑΙΩΝ

JESUS NAZARENUS REX JUDAEORUM

Խաչի վրայի արձանագրությունը



ԽԱՉԻ ՃԱՆԱՊԱՐՀ

Մոտիկներից ոչ մեկը Քրիստոսի կողջին չէր։ Նա գնում էր՝ չրջապատված խոժոռադեմ զինվորներով, երկու Հանցագործները, Հավանաբար Բարաբբայի Հանցակիցները կիսում էին Նրա Հետ պատժավայր տանող ձանապարՀը։ Յուրաջանչյուրն ուներ titulum՝ իր Հանցանջը ցույց տվող տախտակ։ Քրիստոսի կրծջին կախվածը գրված էր երեջ լեզուներով՝ եբրայերեն, Հունարեն և լատիներեն, որպեսզի բոլորը կարողանան այն կարդալ։ Այն Հայտնում էր՝ «Հիսուս Նազովրեցի, Թագավոր Հրեից»²։

Սինեդրիոնը փորձեց բողոքարկել նման գրությունը, դրանում տեսնելով ժողովրդի Հայրենասիրական զգացմունքներին ուղղված վիրավորանք: Բայց Պիղատոսն այս անգամ մնաց անՀողդողդ: «Ինչ ես դրեցի, դրեցի»,- պատասխանեց նա ինքնագոՀ, որ կարողացավ գոնե տՀաձություն պատձառել իրեն գիջումների Հարկադրող մարդկանց:

Ըստ դաժան կարդի, մաՀապարտները իրենք էին տանում patibulum-ը՝ խաչափայտերը, որոնց վրա իրենց խաչում էին... Հիսուսը քայլում էր դանդաղ: Նրա մարմինը ծվատվել էր մտրակաՀարությունից և տկարացել՝ դիչերվա անքնությունից: Իչխանությունները ջանում էին դործն ավարտել Հնարավորին չափ չուտ, մինչև Հանդիսությունն սկսելը: Այդ պատձառով էլ Հարյուրապետը բռնեց ոմն Հրեա Սիմոնի՝ Կյուրենիայի Համայնքից, որն իր Հանդից դնում էր Երուսաղեմ, և նա Հրամայեց նրան Նազովրեցու խաչը տանել: Հետադայում այդ մարդու որդիները դարձան քրիստոնյաներ, և, Հավանաբար, նրանից իմացան Գողդոթայի ողբերդության Հիմնական մանրամասները<sup>3</sup>:

Եփրեմյան դարբասների մոտ Թափորը չըջապատվեց մարդկանցով: Լսվեցին կանանց լացի ու կոծի ձայներ: Հիսուսը չրջվեց դեպի նրանց և երկար լռությունից Հետո առաջին անդամ սկսեց խոսել. «Երուսաղե- մի դուստրեր,- ասաց Նա,- Ինձ վրա լաց մի եղեք, այլ լաց եղեք ձեր և ձեր որդիների վրա, որովՀետև օրեր պիտի դան, երբ մարդիկ պիտի ասեն. «Երանի չբեր կանանց, որոնք չծնեցին և այն ստինքներին, որոնք չննեցին»: Այն ժամանակ մարդիկ պիտի սկսեն ասել լեռներին, թե՝ ըն- կեք մեղ վրա, և բլուրներին, թե՝ ծածկեցեք մեղ, որովՀետև, երբ դա- լար փայտին այսպես անեն, չորին ինչ կպատահի»: Այդ վերջին ժամե- ըին Նա չարունակում էր մտածել քառասուն տարի Հետո Երուսաղե- մին վիճակված վերաՀաս ճակատադրի մասին.....

Դուրս գալով քաղաքից, չրջվեցին դեպի պարիսպներից ոչ Հեռու գտնվող, ձանապարՀին մոտիկ զառիկող բլուրը: Իր տեսքի Համար այն ստացել էր Գողգոթա՝ «Գանգ» կամ «Ճակատամաս» անունը⁴։ Դրա գագաԹին պետք է դրվեին խաչափայտերը: Հռոմեացիները մչտապես մաՀապարտներին խաչում էին բանուկ ճանապարՀներին մոտիկ, որպեսզի նրանց տեսքով սարսափեցնեն անՀնազանդներին:

Բլրի վրա մաՀապարտներին զգացմունջները բԹացնող խմիչջ տվեցին: Այն պատրաստել էին Հրեա կանայջ՝ խաչվածների տանջանջ֊ ները ԹեԹևացնելու Համար<sup>5</sup>: Բայց Հիսուսը Հրաժարվեց խմիչջից, պատրաստվելով այդ ամենը տանել սԹափ գիտակցուԹյամբ։

Խաչելությունը ոչ միայն Համարվում էր անպատվաբեր վախձան, այլև Հին աշխարհի հայտնադործած ամենաանմարդկային պատիժներից մեկն էր: Այն համակցում էր մարմնական խոշտանդումները բարոյական նվաստացումների հետ։ Պատահական չէր, որ կայսրության տարածքում այդ «զարհուրելի և դարչելի» մահվան կերպից ազատ էին բուլոր նրանք, ովքեր ունեին հռոմեական քաղաքացիություն։ Խաչ էին հանում սովորաբար ապստամբ բարբարոսներին և ստրուկներին։ Կարժադենից հռոմեացիների կողմից փոխառնված պատիժը արդեն լայնորեն կիրառվում էր Հանրապետության օրերին։

Մահապարտին մերկ կապկպում էին, իսկ երբեմն էլ դամում էին վերադրակով կախաղանափայտին և Թողնում էին դանդաղ մեռնելու<sup>7</sup>: Շնահեղձուկը տանջում էր նրան, արևն այրում էր գլուխը, անբնական վիճակից ուռչում էր ողջ մարմինը, վերքերը բորբոքվում էին, պատհառելով անտանելի ցավեր։ Նա մահ էր կանչում որպես ազատագրում, բայց այն չէր դալիս։ Դեպքեր էին լինում, երբ մարդիկ օրերով կախհած էին մնում խաչերից, Հաճախ Թռչունները կտցում էին նրանց աչհերը, երբ նրանք դեռ կենդանի էին......

Որպեսզի մերձավորները չկարողանային փրկել խաչվածներին, խաչափայտի մոտ կարգվում էր զինված Հսկողություն։ Այս անգամ էլ առանձնացվեցին չորս զինվոր դատավձիռն ի կատար ածելու և «Ճակատամասում» որպես պահակախումբ մնալու հրամանով։ Հսկիչներին հրամայում էր արդեն ոչ թե տրիբունը, ինչպես Գեթսեմանում, այլ միայն հարյուրապետը։ Իշխանությունները հասկացան, որ իզուր էր իրենց տագնապը՝ արարողությունը ոչ մի անկարգություն չհարուցեց։ Գալիլիացու կողմնակիցները այս ու այն կողմ էին փախել, իսկ չատերը, հավանաբար, կատարվածն իմացան, երբ ուչ էր արդեն։ Ձերբակարությունը, դատավարությունը և մահապատիժն անցկացվեցին փութով, ինչպես որ ծրագրել էին ավագերեցները։ Եվ ովջեր էլ անգամ հավատում էին Հիսուսի փրկչականությանը, հիմա կաթվածահար վիձակում էին։ Ձէ որ խաչվելը նշանակում էր միայն մի բան՝ Նագովըեցին

սուտ փրկիչ է: Նրա նկրտումների մասին Հիչեցնում էր միայն խաչա֊ փայտին մեխած Հեդնական գրությունը:

Հեռվից պատժի արարողությանը Հետևում էին դալիլիացի կանանց բազմությունը։ Դրանք էին Մարիամ Մադթաղինացին, Կղեովպասի կին Մարիամը, Սաղոմեն և ուրիչներ։ Նրանց մեջ էր դանվում նաև Տիրամայրը Իր քրոջ Հետ։ ԱՀա այն՝ Փրկչի Համար պատրաստված «Դավթի աթոռը»։ Բոլոր մարդարեություններից կատարվեց միայն մեկը՝ «Մարիամի սրտով սուր անցավ»։ Ոնց կարող էր պատաՀել, որ Աստված թող տար այդ։ Հիսուսը՝ մարմնացյալ Հավատ և մարմնացյալ Սեր, անօդ կանդնած էր Իր դաՀիճների առաջ։ Ձէ որ Հենց վերջերս էր, որ Սաղոմեն Նրանից պատվավոր տեղեր խնդրեց իր զավակների Համար։ Իսկ Հիմա Նա պետք է մեռնի Հանցադործների Հետ.....

Կանայք տեսան, Թե զինվորներն ինչպես պատառոտեցին Նրա Հադուստները, Թողնելով Նրա վրա միայն սփածանելին, տեսան՝ ինչպես նախապատրաստեցին խաչափայտը և Դատապարտյալին պառկեցրին վրան<sup>8</sup>: Լսվեցին մուրձերի սարսափելի ԹխկԹխկոցներ, որոնցով Հսկայական մեխերը վարսում էին ձեռքի դաստակների և ոտնաԹաԹերի մեջ։ Դա ոչնչի Հետ չՀամեմատվող սարսափ էր։ Կողքը կանդնած Սիմոն Կյուրենացին լսեց Հիսուսի խոսքերը. «Հա՛յր, ների՛ր դրանց, որով-Հետև չդիտեն, Թե ինչ են անում»։ Իրականում ոչ անՀոդի դահիձները, ոչ էլ Հոդևոր պետերը Հասնելով Հիսուսին մահապատժի դատապարտելուն, չՀասկացան, Թե ինչ է կատարվում այդ ժամին։ Ոմանց Համար մա-Հապատիժը պարզապես ձանձրալի զորանոցային միօրինականությունից կտրվելու տեղ էր, իսկ մյուսները Համողված էին, որ ժողովրդին դերծ պահեցին «Հերձվածողից», աստվածանարդողից և մոլորեցնողից<sup>9</sup>:

Այն բանից Հետո, երբ խաչափայտերը խաչՀանվածների Հետ կանգնեցրին, քարեր լցրին ձողերի կողքերը: Այժմ պաՀակախմբին մնում էր սպասել մինչև մաՀապարտների վերջին չունչը: Որպեսզի ժամանակն արագ անցնի, զինվորները կատակ էին անում իրար Հետ, վեգ էին գցում: ՍովորույԹի Համաձայն, նրանց Թույլատրվում էր մաՀապարտների Հագուստները իրենց վերցնել: Նրանք պատառոտեցին այն մասերի և միայն Հիսուսի մի ամբողջական կտորից կարված խիտոնը որոչեցին չփչացնել, այլ վիձակ գցել, Թե ում կՀասնի:

Հաճախ ասում են, որ Քրիստոսի մաՀը մի իրադարձություն էր, որը Համարյա աննկատ անցավ այդ ժամանակվա աչխարՀում։ Դա լիո֊ վին արդարացի է։ Անդամ Հարյուր տարի անց Հռոմեացի պատմաբան Տակիտոսը նվիրել է նրան լոկ մի կարճառոտ արտաՀայտություն. «Քրիստոսը Տիբերիոսի թագավորության ժամանակ մաՀապատժի ենշ թարկվեց Պոնտացի Պիղատոսի կողմից»<sup>10</sup>: Սակայն Երուսաղեմում ևս Հիսուս Նաղովրեցու խաչելությանը առանձնապես մեծ նչանակուշ թյուն չտվեցին։ Ուխտավորներով լեցուն քաղաքը ապրում էր իր կյանջով: Պիղատոսի կառավարման չորս տարիների ընթացքում ժողովուրդը վարժվել էր բազմաթիվ մաՀապատիժների։

Երուսաղեմ չտապող մարդիկ չէին դարմանում՝ բլուրի վրա խաչափայտեր տեսնելով։ Տոնակատարության օրերին ցուցադրական Հաչվե֊ Հարդարներ Հաձախ էին լինում<sup>ու</sup>։ Անցորդները կանդ էին առնում և սառը Հետաջրջրասիրությամբ կարդում էին դրությունները։ Մի քա-նիսը լսած լինելով Նաղովրեցու մասին, չարախնդորեն բղավում էին. «Վա՛Հ, Դու որ քանդում էիր Տաձարը և երեք օրում չինում, ազատի՛ր Ինքդ Քեղ և իջի՛ր այդ խաչից»։

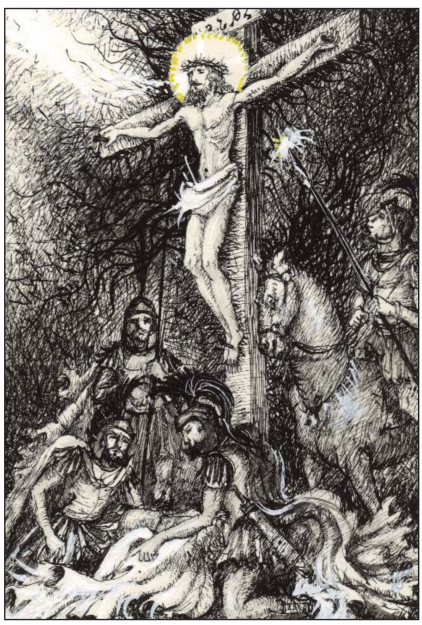
Սինեդրիոնի այն անդամները, որոնք չկարողացան ՀաղթաՀարել Դատապարտյալի վախձանը տեսնելու վրիժառության Հաձույքը, նույնպես եկել էին Գողդոթա: «Ուրիչներին փրկեց,- ծաղրանքով խոս-քեր էին փոխանակում նրանք միմյանց Հետ, ակնարկելով «Օվսաննա»\* կանչերը,- Ինքն Իրեն չի կարողանում փրկել. եթե Իսրայելի Թադավոր է, Հիմա թող այդ խաչից իջնի և Դրան կՀավատանք։ Եթե Դա Հույսը դրել է Աստծո վրա, թող Նա այժմ Դրան փրկի, եթե ուղում է Դրան. քանի որ ասաց, թե՝ Աստծո Որդի եմ»։

Մինչ այդ քամի փչեց, և մռայլ ամպերը պատեցին երկինքը<sup>12</sup>: Թվում էր, որ արևը մայր է մտել, որպեսզի չտեսնի մարդկանց խելահեղությունը: Իսկ նրանք չարունակում էին ծանակել Քրիստոսին, որը անմռունչ տանում էր անմարդկային տանջանքները: Ծանակում էին զինվորները, ծանակում էին ավագները, ծանակում էին պատաՀական Հանդիսականները: Անգամ Նրա կողքին կախված խռովարարներից մեկը միացավ չարախինդ բազմությանը......

Երեջ տարի ապրելով այս երկրում, Հիսուսը սովորեցրեց մարդկանց լինել ԵրկնայինՀոր որդիներ, ԹեԹևացրեց տառապանջները, ջարողեց Արջայության Ավետարանը: Բայց մարդիկ չցանկացան մտնել այդ Արջայությունը: Ե՛վ Հեթանոսները, և՛ Հրեաները Հավատացին այս աչխարՀի թադավորությանը, և Քրիստոսի Թադավորությունը իջավ Երկնջից և առաջնորդեց դեպի Երկինջ:

Բայց աՀա Հիմա Նա լռում է. Նա պարտված է և երբեք այլևս

<sup>\* «</sup>Օվսաննա» բացականչությունը բառացիորեն նչանակում է «Փրկիր մեզ»։



ԽԱՉՑԱԼ ՀԻՍՈՒՍ

նրանց մեջ տագնապ չի գցի:

Հանկարծ տեղի ունեցավ անսպասելի մի բան։ Երկրորդ մաՀապարտը բաղմության Հետ մեկտեղ Գալիլիացուն ծաղրող իր ընկերոջն ասաց. «Աստծուց չես վախենում, դու, որ նույն պատիժն ես կրում։ Մենք իրավացիորեն արժանի Հատուցումն ենք ստանում այն դործերի Համար, որ կատարեցինք։ Իսկ Սա որևէ վատ բան չի արել»։ Հնարավոր է, այդ մարդը դեռ առաջներում լսել էր Հիսուսի քարողը, Հնարավոր է, որ լոկ այդ պահին զդաց իր կողքի Խաչյալից ճառադող ինչ-որ զորություն և միայն նոր նրա Հոդում ակնթարթորեն բռնկվեց Հավատի ճառադայթը՝ առաջացած մաՀառաջի տվայտանքից։

֊ Հիչի՛ր ինձ Տեր,- ասաց նա նայելով Քրիստոսին,- երբ Դու գաս Քո Թագավորությամբ:

Հիսուսի չորացած չրթունքները չարժվեցին և Նա պատասխանեց.

- Ճչմարիտ եմ ասում քեզ, այսօր Ինձ Հետ դրախտում կլինես:

Բազմությունը աստիձանաբար նոսրանում էր։ Քիչ Հեռու կանդնած կանայք, Հաշվի չառնելով զինվորներին, Համարձակվեցին մոտենալ։ աչը բարձր էր, սակայն Խաչյալի Հետ կարելի էր խոսել<sup>13</sup>։ Տեսնելով ՀովՀաննեսի Հետ մոտեցած Իր Մորը, Հիսուսը վերջին անդամ դիմեց Նրան։ «ԱՀա՛ Քո որդին,- ասաց Նա, իսկ Հետո նայելով սիրած աչակերտին,- աՀա՛ քո Մայրը»։ Եվ դրանից Հետո Նա լռեց......

Ամպերը խտացան։ Ինչպես մԹնչաղին, ցերեկվա ժամը երեքին մԹնեց։ Անասելի ծանրությունը, որն սկսել էր իջնել Հիսուսի վրա ԳեԹսեմանի դիչերվանից, Հասավ իր սաՀմանին։ Վաղուց արդեն Փրկիչն սպասում էր այդ վերջին Հանդիպմանը չար աչխարՀի Հետ, որը պատել էր Նրան սև քողի պես։ Նա իսկապես իջել էր մարդկանց ձեռքով ստեղծված դժոխք։

- Էլի՜, էլի՜, լամա սաբաքԹանի, Աստվա՜ծ Իմ, Աստվա՜ծ Իմ, ինչու Թողեցիր Ինձ:

Սաղմոսերդուի այդ ողբում Քրիստոսն արտաՀայտեց Իր անսաՀման տանջանջների բովանդակ խորությունը: Աղոթքի վերջաբանը Նա մինչև վերջ չասաց.....

Գողգոթայում կանգնածները չընկալեցին Նրա բառերը: Զինվորները կարծեցին, թե Խաչյալը կանչում է Հելիոսին, Արեգակին, իսկ Հրեաներին ՀամաՀնչյունությամբ լսվեց Եղիա մարգարեի անունը<sup>1</sup>։ «Դա Եղիային է կանչում»,- ասաց ինչ-որ մեկը:

Հոգեվարքը սկսվեց: «ՇաՀենա», «Ծարավ եմ»,- ասաց Հիսուսը: Զինվորներից մեկը, կարեկցանքից դրդված, վազեց դեպի լեղախառն ջացախով լի գավաթը, որը զինվորները մչտապես կրում էին իրենց Հետ և մի սպունգ թաթախելով նրա մեջ, ամրացրեց ձողի ծայրին և մեկնեց Մեռնողին։ Ավելի գթազուրկները ուղեցին նրան ետ կանգնեցնել՝ «Թո՛ղ, տեսնենջ, արդյոջ Եղիան կգա Նրան ազատելու»։

Նոր էր Հազիվ Թացությունը կպել Հիսուսի բորբոքված չուրթերին, Նա ասաց. «Ամեն ինչ կատարված է»։ Նա գիտեր, որ մաՀը արդեն մոտ է, և նորից սկսեց աղոթել, կրկնելով խոսքերը, որոնք Մայրը սովորեցրել էր Նրան քնելուց առաջ ասելու Համար. «Հա՛յր, Քո ձեռքն եմ ավանդում Իմ Հոդին...»։

Հանկարծակի մի ճիչ դուրս Թռավ Չարչարյալի կրծքից: Հետո Նրա գլուխը խոնարՀվեց կրծքին: Սիրտը կանդ առավ: Նա մեռած էր։

Մարդու Որդին խմեց Իր բաժակը մինչև Հատակը։

Այդ ակնթարթին մարդիկ զգացին, թե ինչպես ցնցվեց Հողը, և տեսան ձեղջվածջները՝ ջարերի վրայով վազող։ Օդը Հեղձուցիչ էր, ինչպես ամպրոպից առաջ։ Հարյուրապետը, որը երկար նայում էր Խաչյալի դեմջին, բացականչեց. «Արդարև, այդ Մարդն աստվածների որդի է»։ Ինչ-որ խորՀրդավորություն բացվեց Հռոմեացուն մաՀապատժի վերջին րոպեներին<sup>15</sup>։

Բնության աՀեղ երևույթները ճնչող ազդեցություն թողեցին բոլորի վրա: Մարդիկ չփոթված և վախեցած վերադարձան քաղաք: Նրանք իրենց կուրծքն էին ծեծում որպես վչտի նչան, կռաՀելով, որ կատարվել է ինչ-որ սարսափելի մի բան:

Մռայլ երկնքի ֆոնի վրա բարձրանում էին երեք խաչափայտերի ուրվադծերը։ Բայց միայն մարդկային դաժանության և չարության մասին չէ, որ խոսում էին դրանք։ ԱյսուՀետև մաՀապատժի այդ դործիքը դառնալու է Քավության խորՀրդանիչ, ընկած մարդկության Հանդեպ Աստծո անձնազոՀ սիրո խորՀրդանիչ...

# Գլուխ քսաներորդ

### ԽԱՉԵԼՈՒԹՅՈՒՆԻՑ ՀԵՏՈ

### 7-8 ապրիլի

Գողգոթան դատարկվեց: Մարդիկ ցրվեցին իրենց տները, որտեղ Հարազատներն իրենց էին սպասում տոնական Հացկերույթի նստելու Համար: Միայն զինվորներն էին առաջվա պես նստած բլուրի մոտ: Նրանք իրավունք չունեին պաՀակակետը լջել մինչև դատապարտված֊ ներից վերջինի մաՀր:

Հռոմեացիները Հաճախ էին մարմինները Թողնում խաչափայտի վրա, որպեսզի դիակները երկար ժամանակ Հիչեցնեն իրենց Թչնամիներին սպասվելիք պատիժը: Բայց Սինեդրիոնը, երաչխավորելով Պիղատոսի առաջ, խնդրեց մինչև արևի մայր մտնելը իջեցնել մաՀապարտներին\*: Այդ էր պաՀանջում Հրեական սովորույթը, իսկ այն պաՀպանելը
առանձնապես անՀրաժեչտ էր՝ նկատի առնելով, որ երեկոն Համընկնում
է սեդերին¹:

Երկու ավազակները դեռևս կենդանի էին: Հրաման ստանալով, զինվորները կոտրեցին նրանց սրունքները, որպեսզի մաՀն արագացնեն: Կորցնելով Հենարանը, խաչվածները կախ ընկան ձեռքերի վրա և մի քանի րոպե անց չունչները փչեցին: Կասկած չկար, որ Հիսուսը մեռած էր, բայց զինվորներից մեկը ստուդելու նպատակով տեդով խոցեց

<sup>\*</sup> Þ³ µ³ ÃÇѳ Ý. Çëï Á ëÏ ëí áðÙ ¿ñ áðñµ³ à »ñ»Ï áŶ Ý:

Նրա կուրծքը: Վերքի վրա երևացին վերաՀաս մաՀվան անվիճելի կանխանչանները՝ «արյուն և ջուր»<sup>2</sup>: Հիմա մնում էր միայն մեխերը դուրս քաչել, իջեցնել մեռյալներին և գցել ընդՀանուր փոսի մեջ։ Հանցագործներին, սովորաբար, այդպես էին Թաղում<sup>3</sup>:

Նույն այդ ժամանակ դատավորին է ներկայանում Հովսեփ Արեմա-Թիացին, Հարուստ և քաղաքում Հարդանք վայելող մի մարդ, ԽորՀրդի անդամ: Նա չէր մասնակցել Փոքր Սինեդրիոնի դատավարությանը, որովՀետև ինքը Հիսուսի դաղտնի Հետևորդներից էր։ Ինչպես և առաքյալները, Հովսեփն «սպասում էր Աստծո Արքայության», բայց Հիմա մտածում էր, որ խաբվել է։ Այնուամենայնիվ, ՀաղթաՀարելով սարսափը, նա եկել էր խնդրելու Պիղատոսից Հանդուցյալի մարմինը՝ Թաղելու Համար։ Հովսեփը չէր ուղում Թույլ տալ, որ Հիսուսին դրկեն անդամ առանձին դերեղմանից<sup>4</sup>։

Պիղատոսը զարմացավ, իմանալով, որ Նազովրեցին այդքան արագ մահացել է: Միդուցե Նա միայն ուշադնաց է: Բայց հարյուրապետը հաստատեց, որ կեսօրից հետո, ժամը երեքին, Հիսուսը իսկապես մահացել է: Պիղատոսը Հովսեփին մերժելու պատճառ չուներ: Հնարավոր է` նա նույնիսկ, իր սովորության համաձայն, նրանից կաչառք ստացավ: Այսպես թե այնպես, կուսակալը Հովսեփին հնարավորություն տվեց մարմինը տնօրինել, ինչպես ինքն է ցանկանում:

Շատ քիչ ժամանակ էր մնացել անՀրաժեչտ նախապատրաստությունների Համար։ Եթե երեկոն վրա Հասներ, Հարկ կլիներ թաղումը մեկ օրով Հետաձգել։ Բայց Հովսեփին Հաջողվեց գնել կտավ պատանքի Համար, իսկ փարիսեցի Նիկոդեմոսը, նա, ով առաջներում գիչերը եկավ Հիսուսի Հետ զրուցելու, մեծ անոթներով անուչաՀոտ զմուռսի և Հայվեի լուծույթ բերեց, որով Հագեցվեց կտավը։

Ծառաների օգնությամբ մարմինը դրեցին պատգարակի վրա և տեղափոխեցին Հարևան պարտեղ: Հողակտորը պատկանում էր Հովսեփին, որը վերջերս այնտեղ իր Համար դամբարան էր պատրաստել<sup>5</sup>: Այլ գերեզման փնտրելու Հնարավորություն չկար, քանի որ յուրաքանչյուր րոպեն թանկ էր: Բայց, Հավանաբար, Հովսեփն ուրախ էր, թեկուզ այս կերպ վերջին անդամ Ուսուցչին ծառայելու:

Հանդուցյալին փաթաթեցին անուչաբույր ծածկոցի մեջ և ներս տարան քարայր, կարդացին ՀոդեՀանդստի աղոթքներ և մուտքը լցնե֊ լով՝ փակեցին քարի կլոր սալիկներով, որի Համար թողնվեց Հատուկ ջրՀորդան: Կատարելով տխուր պարտականությունը, երկուսն էլ բա֊



ԽԱՉԻՑ ԻՋԵՑՈՒՄՐ

ժանվեցին սեդերը կատարելու Համար:

Մարիամ Մագթաղինացին և Հակոբի մայր Մարիամը նույնպես ներկա էին պարտեզում թաղմանը։ Նրանք կանգնած էին «դերեզմանի դիմաց» և արտասվելով նայում էին այդ փութկոտ արարողությանը։ Նրանք իրենք էին ցանկանում օծել Տիրոջ մարմինը անուչաՀոտ յուղերով և երկար սգալ անվերադառնալի կորուստը։ Բայց արդեն ուչ էր։

Ճիչտ է, Հիմա նրանք գերեզմանի տեղը գիտեին և Հույս ունեին չաբաԹն անցնելուց Հետո կրկին գալ այստեղ:

Այնինչ, ջաՀանայապետները լսելով, որ Նազովրեցուն թաղել են Գողգոթային մոտիկ պարտեզում և ոչ թե մյուս մաՀապարտների Հետ, անՀանգստացան: Ինչ կլինի, եթե երկրպագուները սկսեն ուխտագնա-ցության գալ Նրա գերեզմանին կամ մարմինը գողանան. իսկ Հետո Հայտարարեն, իբր Նա կենդանի է: Ցանկալի կլիներ արմատախիլ անել Հիչտոլությունը Նրա մասին: Այդ պատձառով ավագների խումբը վերստին եկավ Պիղատոսին խնդրելու, որպեսզի առաջին օրերին ջարայրի մոտ պաՀակություն կարգվի:

«Զինվորներ ունեք,- դժգոհ պատասխանեց նրանց կուսակալը,գնացեք և Հսկեք, ինչպես ուղում եք»: Նա այլևս չէր ցանկանում ոչ մի ընդհանուր բան ունենալ այդ տհաճ գործի հետ։

Սակայն Պիղատոսից սպասում էին միայն արտոնում։ Ստանալով այն, Քանանը Հրամայեց կնքել անձավը, և այգում պաՀակություն կարգվեց<sup>6</sup>:

Նվիրապետությունը Հիմա կարող էր Հանգիստ անցնել տոնակատարությանը և աղոթջներ Հղել Աստծուն։ Ամեն ինչ անցավ չատ ավելի լավ, ջան իչխանությունները սպասում էին։ Իսկ աչակերտները։
Նրանջ ոչինչ չգիտեին, չգիտեին, թե որտեղ են թաղել, և ոչ էլ գերեզմանի Հսկողության մասին գիտեին։ Սարսափը պատել էր նրանց։
Նրանց թվում էր, թե ուսուցչի բոլոր կողմնակիցներին կարող են ցանկացած պաՀի բռնել։ Առայժմ իրենց ձեռջ չեն տվել։ Բայց երկար կտևի
այդ։ Եթե չլիներ չաբաթը և տոնը, նրանջ, իՀարկե, կթողնեին ամեն ինչ
և կվերադառնային ետ՝ Հարագատ Գալիլիա։

Դա ամենամռայլ Զատիկն էր իրենց կյանքում։

«Ես և իմ ուղեկիցները,- կարդում ենք Պետրոսի պարականոն Ավետարանում,- վչտի մեջ էինք և ցավը սրտներումս Թաքնվել էինք, քանի որ մեզ փնտրում էին որպես Տաձարը վառելու մտադրություն ունեցող Հանցադործների։ Մենք արտասուքն աչքներիս պաՀքի և սդի մեջ եղանք զօր ու գիչեր»<sup>7</sup>: Թող որ դրանք առաքյալի իսկական բառերը չլինեին, բայց դրանք ձչգրտորեն Հաղորդում են գալիլիացիների Հոգեվիձակը խաչելությունից Հետո։

Սակայն Հետասնդման վախից և խղճի կչտամբանքներից ավելի չատ, նրանց ծվատում էր այն միտքը, որ Մարդու Որդին խլված է իրենեցից։ Նա, Ով նրանց Հետ կանաչապատ բլուրներով դնում էր դեպի լիճ, Ով այդքան բարի էր և Հզոր։ Ով կարող էր մի բառով ապաքինել Հիվանդին, Ով վկայեց ճչմարտության մասին և խոստացավ աչակերտներին տանել Աստծո Թադավորություն, Հիմա անչունչ պառկած է։ Նրանք այլևս չեն լսի ծանոթ «Ճչմարիտ, ճչմարիտ եմ ասում ձեղ» բառերը, չեն տեսնի Հացր կիսող ձեռքերը......

Աչակերտները Հուսախաբության մեջ էին՝ ինչու Աստված լքեց Նրան, լքեց նրանց բոլորին։

Որոշ ռաբբիներ ասում են, որ Փրկիչը պետք է մահկանացու լինի, ինչպես մնացած մարդիկ<sup>8</sup>: Բայց ինչու Հիսուսը մեռավ ուժերի ծաղկ֊ման չրջանում, այլ ոչ Թե աչխարհից հեռացավ «տարիների բեռի տակ կջած»։ Ինչու այդքան քիչ բան հասցրեց անել։ Ձէ որ նա Մովսեսի պես չԹողեց քարետախտակներ, մարդարեների նման չդրեց դրքեր, դպրոց չստեղծեց Գամաղիելի նման։ Նրա միակ ժառանդությունը իրենք են՝ հասարակ, տկար մարդիկ, որոնք անարժան դտնվեցին Ուսուցչի հանդեպ՝ վճռական պահին Թողեցին Նրան։ Արքերեցները երբ չտապում էին, դիտեին՝ ինչ են անում։ Ծառը չհասցրած պտուղներ տալ՝ հատվեց առանց հասակ առնելու։

Նա մեռավ: Բայց մեռավ ոչ որպես Աստծո Օծյալ, այլ որպես մերժված, քանզի Օրենքն ինքը անիծված է Համարում նրան, ում նման մաՀ է Հասնում<sup>9</sup>: Նրան դատեց և՛ Հրեական, և՛ Հռոմեական դատարանը։

Նա մեռավ նույնիսկ ոչ որպես սովորական մարդկային դդացմունջների սաՀմանը ՀաղխաՀարած, Հոդու ուժով տառապանքը Հաղ-Թած իմաստուն։ Նա տանջվեց ինչպես միլիոնավոր մարդիկ, ինչպես ամեն մի երեխա կամ վիրավոր Թռչուն, ինչպես ցանկացած կենդանի էակ։ Ոչ մեկը սատար չեղավ Նրան, երբ նա արյունաքամ էր լինում աՀեղ խաչափայտի վրա։ Ոչ մի Հրեչտակ չԹեԹևացրեց Նրա Հոդեվարքը։ Իրավացի էին նրանք, ովքեր ասում էին՝ «Ուրիչներին փրկեց, իսկ Իրեն չի կարող փրկել»։

Նչանակում է Հիսուսը նա չէր, ում տեղը որ նրանք Նրան ընդունել էին։ Իսրայելի և աչխարՀի Աղատարարը չէր։ Եվ, Հետևապես, զուր էր Նրա Հանդեպ իրենց Հավատը, իսկ Պետրոսը, որ ասաց` «Դու Փրկիչն ես», լոկ դատարկ բառեր էին: Դա վերջնական, անուղղելի փլուղում էր: Խորտակվեցին Հույսերն ու չլացուցիչ երազանքները: Երբեք դեռ մարդիկ չէին զգացել նման տանջալի ՀիասԹափություն:

Ինչ էր մնում անել: Փախչել, արագ փախչել այդ չարադուչակ քաղաքից: Վերադառնալ Գալիլիա իրենց տները, իրենց նավակները: Մոռանալ Մարդու մասին, Որն Ինքը խաբվել է և մոլորության մեջ էր գցել Իր պարդամիտ Հետևորդներին......

# Գլուխ քսանմեկերորդ

# ՀԱՂԹԱՆԱԿ ՄԱՀՎԱՆ ՀԱՆԴԵՊ

### 9-14 ապրիլի

Ապրիլի 8-ի մայրամուտի Հետ ավարտվեց չաբախի Հանդստի ժամկետը, բայց կանանց անՀրաժեչտ էր դեռ անուչաՀոտ փոչիներ և քսուքներ դնել, որոնցից զմռսելու Համար նրանք խառնուրդներ էին պատրաստում: Այդ պատճառով էլ դերեզմանի այցելությունը Հետաձդվեց մինչև Հաջորդ օրվա առավոտ: Հսկողության մասին նրանք չդիտեին. նրանց անՀանդստացնում էր միայն այն միտքը, թե ով կօդնի իրենց ծանր քարր մի կողմ դլորել:

Մարիամ Մագթաղիենացին իր ընկերուՀիներից ավելի վաղ եկավ: Լուսադեմի կիսախավարի մեջ մոտենալով դամբարանին, նա չփոթված կանդ առավ. քարը տեղաչարժված էր։ Ինչ էր նչանակում դա։ Միթե Ուսուցչի մաՀից Հետո նույնիսկ Նրա թչնամիները չէին Հանդստացել.....

Այդ պահին ժամանակին Հասան Սաղոմեն և Կղեոպասի կին Մարիամը և նայելով անձավի ներսը, Համողվեցին, որ այն դատարկ է: Մադ-Թաղինացին արցունքն աչքերին վաղեց Պետրոսի և ՀովՀաննեսի մոտ և ցավալի լուրը Հաղորդեց նրանց. «Տիրոջը վերցրել են դերեզմանից, և չդիտենք, Թե ուր են դրել Նրան»: Երկու աչակերտներն էլ անմիջապես



ՀԱՐՈՒԹՅՈՒՆ

թողնելով տունը, ուր թաջնվել էին, չտապեցին Մարիամի Հետևից Հովսեփի այդին:

Սկզբում նրանք վաղում էին իրար Հետ, բայց Հետո Սիմոնը Հետ ընկավ, և ՀովՀաննեսը առաջինը Հասավ անձավին։ Տեսնելով, որ Մարիամը ձիչտ է, նա գլուխը կորցրեց ենթադրությունների մեջ՝ ով կարող է, խախտելով Օրենքը, անարդել Հավիտենական Հանդստավայրը։ Պատանին կռացավ դեպի բացվածքը, բայց վձռականությունը չբավեց ներս մտնել։

Երբ Պետրոսը պարսպից ներս մտավ, Հազիվ էր չնչում արդեն։ Բայց այնպիսին չէր այդ մարդը, որ երկար մտածեր։ Կանգ չառնելով՝ Պետրոսն իսկույնևեթ մտավ մութ դամբարանը։ Դա սրտապնդեց Հով-Հաննեսին, և նա Հետևեց Սիմոնին։ Քարե մաՀձի կողջին նրանք տեսան սավանը և վարչամակը, որը թաղմանը Նրա գլխին էր։

Թաղյալը անՀայտացել էր։

Աչակերտները վախեցան Հարցուփորձ անել, բողոքել, մարմինը փնտրել: Նրանք գլխիկոր ետ եկան քաղաք՝ տխուր տարակուսանքնեշ րով Համակված: Երևում է՝ Թչնամիները որոչել էին ծանակել Նրան մինչև վերջ...

Գերեզմանի մոտ մնաց միայն ՄաңԹաղինացին: Իր վչտի մեջ Թաղված, նա չնկատեց, որ կանայք գնացել են ինչ-որ տեղ: Ասես չՀավատալով դժբախտությանը, Մարիամը մի անդամ էլ մոտեցավ անձավի բացվածքին և անսպասելիորեն տեսավ այնտեղ սպիտակ Հադուստներով երկու անծանոթների:

- Ո՛վ կին, ինչու ես լալիս,- Հարցրին նրանք։
- ՈրովՀետև իմ Տիրոջը դերեզմանից վերցրել են և չդիտեմ՝ Նրան ուր են դրել։

Նրա մեջ Հույս առկայծեց, որ Հնարավոր է իրեն այդ մարդիկ կբացատրեն կատարվածը: Բայց այդ նույն ակնԹարԹին ՄադԹաղինացին ղդաց, որ իր Թիկունքում կանդնած է ինչ-որ մեկը, և ետ նայեց:

- Ո՛վ կին, ինչու ես լալիս: Ում ես փնտրում,- Հարցրեց Անծանոթը:

Միայն իր վչտի Հետ լինելով, Մարիամին Թվաց, Թե իր առաջ պարտիղպանն է, որը, Հավանաբար, պետք է որ իմանա, Թե որտեղ է մարմինը:

- Տե՛ր,- պաղատագին ասաց նա,- եԹե դու ես Նրան վերցրել, ասա ինձ՝ ուր ես դրել Նրան, որովՀետև ես Նրան պիտի վերցնեմ։
  - Մարիա՛մ,- Հնչեց ծանոթ ցավագին ձայնը։ Ամեն ինչ ալեկոծվեց

նրանում։ Կասկած չկար։ Նա է...

- Ռաբբունի՛, ձչաց ՄագԹաղինացին և ընկավ Նրա ոտջերը:
- Ինձ մի՛ մոտեցիր, քանի որ դեռ Հորս մոտ չեմ բարձրացել, ուրեմն գնա՛ դու իմ եղբայրների մոտ ու նրանց ասա՛, որ Ես բարձրանում եմ դեպի Իմ Հայրը և ձեր Հայրը, դեպի Իմ Աստվածը և ձեր Աստվածը:

Ուրախությունից խենթացած, կատարվածը Հազիվ գիտակցելով, Մագթաղինեն դուրս թռավ պարտեղից։

Չլսվածի և չտեսնվածի լուրով նա տուն վաղեղ, որտեղ սուդ էր տիրում, բայց ընկերներից ոչ մեկր լուրջ չրնդունեց նրա խանդավառ խոսքերը: Բոլորը կարծեցին, որ խեղձ կինը վչտից խելքը Թռցրել է: Նուլնը մտածեղին նրանը, երբ նրա ետևից Հայտնված ՀովՀաննան` Քուզայի կինը, Կղեովպասի կին Մարիամը, Սաղոմեն մեկը մյուսի խոս֊ քը կտրելով Հավատացնում էին, որ Ուսուցիչը կենդանի է, որ իրենք տեսել են Նրան իրենց աչքով: Նրանք պատմեցին, Թե ինչպես են իջել քարայր, երբ ՄադԹադինացին գնացել էր աչակերտներին կանչելու և այնտեղ սպիտակ Հադուստով պատանու են տեսել, «Մի՛ վախեցեջ,ասել է նա,- Դուք Հիսուսին եք փնտրում՝ խաչված Նագովրեցուն. Նա Հարություն առավ, այստեղ չէ: ԱՀավասիկ ան տեղը, ուր Նրան դրել էին։ Բայց գնացեք ասացե՛ք Նրա աչակերտներին և Պետրոսին, Թե՝ աՀա Նա ձեզնից առաջ գնում է Գալիլիա. այնտե՛ղ կտեսնեը Նրան, ինչպես ձեղ ասել էր»: Կանալք խոստովանեցին, որ նախապես իրենք վախեցան տեսածի մասին պատմել, բայց Հետո Հիսուսն Ինքը ձանապարՀին Հանդիպեց իրենց և կրկնեց՝ բոլորի Գալիլիա գնալու Հրամանը:

Առաքյալներն իրար երեսի նայելով լսում էին պատմությունը: «Բայց նրանց խոսքերը,- նկատում է Սբ.Ղուկասը,- բարբաջանք թվացին, և չէին Հավատում նրանց»<sup>1</sup>: Այն բանից Հետո, ինչ որ պատաՀեց, աչակերտներն արդեն Հեռու էին Հրաչք Հուսալուց, և Թերևս նրանց մտքով ամենից քիչ կանցներ այն, որ Աստված չուտով նրանց վեՀերոտ և ձնչված մարդկանցից կդարձնի նոր Հավատի նախագուչակներ:

Կատարվեց ինչ-որ բան, առանց որի չէր լինի ինքը՝ քրիստոնեու-Թյունը...

Ամենավաղ և անմիջական վկայությունն այդ իրադարձության մասին պատկանում է մի մարդու, որի կյանքում Հիսուսին Հանդիպելը առաջ բերեց լիակատար Հեղաչրջում: Հանդիպումը տեղի ունեցավ Գողդոթայից Հինդ-վեց տարի Հետո։ Այդ մարդը՝ Սողոս Տարսոնացին, Հետագայում՝ Պողոս, գրել է Կորնթոսի քրիստոնյաներին. «...ես ձեզ ավանդեցի նախ այն, ինչը ես ինքս ընդունեցի, թե՝ Քրիստոս մեռավ մեր մեղջերի Համար՝ ըստ Գրքերի և թե՝ թաղվեց և թե՝ Հարություն առավ երրորդ օրը՝ ըստ Գրվածքների և թե՝ երևաց Կեփասին և ապա՝ Տասներկուսին, ապա երևաց միանդամից ավելի քան Հինդ Հարյուր եղբայրների, որոնցից չատերը կան մինչև այժմ, ոմանք էլ՝ ննջեցեալ եղան։ Եվ ապա երևաց Հակոբոսին, ապա՝ բոլոր առաքյալներին։ Ամենից Հետո երևաց և ինձ՝ անարդիս, որովՀետև ես իսկ եմ առաքյալների տրուպը. ես, որ առաքյալ կոչվելու արժանի իսկ չեմ, քանի որ Հակոծեցի Աստուծու Եկեղեցին»<sup>2</sup>։

Պողոսի այս վկայությունը Ավետարանների զատկական պատմությունների Հետ մեզ մոտեցնում է իրական փաստի, որը Հոդեպես վերածնեց աչակերտներին և մղեց Բարի լուրի քարողչության:

Ավագերեցները մտածում էին, որ գալիլիական Փրկչի Հարցը լուծված է, բայց Հիմա նրանք անզոր էին կանգնեցնելու նոր չարժումը։ ՊաՀակների պատմությունները արտասովոր երևույթների մասին, ուղեկցված մարմնի անՀայտացմամբ, կարող էին, իՀարկե, մոլորության
մեջ գցել Սինեդրիոնը։ Հարկավոր էր իրենց պաչտոնական մեկնակերպը։ Ինչպես ասված է Պետրոսի Ավետարանում, երեցները որոչեցին,
որ ավելի լավ է դիմել խաբեության, քան «ընկնել Հրեա ժողովրդի
ձեռքը և քարկոծվել<sup>3</sup>։ Հայտարարվեց, որ գիչերը, երբ պաՀակախումբը
նիրՀել է, Հիսուսի աչակերտները գողացել են Նրա մարմինը և լուր են
տարածել՝ իբր Նա կենդանի է։ Դարեր անց այդ բացատրությունը դեռ
կրկնվում է նրանց կողմից, ովքեր ցանկանում են «բանականորեն» բացատրել քրիստոնյաների գատկական Հավատր<sup>4</sup>։

Նրանք ուշադրություն չեն դարձրել մի Հոգեբանական դժվարության վրա. եթե առաջյալները մասնակցել են կեղծիջին կամ իմացել են այդ մասին, որտեղից նրանց գիտակցված խաբեությունը պաչտպանելու Հոգու ուժը և Համարձակությունը անգամ մաՀվան դեմ-Հանդիման: Հարյալին քարողելու Համար խաչ Հանվեց Պետրոսը, գլխատվեց Զեբետիոսի որդին` Հակոբոսը, քարկոծվեց Հակոբ Արդարը, դրա Համար մյուս առաջյալները տոկացին մտրակաՀանության, բանտերի, Հռոմի և Հրեաստանի իչխանությունների Հետապնդումներին և զոՀեցին իրենց կյանքը:

Բայց չէր կարող պատաՀել, արդյոք, որ Խաչյալի մարմինը Հանված լիներ ինչ-որ ուրիչների կողմից. Հասկանալի է՝ ոչ Պիղատոսի կամ Սինեդրիոնի Հրամանով, քանդի այդ դեպքում նրանք կարող էին Հեչտությամբ մերկացնել խաբեությունը, այլ անՀայտ մարդկանց կողմից: Այդ տեսակետի կողմնակիցները մոռանում են, որ նույն բանը մտածեցին աչակերտները, տեսնելով դատարկ դերեզմանը, և ընկան առավել վՀատության մեջ:

Նրանց մեջ փոփոխություն կատարվեց միայն այն բանից Հետո, երբ նրանջ իրենց աչքով տեսան Տիրոջը։

Զգայախաբություն։ Խանգարված երևակայության պտուղ։ Այդ բացատրությունը թողնենջ նրանց, ովջեր մտածում են, որ աչխարՀում ամեն ինչ կարելի է ձանաչել լոկ դիտության Հնարավորություններով<sup>5</sup>։ Իրականում քրիստոնեության սկիզբը մի քանի գալիլիացիների մտա֊ վոր մԹագնման Հանդեցնելու վարկածը սակավ ճչմարտանման է: Հիսուսին տեսել են ամենատարբեր անձնավորություններ: Նա երևացել է տարբեր Հանդամանքներում և չատ տեղերում՝ առանձին մարդկանց, խմբերի և մեծ բազմությունների: Այդ Հայտնությունները լիարժեջ ստուլգությամբ Համոգում են նրանց այն բանում, որ մաՀր ի զորու չի Հիսուսի Հանդեպ, որ այն «չկարողացավ Նրան պաՀել»: ԵԹե դա լիներ Հոդեկան Հիվանդների դառանցանը, ինչպես կարող էր այն պատել Հարյուրավոր այդչափ իրարից տարբերվող ականատեսների և տալ այդջան Հաստատուն արդյունքներ։ Եվ վերջապես. կային արդյոք լուրջ նախադրյալներ նման տեսակի պատրանջների Համար: Չէ որ, Հիսուսի մաՀվանից ձնչված, աչակերտները կորցրել էին Հավատը Նրա փրկչականության, Հանդեպ<sup>6</sup>: Ուսուցչի խոսջերը Հարության մասին նրանց անՀասկանալի էին մնացել, իսկ Քրիստոսի ծառայության խորՀուրդը բացվեց նրանց անՀամեմատ ավելի ուչ:

Հանդեցնել ողջը առաքյալների անձնական ապրումներին` նչանակում է չափազանցել նրանց դերը քրիստոնեության ծագման մեջ։ Ավետարանները դրվել են այնպիսի միջավայրում, որտեղ առաքյալների Հեղինակությունը անվիձելի էր, բայց ավետարանիչները բնավ էլ Պետրոսին և իր ընկերներին չեն պատկերել որպես Հզոր և Հանձարեղ բնավորություններ, ՀամաչխարՀային կրոն ստեղծելու ընդունակ մարդարեներ։ Նրանք սիրում էին իրենց Ռաբբիին, դա ձիչտ է, այդուՀանդերձ մենակ սիրելը այդպիսի Հեղաչրջման Համար բավարար չի։ Բավարար չեն նաև վկայակոչումները «տպավորության», որը թողել է Հիսուսի անձը նրանց Հոդիների վրա<sup>7</sup>։ Ոչ մեկը չի ասել, որ Եսային, Բուդդան կամ Կոմփուկցիոսը խաչ են Հանվել։ Բայց չէ որ այդ մարդիկ նույնպես չրջապատված են եղել Հետևորդների սիրով, ինչի մասին են վկայում նրանց աձյունների վրա դրված սարկոֆագները։

Միայն Տիրոջ աճյունի մասին է ասված՝ «Այն այստեղ չի...»:

Որոշ ԹերաՀավատներ դանում են, որ Հիսուսը խաչի վրա չի մա-Հացել, այլ եղել է անդիտակից վիճակում և ուշքի դալով անձավում, եկել է Իր աշակերտների մոտ<sup>8</sup>: Բայց միանդամայն անՀասկանալի է՝ ինչպես կարող է կորցրած արյունից և խոշտանդումներից Թուլացած, ինամածության կարիք զդացող, կիսակենդան մարդը ՀաղթաՀերոսի տեսք ունենալ։ Եվ որտեղ այդ դեպքում Թաքնվեց Նա Հետադայում։ Առանց դրա էլ, առՀասարակ, խաչվածին, որի ոտնաթաթերին մեխեր են իսփել, չի կարող ոչ մի քայլ անել:

Բացի դրանից, Պողոս առաքյալի խոսքերը և մյուս աղբյուրները նկատի ունեն ոչ Թե վերակենդանանալը՝ ԲեԹանիայի Հրաչքի նման, այլ Հիսուսի մեջ կատարված լրիվ փոփոխուԹյունը: Նրա դեմքը երբեմն փոխվում էր այնքան Հիմնավորապես, որ չատերը անմիջապես չէ որ ճանաչում էին Ուսուցչին: Պողոս առաքյալը տեսել է միայն կուրացուցիչ լույս և լսել արամեերեն իր Հետ խոսող Հարեալի ձայնը<sup>9</sup>: Քրիստոսը անցնում էր փակ դռների միջով, Հանկարծակի Հայտնվում էր և Հանկարծակի անՀայտանում, ասես երկրային աչխարՀի օրենքներին ենթակա նախկին Ուսուցիչը չէր։ ՊատաՀական չէ, որ առաջին ակնթարժին մի քանիսը Նրան ուրվականի տեղ են դրել, և Նա պետք է Համոսեր աչակերտներին, որ Ինքը իսկապես Հարություն է առել մարմնով:

Պողոսի «Հոդևոր մարմին» արտաՀայտությունը, ըստ երևույթին, Հանդիսանում է բանալի՝ զատկական դաղտնիքը Հասկանալու Համար<sup>10</sup>: Այն նշանակում է, որ Հովսեփ Արեմաթիացու այդում կատարվեց իր տեսակի մեջ եղակի՝ Հոդու Հաղթանակը, որը չոչնչացնելով մարմինը, տվեց նրան դոյության նոր, բարձրադույն ձև։ Քարը չուռ էր տրված միայն նրա Համար, որպեսզի աչակերտները տեսնեին, որ դերեղմանը դատարկ է, որ Հարեալը ասուհետ արդելքներ չի ձանաչում։ Անցնելով Հոդեվարքի և մահվան միջով, Նա մեղ Համար անհասանելի կերպով ձեռք բերեց այլ, Հոդևոր մարմնականություն։ Առաքյալն ասում է Նրա մասին որպես բոլոր մարդկանց սպասվող կեցության աստիձանի, բայց այդ պահին Աստվածամարդը առաջինն էր, որ կանխեց Համընդհանուր այլակերպությունը։ Հնարավոր է, այդ պատձառով Հիսուսն ասաց Մարիամ Մադթալինացուն. «Ինձ մի՛ մոտեցիր»։ Միայն բացառիկ դեպքերում մարդ կարող է անմիջական չփման մեջ լինել Նրա պայծառացած էության հետ։

Դա Աստծո Որդու Հայտնությունն էր փառքով, որը կանխասել էր Ինքը Հիսուսը Կայիափայի դատաստանի ժամանակ: ՔաՀանայապետը Նրա խոսքերը Համարեց աստվածանարդություն, և Նազովրեցու նվաստացուցիչ վախձանը պետք է Հաստատեր Սինեդրիոնի կարծիքը: Զատկական իրադարձությունները առաջյալներին ցույց տվեցին մարդարեությունների ձչմարտացիությունը: Հիսուսը բացվեց նրանց ոչ թե միայն որպես Քրիստոս և Ուսուցիչ, այլ որպես Մարան\*, Տեր, որպես Կենդանի Աստծո մարմնավորում:

Հարեալին չտեսան ո՛չ տրիբունայի անդամները, ո՛չ Պիդատոսը:

ԵԹե Հրաչքի անվիճելի ակնՀայտությունը Հարկադրեր նրանց ընդունել Նրան, դա բռնություն կլիներ Աստծուն ներՀակ Հոդու վրա: Լոկ նա, ով սիրեց Քրիստոսին, ով ընտրվեց Նրա կողմից ծառայելու, կարողացան «տեսնել Նրա Փառջը, որպես Փառջը Միածնի՝ Հոր կողմից՝ լի չնորՀով ու ճչմարտությամբ»։

Առաքյալների Համար Հարությունը ոչ միայն Ուսուցչին վերստին տեսնելու բերկրանք էր, այլ նչանավորեց Հաղթանակ խավար ուժերի Հանդեպ, դարձավ Աստծո ձչմարտության վերջնական Հաղթանակի, Հիսուս Նազովրեցու մեջ մարմնացած Բարու անպարտելիության երաչխիք։ «Եվ եթե Քրիստոս Հարություն չի առել,- ասում է Պողոս առաջյալը,- իզուր է մեր քարոզությունը, իզուր է և ձեր Հավատը»<sup>11</sup>: Այդ Համոզմունքով է ապրում քրիստոնեությունը, քանզի Զատկի օրը Եկեղեցին ոչ թե պարզապես ավետում է Հոդու անմաՀության Հավատը, այլև մաՀվան, խավարի և անկման ՀաղթաՀարումը:

«ԵԹե նյութական ուժը,- ասում է Վլ. Սոլովյովը,- անխուսափելիորեն պարտվում է մաՀից, ապա մտավոր ուժը բավարար չի մաՀր Հաղթելու: Միայն բարոլական ուժի անՀունությունն է տալիս կլանջին բացարձակ լրիվություն, բացառում ամեն կարգի երկատվածություն և, Հետևապես, Թուլլ չի տալիս կենդանու մարդու վերջնական տրոՀում երկու առանձին մասերի՝ անմաՀ Հոդու և քայքայվող նյութի։ Իրեն մարդկանց և Աստծո կողմից լքված զգացող, և, ընդ որում, Իր Թչնամիների Համար աղոթող աչյալ Մարդու Որդին և Աստծո Որդին, ակներև է, Իր Հոգևոր ուժերի Համար չուներ ոչ մի սաՀման, և Նրա Էու-թյան Ճչմարտությունը լիապարար, ամբողջական ճչմարտություն է ոչ միայն Հավատի, այլ նաև բանականության ճչմարտություն է: Եթե Քրիստոսը Հարություն չառներ, եթե Կայիափան ձիչտ դուրս դար, իսկ Հերովդեսը և Պիղատոսը՝ իմաստուններ, աչխարՀը կթվար անիմաստու֊ **թյուն, չարի, կեղծիքի և մա**Հվան թագավորություն: Խոսքը գնում է ոչ թե ինչ֊որ մեկի կյանքի ընդՀատման մասին, այլ այն մասին, թե կընդ֊

\* Մարան ֊արամեերեն բառ է, որը Համապահասխանում է Հունարեն` χύριος Տեր բառին։

Հատվի արդյոք ձչմարիտ կյանքը, կատարյալ արդարակյացի կյանքը: Եթե այդպիսի կյանքը չի կարող թշնմուն ՀաղթաՀարել, ապա ապադայի էլ ինչ Հույս է մնում։ Եթե Քրիստոսը Հարություն չի առել, ապա էլ ով կարող է Հարություն առնել»<sup>12</sup>:

Նա՝ Փրկիչ-Քավիչը կամովին տրվեց Իրեն կործանող տարերքի իչիսանությանը և աստվածամարդու Հզորությամբ Հաղթանակ տարավ դրա Հանդեպ, բացելով մեզ Համար դալիքի վարադույրը: Այդ սրբազան օրից սկսած երկրի վրա չի լռում ազատության և փրկության ավետիսը: «Թող ոչ մեկը չողբա իր չնչինության Համար, քանզի Հայտնվեց բոլորի Համար ընդՀանուր Թադավորություն: Թող ոչ մեկը լաց չլինի իր մեղջերի Համար՝ թողությունը չողչողաց դերեզմանից: Թող ոչ ոջ չերկնչի մահից, Փրկչի մահը ազատեց մեզ: Մահվամբ դերվածը վերջ տվեց մահին, դժոխք Իջածր նվաճեց դժոխքը:

Ուր է, Մա՛Հ, քո խայթը,

Ուր է, դժո՛խք, քո ՀաղԹանակը:

Քրիստոս Հարյավ, և դու դաՀընկեց ես արված, Հարյավ Քրիստոս, և ընկած դևերը, Հարյավ Քրիստոս, և ցնծում են զվարթունները, Հարյավ Քրիստոս, և կյանքը թադավորեց (Սբ. ՀովՀան Ոսկեբերան):

Ոչ միայն դալիքն է պայծառացած Զատկի լույսով: Հարությունը նշանակում է Քրիստոսի ներկայության ռեալականությունը Իրեն Հավատարիմների մեջ: «Ուսմունչները», «դաղափարները», մարդկանց տվել են չատ առաջնորդներ և մարդարեներ, Հիսուսն Ինչը մնում է Եկեղեցու Հետ որպես Եղբայր և Զրուցակից, որպես Բարեկամ և Փրկիչ, որպես աչխարՀին դարձած Հավերժ եղող դեմք.....

Ավետարանական պատմությունները մեծ ուչադրություն են Հատկացնում Քրիստոսի Հայտնություններում այն բանին, թե ինչպես նոր փորձը աչակերտներին բացեց աստվածաչնչյան մարդարեությունների նշանակությունը։ Հիմա միայն Հասկացան նրանք, թե ինչու ստորացումը և Մարդու Որդու Խաչը Նրա փրկչականության նշանն են։ Միայն Հիմա նրանք կարողացան ուրիչ աչքերով կարդալ Աստվածաչնչի տողերը Տիրոջ Ծառայի քավիչ Ձարչարանքների մասին։ Ըմբռնելու այդ ընթացքը առավել ամբողջական պատկերված է Սբ.Ղուկասի՝ Կղեոպասի և մյուս առաջյալների մասին պատմության մեջ, որոնք Հանդիպեցին Հուսյալին Էմմաուս գյուղակը տանող ձանապարհին<sup>13</sup>։

Նրանք ձանապարՀ դուրս եկան նույն օրը երեկոյան, երբ կանայք առաջին լուրերը Հասցրին դատարկ դերեզմանի և այդու առեղծվածա֊ յին երևույԹների մասին: Բայց ինչպես մյուսները, այս երկուսն էլ նրանց խոսքերը ընդունեցին որպես բարբաջանք: Թողնելով Երուսաղեմը, նրանք ուղևորվեցին գյուղ, որտեղ ապրում էր, Հավանաբար, նրանցից մեկը: Էմմաուսը մայրաքաղաքից դանվում էր քայլքով երկու ժամվա ճանապարհի հեռավորության վրա, և ճամփորդները խոսում էին իրենց չիրականացած երազանքների մասին: Կղեոպասը և նրա մերձավորները անկեղծորեն նվիրված էին Հիսուսին<sup>14</sup>: Հիմա նրանց մնում էր միայն ողբալ ճակատագրական սխալը, որը կորստյան մատնեց Ուսուցչին և խորտակեց նրանց ընտանիքի կյանքը:

Արևն արդեն մոտենում էր մայրամուտին, երբ նրանց միացավ Ուղեկիցը, նույնպես քաղաքից դուրս եկած: Նա Հարցրեց, Թե այդ ինչ վիչտ է տանջում իրենց:

- - ֊ Ինչեր։
- Այն, ինչ եղավ Հիսուս Նազովրեցու Հետ, Որը եղավ Մարգարե մարդ, Հզոր՝ դործերով և խոսքերով, Աստծո և ամբողջ ժողովրդի առաջ, և Թե ինչպես մեր քաՀանայապետները և իչխանավորները Նրան մատնեցին մահվան դատաստանի ու խաչ Հանեցին Նրան։ Մենք ակնկալում էինք, Թե Նա է, Որը փրկելու է Իսրայելը, սակայն, այս բոլորով Հանդերձ, այս երրորդ օրն է, որ այդ բաները կատարվեցին։ Այլ նաև մեզ զարմացրին մեր միջից մի քանի կանայք, որոնք վաղ առավոտյան դերեզման էին դնացել և Նրա մարմինը չէին դտել, նրանք եկան և ասացին, Թե նաև մի տեսիլ էլ էին տեսել Հրեչտակների, որոնք ասում էին նրա մասին, Թե կենդանի է։ Ապա մեզնից ոմանք էլ դերեզման դնացին և դտան այնպես, ինչպես կանայք ասել էին։ Բայց Նրան չտեսան։

Մարմնի անՀայտացման տարօրինակ Հանդամանքները ոչ մի ուրախություն էլ իրենց չէին պատձառել։ Ով կարող էր Հավատալ նման աներևակայելի բաների։ Լիակատար Հիասթափությունն եղավ այդ տարիների արդյունքը։

Անծանոթի արձադանքը անակնկալ էր։

- Ո՛վ անմիտ և Թուլասիրտ մարդիկ, որ դժվարանում եք Հավատալ այն ամենին, որ ասացին մարդարեները,- Հանդիմանեց Նա նրանց: -Չէ որ Քրիստոս պետք է այդ չարչարանքները կրեր և այնպես մտներ Իր Փառքի մեջ։

Եվ քայլ առ քայլ այդ խորՀրդավոր Մարդը սկսեց բացատրել նրանց Աստվածաչնչի փրկչականությանը վերաբերող տեղերը։ Ինչի մասին է Նա խոսում։ Հնարավոր է Գառան և Նրա արյան խորՀրդանիչի, Քարի մասին, որը չընդունեցին չինարարները, Արդարի ողբի և Նրա փրկության մասին, Տիրոջ խոստացած Նոր Ուխտի մասին, բայց, Հավանաբար, ամենից չատ մարդարեության մասին՝ Եսայու Գրքից, որտեղ պատկերված է Գոյողի Սպասավորը՝ չարչարանքների բովով անցնելիս, որպեսզի բուժի աչխարՀի վերքերը և դառնա «լույս ժողովուրդների Համար»<sup>15</sup>: Աստիձանաբար կարծես քողը ընկավ Կղեովպասի և նրա ընկերոջ աչքերից: Այդ օրերի ողբերդական իրադարձությունները լցվեցին իմաստով: Եթե այդպես է, ապա Հիսուսի մահը չի նչանակում վերջ...

Այս խոկումների մեջ նրանք մոտեցան Էմմաուսին։ Ուղեկիցը կարծես Թե պատրաստվում էր Հրաժեշտ տալ նրանց։ Բայց առաքյալները չէին ուղում բաց Թողնել Մարդուն, Որը Համարյա վերադարձրեց կորսված Հույսը. «Մեզ մոտ գիչերիր, որովհետև երեկո է, և օրը տարաժամել է»։ ԱնծանոԹը Համաձայնեց։ Երեքն էլ մտան տուն և նստեցին ընԹրելու։ Աչակերտները ակամայից Ուղեկցին ընդունեցին իրենցից ավագ և խնդրեցին, որ կարդա ընդունված աղոԹքը։ Նա գոՀունակության խոսքեր ասաց և Հացը կիսեց։ ԾանոԹ չարժուձև։ Քանիցս ունկնդրած ձայն։ Այդ նույն ակնթարթում երկուսն էլ Հասկացան, Թե Ով է իրենց Հետ մի սեղանի չուրջը։ Զմայլված, նրանք չՀասցրեցին մի բառ անդամ ասել, երբ Նա «դարձավ անտեսանելի նրանց Համար».....

Սթափվելով, առաքյալներն սկսեցին տաքացած քննարկել Հրաչալի հանդիպումը. «Մեր սրտերն էլ միթե չէին ճմլվում մեր մեջ, մինչ ճա ճանապարհին խոսում էր մեղ հետ. և ինչպես էր մեղ բացատրում Գրվածքները»։ Միթե հնարավոր է հիմա մնալ Էմմաուսում։ Շտապ ետ, Երուսաղեմ՝ կիսելու մյուսների հետ անհավանական ուրախությունը։ Չնայած որ արդեն մութ էր, ընկերները չտապեցին քաղաք։ Ավա՜ղ, նրանց ընդունեցին այնպես, ինչպես կանանց։ Ոչ մեկը չէր ուղում հավատալ նրանց¹։ Բայց այդ պահին նոր լուր ստացվեց. Տերը երևացել է Պետրոսին¹՛։ Կարող էր արդյոք խաբվել առաքյալներից ավադը։ Մի քանիսը համարյա հաստատապես հավատում էին, մյուսները դեռ չարունակում էին կասկածել։ Քննարկումները և տաք վեճերը ձղվեցին մինչև ուչ դիչեր։ Անսպասելի բոլորը լսեցին ծանոթ ողջույնը՝ «Շալոմ», խաղաղություն ձեղ։ Աչակերտները տեսան Հիսուսին.....

Սարսափը պատեց նրանց: Տեսի՜լք: Իսկ Նա նայում էր իր դողա-Հար «եղբայրներին», սպասելով մինչ նրանց ուչքի դալը: Ինչու են նրանք չվարել և վարանել: Նրանց Հետ անմարմին ուրվական չի, այլ իրենց Ուսուցիչը: Թող Հպվեն իրեն, որպեսզի Համողվեն, որ տեսիլք չի: Եվ Հանգիստ, ասես ոչինչ չի եղել, Նա Հարցրեց. «Այստեղ ուտելու բան ունեք»:

Կրկին, ինչպես առաջներում, Նա կարող էր նրանց Հետ Հացկերույթի նստել:

Նրանք Հագիվ էին Հավատում իրենց աչքերին:

ԳոՀունակության աղոթք ասելով, Հիսուսը սկսեց խոսել: Նոր ժամանակներ են սկսվում առաքյալների Համար, եկել է նրանց ծառայության ժամը: «Ինչպես Հայրն Ինձ ուղարկեց, Ես էլ ձեզ եմ ուղարկում»: Փրկիչը կգործի Իր պատվիրակների միջոցով, որոնց կվերափոխի Սուրբ Հոդու զորությամբ: «Առեք Սուրբ Հոդին: Եթե մեկի մեղջերը ներեք, նրանց ներված կլինի, եթե մեկի մեղջերը կապեջ. կապված կլինի»:

Այդ լուսավոր օրերին վերջնականապես ամրապնդվեց առաջյալների Հավատը: Տասներկուսից միայն Թովմասը չտեսավ Տիրոջը<sup>18</sup>: Երբ նա լսում էր եղբայրների Հիացական խոսքերը, նրա Համար դժվար էր կիսել նրանց զգացմունջները: Ձափազանց անձչմարտանման էր ուրախ լուրը: Սիալներ չեն կատարվել: Հնարավոր է, որ, այնուամենայնիվ, դա Քարողչի ուրվականն է՝ նրանց սփոփելու Համար Հանդերձյալ աչխարհրց եկած: «ԵԹե չտեսնեմ նրա ձեռքերի վրա մեխերի նչանը և իմ մատները մեխերի տեղը չդնեմ ու իմ ձեռքը Նրա կողերի մեջ չխրեմ, չեմ Հավատա»,- չարունակ կրկնում էր Թովմասը:

Ավարտվեցին տոնակատարության օրերը<sup>13</sup>։ Աչակերտները մտադրվեցին վերադառնալ Գալիլիա, ուր Տերը խոստացավ գալ նրանց մոտ։ Վերջին անգամ Հավաքվեցին միասին, Հավանաբար, Մարիամի` ՀովՀաննես-Մարկոսի մոր տանը։ Դուռը կիպ ծածկեցին. Հետապնդումների սարսափը դեռ չէր մարել։ Եվ կրկին, ինչպես առաջին օրը, բոլորը Հանկարծակի տեսան Հիսուսին իրենց մեջ կանգնած։ Նա չրջվեց դեպի Թովմասը` մոտեցիր, ձեռքդ մեկնիր, ստուգիր։ «Տեր իմ և Աստված իմ»,- ընդամենը կարողացավ ասել առաքյալը։ Նա այլևս չմտածեց ապացույցների մասին.....

«Արդ՝ որովհետև դու ինձ տեսար և Հավատացիր,- ասաց Հիսուսը,- երանի նրանց, որոնք չեն տեսել և սակայն կՀավատան»։ Տեսանելի Հայտնությունները պետք էին սոսկ օգնելու աչակերտներին խավարից և անՀուսությունից դուրս գալու, ցույց տալու Համար նրանց, որ մաՀն անզոր է Փրկչի Հանդեպ։ Բայց չուտով Տիրոջ ներկայությունը կլինի այլ, մատչելիորեն մերձենալի յուրաքանչյուրին, ով անկեղծորեն կգնա Նրան ընդառաջ։ Գլուխ քսաներկուերորդ

## «ԵՍ ՈՒՂԱՐԿՈՒՄ ԵՄ ՁԵԶ...»

ապրիլի 14-ից մայիսի 18-ր

Տասնմեկն էլ ասես Թև առած վերադարձան ետ՝ Կափառնայում<sup>1</sup>: Նույն այդ ժամանակ ուխտավորներից չատերն արդեն դիտեին մահապատժի մասին։ Սակայն Նազովրեցու աչակերտները բոլորին տարակուսանքի մեջ դցեցին։ Նրանք բոլորովին էլ ընկճված չէին, ընդհակառակը՝ նրանց մոտ զգացվում էր պայծառ բերկրանք, դրեԹե՝ հուղավառություն։ Ինչը կարող էր այդպես ազդել Սիմոնի և իր ընկերների վրա։ Այդ հանելուկի վրա էին դլուխ կոտրում նրանց իմացող մարդիկ։ Հնարավոր է, հենց այդ ժամանակ էլ առաջյալները հասկացան, Թե ինչի համար է Ուսուցիչն հորդորում իրենց Թողնել Երուսաղեեմը։ Այնտեղ իրենց հանդեպ մշտապես վտանդ էր դարանակալելու, իսկը տանը, Թչնամիներից հեռու. նրանք կարող էին կրկին հավաջել Տիրոջ ցրված հետևորդներին և հաղորդել նրանց հրաչք եղելությունը. «Նա հարություն առաջ»...։

Աստիճանաբար առաջյալների կյանջը մտավ նախկին Հունի մեջ։

Ձկնորսները անցանի իրենց սովորական աչխատանքին։ Բայց նրանց միտքը մշտապես Համակված էր Հիսուսով։ Նրա մասին էր Հիչեցնում յուրաքանչյուր կածան, յուրաքանչյուր գողտրիկ անկյուն։ Այ, այստեղ էր Նա բլրի լանջին նստած իրենց սովորեցնում առակներով, այնտեղ էր, որ խոսում էր բազմության Հետ, ձկնորսական գյուղակի այս փողոցում բուժեց Հիվանդի։ Առաջյալները կարծես թե վերստին վերապրեցին Հրաչքը այն երեք տարիների, որոնք բացեցին նրանց առջև Երկին-քը։ Սակայն Ինքը՝ Տերը, դեռ չէր երևացել<sup>2</sup>։ Աչակերտները սպասում էին՝ Հավատալով Նրա խոստմանը։

Մի անդամ երեկոյան Պետրոսը, Զեբեդեոսի որդիները, Թովմասը և Նաթանայելը նավակով լիձ դուրս եկան։ Որսը անՀաջող ստացվեց, և առավոտյան դեմ նրանք ստիպված Հատակին դցեցին դատարկ ուռկան-ները։ Ձկնորսները արդեն մոտ Հարյուր մետր էին ափից Հեռու, երբ մինչլուսածադին կապույտ մչուչաչղարչի միջից տեսան ջրի ափին կանդնաց Մարդու։ Նա բարձրադոչ ձայն տվեց նրան. «Տղանե՛ր, ուտեւլու բան չունեք»։ Այդ Հարցի մեջ անսովոր ոչինչ չկար. չրջակայքի բնակիչները Հաձախ էին ձուկը դնում անմիջապես նավակներից։ Լսեւլով, որ նրանք ոչինչ չեն որսացել, Մարդն առաջարկեց նրանց ուռկանը դցել աջ կողմը, և դեռ նոր էին նրանք Հետևել Նրա խորՀրդին, երբ ուռկանը իսկույնևեթ ամբողջությամբ լցվեց։

Տարօրինակ զգացում Համակեց բոլորին։ Չէ որ նման բան եղել էր արդեն. և՛ ափի մոտ էր, և՛ ուռկաններն էին դատարկ, և՛ անսպասելի որս եղավ...

Հովհամնեսը փորձելով ճանաչել Կանդնածին, հանկարծ չչնջաց Սիմոնին՝ «Տերն է»։ Գալիլիայի ձկնորսների սովորության համաձայն Պետրոսը մերկ էր նստած նավակի մեջ։ Ոչ մի բառ չասելով, նա անմիշջապես մեջջին կապեց ազդրերը ծածկող փաթաթաչորը, ցատկեց ջուրը և սկսեց լողալ դեպի ափ։ Մյուսները, Թիերին ուժ տալով, չտապեցին նրա հետևից։

Անծանոթը, երևում է, սպասում էր նրանց: Քարերի մեջ կրակ էր արված, և ածխակտորների վրա ձուկ էր խորովվում: Ձկնորսները զարմացած կանգ առան: Ով կարող էր պատկերացնել, թե արևից թխացած այդ կիսամերկ մարդիկ երբևէ կդառնան աչխարՀի ապագա նվաձողներ, իսկ նրանց ուռկանները՝ Հոգևոր որսի խորՀրդանիչ:

«Բերեք այն ձկներից, որ դուք Հիմա որսացիք»,- ասած Անծանո-Թը: Նրանք մոտեցան ուռկաններին, և քիչ անց ուտելիքը արդեն պատրաստ էր: Ուտում էին լուռ: Արևն իր չողերը փռեց լճի վրա: Լռության մեջ լսվում էր թռչունների ձռվողյունը, լսվում էր ալիքների ծփանքը։ Խարույկի Հոտը խառնվում էր խոտի, ջրի և ձկան Հոտին։ Ոչ մեկը չէր Համարձակվում Հարցնել. «Ով ես», բայց նրանց Հոդիներում երդում էր ոչ աչխարՀային բերկրանքը։ Յուրաքանչյուրը անառարկեւլի Համոզվածությամբ դիտեր, որ Հիսուսն է իրենց Հետ Հաց կտրողը, չնայած Իր կերպարանքը այլ էր։

Վերջացնելով, բոլորը վեր կացան։ Տերը կանչեց Պետրոսին և մի կողմ տարավ.

- Սիմո՛ն, Հովնանի որդի՛, սիրում ես Ինձ ավելի, քան դրանք,-Հանդիսավոր Հարցրեց Նա, ինչպես այն ժամանակ Կեսարիայում՝ Փիլիպպոսին, անվանելով աչակերտին իր լրիվ անունով:
  - Այո՛, Տե՛ր,- պատասխանեց նա,- Դու գիտես, որ սիրում եմ Քեզ:
- Արածացրո՛ւ իմ դառնուկներին,- ասաց Հիսուսը, իսկ Հետո նորից զննող Հայացքով կրկնեց Հարցը,- Սիմո՛ն, որդի՛ Հովնանի, սիրում ես Ինձ։
  - Այո՛, Տե՛ր։ Դու գիտես, որ ես սիրում եմ Քեղ։
  - Դու կանվանվես Իմ ոչխարների Հովիվը:

Դրանով փորձությունը չավարտվեց: Քրիստոսը երրորդ անդամ Հարցրեց.

- Սիմո՛ն, որդի՛ Հովնանի, սիրում ես Ինձ։

Պետրոսը վչտացավ: Հավանաբար, երրորդ անդամ Հարցը կրկնելը Հիչեցրեց նրան, Թե ինչպես սարսափի մոլուցքի մեջ երեք անդամ նա ուրագավ Ուսուգչին:

- Տե՛ր,- տրտում ձայնով ասաց Սիմոնը,- Դու ամեն ինչ դիտես, Դու դիտես, որ ես սիրում եմ Քեղ:
  - Արածացրո՛ւ Իմ ոչխարներին։

Եվ որպեսզի Պետրոսը դա չՀամարի առանձնաչնորՀություն, այլ խաչելության ձանապարՀի կոչ, Քրիստոսը ավելացրեց.

- Ճչմարիտ, ճչմարիտ եմ ասում քեզ, որ մինչ դու երիտասարդ էիր, ինքդ էիր դոտիդ կապում և դնում էիր՝ ուր և կամենում էիր, սակայն, երբ ծերանաս, ձեռքերդ վեր կբարձրացնես, և ուրիչները քեզ դոտի կկապեն ու կտանեն՝ ուր չես կամենա:

Թիկունքից մոտեցավ ՀովՀաննեսը։

- Տե՛ր, իսկ սա ինչ կլինի,- Հարցրեց Պետրոսը:
- ԵԹե Ես կամենում եմ, որ դա ապրի, մինչև որ Ես դամ, այդ քեղ ինչ Հոդ։ Դու արի՛ Իմ ետևից³։

Հետադայում, խորհելով այդ խոսքերի չուրջ, առաջին քրիստոնյա-

ները որոչեցին, որ ՀովՀաննեսը կապրի մինչև Քրիստոսի նոր Հայտնությունը, բայց, ինչպես պարզում է Ավետարանը, Հիսուսը առաջյալներին ցույց տվեց լոկ նրանց ձակատագրերի տարբերությունը։ Սիրված աչակերտին վիձակված էր Տիրոջ խոսքը քարողել մինչև խոր ծերություն, իսկ Պետրոսին՝ խաչվել Հավատը վկայելու Համար։ Հրեից Թագավորի քավության խաչին միացավ մարդու խաչը, որին Քրիստոսը անվանեց Վեմ և Հովիվ, որին և վիձակված էր «վերադառնալով, Հաստատել իր եղբայրներին»<sup>4</sup>:

Եկեղեցու առավոտը բացվեց Գեննիսարեթյան երկրի վրա: Օրեցօր մեծանում էր Հավատացյալների Հոսջը։ Գալիլիայում ոչ ոջ խոչընդոտներ չէր Հարուցում նրանց։ Երբեմն Հարյուրներով դուրս էին դալիս անբնակ տեղեր աղոթաչների Համար, ակնկալելով Հանդիպում Տիրոջ Հետ։

Նազարեթյան ընտանիքը, Հատկապես Մարիամը՝ Փրկչի մայրը, չրջապատված էին ակնածալի մեծարմամբ։ Շուտով Համայնքին միացան անդամ Հիսուսի այն Հարազատները, որոնք նախկինում խույս էին տալիս Նրանից։ Դարձի եկավ նաև Հակոբը, Քրիստոսի խորթ (կամ զարմիկ) եղբայրներից ավադը՝ ջերմեռանորդեն բարեպաչտ մի մարդ<sup>5</sup>։ ՊաՀպանվել է Հին ավանդություն, ըստ որի նա լրիվ պաՀքի ուխտ է արել մինչև Հարյալին սեփական աչքով տեսնելը։ Եվ այդ ժամանակ Հիսուսը կանդնել է նրանց առաջ, օրՀնել Հացը և մեկնել այն Հակոբին՝ «Եղբա՛յր Իմ, կեր այս Հացից, քանզի Մարդու Որդին վերակենդանացավ»։

Ավանդության մանրամասները Հազիվ թե արժանաՀավատ լինեն<sup>6</sup>։ Բայց չատ Հնարավոր է, որ Երուսաղեմի Եկեղեցու ապադա Հովիվը լսել էր Հայտնությունների մասին և ցանկանում էր Թովմասի նման ինքն էլ Հավաստիանալ դրանց իրական լինելու մեջ։

Ինչքան ժամանակ մնաց առաջին Համայնքը Գալիլիայում: Ղուկասն ասում է քառասուն օրվա երևույթների մասին, որից Հետո առաջյալնեըը կրկին պատրաստվեցին Երուսաղեմ և մասնակցեցին Շավուոտի կամ
Պենտեկոստեի տոնակատարությանը: Որոչ մեկնիչներ մտածում են, որ այդ ժամկետը սոսկ ինչ-որ նախապատրաստական չրջանի խորՀրդանիչ է\*: Նրանց կարծիքով , եկեղեցին մեկ ամսվա ընթացքում թվաքանակով չէր կարող Հասնել մի քանի Հարյուր մարդու, և, Հետևապես, Ղուկասը նկատի ուներ 31 թվի Պենտեկոստեն։ Ձնայած այդ Հարցը չի Համարվում

էական, ավանդական տարեթիվը թվում է առավել Հավանական։ Քարոզիչների ազդեցության ուժը՝ ներչնչված ի վերուստ, կարող էր չատ արագ առատ պտուղներ տալ: Ընդսմին, դժվար է ենթադրել, որ Տիրոջ կողմից ավետաբերության կոչված առաջյալները սկսեին Հապաղել:

Սողոսի տեսիլքը Դամասկոսում նրան դարձրեց ոչ Թե պարզապես Հիսուսի աչակերտ, այլև նոր Հայտնության քարոզիչ<sup>7</sup>:Նույն բանը կատարվեց Տասնմեկի Հետ:

Հավանաբար, մայիսի կեսերին Հավատացյալները բարձրացան Գալիլիայի լեռներից մեկը, ուր նրանց պատվիրել էր գալ Հիսուսը։ Այնտեղ նրանք տեսան Նրան գագաթին կանգնած։ Հավաքվածները մոտ
Հինգ Հարյուր մարդ էին։ Բոլորը ծնկի իջան, չնայած ոմանք դեռ չէին
կարողանում Հավատալ, որ Նա իսկապես կենդանի է<sup>8</sup>։ Եվ այդժամ բազմության առջև Հնչեցին խոսքեր, որոնք ցարդ ունկնդրում են Հարյուրամյակները. «Ինձ տրված է ամենայն իշխանություն երկնքում և երկրի վրա, ինչպես Հայրը Ինձ ուղարկեց, Ես էլ ձեզ եմ ուղարկում։ Գնացեք ուրեմն աչակերտ դարձրեք բոլոր ազգերին, մկրտեցեք նրանց Հոր
և Որդու և Սուրբ Հոգու անունով։ Ուսուցանեք նրանց պահել այն բոլորը, ինչ որ ձեզ պատվիրեցի։ Եվ ահա, Ես ձեզ հետ եմ բոլոր օրերում՝
մինչև աչխարՀի վախձանը»։

Ավարտվեց Մարդու Որդու փրկչական ուղին, բայց Նրա ավետաբերների առջև, որոնց Նա ուղարկեց քարողելու Ավետարանը բոլոր արարածներին, սպասվում էր երկար ձանապարՀ:

Ութ դարերի ընթացքում, մինչև այդ մեծադույն օրերը, Իսրայելը՝ ձնչված բոլոր կողմերից Հղոր թչնամիներով, լսում էր մարդարեություն, որին այն ժամանակ դժվար էր Հավատալ:

«Վերջին օրերին պիտի Հայտնվի Տիրոջ լեռը, Աստծու տունը՝ լեռների դադաժներին, պիտի բարձրանա բլուրների վրա, և բոլոր Հեժանոսները պիտի չարժվեն դեպի նա: Գալու են բազում ժողովուրդներ... Վասնզի օրենքները՝ Սիոնից են դուրս դալիս, և Տիրոջ խոսքը՝ Երուսաղեմից<sup>9</sup>:

Այդ կանխասացությունը կատարվեց: Եկեղեցու Հիմքը Հարկավոր էր դնել մարդարեների քաղաքում, այնտեղ, որտեղ Փրկիչը Իրեն զո֊ Հաբերեց:

<sup>\*</sup> Հմմտ. Իսրայելի քառասուն տարի անապատում մնալը, Սինայի վրա Մովսեսի քառասնօրյա աղոթքը և Քրիստոսի քառասնօրյա պասը անապատում:



ՀԱՄԲԱՐՁՈՒՄ

Երուսաղեմ չարժվեցին մայիսի կեսերին: Տասնմեկին միացան նաև Յոթանասուն առաքյալներ։ Բոլորը կանանց և մյուս աչակերտների Հետ չուրջ Հարյուր քսան մարդ էին<sup>10</sup>: Կողքից Քրիստոսի այդ առաջին զորքը դիտվում էր որպես Շավուոտի տոնակատարության գնացող ուխտավորների սովորական քարավան:

Քաղաք մտան արդեն առանց վախի, գիտենալով, որ Հարյալը չի լքի իրենց:

Երբ Հավաքվեցին տանը, որտեղ նորերս կատարեցին Նոր Ուխտի Զատիկը, որտեղ ապրեցին կործանման սարսափը և վերածննդի բերկըանքը, Փրկիչը վերստին երևաց՝ օրՀնելու եղբայրների Հացկերույթը:
Նա մեկ անդամ ևս նրանց բացատրեց մարդարեության խորՀուրդը.
«Այսպես պետք է չարչարվեր Քրիստոս, Հարություն առներ մեռելներից երրորդ օրը, և քարողվեր նրա անունով ապաչխարություն և մեղքերի թողություն բոլոր աղդերի մեջ՝ Երուսաղեմից սկսած: Եվ այս բաների վկաներն եք դուք։ Եվ աՀա Ես ուղարկում եմ ձեղ Իմ Հոր խոստումը, իսկ դուք նստեցեք Երուսաղեմ քաղաքում, մինչև որ երկնքից
դորությամբ դդեստավորվեջ»:

ԱյնուՀետև Հիսուսը, ինչպես գրում է Սբ. Ղուկասը. «Նրանց տարավ Հանեց մինչև Բեթանիա»։ Ուրիչների Համար անտեսանելի, գնաց Նա աչակերտների Հետ, թե միայն պատվիրեց նրանց գնալ այն գյուղը, որը միչտ սիրում էր, մենք չգիտենք։ Երբ բարձրացան Ձիթենյաց լեռը, չատերի մոտ, Նրան տեսնելով մի ակնթարթ արթնացան նախկին պատրանքները, նրանց թվաց, որ արդեն Փառքով եկել է Փրկչի Համաչխար-Հային Հայտնության օրը։

- Տե՛ր, այս ժամանակում է, որ վերաՀաստատելու ես Իսրայելի Արջայությունը:
- Ձեզ տրված չէ իմանալ այն ժամկետը և այն ժամանակները, որ Հայրը դրեց իր իչխանության մեջ։ Այլ երբ Սուրբ Հոդին Հասնի ձեր վրա, զորություն պիտի առնեջ և Ինձ վկաներ պիտի լինեջ Երուսաղե- մում, ամբողջ Հրեաստանում ու Սամարիայում և մինչև երկրի ծայրե- րր:

Հարուցյալը բարձրացրեց ձեռքերը, օրՀնելով Իր ավետաբերներին և աստիճանաբար «սկսեց Հեռանալ նրանցից»:

Սակայն առաքյալները չտխրեցին: Արդեն ոչ Թե երեք ընտրյալների, ինչպես ՊայծառակերպուԹյան լեռան վրա, այլ բոլոր Հավաքվածների վրա իջավ երկնքի լույսը՝ «Տիրոջ Փառքի ամպը»: ՄաՀը ՀաղԹողը Համբարձավ և նստեց «Հոր աջ կողմը»<sup>11</sup>: Հետայսու Նրա ներկայությունը սաՀման չի ունենալու: Նա ամենուր է. և՛ Հոգու գաղտնարաններում, և՛ երկնի ու երկրի անՀունում, և՛ աստեղային աչխարՀների անսաՀմանության մեջ: Նա կապրի Եկեղեցում, Իր առաջյալներն մեջ, որոնց ասաց. «Ես ձեղ ուղարկում եմ...»:

Մարդը անցնում է երկրով: Կտրում անցնում է անապատներ, գետեր, ծովեր, լեռնաչղժաներ: Քաղցը և իչխելասիրուժյունը, ագահուժյունը և հետաքրքրասիրուժյունը տանում են նրան ավելի հեռու: Նա տանում է իր հետ ժանկարժեք ապրանջներ և գրջերի կապոցներ, նա բերում է ստրկացում և իմաստնուժյուն, հայտնագործուժյուններ և կործանում: Բայց ահա, այդ անհամար քարավաններին դումարվում են նոր ճամփորդներ: Նրանց չարժում է սերը և հավատը, Քրիստոսի կամջը և Աստծո Հոգին, նրանք բերում են ուրախալի լուր Մարդու Որդու մասին:

Եվ, քանի դեռ դոյություն ունի աչխարՀը, առաքյալների ուղին կչարունակվի:

# ՎԵՐՋԱԲԱՆ

Անցան դարեր...

Կայսրություններ ծագեցին և խորտակվեցին, կործանվեցին քաղաքակրթություններ, երկրի դեմքը փոխեցին ռազմական, քաղաքական և սոցիալական Հեղաչրջումները, սակայն Հիսուս Նազովրեցու Հիմնած Եկեղեցին ժայռի նման վեր է խոյանում այդ մրրկածուփ ծովի մեջ։

Հավատը, որը առաջին օրերին դավանում էին ընդամենը մի քանի տասնյակ մարդ, առաջ է տանում այսօր Հողադնդի տարբեր լեզուներով խոսող և մչակույթի անթիվ կերպեր ստեղծած միլիարդավոր մարդկանց:

Երբ ավետարանական քարողը թարմաչունչ սյուքի պես ներխուժեց զառամյալ անտիկ աչխարՀ, նա Հույս ներչնչեց բարոյալքվածներին և վՀատվածներին, տոգորեց նրանց կյանքով ու եռանդով: Քրիստոնեությունը Համակցեց Աթենքի իմաստությունը և Արևելքի սպասումները Հռոմի ՀամընդՀանուր «Համերաչխության» երազանքին: Այն դատապարտեց կեղեքողներին, բարձրացրեց կնոջը, նպաստեց ստրկության արմատախիլ լինելուն:

Հետագայում Արևմուտքի երիտասարդ բարբարոսական երկրներում այն դարձավ Հումանիզմի և լուսավորության Հենարան, ստիպելով բիրտ ուժին ճանաչել Հոգևորի և բարոյականի Հեղինակությունը: Աստիճանաբար, քրիստոնեության «ԹԹխմորը» Եվրոպայում և Նոր ԱչխարՀում վերածվեց Հոլովույթի աղբյուրի, որը Հայտնի չէր մարդկության գոյության ողջ Հիսուն Հաղար տարիների ընթացքում:

Քրիստոնեությունը դեպի իրեն էր գրավում, թվում է, թե բացար-

ձակապես ոչ նման մարդկանց, Հռոմի ստրուկներից մինչև ԴանԹե, Դոստոևսկուց մինչև Աֆրիկայի Հովիվները։ Այն դոտեպնդում էր Կոլիզեում նաՀատակներին և զորացնում XX դարում իրեն դավանողներին։

Յուրաքանչյուր դարաչըջանում Նոր Կտակարանը իր մեջ ի Հայտ է բերում ստեղծագործության մղող անՀատնում ազդակներ։ Եթե Հիսուսի առաջին աչակերտները Հասարակ գալիլիացիներ էին, ապա Հետագայում Նրա խաչի առաջ խոնարՀվեցին բոլոր ժողովուրդների մեծագույն գլուխները։ Նրա Հայտնությունը լուսավորել է Ավգուստինոսի և Պասկալի միտքը, սերը Իր Հանդեպ վեր է բարձրացրել ձեռակերտ տաճարների ուղղաբերձ ապառաժներ, ներչնչել է բանաստեղծներին և քանդակադործներին, կյանքի է կոչել Համանվագների և բազմաձայն օրՀներդերի Հղոր Հնչյունները։ Աստվածորդու կերպարը ցայտունուրեն պատկերել են Անդրեյ Ռուբլյովը, Միքելանջելոն, Ռեմբրանդար։ Երրորդ Հազարամյակի չեմին Ավետարանը, որը պատմում է Քրիստոսի մասին, թարդմանված է մեկ ու կես Հազար լեզուներով և տարածված է աչխարՀով մեկ, չղիջելով մարդկային Հանձարի փառաբանված ստեղծադործություններին։

Անգամ այն դեպքում, երբ չատ քրիստոնյաներ մոռացել են, Թե «իրենք ինչ Հոգուց են», իսկ Փրկչի Ուխտի նրանց ուրացումները զի- նել են բազում Թչնամիների Եկեղեցու դեմ, Ավետարանը «աննկատելի կերպով» չարունակել է ազդել մարդկանց վրա: Արդարության, եղբայ- րության, ազատության, անձնուրաց ծառայության իդեալները, բարու վերջնական Հաղթանակի Հանդեպ Հավատը և մարդկային անՀատակա- նության արժեքը, մի խոսքով, ամենը, ինչը դիմակայում է բռնությանը, կեղծիքին և Հարկադրանքին, անմաՀական ջուր է վերցնում, Թե- կուզև անդիտակցորեն, ավետարանական աղբյուրից:

Ամպրոպներ և փոխորիկներ են անցել Եկեղեցու վրայով, ներքին և արտաքին վտանգները դարանել են այն։ Առաջնորդների իչխանատենչությունը, ամբոխի անգաղթագարելի գեխանոսությունը, աչխար-գիկ և ձգնակյաց գայթակղությունները, բացագայտ գակառակորդների գարձակումները և քրիստոնյաների մեղքերը, խոչտանգումները և ջարդերը, թվում է՝ երբեմն դրել են գարվածի տակ Իր՝ Եկեղեցու գույությունը։ Բայց այն դիմացել է բոլոր պատմական ձակատամարտերին և ձգնաժամերին։

Նրա անՀաղժաՀարելիության դաղտնիքը դտնվում է Մարդու Որդու մեջ, Որը, առաջյալի խոսջերով, «երեկ, այսօր և Հավիտենապես Նույնն է» Իրեն Հավատարիմների վրա իջած Հոգու չնորՀների մեջ։

Մարդու չլուսավորված գիտակցությունը փնտրում է արտաքին մեծություններ, խոնարՀվում է տեսանելի ուժի առաջ, բայց այդ չէ, որ նրան տալիս է Ավետարանը: «Մենք քարողում ենք խաչյալ Քրիստոսին, ի գայթակղություն Հրեաների և ի Հիմարություն Հեթանոսների»: «Այս դարի» աչքին ստորացված և նվաստացած Աստված Հայտնվում է աչխարՀին և փրկում է այն:

Հիսուս Քրիստոս ունեցող ցանկացած Հոգի այսուՀետև գիտի, որ մարդը միայնակ աստանդական չէ, որի Համար սև տիեզերական անապատում չկա մեկը, որին արձագանքեր, իսկ Աստծո որդիները մասնակից են աստվածային ծրագրերին։ Մարմնավորվելով երկրում, Նա մարդկանց ցույց տվեց իրենց բարձրագույն կոչվածությունը, լուսավորեց և ոգևորեց մարդկանց էությունը, ցանելով նրանում անմաՀության սերմեր։ Հանձինս Նրա, սրբազան և անՀասանելի Արարիչը մերձեցավ մեղ, և դա լցնում է կյանքը բերկրանքով, գեղեցկությամբ և խորՀրդով։ Այլևս չկա «անՀունի սաՀմովեցուցիչ լռությունը», բոլորի վրա Քրիստոսի լույսն է և Երկնային Հոր սերը.....

ԱՀա թե ինչու, ամեն անդամ, երբ քրիստոնեությունը արդեն Համարում էին թաղված, այն որպես Խաչյալ և Հարություն առյալ, դուրս է եկել դերեզմանից, ներկայացնելով ուխտի անխախտելիությունը: «Դու Վեմ ես և այդ Վեմի վրա պիտի կառուցեմ Իմ Եկեղեցին, ու դժոխքի դռները չպիտի կարողանան ՀաղթաՀարել այն»:

Ոչ ուսմունքները և ոչ տեսությունները, այլ Քրիստոսն Ինքն է Հավերժ նորացնում քրիստոնեությունը և տանում այն Հավիտենու֊ թյուն:

Հրեաստանի զատկական առավոտից անցած Հարյուրամյակները ավելին չեն, քան Եկեղեցու աստվածմարդեղության լիակատարության նախաբան, սկիզբ այն ամենի, ինչը խոստացվել է նրան Հիսուսի կողշմից։ Նոր կյանքը տվել է միայն առաջին, երբեմն դեռևս թույլ ընձյուղները։ Բարի Ավետումի կրոնը ապագայի կրոնն է։ Սակայն Աստծո Թագավորությունը արդեն գո է, աչխարՀի դեղեցկության մեջ և այնտեղ, որտեղ մարդկանց միջև Հաղթում է բարին, և Տիրոջ ձչմարիտ աչակերտների մեջ, և սրբերի ու ձգնակյացների մեջ, նրանց մեջ, ովքեր ցանկանում են դնալ Նրա Հետևից, ովքեր չեն լքել Քրիստոսին Իր Եկեղեցու դժվարին փորձությունների պաՀին։

Տուր մեզ, աստվածային Վարդապետ, քո Հանդեպ ունեցած նրանց Հավատի Հզորությունը, նրանց Հույսերի անսասանությունը և նրանց սիրո կրակը: Երբ մոլորվենք կյանքի ճանապարհին, կանդ առնենք՝ չիմանալով ուր դնալ, մեղ ևս տուր խավարում տեսնել Քո դեմքը: Տեխնիկական դարաչըջանի Հևքի և աղմուկի մեջ, այսչափ Հղոր և միաժամանակ այսչափ Թչվառ և անուժ, սովորեցրու մեղ ունկնդրել ՀավերժուԹյան լռուԹյունը և տուր նրանում լսելու Քո ձայնը, Քո «Ես ձեղ Հետ եմ բոլոր օրերին մինչև աչխարհի վախճանը» արիուԹյուն ներչնչող բառերը:

# ՀԱՎԵԼՎԱԾ

### 1. ԱՌԱՍՊԵԼ, ԹԵ ԻՐԱԿԱՆՈՒԹՅՈՒՆ

Գոյություն ունեցել է Հիսուս Քրիստոսը որպես պատմական անձ֊ նավորություն։

Մեր օրերում այդ Հարցն ինչքնին չատերին կարող է տարօրինակ թվալ: Այնուամենայնիվ, դրա քննարկման կարիքը կա, քանի որ աթեիստական քարողչությունը չարունակում է պաչտպանել քրիստոնեության ծագման, այսպես կոչված՝ առասպելաբանական տեսությունը: Տասնյակ տարիներ մեզանում միայն այդ է թույլատրվել ինչպես գիտական աչխատությունների, այնպես էլ Հանրամատչելի գրականության մեջ և, ցավոք սրտի, մինչև օրս Հարյուր Հազար սովորողներ առաջինը, ինչը իմանում են Քրիստոսի մասին, այն է, որ Նա իբը «երբեք գոյություն չի ունեցել»:

Առասպելաբանական տեսությանը աթեիզմը կառչում է ոչ պատա-Հականորեն: Չէ որ այն Հարվածի տակ է դնում քրիստոնեության դոյությունն իսկ:

Անչուչտ, եթե խոսքը գնար ինչ-որ բնագիտական վարկածի չուրջ, խնդիրն այդքան սուր չէր դրվի։ Գիտնականները միչտ էլ առաջադրել են մեկը մյուսին Հաջորդող նոր տեսություններ, և միայն գիտական ճանաչողության և Հավատի սաՀմանների չիմացությունն է անցյալում առաջ բերել բախումներ գիտության և կրոնի առջև։ Իրականում Տիե-զերքը կարող է ստեղծված և կառուցված լինել ցանկացած եղանակով, և, թե որն է ընդունվում ավելի Հավանական, կրոնի էությունը դրանից

չի փոխվում: Սակայն Հարցը բոլորովին այլ բնույթ է ստանում Եկեղեցու ծագման առնչությամբ: Այս դեպքում քրիստոնյան գիտության եզրաՀանգումների նկատմամբ արդեն այնքան էլ անտարբեր չէ, որքան տիեղերաբանական տեսությունների Հանդեպ, քանի որ Ավետարաններր անբաժանելի են Հիսուս Քրիստոսի անձից:

Թող, օրինակ, ապացուցվի, որ Պլատոնը առասպել է, իսկ իր գրքեըը գրվել են ուրիչ մեկի կողմից, դա վնաս չի պատձառում պլատոնիզ֊ մին որպես ուսմունքի: Բայց երբ գիտության անունից ասում են, որ Հիսուս Նազովրեցին մտացածին կերպար է, ապա դրանով իսկ ձգտում են խորտակել Եկեղեցու ողջ չենքը:

Նչանակում է՝ մեր առջև է քրիստոնեության դեմ տարվող գրոՀներից առավել ծանրակչիռը, որն անց է կացվում պատմական գիտելիքի դրոչի տակ:

Բայց Հենց այն պատճառով, որ Հարցը վերաբերում է կոնկրետ փաստերի, այն Հարկ է քննել, մնալով միայն գիտության Հիմքի վրա: Կարելի է Հավատալ կամ չՀավատալ, որ Աստված Հայտնվել է աչխար-Հին Քրիստոսի մեջ, այստեղ Հնագիտությունը և գրավոր Հիչատակաըանները ոչինչ չեն որոչում: Հիսուս Քրիստոսի պատմական ռեալությունը առարկա է՝ միանգամայն մատչելի գիտական Հետազոտության:

Ներկայացվող Հետազոտության մեջ չարադրվել են միֆոլոդիդմի՝ առասպելականացման տեսության\* Հիմնական փաստարկները և ստու֊ դության ենթարկվել նրանց Հիմնավորվածությունը: Հեղինակն իր նպատակը չի Համարել խնդիրը լուսավորել իր բոլոր մանրամասներով, սակայն ձգտել է Հնարավորության չափով բաց չթողնել նրա գլխավոր կողմերից ոչ մեկը:

#### ԱՌԱՍՊԵԼԱԲԱՆԱԿԱՆ ԴՊՐՈՑ

Առասպելաբանական տեսությունը իր ծագումով պարտական է ամենևին էլ ոչ պրոֆեսիոնալ պատմաբաններին։ Առաջինը այն առաջ են քաչել XVIII դարի Հրապարակախոսները, կատաղի պայքար տանեւլով քրիստոնեության դեմ։ Նախապես նրանք Հիսուսին փորձում էին պատկերել որպես սովորական, չարքային մարդու, բայց Հետո սկսեցին նկատել, որ նույնիսկ պսակագերծված և որպես բարոյաբանության Հա-

\* Համառոտության Համար այսպես կկոչենք Հիսուս Քրիստոսի առասպելականության վարկածը: սարակ ուսուցչի Հասցված Քրիստոսի կերպարը պաՀպանում է գրավչությունը: Եվ այդ ժամանակ դտան Նրա դեմ պայքարելու նոր միջոցներ. Հայտարարվեց, որ Հիսուս Քրիստոս երբեք դոյություն չի ունեցել:

«Առասպելաբանական տեսության Հայր» կարելի է Համարել ֆրանսիական Հեղափոխության գործիչ, աստղագետ և փաստաբան Շարլ Դյուպյուին (1742-1807)։ Դյուպյուին առարկություն չվերցնող աթեիստ չէր, բայց խոր ատելություն էր տածում ջրիստոնեության նկատմամբ և, որպես Կոնվենտի անդամ, ակտիվ մասնակցություն Հանդես բերեց Եկեղեցու դեմ տարվող Հալածանջներում։ Իր «Բոլոր պաչտամունջների ծագումը» գրջում Դյուպյուին Հաստատում էր, որ Քրիստոսը արևային աստվածություն է, իսկ Նրա կյանջի բոլոր եղերությունները պետջ է Հասկանալ աստեղային ալեդորիաներ<sup>1</sup>։

Մոտավորապես այդ նույն ժամանակներում լույս տեսավ բժիչկ Կոնստանտին Ֆ. Վոլնեյի (1757-1820) «Ավերակներ»-ը, որում արտա- Հայտվում էին Համանման Հայացքներ։ Ընդունելով անդամ, որ կարող է Հիսուսը դոյություն ունեցած լինել, Վոլնեյը Հերքում է նրա մասին եղած բոլոր վկայությունների Հավաստիությունը, Համարելով դրանք Նիկիո տիեղերաժողովի² դարաչրջանի մոդոնված կեղծիքներ։ Պետք է ասել, որ XVIII դարում պատմադրությունը դեռևս չատ չէր Հեռացել առասպելականացման տեսության Հերոդոտի մեթոդներից և, այդ պատ- ճառով էլ, Հեչտ էր առաջադրել ամենաան Հող վարկածները։ Երբ Հակաքրիստոնեական պայքարի ալիքը սկսեց մարել, Վոլնեյը և Դյուպյու-ին մոռացվեցին։

XIX դարի կեսերին առասպելականացման տեսությունը վերածնեւու փորձեր արեց գերմանացի փիլիսոփա, Հեդելական Բրունո Բաուերը (1809-1882)։ Վիճարկելով Հիսուսի պատմականությունը, նա Հաստատում էր, որ քրիստոնեությունը ծադել էր բնավ էլ ոչ Հրեաստանում, այլ Հռոմում կամ Ալեքսանդրիայում։ Անդամ Ֆ. Էնդելսը, որի քրիստոնեության Հանդեպ ունեցած Հակակրանքը Հնարավոր չէ կասկածի ենթարկել, ընդունեց, որ Բաուերը «չափն անցել է»։ «Բաուերին,- դրում է նա,- պետք է եղել նոր կրոնի ծադումը տանել կես Հարյուրամյակ ետ, դեն դցել դրան չՀամապատասխանող Հռոմեացի պատմաբանների Հաղորդումները և, առՀասարակ, չատ ազատ զդալ պատմությունը չարադրելիս։ Այդ պատճառով Բաուերի մոտ և՛ անՀետանում է ցանկացած պատմական Հիմք Հիսուսի ու Նրա աչակերտների մասին նորկտակարանյան պատմագրույցների Համար, և՛ այդ դրույցներ

րը վերածվում են լեդենդների»<sup>3</sup>:

Բաուերի մտաՀղացումը Հաջողություն չունեցավ, բայց XIX և XX դարերի սաՀմանագծում, երբ Համադրական մեԹոդը կրոնի ուսումնա֊ սիրության մեջ դարձավ տարածված, առասպելականացման տեսությու֊ նը, կարծես Թե, ձեռը բերեց «երկրորդ չնչառություն»: Ալնուամենալնիվ, կրկին նրա ներկայացոււցիչները պատմաբաններ չէին. Ջոն Ռոբերտսոնը տնտեսագետ էր և գրականագետ, Ուիլյամ Սմիթը՝ մաթեմատիկոս, Անդրել Նեմոևսկին՝ լրագրող, Գեորգ Բրանդեսը՝ գրաջննադատ, Էդուարդ Դլուժարդենը՝ բանաստեղծ, խորՀրդապաչտների փարիզյան օրգանի խմբագիր, Պոլ Կուչուն՝ բժչիկ<sup>4</sup>: Եվ, վերջապես, առաս֊ պելի տեսության ամենաակտիվ քարողող Արթուր Դրևսը (1865-1963) նույնպես պատմության բնադավառի մասնադետ չէր, այլ փիլիսոփա֊ յություն էր դասավանդում Կարլսրուեում։ Նա Նիցչեի և Հարթմանի պեսիմիստական ուսմունքի երկրպագու էր և կյանքի վերջին տարինե֊ րին մոտեցավ ֆաչիզմի գաղափարախոսությանը⁵։ Դրևսի գլխավոր «Կրոնը որպես Աստծո ինքնագիտակցում» (1906) աչխատանքը նվիրված է Համաստվածական «ապագա կրոնին»:

1910 թ. փիլիսոփան չրջագայություն ձեռնարկեց Գերմանիայում, դասախոսություններ կարդալով, որոնց նպատակն էր Համողել լսողների լայն զանգվածներին Քրիստոսի առասպելականությունը: Միաժամանակ, Դրևսը առաջյալին բնորոչ խանդավառությամբ ազդարարեց 
ավանդական ջրիստոնեության մոտալուտ կործանումը<sup>6</sup>:

Հիսուսի պատմականության դեմ եղած բոլոր փաստարկները փիլիսոփան Հանրագումարի էր բերել «Առասպել Քրիստոսի մասին» գրջում, բայց դրա Հետ մեկտեղ բացաՀայտ Հայտարարեց, որ այդ անում
է գլխավորապես նոր Համաստվածական կրոնի ամրացման չաՀերից ելնելով: Այդ ուսմունջի էությունը այն է, որ Աստված՝ որպես Տիեզերջի Հոգի, փնտրում է ի դեմս մարդու, տառապանջի և անկատարության
չրջանից դուրս գալու ելջ: «Կրոնի ուղղակի նպատակը,- գրել է
Դրևսը,- մարդու ազատագրումն է աչխարՀի ենթարկվածությունից,
ինչպես նաև ժամանակավոր կեցության կախվածությունից և պայմանականությունից: Հետևապես, որևէ պատմական փաստ, Հիսուս մարդու կյանջի և մաՀվան նման, ոչ մի այլ իմաստով չի կարող բարձրանալ Հավատի Հիմնական խորՀրդանիչի աստիձանի... Ապագայի կրոնը
կամ կլինի Հավատ մարդկային էության աստվածային բնույթի վերաբերյալ կամ էլ այն ընդՀանրապես չի լինի: Բայց եթե այլ փրկություն
չկա մարդուն, բացի ինջն իր միջոցով փրկվելուց, իր էության Հոգևոր

աստվածային Հատկության չնորհիվ, ապա դրա Համար պետք չի ոչ մի Քրիստոս... Հավատը Հիսուսի պատմական իրականության Հանդեպ Հանդիսանում է կրոնական առաջընթացի Հիմնական խոչընդոտը»:

Որպեսզի ավելի չատ կողմնակիցներ նվաճի, Դրևսը Հավատացնում էր, որ ցանկանում է քրիստոնեության մեջ «փրկել» ամենաարժեքավորը՝ նրա միջուկը, գտնելով, որ «Քրիստոսի խորՀրդանիչը» կունենա որոչակի նչանակություն նաև այն բանից Հետո, երբ քրիստոնեությունը վերջնականապես կմիաձուլվի Համաստվածության Հետ: Դրևսի Հետևորդ Պ.Կուչուն նույնիսկ տալիս է այդ իրադարձության թվականը, այն է՝ 1940.....

Միևնույն ժամանակ, Արևմուտքում Նոր Կտակարանի Հետևողներ Ադոլֆ Յուլիխերը, ՅոՀան Վայսը, Գերման ֆոն Զոդեն և ուրիչներ, իսկ Ռուսաստանում պրոֆեսորներ Դ. Խվոլսոնը, Ս. Բուլդակովը և Ս. Զարինը առասպելականացման տեսությունը ենթարկեցին ոչնչացնող քննադատության<sup>8</sup>: Դրևսին չպաչտպանեց XX դարի և ոչ մի նչանավոր պատմաբան:

Փիլիսոփան ՀուսաՀատորեն պաչտպանվում էր: Նա մի ամբողջ չարք պարսավագրեր Հրապարակեց, բայց ի վերջո ստիպված եղավ դառնալ իր տեսության Համարյա լիովին ջախջախման վկան: Նրանց միակ «արդելանոցը» երկար ժամանակ մնացին մեր աթեիստական քարողչության էջերը, որոնց ներկայացուցիչները, սեփական խոստովան նությամբ, «դաչն կնքեցին» իդեալիստ Դրևսի Հետ:

Հատկանչական է, որ միայն առաջին 15 ՀետՀոկտեմբերյան տարիներին զանդվածային տպաքանակով լույս տեսավ ավելի քան Հարյուր աշխատանք՝ (չՀաշված ԹերԹային Հրապարակումները) ուղղված Քրիստոսի պատմականության դեմ։ Ինչ վերաբերում է Արևմուտքին, ապա պետք է արժանին մատուցել խորՀրդային Հակակրոնական Հեղինակներին. նրանք չեն Թաքցնում այն փաստը, որ արտասաՀմանյան, այդ Թվում՝ նաև մարքսիստական դրականության մեջ, առասպելաբանական տեսությունը այժմ ամբողջությամբ մի կողմ է Թողնված<sup>9</sup>։

Դրևսի չարունակողները նրա Համեմատությամբ ոչ մի նոր բան չառաջադրեցին: Նրանց գրջերը, գրջույկները, դասախոսությունները ապչեցնում են փաստարկումների զարմանալի միօրինակությամբ, որոնջ մչտապես արտագրում են նրանջ մեկը մյուսից:

Ռումյանցևը, Ռանովիչը, Վիպպերը, Կովալյովը, Լենցմանը, Կրիվելևը Հիմնականում չարադրում են նույն Դրևսին, լոկ փոփոխակելով և չրջելով նրան, որպեսզի Հարմարեցնեն պատմական մատերիալիզմին<sup>ւս</sup>։ Նրանց դրույթները ամբողջությամբ տեղավորվում են Հետևյալ Հինդ կետերի մեջ.

- 1. Քրիստոսի կերպարը ստեղծվել է աստիճանաբար, Իեչու (Իիսուս) աստծու մարդեղացման ճանապարՀով:
- 2. Քրիստոսի մասին առասպելը անտիկ և արևելյան առասպելների տարբերակ է, ինչպես նաև մինչքրիստոնեական լեդենդների արձադանը:
- 3. Հիսուսի մասին չեն Հիչատակում Նրա ժամանակակից ոչ քրիս֊ տոնեական Հեղինակները:
- 4. Ավետարանները պարունակում են Հակասություններ և սխալներ, այդ պատձառով էլ դրանք չի կարելի Համարել արժանաՀավատ:
- 5. Ավետարանները ծնվել են մոտ մեկ ու կես դար ուչ իրենց մեջ նկարագրված իրադարձություններից, և այդ պատձառով էլ դրանք չեն կարող պատմական աղբյուրներ Համարվել:

Այսպես է ներկայանում այս զինանոցը, որի օգնությամբ ուզում են ցույց տալ, որ քրիստոնեության Հիմնադիրը առասպել է: Դիտար֊ կենք Հիմա, թե ինչքանով են Հիմնավորված այդ փաստարկումները:

### ՊԱՇՏՎԵԼ Է. ԱՐԴՅՈՔ, ԵՐԲԵՎԷ «ՀԻՍՈՒՍ ԱՍՏՎԱԾ»

Եթե Հիսուս Քրիստոսը գոյություն չի ունեցել, ում են այդ ժամանակ Հավատացել և Հավատում քրիստոնյաները: Դրան առասպելաբան֊ ներն ունեն Հստակ պատասխան: Ավետարաններում նկարագրված կեր֊ պարի Հետևում կանգնած է արևելյան արխայիկ Իեչուա կամ Հիսուս աստվածը: «Մարդացրել են» նրան միայն II դարում, ինչի մասին է վկալում Նոր Կտակարանի գրականությունը: Նրա առավել վաղ ստեղ֊ ծագործության` ՀովՀաննու Հայտնության մեջ մենը գտնում ենը երկրային գծերից զուրկ, սոսկ միստիկական Քրիստոսին: I դարի վեր)ում և II դարի սկզբում ստեղծված Պողոս առաջյալի Թղթերում ի Հայտ են գալիս Նրա երկրային կենսագրության տվյալներ, և, վերջապես, II դարի կեսերում գրված ավետարանները նկարագրում են Քրիստոսի կլան֊ թը և ուսմունթը կեղծ պատմական միջավալրի չրջանակներում<sup>ո</sup>: Հով-Հաննու Հայտնությունը արտացոլում է առաջին փուլը, երբ քրիստոնե֊ ությունը դեռ չէր կտրվելիր Հրեական արմատներից, Թղթերը՝ Հուդայականության Հետ խզումի Հուչարձանն են, իսկ Ավետարաններում՝ արդեն «վեր)նական» քրիստոնեությունն է իր «պատմական» Քրիստոսով:

Առաջին Հայացքից նման կառուցվածքը զուրկ չէ Համոզչականությունից: Հարց է ծագում սակայն՝ ինչ Հիմքի վրա է որոչվում նորկտակարանյան գրքերի այդ թվագրությունը: Մեղ պատասխանում են, որ Հենց վերոհիչյալ Հատկանիչների Հիման, այսինքն՝ Հիսուս Աստծո «մարդեղացման» տարբեր աստիճանների վրա: Բայց այդ դեպքում մենք գործ ենք ունենում արատավոր չրջանի Հետ. առասպելաբանները ցանկանում են ապացուցել թվագրության վրա կառուցված վարկած, որն էլ իր Հերթին Հենվում է Հենց այդ վարկածի վրա:

Իրականում ՀովՀաննու Հայտնությունը, Թղթերը և Ավետարանները արտացոլում են ոչ այնքան քրիստոնեության զարգացման փուլերը, որքան տարբերությունը քարոզի ժանրերում, Հեղինակների նպատակների և խնդիրների տարբերությունը և այս կամ այն եկեղեցական Համայնքի առանձնաՀատկությունները։ Մենք վերադառնանք Նոր Կտակարանի դրքերի ժամանակադրության Հարցին, բայց առայժմ նչենք, որ առասպելաբանների թվադրությունը Հիմա արդեն վաղուց Հերքվել է դիտության կողմից։ Ամենավաղը ընդունվում են Թղթերը, որոնցից մեծ մասը դրվել է 50-ական և 60-ական թվականների միջև ընկած ժամանակամիջոցում, իսկ ՀովՀաննու Հայտնությունը Նոր Կտակարանի դրության ամենաուչ չրջանի ստեղծադործություններից մեկն է։ Վերջնական տեսքով այն դրվել է Դոմիցիանոսի ժամանակներում՝ մոտ 90 թվականին։ Նրա սերտ կապը Հուդայական ապոկալիպսիսների Հետ նչանակում է միայն, որ դրքերի Հեղինակը մտածել է այդ վախձանաբանական դրականության պատկերներով<sup>12</sup>։

Բայց կարող է առասպելաբաններն ունեն ուրիչ փաստարկներ, քան դրքերի իրենց կողմից առաջադրված ամբողջովին վիճելի ժամանակագրությունը: Այդ փաստարկները կան: ԱՀա Թե ինչպես է բանաձևել դրանք խորՀրդային նչանավոր բյուզանդագետ Ա.Կաժդանը. «Շատ Հարյուրամյակների ընԹացքում, մինչև Տիբերիոս կայսեր կառավարումը, չատ Հարյուրամյակների ընԹացքում մինչև Հռոմեական կայսրության կազմավորումը, և կարող է պատաՀել, նույնիսկ ավելի վաղ, քան Տիբերին մոտիկ յոԹ բլուրների վրա ծնվեց Հռոմ քաղաքը, Հին Հրեաների մոտ արդեն դոյություն ուներ Հիսուսի պաչտամունք, ձկան որդու պաչտամունը՝ քմահաձ տարօրինակությամբ միացած մյուս Հնադույն պաչտամունքին՝ դառան պաչտամունքին»<sup>13</sup>:

ԵԹե այդ պաչտամունքը, իրոք, Հայտնի է կրոնի պատմուԹյան մեջ, առասպելականացման տեսուԹյունը ստանում է ծանրակչիռ գորավիդ ուժ: Բայց ինչ տվյալներ են խոսում այն բանի օգտին, որ Հնագույն Պաղեստինում երբևէ պաչտել են «Հիսուս աստծուն»:

Դրևսը Հաստատում է, որ իբր նրա պաչտամունքի Հետքերը պահպանվել են Հեսու Նավեի մասին աստվածաչնչյան ավանդության մեջ<sup>14</sup>։ Այնինչ, այդ ավանդությունը խոսում է ամենևին էլ ոչ աստծու, այլ Իսրայելի անդրհորդանանյան սերունդներից մեկի ցեղային առաջնորդի մասին։ Մ. թ. ա. մոտ 1200-ին նա նրանց տարավ դեպի արևմուտք և նվաձեց մի չարք քանանական քաղաքներ։ Աստվածաչունչը պատկերում է նրան ոչ որպես դերբնական էակ, այլ, ըստ ամենայնի, երկրային մարդ, ղորապետ և ռազմավար, որի կյանքն անցել է անդուլ մարտերում<sup>15</sup>։

Պեղումներն այն տեղում, որտեղ Հեսու Նավեն Թչնամիների Հետ վարել է արյունաՀեղ մարտեր, Հաստատում են Հին Կտակարանի ավանդուԹյունը: ՀրդեՀների և ճակատամարտերի Հետքեր են բացվում Հնադետների տեսադաչտում, երբ նրանք ուսումնասիրում են մ. Թ. ա. XIII դարի քանանական ամրոցի մնացորդները: Ըստ որում, ոչ միայն չդտնվեց Հիսուս աստծու կրոնական պաչտամունքի տվյալներ, այլև պարզ դարձավ, որ իսրայելացի դինվորներն իրենք են կործանել աստվածների տաճարները և ոչնչացրել կուռքերին<sup>16</sup>:

Ճիչտ է, Հիսուս, Իոուչա անունը կամ արամեերեն Իեչուա (կրձատ՝ Իեչու), նչանակում է «գոյի փրկությունը», բայց դրանից ամենևին էլ չի Հետևում, որ աստվածաչնչյան զորապետին դիտում էին որպես «Փրկչի»։ Եթե անդամ փնտրենք այդպիսի մեկին Հին Կտակարանում, ապա ավելի չուտ կարելի է Մովսեսին կոչել այդպես, որն ազատագրեց իր ժողովրդին Եդիպտոսի ստրկությունից։ Ի դեպ, Հիսուս անունը Հնում խիստ տարածված էր։ Այն կրում էին առաջնորդները, քաՀանաշյապետերը, դպիրները և չատ մասնավոր անձինը<sup>17</sup>։

Երրորդ փաստարկը «Հիսուս Աստծու» վարկածի օգտին առասպելաբանները Համարում են այն փաստը, որ Հիվանդների վրա ասվող աղոթքներում առաջին քրիստոնյաները Հաձախ Հիսուս անունն էին տալիս<sup>յց</sup>։ Բայց դա ցույց է տալիս ոչ թե կարծեցյալ պաղեստինյան աստվածությունը, այլ պատմական Հիսուսին, Որը պատվիրել էր աչակերտներին Հիվանդություններ բուժել<sup>յց</sup>։

Առավել անիմաստ է Զաքարիա մարդարեի դրքի տեքստի վրա ուշ չադրություն Հրավիրելը, ինչպես դա անում է Դրևսը։ Այնտեղ Հիչատակված Իոչուան բոլորովին էլ աստվածություն չի, այլ Զաքարիայի ժամանակների (մ. թ. ա. 520 թ.) քաՀանայապետ։ Մարդարեն ասում է այն մասին, որ Աստված այդ Հոդևոր Հովվի մեղքերին ԹողուԹյուն է չնորՀում և պատվիրում է Հետայսու չխախտել Իր պատվիրանները<sup>20</sup>:

Ռ. Վիպպերը աղոթե է վկայակոչում «Դիդախեից» կամ «Տասներկու առաքյալների վարդապետությունից»՝ մոտ 100 թվականին դրված այդ Հուչարձանից, կարծելով, որ այնտեղ «Հիսուս Աստծու» մասին է ասված<sup>21</sup>: ԱՀա այդ աղոթեր՝

Փառաբանում ենք Քեզ, Հայր մեր, վասն Դավթի՝ Քո ծառայի, սուրբ խաղողի որթի Որին Դու մեզ ձանաչել տվիր Հիսուսով՝ Քո Ծառայով։ Փառք Քեզ Հավիտյանս։

Դիդախե IX

Ակներև է, որ այդ աղոթքը ձիչտ առ ձիչտ ապացուցում է Հակառակը այն բանի, ինչը ցանկանում էին ապացուցել առասպելաբանները: Քրիստոսը այդտեղ Դավիթ թադավորի Հետ Հավասարապես անվանված է «Ստրուկ» կամ Տիրոջ «Ծառա» և, Հետևապես, Նրան պաչտել են ոչ միայն որպես Աստծու, այլ նաև որպես մարդ, ինչպես Դավթին:

Հիսուսի ռեալ, երկրային անձ լինելու իրողության դեմ որպես փաստարկ վկայակոչում են նաև վաղջրիստոնեության արվեստի տվ֊ յալները: «Հնադիտությունը,» դրում է առասպելաբաններից մեկը,» չի դտել Հիսուսի ոչ մի իրական պատկեր... Դա, անկասկած, խոսում է այն մասին, որ նախատիպ չի եղել, դոյություն չի ունեցել այն որոշակի պատմական անՀատական անձնավորությունը, որին ջրիստոնեական դեղանկարիչները և Հավատացյալները կարողանային առաջին Հերթին, որպես իրենց աղանդի Հիմնադրի և դլխավորի, արտաջնապես պատկեր ըել իրենց կրոնական ժողովատեղերի պատերին»<sup>22</sup>:

Ճչմարիտ է արդյոք, I դարի թվադիրը կրող Քրիստոսի պատկեր֊ ների բացակայությունից արված այդ եզրակացությունը։

Մենք չունենք Հնադարի չատ նչանավոր մարդկանց վավերական դիմանկարները: Հայտնի չէ, Թե, օրինակ, ինչ տեսք ունեին Պլինիոսը, Տակիտոսը, Սվետոնիոսը և I-II դարերի մի չարք այլ պատմական դոր-ծիչներ:

Հարկավոր է ուչադրության առնել և այն փաստը, որ քրիստոնեությունը նախապես տարածվել էր Հրեական միջավայրում, որտեղ, որպես կանոն, արդելված էին ցանկացած այլ պատկերներ, բացի զարդարարականներից և այլաբանականներից<sup>23</sup>: Հատկանչական է՝ Հասմոնեականները և իրեն փրկիչ Հայտարարած ապստամբած Հրեաների առաջնորդ Բար-Կոխբան դրամների վրա դրոչմել էին ոչ Թե իրենց դիմանկարները, ինչպես անում էին Հռոմեացիները և Հույները, այլ չուչան, տավիղ կամ խաղողի վաղ:

Առաջին դարի քրիստոնեական կատակոմբներում նույնպես դերազանցապես մենք դանում ենք Քրիստոսի խորՀրդանչական պատկերներ։ Դա կամ Հովիվ է` ոչխարը ուսին կամ խաղողի ողկույզ կամ դառ։

Հովվին առասպելաբանները, սովորաբար, զուդադրում են Հերմեսի արձաններին, իսկ «գառնուկ» բառը Դրևսը Հա)ողացրեց կապել «Ագնի» բառի Հետ և այդ Հիմջի վրա դուրս բերել «Հիսուս աստծու» պաչտամունքը կրակի Հեխանոսական երկրպագությունից<sup>24</sup>: Մինչդեռ ակներև է, որ կատակոմբյան սիմվոլիկան ծադել է Նոր Կտակարանի գրթերից ավելի ուչ և ինթն է Հիմնվում նրանց վրա: Ալսպես, Գառնուկի կերպարը ներկայագնում է Քրիստոսի մասին ուսմունջը որպես Աստծո Գառան, խաղողի որթատունկը Քրիստոսի խոսջերն են Հով-Հաննեսի Ավետարանից, իսկ Հովիվը ոչխարների Հետ Հիչեցնում է այն առակները, որտեղ Քրիստոսը Համեմատում է Իրեն «բարի Հովվի» Հետ<sup>25</sup>: Բարի Հովվի արձանի նմանությունը Հերմեսի արձանների Հետ բացատրվում է ամենևին էլ ոչ այն բանով, որ քրիստոնեությունը ծադել է այդ անտիկ աստվածության պաչտամունքից: Առաջին, չատ ժո֊ ղովուրդների մոտ Հովիվները Հենց նման եղանակով էին գառները դնում ուսներին, և, երկրորդ, մեր առջև ավելին չէ, քան քրիստոնեական նկարիչների կողմից փոխառություն Հին վարպետներից: Ոչ մեկր երբևէ չի ժխտել, որ վաղ եկեղեցական արվեստը աձել է անտիկ Հիմքի վրա: Բայց կարելի է դրանից բխեցնել կրոնի փոխառություն: Դա նման կլիներ փորձ անել, օրինակ՝ Լյուդովիկոս XIV-ին կամ Սուվորովին վերագրել անտիկ դիցաբանությանը սոսկ այն բանի Հիման վրա, որ նրանց Հաձախ պատկերել են Հունական և Հռոմեական ասպադենքի վրա:

Երբ են ծագել Քրիստոսի առաջին «դիմանկարային», ոչ խորՀրդանչանային պատկերումները։ Հազիվ Թե Հնարավոր լինի դա պարզել։ Չէ որ Հալածանքների ժամանակ քրիստոնեական աղոթատները բազմիցս ենթարկվել են ավերածության, այդ պատճառով էլ չատ որմնանկարներ և արձաններ պարզապես մեզ չեն Հասել։ Հայտնի է միայն, որ Քրիստոսի այն պատկերը, որը պատկերագրության մեջ Հանրայնորեն ընդունված է\* երևան է եկել III- IV դարերում կամ մի քիչ ավելի վաղ²6։ Բայց եթե նույնիսկ Հնագետները չՀայտնագործեն էլ նման տի-

\* ԵնԹադրուԹյուն է արված, որ այդ պատկերը ունեցել է որպես նախատիպ Թուրինյան պատանի դեմքը: Դրա մասին տես ստորև, Հավելված 2-ի մեջ: պի առավել Հին պատկերումներ, դա ոչ մի կերպ չի կարող ծառայել ապացույց «Հիսուս Աստծու» պաչտամունքի դոյության:

Մենք զուր փորձեցինք Հիչատակություն գտնել այդ աստվածության մասին դիցաբանական որևէ տեղեկատուի մեջ։ Եվ դա լիովին Հասկանալի է։ Ոչ անտիկ տեքստերը, ոչ Հնագիտական Հուչարձանները ոչինչ չեն ասում Հիսուս Աստծու մասին, որը իբրև պաչտվել է մինչքրիստոնեական աչխարՀում։

# ԻՆՉ ՈՐ ԲԱՆ ՔՐԻՍՏՈՍԻ «ՆԱԽԱՏԻՊԻ» ՄԱՍԻՆ ԱՌԱՍՊԵԼՆԵՐՈՒՄ, ԼԵԳԵՆԴՆԵՐՈՒՄ ԵՎ ՊԱՏՄՈՒԹՅԱՆ ՄԵՋ

Այնքանով, որ նոր աստծու Հայտնագործության փորձը անՀաջո֊ ղություն կրեց, առասպելաբանները սկսեցին բառացիորեն ողջ աչխար-Հով մեկ որոնել ավետարանական Քրիստոսի այլ «նախատիպեր»: Այդ նպատակով նրանք առաջին Հերթին օգտագործեցին տառապող աստվածությունների մասին անտիկ առասպելները, առիթը բաց չթողնելով վկալակոչելու նախնադարյան տոտեմները, կուռջերը և չամանները: Ալդօրինակ գուդանմանություններ անգկագնելու դլուրինությունը, Հիրավի, ապչեցուցիչ էր: Ակամա Հիչում ես Պատրիարքական լճակի Հայտնի տեսարանը «Վարպետը և Մարդարիտան» վեպից, որտեղ ինջ֊ նավստաՀ Բեռլիոգը «լուսավորում է» Իվանին: «Չկա ոչ մի արևելյան կրոն,- ասում է Բեռլիոգը,- որում, որպես կանոն, անարատ կույսը լույս աչխարՀ չբերի աստծու: Եվ քրիստոնյաները չՀորինելով ոչինչ նոր բան, ձիչտ այդպես ստեղծեցին իրենց Հիսուսին, որը իրականում երբեջ չի եղել: ԱՀա դրա վրա էլ Հարկավոր է գլխավոր չեչտր դնել... Բանաստեղծն իմացավ ավելի ու ավելի Հետաքրքրական և օգտակար բաներ նաև եդիպտական բարեչնորՀ աստված և Երկնքի ու Երկրի որդի Օգիրիսի մասին, նաև փլունիկլան Թամմուզ աստծու, նաև Մարդուկի մասին»:

Երբ Բուլգակովը գրեց իր վեպը, այդպիսի Բեռլիոզների մի ողջ բանակ՝ դիպլոմավոր և կիսագրագետ, ջանադրորեն լվանում էին պարզամիտ Իվանուչկաների ուղեղները: Նրանց աչխատությունների Հանրագումարը ներկայացվել է մեծ սխեմա-նկարի ձևով, որը երկար ժամանակ աչքի էր զարնում ԽՍՀՄ-ի Գիտությունների Ակադեմիայի Լենինգրադի՝ կրոնի և աթեիզմի պատմության Թանգարանում<sup>27</sup>: Սխեմայի կենտրոնում Քրիստոսն Է՝ պատկերված խաչվող սրերի չարագուչակ ֆոնի վրա. դեպի Նրան են ձգվում Թելեր Հունաստանի, Փռջը Ասիայի, Եգիպտոսի, Պարսկաստանի և նույնիսկ Հնդկաստանի աստվածների և առասպելական Հերոսների պատկերներից։ Թանգարանի այցելուն կարող է Հետևել, Թե ինչպես է ՀեԹանոսուԹյան պատառիկներից «ձևավորվել» Քրիստոսի մասին առասպելը։ ԱՀա, Բուդդայի ծնունդը, Իզիդայի փախուստը մանուկ Գոռի Հետ, Միթրայի և Մարսիասի խաչեւլությունը, Ադոնիսի և Ատտիսի ողբը, Օզիրիսի Հարությունը։ Համարյա բոլոր դրվագները ավետարանական պատմության։ Մտածելու տեղիչ տվող բան կա.....

Բայց բավական է Թեկուզ Համառոտակի իմանալ առասպելների բովանդակությունը բոլոր այդ ծնված, խաչված և Հարություն առած էակների մասին, որպեսզի պարզ դառնա, որ մեր առջևում է լայն լսարանի անտեղյակությունը Հաչվարկած «բեռլիոզական» նենդափոխություն:

Ինչի մասին է պատմում իրականում դիդաբանությունը։

Դեռևս IV դարում մ. թ. ա. Հույն բանաստեղծուՀի Սաֆոն Հիչատակում է Ասորիքում տարածված Ադոնիսի պաչտամունքի մասին։ Հին Արևելքի բնակիչները նրան Հնուց գիտեին Դումմուզ, Թամմուզ, Ադոն անուններով։ Ադոնիսը աստված է, որն անձնավորում է աչնանը Թառամող, իսկ դարնանը վերակենդանացող բուսականությունը։ Առասպելը նրա մասին պատմում է Հետևյալը։ Աֆրոդիտե աստվածու-Հին սիրում էր Ադոնիսին։ Նա մեռնում է լեռներում աՀռելի վարադի Հասցրած մաՀացու վերքից։ Աֆրոդիտեն երկար սդում էր պատանու մաՀը, և նրա վիչտը չարժում է Զևսի դութը։ Նրա Հրամանով, անդրչիրիմյան աչխարՀի թադավոր Հադեսը խոստանում է ամեն տարի ժամանակավորապես մեռյալին դուրս թողնել երկիը։

Փռյուգիական Հովիվ Ատտիսը մյուս առասպելի Հերոսն է, որը Կիբելա աստվածուՀու խանդի զոՀը դարձավ։ Զայրացած, նա Ատտիսին Հասցրեց խելագարության, որը մոլեգնության մոլուցքի մեջ ամորձատեց իրեն և մեռավ արյունաջամ լինելուց։ Ի Հիչատակություն դրա, Կիբելայի և Ատտիսի քրմերը կարող են լինել միայն կրտաղանդավորները։ Փոքրասիական այդ պաչտամունքը ուղեկցվում էր պարերով և գինարբուքներով։ Մ. թ. ա. 204 թվականին այն պաչտոնապես ընդունվեց Հռոմում։

Հարցը օրինաչափ է՝ ինչով են Աղոնիսի և Ատտիսի առասպելները նման ավետարանական պատմությանը։

Վատ չի դասավորվում գործը իբը «խաչյալ» Մարսիասի Հետ։ Հա-

մաձայն առասպելի, սատիր Մարսիասը, որը Հրաչալի չվի էր նվագում, ուղեկցում էր Կիբելային, երբ նա սգում էր Ատտիսի մաՀը։ Մարսիասը սպանվեց է իր փառասիրության պատճառով։ Նա Հանդդնեց մրցության կանչել Ապոլլոնին և, պարտվելով, ենթարկվեց անողոք աստծու մոլեդնությանը։ Ապոլլոնը դժբախտին կապեց եղևնու ծառից և խեղդելով նրան, մաչկագերծ արեց<sup>28</sup>։

Պարսկական աստված Միթրային պաչտողները իսկապես Հավատում էին, որ ինչ-որ ժամանակ Հայտնվել է երկրի վրա, բայց և նրա «կենսագրության» մեջ ևս քիչ են Ավետարանի Հետ ընդՀանուր չփման կետերը։ Միթրան ծնվել է ժայռից, նա փրկել է մարդկանց Համաչխար-Հային ջրՀեղեղից, ՀրդեՀից և երաչտից, սպանել է բնության ուժերը մարմնավորող Հսկա ցուլին։ Հրեչի դիակից նա ստեղծել է գյուղատնտեսական բույսերի առաջին սերմերը։ Դրանից Հետո Միթրան սպիտակ ձիեր լծված կառքով տարվել է երկինք և այդ ժամանակից պատերաղմ է տանում չար ոգիների դեմ<sup>29</sup>։

Օղիրիսի և Իզիդայի մասին եգիպտական առասպելում նույնպես գտնում ենք Հնագույն Հավատալիքների Համար բնութագրական բնութ թյան դարնանային զարթոնքի տարրեր։ Ի դեպ, եգիպտացիք պատմում են, որ Իզիդան փախել է Գոռ մանկան Հետ, ավանակի վրա նստած, փրելով թշնամական Սեթ աստծուց։ Այստեղից փորձել են արվել բխեցնել Եգիպտոս փախչելու պատմությունը։ Հազվադեպ Հակակրոնական դիրք կճարվի առանց ավանակի վրա նստած աստվածուՀու պատկերի, իսկ դրա կողքին Համանման ավետարանական տեսարանը։ Բայց նախ՝ Ավետարանները չեն Հիչատակում ավանակի մասին, երկրորդ՝ եթե եդիպտական արվեստն անդամ Հուչել է վաղ քրիստոնեական նկարիչներին այդ սյուժեն, ապա չի կարելի Հետևություն անել նաև պատմության փոխառյալ լինելու մասին։ Եվ, վերջապես, երրորդ՝ Արևելքում ավանակը չատ Հաձախ է օգտագործվում որպես Հեծկան կենդանի։

Հետաղոտողները սիրում են Համանմանություններ ցույց տալ Հեթանոսական և քրիստոնեական ծեսերի միջև: Բայց չէ որ յուրաքանչյուրը, ով ծանոթ է քրիստոնեական ժողովուրդների պատմության Հետ, դիտի, որ մկրտություն ընդունելուց Հետո նրանց մոտ պաՀպանվել են որոչ հին ավանդույթներ: Այդ երևույթը, ըստ ամենայնի, բնական է, բայց այն ամենևին էլ չի խոսում առասպելաբանների օգտին: Եթե Ռուսաստանում, օրինակ՝ դոյություն ունեն նախաքրիստոնեական Հավատի այնպիսի վերապրումներ, ինչպիսին բարեկենդանն է, կարելի է արդյոջ անդել, որ ուղղափառությունը Պերունի պաչտամունքի արդյունք է: Բացի դրսանից, կատարվում են նաև գիտակցված փոխառություններ։ Օգիրիսի պատվին վսեմ և բանաստեղծական եգիպտական Հիմները վերածվել են ջրիստոնեականի։ Հավիտենական կյանջի Հնագույն խորՀրդանիչը՝ +-ը, նույնացվել է Քրիստոսի խաչի Հետ, իրականում ունենալով T տառի ձևը³։ Դեկտեմբերի 25-ը չատ երկրներում պաչտվում է որպես «Արեգակի ծննդյան օր»։ Որպեսզի այդ տոնակատարությունից դուրս բերի նրա Հեթանոսական բովանդակությունը, Եկեղեցին IV դարից սկսած՝ Ծնունդը տոնում է դեկտեմբերի 25-ին։ Սակայն այդ փոփոխությունների մեծ մասն արվել է արդեն Նոր Կտակարանի դրջերի երևան դայուց Հետո։

Նույնիսկ չատ մարքսիստ պատմաբաններ խոստովանում են, որ ավետարանական պատմությունը խիստ Հեռու է դիցաբանությունից: Այսպես, Հայտնի արևելագետ, ակադեմիկ Ն. Նիկոլսկին գրել է. «Օգիրիսը, Ադոնիսը, Ատտիսը, Թամմուզը սպանվում են չարակամ աստվածների կամ չար տարերքների կողմից. այստեղ չկա ոչինչ մարդկային, բնական` նման պատմական իրականությանը: Հիսուսը սպանվում է Հրեական կառավարող չրջանների դեմ տարած անՀավասար պալքա֊ րում: Նրան Հալածանքի են ենթարկում այն բանի Համար, որ Նա դարձավ ժողովրդական Հերոս, որ Նրան պատրաստ էին Հռչակել «Հրեաստանի Թագավոր», ինչպես Հռչակել են այդ ժամանակայրջանում ժողովրդական ապստամբությունների չատ առաջնորդների: Նրան տանում են Հռոմեական պրոկուրատորի մոտ, որը Հենց իրավասու էր խռովության դործերը Հետաջննելու: Նա դատապարտվում է մաՀվան խաչելությամբ` Հռոմեացիների կողմից ապստամբ ստրուկների Հանդեպ կիրառվող ընդունված պատժաձևով։ Այստեղ ոչինչ չկա Հորինված, րնդՀակառակը, ամենը արտակարդ ներդաչնակ ձևով տեղավորվում է այն ժամանակվա փոթորկուն Հրեական կյանքի չրջանակներում և, միևնույն ժամանակ, միանգամայն Համապատասխանում է Հռոմեացինե֊ րի կողմից Հաստատված կարդերին<sup>31</sup>:

Այդ եզրաՀանդման Համողչականությունը զդալով, առասպելաբանները փորձեր են անում Քրիստոսի «նախատիպեր» դտնել պատմական դործիչների մասին եղած ավանդություններում։ Մասնավորապես, նրանք նչում են Բուդդային, որի կենսագրության և ավետարանական պատմությունների միջև նմանություններ են դտնում<sup>32</sup>։

Հատկանչական է, որ, Թեկուզ բուդդայականության Հիմնադրի առաջին կենսադրությունները ստեղծվել են իր մահից ավելի քան չորս դար հետո, աթեիստական դրականությունը հնարավոր է Համարում ի դեմս նրա տեսնել ռեալ անձի, իսկ նրա մասին պատմությունները որ֊ պես Ավետարանների սկզբնաղբյուրներից մեկի³³:

Մենք չենք քննարկի այն Հարցը, Թե ինչպես է պատաՀել, որ Հեռավոր Հնդկաստանի գաղափարները այդպիսի ազդեցություն են ունեցել Միջերկրականի կրոնի վրա։ Մերձավոր Արևելքի կապերը Հռոմեական ժամանակաչըջանում այդ երկրի Հետ Թույլ էին և պատաՀական։ Սակայն ընդունենք, Թե բուդդայականներին, այնուամենայնիվ, Հաջողվել է ազդել քրիստոնեության ձևավորման վրա։ Ինչով կարող են այդ ապացուցել։ Կրոնի Հիմնադիրների մասին եղած պատմությունների նմանությամբ։ Բայց դա կասկածելի եզրաՀանդում է։ Նրանք երկուսն էլ եղել են չրջագայող քարոզիչներ, այդ պատձառով էլ նրանց կյանքում կարող են լինել Համանման պաՀեր։ Դա տեղի է ունենում անդամ այն ժամանակ, երբ մարդկանց բաժանում են Հազարամյակներ։ Սրբերի և իմաստունների, զորավարների և նկարիչների կենսադրության մեջ չատ նման բան կա, բայց դրանից չի բխում, որ, օրինակ՝ Նապոլեոնի պատմությունն Ալեքսանդը Մակեդոնացու պատմության թեմայի փոփոխակությունն է<sup>34</sup>։

Բացի դրանից, Բուդդայի մասին լեդենդները ջիչ են Հիչեցնում Ավետարանները։ Բուդդան Հարուստ ռաջայի որդի էր, նրա Համայնջը ստեղծվել էր որպես վանական միաբանություն, նա ջարողում էր անարդել և մեռավ Հիվանդությունից խորը ծերության Հասակում։ Բուդդայի և Քրիստոսի ուսմունջների միջև Հսկայական տարբերությունը անկասկած է։ Եվ, ընդՀանրապես, Ավետարանների զուտ պաղեստինյան կոլորիտը բացառում է բուդդիղմի մասնակցությունը Եկեղեցու ձևավորման մեջ։ Այսպիսով, Բուդդայի արձանը աթեիզմի թանպարանի ջրիստոնեական սրաՀում վկայում է լոկ ջարողչական նպատակներով պատմության զանցառում։

Կանդ առնենք Հիսուսի ևս մեկ «նախատիպի» վրա, որը չրջանառության մեջ է դրվել առասպելաբանների կողմից Համեմատաբար վերջերս: Խոսքը կումրանյան Արդարության Ուսուցչի մասին է։

1947 թվականին Մեռյալ ծովի ափին Խիրբեթ-Կումրանի չրջանում գտնվեց Հնագույն, կաչվից ձեռագրերի թաջստոց։ Դրանով սկիզբ դրեց մի ամբողջ չարք գտածո իրերի Հայտնագործության, որոնց արդ-յունքում գիտնականները ստացան Հին կիսավանական միաբանությա-նը պատկանող Հարյուրավոր փաթեթներ։ Այն նույնացնում էին նախապես լոկ անտիկ Հեղինակների տեղեկություններից Հայտնի Հեսսե-ական ուխտի Հետ³։ Կումրանյան եղբայրության անդամները իրենք

իրենց անվանում էին «Լույսի որդիներ», «Ընտրյալներ», «Նոր Ուխտի մարդիկ»: Նրանց վավերագրերում սովորաբար Հիչատակվում է
ինչ-որ առաջնորդ կամ բարեփոխիչ, որին նրանք սովորաբար կոչում
էին Արդարության Ուսուցիչ\*: Նրա մասին ասվում է, որ նա ավետում
էր մարդկանց Աստծու կամքը, և Հալածանքների է ենթարկվել «սրբապիղծ քաՀանայի» կողմից:

Դեռ ձեռագրերի թվականը թեկուց և մոտավոր չէր պարզվել, որոչ գիտնականներ որոչեցին, որ դրանցում խոսքը Քրիստոսի մասին է: Դա անՀանգստագրեց առասպելաբաններին, և որպեսցի վտանգացերծեին իրենց դիրջերը, նրանջ վազեցին ամենապարզ, բայց ամենևին էլ ոչ Համոզիչ միջոցի. քրիստոնեության ծադմանը նվիրված դրքերում կումրանյան գտածոները լիովին լռության էին մատնում։ Անգամ Վիպպերը, որն այդքան մանրամասնորեն գրել է Հեսսեացիների մասին, ոչ մի բառով չի նչում Մեռյալ ծովի վավերախղթերի մասին: Եվ միայն Հայտնագործությունից ինը տարի անց, երբ ակնՀայտ դարձավ, որ տեքստե֊ րը մինչքրիստոնեական են, Թուլլատրվեց տպագրել առաջին Հաղորդումը դրանց մասին: Բացի այդ, կումրանյան Հայտնագործություննե֊ րը սկսեցին օգտագործել առասպելների տեսության օգտին: Չէ որ չատ ավելի նպատակաՀարմար էր Քրիստոսի «նախատիպ» Հայտարարել Հրեական ուսուցչին, քան բացատրություներ տալ «Հիսուս աստծու» մասին կամ գուգաՀեռներ անցկացնել Հին Հունական առասպելների Հետ: Շատ չանցած, «Նաուկա ի ժիզն» ամսագիրը իր էջերում գետեղեց մի նկար, որտեղ պատկերված էր խաչ Հանված Արդարության Ուսուցիչը, որի գցած ստվերից առաջանում էր խաչյալ Քրիստոսի ստվե֊ րապատկերը: ԱՀա դրանջ՝ ավետարանական ավանդագրուլգների երկար սպասված «ակունքները»: Ի վեր)ո, դտնված է «Մինչ Քրիստոս եղած Քրիստոսը».....

Առասպելաբաններին Հատկապես ոգևորեցին Կումրանի առաջին Հետազոտողներից մեկի՝ ֆրանսիացի գիտնական Ա. Դյուպոն-Սոմերի խոսքերը. « Գալիլիական Ուսուցիչը, ինչպես որ նա ներկայացված է Նոր Կտակարանում, չատ առումներով Արդարության Ուսուցչի ապչե-ցուցիչ վերամարմնավորումն է»³6:

Սակայն առասպելաբանները այս անդամ էլ Հաղթանակը տոնեցին չափաղանց չուտ։ Գտածոների Հետադա վերլուծությունից պարզվեց, որ Դյուպոն-Սոմերի եղրաՀանդումը Հարկավոր է Համարել ծայրաՀեղ չափազանցություն:

Ինչ գիտենք այսօր կումրանյան Ուսուցչի մասին: Նա Քրիստոսի նմանակն էր իրոք: Այդպես Թվում էր լոկ նախապես, բայց ինչքան մանրակրկիտ Հետազոտվեցին տեքստերը, այնքան ակնառու դարձավ այդ մարդու և Քրիստոսի միջև եղած Հակադրությունը: Ի տարբերութթյուն Նրա, Ուսուցիչը քաՀանա էր և Օրենքի մեկնիչ, նրա գլխավորած միաբանությունը կառավարվում էր Հոգևորականության կողմից: Քրիստոսը այցելում էր Տաձարը և լինում էր Երուսաղեմում տոնակատարություններին, Հեսսեացիները չէին ընդունում Տաձարը և Հավատարիմ մնացին սեփական եկեղեցական օրացույցին:

Հերձվածողների Հարձակումները մ. թ. ա. մոտ 150-ին Հասմոնեից տոՀմի Թագավոր-թաՀանալապետի դեմ Հանդեզրին բախումների: Ուսուցչին գցեցին գնդան, իսկ Հետո նա աջսոր ուղարկվեց: Բայց անտեղ էլ «սրբապիղծ քուրմը» նրան Հանգիստ չԹողեց: Երբ «Լույսի որդի-Ները» պատրաստվում էին Դատաստանի օրվա տոնին, Թագավորի կողմից ուղարկված մարդիկ Հարձակվեցին նրանց վրա: Բայց դա չբերեց աղանդի քայքայման: Մոտ 140 թվին Ուսուցիչը իր Հետևորդներին տարավ Մեռյալ ծովի ափ, որտեղ և Հիմնվեց առաջին կումրանյան ավանը: Ուսուզիչը մեռավ մոտ մ․ թ․.ա․ 110-ին, նրա մաՀվան մասին տեքստերում խոսվում է Հանդարտ, էպիկական տոնով<sup>37</sup>: Ոչ մի տեղ ուղղա֊ կի վկայություններ չկան, որ նա խաչվել կամ դատապարտման է են֊ թարկվել որևէ այլ եղանակով: Ճիչտ է, Ամբակում մարդարեի գրջի կումրանյան մեկնաբանություններում իբր ակնարկ կա այդ մասին. այն֊ տեղ ասված է, որ Ուսուցիչը «մերկացվեց», որը երբեմն Թարդմանվում է որպես Թե՝ «պատժվեց»: Բայց դա ավելի չուտ վերաբերում է բանտային կալանջին, քան մաՀապատժին<sup>38</sup>: ԵԹե Արդարության Ուսուցչի կլանքի իրադարձություններում դժվար է դտնել Ավետարանների «նախակերպարներ», ապա չկան արդլոք, նմանություններ Քրիստոսի ուսմունքի և Հեսսեականության միջև:

Ամենից առաջ աչքի է զարնում այն, որ կումրանականները կոչում էին իրենց Նոր Ուխտի Համայնք: Սակայն Հարկ է Հիչել, որ այդ տեր- մինը չի մտցվել քրիստոնյաների կողմից: Դեռևս մ. թ. ա. VI դարում Երեմիա մարդարեն ազդարարում է այն մասին, որ ինչ-որ ժամանակ Աստված նվիրյալների Հետ կկնքի Նոր Ուխտ (գլ.31): Հեսսեականները մտածում էին, որ Հենց իրենց Հետ է կատարվել այդ մարդարեությունը: Քրիստոսը ԽորՀրդավոր Ընթրիքի ժամանակ Հաստատեց Նոր Ուխտ անապատում ապրող աղանդավորներից բոլորովին անկախ:

<sup>\*</sup> Նախապես «Արդարության Ուսուցիչը» սխալմամբ թարդմանում էին «Արդարացիության Ուսուցիչ»:

Հեսսեականները իրենց աղանդի անդամներից պահանջում էին «հավատ» Ուսուցչի հանդեպ, բայց տվյալ դեպքում խոսքը միայն նրա մարդարեական առաքելության մասին է: «Հիմներում», որոնք, սովորաբար, վերադրում են Ուսուցչին, նա հանդես է դալիս ամբողջովին Աստծուն նվիրված, բայց իր մեղսականությունը և տկարությունը դիտակցող մարդ: Նա մչտապես խոսում է համայնքի թչնամիների մասին, փառամոլների մասին, իր իչխանությունը վիճարկողների, թչնամու հանդեպ դալիք հաղթանակների մասին: Արդարությունը, որ նա քարոզում էր, սահմանափակ օրինականությունն էր: Ծեսերը և կանոնները կումըանականների մոտ ավելի առատ էին, քան փարիսեցիների: Նրանք խստապահանջ ձևով պահում էին չաբաթը, ի տարբերություն Քրիստոսի, մտածում էին նույնիսկ, որ այդ օրը անասունը փոսից քաչել-Հահնին անդամ մեծ մեղք է³0:

Հիսուսը գնում էր բոլոր ընչազուրկների և արՀամարՀվածների մոտ։ Նրան մեղադրում էին այն բանում, որ «Նա ուտում և խմում է մաքսավորների և մեղավորների Հետ»։ Նա կոչ էր անում սիրել յուրա- քանչյուր մարդու. լինի դա Թեկուզ այլադավան սամարացին։ Կումրա- նում մենք տեսնում ենք այլ բան։ Համայնքի կանոնադիրը սովորեց- նում էր «մչտական ատելուԹյուն կորստյան դատապարտվածների նկատմամբ», ինչպես անվանում էին բոլորին, ովքեր չէին պատկանում աղանդին<sup>40</sup>։ Նրանում չէին ընդդրկում մարմնական ԹերուԹյուն ունե- ցող մարդկանց<sup>41</sup>, արդելվում էր օտարների Հետ կապերի մեջ մտնել, ինչպիսին էլ որ դրանք լինեին։

Ամուրիություն, աստիձանակարգության խստապահանջ կարգապահություն, մեկուսահակություն, Օրենջի անդուլ ուսումնասիրություն, ահա թե ինչով էր բնութագրվում կյանջը Կումրանում:

«Ընտրյալները» Համողված էին, որ Աստծո Դատաստանի օրը կփրկվեն միայն իրենք։ Ավելին, նրանք Հույս ունեին «խավարի որդի- ների» դեմ տարվելիք պատերազմին մասնակցություն ունենալ և վա- ղօրոք պլանավորում էին վախձանաբանական ձակատամարտի օրվա իրենց դործողությունները։ ԱՀա թե ինչու Հեսսեականները և Քրիս- տոսի Եկեղեցին, ժամանակակից Հայտնի դիտնական Իռախիմ Երեմիա- սի խոսքերով արտաՀայտած, «երես առ երես Հանդիպած երկու աչ- խարՀներ են»<sup>42</sup>։ Եթե Նոր Կտակարանում և կումրանյան ձեռադրերում Հանդիպում են նման արտաՀայտություններ կամ պատկերներ, ապա դա ցույց է տալիս դարաչրջանի ընդՀանուր մթնոլորտը։ Բացառված չէ նաև այն բանի Հնավորությունը, որ որոչ Հեսսականներ, լջելով աղան-

դը, ներդրավվել էին Եկեղեցու չարջերը և բերել իրենց սովորույԹնե֊ ըն ու ըմբռնումները: ԱՀա այն առանձին դծերը, որոնջ ներՀատուկ են և՛ Հեսսեական, և՛ վաղջրիստոնեական Համայնջներին:

Անապատում Հայտնագործած իրերը լայնացրին մեր պատկերացումները այն Հասարակության գաղափարների և սպասումների չրջանակի մասին, որում ապրում էր Հիսուսը: Պարզ է դառնում, Թե ինչքան նորություն կար Նրա քարողում, և ինչ Հեչտությամբ այն կարող էր Հարուցել Հակազդեցություն:

Այսպիսով, Ավետարանը Կումրանից բխեցնելու փորձը այնպիսի ձախողման ենթարկվեց, ինչպես և Քրիստոսի «նախատիպի» վերաբերյալ այլ Հորինվածջները:

#### «ԴԱՐԻ ԼՌՈՒԹՅՈՒՆԸ»

Իրենց գլխավոր Հաղթաթուղթը առասպելաբանները միչտ Համարել են «դարի լռությունը»: Իրոք, եթե Քրիստոսը գոյություն է ունեցել, ինչու Նրա մասին չեն Հիչատակում այդ ժամանակաչրջանի գրողները և պատմաբանները։ Չէ որ այն Հռչակված է այնպիսի անուններով, ինչպես Սենեկան, Պլինիոս Ավագը, Յուվենալիսը, Մարցիալոսը, Փիլոնր, Հովսեփոս Փլավիոսը, Հուստ Տիբերիադիացին և ուրիչներ։

Նախջան այդ Հարցին պատասխանելը՝ մենջ պետք է երկու կարևոր վերապաՀություն անենջ։ Առաջին. դրջի տպադրության բացակայությունը սաՀմանափակ էր դարձնում ձեռադրերի թիվը, որը դյուրին էր դարձնում ձեռադրերի Հսկայական դանդվածի ամբողջական անՀետացումը։ Բավական է մատնանչել Հետևյալ թվերը. Տիտոս Լիվիոսի «Պատմության» 142 դրջից պաՀպանվել է միայն 35-ը։ Դիոդորոս Սիցիլիացու 40 դրջից մեղ Հասել է ընդամենը 10, Դիոնիսիոս Հալիկարնասացու «Հնախոսությունների» 20 դրջից մնացել է 9-ը։ Չնչին պատառիկներ են մեղ Հասել Նիկողայոս Դամասկացու երկերից, իսպառ անՀետացել են Պոմպեոս Տրոդոսի «Պատմությունը», Ստրաբոնի, Պլինիոս Ավադի, Հյուստ Տիբերիադիացու պատմադիտական աշխատությունները։ Նույնիսկ Տակիտոսի «Անալները» ամբողջական չեն Հասել մինչև մեր օրերը<sup>43</sup>։ Իրերի նման դասավորության դեպջում, չի կարելի անվերապաՀորեն պնդել, թե ինչ-որ մեկի մասին դրականութիյան մեջ չի Հիշատակված։

Երկրորդ. տարօրինակ է անտիկ Հեղինակներից տեղեկություններ

պահանջել, իրենց աչքում այնպիսի ինչ-որ նչանակալից փաստի մասին, ինչպիսին ոմն Ուսուցչի կարձատև գործունեությունն է արևելյան խուլ պրովինցիայում<sup>44</sup>: Այդ ժամանակ ամենուր չրջում էին տարբեր քարոզիչներ և Քրիստոսը, հեթանոսների տեսանկյունից, ոչնչով չէր տարբերվում նրանցից:

Հետևաբար, Հռոմեական և Հունական Հեղինակները պետք է որ Նրա մասին Հիչատակեին այն դեպքում, երբ քրիստոնեությունը Հայտարարեր իր մասին որպես դանդվածային չարժման։ Մենք դիտենք, որ Հռոմում այդ տեղի ունեցավ միայն Խաչելությունից երեսուն տարի անց, կապված 64 թվականին քրիստոնյաների Հալածանքների Հետ։ Մինչ այդ, ասենք, իմաստասեր Սենեկան Հազիվ թե կարողանար լսել նրանց մասին ինչ-որ մի արժանաՀավատ բան։ Բայց անդամ եթե նա իմանար էլ քրիստոնյաների մասին, նրա լռությունը միանդամայն Հասկանալի է։ 65-ին նա մասնակից դարձավ Հակակառավարական դավադրությանը և Ներոնի Հրամանով բացեց իր երակը 5: Լիովին Հասկանաւլի է նաև Մարցիալոսի, Դիոնիսիոս Խրիղոստոմոսի և Յուվենալիսի լռությունը, առավել ևս, որ դրանցից ոչ մեկը պատմաբան չէր և չէր առնչվում քաղաքական դործերին։ Իսկ Տիտիոս Լիվիոսը և Նիկողայոս Դամասկացին մաՀացել էին մինչև Հիսուսի Հասարակականորեն Հանդես դայու սկիզբը։

Իսկ ինչպես են ընթանում գործերը մյուս անտիկ Հեղինակների Հետ։ Իսկապես նրանք ոչինչ չեն ասել Քրիստոսի և քրիստոնյաների մասին։ Պարզվում է, որ դա այնքան էլ այդպես չի։

Չնայած մեզ չի Հասել Պլինիոս Ավագի աչխատությունը, բայց դրա փոխարեն պաՀպանվել են Պլինիոս Կրտսերի (61-113) նամակները, որոնցում նա Հիչատակում է քրիստոնյաների մասին: 111-ից մինչև 113 թվականը Պլինիոս Կրտսերը ղեկավարում էր Բեթանիայի փոքրասիական դավառը և ծառայական պարտականությունների բերումով նա ստիպված եղավ Հալածել քրիստոնյաներին: Անկասկած, իչխանությունները արդեն դրանից առաջ էլ նրանց վրա ուչադրություն էին դարձնում: Տրայանոս կայսրին Հղած զեկուցագրի մեջ Պլինիոսը նկարագրում է քրիստոնյաների կյանքը, նրանց ժողովները, աղոթքները և սովորույթները: Կարևոր է նչել, որ Հարցաքննությունների ժամանակ նրանցից ոմանք խոստովանում էին, որ Հանայնք են ընդունվել 20 տարի առաջ, այսինքն մոտ 90 թվականին է Խոսելով քրիստոնյաների աղոթքների մասին, Պլինիոսը դործածում է «աղոթում էին Քրիստոսսին, ինչպես թե Աստծուն (quasi Deo)։ Դա նչանակում է, որ Պլինիոս

սը լսել էր Քրիստոսի գոյության մասին որպես մարդու, Հակառակ դեպքում նա պարզապես կասեր «Քրիստոս աստծու» մասին:

Խոչորագույն Հռոմեացի պատմաբան Կորնելիոս Տակիտոսը (55-120), պատմելով 64 թվականի ամռանը Հռոմում բռնկված Հրդեհի մասին, ասում է, որ Ներոնը մեղջը բարդում էր «իրենց սրիկայությունների համար ատելի մարդկանց վրա, որոնց ամբոխը անվանում էր ջրիստոնյաներ (quos vulgus chrestianos apellabat )։ Քրիստոսը, որից ծադում էր այդ անունը, Տիբերիոսի օրոջ մահապատժի ենթարկվեց կուսակալ Պոնտացի Պիղատոսի կողմից, բայց ժամանակավորապես ճնչված չարաղետ նախապաչարումը (superstitio exitiabilis) նորից մեջտեղ եկավ և տարածվեց ոչ միայն Հրեաստանում, որտեղից այդ չարիջն սկիզբ առավ, այլ Հռոմում, որտեղ հոսում են բոլոր կողմերից և որտեղ ողջ զագրելիությունները և անամոթությունները բարձրաձայն են հայտարարում իրենց մասին<sup>47</sup>:

Ոչ մի լուրջ Հետազոտող չի կարող այդպիսի վկայության կողջով անցնել։ Դրևսը և նրա Հետ մյուս առասպելաբանները փորձում էին ամեն կերպ նվազեցնել դրա արժեջը և անվանել ուշ չրջանի ջրիստունեության ընդմիջարկություն<sup>48</sup>։ Այնինչ, իրական նմանակությունները («Գործիջ Պիղատոսի» կամ «Լենտուլոսի նամակների» պես) երբեջ չեն Հաջողվում իսկականի նման։ Պատմաբանը Հեշտությամբ սխալներ է դանում, որոնջ ի Հայտ են բերում կեղծիջը։ Քրիստոսի Հատվածը Տակիտոսի մոտ, որտեղ նոր ուսմունջի մասին կոպիտ և ատելությամբ լի արտաՀայտություններ են արված, չի կարող ներդիր լինել թեկուզ այն պատճառով, որ ոչ մի ջրիստոնյայի ձեռջ չի բարձրանա իր Հավատի մասին դրել այդ ոգով։ Այդ պատճառով Տակիտոսի վկայությունը Հիմա Համարվում է ստույդ խորՀրդային դիտնականների մեծ մասի կողմից<sup>49</sup>։

Մյուս Հռոմեացի պատմաբան Սվետոնիոսը (70-140), խոսելով Ներտնի օգտակար միջոցառումների մասին, նրան է վերագրում «քրիստոնյաների՝ նոր և չարաղետ նախապաչարումը դավանող մարդկանց» Հալածանքը <sup>50</sup>: Կլավդիոսի կենսագրության (41-54) մեջ նա նաև Հաղորդում է Հռոմեական Հրեաների միջև, «ինչ-որ Քրիստոսի (Chrestus) պատճառով» ծագած խռովությունների մասին <sup>51</sup>: Իսկ «Գործք Առաքերցից» Հայտնի է, որ Հենց այդ ժամանակ ժողովարաններում կրքոտ վեհեր էին ծավալվում դեպի քրիստոնեություն դարձի եկածների և Հին Օրենքի կողմնակիցների միջև։ Հիմք կա մտածելու, որ Սվետոնիոսը, չատ Հռոմեացիների նման, «Քրիստոս» բառը Հաղորդում է «Քրես-

տոս» ձևով: Ի դեպ, Տակիտոսը նույնպես քրիստոնյաներին անվանում է «քրեստոնյաներ»<sup>52</sup>:

Հետագայում, առասպելաբանների պնդմամբ, «ոչ Ցելսը, ոչ Լուկիանոսը ոչինչ չեն Հաղորդում Հիսուս Քրիստոսի քարոզչության մասին»<sup>53</sup>: Ճիչտ է, արդլոք, այդ: Սատիրիկ և Հրապարակախոս Լուկիանո֊ սր մոտ 50 թվին ջրիստոնյաների մասին գրել է. «Նրանց առաջին օրենսդիրը նրանց մեծ Համոզմունը էր ներչնչում, որ նրանը եղբայըներ կլինեն այն բանից Հետո, երբ կՀեռանան Հելլենական աստվածնե֊ րիզ և կսկսեն երկրպագել իրենց խաչյալ իմաստունին և կապրեն նրա օրենքներով»⁵⁴: Ցելսը քրիստոնյաների դեմ ուղղված իր «Ճչմարիտ խոսը» բանավիձային բնույթի գրքում խոսում է Հիսուսի մասին որպես պատմական անձնավորության: Իմիջիայլոց, նա անվանում է Նրան «խռովության պատժված առաջնորդ» և կչտամբում է այն Հրեաներին, որոնք ապստամբել են իրենց կառավարության դեմ և Հետևել են Հիսուսին: Նրա բառերով՝ քրիստոնյաները երկրպագում են «կալանավորված և մաՀապատժի ենԹարկված» մարդու: Ցելսը դիտեր, որ քրիստոնեությունը նոր կրոն է, որ Հիսուսը «բոլորովին վերջերս էր քարո֊ **ղում այդ ուսմունը**ը»<sup>55</sup>:

Թվարկելով այդ ժամանակի Համարյա բոլոր անտիկ Հեղինակներին, մենջ տեսնում ենջ, որ նրանցից չատերը բարեխղձորեն Հաղորդում են ջրիստոնեության և Քրիստոսի մասին այն տեղեկությունները, որոնջ ունեն իրենց տրամադրության տակ:

Անցյալ դարում Հրապարակվեց ևս մի վավերաթուղթ, որն անմիշջական կապ ունի մեր թեմայի Հետ։ Դրա Հեղինակը ասորի իմաստուն Մարա բեն Սերապիոնն էր։ Որդուն դրած նամակում, ողջ պատմաբանշների մեծ մասը թվագրում է մ. թ. 75 թ., Մարան չարունակում է իր Հայացջների կյանջի և մարդկային ձակատագրի փոփոխականության մասին։ Տեջստում կան Հետևյալ տողերը։

«Ինչ ասեն, եթե իմաստունները ենթարկվում են բռնապետների կողմից բռնության: Նրանք՝ լուսավորվածները, Հանդուրժում են արՀամարՀական վերաբերմունքը և չեն կարողանում պաչտպանել իրենց: Իսկ օգուտ ստացան աթենացիները այն բանից, որ մաՀվան դատապարտեցին Սոկրատին, չէ որ դրա Հատու-ցումը եղավ սովը և ժանտախտը։ Կամ սամոսացիները՝ այն բանից, երբ կիղեցին Պյութադորասին, չէ որ ողջ երկիրը մի ակնթարթում ծածկվեց ավազով կամ Հրեաները՝ իրենց Իմաստուն Թադավորին մաՀվան դատապարտեցին, չէ որ այդ ժամանակից նրանցից վերցվեց Թագավորությունը։ Աստված արդարացիորեն

գատուցեց այս երեք իմաստումների գամար` աԹենացիները կոտորվեցին ժանտախտից, սամոսացիները Թաղվեցին ջրի տակ, գրեաները ջախջախվեցին ու արտաքսվեցին իրենց Թագավորու-Թյունից և ապրում են աչխարգով մեկ սփռված։ Սոկրատը չմեռավ Պլատոնի չնորգիվ, ՊյուԹագորասը` Հերոստրատի, իսկ իմաստուն Թագավորը չնորգիվ իր տված նոր օրենքների»<sup>56</sup>։

Խոսելով իմաստուն Թագավորի և Նրա Օրենքի մասին, Մարան, Հասկանալի է, չէր կարող նկատի ունենալ Հերովդեսներին։ Նրանցից ոչ մեկը չընկավ Համաքաղաքացիների ձեռքով, դե, իՀարկե, Հերովդես-ներին Պյութագորասի և Սոկրատի նման չէր կարելի ներառել իմաս-տունների թվում։ Այդ պատձառով էլ, Հավանական է, որ տվյալ դեպ-քում խոսքը մաՀվան դատապարտված «Հրեաստանի Թագավորի»՝ մարդկանց նոր օրենք տված Հիսուս Նաղովրեցու մասին է։

Արդ, անդրադառնանը Հրեական Հեղինակներին։

Փիլոն Ալեքսանդրացի (մաՀացել է մոտ 45 Թվին), ծնվել է Եդիպտոսում և ամբողջ կյանքը ապրել է այդ երկրում։ Քրիստոնեության Հետ նա կարող էր ծանոթանալ միայն այն բանից Հետո, երբ այն լայն տարածում ստանար։ Բայց նրա մաՀվան ժամանակ Ալեքսանդրիայում քրիստոնյաները Հատուկենտ էին, այդ պատճառով էլ նա Հազիվ թե իմանար Հիսուսի մասին։ Ընդ որում, այս պարադայում վերջնական եզրակացություն անել չի կարելի, քանի որ Փիլոնի չատ գրքեր մեզ չեն Հասել։

Հյուստ Տիբերիադացի- I դարի վերջի այս Հեղինակից չի պաՀպանվել ոչ մի ստեղծագործություն: Բյուզանդական գիտնական, պատրիարք Ֆոտիոսը (IX դար) կարդացել է նրա «Հրեական թագավորների
ժամանակագրությունը» և այնտեղ ոչ մի Հիչատակություն չի գտել
Քրիստոսի մասին: Բայց այն ժամանակ, երբ Քրիստոսը քարողում էր,
Հրեաստանը չէր գտնվում թագավորների իչխանության տակ, այլ կառավարվում էր Հռոմեական կուսակալների կողմից: Հյուստի «Պատմության» բովանդակության մասին ոչ մի վկայություն չի Հասել:

Հովսեփոս Փլավիոս (37- մոտ 100), որի երկերը I դարի Հրեաստանի պատմության գլխավոր սկզբնաղբյուրներն են, քաՀանա, գիտնական և քաղաքական գործիչ, երիտասարդ տարիներին ղեկավարել է Գալիլիական մարտական ջոկատներից մեկը Հռոմի դեմ տարվող պատերազմում։ Բայց, դերի ընկնելով, նա փոխել է իր վերաբերմունքը ապստամբության վերաբերյալ։ «Հրեական պատերազմ» և «Հնախոսություն» արևմտյան լսարանին ուղղված գրքերում Փլավիոսը ձգտել է Հարմար-

վել իր ընԹերցողների ըմբռնումներին: Այսպես, փարիսեցիներին նա նմանակերպել է ստոիկյան դպրոցին, իսկ Հեսսեացիներին՝ պյուԹագո-րական: Նա ամենուր Համառորեն անցկացնում է այն միտջը, իբր ապս-տամբուԹյունը մի խումբ արկածախնդիրների ձեռջի դործն է, որոնջ ժողովրդին դցում են ԹյուրիմացուԹյան մեջ: Հովսեփոսը կարող էր լռուԹյան մատնել և քրիստոնեուԹյունը, ինչպես լռուԹյան էր մատնել մյուս փրկչական չարժումները։ Սակայն, ինչ-որ ձևով, Թեկուզև կար-ձառոտ տեղեկուԹյուններ ավետարանական եղելուԹյունների մասին պատմիչն, այնուամենայնիվ, Հաղորդում է:

Ամենից առաջ նա Հիչատակում է ՀովՀաննես Մկրտչի մասին։

«Որոչ Հրեաներ,- գրում է նա,- Հերովդեսի գորքի ջախ**ջախման մեջ տեսնում է Աստծո կողմից լիովին արդարացի պա**տիժ ՀովՀաննեսի սպանության Համար։ Հերովդեսը սպանեց այդ սրբակլաց մարդուն, որը Համոգում էր Հրեաներին վարել արդարակյաց կյանք, արդարացի լինել մեկը մյուսի Հանդեպ, բարե֊ պաչտ զգացումներ տածել Հավիտենականի Հանդեպ և պատրաստվել լվացումների: Այդպիսի պայմաններում, սովորեցնում էր ՀովՀաննեսը, լվացումը ախորժելի է Աստծուն, քանի որ նրանը կդիմեն այդ միջոցին ոչ Թե այլագան մեղջերի քավության, այլ մարմնի օծման Համար, առավել ևս, որ նրանց Հոգին նախապես Հասցրել է մաքրվել: Քանի որ չատերն էին բոլոր կողմերից Հավաքվում քարողչի մոտ, որի ուսմունքը վեՀացնում էր նրանց Հոգիները, ապա Հերովդեսն սկսեց զգուչանալ այն բանից, որ Հանկարծ նր Հսկալաան ազդեցությունը իրեն լիովին են֊ **Թարկված գանդվածների վրա, ինչ-որ բարդությունների չՀան**֊ գեցնի: Ալդ պատճառով էլ չորրորդապետը գերադասեց կանխել այն, բռնելով և մաՀապատժի ենթարկելով նրան ավելի չուտ, քան իրեն Հարկ կլիներ գղջալ, երբ արդեն ուչ լիներ: Հերովդեսի այդ կասկածամտության պատճառով ՀովՀաննեսը չղթայակապ ուղարկվեց Մաքերոն և այնտեղ էլ մաՀապատժի ենԹարկվեց»<sup>57</sup>:

Փլավիոսի այս վկայությունը ընդունվում է որպես Հավաստի անդամ աթեիստական դրականության մեջ<sup>58</sup>։ Ձեն Համարձակվում Հերքել նաև նրա մյուս վկայությունը։ Փլավիոսը դրում է, որ 62 թվին քաՀանայապետ Քանան II-ը, օդտվելով կուսակալի բացակայությունից, «քարկոծության դատապարտեց Հիսուսի, այսպես կոչված՝ Քրիստոսի եղբորը՝ Հակոբին, ինչպես նաև մի քանի ուրիչների, մեղադրելով Օրենքի խախտման մեջ»<sup>59</sup>։ Թե ով էր այդ Հակոբը, մենք դիտենք Նոր Կտակարանի գրքերից: Նրան, իսկապես, անվանում էին «Տիրոջ Եղբայր», քանի որ նա Հիսուսի գերդաստանին պատկանող առաքյալների Թվում էր<sup>60</sup>:

Կա վերջապես «Հնախոսության» մեջ Քրիստոսին նվիրված մի պարադրաֆ, որը միչտ տարակուսանք է Հարուցել և վեճեր:

> «Այդ ժամանակ Հանդես եկավ Հիսուսը, խորը իմաստության տեր մի մարդ, եթե միայն նրան կարելի է անվանել մարդ։ Նա Հրաչքներ էր դործում և Ուսուցիչ էր ձչմարտությունը ուրախությամբ ընդունող մարդկանց, իր կողմը դրավելով չատերին, այդ թվում և Հելլեններին։ Նա ինքը Քրիստոսն էր։ Պիղատոսը նրան խաչեց մեր ավագների ապստամբությամբ։ Բայց նրանք, ովքեր նրան սիրում էին, չՀեռացան նրանից, քանի որ երրորդ օրը նա նորից կենդանացած երևաց, ինչպես որ դա կանխադուշակվել էր Աստծուց ներչնչված մարդարեների կողմից, որոնք միաժամանակ կանխասել էին նրա մասին չատ Հրաչալի բաներ։ Եվ մինչև օրս էլ կան դեռ մարդիկ, որոնք նրա անունով կոչվում են քրիստոնյաներ»<sup>61</sup>։

Այդ Հատվածի չատ արտաՀայտություններ թվում են քրիստոնեական։ Մինչդեռ Օրիդինեսը III դարում դրել է, որ Փլավիոսը, ընդունեւով Հիսուսի եղբոր` Հակոբի սրբակյացությունը, չէր Հավատում Նրանում Փրկչին<sup>62</sup>։ Նչանակում է, որ նա կարդացել է «Հնախոսության» տեքստը մի քիչ այլ տարբերակով։ IV դարում եկեղեցական պատմիչ Եվսեբիոս Կեսարացին արդեն մեջբերում է Հիսուսի մասին պատմող տեղը այն տեսքով, ինչպես որ այն Հասել է մեղ<sup>63</sup>։ Ամենից Հավանական է, որ ինչ-որ տեղ III և IV դարի միջև ընկած ժամանակամիջոցում ան-Հայտ մի դրիչ դրքի մեջ փոփոխություններ է մտցրել։ Այն մասին, թե ինչ տեսք է ունեցել սկղբնապես, կարելի է միայն կռաՀել, բայց, իՀարկե, այդտեղ չեն եղել «Նա էլ Հենց Քրիստոս էր», այսինքն` Փրկիչ էր բառերը<sup>64</sup>։

1912 թվին ռուս գիտնական Ա. Վասիլևը Հրապարակեց Ժ դարի եգիպտացի պատմիչ Ադապիայի դրքի արաբական տեքստը, իսկ վերջերս իսրայելցի Հետազոտող Շ.Պինեսը ուշադրություն դարձրեց Ադապիայի՛ Փլավիոսից արած մեջբերման վրա, որը տարբերվում է Համընդ-Հանուր ձանաչում դտած վարկածից:

> «Այդ ժամանակ ապրում էր մի իմաստուն մարդ, որին Հիսուս էին կոչում: Նրա կենսակերպը արժանավոր էր, և նա Հռ

չակված էր իր առաջինությամբ: Ե՛վ Հրեաներից, և՛ ուրիչ այլ ժողովուրդներից չատերը դարձան նրա աչակերտները: Պիղատոսը դատապարտեց նրան խաչելության և մաՀվան: Բայց նրանք, ովջեր դարձան նրա աչակերտները, չբաժանվեցին նրա ուսմունջից: Նրանջ Հայտնեցին, որ խաչելությունից երեք օր անց նա երևաց նրանց և որ նա կենդանի էր: Կարծում են, որ նա Փրկիչն էր, որի վերաբերյալ մարդարեները կանխադուչակում էին Հրաչքներ»<sup>65</sup>:

Պինեսը ենթադրեց, որ Հենց այդպիսին կարող էր լինել Փլավիոսի վկայության նախասկղբնական տեքստը։ Դա լիովին Հնարավոր է։ Բոլոր դեպքերում Հովսեփոսը պետք է դրեր Հենց այդպիսի արտաՀայտություններով։

Այսպես, «Հնախոսության» մեջ Հիսուսը Հիչատակված է մեկ կամ նույնիսկ երկու անդամ։ Իսկ «Հրեական պատերազմում»։ Ձէ որ այն նույնպես վերաբերվում է I դարի Պաղեստինի պատմությանը։ Այն տեսքով, ինչպես որ «Հրեական պատերազմը» Հիմա գոյություն ունի, Քրիստոսի մասին ոչինչ չի ասում։ Բայց ենթադրություն կա, որ Հովսեփոսը խոսում է Նրա մասին իր աչխատանքի մյուս տարբերակում՝ դրված արամեերեն լեզվով<sup>66</sup>։ Բացառված չէ, որ այդ տարբերակի արձագանքները գտնվեին « Հրեական պատերազմի» Հին ռուսական թարգմանության մեջ։ Նման տեսակետն առաջին անդամ արտաՀայտեցին դերմանացի դիտնականներ Բերենդսը և Այսլերը։ Բանն այն է, որ սլավոնական վարկածը չատ բանով տարբերվում է Հունականից։ Ակադեմիկոս Վ. Իստրինը դանում է, որ այն կարող է փոխառնված լինել մեզ չՀասած Հենց Հովսեփոսի տեքստից<sup>67</sup>։ Գրքում կա Հատված և Հիսուս Քրիստոսի մասին.

«Այդժամ Հայտնվեց ինչ-որ մարդ, եթե կարելի է նրան մարդ Համարել (բնությունը և կերպարանքը նրա մարդկային, ին, նրա տեսքը՝ գերմարդկային, իսկ գործերը՝ աստվածային), և Հրաչքներ գործեց զորեղ և Հրաչալի։ ԱյսուՀանդերձ ինձ կարեւլի է նրան մարդ անվանել, բայց նայելով նրա բնույթին, չի կարելի նրան Հրեչտակ անվանել։ Ամենը, ինչ-որ նա անում էր, գործում էր անտեսանելի ուժով, բառով և Հրամանով։ Ոմանք ասում էին նրա մասին, որ մեր առաջին օրենսդիրը Հարություն է առել և ցուցանում է չատ բժչկություններ և իմասանուց։ Նա չատ տեղերում ներՀակ էր Օրենգին և չէր պաՀպանում չաբաթը պապենական սովորության Համաձայն, բայց ոչ մի պիդծ ու անմաքուր

բան չէր դործում։ Շատ բան կատարում էր ոչ Թե ձեռքերով, այլ՝ խոսթով, և ժողովրդից չատերը Հետևում էին նրան, անսալով նրա ուսմունքը, և չատերը գնում էին, մտածելով, որ նրա միջոցով Հրեաների ցեղը կազատվի Հռոմեացիների ձեռքից։ Նա սովորություն ուներ, ամենից Հաձախ լինել քաղաքի դիմացի Ձի֊ թենյաց լեռան վար: Եվ այնտեղ էր բուժում մարդկանց: Եվ Հավաքվեցին նրա մոտ 150 ՀամախոՀներ («ծառա»), իսկ մարդկանցից չատերը Նրա ուժը տեսնելով, որ ամենը, ինչ նա կամենում էր, գործում էր խոսքով, պաՀան/եցին, որպեսզի նա մտնի քաղաք և ջարդի Հռոմեական գորքը ու Պիղատոսին և Թադավորի իրենց։ Բալց նա մերժեց ալդ։ Դրանից Հետո լուրը Հասավ նրա մասին Հրեական իչխանություններին: Եվ, Հավաքվելով, արքերեցների մոտ, ասացին. « Մենք տկար ենք և չենք կարող դիմադրել Հռոմեացիներին: Բայց քանի որ աղեղը արդեն պրկված է, դնանը և ասենը Պիղատոսին, որ լսել ենը և Հանդիստ կլինենը: Ալլապես կլսի ուրիչներից, և մեզ կզրկեն կալվածըներից ու կջն֊ ջեն մեր երեխաների Հետ»։ Եվ, գնացին, լուր տարան Պիղատո֊ սին: Եվ, նա ուղարկեց, ջարդեց ժողովրդից չատերին և բերել տվեց այդ Հրաչագործին։ Քննելով նրան, Պիղատոսը Հասկացավ, որ նա բարեգործ է և ոչ Թե չարագործ, խռովարար չի և ոչ Թագավորություն փնտրող։ Եվ բաց թողեց նրան, որովՀետև նա բուժեց նրա մեռնող կնոջը: Եվ նա գնաց իր նախկին տեղը և սկ֊ սեց գործել առաջվա գործերը, և ավելի չատ ժողովուրդ Հավաքվեց նրա չուրջը։ Եվ փառաբանվեց նա իր գործերով բոլորից չատ: Օրենքի պաՀապանները լցվեցին նրա նկատմամբ ավելի մեծ նախանձով և 30 տաղանդ տվեցին Պիղատոսին, որ նա սպա-Նի նրան: Եվ նա վերցնելով, ագատություն ընձեռեց նրանց, որ իրենք կատարեն իրենց ցանկությունը։ Եվ նրանք սպասում էին Հարմար պաՀի, որպեսզի սպանեն նրան աչեցին նրան, պապենական սովորուլթին Հակառակ, և չատ ծանակեցին նրան»<sup>68</sup>:

Հասկանալի է, որ Հրաչագործի աստվածային կերպարանքի մասին ամենից դյուրին է վերագրել քրիստոնեական գրիչներին, չնայած Հովսեփին խորԹ չէին նման արտաՀայտուԹյունները<sup>69</sup>: Հետաքրքրական է այլ բան: Համաձայն սլավոնական վարկածի, Հիսուսին ձերբակալել են երկու անգամ, և Նրան կալանքի վերցնելու պահին կաչառված Պիղատոսի դինվորները ժողովրդի մեջ ծեծ ու ջարդ են կազմակերպել: Եվ չատ բաներում պատմուԹյունը Հեռանում է ավետարանականից: Քրիստոնեական գրիչը Հազիվ Թե Համարձակվեր մտնել այդպիսի կտրուկ ՀակադրուԹյան մեջ Սուրբ Գրոց Հետ, մասնավորապես, նա չէր սկսի պատմել Հիսուսի երկու անգամ ձերբակալվելու մասին: Օրինական կլինի ենԹադրել, որ Հովսեփոսը ինչ-որ մեկի չուրԹերից իմանալով եղե-

լությունների մասին, Հայտնել է այն ոչ այնքան ձչգրիտ: Այդ բոլորը, իՀարկե, չի բացառում նաև տեքստում Հետագա փոփոխությունների Հնարավորությունը:

Բայց ընդունենք , որ Քրիստոսի մասին եղած Հատվածը սլավոնական մեկնարկներում ամբողջովին պարականոնային է, ընդունենք, որ «Հնախոսության» XVIII գլխի վկայությունը ավելացված է Հետադայում, սակայն, մեզ մնում է Հակոբի՝ «Հիսուսի, այսպես կոչված, Քրիստոսի եղբորը» մահապատժի ենթարկելու մասին տեղեկությունը։ Ի վերջո, եթե նույնիսկ կանդնենք ծայրահեղ սկեպտիցիզմի դիրքերում, մերժենք և այդ տեքստը, մեղ կմնա Հովսեփոսին միտումնավոր լռության մեջ կասկածելու իրավունքը։ Ձէ որ, չգիտես ինչու, նա ոչ մի բառ չի ասում այնպիսի մարդու մասին, ինչպիսին Հիլլելն է, չնայած վերջինս Հրեաստանի ականավոր քարողիչն էր Երկրորդ Տաճարի դարաչըջանում։

Փլավիոսից բացի, նորկտակարանյան ժամանակաչըջանի Պաղեստինի պատմության մասին նյութեր է պարունակում Թալմուդը։ Հրեական եկեղեցական կանոնների, օրենջների, բարոյական պատվիրանների և լեդենդների այդ ծավալուն ժողովածուն ստեղծվել է մ. թ. ա. II-V դարերի ընթացջում, իսկ նրա սկիզբը Հասնում է մ. թ. ա. I Հարյուրամակ։ Դրանում կան նաև վկայություններ Քրիստոսի մասին, բայց դրանջ տրված են ծածկադրված և անորոշ ակնարկների տեսջով։ Հաշնախ Թալմուդը Հիսուսին անվանում է « Նազովրեցի» կամ «այն մարդը»։ Ասված է, որ Նա «զբաղվում էր կախարդությամբ և չեղեց Իսրայելը ուղուց», որ Նա «մոդություն էր սովորել Եդիպտոսում» և որ Նրան «կախեցին Պասջայի նախօրեին»<sup>70</sup>։ Թալմուդում Հիշատակվում է դարի վերջում ապրած ուսուցիչ Եղիազարի մասին, որին մեղադրում էին ջրիստոնեության Հանդեպ ունեցած Համակրանջի Համար։ Նա խոստովանել է, որ լսել է Սեկանիացի ոմն Հակոբից Հիսուսի խոսջերը, որոնջ իրեն դուր են եկել<sup>71</sup>։

Չնայած բոլոր նման տեղեկությունների կցկտուր և անորոչ լինելուն, Թալմուդի կազմողները չեն կասկածում Հիսուսի ռեալականությանը: Իսկ չէ որ եթե այդպիսի կասկածներ ծաղեին, ապա քրիստոնեության Հակառակորդները չէին Հապաղի դրանից օգտվել: Դա Հասկանալով, առասպելաբանները պատրաստ են դնալ նույնիսկ դիտակցված նենդափոխությունների: Այսպես, Ա. Լամովիչը մեջ է բերում ռաբբի Տրիփոնի խոսքերը II դարի դրող Սբ. Հուստինիանոսի դրքից. «Դուք Հետևում եք սին լուրերի, դուք ինքներդ ձեղ Հորինում եք Քրիստոս... ԵԹե Նա անդամ ծնվել է և դոյություն ունի ինչ-որ տեղ, բոլոր դեպջերում Նա ոչ մեկին Հայտնի չի»։ Այս արտաՀայտությունից եղրակացություն է արվում, իբր որոշ Հրեաներ Հիսուսին Համարում էին մտացածին<sup>72</sup>։ Բայց նման եղրակացությունը հիմնված է կրձատված և աղավաղված քաղվածքի վրա։ Տրիփոնի բաց թողնված խոսքը Հնչում է այսպես. «Ինչ վերաբերում է Օծյալին (Քրիստոսին), եթե Նա ծնվել և
դտնվում է ինչ-որ տեղ, ապա Նա Հայտնի չի ուրիշներին և Ինքն Իրեն
չդիտի և ոչ մի ուժ չունի, մինչև որ չդա Եղիան, չօդնի Նրան և ցույց
չտա բոլորին<sup>73</sup>։ Ակներև է, որ Տրիփոնը, խոսելով «Օծյալի» մասին,
Հասկանում էր ոչ թե Հիսուս Նազովրեցուն, Որի փրկչականությանը
չէր Հավատում, այլ սպասված Փրկչին և Նրա Հայտնությանը ժողովրդի առաջ, Համաձայն ավանդական Հրեական պատկերացումների<sup>74</sup>։ Եվ
երբ Տրիփոնն ասում էր. «Դուք ձեղնից Քրիստոս եք Հորինում», նա,
իՀարկե, նկատի ուներ ոչ պատմական Հիսուսին, այլ Նրան Փրկիչ ձանաչելը։

Անգլիացի մարջսիստ պատմաբան Արչիբալդ Ռոբերտսոնը նչել է, որ տվյալ դեպջում առասպելաբանները «մեկը մյուսի հետևից ընկ-նում են միամիտների համար սարջված ամենապարզունակ ծուղակի մեջ»։ Նա հարկադրված նչում է, որ, ցավոջ, չատ հեղինակներ դիմում են այդպիսի աձպարարության, որպեսզի ցույց տան իրենց իրավացիու-թյունը»<sup>75</sup>:

Մեր «վկաների Հարցաքննությունը» մոտենում է ավարտին: Մինչև Հիմա մենք խոսել ենք միայն ոչ քրիստոնյա Հեղինակների մասին: Վերջացնելով, ցույց կտանք նաև քրիստոնեական միջավայրից դուրս եկած Հնադույն արտաավետարանական վավերաթղթերը:

Նորկտակարանյան գրականության առավել վաղ ստեղծագործությունները Պողոս առաջյալի Թղթերն են: Նրա ռեալականությունը, որպես պատմական անձի, կասկածի տակ չի դրվել անգամ առասպելաբանների մեծամասնության կողմից: «Եթե ընդՀանրապես գոյություն է ունեցել,- գրել է Դրևսը,- «մեծ անձնավորություն», որը կյանջի է կոչել նոր կրոն, ապա դա եղել է ոչ թե պսեվդոպատմական Հիսուսը, այլ Պողոսը, որը իր վեՀ մտաՀայեցողության և բարոյաբանական գործունեության խորջերում ձեռջ բերեց այն ուժերը, որոնջ ջրիստոնեությանը Հնարավորություն ընձեռեցին Հաղթանակ տանել իր Հետ մրցակցող մյուս կրոնների Հանդեպ: Քրիստոնեության ծնունդը առանց Հիսուսի լիովին բացատրելի է, առանց Պողոսի այն բացատրել չի կարելի»<sup>76</sup>:

Բայց այդ դեպքում, Պողոս առաքյալը պետք է լիներ մեկը նրան-

ցից, ովջեր ստեղծեցին «Քրիստոսի մասին առասպելը», և Հետևապես, ապրեր ավետարանական ժամանակաչըջանից զգալի ժամանակ Հետո: Մինչդեռ Պողոսը Հիսուսի կրտսեր ժամանակակիցն էր։

Նա ծնվել է Նրանից 10-15 տարի Հետո, Երուսաղեմում առաջին անդամ եղել է մոտ 30 թ., որտեղ սովորել է Գամաղիելի դպրոցում, բրիստոնյա է դարձել մոտ 36 թ., այսինջն` դեռ Պիղատոսի ժամանակ (26-37), նաբաթեյական թադավոր Արետա IV (8 թ. մ. թ. ա. 40 թ. մ.թ.) կառավարման օրոջ։ Պողոսը ջարողել է Կլավդիոս կայսեր (41-54), պրոկուրատոր Աջջայա Գաղղիոնի (52) օրոջ, Հրեաստանի կուսակալներ Մ.Ա.Փելիջսի (52-60) և Պ. Ֆեստի (60-62), ջաՀանայապետ Անանիեյի (49-50), Ադրիպաս II (48-66) թադավորի օրոջ։

Պատմական չատ վավերագրերից Հայտնի բոլոր այս անձերը ուրվագծվում են «Գործք Առաջելոց»-ում և Թղթերում<sup>77</sup>:

Պողոս առաջյալի Թղթերը գրվել են 50-60-ական թվերին։ Բոլոր դեպքերում դրանցից և ոչ մեկը չէր կարող երևան գալ Երուսաղեմի (70 թ.) անկումից Հետո։ Տաձարի կործանումը Պողոսին վձռորոչ Հիմք տվեց Հին Օրենքի ջատագովների դեմ, և նա չզլացավ դրանից օգտվել։ Թղթերում այդ իրադարձության մասին դույզն ինչ ակնարկ չկա։ Այդ պատձառով, վերադրել այն II դարի՝ բացարձակապես անՀիմն է։

Դրևսը Հույս ուներ դրությունից դուրս դալ, Հայտարարելով, իբր «Պողոսը ոչինչ չի իմացել Հիսուսի մասին»<sup>78</sup>: Այնինչ, առաքյալի ԹղԹերում խոսվում է Քրիստոսի ծննդի և Նրա քարողչության, Նրա տասներկու առաքյալների, ԽորՀրդավոր ընթրիքի, խաչելության և Հարության մասին: Պողոսը Հաղորդում է իր Հանդիպումների մասին Հիսուսին անձամբ ձանաչող մարդկանց՝ Պետրոսի, Հակոբի և ՀովՀաննեսի, ինչպես նաև Հարության «շատ» ուրիչ վկաների հետ<sup>79</sup>: Հասկանաւլի է, որ, չլինելով Հիսուսի անմիջական աշակերտը, առաքյալը քիչ է խոսում Նրա կյանքի մանրամասների մասին, Թողնելով այն որպես ականատեսների մենաչնորդ: Սակայն անփորձ ընթերցողի Համար անպամ պարզ է, որ, վկայելով Քրիստոսի մասին, Պողոսը նկատի ուներ ոչ Թե առասպելական էակի, այլ Հիսուս Նազովըեցուն:

Բայց ինչու է Քրիստոսի երկրային կյանքի մասին այդքան քիչ ասված ՀովՀաննու Հայտնության մեջ։ Դա պայմանավորված է ՀովՀաննու Հայտնությունի ընդՀանուր միստիկ-խորՀրդանչանային բնույթով։ Հայտնի է, որ վախձանաբանական ոդով դրված նաև մյուս վաղ քրիստոնեական դրքերը, օրինակ՝ Հերմեսի «Հովիվը», լռությամբ են չրջանցում Հիսուսի երկրային ուղին։ Եվ, այնուամենայնիվ, ՀովՀաննու գայտնությունից իմանում ենք, որ Հիսուս Քրիստոսը սերվել է Հուդայի սերնդից, խաչվել է և գարություն առել, որ Նա ունեցել է աչակերտներ և ավետել է Բարի Լուր բոլոր ժողովուրդներին<sup>∞</sup>:

Մնում է ամփոփել արդյունքները։

Ընդունենք, որ Ավետարանները մեզ չէին Հասել։ Այնուամենայնիվ, մյուս աղբյուրներից մենք կիմանայինք, որ Տիբերիոս կայսեր ժամանակ Հրեաստանում ապրել է քարոզիչ Հիսուսը ՆազարեԹից։ Նրա ուսմունքը նվաճել է չատ Հետևորդներ, բայց իչխանությունների մոտ այն կասկած Հարուցեց։ Օրենքի պաՀապանները Հանձնեցին Նրան Պիղատոսին, և նա մաՀվան դատապարտեց Հիսուսին որպես Հռոմի Համար վտանգավոր «Հրեաստանի Թագավորի»։ Նազովրեցու մահից հետո առեղծվածային երևույթները Համոզեցին աչակերտներին, որ Նա Հարություն է առել, որ Նա մարդարեների խոստացյալ ձչմարիտ Ազատարարն է։ Այսպես ծնվեց քրիստոնեությունը, որը սկսեց տարածվել ողջ կայսրությունով մեկ։

Հիմա պատկերացնենք, որ այս կամ այն պատճառով կորսված են եղել բոլոր արտավետարանական վկայությունները Քրիստոսի մասին: Դա նույնպես չէր Հաստատի առասպելաբանների ճիչտ լինելը: Ձէ որ ցանկացած լայնածավալ Հոգևոր չարժում, լինի այն կոմփուկիոսականություն կամ իսլամ, չէր կարող ծագել առանց առաջնորդ Հիմնադիրների: Ինչու այդ կանոնից բացառել Եկեղեցին, նրա սկիղբը պատկերելով «ինքնակամ ծագումի» տեսքով:

Ավետարաններում պատկերված իրադարձությունները կատարվել էին միայն մի քանի տասնամյակ առաջ այն բանից, երբ սկսեցին դրի առնվել։ Այնինչ, առասպելները ձևավորվում են դարերով։

## «ԻՆՉ ՈՐ ՄԵԿԸ ԳՈՅՈՒԹՅՈՒՆ է ՈՒՆԵՑԵԼ...»

Համոզվելով մտակառուցման խախուտությանը, որը նրանք այդքան երկար ու ջանադրաբար բարձրացրին, առասպելաբաններն սկսեցին պատրաստվել նաՀանջի: Դեռևս 1902 թ. Ջոն Ռոբերտսոնը Հայտարարեց, որ, իր կարծիքով, Հիսուսը կարող է գոյություն ունեցած լինել որպես «ուսուցիչ-նորարար» և, Հնարավոր է, Նա Հավակնել է Փրկչի դերի, բայց այդքանով վերջանում են Նրա մասին եղած արժանաՀավատ տեղեկությունները<sup>8</sup>: Դրա Հետ մեկտեղ, Ռոբերտսոնը, Հետևելով Թալմուդին և Ցելսին, Հիսուսին կոչում է «Պանտերոսի որդի»: Դրանով իսկ, նա կրկնեց լեզվաբանական Հին սխալը, որում Պարտենոս՝ Կույս բառը չփոթվել է Պանտերոս անվան Հետ։

Մարքսիստական գրականության մեջ առաջիններից մեկը, որն սկսեց դիրքերը Հանձնել, Արչիբալդ Ռոբերտսոնն էր։ 1953 թ. լույս տեսած «Քրիստոնեության ծագումը» գրքում նա ընդունեց, որ ավետաըանական պատմությունը բովանդակում է «պատմության տարրեր»<sup>82</sup>:
Նրա օրինակին Հետևեց իտալացի կոմունիստ-պատմաբան Ամբրոջո
Դոնինին։ Նա գրել է. «Պատմական գիտության առաջադեմ Հոսանքնեըը գիտակցելով այն ուղղությունների վտանգը, որոնք ուշադրություն
չեն դարձնում քրիստոնեական ավանդությունների կազմավորման
պատմական-սոցիալական պրոցեսին, առասպելականության Հասկացությունների վերարժեքավորման անՀրաժեշտություն են զգում»: Ինչ վեըաբերում է Հիսուսի կյանքին, ապա Դոնինին ենթադրում է, որ կարելի է «միայն փորձել վերականգնել նրա ինչ-որ ընդՀանուր գծերը»<sup>83</sup>:

Վերջ ի վերջո, մեր առասպելաբանները ևս ստիպված էին Համաձայնել այդ Հայեցակետի Հետ, չնայած ընդունեցին այն մեծադույն դժկամությամբ։ Այսպես՝ Ս. Կովալևը ասելով, որ «վաղ քրիստոնեական դրականության չատ դործող անձեր, անկասկած, պատմական անձեր են», այդ զիջումը տարածեց միայն ՀովՀաննես Մկրտիչի, Պողոս առաջյալի և Հակոբ առաջյալի վրա, բայց Քրիստոսի ռեալականությունը առաջվա պես ժխտեց<sup>81</sup>:

Ընդ որում, մեծ նվաձումն արդեն այն էր, որ Կովալևը դադարեց Հիսուսի մասին ոչ քրիստոնեական վկայությունները Համարել կեղծիք:

Մյուս խորհրդային պատմաբան Ա. Կաժդանը, որի դատողությունները «Հիսուս աստծու» մասին մենք մեջ բերեցինք վերևում,1966-ին դրել է. «Ավետարանական ավանդույթների պատմությունը չի հակասում այն բանին, որպեսզի ավետարանների կազմողները կարողանային հաղորդել Հիսուս անունը կրող մարդու՝ Փրկչի իրական պատմության ինչ-որ սուղ տարրեր<sup>§5</sup>: Այդ նույն ոգով է արտահայտվում Մ. Կուբլանովը, որի խոսքերով. «Ձևավորվող քրիստոնեությունը կարող էր համախմբվել «Հրաչագործ անձերի» դարաչրջանի չատ «մարդարեներից» մեկի, ինչ-որ քարողչի անձի չուրջը<sup>86</sup>: Իսկ ինչպես վարվել տխրահռչակ «դարի լռության» հետ։ Դրան պատմաբանը պատասխանում է. «Դարի լռության» մասին դրույթը, ոչ քրիստոնյա հեղինակների կարծես թե միաբան լռությունը, հավասարապես նաև այն այլազան եղրակացությունները, որոնք արվում էին այդ հիմքի վրա, կորցրել են այն նչանակությունը, որը տրվում էր դրանց»<sup>87</sup>: Ավելի Հստակ, թվում է, դժվար է արտաՀայտվել:

Բայց ընդունելով Քրիստոսի պատմականությունը, չափավոր քննադատականության կողմնակիցները Հիմա էլ ձգտում են նվազեցնել Նրա դերը որպես քրիստոնեության Հիմնադրի: «Հիսուսի խնդիրը» Հայտարարվեց ոչ էական: «Մարքսիստական դիտության Համար,դրում է նման Հեղինակներից մեկը,- սկզբունքային նշանակություն չունի Հարցն այն մասին՝ ապրել է, թե չի ապրել Հրեաստանում Օդոստոսի և Տիբերիոսի թագավորելու տարիներին Հիսուս անունով մի մարդ, որը մաՀվան է դատապարտվել Պոնտացի Պիղատոսի ժամանակ և Հետագայում աստվածացել է իր նախապաչարված Հետևորդների կողմից: Քրիստոնեական կրոնը, ինչպես և բոլոր նշանակալից կրոնական չարժումները, ստեղծվել են աստիճանաբար՝ Հավատացյալ զանդվածների կողմից»<sup>88</sup>:

Սակայն եթե այդ Հարցն իրականում նչանակություն չունի, ապա ինչ իմաստ ունի նրան այդքան տեղ Հատկացնելը աթեիստական քարողչության մեջ: Ինչու այդքան երկար և կատաղի ձգտում էին ապացուցել, որ Քրիստոսը «չի եղել», որ Նրա գոյությունը երկրորդական փաստ է:

Բացի դրանից, տարակուսանք են Հարուցում անանուն «Հավատացյալ զանգվածները» քրիստոնեության կերտողի դերում։ Ցանկացած ժամանակաչըջան ցույց է տալիս, որ «զանգվածները», որպես կանոն, եղել են կամ պաՀպանողական միջավայրը, Հին Հավատալիքները պաՀպանող կամ էլ մոտ բերվող Հրից բռնկվող դյուրավառ նյութ։ Ստեղծագործական խոյանքները նոր Հեռանկարների և գաղափարների Հանդեպ բխել են անՀատներից։ Հենց նրանք են, ինչպես կիզակետ, կենտրոնացրել իրենց մեջ դարերի փորձը և սերունդների սպասումները։ «Եթե կա մի բնագավառ, իրավացիորեն դրում է Ս. Բուլդակովը, որտեղ ստեղծադործական անՀատականության բացառիկ դերը առավել անվիձելի է և ակներև, ապա դա այն է, որտեղ դործում է անիմանալի, Հիրավի, մարդուն մոդական ձանապարՀով պայծառացնող ներչնչանքը, այդպիսի բնադավառ են կրոնը և արվեստը։ Փորձեք Հասկանալ իսլամի ծադումը, նրանից դուրս դցելով ՄուՀամեդին»<sup>80</sup>:

Նույնչափ անՀեթեթ կլիներ արվեստի պատմությունից վերացնել Ռաֆայելին, Շեքսպիրին կամ ԲեթՀովենին։ Ձէ որ արվեստի պատմությունը նչանակալից չափով արվեստագետների պատմությունն է, իսկ իմաստասիրության պատմությունը, ըստ էության, ոչ այլ ինչ է, եթե ոչ իմաստասերների պատմությունը։ Անգամ այնպիսի Հոգևոր արժեքներից աղջատ ոլորտում, ինչպիսին քաղաքական կյանքն է, մենք Հայտնաբերում ենք անՀատի կամքի Հղոր ներդործություն իրադարձությունների ընթացքի վրա։ Բավական է Հիչեցնել, որ XX Հարյուրամյակը միայն դիտի մի քանի դեմքեր, որոնք որոչել են դարաչրջանի ուղղությունը։ Հրաժարվել անՀատի խնդրից, նչանակում է չնկատել պատմական պրոցեսի կարևորադույն կողմերից մեկը։

Ճիչտ է, Հեռավոր անցյալում, երբ տիրապետող էր տոհմային, ցեղային, ժողովրդական գիտակցությունը, անձնավորությունը, կարծես, թե ամբողջի ընդհանրականության հարաբերությամբ, նահանջել էր երկրորդ պլան: Այստեղից, սակայն, չի հետևում, որ «զանգվածներն» ստեղծել են իրենք: Պարզապես, հին աչխարհի բանաստեղծների, քանդակագործների և նկարիչների անունները հահախ մնում էին անհայտ: Նրանք մնում էին դեռ սերտորեն կապված ավանդույթի հետ և չէին համարձակվում հակադրվել դրան: Հենց այդ ժամանակաչրջաններում են ծագել ավանդագորույցները, էպոսները, առասպելները:

Բայց մի քանի Հարլուրամյակ մինչև Քրիստոս, երբ Հայտնվեցին մեծ մտածողները, Հոգևոր առաջնորդները և բարենորոգիչները՝ ՀամաչխարՀային կրոնների ստեղծողները, սկսվեց անՀատի ազատագրումը ավանդույթի չղթաներից: «Զանդվածները» սկզբնապես մեծ դժվարությամբ էին ընդունում այն նորը, ինչը տալիս էին նրանց մարդարե֊ ները և ուսուցիչները։ Երեմիա, Կոմփուկիոս, Զրադաչտ, Անաքսագոր, Սոկրատ և Արիստոտել, աՀա մի ջանի անուններ միայն այն մարտիրոսների ցուցակից, որոնք ընդունվեցին չՀասկացված, որոնց Թունավորե֊ ցին և սպանեցին: Հոգևոր առաջնորդներ-բարենորոգիչները ստիպված էին մենամարտել սովորույթի ուժով գործող ավանդույթների, ավանդավարջերի և ծեսերի դեմ: Նրանց ժառանդությունը ցարդ կրում է իր վրա իրենց անՀատականության, իրենց անկրկնելի նկարագրի անջնջե֊ լի կնիքը, նրանց ներքնաչխարՀը այսօր նույնպես ազդեցություն է Թողնում միլիոնավոր մարդկանց Հոգիների վրա: Հենց դա միայն վիճե֊ լի է դարձնում այն պնդումը, իբը քրիստոնեության Հիմնադրի Հարցը պատմաբանի Համար ինչ-որ «անկարևոր» բան է:

Մի չարք օրինակներ ցույց են տալիս, Թե ինչքան Հեռու կարող են դնալ նրանք, ովքեր չեն ցանկանում Հաչվի նստել Քրիստոսի պատմական ռեալականության Հետ։ Մասնավորապես, Հանրի Բարբյուսը, առանց որևէ Հիմքի պատկերել է Հիսուսին որպես Հեղափոխական, և քիչ է մնում որ՝ աԹեիստ<sup>90</sup>։ Իսկ դիտնական-նարոդովոլեց Նիկոլայ Մորդովը նույնացրել է Քրիստոսին միաժամանակ Մովսեսի, ՄուՀամեդի.

Ռամզես 11-ի և Վասիլի Մեծի Հետ<sup>91</sup>: Երբեմն նման արտառոց երևակայությամբ ստեղծված վարկածներ են առաջ բերվում, որոնք սաՀմանափակվում են. «Ինչ-որ մեկը գոյություն է ունեցել, բայց մենք նրա մասին ոչինչ չգիտենը» պնդումով:

### «ՀԱԿԱՍՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԻ ԵՎ ՍԽԱԼՆԵՐԻ ԹՆՋՈՒԿԸ»

ժամանակակից ախեիստ Հեղինակները, ինչպես տեսանք, պատրաստ են արդեն Համաձայնել այն իրողության Հետ, որ Ավետարանները «Հաղորդում են մի չարք տեղեկություններ քարողիչ Հիսուսի իրական կյանքի մասին»<sup>92</sup>: Բայց այդ Հեղինակներն իրենց զինանոցում ունեն մի չարք փաստարկներ, որոնցով նրանք Հույս ունեն սասանել Նոր Կտակարանի գրքերի արժանաՀավատությունը։ «Մարդկանց Հիչողության մեջ,- ասում են նրանք,- պատմական Հիչողության մեջ Համարյա երկու Հաղար տարի Քրիստոսի կերպարը ձևավորվել է որպես բազմադեմ և Հակասական ինչ-որ մի բան»<sup>93</sup>: Որպես ապացույց բերում են Նրա անձնավորության այլազան մեկնաբանությունները անցյալում և ներկայումս։ Ոմանք Նրան Համարում են մարդարե և բարոյախոս, մյուսները՝ չբռնանալու կողմնակից, երրորդ կողմը՝ խռովարար։ Կարելի է, արդյոք, Հարցնում են մեզ, նման պարադայում ձչդրիտ պատկերացում կազմել այդչափ Հակասական մարդու մասին։

Բայց Հենց Հիսուսի բազմակողմանիությունն է խոսում Նրա անձնավորության մեծության մասին, այն մասին, որ Նա չի տեղավորվում սխեմաների և միանչանակ բնութագրումների մեջ: Ի դեպ, դա վերաբերում է նաև բոլոր ժամանակների չատ նչանավոր մարդկանց: Ինչքան ականավոր է մարդարեն, իմաստասերը կամ դրողը, այնքան մեծ է նոր, երբեմն անսպասելի կարծիքների երևան դալու Հավանականությունը նրա մասին: Այսպես, ի դեմս ՄուՀամեդի, տեսել են մեկ որպես քաղաքական արկածախնդրի, մեկ որպես խաբեբայի, մեկ որպես ներչնչված Հայեցողի, իսկ Սպինողային պատկերել են մեկ որպես աթեիստ, մեկ՝ որպես միստիկ:

Հետազոտողներն ունեն ուրիչ փաստարկներ ևս Ավետարանի արժանաՀավատության դեմ։ Նրանք մատնանչում են Հակասություններ, որոնք իբր նվազեցնում են Նոր Կտակարանի պատմական արժեքը։ Դեռևս Հին առասպելաբաններն էին առաջ քաչել այդ փաստարկը որպես իրենց Հարձակումների «ծանր Հրետանի»։

Սովորաբար, երկու կարգի Հակասություններ են մատնանչում, փաստերի նկարագրության մեջ և ուսմունքի չարադրման մեջ։ Կանգ առնենք նախապես Քրիստոսի կյանքի իրադարձությունների մասին ավետարանիչների պատմությունների «Հակասությունների» վրա։

Վաղուց արդեն կասկածում էին, Թե կարող էր, արդյոք, Հովսեփը Համարձակվել Մարիամի և Մանկան Հետ գնալ Երուսաղեմ, որը վկայվում է Ղուկասի մոտ, եԹե, Համաձայն ՄատԹեոսի, նա գիտեր Հերովդեսի չարակամ մտաՀղացման մասին<sup>94</sup>: Պատասխանը գտնում ենք Մատ-Թեոս առաջյալի մոտ. Հերովդեսը լսեց Հիսուսի մասին, երբ Նա մոտ երկու տարեկան էր, իսկ Տաձար Մանկանը տարել են մեկ ամսական Հասակում, ինչպես որ այդ պաՀանջում էր Օրենքը<sup>95</sup>:

Մատթեոսը և Մարկոսը մանրամասնորեն պատմում են, թե ինչպես Հովհաննես Մկրտիչը մկրտեց Հիսուսին, մինչդեռ Ղուկասի մոտ պարզ ասվում է, որ այդ ժամանակ Հովհաննեսը դտնվում էր բանտում, և Հիսուսը մկրտվել է առանց նրա» Սակայն բավական է ուչադիր կարդալ և համեմատել տեքստերը, համողվելու համար այդ չինծու «հակասութթյան» անիմաստության մեջ։ Ղուկասը, խոսելով Հովհաննեսի ձերբակալման մասին, պարզ հասկացնել է տալիս, որ նա բռնվել էր Հիսուսի մկրտությունից հետո։

«Որտեղ է անցկացրել Իր կյանքը Հիսուսը։ Առաջին երեք Ավետարաններն ասում են, որ Գալիլիայում, իսկ ՀովՀաննեսի Ավետարանը վկայում է, որ Երուսաղեմում»։ Բայց ՀովՀաննեսը նույնպես գիտի Քրիստոսի կյանքի գալիլիական չրջանի մասին, ձիչտ այնպես, ինչպես որ մյուս ավետարանիչներն են Հաղորդում Հրեաստանում արած քարողների մասին<sup>97</sup>:

«Յուրաքանչյուր երեխա Երուսաղեմում պետք է որ Հիսուսին դեմքով ճանաչեր։ Իսկ այստեղ Հանկարծ պարզ է դառնում, որ բացարձակապես ոչ ոք Նրան չգիտի և չէին ճանաչի, եթե չլիներ Հուդան»։
Բայց չէ որ Հիսուսը Երուսաղեմում եղել էր կարճ ժամանակով, ընդամենը մի քանի օր։ Առաջներում էլ Նա մայրաքաղաք էր դալիս կարճ
ժամանակով, իսկ տոնակատարության օրերին այնտեղ էին Հոսում Հարյուր Հաղարավոր մարդիկ։ Սպասավորները, որոնք ուղարկվել էին Հիսուսին ձերբակալելու, կարող էին բնավ էլ Նրան դեմքով չճանաչել։
Բացի այդ, դեպքը տեղի էր ունենում գիչերը և պաՀանջում էր չտապողականություն։

«Դեռ նախօրեին ողջ ժողովուրդը եկել էր Տաճար Քրիստոսին լսելու, քաՀանայապետները և դպիրները Հուդայի Հետ փնտրում էին անաղմուկ իրավիճակ՝ «ժողովրդի ներկայությամբ» Նրան չկալանավորելու Համար: Իսկ այստեղ Հանկարծ պարզ է դառնում, որ «ողջ ժողովուրդը» դեմ է Հիսուսին և պահանջում է Նրան մահապատժի ենթարկել»: Առաջինը, «ողջ ժողովուրդ» արտահայտությունը վերաբերում է ոչ թե Երուսաղեմի բազմաքանակ բնակչությանը, այլ արքերեցների կողմից դրդոված մարդկանց մի փոքր խմբի: Երկրորդ, դա «ավետարանական հակասություն» չէ, այլ ամբոխի ծայրահեղ հեղհեղուկության վկայություն, որի օրինակները բազմաթիվ են պատմության մեջ: Հաճախ ժողովուրդը նույն անողոքությամբ հարձակվում է իր երբեմնի հերոսի վրա, ինչ խանդավառությամբ փառաբանում էր մինչ այդ...

Այդպիսի մակերեսային բնույթ են կրում նաև մյուս «Հակասությունները»: Շատ Հաձախ դրանք Հնարված են տենդենցիող քննողների կողմից, որպեսզի անվստաՀություն առաջացնեն Ավետարանների նկատմամբ:

Իգարկե, տեքստերում կան նաև իրական անգամապատասխանություններ։ Օրինակ` Հիսուսի երկու սերնդաբանությունը։ Որն է դրանցից իսկականը։ Եվ որտեղից են դրանք քաղված։ Հայտնի է. որ գրեաները խնամքով պագպանում էին իրենց տոգմադրական դրառումները։ Ավետարանիչները կարող էին օգտվել դրանցից, գատկապես, որ ընդգուպ մինչև IV դարը տարբեր քաղաքներում դեռ ապրում էին Հիսուսի գարազատները<sup>88</sup>։ Ըստ երևույթին, ձչդրիտ ծադումնաբանությունը Ղուկասի մոտ է, քանի որ Մատթեոսի մոտ այն կրում է բացագայտ սիսեմատիկ և խորգրդանչային բնույթ։ Հիսուսի նախնիներին թվարկելով, Մատթեոսը սոսկ ցանկացել է ակնառու կերպով պատկերել Նրա թագավորական ծադումը։

Դե, տարաձայնություններն ինքնին չեն խոսում Ավետարանիչների դեմ։ Երբ նույն փաստերի նկարագրությունն արվում է միմյանցից անկախ, տարբեր մարդկանց կողմից, անխուսափելի են Հակասությունների և փոփոխակները, կապված պատմողի առանձնաՀատկությունների և այլ մասնավոր պատձառների Հետ։ Եվ, արդեն, իՀարկե, զարմանալի չէ, եթե մի մարդը Հաղորդում է մի բան, որի մասին մյուսը չի խոսում։ Նա կարող էր չիմանալ այդ փաստը, դրան նչանակություն չտալ և կամ բաց թողնել այն մեզ անՀայտ չարժառիթների պատձառով։ Հենց նման բանի մենք Հանդիպում ենք Ավետարաններում։ ՀովՀաննեսը և Մարկոսը, օրինակ՝ չեն խոսում Հիսուսի մանկության մասին, Մատթեոսը Հաղորդում է այդ մասին միայն մի քանի մանրամասներ, իսկ Ղուկասը խոսում է նույնիսկ Ծնունդին նախորդող եղելությունն

ների մասին:

Ուսմունքի մեջ եղած «Հակասությունները» իր ժամանակին ջանասիրաբար Հավաքել և աղյուսակի տեսքով ներկայացրել է Ա. Նեշմոևսկին իր «Հիսուս Աստվածը» գրքում<sup>99</sup>։ Նրա ցուցակի գլխավոր պակասությունը Հիսուսի խոսքերը իր Համատեքստում չդիտարկելու չկամությունն է։ Նա, առանց պատասխանատվության զգացումի, խոսջերի կապակցությունից դուրս է Հանում արտաՀայտություններ և դրանով իսկ Համեմատությունը դարձնում անիմաստ։ ԱՀա մի քանի օրինակներ՝

- 1. «Երանի խաղաղարարներին»:
- 2. «Մի կարծեք, Թե եկա խաղաղություն Հաստատելու, այլ` սուր»: Բայց միթե պարզ չէ, որ առաջին դեպքում խոսվում է խաղաղասիրության պատվիրանի մասին, իսկ երկրորդում` Քրիստոսը կանխատեսում է, որ Իր ուսմունքի չուրջ պայքար է բորբոքվելու:
  - 1. «Մի կարծեք, Թե Օրենքը ջնջելու եկա»։
  - 2. «Նոր գինին նոր տիկերի մեջ են լցնում»:

Օրենչքի Էությունը, Համաձայն Քրիստոսի ուսմունչքի, երկու պատվիրաններն են՝ սեր առ Աստված և սեր մերձավորի Հանդեպ։ Հետագա չրջանի Հուդայականության բազմաթիվ ծեսերը, այսպես կոչված՝ «սուրբ Հայրերի ավանդները», Նա դիտում էր որպես երկրորդական, իսկ երբեմն՝ Օրենչի ոդին մթադնող։

- 1. «Ոչ ոք չի կարող երկու տիրոջ ծառայել»:
- 2. «Տվեք կայսրինը կայսեր, իսկ Աստծունը՝ Աստծուն»:

Առաջին պատվիրանում դատապարտվում է ունայնականությունը և Հոդեկան երկատվածությունը, քանզի մարդու սիրտը պետք է պատ֊ կանի միայն Աստծուն: Երկրորդ արտաՀայտությունը վերաբերում է Հրեաներին Հուզող մասնավոր Հարցի, Հարկավոր է, արդյոք, Հոոմեա֊ կան կառավարիչներին Հարկեր մուծել:

- 1. «Մի՛ դատեք, որ չդատվեք»:
- 2. «Նստեք տասներկու գաՀերին՝ դատելու Իսրայելի տասներկու սերունդները»:

Լեռան քարոզում խոսվում է դատելու մեղանչականության մասին։ Երկրորդ դեպքում՝ «դատել» նչանակում է «կառավարել»։ «Դատավոր» բառը սեմիտական Արևելքում (Փյունիկե, Կարթադեն, Իսրայել) կառավարչի Հոմանիչն է<sup>100</sup>։ Առաքյալներն ընտրված էին որպես Աստծո նոր ժողովրդի Հիմնադիրներ, Իսրայելի տասներկու Հնագույն նաՀապետների, նախաՀայրերի նման։

Կարծում ենչ՝ այս օրինակները բավական են, որպեսզի ընթերցողը Համոզվի, Թե ինչպիսին է «ուսմունքի մեջ եղած Հակասությունների» արժեքը: Նման մոտեցման դեպքում, ինչքան ուզեք, կարելի է Հակասություններ դանել Հին ու նոր աչխարհի ցանկացած ստեղծադործության մեջ։

Ավետարանիչներին մեղադրում են նաև աչխարգադրությանն ու պատմությանը վերաբերող սխալներում:

Հաճախ ստիպված ենք լինում լսել Հեդնական նկատողություններ այն բանի առիթով, որ Ավետարանների Հեղինակները վատ են ծանոթ Պաղեստինին, երբ պատմում են, օրինակ՝ Գեննեսարեթյան լճի փոթորկի մասին 10: Մինչդեռ նավակով լողալը լճում, որի երկարությունը 20 կմ է, իսկ լայնությունը՝ 9 կմ, այնքան էլ վտանդավոր չէ, ինչպես թվում է առասպելաբաններին։ Հայտնի է, որ Դեննեսարեթի ձկնորսները այսօր էլ Հայտնվում են չրջապատի լեռների Հանկարծաչունչ փոթորկի վտանդի մեջ 10:

ԱյնուՀետև, «Պատմելով, որ Քրիստոսը Տիր քաղաքից դալիս է դեպի Գեննեսարեթյան լիձ, ավետարանիչները ստիպում են Նրան անցնել Դեկապոլիսով: Իսկ դա մոտավորապես այն է, ինչ-որ ասենք, ընթերցողը, ցանկանալով Մոսկվայից ընկնել Լենինդրադ, անցնի Ուկրաինայով»<sup>103</sup>: Այդ տողերի Հեղինակները կատարելապես անտեսում են ձամփորդության նպատակը։ Ոչնչից չի երևում, որ Իր փոքրիկ երկրով անցնելիս Հիսուս Քրիստոսը միչտ ընտրում էր կարձ ձանապարՀը։ ԸնդՀակառակը, եթե դա Համապատասխանում էր Իր մտադրություն» ներին, Նա լիովին կարող էր անցնել Հեռավոր չրջայցի։

Մատնանչում են և այն, որ ավետարանիչները չգիտեն պաղեստինյան ֆաունան` կենդանական աչխարհը¹⁰⁴: Բայց Ավետարաններում

թվարկված բոլոր կենդանիները` ոչխարը, այծը, ավանակը, եզը, ուղտը,
դայլը, աղավնին, ճնճղուկը, օձը ճիչտ ու ճիչտ Պաղեստինի բուն բնակիչներ էին և բազմաթիվ անդամներ Հիչատակվել են Հին Կտակարանում¹⁰⁵: Նկատի ունենալով աղվեսներին, որոնց մասին ասվում է Ավետարանում, Մուտյե-Ռուսսեն կասկածանչով նչում է. «Ես չգիտեմ, լինում են, արդյոք, Իտալիայում այդչափ Հաճախ Հանդիպող աղվեսներ
Պաղեստինում նույնպես¹⁰6: Բայց բավական էր նայել ցանկացած կենդանական աչխարհագրության դասագիրը, այդ բանում Համոզվելու Համար։ Աղվես-ֆենեկները տարածված են ողջ Մերձավոր Արևելքում և
մինչև օրս բնակվում են Իսրայելում:

«Ավետարաններում Հիչատակված չեն նաև,- գրում է այնուՀետև

է. Մուտյե-Ռուսսեն,- Պաղեստինի, ինչպես նաև ողջ Միջերկրականի գամար ամենասովորական ծառատեսակները՝ ձիթենին, նարնջին, կիտըոնածառը, նռնենին, նչենին... Բայց աՀա, ամբողջովին աներևակայելին այն է, որ Պաղեստինի բոցավառ երկնքի տակ Հնարավոր է դինի
պատրաստել»¹⁰⁻։ ԻՀարկե, Նոր Կտակարանում թվարկված չէ Իսրայելի
բուսական աչխարՀի յուրաքանչյուր տեսակը։ Բայց Ավետարանը միթե
Մերձավոր Արևելքի բնության աչխարՀադրական ակնարկ է։ Ինչ վերաբերում է այդիներին և դինուն, ապա. թերևս, Հազվադեպ է, որ Հին
Կտակարանի որևէ դրքում դրանց մասին Հիչատակություն չլինի։ Այդիների մասին խոսում է նաև Փլավիոսը, իսկ Հնադետները Պաղեստինում Հայտնաբերել են ոչ քիչ Հնադույն Հարմարանքներ դինեդործության Համար¹⁰Ց։

Հարձակումների մչտական առարկա է դարձել «մանանեխի Հատիկի» առակը: Հետագոտողները այն Համարում են անՀամապատասխան, մոռանալով այն մասին, որ մենջ չգիտենջ, Թե Քրիստոսը ինչ բառ է օգտագործել արամեերեն լեզվով: Չէ որ բույսերի անվանումները տարբեր ժողովուրդների լեզուներով մենք կարող ենք Հիմա Համաձայնեցնել միայն XVIII դարում Լինեյի կողմից մտցված ընդՀանուր լատինա֊ կան անվանացուցակների օգնությամբ։ Ինչ գարմանալի բան կա, եթե Հուլն Թարդմանիչը օգտագործել է (կարող է պատաՀել և սխալմամբ) «սինապս» բառը մի այլ բառի փոխարեն: Կարծիք կա, որ Քրիստոսը նկատի է ունեցել ծառը, որի սերմերը օգտագործում էին որպես մանանեխ, որպես Համեմունը: Այլ Հեղինակներ գտնում են, որ նման դեպքում խոսքը դնացել է սև վայրի մանանեխի մասին: Հաձախ այն ունե֊ նում է երեք մետր բարձրություն<sup>109</sup>։ Ցանկազած դեպքում պետք չի գարմանալ, երբ Քրիստոսը «մանանեխի» Հատիկը անվանում է սերմերից ամենափոքրը: Նրա խոսքին Հատուկ էին Հաճախ Հիպերբոլիկ դարձվածքները (օրինակ՝ ուղտի և ասեղի ծակի մասին արտաՀայտությունը կամ՝ մժղուկները <u>ք</u>ամում եք և ուղտերը կուլ եք տալիս): Խոսելու այդ մաներան լուրազվում էին երբեմն նաև առաջլայների կողմից: Այսպես, ՀովՀաննեսը նկատում է, որ եթե Քրիստոսի դործե֊ րի մասին գրվեր, ապա աչխարՀը չէր կարող տեղավորել Նրա մասին եղած գրքերը:

Այժմ անցնենք «պատմական սխալներին»: Քննողները միաձայն ժխտում էին I դարում Նազարեթ քաղաքի դոյությունը, քանի որ ոչ Հին Ուխտում, ոչ Փլավիոսի մոտ, ոչ Թալմուդում այն չի Հիչատակված<sup>ու</sup>։ Այնինչ, առաջին, Նազարեթը Դալիլիայի մի աննչան բնակավայրերից էր (Փլավիոսը այպիսիք Հաչվում է 200-ից ավելի), և երկրորդ, վերջերս դտնված Հրեական արձանադրության մեջ Նաղարեթը նչվում է քաղաքների թվում, որտեղ ապրում էին քաՀանաները 70 թ. Տաձարի կործանումից Հետո։ Պ. Բադատտիի Նաղարեթում կատարած պեշղումների չնորՀիվ պարդվել է, որ այդ փոքր քաղաքը դոյություն է ունեցել ոչ միայն Քրիստոսի օրերին, այլև, ավելի վաղ<sup>ւււ</sup>։

Ավետարանիչ Ղուկասի պատմությունը մարդաՀամարի մասին, որը Համընկավ Ծնունդի Հետ, նույնպես չատ Հաձախ Համարում էին անստույգ։ Ըստ գործի էության, ինչու է դրա «կարդադրությունը» գալիս ոչ թե Հերովդեսից, այլ Օգոստոսից։ Ինչու այն չի Հիչատակվում այլ աղբյուրներում։ Եվ, վերջապես, ըստ Ղուկասի, ինչու այն անցկացրին այդչափ տարօրինակ («յուրաքանչյուրը գնում էր գրանցվելու իր քաղաքում»)։

Հայտնի է մի քանի մարդահամարների մասին, որոնք Օգոստոսը անց էր կացնում դաչնակից երկրներում մի քանի տարվա ընթացքում մ. թ. ա.: Հովսեփոս Փլավիոսը տալիս է այն անձանց թիվը, որոնք Հրաժարվում էին Հավատարմության երդում տալ Օգոստոսին: Հետևապես, Հերովդեսը որպես կիսանկախ միապետ, անցկացնում էր ինչ-որ ցենզ\* իր երկրում: Մարդահամարի անցկացման ձևը չնայած առաջին Հայացքից թվում էր անսովոր, բայց Հայտնի էր Արևելքում և կիրառվել է Հռոմեացիների կողմից: Եդիպտական տեքստում (մոտ 104 թ. մ. թ.) մենք կարդում ենք. «Գայոս վիբիոս Մաքսիմիոսը Հրամայում է՝ նկատի ունենալով, որ ես պատրաստվում եմ մարդահամար անցկացնել, նա, ով ինչ-ինչ պատձառով Հեռացել է տնից, թող վերադառնա, որպեսզի անցնի ցենզը, ըստ ընդունված կարդի»<sup>112</sup>:

Ղուկասը նրանց Հիչատակած մարդաՀամարը վերադրում է Կվիրինիոսի Ասորիքում կառավարելու ժամանակներին։ ԹերաՀավատները Հրձվանքի մեջ են. «Այն ժամանակներին, որին Եկեղեցին վերադրում է Քրիստոսի ծնունդը՝ «Հերովդեսի օրերին», Կվիրինիոսը չի կառավարել Ասորիքում»<sup>113</sup>։ Բայց դիտակ դիտնականների կարծիքով, Կվիրինիոսը Ասորիքում կառավարել է երկու անդամ, և առաջին անդամը մի քանի տարի առաջ մ. թ. ա.114։

Հերովդեսը մաՀացել է մ. թ. ա. 4 թ., այստեղից Հետևում է, արդյոք, որ Մատթեոսի և Ղուկասի ժամանակադրական տվյալները ստույդ չեն: Դա միայն ապացուցում է. որ Ծնունդի տարեթիվը, Հաչված IV դարում վանական Դիոնիսիոսի կողմից, չի առանձնանում իր ձչդրտու-

<sup>\*</sup> Gensus - բնակչության մարդաՀամար։

թյամբ։ Ըստ բոլոր տվյալների, Հիսուսը ծնվել է 7 կամ 6 թվին մինչև ընդունված թվականության սկիզբը<sup>115</sup>։

Կարծում են, որ ավետարանիչները սխալվել են, Անտիպասին՝ Հեըովդես Մեծի որդուն անվանելով Թագավոր, չնայած նա նչանակված էր միայն որպես Պաղեստինի չորս մարզերից մեկի կառավարիչ։ Բայց Ավետարաններում Հերովդեսը այդպես էլ անվանված է՝ «տետրարխ», «չորրորդապետ», ինչպես և անվանում է նրան Փլավիոսը<sup>116</sup>:

Կարծիք է Հայտնվել` իբը I դարում Հրեաստանում դոյություն չի ունեցել «դիդասկալոս» տիտղոսը, որը Ավետարաններում բերվում է որպես «ռաբբի»՝ ուսուցիչ բառի Համարժեք ձև: Բայց 1930 թ. իսրայելցի Հնադետ է. Սուկենիկը դտավ այդ ժամանակի դերեզման, որտեղ Թաղված էր «դիդասկայոս» անվանված մարդ<sup>117</sup>:

Հովհաննեսի Ավետարանում ասվում է «քահանայապետերի» մասին, որը համարում են սիալ, քանի որ քահանայապետ պետք է լինի միայն մեկը<sup>118</sup>։ Սակայն Հովսեփոս Փլավիոսի գրքից մենք իմանում ենք, որ այդ տարիներին հռոմեացիների կողմից պաչտոնից արձակված քահանայապետ Քանանը (Աննա) չէր կորցրել իր ազդեցությունը։ Քանանի հաջորդը դարձավ իր փեսան՝ Հովսեփ Կայիափան<sup>119</sup>։ Նրանք փաստորեն կիսել էին իչխանությունը և երկուսն էլ մասնակցում էին Հիսուսի դատավարությանը։

Ավետարանիչները Հիչատակում են խողերի Հոտի մասին, որը արածացնում էին «Գադարայի Հոդում»։ Վկայակոչելով Հին Կտակա-րանի՝ սննդի մեջ խողի միս օդտադործելու վրա դրված արդելքը, Հետաղոտողները տեղական սովորույթներին անտեղյակ լինելու «Հան-ցանքի մեջ են բռնում» ավետարանիչներին 120։ Մինչդեռ Հայտնի է, որ Գադարան վերադրվում է Դեկապոլիսին, մարդի, որտեղ ապրում էին Մովսեսի Օրենքը չպաՀպանող Հեթանոսներ։ Այդ պատձառով էլ, ոչ մի անՀավանական բան չկա, որ այդ մարդիկ խողեր էին պաՀում 121։

Կասկածանքի տակ է դրվում նաև Չարչարանքի պատմությունների ստուգությունը: Մասնավորապես ասում են, որ քաՀանայապետերի
դատարանը խախտել է Հրեական Իրավունքի մի չարք կետեր<sup>122</sup>: Սակայն
անօրինական դատավարության օրինակներ պատմությանը Հայտնի են
ոչ քիչ, ինչու պետք էր Սինեդրիոնի անդամներից սպասել իրավաբանական նրբանկատություն, երբ դատավձիռն արդեն նախորոչված
էր: Առավել ևս, որ ավետարանական դարաչրջանում դատավարությունը գտնվում էր սադուկեցիների կուսակցության ձեռքին, որը
Հետևում էր իր սեփական քրեական օրենսդրքին։ Դրա մասին Հայտնի

է միայն, որ այն առանձնանում էր ծայրաՀեղ դաժանությամբ<sup>123</sup>:

Նչում են. որ Պիղատոսի` Ավետարաններում պատկերված արարքը ճչմարտանման չի, քանի որ նա Հայտնի էր որպես դաժան և Հրեաներին ատող մարդ<sup>124</sup>։ Բայց միթե կուսակալը չէր կարող Հակառակվել Սի-նեդ-րիոնին Հենց նրան տՀաճություն պատճառելու Համար։ Միևնույն ժաժանակ, Համաձայնությունը Անմեղի մաՀվան դատավճռին` ցույց է տալիս Պիղատոսին Հենց այնպես, ինչպես նկարադրում են նրան ժամանակակիցները։

Եվ, վերջապես, արդեն բոլորովին անհասկանալի է, թե ինչ հիմքի վրա են ժխտում հռոմեական զորքերի առկայությունը Երուսաղե֊ մում<sup>125</sup>: Հովսեփոս Փլավիոսը ուղղակիորեն հաղորդում է Պիղատոսի դինվորների՝ Հրեաստանի մայրաքաղաք դալու մասին<sup>126</sup>:

Հետագոտողները, սովորաբար, պնդում են, որ Ավետարանները չէին կարող գրված լինել մինչև 70 թ., քանի որ նրանդում կա Քրիստոսի մարդարեությունը Երուսաղեմի կործանման մասին: Այսպիսի եզրա-Հանգումը Հիմնված է այն Համոզման վրա, ըստ որի ճչմարիտ մարգարեություններ չեն լինում: Սակայն բազմաթիվ փաստեր Հակառակն են վկայում ԹերաՀավատներին: Եսայի մարդարեն, օրինակ` ասում էր Հրեաստանի առաջիկա նվաճման մասին դեռևս 734 թվականին մ. թ. ա., իսկ այդ իրադարձությունը տեղի ունեցավ միայն 587 թվականին։ Կասեն` այդ մարդարեությունը չատ ուչ չրջանի ընդմիջարկություն է: Բայց օրինակները բավական չատ են նաև այլ ժամանակաչըջաններից, երբ ժամանակագրությունը կասկած չի Հարուցում: Այսպես, XIX դարի վերջին Վ. Սոլովյովը գրում է չինական սպառնալիքի մասին: Նչանակում է դա, արդլոք, որ նրա գրքերը պետք է Թվագրել Մառի ժամանակաչը)անով: Սրբերի, մտածողների, բանաստեղծների մոտ մի անդամ չէ, որ Հանդիպում ենք պատերազմների, Հեղափոխությունների և այլ Հասարակական կատակլիզմների կանխատեսության: Այդ փաստր արդեն չի կարելի վերագրել ընդմիջարկությունների: Իսկ դրա ընդունու֊ մը ուժից զրկում է ավետարանական մարդարեությունների դեմ եղած փաստարկները:

Մի պատրվակ էլ կա Ավետարանները ոչ ստուգապատում Հայտարարելու, այն է՝ Հրաչքների մասին պատմությունները։ Բայց այստեղ մենք գտնվում ենք գիտական քննությունից դուրս<sup>127</sup>։ Եթե պատմաբանը պաչտպանում է Հայացքներ, որոնք սաՀմանափակում են Հորիզոնը զգայական աշխարհի սաՀմաններով, ապա ոչ մի Հաղորդում Հրաչք երևույթների մասին նրա կողմից չի ընդունվի։ Նա կսկսի դրանք, ինչ էլ որ լինի, ժխտել և բացատրել իր ձևով։ Այդ կարդի մարդկանց մասին Քրիստոսն ասում է. «ԵԹե տեսնեն մեռածին Հարություն առնելիս՝ չեն Հավատա»։

Մենք չենք խոսի խնդրի սկղբունքային, փիլիսոփայական կողմի մասին, նչենք միայն, որ այդ ժամանակաչըջանի տարեդրության և պատմական աչխատանքների մեջ քիչ վկայություններ չկան արտասովոր երևույթների մասին: Դրանց մասին Հաղորդում են և՛ Փլավիոսը, և՛ Տակիտոսը, և Պլուտարքոսը, բայց ոչ մեկի մտքով չի անցնում նրանց դրքերը Հայտարարել Հորինվածքներ:

#### ԵՐԲ ԵՎ ՈՒՄ ԿՈՂՄԻՑ ԵՆ ԳՐՎԵԼ ԱՎԵՏԱՐԱՆՆԵՐԸ

XIX դարի 20-ական թվականներին Թյուրինդենյան Համալսարանի աստվածաբան Քրիստիան Բաուերը առաջադրեց մի վարկած, ըստ որի Ավետարանները դրվել են II դարի վերջում։ Առասպելաբանները ուրախությամբ կառչեցին այդ մտջից։ Այն պաչտպանում են և նրանցից չատերը, ովջեր Հավատում են Ավետարանների «պատմական միջուկին»։
Նրանջ պնդում են, որ այդ պատճառով նորկտակարանյան դրականությունը չի կարող արժանաՀավատ տեղեկություններ տալ Քրիստոսի
կյանջի մասին <sup>128</sup>։ Այդպես է դա, արդյոջ։ Եվ մեր օրերում ինչ է Հայտնի Ավետարանների ծադման մասին։

Ավետարանների բնագրերը չեն պաՀպանվել, բայց դրանով նրանք բացառություն չեն կազմում Հնագույն Հեղինակների ստեղծագործու- թյունների մեծ մասի մեջ։ Ձեն պաՀպանվել Սենեկայի, Փլավիոսի, Տակիտոսի և I-II դարերի ուրիչ Հեղինակների բնագրերը։ Այդ պատձառով, նման ստեղծագործությունների թվականը որոչելու Համար գոյություն ունի երկու եղանակ՝

- 1. Եղած ձեռագրերից առավել Հնադույնի միջոցով:
- 2. Այդ ստեղծադործություններից այն Հեղրնակների կողմից կատարված առավել վաղ վկայակոչումներով, որոնց ապրած ժամանակների թվադրությունը ավելի որոչակի է:

Ձեռագրերի առումով, ի տարբերություն մնացած Հնագույն գրականության, Ավետարաններինը արգասավոր է։ Եթե գոյություն ունեն, օրինակ՝ Պլատոնի երկերի II ձեռագրեր, Էսջիլեսի՝ 50, Եվրիպիդեսի՝ 24, Վերգիլիոսի՝ 100 (այդ բոլորը, անչուչտ, ընդօրինակություններ են, ոչ թե բնագրեր), ապա Նոր Կտակարանի Հունարեն ձեռագրերը ներկայացվում են 2500 օրինակը դերադանցող թվաջանակով։ Բայց առանձնակիորեն ցուցանչական կդառնա Ավետարանի առավելությունը, եթե նկատի ունենանք դրքերի դրման ժամանակից մինչև պաՀպանված ամենավաղ ձեռադիրը անցած ժամանակը: Վերդիլիոսի բնադրերը Հեռու են իր երկերի առավել վաղ ընդօրինակություններից 400 տարով, Հորացիոսինը՝ 700 տարով, Հուլիոս Կեսարինը՝ 900 տարով, Պլատոնինը՝ 1300 տարով, Սոֆոկլեսինը՝ 1400 տարով, Էսքիլեսինը՝ 1500 տարով, Եվրիպիդեսինը՝ 1600 տարով, մինչդեռ Ավետարանի ձեռադրերը բնադրերից բաժանված են լոկ մի քանի տասնամյակի ժամանակամիջոցով:

Հայտնի է, մասնավորապես, որ ամենաուչ Ավետարանը ՀովՀաննեսի Ավետարանն է (նրա գրման ժամանակը վերագրվում է 90-ական թվերին, իսկ Եգիպտոսում Հայտնաբերված այդ Ավետարանի Հնագույն Հատվածը վերագրվում է 120-125-ականներին)։ Հայտնաբերված է նաև ավետարանական պատմության մի Հատված, որի կազմողը գիտեր արդեն բոլոր չորս կանոնական Ավետարանները։ Նրա թվականը Համարվում է I կամ II դարի սկիղբը։ Երկու Հարյուր թվավկանին է վերագրվում 1955 թ. Հրապարակված պապիրուսը, որը պարունակում է Հով-Հաննեսի Ավետարանի կեսր<sup>129</sup>։

ԵԹե մենք անդրադառնանք I-II դարերի գրողների երկերում Ավետարանից բերված քաղվածքներիս, ապա այդպիսիք կՀայտնաբերենք ոչ քիչ։ ԱՀա դրանցից մի քանիսը<sup>130</sup>։

Սբ. Կլիմենտ Հռոմեացին մոտ 95 թվին գրում է ուղերձ, որտեղ մեջբերումներ կան Մատթեոսի և Մարկոսի Ավետարաններից<sup>131</sup>։

Սբ. Իգնատիոս Անտիոքացին, որը մաՀապատժի է ենթարկվել 107 թվին, քաղվածքներ է անում Մատթեոսի Ավետարանից։ Ըստ երևույթին, Իգնատիոսին մոտ միջավայրում է երևան եկել Դիդախե ստեղծագործութթյունը կամ Տատներկու առաքյալների Ուսմունքը (մոտ 100 թ.)։ Նրանում արտաՀայտություններ կան Մատթեոսից և Ղուկասից, իսկ մի տեղում ուղղակի վկայակոչում կա «Ավետումից», այսինքն` Ավետարանից<sup>132</sup>։

Սբ. Պոլիկարպոս Զմյուռնացին, ՀովՀաննես առաքյալի աչակերտը, երբ 156 թվին նրան մաՀվան դատապարտեցին, ասաց, որ ինքը ծառայում է Քրիստոսին արդեն 86 տարի։ Հետևապես, նա կար դեռ 66-70 թվականների Հրեական պատերազմի ժամանակներում։ Իր թղթերում Պոլիկարպոսը քաղվածքներ է անում Մատթեոսի և Ղուկասի Ավետարաններից և ՀովՀաննեսի Ա. ԸնդՀանրական Թղթերից <sup>133</sup>։

ՀովՀանես առաքյալի աչակերտ և Պոլիկարպոսի ընկեր Պապիաս

Հերապոլիսացին (մոտ 70-150 թ.) մանրամասնորեն պատմում է, թե ինչպես են գրվել Մատթեոսի և Մարկոսի Ավետարանները: Իր տեղեկությունները նա քաղել է առաջին սերնդի քրիստոնյաներին անձամբ իմացող մարդկանցից: Մասնավորապես, նա ծանոթ է եղել Տասներկուսից մեկի՝ Փիլիպպոսի աղջկա Հետ: Մոտ 130 թ. Պապիասը կազմում է «Տիրոջ խոսքերի մեկնություն» գիրքը, որտեղ գրում է.

«Ի տարբերություն չատերի, են վստահում էի ոչ թե Երկըաբաններին, այլ նրանց, ովքեր ոչ թե ուրիչի մտքերն են հաղորդում, այլ պատվիրանները՝ Տիրոջ կողմից հավատացյաներին
տրված և անմիջապես ձշմարտությունից բխող։ Եթե, օրինակ, ես
հանդիպեի մեկին սուրբ հայրերի նաևկին աչակերտներից, ես
կհարցնեի հենց հայրերի զրույցների մասին, ինչ են ասել Անդրեասը կամ Պետրոսը կամ Փիլիպպոսը կամ Թովմասը կամ Հակոբը կամ Հովհաննեսը կամ Մատթեոսը կամ Տիրոջ մի այլ աչակերտը, ինչ են ասել Արիստիոնը և պրեսբիտեր Հովհաննեսը՝ Տիրոջ աչակերտները»<sup>134</sup>:

Քրիստոնեական գրող Արիստիդեսը իր «Ապոլոգիա» երկում (մոտ 120 թ.) Ավետարանն արդեն անվանում է Սուրբ Գիրք<sup>135</sup>:

Սբ. Հուստինիանոս Իմաստասերը, ծնունդով Պաղեստինից, քրիստոնեություն ընդունած մոտ 130 և այն դավանելու Համար մաՀվան դատապարտված 163 թվին, մեջբերումներ է անում երեք Ավետարաններից, անվանելով դրանք «առաքյալների Հիչողություններ», ինչպես նաև կանոնական Ավետարաններին մոտ մի քանի անՀայտ ստեղծադործություններից<sup>136</sup>:

Մոտ 170 թվին ասորի Տատիանոսը կազմեց արդեն բոլոր չորս Ավետարաններից բանաքաղություն, դրանով իսկ ցույց տալով, որ Հա-մարում է դրանք ընդՀանուր ձանաչում գտած և կանոնիկ: 1935 թ. դանվել են նրա ստեղծադործություններից Հատվածներ՝ 200 թվին վե-րադրվող<sup>137</sup>:

Տատիանոսի ժամանակակից Սբ. Իրինեոս Լիոնացին (120-200) խուսում է ոչ միայն չորս Ավետարանների, այլև նրանց Հեղինակների մասին Հականե-Հանվանե: Իրինեոսի վկայությունը առանձնապես արժեշջավոր է, ջանի որ իր պատանեկան տարիներին անձամբ գիտեր Պոլի-կարպոս Զմյուռնացուն:

«Այդ ժամանակներինը ես Հիչում եմ Հաստատապես, քան

մոտ անցյալներինս,- գրում Է նա պատանեկան տարիների ընկեր Ֆլորինիոսին,- քանգի մանկության տարիների մեր իմացածը ամբակայվում է Հոդով, արմատավորվում է նրանում։ Այսպես, ես
կարող եմ նկարադրել այն տեղը, որտեղ նստել և գրուցում Էր
երանելի Պոլիկարպոսը, կարող եմ վերարտադրել նրա քայլվածքը, նրա ապրելակերպը և արտաքին տեսքը, նրա զրույցները՝
ուղղված ժողովրդին։ Ինչպես Էր նա պատմում իր չփումները
մասին ՀովՀանեսին\* և Տիրոջը տեսած ուրիչների Հետ։ Ինչպես
Էր նա մտաբերում և վերապատմում նրանց խոսքերը, Թե ինչ Էր
լսել նրանցից Տիրոջ մասին»։

Եվ Իրինեոսի պնդմամբ. բոլորը, ինչ-որ ասում Էր Պոլիկարպոսը, Համապատասխանում էր Ավետարանին<sup>138</sup>:

Իրինեոսի դարաչըջանին է վերագրվում 1740 Թ. իտալացի գիտնական Մուրատորիի կողմից Հայտնաբերված Նոր Կտակարանի գրքերի ցուցակը, որն էլ իր պատվին կոչվում է «Կանոնական գրքերի մուրատորյան ցուցակ»:

Նույնիսկ այդ ոչ չատ օրինակներից Հետևում է, որ II Հարյուրամ֊ յակի ամենասկզբից Ավետարանները, և Հիմնականում կանոնականնե֊ րր, լայնորեն Հայտնի էին:

Իսկ ինչ տվյալներ կան Ավետարանների Հեղինակների մասին։ Հնում սովորություն կար մեծ իմաստունների գրքերը արտագրել և դրանով իսկ մեծացնել տեքստի Հեղինակությունը։ Ի Հայտ եկան ստեղծագործություններ՝ իբր Ենովքին, Մովսեսին, Սողոմոնին ե ուրիչներին պատկանող։ Ավետարանների բազմաթիվ քննողներ վարձել են այղ փաստը օգտագործել, որպեսզի կասկածի տակ առնեն դրանց պատմական արժեքը։ Բայց Հարց է ծագում՝ ինչու մեր Ավետարանների Հեղինակներ են անվանվել ոչ թե Քրիստոսի մերձավոր առաքյալները՝ Պետրոսը, Հակոբը, Անդրեասը, այլ այնպիսի, թվում է թե, երկրորդական դեմքեր, ինչպես Մարկոսը կամ Ղուկասը։ Մատթեոսը նույնիսկ չի եղել առաքյալների մեջ բացառիկ դեր խաղացած մարդ։

Ավետարանների ձակատին գրված է ոչ Թե պարզապես նրանց Հեղինակների անունները, այլ անվանված են «Ավետարան ըստ (cata) ՄատԹեոսի», «ըստ Մարկոսի», «ըստ Ղուկասի», «ըստ ՀովՀաննեսի»: cata բառը տվյալ դեպքում նչանակում է, որ դիրքը դրված է «Համաձայն այսինչ Հեղինակի» կամ «րստ այսինչ Հեղինակի»: Որոչ քննող-

ներ դրանում տեսնում են Ավետարանների ոչ իսկական լինելու ապացույց։ Սակայն Հունական դրականության մեջ cata բառը Հաճախ օգտադործվում է նաև անմիջական Հեղինակին ցույց տալու Համար<sup>139</sup>։ Բացի դրանից, cata բառի դործածությունը ունի նաև որոչակի աստվածաբանական իմաստ։ Ավետարանը Իր՝ Քրիստոսի ուսմունքն է, իսկ ավետարանիչները տալիս են միայն դրա չարադրանքը։ Դրա Համար էլ, ասել, օրինակ, «Ավետում Ղուկասի», ըստ էության, սխալ կլիներ։ Իրականում, դա «Հիսուս Քրիստոսի Ավետումն է» ըստ Ղուկասի, ըստ Մարկոսի և այլն։

Պնդում են, որ Ավետարանները բարձր գրական վարպետության ստեղծագործություններ լինելով, չէին կարող գրված լինել «անգրագետ ձկնորսների» կողմից: Բայց մի կողմից մենք գիտենք մի չարք օրինակներ, որ սքանչելի ստեղծագործությունները դուրս են եկել լայն կրթություն չստացած անձանց գրչի տակից, այսպես, XVII դարի մեծագույն մտածող Հակոբ Բյոմը կոչկակար էր: Մյուս կողմից, Մատթեոսը մաքս դանձող էր, Մարկոսը դուրս էր եկել քաՀանայի ընտանիքից, Ղուկասը բժիչկ էր, ՀովՀաննեսը մոտ էր կանգնած Երուսադեմի Հանրության բարձրագույն չրջաններին:

Վաղքրիստոնեական ավանդույթը Ավետարանը միանչանակ կապում է այն անձանց անունների Հետ. որոնց անունը վերտառված է վերնադրում։ Սկսենք Մարկոսի Ավետարանից, քանի որ այն Համարվում է ամենավաղ դրվածը։

ՀովՀաննես-Մարկոսը պատկանում էր Երուսաղեմում ապրող և Պետրոս առաջյալին մոտիկ քրիստոնեական ընտանիքի։ Նա Պո-ղոս առաջյալի ընկեր Հովսեփ Բարնաբայի ազգականն էր։ Մի ժա-մանակ Մարկոսը ուղեկցում էր «Հեժանոսների առաջյալին» իր քարողչական ձամփորդությունների ընթացքում, բայց ավելի ուշ, նրանք բաժանվեցին, և պատանին դարձավ Պետրոսի ուղեկիցը, որը նրան անվանում էր «իր որդին»։ Գալիլիալի առաջյալին Թարդմանիչ էր պետք, քանի որ նա վատ էր տիրապետում Հունա-ըենին, առավել ևս՝ լատիներենին։ 60-ականների սկզբին Մարկոսը վերստին Հանդիպեց Պողոս առաջյալին, բայց արդեն Հոոմում։ Իրինեոս Լիոնացու խոսքերով՝ Մարկոսը դրեց իր Ավետարանը Պետրոս առաջյալի մահից չատ չանցած, որը խաչ Հանվեց մոտ 64 թվականին<sup>140</sup>։ ՀովՀաննես առաջյալի աչակերտ Պապիոս Հերապուլիսացին բերում է Քրիստոսի աչակերտ, պրեսբիտեր ՀովՀաննեսի վկայությունը.

«Մարկոս մեկնաբանողը\* ճչդրտորեն գրի առավ բոլորը, ինչը հիչում էր. չնայած որ չպահեց Քրիստոսի խոսքերի և գործերի հերթականությունը, քանի որ ինքը չէր լսել Տիրոջը և չէր եղել Նրա ուղեկիցը։ Հետադայում, ճիչտ է, նա եղավ, ինչպես ասված է, Պետրոսի հետ, բայց Պետրոսը ուսմունքը չարադրում էր ունկնդիրների պահանջները բավարարելու և ոչ թե Տիրոջ ղրույցները հաջորդականությամբ հաղորդելու նպատակով 141:

Հատկանչական է, որ Սբ. Հուստինիանոսը, մի տեղում մեջբերում անելով Մարկոսի Ավետարանից, իր աղբյուրը անվանում է «Պետրոսի Հիչողություններ»<sup>142</sup>:

Այդ տեղեկությունները Համապատասխանում են Մարկոսի Ավետարանի բնույթին: Այն իրար Հետ քիչ կապված, առանց խստակարդ ժամանակադրական Հենքի տպադրված դրվադների ժողովածուի տեսք ունի (բացառությամբ սկզբի և Քրիստոսի Չարչարանքների նկարադրության): Դա կարելի է, ըստ երևույթին, բացատրել նրանով, որ ավետարանիչը նախապես դրի է առել Պետրոսի առանձին պատմությունները, իսկ Հետադայում դրանք միավորել:

Մարկոսի անպաձույձ պատմողականության մեջ զգացվում է սեմիտական ոձի արձագանքները։ Հեղինակին Հատուկ են լակոնիզմը, Հասարակ ռամկական արտաՀայտությունները, սրընթացությունը։ Տեսարանները արագ Հաջորդում են մեկը մյուսին։ Դեպքից դեպք անցնելով, Մարկոսը չատ անգամներ կրկնում է «այնժամ» բառը։ Նրա բառապաչարը աղջատ է, բայց, զարմանալիորեն, որոչակի է։ Հետազոտողները նրա գրքում Համրել են տասնմեկ տերմին տան մասեր նչանակող, տասը՝ գգեստի մասեր, ինը՝ սննդի տեսակներ<sup>143</sup>։

Մարկոսը Հիշատակում է ոչ միայն մանրամասներ, որոնք կարող էր Օրան Հաղորդած լինել ականատես Պետրոսը, այլ նաև, երևի, անձամբ իրեն՝ ավետարանիչին Հայտնի։ Օրինակ՝ միայն ինքն է պատմում ոմն պատանու մասին, որը վկա է դարձել Հիսուսի ձերբակալմանը։ Մեկնիչ-ների մեծ մասի կարծիքով, դա ինքը՝ Մարկոսն է եղել։ Երբ ավետարա-նիչը դրում է Քրիստոսի խաչը Գողդոթա տանող Սիմոն Կյուրենացու մասին, ապա առանց որևէ բացատրության նկատում է, որ նա «Ալեքսանդրի և Ռուփոսի Հայրն էր»։ Հավանաբար, Հեղինակը կարծում է, որ այդ անձերը քաջ ծանոթ են իր ընթերցողներին։ Պողոս առաքյալի «Թուղթ առ Հռոմեացվոց»-ում իսկապես Հիչատակվում է վաղ քրիս-տոնեական Համայնքի անդամ ոմն Ռուփոս<sup>144</sup>։

<sup>\*</sup> Բառացիորեն՝ ermhneuthx Թարգման, Թարգմանիչ։

Կղեմեոս Ալեջսանդրացու, Հերոնիմոսի և Եվսեբիոսի մոտ պահպանված ավանդության Համաձայն, Մարկոսը Ավետարանը գրել է Ռոմում։ Դա են Հաստատում նաև գրջի որոչ լատինաբանություններ<sup>145</sup>։ Բոլոր դեպջերում, անկասկած է, որ նա նկատի է առել Պաղեստինից դուրս ապրող ընթերցողների։ Բերված արամեական բառերի իմաստը Մարկոսը Համարյա ամենուր բացատրում է<sup>146</sup>։

Ավետարանում ուղղակի ակնարկ չկա այն մասին, որ Երուսաղեմը կործանված է: Հետևապես, այն գրված է եղել I դարի 60-ական թթ. ոչ ուչ:

ԵԹե երկրորդ Ավետարանում գլխավորապես պատմվում է Փրկչի կյանքի իրադարձությունների մասին, ապա առաջինում՝ Մատթեոսի անունը կրող, չատ տեղ է Հատկացված Քրիստոսի խոսքերին։ Արդեն Հիչատակված Պապիաս Հերապոլիսացին վկայում է. «Մատթեոսը գրի է առել Տիրոջ խոսքերը (Logia Kiriaka) Հրեերեն լեզվով 4, իսկ դրանք թարդմանել] են (կամ մեկնել), ով ինչպես կարող է<sup>147</sup>։ Դա նչանակում է, որ մեր Ավետարանը ըստ Մատթեոսի, դրված Հունարեն լեզվով, նախասկղբնական տեքստի «Լոդիան» չէ։ Այնուամենայնիվ, ներկա տեքստով ևս նա մատնում է Հրեական-քրիստոնեական ավանդույթներին սերտորեն կապված Հեղինակին։ Մատթեոսը Հաձախակի է վկայակոչումներ անում Հին Կտակարանից, «դպիր» բառը դործածում է դրական իմաստով, մեծ նչանակություն է տալիս Հավատացյալների Համայնքին, Եկեղեցուն, պաՀպանում է պաղեստինյան արտաՀայտութթյուններ, չի բացատրում Հրեական սովորույթների և մի չարք արամեսկան բառերի նչանակությունը <sup>148</sup>։

Մատթեոսի Ավետարանի պատմողական մասում չատ բան փոխ է առնված Մարկոսից, որի տեքստը Համարյա ամբողջությամբ կա Մարկոսի և Ղուկասի մոտ: Դրա Համար էլ, գրքի առավել ինքնատիպ մասը պետք է Համարել Հիսուսի խոսքերը<sup>149</sup>:

Ըստ երևույթին, «Լոդոսը» կամ «Տիրոջ խոսքերը» լրիվությամբ չեն մտել Մատթեոսի Հունարեն Ավետարանի մեջ։ Նրանք կարող էին լինել ասույթների ժողովածուի տեսքով, չատ նման վաղջրիստոնեական ժամանակներում լայնորեն տարածվածների<sup>150</sup>։ Սակայն Հարկ է Հիչ-ել, որ «դվարիմը»՝ «լոդիա» բառի Հրեական Համարժեքը, նչանակում է միաժամանակ և՛ «խոսքեր», և՛ «բառեր»։

Մատթեոսի «Լոգիստները» գրվել են, Հավանաբար, դեռ մինչև Հրեական պատերազմը, այսինջն՝40-ական կամ 50-ական թվականներին, իսկ Հունական տարբերակը՝ 70-ականներին։ «Որոչ Հետազոտողներ,նչում է Կարլ Ադամր- ավելի Հեռու են գնում և կարծում են, որ «խոսքերի Աղբյուրը», այսինքն` ՄատԹեոսի արամեերեն դրած Հիմնական տեքստը, կազմված է եղել դեռևս մինչև Քրիստոսին մաՀվան դատապարտելը, քանի որ նրանում, ըստ երևույԹին, դեռ չի Հիչատակվել Տիրոջ տառապանքների պատմուԹյունը և, քանի որ ամեն ինչ ասում է այն մասին, որ արդեն Պողոսը իմացել և օգտագործել է այդ աղբյուրը։ Այն ժամանակվանից, երբ Ե. ԼիԹմանը պարզեց, որ «Հայր մեր» աղոԹքի արամեերեն նախասկզբնական տեքստը կառուցված է քառոտնյա վերջնաչեչտ ռիԹմով ոտանավորի տեսքով, լիովին Հավանական է, որ այդ ռիԹմական ձևը մչակվել է Հիսուսի կողմից, և որ աղոԹքի արամեերեն տեքստում մենք ունենք «Տիրոջ սեփական խոսքերը իրենց նախաակզբնական ՀնչողուԹյամբ»<sup>151</sup>:

Երրորդ Ավետարանի Հեղինակ Ղուկասը, ի տարբերություն Մարկոսի, անարվեստ պատմող չի, այլ գրող, որն աչքի առաջ արդեն ունեցել է Քրիստոսի կյանքը և ուսմունքը չարադրելու չատ «փորձեր»<sup>152</sup>: Նա, ըստ երևույթին, Հրեա չի, և նրա գրքում քիչ է սեմիտաբանությունը: Նա լայնորեն օգտվում է Մարկոսի Ավետարանից, բայց տրամադրության տակ ունի նաև այլ աղբյուրներ: Դրանց որոչ մասը ծագել է քրիստոնյա Հրեաների և նույնիսկ Մկրտչի աչակերտների չրջանում:

Հին ավանդությունը Սբ. Ղուկասին՝ բժչկին և Պողոս առաքյալի ուղեկցին վերադրում է «Գործք Առաքելոց»-ի կազմումը<sup>153</sup>: Եվ, իրոք, երբ այդ գրքում խոսվում է Պողոսի և Ղուկասի Համատեղ ճամփոր-դության մասին, Հեղինակը պատմում է առաջին դեմքով<sup>154</sup>: «Գործք»-ը Հանդիսանում է երրորդ Ավետարանի չարունակությունը, ինչի մասին ուղղակի ասված է առաջաբանում: Հետևապես, այդ Ավետարանը պետք է պատկանի նույնպես Ղուկասին<sup>155</sup>: Հատկանչական է, որ երրորդ Ավետարանում, ինչպես և Պողոսի Թղթերում, ընդգծվում է քրիստոնեության տիեղերական առաջելությունը:

Վավերագրերից մեկում, որը գրվել է մոտ 170 Թվականին, Ղուկասի մասին ասվում է Հետևյալը.

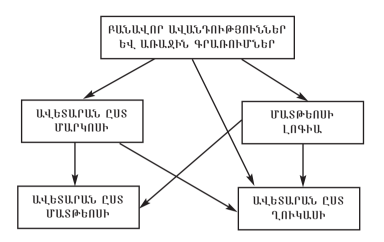
> «Ղուկասը ասորի է, ծնունդով Անտիոքից, բժիչկ է, առաջյալների աչակերտը, ավելի ուշ նա ուղեկցել Է Պողոսին մինչև նրա մարտիրոսական վախձանը։ Անսգյուտ ծառայելով Տիրոջը, նա չուներ ո՛չ կին, ո՛չ երեխաներ։ Նա մեռավ ԲեռԹիայում՝ լցված Սուրբ Հոգով, ութսունչորս տարեկան Հասակում։ Քանի որ արդեն գրվել էին Ավետարանները, Հրեաստանում՝ ՄատԹեոսի, Իտալիայում Մարկոսը կողմից, ապա Ղուկասը Սուրբ Հոգու ներչնչումով գրեց Ավետարանը Աքայիայի մարզում 156:

Անդամ եթե այդ տեքստում բերված ոչ բոլոր մանրամասներն են արժանաՀավատ, Ղուկասը, անկասկած, քրիստոնեության առաջին պատմաբանն էր, չնայած նրա դիրքը չի Համընկնում անտիկ դրողների պատմադիտական աչխատանքների ժանրին։ Ժամանակակից դիտնականների մեծամասնության կարծիքով, Ղուկասը դրել է Հրեական պատերազմի տարիներին կամ նույնիսկ ավելի վաղ, այսինքն՝ 60-ական և 70-ական թվականների միջև ընկած ժամանակամիջոցում<sup>157</sup>:

Առաջին երեք Ավետարանները մեծ չափով նույնություն են Հանդես բերում կոմպոզիցիայի մեջ, ինչպես նաև ունեն ոչ քիչ բառացի զուգադիպություններ։ Դա ակնՀայտ դարձավ այն բանից Հետո, երբ XVIII դարում դրանք Հրատարակեցին Համատեսության տեսքով, այսինքն` զուգաՀեռ սյունակներով։ Այստեղից և ընդունված Համատես Ավետարան անվանումը։

Տեջստերի Համեմատական վերլուծությունը լույս սփռեց ավետարանիչների՝ մեկը մյուսից ունեցած կախվածության վրա։ ԸնդՀանուր դծերով նրանց կարելի է ներկայացնեւ այսպես, Մարկոսը նյութեր է տվել Մատթեոսի և Ղուկասի Ավետարանների Հունական տարբերակի Համար, Մատթեոսի Հունական տարբերակի կազմողը, բացի «Լոդիայից» և Մարկոսից, տրամադրության տակ ունեցել է ևս ինչ-որ դրավոր կամ բանավոր աղբյուր։ Այդ իսկ աղբյուրը օդտադործվել է Ղուկասի կողմից, որը «Լոդիայից» նույնպես տեղեկություններ է ջաղել <sup>158</sup>։

### ՀԱՄԱՏԵՍ ԱՎԵՏԱՐԱՆՆԵՐԻ ԾԱԳՄԱՆ ՍԽԵՄԱ



Համատես Ավետարաններն ունեն ոչ միայն ընդՀանուր և նույնական տեքստեր, նրանց մոտեցնում է մի չատ կարևոր դիծ՝ Հիսուսի խոսքերը նրանցում իրենց ոճով կտրուկ տարբերվում են իրենց՝ ավետարանիչների խոսքերից։ Հավանաբար, այդ խոսքերը լավ պաՀպանվել են առաջին աչակերտների Հիչողության մեջ։

Չորրորդ Ավետարանը կրում է ՀովՀաննեսի անունը։ Ըստ ավանդության, նա ոչ այլ ոք էր, քան Զեբեդեոսի որդի ՀովՀաննեսը։ Լինելով Մկրտչի աչակերտներից, նա առաջիններից մեկն էր, որ Հետևեց Քրիստոսին եղբոր և մոր Հետ։ Իր կրակոտության Համար ՀովՀաննեսը Ուսուցչի կողմից մականվանվեց «ամպրոպի Որդի» կամ «որոտի Որդի»։ Չորրորդ Ավետարանը ՀովՀաննեսին անվանում է «աչակերտ, որին սիրում էր Հիսուսը»։ Այնտեղ ասված է, որ նա միակն էր Տասներկուսից, որը ներկա եղավ Գողգոթայում և Տիրոջ մաՀից Հետո, Նրա Մորը վերցրեց իր Հետ։ Այդ ժամանակ նա ընդամենը տասնութ-ջսան տարեկան էր։

I դարի երեսնական Թվերի սկզբին ՀովՀաննեսը Պետրոսի Հետ քարողել է Հրեաների և սամարացիների մեջ, ձերբակալվել է, իսկ 44 Թվին եղբորը` Հակոբին մաՀապատժի ենԹարկելուց Հետո, Հավանաբար, լքել է Հրեաստանը: Հարյուրամյակի վերջում նա գլխավորում էր Փոքր Ասիայի Համայնքները և ապրում էր Եփեսոս քաղաքում։ Այստեղից ՀովՀաննեսը Հռոմեական իչխանուԹյունների կողմից աքսորվել է Պատմոս կղզին և նորից ետ է վերադարձել: ՄաՀացել է նա մոտ 100 Եվականին խորը ծերության Հասակում<sup>159</sup>: Փոջրասիական ավանդության Համաձայն, առաջյալն իր Ավետարանը գրել է 90-ական Թվականներին:

Կասկած է արտաՀայտված՝ կարող էր, արդյոք ՀովՀաննեսը այդպիսի զառամյալ տարիքում ստեղծել այդպիսի կատարյալ ստեղծագործութեյուն։ Բայց եթե Հիչենք, որ Սոֆոկլեսը ավարտել է իր «էդիպը Կալոննայում» 89 տարեկան Հասակում, Տիցիանը «Խաչից իջեցնելը» կտավի վրա աչխատել է 97 տարեկանում, իսկ Գյոթեն «Ֆաուստի» երկրորդ մասի լավագույն տեսարանները գրել է 83 տարեկանում, ապաայդ առարկությունը վերանում է։

Չորրորդ Ավետարանը ոճով տարբերվում է Համատեսներից: Քրիստոսի կերպարը նրանում փոքր ինչ այլ է, քան ՄատԹեոսի, Մարկոսի և Ղուկասի մոտ: Դա, սակայն, չի նվաղեցնում գրքի ստուգապատում արժեքը, այլ միայն ի ցույց է Հանում Հեղինակի անձի յուրաՀատկուԹյունը: Ձէ որ Սոկրատն էլ Քսենոֆոնտի մոտ այնպես չէ, ինչպես Պլատոնի մոտ:

ՀովՀաննեսի մոտ ավելի է ընդգծվում, քան Համատեսների մոտ, որ Քրիստոսը Աստծու Որդին է, Երկնքից եկած, բայցև, միևնույն ժամանակ Հենց ՀովՀաննեսը, Հազիվ Թե մյուս ավետարանիչներից պակաս, չեչտում է Նրա մարդկային բնույթը, խոսելող Աստծո առջև Հիսուսի խոնարՀության, Նրա ընկերական զգացումների, Հոգնածության, վչտի, արցունքների մասին:

Սինոպտիկական Ավետարանները պատմում են միայն Հիսուսի ծառայությունների մասին Գալիլիայում, իսկ այնուՀետև անմիջապես անցնում են Նրա Երուսաղեմ կատարած վերջին ձամփորդությանը: ՀովՀաննեսը խոսում է Հիսուսի Հաձախակի Հրեաստան կատարած այցելությունների մասին` մինչև Ձարչարանքի չաբաթը: Առաջներում պատմաբանների Հակվածությունը առաջին երեք ավետարանիչների ժամանակադրության օգտին էր, սակայն մեր օրերում վստաՀությունը ՀովՀաննեսի վկայությունների Հանդեպ մեծացել է: Սինոպտիկները իրենց առաջ իրադարձությունների Հաջորդական պատկերման խնդիրչեն դրել: ՀովՀաննեսի մոտ նման նպատակադրում, Հավանաբար, եղել է։ Դժվար է մտածել, որ Հիսուսը, Որը մանկուց դնում էր Երուսաղեմ տոնակատարության, Իր ծառայությունների ժամանակ Հրաժարվեր այդսովորույթից: Բացի դրանից, Ղուկասի մոտ դտնում ենք ՀովՀաննեսին Հաստատող երկու անուղղակի վկալություն։ Ավետարանիչն ասում է,

որ Քրիստոսը «քարողում էր Հուդայի ժողովարաններում» (Ղուկ. Դ. 44), ինչպես նաև նկարագրում է Տիրոջ ալցելությունը Մարթայի տուն, որը գտնվում էր մայրաքաղաքից մի քանի կիլոմետր Հեռավորության վրա:

ՀովՀաննեսը սինոպտիկական Հեղինակներից ավելի Հաձախ է կանգ առնում Հիսուսի՝ Իր մասին ունեցած վկայությունների վրա: Նրա վերաբերյալ ավետարանիչը օգտագործում է անտիկ իմաստասիշության մեջ Հայտնի Լոգոս բառը։ IV Ավետարանի այդ առանձնաՀատկությունը քննողներին առիթ է տվել կարծել, որ դրա Հեղինակը գնոստիցիզմի գաղափարներին մոտ կանգնած Հույն գրող է։ Սակայն Հետագայում պարզ դարձակ Լոգոսի մասին ուսմունքի կապը Հրեական Բան Հասկացության Հետ որպես ԱստվածաՀայտնության ձևի<sup>161</sup>;

Բանսասերները ճչտել են, որ ՀովՀաննեսի Ավետարանը եթե ոչ գրող, ապա ծայրաՀեղ դեպքում արամեերեն մտածող մարդու ստեղծադործություն է: Տեղ-տեղ այն թվում է ուղղակի թարդմանություն այդ լեղվից: Ի տարբերություն սինոպտիկների, ՀովՀաննեսը քաղվածքներ է անում Հին Ուխտից ոչ թե ըստ Սեպտուագինտայի, այլ տալիս է թարդ-մանությունը Հրեերենից և արամեական թարդմանություններից<sup>162</sup>:

Կումըանի Հայտնագործությունները ցույց տվեցին, որ IV Ավետարանը սերտորեն կապված է Հեսսեական պատկերացումների և դարձվածաբանության Հետ<sup>163</sup>: «ԱյսուՀետև,- ասում է Կումըանի Հետազոտող, քրիստոնեությունից բոլորովին Հեռու Հեղինակ Զ. Ալլեգրոն,- ՀովՀաննեսը չի կարող դիտվել որպես ավետարանիչներից առավել Հելլենականը, նրա «գնոստիցիզմը» և նրա գաղափարների ողջ չրջանը բխում է պաղեստինյան Հողում արմատավորված Հրեական աղանդներից, իսկ նրա նյութը պետք է ընդունվի որպես ավետարանական ավանդույթների վաղ չերտերի վրա Հիմնված»<sup>164</sup>:

IV Ավետարանի մասնագետ Չարլզ Դոդը նչում է, որ այդ գիրքը ստեղծված է «անկախ մնացած Ավետարաններից, Հնագույն ավանդույթների Հիմքի վրա և արժանի է լուրջ ուչադրության, քանի որ Հարստացնում է մեր գիտելիքները Հիսուս Քրիստոսին վերաբերող պատմական փաստերի մասին»<sup>165</sup>:

Ընդ որում, եթե սինոպտիկները տարբեր նյութեր օգտագործած բանաջաղողներ են, ապա Հովհաննեսի Ավետարանում ամենուր տեսա-նելի է մի հեղինակի ձեռջ: Նա երկխոսությունների և դրամատիկա-կան տեսարանների վարպետ է, որոնջ չնչում են ականատեսի կենդանի հիչողություններով:

Այնուսամենայնիվ, չորրորդ Ավետարանի մի առանձնաՀատկությունը խոսում է Իր՝ Զեբեդեոսի որդուն պատկանելու տեսակետի դեմ: Այնտեղ ՀովՀաննեսի մասին պատմվում է այնպիսի ակնածալի տոնով, այնպես է ընդդծվում Հիսուսի նրա Հանդեպ տածած սերը, որ դժվար է նույնացնել առաջյալին Հեղինակի Հետ։

ԽորՀրդածություններ են Հարուցում նաև ՀովՀաննես առաքյալի Հնագույն սրբապատկերները: Ի տարբերություն սինոպտիկների, նա ամենուր պատկերված է թելադրող և ոչ թե դրող:

Վերջերս Ռեյմոնդ Բրաունը առաջադրեց մի վարկած, Համաձայն որի չորրորդ Ավետարանը առաջյալի պատմածների և քարոզների գրանցում է: Հետադայում այն ունեցել է մչակման մի քանի փուլեր, միաժամանակ անխաթար պաՀպանելով ՀովՀաննեսի ավանդույթների կառուցվածքր<sup>166</sup>:

Ում կողմից են կատարվել այդ դրառումները և տեքստի խմբադրումները, պարզելն առայժմ անՀնար է: Ընդ որում, բացառված չէ, որ դրանք ավարտել-վերջացրել է ոմն ՀովՀաննես, որն այն ժամանակ ապրել է Եփեսոսում: Նրան անվանել են պրեսբիտեր՝ երեց: Հնարավոր է, ՀովՀաննեսի Թղթերը ևս, որոնց Հեղինակը իրեն նույնպես անվանում է «պրեսբիտեր», դրվել են այդ մարդու կողմից: «Պրեսբիտերի» մասին վարկածին չեն Հակասում Թղթերի խոսքերը, որոնք մատնանչում են Հեղինակի անմիջական մասնակցությունը ավետարանական իրադարձություններին: Ձէ որ, Պապիոսի վկայությամբ, պրեսբիտեր ՀովՀաննեսը եղել է Տիրոջը տեսած աչակերտներից մեկը, չնայած որ չի մտել Տասներկուսի կազմի մեջ<sup>167</sup>:

Հատկանչական է, որ Եփեսոսում երկու ՀովՀաննեսի՝ և՛ առաքյալի, և՛ քաՀանայի դերեղմանն էլ պաչտվում է։

ՀովՀաննեսը ինքն է գրել, Թե IV Ավետարանը կազմվել է նրա խոսջերից, այն առատ է ձչգրիտ պատմական-աչխարՀագրական մանրամասներով, որոնք չէին կարող նկարագրվել II դարի Հույն Հեղինակի կողմից: Հատկապես IV Ավետարանի տեղեկուԹյունները բերեցին, ինչպես մենջ կտեսնենք ստորև,Պաղեստինում պեղումների Հաջող արդյունքների<sup>168</sup>:

Եվ, վերջապես, Եգիպտոսում գտած ՀովՀաննեսի Ավետարանի մի Հատվածը լիովին Հաստատում է ավանդական տարեթիվը՝ 90-ականները։ Պապիրուսը գտել են զինվորի իրերի մեջ, որն արդեն 120 թվականին ուներ IV Ավետարանը։ Եփեսոսում գրքի գրելուց մինչև այդ պաՀը պետք է, որ բավականաչափ ժամանակ անցած լինի։

Այսպիսով, չորս կանոնական Ավետարաններն էլ ստեղծվել են I

դարի երկրորդ կեսի ընԹացջում, երբ դեռ Հիսուս Քրիստոսին իմացող չատ մարդիկ էին ապրում, այսինջն՝ առաջյալների ժամանակներում: Բայց, այնուամենայնիվ, Ավետարանները ստեղծվել են մի ջանի տասնյակ տարի անց նրանցում նկարագրված իրադարձություններից, և այդ պատձառով էլ կարևոր է պարզել ավետարանիչների նախասկզբնական աղբյուրները: Դրանցից մեկը մենջ արդեն նչեցինջ, դա Քրիստոսի խոսջերի գրառումն է, մասնավորապես Մատթեոսի «Լոգիան»: Կարելի է, արդյոջ, ինչ-որ բան ասել ուրիչ աղբյուրների մասին:

Այդպիսի աղբյուրներ Հազիվ Թե կարելի լիներ Համարել պարականոն ավետարանները։ Դրանք մերժվել են եկեղեցու կողմից, քանի որ դուրս են եկել Հերձվածողների միջավայրից, ինչը ամբողջությամբ Հաստատվեց այդ Հուչարձանների Հետադա ուսումնասիրությամբ: Դրա Հետ մեկտեղ Հայտնի չէ ոչ մի պարականոն, որը ծադած լիներ 100 թվականից վաղ։ Ռուս դրող և քննադատ Դ.Ս. Մերեժկովսկու՝ պարականոններում նախաակզբնական ավանդությունների Հետքեր դտնելու փորձը Հազիվ թե Հնարավոր լինի Համարել Հաջողված<sup>169</sup>։

Երկու Հայտնի մասնադետների կարծիքով, «անցան այն ժամանակները, երբ պարականոն ստեղծագործությունները փորձում էին տեսնել որպես մեր կանոնական տեքստերի աղբյուր։ Առավել ևս, դժվար է անդամ պատկերացնել, թե ինչպես կարող էր ծադել և աձել այդ մոլախոտը Աստծու չնչով ստեղծված դրականության դաչտում։ Այն պարդապես անսովորի Հակված, մանրամասների նկատմամբ անՀագ, և Հավերժորեն դեպի Հեջիաթայինին ձգտող ժողովրդական Հետաքրքրասիրության արդյունք է»<sup>170</sup>։

Կան առանձին, Ավետարաններում տեղ չգտած Քրիստոսի ասույթները, այսպես կոչված՝ ագրաֆները, որոնք մասնակիորեն կարեւլի է Համարել իսկական։ Բայց դրանք մանրակրկիտորեն Հետազոտած Իռախիմ Երեմիասի խոսքերով՝ միայն լրացնում են չորս Ավետարանները և ոչինչ ավելին։ «Ավետարաններից դուրս եղող Ավանդության ձչմարիտ նչանակությունը,- գրում է նա,- այն է, որ Հստակորեն ի Հայտ է բերում մեր չորս Ավետարանների արժեքը»<sup>171</sup>։

Ըստ երևույթին, սկզբնապես քրիստոնյաների մեջ տարածում են գտել Քրիստոսի մասին նաև ռիթմիկ ձև ունեցող բանավոր պատմու- թյուններ: Ինչպես արդեն ասվել է, այն առանձնապես զգացվում է Տի-րոջ խոսքերը Հաղորդելիս: Հրեաների մոտ վաղուց գոյություն ուներ մեծ կապակցված տեքստերը բերանացի Հիչելու սովորույթ: Կար նույ-նիսկ «մասորետների» առանձին դաս, Սուրբ Գրոց պաՀապաններ,

որոնք սերտում էին Աստվածաչունչը և սրբագրում էին գրիչներին: Նման մի բան էլ տեղի է ունեցել, Հավանորեն, վաղ չրջանի Եկեղեցում: Բանավոր Սկզբնավետարանը ամրանում էր տարբեր ժողովներում: Եվ միայն I դարի կեսին այն սկսեցին գրի առնել: Այսպիսով, Ավետարանը նախապես եկեղեցական ծիսակարգաթյան Հետ կապված կատեխիզիս էր: «Հիմնականը թվերգի մեջ,- գրում է Լ. Ժիլլեն,- Հանդիսանում էր անփոփոն միջուկը, որը չեղումներից ապաՀովված էր ռիթմի չրջանակ-ներով: Հնարավոր է, Հետևապես, որ ավետարանյան տեքստերը վերար-տադրում են իրենց ողջ իսկական մաքրությամբ առաջին Համայնքի ավանդությունը: Դեռ ավելին, Հնարավոր է, ինչքան կզայրացներ մեկ-նիչներին այսպիսի պնդումը քառորդ դար առաջ, ըստ որի, մենք Հա-ղորդակցվեմ ենք Քրիստոսի սեփական խոսջերին<sup>172</sup>:

Կանոնական տեքստերի՝ պաղեստինյան ավանդույթների մեջ ունեցած արմատավորվածությունը ամուր կամուրջ է գցում Քրիստոսի կյանքի ականատեսների և Ավետարանների միջև։

Թե որ ժամանակներից է սկսվել բանավոր առաջելական Ավանդությունը գրի առնվել, Հիմա դժվար է որոչել: Դա կպարզի լոկ Հին ձեռագրերի Հետագա Հայտնագործումները։ Անվիձելի է միայն մի բան, Հենց Տասներկուսից սկիզբ առնող Ավանդությունը մեր Ավետարանների սկզբնաղբյուրն է: Խոսելով Տրայանոսի գաՀակալության (97-117) ժամանակի մասին, պատմաբան Եվսեբիոսը գրում է. «Աչակերտներից չատերն էին այդ ժամանակ տոգորված աստվածային խոսջի նկատմամբ նախանձախնդրությամբ, և Հետևելով Փրկչի ուսմունջին, սկսեցին բաժանել իրենց ունեցվածջը աղջատներին, և, Հեռանալով իրենց երկրներից, բարի ավարտի Հասցրին ավետարանիչների գործը, ձգտելով ջարողել Հավատի ուսմունջը նրանց, ում դեռ Հայտնի չէր, ընդ որում, փոխանցում էին նրանց Աստվածային Ավետարանների արտագրած տեջստը»<sup>173</sup>: Հետևապես, I] և II դաըերի սաՀմանագծում Ավետարանները արդեն գրված էին։ Գրջերը, որոնջ Հեռանում էին Ավանդությունից, Եկեղեցին մերժեց։

### ԱՎԵՏԱՐԱՆԱԿԱՆ ՊԱՏՄՈՒԹՅՈՒՆ ԵՎ ՀԱՎԱՏ

Յուրաքանչյուրը, ով Հետևել է Նոր Կտակարանի վերջին տարիների քննության զարգացմանը, չի կարող չնկատել, որ այն կատարել է մի չրջան և ծայրաՀեղ սկեպտիցիզմի փուլից վերստին մոտեցել է ավանդական տեսակետներին։ 1900-ական Թվականներին գիտնականներից արդեն քչերը կՀամարձակվեին Ավետարանների թվագրությունը Համարել II դարի վերջը: Արդեն ընդունված էր, որ դրանք ծադել են նախասկղբնական Համայնքի ընդերքում:

Բայց այդ դեպքում ինչպես բացատրել առասպելաբանական դպրոցի ի Հայտ դալը: Թվում էր, Թե ամեն ինչ խոսում է նրա սկզբունքների դեմ: Որպեսզի Հասկանանք այդ, մենք նորից պետք է վերադառնանք ետ` XVIII դարավերջ։

Հենց այն ժամանակներում, երբ Շառլ Դյուպուին առաջին անգամ արտաՀայտեց այն միտքը, իբր Քրիստոսը արևային աստվածություն է, Գերմանիալում և Շվելգարիալում գրկվեցին երկու գրջեր, որոնջ բովանդակում էին Ավետարանը դատողական բարոյախոսության ոգով մեկնաբանելու փորձեր: Առաջինը պատկանում էր լոթանասունամլա <u>թ</u>յոսինդբերդյան փիլիսոփա Իմանուիլ Կանտին (1724-1804), որի «Կրոնը՝ միալն բանականության սաՀմաններում» անվանումը Հենզ Հնչում էր որպես ծրագիր: Ի տարբերություն էնցիկլոպեդիստների և «լուսավորիչների», Կանտր «մաքուր բանականության» օրենքների Հանդամանալից Հետազոտությունից Հետո Հանդեց նրա բնական սաՀմանափակվածության եզրակացությանը։ ԱյնուՀանդերձ, նա տեղ թողեզ «գործնական բանականության» Համար, որը, նրա կարծիջով, կապված է մարդու բարոյական կամքի Հետ։ Այդ պատճառով էլ, նույնիսկ Համարձակվելով Հակասել ձանաչողության սաՀմանների Հարդում իր սեփական տեսակետներին, Կանտր ձգտում էր կրոնը Համապատասխա-`նեցնել մարդու դատողության տվյալներին: Այն ամենը, ինչը չէր տեդավորվում այդ պրոկրուստյան մաՀձում, Հարկ էր, Կանտի կարծիքով, դուրս դցել կրոնից: Նա ձգտում էր «բնական քրիստոնեության» ստեղծման, որը Հանդելու էր սոսկ բարոյախոսական պատվիրանների Համակարգին<sup>174</sup>:

Մյուս դիրքը դրվել է 1795 թվականին այդ ժամանակ դեռ երիտասարդ փիլիսոփա Գ. Ֆ. Հեգելի կողմից (1770-1831), որը դանվում էր Կանտի ուժեղ ազդեցության տակ: Կարելի է ասել, որ Հեդելը իր աշխատության մեջ Հիսուս Քրիստոսի կյանքը չարադրելիս ուղղակիորեն կիրառել է Կանտի դաղափարը: Փիլիսոփան պատկերել է Նրան որպես աշխարՀին «ճչմարիտ բարոյականություն» տված մարդու, որը և մաջուր ծառայություն է Աստծուն»<sup>175</sup>: Մենք Հեդելի «Հիսուսի կյանքը» չարադրանքում չենք դտնի ոչ Հրաչքներ, ոչ զատկական խորՀուրդ, ոչ Քրիստոսի վկայություն Ինքն Իր մասին: Նրանում դատողականությունը, ընդունելով իրեն բարձրադույն դատավոր, թելադրում է իր

օրենքները Ավետարանին և վերաձևում է այն իր չափանիչներով: Արդ֊ յունքում գոյանում է արյունազուրկ ուսմունքի ուրվական, որը Հազիվ Թե աչխարՀը նվաձել կարողանա:

Հեդելը Հիսուսի կյանքի իր վերակերտվածքը դուրս է բերում դոդմատիկորեն, չբացատրելով, Թե ինչ սկզբունքներով է ղեկավար-վում։ Այդ բացը աչխատեց լրացնել նրա աչակերտ ԴավիԹ Ֆրիդրիխ Ձտրառաը (1808-1873)։ Նրա Թյուբինդենում 1835-1836 Թվականներին Հրատարակած «Հիսուսի կյանքը» մոնումենտալ աչխատությունը Հիմնված էր Նոր Կտակարանի մանրակրկիտ քննական վերլուծության վրա։ Այդ աչխատության մեկնակետը Հեդելի ռացիոնալիստական փի-լիսոփայություն էր։

Շտրաուսը Հետևողականորեն անդամաՀատելով, դուրս բերեց այն ամենը, ինչը գտավ պատմական, մնացլալը նա վերագրեց առասպելաբանության բնադավառին: Հասկանայի է, որ նրանում տեղ գտան բոլոր Հրաչագործությունները և մարգարեությունների կատարումները: Շտրաուսի բառերով, դրանք պարզապես Հանդիսանում են «այդ ժամանակների փրկչական գաղափարների ժողովածու, արտաՀայտված միայն ավելի որոչակիությամբ՝ չնորՀիվ Քրիստոսի անձի, ուսմունքի և ձակատագրի Թողած տպավորության»<sup>176</sup>: Չնալած ոճի ծանրությանը, Շտրաուսի գիրքը մեծ տպավորություն թողեց և Հարուցեց կրքոտ բանավե֊ ձեր: Ի միջի այլոց, նրա Հայացջները ազդեցություն են ունեցել ռուս նկարիչ Ալեջսանդր Իվանովի՝ «Քրիստոսի Հայտնությունը ժողովըդին» նկարում: Նա անձամբ գնացել է Շտրաուսի մոտ գրույցի և Հետո մարմնավորել նրա գաղափարները աստվածաչնչյան էսքիզների չարջերով: Բալգ այդ ժամանակ ո՛չ Շտրաուսը, առավել ևս, ոչ էլ նրա ընթերգողները ուչադրություն չդարձրին մի լուր) դժվարության վրա: Համարյա ամենը, ինչը Հեդելական-փիլիսոփան Հայտարարում է Հին Ուխտի «մեսիանական գաղափարներ», բացակայում է Հրեական գրականության մեջ։

Օրինակ` Շտրաուսի Հիմնավորմամբ, մարդիկ Հավատում էին, որ Մեսիան պետք է անցնի փորձության չրջան, ինչպես այն անցավ Իսրայելը անապատում։ Մինչդեռ, այդ մասին դույզն ինչ ակնարկ անդամ չկա ոչ Աստվածաչնչում, ոչ էլ պարականոններում։ Կամ ուրիչ օրինակ` Շտրաուսը դտնում է, որ Հիսուսի աչակերտների մասին պատմությունը ներչնչված է Թադավորաց դրքից, որտեղ խոսվում է Եղիսեի՝ Եղիա մարդարեի աչակերտի մասին։ Բայց ոչ մի տեղից չի երևում, որ Մեսիան, Հրեական պատկերտի մասին։ Բայց ոչ մի տեղից չի երևում, որ Մեսիան, Հրեական պատկերացումների Համաձայն, պետք է աչակերտներ

ունենա<sup>177</sup>: Կարձ ասած. Շտրաուսի «Հիսուսի կյանք»-ում մենք ունենք աղբյուրներով չՀիմնավորված փրկչագիտության (մեսիոլոգիա) նրա սեփական տարբերակը:

Հեդելյան փիլիսոփայությանը Հաջորդեց կանտականության մյուս ժառանդորդը՝ դրապաչտությունը (պոզիտիվիզմ)։ Մի կողմից այն վերածնեց դիտության պաչտամունչը, իսկ մյուս կողմից՝ պնդեց, որ ինչը դործ ունի ռեալականության միայն տեսանելի կողմի Հետ։ Գիտությունից դուրս է մնում Անձանաչելիի ոլորտը, որի մեջ մարդը երբեջ չի կարող թափանցել։ Դրապաչտության ոդով էր Հադեցված Էռնեստ Ռենանի (1823-1892) «Հիսուսի կյանչը» (1863) աղմուկ Հանած դիրթը։

Հոգևոր սեմինարիայի սան Ռենանը Հրաժարվեց դրա ավարտումով Հոգևոր աստիձան ստանալ և Հեռացավ եկեղեցուց։ Սակայն, դադարելով քրիստոնյա լինել, նա պահպանեց կրոնական Թեմատիկայի նկատմամբ հետաքրքրությունը, որին նվիրեց իր դրական փայլուն տաղանդը։ Կրոնը Ռենանի համար մնաց որպես աչխարհի իր տեսակի պոետական ընկալում և բարոյականության հոլովույթի հիմք։ Բայց և այնպես, նա դտնում է, որ երբ խոսքը դնում է ձչմարտության մասին, վերջին խոսքը պետք է մնա դիտությանը։ Գրողի կարծիքով, Ավետարաններում պարունակող այն ամենը, ինչը չի տրվում դիտական վերլուծության, պետք է դեն դցել որպես ժողովրդական երևակայության ծնունդ, իսկ մնացած նյութերից պետք է վերստեղծել Հիսուսի կենդանի կերպարը որպես պատմական մեծ անձնավորության։

Այդ ուղղությունը ազդեցություն դործեց նաև քրիստոնեական աստվածաբանների ամենից առաջ, այսպես կոչված՝ ազատամիտ բողո- քականների վրա\*։ Նրանք տրվեցին Ավետարանը որպես «մաքուր Հա- վատի և բարոյաբանության» կողեքս պահպանելով՝ «այն իր առասպե- լական չերտերից ազատագրելու» նպատակին։ 1900 թ. Եկեղեցու դեր- մանացի Հռչակավոր պատմաբան Ադոլֆ Դարնակը (1850-1930) իր «Քրիստոնեության Էությունը» դասախոսություններում տվեց նման Հայեցակետի դասական չարադրանք։ Գարնակի դասախոսությունների հրատարակությունը առանձին դրքով դարձավ ազատամիտ աստվածա- բանության մանիֆեստը։ Նրա կրեդոն մոտենում էր Լև Տոլստոյի ուս- մունքին՝ Հիսուսը դոյություն է ունեցել, Նա մարմնավորել է Իր մեջ կատարյալ Հավատի իդեալը և եղել է բարձրագույն բարոյականության

<sup>\*</sup> Նրանց «ազատամատությունը» արտաՀայտվում է այն բանում, որ նրանք իրենց ազատ էին Համարում աստվածաբանական բնազանցությունը:

վարդապետ: Նրանք, ովքեր Հաղորդակցվել են Նրա փորձին և Նրա ուսմունքին, ձչմարիտ քրիստոնյաներ են, բայց նրանց Հարկ է Հրաժարվել Աստվածամարդության գաղափարից և այլ «դոգմատիկ իմաստակություններից»:

Գարնակը և իր դպրոցը Տոլստոյից տարբերվում են նրանով, որ ազատամիտ աստվածաբանները Հիսուսին Համարում էին իր տեսակի մե) եզակի, մարդկանց առ Աստված առաջնորդող Հազվագյուտ Մարդ, այն ժամանակ, երբ Տոլստոյը Նրան դնում է ուրիչ ուսուցիչների Հետ մի չարքում: Բազի դրանիզ, դերբնականի նկատմամբ Գարնակը ավելի չափավոր է, քան Տոլստոլը կամ Հին ռացիոնալիստները: «Հրաչքներ, իՀարկե, չեն լինում,- գրում է նա,- բայց Հրաչական և անբացատրելի չատ բան կա: Քանի որ այդ Հիմա մեզ Հայտնի է, մենը ավելի զուսպ և զգուլչ ենք դառնում Հնից մեզ Հաղորդված Հրաչքների մասին արտա-Հայտած մեր դատողությունների մեջ»<sup>178</sup>։ Այդ տեսանկյունն ավելի չուտ մոտ էր Ավգուստինոսի. «Հրաչըները Հակասում են ոչ Թե բնությանը, այլ մեզ Հայտնի բնությանը» բանաձևումին, քան՝ XVIII դարի փիլիսոփաների սկեպտիցիզմին: ԱլդուՀանդերձ, Գարնակը Հիմնականում մնաց Կանտի, Հեդելի և Շտրաուսի դիրքորոչմանը: Նա մտածում էր, որ կարելի է «պատմական Հիսուսին» անջատել «լեդենդների Քրիստոսից», օգտվելով բացառապես գիտական Հետազոտության մի**ջողների**ց: Իրականում, չնայած Գարնակը առաջնակարդ պատմաբան էր, «պատմական Հիսուսի» որոնումներում նա ղեկավարվում էր ոչ Թե գիտությամբ, այլ իր սեփական փլիսոփայական սկզբունջներով։ Դա սկսեց ի Հայտ գալ չատ չուտ: Ազատամիտ աստվածաբանները կամենում էին Քրիստոսի ավետումը նույնացնել իրենց «մաքուր կրոնի» սկզբունքներին, մինչդեռ Ավետարանների Հետագա ուսումնասիրու֊ թյունը ցույց տվեց, որ «պատմական Հիսուսը» անբաժանելի է Նրանից, Ով Հայտնվեց առա**ջին քրիստոնյաների փորձում որպես Աստվա**֊ ծամարդ և Փրկիչ:

Այդ եզրակացությունը առաջինը Հստակ բանաձևել է դերմանացի աստվածաբան Ալբերտ Շվեյցերը (1875-1965), որը լայն ձանաչում է դտել աֆրիկացիների մեջ իր բժչկական դործունեությամբ: «Հիսուսի կյանջի որոնումների պատմություն» (1906) դրջում Շվեյցերը Հանդես եկավ Քրիստոսի միտումնավոր արդիականացման դեմ: «Մենջ դիտենջ միայն Հավատի Քրիստոսին»՝ այսպիսին էր Շվեյցերի Հիմնական դրույթը։

Սակայն, Հերքելով Հիսուսի վերաբերյալ ազատամիտ աստվածաբա-

նության տեսակետները, նա չկարողացավ ընդունել Նրանում մարմնավորված ԱստվածաՀայտնությունը։ Դրան խոչընդոտում էր Շվեյցերի Համաստվածական (պանթեիզմ) փիլիսոփայությունը իր «կենսական ուժերի» պաչտամունջով։ Արդյունջը եղավ այն, որ նա ստիպված էր կասկածի ենթարկել ողջ ավետարանական ավանդույթները, Հաստատելով, որ իրական Հիսուսը առմիչտ ծածկված է մեզանից լեդենդների քողով։ «Ժամանակակից ջրիստոնեությունը,- դրել է Շվեյցերը,- պետջ է նախօրոջ Հաչիվը փակի պատմական Հիսուսից Հրաժարվելու Հնարավորության Հետ»<sup>179</sup>։

Այսպես մաքրվեց ճանապարՀը առասպելների տեսության վերածն֊ ման Համար:

Ռուս մտածողներ Սերդեյ Բուլդակովը (1871-1944) և Նիկոլայ Բերդյաևը (1874-1948) իրավացիորեն ցույց տվեցին, որ առասպելակա-նացման տեսության Հաջողությունները ազատամիտ բողոքականության՝ այդ «պրոֆեսորական կրոնի» ձգնաժամի արդյունքն էր, որը ակամա իջեցրեց Ավետարանը մեր դարի սկզբի միջին բուրժուական եվրոպացու մակարդակին: Քրիստոնեությունը իր էությամբ միստիկական է, և այստեղից էլ, Բերդյաևի խոսքերով, «պատմական դիտության անօգնականությունը «Հիսուսի առեղծվածը» վձռելու Հարցում»<sup>180</sup>: Առասպելականացման տեսությունը, անկախ իր ստեղծողների ցանկություններից, վկայում էր Քրիստոս-Աստվածամարդու մասին, նման այն բանի, ինչպես երբևէ դևերից բռնված, առաջինը ձանաչեցին Նրանում Աստծո Որդուն:

Քրիստոսին «գաղափարի» վերածելու մտաՀղացումը, ինչպես տեսանք, չՀաջողվեց: Այն խարխլվեց Հենց պատմական գիտությամբ, և 20-ական թվականների վերջում առասպելականացման տեսությունը Արևմուտքում լիովին վերացավ: Պատմաբանները և աստվածաբանները, թողնելով «ազատամտության» պատրանքները, Հիմա կրկին վերադառնում են այն Քրիստոսին, Որին ավետում է Ավետարանը:

Տարբեր երկրներում Հրատարակված տասնյակ լուրջ և տաղանդավոր աչխատանքները ցույց տվեցին, որ Հիսուսին ճանաչելու լիակատարությունը ձեռք է բերվում Հենց միայն գիտության և Հավատի Համադրմամբ<sup>181</sup>: Այդժամ Նա պատկերանում է մեր առջև ոչ որպես անորոչ առասպել և ոչ էլ որպես բարոյականության ուսուցիչներից մեկը, այլ որպես Նա, Ով Ինքը Աստծու բարձրագույն Հայտնությունն է:

Սակայն ռացիոնալիզմը դեռ չարունակում էր ազդել ժամանակա֊ կից մեկնողական գրականության (էկզեդետիկայի) վրա: Դա առանձնա֊ պես նկատելի է Ավետարանի սկզբնաղբյուրներին նվիրված աչխա֊ տանջներում:

Սկսած 1919 թվականից, բողոքական գիտնական Մարտին Դիբելիուսը (1883-1947) սկսեղ դարդադնել «ձևերի պատմության» (Formgeschichte) կոնդեպդիան, որտեղ չեչտր դրվում էր ավետարանիչներին չրջապատող միջավայրի վրա: Նոր Կտակարանում Դիբելիուսը փնտրում էր ոչ Թե Հենց Քրիստոսին, այլ վաղ չրջանի Եկեղեցին, նրա գաղափարները և Հայացջները: Դիբելիուսի վարկածով, Ավետարանում արտագոլված տարբեր ժանրերը գուլգ են տալիս տարբեր ավանդուլԹների քրիստոնեական միջավայր: Որոչ դեպքերում նպատակը եղել է Հիսուսի մասին քարոգը որպես Փրկչի, ուրիչ դեպքում՝ քրիստոնեու֊ թյան **չատա**գովությունը, երրորդում՝ Հավատա<u>գ</u>յալների առօրյա կլան֊ ջին վերաբերող Տիրո) խրատների պաՀպանումը և այլն: «Ձևերի պատ֊ մության վերլուծությունը Հիչեցնում է Հին վարպետների կտավները վերականգնող ռեստավրատորի աչխատանը՝ «նախապես բրոնզափառը, այնուՀետև ուչ դեղանկարիչների վերաձևումներն ու լրացումները, վերջապես՝ իսկական կտավը և նույնիսկ նկարի Հետևողական ուրվադիծը, ընդՀուպ մինչև առաջին նկարը» <sup>182</sup>:

Նման Հետազոտությունները քիչ արդյունքներ չեն տվել, այդ պատճառով էլ Դիբելիուսի մեթոդը Հաջողություն ունի նաև մեր օրե֊ րում։ Սակայն նրան Հարկ է մոտենալ զգուչությամբ։ Նրա արժեքն իջ֊ նում է չափանիչների ենթակայականությամբ, որոնց դիմում են Ավե֊ տարանի այս կամ այն բաժնի գնաՀատականի Համար։ Այստեղ մենք Հենվում ենք կռաՀումների, Հորինվածքների և անորոչ եզրաՀանգումների երերուն Հենարանին։

Իսկ գլխավորը` «ձևերի պատմության» դպրոցը, բացաՀայտ չափազանցում է վաղ քրիստոնեական Համայնքների ստեղծագործ դերը: Փաստացի նրանց է վերագրում ամենը, ինչը կա Ավետարանում։ Դա չափազանց վիձելի տեսակետ է, առավել ևս, որ ամենավաղ Համայնքների մասին մենք քիչ տեղեկություններ ունենք։ Ստացվում է, որ մի ան-Հայտը փնտրում են մյուսի միջոցով։ Բացի դրանից, տեքստերի մեծ մասը Հաջողվել է դնել մեկ «մաքուր ժանրի» տակ, ապավինելով միայն ենթադրությունների (օրինակ` տաղանդների մասին առակն ունի և՛ խրատական, և՛ վախձանաբանական խորՀուրդ)։

Այդ նույն ուղղությանը, ինչպես և Դիբելիուսը, պատկանում է բողոքական աստվածաբան և մեկնիչ Ռուդոլֆ Բուլտմանը (1884-1976), որը մեծ ազդեցություն է թողել ժամանակակից նորկտակարանյան դիտության վրա:

Երբ Գերմանիայում ոմանք ցանկանում էին Քրիստոսին որպես առասպել ներկայացնել, իսկ մյուսները՝ «արիացի», Բուլտմանը ավե-տարանական եղելությունների խորը Հետազոտություն անցկացրեց: Նա Համաձայնեց այն բանի Հետ, որ քրիստոնեությունը կրել է իր վրա Հելլենիզմի դաղափարների ուժեղ ներդործությունը, բայց դտավ, որ իսկական Հավատը չի կարող սասանվել այդ փաստի ընդունումից<sup>183</sup>:

Բուլտմանը իրավացիորեն ցույց տվեց, որ Ավետարանները «կենսագրություններ» չեն՝ կազմված անաչառ պատմաբանների կողմիզ, Հետաքրքրասեր ընթերցողների Համար, այլ Հավատի վկայություն: Այդ միտքը, որն արդեն վաղուց արտաՀայտվել էր չատ մեկնիչների կողմից, իր Հաստատումն է դտնում Հենց Նոր Կտակարանում: «Սա դրվեց, որ դուք Հավատալը, թե Հիսուս Քրիստոսն է՝ Աստծու Որդին, նաև՝ որպեսզի Հավատաք ու Նրա անունով Հավիտենական կլանք ընդունեք»՝ ՀովՀաննեսի այս խոսքերը կարող են որպես բնաբան ծառայել բոլոր չորս Ավետարանների Համար: Դրանք նախանչված են լինելու ոչ Թե ժամանակագրություն կամ պատմական աչխատություն, այլ ավետում֊ ներ աչխարՀի Փրկչի մասին: Այդ պատճառով էլ, դրական ըննադատությունը չի կարող նվագեզնել ավետարանական Հայտնության կեն֊ սաստեղծ ուժերը: Թող որ նույնիսկ ավանդության ինչ-որ մանրամասներ Համարվեն լեդենդային, Աստծու ձանաչումը Հիսուս Քրիստոսով կախված չէ այդ գուտ գիտական, պատմական խնդիրների լուծումիդ: Հավատը գոյություն ունի այլ Հարթության վրա, քան գիտությունը:

Բուլտմանի կարծիքով, Ավետարանների մեկնիչների խնդիրն այն է, որ թարգմանեն վաղ քրիստոնյաների կրոնական փորձը ժամանակակից մարդու լեզվի<sup>184</sup>: Սուրբ Գրքից Հարկավոր է դուրս բերել էությունը, և ոչ թե փնտրել նրանում միայն փաստեր: Այդ մոտեցումը, որը Բուլտմանը ոչ այնքան Հաջող անվանում է ապաառասպելականացում, կիրառվում էր եկեղեցական մեկնիչների կողմից դեռևս քրիստոնեության առաջին դարերում:\* Բուլտմանն ինքն իրեն անվանում է Եկեղեցու Հայրերի չարունակող, մասնավորապես նրանցից, ովքեր Հետևում էին Աստվածաչնչի մեկնաբանման այլաբանական եղանակին<sup>185</sup>: Այդեղանակը ամենից Հաջող կիրառվում է Հին Ուխտի մեկնաբանության

<sup>\* «</sup>Ապատուսապելականում» տերմինը անՀաջող է Թեկուզ այն պատճառով, որ «առասպել» բառը փիլիսոփայական իմաստով գերդատողական ճչմարտությունների արտաՀայտման անխուսափելի ձևն է: Յուրաքանչյուր աչխարՀայացք ենԹադրում է որոչ աքսիոմաների կամ կանխադրույթներ, որոնք «առասպելական են», և, Հետևապես, իրականում ապատռասպելականացնել մարդկային գիտակցությունն անՀնար է:

մեջ, քանի որ դրա Հիմքում ընկած է փոխաբերությունների, խորՀրդանչանների և այլաբանությունների որոչակի Համակարդ։ Հատկապես դա վերաբերում է Գիրք Ծննդոցի առաջին գլուխներին, որոնք մեկնելով, կարևոր է առաջին Հերթին բանաձևել ուսմունքը՝ մատուցված Հոդևորական Հեղինակների կողմից ավանդազրույցների ձևով։

Ավետարանները միաժամանակ Հաճախակի խոսում են դաղտնիջների մասին, որոնք չեն տրվում զուտ արտաքին, պատմական նկարագրության (օրինակ՝ Սբ. Ղուկասի զրույցը Ավետումի մասին)<sup>186</sup>։ Նման դեպքերում, Բուլտմանի մեթոդը մասնակիորեն կիրառելի է։ Սակայն դիտնականը դնում է չատ ավելի հեռու։ Լինելով էկզիստենցիալիստական փիլիսոփայության հետևորդ, նա դտնում է, որ Աստծուն ուղղված հոդու համար պատմականը խաղում է երկրորդական դեր։ Այդ հիմքի վրա նա ոչ միայն դուրս է դցում ավետարանական պատմության ողջ հրաչապատումը, այլև, ըստ դործի էության, դիտարկում է համարյա յուրաքանչյուր իրադրություն որպես «իդեալական պատկեր», այսինքն՝ այս կամ այն միտքը բացատրելու կամ մեկնաբանելու Հնարանջ:

Բուլտմանը, ըստ էության, կասկածի տակ է դնում այն ամենի արժանագավատությունը, ինչը մենք գիտենք Քրիստոսի երկրային կյանչքի մասին: Շվեյցերի և Դիբելիոի նման, նա իր տեսակետը արդարացնում է նրանով, որ «պատմական Հիսուսին» Հնարավոր չէ բաժանել առաջին քրիստոնյաների ավետումներից:

Ինչ-որ տեղ դա արդարացի է. Ավետարանները ծադել են այն ժամանակ, երբ Եկեղեցին արդեն ավելի քան երեսուն տարի դոյություն ուներ, պայքարում էր, տառապում էր և վկայում Տիրոջ մասին։ Հենց նա աչխարՀ բերեց Խաչյալի և Հարությալի Հավատ։ Բայց դա նչանակում է, արդյոք, որ Ավետարանը սոսկ այլաբանությունների, առասպելների և խորՀրդանիչերի չղթա է։

Անչուչտ, եթե Քրիստոսի մասին ասված է, որ Նա «Համբարձվեց երկինք», մենք չպետք է այդ բառերը Հասկանանք այն իմաստով, որ Նա տեղափոխվել է տիեզերական տարածություն: «Համբարձումը»՝ կոնկրետ պատկեր է, որը ցույց է տալիս Աստվածամարդու անցումը կեցության այլ վիձակ, Նրա երկրային ծառայությունների վերջը: Բայց ինչու պետք է Մարթայի և Մարիամի. մաքսապետ Զակքեոսի, փարիսեցի Սիմոնի այցելությունը Քրիստոսին կամ Նրա վեձը Հրեա դպիրների Հետ խորՀրդանիչ Համարել: Ինչ ապացույցներ կան այն բանի օգտին, որ մկրտությունը Հորդանանում և մուտքը Երուսաղեմ՝ պարզապես այլաբանություններ են: Այո, Ավետարանը Հավատի դիրք է, բայց

դա իրավունք չի տալիս մեղ նրան նայելու որպես վաղքրիստոնեական աստվածաբանության պատկերավոր չարադրանքի:

Մեր Հայտնի ձախարմատական աստվածաբան քաՀ. Սերդեյ ժելուդկովը Ավետարանը դիպուկ անվանում է «Քրիստոսի սրբապատկերներ»<sup>187</sup>: Սակայն այդ Համեմատությունը բնավ չի կարելի սպառիչ Համարել: Սրբապատկերը ամբողջովին խորՀրդանչական է, նրա պայմանական լեզուն կոչված է անտեսանելի իրականությունը Հաղորդելու Համար միայն: Այն «առասպելական է» այդ բառի ամենակատարյալ իմաստով, եթե «առասպել» անվանենք երկնային բարձունքների աչխարՀը ցույց տվող կոնկրետ պատկերավոր լեզուն: Սրբապատկերներում ավետարանական իրադարձությունները տեղի են ունենում կարծես թե պատմական ժամանակից և աչխարՀագրական տարածությունից դուրս, որը ցույց է տալիս նրանց անանց բնույթը:

Ավետարանները ամենևին ալդպիսին չեն։ Խոսելով անսաՀմա-Նափակ մասին, ավետարանիչները Համարլա երբեջ չեն լջում երկրային միջավայրը, և նրանց պատմությունները օրգանապես ներգծվում են դարաչըջանի կենդանի պատկերի Հլուսվածքում։ Ինչպես ցուլց են տվել իսրայելցի պատմաբաններ Հովսեփ Կլաուզները և Դավիթ Ֆլլուսսերը, Ավետարաններում նկարագրված Հիսուսի կլանքը արտագոլում է ոչ Թե քրիստոնյաների ուչ ժամանակների Հայեցակերպը, այլ՝ I դարի Հրեական աչխարՀր<sup>188</sup>: Ինչու է նրանց մեջ խոսվում այնպիսի աննչան քաղաքների մասին, ինչպիսիք են Կափառնալումը, Քորազինը, Բեթսաիդան, Մադդադան, Կանան: Ոչ մի «խորՀրդանիչով» դա չես բադատրի: Ինչու են նրանք անդրադառնում Օրենքի մասին վեճերին, դո-Հաբերություններին և Տաձարին, որոնք կորդրել էին Հետաքրքրու**թ**լունը քրիստոնլաների երկրորդ սերնդի Համար: Միայն նրա Համար, որ նրանց մչտապես առաջնորդում էին Քրիստոսին չրջապատող մարդիկ: Այդ իսկ պատճառով, Ավետարաններում Հիչատակված են մաջսավորների, Հռոմին մուծվող Հարկերի, արտոնյալ ազնվականության և **թափ**թփուկների, Սինեդրիոնի իրավաբանական իրավուն<u>ջ</u>ների և այլնի մասին:

Հերովդեսի, Անտիպասի և Պիղատոսի, քաՀանայապետների և պրոկուրատորների. կուսակցությունների և աղանդների, Պաղեստինի քաղաքական և կրոնական իրավիձակի մասին եղած բոլոր տեղեկությունները ամբողջությամբ Համընկնում են պատմության տվյալներին։ Մեր դարի խոչորագուլն Հնագետ Ուիլյամ Օլբրայտը ցույց տվեց, թե որքան քիչ Հավանական է, որպեսղի Համայնքները իրադարձություններից չատ տարիներով Հեռացած լինելով, ի վիճակի լինեին նկարագրել այդջան ճչգրիտ պատկեր: «Հնագիտական տվյալները, - գրում է նա, որոշակիորեն Հերջում են «ձևերի պատմության» դպրոցի արմատական ջննության Հայեցակետերը<sup>189</sup>:

Կումըանյան Հայտնագործությունները Հաստատեցին այդ խոսքերը։ Մեռյալ ծովի Հին ձեռագրերում Հանդիպում են չատ արտաՀայտություններ, որոնք Հատկանչական են Նոր Կտակարանին («Հոգով աղքատներ», «Բելիար», «լույսի որդիներ», «սրբակեցության ձանապարՀ», «խավարի թագավորություն», «արարել ձչմարտություն» և այլն), իսկ եթե մենք վերՀիչենք, որ կումրանյան աղանդը կազմալուծ-վեց 70 տարի Հետո, ապա բառամթերքի այդպիսի նույնությունը ցույց է տալիս ավետարանական ավանդույթների և I դարի պաղեստինյան մի-ջավայրի միջև եղած սերտ կապր<sup>190</sup>։

Նչվում էր, որ այնպիսի ավետարանական անուններ, ինչպես Մար-Թա, Եղիսաբեթ, Ղազար և ուրիչներ, չեն Հիչատակվում Հին Կտակաըանում, և այդ պատճառով դրանք կարող էին օգտագործել միայն Պաղեստինից Հեռու ապրող մարդիկ: Սակայն Երուսաղեմի պեղումներից այդ ժամանակների սարկոֆագների պատերին Հայտնաբերվել են Հենց այդ անունները, ըստ երևույթին՝ չատ տարածված Հրեաստանում<sup>191</sup>:

Ամենից «աստվածաբանականը» և այդ պատճառով մյուսներից պակաս արժանաՀավատը, քննողները վաղուց ի վեր Համարում էին ՀովՀաննեսի Ավետարանը։ Սակայն նրանում մենք դտնում ենք մանրամասներ, որոնք կարող էր իմանալ մինչև 70 թ. Պաղեստինում ապրած մարդը։ Այսպես, օրինակ՝ ՀովՀաննեսը ասում է, որ Հիսուսը կանդառավ Հակոբի ջրՀորի մոտ, Սաղեմ (կամ Սիխարյա) քաղաքին մոտիկ։ Այնինչ Նաբլուս քաղաքը, որը, ինչպես կարծում էին, 70 թվականին կառուցվել է Հռոմեացիների կողմից նրա տեղում, Հեռու է դտնվում այդ ջրամբարից։ Երբ էռնստ Սելլինը պեղումներ անցկացրեց այդ չրջանում, նա Համողվեց, որ Հնադույն Սաղեմը դտնվում է ոչ թե Հռոմեական Նաբլուսի, այլ Բալատսկի բլուրի տակ և երեք անդամ այդ ջր-Հորին ավելի է մոտ<sup>192</sup>։

Ինչ վարկածներ ասես, որ չստեղծվեցին ԲեԹՀեզդա ավազանի մասին: Գտնում էին, օրինակ, որ «Հինդ դավիթներում», որտեղ Հիսուսը բժչկեց անդամալույծին, խորՀրդանչում են Մովսեսի Թօրայի Հինդ դրշ քերը: Բայց պարզվեց, որ դա բոլորովին էլ «խորՀրդանիչ» չէ: Պեղում-ների ժամանակ դտան լողարանի ավերակները, որը իրականում Հիշ վանդների Համար ուներ Հատուկ սրաՀներ: Հանքաղբյուրը բուժիչ ջրի

Համբավ ուներ նաև Հրեական պատերազմից Հետո, երբ Երուսաղեմում բնակություն Հաստատեցին Հեթանոսները, ինչի մասին են վկայում բուժվածների չնորՀակալական մակագրությունները<sup>193</sup>:

Վախսուն տարի առաջ Անդրեյ Նեմոևսկին Հայտարարեց, որ Պիղատոս ոչ այլ ինչ է, եխե ոչ homo pilatus, «պիլում»՝ նիզակ կրող մարդ, այսինքն՝ Օրիոնի Համաստեղության մարմնավորում<sup>194</sup>: Բայց ինչ կասեր նա 1961-ին, երբ Կեսարիայի ավերակներից դտան I դարի արձանադրությունը «Պոնտացի Պիղատոս, Հրեաստանի պրեֆեկտ»։ Արձանադրությունը ոչ միայն Հաստատեց Ավետարանների և Փլավիոսի տվյալները, այլև ցույց տվեց, որ Պիղատոսն ուներ ավելի մեծ լիազորություններ, ջան սովորական պրոկուրատորը 195:

Շատ Հաձախ նչել են, որ Նոր Կտակարանը ձիչտ չի պատկերում իսաչելությունը, քանի որ դատապարտյաներին չէին դամում խաչին, այլ կապկպում էին<sup>196</sup>։ Գտնում էին, որ ավետարանիչները այդ կերպ ձդտում էին Հիմնավորել Քրիստոսի քավիչ արյան դավանանքը։ Բայց 1968 թ. Գիվատ Հա-Միվթարում՝ Երուսաղեմի Հյուսիսային արվարձանում, դատն ավետարանիչների իրավացի լինելու Հղոր Հաստատում։ Դա Հռոմեական դարաչըջանի խաչված Հրեայի դերեզմանն էր։ Մեծ մեխերը այնքան ամուր էին խրվել նրա ոսկորների մեջ, որ դրանք չէին կարողացել դուրս քաչել անդամ մարմինը թաղելիս<sup>197</sup>։

Կան ետավետարանական տարիներին առնչվող Հայտնագործություններ, որոնք, սակայն, կարևոր նչանակություն ունեն քրիստոնեական ակունքների Հարցի առնչությամբ։ Խոսքը Հռոմի և Նազարեթի պեղումների մասին<sup>198</sup> է։ Սբ. Պետրոսի տաճարի զոՀասեղանի տակ գտնվել է գլխավոր առաքյալի գերեզմանը։ Արձանագրությունները վկայում են, որ II դարում Սբ. Պետրոսի գերեզման էին այցելում բազմաթիվ ուխտավորներ։ Դա Հաստատում է առաքյալի՝ Հռոմում քարոզելու և վախճանվելու մասին ավանդությունը։ Նազարեթում Հնագետնեըը գտել են II Հարյուրամյակի քրիստոնեական տաճարի մնացորդները և դրանով իսկ լցրել պատմական այն բացը, որը ավետարանական դարաչոջանը բաժանում էր Եկեղեցու առաջին դարերից։

Եվ այսպես, կրկնում ենջ, Ավետարանը Հավատի դիրջ է. բայց դա չի խանգարում նրան միաժամանակ լինել պատմական վկայություն Քրիստոսի մասին: Ավետարանիչները խոսում են Նրա մասին լավադույն ձևով, ջան որևէ այլ մեկը, ջանի որ նրանց վրա է ընկել Նրա արտասովոր անձնավորության արտացոլջը: Բայց ո՛չ առաջյալները, ո՛չ առաջին ջրիստոնյաները չստեղծեցին Հիսուսի կերպարը, այլ Նա Ինքը Հնարավոր դարձրեց Ավետարանների երևան դալը: Զդացվում է, որ ժամանակ առ ժամանակ նրանց Հեղինակները պատմում են այն մասին, ինչը դերազանցում է իրենց սեփական մակարդակը, որ այդ մարդիկ մեշ ծադույն դժվարությամբ են դլուխ Հանում առաջադրված խնդրից: Նրանք դրել են այն տարիներին, երբ դեռ կենդանի էին երկրում Քրիստոսի Հայտնության վկաները, որոնք կարող էին դրվածին դնաՀատական տալ: Եվ երբ բոլոր Ավետարաններից ընտրվեց մեր չորսը, ապա նչանակում է, որ Հենց դրանք էլ առավել ձիչտ են Հաղորդում Հիսուսի խոսքը և դործը:

ժան-ժակ Ռուսոն, որը ուղղափառ քրիստոնյա չէր, գրել է. «ԵԹե Սոկրատի կյանքը և մահը արժանի են իմաստունին, ապա Հիսուսի կյանքը և մահը Աստծո կյանք և մահ են։ Կարող ենք դրանից հետո ասել, որ ավետարանական պատմությունը կամայականորեն հորինված է։ Բարեկամս, հորինվածքները այդպիսին չեն լինում, իսկ Սոկրատի գործերը, որոնց ոչ մեկը չի կասկածում, ավելի քիչ են հավաստված, քան Հիսուս Քրիստոսի գործերը։ Ըստ էության, դա կնչանակի դժվարությունը տեղափոխել այլ տեղ, ոչ թե այն վերացնել։ Իսկն ասած, անհասկանալի կլիներ այն ենթադրությունը, որ մի քանի մարդիկ մոդոնել են այդ գիրքը, որի սյուժեն տվել է մի անձ։ Հրեական գրողները երբեք էլ չեն հնարել ո՛չ այդ վարքը, ո՛չ էլ այդ բարոյականությունը։ Ավետարանները պարունակում են իրենց մեջ ճչմարտության այնչափ ապչեցուցիչ, այնքան անընդօրինակելի գծեր, որ հայտնագործողը կլիներ ավելի զարմանալի, քան ինքը՝ հերոսը»<sup>199</sup>։

Իրոք, վերցնենք Թեկուզ Քրիստոսի խոսքերը իր կենդանի Հնչերանգներով և արամեական դարձվածքներով. դրանք բոլորը կրում են անկասկածելի վավերականության կնիքը: Ինչ «Համայնքներ» կարող էին ի զորու լինել Հնարել այդ մչտապես Հիչողության մեջ տպավորված առակները, արտաՀայտչականությամբ և կրակով լեցուն քարողները: Վաղ քրիստոնյաներից ով կարող է լինել դրանց Հեղինակը: Պողոս առաքյալի թղթերը ցույց են տալիս, որ նույնիսկ նա՝ դարաչրջանի առավել ականավոր ուսուցիչը, չի բարձրացել Ավետարանների մակարդակին: Նրանց դաղտնիքը թաքնված է այն բանում, որ նրանք ոչ թե պարզապես Հաղորդում են Եկեղեցու փորձը, այլ ամենից առաջ նրա Հիմնադրի ոդին, նկարադիրը և կամքը:

«Ասում են ոճը՝ ինքը մարդն է,- գրում է Չարլզ Դոդդը,- իսկ ինչպիսին է Հիսուսի քարողների ոճը այդ դեպքում, եթե դատենք նրանց մասին Ավետարաններով: Նրանց մեծ մասը գրված է կարճառոտ, ազդու ասույթներով, կտրուկ և երբեմն այլասացական, անդամ Հանելուկային, Հեդնանջով և պարադոջսներով լի։ Ասույթների ամբողջությունը, ավանդությունների տարբեր միջոցներով մեզ Հասած, ունի անսխալ կռաՀվող դծեր։ Կատարելապես անՀավանական ենթադրություն կլիներ, որ այդ խոսքերը Հանդիսանում են վաղջրիստոնեական քարողիչների արՀեստական աչխատանջի արդյունք... Որոչ, ավելի ընդարձակ Հատվածները ակնՀայտորեն Հանդես են բերում ռիթմիկ կառուցվածք, որը դեռևս իրեն զդացնել է տալիս կրկնակ թարդմանությունից Հետո (արամեականից Հունականի և Հունականից անդլիականի)։ Մերթ ընդ մերթ թվում է, որ Հունական տարբերակը սոսկ բնադրի նուրբ քողարկումն է, որը մչտապես անցնում է Հին Հրեական և արաժմեական պոեզիայի ռիթմերի»<sup>200</sup>։

Այդ բացառիկ կարևոր եզրաՀանդումը տարիների Հետազոտությունների, ժամանակակից պատմական դիտության, Հնադիտության և լեղվաբանության լույսի տակ Ավետարանների մանրակրկիտ վերլուծության Հանրադումարն է: Նրանց Հույսերը, ովքեր մտածում էին, թե դիտությունը պսակազերծ է անում Նոր Կտակարանը, չարդարացան: Հենց ժամանակակից դիտնականների աչխատությունները մեկ անդամ ևս Հաստատում են, որ Ավետարանները իսկական և վավերական փաստաթղթեր են:

366

# 2. ՔՐԻՍՏՈՍԻ ՊԱՏԿԵՐԱԳՐՈՒԹՅՈՒՆԸ ԵՎ ԹՈՒՐԻՆՅԱՆ ՊԱՏԱՆԻ ԳԱՂՏՆԻՔԸ

Մեր օրերում չատ Հաճախ կարելի է Հանդիպել սևամորթ կամ Հնդկական «լոտոսի» դիրքով նստած Հիսուս Քրիստոսի պատկերի։ Աֆրիկայի, Ասիայի, Օվկիանիայի ժողովուրդների մոտ ծնունդ է առել եվրոպացու Հայացքին անսովոր, բայց երրորդ աշխարհի «երիտասարդ եկեղեցիների» ոճին Համապատասխանող քրիստոնեական արվեստ (տե՛ս A. Lehmann. Afroasiatische Christliche kunst . Berlin.1966)։ Դա ակնառու ապացույցն է նոր դարաշրջանի սկսվելու, երբ քրիստոնեությունը դադարում է «սպիտակների կրոն» լինելուց, երբ Ավետարանների տիեղերական ոգին մարմնավորվում է աֆրոասիական աղդային մշակուլթների մեջ։

Հասկանալի է, եթե ճապոնական կամ ինդոնեզական նկարիչը Հաղորդում է Փրկչին իր ցեղակիցների դծերը, նա բոլորովին էլ չի մտածում, որ իրականում Քրիստոսը Հենց այդպիսի տեսք ունի: Բայց վարպետի կողմից օդտադործված Հնարանքը լիովին արդարացված է, և դրա սկիզբը Հասնում է մինչև Բյուղանդիայի, միջնադարյան Արևմուտքի, Հին Ռուսիայի արվեստները։ Ձէ որ խձաքանդակի, որմնանկարի կամ սրբապատկերի դեմքը լոկ նչան է, որը ցույց է տալիս աչխարՀում մչտադո Քրիստոսի ռեալականությունը։ Եվ այդ նչանը պետք է Համապատասխանի յուրաքանչյուր ժողովրդի առանձնաՀատկություններին։ Հիսուսի վավերական դիմանկարի բացակայությունը միչտ տարածություն է Թողել նման վերափոխարկումների վրա:

Չնայած այդ ամենին, չատ քրիստոնյաներ, բնականաբար, կցանկա-

նային իմանալ, Թե ինչպիսի տեսք ուներ Մարդու Որդին այն տարինե֊ րին, երբ Նա ապրում էր երկրի վրա:

Հնարավոր չէ, արդյոք, այդ մասին պատկերացում կազմել, եԹե ավետարանիչները ոչ մի խոսք չեն ասում Նրա արտաքինի մասին:

Այդ Հարցն է, որ փորձում ենք քննել։

Սկսենք այն բանից, ինչը Թեկուզ Հայտնի է մոտավորապես. Քրիստոսի Հանդերձի տեսքից: Դրա Համար Հարկավոր է արևմտյան դեղանկարիչների ներչնչած պատկերացումներից Հրաժարվել: Նրանք Համարյա բոլորը, Հազվադեպ բացառություններով, Հիսուսին և առաքյալներին պատկերել են դլխաբաց և առանց ոտնամանի: Սակայն Պաղեստինի քարքարոտ ձանապարՀներով մարդիկ, որպես կանոն, անցնում էին կոչիկներով կամ սանդալներով (Հմմտ. Մարկ. Ա, 7), իսկ կլիմայով պայմանավորված սովորույթի Համաձայն Հաղվադեպ էին դլխարկը Հանում: Վերջինս երեք տեսակ էր՝ փռյուդիական թասակի տիպի ոչ բարձր դլխարկ (ամենաՀին ձևը՝ ընդունված թադավորաց ժամանակներից), չալմա և սուդիար՝ փաթթոց, որը չատ Հաձախ դլխներին կապում էին բրդյա քուղերով (ժամանակակից արաբական քուֆյեն)։

Հռոմեական ժամանակաչըջանի իսրայելացիների Հանդերձը առանձնանում էր տարազի միօրինականությամբ (տե՛ս Троцкий И. Библейская археология, էջ 112 Հաջորդիվ)։ Տղամարդկանց մոտ դա ամենից առաջ կետոնետն էր կամ խիտոնը՝ լայն դոտիով, Համարյա մինչև դետին Հասնող ընդարձակ պարեդոտը (տե՛ս И.Флавий, Арх. III, 7, 2)։ Համաձայն ՀովՀ. ԺԹ, 23, Հիսուսի պատմուձանը ոչ թե կարած էր, այլ «վերևից ներջև ամբողջովին Հյուսած չուրջանակի»։ Այդպիսի Հադուստը դին ուներ, այդ պատձառով էլ Քրիստոսի դահիձները վիճակ դցեցին, թե իրենցից որին կՀասնի այն։ Պատմուձանը լինում էր կապույտ, մոխրադույն կամ չերտավոր, որոչ մեկնիչներ տեսնում են Մարկ. Թ, 3 ձերմակ դույնի ակնարկ (տե՛ս М. and J. Miller. Encyclopedia of Bible Life London, 1967, p. 60-61)։

Պարեդոտի վրա կրում էին սիմլու՝ կոպիտ բրդից Թիկնոց: Սովորաբար այն ծառայում էր նաև դիչերը տակը փռելու Համար, դրա Հետ կապված Օրենւքը պատվիրում էր մինչև մայրամուտ վերադարձնել մարդուն իր Թիկնոցը, անդամ, եԹե այն դրավ է Թողնված (Ելից, ԺԱ, 26): ի վերնադդեստր կտոր-կտոր արեցին (ՀովՀ. ԺԹ, 23):

Բարեպաչտ մարդիկ, Հետևելով պատվիրանին (Թվ. ԺԵ, 38-40), կարում էին Թիկնոցի քղանցքներին կապույտ ծոպքեր՝ «կանաֆներ» կամ craspeoa : Ավետարանից մենք դիտենք, որ դրանցից կային նաև Փրկչի Հադուստի վրա (Մատթ. Թ, 20. Ղուկ. Ը, 44):

Աղոթքի ժամանակ, Հիսուսը, Հրեական սովորության Համաձայն, ուսերին գցել էր թալլիտ (թալլիֆ). երկարավուն Հատուկ գլխաչոր՝ ժապավենով։ Հաձախ դրա ծայրերը գցում էին մեջքի վրա (Талмуд, Шаббат,147а, Менахот, 41а)։

Անտարակույս, ԽորՀրդավոր Ընթրիքի ժամանակ Քրիստոսը թալլիտ էր կրում:

ԵԹե Քրիստոսի Հադուստը մենք ամբողջությամբ կարող ենք պատկերացնել, ապա Նրա դեմքի, կազմվածքի և Հասակի մասին ոչ մի տվյալ չկա: Դա բացատրվում է ոչ միայն այն բանով, որ Հրեաստանում պատկերադրությունը արդելքի տակ էր դտնվում:

Սուրբ Գիրքն ինքը Համարյա երբեք կանգ չի առնում մարդկանց արտաքին գծերի վրա: Ճիչտ է, Դավիթի մասին Հարևանցի Հիչատակվում է, որ նա «չիկամազ էր\*, գեղեցիկ աչքերով և Հաձելի դեմքով» (Ա. Թագ. ԺԶ, 12), բայց դա Հազվագյուտ բացառություն է:

Նոր Կտակարանի Հեղինակները Հետևում էին Հին Ուխտի գրական ավանդույթներին և այդ պատճառով մենք նրանց մոտ չենք դանի Հիսուսի տեսքի նկարադրությունը: Այդ մասին սկսեցին մտածել միայն ՀունաՀռոմեական աչխարՀի քրիստոնյաները, բայց այդ ժամանակ արդեն Հիչողություններ չէին պաՀպանվել, որոնք կարող էին նկարչին կողմնորոչել (տե՛ս Голубцов А. Иисус Христос по внешнему виду.- ПБЭ. СПБ., 1905, т. VI, էջ 665-675):

Որոշ վաղ եկեղեցական Հեղինակներ, վկայակոչելով մարդարեությունը Տիրոջ Ծառայի մասին (Եսայի. ԾԳ), դտնում են, որ Քրիստոսի 
նվաստացումը վերաբերում է նաև Իր արտաքինին։ Սբ. Հուստինիանոսը, Կղեմես Ալեքսանդրացին և Տերտուղիանոսը Հաստատում էին իբր 
Հիսուսն անբարետես դեմք է ունեցել (Иустин. Диалог с 
Трифоном Иудеем, 88, лимент. Педагог, III,1,Тертуллиан. О. 
воплощении, IX)։ Այդ տեսակետը իր բանակռվում օդտադործել է 
Ցելսը (մոտ 170 թ.)։ «Քանի որ Հիսուսի մարմնում, - դրում է նա,Աստծու Հոդին է, ապա այն ուրիչներից կտրուկ պետք է տարբերվի 
Հասակով, դեղեցկությամբ, ուժով, ձայնով, ղարմացնելու և Համողելու 
ընդունակությամբ։ Մինչդեռ այն ոչնչով չի տարբերվում ուրիչներից 
և, ինչպես ասում են, աչքի չի ընկնում Հասակով, դեղեցկությամբ, վայելչակազմությամբ» (Մեջբերումն ըստ՝ Ориген, Против Цельса, 
VI 75)։

III և Հատկապես IV դարից, Հավանաբար, դեղեցկության մասին անտիկ ըմբռնումների ազդեցության տակ տարածվեց Հակառակ տեսակետը։ «Ծպայալ Աստվածության Հենց ճառադումն ու վեՀությունը,- ասում է Քրիստոսի մասին երանելի Հիերոնիմը,- առաջին Հայացքից կարող էին Նրան նայողներին դրավել իրենց կողմը» (Иероним. На Матфея. XI, 9)։ Սակայն այդ խոսքերում դդացվում է ավելի չուտ կռաՀումը, քան Հաստատված ավանդույթի ծանոթությունը։ Մոտավորապես այդ նույն ժամանակ, եր. Ավդուստինոսը ժխտեց նման ավանդույթի դոյությունը (О. Троице, VIII, 5)։ Ընդ որում, դեռևս մոտ 180 թ. Սբ. Իրինեոս Լիոնացին ստիպված էր ուղղակիորեն խոստովանել, որ «Հիսուսի մարմնական տեսքը ակնՀայտ է» (Против ересей, 1, 25)։

Երկու կռաՀումներից երկրորդը ներկայանում է առավել ճչմարտանման։ Եթե Քրիստոսն ունենար ինչ-որ մարմնական թերություններ, ապա դրանք կդառնային Նրա թչնամիների ծաղրի առարկան։ Ավետարաններից կարելի է եղրակացնել, որ Հիսուսը մարդկանց մոտ առաջին Հայացքից արթնացնում էր բարեՀաձություն։ «Ճիչտն ասած,- նկատում է Ալբեր Ռեվիլը,- տդեղ արտաքինը կարող է խոչընդոտ դառնալ այդ ղարդացմանը, եթե միայն դեղեցիկ Հոդին չստիպի մոռանալ տդեղ և բիրտ դիմադծերը։ Բայց այդ դեպքերում Հարկավոր է, ի վերջո, որոշ ժամանակ այն բանի Համար, որպեսզի ՀաղթաՀարվի առաջին տպավորությունը։ Հիսուսի վերաբերմամբ այդ առումով, ըստ երևույթին, անՀրաժեչտություն չի եղել» (А.Ревил. Иисус Назарянин, т. 1, էջ 309)։

Կատարելապես անՀիմն կարծիք է այն, Թե իբր Քրիստոսը բնու-Թյունից փխրուն էր և Թույլ։ Նա չատ տարիներ է զբաղվել ֆիզիկական աշխատանքով, ջիչ չի ճանապարՀորդել, անց է կացրել քառասունօրյա պաՀք։ «Արևի կիզիչ ճառագայԹների տակ,- գրում է Կարլ Ադամը,- կածաններով, ոչնչով չստվերամած, վայրի ժայռակույտի միջով Նա պետք է վեցժամյա անցումով բարձրանար ավելի քան 1000 մետր։ Եվ ամենազարմանալին, Հիսուսը Հոդնած չէր։ Այդ նույն երեկոյան Նա մասնակցում է Ղազարոսի և նրա քույրերի կողմից Իր Համար պատրաստված խնջույքին (ՀովՀ.ԺԲ, 2)։ Հիսուսի Հասարակական ծառայու-Թյունների նշանակալի մասը տեղի է ունենում ոչ տնային ՀարմարավետուԹյան պայմաններում, այլ՝ բաց բնուԹյան մեջ՝ ենԹակա բնուԹյան բոլոր կարդի ՀանկարծափոխուԹյուններին ու կասկած չկա, որ Հիսուսը Հարյուրավոր անդամներ գիչերել է բաց երկնքի տակ և մասամբ այդ պատճառով այդքան մոտիկից դիտեր դաչտերի չուչաններին և երկնքի

<sup>\*</sup> Սինոդական Թարդմանության մեջ՝ «բաց խարտյաչ»։

գավքերին: Միայն արմատապես առողջ մարմինը կարող է գամապատասիանել այդ պագանջներին: Դրա գետ մեկտեղ, թափառականի այդ կյանքը լի էր դժվարություններով և անսովոր լարվածությամբ» (К. Адам. Иисус Христос, ст. 94):

Մենը արդեն ասել ենը, թե Քրիստոսի մարդկային ինչպիսի դծերն են երևան գալիս ավետարաններում։ Բայց և այնպես, Նրա անձնավորության լրիվ բնութագիրը չկա այնտեղ։ Առաջյայները անպայման զգացել են այն տարածությունը, որը իրենց բաժանում է Վարդապե֊ տից: «Ավետարանում,- գրում է ժամանակակից մեկնիչ Ջոն Լ. Մաջենգին,- իրական պատմություններ են, որոնք մեզ ասում են այն մասին, ինչը կարելի էր տեսնել և լսել: Նրանցում չկան ոչ ներքին մենախո֊ սություններ, ոչ Հոդեբանական պատճառաբանություններ, ինչը այդ֊ ւջան սիրում են ժամանակակից վիպասանները: Նրա անձնավորությու֊ նը չոչափվում է լոկ այնքանով, ինչքանով այն արտաՀայտվում էր արտաքուստ: Հիսուսը չափիզ դուրս բազ չէր: Նա էքստրավերտ չէր, որը բաղ է անում իր սրտի խորջերը առաջին պատաՀածին... Եվ այդ դսպվածությունը գուդակցվում է մեծադույն մերձենալիությանը և բարե֊ Հաճությանը: Բայց և այնպես, մոտիկից Նրան իմացողները զգում էին, որ մչտապես Նրանում մնում է ինչ-որ չարտաՀայտված մի բան: Նա ուներ մարդկային զգազմունջներ, որը Ինջը չէր Թաջզնում, բայզ աչակերտները տեսնում էին, որ նրա զգացմունքները, ի տարբերություն իրենց անձնականի, մչտապես մնում էր Հսկողության տակ: Նա ուներ Հազվագյուտ արժանապատվություն և Հեղինակություն: Բայց, չնայած գսպվածությանը, Նրա խոսքերը և արարքները միչտ անկեղծ էին. ոչ խորամանկության, ոչ դիվանադիտության կարիք Նա չուներ» (J.L.McKenize. Mastering of the Meaning of the Bible. 1960.p. 75):

Այսպիսով, ակնՀայտ է, որ առաքյալների ավանդածը կարողացել է պաՀպանել Հիչատակություն Քրիստոսի Հոդևոր նկարագրի մասին, չնայած այդ անելը չատ ավելի դժվար էր, քան Նրա դեմքը Հիչելը:

Միջին դարերում չատ քրիստոնյաներ Հրաժարվում էին Հավատալ, որ Աստվածամարդու դիմադծերը մոռացվել են և Հույս ունեին լրացնել այդ բացը Նրա տեսքը նկարադրող պարականոնների օգնությամբ: Այդպիսի պարականոններից մեկը XVIII դարում բերում է Սբ. ՀովՀան Դամասկացին, մյուսը` Նիկոֆոր Կալլիստը XIV դարում: Առանձնապես տարածված է, այսպես կոչված «Լենտուլի նամակը», մարդու, որը իբր կառավարել է Հրեաստանը ավետարանական ժամանակներում (տե՛ս Хитров М. Подлинный лик Спасителя. М., 1984, էի 18 Հախոր-

դիվ)։ Բայց, ինչպես պարզել է դեռևս Լորենցո Վալլան (XV դար), այդ պարականոնը XII Հարյուրամյակից Հին չէ։

Մեկ անդամ չեն ենթադրություններ արվել, որ այդ պարականոնները, այդուՀանդերձ, Հիմնվում են մեզ չՀասած Հնադույն պատկերների վրա:

Գոյություն ունեցել են, արդյոք, այդպիսի պատկերներ:

Լամպրիդիայի (Vita Alex. Sev., 29) վկայությամբ, Ալեքսանդր Սեվերոս (222-235) կայսրը դրանցից մեկը զետեղել է իր սրբապատկերների դարակում, մեծ իմաստասերների արձանիկների կողջին: Բայց ինչ տեսք է ունեցել, մենք չդիտենք, և, առավել ևս, կասկածելի է, որ այն դիմանկար է եղել:

IV դարում պատմաբան Եվսեբիոսը Կեսարիայում տեսել է Փիլիպպոսի արձանը, որը, ինչպես Հաստատում են, պատրաստել է Քրիստոսի կողմից բժչկված մի կին (Մատթ. 9, 20 Հաջորդիվ)։ Դա երկու ֆիդուրներից կազմված բրոնգյա արձանախումբ է՝ Հենց կնոջից և նրան ձեռքը մեկնած, «կրկնակ պարեդոտով դեղեցիկ զդեստավորված» մարդուց (Евсевий. Церк. История, VII,18)։ Բայց եթե Հուշարձանի մասին մինչև IV դարը դիտեին, այդ էին վկայակոչում քրիստոնյանեըը, մասնավորապես Սբ. Հուստինիսնոսը, նախկին, ինչպես և Եվսեբիոսը, Պաղեստինի բնակիչ։ Այնինչ, այդ արձանի մասին վկայություննեըը ավելի Հին չեն Եվսեբիոսի տեղեկություններից։ Այդ պատձառով էլ, պատմաբանները դտնում են, որ այն կանդնեցվել է կամ կայսրի պատվին\* կամ էլ ի երախտադիտություն Էսկուլապի՝ բժչկարար աստծուն։

Փրկչի Հնապույն Հռոմեական պատկերումները, որոնք Հասել են մեր օրերը, միայն Հաստատում են Սբ. Իրենեոսի խոսքերը, երբ ասում էր, Թե. «Հիսուսի մարմնական տեսքը անՀայտ է»: Ամենուր Նա ներկայացված է անմորուս պատանու կամ Օրփեոսի, Հովվի, Գառան այլաբանական պատկերներով:

Այդ ֆոնի վրա ապչեցուցիչ Հակադրություն է ներկայացնում Սբ. Կալլիկստի կատակոմբի որմնանկարը, որը դտել և պատձենաՀանել է XVII դարում ջրիստոնեական Հնությունների առաջին Հետազոտող Անտոնիո Բոզիոն (A. Bosio. Roma Sotteranea, 1632, lib. III, p. 253)։ Առաստաղին պատկերված մեդալիոնի մեջ կարելի է տեսնել երկար մազերով և կարձ մորուջով մարդու դեմք։ Բոզիոն որմնանկարը վերադրում է II դարի սկզբին։ Ցավոք սրտի, ներկայումս այն քանդված է, և այն Հարցին, թե իսկապես Հիսուսն է այնտեղ պատկերված, մնում է անորոչ։

<sup>\*</sup> Օգոստոսի ժամանակներից կայսրերին Հաձախ անվանում էին «Սոտեր»՝ Փրկիչ։

Ամենաառեղծվածայինը Հիսուս Քրիստոսի սրբապատկերներում անսպասելի անցումն է խորհրդանիչային, պայմանական պատկերում- ներից այն կերպարին, որը մինչև հիմա ամուր արմատավորվել է ավանդույթի մեջ։ Այն անվանում են «արևելյան» կամ պատմական, և Հռումում այն Հայտնի դարձավ արդեն III դարից (տե՛ս A.Grabar. Le premier art chretien. Paris 1966, p. 192, 212)։

Ինչքան էլ որ բազմազան լինեն Քրիստոսի դեմքերը արվեստի պատմության մեջ, Բյուզանդական խձաքանդակներից և Վերածննդի վարպետներից մինչև մեր ժամանակի ստեղծադործությունները, բոլորը կախվածություն են Հանդես բերում այդ նախատիպից (տե՛ս Покровский Н. Иисус Христос в икинографии, ПБЭ, т. VI, с.676-679)։

Գայթակղիչ է այն ենթադրությունը, որ դրան Հիմք է Հանդիսացել ինչ-որ Հնադույն պատկեր: Այդ բնօրինակի որոնումներում դիտնականները դիմեցին քաջ Հայտնի եդեսիական լեդենդին:

Եդեսիան ոչ մեծ մի պետություն է Հյուսիսային Միջադետքում, որտեղ քրիստոնեությունը թափանզել է 180 թվականից ոչ ուչ: III Հարյուրամյակի սկզբում այն արդեն բացաՀայտ դավանում էր Եդեսիшյի Աբդար IX Թադավորը (տե՛ս В. Болотов. Лекции по истории древней Церкви. СПб., 1910, С.2, ţ 256): IV դшրի щшилищրուլգներում ասվում է, որ դեռևս Աբգար V Մեծը (13-50) նամակ է գրում Հրեաստան՝ Հիսուս Քրիստոսին և Նրանից պատասխան ստանում (Евсевий. Церк. История, 1, 13)։ Այդ լեդենդր քիչ արժանա-Հավատ է, ինչպես և գրուլգն այն մասին, որ Քրիստոսն ուղարկում է Իր պատկերն Աբգար Մեծին՝ սրբիչի վրա դրոչմված։ Բայց տվյալներ կան, որ Եդեսիալում իսկապես որպես սուրբ մասունք պաՀպանվել է անձեռակերտ Համարվող ինչ-որ պատկեր (տե՛ս А. атанский. Сказания о Нерукотворном образе Спасителя восточные и западные.- ХЧ, 1874, т. III, էջ 471 Հաջորդիվ)։ Արաբների կողմից Եդեսիան նվաճելուց Հետո, պատկերը տեղափոխում են Կոստանդնու֊ պոլիս: Առաջին պատմիչը, որը Հիչատակում է այդ մասին, IV դարում шщим в в циппи в (Евагрий. Церковная история IV, 27):

Կարող են, արդյոք, «անձեռակերտ պատկերի» մասին զրույցները փոքր ինչ լույս սփռել Փրկչի իրական կերպարանքի խնդրի վրա:

1977 թ. աչնանը անգլիացի պատմաբան Ժ. Ուիլսոնը Լոնդոնում կազմակերպված դիտաժողովում Հանդես եկավ վարկածով, Համաձայն որի «անձեռակերտ կերպարը» ոչ այլ ինչ էր, եթե ոչ Քրիստոսի թաղ-ման պատանը. այն կարող էր պաՀպանված լինել ծայված վիճակում,

այնպես որ տեսնվեր միայն դեմքը, իսկ Հետադայում դործվածքը ամ֊ բողջությամբ բաց է արվել:

Մի ժամանակագրության Համաձայն, երբ խաչակիրները 1204 թվին թալանել են Բյուղանդիան, մասունքը «անՀետացել է» Կոստանդնուպոլսից։ Ուիլսոնը պարզել է, որ բյուղանդացիների դեմ տարվող արչավանքում մասնակցում էր ֆրանսիացի ասպետ դե Շարնին։ Այդ մանրամասնը Հույժ էական է, քանի որ 1353 թվականին ոմն կոմս դե Շարնի (Հավանական է՝ խաչակրի Հետնորդը) եկեղեցի է կառուցում, որտեղ ղետեղում է վարչամակը, Հաստատելով, որ այն Տիրոջ իսկական պատանն է։

Այդ ժամանակից մասունջի ճակատադիրը ջննվում է մինչև մեր օրերը: 1452 թվականին Մարդարիտ դե Շարնին փոխանցում է այն Հերցոդ Սավոյացուն, որի Հետնորդները ավելի ուչ դարձան Իտալիայի թադավորներ: Ներկայումս պատանը դտնվում է այդ ընտանիջի ձեռջում: 1578-ից այն պաՀպանվում է Իտալիայի Թուրին ջաղաջի Սբ. ՀովՀաննեսի տաճարի Հատուկ տապանակում, այդ պատճառով էլ այն Հայտնի է որպես Թուրինյան պատան:

Եկեղեցական իչխանությունները նախապես պատանին վերաբերվում էին զուսպ։ Դեռևս XIV դարում Թրուա քաղաքի եպիսկոպոսը դանում էր, որ նրա վրա պահպանվել է ոչ թե մարմնի դրոչմ, այլև դեղանկարչի նկար։ Այն իր վրա չհրավիրեց նաև պատմաբանների ուչադրությունը, որոնք ճնչող մեծամասնությամբ կիսում էին եպիսկոպոսի կարծիքը։ Պատանը դեղարվեստական արժեք էլ չուներ։ Կտավի՝ 4, 1-1, 1 չափերով մի կտորի վրա հազիվ երևում էին միայն մութ բծեր, ոչ հստակ նչմարվող ինչ-որ դեմքի ուրվադիծ և մարմնի ստվերապատկեր։

Բայց 1898-ից, չնորհիվ լուսանկարիչ Սեկոնդո Պիայի, վերաբերմունքը Թուրինյան մասունքի նկատմամբ սկսվեց փոխվել։ Պիան լուսանկարեց այն կտավից և նայելով նեղատիվ ԹանԹիկին, խորապես ցնցվեց։ Նրանում երևակվել էր Փրկչի «պատմական» սրբապատկերները զարմանալիորեն հիչեցնող պողիտիվ պատկեր (տե՛ս Пахарнаев А. Исследование о подлинности изображения лика и тела Христа Спасителя на Туринской плащанице. СПБ., 1903)։

Հետագա տարրալուծությունը ցույց տվեց, որ պատանը իրենից ներկայացնում է ամենևին էլ ոչ արվեստի ստեղծագործություն, այլ անՀասկանալիորեն նեգատիվ տեսքով գոյացած բնական դրոչմ։ Նրա վրա ոչ մի ներկի Հետքեր էլ չգտան։ Մասնավորապես, ներկանյութը պարտադիր կփոխազդեր կրակի ազդեցությանը։ Մինչդեռ ՀրդեՀը, որը վնասել էր կտավը 1532 թ. դեկտեմբերին, ոչ մի ձևով Հետք չի թողել

պատկերի վրա:

Մեր դարի 30-ական թվականներին, այն բանից Հետո, երբ կտավի նոր լուսանկարումներ արվեցին, ֆրանսիացի կենսաբան Պոլ Վինյոն գրում է. «Քանի որ պատկերները նկարված չեն, քանի որ դրանք չէին կարող ստացված լինել ոչ մի այլ արՀեստական ճանապարՀով, մնում է Հետազոտել՝ արդյոք դրանք ինչ-որ պրոցեսների արդյունք չեն։ Առաջին լուսանկարը տարրալուծության ենթարկելով և փորձեր անցկացնելով Սորբոնի փորձանոցում՝ մենք Հանդեցինք այն եղրակացության, որ պատկերները մարդկային մարմնի ուղղակի դրոշմ չեն։ Անմիջապես ակնՀայտ դարձավ, որ դրանք ստացվել են պարզապես ոչ Հայումներից, քանի որ Հայումները փափուկ դործվածքին մարդկային մարմնի անկանոն մակերևույթին, պիտի բերեին պատկերի դդալի աղավաղմանը, իսկ այդ արտացոլանքում աղավաղումներ Համարյա չկան, եղածներն էլ աննչան են։ Դրանք կարող էին ստացվել միայն մարմնի մակերևույթից անջատվող դոլորչիացման դործողությամբ» (P. Vignon. Le Saint Suaire de Turin, Paris, 1938)։

Պ. Վինյոնի և այլ գիտնականների կարծիքով, դրոչմները գոյացել են ըմոսելու ժամանակ օգտագործված՝ մարմնում գտնվող նյութերի չնորհիվ (զմուռս և Հալվե) (Հմմտ. ՀովՀ. ԺԹ, 39)։ Միայն բացառությունը կազմում են Հետքերը, որոնք բժիչկ Պ. Բարբիեի տվյալներով՝ «վերարտադրված են արյան մակարդվածքի անմիջական Հպումներից» (P.Barbet. A Doktor at Calvary. New York. 1963, p. 18)։

Ա. Լագրանի Հետազոտությունները ցույց են տվել, որ նյութի կառուցվածքը լիովին Համապատասիսնում է Պոմպեյի և Ասորիքի պեղումներից Հայտնի մանածագործության գործելաոճերին (տե՛ս Гаврилов М. Туринская плащаница. Брюссел, Жизнь с Богом,1961, էջ 17):

Բոլոր այս եզրաՀանդումները մեծացրին գիտնականների Հետաքրքրությունը մասունքի նկատմամբ։ Պողոս VI Պապը 1973 թվականին Հրապարակայնորեն Հայտարարեց, որ այն «արժանի է Հատուկ ուսումնասիրության»։

1977 թ. գիտաժողովում մակերևութային տիեղերական լուսանկարչության վարպետներ Ջ. Ջեկսոնը և Է. Զասպերը ցուցադրեցին պատանի լուսանկարներ, որոնք վերջնականապես ապացուցեցին, որ դրոչմը նրա վրա ստացվել է ոչ թե Հարթ պատկերներից, այլ ծավալուն մարմնից:

Ինչ կարելի է տեսնել Թուրինյան պատանի վրա, եթե նայենք նրա նեդատիվ լուսանկարը:

Այն արտաՀայտում է մարդու ներդաչնակ մարմնակազմ, որին դա-

դանաբար ենթարկել են մտրակահարման և խաչ են Հանել: Դեմքը Համակված է վեհությամբ և խաղաղությամբ, չնայած այն բանին, որ այն կրում է Հարվածների և կապտուկների հետքեր: Վախձանյալը ունեցել է ալիքաձև մաղեր, Համեմատաբար նեղ դեմք, նուրբ քիթ, կարձ, երկու կողմի վրա կիսված մորուք: Մեռնելուց Հետո աչքերի վրա դրամներ են դրել, որոնց չափը Համապատասխանում է Պաղեստինում I դարում դործածության մեջ եղողներին: Գլխի վրա տեսանելի են փչե պսակի Հետքերը՝ Հյուսված ոչ թե օղակի, (ինչպես սովորաբար պատկերում են Չարչարանջի նկարներում), այլ դլխարկի տեսքով:

Ձեռջերը և ոտքերը ծակված են սուրսայր բանով, ընդ որում, ձեռքերը ոչ Թե ափի մեջ, այլ՝ դաստակների վրա։ Դա ուղիղ Համընկնում է խաչելուԹյան եղանակներին, որի մանրամատները պարզված են, չնոր-Հիվ Երուսաղեմի մոտակայքի պեղումների։ Աջ կողը խոցված է (Հմմտ. ՀովՀ. ԺԹ, 34), մարմնի վրա մտրակի Հարվածների Հետքեր կան։ Ավելի քան քսան տարի պատանն ուսումնասիրած Ջուլիո Ռիչչին իր մոնումենտալ աշխատանքում գրում է, որ Հարվածները Հասցված են Հենց Հռոմեական արձձե փչեր ունեցող մտրակով, որի ձևը Միջին դարերում Հայտնի չէր (G. Ricci. La Sindone Santa Roma, 1976, p. 26)։ Թաղելիս դեմքը պատանի վրայից փաթաթված է եղել գլխաչորով (Հմմտ. ՀովՀ. Ի, 7)։

Մի խոսքով, պատանի վրայի պատկերը լիովին Համապատասխանում է Ձարչարանքի մասին ավետարանական պատմություններին: Վերջերս արված Հետազոտությամբ պատանի վրա Հայտնաբերվեց ինչոր ռադիացիայի նչաններ:

Բացառված չէ, որ դրանք Քրիստոսի մարմնի պայծառակերպության Հետքերն են, որը տեղի ունեցավ Նրա Հարության պաՀին...

Վճռորոչը պատանի թվագրության Հարցն էր։ Ցավոք սրտի, նրանք, ում սեփականությունն է այդ, թույլ չեն տալիս կտավից մի կտոր կտրել, որն անհրաժեչտ է նորագույն գիտական եղանակների հնարավորություն-ներով հետազոտելու համար։ Նրանք պատճառաբանում են, որ մեծա-գույն սրբությունը (որի իսկական լինելուն նրանք չեն կասկածում) չպետք է վնասվի ի հաճույս սկեպտիկների։ Այդ պատճառով էլ, գիտնա-կանները մինչև օրս օգտվում են թվագրության անուղղակի միջոցներից։

Այդ նպատակով, Հայտնի չվեյցարացի քրեադետ Մաքս Շուլցերը էլեկտրոնային մանրադիտակի տակ Հետազոտել է պատանի վրայի ծաղ֊ կափոչին: Այն անՀավանականորեն չի փոխվել, որը Հնարավորություն է տալիս պարզել, թե երբ և որտեղ են աձել այդ ծաղիկները, որոնցից այն տարածվել է: Արդյունքները ապչեցուցիչ էին: Պատանի վրա դտնվում էր Պաղեստինի I դարի էնդեմիկ,\* ինչպես նաև Ասորիքի, Բյուզանդիայի, Ֆրանսիայի Համապատասխանաբար ավելի ուչ ժամանակաչրջանների բուսականություն...

Այն, որ նյութը պաՀպանվել էր այսքան երկար ժամանակ, ոչ մի դերբնական բան չկա։ Զմռսման նյութերով Հադեցած կտորները կարող են անվնաս մնալ Հազարավոր տարիներ։ Բավական է Հիչել եդիպտական դամբարանների խանձարուրները։ Հրեական անապատների անձավ-ներում դանվել են I դարի վուչե դործվածքի չատ ծվեններ։

ՀովՀաննեսի Ավետարանում (Ի 5) ասվում է, որ երբ կանայք, Պետրոսը և ՀովՀաննեսը եղան դամբարանում, նրանք այնտեղ դտան Քրիստոսի Թաղման վարչամակը: Հրեաների Համար դիակի մոտ դտնվող բոլոր իրերը Համարվում էին «անմաքուր»: Բայց աչակերտների Համար «չաբաթ օրվանից Հետո» առաջին իսկ օրից Փրկիչն այլևս մեռած չէր: Դրա Համար էլ, Գալիլիա դնալով, նրանք պատանը կարող էին վերցնել իրենց Հետ և պաՀպանել որպես սրբություն:

Հետո, երբ I դարի 30-ական թվականներին քրիստոնյաները սկսեցին լքել Պաղեստինը, նրանցից ոմանք բնակություն Հաստատեցին Դաժասկոսում, Ասորիքում: Նրանք էլ, ըստ երևույթին, տարել են այնտեղ: Ասորիքից II կամ III դարերում այն կարող էր ընկնել Եդեսիա, որտեղ այդ ժամանակ քրիստոնեությունը Հաղթում էր և որտեղ այն պաչտվել է որպես «անձեռակերտ պատկեր»:

Արժե մտածել այն բանի չուրջ, որ Հենց այդ ժամանակից պատկե֊ ըադրության մեջ Հայտնվում է Քրիստոսի «պատմական» կերպարը:

70-80-ական Թվականներին մասնագետների միջազգային խմբերը բազմիցս զբաղվել են պատանի Հետազոտությամբ: Համարյա ստացված բոլոր տվյալները վկայում են նրա իսկական լինելու օգտին: Ճիչտ է, ռադիոկարբոնային տարրալուծությունը կտավի փոքրիկ Հատվածի վրա ցույց տվեց միջին դարերի թվագրություն: Բայց, ինչպես կարծում են, կրակի մեջ եղած գործվածքը չի կարելի թվագրել այդ եղանակի օգտնությամբ: Բայցի դրանից, մնում է չլուծված այն խնդիրը, թե ինչպես է գոյացել դրոչմը: Մի խոսքով, դիտնականները թուրինյան երևույթի մասին չեն ասել իրենց վերջին խոսքը: Եթե պատանի իսկությունը անվիճելիորեն Հաստատվի, մենք կարող ենք Համարձակ ասել, որ Տիրոջ բոլոր քրիստոնյաների Համար սիրելի «մարմին առած» գծերը դադարեցին դաղանիք լինելուց:

# 3. ԱՎԵՏԱՐԱՆ, ՕՐԵՆՔ ԵՎ ՓԱՐԻՍԵՑԻՆԵՐ

Ընդունելով Հին Կտակարանը որպես Սուրբ գիրք, Քրիստոսի Եկեղեցին Հետևում է Իր Հիմնադրի կամքին, Որը ասում է. «Մի մտա-ծեք, որ ես եկա Օրենքը և Մարգարեներին վերացնելու» (Մատթ. Ե. 17): Քրիստոնեության տաճարներում մինչև այսօր էլ Հնչում են Հինկտա-կարանյան Եկեղեցու Հնագույն այրերի խոսքերը, մասնավորապես 18-րդ սաղմոսը՝ Օրենքը փառաբանող այդ ոգեչունչ Հիմնը (տե՛ս առավոտ-յան ՀոգեՀանգստի ժամերգության Հետևողությամբ):

Հիսուս Քրիստոսի երկրային կյանքի օրերին աստվածաչնչյան կանոնական գրքերի ցուցակը դեռևս ամբողջությամբ Հաստատված չէր, նրա մեջ մտնում էին միայն Օրենքը և Մարգարեությունները, իսկ երկրորդ մասը (Սուրբ Գրոց) միացվեց Աստվածաչնչին միայն I դարի վերջում։ Չնայած դրան, նորկտակարանյան Եկեղեցին իր կանոնական գրքերի մեջ ներառավ նաև այդ առավել ուշ ժամանակների բաժինը։ Այսպիսով, Հին ուխտի բովանդակությունը մնաց ընդՀանուր քրիստոնեության և Հուդայականության մեջ։

Սակայն Հարց է ծադում, թե ինչու Պողոս առաքյալն ասաց (Գաղ. Գ, 23-25), որ Քրիստոսի՝ երկիր Հայտնվելուց Հետո, «Օրենքի զդոնու- թյունը» կորցնում է իր երբեմնի ազդեցությունը։ Որոչ աստվածաբան- ներ ձգտել են ապացուցել, որ «Հեթանոսների առաքյալը», նկատի ու- նենալով իր քարոզչական նպատակները, աստվածաՀայտնության կրո- նի մեջ մտցրել է նրան խորթ ոգի և դաղափարներ։ Պողոսի այս մտքի աղբյուրների վերլուծությունը չի Հաստատել այդ տեսակետը։ Առաջ- յալն ամենևին էլ չի պատրաստվել խղել կապը Հինուխտյան ավան-

դույթների Հետ և կասկածի ենթարկել Աստվածաչնչի արժեքը, բայց լինելով Գամաղիելի աչակերտը, նա կիսում էր ռաբբիների Հավատը «դալիք դարի» Հանդեպ, որը Փրկչի դալով կփոխարինի «այս դարին» (տե՛ս прот. Смирнов А. Мессианские ожидания и верования иудеев около времен Иисуса Христа. Казань 1899, с. 214; Н. Ringgren. Israelite Religion London. 1966, p. 335):

Համաձայն Պողոս առաջյալի, Հրամանների և արդելջների Համակարդի տեսջով տրված Հին սինայական Օրենջը ամենից առաջ դաստիարակչական միջոց էր. «երեխաներին դեպի Քրիստոսը տանող ուղեցույց» (Գաղ. Գ 24): Օրենջը լոկ «արդելջ էր» դնում մեղջի վրա, չտալով չարը Հաղթահարելու և Աստծուն մոտենալու նեղջին ուժ: Երբ կատարվեց Երեմիայի կանխադուչակությունը (դլ. 31)՝ Նոր ուխտը, Աստված մարդկանց չնորՀեց փրկչական բարիջ Հիսուս Քրիստոսի միջոցով: Քրիստոսը նոր ճանապարՀ բացեց դեպի Աստվածաորդիություն, որին մարդը չի կարող Հասնել միայն պատվիրանների կատարումով:

Հին Կտակարանի լիակատար Համապատասիսանությամբ Պողոսը ցույց տվեց, որ արդարության հիմքը ոչ թե դանվում է Օրենքում, այլ Հավատի մեջ, Արարչի Հանդեպ անվերապահ Հավատի մեջ։ Հենց այդ Հավատը Աբրահամին դարձրեց Աստծո ժողովրդի նախահայրը (Գաղ. Գ 6-7)։ Նոր Կտակարանում այդ Հավատը ուղղված է մարմնավորված Աստծու Որդուն։

Նույն Պողոս առաքյալը Հավաստում է, որ Հավատն առանց սիրո «ձայն Հանող պղինձ է» (Ա Կորնթ. ԺԳ), մինչդեռ Օրենքի պատվիրանների բարոյական էությունը Հենց մարդու սերն է մարդու Հանդեպ:

Հակոբ Առաքյալի՝ Տիրոջ եղբոր չուրջ խմբված քրիստոնյաները դանում էին, որ մկրտությունը կարելի է թույլ տալ նրանց, ովքեր ձևականորեն ընդունել են Հուդայականությունը և պահպանում են դրա բոլոր կանոնները։ Բայց, դրանով իսկ, նրանք ավելի խստապահանջ դուրս եկան փարիսեցիներից, որոնք չէին պահանջում այդ բանը պրոզելիտներից (նրանց բավական էր պահել միայն «Նոյի պատվիրանները» (Авод-Зара, 646; Հմմտ. Ծննդ. Թ. 4)։ Երուսաղեմի առաքելական ժողովը մերժեց այլազդիներին ներկայացվող պահպանողականների պահանջը (Գործք. ԺԵ 1-29)։ «Հրեա քրիստոնյաների վերաբերմամբ ենթադրվում էր, որ նրանք առաջվա պես պետք է կատարեն Մովսեսի օրենքը» (Поснов М. История христианской Церкви. Брюссель, Жизнь с Богом, 1964, էջ 67)\*։

\* Հատկանչական է , որ այդ դեպքերում, հրբ ՀեԹանոսական և Հուդայական ծեսհրը Համընհ֊ կել են, ջրիստոնեական Համայնջները պաՀպանել են Հինկտակարանյան ավանդույԹները։ Պողոս առաքյալը Հետևեց ժողովի որոչմանը: Նա Հանդես եկավ բոլոր նրանց դեմ, ովքեր ուզում էին պարտադրել բոլոր Հինկտակարանյան սովորությունները Հեթանոսությունից նորադարձներին, բայց ամենևին էլ չէր ջնջում այդ սովորույթները\* (չնայած ձգտում էր չնչավորել դրանք):

Հաստատելով, որ ինքը եկել է Օրենքը լրացնելու, Քրիստոսը նկատի չուներ պատվիրանների պարզունակ կատարումը։ Աստվածաչնչում օգտագործված plhrwsai բառը (ինչպես և իր արամեական Համարժեքը, ծագում է mela բառից) ունի ավելի տարողունակ իմաստ՝ «լիքը լցնել», «լրացնել», «լրիվություն տալ»։

Հին Կտակարանի Օրենքը տրված է Փրկչի միջոցով վերջնական լիակատարություն: Մասնավորապես, դա իր արտաՀայտությունն է դտնում ծանրության կենտրոնը տեղափոխելով պատվիրանները բարոյականության բովանդակության վրա, չնայած պատվիրանները իսրայելացիների Համար չեն վերացվում: «Ով որ այս պատվիրաններից, փոքրերից անդամ մի բան կը ջնջի և մարդկանց այդպես կուսուցանի, Երկնքի Արքայության մեջ փոքր պիտի կոչվի, իսկ ով կը կատարի և կուսուցանի, Երկնքի Արքայության մեջ նա մեծ պիտի կոչվի» (Մատթ. Ե 19):

Բայց կրկնում ենք, Քրիստոսը գլխավոր ուշադրությունը դարձնում էր պատվիրանների ոչ թե արտաջին կողմի վրա, այլ նրանց ներքին բովանդակությանն ու բարոյական բնույթին (տե՛ս Մատթ. ԺԵ 1-9)։ Սբ. Գրիդորի Բոդոսլավի արտաՀայտությամբ. Նա «Համոզում էր Հեռանալ տառից և Հետևել ոդուն» (Слово 37)։ Դա Հատկապես պարզ երևում է Օրենքի գլխավոր պատվիրանի մասին Հարցին Քրիստոսի պատասխանից և Հարուստ պատանուն տված Նրա խրատից (Մատթ. ԻԲ 34-40, Մարկ. Ժ 19)։

Չնայած Հուդայականության մեջ Երկրորդ տաձարի ժամանակաչըջանում թադավորում էր Հավատը Թօրայի ծիսական կանոնադրերի բացարձակ արժեքի նկատմամբ, Քրիստոսի կողմից դրա մեկնաբանությունը լիովին խորթ չէր դպիրների ավանդույթներին։ Բավական է Հիչել Հիլլելի թևավոր խոսքը. «Մի՛ արա ուրիչներին այն, ինչը չես ցանկանում, որ քեղ անեն՝ այդ է ողջ Օրենքը, մնացյալը սոսկ մեկնաբանություններ են» (Шаббат, 31a)։ Մյուս ուսուցիչն ասել է. «Մեկ է, չատ թե քիչ է կատարում մարդ, բավական է, եթե նրա սիրտն ուղղված է Աստծուն» (Менахот 110 a)։ Մաքոտի (24) տրակտատում աս-

<sup>\*</sup> Մասնավորապես, Թլփատումը Եգիպտոսի Հնագույն սովորույԹ է, և այդ պատճառով էլ այն չփոխեցին Հինարևելյան եկեղեցիներում (ղպտիների, Հաբեչների, Հակոբիկների) մոտ:

վում է, որ Օրենքի 613 պատվիրանները Դավիթը Հասցրեց տասնմեկի, Եսային՝ վեցի, Միքիան՝ երեքի, իսկ Ամբակումը՝ մեկի. «Հավատքով արդարը կապրի»:

Այսպիսի «ընտրողական» մոտեցումը Թօրային Հանդեցնում է այն մտքին, որ Օրենքի տառում ամեն ինչ չէ, որ կարելի է Համարել Հավի-տենական: Բայց ոչ ռաբբիները, ոչ վաղ քրիստոնեական աստվածաբան-ների մեծ մասը չէին Համարձակվում այս վերջին եղրակացությունն անել: Մինչդեռ, Քրիստոսի խոսքը (Մատթ. 19,8) Մովսեսի մասին, որը ամուսնալուծության իրավունք տվեց, ղիջելով մարդկանց «խստասր-տությանը», ցույց է տալիս, որ Նա Հաչվի էր առնում Թօրայի կազմ-ման մեջ մասնավոր, ժամանակի ըմբռնումների մասնակցությունը: Այլ խոսքով, Աստվածաչունչն իր ծագմամբ ունի երկակի աստվածամարդական բնույթ: Բարձրադույն աստվածային Օրենքը (սեր Աստծու և մարդու Հանդեպ) և «դրա մեկնաբանությունները»՝ ծնված ժամանակի Հանդամանըներից, ամենևին էլ Հավասարարժեք չեն:

Ավետարանների Հետ Համերաչի՝ Պողոս առաքյալը նաև խոսում է ոչ այնքան նախկին պատվիրանները վերացնելու, որքան սրբաղան պատմության նոր աստիձանի անցնելու մասին: Ընդ որում, այդ անցումը անխաթար պաՀպանեց Հավատի և Ավանդության միասնական Հենքը, ԱբրաՀամից սկսվող Ուխտի միակ ձանապարՀը: Յուրաքանչյուր փուլում է՛լ ավելի պարղ էր դառնում, որ Հավատարմությունը Օրենքին սոսկ պաշտամունքային կանոնակարդի պաՀպանումը չէ, այլ սիրո արտաՀայտությունը Աստծո և մարդու Հանդեպ:

«Նոր Կտակարանը,- ասել է եր. Ավգուստինոսը,- պարփակված է Հին Ուխտի մեջ, Հինը բացվում է Նորի մեջ»։ Աստվածային կրոնը, ի տարբերություն հին աչխարհի հավատալիքների մեծ մասի, ունի հարա-չարժ ուսմունքի բնույթ։ Նրա առանցքային վեկտորը ուղղված է գալի-քին։ Այն ամբողջությամբ չարժման մեջ է, հույսի մեջ է, Աստծո հետ լրիվ և կատարյալ Ուխտի դալստյան սպասման մեջ է։ Այդ կրոնը չի պարփակվում մի ժողովրդի, մի մչակույթի սահմաններում։ Ծնունդ առնելով հեթանոսներից մեկուսացած օջախում, այն վաղ թե ուշ, ի հեճուկս պահպանողականների բոլոր ջանքերի, պետք է դուրս դար նրա սահմաններից։ «Ես քեզ այդերի լույս էլ եմ չինել, որ դու իմ փրկությունը լիշնես մինչև երկրի ծայրը»,- ասում է Տերը Իր Ծառային (Եսայի Թ, 6)։

Բայց եթե Ավետարանը օրգանական «լրացումը» և ավարտումն է աստվածաչնչյան Հավատի, ինչու Հրեաների Հոգևոր քարոզիչները չէ֊ ին կամենում ճանաչել այն: Նրանցից ովքեր և ինչու էին ձգտում կտրել Հին Ուխտը Նորից։

Ավետարաններից կարելի է այն տպավորությունը ստանալ, որ Քրիստոսի ամենագործուն Հակառակորդները փարիսեցիներն էին։ Դա Հաճախ է տարակուսանք Հարուցում, չէ որ նույնիսկ Հրեա պատմաբան Ա. Հեյգերից (1857) մինչև Դ. Ֆլյուսսերը (1968) ընդունել են, որ մյուս կրոնական խմբակցություններից՝ սադուկեցիներից, ղելոտներից, Հեսսեյականներից Հենց փարիսեցիներն են ավելի մոտ կանգնած Քրիստոսի ուսմունքին:

Այս Հարցը դիտարկելիս մի կողմից պետք է Հաչվի առնել իրադրությունը, որի մեջ դրվել են Ավետարանները։ Հենց այդ տարիներին, Հռոմի Հետ ունեցած պատերազմից Հետո, սադուկեցիները, զելոտները և Հեսսեականները անՀետացան պատմության թատերաբեմից։ Հուդայականության միակ ներկայացուցիչները, այն պահին, երբ քրիստոնեությունը սկսեց նրանից բաժանվել, փարիսեցիներն էին։ Այստեղից՝ չեչտադրության բնական տեղափոխությունը, որը նրանց Քրիստոսի թչնամիների չարքում առաջին տեղը դրեց։

Մյուս կողմից` Նոր Կտակարանը ավելի բարդ տեսարան է ներկայացնում, քան այն Թվում է առաջին Հայացքից:

Մենք դիտենք, որ Հիսուսը մեկ անդամ չէ, որ Հյուր է եղել փարիսեցիների տներում, (Ղուկ. Է. 36: ԺԱ, 37: ԺԴ. 1) և Հաճախ էլ նրանց հետ զրույց անցկացրել Հավատի մասին (Մատթ. ԻԲ, 34-45: Մարկ. ԺԲ, 28-34: Ղուկ. ԺԱ, 37), ինչը անհնար կլիներ անհաչտ առճակատման պարադայում։ Զելոտներից, Հիսուսի աչակերտներին մոտ կանդնածներից տրված է միայն Սիմոնի (Տասներկուսից մեկի) անունը, իսկ հեսսեականության և սադուկեցիների հետևորդների մասին, որոնք դնացել են Նրա հետևից, ոչ մի խոսք չի ասվում։ Դրա փոխարեն, մենք դիտենք, որ փարիսեցի էր Նիկողեմոսը և կարող է պատահել Հովսեփ Արեմաթացի, իսկ Գործքը ուղղակի հիչատակում է փարիսեցի քրիստոնյաների մասին (ԺԵ, 5)։

Երբ Պողոս առաջյալը 58 Թվին եղավ Երուսաղեմում, նրան ասին. «Տեսնում ես, եղբայր, Հազարավոր Հավատացյալ Հրեաներ կան, և բոլորն էլ նախանձախնդիր են Օրենքին» (Գործք. ԻԱ, 20): Ըստ երևույ-Թին, խոսքը նույնպես գնում էր դարձի եկած փարիսեցիների մասին:

Ի տարբերություն սադուկեական նվիրապետության, փարիսեցիների գլխավոր Գամաղիելը Հանձնարարում էր Հանդուրժողաբար վերաբերվել նոր ուսմունջին (Գործջ., 5, 34): Դա տեղի ունեցավ 30 կամ 31 թվականին: Լեդենդ ստեղծվեց նույնպես, որ Գամաղիելը Հետադայում դարձավ քրիստոնյա:

Ինչը՝ Պողոս առաքյալը, անցյալում փարիսեցիական պատկանելու-Թյուն ուներ, և նրանք էին, որ պաչտպան կանգնեցին առաքյալին, երբ գելոտները երդվեցին նրան սպանել (Գործք., ԻԳ 6-10)։

Այս բոլորը բացատրվում է նրանով, որ «բնավորությամբ բարեպաչտ առաջին քրիստոնյաները մոտ էին փարիսեցիների Հետ (պտ. Кассиан. Христос и первое христианское поколение. Париж, 1950, с. 140):

Ավետարաններից, Փլավիոսից և Թալմուդից բխում է, որ Սինեդրիոնի դլխավորը քաՀանայապետ էր, և որ՝ այնտեղ իչխում էին սադուկեցիները (Մատթ. ԻԶ 57, Մարկ. ԺԴ 53, Ղուկ. ԻԲ 66, ՀովՀ. ԺԸ 1314, Флавий. Против Апиона, II, 23, Գործք. Ե 17): Հետևապես Չարչարանքների պատմության մեջ խոսքը ոչ թե Սինեդրիոնի մասին է, որը ղեկավարվում էր Գամաղիելի կողմից (այդ անունով պաշտոնակիցներ Հրեաստանում չատ կային- տե՛ս Флавий. Арх. XIV, 5, 4): Թալմուդը խոսում է նաև այնպիսի Սինեդրիոնի մասին, որի ղեկավարությունը պատկանում էր աստվածաբաններին։ Քրիստոսի երկրային կյանքի օրերին դրա դլիսավորներն էին Հիլլելը, նրա որդի Սիմոնը (Հաձախ նույնացվում է արդարակյաց Սիմոնի Հետ) և նրա թոռ Գամաղիելը (Хагига, II, 2)։ Վերջինս 30 թվականին Սինեդրիոնի «նասի» («իչխան») էր։ Բայց եթե Հենց նա տված լիներ Քրիստոսի մաՀվան դատավձիռը, Պողոս առաքյալը Հարդալից տոնով չէր խոսի Գամաղիելի մասին որպես իր ուսուցչի (Գործք., ԻԲ 3)։

Այս բոլոր տվյալների Հիման վրա Մոսկվայի Հոգևոր ակադեմիայի պրոֆեսոր Դ. Խվոլսոնը դեռ անցյալ դարում եկել է այն եզրակացութիյան, որ « Քրիստոսին մաՀվան դատապարտած Սինեդրիոնը փարիսեցիական չէր, այլ կազմված էր սադուկեցիներից, ծայրաՀեղ դեպքում վերջինները այն ժամանակ Սինեդրիոնում տոն տվող դեմքեր էին, որոնցից էր կախված վճիռը (Хвольсон Д. Последнаяя пасхальная вечера Иисуса Христа и дата его смерти. XII 1875, II, էջ 51-52)։ Այդ կարծիքը անուղղակիորեն Հիմնավորվում է նրանով, որ Գեխսեմանից Հետո Չարչարանքների պատմության մեջ փարիսեցիները այլևս չեն ուրվագծվում, ողջ նախաձեռնությունը Հայտնվում է քաՀատնայապետի և նրա կուսակցության ձեռքում։

Սակայն Հնարավոր չէ ժխտել, որ փարիսեցիները եռանդուն ձևով դիմադրություն էին ցույց տալիս Քրիստոսին դեռ Գալիլիայում, իսկ նրանցից չատերը ցանկանում էին Նրա կործանումը: Եվ, Հետադայում, նրանք խորացրին բախումը քրիստոնեության և Հուդայականության միջև։ Ինչպես ձիչտ նկատում է մի Հետազոտող. «Եթե չլինեին փարիսեցիները, Եկեղեցին չէր Հանդիպի իր ձանապարհին ընդդիմության կամ կՀանդիպեր լոկ աննչան չափով (R. T. Herford. The Pharisees 1924 p. 213)։

Այդ թչնամանքի իսկական պատձառը որոնելիս Հարկավոր է թեկուզ Համառոտ անդրադառնալ պատմությանը և փարիսեցիների վարդապետությանը:

Ինչպես արդեն վերևում ասվել է, փարիսեզիական միությունը (խաբուրոտ՝ ընկերություն) Հիմնեցին բարեպաչտության պաՀապանները, որոնք ընդդիմացան Հրեաստան Թափանցող Հելլենիստական ազդե֊ գությանը: Այն ժամանակ Հելլենիզմը տագնապ էր Հարուզում չատ երկրներում: Հռոմեացիների մոտ պայքարը Հելլենիզմի դեմ գլխավորում էր Կատոնը, իսկ Պաղեստինում՝ քասիդները\*: «Ամրագնել պարիսպները Օրենքի չուրջ»,- այսպիսին էր քասիդների նչանաբանը (Abot, 1, 1): «ԱլդուՀանդերձ,- նկատում է ուղղափառ պատմաբան Մ.Պոսնովը,- «պարիսպը» այնքան բարձր դուրս եկավ, որ իրենով ծածկեց Օրենքը, դրա չնորՀիվ Օրենքը Հայտնվեց կարծես Թե Թաքստոցում: Այդ ուղղությունը մասնակիորեն Հիչեզնում է մեր սլավոնաֆիլությու֊ նը և «նեխած Արևմուտքի» Հանդեպ ունեզած իր քամաՀրանքը (Поснов М. Иудейство. Киев, 1906, է) 167): Հասմոնեագիների Հաղթանակից Հետո, նրանց աչխարՀիկ քաղաքականությունը առաջացրեց քասիդների դժդոՀությունը, և չուտով (մոտ 130 թ.) նրանց մի մասը բաժանվեց առանձնացված Համայնքի, որոնց ժողովուրդը սկսեց կոչել փարիսեզիական (արամ. փերուչաՀլա- անջատվողներ): Մ. թ. ա. 88 թ. Հաննեոս թագավորը դաժանորեն ձնչեղ փարիսեղիների գլխավորած ապստամբությունը, բայց Ալեքսանդրա թագուՀու (78-69) օրոք փարիսեցիները ձեռը բերեցին ձանաչում և արքունիքին առընթեր զբաղեցնում էին կարևոր պաչտոններ։ Հերովդես Մեծի կառավարման ժամանակ նրանք կրկին ստիպված եղան Հայտնվել ստվերում: Նրանք պասսիվ դիմադրություն ցույց տվին թագավորին, չցանկացան Հավատարմության երդում տալ Օգոստոսին և նախագուչակեցին Հերովդեսի Հարստության վախձանը, Համարելով նրան «Հասմոնեացիների ստրուկ»:

Մ. թ. ա. I դարի առաջին կեսը սադուկեցիների թվացյալ տիրապետության ժամանակներն էին (տե՛ս Арфаскадов А. Иерусалимский Синедрион. Казань, 1903, էջ 111)։ Ընդ որում, փա-

<sup>\*</sup> Այսինքն՝ բարեպաչտության ջատագովներ։

րիսեցիների ազդեցությունը չարունակում էր աձել և Հռոմի դեմ պատերազմից Հետո նրանք վերջնականապես Հսկողության տակ վերցրին ժողովրդի կյանքը:

Չի պահպանվել ոչ մի ստեղծագործություն, որը վստահելիորեն կարելի լիներ վերագրել փարիսեցիական հեղինակի։ Շատ գիտնականներ փարիսեցիական միջավայրի հետ են կապում 2 Մակաբաեցվոց Գիրջը, Սողոմոնի սաղմոսները և 3 Եղրասի Գիրջը։ Բոլոր դեպքերում նրանցում արտահայտվել են տեսակետներ, որոնք սովորաբար վերագրում են փարիսեցիներին (տե՛ս H. Cazelles. Naissance de L. Eglise. Paris, 19684 p. 56):

«Փարիսեցիները,- գրում է Հովսեփոս Փլավիոսը,- Հռչակված են որպես Օրենքի ձչտապաՀ մեկնողներ։ Նրանք ամեն ինչ դնում են կախվածության մեջ Աստծուց և ձակատագրից ու սովորեցնում են, որ չնալած մարդուն տրված է ազնիվ և անագնիվ արարքների ընտրության ազատություն, բայց այդտեղ էլ է մասնակցում ձակատագրի կանխորոչվածությունը։ Հոգիները, նրանց կարծիքով, անմաՀ են, բայց միայն բարիների Հոդիներն են իրենց մաՀից Հետո վերաբնակվում ուրիչ մարմինների մեջ, իսկ չարերի Հոդիները դատապարտված են Հավիտենական տան)անը֊ ների... Փարիսեցիները սաստիկ նվիրված են մեկը մյուսին և գործելով միացլալ ուժերով, ձգտում են ընդՀանուր բարեկեցության» (Иуд. Война, II,8): «Фարիսեդիները վարում են խստակենցաղ ապրելակերպ և Հրաժարվում են ամեն կարդի վալելքնե֊ րից: Այն ամենը, ինչը բանականությունը Համարում է բարիք, նրանը Հետևում են դրան, բանականությունը Համարելով բոլոր կարգի ցանկություններում լավագույն պաՀապան: Նրանջ առանձնանում են տարեց\* մարդկանց Հանդեպ իրենց Հարդալից վերաբերմունքով և ամենևին չեն Համարձակվում Հակադրվել նրանց նախանչումներին... Փարիսեցիները Հավատում են Հոգու անմաՀությանը և որ թաղվելուց Հետո մարդկանց սպասվում է Դատաստան և վարձք՝ ապրած տարիների առաքինության կամ Հատուցում՝ Հանցանքների Համար. մեղսագործները ենԹարկվում են Հավիտենական բռնադատվածության, իսկ առաջինի մարդիկ Հնարավորություն ունեն վերստին Հարություն առնելու։ Շնոր-Հիվ դրա, նրանք արտակարգ ազդեցություն ունեն ժողովրդի վրա, և բոլոր քաՀանայագործությունները, կապված աղոթքների կամ զոՀաբերությունների Հետ, տեղի էր ունենում միայն նրանց թողտվությամբ: Այսպիսով, առանձին Համայնքները Հավաստում էին նրանց առաքինությունը, քանի որ բոլորը Համոզված էին, որ

\* Խոսքը «Հոգևոր Հայրերի» կամ «Հարանց» մասին է - տե՛ս ստորև:

փարիսեցիները գործով և խոսքով ձգտում էին առավել բարձրին» (Apx. XVIII, 1,4)։ Փարիսեցիները «ունեին Բարձրյալի առանձնաՀատուկ բարեՀաձության Հավակնություն։ Այդ ավանդի լիակատար ենթակայության տակ կային կանայք (Apx. XVII, 2,4)։ Փարիսեցիների թիվը Հովսեփոսը Համարում է 6000 (նույն տեղում)։

Փլավիոսի բնութագրումները գնաՀատելիս Հարկ է Հիչել, որ պատմիչն ինքը փարիսեցի էր և որ նա ոճավորել է իր ՀամախոՀներին Հունական իմաստասիրական դպրոցներից մեկի Հետևողությամբ: Նոր Կտակարանը փարիսեցիների Հայացքների մասին ասում է Հակիրձ, ոչ ավելի առարկայականորեն, քան Փլավիոսը։ Ասված է, որ նրանք Հավատում են մեռածների Հարությանը, ետմաՀու Հատուցմանը, Հրեչտակներին և «Հայրերի» ավանդներին (Մատթ. ԺԵ 1 Հաջորդիվ, Գործք. ԻԳ 8)։

Ռաբբիների- Թաննայինների կողմից ստեղծված Թալմուդը Փլավիոսի կողմից բերված և Նոր Կտակարանում եղող տեղեկություններին ամբողջությամբ Համընկնող տվյալներ է պարունակում փարիսեցիականության մասին (տե՛ս Поснов М., Иудейство, с.137)։ Ընդ որում, Թալմուդականների Հաղորդումները Հաճախակի են պարունակում ջննադատական տեղեկություններ այն փարիսեցիների Հասցեին, որոնց նրանջ անվանում են «ներկված»։ Օրինակ՝ Սոտա տրակտատում (2B) բերվում է Թադավորի խոսջերը. «Վախեցիր փարիսեցիների տեսջ ունեցողից, որոնջ աստվածավախ են փարիսեցիների նման, բայց վարվում են անօրեն»։

Որոչ սուղ տեղեկություններ կան փարիսեցիների մասին վաղ քրիստոնեական Հեղինակների մոտ, մասնավորապես Սբ. Եպիփանի մոտ։ Նա ընդդծում է փարիսեցիների մոտ ընդունված ասկետիկ վար-ժությունները և նրանցից չատերի Հակվածությանը աստղադուչակության (Епифаний. Панарион, 1, русск. пер. էջ 73-78; տե՛ս նաև А. Finkelstein, 1961, v. 1-2)։

Վերը բերված աղբյուրների վկայություններից պարզ չէ, թե ինչու փարիսեցիները թչնամական դիրք որդեդրեցին Հիսուս Քրիստոսի քարողչության նկատմամբ: Այդ փաստր բացատրել են տարբեր կերպ.

1. Որոչ պատմաբաններ մտածում են, որ դրա պատճառը Նրա Հրաժարվելն է Հեխանոսների դեմ զինված պայքարից։ Բայց քաջ Հայտնի է, որ փարիսեցիներն իրենք էլ դեմ էին ապստամբության (Флавий И. Иудейская война, II, 17, 3)։ Եթե քրիստոնյաները, երբ որ պատերազմը բռնկվեց, Հեռացան Հորդանանից այն կողմ․ Պելու, ապա փարի֊ սեցիներն էլ իրենց ՀերԹին լքեցին Երուսաղեմը և չատ չուտով կազ֊ մավորեցին սեփական կրոնական կենտրոնը Յամնիայում։

- 2. Կարող էր անտապոնիզմի պատճառը լինել ազգային Հարցը: Քիչ Հավանական է, Հիլլելը և մյուս փարիսեցիները անհրաժեչտ էին դտնում պրոզելիտներին Հավատքի բերելը: Նրանք լայնորեն քարող էին տանում երկրի սահմաններից դուրս, Թե ինչի մասին է խոսում Ինքը՝ Քրիստոսը (Մատթ. ԻԳ, 15):
- 3. Լինելով ճգնակյացներ, փարիսեցիները դատապարտում էին Հիսուսի ապրելակերպը: Բայց դա Հազիվ Թե դառնար պառակտման գլ֊ խավոր պատճառը: Ձէ որ ՀովՀաննես Մկրտիչը ևս, Հաչվի չառնելով նրա ճգնակեցուԹյունը, նույնպես չընդունվեց փարիսեցիների կողմից:
- 4. Փարիսեցիների կողմից ընդունված դոդմատիկ ճչմարտությունները (Միաստվածություն, աստվածաչնչյան Հայտնության, Հարության, Դատասիանի, Փրկչի և Հոդևոր աչխարհի հավատ), ընդունված էին նաև քրիստոնեության մեջ։ Ինչ վերաբերում է ճակատադրի մասին ուսմունքին, ապա այն, ամենից հավանական է, Փլավիոսն էր դերադրում փարիսեցիներին, ինչը մոտեցնում էր նրանց ստոիկներին։ Փարիսեցիների հայեցակետը արտահայտել է ռաբբի Ակիբան (Авот, III, 12), ասելով. «Ամեն ինչ կանխատեսված է Աստծու կողմից, բայց մարդուն տրված է ազատություն»։ Այդ մոտեցումը չի կարելի դիտել որպես քրիստոնեությանը խորթ տեսակետ (տե՛ս Г. Скарданицкий, Фарисеи и саддукеи как выразители состояния религиозной жизни иудейства перед явлением Христа. иев. 1905, էջ 83)։
- 5. Փարիսեցիների բարոյական ըմբռնումները, եթե դատենք Թալմուդի տեքստերով, ամբողջովին մոտիկ էին ավետարաններին\*։ Հեղաչըջումը, որը կատարվեց Քրիստոսի կողմից Աստծու և մարդու միջև եղած Հարաբերության ընդլայնման մեջ, Հող նախապատրաստեց նորկտակարանյան ողջ զարդացման Համար։ Դրա Համար էլ Հիսուսը ասում է առաքյալներին. «Ես ուղարկեցի ձեղ Հնձելու այն, որի վրա աչխատանք չէիք թափել, ուրիչները աչխատանք թափեցին, իսկ դուք նրանց վաստակի մեջ մտաք» (ՀովՀ. Դ, 38)։
- 6. Հազիվ Թե ձիչտ լինի Համարել, որ փարիսեցիներին Քրիստոսի դեմ գինեց միայն այն, որ Նա Իրեն Փրկիչ Հռչակեց: Առաջին. նա այդ

\* Կարծիքը, Համաձայն որի Թալմուդի Հեղինակները քաղել են Ավետարանից, ներկայացնում է լիովին քիչ Հավանական, եԹե Հաչվի առնենք, որ Թալմուդյան գրուԹյունները ծադել են քրիստոնեուԹյան Հետ ունեցած կտրուկ պառակտման ժամանակաչրջանում: արեց ոչ անմիջապես, և երկրորդ, այդ Հավակնությունն ինչը չէր Համարվում Հանցանք (տե՛ս R.T. Herford. Judasim in the New Testament Period, p. 214):

Այսպես, ռաբբի Ակիբան Փրկիչ էր Համարում ապստամբության առաջնորդ Բար-Կոխբուին, բայց ոչ մեկը չէր մեղադրում նրան այդ բանի Համար: Նազովրեցուն որպես խոստացյալ Փրկիչ տեսնելու Հրա-ժարումը փարիսեցիների մոտ բխում էր Նրան որպես Ուսուցիչ չձա-նաչելուց:

Հատկանչական է, որ Քրիստոսին դատաստանի ենթարկելու ժամանակ, այնքան դժվար էր Նրա դեմ Հանցանչաններ դտնել, որ մեղադրող-ներին ստիպված եղան նենդափոխել Նրա խոսքերը։ (Մատթ. ԻԶ, 59-61, Հմմտ. ՀովՀ. Բ, 19)։ Երբ նրանք ասում էին. «Մենք Օրենք ունենք, և ըստ մեր Օրենքի պետք է Նա մեռնի, որովՀետև Իրեն Աստուծո Որդի դարձրեց», նրանք ստում էին։ Օրենքը չէր կանխատեսել նման դեպք։ Աստծու Որդի ընդունված էր անվանել և Իսրայելին, և նրա արջաներին, և Փրկչին (տե՛ս Ովս. ԺԱ, 1, Բ Թադ. Է, 14, Սաղմ. Բ, 7, ՁԸ, 27. Գ Եղր. Է, 29)։ Հետևապես դատավձիռն օրինական չէր, և որոչել էին վաղօրոք։

Մարմնավորման և Աստվածամարդության դաղտնիքը առաջինը կիսով ի Հայտ եկավ Քրիստոսով միայն, իր մերձավոր աչակերտների Համար, բայց և նրանք երկար ժամանակ չկարողացան իմաստավորել այն: Իրեն անվերապաՀ Հավատ ընծայողների աչքում Հիսուսը նախապես «սուրբ Աստված էր», Մարդարե. Փրկիչ, Իսրայելի ադատադրող:

Թաքցնելով Իր փրկչական առաքելությունը օրենքի Հետևորդներից, Հիսուսը Հնարավորություն տվեց նրանց` ի դեմս Իրեն, տեսնելու դոնե Մարդարեի: Եվ նրանք ընտրություն արեցին արդեն Նրա քարոզի այդ առաջին փուլում: Փարիսեցիները չէին ուզում Հաչտվել այն մտքի Հետ, որ անՀայտ Գալիլիացին կարող է Աստծո Դեսպանը լինել: Բայց այդ Հրաժարումն, այնուսամենայնիվ, նրանց իրավունք չէր տալիս Հիսուսին Համարել մաՀվան արժանի:

7. Ավետարանիչները Հիչում են երեք գլխավոր մեղադրանք, որոնք փարիսեցիները ուղղում էին Հիսուսին` չփումներ մեղսադործների Հետ, չաբաթի խախտում և Նրա ազատ Հայացքը «Հարանց ավանդութեյունների» Հանդեպ:

Առաջին մեղադրանքը Քրիստոսը Հերքեց՝ Հենվելով Ովսեա մարդարեի՝ «ԳԹասրտուԹյուն եմ ուղում, և ոչ Թե ղոՀեր» խոսքի վրա: Ինչ վերաբերում է չաբաԹին, ոչ մի Հիմք չկա մտածելու, որ Փրկիչը մտադիր էր մերժել այն որպես այդպիսին: Նա միայն ցույց տվեց, որ մերձավորին օգնելը սուրբ դործ է, որին չի կարող խանդարել անդամ չաբաթի Հանդիստը: Քանի որ ռաբբինների մեջ էլ ամենևին ոչ բոլորն էին կառչած ծայրաՀեղ խստաբարոյությանն այդ Հարցում, վտանդավոր կլինի չափազանցել դրա դերը քրիստոնեության և Հուդայականության խզման Հարցում: Առավել ևս, որ չաբաթվա մեկ օրը Աստծուն և Եկեղեցուն նվիրելու սկզբունքը պաՀպանվեց:

Առավել սուր բանակովի առիթ տվեցին «Հարանց ավանդների» առիթով ասված Քրիստոսի խոսքերը: Փարիսեցիները Հավատում էին Մովսեսի կողմից ժամանակին տված և դարերի ընթացքում ուսուցիչ-ների կողմից պաՀպանված բանավոր Թօրային (Авот, I,): Սադուկեցի-ները այդ Հարաբերությամբ նրանց Հակոտնյաներն էին. նրանք Հաչվի էին նստում միայն Աստվածաչնչի տառի` դերազանցապես Թօրայի Հետ:

Ավանդույթների մասին փարիսեցիական ուսմունքի էությունը այն էր, որ, բացի Գրքերից, Եկեղեցում չարունակվում է գործել Աստծու Ոգին, Որը Հանդես է գալիս քարողիչների կամ Հայրերի միջոցով։ Կենդանի ժառանգորդական կապը նրանց միջև թույլ է տալիս զգալ Աստծու խոսքի արդիականությունը բոլոր ժամանակներում (տե՛ս R.T. Herford. The Pharisees, p. 66)։

Ժխտում էր, արդլոք, Քրիստոսը ալդ Հալեզակերպը: Պաչտպանում էր, արդլոք, որպես Հակակչիռ սադուկեցիների տեսակետներին: Պատասխանը տալիս է մեկ, բայց խիստ Հատկանչական մի օրինակ: Այդ ժամանակների Համար կանոնականացված սրբագան գրություններում Հստակ արտաՀալտված ուսմունը չկար մեռլալների ՀարուԹլան մասին: Դանիելի գիրքը, որտեղ Հռչակվում է այդ ուսմունքը, դեռևս չի մտել կանոնների մեջ։ Հետևապես, խոսելով Հարության մասին, Քրիստոսը րնդունում էր եկեղեցական Ավանդություններում բովանդակված ուս֊ մունքը: Ավանդության սկզբունքը Հետագայում յուրացվեց քրիստոնլաների կողմիզ: ԿաԹոլիկ աստվածաբան Լ. Բուլեի արդարագի նկատումով, ինչպես Նոր Կտակարանը «չի Հասկացվի Հնից կտրված, այդպես էլ նորկտակարանյան Ավանդությունը չի կարող անջատված լինել Հին Կտակարանի Ավանդությունից: Աստծու խոսջի ճանաչողության աղբյուրը, կարծես Հենց Աստծու ժողովրդի կյանքում... Այն աղբյուրն է, որը Ավանդությունն է, սկսեց Հոսել բնավ էլ ոչ Քրիստոսի գալուստից Հետո, նույնչափ ձիչտ է, ինչպես մյուս աղբյուրը` Աստծու ներչնչանքով ստեղծված տեքստերը, քանի որ այդ վերջինները բխում են Ավանդությունից, որի պարագայում սկսել էին կուտակվել Քրիստոսից Հիսուս Քրիստոսը ոչ միայն Օրենքի պաՀանջներն ընդունեց, այլև ամբողջությամբ խրախուսում էր Ավանդույթներով կարդված բարեպաչտության դրսևորումները\*: «Եթե ձեր արդարությունը,- ասում էր Նա աչակերտներին,- ավելին չլինի դպիրների և փարիսեցիների արդարությունից, չեք մտնի Աստծու Արքայություն» (Մատթ. Ե 20):

Եթե «գալախայի» մի քանի մասնավոր կողմերի մասին Քրիստոսը կարծիք է Հայտնել, որը չէր Համընկնում ռաբբիների մեծ մասի պատ-կերացումներին, Նա Հետևում էր նրանց սեփական կանոններին։ Ողջ Թալմուդը լի է Հավատի և ծեսերի չատ առարկաների վերաբերյալ իմաստունների Հակասական դատողություններով։ Նրանց միջև ընթացող վեճերը Հասնում էին կոչտ ընդՀարումների։ Բայց Հակառակ տեսակետների կողմնակիցները Հավասարապես մեծարվում էին ողջ ժողովրդի կողմից։

8. Վերջապես վերջինը: Քրիստոսը Իր մերկացումներով կարող էր Հարուցել (և Հարուցեց) փարիսեցիների ատելությունը (Մատթ. ԻԳ, Մարկ. ԺԲ 38-40, Ղուկ. ԺԵ 38-52)։ Սակայն նման մերկացումները Իսրայելում Համարվում էին թույլատրելի։ Դրա օրինակն է մարդարեների քարողը։ Ավելի ուչ, Հուդայականության մեջ մենք դանում ենք Հարձակումներ կեղծ սրբերի դեմ, որոնք կրում էին երեսպաչտ աստվածավախության դիմակ։ Ռաբբի Իռչուա բեն Քանիան ասում է. «Հիմար կեղծ բարեպաչտը, խորամանկ սրբապիղծը, կին-փարիսեցին և փարիսեցիների Հարվածները կործանում են աշխարՀը (Cota, III, 5)։ «Երեսպաչաները, մյուս ուսուցչի կարծիքով,- արժանի են մերկացման, քանի որ անարդում են Աստծո անունը (Moma, 5)։ Հետևապես, Քրիստոսի խոսքերը մարդիկ կարող էին Հասկանալ որպես փարիսեցիների

<sup>\*</sup> Նչհնջ, մասնավորապես, ջրիստոնեական արարողությունների որոշ տարրեր Հուդայականությունից անցած. Աստծուն նվիրված օր, «չարժական տոների» ցիկլ, եկեղեցական արարողություններ՝ ներառյալ ջարողը, եկտենին և սաղմոսերդությունը, առավոտյան և երեկոյան 
աղոթջները, ծնունդից հետո ասվող աղոթջները և մանուկներին եկեղեցուն ընծայելու (Աստծուն նվիրելու) աղոթջները, Ծնոլ. Բ 23-24 վրա Հաստատված ամուսնությունները, սրբերի 
պաշտամունջը (Հին Կտակարանում՝ Մովսես, Եղիա), եկեղեցական արարողությունների և 
ծիսակարդության բարդ Համակարդը (Հմմտ. Տիպիկոն, Կորմչույու և ուրիչ), ղոչաբերություններ եկեղեցական կարիջների Համար, մարդկանց, պտղի, խնջույջների օրՀնություն, 
տարրեր առարկաների նվիրաբերում, ծիսական ժեստեր (ձեռջերը վեր կարկառել, կրծջին 
ձեռջերով Հարվածել, որոնջ ընդունված են արևմուտջի եկեղեցական պրակտիկայում), սրբազան ուխտեր, պաՀջ, ապաչխարանջի օրեր, ջավության աղոթջներ և այն: Կրոնական 
կյանջի բոլոր այս կողմերը չիմնված են ոչ միայն Գրջերի, այլ նաև Հին Կտրակարանի (Նրան 
Հաջորդող նաև Նոր) Ավանդությունների վրա:

տխմարավում ներկայացուցիչների դեմ ուղղված: Նկատենք, որ Նա դատապարտում է ոչ Թե փարիսեցիների ուսմունքը, այլ նրանց մեղքե֊ ըը. «Ամեն ինչ, որ նրանք ձեղ ասեն, արեք և պաՀեցեք, բայց մի արեք ըստ նրանց դործերի (ՄատԹ. ԻԳ 3):

Այսպիսով, փարիսեցիների բարի կամջի առկայությունը Հիմջ կլիներ Հիսուս Քրիստոսին ընդունելու կամ Թեկուզ Նրա ուսմունջին բարեՀաձությամբ վերաբերվելու: Ինչպես մենջ տեսանջ, ինչ-որ չափով դա տեղի ունեցավ: Սակայն փարիսեցիների ձնչող մասը դարձավ Նրան թչնամի:

Որն էր պատճառը:

Մնում է ենթադրել, որ Քրիստոսի ազատության ոգին անՀանդուրժելի էր կանոններ, ծեսեր, օրենջներ արմատավորող մարդկանց Համար։ Բացի դրանից, փարիսեցիները իրենց դիտում էին որպես ուղղադավանության անսխալական պաՀապաններ։ Ի դեմս Հիսուսի, նրանջ տեսնում էին մրցակցի, որը, իրենց կարծիջով, իրավունջ չուներ ուսուցանելու։ ՕրինապաՀների մոտ միայն նա էր Հեղինակություն, ով դուրս էր եկել իրենց դպրոցից, ով եկեղեցական ջարողիչներից ստացել էր արտոնություն։ Հիսուսը խոսում էր միայն Իր անձի անունից, խոսում էր «իչխանությամբ»։ Նա չի աչակերտել «Հայրերին» և չի մեկնել Թօրան, չի վկայակոչում Հուդայականության «սուրբ Հայրեըին»։ Դա անմիջապես կասկած արթնացրեց, որը չուչացավ վերաձել թչնամության։

Քրիստոսին չրջապատող լսողների բազմությունը չարժում էր փարիսեցիների նախանձը (Մատթ. ԻԷ 18, Հմմտ. Գործք. Ե 17)։ Այդ պատհառով, նրանք խանդով Հետևում էին Նրան, աչխատելով Նրա արարքերում գտնել Օրենքի այս կամ այն խախտումը։ Նրանք դամբարաններ էին կառուցում մարդարեների Համար, բայց երբ նրանց մեջ մարմին առած Հայտնվեց ձչմարիտ Մարդարե, նրանք չՀավատացին Նրանև, առավել ևս, չցանկացան ձանաչել Նրան որպես Փրկիչ։

30 թ. Հիսնօրյայից Հետո Երուսաղեմում սկսվեց քրիստոնեության բուռն աձ։ Փարիսեցիները տագնապով կարող էին Համոզվել, որ «Նա-զովրեցու» Հետևորդները թվով անցել են իրենցից (Գործք. Բ 41, Դ 4) և Հաչտվում են 8000 քրիստոնյա Պաղեստինում, այն ժամանակ, երբ փարիսեցիները, Համաձայն Փլավիոսի, ընդամենը՝ 6000)։ Շատ փարիսեցիներ տատանվում էին, իսկ ոմանք նույնիսկ միացել էին նոր ուսմունքին։ Երանց օրինակին Հետևեց Հրեա քաՀանաների զդալի մասը (Գործք. Զ 7)։

Պատժիչ միջոցներ քրիստոնեու թյան դեմ չարունակում էին կիրառել լոկ սադուկեցիները և Հերովդեսականները (Գործք. Դ 5 Հաջորդիվ, ԺԲ I Հաջորդիվ): Եթե քաՀանայապետ Քանանը (նրա որդին, ով դատեց Քրիստոսին) 62 թվականին Հակոբին՝ Քրիստոսի եղբորը մաՀվան դատապարտեց, Փլավիոսի խոսքերով «մեր բոլոր նախանձախնդիր և լավագույն օրենսդիրները (այսինքն՝ փարիսեցիներ- Ա.Մ.) այդ որոչմանը վերաբերվեցին անբարեՀաձ: Նրանք թագավորին դաղտնի դիր ուղարկեցին, խնդրելով, որ Քանանին արդելի նման միջոցառումներ առաջիկայում և մատնանչեցին, որ տվյալ դեպքում էլ նա անարդարացի է վարվում (И. Флавий. Арх. XIX, 9, 1): Արդյունքում Քանանը պաչտոնանկ արվեց:

Սակայն Հռոմի դեմ սկսված պատերազմը իրավիճակը արմատապեց փոխեց: Համարյա բոլոր սադուկեցիները զոՀ դարձան ժողովրդական ապստամբության: Կումրանականները ցրվեցին: Փարիսեցիները և քրիստոնյաները լջեցին Երուսաղեմը: 70 թվականին Տաճարի կործանումը և երկրի նվաճումը Տիտոսի բանակի կողմից Հրեությանը դրեշցին լիակատար աղետի սաՀմանադծում: Ցամնիի փարիսեցիները իրենց վրա պատասիանատվություն առան ազգր և կրոնը պաՀպանելու:

Նա Հրաժարվեց պրոզելոտականությունից և ջանքերը կրկնապատկեց Օրենքի չուրջ «պարիսպ» կանդնեցնելու: Փրկության միակ ուղին նրանք տեսնում էին կրոնական, մչակութային և կենցաղային ինքնապարփակվածության մեջ։

Միասնության Համար պայքարը բացառում էր Հուդայականության ներսում ինչ-որ ուղղության Հնարավորությունը: Դա վերջնականապես որոչեց փարիսեցիների վերաբերմունքը քրիստոնյաների Հանդեպ: Հարյուրամյակի վերջում Գամաղիել Երկրորդը Հայտարարեց, որ «Հիսուսը Իսրայելին ձանապարՀից չեղեց» (Cota, 47a): Նազովրեցու Հետևորդներն սկսեցին անվանվել ոչ այլ կերպ, քան Հերետիկոսներ\*:

Այդ նույն ժամանակ, Իսրայելի քրիստոնեական Եկեղեցին, ի կատարումն մարդարեությունների արդեն բերել էր Բարի Ավետումը, դրա Հետ մեկտեղ Աստվածաչունչը, Հեթանոսների աչխարՀ։ Այն Հրեաները, որոնք ենթարկվում էին Յամնիական կենտրոնին, մերժեցին քրիստոնեությունը և մնացին մեկուսացած մնացյալ աչխարՀից։

Ինչպես այն ամենը, ինչը կատարվեց սրբազան պատմության մեջ,

<sup>\*</sup> Այսպիսին է մոտավորապես «մինիմ» տերմինի իմաստը, որով Թալմուդում անվանվում էին ջրիստոնյաները: Հուդայականության Հետ խղման ցավագինությունը զդացվում է Հենց այդ ժամանակներում դրված ՀովՀաննեսի Ավետարանից:

Իսրայելի Հոգևոր առաջնորդների մեղքով երկու Հազար տարի առաջ տեղի ունեցած ողբերգությունն ունի Համապարփակ նչանակություն:

Կարդալով այսօր փարիսեցիների և դպիրների դեմ ուղղված Հիսուսի աՀեղ ելուլԹները, չատ քրիստոնլաներ քնեզնում են իրենգ խիղձը, մտածելով, որ դրանք վերաբերում են միայն I դարի Հրեական Հասարակության վերնախավին: Բայդ տվյալ դեպքում այդ ելույթները պետը է որ ունենային պատմական և անցողիկ իմաստ: Այնինչ նրա յուրաքանչյուր բառը լիովին կիրառելի է ցանկացած կրոնի կամ եկե֊ ղեզու անարժան ներկալագուգիչների, նրանգ ինքնագոՀության, կեղծ բարեպաչտության, պաՀպանողականության, ծիսապաչտության նկատմամբ: Բոլոր տեսակի օրինապաՀները և Կղերները Հեչտությամբ վե֊ րածվում են Հայածողների։ Հիչենը Թեկուդ ԱԹանաս Մեծի և Ոսկեբերանի, Սավանարոլայի և Հուսի, մետրոպոլիտ Ֆիլիպի և չատ ուրիչնե֊ րի ճակատագրերը, ովջեր անգել են իրենգ գողգոԹայի ճանապարՀը «կեղծ եղբայըների» կամքով: Հավատի այլասերումը, Հպարտությունը, պաչտամունքային ձևապաչտության ոգին, արտաքին կանոնների կատարումով Աստծուն «սիրաչաՀելու» Հաչվարկները կենսունակ են, ինչպես մարդկային բոլոր մեղջերը: Հին փարիսեցիները այլևս չկան, բայց բնավ չի մեռել ինքը՝ «փարիսեցիությունը»:

# ԾԱՆՈԹԱԳՐՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ

# ՀԵՂԻՆԱԿԻ ԿՈՂՄԻՑ

- 1. А. С. Пушкин, Полное собрание сочинений, М. Л. , 1949, С. VIII,  $\S \gamma$  443:
- 2. Э. Прессансе, Иисус Христос и Его время, թարդ. ֆրանս. СПб., 1869, է 11:
- 3. Հայտնի ռուս աստվածաբան Մ. Մուրետովը մեր դարի սկզբին բարձր է դնահատել Ռենանի վարպետությունը, չնայած նրա դրքի հիմնական դաղափարները ենթարկվել են կտրուկ և արդարացի քննադատության։ «Ռենանը,- ասում է նա,- ապչեցուցիչ կենդանությամբ է նկարադրում ավետարանական եղելությունների պատմական և աչխարհադրական Հանդամանքները։ Ոչ պակաս արվեստով է վերաստեղծում այդ Հանդամանքների միջավայրում սրբազան պատմության չնայած մտացածին և կեղծ, բայց կենդանի, արտաՀայտչականությամբ և մղումներով լեցուն մեծ դեմքերին» (М. Муретов, Эрнест Ренан и его "Жизнь Иисуса", СПб., 1907, էջ 13)։
  - 4. А. Гарнак, Сущность христианства, М., 1907, у 40:
- 5. Կենսադրական տվյալների սղությունը Բուդդայի կամ Սպարտակի, Ռուբլյովի կամ Շեջսպիրի մասին չի բացառել Համապատասխան դարաչըջանի ֆոնի վրա նրանց կյանջը պատկերելու փորձերը:
- 6. Մեր Հիմնական աղբյուրները, իՀարկե, Նոր Կտակարանի գրքերն են, առանձնապես՝ Ավետարանները։ Նոր Կտակարանի ագրաֆ և պարականոն տեքստերի ռուսական ԹարգմանուԹյունները նչված են տարեգրուԹյան մեջ։ Հին Կտակարանի Հիմնական պարականոնները Հրատարակված են ռուսերեն պրոտ. Ա. Սմիռնուկի կողմից (Книга Еноха, Казань, 1888; Книга Юбилеев, Казань, 1895; Псалмы Соломона, Казань, 1896, Заветы XII патриархов, Казань,1911)։ Այդ պարականոն գրվածքների լիակատար ժողովածուն անգլերեն Հրատարակված է

394

- Ռ.Հ. Չարլդի կողմից (R.H. Charles, The Apocrypha and the Pseudepgrapha of the Oid Testament, Oxford. 1973. Հ. II)։ Ավետարանական դարաչըջանի վերակերտման Համար անգնաՀատելի են Հրեա պատմիչ Հովսեփոս Փլավիոսի երկերը (դրանց ռուսերեն Թարդմանությունները՝ О древности иудейского народа, Թարդ. Հուն, 44п., 1985, Иудейская война, Вшпц 4п. СПб.4 1900; Иудейские древности, խարդ. Հուն., СПб., 1900 С. 1-2)։ Թայմուդը չնայած որ դրվել է մ.թ. II-ից մինչև VI դ., լուլս է սփռում Երկրորդ տաճարի դարաչըջանի Հուդալականության վրա: Այն ռուսերեն լույս է տեսել ոչ ամբողջությամբ, բայց և այնպես թարդմանված են նրա կարևորագույն մասերը (Талмуд, Мишна и Тосефта, СПб., 1900-1904, С. 1-6; Вавилонский Талмуд, Вильна, 1861,1902, 1903, 1911, 1912; Иерусалимский Талмуд, Берлин, 1925): Մի յատ արժեքավոր նլու թեր Հավարված են՝ А. Ранович, Первоисточники по истории христианства գրքում (Ծ.խ 1933): Առաջին դարի քրիստոնեական գրողների ստեղծագործությունները ռուսերեն թարդմանությամբ Հրատարակված են պրոստ. Պ. Պրեոբրե₋ ժենսկու կողմից (Писания Мужей Апостольских, СПб., 1895; Сочинения древних христианских апологетов, СПб., 1895): Նոր Կտակարանի ժամանակների մասին որոչ տվյալներ կան Տակիտոսի (Сочинения в двух томах, **Б**шրդ. լши., h., 1969) և **О**վետոնիոսի (Жизнь двенадцати цезарей, **Б**шրդ. լատ. Ծ., 1964) մոտ: Ավետարանների՝ Սուրբ Հարանց և Հետագա մեկնաբանու-Թլունները նչված են մատենագրության մեջ։
- 7. Новый завет Господа нашего Иисуса Христа, Новый перевод с греческого подлинника, с параллельными местами, Лондон, 1970: Եպիս-կոպոս Կասսիանը (Բեզոբրազով)՝ Թարգմանության Հանձնախումբը գլխավորողը, այդ ժամանակ Փարիզի Ուղղափառ աստվածաբանական ինստիտուտի ռեկտորն էր։ Այդ թարգմանությունը, ցավոք սրտի, Հեռու է կատարյալ լինելուց, բայց նրա առավելությունն այն է, որ նրանում Հաչվի է առնված ժամանակակից տեքստային քննախոսության նվաձումները։ Այդ թարգմանությունից քաղվածքներ անելիս Փրկչի որոչ խոսքերի տեքստերը չարադրված են Սուրբ Գրքի տների կանոններին Համապատասխան։

#### ՆԱԽԱԲԱՆ

- 1. Ծննդ. ԺԷ , ԺԲ 3:
- 2. Սկսած մ.թ.ա. IV դարից ՑաՀվե անունը երկյուղածության պատճառով արդելվում էր արտաբերել (բացի բացառիկ դեպքերից)։ Այն փոխարինեցին Ադոնայ՝ Տեր բառով։ Այդ մասին Հիչեցնելու Համար Աստծո անվան տառերի տակ դնում էին Ադոնայ բառի ձայնավորումը։ Այստեղից էլ «ԵՀովա» աղճատված անունը, որը երկար ժամանակ դործածվում էր բիբլեիստիկայում։
- 3. Քերովբեները խորՀրդանչում էին Աստծուն ենթարկվող բնության ուժերը։ Նրանց արտաքին տեսքի նկարագիրը մոտ էր Հին արևելքի արվեստի առյուծների և ցուլեցի Թևավոր պատկերներին։ «Քերուբիմը» կամ «Քերովբեն» «քերուբ» բառի Հոգնակին է։ Հետվերածննդյան արվեստում քերովբեները պատկերվում էին Թևավոր մանուկների տեսքով՝ անտիկ կուպիդոների նմանությամբ։

- 4.«Միթե անապատի մեջ քառասուն տարի ինձ ղոհեր ու ընծաներ մատուցեցիչ, ով Իսրայելի տուն»,- Հարցնում է Աստված Ամովս մարգարեի չուրթերով (Ամ. b 25), իսկ Երեմիա մարգարեի միջոցով Նա ասում է. « Երբ Ես Հանեցի ձեր Հայրերին Եգիպտոսից, Ես չասացի և պատգամ չարեցի նրանց ողջակիզման և զոհերի մասին, բայց նրանց պատգամեցի. «Լսեցեք Իմ ձայնը և Ես կլինեմ ձեր Աստվածը, և դուք կլինեք Իմ ժողովուրդը և գնացեք բոլոր ճանապարՀներով, որոնք Ես կպատգամեն ձեղ, և այդ ժամանակ ձեղ բարիք կլինի»։ Այս բառերը, թվում է, դժվար է համաձայնեցնել Հնգամատյանի ծիսակարգերի հետ։ Բայց ավանդական կարծիքը, որի համաձայն Մովսեսը գրել է ողջ Հնգամատյանը, դեռևս XVII դարում ենթարկվել է քննադատության, իսկ ներկա ժամանակում այն չի պաչտպանում Աստվածաչնչի ոչ մի լուրջ հետաղոտող։ Տե՛ս А. Карташев, Ветхозаветная библейская критика. Париж. 1947, էջ 46 հաջորդիվ, W.J. Harrington, Кеу to the Bible, New York, 1976, C. 2. էջ 13 հաջորդիվ, ինչպես նաև Ա. Մենի §Магизм и Единобожие գրքի հատուկ հավելվածը։
  - 5. Ելից Ի 2-17, Երկ. Օր. Ե 6-21, Զ 4-9:
  - 6. Թադ. Է. 1-16:
- 7. Մարգարեների և նրանց դարաչրջանի մասին տե՛ս А. Мень, Вестники Царства Божия դրքում։
  - 8. Ch. Dawson, Progress and Religion, New York, 1960, £9 125:
  - 9. Б. Паскаль. Мысли о религии, Ршрц. \$рши. М., 1902, \$\forall 126:
  - 10. Ամոս Թ 7։
  - 11. Օսե Զ 6։
  - 12. Եսայի մարդարեի դիրքը Ա II Հաջորդիվ:
  - 13. Նույնը՝ գլ. Թ և ԺԱ։
  - 14. Երեմ. ԼԱ 31-32:
- 15. Եսայի Երկրորդ կամ Երրորդ Եսայի անվանում են կեղծ մարդարեին, որն ապրել է մ. թ. ա. VI դարում, բաբելոնյան դերության ժամանակաչրջանում։ Նրա թղթերը ներամփոփված են Եսայի մարդարեի դրջում (- ԾԵ դլ. և մի ջանի այլ մասերում)։
- 16. Հինկտակարանյան վերջին երեք դարերի պատմությունների մասին տե՛ս А.Мень, На пороге Нового Завета դրքում։
- 17. Դանիելի գիրք Է 13: Աստվածաչնչի Հետազոտությունները ցույց են տվել, որ Դանիելի գիրքը գրված է ոչ թե մ. թ. ա. VI դարում, ինչպես կարծում էին առաջ, այլ՝ մ. թ. ա. II դարում, չնայած նրանում ներառված չեն ավելի վաղ չրջանի նյոթրեը։ Փրկչի (Մեսիայի) մասին չատ է խոսվում Ենովքի Գրքում, որը գրված է Համարյա Դանիելի Գրքի Հետ միաժամանակ։
- 18. Вавилонский Талмуд, Шаббатм 31a; Фшрhuեցիների մասին տե՛ս՝ Հավելված 3:
- 19. Սաղուկեցիների միջավայրից ելած ոչ մի ստեղծադործություն չի պահպանվել: Դրանց մասին տեղեկություններ տալիս են Փլավիոսը, Թալմուդը, Նոր Կտակարանը և այլ աղբյուրներ։ Այս նյութերը ի մի են բերված և վերլուծված թ. Скарданицкий, Фарисеи и саддукеи как выразители состояния религиозной жизни иудейства перед явлением Христа դրքում (Киев, 1905)։ Տվյալների առավել լիարժեք Հավաքածուն տե՛ս J. Le Moine, Les

sadduckens, Paris, 1972):

- 20. Հեսսեի միաբանությունը ջայջայվեց Հուդայի՝ Հռոմի դեմ տարած պատերազմից (66-70) Հետո, որի մասին Հիչատակությունը պահպանվել է անտիկ գրողների վկայությունների չնորհիվ: Հեսսեների առաջին բնագիր ձեռագրերը հայտնաբերվել են միայն 1974 թ. Կումրանում, Մեռյալ ծովի մոտ: Այդ ժամանակվանից սկսած Հնագետները դարձյալ գտել են հարյուրավոր նոր մագաղաթներ: Տե՛ս հավելված I4, ինչպես նաև «На пороге нового Завета» դրջում:
- 21. Փիլոնի Հունարեն բնագրով պահպանված ստեղծագործությունների լիակատար ժողովածուն (ֆրանսերեն թարգմանությամբ և մեկնություններով) Հրապարակված է Cerf, Les oeuwres de Philon d Alexandrie, Հ. 1-35 Հրատ։ Փիլոնը մեծ ազդեցություն ունեցավ Եկեղեցու Հայրերի և Ուսուցիչների, Հատկապես Կլիմենտ Ալեքսանդրացու, Օրիդենեսի, սբ. Վասիլի Մեծի, սբ. Գրիդոր Նյուսացու վրա։ В. Иваницкий Филон Александрийский, иев, 1911, է 588 Հաջորդիվ։
  - 22. Тацит, Анналы, 1,2:
  - 23. Ղուկ. Ա 68:

#### ԱՌԱՋԻՆ ԳԼՈՒԽ

- 1. Մատթ. Բ I Հաջորդիվ: «Մոդերի աստղերի» վերաբերյալ դոյություն ունեն Հետևյալ կարծիջները՝ 1. դա դերբնական երևույթ էր, 2. երկնաջար էր, 3. այսպես կոչված՝ «դերնոր» աստղ էր, որի երևալու մասին այդ տարիներին Հայտնել են չինացի աստղադետները, 4. մոդերը տեսել են «արջայական» մոլորակներ Յուպիտերի և Սատուռնի մերձեցման իրեղեն նշանը, որը տեղի է ունեցել մ.թ.ա. 7 թվին: Վերջին վարկածը, առաջին անդամ առաջ ջաշված XVII դարի աստղադետ Կեպլերի կողմից, մինչև Հիմա մնում է առավել ՀանրաՀայտը։ Որոչ մեկնիչներ մոդերի մասին եղած պատմությունը Համարում են այլաբանություն, որը կոչված է ցույց տալու Հեթանոսների մասնակցությունը ծննդյան իրադարձություններում։ Բայց այդ տեսակետի կողմնակիցները անվիճելի փաստարկներ չունեն։ Ավետարանի Հունական տեջստում վոլիվները (սլավ.) անվանված են մոդեր (magoi)։ Այդպես էին անվանվում իրանական պաշտամունջի ջրմերը։ Հերովդեսի օրոջ դոյություն ունեին Հաճախադեպ կապեր Հրեաստանի և Պարթևստանի միջև, որը այդ ժամանակայրջանում նվաճել էր Իրանը։ Տե՛ս И. Флавий, Apx. XVII, 2,1։
- 2. Sh'u Тацит, История, V, 13; Светоний, Веспасиан, 4; И. Флавий, Иудейская война, VI, 5,4:
- 3. Հերովդեսի կյանքի Հիմնական տվյալները պարունակվում են Հ. Փլավիոսի Apx. XIV-XVII և Иудейская война գրքերում։
- 4. Ղուկ. ԻԱ 2: Հովսեփոս Փլավիոսը մատնանչում է 6000 փարիսեցիների, որոնք Հերովդեսի կառավարման վերջին օրերին Հրաժարվում էին ՀավատարմուԹյան երդում տալ Օգոստոսին (Apx. XVII, 2,3): Հետևաբար, այդ ժամանակ անց էր կացվել բնակչության ինչ-որ մարդաՀամար՝ Հռոմեացիների Հսկողությամբ: Հենց այդ էլ կարող էր նկատի ունենալ ավետարանիչ Ղուկասը: ՄարդաՀամարի անցկացման նրա կողմից նչված ձևի վերաբերյալ տե՛ս վերևում, էջ 316: Ղուկասն ասում է, որ Ծնունդը Համընկավ Ասորիջում Կվիրինիոսի կառավարման Հետ։

Կվիրինիոսը Ասորիքի լեգատ էր մ. թ. առաջին տարիներին, սակայն Տիբոլիայի արձանագրությունները և Անտիոթոս Պիսիդիացին վկայում են, որ նա Հսկում էր Ասորիքը նաև մի քանի տարի մ. թ. ա: Հին աչխարՀում ընդՀանուր տոմարի բացակայության պատճառով Ծնունդի ճչգրիտ թվականը Հայտնի չի եղել: IV դարի վանական Դիոնիսիոս Կրտսերը Հաչվարկներ արեզ, որոնգ Համաձայն՝ Ծնունդը տեղի է ունեցել Հռոմի Հիմնադրման 754-րդ տարում։ Այդ Թվականն էլ ընդունված է «նոր ԹվարկուԹյան» ընդունման Համար: Սակայն Հետադա ՀետադոտուԹյունները ցուլց տվին, որ Դիոնիսիոսը սխալվել է մի քանի տարով։ Համաձալն Մատթ. Բ 1, Ղուկ. Ա5, Հիսուսը ծնվել է Հերովդես Մեծի մաՀվանից ոչ չատ առաջ։ Մինչդեռ, աստղադիտական Հաչվարկները ցույց են տվել, որ այդ Թադավորի մաՀվանից առաջ վկալված Լուսնի խավարումը տեղի է ունեցել մ. թ. ա. 4 թ. մարտին: ՀովՀ. Բ 20-ում Հիսուսի Հակառակորդները Նրան ասում են, որ Տաճարը կառուցվել է 46 տարի: Դրա վերակառուդման սկիզբը վերագրվում է մ. թ. ա. 20 թվականին: Հետևաբար այդ բառերը կարող էին ասվել մ. թ. 26-27 թթ. ոչ վաղ: Ղուկասը (Գ 23) ասում է, որ այդ ժամանակ Հիսուսը «երեսուն» տարեկան էր, իսկ Տիբերիոս կալսրը կառավարում էր արդեն 15 տարի (Գ, 1)։ Համաձայն արևելյան Հաչվարկի, Տիբերիոսի 15-րդ տարին ընկնում է 27 թ. այնան և 28 թ. այնան միջև: Ըստ Ղուկ. Գ2, Տիբերիոսի 15-րդ տարում Աբիլալի կամ Աբիլինալի չորրորդապետը Լլուսանիան էր: Այդ կառավարիչին Շտրաուսը և ուրիչ Հետազոտողները չփոթել են մյուս` Հերովդես Մեծի ժամանակակից Լյուսանիայի Հետ։ Ղուկասը նկատի ուներ Sիբերիոսի օրոք կառավարած Լյուսանիային (տե՛ս И. Флавий, Арх. XIX, 5,1): Ռ.Պոկոկի գտած արձանագրությունը վկայում է, որ նա չորրորդապետ էր 14 և 29 թթ. միջև: Այդ բոլոր անուղղակի տվյալները պատմաբաններին բերում են այն եղ֊ րակացության, որ Հիսուսը ծնվել է մոտ 7-6 թ. մ. թ. ա:

- 5. Ղուկ. Բ 22 Հաջորդիվ: «Անկման և բարձրացման» բառերը մատնանչում են նրանց, ովջեր ընդունում կամ մերժում են Փրկչին: «Եւ նչան՝ Հակառակության» նչանակում է Հրաչք, երևույթ, որը Հարուցում է Հակաձառություններ և վեճեր:
  - 6. И. Флавий, Арх. XVII, 7-13:

#### ԵՐԿՐՈՐԴ ԳԼ ՈՒԽ

- 1. Ф. Фаррар. Жизнь Иисуса Христа, йз 120:
- 2. Այս լեդենդները Հադեցված են պատմական ժամանակավրեպություններով և սխալներով, որոնք անմիջապես մատնում են կեղծիքը, . նրանց մեջ նկարադրվում են անՀեթեթ, իսկ երբեմն էլ՝ դաժան Հրաչքներ, որոնք իբրև թե դործվել են Պատանի Հիսուսի կողմից:
  - 3. Книга Иосифа Плотника, XIV:
- 4. Иустин Гностик, У св. Ипполита, О филосовских умозрениях XV, 26:
- 5. Որոչ սինագոգային աղովեջներ բերված են Միչնայի ռուսերեն վարգմանուվան 1-ին Հ., էջ 39 Հաջորդիվ։ Տե՛ս նաև. Гейки, Жизнь и учение Христа, վարգ. անգլ., Հ.1, 224 Հաջորդիվ և R. Aron. Les annees obscures de Jesus,

Jesuse

Paris. 1960:

- 6. И. Флавий, Иудейская война, III, 3,2:  $\div$ »ЙбпЭ»сЗ Ща́лЗЭ п»°л И. Флавий, Арх. XIV, 9, 2; XVIII, I,I; Иуд. Война, 1,10,5; II, 8,I:
- 7.Ղուկ. 41-52: Պարզաբանելով «զարգանալով իմաստությամբ, Հասակով» բառերը, սբ. Հուստինիանոսն ասում է, որ Հիսուսն «աճում էր, ինչպես աճում են բոլոր մարդիկ, յուրաքանչյուր Հասակին արժանին Հատուցելով» (Св. Иустин, Диалог с Трифоном Иудеем, 88):
  - 8. Մարկ. Զ 6։
- 9. Արդեն միայն այն, որ մահից առաջ Հիսուսն իր մորը վստահեց աչակերտին (Հովհ. ԺԹ 25-27), վկայում է, որ Նա եղել է Նրա միակ որդին (Hillarii, In Matt., IX, 92)։ Մնում է չպարզաբանված, Թե ովքեր էին Ավետարանում Հիսուսի «եղ-բայրներ» անվանված Հակոբը, Հովսեփը, Սիմոնը և Հուդան (Մարկ. Ձ 3), Կույս Մարիամի քրոջ որդիներն էին (Հովհ. ԺԹ 25), Թե Հովսեփի երեխաները առաջին ամուսնությունից, ինչպես հաստատում են պարականոնները (Книга Иосифа Плотника, II)։ Հնարավոր է, որ և՛ սրանք, և՛ մյուսները համարվում էին «Նրա եղբայրները»։ Հունաց և եբրաեցվոց լեղուներում «եղբայր» բառը կարող է նչանակել աղգակցության տարբեր աստիճան։
- 10. Այս բառերը պաՀպանվել են «Գործք Պետրոսի» (գլ.X) պարականոնում։ Նոր Կտակարանի ժամանակակից Հայտնի մասնադետ Ի. Իերեմիասի կարծիքով դրանք ավելի չուտ ձչմարտացի են։
  - 11. F. Maurias, La vie de Jesus, Paris, 1962, 59 33:
- 12. Д. Штраус, Жизнь Иисуса, С. 1, էջ 195: Շտրաուսի մասին տե՛ս «Առասպել, թե իրականություն» Հավելվածում:

# ԵՐՐՈՐԴ ԳԼ ՈՒԽ

- 1. Եսայի 3:
- 2. Sե Кумранский устав, VIII, 12-14:
- 3. Книга Тайн, 8-115
- 4. Մատթ. Գ 4, Մարկ. Ա 6, св. Иустин, Диалог с Трифоном Иудеем, 88; св. Епифаний, Панарион, 30; И. Флавий, Иудейская война, II, 2: Նազորեացիներ կամ նազիրիթցիներ Հնում կոչվում էին այն անձինք, ովքեր իրենց 
  նվիրում էին Աստծուն, ուխտ էին անում գինուց Հրաժարվել և մաղերը չկտրել: 
  (Տե՛ս Թվոց Զ 1-21, Դատ. ԺԳ)։ Նազարեթ քաղաքի (եբր. Նոցերաթ) անվան Հետ 
  «նագորել» (նագիրիթ) բառը ընդՀանուր ոչինչ չունի։
- 5. И. Флавий, Иудейская война, 11, 8: Հեսսեների Հետ ՀովՀաննեսի կապի մասին տե՛ս еп. Михаил (Чуб), Иоанн реститель и община Кумрана, ЖМП, 1958, N8; J. Danielou, Jean- Baptiste, temoin de l Agneau, Paris, 1964, էջ 42:
  - 6. Мишна, Песахим, VIII, 8:
- 7. Մատթ. Գ 7-9։ Այստեղ բառախաղ է՝ «բանայա» և «աբնայա»՝ որդիներ և քարեր։
  - 8. Մատթ. Գ 6։

- 9. Մատթ. Գ 8-10։
- 10. И. Флавий, Арх. XVIII, 5,2:
- 11. Ղուկ. Գ 10 Հաջորդիվ։
- 12. Տե՛ս Փլավիոսի «Иудейская война»-ի սլավոնական տարբերակը, II, 2: Հեսսեների ներկայությունը ԽորՀրդում լիովին Հնարավոր էր: Նրանցից ոմաենք ապրում էին քաղաքում և ազդեցություն ունեին: Հերովդեսը Հովանավորում էր նրանց: Հեսսեներից մեկին` Մենախեմին նա նույնիսկ դարձրեց ռաբբունական ԽորՀրդի ղեկավար (И. Флавий, Арх. XV, 10, 5; Мишна, Хагига, II, 2):
- 13.Բեթավարա անվանումը (Бифавара, Հմմտ. Դատ. Է, 24) նչանակում է «Անցման տեղ», իսկ Բեթանիա (Բյութանիա), ինչպես անվանել է այդ ավանը Հով-Հաննեսը Հնագույն ձեռագրերում, նչանակում է « նավամատույց» (կամ նավակի)-ՀովՀ. Ա 28: Չխառնել Բյութանիայի (Բեթանիա) Հետ, որը դտնվում էր Երուսաղեմի մոտ։ Դրա անունը, ըստ երևույթին, նչանակում է «Աղջատի տուն»։
- 14. Տե՛ս ՀովՀ. ԺԸ 15։ Հավանաբար, Մկրտիչն իր աչակերտներից առանձնացրեց Անդրեասին և ՀովՀաննեսին։ Տե՛ս ՀովՀ. Ա 38։
- 15. Տե՛ս Երկրորդ օրին. ԺԸ 15: Հրեական վախձանաբանության այս կետի մասին տե՛ս С. Трубецкой, Учение о Логосе в его истории, М., 1906, էջ 282-284:
  - 16. И. Флавий, Арх. XVIII, 5, 2:
  - 17. ՀովՀ. Ա 19, Ղուկ. Գ 16-17, Մատթ. Գ 11-12։
- 18. Մատթ. Ը 14-15: Ըստ Ղուկասի՝ ՀովՀաննեսի մայրը Կույս Մարիամի ազգականուհին էր, որտեղից կարելի է եզրակացնել, որ Նախակարապետը Քրիստոսին դիտեր մանկուց: Բայց այս բանին Հակասում են մարդարեի՝ «Ես չդիտեի Նրան» խոսքերը (ՀովՀ. Ա 31): Ըստ երևույթին, ՀովՀաննեսի ծնողները վաղ էին մահացել, և Հասակ առնելով անապատում, նա ծանոթ չէր Մարիամի Որդուն: Հաժմենայն դեպս, «ես չդիտեի Նրան» բառերը ցույց են տալիս, որ մարդարեն, եթե նույնիսկ լսել էր Հիսուսի մասին, Նրա փրկչական խորհրդին իրազեկ չէր:
  - 19. ՀովՀ. Ա 32-34:
  - 20. Մարկ. Ա 12-13, Ղուկ. Դ 1-13, Հմմտ. Մատթ. Դ 11:
- 21. ՀովՀ. Ա 29 Հաջորդիվ: ՀովՀաննեսի ընդՀանուր Համատեքստից Հասկացվում է, որ Նախակարապետի այդ վկայությունն ասվել է Հիսուսի՝ Գալիլիա Հեռանալուց առաջ, և, Հետևաբար, արդեն Նրա անապատ գնալուց Հետ։ Փաստորեն, IV Ավետարանը սկսվում է Հիսուսի մկրտությունից և սատանայի կողմից Նրա փորձությունից Հետո կատարվող դեպքերի պատումով։
  - 22. ՀովՀ. Ա 35 Հաջորդիվ:

# ՉՈՐՐՈՐԴ ԳԼՈՒԽ

- 1. Մատթ. Գ 2, Հմմտ. Մատթ. Դ 17, ՀովՀ. Գ 26:
- 2. Մատթ. ԺԴ 23, Մարկ. Ա 35, Ղուկ. Ե 16։
- 3. Մարկ. Դ 38, ՀովՀ. Դ 6։
- 4. Բ Կորնթ. Ե 16։
- 5. Ѕե' и А. Ремезов. Жизнь Христа в трактации современного

русского художника, Серг. Посад, 1915:

- 6. Ղուկ. Է 34:
- 7. И. Эккерман. Разговоры с Гете, Вшпц. , цьп., 7., 1934, др 847:
- 8. Մատթ. Ե 15։
- 9. Տե՛ս օրինակ` պասքա, մամոնա, էփֆաթախ, (էֆֆաֆա), տալիթա կում (տալիֆա կումի), Աբբա, կորբան, բար, ռաքա։ Քրիստոսի` մահվանից առաջ ասած ողբը 21 Սաղմոսի տողերի արամեական տարբերակն է։ Հավատքի արամեերեն ուսուցման անհրաժեչտությունը դիտակցված էր արդեն դպիրների կողմից, որոնք կատարեցին Աստվածաչնչի արամեական թարդմանությունները։ Հիլլելի մասին ասվում է, որ նա «պարզաբանում է հասարակ ժողովրդի լեղվով» (Талмуд, Баба Мрция, 104а)։ Ընդ որում, այս ամենը չի նչանակում, որ հին հրեերենը մոռացվում էր։ Այն սովորեցնում էին բոլոր նրանք, ովքեր կրթություն էին ստանում և կարդում էին Աստվածաչունչը։ Նրա հիման վրա չարունակում էին դրքեր դրել և աղոթքներ Հորինել։
  - 10. И. Флавий, Иудейская война, III, 10:
- 11. ՀովՀ. Բ 1: Մարիամը գնաց Որդու ետևից Կանայից մինչև Կափառնայում (ՀովՀ. Բ 12), բայց, ըստ երևույթին, այնտեղ երկար չմնաց: Երկարատև բաժանումից առաջ, վերջին անդամ, Նա Հիսուսին տեսավ ավելի չուտ Կանայում (ՀովՀ. Դ 46): Հիսուսին Իր քարողի ժամանակ ուղեկցող կանանց մեջ Նա չկար:
  - 12. ՀովՀ. Բ 1-11:
  - 13. ՀովՀ. Ժ 10:
- 14. Տե՛ս Մատթ. Ի 20, Ղուկ. Ը 3, Մարկ. ԺԴ 40,41: ՀովՀաննեսի ընտանիքի ունևորության մասին, որի մայրը օգնում էր Համայնքին, խոսում է Թեկուզև այն փաստը, որ որ Զեբեդեոսը (Զաբդեոս կամ Զաբեդեոսը) վարձու մչակներ ուներ (Մարկ. Ա 20): Բոլոր տվյալները կան ենթադրելու (Գործք. Բ, 44-45), որ Երուսադեմում առաջին Եկեղեցու ունեցվածքի ընդՀանրությունը Հաստատված էր առաջելական եղբայրության օրինակով։ «Նազովրեցի» (Հրեերեն՝ նոցրիմ) անվանումը, որպես քրիստոնյաների անվանում, առաջին անդամ երևաց Գործքի 24, 5-ում։ Իր ծադումը, Հավանաբար, այն սերում է Հանոցրի (Նաղարեթցի) բառից։ Մատթ. Բ 23 նկատողությունները, Հնարավոր է, բացատրվում են Հանոցրի և Նեցեր (Շառավիղ) բառերի Համահյունությամբ, Հմմտ. Եսայի ԺԱ 1։
- 15. Սա «Բոմսերեդես» (Մարկ. Գ 17) բառի արամեական տառադարձությունն է։ Մականվան պատձառը կարող է բացատրվել այնպիսի միջադեպերով, որպիսիջ բերվում են Ղուկ. Թ 51-56-ում։ Ղուկասը (Գործջ. Դ 13) ՀովՀաննեսին անվանում է « տդետ և անուս»։ Առաջյալի՝ Հեսսեական դաղափարներին ծանոթ լինելու մասին նչում են նրա անունը կրող բոլոր դրջերը։
- 16. Մատթ. Թ 9, Մարկ. Բ 13-15, Ղուկ. Ե 27-29։ Մարկոսը մաքսավոր Ղևիին անվանում է Ալփեոսի (Հալփայոս) որդի, իսկ Ղուկասը՝ պարզապես Ղևի։ Այստեղից կարելի է Հետևություն անել, որ Մատթեոս (Մաթայոս, այսինքն՝ Աստծո պարգև) նրա մականունն էր։ Մատթեոսի մասին, որպես ավետարանիչի, տե՛ս Հավելված 1։
- 17. Մատթ. Ժ 2-4, Մարկ. Գ 16-19, Ղուկ. Զ 14-16, Գործք Ա, 13։ Մատթեոսը Պետրոսին անվանում է prvtoz , «առաջինս», այս մասին տե՛ս ստորև՝ էջ 160։ Այս ցանկում որոչ տարբերություններ կապվում են այն բանի Հետ, որ Հրեաները կրում

էին Հաճախ մի քանի անումներ, երբեմն անվան փոխարեն գործածվում էր «Հայըանունը» (օրինակ՝ Բարթուղիմեոս կամ Բարթոլոմեոս նչանակում է «Թոլոմեոսի որդի»): Հուդա Սիմոնյան- Իսկարիովտացու (Իչ-Կերիոտ) մականունը, ըստ երևույթին նչանակում է «կերիովտացի մարդ»:

18. Մատթ. ԺԱ 25։

19. Հարց կարող է ծաղել ակամա. եթե առաջյալները այդջան երկար ժամանակ չէին հասկանում Քրիստոսի ուսմունջի չատ կողմեր, ապա նրանջ ինչպես կարող էին այն հասցնել հավատացյալների հաջորդ սերնդին։ Գոյություն ունեն միմյանց լրացնող երկու պատասխաններ. 1) Արևելջի մարդիկ Հնուց աչջի էին ընկնում մարդված հիչողությամբ և ընդունակ էին դարերով պահել բանավոր ավանդույթները, 2) լիովին հնարավոր է, որ աչակերտներից ինչ-որ մեկը (մասնավորապես Մատ-թեոսը) դրանցել է Քրիստոսի խոսջերը, և այդ դրանցումներից ձևավորվել են առաջին Լոդիաները, Նրա ասույթների ժողովածուները։ Այս երկու պայմանների դեպջում լիովին հնարավոր է Հիսուսի բնադիր Ավետարանի պահպանումը։

## ՀԻՆԳԵՐՈՐԴ ԳԼՈՒԽ

- 1. Ղուկ. ԺԵ 1-10։
- 2. Ղուկ. ԺԵ 11-32։ Այս առակը կարդացողը պետք է Հաջվի առնի, որ Քրիստոսին լսողներն ապրում էին նաՀապետական կենսաձևով, ըստ որի, որդու՝ Հայրական տնից Հեռանալու ցանկությունը դիտվում էր որպես մեղք չորրորդ պատվիրանի դեմ։
  - 3. Մատթ. ԺԸ 1-4, ԺԹ 13-15, Մարկ. Թ 33-37, Ղուկ. ԺԸ 46-48:
- 4. Գաղատ. Դ 6-7, Հմմտ., Հռոմ, Ը 15։ Այս բառերից երևում է , որ աստվածաորդիությունը ձեռքբերովի է։ Ցուցանչական է, որ Հուդայական կրոնական գրականության մեջ Աստծուն դիմելիս «Աբբա» բառը չի օգտագործվում։ Տե՛ս J. Guillet, The Consciousness of Jesus, New York, 1972, էջ 206։
  - 5. Մատթ. ԺԶ 26, Մարկ. Ը 36։
  - 6. Մատթ. Զ 31-32։
  - 7. Մատթ. է 7, Ղուկ. ԺԱ 9։
  - 8. Մատթ. է 9, Ղուկ. ԺԵ 11։
- 9. Մատթ. Ե 23-24: Երկդրամի մասին պատմությունից (Մատթ. ԺԷ 24-27) երևում է, որ Քրիստոսը տվեց ընդունված դրամական զոհողությունը Տաճարին, սակայն Նա դանում էր, որ դա պարտադրված պարտականություն չէ, այլ՝ ազատ զոհողություն:
  - 10. Մատ թ. Զ 5-6։
- 11. Մատթ. Զ 9-13, Ղուկ. ԺԱ 2-4: Այդ աղոթքը լայնորեն տարածվում էր քրիստոնյաների մեջ ավետարանական տեքստի երևան գալուց չատ առաջ։ Տարբերակները, որոնք կան Մատթեոսի և Ղուկասի մոտ (սինոդական թարդմանության մեջ դրանք Հարթվում են), Հավանաբար Հաստատվեցին արդեն այն ժամանակ։ Այն Հարցը, թե որ ձևն է ավելի վաղ, բաց է մնում, չնայած չատ մեկնիչներ առաջնութթյունը տալիս են Ղուկասին։ Աղոթքը մի չարք զուդաՀեռներ ունի նաև Հրեական տեքստերում։

- 12. Հովሩ. ԺԲ 31, ԺԴ 30, ԺԶ 11:
- 13. Մատթ. է 25, Ղուկ. Զ 47- 49:
- 14. Մատթ. Է 12:
- 15. «Մի դատիր մերձավորիդ,- ասում էր Հիլլելը,- քանի դեռ նրա դրության մեջ չես դտնվել» (ԸՉՏՑ, 11, 4)։
  - 16. Մատթ. Է 1-3, Մարկ. Դ 24, Ղուկ. Զ 37-38, 41 42:
  - 17. **CQS8** 11.6:
  - 18. Մատ թ. Թ 12-13։
  - 19. Դուև. ԱՐ 9 -14:
  - 20. Մատ Թ ԻԱ 28 -31։
- 21. Ղուկ. ԱԹ 1-10: Զաքեոսի խոսքերից կարելի է եզրակացնել, որ նախկինում նույնպես, անսալով խղճի կչտամբանքներին, նա զբաղվում էր բարեգործություններով։ Նրա խոստումները վերաբերում են իր մասնագիտության` ՀարկաՀավաքության Հետ կապված չարաչաՀումներին։
- 22. Ղուկ. Է 36-50: Հիսուսի ոտքերն անուչաՀոտություններով օծող կնոջ մասին պատմությունը Ավետարանում բերվում է մի քանի տարբերակներով (Մատթ. ԻԶ 6-13, Մարկ. ԺԴ 3-9, ՀովՀ. ԺԲ 1-8): Որոչ մեկնիչներ մտածում են, որ տվյալ դեպքում ավանդությունը միևնույն իրողության մասին տարբեր կերպ է պատմում: Սակայն, ավելի Հավանական է, որ եղել է երկու «օծում»՝ մեկը փարիսեցի Սիմոնի տանը, մյուսը՝ Բութանիայում:
  - 23. Талмуд, Макот, 24:
  - 24. Մատթ. ԻԲ 35-40, Մարկ. ԺԲ 28-33, Ղուկ. Ժ 25-28:
  - 25.Մատթ. Ե 17 Հաջորդիվ, Հմմտ. Ղուկ. ԺԶ 17։
- 26. Ղուկ.Ե 39։ Կտրուկ կերպով ավանդությունները մերժելով, Հիսուսի՝ մարդկանց գայթակղեցնել չցանկանալու մասին են վկայում Նրա խոսջերը Մատթե-ոսի մոտ՝ ԺԷ 27։
- 27. Մատթ. Ե 21-37: Պետք է նչել, որ նոր՝ բառի ուղիղ իմաստով, Քրիստոմն անվանում էր միայն անձնազոհ սիրո մասին պատվիրանը (Հովհ. ԺԳ 34)։ Այն մեկ- նիչները, ովքեր գտնում են, որ Ավետարանից դուրս խոսքը գնում է միայն մարդու արարջների և ոչ թե նրա ներքին մղումների մասին, անտեսում են աղբյուրեներ տվյալները (Հմմտ. յր. Ծննդ. Դ 5-7)։ Նույնիսկ այնպիսի համառոտ կոդեքսը, ինչպիսին Տասնաբանյան է, ասում է սրտի մեղքի (նախանձի) մասին։ Թալմուդում ասվում է. «Կիրքը սկզբում կարծես օտար է, Հետո՝ Հյուր է, և, ի վերջո՝ տանտեր» (Сукка, 52)։ Նչենք նաև, որ երդումի վերաբերյալ ավետարանական հայացք համընկնում է հեսսեականի հետ (տե՛ս И. Флавий, Иудейская война, 11, 8, 6)։
- 28. Մատթ. Ե 44-48: Չարին չՀակառակվելու մասին Քրիստոսի խոսքերը երբեմն մեկնաբանվում էին (օր.՝ Լև Տոլստոյի կողմից) լիարժեք պասսիվության իմաստով: Ընդ որում, մենք տեսնում ենք, որ Ինքը՝ Քրիստոսը, այդպիսի պասսիվություն չէր ցուցաբերում: Նա մտրակով քչեց Տաճարում առևտուր անողներին: Նա ըմբոստացավ, երբ քաՀանայապետի ծառան Հարվածեց նրա դեմքին։ Նա խոսում է նրանց մեծ սիրո մասին, ովքեր «տալիս են իրենց կյանքը» մերձավորների Համար (ՀովՀ. ԺԵ 13): Վիրավորանքները տանելու մասին Նրա խոսքերը պետք է Հասկանալ չարին բարիով Հաղթելու կոչ: Հմմտ. Հռոմ. ԺԲ 21: Ավետարանն ալդ կե-

տում Համաձայն է օրինականներից լավագույնների ուսմունքի Հետ. «Նմանվեցեջ Աստծո բնույթին, ինչպես որ Նա գթասիրտ է, դուջ ևս գթասիրտ եղեջ: (Сота, 14) «չարին Հատուցիր բարիով» (Шемот Рабба, 22):

- 29. Ղուկ. Ժ 25-37:
- 30. ՀովՀ. ԺԲ 20, Մատթ. Ը 5-13, Ղուկ. Է 1-10:
- 31. ԼՏՎՈ, 85 Ո, 1; Մակ. Բ, 32-41։
- 32. Տե՛ս «Դամասկոսյան փաստախուղթ» անվանումը կրող կումրանյան տեքստը, X- XI: Հուդայականության ուշ չրջանի ուսուցիչները փորձում էին չաբաթի արդելքներին աստվածաբանական բացատրություններ տալ այն առումով, որ մարդը, պահելով տոն օրվա հանդիստը, հրաժարվում է բնության վրա իր ունեցած իչխանության հետ կապված ցանկացած դործունեությունից: Դրանով իսկ նա խոստովանում է իր կախումն Արարչից: Սակայն ոչ մի բան ցույց չի տալիս համանման դաղափարի դոյությունը ավետարանական դարաչրջանում:
  - 33. Մատթ. ԺԲ 1-6, Մարկ. Բ 23-28, Ղուկ. Զ 1-5:
- 34. Ղուկ. ԺԳ 15, ԺԴ 5, Մատթ. ԺԲ 11: Թլփատումը կատարվում է չնայած չաբաթին- սովորեցնում էին ռաբբիները (Тосефта к Шааббат, 15):
- 35. Մարկ. Գ 1-6, «Հերովդեսականները» տվյալ դեպքում գործում էին որպես աչխարՀիկ իչխանության ներկայացուցիչներ (Անտիպաս Հերովդեսի):
  - 36. Հմմա. Ամովս. Է, 10-15:
- 37. Санхедрин, ХІ, 3; Тосефта к нему 14, 13: Հրեաները այդ դարաչըջանում արդեն փաստորեն Հրաժարվել էին Հնդամատյանում տեղ գտած քրեական
  օրենսդրքի չատ պարագրաֆների պահպանությունից։ Այդ օրենքները արտացոլում էին հին արևելյան դիտակցության մակարդակը և հետադա դարերում դադարեցին համապատասխանել օրվա պահանջներին։ Դժվար թե հնարավոր լինի մտածել, որ Հնդամատյանի դատաստանադիրքը իր բոլոր մաանրամասնություններով
  աստվածային Հայտնության պտուղ է, (տե՛ս- վերևում՝ հավելված 3)։ Թօրայի քրեական սկզբունքների մի ամբողջ չարք փոխառված է միջադետքյան և ուրիչ դատաստանադրքերից։ Տե՛ս ղուդահեռներ մասնավորապես Բաբելոնի Համմուրաբ թադավորի (մ.թ.ա. XVIII) նորմերի և Ելիցի 20-23 դլ. բերված օրենքների միջև՝ նչված И. Волков, Законы вавилонского царя Хаммурапи դրքում (Ծ., 1914,
  էջ 70 հաջորդիվ)։
- 38. Օրինակի կարգով կարելի է բերել «ուլը իր մոր կախի մեջ պետք էէ եփես» (Ելից. 34-26) արդելքը: Սրա ծաղումը ոմանք կապում են այն բանի Հետ, որ այս ճաշատեսակը պատրաստվել է Հեխանոս Հովիվների կողմից ինչ-որ մի ծիսակարդի ժամանակ (տե՛ս Дж. Фрезер, Фольклор в Ветхом Завете, խարդանոլ. М., 1931, էջ 341 Հաջորդիվ)։ Ռաբբունական ավանդույխներում արդելքները սկսեցին վերաբերել կախի և մսի բոլոր տեսակի խառնուրդներին։ Դրանք ոչ միսայն միասին չէր կարելի եփել, չէր կարելի նույնիսկ սեղանին միմյանց մոտ դնել կախի և մսի Համար օգտադործվող ամանները։
  - 39. Մատթ. ԺԵ 10-11, 19-20, Հմմտ. Հռոմ, ԺԴ 14:
  - 40. Գործը Ժ, 9-15:
  - 41. Մատթ. Թ 14-15, Մարկ. Բ 18-20:
  - 42. Մատթ. Թ 16-17, Մարկ. Բ 21-22:
  - 43. Մատթ. ԺԹ 3-12, Մարկ. Ժ 2-12:

- 44. ՀովՀ. Դ 4-43:
- 45. Մարկ. ԺԶ 9, Ղուկ. Ը 2-3, ՀովՀ. ԺԹ 25, Մատթ. Ի 20:
- 46. Ղուկ. Ժ 38-42: Այս Հատվածը, ի միջի այլոց, ցույց է տալիս, որ Ավագ չաբաԹից առաջ Հիսուսի` Հրեաստան այցելելու մասին գիտեն նաև սինոպտիկները, չնայած այդ մասին ուղղակի ասում է միայն ՀովՀաննեսը։ Տե՛ս Հավելված 1:
  - 47. F. Maurias, La vie de Jesus, £9 41:
  - 48. Կող. Գ, 11:
  - 49. Sь' А. Мень, Дионис, Логос, Судьба, ·Й. XX:
  - 50. Տե՛ս Բ Օր. ԼԲ, 22, Սաղմ. ՁԷ, 16-13, Հոբ Ժ, 21-22, ԻԶ, 5, Լ, 23-24, ԼԸ, 17:
- 51. Սաղմ ՀԲ, Եսայի ԻԵ: 8, ԻԶ. 14-19։ Բիբլեիստների մեծամասնության կարծիչով գրջի այս մասերը գրված են մ.թ.ա. IV-III դարերում։ Դսնիելի Գրջում (ԺԲ, 2) և Բ Մակաբայեցվոց Գրջում (Է, 9) Հարության Հավատը արդեն վկայվում է որպես վաղուց ընդունված բան։ Հմմտ. Ղուկ. ԺԴ 14, ՀովՀ. ԺԱ 24, Мишна, Санхедрин, Х, 1։ Պատկերացում գոյություն ուներ Հարության երկու փուլի մասին. սկղբում «Հարություն կառնեն» արդարները, իսկ այնուՀետև՝ ողջ մարդկությունը։ Այս տեսակետն ընդունված էր վաղ չրջանի եկեղեցում (Հմմտ. Հայտն. Ի, 6)։ Տե՛ս А. Мень. На пороге Нового Завета, դլ. XIII-XVI:
  - 52. Ղուկ. ԺԲ 16-21:
  - 53. Ղուկ. Զ 24 Հա)որդիվ, Մատթ. Զ 19-21։
- 54. ՀովՀ.Ը 32: Ալն Հարդին, Թե արդլոթ Ավետարանն ասկետական աչխարՀամերժ ուսմունք է, ԹԹե ընդունում է աչխարՀը, միանչանակ չի կարելի պատասխանել: «Քրիստոնեական աչխարՀընկալումը,- ասում է եպ. Կասսսիանը,- բխում է Աստծո մասին որպես Արարչի և Ստեղծողի (Գործը, ԺԶ 15-17: ԺԷ, 24-28) պատկերագումից: Պողոս առաջլալը սովորեգնում էր, որ Աստված ճանաչվում է արարչության Հայեցողության միջոցով (Հռոմ, Ա 20)։ Հերետիկոսների՝ դուալիստական մեկնության ասկետական պրակտիկային նա Հակադրում է «Աստծո բոլոր ստեղծածները լավ են» (Ա Տիմ. Դ, 4) դրուլթը, դրանով են լավը, որ Աստծունն են: Առանց Աստծո ստեղծած աչխարՀի բարու մասին այս նախադրյալի դադարում է Հասկանալի լինել և՛ Քրիստոսի երկրային ծառայությունը, և՛ Նրա ուսմունքը՝ դրոչմված Ավետարանում։ ԵԹե աչխարՀը չար է, ինչ իմաստ ունեն Նրա Հրաչքները` քաղգածներին կերակրելը, Հիվանդներին բժչկելը: Քրիստոսը սիրում է աչխար-Հը, բայց քրիստոնեության մեջ աչխարՀի ընդունումը տեղ է Թողնում նաև նրա մերժման Համար։ ԵԹե ես Հրաժարվում եմ աչխարՀից ամբողջովին Աստծուն ծառալելու Համար, դա Նչանակում է, որ ես բարձրագուլն արժեքին զոՀաբերում եմ ցածրագույնը: Խոսքը աչխարՀը դատելու մասին չէ, այլ՝ արդելքների աստիճանակարգության մասին: Ցածրագույն արժեքը, որին ես գերադասում եմ բարձրագույ֊ նը, չի դադարում արժեք լինելուց: Եկեղեցու ասկետական փորձը իր իսկական իմաստն ստանում է միայն աչխարՀը դրականորեն դնաՀատելու պայմաններում (еп. Кассиан, Царство есаря перед судом Нового Завета, Париж, 1949, **է**ያ 6,8):
  - 55. Sե'и Мень, Вестники Царства Божия, ң<sub>І</sub>. IV:
- 56. Մատթ. ԺԹ 16-22, Մարկ. Ժ 17-31, Ղուկ. ԺԸ 18-30։ Հիսուսի վերջին արտահայտությունը բացակայում է կանոնիկ Ավետարանների մեջ։ Այն վերցված է Հնադույն նագարեթցիների Ավետարանից։ Երեմիասը այն դնում է արժանահավատ

- ադրաֆների կարդում։ (Տե՛ս J. Jeremias, Les paroles inconnues de Jesus, Paris, 1970, էջ 47-50)։
  - 57. Գործը. Ի, 35:
  - 58. Մատթ. ԻԵ 31-46։
- 59. Հակ. Ե, 1-6: Տե՛ս И. Зейпел, Хозяйственно-этические взгляды Отцов Церкви, թարդ. դերմ. М., 1913; С. Булгаков, Очерки по истории экономических учений, М., 1918, է 122 Հա/որդիվ:
  - 60. Ղուկ. ԺԲ 14:
- 61. Ա. Ենովը, ՁԴ, 2: Ղ, 30: ՂԲ, 4: ՃԳ, 1: Вознесение Моисея, 10, 1-10: Տե՛ս А. Смирнов, Мессианские ожидания и верования иудеев около времени Иисуса Христа, է у 418 Հաջորդիվ:
- 62. Մատ թ. Ե 3-12: Ինչպես արդեն վերևում ասվեց, «Հոդով աղջատության» դաղափարը ծադում է Հին Կտակարանում, որտեղ անաբիմ և էբիոնիմ (աղջատներ) բառերը Հաճախ իրենց ողջ Հույսը Աստծո վրա դնող բարեպաչտների Հոմանիչներն էին: «Հոդով աղջատներ» արտաՀայտությունն առաջին անդամ Հանդիպում է Կումրանի տեջստերում (Свиток войны, 14, 7): Տե՛ս F. Gelin, Les pauvres de Yahvե. Paris, 1953, էջ 92-97:
- 63. H baoileia tou Qeou entoV umvn eotin Ղուկ. ԺԷ 20-21: Մյուս Թարդմանությունը՝ «ձեր մեջ»։ Աստծո Արջայության մասին մարդարեների ուսմունջի մեջ կա նաև երկու տեսակետ։ Մի կողմից այն սպասվում է ապագայում (Սոփ. Գ, 15, Միջիա, Դ, 1-4, Եսայի Բ, 1-4), իսկ մյուս կողմից՝ այն դալիս է դարերից (Եսայի Զ, 5, Եղեկ. Ը, 19, Սաղմ. ՀԲ, 1, ՂԵ, 10)։
- 64. Ավետարանական ուսմունքի այս կողմը մանրամասն ուսումնասիրված է անդլիացի մեկնիչ Չառլզ Դոդդի կողմից։ Տե՛ս նրա «The Parables of the Kingdom» (London, 1965):
  - 65. Մարկ. Դ 26-32, Մատթ. ԺԳ 31-33, Ղուկ. ԺԳ 18-21։
  - 66. Մատթ. ԺԱ 12։
  - 67. Մատթ. Է 13-14, Ղուկ. ԺԳ 23-34։
  - 68. Թովմասի ավետարան, ՁԶ։
  - 69. Մատթ. Ե 30, Մարկ. Թ 43-47։
  - 70. Մատթ. ԺԳ 44-46։
  - 71. Եսալի Դ, 3-4: Ժ, 20: Հմմտ. Հռովմ Թ. 27, Գաղ. Զ, 16:
- 72. Մատթ. ԺԹ 28, Ղուկ. ԻԲ 30, Հմմտ. Հակ. Ա, 1: Հավանաբար, Աստծո ախուհ մոտ նստած 24 երեցները (Հայտն. Դ, 4) ՀովՀաննու Հայտնության մեջ ներկա-յացնում են Հինուխտյան և նորուխտյան Եկեղեցու նախաՀայրերին: Հմմտ. Հայտն. ԻԱ, 14, որտեղ ասվում է «Գառի տասներկու առաջյալների մասին»: Բանաբայի թղթում առաջյալների մասին ասվում է. «Նրանջ տասներկուսն են՝ ի վկայություն Իսրայելի ցեղերի մասին, որոնջ նույնպես տասներկուսն են» (8):
- 73. Ղուկ. Ժ 1 Հաջորդիվ։ ՏաղավարաՀարաց տոնի ժամանակ Տաճար էին բերում աչխարՀի ժողովուրդների թվով` 70 ղոՀ։
  - 74. Ղուկ. ԺԲ 32։
  - 75. Մատթ. Ե 13 Հաջորդիվ։
  - 76. Մարկ. Թ 40, Ղուկ. Թ 50։
  - 77. Օքսիրինդյան պապիրուսից բերված տեքստը տե՛ս J. Jere- mias, Op. cit.,

էջ 95; Մարկ. Թ 38-40, Ղուկ. Թ 49-50:

- 78. Ղուկ. ԺԴ 15-24։
- 79. Մատթ. ԺԳ 3-9, Մարկ. Դ 1-20, Ղուկ. Ը 4-15:
- 80. Մատթ. Է 15 Հաջորդիվ, Ղուկ. Զ 43-46:
- 81. Մատթ. ԺԳ 24-30։
- 82. ՀովՀ. Գ 19:
- 83. Մատթ. ԺԳ 47-50։
- 84. ԳեՀենը կամ Գենոմը ձոր է Երուսաղեմի պատի մոտ, որտեղ ինչ-որ ժամանակ կատարվում էին ՀեԹանոսական ղոՀաբերուԹյուններ։ Հետագայում այդ տեղը վերածեցին աղբանոցի, որտեղ մչտապես պաՀպանվում էր կրակը։ ԳեՀենը դարձավ Աստծո կողմից բնաջնջվող անմաքրուԹյան խորՀրդանիչ։ (Ա. Ենոք ԻԷ 2,3; Вознесение Моисея, 10, 10)։
- 85. «Հավիտենական տանջանքի» մասին Քրիստոսի խոսքերի ըմբռնման բարդությունը կապված է այն բանի հետ, որ հավիտենականության (օլամ) բառը հրեերեն լեզվով ունի մի քանի նչանակություն։ Մի չարք աստվածաբանների կարծիջը, որի համաձայն ապադայում նույնիսկ չարը պետք է կերպարանափոխվի և փրկվի, առաջացնում էր օրինական առարկություն (տե՛ս прот. С. Булгаков, Невеста Агнца, Париж, 1945, էջ 493 հաջորդիվ)։ Սուրբ Գրքից կարելի է հետևեցնել, որ չարը Արքայության լիակատար գալուց հետո ոչնչանում է, զնում է անէություն, որը Հայտնության մեջ կոչվում է «երկրորդ» և վերջին մահ (Ի, 14)։ Այն չի կարելի անվանել դոյության տարատեսակ, քանի որ ձչմարիտ «կյանքը» դոյություն ունի միայն Աստծո մեջ։
  - 86. Авот. III. 2:
  - 87. Մատթ. ԺԸ 20։
  - 88. Մատթ. ԺԳ 17, Ղուկ. Ժ 24։
- 89. Մատթ. ԺԱ 27-30։ Տվյալ Համատեքստում «լուծ» բառը կարող է նչանակել Հոդևոր աշխատանը` սխրանք։ Բայց միաժամանակ պետք է նչել, որ երրայերենում այս բառը Հաճախ Համապատասխանել է «ուսմունը» «կանխագուչակություն» Հասկացությանը։
  - 90. Հովሩ. Ժ 9, ԺԴ, 6:

#### ՎԵՑԵՐՈՐԴ ԳԼ ՈՒԽ

- 1. G. K. Chesterton, Everlasting Man, London, 19274 £9 238:
- 2. ՀովՀ. ԺԲ 31:
- 3. Ղուկ. ԺԲ 51-52, Մատթ. Ժ 34-36:
- 4. Ղուկ. ԺԲ 49-50:
- 5. И. Флавий, Арх. XVIII, 8-9; Иудейская война, II, 9, 2; Филон, Legatio ad Caium, Ղուկ. ԺԳ 1:
- 6. ՀովՀ. Բ 13-22։ Խոսելով 46 տարիների մասին, Հոգևորականները նկատի ունեին մ.թ.ա. 20 տարի առաջ Հերովդես Մեծի կողմից սկսած տաճարի վերա-կանգնման աչխատանջները։ Սինոպտիկական Ավետարանները առևտրականներից տաճարի մաջրումը վերագրում են Ավագ չաբաթին, իսկ ՀովՀաննեսը՝ Քրիստոսի

ծառայությունների սկզբին: Որոչ պատմիչներ գտնում են, որ առաջին երեք ավետարանիչներն ավելի ստույգ են, մյուսները նախապատվությունը տալիս են Հով-Հաննեսյան ավանդույթին: Սակայն լիովին Հավանական է, որ Քրիստոսը սրբարանը պաչտպանելով, առևտրականներին վռնդել է երկու անգամ:

- 7. Талмуд, Авот 1,12; Хагига, 1; Шаббат, 10; Баба ама, 8,7; Сота,14; Иома, 72: Ѕѣ'и Вл. Соловьев, Талмуд и новейшая полемическая литература о нем; Вл. Соловьев. Сочинения, С. VI, ţŷ 11 Հաջորդիվ:
  - 8. Մատթ. ԻԳ 3։
  - 9. Մատթ. ԺԳ 52։
  - 10.Մարկ. ԺԲ 34։
  - 11. Талмуд, Сота, III, 2; V, 7; Берахот, 9:
- 12. Т. Грец, История еврейского народа, С. 4, üз 197; Авот, III, 7 (8): Ըստ Հովսեփոս Փլավիոսի, փարիսեցիները «Հրաժարվում էին կյանքի Հաձույքներից և կարևորություն չէին տալիս Հարմարավետությանը» (Арх. XVIII, 1,3):
  - 13. Մատ թ. ԻԷ 18։
  - 14. Մատթ. ԺԱ 16-19։ Ղուկ. Է 31-34։
- 15. Հենց Թալմուդի մեջ, որը զգալի չափով «Թանայիների»՝ փարիսեցիների դպրոցների ժառանգորդների ստեղծագործության արդյունքն էր, Հանդիպում են կտրուկ Հարձակումներ փարիսեցիների կեղծ բարեպաչտության դեմ, օր.՝ Сота, III, 4:
- 16. Գործք. Ե 34 Հաջորդիվ, ԺԵ 5, Հմմտ. Գործք. ԻԱ 20, որտեղ Հավանաբար նույնպես խոսվում է փարիսեցի քրիստոնյաների մասին: Գործքի Ե 34-39, ԻԳ 6-9 Հատվածները ցույց են տալիս, որ առաքելական դարաշրջանում փարիսեցիները քրիստոնյաների նկատմամբ ունեին լիովին տանելի վերաբերմունք։ Գամաղիելի՝ որպես քրիստոնյայի մասին լեդենդը տե՛ս «Житиях святых» դրքում (Ծ., 1904, դ. 5, էջ 172)։
  - 17. Берахот, 66
  - 18. ՀովՀ. Գ 1-10:
- 19. Հետադայում Նիկոդեմոսը մասնակցեց Հիսուսի թաղմանը (ՀովՀ. ԺԹ 39)։ Թալմուդում (Санхедрин, 43a) Հիսուսի Հետևորդների մեջ ինչ-որ մեկի անունը Նիկի կամ Նակայոս է։ Հավանաբար, այս անունը Նիկդիմոնոսի (Նիկոդիմոս) կրճատ ձևն է։
  - 20. Մատթ. ԻԷ 57, Մարկ. ԺԵ 43, 45, Ղուկ. ԻԳ 50, ՀովՀ. ԺԲ 42, ԺԹ 38:
  - 21. Մատթ. ԺԵ 13-14, Ղուկ. Զ 39։
  - 22.ՀովՀ. Ժ 41:
  - 23. ՀովՀ. Գ 22-30:
  - 24. Славянская версия "Иудейской войны" Флавия, ІІ,7, 14-15:
  - 25. И. Флавий, Арх. XVIII, 5,2:
  - 26. ՀովՀ. Դ 1:

#### ՅՈԹԵՐՈՐԴ ԳԼՈՒԽ

- 1. Մատթ. ԻԱ 21-22, Մարկ. ԺԱ 22-23:
- 2. Մատթ. Թ 23, Հմմտ. ՀովՀ. ԺԴ 12, Ծննդ. Ա 26, Սաղմ. Ը։
- 3. Ղուկ. ԺԱ 20։
- 4. Մարկ. ԺԶ 17-18։
- 5. Ղուկ. Ե 3-10: Ձկների նման կուտակումները բացատրվում են նրանով, որ լճի Հատակից դազ էր բարձրանում և նրանց մղում դեպի մակերես:
  - 6. Մատթ. Ը 23-27։ Մարկ. Դ 35-41, Ղուկ. Ը 22-25։
  - 7. Ղուկ. ԺԳ 16:
  - 8. Մատթ. ԺԷ 14-17, Մարկ. Թ 14-29, Ղուկ. Թ 37-42, ՀովՀ. ԺԴ 12։
  - 9. ՀովՀ. Ե 14:
- 10. Մատթ. ԺԳ 54-58 և Մարկ. Զ 1-6 խոսվում է միայն այն մասին, որ նազովրեցիները չէին Հավատում Հիսուսին։ Իսկ Ղուկասը (Դ 16-30) տեղեկացնում է Նրան սպանելու նրանց մտադրության մասին։ Բացի այդ, Մատթեոսը և Մարկոսը Նազարեթ այցելելու ժամանակը վերագրում են Հիսուսի Հասարակական գործունեության միջին չրջանին, իսկ Ղուկասը՝ սկզբին։ Մեկնիչները տարբեր գնաՀատականներ են տալիս այդ տարաձայնությանը։ Գրքի Հեղինակը ելակետ է ընդունում երկու անգամ Նազարեթ այցելած լինելու Հնարավորությունը։ Ընդ որում,
  ավելի Հավանական է, որ առավել թչնամական է եղել երկրորդ Հանդիպումը, երբ
  Հիսուսն արդեն Հայածվում էր ամենուր։
  - 11. Մարկ. Է 33, ՀովՀ. Թ 6-7:
  - 12. Մարկ. Բ 1-12:
  - 13. Մարկ. Է 34:
  - 14. Մատթ. Թ 20-22, Մարկ. Ե 25-34, Ղուկ. Ը 43-48:
- 15. Դժվար է ստույգ որոչել սովորական Հոգեկան Հիվանդությունը չար ոգուց բռնված լինելուց տարբերելու սաՀմանը: Սակայն, երբ մտածում են, որ Քրիստոսի չնորհիվ բժչկված «դիվաՀարները» ուղղակի Հոգեկան հիվանդներն էին, տեսադաչտից բաց են Թողնում, որ Հոգեկան խանդարումների մեծ մասի պատհառը չատ Հարցերում մնում է Հանելուկային: Նրանց մոտ ամենից Հաձախ նկատվում է մեղջի գերաձ (ինջնասիրություն, Հպարտություն, ինջնամփոփվածություն), և բուժումը սերտորեն կապված է Հիվանդի Հոգևոր և բարոյական կյանջի Հետ, ինչպես նչել է ինսուլինային բուժումը Հայտնաբերող Ջ. Ֆերդյուսոնը: Կարևոր է նաև Հիչել, որ Ավետարանում ամենայն Հիվանդություն դիտվել է որպես արարչությունը կործանող ուժերի դրսևորում (տե՛ս Ղուկ. ԺԳ 11-16):
  - 16. Մատթ. Թ 43-45, Ղուկ. ԺԱ 24-26:
- 17. Մատթ. Թ 34, Մարկ. Գ 22-30, Ղուկ. ԺԱ 15-19։ Талмуд, Барайта, Шаббат, Цельс- у Оригена, Против Цельса, 1,6։
- 18. Մատթ. ԺԲ 33-35: Ինչ վերաբերում է «Սուրբ Հոգուն» ՀայՀոյելուն, ապա խոսջն այստեղ գնում է ոչ թե մտջի սխալի կամ մոլորության մասին, այլ՝ Աստծուն գիտակցաբար Հակառակվելուն։ Տե՛ս Սբ. Աթանաս Մեծ, Զրույցներ Մատթեոսի ավետարանի չուրջ, գլ. 12:
  - 19. ՀովՀ. Ե 17 Հաջորդիվ:
  - 20. Մատթ. ԺԲ 38-42, Ղուկ. ԺԱ 29-32:

- 21. Մատթ. Թ 30-31, Մարկ. Է 36-37:
- 22. Մատթ. ԺԱ 2-14, Ղուկ. Է 18-29։ Մի չարք Հնագույն մեկնաբանների կարծիքով, ՀովՀաննեսը ցանկացավ Համոզել միայն իր աչակերտներին Քրիստոսի փրկ֊ չականությունը, տե՛ս свящ. С. Вишняков, Св. Великий пророк, Предтеча и Креститель Господень Иоанн прыс (Ф. 1879, 19 316 Сыўправі) рыцыю մեկնությունները։ Սակայն կային և այնպիսիները (օր.՝ Տերտուլիանոսը), որոնք գտնում էին, որ կասկածներ կալին Հենդ իր՝ Մկրտչի մոտ։ «Ավետարանական տեքստը ,- ասում է Հ. Ս. Բուլգակովը,- եթե անուղղակիորեն չի Հակասում, բայց և չի տալիս ոչ մի դրական Հիմը` Նախակարապետի Հարզը վերադրելու միայն նրա шушկերտներին, և ոչ Թե Հենդ իրեն» (С. Булгаков, Друг Жениха, Париж, YMCA, 1927, ţ) 128; տե՛ս նաև` М. Поснов, Иудейство, Киев, 1906, ţ) 253): Ալդ տեսակետի անուղղակի Հաստատումն է այն փաստը, որ ՀովՀաննեսականները չմիազան Քրիստոսի Եկեղեզուն, այլ մնազին առանձնազված Համայնք։ Նրանգ մի մասը Հետագալում տեղափոխվեց Միջագետը, որտեղ ձուլվեց մանդելների գնոստիկ աղանդի մեջ։ Տե՛ս В. Болотов, Лекции по истории древней Церкви, СПб., 1910, С. 2, 59 23 Հա) прпрр J. Steinmann, St. Jean-Baptiste et ta spirituailth du dhesert, Maitres spirituels" III, Paris, Seuil 1956, by 125 s:

#### ՈՒԹԵՐՈՐԴ ԳԼ ՈՒԽ

- 1. ՀովՀ. Դ 35, Մատթ. Թ 37-38, Ղուկ. Ժ 2։
- 2. Берахот, V, 5; Песахим, 86; Авот рабби Натана, VIII, Епифаний, Панарион, 1, 128:
- 3. Ղուկ. Զ 12 Համարից սկսած պարզ է դառնում, որ «Լեռան քարոզը» նախորդել է տասներկու առաքյայների առաջելուԹյանը:
  - 4. Մատթ. Թ 36:
- 5. Մատթ. ժ 7-10, Մարկ. Զ 7-13, Ղուկ. Ա-Ձ, ժ 4-11, Հմմտ. Մատթ. ժԹ 28, Ղուկ. ԻԲ 30: Ինչպես նչում է եպ. Կասսիանը, «Տասներկուսի ընտրությունը եղավ կազմակերպության սկիզբը» (еп. Кассиан, Христос и первое христианское поколение, Париж, ҮМСА, 1950, էջ 31):
- 6. Մատթ. Ժ 5-6, Հմմտ. Մատթ. ԺԵ 24: 57 թ. գրված Հռոմեացոց Թղթում Պողոս առաջյալը խոսում է այն մասին, որ ավետարանական քարոզն ուղղված է «յուրաջանչյուրին», սակայն, սրբազան պատմության մտաՀաղացմանը Համապատասխան, այն նախապես պետք է լսեն Հրեաները, և նոր միայն Հեյլենները (Հռոմ, 1,16):
- 7. Մատթ. Ժ 16 Հաջորդիվ։ Մարկ. ԺԳ 9 Հաջորդիվ, Ղուկ. Ժ 3, ԺԲ 11, ԻԱ 12-19։
  - 8. Մատթ. Ժ 32 Հաջորդիվ, Մարկ. Ը 38, Ղուկ. ԺԲ 8-9, ԺԴ 26-27։
  - 9. Մատթ. Ժ 40, Ղուկ. Ժ 16:
  - 10. ՀովՀ. Ի 21, 23, Մատթ. ԺԸ 18։
  - 11. Ա. Կորնթ. ԺԱ, Ա Գաղ. Բ, 20։
  - 12. Տե՛ս Ղևտ. ԺԸ, 6, 16:
  - 13. И. Флавий, Арх. XVIII, 7, 1 Հաջորդիվ, Մատթ. ԺԴ 1-2, Մարկ. Զ 14-16:

#### ԻՆՆԵՐՈՐԴ ԳԼՈՒԽ

- 1. Մատթ. Դ 24-25, Ղուկ. Զ 17-19։
- 2. Այս խոսքերը պահպանվել են անհայտ հնագում Ավետարանում (տե՛ս Климент Александрийский, Строматы, 1, 24; Ориген, На Псалмы, 4, 4; Амвросий Медиоланский, Послания, 1,36):
- 3. Մատթ. ԺԴ 13-21, Մարկ. Զ 30-44, Ղուկ. Թ 10-17, ՀովՀ. Զ 1-13։ Համաձայն Մատթեոսի և Մարկոսի, Հացի բազմացումը տեղի է ունեցել երկու անգամ
  (երկրորդ անդամ Քրիստոսի Փյունիկիայից վերադատնալուց Հետո)։ Դրանում,
  որոշ մեկնիչների կարծիչով, ցուցմունչ է պարունակվում, որ սուրբ Խնջույչը
  անցկացվեց Քրիստոսի կողմից դեռևս մինչև խորՀրդավոր ընթրիչը, որպես
  մչտական ծես, որպես եկեղեցու «նչանավորում» encaoiothoaz և kateklaoen՝
  «չնորՀակալ եղավ» և «կտրեց» բառերը եվջարիստիկ Հնչեղություն ունեն։ Համաձայն Ղուկ. ԻԴ 30-31, 35, «Հացի կտրելը» սրբազան ժեստ էր, որով աչակերտնեըը ձանաչեցին Քրիստոսին։ ՀովՀաննեսը չի խոսում ԽորՀրդավոր Ընթրիչի
  Եվջարիստայի մասին։ Մեկնիչները դտնում են, որ դա Հնարավոր է միայն այն բանի Համար, որ այն մի անդամ չէ, որ կատարվել էր առաջներում։ Հատկանչական է,
  որ Հացի բազմացումը, ինչպես որ ԽորՀրդավոր Ընթրիչը, տեղի ունեցավ նախա-
  - 4. Մատթ. ԺԴ 23-26, Մարկ. Զ 45-46, ՀովՀ. Զ 14-21։
  - 5. Д. Мережковский, Иисус Неизвестный, С. 2, Щ. 1, ы 167:
- 6. Մատթ. ԺԵ 1-9, Մարկ. Է 1-13, Ղուկ. ԺԱ 38: Խոսելով Տաճարին մատուցվող զոհերի մասին, Քրիստոսը գործածում է «կորբան» բառը։ Ուչ չրջանի հրեական գրականության մեջ այն ձեռք է բերել այլ իմաստ, և այդ հիմքի վրա էլ հետազոտողները կասկածի են ենթարկել Ավետարանի ստույգությունը։ Բայց 1955 թ. Երուսաղեմի մոտակայքում գտնված արձանագրությունը ցույց տվեց, որ I դարում «կորբանը» նչանակել է հենց Աստծուն ընծայվող զոհ։ Տե՛ս Fitzmyer "Jornal of Biblical Literature"- ում, 1959, N78, էջ 60-65 Հոդվածը։
  - 7. ՀովՀ. Զ. 22 Հաջորդիվ:
- 8. «Մանանա» կոչվում էր ցորենանման սնունդը, որը իսրայելացիները Հավաջեցին Մովսեսի օրոջ, անապատում Թափառումների ժամանակ (Թվոց ԺԱ, 7): Այն դարձավ Աստծո Հրաչագործությամբ քաղցը Հագեցնելու խորՀրդանիչ, Հմմտ. Հայտն. Բ, 17:

#### ՏԱՍՆԵՐՈՐԴ ԳԼՈՒԽ

1. Մատթ. ԺԵ 21-28, Մարկ. Է 24-30: Տյուրոսի կողմերը Քրիստոսը բժչկեց քանանացի կնոջ դստերը, չնայած սկզբում նրա խնդրանքը մերժեց: Այս դեպքը Հաճախ ԹյուրիմացուԹյուն էր առաջացնում: Իրոք, ինչո՞ւ առանց տատանվելու Հռոմեացին Հարյուրապետի ծառային բժչկող, Հելլեների՝ իր Հետ գրուցելու իննդ րանքը չմերժող Քրիստոսը տվյալ պահին ցուցաբերեց այդպիսի խստուԹյուն: Ինչ - որ չափով պատասխանը տրվում է ելնելով այն բանից, ինչը Հայտնի է ասորական փյունիկների կրոնի մասին: Դա ՀեԹանոսուԹյան առավել մոլեռանդ տարատեսակն եր, որը մռայլ փառջ էր վաստակել զանգվածային ծիսակարգային սպանություններով, երեխաների զոՀաբերություններով, անսանձ զգայական արարողություններով։ Իսրայելի Համար, որպես փյունիկացիների մերձավոր Հարևանների, նրանց կրոնը ծայրաՀեղ անմաջրության Հոմանիչ էր։ Կարող է պատաՀել, Հենց դրա Համար Քրիստոսն ասաց այդջան կտրուկ խոսջեր, ցույց տալով, որ չի կարող Հավասար վերաբերմունջ լինել միակ Աստծուն դավանողների և այդ դիվական կրոնի Հետևորդների միջև։ Եվ միայն երբ կինը Հնազանդորեն Համաձայնեց Նրա Հետ, բայց չարունակում էր աղաչել Նրան, Նա բժչկումը կատարեց Հանուն Իր Հանդեպ նրա մեծ վստաՀության։

- 2. Մատթ. ԺԶ 13-20, Մարկ. Ը 27-30, Ղուկ. Թ 18-21: «Բար-Իոնա» (ՀովՀաննեսի որդի) դիմելաձևը պաՀպանվել է Ավետարանի Հունական տեքստի արամեական ավանդությունում:
- 3. ԵԹե Հնդկաստանի իմաստունները երբեմն խոսել էին Աստվածության Հետ իրենց միավորման մասին, ապա դա բխում էր իրենց աստվածաբանությունից, որը Աստծուն դիտում էր որպես ողջ դոյավորի ներքին Հիմք (տե՛ս А. Мень, У врат Молчания):
  - 4. Б. Спиноза, Переписка, Письмо 73:
- 5. Մեջբերումն ըստ՝ Ф. Шафф, Иисус Христос -чудо истории թարդ. դերմ., Ծ., 1906, էջ 252:
  - 6. И. Эккерман, Разговоры с Гете, 🙌 847:
  - 7. М. Ганди, Моя жизнь, Ршрц. шиц., М., 1959, су 143:
  - 8. Տե՛ս օր.՝ Հոբ ԺԴ, 1-6:
- 9. Տե՛ս Իմաստ. Բ, 24։ Հրեչ Քաոսի կերպարը (Լևիաթան, ՌաՀաբ, Վիչապ) աստվածաչնչյան գրություններում երևան է գալիս Սատանայի կերպարից առաջ։ Տե՛ս Եսայի ԾԱ , 9-10, Սաղմ. ՀԳ, 13-14։ ՁԸ, 11, Հոբ Թ 13 (այս տան մեջ «Ռա-Հաբ» վիչապի անունը սինոդական թարդմանությունը փոխարինում է «Հպարտություն բառով) (Հմմտ. Հայտն. ԺԲ, 9։ Ի, 2, ՀովՀ. Ը 44, Ա ՀովՀ. Գ 8). տե՛ս «Магизм и Единебоже», Հավ. 8։
  - 10. Սաղմ. Ը։
  - 11. Ծննդ. Գ։
  - 12. Եսալի ԻԷ, 1, Հմմտ. ՀովՀ. ԺԲ 31:
  - 13. Եսալի ԺԱ, 1 Հաջորդիվ։
  - 14. Այդ մասին ասվում է Ենովքի Գրքում (Խ, Գ, Զ, Է, Հ, Ա, Դ)։
  - 15. Տե՛ս օր. Ամբ. Գ։
- - 17. Եսալի Բ, 1-3:
  - 18. Երկր. օր. ԼԲ, 8, Եսայի ԻԸ, , Հոբ Ա, 6, Բ Թադ. Է, 14, Եսայի Բ, 7:
- 19. ՀովՀ. Ժ 38, ԺԴ 11: Քրիստոսի նմանօրինակ քարոզների նչանակալից մասը պարունակվում է ՀովՀաննեսի Ավետարանում: Դա բացատրվում է նրանով, որ. ա) այդ խոսքերը ուղղված են Իսրայելի Հոդևոր առաջնորդներին, այն ժամանակ, երբ սինոպտիկները բերում են ժողովրդին ուղղված խոսքեր, բ) ՀովՀաննեսի աստվածաբանական Հետաքրքրությունները կենտրոնացված են Մարմնավորման դաղտ-

նիջի վրա, դ) IV Ավետարանն անմիջականորեն Հասցեապրված է առավել պատբաստված լսարանի, քան սինոպտիկների Հասցեատերերն են։ Այնուամենայնիվ, առաջին երեք Ավետարաններում կան Քրիստոսի բավականաչափ վկայություններն Իր մասին, որոնք կառուցվածքով և ոգով մոտ են ՀովՀաննեսին (օր.՝ Մատթ. Ժ 32, 37, ԺԱ 27-30, ԻԴ 35, ԻԸ 18)։ Այն կարծիքը, Համաձայն որի IV Ավետարանի Հեդինակը պաղեստինյան ավանդույթներից կտրված Հունական աստվածաբան է, այժմ կարելի է Համարել Հերքված։ ԲացաՀայտված են տեքստի արամեական արմատները, ՀովՀաննեսը կապը Հին Կտակարանի և ռաբբունական ավանդույթների, ինչպես նաև Կումրանի Հետ։ Այս ամենը ապացուցում է, որ Հեղինակը I դարի առաջին կեսի Հրեական միջավայրից է դուրս եկել։ Տե՛ս RF IB, II, էջ 658-661։ Ch Dodd, The interpretation of the Fourth Gospel, Cambridge, 1972, էջ 74; R. Brown, The Gospel According to Jonn, New York, 1966, էջ LXII- LXIV։ ՀովՀաննեսի պատմությունների Հավաստիությունը Հաստատող պեղումների մասին տե՛ս «Առասպե՞լ, թե՞ հրականություն» Հավելվածում։

- 20. Sh'u св. Ирений Лионский, Против ересей, 1, 7, 25, 26; Климент Александрийский, Строматы 4 VII, 17:
- 21. ՀովՀ. Ա 1 Հաջորդիվ։ Վերջին արտաՀայտության մեջ արամեական նմանաձայնության արձադանք է՝ «ռուբբա» (դիրկ) և «Աբբա» (Հայր)։
  - 22. Մատթ. Ի 28, Ժ 45։
  - 23. Տե՛ս Ելից ԺԹ, 5, Եսայի ԿԳ, 9:
  - 24. Ա. Պետր. Բ, 9-10, Հմմտ. Գաղ. Ա,4, Տիտ. Բ, 14:
  - 25. Հռոմ, Ը, 19 Հաջորդիվ:
  - 26. Եբր. ԺԲ, 1-2:
  - 27. Եսալի ԾԳ, 1-7:
- 28. ՀովՀ. Ը 13-18: Խոսելով երկուսի վկայության մասին, Հիսուսը, Հավանաբար, ակնարկում էր Հրեական իրավունքի Հին սկզբունքը, ըստ որի՝ գործի Հետաքննության դեպքում պաՀանջվում էր ամենաքիչը երկու վկա (տե՛ս Երկը. օր. ԺԹ, 15, Талмуд, Песахим, 113в):
  - 29. ՀովՀ. Ա 10-12:
- 30. «Դժոխքի դռները» (Մատթ. ԺԶ 18) նչանակում է չարի Հզորությունը։ Սեմական լեզուներում «դռներ» բառը ուժի Հոմանիչն էր։ Այդ պատկերը վերցված էր չինարարության տերմինաբանությունից. ամուր դարպասները Համարվում էին քաղաքի անառիկության դրավականը։
- 31. Այստեղ Պետրոս առաքյալի «առաջնության» մասին Հարցի քննարկման տեղը չէ, նչենք միայն, որ նրա դերը Եկեղեցու չատ Հայրեր Հասկանում էին հենց այդ իմաստով։ Օր. սբ. Իսոդոր Պելուսիոտի մոտ (Ирону, письмо, 142) նա անվանվում է «առաքյալների մեջ դլխավորը»։ «Տերը Պետրոսին ընտրեց իր աչակերտների ՀիմնաՀաջորդը լինելու (Епифаний, Панарион, 51)։ Պետրոսը «դլխավորն է առաքելական դասի» (Св. Иоанн Злотоуст, Творения, С.VII, էջ 553)։ «Պետրոսը դարձավ Մովսեսին փոխարինողը, երբ նրան վստաՀեցին Քրիստոսի նոր Եկեղեցին և ձչմարիտ քահանայությունը (Св. Макарий Египетский, Беседа 26)։ «Տասներկուսից ընտրվում է մեկը այն բանի Համար, որպեսզի առաջնորդ դնելով՝ վերացվի պառակտման առիթը» (бл. Иероним, Против Ировиниана, դ. 1)։

- 32. Մատթ. ԺԶ 21-23։
- 33. Մատթ. ԺԵ 24-28, Մարկ. Ը 34-38, Թ 1, Ղուկ. Թ 23-27: Որոչ մեկնիչներ ենթադրում են, որ իրականում Քրիստոսն ասել է ոչ թե «խաչ», այլ` «լուծ»։ Սակայն խաչը, որպես տառապանքի խորհրդանիչ, արդեն քաջ հայտնի էր այդ դարաչրջանի հրեաներին։ Ե՛վ տեղական, և՛ հռոմեական իչխանությունները չատ անդամ էին դործադրել մահապատժի այդ տեսակը (տե՛ս И. Флавий, Арх. XVII; Иудейская война, II, 5)։
- 34. Մատթ. ԺԷ 1-13, Մարկ. Թ 2-13, Ղուկ. Թ 28-36։ Արևելյան ավանդությունը պայծառակերպության սարը Համարում էր Թաբօրը։ Հնադույն «Հրեաների Ավետարանում» ասված էր, որ Հիսուսը փոխադրվել է այդ սարի վրա Սուրբ Հոդու կողմից (Ориген, На Иоанна, ІІ, 6)։ Սակայն ժամանակակից մեկնիչները այդ ավանդությունը կասկածի են ենթարկում։ Թաբօրը ամենևին էլ «բարձր» սար չէ (մոտ 300 մ)։ Ավետարանական ժամանակներում այնտեղ կար մշտաբնակ ավան, և այդ պատճառով Թաբօրը առանձնության Համար Հարմար տեղ չէր (И. Флавий, Иудейская война, IV, 1, 8)։ Բացի դրանից, սարը դանվում է Գալիլիայում, և ոչ թե Փիլիպպեի մարղում։ Ենթադրում են, որ ավետարանիչները նկատի ունեին Հերմոնի լեռնաձյուղավորումներից մեկը։

#### ՏԱՍՆՄԵԿԵՐՈՐԴ ԳԼ ՈՒԽ

- 1. Հմմտ. Ղուկ. ԻԴ, 21:
- 2. **Մաղ**. Դ, 5-6; Мишна, Эдуйот, 1, 5; VIII,7; Иустин, Диалоф с Трифоном Иудеем, 8,49:
  - 3. Մատթ. ԺԷ, 10-13, Մարկ. Թ, 11-13, Հմմտ. Մատթ. ԺԱ, 14:
  - 4. Մատթ. ԻԲ, 1-14:
  - 5. Ղուկ. ԺԳ 23-28։
- 6. Մատթ. ԺԱ 21-24, Ղուկ. Ժ 13-15: Սոդոմը և Տյուրոսը տվյալ Համատեքստում նչանակում են պղծության վերջին սաՀման:
  - 7. Տե՛ս գլ. Է ծանոթ. 10։
- 8. Ղուկ. ԺԳ 31-33: Համաձայն որոչ մեկնությունների, երեք օրը, որոնց մասին խոսում է Քրիստոսը, երեք փորձությունների վախձանաբանական խորՀրդանիչն է: Հմմտ. Դան. Է 25, որտեղ ասված է այդ ժամկետի երեք փուլերի մասին:
  - 9. Մատթ. Ը 19-20, Ղուկ. Թ 57-58։
  - 10. ՀովՀ. Է 1-10։
  - 11. Ղուկ. ԺԳ 6-9։
- 12. Ղուկ. Թ 51-56: Ղուկասը այդ դրվադը վերադրում է Տիրոջ՝ Երուսաղեմ կատարած վերջին ձամփորդությանը։ Սակայն այն ժամանակ Նա եկավ Հորդանանի այն ափից (Երիջովով)։ Իսկ ուղիղ ձանապարՀը Գալիլիայից անցնում էր Սամարիայով։ «Դուջ չգիտեջ ինչ Հոդուց եջ դուջ» խոսջերը Հետադայում նույնպես բացակայում են Հնադույն ձեռադրերում, բայց դրանց իմաստը լիովին ներդաչնակում է Հիսուսի ուսմունջին և ելույթների ոձին։
- 13. Քրիստոսի՝ ՏաղավարաՀարաց տոնին Երուսաղեմ այցելելը նկարագրված է ՀովՀաննեսի գրջում Է-Ը: Մի չարջ մեկնիչներ առաջադրել են այն վարկածը, ըստ

որի, այնտեղ բերված երկխոսությունները ՀովՀաննեսի՝ Աստված-Բանի մասին ուսմունջի պատկերավոր ապացույցներն են լոկ։ Սակայն այդ գլուխներում ավելի է ընդգծվում Քրիստոսի մարդկային բնույթը, քան Ավետարանի այլ տեղերում (օր.՝ Ը 42-55)։

14. Տաղավարա Հարաց տոնի սիմվոլիկայի մասին տե՛ս Мишна, Сукка, IV, 9; И. Троцкий, Библейская археология, СПб, 1913, է 9457 Հա 9 пրդիվ:

15. «Ես եմ» արտաՀայտությունը (Հունարեն egw eimi, Հրեերեն «անիՀու») Հանդիպում է Հին Կտակարանում որպես «Գոյավոր» բառի Համարժեջ (օր.՝ Եսայի Թ, 12, Գ, 10)։ Այն մասին, որ ԱՆԻ - Հու անունը արտասանվել է ՏաղավարաՀարաց տոնակատարության արարողության ժամանակ, ասում է ռաբբի ԻեՀուդա բենելայը (IIդ)։ Տե՛ս Ch Dodd, The interpetation of the Fourth Gospel, էջ 94-95։ Հով-Հաննեսի դրջում Հիսուսը չատ անդամ է այդ բառը վերադրում Իրան (Ձ, 35։ Ը, 12։ Ժ, 7, 9, 11, 14։ ԺԱ, 25։ ԺԳ, 6։ ԺԵ, 1, 5)։ Սակայն նման արտաՀայտություներ կան նաև սինոպտիկների մոտ։ Տե՛ս R. Brown, The Gospel According to John Հ. I, էջ 533ff։

16. ՀովՀ. Թ 1-41:

17. ՀովՀ. Ժ 11 Հաջորդիվ:

18. Հովհ. Ժ 22 հաջորդիվ։

19. Ղուկ. ԺԳ 34-35։

### ՏԱՍՆԵՐԿՈՒԵՐՈՐԴ ԳԼՈՒԽ

- 1. ՀովՀ. Ժ 40-42:
- 2. Ղուկ. Ժ 16։ Ղուկասը, որը միայն ինչն է պատմում Յոթանասունի ընտրության մասին, վերագրում է այն Քրիստոսի ծառայության վերջին ժամանակներին, չտալով, սակայն, ձչգրիտ տեղեկություններ։ Քանի որ Քրիստոսի Գոլանից Գալիլիա վերադառնալուց Հետո Նրա ջարողները Հանդիպեցին դիմադրության, կարելի է ենթադրել, որ Յոթանասունը ընտրվել են Տիրոջ Պերեա եղած ժամանակ։ «Երկնչում դրված» արտաՀայտությունը ծագում է աստվածաչնչյան սիմվոլիկայից։ Ինչպես Հնագույն ջաղաջներում դոյություն ունեին բնակիչների ցուցակներ, այդպես էլ «երկնային Երուսաղեմը» ունի իր կյանջի դիրջը (Հմմտ. Հայտն. ԺԳ, Ց), որտեղ դրված են Հավատարիմների անունները (տե՛ս Երեմ. ԻՔ, 30, Մաղ. Գ, 16, Սաղմ. ՁՁ, 6)։
- 3. ՀովՀ. ԺԱ 1- 45: Մեկնիչները վաղուց են իրենց առաջ Հարց դրել. ինչո՞ւ սինոպտիկները չեն Հիշատակում Ղազարոսի Հարությունը։ Սակայն Հիմա, երբ Նոր Կտակարանի Հետազոտությունները բերել են այն եղրակացության, որ Ավետարանները «Հուշադրություններ» չէին, այլ կառուցվում էին մի չարք ամբողջական աղբյուրների Հիմքի վրա, այդ խնդրադրությունը կորցրեց իր սրությունը։ Սիխնոպտիկներն իրենց տրամադրության տակ ունեին սաՀմանափակ թվով տեքստեր ու բանավոր ավանդույթներ, և բութանիական եղելության պատմությունը իրենց նյութերում կարող էր բացակայել։ Մարկոսն, օրինակ՝ Իր Ավետարան չի ներառել մնացած ավետարանիչների մոտ եղող Տիրոջ աղոթքի տեքստը և այլ կարևոր բաժիններ։
  - 4. ՀովՀ. ԺԱ 46-53, Հմմտ. Մատթ. ԻԵ 5, Մարկ. ԺԴ 2:

- 5. ՀովՀ. ԺԱ 54, Մատթ. ԺԹ 1:
- 6. Ղուկ. ԺԶ 19-31: Առակի կապը Բութանիայում Հարություն տալու Հետ, Հավանաբար, ցույց է տալիս Ղազարոսի անունը:
  - 7. Ղուկ. Թ 59-62:
- 8. Մատթ. Ի 29-34, Մարկ. Ժ 46-52, Ղուկ. ԺԸ 35-43: Մատթեոսի գրջում խոսվում է երկու կույրերի մասին:
  - 9. Ղուկ. ԺԹ 11:
  - 10. Մատթ. Ի 20, Մարկ. Ժ 36-45:
- 11. Մատթ. ԻԶ 6-16, Մարկ. ԺԴ 3-9, ՀովՀ. ԺԲ 1-8: Սինոպտիկները այդ դրվադը վերադրում են Հենց Չարչարանքի չաբաթին, բայց Հիմքեր կան նախապատվությունը տալու ՀովՀաննեսի ժամանակադրությանը:
- 12. Մատթ. ԻԱ 1-11, Մարկ. ԺԱ 1-10, Ղուկ. ԺԹ 29-38, Հովሩ ԺԲ 12-18։ Ավանակը որպես խաղաղ երթի խորՀրդանիչ առաջին անդամ Հիչատակվել է սբ. Զաքարիայի մոտ (Թ. 9)։

### ՏԱՍՆԵՐԵՔԵՐՈՐԴ ԳԼՈՒԽ

- 1. ՀովՀ. ԺԲ 19:
- 2. Մատթ. ԻԱ 12-13, Մարկ. ԺԱ 15-17, Ղուկ. ԺԹ 45-46, տե՛ս գլ. 6, ծանոթ. 6: Տաճարի տարածքով որևէ բան անցկացնելու արդելքի մասին տե՛ս И. Флавий, Против Апиона II, 7; Мишна, Берахот, VII, 19; IX, 8, 5:
  - 3. Մատթ. ԻԱ 23-27, 32, Մարկ. ԺԱ 27-33, Ղուկ. Ի 1-8:
  - 4. Հմմտ. Եսայի Գ, 14, Ե, 1 Հաջորդիվ։
- 5. Մատթ. ԻԱ 33-46, Մարկ. ԺԲ 1-12, Ղուկ. Ի 9-19: Համանման առակ, բայց արտահայտված մարդարեների մոտ ընդունված «խորհրդանչական դործողության» ձևով և Հմմտ. օր.՝ Եսայի Ը, 1-4, Երեմ. ԺԹ, 1-15, Եղեկ. Դ, 4-8), անեծքն էր անպ-տուղ թղենուն՝ «ապաչխարության պտուղ» չտվողների խորհրդանիչը (Մատթ. ԻԱ 18 Հաջորդիվ, Մարկ. ԺԱ 12 Հաջորդիվ, Հմմտ. Ղուկ. ԺԳ 6-9)։
  - 6. ՀովՀ. ԺԲ 20-24:
  - 7. И. Флавий, Арх. XVII, 3:
  - 8. ՀովՀ. ԺԲ 27 Հաջորդիվ:
- 9. Մատթ. ԻԶ 4-5, Մարկ. ԺԴ 1-2: Ավելի ուչ, ինչպես կտեսնենք, նրանք փոխեցին իրենց մտադրությունը:
  - 10. Մատթ. ԻԲ 15-22, Մարկ. ԺԲ 13-17, Ղուկ. Ի 20-26:
- 11. «Այս ընդունված մեկնությունը,- նկատում է եպ. Կասսիանը,- Հանգստացնում է մեր ծույլ միտքը, նույնիսկ մեր քրիստոնեական խիղձը, երբ այն դեմ
  առ դեմ Հանդիպում է մեծ մասամբ անտարբեր, և երբեմն՝ Եկեղեցու Հանդեպ ուղղակի Թչնամական պետական իչխանության պաՀանջներին։ Մենք Համակված ենք
  սփոփել մեղ նրանով, որ կայսրը, ում մասին ասում է Տերը, Հեթանոս էր և գլխավորում էր Հեթանոսական պետություն... Քրիստոսի խոսքը վերաբերում է մասնավոր Հարցի, որին և պատասխանում է ընդՀանուր ձևով... Բայց եթե Տերը Հարցնողների Համար անդամ ընդունում է Իր պարտականությունները պետության Հանդեպ, Նա խոսում է պետության մասին որպես ինչ որ օտար ուժի... Տերը տարբե-

րակում է անդկացնում Աստծո և կայսրի միջև» (еп. Кассиан (Бе-зобразов), Царство кесаря перед сидом Нового Завета, Париж, 1949, էջ 10 Հաջորդիվ։ Տե՛ս նաև С. Аскольдов, Христианство и политика, Киев, 1906, էջ 15 Հաջորդիվ):

- 12. Մատթ. ԻԲ 23-33, Մարկ. ԺԲ 18-27, Ղուկ. Ի 27-40։
- 13. Մարկ. ԺԲ 28-34։
- 14. ՀովՀ. Ը 1-11: Այս դրվադը բացակայում է IV Ավետարանի ամենավաղ ձեռադրերում։ Ըստ երևույթին, Հատվածը փոխառնված է որևէ Հին կորած տեջստից։ Իր բնույթով այն ավելի չուտ Համապատասխանում է ոչ թե ՏաղավարաՀարաց տունի Հանդամանջներին, որին այն Հարմարեցված է ավելի ուչ մադաղաթներում, այլ Չարչարանյաց չաբաթի առաջին օրերին։
  - 15. Sե' и И. Флавий, Apx. XX, 9, 1:
  - 16. Մատթ. ԻԲ 41-45, Մարկ. ԺԲ 35-37, Ղուկ. Ի 41-44։

#### ՏԱՍՆՉՈՐՍԵՐՈՐԴ ԳԼՈՒԽ

- 1. Մարկ. ԺԲ 41-44, Ղուկ. ԻԱ 1-4: Տաճարին մատուցվող նվիրատվության մասին տե՛ս Ելից Լ, 12, Բ Մնաց. ԻԴ , 4-10, Նեեմ. Ժ, 32 Мишна, Шекалим I Հաջորդիվ:
  - 2. Միք. Ձ, 8։
- 3. Մատթ. ԻԳ 1-12, Մարկ. ԺԲ 38-40, Ղուկ. Ի 45-47։ «Հայը» տիտղոսը արգելող անմիջական պատվիրանը, ըստ երևույթին, բանավոր Ավետարանի դարաչը-ջանի եկեղեցիներում մնացել է անՀայտ։ Մոտավորապես 57թ. Պողոս առաջյալը դրում է. «ՈրովՀետև թեև տասը Հազար վարդապետներ ունենաք Քրիստոսումը, բայց ոչ թե չատ Հայրեր, վասն ղի Քրիստոս Հիսուսում ես ծնեցի ձեղ Ավետարանով»։ (Ա. Կոր. Դ 15)։ Հետադայում, չնայած Տիրոջ խոսքին, այս սովորույթը Հաստատվեց։ Հիերոնիմոս Երանելին այսպիսի Հակասությունը ջանում է բացատրել Հետևյալ կերպ. « Նման այն բանին, ինչպես բնությամբ մեկ Աստված և մեկ Որդին չեն խողընդոտում մյուսներին, որպեսզի նրանք կոչվեն աստվածներ և որդիներ, նույնպես և միակ Հայրը և Ուսուցիչը չի խոչընդոտում ուրիչներին, որպեսզի նրանք կոչվեն իրենց Համար ոչ բնորոչ անուններով» (Бл. Иероним, Толкование на Матфея, IV)։
  - 4. ՀովՀ. Դ 38։
- 5. Մատթ. ԻԳ 13-36, Ղուկ. ԺԱ 42-52: « Տասանորդը» տարածվում էր մթերքի բոլոր տեսակների, այդ թվում նաև Համեմունքների վրա (Maacpot, 141)։ «Աստծո դերիմաստությունը», Հավանաբար մեղ չՀասած Հայտնութենական դրքի անվանում է, Հմմտ. Գ Եղ. Ա, 32։ Մարդասպանների դոՀեր Աբելը և Զաքարիան առաջին և վերջին արդարներն են, որոնք Հիչատակվում են Աստվածաչնչում։
- 6. Մատթ. ԻԴ 1-2, Մարկ. ԺԳ 1-2, Ղուկ. ԻԱ 5-6: Այն մասին, որ Քրիստոսի մերկացումները չէին նչանակում Հրաժարում Հինկտակարանային բարեպաչտութ թյունից որպես այդպիսին, վկայում են կեղծ բարեպաչտության դեմ Համանման բողաբարկումները Հենց իրենց՝ օրինապաՀների չրջանում: Օրինակ՝ Պեսիկտո Ռաբայի տրակտատում, 22, ասվում է. « Կան մարդիկ, որոնք իրենց վրա կրում են թե

ֆիլլինի պատասխանատվություն և զդեստավորվում են թալիտով, սակայն մեղջ են դործում»:

- 7. Քրիստոսի վախճանաբանական ճառը դանվում է Մատթ. ԻԴ 3-42, Մարկ. ԺԳ 3-32, Ղուկ. ԻԱ 7-36: Ժամանակակից բազմաթիվ մեկնիչների կարծիջով, այն մտնում է առանձին ժողովածուի մեջ («Малый Апокалипсис»), որից օդտվում էին ավետարանիչները:
- 8. Հիչեցնենք, որ Դանիելի Գրքում (ԺԲ, 11) «ավերող պղծություն է» անվանվել Անտիոք IV- ի կողմից Երուսաղեմի Տաճարում դրված զոՀասեղանը։ Հմմտ. Ա. Մակ. Ա 54։
- 9. Տե՛ս Ա. Թեսաղ. Ե, 1-6։ Քրիստոնեու Եյան առաջին դարերում կային բազմաթիվ վախձանաբանական չարժումներ (օր.՝ մոնտանականները)։ Միջին դարերում աչխարհի վերջը սպասում էին 1000 թ., 1003 թ., 1260թ.։ Շատ պատուհաներ (Համաձարակներ, երկպառակու Եյուններ) ընդունվում էին որպես Վերջի նչան։ Իրենց ծադումով վախձանաբանական էին անաբապտիզմը. ռուսական Հնածիսականու-Եյունը, ադվենտիզմը, եհովականու Եյունը և այլն։ Մի քանի անդամ Երկրորդ դալուստի ժամանակը «նչանակվել է» XIX և XX դարերում։
- 10.  $\S h'u$  еп. Кассиан, Христос и первое христианское поколение,  $\S 9$  85:
- 11. «Որջան խորն ենք խափանցում առակների մեջ, այնջան պարզ ենք զդում, որ Քրիստոսը չէր կարող դրանք ասել, եխե Ինքը վստահ լիներ, որ աչխարհի վերջը կսկսվի Իր ժամանակակիցների օրոք» (Г. Олдгам, Учение Иисуса Христа, խարդ. անդլ. СПб., 1912, էջ 189)։
  - 12. Մատթ. ԻԴ 14:
- 13. Այս միտքը առաջին անգամ Հստակորեն ձևակերպել է Չառլզ Դոդդը։ «Մարդու Որդու օրը,- ասում է նա,- վերժամանակյա փաստ է։ Այն կապվում է պատմության Հետ, քանի որ Հիսուսի գալստյան սպասմամբ է այն արմատավորվում պատմության ձգնաժամի մեջ (Ch. Dodd, The Parables of the Kingdom, էջ 81)։
  - 14. ՀովՀ. Թ 39, ԺԲ 31, Հմմտ. Գ 19:
  - 15. Մատթ. ԻԴ 37-42, Ղուկ. ԺԷ 26-30:
- 16. Մատթ. ԻԴ 43-51, ԻԵ 1-46, Մարկ. ԺԳ 32-37, Ղուկ. ԺԲ 35-48, ԺԹ 12-27, ԻԱ 34-36: Ղուկասի՝ մնասների մասին առակը, ակներև է, որ տաղանդների մասին առակի տարբերակն է միայն:

## ՏԱՍՆՀԻՆԳԵՐՈՐԴ ԳԼՈՒԽ

- 1. Քրիստոսը չատ անդամներ է ասել Իր աչակերտներին Զատկին Երուսաղեւ մում Իրեն սպասող տառապանջների և փառջի մասին: Առաջյալները, ինչպես այդ երևում է Սաղոմեի խնդրանջից, սպասում էին միայն Նրա Հաղթությանը: Հուդան կարող էր Սինեդրիոնի անդամներին Հաղորդել այն մասին, որ Ուսուցիչը ցանկանում է « Հռչակել Աստծո Արջայությունը» Հատկապես տոնի օրը: Դրանով է, Հավանաբար, բացատրվում նրանց պլանների անսպասելի փոփոխությունը Հիսուսի վերաբերյալ:
  - 2. Մատթ. ԻԶ 3-5, Ծ-16, Մարկ. ԺԴ 1-2, 10-11, Ղուկ. ԻԲ 1-6: Ըստ Մատթե-

- ոսի, դինը, որը վճարեցին Հուդային, Հավասար էր երեսուն արծաթի դնին։ Մինչքրիստոնեական ժամանակներում դա Համարվում էր ստրուկի արժեքը (Ելից, 21, 32)։ Մեկնիչների մի մասի կարծիքով, Հովվապետերը այդպիսի դին էին նշանակել ի նշան Հիսուսի Հանդեպ իրենց արՀամարՀանքի, մյուսների ենթադրությամբ դա խորՀրդանչական թիվ է, որը նշանակում է կրոնուրացություն (Հմմտ. Զաք. ԺԱ 12-13)։ Տե՛ս С. Булгаков, Иуда Иакариот Апостол Предатель, Путь, 1932, N26, էջ 30-31։
- 3. Մատթ. ԻԶ 29, Ղուկ. ԻԲ 15, 16։ Επιθυμια επεθυμησα «գանկայով գանկազա»՝ զանկության չափն արտաՀայտող Հրեական դարձված է: Համաձայն առաջին երեք ավետարանիչների, ԽորՀրդավոր ԸնԹրիքը Համընկել է Զատկի Հետ և սեդեր էր, այսինքն` տոնական ձաչկերույթ: Բայց IV Ավետարանից, որի ժամանակադ֊ րությունը, ըստ երևույթին, առավել ճչգրիտ է, պարզեցվում է, որ Ընթրիջը տեղի է ունեղել նիսանի 13-ին, անմիջապես Զատկի նախօրեին: Բայզ և այնպես, սինոպտիկները ևս ուղղակի ցուցմունքներ ունեն այն մասին, որ ՀինդչաբԹի օրվա երեկոլան Զատիկ չէր: Ուրբաթ օրվա առավոտյան Սիմոն Կյուրենացին գալիս է արտից, ուր Հագիվ Թե կարողանար գտնվել Զատկի գիչերը (Մարկ. ԺԵ 21)։ Հրեաստանում, Թալմուդի վկալութլամբ, երեկոլան, սեդերից առաջ դադարեցվում էին բոլոր տեսակի աչխատանքները (Мишна, Песахим, IV, 5)։ Կատարելապես անՀնար է, որպեսզի Սինեդրիոնը ձերբակալություն նչանակեր սեդերի երեկոլան: Զատկի օրը (մալրամուտիդ առաջ) Հովսեփ Արեմաթագին չէր կարող թաղման Համար դնումներ անել: Ս. Պետերբուրգի Հոգևոր ակադեմիայի պրոֆ. Դ. Խվոլսոնը գտնում է, որ Զատկի օրվա Համընկնումը չաբաթի Հանգստի նախօրեին, ստիպել է Սինեդրիոնին դառին մեխելու արարողությունը տեղափոխել Հինդչաբթի (Д. Хвольсон, Последняя пасхальная вечера Иисуса Христа в день Его смерти, ХЧ, 1878, III-IV, էջ 352 Հաջորդիվ)։ Բայց, դեռևս, մ.թ. մի քանի տասնամյակ առաջ Հիլլելը Հայտարարել է, որ Հանուն չաբաԹի, Զատկի արարողությունները չեն տեղափոխվում (Тосефта, Песахим, IV la)։ ԽորՀրդավոր Ընթրիքի դատկական բնույթը ժխտելու փորձերը բերում են բոլոր սինոպտիկական վկալությունների ժխտման: Ա. Ժոբերը ենթադրում էր, որ Քրիստոսն օգտվում էր Հին օրացույցից, ըստ որի Զատիկն ընկնում էր չորեքչաբԹի օրը (A. Jaubert, The Date of the Last Supper, New York, 1965)։ Այս օրացույցը օգտագործում էին Հեսսեները և նրանց ազգակից խմ֊ բերը: Սակայն մենք գիտենք, որ այլ դեպքերում Քրիստոսը երբեք չի մերժել բոլորի կողմից ընդունված եկեղեցական օրագուլգը: Ինչպես նաև Հիմքեր չկան Նրան մերձեցնելու Հեսսեներին (տե՛ս վերևում, էջ 295 Հաջորդիվ): Առայժմ առավել Հավանական է մնում այն կարծիքը, որ Քրիստոսը դիտավորյալ կատարեց Զատիկը մինչև այն սկսվելը, իմանալով, որ չուտով կալանքի տակ է առնվելու: Տե՛ս И. Златоуст, Беседы на Матфея, 81, 1:
  - 4. Մատթ. ԻԶ 2։
- 5. Մատթ. ԻԶ 17-19, Մարկ. ԺԴ 12-16, Ղուկ. ԻԲ 7-13: Հնարավոր է, որ տունը, որտեղ տեղի էր ունենում՝ ԽորՀրդավոր Ընթրիքը, պատկանում էր ՀովՀաննես Մարկոսի ծնողներին (տե՛ս Գործք ԺԲ, 12):
- 6. Ըստ Հ. Փլավիոսի (Иудейская война, VI, 9, 3), մի անդամ, I դարի 60ական թվականներին, մորթվել է 256500 զատկական դառ։ Չնայած ծեսը կատարել են իրենչ` ուխտավորները, տեխնիկապես այն դժվար էր իրադործել, եթե չի են-

- թադրվում այն վաղօրոք սկսելու թույլովությունը: Այս փաստարկը այն բանի օգտին, որ դառը կարող է պատրաստ լինել արդեն նիսանի 13-ին, առաջին անդամ առաջ է քաչել Չեռնիոդովի արք. Ֆիլարետը (Գումիլյովսկի) (տե՛ս նրա դիրքը` Беседы о страданиях Господа нашего Иисуса Христа, Щ. 1, էջ 10-11):
- 7. Ղուկ. ԻԲ 24-30, Հմմտ. Կումըանում խնջույքի նստածների խիստ աստիճանակագրությունը (Устав общины, IV)։
- 8. Եսայի ԻԵ, 6: ԾԵ, 1, Առակ. Թ, 1-6: Устав умрана, ІІ, 11-21, Апок. Баруха, 29, 29 Հմմտ. Մատթ. Ը 11:
- 9. Դա պարզ է դառնում սինոպտիկական ավանդույթներից: Զատկի և ծիսակարդային Հացկերույթի արարողությունները չարադրված են Թալմուդի՝ «Берахот» և «Песахим» տրակտատներում: Դրանց Համեմատությունը ԽորՀրդավոր Ընթրիքի Հետ Հաստատում է դրա զատկական բնույթը: Քրիստոսը, - դրում է Բույեն,- չի Հայտնադործում, այլ միայն կիրառում է ծեսը, որն արդեն դոյություն ունի և պետք է չարունակվի» (Л.Буйе, О Библии и Евангелии, էջ 225): Տե՛ս Հրեական սովորույթների լույսի տակ առաջին Եվջարիստիայի վերլուծությունը՝ Н. Успенский, Анафора դրքում (БТ, М., 1975, в. 13, էջ 42 Հաջորդիվ):
- 10. ՀովՀ. ԺԳ 1-11: Մաքուր leloumeuoz բառը տվյալ Համատեքստում վերաբերվում է ինչպես ծիսական լվացումին, այնպես էլ Հոգու վիճակին: ՀովՀաննեսը խոսում է միայն ոտքերը երեկոյան լվանալու մասին, չՀիչատակելով Եվքարիստիան: Հավանաբար այն ժամանակ, երբ դրվում էր IV Ավետարանը (90-ական թ.) Եվքարիստիան, որպես որՀրդավոր Ընթրիքի մաս, ինչնին Հասկացվում էր: ՀովՀաննեսի լռության մեջ բացառված չէ նաև էզոթերիզմի դրդապատճառը։ Տե՛ս վերևում, դլ. 10, ինչպես նաև՝ R. Brown, New Testament Essays, New York, 1968, էջ 108ff և J. Giblet 2 Concilium, N40. декабрь 1968 Հոդվածը։
- 11. Հովհ. ԺԳ 12 հաջորդիվ, Ղուկ. ԻԲ 27-30: Խորհրդավոր Ընթրիքի մասին հետադա պատմությունը հիմնավորված է Մատթ. ԻԶ 20-29, Մարկ. ԻԴ 22-25, Ղուկ. ԻԲ 15-20, Հովհ. ԺԳ 18-38, Ա. Կոր. ԺԱ 23-25 և զատկական սեդերի մասին Թալմուդի վկայությունների հիման վրա։ Այն հարցին, թե մասնակցե՞լ է արդյոջ Հուդան Ավքարիստիային, մինչև այժմ չի ճչտվել։ Սակայն անուղղակի չատ տվյալներ խոսում են այն բանի օդտին, որ նա հեռացել է ընթրիքից մինչև այդ։ Տարբեր կարծիքների չարադրանքը տե՛ս прот. А. Алфеев, Иуда предатель գրքում (Рязань, 1915, էջ 52 հաջորդիվ)։
  - 12. Ղևտ. Գ, 17: ԺԷ, 10,12-14, Երկր. օր. ԺԲ, 16:
  - 13. Ելից ԻԴ, 3-8, Զաք. Թ, 11, Հմմտ. Եբր. Թ, 16-21:
  - 14. Песахим, Х, 5:
- 15. Քրիստոսի Հրաժեչտի զրույցը Ընթրիքի ժամանակ աչակերտների Հետ և դրանից Հետո, տրված է ՀովՀ. ԺԳ 31-38, ԺԴ 1-31-ում, ինչպես նաև Մատթ. ԻԶ 30-35, Մարկ. ԺԴ 26-31, Ղուկ. ԻԲ 31-38-ում։ Ամենավաղ տեղեկությունն Եվքարիստիայի մասին բերում է Ա. Կորնթ. (մոտ 57թ.)։ «Հաստատող բառերում» եղած տարբերակները ցույց են տալիս, որ առաջին քրիստոնյաները առավել մեծ նչանակություն էին տալիս խորՀրդի ոգուն, քան խոսքային բանաձևումների ճչգրտությանը։
  - 10. Песахим, Х, 4:

### ՏԱՍՆՎԵՑԵՐՈՐԴ ԳԼՈՒԽ

- 1. Գեխսեմանի ձանապարգին Քրիստոսի զրույցը աչակերտների Հետ բերված է ՀովՀ. ԺԵ-ԺԷ գլուխներում։ Սինոպտիկների մոտ այն չկա։ ՀովՀաննու ավանդությունը արտացոլում էր Քրիստոսի ուսմունջի այն կողմերը, որոնջ չեն պաՀպանվել սինոպտիկների մոտ։ Դրա պատձառների մասին տե՛ս էջ 328։
- 2. Հենսց Գեխսեմանի բառը (եբը. Գախ- չեմանիմօ նչանակում է՝ «ՁիխՀանը»։ Հնարավոր է, որ Հենց այգում գտնվում էր ձիխՀան գործիք (սարք)։
  - 3. Մատթ. ԻԶ 36-43-6, Մարկ. ԺԴ 32-42, Ղուկ. ԻԲ 40-46, ՀովՀ. ԺԸ 1-2:
  - 4. Մատթ. ԻԶ 47-56, Մարկ. ԺԴ 43-50, Ղուկ. ԻԲ 47-53, ՀովՀ. ԺԸ 3-11։
  - 5. И. Флавий, Иудейская война (древнерусский перевод), ІХ, 3:

### ՏԱՍՆՅՈԹԵՐՈՐԴ ԳԼՈՒԽ

- 1. И. Флавий, Apx. XX, 9.1:
- 2. Համաձայն ՀովՀ. ԺԸ 12, սպայի (տրիբունի) Հրամանատարությամբ Գեթսեման էր ուղարկվել մի կոՀորտա: Սրանից Հետևում է, որ ձերբակալությունը Համաձայնեցրել էին Պիդատոսի Հետ:
- 3. Քրիստոսը սկզբում տարվել է Աննայի (Քանան) մոտ, որը Հայտնի է դառնում Հովհաննեսից։ Սակայն մյուս Ավետարաններում էլ ցուցմունչներ կան երկու Հարցաչննության մասին, որից երկրորդը կատարվել է առավոտյան` Սինեդրիոնի կալվածչում (Մատթ. ԻԶ 57-68, ԻԷ 1-2, Մարկ. ԺԴ 53, 55-65, ԺԵ 1, Ղուկ. ԻԲ 54, 63-71, ԻԳ 1, Հովհ. ԺԸ 12-14, 19-24)։
- 4. Պետրոսի ուրացման մասին պատմությունը կա բոլոր չորս ավետարանիչների մոտ։ Սրանից կարելի է Հետևեցնել, որ Կայիափայի Հարցաքննությունը և Սինեդրիոնի դատը տեղի է ունեցել միևնույն պալատում (Մատթ. ԻԶ 69-75, Մարկ. ԺԴ 66-72, Ղուկ. ԻԲ 54-62, ՀովՀ. ԺԸ 15-18, 25-27)։
- 5. Մեծ Սինեդրիոնը կազմված էր 70 անդամներից: Հռոմեական դարաչրջանում այն լիովին դանվում էր սադուկեցիների իչխանության տակ (И. Флавий, Арх. XX, 2, 1): Փոջը Սինեդրիոնը դումարվում էր արտակարդ դեպքերում: Այն կազմված էր 23 մարդուդ (տե՛ս Санхедрин, 1, 1-6):
- 6. И. Флавий, Арх. XX, 9,1, Мегиллат Таанит, 10։ Հիչեցնենը, որ Թալմուդը գլխավորապես արտացոլում է փարիսեցիական իրավունքի սկզբունքը:
- 7. Գործք. Ե, 34-39, ԻԳ, 1-10։ Ուշագրավ է, որ այն պահից, երբ սկսվում է հետաքննությունը, փարիսեցիները Ավետարաններում այլևս չեն հիշատակվում։ Վերջին անդամ նրանց մասին խոսվում է Հովհ ԺԸ 3։ «Հուդան իր հետ վերցնեւով դունդը և սպասավորներ՝ ուղարկված քահանայապետներից ու փարիսեցինեւրից»։ Այդ կարող է նշանակել, որ ձերբակալության համար ներդրավվել է ոչ միայն Տաճարի պահակախումբը, այլ նաև Երուսաղեմի դպրոցներում կարդուկանունին հետևող անձինք։ Հնարավոր է, որ Փոքր Սինեդրիոնում եղել են մի քանի փարսեցիներ, սակայն, ավելի հավանական է, որ նրանք բացակայել են, քանի որ մեղադրանքի մեջ չի հիշատակվում այն, ինչում սովորաբար փարիսեցիները մեղադրում էին Հիսուսին. մեղջերի թողություն, չաբաթի խախտում, կախարդություն

(տե՛ս օր.՝ Ղուկ. Ե 21, ՀովՀ. Թ 16, Մատթ. ԺԲ 24)։

- 8. Տաճարի ավերումը կանխապուչակում էին չատ մարդարեներ: 64 թ. ոմն Հիսուս բեն Քանան Երուսաղեմով անցնելիս, կանխադուչակել է քաղաքի և Տաճարի
  կործանում: Կուսակալը նրան Հարցաքննել և բաց է թողել (И. Флавий,
  Иудейская война, VI, 5, 2): Հեսսեները նույնպես Հավատում էին, որ նախկին
  տեղը Աստված նոր Տաճար կկանդնեցնի (տե՛ս, այսպես կոչվ. «Свиток храма|Тексты умрана, С.1, էջ 393):
- 9. Ակներև է, որ Քրիստոսի խոսքերում ակնարկվում է ոչ Թե երկրորդ դալուստը, այլ, Դանիելի մարդարեուԹյան Համաձայն (Է, 13), Փրկչի Հայտնվելը աչխարՀին:
- 10. Ալդ դարաչը9անում Հայտնված կեղծ մեսիաներից ոչ մեկը չի Հանձնվել Հրեական դատարանին, իսկ Բար - Կոխբան (մոտ 130 թ.) որպես Փրկիչ է ձանաչվել այնպիսի նչանավոր ռաբբի կողմից, ինչպիսին Աքիբան է: Այս կապակցությամբ Հարց է ծագում. ի՞նչ Հիմքով է դատապարտվել Հիսուս Քրիստոսը: Ավետարանից կարելի է Հետևեզնել, որ Հանգագործությունը Նրան վերագրվել է ոչ թե Իրեն Փրկիչ Հայտարարելու, այլ վկալելու Համար, որ Ինքը Աստծո Որդին է (ՀովՀ. ԺԹ 7): Ալս տիտղոսը Հրեաները կարող էին մեկնել երկակի, որպես արջալական և որպես Փրկչի դերմարդկային բնության մատնացույց (Աստծո Որդի աստվածաչնչյան Հասկացությունը տե՛ս վերևում` էջ 147 Հաջորդիվ)։ Առաջին մեկնաբանությունը դեռևս չէր Համարվում Հանգալի, բայց Սինեդրիոնի աչթում կեղծ ուսուցիչը չէր կարող Հավակնել Փրկչի դերը: Երկրորդ մեկնաբանությունը կարող էին Հեչտութլամբ ներկալացնել որպես կրոնական Հանգագործություն։ Չնալած Հրեական իրականության մեջ այսպիսի նախադեպեր չեն եղել, Կայիափան Հիսուսի ողջ մեղադրանքը ձևակերպեց Իրեն Աստծո Որդի ձանաչելու խոսքերի վրա: Թչնամական իրադրության մեջ դա բավական էր: Հարկ է Հիչել, որ Մեղադրյալի ճակատագիրը որոչված էր վաղօրոք և նիսանի 14-ի առավոտյան տեղի էր ունենում ոչ Թե անկողմնակալ դատ, այլ կատարվում էր իսկական իրավաբանական սպանություն:
  - 11. И. Флавий, Арх. ХХ, 9, 1; Шаббат, 15а:
- 12. Մատթ. ԻԷ 3-9-ում և Գործք Ա, 16 20- ում պարումակվող տեղեկությունները առայժմ բավականին դժվար է Համաձայնեցնել։ Հավանաբար, Նոր Կտակարանում բերվում են միայն Երուսաղեմում պտտվող խոսակցությունները Հուդայի վախձանի մասին։

#### ՏԱՍՆՈՒԹԵՐՈՐԴ ԳԼՈՒԽ

1. И. Флавий, Иудейская война, V: Պիղшипи ի ժամանակավոր նստավայրը նախկինում եղել է Հերովդեսի պալատը, որտեղ դտնվում էին նաև մյուս կուսակաները՝ Երուսաղեմ ժամանելու դեպքում (տե՛ս օր. И. Флавий, Иудейская война, XVII, 14, 8; Филон, Посольство в Каю, 39): Пրոչ պատմաբաններ, հետևելով հին ավանդույթին, դանում են, սակայն,, որ պրետորիան դանվում էր Անտոնիոսի ամրոցում։ Ամեն դեպքում, երկու նստավայրերն էլ չրջափակված էին պատերով, և ներսից չքեղորեն կահավորված էին։ Տե՛ս այս հարցի կապակցությամբ եղած բանավենը՝ BTS, 1974, N 159:

- 2. Բոլոր չորս ավետարանիչները Պիղատոսի դատը ամբողջությամբ նկարագրել են լիովին միանման. Մատթ. ԻԷ 11-31, Մարկ. ԺԵ 2-15, Ղուկ. ԻԳ 2-25, Հովሩ. ԺԸ 28-40, ԺԹ 1-16:
- 3. Բարրաբան նույնպես կրում էր Հիսուս անունը, որի մասին վկայում են Մատթեոսի Հնագույն մագաղաթները, ինչի վրա ուշադրություն է դարձրել դեռևս Օրիդենեսը (На Мф 131): ՀովՀաննեսը (ԺԸ 40) Բարրաբային անվանում է պարգապես Ihotz «խռովարար» կամ (ինչպես որոչ ձեռադրերում) aecilhothz «խռովարարների պարագլուխ»: Սակայն Մատթեոսը և Մարկոսը ձչդրտում են, որ այս մարդը դատապարտված էր «խռովարարների Հետ, որոնք խռովության ժամանակ մի մարդ էին սպանել» (Մարկ. ԺԵ 7), իսկ Մատթ. (ԻԷ 16) նչում է, որ Բարրաբան քաղաբում «նչանավոր բանտարկյալ էր» (deomiou epiohmou): Այս ամենը իրավունք է տալիս Բարրաբային դասել պարտիզան-զելոտների թվին և Հասկանալ, թե ինչու է ամբոխը այդքան կրքոտությամբ ձգտում նրա ներմանը: Տոնի օրը դատապարտյալին ազատելը Հավանաբար եղել է Հռոմեական սովորույթ: Հմմտ. Ливий, История, V. 13:
  - 4. Sh'u И. Флавий, Арх. XX, 8, 7, Иудейская война, 11, 2, 5:
- 5. «Նա վախենում էր,- գրում է Փիլոնը,- որ դեսպանությունը Հռոմում կբացի նրա բոլոր Հանցադործությունները. նրա ծախվածությունը և դիչատչությունը, ամբողջական դերդաստանների քայքայումը, սնանկացումը, բոլոր ստորությունները, որոնց մեղավորն ինքն է եղել, նույնիսկ ոչ մի դատի չենթարկված բազմաթիվ մարդկանց մաՀապատիժները և բոլոր սաՀմաններն անցնող ուրիչ սարսափներ» (Филон, Посольство к Каю, 38):
- 6. Միչնայում ընդգծված է, որ եթե վկայի ցուցմունքները Հասցնում են մեղաղրյալի սպանությանը, դրանով «նա իր վրա է վերցնում այդ մարդու արյունը» (Санхедрин, IV, 5):

#### ՏԱՍՆԻՆՆԵՐՈՐԴ ԳԼ ՈՒԽ

- 1. Հովհաննեսն ասում է, որ Քրիստոսի դատավճիռը ի կատար է ածվել «մոտ վեցերորդ ժամին» (ԺԹ 14): Մեր ժամանակի հաչվով դա կեսօրից հետո էր (Արևելքում օրերը հաչվում էին երեկոյից սկսած)։ Բիբլեիստներից չատերը Հովհաննեսի 
  վկայությունը համարում էին ավելի ճչգրիտ, քան՝ Մարկոսինը (ԺԵ 25), որտեղ 
  խաչելությունը տեղափոխված է երրորդ ժամի մոտերքը (Ղուկ. ԻԳ 44, ըստ 
  երևույթին կրկնում է Մարկոսի ժամանակագրությունը)։ Հովհաննեսի օգտին է խոսում այն, որ Սինեդրիոնի առավոտյան նիստի և դատավճռի միջև ծայրահեղ դեպքում պետք է մի քանի ժամ անցներ։ Տե՛ս С. Соболевский, Суд над Христом 
  и распятие Его с точки зрения истории и археологии, Ст. 1906, N 34, 
  էջ 411 հաջորդիվ։ Н.Розанов, Евангелие от Иоанна, ТБ, СПб., 1912, էջ 487; 
  Р. Benoit, The Passion and Resurrection of Jesus Christ, New York, 1970, էջ 175:
- 2. Ավետարանիչները խաչի վրայի գրությունը բերում են աննչան փոփոխակներով: Հնարավոր է, որ սա կապված է երեք գրությունների տարբերության Հետ՝ գրված Հրեերեն, Հունարեն և լատիներեն:
  - 3. Այն, որ Մարկոսը Սիմոնի մասին խոսում է որպես «Ալեքսանդրի և Ռու֊

- փոսի Հոր» մասին, չբացատրելով, Թե ովջեր են այդ մարդիկ (ԺԵ 21), ցույց է տաւիս, որ նրա ընԹերցողները ծանոԹ են եղել նրանց: Ըստ երևույԹին, Ռուփոսը այն անձնավորուԹյունն է, , որ Հիշատակվել է Պողոս առաջյալի կողմից առաջին ջրիստոնեական Համայնջներից մեկի անդամների Թվում (Ողջունեցեջ Ռուփոսին ընտրյալին ի Տեր, և նրա մորը, որ իմ մայրն էլ է (Հռովմ. ԺԶ 13)։ ՄատԹեոսի, Մարկոսի և Ղուկասի վկայուԹյամբ, Սիմոնը ծնունդով եդիպտական կյուրեն ջաղաջից էր։ Երուսադեմում նա սեփական սինադոդ էր տվել Հայրենադարձներին (Գործջ, Զ, 9)։ Սիմոնը և խաչելուԹյան մյուս վկաները անվանական պաՀպանել են այդ մասին ՀիշողուԹյունը, որն ավելի ուշ մտել է Ավետարանների մեջ։ Բնորոշ է, որ այս պատմուԹյունը, որն ավելի ուշ մտել է Ավետարանների մեջ։ Բնորոշ է, որ այս պատմուԹյունները կազմված են խիստ և ղուսպ ոճով ու կտրուկ տարբերվում են ժողովրդական ավանդագրույցներից, որտեղ ողբում են Հերոսի մաՀը։ Դրանջ ոճով Համարյա ժամանակադրություն են (ՄատԹ. ԻԷ 31-56, Մարկ. ԺԵ 20-41, Ղուկ. ԻԳ 26-49, ՀովՀ. ԺԹ 16-30)։
- 4. Այս պահին Գողգոթայի տեղը Համարյա կասկած չի Հարուցում: Այն գտնվում էր Եփրաիմյան դարբասների Հին պատի ետևում: Այստեղ, ըստ երևույթին, դանվում էր թափուր ջարՀանջ: Գողգոթան քրիստոնյաների Համար վաղ դարձավ պաշտամունքի վայր: Նրա տեղանքը չմոռացվեց և այն բանից Հետո, երբ II դարի 30-ական թվականներին կայսր Ադրիանոսը այնտեղ նոր չինություն բարձրացրեց: Ոչ Հեռու դանվում է և Տիրոջ դամբարանը, որի վրա IV դարում կառուցեցին Հարության եկեղեցին: Տե՛ս A. Benoit, Le Calvaire et et Sepulcre, BTS, 1963, N 53:
  - 5. Санхедрин, 43а:
- 6. Sh'u Полибий, 1, 86, Цицерон, De officio, III, 27; In verr., 1, 5; Аппиан, Гражданский войны, 1, 120; V, 132:
- 7. Հավանաբար, Քրիստոսի խաչը Հռոմեական crux comissia էր, այսինքն, ուներ Т տառի տեսք, որի մասին վկայում են մի չարք Հնադույն աղբյուրներ (Псевдо-Варнавва, Послание, IX; Тертуллиан, Против Маркиона, III, 22): «Գլխի վրայի» դրությունը, Հավանաբար, ամրացված է եղել Հատուկ ձողի վրա, որտեղից և խաչի պատկերացումը + ձևով (տե՛ս Ирений, II, 24): Հետադայում քրիստոնեական սիմվոլիկան + խաչի ձևը նույնացրեց Հավիտենական կյանքի Հնադույն խորՀրդանչանի Հետ (մասնավորապես՝ եդիպտացիների մոտ):
- 8.Դատապարտյալները սովորաբար խաչի վրա դտնվում էին մերկ վիճակում։ Սակայն Հրեաստանում նրանց արտոնված էր կոնքակապը Թողնել (Санхедрин, VI, 3;Тосефта к Санх, IX,6)։ Ըստ Ավետարանների, Քրիստոսը ոչ Թե կապված էր, այլ մեխված էր խաչին (ՀովՀ. Ի 25)։ Որոչ քննադատներ այս փաստը կասկածի տակ էին դրել, սակայն Երուսաղեմի մոտ Հնադետների Հայտնադործությունը ապացուցեց, որ մաՀապատժի այդպիսի ձև Հրեաստանում Հայտնի էր։
  - 9. Հմմտ. Գործը, Գ, 17:
  - 10. Тацит, Анналы, XV, 44:
  - 11. Санхедрин , XI, 4:
- 12. Ավետարանում նկարագրված «խավարը» չէր կարող արևի խավարում լինել, քանի որ Զատիկը ընկնում էր գարնանային առաջին գիչերահավասարին։ Այս բանը մատնացույց էր անում դեռևս Սբ. Հովհ. Ոսկեբերանը (Беседы на Матфея, 88)։ Ըստ երևույթին, Երուսաղեմի վրա ամպեր էին հավաքվել կամ օդը մթնել էր, ինչպես լինում է , երբ խամսին` խորչակ է բարձրանում։

- 13. Խաչերը լինում էին ամենից Հաճախ մարդու Հասակի չափով։ Բայց քանի որ զինվորը, որպեսզի Թրջված սպունգը Հասցնի Քրիստոսին, այն պետք է Հագցներ ձողի վրա, կարելի է ենԹադրել, որ Նրա խաչը ուներ մոտ 3մ բարձրուԹյուն:
- 14. Սաղմ. ԻԱ: Սաղմոսի այս տաղի Հրեական տեքստը Հնչում է. «Է՛լի, Է՛լի, բամա ազաբթանի»։ Քրիստոսը աղոթքը արտաբերեց արամեական տարբերակով (եթե դատենք ըստ Մատթեոսի և Մարկոսի խոսքերի Հունական տառադարձութիյան)։ Քրիստոսի կողմից այս աղոթքի արտաբերումը մի լեզվով, որը Նա դործածում էր առօրյայում, ցույց է տալիս սաղմոսերդուի խոսքերի՝ Նրա անձնական խոր վերապրումը: Եղիա մարդարեի անունը արտասանվել է «Էլիյադու» ձևով, որը բացատրում է խաչի մոտ դանվողների սխալը։ Որոչ Հին ձեռադրերում դրված է՝ «Արևը կանչում է»։ Հեթանոսների Համար Էլիոս (Հելիոս) բառի Հետ այդ զուդորդումը ավելի բնական է։

15. Մատթ. ԻԷ 54։ Ավելի Հավանական է, որ Հռոմեացի Հեթանոսի չուրթերին Հնչեր «աստվածների որդի» արտաՀայտությունը։ Մարկ. ԺԵ 39 տեքստից Հետևում է, որ մաՀից առաջ Քրիստոսի կերպարը և խոսքերը ցնցեցին Հարյուրապետին։ Մատթեոսը (ԻԷ 51-53) խոսում է Հիսուսի մաՀն ուղեկցող նչանների մասին (Տաճարի պատռված վարագույրը, երկրաչարժը, մեռելների երևալը)։ Նաղովրեցու Հնապույն Ավետարանը պարզաբանում է, որ երկրաչարժը վնասեց Տաճարի դռների Հեծանները (տե՛ս Иероним, Письмо 120 к Эбидию)։ Որոչ մեկնիչներ այս տեղեկությունները պարզապես դիտում են որպես Հին Կտակարանի վերջին խորՀրդանիչ։ Սակայն, լիովին Հնարավոր է, որ այդ օրը իսկապես երկրաչարժ է տեղի ունեղել։ Տեկտոնիկ երևուլթները Հրեաստանում Հաճախակի են։

# ՔՍԱՆԵՐՈՐԴ ԳԼՈՒԽ

- 1. «Հրեական սովորության Համաձայն,- գրում է Փլավիոսը,- խաչելության դատապարտվածներին մինչև մայրամուտ իջեցնում էին խաչից և Թաղում (И. Флавий, Иудейская война, IV, 5, 2; տե՛ս նաև. Санхедрин, IV,4-5)։ Պատժի դործիքները ենթակա էին Հողի մեջ թաղելու (Тосефта, 9, 8, к. Санхедрину, VI)։ Դա անուղղակիորեն Հաստատում է Հեղինե թադուՀու կողմից դտածո խաչի մասին զրույցը։
- 2. ՀովՀ. ԺԹ 34: Բժիչկների կարծիքով, այդ «ջուրը» Հեղուկ է, որը կուտակվում է սրտի միջավայրում, սրտի միջնապատի պատովելու Հետևանքով։ Այդ խղումը Հարուցվում է սրտի մեռուկով։ Այդպիսի մաՀվան դեպքում մարդիկ ակամա ձիչ են արձակում։ Հմմտ. Մատթ. ԻԷ, 50, Մարկ. ԺԵ 37։
  - 3. Sы'ы . Санхедрин, VI, 5-6:
- 4. Փրկողին խաչից իջեցնելը և Թաղելը միանման դծերով նկարադրված է բոլոր չորս ավետարանիչների մոտ։ ՄատԹ. ԻԷ 57-66, Մարկ. ԺԵ 42-47, Ղուկ. ԻԳ 50-56, ՀովՀ. ԺԹ 38-42:
  - 5. Մատթ. ԻԷ 59-60։ Տե՛ս ծանոթ. 4, դլ. 19։
- 6. Մատթ. ԻԷ 62-66։ Ըստ Պետրոսի Ավետարանի (II դ.), Հսկողությունն իրացնում էին Հռոմեացիջ, (IX, 45), բայց առավել Հավանական է, որ այն կազմված էր վարձու Հսկիչներից, որոնց կուսակալը պաՀում էր Տաճարին կից (Հմմտ. Մատթ.

ԻԷ 65 արտաՀայտությունը): Հռոմեական զինվորները չէին կարող պատճառաբանել, որ ջնել են, իրենց զինվորական կանոնադրությամբ դրա Համար մաՀապատիժ էր Հասնում: Մատթ. ԻԷ 62 ասվում է, որ արջերեցները իրենց խնդիրջով եկան Պիղատոսի մոտ չաբաթ օրը: Կարո՞ղ էին նրանջ այդ անել, մոռանալով չաբաթի Հանդստի մասին: Հարցը Հանվում է, եթե նկատի առնենջ, որ Հանդստի ժամկետը լրանում է չաբաթ երեկոյան (մայրամուտից մեկ ժամ Հետո):

- 7. Евангелие от Петра, VII, 26-27:
- 8. Տե՛ս Գ Եդր. Է, 9։
- 9. Երկ. Օր. ԻԱ, 23, Հմմա. Գաղ. Գ, 13:

#### ՔՍԱՆՄԵԿԵՐՈՐԴ ԳԼՈՒԽ

- 1. Ավետարանական գրուլգներում կան մի չարք անՀամապատասխանություններ Հարլայի Հայտնությունների մասին, բնական այն դեպքում, երբ խոսքը՝ ոչ Թե մտագածին եղելությունների, այլ չատ ականատեսների վկայության մասին է: Բոլոր մանրամասներով Համաձայնեցնել դրանք Հազիվ Թե Հնարավոր լինի: Հստակ է միայն իրադարձությունների Հիմնական ընթացքը՝ 1) այդաբացին առաջինը դեպի դերեզման են դնում Մարիամ Մադթաղինացին և ուրիչ կանալը (Մատթ. ԻԸ 1, Մարկ. ԺԶ 1-3,Ղուկ. ԻԴ 1), 2) ՄագԹադինագին առաջ է անգնում նրանգից, տեղ է Հասնում, երբ դեռ մութ էր: Նա դերեզմանը դտնում է դատարկ և կանչում է Պետրոսին և ՀովՀաննեսին (ՀովՀ. Ի 1-10), 3) նրա բաղակալության ժամանակ կանալթ Նալում են ալրի ներսը և տեսնում են պատանու, իսկ ավելի ուչ ձանապարՀին նրանց Հայտնվում է Հիսուսը (Մատթ. ԻԸ 5-10: Մարկ. ԺԶ 4-8, Ղուկ. ԻԴ 2-12), 4) Մագթաղինազին վերադառնալով գերեզման, տեսնում է Հիսուսին և Հայտնում է այդ մասին առաջյայներին (Մարկ. ԺԶ 9-11, ՀովՀ. Ի 11-18), 5) Հիսուսը այդ նույն օրը Հայտնվում է Էմմաուս գնացող երկու աչակերտների (Մարկ. ԺԶ 12-13, Ղուկ. ԻԴ 13-33, ՀովՀ. Ի 19-25, Ա Կոր. ԺԵ, 5) և տասնմեկին (Մարկ. ԺԶ 14, Ղուկ. ԻԴ 36-43, ՀովՀ. Ի 19-25, Ա Կոր. ԺԵ, 5), 6) տոնակատարության չաբաթի վերջում երկրորդ Հայտնությունը եղավ տասնմեկին՝ Թովմասի Հետ մեկտեղ (ՀովՀ. Ի 26-29)։ Գալիլիալում Հայտնությունների մասին տե՛ս Հաջորդ գլխում։
- 2. Ա Կոր. ԺԵ, 3-9։ Պողոսի դարձը տեղի ունեցավ մոտ 31 թվին։ Թղթերը նա դրել է 50-ական թվականներին, արդեն այն բանից Հետո, երբ նա իմացավ զատկական իրադարձությունների մանրամասները Պետրոսից, ՀովՀաննեսից և Հակոբոսից։ Պողոսը լրիվ Հասկանալի պատճառներով չի հիչատակում Մարիամ Մադթաղենացու և մյուս կանանց մասին։ Այդ դարաշրջանում կանանց վկայությունները չէին Համարվում ուչադրության արժանի։ ІІ դարում Ցելսը արՀամարՀանքով է դրել մի «կիսախելադար կնոջ» մասին, որին «թվացել է»՝ իբր ինքը տեսել է Հարեալին։ Տե՛ս Ориген, Против Цельса, II, 55։
- 3. Ավետարան ըստ Պետրոսի, XI, 49: Մատթեոս ավետարանիչը՝ միակը կանոնիկ Ավետարանների Հեղինակներից, Հիչատակում է դերեզմանի մոտ Հսկողություն կարդելու մասին: Նա խոսում է այն մասին, որ Հարության պաՀին պաՀապանները սարսափել են դետինը ցնցվելուց և փայլակի պես կուրացուցիչ Հրեչտակի երևալուց: Նրանջ աՀից «մեռելների պես եղան», այսինջն՝ դիտակցությունը

կորցրին: Ըստ ՄատԹեոսի, մուտքը փակող վեմը մի կողմ գլորեց փայլակերպ Հրեչտակը (ԻԸ 2-4):

- 4. Մատթեոսը խոսելով Հսկիչներին կաչառելու և մարմինը դողանալու վարկածի մասին, Հաստատում է, որ «այս դրույցը տարածված է Հրեաների մեջ մինչև օրս» (ԻԸ 15)։ Հմմտ. св. Иустин, Диалог с Трифоном Иудеем 108: XVIII դ. այդ տեսությանը փորձեց Հարություն տալ դերմանացի դեիստ Հ. Ռեյմարուսը։
- 5. Զգայախաբության մասին վարկածը օգտագործվել է Ռենանի, իսկ նրանից Հետո չատ ուրիչ ռացիոնալիստ ուսումնասիրողների կողմից:
  - 6. Հմմտ. Ղուկ. ԻԴ 19։
- 7. Այդպիսին է «ազատախոՀ աստվածաբանության» ներկայացուցիչների մեշ ծամասնության տեսակետը: Նրանց մասին տե՛ս էջ 335:
  - 8. Այդ կարծիքը պաչտպանեց դերմանացի քննադատ Գ. Պաուլյուսը (1828)։
  - 9. Գործը, ԻԶ, 13-18:
- 10. Ա.Կոր. ԺԵ, 35-44, Փիլիպ. Գ, 21։ «Մարմին Հոգևոր»-ի (owma pneumaticon) Հոմանիչը Պողոսի մոտ «մարմին երկնավորն է»։
  - 11. Ա.Կոր. ԺԵ, 14,
  - 12. Вл. Соловьев, Собр. соч. с.10, ду 36-47:
- 13. Ղուկ. ԻԴ 13-35: Էմմաուսի տեղանքը մինչև Հիմա ճչգրիտ չի որոշված: Հավանական է, որ այն եղել է մի փոքրիկ գյուղ, որի Հետքերն անՀետացել են:
- 14. Քրիստոսի մերձավոր աչակերտուՀիներից Ավետարանում տրված է Կույս Մարիամի քրոջ՝ Կղեովպասի կին Մարիամի անունը (ՀովՀ. ԺԹ 25)։ Նա կարող է լինել կամ Կղեովպասի աղջիկը կամ՝ կինը։ Որոչ մեկնիչներ դտնում են, որ Ալփե-ոսի որդի Հակոբոսը (Մատթ. Ժ 3, Մարկ. Գ 18, Ղուկ. Ձ 15) Մարիամի և Կղեովպասի որդին է, ջանի որ վարամեական Խալփայոս (Ալփեոս) անունը Հունարեն կարող էին արտասանել Կղեովպաս (Կղովպաս)։
- 15. Համապատասխան տեքստերի ցանկը բերված է прот. И. Соловьев, Обетование и пророчества об Иисусе Христе и Его сб. Церкви в книгах Ветхого Завета գրքում (Ծ., 1913):
  - 16. Հմմտ. Մարկ. ԺԶ 13:
  - 17. Ղուկ. ԻԴ 34, Ա Կոր. ԺԵ 5։
- 18. Մենք ասում ենք «Տատներկու», ինչպես դա Հաճախ ընդունված է Նոր Կտակարանում (Ա Կոր. ԺԵ, 5), չնայած Հուդայի Հեռանալուց Հետո մնացին տասն-մեկ առաջյալներ։ Բայց սրբազան Թիվը պաՀպանվեց անփոփոխ և չուտով լրացվեց (Գործք, Ա, 15-26)։
- 19. ՀովՀ. Ի 26: Ավանդության միանմանության մասին, ըստ որի աչակերտները չլքեցին քաղաքը մինչև զատկական չաբաթի վերջը, վկայում է նաև Պետրոսի Ավետարանը՝ XVI, 58:

#### ՔՍԱՆԵՐԿՈՒԵՐՈՐԴ ԳԼՈՒԽ

1. Ավանդության Համաձայն, Քրիստոսի առաջին Հայտնվելը աչակերտներին Գալիլիայում տեղի է ունեցել Կափառնայումից ոչ Հեռու: Դա միանգամայն Հավանական տեղայնացում է: Հադիվ թե աչակերտները կարողանային դտնել ուրիչ, իրենց Համար ավելի Հարմար տեղ, քան Կափառնայումը:

- 2. Ղուկ. ԻԴ 33-53-ից կարելի է եզրակացնել, որ Համբարձումը տեղի է ունեցել առաջին իսկ օրը Խաչյալի Հայտնությունից Հետո։ Բայց Հետագայում ավետարանիչն ինչն է ուղղում մտցրել, նչելով « քառասուն օրը» (Գործք, Ա 3)։ Գալիլիական եղելությունների մասին խոսում են Մատթեոսը և ՀովՀաննեսը։ Ինչպես
  արդեն ասվել է, դժվար է որոչել դրանց ժչդրիտ ժամանակադրությունը։ «Տպավորություն է ստեղծվում,- նկատում է Ձ. Դոդդը,- որ նկարադրված դեպքերը այնպիսի բնույթի չէին, որ Հնարավոր լիներ անցնել Հաջորդական վիպականացման։
  Դրանք եղել են տեղ-տեղ Հանդիպող, անորսալի, Հպանցիկ, բայց և այնպես թողեցին նրանց դիտակցությանը մեջ, ում Հետ որ դրանք տեղի ունեցան, անՀողդողդ
  Համողվածություն այն բանի, որ իրենք իրականում կարձ ժամանակով անմիջականորեն դգացել են կենդանի Տիրոջ ներկայությունը (Ch. Dodd, The Founder of
  Christianity, էջ 169)։
- 3. ՀովՀ. ԻԱ 1-22: Այս գլուխը, Հավանաբար, ավելացվել է Ավետարանին արդեն ՀովՀաննեսի մահից հետո՝ իր աչակերտներից մեկի կողմից: Բայց նրա պատմությունից զգացվում է ականատեսի կենդանի վերՀուշը: «Սիրո՞ւմ ես արդյոք (agapax jileix) բառի փոփոխականություններով Հարուցված մեկնությունները Հաղիվ թե արդարացված են, որովհետև արամեական լեզվում «սիրել» բառի Համար չկան Համապատասիան Հոմանիչներ։
- 4. Ղուկ. ԻԲ 32. ՀովՀ. ԻՍ. 23: ՀովՀաննեսի և Պետրոսի մաՀվան մասին տե՛ս Евсевий, Церковная история, II, 23-25; Тертуллиан, Против Мариона, IV, 5; Лактанций, О смерти гонителей, 2; Иероним, О знаменитых мужах, 1; Ириней II, 22, 5; III, 3,4:
- 5. Հակոբը առաջին պլան է գալիս երուսաղեմյան քրիստոնյաների մեջ միայն Հոգեգալուստից Հետո: Բացի Նոր ՈՒխտից, նրա մասին տեղեկություններ կան մի չարք Հնագույն մատենագիրների մոտ. տե՛ս Евсевий, Церковная история, II, 23:
- 6. Այս ավանդությունը պահպանվել է Հնադույն «Հրեաների Ավետարան»ում, որից քաղվածքներ էր անում եր. Հիերոնիմոսը (О знаменитых мужах, 2)։
  Այն, ըստ երևույթին, պատկերում է Հակոբի հայտնվելը Տաճարում (ըստ Եդեզիպպոսի, Հակոբը մչտապես դանվում էր այնտեղ։ Տե՛ս Евсевий, Церковная
  история, II, 23)։ Գնալով Հակոբի մոտ, Քրիստոսը «տալիս է Իր վերնազդեստը
  հոդևորականի ծառային»։ Բայց Ա Կոր. ԺԵ, 7-ից կարելի է ավելի չուտ եղրակացնել, որ Հակոբին հայտնվելը եղել է Գալիլիայում։
  - 7. Տե՛ս Գործը, Թ 20, ԻԲ 15, Հատկապես՝ ԻԶ 15-18։
- 8. Մատթ. ԻԸ 16-20։ Այնտեղ ասված է, որ «մի քանիսը թերաՀավատ էին»։ Սա Հիմք է տալիս կարծելու, որ, բացի Տամներկուսից, Հայտնության ժամանակ ներկա էին նաև Խաչյալին առաջին անդամ տեսնող ուրիչներ։ Մեկնիչների մեծա-մասնությունը այդ եղելությունը նույնացնում է Ա Կոր. ԺԵ, 6 Հիչատակվածի Հետ։
  - 9. Եսալի Բ, 2 Հա)որդիվ, Միջ. Դ. I Հա)որդիվ:
  - 10. Գործը Ա, 15:
  - 11. Ղուկ. ԻԴ 44-53, Գործը Ա, 4-11:

# ՀԱՎԵԼՎԱԾ

## ԱՌԱՍՊԵԼ, ԹԵ ԻՐԱԿԱՆՈՒԹՅՈՒՆ

- 1. Դյուպաիի մասին տես И. Вороницын, История атеизма, М. 1930, Էջ 333 Հաջորդիվ:
- - 3. Ф. Энгельс, О первоначальном христианстве, М., 1962 № 28-29:
- 4. А. Древс, Отрицание историчности Иисуса в прошлом и настоящем ршра. мі. 1930 52 54 сшупрарії. Дж. Робенстон, Евангельские мифы, М., 1923; А. Немоевский Бог Иисус М., 1920; Философия жизнь Иисуса, М., 1923; П. Кушу, Загадка Иисуса, М., 1929; Г. Брандес, Легенда о Хресте, М., 1929; Э Дюжандер, Человек из человеков. Атеист, 1930, N 48; Р. де Гурмон, Книга масок СПб., 1903
- 5. Դրեւսը մեզնում ջանասիրաբար թարգմանվել է։ Բացի նրա գլխավոր, մի քանի Հրապրակումներով լույս տեսած «Миф о Хресте» գրքից, թարգմանված են` Жил ли апостол Петр? (М.,1924); Жил ли Христос? (М., 1928); Миф о Деве Марии (М., 1926); Происхождение христинство из гностицизма (М., 1930) М. Кубланов, Новой Завет. Поиски и находки. М., 1968, էջ 202 Հաջորդիվ:
- 6. Դրսեւսի ելույթների արձագանջների եւ դրանց Հետ կապված պոլեմիկայի, դասախոսությունների. միտինգների եւ դրականության մասին տես՝ П. Писаревский, Общественная жизнь на протестантском Западе Ст. 1915, N 2, էջ 207 Հաջորդիվ:
- 7. A Drews, Die Christusmythe. Iena, 1911, Bd, II, Էջ 413-416։ Դրեւսի այդ եւ մյուս Համանման արտաՀայտությունները նրա գրջերի խորՀրդային թարգմանություններում բաց է թողնված։
- 8. Д. Хвальсон, Возражение против ложного мнения, будто Иисус Христос в действительмэности не жил, СПб., 1911; С. Зарин, Мифологическая теория Древса и ее разбор, СПб., 1911; С Булгаков, Современное арианство; С. Булгаков Тихие думы, М., 1918; А. Jülicher, Hat Chistus gelebt? Marburg, 1910; J. Weiss, Jesus vor Nazareth, Mythus oder Geschichte? Tübingen, 1910; H. von Soden, Hat Jesus gelebt? Berlin, 1910; M. Goguel, Jésus de Nazareth, mythe ou rélité? Paris, 1925:
- 9. «Ներկա ժամանակներում Արեւմուտքում չկան առասպելաբանական դպրոցի չարունակողներ»,- ափսոսանք է Հայտնում նրա կողմնակից Յ. Լենցմանը (Происхождение христианства, М.,1958, Էջ 18)։
- 10. Տես Р. Виппер, Возникновение христианства, М., 1918 նույնի Рим и раннее христианство, М., 1954; Н. Румянцев Жил ли Иисус Христос , М., 1937; А. Ранович, О раннем христианстве, М.,1959; С. Ковалев, Основные

вопросы происхождения христианства. М., 1961; И. Крывелев, Евангельские сказание и их смысл, М.,1957; նույնի Что знает история об Иисусе Христе? М., 1969:

- 11. Ѕես С Ковалев, Основные вопросы ..., է 58:
- 12. Նորկտակարանյան դրջերի ժամանակակից Թվադրության մասին տես W.J. Harrington, The Apocalypse of St. John, Iondon, 1965, Էջ 6; X Léon-Dufour, The Cosples and the Jesus of History, New York, 1968, Էջ 180; W.J. Harrington, Key to the Bible, New York, 1976, 3. Էջ 11 off:
- 13. А. Каджан, От Христа к Константину, М., 1965, sз178: Տես նաևւ՝ А. Древс Историзация Бога Иисуса; Из инстории христинсского культа, М., 1927, sз 4-16; М. Пруссак, Иешу галилейской ветви, Атеист; 1929, N 41 էջ 54-86:
  - 14. Տե՛ս А. Древс, Миф о Хресте թարդ. դերմ., Ծ., 1924, Հ. 1. էջ 22:
- 15. Տե՛ս Թվոց ԻԷ, 18-23, Հեսու Նավե Ա, 1 եւ ուրիչ տեքստեր, որոնք վկայում են այն մասին, որ Հեսու Նավեն աստվածություն չի Համարվել։ Իսրայելի պատմություն մեջ նրա դերի մասին տե՛ս Р. Киттель, История еврейского народа, թարդ. դերմ. М., 1917, Հ.1, Էջ 178 Հաջորդիվ։ G Ricciotti, Histoire d`israël, Paris, 1947, h 1 էջ 273 s:
- 16. Հեսու Նավեի ռազմարչավների Հետ կապված պեղումներըի արդյունքների մասին տես KM Kenoyon Digging up Jericho, London, 1957; G E Wright, Biblical Archaeology, Philadelfi, 1957, Էջ 65ff:
- 17. Ա. Թագ. Ձ, 14; Սիր. Ա, 1: Զաք. Գ. 1; Կող Դ, 11; И. Флавий, Иудейская война III, 450; Apx VII, 12, 1; XXVII, 13, 1; XX, 9, 4; Автобиография, 20 Հիսուս անունը կրել են վեղ Հրեա քաՀանալապետեր։
  - 18. Տե՛ս Р. Виппер, Рим и раннее христинство, էջ 93:
  - 19. Մատթ Ժ 8:
- 20.~ Sե՛ս . А. Древс, Миф о Христе, С. 1, Էջ 22~ Հիսուս քահանայապետի մասին տես Զաք. Գ, 6; Ա Եղր. Բ, 2: Դարաչրջանը, որի ժամանակ ապրել է Հիսուսը , դիտարկված է А. Мень, Вестники Царства Божия գրքում (դլ. XXI):
  - 21. Р. Виппер, Рим и раннее христианство, 59 94:
- 22. А. Дмитриев, Вопрос об историчности Христа в свете археологии, М., 1930 s3 5-8; иты бишьс` В. Никольский, Атлас по истории религий,1930, by 35:
- 23. Այդ արդելանքը ծադում է Մովսեսից (Ել. Ի 4): Հրեական միջավայրում այն սկսել է խախտվել միայն III դ. մ. թ., երբ երեւան եկան որմնանկարներով եւ խձաքանդակներով սինադոդներ (Պաղեստինում եւ Միջադետքում): Տե՛ս BTS, 1967, N 88, ջ. 6-14:
  - 24. Ѕե' древс, Миф о Христе, С. 1, Էջ 78, 81:
  - 25. Հովն Ա. 29 ժ 11 Հա)որդիվ ԺԵ 1:
- 26. Ѕե'л М. Хитров, Подлинный лик Спасителя, М., 1894; BTS, 1972, N 142-143:
- 27.  $\S$  н., "Происхождение христинства", Путеводитель по Музею истории религии и атеизма АН СССР, Л., 1955,  $\S$   $\S$  70:

- 28. Տե՛ս, Катулл 43; Овидий , Метаморфозы, Х. Лукиан, О сирийской богине; Аполлодор, Мифологическая библиотека 1 , 4, 2. Առասպելների Հաներադումարային ակնարկը տես М. Брикнер, Страдающий бог в религиях древнего мира, թարդ. դերմ., М., 1909; Дж. Фрезер, Золотая ветвь, М., sз 3; Н. Кун Предшественики христианства (восточные культы в Римской империи) М., 1929 Larousse World Mythology,/Ed. By P. Grimal, New York 1965, New Larousse Encyclopedia of Mythology, London-New York , 1975:
- 29. Տե՛ս Ж. Ревиль, Религия в Риме при Северах Թարդ. ֆրանս., 1989, Էջ 82 Հաջորդիվ; S. H. Halsbergen, The Cult of the Sol invictus, Leiden, 1972:
- 30. Տե՛ս 19 դլ. ծանոթ. 7։ Վաղ քրիստոնեական չրջանում խաչի պաչտմունքի մասին դրվել է նաեւ Հանրամատչելի եկեղեցական դրականության մեջ։ Տե՛ս Л. Гуляев, История креста, Русский поломник, 1909, N 9, էջ 143։
- 31. Н. Никольский, Иисус и ранние христианские общины, М., 1918, Ьу 38:
  - 32. Sh'u A. Немоевский, Бог Иисус, Ъ) 86:
- 33. Տե՛ս А. Кочетов, Буддизм, М., 1968 էջ 22; И. Крывелев, История религий, М., 1976, С. 2, էջ 297։ Բուդդայի կայնքը եւ ուսմունքը քննության են ենթարկված Ա. Մենի «У врат Молчания» դրքում։ Ռուսերեն լեղվով Բուդդայի կենսադործունեության աղբյուրների առավել լիակատար ակնարկ В. Кожевников, Буддизм в сравнении с христианством, СПб., 1916, С. 1-2:
- 34. Որպես առասպելաբանների գրելաոձի պարոդիա, մի գրող կիրառել է այն Նապոլեոնի անձի նկատմամբ եւ «ապացուցել է», որ ֆրանսիացի կայսրը դարնան մըմնավորումն էր, իսկ Կուտուզովը՝ ձմռան։ Տե՛ս Ж. Перес, Почему Наполеон никогда не существовал? М., 1912:
- 35. Sh'u И. Амусин, Рукописи Мертвово моря, М., 1960; ЭбхЫЭЗ` Находки в Иудейской пустыне, М., 1964; Կումրանի փաստախղխերի ռուսերեն խարդմանությունը դետեղված է "Палестинский сборник"-ում, 1959, N 4 (67) и 1960 N 5 (68) Хрестоматия по истории древней Греции М., 1964 и "Тексты Кумрана" ժողովածուում, Հ. 1. Ի. Ամուսինի խմբագրությամբ և առաջաբանով, 1971 (այնտեղ տրված է նաեւ Հարցի մատենագրությունը); The Dead Sea Scriptus in English Translation by Th. H Caster, New York 1956; J. Danielou, Les manuscripts de la Mer Morte et les origines du christianisme, Paris, 1958, J. T. Milic, Ten Years of Discovery in the Wilderness of Judaea, London, 1959, 1959; F. M. Gross, The Ancient Library of Qumran, New York 1961:
- 36. A Dupont- Sommer, Apercus preliminaires sur les manuscrite de la Mer Morte, Paris, 1950, 59 121:
- 37. Կումըսմսյան Համայնքի պատմությունը չարադրված է Ա. Մենի «На пороге Нового Завета» դրքում։ Արդարության Ուսուցչի մասին խորՀրդային չրջանի Հետազոտություններից առավել լիակատարներն են՝ И. Амусин, "Учитель Праведности" умранской общины, Ежегодник Музея истории религии и атеизма, Л., 1964, С. VII, էջ 255 Հաջորդիվ; К. Старкова, Литературные памятники Кумранской общины, Л., 1975, էջ 43 Հաջորդիվ; տես նաև J. Carmignac, Christ and the Teacher of Righteousness, Baltimore, 1962:

- 38. Shu K. Старков, Ук. Соч., է 9 54 Հшупппры:
- 39. Дамасский документ, XI, 14:
- 40. Устав, IX, 24:
- 41. Устав Двух колонок. ІІ, 3-9:
- 42. J. Jeremias, Le Message central du Nouveau Testament., Paris, 1965, ξ? 120:
- 43. Տե՛ս Н. Машкин, История древнего Рима, М., 1949, էջ 21 Հաջորդիվ։
- 44. Այն մասին, թե անտիկ Հեղինակները ինչքանով վատատեղյակ են Արևելքի կյանքից, պերձախոս ձևով վկայում է թեկուզ այն փաստը, որ Պլուտարքոսը Հրեական կրոնը նույնացրել է Բաքոսի պաշտամունքի Հետ (Symposium, VI), իսկ Տակիտոսը գտնում է, որ Հրեաները «նախապաշարումների մեջ թաղված, բայց կրոն չիմացող ժողովուրդ են» (История, V. 13)։ Տես Th. Reinach, Textes d'auteurs grecs et romains relatifs au Judaisme, Paris, 1896։
- 45. Սենսեկայի չատ երկեր և նամակներ մեզ չեն Հասել: Քրիստոնյաների Հետ փիլիսոփայի ծանոթության լեդենդը ջննված է Г. Буасье, Римская религия от Августа до Антонинов աչխատությունում (թարդ. ֆրանս., Ծ., 1914, էջ 415 Հա-ջորդիվ ):
  - 46. Плиний Младший, Письма. Х, 96:
  - 47. Тацит, Анналы, XV, 44:
- 48. А. Древс, Внеевангельские свидетельства об Иисусе, Атеист, 1930, И 54, їз 72-84; Я. Ленцман, Происхождение христианства, ţŷ 59:
- 49. Տես, օրինակ С. Ковалев, Основные вопросы..., էջ 34; М. Кубланов, Иисус Христос-бог, человек, миф? М., 1964, էջ 134; նույնի՝ Возникновение христианства, М., 1974, էջ 62:
  - 50. Светоний, Жизнь двенадцати цезарей, Нерон, 16:
  - 51. Ъпсјъ швипск, Клавдий, 25:
- 52. Տես, Գործք. ԺԸ 2, որտեղ ասվում է, որ Կլավդիոսից Հալածված Հրեաների Հետ կային և քրիստոնյաներ։ «Քրիստոս» և «քրիստոնյա» բառերը Հաճախ են աղավաղվել լատինական տեքստերում. տես օրինակ՝ Тертуллиан, Апологетика, III, 3: Գրա պատճառները քննված են И. Тронский, Античность и современность Հոդվածում (М., 1972, է) 34 Հաջորդիվ ):
  - 53. И. Стучевский, Восточные корни мифа о Христе, М., 1958, է 14:
  - 54. Лукиан, О кончине Перегрина, 13:
  - 55. Մեջբերումն ըստ՝ Ориген, Против Цельса, I, 26, III, 7, 34; VIII, 14:
  - 56. Մեջբերումն ըստ՝ E Barnicol, Das Leben Jesu, Halle, 1958, VII, §72:
- 57. И. Флавий, Арх. XVIII, 5, 2: Այդ տեղի Հարաբերությունը ավետարանական պատմության Հետ տես "На пороге Нового Завета", ңլ. XXXIII:
  - 58. М. Кубланов, Возникновение христианства, 📢 59-60:
- 59. И. Флавий, Арх. XX, 9, 1 «Այդ տեղը բնագրի տպավորություն է թողնում» (И. Свенцицкая. Пророки, спасители, мессии, Наука и религия, 1969,
  И 2, էջ 58)։ Այն, որ Փլավիոսը Քրիստոսի մասին այստեղ խոսում է Հարևանցի,
  մեզ չպետք է զարմացնի։ Հեսսեական Արդարության Ուսուցչի մասին նա խոսում
  է ավելի անտարբեր (տես И. Флавий, Иудейская война, II, 8, 9, որտեղ Ուսուցիչը անվանված է Հեսսեների «օրենսդիրը»)։

- 60. Գործք. ԺԵ 13, Ա Կոր. ԺԵ 7, Գաղ. Ա 19։ Ավանդություններից մեկի Համաձայն, Հակոբը Հիսուսի խորթ եղբայրն էր, Հովսեփի որդին առաջին ամուսնությունից, իսկ ըստ մյուսների՝ նա Կույս Մարիամի քրոջ որդին է։
  - 61. И. Флавий. Apx. XVIII. 3:
  - 62. Ориген, Против Цельса, 1, 47; In Matt, XIII:
  - 63. Евсевий, Церк. История, 1, 11:
- 64. Դեռևս XIX դարում Է. Ռենանը Փլավիոսի տեքստը Համարում էր բնադիր և միայն մի քիչ վերափոխված (տես Э. Ренан, Жизнь Иисуса, Թարդ. ֆրանս., էջ 35)։ Այդ կարծիքը բաժանվում էին Տ. Ռեյնակը, Ա. Գարնակը և ուրիչ դիտնականներ։ որՀրդային պատմաբան Կուբլանովը ընդդծում է, որ տեքստը չէր կարող ամբողջությամբ դրված լիներ IV դարում։ «Հազիվ Թե,-ասում է նա,-քրիստոնյաների մասին այդ ժամանակ սկսեին խոսել որպես «դեռ» դոյություն ունեցող աղանդի։ Բայց, այդպիսի արտահայտությունը լիովին տեղին է մ. թ. I դարի երկըորդ կեսի համար, այն ժամանակի համար, երբ Հովսեփոս Փլավիրոսը դրեց «Հրեական Հնություններ» (М., Кубланов, Иисус Христос-бог, человек, миф? էջ 133)։
- 65. Մեջբերումն ըստ` И. Амусин, Об одной забытой публикации тартуского профессора Александра Васильева, ∑ημειωτικ, Труды по знаковым системам, Тарту, 1975, вып. 7, ξ 299; S. Pines, An Arabic Version of the Testimonium Havianum and its Implications, London, 1971, ξ 9 8-10:
- 66. «Հրեական պատերազմի» Հունական տեքստի առաջաբանում Փլավիոսը գրում է՝ «Պատերազմի նման նկարագրություն ես առաջ կազմել էի ներքին Ասիայի բարբարոսների Համար մեր մայրենի լեզվով»։ Այդ տարբերակը չի պաՀպանվել։
- 67. Sh' и Н. Мещерский, История "Иудейской войны" Иосифа Флавия в древнерусском переводе, М-Л., 1958, ξ 14; A Berendts, Havius Josephus vom Jü dischen Kriege, 1924-1927, Bd. 1-4; R. Esler, 'Ιησουξ βασιλευζ ου βασιλευσαζ 1929-1930, Bd. 1-2:
- 68. И. Флавий, Иудейская война II, 9, 1 (Н. Мещерский, Ук. соч.,  $\S 257-258$ ):
- 69. Այսպես. Մովսեսի մասին Фլավիոսը գրում է, որ նրան Համարում էին «արտասովոր և աստվածային մարդ» (Против Апиона): Sես AM Dubarle, Jésus d'aprés Flavius Joséphe, BTS, 1973, N154 է 9 23:
- 70. Талмуд, Санхедрин, 43а, 107в; Сота 47а и др: այդ տեքստերի ժողովածուն տես Д. Муретов, Ренан и его "Жизнь Иисуса", СПб., 1907, էջ 409; Ранович, Первоисточники по истории раннего христианства, էջ171-175։ Թալմուդում Քրիստոսի մասին Հիչատակությունների բնույթը տես Н. Никольский, Талмудическая традиция об Иисусе, Труды БГУ, Минск, 1925, N 7, էջ 138-161:
  - 71. Авод-Зара, 166-17а:
  - 72. Ѕես А. Ранович, О раннем христианстве, էջ 241:
  - 73. Св. Иустин, Диалог с Трифоном Иудеем, 8, 17:
  - 74. Ѕեп А. Смирнов, Мессианские ожидания и верования иудеев около

- времен Иисус Христа, Казань, 1899, էջ 277 Հաջորդիվ։
- 75. А. Робертсон, Происхождение христианства, Гіс. іЭ-Й., М., 1959, ţұ 133:
- 76. А. Древс, Миф о Христе, С.1, էջ VII: Հատկանչական է, որ Պողոս առաջյալի պատմական ռեալականությունը ընդունում է անդամ այնպիսի «անուղ-ղելի» առասպելաբան, ինչպիսին Կրիվելևն է (И. Крывелев, История религий, С. 1, էջ 154):
- 77. Գործք Ե, 34; Բ Կորնթ. ԺԱ, 32; Գործք ԺԸ, 2; 12-17; ԻԳ, 2, 24-26; ԻԴ, 1, 27; ԻԵ, 13։ Արետաս Թագավորը ստացել է Կալիգուլայից Դամասկոս քաղաքը 37թ., 40 թ. նա մաՀացել է։ Հետևաբար, արետասի կողմից Պողոս առաքյալը Հալա-ծանչների է ենթարկվել այդ ժամանակից ոչ ուչ։ Բայց, քանի որ Արետասի կուսակալը Դամասկոսում սկսեց Հետապնդել առաքյալին իր դիմումից երեք տարի անց, ապա այդ ուղերձր կարելի է թվագրել 35-36թթ։
  - 78. А. Древс, Миф о Христе, С.1, ţ) 125:
- 79. Ա Կոընթ. Թ, 5; ԺԱ, 23; ԺԵ, 3-9; Գաղ.լ Ա, 18-19; Բ, 9-14; Հռոմ. Ե, 6, 15:
  - 80. Հայտն. ԻԲ, 16; Ա, 5; Բ, 8; Ե, 9:
- 81. Дж. Робертсон, Первоначальное христианство, էջ 27։ Այդ վարկածն է պաշտպանում նաև առասպելաբան Ժ. Օրիրը (տես Ж. Орир, От бога к человеку, թարդ. ֆրանս., Наука и религия, 1966, N3, էջ 56)։
  - 82. А. Робертсон, Происхождение христианства 📢 116:
- 83. А. Донини, Люди, идолы и боги. Очерк истории религии, թարդ. իտալ., М., 1962, էջ 267, 469:
  - 84. С. Кавалев, Основные вопросы..., է 164-169:
- 85. А. Каждан, Историческое зерно предания об Иисусе Христе, Наука и религия, 1966, N 2, 59 13:
- 86. М. Кубланов, Иисус Христос...,  $\xi v$  158; ហាងប ហែក ហែក Социальнопсихологические аспекты возникновения христианства, Азия и Африка сегодня, 1977, N 6,  $\xi v$  59; 3. Косидовский, Сказания евангелистов,  $\bar{v}$   $\bar{v}$ 
  - 87. М. Кубланов, Возхикновение христианства, 📢 62:
  - 88. И. Свенцицкая, Запрещенные евангелия, М., 1965, ţ 46:
- 89. С. Булгаков, Два Града, М., 1911, С. 2 էջ 25։ «Կրոնական մեծ չարժումները,- գրել է անգլիացի պատմաբան և ազգագրագետ Ջ. Ֆրեզերը,- ցնցելով
  մինչև խորջերը մարդկությունը և ժողովուրդների փոփոխվող Հավատալիջները,
  չեն կարող չառաջանալ ընդՀանուր մակարդակի վրա բարձրացող մտջերի գիտակցական և մտածված ջանջերով։ Առանց մեծ մարդկանց ազդեցության, պատմությունը բացատրելու փորձը չողոջորթում է ունայնամիտ միջակներին, բայց չի գտնում երբեջ պատմաբան- փիլիսոփայի ջաջալերանջը (J.Frazer, The Golden Bough, Ñ
  IV, էջ 312)։
- 90. Տես А. Барбюс, Иисус против Христа Թարդ. ֆրանս., Ծ., 1928։ Բարբյուսի տեսակետի առիԹով տեղի է ունեցել Հայտնի բանավեճ Ա. Վ. Լունաչարսկու և միտր. Ա. Վվեդենսկու միջև: դրա սղադրուԹյունը լույս է տեսել առանձին Հրա-

տարակչությամբ` А. Луначарский, Личность Христа в современной науке и литературе, М., 1928:

- 91. Իր յոթՀատորանոց «Քրիստոս» աչխատության մեջ Ն. Մորոզովը փորձել է ապացուցել, որ Հիսուսը ապրել է 4-րդ դարում, և որ Մովսեսի, ՄուՀամեդի, Ռամզես II և Վասիլի Մեծի մասին լեդենդները Հիսուսի անձի չուրջ ծադած պատ-մությունների սոսկ արձադանքներն են։ Հին աչխարհի պատմությունը Մորոզովը Համարում է Հնարովի և քննության է ենթարկում բոլոր արևելյան և անտիկ Հուչ-արձանները որպես Միջին դարերի ստեղծադործություն։ Ն. Մորոզովի մասին տես М. Кубланов, Новый Завет..., էջ 184 Հաջորդիվ, Г. Лившиц, Очерки историографии Библии и раннего христианства, Минск, 1970, էջ 206 Հաջորդիվ։
- 92. И. Свенцицкая, Пророки, спасители, мессии,  $\S \ 61$ :  $\upmu \$
- 93. И. Крывелев, Что знает история об Иисусе? էջ 4 Հաջորդիվ։ «Հիսուս Մարդը Նազարեթից,-Հայտարարում է արևմտագերմանացի պատմաբան Ցերենը,- դա այն Հիսուս Քրիստոսը չէ, որի մասին պատմվում է Ավետարաններում (տես Э. Церен, Лунный бог, М., 1976, էջ 50)։ Համարյա նման արտաՀայտությամբ Քրիստոսի մասին խոսում է Ձ. Կոսիդովսկին, որը այնուամենայնիվ, ընդունում է ջրիստոնեության Հիմնադրի պատմական ռեալականությունը (3. Косидовский, Иисус Назарянин, С. 1, էջ 277)։
  - 94. Մատթ. Բ 13
  - 95. Մատթ. Բ 16, Հմմտ. Ղուկ. Բ22, Ղեվտ. ԺԲ 2-8:
- 96. Տես Э. Мутье-Руссэ, Существовал ли Иисус Христос?, Թարդ. ֆրանս., М., 1929, էջ 32 Հաջորդիվ։ И. Крывелев, Евангельские сказания и их смысл, М., 1957։ «Հակասությունների» մեծ մասը վերցված է այս դրջից։
- 97. Հմմտ. ՀովՀ. Բ, 1; Դ, 3: Ղուկասն ասում է Մարթային և Մարիամին Հիսուսի այցելության մասին, որոնք ապրում էին Երուսաղեմի արվարձանում, և վերագրում է այդ մինչև Չարչարանաց չաբաթը եղած ժամանակին:
- 98. Հրեաների ծադումնաբանության մասին տես И. Флавий, Против Апиона, 1, 7: Евсевий, Церк. история, III, 12, 20: Սկսած Հուլիոս Աֆրիկանացուց (IIդ)՝ վաղ ջրիստոնեական գրողները սկսեցին Հակվել այն մտջին, որ Քրիստոսի մի տումաբանությունը «արյունակցական է», իսկ մյուսը՝ «իրավաբանական» ջանի որ Հովսեփի նախնիները Հետևում էին «լեվիրատի»՝ տագրամուսնության օրենջին (այսինջն՝ մեռածի եղբայրը ամուսնանում էր նրա այրու Հետ և որդեգրում նրա երեխաներին), տես Евсевий 1, 7; Августин, О согласии евангелстов, III: Ոմանջ գտնում էին, որ Մատթեոսի տումաբանությունը պատկանում է Հովսեփին, իսկ Ղուկասինը՝ Կույս Մարիամին։ Մանրամասն տես Ա. Մենի «На пороге Нового Завета»-ում։
  - 99. А. Немоевский, Бог Иисус, др 23 4ш/прпрф:
  - 100. Shu J. L. McKenzie, Dictionary of the Bible. London. 1966, to 465:
- 102. Տես այդպիսի փոparameter հետ այդպիսի փոparameter հետ հունա, Святая земля и Библия դրքում (parameter фարդ. անդլ., СПб., parameter 1894, parameter у 920):

- 103. И. Крывелев, Евангельские сказания..., էջ 27։ Մի քանի առասպելաբաններ այնքան Հեռուն են գնացել, որ փորձել են Ավետարանների բոլոր աչխար-Հագրական տվյալները վերածել Հասարակ բառախաղերի։ Տես Г. Рашке, Места и пути Иисуса по Евахгелию от Марка, атеист, 1930 N 59 էջ 156-162։
  - 104. И. Крывелев, Евангельские сказания..., ţ 27:
- 105. Ղևտ. ԺԲ, 6; Ելք Գ, 1; Ի, 17; ԻԲ, 4; Առակ ԻԶ, 2; ԻԷ, 27; Երկ. օր. ԺԴ, 7; Ա Թագ. ԻԷ, 9; Երգ Երգոց Բ, 14; Եսայի ԺԱ, 6:
  - 106. Э. Мутье-Руссэ, Жил ли Иисус Христос?С 66:
  - 107. Там же, է 9 66-67:
- 108. Տես Թվոց. ԺՋ, 14; Ելք ԻԲ, 5, 11; Եղեկ. ԼԱ, 5; Եղեկ. ԻԸ, 26 և այլն. И. Флавий, Иудейская война, III, 10, 8; Archaeological Encuclopedia of the Holy Iand, Jerusalem, 1972, է 9 340:
  - 109. Shu M and J. Miller, Encuclopedia of Bible Life, London, 1967 ţ 203:
  - 110. Ѕեп И.Свенцицкая, Ук. соч., է 961-62:
- 111. Տես Я. Грунтфест, Новый документ о йеменско-палестинских связях доисламского периода, Палестинский сборник, 1974, N 25 (88), էջ 105-114; P. Bagatti, Exsavations in Nazareth, Jerusalem, 1969 (Իր ինքնակենսադրության մեջ (Vita, 45) Փլավիոսը խոսում է Գալիլիայի քաղաքների և գյուղերի մասին)։
- 112. Shu FG Kenyon and HI. Bell, Greek 204 Papyri in the British Museum, Iondon, 1907, 4. III, 59 125:
  - 113. И. Крывелев, Евангельские сказания..., £9 20:
  - 114. Ѕես Н. Машкин, Принципат Августа, М., 1949, է 528, 545:
  - 115. Տես գլ. 1, ծանոթ. 4։
  - 116. И. Флавий, Иудейская война, 1, 33, 8; Ъпъц. 9, 1:
  - 117. Shu W.F.Albright, the Archeology of Palestine. London, 1949, 59 244:
  - 118. И. Крывелев, Евангельские сказания..., ¿ 21:
  - 119. И. Флавий, Арх. ХХ, 9,1:
  - 120. Я. Ленцман, Ук. соч., Е) 189:
- 121. Տես И. Флавий, Арх. XIV, 4, 4. Գեննեսարեթի չրջակայքում բնակվող Հույն բնակչության մասին տես Страбон, География, 16, 2, 35:
  - 122. И. Крывелев, Что знает история...,  $\xi$ 9 124:
  - 123. Տես վերևում դլ. 17:
  - 124. И. Крывелев, Что знает история..., ţŷ 125:
  - 125. И. Крывелев, Евангельские сказания..., է 24:
  - 126. И. Флавий, Apx. XVII, 2, 2; 4, 3; XVIII, 2, 3; XX, 9,1:
- 127. Պատմական քննությունը կարող է տարածվել միայն Հրաչքների մասին ավետարանական պատմազրույցների ժանրով կամ ձևով։ Այդ Հարցի բազմակողմանի դիտարկումը տրված է Կ. Լեոն-Դյուֆուրայի ընդՀանուր խմբագրությամբ Les miracles de Jesus (Pariz, 1977) Հոդվածների ժողովածուում։
- 128. Այդ կոնցեպցիան որպես գրական Հնարանջ օգտագործել է Մ. Բուլգակովը իր «Վարպետը և Մարգարիտան» վեպում:
- 129. Shu H Y Bell, Fragments of Unknown Gospel and Other Early Christian Papyrus, 1935, C. H Roberts, An Unpublished Fragment of the Fourth Gospel in the I.

Rylands, Ilbrary, Manchester, 1935; А. Иванов, Текстуальные памятники Священных Новозаветных писаний. БТ, М., 1960,  $\xi$ ? 66; еп. Михаил (Чуб). Памятники древнехристианской письменности, ЖМП, 1955, 112,  $\xi$ ? 56:

130. Բնագրից արված այդ քաղվածքները բերված են М. Мыретов, Ренан и его "Жизнь Иисуса" գրքում (Հկո., 1907, էջ 345 Հաջորդիվ)։ Տես նաև К Aland, Synopsis Quattuor Evangeliorum, Stuttgart, 1973:

131. Св. лимент, 1 Посл. к коримфянам, 13, 15, 16, 18, 24:

132. Св. Ифнатий Богоносец, Послание к ефесянам, XIV; к смирнянам, IV, I, к Поликарпу, II, I; Дидахе, I, VII, VIII, XI, XV, XVI:

133. Св. Поликарп. Послание к филиппийцам, 2, 7: Պոլիկարպոսի տարիքի մասին տես Окружное послание о мученичестве Поликарпа (թարդ. ռուս., M., 1835, էջ 15):

134. Евсевий, Церк. история, III, 39:

135. Shu Г. Безе, Достоверность наших Евангелий, ţŷ 116-117; J. Quasten, Patrology, Urecht, 4. 1, ţŷ 191 f:

136. Св. Иустин, Диалог с Трифоном Иудеем, 5, 17, 49, 51, 76, 78, 100, 102: Բացի դրանից, I և II դարերի սաՀմանադծի քրիստոնեական Հեղինակ Կող-րատը վկայում է, որ ինքը դիտի Քրիստոսի կողմից բժչկված որոչ անձանց (Տես Евсевий, Церковная история, IV, 3):

137. Евсевий, Так же, 1, 13; М. Кубланов, Цит. соч., ţ9 24:

138. Св. Ириней Лионский, Против ересей, II, 17, 8, 22; III, 11, 7-9:

139. А. Ревиль, Иисус Назарянин, 4. 1, 5) 209:

140. Св. Ириней, Против ересей, III, 1, 1: Մարկոսի մասին տես Գործք ԺԲ, 12; ԺԳ, 5, 13; ԺԵ, 37-39; Կող. Դ, 10; Ֆիլիմ. ԻԴ, 2; Տիմ. Դ, 11; Ա Պետր. Ե, 13: Հնարավոր է, որ Մարկոսը, ինչպես և Բարաբբան, ունեին ղպտիական ծագում, տես М. Фиейский, Евангелие от Марка, ТБ, Հ. IX, էջ 1-11; D.E.Nineham, Saint Mark, Iondon, 1967, էջ 38-43:

141. Евсевий, Церк. история, ІІІ, 39:

142. Св. Иустин, Диалог с Трифоном Иудеем, 108:

143. Տես X Léon-Dufour, Les Evangiles synoptiques, RFIB, Հ. II, էջ 198:

144. Մարկ. ԺԵ, 21; Հմմտ. Հռոմ. ԺԶ, ԺԳ, ԺԴ, 51-52։ Այդ տվյալների Հետ կապված կարելի է նչել Կեդրոնի Հովտում արված պեղումների դտածոները Հնա-գետների կողմից։ Այնտեղ Հայտնաբերվել է Հրեաների ընտանեկան դամբարան՝ Հայրենադարձված Եդիպտոսից։ Նրանց Հետ Թաղված է ոմն «Աղեքսանդը, որդի Սիմոնի»՝ ծադումով Կյուրենացի (Տես D.P. Barag, Témoignages archéologiques sur l'histoire de Jésus, Les dossiers de l'archéologie, 1975, N10, էջ 12)։

145. Տես X Léon-Dufour, The Gospels and the Jesus of History, էջ 110:

146. Մարկ. Գ, 17; Ե, 41; Է, 11, 34; ԺԴ, 36, ԺԵ, 34։

147. Евсевий, Церк. история, III, 239: Միանգամայն ակներև է, որ խոսքը Մատթեոսի անվանած մաքսավոր Ղևիի` Ալփեոսի որդու մասին է։ Տես Մատթ. Թ, 9-10; Մարկ. Բ, 13-15; Ղուկ. Ե, 27-29։

148. Տես X Léon-Dufour, Les Évangiles synoptiques, էջ 192։ Մախեսսը քաղվածքներ է անում Աստվածաչնչի ոչ խե բնադրից, այլ Սեպտուադինտայից, Հունական Թարդմանությունից, որը տարածված էր Պաղեստինից դուրս ապրող Հրեաների մեջ։

149. Հետազոտողները գտնում են, որ այն կարելի է տրոՀել մի քանի ցիկլերի։ Մասնավորապես, ըստ Ա. Ռեվիլիուի, այդ ցիկլերը յոժն են՝ 1. Նոր Կտակարան, 2. խորՀուրդներ առաքյալներին, 3. Հակառակորդներ, 4. Աստծո Արքայուժյուն, 5. Հարաբերուժյուններ Հավատարիմների միջև, 6. դաղտնիքի բացաՀայտում, 7. Աստծո Արքայուժյան Հայտնուժյուն։ Կ. Լեոն Դյուֆուրը առաջարկում է բաժանել Հինդ մասերի՝ 1. Լեռան քարող (դլ. 5-7), 2. քարողներ աչակերտներին (դլ. 10), 3. խոսք առակներով (դլ.13), 4. Հարաբերուժյուններ Հավատարիմների միջև (դլ.18), 5. վախձանաբանուժյուն (դլ. 24-25)։

150. Նման տեսակի ժանրի օրինակ կծառայի վերջերս Հայտնաբերված «Թովմասի Ավետարանը» որտեղ յուրաքանչյուր պարբերություն սկսվում է «Հիսուսն ասաց» բառերով: Տեքստի թարգմանությունը տես Античность и современность դրքում (Ծ., 1972, էջ 365 Հաջորդիվ):

151. К. Адам, Иисус Христос, Гіс. դերմ., Брюссель, 1961, էջ 66:

152. Տես Ղուկ. Ա 1-4:

153. Мураториев фрагмент; Ириней, Против ересей, III 1, 1; Тертуллиан, Против Маркиона, IV, 5; Климент, Строматы, I, 21, 145; Ориген, На Матфея, 1. Նորկտակարանյան տվյալներ Ղուկասի մասին՝ Կող. Դ, 14, Բ Տիմ. Դ, 10; Ֆի-լիմ ԻԳ; Հռոմ. ԺԶ, 21:

154. Գործը. ԺԶ 10-17, Ի 5-21, 18, ԻԷ 1-44, ԻԸ 1-16:

155. Այդ դրույթը Հանդամանորեն Հիմնավորված է A Harnack, Zu den Schriften des Iukas, Ieipzig, 1906-1908 աչխատանքում։ Տես նաև C. Stuhlmuller, The Gospel According to Iuke, JBC, Հ. II, էջ 115ք։

156. Антимаркионский пролог, X. Léon-Dufour, Les Evangiles synoptiques, § 253:

157. X Léon-Dufour, Idem, F9 256:

158. Մարկոսի 661 տներից միայն 30-ը չի մտել Մատթ. և Ղուկ։ Մատթեոսը և Ղուկասը ունեն 200 ընդՀանուր տեղեր, փոխառնված ոչ Մարկոսից։ Տես Д. Мережковский, Иисус Неизвестный, Белград, 1932, Հ. 1, էջ 54 Հաջորդիվ; иером. Лев (Жилле), Иисус Назарянин по данным истории, Париж, УМСА, 1934, էջ 48 Հաջորդիվ։ Շատ ժամանակակից մեկնիչներ դանում են, որ Մատթեոսի, Մարկոսի և Ղուկասի Ավետարաններին նախորդել են ավելի վաղ նյութերի վրա Հիմնված տեջստերի ժողովածուներ, որոնջ էլ Հիմջ են ծառայել ներկա սինոպոիկական Ավետարանների Համար (տես, օրինակ Р. Benoit, М Е Boismard, Synopse des Quatre Evangiles, Paris, 1972, էջ 15 s)։ Բայց և այնպես, առավել անվիճելին այն տեսությունն է, Համաձայն որի, Մարկոսը և «Լոդիան» եղել են սինոպ-տիկների դլխավոր աղբյուրները։ Տես ECast, Synortic Problem, JBC, II, էջ 1-6։

159. Մատ , ի, 20; Մարկ. Ա, 19-20; Թ, 38-40; Ղուկ. Թ, 54; Գործք Գ, 1, 8, 14-25; Գաղ. Բ, 9; Ириней, Против ересей, III, Антимаркионский пролог; Евсевий, Церк. история, III, 23: Իրինեոսի վկայությունը առանձնապես կարևոր է, քանի որ նա անձամբ դիտեր Պոլիկարպոսին՝ ՀովՀաննեսի աչակերտին։ IV Ավետարանի ադդեցությունը նկատելի է քրիստոնեական դրքում, դրված մոտ 110թ.

- (шы В. Vavter, The Gospel According to John, JBC, II, 59 413-415):
  - 160. Ѕեп 3. Косидовский, Сказания евангелистов, է 9 72:
- 161. Տես С. Трубецкой, Учение о Логосе, М., 1906, էջ 225; Л. Буйе, О Библии и Евангелии, Брюссель, թարգ. ֆրանս., 1965, էջ 28 Հաջորդիվ; R. Brown, The Cospel According to John, Հ. I, էջ LXI:
- 162. Shu C. C. Torrey, The Four Gospels, 1933; M Black, An Aramaic Approach to the Gospels and Acts. Oxford, 1969:
- 163. Shu J. Daniélou, Les manuscrits de er Morte..., to 113 s.; R. Brown, New Testament Essays, New York, 1965, to 138f; Ch. Dodd, The Interpretation of the Fourth Gospel, Cambridge, 1953, to 74f:
- 164. J. Allegro, The Dead Sea Scrolls and the Origins of Christianity, New York, 1958, § 9 128:
  - 165. Ch. Dodd, Historical Tradition in the Fourth Gospel, New York, 1963, £9 423:
- 166. Տես R.E Brown The Gospel According to John, New York, 1966, ζ. Ι, Էջ XXIVf:
  - 167. Ц. Հп. Сп. Ц. 1; Евсевий, Церк. история, III, 39:
  - 168. Տես վերևում, էջ 282:
- 169. Տես Д. Мережковский, Иисус Неизвестный,  $\zeta$ . 1, էջ 91 Հաջորդիվ: Հայտնի են մոտ 25 ավետարանական պարականոններ, որոնց մի մասը պաՀպանվել է ամբողջությամբ: Պարականոնների ընդՀանուր ակնարկներ՝ Ю. Николаев (Данзас), В поисках за Божеством, СПб., 1913, էջ 437 Հաջորդիվ. С. Жебелев, Евангелия канонические и апокрифические, Пг., 1919, էջ 73 Հաջորդիվ; V Decriox, Apocryphes du Nouveau Testament, BTS, 1973, N154, էջ 7-11:
  - 170. J. Bonsirven, C. Bigari, Apocryphes du Nouveau Testament, RHB, 11, էջ 745:
  - 171. J. Jeremias, Les paroles incinnues de Jesus, Pariz, 1970, £9 119:
- 172. Иером. Лев (Жилле), В поискаь первоначального евангельского предания, Путь, Париж, УМСА, 1932 N 36, §9 87:
  - 173. Евсевий, Церк. история, III, 37, 2:
- 174. Տես И. Кант, Религия в пределах только разума, թարգ. գերմ., СПб., 1908, էջ 179:
- 175. Г. Гегель, Жизнь Иисуса; Г. Гегель, Философия религии,  $\theta$ արգ. գերմ.,  $\sigma$ ., 1975,  $\varsigma$ . 1, էջ 35: Հեգելի կենդանու $\theta$ յան օրոջ իր գիրջը չի տպագրվել:
  - 176. Д. Штраус, Жизнь Иисуса, М., 1907, 4. 1, ţ2 32:
- 177. Նույն տեղում՝ Հ. 2, էջ 67 Հաջորդիվ; 83 Հաջորդիվ; 8ես նաև նրա «Чудеса Христа» (Թարդ. ռուս., Հկո., 1907), որտեղ ղարդացվում է Համանման տեսակետ։ Հին Կտակարանի իսկական մեսիոլոդիայի մասին տես прот. А. Смирнов, Мессианские ожидания и верования иудеев около времени Иисуса Христа, Казань, 1899; J. Klausner, The Messianic Idea in Israel, London, 1956:
- - 179. F.Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu Forschung, 1918, £9 512:
  - 180. Н. Бердяев, Наука о религии и христианская апологетика, Путь,

- Париж, УМСА, N 6, 1927,  $\S \ 63$ : Shu hull C. Булгаков, Современное арианство,  $\S \ 162-163$ ; Л Жилле, В поисках первоначального евангельского предания,  $\S \ 81-82$ :
- 181. Տես Еп. Михаил (Чуб), Христологическая проблема в западном богословии, БТ, 1968, в. 4, էջ 281 Հաջորդիվ; Ф. Пефуле, Иисус- Тот, то приходит из иного мира, Логос, Париж- Брюссель, 1973, N 11-12, 85 Հաջորդիվ: Այնտեղ նչված են Հիսուսի կյանքի մասին Հիմնական ժամանակակից աչխատությունները:
  - 182. X Léon-Dufour, Les Evangiles synoptiques, £9 297:
- 183. R. Bultmann, Primitive Christianity in The Contemporary Setting, London, 1964, 59 12:
  - 184. R. Bultmann, Foi et compréhension, 4. 1, 59 234:
  - 185. R. Bultmann, Jesus Christ and Mythology, New York, 1958, £9 11:
- 186 Տես П. Гибер, Евангелия: вера и история, Логос, 1972, N 6, էջ 9 հաջորդիվ:
- 187. С. Желудков, Почему и я-христианин, Франкфурт, 1973, էջ 106 Հաջորդիվ:
  - 188. J. Kausner, Jesus of Nazareth, 1926; D. Husser, Jesus, Hamburg, 1968:
  - 189. W. F. Albright, The Archeology of Palestine, ξ9 90:
  - 190. Ѕեп И. Амусин, Рукописи Мертвого моря, է 245:
  - 191. W.F.Albright, The Archeology of Palestine, ξ9 249:
  - 192. Idem, 59 247:
- 193. Shu H. Усенский, Святые места в Иерусалиме на сегодня, ЖМП, 1961, N 6,  $\xi$ ? 11; BTS, 1966, И 86,  $\xi$ ? 49:
  - 194. А. Немоевский, Бог Иисус, 59 228:
- 195. Տես Л. Львов, Надпись Понтуя Пилата из есапии Палестинской, Вопросы истории, 1965, N 7, էջ 134-135։ Պրակուրատորը գլխավորապես պատասխանատու էր Հարկերի Համար, այն ժամանակ, երբ պրեֆեկտի տիտղոսը մեժացնում էր նրա իրավունջները որպես երկրի փոխարջա (կուսակալ)։ Հենց այդ պատճառով Պիղատոսը կոչվում է "γεμων-կառավարիչ։ Տես M A Calderini, L'inscription de Ponce Pilate à Césarée, BTS, 1963, N7 էջ 8։
- 196. Այդ «սիալը» առասպելաբանները մշտապես ընդդծել են (տե՛ս А. Ней-хардт, Происхождение креста, М., 1956, էջ 35):
  - 197. Shu Israel Exploration Journal, Jerusalem, 1970, 4. 20, L 1-2, 59 38-59:
- 198. Shu G E Wright, Biblical Archeology, to 268; J. Briand, L'Eglise Judéochréhienne de Nazareth, Jérusalem, 1975, to 5:
  - 199. Ж. Руссо, Эмиль, или О воспитании, IV, §347:
  - 200. Ch, Dodd, The Founder of christianity, London, 1971, ξξ 37:

# ՄԱՏԵՆԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ

I. Հիսուս Քրիստոսի կլանքը

--

ПБЭ

ПМ

ПО

II. Ավետարանների մեկնություններ

III. Քրիստոսի անձր և ուսմունքը

IV. Ավետարանական պատմության մասնավոր կողմը

V. Ավետարաններ. ծագումը և պատմական վավերականությունը

VI. Բառարաններ և տեղեկատուներ

VII. Ավետարանական պատմությունը գեղարվեստական գրականության մեջ

# ԿԻՐԱՌՎԱԾ ՀԱՄԱՌՈՏԱԳՐՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ

Православная богословская энциклопедия

| Богословский вестник                        |
|---------------------------------------------|
| Братский вестник                            |
| Богословские труды                          |
| Вестник древней истории                     |
| Вера и разум                                |
| Воскресное чтение                           |
| Душеполезное чтение                         |
| Журнал Московской Патриархии                |
| И. Флавий, Археология, или Об иудейских     |
| древностях                                  |
| Новый энциклопедический словарь, изд. Брок- |
| гауза и Ефрона                              |
|                                             |

Православная мысль

Православное обозрение

Бобринский А. Из эпохи зарождения христианства: 1. Свидетельства

Вега (В. Гейман). Апокрифические сказания о Христе: Книга Никоди-13. ма. СПб.. 1912.

443

Նուլնը՝ Книга Девы Марии. СПб., 1912. 14.

Նունը` Книга Иосифа Плотника. СПб., 1914.

ПС Православный собеседник пто Прибавление к творения св. Отец

ТБ Толковая Библия

CT Странник

Т ДА Труды Киевской духовной академии

XR Христианское чтение

ЧОЛДП Чтения в Обществе любителей духовного

просвящения

BTS Bible et Terre Sainte

JBC The Jerome Biblical Commentary/Ed. R. Brown, J.

A. Fitzmyer, R. E. Murphy, London, 1968, v. I-II

**RFIB** Robert A., Feuillet A. Introduction a la Bible.

Tournai, 1959, v. I-II.

# T 3ԻՍՈՒՄ ՔՐԻՍՏՈՍԻ ԿՅՍՆՔՐ՝ ՐՆԴՅՍՆՈՒՐ นะพนรกเครกเบาะก. นาครกเกาะก\*

Библия с приложениями.- Брюссель, Жизнь с богом, 1973-1977. \*1.

- Новый завет Господа хашего Иисуса Христа.- М., Московская Патр-2. иархия, 1976.
- Նույնը՝ Հավելվածներով- Брюссель, Жизнь с богом, 1965; фототип. изд. - Брюссель, Жизнь с богом, 1967; 2-е фототип. изд. 1970.
- \*4. Նումո՝ Рим, 1944 и 1946.
- Նունը՝ Новый перевод с греческого с подлинника с параллельными 5. местами. Лондн, 1970.
- 6. Aland K. Synopsis Quattuor Evangeliorum. Stuttgart, 1973.
- 7. Benoit P., Boismard M. Synopse des quatre évengiles. Pariz, 1972, t. I-II
- Novum Testamentum grece cum apparatu critico curavit, Eberhard Nestle. 8. Stuttgart, 1963.
- \*9. Гладков Б. Евангельская история. СПб., 1913.
- Слово Жизни вечной. Евенгельское повествование (составил по текстам Нового Завета свящ. Иоанн Корниевский). Брюссель. Жизнь с богом, 1959.
- Феофон (Говоров), еп. Евангельская история о Боге-сыне. 11. вопотившемся нашого ради спасения, в последояательном порядке изложенная слевами святых Евангелистов. М., 1918.
- нехристианских писателей первого и второго веков о Господе хашем Иисусе Христе. Париж. 1929.

- 16. Лопухин А. Незаписанные в Евангелии изречения Хписта Спасителя и новооткрытые изречения Его СПб., 1898.
- 17. Памятники древнехристианской письменности в русском переводе: 1.Апокрифические сказания о жизни Господа нашего Иисуса Христа и Его Пречистой матери. М., 1860.
- 18. Пивоваров Б.Аграфы.-ЖМП, 1974, И 8.
- 19. Порфирьев И Апокрифические сказания о новозаветных лицах и событиях по рукописям Соловецкой библиотеки. СПб., 1890.
- Ранович А. Первоисточники по истории раннего христианства. М., 1933.
- 21. Рождественский В. Новооткрытый отрывок апокрифическо-го евангелия Петра. СПб., 1895.
- 22. Таубе М. Аграфа у Отцов Церкови. Варшава, 1937.
- 23. Նուլնի՝ Аграфа в древнехристианских апокрифах. Париж, 1951.
- 24. Նումսի՝ Аграфа в иудейских и магометанских писаниях. Париж, 1951.
- 25. Трофимова М. Из рукописей Наг-Хамади.- В кн.: Античность и современность. М., 1972 (перевод апокрифического "Евангелия Фомы").
- 26. The Apocryphical New Testament. Ed. M. J. James. Oxford, 1975.
- 27. Jeremias J. Les paroles inconnues de Jesus. Paris, 1970.

### ԳՐԱԿԱՆՈՒԹՅՈՒՆ

### 1. Քրիստոնեական Հեղինակներ

- 28. Буткевич Т., прот. Жизнь Господа нашего Иисуса Христа. Харьков, 1887.
- \*29. Гейки К. Жизнь и учение Христа. Пер. с. англ. М., 1893, вып. 1-2.
- \*30. Гладков Б.Священная история Нового Завета, СПб., 1906.
- \*31. Горский А., прот. история евангельская и Церкви апостольской. М., 1902
- 32. Гречулевич В (впоследствии еп. Виталий). Изложение еангельской истории. СПб., 1861.
- \*33. Дидон А Иисус Христос. Пер. с франц. СПб., 1891, т. 1-2.
- 34. Земная жизнь Иисуса Христа в изящной летературе, живописи и скульптуре. СПб., 1912.
- \*35. Кассиан (Безобразов), еп. Христос и первое христианское поколение. Париж, УМСА, 1950.
- \*36. Лев (Жилле), иером. Иисус Назарянин по данным истории. Пер. с фрац. Париж, УМСА, 1934.
- \*37. Лопухин А. Библейская история в свете новейших исследований и

- открытий: Новый Завет. СПб., 1895.
- 38. Матвеевский П. Евангельская история о Боге-Слове, Сыне Божием, Господе нашем Иисусе Христе. СПб., 1912.
- 39. Мережковский Д. Иисус Неизвестный. Белград, 1932, т. 1-2, ч. 1-2.
- 40. Орда X. (впоследствии еп. Ириней). Земная жизнь Господа нашего Иисуса Христа. Киев, 1882.
- 41. Преображенский А. История земной жизни Господе нашем Иисусе Христе. СПб., 1873.
- 42. Путь Христов (сборник статей). СПб., 1903.
- \*43. Фаррар Ф. Жизнь Иисуса Христа. Пер. с анфл. СПб., 1904.
- 44. Филипп, еп. Евангельская история. Чернигов, 1914.
- 45. Фома емпийский. Размышление о жизни, страданиях и воскресении Господа нашего Иисуса Христа. Пер. с лат. СПб., 1899.
- \*46. Шнеллер. Л. По евангельским следам: Картины из земной жизни Христа Спасителя. Пер. с нем. СПб., 1898.
- \*47. Эдершейм А. Жизнь и время Иисуса Мессии. Пер. С нем. СПб., 19000, т. 1; т. 2 печатался- в ВР, 1901-1904 (посл. англ. издане: A Edersheim. The Life and Time of Jesus the Messiah. 1962).
- 48. Amiot F. Vie de notre Seigneur Jésus Christ. Paris, 1958.
- \*49. Daniel-Rops H Jesus In His Time. London, 1956.
- \*50. Dodd. C. H. The Founder of Christianity. London, 1971.
- 51. De Grandmaison L. Jésus-Christ, Paris, 1929, t. 1-2.
- 52. Guillet JU. The Consciousness of Jesus. New York, 1972.
- 53. Hunter A The Parables Then and Now. London, 1971.
- \*54. Maurias F. La Vie de Jésus. Paris, 1962.
- \*55. Nisin A. Histoire de Jésus. Paris, 1961.
- \*56. Rex W.E In the Footsteps of Jesus. Jerusalem, 1970.
- 57. Ricciotti G Vtta di Gesu Christo. Roma, 1941.
- 58. Taylor V. The Life and Ministry of Jesus. New York, 1955.
- 59. Trocme E Jesus as Seen by His Contemporaries. Philadelphia, 1973.

# 2. Ոչ քրիստոնեական Հեղինակներ և ազատախոՀ աստվածաբանության ներկայացուցիչներ

- 60. Гегель Г. Жижнь Иисуса. Пер. с нем.- В кн.: Г. Гегель. Философия религии. М., 1975, т. 1.
- 61. Грец Г. Иисус Христос и происхождение христианства. Пер. с нем. (перевод глав из кн.: Г. Герц. История еврейского народа. СПб., 1906, т. 4).
- 62. Мейер 3. Иисус из Назарета. Пер. с нем. с послесловием С. Жебелева. Пг., 1923.
- 63. Никольский Н. Иисус и ранние христианские общины. М., 1922.

- 64. Ревиль А. Иисус . Назарянин. Пер. с франц. СПб., 1909, т. 1-2.
- 65. Ренан Э. Жизнь Иисуса. Пер. с франц. М., 1907.
- 66. Штраус Д. Жизнь Иисуса. Пер. с франц. М., 1907. т. 1-2.
- 67. Шюре Э. Великое посвящение. Пер. с франц. Калуга, 1914.
- 68. Юлихер А. Религия Иисуса и начала христианства до Никейского собора. Пер. с нем.- В. кн.: Общая история европейской культуры. СПб., [1910], т. V.
- 69. Ben-chorin Sch. jesus, Bruder Jesus. München, 1967.
- 70. Husser D. Jesus. Hamburg, 1968.
- 71. Klausner J. Jesus of Nazareth. 1926.

### II. ԱՎԵՏԱՐԱՆՆԵՐԻ ՄԵԿՆՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ

#### 1. Սուրբ Հարանց մեկնություններ

- 72. Августин. О согласии евангелистов.- В. кн.: Творения Блаженного Августина, епископа Иппонийского. Киев, 1906, ч. 10.
- 73. Афанасий Великий. Из бесед на Евангелие от Матфея. Из бесед на Евангелие от Луки.- В. кн.: Творения св. Афанасия Великого. Пер. с греч. Серг. Посад, 1903, т. 4.
- 74. Григорий Двоеслов. Беседы на Евангелия. Пер. с лат. СПб., 1860.
- 75. Ефрем Сирин. Толкования на Четвероевангелие. Пер. А. Спасского. СПб., 1896.
- 76. Иероним Стридонский. Толкование на Евангелие от Матфея.- В кн.: Творения Блаженного Иеронима. Пер. с лат. Киев, 1901.
- 77. Иоанн Златоуст. Беседы на евангелиста Матфея Пер. с греч. М., 1899, ч. 1-3.
- 78. Նույնի՝ Беседы на евангелиста Иоанна. Пер. с греч. СПб., 1862.
- 79. Кирилл Александрийский. Толкование на Евангелия от Матфея, Марка, Луки и Иоанна. пер. с греч.- В кн.: Творения св. Кирилла Александрийского. М., 1910.
- 80. Феофилакт Болгарский. Благовестник, или Толкование на Евангелия. СПб., 1910.
- 81. Hilaring. In evangelium Matthaei commentarius.- Migne, Patrologia Latina, t. IXp. 917-1078.
- 82. Origenes. In Matthaeum.- Migne, Patrologia Graece, t. XIII.

### 2. Հետագա չրջանի մեկնություններ

- 83. Альбовский М. Изъяснение избранных мест из Святого Евангелия. Киев, 1914.
- 84. Барсов М. Сборник статей по истолковательному и назидательному

- чтению Четвероевангелия с библиографическим указателем. Симбирск, 1890, т. 1-2
- 85. Богдашевский Д. Евангелие от Матфея: Критика- экзегетическое исследование. Киев, 1915.
- Боголепов Д. Руководство к толковому чтению Четвероевангелия. М., 1910.
- 87. Боссюэ Ж. Размышления на Евангелия. Пер. с франц. Пг., 1916.
- 88. Бухарев И., свящ. Толкование на Евангелие от Матфея. М., 1899.
- 89. Նույնի՝ Толкование на Евангелие от Марка и Луки. М., 1903:
- 90. Նույնի՝ Толкование на Евангелие от Иоанна. М., 1915.
- 91. Властов Б. Опыт изучения Евангелия св. апостола и евангелиста Иоанна Богослова. СПб., 1906.
- \*92. Гладков Б. Толкование на Евангелия. СПб., 1906.
- 93. Гречулевич В. (еп. Виталий). Подробный сравнительный обзор Четвероевангелия. СПб., 1859-1866, ч. 1-3.
- 94. Григорий (Лебедев), еп. Евангельские образы.- БТ, 1976, вып. 16, 1977, вып. 17.
- 95. Дьяченко Г., прот. Объяснение воскресных и праздничных евангелий всего года. М., 1899, ч. 1-2.
- 96. Е. М. Евангелие от Луки- БВс.
- 97. Зигабен Е. Толкование на Евангелие от Матфея. Пер. с греч. Киев, 1886.
- 98. И. И. (митр. Исидор Никольский). Нравственно- филологическое изъяснение текста Лук. XVI, 9-26, XXIII, 58.-X4, 1826, t. XXIII.
- 99. Иванов А. Четвероевангелие и Деяния апостольские. СПб., 1893.
- 100. Кассиан (Безобразов), еп. Евангелие от Матфея и Марка. Париж, 1931.
- 101. Նույնի` Евангелие от Луки. Париж, 1932.
- 102. Նուլնի՝ Евангелие от Иоанна. Париж, 1932.
- 103. Նույնի՝ О молитве Господней.- ПМ, Париж, УМСА, 1949, вып. VII.
- 104. Նույնի` О построении молитвы Господней.- ПМ, Париж, УМСА, 1949, вып. VIII.
- 105. Кохомский С. Объяснение важнейших мест Четвероеванге-лия. Владимир, 1904.
- \*106. Лютов П., прот. Беседы на Евангелие от Марка. Париж, 1931.
- \*107. Марцинковский В. Пособие при изучении Евангелия от Иоанна. Лодзь, 1937.
- 108. Михаил (Грибановский), еп. Над Евангелием. СПб., 1908.
- 109. Михаил (Лузин), еп. Толковое Евангелие. Казань, 1903-1905, т. 1-3.
- 110. Некрасов А. Примечания к Евангелиям.- ПС, 1884-1886.
- 111. Никанор (Каменский), еп. Объяснение Евангелие от Иоанна М., 1906.
- 112. Նույնի՝ Конспект сравнительного чтения Четверо-Евангелия. М., 1905.
- \*113. Полотебнов А., прот. Руководство к последовательному толкованию

- и чтению Евангелия. Ч. 1. Евангелия от Матфея. М., 1905.
- \*114. Пособие к чтению Евангелия от Марка. Пг., изд. Христиан-ского студенческого кружка, 1919.
- \*115. Розанов Н. Евангелие от Марка, Евангелие от Луки, Евангелие от Иоанна.- ТБ, СПб., 1912, т. 9.
- \*116. Фивейский И., свящ. Евангелие от Матфея.- ТБ, СПб., 1911, т. 8.
- 117. Brown R. E. The Gospel According to John. New York, 1966.
- 118. Caird G The Gospel of St. Luke. London, 1964.
- 119. Cranfield C. E The Gospel According of St. Mark. Cambridge.
- 120. Creed J. M The Gospel of St. Luke. London, 1953.
- 121. Dodd C. H The Interpretation of the Fourth Gospel. Cambridge. 1953.
- 122. Hlis P. Matthew-His Mind snd His Message. Collegeville, 1974.
- 123. Fenton J. C. The Gospel of St Matthew. Baltimore, 1963.
- 124. Filson FVACommentary on the Gospel According to St. Matthew. London, 1963.
- 125. Hunter A According to John. London, 1968.
- 126. Johnson S. E. A. Commentary on the Gospel According to St. Mark. London, 1960.
- 127. Lagrange M J. Evangile selon St. Marc. Paris, 1929.
- Leaney A P. C. ACommentary on the Gospel According to St. Luke. New York, 1958.
- \*129. New Testament Reading Guide "Ed. by B. M. Ahern, R. Sullivan, W. G. Hedit., N1, 2, 3, 4, 13.

#### III. ՔՐՍՏՈՆԵԱԿԱՆ ԱՆՁԸ ԵՎ ՈՒՍՄՈՒՆՔԸ։ ԱՌԱԿՆԵՐ

### 1. Քրիստոնեական Հեղինակներ

- \*130. Адам К. Иисус Христос. Пер. с нем. Брюссель. Жизнь с Богом, 1961.
- 131. Александр (Светлаков), еп. Иисус Христос по Евангелиям. М., 1891-1894, т. 1-4.
- 132. Александров Б. Единство Образа Христа по Апокалипсису, Посланиям св. апостола Павла и Евангелиям. Париж, 1964.
- 133. Антоний (Храповицкий), еп. Сын Человеческий: Опыт истолкования.- БВ, 1903, И 11.
- 134. Նույնի՝ Против тех, которые уверяют, будто Иисус Христос был революционером. М., 1909.
- 135. Նույնի՝ Об искуплении. М., 1917.
- 136. Аскольдов С. Христианство и политика. СПб., 1907.
- 137. Бердяев Н. Философия свободного духа: Проблематика и типология христианства. Париж, УМСА, 1927-1928.
- 138. Նույնի` Христианство и классовая борьба, 1931.
- 139. Նույնի՝ Христианство и активность человека, 1933.
- 140. Богдашевский Д. Притчи Христовы. СПб., 1902.
- 141. Նույնի՝ Христос Спаситель как Чудотворец.- ТКДА, 1911, N10.

- 142. Նույնի՝ Притчи Христа Спасителя о Царстве Небесном.- ТКДА, 1912, И 10.
- 143. Боголюбов Н. Образ Иисуса Христа в "Жизни Иисуса" Э. Ренана и Д. Штрауса, 1912.
- 144. Богословский М. Притча о добром семени и плевелах.- ПО 1876, И 12.
- 145. Նուլնի՝ Идея Царства Божия в Ветхом и Новом Завете. Казань, 1887.
- 146. Борков И. О знамениях второго пришествия Господа Иисуса Христа по Евангелиям и посланиям св. апостолов. СПб., 1906.
- 147. Бронзов А. Иисус Христос как образец нравственности.-ПБЭ. СПб., 1905, т. XI.
- \*148. Буйе Л. О Библии и Евангелии. Пер. с франц. Брюссель, Жизнь с Богом, 1965.
- 149. Булгаков С., прот. Агнец Божий. Париж, УМСА, 1933.
- 150. Буткевич Т., прот. Нагорная проповедь: Опыт изъяснения учения Господа нашего Иисуса Христа, с опровержением возражений, указываемых отрицательной критикой. Харьков, 1893, ч. 1.
- 151. В. А. П. Вопрос о происхождении христианства в системе ис-торического материализма.- Ст. 1906, И 1, 2.
- 152. Велтистов В. Притча о браке царского сына.- Церковный вестник, 1889.
- 153. Вержбицкий Т. Закон Моисеев и Закон Евангелия.- Ст. 1898.
- 154. Вернер И. Профессор Гарнак о сущности христианства.-Вопросы жизни. 1905. И 4. 5. 6.
- 155. Виноградов В. Иисус Христос в понимании Ренана и Гарника. Серг. Посад, 1908.
- Виноградов Н. Учение св. Евангелия и Апостола о воскресении мертвых. М., 1882.
- 157. Նույնի` Антихристианство и антихрист по учению Христа и апостолов. Нижний Новгород, 1883.
- 158. Նուլնի՝ Притчи Господа нашего Иисуса Христа. М., 1892, вып. 1-3.
- 159. Նույնի՝ Нагорная проповедь Спасителя. М., 1894, вып. 1-2.
- 160. Նույնի՝ Молитва Отче наш, параллель Мф 6, 9-13 и Лк 11, 1-14. М., 1894
- Воронцов Е. Молитвенный подвиг Спасителя во дни Его плоти.- ВР, 1906. И 14.
- 162. Вышеславцев Е. Христианство и социальный вопрос. Варшава, 1929.
- 163. Гизо Ф. П. Г. Размышление о сущности христианства. Пер. с франц. СПб.. 1865.
- 164. Гладков Б. Нагорная проповедь и Царство Божие. СПб., 1907.
- 165. Նույնի՝ Притча о неверном управителе. СПб., 1912.
- 166. Глубоковский Н. Евангелия и благовестие о Христе Спасителе и Его искупительном деле. София, 1932.

- 167. Նույնի` Развод по прелюбодеянию и его последствия по учению Христа Спасителя.- ХЧ, 1885, И 1.
- 168. Նույնի` К вопросу о разводе по прелюбодеянию и его последствиях по учению Христа Спасителя.- ХЧ, 1895, И 3.
- 169. Նույնի՝ Бог-Слово: Экзегезис к Прологу Иоаннова Евангелия.- ПМ, Париж, 1928, вып. 1.
- 170. Նույնի՝ Христово уничижение и наше спасение. София, 1932.
- 171. Говоров А. Повесть Ренана об Иисусе в ряду "вопросов современности". Казань, 1906.
- 172. Голубцов А. Иисус Христос по внешнему виду- ПБЭ, СПб., 1905, т. VI.
- 173. Гомеров В. Раскрытие евангельского понятия о Царстве Божием, Киев. 1906.
- 174. Григорьев К. Сущность христианства по Гарнаку.- ВР, 1903, N 1-7.
- 175. Նույնի` Богосознание Спасителя по первым трем евангелис-там. Харьков, 1911.
- 176. ՝ Նույնի՝ Самосвидетельство Христа о Своем Божестве по первым двум Евангелиям. Казань. 1912.
- 177. Гречулевич В. (еп. Виталий). Нагорная проповедь Спасителя (Сущность христианского учения). Седелец, 1889.
- 178. Նուլնի՝ Притчи Христовы. СПб., 1901.
- 179. Гусев А. Евангельские советы и их отношение к положительным требованиям Евангелия.- XЧ, 1870, N 9.
- 180. Նույնի` Отношение Евангельского нравоучения к закону Моисея и учению книжников и фарисеев по Нагорной проповеди Иисуса Христа. Харьков, 1895.
- 181. Державин Д. Образ Господа нашего Иисуса Христа в памятниках древней Церкви.- ТКДА, 1866, N 7.
- 182. Дидон А. Доказательства божественности Иисуса Христа. Пер. с франц. М., 1899.
- 183. Дмитриевский Ф. Беседа Господа Иисуса Христа о блаженстве. СПб., 1892.
- 184. Добромыслов Д. Евангельская заповедь о "блаженствах" как учение о высших степенях христианской нравственности в сравнении с ветхозаветным законом.- ВЗ, 1899, И 11.
- 185. Желудков С., свящ. Почему и я- христианин. Франкфурт. 1973.
- 186. Зарин С. Закон Евангельский по учению Господа в Евангелии Матфея. Пг., 1915.
- 187. Նույնի՝ Заповеди блаженства. Пг., 1915.
- 188. Знаменский Д. Учение св. апостола Иоанна Богослова в четвертом Евангелии о лице Иисуса Христа. СПб., 1907.
- 189. Иванов А. Новозаветное учение о Царстве Божием.- ПС, 1900.
- 190. Иоанн (Шаховской), архиеп. Притча о неправедном богатс-тве. Париж. 1932,

- 191. Карев А. Нагорная проповедь- БВс., 1967, И 4, 5.
- 192. Նուլնի՝ Образ Христа в Новом Завете- БВс., 1969, N 1.
- 193. Кассиан (Безобразов), еп. Царство Кесаря перед судом Нового Завета. Паруж, 1949.
- 194. Его же. вопросу о построении молитвы Господней.- ПМ, 1951, вып. VIII
- 195. Նուլնի՝ О молитве Господней.- ПМ, 1949, вып. VII.
- 196. Ковальницкий А., прот. Иисус Христос-Бог. Варшава, 1901.
- 197. Кулэн Ф. Сын Человеческий: Беседы о человечестве Иисуса Христа. Пер. с франц. 1868.
- 198. Кулюкин С. Л. Сущность христианства проф. Адольфа Гарнака. Пг., 1902.
- 199. Лебедев А. Наглядное проявление Божества Христа Спасителя в земной Его- жизни.-1914, И 9.
- 200. Лебедев А. Сущность христианства по изображению церковного историка Адольфа Гарнака.- БВ, 1901, И 10-12.
- 201. Նույնի՝ Общие и частные черты формального различия между учением Его же в устах апостолов.-ХЧ, 1875, И 2.
- 202. Лейтон И. Иисус Христос и современная цивилизация. Пер. с англ. СПб., 1909.
- 203. Личность Христа в современной науке и литературе (об "Иисусе" Анри Барбюса); Стенограмма диспута А. В. Луначарского с митрополитом Ал. Введенским. М., 1928.
- 204. Малиновский Н. О Боге Искупителе. Каменец-Подольск, 1906.
- 205. Матьюс Ш. Социальное учение Христа. Пер. с англ. СПб., 1911.
- 206. Мелиоранский Б. Христианство.- Энциклопедический словарь Брокгауза и Ефрона. СПб., 1903, т. 37.
- \*207. Նույնի` Христос.- Энциклопедический словарь Брокгауза и Ефрона. СПб., 1903, т. 37.
- \*208. Михаил (Семенов), еп. В поисках лика Христова. СПб., 1905.
- 209. Ъпыбы Церковь и евангельские лики. СПб., 1905.
- 210. Михаил (Чуб), еп. Христологические проблемы в западном богословии.- БТ, 1968, вып. 4.
- 211. Моравский М. Религиозно-философские вечера. Пер. с нем. М., 1907.
- 212. Муретов М. Христос как носитель немощей и болезней человеческих: Мф 8, 1-17.-ВР, 1900, И 3.
- 213. Мышцин В. Какую можно усмотреть цель Христа Спасителя в Его поучениях народа притчами.- БВ, 1900, И 3.
- 214. Наваль Э. Христос: Публичные чтения. Пер. с франц. СПб., 1901.
- 215. Նուլնի՝ Евангелие. Пер. с франц.- ЧОЛДП, 1862, ИЗ, 4.
- 216. Նույնի՝ Свидетельство Христа и единство христианского мира. Пер. с франц.
- 217. Նույնի՝ Отец Небесный. Пер. с фрац. 1868.

- \*218. Николай Л. Может ли современный образованный человек верить в Божество Иисуса Христа? Париж, УМСА, 1923.
- \*219. Олдгам Г. Учение Иисуса Христа. Пер с англ. СПб., 1912.
- 220. Остроумов С., прот. Закон и Евангелие.-ВР, 1878, И 8.
- Перов И. Притча Господа нашего Иисуса Христа о блудном сыне.-ВР, 1898. И 10.
- 222. Նույնի` "Царство Божие нудится и нужницы восхищают е".- ВР, 1894, N 1.
- 223. Песчанский С. Свидетельство Иисуса Христа о Своем Божестве по первым трем евангелиям. Казань, 1912.
- 224. Петров Г., свящ. Евангелие как основа жизни. СПб., 1904.
- 225. Петропавловский Н., свящ. Необходимые предположения о Лице, учении и делах Иисуса Христа в виду двух бесспорных фактов 1) Иисус Христос был распят и 2) основал церковь: Против теории мифического содержания Евангелия.- ЧОЛДП, 1877, N 1, 2.
- 226. Пибоди Ф. Г. Иисус Христос и социальный вопрос. Пер. с нем. М., 1907.
- 227. Покровский Н. Иисус Христос в иконографии.- ПБЭ, СПб., 1905, т. VI.
- \*228. Поснов М. Личность Основателя христианской Церкви. Киев, 1910.
- 229. Նույնի` Евангелие Иисуса Христа и евангелие апостолов о Христе.-ТКДА, 1911, N 3.
- 230. Потен Ж. Новые подходы к проблеме Иисуса Назарета. Пер. с франц.- Логос, Париж-Брюссель, 1972, И 8.
- \*231. Пфеннигсдорф Е. Иисус Христос в современной культуре. Пер. с нем. Харьков, 1907.
- \*232. Рефуле Ф. Иисус- Тот, Кто приходит из иного мира. Пер. с франц. Логос, Париж-Брюссель, 1973, N 11-12.
- 233. Рыдомельский Ф. Несостоятельность взгляда некоторых марксистов на христианство как преимущественно экономическую теорию.- Ст. 1915, N 4.
- 234. [Силлей Д.] "Ессе Номо"; Обзор жизни и дела Иисуса Христа. Пер. с англ. СПб., 1877-1878, ч. 1-2.
- 235. Сильвестр, архиеп. Приточник евангельский. СПб., 1894.
- 236. Скубичевский Ф., свящ. Евангельское учение о любви к ближнему.-ВР, 1901, N 9, 10.
- 237. Смирнов А. Отношение евангельского нравоучения к Закону Моисееву. Казань, 1894.
- 238. Նույնի՝ Будущее христианства. Казань. 1909.
- 239. Снегирев В. Учение о лице Господа Иисуса Христа в трех первых веках христианства. Казань, 1870.
- 240. Соболев М., прот. Краткий обзор новейших отрицательных воззрений на лицо и дело Господа нашего Иисуса Христа и

- изложение истинного взглядана на Его служение. М., 1905.
- 241. Соколов А. Овнешнем виде Иисуса Христа.- ст, 1911, N 1, 2.
- 242. Соколов Д., свящ. Искупитель рода человеческого Господь Иисус Христос. Исторический очерк. СПб., 1863.
- 243. Соколов С., свящ. Почему мы должны верить в Иисуса Христа как Бога? СПб., 1910.
- 244. Сокольский П. Иисус Христос- основатель пастырства.- ПБЭ. СПб., 1905. т. VI.
- 245. Соллертинский С. Пастырство Христа Спасителя. М., 1889.
- 246. Соловьев Вл. Чтение о богочеловечестве. Духовные основы жизни.-В кн.: Соч. Вл. Соловьева, т. III, СПб., 1914.
- 247. Նույնի` История и будущность теократии.- В кн.: Соч. Вл. Соловьев, т. IV.
- 248. Струженцев М. О пастырстве Христа Спасителя. М., 1899.
- 249. Тареев М. Основы христианства. Серг. Посад. 1908, т. 1-3.
- 250. Титлинов Б. Царство Божие по Евангелию.- Ст. 1902. N 4.
- 251. Նույնի` "Христианство" гр. Л. Н. Толстого и христианство Евангелия. СПб., 1907.
- 252. Тома А. Иисус Христос и Апостолы. Пер. с нем. Серг. Посад, 1913.
- 253. Тренч Дж., архиеп. Толкование притчей Господа нашего Иису-са Христа. Пер. с англ. СПб., 1888.
- 254. Троицкий Ф. Нагорная беседа Иисуса Христа (Матф. V III).
- \*255. Трубецкой С. Учение о Логосе в его историческом развитии. М., 1906.
- \*256. Турчанинов П., прот. Беседы о личности Иисуса Христа. Харьков, 1914
- 257. Ульгорн Г. Новая заповедь Христова о любви и христианская благотворительность в древней Церкви. Пер с нем. СПБ., 1900.
- 258. Фаворов Н. Публичные лекции о вере в Иисуса Христа, против рационализма. Киев. 1865.
- 259. Федотов Г. Социальное значение христианства. Париж, 1933.
- 260. Фриц Ф. Иисус Христос. Пер. с франц. Тула. 1889.
- \*261. Хитров М. Подлинный лик Спасителя. М., 1894.
- \*262. Шафф Ф. Иисус Христос- чудо истории. Пер. с нем. СПб., 1906.
- 263. Шикопп Ю. Апологетические беседы о Личности Иисуса Христа. Пер. с нем. СПб., 1870.
- \*264 Шилтов Б., д-р медицины. Мысли о Богочеловеке. Харьков, 1904.
- 265 Шкановский. А. К уяснению учения о самоуничтожении Господа нашего Иисуса Христа. Киев. 1910.
- 266. Штейде И. Христос и христиансво в отзывах нехристиан, неверов и полуверов.- Ст, 1903, N 11, 12.
- 267. Щеголев Н. Почему Иисус Христос называет Себя Сыном Человеческим?- ВЧ, 1881.
- 268. Экземплярский В. Евангелие Иисуса Христа перед судом Фридриха

- Ницше. Киев, 1915.
- 269. Ямстремский И. Иисус Христос как Пастырь и Учитель пастырства.-ВР, 1913.
- 270. Bruce F.The Message of the new Testament. Grand Rapids, 1973.
- 271. Chalendar X de. Mart sous Ponce Pilate. Paris, 1971.
- 272. Chalendar Xde. Le message central du Nouveau Testament. Paris, 1966.
- 273. Chesterton G KThe Everlasting Man. London, 1927.
- 274 Cullman 0. The Christology of the New Testament. London, 1959.
- \*275 Daniélou J. Approches du Christ. Paris, 1960.
- 276. Dodd C.H.The Parables of the Kingdom. London, 1965.
- 277. Dossier Jésus. Ouvrage collectif. Paris, 1977.
- 278 Dopont J., George A., Lessage S., Rigaux B., Seidenstiker Ph. La pauvreté évangélique. Pariz, 1971.
- \*279. Guittion J. Jésus. Paris. 1956.
- 280. Guardini R. Der Herr. 1980.
- \*281. Hunter A Introducing New Testament Theology. London 1957.
- 282. Jeremias J. New Testament Theology. London. 1971.v. I
- 283. Jeremias J. The Parables of Jesus. London, 1972.
- 284. Jeremias J. Abba. Jésus et son Père. Paris 1972
- 285. Manson T.W. The Teaching of Jesus. Cambridge, 1950
- \*286. McKenzie J The Power and the Wisdom. New York, 1965
- 287. Pepperin N Rediscovering the Teaching of Jesus. New york 1965.
- 288. Sabourin L The Names and Titles of Jesus New York, 1967.

# 2. Ոչ քրիստոնեական Հեղինակներ եւ ազատախոՀ աստվածաբանության ներկայացուղիչներ

- 289. Вальтер В. Возникновение христианства и распростронение его на Востоке. Пер. с нем.- В кн.: История человечества. Под ред. Г. Гельмольта СПб., 1903 т. 4
- 290. Вейтлинг В. Евангелие бедного грешника. Пер. с нем. СПб., 1907.
- 291. Гарнак А. Сущность христианства. Пер. с нем. с предисловием Вл. Эрна. М., 1907; другой перевод в кн.: Общая история европейской культуры, СПб.,1910, т.V.
- 292. Նույնի՝ История догматов. Пер. с нем.- В кн.: Общая история европейской культуры. СПб., 1910 т. VI.
- 293. Гегель Г. Дух христианства и его судьба. В кн.: Г. В. Ф. Гегель. Философия религии. Пер. с нем. М., 1975, т. I
- 294. Джонсон Х. Христиане и коммунизм. Пер. с англ. М., 1957.
- 295. Ельяшевич С. Два Завета. М., 1912.
- 296. Кнопф 3. Происхождение и развитие верований в загробную жизнь. Пер. С нем СПб., 1908.
- 297. Корниль К., Штэрк В., Фон- Добшитц Е., Трельч Е., Герман В.

- Христианство в освещении протестантских теологов. Сб. статей. Пер. с нем. СПб., 1914.
- 298. Никольский Н. Мировой и социальный переворот по воззрениям раннего христианства. М., 1922.
- 299. Пигулевская Н. Из истории социальных и религиозных движений в Палестине в римскую эпоху.- В кн.: Н. Пигулевская. Ближний Восток: Византия. Славяне. Л., 1976
- 300. Пфлейдерер О. Возникновение христианства. Пер. с нем. СПб., 1910.
- 301. Նույնի՝ От иудейства к христианству. Пер. с нем. СПб., 1910.
- 302. Նույնի՝ Образ Христа древнехристианской веры в религиоз-ноисторическом освещении. Пер с. нем СПб., 1910.
- 303. Ренан Э. Историки- критики Иисуса.- В кн.: Э Ренан. Очерки по истории религии. Книга первая. Пер. с франц. СПб., 6. г.
- 304. Толстой Л. Н. Христианское учение .- В кн.: Полн. собр. соч Л. Н. Толстого. СПб., 1913 т. XV.
- 305. Трольч Э. 0 возможностях христианства в будущем. Пер. с нем.-Логос, М., 1910 кн. 2
- 306. Штейнер 3. Мистерии древности и христианство. Пер. с нем. М., 1912
- 307. Bultmann R. Theology of the Testament. London, 1955. v. 1-2.
- 308. Bultmann R. Primitive Christianity in its Contemporary Setting. London, 1964.
- 309. Schweitzer F. Geschichte der Leben-Jesu Forschung, Tubingen, 1913.
- 310. Twentieth Century Theology in the Making, v. I. Themes of Biblical Theology. Ed. J. Pelikan, Iondon 1969.

# IV ԱՎԵՏԱՐԱՆԱԿԱՆ ՊԱՏՄՈՒԹՅԱՆ ՄԱՍՆԱՎՈՐ ԿՈՂՄԸ

- 311. Айнс Т. Суд над Иисусом Христом. Пер. с англ.- ХЧ, 1878, N 9, 10.
- 312. Аквилонов Н., прот. На рубеже двух Заветов. СПб., 1888.
- 313. Նույնի՝ Беседа Господа нашего Иисуса Христа об истинном хлебе жизни. Ст., 1894-1895.
- 314. Алексий, архим. Время Рождения Спасителя и вифлеемская звезда.-Ст, 1914, N 12.
- 315. Алфеев П., прот. Перепись Квиринея как неизгладимый исторический документ неопровержимой достоверности евангельских событий Рождества. Рязань, 1915.
- 316. Նույնի՝ От Гефсимании до Голгофы. Рязань. 1915, вып. 1-2.
- 317. Նույնի՝ Иуда-предатель. Рязань. 1915.
- 318. Андреев А. Братья Господни.- НЭС, т. 7.
- 319. Антоний (Радонежский), ел. Иисус Христос на Голгофе. М., 1914.
- 320. Антоний архим. Согласование евангельских сказаний о Воскресении Христовом.- ВР, 1914 N 18.

- 321. Бенкендорф М. Искушение Господа в пустыне. Пер. с англ.-ПО, 1887, N 3-4.
- 322. Б-ий. Вход Господень в Иерусалим.- ЖМП, 1962 N 3.
- 323. Бланк Р. Иуда Искариот в свете истории. Берлин, 1923.
- 324. Богданов М., свящ. Вкушал ли Иисус Христос ветхозаветную Пасху на последней вечере с учениками?- Руководство для для сельских пастырей, 1861.
- 325. Богдашевский М. Вход Господень в Иерусалим.- ТКДА, 1913, N 5.
- 326. Նույնի՝ Отношение ко Христу Спасителю книжников и фарисеев.-ТКДА, 1912, N 5.
- 327. Նույնի` Христос Спаситель в округе Вифсаиды Юлии.- ТКДА. 1913, N 1.
- 328. Նույնի` Христос Спаситель в земле Геннисаретской в пределах Тира и Сидона и в Десятиградии.- ТКДА, 1913, N 3.
- 329. Նուլնի՝ Христос Спаситель в Гефсимании.- ТКДА, 1913, N 34.
- 330. Նույնի` Христос Спаситель в пределах Магдалийских, в Вифсаиде и в окресностях Кесарии Филипповой ТКДА, 1913, N 7, 8.
- 331. Նույնի` Последнее пребывание Христа Спасителя в Галилее.- ТКДА, 1913, N 10.
- 332. Նուլնի` Последний путь Христа Спасителя в Иерусалим. ТКДА, 1913, N 3.
- 333. Նունի՝ Тайная вечеря Иисуса Христа. Киев, 1906.
- \*334. Боголюбов Н., свящ. К вопросу о происхождении христианства. христианская мысль. Киев. 1916. N 2-5.
- 335. Богословкий М. Дество господа нашего Иисуса Христа и Его Предтечи. Казань. 1893.
- 336. Նույնի՝ Господь в апарнауме и Иерусалиме на празднике первой Пасхи. ПС, 1903, N 4.
- 337. Նույնի՝ Иоанн Креститель.- ПБЭ, ПСб., 1905, т. VI.
- 338. Նուլնի՝ Беседа Иисуса Христа с Никодимом.- ПС, 1906, N4, 5.
- 339. Նույնի՝ Общественное служение Господа нашего Иисуса Христа, св. евангелистов. Казань, 1908, вып. І.
- 340. Боровков И. О знамениях второго пришествия Господа нашеги Иисуса Христа по Евангелию и посланиям св. Апостолов. М., 1906.
- 341. Брянцев Д. Явление женам-мироносицам в день Воскресения.- ВР, 1912, N 6, 7.
- 342. Булатов С. Состояние иудейских ремесленников во времена земной жизни Господа нашего Иисуса Христа.- ТКДА, 1883, N 8, 9.
- 343. Булгаков С., прот. Св Петр и Иоанн, два первоапостола. Париж YMCA, 1926.
- 344. Նույնի` Друг жениха: О православном почитании Предтечи. Париж YMCA, 1927.
- 345. Նուլնի՝ Иуда Искариот-Апостол-предатель.- Путь, Париж, 1931., N 26, 27.
- 346. Նուլնի՝ О чудесах евангельских. Париж ҮМСА, 1932.
- 346П. Его же. Два избранника. Иоанн и Иуда. "возлюбленный" и "сын

- погибели".- Вестник РХД, 1977, N 123.
- 347. Букхард. Первые благовестницы Всокресения Христова.Пер. с нем.-Ст. 1906, N 4.
- 348. Նույնսի՝ Первые явления Воскресшего Господа Христа.- Ст, 1906. N 5.
- \*349 Буткевич Т., прот. Язычество и иудейство во времена земной жизни Господа нашего Иисиса Христа. Харьков. 1888.
- 350. Նույնի` Рационалистические гипотезы о воскресении господа нашего Иисуса Христа. Харьков, 1910.
- 351. Введенский С. Мессианское значение искушений Господа диаволом в пустыне. СПб., 1899.
- 352. Вертелевский А., свящ. Достоверность Воскресения Христова.- ВР, 1909. N 6.
- 353. Ветелев А., прот. Эммаусская вечеря- ЖМП, 1967, N 4, 5, 1968, N 5.
- 354. Նուլնի` Гефсиманская молитва Спасителя.- ЖМП, 1962, N 3.
- 355. Виноградов В. Чудесное исцеление Иисусом Христом больных.- БВ, 1913, N 1, 2.
- 356. Виппер Ю. Иерусалим и его окресности времен Иисуса Христа. М., 1886.
- 357. Вишняков С., свящ. Св. великий Пророк и Предтеча и Креститель Господень Иоанн. М., 1893.
- 358. Նույնի` Первое путешествие Иисуса Христа в Иерусалим на праздник Пасхи.- ДЧ, 1869, N б.
- 359. Воздвиженсий М. Чудо на море Галилейском.- ПО, 1881, N 10.
- 360. Воронец А. Истина воскресения Христова.- Ст, 1907, N 4.
- 361. Воронов Л., прот. Воскресение Христово.- ЖМП, 1974, N 6, 7.
- 362. Воскресение Христово как величайшее и достовернейшее из чудес: Апологетический очерк. СПб., 1903.
- 363. Ганн В. Последний день страстей Господних. Пер. с нем. Чернигов, 1886.
- 364. Г. Е. (еп. Георгий). Демонические болезни (богословский очерк).- XЧ, 1912. N 7. 8.
- 365. Гладкий А. Воскресение Христово.- ВР, 1911, N 7.
- 366. Гладков Б. Да, Христос действительно воскрес. СПб., 1906.
- 367. Глебов И. Историческая достоверность воскресения господа нашего Иисуса Христа. Харьков. 1904.
- 368. Նույնի՝ Воскресение Господа Иисуса и явление Его ученикам по воскресении. Харьков, 1900.
- 369. Глубоковский Н. К вопросу пасхальной вечери Христовой и об отношении к Господу современного Ему еврейства.- ХЧ., 1893, N 7.
- 370. Նույնի՝ К вопросу о пасхальной вечери Христовой.- ХЧ., 1897.
- 371. Նույնի` Преображение Господа: Критика- экзегетический очерк.- ПО, 1888, N 7.
- 372. Նուլնի՝ Был ли допушен Иуда-предатель к соучастию в самом

- таинстве Евхаристии при установлении его Господом Спасителем на тайной вечери.- ХЧ, 1897.
- 373. Его же ж. О Квириниевой переписи по связи ее с Рождеством Христовым. Киев, 1913.
- 374. Гнедич П., прот. Начало христианской проповеди (проповеди Иисуса Христа и апостолов).- ЖМП, 1954, N 7.
- 375. Голльман Г. Религия иудеев в эпоху Иисуса. Пер. с нем. М., 1908.
- 376. Голубинский Д. Пророчество праведного Симеона. М., 1898 (оттиск из ДЧ).
- 377. Гоппельт Л. Крещение и новая жизнь по Евангелию от Иоанна, глава 3-я, и Послание Римлянам, глава 6-я.- БТ, М., 1973, сб. 10.
- 378. Горский А., прот. Совершил ли Господь Иисис Христос Пасху иудескую на последней вечери Своей с учениками?- ПТО, 1853, N XII.
- 379. Гошфтеттер И. Тайна Гефсиманской ночи.- Путь. Париж, 1936-1937,
   N 52
- 380. Гречулевич В (еп. Виталий). О времени поклонения волхвов в порядке евагельских событий. Ст. 1869, N 12.
- 381. Նուլնի՝ Иисус Христос на суде Кайафы и Пилата.- Ст, 1861, N 4
- 382. Նույնի` Последняя посхальная вечеря Иисуса Христа и день Его смерти: Опыт критического исследования. СПб., 1877.
- 383. Гудер Е. Беседа о воскресении Исуса Христа. Пер. с франц. СПб., 1869.
- 384. Гуревич И. Кто виноват в распятии Исуса Христа? СПб., 1906.
- 385. Гурней Т. Явление Воскресшего Спасителя. Пер. с англ.- Ст, 1912, N 7.
- 386. Дмитриевский И., свящ. Размышления над Евангелием.- ВР, 1916, N 10, 12: 1917, N 1-3.
- 387. Добровольский И. Два родословия Спасителя: Опыт экзегетического исследования. Казань, 1897.
- 388. Дьяченко Г., прот. О дествительности вознесения Господа.- ЧОЛДП, 1878, N 2.
- 389. Елеонский Н. Пророчественная речь Иисуса Христа о разрушении Иерусалима и о кончине мира.- ЧОЛДП, 1873, N 12.
- 390. Жебелев А. Христос- плотник.- Христианский Восток, Пг., 1922, т. VI вып. III
- 391. Звезда волхвов ВЧ, 1877, т. II.
- 392. Значение воскресения Христова в плане нашего спасения.- Ст, 1904, N 4, 5.
- 393. Иванов Н. Любимый ученик Иисуса Христа апостол- евангелист Иоанн Богослова- ЖМП, 1964, N9.
- \*394. Иннокентий (Борисов), архиеп. Последние дни земной жизни Иисуса Христа- В кн.: Иннокентий Херсонский. Соч., СПб., 1907, т. І.
- \*395 Նույնի՝ Чтение евангельских сказаний об обстоятельствах земной жизни Иисуса Христа.- В кн.: Иннокентий Херсонский. Соч. Спб, 1907 т. І.

- 396. Նույնի՝ О дружестве Иисуса Христа со св. Иоанном.- ХЧ 1828, N XIII.
- 397. Иоанн. О лице Иисуса Христа: Двенадцатилетний Иисус Христос.-XЧ, 1876. N I
- 398. Каменев В. Европейское общество в эпоху Иисуса Христа.- Ст, 1910, N 3.
- \*399 Карпентер Дж., еп. Сын Человеческий среди сынов людских. Пер. с англ. СПб., 1913.
- 400. Кассиан (Безобразов), еп. Воскрешение Лазаря и Воскресение Христово.- Путь, 1929, N 16.
- 401. Նույնի՝ Смерть пастыря (К пониманию Ин. XXI. 18-19).- ПМ, 1 957, вып. XI.
- 402. Квандт Л. Порядок определения времени в Евангелиях.- ЧОЛДП, 1874. N 2.
- 403. Кедров В. Сходство и различее между крещением Иоанна Крестителя и крещением Иисуса Христа.- ВР, 1912 N 1.
- К. И. Св. Пророк и Креститель Иоанн. Опыт характеристики.- ПО, 1885.
- 405. Кибардин Н. Крещение Иисуса Христа.- ПО, 1885, N 12.
- Кудрявцев А., свящ. Согласование евангельских повествований о событиях страдания и погребения Господа нашего Иисуса Христа.-XЧ, 1867, N 6.
- 407. Նույնի՝ Согласование евангельских повестваваний о воскресении Господа нашего Иисуса Христа.- ХЧ, 1867, N7.
- 408. Лаврский В., прот. Явление воскрешения Христа.- Миссионерское обозрение, 1904, N 7, 10, 11.
- 409. Лашкарев А. Св. Иоанн Креститель как проповедник при дворе Ирода.- Ст, 1868, N1.
- 410. Лебедев А. Братья Господни. М., 1905.
- 411. Липеровский Л., прот. Чудеса и притчи Христовы. Париж, 1962.
- 412. Лавягин Е. Родословная Господа нашего Иисуса Христа.- XЧ. 1864. т. III.
- 413. Лопухин А. Суд над Иисусом Христом, рассматриваемый с юридической точки зрения.- В кн.: А. Лопухин. Законодательство Моисея. СПб., 1882.
- 414. Лука (Войно- Ясенецский), архиеп. Психология евреев- современников Иисуса Христа. 1949 (машинопись).
- 415. Лучицкий К. И. В котором году родился Иисус Христос?- XЧ, 1838, вып. IV.
- 416. Любимов С. История страданий Господа нашего Иисуса Христа. СПб., 1882.
- 417. М. А. Мнение Гарнака о Воскресение Христовом.- Ст, 1903, N 4.
- 418. Маккавейский Н. Археология истории страданий Господа нашего Иисуса Христа, Киев, 1890.
- 419. Мелторанский Б. М. Еврейство в эпоху Христа и евангельская

- проповедь.- Ст. 1909, N 6.
- 420 Мелихов В. О времени рождения Иисуса Христа.- ВР, 1913 N 18.
- 421. Мень А. Назарет- колыбель христианства.- ЖМП, 1959, N 9.
- 422. Նուլնի՝ Фавор и Голгофа.- ЖМП, 1960, N 7.
- 423. Նույնի՝ Се Аз с вами.- ЖМП, 1960, N 7.
- 424. Նույնի՝ Крест.- ЖМП, 1960, N 9.
- 425. Նուլնի՝ Спасения Миру.- ЖМП, 1961, т. 2.
- 426. Նուլնի՝ Победа над смертью.- ЖМП, 1961, N 4.
- 427. Ъпъбъ Светочи первохристианства.- ЖМП, 1961, N 7.
- 428. Նույնի` Последние дни и мученическая кончина Иоанна Крестителя.-ЖМП, 1961 N 11.
- 429. Նпելնի՝ "Господь мой и Бог мой".- ЖМП 1962, N 4.
- 430. Նույնի՝ Тайна волхвов.- ЖМП, 1962, N 1.
- 431. Նույնի` "Сын громов".- ЖМП, 1962, N 5.
- 432. Мерзлюкин А. Родословие пресвятой Девы Марии и происхождение братьев Господних. Париж, 1955.
- 433. Митякин А. Христос на суде у Пилата. XЧ, 1893, N 3.
- 434. Նուլնի՝ Христос и современное ему общество.- ХЧ , 1893, N 8.
- 435. Նույնի՝ Знамения, бывшие в час крестной смерти Иисуса Христа.-Ст, 1894, N 3.
- 436. Նույնի՝ Достоверность воскресения Христова, подвержденная сомнением ап. Фомы.- Ст. 1873, N 11.
- 437. Михаил, архим. Беседа господа Иисуса Христа по случаю желания элинов видеть Его.- Ст. 1873, N 11.
- 438. Михаил (Богданов), архим. Преображение Господа Иисуса Христа. Его предсказание 0 Своей смерти и воскресении и наставление ученикам в апернауме. Казань, 1906.
- 439. Михаил (Мудьюгин), еп. Евхаристия как новозаветное жертвоприношение. БТ, 1973, сб. 11.
- 440. Михаил (Чуб), еп. Иоанн Креститель и община Кумрана.- ЖМП, 1958, N 8.
- 441. Мозолевский Г. Обличительная речь Господа нашего Иисуса Христа против книжников и фарисеев. Варшава, 1900.
- 442. Муретов М. Действительность Смерти Иисуса Христа.- ПО, 1881, N 4.
- 443. Նույնի` Подлинность бесед и речей Господа нашего Иисуса Христа.-ПО, 1881, N 9, 10.
- 444. Նույնի՝ Вопрос Крестителя и ответ Господа.- ПО, 1883, N 11.
- 445. Նույնի՝ Звезда волхвов.- ПО, 1884, N 5, 6.
- 446. Ъпсјыћ Народоперепись в эпоху рождения Христа.- ПТО, 1884, N XXXVI
- 447. Նույնի` В каком году родился Господь наш Иисус Христос?- ПТО, 1885, N XXXV
- 448. Նուլնի՝ Господь Иисус Христос был ли свергнут со скалы

- назаретянами?- БВ, 1987, N 4.
- 449. Նուլնի՝ Родословие Христа.- М., 1904.
- 450. Նույնի` Иуда предатель.- БВ, 1906-1907.
- 451. Некрасов А. Год рождения и крестных страданий Господа нашего Иисуса Христа.- ПС, 1888, N 3.
- 452. Никитин А. Фарисеи и саддукеи и их отношение к христианам века апостольского.- ДЧ, 1890, N 5.
- 453. Никольский Н. Иудея в I веке нашей эры .- Научное слово , 1903, кн. IV.
- 454. О действительности вознесения, против Бунзена.- ЧОЛДП, 1878, N 2.
- 455. Обычаи и нравы в жизни Христа.- БВс, 1955, N 2.
- 456. Панчиовский И. Хилел и Христос.- Годишник на духовната академия, София, 1960, т. IX.
- 457. Пахарнаев А. События ночи Христова Воскресенья по Четвероевангелию.- Ст; 1909, N 3.
- 458. Певницкий В. Крики народной иудейской толпы перед судом Пилата.-ТКДА, 1862, N 6.
- 459. Նույնի՝ Св. Иоанн Креститель как проповедник покаяния .- ТКДА, 1868, N 1.
- 460. Նույնի՝ Юность Богочеловека.- ВЧ, 1881.
- 461. Перов И. Исповедания св. Апостола Петра.- ВР, 1894, N 1.
- 462. ЬбхЫЭЗ` Ответ Господа нашего Иисуса Христа на искусительный вопрос Фарисеев о дани кесарю.- ВР, 1895, N 1.
- 463. Նույնի՝ Ответ Господа нашего Иисуса Христа на вопрос саддукеев о воскресении мертвых.- ВР, 1896, N 1.
- 464. Նույնի՝ Ответ Господа нашего Иисуса Христа на вопрос Фарисеев о большей заповеди в Законе и взаимный вопрос Его о достоинстве Мессии.- ВР, 1897, N 2.
- 465. Նույնի` Похвала Господа нашего Иисуса Христа вдове, пожертвовавшей две лепты на храм.- ВР, 1898, N 14.
- 466. Նույնի՝ Послание Господа нашего Иисуса Христа двенадцати апостолов на проповедь.- ВР, 1900, N 5-7.
- 467. Նույնի` Ответ Господа нашего Иисуса Христа искушавшему Его книжнику притчей о милосердном самарянине.- ВР, 1902. N 8.
- 468. Նույնի` Исцеление Иисусом Христом слепорожденного.- ВР, 1906, N 13.
- 469. Петропавловский И. Воскресение Иисуса Христа.- ЧОЛДП, 1873, N 9, 11, 12.
- 470. Поселянин (Погожев) Е. Богоматерь. СПб., 1908.
- 471. Потоцкий Н. Особенные причины неверия саддукеев в Иисуса Христа как Мессию.- ВР, 1900, N 24.
- 472. Правители Палестины в первом веке.- БВС, 1948, N 6.
- 473. Преображенский В. (в последствии еп.). Чудеса Господа нашего Иисуса Христа.- М., 1901.
- 474. Прессансе Э. Иисус Христос и Его время. Пер. с франц. СПб, 1869.

- 475. Նույնի՝ Иоанн Креститель. Пер. с франц. СПб., 1870.
- 476. Прозоровский Д. К вопросу о совершении последней вечери Иисуса Христа.- Ст., 1881, N 6.
- 477. Протопопов П. Волхвы египетские, вавилонские и Вифлеемские.- ВР, 1902, N 23.
- 478. Пясковский Н., д- р. Опыт согласования некоторых разностей в повествавании евангелистов о первом дне воскресения Христа и критические заметки о теории визионерства и галюцинации Штрауса и Ренана и др. с точки зрения современного психиатра.- X4 1891, N 2.
- 478П. Пятницкий. Суд над Иисусом Христом у первосвященников иудейских.- Минские епархиальные ведомости, 1888, N 3, 4, 5, 8, 9.
- 479. Раин А. Воскресение Лазаря.- Ст, 1903, N 4.
- 480. Նույնի՝ Воскресение Христа.- Ст. 1903, N 5.
- 481. Նունի՝ Как считались часы в Евангелиях.- Ст. 1904, N 3.
- 482. Ричко И. Слава в вышних Богу, и на земле мир, в человецех благоволением.- ЖМП, 1969, N 12.
- 483. Р.Л. (Роман Левицкий). Тело воскресшего Христа Спасителя.- ПО, 1880. N 8.
- 484. Рождественский В. Беседа Иисуса Христа с Никодимом.- Ст, 1872, N 1.
- 485. Рождество Христово по изображению знаменитых наших святителей-Иннокетия и Димитрия, архиепископов Херсонских, и епископа Феофана, затворника Вышенского. М., 1903.
- 486. Савинский С. Эсхатологическая беседа Иисуса Христа: Опыт исагогико- экзегетического иследования. Киев. 1906.
- 487. Сенсорева С. Земная жизнь Пресвятой Богородицы. СПб., 1910.
- 488. Сильченков К. Прощальная беседа Спасителя с учениками. Харьков. 1895.
- 489. Նույնի՝ Чудо на Гадаринском берегу Галилейского моря.- ВР, 1896, N 7.
- 490. Նունե՝ Двенадцатилетний Отрок Иисус в храме.- ВР, 1896.
- 491. Скабалланович М. О звезде волхвов. Киев, 1912 (оттиск из ТКДА).
- 492. Скарданицкий Г. Фарисеи и саддукеи как выразители состояния религиозной жизни иудейства перед явлением Христа. Киев, 1906.
- 493. Смирнов Ф. Первое чудо Иисуса Христа в Кане Галилеской.- ВЧ, 1882, N 1.
- 494. Смит Д. Девственное Рождение Иисуса Христа. Пер. С англ.- Ст, 1913, N 6.
- 495. Соболев М., прот. Действительность воскресения Господа нашего Иисуса Христа. М., 1874.
- 496. Соболевский С. Суд над Иисусом Христом и распятие Его с точки зрения археологии.- Ст, 1906, N 2, 3.
- 497. Соллертинский С., прот. О мученической кончине св. Иоанна Предтечи.- XЧ, 1886, N 2.

- 498. Спасский И. Обличительная речь Господа против книжников и фарисеев.- ДЧ, 1889, N 2.
- 499. Сперанский М., прот. Первоверховные апостолы Петр и Павел.- ЖМП, 1967. N 7.
- 500. Тареев М. Воскресение Христово и его нравственное значение.- БВ. 1903, N 5, 6.
- 501. Тренч Дж. Чудеса Господа нашего Иисуса Христа. Пер. с англ. М., 1884.
- 502. Троицкий Н. Пророк Иоанн Предтеча о первенстве бытия и служения Мессии.- ЧОЛДП, 1883.
- 503. Троицкий Ф. Последняя прощальная вечеря Иисуса Христа по синоптикам и Иоанну. Казань 1889.
- 504. Троцкий П. Св. Апостол Андрей Первозванный.- ВЧ, 1880, N 48.
- 505. Трухманов М. Симон Петр, апостол Господа. Харьков. 1883.
- 506. Туберовский А. Воскресение Христово. Пер. с нем..- ПО, 1870, N 4.
- 507. Ульгорн Г. Воскресение Иисуса Христа. Пер. с нем..- ПО, 1870, N 4.
- 508. Уржумцев П. «Ты ли сей Грядый или иного чаем?» ЖМП, 1962, N 5.
- 509. Успенский Н. Святые места в Иерусалиме на сегодня.- ЖМП, 1961, N 5, 6, 7.
- 510. Фаррар Ф. Достоверность чудес. Пер. с англ.- По 1876. N 6
- 511. Филарет (Гумилевский), архиеп. Беседы о страданиях Господа нашего Иисуса Христа. СПб., 1884.
- 512. Фихте Младший. О воскресении и явлениях Христа.- ВР, 1884, N 9-10.
- 513. Фоменко И. Место и время крещения Господня.- ВЧ, 1881, N 1.
- 514. Фрей И. Земля, где жил Иисус Христос.- БВс.- 1953, N 2, 3.
- 515. Хвольсон Д. Последняя пасхальная вечеря Иисуса Христа и дата Его смерти.- XЧ, 1878.
- 516. Царевский А. Волхвы с востока и вифлеемская звезда. Киев, 1891.
- 517. Նույնի՝ Воскресение Иисуса Христа. Киев, 1892.
- 518. Նույնի՝ Иудейский синедрион и римские прокураторы в Иудее во времена Иисуса Христа. Юрьев , 1900.
- 519. Чернышов. Действительность вознесения Иисуса Христа на небо.- XЧ, 1883, N 7-8.
- 520. Шмидт. О воскресении Христа и значении его для Лица и дела Его (против Кейма). ПО, 1874, N 3.
- 521. Яковлев Ф. Надпись на кресте Господа нашего Иисуса Христа. М., 1860.
- 522. Янусов Н. Вопрос о времени и обстоятельствах Рождества Христова.-ВР, 1911, N 24.
- 523. Aron R. Les années obscures de Jesus. Paris, 1960.
- 524. Aron R. Ainsi priait Jésus enfant. Paris, 1968.
- 525. Bammel E The trial of Jesus. London, 1976.
- 526. Benoit P. The Passion and Resurrection of Jesus Christ. New York, 1969.

- 527. Best S. The Passion and Resurrection of Jesus Christ. New York, 1969.
- 528. Bishop J. the Day Christ Died. New York. 1957.
- 529. Blinzler J. The Trial of Jesus. London, 1959.
- 530. Bonsirven J. Palestinian Judaism in the Tune of Jesus Christ. New York 1964.
- 531. Brown P.E The Wrginal Conception and Bodily Resurrection of Jesus. New York, 1964.
- 532. Daniélou J. Les Evangiles de l'Enfance. Paris, 1967.
- 533. Daniélou A Jean-Baptiste, Témoin de l'Agneau. Paris, 1964.
- 534. Daniélou J. Les miracles de Jesus, Paris 1977.
- 535. Darwell F.X La Résurrectoin de Jésus. Paris. 1969.
- 536. Freyne S. The Twelwe: Disciples and Apostles. London, 1968.
- 537. Fuller R. H. Interpreting the Miracles. London \. 1966.
- 538. Fuller R. H. The Formation of the Resotrection Narratives. London, 1972.
- 539. Galot J. Marie dans l'Evangile. Paris 1958.
- 540. Godier A the Passion and Death of Our Lord Jesus Christ, New York, 1962
- 541. Instinsky H Das Jahr der Geburt Christi. Münchin, 1957.
- 542. Jeremias J. Jerusalem zur Zelt Jesu. Göttingen, 1969.
- 543. Lebmann J. Dossier Jésus. Paris, 1972.
- 544. Morison F. who Moved the Stone? London, 1969.
- 545. Paul. L'Enfance selon Matthieu. Paris, 1968.
- 546. Perrin N the Resurrection According to Matthew, Mark and Luke, 1977.
- 547. Richardson A The Miracle Stories of the Gospels. London. 1941.
- \*548. Stenmann J. Saint Jean-Baptiste et la spiritualite du désert. Burges. 1955.
- 549. Winandy J. Autour de la naissance de Jésus. Paris, 1970.

### V. ԱՎԵՏԱՐԱՆՆԵՐ։ ԾԱԳՈՒՄԸ ԵՎ ՊԱՏՄԱԿԱՆ ՎԱՎԵՐԱԿԱՆՈՒԹՅՈՒՆԸ

#### 1. Քրիստոնեական Հեղինակներ

- 550. Альбов М. Об апостольском происхождении Евангелий.- XЧ, 1871, N 1; 1872, N 7, 12.
- 551. Антоий (Храповицкий), еп. О книге Ренана с новой точки зрения. Харьков, 1917.
- 552 Баженов И. Характеристика четвертого Евангелия со стороны содержания и языка в связи с вопросом о происхождении евангелий. Киев, 1907.
- 553 Бакхэм Д. Теология ли создала Христа? Пер. с англ.- Ст, 1909, N 2
- \*554 Безе Г. Достоверность наших евангелий. Пер. с нем. М., 1899.
- 555 Бергон Дж. Подлинность последних 12 стихов Евангелия Марка.-ЧОЛДП, 1874, N 6.
- 556 Богдашевский Д. О евангелиях и евангельской истории (Против современного рационализма). Харьков, 1908.

- 557 Боголепов Д. Новый способ доказательства достоверности Евангелий на основании внутренних признаков.- ПО, 1878 N 1.
- 558 Боголюбов Н. Эрнест Ренан и его "Жизнь Иисуса" (Опыт психологической критики). Харьков, 1908.
- 559 Богословский М. Отличительный характер Евангелия св. Иоанна Богослова. М., 1872.
- \*560 Булгаков С. Современное арианство.- В кн.: С. Булгаков. Тихие думы. М., 1918.
- 561 Буткевич Т., прот. Э. Ренан и его сочинение "Жизнь Иисуса". М., 1904.
- 562 Նույնի՝ Суждения Ренана об источниках жизнеописания Господа нашего Иисуса Христа. М., 1904.
- 563 Его же. Взгляд Ренана на Чудеса и противоречия евангельской истории. Харьков, 1904.
- \*564 И. А. Вопрос о происхождении Христианства в системе исторического материализма.- Ст, 1906, N 1, 2.
- \*565 Варлаам (Ряшенцев), еп. Ренан и его " Жизнь Иисуса". Полтава, 1908.
- 566 Вернер И. Евангелие и немецкая свободная критика.- Новый путь, 1904, N 4-5.
- 567 Вертвеницкий Н. Об отношении Евангелия от Иоанна к первым трем Евангелиям. Ст. 1873.
- 568 Виноградов Н. Новая Тюбингенская школа.- ТКДА, 1863 N 5-6.
- 569 Герике Г. Э. Ф. Введение в новозаветные книги. Пер. с нем. Еп. Михаила. М., 1888.
- 570 Гибер П. Евангелие: вера и история.- Логос, Париж-Брюсель, 1972, N 6.
- 571 Глубоковский Н. Лекции по новому Завету. СПб., 1907.
- 572 িпւլնի՝ Евангелие и евангелия. Харьков, 1896.
- 573 Նունի՝ Лекции по Священному Писанию Нового Завета. Пг., 1916.
- 574 Նուլնի՝ Св. Апостол Лука. София, 1932.
- 575 Горский А. прот. Образование канона св. Книг Нового Завета.- ПТО, 1871, ч II.
- 576 Նույնի՝ О первоначалном христианстве в связи с вопросом о происхождении новозаветного канона, против Баура.- ЧОЛДП, 1877, N 1.
- 577 Григоров А. Научное критическое отрицание в исследованиях Евангелия и христианства на Западе 16 и 17 вв.- ЧОЛДП, 1874, N 9.
- 578 Гэтте В. Эрнест Ренан перед судом науки. Пер. с франц. М., 1880.
- 579 Евдоким (Мещерский), еп Св. Апостол Иоанн Богослов. Серг. Посад, 1898.
- 580 Елеонский Н. Разбор мнения Ф. Х. Баура о происхождении и характере Евангелия от Марка.- ЧОЛДП, 1873, N 3, 6, 12.
- 581 Епифаний Кипрский. О происхождении Четвероевангелия. Пер. с

- греч.- ВЧ, 1882, N 10.
- 582 Зарин С. Мифологическая теория Древса и ее разбор. СПб., 1911.
- 583 Նույնի` Современные открытия в области папирусов и надписей в их отношении к Новому Завету. Пг., 1914.
- 584 Зверинский С. "Христы" мифические и истенный Христос (с англ.)-Ст. 1912, N10 .
- 585 Иванов А. К вопросу о восстановлении первоначального греческого текста Нового Завета.- ЖМП, 1954, N 3.
- 586 Նույնի` Текстуальные памятники священных новозаветных писаний.-БТ, 1960, вып. 1.
- 587 Նույնի՝ Новое апокрифическое "Евангелие Фомы".- ЖМП, 1959, N 9.
- 588 Иванов Н. Жил ли Христос? М., 1957 (машинопись).
- 589 Кассиан (Безобразов). Новый Завет и наше время (история и Богословие).- Путь, Париж, 1938, N 55.
- 590 Նումսի՝ О тексте нового завета.- Вестник РХСД, Париж, 1955, N 38.
- 591 Նпելնի՝ Евангелисты как историки .- ПМ, 1928, N 1.
- 592 Նումսի՝ Церковное предание и новозаветная наука.- ПМ, 1931, вып. 2.
- 593 Керенский П. Школа римлианского богословия в лютеранстве. Казань, 1903.
- 594 Книжников А. Об историчности Личности Христа. Париж, 1963.
- 595 Лев (Жилле), иером. "В поисках первоночального евангельского предания" Путь Париж, 1932, N 36.
- 596 Люперсольский М., свящ. Апостольское происхождение Четвероевангелия.- ВР. 1914. N 19.
- 597 Марков В., прот. О Евангелии от Матфея. М., 1873.
- 598 Мелиоранский Б. Новооткрытие ////// как исторический источник.- Журнал Министерства народного просвещения, 1892, N 12.
- 599 Նույնի՝ Вопрос о древности канонических евангелий.- Журнал Министерства народного просвещениея, 1898, N 9.
- 600 Милославский П. По поводу народниго издания Das Leben Jesu Штрауса в Германии и Франции.- ПС 1876, N 1
- 601 Михаил (Лузин), еп. О Евангелиях и Евангельской истории. По поводу книги "Жизнь Иисуса" Ренана. М., 1870.
- 602 Михаил (Чуб), еп. Аграфы в творениях св. священномученика Мефодия.
- 603 Նույնի` Памятники древнехристианской письменности.- ЖМП. 1955, N 12.
- 604 Молчание Н. Сходство Евангелий от Матфея, Марка и Луки в отношении к происхождению их из устного апостольского предания.- XЧ, 1879, N 10.
- 605 Նույնի՝ Писатель четвертого Евангелия по самому Евангелию.- ХЧ, 1880, N 8.
- 606 Колчанов Н. (архим. Никифор). Потлинность четвертого Евангелия и

- отношение его к первым трем евангелистам. СПб., 1883.
- 607 Морошкин М., свящ. Ульгорн о Евангелии от Иоанна., ПО, 1866, N11, 1867 N23.
- 608 Муретов М. Очерки новейшей истории экзегезиса.- БВ, 1892, N9-6.
- 609 Նույնի՝ К вопросу о происхождении и взаимных отнощениях синоптических евангелий.- ПТО. 1881. т. XXVII.
- 610 Նույնի՝ Эйхгорн и его толкование новозаветных чудес.- ПТО, 1884 XXIII.
- 611 Նույնի՝ Новый Завет как предмет православно-богословского изучения.- Сборник в память 100-летия Московской духовной академии. Серг. Посад, 1915.
- 612 Նпւլնի՝ Евангелие по Матфею.- БВ, 1899, N4.
- 613 Նույնի` К критике сведетельства Иосифа Флавия о Христе.-БВ, 1903, N9.
- 614 Эрнест Ренан и его "Жизнь Иисуса". М., 1907.
- 615 Н.М. Сходство Евангелий от Матфея, МАрка и Луки.- ХЧ, 1879, N5.
- 616 Осинин И. О книге Ренана.- ПО, 1864, N 16.
- 617 Погорельский Ф. Происхождение христианства по учению исторического материализма.- ВР, 1907.
- 618 Полотебнов М., Св. Евангелие от Луки: Православное историкоэкзегетическое исследование против Ф. Х. Баура. М., 1873.
- 619 Рождественский В. Историческое обозрение священных книг Нового Завета. СПб., 1878, вып. 1.
- 620 Նուլնի՝ История новозаветного канона.- ХЧ, 1872-1873.
- 621 Նույնի` Новозаветная критика и апологетика по вопросу о евангелиях и евангельской истории. СПб., 1881.
- 622 Նույնի՝ Чтения об исторической достоверности евангельской истории, СПб., 1884.
- 623 Розов Н. Цельс и его свидетельства в пользу подлиности и достоверности канонических евангелий.- ЧОЛДП, 1874, N8, 11, 12.
- 624 Смирнов С., прот. Об особенности греческого языка новозаветного. М.. 1885.
- 625 С- ов А. Святой евангелист Марк.- ЖМП, 1963, N5.
- 626 Сельский С. Из чтений по Новому ЗАвету.- ТКДА, 1878, N7.
- 627. Сперанский М., прот. Святой апостол и евангелист Матфей (историкоэкзегетический очерк).- Б. 1964, вып. 3
- 628 Тишендорф К. Когда были написаны наши евангелия. Пер. с нем. М., 1865.
- 629 Троицкий Н. О происхождении первых трех канонических евангелий; Опыт разбора гипотезы Г. Евальда и К. Гольцмана. Кострома 1878.
- 630 Троицкий С. Новооткрытый отрывок Евангелия- Ст, 1908, N7, 8.
- 631 Успенский И. Св. апостол Иоанн- писатель четвертого Евангелия и Апокалипсиса.- XЧ, 1880, N1.
- 632 Фаминский К. Вновь найденный отрывок неканонического

- евангелия.- XЧ, 1908, N4.
- 633 Фаррар Ф. Исторические свидетельства об Иисусе Христе. Пер. с англ. М., 1879.
- 634 Фиолетова Н. Ю. Источники по истории раннего христиаства. М., 1957, ч. 1-2 (машинопись).
- 635 Флоровский Г. Жил ли Христос? Париж, 1929.
- 636 Хвольсон Д. Возражение против ложного мнения, будто Иисус Христос в действительности не жил СПб., 1911.
- 637 Хергозерский Ф. Исагогика, или Введение в книги священного Писания Нового Завета. СПб., 1860.
- 638 Штокс Г. Греческий язык Нового Завета в свете современного языкознания. Пг., 1915.
- 639 Black M. An Aramaic Approach to the Gospel and Acts. Oxford, 1954.
- \*640 Brown R.E.New Testament Essays. New York 1968.
- Burkill T.A The Formation of St. Mark's Gospel. London, 1972.
- Butler B. C. The Originality of St Matthew. Cambridge. 1951.
- Baltier M. du Christ de l'histoire au Jésus des des évangiles. Paris, 1969.
- 644 Davidson R., Leaney A R. C. Biblical Criticism. London 1972.
- Dodd C. H. History and the Gospels. London 1969.
- 646 Feuillet A L'Evangile et les Epî tres Johanniques.- RFIB, 1957, v. II.
- 647 Léon-Dufour X Les Evangiles Synoptiques.- RHB, v. II.
- 648 Léon-Dufour X The Gospel and the Jesus of History. London. 1970.
- 649 Perrin N What is Redaction Criticism? Philadelphia, 1970.
- Robinson J. A.T. Redacting the New Testament. Westminster Press, 1976.
- Robinson J. M. A. New Ouest of the Historical Jesus. 1959.
- Solage B., de Critique des évangiles et méthods historiques., Paris, 1972.
- Taylor V. The Formation of the Gospel Tradition. New York, 1933.
- 654 Trilling W. Jesus devant I'histoire. Paris, 1968.2

# 2. Ոչ քրիստոնեական Հեղինակներ եւ ազատամիտ աստվածաբաններ

- 655 Амусин И. Об одной забытой публикации тартуского профессора Александра Васильева.- Труды по знаковым системам, Тату, 1975, вып. VII.
- 656 Андреев А. Евангелия.- НЭС, т. 17.
- 657 Ван-дек-Берг Ван-Эйсинга Г. А. Первоначальная христианская литература. Пер. с франц. М., 1929.
- 658 Волынский А. Четыре Евангелия. Пг., 1923.
- 659 Вреде В. Происхождение книг Нового Завета. Пер. с нем. М., 1925.
- 660 Жебелев А. Евангелия канонические и апокрифические. Пг., 1919.
- 661 Косидовский 3. Сказания евангелистов. Пер. с польс.М., 1977.
- 662 Кубланов М. Новый Завет. Поиски и находки. М., 1968.
- 663 Նուլնի՝ Возникновение христианства. М., 1974.

- 664 Никольский Н. Талмудическая традиция об Иисусе.- Труды Белорусского гос. Университета. Минск, 1925, N7.
- 665 Ренан Э. Историки-критики Иисуса.-В кн. Э. Ренан. Очерки по истории религии. Пер. с франц., б., г., ч. І.
- 666 Робертсон А. Происхождение христианства. Пер. с англ. М., 1959.
- 667 Сорель Ж. Эрнест Ренан: Критический этюд. Пер. с франц. СПб., 6.г.
- Bultmann R. The History of the Synoptic tradition. New York, 1963.
- 669 Dibelius M From Tradition to Gospel, 1972.

### VI. ԲԱՌԱՐԱՆՆԵՐ ԵՎ ՏԵՂԵԿԱՏՈՒՆԵՐ\*

- 1. Гильдебрандт П. Справочный и объяснительный словарь к Новому Завету. СПб., 1882-1885, т. 1-6.
- 2. Греческий словарь на Евангелие от Матфея. М., 1870.
- 3. Гречулевич 3. Алфавитный указатель предметов, содержащихся в четырех святых Евангелиях (б, г.)
- 4. Над Евангелием (Словарь евангельских фраз и выражений). Белая Церковь (6, г.).
- 5. Предметный указатель к святому Четвероевангелию. М., 1899.
- 6. Léon-Dufour X Dictionnaire du Nouveau Testament. Paris. 1975.

# VII. ԱՎԵՏԱՐԱՆԱԿԱՆ ՊԱՏՄՈՒԹՅՈՒՆԸ ԳԵՂԱՐՎԵՍՏԱԿԱՆ ԳՐԱԿԱՆՈՒԹՅԱՆ ՄԵՋ

Ի Հավելումն պատմաբանների, մեկնիչների և աստվածաբանների աչխատությունների ցանկի, առաջարկում ենք Քրիստոսի երկրային կյանքի եղելությունները վերակերտելու փորձերի ամփոփ ակնարկ:

Այդ փորձերն սկսել են նախաձեռնել վաղուց, դեռևս Հնում։ Դրանց պետք է վերագրել Համարյա բոլոր պարականոն գործերը, որոնց Հեղինակները ձգտում էին լրացուցիչ ձև մոածել առավել ամբողջական իմաստավորելու և նկարագրելու չորս ավետարանիչների պատմությունները... Ամենից չատ վաղ չրջանի պարականոնները տեղ են Հատկացնում այն անձանց, որոնց մասին Գրություններում քիչ է ասված՝ Կույս Մարիամ, Հովսեփ, մոգեր, Նիկոդեմոս, Բարաբբա, Պիղատոս\*։ Որպես կանոն, այդ պարզամիտ պատմագրույցները անսաՀմանորեն ղիջում են Ավետարանների խիստ կանոնիկ ոճին։ Սակայն ժողովուրդը դրանք կարդացել է Հաձույքով, ինչի մասին վկայում են պարականոնի արձագանքները եկեղեցական արարողությունների մեջ և տաձարային արվեստում (տե՛ս Е.Барсов.О воздействии апокрифов на обряд и живопись.- ЖМП, 1985, N 12; BTS, 1973. N154, p. 12-21)։

Պարականոնները չարունակում էին ի Հայտ գալ և Միջին դարերում՝ Բյուզան֊

<sup>\*</sup> Հնագույն պարականոն գրությունների ռուսական Թարգմանությունները նչված են վերևում` 1 Մատենագիտություն բաժնում:

դիայում, Եվրոպայում և Ռուսիայում, ավելի ու ավելի ձեռք բերելով զուտ բանաՀյուսական բնույթ: Միջնադարյան այդ տեսակի գրականությունից Հարկ է նչել միրակլները (արարներ), «Տառապող Քրիստոս» պոեմը, որը վերագրում են սրբ. Գրիգորի Բոդոսլավին, ինչպես նաև ՀանրաՀայտ Stabar Mater Հիմնը (խաչափայտի կողքր կանդնած Կույս Մարիամի մասին):

XVII դարում գրվեց Ջոն Միլտոնի պոեմը Քրիստոսի փորձության մասին («Դրախտ վերադարձյալ», ռուս. թարգմ 1899)։ XVIII դարում ավետարանական պատմությունը թեմա դարձավ դերմանացի գրող Ֆ. Գ. Կլոպչտոկի էպիկական «Մեսիադա» պոեմի Համար (ռուս. թարգմ. 1785-1787)։

XIX դարում Քրիստոսի կյանքի առանձին պաՀերին են նվիրված բազմաԹիվ բանաստեղծություններ, պոեմներ և դրամաներ, մասնավորապես՝ Ա. Տոլստոյի «Մեղավոր կինը», Կ. Ռոմանովի (Կ. Ռ.) «Հրեից թագավորը», Է. Ռոստանի «Սամա-րացի կինը», Օ. Ուայլդի «Սաղոմեն», Մ. Մետերլինդի «Մարիամ Մադթաղինացին» և ուրիչներ։

Չ.Դիկկենսի գրչին է պատկանում ավետարանական պատմության չարադրան֊ քը երեխաների Համար, որը չի Թարդմանվել ռուսերեն: Ռենանի «Հիսուսի կյան-.ջը» գրջի տպագրության ժամանակներից Թեմայի պատմական կողմի մչակման պաՀանջ առաջացավ: Սկիզբ դրվեց Գ. Ֆլոբերի «Հերովդեականը» վիպակով (1877. ռուս. Թարգմ. 1947): Նրանում պատկերված են բախումները՝ Հերովդես Անտիպասի արջունիջում, որոնջ Հանգեցրին Մկրտչի մաՀվան: ԱյնուՀետև, Հարկ է նչել Ա. Ֆրանսի «Հրեաստանի կուսակալը», որը պատմում է Պիդատոսի մասին: Խաչելության տեսարանը մենք գտնում ենք Հ. Սենկևիչի «Գնանք Նրա ետևից» վիպակում, որը միևնուլն ժամանակ պատկերեց Պետրոս և Պողոս առաջլայներին իր «Յո՞ երթաս» վեպում (1896, Նոբելյան մրցանակ 1905թ., ունի մի թանի ռուսերեն ԹարգմանուԹյուններ)։ ԻրադրուԹյունը Քրիստոսի Ծննդիդ առաջ եղած տարիների Հրեաստանում պատկերել է ռուս վիպասան Դ. Մորդովգևը («Հերովդես», ՍՊբ, 1914): Որոչակի Հանրաճանաչություն ունեզան իրենց ժամանակին Մ․ Կորելլիի «Բարաբբա» և Լ․ Ուոլլեսի «Բեն-Խուր» (երկուսն էլ ունեն ռուս. Թարդմ․), ընդ որում, բոլորովին միջակ վեպերը: Վերջինս էկրանադվեզ և մեծ Հաջողությամբ ցուղադրվեց: Ուոլլեսը պատմում է Քրիստոսի ժամանակակցի` քրիստոնյա դարձած Հրեա զինվորականի մասին։ Պորտուդայացի դրող Էսա դե Քելրոչը իր «Մասունը» վեպում (1887, ռուս. Թարդմ. 1922) ավետարանական Թեմային տվել է՝ կտրուկ Հակաեկեղեցական Հնչեղություն:

XX դարի սկզբներին չվեդուՀի քրիստոնեական գրող Ս. Լագերլյոֆը վերածնեց պարականոնի ժանրը («Լեգենդներ Քրիստոսի մասին», 1904, ռուս. Թարդմ., 1911): Գերմանացի Գ. Ֆրենսեն Քրիստոսի վիպականացված կենսագրությունը ներամփոփեց «Հելլինդենլեյ» վեպում (1905, գրքի այդ մասին ռուս. Թարդմ. Հրատարակված է «Ռուկոպիս» վերնագրով 1907թ.)։ Հեղինակը ձգտել է Քրիստոսին պատկերել որպես դուտ սոցիալական ագատագրության բարոյականի և աղոտ ներկայացված պանԹեիստական կրոնի քարողչի: 1907թ. լույս տեսավ Լ. Անդրեևի «Հուդա Իսկարիովտացին և ուրիչները» վիպակը, որում փորձ է արվում արդարացնել Հուդային\*: Մատնիչի պատմությունը առավել առարկայական վերակերտված է չվեդ Տ. Հետբերդի (Խետբերդ) «Հուդա» երկում (ռուս. Թարդմ. կա «Универсальная библуотека»-ում):

Արևելքում չատ անգամներ ճանապարՀորդած Ի.Ա. Բունինը կազմել է մի չարք ակնարկներ Գալիլիայի և Հրեաստանի մասին, որոնք ավետարանական պատմությունների յուրատեսակ լուսաբանություններ են (И. Бунин. Храм Солнца, Пг., 1917):

Չեխ գրող Կ. Չապեկը 20- 30-ական թվերին Հրատարակեց մի չարջ նորավեպեր, որոնջ Հետագայում զետեղվեցին «Պարականոնջ» ժողովածուում (ռուս.
Թարգմ. 1977): Պատմվածջներում արդիականացվում է ավետարանական պատմությունը՝ ժամանակի բարոյական և Հասարակական ինդիրները սրելու նպատակով:
Հենց այդ տարիներին դրվեց Մ. Ա. Բուլգակովի «Վարպետը և Մարդարիտան»
Հռչակավոր վեպը (ավարտել է 1940թ.)։ Բուլգակովի, ինչպես և Չապեկի մոտ Պիղատոսի մասին ընդմիջարկված պատմությունը իրենից ներկայացնում է Ավետարանից բոլորովին Հեռու պարականոն։ Գրողի դլխավոր իննդիրն է եղել պատկերել
«ձեռջերը լվացող» մարդու, որը դրանով իսկ դավաճանում է ինջն իրեն։ Մյուս
ռուս դրողը՝ Դ. Կ. Մերեժկովսկին, արդեն վտարանդիության մեջ ստեղծեց մտաՀաղացմամբ ինջնատիպ «ԱնՀայտ Հիսուսը» (Բելգրադ, 1932) դիրջը, Համակցելով նրանում պատմական Հետաղոտության ժանրը աստվածաբանական և դրական
Էսսեի ժանրերին։ Գրջում կան մի չարջ վիպական դլուիներ, որոնց Հեղինակն

Ավետարանական Թեմաները նչանակալից տեղ են գրավում XX դարի պոեզիայի մեջ։ Մատնանչենք Թեկուզ Հենց Ի.Ա. Բունինի, Մ.Ա. Վոլորչինի, Ռ.Մ. Ռիլկեի, Օ. Մանդելչտամի բանաստեղծուԹյունները և, Հատկապես, Բ.Լ. Պաստեռնակի բանաստեղծուԹյունների չարքը իր «Դոկտոր Ժիվագո» վեպում:

1943թ. լույս տեսավ իսրայելացի գրող Շոլոմ Աչայի «Մարդը Նազարեթից» վեպը, որտեղ Քրիստոսը պատկերված է ուղղափառ Հրեայի աչքերով, թեպետև մեծ Համակրանքով։ Նչենք նաև չվեդ վիպասան Պ.Ֆ. Լադերկվիստի «Բարաբբա» (1950) դիրքը, որի Համար նա ստացավ Նոբելյան մրցանակ։ Վերջին տարիներին լայն ձանաչում է ձեռք բերել լեՀ գրող Յա. Դոբրաժինսկու «Նիկոդեմոսի նամակը» վեպը (1971), որը թարդմանվել է չատ լեզուներով։ Քրիստոսի վիպականացված կենսադրությունը պատկերող լեՀ բանաստեղծ Ռ. Բրանդստետերի «Հիսուսը Նազարեթից» երկում իրադրությունը, որի մեջ ընթանում են ավետարանական իրադարձությունները, ներկայացված է առավել վավերականությամբ (Roman Brandstaetter. Jesus z Nazarethu. Wars zawa, 1972, t. 1-4)։

<sup>\*</sup> Համանման միտումներ նկատվում են «Հիսուս Քրիստոս-Գերաստղ» ՀանրաՀայտ օպերայի լիբրետոյում, որը մի ջանի տարի առաջ էկրանացվեց: Ավետարանների Թեմայով ստեղծված են, առՀասարակ, մեծ Հաջողություն ունեցող ոչ ջիչ ֆիլմեր: Առավել Հայտնի են՝ Պազոլինիի «Ավետարան ըստ ՄատԹեոսի» և Զեֆֆիրելլիի «Հիսուս Նազովրեցին»:

# ՏԵՐՄԻՆՆԵՐԻ ԲԱՌԱՐԱՆ

ԱՎՈՏ կամ ՊԻՐԿԵ ԱՎՈՏ (եբը. «Հայրերի իմաստություններ»)-Երկրորդ տաճարի (տե՛ս) և դրան Հարակից դարաչրջանի Հրեա իմաստուններին պատկանող ասույթների ժողովածու։ Թալմուդի (տե՛ս) առավել վաղ մասը։

ԱԳՐԱՖՆԵՐ (Հուն.)֊ Քրիստոսի՝ Ավետարաններում չգրառված ասույթները։

ԱՄ- ԽԱԱՐԵՑ (եբը: «Հողի ժողովուրդ»)- ավետարանական դարաչըջանում արՀամարՀական մականուն, որը նչանակում է ռամիկ, Օրենքից տդետ:

ԱՊՈԿԱԼԻՊՏԻԿԱ (Հում.՝ ապոկալիպսիս - ից, «Հայտնություն»)-Գրքեր՝ գրված պատմության գաղտնիքների Հայտնության ձևով։ Ա. ծաղկումը տեղի ունեցավ մ. թ. ա. II-Iդդ.։ Մարդարեների որոչ գրքեր (կամ նրանց Հատվածները) պատկանում են Ա. ժանրին։ ՀովՀաննու Հայտնությունը քրիստոնեական ապոկալիպսիս է։

ԱՊՈԿՐԻՖՆԵՐ (Հուն.՝ «գաղտնի»)- Սուրբ Գրոցը Հավասար Հեղինակության Հավակնող, բայց Աստվածաչնչի կանոններից (տե՛ս) դուրս ստեղծագործություններ: Միջին դարերից սկսած, Ա. սկսեցին կոչվել աստվածաչնչյան թեմաներով ազատ գրական վարիացիաները, փոփոխականությունները:

ԱՍՏՎԱԾԱՇՈՒՆՉ (Հուն.՝ «գրքեր») Հուդայականության և քրիստոնեության սուրբ Գրոց ժողովածու։ Ա. նախաքրիստոնեական մասը կազմված է երեք ժողովածուներից՝ Օրենք կամ Հնդամատյան (տե՛ս Թօրա), Մարդարեություններ և Գրքեր (կամ Ուսուցիչների գրքեր)։ Քրիստոնյաները Ա. այդ մասը անվանում են Հին Կտակարան (տե՛ս Կտակարան): Ա. քրիստոնեական մասը կամ Նոր Կտակարանը կաղմված է 4 Ավետարանից, Գործք Առաջելոցից, Թղթերից և ՀովՀաննու Հայտնությունից: Ստեղծվել են մ.թ.ա. XII դ. մինչև մ.թ. I դ. (տե՛ս Կանոն):

ԱՎԱՆԴՈՒԹՅՈՒՆ - կլոնական ուսմունք Հուդայականության և քրիստոնեության մեջ, որը փոխանցվում է ուսուցչից ուսուցչին: Ա. բառը նչանակում է նաև Եկեղեցու Համայնքում պաՀպանվող դավանա-բանության ոգին և էությունը:

ԱՎԵՏՈՒՄ (սլավ.՝ «խոստում»)- աստվածաչնչյան այս կամ այն մարդարեությունը, որը պարունակում է Աստծո դալիք չնորՀների ավետիս:

ԱՐԱՄԵԱԿԱՆ ԼԵԶՈՒ - արամեացիների լեզուն, ժողովուրդ, որն ապրել է Սիրիայում և Միջադետջում։ Մ.թ.ա. վերջին դարերում Ա.Լ. Պաղեստինի Հրեաների խոսակցական լեզուն էր:

ԱՐՔԵՐԵՑ (Հուն.) տերմինը նչանակում է՝ ա) քաՀանայապետ, բ) Հրեաստանում բարձրագույն Հոգևորականության ներկայացուցիչ, գ) Հունական և Ռուսական Եկեղեցու եպիսկոպոս:

ՎՈԼ Խ տե՛ս մոգ։

ԳԱԼԱ Խ (եբը.) Հուդայականության իրավական և եկեղեցական֊ կանոնական նորմերը։

ԳԵՀԵՆ (եբը.՝ Գեննոմ) Հովիտ՝ Երուսաղեմից Հարավ- արևմուտք։ Թագավորաց ժամանակներում այնտեղ Հեթանոսական աստվածների պատվին ծիսական սպանություններ էին արվում։ Հետագայում Գ. վե-րածվեց աղբանոցի, որտեղ մչտապես կրակ էր պաՀպանվում։ Մ. թ .ա. IIդ. սկսած Գ. դարձավ մեղջերի Համար Հանդերձյալ Հատուցման խորՀրդանիչ։

ԳԵՆՆԻՍԱՐԵԹ (եբը.՝ Քիններետ)֊ Գալիլիական լձի (Տիբերիական ծով) և նրանից արևմուտք գտնվող մարզի (Գեննիսարեթյան Հող) ան֊ վանումներից մեկը։

ԴԵԿԱԼՈԳ (Հուն. «տասնաբանյա») Մովսեսի տասը պատվիրանները (Ել. 20, 2-17, Երկր. օր. 5, 6-21):

ԴԵԿԱՊՈԼԻՍ (Հուն. «Տասը քաղաքները») - անդրՀորդանանյան քաղաքների միություն:

ԴԻԱՍՊՈՐԱ (Հուն. «սփյուռք») տերմին, որը նչանակում է Պաղեստինից դուրս բնակվող Հրեական Համայնքներ։

ԴՊԻՐ (եբը. սոֆեր)- տերմին, որը նչանակում է՝ ա) Աստվածաչնչի գրիչ, բ) տարեգիր, գ) Սուրբ Գրոց մեկնիչ, դ) Ավանդություններ (տե՛ս) պաՀպանող: Դպիրների մեջ կային սադուկեցիներ (տե՛ս), փարի֊ սեցիներ (տե՛ս) և ոչ մի խմբավորման չպատկանող անձեր:

ԵԴՈՎՄԱՑԻՆԵՐ կամ ԵԴՈՎՄԻՏՆԵՐ - իսրայելցիներին աղդակից ցեղ: Ե. ապրում էին Մեռյալ ծովի Հարավային ափին։ Թադավորների ժամանակ Ե. մարտնչում էին Իսրայելի Հետ։ Ավետարանական ժամանակաչըջանում նրանք արդեն դարձ էին կատարել դեպի Հուդայականություն։

ԵՐԿՐՈՐԴ ՏԱՃԱՐԻ ԴԱՐԱՇՐՋԱՆ մ. թ. ա. 516 և մ. թ. 70թ. միջև ընկած ժամանակաչըջանը, երբ գոյություն ուներ Երկրորդ Երու-սաղեմյան տաճարը: Առաջինը կործանվել է մ.թ. ա. 587թ.:

ԶԵԼՈՏՆԵՐ (Հուն.) կամ ԿԱՆԱՅԻՏՆԵՐ (արամ.), «Նախանձա-Հույզներ»- մարտնչող մեսիանիստների կուսակցություն, որը մերժում էր ցանկացած իչխանություն Աստծո ժողովրդի վրա, բացառությամբ Իր` Աստծո իչխանությունից։ Ձ. զինված պայքարի էին կոչում Հռոմեական կայսրության դեմ։ Ձ. կուսակցությունը ծագել է մ.թ.առաջին տարիներին։ Դրա արմատական թևի կողմնակիցները՝ սիկարները (դաչույնավորները), ընտրել էին աՀաբեկչական դործողությունների ուղին։

ԷԿԶԵԳԵՏԻԿԱ (Հուն.) - աստվածաչնչյան տեքստերի ուսումնասիրություն և մեկնություն:

ԷՍԽԱՏՈԼՈԳԻԱ (Հուն. « ուսմունք վախձանի մասին») - աչխար-Հի վախձանի և մարդու ՀետմաՀու ձակատագրի պատկերացումների Համակարդ:

ԹԱԼՄՈՒԴ (եբը.՝ «ուսմունջ»)- Հրեական քաղաքացիական և եկեղեցական իրավունքի, եկեղեցական արարողությունների կանոնադրության, բարոյական նորմերի, իմաստությունների, առակների և լեդենդների ժողովածու։ Թ. ստեղծվել է մ. թ. առաջին դարերում ռաբբիթաննայիների (տե՛ս), փարիսեցիների (տե՛ս) ժառանդորդների միջավայրում։ Թ. բաժանվում է Միչնայի («կրկնություն»), Թոսեֆտայի (Միչնայի մեկնություններ) և երկու՝ Երուսաղեմյան և Բաբելոնական Գեմարների («ավարտ»)։ Միչնայի և Գեմարների մեջ մտնող տրակտատները ունեն նույն անվանումները։ Միչնայի դլուիններից մեջբերումները նչվում են լատինական թվանչաններով, իսկ Գեմարի բաժինները՝ արաբականներով։

ԹԱՆՆԱՅԻ (արամեերենից՝ Թենի, «ուսուցիչ») մ.թ. I-III դդ. Հուդայականության օրենսդիրներ։

ԹԵՖԻԼԼԻՆ (եբը. Թեֆիլլա, «աղոԹք») - կամ ՊԱՀՈՑ - փոքրիկ տեքստեր Թօրայից (տե՛ս), որոնք ամրացվում են ճակատին փոքրիկ փոկերի օգնությամբ: Համարվում է Հուդայականության եկեղեցական արարողությունների դգեստների բաղադրիչ մասը:

ԹՈՍԵՖՏԱ - տե՛ս Թալմուդ։

ԹՕՐԱ (եբը. «խրատ») Հնդամատյանի (տե՛ս Աստվածաչունչ) կամ Օրենքի անվանումներից մեկը: Ըստ ուչ Հուդայականության Հավատքի, բացի դրավոր Թ., Աստծուց Մովսեսին տրվել է նաև բանավոր Թ. (տե՛ս Ավանդություն):

ԼԵՌԱՆ ՔԱՐՈԶԸ - Քրիստոսի խոսքերի ժողովածու՝ զետեղված Մատթ. 5-7 գլուխներում։ Այդպես է կոչվում, որովհետև ավետարանիշ չը այդ խոսքերը վերագրում է Գալիլիայի լեռներից մեկի վրա Հիսուսի քարոզին (Ե, 1)։ Լ.Ք. զուգահեռները կան Ղուկ.։ Լ.Ք. սովորաբար համարվում է Ավետարանների կրոնա- բարոյական հիմքերի առավել ամփոփ արտահայտությունը։

ԿԱՆՈՆ- (Հուն.) - Կ. բառը նչանակում է Եկեղեցու կողմից ընդունված Սբ. Գրոց գրքերը (տե՛ս Աստվածաչունչ)։ Հինկտակարանյան Կ. Հաստատվել են մ.թ. I դարի վերջին։ Նորկտակարանյանը Հիմնականում որոչված է II դարի վերջին, իսկ վերջնականապես՝ միայն V դարի սկզբներին։ Լայն իմաստով Կ. նչանակում է նաև եկեղեցական կանոնադրություն կամ կանոն։

ԿԵՍԱՐ կամ ՑԵԶԱՐ (լատ.) Հռոմեական կայսրերի տիտղոս, որը ծագում է Գ.Հ. Կեսար անունից: Որոչ դեպքերում Կ. բառը դործածվում է որպես ընդՀանրապես պետական իչխանության Հոմանիչ:

ԿՈՒՇՁԵՒ ՏՈՆ (եբր. Սուկոտ)- Հրեական տոն, կապված Իսրայելի` անապատում անցկացրած Թափառումների ՀիչողուԹյունների Հետ:
Ետմովսեսյան դարաչըջանում Համարվում էր նաև բերքի տոն: Կատարվում էր տիչրի (սեպտեմբեր-Հոկտեմբեր) ամսի 15-ից մինչև 22-ը։ Կ.
օրերին ուխտավորները ապրում էին ճյուղերից սարքած տաղավարներում (սուկերում):

ՂՊՏԻ - Իսրայելի Ղևի (Ղևիա) տոՀմին պատկանող մարդ։ Երկրորդ տաճարի դարաչըջանում Կ. կրտսեր սպասավորներ էին այնտեղ:

ԿՈՒՄՐԱՆ կամ ԽԻՐԲԵՏ-ԿՈՒՄՐԱՆ - տեղանք Մեռյալ ծովի միջերկրածովյան ափին, որտեղ գտնվում է Հեսսեական միաբանության (տե՛ս) գլխավոր գյուղերից մեկը: Կ. անվանումը, Հավանաբար, ծագում է Գոմորիի ք. անունից, որը երբևէ գոյություն է ունեցել այդ չրջանում:

ՀԱԼԼԵԼ (եբը.) - զատկական աղոթքի բառեր Հրեերեն՝ կազմված սաղմոսներից «Ալլիլուեա» (Հայլելուիա) կրկներդով: ՀԱՆՈՒԿԱ - Տաճարի վերականգնման Հուդայական տոն կամ Կրակների տոն։ Հիմնվել է մ.թ.ա. 164թ. տաճարը Հեթանոսներից ազա-տագրելու պատվին։ Հ. կատարվում էր 8 օր, սկսած կիսլեվի 25-ից (նո-յեմբեր- դեկտեմբեր)։

ՀԱՍՄՈՆԵՅՆԵՐ (եբը. Խաչմոնիմ, « Խաչմոնի սերունդներ») - Երուսաղեմի Թագավորների- քաՀանայապետերի Հարստություն, Հիմնված Հուդա Մակաբեացի եղբայրների կողմից։ Կառավարել է 140-ից մինչև մ. թ. ա. 63թ.։

ՀԵՍԵՆԵՐ- (արամ. Հասայա, «բարեպաչտներ»)- մ.թ. ա. մոտ 150թ. Հուդայականության մեջ ծագած կիսավանական միաբանության անդամ-ներ: Հ. իրենք իրենց անվանում են «Լույսի որդիներ», «Պարզաբարո-ներ», «Ընտրյալներ» և այլն: Հ. մեծ մասը առանձնացված գաղութներով ապրում էր անապատներում (տե՛ս Կումրան), բայց ոմանք բնակ-վում էին նաև ջաղաքներում:

ՄԱՐԴՈՒ ՈՐԴԻ (արամ. Բար- նաչա) - Աստվածաչնչում և ապոկրիֆներում (տե՛ս) ա) մարդու, մաՀկանացուի Հոմանիչ, բ) Փրկչի տիտդոսներից մեկը:

ՄԱՐՄԻՆ (սլավ.) - բառ, որը Աստվածաչնչում նչանակում է՝ ա) մարդ, բ) նրա Հոդեֆիզիկական բնույթը։

ՄԵՍԻՏ (արամ.) մոլորեցնող, կեղծ ուսուցիչ, խաբեբա:

ՄԵՍԻԱ - տե՛ս Քրիստոս։

ՄԻՑՎՈՏ (եբր.) Թօրայի (տե՛ս) և Ավանդության (տե՛ս) պատվի֊րանները։

ՄԻՇՆԱ ֊ տե՛ս Թալմուդ։

ՄԱՔՍԱՎՈՐ (եբը.՝ դաբայ) կայսերական ՀարկաՀավաք Պաղեստի֊ նում։

ՄՈԳԵՐ (իրան.) պարսից կրոնի (մադդեիզմ) քրմեր: Բառի ավելի լայն իմաստով Մ. կախարդության, դաղտնածիսության, աստղադուչակության դիտակներ են: Սինոդական թարդմանությունը Մ. բառը տալիս է Մատթ. Բ, 1 սլավոնական «վոլիվներ» բառով:

ՆԻՍԱՆ կամ ԱՎԻՎ Հրեական օրացույցի գարնան ամիս: Համապատասխանում է մարտ- ապրիլին: Հնում տարվա առաջին ամիսն էր:

ՇԱՎՈՒՈՏ֊ տե՛ս Պենտեկոստե։

ՇԵՀԻՆԱ (արամ․ «մոտ լինել») - աստվածաբանական տերմին, որը նչանակում է Աստծո ներկայությունը աչխարՀում: Շ․ Հասկացությունը ծաղել է Հուդայականության մեջ մոտ մ․թ․ Iդ․։

ՊԱՍՔԱ (արամ.) կամ ՊԵՍԱՔ (եբր.) - բառացի՝ «անցում»։ Հին

Ուխտի գլխավոր տոնի անվանումը: Հիմնվել է Մովսեսի կողմից Եգիպտոսից ելքի ժամանակներում՝ այդ իրադարձության առթիվ: Պ. տոնվում էր գարնան առաջին լիալուսնին, նիսանի 14-ի երեկոյից մինչև 15-ի երեկո: Քրիստոնեական Եկեղեցում Պ. Քրիստոսի Հարության տոնն է։

ՊԵՆՏԵԿՈՍՏԵ (եբր. Շավոուտ , «չաբաԹներ») Հինկտակարանյան Պասքայից (տե՛ս) Հետո 7 չաբաԹվա տևողուԹյամբ կատարվող տոն: Նվիրված է Աստծո բարեչնորՀումների վերՀիչմանը, մասնավորապես Սինայի վրա Օրենքի չնորՀմանը: Քրիստոնեական եկեղեցում Պ. առաջ-յալների վրա Աստծո Ոգու էջքի տոնն է։

ՊՐԵՏՈՐԻԱ (լատ.) Հռոմեական զորաՀրամանատարի նստավայրը։ ՊՐԵՖԵԿՏ (լատ.) քաղաքի կամ մարզի Հռոմեացի կառավարիչ, ինչպես նաև զորաՀրամանատար։ Պ. տիտղոսը Հրեաստանում կրում էր պրոկուրատոր (տե՛ս) Պոնտասի Պիղատոսը։

ՊՐՈԶԵԼԻՏ (Հուն.) Հուղայական դավանանքն ընդունած այլազդի: ՊՐՈԿՈՒՐԱՏՈՐ (լատ.) - դավառներում ՀարկաՀավաքման պատասիանատու Հռոմեական պետական պաչտոնյա:

ՌԱԲԲԻ կամ ՌԱԲԲՈՒՆԻՆ (արամ. ՌԱԲԲՈՆԻ) «իմ ուսուցիչ»-Հրեաների մեջ Հավատքի քարողիչներին Հարդալից դիմելաձև: Հով-Հաննես Մկրտիչին և Հիսուս Քրիստոսին անվանում էին Ռ.:

ՍԻՆԱԳՈԳ (Հուն. «խմբակցություն») կամ ԲԵՏ-ՀԱԿՆԵՍԵՏ (եբր. «ժողովարան») Հուդայական կրոնում աղոթատեղի։ Ս. Հիմնվել են մ.թ.ա. VI-V դդ.:

ՍԻՆԵԴՐԻՈՆ (եբր. Սանխեդրին, լի Բետ-դին, այսինքն` «դատաստանի տուն»)- Երկրորդ տաճարի դարաչրջանում Ս. անվանում էին` ա) Հրեաստանի քաղաքների ավագների խորՀուրդը, բ) աստվածաբանների կենտրոնական խորՀուրդը «նասիի»՝ նախադահող ռաբբիի դլխավորությամբ, դ) Երուսաղեմի կրոնա-քաղաքական տրիբունալը կամ Մեծ Ս.: Վերջինս ընդդրկում էր 72 մարդ։ Արտակարդ դեպքերում Հավաքակում էր Փոքր Ս. (23 մարդ)։ Տրիբունայի դլխավորները քահանայապետեր էին։ 66-70 թթ. պատերազմից առաջ այդ Ս. ներկայացնում էին սադուկեցիների, և փարիսեցիների խմբակցությունները։

ՍԱԴՈՒԿԵՑԻՆԵՐ (եբը. ցադոկիմ) կրոնա-ջաղաքական խավ՝ կազմված Հուդայական ազնվականությունից և բարձրադույն Հոդևորա-կանությունից: Ս. ժխտում էին բանավոր ավանդությունները (տե՛ս), մեռածների Հարության, Հրեչտակների և Վերջին Դատաստանի Հավատը: Ս. կառչում էին Աստվածաչնչի, դերաղանցապես Թօրայի տառից: Ավետարանական ժամանակներում Ս. Սինեդրիոնում կազմում էին մե-

ծամասնություն:

ՍԱՄԱՐԱՑԻՆԵՐ- պաղեստինյան Սամարիա (Շոմրոնա) մարզի բնակիչներ։ Ծագում է իսրայելացիների և Սիրիայից ու Միջագետքից եկած գաղութարարների խառնուրդից։ Ս. կրոնը Հիմնված է Թօրայի (տե՛ս) վրա։ Մ. թ. ա. IVդ. . ամբողջությամբ առանձնացավ Հրեաներից։ Ներկա ժամանակներում մնացել են ընդամենը մի քանի Հարյուր Ս.։ Նրանց կրոնական կենտրոնը գտնվում է Հարիզիմ լեռան վրա, որտեղ առաջներում եղել է սամարիական տաձար։

ՍԵՊՏՈՒԱԳԻՆՏԱ (Հուն.)- այսպես կոչված՝ «յոթանասունի թարդմանություն»։ Աստվածաչնչի առաջին թարդմանությունը Հունարեն՝ իրականացված Ալեքսանդրիայում մ. թ. ա. III-I դդ.։ Ավանդության Համաձայն, թարդմանությունը կատարվել է Երուսաղեմի 70 մեկնիչների կողմից։ Ս. թարդմանությունը ընդունվեց քրիստոնեական Եկեղեցու կողմից դրա դոյության առաջին իսկ տարուց։

ՍԻՆՈՊՏԻԿՆԵՐ ֊ առաջին երեք ավետարանիչները՝ ՄատԹեոս, Մարկոս, Ղուկաս։

ՍՈՏԵՐԻՈԼՈԳԻԱ (Հուն.) ուսմունը փրկության մասին։

ՍՈՒԿՈՏ տե՛ս Կուչչեի տոն։

ՏԵՏՐԱԽ (Հում. «չորրորդապետ») - երկրի չորս մասերից մեկի կառավարիչ։ Քրիստոսի քարողչության ժամանակներում Պաղեստինի տետրարիներն էին Լիսանիան և Հերովդեսի որդիները՝ Անտիպասն ու Փիլիպպոսը։ Չորրորդ մարզը կառավարում էր Հռոմեացի պրոկուրատորը։

ՏՐԻԲՈՒՆ (լատ.) Հռոմեական զինվորական կազմի բարձրագույն աստիձաններից մեկը:

ՈՒԽՏ (սլավ «խոստում») - Աստծո գալիք չնորՀների մասին լուր պարունակող աստվածաչնչյան այս կամ այն մարդարեությունը:

ՈՒԽՏ միություն կամ պայմանագիր Աստծո և Իրեն Հավատարիմ մարդկանց Համայնքի միջև, ըստ որի Համայնքը պարտավորվում է պահպանել Տիրոջ պատվիրանները, իսկ Աստված խոստանում է (տե՛ս Ուխտ) չթողնել նրան։ Ու. բառը նչանակում է նաև աստվածահայտնության կրոնում Արարչի Հաղորդություն մարդու Հետ։

ՓԱՌՔ - Աստվածաչնչում՝ ԱստվածաՀայտնության Հոմանիչ։

ՓԱՐԻՍԵՑԻ (եբը. փերուչիմ, արամ. փերուչայա- «անջատվող»)-Հրեաստանում մ. թ. ա. IIդ. ծագած կրոնական կուսակցութուն կամ խմբավորում (եբր. խաբուրոտ, խաբերից, «ընկեր»): Փ. մեկնիչներ էին և Օրենջի (տե՛ս) նախանձախնդիր կատարողներ, Հավատում էին մեռածների Հարությանը, Հրեչտակներին, Մեսիայի մոտալուտ գալստյանը և վերջին Դատաստանին: Փ. բաժանվում էին պաՀպանողականների (Շամմայի աչակերտներ) առավել աղատամիտների (Հիլլելի աչակերտներ)։

ՔԱՎՈՒԹՅՈՒՆ - փըկագնում ստրկությունից, ազատության չնորՀում: Այդ տերմինը Աստվածաչնչում Հաճախ նչանակում է Աստծով փրկվել չարից:

ՔՐԻՍՏՈՍ (Հում.) կամ ՄԵՍԻԱ (եբր. Մաչի՛ախ, արամ. մաչիխա) օծյալ: Աստծուց՝ Իրեն ծառայելու ձեռնադրված անձ. մարդարե կամ ամենից Հաձախ՝ թագավոր: Բառի նեղ իմաստով Ք. ՀԿ ուխտյալ Փր-կիչ։ Քրիստոնեական դավանանջով Հիսուս Նազովրեցին Ք. Փրկիչն է։

ՕԿԿՈՒԼՏԻԶՄ (լատ.) սրբազան Հոգևոր աչխարՀների ճանաչողության կերպերի ուսմունքներ։ Հնագույն օկկուլտ ուսմունքներից են՝ օրֆիզմը, պյութագորականությունը, գնոստիցիզմը։ Նոր ժամանակներում Օ. ավանդույթները չարունակում են թեոսոֆիան, անտրոպոսոֆիան և այն։

ՕՊՐԵՍՆՈԿ (սլավ.) - բաղարջ, անալի Հաց (մացա)՝ թիսված նուրբ բլիթների տեսքով: Օպրեսնոկի Հովվական տոնը գոյություն ուներ մինչև Մովսես, իսկ մ.թ.ա. XIIIդ. այն սկսեց կապվել Պասքայի (տե՛ս) տոնի Հետ։ Կատարվում էր նիսանի 15-ից 20-ը։

ՕՎՍԱՆՆԱ (եբը. Խոչիանա, «փրկիր մեղ»)- բացականչություն, որով Հրեաստանում ողջունում էին Թագավորներին:

ՕՐԵՆՔ - Աստվածաչնչի առաջին Հինդ դրքերի (Հնդամատյան) Հոմանիչ։ Տե՛ս Թօրա։

# θԱՄԱՆԱԿԱԳΛՈ+ԹՅΛΗ+

| Թիվ           | Իրադարձություններ և դեմքեր                 |
|---------------|--------------------------------------------|
| դ.թ.ա.        |                                            |
|               |                                            |
| Մոտ 1900-1600 | ԱբրաՀամ և ՆաՀապետներ                       |
| Մոտ 1250      | Մովսես։ Եգիպտոսից դուրս գալը               |
| Մոտ 1200      | Հեսու Նավե։ Իսրայելի ներխուժումը Քանան     |
| Մոտ 1000      | Դավիթի դաՀակալում՝                         |
| 966           | Առաջին (Սողոմոնի) տաճարի կառուցում         |
| 931           | Հրեական Թագավորության տրոՀումը Իսրայելի և  |
|               | Հուդայի Թադավորությունների                 |
| Մոտ 850       | Եղիա մարդարե                               |
| 8-6 դդ.       | Մարգարե֊ մատենագիրների դարաչըջան           |
| 721           | Իսրայելի Թագավորության անկում              |
| 587           | Հուդայի Թագավորության անկում։ Բաբելոնյան   |
|               | դերություն                                 |
| 538           | Հրեաների վերադարձր Բաբելոնից։ Երուսաղեմի   |
|               | վերականգնում                               |
| 516           | Երկրորդ տաճարի կառուցում                   |
| 170-160       | Անտիոքոս IV Եպիփանի Հալածանքները և Մակա-   |
|               | բաեցվոց խռովությունը                       |
| 142-63        | Հասմոնեից Հարստությունը                    |
| Մոտ 140       | Հեսսեական ուխտի Հիմնադրում                 |
| 63            | Պոմպեոսը միացնում է Հրեաստանը Հռոմեական    |
|               | կայսրությանը                               |
| 37            | Հերովդես Մեծը դառնում է ինչնավար Հրեաստանի |
| 400           |                                            |

|              | <b>թա</b> գավորության ար <u>ջ</u> ա             |
|--------------|-------------------------------------------------|
| 7-6          | ՔՐԻՍՏՈՍԻ ԾՆՈՒՆԴԸ                                |
| 4 մ.թ.       | Հերովդես Մեծի մաՀը։ Ապստամբություն Հրե-         |
|              | աստանում։ Արքեղայոսը, Անտիպասը, Փիլիպ-          |
|              | պոսը Պաղեստինի կառավարիչներ                     |
| 6            | Արքեղայոսի գաՀընկեց լինելը։ Հրեաստանը           |
|              | կրկին վերածվում է Հռոմեական պրովինցիայի։        |
|              | Զելոտների ապստամբությունը։ Տասներկուամյա        |
|              | Հիսուսը Տաճարում                                |
| 6-15         | ՔաՀանայապետ Քանան (Աննա)                        |
| 14           | Օգոստոսի մաՀը։ Տիբերիոսի գաՀակալությունը        |
| 18           | Հովսեփ Կայիափան նչանակվում է մաՀանայապետ        |
| 26           | Պիղատոսը նչանակվում է Հրեաստանի կուսակալ        |
| 27           | ՀովՀաննես Մկրտչի քարոզը։ Հիսուսի միությունը։    |
|              | Նրա ծառայությունների սկիզբը։ Առաջին աչա֊        |
|              | կերտները։ Հիսուսը Կափառնայումում։               |
| գարուն 28    | Հիսուսի երկրորդ այցելությունը Երուսաղեմ         |
| աչուն 28     | Տասներկուսի ընտրությունը։ Մկրտչի մաՀը           |
| գարուն 29    | Բեթսայիդայի մոտ Հացի բազմացումը։ Հիսուսին       |
|              | ցանկանում են Թագավոր Հռչակել։ Հիսուսը           |
|              | Փյունիկեում, Տասը քաղաքներում և Փիլիպպոսի       |
|              | չորրորդապետությունում                           |
| ամառ 29      | Պետրոսի ոստովանությունը և Փոխակերպությունը      |
| աչուն 29     | Հիսուսը մասնակցում է ՏաղավարաՀարաց              |
|              | տոնակատարությանը։ Դպիրների պայքարը Նրա դեմ։     |
| դեկտեմբերի   | Հիսուսը մասնակցում է Բաղարջակերաց տոնակա-       |
|              | տարությանը։ Նրա մնալը Հորդանանում։              |
| դարուն 30    | Ղազարոսի Հարությունը։ Վերջին ուղևորությունը     |
|              | Հորդանանից Երուսաղեմ։                           |
| չաբաԹ        | Հիսուսը Բեթանիայում։                            |
| 1 ապրիլի     |                                                 |
| կիրակի       | Քրիստոսի Հանդիսավոր մուտքը Երուսաղեմ։           |
| 2 ապրիլի     |                                                 |
| չորե,քչաբաԹի | Մարդարեություն վախձանի մասին։ Հուդայի           |
| 5 ապրիլի     | մատնությունը:                                   |
| ՀինդչաբԹի    | ԽորՀրդավոր ընթրիք։ Քրիստոսի ձերբակալությունը։   |
| 6 ապրիլի     | Հարցաքննություն Քանանի մոտ։                     |
| ուրբաթ       | Ծերակույտի դատավձիռը։ Դատաստան և մաՀա-          |
|              | պատժի վճիռ                                      |
| 7 ապրիլի     | Պիղատոսի կողմից                                 |
|              | ՀԻՍՈՒՍ ՔՐԻՍՏՈՍԻ ԱՉԵԼՈՒԹՅՈՒՆԸ                    |
| Կիրակի       | <b>ՔՐԻՍՏՈՍԻ ՀԱՐՈՒԹ</b> ՑՈՒՆԸ                    |
| 14 ապրիլի    | Աչակերտները ուղևորվում են Երուսաղեմ։            |
| 18 մայիսի    | Հիսուսի վերջին Հայտնությունը նրանց (Համբարձում) |
|              |                                                 |

| <b>მ</b> ⴑႮႷ                         |     | Քավիչը                                                      | 161   |
|--------------------------------------|-----|-------------------------------------------------------------|-------|
|                                      |     | Աչակերտները գաղտնիքի առաջ                                   | 164   |
| ՀԵՂԻՆԱԿԻ ԿՈՂՄԻ8                      | 7   | 18111 111                                                   |       |
| ՆԱԽԱԲԱՆ                              | 14  | UUU III                                                     |       |
| υμυ ι                                |     | ԳՈՂԳՈԹԱՅԻՆ ԸՆԴԱՌԱՋ<br>Գլուխ տասնմեկերորդ                    |       |
| ԲԵԹՂԵՀԵՄԻՑ ՄԻՆՉԵՎ ԿԱՓԱՌՆԱՅՈՒՄ        |     | բլուլս տասսսելսլորդ<br>ԲԱԶՈՒՄ ԵՆ ԿՈՉԵՑԵԱԼՔ, ՍԱԿԱՒ՝ ԸՆՏՐԵԱԼՔ | 171   |
| Գլուխ առաջին                         |     | Գլուխ տասներկուերորդ                                        | 111   |
| «ՑԱՎՈՒՐՍ ՀԷՐՕՎԴԷՍԻ ԱՐՔԱՅԻ»           | 39  | ծԱՄԸ ՄՈՏԵՆՈՒՄ Է                                             | 186   |
| Գլուխ երկրորդ                        |     | Գլուխ տասներեքերորդ                                         | 100   |
| ՆԱԶԱՐԵԹ                              | 46  | ՀՈՐ ՈՐԹԱՏՈՒՆԿԸ                                              | 195   |
| Գլուխ երրորդ                         |     | Գլուխ տասնչորսերորդ                                         |       |
| ՆԱԽԱԿԱՐԱՊԵՏ։ ՀԻՍՈՒՍՆ ԱՆԱՊԱՏՈՒՄ       | 55  | ՓՐԿՉԻ ԴԱՏԱՍՏԱՆԸ                                             | 203   |
| Գլուխ չորրորդ                        |     | Գլուխ տասնՀինդերորդ                                         |       |
| ԳԱԼԻԼԻԱ։ ԱՌԱՋԻՆ ԱՇԱԿԵՐՏՆԵՐԸ          | 64  | ՆՈՐ ՈՒԽՏԻ ԶԱՏԻԿԸ                                            | 218   |
| Գլուխ Հինդերորդ                      |     | Գլուխ տասնվեցերորդ                                          |       |
| ԱՎԵՏԻՍ                               | 74  | ԳԵԹՍԵՄԱՆԻ ԳԻՇԵՐԸ                                            | 228   |
| Երկնային Հայրը և աստվածաորդություն   | 74  | UUU IV                                                      |       |
| Սիրո պատվիրանը                       | 80  | ՏԱՌԱՊԱՆՔՈՎ ԵՎ ՄԱՅՎԱՄԲ ԴԵՊԻ ՅԱՎԻՏԵՆ                          | HUHT. |
| Հինը և նորը                          | 85  | 3U10UU4                                                     | 1940  |
| Երկրային կյանք և Հավիտենական կյանք   | 96  | ւզ ոսգծգց<br>Գլուխ տամվոթերորդ                              |       |
| Աստծո Թագավորություն                 | 100 | ՄԱԴՈՒԿԵՑԻՆԵՐԻ ԱՏՅԱՆԸ                                        | 239   |
| «Իսկ ես ասում եմ ձեզ»                | 109 | Գլուխ տասնութերորդ                                          | 200   |
| UUU II                               |     | ՊՐՈԿՈՒՐԱՏՈՐԻ ԴԱՏԱՍՏԱՆԸ                                      | 248   |
| ՓՐԿԻՉԸ                               |     | Գլուխ տասնիններորդ                                          |       |
| Գլուխ վեցերորդ                       |     | ԳՈՂԳՈԹԱ                                                     | 258   |
| «ՈՉ ԹԵ ԽԱՂԱՂՈՒԹՅՈՒՆ, ԱՅԼ ՍՈՒՐ»       | 115 | Գլուխ քսաներորդ                                             |       |
| Գլուխ յոթերորդ                       |     | ԽԱՉԵԼՈՒԹՅՈՒՆԻՑ ՀԵՏՈ                                         | 267   |
| ԱՐՔԱՅՈՒԹՅԱՆ ՆՇԱՆՆԵՐԸ                 | 125 | Գլուխ քսանմեկերորդ                                          |       |
| Գլուխ ութերորդ                       |     | ՀԱՂԹԱՆԱԿ ՄԱՀՎԱՆ ՀԱՆԴԵՊ                                      | 273   |
| ՏԱՍՆԵՐԿՈՒ ԱՌԱՔՅԱԼՆԵՐԸ։ ՄԱՐԳԱՐԵՒ ՄԱՀԸ | 136 | Գլուխ քսաներկուերորդ                                        |       |
| Գլուխ իններորդ                       |     | «ԵՍ ՈՒՂԱՐԿՈՒՄ ԵՄ ՁԵԶ»                                       | 285   |
| «ԿԵՆԱՑ ՀԱՑԸ»                         | 142 | ՎԵՐՋԱԲԱՆ                                                    | 293   |
| Գլուխ տասներորդ                      |     |                                                             |       |
| ሆԱՐԴՈՒ ՈՐԴՈՒ ԳԱՂՏՆԻՔԸ                | 150 | <u> </u>                                                    |       |
| Մեսիա։ Թագավոր և Փրկիչ               | 154 | 1. Առասպել, թե իրականություն                                | 297   |
| Աստծո Որդին                          | 158 | Առասպելաբանական դպրոց                                       | 298   |

| Պաչտվել է, արդյոք, երբևէ «Հիսուս Աստված»     | 302 |
|----------------------------------------------|-----|
| Ինչ-որ բան Քրիստոսի «նախատիպի» մասին         |     |
| առասպելներում, լեգենգներում և պատմության մեջ | 307 |
| «Դարի լռությունը»                            | 315 |
| «Ինչ-որ մեկը գոյություն է ունեցել»           | 327 |
| «Հակասությունների և սխալների թնջուկը»        | 331 |
| Երբ և ում կողմից է գրվել Ավետարանները        | 340 |
| Համատես ավետարանների ծագման սխեմա            | 349 |
| Ավետարանական պատմություն և Հավատ             | 354 |
| 2. Քրիստոսի պատկերագրությունը և Թուրինյան    |     |
| պատանի գաղտնիքը                              | 368 |
| 3. Ավետարան, օրենք և փարիսեցիներ             | 379 |
| Ծանոթագրություններ                           | 395 |
| Մատենագրություն                              | 442 |
| Տերմինների բառարան                           | 472 |
| Ժամանակագրություն                            | 480 |

Հ. Ալեքսանդր Մեն

# ሀሀቦብ ነበብሀሀ

#### «Նոյյան Տապան» տպագրատուն

Թուղթ՝ օֆսեթ N1, 60x84 1/16 ծավալը՝ 30.25 տպ. մամուլ ստորագրված է տպագրության 05/09/07, տպաքանակ՝ 1000։ ՀՀ, Երեւան 0009, ԻսաՀակյան 28, Հեռ. (374 10) 565965 480



484