# 

نالبند الكة لك شيكارة

مريد بقرالين

Chandry Caller

ورابر التربية والتملم للعمهورية المربية المتحدة

على الطبع والنشر (لرالكشياك الاستم الصناحها فوهيق عند عن عندا من شارع الجريس ويت بالقالكرة

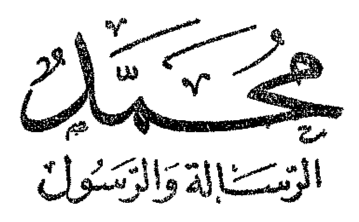


### الموسوعة الابست لامية الكبري

هخب مثلاً الرئة الرغول الرئة الرغول

بىتىلىم الىكۈرن<u>ى</u>لىقا جميع الحقوق محفوظة الطبعة الثانية ــ أغسطس ١٩٥٩ طبعة خاصة بوزارة التربية والتعليم

## الموسوعة الابست لامية الكيري



تأليف الكتورطلت ي لوقا

### تعربي

#### بقلم السيد كمال ليرين يدين

وزير النربية والتعلم للجمهورية العربية المتحدة

#### بني النا التح الجمية

ما الإسلام ؟

وما المسيحية ؟

وما الموسوية الحق ؟

هل هي إلا أديان سماوية تنزلت على البشر في مراحل مختلفة من حياتهم، ليستشرفوا إلى المثل العليا، ويستمسكوا بالخلق والعشيلة، ويتماونوا على البر والتقوى، ويرتبطوا إلى الله الخالق الرحمان القسادر ارتباط الجب والرجاء والخشية، فيعيشوا ماعاشوا على الأرض إخوة متحابين،

يجمعهم على الفضائل الإنسانية إيمان مشترك بالله الواحد الذي الذي خلقهم وإليه مصيرهم جيماً في يوم لاريب فيه أ . . . .

- إيمان بالله الواحد . . .
- تطلم إلى المثل العليا في التعايش الإنسائي . . .
- استمساك بالخلق والفضيلة ف السلوك الفردى والاجتماعي . . .
- أخوة إنسانية جامعة تحصّن البشرضد الأثرة والاستعلاء
   والبغى ، وتربط بعضهم إلى بعض برباط الحب والتعاون . . .
- رجاء مشترك إلى الله أن يشملهم ، يوم يصيرون إليه ،
   بالرحمة والرضوان .

تلك هي المبادئ العامة في ديننا الشترك ، نستحصرها جيماً فكرة ويقيناً في كل صلاة نصليها ، وفي كل صيام نرتفع به فوق مستوى شهواتنا ، وفي كل زكاة نؤديها لنؤكد الأخوة الإنسانية بين بمضنا وبعض ، وفي كل رحلة حيج نرحلها من قريب أو من بعيد لنعسل رحم الإنسانيسة المؤمنة بالله.

مبادئ عامة لا يختلف في الإيمان بها ذو دين عن ذي دين غيره ، على تسدد الأسماء والعمات والبقاع والجتمعات

وما يستتبع تمددها من اختلاف في بعض الوازين أو في. بمض الوسائل.

دعوة واحدة ، تنزلت من إله واحد ، لمالم واحد ، تماقبت أجياله على نسب مشترك من عهد آدم وحواء ، وتماقب أببياؤه برسالات ربهم إلى جيل بمد جيل من هؤلاء الأجيال ، ليكونوا تعبيراً متطوراً لمعنى تلك الدعوة يتلامم مع تطور هؤلاء الأجيال ، من غير نقص فيها ولا زيادة ، لأنها دعوة أزلية أبدية منذ خاق الله الخلق إلى أن يجمعهم في ساحة رحمته وعدله .

#### موسی ۰۰۰ وعیسی ۰۰۰ وقمر ۰۰۰

هم أنبيا، هذه الدعوة الواحدة الأزلية الأبدية لا يختلف أحد منهم عن أحد في مبدأ من مبادئها ولا غاية من غاياتها ، وإنما اختلفت الأزمان وتطورت الجماعات من عهد نبي منهم إلى عهد نبي ، فكان التعبير المتطور لمنى تلك الدعوة على لسان كل نبي ، والفاية واحدة والإيمان واحد والإله واحد . . .

معنى لم يفطن له كثير من الناس فى كثير من العصور، وقطن له مؤلف هذا الكتاب، فأضاء مصباحاً قوى الضوء خليقاً بأن سهدى إلى طربق الرشاد. كتاب عن « محمد » الرسول . . . ،

خطرت فكرته على قلب مسيحى عربي يؤمن بالله ، ويؤمن بالله ، ويؤمن بالإنسانية . . .

- درس محمداً إنساناً . . .
- -- ودرسه داعياً لدين ، ومرشداً إلى هدى . . .
- ودرس دينه مرحلة من مراحل التطور الحضارى في المجتمع الإنساني . . .
  - ودرسه نبياً ورسولا . . .
- فأمن إيان القلب والعقل جميماً بأنه نبى رسول بقلب المؤمن ، وعقل الإنسان ، وفسكر الباحث ، درس « نظمى لوقا » حياة « محمد بن عبد الله » ، ثم أفرغ دراسته موجزة في هذا الكتاب ، ليكون لبنة في أساس بناء وعدة فسكرية وروحية تجمع قومنا على إيمان مشترك بالله الواحد وبالفضيلة ، وبالمثل الإنسانية ، وبالقيم الروحية . . . .

إننا - نحن السلمين والمسيحيين من أبناء الأمة المربية ـ تتعرض في هذه الأيام لكيد شديد يتربص بنا من يمين وشمال ٠٠٠٠

دعوات آئمة ترد إلينا من الشرق ومن الغرب، لنتخلى عن دبننا، ونتحلل من روابطنا، ونتنكر لمثلنا ومبادئنا، ونكفر بالله الواحد لنعتنق دين « سارتر » أودين « كارل ماركس »!.

الشيوعية الملحدة في الشرق ، والوجودية المنحلة في الغرب ، تحاولان في هذه الأيام ، متماونتين أو متنافستين أن تقضيا على مقوماتنا ، وعلى وجودنا ، وعلى إرادتنا وإنسانيتنا بالقضاء على ديننا ، وعلى إيماننا بألله الواحد ، لنقع فريسة سهلة لأى المسكرين المتماونين على الفساد ، المتنافسين في الشر والمنكر . . .

ونحن - المسلمين والمسيحين في هذه الأرض المباركة ، أرض النبوات ، مهبط الوحى ، وطن الحب والسلام والرحمة ، مشرق الحضارة الإنسانية - لاريد ولاريد الله أن تنتكس الإنسانية في وطننا ، ولا أن يرتسكس في الفساد والإثم قومنا ، ولا أن نذل بعد عزة في أوطاننا ، وديننا هو حصن قوتنا ، وهو درع الوقاية لنا ، وإياننا المشترك بالله الواحد هو الذي يعصمنا من الحوال والذلة ، لأن الله وحده هو الذي نخاف ونرجو ، فلا طاقة لأحد بالسيطرة علينا ومعنا الله ! .

نحن — السلمين والمسيحيين — في الأمة العربية .

- نؤمن بوحدتنا أمةً . . .
- ونؤمن بوحدة ديننا مثلًا ومبادى للتمايش الإنساني .
- ونؤمن بأنبيائنا رسلا لهداية البشر وتقدم الإنسانية ···
- ونؤمن بالله الواحدونتَّقيه ف كل ما نأحذوما ندع من أمورنا وأمور الناس ، ليكون الحِد لله في الإعالى ، وعلى الأرض السلام والمحبة ما

. كمال لدِّين من ين

## تطور ٠٠٠ نسبيل

بقلم الأستاذ أمين الخولى

إلى المقول القوية والفاوب الكبعرة التي تدرك من الندين أسمى معانيه وأنيل أغراضه .

منذ بضعة وعشرين عاماً أهدبت بحثاً عن « صلة الإسلام بإصلاح المسيحية » إلى العقول القوية ، والقلوب السكبيرة ، التي تدرك من التدين أسمى معانيه .. إلخ ما يقرأ القارى في رأس هذا المقال .. وأردت أن ألفت بها أحرار الفسكر ، أطهار القلب ، إلى أن هسنة العالم .. وأردت أن ألفت بها أحرار الفسكر ، أطهار القلب ، إلى أن هسنده الصلة بين الدينين ليست إلا أثراً لظاهرة اجماعية ، وف حياة التدين البشرى ... وأن البحث العلمي الذيه المحايد في حياة التدين البشرى ... وأن البحث العلمي الذيه المحايد أي رغبة في كسب فر ، وأى محاولة في إحراز فضل .

ولقد نقلني إلى هذه الآفاق التي تبدو بسيدة مترامية الأطراف، وأعاد إلى ذاكرتى إهداء كُتب منذ نحو ربع قرن ، ومضى بى إلى ذرى الجلال والكمال وما لفت إليه القارئ من أمثال أولئك الرؤى ٠٠ فعل بنفسى كل هذا كتاب فرغت الساعة من قراءته هو كتاب « محمد . الرسالة والرسول » لمؤلفه الدكتور نظمى لوقا فإن السكتاب نفسه يحدث عن التطور الدينى ، ويمرض صوراً منه فى حياة الأدبان الثلاثة السكبرى : اليهودية . . والمسيحية . . والإسلام ، وينتهى ذلك إلى : أن رسالة الإسلام جاءت مناسبة تطور البشرية الطبيمى .

على أن من الحق أن أسارح قارئى بأن جو التطور ليس هو وحده الذى حفرنى إلى الكمتابة عما عنونت له هنا بالتطورالنبيل، بل إن شموراً قوياً دفاعاً منبعثاً من الكمتاب هو الذى أجبرنى أو كاديجبرنى، على أن أكتب عن هذا الكمتاب، وأبادر فأق كن القارئى أن الذى دفعنى أو أجبرنى على هذه الكمتابة ليس هو شعور المتدين المتمصب الذى يرى فى الكمتاب امتصاراً لدينه، أو كسباً لنصير جديد من شخص يدافع عنه . . أو حجة تؤيده ، أو دليل ينهض فى وجه ممارضيه ٥٠ كلا ١٠ بل إن الذى تفيى وأجبرنى إنما هو شعور يمضى فى عنفه ودفعه ، إلى أن ينقلنى إلى الطرف المقابل تمام التقابل لهذا التعصب والتحيز والحية ينقلنى إلى الطرف المقابل تمام التقابل لهذا التعصب والتحيز والحية الحاهلية التي تغمر نفس ذى الأفق المحدود ، الغافل عن الوحدة الكمرى ، والغاية العليا للتدين الإنسانى فى كل زمان سحبق مضى أو بعيد يقبل . . وفى كل مكان ناء من الأرض مجهول ، أو قريب

منها معمور .. وتلك الطبيعة الإنسانية المترفعة في الشعور هي التي ذ كرتني بالإهداء القديم : إلى الذين بدركون من التدين أسمى ممانيه .. إلخ .. إذ تمثل لى في قوة أن الدكتورنظمي لوقا هو أحد هؤلاء الذبن هتفت بهم من وراء الغيب منذ بضعة وعشرين عاماً في الأيام والأشهر التي عشت فيها أمسَّ الصلة ببين الإسلام والإصلاح المسيحي البروتستانتي . . في تزوع علمي . . صدرت كلاى في هذه الصلة بالحديث عنه واللفت إليه بكل نزاهته المحايدة ، ودقته الباحثة .. لقد تمثل لى الدكتور نظمي نوفا أحد هؤلاء المدركين المرجو ّين .. فإنه وهو القبطي الصليبة ، كما يقول عن نفسه ، يملك من أمر تلك النفس ما يستطيع معه أن يكتب عن محمد الرسول ورسالته ، فيقول من الفول المترفع ما لا أجد بعضه أحق من بمض بالإشارة إليه ، أو بنقل فقرات منه للقارى . . فكل كلة فيه صالحة لهذا النقل ، مستحقة لهذه الإشارة .

إنه - ف بيان جلى "- يشرح العوامل التطورية التي سيرت حياة الأديان الثلاثة ووجهتها إلى أهداف بعينها في دعو أتهم .. وبفهم تلك العوامل التي وضعت كل رسالة من هذه الرسالات في مكانها من سائر أخواتها .. وينتهى ، على ضوء تلك العوامل السيرة

للتحياة والتاريخ إلى تقرير: أن الإسلام ختام الرسالات الساوية وقد استغنت به وعنده الدنيا عن توجيه آخر من الساء ..

يشعر قارى كتاب « محمد الرسالة والرسول » أن باستطاعة البشرية النرفع المحلق عن وراثاتها ورواسبها السلبة من أفعال آلاف الأجيال · واستهوا النها العنيقة · وضعفها المهالك أمام هذا وأشباهه مما يثقلها ، ويحول دون كل استعلاء منها .. وهي

حال الكثرة السكائرة ، بل حال الكل والجيع إلا قلة فادرة . . لا بكاد يكون لها حكم . إننا جميعاً بكل ضعف بشريتنا لا ندرك من صلة الأديان المختلفة إلا العداوة والبغضاء . . والحقد والسخط على حطب جهنم المخالفين لنا . وتلك هي الآفة التي صب بها أهل الأديان على الحياة في كل عصور التاريخ شواظاً من فار ، في محارق ومذا ع . . ومعارك ، من المذهب النق والعقيدة السليمة على الملاحدة الهراطفة المبتدعين ،

إن شيئاً وراء ذلك كله في أعماق نفسى ، وطوايا روحى هو في الحق الذي أثار ذلك الشعور الدفاع الفلاب أفي نفسى عند قراءة ما وضعت من كتاب « محمد » للدكتور نظمى لوقا ، إنه حلم باهر قد تراءى للنفس حيناً منا منذ سنين لاتقل عن العشرين أذهبت نسمة من تلك النسمات الإنسانية المنعشة في دءوة ترددت أصداؤها من أقصى الغرب إلى أبعد الشرق تريد أن نستنفر أهل الأديان إلى أن يجعلوا أديانهم وسيلة من وسائل محاربة البغضاء والحقد بين الناس ، وقلة تعاونهم على تخليص دنياهم من آفاتها ، والحقد بين الناس ، وقلة تعاونهم على تخليص دنياهم من آفاتها ،

وإلى هذا الحلم الجميل الفاتن ، نبهت محاولة الدكتور نظمى لوقاً ، في سبيل التسامي على أوهام البشرية وردت هذا الحلم القديم ظلالا من الرحمة ، وخيوطاً من النور ، تتراءى غير ضعيفة في أفق الأمل الإنسانى ، الذى لا يصرعه اليأس مهما تقس حوله الأحداث، وتتجسم الفرقات .

弥弥教

إن كتاب « محمد الرسالة والرسول » يرد إلى العقول الفوية والقلوب الكبيرة الثقة في بلوغ الحياة على هذه السكرة المظلمة إلى ما يسامت أملها في بلوغ القمر ، والدوران مع الشمس ..

إن هذا الكتاب يقرؤه كل ذى عقل قوى ، وقلب كبير ، من أى دين وأى ملة . بل مع أى إنكار فيرى أن التدين قدير على أن يكون ترفعاً نبيلا ، يطهر النفوس ، ويحيى الآمال . ومن أجل هذا رجوت فى ثقة أن يكون هذا السكتاب تطوراً نبيلا . . فى نظرة كل ذى دين إلى ما يرحى من خير للدنيا بالتدين .

أمين الخولى

## تتحية تقت ليرً

بقلم الأستاذ فتيحى رضوان

السيد/الدكتور نظمى لوقا

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

ويعسسد

فإتى أرجو أن تأذن لأحد مواطنيك ، فى الوطن العظيم مصر ، وفى الوطن الأكبر ، المالم وطن الجميع ، أن يكتب إليك عن غير سابق صلة أو تمارف .

فإن كتابك عن «محمد الرسالة والرسول» ، كان خير بديل عن صديق لسكلينا ، بقدم كل منا لصاحبه ، شأن الكتاب الناجح أو الصادق دائماً ، في عقد الصلة بين الكاتب وقرائه .

كا أرجو ألا يتبادر إلى ذهنك ، أن كتابك حفزنى على تحرير هذا الخطاب لأنك أدرت الحديث فيه عن محمد ، نبى المسلمين وأنا مسلم ، وأنت من المسيحيين ، فتأليف الكتب عن الإسلام ، من مسيحيين سبقك إليه كتاب كبارمن مسيحي أوربا وأمريكا ولم يروا في ذلك حرجا وإن كان فضلك أكبر من فضلهم وأمريكا ولم يروا في ذلك حرجا وإن كان فضلك أكبر من فضلهم

جيماً إذ أن سا تذرعت به من شجاعة للإفدام على هدا العمل الأدبى ، أكثر مما احتاجوا إليه بكثير ، فاختلاف الظروف والهيئات والملابسات يجعل من عملك شيئاً أقرب إلى المغامرة والمجازفة بالسلات والصداقات والمصالح . لدلك فإنى أكتب هذا لأعلن إليك ، أن الطابع الإنساني في كتابك قد مس شغاف قلبي أكثر من أي شيء آخر فيه على جماله كله ، فقد جرى بأساوب من يحب الناس ويحب الخير لهم ، ويحب الأخيار فيهم ، ويحب من يحب الناس ويحب الخير لهم ، ويحب الأخيار فيهم ، ويحب لم فالم أن يعيشوا متآخين ، صافية نفوسهم ، مشرقة بالود والتسامح فاويهم .

ودمت لأخيك المخلص 🎝

فنحى رصوال



ر وان من أهدل الكناب لمن يؤمن بالله ومت أنزل البيم ومت أنزل البهم خاشعين لله ومت أنزل البهم خاشعين لله لايشترون بآيات الله تمنّا قليلا أولئك لحم أجرهم عند ربهم .»

حبدقالامالعظیم (آل،عسمان)

رو اف الرطون حبيب الم نفسى، بيد أن الحقيقة أحب الم نفسى من افلاطون!»

أرسطو

## الاهتياء

الى السائريين فى الظلمة والحب من ميلوح لهر من أنفسهم إ - فجر جدديد ...

وأيضًا المت المخاندي المرقع العظيم: مها تماغاندي الذي كان يصلى يصفحات من براهما هو آيات من النوراة ، والانجيل ، والفلان ومات بيد هندوسي متعصب ، شهيد دفاعه المسادق الجيد عث حدية العبادة لأنتاع محتمد .

#### معنيضكصن

من يغلق عينيه دون النور يضير عينيه ولا يضير النور . ومن يغلق عقله وضميره دون الحق ، يضير عقله وضميره ولا يضير الحق .

فالنور منفعة للرأى لا المصباح ، والحق منفعة وإحسان إلى المهتدى به لا إلى الهادى إليه .

وما من آفة تهدر العقول البشرية كا يهدرها التعصب الذميم الذي يفرض على أذهان أصحابه وسرائرهم ما هو أسوأ من العمى لذى البصر ومن الصمم لذى السمع لأن الأعمى قد يبق بعد فقد البصر إنسانا ، والأصم قد يبق بعد فقد السمع إنسانا ، والأصم قد يبق بعد فقد السمع إنسانا . . . أما من اختلت موازين عقله أو موازين وجدانه ، حتى ما يميز أما من الطيب ، فذلك ليس بإنسان ، بالمنى القصود من الخبيث من الطيب ، فذلك ليس بإنسان ، بالمنى القصود من كلة إنسان .

وبهدى من هذا النهيج وجدت من واجبى أن أكتب هذه الصفحات، موقنا أن الإنصاف حلية يكرم بها المنصف نفسه قبل أن يكرم بها من ينصفهم . .

وليس الإنصاف مزية لصاحبه إلاحيناً يغالب الحوائل، كالمقائد الموروثة، والتقاليد السائدة . . . أما حين يوافقها فا أهون الإنصاف، « ولولا المشقة ساد الناس كلهم » كما يقول أبو الطيب. وأوشك أن أفول على غراره « لولا المصبية أنصف الناس كلهم » .

فا أحوجنا في هذا العالم المضطرب الذي تقسمت فيه الناس معسكرات متقائلة متلاحية من المذاهب والمقائد التي سبغت كل منحى من أنحاء الحياة أن نسمى للقضاء على آفة المصبية ، وندود الإنصاف وانصاف الخصم وكأنه صديق ، فالمنصف إنما يمنو للحق ، ويعنو لنوره في العقل ، فيشهد لنفسه بالفضل وحسن الرأى حين يؤدى لذى الحق حقه مهما اشتجر الخلاف أو لج الخصام . .

وما أرى شريعة أدعى للإنصـــاف ، ولا شريعة أننى للإجتماف والعصبية من شريعة تقول:

« وَلَا يَجْرِمَنَّــكُمْ شَنَـــآنُ فَوْمٍ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُوا » !

فأى إنسان بمد هذا يكرم نفسه وهو يدبنها بمبدأ دون هذا البدأ ، أو بأخذها بديدن أقل منه تساميا واستقامة . . . ؟

أجل ا نعدل ولا نجور ا فذلك حق أنفسنا علينا ، وحق

عقولنا علينا، وحق ضمائرنا علينا، قبل أن يكون حق هذا من النامي أو ذاك ...

وما أرى الشانى يضير خصمه حين يجور فى الحسكم عليه ، اللا كما بفقاً امرؤ عين نفسه كيلا يرى من يسوؤه مرآه . . . ولست أحب ذلك لأحد ، بل إنى أرى مستقبل هذه البشرية منوطاً باحترام العقل وتقصى المدل وإنصاف الخصم ، حتى يرتد بنو حواء إخوة يختلفون فى مودة ، وبتباعدون إلى تقاوب ، ويفيئون فى نهاية كل مطاف إلى نور الله الذى كرمهم به ، وهو بالحق والعدل ، ،

وإنى لأسأل من يستكثر الإنسماف على رسول أتى بنير دينه ، أما يستكثر على نفسه أن يظلمها إذ يحملها على الجحود والجور ؟ . .

ولست أنكر أن بواعث كثيرة فى صباى قربت بينى وبين هذا الرسول، وليس فى نيتى أن أنكر هذا الحب أو أتنكر له، بل إنى لأشرف به وأحمد له بوادره وعقباه.

ولعل هذا الحب هو الذي يسر لى شيئاً من النفهم ، وزين لى من شخص هذا الرسول الكريم تلك الصفات المشرقة ، وجعلني أعرض بوجداني عن إتلك النظرة الجائرة أو المنجنية التي نظر بها

كثيرون من المستشرقين وغيرهم إلى الرسول العربى ، ولسكنى حين أحتسكم إلى العقل ، أرى الخير كل الخير فيا جنحت إليه و فلخير من يشوه المشوهون كل جميل وكريم ، من مفاخر البشربة المثخنة بالقروح والمخزيات ؟

ولخير من يثلب الثالبون كل مجيد من هداة هذا الجنس الفقير إلى المجد، الثقل بالخساسة والحقد ؟

ألا إن كل محب للبشر ينبغي أن يكون شماره دواما :

- مزيداً من النور أ ومزيداً من العظمة 1 ومزيداً من الجال ا ومزيداً من البطولة والقدوة !

وبدافع من حب البشرية أفدمت على تسطير هذه الصفحات، وسيّنان بعد هذا أن يقول عنها القائلون : إنها شهادة حق، أو رسالة حب، أو تحية توقير وتبجيل، فما كان كآحاد الناس في خلاله ومزاياه، وهو الذي اجتمعت له آلاء الرسل، وهمة البطل، فكان حقاً على المنصف أن يكرم فيه المثل، ويحى فيه الرجل.

الدكنورنطشي لوفا

۱۰ ش این سینا مصر الجدیدة ۱۹۵۸ -- ۱۹۵۸

### صبيتي في المسجّد . . .

صبى قصير ، نحيل ، عصبى الملاميح ، واسع العينين ، أتطل منهما نظرة تطلع ، وفي ثيابه إهمال ، وفي يديه آثار حبر ، ورباط حذائه ، مرسل يكاد يتمثر به وهو يمشى ، وسنه لم تتجاوز السادسة إلا قليلا . يقطع الطريق جادًّا مسرعاً بعد صلاة العصر بقليل إلى مستجد في السويس ، قريب من مبنى المحافظة بها ، لا يلوى على شيء .

ويتمهل الفتى عند دكان الحلاق الذى يواجه المسجد، ليرى الشيخ جالساً، بقامته المفرطة فى القصر، وجبهته المفرطة فى العلو، وبشرته البيضاء المحمرة، وثيابه النظيفة الناصعة، ولحيته الصهباء التى يخالطها بياض كثير.

ويقرى الفتى أستاذه الشيخ السلام ، ويهش الشيخ للقائه ، ويده تداعب ساعة جيبه الكبيرة المصنوعة من المدن ، يفتحها ، ثم يتحسس عقاربها ، ويغلقها ثم يعيدها إلى جيب قفطانه الأبيض . . وترتسم على وجهه ظلال ابتسامة ، يكاد الفتى يراها

فى موضع عينى الشيخ ، لولا أن هاتين السينين أغلقهما مرض فى الطفولة الباكرة إغلاقا أبديا .

ويقبض على قلب الفتى قابض ، لم تذهب به الألمة المعادة كل يوم . . وينظر بحسرة إلى صفحة الساء الصافية ، ويقشمر بدنه ويتنهد .

ما أنكد هذه الآفة . . إنه ليؤثر الموت على هذا الحرمان الوجيع ، من ومضات النور ، وهمسات ظلاله . . وهى تبدى أتفه وأشوه المرثبات . . حتى هذه البقية من الروث التي تركها حصان كان يجر عربة عابرة . . فكل شيء عزيز على العين ، حتى ولو لم يكن جميلا مرغوبا . . لأنه يبدى لها نورها .

ويتأبط الشيخ السكفيف ذراع الصبى . وإنه ليضارعه طولا أو قصرا ثم يدب بمصاه عبر الشارع . . والصبى لا يخطى فظرات الفضول من الحلاق ، وزبائنه ، وعابرى السبيل . إلى أن يدخل الشيخ وتلميذه من باب المسجد ، ليبدآ درسهما اليوى من بمد صلاة المصر ، إلى صلاة المشاء .

فنى مدينة السويس الصغيرة ، سنة ١٩٢٦ ، لم يكن أحد من أهليها يجهل من الشيخ سيد البخارى ، إمام مستجدها ، وعالمها وفقيهها . يجلونه و برهبونه . فإن له لعلما ورأيا . وإن فيه

لشجاعة فى الحق ، وذرابة فى المنطق ، وأنقة تدخله لديهم مدخل الكبر الذى لايغتقر لمن كانت به كالشييخ خصاصة شديدة، يداريها بتجمل أشد.

ولم يكن أحد من أهايها يجهل كذلك من الصبى الصغير ، ابن ذلك الموظف الدازح إلى السويس ، فيه وسامة وأناقة ، وفي لسانه عذوبة وذلاقة . . وإنهم ليعرفونه رجلا قبطيًّا صليبة . . يؤم الكنيسة يوم الأحد .

وفى مدينة كالسويس يتساءل الناس عن النازحين إليها والفراء من الطارئين . وهم يعرفون أن لهذا الموظف والد الصبى أرومة معرقة فى صناعة القسوس . فسكم له من جد من ذوى الطيالس السود والعائم السود . . فلا شك إذن فى قبطية هذا الصبى الذى يرونه كل يوم يؤم مسجدهم الحنيف مع الإمام العالم الشيخ . . وأن الحيرة لتستبد بهم ، ثم تأخذهم نافلة من الغيرة ، يتهامسون بها فيا بينهم ويتناجون . ومن أم منهم المسجد لصلاة المغرب ، رأى الشيخ ينفض يده من درس الفتى فى مؤخرة المسجد ، وبتقدم فيؤم المصلين ، ثم يعود ليصل من الدرس ما انقطع ، والفتى ينظر إليهم مصلين ، ويسمع لما يتلى فى الصلاة ، ما انقطع ، والفتى ينظر إليهم مصلين ، ويسمع لما يتلى فى الصلاة ، فيه بفضول .

وخرج بعضهم من النجوى إلى العلن ، فجاهر الشيخ بما فى نفسه ، وراجعه فيا يفعل . فإن كان حباً للتدريس فقيم رفض التدريس لابن فلان وفلان من الوجوه على ما بذلوا له من مال وفير ؟ . . وإن كان حباً المال ، ففيم خطبه التي يحارب بها التقرب للأولياء ، وتقديم النذور ، ورفعه صندوق النذور من مسجده ، وقد كانت له من ذلك حصيلة طيبة إن شاء ؟ .

ويغضبها الشيخ غضبة لله وبيوته ، ولسماحة دبنه ، ويبدى من ذلك مايفحم ساممه . ولسكن السامع ينهض غير قانع مما سمع . لأن حجة المقل لا تقنع القلب . والقلوب التي لا يعمرها نور الحب ، لاتستجيب إلا للأثرة ، والأثرة تتغذى بالعداء لا بالولاء .

ويضمر الشيخ في نفسه أمرا ، فإذا كان الغد أرسل إلى ذلك المعترض أن يوافيه بعد صلاة العصر لأمن . ويحضر الرجل وقد عقد بجلس الدرس بجوار عمود المسجد ويستمهله الشيخ قليلا ريثما يفرغ له . ويتابع الدرس . وكان موضوعه تفسير سورة الصنحى . ويتلو الصبى السورة بلسان قويم ، وإيقاع سليم . ويختمها إلى العظيم » . ثم يشرع في تبيين معانبها ، مستشهداً بسيرة الرسول الكريم . والشيخ يناقشه حينا ، ويوجهه حيناً آخر ، ويستوضيحه حيناً ثالثاً . . حتى إذا بلغ الموضوع غايته . . وجه الشيخ الكلام إلى صاحبه الزائر قائلا :

- -- كيف بنوك يا فلان ؟
- بخير يامولانا .. يقبلون الأيدى ..
- تعرفنى يافلان أمقت تقبيل الأبدى وأخذل عنه الناس . .
   أعرفت فيم أرسلت إليك ؟ . .

فأطرق الرجل وقال :

- عرفت يامولانا .
- انصرف راشدا ٠٠

ونهض الرجل محييا . وتحرى أن يسافيح الصبي الصغير في مودة سابغة أشبه شنىء بالاعتذار ..

ورآه الفتى بعد ذلك اليوم -- وكان ساعاتيا له دكان قريب من المسجد - يستقيله بالتحية التى ياق بها الشيخ ، كلما مر به قادما أو منصرفا .. و يكاد يلمس فى صوته و إيمائه هزة الخشوع .

#### 数张器

وكان والد إلفتى - أكرم الله منواه - شديد الولوع بالفساحة والفصحاء . اتفق له شيء من قرض الشعر في صدر شبابه . وآمن أن واده البكر ينبغي أن يصيب من ينابيع العناد وبلاغتها أكبر حظ مستطاع . ورأى هزال ما يتاح لطلاب

المدارس من ذلك كله فعهد بولده إلى ذلك الشيخ الذى التق به ف. دكان الحلاق فهرته منه شخصية مشرقة ، وذهن رحب ، وسماحة ماكان يتوقعها فى أحد الأشياخ فقد سممه يستشهد أمامه بآيات من الإنجيل وهو فى حديثه الدارج مع الناس من حوله لايحيد عن الفصيح من اللفظ والجزل من النراكيب فكأنما خرج الشيخ عن الفصيح من اللفظ والجزل من النراكيب فكأنما خرج الشيخ ليوج من سوق عكاظ ا وهم الشيخ أن يعتذر بزهده فى التدريس ، لولا أن الوالد ذكر له أنه أقرأ ولده كليلة ودمنة قبل أن تسمح سنه بدخول الدراسة الابتدائية ، وأن الفتى – وهو أصغر طلاب مدرسته وأقصرهم قامة – وجد نفسه فى مؤخرة صفوف الفصل فى أول يوم ، فرفع يده وقال للمعلم – وكان معما – الفصل فى أول يوم ، فرفع يده وقال للمعلم – وكان معما –

- أريد أن أجلس بجوار السبورة ! . .

فضج التلاميذ بالضحك ، وقال المهم ضاحكا .

لك ذلك أيها الفيلسوف العجر ! •

فذهبت مثلا! وصارت هذه كنيته بين أترابه وأسائذته ، لأنه يأبى أن يحدث الملمين إلا باللغة الفصيحي ..

- واشتهى أن يقوِّم لسانه بالقرآن ، وتتهذب نفسه بالمعلقات وعيون الشمر ..

فأخذت الشيخ هزة وقال :

- أما وأنت لاتريدنى على تدريس تلك المناهج السقيمة والخوض إلى تلك المدارك الضحلة فهذا مطلب تطيب به نفسى وينشرح له فؤادى .

والأجر ٤٠٠

- أمره لك .. وأكبر جزائل أن تُزهر للعربية شيجرة مثمرة في قلب في أريب ، في زمن أوشك اللسان العربي القويم فيه أن يعز وجوده كالكبريت الأهمر ا . .

ووجد الفتى في أستاذه المكفوف خزانة أدب وعلم وققه وفلسفة .. وخُلق ل . .

كان الشيخ يحفظ أشهر دواوين المرب وعيون الخطب . . وكان التعليم بالضرورة شفوياً . ولابد فيه من ضبط مخارج الحروف وإقامة النحو ، وتجنب اللحن ، وتوخى الجزالة ، فتملم الفتى أن يتكلم وكأنه يقرأ من كتاب مفتوح .

وبدأ الفتى يحفظ الفرآن. ويقف عندكل آية ، ويملى عليه الشيخ موجزاً لتفسيرها ثم يملى عليه مايتطرق إليه ذهنه الخصب بصددها من الأمثال السائرة والشعر المشهور. فتعلم الفتى كيف يربط المعنى اللغوى بالصورة الجمالية والذوق الأدبى.

وخرج الفتى مبرزاً فى امتحان نصف السنة وأتى شيخه فرحاً مرحاً . فجعل الشيخ موضوع درسه ذلك اليوم بيتا من الشعر الحكيم ، ثم آية من القرآن الكريم . أما البيت فهو :

وإذا كانت النفوس كبارا تعبت في مرادها الأجسام

وأما الآية فهي : « وَلاَ نَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحاً ، إِنْكَ لَنْ تَخْرِقَ الأرْضَ وَلَنْ تَبْلُغَ الجِبَالَ طُولاً ! »

وكان على الفتى أن يمالج الموضوعين بلسانه ، والشيخ يستدرجه ويحاوره على سنة سيدنا «سقراط» هفا الله عنه . . إلى أن وسل إلى غايته من تصغير الغرور إليه .

وأتاه بعد ذلك بأيام حزينا مفيظاً ، فقد دعاه أستاذه إلى السنة النهائية وطلب إليه أن يصحيح \_ وهو التلميذ بالسنة الأولى \_ خطأ طالب طراً شاربه وأوتى بسطة في الجسم ، بعد أن عجز كل تلاميذ العرقة النهائية عن ذلك التصويب ، فأجاب بداهة ، وأمر الأستاذ التلاميذ جيماً أن ينهضوا له واتفين ويحيوه تحية التعظيم فقعلوا صاغرين . . حتى إذا انقضى اليوم المدرسى ، تربصوا له بالباب وأحاطوا به وخطفوا طربوشه وجعلوا يتناقلونه بالأرجل وصبوا على الصغير سخريتهم وآذوه باللفظ واليد ، حتى تمزقت ملابسه واحر قفاه . ولولا أنفته الشديدة لفاضت عيناه .

وعض الشيخ على نواجذه ثم قال :

- الموضوع الذي سنجمله مدار حديثنا اليوم هو : ﴿ آية الفضل أن تمادي وتحسد » و :

كل المداوات قد ترجى إزالتها إلاعداوة من عاداك عن حسد وتشمب الحديث وتطرق إلى فنون من الفكر والشمر، حتى إذا انتهيا إلى قول أنى الطيب:

وإذا أبتك مذمتي من ناقص فهي الشهادة لي بأني كامل

استشمر الفتى المزة بعد الذل ، والكرامة بعد الهوان . ولما آنس منه شيخه أن جرح كرامته قد التأم ، انتقل إلى جرح من نوع آخر : إلى جرح أحدثه الحقد، ونزعة فطرية إلى الثأر ، فقال للفتى :

- أريد أن تعد لمجلس الغد قول أبي الطيب:

وأنعب من ناداك من لاتجيبه وأغيظ من عاداكمن لاتشاكل وأيضاً قول السيح عليه السسلام: أبت اغفر لهم فإنهم لايدرون مايفعلون ا

أمن عجب بمد هذا أن يكون الشيخ ملاذ الفتى فى كمل ملمة ، ونبراسه فى كمل مدلهمة ، وقدوته التى يأتم بها عقلا وقلباً وعاطفة وضميراً ؟... لقد أصبح الشيخ القزم عملافاً ، وسكن إليه الفتى واطمأن ، وأخذ نفسه بأدبه وفضله . أمره الأمر ، ورأيه الرأى ..

وذات بوم أتى غلام صغير إلى المسجد يلتمس الشيخ ، فعرف فيه الفتى خادم أستاذه . فقال له :

- « الولد » حضر يامولانا . . الولد خادمك .

فأشاح بمنقه كمادته حين يضيق بشيء سممه . وأدنى الغلام وتسارًا برهة ثم انصرف الغلام . وعندئذ قال الشيخ :

\_ ماهكذا يكون أدب السادة أيها السيد اكان الرسول صلى الله عليه وسلم يقول فتاى وفتاتى ولايقول عبدى وأمتى . .

وانطاق يو بخه بماكان للرسول وصحابته مرن أدب رفيع في معاملة خدمهم . ثم قال له في حزم :

ـــ أرجو أن تفكر حتى غد، وعندما تخلو إلى نفسك فى المخدع، ماذا لوكنت مكان أحد ممن تسميهم خدماً ؟ فإنه مثانما ابن أب وأم. والدهر الذى جار عليه جار على سائرنا .

وأحب أن تفكر في قول الشاعر :

إذا ما الدهر جر على أناس كلاكله أناخ بآخرينسا وأرق الفتى ليلته وقد تصور أباء هلك كايهلك كل حى ، وتصور نفسه يتلقى الركل والسباب والإهانة خادماً في بيت كبيته

هذا . وطار قلبه شماعاً . وما استيقظ حتى تعمد أن يكون بالخادم في بيته رفيقاً رقيقاً ولما رأى أمه تسبه وهي تتعجله قضاء حاجة ثار بها ، وأسمعها طرفاً مما وعاه من آداب الرسول وصحابته في هذا السبيل ، فاحتقن وجهها وأتت أباه فأخبرته . ووعدها أن يكون له مع الشيخ حديث في ذلك النهار .

ولماحل العصر ، قيل للفتى: إنه لادرس اليوم ، وذهب الوالد فلق الشيخ وقال له : إن بالفتى وعكم . ثم تطرق الكلام إلى بيت القصيد · وأدرك الشيخ مراد الرجل ، فقال محتداً :

- هل ترضى منى أن آخذ ولدك بنير الأدب الأكل والنهج الأفوم وأن أعرف الحق وأحيد به عنه ؟

-- بل لا أريد . .

وإن أردت أنت فان أريد ! لأن ذلك هو النش البين .
 فهل تراك أخذت على الدهر ميثاقا وقد عجز عن ذلك الملوك والسلاطين وأصحاب الملايين من قبلك ؟

ولكن الله يامولانا رفع الناس بمضهم فوق بعض
 درجات . .

- ويداول الدنيا بين الناس ! ثم أما قرأت كتابك ؟ ألم تجد فيه أن المسيح عليه السلام \_ ورأيكم فيه ما تعلم ! \_ غسل

أقدام حواربيه ؟ آداب الرسل ليس فيها تفاوت . وإنما التفاوت عندنا حين نفرط في لباب الدين لنتملق بزخارف الدنيا .

وأعاد الرجل على زوجه حديث الشيخ ، وآذنها أن الفتى مستأنف درسه منذ الغد : فما كان ليحبسه عن رزق من الحكمة الرفيمة أتاحه له الله في صورة هذا الشيخ .

- وإنى يا فلانة لأستحى - والله - أن يظن الشيخ بنا دون هذه الآداب .

### \* \* \*

وكأنما همس الهامسون فى آذان الأبوين كما همس هامسون من قبل فى أذن الشيخ . . ولعل غيوراً من أهل الحذلقة قال لهما : — كيف تخاطران بالفتى هذه المخاطرة ؟ فإنه يخشى أن يفتنه الشيخ عن دين آبائه .

ووجد الفتى أبويه يقرآن له فسولا من الإنجيل كل يوم ورسلانه إلى الكنيسة يوم الجمعة . وجملت أسرار المقيدة تصب في دماغه صباً . فاستمصى منها على ذهنه ما استمصى ونافش فقيل له : إن الإممان في التفكير يسوق إلى الكفر ، وأن المنافشة سبيل الشك . ومن دخل الشك علمه فارقته نعمة الإيمان، وبغير نعمة الإيمان بهلك المرء ولا يدخل ملكوت السهاء .

والتمس الفتى عند شيخه الهداية ، فتحرج الشيخ أن يطرق الموضوع ، بيد أنه حدثه عن العقل . وأنه الإمام الذي أنعم الله به عليه . وأن الدين المتين يقوى بالتفكير والتعقل . وأن البةين الذي لا يصمد للشك بقين زائف . والمطمئن إليه مخدوع كمن يشيد بيته على الرمال . . وحدثه الشيخ في ذلك اليوم عن رجل سمع به حينئذ لأول مرة ، وكان لاسمه ونهيجه أثر حاسم في حياته من بعد . حدثه عن «غاندي » . وكيف يصلى بآي من القرآن والإنجيل والتوراة والبرهابوترا ، وحدثه عن متصوفة الإسلام ، وعن محيى الدين بن عربي . . وكيف أن لباب الدين كاه واحد عند من ينفذون إلى الجوهر وينبذون القشور .

اقرأ يابني كتابك بنفسك. واحتكم إلى عقلك ، واعلم
 أن كل دين ينهى عن قالة السوء ، وعن فعل السوء ، وعن
 تفكير السوء

وسمع الفتى بعدذلك واعظا مشهوراً حضر إلى المدينة واحتشد القبط لسماعه احتشاداً مشهوداً ، فإذا بعظاته كلها تنديد بطائفة البروتستنت ، سماهم الذئاب الخاطفة ، وحض على اختصامهم . فلا يحل لقبطى أن يصافح منهم أحداً أو يرد عليه السلام ! . . وصورت المخيلة الماشطة له أولئك الناس ذوى أنياب

كاشرة ، ومخالب كاسرة . وذهب إلى شيخه بذلك الحديث فزعا . فاغتم الشيخ وقال :

- أوائق أنت مما سممت يابني ؟ .
  - -- كل الثقة يامولانا ..
- أعوذ بالله 1 إن مسيح هذا الواعظ ليس مسيح الناصرة ولامراء! . . فالمسيح الناصرى يقول: أحبوا أعداءكم وباركوا لاعنيكم ! . . كبرت كلة تخرج من أفواههم ا إفرأ إنجيلك يابنى وافتح له بصيرتك . . واصدد عن مفسرى السوء ما استطعت .

ووعى الفتى درس شيخه ، فتزوج بعد عقد ونصف إحدى بنات « الذئاب الخاطفة » المزعومين ا

### 安 安 安

وحفظ الفتى القرآن لتسع ، ووعى المماقات وديوان الحماسة · وقرأ اللزوميات · وافتتن بأبى العلاء والمتنى على وجه الخصوص وأصبح وسيرة الرسول والخلفاءالراشدين آلف لديه من عشرائه · يكاد يقدس ابن الخطاب وابن أبى طالب . والشيخ من وراء ذلك كله أعز عليه من أهل الدنياً جميماً .

أتاه ذات يوم باكيا . فسأله ما به :

- --- سعد يا مولانا ٠
- رحمة الله على الزعيم الجليل! ماذا ذكَّرْك به ؟٠٠٠
  - ليس سمدا هذا . . بل الآخر . .
    - ومن ذاك برهك الله ؟
- هو كبش كنا تربيه فى البيت . . غافلونى و ذبحوه للعيدا ..
   ولما بكيت سخروا منى ٠٠ ولم يكفهم أن بأكلوا منه .
- فأرادونى ــ وألحوا ــ أن آكل منه مثلهم . . فأبيت ا . . ولم يضحك الشيخ بل رق للفتي رقة واضحة .
  - ولماذا يسخرون منك ؟ لقد بكيت من أحببت ! •
- أليس كذلك ؟ . . وقالوا حرام ألا تأكل مما أحل الله ·
  - ليس حراماً أن تحب شيئا خلقه الله .
    - وقالوا أتحب خروفا كأنه أخوك ؟
- الحب يابني شيء جميل جليل . . ولو كان لشيء تافه صنايل : ألا يحب الواحد منهم أسسا من الزهر ؟ . . أوحلية من الجوهر ؟ . لا تثريب عليك فيما أحببت ! . . فليست قيمة الحب فيما نحبه ، بل في حبناله ، وإن لك لقلبا سخياً وفؤادا ذكيا

وأصبح الشيخ أقرب إلى الفتى من آله وذويه ، بهذا الفهم ، وهذا الحس ·

#### 卷 张 操

وأصيب شقيق للفتى في مهده بمرض طوبل ، أكل علاجه الأخضر واليابس ، ثم مات فرك الأسرة دين وسافرت أم الفتى وهي حامل في شهرها الثامن \_ إلى القاهرة تطلب من أمها الثرية حفيدة القسوس جزءا من حقها القانوني في وقف جدتها ، وكانت أم الفتى وحيدة أمها ، ولبئت الأم في سفرها ثلاثة أيام أحس الفتى فيها بالوحشة ، ثم عادت الأم من سفرها خاوية الوقاض ، دامعة المين ، وقد أبت عليها أمها الثرية حقها ، وهي بين الشكل والحل والحاجة مهيضة الجناح مضمضعة النفس .

وقررت الأسرة أن تضغط المصروفات كلها لمواجهة الأزمة، فانتقلت إلى ببت أرخص أجرا وقطعت تيار الكهرباء واستغنت عن الخادم والغاسلة . وأقبلت الأم الحبلي تممل بيديها كل شيء حتى الخبر ا . . فحز ذلك في نفس الفتى الذي يكاد يعبد أمه من دون الله . .

وتقرر فيما تقرر الاستغناء عن الدرس · وكان الشبيخ قد عرف طرفا من ذلك الحديث من الفتى الذى لم يكن يطوى عنه أشجانه . فإذا به يسكت عندما فاتحه أبو الفتى فى انقطاع ابنه . وينصرف الأب إلى داره ، وإذا بالباب يطرق بعد قليل . وإذا بالشيخ الضرير يقوده صبى الحلاق . ويبادر الوالد قائلا :

- ما أظلك تأبى أن أكون أنا ضيفك كل يوم ساعة أو تحوها .

وعرف الفتى أن الشيخ عازم أن يستمر الدرس ، بغير مقابل، وأن تلطفه شاء له أن يكون هو الساعى إلى تلميذ، صونا لعزته وزيادة فى مروءته .

ولم يسع الفتى إلا أن يقارن فى نفسه بين فعل جدة تنتمى المسيح وتنشدق باسمه . وبين فعل شبخ يصلى بالناس على محمد وآله خس مرات فى كل يوم ا . .

ليس اابر وقفاً إذن على دين دون دين .

### \* \* \*

وفى الماشرة رحل الفتى عن السويس ، ولم ير الشيخ بعدها ولسكن الشيخ ظل قاءًا في عقله ونفسه ولسانه . . فقدصاغ الشيخ في الفتى ذلك كله ، وفتح عينيه على احتقار الجاء واحترام العقل وتقديس العقل وشجاعة الرأى . .

# الآيترالكترى

وقرأ الفتى كتبه . وأعاد قراءتها فى الحين بعد الحين ، فقد كانت وثيقة الصلة بأزمة وجدانه وعقله وهو يقلبهما بين الساء والأرض . لا تسكن نفسه من شك ، ولا بسكن عقله من تطلع . وأهيا عقله أن يُجد تفاوتا فى نسق الكتب الموحى بها وسيافها . فهى – بلا استثناء – تنتهى إلى ضرورة الإيمان الذى ينبع من القلب ويفرض أضواء على كل مستقد بدين .

وهنا وقف الفتى الذى درج إلى الشباب وقفة لم يكن منها مناص: إن تكن هذه الأديان صحيحة ، فبأى حجة وبأى مقياس عكن الطمن في صدق رساله محمد ؟

مامن نبى حمل إلينا توكيلا موثقا بأنه ينطق بلسان الوحى. وإنماكانت آيته صدق ما أتانا به . . وأما للمجزات فلاحجية لها إلا لمن شهد شهود الميان . ويبننا وبين ذلك أجيال وأجيال . فتتبق بعد هذه الآيات للغايرة الآية الكبرى التي لايثبت بفيرها صدق ، ولا يغني عن غيابها ألف دليل مغاير ، مهما باغت درجته من الإعجاز ، وهذه الآية الكبرى هي صدق السكامة من حيث

هي . فإن الحقيقة آية نف هاء تحمل برهانها في مضمونها ، فيطمئن إليها المقل ويبدو ما يباينها هزيلا واضح البطلان .

إن موقف الناس من الوحى واحد أياً كانت الرسالة الموحى بها والرسول المخبر عنها: لم يطلب أحد من رسول قبل محمد برهانا عيانيا على وحيه كى يطالب به محمد . فمن اعترف بوحى الساء إلى رسول من البشر ، لزمته الحجة ألا ينكر نزول الوحى على محمد من حيث المبدأ . فوجه الامتناع هنا غير قائم بمبرر نزيه .

ولايتبق بمد سقوط الاعتراض على الوحى من حيث البدأ ، إلا النظر في مصمون ذلك الوحى . فإن كان هذا المضمون حاويا آية صدقه في ذاته . وليس فيه ما ينقض طمأ نينة المقل أو يريبها ، فلا مفر من الإقرار بصدقه .

ومن هنا وجب النظر النزية فى رسالة محمد ، والبيحث فى مضمونها ، لنلقمس فيها آيات الصدق التى يصدق الناس بمثلها من سبقه من المرسلين ، وانرى هل فيها مايدعو للريب ، ويبرر دمغها بالزيف أو الدجل أو البطلان .

ذلك هو الحد القوام الذي لا افتئات فيه على إنصاف ، ولا ينبغي أن يحيد عنه من له في النزاهة مطمع .

إن السلمة الأصلية هي التي تؤدي للناس مالا تؤديه سلمة

أخرى وإن كانت تشبهها فى بعض الوجوه . وليست تقليدا أو تزييفاً لسلمة سابقة عليها . . بحيث يكون غيابها نقصا واضحاً لا محل فيه للإنكار .

عرف الناس السفينة ذات المجداف ، وعرفوا السفينة ذات الشراع . ثم عرفوا السفينة التي تسير بالبخار . وكالها سفن ، ولكن الخلاف بينها واضح فيا تؤديه للناس من خدمات .

كذلك المقائد والأديان . كلها عقائد غيبية . تحدد صلة الإنسان برب هذا الكون . ولكنها تتباين بوجه من الوجوه . وهذا تعليل توالى الديانات والرسالات الساوية مع أطوار البشر ومستويات إدراكهم ووعيهم العمراني .

لزم إذن أن يكون لكل ديانة طابعها الميز النخاص بها . وأن يكون هذا الطابع الميزهو « سببوجودها »أوموضوع وجودها .

فهل للإسلام هذا السبب ؟ وهذا الموضوع ؟

وبعبارة أخرى • أن الوظيفة تخلق العضو • والحاجة تخلق السلمة . فإن تحدد بعد الأديان السهاوية السابقة للإسلام موضوع معين أو دور معين لعقيدة سهاوية تحددها احتياجات التطور البشرى • ثبت أن ظهور ديانة جديدة لم يكن تعسفاً أو فضولا أو اصطناعا لجأ إليه مغام أفاق • •

ثم يلزم النظر في الإسلام ، وهل جاء مؤدباً لتلك المهمة والرسالة ؟ فإن صح ذلك ، كان عقيدة صحيحة جاءت في ميقاتها الطبيعي لتقويم بدورهاأو وظيفتها المهيأة لها بأطوار العمر ان البشرى إن كل من آمن بالأديان ورسالها . وبالمقائد ووظائفها ، لا بدله من آخاذ هذا المقياس الوضوعي الذي يمدل في النظر إلى العقائد بعامة وإلا كان محض وارث لعقيدته متعصب لها عصبية عمياء .

وما على المنكر إلا أن يبين لنا مقياساً آخر نعرف به وظائف المقائد ويفسر لنا تواترها وتعاقبها على مرور الأجيال قبل دهوة محمد .

إن قال بالوحى هناك ، فما هو دليلك على صدق وحى من قبل محمد ، بحيث يفتقر وحي محمد إلى ذلك الدليل ؟

لم ير أحد ملك الوحى ها بطا على من قبل محمد ، حتى نطالب بظهور جبريل وهو يهبط بالوحى عايه .

وإن قال: إن الديانات تماقبت بغير علة لهذا التماقب من مضمون الرسالة ومؤداها، فقد ننى الحكمة من التعاقب، بل ننى الحكمة من الدين عامة فإن الشرائع التي تتكرر بغير تمديل قول مماد، في غير حاجة إلى إعادة.

فإذا تذكرنا أن البشر يقطورون ويتقدمون في وعيهم الممراني ، كانت الإعادة المكررة تقصيراً · فلا يبقى إلا أن الشرائع السماوية تساير البشر في تطورهم ، كما أن غذاء الإنسان بساير المرء في تدرجه من الرضاع إلى الطفولة واليفاع والكهولة .

وهذا يردنا إلى عايز الرسالات الدينية ، وتفرد كل منها بخصوصية هي موضوع وجودها أو هي وظيفتها .

ولا يبق بعد ذلك جاحد لهذا الموقف إلا من يقول: هذا رأيي وكنى ا .. ومثله لا يعول له على رأى ، لأنه مسكابر نغير عقل ، فلا يستنحق أن بتجشم خطابه أو إقناعه ذو عقل .

# دين شعب ت

دین بنی إسرائیل ، وإن کان دین توحید و تنزیه ، قد اختص به شعب معین دون سائر الشعوب ، فهو إذن لیس الدین الذی یهتدی به الناس کافة ، و یجدون فیه شِبع حاجتهم الفطریة إلى العقیدة .

والدين الذي يختص به شعب بمينه لابد وأن تتمثله سريرة ذلك الشعب ، فتكون سيرتهم في العمل به كسيرتهم أصلا ، بحسب عقليتهم وفطرتهم وطبعهم . وكان بنو إسرائيل من قبل قوم أوثان وتعدد وتجسيم ، وكابوا أشتانا في الأرض ينزلون هنا وبنزلون هناك على شعوب غريبة ، فينفسون على أهل البلاد الأصلاء أن لهم وطنا وبأساً وسيادة وغلبة .

والناس منذ قديم يلتمسون في أربابهم النقمة أو قوة السلطان والقدرة على المعونة ، فالتمسوا في الإله الواحد أن يختص بهم ، لا يعبده أحد سواهم ، وأن يغلبهم من عداهم من الخلق ، وأن يمكن لهم في أرض العباد ورقابهم ...

والدين – من حيث هو دين شعب – حرى أن يعنى بسن القوانين في الماملات وأن ينهى عن التجسيم . فتعوضوا عن أهدافهم التي صدهم عنها أهدافا أخرى . فأقاموا الهياكل كا تقيم الأم الوثنية الهياكل لأربابها ، وليقدموا القرابين والذبائح كماكان يقدمها عباد الأوثان ، مع فارق واحد هو أن من يتوجهون إليه بقرابينهم وشمائرهم في تلك الهياكل والمذابح هو الإله الواحد الخالق القادر . . إله إسرائيل .

ثم أسف الشعب المسف بالتوحيد نفسه حتى جملوا الأوثان فى بيوتهم ، يسمونها « الطرافين » . وحتى أقيمت لصم البمل وغيره مذابح فى قلب هيكل سليان .

وشمب هذا شأنه لا يصدعن الإسفاف والانتكاس إلا بالتخويف وهزيم النذير بين بدى عذاب شديد. فامتلأت أقوال أنبيائهم المتماقبين بهذا التحذير والتهديد حتى صارت الصفة الفالبة للإله الواحد عند بنى إسرائيل أنه رب الجنود. وأنه القوى المنتقم الجبار الغضوب.

ذلك كله يصبور سريرة ذلك الشعب ، ويطلمنا على ما تصير إليه عقيدة التوحيد والتنزيه إذا صارت إلى قوم تملأ قلوبهم. المنافع والحرص على الدنيا . فهم لا يبغون رضوان الله خالصة لوجهه ، ولا يعبدونه خالصا لوجهه ، ولا يجلونه عن هذه المراسم المادية في تقديم القرابين والذبائح . إذ لا وجود في إخلادهم إلا المهادة وما يتفرع عليها . أما الروح والضمير . أما النظرة الشاملة لبني الإنسان كافة . أما الإخاء الذي يربط الأحياء برباط واحد عو رباط الوجود الحي . فذلك وعي لم يكن لديهم إلا مطموسا . فلم يكن لديهم إلا مطموسا . فلم يكن همهم من الدين إلا تشريعا في المعاملات يستحلون به أموال سواهم من الأمم وطقوسا في العبادة هي أيضا ضرب من تشريع المعاملات وصيغ السندات والديون والمطالبات . من تشريع المعاملات وصيغ السندات والديون والمطالبات . فهي عبادة في مقابل مؤازرة على عدو . أو زيادة في إدرار الرزق .

# دين قلب

ولكن العقيدة حاجة روحية أصلا . فلن تطول القناعة القعود دون التحليق ، ولن يطول الطور الذي يكتنى فيه بعقيدة يختص بها فريق من الناس دون فريق ، فليس للروح والضعير وطن ولا جنس . والعقيدة التي يقنع بها الضعير ويطمأن إليها لابد أن تفتح الباب بلميع الشعوب ، وأن تفتح على الخصوص أمام الناس آفاقا عالية ، تتجه خلالها الروح إلى الله ، لالأنه المرهوب الوهاب ذو الآيد والمنة فحسب ، بل لأنه مصدر الحياة والوجود والمثل الأعلى والمطلب الأسمى للاعتقاد ، تتجه إليه النفس مشوقة غير مسوقة ، ولا تستغنى بالمراسيم والمجسمات المحسوسة عن الغبطة بتأمل ذلك الكال الأبدى المطلق الذي المحسوسة عن الغبطة بتأمل ذلك الكال الأبدى المطلق الذي المحسوسة عن الغبطة بتأمل ذلك الكال الأبدى المطلق الذي الكرى .

وبهذا ، كان الطور الطبيعي للإنسانية أن تتطلب الهداية ، في رسالة المسيحية التي لا تدعو إلى التوحيد والتنزيه فحسب . بل تُجِعل الله المشوق الأسمى الذى يتنجه إليه وجدان كل إنسان ، فيتلاشى من فلبه حب كل معشوق سواه ، ولا يبقى للمحس وجاهه سلطان على قلب ذلك المحب ، ولا الطقوس قيمة · لأنه إذا حضر المحبوب لم يكن لتملى رسمه على الورق أو مناجاة طيقه معنى ·

وأعنى بالمسيحية هنا ما جاء به المسيح من نصوص كلامه ، لا ما ألحق بكلامه وسيرته من التأويل ·

فالمسيحية بهذا الاعتبار هي دين القلب الإنساني من حيث هو كذلك ، بصرف النظر عن القوارق الإقليمية والشمو بية ..

ولهذا نجد دعوة السيح خالية من المراسم والطقوس ، كما خات من تشريع المعاملات ، لأن موضوع المعاملات والحياة الدنيا برمتها لم تدخل له فى حساب بشقيها من مال وقصاص .

ولكن البشرية لم تنضيج لهذا الدور نضوجا واحدا متساوقا. لأن عقيدة القلب الخالص من كل علائق المادة هي بطبعها عقيدة الأفراد الأفذاذ. أما السواد من الناس ، فللحس على قلوبهم أبدا سلطان غير مجحود ولا مردود.

لهذا بقيت المسيحية في حقيقتها دين قلة هن الأفراد ميسرين لها . وكانت نتيجتها المنطقية تلك الرهبانية المنعزلة عن الدنيا ومماناتها . أما السواد من الناس فراحوا يلبسون أوثانهم الحسية

وعقائدهم المادية طيالس العبادة الجديدة، فتمثلوها كما تصورها لهم عقولهم . واطمأنوا إلى هذا التصوير ·

ولهذا لم يستطع السواد الارتفاع إلى المستوى الروحي العالى الذي هو مضمون دعوة السيد المسيح.

ولم يسلموا ــ لتعلق قلوبهم بالدنيا وغشيان المادة وسلطانها على تفكيرهم ــ من ظهور عقابيل التجسيم والتنطس فى المواسم تتخذ عناوين الدين الجديد وتنزيا بزيه ، لأنها نظم تقابل حالات النفس التى لم تنضيح بعد لدعوى الروح الخالصة من قيد الجسد وشهواته وأوهاقه .

# دين البسشيرً

ولم يزل الناس بحاجة إذن إلى عقيدة جديدة ، يجتمع إليها العقل والقلب جميماً ، وتصحيح ما تَرَدُّوْا فيه من الأخطاء في تفهم ما سبق من عقائد ورسالات .

إن الماس بحاجة بعد إلى دين يؤكد وجود الله ، وأنه خالق الخلق ، وأنه المكامل المنفرد بالمكال ، بيده الأمم ، وهو على كل شيء قدير ، ويؤكد وحدانية الله توكيداً يقضي على عقابيل التعدد في تصور الإله . ويلزم كذلك أن يؤكد هذا الدين التنزيه لله ، حتى لاينزلق الناس إلى التجسيم الذي طالما وقموا فيه بعد كل دعوة للتوحيد بسبب غلبة الحس عليهم .

هذا من جهة مضمون المقيدة الجديدة.

أما من جهة موقعها من الناس . فينبغى أن يتنجه الدين الجديد إلى الناس كافة . لا فرق فيهم بين شعب وشعب ، ولا يين جيل جيل ، ولا بين طبقة وطبقة .

وينبغي كذلك أن يكون في هـذا الدين الجديد مقنع للممتاز

الميسر لأشواق الروح ، وأن يكون فيه كذلك لصاحب الدنيا ملحظ يلفته إلى آفاق الروح ، وشعره أن ثمة ارتباطاً بينها وبين السعى في سبيل الدنيا ، فيعجد لهذا السمى مدداً من عايين لا يحقر في عينيه مطالب الحياة ، ويجعل في قابه موثلا للشمور بالرضا والسكرامة ، لأنه استطاع أن يكون صالحاً وهو من هل هذا العالم المنيين بأموره ومهامه ومطالبه.

لن تكون الحياة الدنيا في هذا الدين الجديد رجساً ، بل هي من ملك الله وطيبات نعائه . فالله صاحب الدنيا كما هو صاحب الآخرة . وهو سبحانه خالق الحس بما يفرضه من دوافع الحياة ومطالبها . وهو فاطر طلبها في النفس . . . وإنحا هي الحدود الشرعية يفرضها الله في دينه فإذا السمى في سبيل الدنيا على سنن تلك الحدود وقد أمسى تحصيلا المثوبة في الآخرة بالطاعة والإحسان .

وللمفكر والمؤمن معاً فى الدين الجديد مكان أولها بنبنى أن ينتهى إلى ما ينتهى إليه الآخر، لأن الحق واحد في جميع السرائر والضائر متى أحسنت التلس والاهتداء.

وهكذا لابد أن يكون الدبن الجديد عقيدة تصلح للكافة ، العامة سنهم والخاصة ، يشمر كل منهم أن له عقيدة يطمئن إليها ، وأن هذه العقيدة رباطه بالدنيا ، وبالآخرة · بالله وبالإنسان ، فالناس أمة واحدة في هذا الدين الجديد . . .

هذا الدين المرموق هو دين البشر . . .

وكان الإسلام هو الذي انبري للنهوض برسالة هذا الدين . .

وسنرى كيف نهض الإسلام بهذه الرسالة التي لَبَتَ عاجة البشر الطبيعية في ذلك الطور المعين من أطوار الاعتقاد . . .

### التد

لا يدع القرآن شائبة من ريب في مسألة وحدانية الله ، قجاء في ( سورة الإخلاص ) :

« قُلُ هُوَ اللهُ أَحَدُ ، اللهُ الصَّمَدُ »

ولا فى تَنْزِيهِه عن الشرك والتمدد :

« لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ ، وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوا أَحَدْ »

وفى ذلك نقض لعقائد الشرك ، وتصحيح لعقائد أهل السكتاب أيضاً ... فقد صار أتباع المسيح إلى القول بألوهيته . وأنه ابن الله . وأن الإله الواحد ، جوهر واحد ، له ثلاثة أقانيم هى الله الأب ، والله الإبن ــ وهو المسيح ــ والروح القدس ، وشبهوا ذلك السر الإيماني المسيحي بالشمس ، وكيف أنها حقيقة واحدة ، تقع على الحواس قرصاً ، ونوراً ، وحرارة ..

ولم يرد على لسان المسيح فى أقواله الواردة فى بشارات (ه - عمد) حوارييه ( الأناجيل ) إشارة إلى شيء من ذلك · بل كان يدعو نفسه على الدوام بـ« ابن الإبسان » ·

وأما البنوة لله عز وجل، فما ورد لها ذكر إلا على سبيل الحجاز المطلق، وبمهنى يشمل البشر كافة، حين أوصى أن تكون صلاة الناس إلى الله بادئة بقولهم « يا أبانا الذى فى السماء » ، وحين طالب أتباعه وجميع الناس أن يسلسكوا طريق البر ، كى يكونوا جدرين بنسبتهم إلى الله ، فالمسيح رفع خصوصية البر عن اليهود الذين قالوا: «إن أبناء إله ما وحدهم هم الناجون الظافرون برضوان الله » لأن الناس كافة أبناء الله ما سلسكوا طريق البر ، وأحبوا الله ، وأحبوا إخوانهم فى الله ، حتى أعداءهم .

بل إن المسيح وعظ الناس فضرب لهم المثل في رعاية الله وعنايته ، بما يتيحه من الرزق لطيور السهاء ووحش الفلاة ، وما يتيحه من الزينة لزنابق الحقل ، فلا ينبغي أن يكون حرصهم كله على مال الدنيا وقوتها وجاهها وزخرفها ، وما أقرب هذا أن يجمل رعاية الأبوة مطلقة شاملة لجيع السكائنات ، وما أبعد هذا أن يكون ذلك « السر » أو « اللغز » المقدالذي اختلفت فيه أقوال المفسرين من أساطين الكهان وعلماء اللاهوت .

المسيح والمنتسبين إليه ، وجمت المجاسم ، ووقعت المذاخ وصار الإيمان سبيلا إلى اللدد والفرقة ، لا إلى الألفة واجتماع العقول والقاوب على عقيدة يطمئن الجيع إليها .

وناهيك بعقيدة لبابها المحبة حتى الأعداء. تكون مثار ذلك كله .

و ناهيك بعقول السواد ممن غبرت لهم فى الوثنية جذور عقلية وحسية منذ ألوف السنين ، كيف لا تنزلق إلى الشرك من باب هذا « السر » الذى يجمل من الواحد الفرد ثلاثة أقانيم !

لابد من رد الناس إلى بساطة الاعتقاد ، ولابد من ننى اللبس وشوائب الريب عن جوهر هذه المقيدة ، وهو التوحيد مطلق التوحيد .

إذن تعين أن يأتى الدين الجديد بحسم هذا الاختلاف الوبيل: « فُلُ هُو َ اللهُ أُحدُ ، اللهُ الصَّمَدُ ، لَمْ يَلِدُ وَلَم يُولَدُ ، وَلَمْ يُولَدُ ، وَلَمْ يُولَدُ ، وَلَمْ يَولَدُ ، وَلَمْ يَولَدُ ،

لم بلد ولم يولد . فأفرب إلى العقل أن من يلد أحرى بأن يولد . . وماكان سبحانه فرداً في جنس ولا واحداً في سلالة من نوعه . حانما ا بلجل عن النظراء والأكفاء . ثمن ذا الكفء لله؟. وكان لابد للدين أن يثبت قلوب الناس بالطمأنينة إلى عناية

الله بالخلق ، وإلى قدرته ، وإلى سلطانه المطلق على الكون كله . فقرد القرآن في عزم وحسم أن الله « خالق كل شيء » . « وَكَانَ الله عَلَى كُلُّ شَيْء قَدِيرً ا » .

هو الخالق ، وهو المدبر القادر . لم يخلق الكون ثم نفض منه يده « أَلاَ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْء مُحِيط » . . .

ولا يدع القرآن فى ذلك شكا ، فهو يقرر وبكرر فى أكثر من موضع تلك الحقيقة الجوهرية ، التى تقر سلطان الله على الخلق ، وتدعوهم للطمأنينة إلى عنايته ، والحرص على رضوانه ، فجاء فى سورة الحديد :

«هُوَالْأُوَّلُوالَآخِرُ. والظَّاهِرُ والْبَاطِنُ وَهُو َ بِكُلِّ مُنَى عَمَلِمٍ ». وجاء ف سورة الأعراف:

« وَسِمْ رَبُّنَا كُلَّ شَيْءُ ءِلْمًا » وجاء أيضاً « أَلاَ لَهُ الْحَلْقُ وَالْأَسْمُ » .

وجاء في سورة يونس :

« وَمَا يَمْزُبُ عَنْ رَبِّكَ مِنْ مِثْقَالِ ذَرَّةٍ »

وجاء في سورة يس :

« وَهُوَ بِكُلِّ خَلْق عَليم » •

وجاء في سورة فاطر أنه سبحانه :

« عَلِيم بِذَاتِ الصُّدُورِ » .

وجاء في سورة المؤمنون :

« وَمَا كُنَّا عَن ِ الْخُلقِ غَافِلينَ »

وجاء في سورة غافر :

« يَمْلَمُ خَائِنَةَ الْأَعْيَنِ وَمَا تُنْفِقِي الصُّدُورُ »

非特殊

وهكذا بدت العقيدة الإلهية في الإسلام ناصعة الصفاء في تجردها من الشركوشبهاته ، ومن النقصوشوائبه على نحو حاسم كانت البشرية قد بانت في حاجة ماسة إليه بعد الذي انتاب المؤمنين بالأديان من اختلاف وبلبلة .

وأما والمسألة مسألة إيمان ، فمن آمن بعقيدة تنزه الله عن كل مشابهة بالخلق ، وعن كل تعدد تجسم أو استدق ، يكون أقرب إلى طمأ نبنة العقل والنفس ممن يروضها على الإيمان بإله واحد ولكنه يحتال على تصور وحدائيته رغم أقانيمه المتعددة . ويحار فى وجه حاجته سبحانه إلى تعدد الأقانيم ، وقد كانت لعباده غنية عن تلك الحبرة بنَّام التوحيد، فيغلق الباب دون كل تساؤل وكل لمبهام ٠٠٠

أما صفاته سبيحانه فلا يدركها الحصر، وإنما يتجلى للناس منها مايمنيهم وما يكون على قدر إدراكهم .

وأول ما يجبه الناس أمن المحيا والممات ، فالله هو :

الْحَيِّ الَّذِي لاَ يَمُوتُ . ( سورة الفرقان ) إ

وَهُوَ الَّذِي يُعْنِي وَيُعِيتُ . (سورة المؤمنون)

كُلُّ شَيْء هَالِكٌ إِلَّا وَجْهَه . (سورة القصص)

وتتواكب آلاء الله على عباده . فهو الرازق الوهاب خالق مافى الأرحام · العليم الحكيم البصير المنتقم ذو الجلال · · ·

وقد كانت لبنى إسرائيل تصورات مفزعة عن آلاء الله ، تـكاد تننى الطمأنينة وتبمث الهول . وما دين بغير طمأنينة يستقيم يها أمر الناس فى حقهم من الدنيا والآخرة ؟

إن كل سورة يفتتنجها القرآن باسم الله « الرحمن الرحيم » . . لا يكتفى من هاتين الصفتين بواحدة دون الأخرى . . ويقول في ( سورة فصلت ) :

« وَمَا رَبُّكَ بِطَلَاَّمِ لِلْعَبِيد » ·

ولا يجرى ذكر العذاب إلا ويطمئن الناس إلى العدل وإلى

الإعذار مع الإنذار ، فهو إذ يقول في سورة البروج :

« إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَشَدِيدٌ » ·

يردفها بقوله:

« وَهُوَ الْغَفُورُ الْوَدُودُ ﴾ .

وجاء في سورة الإسراء :

« وَمَا كُناً مُمَذِّ بِينَ حتَّى نَبْمُنُ رَسُولاً » .

ولمَّن كَانَ أَقُوامَ يَوْمَنُونَ بَأْنَ الله يَنْتَقَمَ مِنَ الْأَحْفَادِ لَآثَامِ الْجَدَادِمُ النَّابِينَ، وأن حصر مالآباء يضرس به البنون ... فالقرآن قاطع في نفي هذا الجور المستعصى على الفهم فيقول في (سورة فاطر) وَلاَ تَزِرُ وَ ازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى » .

ويقول في البقرة :

« تِلْكَ أُمَّة ﴿ فَدْ خَلَتْ لَمَا مَا كَسَبَتْ وَلَـكُمْ مَا كَسَبُتُمْ وَلَـكُمْ مَا كَسَبُتُمْ وَلَا تُسُأَلُونَ عَمَا كَا نُوا يَعْمَلُونَ ﴾ .

وهو توضيح أو تصحيح كان لامحيص عنه ، وإلا وجد المقل البشرى في سنن الله ثلمات تزعجه وتصده عن الإيمان والتسليم و وكأنما بقيت بمد تلك الصفات وقفة قد يقفهاعقل البشر الذين درجوا ألوف السنين على التجسيم وهو تصوير كل شيء في صورة الجسم الذي له موضع محدد وأين معين .

وبأنّى القرآن بالجواب، حاسماً قاطماً لكل شك:

«وَ لِللهِ الْمُشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ. فَأَيْنَهَ تُولُو افَشَمَ وَجُهُ اللهِ » (البقرة).

« لاَ تُدْرِكُهُ الْابْسَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْسَادُ . وَهُوَ اللَّابْسَادُ . وَهُوَ اللَّابْسَادُ . وَهُوَ اللَّالْمِيفُ الْخَبِيرُ » . (الأنعام).

« وإذا سَأَ لَكَ عِبَادِى عَنِّى ، فَإِنِّى قَرِيبُ أَجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاجِ إِذَا دَعَانِ : فَلْيَسْتَعجيبِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِى لَمَلَهُمُ الدَّاجِ إِذَا دَعَانِ : فَلْيَسْتَعجيبِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِى لَمَلَهُمُ أَيْ مَرْشُدُونَ » (البقرة ) .

﴿ وَلَقَدُ خَلَقُنا الْإِنْسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوَسُو سُ بِهِ نَفْسُهُ
 وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيد » (سورة قي).

ويحار البشر . فيقضى على تلك الحيرة بذلك القول الفصل : « لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ » ( الشورى ) .

عقيدة واحدة بسيطة يقطع الإيمان بها الطريق على كل حيرة وخوف ، ويبعث الطمأنينة في كل نفس .

وباب هذه العقيدة مفتوح لكل إنسان، لايصد عنها أحد بسبب جنسه أو لونه: « قُلْ يَاأَيُّهَا النَّاسُ إنَّى رَسُولُ اللهِ إلَيْسَكُمْ جَمِيماً الَّذِي آلَهُ مُلْكُ السَّمَوَاتِ والأرْض » . ( الأعراف )

« يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَا كُمْ مِنْ ذَكَرِ وَأُنْشَى وَجَعَلْمُنَا كُمْ مِنْ ذَكَرِ وَأُنْشَى وَجَعَلْمُنَا كُمْ مُنْ مُعُوباً وَقَبَائِلَ لِقَعَارِفُوا إِنَّ أَكْرَ مَسَكُمُ عِنْدَ اللهِ وَجَعَلْمُنَا كُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِقَعَارِفُوا إِنَّ أَكْرَ مَسَكُمُ عِنْدَ اللهِ أَنْقَاكُمُ . إِنَّ الله عَلِيمٌ خَبِيرٌ » ( الحجرات ) .

وهكذا يجدكل إنسان له مكاناً فى ظل هذه العقيدة الإلهية على أساس من المساواة العادلة ، التى لاتفاضل معها إلا بالتقوى ، تقوى الله رب « العالمين » ...

#### الابنسان

أما الإنسان، فوقف بعد البهودية والمسيحية موقفا لا يحسد عليه كثيراً، بسبب ما التصق به من وزر أبيه الأول آدم، ذلك الوزر الذي اعتبر خطيئة أولى ، وخطيئة باقية موروثة، لا بدلها من كفارة وفداء حتى لا يذهب بجريرتها أبناء الجنس البشرى كافة.

وإن أنس لا أنس ما ركبنى صغيراً من الفزع والهول من جراء تلك الخطيئة الأولى ، وما سيقت فيه من سياق مروع ، يقترن بوصف جهنم ذلك الوصف المثير لمخيلة الأطفال ، وكيف تتجدد فيها الجلود كلما أكاتها النيران ، جزاء وفاقا على خطيئة آدم ، بإيماز من حواء . . وأنه لولا النجاة على يد المسيح ،الذى فدى البشر بدمه الطهور، لكان مصير البشرية كلها الهلاك المبين .

وإن أنس لا أنس القلق الذى ساورنى وشغل خاطرى عن ملايين البشر قبل المسيح ، أين هم ؟ وما ذنبهم حتى يهلكوا بغير فرصة للنجاة ! ؟ . فكان لابد من عقيدة ترفع عن كاهل البشر هذه اللمنة ، وتطمئنهم إلى المدالة التي لا تأخذ البرىء بالمجرم ، أو تزر الولد بوزر الوالد، وتجمل للبشرية كرامة مضمونة .

و يحسم القرآن هذا الأمر ، حين يتعرض لقصة أدم ، وما يروى فيها من أكل النمرة المحرمة فيقول في سورة طه .

«وَعَصَىٰ آدَمُ رَبَّهُ فَغَوَى ، ثُمَّ اجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَتَاب عَلَيْهِ وَهَدَىٰ » .

ويقول في سورة البقرة :

« فَتَلَقَى ٰ آدَمُ مِنْ رَبِّعِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَآمِهِ ، إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ » . التَّوَّابُ الرَّحِيمُ » .

و آدم، أبو البشرية، كرمه الله فخلقه على صورته، وفضله على الملائكة، وقد جاء في سورة البقرة.

« وإِذْ أُقْلْنَا لِلْمَلَائِكَة اسْجُنُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا » •

ذلك أن الإنسان قادر على الخير والشهر .

وليس كالملائسكة التي لاقدرة لها إلا على الخير ، فله عليها فضل الإرادة لما يأتيه من الصالحات .

أما بنو آدم ، فتقول سورة الإسراء ·

وَلَقَدُ كُرَّمُنَا بَنِي آدَمَ وَ حَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً » . مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً » . ويخاطب الناس في سورة الحج بأن :

« سَخَّرَ لَكُمْ مَافِي الأرْضِ »

وفى سورة لقان أن:

« سَيَخُرَ لَكُم مَا فِي السَّمَوَ اتِ » .

إن المستولية هي أساس الكرامة الإنسانية ، وأساس كل حرية ، وكل أخلاق ممكنة . وهذا ما قطع به الإسلام ، ووضع به الحجر الأساسي لكرامة بني آدم ، فيقول في سورة النجم : « وَأَنْ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلاَّ مَا سَعَى . وَأَنَّ سَعْيَهُ مَا سَعَى . وَأَنْ السَعْمَ فَا سَعْمَ وَالْمَا سَعْمَ وَأَنْ اللَّهُ مَا سَعَى . وَأَنْ اللّهُ اللّهُ مَا سَعْمَ وَالْعَا سَعَى . وَأَنْ اللّهُ اللّهُ مَا سَعَى . وَأَنْ اللّهُ مَا سَعَى . وَأَنْ السَعْمَ وَالْمَا سَعَى . وَأَنْ اللّهُ مَا سَعْمَ وَالْمَا سَعْمَ وَالْمَا سَعَى . وَأَنْ اللّهُ مَا سَعْمَ وَالْمَا سَعْمَ وَالْمُ الْمَا سَعْمَ وَالْمَا الْمَا سَعْمُ وَالْمَا الْمَا سَعْمَ وَالْمَا الْمَالِمَ الْمَا سَعْمَ وَالْمَا الْمَالِم

ويقول في أكثر من سورة ، على سبيل التأكيد « وَ لاَ تَزِرُ وَاذِرَةٌ وَزْرَ أُخْرَى » .وهو القائل في سورة التين ·

« لَقَدُ خَلَقْنَا الإنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تُقُو ِيمٍ ».

هذه المسئولية هي التي يسميها القرآن الأمانة: تلك الأمانة الأمانة التي جاء في سورة الأحزاب:

« إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ والجِبالِ

وَأَ بَيْنَ أَنْ بَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَ حَمَاهَا ٱلْإِنْسَانَ » . ثُم نجد في سورة الإسراء:

« وَكُلَّ إِنْسَانٍ أَلْزَمْنَاهُ طَاثِرَهُ فِي عُنُقِهِ » . .

والحق أنه لا يمكن أن يقدر فيمة عقيدة خالية من أعباء الخطيئة الأولى الموروثة إلا من بشأ في ظل تلك الفكرة القائمة ، التي تصبغ بصبغة الحيجل والتأثم كل أفعال المرء ، فيمضى فى حياته مُضَى المريب المتردد ، ولا يقبل عليها إفبال الواثق ، بسبب ما أنقض ظهره من الوزر الموروث .

إن تلك الفكرة القاسية تسمم ينابيع الحياة كلها . ورفعها عن كاهل الإنسان منة عظمى ، بمثابة نفخ نسمة حياة جديدة فيه . بل هو ولادة جديدة حقا ، وَرَدُّ اعتبار لا شك فيه . إنه تحزيق صحيفة السوابق ، ووضع زمام كل إنسان بيد نفسه .

والناس فى كرامة البشرية أمة واحدة ، بغير تفريق ، فقد جاء فى سورة الأنبياء :

« إِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمُ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَعْبُدُونِ » وجاء في سورة الحجرات:

« يَا أَيُّهَا النَّاسُ ! إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ ۚ مِنْ ذَكَرٍ وَأَنْشَىٰ

وَجَعَلْنَا كُمْ شُعُوبًا وَفَبَائِلَ لَتِعَارَفُوا . إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَثْقَا كُمْ » .

أجل! لا عصبية ولا شموبية ولا فروق من حيث اللون أو اللغة . وهذه سورة الروم تقول :

« وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ كُمْ مِنْ تُرَابِ ثُمُّ إِذَا أَنْتُمْ بَشَرُ لَمَابِ ثُمُّ إِذَا أَنْتُمْ بَشَرُ تَنَاشِرُونَ ... وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلاَفُ تَنْشَيْرُونَ ... وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلاَفُ أَلْسِنَتِ كُمْ وَأَلُوا لِيَكُمُ وَالْمَالِمِينَ » . أَنْ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِلْمَالِمِينَ » . أَنْ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِلْمَالِمِينَ » .

وهكذا صار الناس سواسية كأسنان المشط ، أكرمهم عند الله أتقاهم . ثم « يَرْ فَعَ الله الله الله أَمَنُوا مِنْكُمُ والَّذِينَ أُوتُوا الله أَنْهُ وَلَا يَنْ أُوتُوا الله أَنْهُ وَلَا يَسْتَوى الَّذِينَ الله يَعْلَمُونَ وَ الله يَعْلَمُونَ وَ الله يَعْلَمُونَ وَ الله يَعْلَمُونَ ؟ » ( سورة الزمر) .

ألا من له أذنان للسمع فليسمع !

安安林

وأن من كرامة الإنسان على نفسه أن يتبع الحق، و يجهر به ويحتمل في سبيل ذلك من العذاب ما يصيبه بنفس راضية . وعلى المؤمنين أن يتواصوا بالصبر كلما تواصوا بالحق . أو كما جاء في سورة العصر .

« إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ . إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا

الصَّالِحَاتِ وَ تَوَاصَوْ ا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْ ا بِالصَّـبْرِ » . وإن الغلبة للحق في نهاية الطاف على كل حال .

﴿ بَلُ نَقْدُونُ إِاللَّحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدُمْمَغُهُ ، فإذًا هُوَ رَاهِقَ » ( سورة الأنبياء ) . . « وَقُلُ جَاءَ اللَّحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلُ كَانَ زَهُوقاً » ( سورة الإسراء ) .

أجل! وينبنى أن يقر الإنسان الكريم بالحق ولو على نفسه وآله الأقربين ، كما ورد في سورة النساء .

« يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا فَوَّامِينَ بِالْقَسْطِ شُهَدَاءً لِلْهِ وَلَوْ عَلَى أَنْهُ اللهِ عَلَى أَنْهُ اللهِ الْوَالِدَيْنِ وَالْأَفْرَ بِينَ ».

إن الحق مقدس ، ولو كان فيه نصرة عدو ً أو مغنم له ، فذلك هو لباب التقوى . فقد جاء في سورة المائدة .

« بَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا فَوَّامِينَ لِللهِ شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ وَلا يَجْرِمَنَكُمُ شَكَانُ قَوْمٍ عَلَى أَلَّا تَمْدِلُوا . اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلنَّقَوْمَ وَانَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ خَبِيرٌ مِمَا تَمْمَلُونَ . . » . أَقْرَبُ لِلنَّقَوْمَ وَانَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ خَبِيرٌ مِمَا تَمْمَلُونَ . . » .

ثم جاء في خِتامها ﴿ هَذَا يَوْمُ يَنْفَحُ الصَّادِقِينَ صِدَّقَهُمْ لَهُمْ جَنَّاتُ تَجْرِى مِنْ تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا . رَضِيَ لَهُمْ جَنَّاتُ تَجْرِى مِنْ تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا . رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ . ذَلِكَ الْفَوْزُ العَظِيمُ » .

وتشيد سورة الفرقان بالصادقين : « وَالَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ الزُّورَ وَ إِذَا مَرُّوا بِاللُّغُورِ مَرُّوا كِرَاماً » .

وإن الإنسان الكريم العزيز بإيمانه لصبور على المكار. إن أوذى في سبيل الحق:

لا يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَمِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ إِنَّ اللهَ مَعَ الصَّابِرِ بِنَ » ( سورة البقرة ) .

« يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِيرُوا وَصَا بِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ لَعَمُ اللهُ تَفُلِيحُونَ » ( سورة آل عمران ) .

« وَلَنَصْبِرَنَ عَلَى مَا آذَيْتُمُونَا وَعَلَى اللهِ فَلْيَتُوكُلِ اللهِ اللهِ فَلْيَتَوكُل المَتَوَكَّل المتوَكَّلُونَ (سورة إبراهيم).

هى الشجاعة فى الحق ، والشهادة لله ، والصبر على الإيذاء فى سبيل الحق ، إنها لصفات الإنسان الكريم على نفسه حقا .

ولكنها لا تتم روعة إلا بالخشوع للرحمن ·

«لَا تَلْبِسُواالْحَقَّ بِالبَاطِلِ وَتَـكُتُمُواالْحَقَّ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ، وَأَقِيمُ وَالْحَقَّ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ، وَأَقِيمُ وَالْحَقَّ وَأَنْتُمْ وَالْحَيْنَ وَاسْتَعينُوا وَأَقِيمُ وَالْحَبْرِ وَالصَّلَاةِ ، وَإِنَّهَا لَكَبِيرَ أَذَ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِمِينَ ، الَّذِينَ بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ ، وَإِنَّهَا لَكَبِيرَ أَذَ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِمِينَ ، الَّذِينَ بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ ، وَإِنَّهَا لَكَبِيرَ أَذَ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِمِينَ ، الَّذِينَ يَظُنُنُونَ أَنَّهُمْ مُلاَقُوا رَبِهِمِ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَاحِمُونَ » (سورة البقرة ) . يَظُنُنُونَ أَنَّهُمْ مُلاَقُو ارَبِهِم وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَاحِمُونَ » (سورة البقرة ) .

وَلاَ تُصَعِّرُ خَدَّكُ لِلنَّاسِ وَلاَ نَمْسَ فِي الأَرْضِ مَرَحاً إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُ كُلُّ مُعْتَالَ فَنَخُورَ. واقْصِدْ فِي مَشْيِكَ. وَاغْضَضْ مِنْ مِنْ مَوْ يَكُ إِنَّ أَنْكُرَ الأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الْحَمِيرِ » (سورة لقان) . مَوْ يَكُ إِنَّ أَنْكُرَ الأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الْحَمِيرِ » (سورة لقان) . «كَذَ لِكَ بَطْبَعُ اللهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُقَدَّكُبِر جَبَّارِ» (سورة غافر) . « إِنَّ لاَ يُحِبُ الْهُ سُقَدَّكُبِر بِينَ » (سورة النمل) . « إِنَّ لاَ يُحِبُ الْهُ سُقَدِيرِينَ » (سورة النمل) .

وأشهد كم تميمت نفسى وغثيت كلما رأيت عقلا من المستكبرين الدين غرهم من الدنيا ظل من السلطان. وما دروا لغفلنهم أن السلطة فى ذاتها ليست شيئًا، وأن الولاية على الناس جذوة من النار، أما الشيء حقًا، فهو رعاية الله في حقوق الناس، واستخدام السلطان للخير والعدل فى غيرة على الحق ، وحماسة. لنصرته، وابتناء لوجه الله لا يعرفه إلا الخاشعون. وأكاد أقذف فى وجه الفدم من هؤلا، بما جاء فى سورة الإسراء:

« . . . . وَلاَ نَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّكَ لَنْ تَخْرِقَ الْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّكَ لَنْ تَخْرِقَ الْأَرْضَ وَلَنْ تَبْلُغَ الْمِجِبَالَ طُولاً كُلُّ ذَلِكَ كَانَ سَيِّئُهُ عِنْدَ رَبِّكَ مَكْرُوهاً » . . .

ولاتهم صورة الإنسان الكريم النُّيور على الحق ، السادق فالقول ، الصابر في الهول . الخاشع للرحمن ، إلا بأن يكون صادق الوعد ، موفياً بالعهد والعقد : \* ﴿ وَأَوْ فُوا بِالْمَهُدُ إِنَّ الْمَهُدُ كَانَ مَسْتُمُولاً ﴾ (سورة الإسراء). \* ﴿ عِالَّهُمَ اللَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْمَقُودِ ﴾ (سورة المائدة). ﴿ وَأَوْ فُوا بِمَهْدِ اللّهِ إِذَا عَاهَدُ هُمْ وَلاَ تَنْقُضُوا الْأَيْمَانَ بَمْدَ تَوْ كِيدِهَا وَقَدْ جَمَلْتُمُ الله عَلَيْكُم مُ الله عَلَيْكُم مُ تَكْفِيلًا ، إِنَّ الله بَمْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ .

وما من خلة أزرى بالإنسان الكريم من النفاق · وقد أنحى عليه القرآن إنحاء عنيفاً :

«إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادَ عُونَ اللهَ وَهُوَ خَادِ عُهُمْ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلاَةِ قَامُوا كُسالَى. يُرَاءُونَ النَّاسِ وَلاَيدُ كُرُونَ اللهَ الاَّقليلاً. مُذَبَذَ بِينَ بَيْنَ ذَلِكَ ، لاَ إِلَى هُو لاَ عَوَلاَ إِلَى هُو لاَ عَيْ. «إِنَّ الْمُنَافِقِينَ مُذَبَّذَ بِينَ بَيْنَ ذَلِكَ ، لاَ إِلَى هُو لاَ عَوَلاَ إِلَى هُو لاَ عَيْ اللّهُ وَالله اللّهُ وَلَا يَعْمَ النّارِ وَانَ تَتَحِدَ لَهُمْ نَصِيراً (سورة النساء). «يَقُولُونَ بِأَفُو اهِم مُ النّسَ فِي قُلُو بِهِم في (سورة آل عمران) و الله الكريم حقا لا ينافق ، ولا يخشى في الحق شيئا ، والله ، والله ناصره ، ذلك جوهر إيمانه ، وإنه بذلك لعزيز بنصر الله ، والله ناصره ، ذلك جوهر إيمانه ، وإنه بذلك لعزيز المكان في الدنيا والآخرة ، لا يسعى في دنياه سعى الغريب الذليل : «وَ ابْتَمْ غُولًا آتَاكُ اللهُ الدَّالَ الآرارَ الآخِرَةَ وَلاَ تَنْسَ لَصِيبَكَ مِنَ النَّ اللهُ أَلدُّ اللهُ الدَّالِ السَّعِيبَكَ مِنَ اللهُ الدَّانِي اللهُ الدَّالَ اللهُ الدَّالِ السَّعِيبَكَ مِنَ النَّالِي اللهُ الدَّالِي اللهُ الدَّالِي اللهُ الدَّالَ اللهُ الدَّالَ اللهُ الدَّالِ السَّعِيبَكَ مِنَ اللهُ الدَّالَ اللهُ الدَّالَ اللهُ الدَالِي اللهُ الدَّالَ اللهُ الدَّالَ اللهُ الدَّالَ اللهُ الدَّالَةُ اللهُ الدَّالَ اللهُ الدَّالَ اللهُ الدَّالِ اللهُ الدَّالَ اللهُ الدَّالِينَ اللهُ الدَّالِي اللهُ الدَّالِي اللهُ الدَّالِ اللهُ الدَّالَ اللهُ الدَالِي اللهُ الدَّالِي اللهُ الدَّالِي اللهُ الدَّالِ اللهُ الدَّالِي اللهُ الدَّالِي اللهُ الدَّالِي اللهُ الدَّالِي اللهُ الدَّالِي المُولِي اللهُ الدَّالِي اللهُ الدَالِي اللهُ الدَّالِي اللهُ الدَالِي اللهُ الدَّالِي اللهُ الدَالمُ اللهُ اللهُ الدَّالِي اللهُ المُنْ الدَالِي اللهُ الدَّالِي اللهُ اللهُ اللهُ الدَالِي اللهُ الدَّالِي اللهُ الدَالِي اللهُ الدَّالِي اللهُ اللهُ المَالِي اللهُ الدَالِي اللهُ الدَالِي اللهُ الدَّالِي اللهُ اللهُ الدَالِي اللهُ اللهُ اللهُ الدَالِي اللهُ ال

وهكذا يكون الإنسان متكامل الجوانب لايشكو « فصام ». الروح والجسد ، ذلك الفصام ، الذي عانى منه السكثيرون . ولا يعرف ( الفصم ) إلا من يكابده . . .

وبهذا يكون الإنسان سيد الأرض حقا ، لاينظر إلى طيباتها نظرة الحسير ، ولايمشى فى جنباتها مشية الأسير ، ولا يثقل كاهله الحزى من نوازعه ، فى يده زمام نفسه . وقد أحل له مالم يرد فيه تحريم ، تقرُّبه عينه فى غير حرج ولا غضاضة .

# السنتبوة

لاتأليه ولاشبهة تأليه في معنى النبوء الإسلامية . وهي مسألة كانت تحتاج إلى توضيح وحسم ، وقد درجت شعوب الأرض على تأليه الماوك والأبطال والأجداد ، فكان الرسل أيضاً معرضين لمثل ذلك الربط بينهم وبين الألوهية بسبب من الأسباب ، أو بنسب من الأنساب ، قما أقرب الناس لو تركوا لأنفسهم أن بنسب من الأنساب ، قما أقرب الناس لو تركوا لأنفسهم أن يمتقدوا في الرسول أو النبي أنه ليس بشراً كسائر البشر ، وأن له مسفة من صفات الألوهية على نحو من الأنحاء .

ولذا نجد توكيد هذا التنبيه متواتراً مكرراً في آيات القرآن ، نذكر منها على سبيل المثال لا الحصر ، ما جاء في سورة الكهف : « قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرْ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَىٰ .. » .

وفى تخير كلمة « مثلكم » معنى مقصود به التسوية المطلقة ؛ والحيلولة دون الارتفاع بفكرة النبوّة أو الرسالة فوق مستوى البشرية بحال من الأحوال .

بل نجد ما هو أصرح من هذا المهنى فيما جاء بسورة الشورى :

﴿ فَإِنْ أَغْرَضُوا ، فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا · إِنْ عَلَيْكَ إِلَا الْبَلَاغُ ! » •

وظاهر فى هذه الآية تممد تنبيه الرسول نفسه إلى حقيقة مهمته ، وحدود رسالته التي كلف بها ، وليس له أن يَعْدُو َهَا ، كِلَا أَنْهُ لِيسَ لَلنَاسَ أَنْ يَرْفُعُوهُ فُوقْهَا .

بل كأنما احتاج هذا التنبيه إلى مزيد من الصراحة ، فجاء في ( سورة ق ) :

« وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِعَجَبَّارٍ » •

« فَلَا كُرْ إِنَّمَا أَنْتَ مُذَكِّر لَسْتَ عَلَيْهِم مِ مُصَيْطر » •

رسول بشر . ما عليه إلا البلاغ بما يوحى إليه من ربه . ولا زيادة . .

وتوكيد القيمة البشرية بحدودها للرسول ليس بلفظ الآيات غسب ، بل هو معنى تنطق به كيفية الرسالة كامها ، وتاريخ الرسول كله .

إن رسول الإسلام هو أول رسول بعث إلى الناس وانبرى

تدعوتهم إلى دينه من غير مدد من المعجزات الخاطفة للا بصار الخالبة للا أباب. فقد أريد للناس أن يشعروا أن رسولهم «مثلهم» حقاً وصدقاً كما جاء في سورة الكهف. لا يملك من الخوارق أكثر مما يملكون. ولبس له من سلطان عليهم. وإنما الأمم إليهم، كي يكون اهتداؤهم نابعاً من قدراتهم البشرية، وعن افتناعهم الذاتي، بغير تأثير غريب عن معدن العقل والضمير.. فيكون اهتداؤهم إعاناً ليست فيه شائبة استهواء أو توريط.

وما توانى العرب عن مطالبته بإخراج ما ظنوه فى جعية كل صاحب نبو"ة ، وما ارادوا بذلك إلا الملهاة :

« وَيَقُولُونَ لَوْلاَ أَنْزِلَ عَلَيْهِ آيَةٌ ۚ مِنْ رَبِّهِ فَقَلُ : إِنَّمَا الْغَيْبُ لله ، ( سورة يونس .)

« وَعِنْدَهُ مَفَا يَحُ الْغَيْبِ لَا يَمْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ » ( الأنهام ) . « قُلُ لاَ أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلا ضَرًّا ، إِلاَّ مَا شَاء الله ، وَلَوْ 
كُنْتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَا سُقَكْمُونَ مُن الْخَيْرِ ، وَمَا مَسَّنِي الشّوء ، 
إِنْ أَنَا إِلاَّ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ » ( سورة الأعراف ) ، 
ولو كنت أعلم الغيب لاستكثرت من الخير وما مسنى السوء ، 
ولو كنت أعلم الغيب لاستكثرت من الخير وما مسنى السوء ، 
حقاً ا وما أكثر ما أوذى ، وما أشد ما أسا ، وا إليه به ، 
وهو لا عملك لذلك دفعاً ، إلا الصبر على البلاء : حقاً ا بل وتخطف الموت فلذات أكباده ٠٠ ليكون ذلك إيذاناً بأن البشر الرسول ليس له امتياز على سائر بنى آدم . فتسقط دعوى الناس فى التقصير عن الاهتداء به . فلوكان يجرى عليه غير الذى يجرى على البشر ، لكانت لبعضهم الحجة بأن استطاعتهم دون استطاعة هذا الرسول ، فأين هم منه ؟ وكيف يكلفون عا لا طافة لهم به ؟ .

بل هو «مثلكم» لا علك لنفسه نفعاً ولا ضراً. وعسه السوء والشكل مرة بعد مرة.. ففيه قدوة سوية وأسوة عادلة لكل من نشد الاهتداء والاقتداء.

وفى يقينى أن تأييد دعوة حق بخارقة غير طبيعية مسألة لا تستساغ إلا فى حالات انحطاط العقل البشرى ، فهذا أشبه بالاحتيال على الطفل ليقبل على الطعام الذى يقيم أوده . وهو حرى أن يطلبه ويلح فى طلبه لو أوتى الرشد .

كذلك المقل السوى يجد امتهاناً له أن يحتال عليه صاحب دعوى بخارقة لا علاقة لها بصدق تلك الدعوى ، فإن كل دعوى صادقة أوكاذبة لذاتها لا لأمر خارج عنها . فالحقيقة آية نفسها ولا مراء في ذلك .

لهذا كان لابد للمقل البشرى في طور رشده أن تأتيه الدعوة

إلى الهداية بأساوب عقلي صرف ، يحترم فطرته وبداهته ،

وتلك قرينة أخرى على أن دعوة الإسلام جاءت موافقة اللطور الطبيمي للبشرية تاريخاً ، ونصوحا ، ورشداً ·

وكان القرآن يؤكد على الدوام أن الرسول ليس ساحراً ولا كاهنا ولا مجنوناً ممن بهم لوثات الصرع . . وينبه إلى المعجزة الخارقة لاتفيد في إقناع مكابر ، وفي ذلك ماجاء بسورة الحجر :

« وَمَا يَأْتِيهِمْ مِنْ رَسُولِ إِلَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهُوْنُونَ . كَذَٰ لِكَ نَسْلُسُكُهُ فِي تُلُوبِ الْهُجْرِمِينَ . لَا يُوْمِنُونَ بِهِ وَقَدْ خَلَتْ سُنَّةُ الْأُوَّلِينَ . وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَابًا مِنَ السَّاءُ فَظَلُّوا فيه يَمْرُ جُونَ لَقَالُوا إِنَّمَا سُكِرَّتْ أَبْصَارُنَا ، بَلْ نَحْنُ فَوْمُ مَسْحُورُونَ ؟ .

ومن أنم النظر في هذه الآبات من سورة الإسراء يجد فيها حكمة الإصرار على بشرية الرسول، وأن آبته الوحيدة هي صدق رسالته. وذلك حسبها من سند، وحسب الناس لوكانوا مهتدين غير مكابرين. فما شاء الرحمن أن يكون الرسول ملكا من اللائكة، حتى تكون بشرية هذا الرسول حجة على الناس وقدوة: هو وَقَالُوا لَنْ نُوْمِنَ لَكَ حَتّى تَفَيّجُرَ لَنَا مِنَ الْأَرْضِ يَنْبُوعًا . أَوْ تَكُونَ لَكَ حَتّى تَفَيّجُرَ لَنَا مِنَ الْأَرْضِ يَنْبُوعًا . أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنّة مِنْ نَخِيلٍ وَعِنَبِ فَتَفَجّرً يَنْ مَنْ نَخِيلٍ وَعِنَبِ فَتَفَجّرً مَنْ فَتُعَبِيلً وَعِنَبِ فَتَفْجَرً

\* \* \*

ولا أملك نفسى من الإعجاب أن أورد هنا ماهاله الإمام محمد عبده فى مفتتح كتابه « الإسلام والنصرانية » :

« فالإسلام في هذه الدعوة لايعتمد على شيء سوى الدليل العقلى والفكر الإنساني الذي يجرى على نظامه الفطرى • فلا يدهشك بخارق العادة ، ولا يغشى بصرك بأطوار غبر معتادة . ولا يخرس لسانك بقارعة سماوية ، ولايقطع حركة فكرك بصيحة إلهية .

« وقد اتفق المسلمون إلا قليلا ممن لايمند برأيهم فيه ، على

أن الاعتقاد الله مقدم على الاعتقاد بالنبوات ، وأنه لايمكن الإيمان بالرسل إلا بعد الإيمان بالله . فلا يصح أن يؤخذ الإيمان بالله من كلام الرسل ولامن السكتب المنزلة . فإنه لايعقل أن تؤمن بكتاب أنزله الله إلا إذا صدقت فبل ذلك بوجود الله ، وبأنه يجوز أن ينزل كتاباً أو يرسل رسولا ».

رحم الله الأستاذ الإمام ا

#### \*\*\*

إن الحقيقة باقية والبشر زائلون .

الرسالة إذن هي البافية ، وما هي بمتوقفة في شيء على بقاء مهذا الرسول:

« وَمَا مُحَمَّدُ ۚ إِلاَّ رَسُولُ ۚ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ • أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ ثُمِيلِهِ الرُّسُلُ • أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ ثُمِيلِ انْقُلَبَتْهُمْ عَلَى أَعْقَا بِكُمْ ؟ . . »

إنها لحقيقة . ولكن كان لا بد من تقريرها لتوكيد بشرية هذا الرسول . . وليس أدل على لزوم هذا الاحتياط من افتتان الناس برسولهم وجنوحهم إلى الخروج به عن مستوى البشر الفانين ، من أن إماما مثل عمر بن الخطاب ، على رجاحة عقله ، وقوة إيمانه ، وهو من هو من الإسلام ورسوله ، أبي أن

يصدق أن الرسول نزل به طائف الموت • •

ولولا أن أبا قحافة تلا عليه وعلى الناس هذه الآية لقطع عمر أيدى رجال وأرجلهم زعموا أن رسول الله قدمات • « أَفَإِنْ مَاتَ أُو ُقَتْلَ انْقَلَبْقُهُمْ عَلَى أَعْقَا بِكُمْ ؟ » •

كان من الجائز أيضاً أن يقتل بيد عدو من أعداء دعوته وما أكثرهم، وما كان ذلك لينني شيئاً أو يثبته. فإن الحق حق لذاته ودعوة الإسلام صادقة لذاتها ، عاش الرسول أو مات أو قتل ،

هذا إذن هو سكان النبوة فى ذلك الطور الأخير من أطوار المقيدة الإلهية . . يتنزه الله فى تلك العقيدة عن أساليب جوبيتر وأشباه جوبيتر . وليس أنبياؤه كهاناً ولا ملائكة ولا سيحرة ولا منجمين . . وإنما هم بشر يأتيهم الوحى من الروح الأمين . . وليس عليهم إلا البلاغ المبين .

ولمكن هل تمكرر تلك النبوة على ذلك الأسلوب ؟

لاحاجة للبشرية بذلك التكرير. فإن طور الأسلوب المقلى المجرد هو آخر أطوار البشرية. ومن تفتح عقله، وبلغ رشده، فطائره في عنقه ، وعليه بعد ذلك أن يعمل فكره، وقد تسلم نياد نفسه.

للرسالة خصوصية هي إنمام ماسبق ومتابعة البشر في أطوار نضجهم بما يناسبهم من الهداية والصلاح . فما هي الخصوصية التي يمكن أن تكون موضوع رسالة جديدة بعد رسالة الإسلام ؟ .

لقد تمت فكرة التوحيد . وتم خطاب العقل . وتم البلاغ إلى الناس كافة ، أحمرهم وأسودهم ، وتمت كرامة الإنسان وصلته بربه ، وبدنياه . وتركت كلم مصالحهم المرسلة يعالجونها على ذلك الأساس حسبا يستجد لهم من الأمور . فكل رسالة بعد ذلك قول معاد ، ليس فيه جديد يستفاد :

« اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَنْتُ عَلَيْكُمْ وَالْتَمَنْتُ عَلَيْكُمْ وَلِمُسَكِّمُ وَأَتْمَنْتُ عَلَيْكُمْ

وبسبب من طبيعة الرسالة ، ومن الحاجة الطبيعية للناس إليها ، كان من الطبيعي أن يكون هذا الرسول خاتم الرسل ، لأن رسالته كانت خاتمة الرسالات .

# 3/22

المرأة فى الإسلام إنسان له كل حقوق الإنسان وكل تكاليفه المعقلية والروحية . فهى فى ذلك صِنو الرجل تقع عليها أعباء الأمانة التى تقع عليه ، . أمانة العقيدة والإيمان وتزكية النفس ، فاء فى سورة الأحزاب :

«إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتُ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنَاتِ، وَالْقَانِينَ وَالْقَانِتَاتِ، وَالصَّادِ قِينَ وَالصَّادِ قَاتِ، وَالصَّابِرِينَ وَالصَّابِرَاتِ، وَالْخَاشِمِينَ وَالْخَاشِمَاتِ، وَالْمُتَصِدِّ قِينَ وَالْمُتَصَدِّقِينَ وَالْمُتَصَدِّقَاتِ، وَالصَّاعِينَ وَالصَّاعِينَ وَالصَّاعِ عَلَيْ ، وَالْحَافِظِينَ فَرُ وَجَهُمْ وَالْحَافِظَاتِ ، وَالدَّاكِرِينَ اللهَ كَثِيرًا وَالذَّاكِرَاتِ : أَعَدَّ اللهُ لَهُمْ وَالذَّاكِرِينَ اللهُ لَهُمْ اللهُ لَهُمْ

وقد نجدهذا اليوم من بدائه الأمور . ولكنه لم يكن كذلك في العالم القديم ، في كثير من الأم حيث كانت المرأة تباع أحيانا كثيرة كما تباع السلمة . يبيمها أبوها أو رأس عشيرتها أو زوجها. وكانت في كثير من الأحوال منقوصة الأهلية لا تمارس التصرفات المالية والقانونية إلا عن طريق وليها الشرعي أو بموافقته . مِلْ لِمَ تَكُنَ تَمْلُكُ تُرْوِيجَ نَفْسُهَا عَلَى الْخُصُوصِ. وَإِنْمَا الْأَمَنَ فَذَلْكُ لُولِيهَا يُجْرِيهِ عَلَى هُواهِ .

وأكثر من هذا ،كانت قبائل العرب فى الجاهلية تئد البنات كراهة لهن وازدراء لشأنهن ، ومن لم يئدهن كان يضيق بهن ضيقاً شديداً .

«وَ إِذَا بُشِّراً حَدُّهُمْ بِالْأُ نَثَى ظلَّ وَجُهُهُ مُسُودًا وَهُوَ كَظِيمٍ مُ يَتَوَارَى مِنَ الْقَوْمِ مِنْ سُوءِ مَا بُشِّرَ بِهِ : أَيُمْسِكُهُ عَلَى هُونِ أَمْ يَدُسُّهُ فِي التَّرَابِ أَلاَ ساء مَا يَخْـكُمُونَ » (سورة النحل) .

وفى هذه السورة عينها إشارة إلى المساواة عند الله بين الذكر والأنثى بغير تفريق فى التكليف أو الجزاء:

«مَنْ عَمِلَ صَالِحَامِنْ ذَكَرَ أَوْ أَنْثَى وَ هُوَ مُوْمِنْ فَلَنُحْدِينَهُ حَيَاةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنَهُمُ أَجْرَهُمْ ۚ بِأَحْسَنَ مِا كَا نُوا يَعْمَلُونَ ۗ » .

وفي سورة النساء إشارة صريحة إلى مساواة المرأة والرجل في تمرات الأعمال والجهود:

«لِلرَّجَالِ نَصِيبُ مِمَّا اكْتَسَبُواوَ لِلنِّسَاءُ نَصِيبُ مِمَّا اكْتَسَبْنَ» وفي بعض الأمم الحديثة ، كانت المرآة تحرم غالباً من البراث ، فأبى الإسلام هذا النبن الفاحش ، ونص على ذلك في سورة النساء:

« لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْأَثْرَ بُونَ وَلِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مِمَّا تَرَكَ الْوَلِدَانِ وَالْأَثْرَ بُونَ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوْ كَثْرَ نَصِيباً مَفْرُوضاً » .

وهذا النصيب المغروض: « للذكر مثل حظ الأنثيين » باعتبار أن نفقات المرأة تقع على عائلها من الذكور بالفاً ما بلغ ثراؤها . أما الذكر فهو عائل أهل بيته من أولاد ونساء . فأعماؤه المالية أبهظ من المرأة بكثير . وهذه القسمة إذن أقرب إلى مجاملة المرأة في شئون الأموال الموروثة .

杂米米

ولا يخوض إنسان فى موضوع المرأة فى الإسلام من غير أن تخطر بباله قضية تحرير المرأة فى هذا العصر ، ومساواتها بالرجال ويخطر على البال حمّا قول القرآن فى سورة النساء :

« الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاء بِمَا فَعَثْلَ اللهُ بَمْضَهُمْ عَلَى بَمْضَهُمْ عَلَى بَمْضَهُمْ عَلَى بَمْضَ وَبِمَا أَنْفَقُوا مِنْ أَمْوَالِهِمْ » .

وما جاء في سورة البقرة :

« وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَاَيْهِنَّ بِالْمَمْرُ وَفِ وَ لِلرِّ جَالِ عَلَيْهِنَّ وَالْمَمْرُ وَفِ وَ لِلرِّ جَالِ عَلَيْهِنِّ دَرَجَةً » .

فإنها تبدو لأول وهلة هابطة بالمرأة إلى « درجة » دون درجة الرجل . وفي هذا ما فيه من بواعث النساؤل ، في زمن حرجة الرجل . وفي هذا ما فيه استفحلت فيه قضية المساواة بين الجنسين وتقررت في جميع الأمم. الآخذة من الحضارة بنصيب .

وهنا لابد من الرجوع إلى مسوغ هذا التفاوت أو التفضيل. وليس كل تفضيل جوراً . بل إنه متى كان التفضيل لفضل ثابت ، فهو العدل الصراح .

وليس المفروض أن يكون هذا الفضل مطلقاً بنير فيد أو شرط لجنس ممين من الجنسين ، بل إن التفضيل - عقلا - لا يسح إلا بحصول الفضل وتحققه . يرتفع بارتفاعه ، ويوضع بوضعه ، ويتحول بتحوله .

**ف**ما الفضل المشاهد للرجل على المرأة ؟ . .

إنه حاميها ، وإنه عائلها . وإنه تركن إليه وتلوذ به ، وإنه أعلم منها وأبصر بأمور الدين وأمور الدنيا ، وإنه أحظى منها بنصيب من المواهب أو القدرات ،

ولم يرد ذكر القوامة على النساء على إطلاقها للذكورة بغير بيئة بل قيل:

« الرِّجَالُ قُوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ اللهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَبِمَا أَنْفَقُوا مِنْ أَمْوَ الهِمْ » .

فهناك إذن وجهان لحصول تلك القوامة : هو إرباء الفضل والإعالة ، أو النفقة المالية .

وشق الإعالة أو النفقة قد تجد له المرأة حلا فى نزولها إلى ميدان الأعمال ، وقيامها على أمن معيشتها كالرجل أو أكثر منه وأحجى .

وأما إرباء الفضل ، فهو رهن بإصابة نصيب من التعلم ، أو البراعة فى فن من الفنون ، أو رجاحة المقل ونباهة الذكر : وهى مقررات الفضل بنص القرآن . فقد جاء فى سورة المجادلة .

« يَرْفَعُ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ ۚ وَالَّذِينَ أَوْتُوا الْعِيلُمَ ۗ دَرَجَاتٍ » •

ولا ينيبن عن البال ورود « درجات » بصينة الجمع ، وقد وردت في سورة البقرة عند التمرض للمرأة والرجل بصينة المفرد :

« وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِـنَّ دَرَجَةً » .

وجاء في سورة الزمر :

« هَلُ يَسْتَو ِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ».

وجاء في سورة النساء :

« لَا بَسْتَو ِى الْفَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرَ أُولِي الضَّرَدِ وَالْمُجَاهِدُونَ فِي سَيِيلِ اللهِ بِأَمُّوَ اللهِمْ وَأَنْفُرِهِمْ » •

إن العلم يرفع ساحبه على من لاعلم له ، فالعالم خير من الجاهل. والجاهلة . والعالمة خير من الجاهلة والجاهل .

والمؤمن خير مر الكافر والكافرة . والمؤمنة خير من الكافرة والكافر .

والمجاهد في سبيل الله بأمواله ونفسه خير من الفاعد عن الجهاد والقاعدة . والمجاهدة في سبيل الله بأموالها ونفسها خير من القاعدة عن الجهاد والقاعد .

لا تفضيل بنير فضل ، ولا تشريف بغير تكليف ، وإنما كان المرف جاريا بانحباس المرأة عن هذه المجالات ، ومتى زال هذا العائق ، وارتفع عنها الفصور أو التنصير ، فهى حقيقة بثمرات فضلها وقيامها بتلك التكاليف الجسام .

ولا أعتقد أن الجهاد في سبيل الله بالممال والنفس بكون بالحرب والفتح فحسب، بل وبكل عمل سالح لخير عباد الله بنشر العلم أو رفع المرض أو هداية الناس إلى ما تصح به نفوسهم ويبسرون به للخير ومرضاة ربهم في أمور دينهم ودنياهم.

فليس الإسلام — على حقيقته — عقيدة رجمية تفرق بين الجنسين في القيمة . بل إن المرأة في موازينه تقف مع الرجل على قدم الساواة . لا يفضلها إلا بفضل ، ولا يحبس عنها التفضيل

إن حصل لها ذلك الفضل بعينه في غير مطل أو مراء -

وما من امرأة سوية تستغنى عن كنف الرجل بحكم قطرته، الجسدية والنفسية على كل حال .

وذلك حسب عقيدة لتكون صالحة لسكل طور اجتماعى على تماقب الأطوار والمصور ، على سنة العدل التي لم يجد لها عصر أن اسما أوفق من « تكافؤ الفرص » ، الذي يلغي كل تفريق ، ويسقط كل حجة ، ويقضى على كل تمييز إلا بامتياز ثابت صحبيح .

# التزواج

الزوجة الواحدة أو الزوجات الـكـثيرات ٠

هذا هو لباب مايثور حول موضوع الزواج في دين الإسلام. فلابد من وقفة هاهنا لنتبين الحقيقة في هذا .

من المسلم به أن الدين لايقصد به مستوى من البشر دون مستوى ، ولا عصر من العصور دون سائرها ، ولا بيئة من البيئات بعينها . وإنما يراد به التشريع للسكافة وتنظيم حياة البشر من حيث هم كذلك ، مع مراعاة فطربهم السوية . . ولسكن مع الإشارة إلى مافوق ذلك من درجلت السمو التي لا يبلغ إليها إلا الخاصة وأولو العزم من الماس .

وعلاقة المساكنة بين الذكر والأنثى هي أساس الأسرة · وهي تنبعث من غريزة طبيعيسة ينظمها النشريع أو العرف الاجتماعي ما وسمه التنظيم ، عسى أن يضع حدوداً لتلك القوة الحيوية العارمة ترتفع بالإنسان فوق مستوى البهيم ·

وما من شك في أن نظام الزوجة الواحدة الدائمة نظام مثالي

مدرس البديهي أيضاً ألا يطيقه إلا المثاليون. وخاصة ذوى العزم. روما لهؤلاء فحسب جعلت هداية الدين.

ونظرة إلى وافع الحياة البشرية فى تاريخ مجتمعاتها الغابرة بوالحاضرة، تطلعنا على تعدد النساء فى حياة الرجل الواحد، سواء جهراً أو سراً، وسواء برخصة من القانون أو الدين، أو حقف القانون والعقيدة.

ومامن عاقل يفضل التعدد بغير رخصة على التعدد برخصة ، خإن أثر الشعور بالإثم والاختلاس على السلوك البشرى بعامة أثر خبيث يسم حلاوته ويمكر صفاءه الذي لا تنقوم السعادة الروحية والنفسية بغيره . . فضلا عما في العلافات المختلسة من إضرار بالمرأة وإفساد لحياتها لاحيلة فيه .

ثم إن حياة البداوة والريف غير حياة الحضر. في الريف والبادية يمز القوت أحياناً ولاسيا على المرأة. وقد يكون في عدد النساء زيادة عن عدد الرجال. فلايصان عرض المرأة ولا تستقر مميشتها مادياً ونفسياً إلا إذا صارت في كنف رجل. وعند ثذ للاحيلة في المتعدد، لأنه الحل السليم الوحيد، أو هو أسلم أساس الحيات هذه حقيقة ظروفها. والضرورات تبيح المحظورات.

هى رخصة إذن تستخدم بحقها ، وعند حصول مسوغاتها الطبيعية من أحوال البيئة ، أو من أحوال الأفراد .

وما القول فى زوجة أقعدها المرض؟ وما القول فى الزوجة العقيم ؟ وما القول فى الزوجة الفاترة ؟ وما القول فى الزوجة السقيمة الأعصاب؟ أطلاقها أرحم بها ، أم إردافها بزوجة أخرى لا لاشك أن الأمر واضح.

هى رخمة إذن تستخدم بحقها . ولسكنها ليست إلزاماً .. فهذه سورة النساء تقول بصريح النص :

« فَإِنْ خِغْتُمْ أَلَّا تَمْدِلُوا فَوَاحِدَة » .
 بل وتقول أكثر من هذا :

« وَ لَنْ تَسْتَطِيمُوا أَنْ تَعْدُلُوا بَيْنَ النِّسَاءُ وَلَوْ حَرَصْتُمْ » .. وفي هذا إيحاءً ، بل حض على النزوج بواحدة .

وليس من الإنصاف في شيء أن نقيس هذا الحض بمقياس زماننا وآدابنا . بل بمقياس زمان الدعوة وآدابه ، فني تلك البيئة الصحراوية الجاهلية كان التعدد مطلقا من كل قيد . ومن هذا نفهم سر قول القرآن : « مثني وثلاث ورباع » ، بلهجة من بعدد للطامع ماهو مباح ، بأسلوب يوحي بالتوسع ، وهو يرى إلى التضييق كل التضييق . . وماأشبه هذا - في تصوري - بالأب الذي يقول لطفله الشره إلى الحلوي شرها لايقف عند حد ، أو لايؤذن بقناعة دون العشرة والعشرين :

- سنعطيك واحدة في الصباح، أو فل اثنتين . وثالثة في الظهر ورابعة في العصر · أرأيت أنى لم أبخل عليك ؟ أما مازاد عن ذلك فايس إليه سبيل !

ثم تلا ذلك الإيحاء بالواحدة لمن خاف الظلم عند التمدد، وليس عن الظلم عند التعدد محيص.

أما في غير تلك البيئة وشبيهاتها من بيئات البشر الذين تتوجه إليهم الدعوة ، فالمسألة أوضح ، ولن تضيرهم رخصة التعدد وهم على التوحد أو أفرب إليه طبعًا ونشأة ، ولهذا قال الله تعالى : « يُرِيدُ اللهُ يُريدُ بِكُمُ الْعُسْرَ » فني ميدان الفضل والتسفف سعة ، وبه بتفاضل النساس بعضهم فوق بعض درجات ،

#### 杂杂杂

ولايتم النظر في موضوع الزواج . ماتمدد منه وما توحد ، من غير النظر في كيفية الزواج ، أو نوع الصلة الزوجية ·

إنها ليست مسافدة حيوانية بين ذكر وأنثى ، على إطلاق بواعث الرغبة والاشتهاء الغريزى بين جنسى النوع البشرى . لغير هذا قامت كوابح الآداب وضوابط الشرائع والعقائد .

«وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْخَلَقَ لَـكَمَ مِنْ أَنْفُسِكُمُ ۚ أَزْوَاجاً لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَمَلَ بَيْنَكُمُ مُودَةً وَرَحْمَةً » .

هكدذا جاء في سورة الروم . . وإنى لأرى في قوله « من أنفسكم » لمسة تمس شغاف القلب . وتذكر بما في الزواج من قربي تجمل الزوجة قطعة من النفس ثم أردف ذلك بالسكن ، وما أقرب السكن في هذا الباب من سكينة النفس لا من مساكنة الأجساد! . بدليل ما أردف بذلك من المودة والرحمة .

مشاطرة نفس، وسكنها وسكينتها، ومودة ورحمة. مامن شيء في هـذه كلها من خصائص المتعة الشهوية والرغبة الجنسية البحت . فإن الشهوة تأخذ وتنال، وهي معتصمة بأنانيتها وانعزالها عن الطرف الآخر، ولا تزيد بعد مأربها إلا شموراً بالمزلة والوحدة الموحشة . وشتان هذه والشاطرة، وسكن النفس، والمودة والرحمة .

كل أولئك من صفات الحنان . الحنان الذي يرحم ويؤثر ، ومن صفات المحبة التي تعطى قبل أن تأخذ ، وتنيل قبل أن تنال ، وتقبم مطمئنة لنزداد بالمساكنة غنى وأمناً وأنسا . وتلك عليا مناعم الماشرة الإنسانية ، بما فيها من غلبة الروح على نزوات الأجساد ودفعات الرغبة العمياء .

الزواج مطلب نفسى وروحى عند الإنسان، وليس مطلبةً شهوياً جسدياً وإن كان له أساس جسدى . لله كان أحرى الناس ــ لو أن مطلب الجــد رائدهم ومبتغاهم ــ ألا يعرفوا حدود الزواج وقيوده ، التي تفرض الالتزامات أو خفت ، وتربط الالتزامات أو خفت ، وتربط بين الزوج وزوجه برباط هو قيد على كل حال ، وفي خارج الزواج لاقيد لمن كل همه مقاع البدن وقضاء اللبانات الشهوية .

ورب قائل يقول: أما والزواج مطلب نفسى وروحى عند الإنسانوليس مطلباً شهوياً جسدياً وإن كان له أساس جسدى . . ففيم النمدد إذن ؟ وإن كان رخصة يهتبلها من شاء ويتنكبها متمفقاً من شاء ؟ . . أما كان التوحدهو سبيل ذلك السكن النفسى بمعنى السكلة ؟ . . أما كان التوحدهو سبيل ذلك السكن النفسى بمعنى السكلة ؟ . .

والجواب أن هذا صحيح من حيث المبدأ ولامراء . ولكن المبادىء قلماتميش في دنيا البشر فتتيسر فيأمور هيأمس اتكون بالحياة اليومية والحقائق المادية .

وأزيد الأمر، وضوحاً:

أين هى الزوجة المثلى التى تملاً جوانب الرجل النفسية وتسكن السها نفسه سكناً كاملاحتى لا يفتقد فى كنفها لوناً من السكينة والطمأ نينة كان برجوه أو يشتاق إليه ؟ .

عَلَيل . أَفَل من القَلْيل .

يقول سليمان الحكيم ، الذي عرف ألوف النساء من جميع الأصناف والألوان ، وقد اجتمع في وطابه من التجارب الزوجية ، والنسوية مالم يجتمع لإنسان :

« الزوجة الفضلي أثمن من اللؤلؤ النفيس . من ذا يجدها ؟ ١٥ إن من وجد هذه اللؤلؤة بين النساء لن تهفو نفسه إلى سواها، بل يتعلق بها تعلق الطفل بصدر أمه لا يرضى به بديلا ولايروم عنه حوكاً .

وأما من لم يجدها ، فني نفسه أشواق تظل ظمآى ، تقلفت صادية تنشد ربها هنا وهناك م

هنا وهناك هذا واقع نلمسه كل يوم ، وكل ساعة ا فى رجال محصنين بالزواج ، تصبو نفوسهم إلى غير زوجاتهم ، فى علاقات مختلفة ، تسف بهم وبشريكاتهم إلى درك الحيوان ، أو درك الخزى والتأثم المهدر لشعور الكرامة الذى هو خاصة الإنسان .

فراغ ينشد الامتلاء . فالطبيعة تفزع من الفراغ وتأباه كما بيقول الحسكيم القديم : ومن هنا يكون في رخصة التعدد ملاذ يكفى الناس شَرَّيْنِ : أولهما شر التورط في الآثام التي قد تشوء النفس مهما أرضت نوازع الأشواق الجسدية ، وثاني الشرين تطليق الزوجة القديمة لتفسيح للزوجة الجديدة مكاناً في نظام التوحد وفد تسكون للزواج الأول عرات تذوق التشرد وقد تسكون الزوجة الأولى مثقلة بالسنين أو العلة أو الأبناء أو عاطلة من الجمال ، خالية اليد من مهنة ، خاوية الوفاض من مال فتتقوض حياتها . ولعلها كانت تؤثر البقاء في كنف زوجها على كل حال .

رإنى أعرف من تجربتى الشخصية حالات كثيرة من هذا القبيل ، سأذكر منها حالة جار لنافى دمنهور منذعشرين سنة كان متزوجاً من سيدة قضى معها ربع قرن لم تشركها زوجة أخرى ، وكان لهما ولد واحد تجاوز المشرين من عمره ، ثم مات فجأة . . . وحيم الحزن على البيت . . . وكان واضحاً أن الزوجة بلغت سن اليأس منذ زمن . . وإذا بها تلح على زوجها أن تخطب له زوجة تنجب لهما ولداً تقر به أعينهما في خريف العمر !

وخطبت الزوجة لزوجها . وأعرس فى دارها ، وكانت الزوجة الأولى من أبر الناس وأرفتهم بالزوجة الجديدة وكائنها ابنتها . وكان فرحها بالمولود البكر فرحاً جارفا فكائما دبت الخضرة فى عودها الجاف ، وعود زوجها الثاكل . . وأشهد أن هذا الطفل كان ألصق بصدر زوجة أبيه الكهلة من صدر أمه

الشابة . وأشهد أنى أدركت من أحوال هذه الأسرة معنى ماحفلت به كتب بنى إسرائيل من ندب الزوجة العاقر جارية لها كى تحمل من زوجها وتلد لها نسلا !

وفى اعتقادى أن هذا الرأى المستمد من الواقع ف تحديد طروف التوحد والتمدد هو أفرب ما يكون للتمليل الطبيعي .

ولو نظرنا إلى حياة الرسول نفسه لوجدناه لم يشرك فواشه أحداً مدة حياة خديجة ، وقد طال زواجهما ربع قرن تقريباً ، هو طور الفحولة في حياة الإنسان ، ما بين الخمسة والعشرين والخمسين . ولم تتعدد زوجاته إلا بعد وفاتها .

وليس هذا موضع الـكلام فى ظروف زواجـه بأولتك الزوجات، بل حسبنا الإشارة إلى أن خديجة كانت الزوجة المثلى فى حياة الرسول، ظل يشهد بذلك ويفار عليها إلى ختام أيامه، ويؤكد لعائشة الصغيرة البكر أن الله لم يبدله بخديجة خيراً منها قط ! .

زوجة مثلي ملائت فراغ النفس فسكنت إليها ، ولما ذهبت تركت فراغا هائلا لم تستطع واحدة أن علائه . وأكاد أحس أن الكثيرات مجزن عن ملء هذا الفراغ الكبير على وجه التمام . وأيًّا كان التعدد بموجبات تلك الرخصة ، فهو مشروط على

كل حال بالمودة والرحمة ، فلا تحل فيمه المغايظة والإضرار الأنانى اللئيم ...

وبحسبى أن أشير هنا إلى ما يذهب إليه المتزلة من تحريم زواج الرجال بثانية ما دامت الأولى في عصمته لما في ذلك من المضارة للزوجة وهي سيئة لا يستحسنها المقل.

وهذا فى اعتقادى من باب السمو الذى يحض القرآن عليه إذ أشار إلى الاكتفاء بواحدة خيفة الظلم الذى لا مناص منه فى حال التعدد . ولكن الرخصة واضيحة ، والحكمة منها قاطمة بأن التعدد غير محرم لمن عجز عن الخطة المثلى وهى التوحد .

رخصة مبذولة لمن لا مندوحة لهم عنها . والمرتق فوق ذلك مفتوح لمن استطاع وهو مجمود . وها نحن نرى ظروف النساس تتقدم بهم يوما بعد يوم نحو سياسة التوحد في الزواج ، مع ارتقاء العلم ، وانفساح الفرص للزواج عن بينة ودرس وتمحيص .

## \*\*\*

ولابد في هذا المقام من التمرض لناموس الزواج أسلا ، بعد أن أشاعت المسيحية حوله جوا خاصا ، خلاصته، أن العفة أو الرهبانية هي الأصل ، ومن لم يستطع ذلك فليتزوج ، فكان. الزواج رخصة برتخصها من لا مندوحة له من ذلك .

ولا شك أن هذا المفهوم مهتبط بفسكرة الخطيئة الأولى ، واعتبار أن العلاقة الجنسية شر فذاتها ولذاتها . وأن الجسد كله عورة بكل رغائبه وطلبه للطيبات من الدنيا ، فهذا الترهب ، مع النسك ، والصيام المسيحى العزوف عن أطايب الإدام ، أدلة على المنيق بالبدن ، وازدرائه ، وصحبته على مضاضة ، والنظر إلى مطالبه وإلى زينة الدنيا جملة ، فنارة عداء وحصومة .

البدن شر لابد منه ، وكذلك الزواج ، والخيركل الخير في عاربتهما وعدم الانسياق لهما والإخلاد إليهما .

حياة لا طمأنينة فيها ولا قرار . وإنما هو الصراع المستمر ، وفد والقلق المستمر ، الذي تفسد به الدنيا . وتميا به النفس ، وفد كشف لنا علم النفس الحديث عن العال والآفات المخربة التي تسمم بنابيع الحياة بسبب الشمور بالتأثم من الجسم وغرائزه النوعية .

وما حال إنسان يمارس الحياة حزينا مستخزيا من كل نبضة سرور بها وكل خاجة استمتاع فيها وكل انتفاضة طبيعية إليها!

إن الإسلام لا يقاوم الحياة ، بل يقر الفطرة البشرية على تقديسها ، ومسيانة بنابيمها من الأكدار ، ولا يفسل بين حياة الروح وحياة الجسد حيث لا انفصال لهما في واقع الجبلة الني جبلها خالقها الحكيم الحبير .

إن القرآن بكرر فضل الخالق وحكمته السامية في إبداع الجنسين ، وكيف أن هذه سُنة الله في خلقه كافة في جميع مماتب الحياة ، والرسول يؤكد أن الزواج نصف الدين ،

وأى تمبير أقرب إلى فطرة الحياة ، ويرفع عن تلك الصلة كل شبهة فى خزى أو هبوط معيب ، مما ورد فى سورة البقرة ، بذلك التعبير الاطيف الرقيق اللبق .

« هُنَّ لِبِأَسْ ۖ لَكُم ْ وَأَنْتُم ْ لِبِأَسْ ۗ كَمُنَّ » .

أو مما ورد في سورة النساء في باب تعظيم ما يكون بالزواج من ميثاق وعقد وعهد له حرمة ترعى:

« ٠٠٠ وَ هَدَ \* أَفْضَىٰ بَعْضَكُم \* إِلَى بَعْضِ وَأَخَذُنَ مِنْكُمُ \* مِنْكُمُ \* مِينَاقًا غَايِظًا . . »

بل إن الكراهة أمر، لا يسوغ البدار إلى فَصْم المروة الواتى · كما جاء فى سورة النساء أيضاً :

« . . وَعَاشِرُ وهُنَّ بِالْمَعْرُ و فِ . فَإِنْ كَرِهْتُوهُنَّ فَعَسَى أَنْ تَكُرُهُوُ ا شَيْئًا وَيَتَجْعَلَ اللهُ فِيهِ خَيْراً كَثِيراً . » .

إن الأساس ف ذلك المقد أنه لاضرر ولا ضرار « فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُ وَ فَ إَوْ نَسْرِيحٌ بِإِحْسَانَ » • كما جاء في سورة البقرة • وإن ذلك لمسبار الخلق الـكريم الذي يترفع في سمت الفروسية عن الانتئات الذميم والجور اللئيم . حتى إن الرسول قال في خطبة الوداع :

« واستوصوا بالنساء خيراً فإنهن عوان لا يملكن لأنفسهن شيئاً وأنكم إنما أخذتموهن بأمانة الله »:

إن الرجل يمسك المرأة ويقوم على أمرها فى كنفه · فهى تحت رحمته ، ومن ثم وجبت عليه الرحمة بها ولم يجزله الاستبداد بأمرها · أنها أمانة الله فى يده وعنقه · وليس بعد أمانة الله محرجة لمن ألق السمع وهو شهيد! ·

### 泰 泰 泰

استجابة للحياة في طلاقة وبراءة من التأثم . وتقديس لدوافعها وورود طلق لينابيعها ، مع الحفاظ عليها من أكدار البهيمية المسفة ، بذلك بسعد الرء من بني الإنسان ، وتترقرق فى نفسه نضارة الثقة وأفراح الحياة ، ولا يجد حرجا بين ربه ونفسه . وربه قد خلقه على تلك الفطرة ، ولو شاء لجعله ملكا لا بدن له ولا شهوة .

كان لابد من إسلاح ما بين الإنسان وبين نفسه التي بين جنبيه بمقيدة موفقة بين الدين والدنيا وفد نهض بهذا الإسلام، وكانت سنمه في الزواج كفاء خطته في جوانب الهداية البشرية

الفطرية ، لتحرير البشر من الذعر والخزى وعقدة الإثم الشوهاء التي كبلته ، ولم تزل تكبل الكثيرين عن انطلاقة الحياة وسوء الفطرة .

### 举 举 崇

« فَإِمْسَاكُ عِمَرُ وَفِي أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانِ ».

أجل !

لا يمكن أن تتم لنا فكرة متكاملة عن الزواج ، من غير التمرض لموضوع الطلاق .

والحق أنه يمسر جدا تصور زواج بغير طلاق بصورة من الصور ، قالزواج نظام جمل لإسعاد الناس وصلاح أمور حياتهم ، ولم يجعل الناس ليكونوا عبيداً أو ضحايا للزواج ، فالزواج الذي تستقيم به حياة الإنسان هر الذي يستحق الإبقاء عليه أما الزواج الذي به تفسد حياة الإنسان ويتطرق إليها العطب والعفن وصديد الحقد والسخط ، فهذا ينبغي أن يبتر قبل أن يقضى على فرصة الحياة الفذة المقدسة ، كما يبتر العضو الفاسد من الجسم حرصا على بقاء الجسم كله مهما كان ذلك العضو المبتور عززاً .

« لاضرر ولا ضرار »

قاعدة اليس أحكم منها في جميع شئون البشر ومعاملاتهم · وهذه هي القاعدة الإسلامية العامة .

إن فرصة الإنسان في الحياة واحدة ، فغيم نجعلها عذابا مقيما ذا الوفاق بينهما مستحيل ، وأن حياتهما معاً . إهدار لحياتهما معاً .

إن التطبيق العملي أثبت ذلك ، وصارت أم الغرب المسيحية تجيز الطلاق في قانونها بواسطة الحاكم ، وذهب بعضها إلى التوسع بنى أسباب الطلاق وإجراءاته حتى كأنها مهزلة شكلية .

"ثم ما قيمة سمادة يسعد بها الإنسان، إن كان يدرك ويحس الآم محكوم عليه بهذه السمادة ولا فكاك له منها بأى حال من الأحوال ؟ إنها تكون سمادة جبرية لا اختيار فيها ولا حرية ، وفي يقيني أن الشعور بالحرية والقدرة على اختيار الموقف والمصير مما حجر الأساس في كل إحساس بالكرامة البشرية ، وبغير تلك الكرامة لا قيمة لسمادة مفروضة مهما استطالت .

إن السعادة الحقيقية هي التي يشمر معها الشخص أن الباب أمامه مفتوح ، وأنه لو قدر له أن يملك زمام الاختيار من جديد، ما اختار إلا ما هو مفيه .

إن رخصة الطلاق دواء مر المذاق. أو جراحة موجعة .

ولسكن من ذا الذي يلغى التداوى كراهة للمرارة، أو يحرم الجراحات كراهة للآلام والمصائب ؟ . .

لابد من الدواء ومن الجراحة ، ما دمنا نعيش في عالم كون وفساد، وصواب وخطأ، وصحة ومرض ، وحكمة وحاقة . بحيث لا عصمة للبشر . لابد من وسيلة التدارك الأخطاء ، وإعطاء الفرصة لبنى آدم وبنات حواء كي يبدءوا من جديد بناء سعادتهم في الدنيا بإقامة أركان أسرات سليمة الصرح ، يعمرها الأمن والمودة والرحمة .

والإسلام يضع رخصة الطلاق فى موضع الدواء الكربه المذاق أو مبضع الجراح ولا زيادة، ولا يكون الملجوء إليه إلا بعداستنفاد الحيلة في إصلاح ذات البين . فقد جاء في سورة النساء:

« وَإِنْ خِفْتُم شِقَاقَ بَينهِما فَابِمَتُو احَكَما مِنْ أَهْلِهِ وَحَكَما مِنْ أَهْلِهِ وَحَكَما مِنْ أَهْلِهِ وَحَكَما مِنْ أَهْلِهِ اللهِ عَلَما خَبِيراً» مِنْ أَهْلِهِ أَلِهُ لَكُوبِيراً » مِنْ أَهْلِهِ أَلِهُ لَكُوبِيراً »

فإذا عجز حكم من أهلها وحكم من أهله عن إصلاح ذات البين ، فقد آن إذن أن يكون « تسريح بإحسان » لأن الإمساك بالمرأة على كراهة بينة لا يرجى لها علاج يكومن مضارة لها ، والقاعدة المثلى في الإسلام أنه « لاضرر ولا ضرار » ولذا جاء في سورة البقرة :

«وَلاَ تُمُسِكُوهُنَّ ضِرَاراً لِتَمْتَدُوا وَمَنْ يَفْمَلْ ذَٰلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ غَلَمُ اللَّهِ عَلَمَ عَلَمَ اللَّهُ عَلَمَ اللَّهُ عَلَمَ اللَّهُ عَلَمَ اللَّهُ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمُ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمُ عَلَمَ عَلَمُ عَلَم

وليست المرأة في جميع الأحوال تحت رحمة الزوج إمساكا وتسريحاً ، إذ يجوز أن تكون عصمة المرأة بيدها إن شرطت فلك عند عقد الزواج ، فيكون زمام الحياة الزوجية في عنقها إن شاءت أبقت ، وإن شاءت فصمت .

وهذا هو الحد الذي يقول العقل إنه لا يجور على حقوق السعادة الفردية، ولا يجمل الزواج أحياناً « عاهة مستديمة » بغير مبرر عقلى، وبغير مصلحة لكائن من كان.

وقد يحتج بحتج بمصلحة الأولاد · وتلك رتب الإسلام فيها أحكام النفقة ، وأحكام الحضانة · ثم ما من أحد يقول إن تربية الأطفال في كنف أبوين متفاهمين متحابين أمر يستوى وتربيتهما في كنف أحدهما دون الآخر . ولكن المسألة هي أنه إذا امتنع التفاهم بين الأبوين كان من الخير ألا ينشأ الأولاد في ذلك الجو الحاقد اللدود ، فذلك أهون الشرين لهم . وهو كذلك أهون الشرين للم ، وهو كذلك أهون الشرين للم بوين . وهي على أي حال آفة لا يقبل عليها عاقل وله عنها مندوحة .

وقد لمن الرسول من يستخدمون رخصة الزواج بغير حقها

الإنساني والشرعي ، قضاء لمآرب وضيعة . فجاء في الحمايت. الشريف :

« لمن الله كل ذواق مطلاق » و « لمن الله الله واقبين والدوانات » و « لمن الله كل مزواج مطلاق » .

ولحسكمة واضحة جعل الطلاق على ثلاث مراحل · حتمه يكون هناك مرضع للمراجعة فبل أن تقع الواقعة · فإن سلطان الغضب غشوم · أما السكران والحرج والمكره فلا يقع منه طلاق .

وأما القول بأن يكون القاضى هو الذي يعسسدر الطلاق. لأسباب عددة ، مثل الزنا ، فقول فيه وجه غضاضة . لأمث التحاكم في دور القضاء فيه ابتذال للأعراض حتى تغدو مصفة في الأفواه وعرضة للجاجة واللاحاة .

إن صون الأسرار وأسباب الفراق هنا أليق ، وفيه من النخوة والبصيرة الشيء الكثير ، حتى لا توصم المرأة بما يعيبها ويعوق زواجها ممة أخرى . وحتى لا يوسم بناتها أو أبناؤها بما تردد في قاعات الحاكم من مثاليها ، وما قد يصدر حكم القاضي تأسيساً عليه .

تم كيف لنا بتحديد الأسباب التي تجيز الطلاق بناء على «للب الرجل؟ «للب الرجل؟

إن الزواج سلة حميمة . وقد لا يرى الغريب في المرأة عيبا . ولسكن يجد الزوج فيها عيبا كبيراً . وليس من الضرورى أن يكون ذلك العيب جسمياً أو محسوساً . فهذاك اختلاف الطباع ، مع كال الأدب في الزوجين ، بحيث يمتنع بينهما الامتزاج والتفاهم . أما ترى إلى الماء قد يكون من أجود الماء ، وإلى الزيت قد يكون من أجود الماء ، وإلى الزيت قد يكون من أجود الماء ، وإلى الزيت قد يكون من أجود الزيت ، ثم لا يمكن بينهما المتزاج لاختلاف غديكون من أجود الزيت ، ثم لا يمكن بينهما المتزاج لاختلاف غلمدنين ؟ .

كذلك الناس معادن شتى ، قد يطيب كل معدن منها على حدة وليس ضربة لازب أن يمترج أى معدنين منها على الوجه الذى قستقيم به حياة الزواج. وعندئذ يكون الافتراق خيراً وأولى المن كلا من الزوجين قد يصلح كل الصلاح للزواج بآخر ويحيا حياة سعيدة.

فلا عيب فى الدواء إذن ، ولا يطمن فى صلاحه أن تطيش به يد أو يشتط لمسان ، فلا يطمن على الماء أنه قد يشرق به الشمارب أو يغرق فيه المنتسل ، ولا يطمن فى الناد أنها قد تكون

حريقًا لايبقى ولا يذر. فالمعول كله على تقوى الله ثم على حسن البصر ومراعاة الحذر.

#### 非非特

ولا بد من كلة أخيرة ، عن جواز زواج المسلم بالسكمتابية - يهودية كانت أو نصرانية - في حين يمتنع المكس ، أى زواج السكمتابي - يهودياً أو نصرانيا - بمسلمة .

فاذا تذكرنا أن الإسبلام يعترف باليهودية والنصرانية ولا يجحدهما ، عرفنا أنه لاغضاضة على الزوجة الكتابية فى الاحتفاظ بدينها وهى زوج للرجل المبلم . ولكن اليهود والنسارى جرى تقدير رجال الدين عندهم على إنكار الإسلام ، فتكون السلمة غير آمنة على دينها فى كنف الكتابي. وليست المسألة إذن مسألة عصبية أو تحز فى كثير أو قليل .

# لا فيصر

﴿ أعطوا ما لقيصر لقيصر وما لله لله ! »
 عالم مقسوم : شطره لله وشطره لقيصر .

عالم مقسوم: شطره للقلب والروح، وشطره للحس والبدن. عالم مقسوم: شطره للدين وشطره للدنيا.

عالم مقسوم: وعلى المرء أن يختار شطراً منه ويتخلى عن شطر. ويجمل بينه وبين الشطر المتروك سداً: سداً من عداء، أو سداً من إذعان سلبي هوكالعداء سواء بسواء،

تلك دعوة السيد الناصرى، وقد عدل بها عن سنن اليهود فى تعلقهم بالملك ، وحرصهم على الدنيا ، فجعل الدين للقلب ، وجعل العزة للروح ، ونادى بتحقير الدنيا ونبذها ، بما فيها من مال ، وحس ، وبدن ، وملك ، وسلطان .

أقيصر بيده مقاليد الدنيا؟ قل إذن ما الدنيا، فإنك بمدها لخليق أن تقول وماقيصر ؟! فليذهب قيصر بالدنيا على رحبها، فأعظم ما فيها عندئذ هين، وأجل ما يكون من أمرها حقيد،

ماسلمت لك نفسك التى بين جنبيك من شوائب الدنيا ، وزغن السلطان وفتنته ، فإنك في حزب الله أجل من قيصر شأناً ، لأنك أحظى منه سكينة نفس وأمنا ، وأهدى منه سبيلا .

ذاك نصيب من نفضوا من الدنيا أيديهم ، بل ونفضوا رابها من نمالهم ، وسلكوا إلى ربهم سرتق عسيراً إلا على من يسرهم المولى له ، وهم قلة نادرة بين العالمين . أما سواد البشر وهم ملايين ومئات الملايين فلاهم قادرون على الانسلاخ من الدنيا التي تضبح في دمائهم قبل أن تضبح فيا حولهم من المغريات والمقيمات المقعدات ، ولاهم قادرون إزاء هذه الدعوة أن يقبلوا على الدنيا بقلب سليم وعزم مقيم . وإنما هو القصام . وإنما هو التملق بين السماء والأرض ، عاجزين عن اليقين ، حيارى مالهم من قواد .

أعز مكان فى همله الدنيا إذن دير من الديور أو صومعة مفردة فى مفازة بيداء ، لايطرقهاطارق ، ولا ينعق فيها ناعق ، يخلو فيها العابد لوجه الله . فما الدنيا للإنسان بدار . وإنما هو قد نعاها وجفاها ، وما لبثه فيه إلا ريثما بقبضه ملك الموت فيتم عليه ما اعتزمه منذ أمد بعيد وأوغل فيه من ترك الحياة .

وما كل امرىء بقادر على أن يكون راهبا في دير أو ناسكة في سوممة . ولو قدر كل إنسان على ذلك لاضمحلت الحياة وبلد منها بنو آدم وورثها من الوحش وخشاش الأرض الوارثون.
وماكان تقاعس الناس عن هذه الخطة ضعفاً منهم أوعجزاً،
بل مطاوعة منهم لفعلرة الله القاهرة التي فطرهم عليها حين ركب في
نفوسهم حب الحياة والإقبال عليها غير مختارين. فلوكان مراده
سبحانه من الخلق أن يستدبروا الدنياو يخلعوا الحياة من وجدانهم
ومقاصدهم، ففيم إذن كان خلقه للدنيا وخلقهم فيها، وخلق
عبنها في قلوبهم فطرة لا حاجة معها إلى تعلم أو اكتساب ؟

وتغابت فعارة الخلق اوثابر الناسعلى الانصراف إلى الحياة ، لا الانصراف عنها ، فكان إذن لابد من موقف من قيصر ، وفى بدء مقاليد الدنيا .

كان إذن لابد من انشغال الخاطر بأمر السلطة وأسلوب الحسكم وليس فى الانصياع السلبى والتسليم للحكومة أى معنى من معانى الاهتمام عم ومشاركة وعمل .

وبأى سند من المبدأ أو العقل أو العقيدة تتصدى لذلك الاهتمام بالحسكم وأسلوبه، وقد قسمت الأمر بين ماهو لله وماهو لقيصر ، فيجعلت من قيصر في الدنيا نداً لله في عالم الغيب والسريرة.

لآبد هنا من وقفة حاسمة وضربة قاصمة ؛ حتى يصير الأمر كله لله ، بين دنيا الإنسان وأخراه . ولهذا أيضا تصدى القرآن، وانبرى الإسلام، فيحا تلك القسمة محواً، ووحد مملكة الحق سفلا وعلواً · فنجاء في سورة الأعراف :

قُلْ : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ۚ إِنِّى رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ ۚ جَمْدِماً الَّذِى لَهُ مُلْكُ اللَّهِ السَّمُوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ .

فن مكون هنا فيصر ؟ بل أين هو ؟

لاقيصر يمد اليوم ا

« بَلْ لِلْهِ الْلاَّمْرُ ُ جَمِيعاً » ·

وَ لِلَّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ » ·

رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِنْ كُنْتُمْ تَمَقَّالُونَ » • الله أكبر ولا فيصر بعد اليوم!

وليس قيصر الروم وحده هو الذي نمنيه حين نقول قيصر، بل كل حاكم يسوم الرعية الخسف، ويستمد من غير الحق والعدل والأصول الإلهية ساطانه على الناس.

لاقیصر بعد الیوم بین قوم یؤمنون بأنه لا إله إلا الله « لهُ الخلقُ والأمرُ » « وَأَمْرُ مُهُمْ شُورَى بَيْنَهَمُ « » · كما جاء فى سورة الشورى .

بل إن الرسول ؛ وهو الحاكم الأول زمانا ومقاماً وقدوة، كان

عليه أن يشاور المؤمنين في الأمم. وكذلك كان يفعل ، فقد ورد في آل عمران :

« وَشَاوِرْ مُهُمْ فِي الْأَمْرِ » .

المطي مالله لله وما القيصر القيصر ؟ .

ومن ذا يملك من الأمر شيئًا غير الله . . فهذا هو رسوله والحاكم الآمر باسمه يجابه في آل عمران بأنه :

« لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ ! » ويقال له في سورة ق : « وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِيَجَبَّارٍ » •

لاجبار على المؤمنين . و « إَنَّمَاالُؤْ مِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ كا جاء ف سورة . الحجرات .

الحاكم إذن يقوم باسم الأمة . وأى أمة ؟ ا « وَ لُتَكُنْ مِنْكُمُ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَ يَأْمُرُونَ إِالْمَهْرُ وفِ وَ يَنْهُوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ » كا جاء في ( آل عمران ) •

هى أمة إذن وليست ملكا موروثا ، المؤمنون فيها أخوة وليس عليهم جبار ، وحكم الله فيهم شورى بينهم وليس حكمه فيهم لأحد يتحدث باسمه أو يحتكر السلطان على الناس أو لجاعة منهم كائنهم أرباب لهم منزلة وسط بين الله والناس :

« فَا تَلَهُم اللهُ أَنَّى يُؤْفَ كُونَ · اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مَهُمْ وَرُهْبَانَهُمُ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ (سورة التوبة ) ·

لاكبان ولا أحبار ·. و إنما الأمر كله لكتاباللهوما أخذ به عباده من سُنة ارتضاها لهم ·

وهكذا تنسق السرائر والمظاهر ، وتكون حكومة الناس صورة من عقيدتهم ، يحكم الحاكم بما أمر الله ، وليس له أن يكون على الناس جباراً ، وليس له أن ينفرد بالأمر دونهم ، بل إنه لا يكون حاكما إلا بإجماع منهم ، وعندئذ تجب عليهم الطاعة له ماعدل واتق ، وعليهم أن يعينوه على الأمر بالمشورة والرأى والطاعة .

« وَتَمَاوَ نُوا عَلَى البِرِّ وَالتَّقُوكَ وَكَلَا تَمَاوَ نُوا عَلَى الإِثْـمِ وَالْعُدُو الْوَاعُلَى الإِثْـمِ وَالْعُدُو النِّي ﴾ كما جاء في سورة المائدة .

فنى حدود البر والتقوى والعدل: « اسمعوا وأطيعوا وإن استعمل عليكم عبد حبشى كائن رأسه زبيبة »كا جاءفى الحديث الشريف -

للحاكم على الناس الطاعة ، ولهم عليه أن يمدل ، ويتقى الله ، ويشاورهم في الأمر ، وأن يخفض لهم جناحه · فما هو إلا مؤتم

برسوله وقد قيل له في سورة الشعراء: « واخْفَضْ جَنَاحَكَ لِمَنَ النَّهَاكَ مِنَ الْمُوْ مِنِينَ » . .

أما إن ضل وغوى ، وأعجبته نفسه ، وفتنه سلطانه ، ذقد غدر بالبيمة التيله فى أعناق الناس إذ جار عليهم ، وما كان لهمأن يعينوه على الأمر ، حتى لأيكون تعاون ، على الإثم والعدوان » وما هلك الأمم من قبلهم إلا لأنهم «كا نُو الا يتّناهُونَ عَنْ مُنْكَرِ فَمَلُوهُ » كا جاء فى سورة المائدة ، ولذا كان « أفضل الجهإد كلمة حق عند سلطان جائر » كا قال صاحب الرسالة فى حديثه الشريف ،

الأس لله جميعاً .. والمؤمنون أمة الله ، في أعناقهم أمانة دينه وحقه وعدله . فمن فرط في شيء من ذلك كان مجترحا لأمن عظيم.

أليس الرسول هو القائل فى كلمائه الجوامع ، وحكمه النواصع : «كما تـكونوا يول عليكم » ؟ ا

بلى 1 1 فان يقوم جائر فى قوم طبعوا على العدل . والحق . وكرامة العدل والغيرة على الحق 1

بلى ا وان يقوم عادل فى قوم بهتان وذل . فإنه خليق أن يتعلم من تطامنهم الشموخ ، ومن انقيادهم العَسَيَدَ والاستبداد .

« كا تسكونوا يول عليكم »

( af - 9 )

صدق رسول الإسلام ، وماغادره صدق الإلهام ، وهو القائل: « مَنْ رأى منسكم منكراً فليغيِّره بيده ، فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبقلبه ، وذلك أضعف الإيمان » .

أجل يارسول الخير والصدق والحق! فالناس بخير، وحكومتهم بخير، ما بق للحق في قلوبهم مكان، وللغيرة على العدل في قلوبهم السكلمة والسلطان؛ وما يئس المسكر أن يجد في فلوبهم الإغضاء والتواطؤ. وما أبوا أن يجعلوا ممن يحكمون بالجور شركاء لله بالاستكانة والإذعان.

صدقت يا رسول الصدق ؟ وصدق بمدد منك الإمام «محمد عبده » حين قال : إن المعول كله على « يقظة الأمة » : وأنه إذا فقدت الأمة شيجاعة إيمانها فلا خير لها في شيء من مظاهرالمنمة والحرية والاستقلال

أشورى بلسان ولا فلب ؟ واجتماع ولا صدق ؟ ذلك هو النفاق الكبير ·

«وَ شَاوِرْ هُمْ فِي الْأَمْرِ » . . ولكن « هَلْ يَسْتُوى الَّذِينَ يَنَ عَلْمُونَ وَ الَّذِينَ لاَ يَمْلَمُونَ » ؟ ( سورة الزمر ) .

وماهو بسؤال وإنما هو إنكار أو استنكار · إذن « فَاسْأَلُو ا أَهُلَ الذِّ حُرِّ إِنْ كُنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ » (سورة النحل ) .

اسألوا أهل الذكر ، من يذكرون الله ويصدقون ويتقون لأ الذين يذكرون مصالحهم ومآربهم ويتذلفون ، ومن يبتغون المالذين يذكرون مصالحهم ومآربهم ويتذلفون ، ومن يبتغون المال والجاء ، «كَيْ لاَ يَكُونَ دُولَةً كَيْنَ الأَغْنِيَاء مِنْكُم » (سورة الحشر)

والأمة بخير ما أونيت شجاعة الإعان ، والحكومة بخير ماوجدت ذلك الإعان لها على رصد ساهر لم ينم ، ذلك « إِنَّ اللهُ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُ وا مَا بِأَنْفُسِهِمْ » (سورة الرعد)

أجل ا «كَا تَكُونُوا يُولُ عَلَيْكُم » ذلك الحديث الشريف ا « وَلاَ يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً » ( الـكهف ) .

لَا ذَٰ اللَّهُ مَا اللَّهُ كَمْ يَكُ مُغَيِّرًا رِنْهُمَةً أَنْهُمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْهُ اللَّهِمْ » ( الأنفال ) .

أيها الناس. أمركم إليكم. وحكومتكم منكم وبكم وإليكم. وكلكم الله إلى إعانكم وأراد بكم الخير فلا تريدوا بأنفسكم الضير.

لاقيصر بعد اليوم. بل لله الأمر، جميما · والله قد فوضكم في أنفسكم ولم يجمل عليكم وكيلا ولا كلهناً ولا جباراً · وإنما

هو إيمانكم وعقلسكم وما هلك الأم من قبلهم إلا لأنهم هو إيمانكم وعقلسكم وما هلك الأم من قبلهم إلا لأنهم ها كانُوا لا يَتَنَاهُونَ عَنْ مُنْكُر فَمَلُوهُ . » (سورة المائدة ) . وكأيَّن من مفرط ترك راية العدل تستقط من قلبه اتباعا لسلطان جائر أو طمعا في قربي لديه ، فقد أشرك بالله وباع دينه واتبع قيصر . . وكفر بأن « الأمم كله لله » . « الذي له ملك السموات والأرض » .

# ألا من له أذنان للسمع فليسمع ا

فيمثل هذا يكون الملكوت في الأرض، وعثل هذا تكون عمارة الأرض وعثل هذا لا يكون المؤمنون بالله أذلاء بإيمانهم أمام الطاغوت مستضعفين في الأرض . ولا يكون من أتجبر وخرج على الله أقوى فيها ممن قال ربي الله .

إن من « فَالُوا رَبُّنَا اللهُ » حقًا ليسوا كن قالوا « كُنَّا مُستَشْعَيْنِينَ فِي الأرْضِ » .

تلك عقيدة عمت دنيا ودينا . لأن الدنيا فيها مسبار الدين و والإنسان فيها مسدد اليقين . لا يعبد إلا ربًا واحداً . حكامه فى الأرض خدامه وصمالحوه . هو على نفسه ودينه وكيل مسئول وليس عليه فيها جياد .

« وكالحكم راع وكاكم مسئول عن رعيته » .

تلك هي حياة القوة : قوة اليقين بالله لاقوة الحيوان أو قوة المدوان ·

« إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَذِ كُرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ ۚ قَلْبُ أَوْ أَلَّهَ ۗ .. السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدُ . . » (سورة ق) .

# معالناكسي

« إِنَّمَا الْمُوثُمِنُونَ إِخْوَةٌ » ( سورة الحبجر ات ) .

هذا مسلم به • ولكن ما القول في غير المسلمين ؟

« إِن الذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالنَّصَارَى وَالصَّا بِشِينَ مَنْ اللهِ إِنْ الذِينَ آمَنُوا وَالنَّصَارَى وَالصَّا بِشِينَ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَعَمَلَ صَالِيحًا فَلَهُمْ أَجْرُ هُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلا خُونُ عَلَيْهِمِ وَلاَ هُمْ عَلَيْهِمِ وَلا خُونُ عَلَيْهِمِ وَلَيْهُمْ وَلَيْهِمُ عَلَيْهِمِ وَلَا عَلَيْهُمُ وَلَهُمْ عَلَيْهُمُ وَلِهُ عَلَيْهُمُ وَلَهُمْ وَلَا عَلَيْهِمُ وَلَا عَلَيْهُمْ وَلَا عَلَيْهِمُ وَلَا عُلَيْهِمُ وَلَا عَلَيْهِمُ وَلَا عُلَيْهِمُ وَلَا عَلَيْهِمُ وَلِي اللْهِمُ وَلَا عَلَيْهِمُ وَلَا عَلَيْهِمُ وَلَا عَلَيْهِمُ وَلَا عَلَيْهِمِهُ وَلِي عَلَيْهِمُ وَلَا عَلَيْهِمُ وَلِي اللَّهِمُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللّهِ وَلِي اللّهِ وَلِي اللّهِ وَلِي اللّهِ وَلَيْهِمُ وَاللّهِ وَلِي اللّهِ وَالْمُؤْمِمِي وَالْمُوالِقُومُ وَالْمُومُ وَالْمُوالِقُومُ وَالْمُؤْمِلُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُوالِولِهُ وَالْمُومُ وَالْمُوالِمُومُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُومُ وَ

وما هي علاقة الأمم والشموب فيما بين بعضها وبمض ؟ ـ

«يَاأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَا كُمْ مِنْ ذَكَرِ وَأَنْشَى ْوَجَمَلْنَاكُمْ " شُمُوباً وَقَبَالِلَ لِتَعَارَفُوا . إِنَّ أَكُرَ مَكُمُ عَنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ . إِنَّ اللهَ عَايِمْ ۚ خَبِيرٌ ۚ » ( سورة الحجرات ) .

لتمارفوا ..! هذا لباب الصلة بين قوم وقوم وشعب وشعب. إنما هي المعرفة والعرف والمعروف . والأكرم بينهم أكثرهم. تقوى . ومن اتنى الله ما ظلم وما بنى . وما افتات وما اعتدى .

تلك هي شريمة الإخاء ، وهي شريمة الحرية ، التي لا تعرف قيصر ، ولا تعرف عقدة إثم ، ولا تعنو حياة الخلق فيها لغيرالله .

أنهى شريمة مساواة ؟ ·

إنها لشريعة مساواة . وما هي شريعة تسوية ! هني شريعة عدل ، والعدل أن يؤتى كل ذي حق حقه ، وأن يكون التقدير غرط عن القدر .. كذلك تتفاضل الأقمار ، والأشجاد .. أفلا تتفاوت بين الناس الأفدار ؟ .

« وَ لَدُ فَضَلْنَا بَعْضَ النَّبِيدِيِّنَ عَلَى بَعْضٍ » (سورة الإسراء): أجل !

لاهل يَسْتَوى الله بن يَمْلَمُونَ وَالله بن لاَ يَمْلَمُونَ ؟» (الرمر) حاشا وكلا ألا يستوون وإن كابر الجاهاون، أو ظلم الظالمون، وإنا كانوا أنفسهم بظلمون! بل:

« يَرْ فَعُ اللهُ اللَّذِينَ آمَنُوا مِنْــكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْمِلْمَ هَرَجَاتِ » ( الحِادلة ) •

« إِنَّمَا الْمُوْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾ ﴿ الحجرات ﴾ .

« وَلِيكُلُّ دَرَجَاتُ مِمَّا عَمِلُوا وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلِ هَمَّا يَمْمَلُونَ » ﴿ الْأَنْمَامِ ﴾ .

« وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَاتٍ لِيَبَنْلُوكُمْ فِهَا آنَاكُمْ » (الأنعام).

كل إذن ينال على قدر عمله • ولسكن بغير بغي ، ذلك أنه يريساً

« لِيَبِلُو كُمْ فَيِمَا آنَا كُمْ » . . وبغير حبس الأرزاق أواستغلال. للثراء أو إيثار للأموال الخاصة على المصلحة العامة .

«وَالَّذِينَ يَكُنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلاَ يُنْفِقُو لَهَا فِسَبيلِ اللهِ فَبَشَرُ هُمْ يِمَذَابِ أَلِيمٍ » ( التوبة ) .

وسبيل الله منه ما هو حرب عدو بالسلاح ، وما هو دفع بلاء داخلي أو إسلاح أو منفعة عامة للجاعة كافة ... فذلك هو سبيل الله حقاً ، لأن الله غنى عن العباد ، وإنما يريد وجه الله من نفع الناس وخفف علمهم ويسر لهم أمور معاشهم ، فذلك هو الإحسان وابتغاء سبيل الله «كَنْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِياء مِنْكُمْ » يتداولونه فيا بينهم استئثاراً واحتكاراً ، وتلك قة العسف بالناس وإذلالهم وإعناتهم في أرزاقهم .

كل ف هذه الشريعة ينال على قدر عمله وقضله .

« وَقُلَ اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمُ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ » (سورة التوبة)

سبري الزمنون ماسكم وسيحاسبونكم عليه ويقدرونه لكم،

ه. الممل إذن ، ولـكن لا للماش والنفسة الذاتية فحسب ؛

عِل ابتناء مرضاة الله ومرضاة الناس ومرضاة خير الجماعة . وعلى قدر هذا يكون التقدير ·

وهذا أمير المؤمنين ابن الخطاب بذهب في تقدير العمل النافع البناء لخير الأمة إلى حد ما بعده مزيد :

« والله أن جاءت الأعاجم بالأعمال وجئنا بغيرعمل فهم أولى عصمد منا يوم القيامة » .

ومن قال هذا فقد أراد أن الإسلام الصحيح أو الإيمان الصحيح هو العمل النافع للناس.

« فَأَمَّا الزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَاءً ، وَأَمَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُنُ فِي الْأَرْضِ » ( سورة الرعد ) .

صدق الله العظيم ا ٠٠ « ما ينفع الناس » ذلكم هو العمل وذلكم هو الفضل ٠ وليس اكتناز المالكم هو الفوز العظيم ٠ وليس اكتناز المال ، واقتناء الصروح والضياع ، والاستكثار من الزخرف والتساع .

وليس البر في البطالة والسنجود . أو حبس الأموال مع الصيام والتهجد ، كلا .

«لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُوَلُّوا وُجُوهَكُمُ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ. وَلَلْكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ إِللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَاثِكَةِ

وَ الْكَتَابِ وَ النَّهِ بِيِّينَ وَ آتَى المَالَ عَلَى خُبِّهِ ذَوِى الْقُرْ بَى ْ وَ الْيَتَاكَى ۗ والْمَسَا كِينَ وابْنَ السَّيبيلِ والسَّاثِلِينَ وفي الرِّقابِ وَأَقَامَ الصَّلاَةَ وَآنَى الزَّكَاةَ ، والْمُوفُونَ بِمَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا ، والصَّا بِرِينَ فِي الْبَأْسَاء والضَّرَّاء وَحِينَ الْبَأْسِ (سورة البقرة). وعند قوله «عَلَى حُبِّهِ» وقفة لِمَنْ أَلقَى السَّمْعَ وَهُو شَهِيدٌ ! الله أعلم بحب الناس للمال وهو القائل : «الْمَالُ وَ الْبَنوُنَ زَيْنَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا» .. و لكن الإنسان المؤمن حقا من يؤثر الواجب على هوى نفسه ، ويبذل المال لمن تجب عليه صلتهم ، فإن صلة الخلق قرف إلى خالقهم ، فإنه بذلك « يقرض الله قرضاً حسنا » اعمل ويسر للناس أن يمملوا ، ولا تحبس المال عن التداول بين أيدمهم كافة وابذل مالك على حبك له للا فرباء واليتامى والمساكين والسائلين . ثم عليك بعد ذلك الزكاة « فريضة من الله » . فريضة لايراد بها الكسالي . بل من أفعدتهم عن العمل العواثق ، على طلبهم له ودأبهم في ذلك · فالكسب من العمل هو الأساس • ثم من لم بجد عملا فعلى الجماعة واجب إعالته من• مال الزكاة ٠

دين عمل ، لادين بطالة واستنجداء .

ونمودكرة أخرى إلى قوله «على حبه» فإنها باب جانب كبير من الملاقات الإنسانية في دين الإسلام. وإنا لنجدها حيثًا فَرَتُ الصدفة، سواء بالمال أو بالطمام، فجاء في سورة (الإنسان)

« ويُطْمِمُونَ الطَّمَّامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِيناً وَ يَتِياً وَأَسِيراً » . وفَ(البقرة): «وَآ تَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوى الْقُرْ بَى وَالْيَقَامَى» .

فق ذلك مغزى الخاق الإسلامي وخاصته المميزة. فليست هذه الفروض من الأمور التنظيمية للمجتمع فحسب وليست من الأعمال التي يبتنى به الموجه المصلحة الاجماعية ورق الميشة في الأمة وصلاح الأحوال بموجب عقلى . بل هو عمل خالق في المقام الأول يبتغى به وجه الماطفة الخلقية: وجه الواجب .

والفرق بين فعل عقلي وقعل خلق في هذا المقام، هو الفرق بين ما هو بوحي من المقيدة وما هو بوحي من المسلحة، ضاق مداها أو اتسغ.

فإننا رى اليوم أثما بلغ عندها الفهم الدقل والتنظيم الاجتماعي المادى غاية مداه، ورفوف اليسر على أعضاء الجماعة . والكنهم لا يحسون سمادة نفسية بذلك الرخاء.

الساذا ؟

وهنا ترتسم علامة استفهام ضخمة ، لأن هذا هو الفيصل

بين الروح والمادة ، بين المقيدة والعقل ، بين الماطفة والمصلحة · بل بين الله والإنسان!

إن التنظيم الاجتماعي العقلي أو المادي يستوحي تحسين حال المجموع بمامة ، تحسينا ينمكس على كل فرد في ذلك المجموع ·

ولكن السؤال الكبير هو أن هذا التحسن أو التقدم أو اليسر أو الرخاء ، يصيب ماذا ؟ أو يصيب من ؟

إن التقدم المادى تحسين لظروف الآدى، وليس تحسيناً لذات الآدى، وليس تعسيناً لذات الآدى و تقدم لأحوال الإنسان، وليس تقدما بصيب ذات الإنسان ووجدانه إنه رقى فى الكية، وليس رقيًّا فى كيفية الإنسان أووجدانه أو قيمته من حيث هو ذات واعية شاعرة ناطقة.

إن الإنسان التقدم عادياته وأحوال معاشه فحسب ليمجز، أن يتجد لذلك طعما وجدانيا عميقًا، او رقيا في قيمته ونهوضًا عمني إنسانيته، إنه كالبغل المزركش ولا زيادة

أما الإنسان الذي يحس ارتباطاً يين قيمته وبين قيم الكون الكبرى . وبين أفعاله ومقاييس الأبد . وبين وجدانه وحقيقة الوجود و فلرضوان الذي بشعر به من أفعاله الأخلاقية وحسناته الإيمانية رضوان إنساني لاحيواني . روحي لاحسى . . بحيث بغيض عليه من الأبدية ضوء بنير له مزيدا من الارتقاء في

الرضوان ، والسعادة ، يمتد إلى ماوراء القير .

وهذا هو الفيصل الأكبر بين سعادة المؤمن ورفاهية المادى. بين يقين الروح وضياع المادة . بين حس الأخلاق وحساب المصلحة الاجتماعية مهما امتد أفقها واتسع محيطها وعم رخاؤها وهذه هي أخلاق الإسلام:

بذل للمال والطمام على حبهما ، ابتغاءً لما في الإيثار من شعور بالنجدة ، وقيامًا بالواجب الإنساني والفرض الإلهي ، وطموحاً إلى نميم لا يزول بمدئد لمن عمل صالحاً .

أَخَلاق أَساسها الشعور بالواجب ، والقربي إلى الله في كال صفاته وآلاثه الحسني ، « وَ يَثْمِ الْمَثَلُ الأَعْلَى » .

وأى مثل أعلى بلتمسه الإنسان ويخطئه في أسماء الله الحسني؟ إنه الرحمن ، الرحيم ، العليم ، الخبير ، اللطيف ، البصير، السميع ، الحبيب ، الودود . . إلى آخر تلك الآلاء التي جلاها لعباده حثاً للم لا إعجازاً أ ( لا يُسكّلفُ الله نفساً إلا و سُعَها » . « فَمَن اضْطُرُ عَيْرَ بَاغ و لا عاد قلا إنه عَلَيْه ».

إن المصدر السماوى اللائخلاق في العقيدة الدينية هو الحافز الدائم للمرء على الارتفاع بنفسه وسلوكه وعواطفه فوق طبيعته الأرضية ورغائبه الحسية وأنانلته الحيوانية.

« وابتغاء وجه الله » .

هذا هو الحافز الأكبر على مكارم الأخلاق، وبعد هذا فلا حرج على من يطلب مصلحة المجتمع لسبب عقلى، ومن ينظمها لهدف مادى .. فالإسلام لايلغى المقل ولا يجحد المادة . ولسكنه يضمهما فى حدودهماولا يمدو بهما قدرهما الحق . فهما بغيرالقيمة الروحية لا يجديان الإنسان فتيلا . فيكون كن ختم على سمه و بصره.

« فَإِنَّهَا لاَ تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلَــكَنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ » . ( الحج )

إن التقدم المادى بغير السمو الروحى عمَّى مطبق . وقعود عن التحليق وارتباط وخيم بتراب الأرض ، ولو جملته تبرأ أبريزاً

وبعد هذا السمو الروحى ، فصالح الناس المرسلة أهل للرعاية ، وهم أعـــلم بشئون دنياهم ·

وليس التنظيم الإسلامي لأمور الدنيا بنظام مقفل جامد... بل هو التنظيم الجوهري الذي لبابه قرل صاحب الرسالةالكريم:

« لا ضرر ولاضِرَارَ » .

« وأنتم أعلم بأمور دنياكم » .

فما لم يرد فيه نص بتنصريم اسبب من أسباب العقيدة الروحية

فلا بأس على الناس فيه، مالم يكن فيه ضرر لصاحبه أو إضرار بسواه ·

خلق كريم وإيثار ونجدة ابتغاء وجه الله . واتفاء لغضبه فى معاملة الناس، وإسلاح لحال الدنيامن غير إضراربالناس، وحرص على مصالح الجاءة . وتعاون على البر والتقوى وابتغاء الرزق بالعمل وكفالة المتعطل والعاجز عن الكسب بالزكاة . وترفع عن الترف والإسراف في البنخ حتى لا تستنيم الروح لشهوات الجسد، فذلك هو النموذج السكامل للإنسان . يحب إخوته في الله ويوفق بين دنياه وأخراه . . ويقهر شرة الحس في مسمانه لا في صومعة بفلاة .

إِنَّ ذَٰلِكَ لَهُوَ الْفَوَزُ الْسَظِيمُ .

### سالتر

مع الله فى الأرض • وابتناء لوجهه فيما تأخذ من الدنيا وما تدع وفيما يعرض لك من المنافع والطيبات . وفيما يتصل بينك وبين الناس من الأسباب .

تلك دعوة الإسلام .

« وَلاَ تَنْسَ نَصيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا » .

### أجـــل ا

ولا تجملن الدنيا تلهيك عن ذكر الله . اذكر . فى كل حين . ولسكن عليك فرض من ذكره مفروض ، فى أوقات معلومة من الليل والنهار ، حتى لا تسهو عن ذكره . . وباب النوافل مفتوح بعد ذلك لمن شاء مزيداً من الإحسان .

(15 --- 10)

«فَسُبْحَانَ اللهِ حِبنَ تُمُسُونَ وَحِبنَ تُصْبِيحُونَ . وَلَهُ الْحَمْدُ فِي السَّمَوَاتَ وَاللهُ الْحَمْدُ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَعَشِيبًا وَحِينَ تَظُهْرِ وُنَ » . (سورة الروم) .

« وَسَبِّم ْ بِيَحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرَوِبِهَا وَمِنْ آنَاءِ اللَّيْلِ فَسَبِّح وَأَطْرَافَ النَّهَارِ ، لَعَلَكَ تَرُّضَى » ( سورة طه ) .

« وَأَقِم ِ الصَّلاةَ . إِنَّ الصَّلَاةَ تَنَهْىَ عَن ِ الْفَحْشَاءُو َ الْمُنْكَرِ. وَ لَذَكْرُ اللهِ أَكْبَرُ » ( سورة المنكبوت ) .

热条条

هذا الركن من الدين لا يسمح للمرء أن ينسى ذكر دبه طويلا، حتى يرده السجود إلى الخشوع والتقوى ، فيخرج إلى الناس والسكدح والسمى فى طلب الرزق وبه أثارة من الخشية تنهاه عن البغى والمنكر . ولا خير فى صلاة بذهن شارد ، وقلب بادد ، لا تنهى صاحبها عن الفتحشاء والمنكر :

«قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ . الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَا تِهِمْ خَاشِمُونَ وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغُو مُعْرِضُونَ » (سورة المؤمنون). « وَإِنَّهَا لَـكَمِيرَةٌ إِلَّا عَلَى الْخَاشِمِينَ » (سورة البقرة). « فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ الذِّبِنَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ. الذِّينَ هُمْ يُرَاءُونَ . . » ( الماءون ) .

操操教

نظام واحد يمسك الدين والدنيا ، ويسلك المعاش والعبادة والمماد ، ولهذا قلما يرد ذكر الصلاة في القرآن من غير آثارها العملية ، من اتقاء الله في الضعفاء ، والإحسان إلى ذوى القربي واليتاى والمساكين ، وأداء الزكاة للمعوزين ، والتعفف عن الفسوق ، فجاء في سورة (المؤمنون).

« قَدْ أَفْلَحَ الْمُوأْمِنُونَ . الّذينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِمُونَ .
 وَالّذِينَ مُمْ عَنِ اللّمْوِ مُمْرِضُونَ ، وَالذِينَ إِلَمْ لِلزَّ كَا فَ فَاعِلُونَ .
 وَالّذِينَ مُمْ لِفُرُ وَجِيهِمْ حَافِظُونَ » .
 وَجَاء في سورة ( الذاريات ) :

« كَا نُوا قَلِيلاً مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهْنَجُمُونَ . وبِالْأَسْحَارِ ُهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ . وَفِي أَمْوَا لِهِمْ حَقَّ لِلسَّارِثِلِ وَالْمَحْرُومِ ». وجا. في سورة (المزمل).

« وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَآةَ وَأَقْرِ ضُوا اللهُ قَرْضًا حَسَناً . وَمَا تُقَدِّمُوا اللهُ قَرْضًا حَسَناً . وَمَا تُقَدِّمُوا كِأَنْفُ هُوَ خَيْرًا تَجَدِّدُوهُ عِنْدَ إِللهِ هُوَ خَيْرًا وَمَا تُقَدِّمُوا كِأَنْفُ هُوَ خَيْرًا وَمَا تُقَدِّمُوا كِأَنْفُ هُوَ خَيْرًا وَمَا تَقَدَّمُ مَا أَجْرًا » .

وليست أي صدقة تمد إحسانا • كلا !

«قَوْلٌ مَعْرُوفٌ وَمَنْفِرَةٌ خَيْرٌ مِنْ صَدَقَةِ يَتْبَعُهَا أَذًى واللهُ فَيَنِ مَنْ صَدَقَةِ يَتْبَعُهَا أَذًى واللهُ فَيَنِ مَنْ صَدَقَةِ يَتْبَعُهَا أَذًى واللهُ فَيَنِ مَنْ مَا الذِينَ آمَنُوا لَا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُم بِالْمَنَ وَالْأَذَى كَالَذِى يُنْفِقُ الذِينَ آمَنُوا لَا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُم بِالمَنْ وَالْأَذَى كَالَذِى يُنْفِقُ اللهِ مِنْ اللهِ وَالْأَنْفِ وَلاَ يُؤْمِنُ إِللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ » (سورة البقرة) .

وبئس الصدقة ما كان رئاء الناس . وبئس الصلاة ماكانت رئاء الناس ذلا تجمله رحيا عفيفاً :

« أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذَّبُ بِالدِّينِ ؟ فَذَلِكَ الَّذِي يَدُعُ الْيَهِيمَ وَلاَ يَهُمُ اللَّذِينَ مُمْ وَلاَ يَعْضُلُ اللَّذِينَ مُمْ وَلاَ يَعْضُلُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ

وصلاة هذا شأنها ، تتكرر في اليوم جملة مرات ، لايلهي عنها بيح أو شراء . إنها إذن لسبب قوى بين الإنسان والله ، ومن يفمل ذلك . « فَدِ اسْتَمْسَكُ بِالْعُرُوَةِ الْوَثْقَى لاَ انْفَصَامَ لَهَا ﴾ (البقرة) .

ولكن أين تكون تلك الصلاة ؟ هل لابد فيها من وساطة رجال الدين ؟

هناً تبرز خصوصية الإسلام في أمر الصلاة التي تقف المرا بين يدى الله جملة مرات في كل يوم . كل مكان فى أرض الله الطاهرة يصلح مسجداً ومحراباً. لاهياكل بمد اليوم ا ولا كهانة بعد اليوم ا ولا وسطاء بين الله والإنسان بعد اليوم ا ولا وصاية على ضمائر الناس ا فسكلهم أمام الرحمن سواء . والصلة بينهم وبين رمهم صلة مباشرة لا أمت فيها ولا التواء . فمن شاء أكذ لنفسه سبيلا إلى ربه لا والله سميع عليم » . وليس من حق كائن من كان أن يتدخل بين المرء وربه ، أو يدعى لنفسه القوامة على ضميره وعقيدته .

وها هنا لابد لى من وقفة .

إن السيد المسيح أعلن الحرب على مظهريات اليهودية ، وهدم شكليات الطقوس ، ونادى بسادة العنسمير النقى ، وقال لمن يريد الصلاة أن يدخل مخدعه ويغلقه عليه ليصلى .

إنى أعتقد أن المسيم نقض الكهانة ، لأنها تناقض عبادة الصمار والصلة الخالصة المباشرة ببن الإنسان والله • • وأعتقد أن كل ما التصق بالمسيمية بعد ذلك كان من عمل تابسه . أما هو فلم يرد في نصوص أفواله ما يبرر فيام الكهنوت .

ن من يطلب من الناس أن ينادوا الله بقولهم « يا أبانا الذي في الساء » ، كيف يمكن أن يجبز وسطاء بين الأب والأبناء ؟ إن قلب المؤمن هو هيكل الله الحق . ولا مكان في هذا الهيكل إلا الضمير صاحبه وإيمانه .

# بَرِحَ الخف بَ إِ

لم يبق شك فى أن رسالة الإسلام جاءت مناسبة لطور البشرية الطبيمي .

جاءت رسالة الإسلام متلافية أوجه الغموض في العقيدة الإلهية وأوجه العسر والعنت وأوجه إغفال الدنيا وفطرة البدن والروح في كيان واحد .

ثم مع هذا لم يقفل باب الاجتهاد في السمو الروحى. ف
كانت دعوة تهوين أو إسفاف. بل دعوة اتساع في الأفق وشمول
في النظر. يأخذ كل إنسان منها على قدر طاقته. ثم هو متروك
في أمر، طاقته لضميره وسريرته، أن يقول صادقا:

﴿ رَبُّنَا وَلاَ تُحَمِّلْنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا وَأَغْفِرُ لَنَا وَاغْفِرُ
 لَنَا وَارْ حَمْنَا ﴾ ( سورة البقرة ) .

لا يُسكَلَّفُ الله عُنَفْساً إِلا و سُعْهَا لَها مَا كَسَبَتْ و عَلَيْها مَا كَسَبَتْ و عَلَيْها مَا كَسَبَتْ و عَلَيْها مَا كُسَبَتْ و عَلَيْها مَا كُسَبَتْ و عَلَيْها مَا كُتَسَبَتْ رَبِّنَا لا تُو الخِذْ نَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا» (سورة البقرة).
 ما كتسبَتْ رَبِّنَا لا تُو الخِذْ نَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا» (سورة البقرة).
 فالمول عليه السريرة والنية والصدق. فهذا الدين - كما قال

رسوله - « إسر لا عسر » وهو دين متين «فأوغل فيه برفق أ » . لا زيف في هذا الدين إذن . وهو مُلَبِ حاجة البشركافة ، سوادهم وخاصتهم . لا مسخ فيه ولا إندفاف ، ولا عسر فيه ولا إجحاف ، وإنما هو « صراط مستقيم » لا إعنات فيه للفسكر السليم والبداهة السديدة .

برح الخلفاء . وأثبت هذا الدين نفسه دين هداية بالحق و وارتفاع بقيمة المقل عن الانسياق وراء المميات والخوارق الغريبة عن طبيعة معدنه في الاقتناع والتصديق . ورد اعتبار البدن بوصفه هيكل الروح ، فهو ليس مصدر خزى لصاحبه . ولا هو بالرجس وإنما الرجس في مقارفة المحرمات المحددة شرعاً . وفي الإضرار بالنفس أو النير . وبغلبة الشهوة على صاحبها . فصاحب الرسالة هو القائل .

« إن لبدنك عليك حقا ».

والقرآن يكرر ذلك المعنى في أكثر من موضع :

( يَاأَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا عِمَّا فِي الْأَرْضِ حَلَالًا طَيِّباً (البقرة) .

( يَا أَنَّهَا النَّاسُ كُلُوا عَمَّا فِي الْأَرْضِ حَلَالًا طَيِّباً (البقرة) ،

( لاَ تُنَّعَرُّمُوا طَيِّبَاتِ مَا أَحَلُّ اللهُ لَكُمْ " ( المائدة ) .

( يَا تَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَقَكُمْ عِنْدَ كُلُّ مَسْجِدٍ وكُلُوا فَوَا مِنْ الْأَعْرَافِ ) .

وَافْرَ بُوا وَلاَ تُسْرِ فُوا » ( الأعراف ) .

هو دين يسع الناس كافة ، ويهديهم كافة ، ولكن حذار أن يظن ظان أن دعوة الإسلام استهوت الناس بتملق غرائزهم ، أو رشوة منافعهم وأثرتهم . أو إباسة الأهواء والشهوات : فإن ذلك يكون ضلالا كبيراً ، وجنوحاً إلى عَكس مضمون تلك الدعوة .

إن الرسالة الإسلامية جاءت تنظيم لحياة الناس ، بحيث يخرجون عن دائرة المنفعة الناتية والأنانية بكل توابعها من الشهوة أو الهوى ، والقسوة ، والظلم ، والإباحية .

فرضت على المرء أن يعمل، وجملت فيمته وشرفه معلقين بعمله، وسيرى عمله الله ورسوله والمؤمنون.

وفرضت الزكاة على الأموال ، وجملت للفقير في عنق الغنى حقاً مفروضاً هو الصدقة ·

وفرضت الصفيح والعفو ، وبحث الثأر والشحناء .

وفرضت الصلاة والصيام ، وحرمت البذخ والسرف ..

وفرضت التواضع ، وحرمت الخيلاء .

وأحلت الزواج ، وحرمت الزنا .

ومنيقت زواج الجاهلية فجملت أقصاء أربعا، وحضت على زواج الواحدة .

وفرضت الأخوَّة والمساواة . وألفت العصبية والاستعلاء بالنسب والجاه .

وحرمت الحمر، وكلما يخمر العقل فهو خمر؛ فالخمار هوالغطاء . . وكل غطاء للعقل حرام .

وحرمت الفسوق والتجبر والميسر والعدوان على حقوق الناس وأعراضهم .

فلتن قيل : إن الإسلام اعترف بحق البدن ، فإنما يقال ذلك بوجه معين ، أنه لم يغفل عن وجود البدن وفطرة الله البشر ذوى أبدان ، لا ملائكة من نور . فهو دين حصيف شامل ، لا يرهق الناس من أمرهم عسراً . . ولكنه إذ يمتنع عن الغلو في إنكار الجسد ، لا يغلو في إطلاق العنان له ، بل إنه يلزمه حدوده ، وبجعل الزمام في يد العقل كي يسلك صاحبه مسلكا طاهراً ، يتمتع بالطيبات مما أحل الله ، شاكراً له نعمه ، مبتغياً رضوانه . . فذلك البدن إذن أشبه ما يكون بمطية طيبة أحرى براكبها أن يرتحلها إلى كل ماهوطيب ، ويتنكب بهاكل ماهو خبيث من الحارم .

فإذا نظرنا إلى الرسالة الإسلامية وجدناها أبعد ما تكون عن شبهة تملق الشهوات ، أو إباحة الأهواء ورشوة المنافع واللبانات .

كان العرب في الجاهلية أهل إباحة ، لا وازع ولا رادع ، قصفهم مجون ، ولهوهم فجود ، وحياتهم عدوان ، وكسبهم سحت وليلهم خمر وميسر ، فكيف يقال عن دين اقتلع جذور هذا كله ووضع الحدود لسكل وجه من وجوه النشاط البشرى ، أنه استدرج هؤلاء بما تملقه من غرائزهم وما أباح لهم من مباذلهم ؟ إن لم يكن هذا هو التنظيم والتضييق والسمو ، فاذا عساه يكون ؟!

ما فعل الإسلام إلا أن اعترف للمرء بحق الحياة التي براه الله فيها وركب فيه فطرة حبها وطلبها ، فاستطاع الإنسان أن يعيش غير مضطرب أو متأثم من طبيعته السوية ، وقد رسمت له حدود تتفق وواقع فطرته ، وتسمح له بالتسامى ما استطاع . ومن لم يستطع فلا تثريب عليه . وفي رحمة الله الذي خلقه وعرف ضعفه متسع .

ومن سمى هذا التوسيع لباب رحمة الله ، والاعتراف يفطرة الله التى فطر عليها بنى آدم ، إباحة أو تملقاً للشهوات ! فإنه إذن لمنالط أو نخالط ، أثرى إن قيل للناس : لا تتنفسوا ، أيكون ذلك معقولا مقبولا ، وتنكون إباحة التنفس تملقاً لأهوائهم أو رغباتهم ؟.

بل ذلك هو تقدير الاستطاعة وعدم قطع الناس عن رحمة الله فلاتكون لهم حجة بمد فى تمدى حدود العقيدة وقد نظرت إلى حقيقة طبائعهم بغير إعنات وهذا هو القسطاس الحق فى تنظيم أمور الناس من غير تحيف بحيث يطيق كل منهم تسويد العقل والروح على نوازع نفسه ومن شاء اتخذ إلى ربه سبيلا وما جاء الرسل بالأديان بلاء للناس بل رحمة .

بَرِحَ الخفاء . والرسالة رسالة حق ·

بق إذن أمر الرسول. وهلهو رسول صدق. فإن « الله أعلم حيث يجمل رسالته » ، فهل كان الرسول أهلا لهذه الرسالة ، جديراً بشرفها العظيم وقدرها الكريم ؟ . ذلكم هو موضوع هذه الصفحات .

# في الراد الر

إن أول مقياس يقاس به صدق صاحب رسالة هو مبلغ إعانه بها متى امتحنته الخطوب ولق فى سبيلها المنت والبلاء والاضطهاد.

إن الرسالة التي تسير بصاحبها على مهاد من الود ، ويكون هدفها الغنم له أو لذويه لا تدل على إيمان ، بل على وصولية وطمع أو طموح .

وأياكان المقياس الذي تقاس به دعوة الإسلام ، فلن نجد فيها دليلا واحداً ولاشبه دليل على أن الغرض منها خدمة شيخصه من قريب أو بعيد .

كان موفور الرزق موسماً عليمه ، فبدل من ذلك ضيقاً وشظفاً .

كان آمناً فى سربه ، فبدل من ذلك قاتاً ومطاردة وارتياعا . كان موفور السكرامة والمكانة بين قومه ، بالنسب الرفيع ، والحسب النيع ، فبدل من ذلك إهانة وتحقيراً وازدراء . كان وحيداً أعزل لاأمل له فى نصرة أحد على قومه ، وهم أمّة الشرك ، وحراس السكفر ، وأولياء عاصمتسه المستفيدون منه .

أما أهله فما كانت هذه الرسالة بأنفع لهم . وأوذوا بسببها في أرزاقهم ، وفي أعمالهم ، وفي أشيخاصهم . وتعرضوا لما تعرض له من التهلكة أكثر من مرة .

وماكان مضمون الدعوة حين يكتب لها النجاح ليضني عليهم شبئاً من المنافع . فهذا الدين لا يجمل لرسوله مرتبة فوق مرانب البشر ، أو حظاً من نعيم الدنيا ومتاعها فوق حظوظ سائر الناس فضلا عن آله .

كلاً ا فهذه نبوة وليست ملكاً . ولا وراثة في النبوة .

كلا 1 بل هذا الدين بمنحو ماكان لقبيلة هذا الرسول قبل ذلك من سيادة وامتياز وطيد الأركان . فالناس في هذا الدين سواسية كأسنان المشط . . وهذا الرسول هو القائل: إنه لا فضل لعربي على أنجمي ولا لقرشي على حبشي إلا بالتقوى . . وإن عصبية الجاهلية موضوعة ا

دعوة لاتحمل لصاحبها بموازين الدنيا جميماً إلا الخسران

ولا تحمل لقومه \_ على افتراض نجاحها وظفرها \_ إلا ذهاب الرئاسة وضياع الجاه .

بل وحين كتب لهذه الدعوة الظهور وتم الفتيح المبين ، ولم يظفر صاحبها بمفتم ، ولم يكن حظه من إقبال الدنيا إلا أقل من حظ عامة جنده وفقراء رعيته . لم يجمل لفئة من الناس فضلا على فئة . . بل صار الأس كله المؤمنين كافة .

لا منفعة إذن ولا شبه منفعة لصاحب هذه الرسالة من بداية دعوته حتى المنتهى . ولا تسخير للدعوة لخدمة مآرب ذاتية أو أهواء حزب من الناس أو فئة . وصح إذن أنه ماكان ينطق عن الهوى وأنه « ما ضَل صاحبتُكم وَمَا غَوَى » .

هى من هذا الوجه دعوة مبدأ وإيمان ، وليست مطية هــوى .

هذا الإيمان بماذا يقاس إن لم يكن مقياسه الثبات عليه في أشد الظروف حلكة وأدعاها لليأس ؟ وإن لم يكن مقياسه الصبر في سبيله على المكاره ؟ .

وإنها لمكاره من كل نوع . لعل المعنوى منها أقسى من المادى . ولعل حرج النفس فيها أعتى من الضرب والإيذاء البدنى بالغاً ما بلغ من العنف .

لم يساوم هذا الرسول ولم يقبل المساومة لحظة واحدة في موضوع رسالته ، على كثرة فنون المساومات ، واشتداد الحمن .

وهناك موقف مشهور جدًّا من تلك المواقف . هو موقفه من عمه أبي طالب حين قال له : إن قريشاً تشدد عليه النكير بسبب مايبسطه عليه من حمايته . وإنه ما على كبر سنه مدد باجماعهم على مقاطعته وعداوته . وقد قالوا له :

- إنا والله لانصبر على هذا من شتم آبائنا وتسفيه أحلامنا وعيب آلهتنا حتى تكفه عنا أو ننازله وإياك حتى يهلك أحد الفريقسين .

وتقدم عمه إليه بقوله :

- فأبق على وعلى نفسك ولا تحملني من الأمر مالا أطيق. فهذا عمه ، حصنه الأوحد وحاميه يوشك أن يتخلى عنه . ولن يكون بعد ذلك إلا الهلاك له هلاكا مؤكداً .

إما هذا وإما أن يحرج همه ويبق على حمايته له ، فيتعوض ممه للهلاك في تلك المعركة التي لا تكافؤ فيها .

ر وعمه . . من عمه ؟ .

إنه الذي كفل وربى بمد هلاك الجد ذلك الفتي اليتيم . إنه

الذي دال وأعز هذا اليتيم . وأردفه على راحلته حين تملق به صغيراً وقد تجهز للسفر إلى الشام ، فلم تطاوعه نفسه أن يفارقه باكيا ، وصحبه حيث ذهب .

ومحمد أوفى الناس بالمعروف ، وأحفظهم للوداد ، وأبرهم وأقسطهم . أى حرج شعر به أمام ذلك الرجاء ؟ أى تورط ؟ أى امتحان لخلال البر وعرفان الجميل والنخوة ؟ .

لوكان شيء من الأشياء ثانياً عِداً عن إيمانه ، لـكان هذا الحرج ، ولوكان الأمر بيده بأى صورة من الصور لما صمد لهذا الامتحان ، ولوكان قوة لتزعزعه عما تجرد له لـكان هذا التوسل من أبى طالب .

إن الامتحان النفسى فى هذا القام ، والإكراء المنوى والصغط الأدبى لهى أعنف ألف مرة من اللطات والبدقات التى كيلت له من سفهاء القوم .

وأطرق عد .. وما أحسب هلاكه كان أهول لديه من تخييب رجاء عمه وكافله . فحق لمن فى مثل نخوته وبرء أن يطرق وبهتم . وهو يتعرض للهمة العقوق .

ثم كانت السكلمة التي لا تنطق إلاءن منتهى شجاعة الإعان ورسوخ اليقين بما هو بسبيله .

(45-11)

- ياعم! والله لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يسارى على أن أثرك هذا الأمرحتي يظهره الله أو أهلك فيه ماتركته..

من كابر في صدق هذا الإيمان، فهو مسكين لا يميز الإيمان من الدجل، ولا الصدق من الهزل.

ولم يخذل العم الشهم السكريم ابن أخيه ، بل ثابر على نصره ومنمه وقال له مأخوذاً بذلك الإيمان :

- إذهب بابن أخى فقل ما أحببت . فوالله لا أسلمك لشيء تكرهه أبداً ١٠٠

واحتمل آله العنت بسبب ذلك . . فسكان فضل أبي طالب مضاعفاً بعد هذا اليوم الفاصل .

ثم يحضر الموت هذا الم النبيل الذي غمره بحنانه وحمايته وإحسانه صغيراً وكبيراً ، حدثا وكهلا مطارداً مبغوضاً . . فإذا بالرسول يطالبه بأن ينطق بالشهادة كى يستحل الشفاعة له بها يوم القيامة . . فيأبى على أبى طالب حقاظاً وخشية أن يرى بشبهة الجبن أمام الموت والضعف أمام وعيد يوم الحساب .

وتحشرج الروح ، ويميل على أبى طالب أخوه العباس يسمع مايهمس به فى لحظته الأخيرة ، ثم يقول العباس لابن أخيه : إن المحتضر نطق بالشهادة وهو فى الرمق الأخير . .

وعلى شدة حبه لعمه الراحل، وتعلقه به، ورغبته في نجاة نفسه لقاء ما أحسن إليه ونافح عنه، لم تتحرك فيه خالجة، وقال بجمود الراسخ: إنه لم يسمع.

وغيره في مل هذا الموقف كان حريا أن يبادر إلى التصديق على عهدة الراوى ، وهو عمه العباس . كى يجد في ذلك عزاء وسلوانا وراحة إلى أن عمه وكافله المحبوب لم يحت كافراً وليس معيره جهنم ذات السعير.

ولكن شجاعة الإيمان تأبى عليه هذه الراحة التي كان وزرها على سواه . فحيثًا تعرض الأمر لدعوثه وعقيدته ، فلا محل لمجاملة ، مهما قويت بواعثها من كراثم الخلال -

أهذا شأن من يملك من الأمر شيئًا ؟ أهذا شأن من لاتسيطر عليه قوة قاهرة ، أقوى من مراده وهوى نفسه ، هو إزاءها العبد المأمور ؟ . .

ِلذَلِكَ ، هو الرسول الأمين حقاً ، الذي يقول له دبه « لَيْسَ لَكَ مِن الْأَمْرِ شَيْءٍ » ،

\* \* \*

لامساومة ! وكيف يساوم من لايملك من الأمر شيئًا ؟ .

هاهو ذا يدعو القبائل فى موسم الحيج إلى ربه ، بقف بمنازلهم ، فنهم من يسخر . وها هو يقف يوما على منازل بنى عامر ، ويتكلم فى يقين وبساطان . وأى سلطان ألمى من سلطان اليقين بالعزيز ذى الجلال ؟ .

ريبهر كبير القوم بما سمع ، ويراها فرصة يجدر به أن يهتبلها عسى أن تـكون لقومه بذلك الداعى رئاسة أو يحدث لهم ذكرا و عاها . فيقول له :

- أى محمد ا أفإن تابعناك على أمرك ثم أظهرك الله على من خالفك ، أيكون لنا الأمر من بعدك ؟ .

مساومة معقولة لدى امرى بعرف المساومة فإنه يطلب إلى قوم أن يتبموه و يمنموه حتى يبلغ أمانة الله و يؤمن به الناس كافة وفى ذلك من البلاء والمشقة ما فيه ، بل فيه من الهلاك للأنفس والأموال ما فيه ، وفى منطق المساومة و تبادل المنافع لابد من مقابل لحكل خدمة تؤدى أو منفعة ترجى .. فليكن الأمر إذن كا يطالب به شيخ بنى عامر ، فهو عرض معقول ، يصلح أساساً على كل حال الهدارسة بين الطرفين ،

ولكن محمداً لايساوم .

ولَـكن محمداً مأمور ليس له من الأمر شيء .

ولَـكَنَ مُحَداً لا يرى الإيمان بالله منَّة للمؤمنين على الله ورسوله بل منة لله على المؤمنين · هداهم من ضلال ، ونصر الله حق عليهم كفاه هذا الفضل العميم · وشتان بين هذا المنطق ومنطق المساومة ·

وكان محمد وحيداً لايكاد بجد لدءوته سميماً .

وكان محمد مطارداً لا يجد مانعاً ولا نصيراً .

ولكن محمداً لم يقبل المساومة فى أمر هو من شأن الله وحده • وهو لايملك من الأمر شيئاً •

- الأمر إلى الله يضمه حيث يشاء !

ما هذا قول مغامر مساوم مداور . هذا قول لايصدر إلا عن شجاعة إيمان نادر ، ساطان إيمانه عليه قاهر ، لاحيلة له فيما يأخذ وفيما يدع .

#### \*\*\*

وأكثر من هذا لايهتز له إيمان محمد .

هؤلاء ذؤابة قومه قريش يجتمعون عند الكعبة ويرسلون إليه . ويقول قائلهم له :

--- يامحمد ا إنا واللات مانعلم رجلا من العرب أدخل على قومه مثل ما أدخلت على قومك . فإن كنت إنما جئت بهذا

الحدث تطلب به مالا جمعنا لك من أموالنا حتى تكون أكثرنا مالا ، وإن كنت إنما تريد به الشرف فينا فنحن نسو دك علينا ، وإن كنت تريد به ملمكا ملكناك علينا ، وإن كان هذا الذى يأتيك رثمياً تراه قد غلب عليك : بذلنا لك أموالنا في طلب العلب لك حتى نبر ثك منه أو نعذر فيك .

هو إذن ملك حاضر بغير عناء أو جهاد أو انتظار . وثراء ماثل لاضرورة معه لجهد أو اصطبار · فما يبتغي مغاس نفمي سوى ذاك ؟ .

وأى مساومة هذه ؟ إنها أشبه بالتسليم المطلق من كل قيد · إلا أن يدع ماهو بسبيله من الدعوة ·

ودون هذا خرط القتاد !

ودون هذا شجاعة الإيمان التي ما كان عن سواها يصدر جرابه على تلك المساومة التي يسيل لها اللماب:

- مابى ما تقولون ا ماجئت بما جئتكم به أطلب أموالسكم ولا الشرف فيكم ولا الملك عليكم. ولسكن الله بعثنى إليكم رسولا وأنزل على كتاباً وأمرى أن أكون لسكم بشيراً ونذيراً ، فبلغتكم رسالات ربى و ونصيحت لسكم وإن تقبلوا منى ما جئتكم

به فهو حظمكم من الدنيا والآخرة · وإن تردوه على " ، أصبر لأمم الله حتى بحكم الله بيني وبينكم !

كلام العبد المأمور الذى ليس له من إلأم، شىء كلام الرسول المكاف بالبلاغ الأمين، ولا مأرب له من وراء دعوته، وقد استنفدت المآرب فى ذلك العرض الذى شمل كل شىء ، من الجاه العربض إلى الملك العضوض .

ولسكن معاذ الإيمان، وشجاعة الإيمان · ما الملك ؟ وما الجاه؟ وما الثراء؟ ·

هباء هي ، أو أهون من الهباء .

وفى أى وقت يقول هذا؟ وفى ثبات من لايشعر أنه يفعل أمماً خارقاً أو يهم بمقاومة إغراء تحشد الحاسة من جوانب النفس لملاقاته ؟ ٠

فى وقت عزَّ فيه النصير ، وطارده السفهاء بالأذي فى قريش وغير قريش أينما ذهب يقوم بأمانة الدعوة · حتى بلغ منه الضيق مبلغه وحزبه الأمر ، وصاح ذات يوم بصوت بخنقه البكاء :

- اللهم إليك أشكو ضعف قوتى وقلة حيلتى وهوائى على الناس يا أرحم الراحمين ! أنت رب المستضعفين وأنت ربى ! إلى من تسكلنى ؟ إلى بعيد يتجهمنى ، أم إلى عدو ملكته أمرى ؟ إن

لم يكن بك على غضب فلا أبالى ا ولسكن عافيتك هي أوسع لى! أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة من أن تنزل بى غضبك أو يحل على سخطك . لك المتبى حتى ترضى ولا حول ولا قوة إلا بك !

أى شيء هذا إن لم يكن غاية الغايات من شجاعة الإيمان ؟ .

ضرب وشج وتحقير في كل مكان : حتى يصرخ هذه الصرخة من قلب صديع ، ثم لا يعنيه من ذلك شيء ، سوى خوفه أن يكون بالله عليه غضب ! فإلا يكن ربه غاضباً عليه ، فهو لا يبالى ! . . ثم يمنى بانقلاب الحال إلى ملك مؤثل وثراء مذلل ، فلا يف كر في شيء من ذلك طرفة عين ، ويعرض عنه بغير مبالاة.

فإلا يكن هذا هو الصدق الصادق ، فقد ارتسكست مقاييس تجمل من صاحب هذه المواقف ومثيلاتهامساوما مفامراً طالب مغنم .

وسلام على المنصفين المقسطين الذين لايجرمنهم شنآن قوم على ألا يمدلوا ·

وسلام على الصادقين .

## لا ادّعادٌ

من لم يكن صادقاً في دعواه ، فهو دعى لا يسلم من أعراض الادعاء مهما تصنع الصدق .

وتبجتمع أعراض الادعاء في انتحال سفة أو قدرة أو حق ليس للمرء حقيقته .

وماكذلك كان أبو القاسم .

لم يزعم انفسه قدرة أو صفة أو حقاً يستملى بها على أحد، أو يرتب لنفسه بها سلطاناً أو تقديماً ·

ولوكان القرآن من صنعه ماحرص على أن يكون فيه كآحاد الناس لايزيد . ليس عليه إلا البلاغ .

عليه البلاغ . ولكن أى شيء له ؟

لاشيء. ثم لاشيء. ثم لاشيء.

« لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٍ » .

« فَذَ كُرْ إِنَّمَا أَنْتَ مُذَ كُرْ . لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُعَيْظِرِ » .

« وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِجَبَّارِ » ،

امرؤ عليه وليس له ٠

أين سرف ذلك دعوى الأدعياء ؟ .

ولما طولب بالمعجزات لم يتوجه إلى ربه يسأله أن يؤيده الخارقة بل خوطب مأموراً بما يقول لهؤلاء:

« قُلُ : لاَ أَمْلِكُ لِنَفْسِى نَفْعاً وَكَا ضَرا إِلاَ مَاشَاءَ اللهُ ، وَكُوْ شَرا إِلاَ مَاشَاءَ اللهُ ، وكُوْ كُنْتُ أَغْلَمُ الْغَيْبَ لاَ سُتَكُمْتُوْتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَّنِى السُّوء : إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَ بَشِيرٌ لِقَوْيِم يُؤْمِنُونَ » (الأعراف). السُّوء : إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَ بَشِيرٌ لِقَوْيِم يُؤْمِنُونَ » (الأعراف).

«قُلُ : لَا أَقُولُ لَـكُمُ عِنْدِى خَزَ اثِينُ اللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَـكُمْ إِنِّى مَلَكُ . إِنْ أَنَّبِيعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلَىَّ » (الأنهام)

لادعوى ولا ادعاء • ولا مظاهرة من الخوارق والبوارق . وإنّما الهداية إلى ما تطمئن به النفس ويستريح إليه العقل :

« قُلُ هَلُ يَسْتَوي الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ أَفَلَا تَتَفَكَّرُونَ ؟ » (الأنعام)

« أَفلا تَتْفَكَّرُونَ ؟ » .

بحجة الفكر الناشط من عقاله تقدم أبو القاسم إلى الناس، ولا حجة له سوى هذا . فما هو بصاحب معجزات ولا هو بمنتى الناس بخزائن لايملك مفاتيحها إلا الله . ولا يمدهم بدفع السوء

عنهم وهو غير قادر على دفع السوء عن نفسه ، ومن لم ينفعه عقله في الاهتداء إلى سواء السبيل وتمييز الحق من الضلال فهو أعمى . « وَمَا يَسْتَوَى الأَعْمَى والْبَصِيرُ » : وليس بنافعه إذن خوارق المعجزات .

#### \* \* \*

بل إن هذا الرسول حيمًا وقعت له تجربة الوحى أول مرة وهو التحنث فى غار حراء صائمًا قائمًا يقلب طرفه بين الأرض والسماء جياش النفس منقطماً عن أهل مكة بماهم منصر فون إليه من الدنيويات والقصف والمتاع الحسى الغليظ ، لم يأخذ هذه التجربة مأخذ اليقين ، ولم بخرج إلى زوجه خروج الواثق بها المتلهف على شرفها ، بل ظن ذلك فى أول مرة رؤى من الجن ، وارتمدت فرائصه من الروع وقد تقلت على وجدانه تلك التجربة الفذة الخارقة ، ودخل على خديجة وكأن به رجفة الحى فدثرته ونام مطمئناً إلى أمومتها الحانية بعد أن وعدته بالرجوع إلى فريها ورقة بن نوفل وهو من نصارى العرب .

واستيقظ محمد فصحبها إلى هناك وقص على الشيخ الـكتابى ماوقع له فى الغار من الرؤية والسماع . . وأطرق الشيخ هنيهة ثم قال لقريبته خديجة : - قدوس قدوس! والذي نفس ورقة بيده لقد جاءه الناموس الأكبر الذي كان يأتي موسى ·

واطمأن عد قليلا، ثم تراءى له الوحى وهو فى سِنَةِ من النوم فثقل تنفسه وتفصد جبينه بالمرق ونزلت عليه (سورة المدثر):

« يَا أَيُّهَا اللَّهُ ثُرُّ فَهُمْ ۚ فَأَنْدِرْ . وَرَبِّكَ فَكَبِّرْ . وَثِيَابِكَ فَكَبِرْ . وَثِيَابِكَ فَطَهَرُ وَ لِرَبِّكَ فَاصْدِرْ » . فطَهَرُّ وَ الرَّبِّكَ فَاصْدِرْ » . فطَهَرُّ وَ الرَّبِّكَ فَاصْدِرْ » .

ونهض عد مرتجفاً مأخوذاً . ورأت خديجة ما به من روع فدعته إلى النوم ليصيب شيئاً من الراحة فقال :

انقضى يا خديجة عهد النوم والراحة ، فقد أمرنى جبريل
 أن أنذر الناس . وأن أدعوهم إلى الله وإلى عبادته . فمن ذا أدعو ؟
 ومن ذا يستجيب لى ؟

وليس هذا حال دعى يافق دعوى للناس لا يؤمن بها السيس هذا حال ملفق ليس هذا حال المتصدى لأمر عن هوى . ليس هذا حال ملفق دجال بن هذا حال رجل متحرج لا يريد أن يصدق ما تراءى له إلا ببرهان ويقين ، فقد فوجىء بما وقع له وتولاه الروع والفزع .

هو إذن تسكليف لا تأليف .

وهو تـكليف من شاق : ألست ترى هذا الرفه الناعم ف ظل زوجة هى أشبه له بالأم ، يقول لها في حسرة وأسى : - انقضى يا خديجة عهد النوم والراحة 1 ؟ .

ألست ترى هذا المتحسر المروع حائراً لا يدرى ما يصنع بهذا التكليف من ذا أدعو ؟ ومن ذا يستجيب لى ؟

ما هذا قول مفامر دعى أفاق يلتمس مغنما ويرسم خطة للكسب أو يهتبل فرسة مواتية للظفر . بل هذا قول من يرى نفسه مأموراً بما لا يكاد يطيق ، والطريق أمامه مسدود . فمن ذا يدعو في عاصمة الأوثان إلى عبادة الله ؟ ومن ذا يستجيب له بين سدنة تلك الأوثان ؟ وإن هذا الحائر المتحسر لا يدرى بمد خطورة ما هو بسبيله . شأن من دبر أمراً وبيته بليل وحسب حساب المواقب ، وإنما هو فارغ الذهن من ذلك كله ، لا يحز به إلا من يدعوه إلى ربه ومن ذا عساه يستجيب لتلك الدعوة التي التيت على كاهله إلقاء ، فلما قال له ورقة بن نوفل :

ليتني أكون حيًّا إذ يخرجك قومك ، إذن ألنصرنك نصراً مؤزراً .

قال محمد متميحباً:

– أو مخرِجيَّ هم ؟ .

فقال له الرجل المجرب المطلع على تاريخ الأنبياء:

- لم يأت رجل قط بمثل ما جثت به إلا عودى . وإن يدركني يومك لأنصرن الله نصراً يعلمه .

« أو مخرجي هم » ؟ ٠

كلة كافية وحدها للسكشف عن مدى خلو بأله من غاية الشوط الذى أمر أن بأخذ فيه . وأنه لم يفكر فى ذلك من قبل ولم يمد له عدته . ولم يوازن بين فرص الربح وفرص الخسران وبين جانب الفوز وجانب الخذلان ، وبين التمن الذى يزمع أن يدفعه سواء خذل أو ظهر .

أجل: هذه الكلمة وحدهاعنوان براءة محمدمن تهمة الادعاء والتدبير المبيت لما يزعمه وحياً وتسكليفاً ، لو نظر فيها من له قاب سليم من الأهواه .

\* \* \*

وشرع محمد كما أوحى إليه ينذر عشيرته الأقربين ، وآمنت خديجة به فسكانت أول المؤمنين ، ثم انتظر محمد أن يدله الوحى على ما يفمل لإنذار الناس ومحاجبهم وهدايتهم . فإذا الوحى يبطىء عليه ، حتى ظن أنه كان مخدوعاً فيما تراءى له من قبل ، أو أن ربه انصرف عنه بعد أن اصطفاه ، وتعلمك فزع ووجل .

وطال انقطاع الوحى ، وهو حائر يتردد بين حراء ودروب الصحراء . واشتد به الأمر حتى ظن أن ربه قلاه ، فحزز واغتم وراود قلبه اليأس لولا أن ظهر له الوحى وتزات عليه سورة الضحى المشهورة:

« والضّحَىٰ . وَاللَّيْلِ إِذَا سَجَى . مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَ . وَلَلَّهِ خَرَّ أَنْكَ مَنَ الْا وَلَى . وَلَسَوْفَ يَمُطيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى أَلَمْ يَجِدْكُ مَنَ الْا وَلَى . وَوَجَدَكُ ضَالاً فَهَدَى . وَوَجَدَكُ ضَالاً فَهَدَى . وَوَجَدَكُ ضَالاً فَهَدَى . وَوَجَدَكُ صَالاً فَهَدَى . وَوَجَدَكُ عَالِلاً فَهَدَى . وَوَجَدَكُ عَالِلاً فَهَدَى . وَوَجَدِكُ عَالِلاً فَهَدَى . وَوَجَدِكُ عَالِلاً فَأَغْنَى . فَأَمَّا الْبَيْنِيمَ فَلاَ تَقْهَرْ . وَأَمَّا السَّاقِلَ فَلَا تَنْهَرْ . وَأَمَّا السَّاقِلَ السَّاقِلَ السَّاقِلَ اللَّهُ وَلَا السَّاقِلَ اللَّهُ الْمَاقِلَ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ وَلَا تَعْهَرْ . وَأَمَّا السَّاقِلَ اللَّهُ الْمَاقِلَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمَدُ . وَأَمَّا السَّاقِلَ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الل

عجباً أفيم هذا العذاب كله لوكان مجمد واضع هذا القرآن مدعياً ملفقاً ؟ ما كان أغناه عن فضيحة فتور الوحى لو لم يكن أميناً غير متصنع ولا مموه . وإنما هو الصدق الصراح بغير تمديل أو تحوير ؟ . . .

\* \* \*

ثم مسألة الروح . .

سأله القرشيون خارقة ، فقال « إِنْ أَنَا إِلاَّ نَذَيِرْ ۖ وَ بَشِيرٌ »

فسألوء عن الروح ما هي ؟ ٠٠ فقال لهم :

- أخبركم بما سألتم عنه غداً ..

ثم يمضى نيف وأسبوعان ومحمد لا يأتيهم بخبر الروج كما وعد ، وما عهدوه من قبل مخلفاً . ولا سيا وهو اليوم ف مقام التحدى لصدق دعواه .

وأبطأالوحي . ومحمد مكروب لهذا الإبطاء . يتوسلويتحنث

ويفزع إلى الله أن يرفع عنه هذا البلاء وينزل إليه وحيه ليرفع بين المشركين رأسه .

وما إن يظهر جبريل أخيراً حتى يماتبه محمد لاحتباسه عنه ويصارحه أنه ساء ظناً لذلك الاحتباس فيكون الوحي ·

« وَمَا نَقَنَزَ أَنُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبُّكَ لَهُ مَا بَيْنَ أَيْدِينَا وَمَا خُلْفَنَا وَمَا خُلْفَنَا وَمَا خُلْفَنَا » . « وَلاَ تَقُولَنَ لِشَيْهُ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا » . « وَلاَ تَقُولَنَ لِشَيْهُ إِنِّى فَاعِلْ ذَلِكَ غَداً إِلا أَنْ يَشَاءَ الله مُ . وَاذْ كُرْ رَبَّكَ إِذَا نَسِيتَ . وَقُلْ عَسَى أَنْ بَهْدِ يَنِى رَبِّى لِأَقْرَبَ مِنْ هَذَا رَشَداً » . فَوَيْشُ فُونَكَ عَنِ الرُّوحِ فَلُ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّى وَمَالُو تِبتُمُ فَيَ الْمُوحِ وَقُلُ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّى وَمَالُو تِبتُمُ فَيَ الْمُو مِنْ أَمْرٍ رَبِّى وَمَالُو تِبتُمُ فَيْ الْمُوحِ وَقُلُ الرُّوحِ وَقُلُ الرُّوحِ مِنْ أَمْرٍ رَبِّى وَمَالُو تِبتُمُ فَيَا الْمُعْ إِلاَ قَلِيلاً » .

ماكان أغناه عن هذا الكرب وهذا البلاء . وتعرضه لسيخرية قريش وقد وعدهم الجواب غداً ، لوكان يملك القول من نفسه ، ولم يكن الأمم لربه ؟ .

« وَمَا نَتَمَنَزَّ لُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكَ » .

« وَلاَ تَقُولَنَ لِشَيْءَ إِنِّى فَاعِلْ ذَلِكَ غَداً إِلا أَنْ يَشَاءِ اللهُ ٠ »

تأنيب واضح ، يرد الأمر إلى من بيده الأمر وما هو بقول دعي ، وما هو بمسلك المستقل بشأنه . وإعا هو المأمور ، الصادع بالأمر ، الصادق في أمانة البلاغ المبين .

وما من دعى إلا وهو مطية الشعور بالنقص ، فيدفعه ذلك إلى المغالاة في شأن نفسه ، والتزيد في مدى قدرته ·

وما كذلك كان محد ا

مر بقوم على رؤوس النخل، فقال :

- ما يسنم هؤلاء؟

فقالوا:

يلقحون ، يجملون الذكر في الأنثى فتلقح .

فقال:

ما أظن يغنى ذلك شيئاً .

فأخبروا بذلك فتركوه صادعين برأى الزسول . ونقمت غلة النخل ذلك المام وخرج شيصا ، فذكروا له ذلك فقال .

« إنما أنا بشر ، إذا أمرتكم بشىء من دينكم تفذوا به •
 وإذا أمرتكم بشىء من رأيى فإنما أنا بشر ، أنتم أهلم بأمور دنياكم ١»
 وقيل إنه قال :

ــ إُمَا ظننت ظناً ، فلا تؤاخذوني بالظن !

لم يرتج عليه ، ولم يكابر . ولم يسؤه أنه أخطأ الفان . بل اعترف أنهم أعلم بشئون دنياهم . وما هكذا يكون موقف دعى يستولى عليه شمور النقص وهو أبين الأمراض التي تنتاب الأدعياء . . .

وأكثر من هذا :

سمع فوما يختصمون ببابه ، فخرج إليهم . وإذا به - وهو الرسول المسموع المطاع يومئذ - يقول لهم .

- إنما أنا بشر، وأنه يأتينى الخصم فلعل بمضكم أن يكون أبلغ من بعض فأحسب أنه صدق فأفضى له بذلك. فمن فضيب له بحق مسلم فإنما هي قطعة من النار فليأخذها أو يتركها!

إنما أنا بشرأخطيء وأصيب

تلك مقالة من لا يخطر له الادّعاء ببال ، وإعاهو بَذَكَر و يُدَكر دواما أنه كسائر الناس . وهكذا الصادق الذي لايشغله تمويه حقيقته ليبدو أفضل مماهو .

وسلام على الصادقين ·

# البحه الأكبر

الجهاد الأكبر جهاد النفس..

هو قائلها وإنه في ذلك الجهاد لفارسه الملم ، وبطله الذي لا يشق له غبار .

رجل فرد هو لسان السهاء . فوقه الله لا سواه . ومن تحته سائر عباد الله من المؤمنين ، ولكن هذا الرجل يأبى أن يداخله من ذلك كبر ، بل يشقق ، بل يفرق من ذلك و محشد نفسه كلها لحرب الزهو في سريرته ، قبل أن يحاربه في سرائو تابعيه .

ولو أن هذا الرسول بما أنسم من الهداية على الناس وما تم له من المدزة والأيادى ، وما إستقام له من السلطان ، اعتد بذلك كله واعبر ، لما كان عليه جناح من أحد ، لأنه إنما بمتد بقيمة مائلة ، ويمتر بمزية طائلة .

بطریه أصحابه بالحق الدی یعلمون عنه ، فیقول لهم · - لاتطرونی کما أطرتالنصاری ابن مردیم . إنما أنا عبدالله ، فقولوا : عبد الله ورسوله . ويخرج على جماعة من أصحابه فينهمضون تعظيماً له ، فينهاهم عن ذلك قائلا :

- لا تقوموا كما يقوم الأعاجم يمظم بعضهم بعضا ا

وعرض المريض من أدنى الناس فيفوده . ويحوت طائر يلعب به طفل هو أخو خادمه فيعزيه في مصابه ، وقد يدعوه عبد أو مسكين إلى طعام فلا يمتنع . ويداعب الأطفال من أبناه تابعيه وأصحابه ويجلسهم في حجره . ويمازح أصحابه ويتبسط في الحديث معهم . ويعنى نفسه بقضاء حاجة الفقير والضعيف ، ويؤاكل خدمة ويشساربهم ، ويحمل عنهم بعض أعباء عملهم في البيت وغير البيت .

وكان حفيد، الحسن بن على من فاطمة الزهراء يركب ظهره وهو يصلى بالناس ساجداً ، فيظل على سعجوده حتى لا يمجله لينزل عن ظهره ا

وقد ينهض لخدمة منيوفه بنفسه تزيداً من إكرامهم . كما فعل بوفد نجاشي الحبشة .

ذلك هو الرسول الذي خاطبه الله في القرآن قائملا :

« وَاخْفِمَنْ جَنَاحَكَ لِمَنَ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُوْمِنِينَ ﴾ · وأى خَفَض جناج أكثر من عدله وقصاصه من نفس كلما كان لأحد لديه حق ؟ فها هو ذا يوم بدر ، والمعركة غير مشكافئة بين المسلمين وقويش ، وهي بعد أول معركة يخوضها المسلمون ، وعليها يتوقف مستقبل الدعوة كله ، لأن قريشاً — على حد قول الرسول وهو يتضرع إلى ربه يسأله النصر — « قد أقبلت بخيلائها وفحرها شمارب وتسكذب رسولك »

ف هذه الموقعة ، والموقف متحرج غاية الحرج ، أخذ النبي يسوى الناس صفا سفا ، ليستقبلوا العدو على تعبئة ونظام . وكان في يده عود يشير به إلى من يأدره فيتقدم أو يتأخر ليستوى الصف

وخرج رجل من سواد الجند عرش الصف ، اسمه سواد بن غزیة ، فدقع النبی بالعود فی بطنه لیستوی : فقال له سواد :

- يا رسول الله أوجمتني وقد بعثك الله بالحق والعدل! قَأْقدُ نِي يا رسول الله وَمَكنّبي من نفسك لأقتص منك!

ووقف النبي مقمهلاكي يقتص منه سواد دفعة في البطن بدفعة في البطن ، ولكن الرجل قال :

- إن عليك قيصاً وليس على قيص ا

فرفع الرسول قيصه عن بطنه متأهباً للقصاص من نفسه ! وليس يعنينا أن الرجل لم يقتص من النبي ، بل عانقه وقبل بطنه المارى ليكون مس جلده آخر عهده بالدنيا.. فماكان الرسول يتوقع هذا ، بلكان يتوقع المقاصة التي تهيأ لها عن طيب خاطر .

وتحضر النبي الوفاة ، وقد هدى الناس وأمهم ، « وما كان برامى غنم يتبع بها رؤوس الجبال بأنصب ولا أدأب منه ف المسلمين » كما قال عمه العباس ، فلا يعنيه ف آخر خطبة له بالمسجد وقد تحامل على نفسه وبرز إلى المسجد إلا أن يقول :

- أيها الناس ا ألا من كنت جلدت له ظهراً فهذا ظهرى فليستقد منه ا ومن أخذت له مالا فهذا مالى فَلْيَأْخَذُ منه ا ولا يخشى الشحناء من قبلى فإنها ليست من شأنى ؟ ألا وإن أحبكم إلى من أخذ منى حقاً إن كان له ، أو حللنى فلقيت ربى وأنا طيب النفس ا

ماأعظم وماأروع ا

ما من مرة تلوت تلك السكلمات أو تذكرتها إلا سرت في جسمي قشمريرة ، كأني أنظر من وهدة في الأرض إلى قة شاهقة تنخلع الرقاب دون ذراها

أبند كل مما قدمت يا أبا القائم لقومك من الهداية والبر والرحمة والفضل ، إذ أخرجتهم من الظلمات إلى النور ، تراك

بحاجة إلى هذه المقاصة كى تلقى ربك طيب النفس وفد غفر . لك من قبل ما تقدم من ذنبك وما تأخر

ولكن العسدل عندك مبدأ . المدل عندك خُلُق ، وليس وسيلة .

وعسير بلوغ هائيك جداً تلك علميا مرانب الأنبياء \* \* \*

وزهدك يا محمد ؟

زهدك وقد أحلت لأمتك الطيبات ، وحببت إليكُ ؟ .

هذه أم سلمة زوجك تصف ما وجدته فى دارك ليلة عرسها

- نظرت فإذا جرة فيها شىء من شمير ، وإذا رحى وبرمة
وقدر وقعب ، فأخذت ذلك الشعير فطحنته ، ثم عصدت البرمة ،
وأخذت القمب فأدمته ، فسكان ذلك طعام رسول الله صلى الله
عليه وسلم وطعام أهله ليلة عرسه ا

وكل كلام بمد هذا الوصف الساذج الصادق فعنول غث ف التعليق على زهد الرجل الذي لم يؤت أحد في زمانه سلطانا على أصحابه كما أوتى ، لولا أنه يرى برهان ربه رأى العيان ، فتصغر في عينه الدنيا وما فيها . . ويؤثر على نفسسه ولو كان به خصاصة ويؤثر على آله ولوكان بهم خصاصة . ولا يدخر لنده شيئا .

أُليس قد مات ودرعه مرهونة عند يهودى فى فوت عياله ؟ ومنى هو ؟

هو السيد غير منازع ، وقد أوثى الفتح المبين . وعنت له رؤوس المماندين . ولكنه كان مشغولا بأن يسود نفسه لا بأن يسود الناس

لهذا كان بنام على حشية من ليف • ولم يبلغ من طعام حد انشبع • ولم يطعم خبر الشعير يومين متواليين ، وجعل طعامه التمر ، لايتفق له ولآله أكل الثريد كثيراً . وكم من مرة ربط على بطنه حجراً ليقاوم الجوع حين بشتد عليه .

وهذه عائشة أصفر زوجاته وآثرهن لديه بعد خديجة تصف طعام زوجها العظيم الذي لم يؤت كسرى ولا قيصر مثل ساطانه على قومه :

«ولم يأكل الذي خبزاً مرققا ولاأكل خبزاً نقياً . وقد جاءت إليه فاطمة ابنته يوماً بكسرة خبز فقال :

- ماهذه الكسرة بإفاطمة ؟ .

#### قالت :

قرص خبرته فلم تطب نفسى حتى آتيك بهذه الكسرة
 فقال صلى الله عليه وسلم :

أما إنه أول طمام دخل فم أبيك منذ ثلاثة أيام » !

ودخل أبو بكر بيت النبي ليلا ، فلم يجد سراجًا ، فسأل ابنته عائشة :

- أما لكم سراج ؟

فقالت:

لو كأن لنا مانسرج به أكلناه !

وماذا يسرج به ؟ الدهن أو الزيت . وذاك ماكان يعوز نبياً وهو لايعوز أفقر أتباعه الذين يفدونه بالنفس والنفيس .

قة شاهقة فى الزهد لا يطيقها كثيرون. فلا عجب أن رى زوجاته يتضجرون بهذا الضيق ، وهو الذى يملك خمس الفنائم بشريعة القرآن ، فيهلك ذلك فى الصدقات ولا يستبق لآله من الطيبات شيئاً ، حتى يتحسرن على ما يوقد به السراج ليا كلنه عسى أن برد عنهن غائلة الجوع . وهن برين زوجات أدنى المسلمين شأناً أوسع منهن رزقاً وأحظى بالرفاهية والزينة .

وصارحته بما فى نفوسهن من الضيق بهذا الضنك . فالىأن يمتزلهن جميعاً شهراً من الزمان ، حتى تحدث النساس أن النبى طلق أزواجه .

وذهب النبي فعلا يخيرهن بين الطلاق والرضا بما أخذ نفسه به من المعيشة !

وليس يمنينا هاهنا أنهن جميماً اخترن الحياة معه على الوجه

الذى يريد لنفسه ولهن ، فماكان يدرى شيئاً من هذا حين خير هن ذلك الخيار . بلكان موطناً نفسه على أنهن قد يخترن ماتصبو إليه نفوسهن من زينة الحياة الدنيا . . وكان مستعداً لهذا الموقف مؤثراً زهده على كل شيء ا . .

وعمر الزاهد المخشوشن ليس فى زهده إلا تلميذاً لهذا الزاهد المطبوع . وقد رآه يوماً وقد أثر فى جنبه الحصير الذى يفترشه لنومه ، فقال له:

-- يارسول الله اقد أثر في جنبك هذا الحصير ، وفارس والروم قد وسم عليهم وهم لا يعبدون الله ا؟ .

فاستوى النبي جالسا وقال:

« أَفَى شَكَ أَنت يَا ابنَ الخطابَ؟ أُولئُكُ قُومَ قَد عَجِلَتَ لَهُمُ طيباتهم في الحياة الدنيا ! »

ذلكم هو الرجل الذي كان الزهد عنده طبعا لا ضرورة. وغنى نفس لا فقراً ولا عجزاً • فإنه كان أقدر القادرين على البذخ ، لولا أن الاقتدار على نفسه كان مقدماً عنده على الافتدار على المناعم والطيبات.

\*\*\*

وفتنة السلطان ياأبا القاسم ؟

ماعرفت شيئا يغير الرجال ويمتحن ممادنهم مثل فتنسمة

السلطان، ومارأيت رجلا — إلا الأفل الأفل — لم تغيره بوادر النفوذ، ولم تدر رأسه خمر الساطة ، فإذا خيلاء وصيد تتغنى له النفس، حتى ليصدقنى فيهم قول القائل: إنهم بنحطون باطنلكا ، ارتفعوا ظاهراً، وإن فيهم الفتى الغر الذى لا يحسن من أمن نفسه شيئاً، فضلا عن أمور الناس ، وينتفش بما ألق إليه من فتات الأمر والنهى كأنه الديك الرومى، أو يتثاقل فى خطوه وقد برز صدره ورأسه، كأنه شتربة يتأهب للنطاح ا

وما سلطان هؤلاء الأغرار الهلافيت في جانب ما أوتيت أنت من السلطان يا أبا القاسم ، بالسان السماء ، وياحاكم الدنيا ، ويامن لايعلو سلطانك على أتباعك من بني آدم سلطان ، فليس فوقك إلا الهيمن الأحد؟ .

هباء سلطان أولئك جميما مهما علوا واستطالوا إلى جانب سلطانك، أو أهون من الهباء.

ومافتنك سلطان. وقد انتهيت من العنت والبأس والحصار والمطاردة، إلى النصر المؤزر، والفتح المبين والطاعة العميداء والسؤدد الذي لم ينبغ لأحد من قبل ولا من بعد ا

يسمع الابن البكر أنك وجدت على أبيه ذى الأيد والبأس فيأتيك يسألك الرخصة أن يضرب عنقه ، فهو أولى بذلك من سائر الناس ، لتكون لك به قرة عين ثم تأبى أنت وتمفووتصفح عن ذلك الفادر المتآمر كرامة نولده الطائع .

إلى هذا المدى بلغ سلطانك ، وناهيك به من سلطان . فما دار لك رأس ، ولا ركبتك خيلاء ، ولاأصابك تيه وزهو ! بل كنت تمشى في الأرض هونا . وتزداد مع نمو سلطانك تواضعا لله وخفض جناح المؤمنين ! وكنت تقول وتعيد القول لاتمل من تكريره :

\_ إعااناعبد، آكل كايا كل العبد، وأجلس كا يجلس العبدا وتذهب مع أبى هريوة إلى السوق فتشترى لنفسك سراويل ويثب البائع إلى يدك ليقبلها ، فتجذب يدك من يده مستنكرا وتقول له:

ــ هذا تفملهالأعاجم بملوكها . ولست بملك ، إنما أنارجلمنكم « رجل منكم »

وماكان ملك من ملوك الأعاجم أو غير الأعاجم أبعد منك نفوذا في قومه ، ولا أمضى كلة وسلطانا منك في رعاياه . ولسكنها عصمة الله التي عصمك بها من فتنة ذلك السلطان ، وإنه لكبير أجل كبير أمر ذلك السلطان ، وكبير ماقام عليه من الحق والهدى والقضل العميم ، ولكن لباب السألة كاها أنك كنت أصحبر من سلطانك هذا الكبير ، ولم يكفك أن ترى نفسك أجل من خيلاء تقبيل اليد ، فإذا بك تقول لأبي هريرة وقد تقدم يحمل عنك ما اشتريت :

صاحب الشيء أحق بشيئه أن يحمله !
 «رجل منكم»

ذلك ماأردت لنفسك ، وماأرادته لك خلة التواضع السمح · بل أراده لك صدق الإيمان بأن لله الأمر جميما ، وأن ليس لك من الأمر شيء !

ويأنيك الرجل من الأعراب ليبايمك يوم الفتح الرهيب ، وأنت فوق قمة السلطان ، فتأخذه الرهبة بين يديك ويرتمد ، فتأخذك من ذلك دهشة رائمة في بساطتها وتقول له :

- «هون عليك الست بملك الإنما أنا ابن امرأة كانت تأكل القديد بَكَمْ » ا

إنى والله لأخجل من قوم أراهم بعد ذلك يأخذهم الزهو بالمنصب ويركبهم الافتتان بالسلطان ، وأنا أتمثلك في هذا الموقف الذي لا تدانيه في علوه وقفات المواهل الفاتحين • وإن مجد هذه الحكامة وحدها ليرجح في نظرى فتوح الغزاة كافة ، وأبهة القياصر أجمين ...

ثم سلام على المسادقين

## لابترماليس تبريز

ماذا بق من مزعم لزاعم ؟.

إيمان امتحنه البلاء طويلا قبل أن يفاء غليه النصر ، وما كان النصر متوقعا أو شبه متوقع لذلك الداعى إلى الله في عاصمة الأوثان والأزلام ا .

وعقيدة جاءت في طورها الطبيعي ملبية حاجة الإنسان الطبيعية ، موفقة بين دينه ودنياه ، ومتلافية تلك القسمة المسقمة بين الروح والبدن ، في السر والعلن . : .

ونزاهة ترتقع فوق المنافع ، وسمو يتعفف عن بهارج الحياة ، وسماحة لايداخلها زهو أو استطالة بسلطان مطاع . . .

لم يفد، ولم يورث آله، ولم يحمل لذريته وعشيرته ميزة من ميزات الدنيا ونعيمها وسلطانها ، وحرم على نفسه ماأحل لآحاد الناس من أتباعه، وألنى ماكان لقبيلته من تقدم على الناس ف الجاهلية، حتى جمل العبدان والأحابيش سواسية وملوك قريش المجاهلية عكن لنفسه، ولالذويه ، وكانت لذويه بحكم الجاهلية

صدارة غير مدفوعة ، فسوى ذلك كله بالأرض! .

\* \* \*

أى قالة بعد هذا تنهض على قدمين لتطاول هذا المجد الشاهق ، أو تدافع هذا الصدق الصادق ؟ .

لاخيرة في الأمر :

مانطق هذا الرسول عن الهوى .

لاخيرة في الأمر:

ماضل هذا الرسول؛ وماغوى ...

لاخيرة في الأمر :

وما صدق دشر إن لم يكن هذا الرسول بالصادق الأمين ···
فسلام عليه بماهدى من سبيل ، وما قوَّم من نهج ، وما بين من محجَّة . . . .

وسلام على الصادةين . . .

#### محتويات الكتاب

| ٥          | ***   | ***   |         | * * * | * * * * | ***   | مقدمه السيد الوزير  |
|------------|-------|-------|---------|-------|---------|-------|---------------------|
| 11         | • • • |       | • • •   | • • • |         | •••   | تطور نبيل           |
| 44         |       | • • • | * * *   |       | ***     | •••   | إهـــداء            |
| 40         |       |       | •••     | • • • | ***     | •••   | مقدمة المؤلف        |
| <b>Y 4</b> |       | • • • |         | •••   | ***     |       | سبي في المسجد       |
| £¥         |       |       | • • •   | • • • | • • •   | •••   | الآية الكبرى        |
| ۳۹         | • • • | ***   | •••     |       | • • •   | • • • | دين شعب             |
| ۵¥         | * * * | •••   | •••     | •••   | • • •   | •••   | دېن قلب             |
| 7.1        | •••   | •••   | * * *   | •••   |         |       | دين البشر           |
| 40         | • • • | • • • | •••     | • • • |         |       | الله                |
| ۰۷         |       | ** *  |         |       |         |       | الإنسان الإ         |
| À٥         | •••   | •••   | , • • • |       |         |       | النبوة              |
| 4 0        | ***   | •••   |         | •••   |         | • • • | حسواء               |
| 1 • 4      |       | ***   | • • •   |       |         | • • • | الزواج              |
| 144        | ***   |       | •••     |       | • • •   | • • • | لاقيصر ا            |
| 140        | • • • |       | • • •   | • • • |         | • • • | مع الناس            |
| 184        |       | ***   | • • •   | • • • | ** 1    |       | مع الله             |
| 101        | • • • |       |         |       | • • •   |       | برَّح الحفاء        |
| \          |       |       |         | • • • |         |       | شجاعة الإيان        |
| 1711       | • • • |       | •••     |       | * * *   |       | لا ادعاء ا          |
| ۱۷۸        | + = 4 |       |         | ***   | * * *   | • • • | الجهاد الأكبر       |
| 111        | * * # | 474   |         |       |         |       | لابعامما ليس منه بد |
| 114        | •••   | ,     |         | < * * |         |       | محتويات الكتاب      |

### (55112) band 112 gryd1

ه إن ألكتاب الذي بين بديك هو المائة الأول و حير الأساس من موسوعة كوى تقاول محد الإسلام و تراثه و حينارته تقاولا جديداً . فيميزان تربه مستقم بقدم الدكر تور نظمي للوقا منها عقليا نفسيا إلسانيا يقرم على تقديس المذيقة من ميث هي ، نصرف النظر عن لسبتا إلى هذا الذين من الناس أو ذاك

وحقيقة الإسلام والتراث الإسلامي خليقة على منوء هذا المهج ان نعم بنورهاكل عقل متفتح للحقيقة ، وكل قلب لا يعمد عن الصدق .

إن هذه الموسوعة بكتبها الله تجاوز العشرين كتابا أصليق حملة على العصيبية العمياء ، وأمحد كفاح في سبيل انتصار النزاهة وسيادة سلطان الحق والعدل والكرامة البشرية

ولاقيمة لإلمان لاقيمة للحق لديه .

ر والكتاب الثان ور هذه الموسوعة والتوجية الوسهول « محصور الرد بقلك المنوح العقلي النفس الإنسان على ضبح المفتريات التيروي جاالمغرفتيون ني الرسلام رواً بقنع كل إلسان ، ويقرفن احترام شخصيته الجلولة على المؤمنين بالإسلام ، نهر الإسلام على الدواء To: www.al-mostafa.com