# **היתרא בלע או איסורא בלע** הרב שמואל הבר'

# ונוכן:

- א. הסוגיא בבלי.
- ב. הסוגיא בירושלמי.
- ג. יסוד הרמביין בהיתרא בלע.
  - ד. באור סברת הרמביין.
  - ה. שיטת הראביין ואוייז.
- ו. חמץ אסורא בלע או היתרא בלע.
  - ז. שיטת הרשבייא.
  - ח. שיטת הראייש.
  - ט. פסק טור ושוייע.
    - י. סיכום.

ישר כח לאליעזר קורצוייל שסיכם, הגיה ושיכתב את השעורים שאמרנו על הנושא בזמן חורף בעזרת סיכומים שנרשמו על ידי. בעזרת סיכומים שנרשמו על ידי.

#### ״היתרא בלע״

### א. הסוגיא בבבלי

הגמרא בסוף עבודה זרה<sup>2</sup> מקשה השיפודין מלבנן באור ואילו גבי קדשים קתני השיפוד והאסכלא מגעילין בחמין ותירצה הגמרא הכא היתרא בלע התם איסורא בלע. והקשה רבא סו״ס כי קא פליט איסורא פליט. דאמנם בשעת הבליעה יש הבדל בין שפודין שלקחם מגוי ובלעו אסור (מאכלות אסורות) ובין שפוד שבלע מבשר קדשים, דהיתר הוא. אבל אח״כ נעשה טעם בשר הקדשים הבלוע, נותר וכשפולט, אסור הוא פולט, ומה שונה שפוד הבלוע טעם מאכלות אסורות משפוד הבלוע טעם נותר! הגמי מנסה להסביר הבדל זה אך דוחה את ההסברים עד שבא רב אשי ומתרץ וז״ל שם בגמרא: ״ודקא קשיא לך דבעידנא דקא פליט איסורא קא פליט, בעידנא דקא פליט לא איתה לאיסורא בעיניה״. וכתב רש״י<sup>3</sup> ״לא חמיר איסורו שכשנעשה נותר לא הוי איסור בעיניה שבתוך דופני הכלי היה בלוע ומעולם לא הוכר איסורו״.

רשייי מנסה להסביר את ההבדל בין נותר דהיתרא בלע ובין מאכלות אסורות שאסורא בלע והוא אומר: יישבתוך דפני הכלי היה בלוע ומעולם לא הוכר איסורוי וכוי. אך נראה שאין זו סברא אלא הגדרה, שהרי סוייס כאשר חל אסור נותר על הטעם הבלוע, בשעת הפליטה, אסור נפלט וכשאלת רבא: סוייס כי קא פליט אסורא קא פליט.

ולכאורה נראה לומר בכוונת הגמרא שבנותר לא היה איסור בעין מעולם לא לפני הבליעה ולא בזמן הפליטה אלא טעם בלבד שבזמן חלות מעולם לא לפני הבליעה ולא בזמן הפליטה אלא טעם בלבד שבזמן חלות האיסור היה טעם בלוע בכלים. ועל כן לא החמירה תורה ללבן אלא הסתפקה בהגעלה והפסוק המובא בפרשת מדין "וכל אשר יבוא באש" הוא דווקא כאשר כלי בלע ע"י האש טעם הבא מאסור בעין ולא כלי שבלע ע"י האש טעם היתר ורק אח"כ נעשה אסור, כגון נותר.

עייו עייא. 2

<sup>3</sup> דבייה יילעולם כאמרינויי.

<sup>4</sup> החלוקה בין איסורא בלע והיתרא בלע מובאת גם בתוחי רחולין דף חי עייא דבייה יישלבנה באוריי.בפסחים דף לי עייב דבייה ייוהלכתאיי וכן אצלנו דף עייו עייב דבייה ייאמר רב הונאיי בלשון ייוכן קצת משמעיי כאשר אינם מביאים כל סברא בעניין.

### ב. הסוגיא בירושלמי

לסוגיא זו בבבלי יש סוגיא מקבילה בירושלמי 1ז״ל: ״הכא את אמרת מלבנן והכא את אמרת ברותחין״ ומיישב הירושלמי חומר הוא שהחמירו בגיעולי נוכרים עכ״ל. ונראה שכוונתו שגזירת הכתוב בגעולי נכרים (מאכלות אסורות) שצריכים ליבון ולא די בהגעלה.

ולכאורה קשה: שהרי אם הכלי בלע טעם אסור עייי האור מה תועיל לו הגעלה? שידוע כבולעו כך פולטו וכיון שנבלע עייי האור, אין בכח הגעלה להפליט את כל הטעם הבלוע וכאשר ישתמש בכלי לאחר הגעלתו ימשיך לְהַפְּלֵט טעם אסור, וכיון דלא ידעינן כמה אסור נשאר אנו משערים כאילו כל עובי הדפנות בלוע מאסור וקיימא לן שאין סי בחלל הכלי כנגד עדבי דפנותיו ויאסר התבשיל ומדוע רק חומרא הוא שהחמירו בגעולי נכרים?

ונראה שמעיקר הדין טעם אסור שנבלע בדפני הכלי עייי האש, לאחר הגעלת הכלי הוא טעם קלוש ולא חששו שיצא ויאסור (דהיינו שיורגש טעמו. ואהיינ אם אחר הגעלת הכלי יורגש טעם האסור בתבשיל התבשיל יאסר דקיייל טעם כעיקר אך התורה לא חששה לזה ולא חייבה לבון כשם שאם אחר הגעלת כלי שבלע אסור עייי מים יורגש טעם האסור בתבשיל, התבשיל יהיה אסור אך מיימ התורה לא חששה לזה והסתפקה בהגעלה).

אייכ בירושלמי אנו מוצאים את היסוד שאמרנו בבבלי. והן אמת שכן משמע בחיי הריטבייא<sup>6</sup> שכתב וזייל: ייועוד נייל וכוי דאילו איסור נותר אינו אוסר אלא בנייט כשאר איסורים ולאחר ההגעלה לא נשאר בו כדי נתינת טעם אבל חמץ בפסח וכוי אוסר במשהו וכוי וראוי לחוש לאותו המעט שנשאר כדי שלא יפלוט ויאסוריי.

מבואר בדבריו שאחר הגעלה לא נשאר בכדי נתינת טעם על כן בנותר שאסורו בנו"ט די בהגעלה וא"כ "באסורא בלע" מה שצריך לבון הינו משום חומרא דגעולי נכרים וכדברי הירושלמי.

<sup>5</sup> מסכת עבודה זרח פייה הלי טייו.

<sup>6</sup> עבודה זרה עייו עייא, סוף דייה: יירב אשייי.

### "היתרא בלע"

### ג. יסוד הרמב"ן ב"היתרא בלע"

הראבייד בחידושים<sup>7</sup> מביא את דברי הגמי כפשוטם וזה לשונו: יי...נייל דאהאי שינויא סמכינן ומשום הכי אמרינן גבי חמץ בפסח וגבי סכינא אידי ואידי ברותחין דאסור חמץ מעיקרא היתרא בלע וכי קא פליט ליתא לאיסורא בעיניה אבל בלוקח סכין מגוי צריך ללבן הברזליי. עכייל. הראבייד מיישם את יסוד הגמי לחלק בין אסורא בלע להיתירא בלע גבי חמץ וכוונתו שכלים שבלעו עייי האור במשך כל השנה טעם חמץ, אינם צריכים ליבון אלא די בהגעלה כיון שחמץ במשך ימות השנה, היתר הוא כבשר קדשים ורק בפסח חל עליו שם אסור (כמו שחל שם נותר על טעם בשר קדשים לאחר הזמן) ואפיי הכי די בהגעלה אפיי שמגעילו אחר זמן איסורו. אלא שקשה: דקיייל שחמץ בזמנו אוסר במשהו ומה מועיל הגעלה! וצייל שלא חיישינן לאותו שחמץ בלוע שיפלוט ויאסור.

ונראה שהראב״ד סובר כיסוד הירושלמי שבאסורא בלע אית לן לאחמורי טפי מגזירת הכתוב. וכיון שלדידיה חמץ הוי היתירא בלע לא מחייב ליבון.

הרמב"ן בחידושיו מביא את דברי הראב"ד ומקשה עליו מרב אשי בפסחים והביא את תירוץ התוסי לקושיא זו ומוסיף הרמב"ן שכל זה לא כתב אלא ללמד זכות על הראב"ד אבל אין כן דעת הרמב"ן שנראה לו דוחק דברי הראב"ד ולכן הוא כותב וז"ל: "אבל לדעתי אין פרוש הכא היתרא בלע והשתא מיהא ליתיה לאיסורא בעיניה כמו שאמר (הראב"ד) אלא הכי קאמר כשבלע האיסור עדיין לא היה שמו עליו שלא היה נקרא נותר, ולאחר שהוא בלוע והוא שחל עליו שם זה ואין איסור נותר חל על בלוע אלא במה שהוא ראוי לפלוט ע"י הגעלה שהיא בליעה גדולה שיהיה בה נ"ט וכשהגעיל אע"פ שנשאר בה מעט שאינה פולטת אלא ע"י האור אינה אוסרת אבל חמץ בפסח כיון שהיה שמו עליו וממשו של חמץ בלע מהשתא נמי איסורא בלע ליאסר בפסח" פשטות לשונו נראה כי הגעלה מועילה גם אחר שחל שם נותר על הבלוע וכוונתו לומר כי על הבליעה החשובה כמותית ואיכותית שיוצאת ע"י

<sup>7</sup> עבודה זרה עייו עייא. בדייה יירב אשייי.

<sup>8</sup> שם. דבייה יירב אשייי

<sup>9</sup> וזייל שם: ייוזה הסברא אי אפשר להעמידה דאם כן קשיא דרב אשי אדרב אשי, הכא אמר רב אשי דכל דבלע היתרא בהגעלה סגי ליה וה"ה לחמץ בפסח והתם בעו מיניה דרב אשי גופיה הני סכיני דפסחא היכי עבדינן להוא ואמר ליה לדידי חדתי עבדינן לי אמר ליה מר אפשר ליה, דלא אפשר ליה מאי א"ל אטא נמי כעין חדתא קא אמינה קתייהו בטינא ופרזלייהו בנורא וכוי אלמא לרב אשי גופיה בעיא לבון וכוי.

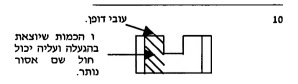
#### "מכרמי שומרון"

ההגעלה חל שם איסור משאייכ על אותה בליעה קלושה שנסרכת בתוך דופני הכלי ואינה יוצאת עייי רותחין אלא רק נשרפת עייי האור, כיון שאינה חשובה לא חל עליה שם נותר מלכתחילה וכביכול ישנם⁰ שני מעגלי בליעה המעגל היותר חיצוני והוא יוצא תמיד עייי הגעלה והמעגל היותר פנימי שהוא קלוש והגעלה אינה יכולה להוציאו, עליו לא חל שם איסור נותר כי אינו חשוב ואעייפ שכל הבליעה היא אחת, על חלק ממנה חל האיסור ועל חלק אינו חל כלל כך שאין צורך ללבן ייהיתרא בלעיי ודי אם נעשה לו הגעלה העיקרון שעל פיו מסביר הרמביין את ההבדל בין היתירא בלע לאסורא בלע דומה לעקרון של נייט בר נייט דאנו אומרים שכלי שבלע טעם בשר, ובושל בו ירקות, הרי שנכנס טעם בשר בירקות רק כיון שאותו טעם בשר קלוש הוא, במגע עם חלב לא יחול שם איסור בשר בחלב והייה בנדון דידן, אותו חלק של טעם בשר קדשים שלא יצא עייי הגעלה ונתון ברובד הפנימי אין לו חשיבות איסור וטעם קלוש הוא ואין אסור נותר חל עליו למרות שחל על אותה כמות אסור שיוצאת בהגעלה.

החידוש בדבריו כאמור לעיל שאע״פ שכל הבלוע אחד הוא, על חלק ממנו חל אסור ועל חלק לא חל אסור. לפי זה הרמב״ן יפרש את דברי הגמרא ״ליתא לאיסורא בעיניה״ כשנבלע האיסור עדיין לא היה שמו עליו ״והשתא מיהא״ פירוש בזמן חלות שם נותר ״ליתא לאיסורא בעיניה״ היינו אותו טעם הבלוע ברובד הפנימי אינו בעין ולכן לא חל עליו שם אסור משא״כ לפי שיטת הראב״ד כוונת הגמ׳: ״ליתא לאסורא בעיניה״ כל הבלוע נאסר רק כיון שאינו בעין לא הצריכה תורה הגעלה וכן ״השתא״ הכוונה אחר שחל שם נותר כאשר אתה דן אם צריך הגעלה או לא משא״כ לרמב״ן המפרש ״השתא״ בזמן חלות האיסור. בפשט הראב״ד זאת הגדרה, גזירת הכתוב.

### ד. באור סברת הרמב"ן

יסוד הרמב״ן בהסבר החילוק בין היתירא בלע לאסורא בלע מובא בריטב״א בחיי בלשון דומה לזו המובאת בחיי הרמב״ן, לעומת זאת בחיי בריטב״א בחיי בלשון קצת שונה וז״ל: דלא אמרו היתרא בלע אלא הריין  $^{11}$  מובאים דבריו בלשון קצת שונה וז״ל: דלא אמרו היתרא בלע אלא



### "היתרא בלע"

בקדשים שבשעת בליעתם של כלים לא היה שם איסור עליו שעדיין לא נקרא נותר לפיכך לא חל שמו על אותה בליעה מועטת שנשארה לאחר הגעלה ומשום הכי סגי להו בשיפוד ואסכלה של קדשים בהגעלה" פשטות לשונו משמע שאין אסור נותר חל על אותה בליעה מועטת שנשארה לאחר הגעלה ולא כמו שהסברנו לעיל ברמב"ן שאין אסור נותר חל על אותו בליעה שאין יוצאת בהגעלה גם קודם הגעלה שהרי מדבר בשיפוד שבלע טעם קרבן והגעילו אותו וכשרוצה איסור נותר לחול יש בשיפוד איסור קלוש שהוגעל כבר ואין אסור נותר חל על טעם קלוש כמו בנ"ט בר נ"ט.

וכך הבין בדבריו האגרות משה<sup>12</sup> אך ברור שכוונת הר״ן במה שכתב ״בליעה מועטת״ היינו אותה כמות בליעה שנשארת בד״כ אחר הגעלה ואין אסור נותר חל גם קודם הגעלה ולא מיירי הר״ן לאחר שהגעילו. וכך הבין בנקודות הכסף.

לסיכום מחלוקת הרמב״ן והראב״ד, נראה לומר שמתוך לשון הרמב״ן משמע שנחלק על הראב״ד גם בפרשנות הגמ׳ ולא רק אם חמץ ״איסורא״ או ״היתרא״ בלע היינו הראב״ד לא סובר כהסבר הרמב״ן בטעם החלוק בין התירא בלע לאסורא בלע ומעבר לזה סובר שחמץ היתירא בלע והרמב״ן סובר אסורא בלע. דאם לא נחלקו בהסבר הגמ׳ מה כל האריכות שמאריך הרמב״ן וכן מלשון הרמב״ן ״אבל לדעתי אין פירוש הכא היתרא בלע״ משמע שכוונתו לחלוק גם על פירוש הגמ׳ אליבא דהראב״ד.

# ה. שיטת הראב"ן ואו"ז

כאמור לעיל הוכחנו שהרמב"ץ נחלק על הראב"ד גם בפירוש הגמ". מעיון בראשונים יוצא שלא כולם למדו כרמב"ן דהנה הראב"ן בפסחים<sup>13</sup> כותב וז"ל: "ומקשינן אי בהגעלה לא מפליט לגמרי סו"ס כי קא מבשל למחר לאחר הגעלה, בשר קודש בהן, מפליט שיפוד איסור נותר שבו ואוסר הבשר ותירץ רב אשי כי קא מפליט ליתיה לאיסורא בעין הלכך סגי בהגעלה דאפילו יפלוט קצת לית לן בה דהא ליתיא לפליטתו בעין" מבואר כי יש איסורא בכלי רק

<sup>11</sup> מסכת פסחים דף חי עייא – עייב מדפי הריייף דבייה ייומסקינןיי.

<sup>12</sup> חלק יוייד חלק גי תשובה כייה. ועיי חזוייא סיי כייא סוסקייא חלק אוייח שגם לא הבין כאגריימ וצייל שלפי האגריימ מדובר שמגעיל קודם זמן אסורו כך שלאחר זמן אסורו לא חל שם אסור על טעם קלוש.

<sup>13</sup> בהוצאת ווגשל חלק שני דף לייב עייא.

#### "מכרמי שומרון"

אפילו יפלט קצת לית לן בה ולא פירש מדוע<sup>14</sup>מכל מקום מוכח שחולק על הרמב"ן דאילו לפי הרמב"ן אחר הגעלה אין איסור בלוע ולפי הראב"ן יש איסור בלוע, רק אינו אוסר. וכן משמע גם באו"<sup>14</sup> שכותב וז"ל: "ואי היתרא בלע ואע"ג דאיסורא פלט ותשמישו ע"י האור סגי ליה בהגעלה ברותחין" מבואר שפולט איסור ובכל זאת סגי בהגעלה ואילו לפי שיטת הרמב"ן אינו פולט איסור כלל. למעשה מצטט האור זרוע את היראים<sup>14</sup>שכתב וז"ל: "ואמר כל מילתא דהיתרא בלע, אע"ג דכי פליט איסורא פליט אע"ג דתשמישן באור סגי ליה בחמין" שוב אע"ג דאיסורא פליט.

בין פירוש הרמביין לפרוש היראים וראביין יש מסי נפקיימ. במקרה שצלו בשר בסיר ואחייכ צלו גבינה שיש בה פי שישים כנגד הבשר שנצלה קודם לכן (אם פחות משישים הרי הגבינה הופכת לאיסור ואוסרת) אם נלד לפי פיי הרמביין לכאורה היה ניתו לומר, שאותו רובד פנימי של בשר לא יאסר עייי טעם הגבינה כמו שלא חל שם נותר עליו אד זה אינו שהרי כאשר נבלע החלב ברובד הראשון נאסר עייי הבשר ואותו טעם איסור של בבייח נבלע ברובד היותר פנימי ואייכ יוצא שבלוע בכל הדופן אסור, וחשיב איסורא בלע ויצטרכו ליבון משאייכ לפי שיטת היראים וראביין כיון שבשעה שנבלע הבשר היה היתר וכשחזרו וצלו גבינה ונאסר לא היה איסור בעין תספיק לו הגעלה דחשיב היתרא בלע<sup>17</sup> מקרה נוסף הנתוו למי הרמבייו והראבייו אם צלו בסיר בשר ולאחר יממה שנעשה הטעם הבלוע נטלייפ צלו גבינה. הרי שלשיטת היראים וראביין אין צורך בליבון ודי בהגעלה ואף אם נאמר שיש כן אסור בשר בחלב מדרבנן או מצד גזירה שאינו בן יומו לא יהיה חמור יותר מטעם בשר קדשים שנעשה נותר והוא בן יומו וכמו דהתם אמרינן דהיתרא בלע וסגי בהגעלה הייה בזה. משאייכ לשיטת הרמביין יש כאן איסור בשר בחלב מצד הגזירה דרבנן של אינו בן יומו אם יוגדר כאיסור בב״ח מדרבנן נצריך ליבון כיון שאוסר את הרובד החיצוני וזה אוסר את הפנימי אבל אם לא יוגדר כאיסור בבייח אלא דין על הגברא – שלכתחילה אסור לבשל, צריך לדון אם הוא  $^{18}$ דיעבד או לכתחילה כגון שאייא ללבן

<sup>14</sup> עי גם לשון הר״ח המובא בתשובת הרשב״א שם, סיי רס״ב, משמע לא כהרמב״ן.

<sup>15</sup> מסי עבודה זרה סיי רצייה.

<sup>16</sup> עמי יייב.

<sup>17</sup> בניגוד לגרשייז תנייא יייג שכתב לרמביין מותר.

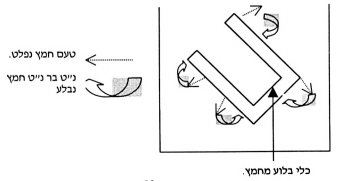
<sup>18</sup> עיין בשויית חתייס חיוייד סיי קייי ולדעתי לפי הרמביין אינו קשור כלל למושג איסורא או היתרא בלע כיוון שהרובד החיצוני נאסר עייי טעם בשר שאינו בן יומו ונעשה שם טעם בבייח שאינו בן יומו וגעשה של כלי זה. שאינו בן יומו ואוסר את הרובד הפנימי וצריך לדון לשיטת הרמביין מה דינו של כלי זה.

### ו. חמץ - אסורא בלע או היתרא בלע?

שאלה זו שייכת הן לעניין הגעלת כלים שבלעו חמץ כל השנה והן לענין נייט בר נייט וצריך לדון האם יש קשר בין שני העינינים עד שנאמר דאם חמץ איסורא בלע לענין הגעלת כלים גם בענין נייט בר נייט הדין כן או שמא אין קשר ואפשר לסבור בענין אי היתרא בלע ובענין שני איסורא בלע וכן להיפך. נכסה לבחון שאלה זו לפי בי הפרושים להיתרא בלע שהובאו לעיל.

ובכן אם אנו הולכים לפי הסבר הרמב״ן בסוגיא הרי שיש קשר בין נ״ט בר נ״ט לבין הגעלת כלי שבלע ע״י האור העקרון הוא שְשֵם איסור לא חל על בליעה שאינה חשובה אלא שדינו של הרמב״ן מחודש יותר ומוסיף כי אפילו בבליעה אחת אין האיסור חל על כל הבליעה אלא על חלק חל ועל חלק שאינו חשוב אינו חל<sup>19</sup>. ולכן מי שיסבור בנ״ט בר נ״ט שחמץ אסורא בלע ה״ה בנידון דידן חמץ אסורא בלע וצריך ליבון. ונראה שבין אם יגעילו קודם זמן אסורו ובין אם אחר זמן אסורו לא מהני דכי קא פליט אסורא קא פליט משא״כ לפי שיטת היראים והראב״ן לכאורה הם שני נושאים נפרדים ואין צורך לקשר ביניהם. המילים ״איסורא בלע״ ו״היתרא בלע״ יכולים להתפרש הן כמושג הלכתי כמו בהגעלת כלים שבלעו מן האש, שגיעולי נוכרים זה איסור שנבלע לעומת בשר קודשים שבשעת הבליעה היתר הוא והן כמושג מושאל כמו בנ״ט בר נ״ט ולכן גם אם נסבור בעניין נ״ט בר נ״ט שחמץ הוא אסורא בלע (משום שלא חל שום שינוי בחמץ ומצבו לפני הפסח היה כבתוך אסורא בלע (משום שלא חל שום שינוי בחמץ ומצבו לפני הפסח היה כבתוך הפסח ורק האדם נאסר באכילה ואינו דומה לנ״ט בר נ״ט של בב״ח. שם, שם

<sup>20</sup> כגון אם בערב פסח קודם שעה שישית יגעיל כלי שדי לו בהגעלה – שתשמישו בבשול הבלוע מחמץ בפחות משישים הרי שהטעם שבלוע בכלי יוצא למים וחוזר ונבלע אלא שתוצאה זו נקראת נייט בר נייט שהחמץ נתן טעם בכלי והכלי במים והמים בכלי.



<sup>19</sup> אם היינו מסבירים בהיתירא בלע כהסבר הגרמייפ שהובא לעיל שאחר שהגעילו אין חל אסור על כמות שנשארה שאינה חשובה, הרי שהדמיון לנייט בר נייט רב יותר.

#### "מכרמי שומרוו"

חדש של נבילה בא לחול על טעם קלוש ולשנות שמו ומצבו).מ״מ לגבי הגעלת כלים שבלעו מן האש מה שמעניין אותי הוא אם החמץ היה מותר בפועל או לא ואם היתרא בלע פירוש שהלכתית היה מותר בשעת הבליעה התורה לא החמירה עליו בליבון אלא דיו בהגעלה כי לא ניכר איסורו בשעת הפליטה ובשעת הבליעה בלע היתר.

### ז. שיטת הרשב"א

על פי היסוד שאמרנו לחלק בין נייט בר נייט להגעלת כלים נוכל ליישב סתירה בדברי הרשבייא בתוחייב<sup>11</sup> שבתחילה הוא מביא את שיטת הרייי שמתיר להגעיל כלים הבלועים חמץ (דבלעו עייי מים ואין צריכים לבון כלל) בערב פסח בפחות משישים והשיב עליו הרשבייא שחמץ שמו עליו ולכן הוא נייט בר נייט דאיסורא. בהמשך $^{22}$  הוא מביא את שיטת ריית וראבייד לגבי סכינים שבלעו אסור עייי האש, שיש חלוקה בין געולי נכרים דבעו ליבוו וביו סכיני דפסחא שדי בהגעלה וזייל: ייאבל סכיני דפסחא לא בעו ליבון הואיל והיתרא בלעיי ומביא את הסוגיא בעייז ולא מעיר עליהם כלום ולא טורח לכתוב את דעתו שחמץ איסורא בלע, וכמו שטרח והשיב על הרייי בענין נייט בר נייט. ועוד בהמשך דבריו הוא מביא את מחלוקת הרמבייו והרייי גבי סכינים גדולים שהרייי טוען שסכינים גדולים בין בלועים מחמץ ובין מגעולי עכויים צריכים ליבון והרמביין חולק וסייל שבין גדולים בין קטנים בין של חמץ ובין געולי נכרים הכל בהגעלה דאזלינן בתר רוב שמושו והוא מכריע כרמביין אבל משמע שאם היה סובר שאזלינן בתר מעוט תשמישו וסכין גדול הבלוע מגעולי נוכרים היה צריד לבון, בחמץ לא היה צריך לבון אלא די בהגעלה כריית וראבייד שחמץ היתירא בלע (ואולי סמך שהביא דעת הרייי) וגם בקצר כתב שנהגו כהרמב"ן "אבל סכינים שמכשירים בפסח מגעילם ודיו ואפילו הגדולים שבהם ויש מי שהורה להקל בכולם (אפילו בעכויים) להגעילו בכייר וכן נהגויי וגם כאן קצת משמע שאינו חולק על הדעה הראשונה רק איו צורך בה כי גם בסכינם שבלעו געולי נכרים נהגו כהרמב"ן דאזלינן בתר רוב תשמישו ולכו די בהגעלה וכל זה למרות שפסק בנייט בר נייט שחמץ היתרא

<sup>21</sup> בית די דף לייג עייב.

בף לייד עייא.

<sup>23</sup> עי חזוייא חלק אוייח סיי קיייט יייד שהעיר על הסתירה כביכול ברשבייא.

<sup>24</sup> ועי גם בכלבו סוף סיי מייח שכתב בשם הרשבייא ייואפילו שיפודים עצמם די להם בהגעלה שלא הצריכו ליבון אלא לעניין געולי עכויים משום דאיסורא בלע אבל לעניין חמץ דהיתרא בלע אין

#### ״היתרא בלע״

ואעייפ שבחידושים הביא את פירוש הרמביין וגם בתשובה כתב את שתי הדעות וסיים וזייל: ייאבל מרבותינו זייל שמעתי שהוא איסורא בלעיי ושם נראה כמו פירוש הרמביין אך לפי רי ירוחם והכלבו נראה שסובר כמו הראבייד וריית וכן בתוהייב חזר בו ממה שכתב בחידושיו.<sup>25</sup>

### ח. שיטת הרא"ש

וז"ל<sup>26</sup>: וכלי עץ וכלי מתכות שנשתמש בהן חמץ וכו' ושפודין ואסכלאות צריך לבן באור היטב וכו' אבל בערב פסח קודם זמן אסור חמץ מותר להגעיל כלי בן יומו אפילו אין במים ס' לבטל הכלי דהוי נו"ט בר נ"ט וכו' וכן בפ"ב בפסחים<sup>77</sup> מביא את הברייתא דברים שנשתמש בהם ע"י האור צריכים ליבון וסתם גם לעניין פסח ושם הביא הגעלה בע"פ בפחות משישים וכן בסוף ע"יז<sup>82</sup>.

מדבריו אלו נראה כי בנייט בר נייט סובר שחמץ היתרא בלע ובכלי שבלע עייי האור מוגדר כאיסורא בלע, בניגוד לרשבייא שכתב שבנייט בר נייט אסורא בלע ובהגעלת כלים היתירא בלע. ונראה לומר שאם הראייש יסבור כפרשנות של הראבייד וריית נצטרך לומר כי לגבי הכשרת כלי שבלע עייי האור כל שבלע איסור או ששמו עליו כעין חמץ ולכן נקרא איסורא בלע החמירה התורה וצריך ליבון ורק דבר שהוא היתרא גמור, מותר בפועל, וגם שמו שונה כמו נותר או בשר בחלב התירו בהגעלה, משאייכ לגבי נייט בר נייט כיון שבפועל אני רוצה להחל עליו איסור לא אכפת לי שהיה שם חמץ מקודם כי סוייס היה מותר בפועל ואתה רוצה לאוסרו ולהחל עליו שם איסור ועל טעם קלוש לא יחול שם איסור, גם בזה צייל שהדין השונה נובע מההבדל בין שני העניינים שבכל ענין יש הגדרה ודרישה אחרת. בענין אי זו דרישה בהכשר הכלי ובענין אי זו דרישה בחלות אסור.

צריך רק הגעלה דכי הוי איסורא לא הוי איסורא בעיניה״. וגם ברי ירוחם בנתיב חמישי סוף חלק בי עמי מי כתב לגבי מחבת והרשב״א כתב כי די בהגעלה לגבי פסח ולגבי כלים של גויים צריך ״ליבון״ מבואר גם מרי ירוחם וגם מהכלבו כי לגבי כלים שבלעו ע״י האור די בהגעלה בפסח וצ״ל לדעתם ברשב״א שלמד כמו ר״ת והראב״ד ממילא הנושאים אינם קשורים ולמרות שבנ״ט בר נ״ט כתב שהוא איסורא בלע כאן יכול לסבור כי דינו בהגעלה ולא קרב זה אל זה.

<sup>25</sup> גם בדף לייח כאשר כתב את חידושו בירקות השווה לנייט בר נייט וכן בנייט בר נייט הזכיר דין זה של ירקות ואילו בדברי רב אשי כשהביאו בדף לייד לא טרח כלל להשוות לנייט בר נייט או לירקות ואילו בדברי רב אשי כשהביאו בדף לייד לא טרח כלל בירקות לא הביא מימרא של רב אשי כי הם שני נושאים שונים.

<sup>26</sup> בשויית הראייש כלל יייד.

<sup>.</sup>יז ייס 27

<sup>28</sup> סויים לייו.

### "מכרמי שומרוו"

ונראה שזו גם ההתלבטות של התוסי בסוף ע"ז<sup>25</sup> "וכן משמע קצת שיש חילוק בין בלע היתרא לבלע איסורא" וקשה הרי התירוץ מפורש בגמי בדעת רב אשי והיה ניתן לומר שהסתפקו התוסי אם תירוץ רב אשי לדינא או לא. אבל יותר נראה שהתלבט אם חמץ דומה לנותר או לא ואף שלגבי נ"ט בר נ"ט ר"ת סובר שחמץ היתרא בלע שכ"כ בפסחים<sup>30</sup> ובחולין בהגעלת כלים נסתפק אולי הקנה מידה שונה וזה שפסק בנ"ט בר נ"ט אינו משנה לגבי כלי שבלע ע"י האור.

### ט. פסק טור ושו"ע

הן הטור והן השויע בסיי תנייא פסקו כראייש שכלי חמץ שבלעו מן האור צריכים לבון ובאר הביי משום דחמץ אסורא בלע ואילו בסיי תנייב סעי אי הם מביאים את פסק הראייש שאפשר להגעיל כלי חמץ בפחות מסי קודם זמן אסורו ובאמת שעוררו על כך הפרייח<sup>13</sup> והגרייא<sup>32</sup> ולכן הם הכריעו להלכה דאין אסורו ובאמת שעוררו על כך הפרייח<sup>13</sup> והגרייא ולכן הם הכריעו להלכה דאין לחלק בין נייט בר נייט ובין הגעלת כלים ויש להזהר שלא להגעיל בפחות מסי אלא שיהיה סי או אינו בייי וזייל פרייח שם: ייסוף דבר שגם במגעיל קודם שעה הי צריך ליזהר בכל הדברים הנזכר כאן וכוי יי. וכייכ הגרייא וזייל: וכבר נתבאר בסיי תנייא שדעת הרייף והראייש ושוייע כדעת הרמביין וכוי משמע מדבריו שיש להחמיר בהגעלה בפחות מסי קודם שעה הי והובאו דבריהם בבהייל.

לעומתם החזו"א<sup>34</sup> כתב לתרץ שיש לחלק בין נייט בר נייט להגעלת כלים שבנייט בר נייט כמות האיסור פחותה וחשובה פחות ולכן לא חל עליו שם איסור משאייכ בהגעלה של דבר שבלע עייי האור הכמות הבלועה ברובד הפנימי והיא הנשארת אחר הגעלה חשובה יותר כי בלע טעם גמור וההגעלה אינה מקלשת טעמו ולכן גם אם נסבור בנייט בר נייט שלא חל שם של איסור, בכלי שבלע עייי האור הבליעה חשובה יותר וחל שם איסור אלא שהוא נתקשה מנותר מדוע שם לא נאמר שחל שם אסור על הבלוע שנבלע מאסור גמור? ולכן

<sup>29</sup> דף עייו עייב באמצע דבייה ייאמר רב הונאיי.

<sup>30</sup> דף לי עייב דבייה ייוהלכתאיי.

<sup>31</sup> סיי תנייב דבייה ייוכדי שלאיי

<sup>32</sup> סעי אי דבייה יייש להזהריי.

<sup>33</sup> סיי תנייב סעי אי דבייה יישאין צריכיןיי.

<sup>34</sup> חלק אוייח סיי קיייט אות יייד.

### ״היתרא בלע״

תרץ שבנותר גם אותה כמות, שבחמץ ובב״ח חשובה, לגבי קדשים אינה חשובה מספיק, ולכן לא חל שם נותר דבריו בנויים על הרמב״ן בע״ז ולכן נדחק בחלוקה לכמויות בין נ״ט בר נ״ט לע״ז ושם חלוקה בין נותר לחמץ ובב״ח ומי הגיד לנו הנביאות ומה הכרית את הרא״ש והר״ן לומר זאת.

ולכן נראה שהמחבר הכריע בסיי תנייא סעי די כמו פרשנות של הראבייד וריית ושאר ראשונים ולא כפרשנות של הרמביין בעייז שהיא המחודשת ולכן לא ראה סתירה בין מה שפסק כראייש בנייט בר נייט בחמץ ובין הגעלת כלים שבלעו חמץ עייי האש כי הדינים אינם קשורים בהכרח וכפי שכתבתי בדעת הראייש.

בדעת הגר״א והפר״ח נראה לומר שהם הבינו שיש קשר בין נ״ט בר נ״ט להגעלת כלים ואם בהכשרת כלי שבלע ע״י האור אני סובר כי חמץ איסורא בלע ורק נותר או בב״ח שהם היתר גמור מותרים בהגעלה כי חמץ שמו עליו, מימלא חמץ שמו עליו גם לעניין נ״ט בר נ״ט והם יכולים לסבור בפרשנות גם כמו ראב״ד ור״ת.

### י. לסיכום

בפרשנות הגמי יש את שיטת הראב״ד, ר״ת, ראב״ן ויראים שסוברים שבהיתירא בלע לא החמיר הכתוב. ויש את שיטת הרמב״ן שמשתמש בעקרון של נ״ט בר נ״ט שאין אסור חל על כמות של אסור שלא יוצאת בהגעלה.

לענין חמץ אם הוא היתירא בלע או אסורא בלע ראינו שהרשב״א סובר שלענין נ״ט בר נ״ט כגון הגעלת כלי בע״פ בפחות מס׳ אסור דחמץ אסורא בלע ולענין הגעלת כלים אי בעי ליבון היתירא בלע והרא״ש סובר להיפך בלע ולענין הגעלת כרא״ש. והגר״א והפר״ח מקשרים בין הסוגיות.

בהסבר השוייע יש את החזוייא שמחלק בכמויות ואנו הסברנו שהנושאים לא קשורים שזה ענין של חלות אסור שזה ענין של הפלטת אסור.

# מקורות לשיעורים היתרא בלע:

- 1. עי חי ראבייד לעייז. דף עיין. דייה יירב אשייי מובא בחי רמביין לעייז דייה יירב אשייי עד ייומה שאמרויי
- 2. עי תוסי חולין ח. דייה יישלבנהיי עד ייוהסכינים ישניםיי תוסי פסחים ל: דייה ייוהלכתאיי תוסי עייז עייז עייו: דייה ייאמריי עד ייוריבייאיי
  - 3. תוהייב הכשר כלים דף לייד. ייולענין לחתוך הב רותחיי עד ייורבי יצחקיי שויית רסייב
- (השוה למה שכתב בעמוד הקודם ייאבל לחמץ הרי הוא ושמו עליויי)
  - 4. ריין על הריייף פסחים דף ח. מדפי הרי,ף דייה ייומסקייי ייאבליי עד ייומיהו כלי ראשוןיי
    - 5. רמביים חמץ ומצה פייה –כייג וכן הסכינין ושם מיימ
      - 6. יראים סימן נייב ייוכי מכשר להויי (עמוד 22)מובא בהגהות מימוני על הרמביים בחמויים (א)
        - .7 מרדכי עייז סימן תתייס
        - 8. הגהות סמייק קצייד (ג)
- 9. ראייש פסחים פייב סימן זי ייותייר הלוקחיי ובסוף הסימן ייולכך צריכה ליבוןיי והשוה למשייכ לפני זה ייוהוי כנייט בר נייטיי ובסוף עייז ייאבל בערב פסחיי. כנייל כלל ייז (א) ייושיפודיןיי ושם נייט בר נייט
  - 10. אוייה זימן נייח כייג
  - (ד) ייכליםיי וייכתוביי וייהמרדכייי דיימ ארוך (ד). בייי אוייח תנייא
    - 12. שוייע תנייא ד גרייא טייז (ח) ומייב
    - 13. פרייח תנייב (א) דייה ייומייש כדיי וייהאמת צריך להתיישביי חזוייא אוייח קיייט (יד) גרייא תנייב (א) בהלכה תנייב יישאיןיי יחוה דעת חייא סימן יייא עמוד לייה בהערה יינוסף לזהיי
  - א. שויית רשבייא רסייס ייאלא אני כך קיבלנו פירושםיי רי ירוחם נ. חמישי חייב עמוד מי בדין מחבת ורשבייא מובא
  - ב. הלכה תנייא יייא כלבו סימן מייח בשם רשבייא שיפודים עצמם בהגעלה..
    - שוייע הרב תנייא יייג בהגהה ושם סוף סעיף כייה

### "היתרא בלע"

- 14. עי תוהייב בייד דף לייז : למטה יישנינו בפרק השוכריי עד ייועתה נבאריי ושם בקצר ייכלי שבלע היתריי
  - ובבדק הבית בדף ל״ח. ״ואף בקדשים לא נאמר״
- (למי שיש פנאי עי פירוש הריטב״א בסוגיא ד״ה ״התינח שלמים״ מעתה אי אפשר לגרס הגירסא הזאת״ עד סוף הדיבור מאירי סוף ע״ז ״ואף לענין ביאור״
  - 15. טור סימן צייג ייכתב הרשבייא שאם בישל ירקותיי ושם בייי
    - 16. טייז צייג (ב) ייכתב הטוריי
    - ושם נקודות הכסף (ב) משבצות (ב) ייעוד הביאיי חווייד חידושים (ד) ושם הערת רעייא (א)