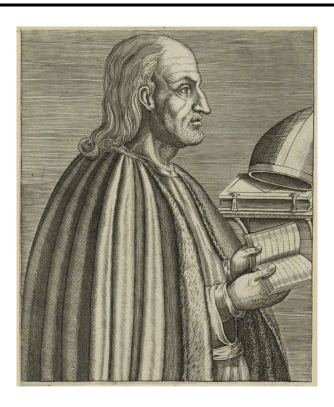
# **KPF 2018Z**

# SZTUCZNA INTELIGENCJA W METAFIZYCE

Próby przeprowadzenia dowodu na istnienie Boga za pomocą komputera



Artur M. Brodzki 6 stycznia 2019

# 1 WSTEP

Spory o możliwość racjonalnego udowodnienia istnienia Boga (lub bogów) toczą się co najmniej od czasów starożytnych, do dnia dzisiejszego nie znalazły zadowalającego wszystkich rozwiązania – i nie zanosi się na to, by udało się je zakończyć w przyszłości. Kontrowersje przynajmniej częściowo wynikają z różnych sposobów rozumienia i definiowania pojęcia Boga w poszczególnych tradycjach filozoficznych. Starożytnym Grekom znane było pojęcie Absolutu, czyli - w dużym uproszczeniu – bytu podstawowego, z którego wszystko inne się wywodzi. Tak rozumiany Absolut bywa utożsamiany z Bogiem kultury chrześcijańskiej, chociaż zachodza tutaj istotne różnice - Absolut jest bowiem bytem całkowicie bezosobowym, natomiast chrześcijański Bóg posiada własną samoświadomość i wchodzi w osobową relację ze światem stworzonym. Obie tradycje starano się łączyć ze sobą w średniowiecznej scholastyce; z tego okresu pochodzi klasyczny zestaw 5 dowodów na istnienie Boga autorstwa św. Tomasza z Akwinu.

O ile jednak starożytni i średniowieczni autorzy mieli do dyspozycji jedynie siłę swej własnej intuicji i naturalnej inteligencji, to my – ludzie XXI wieku – możemy już wykorzystać do analizy problemu inteligencję sztuczną. Szczególnie interesujące wydają się próby przeprowadzenia dowodu na istnienie Boga (nieważne na tę chwilę, w jakiej konkretnej tradycji) za pomocą kompu-

terowych systemów automatycznego dowodzenia. Aby to było możliwe, należy jednak wpierw uściślić i sformalizować samo pojęcie Boga i jego podstawowych cech (takich jak wszechmoc czy dobro) w języku nowoczesnej matematyki. Okazuje się, że zadanie to zostało wykonane jeszcze w erze przedkomputerowej, przez niemieckiego matematyka i logika Kurta Gödla. Opierając się na znanym, lecz odrzuconym jeszcze w średniowieczu, dowodzie ontologicznym Anzelma z Canterbury, stworzył on własny dowód zapisany w formalizmie współczesnej logiki modalnej, znany powszechnie jako dowód ontologiczny Gödla. Jakkolwiek wykazuje on swoje własne problemy, to jego forma jest na tyle zmatematyzowana, że nadaje się on do komputerowej analizy. Rola i status tego dowodu, jak również jego modyfikacje i możliwość uniknięcia problemów, pozostają nadal problemem otwartym.

W następnych rozdziałach opiszę pokrótce kształt Gödlowskiego dowodu, wychodząc od – prostszego do zrozumienia – dowodu Anzelma. Następnie opiszę próby weryfikacji dowodu za pomocą komputera, a na koniec - możliwe modyfikacje i perspektywy na przyszłość.

# 2 DOWÓD ANZELMA

Anzelm zaczyna swój dowód przytoczenia własnej definicji Boga. Najpierw jednak czyni pewne założenia wstępne:

**Aksjomat 1.** Wszystkim istniejącym bytom Boga bardziej doskonałego: takiego, który istmożna przypisać cechę doskonałości. Różne byty posiadają cechę doskonałości w róznym stopniu.

Aksjomat 2. Byt istniejący obiektywnie jest bardziej doskonały, niż identyczny byt, ale istniejący tylko w ludzkim umyśle.

W tak zdefiniowanym aparacie pojęciowym widoczne jest echo średniowiecznego sporu o uniwersalia – tj. o to, czy pojęcia abstrakcyjne istnieją w obiektywnej rzeczywistości, czy też jedynie w ludzkimu umyśle, jako użyteczne kategorie. Natomiast doskonałość można tutaj rozumieć zarówno w sensie moralnym, jak i jako piękno czy użyteczność. Dokładny sposób wartościowania obiektów pod względem tej cechy nie jest jednak dla Anzelma istotny; mając już bowiem ustalone podstawowe założenia, można przystąpić do zdefiniowania centralnego pojęcia – Boga:

**Definicja 1.** Bóg jest to byt, od którego nie ma (wręcz nie można sobie wyobrazić) żadnego bytu bardziej doskonałego.

Na bazie tak sformułowanej definicji, daje się już udowodnić twierdzenie:

**Twierdzenie 1.** Bóg jest bytem istniejącym realnie, poza ludzkim umysłem.

Dowód. Dowód twierdzenia odbywa się przez zaprzeczenie. Załóżmy, że Bóg istnieje tylko jako wytwór myśli człowieka. Wynika z tego, że nie jest to idea najdoskonalsza ze nieje w rzeczywistości realnej. Wniosek ten jest jednak sprzeczny z przyjętą Definicją 1. Uznając założenie początkowe za prawdziwe, otrzymujemy sprzeczność – a zatem Bóg musi być bytem istniejącym realnie. 

Dowód Anzelma spotkał się z krytyką i to niemal natychmiast po opublikowaniu; powrócimy do tego w następnych rozdziałach. Przede wszystkim jednak jest to dowód bardzo nowoczesny w formie i okazuje się, że można go łatwo przełożyć na język współczesnej matematyki. Dokonał tego Kurt Gödel w 1941 roku, jakkolwiek - z przyczyn kulturowych, a mianowicie obaw Gödla o reakcję środowiska naukowego – prace na ten temat zostały opublikowane dopiero 9 lat po jego śmierci [Gödel, 1995].

#### 3 Dowód Gödla

Pełna postać dowodu Gödla jest skomplikowana i nie będę jej tutaj szczegółowo przytaczał. Przedstawię jedynie podstawowe aksjomaty, definicje i twierdzenia pośrednie - dla zobrazowania ogólnej komcepcji i zilustrowania faktu, że treści metafizyczne dają się zapisać w języku dzisiejszej logiki.

Dowód Gödla wykorzystuje formalizm logiki modalnej, należącej do tzw. logik nieklasycznych i będącej w zasadzie rozszerzeniem klasycznego rachunku zdań o dwa dodatkowe spójniki, tzw. spójniki modalne: spójwszystkich, można bowiem wyobrazić sobie nik możliwości  $\Diamond p$ , czytany jako "jest możliwe, że p" oraz spójnik konieczności  $\Box p$ , czy- (dobro zawsze implikuje dobro): tany jako "koniecznie p". Za pomocą logiki modalnej można wyrażać stwierdzenia charakteryzujące się różnym stopniem pewności: Jutro nie musi padać. Możliwe, że ustawa zostanie uchwalona. Z pewnością poniesie on tego konsekwencje. Oba spójniki modalne można przekształcać pomiędzy sobą, za pomocą przekształceń analogicznych do praw de Morgana:

$$\neg \Diamond Z \Leftrightarrow \Box \neg Z$$
$$\neg \Box Z \Leftrightarrow \Diamond \neg Z$$

Gödel wykorzystuje logikę modalną do pokazania, że przy dość ogólnym zbiorze założeń wstępnych prawdziwe jest stwierdzenie: "Bóg istnieje w sposób konieczny".

Przedstawię teraz pokrótce zarys dowodu. Zakładamy najpierw – podobnie jak Anzelm – że obiekty (x) posiadają różne cechy, tj., w sensie logicznym, predykaty:  $\varphi(x)$ ,  $\psi(x)$ ,  $\xi(x)$  – i że te cechy dają się opisać jako "pozytywne"  $P(\varphi)$  lub "negatywne"  $\neg P(\psi)$ . Wprowadzamy również symboliczne oznaczenie cechy boskości G. G(x) oznacza zatem, że x jest Bogiem. Na początek przyjmujemy kilka podstawowych aksjomatów dotyczących cech pozytywnych i negatywnych.

**Aksjomat 1.** Brak dobra jest zły i vice versa:

$$\neg P(\varphi) \Leftrightarrow P(\neg \varphi)$$
$$P(\varphi) \Leftrightarrow \neg P(\neg \varphi)$$

$$(P(\varphi) \land \Box \forall x : \varphi(x) \Rightarrow \psi(x)) \Rightarrow P(\psi)$$

Aksjomat 3. Dobro jest absolutne (cechy dobre są zawsze dobre w każdym możliwym stanie rzeczy):

$$P(\varphi) \Rightarrow \Box P(\varphi)$$

Powyższe aksjomaty oddają intuicje dotyczące cech dobrych (pozytywnych) i złych (negatywnych), przyjmowane zazwyczaj mniej lub bardziej świadomie przez większość ludzi. Ich dość ogólny charakter decyduje o sile dowodu ontologicznego, jednak również o jego słabościach, o czym szczegółowo opowiem w następnych rozdziałach. Następnie Gödel definiuje pojęcie Boga G(x):

**Definicja 1.** Bóg to obiekt posiadający wszystkie istniejące cechy pozytywne:

$$G(x) \Leftrightarrow \forall \varphi (P(\varphi) \Leftrightarrow \varphi(x))$$

Mogłoby się wydawać oczywiste, że predykat G jest sam w sobie pozytywny, jednak - zaskakująco - P(G) nie wynika z aksjomatów 1 – 3. Jest tak dlatego, że G definiuje się poprzez kwantyfikator po predykatach, a zatem G jest predykatem rzędu wyższego o 1 od pozytywnych cech, które z sobie zawiera. Wprowadzamy zatem dodatkowy aksjomat:

## **Aksjomat 4.** P(G)

Z tak zdefiniowanych założeń możemy **Aksjomat 2.** Z dobra nie może wynikać zło już wyprowadzić kilka interesujących wyników. Przede wszystkim okazuje się, że dla każ- **Definicja 3.** Obiekt x istnieje w sposób kodej pozytywnej własności  $\varphi$  możemy znaleźć przynajmniej jeden obiekt, który te własność posiada. Mówimy, że każda pozytywna właściwość jest "egzemplifikowana" (ang. possibly exemplified):

### **Twierdzenie 1.** $P(\varphi) \Rightarrow \Diamond \exists x : \varphi(x)$

Na podstawie Twierdzenia 1 możemy wykazać, że istnienie Boga jest faktem możliwym:

#### **Twierdzenie 2.** $\Diamond \exists x : G(x)$

Zależy nam jednak na pokazaniu, że istnienie Boga jest faktem koniecznym. Potrzebujemy do tego kolejnej definicji. Gödel był pod wielkim wrażeniem filozofii Leibniza i uwidacznia się to w jego dowodzie ontologicznym. Definiuje on formalnie relację esencji:

**Definicja 2.** Predykat  $\varphi$  jest esencją x, gdy wynikają z niego wszystkie własności obiektu x:

$$\varphi \operatorname{ess} x \Leftrightarrow \varphi(x) \land \forall \psi :$$

$$\psi(x) \Rightarrow \Box \forall y : (\varphi(y) \Rightarrow \psi(y))$$

Czytelnik mający nieco praktyki w logice formalnej może się już domyślać zachodzenia następującego faktu:

**Fakt 1.** 
$$G(x) \Rightarrow G \operatorname{ess} x$$

Należy teraz sformalizować kluczową części dowodu Anzelma, czyli założenie, że obiekt istniejący realnie jest bardziej doskonały od identycznego obiektu, ale istniejącego tylko w ludzkim umyśle:

nieczny E(x), jeśli dla każdej esencji  $\psi$  obiektu x istnieje co najmniej jeden obiekt posiadający cechę ψ:

$$E(x) \Leftrightarrow \forall \psi : (\psi \text{ ess } x \Rightarrow \Box \exists x : \psi(x))$$

Zgodnie z rozumowaniem Anzelma, wprowadzamy aksjomat, że E jest cechą pozytywną:

### **Aksjomat 5.** P(E)

Ponieważ E(x) jest cechą pozytywną, a Gjest jedyną esencją Boga, to – w połączeniu z twierdzeniem 1 – uzyskujemy natychmiastowy wniosek:

**Twierdzenie 3.** 
$$\square \exists x : G(x)$$

Udowodniliśmy, że Bóg istnieje w świecie w sposób konieczny.

#### 4 KOMPUTEROWA **ANALIZA** DOWODU

Dowód Gödla korzysta z nieklasycznej logiki modalnej, i to logiki modalnej wyższego rzędu - ponieważ wykorzystuje predykaty drugiego rzędu i kwantyfikatory po predykatach (m.in. aksjomat 1, 3, 4). Logiki wyższego rzędu są trudne do komputerowej analizy, ponieważ problemy wyrażone w takich logikach są w ogólności nieobliczalne w sensie Turinga; dodatkową trudność stanowi reprezentacja spójników modalnych ◊ i □. Niemniej okazuje się, że logiki HOML (ang. Higher-Order Modal dalnej logiki wyższego rzędu poprzez ominię- nych, niekoniecznie pożądanych przez nas cie spójnika □ i kilka innych operacji dot. se- jako filozofów, bytów. Gödel znał te zarzuty mantyki [Benzmüller, 2014]. Tak uproszczona i projektując swój dowód starał się uniknąć postać dowodu okazuje się być matematycz- podobnej pułapki – jednak występuje tu ponie równoważna, a co więcej - nadaje się już do zautomatyzowanej analizy. Pierwsze interesujące rezultaty udało się otrzymać w 2014 roku, przy użyciu znanych od dawna programów wspomagających dowodzenie: Isabelle, LEO-II, Satallax i Coq. Udało się potwierdzić następujące fakty:

- Zbiór aksjomatów 1 4 jest niesprzeczny.
- Twierdzenie 3 jest dowodliwe na bazie przyjętych założeń<sup>1</sup>, tym samym dowód Gödla jest – formalnie rzecz biorąc - poprawny.
- Istnieje tylko jeden Bóg spełniający przyjęte założenia - na gruncie zadanych aksjomatów można więc udowodnić prawdziwość monoteizmu.

sne problemy, częściowo odziedziczone po i pozwala na uniknięcie kolapsu [Anderson, dowodzie Anzelma. Zarzut podniesiony jesz- 1996]. Tak zmodyfikowany zestaw aksjomacze w średniowieczu sprowadza się do tego, tów po jego weryfikacji przez oprogramoważe wykorzystując zaproponowaną przez An- nie okazał się jednak niespójny [Benzmüller, zelma konstrukcję myślową można udowod- 2014], [Benzmüller, 2016], co było nowym i nić istnienie bardzo wielu bytów, np. ideal- dosyć zaskakującym rezultatem. Poszukiwanej wyspy (taka wyspa musiałaby wszak ist- nia takiej postaci dowodu, która pozwoliłaby nieć w rzeczywistości, inaczej nie byłaby ide- uniknąć powyższych problemów, pozostają alna), jak również licznych pół-bogów, czy – zatem nadal problemem otwartym.

Logic) dają się sprowadzić do zwykłej, niemo- odwracając wartościowanie – demonów i indobne, choć bardziej wyrafinowane zjawisko modalnego kolapsu: wszystko, co jest możliwe, jest również konieczne. Istnienie tego problemu było podnoszone już w latach 80tych [Sobel, 1987], a całkiem niedawno jego występowanie zostało potwierdzone analizą komputerową [Benzmüller, 2014].

> Podejmowano próby modyfikacji dowodu w celu uniknięcia modalnego kolapsu poprzez osłabienie aksjomatu 1 [Anderson, 1990]. W jego oryginalnej postaci, "pozytywność" i "negatywność" są swoimi wzajemnymi zaprzeczeniami i niemożliwe są predykaty klasyfikowane jako "neutralne". Zamiana równoważności na implikację:

$$P(\varphi) \Rightarrow \neg P(\neg \varphi)$$

Dowód Gödla cierpi jednak na swoje wła- dopuszcza istnienie predykatów neutralnych

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Wymienionym programom nie udało się jednak wytworzyć kompletnego dowodu w formie jawnej, a jedynie stwierdzić, że jest to możliwe.

#### 5 **PODSUMOWANIE**

Spór o istnienie Boga i możliwość udowodnienia tego faktu toczy się w filozofii od czasów starożytnych. Nowoczesnym dowodem tego rodzaju jest dowód ontologiczny Gödla, oparty na klasycznym dowodzie ontologicznym Anzelma, i sformalizowany w języku współczesnej logiki. Dzięki wykorzystaniu nowoczesnego oprogramowania, istnieje możliwość analizy tego rodzaju dowodów w sposób zautomatyzowany. Pozwala to rozwiązać niektóre znane problemy, jednocześnie stawia przez nami nowe wyzwania i pytania, na które wciąż nie znamy odpowiedzi.

## LITERAURA

[Anderson, 1990] Anderson, C. A. (1990). org/Proceedings/16/Papers/137.pdf Some emendations of Gödel's ontological proof. Faith and Philosophy, str. 291-303. Dostęp zdalny (PDF): https: //appearedtoblogly.files.wordpress. com/2011/05/anderson-anthony-c-22\ some-emendations-of-gc3b6dels-\ ontological-proof22.pdf (aby link był poprawny, należy usunąć z niego oba ukośniki "\").

[Anderson, 1996] Anderson, C. A.; Geettings, M. (1996). Gödel's ontological proof revisited. Lecture Notes in Logic, str. 167-172. Dostęp zdalny (PDF): https: God. Cambridge U. Press, 2004.

//projecteuclid.org/download/pdf\_1/ euclid.lnl/1235417020

[Benzmüller, 2014] Benzmüller, Ch; Paleo, B. W. (2014). Automating Gödel's Ontological Proof of God's Existence with Higherorder Automated Theorem Provers. European Conference on Artificial Intelligence. IOS Press, str. 93-98. Dostęp zdalny (PDF): http: //page.mi.fu-berlin.de/cbenzmueller/ papers/C40.pdf

[Benzmüller, 2016] Benzmüller, Ch; Paleo, B. W. (2016). The Inconsistency in Gödel's Ontological Argument: A Success Story for AI in Metaphysics. International Joint Conference on Artificial Intelligence. AAAI Press, str. 936. Dostęp zdalny (PDF): https://www.ijcai.

[Gödel, 1995] Gödel, K. (1995). Texts relating to the ontological proof. W: Unpublished Essays and Lectures, str. 429-437. Oxford University Press.

[Sobel, 1987] Sobel, J. H. (1987). Gödel's ontological proof. W: On Being and Saying: Essays for Richard Catwright. str. 241–261. MIT Press, Oxford/MA

[Sobel, 2004] Sobel, J. H. (2004). Logic and Theism: Arguments for and Against Beliefs in