# به نام خدا

# تعلیات ا دیان الهی و اخلاق

پایهٔ هم دوره اول متوسطه

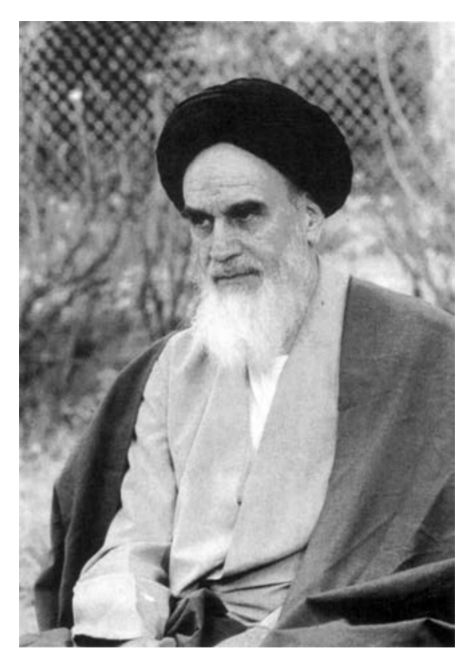
ویژهٔ اقلیت های دینی کلیمی، زرتشی،میحی)



#### وزارت آموزش و پرورش سازمان یژوهش و برنامدریزی آموزشی

| تعليمات اديان الهي و اخلاق پايهٔ نهم، دورهٔ اوّل متوسطه (ويژه اقليّتهاي ديني) ـ ٩٢٠      | نام کتاب :                       |
|------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| سازمان پژوهش و برنامهریزی آموزش <i>ی</i>                                                 | پدیدآورنده :                     |
| دفتر تألیف کتابهای درسی عمومی و متوسطه نظری                                              | مدیریت برنامهریزی درسی و تألیف : |
| ادارهٔ کلّ نظارت بر نشر و توزیع مواد آموزشی                                              | مديريت آمادهسازي هنري :          |
| احمدرضا امینی (مدیر امور فنی و چاپ) ـ تبسم ممتحنی (طراح جلد) ـ مریم نصرتی (صفحه اَرا) ـ  | شناسه افزوده آمادهسازي :         |
| سیده فاطمه محسنی، زهرا ایمانی نصر ، علی مظاهری نظری فر ، علیرضا ملکان، حمید ثابت کلاچاهی |                                  |
| (امور آمادهسازی)                                                                         |                                  |
| تهران : خیابان ایرانشهر شمالی ـ ساختمان شمارهٔ ۴ آموزش و پرورش (شهید موسوی)              | نشانی سازمان :                   |
| تلفن : ۹ـ۸۸۸۳۱۱۶۱ دورنگار : ۹۲۶۶ ه ۸۸۳، کد پستی : ۱۵۸۴۷۴۷۳۵۹                             |                                  |
| و بگاه : www.chap.sch.ir و www.irtextbook.ir و بگاه                                      |                                  |
| شرکت چاپ ونشر کتابهای درسی ایران تهران : کیلومتر ۱۷ جادهٔ مخصوص کرج ـ خیابان             | اشر :                            |
| ۶۱ (داروپخش) تلفن : ۴۴۹۸۵۱۶۱۵، دورنگار : ۴۴۹۸۵۱۶، صندوق پستی : ۳۷۵۱۵_۳۷۵۱                |                                  |
| شرکت چاپ و نشر کتابهای درسی ایران «سهامی خاص»                                            | چاپخانه :                        |
| 1847                                                                                     | سال انتشار :                     |
|                                                                                          |                                  |

کلیه حقوق مادی و معنوی این کتاب متعلق به سازمان پژوهش و برنامه ریزی آموزشی وزارت آموزش و برورش است و هرگونه استفاده از کتاب و اجزای آن بهصورت چایی و الکترونیکی و ارائه در پایگاه های مجازی، نمایش، اقتباس، تلخیص، تبدیل، ترجمه، عکس برداری، نقاشی، تهیه فیلم و تکثیر به هر شکل و نوع بدون کسب مجوز از این سازمان ممنوع است و متخلفان تحت پیگرد قانونی قرار می گیرند.



اسلام اقلیّتهای مذهبی را احترام گذاشته است. اسلام اقلیّتهای مذهبی را در مملکت ما محترم میشمارد. این مملکت مال همهٔ ماست. امام خمینی «قدّس سرّه الشّریف»

#### فهر ست

| ١   | ً بخش اول: توحید                                                          |
|-----|---------------------------------------------------------------------------|
| ١   | دو برهان دربارهٔ خداشناسی و مقایسهٔ آنها                                  |
| ۲   | مناجات                                                                    |
| ٣   | نظم و هماهنگی در جهان                                                     |
| ۶   | هر پدیده علّتی دارد                                                       |
| ١ . | سرچشمهٔ این آبشار بلند                                                    |
| 14  | دو برهان دربارهٔ خداشناسی                                                 |
| ۱۷  | خداجویی                                                                   |
| ١٩  | أفريننده أسمانها و زمين                                                   |
|     |                                                                           |
| 20  | بخش دوم:                                                                  |
| 20  | جهان پس از مرگ، روز حساب و سنجش، روز کیفر و پاداش                         |
| 49  | زندگی بازپسین                                                             |
| 44  | نتايج اعمال                                                               |
| ٣١  | سنجش اعمال                                                                |
|     |                                                                           |
| ٣٣  | بخش سوم :                                                                 |
| ٣٣  | پیامبران، انسان هایی برگزیده از سوی خدا و راهنمایانی راه شناس، ارزش انسان |
| 34  | پیامبران و یگانگی راه و هدف آنان                                          |
| ٣٧  | جهان بيني الهي پيامبران                                                   |
| 44  | ارزش انسان                                                                |
| 49  | لقمان حكيم                                                                |

۱- مناجات ۲- نظم وهامه کر درجات ٣- هر مديد علتر دارد ۴- سرت البرث رمند ۵- دو فرا فرد بالدة صرفه شامر ع- خدا جوا ۷- آفرمین ندهٔ اسانها و زمنس

## نناحات

حبانی از فروغت گرم میوما توبي سيسدا ترازيدا خدايا فدایت ای ہمہ نبھی ان پیا الهی توجه زمیب سافرنی مزئن زتوسث دباغ وبباتين توبی سرحیث بذبر کنٹ وشی سکه نیرو دائم از فین گوکیه د رحمی ، کارسازی ، دلنوار تو بی از مبستران والا و برتر زبان ما ما دخو د کوست و مرکن ولم را با وصالت شاوكردا

العی ای زانهب از توکوما بكود وخنل وصحياو درما نهان ازحبث وحثمارتوبنيا خدای اسمیانها و زمنی شكوفا ازتوست كلهائين جهان حون ابث رپر خرو حهان تنفسا زتو فرمان ذيرد کری ، دستگیری ، بی نیاز<sup>ی</sup> توبی ارم<u>ص</u>رانان مهرانتر الهي حان زنورت نه مرکن سهر الهي حب ان من أزا و كروان

# نظم و هماهنگی در جهان

یک کتاب را درنظر بگیرید. آن کتاب از هزاران حرف و هزاران کلمه و جمله ترکیب یافته است این حروف و کلمات چه ارتباطی با هم دارند؟ آیا درهم و برهم و بی ربط پهلوی هم قرار گرفته اند؟ یا اینکه با نظم و ربط خاصّی در پی هم آمده اند؟

بعد از اینکه کتاب را خواندید پی می برید که تمام حروف و کلمات و جمله ها و بخش های مختلف کتاب کاملاً مربوط و متناسب هستند و هدف واحدی را تعقیب می نمایند. تمام این حروف و کلمات با نظم و ترتیب مخصوصی پهلوی هم قرار گرفته اند و هر یک جایگاهی ویژه دارند. به خوبی درک می کنید که در تنظیم و تألیف این حروف و کلمات منظور و هدفی در نظر بوده است. پی می برید که نگارندهٔ کتاب عقل و شعور داشته است و قبلاً از کار خود آگاه بوده و با پیش بینی و هدف گیری حروف و کلمات را این چنین تنظیم کرده است و در این کار تونایی و مهارت داشته است.

آیا احتمال می دهید که آن کتاب خودبه خود و از روی تصادف و بی هدف به وجود آمده باشد؟ آیا احتمال می دهید که یک موجود بی درک و شعور \_ مثلاً باد \_ قلم را روی کاغذ کشیده باشد و چنین کتابی را پدید آورده باشد؟ نه هیچگاه احتمال نمی دهید که آن کتاب خودبه خود و بی هدف به وجود آمده باشد و هیچگاه احتمال نمی دهید که به وسیله یک موجود بی درک و شعوری تصادفاً چنین کتابی تألیف شده باشد، چون می دانید که هر پدیده ای علّتی متناسب با خود دارد و اگرکسی چنان احتمالی را بدهد، شما به او می خندید و سخنش را غیر عاقلانه می شمارید بنابراین از وجود کتاب و نظم و هماهنگی کلمات و حروف آن به دو موضوع پی می برید:

اوّل اینکه: کتاب مؤلّف و نگارنده ای دارد.

دوم اینکه : نگارندهٔ کتاب دارای عقل و علم و مهارت و توانایی است و در کارش هدفدار وده است.

همچنین هر دستگاه منظّم و هدفداری را ببینید به عقل تدبیر و توانایی سازندهاش پی میبرید و

از ظرافت کاری و نظم آن دستگاه بر مقدار علم و توانایی سازندهاش اطّلاع پیدا می کنید.

کتاب بزرگ جهان آفرینش نیز دارای حروف و کلمات و جملاتی است، هر یک از موجودات و پدیده ها و حوادث حرفی یا کلمه ای یا جمله ای از این کتاب بزرگ است. حوادث و پدیده های جهان درهم و برهم و بی ربط نیستند بلکه همانند حروف و کلمات کتاب نظم و هماهنگی و پیوستگی دارند. به این کتاب بزرگ بنگرید در ساختمان بدن انسان \_ که کلمه ای از کتاب آفرینش است \_ صدها دستگاه ظریف و منظم وجود دارد که در ساختمان هر یک از آنها صدها ظرافت و ریزه کاری مشاهده می شود. این مجموعهٔ باعظمت یک واحد را تشکیل می دهد که اجزایش همه به هم پیوسته و مربوطند. تعاون و همکاری دارند و نیاز یکدیگر را برطرف می سازند، هر یک از دستگاه های مختلف بدن به منزلهٔ کارخانهٔ عظیمی است و همهٔ این کارخانهها به یکدیگر وابسته اند. مجموع اعضاءِ بدن انسان با نظم و هماهنگی کامل کار می کنند تا انسان زنده بماند و به زندگی خویش ادامه دهد.

بدن انسان نیز نمی تواند به تنهایی به حیات خویش ادامه دهد بلکه به موجودات دیگری مانند آب و هوا و غذاهای گوناگون، درختان و گیاهان و حیوانات و منابع طبیعی زمین وابسته و نیازمند است و بدون اینها نمی تواند زندگی کند و همهٔ اینها به تابش خورشید و حرکت منظم زمین و توالی شب و روز و فصل تابستان و زمستان وابسته اند. تا آنجا که گویی همگی یک واحد حقیقی را تشکیل می دهند که کمال نظم و هماهنگی در بینشان برقراراست. با دقّت به این کتاب بزرگ آفرینش، به جهان بنگرید، به کلمات پویا و زیبایش نگاه کنید، ارتباط و نظم و هماهنگی کلمه کلمهاش را دقیقاً ملاحظه نمایید، چه می بینید؟ به خوبی درک می کنید که این مجموعهٔ بزرگ آفرینش، تصادفاً و بدون هدف به وجود نیامده است، طبیعت بی درک و شعور نمی تواند چنین نظام دقیق و هدف داری را برقرار سازد، نمی تواند چنین کتاب پر حجم و پر معنایی را به نگارش در آورد. با مشاهدهٔ جهان و فهم ارتباط و هماهنگی آن به خوبی کتاب پر حجم و پر معنایی را به نگارش در آورد. با مشاهدهٔ جهان را آفریدگاری است دانا و توانا که با علم و تدبیر و هدف داری جهان را آفریده است و اداره می کند، به این ترتیب به هرجا که بنگری، در هر پدیده ای که همالاعه کنی آثار علم و قدرت خدای جهان آفرین را مشاهده خواهی کرد. و این طریق \_ یعنی نگرش و مطالعه کنی آثار علم و قدرت خدای جهان آفرین را مشاهده خواهی کرد. و این طریق \_ یعنی نگرش و مشاهدهٔ جهان آفرینش \_ یکی از بهترین راههای خداشناسی است.

## بیندیشید و پاسخ دهید.

- ١\_ با مشاهدة پيوستگي و ارتباط حروف و كلمات يک كتاب چه ميفهميم؟
- ۲ ـ در این درس جهان آفرینش به چه تشبیه شده است؟ منظور از این تشبیه چیست؟
  - ٣ نمونه ای از نظم و ارتباط و هماهنگی جهان آفرینش را بیان کنید.
- ۴ از مشاهدة اندیشمندانهٔ جهان و ارتباط و هماهنگی این مجموعهٔ عظیم، چه میفهمیم؟ به
  کدام یک از صفات آفریدگارش پی می بریم؟

# هر پدیده علّتی دارد

برگهای درخت آرام آرام حرکت می کنند، می پرسید: برگها چرا حرکت می کنند؟ علّت حرکت برگها چیست؟

باد برگها را حرکت می دهد، «علّت» حرکت برگها باد است. اگر باد نوز د برگها هم از حرکت می ایستند و به سخن دیگر، وجود باد است که علّت حرکت برگها می شود. بنابراین می گوییم: حرکت برگها «معلول» و باد «علّت» است. معلول به چیزی می گوییم که به واسطهٔ علّتی پدید آمده باشد و به همین جهت به آن «پدیده» می گوییم.

در مقابل چشمان شما سیب سرخی از درخت روی زمین میافتد. خم میشوید، سیب را برمیدارید و میبویید و میپرسید: چرا سیب از درخت افتاد؟ «علّتِ» افتادن سیب چه بود؟

قوّهٔ جاذبهٔ زمین سیب را به سوی خود کشید. «علّتِ» افتادن سیب، قوّهٔ جاذبه بود. اینجا هم دو چیز وجود دارد: یکی افتادن سیب و دیگری قوّهٔ جاذبهٔ زمین. قوّهٔ جاذبه علّت است و افتادن سیب معلول.

به دیواری تکیه دادهاید، دیوار گرم میشود و شما در پشت خود احساس گرمی میکنید. میپرسید : چرا دیوار گرم شد؟ علّت گرمی دیوار چیست؟

دوست شما می گوید: نمی دانم علّت چیست.

برمیخیزید و از اتاق بیرون میروید، میبینید که در پشت دیوار، اجاق زدهاند و زیر دیگ سیاه و بزرگی آتش روشن کردهاند. تازه می فهمید که «علّتِ» گرمی دیوار، آتش زیر دیگ بوده است.

اینجا هم دو چیز وجود دارد که یکی وابسته به دیگری است : یکی گرمی دیوار دیگری وجود آتش، البتّه گرمی دیوار وابسته به وجود آتش است یعنی اگر آتش نباشد دیوار گرم نمی شود. به همین جهت می گوییم : وجود آتش «علّت» است و گرمی دیوار «معلول» آن.

بین علّت و معلول ارتباط کاملی برقرار است و تا علّت نباشد، هرگز معلول پدید نمی آید و همیشه

پديدآمدن معلول نتيجهٔ وجود علّت است، وجود معلول نتيجهٔ وجود علّت است.

انسان از همان آغاز زندگی این مطلب را بهروشنی می فهمیده و می دانسته است. می دانسته که در بین پدیده های جهان ارتباط مخصوصی برقرار است. وجود و هستی بعضی چیزها به وجود بعضی چیزهای دیگر نیازمند و وابسته است.

## چند مثال و تجربهٔ دیگر

دست خود را حرکت دهید، چیزی را بردارید، این حرکت «کارِ» شماست و شما «علّت» این «کار» هستید. اگر شما نباشید، این «کار» هم نخواهد بود.

به دوست خود «نگاه کنید» این «نگاه کردن» کار شماست و از شما صادر شده است شما علّت این «کار» هستید، این کار \_ یعنی نگاه کردن \_ وابسته و نیازمند به شماست و اگر شما نباشید این «کارِ شما» هم نخواهد بود. بنابراین شما علّت هستید و کار شما معلول. و روشن است که وجود معلول به علّت وابسته و نیازمند است.

به سخنی که دوست شما می گوید «گوش دهید». این گوش دادن هم کار شماست و متّکی به هستی و وجود شماست. بودنش به بودنِ شما بستگی دارد و اگر شما نباشید، گوش دادن شما هم نخواهد بود.

شما به دوست خود محبّت می کنید این محبّت به شما وابسته و نیازمند است، چون اگر شما نباشید، دیگر محبّت شما هم نخواهد بود، آیا این طور نیست؟

شما چیزهای بسیاری را میدانید و میدانید که «علم و دانشِ» شما به وجود شما بستگی دارد و اگر شما نباشید علم و دانش شما هم که معلول وجود شماست، نیست.

شما وابستگی و ارتباط مخصوص بین خودتان و بین علم و دانش، محبّت و ارادهٔ خودتان را درک می کنید. خوب درمی یابید که چگونه محبّت و علم و ارادهٔ شما، مربوط و وابسته و نیازمند به شماست. این ارتباط مخصوص «علیّت» نام دارد، محبّت و علم و اراده معلول و شما علّت آنها هستید. کارهای شما معلول شما هستند و وجودشان به شما نیازمند و به شما بستگی دارد. شمایید که حرکت می کنید، چیز می نویسید، راه می روید، حرف می زنید، فکر می کنید، می فهمید، می دانید، تصمیم می گیرید، محبّت می ورزید، اراده می کنید و .... اینها همه کار شما هستند و شما هستید که علّت آنها می باشید و آنها را پدید می آورید. اگر شما نبودید، این کارها هم نبودند، «وجود» این کارها به «وجود» شما نیاز دارد و به عبارت دیگر همهٔ کارها «معلول» و شما «علّت» آنها هستید و ارتباط مخصوصی که بین شما و کارهای شما برقرار است «علیّت» نام دارد.

انسان مفهوم «علّیت» را بهخوبی می شناسد و از آغاز زندگی آن را درمی یابد و با آن سرو کار دارد، مثلاً: برای رفع تشنگی سراغ آب می رود و برای رفع گرسنگی به سراغ غذا می رود؛ می دانید چرا؟ برای اینکه آب را علّت رفع تشنگی و غذا را علّت رفع گرسنگی می داند، چرا به هنگام سرما به آتش پناه می برد؟ برای اینکه آتش را علّت گرمی می شناسد. اگر صدایی بشنود در جستجوی یافتن علّت آن برمی آید، چرا؟ برای اینکه برای هر پدیده ای علّتی می خواهد. برای روشن کردن چراغ کلید برق را می زند، برای برطرف شدن بیماری به دنبال دوا می رود و برای اینکه مقصودش را به دیگران بفهماند، سخن می گوید و ... .

قانون علّیت یک قانون کلّی و جهان شمول است، همهٔ انسان ها با چنین مفهومی آشنا هستند و آن را وِجدان می کنند و در می یابند؛ همه آن را پذیر فته اند و زندگی را بر آن استوار ساخته اند. اگر انسان علّیت را در نمی یافت و باور نداشت زندگی برایش ممکن نبود و به هیچ کاری اقدام نمی کرد. انسان قانون علّیت را پذیرفته است که در مورد هر پدیده ای علّت جویی می کند و «چرا» می گوید، می گوید: چرا برگها حرکت می کنند؟ چرا سیب از درخت افتاد؟ چرا دیوار گرم شد؟ و ...

پیش بینی های انسان در اثر همین علّت باوری است، چون انسان قانون علّیت را پذیرفته است، از هر علّتی پدیدهٔ خاص و معلول معیّنی را انتظار دارد، از طلوع خورشید انتظار نور دارد، از وجود آتش انتظار حرارت و از آب و غذا امید رفع تشنگی و گرسنگی و ....

#### \*\*\*

قانون علّیت \_ همانگونه که دانستید \_ روشن می کند که هر پدیده ای وجودش وابسته و نیازمند به چیز دیگری است که آن چیز دیگر «علّت» نام دارد. مثلاً گرمی دیوار، پدیدهٔ تازه ای بود و ناچار وجودش از آتش پشت دیوار سرچشمه گرفته بود، همیشه این معلول است که وجودش از علّت سرچشمه می گیرد و به علّت نیازمند است ولی علّت را به معلول هیچ نیازی نیست.

## طرح سؤال

اکنون این سؤال را مطرح می کنیم که : علّت پدید آمدن این جهان و هرچه در آن است چیست؟ سرچشمهٔ وجود زمین و آسمان، خورشید و ستارگان چیست؟ این جهان \_ که پدیده ای است و همانند دیگر پدیده های کوچک و بزرگ، نیازمند و وابسته است \_ وابستگی و نیازش به کیست؟ علّت وجودش کیست؟ کدام وجود بی نیاز است که به این جهانِ نیازمند، هستی می بخشد؟ علّت هستی این جهان کیست؟

عقل آگاه و وجدان بیدار انسان که «علّیت» را بهعنوان یک اصل کلّی و جهانشمول پذیرفته است، بهروشنی پاسخ می دهد که: این جهان نیز علّت قادر و توانایی دارد که با قدرت خویش آن را پدید آورده و اداره می کند و قدرت و عظمتش برجهان و جهانیان سایه گستر و قاهر است.

این جهان به او وابسته و به او نیازمند است، علّت و سرچشمهٔ هستی این جهان او است. او آفریدگار توانا و بی نیاز این جهان است او خدای قادر و متعال است، او خدای هستی بخش است که به پدیده های جهان نور هستی می بخشد و در هر لحظه نیاز وجودیشان را برطرف می کند، عالم و قادر و قاهر و پیروز است، این جهان و نظم هماهنگ آن را مقرّر فرموده و اداره می کند، اوست که هر لحظه نیازهای وجودی ما را برمی آورد و از سرچشمهٔ لطف و رحمتش بر ما می بخشاید، ما بنده و نیاز مند اوییم و در برابر قدرت و عظمت او تسلیم و فرمان پذیریم، نعمت های پیاپی و بی پایانش را سپاس می گوییم و رهنمودهای روشنگرش را فرا راه زندگی قرار می دهیم.

#### بیندیشید و پاسخ دهید.

۱ بین علّت و معلول چگونه ارتباطی برقرار است؟ کدام یک نیازمند و وابسته به دیگری است؟ ۲ در مثال های درس دوباره بنگرید، معلول هایی که در درس یاد شده، شماره کنید، علّت هریک را در مقابلش بنویسید.

۳ ارتباط بین علّت و معلول چه نامیده میشود؟ آیا ممکن است مفهوم قانون علّیت را کسی
 نداند و باور نداشته باشد؟ توضیح دهید چگونه؟

۴\_ «قانون علّیت یک قانون کلّی و جهانشمول است» یعنی چه؟

۵ از اینکه انسان کلمهٔ «چرا» را به کار میبرد، چه می فهمیم؟

٤\_عقل و وجدان انسان دربارة علّت و سرچشمهٔ این جهان چه می گوید؟

٧\_ وظيفهٔ ما در مقابل پروردگار جهان \_ كه هر لحظه از بخششها و نعمتهايش بهرهمنديم \_

#### چیست؟

#### درس چهارم

## سرچشمهٔ این آبشار بلند

آبشار بلند و زیبایی را که در انتهای درّهٔ پردرختی قرار گرفته است، درنظر آورید. ای کاش می توانستید در یک روز تعطیل با دوستان به دیدار چنین آبشار بلند و زیبایی بروید و در کنار سایهٔ درخت بیدی که در کنار رودخانه چتر زده بنشینید و از دیدار این منظرهٔ قشنگ و تنفّس در هوای پاک و خنک کوهسار لذّت ببرید و خستگی جسم را در آب بشویید و جان را طراوت بخشید. راستی که فرود پرخروش آبشار چه زیبا و دیدنی است. وقتی از دور به آن می نگرید ستون بلند و سپیدی را می بینید که استوار و ثابت ایستاده است، ولی نزدیک که می رسید جریان پرشتاب آب را می بینید که با خروش و سرعت فراوان فرو می ریزد و هر لحظه آب از بالای آبشار با شتاب بسیار، به تندی پایین می آید و در بستر رودخانه پیش می رود، تازه می فهمید که آن ستون سپید و بلند و استواری که از دور مشاهده می کردید و ثابت می پنداشتید یک لحظه هم ثابت نیست، بلکه هر لحظه در تغییر است و در هر لحظه آب این آبشار را به وجود می آورد و آبشار در هر لحظه وجودی تازه دارد و نوبه نو پدید می آید. این نوپدیدی و تغییر این پرسش را در ذهن شما ایجاد می کند که سرچشمهٔ این آبشار کجاست؟ علّت وجود این آبشار کدام سرچشمه است؟ چون می دانید که هر پدیده علّتی دارد و ناچار این آبشار هم که پیابی و در هر لحظه پدیدی تازه دارد، به علّت و سرچشمهای متّکی است و از آنجا مایه می گیرد، لذا می پرسید که این آبشار از کجا سرچشمه می گیرد؛ علّت وجود این آبشار چیست؟ تردیدی ندارید که ناچار علّتی دارد و از سرچشمهای مایه می گیرد، ولی نمی دانید که آن کجا و چگونه است.

اکنون با توجّه به این مثال روشن، به جهان و پدیده های جهان بنگرید، چه می بینید؟ آیا یک مجموعهٔ ثابت وایستا و پابرجا؟ یا یک مجموعهٔ متغیّر و پویا و در حرکت؟ طلوع خورشید را بنگرید، غروب زیبای خورشید را ببینید. با طلوع خورشید روز روشن هر لحظه اش نوبه نو پدید می آید و ساعت به ساعت می گذرد و به هنگام غروب از حرکت باز می ایستد و شب فرا می رسد، شب نیز یک لحظه بی حرکت نمی ایستد و تا به صبح در تاریکی راه می پوید تا خود را به طلوع خورشید برساند. بهار و تابستان و پائیز



و زمستان را ببینید، درختان با نسیم بهاری از خواب زمستانی بیدار می شوند، آرام آرام جوانه می زنند و شکوفه می آورند، شکوفه ها به تدریج راه می پویند تا به میوه تبدیل می شوند. بهار می گذرد و تابستان و پائیز فرا می رسند برگهای درختان سبزی و خرّمی خود را از دست می دهند، زرد و پژمرده از روی شاخه ها پر پر می زنند و بر زمین می افتند. با آمدن امروز از دیروز و حوادث آن نشانی باقی نمی ماند و با رسیدن زمستان از بهار و تابستان اثری باقی نمی ماند، همه چیز در حرکت و تغییر است.

باز هم نزدیک تر بیایید و از نزدیک بنگرید، چه می بینید؟ آیا یک مجموعهٔ ثابت وایستا و پابرجا؟ یا یک مجموعه ای که چون یک آبشار بلند مرتباً در تغییر و ریزش و نوپدیدی است؟ از دور ترین کهکشان ها تا کوچک ترین ذرّه ای که نزدیک شماست همه به طور حیرت انگیزی در تغییر و پویش و در حرکت و در جریان می باشند و در جریان مداوم خود مرتباً صورت های بدیع و تازه پدید می آورند. آفتاب و ماه و ستارگان، آب و خاک، شب و روز، سال و ماه، ابر و باد و باران، همه و همه در تغییر و پویشند، همه چون یک آبشار بلند در حرکت و ریزشند، همه مانند حلقه های به هم پیوستهٔ یک زنجیر به سوی هدفی که برای آن پدید آمده اند در حرکت و در تلاشند.

این نوپدیدی و تغییر، این پرسش را در ذهن انسان ایجاد میکند که سرچشمه این آبشار بلند جهان و پدیدههای آن کیست؟ علّت وجود این آبشار کدامین سرچشمه است؟

در پاسخ چه می توان گفت؟ آیا می توان گفت که پدیده های گوناگون و مرتبط این جهان پهناور \_ که چون آبشار بلندی در ریزش و خروشند \_ بدون علّت پدید آمده و فرو می ریزند؟ البتّه فطرت علّت جوی انسان که برای هر پدیدهٔ جزئی به دنبال علّت و سببی می گردد، این پاسخ را هر گز نمی پسندد و ناچار برای مجموعهٔ پدیده های جهان هستی نیز در پی علّتی می گردد و برای این آبشار بلند نیز سرچشمهٔ نیرومندی جستجو می کند. علّتی که سرچشمه و پشتیبان وجود همهٔ این پدیده های کوچک و بزرگ جهان باشد و با علم و قدرت بی انتهای خود، این نظام بدیع و این پدیده های به هم پیوسته و هدف دار را پیاپی پدید آورده و اداره نماید.

نهاد علّت جوی انسان بی هیچ تردید؛ اذعان می کند که علّت پدید آمدن این جهان \_ که سراسر پدیده های نو و مرتباً در آفرینش مجدّد است \_ آفریدگار بزرگ و نیرومند و بی نیازی است که با علم و قدرت و توانایی بی پایان خود، آن را پیاپی هستی می بخشد و به سوی هدف معیّنی هدایت می کند. او سرچشمه و پشتیبان این آبشار بلند هستی است که با علم و تدبیر خود آن را به جریان افکنده و اداره می کند. هر قطره ای و هر ذرّه ای و هر پدیده ای در هستی و ریزش خود به او نیاز مند است و او به چیزی مانند نیست.

خرد علّت جوی انسان به خوبی و روشنی درک میکند که جهان و همهٔ پدیده های جهان چون آبشار بلند و زیبایی است که از پیش خود نیست بلکه قطره قطرهٔ آن و ذرّه ذرّهٔ آن از یک مرکز قدرت نامتناهی سرچشمه می گیرد، همهٔ پدیده ها معلول وجود اویند و در پناه هستی او رنگ هستی می گیرند و با روشنایی ذات او روشن و پیدا می شوند.

خرد علّت جوی انسان، انسان را دعوت می کند تا آن مرکز نامتناهی قدرت و زیبایی را بشناسد و با او آشنا و آشناتر شود؛ چون که دریافته هر خیر و خوبی از اوست و بازگشت انسان نیز به سوی اوست. اگر انسان خوب بیندیشد و در ریزش زیبای پدیده های جهان به دقت بنگرد به روشنی مشاهده می کند که جهان و جهانیان به یک هستی و حیات و قدرت نامتناهی متکی هستند و از سرچشمهٔ مهر و رحمت او، وجود و حیات می گیرند، در پرتو چنین بصیرت و اندیشه ای است که انسان دل از هرجا برمی کند و تنها به او می پیوندد و دل به او می بندد و جز در برابر عظمت و کبریای او در مقابل چیزی و کسی سرفرود نمی آورد زیرا در می باید که دیگران هرچه دارند از او دارند، لذا چشم از آفریدگان خدا فرو می بندد و یکباره دل در گرو کسی می نهد که سرچشمه علم و قدرت و آفرینش و رحمت و زیبایی است. خود را تحت سرپرستی پروردگار عظیم و عزیزش قرار می دهد، جز رضای او، رضای کسی را نمی جوید و جز قدرت او قدرتی نمی شناسد و با اخلاقی پاک و اعمالی نیک راه نزدیکی و انس و آشنایی او را می پیماید و به این ترتیب به آخرین درجهٔ کمال انسانی خویش صعود می نماید و کمال واقعی و سعادت دنیا و آخرت را احراز می نماید. سعادتی که عظمت و زیبایی آن در وصف نمی گنجد.

#### بیندیشید و پاسخ دهید.

۱ وقتی به نوپدیدی لحظه به لحظهٔ آبشار توجّه میکنیم، چه پرسشی در ذهن ایجاد میشود؟
 ۲ از تغییر و دگرگونی دائم موجودات این جهان نمونه هایی بیان کنید.

۳ وقتی به نوپدیدی و تغییر پیوستهٔ جهان توجّه می کنیم، چه پرسشی در ذهن ایجاد می شود؟
 ۴ پاسخ نهاد و وجدان علّت جوی انسان، در جستجوی علّت برای این نظام بدیع و این پدیده های به هم پیوسته و هدف دار چیست؟

۵\_ سرچشمه و پشتیبان این آبشار بلند هستی کیست؟

۶\_ چرا انسان خداشناس و خداپرست خود را تسلیم خدا می کند و سرپرستی و هدایت او رامی پذیر د؟

## دو برهان دربارهٔ خداشناسی

برهان بیان متین و روشنگری است که موجب روشن شدن مطلبی میشود و جهل و تردید را در مورد آن برطرف میکند، به چنین بیانی «برهان» گفته میشود.

تاکنون با دو برهان دربارهٔ خداشناسی آشنا شده ایم: برهان نظم و برهان علیّت و اینک به بررسی و مقایسهٔ این دو برهان می پردازیم:

نخست برهان نظم : بحثهای خداشناسی که در درس دوم این کتاب و در درسهای سالهای پیش خوانده اید همه براساس «برهان نظم» نوشته شده است، مثلاً در سال گذشته پس از آنکه با ساختمان دستگاهی از دستگاههای بدنمان آشنا شدیم، چنین خواندیم :

در ریزه کاریها و ظرافتهای شگفتی که در این دستگاه به کار رفته خوب تر بیندیشیم، در نظم و هماهنگی و ارتباط دقیق گردش خون با کار کلیهها و کار کلیهها و ارتباط آنها با میزنای و ارتباط میزنای با مثانه و ... بهتر تأمّل کنیم، چه می بینیم؟ آیا یک مجموعهٔ بی هدف و نامنظم؟ از مشاهده و دقت در این مجموعهٔ با هدف و منظم؟ یا یک مجموعهٔ بی هدف و نامنظم؟ از مشاهده و دقت در این اندام بسیار ظریف و مهم و این مجموعهٔ حساس و دقیق چه می فهمید؟ از دقت و نظم و حسابی که در خلق این مجموعه و چگونگی شکل و اندازه و ارتباط و هماهنگی و همکاری آنها به کار رفته، چه در می یابید؟ آیا بر این باور یقین نمی کنید که این دستگاه دقیق و منظم و سایر دستگاههای بدنمان و خود به خود و بی حساب پدید نیامده است؟ آیا ممکن است انسان عاقل و اندیشمندی بپذیرد که طبیعت تاریک و خاموش و بی شعور پدیدآور چنین نظم شگرفی است؟ هرگز ... بلکه هر فرد خردآشنا و فهمیده ای اذعان می کند که وجود دانا و توانایی آن را آفریده و در آفرینش آن هدفی را منظور نموده است. بر این اساس هر فرد خردمندی با نگاه به این همه اسرار و شگفتی ها، ایمانش را به آفریدگاری بزرگ و دانا و توانا تقویت و تحکیم می کند و در مقابل شکوه قدرت و

فراوانی نعمت او سرتسلیم و تعظیم فرود می آورد.

این برهان که دربارهٔ خداشناسی خوانده اید «برهان نظم» نام دارد، یعنی به پدیده های جهان آفرینش می نگریم و نظم و ارتباط و هماهنگی و محاسبه و تقدیر و اندازه گیری را در ذرّه ذرّهٔ آن می بینیم و نتیجه می گیریم که خالق و فراهم آورندهٔ این دستگاه های منظم و هماهنگ و به هم پیوسته، وجود قادر و عالمی است که توانسته با علم و قدرت خویش چنین نظم و آهنگ بدیعی را پدید آورد. چون اگر نادان و ناتوان بود نتیجهٔ کارش جزبی نظمی و ناهماهنگی و بی حسابی و بی هدفی چیزی نبود.

«برهان نظم» به طور خلاصه این چنین بیان می شود:

جهان آفرینش براساس نظم و ترتیب و هماهنگی و ارتباط کامل استوار است، هر نظم و ترتیبی و هرهماهنگی و تقدیری ساخته و پرداختهٔ سازندهای دانا و تواناست، پس این جهان هم مخلوق آفریدگاری دانا و تواناست.

در این برهان، (برهان نظم)، ابتدا به نظم و هماهنگی و حساب و تقدیری که در اجزای جهان است توجّه می کنیم و آنگاه با توجّه به این باور که «هر نظم و تقدیری تقدیرکنندهٔ آگاه و توانایی دارد»، نتیجه می گیریم که این نظم و هماهنگی عظیمی هم که در جهان برقرار است خالقی دانا و توانا دارد.

دوّ م برهان علّیت: دو درس گذشته که در این کتاب خوانده اید، براساس برهان علّیت نگاشته شده است، در برهان علّیت، دیگر به نظم و هماهنگی میان اجزای پدیده ها و پدیده های این جهان نمی نگریم بلکه به ذات و هستی پدیده ها نظر می کنیم و به نیاز ویژه ای که هر پدیده به علّت دارد نظر می دوزیم و بنابر قانون علّیت \_ که هر انسانی به آن عمیقاً باور دارد \_ مسئله را این چنین طرح می کنیم:

هر پدیده ای که به وجود می آید وجودش از خودش نیست، بلکه و ابسته و نیاز مند به چیز دیگری است که آن چیز دیگر «علّت» نام دارد.

این جهان نیز که مجموعهای از پدیده های گوناگون است بناچار علّتی دارد، و پدیده های این جهان سرچشمهای دارد، آفریدگار بزرگ و نیرومند و بی نیازی دارد، او علّت و سرچشمهٔ این آبشار بلند هستی است، هر قطرهای و هر ذرّهای و هر پدیدهای در هستی و ریزش خویش به او نیازمند است و او به چیزی نیازمند و همانند نیست.

اگر انسان خوب بیندیشد، به روشنی مشاهده می کند که جهان و جهانیان به یک هستی و قدرت نامتناهی متّکی هستند و از سرچشمهٔ مهر و رحمت و بخشش او، وجود و هستی می گیرند.

در برهان علّیت سخن از ایناست که هر پدیدهای که بهوجود می آید وجودش وابسته و نیازمند

است. وجودش از خودش نیست بلکه به علّتی متّکی است و جهان و هر چه در آن است ـ که یکسره پدیده هستند و همه در آفرینشند ـ ناچار از منبع عظیم قدرت و هستی بی کرانی سرچشمه می گیرند که آن قدرت بی منتها را خدا می نامیم.

#### \*\*\*

هر دو برهان ــ برهان نظم و برهان علّیت ــ برای این است که گرد و غبار غفلت و بی توجّهی را از چشم اندیشه و فطرت انسان پاک کند تا انسان با فطرت پاک و عقل بیدار خویش واقعیات را بنگرد و روشن ترین روشنها را ببیند و ایمان خود را به خدای قادر متعال تحکیم و تقویت نماید.

امّا فطرتهای پاک انسانهای آگاه به آفرینندهٔ بزرگ و توانای خویش آنچنان یقین و باور دارد و آنقدر این موضوع برایشان روشن و قطعی است که کمتر به اقامهٔ برهان و دلیل نیاز دارند. این فطرتهای پاک و این انسانهای آگاه همه چیز را به قدرت و ارادهٔ شکست ناپذیر خدای بزرگ متّکی می بینند و در همهٔ سختی ها و دشواری ها به او پناه می برند و هرگز دچار یأس و ناامیدی نمی گردند، چون می دانند که هر پدیده ای هرچه هم نیرومند باشد باز نیازمند به خدای بزرگ است و زیر فرمان و ارادهٔ اوست. این فطرتهای پاک و این انسانهای آگاه \_ چون همه چیز را نیازمند خدا می بینند \_ جز در مقابل خدای بزرگ، در مقابل چیز دیگری تسلیم نمی شوند و نسبت به هیچ فرمانی \_ جز فرمان وی \_ پذیرا نمی گردند و زندگی دنیا را با عزّت و پیروزی به سعادت جاودان آخرت می رسانند.

#### بیندیشید و پاسخ دهید.

١\_ برهان يعني چه؟

٧\_ تاكنون چند برهان دربارهٔ خداشناسی می دانید؟

۳\_ «برهان نظم» چگونه بیان میشود؟

۴\_ «برهان علّيت» چگونه بيان مي شود؟

۵\_ چرا در مورد خداشناسی به بیان برهان می پردازیم؟

٤ ــ آیا فطرتهای پاک نیازی به اقامهٔ دلیل و برهان دربارهٔ خداشناسی دارند؟

٧\_ بینش انسان های پاکسر شت دربارهٔ خداشناسی حگونه است؟

### خداجويي

تا آنجا که تاریخ نشان می دهد و در حفّاری ها و تحقیقات باستان شناسی به دست آمده است انسان های گذشته و حتّی انسان های قبل از تاریخ نیز با خدا آشنا بوده اند و در برابر ذاتی عظیم کرنش و عبادت می کرده اند و برای رضای او مراسمی انجام می داده اند.

اکنون این سؤال پیش می آید که بشر در آغاز چگونه متوجّه خدا شد؟ چه عامل و انگیزه ای او را به فکر خدا پرستی انداخت؟ چه عاملی او را رهنمون شد که برای جهان آفریدگاری جستجو کند؟ منشأ و ریشهٔ این اندیشه چیست؟ اصولاً چه عاملی باعث شد که انسان به فکر خدا و خدا پرستی بیفتد و در این باره بیندیشد؟

با کمی دقت پاسخ این سؤال را می توان پیدا کرد \_ همان گونه که در درس سوم گفته شد \_ در بشر غریزه ای وجود دارد به نام غریزهٔ «علّتجویی». بشر از نخستین روزگار علّیت را می شناخته و برای هر پدیده ای و هر موجود نیازمندی، علّتی جستجو می کرده است، اگر گرسنه می شد دنبال غذا می رفت زیرا غذا خوردن را علّت و عامل رفع گرسنگی می دانست. اگر تشنه می شد برای رفع عطش به سراغ آب می رفت چون آب را علّت رفع تشنگی می دانست. اگر صدایی را از پشت دیوار می شنید یقین داشت که صدا علّتی دارد و درصدد یافتن علّتش برمی آمد. اگر بیمار می شد بیماری خویش را نتیجهٔ علّت و عاملی می دانست و به فکر علاج می افتاد. برای رفع سرما به حرارت پناه می برد. چون حرارت را علّت برطرف شدن سرما می دانست.

علّت جویی و کنجکاوی در نهاد هر انسانی نهفته است. هر انسانی همواره در تلاش است که از علل پدیده ها آگاه گردد، در مورد هر پدیده ای «چرا و به چه علّتی» برایش مطرح می شود، همواره کوشش می کند تا برای حسّ کنجکاو و علّت جوی خود پاسخ درست و قانع کننده ای به دست آورد و تا پاسخ درستی به دست نیاورد آرامش ندارد، انسان ذاتاً «علّت جو» است و این غریزه را نمی تواند از دست بدهد و فراموش کند.

همهٔ انسانها \_ و از جمله انسانهای نخستین \_ از این غریزهٔ طبیعی برخوردار بودهاند، انسان در این جهان می زیسته و با حوادث و رویدادهای شگفت آور جهان روبهرو بوده است، توالی منظم شب و روز، تابستان و زمستان، حرکت منظم ماه و خورشید و ستارگان، عجایب و شگفتی های حیوانات و گیاهان، کوههای مرتفع و دریاهای وسیع و آبهای جاری و ... این همه را به چشم می دیده و به اندیشه و تفکّر می افتاده که «علّت» این جهان چیست و پدیده آورنده آن کیست؟ ناچار این جهان منظم علّتی دارد و آفریدگار دانا و توانایی آن را آفریده است و اداره می کند.

به این ترتیب انسانهای نخستین هم با خدا آشنا شدند و به وجود او اعتراف نمودند و در برابر قدرت و عظمتش خاضع شدند.

با گذشت زمان گروهی به اشتباه افتادند و به پرستش معبودها و خدایان دروغین مشغول گشتند و به تدریج بت پرستی و خورشیدپرستی و ماه پرستی و آتش پرستی و ستاره پرستی و ... نیز در بین مردم پیدا شد.

پیدایش معبودهای دروغین خود شاهدی است بر اینکه انسان به واسطهٔ غریزهٔ علّت جویی خویش توجّه داشته که برای ادارهٔ این جهان علّتی لازم است ولی در برخی موارد اشتباه کرده مصادیق دروغین را به عنوان علّت و آفریدگار حقیقی پنداشته و به پرستش آنها اشتغال ورزیده است.

کوتاه سخن اینکه: انسان به وسیلهٔ غریزهٔ «علّت جویی» که در نهادش نهفته است برای مجموع موجودات و پدیده های جهان، علّتی جستجو می کرده و به این ترتیب با خدای جهان آفرین که «علّت حقیقی» موجودات نیاز مند و پدیده های جهان است آشنا گشته و به وجودش پی برده است و به پرستش او برخاسته است.

## بیندیشید و پاسخ دهید.

۱\_ چه عامل و انگیزه ای انسان ها را به فکر خدایر ستی انداخته است؟

۲\_ «علّتجویی» یعنی چه؟ نمونه هایی از «علّتجویی» انسان را بیان کنید.

۳\_ از اینکه در مورد هر پدیده ای «چرا و به چه علّتی» برای انسان مطرح می شود، چه می فهمیم؟

۴\_ پیدایش معبودها و خدایان دروغین گواه چیست؟

## أفريننده أسمانها و زمين

به گذشتهٔ خویش می نگرم، دوران کودکی رابه خاطر می آورم ولی از دوران شیرخوارگی چیزی به یاد نمی آورم، امّا چهرهٔ لطیف و کوچک آن دورانم را می توانم در آغوش مادرم ببینم، چهرهٔ خواهرم را، او تازه به دنیا آمده است، چشمهای کوچک و زیبایش را که می گشاید، گویی از آسمان آبی پرده برمی دارد، تازگی با لبهای نازکش لبخند می زند و با انگشتهای ظریفش چیزها را می گیرد و به سوی دهان می برد.

مدّتها کنار او می نشینم و به اندیشه می پردازم: چه کسی تو را در شکم مادر بدین گونه پرورده است؟ چه نقّاش زیباآفرینی! چه مجسمه ساز توانایی! چه خوب می دانسته که تو به چیزهایی نیاز داری، همه را به تو بخشیده است، دو چشم زیبا، دو گوش شنوا، دو دست و دو پا و ... برای تو آفریده است. مهرت را در دل مادر نهاده و تو را به این نیکویی پرورده است. راستی! پروردگار تو کیست؟ من هم مانند تو نوزاد کوچکی بوده ام، هیچ نقشی در آفرینش خود نداشته ام. نقّاش توانایی این شکل و رنگ را بر چهره ام کشیده و وجود قدر تمندی مرا این گونه ساخته و پرداخته است ... راستی! پروردگار من کیست؟

همهٔ انسانها چنین سؤالی را از خویش می کردهاند، به نیاز خود می نگریستهاند، به دوران کودکی و شیرخوارگی و پیش از آن به هنگامی که در شکم مادر بودهاند، نظر می کردهاند، به نیاز خود پی می بردهاند و در می یافتهاند که وجود بی نیاز و قدر تمندی آنان را آفریده و این چنین پرورده است، و از خویش می پرسیده اند که: پروردگار من کیست؟

فطرت پاکشان آنان را به پروردگار بزرگشان رهنمون می شده و درک روشنشان آنان را به ستایش و عبادت او دعوت می کرده است. و همیشه در طول تاریخ، انسانها با نهاد حق گرای خویش با پروردگارشان ــ پروردگاری بی نیاز و قدر تمند ــ آشنا بوده اند و او را به یگانگی می پرستیده اند اما گاه هم به لغزش می افتاده اند و بت های بی جان و مجسمه های ناتوان، یا خورشید و ستارگان را پروردگار خویش می شمرده اند و این لغزش ریشهٔ همهٔ پریشانی ها و مایهٔ همهٔ بدبختی هایشان می شده است. به علت این لغزش دیگر به هر ذلّتی تن می دادند و هر ستمی را می پذیرفتند، به ظلمت و ضلالت در می افتادند و در انبوه تاریکی ها اسیر می شدند.

ولی خدای مهربان و بزرگ \_ که آنان را پرورده \_ رهایشان نمی کرده و برای بیداری و آگاهیشان، پیامبرانی می فرستاده است، تا آنان را با پیام های خویش از ظلمت شرک و انحراف برهانند و در راه بیداریشان بکوشند و به خداپرستی و توحید فراخوانند و با شرک و بت پرستی \_ که مایهٔ همهٔ اسارت هاست \_ قاطع و بی امان مبارزه کنند.

حضرت ابراهیم یکی از بزرگ ترین پیامبران الهی است که خدا او را برای نجات و هدایت مردم انتخاب نمود، تا آگاهی بخش و بیدارساز قومش باشد، چراغ عقلشان را برافروزد و دلشان را از عشق و امید به پروردگارشان لبریز سازد. نیکی ها و زیبایی ها را به آنان بنمایاند و از زشتی ها و پلیدی ها بازشان دارد.

در آن روزگار اکثر مردم بت پرست بودند، از سنگ و چوب مجسّمهای میساختند و در مقابلش به خاک می افتادند و یا خورشید و ماه و ستاره می پرستیدند. خدا هدایت و نجات چنین مردمی را بر عهدهٔ حضرت ابراهیم نهاد و او را در سنّ جوانی به سوی قومش فرستاد. اما چون بر بت پرستی خو گرفته بودند، ارشاد و هدایت آنان بسیار دشوار بود، با این همه حضرت ابراهیم هما مر خدا به هدایت و ارشادشان همّت گماشت، گاه و بی گاه در عبادتگاه شان شرکت می نمود و در فرصت هایی که پیش می آمد با آنان سخن می گفت، با لحن آرام و دلپذیرش دربارهٔ پروردگار مهربان صحبت می کرد و با خوش اخلاقی و مهربانی دربارهٔ خدای جهان آفرین به که پروردگار و پروردگار همه است به گفتگو و مباحثه می نمود و با دلیل های روشن و آشکار خدا را به مردم معرّفی می کرد. او می دانست که برای نجات و رهایی این مردم از شرک و ذلّت و ستم، در مرحلهٔ نخست باید عقل ها و اندیشه ها را بیدار ساخت. و لذا برای بیدارسازی اندیشه های خفته شان می کوشید.

هنگامی که بت پرستان را می دید که در مقابل مجسمه ای به خاک افتاده اند، از آنان می پرسید: آیا آنچه با دست خود تراشیده اید، می پرستید؟ یعنی که دستساخته و پرداختهٔ شما مخلوق و پروردهٔ شماست، چگونه می تواند خالق و پروردگار شما باشد؟ مجسمه ای که ساخته و پروردهٔ من است، چگونه

می تواند پروردگار من باشد؟ هنگامی که از عبادتکدهٔ ستاره پرستان می گذشت، می دید که گروهی چشم به آسمان دوخته و به انتظار نشسته اند، می پرسید: در انتظار چه نشسته اید؟



ــ منتظریم تا شب فرا رسد و پروردگارمان طلوع کند و ما در مقابلش به عبادت و نیایش برخیزیم. غروب هنگام بود، حضرت ابراهیم هم در کنارشان به انتظار نشست تا هوا تاریک شد و ستارهٔ زیبای زهره از افق سر زد، ستاره پرستان به سجده افتادند و به انجام مراسم ویژهٔ عبادت پرداختند. حضرت



ابراهیم به جایگاه بلند زهره نگریست و زیبایی و روشنی آن را دید و گفت: این پروردگار من است؟! ستاره پرستان این سؤال را از حضرت ابراهیم شنیدند و با ابراهیم به گفتگو پرداختند: دیگر این ستارهٔ زیبا دست ساخته و پروردهٔ ما نیست که ما را سرزنش کنی و بگویی چگونه آنچه را که خود تراشیده اید، می پرستید؟

در میان گفتوگوهاشان، ستارهٔ زیبای زهره آرام آرام سر به افول نهاد و به افق نزدیک شد وغروب کرد و از دیدگان عبادتگران خویش پنهان شد.

حضرت ابراهیم گفت: شگفتا! چگونه این ستاره را که افول می کند پروردگار خود بدانم؟ چون این ستاره با حرکت و طلوع و غروب خود می گوید که من زیر فرمان قدرت پروردگاری هستم که مرا به حرکت درآورده و طلوع و غروبی برایم تقدیر نموده است، نه ...! من چیزی را که به افول و پستی افتد دوست ندارم و آن را پروردگار خود نمی شناسم، چون چنین وجود نیاز مند و محتاجی نمی تواند پروردگار من باشد.

ستاره پرستان این سخنان را از حضرت ابراهیم شنیدند و به فکر فرو رفتند، پاسخی برای حجّت و برهان حضرت ابراهیم نداشتند.

ماه طلوع كرد زيباتر و روشن تر.

حضرت ابراهیم گفت: این پروردگار من است؟! ماه پرستان این سؤال را شنیدند و با حضرت ابراهیم به گفتگو پرداختند، امّا ماه هم پس از گذشت چند ساعت به سوی مغرب سرازیر شد. نه ...! این هم پروردگار من نیست، این هم طلوع و غروب دارد، این هم حرکت و تغییر دارد، به زمان و مکان نیازمند است. چنین موجودی نمی تواند پروردگار من باشد، چون او خود محتاج و نیازمند است.

ماه پرستان این سخنان را شنیدند و به فکر فرو رفتند، پاسخی برای این حجّت آشکار حضرت ابراهیم نداشتند.

خورشید طلوع کرد، بزرگتر و روشنتر.

این پروردگار من است؟! امّا خورشید هم بالاخره به مغرب رسید و افول کرد. نه …! خورشید پروردگار من نیست، او خود در حرکت و گذر و تغییر است، او خود نیازمند است.

حضرت ابراهیم در این هنگام از میان مشرکان برخاست و گفت:

من از این چیزهایی که می پرستید، بیزارم و آنها را نمی پرستم. این خورشید و این ماه و این ستاره آفرینندهٔ دیگری دارند، من رو به سوی کسی کردهام که آسمانها و زمین را پدید آورده است، او پروردگار من است، او سزاوار ستایش و عبادت من

است، او تنها قدرتی است که بر این جهان حاکم است، به او ایمان آورید و ایمان خود را با ظلم و ستم نیالایید تا راه امن و هدایت بپیمایید.

#### توضیح و بررسی

این برهان خدا بود که به حضرت ابراهیم آموخت تا قومش را بیدار و آگاه سازد و از پندارهای موهوم و اعتقادات غلط برهاند. این برهان بر همان دریافت فطری همهٔ انسانها استوار است که «هرپدیدهای علّتی دارد». بر این اساس قوم حضرت ابراهیم تردیدی نداشتند که خود پرورده و آفریدهٔ دیگری هستند و دست قدرتمند دیگری است که آنها را این چنین می پرورد و ناچار پروردگاری دارند. امّا در شناخت پروردگارشان به لغزش افتاده بودند: گروهی بت می پرستیدند و گروهی خورشید، عدّهای ماه و برخی ستاره را، پروردگار خود می دانستند. حضرت ابراهیم با سؤالهای کوتاه خردهای خفته شان را تکان می داد، هشدار می داد تا شاید بیدار شوند و زشتی شرک را ببینند و به زیبایی توحید و خدا پرستی در آیند.

حضرت ابراهیم در میانشان مینشست و با مهربانی و رأفت با آنان به گفتگو می پرداخت و برباورهای فطری و مورد قبولشان تکیه می کرد و می کوشید تا از خانهٔ تاریکشان دریچه ای به سوی نور بهرویشان بگشاید. به آنان توجّه می داد که این چیزهایی را که می پرستید، خود نو پدید و نیاز مندند، طلوع و غروب دارند و به پستی و افول می گرایند و ناچار به سرچشمهٔ بی نیازی متّکی هستند، آن سرچشمهٔ بی نیاز است که پیداگر آنهاست، پدیدآور زمین و آسمانهاست و هم او پروردگار شماست.

#### بیندیشید و پاسخ دهید.

۱\_ چگونه مي توانيم بهتر و بيشتر به نيازهاي خود واقف شويم؟ نتيجهٔ اين آگاهي و وقوف چيست؟

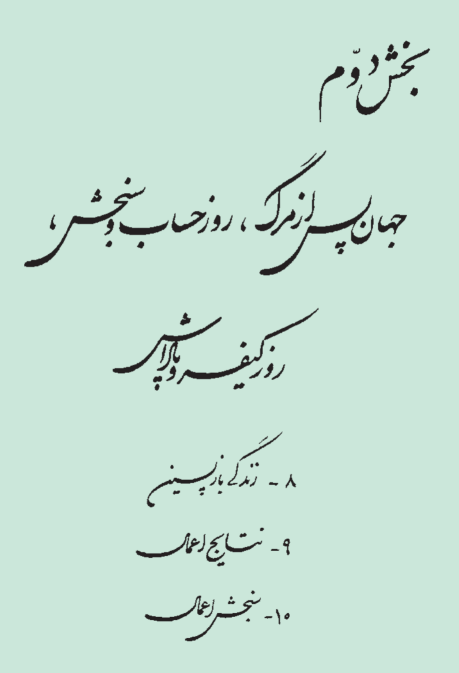
۲\_حضرت ابراهیم برای اینکه عقل های خفتهٔ بت پرستان را بیدار سازد، چگونه برهان می آورد؟

٣\_ حضرت ابراهيم چگونه افول ستاره را دليل نيازش به آفريدگار بي نياز مي گرفت؟

۴\_ با ماه پرستان برهان و حجّت آشکارش را چگونه بیان می کرد؟

۵ ـ با خورشيد پرستان چه مي گفت؟ وقتي از ميان مشركان برخاست چه گفت؟

٤ ـ سخن های حضرت ابراهیم بیانگر چه برهانی است؟ برهان نظم یا برهان علّیت؟ توضیح دهید.



#### درس هشتم

## زندگی بازپسین

#### يديدهٔ حيات

شگفتانگیزترین فرآوردهٔ دستگاه آفرینش پدیدهٔ حیات است. جاندار به معنی وسیع آن شامل گیاه هم می شود، چون گیاه نیز تغذیه، تنفس و تولیدمثل می کند و زندگی و مرگ دارد. یعنی از همهٔ خواص جانوران جز احساس و شعور بهره مند است.

#### تنوع حيات

هر موجود زنده به تنهایی عمری محدود دارد، از چند لحظه تا بیش از هزار سال، اما به هر حال عمری است محدود و سرانجام آن فرسودگی و مرگ است.

برای گیاهان معمولاً فصل بهار، فصل از سرگرفتن زندگی به دنبال مرگ یا سرسبزی و نشاط بهدنبال افسردگی است. بسیاری از گیاهان در فصل بهار از زمین بیرون می آیند و برگ و گل و بر می دهند. درختان نیز که برخی از آنها صدها سال عمر می کنند همه ساله در بهار برگ و بر تازه می آورند و اینها همه نشانه های رحمت خدا و نعمت او برماست.

## زندگی در جهانی دیگر

این همه دگرگونی و تنوع که در مسئلهٔ حیات وجود دارد، بر ما روشن می کند که داستان مرگ و زندگی جلوه های گوناگون دارد. و هرگز نباید تصور کنیم که زندگی فقط یک نوع یا تنها یک مرحله است. یک موجود زنده ممکن است بارها بمیرد و باز زنده شود و در زندگی جدید مرحله ای تازه از تکامل را بگذراند. بنابراین اگر خدای هستی بخش به ما نوید می دهد که زندگی ما بار دیگر تجدید خواهد شد نباید تعجب کنیم. آفریدگار انسان ها البته قدرت دارد که بار دیگر مردم را زنده کند و برای آنها رستاخیزی بزرگ فراهم سازد.

#### مراحل پيدايش انسان

در تعالیم دینی، برای بیان رستاخیز، از تجدید حیات طبیعت گفتگو شده است تا ما را به حیات مجدد انسانها آشنا کند. در اینجا برای روشن کردن مسئلهٔ معاد علاوه بر مسئلهٔ تجدید حیات طبیعت یک نمونهٔ دیگر نیز می توان ذکر کرد. این نمونه، مراحل پیدایش انسان است.

هر انسان مراحلی را گذرانیده، تا بهصورت شخصی رشید و کامل درآمده است. مادهٔ نخستین که در ساختن او به کار رفته خاک است، زیرا نطفهٔ مرد و زن در اثر تغذیه به وجود می آید و خوراک آدمی از مواد حیوانی و گیاهی است که مستقیم یا غیرمستقیم از خاک به وجود می آیند.

پس ابتدا همه خاک بودیم و کم کم خاک بهصورت میوه و گیاه و گوشت و شیر حیوانات درآمد. پدر و مادر از آن تغذیه کردند و نطفه در آنان پیدا شد. و با آمیختن نطفهٔ زن و مرد جنین آدمی تشکیل شد و کم کم رشد کرد. نخست چون لخته ای خون و بعد همچون قطعه ای گوشت نرم شد. رفته رفته استخوان در آن رویید و اندام ها پیدا شدند.

در حدود نه ماه، که گذشت به صورت انسانی تمام عیار درآمد و آماده شد تا زندگی خود را بیرون از رحم مادر آغاز کند. وقتی بدین جهان چشم گشود طفلی کوچک و ناتوان بود.

پس از آن، به ترتیب، دوران کودکی، نوجوانی، جوانی و دوران کمال را گذرانید. بعضی عمر طولانی کردند و به سنین پیری رسیدند و جمعی معدود، آنچنان پیر و فرتوت شدند که قوای خود را از دست دادند. دید چشم، شنوایی گوش و توان زانوهایشان کم شد، و حتی نیروی فکر و تعقل را نیز از دست دادند و آنچه را که می دانستند، فراموش کردند.

این سیر زندگی یک انسان و دورانهایی که گذرانده به ما نشان می دهد که معاد چیزی جز یک مرحلهٔ دیگر از آفرینش انسان نیست و خدایی که از سلولی ناچیز انسانی نیرومند آفریده، می تواند بار دیگر هم انسانها را زنده و برای گذراندن یک مرحلهٔ دیگر از حیات آماده کند.

#### بیندیشید و پاسخ دهید.

۱ ـ از رستاخیز بهار چه نمونه های جالبی سراغ دارید؟ در کلاس برای دوستانتان تعریف کنید.

۲\_ از تنوع مسئله حیات در طبیعت چه درسی می گیریم؟

٣ از مراحل سير زندگي و رشد انسان چه مي آموزيم؟

## درس نهم

## نتايج اعمال

#### ثبت اعمال

پیامبران مکرر به مردم یادآوری کرده اند که هیچ عملی از بین نخواهد رفت و دستگاه ضبط جهان آفرینش کارهای آدمی را ثبت خواهد کرد. ما خود می بینیم چگونه نوار ضبط صوت یا صفحه گرامافون صداها و نغمه ها را ضبط می کند و نوار فیلم یک صحنه را در خود نگاه می دارد و عکس و اسلاید منظره ای را که احیاناً نابود یا ناپدید شده است، بار دیگر در جلو چشم ما نمودار می سازد.

اینها برای ما روشن می کند که ممکن است تمام گفته ها و کرده های ما باقی بماند. البته لازم نیست که ضبط کارهای ما حتماً به وسیلهٔ نوار یا فیلم یا عکس و اسلاید باشد، چه بسا به صورتی بسیار دقیق تر صحنه های عمل ما در متن جهان ضبط گردد.

#### ضبط تاريخ

تاریخ نیز آثار گذشتگان را ثبت میکند و لااقل بخشی از خدمات یا ستمگریهای افراد یا ملتها را در خود نگاه میدارد و ما میتوانیم پس از سالیان دراز آثار آنها را در فرهنگ، تمدن، طرز فکر یا نظام اجتماعی، در کتابها یا سنگ نبشتهها ملاحظه کنیم.

البته، تاریخ همیشه خبرگزار راستین و بی نظری نیست. چه بسیار که وقایع نگاران حقیقت را به گونه ای دیگر جلوه داده اند و برای خوشامدگویی یا ترس و ملاحظه، ستمگری ها را عدالت و خودخواهی ها و تجاوزات را انسان دوستی معرفی کرده اند. زور و غضب را امنیت و آرامش گفته اند، و کاخهای اشرافی و زندگی تجملی گروهی انگشت شمار را به حساب رفاه عمومی گذارده اند.

از طرفی، چه بسیار افراد گمنامی که منشأ خدمات ارزنده یا دارای فضایل ارزشمند انسانی بودهاند، اما از آنجا که تاریخ نویسان از آنان ترس یا امید منفعتی نداشته اند شرح حالشان را ثبت نکرده اند و این افراد با ارزش همچنان گمنام مانده و در زوایای تاریک تاریخ فراموش شده اند.

امّا كتاب روشنگر خدا،

... هیچ چیز را فروگذار نمی کند و از کوچکترین تجاوز یا خدمت درنمی گذرد. فروغ ایمانی که در دل یک انسان پاک می تابد، دست مهری که نیمه شب تاریک برای نوازش یک بیمار مستمند به حرکت می آید، تلاش ثمربخشی که یک انسان برای نجات همنوعان خود می کند، دود آهی که از سینهٔ یک محروم تیره بخت بیرون می آید و ... همه و همه می مانند، بی آنکه در حساب اشتباهی رخ دهد، یا حقی از کسی ضایع گردد، یا خیانت ها به دروغ خدمت خوانده شود، یا زورمندان تجاوزگر، اصلاح گران انسان دوست معرفی گردند.

آری، تمام آثار عملی ما بی هیچ اشتباه و فراموشی ثبت می شود.

#### بازده دقيق عمل

در این زندگی نمونه های فراوانی از بازده عمل داریم:

تلاش یک محصل باعث پیروزی و پیشرفت او در آینده میشود.

پشتکار یک کارآموز حرفهای او را صنعتگری ماهر بار میآورد.

راستگویی و درستکاری یک کاسب مشتری فراوان برای او جمع می کند.

ایمان و فداکاری یک انسان به او محبوبیت و نفوذ می دهد.

ظلم و خیانت، دل را افسرده و نگران میسازد.

همهٔ اینها نمونه هایی از اثر عمل است، اما در سطحی محدود.

در جهان دیگر، رفتار و خوی آدمی با روشنی جلوه میکند و تمام وجود و زندگی انسان نمایشگر ایمان و شایستهکاری، یا فساد و ستمگریهایش میگردد.

در آن سرا فریب و دورویی وجود ندارد، بی حسابی و ستم در کار نیست، حق به اهل حق می رسد، نیکوکاران پاداش می بینند و بدکاران مجازات می شوند.

#### بدكاران و شايسته كاران برابر نيستند

این عدالت خداست که باید صفها از یکدیگر جدا گردد و بین خوب و بد امتیاز برقرار شود. اگر وضع جامعهای آنچنان باشد که منصب و مقام براساس شایستگی به افراد واگذار نشود، بلکه هرکس زد و بند بیشتری داشته، کارهای بزرگ را در دست گیرد بی آنکه برای آن کار مهارت کافی داشته باشد، افراد ارزنده و شایسته محروم خواهند ماند.

جامعهای که در آن افرادی می توانند برای خود قدرت و احترام کسب کنند که در حقیقت ارزش و فضیلتی ندارند، بلکه با فریبکاری و اِعمال زور، قدرت به دست می آورند.

جامعهای که در آن افرادی ثروت سرشار به چنگ می آورند، بی آنکه تلاشی مفید کرده یا زحمتی کشیده باشند، بلکه دیگران زحمت کشیده اند و استفاده به جیب آنان سرازیر شده است.

جامعهای که در آن از افراد کاردان و خدمتگزار قدرشناسی نشود، اینگونه افراد محروم و گمنام بمانند و درآمد و موقعیت کمتری داشته باشند، اما جمعی ناشایست که فقط حیلهبازند یا با بردگی و چاکری خوگرفتهاند درآمد و موقعیتی بهدست آورند.

محیطی که در آن خائن خدمتگزار معرفی شود و افراد صالح و دلسوز و فداکار خائن معرفی گردند.

چنین جامعه و چنین محیطی غرق در بیعدالتی است.

در چنین محیطی بدکاران رشد میکنند و ناروایی، فساد، هرزگی، چاپلوسی و بردگی رونق پیدا میکند، و در برابر، ایمان و پاکی و خدمت و گذشت از بین می رود.

ادیان آسمانی این چنین نظامی را به شدت محکوم میکنند؛ ادیان الهی میخواهند که روابط مردم براساس عدالت برقرار شود، و در جامعه حق حکومت کند، و امتیازها براساس ارزشهای واقعی باشد، نه ریاکاری و فریب. باید بدکاران از شایسته کاران جدا گردند و تبهکاران از پرهیزکاران کنار افتند، و هریک به پاداش یا کیفر عادلانهٔ کارهای خود برسند.

#### بیندیشید و پاسخ دهید.

۱ ــ نمونه هایی از ثبت اعمال را در این دنیا بیان کنید.

۲\_ چرا ضبط تاریخ نمی تواند همواره صحیح و خالی از اشتباه باشد؟

٣ آيا امكان دارد در ثبت و ضبط اعمال انسان در پيشگاه خداوند اشتباهي رخ دهد؟ چرا؟

۴\_ بازده دقیق عمل را توضیح داده و چگونگی آن را در جهان دیگر شرح دهید.

۵ ـ چرا باید حساب نیکو کاران و بدکاران از هم جدا باشد؟

## سنجش اعمال

هنگام مرگ دنیا در مقابل چشم انسان درهم پیچیده می شود و جهان پس از مرگ در پیش رویش گشوده می گردد. دوران اختیار و عمل پایان می پذیرد و هنگام حساب و جزا فرامی رسد و انسان از دنیا به آخرت انتقال می یابد. اگر انسان به دنیا و ارزشها و مقام های دنیوی دلبسته باشد، این گذر و انتقال برای او سخت و جان گداز خواهد بود و اگر به ارزشهای الهی دلداده باشد این گذر برای او سراسر شور و شوق خواهد بود.

## میزان در جهان پس از مرگ

میزان به معنای ترازو و وسیلهٔ سنجش است و روشن است که هر چیزی را با ترازو و میزان مخصوص به خودش می سنجیم. مثلاً برای تعیین وزن یک گوشواره کوچک از یک ترازوی ظریف و حسّاس استفاده می کنیم و برای سنجش وزن یک کامیون بزرگ پر از هندوانه یک باسکول بزرگ را به کار می بریم. برای سنجیدن مقدار حرارت بدن از میزان الحرارة و برای سنجش بلندی از متر سود می بریم. می بینید که میزان ها اشکال و انواع گوناگون دارند، میزان الحرارة با یک باسکول چقدر تفاوت دارد ولی با همهٔ تفاوت ها به هر دو میزان و وسیلهٔ سنجش می گویند.

برای اینکه بهترین خط و یا بهترین نقاشی را در کلاس بسنجید چه میزانی به کار می برید؟ برای تشخیص اینکه چه کسانی از همه نیرومندترند «میزان» چیست؟ برای تشخیص شجاعت یک رزمنده چه میزانی به کار می برید؟

در این گونه موارد «میزان و ترازو» همان بهترین نمونهای است که وجود دارد. مثلاً برای تشخیص و بررسی حسن و زیبایی یک نوشته، آن را با سرمشق و نوشتهٔ یک استاد خط می سنجند در اینجا «میزان» نوشتهٔ استاد است. برای تشخیص مقدار قدرت دانش آموزان یک کلاس بین آنان مسابقه برقرار می کنند و نیرومند ترین فرد کلاس را «میزان» قرار می دهند. در حلّ یک مسئله حساب، معلّم کار یک دانش آموز کوشا و منظم را که مسئله را کامل و درست حل کرده است «میزان» قرار می دهد و به بی

دانشآموزان می گوید : «به دفتر او بنگرید و کار خود را با او مقایسه کنید و بسنجید».

در روز رستاخیز برای بررسی و محاسبهٔ اعمال بندگان، پروردگار متعال «میزان» معیّن می کند و به این وسیله اعمال آنان را وزن می کند تا انسان ها براثر وزن و ارزش اعمال خویش به کیفر و یا پاداش رسند. البته میزان در روز رستاخیز با این ترازوها و میزان های مادّی که با آنها آشنا هستیم، تفاوت دارد؛ میزان رستاخیز آن نوع میزانی است که به وسیلهٔ آن می توان اخلاق و عقاید و افکار مردم را سنجید برای سنجش عقاید مختلف، «حقّ» میزان است و با مقایسه با «حقّ» می توان آنها را سنجید. برای سنجش اعمال انسان ها آنها را با اعمال برگزیدگان و شایستگان، مقایسه می کنند؛ «میزان»، اعمال و رفتار شایستگان است، هر مقدار عمل انسان به عمل آنان مشابهت بیشتری داشته باشد، سنگین تر و پرارزش است و پرارزش تر خواهد بود. اعمالی که برای خدا و در راه رضای او انجام شود سنگین و پرارزش است و

روز رستاخیز هنگام سنجش عمل و آشکار شدن پنهانی هاست، پهنه ایست که انسان کلیّهٔ اعمال و حرکاتش را به روشنی مشاهده خواهد کرد.

اعمالی که با غفلت و برای غیرخدا انجام گردد پوک و بی ارزش می باشد و هرچند ظاهری نیکو داشته

باشد در جهان آخرت به حساب اعمال نیکو منظور نمی شود. بنابراین کسی به بهشت پروردگار میرسد که اعمالش وزین و سنگین باشد و کسی که اعمالش را وزنی نباشد این کارهایش موجب نجاتش

روز رستاخیز، روز حساب و میزان، روز حقّ و عدل و روز پاداش و کیفر است. روز جدایی کامل نیکوکاران از بدکاران و ستمکاران است. پس چه خوب است که خود را برای حضور در آن روز بزرگ آماده سازیم و اعمالی انجام دهیم که با مشاهدهٔ آنها در آن روز بزرگ و عظیم گرفتار و شرمنده نباشیم.

#### بیندیشید و پاسخ دهید.

نمی شود ناچار به جهنّم می رود و در قعر آتش فرومی افتد.

۱\_ گذرگاه دنیا به آخرت برای چه کسانی سخت و جانگداز و برای چه کسانی شوق آفرین و پرشور خواهد بود.

۲\_ انواع میزانهایی که در درس شمرده شده است بگویید و بیان کنید که در روز رستاخیز «میزان» چیست؟

٣\_ سنگيني و يا پوكي و بيوزني عمل در روز رستاخيز به چيست؟

۴\_ برای آنکه از شرمندگی و گرفتاری روز رستاخیز برهیم، چه اعمالی باید انجام دهیم؟

بخشوم پابرن ، ارنه ایر کزر گذر و کوال وره ب نه ایران میکنیس ، ارزشن ان وره ب نه ایران میکنیس ، ارزشن ان

> ۱۱- پیب بزرگی کمر که و بنت گفتر ۱۲- جانب بزرگتر پیب لزم ۱۳- درزش کرفت ۱۴- گفتات صیم

## درس یاز دهم

# پیامبران و یگانگی راه و هدف آنان

شاید شما شکو فه های زیبا و خوش رنگ بادام را در فصل بهار دیده باشید، آیا دیده اید؟ هیچ فکر کرده اید که از هنگامی که هستهٔ بادام در زمین قرار می گیرد تا اینکه به چنین روز زیبایی می رسد، چه راه طولانی و پرپیچ و خمی را می پیماید؟ تا چه حد تلاش می کند و ره می پیماید تا می تواند چنین رشد و نمو کند و لباسی این چنین زیبا براندام خود بپوشاند؟ آیا فکر کرده اید که راهنمایش در این راه طولانی کیست؟

در بحثهای خداشناسی یاد نمودیم: همانگونه که آغاز آفرینش موجودات از خدای بزرگ است، ادامهٔ وجود آنها، پرورش و رشد و هدایت آنها نیز وابسته به اوست. چه کسی جز خدای متعال می تواند راه رشد و کمال را به هستهٔ بادام بنماید و آن را تا به این مرحله هدایت نماید؟ همهٔ موجودات که چون هستهٔ بادام هریک راه معیّنی را می پیماید \_ از این هدایت الهی برخوردارند. و هدایتگر همهٔ آنها در این سیر و تکامل، خدای جهان آفرین است. خدای جهان آفرین است که مایهٔ حرکت و راهیابی و رشد و کمال را در وجودشان نهاده است. و این هدایت یک هدایت عمومی است.

در این هدایت عمومی حال و موقعیّت انسان چگونه است؟

انسان با دیگر موجودات یک تفاوت بسیار روشن دارد و آن «قدرت فکر و تصمیم و اختیار» اوست. موجودات دیگر از این اختیار و انتخاب و اندیشه برخوردار نیستند و خدای کریم این نعمت ارزشمند را به انسان عنایت فرموده است و روشن است که انسان هم مانند سایر موجودات میباید از هدایت عمومی الهی برخوردار باشد، ولی این هدایت، یک هدایت اجبار کننده بدان گونه که در هستهٔ بادام بود که هستهٔ بادام در رشد و تکامل خود هیچ اندیشه و اختیاری نداشت نخواهد بود. چون خدا انسان را دارای فکر و انتخابگر آفریده است ناچار باید راه خیر و شرّ به او ارائه شود و آیندهٔ عظیمی که در جهان آخرت دارد، پیش رویش ترسیم گردد تا بیندیشد و راه خویش را انتخاب کند.

ارائه کنندگان راه خیر و شرّ و آگاهان به آیندهٔ خطیر انسان در جهان آخرت، پیامبرانند. پیامبران

را خدای بزرگ برای هدایت انسانها فرستاده است. خداوند فرمانهای سعادت بخش خود را که از یک حقیقت سرچشمه می گیرد در اختیار پیامبران نهاده است، مأموریّت پیامبران یک مأموریّت بیش نیست و آنها با هم یگانه و هم هدفند. آنها مأمورند از راه بیم و امید معارف و احکام خدا را برای مردم بیان کنند و آنان را به پیروی از فرمانهای خدا فراخوانند.

#### سه اصل اساسی

در طول تاریخ هزاران پیامبر از جانب خدا آمده اند، عدّه ای از آنان دارای دین و کتاب آسمانی بوده اند، و عدّهٔ بسیاری از آنان دین و کتاب آسمانی ویژه ای نداشته اند و دین پیامبران بزرگ پیش از خود را ترویج می کرده اند. امّا باید دانست که حقیقت و اصول ادیان پیامبران یکی است و همهٔ آنان انسان ها را به سوی یک هدف دعوت می نمودند و همگی برنامهٔ واحدی را تعقیب می کردند؛ تمام ادیان آسمانی بر این سه اصل اساسی استوارند:

اوّل: شناخت خداى يگانه و جهان آفرين و ايمان به او (توحيد)

دوّم: ایمان به جهان پس از مرگ و روز رستاخیز و آیندهٔ جاودانهٔ انسان (معاد)

سوّم: ايمان به پيامبران و يگانگي راه و هدف آنها (نبوّت)

پیامبران انسانها را به سوی ایمان به این سه اصل اساسی فرامی خواندند و از آنان می خواستند که برنامه های هدایتگر الهی را بشنوند و بیندیشند و بپذیرند و در مقابل فرمان خدای آگاه و توانا تسلیم باشند و برنامهٔ زندگی خویش را جز از خدای خود نگیرند. همهٔ پیامبران، انسانها را به همین حقیقت دعوت کرده اند. پیامبران راه و روشی را که خدای بزرگ برای زندگی انسانها برگزیده و پسندیده است «دین خدا» نامیده اند.

### پیامبران کاملاً یکدیگر را تأیید کردهاند

در اصول و کلیّات دعوتِ پیامبران کوچکترین اختلافی وجود نداشته، هر پیامبر، پیامبران گذشته را به بزرگی و احترام یاد میکرده و شیوهٔ کار و متن دعوتش را تأیید مینموده است.

انبیاء الهی \_ همانند معلّمان یک مدرسه \_ یکی پس از دیگری برانگیخته شدند و بشر را به تسلیم در برابر دین الهی دعوت کردند و با رهنمودهای خود او را در همین مسیر به تدریج رشد و تکامل دادند و دین خدا را به او آموختند؛ هدف انبیاء یک هدف بیش نیست که همان کسب رضایت خدا و نزدیکی به او می باشد، در بین ادیان آسمانی و پیامبران اختلافی نیست. ممکن است در بین احکام فرعی

ادیان، اختلافاتی وجود داشته باشد و البته این اختلاف به علّت شرایط و اوضاع زمان و استعداد افراد ضروری می باشد، چون شرایط زمان و مراتب درک و استعداد مردم در همهٔ زمانها یکسان نبوده است لذا پیامبران با توجّه به سطح درک و استعداد مردم با آنان سخن می گفتند و به تدریج فهم و درک آنان را نسبت به معارف دین، رشد و تکامل می بخشیدند.

#### بیندیشید و پاسخ دهید.

١\_ هدايت عمومي يعني چه؟ هدايت عمومي موجودات از كيست؟

۲\_ تفاوت انسان با سایر موجودات در چیست؟

٣\_ هدايت انسان چگونه بايد باشد؟ چرا؟

۴\_ سه اصل اساسي كه پيامبران انسانها را به ايمان به آنها فراميخوانند، كدامند؟

۵\_ «دین خدا» یعنی چه؟

٤\_ هر پيامبري دربارهٔ پيامبران پيش از خود چه عقيده و چه اظهاري داشته است؟

٧\_ اختلاف ادیان پیامبران در چیست؟ این اختلاف به چه علّت است؟

## درس دو از دهم

# جهان بيني الهي پيامبران

جهان را چگونه می بینید؟ انسان را چگونه پدیده ای می دانید؟ بینش شما نسبت به انسان و جهان چگونه است؟ در پاسخ به این سؤال ها دو بینش کاملاً متمایز وجود دارد: بینش الهی و بینش مادّی و به تعبیری دیگر: جهان بینی الهی و جهان بینی مادّی.

#### جهان بینی مادّی

در جهان بینی مادّی جهان را مستقل و هستی را فاقد شعور و اراده می پندارند. در این بینش، جهان مجموعه ای است که هدف خاصّی ندارد. از عناصر مادّی تشکیل شده که همه پوچ و بی هدف هستند. و در میان این مجموعه بزرگ انسان نیز وجودی بیهوده و سرگردان و بی هدف است که به سوی نابودی گام برمی دارد، هدفی در کارش نیست و پایانش ناامیدی و یأس و تاریکی و نیستی است؛ هیچ پناهگاهی، و هیچ امیدی ندارد، در جهانی بی نهایت تاریک و بی امید و وحشتناک زندگی می کند.

زندگی انسان نیز در جهان بینی مادّی پوچ و بی ارزش و بی معناست. کسی نیست که انسان در مقابل او مسئول باشد؛ وجود آگاه و برتری نیست که خوب و بد رفتار انسان را بفهمد و بشناسد، کیفر دهد یا پاداش بخشد. ملاکی برای ارزیابی اعمال انسان و برای خوب و بد کردار انسان وجود ندارد ...

### جهانبيني الهي

در جهان بینی الهی به جهان به عنوان یک موجود مستقل نمی نگرند، بلکه آن را آفریده و وابسته می بینند. در این بینش جهان آفریده ای است که براساس محاسبه ای دقیق با پیوستگی و نظم و هماهنگی خاصی برای منظور و هدف معیّنی خلق شده است. جهان وابسته به قدرت آفریدگاری تواناست.

در بینش الهی هیچ چیز در جهان پوچ و بیسرانجام و بیهدف نیست و در میان همهٔ موجودات



#### جهان بيني الهي پيامبران

نگرش و بینش پیامبران به جهان و انسان، بینشی الهی است.

دربارهٔ جهان ــ پیامبران پدیده های جهان را موجوداتی وابسته و نیازمند می دانند. آنها را آیات قدرت و نشانه های عظمت آفریدگاری آگاه و توانا می شمرند. پیامبران و پیروان آنان بر این باورند که جهان آفریدهٔ خدای بزرگ است و همهٔ خوبی ها از او و تدبیر پیوستهٔ جهان، به دست اوست. جهان لغو و بیهوده و بازیچه نیست بلکه برای هدف و منظور ویژه ای آفریده شده است.

دربارهٔ انسان و سعادت او بیامبران دربارهٔ انسان بینشی مخصوص و نگرشی ویژه دارند، او را موجودی گرامی، والا و برگزیده میدانند که از دو جنبه ترکیب یافته است؛ جسم و تنش که از خاک سرشته شده و روان و جانش از روح خدایی آفریده شده است و به همین سبب وجودی است برتر و جاویدان. امانت پذیر و امانت دار پروردگار بزرگ است و در مقابل او مسئول می باشد.

در این بینش سعادت و تکامل واقعی انسان در شناخت خدا و حرکت در راه او و عمل به رضای اوست و چون همهٔ قدرتها و خوبی ها از اوست؛ توجّه به او، توجّه به همهٔ خوبی ها و گرایش به همهٔ ارزش های والای انسانی است.

اقلین سخن پیامبران دعوت به پرستش خدا و یگانگی او و نفی هرگونه شرک بوده است، پیامبران خدا پرستی و توحید را اساس ارزش و شرافت انسان می دانستند و فراموش کردن خدا و عدم یاد پروردگار را، اساس همهٔ بدبختی ها می دانستند و دل بستن به غیرخدا را ریشه و منشأ بدی ها و تباهی ها می شمر دند.

دربارهٔ آیندهٔ انسان (مَعاد) ــ آیندهٔ انسان در بینش پیامبران یک آیندهٔ کاملاً روشن و امیدبخش و زیباست. پیامبران بر این باورند که انسان پرهیزگار و خداشناس آینده ای بس درخشان و روشن دارد. از این جهان به جهانی دیگر (جهان آخرت) که بسیار وسیع تر و برتر از این جهان است می رود و همان جا نتیجهٔ کامل اعمال خویش را می بیند.

پیامبران دربارهٔ جهان و انسان و سعادت انسان و آیندهٔ او یک چنین بینش روشن و برحقی داشتند و خود به این بینش بلند و برحق جدّاً ایمان داشتند.

#### زيربناي دعوت پيامبران

زیربنای دعوت پیامبران همین جهان بینی مخصوص بوده است و دین آسمانی بر این اساس استوار می باشد.

اگر دقیق بنگریم می بینیم که در دعوت پیامبران علاوه بر اثبات و بیان رسالت خویش دو رکن، دو اصل و دو بنیان اساسی موجود است :

نخست \_ پرستش خدا به یگانگی (توحید) و دوّم \_ آیندهٔ انسان و سعادت یا شقاوت او (مَعاد)

ایمان به این دو اصل اساسی (توحید و مَعاد) زیربنای دعوت انبیا را تشکیل می دهد. پیامبران با اقامهٔ دلیل و برهان و ارائهٔ معجزات، نخست انسانها را به ایمان به این دو اصل دعوت می کردند و با ترغیب به اندیشه و تفکّر در اسرار و شگفتی های جهان، انسانها را به اعتقاد به این دو رکن فرامی خواندند. فطرت خداجو و خدادوست انسانها را بیدار می ساختند تا خدا را به یگانگی بشناسند و به بینش الهی خویش نشانه های عظمت و آثار قدرت او را در هرگوشهٔ جهان مشاهده نمایند، به هدف آفرینش انسان پی برند، به جهان بعد از مرگ \_ جهان آخرت \_ آگاه شوند و ایمان بیاورند و به سعادت و یا محرومیت خویش در آینده بیندیشند.

پیامبران ابتدا عقاید مردم را \_ که زیربنای کلّیهٔ اعمال و حرکات و رفتارشان میباشد \_ اصلاح می کردند، ابتدا مردم را به ایمان به این دو اصل (توحید و مَعاد) فرامیخواندند، سپس دیگر برنامههای آسمانی و احکام و قوانین الهی را در اختیارشان مینهادند و از این طریق به خیر و صلاح دعوت مینمودند. چون ایمان و عقیده و جهانبینی هر انسان، سرچشمهٔ کارها، خُلقها و فکرهای اوست، هرکسی همانگونه عمل می کند که اعتقاد دارد، اخلاق و رفتار هر کسی همانگونه است که ایمان و عقیده دارد. اعمال و اخلاق هر انسان نمودی از ایمان و اعتقاد اوست. ایمان و عقیدهٔ برحق و درست، عمل درست بهبار می آورد و شکوفههای زیبای نیکوکاری می دهد. و عقیدهٔ فاسد و نادرست زشتی و عمل درست بهبار می آورد و شکوفههای زیبای نیکوکاری می دهد. و عقیدهٔ فاسد و نادرست زشتی و

تباهی و ستمگری نتیجه می دهد. بنابراین برای اصلاح مردم باید از راه اصلاح جهان بینی و عقاید شان دست به کار شد و پیامبران چنین شیوه ای داشتند: ایمان به خدا و روز جزا را در دل مردم تقویت می کردند تا مردم جز برای خدا نکوشند و جز اطاعت او را برنامهٔ کار خویش قرار ندهند.

#### هدف پيامبران

هدف یگانه و بزرگ پیامبران، ایمان به خدای یگانه و نزدیکی جستن به اوست. زنده کردن دل ها با یاد او و خرّم نمودن جان ها با عشق و محبّت اوست و کلیّهٔ احکام دین و قوانین اجتماعی و سیاسی دین و حتّی برقراری عدالت در جامعه، جنبهٔ روبنایی دارد و در مرتبهٔ دوّم قرار گرفته است. پیامبران سعادت انسان ها را در ایمان به خدای یگانه می دانند و از انسان ها می خواهند که اعمال و حرکاتشان را در مسیر رضای خدا و نزدیکی به او قرار دهند، برای خدا در آبادی جهان بکوشند، برای خدا به خلق خدمت کنند و سود رسانند، برای خدا با ستمکاران نبرد کنند، برای خدا عدل و داد را گسترش دهند و به یاری محرومین بشتابند و حتّی خواب و خوراکشان را نیز به خاطر او و برای رضای او قرار دهند و هرگز کسی را جز او نیرستند ... و این چنین است که سعادتمند خواهند شد.

### ویژگیهای پیامبران

پیامبران خدا انسانهای شایستهای بودند که خدا آنان را از میان مردم برگزیده است این انسانهای شایسته دارای ویژگیهایی بودند که برخی از آنها عبارتاند از:

#### ١\_ ارتباط با خدا

پیامبران سخنان و پیامهای خدا را می شنیدند و به طور کامل دریافت می نمودند، حقایق و معارف دین، رهنمودها و سخنان پروردگار بزرگ بر قلوب پاک آنان القاء می شد و آنان پیام الهی را درست و کامل دریافت نموده، ضبط و نگهداری می کردند و بدون کم و زیاد به مردم ابلاغ می نمودند.

برخی از پیامبران فرشتهٔ الهی را \_ که مأموریّت رساندن پیام خدا را داشته \_ مشاهده می کردند و برخی فقط صدایش را میشنیدند.

می دانید که پیامبر از جهت جسم و تن همانند دیگر انسان هاست؛ غذا می خورد، سخن می گوید، در بین مردم رفت و آمد می کند، به وسیلهٔ همین حواس اشیاء را می بیند، صداها را می شنود ... امّا از جنبهٔ روح و نفس، درک حقایق و معارف دین، از انسان های دیگر به مراتب بالاتر است، روح و جانش

آنقدر پاک و باصفا و نورانی است که می تواند با خدای جهان آفرین ارتباط برقرار سازد و حقایق و معارف جهان غیب را دریافت دارد، با چشم بصیرت، حقیقت و باطن جهان را مشاهده نماید، فرشتهٔ الهی را ببیند و صدایش را با گوش جان بشنود ... امّا دیگران چنین شایستگی و استعدادی را ندارند. پیامبر دارای چنان لیاقت و قدرت و نیرویی است که می تواند حقایق و معارف دین را که از جانب خداوند بر قلب پاک و تابناکش نازل می شود، دریافت دارد، و آن را حفظ و نگهداری نماید و بدون کم و زیاد به مردم ابلاغ نماید.

#### ۲\_ مصونیت از گناه و اشتباه

پیامبران از هرگونه گناه و آلودگی پیراسته بودند، این پاکی و پیراستگی به خاطر معرفت و بینش عمیقی بود که خدای بزرگ به آنان عنایت کرده بود، به این جهت که آنان زشتی و پلیدی گناه را به روشنی ادراک می کردند و لذا خود را با گناه و عصیان هرگز آلوده نمی نمودند. پیامبران در گفتار خویش صادق و راستگو و در عمل و رفتار خویش کاملاً دقیق و درستکار بودند.

در دریافت و ابلاغ کلام خدا هم معصوم بودند، یعنی: پیام الهی را به درستی و کمال دریافت مینمودند و آن را به درستی و کمال به مردم ابلاغ میکردند و در رهبری و هدایت مردم هیچ لغزش و انحرافی نداشتند و خدای مهربان در همهٔ این مراحل پشتیبان و نگهبان آنها بود.

#### ٣ ایمان به هدف و استواری و استقامت در راه خدا

پیامبران سرشار از ایمان و یقین بودند، مأموریّت و هدفشان آن چنان روشن بود که کوچک ترین شکّ و تردیدی در آن نداشتند، ایمان به خدا و یقین به جهان پس از مرگ در اعماق جانشان نفوذ کرده بود. به وظیفهٔ خویش کاملاً آشنا بودند و در انجام این وظیفه و رسالت الهی قاطع و استوار بودند، حق را دریافته و هیچ شک و تردیدی نداشتند، به قدرت و نیروی نامحدود الهی تکیه داشتند و از هیچ قدرت دیگری بیمی نداشتند مأموریّت خود را با قاطعیّت و یقین انجام میدادند و از کمی یاران و همراهان خود ترس و بیمی نداشتند، انبوه مشکلات و کارشکنیهای دشمنان در عزم راسخ و ارادهٔ پولادین آنان کوچک ترین خللی وارد نمیساخت و پیوسته با استقامت و پایداری در حلّ مشکلات می کوشیدند.

#### بیندیشید و پاسخ دهید.

۱ در بینش مادی آیندهٔ انسان چگونه است؟ آیا انسان در این بینش مسئول است؟ آیا در این بینش ملاک ثابتی برای ارزیابی اعمال انسان و تعیین خوبی و بدی کردار او وجود دارد؟

۲\_ در جهان بینی مادّی جهان را چگونه می پندارند؟ در جهان بینی الهی جهان را چگونه می دانند؟

٣ بينش پيامبران دربارهٔ انسان چيست؟ انسان را چگونه وجودي مي دانند؟

۴\_ در بینش پیامبران اساس ارزش و شرافت انسان چیست؟ اساس همهٔ بدبختی ها چیست؟چرا؟

۵\_ زیربنای دعوت همهٔ پیامبران چه اصولی است؟

٤ بنابه عقيدة پيامبران براي اصلاح مردم از چه راهي بايد اقدام نمود؟

٧ ـ هدف همهٔ بيامبران حيست؟ براي وصول به اين هدف عالى از انسانها چه مي خواهند؟

۸ سه ویژگی مهم پیامبران را نام ببرید.

٩\_ ارتباط پیامبران با خدا را توضیح دهید.

· ۱ علت مصونیت پیامبران از گناه و اشتباه را بیان کنید.

١١\_ نمو نه هايي از استقامت پيامبر خو د را در راه ايمان و هدف خويش بيان كنيد.

#### درس سیزدهم

## ارزش انسان

انسان برترین موجودی است که برروی زمین زندگی میکند، او از دیگر جانداران ارزش و اهمیت بیشتری دارد، چون آدمی غیر از رشد و حرکت مادی که همهٔ جانداران دارند دارای شعور و اندیشه است. او می تواند دربارهٔ مسائل بیندیشد و سرانجام تصمیم بگیرد و با ارادهٔ خویش به عمل اقدام کند. انسان می تواند بکوشد آنچه را که نمی داند فرابگیرد و از آنچه خدا برای او آفریده است روز به روز بیشتر استفاده کند. از درون زمین معدن ها را کشف و استخراج کند آنچه را که بیرون می آورد تصفیه کند و کالاهای صنعتی مورد نیاز خویش را تأمین نماید. او می تواند سرزمین ها را آباد کند و موادغذایی مورد نیاز خویش را به دست آورد.

انسان با دیگر همنوعان خود زندگی می کند و می کوشد تا روابط و نظم زندگی اجتماعی خود را برپایهٔ صحیحی استوار سازد و همواره به زندگی بهتر برسد.

برای آدمی امکان دارد برای رشد و کمال روحی و معنوی خود بکوشد و در اخلاق و تربیت پیروزیهای چشمگیر داشته باشد.

وي موجودي است پراستعداد كه خدايش امكان هرگونه ترقى را به او عنايت كرده است.

این ارزش و احترام مخصوص نژادی خاص نیست، تا گروهی گمان برند چون رنگ پوستشان غیر از رنگ پوست دیگران است، یا از یک تیرهٔ خاص هستند، بر دیگران برتری دارند. هر انسانی از هر نژاد و تیره باشد و در هر سرزمین زندگی کند از این ارزش و احترام برخوردار است.

در زمانهای گذشته افراد قبیله ها و نژادها بر یکدیگر افتخار می کردند و هر قبیله خود را برتر از دیگری می دانست. در ایران قدیم مردم به چند طبقه تقسیم می شدند و هر طبقه دارای حقوق و موقعیت خاصی بود، بدانگونه که طبقات پایین نمی تو انستند به طبقات بالا راه یابند و از اجازهٔ تحصیل و بسیاری حقوق اجتماعی محروم بودند. در هند قدیم هم طبقات مختلفی بین مردم وجود داشت و از همه پایین تر گروه بسیاری بودند که اصو لاً جزو انسان ها به حساب نمی آمدند تا طبقه ای باشند. آنها «ناپاک» حساب

میشدند و هیچگونه حق و احترامی نداشتند.

هنوز هم در دنیا تبعیض نژادی وجود دارد. سیاه پوستان امریکا حقوق انسانی خود را بهدست نیاورده اند، در قسمتی از افریقا، سفید پوستان اروپایی حکومت نژادی تشکیل داده اند، و فکر می کنند آنان حق حکومت دارند و سیاهان باید زیردست و محکوم و محروم باشند.

صرفنظر از مسائل نژادی، گروهی از مردم دنیا زور و قدرت را مایهٔ اعتبار خویش میدانند و به خاطر پیشرفتهای صنعتی و نظامی خود فکر میکنند حق دارند ملتهای ضعیف را به بند بکشند و آنان را بازیچهٔ طمعهای خود قرار دهند.

تعالیم آسمانی با این طرزفکر به شدت مبارزه می کنند و هیچ انسانی را به خاطر نژاد و قبیله و رنگ و ثروت و قدرت بر دیگران برتری نمی دهند.

#### بیندیشید و پاسخ دهید.

۱\_ امتیازات مهم انسان نسبت به سایر جانداران در حه زمینه هایی است؟

۲\_ آیا اختصاصات نژادی انسان می تواند ملاک برتری او باشد؟ چرا؟

۳\_ آیا ثروت و قدرت نمایانگر برتری شخصیت انسان است؟ توضیح دهید.

۴\_ ارزش واقعي انسان در گروچه خصوصياتي است؟

# درس چهاردهم

# لقمان حكيم

لقمان از مردم سودان بود. وی چهرهای سیاه داشت. اما دلش روشن و پاک بود. همیشه راست می گفت.

هیچگاه در امانت خیانت نمی کرد.

در كارهايي كه به او مربوط نبود دخالت نمي نمود.

طبعی آرام داشت.

بیشتر می اندیشید و از پیشامدهای روزگار پند می گرفت.

هیچگاه به کسی نمیخندید و کسی را مسخره نمیکرد.

اگر گاهی برای او پیشامد ناگواری اتفاق می افتاد، عصبانی و خشمگین نمی شد. آن چنان بر دبار بود که وقتی بر اثر پیشامدی فرزندانش از دنیا رفتند، آرامش خود را از دست نداد و لب به شکایت نگشود و با کمال استقامت و بر دباری این حادثهٔ ناگوار را تحمل کرد.

همیشه برای اصلاح کار مردم می کوشید. اگر می دید دو نفر باهم دعوا می کنند آنان را آشتی می داد.

اگر مطلبی می شنید دربارهٔ آن تحقیق می کرد و هر حرفی را قبول نمی کرد، مگر آنکه معلوم شود که درست است.

همیشه با دانشمندان و افراد نیکوکار همنشینی می کرد.

#### اندرزهای لقمان

هنگامی که لقمان به فرزندش یند و اندرز می داد حنین گفت:

«فرزندم، برای خدا شریکی مگیر، بهراستی شرک به خدا ستم و خطای بزرگی است».

او سپس به فرزندش گفت، خداوند می فرماید :

«ما دربارهٔ پدر و مادر به آدمی سفارش بسیار کردیم به خصوص دربارهٔ مادر که با رنج و ناتوانی دوران بارداری را میگذراند و سپس دو سال به کودک شیر می دهد و از او سرپرستی می کند.

به آدمی چنین دستور دادیم که شکر نعمتهای مرا بهجای آر و قدر زحمتهای پدر و مادر خود را بدان.

سرانجام همگی به سوی من بازگشت می کنید و نتیجهٔ رفتار خود را می بینید. باید از پدر و مادر خود پیروی کنی، اما اگر بخواهند تو را وادار کنند که چیزی را شریک من بدانی از آنان پیروی نکن و در دنیا با کمال خوبی و مهربانی با آنان رفتار کن. راه کسانی را پیروی کن که تنها به من توجه دارند و کارهای خود را برای رضای من انجام می دهند. سرانجام، بازگشت شما به سوی من است و از آنچه می کنید در قیامت به شما خبر خواهم داد».

«فرزندم، کارهای نیک و بد مردم را خدا پاداش می دهد، گرچه بسیار کوچک و ناچیز باشد، حتی اگر به اندازهٔ یک دانهٔ خردل در دل یک صخره یا در آسمانها یا در زمین باشد باز هم از خدا پنهان نیست، آری خدا از کوچک ترین چیزها خبر دارد و از همهٔ کارها آگاه است.

فرزندم خدا را نیایش کن و مردم را به کارهای خوب فراخوان و از کارهای ناپسند بازدار. اگر در زندگی مصیبت و رنجی به تو رسید، شکیبا و بردبار باش. صبر و بردباری نشان همت بلند و ارادهٔ محکم است. مبادا با خودپسندی روی از مردم برگردانی و به دیگران بی اعتنایی کنی. در راه رفتن کبر و غرور از خود نشان نده. خدا مردم متکبر و خودپسند را دوست ندارد. وقتی راه می روی با ادب و میانه رو باش (نه با تکبر و ناز قدم بردار و نه بسیار شتاب کن) و هنگام سخن گفتن فریاد نزن و آهسته و آراسته سخن گو ...»

این است راه خوشبخت زیستن که لقمان به فرزندش نشان داده است. دراین راهنمایی پرارج، روی نکات زیر تکیه شده است.

یکتاپرست باش. به پدر و مادرت مهر بورز.

فرمان آنها را اطاعت کن، مگر آنکه آنها به تو دستوری دهند که برخلاف قانون خدا باشد، در این صورت به حرف آنها گوش مده و فرمان خدا را بر فرمان آنها مقدم دار، ولی در عین حال با آنها خوش رفتاری کن،

در همهٔ کارهایت به یاد خدا و روز یاداش باش،

نیایش خدا را بزرگ بشمار و در انجام این وظیفهٔ بزرگ سهل انگاری نکن، دیگر آن را به کارهای شایسته تشویق کن و از کارهای ناشایست بازدار،

در برابر مشکلات شکیبا و بردبار باش، از غرور و خودپسندی و تکبر بپرهیز، درراه رفتن و سخن گفتن با ادب باش.

### بیندیشید و پاسخ دهید

۱\_ خصلت های نیکویی که در این درس برای لقمان آمده است را توضیح دهید.

۲\_ از مجموع اندرزهای لقمان چند دستوراساسی می آموزیم؟

٣ چندتا از اين دستورها دربارهٔ روابط مردم با خداست؟

۴\_ چند دستور لقمان دربارهٔ روابط مردم با یکدیگر است؟

۵ چند خصلت اخلاقی نیکو در این اندرزها پیدا می کنید؟

