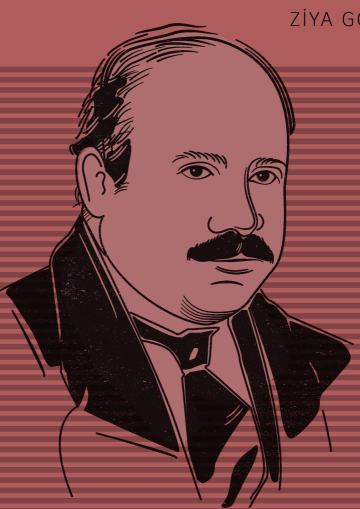
ZİYA GÖKALP



#### T.C. ANADOLU ÜNİVERSİTESİ YAYINI NO: 3900 AÇIKÖĞRETİM FAKÜLTESİ YAYINI NO: 2699

#### GENEL YAYIN YÖNETMENİ VE EDİTÖR

Doç.Dr. Gökhan Tunç

OSMANLI HARFLERİNDEN LATİN HARFLERİNE ÇEVİRİ VE SÖZLÜK

Dr.Öğr.Üyesi Ebru Özgün

Arş.Gör. Buğra O. Uluyüz

GÖRSEL TASARIM KOORDİNATÖRÜ

Doç.Dr. Halit Turgay Ünalan

GRAFİK TASARIM

Öğr.Gör. Dilek Erdoğan Aydın

İLLUSTRASYON VE KAPAK TASARIMI

Öğr.Gör. Cemalettin Yıldız

DİZGİ VE GRAFİK UYGULAMA

Beyhan Demircioğlu

Selin Çakır

Burak Aslan

Zülfiye Çevir

Gül Kaya

Kader Abpak Arul

Diğdem Aydın

Türk Klasikleri - Düşünce

CIP-Anadolu Üniversitesi Kütüphane ve Dokümantasyon Merkezi

1. Baskı

Ziya Gökalp

Türkçülüğün Esasları

Not: Metnin Latin harflerine aktarılmasında, kitabın hicri 1339 tarihli baskısı esas alınmıştır.

1. Milliyetçilik - Türkiye I. E. a. II. Tunç, Gökhan III. Dizi: Anadolu Üniversitesi. Açıkŏğretim Fakültesi yayınları; 2699

DR442. G64 2019 ISBN: 978-975-06-3567-0

2019-11

Bu kitabın tüm hakları Anadolu Üniversitesi'ne aittir. Eskişehir, Temmuz 2019

Milli İçtimaiyat Kütüphanesi Sayı:1

Ziya Gökalp

TÜRKÇÜLÜĞÜN ESASLARI

Ocaklılara Armağan

# Ankara - Matbuat ve İstihbarat Matbaası 1339

# TÜRKÇÜLÜĞÜN ESASLARI

\_

Bu kitap, (nazari kısım) ve (ilmi kısım) diye ikiye ayrılmıştır. Nazari kısım, Türkçülüğün mahiyetini tetkik edecek, ilmi kısım, Türkçülüğün programını tespit etmeye çalışacaktır.

# BİRİNCİ KISIM TÜRKÇÜLÜĞÜN MAHİYETİ

1

# Türkçülüğün Tarihi

Türkçülüğün memleketimizde zuhurundan evvel, Avrupa'da Türklüğe dair iki hareket vücuda geldi. Bunlardan birincisi Fransızcada (Türküri) denilen (Türkperestlik¹)tir. Türkiye'de yapılan ipekli ve yün dokumalar, halılar, kilimler, çiniler, demirci ve marangoz işleri, mücellitlerin, tezhibatçıların, yaptıkları teclitler ve tezhipler, mangallar, şamdanlar ilh² gibi Türk zanaatının eserleri çoktan Avrupa'daki nefaisperestlerin³ dikkatini celbetmişti. Bunlar Türklerin eseri olan bu güzel eşyayı binlerce liralar sarf ederek toplarlar ve evlerinde bir Türk salonu yahut Türk odası vücuda getirirlerdi. Bazıları da bunları başka milletlere ait bedialarla<sup>4</sup> beraber, bibloları arasında teşhir ederlerdi. Avrupalı ressamların Türk hayatına dair yaptıkları tablolarla, şairlerin ve filozofların Türk ahlakını tavsif<sup>5</sup> yolunda yazdıkları kitaplar da (Türküri) dahiline girerdi. Lamarti'nin, Agust Kont'un, Piyer Lafayet'in, Ali Paşa'nın hususi katibi bulunan Mismir'in, Piyer Loti'nin, Farer'in Türkler hakkındaki dostane yazıları bu kabildendir<sup>6</sup>. Avrupa'daki bu hareket, tamamıyla Türkiye'deki Türklerin, bedii sanaatlarda<sup>7</sup> ve ahlaktaki yüksekliklerinin bir tecellisinden ibarettir. Avrupa'da zuhur eden<sup>8</sup> ikinci harekete de Türkiyat (Türkoloji) namı verilir. Rusya'da Almanya'da, Macaristan'da, Danimarka'da, Fransa'da, İngiltere'de birçok ilim adamları eski Türklere, Hunlara ve Moğollara dair tarihi ve atikiyati9 tarihler yapmaya başladılar. Türklerin pek eski bir millet olduğunu, gayet geniş bir sahada yayılmış bulunduğunu ve muhtelif zamanlarda cihangirane devletler ve yüksek medeniyetler

<sup>1</sup> Türkperestlik: Türk hayranlığı

<sup>2</sup> ilh: ve benzeri, gibi

<sup>3</sup> nefâisperest: sanatla ilgilenenler

<sup>4</sup> bedî'a: sanat eseri

<sup>5</sup> tavsîf: anlatma, betimleme, tasvir etme

<sup>6</sup> kabîl: tür

<sup>7</sup> bedîî zanaatler: güzel sanatlar

<sup>8</sup> zuhûr etmek: ortaya çıkmak

<sup>9</sup> atîkıyyâtî: tarihi, geçmişle ilgili

vücuda getirdiğini meydana koydular. Vakıa<sup>10</sup>, bu sonki tetkiklerin mevzuu, Türkiye Türkleri değil, kadim Şark Türkleri idi. Fakat, birinci hareket gibi, bu ikinci hareket de memleketimizdeki bazı mütefekkirlerin<sup>11</sup> ruhuna tesirsiz kalmıyordu. Bilhassa, Fransız müverrihlerinden<sup>12</sup> (Dekini)'nin Türklere, Hunlara ve Moğollara dair yazmış olduğu büyük tarihle İngiliz âlimlerinden (Sir Davids Lumloys)'un Sultan Selim-i Salis'e<sup>13</sup> ithaf ettiği (Kitab-ı İlmü'n-Nafi<sup>14</sup>) ismindeki umumi Türk sarfi<sup>15</sup>, mütefekkirlerimizin ruhunda büyük tesirler yaptı. Bu ikinci eser, müellifi tarafından İngilizce yazılmıştı. Bir müddet sonra, validesi bu kitabı Fransızcaya tercüme ederek Sultan Mahmut'a ithaf etti. Bu eserde Türkçenin muhtelif şubelerinden<sup>16</sup> başka, Türk medeniyetinden, Türk etnografyasından ve tarihinden bahsolunuyordu.

Sultan Abdülaziz'in son devirleri ile Sultan Abdulhamit'in ilk devirlerinde, İstanbul, büyük bir fikir hareketine tecelligah<sup>17</sup> olmuştu. Burada hem bir Encümen-i Daniş teşekküle başlamış, hem de bir Darü'l-Fünun vücuda gelmişti. Bundan başka, askeri mektepler de yeni bir ruhla yükselmeye başlamıştı.

O zaman bu Darü'l-Fünun'da (hikmet-i tarih<sup>18</sup>) müderrisi bulunan Ahmet Vefik Paşa idi. Ahmet Vefik Paşa, Şecere-i Türkiyye'yi, Şark Türkçesinden İstanbul Türkçesine tercüme etti. Bundan başka, (Lehçe-i Osmani) isminde bir Türk kamusu vücuda getirerek, Türkiye'deki Türkçenin umumi ve büyük Türkçenin bir lehçesi olduğunu ve bundan başka Türk lehçeleri bulunduğunu aralarında da mukayeseler yaparak meydana koydu.

Ahmet Vefik Paşa'nın bu ilmi Türkçülükten başka, bir de bedii<sup>19</sup> Türkçülüğü vardı. Evinin bütün mobilyaları, kendisinin ve ailesi fertlerinin elbiseleri

<sup>10</sup> vâkı'â: gerçi

<sup>11</sup> mütefekkir: düşünür

<sup>12</sup> müverrih: tarihçi

<sup>13</sup> Sultân Selîm-i Sâlis: Sultan 3. Selim

<sup>14</sup> Kitâb-ı İlmü'n-Nâfi': faydalı ilimler kitabı

<sup>15</sup> sarf: gramer, dilbilgisi

<sup>16</sup> şu'be: bölüm, konu

<sup>17</sup> tecellî-gâh: bir şeyin meydana çıktığı yer/zaman

<sup>18</sup> hikmet-i tarih: tarih felsefesi

<sup>19</sup> bedîî: sanatsal, güzel eserlerle ilgili

umumiyetle Türk mamulatındandı<sup>20</sup>. Hatta, çok sevdiği kerimesi<sup>21</sup> Avrupa tarzında bir terlik almak için çok ısrar gösterdiği hâlde, (evime Türk mamulatından başka bir şey giremez) diyerek bu arzunun husulüne<sup>22</sup> mümanaat <sup>23</sup> göstermişti. Ahmet Vefik Paşa'nın başka bir orijinalitesi de Molyer'in mudhikelerini<sup>24</sup> Türk adetlerine adapte etmesi ve şahısların isimlerini ve hüviyetlerini Türkleştirmek suretiyle Türkçeye nakletmesi<sup>25</sup> ve millî bir sahnede oynaması idi.

Darü'l-Fünun'un bir müderrisi Türkçülüğün bu ilk esaslarını kurarken, askeri mekteplerin nazırlığında bulunan Şıpka kahramanı Süleyman Paşa da, Türkçülüğüne (Dekini)'nin tarihi müessir olmuştur²6 diyebiliriz. Çünkü memleketimizde ilk defa olarak Çin menbalarına²7 istinaden Türk tarihi yazan Süleyman Paşa, bu eserinde bilhassa Dekini'yi mehaz²8 edinmişti. Süleyman Paşa, (Tarih-i Âlem)'inin medhalinde²9, bu eseri niçin yazmaya teşebbüs ettiğini izah ederken diyor ki (askeri mekteplerinin nezaretine geçince, bu mekteplere lazım olan kitapların tercümesini mütehassıslara³0 havale ettim. Fakat, sıra tarihe gelince bunun tercüme tarikiyle³¹ yazdırılamayacağını düşündüm. Avrupa'da yazılan bütün tarih kitapları ya dinîmize yahut milletimize (Türklüğümüze) ait iftiralarla doludur. Bu kitaplardan hiçbirisi tercüme edilip de mekteplerimizde okutturulamaz. Bu sebebe binaen³² mekteplerimizde okunacak tarih kitabının telifini ben üzerime aldım. Vücuda getirdiğim bu kitapta hakikate mugayir³³ hiçbir söze tesadüf olunamayacağı gibi, dinîmize ve milletimize muhalif hiçbir söze de rastgelmek imkânı yoktur.)

20 ma'mûlât: ürünler, mamüller

- 21 kerime: kız çocuk
- 22 husûl: gerçekleşmek
- 23 mümânaat: engelleme, mani olma
- 24 mudhike: komedi oyunu
- 25 nakletmek: çevirmek
- 26 müessir olmak: etkili olmak, etkilemek
- 27 menba': kaynak
- 28 me'haz: kaynak
- 29 medhal: giriş
- 30 mütehassıs: uzman
- 31 tarîk: yol, yöntem
- 32 binâen: dolayı, için
- 33 mugâyir: aykırı

Avrupa tarihlerindeki Hunların Çin tarihindeki Hiungnu'lar olduğunu ve bunların Türklerin ilk dedeleri bulunduğunu ve Oğuzhan'ın Hiungnu Devleti'nin müessisi (Mete)<sup>34</sup> olması lazım geldiğini bize ilk defa öğreten Süleyman Paşa'dır. Süleyman Paşa bundan başka Cevdet Paşa gibi lisanımızın sarfına<sup>35</sup> dair bir kitap da yazdı. Fakat bu kitaba Cevdet Paşa gibi (Kavaid-i Osmaniye) adını vermedi, (Sarf-ı Türki) namını verdi. Çünkü lisanımızın Türkçe olduğunu biliyordu ve Osmanlıca namıyla üç lisandan mürekkep<sup>36</sup> bir dil olamayacağını anlamıştı. Süleyman Paşa, bu husustaki kanaatini, (Talim-i Edebiyat-ı Osmaniye) namıyla bir kitap neşreden Recaizade Ekrem Bey'e yazdığı bir mektupta açıkça meydana koydu. Bu mektupta diyor ki (Osmanlı edebiyatı) demek doğru değildir. Nasıl ki lisanımıza Osmanlı lisanı ve milletimize de Osmanlı milleti demek de yanlıştır. Çünkü; (Osmanlı) tabiri yalnız devletimizin adıdır. Milletimiz ünvanı ise yalnız Türktür. Binaenaleyh<sup>37</sup>, lisanımız da Türk lisanıdır, edebiyatımız da Türk edebiyatıdır).

Süleyman Paşa, askeri rüştiyelerinde okunmak üzere, (Esma-yı Türkiyye) adlı kitabı da, Osmanlıcanın tesiri altında Türkçe kelimelerin unutulmaması maksadıyla yazmıştı.

Görülüyor ki Türkçülüğün ilk babaları Ahmet Vefik Paşa ile Süleyman Paşa'dır. Türk Ocakları'nda ve sair<sup>38</sup> Türkçü müesseselerde bu iki Türkçülük kılavuzunun büyük kıtada<sup>39</sup> resimlerini talik etmek<sup>40</sup>, kadirşinaslık<sup>41</sup> icabındandır.

Türkiye'de Abdülhamit bu kutsi cereyanı<sup>42</sup> durdurmaya çalışırken, Rusya'da iki büyük Türkçü yetişiyordu. Bunlardan birincisi (Mirza Fethali Ahundov)'dur ki Azeri Türkçesinde yazdığı orijinal mudhikeler<sup>43</sup> bütün Avrupa lisanlarına

<sup>34</sup> müessis: kurucu

<sup>35</sup> sarf: gramer, dilbilgisi

<sup>36</sup> mürekkeb: karıştırılarak, birleştirilerek oluşmuş

<sup>37</sup> binâenaleyh: bu sebeple, buna dayanarak

<sup>38</sup> sâir: diğer

<sup>39</sup> kıt'a: boy, bölüm

<sup>40</sup> ta'lîk etmek: asmak

<sup>41</sup> kadîrşinâslık: kıymet bilirlik

<sup>42</sup> cereyân: fikir akımı

<sup>43</sup> mudhike: komedi oyunu

tercüme edilmiştir. İkincisi Kırım'da (Tercüman) gazetesini çıkaran (İsmail Gasprinski)'dir ki Türkçülükteki şiarı (dilde, fikirde ve işte birlik) idi. Tercüman gazetesini Şimal<sup>44</sup> Türkleri anladığı kadar Şark<sup>45</sup> Türkleriyle Garp<sup>46</sup> Türkleri de anlardı. Bütün Türklerin aynı lisanda birleşmelerinin kâbil<sup>47</sup> olduğuna bu gazetenin vücudu<sup>48</sup> canlı bir delildi.

Abdülhamit'in son devrinde, İstanbul'da Türkçülük cereyanı tekrar uyanmaya başladı.

Rusya'dan İstanbul'a gelen Hüseyinzade Ali Bey tıbbiyede Türkçülük esaslarını anlatıyordu. (Turan) ismindeki manzumesi, Panturanizm mefkûresinin<sup>49</sup> ilk tecellisi idi. Yunan Harbi başladığı sırada, Türk şairi Muhammed Emin Bey:

## Ben bir Türk'üm dinîm, cinsim uludur

mısrasıyla başlayan ilk şiirini neşretti. Bu iki manzume Türk hayatında yeni bir inkılabın başlayacağını haber veriyordu. Hüseyinzade Ali Bey Rusya'daki millîyet cereyanlarının tesiriyle Türkçü olmuştu. Bilhassa, daha kolejde iken, Gürcü gençlerinden son derece millîyetperver<sup>50</sup> olan bir arkadaşı ona, millîyet aşkını aşılamıştı.

Türk şairi Mehmet Emin Bey'e, Türkçülüğü aşılayan - mumaileyhin<sup>51</sup> beyanatına<sup>52</sup> göre- Şeyh Cemalettin Afgani'dir. Mısır'da (Şeyh Muhammet Abduh)'u, Şimal Türkleri arasında (Ziyaeddin Bin Fahreddin)'i yetiştiren bu büyük İslam müceddidi<sup>53</sup>, Türk vatanında Mehmet Emin Bey'i bularak halk lisanında, halk vezninde millîyetperverane<sup>54</sup> şiirler yazmasını tavsiye etmişti.

<sup>44</sup> şimâl: kuzey

<sup>45</sup> Şark: doğu

<sup>46</sup> Garb: batı

<sup>47</sup> kâbil: mümkün

<sup>48</sup> vücûdu: varlığı

<sup>49</sup> mefkûre: fikir akımı

<sup>50</sup> millîyetperver: millîyetçi

<sup>51</sup> mûmâ-ileyh: adı geçmiş olan

<sup>50 1 4 4 1 1 1 1 1</sup> 

<sup>52</sup> beyânât: beyanlar, söylenilenler

<sup>53</sup> müceddid: yenilikçi

<sup>54</sup> millîyetperverâne: millîyetçi

Türkçülüğün ilk devrinde (Dekini) tarihinin müessir olduğunu<sup>55</sup> görmüştük. İkinci devrinde de (Leon Kahun)'un (Asya Tarihine Medhal<sup>56</sup>) ünvanlı kitabının büyük tesiri oldu. Necip Asım Bey birçok ilavelerle bu kitabın Türklere ait olan kısmını Türkçeye nakletti. Necip Asım Bey'in bu kitabı her tarafta Türkçülüğe dair temayüller<sup>57</sup> uyandırdı. Ahmet Cevdet Bey (İkdam) gazetesini, Türkçülüğün bir organı hâline koydu. Emrullah Efendi, Veled Çelebi ve Necip Asım Bey bu Türkçülüğün ilk mücahitleriydi.

Fakat, İkdam gazetesi etrafında toplanan Türkçülerden bilhassa, Fuat Raif Bey'in, Türkçeyi sadeleştirmek hususunda yanlış bir nazariyeyi<sup>58</sup> takip etmesi, Türkçülük cereyanlarının<sup>59</sup> kıymetten düşmesine sebep oldu. Bu yanlış nazariye (Tasfiyecilik) fikriydi.

Tasfiyecilik, lisanımızdan Arap, Acem cezrlerinden<sup>60</sup> gelmiş bütün kelimeleri çıkararak, bunların yerine Türk cezrinden doğmuş eski kelimeleri, yahut Türk cezrinden yeni edatlarla yapılacak yeni Türk kelimelerini ikame etmekten<sup>61</sup> ibaretti. Bu nazariyenin fiili tatbikatını göstermek üzere neşrolunan bazı makaleler ve mektuplar zevk sahibi olan okuyucuları tiksindirmeye başladı. Halk lisanına geçmiş olan Arabi ve Farsi kelimeleri, Türkçeden çıkarmak, bu lisanı en canlı kelimelerinden, dinî, ahlaki, felsefi tabirlerinden mahrum edecekti. Türk cezrinden yeni yapılan kelimeler, sarf kaidelerini<sup>62</sup> hercümerç<sup>63</sup> edeceğinden başka, halk için ecnebi kelimelerden daha yabancı, daha meçhuldü. Binaenaleyh<sup>64</sup>, bu hareket lisanımızı sadeliğe, vuzuha<sup>65</sup> doğru götürecek yerde, muğlakiyete ve zulmete<sup>66</sup> doğru götürüyordu. Bundan başka, tabii kelimeleri atarak onların ye-

<sup>55</sup> müessir olmak: etkili olmak, etkilemek

<sup>56</sup> medhal: giriş

<sup>57</sup> temâyül: ilgi

<sup>58</sup> nazariye: görüş, teori

<sup>59</sup> cereyân: hareket, akım

<sup>60</sup> cezr: köken

<sup>61</sup> ikâme etmek: yerine geçirmek, yerleştirmek

<sup>62</sup> sarf kâideleri: gramer kuralları

<sup>63</sup> herc ü merc: darmadağınık

<sup>64</sup> binâenaleyh: bu sebeple, buna dayanarak

<sup>65</sup> vuzûh: açıklık, sadelik

<sup>66</sup> muglâkiyyet ve zulmet: kapalılık ve anlaşılmazlık

rine suni kelimeler ikamesine çalıştığı için, hakiki bir lisan yerine suni bir Türk Esperantosu<sup>67</sup> vücuda getiriyordu. Memleketin ihtiyacı ise, böyle bir yapma Esperantoya değil, bildiği ve anladığı mûnis<sup>68</sup> ve gayr-1<sup>69</sup> suni kelimlerden mürekkep bir müfaheme<sup>70</sup> vasıtasına idi. İşte, bu sebepten dolayı İkdam'daki tasfiyecilik cereyanından fayda yerine mazarrat<sup>71</sup> husule geldi<sup>72</sup>.

Bu sırada tıbbiyede teşekkül eden gizli bir inkılap cemiyetinde (Pantürkizm, Panottomanizm, Panislamizm) mefkûrelerinden<sup>73</sup> hangisi daha ziyade şeniyete<sup>74</sup> muvafık olduğu<sup>75</sup> münakaşa ediliyordu. Bu münakaşa, Avrupa'daki ve Mısır'daki genç Türklere de intikal ederek bazıları Pantürkizm mefkûresini, bazıları da Panottomanizm mefkûresini kabul etmişlerdi. O zaman Mısır'da çıkan (Türk) gazetesinde (Ali Kemal), (Osmanlı ittihadı<sup>76</sup>) fikrini ileri sürerken, Akçuraoğlu Yusuf Bey'le Ferid Bey (Türk ittihadı) siyasetini tavsiye ediyorlardı.

Bu sırada Hüseyinzade Ali Bey İstanbul'dan ve Ağaoğlu Ahmet Bey Paris'ten Bakü'ye gelmişler ve orada mücahede<sup>77</sup> için el ele vermişlerdi. Topçubaşıyef de bunlara iltihak etti<sup>78</sup>. Bu üç zat orada o zamana kadar hâkim bulunan Sünnilik ve Şiilik ihtilaflarını izale ederek<sup>79</sup> Türklük ve İslamlık camiaları etrafında bütün Azerbaycanlıları toplamaya çalıştılar.

24 Temmuz inkılabından sonra Türkiye'de Osmanlılık fikri hâkim olmuştu. Bu esnada, intişara<sup>80</sup> başlayan (Türk Derneği) mecmuası, gerek bu sebepten, gerek yine Tasfiyecilik cereyanına<sup>81</sup> kapılmasından dolayı hiçbir rağbet görmedi.

```
67 Esperanto: yapay bir dil
```

<sup>68</sup> munis: alışılmış

<sup>69</sup> garr-1 sun'i : yapay olmayan

<sup>70</sup> müfâheme: anlaşma

<sup>71</sup> mazarrat: zarar

<sup>72</sup> husûle gelmek: ortaya çıkmak, meydana gelmek

<sup>73</sup> mefkûre: fikir akımı

<sup>74</sup> şen'iyyet: gerçeklik, gerçek

<sup>75</sup> muvâfik olmak: uygun olmak

<sup>76</sup> ittihâd: birlik, birleşme

<sup>77</sup> mücâhede: uğraşma, çabalama

<sup>78</sup> iltihâk etmek: katılmak

<sup>79</sup> izâle etmek: gidermek, ortadan kaldırmak

<sup>80</sup> intişâr: yayımlanmak

<sup>81</sup> cereyân: hareket, akım

31 Mart'tan sonra, Osmanlıcılık fikri eski nüfuzunu kaybetmeye başladı. Vaktiyle Abdülhamit'e İslam ittihadı fikrini vermiş olan Alman kayseri bu fırsattan istifade ederek, SultanAhmet Meydanı'nda (İslam ittihadı) namına bir miting yaptırdı. Bu günden itibaren, memleketimizde gizli (İttihad-1 İslam)<sup>82</sup> teşkilatı yapılmaya başladı. Genç Türkler Osmanlıcı ve İttihad-1 İslamcı olmak üzere iki muarız<sup>83</sup> kısma ayrılmaya başladılar. Osmanlıcılar kozmopolit, İttihad-1 İslamcılar ise ultramonten<sup>84</sup> idiler.

Her iki cereyan da memleket için muzırrdı<sup>85</sup>. Ben, 1326 Kongresinde Selanik'te Merkez-i Umumi<sup>86</sup> azalığına intihap olunduğum<sup>87</sup> sırada siyasi ahval bu merkezdeydi.

Bu sırada, Selanik'te (Genç Kalemler) isminde bir mecmua çıkıyordu. Mecmuanın ser muharriri<sup>88</sup> Ali Canip Bey'le bir gece Beyaz Kule bahçesinde konuşuyorduk. Bu genç bana mecmuasının lisanda sadeliğe doğru bir inkılap yapmaya çalıştığını, Ömer Seyfettin'in bu mücahedede<sup>89</sup> pişva<sup>90</sup> olduğunu anlattı. Ömer Seyfettin'in lisan hakkındaki bu fikirleri tamamıyla benim kanaatlerime tevafuk ediyordu<sup>91</sup>. Gençliğimde Taşkışla'da mahpus bulunduğum sırada, neferlerin mülazım-1 evvele<sup>92</sup> (evvel mülazım), mülazım-1 saniye<sup>93</sup> (sani mülazım), Trablus-1 Garb'a (Garp Trablusu), Trablus-1 Şam'a (Şam Trablusu) demeleri bende şu kati kanaati uyandırmıştı:

Türkçeyi ıslah için bu lisandan bütün Arabi ve Farsi kelimeleri değil, umum Arabi ve Farsi kaideleri atmak. Arabi ve Farsi kelimelerden de Türkçesi olanları terkederek, Türkçe bulunmayanları lisanda ibka etmek<sup>94</sup>.

- 82 İttihâd-ı İslâm: İslam birliği
- 83 muârız: zıt, biribirne karşı
- 84 ultramonten: İslam taraftarı
- 85 muzirr: zararlı
- 86 merkez-i umûmî: genel merkez
- 87 intihâb olunmak: seçilmek
- 88 ser muharrir: başyazar
- 89 mücâhede: uğraş, mücadele
- 90 pîşvâ: önder, lider
- 91 tevâfuk etmek: uygun düşmek, uymak
- 92 mülâzım-ı evvel: üsteğmen
- 93 mülâzım-ı sâni: teğmen
- 94 ibka' etmek: yaşatmak, devam ettirmek

Bu fikre dair bazı yazılar yazmış isem de, neşrine firsat bulamamıştım. Nasıl ki Türkçülük hakkında yazı yazmaya da henüz bir firsat elvermemişti. Daha on beş yaşında iken Ahmet Vefik Paşa'nın (Lehçe-i Osmani)'si ile Süleyman Paşa'nın (Tarih-i Âlem)'i bende Türkçülük temayüllerini<sup>95</sup> doğurmuştu. 312'de İstanbul'a geldiğim zaman ilk aldığım kitap Leon Kahun'un tarihi olmuştu. Bu kitap adeta Pantürkizm mefkûresini<sup>96</sup> teşvik etmek üzere yazılmış gibidir. O zaman Hüseyinzade Ali Bey'le temas ederek, Türkçülük hakkındaki kanaatlerini öğreniyordum.

Hülasa<sup>97</sup>, on yedi on sekiz seneden beri Türk milletinin sosyolojisini ve pikolojisini tetkik için sarf ettiğim mesainin mahsulleri kafamın içinde istif edilmiş duruyordu. Bunları meydana atmak için yalnız bir vesilenin zuhuruna<sup>98</sup> ihtiyaç vardı. İşte, Genç Kalemler'de Ömer Seyfettin'in başlamış olduğu mücahede<sup>99</sup> bu vesileyi ihzar etti<sup>100</sup>. Fakat ben lisan meselesini kafi görmeyerek Türkçülüğü bütün mefkûreleriyle, bütün programıyla ortaya atmak lazım geldiğini düşündüm. Bütün bu fikirleri ihtiva eden (Turan) manzumesini yazarak Genç Kalemler'de neşrettim. Bu manzume, tam zamanında intişar etmişti<sup>101</sup>.

Çünkü, Osmanlıcılıktan da, İslam ittihatçılığından<sup>102</sup> da memleket için tehlikeler doğacağını gören genç ruhlar kurtarıcı bir mefkûre arıyorlardı. Turan manzumesi bu mefkûrenin ilk kıvılcımı idi. Ondan sonra, mütemadiyen bu manzumedeki esasları şerh ve tefsir etmekle<sup>103</sup> uğraştım.

Turan manzumesinden sonra, Ahmet Hikmet Bey (Altın Ordu) makalesini neşr etti. İstanbul'da (Türk Yurdu) mecmuasıyla (Türk Ocağı) cemiyeti teşekkül etti. Halide Hanım (Yeni Turan) adlı romanıyla Türkçülüğe büyük bir kıymet verdi. Hamdullah Suphi Bey Türkçülüğün faal bir reisi oldu. İsimleri yukarıda geçen yahut geçmeyen bütün Türkçüler, gerek Türk Yurdu'nda gerek Türk Oca-

<sup>95</sup> temâyül: ilgi

<sup>96</sup> mefkûre: fikir akımı

<sup>97</sup> hülâsa: özetle

<sup>98</sup> zuhûr: ortaya çıkmak, belirmek

<sup>99</sup> mücâhede: uğraşma, çabalama

<sup>100</sup> ihzâr etmek: hazırlamak

<sup>101</sup> intişâr etmek: yayımlanmak

<sup>102</sup> İslâm ittihâtçılığı: İslam birliği taraftarlığı

<sup>103</sup> şerh ve tefsîr etmek: açıklamak

ğı'nda birleşerek beraber çalıştılar. Köprülüzade Fuat Bey (Türkiyat) sahasında büyük bir mütebahhir<sup>104</sup> ve âlim oldu. İlmi eserleriyle Türkçülüğü tenvir etti<sup>105</sup>.

Yakup Kadri, Yahya Kemal, Falih Rıfkı, Refik Halit, Reşat Nuri Beyler gibi nasirler<sup>106</sup> ve Orhan Seyfi, Faruk Nafiz, Yusuf Ziya, Hikmet Nazım, Vala Nurettin Beyler gibi şairler yeni Türkçeyi güzelleştirdiler. Müfide Ferit Hanım da gerek kıymetli kitaplarıyla, gerek Paris'teki yüksek konferanslarıyla Türkçülüğün yükselmesine büyük himmetler<sup>107</sup> sarf etti.

Türkçülük âlemi bugün o kadar genişlemiştir ki bu sahada çalışan sanatkârlarla ilim adamlarının hepsinin isimlerini saymak ciltlerle kitaplara muhtaçtır. Yalnız Türk mimarlığında Mimar Kemal Bey'i unutmamak lazımdır. Bütün genç mimarların Türkçü olmasında mumaileyh'in 108 büyük bir tesiri vardır.

Mamafih<sup>109</sup>, Türkçülüğe dair bütün bu hareketler akim kalacaktı<sup>110</sup>, eğer Türkleri Türkçülük mefkûresi<sup>111</sup> etrafında birleştirerek büyük bir inkıraz<sup>112</sup> tehlikesinden kurtarmaya muvaffak olan büyük bir dâhi zuhur etmeseydi<sup>113</sup>! Bu büyük dâhinin ismini söylemeye hacet yok bütün cihan bugün Gazi Mustafa Kemal Paşa ismini mukaddes bir kelime addederek<sup>114</sup> her an hürmetle anmaktadır. Evvelce Türkiye'de, Türk milletinin hiçbir mevkii yoktu. Bugün, her hak Türk'ündür. Bu topraktaki hâkimiyet Türk hâkimiyetidir, siyasette, harsta<sup>115</sup>, iktisatta hep Türk halkı hâkimdir. Bu kadar kati ve büyük inkılabı yapan zat Türkçülüğün en büyük adamıdır. Çünkü; düşünmek ve söylemek kolaydır. Fakat, yapmak ve bilhassa muvaffakiyetle<sup>116</sup> neticelendirmek çok güçtür.

- 104 mütebahhir: ilmi deniz gibi olan
- 105 tenvîr etmek: aydınlatmak
- 106 nâsir: düzyazı erbabı, nesir yazarı
- 107 himmet: uğraş, çaba
- 108 mûmâ-ileyh: adı geçen
- 109 mâmâfîh: bununla birlikte
- 110 akîm kalmak: aksamak, sonuçsuz kalmak
- 111 mefkûre: fikir akımı
- 112 inkırâz: çöküş, yıkılış
- 113 zuhûr etmek: ortaya çıkmak, belirmek
- 114 addetmek: saymak
- 115 hars: kültür
- 116 muvaffakiyetle: başarıyla

2

## Türkçülük Nedir?

Türkçülük, Türk milletini yükseltmek demektir. O hâlde, Türkçülüğün mahiyetini anlamak için, evvel emirde<sup>118</sup> (millet) adı verilen zümrenin mahiyetini tayin etmek lazımdır. Millet hakkındaki muhtelif telakkileri<sup>119</sup> tetkik edelim:

(1) Irki Türkçülere göre millet (1rk) demektir. (Irk) kelimesi esasen mevaşi<sup>120</sup> fenninin ıstılahlarındandır<sup>121</sup>. Her hayvan nevi<sup>122</sup>, teşrihi<sup>123</sup> vasıfları itibarıyla bir takım enmuzeclere<sup>124</sup> ayrılır. Bu enmuzeclere (1rk) adı verilir. Mesela, at nevinin (Arap 1rkı), (İngiliz 1rkı), (Macar 1rkı) adlarını alan bir takım teşrihi enmuzecleri vardır.

İnsanlar arasında da, eskiden beri, beyaz ırk, siyah ırk, sarı ırk, kırmızı ırk namlarıyla dört ırk mevcuttur. Bu tasnif, kaba bir tasnif olmakla beraber, hâlâ kıymetini muhafaza etmektedir.

Beşeriyyat<sup>125</sup> ilmi Avrupadaki insanları kafalarının şekli ve saçlarıyla ve gözlerinin rengi itibariyle üç ırka ayırmıştır. Uzun kafalı kumral, uzun kafalı esmer, yassı kafalı.

Mamafih<sup>126</sup>, Avrupa'da hiçbir millet, bu enmuzeclerden yalnız birini muhtevi<sup>127</sup> değildir. Her milletin içinde, muhtelif nispetlerde olmak üzere bu üç ırka mensup fertler mevcuttur. Hatta, aynı ailenin içinde, bir kardeş uzun kafalı kumral, diğerleri uzun kafalı esmer ve yassı kafalı olabilirler.

<sup>117</sup> mâhiyyet: öz, nitelik, iç yüz

<sup>118</sup> evvel emirde: önce, ilk olarak

<sup>119</sup> muhtelif telakkîler: çeşitli görüşler/fikirler

<sup>120</sup> mevâşî: zooloji

<sup>121</sup> ıstılâh: terim, tabir, kelime

<sup>122</sup> nev': tür

<sup>123</sup> teşrîhî: anatomik

<sup>124</sup> enmûzec: tür, örnek

<sup>125</sup> beşeriyyât: antropoloji

<sup>126</sup> mâmâfîh: bununla birlikte

<sup>127</sup> muhtevi: ihtiva eden, içine alan

Vakıa<sup>128</sup> bir zamanlar, bazı beşeriyatçılar<sup>129</sup> bu teşrihi enmuzeclerle içtimai<sup>130</sup> hasletler<sup>131</sup> arasında bir münasebet bulunduğunu iddia ederlerdi. Fakat birçok ilmi tenkitlerin ve bilhassa bizzat beşeriyatçılar arasında en yüksek bir mevkide bulunan (Manvorye) ismindeki alimin, teşrihi vasıfların içtimai seciyeler<sup>132</sup> üzerinde hiçbir tesiri olmadığını ispat etmesi, bu eski iddiayı tamamıyla çürüttü. Irkın, bu suretle, içtimai hasletlerle hiçbir münasebeti kalmayınca, içtimai seciyelerin mecmuu<sup>133</sup> olan millîyetle de hiçbir münasebeti kalmaması lazım gelir. O hâlde milleti başka bir sahada aramak iktiza eder<sup>134</sup>.

(2)Kavmi Türkçüler de milleti (kavim) zümresiyle karıştırırlar.

Kavim, aynı anadan, aynı babadan üremiş, içine hiç yabancı karışmamış kandaş bir zümre demektir.

Eski cemiyetler, umumiyetle saf ve yabancılarla karışmamış birer kavim olduklarını iddia ederlerdi. Hâlbuki, cemiyetler kable't-tarih<sup>135</sup> zamanlarda bile, kavmiyetçe halis<sup>136</sup> değildiler. Muharebelerde esir alma, kız kaçırma, mücrimlerin<sup>137</sup> kendi cemiyetinden kaçarak başka bir cemiyete girmesi, izdivaçlar, muhaceretler<sup>138</sup>, temsil ve temessül<sup>139</sup> gibi hadiseler daima milletleri birbirine karıştırmıştı. Fransız alimlerinden (Kamil Jülyen) ile (Meye) en eski zamanlarda bile saf bir kavim bulunmadığını iddia etmektedirler. Kable't-tarih zamanlarda bile saf bir kavim bulunmazsa tarihi devirlerdeki kavmi hercümerçlerden<sup>140</sup> sonra, artık saf bir kavmiyet aramak abes olmaz mı? Bundan başka sosyoloji ilmine göre, fertler

<sup>128</sup> vâkı'â: gerçi, her ne kadar

<sup>129</sup> beşeriyyâtçılar: antropologlar

<sup>130</sup> ictimâî: sosyal, toplumsal

<sup>131</sup> haslet: huy, yaratılış

<sup>132</sup> seciyye: huy, karakter

<sup>133</sup> mecmû':hepsi, bütünü

<sup>134</sup> iktizâ etmek: gerekmek

<sup>135</sup> kable't-târîh: tarih öncesi

<sup>136</sup> hâlis: saf

<sup>137</sup> mücrim: suçlu

<sup>138</sup> muhâceret: göç

<sup>139</sup> temsil ve temessül: benzeşme

<sup>140</sup> herc ü merc: karışma, karmaşıklaşma

dünyaya gelirken (lâ-içtimai<sup>141</sup>) olarak gelirler. Yani içtimai vicdanlardan hiçbirini beraberlerinde getirmezler. Mesela lisani, dinî, ahlaki, bedii<sup>142</sup>, siyasi, hukuki, iktisadi vicdanlardan hiçbirini beraber getirmezler. Bunların hepsini sonraları terbiye tarikiyle<sup>143</sup> cemiyetten alırlar. Demek ki içtimai hasletler<sup>144</sup> uzvi<sup>145</sup> verasetle intikal etmez, yalnız terbiye tarikiyle intikal eder. O hâlde, kavmiyetin millî seciye<sup>146</sup> nokta-yı nazarından<sup>147</sup> da hiçbir rolü yok demektir.

Kavmi safvet<sup>148</sup>, hiçbir cemiyette bulunmamakla beraber, eski cemiyetler, kavmiyet mefkûresini<sup>149</sup> takip ederlerdi. Bunun sebebi dinî idi. Çünkü, o cemiyetlerde, mabut<sup>150</sup>, cemiyetin ilk ceddinden ibaretti. Bu mabut, yalnız kendi zürriyetinden<sup>151</sup> bulunanlara mabutluk etmek isterdi. Yabancıların kendi mabedine girmesini, kendisine yapılacak ibadetlere iştirak etmesini, kendi mahkemelerinde kendi kanunlarına göre muhakeme olunmasını arzu etmezdi. Buna binaen<sup>152</sup>, cemiyetin içine muhtelif (tebenni<sup>153</sup>) yollarıyla girmiş birçok fertler bulunmakla beraber bütün cemiyet, yalnız mabudun zürriyetlerinden mürekkep<sup>154</sup> itibar olunurdu<sup>155</sup>. Eski Yunan medinelerinde<sup>156</sup>, kable'l-İslam<sup>157</sup> Araplarda, eski Türklerde hülasa<sup>158</sup> henüz il devrinde bulunan bütün cemiyetlerde şu yalancı kavmiyeti görürüz.

<sup>141</sup> lâ-ictimâî: asosyal, toplumsallık dışı

<sup>142</sup> bedîî: sanatsal

<sup>143</sup> tarîkiyle: yoluyla

<sup>144</sup> haslet: ahlak, huy

<sup>145</sup> uzvî: organik, genetik

<sup>146</sup> seciyye: huy, karakter

<sup>147</sup> nokta-yı nazar: bakış açısı

<sup>148</sup> safvet: saflık

<sup>149</sup> mefkûre: fikir

<sup>150</sup> ma'bûd: tapınılan, ilah

<sup>151</sup> zürriyet: soy, nesil

<sup>152</sup> binâen: dayanarak

<sup>153</sup> tebennî: evlat edinme

<sup>154</sup> mürekkeb: karışmış, birleşmiş

<sup>155</sup> itibâr olunmak: düşünülmek, varsayılmak

<sup>156</sup> medîne: sehir

<sup>157</sup> kable'l-İslam: İslam öncesi

<sup>158</sup> hülâsa: kısacası

Şurası da var ki içtimai tekamülün<sup>159</sup> o merhalesinde yaşayan milletler için kavmiyet mefkûresini<sup>160</sup> takip etmek normal bir hareket olduğu hâlde, bugün içinde bulunduğumuz merhaleye nispetle marazidir<sup>161</sup>. Çünkü, o merhalede bulunan cemiyetlerde, içtimai tesanüd<sup>162</sup> yalnız dindaşlık rabıtasından<sup>163</sup> ibaretti. Dindaşlık kandaşlığa istinad edince<sup>164</sup>, tabiidir ki içtimai tesanüdün istinatgahı<sup>165</sup> da kandaşlık olur.

Bugünkü içtimai merhalemizde ise, içtimai tesanüd, harstaki<sup>166</sup> iştirake istinad ediyor. Harsın intikal<sup>167</sup> vasıtası terbiye olduğu için, kandaşlıkla hiçbir alakası yoktur.

(3) Coğrafi Türkçülere göre, millet, aynı ülkede oturan ahalilerin mecmuu<sup>168</sup> demektir. Mesela, onlara göre bir İran milleti, bir İsviçre milleti, bir Belçika milleti, bir Britanya milleti vardır. Hâlbuki İran'da Farsi, Kürt ve Türk'ten ibaret olmak üzere üç millet, İsviçre'de Alman, Fransız, İtalyan'dan ibaret olmak üzere yine üç millet, Belçika'da aslen Fransız olan Valonlarla aslen Cermen olan Flamanlar mevcuttur. Büyük Britanya adalarında ise Anglosakson, İskoçyalı, Galli, İrlandalı namlarıyla dört millet vardır. Bu muhtelif<sup>169</sup> cemiyetlerin lisanları ve harsları<sup>170</sup> birbirinden ayrı olduğu için, heyet-i mecmularına<sup>171</sup> (millet) adını vermek doğru değildir.

Bazen bir ülkede müteaddid<sup>172</sup> milletler olduğu gibi, bazen de bir millet müteaddid ülkelere dağılmış bulunur. Mesela, Oğuz Türklerine bugün Türkiye'de, Azerbaycan'da, İran'da, Harezm ülkesinde tesadüf ederiz.

```
159 tekâmül: ilerleme
```

<sup>160</sup> mefkûre: düşünce akımı

<sup>161</sup> marazî: sorunlu

<sup>162</sup> tesânüd: dayanışma

<sup>163</sup> râbita: bağ, ilişki

<sup>164</sup> istinâd etmek: dayanmak

<sup>165</sup> istinâd-gâh: dayanak

<sup>166</sup> hars: kültür

<sup>167</sup> intikâl: aktarım

<sup>168</sup> mecmû: toplamı, tümü, hepsi

<sup>169</sup> muhtelif: çeşitli

<sup>170</sup> hars: kültür

<sup>171</sup> hey'et-1 mecmû'a: tümü, hepsi

<sup>172</sup> müteaddid: çeşitli

Bu zümrelerin lisanları ve harsları müşterek olduğu hâlde, bunları ayrı milletler telakki etmek<sup>173</sup> doğru olabilir mi?

- (4) Osmanlıcılara nazaran, millet Osmanlı İmparatorluğu'nda bulunan bütün tebaaya şamildir<sup>174</sup>. Hâlbuki, bir imparatorluğun bütün tebaasını bir tek millet telakki etmek büyük bir hatadan ibaretti. Çünkü, bu halitanın<sup>175</sup> içinde müstakil<sup>176</sup> harslara malik<sup>177</sup> müteaddid milletler vardı.
- (5) İslam ittihatçılarına<sup>178</sup> göre, millet bütün müslümanların mecmuu demektir. Aynı dinde bulunan insanların mecmuuna (ümmet) adı verilir. O hâlde Müslümanların mecmuu da bir ümmettir. Yalnız lisanda ve harsta müşterek olan millet zümresi ise bundan ayrı bir şeydir.
- (6) Fertçilere göre, millet bir adamın kendisini mensup addettiği<sup>179</sup> herhangi bir cemiyettir. Filhakika<sup>180</sup>, bir fert, kendisini zahiren<sup>181</sup> şu yahut bu cemiyete nispet etmekte<sup>182</sup> hür zanneder. Hâlbuki fertlerde böyle bir hürriyet ve istiklal yoktur. Çünkü insandaki ruh, duygularla fikirlerden mürekkeptir<sup>183</sup>. Yeni ruhiyatçılara<sup>184</sup> göre, hissi hayatımız asıldır, fikrî hayatımız ona aşılanmıştır. Binaenaleyh<sup>185</sup>, ruhumuzun normal bir hâlde bulunabilmesi için, fikirlerimizin hislerimize tamamıyla uygun olması lazımdır. Fikirleri hislerine tevafuk<sup>186</sup> ve istinad etmeyen<sup>187</sup> bir adam ruhen hastadır. Böyle bir adam hayatta mesut olamaz. Mesela hissen dindar olan bir genç kendisini fikren dinsiz telakki ederse<sup>188</sup>,

<sup>173</sup> telâkki etmek: düşünmek

<sup>174</sup> şâmil: kaplayan, içine alan

<sup>175</sup> halîta: karışık, birleşik yapı

<sup>176</sup> müstakil: bağımsız

<sup>177</sup> mâlik: sahip

<sup>178</sup> İslâm ittihâtçıları: İslam birliği taraftarları

<sup>179</sup> addetmek: saymak

<sup>180</sup> fi'l-hakîka: gerçekten de, doğrusu

<sup>181</sup> zâhiren: görünüşte

<sup>182</sup> nispet etmek: bağlı saymak

<sup>183</sup> mürekkeb: birleşerek oluşmuş

<sup>184</sup> rûhiyyât: psikoloji

<sup>185</sup> binâenaleyh: bu sebeple, buna dayanarak

<sup>186</sup> tevâfuk etmek: uymak

<sup>187</sup> istinâd etmek: dayanmak

<sup>188</sup> telakki etmek: saymak

ruhu bir muvazeneye<sup>189</sup> malik olabilir mi?<sup>190</sup> Şüphesiz, hayır! Bunun gibi, her fert hisleri vasıtasıyla muayyen bir millete mensuptur. Bu millet, o ferdin içinde yaşadığı ve terbiyesini aldığı cemiyetten ibarettir. Çünkü, bu fert, içinde yaşadığı cemiyetin bütün duygularını terbiye vasıtasıyla almış, tamamıyla ona benzemiştir. O hâlde bu fert ancak bu cemiyetin içinde yaşarsa mesut olabilir. Başka bir cemiyetin içine giderse, daüssılaya<sup>191</sup> uğrar, hastalanır, hissen müşterek bulunduğu cemiyetin içine gitmek için hasret çeker. O hâlde, bir ferdin, istediği zaman, millîyetini değiştirebilmesi, kendi elinde değildir. Çünkü, millîyet de, harici bir şeniyettir<sup>192</sup>. İnsan millîyetini, cehaletle tanıyamamışken, sonradan taharri ve tahkik<sup>193</sup> vasıtasıyla keşfedebilir. Fakat, bir fırkaya girer gibi, sırf iradesiyle şu yahut bu millete intisap edemez<sup>194</sup>.

O hâlde, millet nedir? Irki, kavmi, coğrafi, siyasi, iradi<sup>195</sup> kuvvetlere tefevvuk<sup>196</sup> ve tahakküm edebilecek başka ne gibi bir rabıtamız var?

İçtimaiyat ilmi<sup>197</sup> ispat ediyor ki, bu rabıta terbiyede, harsta<sup>198</sup>, yani duygularda iştiraktir<sup>199</sup>. İnsan en samimi, en deruni<sup>200</sup> duygularını ilk terbiye zamanında alır. Daha beşikte iken, işittiği ninnilerle anadilinin tesiri altında kalır. Bundan dolayıdır ki en çok sevdiğimiz lisan anadilimizdir. Ruhumuza vücut veren bütün dinî, ahlaki, bedii<sup>201</sup> duygularımızı bu lisan vasıtasıyla almışız. Zaten ruhumuzun içtimai<sup>202</sup> hisleri, bu dinî, ahlakî, bedii duygulardan ibaret değil midir? Bunları çocukluğumuzda hangi cemiyetten almışsak, daima o cemiyette yaşamak isteriz. Başka bir cemiyetin içinde daha büyük bir refahla yaşamamız

<sup>189</sup> muvâzene: denge, ölçü

<sup>190</sup> mâlik olmak: sahip olmak

<sup>191</sup> dâü's-sılâ: sıla hasreti

<sup>192</sup> şe'niyyet: gerçeklik, gerçek

<sup>193</sup> taharrî ve tahkîk: araştırma ve inceleme

<sup>194</sup> intisâb etmek: bağlanmak, mensup olmak

<sup>195</sup> irâdî: iradeye bağlı

<sup>196</sup> tefevvuk: uygunluk

<sup>197</sup> ictimâiyyat ilmi: sosyoloji

<sup>198</sup> hars: kültür

<sup>199</sup> iştirâk: ortaklık

<sup>200</sup> derûnî: içten

<sup>201</sup> bedîî: sanatsal

<sup>202</sup> ictimâî: toplumsal

mümkün iken, cemiyetimiz içindeki fakrı<sup>203</sup> ona tercih ederiz. Çünkü, dostlar içindeki bu fakirlik, yabancılar arasındaki o refahtan ziyade bizi mesut kılar. Zevkimiz, vicdanımız, iştiyaklarımız<sup>204</sup>, hep içinde yaşadığımız, terbiyesini aldığımız cemiyetindir. Bunların aks-i sedasını<sup>205</sup> ancak o cemiyet içinde işitebiliriz.

Ondan ayrılıp da başka bir cemiyete intisap edebilmemiz<sup>206</sup> için, büyük bir mani vardır. Bu mani, çocukluğumuzda o cemiyetten almış olduğumuz terbiyeyi ruhumuzdan çıkarıp atmanın mümkün olmamasıdır. Bu mümkün olmadığı için, eski cemiyet içinde kalmaya mecburuz.

Bu ifadelerden anlaşıldı ki millet, ne ırki, ne kavmi, ne coğrafi, ne siyasi, ne de iradi bir zümre değildir. Milet, lisanca, dince, ahlakça ve bediiyatça<sup>207</sup> müşterek olan, yani aynı terbiyeyi almış fertlerden mürekkep<sup>208</sup> bulunan bir zümredir. Türk köylüsü onu (dili dilime uyan, dinî dinîme uyan) diyerek tarif eder. Filhakika<sup>209</sup>, bir adam kanca müşterek bulunduğu insanlardan ziyade, dilde ve dinde müşterek bulunduğu insanlarla beraber yaşamak ister. Çünkü, insani şahsiyetimiz, bedenimizde değil, ruhumuzdadır. Maddi meziyetlerimiz ırkımızdan geliyorsa, manevi meziyetlerimiz de terbiyesini aldığımız cemiyetten geliyor. (Büyük İskender) diyordu ki (benim hakiki babam Filip değil, Aristottur. Çünkü, birincisi maddiyatımın, ikincisi maneviyatımın tekevvününe<sup>210</sup> sebep olmuştur.) İnsan için, maneviyat, maddiyattan mukaddemdir<sup>211</sup>. Bu itibarla millîyette şecere<sup>212</sup> aranmaz. Yalnız, terbiyenin, mefkûrenin<sup>213</sup> millî olması aranır. Normal bir insan hangi milletin terbiyesini almışsa, ancak onun mefkûresine çalışabilir. Çünkü, mefkûre bir vecd menbar<sup>214</sup> olduğu içindir ki aranır. Hâlbuki, terbiye-

<sup>203</sup> fakr: fakirlik

<sup>204</sup> iştiyâk: istek, şevk

<sup>205</sup> aks-i sadâ: yankı, yansıma

<sup>206</sup> intisâb etmek: bağlanmak, girmek

<sup>207</sup> bedîiyyât: sanat

<sup>208</sup> mürekkeb: birleşerek oluşmuş

<sup>209</sup> fi'l-hakîka: gerçekten de, doğrusu

<sup>210</sup> tekevvün: ortaya çıkmak, oluşmak

<sup>211</sup> mukaddem: önce gelen

<sup>212</sup> şecere: kütük, soy

<sup>213</sup> mefkûre: fikir, düşünce tarzı

<sup>214</sup> vecd menbai: vecd kaynağı

siyle büyümüş bulunmadığımız bir cemiyetin mefkûresi, ruhumuza asla vecd veremez. Bilakis, terbiyesini almış olduğumuz cemiyetin mefkûresi ruhumuzu vecdlere gark ederek<sup>215</sup> mesut yaşamamıza sebep olur. Bundan dolayıdır ki, insan terbiyesiyle büyüdüğü cemiyetin mefkûresi uğruna hayatını feda edebilir. Hâlbuki, zihnen kendisini nispet ettiği<sup>216</sup> yabancı bir cemiyet uğruna ufak bir menfaatini bile feda edemez. Hülasa<sup>217</sup>, insan terbiyece müşterek bulunmadığı bir cemiyet içinde yaşarsa bedbaht olur<sup>218</sup>. Bu mütalaalardan<sup>219</sup> çıkaracağımız ameli netice<sup>220</sup> şudur: Memleketimizde vaktiyle dedeleri Arnavutluk'tan yahut Arabistan'dan gelmiş milletdaşlarımız vardır. Bunları Türk terbiyesiyle büyümüş ve Türk mefkûresine çalışmayı itiyad etmiş<sup>221</sup> görürsek sair milletdaşlarımızdan hic tefrik etmemeliyiz<sup>222</sup>. Yalnız saadet zamanında değil, felaket zamanında da bizden ayrılmayanları nasıl milletimizden hariç telakki edebiliriz<sup>223</sup>. Hususuyla<sup>224</sup>, bunlar arasında milletimize karşı büyük fedakârlıklar yapmış, Türklüğe büyük hizmetler ifa etmiş olanlar varsa, nasıl olur da bu fedakâr insanlara (siz Türk değilsiniz) diyebiliriz. Filhakika, atlarda şecere<sup>225</sup> aramak lazımdır, çünkü bütün meziyetleri sevk-1 tabiiye<sup>226</sup> müstenid<sup>227</sup> ve 1rsi olan hayvanlarda da 1rk1n büyük bir ehemmiyeti vardır. İnsanlarda ise, ırkın içtimai<sup>228</sup> hasletlere<sup>229</sup> hiçbir tesiri olmadığı için, şecere aramak doğru değildir. Bunun aksini meslek<sup>230</sup> ittihaz edersek<sup>231</sup>, memleketimizdeki münevverlerin<sup>232</sup> ve mücahitlerin birçoğunu

- 215 gark etmek: boğmak, batırmak
- 216 nispet etmek: bağlamak, yakın görmek
- 217 hülâsa: özetle
- 218 bedbaht olmak: mutsuz olmak
- 219 mütâlaa: düşünce, değerlendirme
- 220 amelî netice: pratik sonuç
- 221 i'tiyâd etmek: alışmak
- 222 tefrîk etmek: ayırmak
- 223 telakkî etmek: düşünmek
- 224 hususuyla: özellikle
- 225 secere: soy, sülale
- 226 sevk-1 tabiî: içgüdüsel yönlendirme
- 227 müstenid: dayanan
- 228 ictimâî: toplumsal
- 229 haslet: huy, karakter
- 230 meslek: sistem, tarz, yol
- 231 ittihaz etmek: kabul etmek
- 232 münevver: aydın

feda etmek iktiza edecektir<sup>233</sup>. Bu hâl, caiz<sup>234</sup> olmadığından (Türküm) diyen her ferdi Türk tanımaktan, yalnız Türklüğe hıyaneti görülenler varsa, cezalandırmaktan başka çare yoktur.

3

## Türkçülük ve Turancılık

Türkçülükle Turancılığın farklarını anlamak için, (Türk) ve (Turan) zümrelerinin hudutlarını tayin etmek lazımdır. Türk, bir milletin adıdır. Millet, kendisine mahsus bir harsa<sup>235</sup> malik olan<sup>236</sup> bir zümre demektir. O hâlde, Türkün yalnız bir lisanı, bir tek harsı olabilir.

Halbuki, Türkün bazı şubeleri Anadolu Türklerinden ayrı bir lisan, ayrı bir hars yapmaya çalışıyorlar. Mesela, Şimal<sup>237</sup> Türklerinden bir kısım gençler bir Tatar lisanı, Tatar harsı vücuda getirmekle meşguldürler. Bu hareket, Türklerin başka bir millet, Tatarların da başka bir millet olması neticesini verecektir. Uzakta bulunduğumuz için, Kırgızların ve Özbeklerin nasıl bir şiar<sup>238</sup> takip edeceklerini bilmiyoruz. Bunlar da birer ayrı lisan ve edebiyat, birer ayrı hars vücuda getirmeye çalışırlarsa, Türk milletinin hududu daha daralmış olur. Yakutlarla Altay Türkleri daha uzakta bulundukları için, bunları Türkiye Türklerinin harsî dairesine almak daha güç görünüyor.

Bugün, harsça birleşmesi kolay olan Türkler, bilhassa Oğuz Türkleri yani Türkmenlerdir. Türkiye Türkleri gibi, Azerbaycan, İran ve Harezm ülkelerinin Türkleri de Oğuz uruğuna<sup>239</sup> mensupturlar. Binaenaleyh<sup>240</sup>, Türkçülükteki yakın mefkûremiz<sup>241</sup> (Oğuz İttihadı<sup>242</sup>) yahut (Türkmen İttihadı) olmalıdır. Bu ittihattan maksat nedir? Siyasi bir ittihat mı? Şimdilik, hayır! İstikbal hakkında

<sup>233</sup> iktizâ etmek: gerekmek

<sup>234</sup> câiz: uygun

<sup>235</sup> hars: kültür

<sup>236</sup> mâlik olmak: sahip olmak

<sup>237</sup> şimâl: kuzey

<sup>238</sup> şiâr: yol, yön

<sup>239</sup> uruk: soy, sülale

<sup>240</sup> binâenaleyh: bu sebeple, buna dayanarak

<sup>241</sup> mefkûre: ideal, maksat, düşünce

<sup>242</sup> ittihâd: birleşme, birlik

bugünden bir hüküm veremeyiz. Fakat, bugünkü mefkûremiz, Oğuzların yalnız harsça<sup>243</sup> birleşmesidir.

Oğuz Türkleri, bugün dört ülkede yayılmış olmakla beraber, hepsi birbirine yakın akrabadırlar. Dört ülkedeki Türkmen illerinin adlarını karşılaştırırsak, görürüz ki birinde bulunan bir (il)in yahut (boy)un diğerlerinde şubeleri var.

Mesela, Harezm'de Tekelerle Sarıları ve Karakalpakları görüyoruz. Memleketimizde Tekeler bir sancak teşkil edecek kadar çoktur; hatta bir kısmı vaktiyle Rumeli'ye nakledilmiştir. Türkiye'deki (Sarılar) bilhassa (Rumkale)'de otururlar. Karakalpaklar ise, (Karapapak) ve (Terekeme) adlarını alarak Sivas, Kars ve Azerbaycan cihetlerinde<sup>244</sup> yerleşmişlerdir. Harezm'de Oğuz'un (Salur) ve (İmralı) boylarıyla (Çavda) ve (Göklen=Karluklardan Kealin) illeri vardır. Bu isimlere Anadolu'nun muhtelif<sup>245</sup> noktalarında tesadüf edilir. Köklün, kendi adını Van'da bir köye (Gök Oğlan) şeklinde vermiştir.

Oğuz'un Bayat ve Afşar boyları da gerek Türkiye'de, gerek İran'da ve Azerbaycan'da mevcutturlar. Akkoyunlularla Karakoyunlular da bu üç ülkede yayılmışlardır. O hâlde, Harezm, İran, Azerbaycan ve Türkiye ülkeleri Türk etnografya itibarıyla aynı uruğun<sup>246</sup> yurtlarıdır. Bu dört ülkenin mecmuuna<sup>247</sup> (Oğuzistan) adını verebiliriz. Türkçülüğün yakın hedefi bu büyük kıtada yalnız bir tek harsın hâkim olmasıdır.

Oğuz Türkleri umumiyetle<sup>248</sup> Oğuzhan'ın torunlarıdır. Oğuz Türkleri birkaç asır evveline gelinceye kadar mütesanid<sup>249</sup> bir aile hâlinde yaşarlardı. Mesela Fuzuli bütün Oğuz şubeleri içinde okunan bir Oğuz şairidir. Korkut Ata kitabı Oğuzların resmi Oğuzname'si olduğu gibi, Şah İsmail, Âşık Kerem, Köroğlu kitapları gibi halk eserleri de bütün Oğuzistan'a yayılmıştır.

<sup>243</sup> harsça: kültürce

<sup>244</sup> cihet: taraf

<sup>245</sup> muhtelîf: çeşitli

<sup>246</sup> uruk: soy, sülale

<sup>247</sup> mecmû': tümü, hepsi

<sup>248</sup> umûmiyetle: genel olarak

<sup>249</sup> mütesânid: birbirine bağlı

Türkçülüğün uzak mefkûresi<sup>250</sup> (Turan)'dır. Turan bazılarının zannettiği gibi, Türklerden başka, Moğolları, Tunguzları, Finuaları, Macarları da ihtiva eden<sup>251</sup> bir (kavimler halitası<sup>252</sup>) değildir. Bu zümreye, ilim lisanında (Ural ve Altay) zümresi denilir. Mamafih<sup>253</sup> bu sonki zümreye mensup kavimlerin lisanları arasında bir akrabalık bulunduğu da henüz ispat edilememiştir. Hatta, bazı müellifler<sup>254</sup>, Ural kavimleriyle Altay kavimlerinin birbirinden ayrı iki zümre teşkil ettiğini ve Türklerin Moğollar ve Tunguzlarla beraber Altay zümresine, Finualarla Macarların da Ural zümresine mensup olduklarını iddia ediyorlar. Türklerin Moğollarla ve Tunguzlarla lisani bir karabeti<sup>255</sup> olduğu da henüz ispat edilememiştir. Bugün ilmen sabit olan bir hakikat varsa, o da Türkçe konuşan Yakut, Kırgız, Özbek, Kıpçak (Tatar), Oğuz gibi Türk şubelerinin lisanca ve anenece<sup>256</sup> kavmi bir vahdete<sup>257</sup> malik bulunduğudur<sup>258</sup>. Turan kelimesi, Turlar yani Türkler demek olduğu için, münhasıran<sup>259</sup> Türkleri ihtiva eden camiavi<sup>260</sup> bir isimdir. O hâlde, (Turan) kelimesini bütün Türk şubelerini ihtiva eden büyük Türkistan'a hasretmemiz<sup>261</sup> lazım gelir. Çünkü, (Türk) kelimesi bugün yalnız Türkiye Türklerine verilen bir ünvan hükmüne geçmiştir. Türkiye'deki Türk harsına<sup>262</sup> dahil olanlar, tabii yine bu ismi alacaklardır. Benim itikadımca<sup>263</sup>, bütün Oğuzlar yakın bir zamanda bu isimde birleşeceklerdir. Fakat, Tatarlar, Özbekler, Kırgızlar ayrı harslar vücuda getirdikleri taktirde, ayrı milletler hâlini alacaklarından, yalnız kendi isimleriyle anılacaklardır. O zaman bütün bu eski akrabaları kavmi<sup>264</sup> bir camia hâlinde birleştiren müşterek bir ünvana lüzum hissedilecek. İste bu müşterek unvan (Turan) kelimesidir.

250 mefkûre: düşünce, amaç

- 252 halîta: karışık, birleşik yapı
- 253 mâmâfîh: bununla birlikte
- 254 müellîf: yazar
- 255 karâbet: yakınlık
- 256 an'ene: gelenek
- 257 vahdet: birlik, bütünlük
- 258 målik bulunmak: sahip olmak
- 259 münhasıran: sadece
- 260 câmi'avî: bir topluluğa ait
- 261 hasretmek: sınırlandırmak
- 262 hars: kültür
- 263 i'tikâd: inanç
- 264 kavmî: ulusal

<sup>251</sup> ihtivâ etmek: içine alan, kapsayan

Türkçülerin uzak mefkûresi, (Turan) namı altında birleşen Oğuzları, Tatarları, Kırgızları, Özbekleri, Yakutları lisanda, edebiyatta, harsta birleştirmektir. Bu mefkûrenin bir şeniyet<sup>265</sup> hâline geçmesi mümkün mü, yoksa değil mi? Yakın mefkûreler için bu cihet<sup>266</sup> aranırsa da, uzak mefkûreler için aranmaz. Çünkü, uzak mefkûre, ruhlardaki vecdi namütenahi<sup>267</sup> bir dereceye yükseltmek için, istihdaf edilen<sup>268</sup> çok cazibeli bir hayaldır. Mesela, Lenin, Bolşeviklik için, yakın mefkûre<sup>269</sup> olarak Kollektivizmi, uzak mefkûre suretinde de Komünizmi ileri sürmüştür. Komünizmin ne zaman husule geleceğini<sup>270</sup> soranlara şu cevabı veriyor: "Komünizmin ne zaman tatbik olunacağını şimdiden kestirmek mümkün değildir. Bu, Hazret-i Muhammed'in cenneti gibi ne zaman ve nerede görüneceği malum olmayan bir şeydir."

İşte, Turan mefkûresi de bunun gibidir. Yüz milyon Türk'ün bir millet hâlinde birleşmesi, Türkçüler için en kutlu bir vecd menbaidır<sup>271</sup>. Turan mefkûresi olmasaydı, Türkçülük bu kadar süratle intişar etmeyecekti<sup>272</sup>. Mamafih<sup>273</sup> kim bilir? Belki, istikbalde (Turan) mefkûresinin husulü<sup>274</sup> de mümkün olacaktır. Mefkûre, istikbalin halikidir<sup>275</sup>. Dün Türkler için hayali bir mefkûre hâlinde bulunan (Millî devlet), bugün Türkiyede bir şeniyet<sup>276</sup> hâlini almıştır. O hâlde, Türkçülüğü mefkûresinin büyüklüğü noktasından üç dereceye ayırabiliriz:

- (1) Türkçülük
- (2) Oğuzculuk yahut Türkmencilik
- (3) Turancılık

```
265 şe'niyyet: gerçeklik
```

<sup>266</sup> cihet: yön, taraf

<sup>267</sup> nâ-mütenâhî: sonsuz, bitmez

<sup>268</sup> istihdâf edilmek: bir şeyin hedeflenmesi

<sup>269</sup> mefkûre: düşünce, amaç

<sup>270</sup> husûle gelmek: gerçekleşmek, ortaya çıkmak

<sup>271</sup> vecd menba': heyecan kaynağı

<sup>272</sup> intişâr etmek: yayılmak

<sup>273</sup> mâmâfîh: bununla birlikte

<sup>274</sup> husûl: gerçekleşmek

<sup>275</sup> hâlik: yaratıcı

<sup>276</sup> şe'niyyet: gerçeklik

Bugün şeniyet<sup>277</sup> sahasında yalnız Türkiyecilik vardır. Fakat, ruhların büyük bir iştiyakla<sup>278</sup> aradığı (Kızıl Elma), şeniyet sahasında değil, hayal sahasındadır. Türk köylüsü Kızıl Elmayı tahayyül ederken<sup>279</sup>, gözünün önüne eski Türk ilhanlıkları<sup>280</sup> gelir. Filhakiha<sup>281</sup>, Turan mefkûresi<sup>282</sup> mazide bir hayal değil, bir şeniyetti. Milattan 210 sene evvel, Kun<sup>283</sup> hükümdarı (Mete) Kunlar (Hunlar) namı altında bütün Türkleri birleştirdiği zaman (Turan) mefkûresi bir şeniyet hâline girmişti. Hunlardan sonra Avarlar, Avarlardan sonra Göktürkler, Göktürklerden sonra Oğuzlar, bunlardan sonra Kırgız Kazaklar, daha sonra Gürhan, Cengizhan ve sonuncu olmak üzere Timurlenk Turan mefkûresini şeniyet hâline getirmediler mi?

(Turan) kelimesinin manası şu suretle tahdit olunduktan<sup>284</sup> sonra, artık, Macarların, Finuaların, Moğolların, Tunguzların Turanla bir alakaları kalmamak icap eder. Turan, bütün Türklerin mazide ve belki de istikbalde bir şeniyet olan büyük vatanıdır.

Turaniler, yalnız Türkçe konuşan milletlerdir. Eğer Ural ve Altay ailesi gerçekten varsa, bunun kendisine mahsus bir ismi olduğundan (Turan) adına ihtiyacı yoktur.

Bir de bazı Avrupalı müellifler<sup>285</sup>, Garbi Asya'da aslen Samilere yahut Arilere mensup olmayan bütün kavimlere (Turani) adını veriyorlar. Bunların maksadı, bu kavimlerin Türklerle akraba olduğunu tasdik etmek değildir. Yalnız Samilerle Arilerden hariç kavimler olduğunu anlatmak içindir.

Bundan başka, bazı müellifler de Şehname'ye nazaran<sup>286</sup> (Tur) ile (İrc)'in kardeş olduğuna bakarak Turan'ı eski İran'ın bir kısmı addetmektedirler<sup>287</sup>. Hâl-

<sup>277</sup> şeniyet: gerçeklik

<sup>278</sup> iştiyâk: şevk, istek

<sup>279</sup> tahayyül etmek: hayal etmek

<sup>280</sup> ilhanlık: imparatorluk

<sup>281</sup> fi'l-hakîka: gerçekten, doğrusu

<sup>282</sup> mefkûre: düşünce, ideal

<sup>283</sup> Kun: Hun

<sup>284</sup> tahdîd olunmak: sınırlandırılmak

<sup>285</sup> müellif: yazar

<sup>286</sup> nazaran: göre

<sup>287</sup> addetmek: saymak

buki, Şehname'ye göre, Tur ile İrc'in üçüncü bir kardeşleri daha vardır ki adı (Selem)'dir. (Selem) ise İran'dan bir şubenin dedesi değil, bütün Samilerin müşterek ceddidir. O hâlde, Feridun'un oğulları olan bu üç kardeş Nuh'un oğulları gibi, eski etnografik taksimatın<sup>288</sup> adlarından doğmuştur. Bundan anlaşılıyor ki (Turan) İran'ın bir cüzü<sup>289</sup> değil, bütün Türk illerinin mecmuu<sup>290</sup> olan Türk camiasından ibarettir. Mecmuu olan Türk camiasından ibarettir.

#### 4

# Hars<sup>291</sup> ve Medeniyet

Hars ile medeniyet arasında hem iştirak<sup>292</sup> noktası, hem de ayrılık noktaları vardır. Hars ile medeniyet arasındaki iştirak noktası, ikisinin de bütün içtimai<sup>293</sup> hayatları camii olmasıdır<sup>294</sup>. İçtimai hayatlar şunlardır: Dinî hayat, ahlaki hayat, hukuki hayat, muakalevi<sup>295</sup> hayat, bedii<sup>296</sup> hayat, iktisadi hayat, lisani hayat, fenni hayat. Bu sekiz türlü içtimai hayatların mecmuuna (hars) adı verildiği gibi (medeniyet) de denilir. İşte, hars ile medeniyet arasında iştirak ve müşabehet<sup>297</sup> noktası budur. Şimdi de hars ile medeniyet arasındaki ayrılıkları, farkları arayalım:

Evvela, (hars) millî olduğu hâlde, (medeniyet) beynelmileldir<sup>298</sup>. Hars, yalnız bir milletin dinî, ahlaki, hukuki, muakalevi, bedii, lisani, iktisadi ve fenni hayatlarının ahenktar<sup>299</sup> bir mecmuasıdır<sup>300</sup>. Medeniyetse, aynı (mamure)ye<sup>301</sup> dahil birçok milletlerin içtimai hayatlarının müşterek bir mecmuudur. Mesela, Av-

<sup>288</sup> taksîmât: ayrım

<sup>289</sup> cüz: parça

<sup>290</sup> mecmû': bütün, toplamı

<sup>291</sup> hars: kültür

<sup>292</sup> iştirak noktası: birleşilen nokta, ortak nokta

<sup>293</sup> ictimâî: toplumsal, sosyal

<sup>294</sup> câmi' olmak: içermek,

<sup>295</sup> mu'âkalevî: akla dayalı, aklî

<sup>296</sup> bedîî: sanatsal

<sup>297</sup> müşâbehet: benzeşme

<sup>298</sup> beyne'l-milel: uluslararası

<sup>299</sup> ahengdår: ahenkli

<sup>300</sup> mecmua: toplam, birleşim, bütün

<sup>301</sup> ma'mûre: medeniyet dairesi

rupa ve Amerika mamuresinde bütün Avrupalı milletler arasında müşterek bir (Garp medeniyeti) vardır. Bu medeniyetin içinde birbirinden ayrı ve müstakil olmak üzere bir İngiliz harsı bir Fransız harsı, bir Alman harsı ilh<sup>302</sup> mevcuttur.

Saniyen<sup>303</sup>, medeniyet usul vasıtasıyla ve ferdi iradelerle vücuda gelen içtimai<sup>304</sup> hadiselerin mecmuudur. Mesela dine dair bilgiler ve ilmler, usul ve irade ile vücuda geldiği gibi, ahlaka, hukuk, güzel sanatlara, iktisada, muakaleye<sup>305</sup>, lisana ve fenlere dair bilgiler ve nazariyeler<sup>306</sup> de hep fertler tarafından usul ve irade ile vücuda getirilmişlerdir. Binaenaleyh<sup>307</sup>, aynı mamure dahilinde bulunan bütün bu mefhumların<sup>308</sup>, bilgilerin ve ilimlerin mecmuu<sup>309</sup> (medeniyet) dediğimiz şeyi vücuda getirir.

Harsa<sup>310</sup> dahil olan şeylerse, usul ile, fertlerin iradesiyle vücuda gelmemişlerdir, suni değillerdir. Nebatların<sup>311</sup>, hayvanların uzvi<sup>312</sup> hayatı nasıl kendiliğinden ve tabii bir surette inkişaf ediyorsa<sup>313</sup>, harsa dahil olan şeylerin teşekkül<sup>314</sup> ve tekamülü<sup>315</sup> de tıpkı öyledir. Mesela, lisan fertler tarafından usulle yapılmış bir şey değildir. Lisanın bir kelimesini değiştiremeyiz. Onun yerine başka bir kelime icat edip koyamayız. Lisanın, kendi tabiatından doğan bir kaidesini de değiştiremeyiz. Lisanın kelimeleri ve kaideleri ancak kendiliklerinden değişirler. Biz bu değişmeye seyirci kalırız. Fertler tarafından lisana yalnız birtakım ıstılahlar<sup>316</sup> yani yeni lafzlar<sup>317</sup> ilave olunabilir. Fakat, bu lafzlar mensup olduğu mesleki zümre tarafından kabul edilmedikçe, lafz, lafz mahiyetinde kalarak, kelime mahiyetini alamaz. Yeni bir lafz, bir mesleki zümre tarafından kabul edildikten

```
302 ilh: vb.
```

<sup>303</sup> sâniyen: ikinci olarak

<sup>304</sup> ictimâi: toplumsal, sosyal

<sup>305</sup> mu'âkale: akıl, aklî

<sup>306</sup> nazariye: görüş, teori

<sup>307</sup> binâenaleyh: bu sebeple, buna dayanarak

<sup>308</sup> mefhûm: kavram

<sup>309</sup> mecmû': bütünü, hepsi

<sup>310</sup> hars: kültür

<sup>311</sup> nebât: bitki

<sup>312</sup> uzvî: organik, canlı

<sup>313</sup> inkişaf etmek: ortaya çıkmak

<sup>314</sup> teşekkül: meydana gelme, şekillenme

<sup>315</sup> tekâmül: gelişme, değişme

<sup>316</sup> ıstılah: kelime türetme

<sup>317</sup> lafz: söz, kelime

sonra da, zümrevi<sup>318</sup> bir kelime mahiyetini alır. Ancak, bütün halk tarafından kabul edildikten sonradır ki müşterek<sup>319</sup> kelimeler arasına girebilir.

Fakat, yeni lafzların<sup>320</sup> bir zümre yahut bütün halk tarafından kabul edilip edilmemesi mucitlerinin elinde değildir. Eski Osmanlı lisanında Şinasi'den beri milyonlarca yeni lafzlar icat olunduğu hâlde, bunlardan cüzi bir kısmı zümrevi kelimeler sırasına geçebilmiştir, müşterek kelimeler sırasına geçenlerse beş on kelimeye münhasırdır<sup>321</sup>.

Demek ki harsın ilk numunesini lisanın kelimelerinde, medeniyetinin ilk numunesini de yeni lafzlar suretinde icat olunan ıstılahlarda<sup>322</sup> görüyoruz. Kelimeler içtimai<sup>323</sup> müesseselerdir<sup>324</sup>, yeni lafzlarsa ferdi tesislerdir<sup>325</sup>. Bir ferdin icat ettiği bir lafz bazen, ani bir intişarla<sup>326</sup> halk arasında yayılabilir. Fakat bu intişar kuvvetini o lafza veren, onu icat eden değildir; cemiyetin fertlerce meçhul olan gizli bir cereyanıdır<sup>327</sup>.

Bundan on beş sene evvel, memleketimizde yan yana iki lisan yaşıyordu: Bunlardan birincisi, resmi bir kıymete malikti<sup>328</sup> ve yazıyı inhisar<sup>329</sup> altına almış gibiydi. Buna (Osmanlıca) adı veriliyordu.

İkincisi, yalnız halk arasında konuşmaya münhasır<sup>330</sup> kalmış gibiydi. Buna da istihfafla<sup>331</sup> (Türkçe) adı veriliyordu ve avama<sup>332</sup> mahsus bir (argo) zannediliyordu. Hâlbuki asıl tabii ve hakiki lisanımız bu idi. (Osmanlıca) ise, Türkçe,

```
318 zümrevî: zümreye ait
```

<sup>319</sup> müşterek: ortak

<sup>320</sup> lafz: söz, kelime

<sup>321</sup> münhasır: sınırlı

<sup>322</sup> ıstılâh: tabir, deyim

<sup>323</sup> ictimâî: toplumsal

<sup>324</sup> müessese: türetim, yapım, oluşum

<sup>325</sup> tesîs: oluşum, türetim

<sup>326</sup> intişâr: yayılma

<sup>327</sup> cereyân: hareket, akım

<sup>328</sup> mâlik: sahip

<sup>329</sup> inhisâr: sınırlama, kontrol

<sup>330</sup> münhasır: sınırlı

<sup>331</sup> istihfâf: küçümseme

<sup>332</sup> avâm: halk

Arapça ve Acemceden ibaret olan üç lisanın sarfını<sup>333</sup>, nahvini<sup>334</sup>, kamusunu<sup>335</sup> bileştirmekle husule gelmiş<sup>336</sup> suni bir halitadan<sup>337</sup> ibaretti. Bu iki lisandan birincisi tabii bir teşekkül<sup>338</sup> ve teamülle<sup>339</sup> kendiliğinden vücuda gelmişti. Binaenaleyh<sup>340</sup>, harsımızın<sup>341</sup> lisanı idi. İkincisi ise fertler tarafından usulle ve irade ile yapılmıştı. Bu lisani aşurenin içine yalnız bazı Türkçe kelimeler ve edatlar karışabilirdi. Demek ki Osmanlıcanın harsımızdan pek az bir hissesi vardı. Bundan dolayı ona medeniyetimizin lisanı idi diyebiliriz.

Memleketimizde bu iki lisan gibi, iki vezin de yan yana yaşıyordu. Türk halkının kullandığı Türk vezni, usul ile yapılmıyordu. Halk şairleri vezinli olduğunu bilmeden gayet lirik şiirler yazıyorlardı. Tabii bu ilham ile, ibda<sup>342</sup> ile oluyordu. Usulle ve taklitle yapılmıyordu. O hâlde, bu vezin de Türk halkına dahildi. Osmanlı veznine gelince, bu Acem şairlerinden alınmıştı. Bu vezinde şiir yazanlar taklitle ve usulle yazıyorlardı. Bundan dolayıdır ki (aruz vezni) denilen bu vezin halk arasına nüfuz edememişti. Bu vezinde şiir yazanlar, Acem edebiyatını tederrüs<sup>343</sup> tarikiyle<sup>344</sup> öğreniyorlar, usul vasıtasıyla aruzu tatbik ediyorlardı<sup>345</sup>. Binaenaleyh, aruz vezni millî harsımıza dahil olmadı. Acemlerde ise köylüler bile aruz vezninde şiirler söylerler. Binaenaleyh, aruz vezni İran'ın millî harsına dahil demektir.

Memleketimizde bunlardan başka, yanyana yaşayan iki musiki vardır. Bunlardan birisi halk arasında kendi kendine doğmuş olan (Türk musikisi) diğeri (Farabi) tarafından Bizans'tan tercüme ve iktibas<sup>346</sup> olunan (Osmanlı musiki-

<sup>333</sup> sarf: biçimbilgisi, yapıbilgisi

<sup>334</sup> nahv: sözdizim, cümlebilgisi

<sup>335</sup> kâmûs: söz varlığı

<sup>336</sup> husûle gelmek: ortaya çıkmak

<sup>337</sup> halîta: karışık, birleşik yapı

<sup>338</sup> teşekkül: meydana gelme, şekillenme

<sup>339</sup> teâmül: kullanılmak yoluyla yaygınlaşma

<sup>340</sup> binâenaleyh: bu sebeple, buna dayanarak

<sup>341</sup> hars: kültür

<sup>342</sup> ibdâ': özgün eser yaratma

<sup>343</sup> tederrüs: ders alma, öğrenme

<sup>344</sup> tarîkiyle: yoluyla, vasıtasıyla

<sup>345</sup> tatbîk etmek: uygulamak, kullanmak

<sup>346</sup> iktibas: almak

si)dir. Türk musikisi ilham ile vücuda gelmiş, taklitle hariçten<sup>347</sup> alınmamıştır. Osmanlı musikisi ise, taklit vasıtasıyla hariçten alınmış ve ancak usulle devam ettirilmiştir. Bunlardan birincisi harsımızın, ikinicisi ise, medeniyetimizin musikisidir. Medeniyet usulle yapılan ve taklit vasıtasıyla bir milletten diğer millete geçen mefhumların<sup>348</sup> ve tekniklerin mecmuudur<sup>349</sup>. Hars<sup>350</sup> ise hem usulle yapılan, hem de taklitle başka milletlerden alınamayan duygulardır. Bu sebeple, Osmanlı musikisi kaidelerden mürekkep<sup>351</sup> bir fen şeklinde olduğu hâlde, Türk musikisi, kaidesiz, usulsüz, fensiz melodilerden, Türk'ün bağrından kopan samimi nağmelerden ibarettir. Hâlbuki Bizans musikisinin menşeine çıkarsak bunu da eski Yunanlıların harsı dahilinde görürüz.

Edebiyatımızda da aynı ikilik mevcuttur. Türk edebiyatı halkın darbı meseleriyle<sup>352</sup> bilmecelerinden, halk masallarıyla halk koşmalarından, destanlarından, halk cenknameleriyle menkıbelerinden, tekkelerin<sup>353</sup> ilahileriyle nefeslerinden, halkın nekregüyane<sup>354</sup> fıkralarından ve halk temaşasından<sup>355</sup> ibarettir. Darbı meseller doğrudan doğruya halkın hikmetleridir. Bilmeceleri de vücuda getiren halktır. Halk masalları da fertler tarafından düzülmemiştir. Bunlar Türk'ün esatir<sup>356</sup> devrelerinden başlayarak anenevi<sup>357</sup> bir surette zamanımıza kadar gelen peri masallarıyla dev masallarıdır. Dede Korkut kitabındaki masallar da ozandan ozana şifahi<sup>358</sup> bir surette intikal ederek ancak birkaç asır evvel yazılmıştır. Şah İsmail, Âşık Kerem, Âşık Garip, Köroğlu kitapları da vaktiyle halk tarafından yazılmış halk masallarıdır. Türk tarihinde ve etnografyasındaki ustureler<sup>359</sup>, lejantlar<sup>360</sup>, efsaneler de, Türk edebiyatının unsurlarıdır. Cenkna-

<sup>347</sup> hâric: dısarı

<sup>348</sup> mefhûm: kavram

<sup>349</sup> mecmû': toplam, hepsi

<sup>350</sup> hars: kültür

<sup>351</sup> mürekkeb: karıştırılarak, birleştirilerek oluşmuş

<sup>352</sup> darb-1 mesel: atasözü, özlü söz

<sup>353</sup> tekye: tekke

<sup>354</sup> nekregûyâne: mizahi tarzda, gülünç

<sup>355</sup> temâşâ: seyirlik eser

<sup>356</sup> esâtir: masal, mitoloji

<sup>357</sup> an'enevi: geleneksel

<sup>358</sup> sifâhî: sözlü

<sup>359</sup> ustûre: masal, mitolojik anlatı

<sup>360</sup> lejant: karikatür, anlatı

meler ve dinî menkibelere gelince bunlar halk edebiyatının İslamî devresine mahsus mahsullerdir. Halk şairlerinin koşmalarıyla destanları, manileriyle türküleri de, yukarıda saydığımız eserler gibi, Türk halkının samimi eserleridir. Bunlar da usulle, taklitle yapılmamışlardır. Âşık Ömer, Dertli, Karacaoğlanlar gibi şairler halkın sevgili şairleridir. Tekkeler de birer halk mabedi olduğu için, buralarda doğan ilahilerle nefesler de halk edebiyatına, binaenaleyh<sup>361</sup> Türk edebiyatına dahildir. Yunus Emre ve Kaygusuz'la Bektaşi şairleri bu zümreye dahildir. Osmanlı edebiyatı ise, masal yerine ferdi hikayelerle romanlardan, koşma ve destan yerine taklitle yapılmış gazellerle alafranga manzumelerden mürekkeptir<sup>362</sup>. Osmanlı şairlerinden her biri, mutlaka, Acem devrinde bir Acem şairiyle, Fransız devrinde bir Fransız şairiyle mütenazırdır<sup>363</sup>. Fuzuli ile Nedim bile bu hususta müstesna değillerdir. Bu cihetle<sup>364</sup>, Osmanlı edipleriyle<sup>365</sup> şairlerinden hiçbiri orijinal değildir, hepsi mukallittir<sup>366</sup>, hepsinin eserleri bedii<sup>367</sup> ilhamdan değil, zihni hünerverlikten doğmuştur. Mesela nekregûluk<sup>368</sup> (humor<sup>369</sup>) nokta-yı nazarından<sup>370</sup> bu iki zümreyi mukayese edelim: Nasreddin Hoca, İncili Çavuş, Bekri Mustafa ve Bektaşi Babaları halkın nekregûlarıdır, Kani ile Sururi ise Osmanlı divanının mizahçılarıdır. Tabii nekrelikle suni mizah arasındaki fark bu karşılaştırma ile meydana çıkar.

Karagözle Ortaoyunu'na gelince, bunlar da halk temaşası<sup>371</sup> yani, anenevi<sup>372</sup> Türk tiyatrosudur. Karagöz'le Hacivat'ın muarazaları<sup>373</sup>, Türk'le Osmanlı'nın, yani o zamanki harsımızla<sup>374</sup> medeniyetimizin mücadelelerinden ibarettir. Ahlakta da aynı ikiliği görürüz. (Türk ahlakı) ile (Osmanlı ahlakı) birbirine zıt

```
361 binâenaleyh: bu sebeple, buna dayanarak
```

<sup>362</sup> mürekkeb: birleşerek oluşmak

<sup>363</sup> mütenazır: benzer, birbirine karşılık gelen, birbirine uyan

<sup>364</sup> cihet: sebep

<sup>365</sup> edîb: edebiyatçı

<sup>366</sup> mukallid: taklitçi

<sup>367</sup> bedîî: sanatsal

<sup>368</sup> nekregûluk: mizahçılık, fıkracılık

<sup>369</sup> humor: mizah

<sup>370</sup> nokta-yı nazar: bakış açısı

<sup>371</sup> temâşâ: izlence, gösteri

<sup>372</sup> an'enevî: geleneksel

<sup>373</sup> muâraza: sözlü çekişme

<sup>374</sup> hars: kültür

gibidir. Mahmut Kaşgari, Divan-ı Lügat'in (Türk) maddesinde, Türkleri muhtasaran<sup>375</sup> tarif ediyor. Diyor ki Türk'te tasallüf<sup>376</sup> ve tefahür<sup>377</sup> yoktur. Türk büyük kahramanlıklar ve fedakârlıklar yaptığı zaman, bir fevkaladelik yaptığından habersiz gibi görünür. (Cahiz) de Türkleri aynen bu suretle tefsir ediyor<sup>378</sup>. Osmanlı enmuzecine<sup>379</sup> bakarsak eski şairlerinde fahriyelerin<sup>380</sup>, yeni ediplerinde<sup>381</sup> tasallüf ve tefahürün hâkim olduğunu görürüz. Servet-i Fünun mektebi Osmanlı edebiyatının en parlak bir devridir. Bu mektebe mensup olan ediplerle şairler ekseriyetle<sup>382</sup> reybi<sup>383</sup>, bedbin<sup>384</sup>, ümitsiz, hasta ruhlar suretinde tecelli etmişlerdir<sup>385</sup>. Hakiki Türk ise yakînlı<sup>386</sup>, nikbin<sup>387</sup>, ümitli ve sağlamdır.

Hatta, ulemamız<sup>388</sup> arasında da bu ikiliği görürüz. Osmanlı ulemasının anenevi<sup>389</sup> ünvanı (ulema-yı rüsum<sup>390</sup>) idi. Anadolu'daki ulema ise (halk uleması) idi. Birinciler rütbeli, fakat cahil idiler. İkinciler ilimli fakat rütbesiz idiler. Siyaset ve askerlik sahasında büyük bir dâhi olan Afşarlı Nadir Şah bütün Müslümanları Sünnilik dairesinde birleştirmek ve umum<sup>391</sup> sultanları Osmanlı padişahının riyaseti<sup>392</sup> altına sokmak için, müzakerede bulunmak üzere, İstanbul'a dinî ve siyasi bir heyet göndermişti. İstanbul'da bu heyetle müzakereye ulema-yı rüsumu memur ettiler. İranlı ulema heyeti, bunlara söz anlatmaktan aciz kalınca sadrazama müracaat ederek dediler ki "bizim siyasi hiçbir rütbemiz, ilimden başka payemiz<sup>393</sup>

<sup>375</sup> muhtasaran: kısaca

<sup>376</sup> tasallüf: övünme, kibirlenme

<sup>377</sup> tefâhür: övünme

<sup>378</sup> tefsîr etmek: açıklamak

<sup>379</sup> enmûzec: millet; tür, örnek

<sup>380</sup> fahriye: şairin kendinî övmek için yazdığı şiir

<sup>381</sup> edîb: edebiyatçı

<sup>382</sup> ekseriyetle: çoğunlukla

<sup>383</sup> reybî: şüpheci

<sup>384</sup> bedbîn: ümitsiz, karamsar

<sup>385</sup> tecelli etmek: ortaya çıkarmak

<sup>386</sup> yakînlı: görüşleri net olan, şüpheli olmayan

<sup>387</sup> nîkbîn: iyimser

<sup>388</sup> ulemâ: alimler

<sup>389</sup> an'enevî: geleneksel

<sup>390</sup> ulemâ-yı rüsûm: resmi alimler

<sup>391</sup> umûm: genel, tüm

<sup>392</sup> riyâset: reislik, başkanlık

<sup>393</sup> pâye: rütbe, derece

yoktur. Hâlbuki müzakerede bulunduğumuz zatlar büyük rütbeli zevat<sup>394</sup> olduklarından, huzurlarında serbestçe söz söyleyemiyoruz. Bizi taşradaki rütbesiz ulema ile görüştürürseniz çok memnun oluruz." Ragıp Paşa'nın (Tahkik ve Tevfik) adlı kitabında naklettiği bu mevsuk vakıa<sup>395</sup> gösteriyor ki Nadir Şah'ın ilmi heyeti, Osmanlı ulmeasına değil, Türk ulemasına kıymet veriyorlardı.

Eski devirlerin hatta siyasi ve askeri muvaffakiyetleri<sup>396</sup> de halk arasından çıkmış cahil ve ümmi<sup>397</sup> paşalara aittir. Bilahire<sup>398</sup> Ragıp Paşa ve Sefih İbrahim Paşa gibi Osmanlı maarifinde<sup>399</sup> yüksek bir mevki ihraz edenler<sup>400</sup> hükümetin başına geçince, işler bozulmaya başladı.

Mamafih<sup>401</sup>, bu içtimai<sup>402</sup> ikilikler yalnız fikrî faaliyetlere mahsustu. O zamanlar, el işi avama<sup>403</sup> mahsus sayıldığından, havas<sup>404</sup> sınıfı tekniklerin bütün nevlerinden<sup>405</sup> uzak duruyordu. Bu sebeple, mimarlık, hattatlık, hakkaklık<sup>406</sup>, mücellitlik<sup>407</sup>, tezhipçilik<sup>408</sup>, marangozluk, demircilik, boyacılık, halıcılık, çulhalık<sup>409</sup>, ressamlık, nakkaşlık gibi ameli<sup>410</sup> tekniklerin yalnız bir şekli vardı. O da halk tekniği idi. Demek ki umumiyetle yüksek bir bediiliği<sup>411</sup> haiz olan<sup>412</sup> bu sanatlara münhasıran<sup>413</sup> Türk sanatı namını verebiliriz. Bunlar Osmanlı

```
394 zevât: zatlar, kişiler
```

<sup>395</sup> mevsûk vâkı'a: delili olan olay, kanıtlanmış olay

<sup>396</sup> muvaffakiyet: başarı

<sup>397</sup> ümmî: okuma yazma bilmeyen

<sup>398</sup> bi'l-âhire: daha sonra

<sup>399</sup> maârif: yönetim

<sup>400</sup> ihrâz etmek: erişen, ulaşan

<sup>401</sup> mâmâfîh: bununla birlikte

<sup>402</sup> ictimâî: sosyal, toplumsal

<sup>403</sup> avâm: halk, toplumun alt tabakası

<sup>404</sup> havâss: seçkinler, üst sınıf

<sup>405</sup> nev': tür

<sup>406</sup> hakkâk: mühürcü

<sup>407</sup> mücellidlik: kitap ciltçisi

<sup>408</sup> tezhîbcilik: kitap süsleme

<sup>409</sup> çulhalık: dokumacılık

<sup>410</sup> amelî: pratik, çalışmak suretiyle meydana getirilen

<sup>411</sup> bedîîlik: sanatsal değer

<sup>412</sup> hâiz olmak: içermek

<sup>413</sup> münhasıran: sadece

medeniyetinin unsurları değil, Türk harsının<sup>414</sup> unsurlarıydı. Bugün Avrupa, bu eski sanatlarımızın mahsullerini milyarlar sarf ederek parça parça topluyor. Avrupa'nın, Amerika'nın müzeleri, salonları hep Türk eserleriyle dolmaktadır. Avrupa'da bu Türkperestliğe<sup>415</sup> (Türküri) namı verilir. Avrupa'nın hakiki mütefekkir<sup>416</sup> ve sanatkârları mesela Lamartinleri, Agust Komtları<sup>417</sup>, Piyer Lafitleri, Mismerleri, Piyer Lotileri, Farerleri Türk'ün samimi sanatına, mahviyetli<sup>418</sup> ve gösterişsiz ahlakına, derin ve taassupsuz<sup>419</sup> diyanetine, hülasa<sup>420</sup>, kanaat ve teslimiyetle beraber daimi bir nikbinlik<sup>421</sup> ve mefkûrelilikten<sup>422</sup> ibaret olan fakirane<sup>423</sup>, fakat mesudane<sup>424</sup> hayatına meftundurlar<sup>425</sup>. Lakin, bunların âşık oldukları şeyler, Osmanlı medeniyetine dahil olan usuli<sup>426</sup> ve taklidi<sup>427</sup> eserler değil, Türk harsına mensup olan ilhami<sup>428</sup> ve orijinal eserlerdir.

Yalnız memleketimize mahsus olan bu garip vaziyetin sebebi nedir? Niçin bu ülkede yaşayan bu iki enmuzec<sup>429</sup>, Türk enmuzeci ile Osmanlı enmuzeci birbirine bu kadar zıttır. Niçin Türk enmuzecinin her şeyi güzel, Osmanlı enmuzecinin her şeyi çirkindir. Çünkü, Osmanlı enmuzeci Türk'ün harsına ve hayatına muzır olan<sup>430</sup> emperyalizm sahasına atıldı, kozmopolit oldu, sınıf menfaatini millî menfaatin fevkinde<sup>431</sup> gördü. Filhakika<sup>432</sup>, Osmanlı İmparatorluğu genişledikçe, yüzlerce milletleri siyasi dairesine aldıkça, idare edenlerle idare olunan-

- 414 hars: kültür
- 415 Türkperestlik: Türk merakı, Türk hayranlığı
- 416 mütefekkir: düşünür
- 417 Ogust Kont: Agust Komt
- 418 mahviyyetli: alçak gönülü, tevazu sahibi
- 419 taassub: yobazlık, fanatiklik
- 420 hülâsa: özetle
- 421 nîkbînlik: iyimserlik
- 422 mefkûrelilik: düşüncelilik
- 423 fakîrâne: fakirce
- 424 mesûdâne: mesutça
- 425 meftûn: hayran, tutkun
- 426 usûlî: yönteme dayalı
- 427 taklîdî: taklide dayalı
- 428 ilhâmî: ilhama dayalı
- 429 enmûzec: millet, kimlik
- /20 1 1
- 430 muzırr olmak: zarar vermek
- 431 fevkinde: üstünde
- 432 fi'l-hakîka: doğrusu, hakikaten

lar ayrı iki sınıf hâline giriyorlardı. İdare eden bütün kozmopolitler (Osmanlı sınıfı)nı, idare olunan Türkler de (Türk sınıfı)nı teşkil ediyorlardı. Bu iki sınıf birbirini sevmezdi. Osmanlı sınıfı, kendinî millet-i hâkime<sup>433</sup> suretinde görür, idare ettiği Türklere millet-i mahkume<sup>434</sup> nazarıyla bakardı. Osmanlı daima, Türk'e (eşek Türk) derdi. Türk köylerine resmi bir şahıs geldiği zaman, (Osmanlı geliyor) diye herkes kaçardı. Türkler arasında Kızılbaşlığın zuhuru<sup>435</sup> bile bu ayrılıkla izah olunabilir.

Şah İsmail'in dedesi olan (Şeyh Cüneyt) Oğuz boyları arasında (Evlat mı akdemdir<sup>436</sup> yoksa ashab<sup>437</sup> mı?) diyerek propaganda yapıyordu. Oğuz boyları Oğuz Han'ın evladı ve Kayıların amcazadeleri değil miydiler? Nasıl oluyordu da padişahın Enderun'dan çıkan devşirmelerden mürekkep<sup>438</sup> olan ashabı bunlara takdim ediliyordu<sup>439</sup>. O tarihteki halk şeyhleri, Türklerin o zamanki mazlumiyetini vaktiyle Ehl-i Beyt'in uğramış olduğu mazlumiyete benzetiyorlardı. O zaman Türkmenlerin büyük bir kısmı bu müşabehete<sup>440</sup> aldanarak baba ocağından ayrıldılar. Kendi kendilerine ayrı bir edebiyat, ayrı bir felsefe, ayrı bir mabet<sup>441</sup> yaptılar.

Mamafih<sup>442</sup>, dinen Osmanlılardan ayrılmış olan Sünni Türkler de, harsen<sup>443</sup> Osmanlı emperyalizmine tabi oldular, bunlar da kendi kendilerine millî bir hars yaparak, Osmanlı medeniyetine karşı tamamıyla lakayıt<sup>444</sup> kaldılar. Osmanlı medeniyetinin güzidelerine<sup>445</sup> (havass<sup>446</sup>) denildiği gibi, Türk harsının da ozanları, âşıkları, babaları ve ustaları vardı. Demek ki memleketimizde iki türlü güzi-

```
433 millet-i hâkime: hâkim millet
```

<sup>434</sup> millet-i mahkûme: mahkum millet

<sup>435</sup> zuhûr: ortaya çıkmak

<sup>436</sup> akdem: önce gelen, daha önemli

<sup>437</sup> ashâb: halk, ahali

<sup>438</sup> mürekkeb: birleşerek oluşmuş

<sup>439</sup> takdîm etmek: önde tutmak, öncelik vermek

<sup>440</sup> müşâbehet: benzerlik, benzeşme

<sup>441</sup> ma'bed: ibadethane

<sup>442</sup> mâmâfîh: bununla birlikte

<sup>443</sup> harsen: kültür olarak

<sup>444</sup> lâkayd: ilgisiz

<sup>445</sup> güzîde: seçkin

<sup>446</sup> havâss: seçkinler, elitler

deler mevcuttu. Bunlardan birincisi sarayı temsil ediyordu, bu zümrenin maişetini<sup>447</sup> temin eden de saraydı. Mesela, Osmanlı şairleri saraydan caize<sup>448</sup> almakla geçindikleri gibi, Osmanlı musıkişinasları<sup>449</sup> da sarayın verdiği ihsanlarla, maaşlarla geçinirlerdi. Halkın saz ve söz şairleri ise, halkın hediyeleriyle yaşarlardı. Ulema-yı rüsum<sup>450</sup> namını alan Osmanlı uleması kazaskerlikte, kadılıkta yüksek maaşlar ve arpalıklar<sup>451</sup> alırlardı. Halk hocalarından ve şeyhlerinden ibaret olan Türk dinîyatçılarını<sup>452</sup> ise yalnız halk beslerdi. Bu sebeple, güzel sanatlarda ve sair<sup>453</sup> sanayide<sup>454</sup> rehberlik eden ustalar, yiğitbaşılar ve Ahi babalar yalnız halk sınıfından yetişirler ve daima halk ve Türk kalırlardı.

Görülüyor ki hars ile medeniyeti birbirinden ayıran, harsın bilhassa duygulardan, medeniyetin bilhassa bilgilerden mürekkep olmasıdır<sup>455</sup>. İnsanda duygular usule ve iradeye tabi değildir. Bir millet diğer milletin dinî, ahlaki, bedii<sup>456</sup> duygularını taklit edemez. Mesela Türklerin İslamiyet'ten evvelki dinînde Göktanrı mükafat tanrısıdır. Mücazata<sup>457</sup> karışmaz. Mücazat ilahı (Erlik Han) isminde başka bir usturevi<sup>458</sup> şahsiyettir. Tanrı yalnız cemal<sup>459</sup> sıfatıyla tecelli ettiği<sup>460</sup> için, eski Türkler onu yalnız severlerdi; Tanrı'ya karşı korku hissiyle mütehassis olmazlardı<sup>461</sup>. İslamiyet'ten sonra, Türklerde Muhabbetullah'ın<sup>462</sup> galip olması bu eski anenenin<sup>463</sup> devamından ibarettir. Türklerde Mahaffetullah<sup>464</sup> pek enderdir. İstanbul'da ve Anadolu'daki vaizlerin tecrübeleri gösteriyor ki güzelliğe,

447 maîşet: geçim

<sup>448</sup> câize: bahşiş, armağan

<sup>449</sup> mûsıkîşinâs: musıki ustası

<sup>450</sup> ulemâ-yı rüsûm: resmi alimler

<sup>451</sup> arpalık: Osmanlı memurlarının maaşa ek olarak aldıkları ücret

<sup>452</sup> dîniyâtçı: din adamı

<sup>453</sup> sâir: diğer

<sup>454</sup> sanâyi': sanatlar

<sup>455</sup> mürekkeb olmak: birleşerek oluşmuş

<sup>456</sup> bedîî: sanatsal

<sup>457</sup> mücâzât: ceza

<sup>458</sup> ustûrevi: efsanevi

<sup>459</sup> cemâl: güzellik

<sup>460</sup> tecelli etmek: ortaya çıkmak

<sup>461</sup> mütehassis olmak: hislenmek, duygulanmak

<sup>462</sup> Muhabbetullah: Allah sevgisi

<sup>463</sup> an'ene: gelenek

<sup>464</sup> Mahaffetullah: Allah korkusu

iyiliğe dair vaaz eden vaizlerin müdavimleri artıyor; cehennemden, zebanilerden bahseden vaizlerin samileriyse<sup>465</sup> daima azalıyor. Türklerin eski dinlerinde zühdi<sup>466</sup> ibadetler yoktu, bedii ve ahlaki ayinler çoktu. Bunun neticesi olarak İslamiyet'ten sonra da, Türkler en kutlu bir imana en samimi bir diyanete malik oldukları<sup>467</sup> hâlde, zahidane ve mutaasıbane<sup>468</sup> duygulardan azade kaldılar. Bu hususta Yunus Emre'yi okumak kafidir. Türklerin camilerde ilahilere Mevlid-i Şerif kıraatine<sup>469</sup>; tekkelerde<sup>470</sup> ise, şiire ve musıkiye büyük bir mevki vermeleri bedii<sup>471</sup> diyanet enmuzecine<sup>472</sup> mensup bulunmamalarındandır.

Eski Türk dinînde, Türk Tanrı'sı sulh ve müsalemet<sup>473</sup> ilahı idi. Türk dinînin mahiyetini<sup>474</sup> gösteren (il) kelimesi, sulh manasına<sup>475</sup> idi. (Mahmud-ı Kaşgari). İlci (sulhçu) demek olduğu gibi, İlhan (sulh hakanı) demektir. Türk ilhanları, Mançurya'dan Macaristan'a kadar daimi bir sulh vücuda getiren sulhperest<sup>476</sup> mücedditlerden<sup>477</sup> başka bir şey değildiler.

En eski Türk devletinin müessisi<sup>478</sup> olan (Mete)'nin yüksek ahlakını, sulhperverliğini<sup>479</sup> emperyalizmden içtinabını<sup>480</sup> (Yeni Mecmua)'da yazmıştım. Türk sulhperverliğininin müessisi Mete'dir.

Türklerin bu eski sulh anenesi sayesindedir ki Türk hükümdarları İslam devrinde de daima mağluplara şefkatle muamele etmiş, daima kendilerini bey-

```
465 sâmi': dinleyici
```

<sup>466</sup> zühdî: dünyayla ilgilenmeyip ibadetle uğraşma şeklinde

<sup>467</sup> mâlik olmak: sahip olmak

<sup>468</sup> zâhidâne ve mutaasıbâne: fanatikçe ve yobazca

<sup>469</sup> kırâat: okuma

<sup>470</sup> tekye: tekke

<sup>471</sup> bedîî: sanatsal

<sup>472</sup> enmûzec: tür

<sup>473</sup> sulh ve müsâlemet: barış ve huzur, esenlik

<sup>474</sup> mâhiyet: iç yüz, esas

<sup>475</sup> manasına: anlamında

<sup>476</sup> sulhperest: barışçıl

<sup>477</sup> müceddîd: yenilikçi, öncü

<sup>478</sup> müessis: kurucu

<sup>479</sup> sulhperverlik: barış yanlısı olmak

<sup>480</sup> ictinâb: çekinmek, uzak durmak

nelmilel<sup>481</sup> bir sulh amili<sup>482</sup> tanımışlardır. Türk tarihi baştan başa bu davaya şahittir. Avrupalıların o kadar itham ettikleri, (Attila) bile yine onların rivayetince mağlup milletler ne zaman sulh istemişlerse derhal kabul etmiştir. Çünkü, Attila da bir ilhan, yani cihan sulhunu temine çalışan bir mücedditti<sup>483</sup>. Avrupalılar Attila'nın (Tanrı kutu) ünvanını, (Allah'ın belası) suretinde tercüme etmekle tarihi bir günah işlemişlerdir. Türklerin bütün sanat şubelerinde aşikar olan bedii<sup>484</sup> hususiyetleri de tabiilik, sadelik, zarafet ve orijinalliktir. Türk'ün halılarında, çinilerinde, mimarisinde, hüsn-i hattında tecelli eden hep bu bedii meziyetlerdir. Türk'ün güzel sanatlarında olduğu gibi diyanet ve ahlakında da hep bu meziyetlerin hâkim olduğu görülür. Bu misalden de anlaşılır ki bir harsı<sup>485</sup> teşkil eden müteaddid<sup>486</sup> içtimai<sup>487</sup> hayatlar arasında samimi bir tesanüt<sup>488</sup>, deruni<sup>489</sup> bir ahenk vardır. Türk'ün lisanı nasıl sade ise, dinî, ahlaki, bedii, siyasi, iktisadi, ailevi hayatları da hep sade ve samimidir. Türk'ün hayatındaki sevimlilik ve orijinallik bu merkezi seciyesinin<sup>490</sup> bir tecellisinden ibarettir. Fakat, harsın unsurları arasındaki bu ahenge bakıp da, medeniyetin de ahenktar<sup>491</sup> unsurlardan mürekkep<sup>492</sup> olduğunu zannetmek doğru değildir. Osmanlı medeniyeti Türk, Acem, Arap harslarıyla İslam dinîne, Şark<sup>493</sup> medeniyetine ve son zamanlarda da Garp<sup>494</sup> medeniyetine mensup müesseselerden mürekkep bir halitadır<sup>495</sup>. Bu müessese hiçbir zaman kaynaşarak, imtizaç ederek<sup>496</sup> ahengtar bir manzume<sup>497</sup> hâline giremedi. Bir medeniyet ancak millî bir

<sup>481</sup> beyne'l-milel: uluslararası

<sup>482</sup> âmil: yapan, eden

<sup>483</sup> müceddîd: yenilikçi, öncü

<sup>484</sup> bedîî: sanatsal

<sup>485</sup> hars: kültür

<sup>486</sup> müteaddid: birçok, türlü türlü

<sup>487</sup> ictimâî: toplumsal, sosyal

<sup>488</sup> tesânüd: dayanışma

<sup>489</sup> derûnî: içten, derin

<sup>490</sup> seciyye: huy, karakter

<sup>491</sup> ahnegdår: ahenkli

<sup>492</sup> mürekkeb: birleşerek oluşmuş

<sup>493</sup> Şark: Doğu

<sup>494</sup> Garb: Batı

<sup>495</sup> halîta: karışık, birleşik yapı

<sup>496</sup> imtizâc etmek: uyuşma, kaynaşma

<sup>497</sup> manzûme: sistem

harsa aşılanırsa, ahenktar bir vahdet<sup>498</sup> hâlini alır. Mesela, İngiliz medeniyeti İngiliz harsına aşılanmıştır. Bu sebeple İngiliz harsı gibi, İngiliz medeniyetinin unsurları arasında da ahenk vardır.

Hars ile medeniyet arasındaki bir münasebet de şudur: Her kavmin iptida<sup>499</sup> yalnız harsı vardır. Bir kavim, harsen yükseldikçe siyasetçe de yükselerek kuvvetli bir devlet vücuda getirir. Diğer taraftan da harsın yükselmesinden medeniyet de doğmağa başlar. Medeniyet, iptida millî harstan doğduğu hâlde, bilahire<sup>500</sup> komşu milletlerin medeniyetinden de birçok müesseseler alır. Fakat, bir cemiyetin medeniyetinde fazla bir inkişafın<sup>501</sup> süratle husulü<sup>502</sup> muzırdır<sup>503</sup>. (Ribo) diyor ki: Zihin fazla bir inkişafa mazhar olunca seciyeyi bozar. Fertte zihin ne ise, cemiyette de medeniyet odur. Fertte seciye ne ise, cemiyette de hars odur. Binaenaleyh<sup>504</sup> zihnin fazla inkişafı ferdi seciyeyi bozduğu gibi, medeniyetin fazla bir inkişafı da millî harsı bozar. Millî harsı bozulmuş olan milletlere de (dejenere milletler) namı verilir.

Hars ile medeniyetin sonuncu bir münasebeti de şudur: Harsı kuvvetli, fakat medeniyeti zayıf bir milletle, harsı bozulmuş, fakat, medeniyeti yüksek olan diğer bir millet, siyasi mücadeleye girince, harsı kuvvetli olan millet daima galip gelmiştir. Mesela eski Mısriler<sup>505</sup>, medeniyette yükselince harsları bozulmaya başladı. O zaman yeni doğan Fars devleti ise, medeniyette henüz geri olmakla beraber, kuvvetli bir harsa da malikti<sup>506</sup> bu sebeple, Farsiler, Mısrileri mağlup ettiler. Birkaç asır sonra, İran'da da medeniyet yükseldi. Tabiidir ki hars zayıflamaya başladı. Bu kere de iptida harsları henüz bozulmamış olan Yunanlara mağlup oldular. Bir müddet sonra, Yunan harsı<sup>507</sup> da bozulmaya başladığından, gerek Yunaniler gerek İraniler, kuvvetli bir harsla meydana çıkan medeniyetsiz Ma-

<sup>498</sup> vahdet: birlik

<sup>499</sup> ibtidâ': önce, başlangıç olarak

<sup>500</sup> bi'l-âhire: daha sonra

<sup>501</sup> inkişâf: gelişme, gelişim

<sup>502</sup> husûl: medyana çıkma

<sup>503</sup> muzır: zararlı

<sup>504</sup> binâenaleyh: bu sebeple, buna dayanarak

<sup>505</sup> Mısrî: Antik Mısırlılar

<sup>506</sup> mâlik: sahip

<sup>507</sup> hars: kültür

kedonyalılara mağlup oldular. Şark'ta<sup>508</sup> Eşkaniyan ve Sasaniyan sülalelerinin, Garp'ta<sup>509</sup> Romalıların, harsı bozulmaya başlayan Makedonyalılara galebesi<sup>510</sup> de aynı suretle izah olunabilir. Nihayet, medeniyetten hiçbir nasibi olmayan, fakat, harsta son derece kuvvvetli olan Araplar meydana çıkarak hem Sasanilere, hem de Romalılara galip geldiler. Fakat, çok zaman geçmeden Arap milleti de medenileşmeye başladığından harsı kaybederek siyasi hâkimiyeti Türkistan'dan yeni gelmiş olan Töreli Selçuk Türklerine teslim ettiler. Töre, Türklerin millî harsından başka bir şey değildi. Türklerin şimdiye kadar müstakil kalması, Çanakkale'den İngilizlerle Fransızları kovması ve Mütareke'den sonra İngiliz silahlarıyla ve parasıyla teçhiz edilmiş<sup>511</sup> bulunan Yunanlılarla Ermenileri mağlup ederek manen<sup>512</sup> İngilizleri yenmesi, hep bu millî harsın kuvveti sayesindedir.

Hars ile medeniyet arasındaki bu münasebetler anlaşıldıktan sonra, artık Türkçülüğün ne demek olduğunu ve bu memlekette ne gibi vazifelerin ifasına<sup>513</sup> memur bulunduğunu tayin edebiliriz. Osmanlı medeniyeti iki sebeple yıkılmaya mahkumdu: Birincisi Osmanlı İmparatorluğu'nun bütün imparatorluklar gibi muvakkat<sup>514</sup> bir camiadan ibaret olmasıydı. Ebedi hayata malik olan<sup>515</sup> zümrelerse, camialar değil, cemiyetlerdir. Cemiyetlere gelince, bunlar yalnız milletlerden ibarettir. Mahkum milletler, millî benliklerini imparatorlukların kozmopolit idaresi altında, ancak muvakkaten<sup>516</sup> unutabilirlerdi. Birgün, mutlaka, milletlerden ibaret olan hakiki cemiyetler, raiyyelik<sup>517</sup> uykusundan uyanacaklar harsi istikballerini<sup>518</sup> ve siyasi hâkimiyetlerini isteyeceklerdi. Avrupa'da beş asırdan beri bu ameliye<sup>519</sup> devam ediyordu. Binaenaleyh<sup>520</sup>, bu ameliyeden azade

<sup>508</sup> Şark: Doğu

<sup>509</sup> Garb: Batı

<sup>510</sup> galebe: üstün gelmek, yenmek

<sup>511</sup> techîz edilmek: donatılmak

<sup>512</sup> ma'nen: esasen

<sup>513</sup> îfâ: yerine getirmek, yapmak

<sup>514</sup> muvakkat: geçici

<sup>515</sup> målik olmak: sahip olmak

<sup>516</sup> muvakkaten: geçici olarak

<sup>517</sup> raiyye: halk; sürü

<sup>518</sup> harsî istikbâl: kültürel gelecek

<sup>519</sup> ameliye: iş, süreç

<sup>520</sup> binâenaleyh: bu sebeple, buna dayanarak

kalmış olan Avusturya, Rusya ve Osmanlı İmparatorluklar'ı da, selefleri<sup>521</sup> gibi, inhilale<sup>522</sup> düçar olacaklardı<sup>523</sup>. İkinci sebep, Garp medeniyeti yükseldikçe Şark medeniyetini büsbütün ortadan kaldırmak hassasını<sup>524</sup> haiz bulunmasıdır<sup>525</sup>. Rusya'da ve Balkan milletlerinde Garp medeniyeti, Şark medeniyetinin yerine kaim olduğu<sup>526</sup> gibi, Osmanlı İmparatorluğu'nda da aynı hâl vukua gelecekti<sup>527</sup>. Şark medeniyeti bazılarının zannettiği gibi gerçekten İslam medeniyeti değildi. Menşe itibariyle Şarki<sup>528</sup> Roma medeniyetinden ibaretti. Nasıl ki Garb medeniyeti de Hristiyan medeniyeti değil, Garbi Roma medeniyetinin bir devamından ibaretti. Osmanlılar Şarki Roma medeniyetini doğrudan doğruya Bizans'tan almadılar: kendilerinden evvel, Müslüman Araplarla Acemler bu medeniyeti almış olduklarından, Osmanlılar onu bu dindaş milletlerden aldılar. Bundan dolayıdır ki bu medeniyeti, bazı mütefekkirler<sup>529</sup> İslam medeniyeti zannettiler. Yukarıdaki (medeniyetimiz) ünvanlı mebhasta<sup>530</sup>, Şark medeniyetinin Şarki Roma medeniyeti olduğunu tarihi delillerle ispata çalıştım. Bu husustaki deliller o kadar çoktur ki bir iki makalede değil, birkaç ciltlik bir kitapta ancak cem edilebilir531.

Garp medeniyetinin her yerde Şark medeniyetinin yerine kaim olması<sup>532</sup>, tabi bir kanun olunca, Türkiye'de de bu ikame<sup>533</sup> hadisesinin vukuu<sup>534</sup> zaruri demekti. O hâlde, Şark medeniyeti dairesinde bulunan Osmanlı medeniyeti, behemehal<sup>535</sup> ortadan kalkacak, onun yerine bir taraftan İslam dinîyle beraber bir Türk harsı diğer taraftan da Garp medeniyeti kaim olacaktır. İşte Türkçülüğün vazi-

- 521 selefler: öncekiler
- 522 inhilâl: dağılmak, parçalanmak
- 523 dûçâr olmak: yakalanmak, tutulmak
- 524 hâssa: kuvvet, imkân
- 525 hâiz bulunmak: sahip olmak, içermek
- 526 kâim olmak: bir şeyin yerine geçen
- 527 vuku'a gelmek: meydana gelmek
- 528 Şarkî: Doğu
- 529 mütefekkir: düşünür
- 530 mebhas: bölüm, konu
- 531 cem' etmek: toplamak, birleştirmek
- 532 kâim olmak: yerini almak, yerine geçmek
- 533 ikâme: yerine geçme
- 534 vukû'u: gerçekleşmesi
- 535 behemehâl: mutlaka

fesi, bir taraftan yalnız halk arasında kalmış olan Türk harsını arayıp bulmak, diğer cihetten<sup>536</sup> Garp medeniyetini tam ve canlı bir surette alarak millî harsa aşılamaktır.

Tanzimatçılar, Osmanlı medeniyetini Garp medeniyetiyle telife<sup>537</sup> çalışmışlardı. Hâlbuki iki zıt medeniyet yanyana yaşayamazlar; sistemleri birbirine muhalif bulunduğu için ikisi de birbirini bozmaya sebep olur. Mesela, Garb'ın musıki fenniyle Şark'ın musıki fenni birbiriyle itilaf edemez<sup>538</sup>. Garb'ın tecrübi<sup>539</sup> mantığıyla Şark'ın skolastik<sup>540</sup> mantığı yekdiğeriyle<sup>541</sup> barışamaz. Bir millet ya Şarklı olur, ya Garplı olur. İki dinli bir fert olamadığı gibi, iki medeniyetli bir millet de olamaz. Tanzimatçılar, bu noktayı bilmedikleri için, yaptıkları teceddütte<sup>542</sup> muvaffak olamadılar<sup>543</sup>. Türkçülere gelince, bunlar, esasen Bizanslı olan Şark medeniyetini büsbütün terk ederek Garp medeniyetini tam bir surette almak istediklerinden azimlerinde<sup>544</sup> muvaffak olacaklardır. Türkçüler, tamamıyla Türk ve Müslüman kalmak şartıyla Garp medeniyetine tam ve kati bir surette girmek isteyenlerdir. Fakat, Garp medeniyetine girmeden evvel, millî harsımızı<sup>545</sup> arayıp bularak millî harsımızı meydana çıkarmamız icap eder.

5

# Halka Doğru

Türkçülüğün ilk esaslarından biri de şu (halka doğru) umdesidir<sup>546</sup>. Vaktiyle, bu umdeyi tatbik etmek üzere, İstanbul'da (Halka Doğru) ünvanlı bir mecmua<sup>547</sup> çıkarıyorduk. Sonraları, İzmir'de de aynı isimde bir mecmua neşrolundu<sup>548</sup>.

```
536 cihet: taraf
```

<sup>537</sup> te'lîf: uzlaştırma, uyum sağlattırma

<sup>538</sup> i'tilâf etmek: uyuşmak, uyum sağlamak

<sup>539</sup> tecrübî: deneysel, pozitif

<sup>540</sup> iskolastik: skolastik

<sup>541</sup> yekdîger: birbiri

<sup>542</sup> teceddüd: yenilik

<sup>543</sup> muvaffak olmak: başarılı olmak, başarmak

<sup>544</sup> azm: çaba, amaç

<sup>545</sup> hars: kültür

<sup>546 &#</sup>x27;umde: ilke

<sup>547</sup> mecmûa: dergi

<sup>548</sup> neşr olunmak: yayımlanmak

(Halka doğru gitmek) ne demektir? Halka doğru gidecek olanlar kimlerdir? Bir milletin münevverlerine<sup>549</sup>, mütefekkirlerine<sup>550</sup> o milletin (güzideleri)<sup>551</sup> adı verilir. Güzideler yüksek bir tahsil ve terbiye görmüş olmakla halktan ayrılmış olanlardır. İşte halka doğru gitmesi lazım gelenler bunlardır.

Güzideler halka doğru niçin gidecekler? Bu suale bazıları şöyle cevap veriyor: Güzideler halka hars<sup>552</sup> götürmek için gitmelidirler. Hâlbuki geçen mebhasta<sup>553</sup> gösterdiğimiz vechle<sup>554</sup>, memleketimizde hars denilen şey yalnız halkta mevcuttur. Güzideler henüz harstan nasiplerini almamışlardır. O hâlde harstan mahrum bulunan güzideler, harsın canlı bir müzesi olan halka, ne suretle hars götürebilecekler? Meseleyi halledebilmek için evvela şu noktalara cevap verelim: Güzideler neye maliktir<sup>555</sup>? Halkta ne vardır? Güzideler medeniyete maliktir. Halkta hars vardır. O hâlde, güzidelerin halka doğru gitmesi şu iki maksat için olabilir: (1) Halktan harsi<sup>556</sup> bir terbiye almak için, halka doğru gitmek (2) Halka medeniyet götürmek için, halka doğru gitmek.

Filhakika<sup>557</sup>, güzidelerin<sup>558</sup> halka doğru gitmesi bu iki maksat içindir. Güzideler harsı<sup>559</sup> yalnız halkta bulabilirler. Başka bir yerde bulamazlar. Demek ki halka doğru gitmek, harsa doğru gitmek mahiyetindedir. Çünkü, halk, millî harsın canlı bir müzesidir.

Güzidelerin çocukken aldıkları terbiyede millî hars yoktu. Çünkü, içinde okudukları mektepler (halk mektebi) değildi, (millî mektep) değildi. Bu sebeple milletimizin güzideleri millî harstan mahrum olarak yetiştiler, gayri millîleşerek yetiştiler. Şimdi bu eksikliği tamamlamak istiyorlar. Ne yapmalıdırlar? Bir taraftan halkın içine girmek, halkla beraber yaşamak. Halkın kullandığı kelimelere,

<sup>549</sup> münevver: aydın

<sup>550</sup> mütefekkir: düşünür

<sup>551</sup> güzîde: seçkin

<sup>552</sup> hars: kültür

<sup>553</sup> mebhas: bölüm, konu

<sup>554</sup> vechle: şekilde, biçimde, suretle

<sup>555</sup> mâlik: sahip

<sup>556</sup> harsî: kültürel

<sup>557</sup> fi'l-hakîka: doğrusu, hakikaten

<sup>558</sup> güzîde: seçkin

<sup>559</sup> hars: kültür

yaptığı cümlelere dikkat etmek. Söylediği darbı meselleri<sup>560</sup>, anenevi hikmetleri<sup>561</sup> işitmek. Düşünüşündeki tarzı, duyuşundaki üslubu zaptetmek<sup>562</sup>. Şiirini, musikisini dinleyerek, raksını oyunlarını seyretmek. Dinî hayatına, ahlaki duygularına nüfuz etmek. Giyinişinde, evinin mimarisinde, mobilyalarının sadeliğindeki güzellikleri tadabilmek. Bundan başka halkın masallarını, fıkralarını, menkıbelerini, tandırname<sup>563</sup> adı verilen eski töreden kalma akidelerini<sup>564</sup> öğrenmek. Halk kitaplarını okumak. Korkut Ata'dan başlayarak âşık kitaplarını, Yunus Emre'den başlayarak tekke<sup>565</sup> ilahilerini, Nasreddin Hoca'dan başlayarak halk nekreciliğini<sup>566</sup>, çocukluğumuzda seyrettiğimiz Karagöz'le Ortaoyunu'nu aramak bulmak lazım. Halkın cenknameler okunan eski kahvelerini. Ramazan gecelerini, cuma arifanelerini, çocukların her sene sabırsızlıkla bekledikleri çoşkun bayramlarını yeniden diriltmek, canlandırmak lazım. Halkın sanat eserlerini toplayarak millî müzeler vücuda getirmek lazım. İşte, Türk milletinin güzideleri, ancak uzun müddet halkın bu millî hars<sup>567</sup> müzeleri ve mektepleri içinde yaşadıktan ve ruhları tamamıyla Türk harsıyla meşbu olduktan<sup>568</sup> sonradır ki (millîleşmek) imkânına nail olabilirler. Rusların en büyük şairi olan Puşkin, bu suretle millîleştiği içindir ki gerçekten bir millî şair oldu. Dante, Petrark, Jan Jak Ruso, Göte, Şiller, Danoniçiv gibi millî şairler hep, halktan aldıkları feyzler sayesinde sanat dâhileri oldular.

İçtimaiyat<sup>569</sup> ilmi de bize gösteriyor ki (deha) esasen halktadır. Bir sanatkâr, ancak halktaki bedii<sup>570</sup> zevkin tecelligahı<sup>571</sup> olduğundan dolayı dâhi olabilir. Bizde dâhi sanatkârların yetişmemesi, sanatkârlarımızın bedii zevklerini halkın canlı

```
560 darb-ı mesel: atasözü
```

<sup>561</sup> hikmet: deyim, özlü söz

<sup>562</sup> zaptetmek: kavramak, edinmek

<sup>563</sup> tandırnâme: tandır başında otururken anlatılan hikaye/masal

<sup>564</sup> akîde: inanç, görüş

<sup>565</sup> tekye: tekke

<sup>566</sup> nekrecilik: mizahçılık

<sup>567</sup> hars: kültür

<sup>568</sup> meşbû' olmak: dolmak

<sup>569</sup> ictimâiyyât: sosyoloji

<sup>570</sup> bedîî: sanatsal

<sup>571</sup> tecellîgâh: bir şeyin göründüğü, ortaya çıktığı yer

müzesinden almamaları dolayısıyladır. Bizde şimdiye kadar halk bediiyatına<sup>572</sup> kim kıymet verdi? Eski Osmanlı güzideleri<sup>573</sup>, köylüleri (eşek Türk) diye tahkir ederdi<sup>574</sup>. Anadolu şehirlileri de (taşralı) tabiriyle tezyif olunurdu<sup>575</sup>, umum halka verilen unvan (avam<sup>576</sup>) kelimesinden ibaretti.

Havass<sup>577</sup>, yalnız sarayın bendelerinden<sup>578</sup> mürekkep<sup>579</sup> bulunan Osmanlı güzideleriydi. Halka kıymet vermedikleri içindir ki bugün bu eski güzideler sanatının ne lisanı, ne vezinleri, ne edebiyatı, ne musıkisi, ne felsefesi, ne ahlakiyatı<sup>580</sup>, ne siyasiyatı<sup>581</sup>, ne iktisadiyatı<sup>582</sup> hasılı<sup>583</sup> hiçbir şeyi kalmadı. Türk milleti, bütün bu şeylere yeniden her birinin elifbasından<sup>584</sup> başlamak mecburiyetinde kaldı. Bu milletin yakın bir zamana kadar kendisine mahsus bir adı bile yoktu. Tanzimatçılar ona (sen yalnız Osmanlı'sın. Sakın başka milletlere bakarak sen de millî bir ad isteme! Millî bir ad istediğin dakikada Osmanlı İmparatorluğu'nun yıkılmasına sebep olursun) demişlerdi. Zavallı Türk, vatanımı kaybederim korkusuyla (vallahi Türk değilim, Osmanlılıktan başka hiçbir içtimai<sup>585</sup> zümreye mensup değilim) demeye mecbur edilmişti. (Boşo)ya<sup>586</sup> karşı bu sözü hergün söyleyen mebuslarımız vardı.

Fakat, bu Osmanlıcılar hiç düşünemiyorlardı ki her ne yapsalar, bu yabancı milletler Osmanlı camiasından ayrılmaya çalışacaklardır. Çünkü, artık yüzlerce milletlerden mürekkep olan suni camiaların devamına imkân kalmamıştır. Bun-

```
572 bedîiyyât: sanat
```

<sup>573</sup> güzîde: seçkin

<sup>574</sup> tahkîr etmek: hor görmek, aşağılamak

<sup>575</sup> tezyîf olunmak: aşağılanmak, küçümsenmek

<sup>576</sup> avâm: cahil halk

<sup>577</sup> havâss: seçkinler, elitler

<sup>578</sup> bende: hizmetkar, görevli

<sup>579</sup> mürekkeb: karıştırılarak, birleştirilerek oluşmuş

<sup>580</sup> ahlâkiyât: ahlak sistemi

<sup>581</sup> siyâsiyât: siyaset sistemi

<sup>582</sup> iktisâdiyât: ekonomi sistemi

<sup>583</sup> hâsılı: kısacası

<sup>584</sup> elifbâ: alfabe

<sup>585</sup> ictimâî: toplumsal

<sup>586</sup> Boşo: Yunancılığı ile meşhur bir Osmanlı mebusu

dan sonra, her millet ayrı bir devlet olacak, mütecanis<sup>587</sup>, samimi, tabii bir cemiyet hayatı yaşayacaktır. Şüphesiz, Avrupa'nın garbında<sup>588</sup> beş yüz seneden beri başlayan bu içtimai tekamül<sup>589</sup> hareketi, mutlaka şarkında<sup>590</sup> da başlayacaktı. Cihan harbinde Rusya, Avusturya, Osmanlı İmparatorlukları'nın yıkılması da gösterdi ki bu içtimai kıyamet pek yakınmış. Acaba Türkler, bu içtimai mahşer meydanına kendilerinin de (Türk) adlı bir millet olduklarını, Osmanlı İmparatorluğu içinde kendilerinin de hususi bir vatanları ve millî hakları bulunduğunu bilmeyerek, anlamayarak çıkmış olsaydılar, şaşkınlıktan ne yapacaklardı? Yoksa "Madem ki Osmanlılık yıkıldı, bizim artık hiçbir millî ümidimiz, hiçbir siyasi emelimiz kalmadı" mı diyeceklerdi? Evvelce Türkçülüğe lakayıt<sup>591</sup> kalan bazı insaf sahibi Osmanlıcılar, Vilson prensipleri ortaya atıldıktan sonra, (Türkçülük bize, Osmanlı İmparatorluğu'ndan müstakil, hususi ve millî bir hayatımız, hudutları etnografi ilmi tarafından çizilmiş millî bir vatanımız, bu vatanda kendi kendimizi tam bir istiklalle idare etmekten ibaret olan millî bir hakkımız olduğunu vaktiyle bir çoğumuzun zihnine ve ruhuna yerleştirmiş olmasaydı, bugün hâlimiz ne olacaktı?) demeye başladılar. Demek ki, yalnız bir tek kelime, mukaddes ve mübarek (Türk) kelimesidir ki bu hercümerç<sup>592</sup> içinde doğru yolu görmemize sebep oldu.

Türkçüler, güzidelere<sup>593</sup> yalnız milletlerinin adını öğretmekle kalmadılar, onlara, milletin güzel lisanını da öğrettiler. Fakat, verdikleri ad gibi, bu öğrendikleri güzel lisan da halktan alınmıştı. Çünkü, bunlar yalnız halkta kalmıştı. Güzideler zümresi ise, şimdiye kadar bir (sair filmenam<sup>594</sup>) hayatı yaşıyordu. Sair filmenamlar gibi iki şahsiyet sahibi olmuştu. Hakiki şahsiyeti (Türk) olduğu hâlde, sair filmenamlık vehmi<sup>595</sup> içinde kendinî (Osmanlı) sanıyordu. Öz lisanı Türkçe olduğu hâlde, sair filmenamlar gibi hastalık neticesi olarak suni bir dil kullanıyordu. Şiirde de kendi samimi vezinlerini bırakarak Acem'den aldığı

<sup>587</sup> mütecânis: aynı cinsten olan, heterojen

<sup>588</sup> garb: batı

<sup>589</sup> tekâmül: ilerleme

<sup>590</sup> şark: doğu

<sup>591</sup> lâkayd: ilgisiz

<sup>592</sup> herc ü merc: karmaşa, karışıklık

<sup>593</sup> güzîde: seçkin

<sup>594</sup> sâ'ir fi'l-menâm: uyurgezer

<sup>595</sup> vehm: kuruntu

taklit vezinlerle terennüm ediyordu<sup>596</sup>. Türkçülük, tedavi bi'r-ruh<sup>597</sup> mütehassısı bir tabip gibi bu sair filmenama Osmanlı olmayıp Türk olduğunu, lisanının Türkçe ve vezinlerinin halk vezinleri bulunduğunu telkin etti<sup>598</sup>. Hayır, telkin değil, hakiki tabiriyle, onu ilmi delillerle ikna etti. Bu suretledir ki, güzideler suni somnanbül<sup>599</sup> hâlinden kurtularak normal bir surette düşünmeye ve duymaya başladı.

Fakat, bugün itiraf etmeliyiz ki bu güzideler, halka doğru yalnız bir tek adım atabilmişlerdir. Tamamıyla halka doğru gitmiş olmak için halkın içinde yaşayarak, ondan millî harsı<sup>600</sup> tamamıyla almaları lazımdır. Bunun için yalnız bir çare vardır ki o da Türkçü gençlerin muallimlikle köylere gitmesidir. Yaşlı olanlar da hiç olmazsa Anadolu'nun iç şehirlerine gitmelidirler. Osmanlı güzideleri<sup>601</sup>, ancak tamamıyla halk harsını aldıktan sonradır ki millî güzideler mahiyetini alacaklardır.

Halka doğru gitmenin ikinci vazifesi de halka medeniyet götürmektir. Çünkü halkta medeniyet yoktur. Güzidelerse, medeniyetin anahtarlarına maliktir<sup>602</sup>. Fakat, halka değerli bir armağan olarak aşağıda gösterdiğimiz vechle<sup>603</sup>, Şark<sup>604</sup> medeniyetini yahut onun bir şubesi olan Osmanlı medeniyetini değil, Garp<sup>605</sup> medeniyetini götürmelidirler.

6

# Garba Doğru

Bir eski atalar sözü bize şöyle diyor: "İşini bil, aşını bil, eşini bil!" Bu düstura nazire yaparak, sosyoloji de bize böyle hitap edebilir: "Milletini tanı, ümmetini tanı, medeniyetini tanı!"

<sup>596</sup> terennüm etmek: şiir söyleme

<sup>597</sup> tedâvî bi'r-rûh mütehassısı: psikiyatr

<sup>598</sup> telkîn etmek: zihnine yerleştirmek

<sup>599</sup> somnanbül: uyurgezer

<sup>600</sup> hars: kültür

<sup>601</sup> güzîde: seçkin

<sup>602</sup> mâlik: sahip

<sup>603</sup> vechle: şekilde, suretle

<sup>604</sup> Şark: Doğu

<sup>605</sup> Garb: Batı

Türkçülük matbuatı<sup>606</sup> ve millî felaketler bize az çok milletimizin, ümmetimizin nelerden ibaret olduğunu anlattı. Bu noktalarda artık herkesin aynı suretle düşündüğü görülüyor. Fakat, hangi medeniyet zümresine mensup bulunduğumuz meselesine gelince, bu noktada hâlâ aramızda nokta-yı nazar<sup>607</sup> farkları, belki de hakiki ihtilaflar<sup>608</sup> vardır. Bu sebeple, millî meselelerin tetkikine<sup>609</sup> başlarken, bu meseleyi de halle çalışmamız<sup>610</sup> lazımdır. Medeniyet meselesinin müphem<sup>611</sup> kalmasına bais olan<sup>612</sup> sebeplerden birincisi "medeniyet" mefhumuyla<sup>613</sup> "medenilik" mefhumunun birbirine karıştırılmasıdır. Eski zamanlarda, cemiyetler şu üç hâletten<sup>614</sup> birine mensup sayılırdı: Vahşet, bedavet<sup>615</sup>, medeniyet. Bugün, "vahşet" kelimesi ilim âleminden büsbütün dışarı atıldı. Çünkü, eskiden "vahşi" denilen iptidai<sup>616</sup> cemiyetlerin de kendilerine mahsus birer medeniyeti olduğu meydana çıktı. Hatta, bu cemiyetlerin bazı tekamül merhalelerinden<sup>617</sup> geçtikleri anlaşıldığından, bunlar hakkında "iptidai cemiyetler" tabirinin kullanılmasında bile ihtiyat edenler<sup>618</sup> var.

Medeniyetin bütün insan cemiyetlerinde mevcut bulunduğu görülünce, bunun hayvan cemiyetlerine de şamil olup olmadığı<sup>619</sup> meselesi meydana çıkar. Medeniyet, birtakım müesseselerin yani düşünüş ve icra tarzlarının heyet-i mecmuasıdır<sup>620</sup>. Hayvan cemiyetleri ise, uzvi<sup>621</sup> verasetle intikal eden<sup>622</sup> sevk-i tabiilerle<sup>623</sup>

```
606 matbûât: yayınlar
```

<sup>607</sup> nokta-yı nazar: bakış açısı, görüş

<sup>608</sup> ihtilâf: uyuşmazlık, anlaşmazlık

<sup>609</sup> tedkîk: ayrıntılı olarak inceleme

<sup>610</sup> halle çalışmak: çözmeye çalışmak

<sup>611</sup> mübhem: belirsiz

<sup>612</sup> bâis olmak: sebep olmak

<sup>613</sup> mefhûm: kavram

<sup>614</sup> hâlet: hâl, durum

<sup>615</sup> bedåvet: bedevilik

<sup>616</sup> ibtidâî: ilkel

<sup>617</sup> tekâmül merhaleleri: gelişme aşamaları

<sup>618</sup> ihtiyât etmek: sakınmak, dikkatli davranmak

<sup>619</sup> şâmil olmak: kapsamak

<sup>620</sup> hey'et-i mecmû'a: genel, tüm, genel görünüş

<sup>621</sup> uzvî: organik

<sup>622</sup> intikâl etmek: aktarılmak, geçmek

<sup>623</sup> sevk-i tabî'î: içgüdü

idare olunurlar. Bunlarda hatta taksim-i amal<sup>624</sup> ve mesleki ihtisas bile ırsidir. Hü-kümdar amele<sup>625</sup>, asker gibi sınıflar, vazifelerine lazım olan uzuvları hamil<sup>626</sup> olarak dünyaya gelirler. Hayvan cemiyetlerinde anene ve terbiye tarikleriyle<sup>627</sup> intikal eden müesseselere benzer hiçbir şey yoktur. Binaenaleyh<sup>628</sup>, bunlarda medeniyetin vücudunu<sup>629</sup> kabul etmemek lazım gelir. O hâlde, "medeniyet" hakkında aşağıdaki iki esası hakikat olarak ileri sürebiliriz: (1) Medeniyet bütün insan cemiyetlerinde mevcuttur. (2) Medeniyet, yalnız insan cemiyetlerine mahsustur.

Medeniyet, birtakım müesseselerin heyet-i mecmuasıdır<sup>630</sup> demiştik. Hâlbuki yalnız bir millete mahsus olan müesseselerin mecmuuna<sup>631</sup> "hars<sup>632</sup>" denilir. Hâlbuki yalnız bir millete mahsus olan müesseselerin mecmuuna hars denilir. Yalnız bir ümmete mahsus bulunan müesseselerin mecmuuna da (din) adı verildiği gibi bu iki mefhumun<sup>633</sup> karşısında "medeniyet" mefhumunun mevkii ne olabilir? Sosyolojiye göre, harsları ve dinleri ayrı olan müteaddit<sup>634</sup> cemiyetler arasındaki müşterek müesseselerin mecmuuna da "medeniyet" adını vermemiz muvafıktır<sup>635</sup>. Demek ki harsça ve dince birbirine yabancı bulunan cemiyetler, medeniyette müşterek olabilirler. Harstaki ihtilaflar nasıl dindeki müşarekete<sup>636</sup> mani değilse, harsın ve dinîn ayrı olması da medeniyetteki iştirake<sup>637</sup> mani olamaz. Mesela Yahudilerle Japonlar, gerek hars, gerek din itibarıyla Avrupalılara yabancı oldukları hâlde, medeniyetçe Avrupa milletleriyle müşterektirler.

Medeniyet meselesinin müphem<sup>638</sup> kalmasının bir sebebi de, medeniyetin yalnız bir türlü olduğunu zannetmektir. Hâlbuki medeniyet de müteaddiddir. Me-

```
624 taksîm-i a'mâl: işlerin ayrıştırılması
```

<sup>625</sup> amele: işçi

<sup>626</sup> hâmil olarak: mevcut olarak, sahip olarak

<sup>627</sup> tarîk: yol, yöntem

<sup>628</sup> binâenaleyh: bu sebeple, buna dayanarak

<sup>629</sup> vücûd: mevcut olmak, var olmak

<sup>630</sup> heyet-i mecmüa: genel, tüm, genel görünüş

<sup>631</sup> mecmû': bütün, tüm

<sup>632</sup> hars: kültür

<sup>633</sup> mefhûm: kavram

<sup>634</sup> müteaddid: türlü türlü, birçok

<sup>635</sup> muvâfik: uygun

<sup>636</sup> müşâreket: ortaklık

<sup>637</sup> iştirâk: ortaklık

<sup>638</sup> mübhem: belirsiz

sela, bugün Avustralya aşiretleri başka bir medeniyet dairesi, Şimali<sup>639</sup> Amerika Hintlileri başka bir medeniyet dairesi, Afrika aşiretleri ve Okyanusya aşiretleri de başka medeniyet daireleri teşkil ederler. Kurun-ı ula'da<sup>640</sup> Akdeniz sahilinde yaşayan milletler arasında müşterek bulunan bir (Akdeniz medeniyeti) vardı. Bundan eski Yunan medeniyeti, Yunan medeniyetinden de eski Roma medeniyeti doğdu. Bu son medeniyetten de (Şark) ve (Garp) medeniyetleri doğdu. Asya'nın şarkında da bir Aksa-yı Şark<sup>641</sup> medeniyeti vardı. Çinliler, Moğollar, Tunguzlar, Tibetliler, Hind-i Çini kavimleri<sup>642</sup> hâlâ o medeniyete mensupturlar.

Atik<sup>643</sup> kavmiyet alimleri yeraltındaki insani eserlerden, kable't-tarih<sup>644</sup> devirlerin medeniyet dairelerini bile bulup meydana çıkarabiliyorlar. Halkiyatçılar<sup>645</sup> da, masalların, usture<sup>646</sup> ve menkibelerin, darbi mesellerin<sup>647</sup> birtakım medeniyet daireleri vücuda getirdiğini keşfetmektedirler.

Bu ifadelerden anlaşılıyor ki medeniyet dairelerinin de kendilerine mahsus coğrafi sahaları ve bu sahaların muayyen<sup>648</sup> hudutları var. Mesela bir (masal) yahut bir (alet) muayyen bir noktaya kadar intişar ediyor<sup>649</sup>, ondan öteye gidemiyor. Çünkü her medeniyet başka bir sisteme mensuptur. Adeta her medeniyetin başka bir mantığı, başka bir bedi<sup>650</sup>, başka bir hayat telakkisi<sup>651</sup> vardır. Bundan dolayıdır ki medeniyetler birbirine karışamıyorlar. Yine bundan dolayıdır ki bir medeniyeti bütün sistemiyle kabul etmeyenler, onun bazı kısımlarını alamıyorlar. Alsalar bile hazm ve temsil edemiyorlar. Medeniyeti de din gibi dışından değil, içinden almak iktiza eder<sup>652</sup>. Medeniyet de tıpkı din gibidir. Ona da

<sup>639</sup> şimâlî: kuzey

<sup>640</sup> Kurûn-ı ûlâ: İlkçağ

<sup>641</sup> Aksâ-yı Şark: Uzak Doğu

<sup>642</sup> Hind-i Çinî kavimleri: Güneydoğu Asya kavimleri

<sup>643</sup> atîk: eski, antik

<sup>644</sup> kable't-târîh: tarih öncesi

<sup>645</sup> halkiyâtçılar: halk bilimciler

<sup>646</sup> ustûre: efsane

<sup>647</sup> darb-ı mesel: atasözü

<sup>648</sup> muayyen: belirli, açık

<sup>649</sup> intişâr etmek: yayılmak

<sup>650</sup> bedî': estetik, sanat

<sup>651</sup> telakkî: değerlendirme, anlayış, düşünüş

<sup>652</sup> iktizâ etmek: gerekmek

iptida<sup>653</sup> inanmak ve kalben bağlanmak lazım! Bu noktayı iyi anlamamış olan Tanzimatçıların bizi Avrupa medeniyetine zevahiri<sup>654</sup> taklit etmek tarikiyle<sup>655</sup> sokmak teşebbüsleri, bundan dolayı kısır kaldı.

Medeniyetlerin coğrafi hudutları ayrı olduğu gibi tarihi tekamülleri<sup>656</sup> de birbirinden müstakildir<sup>657</sup>. Bu tekamüllerin de bir başlangıcı ve bir nihayeti vardır. Fakat, medeniyet zümreleri, harsi<sup>658</sup> zümrelerden daha geniş oldukları için, ömürleri de ötekilerin ömründen daha uzundur.

Bundan başka, bir millet tekamülünün yüksek merhalelerine çıktıkça, medeniyetini de değiştirmek mecburiyetinde kalır. Mesela, Japonlar, son asırda Aksa-yı Şark<sup>659</sup> medeniyetini terk ederek Garp medeniyetine girdiler.

Bu hususta, en bariz misali Türklerde görürüz. Çünkü, Türkler içtimai<sup>660</sup> tekamüllerinin üç ayrı merhalesinde birbirine benzemeyen üç muhtelif medeniyet zümresine girmek mecburiyetinde kaldılar: Türkler, kavmi<sup>661</sup> devlet hayatı yaşarken, Aksa-yı Şark medeniyetine mensuptular. Sultani devlet devrine geçince Şark medeniyetine girmeye mecbur oldular. Bugün millî devlet devrine geçtikleri sırada da, içlerinde Garp medeniyetine dahil olmaya azmeden kutlu bir cereyan vücuda geldiğini görüyoruz.

Aksa-yı Şark medeniyetinin izlerine bilhassa şifahi<sup>662</sup> anenelerden ayrılamayan cahil tabakada tesadüf edebiliriz. Bu tabakanın hâlâ inanmakta bulunduğu "tandırname<sup>663</sup>" ahkamı, Aksa-yı Şark medeniyetinde esas olan itikatlarla<sup>664</sup>

<sup>653</sup> ibtidâ': önce

<sup>654</sup> zevâhir: görünüşler, dış görünüşler

<sup>655</sup> tarîk: yol, yöntem

<sup>656</sup> tekâmül: gelişme, ilerleme

<sup>657</sup> müstakil: bağımsız

<sup>658</sup> harsî: kültürel

<sup>659</sup> Aksâ-yı Şark: Uzak Doğu

<sup>660</sup> ictimâî: toplumsal

<sup>661</sup> kavmî: kavme dayalı, ulusal

<sup>662</sup> sifâhî: sözlü

<sup>663</sup> tandırnâme: tandır başında otururken anlatılan hikaye/masal

<sup>664</sup> i'tikâd: inanç

ameliyelerin<sup>665</sup> devamından ibarettir. Masallar eski menkibelerle usturelerin<sup>666</sup> bakıyeleridir<sup>667</sup>. Bir taraftan eski Türk dinîyle Aksa-yı Şark milletlerine mahsus dinlerin mukayesesi diğer taraftan bunların mecmuuyla<sup>668</sup> el-an<sup>669</sup> cahil halk arasında yaşamakta bulunan tandırname ahkamı ve masallar arasındaki mukayeseler, bu hakikati meydana çıkarmaya kafidir.

Bu mukayese bize Türklerin (Altay 17k1) yahut (Moğol 17k1) namları verilen zümrelere nispetinin<sup>670</sup> de hakiki mahiyetini izhar edebilir<sup>671</sup>. Aryanlardan daha beyaz ve güzel olan Türklerin sarı 17ka nispet edilmesi ilmi bir esasa istinat etmediği<sup>672</sup> gibi, Altay 17k1 denilen kavimler zümresinde de lisani bir vahdetin<sup>673</sup> vücudu<sup>674</sup> henüz ispat edilememiştir. O hâlde, müphem<sup>675</sup> bir surette "17k" namı verilen bu zümrelerin de Aksa-yı Şark medeniyeti zümresinden ibaret olması muhtemeldir. Bu ihtimale göre, bizim gerek Finua Ugoriyenlerle, gerek Tunguz ve Moğollarla yegane rabıtamız<sup>676</sup>, vaktiyle Aksa-yı Şark<sup>677</sup> medeniyetinde onlarla müşterek bulunmamızdan ve uzun müddet onları siyasi hâkimiyetimiz altında yaşatmamızdan ibarettir. Bu müşterek hayatlar dolayısıyla lisanlarımız arasında bazı müşterek kelimeler vücuda gelmiş olabilir.

Türklerin İslam dinîne girmesiyle, Şark medeniyetine dahil olması aynı zamanda vuku buldu<sup>678</sup>. Bu sebeple birçoklarının nazarında, Şark medeniyetine İslam medeniyeti demek daha doğru görünüyor. Hâlbuki, yukarıda beyan ettiğimiz vechle<sup>679</sup>, dinleri ayrı bulunan cemiyetler aynı medeniyete mensup olabilirler.

```
665 ameliyye: işlem, uygulama
```

<sup>666</sup> ustûre: efsane

<sup>667</sup> bakıyye: devam, geriye kalan

<sup>668</sup> mecmû': bütün, tüm

<sup>669</sup> el-an: şimdi, hâlâ

<sup>670</sup> nisbet: münasebet, yakınlık

<sup>671</sup> izhâr etmek: göstermek

<sup>672</sup> istinâd etmek: dayanmak

<sup>673</sup> vahdet: birlik, bütünlük

<sup>674</sup> vücûd: mevcut olmak, var olmak

<sup>675</sup> mübhem: belirsiz

<sup>676</sup> râbita: bağ, yakınlık

<sup>677</sup> Aksâ-yı Şark: Uzak Doğu

<sup>678</sup> vuku' bulmak: meydana gelmek

<sup>679</sup> vechle: suretle, şekilde

Demek ki medeniyet dinden ayrı bir şeydir. Böyle olmasaydı, dinleri ayrı olan zümreler arasında müşterek olarak hiçbir müessesenin mevcut olmaması lazım gelirdi. Din, yalnız mukaddes müesseselerden, yalnız itikatlarla<sup>680</sup> ibadetlerden ibaret olduğu için, bunların haricinde kalan la-mukaddes<sup>681</sup> müesseseler, mesela ilmi mefhumlarla<sup>682</sup> fenni aletler, bedii<sup>683</sup> kaideler dinîn haricinde ayrı bir manzume<sup>684</sup> teşkil ederler. Riyaziyat<sup>685</sup>, tabiiyat<sup>686</sup>, hayatiyat<sup>687</sup> ruhiyat<sup>688</sup>, içtimaiyat<sup>689</sup> gibi müspet<sup>690</sup> ilimler, sanayiye<sup>691</sup> ve güzel sanatlara mahsus fenniyeler<sup>692</sup>, dinlere merbut<sup>693</sup> değildir. Binaenaleyh<sup>694</sup>, hiçbir medeniyet hiçbir dine nispet edilemez. Bir Hristiyan medeniyeti olmadığı gibi, bir İslam medeniyeti de yoktur. Garp<sup>695</sup> medeniyetini Hristiyan medeniyeti saymak doğru olmadığı gibi Şark medeniyetine de İslam medeniyeti adını vermek yanlıştır. Şark medeniyetiyle Garp medeniyetinin menbalarını İslam ve Hristiyan dinlerinde değil, başka cihetlerde<sup>696</sup> aramak lazımdır.

Akdeniz medeniyeti Kurun-ı ula'da<sup>697</sup> eski Mısırlıların, Hititlerin, Avrupalıların, Finikelilerin ilh<sup>698</sup> yardımıyla teşekkül etmişti. Bu medeniyet, eski Yunanlılarda kemalini<sup>699</sup> bulduktan sonra Romalılara geçti. Romalılar bu medeniyeti, tabiiyetleri<sup>700</sup> altına aldıkları yüzlerce milletlere aşıladıktan sonra, "Şarki Roma"

```
680 i'tikâd: inanç
```

<sup>681</sup> lâ-mukaddes: kutsal olmayan

<sup>682</sup> mefhûm: kavram

<sup>683</sup> bedîî: estetik

<sup>684</sup> manzûme: sistem, düzen

<sup>685</sup> riyâziyyât: matematik

<sup>686</sup> tabîiyyât: fizik

<sup>687</sup> hayâtiyyât: biyoloji

<sup>688</sup> rûhiyyât: psikoloji

<sup>689</sup> ictimâiyyât: sosyoloji

<sup>690</sup> müsbet: pozitif

<sup>691</sup> sanâyi': sanatlar

<sup>692</sup> fenniyye: teknik

<sup>693</sup> merbût: bağlı, mensup

<sup>675</sup> merbue. bagir, mensup

<sup>694</sup> binâenaleyh: bu sebeple, buna dayanarak

<sup>695</sup> Garb: Batı

<sup>696</sup> cihet: yön, taraf

<sup>697</sup> Kurûn-ı ûlâ: İlkçağ

<sup>698</sup> ilh: ve benzeri, vesaire

<sup>699</sup> kemâl: olgunluk, en üst nokta

<sup>700</sup> tabi'iyyet: yönetim, bağımlılık

ve "Garbi Roma" namlarıyla iki müstakil devlete ayrıldılar. Lakin, bu siyasi ayrılık yalnız siyaset sahasında kalmadı. Akdeniz medeniyetinde şarki ve garbi namlarıyla ikiye ayrılmasına sebep oldu. Avrupalılar, Garbi Romaya varis oldukları için, Garbi Roma medeniyetini benimseyerek ilerlettiler. Bundan şimdiki Garb medeniyeti vücuda geldi. Müslüman Araplarsa, Şarki Roma'nın siyasi varisleri gibi medeni halefleri de oldular. Şarki Roma medeniyeti, müslümanların eline geçince, (Şark medeniyeti) namını aldı. Bu müddeamızı<sup>701</sup> ispat için, Şark medeniyetinin unsurlarına biraz göz gezdirelim:

Arap mimarisinin ilk modelleri Bizans mimarisidir. Türk mimarisi de, bu iki mimarinin mezcinden<sup>702</sup> doğmuştur. Vakıa<sup>703</sup>, Araplarla Türkler hariçten<sup>704</sup> aldıkları modelleri aynen taklit etmekle kalmadılar. Bu modellere dinî imanlarının, ahlaki mefkûrelerinin ilhamıyla ibdai<sup>705</sup> tekamüller<sup>706</sup> ilave ederek gayet şahsi mimarilere malik oldular<sup>707</sup>. Bu şahsileştirme ameliyesi<sup>708</sup>, Araplarla Türklerin dinî seciyelerinin<sup>709</sup> ve millî harslarının<sup>710</sup> tesiriyle vukua geldi<sup>711</sup>. Bununla beraber, bu mimarilerin ilk modellerini, Şarki Roma medeniyetinde aramak hususunda güzel sanatlar müverrihleri<sup>712</sup> müttefiktir.

Şarkta havassa<sup>713</sup> mahsus olmak üzere bir (düm tek) musikisi vardır. Farabi bu musiki fennini<sup>714</sup> Bizans'tan alarak Arapçaya nakletti. Bu musiki Arab'ın, Acem'in, Türk'ün havass sınıfına girmekle beraber, halkın derin tabakalarına inemedi. Yalnız, havass tabakasına münhasır<sup>715</sup> kaldı. Bundan dolayıdır ki

```
701 müddeâ: iddia edilen şey
```

<sup>702</sup> mezc: karışmak

<sup>703</sup> vâkıâ: gerçi, her ne kadar

<sup>704</sup> hâric: dışarı, dış

<sup>705</sup> ibdâ'î: orijinal

<sup>706</sup> tekâmül: ilerleme, gelişme

<sup>707</sup> mâlik olmak: sahip olmak

<sup>708</sup> ameliye: uygulama, iş

<sup>709</sup> seciyye: huy, karakter

<sup>710</sup> hars: kültür

<sup>711</sup> vuku'a gelmek: meydana gelmek

<sup>712</sup> müverrih: tarihçi

<sup>713</sup> havâss: elitler, seçkinler

<sup>714</sup> fenn: teknik

<sup>715</sup> münhasır: sınırlı

Müslüman milletler mimaride olduğu kadar bu Şark musikisinde de orijinal bir şahsiyet gösteremediler. Türk'ün halk tabakası eski Aksa-yı Şark<sup>716</sup> medeniyetinde ibda ettiği<sup>717</sup> melodileri devam ettirerek millî bir halk musikisi vücuda getirdi. Arapların, Acemlerin halk kısmı da eski melodilerinde devam ettiler. Bu sebeple, Şark musikisi, şarkın hiçbir milletinde millî musiki mahiyetini alamadı. Bu musikiye İslam musikisi denilememesine başka bir sebep daha vardır. Bu musiki, Müslüman milletlerden başka, Ortodoks milletlerin, Ermenilerin, Yahudilerin de mabetlerinde terennüm edilmektedir<sup>718</sup>.

Araplar mantığı, felsefeyi, tabiiyat<sup>719</sup> ve riyaziyatı<sup>720</sup>, Bizans'tan tercüme ettikleri gibi, belagat<sup>721</sup>, aruz sarf ve nahiv<sup>722</sup> gibi bedii<sup>723</sup>, lisani ilimlerde de oradaki usulleri numune ittihaz ettiler<sup>724</sup>. Tababet<sup>725</sup> de Hipokrat'ın<sup>726</sup> ve Galenus'un<sup>727</sup> tilmizlerinden<sup>728</sup> iktibas edildi<sup>729</sup>. Hülasa<sup>730</sup>, Araplar ilim, fen, felsefe namına akliyattan<sup>731</sup> ve tecrübiyattan<sup>732</sup> her ne varsa Bizans'tan aldılar. Sonraları Acemler gibi Türkler de bu marifetleri Araplardan iktibas ettiler<sup>733</sup>. Müstakil Arap filozofları Meşai ve İşraki namlarıyla ikiye ayrılmışlardı. Meşailer Aristo'nun, İşrakiler Efla-

<sup>716</sup> Aksâ-yı Şark: Uzak Doğu

<sup>717</sup> ibdå' etmek: yaratmak, yeni şeyler meydana getirmek

<sup>718</sup> terennüm edilmek: söylenmek, çalınmak

<sup>719</sup> tabîiyyat: fizik

<sup>720</sup> riyâziyyât: matematik

<sup>721</sup> belâgat: düzgün yazma ve konuşma

<sup>722</sup> sarf ve nahv: dilbilgisi

<sup>723</sup> bedîî: estetik

<sup>724</sup> ittihâz etmek: kabul etmek

<sup>725</sup> tabâbet: tıp, tabiplik

<sup>726</sup> Bokrat: Hipokrat

<sup>727</sup> Calenus: Galenus

<sup>728</sup> tilmîz: öğrenci

<sup>729</sup> iktibâs edilmek: ödünçlenmek

<sup>730</sup> hülâsa: özetle, kısacası

<sup>731</sup> akliyyât: akıl ile ilgili hususlar

<sup>732</sup> tecrübiyyât: pozitif bilim ve teknikler

<sup>733</sup> iktibâs etmek: ödünçlemek

tun'un tilmizleriydi<sup>734</sup>. Dine temessük eden<sup>735</sup> İslam hakimleri<sup>736</sup> de mütekellim<sup>737</sup> ve mutasavvıf<sup>738</sup> namlarıyla ikiye ayrılmıştı. Mütekellimler cüz-i layetecezzayı<sup>739</sup> kabul ederek Demokrit ve Epikür felsefelerine, mutasavvıflar da İskenderiye filozofi (Plotin)'in Nev Flatunilik sistemine varis olmuşlardı. Pisagor'un, Zenon'un mütercimleri; tilmizleri de vardı. Bu sonuncu filozofun tilmizlerine (Revakiyun) adı verilirdi. Muhiyyiddin Arabi'nin ayan-ı sabitesi<sup>740</sup> Eflatun'un enmuzeci<sup>741</sup> fikretlerinden<sup>742</sup> başka bir şey değildi. Mabede't-Tıbbıyye'den başka, Ahlak-ı Nasıri, Ahlak-ı Celali, Ahlak-ı Alai gibi kitaplar umumiyetle (ahlak, siyaset, tedbir-i münezzel) kısımlarını muhtevidir<sup>743</sup> ve hepsi Aristo'yu takliden yazılmıştır.

Şarki Roma medeniyetiyle Garbi Roma medeniyeti Kurun-ı vusta<sup>744</sup> devam ettiği müddetçe birbirinden o kadar ayrılmadılar. Müslümanlar, Şark medeniyetini büyük istihalelere<sup>745</sup> uğratamadıkları gibi, Hristiyanlar da Kurun-ı vusta devrinde Garp medeniyetini büyük tekamüllere<sup>746</sup> mazhar edemediler.

Kurun-ı vusta'da Avrupa'da yalnız iki yeniliğin meydana çıktığını görüyoruz: Feodal şatolarda "opera" zuhur etti<sup>747</sup>. Garbi Avrupa'nın cenup cihetlerinde<sup>748</sup> ihtiramkâr<sup>749</sup> aşk, "şövalye aşkı" "salon" ve "kadın bediiyatı<sup>750</sup>" vücuda geldi. Birinci yenilik musikinin tekemmülüyle<sup>751</sup> Garp musikisinin teşekkülüne sebep oldu.

```
734 tilmîz: öğrenci
```

<sup>735</sup> temessük etmek: tutunmak, sarılmak

<sup>736</sup> hakîm: filozof

<sup>737</sup> mütekellim: kelam bilgini

<sup>738</sup> mutasavvıf: tasavvufla uğraşan

<sup>739</sup> cüz'-i lâyetecezzâ: bölünemeyen en küçük parça, atom

<sup>740</sup> a'yân-ı sâbite: Allah'ın tecellisine dair bir tür felsefi görüş

<sup>741</sup> enmûzecî: türsel

<sup>742</sup> fikret: fikir

<sup>743</sup> muhtevî: ihtiva eden, içeren

<sup>744</sup> Kurûn-ı vustâ: Ortaçağ

<sup>745</sup> istihâle: değişim

<sup>746</sup> tekâmül: ilerleme

<sup>747</sup> zuhûr etmek: ortaya çıkmak

<sup>748</sup> cenûb cihetlerinde: güney taraflarına

<sup>749</sup> ihtirâm-kâr: saygılı, saygı duyulan

<sup>750</sup> bedîiyyât: sanat

<sup>751</sup> tekemmül: gelişim

Çünkü eski Yunanilerin tesis ettikleri<sup>752</sup> musiki fennindeki çeyrek sesler, operaya uymadığından terk olundu. Aynı zamanda, operanın tesiriyle yeknesak melodiler terk edilerek musikiye "armoni" unsuru ilave edildi. İkinci yenilik de kadınların ismet<sup>753</sup> ve kutsiyetlerini kaybetmeksizin cemiyet hayatına karışmasını temin etti<sup>754</sup>. Müslümanlar harem, selamlık, çarşaf, peçe gibi adetleri Hristiyan Bizans'la Mecusi İran'dan almakta iken, Garbi Avrupa'da kadınlar içtimai<sup>755</sup> hayata giriyorlardı. İşte Kurun-ı vusta devrinde Şark medeniyetiyle Garp medeniyeti arasında bu gibi küçük farklar müstesna olmak üzere<sup>756</sup>, büyük bir tenazür<sup>757</sup> görülür. Mesela, Kurun-ı vusta'nın İslam mimarisine mukabil<sup>758</sup>, Avrupa'da Gotik namıyla dinî bir mimari görürüz. İslam âleminin "hikemiyat<sup>759</sup>"ına mukabil, Avrupa medreselerinde teessüs eden<sup>760</sup> "Skolastik<sup>761</sup>" felsefesini buluruz.

Hür felsefeye göre hakikat meçhuldür. Filozofun vazifesi, bu meçhul olan hakikati, anenelere<sup>762</sup> tabi olmaksızın ayırıp bulmaktır. Bulacağı hakikat içtimai anenelere mugayir<sup>763</sup> olsa da umurunda değildir. Çünkü, ona göre hakikat her şeyden daha faydalıdır ve daha kıymetlidir.

Hâlbuki hakimlere<sup>764</sup> göre bütün hakikatler malumdur<sup>765</sup>, çünkü aneneler nakil ile sabit olmuş hakikatlerdir. Hakimin vazifesi, esasen malum bulunan bu hakikatleri akli delillerle ispat ve teyit etmektir. Usullerindeki bu farktan dolayıdır ki hakimler, filozof namıyla telkib olunmalarını<sup>766</sup> istemezlerdi. Zira, filozofları münkir<sup>767</sup> görürlerdi.

```
752 te'sîs etmek: kurmak
```

<sup>753 &#</sup>x27;ismet: namus

<sup>754</sup> te'mîn etmek: sağlamak

<sup>755</sup> ictimâî: toplumsal

<sup>756</sup> müstesnâ olmak üzere: istisna olarak, bir tarafa bırakılırsa

<sup>757</sup> tenâzur: benzerlik, karşılıklılık

<sup>758</sup> mukâbil: karşılık

<sup>759</sup> hikemiyyât: felsefe

<sup>760</sup> te'essüs etmek: kurumlaşmak, yer edinmek

<sup>761</sup> iskolastik: skolastik

<sup>762</sup> an'ene: gelenek

<sup>763</sup> mugâyir: aykırı, ters

<sup>764</sup> hakîm: filozof

<sup>765</sup> ma'lûm: bilinen

<sup>766</sup> telkîb olunmak: adlandırılmak

<sup>767</sup> münkir: inkârcı

Avrupa'nın Kurun-ı vusta'daki<sup>768</sup> kilise filozofları da hep bu kanaatte idiler. Felsefe tarihinde bu sisteme "Skolastik<sup>769</sup>" adı verildi. İslam hükeması<sup>770</sup> gibi, Avrupa Skolastikleri de Aristo'yu<sup>771</sup> muallim-i evvel<sup>772</sup> ittihaz etmişlerdi<sup>773</sup>. Bu zümrelerin her ikisine göre, hikmetin gayesi, din ile Aristo felsefesinin telifinden<sup>774</sup> ibaretti.

Avrupa'da Rönesans, Reform, felsefi teceddüd<sup>775</sup>, Romantizm gibi ahlaki, dinî, ilmi, bedii<sup>776</sup> inkılaplar Kurun-ı vusta<sup>777</sup> hayatına nihayet verdi. İslam âleminde bu inkılaplar vücuda gelmediği için, biz hâlâ Kurun-ı vusta'dan kurtulamamışızdır. Bu cihetle<sup>778</sup>, Avrupa Skolastiğe nihayet verdiği hâlde biz henüz onun tesiri altındayız. Birçok asırlar müvazi<sup>779</sup> gittikleri hâlde Şark ile Garb'ın bu ayrılışına sebep nedir? Bu hususta müverrihler<sup>780</sup> birçok sebepler sayarlarsa da biz sosyolojinin gösterdiği sebebi daha doğru gördüğümüzden onu ileri süreceğiz:

Avrupa'nın büyük şehirlerinde içtimai<sup>781</sup> kesafetin<sup>782</sup> artması içtimai işlerin inkısamını<sup>783</sup> mucip oldu<sup>784</sup>. İhtisas<sup>785</sup> meslekleri ve mütehassıslar<sup>786</sup> vücuda geldi. İhtisasla beraber, fertlerde, ferdi şahsiyet teşekkül etti<sup>787</sup>. Ruhların esas bünyesi değişti. Bu esaslı inkılaptan yeni ruha malik, mantıkça, mefkûrece, eski insan-

```
768 Kurûn-ı vustâ: Ortaçağ
```

<sup>769</sup> İskolastik: Skolastik

<sup>770</sup> hükemâ: düşünürler, filozoflar

<sup>771</sup> Aristot: Aristo

<sup>772</sup> muallim-i evvel: en büyük üstat

<sup>773</sup> ittihâz etmek: varsaymak, düşünmek

<sup>774</sup> te'lîf: uyuşmak, karışmak

<sup>775</sup> teceddüd: yenilenme

<sup>776</sup> bedîî: sanatsal, estetik

<sup>777</sup> Kurûn-ı vustâ: Ortaçağ

<sup>778</sup> cihetle: sebeple

<sup>779</sup> müvâzî: eşit, başabaş

<sup>780</sup> müverrih: tarihçi

<sup>781</sup> ictimâî: sosyal, toplumsal

<sup>782</sup> kesâfet: yoğunluk, kesiflik

<sup>783</sup> inkısâm: ayrılma, bölünme

<sup>784</sup> mûcib olmak: sebep olmak, getirmek

<sup>785</sup> ihtisâs: uzmanlık

<sup>786</sup> mütehassıs: uzman

<sup>787</sup> teşekkül etmek: oluşmak, ortaya çıkmak

lara benzeyen yeni insanlar doğdu. Bunların ruhundan fışkıran yeni hayatı eski çerçeveler istiab edemezdi<sup>788</sup>. Bu sebeple eski çerçeveler kırıldı, parçalandı. Serbest kalan yeni hayat, ibdakâr<sup>789</sup> kudretini her tarafa tevcih ederek<sup>790</sup> her sahada tealiler<sup>791</sup>, tekemmüller<sup>792</sup> vücuda getirdi; bilhassa büyük sanayiyi tekvin ederek<sup>793</sup>, asri medeniyetin alamet-i farikasını<sup>794</sup> meydana koydu.

Şark'ta ise, içtimai kesafette<sup>795</sup> ileri gitmiş büyük şehirler vücuda gelmemişti. Mevcut büyük şehirler ise, nüfusça mütecanis<sup>796</sup> olmadıkları gibi, ihtilat<sup>797</sup> vasıtalarından, binaealeyh<sup>798</sup> manevi kesafetten mahrumdular. Bu mahrumiyetler dolayısıyla Şark'ta ne iş bölümü, ne ihtisas, ne ferdi şahsiyet, ne de büyük sanayi vücuda gelemedi. Yeni bir ruha yeni bir hayata mazhar olmadıkları için, Şark milletleri zaruri olarak medeniyetlerini Kurun-ı vusta'daki<sup>799</sup> şeklinden daha ileri götüremediler. Çünkü, atalet<sup>800</sup> kanunu mucibince<sup>801</sup> bir sebep onu değiştirmedikçe her şey olduğu gibi kalır.

Mamafih<sup>802</sup>, Garbi ve Merkezi Avrupa Kurun-ı vusta medeniyetinden kurtulduğu hâlde, Şarki Avrupa'da yaşayan Ortodoks milletler hâlâ bu medeniyetten kurtulamamışlardı. Ruslar, ta Deli Petro zamanına kadar Şark medeniyetinde kaldılar. Deli Petro, Rusları Şark medeniyetinden çıkararak, Garp medeniyetine ithal etmek<sup>803</sup> için çok zahmetler çekti. Bir milletin Şark medeniyetinden Garp medeniyetine geçmesi için ne gibi usuller takip etmek lazım geldiğini anlamak

```
788 isti'âb etmek: içine almak, bulundurmak
```

<sup>789</sup> ibdâ'kâr: yaratıcı

<sup>790</sup> tevcîh etmek: yöneltmek

<sup>791</sup> teâlî: yükselme

<sup>792</sup> tekemmül: ilerleme

<sup>793</sup> tekvîn etmek: yaratmak

<sup>794</sup> alâmet-i fârika: ayırıcı özellik

<sup>795</sup> ictimâî kesâfet: toplumsal yoğunluk

<sup>796</sup> mütecânis: aynı cinsten

<sup>797</sup> ihtilât: karışma, birleşme

<sup>798</sup> binâenaleyh: bundan dolayı, buna dayanarak

<sup>799</sup> Kurûn-ı vustâ: Ortaçağ

<sup>800</sup> atâlet: durgunluk

<sup>801</sup> mûcibince: gereğince

<sup>802</sup> mâmâfîh: bununla birlikte

<sup>803</sup> idhâl etmek: sokmak

için, Deli Petro'nun teceddüt<sup>804</sup> tarihini tetkik etmek kafidir. Ruslar istidatsız<sup>805</sup> görünürken, bu cebri<sup>806</sup> teceddütten sonra, süratle terakkiye<sup>807</sup> başladılar. Şark medeniyetinin terakkiye mani, Garp medeniyetinin tealiye<sup>808</sup> saik<sup>809</sup> olduğuna bu tarihi vaka da bir delil değil midir?

Avrupa medeniyetinin temeli, "taksim-i amal<sup>810</sup>"dir demiştik. Taksim-i amal, Avrupa'da yalnız hirfetleri<sup>811</sup>, yalnız iktisadi meslekleri birbirinden ayırmakla kalmadı. İlimler sahasında da, taksim-i amal husule gelerek<sup>812</sup>, her ilmin ayrı mütehassısları<sup>813</sup> yetişmeye başladı.

Güzel sanatlar sahasında da taksim-i amal kendisini göstererek evvelce aynı şahısta birleşebilen sanatları birbirinden müstakil<sup>814</sup> ihtisaslara<sup>815</sup> ayırdı. İçtimai<sup>816</sup> hayatın muhtelif<sup>817</sup> şubeleri de taksim-i amal vasıtasıyla birbirinden ayrıldılar.

Siyasi kuvvetler "teşrii<sup>818</sup>, kazai<sup>819</sup>, icrai<sup>820</sup>" namlarıyla üçe ayrıldığı gibi siyasi teşkilatla dinî teşkilat da birbirinden tefrik edildiler<sup>821</sup>. Taksim-i amalin bu tecellilerinden adalet teşkilatı kuvvet bulduğu gibi, iktisadi, ilmi, bedii<sup>822</sup> faaliyetler de son derece mükemmelleşti. Bu sebeple, Müslüman milletler, evvelce

```
804 teceddüd: yenilenme
```

<sup>805</sup> isti'dâd: yetenek, uyumluluk

<sup>806</sup> cebrî: zorunlu

<sup>807</sup> terakki: ilerleme

<sup>808</sup> teâlî: yükselme

<sup>809</sup> sâik: sevkeden

<sup>810</sup> taksîm-i a'mâl: iş bölümü

<sup>811</sup> hirfet: meslek

<sup>812</sup> husûle gelmek: meydana çıkmak

<sup>813</sup> mütehassıs: uzman

<sup>814</sup> müstakil: bağımsız

<sup>815</sup> ihtisâs: uzmanlık

<sup>816</sup> ictimâî: sosyal, toplumsal

<sup>817</sup> muhtelif: çeşitli

<sup>818</sup> teşrî'î: yasama

<sup>819</sup> kazaî: yargı

<sup>820</sup> icrâî: yürütme

<sup>821</sup> tefrîk edilmek: ayrılmak

<sup>822</sup> bedîî: sanatsal, estetik

Avrupalılara askeri ve siyasi kuvvetçe müsavi<sup>823</sup>, hatta bazen faik<sup>824</sup> iken Avrupa'da taksim-i amalin<sup>825</sup> husule getirdiği<sup>826</sup> terakkiler<sup>827</sup> neticesi olarak, onlara nispetle gittikçe zayıf bir mevkide kalmaya başladılar.

Gerek askerlikte, gerek siyasette iki cemiyetin birbiriyle mücadele edebilmeleri için, iki tarafın aynı silahlarla mücehhez<sup>828</sup> olması lazımdır. Avrupalılar sanayideki fevkalhad terakkileri<sup>829</sup> sayesinde tank gibi, zırhlı otomobil gibi, tayyare, dretnot<sup>830</sup>, tahtelbahir<sup>831</sup> gibi müthiş harp aletleri yapabildikleri hâlde, biz bunlara mukabil<sup>832</sup> yalnız adi<sup>833</sup> top ve tüfek kullanmak mecburiyetindeyiz. Bu surette, İslam âlemi Avrupa'ya karşı sonuna kadar nasıl mukavemet edebilecek? Gerek dinîmizin, gerek vatanımızın istiklalini nasıl müdafaa edebileceğiz?

Bu dinî ve vatani tehlikeler karşısında yalnız bir kurtuluş çaresi vardır ki o da ilimlerde, sanayide, askeri ve hukuki teşkilatlarda Avrupalılar kadar ilerlemektir, yani medeniyette onlara müsavi<sup>834</sup> olmaktır. Bunun için de tek bir çare vardır: Avrupa medeniyetine tam bir surette girmek.

Vaktiyle Tanzimatçılar da bu lüzumu idrak ederek, Avrupa medeniyetini almaya teşebbüs etmişlerdi: Fakat onlar aldıkları şeyleri yarım alıyorlar, tam almıyorlardı. Bundan dolayıdır ki ne bir hakiki darülfünun<sup>835</sup> yapabildiler, ne mütecanis<sup>836</sup> bir adliye teşkilatı vücuda getirebildiler. Tanzimatçılar, millî istihsali<sup>837</sup>

```
823 musâvî: eşit
```

<sup>824</sup> fâik: yüksek, üstün

<sup>825</sup> taksîm-i a'mâl: iş bölümü

<sup>826</sup> husûle getirmek: ortaya çıkarmak

<sup>827</sup> terakki: ilerleme

<sup>828</sup> mücehhez: teçhizatlanmış, donanmış

<sup>829</sup> fevka'l-hadd terakkiler: olağanüstü ilerlemeler

<sup>830</sup> dretnot: savaş gemisi

<sup>831</sup> tahte'l-bahir: denizaltı

<sup>832</sup> mukâbil: karsılık

<sup>833</sup> âdî: sıradan, basit

<sup>834</sup> müsâvî: esit

<sup>835</sup> dârü'l-fünûn: üniversite

<sup>836</sup> mütecânis: homojen, aynı cinsten

<sup>837</sup> istihsâl: üretim

asrileştirmeden<sup>838</sup> evvel istihlak<sup>839</sup> tarzlarını, yani telebbüs<sup>840</sup>, tagaddi<sup>841</sup>, bina ve mobilya sistmelerini değiştirdikleri için, millî sanatlarımız tamamıyla münkarız<sup>842</sup> oldu, buna karşı yeni tarzda Avrupayi bir sanayinin cürsumesi<sup>843</sup> bile vücuda gelemedi. Buna sebep, kafi derecede ilmi tetkikat yapmadan, esaslı bir mefkûre<sup>844</sup> ve kati bir program vücuda getirmeden işe başlamak ve her işte yarım tedbirli olmaktı.

Tanzimatçıların büyük bir hatası da bize Şark medeniyetiyle Garp medeniyetinin terkibinden<sup>845</sup> bir irfan halitası<sup>846</sup> yapmak istemeleriydi. Sistemleri büsbütün ayrı umdelere<sup>847</sup> istinat eden<sup>848</sup> iki makus<sup>849</sup> medeniyetin imtizaç edemeyeceğini<sup>850</sup> düşünememişlerdi. Hâlâ, siyasi bünyemizde mevcut olan ikilikler, hep bu yanlış hareketin neticeleridir: İki türlü mahkeme, iki türlü darü'l-tedris<sup>851</sup> iki türlü vergi, iki türlü bütçe, iki türlü kanun.

Hasılı<sup>852</sup> bu ikilikler saymakla tükenmez. Medrese ile mektep bir ikilik teşkil ettiği hâlde<sup>853</sup>, her mektebin dahilinde<sup>854</sup> de yine bu nevden<sup>855</sup> ikilikler vardı. Yalnız, Harbiye ile Tıbbiye'de münsahıran<sup>856</sup> Avrupayi bir tedris<sup>857</sup> usulü takip olunuyordu. Bu sayededir ki bugün millî hayatımızı kurtaran büyük kuman-

```
838 asrîleştirmek: modernleştirmek
```

<sup>839</sup> istihlâk: tüketim

<sup>840</sup> telebbüs: giyim

<sup>841</sup> tagaddî: beslenme

<sup>842</sup> münkarız: çöken, yok olan

<sup>843</sup> cürsûme: temel, kök

<sup>844</sup> mefkûre: düşünce, ideal

<sup>845</sup> terkîb: birleşme, karışım

<sup>846</sup> halîta: karışık olan, karışıtırılarak oluşturulmuş

<sup>847</sup> umde: temel fikir, prensip

<sup>848</sup> istinâd etmek: dayanmak

<sup>849</sup> ma'kûs: zit

<sup>850</sup> imtizâc etmek: birleşmek, karışmak

<sup>851</sup> darü'l-tedrîs: okul, eğitim kurumu

<sup>852</sup> hâsılı: kısacası

<sup>853</sup> ettiği hâlde: ettiği gibi

<sup>854</sup> dâhil: iç

<sup>855</sup> nev': tür

<sup>856</sup> münhasıran: sadece, yalnız

<sup>857</sup> tedrîs: ders verme, öğretim

danlarla ferdi hayatlarımızı kurtarabilecek âlim tabiplere maliğiz<sup>858</sup>. Bu iki meslek erbabı içinde Avrupa'daki meslektaşlarına muadil mütehassıslar<sup>859</sup> yetişmesi, bilhassa harbiye ve tibbiye mekteplerinin ikilikten azade kalması sayesindedir. Yeniçerinin fenn-i harbiyle<sup>860</sup> hekimbaşlarının fenn-i tibbi<sup>861</sup> bu mekteplere girmiş olsaydı, bugünkü şanlı kumandanlarımızla şöhretli doktorlarımıza malik olabilecek<sup>862</sup> miydik?

İşte bu iki darü'l-tedrisin<sup>863</sup> hâli, bizim için yapacağımız maarif inkılabında<sup>864</sup> bir numune olmalıdır.

Şark medeniyetini Garp medeniyetiyle telife<sup>865</sup> çalışmak, Kurun-ı vusta'yı<sup>866</sup> Kurun-ı ahire'de<sup>867</sup> de yaşatmak demekti. Yeniçerilikle Nizamiye askerliği nasıl imtizaç edemezse<sup>868</sup>, hekimbaşılıkla ilme müstenit<sup>869</sup> tababet<sup>870</sup> nasıl uyuşamazsa, eski hukukla yeni hukuk, eski ilimle yeni ilim, eski ahlakla yeni ahlak da öyle imtizaç edemez, yazık ki yalnız askerlikle tababetteki yeniçerilik ilga olunabildi<sup>871</sup>. Diğer mesleklerdeki yeniçerilikler, Kurun-ı vusta hortlakları suretinde hâlâ yaşamaktadırlar.

Birkaç ay evvel, Türkiyeyi Milletler Cemiyeti'ne ithal<sup>872</sup> için İstanbul'da bir cemiyet teşekkül etmişti. Halbuki Avrupa medeniyetine kati bir surette girmedikçe, Milletler Cemiyeti'ne girmemizden ne fayda hasıl olabilecekti? Kapitülasyonlarla siyasi müdahalelere mahkum edilmek istenilen bir millet, Avrupa

```
858 mâlik: sahip
```

<sup>859</sup> mütehassıs: uzman

<sup>860</sup> fenn-i harb: savaş tekniği

<sup>861</sup> fenn-i tıbb: tıp bilimi

<sup>862</sup> malik olmak: sahip olmak

<sup>863</sup> darü'l-tedrîs: okul

<sup>864</sup> maârif inkılabı: bilgi devrimi, eğitim devrimi

<sup>865</sup> te'lîf: uyuşturmak, birleştirmek

<sup>866</sup> Kurûn-ı vustâ: Ortaçağ

<sup>867</sup> Kurûn-ı âhire: Yenicağ

<sup>868</sup> imtizâc etmek: birleşmek, karışmak

<sup>869</sup> müstenid: dayanan

<sup>870</sup> tabâbet: doktorluk

<sup>871</sup> ilgå olunmak: kaldırılmak, lağv edilmek

<sup>872</sup> idhâl: sokmak

medeniyetinin haricinde telakki olunan<sup>873</sup> bir millet demektir, Japonlar Avrupai bir millet sayıldıkları hâlde, biz hâlâ Asyai bir millet addolunmaktayız<sup>874</sup>. Bunun sebebi de Avrupa medeniyetine tam bir surette giremeyişimizden başka ne olabilir? Japonlar dinlerini ve milletlerini muhafaza etmek şartıyla Garp medeniyetine girdiler. Bu sayede, her hususta Avrupalılara yetiştiler.

Japonlar, böyle yapmakla dinlerinden, millî harslarından hiçbir şey kaybettiler mi? Asla! O hâlde, biz niçin tereddüt ediyoruz? Biz de Türklüğümüzü ve Müslümanlığımızı muhafaza etmek şartıyla Garp medeniyetine kati olarak giremez miyiz? Garp medeniyetine girmeye başladığımız günden beri değiştirdiğimiz şeyleri tetkik edelim. Bakalım bunlar arasında dinîmize, milletimize taalluk eden<sup>875</sup> şeyler var mı? Mesela, Rumi takvimi bırakarak bunun yerine Garp takvimini aldık. Rumi takvim bizim için mukaddes bir şey miydi? Rumi takvim Rumlara yani Bizanslılara aittir. Bunu takdis etmek<sup>876</sup> lazımsa onlar takdis etmelidirler. Rumi saati bırakıp Şark saatini kabul etmemizde aynı şeydir.

Aristo<sup>877</sup>'nun istidlal<sup>878</sup> mantığını bırakarak Dekart'la Bacon<sup>879</sup>'un istikra<sup>880</sup> mantığını ve bu mantıktan doğan "usuliyat"<sup>1881</sup> almanın dinîmize ve harsımıza<sup>882</sup> ne zararı olabilir!

Eski hey'et<sup>883</sup> yerine yeni hey'eti, eski hikmete<sup>884</sup> mukabil yeni hikmeti, eski kimyaya bedel yeni kimyayı almakla ne kaybederiz? Hayvanat<sup>885</sup>, nebatat<sup>886</sup>,

<sup>873</sup> telakkî olunmak: düşünülmek

<sup>874</sup> addolunmak: sayılmak

<sup>875</sup> taalluk etmek: alakalı olmak, ilgilendirmek

<sup>876</sup> takdîs etmek: kutsamak, kutsallaştırmak

<sup>877</sup> Aristot: Aristo

<sup>878</sup> istidlâl: akıl yürütme, kanıt getirme

<sup>879</sup> Bakon: Bacon

<sup>880</sup> istikrâ: tümevarım

<sup>881</sup> usûliyyât: metodoloji

<sup>882</sup> hars: kültür

<sup>883</sup> hey'et: astronomi

<sup>884</sup> hikmet: felsefe

<sup>885</sup> hayvânât: zooloji

<sup>886</sup> nebâtât: botanik

arziyata<sup>887</sup> dair eski kitaplarımızda ne kadar malumat bulabilmek imkânı var? Şark'ta bulunmayan hayatiyatı<sup>888</sup>, ruhiyatı<sup>889</sup>, içtimaiyatı<sup>890</sup> Garp'tan almaya mecbur değil miyiz? Evvelce, eski ilimlerimizin cümlesini Bizans'tan almıştık. Şimdi Rumların ilimlerini Avrupa alimleriyle mübadele edersek<sup>891</sup>, dinen ve harsen ne kaybederiz? Bu misaller ilanihaye<sup>892</sup> uzatılırsa görülür ki Şark medeniyeti namına terk edeceğimiz şeyler hep Bizans'tan aldığımız şeylerdir. Bu cihetler<sup>893</sup> vazıh<sup>894</sup> bir surette meydana konulursa, Şark medeniyetini bırakarak Garp medeniyetine girmemize artık kimse samimi olarak itiraz edemez.

Medeniyet meselesinin halli<sup>895</sup> başka bir cihetten de, memleketimizde acil bir mahiyet almıştır. Öteden beri memleketimizde bir "maarif<sup>896</sup> meselesi", bir "terbiye<sup>897</sup> meselesi" var. Bu mesele -birçok ikdamlara<sup>898</sup> ve ihtimamlara<sup>899</sup> rağmen- bir türlü halledilemiyor. Bu meselenin mahiyeti tamik edilirse<sup>900</sup>, görülür ki terbiye<sup>901</sup> meselesi de medeniyet meselesinin bir feridir<sup>902</sup>. Esas mesele halledilince, maarif<sup>903</sup> meselesi de kendiliğinden halledilmiş olacaktır.

Filhakika<sup>904</sup>, memleketimizde, gerek medeniyetçe gerek pedagojice birbirine benzemeyen üç tabaka vardır: Halk, medreseliler, mektepliler. Bu üç sınıftan birincisi hâlâ Aksa-yı şark<sup>905</sup> medeniyetinden tamamıyla ayrılamamış olduğu gibi

```
887 arziyyât: jeoloji
```

<sup>888</sup> hayâtiyyât: biyoloji

<sup>889</sup> rûhiyyât: psikoloji

<sup>890</sup> ictimâiyyât: sosyoloji

<sup>891</sup> mübâdele etmek: değiştirmek

<sup>892</sup> ilânihâye: sonuna kadar

<sup>893</sup> cihet: yön

<sup>894</sup> vâzıh: açık, geniş

<sup>895</sup> halli: halledilmesi

<sup>896</sup> maârif: eğitim, öğretim

<sup>897</sup> terbiye: eğitim

<sup>898</sup> ikdâm: uğraş, ilerleme

<sup>899</sup> ihtimam: gayret, özen

<sup>900</sup> ta'mîk edilmek: detaylıca araştırmak

<sup>901</sup> terbiye: eğitim

<sup>902</sup> fer': şube, bölüm, altbaşlık

<sup>903</sup> maârif: eğitim

<sup>904</sup> fi'l-hakîka: doğrusu, hakikaten

<sup>905</sup> Aksâ-yı şark: Uzakdoğu

ikincisi de henüz Şark medeniyetinde yaşıyor. Yalnız üçüncü sınıftır ki Garp medeniyetinden bazı feyzlere<sup>906</sup> mazhar olabilmiştir<sup>907</sup>. Demek ki milletimizin bir kısmı Kurun-ı ula'da<sup>908</sup>, bir kısmı Kurun-ı vusta'da<sup>909</sup>, bir kısmı Kurun-ı ahire'de<sup>910</sup> yaşamaktadır. Bir milletin böyle üç yüzlü bir hayat yaşaması "normal" olabilir mi?

Bu üç tabakanın medeniyetleri ayrı olduğu gibi, pedagojileri de ayrıdır. Bu üç terbiye usulünü tevhit etmedikçe<sup>911</sup>, hakiki bir millet olmamız mümkün müdür? Maarifimizi halkiyat<sup>912</sup>, medresiyat<sup>913</sup>, mektebiyat<sup>914</sup> diye üç kısma ayırabiliriz. Âşık kitaplarıyla halk masalları, koşmaları, darb-ı meselleri, tandırname<sup>915</sup> ahkamı birinci kısmı, Arabi ve Farsiden tercüme edilen kitaplar ikinci kısmı, Avrupa lisanlarından nakledilenler de üçüncü kısmı teşkil eder. Medeniyetimizi tevhit edersek, maarifimizi ve pedagojimizi de birleştirmiş, ruhen fikren mütecanis<sup>916</sup> bir millet olmuş olacağız. O hâlde, bu işte daha bir müddet ihmal göstermek asla caiz değildir.

Hülasa<sup>917</sup>; yukarıdaki teşrihata<sup>918</sup> göre, içtimai<sup>919</sup> ilmihalimizin<sup>920</sup> birinci desturu şu cümle olmalıdır: Türk milletindenim, İslam ümmetindenim, Garp medeniyetindenim.

```
906 feyz: fayda, bereket
```

<sup>907</sup> feyzlere mazhar olmak: feyz almak, olumlu anlamda etkilenmek

<sup>908</sup> Kurûn-ı ûlâ: İlkçağ

<sup>909</sup> Kurûn-ı vûstâ: Ortaçağ

<sup>910</sup> Kurûn-ı âhire: Yakınçağ

<sup>911</sup> tevhîd etmek: birleştirmek

<sup>912</sup> halkiyyât: folklor

<sup>913</sup> medresiyyât: medrese eğitimi

<sup>914</sup> mektebiyyât: modern okul eğitimi

<sup>915</sup> tandırnâme: tandır başında otururken anlatılan hikaye/masal

<sup>916</sup> mütecânis: tek tip, aynı cinsten

<sup>917</sup> hülâsa: özetle

<sup>918</sup> teşrîhât: açıklamalar

<sup>919</sup> ictimâî: sosyal

<sup>920</sup> ilm-i hâl: ilmihal, kurallar kitabı

# 7

# Tarihi Maddecilik ve İçtimai Mefkûrecilik

İçtimai<sup>921</sup> hadiselerin tefsir<sup>922</sup> ve izahında birbirine hem yakın, hem de uzak olan iki sosyoloji sistemi vardır. Bunlar, tarihi maddecilik ve içtimai mefkûrecilik sistemleridir. Bu sistemlerden birincisi (Karl Marks) tarafından, ikincisi (Emile Durkheim) tarafından meydana atıldı.

İlk nazarda<sup>923</sup> bu iki sistemin birbirine yakın olduğunu görürüz. Çünkü, ikisi de, içtimai hadiselerin, tabii sebeplerin neticeleri olduğunu maddi, hayati ve ruhi hadiseler gibi tabii kanunlara tabi bulunduğunu esas alarak kabul ediyor. Bu telakkiye<sup>924</sup> ilim lisanında (muiniyyet) (Fransızcası determinizm) adı verilir.

Fakat, bu noktadan sonra, bu iki içtimaiyat<sup>925</sup> sistemi birbirinden uzaklaşmaya başlar. Karl Marks determinizmde bir nevi inhisar<sup>926</sup> iddia eder: İçtimai hadiseler arasında sebeb olabilmek imtiyazı, yalnız iktisadi hadiselere münhasır<sup>927</sup>. Diğer içtimai hadiseler mesela dinî, ahlaki, bedii<sup>928</sup>, siyasi, lisani, muakalevi<sup>929</sup> hadiseler asla sebep olamazlar, yalnız netice olabilirler. Binaenaleyh<sup>930</sup>, Karl Marks'a göre, iktisadi hadiselerin gayrı olan<sup>931</sup> bütün içtimai hadiseler (gölge hadiseler=epifenomenler) mahiyetindedir. Bir şeyin gölge hadise olması, başka şeyler üzerinde hiçbir tesiri haiz olmaması<sup>932</sup> demektir. İnsanın gölgesi, yaptığı işlere, bir tesir icra edebilir mi? Şüphesiz edemez. İşte gölge hadiseler de, bizim arkamızdan gelen şu tesirsiz gölgeler gibidir. Demek ki Marks'a göre yalnız iktisadi hadiseler şeniyettir<sup>933</sup>, diğer içtimai müesseseler, şeniyet olmadıkları gibi, hadise bile değildirler. Bunlar, ancak iktisadi hadiselerin neticeleri ve gölgeleridirler.

- 921 ictimâî: toplumsal, sosyal
- 922 tefsîr: açıklamak
- 923 ilk nazarda: ilk bakışta
- 924 telakkî: düşünce, değerlendirme
- 925 ictimâiyyât: sosyoloji
- 926 inhisâr: kısıtlama, sınırlama, tekel
- 927 münhasır: sınırlı, özel
- 928 bedîî: sanatsal, estetik
- 929 mu'âkalevî: akla dayalı, aklî
- 930 binâenaleyh: bundan dolayı, buna dayanarak
- 931 gayrı olmak: dışında kalmak
- 932 tesiri hâiz olmamak: hiçbir etkiye sahip olmamak
- 933 şe'niyyet: gerçeklik

Mesela, Karl Marks, dinlerin zuhurunu<sup>934</sup>, muhtelif (sektelere) ayrılmasını, zahidane<sup>935</sup> zaviyelerle mutasavvıfane<sup>936</sup> tekkelerin teşekkül etmesini, reform yapılmasını, dinle devletin ayrılmasını, yalnız istihsal<sup>937</sup> tekniklerinin değişmesiyle izah ettiği gibi ahlaki, hukuki, siyasi, bedii, lisani, muakalevi<sup>938</sup> bütün mefkûrelerin<sup>939</sup> ve anenelerin<sup>940</sup> doğmasını, büyümesini ve ölmesini de yine aynı iktisadi hadiselerin sebebiyetiyle izaha çalışmıştır.

Durkheim'in tesis ettiği sosyolojiye göre, böyle bir inhisar<sup>941</sup> doğru değildir. İktisadi hadiselerin sair<sup>942</sup> içtimai hadiselerden hiçbir imtiyazı yoktur. İktisadi müesseseler nasıl bir hadise ve bir şeniyetse<sup>943</sup>, dinî, ahlaki, bedii ilh<sup>944</sup> gibi diğer içtimai müesseseler de birer tabii hadisedir, birer şeniyettir. Bu sonkileri, eşyanın gölgelerine benzeterek, (gölge hadiseler) suretinde adlamak objektif şeniyetten ayrılmak demektir.

Hikmette<sup>945</sup>, kimyada, hayatiyatta<sup>946</sup> gölge hadiseler olmadığı hâlde, içtimaiyatta neden bulunsun? Filvaki<sup>947</sup> vaktiyle, (Modesley) gibi bazı ruhiyatçılar<sup>948</sup> (şuur)a (gölge hadise) namını veriyor ve şuurun ruhi hadiseler üzerinde hiçbir tesiri bulunmadığını iddia ediyorlardı. Fakat, Alfred Foliye, Ribu, Ceyms, Hofding, Bergson, Piyer Jane, Bine, Polan gibi yeni ruhiyatçılar bu nazariyeyi<sup>949</sup> ilmi delillerle kati bir surette yıktılar. Artık ruhiyat sahasında (gölge hadise) tabiri kalmadı.

```
934 zuhûr: ortaya çıkmak
```

<sup>935</sup> zâhidâne: zühd ehlinin bulunduğu, zahitlik yolunda olan

<sup>936</sup> mutasavvıfâne: tasavvuf yolunda olan

<sup>937</sup> istihsâl: üretim

<sup>938</sup> mu'âkalevî: akla dayalı, aklî

<sup>939</sup> mefkûre: amaç, düşünce, ideal

<sup>940</sup> an'ene: gelenek

<sup>941</sup> inhisâr: sınırlama, tekel

<sup>942</sup> sâir: diğer

<sup>943</sup> şe'niyyet: gerçeklik

<sup>944</sup> ilh: vb., gibi

<sup>945</sup> hikmet: felsefe

<sup>946</sup> hayâtiyyât: biyoloji

<sup>947</sup> filvâki': gerçekten, gerçekte, aslında.

<sup>948</sup> rûhiyyâtçı: psikolog

<sup>949</sup> nazariyye: görüş

Bundan başka, içtimai hadiseler arasında yalnız iktisadi müesseseleri şeniyet telakki etmek<sup>950</sup>, mesela fizyolojik hadiseler arasında yalnız mideye ve hazım enbubesine<sup>951</sup> ait hadiseleri şeniyet telakki edip<sup>952</sup> diğer hayati ufuleleri<sup>953</sup> bunların şeniyetsiz ve tesirsiz gölgeleri addetmek<sup>954</sup> gibidir. Böyle bir nazariyeyi<sup>955</sup> hiç bir fizyolojist kabul edebilir mi?

Karl Marks bu inhisarcılığı<sup>956</sup>, nazariye sahasında<sup>957</sup> bırakmayarak, ameliye sahasına<sup>958</sup> da nakletmekle ikinci bir hataya düşmüştür. Marks'a göre, halk yalnız amele<sup>959</sup> sınıfından ibarettir. Binaenaleyh<sup>960</sup>, amele sınıfı, diğer sınıfları ortadan kaldırmaya mecburdur. Hâlbuki, halk (umum) manasına olduğundan, hukukça birbirine müsavi olmayı<sup>961</sup> kabul eden bütün sınıfların mecmuu<sup>962</sup> demektir. Filhakika<sup>963</sup> umumla müsavi olmayı kabul etmeyen emperyalist, aristokrat, feodal sınıfları halkın haricinde görmek doğrudur. Burjuvalarla münevverler<sup>964</sup> arasında da hukukça herkese müsavi olmayı kabul etmeyen sınıflar varsa, halk dairesinin haricinde kalmalıdırlar. Fakat hukukça umumun müsavi olduğunu kabul edenler, -hangi mesleki zümreye mensup bulunurlarsa bulunsunlar- halktandırlar.

Durkheim'in sosyolojisinde, diğer içtimai<sup>965</sup> hadiseler iktisadi hadiselere sebep olabildiği gibi, iktisadi hadiseler de diğer içtimai hadiselere sebep olabilirler. Görülüyor ki, Durkheim sosyolojisi iktisadi hadiselerin ehemmiyetini ve kıymetini

<sup>951</sup> hazm enbûbesi: yemek borusu

<sup>952</sup> telakkî etmek: düşünmek, varsaymak

<sup>953</sup> uf'ûle: aksiyon, görev, hareket

<sup>954</sup> addetmek: saymak

<sup>955</sup> nazariyye: görüş

<sup>956</sup> inhisârcılık: sınırlamacılık

<sup>957</sup> nazariye sahası: fikir boyutu

<sup>958</sup> ameliye sahası: uygulama boyutu

<sup>959</sup> amele sınıfı: işçi sınıfı

<sup>960</sup> binâenaleyh: bundan dolayı, buna dayanarak

<sup>961</sup> müsâvi: eşit, denk

<sup>962</sup> mecmû': hepsi, toplamı

<sup>963</sup> fi'l-hakîka: aslında, gerçekten

<sup>964</sup> münevver: aydın

<sup>965</sup> ictimâî: toplumsal

inkâr etmiyor. Gittikçe iktisadi hadiselerin cemiyet içindeki kıymetinin arttığını hatta, asri<sup>966</sup> cemiyetlerde iktisadi hayatın içtimai bünyeye esas olduğunu ortaya atan Durkhem'dır. Durkheim'a göre iptidai<sup>967</sup> cemiyetlerdeki tesanüt<sup>968</sup> yalnız maşeri<sup>969</sup> vicdandan husule gelen<sup>970</sup> mihaniki<sup>971</sup> tesanüttür. Bunlar birbirine benzeyen, (oba, oymak, boy, il) gibi bölmelerden mürekkep olduğu<sup>972</sup> için Durkheim tarafından kıtavi<sup>973</sup> (segmanter) cemiyetler tesmiye olunmuşlardır<sup>974</sup>.

Mütekamil<sup>975</sup> cemiyetlerde ise, birinci nev<sup>976</sup> tesanütten başka, bir de içtimai<sup>977</sup> iş bölümünden doğan uzvi<sup>978</sup> tesanüt vardır. Durkheim, bunlara da, (müteazzi<sup>979</sup>=organize) cemiyetler adını vermiştir.

Malumdur ki (iş bölümü) iktisadi hayatın da temelidir. Asri cemiyetlerde dinî, siyasi, ilmi, bedii<sup>980</sup>, iktisadi zümreler, iş bölümünden doğmuş olan ihtisas ve meslek heyetleridir<sup>981</sup>. O hâlde Durkheim'ın, iktisadi hayata da layık olduğu mevki ve ehemmiyeti tamamıyla vermiş olduğunu kabul etmek lazımdır.

Bununla beraber, Durkheim da bütün içtimai hadiseleri bir tek asıla irca ediyor<sup>982</sup>: bu yegane asıl (maşeri<sup>983</sup> ter'iler<sup>984</sup>)dir. Bu ıstılahın<sup>985</sup> tariften ziyade mi-

```
966 asrî: modern
```

<sup>967</sup> ibtidâî: ilkel

<sup>968</sup> tesânüd: dayanışma

<sup>969</sup> ma'şerî: toplumsal, kollektif

<sup>970</sup> husûle gelmek: ortaya çıkmak

<sup>971</sup> mihaniki: mekanik

<sup>972</sup> mürekkep olmak: birlikte bir yapı oluşturmak

<sup>973</sup> kıt'avî: parçalı

<sup>974</sup> tesmiye olunmak: isimlendirilmek

<sup>975</sup> mütekâmil: gelişmiş

<sup>976</sup> nev': tür

<sup>977</sup> ictimâî: toplumsal

<sup>978</sup> uzvî: organik

<sup>979</sup> müteazzî: organlaşmış; kaynaşmış

<sup>980</sup> bedîî: sanatsal, estetik

<sup>981</sup> hey'et: görünüş, şekil

<sup>982</sup> ircâ etmek: indirgemek, döndürmek

<sup>983</sup> ma'şerî: toplumsal, kollektif

<sup>984</sup> ter'î: tasavvur

<sup>985</sup> ıstılâh: terim

sallerle tavzihi<sup>986</sup> mümkündür. Binaenaleyh<sup>987</sup>, birkaç misal iradıyla<sup>988</sup> maşeri ter'ilerin ne demek olduğunu anlatmaya çalışacağım:

Mesela Meşrutiyet'ten evvel de memleketimizde ameleler<sup>989</sup> vardı. Fakat, bu amelelerin müşterek vicdanında (Biz amele sınıfı teşkil ediyoruz) fikri yoktu. Bu fikir bulunmadığı için, o zaman memleketimizde bir amele sınıfı da yoktu. Yine Meşrutiyet'ten evvel memleketimizde birçok Türkler vardı. Fakat bunların maşeri vücdanında (Biz Türk milletiyiz) mefhumu<sup>990</sup> bulunmadığı için, o zaman Türk milleti de yoktu. Çünkü, bir zümre, fertlerinin müşterek vicdanında şuurlu bir surette idrak olunmadıkça, içtimai<sup>991</sup> bir zümre mahiyetini haiz olamaz<sup>992</sup>. Bunun gibi aslen Türkçeye mensup bulunan bir kelime, Türk halkının lisani vicdanında artık yaşamıyorsa, Türkçe bir kelime olmak meziyetini de, içtimai bir hadise olmak kıymetini de kaybetmiş demektir. Bunun gibi, esasen Türk töresine dahil bulunan bir âdet de, Türk halkının ahlaki vicdanında artık bilinmiyor ve duyulmuyorsa, o da gerek içtimai bir hadise olmak, gerek Türk ahlakında bir unsur bulunmak mahiyetlerini kaybetmiş<sup>993</sup> demektir.

Bu ifadelerden anlaşılıyor ki içtimai hadiseler, mutlaka, mensup bulundukları zümrenin maşeri vicdanında şuurlu idrakler hâlinde bulunmalıdırlar. İşte maşeri vicdandaki bu şuurlu idraklere (maşeri ter'iler) namı verilir.

Maşeri ter'iler, Marks'ın zannettiği gibi, içtimai hayatta gayr-ı müessir<sup>994</sup> gölge hadiselerden ibaret değildir. Bilakis, bütün içtimai hayatlarımız, bu ter'ilerin tesirlerine göre şekillerini alır. Mesela, biz Türkiyelilerin müşterek vicdanımızda (Türk milletindeniz, İslam ümmetindeniz, Garp medeniyetindeniz) ter'ileri vazıh<sup>995</sup> görünüşler gibi meri<sup>996</sup> olmaya başlayınca, bütün içtimai hayatlarımız

```
986 tavzîh: açmak, açıklamak
```

<sup>987</sup> binâenaleyh: bundan dolayı, buna dayanarak

<sup>988</sup> îrâd: söylemek, örnek getirmek

<sup>989</sup> amele: işçi

<sup>990</sup> mefhûm: kavram

<sup>991</sup> ictimâî: toplumsal, sosyal

<sup>992</sup> hâiz olmak: sahip olmak

<sup>993</sup> unsur bulunmak mahiyetlerini kaybetmek: bir unsur olarak bulunmak niteliğini kaybetmek

<sup>994</sup> gayr-ı müessir: etkisiz

<sup>995</sup> vâzıh:açık, aşikâr

<sup>996</sup> mer'î: görünür

değişmeye başlayacaktır. (Türk milletindeniz) dediğimiz için, lisanda, bediiyatta<sup>997</sup>, ahlakta, hukukta, hatta dinîyatta ve felsefede Türk harsına<sup>998</sup> (Türk zevkine, Türk vicdanına göre) bir orijinallik, bir şahsilik göstermeye çalışacağız. (İslam ümmetindeniz) dediğimiz için, nazarımızda en mukaddes kitap Kuranı Kerim, en mukaddes insan Hazret-i Muhammed, en mukaddes mabet Kabe, en mukaddes din İslamiyet olacaktır. (Garp medeniyetindeniz) dediğimiz için de, ilimde, felsefede, fenlerde ve sair<sup>999</sup> medeni sistemlerde tam bir Avrupalı gibi hareket edeceğiz.

Maşeri<sup>1000</sup> ter'iler, yalnız zümre mefhumlarına<sup>1001</sup> mahsus değildir. Ustureler<sup>1002</sup>, menkibeler, masallar, efsaneler, fikralar, akideler<sup>1003</sup>, ahlaki, hukuki, iktisadi, fenni kaideler; ilmi ve felsefi görüşler de birer maşeri ter'iden<sup>1004</sup> ibarettir. İtidakın ve nazariyenin<sup>1005</sup> zıttı addolunan<sup>1006</sup> ayinler ve ameliyeler<sup>1007</sup> bile, evvela zihinde tasavvur olunup sonra yapıldıkları için, esasen birer maşeri ter'iden ibarettirler.

Ferdî fikirler her ferdin kendine mahsus olan fikirleri demektir. Maşeri ter'iler ise, her cemiyetin bütün fertleri arasında müşterek bulunan daha doğrusu, maşeri vicdanında meşur ve müdrik<sup>1008</sup> bulunan suver-i zihniyeden<sup>1009</sup> ibarettir. Ferdi fikirler esasen cemiyet üzerinde hiçbir tesire malik<sup>1010</sup> değildir. Fakat ferdi fikirler, içtimai bir kuvvete istinat edip<sup>1011</sup>, maşeri bir ter'i mahiyetini aldığı zaman, içtimai hayatta büyük bir amil<sup>1012</sup> olur, mesela, büyük bir manevi nü-

```
997 bedîiyyât: sanat
```

<sup>998</sup> hars: kültür

<sup>999</sup> sâir: diğer

<sup>1000</sup> ma'şerî: toplumsal, kollektif

<sup>1001</sup> mefhûm: kavram

<sup>1002</sup> ustûre: efsane

<sup>1003</sup> akîde: inanış

<sup>1004</sup> ter'î: tasavvur

<sup>1005</sup> i'tikâd ve nazariyye: inanç ve görüş

<sup>1006</sup> addolunmak: sayılmak 1007 ameliyye: işlem, uygulama

<sup>1008</sup> meş'ûr ve müdrik: bilincinde ve farkında olunan 1009 suver-i zihniyye: zihinde bulunan suretler, şekiller

<sup>1010</sup> mâlik: sahip

<sup>1011</sup> istinâd etmek: dayanmak

<sup>1012</sup> âmil: etken

fuza malik bulunan bir münci<sup>1013</sup>, ne düşünürse, fikirleri biraz sonra, umumun müşterek düşünüşleri sırasına geçer. Tabii, ferdi fikirler bu mahiyette bulunursa içtimai hayatta her an müessirdir<sup>1014</sup>. Bir millet, büyük muvaffakiyetleriyle<sup>1015</sup> dehasını, fedakârlığını, kahramanlığını fiilen ispat etmiş, büyük bir şahsiyete malik olduğu zaman, onun maşeri ter'iler yaratmak iktidarı sayesinde her türlü teceddütleri<sup>1016</sup> kolayca icra edebilir. İşte biz bugün böyle bir deha hazinesine maliğiz. Alelade fertlerin hatta, ilimde büyük bidaaları<sup>1017</sup> ve amelde yüksek kudret ve faaliyetleri olsa bile, asla muvaffak olamayacakları teceddüt ve terakkileri<sup>1018</sup>, umumun vicdanında münci ve dâhi tanılan<sup>1019</sup> böyle bir şahsiyet bir sözle, bir nutukla, bir beyanname ile vücuda getirebilir.

Maşeri ter'iler, galeyanlı buhranlar<sup>1020</sup> esnasında gayet şiddetli vecdlerle<sup>1021</sup> halelenerek<sup>1022</sup> son derece büyük bir kudret ve kuvvet iktisap ederler<sup>1023</sup>. Maşeri ter'ilerin bu hâline (mefkûre<sup>1024</sup>) namı verilir. Maşeri ter'iler, asıl mefkûre hâlini aldıktan sonradır ki hakiki inkılapların<sup>1025</sup> amili olurlar. Mesela Türkçülerin ortaya attıkları Türkçülük fikri, gençliğe münhasır<sup>1026</sup> zümrevi bir ter'iden ibaretti. Bu zümrevi ter'iyi umum Türk milletine teşmil ederek<sup>1027</sup> onu bir mefkûre hâline getiren Trablusgarp, Balkan Harpleri'yle Cihan Harbi'ndeki felaketler olmakla beraber, bu mefkûreye resmiyet veren ve onu fiilen tatbik eden de ancak Gazi Mustafa Kemal Paşa Hazretleri'dir.

<sup>1013</sup> müncî: kurtarıcı

<sup>1014</sup> müessir: etkili

<sup>1015</sup> muvaffakiyet: başarı

<sup>1016</sup> teceddüd: yenilenme

<sup>1017</sup> bidâ'a: bilgi, ilim

<sup>1018</sup> terakki: ilerleme

<sup>1019</sup> tanılmak: tanınmak

<sup>1020</sup> buhrân: kriz

<sup>1021</sup> vecd: çoşku, heyecan

<sup>1022</sup> hâlelenmek: çevrelenmek

<sup>1023</sup> iktisâb etmek: kazanmak

<sup>1024</sup> mefkûre: düsünce akımı

<sup>1025</sup> inkılâb: devrim

<sup>1026</sup> münhasır: sınırlı, özel

<sup>1027</sup> teşmîl etmek: genişletme, yayma, kapsamına almak

Bu misallerden de anlaşılıyor ki Durkheim, mefkûreciliği<sup>1028</sup> galeyanlı içtimalarla<sup>1029</sup> yani sosyoloji ile izah ediyor. Ona göre bütün içtimai hadiseler mefkûrelerden yahut onların hafif dereceleri olan maşeri<sup>1030</sup> ter'ilerden<sup>1031</sup> ibarettir.

Filvaki<sup>1032</sup>, her maşeri ter'i az çok bir kıymet duygusuyla karışıkdır. İçtimai müesseselerin bazısını mukaddes, bazısını iyi, bazısını güzel, bazısını doğru telakki ederiz<sup>1033</sup>. Müesseselerin bu sıfatlarla tevsim edilmeleri<sup>1034</sup>, onların duygulardan, heyecanlardan, ihtirazlardan<sup>1035</sup> ari olmadığını<sup>1036</sup> gösterir. Zaten, biz, hangi şeye karşı dinî bir heyecan duyarsak ona (mukaddes), hangi şeye karşı ahlaki bir heyecan duyrasak ona (iyi), hangi şeye karşı bedii<sup>1037</sup> bir heyecan duyarsak ona (güzel), hangi şeye karşı muakalevi<sup>1038</sup> bir heyecan duyarsak ona (doğru) kıymetlerini tevcih ederiz<sup>1039</sup>. Demek ki bütün maşeri ter'ilerde mefkûre mahiyeti mevcuttur.

Maşeri ter'iler yani mefkûreler bütün içtimai<sup>1040</sup> hadiselerin sebepleri olmakla beraber, kendilerinin de doğması, kuvvetlenmesi, zayıflanması, ölmesi birtakım içtimai sebeplere tabidir. Bu sebepler içtimai bünyede husule gelen<sup>1041</sup> değişmelerdir. Durkheim'e nazaran<sup>1042</sup>, içtimai hadiselerin ilk sebepleri cemiyetin nüfusunun, kesafetinin<sup>1043</sup>, ihtilatın<sup>1044</sup>, tecanüsünün<sup>1045</sup>, iş bölümünün artıp eksilmesi gibi içtimai maneviyata, (morfoloji sosyale) ait hadiselerdir.

```
1028 mefkûrecilik: idealistlik
```

<sup>1029</sup> ictimâ: toplantı, toplanma

<sup>1030</sup> ma'şerî: toplumsal, kollektif

<sup>1031</sup> ter'î: tasavvur

<sup>1032</sup> filvâki': gerçekten, gerçekte, aslında.

<sup>1033</sup> telakkî etmek: düşünmek, değerlendirmek, varsaymak

<sup>1034</sup> tevsîm edilmek: isimlendirilmek

<sup>1035</sup> ihtirâz: sakınca, çekinme

<sup>1036</sup> ârî olmak: uzak, arınmış

<sup>1037</sup> bedîî: sanatsal, edebi

<sup>1038</sup> mu'âkalevî: akla dayalı, aklî

<sup>1039</sup> tevcîh etmek: yüklemek, vermek

<sup>1040</sup> ictimâî: toplumsal

<sup>1041</sup> husûle gelmek: ortaya çıkmak

<sup>1042</sup> nazaran: göre

<sup>1043</sup> kesâfet: yoğunluk

<sup>1044</sup> ihtilât: uyum, kaynaşma

<sup>1045</sup> tecânüs: aynı cinsten olma, aynı milletten olma

Türkçülük cereyanının<sup>1046</sup> zuhuru<sup>1047</sup> da içtimai bir hadisedir. Bu hadisenin izahında da, (tarihi maddecilik) ve (içtimai mefkûrecilik) mezheplerine ait iki muhalif nazariye<sup>1048</sup> karşısındayız. Birinci nazariyeye göre Türkçülük yalnız iktisadi sebeplerden doğdu. İkinci nazariyeye göre, Türkçülük cereyanının doğması içtimai mefkûrelerin değişmesinden ve bunların değişmesi de, içtimai bünyenin tahavvüle<sup>1049</sup> uğramasından ileri geldi.

Eskiden memleketimizde başlıca iki dinî camia vardı. Birincisi Hilafet'in etrafında toplanan Müslüman ümmeti, ikincisi Rum Patrikhanesi'nin etrafında toplanan Hristiyan ümmeti idi. Eğer dinler, eski kuvvetini, aynı şiddette muhafaza edebilseydi, bu camialar dağılmayacaktı.

Fakat, şehirlerde içtimai kesafetin 1050 çoğalması yüzünden içtimai 1051 iş bölümü iptida 1052 doğmaya, sonra da gittikçe derinleşmeye başladı. İş bölümü mesleki zümreleri ve mesleki zümreler de mesleki vicdanları doğurduğundan, eski zamanlarda gerek Müslümanlar camiasında, gerek Hristiyanlar camiasında yegane hâkim bulunan bu iki maşeri 1053 vicdan zayıflamaya başladılar. Maşeri vicdanların zayıflaması, onlara istinat eden 1054 camiaların umumi tesanütlerini 1055 de bozdu. Yeni doğan gazete ile mektep, edebiyatla şiir de, manası anlaşılmayan camia lisanı yerine, cemiyet lisanı ikame etti.

Bu suretle gerek Müslümanların, gerek Hristiyanların zümrevi vicdanları, zümrevi ter'ileri ve telakkileri<sup>1056</sup> değişti. Evvelce, her fert dinî camialarını bir içtimai uzviyet<sup>1057</sup> ve kendisini onun ayrılmaz bir uzvu görürken, şimdi içtimai uzviyet

```
1046 cereyân: akım
```

<sup>1047</sup> zuhûr: ortaya çıkma

<sup>1048</sup> nazariye: teori, görüş

<sup>1049</sup> tahavvül: değişmek

<sup>1050</sup> kesâfet: yoğunluk

<sup>1051</sup> ictimâî: toplumsal

<sup>1052</sup> ibtidâ': önce

<sup>1053</sup> ma'şerî: toplumsal, kollektif

<sup>1054</sup> istinâd etmek: dayanmak

<sup>1055</sup> tesânüd: dayanışma

<sup>1056</sup> telakkî: düşünce

<sup>1057</sup> uzviyyet: organizma, canlı yapı

olarak yalnız kendi lisani<sup>1058</sup> cemiyetini görmeye ve kendisini yalnız onun ayrılmaz bir uzvu telakki etmeye<sup>1059</sup> başladı. İşte, dinî camiaların inhilaliyle<sup>1060</sup> onların yerine lisani cemiyetlerin kaim olması<sup>1061</sup> şu suretle vukua geldi<sup>1062</sup>. Rum Patrikhanesi camiasından iptida<sup>1063</sup> Ermenilerin, sonra Ulahların<sup>1064</sup>, Sırpların, Bulgarların, hatta istiklal kazanan Yunanların ayrılmaları ve bir kısmının (Eksarhlık<sup>1065</sup>) namıyla bu ayrılışa daha bariz bir şekil vermeleri bu iddiamıza canlı bir delildir.

Bu lisani cemiyetlerin Osmanlılık namı verilen siyasi camiadan ayrılmaları, dinî camialarından ayrılmalarından sonra olması da, ilk sebebin siyasi olmayıp sırf harsi<sup>1066</sup> olduğunu gösterir.

Zaten, lisani ve harsi zümrelerden ibaret bulunan millîyetler eski zamanlarda da mevcuttu. Lakin, iki türlü emperyalizm, dinî ve siyasi emperyalizmler, onları iki camianın içinde yani saltanat ve ümmet çemberleri arasında hapsetmişti. Bu camiaların çemberleri kuvvetten düştükçe, mahpus zümrelerin serbest olmak için mücadele etmeye girişmeleri tabiidir. İşte, memleketimizde iptida dinî Eksarhlıklar, sonra da siyasi muhtariyetler ve istiklaller<sup>1067</sup> suretinde tezahür eden<sup>1068</sup> millîyet cereyanları bu suretle inkişaf etti<sup>1069</sup>.

Müslüman kavimler arasındaki millîyet cereyanları<sup>1070</sup> da aynı surette tezahür etti. Misal olarak Arnavutları alalım. Başkımcılığın<sup>1071</sup> merkezi olan Toskalar, eski zamanlardan beri, Bektaşiliğe sapmakla, dinî camiadan uzaklaşmışlardı.

```
1058 lisanî: dile dayanan
```

<sup>1059</sup> telakkî etmek: saymak

<sup>1060</sup> inhilâl: dağılma

<sup>1061</sup> kâim olmak: yerine geçmek

<sup>1062</sup> vuku'a gelmek: gerçekleşmek

<sup>1063</sup> ibtidâ': önce 1064 Ulah: Rumen

<sup>1065</sup> Eksarh: Doğu kilisesinde başpapaza verilen san

<sup>1066</sup> harsî: kültürel

<sup>1067</sup> muhtâriyyet ve istiklâller: özerk yönetimler

<sup>1068</sup> tezâhür etmek: belirmek, görünür olmak, ortaya çıkmak

<sup>1069</sup> inkişâf etmek: ortaya çıkmak

<sup>1070</sup> cereyân: akım

<sup>1071</sup> Başkımcılık: ayrılık yanlısı Arnavut partisi

Bunlar, iptida asrın ihtiyaçları sırasına geçen mektep ve matbuat<sup>1072</sup>, şiir ve edebiyattan nasiplerini almak için hususi lisanlarını kullanmak istediler. Bunun için evvela bir yazı kabul etmek icap etti. Kabul ettikleri yazının (Latince) olması da gösteriyor ki, Toskalar evvel emirde<sup>1073</sup> dinî camiadan ayrılmışlardı. Bir zamandan beri zayıflamaya başlayan dinî tesanütleri<sup>1074</sup> yerine, harsî<sup>1075</sup> bir tesanüt ikame etmeye çalışıyorlardı. Araplarda ve Kürtlerde de millîyet cereyanı iptida<sup>1076</sup> harsî bir şekilde başladı. Bu cereyanların siyasi bir mahiyet almaları ikinci merhaleleri, iktisadi bir mahiyet almaları da üçüncü merhaleleridir.

Türkçülüğe gelince bunun da harsi bir surette başladığını biliyoruz. Türkçülüğün ilk babalarından birisi en eski darülfünunumuzun<sup>1077</sup>, ikincisi de mekatib-i askeriyemizin<sup>1078</sup> müessisidir<sup>1079</sup>. Medrese kuvvetli olsaydı darülfünun teessüs edemeyecekti<sup>1080</sup>. Asırlarca medresenin müsellah<sup>1081</sup> kuvveti mahiyetini muhafaza eden Yeniçerilik var iken de askeri mektepleri teessüs edemezdi. Demek ki içtimai<sup>1082</sup> iş bölümünün neticesi olarak Türklerde de ümmet camiasının tesanüt kuvveti artık zayıflamaya başlamıştı. Sultan Abdülaziz devrinin nihayetlerinde Encümen-i Daniş'le Darü'l-fünun'un teşekkülü ve Mekatib-i Askeriye'ye yeni bir nazar ve intizam verilmesine teşebbüs olunması, bu zayıflamanın neticeleridir. Bu yeni müesseselerin başında bulunan Ahmet Vefik Paşa ile Süleyman Paşa, inhilale<sup>1083</sup> başlayan ümmet ve saltanat camiaları içinde pusulasız kalan milletlerini lisani, harsi, tarihi tesanütlerle yeniden kuvvetlendirmek ve gençleri bu yeni mefkûrelere<sup>1084</sup> göre terbiye etmek ihtiyacını duydular. Bundan sonra, yirmişer sene fasıla<sup>1085</sup> ile doğan Tasfiyecilik ve Yeni Lisan cereyanları da,

<sup>1072</sup> matbûât: yayın, basım

<sup>1073</sup> evvel emirde: önce

<sup>1074</sup> tesânüd: dayanışma

<sup>1075</sup> harsî: kültürel

<sup>1076</sup> ibtidâ': önce

<sup>1077</sup> dârü'l-fünûn: üniversite

<sup>1078</sup> mekâtib-i askeriyye: askeri okullar

<sup>1079</sup> müessis: kurucu

<sup>1080</sup> teessüs etmek: oluşmak, kurulmak

<sup>1081</sup> müsellah:silahlı

<sup>1082</sup> ictimâî: toplumsal

<sup>1083</sup> inhilâl: dağılma

<sup>1084</sup> mefkûre: düşünce akımı

<sup>1085</sup> fâsıla: ara

Türkçülük mefkûresinde bilhassa lisanla harsın âmil<sup>1086</sup> olduklarını gösterir. Filhakika<sup>1087</sup>, Türkçülüğün nihayetlerine doğru (Millî İktisat) mefkûresi doğdu. Fakat, bu nazariyeyi 1088 ortaya atanlar, ne iktisatçılar, ne de ticaretle uğraşanlardı. Millîyetin millî hukuk, millî ahlak, millî terbiye, hatta millî felsefe gibi muhtelif tecellilerini arayan harsçı<sup>1089</sup> Türkçülerdi. Millî İktisat da Türklerde iptida<sup>1090</sup> bi-menfaat<sup>1091</sup> bir mefkûre suretinde doğdu ve sırf nazarî<sup>1092</sup> olarak memleketimizin iktisadi şeniyetini<sup>1093</sup> yani ziraatimizin, sanayimizin, ticaretimizin muhtelif sahalarında cari bulunan<sup>1094</sup> hukuki rejimlerle teknik şekilleri aramaya başladı. Millî iktisadiyatımız ancak iktisadi şeniyetimizi tetkik ettikten sonradır ki iktisadi hadiselerimizden normal ve marazi olanlarını tefrik edebilecek<sup>1095</sup> ve ancak o zaman, iktisadi hastalıklarımızın tedavisi için rapor yahut reçete verebilecekti. Fakat, maatesadüf<sup>1096</sup>, Cihan Harbi, nazari tetkikleri<sup>1097</sup> durdurarak, muhtelif tarzlarda ameli tatbiklerin 1098 zuhura gelmesine 1099 sebep oldu. Millî İktisadiyat, ticari bir spekülasyon vasıtası değil, ilmi bir mekteptir<sup>1100</sup>. Almanya'da bu mektebin müessisi<sup>1101</sup> Frederik List'tir. Durkheim List'in Millî İktisat hakkındaki eserine (objektif usulde yazılmış, şeniyete müstenit<sup>1102</sup> ilk iktisadiyat<sup>1103</sup> kitabı budur) diyor. Fakat, bu millî iktisadiyat ilmi, her yerde millî mefkûreden<sup>1104</sup> evvel değil sonra doğar.

1086 âmil: etken

1087 fi'l-hakîka: doğrusu, hakikaten

1088 nazariyye: görüş

1089 harsçı: kültürel

1090 ibtidâ: önce

1091 bî-menfaât: faydasız

1092 nazarî: teorik

1093 şe'niyyet: gerçeklik

1094 cârî bulunmak: yürürlükte olmak

1095 tefrîk etmek: ayırmak

1096 maa't-tesâdüf: tesadüfen, tesadüfle

1097 nazarî tedkîkler: fikrî incelemeler

1098 amelî tatbîkler: uygulamalar

1099 zuhûra gelmek: ortaya çıkmak

1100 mektep: ekol

1101 müessis: kurucusu

1102 şe'niyyete müstenid: gerçeğe dayalı

1103 iktisadiyât: ekonomi

1104 mefkûre: düşünce akımı

8

# Millî Vicdanı Kuvvetlendirmek

İçtimai<sup>1105</sup> zümreler başlıca üç kısma ayrılır: Ailevi zümreler, siyasi zümreler, mesleki zümreler. Bunlar arasında en ehemmiyetli olan siyasi zümrelerdir. Çünkü, siyasi zümre kendi başına yaşayan müstakil, yahut yarım müstakil bir hey'ettir<sup>1106</sup>. Ailevi zümrelerle mesleki zümrelerse, bu heyetlerin cüzleri<sup>1107</sup>, kısımları mahiyetindedir. Yani, siyasi zümreler birer içtimai uzviyettir<sup>1108</sup>; ailevi zümreler, bu uzviyetin hücreleri, mesleki zümreler de uzuvları mesabesindedir<sup>1109</sup>. Bundan dolayıdır ki, ailevi ve mesleki zümrelere (tali<sup>1110</sup> zümreler) adı verilir.

Siyasi zümreler de başlıca üçe ayrılır: cemie<sup>1111</sup>, camia, cemiyet.

Cemie, bir kavimden yalnız küçük bir kısmın siyasi bir hey'et hâlini almasıyla teşekkül eder. Mesela, bir kavim müstakil aşiretlere ayrılınca, bu aşiretlerden her biri bir cemiedir. İptidai<sup>1112</sup> kavimler, hep bu cemie hayatını yaşarlar. Bir zaman gelir ki, cemielerden biri, diğerlerini feth ve teshir ederek<sup>1113</sup> hâkimiyeti altına alır. Fakat, içine aldığı cemieler, umumiyetle kendi kavmine mensup aşiretler değildir. Başka kavimlere, yahut başka dinlere mensup cemieleri de mağlup ederek kendine tabi kıldığından, teşekkül eden yeni heyet<sup>1114</sup>, mütecanisliğini<sup>1115</sup> gasp eder; muhtelif kavimlere ve dinlere mensup cemielerden mürekkep<sup>1116</sup> bir halita<sup>1117</sup> şeklini alır. Bu halitaya (camia) adı verilir. O hâlde, bütün feodal bey-

<sup>1105</sup> ictimâî: toplumsal, sosyolojik

<sup>1106</sup> hey'et: şekil, suret, yapı

<sup>1107</sup> cüz': parça, kısım

<sup>1108</sup> uzviyyet: organ, uzantı

<sup>1109</sup> mesâbe: rütbe, derece, ölçü

<sup>1110</sup> tâlî: ikinci derecede, sonra gelen

<sup>1111</sup> cemî'e: klan

<sup>1112</sup> ibtidâî: ilkel 1113 teshîr etmek: fethetmek

<sup>1114</sup> hey'et: görüntü, şekil, yapı

<sup>1115</sup> mütecânislik: türdeşlik, aynı ırktan olma

<sup>1116</sup> mürekkeb: birleşerek oluşmuş

<sup>1117</sup> halîta: karışık yapı

liklerle umum<sup>1118</sup> imparatorluklar (camia) mahiyetindedirler. Çünkü, bu siyasi hey'etlerde başka başka kavimlere ve dinlere mensup cemieler<sup>1119</sup> mevcuttur.

Yine bir zaman gelir ki, bu cemieler de inhilal etmeye<sup>1120</sup> başlar. İmparatorluklar içinde, lisanca ve harsça<sup>1121</sup> müşterek bulunan cemieler içtimai bir surette birleşerek müşterek vicdana, müşterek mefkûreye<sup>1122</sup> malik<sup>1123</sup> bir millîyet hâlini alır. Bu millîyet, millî vicdana malik olduktan<sup>1124</sup> sonra, artık uzun müddet, tabilik<sup>1125</sup> hâlinde kalamaz. Er geç, siyasi istiklalini elde ederek istiklaline malik siyasi bir hey'et hâline girer. İşte, ancak, bu mütecanis, müttehit<sup>1126</sup> ve müstakil<sup>1127</sup> heyete (cemiyet) adı verilebilir.

Bu cemiyetlere aynı zamanda (millet) adı da verilir. Demek ki hakiki cemiyetler ancak milletlerdir, lakin kavimler birdenbire millet hâline giremezler. İptida<sup>1128</sup>, cemieler hâlinde içtimai hayatın adeta çocukluk devresini geçirirler, sonra, bir camianın içine girerek, orada da içtimai hayatın uzun bir çıraklık devresini geçirirler. Nihayet imparatorluğun zulmünden bizar olarak<sup>1129</sup> müstakil hayatlar yaşamak üzere camiadan ayrılırlar.

Camia hayatı, mahkum kavimler için muzır<sup>1130</sup> olduğu derecede hâkim kavim için de zararlıdır. Buna kendi kavmimizden daha beliğ<sup>1131</sup> bir misal olamaz: Türkler, Osmanlı İmparatorluğu'nun müessisi<sup>1132</sup> iken, bu camianın vücuda getirdiği feodalizm içinde (reaya<sup>1133</sup>) hâlini aldılar. Aynı zamanda, hayatlarını

```
1118 umûm: genel, tüm
```

<sup>1119</sup> cemie: klan

<sup>1120</sup> inhilâl etmek: dağılmak

<sup>1121</sup> harsça: kültürce

<sup>1122</sup> mefkûre: düşünce

<sup>1123</sup> mâlik: sahip

<sup>1124</sup> mâlik olmak: sahip olmak

<sup>1125</sup> tâbi'lik: bağımlılık

<sup>1126</sup> müttehid: birleşmiş, birleşik

<sup>1127</sup> müstakil: bağımsız

<sup>1128</sup> ibtidâ': önce

<sup>1129</sup> bîzâr olmak: bıkmak, usanmak

<sup>1130</sup> muzır: zararlı

<sup>1131</sup> belîg: anlaşılır, iyi

<sup>1132</sup> müessis: kurucu

<sup>1133</sup> re'âyâ: halk, yönetilenler

camiaya asker ve jandarma vazifelerini ifa etmekle geçirdiklerinden, irfanca ve iktisatça yükselmeye vakit bulamadılar. Diğer kavimler, Osmanlı camiasından irfanlı, medeniyetli ve zengin bir hâlde ayrılırken, zavallı Türkler ellerinde kırık bir kılıçla eski bir sabandan başka bir mirasa nail olamadılar.

Mamafih<sup>1134</sup>, bir insan için, çocukluk ve çıraklık devirlerinden geçmek nasıl mecburi ise, bir kavim için de cemie<sup>1135</sup> ve camia stajlarını yapmak öylece zaruridir. Her kavim, ancak bu merhalelerden geçtikten sonra cemiyet ve millet hâline gelebilmiştir.

Şu kadar var ki cemiyet hayatına çabuk ulaşan hâkim bir millet, camia devrini daha az zararlı olarak geçirebilir. Mesela İngiliz kavmi, henüz İskoçya, Gal ve İrlanda ülkelerini fethetmeden evvel, cemiyet hâlini almıştı. Halkın intihap ettiği<sup>1136</sup> mebuslar, lordlarla birleşerek memleketi idare ediyorlardı. Saray bir gölgeden ibaret kalmıştı. Binaenaleyh<sup>1137</sup>, bütün meseleler sarayın menfaatine değil, halkın faydasına uygun bir surette hallolunuyordu. İngiliz kavmi bundan beş yüz sene evvel, işte bu suretle kendi işlerini mümessilleri vasıtasıyla düşünüp karar veren uyanık bir millet hâline girmişti. Asırlarca İngiliz Parlamentosu münhasıran<sup>1138</sup> Anglo Saksonlardan mürekkep olmak<sup>1139</sup> üzere müzakere etti<sup>1140</sup>. İçlerinde mili siyasete mani olacak hiçbir yabancı unsur, gayri millî cereyanlara<sup>1141</sup> sürükleyecek hiçbir yabancı fert mevcut değildi.

İngilizler, tam dört yüz sene bu samimi ve mahremane<sup>1142</sup> meşrutiyet hayatını yaşadıktan, millî harslarını<sup>1143</sup> ve millî seciyelerini<sup>1144</sup> artık bozulmaz ve değişmez bir salabet<sup>1145</sup> haline getirdikten sonradır ki İskoçya, Gal ve İrlanda ülke-

```
1134 mâmâfih: bununla birlikte
```

<sup>1135</sup> cemîe: klan

<sup>1136</sup> intihâb etmek: seçmek

<sup>1137</sup> binâenaleyh: bundan dolayı, buna dayanarak

<sup>1138</sup> münhasıran: sadece 1139 mürekkeb: oluşmuş

<sup>1140</sup> müzâkere etmek: meclisin çalışması

<sup>1141</sup> cereyân: hareket

<sup>1142</sup> mahremâne: mahrem şekilde

<sup>1143</sup> hars: kültür

<sup>1144</sup> seciyye: karakter, huy

<sup>1145</sup> salâbet: sağlamlık, dayanıklılık

lerini fethederek İngiltere'ye ilhak eylediler<sup>1146</sup>. Fakat, bu ilhak, yalnız siyasi bir ilhaktan ibaretti. Hiçbir vakit, İngilizler bu üç yabancı kavmin İngiliz cemiyetine, Anglo Sakson milletine iltihak etmesine<sup>1147</sup> meydan vermediler. Memleket, sanki yine eskisi gibi yalnız İngilizlerden mürekkepmiş<sup>1148</sup> gibi, münhasıran<sup>1149</sup> İngiliz menfaati ve İngiliz mefkûresi<sup>1150</sup> nokta-yı nazarından<sup>1151</sup> idare olundu. Daha sonraları Amerika gibi, Hindistan gibi, Cenubi Afrika gibi, Mısır gibi, Avustralya gibi müstemlekelere ve müstamerelere<sup>1152</sup> malik oldular<sup>1153</sup>. Fakat, yine daima, parlamento İngiliz Parlamentosu hâlinde, kabine Anglo Sakson kabinesi hâlinde kaldı. İngiliz milleti, gittikçe büyüyen bu siyasi camia içinde kendi benliğini bir an için olsun hiç unutmadı. İşte, İngiliz milletinin, asırlardan beri cihan siyasetinde hükümran olmasının sebebi budur.

Görülüyor ki bir kavim ancak kendi kendinî millî bir parlamento ile idare eden hakiki bir millet hâline geldikten sonra, yüksek ve samimi bir cemiyet hayatı yaşayabilir. Avrupa'nın diğer kavimleri bu hakikati pek geç anlayabildiler. Çünkü, iki asır evvele kadar, Avrupa'nın diğer sahalarında, halklar ve ülkeler hükümdar ailelerinin esirleri ve malikaneleri<sup>1154</sup> hükmünde idiler. Bir hükümdar, kızını evlendirirken, memleketin bir kısmını ona çeyiz<sup>1155</sup> verebilirdi. Bir hükümdar, vilayetlerinden birini başka bir hükümdara hediye edebilir, yahut satabilirdi. Miras tarikiyle<sup>1156</sup>, memleketin bir kısmı yabancı bir hükümdarın eline geçebilirdi. Hülasa<sup>1157</sup>, halkların, kavimlerin hiçbir mevcudiyeti, irabdan hiçbir hazzı yoktu<sup>1158</sup>. Devlet demek, hükümdar demekti: bu düstur yalnız Ondördüncü Lui'ye mahsus değildi, İngiltere'nin gayrı<sup>1159</sup> bütün Avrupa devletlerinin siyasi şiarı<sup>1160</sup> bundan ibaretti.

<sup>1146</sup> ilhâk eylemek: katmak

<sup>1147</sup> iltihâk etmek: katılmak, karışmak

<sup>1148</sup> mürekkeb: oluşmuş

<sup>1149</sup> münhasıran: sadece

<sup>1150</sup> mefkûre: düşünce

<sup>1151</sup> nokta-yı nazar: bakış açısı

<sup>1152</sup> müstemleke ve müsta'mere: sömürge

<sup>1153</sup> mâlik olmak: sahip olmak

<sup>1154</sup> mâlikâne: esir, sahip olunan

<sup>1155</sup> cihâz: çeyiz

<sup>1156</sup> tarîkiyle: yoluyla

<sup>1157</sup> hülâsa: özetle

<sup>1158</sup> i'râbdan hiçbir hazzı olmamak: söz söylemeye hakkı olmamak,

<sup>1159</sup> İngiltere'nin gayrı: İngiltere'den başka

<sup>1160</sup> şi'âr: ülkü

Fakat, millîyet devresi nihayet, diğer Avrupa kavimleri için de hulul etti<sup>1161</sup>. Hollandalılar, Fransızlar ilh<sup>1162</sup> kendi kendinî idare eden millet hâlini almaya başladılar. Tarih, umumi bir kaide olarak gösteriyor ki her nereye millîyet ruhu girdiyse, orada büyük bir terakki ve tekamül cereyanı<sup>1163</sup> doğdu. Siyasi, dinî, ahlaki, hukuki, bedii<sup>1164</sup>, ilmî, felsefi, iktisadi, lisani hayatların hepsine gençlik, samimilik ve taravet<sup>1165</sup> geldi. Her şey yükselmeye başladı. Fakat, bütün bu terakkilerin fevkinde<sup>1166</sup> olarak yeni bir seciyenin<sup>1167</sup> husul bulduğunu<sup>1168</sup> da yine bize mukayeseli tarih haber veriyor. Millî vicdan nerede teşekkül etmişse, artık orası müstemleke<sup>1169</sup> olmak tehlikesinden ebediyen kurtulmuştur.

Filhakika<sup>1170</sup>, bugün Milletler Cemiyeti, Almanya'yı bir müstemleke hâlinde Fransa'ya takdim etse, acaba Fransızlar bu hediyeyi kabule cesaret edebilirler mi? Macaristan'ı ve Romanya'nın, Bulgaristan'ı Yunanlıların mandası altına koymak istese bu iki devlet şu mandaları kabule yanaşabilir mi? Şüphesiz hayır! Çünkü mandater olmak isteyen bir devlet mandası altına girecek memlekette kolayca hâkim olmak ister. Hâlbuki millî vicdanı uyanmış bir ülkeye kocaman ordular gönderilse bile, orada en küçük bir nüfuz kazanmak mümkün değildir. İngilizlerin Trakya ile İzmiri Yunanlıların, Atına ve havalisini<sup>1171</sup> Fransızların, Antalya'yı İtalyanların mandası altına vermesi, İstanbul'u kendi eline geçirmek içindi. Bütün bu devletler, Anadolu millî vicdanın uyandığını, Yunan ordularının millî kıyam<sup>1172</sup> karşısında buz gibi eridiğini görünce bu ham sevdalardan vazgeçmeye başladılar. Amerika'nın ne Ermenistan'da, ne de Türkiye'de manda kabulüne yanaşmaması da buralardaki millî vicdanın şiddetini görmesinden do-

<sup>1161</sup> hulûl etmek: başlamak

<sup>1162</sup> ilh: vb.

<sup>1163</sup> terakki ve tekâmül cereyânı: ilerleme akımı

<sup>1164</sup> bedîî: sanatsal, estetik

<sup>1165</sup> tarâvet: yenilik, tazelik

<sup>1166</sup> fevkinde: üstünde

<sup>1167</sup> secivye: karakter, huy

<sup>1168</sup> husûl bulmak: ortaya çıkmak

<sup>1169</sup> müstemleke: sömürge

<sup>1170</sup> fi'l-hakîka: doğrusu, hakikaten

<sup>1171</sup> havâlî: çevre

<sup>1172</sup> kıyâm: ayağa kalkma, diriliş, ayaklanma

layıdır. Hâlbuki, İngilizlerle Fransızlar Arabistan'ı aralarında taksim etmekte<sup>1173</sup> hiçbir mahzur görmediler. Çünkü, bütün aşiretleri cemie<sup>1174</sup> hayatı yaşayan, şehirleri henüz cemiyet devresine gelmemiş olan Arabistan'da millî vicdanın henüz uyanmamış olduğunu biliyorlardı.

Görülüyor ki son asırlarda millî vicdanın uyandığı yerlerde, artık imparatorluk kalamıyor, müstemleke<sup>1175</sup> hayatı devam edemiyor. Rusya, Avusturya ve Türkiye imparatorluklarının inhilali<sup>1176</sup>, Cihan Harbi'nin bir neticesi değildi. Cihan Harbi, daha evvelden esaslı sebeplerin hazırlamış olduğu bir neticenin zuhuruna<sup>1177</sup> tesadüfi bir vesile olmaktan başka bir rol oynamadı. Eğer bu imparatorlukların içinde yaşayan kavimler arasında, millî vicdana malik<sup>1178</sup> ve artık mahkum olarak yaşaması mümkün olmayan mefkûreli<sup>1179</sup> milletler bulunmasaydı, Cihan Harbi bu imparatorlukları deviremezdi. Nasıl ki; Alman devleti, mütecanis<sup>1180</sup> bir milletten mürekkep<sup>1181</sup> olduğu için -Fransızların bu kadar tahripkârlığına rağmen- bir türlü yıkılmıyor. Hatta, ileride Avusturya camiasından ayrılan Avusturya Almanlarıyla birleşebileceği için, Cihan Harbi'nden daha kuvvetli çıkmıştır da denilebilir.

Bir taraftan Avrupa'da bu netice doğarken, diğer taraftan Asya'da başka neticeler doğuyordu. Suriye, Irak, Filistin, Hicaz ülkeleri, Türkiye camiasından ayrılmakla beraber, istiklale nail olmadılar. Çünkü, buralarda oturan cemaatlerin millî vicdanı tamamıyla uyanmamıştı. Şüphesiz, buralarda da millî vicdan uyandığı gün, artık Fransız ve İngiliz mandaları bir saniye bile duramayacaklardır. Nasıl ki, İngiltere devleti, Cihan Harbi'nden galip çıkmakla beraber, İrlanda'nın, Malta'nın, Mısır'ın muhtariyetlerini<sup>1182</sup> yani istiklale doğru ilk adımlarını ka-

<sup>1173</sup> taksîm etmek: bölmek

<sup>1174</sup> cemî'e: klan

<sup>1175</sup> müstemleke: sömürge

<sup>1176</sup> inhilâl: dağılma

<sup>1177</sup> zuhûr: ortaya çıkmak

<sup>1178</sup> mâlik: sahip

<sup>1179</sup> mefkûre: düşünce akım

<sup>1180</sup> mütecânis: aynı cins, türdeş

<sup>1181</sup> mürekkep: oluşmuş

<sup>1182</sup> muhtâriyyet: özerklik

bule mecbur oldu. Avusturalya, Kap<sup>1183</sup>, Kanada, Yeni Zelanda gibi Anglo-Saksonlarla meskun<sup>1184</sup> ülkelerde tam muhtariyetler kabulüne mecburiyet hissetti. Tarihin ve halihazırın<sup>1185</sup> bu şahadetleri<sup>1186</sup> bize gösteriyor ki bugün Avrupa'da millî vicdana malik olmayan hiçbir kavim kalmamıştır. Binaenaleyh<sup>1187</sup> Avrupa'nın hiçbir ülkesinde müstemleke tesisine<sup>1188</sup> imkân yoktur.

İslam âleminde de artık müstemleke hayatına nihayet vermek için, Müslüman kavimlerde millî vicdanı kuvvetlendirmekten başka çare yoktur.

Bir zamanlar, İttihad-i İslam<sup>1189</sup> mefkûresi müslüman kavimlerin istiklale nail olmasını evvelkilerinin müstemleke hâlinde kurtulmasını temin eder<sup>1190</sup> zannolunuyordu. Hâlbuki ameli<sup>1191</sup> tecrübeler gösterdi ki İslam ittihadı bir taraftan teokrasi ve klerikalizm<sup>1192</sup> gibi irticai cereyanları<sup>1193</sup> doğurduğundan, diğer cihetten<sup>1194</sup> de İslam âleminde millîyet mefkûrelerinin<sup>1195</sup> ve millî vicdanların uyanmasına aleyhtar bulunduğundan Müslüman kavimlerin terakkisine<sup>1196</sup> mani olduğu gibi, istiklaline de haildir<sup>1197</sup>. Çünkü, İslam âleminde millî vicdanın inkişafına<sup>1198</sup> hail olmak, Müslüman milletlerin istiklaline mani olmak demektir. Teokrasi klerikalizm cereyanları<sup>1199</sup> ise, cemiyetlerin geride kalmasına, hatta gittikçe gerilemesine en büyük bir sebeptir.

O hâlde, ne yapmalı? Her şeyden evvel gerek memleketimizde, gerek sair İslam ülkelerinde daima millî vicdanı uyandırmaya ve kuvvetlendirmeye çalışmalı.

```
1183 Kap: Cape(Güney Afrika)
```

<sup>1184</sup> meskûn: yerleşilmiş olan, yaşanılan yer

<sup>1185</sup> hâl-i hâzır: mevcut durum

<sup>1186</sup> şahâdet: şahitlik

<sup>1187</sup> binâenaleyh: bundan dolayı, buna dayanarak

<sup>1188</sup> müstemleke te'sîsi: sömürge oluşturmak

<sup>1189</sup> Ittihâd-ı İslâm: İslam birliği

<sup>1190</sup> te'mîn etmek: sağlamak

<sup>1191 &#</sup>x27;amelî: pratik, fiili

<sup>1192</sup> klerikalizm: toplumda dinî kurumların güçlenmesini amaçlayan akım

<sup>1193</sup> cereyân: hareket

<sup>1194</sup> cihet: vön

<sup>1195</sup> mefkûre: düşünce

<sup>1196</sup> terakki: ilerleme

<sup>1197</sup> hâ'il: engel

<sup>1198</sup> inkişâf: ortaya çıkmak

<sup>1199</sup> cereyân: hareket, akım

Çünkü bütün terakkilerin<sup>1200</sup> menbaı millî vicdan olduğu gibi, millî istiklalin masdarı<sup>1201</sup> ve istinatgahı<sup>1202</sup> da yalnız odur.

9

# Millî Tesanüdü<sup>1203</sup> Kuvvetlendirmek

Mütareke'den sonra, İngilizleri, Fransızları yakından görmeye, tanımaya başladık. Bunlarda ilk gözümüze çarpan cihet, medeni ahlakın bozukluğudur. Bilhassa, memleketimize gelen veya Malta'da hâkim bulunan İngilizlerin medeni ahlaklarını çok düşük bulduk. Müstemleke<sup>1204</sup> ahalisini soymak, mağluplara kul, köle muamelesi yapmak, harp esirlerinin ve hatta sulh esirlerinin parasını, eşyasını çalmak onlarca tamamıyla helaldir.

"İngiliz milletinin medeni ahlakında gördüğümüz bu düşüklüğe karşı, itiraf edelim ki vatani ahlakını pek yüksek bulduk. Türkiye'de yüzlerce, hatta binlerce vatan hainin zuhur etmesine<sup>1205</sup> mukabil, bütün İngiltere'de tek bir vatan haini zuhur etmedi. O hâlde, bizde medeni ahlakın daha yüksek olması neye yaradı? Keşke bizde de bunların yerine yalnız vatani ahlak yüksek olsaydı!

Vatani ahlakın yüksek olması millî tesanüdün temelidir. Çünkü, vatan, üstünde oturduğumuz toprak demek değildir. Vatan (millî hars<sup>1206</sup>) dediğimiz şeydir ki üstünde oturduğumuz toprak onun, ancak zarfından ibarettir. Ve ona, zarf olduğu içindir ki mukaddestir. O hâlde, vatani ahlak, millî mefkûrelerden<sup>1207</sup>, millî vazifelerden mürekkep<sup>1208</sup> olan bir ahlak demektir.

O hâlde, millî tesanüdü kuvvetlendirmek için her şeyden evvel, vatani ahlakı yükseltmek lazım geliyor. Fakat, vatani ahlakı yükseltmek için ne yapmalıyız?

<sup>1200</sup> terakki: ilerleme

<sup>1201</sup> masdar: çıkış yeri

<sup>1202</sup> istinâd-gâh: dayanak noktası

<sup>1203</sup> tesânüd: dayanışma

<sup>1204</sup> müstemleke: sömürge

<sup>1205</sup> zuhûr etmek: ortaya çıkmak

<sup>1206</sup> hars: kültür

<sup>1207</sup> mefkûre: düşünce

<sup>1208</sup> mürekkeb: oluşmuş

(Vatan millî harstır) demiştik. Demek ki vatan dinî, ahlaki, bedii<sup>1209</sup> güzelliklerin bir müzesidir, bir sergisidir. Vatanımızı deruni<sup>1210</sup> bir aşkla sevmemiz bu samimi güzelliklerin mecmuu<sup>1211</sup> olduğu içindir. O hâlde, millî harsımızı bütün güzellikleriyle ne zaman meydana çıkarırsak, vatanımızı en çok o zaman seveceğiz ve bu kadar şiddetle seveceğimiz o sevimli vatan uğruna şimdiye kadar yaptığımız gibi yalnız tehlike zamanlarında hayatımızı değil, sulh ve sükun anlarında<sup>1212</sup> da bütün şahsi ve zümrevi ihtiraslarımızı feda edebileceğiz. Görülüyor ki millî tesanüdü kuvvetlendirmek için, ilk iptida<sup>1213</sup>, millî harsı yükseltmekle mükellef olan münevverlerin<sup>1214</sup> bu işi çabuk başarmaları lazım.

Millî tesanüdün birinci temeli (vatani ahlak) olduğu gibi, ikinci temeli de (medeni ahlak)tır. Vatani ahlak, kendi millîyetimizi mukaddes tanımaktan ibaret olduğu gibi, medeni ahlak da milletimizin fertleriyle onlara benzeyen sair<sup>1215</sup> fertleri muhterem<sup>1216</sup> tanımaktan ibarettir. Cemiyet, mukaddes olunca, onun fertleri de mukaddes olmaz mı?

O hâlde vatanımızı, miletimizi nasıl seviyorsak, milletdaşlarımızı da öylece sevmeliyiz. Bütün milletdaşlarını sevmeyen bir adam, milletini de sevmiyor demektir.

Şimdiye kadar münevverlerin halkı ve halkın münevverleri sevmesi mümkün değildi. Çünkü, terbiyelerini münevverler Osmanlı medeniyetinden, halksa Türk harsından<sup>1217</sup> almışlardı. Ayrı terbiyelerle yetişen iki sınıf birbirini nasıl sevebilir? Bundan başka, münevverler sarayın bendeleri<sup>1218</sup> idiler, memur oldukları zaman halkı soyarak sarayın israf ve sefahatine<sup>1219</sup> hizmet etmekten başka bir şey düşünmezlerdi. Tabii, bu cihetten<sup>1220</sup> de mazlum halk onları sevemezdi.

```
1209 bedîî: sanatsal, estetik
```

<sup>1210</sup> derûnî: içten

<sup>1211</sup> mecmû': toplam, tüm

<sup>1212</sup> sulh ve sükûn anları: barış dönemi

<sup>1213</sup> ilk ibtidâ': ilk önce

<sup>1214</sup> münevver: aydın

<sup>1215</sup> sâir: diğer

<sup>1216</sup> muhterem: saygıdeğer

<sup>1217</sup> hars: kültür

<sup>1218</sup> bende: kul, köle

<sup>1219</sup> sefâhet: gereksiz masraf

<sup>1220</sup> cihet: yön

Aralarında rekabet, haset, çekememezlik gibi ihtiraslar bulunduğu için bizzat münevverler de birbirlerini sevmezlerdi. Memleketimizde birbirini seven, yalnız halktan olan fertlerdi ve eski devirde millî tesanüt yalnız bu öz Türklerin samimi sevişmesine istinat ediyordu.

Şurası da vardır ki medeni ahlak yalnız milletimize mensup fertlerin muhterem tanılmasından ve samimi bir muhabbetle sevilmesinden ibaret değildir. Filhakika<sup>1221</sup>, iptida<sup>1222</sup> muhterem tanılan<sup>1223</sup> ve sevilen fertler milletdaşlarımızdır. Çünkü bizi onlarla birleştiren müşterek bir hars<sup>1224</sup>, müşterek bir yurt, müşterek bir dil, müşterek bir din vardır. Fakat, biz bir millî harsa mensup olduğumuz gibi, bir de beynelmilel<sup>1225</sup> medeniyetine mensubuz. Harsımızı sevdiğimiz gibi, medeniyetimizi de severiz. O hâlde medeniyetdaşlarımızı sevmemiz ve muhterem<sup>1226</sup> saymamız iktiza etmez mi?<sup>1227</sup>

Medeniyet zümresi iptida, dinî bir ümmet hâlinde başlar. Müslümanlık, Hristiyanlık Budistlik gibi cihani dinler birçok milletleri içlerine alarak onları, bitişik kaplardaki mayalar hâline koymuşlardır. Hikmet tecrübelerinde<sup>1228</sup> muttasıl<sup>1229</sup> kaplardan birine konulan suyun derhal diğerlerine taksim olunduğunu<sup>1230</sup> ve hepsinde su seviyesinin derhal aynı irtifaya çıktığını görmüyor muyuz? Aynı ümmete mensup bir milletin husule getirdiği<sup>1231</sup> terakkilerin<sup>1232</sup> yahut düçar olduğu<sup>1233</sup> inhitatların<sup>1234</sup> derhal diğerlerine intikal etmesi tıpkı bunun gibidir. Çünkü dindeki birlik, onları muttasıl kaplar hâline getirmiştir.

<sup>1221</sup> fi'l-hakîka: gerçekten de, doğrusu

<sup>1222</sup> ibtidâ': önce

<sup>1223</sup> tanılmak: tanınmak

<sup>1224</sup> hars: kültür

<sup>1225</sup> beyne'l-milel: uluslararası

<sup>1226</sup> muhterem: değerli, saygıdeğer

<sup>1227</sup> iktizâ etmek: gerekmek

<sup>1228</sup> hikmet tecrübeleri: fizik deneyleri

<sup>1229</sup> muttasıl: aralıksız, bitişik

<sup>1230</sup> taksîm olunmak: bölünmek, ayrılmak

<sup>1231</sup> husûle getirmek: meydana getirmek

<sup>1232</sup> terakki: ilerleme

<sup>1233</sup> dûçâr olmak: yakalanmak, tutulmak

<sup>1234</sup> inhitât: düşüş, gerileme

Beynelmileliyet<sup>1235</sup> iptida<sup>1236</sup> böyle dinî olarak başlarsa da, uzun terakkilerden<sup>1237</sup> sonra, yalnız ilmi ve fenni bir medeniyette müşterek bulunan la-dinî<sup>1238</sup> bir beynelmileliyet de husule gelebilir<sup>1239</sup>. Bugünkü Avrupa medeniyeti, Avrupa beynelmileliyeti bu iki enmuzecin<sup>1240</sup> intikal devresinde bulunuyor. Avrupa beynelmileliyeti Japonlarla Yahudileri müsavi şeraitle<sup>1241</sup> kendi medeniyetine mensup saydığı için, dinî bir medeniyetten ve dinî bir beynelmileliyetten çıkmak istediğini ima ediyor. Fakat, diğer taraftan Müslüman ülkelerinin manda altında kalmasında hâlâ ısrar göstermesi, eski ehl-i salib<sup>1242</sup> taasubundan<sup>1243</sup> henüz kurtulmadığını gösteriyor. Bu taassubun kalkması ve bizim de müsavi şerait<sup>1244</sup> dahilinde Avrupa medeniyetine girmemiz bizim için bir gaye olmalıdır. Hülasa<sup>1245</sup>, medeni ahlak, evvela milletdaşlarımızı, sonra dindaşlarımızı, en sonra da bütün insanları sevmekten ve muhterem görmekten ibarettir. Bütün bu fertlerin hayatına, mülkiyetine, hürriyetine, haysiyetine tecavüz etmemek medeni ahlakın teklif ettiği vazifelerdendir.

Görülüyor ki vatani ahlak ilelmerkez<sup>1246</sup> olduğu hâlde, medeni ahlak anilmerkezdir<sup>1247</sup>. Vatani ahlak sevgilerimizin, vatan dairesinde tekasüf ve temerküz etmesini<sup>1248</sup> istediği hâlde medeni ahlak bunların yavaş yavaş millet hudutlarını aşarak ümmet hudutlarına ve ümmet hudutlarını aşarak beynelmilel mamure<sup>1249</sup> hudutlarına ve mamure hudutlarını aşarak bütün insanlık âlemine ittisa ve inbisat<sup>1250</sup> eylememesini arzu eder. Bazen bu iki ahlak arasında ihtilaf ve tezat bile zuhur edebilir<sup>1251</sup>. Mesela, harp zamanlarında vatani ahlak son derece

1235 beyne'l-milliyet: uluslararasılık

1236 ibtidâ': önce 1237 terakki: ilerleme

1238 lâ-dînî: din dışı

1239 husûle gelmek: ortaya çıkmak

1240 enmûzec: tür

1241 müsâvî şerâit: eşit şartlarla

1242 ehl-i salîb: Haçlılar

1243 taassub: fanatizm, tutuculuk

1244 şerâit: şartlar 1245 hülâsa: özetle

1246 ile'l-merkez: dıştan merkeze

1247 ani'l-merkez: merkezden dışa

1248 tekâsüf ve temerküz etmek: birikmek ve toplanmak

1249 ma'mûre: medeniyet dairesi

1250 ittisâ' ve inbisât: bollaşmak ve genişlemek

1251 zuhûr etmek: ortaya çıkmak

şiddetlenerek, medeni ahlakı sönük bir hâle getirir. Uzun sulh<sup>1252</sup> devreleri de yalnız medeni ahlakı kuvvetlendirerek, vatani ahlakı zayıflatır. Harbin birçok maddi ve manevi hasarlarıyla beraber, içtimai<sup>1253</sup> bir faydası da bulunduğunu iddia edenler, bilhassa bu noktaya istinad ediyorlar<sup>1254</sup>.

Görülüyor ki millî tesanüdü<sup>1255</sup> kuvvetlendirmek için, vatani ahlakı medeni ahlaka takdim etmek<sup>1256</sup> ve insani kıymetin medeni ahlakın dairelerinde merkezden muhite doğru gittikçe eksildiğini, muhitten merkeze doğru geldikçe arttığını düstur ittihaz eylemek<sup>1257</sup> lazımdır. Yani yukarıda da söylediğimiz vechle<sup>1258</sup>, kıymetin birinci derecesinde milletdaşlarımızı, ikinci derecesinde ümmetdaşlarımızı, üçüncü derecesinde medeniyetdaşlarımızı, dördüncü derecesinde bütün insanları görmemiz ve onları derecelerine göre sevmemiz lazım gelir.

Millî tesanüdü kuvvetlendirmek için vatani ve medeni ahlaklardan sonra, bir de mesleki ahlakı yükseltmek lazımdır.

Her millet, içtimai taksim-i amal<sup>1259</sup> neticesi olarak bir takım meslek ve ihtisas zümrelerine ayrılır. Mühendisler, tabipler, musıkişinaslar, ressamlar, muallimler<sup>1260</sup>, muharrirler<sup>1261</sup>, askerler, avukatlar, tacirler, çiftçiler, fabrikatörler, demirciler, marangozlar, çulhalar<sup>1262</sup>, terziler, değirmenciler, fırıncılar, kasaplar, bakkallar ilh<sup>1263</sup>. Bu zümreler birbirinin lazım ve melzumudurlar<sup>1264</sup>, yekdiğerinin<sup>1265</sup> yaptıkları hizmetler, bu mütekabil<sup>1266</sup> muhtaçlıklar da bir nevi tesanüt değil midir?

```
1252 sulh: barış
```

<sup>1253</sup> ictimâî: toplumsal

<sup>1254</sup> istinâd etmek: dayanmak

<sup>1255</sup> tesânüd: dayanışma

<sup>1256</sup> takdîm etmek: önde tutmak, öncelik vermek

<sup>1257</sup> ittihâz eylemek: saymak, kabul etmek

<sup>1258</sup> vechle: şekilde, surette

<sup>1259</sup> taksîm-i a'mâl: işbölümü

<sup>1260</sup> mu'allim: öğretmen

<sup>1261</sup> muharrir: yazar

<sup>1262</sup> çulha: el tezgâhında bez dokuyan kimse.

<sup>1263</sup> ilh: vb.

<sup>1264</sup> melzûm: lazım olan, birbirinden ayrılmayan

<sup>1265</sup> yekdîger: birbiri 1266 mütekâbil: karşılıklı

Bu nev<sup>1267</sup> tesanüdün<sup>1268</sup> kuvvetlenmesi için, evvela, taksim-i amalin<sup>1269</sup>, ancak müşterek vicdana mâlik<sup>1270</sup> bir cemiyet dahilinde vukua gelmesi<sup>1271</sup> şarttır. Başka başka milletlere mensup olup da aralarında müşterek vicdan bulunmayan zümrelerin iş bölümü, hakiki taksim-i amal mahiyetinde değildir. (Durkheim) bu nev hizmetlerin mübadelesine (mütekabil tufeylilik<sup>1272</sup>) adını veriyor. Mesela, eski Türkiye'de Türklerle gayrimüslimler müşterek bir iktisadi hayat yaşıyorlardı. Fakat aralarındaki iş bölümü, hakiki bir taksim-i amal değildir; mütekabil bir tufeylilikten ibaretti. Çünkü Türklerle bu gayr-i Türk<sup>1273</sup> unsurlar arasında müşterek bir vicdan yoktu. Türkler, gayrimüslimlerin siyasi tufeylileri idiler, gayrimüslimler de Türklerin iktisadi tufeylileri idiler. Beynelmilel<sup>1274</sup> iktisadi münasebetler de hep bu tarzdadır.

Bu nev tesanüdün kuvvetlenmesi için, ikinci şart da, meslek zümrelerinin bütün memlekete şamil<sup>1275</sup> millî teşkilatlar hâlinde taazzisinden<sup>1276</sup> sonra, her meslek zümresinde mesleki bir ahlakın teessüs etmesidir<sup>1277</sup>.

Mesleki ahlak, başka meslek zümrelerine mübah olduğu hâlde yalnız bir meslek erbabına -meslek icabı olarak- memnu<sup>1278</sup> olan fiilleri gösterir. Mesela, bir memlekete kolera girdiği zaman, oradan herkes kaçabilir; yalnız tabiplerle papazlar kaçamaz. Bunun gibi herkes ticaretle iştigal edebilir<sup>1279</sup>: Resmi nüfuza malik olan<sup>1280</sup> devlet memurları edemez. Asker sınıfından olanların korkak, polislerin sefih<sup>1281</sup>, hâkimlerin tarafçı, muallimlerle<sup>1282</sup> muharrirlerin<sup>1283</sup> cahil ve mefkûre-

```
1267 nev': tür
```

<sup>1268</sup> tesânüd: dayanışma

<sup>1269</sup> taksîm-i a'mâl: iş bölümü

<sup>1270</sup> mâlik: sahip

<sup>1271</sup> vuku'a gelmek: gerçekleşmek

<sup>1272</sup> mütekâbil tufeylîlik: karşışıklı bağımlılık

<sup>1273</sup> gayr-i Türk: Türk olmayan

<sup>1274</sup> beyne'l-milel: uluslararası

<sup>1275</sup> şâmil: kapsayan

<sup>1276</sup> ta'azzî: şekillenme

<sup>1277</sup> te'essüs etmek: oluşma

<sup>1278</sup> memnû': yasak

<sup>1279</sup> iştigâl etmek: uğraşmak

<sup>1280</sup> mâlik olmak: sahip olmak

<sup>1281</sup> sefîh: zevk ve eğlence düşkünü

<sup>1282</sup> mu'allim: öğretmen

<sup>1283</sup> muharrir: yazar

siz<sup>1284</sup> olmaları mesleki ahlaka münafidir<sup>1285</sup>. Katiplerin ketum<sup>1286</sup>, avukatlarla tabiplerin mahremiyete riayetkâr<sup>1287</sup> olmaları da mesleki ahlak icabatındandır.

Mamafih<sup>1288</sup>, bu mesleki ahlakların müeyyideleri<sup>1289</sup> de vardır. Mesleki vazifelerin bu müeyyideleri, her meslek teşkilatına mahsus olarak bulunması lazım gelen (haysiyet divanları)dır.

Fertlerin meslek mütehassıslarına karşı hayatlarını, haysiyetlerini, hürriyet ve menfaatlerini himaye edecek yegane müeyyide, işte bu mesleki ahlaka ait teşkilatlardan ve vazifenamelerden ibarettir. Bunlar mevcut olmadıkça muhtelif meslekler arasında hakiki bir tesanüt<sup>1290</sup> mevcut olamaz. Şimdi yukarıdaki beyanatı<sup>1291</sup> hülasa edelim<sup>1292</sup>:

Millî tesanüdün kuvvetlendirilmesi, içtimai<sup>1293</sup> intizam ve terakkinin<sup>1294</sup>, millî hürriyet ve istiklalin temelidir. Millî tesanüdü kuvvetlendirmek için de, vatani, medeni, mesleki ahlakların kuvvetlendirilmesi, yükseltilmesi lazımdır.

Millî harsımızın<sup>1295</sup> şuurlu bir hâle gelip yükselmesi ne gibi teşkilatlara muhtaçtır? Evvela millî harsımı saklanmış olduğu gizli köşelerden münevverlerin<sup>1296</sup> nazarlarına arz edecek olan arama teşkilatlarına ihtiyaç vardır. Bu vazifeyi ifa edecek teşkilatlar şunlardır: Millî Müze, Etnografi Müzesi, Millî Hazine-yi Evrak<sup>1297</sup>, Millî Tarih Kütüphanesi, İhsaiyat Müdüriyet-i Umumiyesi<sup>1298</sup>.

```
1284 mefkûresiz: fikirsiz, idealsiz
```

<sup>1285</sup> münâfî: aykırı

<sup>1286</sup> ketûm: ağzı sıkı

<sup>1287</sup> riâyetkâr: saygılı, sadık

<sup>1288</sup> mâmâfîh: bununla birlikte

<sup>1289</sup> mü'eyyide: yaptırım

<sup>1290</sup> tesânüd: dayanışma

<sup>1291</sup> beyânât: beyanlar, açıklamalar

<sup>1292</sup> hülâsa etmek: özetlemek

<sup>1293</sup> ictimâî: toplumsal

<sup>1294</sup> terakki: ilerleme

<sup>1295</sup> hars: kültür

<sup>1296</sup> münevver: aydın

<sup>1297</sup> Hazîne-yi Evrâk: belgeler hazinesi

<sup>1298</sup> İhsâiyyat Müdüriyyet-i Umûmiyyesi: İstatistik Genel Müdürlüğü

(1) Türk halkının bedii<sup>1299</sup> dehasına canlı şahitler bulunan ve fakre<sup>1300</sup> düşen eski Türk evlerinden parça parça çıkarılıp bedestenlerde<sup>1301</sup> satılan perdeler, halılar, şallar, ipekli kumaşlar, eski marangoz ve demirci işleri, çiniler, hüsn-i hatt levhaları, müzehhep<sup>1302</sup> kitaplar, güzel ciltler, güzel yazılı Kuran-ı Kerimler, millî tarihimizin vesikaları olan meskukat<sup>1303</sup> vesaire hep ecnebiler<sup>1304</sup> tarafından satın alınarak Avrupa'ya ve Amerika'ya taşınmaktadır. Bunların harice<sup>1305</sup> çıkarılmasını men edecek bir kanunumuz olmadığı gibi, bunları satın alarak millî bediiyat<sup>1306</sup> âşıklarının nazarlarına arz edebilecek millî bir müzemiz de yoktur. Vakıa<sup>1307</sup>, Topkapı Sarayı'nda büyük bir müzemiz mevcuttur. Fakat, buna (harsi<sup>1308</sup> müze) demekten ziyade, (medeni müze) namını vermek daha münasiptir. Çünkü, bu müze Türk harsına ait millî eserlere ikinci derecede bir ehemmiyet göstermiş, birinci derecedeki ehemmiyeti beynelmilel<sup>1309</sup> kıymete malik<sup>1310</sup> eserlere atfetmiştir. Bu müddeamızın<sup>1311</sup> delili şudur ki, şimdiye kadar memleketimizden sandık sandık çıkarılan Türk bedialarının<sup>1312</sup> çıkarılmasına mani olamamış, bedestenlerde satılan bu bediaları satın alıp muhafaza etmeye çalışmamıştır.

Bu sözlerimden müzemizin dehalı bir müessisi<sup>1313</sup> olan Hamdi Bey merhumun kıymetçe çok büyük olan himmet ve hizmetlerini inkâr ettiğime hükmolunmasın. Abdülhamit devrinin her türlü tas'iplerine<sup>1314</sup> rağmen, sırf kendi teşebbüs ve azmiyle ilmen gayet kıymetli bir müzeyi yoktan var eden Hamdi Bey'i takdis

<sup>1299</sup> bedîî: sanatsal

<sup>1300</sup> fakr: fakirlik

<sup>1301</sup> bedestân: carsı

<sup>1302</sup> müzeh heb: süslü

<sup>1303</sup> meskûkât: sikkeler, akçeler

<sup>1304</sup> ecnebî: batılı

<sup>1305</sup> hâric: yurtdışı

<sup>1306</sup> bedîiyyât: güzel sanat

<sup>1307</sup> vâkı'a: gerçi

<sup>1308</sup> harsî: kültürel

<sup>1309</sup> beyne'l-milel: uluslararası

<sup>1310</sup> mâlik: sahip

<sup>1311</sup> müddeâ: iddia edilen

<sup>1312</sup> bedî'a: sanat eseri

<sup>1313</sup> müessis: kurucu

<sup>1314</sup> tas'îb: zorluk çıkarma, zorlaştırma

etmemek<sup>1315</sup> büyük bir nankörlüktür. Büyük kardeşinin bu zati<sup>1316</sup> eserini zenginleştirerek muhafaza eden Halil Beyefendi'yi tebcil etmemek<sup>1317</sup> de yine aynı harekettir. Bundan başka, bu müzede Türk meskukatına<sup>1318</sup> ve anenatına<sup>1319</sup> dair birçok millî yadigârların mevcut olduğunu da kimse inkâr edemez. Şu kadar var ki, millî bir müzenin vazifesi, millî eserlerin milyonda birini toplayıp da baki kalanlarını<sup>1320</sup> yabancılara kaptırmak değildir. Hamdi Bey müzesinin ilmi, medeni ve beynelmilel<sup>1321</sup> kıymetleri gayet yüksek olabilir; fakat, harsi ve millî kıymeti öteki kıymetlerine nispetle çok aşağıdadır. Hatta bu itibarla, evkaf<sup>1322</sup> müzesindeki eşyanın hemen cümlesi Türk harsına mensup eserler olduğu için, bu müze evvelkinden daha kıymetli görülebilir.

Bu ifadelerden anlaşılıyor ki bugün, bizde hakiki bir Türk müzesine ihtiyaç vardır. Bu Türk müzesi Türk bedialarını satın alabilmek için kafi bir tahsisata<sup>1323</sup> malik olmalı ve her şehirde arayıcıları bulunmalıdır. Aynı zamanda memleketimizden umum<sup>1324</sup> atikaların ve bediaların<sup>1325</sup> ihracını şiddetle meneden bir kanun yapılmalıdır. Evkaf Müzesi de liva<sup>1326</sup> evkaf memurlarını çalıştıracak olursa, vakıf binaların enkazı ve yıpranmış eşyası arasında daha birçok kıymetli abideler bulunabilecektir. İhtimal ki ileride bu üç müze birleşerek tek bir müze hâlini de alacaktır. Herhâlde şimdilik yalnız Türk harsına dair eserleri toplayacak millî bir müzeye şiddetle ihtiyaç vardır.

(2) Etnografi müzesinin vazifesi, millî müzeninkinden başkadır. Millî müze, millî tarihimizin müzesidir. Etnografi müzesi ise, milletimizin hâli hazırdaki

<sup>1315</sup> takdîs etmek: kutlamak

<sup>1316</sup> zâtî: bireysel, kişisel

<sup>1317</sup> tebcîl etmek: yüceltmek, onure etmek

<sup>1318</sup> meskûkât: sikkeler, akçeler

<sup>1319</sup> an'enât: gelenekler, görenekler

<sup>1320</sup> bâkî kalan: geri kalan

<sup>1321</sup> beyne'l-milel: uluslararası

<sup>1322</sup> evkâf: vakıflar

<sup>1323</sup> tahsîsât: bir şey için ayrılmış para

<sup>1324 &#</sup>x27;umûm: tüm

<sup>1325</sup> atîka ve bedî'alar: eski eserler ve sanat eserleri

<sup>1326</sup> livâ: belde

hayatının müzesidir. (Hal<sup>1327</sup>)in (mazi)den farkı ne ise, etnografi müzesinin de, millî tarih müzesinden farkı odur.

Etnografi müzesi, evvela, milletimizin bugün muhtelif livalarda<sup>1328</sup>, kazalarda şehirlerde, köylerde, obalarda, kullanmakta olduğu bütün eşyayı toplayacaktır. Bu toplanan eşyadan her nevi<sup>1329</sup>, sırasıyla en iptidai<sup>1330</sup> şeklinden en mütekamil<sup>1331</sup> şekline kadar bir tekamül<sup>1332</sup> silsilesi hâlinde dizilecektir. Mesela (ayakkabı) nevini alalım: Bunun en iptidai şekli olan (çarık)tan başlayarak en mütekamil şekli olan zarif potinlere kadar bütün tekamül merhaleleri bir tedriç<sup>1333</sup> silsilesi halinde sıralanacaktır. Serpuşlar<sup>1334</sup> erkek ve kadın elbiseleri, eyer takımları, çadırlar, yataklar ilh<sup>1335</sup> hep böyle tekamül sıraları suretinde dizilecektir. Evlerin ve sair<sup>1336</sup> aynen nakli kabil<sup>1337</sup> olmayan büyük binaların küçük modelleri yapılacaktır. Köy, şehir; köprü, çami gibi manzaraların fotoğrafları aldırılacaktır.

Fakat, etnografi müzesinin toplayacağı şeyler, yalnız bu gibi maddi eşyaya münhasır<sup>1338</sup> değildir. Halk içinde hâlâ yaşamakta bulunan peri masallarını, koşma ve destanları, mani ve tekerlemeleri, darbı mesel ve bilmeceleri, fikra ve menkıbeleri şehir şehir, köy köy araştırmalar yaptırarak toplamak vazifesi de etnografi müzesine aittir. Aynı zamanda, her nahiyenin<sup>1339</sup> konuştuğu Türk lügayve<sup>1340</sup> mensup hususi kelimeleri, hususi savtiyatı<sup>1341</sup> sarf ve nahv<sup>1342</sup> kaidelerini de cem edecektir<sup>1343</sup>. Bunlardan başka, halk arasında (tandırname ahkamı) yahut (keçe kitap)

```
1327 hâl: şimdi
```

<sup>1328</sup> livâ: sancak

<sup>1329</sup> nev': tür

<sup>1330</sup> ibtidâî: en önceki, ilk

<sup>1331</sup> mütekâmil: gelişmiş

<sup>1332</sup> tekâmül: gelişim

<sup>1333</sup> tedrîc: derecelendirme

<sup>1334</sup> serpûş: takke, sarık, başa giyilen külah

<sup>1335</sup> ilh: vb.

<sup>1336</sup> sâir: diğer

<sup>1337</sup> kâbil: mümkün

<sup>1338</sup> münhasır: sınırlı, özel

<sup>1339</sup> nâhiye: köyden büyük olan yerleşim merkezi

<sup>1340</sup> lügayve: ağız, diyalekt

<sup>1341</sup> savtiyât: sesbilgisi

<sup>1342</sup> sarf ve nahv: morfoloji ve sentaks

<sup>1343</sup> cem' etmek: toplamak

adları verilen ve hâlâ tahsilsiz kadınlarla bilgisiz halk arasında inanılmakta bulunan amiyane itikatları<sup>1344</sup> ve bunlara merbut<sup>1345</sup> bulunan sihriyyen - dinî<sup>1346</sup> ayinleri de cem edecektir. Mesela, bu itikatlardan birine göre her insanın kendisine mahsus bir perisi vardır ki sahibinin (kırklı<sup>1347</sup>) olduğu zamanlarda son derece azgınlaşarak tehlikeli bir vaziyet alır. İnsanlar aşağıdaki üç halde kırklı olurlar:

(1) Bir çocuk dünyaya geldiği zaman, çocukla beraber annesi ve babası kırklı olurlar. (2) bir evlenme vukua geldiği<sup>1348</sup> zaman hem gelin, hem de güvey kırklı olurlar. (3) Bir adam öldüğü zaman onunla aynı evde yaşayan bütün yakın akrabaları kırklı olurlar.

Kırklıların ifasına<sup>1349</sup> itina etmesi lazım gelen birtakım sihriyyen - dinî ayinler vardır: Mesela, iki kırklı kadın -bunlar, ister aynı sebepten, ister ayrı sebeplerden kırklı olmuş olsunar- bir odada rastgele birleşirlerse<sup>1350</sup> mutlaka öpüşmeleri lazımdır. Öpüşmezlerse, perileri birbirleriyle kavga ederler, perilerden biri, bu kavgada yaralanır, yahut ölürse, aynı hâl, sahibine de intikal edeceğinden, bu ayini icra etmemekte büyük bir tehlike mevcuttur. Yine iki kırklı insan, biri diğerinin fevkinde<sup>1351</sup> bulunan iki odada yatamazlar. Tandırnameye<sup>1352</sup> göre, her adamın bir perisi olduğu gibi her evin de bir perisi var. Ev perisi, evin temiz tutulmamasından öfkelenir. Bu öfkelenme, aile hakkında muzır<sup>1353</sup> olacağından ev kadını, evin her tarafını temiz tutmaya itina eder.

Demek ki bu batıl itikatlar<sup>1354</sup> içinde faydalı olanlar da vardır. Etnografya müzesi bunlardan başka her nahiyedeki<sup>1355</sup> lisani savtiyat (fonetik) ile halk melodiles

```
1344 amiyâne i'tikâd: umumi inançlar
```

<sup>1345</sup> merbût: bağlı

<sup>1346</sup> sihriyyen-dînî: büyücülükle karışık dinî pratikler

<sup>1347</sup> kırklı: kırkı çıkmamış

<sup>1348</sup> vuku'a gelmek: gerçekleşmek

<sup>1349</sup> îfâ: yerine getirmek

<sup>1350</sup> birleşmek: buluşmak, görüşmek

<sup>1351</sup> fevk: üst

<sup>1352</sup> tandırnâme: tandır başında otururken anlatılan hikaye/masal

<sup>1353</sup> muzir: zararlı

<sup>1354</sup> i'tikâd: inanç

<sup>1355</sup> nahiye: köyden büyük yerleşim yeri

rini (nağmelerini) ya fonograf aletiyle, yahut nota usulüyle zapt eder<sup>1356</sup>. Demek ki etnografi müzesinin behemehal<sup>1357</sup> bir fotoğrafçısı, bir fonografçısı ve bir notacısı bulunmak lazımdır masal toplayanlar herkesten dinledikleri alelumum<sup>1358</sup> masalları zapt etmemelidirler. Masalcı namı verilen bir takım ihtiyar kadınlar yahut erkekler vardır ki bunlar masalları anenevi<sup>1359</sup> tabirleriyle ve bedii<sup>1360</sup> üsluplarıyla naklederler. Böyle hakiki bir masalcı elegeçirilirse onun nakledeceği bütün masallar aynen zapt olunmalıdır. Çünkü millî masallar ancak böyle her tabiri bir müessese olan masallardır. Koşmalar, türküler ve nağmeler de hakiki saz şairlerinden alınmalıdır. Nasreddin Hoca'ya, Karagöz'e, İncili Çavul'a, Bekri Mustafa'ya, Bektaşilere ait fikralar da mütehassıslarından öğrenilmelidir. Milletlere ve mesleklere ait taklitler meddahlardan iktibas edilmelidir<sup>1361</sup>. Tandırname itikatları<sup>1362</sup>, onlara henüz inanmakta bulunan tahsilsiz kadınlardan sorulmalıdır. Her yerin hususi lugavyesine<sup>1363</sup> ait tetkikler de mahallerinde yapılmalıdır.

(3) Millî Hazine-yi Evrak<sup>1364</sup>, vekaletlerin gizli ve mahrem mahiyette bulunan hususi hazine-yi evraklarından başkadır. Millî Hazine-i Evrak, artık hükümetle alakası kalmamış olan eski evrak hazinesidir ki milletin müverrihleri<sup>1365</sup> ve ilim adamları için tasnif ve muntazam idare altında teşhir olunur. Maatteessüf<sup>1366</sup>, gerek Bab-ı Ali'ye<sup>1367</sup> ve Hariciye'ye<sup>1368</sup>, gerek Defter-i Hakaniye<sup>1369</sup>, Evkaf'a<sup>1370</sup> ve Fetvahane'ye ait eski evrak mahzenleri şimdiye kadar ne bir araya toplanmış, ne tasnif edilmiş, ne de muhafazalarına itina olunmuştur. Millî tarihimizin en doğru vesikaları olan bu evraktan en mühimleri aşırılarak Avrupa kütüphanelerine naklolunmaktadır.

1356 zapt etmek: kaydetmek

1357 behemehâl: herhalde, mutlaka

1358 ale'l-umûm: herkese ait, genel

1359 an'enevî: geleneksel

1360 bedîî: sanatsal

1361 iktibâs etmek: ödünç almak

1362 tandırnâme i'tikâdları: Kamcılıktan kalma inançlar

1363 lügayve: ağız, diyalekt

1364 hazîne-yi evrâk: evrak hazinesi

1365 müverrih: tarihçi

1366 ma'atteessüf: yazık ki, üzülerek

1367 Bâb-ı Âlî: İstanbul, Osmanlı Hükûmeti

1368 Hâriciyye: Dışışleri

1369 Defter-i Hâkânî: Osmanlı tapu ve kadastro teşkilatı

1370 Evkâf: vakıflar

Diyarbakır gibi bazı eski vilayet ve eyalet merkezlerinde gayet kıymetli olan kadim<sup>1371</sup> evrakın bakkallara satılarak sargı kâğıdı suretinde kullanıldığı da vakidir<sup>1372</sup>. Görülüyor ki millî bir hazine-yi evrağın da behemehal<sup>1373</sup> süratle tesisi lazımdır <sup>1374</sup>.

- (4) Millî Tarih Kütüphanesi de umumi kütüphaneden başkadır. Umumi kütüphane, ilmin, edebiyatın her şubesine ait kitapları cami olmak lazım gelir. Millî Tarih Kütüphanesi ise yalnız millî harsımızı<sup>1375</sup> teşkil eden müesseselere ait tarihleri ve tarihi menbalarla vesikaları muhtevi olmalıdır<sup>1376</sup>. Bu kitaplar ve vesikalar dinîmizin, ahlakımızın, hukukumuzun, felsefemizin, edebiyatımızın, musıkimizin mimarimizin, iktisadımızın, askerliğimizin, siyasetimizin, ilimlerimizin ve fenlerimizin tarihlerini ve vesikalarını tamamıyla ihtiva etmelidir. O hâlde ki, bu tarih şubelerinden herhangi birinin tarihini yazmak isteyen bir müverrih<sup>1377</sup> ihtiyaç gördüğü bütün menbaları ve vesikaları bu kütüphanede hazır bulabilsin.
- (5) İhsaiyat Müdüriyet-i Umumiyesi<sup>1378</sup> de, her vekaletten tesis ettiği hususi ihsaiyat teşkilatlarından başkadır. Çünkü, her vekaletin tesis ettiği ihsaiyat teşkilatı, yalnız kendi resmi muamelelerinin muhtaç bulunduğu ihsai rakamlara ehemmiyet verir. İhsaiyat Müdüriyet-i Umumiyesi ise, millî harsın tezahürü<sup>1379</sup> için muhtaç olduğumuz ve millî hayatın bütün şubelerine şamil<sup>1380</sup>, umumi bir ihsaiyat<sup>1381</sup> teşkilatıdır. Avrupalı bir mütehassısın<sup>1382</sup> idaresinde bulunacak olan bu İhsaiyat Müdüriyet-i Umumiyesi teşekkül ettikten sonra, vekaletlere ve sair<sup>1383</sup> gayri resmî müesseselere mensup bütün ihsai teşkilatlar onun kumandası altına verilerek hepsi, aynı usul ve sistem dahilinde çalıştırılacaktır. İşte ancak, böyle

<sup>1371</sup> kadîm: eski

<sup>1372</sup> vâki': olmuş, gerçekleşmiş

<sup>1373</sup> behemehâl: herhalde, mutlaka

<sup>1374</sup> tesisi lazımdır: kurulması lazımdır

<sup>1375</sup> hars: kültür

<sup>1376</sup> muhtevî olmak: içermek

<sup>1377</sup> müverrih: tarihçi

<sup>1378</sup> İhsâiyyat Müdüriyet-i Umûmiyesi: İstatistik Genel Müdürlüğü

<sup>1379</sup> tezâhür: ortaya çıkmak

<sup>1380</sup> şâmil: kapsayan

<sup>1381</sup> ihsâiyyât: istatistik

<sup>1382</sup> mütehassıs: uzman

<sup>1383</sup> sâir: diğer

merkezi bir ihtisas dairesine mensup ihatavi<sup>1384</sup> bir ihsaiyat teşkilatı vücuda geldikten sonradır ki memleketimizde ihsai rakamlardan<sup>1385</sup> içtimai<sup>1386</sup> noksanlarımızın ve meziyetlerimizin anlaşılması mümkün olur. Tatbik olunan ıslahların ve teceddütlerin<sup>1387</sup> cemiyet için muzır<sup>1388</sup> yahut faydalı oldukları da ancak böyle esaslı ihsaiyat defterlerinin ihzarından<sup>1389</sup> sonra keşf ve tetkik olunabilir.

Millî harsın bu saydığımız teşkilatları sırf millî harsı<sup>1390</sup> arayıp bulmaya yarayanlardır. Millî harsın başka bir takım teşkilatları da vardır. Bunların vazifesi de, millî hars aranıp bulunduktan sonra, Avrupa medeniyetinin onun muhtelif şubelerine aşılanmasından ibarettir. Bu vazifeyi ifa edecek teşkilatlar da şunlardır: Türk Darü'l-bedayii<sup>1391</sup>, Türk Darü'l-elhanı<sup>1392</sup>, Türk Darü'l-fünunu<sup>1393</sup>, Türkiyat encümenidir<sup>1394</sup>. Bunlardan misal olarak Darü'l-elhanı alalım: İstanbul'da mevcut bulunan Darü'l-elhan dümtek usulünün, yani Bizans musıkisinin Darü'l-elhanı'dır.

Bu müessese, iptidai<sup>1395</sup> unsurları halkın samimi melodilerinde tecelli eden<sup>1396</sup> ve Avrupa musıkisine tevkifen<sup>1397</sup> armonize edildikten sonra asri ve garbi<sup>1398</sup> bir mahiyet alacak olan hakiki Türk musıkisine hiç ehemmiyet vermemektedir. Mevcut Darü'l-bedayi de aynı hâldedir. Çünkü, Tiyatronun terakkisi<sup>1399</sup> en ziyade güzel Türkçe ile halk vezninin kabulüne bağlı iken, mevcut Darü'l-bedayi bu esaslara kafi derecede kıymet vermemektedir. Binaenaleyh<sup>1400</sup> bu iki müessesenin Türk Darü'l-elhanı ve Türk Darü'l-bedayii hâline getirilmeleri de lazımdır.

1384 ihâtavî: kapsayan

1385 ahsâi rakamlar: istatiksel rakamlar

1386 ictimâî: toplumsal

1387 ıslâh ve teceddüd: iyileştirme ve yenileşme

1388 muzir: zararlı

1389 ihzâr: hazır etmek, oluşturmak

1390 hars: kültür

1391 Dârü'l-bedâyi': güzellikler evi; Şehir Tiyatrosu

1392 Dârü'l-elhân: nağmeler evi; konservatuar

1393 Dârü'l-fünûn: fenler evi; akademi

1394 encümen: kurul

1395 ibtidâî: baslangıç, ilk

1396 tecellî etmek: ortaya çıkmak

1397 tevkifen: uygun olarak

1398 asrî ve garbî: modern ve batılı

1399 terakki: ilerleme

1400 binâenaleyh: bundan dolayı, buna dayanarak

Mevcut müesseseler içinde Türk harsına hadim<sup>1401</sup> olan yalnız Darü'l-fünundur. Darü'l-fünunun edebiyat medresesi, adeta hars medresesi demek olduğundan millî harsı yükseltmeye en çok çalışan bu müessesedir.

Türkiyat encümenine gelince, bugün böyle bir müesseseyi en mükemmel bir hâlde teşkil etmek imkânı vardır. Çünkü, Avrupa'nın muhtelif milletlerinde Türkiyat ilmi için canını vakfetmiş<sup>1402</sup> büyük Türkologları bu encümene aza sıfatıyla almak kabildir<sup>1403</sup>. Avrupalı Türkologlarla yerli Türkiyatçılarımızdan mürekkep<sup>1404</sup> bir encümen teşkil olunursa, bu heyet hem millî harsın hazinelerini arayabilecek, hem de beynelmilel<sup>1405</sup> akademiler âleminde ilmi bir vilayet ihraz edebilecektir<sup>1406</sup>.

# 10

# Hars<sup>1407</sup> ve Tezhip<sup>1408</sup>

Fransızca "culture" kelimesinin iki ayrı manası vardır. Bu manalardan birini "hars", diğerini "tehzib" tabiriyle tercüme edebiliriz. "Hars" hakkındaki bütün su-i tefehhümler<sup>1409</sup> Fransızca "kültür" kelimesinin böyle iki manalı olmasındandır. O hâlde, biz lisanımızda, bu iki manayı, "hars" ve "tehzib" kelimeleriyle ayırırsak, kendi memleketimizde bu su-i tefehhümlere nihayet vermiş oluruz. Hars ile tehzib arasındaki farklardan birincisi, harsın "demokratik", tehzibin "aristokratik" olmasıdır. Hars, halkın ananelerinden, teamüllerinden<sup>1410</sup>, örflerinden, şifahi<sup>1411</sup> veya yazılmış edebiyatından, lisanından, musikisinden, dinînden, ahlakından, bedii<sup>1412</sup> ve

<sup>1401</sup> hâdim: hizmet eden

<sup>1402</sup> vakfetmek: adamak, bağışlamak

<sup>1403</sup> kâbil: mümkün

<sup>1404</sup> mürekkeb: oluşan

<sup>1405</sup> beyne'l-milel: uluslararası

<sup>1406</sup> ihrâz etmek: kazanmak

<sup>1407</sup> hars: kültür

<sup>1408</sup> tehzîb: ıslah etme, düzeltme

<sup>1409</sup> sû-i tefehhüm: yanlış anlaşılma

<sup>1410</sup> te'âmül: iş, bir işin oluşu, yerleşmiş olan örf, âdet

<sup>1411</sup> şifâhî: ağızdan, sözlü

<sup>1412</sup> bedî'î: güzel, güzellik

iktisadi mahsullerinden ibarettir. Bu bediaların<sup>1413</sup> hazinesi ve müzesi halk olduğu için, "hars" demokratiktir. Tehzib ise, yalnız yüksek bir tahsil görmüş, yüksek bir terbiye ile yetişmiş hakiki münevverlere<sup>1414</sup> mahsustur. "Manner Arnold<sup>1415</sup>"un "tatlılık ve ziya<sup>1416</sup> mezhebi" tabiriyle ifade ettiği meal, "tehzib"in tarifi demektir. Tehzibin esası, iyi bir terbiye görmüş olmak; makulatı<sup>1417</sup>, güzel sanatları, edebiyatı, felsefeyi, ilmi ve hiçbir taassup<sup>1418</sup> karıştırmaksızın dinî, gösterişsiz, samimi bir aşk ile sevmektir. Görülüyor ki tehzib hususi bir terbiye ile husule<sup>1419</sup> gelmiş hususi bir duyuş, düşünüş ve yaşayış tarzıdır.

Hars ile tehzibin ikinci farkı birincinin "millî", ikincinin "beynelmilel<sup>1420</sup>" olmasıdır. Bir insan, harsın tesiriyle, belki de yalnız kendi milletinin harsına kıymet verir. Fakat, tehzib görmüşse başka milletlerin harslarını da sever ve onların lezzetlerini de tatmaya çalışır. Binaenaleyh<sup>1421</sup>, tehzib, temas ettiği insanları, biraz insaniyetçi, biraz müsamahakâr, her ferde, her millete karşı hayırhah<sup>1422</sup> ve "iktitafçı<sup>1423</sup>=eclectique" yapar.

Harsla tehzibin bu ikinci farkı, bizi "millîyetçilik" ve "beynelmileliyetçilik<sup>1424</sup>" meselesinin tamikine<sup>1425</sup> sevk ediyor.

(Millet), aynı harsta müşterek olan fertlerin heyet-i mecmuasıdır<sup>1426</sup>. "Beynel-mileliyet, aynı medeniyette müşterek olan milletlerin heyet-i mecmuasıdır. Beynelmileliyete, "medeniyet zümresi" de denilebilir.

```
1413 bedî'a: estetik değeri yüksek olan sanat eserleri
```

<sup>1414</sup> münevver: aydın

<sup>1415</sup> Manner Arnold: Matthew Arnold

<sup>1416</sup> ziyâ': ışık

<sup>1417</sup> makulât: akla uygunluk

<sup>1418</sup> taassub: bağnazlık

<sup>1419</sup> husûl: üreme, türeme, çıkma

<sup>1420</sup> beyne'l-milel: milletlerarası

<sup>1421</sup> binâen aleyh: bundan dolayı

<sup>1422</sup> hayır-hâh: iyiliksever

<sup>1423</sup> iktitâf: devşirme

<sup>1424</sup> beyne'l-mileliyetçilik: milletlerarasıcılık

<sup>1425</sup> ta'mîk: derinleştirilme

<sup>1426</sup> hey'et-i mecmû'a: bir şeyin toptan hâli, umumi görünüşü

Fakat, medeniyet zümresini, hususi bir medeniyete mensup milletlerin heyet-i mecmuası gibi telakki<sup>1427</sup> etmeyen adamlar da vardır. Bunlara göre, ayrı ayrı medeniyetler yoktur, bütün insanların mecmuu<sup>1428</sup>, bir tek medeniyet zümresinden ibarettir ve bu bir tek medeniyet zümresi, milletlerden değil, fertlerden mürekkeptir<sup>1429</sup>. Bu fikirde bulunan insanlara "kozmopolit" adı verilir. Kozmopolitler, "milletim nev-i beşerdir<sup>1430</sup>, vatanım ruy-i zemin<sup>1431</sup>" diyen dünyacılardır. Bunların medeniyet zümresi hakkındaki telakkileri<sup>1432</sup>, millîyetperverlikle itilaf<sup>1433</sup> edemez. Çünkü millîyetçilere göre, beşeriyet<sup>1434</sup>, hayvanat ilminde sair<sup>1435</sup> hayvan nevileriyle<sup>1436</sup> beraber tetkik<sup>1437</sup> olunan (beşer nevi)nden ibarettir. İctimai<sup>1438</sup> fertler demek olan (insanlar) ise, milletler hâlinde yaşarlar. Türkçülük (millet) esasını kabul etmeyen hiçbir sistemle itilaf edemeyeceğinden kozmopolitleri içine alamaz.

Beynelmileliyetçiliğe<sup>1439</sup> gelince, bu tamamen kozmopolitliğin zıttıdır. Çünkü beynelmileliyetçilere göre, medeniyet zümresi bütün insanların heyet-i mecmuası<sup>1440</sup> demek değildir. Zaten medeniyet bir değil müteaddiddir<sup>1441</sup>. Her medeniyetin kendisine mahsus bir camiası yani bir medeniyet zümresi vardır. Aynı zamanda, bu medeniyet zümreleri fertlerden değil, milletlerden mürekkeptir<sup>1442</sup>. Medeniyet zümresi bir cemiyete benzetilirse, onun fertleri de milletler olur. Medeniyet zümresine (Milletler Cemiyeti) denilmesi bundandır.

```
1427 telakki: alma, kabul etme
```

<sup>1428</sup> mecmû': toplam

<sup>1429</sup> mürekkeb: iki veya daha çok şeylerin karışmasından meydana gelen

<sup>1430</sup> nev'-i beşer: insan cinsi, bütün insanlar

<sup>1431</sup> rûy-i zemîn: yeryüzü

<sup>1432</sup> telakkî: anlayış

<sup>1433</sup> i'tilâf: uygunluk, uyuşma

<sup>1434</sup> beşeriyyet: insanlık

<sup>1435</sup> sâir: diğer

<sup>1436</sup> nev': cins, tür

<sup>1437</sup> tedkîk: dikkatle araştırma, inceleme

<sup>1438</sup> ictimâî: sosyal

<sup>1439</sup> beyne'l-mileliyet: milletlerarasıcılık

<sup>1440</sup> hey'et-i mecmû'a: bütün

<sup>1441</sup> müte'addid: çoğalan, çok, birkaç

<sup>1442</sup> mürekkeb: iki veya daha çok şeylerin karışmasından meydana gelen

[Fakat, bu "Milletler Cemiyeti" tabiri doğru değildir. Çünkü, cemiyet, müşterek bir vicdana malik<sup>1443</sup> olan tam bir zümre demektir. Müşterek vicdan, harstan ibaret olduğu için, (cemiyet), kadrosuna girebilecek zümreler, ancak milletlerle onların cürsumeleri<sup>1444</sup> olabilirler. Diğer taraftan, birçok cemiyetleri içine alan daha büyük zümrelere "camia" namı verilir. O hâlde, "Milletler Cemiyeti" yerine "Milletler Camiası" demek daha münasiptir.]

Bu ifadelerden anlaşıldı ki her medeniyet zümresi, bir beynelmileliyet dairesidir. Bir cemiyetin millî bir harsı<sup>1445</sup> olması, onun beynelmilel<sup>1446</sup> bir medeniyete de mensup olmasına mani değildir. Medeniyet, aynı beynelmileliyete mensup milletlerin arasında müşterek bulunan müesseselerin<sup>1447</sup> heyet-i mecmuası<sup>1448</sup> demektir.

Demek ki bir, beynelmileliyet dâhilinde, hem onu terkip<sup>1449</sup> eden bütün milletlere şamil<sup>1450</sup> müşterek bir medeniyet, hem de her millete has millî harslardan mürekkep<sup>1451</sup> bir harslar koleksiyonu vardır. O hâlde, biz Avrupa medeniyetine girdiğimiz zaman, yalnız beynelmilel<sup>1452</sup> bir medeniyete varis<sup>1453</sup> olmakla kalmayacağız; aynı zamanda medeniyetdaşımız olan bütün milletlerin hususi harslarından da telezzüz etmek<sup>1454</sup> imkânına sahip olabileceğiz. Millî bir cemiyet, nasıl, taksim-i amal<sup>1455</sup> ve ihtisas<sup>1456</sup> tarikıyle<sup>1457</sup> mesleki zümrelere ayrılmışsa, beynelmilel bir camia da âdeta beynelmilel<sup>1458</sup> bir taksim-i amalin ve beynel-

```
1443 mâlik: sahip
```

<sup>1444</sup> cürsûme: kök, dip

<sup>1445</sup> hars: kültür

<sup>1446</sup> beyne'l-milel: milletlerarası

<sup>1447</sup> müessese: kurum, kuruluş

<sup>1448</sup> hey'et-i mecmû'a: bütün

<sup>1449</sup> terkîb: birleştirme

<sup>1450</sup> şâmil: kaplayan, çevreleyen

<sup>1451</sup> mürekkep: oluşmuş

<sup>1452</sup> beyne'l-milel: milletlerarası

<sup>1453</sup> vâris: mirascı

<sup>1454</sup> telezzüz etmek: lezzet almak

<sup>1455</sup> taksîm-i a'mâl: is bölümü

<sup>1456</sup> ihtisâs: uzmanlık

<sup>1457</sup> tarîk: yol

<sup>1458</sup> beyne'l-milel: milletlerarası

milel ihtisasın hükmüne tabi<sup>1459</sup> olarak, millî ve hususiyyül-mahiye<sup>1460</sup> harslara ayrılmıştır.

Binaenaleyh<sup>1461</sup>, insanlar, sırf millî zevkleriyle tattıkları zaman, yalnız millî harslarına uygun eserlerden hoşlanırlar. Fakat, insan, her gün aynı yemeği yemekten usandığı gibi, daima aynı harsa mensup edebiyattan, aynı musikiden, aynı mimariden ilh<sup>1462</sup> gıda almaktan da bıkar. Bu sebeple, şikemperverler<sup>1463</sup>, her gün yemek listelerini değiştirdikleri gibi, tehzibli<sup>1464</sup> adamlar da, zaman zaman başka harsların çeşnileriyle ağız değiştirmeye ihtiyaç duyarlar.

Eski zamanlarda esnaf dernekleri, main<sup>1465</sup> zamanlarda "arifane"<sup>1466</sup> ziyafetleri yaparlardı. Her hırfetdaş<sup>1467</sup>, kendi evinde en iyi yapılan yemeği yaptırır, hırfetdaşlar, kırda yahut bir evde birleşerek bu yemekleri beraberce yerlerdi. Medeniyet zümresinin beynelmilel münasebetleri de bir arifane ziyafeti gibidir. Her millet, bu ziyafete kendi harsını<sup>1468</sup> götürerek bütün milletlerin harslarından tezvik<sup>1469</sup> etmek hakkı iktisab<sup>1470</sup> eder. Şu kadar var ki, yalnız millî harstan hoşlanan (millî zevk) ile, yabancı harslardan hoşlanan (harici zevk)i birbirine karıştırmamalıdır. Avrupa'nın bütün milletlerinde gördüğümüz normal numuneye göre her milletin aslı ve daimi olan zevki, millî zevkidir; harici zevk ancak tali<sup>1471</sup> bir derecede kaldığı zaman makbul olabilir. Eski Osmanlı hayatında ise iş böyle değildi. Havas<sup>1472</sup> sınıfında harici zevk, aslı ve daimi zevk hâlini almıştı. Millî zevke gelince, tali bir kıymetten bile mahrum bırakılmıştı.

<sup>1459</sup> tâbi': boyun eğen, mensup kalan

<sup>1460</sup> husûsiyyü'l-mâhiye: özel nitelikte

<sup>1461</sup> binâen aleyh: bundan dolayı

<sup>1462</sup> ilh.: "ilâ-âhir" sözünün kısaltması

<sup>1463</sup> şikem-perver: boğazını seven, boğazına düşkün, obur

<sup>1464</sup> tehzîb: ıslah etme, düzeltme

<sup>1465</sup> ma'în: saf

<sup>1466</sup> Bu kelimenin aslı "harîfâne"dir. Harîf "hırfetdâş demek olduğundan harîfâne tabiri, "hırfetdaşçasına bir ziyafet" manasını ifade eder. (Z. G.)

<sup>1467</sup> hirfetdâs: meslektas

<sup>1468</sup> hars: kültür

<sup>1469</sup> tezvîk: tattırma

<sup>1470</sup> iktisâb: kazanma, edinme

<sup>1471</sup> tâlî: sonradan gelen, ikinci derecede olan

<sup>1472</sup> havâss: saygın olanlar

Bu sebeple eski edebiyatımız Acem zevkinin, Tanzimat Edebiyatı da Fransız zevkinin mahsullerinden ibaret kaldı ve şimdiye kadar bizde millî bir edebiyat husule<sup>1473</sup> gelmedi. O hâlde, tehzib, böyle marazi bir hâl aldığı zamanlar muzır<sup>1474</sup> olur. Bir tehzib millî harsın hukukuna riayet ettiği müddetçe normaldir, millî harsın haklarını çiğnemeye başladığı andan itibaren, hasta ve malul<sup>1475</sup> bir tehzib mahiyyetini<sup>1476</sup> alır.

Bu izahlar gösteriyor ki, Türkçülük kozmopolitlikle itilaf<sup>1477</sup> edemez. Hiçbir Türkçü kozmopolit olamadığı gibi, hiçbir kozmopolit de Türkçü olamaz. Fakat, Türkçülükle beynelmileliyetçilik<sup>1478</sup> arasında, itilafa mani hiçbir zıddiyet<sup>1479</sup> yoktur. Her Türkçü aynı zamanda beynelmileliyetçidir. Çünkü her ferdimiz millî ve beynelmilel olarak iki içtimai<sup>1480</sup> hayat yaşamaktayız. Millî hayatımız, yalnız millî harsımızı yaşamaktır. Beynelmilel<sup>1481</sup> hayatımız ise bir taraftan beynelmilel olan medeniyetten, diğer taraftan her biri hususi ve orijinal lezzetlerin bir mecmuası olan yüzlerce harslardan hisselerimizi almaktan ibarettir. Tanzimat'tan beri resmen mensup olduğumuz medeniyete gelince, bu da Garp medeniyetidir.

İşte asri<sup>1482</sup> camiamız olan bu Garp medeniyetiyle, ona mensup bütün harslardan nasibimizi almak içindir ki, (Telif ve Tercüme Encümeni), Garp medeniyetinin beynelmilel mahiyetini<sup>1483</sup> haiz<sup>1484</sup> bütün ana kitaplarını (otorite tanınan monografileri) ve millî harsların çiçekleri hükmünde bulunan umum muhalledeleri<sup>1485</sup> (şe dörleri<sup>1486</sup>) tercüme ettirmeye karar verdi.

<sup>1473</sup> husûl: üreme, türeme, çıkma

<sup>1474</sup> muzirr: zararlı, zarar veren

<sup>1475</sup> ma'lûl: illetli, sakat

<sup>1476</sup> mâhiyyet: bir şeyin aslı, esası

<sup>1477</sup> i'tilâf: uygunluk, uyuşma

<sup>1478</sup> beyne'l-mileliyet: milletlerarasılık

<sup>1479</sup> zıddiyyet: karşıtlık, zıtlık

<sup>1480</sup> ictimâî: sosyal

<sup>1481</sup> beyne'l-milel: milletlerarası

<sup>1482 &#</sup>x27;asrî: çağdaş, zamana uygun

<sup>1483</sup> mâhiyyet: bir şeyin aslı, esası

<sup>1484</sup> hâiz: sahip, taşıyan

<sup>1485</sup> muhallede: şaheser

<sup>1486</sup> șe dör: chef d'oeuvre

Görülüyor ki Türkçülerin (hars) dedikleri şey ne Fransızların "kültür" ü ne de Almanların "kultur" udur. Fransızlara göre, Fransız kültürü, öteden beri, sırf edebî kuvvetiyle cihanşümul<sup>1487</sup> bir tehzib<sup>1488</sup> mahiyetini<sup>1489</sup> almıştır. Almanlara göre, güya Alman kültürü de, orduları mağlup olmasaydı askerî ve iktisadi kuvvetleriyle bütün cihana hâkim olacaktı. Türk harsının faaliyeti; bunlar gibi müteaddi<sup>1490</sup> değil, lazımdır. Biz harsımızı; yalnız kendi zevkimiz kendi telezzüzümüz<sup>1491</sup> için yapacağız. Başka milletler de, ondan, Loti'lerin ve Farer'lerin 1492 yaptığı gibi, ara sıra tadarak telezzüz edebilirler. Nasıl ki, biz de Fransız, İngiliz, Alman, Rus, İtalyan milletlerinin harslarıyla ara sıra tezevvuk<sup>1493</sup> ediyoruz ve edeceğiz. Fakat, bundan sonra, bu tezevvukumuz, hiçbir zaman (egzotizm)in hududunu<sup>1494</sup> aşmayacaktır. Bizce, Fransızlara, İngilizlere, Almanlara, Ruslara, İtalyanlara ait güzellikler, ancak egzotik güzellikler olabilir. Bu güzellikleri sevmekle beraber, hiçbir zaman gönlümüzü onlara vermeyeceğiz. Biz gönlümüzü ruz-1 elestten<sup>1495</sup> beri millî harsımıza vermişizdir. Bizim için "dünya güzeli", millî harsımızın güzelliğinden ibarettir. Biz, medeniyetçe, irfanca ve iktisatça ve tehzibce Avrupa milletlerinden çok geri kalmış olduğumuzu inkâr etmeyiz ve medeniyetçe onlara yetişmek için bütün kuvvetimizle çalışacağız. Fakat hars itibariyle hiçbir milleti kendimizden üstün göremeyiz. Bize göre, Türk harsı<sup>1496</sup> dünyaya gelmiş ve gelecek olanların en güzelidir. Binaenaleyh<sup>1497</sup>, ne Fransız kültürünün, ne de Alman kültürünün mukallidi<sup>1498</sup> ve tabi olmamıza imkân yoktur. Biz, onları da, diğer harslar gibi yalnız milletlerine mahsus hususi harslar addederiz<sup>1499</sup> ve onlardan da sair<sup>1500</sup> harslar gibi yalnız egzotik bir zevkle mütelezziz<sup>1501</sup> oluruz.

```
1487 cihân-şümûl: dünya çapında
```

<sup>1488</sup> tehzîb: ıslah etme, düzeltme

<sup>1489</sup> mâhiyyet: bir şeyin aslı, esası

<sup>1490</sup> müte'addî: saldıran

<sup>1491</sup> telezzüz: lezzet almak

<sup>1492</sup> Farer: Farrere

<sup>1493</sup> tezevvuk: zevk

<sup>1494</sup> hudûd: sınır

<sup>1495</sup> rûz-ı elest: Allah'ın ruhları yaratıp bir araya topladığı günden beri

<sup>1496</sup> hars: kültür

<sup>1497</sup> binâen aleyh: bundan dolayı

<sup>1498</sup> mukallid: taklitçi 1499 addetmek: saymak

<sup>1500</sup> sâir: başka, diğer

<sup>1501</sup> mütelezziz: lezzet bulan, tat alan

Görülüyor ki, Türkçülük bütün aşkıyla yalnız kendi orijinal harsına meftun olmakla beraber, şoven ve mutaassıp da değildir. Avrupa medeniyetini tam ve sistematik bir surette almaya azmettiği gibi hiçbir milletin harsına karşı istiğna<sup>1502</sup> ve istihfafı<sup>1503</sup> da yoktur. Bilakis, bütün harslara kıymet veririz ve hürmet ederiz. Hatta birçok itisaflarına<sup>1504</sup> hedef olduğumuz milletlerin bile, siyasi teşkilatlarını sevmemekte devam etmekle beraber; medeni ve harsî eserlerine meftun<sup>1505</sup>, mütefekkirleriyle<sup>1506</sup> sanatkârlarına hürmetkâr kalacağız.

<sup>1502</sup> istignâ': çekinme

<sup>1503</sup> istihfâf: küçük görme

<sup>1504</sup> i'tisâf: doğru yoldan sapma, yolsuzluk etme

<sup>1505</sup> meftûn: gönül vermiş, tutkun

<sup>1506</sup> mütefekkir: düşünen, düşünce sahipleri

# İKİNCİ KISIM TÜRKÇÜLÜĞÜN PROGRAMI BİRİNCİ MEBHAS<sup>1507</sup> LİSANÎ TÜRKÇÜLÜK

1

# Yazı Dili ve Konuşma Dili

Türkiye'nin millî lisanı "İstanbul Türkçesi"dir; buna şüphe yok! Fakat, İstanbul'da iki Türkçe var: Biri konuşulup da yazılmayan "İstanbul lehçesi", diğeri yazılıp da konuşulmayan "Osmanlı lisanı"dır. Acaba, millî lisanımız bunlardan hangisi olacaktır?

Bu suale cevap vermeden, lisanımızı, başka lisanlarla mukayese edelim: Başka lisanlar da milletlerinin payitahtlarına<sup>1508</sup> ait lisanlardır. Fakat, başka payitahtların hepsinde konuşulan dille yazılan dil aynı şeydir. Demek ki, konuşma diliyle yazı dilinin birbirinden başka olması, sırf İstanbul'a mahsus bir hâldir. Umum<sup>1509</sup> milletlerde bulunmayıp da yalnız bir millette tesadüf edilen bir hâl normal olabilir mi? O hâlde, İstanbul'da gördüğümüz bu ikilik lisanî bir hastalıktır. Her hastalık tedavi edilir. O hâlde bu hastalığın da tedavisi lazımdır. Fakat, bu tedaviyi yapabilmek, yani lisandaki ikiliği ortadan kaldırmak için, şu iki şeyden birini yapmak lazım: Ya, yazı dilini, aynı zamanda konuşma dili hâline getirmek, yahut konuşma dilini aynı zamanda yazı dili hâline koymak.

Bu iki şıktan birincisi mümkün değildir; çünkü İstanbul'da yazılan lisan, tabii bir dil değil, Esperanto gibi suni bir dildir. Arapça, Acemce ve Türkçenin kamuslarını<sup>1510</sup>, sarflarını<sup>1511</sup>, nahivlerini<sup>1512</sup> birleştirmekle husule<sup>1513</sup> gelen bu Osmanlı

1507 mebhas: bab, fasıl

1508 pây-1 taht: başkent

1509 'umûm: bütün 1510 kâmûs: sözlük

1511 sarf: gramer

1512 nahiv: sentaks

1513 husûl: üreme, türeme, çıkma

Esperantosu, nasıl konuşma dili olabilsin? Her mana için la-akal<sup>1514</sup> üç müteradifi<sup>1515</sup>, her terkip<sup>1516</sup> için la-akal üç şekli, her edat için la-akal üç lafzı<sup>1517</sup> muhtevi<sup>1518</sup> olan bu suni zevaid<sup>1519</sup> halitası<sup>1520</sup>, nasıl canlı bir lisan hâline girebilsin?

Demek ki İstanbul'da yazı dilinin konuşma dili hâline geçmesi mümkün değil. Bunun mümkün olmadığı, asırlarca uğraşıldığı hâlde, muvaffakiyet<sup>1521</sup> hasıl olmamasıyla<sup>1522</sup> da sabittir. Farz-ı muhal<sup>1523</sup> olarak, birtakım müstebidane<sup>1524</sup> kanunlarla İstanbul ahalisi, bu acayip yazı diliyle konuşmaya başlamış olsaydı bile, yine bu yazı dili gerçekten millî lisan olamazdı. Çünkü, onu, konuşma dili olarak yalnız İstanbul'un değil, bütün Türkiye'nin kabul etmesi lazım gelirdi. Bu kadar büyük bir cemiyete ise zorla hiçbir şey kabul ettirilemezdi.

O hâlde, yalnız bir şık kalıyor: Konuşma dilini yazarak yazı dili hâline getirmek! Zaten, halk muharrirleri<sup>1525</sup>, bu işi eskiden beri yapıyorlardı. Osmanlı edebiyatının yanında, halk diliyle yazılmış bir Türk edebiyatı, altı, yedi asırdan beri mevcuttu. Demek ki, lisanî ikiliği kaldırmak için yeniden hiçbir şey yapmaya lüzum yoktu. Osmanlı lisanını hiç yokmuş gibi bir tarafa atarak, halk edebiyatına temel vazifesini gören Türk dilini aynıyla millî lisan addetmek kâfi idi. İşte Türkçüler, lisanımızdaki ikiliği kaldırmak için şu umdeyi<sup>1526</sup> kabul etmekle iktifa<sup>1527</sup> ettiler: İstanbul halkının ve bilhassa İstanbul hanımlarının konuştukları gibi yazmak! Bu suretle yazılacak olan İstanbul'un konuşma diline (Yeni Lisan), sonra (Güzel Türkçe), daha sonra (Yeni Türkçe) adları verildi.

<sup>1514</sup> lâ-akall: en az

<sup>1515</sup> müterâdif: eş anlamlı

<sup>1516</sup> terkîb: birleştirme

<sup>1517</sup> lâfz: söz

<sup>1518</sup> muhtevî: içerme

<sup>1519</sup> zevâid: ziyade, fazlalıklar

<sup>1520</sup> halita: karışım

<sup>1521</sup> muvaffakiyet: başarı

<sup>1522</sup> hâsil olmak: peyda olmak, ortaya çıkmak

<sup>1523</sup> farz-ı muhâl: olmayacak bir şeyi olacakmış gibi düşünme

<sup>1524</sup> müstebidâne: zorlayıcı

<sup>1525</sup> muharrir: yazar

<sup>1526 &#</sup>x27;umde: ilke, prensip

<sup>1527</sup> iktifâ': yeter bulma, yetinme

2

# Halk Lisanına Girmiş Arapça ve Acemce<sup>1528</sup> Kelimeler

Bazı muterizler<sup>1529</sup> diyorlar ki "Siz Osmanlı lisanındaki Arabî ve Farisî kelimelerden şikayet ediyorsunuz. Hâlbuki, halk dilinde de, bu lisanlara mensup birçok kelimeler vardır."

Filhakika<sup>1530</sup>, halkın konuşma dili de Arapçadan alınmış birçok kelimeleri muhtevidir<sup>1531</sup>. Fakat halkın konuşma diline almış olduğu bu kelimeler, havas<sup>1532</sup> sınıfından olan âlimlerle ediplerin Osmanlı lisanına almış olduğu Arabî ve Farisî kelimelerden iki suretle farklıdır.

Evvela, halk lisanında müteradif<sup>1533</sup> kelimeler yoktur. Halk, Arapçadan ve Acemceden bir kelime aldığı zaman onun müteradifi olan Türkçe kelimeyi Türkçeden büsbütün atar: Bu suretle lisanda müteradif kelimeler kalmaz. Mesela, halk (hasta) kelimesini alınca (sayru) lafzını<sup>1534</sup>, (ayna) kelimesini alınca (gözgü) lafzını, (merdiven) kelimesini alınca (baskıç) lafzını tamamıyla unutmuştur.

Vakıa<sup>1535</sup>, bazen halkın, Arapçadan ve Acemceden<sup>1536</sup> aldığı kelimeler yanında, eski Türkçelerini de muhafaza ettiği görülüyor.

Fakat, böyle bir hâl vukuunda<sup>1537</sup> da yine müteradif kelimeler vücuda gelemez. Çünkü, ya Arapçadan ve Acemceden alınan kelimenin, yahut eski Türkçe kelimenin manasında bir tagayyür<sup>1538</sup> husule<sup>1539</sup> gelerek, ikisi arasındaki mütera-

<sup>1528 &#</sup>x27;Acemce: Farsça

<sup>1529</sup> mu'teriz: itiraz eden

<sup>1530</sup> fi-l-hakîka: hakikatte, gerçekten

<sup>1531</sup> muhtevî: içermek

<sup>1532</sup> havas: üst

<sup>1533</sup> müterâdif: eşanlamlı

<sup>1534</sup> lâfz: söz

<sup>1535</sup> vâkı'â: gerçi

<sup>1536 &#</sup>x27;Acemce: Farsça

<sup>1537</sup> vukû': olma, oluş

<sup>1538</sup> tagayyür: değişme

<sup>1539</sup> husûl: üreme, türeme, çıkma

diflik zail<sup>1540</sup> olur. Mesela, (siyah) ve (beyaz) kelimeleri alındıktan sonra, (kara) ve (ak) kelimeleri Türkçede baki kalmış<sup>1541</sup>. Fakat, ne (siyah) kelimesini (kara) kelimesinin, ne de (beyaz) kelimesini ak kelimesinin müteradifi<sup>1542</sup> addedemeyiz<sup>1543</sup>. Çünkü, halk siyahla beyazı maddiyatta, kara ile akı maneviyatta kullanıyor. Mesela siyah yüzlü bir adamın alnı ak olabilir, beyaz çehreli bir adamın da yüzü kara çıkabilir.

Bazen de, halkın Arapçadan ve Acemceden aldığı kelimelerin Türkçesi zaten mevcut olmadığı için müteradifliğe hiçbir sebep bulunmaz. Abdest, namaz, Kur'an, cami, ezan kelimeleri gibi.

Âlimlere ve ediplere gelince, bunlar hem, Türkçe kelimeleri, hem de bunların Arabî ve Farisî mukabillerini<sup>1544</sup> tamamıyla aynı manada olarak kullanırlar. Bu suretle, onların Türkçesinde, her hususi mana için, biri Türkçe, biri Arapça, ve biri Acemce olmak üzere la-akal<sup>1545</sup> üç tabir mevcuttur. Mesela (su, ab<sup>1546</sup>, ma<sup>1547</sup>), (gece, şeb<sup>1548</sup>, leyl<sup>1549</sup>), (ekmek, nan<sup>1550</sup>, hubz<sup>1551</sup>), (et, guşt<sup>1552</sup>, lahm<sup>1553</sup>) gibi. Osmanlı lisanında, mutlaka, her mana için, üçer müteradiften mürekkep<sup>1554</sup> olan böyle bir (teslis<sup>1555</sup>) mevcuttur. Bazı manaların Arapçada müteaddid<sup>1556</sup> tabirleri bulunduğu için, bu gibi manaların müteradifleri bitta-

```
1540 zâil: yok
```

<sup>1541</sup> bâkî kalmak: kalıcı olmak

<sup>1542</sup> müterâdif: eş anlamlı

<sup>1543 &#</sup>x27;addetmek: saymak

<sup>1544</sup> mukâbil: karşılık

<sup>1545</sup> lâ-akall: en azından

<sup>1546</sup> âb: su

<sup>1547</sup> må: su

<sup>1548</sup> şeb: gece

<sup>1549</sup> leyl: gece

<sup>1550</sup> nân: ekmek

<sup>1551</sup> hubz: ekmek

<sup>1552</sup> gûşt: et

<sup>1553</sup> lahm: et

<sup>1554</sup> mürekkeb: iki veya daha çok şeylerin karışmasından meydana gelen

<sup>1555</sup> teslîs: üçleme

<sup>1556</sup> müte'addid: birçok

bi $^{1557}$  üçten daha fazla bulunur: Arslan, şir $^{1558}$ , esed $^{1559}$ , gazanfer $^{1560}$ , haydar $^{1561}$ , zırgam $^{1562}$  ilh $^{1563}$  gibi.

Saniyen<sup>1564</sup>, halk Arapçadan, Acemceden, ve sair<sup>1565</sup> yabancı lisanlardan aldığı kelimeleri ya lafzen<sup>1566</sup> yahut manen<sup>1567</sup> (tahrif<sup>1568</sup>) eder, yani temsil eyler.

Lafzen tahrife misal: (haste: hasta), (hafte: hafta), (nerdüban: merdiven), (çarcupe: çerçeve), (gavga: kavga), (bekere: makara), (zukak: sokak), (pare: para).

Manen tahrife misal: (haste) kelimesi Farisîde (birisi tarafından yaralanmış) manasına iken, Türkçede (mariz) mukabili olmuştur. (Şafak) kelimesi Arapçada (garp¹569 ufkunun akşam kızıllığı) manasına iken, Türkçede (şark¹570 ufkunun sabah kızıllığı) manasını almıştır: (Şafak sökmek) tabirinde olduğu gibi. Farisîde (hace) kelimesi (efendi) manasınadır. Bu kelime, Türkçede hem lafzını¹571 değiştirerek (hoca) şeklini almış, ve hem de manasını değiştirerek (halk fakihi¹572) ve (mektep muallimi) manalarını almıştır. Farisî (bazar) kelimesi, bir noktalı (b) ile telaffuz olunur ve (çarşı) manasına delalet eder¹573 bir kelime iken, Türkçede üç noktalı (p) ile telaffuz olunan ve hem cumartesinden sonra gelen günün ismi, hem de muayyen¹574 günlerde muayyen mevkilerde kurulan

```
1557 bi't-tabi: tabii olarak
```

<sup>1558</sup> sîr: aslan

<sup>1559</sup> esed: aslan

<sup>1560</sup> gazanfer: iri aslan

<sup>1561</sup> haydar: aslan

<sup>1562</sup> zırgâm: aslan

<sup>1563</sup> ilh.: "ilâ-âhir" sözünün kısaltması

<sup>1564</sup> sâniyen: ikinci olarak

<sup>1565</sup> sâir: diğer

<sup>1566</sup> lâfzen: kelimenin söylenişine, yapısına göre, yazılı olmayarak

<sup>1567</sup> ma'nen: iç varlık bakımından, ruhça

<sup>1568</sup> tahrîf: harflerinin yerini değiştirme, bozma, kalem oynatma, değiştirme; bir ibarenin manasını değiştirme

<sup>1569</sup> Garb: Batı

<sup>1570</sup> Şark: Doğu

<sup>1571</sup> lâfz: söz

<sup>1572</sup> fakîh:bilgin

<sup>1573</sup> delâlet etmek: yol göstermek

<sup>1574</sup> mu'ayyen: belli, belirli

günlük panayır demek olan (Pazar) şekline inkılap etmiştir. Pazarlık kelimesi de bu son şekilden doğmuştur.

(Pare) kelimesi de, Farisî lisanında (kısım, parça) manasına iken, Türkçede (para) şeklini almakla beraber, (mübadele<sup>1575</sup> vasıtası olan sikke yahut kâğıt) manasını almıştır.

Bazı kelimeler zahirde<sup>1576</sup> eski manasını muhafaza etmiştir. Fakat bu kelimenin dâhil olduğu terkipler<sup>1577</sup> tetkik<sup>1578</sup> olunursa, bu gibi kelimelerde de manaca gayr-i mahsus<sup>1579</sup> tebeddüller<sup>1580</sup> vukua<sup>1581</sup> geldiği anlaşılır: Mesela (abdest) kelimesi lafızca ve manaca değişmemiş görünür. Hâlbuki, bu kelimenin başındaki (a) harfi meddinî<sup>1582</sup> kaybettiği gibi, nihayetindeki (t) harfi de telaffuzdan sakıt<sup>1583</sup> olmuştur. Bundan başka, (büyük abdest) ve (küçük abdest) gibi terkipler gösteriyor ki manaca da bir tegayyüre<sup>1584</sup> uğramıştır.

Demek ki halk, aldığı kelimeleri temsil ediyor. Evvela, (her mananın yalnız bir kelimesi olmalıdır) umdesine<sup>1585</sup> riayet ederek, müteradifleri<sup>1586</sup> kabul etmiyor. Ve (lisan)ı, her (kelime)si, vazifesi muayyen bir (uzuv) mahiyetinde<sup>1587</sup> bulunan, (hakiki bir uzviyet<sup>1588</sup>) şeklinde muhafaza ediyor. Tabii, bu işi, halk bilerek ve düşünerek yapmıyor; içtimai<sup>1589</sup> bir selika<sup>1590</sup> ile şuursuz bir surette yapıyor. Halkın lisanında her kelimenin mutlaka diğer kelimelerden ayrı bir manası var-

```
1575 mübâdele: değiş tokuş
```

<sup>1576</sup> zâhir: görünüş

<sup>1577</sup> terkîb: birleştirme

<sup>1578</sup> tedkîk: dikkatle araştırma, inceleme

<sup>1579</sup> gayr-i mahsûs: duyulmaz, sezilmez

<sup>1580</sup> tebeddül: değişiklik

<sup>1581</sup> vukû': olma, oluş

<sup>1582</sup> medd: uzatma

<sup>1583</sup> sâkıt: düşmek

<sup>1584</sup> tegayyür: değişiklik

<sup>1585 &#</sup>x27;umde: ilke, prensip

<sup>1586</sup> müterâdif: eşanlamlı

<sup>1587</sup> mâhiyyet: bir şeyin aslı, esası

<sup>1588 &#</sup>x27;uzviyyet: canlılık, organizma

<sup>1589</sup> ictimâî: toplumsal

<sup>1590</sup> selîka: güzel söz söyleme ve yazma istidadı

dır. Ve halkın idrak sahasına girmiş olan fikrî ve hissî her mananın da mutlaka bir kelimesi vardır.

Âlimlere ve ediplere gelince, bunlar, halkın temsil mahiyetinde olarak yaptığı bu tagayyürleri<sup>1591</sup>, tahrif<sup>1592</sup> mahiyetinde<sup>1593</sup> telakki<sup>1594</sup> etmişler ve halkın Arabî ve Farisî kelimeleri gerek lafzen<sup>1595</sup> ve gerek manen<sup>1596</sup> tagayyür etmekle meydana çıkardığı kelimelere (galatat<sup>1597</sup>) namını vermişlerdir. Âlimlerin galatat namıyla yazılmış kitapları tetkik<sup>1598</sup> olunursa görülür ki, onların nazarında<sup>1599</sup> fasahat<sup>1600</sup>, Arabî ve Farisî kelimeleri, Türkçede aldıkları şekillerde değil, esasen mensup oldukları lisandaki kadim<sup>1601</sup> şekillerinde kullanmaktır. Bu telakkiye<sup>1602</sup> göre, Osmanlıcanın hiçbir istiklali, hiçbir temsil salahiyeti<sup>1603</sup> yoktur. Daima kelimeler, gerek lafzen<sup>1604</sup> ve gerek manen kadim şekillerine irca<sup>1605</sup> edilmeli ve hatta, kelimelerin imlaları da mutlaka bu eski şekillere göre yazılmalıdır. Bu telakkinin daha iyi anlaşılması için, bir vakayı misal olarak zikredeceğim:

Bir zaman Darülfünun'da, felsefi ıstılahları<sup>1606</sup> tayin ve tespit etmek üzere ilmi bir encümen<sup>1607</sup> teşekkül etmişti<sup>1608</sup>. Bu encümende fasahatçılardan biri (dikkat) kelimesinin (attention) mukabili<sup>1609</sup> olamayacağını ileri sürdü: Güya,

```
1591 tagayyür: değişme, başkalaşma
```

<sup>1592</sup> tahrîf: harflerinin yerini değiştirme, bozma, kalem oynatma, değiştirme; bir ibarenin manasını değiştirme

<sup>1593</sup> mâhiyyet: bir şeyin aslı, esası

<sup>1594</sup> telakki: alma, kabul etme

<sup>1595</sup> lâfzen: kelimenin söylenişine, yapısına göre, yazılı olmayarak

<sup>1596</sup> ma'nen: iç varlık bakımından, ruhça

<sup>1597</sup> galatât: yanlışlar, yanılmalar

<sup>1598</sup> tedkîk: inceleme

<sup>1599</sup> nazar: bakış, düşünme, itibar

<sup>1600</sup> fasâhât: güzel ve açık konuşma

<sup>1601</sup> kadîm: eski

<sup>1602</sup> telakki: alma, kabul etme

<sup>1603</sup> salâhiyyet: yetki

<sup>1604</sup> lâfzen: kelimenin söylenişine, yapısına göre, yazılı olmayarak

<sup>1605</sup> ircâ': eski hâline çevirme, geri döndürme

<sup>1606</sup> ıstılâh: tabir, terim

<sup>1607</sup> encümen: cemiyet, meclis

<sup>1608</sup> teşekkül etmek: kurulmak, meydana gelmek

<sup>1609</sup> mukâbil: karşılık

(dikkat) kelimesi, (dakik=ince) sıfatından iştikak<sup>1610</sup> ettiği için (incelik) manasına imiş.

Bu iddiaya karşı, (incelik) kelimesi lisanımızda varken, bu manaya delalet<sup>1611</sup> eden (dikkat) kelimesine ihtiyacımız yoktur. Fakat, halkın kullandığı manada olmak üzere, bu kelime lisanımızın atılması mümkün olmayan elzem<sup>1612</sup> bir unsuru olmuştur denildi. Fakat, muteriz<sup>1613</sup> kabul etmedi: "Dikkat" kelimesi daima (incelik) manasına kalacaktır. Halkın kullandığı tabirleri, ilim kabul edemez.

Doğru olan kelimeler, kelimelerin eski şekilleridir. Kelimelerin hakiki manaları, istimalle<sup>1614</sup> değil, iştikakla<sup>1615</sup> bilinir. Binaenaleyh<sup>1616</sup> attention kelimesine başka bir mukabil<sup>1617</sup> aramalıdır" cevabını verdi. Bu esasa istinaden fasahatçılar attention kelimesine mukabil aramaya başladılar. Birisi (tahdik<sup>1618</sup>) kelimesini ileri sürdü, bir diğeri (iltifat) kelimesini teklif etti. Güya (tahdik) kelimesi, (gözbebeği) manasına olan (hadeka<sup>1619</sup>)dan gelirmiş. Dikkatte de bilhassa amil<sup>1620</sup> olan gözbebeği imiş. (İltifat)ın Arapçadaki manası da (göz ucuyla bakmak) imiş. (İltifat) kelimesi, lisanımızda başka manayadır denildi. (Öyle şey olmaz, Arapça, Acemce kelimeler, bizim lisanımızda kadim<sup>1621</sup> asaletlerini ve fasahatlerini<sup>1622</sup> muhafaza edeceklerdir. Avamın cehaletle yaptığı tahriflere galatat denilir. Bunların hepsini terk ederek, kelimelerin kadim ve fasih şekillerini rücu<sup>1623</sup> etmek lazımdır.) diye cevap verildi.

1610 iştikâk: kökbilgisi, türetme

1611 delâlet: iz, işaret

1612 elzem: lüzumlu

1613 mu'teriz: itiraz eden

1614 isti'mâl: kullanma

1615 iştikâk: kökbilgisi, türetme

1616 binaenaleyh: bu yüzden

1617 mukâbil: karşılık

1618 tahdîk: gözünü ayırmadan dikkatli dikkatli bakma

1619 hadeka: göz bebeği, gözün siyahı

1620 'âmil: işleyen

1621 kadîm: eski

1622 fasîh: aşikâr, açık

1623 rücu': geri dönme

Görülüyor ki, halk, aldığı kelimeleri lafzen ve manen 1624 temsil ettiği hâlde, fasahatçı 1625 âlimler bu temsilin aleyhindedirler. Halka göre, galat-1 meşhur 1626, lugat-1 fasihadan 1627 evladır 1628, âlimlere göre ise, lugat-1 fasiha galat-1 meşhurdan evladır. Bundan başka, halka göre, memleketimizde istiklal ve hükümranlık 1629, ancak Türk lisanındadır. Bu lisana giren Arapça ve Acemce kelimeler Türk lisanının hâkimiyeti altına girerek onun (savtiyat 1630 = phonétique)ine ve (lügaviyat 1631 = lexicologie)ine tabidir. Siyasi kapitülasyonlar, siyasi istiklal ve hâkimiyete münafi 1632 olduğu gibi, lisani kapitülasyonlar da, lisani istiklal ve hâkimiyete münafidir. [Lakin, yine tasrih 1633 edelim ki halk bunu şuurlu bir surette düşünmüyor, arının bal yapması gibi, şuursuz ve seliki 1634 bir surette yapıyor.

Âlimlere nazaran, bilakis, istiklal ve hâkimiyet ancak Arabî ve Farisî kelimelerinde mevcuttur. Biz, onların istiklal ve hâkimiyetine asalet ve fasahatine<sup>1635</sup> hürmet etmeye mecburuz. Bizim lisanımıza gelince, o, zaten yüzde doksan dokuz Arabî ve Farisî kelimelerden mürekkep<sup>1636</sup> olduğu için, istiklal davasında bulunamaz.

Görülüyor ki lisani Türkçülüğün ilk işi, fasahatçı âlimlerin nokta-i nazarlarını<sup>1637</sup> red ile, halkın şuursuz nokta-i nazarlarını Türkçenin temeli olarak kabul etmektir. Binaenaleyh<sup>1638</sup> Türkçülere göre, Osmanlıcıların fasihleri galat<sup>1639</sup> ve galatları fasihdir. Hatta imlada da, bu galatları, telaffuz olundukları gibi yaz-

<sup>1624</sup> ma'nen: anlam bakımından

<sup>1625</sup> fasâhât: güzel ve açık konuşma

<sup>1626</sup> galat-ı meşhûr: meşhur yaygın yanlış

<sup>1627</sup> lugat-ı fasîha: düzgün söz

<sup>1628</sup> evlâ: daha iyi, üstün

<sup>1629</sup> hükümranlık: egemenlik

<sup>1630</sup> savtiyat: ses bilimi

<sup>1631</sup> lügaviyat: sözlükbilim

<sup>1632</sup> münâfî: zıt, aykırı

<sup>1633</sup> tasrîh: açık açık söyleme

<sup>1634</sup> selîkî: içgüdüsel

<sup>1635</sup> fasâhât: güzel ve açık konuşma

<sup>1636</sup> mürekkeb: iki veya daha çok şeylerin karışmasından meydana gelen

<sup>1637</sup> nokta-i nazar: görüş

<sup>1638</sup> binâen aleyh: bundan dolayı

<sup>1639</sup> galat: yanlış

mak, Türkçülüğün bir umdesidir<sup>1640</sup>. Bu esası ecnebi kelimelere de teşmil<sup>1641</sup> ederek fasahatçıların, sigara, jaket, Avrupa, şeklinde yazdıkları bu kelimeleri, halkın telaffuzu veçhile<sup>1642</sup> (cigara, caket, Avrupa) yazmak lazımdır.

3

# Türkçüler ve Fasahatçılar

Türkçülerin lisani umdeleri, fasahatçılara<sup>1643</sup> ait nokta-i nazarların zıttı olmakla beraber, (tasfiyeci<sup>1644</sup>) namını alan lisan inkılapçılarının nokta-i nazarlarına da muvafık<sup>1645</sup> değildir. Tasfiyecilere göre, bir kelimenin (Türk) olabilmesi için, onun aslen bir (Türk cezr<sup>1646</sup>)inden gelmesi lazımdır. Buna binaen (kitap, kalem, abdest, namaz, mektep, cami, minare, imam, ders) gibi Arap veya Acem cezirlerinden gelmiş olan kelimeler halkın lisanına girmiş olduklarına bakılmayarak Türkçeden atılmalı ve bunların yerine, ya unutulmuş olan eski Türk kelimeleri ihya, yahut, Çağataycada, Özbekçede, Tatarcada, Kırgızcada ilh<sup>1647</sup>. bulabileceğimiz aslen Türk cezrinden kelimeleri tervic<sup>1648</sup>, veyahut Türkçede yeni edatlar ve terkip<sup>1649</sup> usulleri icat ederek bunlar vasıtasıyla yeni Türkçe kelimeler ibda<sup>1650</sup> edilip ikame<sup>1651</sup> kılınmalıdır. Türkçülere göre bu nokta-i nazarlar<sup>1652</sup> da yanlıştır. Çünkü, evvela, hiçbir Türk cezrinin en eski zamanlara çıkıldıkça, Türk kalacağı iddia olunamaz. Bugün Türk cezrinden geldiğine kani<sup>1653</sup> bulunduğumuz birçok kelimelerin, vaktiyle Çinceden, Moğolcadan, Tunguzcadan, hatta Hintçeden ve Farisîden eski Türkçeye girmiş olduğu ilmen<sup>1654</sup> sabit olmuştur.

```
1640 'umde: ilke, prensip
```

<sup>1641</sup> teşmîl: yaymak

<sup>1642</sup> vech: yön

<sup>1643</sup> fasâhât: güzel ve açık konuşma

<sup>1644</sup> tasfiye: saflaştırma

<sup>1645</sup> muvâfık: uygun

<sup>1646</sup> cezr: kök, asıl

<sup>1647</sup> ilh.: "ilâ-âhir" sözünün kısaltması

<sup>1648</sup> tervîc: kıymet ve itibarını arttırma, geçirme

<sup>1649</sup> terkîb: birlestirme

<sup>1650</sup> ibdâ': yaratma, yeni ve güzel bir eser meydana getirme

<sup>1651</sup> ikâme: meydana koyma 1652 nokta-i nazar: görüş

<sup>1653</sup> kâni': kanaat eden

<sup>1654 &#</sup>x27;ilmen: bilimsel olarak

Saniyen<sup>1655</sup>, kelimeler delalet ettikleri manaların tarifleri değil, işaretleridir. Binaenaleyh 1656, kelimelerin hangi cezirlerden geldiğini nasıl iştikak 1657 ettiğini bilmeye de lüzum yoktur. Bu gibi şeyleri bilmek, yalnız lisancılar (filolog) ve lisaniyatçılar (linguist)ler için lazımdır. Lisanın sistemi ve şivesi nokta-i nazarından hatta muzırdır<sup>1658</sup> bile! Çünkü, yukarıda Arap ve Acem cezirlerinden gelen kelimelerde gördüğümüz gibi Türk cezrinden kelimelerde de bazen istimali<sup>1659</sup> mana iştikaki<sup>1660</sup> manadan başkadır. Mesela (yabancı), yabandan gelmiş adam demek değildir. (Kahve altı) kahveden sonra yenilen yemek manasına gelmez. Bu gibi kelimeleri iştikaki manalarında kullanmak, lisani bir hastalıktır ki buna (iştikak hastalığı) denilebilir. Mesela bazı adamlar, (terlik) kelimesi söylenince, bunun istimali manasına ehemmiyet vermeyerek, derhal iştikaki manasını ararlar ve (ter için ayağa giyilen ayakkabı) diye kelimeyi cezrine irca<sup>1661</sup> etmeye çalışırlar. Hâlbuki, (terlik) kelimesinin manasını ararken, (ter) kelimesini hatırlamak, şive-i nokta-i nazarından muzırdır. İştikak hastalığına uğramış bir adamın yanında mesela (yabancılar geldiler) dediğiniz zaman, o, (Yabancılar mı? Yabandan gelmişler, demek ki yabani adamlardır.) derse tuhafınıza gitmez mi? Yahut, (şu terliği giyiniz) dediğiniz zaman, (ayağım terli değil; terlik giymeye ihtiyacım yok) cevabını verirse, gayriihtiyari gülmez misiniz? Mamafih<sup>1662</sup> halka mahsus bir iştikakçılık da vardır ki, bu bilakis, hem normal, hem de faydalıdır. Mesela, halktan olan kimseler (dilbaz) kelimesini (çok dilli, çok dil döken) manasına zannederler. Ve hatta, (dilbaz) suretinde yazarlar.

<sup>1655</sup> sâniyen: ikinci olarak

<sup>1656</sup> binâen aleyh: bundan dolayı

<sup>1657</sup> iştikâk: kökbilgisi, türetme

<sup>1658</sup> muzirr: zarar veren, zararlı

<sup>1659</sup> isti'mâl: kullanma

<sup>1660</sup> iştikâk: kökbilgisi, türetme

<sup>1661</sup> ircâ': eski hâline çevirme, geri döndürme

<sup>1662</sup> ma'mâfîh: bununla birlikte

Halkın böyle yanlış iştikaklarla yaptığı tahrifler<sup>1663</sup> de, bir nevi<sup>1664</sup> şuursuz temsil vetiresidir<sup>1665</sup>. Mesela, halk (âlâim-i sema)yı, (eleğim sağmal) şekline çevirir, (balimoz)u (balyemez) suretine sokar.

Ankara'da bir pınarın adı olan (Zülfazl) kelimesini (Sol fa sol) yapar. (Şerefresan) vapurunu (Şerif Hasan), (Nüvid-i Fütuh)u (Delik Kütük), (Fetih-i Bülend) i (Yedi Bölen) tarzında Türkçe kelimeler hâline koyar. (Telgraf çekmekten) (tel çekmek) kelimesini doğurur.

İşte, bu gibi esaslara istinaden, Türkçüler tasfiyecilerin<sup>1666</sup> lisan hakkındaki nokta-i nazarlarını<sup>1667</sup> kabul etmediler. Türkçülere göre, Türk halkının bildiği ve tanıdığı her kelime millîdir. Bir kelimenin millî olması için Türk cezrinden<sup>1668</sup> gelmiş olması kâfi değildir. Çünkü Türk cezrinden gelmiş olan (gözgü, sayru, baskıç, ağu) gibi birçok kelimeler, canlı lisandan çıkarak müstehase<sup>1669</sup> olmuşlar, onların yerine canlı olarak (ayna, hasta, merdiven, zehir) kelimeleri girmiştir. Nasıl hayvanat ve nebatat<sup>1670</sup> âlemlerinde, müstehaselerin yeniden dirilmesine imkân yoksa, lisani müstehaselerin de tekrar hayata avdet<sup>1671</sup> eylemesine artık imkân yoktur. Hulasa<sup>1672</sup>, Türkçülere göre halk için munis<sup>1673</sup> olan ve suni olmayan bütün kelimeler millîdir. Bir milletin lisanı, kendi cansız cezirlerinden değil, kendi canlı tasarruflarından mürekkep<sup>1674</sup> canlı bir uzviyettir<sup>1675</sup>.

O hâlde, Türkçenin sadeleştirilmesi, yalnız bu esaslara istinad<sup>1676</sup> etmeli, tasfiyecilerin müfrit<sup>1677</sup>, iddialarına doğru gitmemelidir.

```
1663 tahrîf: harflerinin yerini değiştirme, bozma, kalem oynatma, değiştirme; bir ibarenin manasını değiştirme
```

<sup>1664</sup> nev'î: çeşitle, cinsle sınıfla ilgili

<sup>1665</sup> vetîre: yol, tarz

<sup>1666</sup> tasfiye: saflaştırma

<sup>1667</sup> nokta-i nazar: görüş

<sup>1668</sup> cezr: kök, asıl

<sup>1669</sup> müstehâse: fosil

<sup>1670</sup> nebâtât: botanik

<sup>1671 &#</sup>x27;avdet: geri gelme, dönme

<sup>1672</sup> hulasa: özetle

<sup>1673</sup> mûnis: alışılmış

<sup>1674</sup> mürekkeb: iki veya daha çok şeylerin karışmasından meydana gelen

<sup>1675 &#</sup>x27;uzviyyet: canlılık, organizma

<sup>1676</sup> istinâd: dayanma

<sup>1677</sup> müfret: aşırı

Tasfiyecilerin sair<sup>1678</sup> Türk lehçelerinden kelime alması da yanlıştır. Çünkü, Türk lehçeleri, (anadili) mevkiinde bulunan kadim<sup>1679</sup> Türkçeden ayrıldıktan sonra, her biri ayrı bir tekamül<sup>1680</sup> istikametini takip etmiştir; gerek savtiyat<sup>1681</sup> gerek şekliyat<sup>1682</sup>, gerek lugaviyat<sup>1683</sup> itibariyle birbirinden uzaklaşmışlardır. Binaenaleyh<sup>1684</sup>, bu lehçelerin kelimelerini lisanımıza sokarsak, İstanbul Türkçesinin güzelliğini bozmuş oluruz. Zaten, bu lehçelerde mevcut olan kelimeler, lisanımızda da bulunduğu için, onlara hiçbir ihtiyacımız da yoktur. Yalnız, Türk medeniyeti tarihi, eski Türk müesseselerini<sup>1685</sup> tarihi bir ba'sü ba'de'l-mevte<sup>1686</sup> mazhar<sup>1687</sup> ederken, bunların isimleri de, ilim tabirleri olarak lisanımıza girecektir. Bu ciheti<sup>1688</sup>, (müstehaselerin<sup>1689</sup> dirilmesi) mahiyetinde<sup>1690</sup> görmemelidir. Çünkü, bu kelimeler, şimdi lügat olarak değil, yalnız ıstılah<sup>1691</sup> olarak lisanımıza gireceklerdir. Bu suretle girmelerinde hiçbir mahzur da yoktur.

Tasfiyecilerin<sup>1692</sup> semai<sup>1693</sup> edatları kıyasi<sup>1694</sup> edatlar sırasına sokarak ve terkip<sup>1695</sup> usulleri icat ederek bunlar vasıtasıyla, yeni kelimeler ibda<sup>1696</sup> etmek istemeleri de yanlıştır. Çünkü, nasıl bir hayvanın yahut nebatın<sup>1697</sup> uzviyetine<sup>1698</sup>, hariç-

```
1678 sâir: başka, diğer
```

<sup>1679</sup> kadîm: eski

<sup>1680</sup> tekâmül: evrim

<sup>1681</sup> savtiyyât: sesbilimi

<sup>1682</sup> şekliyyât: şekil bilgisi

<sup>1683</sup> lugaviyyât: sözlükbilimi

<sup>1684</sup> binâen aleyh: bundan dolayı

<sup>1685</sup> müessese: kurum, kuruluş

<sup>1686</sup> ba'sü ba'de'l-mevt: öldükten sonra dirilme

<sup>1687</sup> mazhar: bir şeyin göründüğü, çıktığı yer

<sup>1688</sup> cihet: yan, taraf

<sup>1689</sup> müstehâse: fosil

<sup>1690</sup> mâhiyyet: bir şeyin aslı, esası

<sup>1691</sup> ıstılâh: tabir, terim

<sup>1692</sup> tasfiye: saflaştırma

<sup>1693</sup> semâ'î: hiçbir kaideye bağlı kalmadan

<sup>1694</sup> kıyâsî: umumi kaideye uygun olan

<sup>1695</sup> terkîb: birleştirme

<sup>1696</sup> ibdâ': yaratma

<sup>1697</sup> nebât: bitki

<sup>1698 &#</sup>x27;uzviyyet: canlılık, organizma

ten yeni bir uzuv idhal<sup>1699</sup> etmemiz, mümkün değilse, lisana yeniden yeniye bir kıyasi edat yahut yeni bir terkip tarzı idhal etmemiz de öylece gayr-ı mümkündür<sup>1700</sup>. Bundan dolayıdır ki (günaydın), (tünaydın) gibi terkipler yeni Türkçede yaşayamadığı gibi, semai edatlarla yapılmış olan tabirler de yaşayamadılar.

Mamafih<sup>1701</sup>, tasfiyecilerin bu ifratlı<sup>1702</sup> inkılapçılığını bir tarafa attıktan sonra da edebiyatta, gerek Osmanlı lisanından atılacak kelimelerin gayet çok olduğunu görürüz. Gerek ilim ıstılahlarında<sup>1703</sup>, hiçbir lüzumları olmadığı hâlde alınmış nice kelimelere rast geliriz. Mesela coşkunluğa (cuşiş) demek lazım mı? Baş ağrısına (suda) demeye bir ihtiyaç var mı? Tıp kamusunu<sup>1704</sup> ele alalım: Kemiğe (azm) başa (res), dişe (sin), sinire (asab) diyen bu kamusta, lisanımıza girmesine hiçbir ihtiyaç bulunmayan nice Arapça ve Acemce kelimeler vardır. (Adale) gibi, (hüceyre) gibi, (protoplazma) gibi Türkçede mukabili<sup>1705</sup> bulunmayan kelimelerin başımızın üstünde yeri vardır. Lisanımıza yeni ıstılahlar getiren bu gibi lafızlara<sup>1706</sup> millî kamusumuz açıktır. Fakat Türkçesi bulunan ve hiçbir hususi mana ile ondan ayrılmayan müteradif<sup>1707</sup> kelimeleri artık lisanımızdan atmalıyız.

4

# $Sigalar^{1708}$ - Edatlar - Terkipler $^{1709}$

Türkçülere göre, bir lisan, başka lisanlardan, kendisinde müteradifi bulunmamak şartıyla, kelimeler alabilmiştir ve alabilir. Fakat hiçbir lisan başka lisanlardan (siga) alamaz. Osmanlıcılara göre Osmanlı lisanı Arap ve Acem lisanlarından kelimelerle beraber sigalar da alır. Mesela (mektup) kelimesi Osmanlıcılara göre, Arapçada (ketb) maddesinden (ism-i mef'ul)dür; manası (yazılmış, ya-

```
1699 idhâl: dâhil etme, içeri sokma
```

<sup>1700</sup> gayr-ı mümkün: olanak dışı

<sup>1701</sup> ma'mâfîh: bununla birlikte

<sup>1702</sup> ifrâtlı: aşırı

<sup>1703</sup> ıstılâh: terim

<sup>1704</sup> kâmûs: sözlük

<sup>1705</sup> mukâbil: karşılık

<sup>1706</sup> lâfz: söz

<sup>1707</sup> müterâdif: eşanlamlı

<sup>1708</sup> sîga: kip, fiilin çekiminden meydana gelen türlü şekillerden her biri

<sup>1709</sup> terkîb: tamlama

zılan)dır. Buna binaen<sup>1710</sup> Osmanlıcılara nazaran (hukuk-ı mektube) yahut (mektup hukuk) tabirlerini lisanımızda kullanabiliriz. Türkçüler, (mektup) kelimesinin bu suretle istimalini<sup>1711</sup> kabul etmezler. Çünkü, (ism-i mef'ul) sigası, Türkçede de mevcuttur: (Mektup) kelimesi ism-i mef'ul olduğu zaman Türkçesi (yazılmış)tır. Demek ki Osmanlıcıların (mektup hukuk) dedikleri şeye biz (yazılmış hukuk) diyebiliriz. O hâlde, (mektup) kelimesinin bir ism-i mef'ul sigası olarak lisanımızda istimaline ihtiyaç yoktur.

Fakat, (mektup) lafzı, ism-i mef'ul sigası olduğu gibi camid<sup>1712</sup> bir isim gibi de kullanılmaktadır. Fransızların (lettre) dedikleri şeye Türk halkı (mektup) adını vermektedir. (Bir mektup yazdım. Bu hafta mektup aldım) cümlelerindeki (mektup) lafzı, işte bu ikinci manayadır. (Mektup)un bu şeklinde siga mahiyeti<sup>1713</sup> yoktur. Bu, alelade bir kelimedir. O hâlde, Osmanlıcada kullanılan bütün Arapça ve Acemce lafızları (siga) ve (kelime) olarak iki kısma ayırabiliriz. Bunlardan siga mahiyetinde olanları derhal lisanımızdan atmalıyız, kelime kısmına dâhil olanları -eğer halk lisanında müteradifleri<sup>1714</sup> yoksa- yeni Türkçeye tereddütsüz kabul etmeliyiz.

Bu umdeye<sup>1715</sup> göre (kâtip) lafzı ism-i fail ve binaenaleyh (yazan) manasına olarak lisanımızda kullanılamaz. Mesela, bu mektubun kâtibi kimdir? denilemez. Fakat, kâtip, (secrétaire) mukabili olarak halk lisanında eskiden beri kullanılmaktadır. Meclis kâtibi, tüccar kâtibi gibi.

Kitabet lafzı<sup>1716</sup> da ne yazmak manasına bir (mastar), ne de (kâtiplik) manasına bir (ism-i mastar) olarak lisanımızda kullanılamaz. Adi bir isim olarak, sabık<sup>1717</sup> (inşa) tabirinin ifade ettiği (composition) mukabili olarak kullanılmaktadır: Kitabet dersi, kitabet imtihanı.

<sup>1710</sup> binâ'en: dayanarak

<sup>1711</sup> isti'mâl: kullanma

<sup>1712</sup> câmid: çekimi ve iştikakı (türesi) olmayan isim veya fiil

<sup>1713</sup> mâhiyyet: bir şeyin aslı, esası

<sup>1714</sup> müterâdif: eşanlamlı

<sup>1715 &#</sup>x27;umde: ilke, prensip

<sup>1716</sup> lâfz: söz

<sup>1717</sup> sâbık: geçen, geçmiş

(Mutasarrıf) lafzı da tasarruftan ism-i fail olduğu zaman bir sigadır. Bu siganın da kullanılmaması iktiza<sup>1718</sup> eder. Mesela (şu tarlanın mutasarrıfı) diyecek yerde (şu tarlada tasarruf sahibi olan adam) demeliyiz. Fakat bu lafız bir sancağın en büyük idare memuruna isim olduğu zaman, artık bir siga<sup>1719</sup> mahiyetini<sup>1720</sup> haiz<sup>1721</sup> değildir, alelade bir isim hâlini almıştır.

Bu misaller gösteriyor ki, Arapçadan ve Acemceden siga mahiyetini haiz hiçbir kelime almayacağız. O hâlde, ıstılah<sup>1722</sup> olarak Arapça yahut Acemce bir kelimeyi kabul ettiğimiz zaman, onun iştikak<sup>1723</sup> etmiş olan bütün lafızları da, beraberce almamalıyız. Mesela şu (iştikak) kelimesini, biz ıstılah olarak kabul etmişiz diye bunun (müştak, müştakkun minh, müştakkat) gibi sigalarını da kullanmamız lazım gelmez. Vakıa<sup>1724</sup>, bazen (kitap, kitabet, kâtip, mektup) gibi aynı maddeden iştikak etmiş birçok kelimeleri lisanımızda kullanmaktayız. Fakat yukarıda da kısmen gösterdiğimiz veçhile, bunların cümlesi eski siga manalarını kaybetmiştir. (Kitap) lafzı, mastar sigası olduğu zaman (yazmak) manasınadır. Kitap kelimesi bu manada olarak lisanımızda asla kullanılmamıştır. Kitap lafzı bir kelime olduğu zaman Fransızca (livre) kelimesinin mukabilidir. İşte, Türkçede ancak bu manada kullanılmaktadır. (Muharrir<sup>1725</sup>) kelimesini rédacteur mukabili olarak kullanabiliriz. Fakat, ism-i mef'ul bünyesiyle yazılması manasında bulunan (muharrer) kelimesini kullanamayız: Mesela (balada<sup>1726</sup> muharrer<sup>1727</sup>) diyemeyiz, (yukarıda yazılan) demeliyiz. (Tahrir) mastarı da kullanılamaz. Fakat, (tahrirat) kelimesi, resmi mektupların hususi ismi olduğundan, cem<sup>1728</sup> sigasında tanınmamak şartıyla kullanılabilir.

<sup>1718</sup> iktizâ': lazım gelme, gerekme

<sup>1719</sup> sîga: kip, fiilin çekiminden meydana gelen türlü şekillerden her biri

<sup>1720</sup> mâhiyyet: bir şeyin aslı, esası

<sup>1721</sup> hâiz: malik, sahip

<sup>1722</sup> ıstılâh: tabir, terim 1723 iştikâk: kökbilgisi, türetme

<sup>1724</sup> vâkıâ: gerçi

<sup>1725</sup> muharrir: yazar

<sup>1726</sup> bâlâ: yukarı

<sup>1727</sup> muharrer: yazılı

<sup>1728</sup> cem': çoğul

Bir kelimenin cem şekli de, kelime değil, sigadır. Binaenaleyh<sup>1729</sup>, Arapça, Acemce cem sigaları da lisanımızda kullanılamaz. Binaenaleyh (zabitan), (zubbat) gibi sigalar, yeni Türkçeye giremez. Türkçenin kendisine mahsus cem sigası, (1er) edatıyla yapılır. O hâlde lisanımızda (zabit)in cemi, yalnız (zabitler)dir.

Mamafih<sup>1730</sup>, bazı Arapça ve Acemce cemler vardır ki, lisanımızda cem manasını, binaenaleyh siga mahiyetini kaybetmişlerdir. Yukarıdaki (tahrirat) kelimesi bu kabilden<sup>1731</sup> olduğu gibi, ahlak, talebe, amele, edebiyat, yâran, evlat gibi birçok tabirler bu kadroya dâhildir. Bu kelimelerin lisanımızda, cem sigasında olmadıklarının bir delili de, Türkçenin (ler) edatıyla cemlenebilmeleridir: Ahlaklar, talebeler, ameleler, edebiyatlar, yâranlar, evlatlar, tahriratlar gibi.

2. Bir lisan, başka lisanların yalnız sigalarını değil, edatlarını da alamaz. Çünkü, bir kelimenin gerek başına dâhil, gerek sonuna lahik<sup>1732</sup> olan edatlar da onu siga mahiyetine sokarlar.

Lisaniyat<sup>1733</sup> ilminde gerek sigalara, gerek hususi bir manayı haiz bir edat ilavesiyle manası değişmiş olan edatlı lafızlara<sup>1734</sup> (morfem) namı verilir. Demek ki, hiçbir lisan başka lisanlardan (morfemler) alamaz diyecek olursak, bu sözle hem sigaların<sup>1735</sup>, hem de edatların bir lisandan başka bir lisana giremeyeceğini anlatmış oluruz.

Zaten, Arapçadan ve Acemceden alacağımız bütün edatların Türkçede mukabilleri<sup>1736</sup> vardır: (hem-dert=dertdaş), (hem-fikir=fikirdaş), (tac-dar=taçlı), (daniş-mend=danişli), (sitem-kâr=sitemci) gibi. Bunların, mutlaka Türkçelerini kullanmak iktiza<sup>1737</sup> eder.

<sup>1729</sup> binâen aleyh: bundan dolayı

<sup>1730</sup> ma'mâfîh: bununla birlikte

<sup>1731</sup> kâbil: olan, olabilir

<sup>1732</sup> lâhik: eklenen

<sup>1733</sup> lisâniyyât: dil ilimi

<sup>1734</sup> lâfz: söz

<sup>1735</sup> sîga: kip, fiilin çekiminden meydana gelen türlü şekillerden her biri

<sup>1736</sup> mukâbil: karşılık

<sup>1737</sup> iktizâ': lazım gelme, gerekme

Mamafih<sup>1738</sup> (hükümdar, hemşire, pergâr) gibi kelimede; iştikak<sup>1739</sup> usulüyle bulacağımız (dar, hem, kâr) edatları edatlıktan çıkmışlar, kelimenin içinde erimişlerdir. Binaenaleyh<sup>1740</sup>, şu (hükümdar, hemşire, pergâr) kelimelerin de, artık (morfem) mahiyeti<sup>1741</sup> kalmamıştır. Bunlar da, lisani vicdan nazarında, sair<sup>1742</sup> isimler gibi camid<sup>1743</sup> kelimeler mahiyetine<sup>1744</sup> girmişlerdir.

Acemceden müstesna<sup>1745</sup> olarak, yalnız üç edat, halk lisanına girmiştir: Bunlardan biri gerçekten edat olan nisbet (i)sidir. Diğerleri esasen isim oldukları hâlde, halkımızın lisanında edat hâline düşen (hane) ve (name) lafızlarıdır.

- (i) edatı, evvela, hususi renkleri ifade eden sıfatların sonlarında görülür: Patlıcanî, demirî, gümüşî, kurşunî, portakalî, samanî ilh<sup>1746</sup>.
- (i) edatı saniyen<sup>1747</sup>, Türk musikisinde her kabilenin hususi nağmesine, hususi marşına verilen isimlerde görülür: Türkmanî, Varsağî, Bayatî, Karcıharî (Karaçar), Türkî gibi bu iki nevi<sup>1748</sup> misallerde gördüğümüz (i) edatı Türkçe bir edat hükmüne geçmiştir. Bunun bariz delili, Türkçe kelimelere lahik<sup>1749</sup> olabilmesidir. Fakat (i) edatı bu iki dairenin haricinde kullanıldığı zaman, Türkçe değildir. O hâlde, o gibi tabirleri kullanmayarak Türkçe mukabillerini aramalıyız:

Mesela (edebî hafta) yerine (edebiyat haftası) diyebiliriz. (Hayatî mesele) yerine (hayat meselesi) diyebiliriz. (Ser-kitabi)ye (baş kitapçı) diyebiliriz. (Cebrî)ye (cebirci), (heyetiyyun)a (heyetçiler) diyebiliriz.

<sup>1738</sup> ma'mâfîh: bununla birlikte

<sup>1739</sup> iştikâk: kökbilgisi, türetme

<sup>1740</sup> binâen aleyh: bundan dolayı

<sup>1741</sup> mâhiyyet: bir şeyin aslı, esası

<sup>1742</sup> sâir: başka, diğer

<sup>1743</sup> câmid: çekimi ve iştikakı (türesi) olmayan isim veya fiil

<sup>1744</sup> mâhiyyet: bir şeyin aslı, esası

<sup>1745</sup> müstesnâ: ayrı

<sup>1746</sup> ilh.: "ilâ-âhir" sözünün kısaltması

<sup>1747</sup> sâniyen: ikinci olarak

<sup>1748</sup> nev'î: çeşitle, cinsle sınıfla ilgili

<sup>1749</sup> lâhik: eklenen

Bu gibi suretlerle (i) edatının istimalini<sup>1750</sup> azaltmakla beraber; maatteessüf<sup>1751</sup> en esaslı umdemize<sup>1752</sup> ve kaidemize muhalif olarak; birçok ıstılahlarda<sup>1753</sup> bu edatı kabul etmek ıztırarındayız<sup>1754</sup>. Türkçülük yeni Türkçeye güçlük çıkaran bütün mukavemetleri<sup>1755</sup> kırdığı hâlde bu küçük edat karşısında consession yapmaya mecbur oldu. Mesela, tabiî hadiselere tabiat hadiseleri diyebiliriz. Fakat şu hadise tabiîdir, yahut değildir demek icap edince (i) edatının büsbütün atılamayacağını itirafa mecburuz. Marazî, içtimai, ruhî, hayatî, bünyevî ilh<sup>1756</sup> gibi kelimeler de aynıyla bu (tabiî) kelimesi gibidir. Mamafih<sup>1757</sup>, mademki bu edat, iki nevi kelimelerde Türkçe bir edat hükmüne geçmiştir; onu sair kelimelerde de -bilhassa ıstılah oldukları zaman- kullanmak caiz olabilir. (Hane) lafzını<sup>1758</sup>: yazıhane, yemekhane, yatakhane gibi tabirlerde ve (name) lafzını yıldızname, Oğuzname gibi tabirlerde görüyoruz. Lüzumuna mebni<sup>1759</sup> bu lafızlar da Türkçe edatlar arasına idhal<sup>1760</sup> edilir ise lisanımız zenginleşir.

Bir lisan başka lisanlardan sigalar<sup>1761</sup> ve edatlar alamadığı gibi terkip<sup>1762</sup> kaideleri de alamaz. Halbuki, eski Osmanlı lisanında Arapçanın, Acemcenin her türlü terkipleri mevcuttu: İzafi<sup>1763</sup> terkip, tavsifi<sup>1764</sup> terkip.

Terkipler de, sigalar ve edatlar gibi, (morfem) kadrosuna dâhildir. Her lisanda gerek muzafunileyh<sup>1765</sup> ve gerek muzaf<sup>1766</sup> birer morfemdirler, sıfat da, mev-

```
1750 isti'mâl: kullanma
```

<sup>1751</sup> maa't-teessüf: yazık ki

<sup>1752 &#</sup>x27;umde: ilke, prensip

<sup>1753</sup> ıstılâh: terim

<sup>1754</sup> ıztırâr: mecburiyet, ihtiyaç

<sup>1755</sup> mukâvemet: dayanma, direniş

<sup>1756</sup> ilh: "ilâ-âhir" sözünün kısaltması

<sup>1757</sup> ma'mâfîh: bununla birlikte

<sup>1758</sup> lâfz: söz

<sup>1759</sup> mebnî: yapılmış, kurulmuş

<sup>1760</sup> idhâl: dâhil etme, içeri sokma

<sup>1761</sup> sîga: kip, fiilin çekiminden meydana gelen türlü şekillerden her biri

<sup>1762</sup> terkîb: birleştirme

<sup>1763</sup> izâfî: isim takımıyla ilgili

<sup>1764</sup> tavsîfî: niteleme ile ilgili

<sup>1765</sup> muzâfun-ileyh: tamlayan

<sup>1766</sup> muzâf: belirtilen, başka bir isme katılmış ve onu tamamlamış olan isim

suf<sup>1767</sup> da birer morfemdirler. O hâlde, başka lisanlardan terkip alınmaması hakkındaki asli kaidenin bir ferinden<sup>1768</sup> ibarettir.

Türkçede izafi ve tavsifi terkiplerin her nevi<sup>1769</sup> bulunduğu için, Arapça ve Acemce terkiplere hiçbir ihtiyaç yoktur. Eski Osmanlı edipleri ve âlimleri bu terkipleri bir ihtiyaç sevkiyle almamışlardır. Onların nazarında Arapça ile Acemce lisan olarak Türkçeden güzel oldukları gibi, Arapça ve Acemcenin kelimeleri, sigaları, edatları ve terkipleri de Türkçeninkilerden daha güzeldir.

Hâlbuki hiçbir lisana objektif olarak diğer lisanlardan daha güzeldir denilemez: Her lisanın kendisine mahsus bir güzelliği vardır. Her millet, subjektif olarak kendi lisanını daha güzel görür. Evet, Arapça güzel bir lisandır, Farisî de güzel bir lisandır. Fakat, bu lisanlar, en ziyade kendi milletlerine güzel görünür. Bizim için de en güzel görünen lisan Türkçedir. Kelimelerin, sigaların<sup>1770</sup>, edatların, terkiplerin güzelliği kendi lisanlarına nispetledir. Bunlar ancak kendi lisanları içinde güzeldirler. Arapça bir kelime, Arabî bir cümle içinde güzel olduğu gibi, Acemce bir terkip de Farisî bir cümle içinde güzel görünür. Bir kadının gayet güzel olan gözlerini yahut burnunu başka bir kadının simasına nakledinîz. Bunları orada çirkin görürsünüz. Bunun gibi, her lisanın kelimeleri ve terkipleri de, cümleleri içinde ne kadar güzelse başka lisanların cümleleri içinde de o kadar çirkindir.

# İstitrad<sup>1771</sup>:

Türkçülüğün Tarihi, mebhasında<sup>1772</sup>, tasfiyecilerin<sup>1773</sup> halk lisanına geçmiş olan Arapça ve Acemce kelimeleri de Türkçeden çıkarmak istediklerini yazmıştım. Dün Fuat Raif Bey'le bu hususa dair tekrar görüştük. Tasfiyecilerin lideri mevkiinde bulunan mumaileyh<sup>1774</sup>, halk lisanına geçmiş olan Arapça ve Acemce kelimelerin

<sup>1767</sup> mevsûf: belirtilen

<sup>1768</sup> fer': şube, bölüm

<sup>1769</sup> nev'î: çeşitle, cinsle sınıfla ilgili

<sup>1770</sup> sîga: kip, fiilin çekiminden meydana gelen türlü şekillerden her biri

<sup>1771</sup> istitrâd: asıl mevzudan olmayıp, münasebeti gelmişken söylenen söz

<sup>1772</sup> mebhas: bab, fasıl

<sup>1773</sup> tasfiye: saflaştırma

<sup>1774</sup> mûmâ-ileyh: adı geçen

Türkçe sayılması hususunda bizimle hiçbir ihtilafı<sup>1775</sup> olmadığını ve aramızdaki ihtilafın edatlara münhasır<sup>1776</sup> olduğunu söyledi. Yukarıda izah ettiğim veçhile; yeni Türkçecilere nazaran, Türkçenin kıyasi<sup>1777</sup> edatlarıyla istenildiği kadar, yeni kelimeler ibda<sup>1778</sup> edilebilir. Fakat, semai<sup>1779</sup> edatlarıyla yeni kelimeler yapılamaz. Fuat Raif Bey, kendisinin bu fikre şiddetle muhalif olduğunu edatlarda (semai, kıyasi) tasnifini tanımadığını, Türkçenin her türlü edatlarıyla yeni kelimeler yapılabildiği gibi, Kırgızcadan, Özbekçeden, Tatarcadan alınacak yahut büsbütün yeniden yaratılacak edatlarla da yeni kelimeler ibda olunabileceğini söyledi. Hatta Farisîdeki nisbet (i)sine mukabil olarak (ki, gı) edatını icada taraftar olduğunu mesela, (hayatî) sıfatı yerine (hayatkı), (edebî) sıfatı yerine (edebki) kelimelerini kullanmak mümkün bulunduğunu beyan etti. O hâlde, yukarılarda (tasfiyecilik) hakkında yazdığım şeyleri bu beyanata nazaran tashih<sup>1780</sup> etmek lazım gelir.

5

# Yeni Türkçenin Harslaştırılması<sup>1781</sup> ve Tehzibi<sup>1782</sup>

Bazıları, yeni Türkçeyi yalnız menfi<sup>1783</sup> umdelere<sup>1784</sup> malik<sup>1785</sup> zannederler: Lisanımızda, Osmanlı edebiyatının soktuğu fazla ve muzır<sup>1786</sup> birçok lafızlar<sup>1787</sup>, sigalar, terkipler, edatlar var. Yeni Türkçe, yalnız bu fazla unsurların lisanımızdan çıkarılmasıyla meydana gelemez. Bu hedef yeni Türkçenin yalnız menfi gayesidir. Yeni Türkçenin müspet<sup>1788</sup> gayeleri de vardır. Çünkü, eski Osmanlıcanın hastalığı yalnız fazla lafızları, sigaları, kelimeleri, edatları havi<sup>1789</sup> olma-

<sup>1775</sup> ihtilâf: ayrılık

<sup>1776</sup> münhasır: sınırlanmış, yalnız bir kimseye veya bir şeye mahsus olan

<sup>1777</sup> kıyâsî: umumi kaideye uygun olan

<sup>1778</sup> ibdâ': yaratma, yeni ve güzel bir eser meydana getirme

<sup>1779</sup> semâ'î: hiçbir kaideye bağlı kalmadan

<sup>1780</sup> tashîh: düzeltme

<sup>1781</sup> hars: kültür

<sup>1782</sup> tehzîb: ıslah etme, düzeltme

<sup>1783</sup> menfî: olumsuz

<sup>1784 &#</sup>x27;umde: ilke, prensip

<sup>1785</sup> mâlik: sahip

<sup>1786</sup> muzirr: zarar veren, zararlı

<sup>1787</sup> lâfz: söz

<sup>1788</sup> müsbet: olumlu, pozitif

<sup>1789</sup> hâvî: ihtiva eden, içine alan

sından ibaret değildi. Hastalık bundan ibaret olsaydı, bu fazla unsurları atmakla lisanımızı kolayca tedaviye muvaffak olabilirdik. Hâlbuki eski Osmanlıcanın ikinci bir hastalığı da birçok kelimelerinin eksik bulunmasıydı. Türkçülüğün zuhuruna<sup>1790</sup> kadar, lisanımızda manalı ve vuzuhlu<sup>1791</sup> olarak felsefi bir makale yazılamaması, edebiyatta da muhallidelerden<sup>1792</sup> hiçbirinin vazıh<sup>1793</sup> ve doğru tercümesinin yapılamaması bu eksikliğin canlı delilleridir.

O hâlde, lisanımızın tam bir tedavisi, bu eksik kelimelerin aranıp bulunmasıyla ve lisani uzviyetimizde<sup>1794</sup> yerli yerine konulmasıyla kaimdir<sup>1795</sup>. İşte, yeni Türkçenin müspet<sup>1796</sup> gayesi bundan ibarettir.

Yazı lisanımızda eksik olan kelimeler iki kısımdır: (1) - Millî tabirlerdir. İstanbul'da ve Anadolu'da kullanılan birçok tabirler, hususi terkipler, galisizmler<sup>1797</sup> ve cümleler vardır ki yazı lisanımıza henüz girmemiştir. Hâlbuki lisanımızın millî zenginliğini, bedii<sup>1798</sup> hazinelerini bunlar teşkil eder. Her şehrin muallimleriyle Türk Ocakları ve Etnografi Müzesi bu hususi tabirleri toplamaya çalışırsa, bunlardan birçoğunu elde etmek mümkün olur. Halk kitaplarında, halk masallarıyla halk şiirlerinde ve darb-1 mesellerde<sup>1799</sup> bu gibi tabirlere ve lisani hususiyetlere çok tesadüf edilir. Bilhassa (Dede Korkut) kitabından bu nokta-i nazardan<sup>1800</sup> çok istifade edebiliriz. Çünkü bu kitap Oğuzların (İlyada)sı mahiyetindedir<sup>1801</sup>. Ve lisanı da eski Oğuzcadır. Demek ki bize mahsus Türkçenin anasıdır. Bu kitap, hiç tahrife<sup>1802</sup> uğratılmaksızın, yeni imla ile muntazam ve okunaklı bir şekilde

1790 zuhûr: görünme, meydana çıkma

1791 vuzûh: ifadede açıklık

1792 muhallide: devamlı, sürekli kılan, ebedileştiren

1793 vâzıh: açık

1794 'uzviyyet: canlılık, organizma

1795 kâim: ayakta duran; birinin yerini tutan, birinin yerine geçen

1796 müsbet: olumlu, pozitif

1797 galisizm: Fransızcanın dil özelliklerinin Fransızca olmayan dillerdeki lügat ve söz dizimine adapte edilmesi.

1798 bedî'î: güzel, güzellik

1799 darb-1 mesel: atasözleri

1800 nokta-i nazar: görüş, bakış açısı

1801 mâhiyyet: bir şeyin aslı, esası

1802 tahrîf: harflerinin yerini değiştirme, bozma, kalem oynatma, değiştirme; bir ibarenin manasını değiştirme

yeniden tab<sup>1803</sup> olunsa, yeni Türkçemizin zengin bir hazinesi olacaktır. Başka Türk lehçeleriyle yapılacak mukayeseler de, bize Türk şivesinin birtakım müşterek hususiyetlerini gösterebilir. Mesela, Orhon kitabesinde (işimi, gücümü kime vereyim?), (ilim törem hani?), (begli bodunlu) gibi tabirler görüyoruz.

Bu tabirlerin birincisi hâlâ lisanımızda (iş güç) suretinde kullanılmaktadır. İkincisinin tarzında birçok tabirlere rast geliriz: (oymağımız, töremiz), (yurdumuz, ocağımız), (evimiz, barkımız), (soyumuz, sopumuz) gibi. Üçüncüsüne benzeyen tabirlerimiz de şunlardır: (irili ufaklı; büyüklü küçüklü)

Bunlardan başka, Kırgız Kazakların (Manas) destanı ve sair Türk şubelerinin masallarıyla şiirleri bize Türk lehçelerinin müşterek ve hususi şivelerini gösterebilir.

(2) Yazı lisanımızda eksik olan kelimelerin ikinci kısmı beynelmilel<sup>1804</sup> kelimelerdir. Bir millet hangi medeniyet zümresine, hangi beynelmileliyete<sup>1805</sup> mensupsa, onun bütün ilmi mefhumlarını<sup>1806</sup>, felsefi görüşlerini, edebî hayallerini ve şiiri duygularını ifade edecek hususi kelimelere malik<sup>1807</sup> olması da lazımdır. Türkler, şimdi Avrupa medeniyetine kati bir surette girmeye azmettiklerinden, bütün Avrupai mefhumları ve manaları ifade edecek yeni kelimelere muhtaçtırlar.

Bu kelimelerin lisanımızda vücuda gelmesi için, ne yapmalı? Bunun için en feyizli<sup>1808</sup> çare, Avrupa lisanlarında yazılmış olan bütün edebî muhallidelerle<sup>1809</sup> ilmi ve felsefi monografilerin yeni Türkçeye birinci derecedeki üslupçular vasıtasıyla, büyük bir itina ile tercüme edilmesidir. Bu tercümelerle beraber, yeni Türkçeye birçok kelimeler ve ifade tarzları girdikten maada<sup>1810</sup>, birçok lisani incelikler ve seyyaliyetler<sup>1811</sup>, sarfî<sup>1812</sup> aletler ve uzuvlar, nahvi<sup>1813</sup> mekanizmalar ve

```
1803 tab': kitap basma
```

<sup>1804</sup> beyne'l-milel: milletlerarası

<sup>1805</sup> beyne'l-mileliyet: milletlerarasılık

<sup>1806</sup> mefhûm: kavram

<sup>1807</sup> mâlik: sahip

<sup>1808</sup> feyizli: verimli

<sup>1809</sup> muhallide: devamlı, sürekli kılan, ebedileştiren

<sup>1810</sup> mâ-'adâ: başka, fazla

<sup>1811</sup> seyyâl: akıcı

<sup>1812</sup> sarfî: gramerle, dilbilgisi ile ilgili

<sup>1813</sup> nahvî: söz dizimiyle ilgili

teşkilatlar, hissî ve sırrî<sup>1814</sup> manaları ifade edecek yeni kabiliyetler de girecektir. Bu suretle, yeni Türkçe, hem en yüksek düşünüşleri hem de en samimi ve orijinal duyuşları anlatmaya muktedir bir tercüman olacaktır.

Tercüme esnasında, memleketimizce büsbütün yeni olan birçok mefhumlara<sup>1815</sup> ve manalara tesadüf edileceğinden, bunlar için mukabiller bulmak lazım gelecek: Bunun için ne yapmalı?

Evvela, bu manaların kelimeleri yazı lisanımızda yok olsa da, konuşma dilimizde belki vardır. Hayvan, nebat<sup>1816</sup>, eşya, alet isimleri lisanımızda çoktur. Coğrafi vaziyetleri ifade edecek kelimelerse, gayet çoktur. Samimi duyguları sezdirecek hissî kelimelerimiz de epeyce vardır. Demek ki ıstılahlar<sup>1817</sup> ve yeni manalar için, ibtida<sup>1818</sup> halk diline müracaat etmemiz lazım gelir.

Bu vasıtaya müracaattan sonra da bulamadığımız yeni manalar kalırsa o zaman, Türk edatları, sigaları<sup>1819</sup> ve terkip kaideleriyle yeni kelimeler ibdaına<sup>1820</sup> çalışmalıyız. Bu vasıta da kifayet etmezse, o zaman bi-z-zarure<sup>1821</sup> Arapça ve Acemceye müracaat ederek bunlardan yeni kelimeler alırız. Fakat şu şartla ki, alacağımız kelimeler, terkip hâlinde bulunmamalı, tek kelime hâlinde olmalıdır. Mesela, evvelce (ilm-i menafiü'l-a'za) denilen fizyolocyaya, şimdi, tek kelime ile (gariziyat<sup>1822</sup>) deniliyor. Bunun gibi, ilmü'l-arza (arziyat<sup>1823</sup>) ilm-i hayata (hayatiyat<sup>1824</sup>), ilmü'r-ruha (ruhiyat<sup>1825</sup>) deniliyor. Bugün, Arapça (yat) edatıyla, bütün yeni ilimlere kolayca isimler takabiliriz: Asuriyat, Mısriyat, cümudiyat ilh<sup>1826</sup>.

<sup>1814</sup> sırrî: gizemli

<sup>1815</sup> mefhûm: kavram

<sup>1816</sup> nebât: bitki

<sup>1817</sup> ıstılâh: tabir, terim

<sup>1818</sup> ibtidâ': ilkin, en önce

<sup>1819</sup> sîga: kip, fiilin çekiminden meydana gelen türlü şekillerden her biri

<sup>1820</sup> ibdâ': yaratma, yeni ve güzel bir eser meydana getirme

<sup>1821</sup> bi'z-zarûre: ister istemez

<sup>1822</sup> garîziyyât: fizyoloji

<sup>1823</sup> arziyât: jeoloji, yer bilim

<sup>1824</sup> hayatiyyât: biyoloji

<sup>1825</sup> rûhiyyât: psikoloji, ruhbilim

<sup>1826</sup> ilh.: "ilâ-âhir" sözünün kısaltması

Bununla beraber, bazı ecnebi kelimeleri aynen kabul etmemiz de lazımdır. Bunlar da iki kısımdır: Birinci kısmı, bir millete yahut bir devre yahut bir mesleğe mahsus hususi haletleri<sup>1827</sup> ifade eden kelimelerdir ki bunlar hiçbir lisana tercüme edilmemiş, bütün lisanlar tarafından aynen kabul edilmiştir. Feodalizm, şövalyelik, Rönesans, reform, jakobenlik, sosyalizm, Bolşeviklik, aristokrat, demokrat, diplomat, tiyatro, roman, klasik, romantik, dekadan ilh.

İkinci kısmı, sınai<sup>1828</sup> tekniklere ait her türlü alet, makine, eşya isimleridir. Bunlar ekseriyetle doğrudan doğruya halk tarafından alınır ve bunlar da sair<sup>1829</sup> milletler tarafından aynen kabul edilmiş, tercümelerine çalışılmamıştır: Vapur, şömendöfer, telgraf, telefon, tramvay, gramofon vesaire gibi.

Yeni Türkçenin asri<sup>1830</sup> bir lisan olması için, yapılması lazım gelen bir iş daha vardır. (Fransızcadan – Türkçeye) kamus<sup>1831</sup> kitaplarını tetkik edince görürüz ki Fransızca kelimelerin her manası için Türkçeden birkaç misal gösteriliyor. Hâlbuki, her mana için yalnız bir kelimemizin bulunması kâfidir. Mukabillerin böyle çok olması, ilk nazarda lisanımızın zengin olduğuna delalet eder. Hâlbuki iş öyle değildir. Kamusun başka sahifelerindeki başka kelimelere bakacak olursanız yine aynı kelimeleri görürsünüz. Bu suretle, bir Türkçe kelimenin birçok Fransızca kelimeye karşılık sayıldığını görürsünüz. Bundan anlaşılıyor ki Fransızca kelimelerin lisanımızda tam, muayyen<sup>1832</sup>, vazıh<sup>1833</sup> karşılıkları yoktur.

Aynı zamanda herhangi bir lisanın mükemmeliyeti de her kelimesinin yalnız bir manaya ve her manasının da yalnız bir kelimeye malik<sup>1834</sup> olmasıyla vücuda gelir. O hâlde, yeni Türkçeyi her kelimesi yalnız bir manaya delalet edecek ve her manası da yalnız bir tek kelimeye malik olacak hâle sokmalıyız. Avrupa lisanları birbirinden kolayca tercüme yapabilirler. Çünkü İngiliz, Alman, Rus, İtalyan ilh lisanlarının her kelimesi Fransızcanın bir tek kelimesine tekabül edercesine, bu

<sup>1827</sup> hâlet: durumlar, hâller

<sup>1828</sup> sınâ'î: sanatla ilgili

<sup>1829</sup> sâir: başka, diğer

<sup>1830 &#</sup>x27;asrî: çağdaş, zamana uygun

<sup>1831</sup> kâmûs: sözlük

<sup>1832</sup> mu'ayyen: belli, belirli

<sup>1833</sup> vâzıh: açık

<sup>1834</sup> mâlik: sahip

lisanlar arasında bir tenazur<sup>1835</sup> husule<sup>1836</sup> gelmiştir. İşte, biz de yeni Türkçeye bu şekli vermeye çalışmalıyız. Bu esas üzerine bir Türk kamusu<sup>1837</sup> ve bir de Türkçeden Fransızcaya ve Fransızcadan Türkçeye kamuslar vücuda getirmeliyiz.

Yapılacak Türk kamusunda kelimelerin (Türkçe, Arapça ve Farisî) olduklarını göstermek doğru olamaz. Çünkü bir milletin kamusuna giren kelimeler artık o milletin millî lisanına mal olmuştur. Bu kelimelerin ne suretle teşekkül ettikleri yalnız, iştikaklarını<sup>1838</sup> gösteren ve [] muterize<sup>1839</sup> dâhiline alınan muhtasar<sup>1840</sup> formüllerle anlatılır. Yeni Türkçenin yazılacak yeni sarfından<sup>1841</sup> da Arapçanın ve Acemcenin sarf ve nahiv<sup>1842</sup> kaideleri çıkarılarak, kitabın sonundaki (iştikak<sup>1843</sup>) kısmına konulmalıdır.

Yeni Türkçe, evvela lisanımızı lüzumsuz Arapça ve Acemce tabirlerle terkiplerden temizlemekle, saniyen<sup>1844</sup> ona henüz vücutlarından haberimiz olmayan millî tabirleri ve ifade tarzlarını ve salisen<sup>1845</sup>, henüz malik olmadığımız için ibdaına<sup>1846</sup> mecbur bulunduğumuz beynelmilel<sup>1847</sup> kelimeleri ilave etmekle husule<sup>1848</sup> gelecektir. Bu üç ameliyeden<sup>1849</sup> birincisine (temizleme) ikincisine (harslaştırma<sup>1850</sup>) üçüncüsüne (tehzib) namlarını verebiliriz.

<sup>1835</sup> tenâzur: birbirinin karşısında olma

<sup>1836</sup> husûl: üreme, türeme, çıkma

<sup>1837</sup> kâmûs: sözlük

<sup>1838</sup> iştikâk: kökbilgisi, türetme

<sup>1839</sup> mu'terize: parantez ()

<sup>1840</sup> muhtasar: kısaltılmış

<sup>1841</sup> sarf: gramer

<sup>1842</sup> nahiv: sentaks

<sup>1843</sup> iştikâk: türeme

<sup>1844</sup> sâniyen: ikinci olarak

<sup>1845</sup> sâlisen: üçüncü olarak

<sup>1846</sup> ibdâ': yaratma, yeni ve güzel bir eser meydana getirme

<sup>1847</sup> beyne'l-milel: milletlerarası

<sup>1848</sup> husûl: üreme, türeme, çıkma

<sup>1849 &#</sup>x27;ameliye: uygulama

<sup>1850</sup> hars: kültür

6

# Lisani Türkçülüğün Umdeleri<sup>1851</sup>

Şimdi burada lisani Türkçülüğün umdelerini sıralayalım:

- (1) Millî lisanımızı vücuda getirmek için, Osmanlı lisanını hiç yokmuş gibi bir tarafa atarak, halk edebiyatına temel vazifesini gören Türk dilini aynıyla kabul edip İstanbul halkının ve bilhassa İstanbul hanımlarının konuştukları gibi yazmak.
- (2) Halk lisanında Türkçe müteradifi<sup>1852</sup> bulunan Arabî ve Farisî kelimeleri atmak, tamamıyla müteradif olmayıp küçük bir nüansa malik<sup>1853</sup> olanları lisanımızda muhafaza etmek
- (3) Halk lisanına geçip lafzen<sup>1854</sup> yahut manen<sup>1855</sup> galatat<sup>1856</sup> namını alan Arapça ve Acemce kelimelerin tahrif<sup>1857</sup> olunmuş şekillerini Türkçe addetmek ve imlalarını da yeni telaffuzlarına uydurmak.
- (4) Yerlerine yeni kelimeler kaim<sup>1858</sup> olduğu için, müstehase<sup>1859</sup> hâline gelen eski Türkçe kelimeleri diriltmeye çalışmamak.
- (5) Yeni ıstılahlar<sup>1860</sup> aranacağı zaman ibtida<sup>1861</sup> halk lisanındaki kelimeler arasında aramak, bulunmadığı takdirde, Türkçenin kıyasi<sup>1862</sup> edatlarıyla ve kıyasi terkip<sup>1863</sup> ve tasrif<sup>1864</sup> usulleriyle yeni kelimeler ibda<sup>1865</sup> etmek, buna da imkân

1851 'umde: ilke, prensip

1852 müterâdif: eşanlamlı

1853 mâlik: sahip

1854 lâfzen: kelimenin söylenişine, yapısına göre, yazılı olmayarak

1855 ma'nen: anlam bakımından

1856 galatât: yanlışlar, yanılmalar

1857 tahrîf: harflerinin yerini değiştirme, bozma, kalem oynatma, değiştirme; bir ibarenin manasını değiştirme

1858 kâim: ayakta duran; birinin yerini tutan, birinin yerine geçen

1859 müstehâse: taşıl, fosil

1860 ıstılâh: tabir, terim

1861 ibtidâ': ilkin, en önce

1862 kıyâsî: işlek, kurallı

1863 terkîb: birleştirme

1864 tasrîf: çekim

1865 ibdâ': yaratma, yeni ve güzel bir eser meydana getirme

bulunmadığı surette Arapça ve Acemce terkipsiz olmak şartıyla yeni kelimeler kabul etmek ve bazı devirlerin ve mesleklerin hususi ahvalini gösteren kelimelerle tekniklere ait alet isimlerini ecnebi lisanlardan aynen almak.

- (6) Türkçede Arap ve Acem lisanlarının kapitülasyonları ilga<sup>1866</sup> olunarak, bu iki lisanın ne sigaları ne edatları ne de terkipleri lisanımıza idhal<sup>1867</sup> olunmamak.
- (7) Türk halkının bildiği ve kullandığı her kelime Türkçedir, halk için munis<sup>1868</sup> olan ve suni olmayan her kelime millîdir. Bir milletin lisanı, kendisinin cansız cezirlerinden<sup>1869</sup> değil, canlı tasarruflarından terekküp<sup>1870</sup> eden canlı bir uzviyettir<sup>1871</sup>.
- (8) İstanbul Türkçesinin savtiyatı<sup>1872</sup>, şekliyatı<sup>1873</sup> ve lugaviyatı<sup>1874</sup>, yeni Türkçenin temeli olduğundan, başka Türk lehçelerinden ne kelime, ne siga<sup>1875</sup> ne edat, ne de terkip kaideleri alınamaz. Yalnız, mukayese tarikiyle<sup>1876</sup> Türkçenin cümle teşkilatına ve hususi tabirlerdeki şivesine nüfuz için bu lehçelerin derin bir surette tetkikine ihtiyaç vardır.
- (9) Türk medeniyetinin tarihine dair eserler yazıldıkça, eski Türk müesseselerinin<sup>1877</sup> isimleri olmak hasebiyle, çok eski Türkçe kelimeler, yeni Türkçeye girecektir. Fakat bunlar ıstılah<sup>1878</sup> mevkiinde kalacaklarından, bunların

<sup>1866</sup> ilgâ': lağvetme, kaldırma, bozma

<sup>1867</sup> idhâl: dâhil etme, içeri sokma

<sup>1868</sup> mûnis: alışılmış

<sup>1869</sup> cezr: kök, asıl

<sup>1870</sup> terekküp: kurulmak

<sup>1871 &#</sup>x27;uzviyyet: canlılık, organizma

<sup>1872</sup> savtiyyât: sesbilimi, fonetik

<sup>1873</sup> şekliyyât: şekil bilgisi, morfoloji

<sup>1874</sup> lugaviyyât: sözlük bilimi, leksikoloji

<sup>1875</sup> sîga: kip, fiilin çekiminden meydana gelen türlü şekillerden her biri

<sup>1876</sup> tarîk: yol

<sup>1877</sup> müessese: kurum, kuruluş

<sup>1878</sup> ıstılâh: tabir, terim

hayata avdeti<sup>1879</sup>, müstehaselerin<sup>1880</sup> dirilmesi mahiyetinde<sup>1881</sup> telakki<sup>1882</sup> olunmamalıdır.

- (10) Kelimeler delalet<sup>1883</sup> ettikleri manaların tarifleri değil, işaretleridir. Kelimelerin manaları iştikaklarını<sup>1884</sup> bilmekle anlaşılmaz.
- (11) Yeni Türkçenin bu esaslar dâhilinde bir kamusuyla<sup>1885</sup> bir de sarfı<sup>1886</sup> vücuda getirilmeli ve bu kitaplarda yeni Türkçeye girmiş olan Arapça ve Acemce kelimelerin ve tabirlerin bünyelerine ve terkip tarzlarına ait malumat, lisanın fizyoloji kısmına değil, müstehasat<sup>1887</sup> ve intisaliyat<sup>1888</sup> bahsi olan (iştikak<sup>1889</sup>) kısmına idhal<sup>1890</sup> edilmelidir.

# İKİNCİ MEBHAS<sup>1891</sup> BEDİİ<sup>1892</sup> TÜRKÇÜLÜK

1

# Türklerde Bedii Zevk

Eski Türklerde bedii zevk çok yüksekti. Turfan'da keşfedilen mermer heykeller, hiç de Yunan heykellerinden aşağı değildir. Tolinîlerle İhşidîlerin, Selçuk Türklerinin, Harezm Türklerinin, İlhanîlerin, Timurîlerin, Osmanlıların, Akkoyunlu ve Karakoyunlu Türklerinin Mısır'da, Irak'ta, Suriye'de, Anadolu'da,

<sup>1879 &#</sup>x27;avdet: geri gelme, dönme

<sup>1880</sup> müstehâse: taşıl, fosil

<sup>1881</sup> mâhiyyet: bir şeyin aslı, esası

<sup>1882</sup> telakki: alma, kabul etme

<sup>1883</sup> delâlet: işaret

<sup>1884</sup> iştikâk: kökbilgisi, türetme

<sup>1885</sup> kâmûs: sözlük

<sup>1886</sup> sarf: gramer

<sup>1887</sup> müstehâsât: taşıllar, fosiller

<sup>1888</sup> intisaliyyât: soybilim

<sup>1889</sup> iştikâk: kökbilgisi, türetme

<sup>1890</sup> idhâl: dâhil etme, içeri sokma

<sup>1891</sup> mebhas: bab, fasıl

<sup>1892</sup> bedî'î: güzel, güzellik

İran'da, Türkistan'da, Hint'te, Afganistan'da yaptırdıkları camiler, saraylar, türbeler, köprüler, çeşmeler, dünyanın en güzel eserlerini teşkil eder.

Gaston Rişar<sup>1893</sup>, Türkmen kızlarının bir harika nevinden<sup>1894</sup> olarak yaptıkları nefis halılardan bahsederken, Mihailof'un şu sözlerini naklediyor: "Hiçbir alet, hiçbir modele, teknik mahiyette<sup>1895</sup> hiçbir tahsil ve terbiyeye malik<sup>1896</sup> olmayan Türkmen kızının, na-kabil-i taklit<sup>1897</sup> nakışlarla müzeyyen<sup>1898</sup> çok nefis halılar vücuda getirebilmesi, ancak bir sanat sevk-i tabiisine<sup>1899</sup> malik olmasıyla izah olunabilir."

Türk masallarıyla halk şiirlerinin güzelliği de, Türklerin bediiyat<sup>1900</sup> sahasında büyük bir kabiliyete malik olduklarını gösterir. Fakat, yazık ki Osmanlı sanat-kârlarının hatası yüzünden şimdiye kadar bu yüksek sanat kabiliyeti, Avrupai bir tehzibden<sup>1901</sup> mahrum kalmıştır. Bu tehzibi de gördükten sonra, hiç şüphe yoktur ki istikbalde de en yüksek sanatlardan biri olacaktır.

2

## Millî Vezin

Eski Türklerin vezni, hece vezni idi. Mahmut-ı Kaşgari lügatindeki Türkçe şi-irler, hep hece veznindedir. Sonraları, Çağatay ve Osmanlı şairleri taklit vasıtasıyla Acemlerden aruz veznini aldılar. Türkistan'da Nevai, Anadolu'da Ahmet Paşa aruz veznini yükselttiler. Saraylar bu vezne kıymet veriyorlardı. Fakat, halk, aruz veznini bir türlü anlayamadı. Bu sebeple halk şairleri eski hece vezniyle şi-irler söylemekte devam ettiler. Ahmet Yesevi, Yunus Emre, Kaygusuz gibi tekke şairleri ve Âşık Ömer, Dertli, Karacaoğlan gibi saz şairleri hece veznine sadık kaldılar.

<sup>1893</sup> Gaston Rişar: Gaston Richard

<sup>1894</sup> nev'î: çeşitle, cinsle sınıfla ilgili

<sup>1895</sup> mâhiyyet: bir şeyin aslı, esası

<sup>1896</sup> mâlik: sahip

<sup>1897</sup> nâ-kâbil-i taklîd: taklidi mümkün olmayan

<sup>1898</sup> müzeyyen: süslü 1899 sevk-i tabi'î: içgüdü 1900 bedî'iyyât: estetik

<sup>1901</sup> tehzîb: işlenmişlik

Türkçülüğün zuhur<sup>1902</sup> ettiği zaman, aruz vezniyle hece vezni yan yana duruyordu. Güya birincisi havasın<sup>1903</sup>, ikincisi avamın<sup>1904</sup> terennüm<sup>1905</sup> aletleri idi. Türkçülük, lisandaki ikiliğe nihayet verirken, vezindeki bu ikiliğe de lakayt kalamazdı. Hususiyle, terkipli<sup>1906</sup> lisan aruz vezninden, aruz vezni de terkipli lisandan ayrılmadığı için, bu iki Osmanlı müessesesi<sup>1907</sup> hakkında aynı hükmü vermek lazımdı. Binaenaleyh<sup>1908</sup>, Türkçüler, terkipli lisanla beraber, aruz veznini de millî edebiyatımızdan kovmaya karar verdiler.

Sade lisan, aruz veznine pek uymuyordu. Hâlbuki, hece vezniyle sade lisan arasında samimi bir akrabalık vardı. Sarayın ihmaline rağmen halk sade Türkçe ile hece veznini, iki kıymetli tılsım gibi, sinesinde saklamıştı. Bu sebeple, Türkçüler bunları bulmakta güçlük çekmediler.

Bununla beraber hece vezni, bazı şairlerimizi yanlış yollara sevk etti. Bunlardan bir kısmı Fransızların hece vezinlerini taklide kalkıştılar; mesela Fransızların (Aleksandrine) dedikleri (6+6) vezninde şiirler yazdılar. Bu şiirler, halkın hoşuna gitmedi. Çünkü, halkımız hece vezninin ancak bazı şekillerinden zevk alıyorlardı. Millî vezinlerimiz, halk tarafından kullanılan bu mahdud<sup>1909</sup> ve muayyen<sup>1910</sup> vezinlere münhasırdır<sup>1911</sup>. Halk vezinleri arasında (6+6) şekli yoktur, bunun yerine (6+5) vezni vardır. Tecrübe ile anlaşıldı ki, Türk halkı bu sonki vezinden çok hoşlanıyor. Bu tecrübe aynı zamanda başka milletlerden vezin alınamayacağı kaidesini de meydana attı. Bu suretle bizdeki hece vezni taraftarlığı başka lisanlara ait hece vezinlerini taklit demek olmadığı ve Türk halkına mahsus hece vezinlerini ihyadan ibaret bulunduğu tebeyyün<sup>1912</sup> etti.

<sup>1902</sup> zuhûr: görünme, meydana çıkma

<sup>1903</sup> havâs: seçkinler

<sup>1904 &#</sup>x27;avâm: halk

<sup>1905</sup> terennüm: söyleyiş

<sup>1906</sup> terkîb: birleştirme

<sup>1907</sup> müessese: kurum, kuruluş

<sup>1908</sup> binâen aleyh: bundan dolayı

<sup>1909</sup> mahdûd: sınırlı

<sup>1910</sup> mu'ayyen: belli, belirli

<sup>1911</sup> münhasır: ayrılmış

<sup>1912</sup> tebeyyün: belli

Hece veznini yanlış yola götüren şairlerden bir kısmı da yeni vezinler icadına kalkıştılar. Bunların yoktan var ettiği vezinlerden birçoğunu da halk kabul etmedi. Bu suretle, anlaşıldı ki millî vezinler, halkın eskiden beri kullanmakta olduğu vezinlerle, sonradan kabul edebildiği vezinlere münhasırdır<sup>1913</sup>. Halkın hoşlanmadığı vezinler, hece tarzında olsa bile, millî vezinlerden sayılamaz.

3

# Edebiyatımızın Tahris<sup>1914</sup> ve Tehzibi<sup>1915</sup>

Türkçülüğe göre, edebiyatımız yükselebilmek için, iki sanat müzesinde terbiye görmek mecburiyetindedir.

Bu müzelerden birincisi halk edebiyatı, ikincisi Garp edebiyatıdır. Türkçü şairler ve edipler, bir taraftan halkın bedialarını<sup>1916</sup>, diğer cihetten<sup>1917</sup> garbın şehkârlarını<sup>1918</sup> model ittihaz<sup>1919</sup> etmelidirler. Türk edebiyatı bu iki çıraklık devresini geçirmeden, ne millî, ne de mütekamil bir mahiyet<sup>1920</sup> alamaz. Demek ki edebiyatımız bir taraftan (halka doğru), diğer cihetten (garba doğru), gitmek 1211 rarındadır<sup>1921</sup>.

Halk edebiyatı ne gibi şeylerdir? Evvela, masallar, fikralar, efsaneler, menkibeler, üstureler<sup>1922</sup>, saniyen<sup>1923</sup> darb-ı meseller, bilmeceler, salisen<sup>1924</sup> maniler, koşmalar, destanlar, ilahiler, rabian<sup>1925</sup> Dede Korkut Kitabı, Âşık Kerem, Şah İsmail, Köroğlu gibi hikâyelerle cenknameler hamisen<sup>1926</sup> Yunus Emre, Kaygusuz,

<sup>1913</sup> münhasır: sınırlanmış, yalnız bir kimseye veya bir şeye mahsus olan

<sup>1914</sup> tahrîs: millîleştirilme

<sup>1915</sup> tehzîb: ıslah etme, düzeltme, işlenme

<sup>1916</sup> bedî'a: estetik değeri yüksek olan sanat eserleri

<sup>1917</sup> cihet: taraf, yan

<sup>1918</sup> şeh-kâr: üstün eser

<sup>1919</sup> ittihâz: edinme, kabul etme

<sup>1920</sup> mâhiyyet: bir şeyin aslı, esası

<sup>1921</sup> iztirâr: mecburiyet

<sup>1922</sup> üstûre: efsane, yalan, batıl söz, uydurma, masal, mit

<sup>1923</sup> sâniyen: ikinci olarak 1924 sâlisen: üçüncü olarak 1925 râbian: dördüncü olarak

<sup>1926</sup> hâmisen: beşinci olarak

Karacaoğlan, Dertli gibi tekke ve saz şairleri, sadisen<sup>1927</sup> Karagöz ve Nasrettin Hoca gibi canlı edebiyatlar.

Edebiyatımız bu modellerden ne kadar çok feyz alırsa o kadar çok (tahris<sup>1928</sup>) edilmiş olur.

Edebiyatımızın ikinci nevi<sup>1929</sup> modelleri de Homer'le<sup>1930</sup> Virjil'den<sup>1931</sup> başlayan bütün klasiklerdir. Yeni başlayan bir millî edebiyat için en güzel örnekler klasik edebiyatın bedialarıdır<sup>1932</sup>. Türk edebiyatı, klasiklerin bütün bedii<sup>1933</sup> rahiklerini<sup>1934</sup> mass<sup>1935</sup> edip bitirmeden romantiklere ve daha sonki mekteplere yanaşmamalıdır. Çünkü, genç milletler, mefkûreleri<sup>1936</sup>, kahramanlıkları ilâ<sup>1937</sup> eden bir edebiyata muhtaçtırlar. Klasik edebiyatlar, umumiyetle bu maksadı temin edecek mahiyettedir<sup>1938</sup>. Son zamanda, Fransa'da, gençliğe mefkûrelere doğru yeni bir hamle vermek için, yeni klasikler mektebinin teessüs<sup>1939</sup> etmesi de, klasik edebiyatın bu terbiyevi rolünü ispat eden canlı bir delildir.

Mamafih<sup>1940</sup>, biz Garp'ın ibtida<sup>1941</sup> yalnız klasiklerine kıymet vermekle, (romantizm)in feyzinden de büsbütün mahrum kalmamalıyız. Çünkü romantizmin esası, halk edebiyatlarıdır. Avrupa'daki bütün romantizm hareketleri, halka doğru gitmek, halk masallarını ve destanlarını model ittihaz<sup>1942</sup> etmekle başlamıştır. Demek ki biz, edebiyatımızın tahris ve tehzibini yaparken (klasisizm) ve (romantizm) devirlerini beraber yaşamış olacağız. O hâlde, Garp edebiyatını ruhu-

```
1927 sâdisen: altıncı olarak
```

<sup>1928</sup> tahrîs: millîleştirilme

<sup>1929</sup> nev'î: çeşitle, cinsle sınıfla ilgili

<sup>1930</sup> Homer: Homeros

<sup>1931</sup> Virjil: Vergilius

<sup>1932</sup> bedî'a: estetik değeri yüksek olan sanat eserleri

<sup>1933</sup> bedî'î: güzel, güzellik

<sup>1934</sup> rahîk: duru ve temiz şarap

<sup>1935</sup> mass: emme, emerek çekme

<sup>1936</sup> mefkûre: ülkü

<sup>1937</sup> i'lâ: yükseltme

<sup>1938</sup> mâhiyyet: bir şeyin aslı, esası

<sup>1939</sup> te'essüs: kökleşme

<sup>1940</sup> ma'mâfih: bununla birlikte

<sup>1941</sup> ibtidâ': ilkin, en önce

<sup>1942</sup> ittihâz: kabul

muzla massa çalışırken Garp romantiklerinin halk edebiyatlarından nasıl istifade ettiklerini de anlamaya çalışmalıyız. Edebiyatımızın Garp muhallideleri<sup>1943</sup> müzesinde geçirdiği çıraklığa da (millî edebiyatımızın tehzibi<sup>1944</sup>) diyebiliriz.

Bu ifadelerden anlaşıldı ki millî edebiyatımız, (tahris), (tehzib) namları verilen iki terbiye devresinden geçtikten sonra, hem millî, hem de Avrupai bir edebiyat hâline girecektir.

Millî edebiyatımızın tesisi hususunda Türk Ocakları'nın da büyük bir rolü vardır. Türk Ocakları, sahnelerinde, halk tiyatrosu olan (Karagöz) ile (Orta Oyunu)nu ara sıra göstererek canlandırmalıdırlar. Masalcılara masal söyleterek, meddahlara taklitler yaptırarak, saz şairlerine destanlar, koşmalar, maniler okutarak millî edebiyatı canlı bir surette ammeye<sup>1945</sup> gösterebilirler. Dede Korkut, Yunus Emre, Kaygusuz Abdal, Dertli, Karacaoğlan, Âşık Ömer, Gevheri gibi halk şairlerine ve Nasrettin Hoca, Karagöz, İncili Çavuş, Bekri Mustafa gibi halk tiplerine hususi geceler tahsis ederek bunların hatıralarını idameye çalışmalıdırlar. Halk edebiyatına ait kitaplarla şifahi<sup>1946</sup> ananeleri toplayıp halk kütüphaneleri vücuda getirmek de Türk Ocakları'nın vazifelerinden biridir.

4

### Millî Musiki

Avrupa musikisi girmeden evvel memleketimizde iki musiki vardı: Bunlardan biri Farabi tarafından Bizans'tan alınan Şark musikisi, diğeri eski Türk musikisinin devamı olan (halk melodileri)nden ibarettir.

Şark musikisi de, Garp musikisi gibi eski Yunan musikisinden doğmuştu. Eski Yunanlılar, halk melodilerinde bulunan tam ve yarım sesleri kâfi görmeyerek, bunlara dörtte bir, sekizde bir, on altıda bir sesleri ilave etmişler ve bu sonkilere (çeyrek sesler) namını vermişlerdi. Çeyrek sesler tabii değildi; suniydi. Bundan dolayıdır ki hiçbir milletin halk melodilerinde çeyrek seslere tesadüf edilmez.

<sup>1943</sup> muhallide: devamlı, sürekli kılan, ebedileştiren

<sup>1944</sup> tehzîb: ıslah etme, düzeltme 1945 'âmme: umuma mahsus olan

<sup>1946</sup> şifâhî: ağızdan, sözlü

Binaenaleyh<sup>1947</sup>, Yunan musikisi gayr-ı tabii<sup>1948</sup> seslere istinad<sup>1949</sup> eden bir suni musiki idi. Bundan başka, hayatta yeknesaklık olmadığı hâlde, Yunan musikisinde aynı melodinîn tekerrüründen<sup>1950</sup> ibaret olan üzücü bir yeknesaklık vardı.

Kurun-ı Vusta<sup>1951</sup> Avrupa'sında teşekkül eden (opera) müessesesi<sup>1952</sup>, Yunan musikisindeki bu iki nakısayı<sup>1953</sup> izale<sup>1954</sup> etti. Çeyrek sesler, operaya uymuyordu. Bundan başka, opera bestekârları ve oyuncuları halktan oldukları için çeyrek sesleri bir türlü anlayamıyorlardı. Bu sebeplerin tesiriyle, Garp'ın operası, Garp musikisinden çeyrek sesleri tard<sup>1955</sup> etti. Aynı zamanda, opera, duyguların, heyecanların, ihtirasların tevalisinden<sup>1956</sup> ibaret bulunduğundan, (armoni) yi ilave ederek, Garp musikisini yeknesaklıktan da kurtardı. İşte, bu iki yenilik mütekamil<sup>1957</sup> Garp musikisinin doğmasına sebep oldu.

Şark musikisine gelince, bu tamamıyla eski hâlinde kaldı. Bir taraftan çeyrek sesleri muhafaza ediyordu, diğer cihetten<sup>1958</sup> armoniden hâlâ mahrum bulunuyordu. Farabi tarafından Arapçaya naklolunduktan sonra bu hasta musiki sarayların rağbetiyle Acemceye ve Osmanlıcaya da naklolunmuşlardı. Diğer taraftan Ortodoks ve Ermeni, Keldanî, Süryanî kiliseleriyle Yahudi hahamhanesi de bu musikiyi Bizans'tan almışlardı. Osmanlı memleketinde, bütün Osmanlı unsurlarını birleştiren yegâne müessese olduğu için, buna (Osmanlı İttihad-ı Anasır Musikisi<sup>1959</sup>) namını vermek de gerçekten çok münasipti.

Bugün, işte, şu üç musikinin karşısındayız: Şark musikisi, Garp musikisi, Halk musikisi.

```
1947 binâen aleyh: bundan dolayı
```

<sup>1948</sup> gayr-ı tabi'î: doğal olmayan

<sup>1949</sup> istinâd: dayanma

<sup>1950</sup> tekerrür: tekrarlama

<sup>1951</sup> kurûn-ı vustâ: Ortaçağ

<sup>1952</sup> müessese: kurum, kuruluş

<sup>1953</sup> nakısa: noksan, eksik

<sup>1954</sup> izâle: giderme, yok etme

<sup>1955</sup> tard: sürme, uzaklaştırma

<sup>1956</sup> tevâlî: arka arkaya gelme

<sup>1957</sup> mütekâmil: olgun

<sup>1958</sup> cihet: taraf, yan

<sup>1959 &#</sup>x27;Osmanlı İttihâd-ı 'Anâsır Mûsîkîsi: Osmanlı Milletler Topluluğu Musikisi

Acaba bunlardan hangisi, bizim için millîdir? Şark musikisinin hem hasta, hem de gayr-ı millî olduğunu gördük. Halk musikisi harsımızın<sup>1960</sup>, Garp musikisi de yeni medeniyetimizin musikileri olduğu için, her ikisi de bize yabancı değildir. O hâlde, millî musikimiz, memleketimizdeki halk musikisiyle Garp musikisinin imtizacından<sup>1961</sup> doğacaktır. Halk musikimiz, bize birçok melodiler vermiştir. Bunları toplar ve Garp musikisi usulünce (armonize) edersek hem millî, hem de Avrupai bir musikiye malik<sup>1962</sup> oluruz. Bu vazifeyi ifa<sup>1963</sup> edecek olanlar arasında Türk Ocakları'nın musiki heyetleri de dâhildir. İşte Türkçülüğün musiki sahasındaki programı esas itibariyle bundan ibaret olup, bundan ötesi millî musikârlarımıza<sup>1964</sup> aittir.

5

# Sair<sup>1965</sup> Sanatlarımız

Sair sanatlarımız tamamıyla halk tarafından vücuda getirildikleri için, tamamıyla millîdirler. Raks, mimari, nakkaşlık, ressamlık, hüsn-i hat<sup>1966</sup>, marangozluk, demircilik, çiftçilik, boyacılık, çulhalık<sup>1967</sup>, halıcılık, kilimcilik vesaire vesaire gibi. Osmanlı havası<sup>1968</sup> bedene taalluk eden<sup>1969</sup>, yahut el vasıtasıyla yapılan bu işleri amiyane<sup>1970</sup> telakki<sup>1971</sup> ettiği için, avama<sup>1972</sup> bırakmıştır. Binaenaleyh<sup>1973</sup> Türkçülük bu sanatların hepsini benimsemiştir. Fakat, maatteessüf<sup>1974</sup>, bu sanatlar, Tanzimat devrinden itibaren, millî iktisada ehemmiyet verilmeyerek, (Adam

1960 hars: kültür

1961 imtizâc: karışabilme, uyuşma

1962 mâlik: sahip

1963 îfâ: yerine getirme

1964 mûsîkâr: müzisyen

1965 sâir: diğer, başka

1966 hüsn-i hatt: yazı güzelliği, güzel yazı yazma sanatı

1967 çulhalık: dokumacılık

1968 havâss: seçkin

1969 ta'alluk etmek: ait olmak

1970 'âmiyâne: sıradan

1971 telakki: alma, kabul etme

1972 'avâm: halk

1973 binâen aleyh: bundan dolayı 1974 maa't-teessüf: teessüfle, yazık ki

İsmit)'in<sup>1975</sup> (Bırakınız yapsınlar, bırakınız geçsinler) desturuna ittiba<sup>1976</sup> edilmesi yüzünden hep münderis<sup>1977</sup> oldular. Türkçülüğün vazifesi, şimdi bunları yeniden ihyaya<sup>1978</sup> çalışmaktır. Bir taraftan Avrupa medeniyetiyle beraber Avrupa tekniklerini de almalıyız. Fakat, diğer cihetten millî bediiyatımızın<sup>1979</sup> hazineleri olan bu güzel sanatlarımızı da elimizden büsbütün kaçırmamaya çalışmalıyız. Bunu yapabilmek için ibtida<sup>1980</sup>, bu sanatların mahsullerini millî müzelerde toplayıp teşhir etmek, sonra da bunlara dair reçeteleri, imal tarzlarını bulup öğrenerek kitaplarla mecmualarla neşretmek lazımdır. En sonra da, bu sanatları yeniden ihya edecek millî sanatkârları yetiştirmek iktiza<sup>1981</sup> eder.

Mesela, umumiyetle kök boyalardan mürekkep<sup>1982</sup> olan millî boyacılığımız büsbütün sönmek üzeredir. Şimdi Anadolu'da yapılmakta bulunan halılarla kilimler ya adi, gayr-ı sabit<sup>1983</sup> Avrupa boyalarıyla yahut Almanların sabit, fakat madeni olan boyalarıyla boyanmaktadır. Gayr-ı sabit boyalar az zamanda bozuldukları ve Alman boyaları da parlaklığıyla millî zevkimize uygun gelmedikleri için, her ikisi de millî sanatımız için muzırdırlar<sup>1984</sup>. Mensucatta<sup>1985</sup> gayr-ı millî<sup>1986</sup> ellerle tersim<sup>1987</sup> olunan yeni nakışlar da millî zevkimize uymuyor. O hâlde, memleketimizdeki sanatkârları bu gibi inhiraflara<sup>1988</sup> nihayet vererek, millî sanatımıza rücu<sup>1989</sup> etmeye davet eylemeliyiz. Bu hususta da Türk Ocakları gayet ehemmiyetli bir rol oynayabilirler.

```
1975 Adam İsmit: Adam Smith
```

<sup>1976</sup> ittibâ': uyma

<sup>1977</sup> münderis: eseri, izi kalmamış

<sup>1978</sup> ihyâ: diritme

<sup>1979</sup> bedî'iyyât: estetik

<sup>1980</sup> ibtidâ': ilkin, en önce

<sup>1981</sup> iktizâ': lazım gelme, gerekme

<sup>1982</sup> mürekkeb: iki veya daha çok şeylerin karışmasından meydana gelen

<sup>1983</sup> gayr-ı sâbit: kalıcı olmayan

<sup>1984</sup> muzirr: zarar veren, zararlı

<sup>1985</sup> mensûcât: dokuma

<sup>1986</sup> gayr-ı millî: millî olmayan

<sup>1987</sup> tersîm: resmetme

<sup>1988</sup> inhirâf: sapma, değişme, bozulma

<sup>1989</sup> rücû': dönme

6

# Millî Zevk ve Tehzib<sup>1990</sup> Olunmuş Zevk

Her millette güzellik telakkisi<sup>1991</sup> başkadır. Bir milletin güzel gördüğü şeyleri, diğer millet çirkin görür. Bu surette, (zevk)in (millî) olması lazım gelir. Filhaki-ka<sup>1992</sup>, her milletin, millî bir zevki vardır. Eğer, bir millet, millî zevkinden uzak düşmüşse, sanat sahasında yaptığı şeyler, hep adi taklitlerden ibaret kalır. Osmanlı şairiyle münşileri<sup>1993</sup> buna misaldir. Çünkü onlar, millî zevki tamamıyla kaybetmişlerdi. Yazdıkları şeyler ya Acem taklitlerinden veyahut Fransız taklitlerinden ibaretti. O hâlde bediiyatta<sup>1994</sup> yükselmek isteyen bir millet, evvel emirde millî zevkini bulmaya çalışmalıdır.

Millî zevki bulmak için halka doğru gitmek, halk sanatlarından uzun uzadıya bedii<sup>1995</sup> bir terbiye almak lazım olduğunu anladık. Fakat, hakiki sanatkâr olabilmek için bu bedii terbiyeyi almış olmak kâfi değildir. Hakiki sanatkâr olabilmek için, güzel sanatların beynelmilel ustaları olan sanat dâhilerinden zevk dersi, zevk terbiyesi almak da lazımdır. Beynelmilel dehalardan alınan bu feyzli terbiyeye de (tehzib) namı verilir.

Görülüyor ki hakiki bir sanata malik olabilmemiz için, sanatımızın evvela tahrisi<sup>1996</sup>, saniyen<sup>1997</sup> tehzibi lazım geliyor. Bu düsturu canlı bir misal ile tavzih<sup>1998</sup> edelim: "İtalya'nın Rönesans devrindeki sanatkârları, bilhassa ressamlarla heykeltraşlar, eski Yunan-Latin sanatkârlarının dâhiyane eserlerine hayran olmuşlardı. Zira, bu eserler: Venüs'lerin, Minerva'ların, Apollon'ların bu heykelleri teknikteki kemalin<sup>1999</sup> son derecesine ulaşmıştı.

<sup>1990</sup> tehzîb: ıslah etme, düzeltme

<sup>1991</sup> telakki: alma, kabul etme

<sup>1992</sup> fi'l-hakîka: gerçekten

<sup>1993</sup> münşî: inşa eden, yapan

<sup>1994</sup> bedî'iyyât: estetik

<sup>1995</sup> bedî'î: güzel, güzellik

<sup>1996</sup> tahrîs: millîleştirilme

<sup>1997</sup> sâniyen: ikinci olarak

<sup>1998</sup> tavzîh: açıklama

<sup>1999</sup> kemâl: olgunluk

Rönesans sanatkârları bu tekniği büyük emeklerle öğrendiler, tehzib usulleriyle kendilerine mal ettiler. Fakat, eski Yunan-Latin eserlerini aynıyla taklide yeltenmediler. Çünkü, halk artık o esatiri<sup>2000</sup> şahsiyetlere hiçbir kıymet vermiyordu. Rönesans devrinin halkına göre kadınlar arasında dünya güzeli ancak Hazret-i Meryem olabilirdi. Erkekler arasında da dünya güzeli ancak Hazret-i İsa idi. Hakiki sanatın vazifesi ise, başka milletlerin yahut başka devirlerin bedii<sup>2001</sup> mefkûrelerini<sup>2002</sup> tersim<sup>2003</sup> etmek değildir. Hakiki sanat, arasında bulunduğu milletin ve içinde yaşadığı devrin bedii mefkûrelerini tasvire çalışmaktır. İşte, (Mikelanj<sup>2004</sup>), (Rafael) gibi Rönesans sanatkârları bu noktaları düşünerek doğru yolu buldular: Hazret-i Meryem'e Venüs'ün teknik güzelliğini verdiler. Hazret-i İsa'ya da Apollo'nun cismani<sup>2005</sup> güzelliğini iare<sup>2006</sup> ettiler. Diğer azizlere de bu esatiri güzelliklerden bahşettiler. Bu iki unsurun: beynelmilel tehzible millî harsın<sup>2007</sup> birleşmesinden yüksek bir sanat vücuda geldi. İşte güzel sanatlar tarihinde (Rönesans Sanatı) namı verilen budur.

Katolik kilisesi bu heykellerle resimleri kabul ederek ibadethanelerine bir müze şekli verdi. Hâlbuki Bizans'ın ve umum<sup>2008</sup> Şark'ın Ortodoks kiliseleri, mukaddes<sup>2009</sup> tasvirlerini, Yunan-Latin modellerine benzetmeye çalışmadılar; Samilerden aldıkları kaba örneklere müşabih<sup>2010</sup> bir surette tersimde<sup>2011</sup> devam ettiler. Bu sebeple, Ortodoks milletlerin sanatı tehzibden mahrum kaldı.

2000 esâtirî: mitolojik

2001 bedî'î: güzel, güzellik

2002 mefkûre: ülkü 2003 tersîm: resmetme

2004 Mikelanj: Michelangelo

2005 cismânî: vücut 2006 i'âre: ödünç verme

2007 hars: kültür

2008 'umûm: bütün 2009 mukaddes: kutsal

2010 müşâbih: benzeyen, benzer

2011 tersîm: resmetme

Rönesans'tan sonra, Avrupa'da her millet, bedii hayatının inkişafı<sup>2012</sup> anında hep böyle hareket etti. Şekspir<sup>2013</sup>, Ruso<sup>2014</sup>, Göte<sup>2015</sup> gibi romantik dâhiler, hem halk terbiyesini almışlar, hem de eski Yunan-Latin tekniklerini temsil etmişlerdi. Bu sayede, her biri kendi milleti için, hem millî, hem de mütekâmil<sup>2016</sup> bir edebiyat vücuda getirdiler. İşte, Türkçülüğün bedii<sup>2017</sup> programı da bu usullerin tatbikinden ibarettir.

# ÜÇÜNCÜ MEBHAS<sup>2018</sup> AHLAKÎ TÜRKÇÜLÜK

1

# Türklerde Ahlak

Büyük milletlerden her biri medeniyetin hususi bir sahasında birinciliği ihraz<sup>2019</sup> etmiştir. Eski Yunaniler bediiyatta<sup>2020</sup>, Romalılar hukukta, Beni İsrail ile Araplar dinde, Fransızlar edebiyatta, Anglo-Saksonlar iktisatta, Almanlar musiki ile ma-ba'de't-tabiada<sup>2021</sup>, Türkler de ahlakta birinciliği kazanmışlardır.

Türk tarihi baştanbaşa, ahlaki faziletlerin meşheridir<sup>2022</sup>. Türklerin mağlup milletlere ve onların millî ve dinî mevcudiyetlerine dinî ve içtimai<sup>2023</sup> muhtariyetler<sup>2024</sup> vermesi her türlü takdirin fevkindedir<sup>2025</sup>. Fakat bu iyiliğe karşı, mağlup milletler alicenap<sup>2026</sup> Türklerden mazhar<sup>2027</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2027</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2028</sup> mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri, Türklerden mazhar<sup>2029</sup> oldukları bu müsaadeleri bu müsaadeleri bu müsaadeleri bu müsaadeleri bu müsaadeleri bu müsaadeleri bu müsaadeleri bu müsaadeleri bu müsaadeleri bu müsaadeleri bu müsaadeleri bu müsaadeleri bu müsaadeleri bu müsaadeleri bu müsaadeler

2012 inkişâf: açılma, meydana çıkma

2013 Şekspir: Shakespeare

2014 Ruso: Rousseau

2015 Göte: Goethe

2016 mütekâmil: olgun

2017 bedî'î: güzel, güzellik

2018 mebhas: bab, fasıl

2019 ihrâz: kazanma 2020 bedî'iyyât: estetik

2021 mâ-ba'de't-tabîiyye: fizikötesi, metafizik

2022 meşher: sergi 2023 ictimâî: sosyal

2024 muhtâriyet: kendi kendine hareket edebilme serbestliği

2025 fevk: üst

2026 'âlîcenâb: cömert

2027 mazhar: bir şeyin göründüğü, çıktığı yer

rin aleyhine çevirerek, kapitülasyon namı verilen zincirlerle Türkleri bağlamaya ve boğmaya çalıştılar. Bu iki türlü hareket, iki tarafın da ahlakiyetini<sup>2028</sup> gösterdiği için son derece karakteristiktir.

Bu mebhasta<sup>2029</sup>, Türklerin muhtelif ahlak dairelerine taalluk<sup>2030</sup> eden ahlaki mefkûrelerini<sup>2031</sup> göstereceğiz. Bu ahlak daireleri şunlardır:

(1) Vatani ahlak, (2) Mesleki ahlak, (3) Aile ahlakı (Cinsî ahlak), (4) Medeni ahlak (şahsi ahlak), (5) Beynelmilel<sup>2032</sup> ahlak.

2

# Vatani Ahlak

Eski Türklerde vatani ahlak çok kuvvetliydi. Hiçbir Türk kendi (il)i, yani milleti için, hayatını ve en sevgili şeylerini feda etmekten çekinmezdi. Çünkü (il) Gök Tanrı'nın yeryüzündeki gölgesiydi. Gök Tanrı, Türklerce gayet mübarek olan aşk gecesinde bir (altun ışık) olarak yeryüzüne inmiş, bir bakireyi yahut bir ağacı gebe kılarak bu (kutlu il)in üremesine sebep olmuştu. (İl)in oturduğu memlekete (yurt) yahut (ülke) denilirdi. Türk nereye gitse (yurt-ı asli<sup>2033</sup>)yi unutmazdı, çünkü, atalarının mezarı, oradaydı. Çocukluk çağı, baba ocağı, ana kucağı hep orada bulunuyordu.

Türk'ün vatanperverliğine misal olarak Hun devletinin müessisi<sup>2034</sup> olan (Mete)yi zikredebiliriz. Tatarlar hükümdarı harp ilanına bir vesile olmak üzere, ibtida<sup>2035</sup>, onun çok sevdiği bir atı istedi. Bu at, saatte bin fersah uzunluğunda yol alıyordu.

Mete, vatandaşlarını harbin musibetlerine maruz bırakmamak için, bu atı Tatar hakanına gönderdi. Tatar hakanı harbe bahane arıyordu. Bu sefer de Mete'nin

<sup>2028</sup> ahlâkiyet: ahlaklılık

<sup>2029</sup> mebhas: bab, fasıl

<sup>2030</sup> ta'alluk: ilgili olma

<sup>2031</sup> mefkûre: ülkü

<sup>2032</sup> beyne'l-milel: milletlerarası

<sup>2033</sup> yurt-ı aslî: ana yurt 2034 mü'essis: kurucu

<sup>2035</sup> ibtidâ': ilkin, en önce

en sevdiği zevcesini istedi. Bütün beyler, kurultayda harp ilanını istedikleri hâlde, Mete: "Ben vatanımı kendi aşkım uğruna çiğnetemem" diyerek, sevgilisini düşmana vermek gibi büyük bir fedakârlığı kabul etti. Bunun üzerine, Tatar hakanı, Hun ülkesinden hiçbir mahsulü olmayan, ziraatsız, ormansız, madensiz, ahalisiz bir arazi parçasını istedi. Kurultay bu faydasız toprağın verilmesinde hiçbir beis<sup>2036</sup> olmadığını söylemişken, Mete "Vatan bizim mülkümüz değildir, mezarda yatan atalarımızın ve kıyamete kadar doğacak torunlarımızın bu mübarek toprak üzerinde hakları vardır. Vatandan –velev ki bir karış kadar olsunvermeye hiç kimsenin salahiyeti<sup>2037</sup> yoktur. Binaenaleyh<sup>2038</sup>, harp edeceğiz. İşte, ben atımı düşmana doğru sürüyorum. Arkamdan gelmeyen idam olunacaktır." diyerek Tatarların üzerine yürüdü. Eski Türklerin nazarında, vatanın ne kadar muazzez<sup>2039</sup> olduğunu, bu tarihi vakadan istidlal<sup>2040</sup> edebiliriz.

Eski Türklere göre vatan (töre)den, yani (millî hars<sup>2041</sup>)tan ibaretti Mahmut-1 Kaşgari lugatinde zikrolunan. (Ülkeden geçilir töreden geçilmez) darb-1 meseli<sup>2042</sup>, millî harsa verilen kıymetin derecesini gösterir.

Eski Türklerde, hükümranlık (il)e aitti. Küçük illerde, bütün (il), bir millet meclisi hükmündeydi. Halkın mukadderatını<sup>2043</sup> bu meclis idare ederdi. Büyük illerde, boy beylerinden mürekkep<sup>2044</sup> olan (şölen) adlı meclis, ile ait işlere karar verirdi. Hakanlıklarda, ilhanlıklarda<sup>2045</sup> ise, millet meclisi mahiyetinde<sup>2046</sup> olmak üzere (kurultay) vardı. Bu meclislerin müşaveresine<sup>2047</sup> (kinkeş) denilirdi. (İl mi yaman, bey mi yaman?) darb-ı meseli hükümranlığın hakanda olmayıp,

2036 beis: kötülük

2037 salâhiyyet: yetki

2038 binâen aleyh: bundan dolayı

2039 mu'azzez: kıymetli, değerli

2040 istidlâl: delil ile anlama

2041 hars: kültür

2042 darb-1 mesel: atasözü

2043 mukadderât: alın yazısı

2044 mürekkeb: iki veya daha çok şeylerin karışmasından meydana gelen

2045 ilhân: Moğol hükümdarlarına verilen unvan

2046 mâhiyyet: bir şeyin aslı, esası

2047 müşâvere: danışma, bir iş üzerinde konuşma

ilde olduğunu gösterir. Çünkü, hakanı intihab<sup>2048</sup> eden ve hal<sup>2049</sup> edebilen kurultaydı. Harp ve sulh ilanı gibi ehemmiyetli işler kurultayın kararıyla olurdu. (Tozda, dumanda ferman okunmaz) darb-ı meseli buhran anlarında vaziyete halkın hâkim olduğunu gösterir, eski Türklerde (müsavat<sup>2050</sup>) da, çok kuvvetli bir surette teessüs<sup>2051</sup> etmişti. Harezm'deki Teke Türkmenlerinde ne esir ne hizmetçi mevcut değildir. Herkes evine ait işleri kendisi görür. Her il, birbirine müsavi<sup>2052</sup> fertlerden mürekkeptir<sup>2053</sup>. Eski Türklerde bir il diğer illeri tabiiyeti<sup>2054</sup> altına aldığı zaman, onların siyasi teşkilatını bozmazdı. (Tâbi il)in eski reisi, (yabgu) yani (melik<sup>2055</sup>) namıyla eski mevkiini muhafaza ederdi. Hakan bunun nezdinde (şad<sup>2056</sup>) yahut (şane=şahna) namıyla bir komiser bulundururdu. Bir hakan da sair<sup>2057</sup> hakanlıkları fethettiği zaman, eski hakanları yerlerinde ibka<sup>2058</sup> ederdi. Yalnız kendisi (ilhan<sup>2059</sup>) namıyla bunların reisi mevkiine geçerdi.

Zaten (il) kelimesinin asıl manası (sulh<sup>2060</sup>) demektir. (İlci), sulhçu manasınadır.

(İl)in timsali olan (Gök Tanrı) sulh ilahıdır. İlhan sulh dinînin bir naşiri<sup>2061</sup> mevkiindedir. Türk ilhanları, bütün Türk illerini sulha davet ediyordu, bütün hakanlara (oğlum) diye hitap ediyordu. Türklerin bütün harpleri, daimi ve geniş bir sulh dairesi tesisi maksadıyladır. Bütün ilhanlık devirlerinde, Mançurya'dan Macaristan'a kadar bütün Turan kıtası gayet mesut bir sulh ve asayiş hayatı yaşamıştır. Türk ilhanları, emperyalist de değildiler. Çünkü yalnız Türk illerini birleştirmekle iktifa<sup>2062</sup> ediyorlar, başka milletlerin ülkelerini fethe çalışmıyorlardı.

```
2048 intihâb: seçme, seçilme
2049 hal': tahttan indirme
2050 müsâvât: eşitlik
2051 te'essüs: yerleşme
2052 müsâvî: eşit
2053 mürekkeb: iki veya daha çok şeylerin karışmasından meydana gelen
2054 tâbiiyet: uyruk
2055 melik: padişah, hükümdar
2056 şâd: sevinçli
2057 sâir: diğer, başka
2058 ibka': sürekli kılma, yerinde bırakma
2059 ilhân: eskiden Moğol hükümdarlarına verilen unvan
2060 sulh: barış
2061 nâşir: neşreden, dağıtan, saçan, yayan
2062 iktifâ': yetinme, aza kanaat etme
```

Hunların ilk ilhanı Mete'nin, iki defa Çin devleti eline geçtiği hâlde, imparatorluğu kabulden imtina<sup>2063</sup> etmesi bu iddiamıza bir delildir. Sulh ahlakını Atilla'da bile görürüz. Atilla'ya en muzaffer bulunduğu muharebeler esnasında, her ne vakit sulh teklif edilmişse derhal teklifi kabul etmiştir.

Dünyanın en demokrat kavmi eski Türkler olduğu gibi, en feminist nesli de yine eski Türklerdir. Zaten feminizm, demokrasinin yani müsavatın<sup>2064</sup> kadınlara ait bir tecellisinden<sup>2065</sup> ibarettir. Eski Türklerin bu faziletini Aile Ahlakı faslında<sup>2066</sup> göreceğiz.

Orhon Kitabesi'nde Türk hakanı şöyle diyor: "Türk Tanrısı Türk milleti yok olmasın diye atalarımı gönderdi ve beni gönderdi. Ben hakan olunca, gündüz oturmadım, gece uyumadım. Türk milleti açtı doyurdum, çıplaktı giydirdim, fakirdi zengin ettim."

Türk milleti de hakanını kaybettiği zamanlar "Devletli bir millettim devletim ve şevketim<sup>2067</sup> hani? Hakanlı bir millettim hakanım hani? Hangi hakana işimi, gücümü vereyim?" diye sızlanırdı. Milletle hakan arasındaki münasebetin ne kadar samimi olduğu bu nakillerden anlaşılabilir. İşte eski Türklerde vatani ahlak bu derecede yüksekti.

Türklerin bundan sonra da en ziyade kıymet verecekleri ahlak, vatani ahlak olmalıdır. Çünkü, içtimai<sup>2068</sup> zümreler arasında tam ve müstakil<sup>2069</sup> bir hayata malik<sup>2070</sup> olan ve bir içtimai uzviyet<sup>2071</sup> mahiyetini<sup>2072</sup> ibraz eden ancak (millet) yahut (vatan) namları verilen zümredir. Aileler bu içtimai uzviyetin hücreleri, mesleki zümreler ise uzuvlarıdır. Milletten daha geniş olan (ümmet) ve (beynel-

```
2063 imtinâ': çekinme, geri durma
```

<sup>2064</sup> müsâvât: eşitlik

<sup>2065</sup> tecellî: görünme, belirme

<sup>2066</sup> fasl: bölüm

<sup>2067</sup> şevket: büyüklük, heybet

<sup>2068</sup> ictimâî: sosyal

<sup>2069</sup> müstakil: başlı başına, kendi başına, bağımsız

<sup>2070</sup> mâlik: sahip

<sup>2071 &#</sup>x27;uzviyyet: canlılık, organizma

<sup>2072</sup> mâhiyyet: bir şeyin aslı, esası

mileliyet<sup>2073</sup>) gibi zümrelere gelince, bunlar cemiyet mahiyetinde değil, cemiyetlerden mürekkep birer camialar mahiyetindedirler. Bu zümrelerden her biri yalnız bir hususta müşterek iken, bir millet her hususta fertleri arasında iştirak bulunan bir zümre demektir. O hâlde, millet mefkûresi<sup>2074</sup>, sair<sup>2075</sup> zümrelere ait mefkûrelerden, mesela aile mefkûresinden, meslek mefkûresinden, ümmet mefkûresinden, medeniyet ve beynelmileliyet mefkûrelerinden daha yüksektir. Bu sebeple, vatani ahlakın da, sair ahlaklara faik<sup>2076</sup> olması lazım gelir.

Bilhassa, bizim gibi siyasi düşmanları çok bulunan milletler için, en büyük istinadgah<sup>2077</sup> vatani ahlak olabilir. Vatani ahlakımız kuvvetli bulunmazsa ne istiklalimizi, ne hürriyetimizi, ne de vatanımızın tamamiyetini muhafaza edemeyiz. O hâlde Türkçülük her şeyden ziyade (millet) ve (vatan) mefkûrelerine kıymet vermelidir.

3

# Mesleki Ahlak

Vatani ahlaktan sonra, mesleki ahlak gelir. Eski Türkler mesleğe (yol) derlerdi ve yolda büyüğü, soyda büyükten ileri sayarlardı. Bektaşilerin (Belden gelen seyyid<sup>2078</sup> değil, il'den gelen seyyiddir) demeleri de, (yol)un (soy)dan akdem<sup>2079</sup> olduğunu gösterir. Eski bir darb-1 mesel<sup>2080</sup> (Yoldaşların babanın obasına akın ederlerse de sen de beraber akın et) diyor ki bu da yoldaşların soydaşlardan daha ilerde olduğunu gösterir. Eski Türklerde idare eden sınıf (torunlar, kamlar, buyruklar, bitikçiler) namıyla dört yola ayrılmıştı. Sonraları, Osmanlı devrinde bunlardan (mülkiye, ilmiye, seyfiye, kalemiye) namları verilen dört tarik<sup>2081</sup> vücuda geldi. İktisadi meslekler de bunlardan ayrı olarak mevcuttu. Anadolu Selçukilerinin son zamanlarında (Ahiler) tarikatı, mesleki teşkilatları (fütüvvet)

<sup>2073</sup> beyne'l-mileliyet: milletlerarasılık

<sup>2074</sup> mefkûre: ülkü

<sup>2075</sup> sâir: diğer, başka

<sup>2076</sup> fâik: üstün

<sup>2077</sup> istinâd-gâh: dayanacak, sığınacak yer

<sup>2078</sup> seyyîd: efendi, bey, baş

<sup>2079</sup> akdem: önce, evvel

<sup>2080</sup> darb-ı mesel: atasözü

<sup>2081</sup> tarîk: yol

şiarına<sup>2082</sup> istinad<sup>2083</sup> eden zaviyeler<sup>2084</sup> hâlinde teşkil etti. Fütüvvetin lugavi<sup>2085</sup> manası (babayiğitlik)tir. Istılahi<sup>2086</sup> manası (dünyada ve ahirette halkı nefsine tercih ve takdim eylemek)tir. Osmanlı devrindeki (esnaf loncaları ve kethüdalıkları) bu eski Ahiler teşkilatının devamından ibarettir.

Eski devirde bu nevi esnaf teşkilatı nahiyevi<sup>2087</sup> bir mahiyeti haizdi<sup>2088</sup>. Yani her şehrin esnaf loncaları kendisine mahsustu. Nahiyevi iktisat devrinde, bu esnaf loncaları faydalı bir role maliktiler<sup>2089</sup>. Fakat nahiye iktisadı yerine, millet iktisadı kaim<sup>2090</sup> olunca, bu loncalar muzır<sup>2091</sup> bir mahiyet iktisab<sup>2092</sup> ettiler. Çünkü, nahiye iktisadı devrinde nahiyevi loncalar normaldi. Millî iktisat devrinde ise ancak millî loncalar faydalı olabilirlerdi. İşte, bu sebepten dolayıdır ki bugün eski esnaf loncalarını idameye çalışmak doğru değildir. Onları yıkarak, yerlerine merkezleri devlet merkezinde olmak üzere millî loncalar yapıp ikame etmelidir.

Mesela, debbağ<sup>2093</sup> esnafını alalım: Her şehirde bir debbağ loncası teşkil etmeli. Fakat, başına bir şeyh yahut kethüda değil, bir katib-i umumi<sup>2094</sup> geçirmeli. Her şehirde bütün loncaların murahhaslarından<sup>2095</sup> mürekkep<sup>2096</sup> bir heyet-i merkeziye<sup>2097</sup> yaparak buna (İş Borsası) adını vermeli. Bunun vazifesi o şehirdeki bütün loncaların müşterek olan işlerini görmek ve şehrin iktisadi hayatını tanzim<sup>2098</sup> etmektir.

```
2082 şi'âr: prensip
```

<sup>2083</sup> istinâd: dayanma, güvenme

<sup>2084</sup> zâviye: küçük tekke, köşe

<sup>2085</sup> lugavî: sözlüğe mensup

<sup>2086</sup> ıstılâhî: tabirle, terimle ilgili

<sup>2087</sup> nâhiyevî: bölgesel

<sup>2088</sup> hâiz: sahip, taşıyan

<sup>2089</sup> mâlik: sahip

<sup>2090</sup> kâim: geçme

<sup>2091</sup> muzirr: zararlı, zarar veren

<sup>2092</sup> iktisâb: kazanma, edinme

<sup>2093</sup> debbağ: deri terbiye eden kimse, derici

<sup>2094</sup> kâtib-i 'umûmî: genel sekreter

<sup>2095</sup> murahhas: delege

<sup>2096</sup> mürekkep: oluşmuş

<sup>2097</sup> heyet-i merkeziyye: merkez heyeti

<sup>2098</sup> tanzîm: düzenleme

Yine debbağ loncasına gelelim. Her şehirde bir debbağ loncası teşekkül<sup>2099</sup> ettikten sonra bunlar aralarında federasyon yaparak devlet merkezinde bir (Debbağ Federasyonu Merkez-i Umumisi<sup>2100</sup>) vücuda getirirler. Aynı zamanda, devlet merkezinde, bunun gibi sair<sup>2101</sup> loncaların federasyonlarının merkez-i umumileri de vücuda gelir. Devlet merkezinde bu merkez-i umumilerin intihab<sup>2102</sup> ettikleri murahhaslar<sup>2103</sup> ictima<sup>2104</sup> ederek, bir loncalar federasyonu vücuda getirirler ve bu konfederasyonun meclis-i umumisi azalarını intihab ederler. Bu zihni meslekler müntesibleri<sup>2105</sup> de, birer mesleki federasyon hâline girerek bu konfederasyona iltihak<sup>2106</sup> ederler. O zaman bütün mesleki zümreler, muntazam bir ordu hâlinde birleşmiş olurlar.

Bu teşkilatın vücuda gelmesi mesleki ahlaka bir müeyyide<sup>2107</sup> temin eder. Çünkü bizde henüz mesleki zümrelere mahsus bulunan mesleki ahlakların hiçbir müeyyidesi yoktur. Her fert hayatını bir tabibe, hukukunu bir avukata, servetini bir katip-i adle<sup>2108</sup>, çocuğunu bir muallime, diyanetini istifta<sup>2109</sup> ettiği bir müftüye tefviz<sup>2110</sup> ediyor. Bu tefvize mukabil onları vazifeperverliğe icbar<sup>2111</sup> için elinde hiçbir teyid<sup>2112</sup> kuvveti yoktur. Mamafih<sup>2113</sup>, herhangi bir fert hayatını, hukukunu, servetini, evladını, esrarını tevdi<sup>2114</sup> ettiği bu adamları hiçbir suretle kontrol edemezse de, mesleki zümreler kendi meslektaşlarını kontrol edebilirler. İşte böyle bir kontrol içindir ki, her meslek, kendi meslektaşları için bir (vazifename) tanzim eder ve bir (Haysiyet Divanı) tesis eder. Vazifename, mesleki

2099 teşekkül: kurulmak

<sup>2100</sup> Debbâğ Federasyonu Merkez-i 'Umûmîsi: Dericiler Federasyonu Genel Merkezi

<sup>2101</sup> sâir: diğer, başka

<sup>2102</sup> intihâb: seçme

<sup>2103</sup> murahhas: delege

<sup>2104</sup> ictima': toplanma

<sup>2105</sup> müntesib: seçilmiş

<sup>2106</sup> iltihâk: katılma

<sup>2107</sup> müeyyide: yaptırım

<sup>2108</sup> kâtib-i adl: noter

<sup>2109</sup> istiftå: fetva almak isteme

<sup>2110</sup> tefvîz: sipariş etme, dağıtım

<sup>2111</sup> icbâr: zorlama, zorlanma

<sup>2112</sup> te'yîd: baskı

<sup>2113</sup> ma'mâfîh: bununla birlikte

<sup>2114</sup> tevdî: birakma, emanet etme

ahlakın kaidelerini gösterir. Haysiyet Divanı da mesleki ahlakın bu kaidelerine riayet etmeyen meslektaşlar hakkında tembih, tevbih<sup>2115</sup>, muvakkaten<sup>2116</sup> veya müebbeden sanatını icradan men cezalarından birini hükmeder. İşte mesleki heyetlerin bu nevi kontrolü, umum vatandaşların mütehassıslar<sup>2117</sup> tarafından uğrayabilecekleri zararlara mani olur.

Mesleki teşkilatın bir faydası da aynı hırfete<sup>2118</sup> mensup bulunan yoldaşlar arasında teavün<sup>2119</sup> sandıkları vücuda getirmek, loncaya mensup ihtiyarları, sakatları, hastaları, yetimleri ve dulları bu sandıktaki paralarla iaşe<sup>2120</sup> etmektir. Çocukların terbiyesi ve gençlerin teknikçe yükseltilmesi de bu teavün vazifelerinden maduddur<sup>2121</sup>. Bundan başka, mesleki federasyonlar, kendi hırfetlerinin terakkisi<sup>2122</sup> için de para sarf ederler ve çalışırlar. Mesela, sanayi memleketlerinden mütehassıs celbi<sup>2123</sup>, sanayi memleketlerine talebe izamı<sup>2124</sup>, müşterek makineler ve sair levazım getirmek ve istihsal<sup>2125</sup> yahut istihlak<sup>2126</sup> kooperatifleri teşkil etmek gibi işler, her hırfetin iktisaden yükselmesini temin edecek teşebbüslerdendir.

(Millî Tesanüdü<sup>2127</sup> Kuvvetlendirmek) faslında mesleki ahlakın husule<sup>2128</sup> getireceği tesanüd hakkında tafsilat<sup>2129</sup> mevcut olduğundan, burada bu kadarla iktifa<sup>2130</sup> edildi.

```
2115 tevbîh: azarlama, paylama
```

<sup>2116</sup> muvakkaten: geçici

<sup>2117</sup> mütehassıs: uzman

<sup>2118</sup> hirfet: sanat, meslek

<sup>2119</sup> te'âvün: yardımlaşma

<sup>2120</sup> i'âșe: geçindirme

<sup>2121</sup> ma'dûd: sayılma

<sup>2122</sup> terakkî: ilerleme

<sup>2123</sup> celb: yazı ile çağırma

<sup>2124</sup> i'zâm: gönderilme

<sup>2125</sup> istihsâl: üretim

<sup>2126</sup> istihlâk: tüketim

<sup>2127</sup> tesânüd: dayanışma

<sup>2128</sup> husûl: üreme, türeme, çıkma

<sup>2129</sup> tafsîlât: açıklamalar

<sup>2130</sup> iktifå': yetinme, aza kanaat etme

# 4

# Aile Ahlakı

Eski Türklerde ailenin dört derecesi vardı: Boy, soy, törkün, bark.

Boy- Eski Oğuzlarda aile adı, (boy) ismiydi. Fakat, Avrupa'daki aile adlarının aksine olarak, küçük addan evvel gelirdi. "Salur Kazan, Bügdüz Emen, Kayan Selcük" isimlerinde birinci kelimeler boy adı olup ikinci kelimeler küçük addır.

Bu isimleri (Korkut Ata) kitabında görüyoruz. Mahmut-ı Kaşgari de Divan-ı Lûgat'ında diyor ki bir adamın kim olduğu anlaşılmak istenildiği zaman "Hangi boydansın?" diye sorulur. Mamafih<sup>2131</sup>, boy adının küçük addan sonra geldiği de vakidir<sup>2132</sup>. (Yunus İmre)deki İmre kelimesi, Oğuz ilinin (İmre) boyundan başka bir şey değildir.

Oğuzlarda her boyun, kendisine mahsus bir (damga)sı, bir (ongun)u, bir (sünük)ü vardır. (Türk Töresi'ne müracaat) Oğuzlarda her boy sürüleriyle hazinelerini kendi damgalarıyla nişanlardı. Yakutlarda (boy)a (sip) adı verilir. Bu kelime Anadolu Türkçesinde (sop) şeklini almıştır. Yakutlarda (sip)in fertleri arasında iktisadi bir müşareket<sup>2133</sup> mevcuttur. Bir adam, mensup bulunduğu sipin içinde istediği evde saatlerce oturup uyuyabilir. Demek ki bir ferdin kendi boyu dâhilinde her evde tasarruf salahiyeti<sup>2134</sup> vardır. Arazinin mülkiyeti (sip) e aittir. Küçük aileler, bu müşterek araziyi zuğlara<sup>2135</sup> taksim ederek, ayrı ayrı ekebilirler. Fakat mülkiyeti daima müşterektir. Ve icabında yeni taksimlere tabidir. Cengiz yasasına göre kırkar hanelik her zümrede senevi dört izdivaç vuku bulması lazımdı. Delikanlılar fakir ise, bu zümreler nakden yardım ederek onların evlenmesini kolaylaştırırdı. Her kırk hanede dört izdivaç vukua gelmezse rüesa<sup>2136</sup> mesul olurlardı. Bu zümreler boylardı. Türklerde iki türlü akrabalık

<sup>2131</sup> ma'mâfîh: bununla birlikte

<sup>2132</sup> vâki': görülme

<sup>2133</sup> müşâreket: ortaklık

<sup>2134</sup> salâhiyet: yetki

<sup>2135</sup> zûğ: dilim

<sup>2136</sup> rü'esâ: başkan

ıstılahları<sup>2137</sup> vardı: Biri boya, yani seciyeye<sup>2138</sup> mahsustu: Her fert boy dâhilinde kendisinden büyük olan bütün erkeklere (ici) kendisinden büyük olan bütün kadınlara (aba) unvanlarını verirdi. Kendisinden daha küçük olan erkeklere (ini), kendisinden daha küçük olan kızlara (singil) adlarını verirdi. Kendisiyle yaşıt olan erkeklere de (atı) ismini verirdi.

Bu kelimeler de sonraları birtakım tahavvüllere<sup>2139</sup> uğradı. Oğuzlar (ici) yerine (ağa) kelimesini, (aba) kelimesi yerine de (abla) kelimesini ikame ettiler. (Atı) kelimesi de (ata) şeklini alarak başka manalara delalet etti. Boyun hem (ana boyu), hem de (baba boyu) şekilleri vardı.

Soy- Soy Latinlerin (kogna), Almanların (zippe), Fransızların (parantel) adlarını verdikleri zümredir. İleride göreceğimiz (törkün) zümresinin haricinde kalan amcazade, dayızade, teyzezade, halazade gibi canibi<sup>2140</sup> akrabanın mecmuudur<sup>2141</sup>. Soyda, hem ana cihetinden<sup>2142</sup>, hem de baba cihetinden akraba olanlar dâhildir. Birincilere (ana soyu), ikincilere (baba soyu) denilir.

Eski Türklerde ana soyuyla baba soyu kıymetçe birbirine müsaviydi<sup>2143</sup>. Ana soyuyla baba soyunun müsavatını<sup>2144</sup> bazı müesseselerde<sup>2145</sup> bariz bir surette görüyoruz:

Eski Türklerde asalet yalnız baba cihetinden muteber değildi. Ana cihetinden de asalet aranırdı. Bir adamın tam asil olması için, hem baba cihetinden, hem de ana cihetinden asil olması lazımdı. Bugün bile, Harezm'deki Türkmenlerde bir kız hem babası, hem de anası Türkmen olmayan bir erkeğe varamaz. Çünkü bir adamın yalnız babasının Türkmen olması, asil olması için kâfi değildir. Tamamıyla asil olması için, mutlaka anası da Türkmen olmalı.

<sup>2137</sup> ıstılâh: terim

<sup>2138</sup> seciye: karakter

<sup>2139</sup> tahavvül: dönüşüm

<sup>2140</sup> cânibî: yakın

<sup>2141</sup> mecmû': toplam

<sup>2142</sup> cihet: taraf

<sup>2143</sup> müsâvî: denk

<sup>2144</sup> müsâvât: eşitlik

<sup>2145</sup> müessese: kurum, kuruluş

Sülalelerin teşekkülünden<sup>2146</sup> sonra da, bu iki türlü asalet devam etti. Bu devirde, baba tarafından prens olanlara (tegin), ana tarafından prens olanlara (inal) unvanları verilirdi.

Bir şehzadenin hakan olabilmesi için onun hem tegin, hem de inal olması; yani hem baba, hem de ana cihetinden sülaleye mensup bulunması lazımdı. İran'ın Kaçar sülalesinde bu kaide hâlâ caridir<sup>2147</sup>.

Eski Türklerde sülale içinde (soyda büyük) olan şehzade hükümdar olurdu. Osmanlı hanedanında da kaide böyle idi. Hâlbuki gerek Avrupa'da gerek Mısır'da, evde büyük olan şehzade hükümdar olur. Boy devri geçtikten sonra soy isimleri aile ismi olmaya başladı: Çapanoğulları, Kozanoğulları gibi.

Törkün- Mahmut-ı Kaşgari'ye göre bir hanede oturan asıl aileye, eski Türkler (törkün) derlermiş. Törküne ait karabet<sup>2148</sup> ıstılahları<sup>2149</sup> boy içindeki karabet ıstılahlarının aksine olarak ferdi karabeti gösterirler:

akan = baba

öke = ana

er = zevc

konçuy = zevce

urı oğul = erkek evlat

kız oğul = kız evlat

Durkaym'ın<sup>2150</sup> yaptığı aile tasnifine göre, bu zümreye (pederî aile) diyebiliriz.

<sup>2146</sup> teşekkül: meydana gelme

<sup>2147</sup> cârî: geçerli

<sup>2148</sup> karâbet: akrabalık

<sup>2149</sup> ıstılâh: terim

<sup>2150</sup> Durkaym: Durkheim

Pederî aile, pederşahi<sup>2151</sup> aileden çok farklıdır. Pederî ailede, babanın zevcesi ve çocukları üzerinde yalnız demokratik bir velayeti vardır ki buna (pederane velayet) ve (zevcî velayet) adları verilir. Pederşahi ailede ise aile reisinin gerek evlatları, gerek zevcesi üzerinde (sulta)sı, yani (sultanlık hakkı) vardır. Evlatlarıyla beraber zevcesi ve aileye dâhil bulunan sair<sup>2152</sup> fertler, aile reisinin adi malları ve mülkleri mahiyetinde idi. Bunları isterse satar, isterse öldürürdü; isterse bir başkasına hibe ederdi.

(Törkün) Türklerce baba ocağı dediğimiz şeydir. Aile mağbudu<sup>2153</sup> bu ocakta barındığı için, ocağın ateşi hiç sönmemek icap ederdi. Bundan dolayıdır ki, büyük ve ortanca kardeşler, evlenerek törkünü terk ettikten sonra, törkünde ocak bekçisi olarak küçük kardeş kalırdı. Muayyen<sup>2154</sup> zamanlarda baba ocağında toplanılarak ecdada hürmet ayinleri yapılırdı. Türkler, yurt gibi ocağı da unutmazlardı. Yurttan ve ocaktan uzaklaşmakla beraber, (yurt ocak) muhabbeti onlarda kuvvetli bir rabıta<sup>2155</sup> hükmünde idi.

Bark- Eski Türklerde, bir delikanlı evlenecek yaşa gelince, bir kahramanlık imtihanı geçirerek, il meclisinden yeni bir ad alırdı. Bu suretle (ildaş) mahiyetini, (erkek=ermiş) kıymetini iktisap<sup>2156</sup> ederek vatandaş hukukuna malik<sup>2157</sup> olurdu. Binaenaleyh babasının velayet-i hassasından<sup>2158</sup> çıkarak, hakanının velayet-i ammesi<sup>2159</sup> altına girerdi. Bu delikanlı, ailesinin emvalinden<sup>2160</sup> hissesini almak için, babasının, anasının ölmesini beklemezdi. Evleneceği sırada, aile emvalinden mirasını peşinen alırdı. Alacağı kız da (yumuş) namıyla bir cihaz<sup>2161</sup> getirirdi. Bu cihaz ebeveyninin ve akrabasının verdiği hediyelerden mürekkepti<sup>2162</sup>.

<sup>2151</sup> pederşâhî: ataerkil

<sup>2152</sup> sâir: diğer, başka

<sup>2153</sup> ma'bûd: tanrı

<sup>2154</sup> mu'ayyen: belirli

<sup>2155</sup> râbita: bağ

<sup>2156</sup> iktisâb: kazanma

<sup>2157</sup> mâlik: sahip

<sup>2158</sup> velâyet-i hâssa: özel otorite

<sup>2159</sup> velâyet-i âmme: kamu otoritesi

<sup>2160</sup> emvâl: mallar

<sup>2161</sup> cihaz: çeyiz

<sup>2162</sup> mürekkeb: terkip edilmiş, bileşik

Gelinle güvey mallarını birleştirerek, müşterek bir ev sahibi olurlardı. Bunlar ne erkeğin baba ocağında, ne de kızın törkünü nezdinde oturmazlar, yeni bir ev kurarlardı. Bundan dolayıdır ki Türklerde, her izdivaçtan yeni bir ev doğardı. İzdivaca (evlenmek) ve (ev bark sahibi olmak) denilmesi de bundan dolayıdır. Teke'lerde, gelinle güveyin çadırı yeni yapıldığı için beyazdır. Bu sebeple ona (ak ev) denilir. Sair<sup>2163</sup> çadırlarsa zamanla esmerleşmişlerdir. Eski Türklerde, ev, Araplarda olduğu gibi yalnız zevcin<sup>2164</sup> değildi, zevc ile zevcenin müşterek malıydı. Bu sebeple evin erkeğine (od ağası) denildiği gibi, evin hanımına da (ev kadını) unvanı verilirdi.

Törkünün perisi ocakta barındığı gibi, ak evin perisi de barkta yaşardı. Evin perileri, biri kocaya, diğeri karısına ait olmak üzere iki tane idi. Birinciye (od ata), ikinciye (od ana) derlerdi. Gelin her sabah bir parça tereyağı ocağa atar ve (od ana, od ata!) diye dua ederdi.

Otağın sağında güvey, solunda gelin otururdu. Sağda kısrak memeli, solda inek memeli olmak üzere iki sanem<sup>2165</sup> vardı. Sağdakine (ev sahibinin kardeşi), soldakine (ev sahibesinin kardeşi) denilirdi. Bunlar koca ile karısının totemleri idi.

Eski Türklerde (eşik) de mukaddesti. Yabancı bir adam eşiğe basarsa çarpılırdı. Evlerin taarruzdan masuniyeti<sup>2166</sup> kaidesi, eşiklerin bu kutsiyetinde dinî bir müeyyide<sup>2167</sup> bulmuştu.

Türk Feminizmi- Eski Türkler, hem demokrat, hem de feminist idiler. Zaten, demokrat olan cemiyetler, umumiyetle feminist olurlar. Türklerin feminist olmasına başka bir sebep de, eski Türklerce Şamanizmin kadındaki kutsi kuvvete istinad<sup>2168</sup> etmesi idi. Türk Şamanları, sihir kuvvetiyle harikalar gösterebilmek için, kendilerini kadınlara benzetmeye mecbur idiler. Kadın elbisesi giyerler, saçlarını uzatırlar, seslerini inceltirler, bıyık ve sakallarını tıraş ederler, hatta gebe kalırlar, çocuk doğururlardı. Buna mukabil, (Toyonizm) dinî de erkeğin kutsi kuvvetinde (kutunda) tecelli<sup>2169</sup>

<sup>2163</sup> sâir: diğer, başka

<sup>2164</sup> zevc: erkek

<sup>2165</sup> sanem: put

<sup>2166</sup> masuniyyet: eminlik, sağlamlık, korunma

<sup>2167</sup> müeyyide: yaptırım

<sup>2168</sup> istinâd: dayanma, güvenme

<sup>2169</sup> tecellî: görünme, belirme

ederdi. (Toyonizm) ile (Şamanizm)in kıymetçe müsavi<sup>2170</sup> olması, hukukça erkek ve kadının müsavi tanınmasına sebep olmuştu. Hatta, her işin gerek Toyonizme ve gerek Şamanizme istinad<sup>2171</sup> etmesi lazım geldiğinden, her işe ait ictimada<sup>2172</sup> kadınla erkeğin beraber bulunması şarttı: Mesela, velayet-i amme<sup>2173</sup>, hakan ile hatunun her ikisinde müştereken tecelli ettiği için bir emirname yazıldığı zaman (hakan emrediyor ki) ibaresiyle başlarsa muta<sup>2174</sup> olmazdı. Muta olması için, behemehal<sup>2175</sup> (hakan ve hatun emrediyor ki) sözü ile başlaması lazımdı. Hakan tek başına, bir elçiyi huzuruna kabul edemezdi. Elçiler ancak sağda hakan ve solda hatun oturdukları bir zamanda, ikisinin birden huzuruna çıkardı. Şölenlerde, kinkeşlerde kurultaylarda, ibadetlerde ve ayinlerde, harp ve sulh<sup>2176</sup> meclislerinde, hatun da mutlaka hakanla beraber bulunurdu. Kadınlar, tesettüre ait hiçbir kayıt ile mukayyet<sup>2177</sup> değildiler. Hakanın hükûmette şeriki<sup>2178</sup> olan hatuna (Türkan) unvanı verilirdi. Hatun, hakan sülalesine mensup umum prenseslerin müşterek unvanıydı. Türkanın da, behemehal<sup>2179</sup> hatunlardan olması lazım geldiğinden, ona da sadece (hatun) denilebilirdi.

Eski Türklerde (zevce) yalnız bir tane olabilirdi. Emperyalizm devirlerinde hakanların ve beylerin bu hakiki zevceden maada<sup>2180</sup>; (kuma) namıyla başka illere mensup odalıkları da bulunabilirdi. Fakat, bu kumalar, hakiki zevce mahiyetinde<sup>2181</sup> değildiler. Türk töresi, bunları resmen zevce tanımazdı. Bunlar âdeta bir nevi hile-i şeriye<sup>2182</sup> ile ailenin içine girmişlerdi. Kumaların çocukları öz annelerine (Anne!) diye hitap edemezler, (Teyze!) diye çağırırlardı. (Anne!) hitabını münhasıran<sup>2183</sup> babalarının hakiki zevcesine teveccüh edebilirdi<sup>2184</sup>. Aynı za-

<sup>2170</sup> müsâvî: eşit

<sup>2171</sup> istinâd: dayanma, güvenme

<sup>2172</sup> ictimâ': toplanma

<sup>2173</sup> velâyet-i âmme: kamu otoritesi

<sup>2174</sup> mutâ': itaat

<sup>2175</sup> be-heme-hâl: her hâlde, elbette

<sup>2176</sup> sulh: barış

<sup>2177</sup> mukayyed: bağlı

<sup>2178</sup> şerîk: ortak

<sup>2179</sup> be-heme-hâl: her hâlde, elbette

<sup>2180</sup> må'adå: başka

<sup>2181</sup> mâhiyyet: bir şeyin aslı, esası

<sup>2182</sup> hîle-i şer'iye: şeriata uygun hile

<sup>2183</sup> münhasıran: sadece

<sup>2184</sup> teveccüh etmek: söyleyebilmek

manda, kumaların çocukları mirasa da nail olamazlardı<sup>2185</sup>. Kumaların oğulları -babaları hakan bulunsa bile- asla hakan olamazlardı. Kumaların, hatunlardan farkı şudur ki, kumalar, hakanın kendi ilinden değildiler. Hatun ise hakanın kendi ilinden idi. Kuma, Çin prenseslerinden ise, (konçuy) namını alırdı. Konçuy, sair<sup>2186</sup> kumalara takaddüm ederdi<sup>2187</sup>, fakat konçuyların fevkinde<sup>2188</sup> de (hatun) vardı. Moğol devrinde, hatunlar da taaddüd etmeye<sup>2189</sup> başladı. Fakat, bunlardan yalnız bir tanesi (Türkan) yani (Melike) payesinde bulunurdu.

Eski Türklerde, kadınlar umumen<sup>2190</sup> (Amazon) idiler. Cündilik<sup>2191</sup>, silahşörlük, kahramanlık Türk erkekleri kadar Türk kadınlarında da vardı. Kadınlar, doğrudan doğruya, hükümdar, kale muhafızı, vali ve sefir olabilirlerdi.

Alelade ailelerde de, ev müştereken, karı ile kocanın ikisine aitti. Çocuklar üzerindeki velayet-i hassa<sup>2192</sup>, baba kadar, anaya da aitti. Erkek daima karısına hürmet eder, onu arabaya bindirerek kendisi arabanın arkasında, yaya yürürdü. Şövalyelik, eski Türklerde umumi bir seciye<sup>2193</sup> idi. Feminizm de, Türklerin en esaslı şiarı<sup>2194</sup> idi. Kadınlar, emvale<sup>2195</sup> tasarruf ettikleri gibi, dirliklere, zeametlere<sup>2196</sup>, haslara, malikânelere de malik<sup>2197</sup> olabilirlerdi. Eski kavimler arasında, hiçbir kavim Türkler kadar, kadın rehtine<sup>2198</sup> [reht=sexe] hukuk vermemişler ve hürmet göstermemişlerdir. Ana soyuyla baba soyunun müsavatı<sup>2199</sup> (Soy) faslında zikredildiğinden burada tekrarına lüzum yoktur.

```
2185 nâil olmak: sahip olmak
```

<sup>2186</sup> sâir: diğer, başka

<sup>2187</sup> takaddüm etmek: önde bulunmak

<sup>2188</sup> fevkinde: üstünde

<sup>2189</sup> ta'addüd etmek: çoğalmak

<sup>2190 &#</sup>x27;umûmen: bütün, hep

<sup>2191</sup> cündîlik: binicilik

<sup>2192</sup> velâyet-i hâssa: özel otorite

<sup>2193</sup> seciyye: huy, tabiat, karakter

<sup>2194</sup> şi'âr: prensip

<sup>2195</sup> emvâl: mallar

<sup>2196</sup> ze'âmet: Osmanlılar devrinde sipahilere verilen en büyük timar

<sup>2197</sup> mâlik: sahip 2198 reht: cins

<sup>2199</sup> müsâvât: eşitlik

5

# Rahti<sup>2200</sup> Ahlak

Eski Türklerde rehti ahlak da çok yüksekti. Yakutlarda, Yunanlıların (Venüs) üne mukabil bir (veludiyet<sup>2201</sup>) ilahesi vardır ki (Ayzıt) tesmiye olunur<sup>2202</sup>.

Bu ilahe, kadınlar doğuracağı zaman imdatlarına yetişir; onların kolayca doğurmasına yardım eder; üç gün lohusanın başucunda bekledikten sonra, maiyetindeki dere, tarla, ağaç, çiçek perileriyle semanın üçüncü katındaki sarayına avdet<sup>2203</sup> eder.

Mamafih<sup>2204</sup>, Ayzıt'ın hiç müsamaha kabul etmeyen bir şartı vardır: İsmetini<sup>2205</sup> muhafaza etmemiş olan kadınların yardımına, ne kadar tazarrularda<sup>2206</sup> bulunurlarsa bulunsunlar ve ne kadar kıymetli kurbanlar ve hediyeler takdim ederlerse etsinler - bir türlü gelmez.

Bundan başka Ayzıt'a mahsus bir yaz bayramı vardır. Bu bayramın sabahında evlerin her tarafı son derece temiz ve süslü bir hâle konulur. Her fert en güzel elbisesini giyer. En çok sevdiği yemekler hangileri ise, onları yer. Herkesin yüzü mutlaka beşuş<sup>2207</sup>, şen ve tebessümlü olur. Bu sırada, Ak Şaman, elinde sazı olduğu hâlde gelir. [Kış ayinlerini Kara Şaman, yaz ayinlerini Ak Şaman icra eder] dokuz genç kızla dokuz delikanlı seçerek bunları ikişer ikişer el ele tutturarak asker gibi dizer. Ve kendisi sazını çalarak onları semaya çıkıyorlarmış gibi ileri doğru yürütür. Sazını çalarken, Ayzıt hakkındaki ilahiler de terennüm eder<sup>2208</sup>. Bu bedii<sup>2209</sup> alay, güya üçüncü kat göğe geldikleri zaman, Ayzıt'ın sarayını muhafaza eden yasakçılar ellerinde gümüş kırbaçlar olduğu hâlde, meydana çıkarlar. Alay içinde ismetçe kusuru olanlar varsa, onları geri çevirerek diğerlerinin

<sup>2200</sup> rahtî: cinsî

<sup>2201</sup> velûdiyet: doğum

<sup>2202</sup> tesmiyye olmak: adı verilmek

<sup>2203 &#</sup>x27;avdet: geri gelme, dönme

<sup>2204</sup> ma'mâfîh: bununla birlikte

<sup>2205 &#</sup>x27;ismet: namus

<sup>2206</sup> tazarru': yalvarma

<sup>2207</sup> beşûş: güler yüzlü

<sup>2208</sup> terennüm etmek: söylemek

<sup>2209</sup> bedî'î: güzel, güzellik

Ayzıt'ın sarayına girmesine müsaade ederler. İşte, ismetin<sup>2210</sup> bu dinî müeyyideleri<sup>2211</sup>, eski Türklerde, rahti<sup>2212</sup> ahlakın yüksek olduğu ve erkekle kadının bu ahlakla aynı derecede mükellef olduğunu gösteriyor.

Eski Türk kadınları, tamamıyla hür ve serbest oldukları hâlde, havai<sup>2213</sup> işlerle iştigal etmezlerdi<sup>2214</sup>. (Ahlâk-1 Alâî) kitabında yazıldığına göre Selçukî prenseslerinden birisi Kazvin şehrinin sahibesi idi. Her sene ilkbaharda, bu şehrin kenarına gelerek yeşil bir çemenzarda<sup>2215</sup> otağını kurardı. Bir sene, Kazvinliler, şehre umumi bir lağım yaptırmak üzere aralarında iane<sup>2216</sup> toplamışlardı. Lazım gelen miktara baliğ olmak<br/>  $^{2217}$ için daha bir miktar altına ihtiyaç vardı. Şehirli<br/>ler bu parayı da Hanım Sultan'dan istemeye karar vererek ileri gelenlerden bir heyeti Hanım Sultan'ın huzuruna gönderdiler. Bu heyet, otağa yaklaşınca, otağın önündeki bir sandalye üzerinde oturan Hanım Sultan'ın, bir örgü örmekte olduğunu görünce, "Bu hasis<sup>2218</sup> kadının bize para vermesine imkân yoktur" diye geldiklerine pişman oldular. Fakat, Hanım Sultan tarafından görüldükleri için geri dönmeleri de kabil<sup>2219</sup> değildi. İster istemez, sultanın huzuruna geldiler ve ahalinin teklifini arz ettiler. Sultan, bütün masarif<sup>2220</sup> kendisi tarafından verileceğinden, toplanan ianelerin<sup>2221</sup> sahiplerine iadesini emretti ve hazinedarını çağırtarak lağımlar için lazım gelen bütün paraları heyete teslim etti. Heyet içindeki bir ihtiyar sultana elindeki örgü işinden dolayı zihinlerine hutur eden<sup>2222</sup> haksız şüpheyi arz etti. Hanım Sultan şu cevabı verdi: Evet, benim el işiyle meşgul olduğumu gören bütün İranlılar taaccüp<sup>2223</sup> ediyorlar. Hâlbuki, benim ailem içinde bütün kadınlar, benim gibi, daima el işiyle uğraşırlar. Biz sultanlar,

<sup>2210</sup> ismet: namus

<sup>2211</sup> müeyyide: yaptırım

<sup>2212</sup> rahtî: cinsi

<sup>2213</sup> havâî: boş

<sup>2214</sup> iştigâl etmek: uğraşmak

<sup>2215</sup> çemenzâr: çayırlık

<sup>2216</sup> i'âne: yardım

<sup>2217</sup> bâliğ olmak: ulaşmak

<sup>2218</sup> hasîs: cimri, alçak

<sup>2219</sup> kâbil: mümkün

<sup>2220</sup> masarif: giderler

<sup>2221</sup> iane: para

<sup>2222</sup> hutûr etmek: takılmak

<sup>2223</sup> taaccüb: şaşırma

böyle el işiyle uğraşmazsak ne ile meşgul olacağız? Hevaiyat<sup>2224</sup> ile mi? Böyle bir şey bizim soyumuza yakışmaz. Biz, saltanat işlerinden farig olduktan<sup>2225</sup> sonra, boş kalmamak için, fakir kadınlar gibi, hep el işleriyle ve ev işleriyle uğraşırız. Bu hareket, soyumuz için, bir şeyn<sup>2226</sup> değil, belki büyük bir şereftir."

İşte, eski Türk kadını böyle düşünür ve böyle hareket ederdi.

6

# İstikbalde Aile Ahlakı Nasıl Olmalı?

Türklerin, gerek aile ahlakında ve gerek rahti<sup>2227</sup> ahlakta ne kadar yüksek olduklarını yukarıki fasıllarda<sup>2228</sup> gördük. Hâlihazırda, Türkler tamamıyla bu eski ahlakı kaybetmişlerdir. İran ve Yunan medeniyetlerinin tesiriyle, kadınlar, esarete düşmüşler, hukukça dun<sup>2229</sup> bir derekeye<sup>2230</sup> inmişlerdir. Türklerde, millî hars<sup>2231</sup> mefkûresi<sup>2232</sup> doğunca, eski törelerin bu güzel kaidelerini hatırlamak ve diriltmek lazım gelmez miydi? İşte, bu sebepledir ki memleketimizdeki Türkçülük cereyanı doğar doğmaz, feminizm mefkûresi de beraber doğdu. Türkçülerin hem halkçı, hem de kadıncı olmaları, yalnız, bu asrın bu iki mefkûreye kıymet vermesinden dolayı değildir; eski Türk hayatında demokrasi ile feminizmin iki başlıca esas olması da bu hususlarda büyük bir amildir<sup>2233</sup>.

Başka milletler, asri<sup>2234</sup> medeniyete girmek için, mazilerinden uzaklaşmaya mecburdurlar. Hâlbuki, Türklerin asri medeniyete girmeleri için, yalnız eski mazilerine dönüp bakmaları kâfidir. Eski Türklerde, dinîn zühdi<sup>2235</sup> ayinlerden ve

<sup>2224</sup> hevâiyât: boş işler

<sup>2225</sup> fârig olmak: kurtulmak

<sup>2226</sup> şeyn: ayıp

<sup>2227</sup> rahtî: cinsî

<sup>2228</sup> fasıl: bölüm

<sup>2229</sup> dûn: aşağı, alçak

<sup>2230</sup> dereke: derece

<sup>2231</sup> hars: kültür

<sup>2232</sup> mefkûre: ülkü, ideal

<sup>2233 &#</sup>x27;âmil: etmen

<sup>2234 &#</sup>x27;asrî: çağdaş

<sup>2235</sup> zühdî: dinîn gereklerini yerine getirme

menfi<sup>2236</sup> ibadetlerden ari<sup>2237</sup> olması, taasuptan<sup>2238</sup> ve din inhisarcılığından<sup>2239</sup> azade<sup>2240</sup> bulunması, Türkleri gerek kadınlar hakkında, gerek sair<sup>2241</sup> kavimler hakkında çok müsaadekâr<sup>2242</sup> yapmıştı. Eski Yunanîlerin medeniyette muallimleri İskitler, eski Keldanilerin Sümerler olduğu gibi. Eski Cermenlerin<sup>2243</sup> üstatları ve mürebbileri<sup>2244</sup> de Hunlardı. İstikbalde bi-taraf<sup>2245</sup> bir tarih, demokrasi ile feminizmin Türklerden doğduğunu itirafa mecbur olacaktır. O hâlde, istikbaldeki Türk ahlakının esasları da millet, vatan, meslek ve aile mefkûreleriyle<sup>2246</sup> beraber demokrasi ve feminizm olmalıdır.

7

# Medeni Ahlak ve Şahsi Ahlak

Durkaym'a göre, ahlaki vazifelerin gayeleri fertler değil, zümrelerdir. Millet, meslek ve aile zümrelerinin ahlaki vazifelere ve mefkûrelere ne suretle gaye olduklarını gördük. Fakat bunlardan başka, hududu<sup>2247</sup> muayyen<sup>2248</sup> olmayan bir zümre daha vardır ki buna (medeniyet zümresi) denilir ve fertler işte, bu zümreye mensup oldukları için, zümrenin gaiyetine<sup>2249</sup> iştirak ederler. Medeniyet zümresi ibtida<sup>2250</sup>, bir semiye<sup>2251</sup> hâlinde başlar. İbtidai<sup>2252</sup> cemiyetlerde, bir fert için muhterem ve hukuk sahibi olan fertler yalnız kendi semiyesine mensup olan insanlardı. Bundan dolayıdır ki bu cemiyetlerde, semiyenin dâhilinde kan

<sup>2236</sup> menfî: olumsuz

<sup>2237 &#</sup>x27;ârî: uzak

<sup>2238</sup> ta'assub: bağnazlık

<sup>2239</sup> inhisârcılık: tekelcilik

<sup>2240</sup> âzâde: bağımsız

<sup>2241</sup> sâir: diğer, başka

<sup>2242</sup> müsâ'adekâr: hoşgörü sahibi

<sup>2243</sup> Cermen: Germen

<sup>2244</sup> mürebbî: eğitici

<sup>2245</sup> bî-taraf: tarafsız

<sup>2246</sup> mefkûre: ülkü

<sup>2247</sup> hudûd: sınır

<sup>2248</sup> mu'ayyen: belirli

<sup>2249</sup> gaiyyet: gaye

<sup>2250</sup> ibtidâ': ilkin, en önce

<sup>2251</sup> semiyye: sop, klan

<sup>2252</sup> ibtidâî: ilkel

davası takip olunamazdı. Çünkü, semiye bir sulh<sup>2253</sup> dairesiydi. İbtidai<sup>2254</sup> cemiyetler tekamül<sup>2255</sup> ettikçe, bu sulh dairesi semiyeden<sup>2256</sup> frateriye<sup>2257</sup>, frateriden aşirete, aşiretten müttehideye<sup>2258</sup>, müttehideden medineye<sup>2259</sup>, medineden, kavmî devlete, kavmî devletten imparatorluğa intikal ederek gittikçe genişledi. Sulh dairesi genişledikçe, hukuka sahip ve ahlaki vazifelere gaye olan fertlerin miktarı da bu dairelerle beraber arttı. İşte bu suretle bazılarının şahsi ahlak, bazılarının da medeni ahlak tesmiye ettikleri<sup>2260</sup>, ahlak şubesi dairesini genişletti.

Medeni ahlakın menfi<sup>2261</sup> ve müspet<sup>2262</sup> olmak üzere iki türlü gayesi vardır. Menfi gayesinde esas (adalet)tir. Adalet, fertlere hiçbir suretle tecavüz edilmemektir. Müspet gayesinin esası ise şefkattir. Şefkat, fertlere daima iyilik etmektir. Medeni ahlakın ikinci bir müspet gayesi daha vardır ki o da, yapılan mukavelelere<sup>2263</sup> sadık kalmaktır. Eski Türklerde Gök Tanrı sulh<sup>2264</sup> ilahı olduğu gibi, aynı zamanda adalet ve şefkat ilahı idi. Bundan başka, Türklerin bu faziletlerde ne derece yüksek olduğunu Türk tarihi göstermektedir.

Medeni ahlak, bilhassa fertlerde, şahsiyetin yüksek olmasına istinad<sup>2265</sup> eder. Eski Türklerin dinînde, şahsiyeti gösteren timsaller de vardır. Yakutlara göre, her insanda (tin) namı verilen maddi ruhtan başka, üç türlü manevi ruh da vardır: Bunlara (eş), (sur), (kut) namları verilir. (Eş), canlı ve cansız bütün mevcutlarda müşterektir<sup>2266</sup>. (Sur), nefes alan mevcutlara yani hayvanlara mahsustur. (Kut) ise, yalnız insanla ata mahsustur. İnsanın kutlu olması, keramet ve şahsi-

<sup>2253</sup> sulh: barış

<sup>2254</sup> ibtidâî: ilkel

<sup>2255</sup> tekâmül: ilerleme

<sup>2256</sup> semiyye: sop, klan

<sup>2257</sup> frateri: phratrie

<sup>2258</sup> müttehide: birleşmiş, birleşik

<sup>2259</sup> medîne: şehir

<sup>2260</sup> tesmiye etmek: adlandırmak

<sup>2261</sup> menfî: olumsuz

<sup>2262</sup> müsbet: olumlu, pozitif

<sup>2263</sup> mukâvele: sözleşme

<sup>2264</sup> sulh: barış

<sup>2265</sup> istinâd: dayanma, güvenme

<sup>2266</sup> müşterek: ortak

yet sahibi olması demektir. Kur'an-ı Kerim'de (Âdemoğullarını tekrim<sup>2267</sup> ettik) buyuruluyor ki (İnsanları kutlu kıldık) demektir. Eski Türklerin esatirine<sup>2268</sup> göre insanların ruhu, üçüncü kat gökte bulunan (Süt Gölü)nden alınırdı. Türk Şamanlarına göre insan ruhunun daima mefkûreye<sup>2269</sup> ve yükseklere nazır olması, aslının semaviliğinden<sup>2270</sup> dolayı imiş. Bundan başka, her millet, teessüs ederken<sup>2271</sup>, Gök Tanrı bir altın ışık suretinde yeryüzüne inerek o milleti kendi ruhunun nefhiyle<sup>2272</sup> ve nurunun ilkahıyla<sup>2273</sup> kutlu kılardı.

Türk dinîni tamik<sup>2274</sup> edersek medeni ahlaka esas olacak daha çok timsaller bulabiliriz. Bunların tafsilatını<sup>2275</sup> görmek isterseniz (Türk Töresi) namındaki eserimize müracaat edinîz.

Görülüyor ki Türkçülüğün mühim bir gayesi de medeni ahlakı yükseltmektir. Vatani ahlaktan sonra, mesleki ahlak, mesleki ahlaktan sonra aile ahlakı geldiği gibi, aile ahlakından sonra da medeni ahlak gelir.

8

# Beynelmilel<sup>2276</sup> Ahlak

Fertlerin birbirine karşı hayırhah<sup>2277</sup> ve hayırkâr<sup>2278</sup> olması (medeni ahlak) namını aldığı gibi milletlerin birbirine hayırhah ve hayırkâr olmasına da (beynelmilel ahlak) namı verilir. Eski Türkler, sulh dinîne tabi oldukları için, başka milletlerin dinî, siyasi, harsî<sup>2279</sup> mevcudiyetlerine hürmet ederlerdi. Hatta, kendilerine (iç il) ve başka milletlere (dış il) namlarını vererek, bütün milletleri bir

<sup>2267</sup> tekrîm: saygı gösterme, ululama

<sup>2268</sup> esâtîr: masal nevinden şeyler, mitoloji

<sup>2269</sup> mefkûre: ülkü

<sup>2270</sup> semâvî: göğe mensup

<sup>2271</sup> te'essüs etmek: kurulmak

<sup>2272</sup> nefh: üfleme

<sup>2273</sup> ilkâh: dölleme

<sup>2274</sup> ta'mîk: derinleştirme, inceleme

<sup>2275</sup> tafsîlât: ayrıntı

<sup>2276</sup> beyne'l-milel: milletlerarası

<sup>2277</sup> hayır-hâh: iyiliksever

<sup>2278</sup> hayr-kâr: hayırlı

<sup>2279</sup> harsî: kültürel

sulh dairesi içinde, bir beynelmilel camia dâhilinde görürlerdi. Orhon Kitabesi'nde de sair<sup>2280</sup> milletlere (çölgi il) namı veriliyor ki (dış il) kelimesinin müteradifidir<sup>2281</sup>. Eski Türkler, bu (dış il) tabiriyle, beynelmileliyet mefhumunu<sup>2282</sup> anladıklarını gösteriyorlar. Çünkü (il) kelimesi eski Türkçede (sulh dairesi) manasına idi. Her milletin bir iç il olması, dâhili bir sulh dairesi teşkil etmesinden<sup>2283</sup> ibaretti. Mamafih<sup>2284</sup>, bu iç il, diğer milletlere de, yabancı nazarıyla bakmaz, onları da birer (il), yani (sulh mabedi) hâlinde görürdü. Yalnız şu farkla ki kendisine (iç il) ve diğerlerine (dış il) namını verirdi.

Eski Türklerin mağlup milletlere, sonradan kapitülasyon namıyla başına bela olan fevkalade müsaadeler ihsan etmeleri<sup>2285</sup>, Türk harsındaki beynelmileliyetçiliğin<sup>2286</sup> bir neticesidir. İstikbalde, Milletler Cemiyeti, şimdiki gibi yalandan değil, gerçekten teşekkül eder<sup>2287</sup> ise, bunun en samimi azası<sup>2288</sup>, hiç şüphesiz Türkiye Devleti ve Türk milleti olacaktır. Çünkü, istikbale ait bütün tekemmüller<sup>2289</sup>, cürsume<sup>2290</sup> hâlinde Türk'ün eski harsında<sup>2291</sup> mevcuttur.

Hulasa<sup>2292</sup>, her milletin yeryüzünde icra edeceği tarihî ve medeni bir misyonu vardır. Türk milletinin misyonu ise, ahlakın en yüksek faziletlerini fiiliyat<sup>2293</sup> sahasına çıkarmak, en gayr-ı mümkün<sup>2294</sup> zannolunan fedakârlıkların ve kahramanlıkların mümkün olduğunu ispat etmektir.

```
2280 sâir: başka, diğer
```

<sup>2281</sup> müterâdif: eşanlamlı

<sup>2282</sup> mefhûm: anlaşılmış, kavram

<sup>2283</sup> teşkîl etmek: meydana getirmek

<sup>2284</sup> ma'mâfîh: bununla birlikte

<sup>2285</sup> ihsân etmek: bağışlamak

<sup>2286</sup> beyne'l-mileliyetçilik: milletlerarası birlik

<sup>2287</sup> teşekkül etmek: kurulmak

<sup>2288</sup> a'zâ: üye

<sup>2289</sup> tekemmül: olgunlaşma

<sup>2290</sup> cürsûme: dip, kök

<sup>2291</sup> hars: kültür

<sup>2292</sup> hulâsa: kısaca

<sup>2293</sup> fi'liyyât: gerçekten işlenilen işler

<sup>2294</sup> gayr-ı mümkün: mümkün olmayan, imkânsız

# DÖRDÜNCÜ MEBHAS<sup>2295</sup> HUKUKİ TÜRKÇÜLÜK

Hukuki Türkçülüğün gayesi, Türkiye'de asri<sup>2296</sup> bir hukuk vücuda getirmektir. Bu asrın milletleri arasına geçebilmek için, en esaslı şart, millî hukukun bütün şubelerini teokrasi ve klerikalizm bakiyelerinden<sup>2297</sup> büsbütün kurtarmaktır. Teokrasi kanunların, Allah'ın yeryüzündeki gölgeleri addolunan<sup>2298</sup> halifeler ve sultanlar tarafından yapılması demektir. Klerikalizm ise esasen Allah tarafından vaz edildiği<sup>2299</sup> iddia olunan ananelerin la-yetegayyer<sup>2300</sup> kanunlar addolunarak, Allah'ın tercümanları itibar olunan ruhaniler tarafından tefsir edilmesidir<sup>2301</sup>.

Kurun-ı Vustai<sup>2302</sup> devletlerin bu iki alamet-i mümeyyizesinden<sup>2303</sup> tamamıyla kurtulmuş olan devletlere (asri devlet) namı verilir. Asri devletlerde, evvela, gerek kanun yapmak ve gerek memleketi idare etmek salahiyetleri<sup>2304</sup> doğrudan doğruya millete aittir. Milletin bu salahiyetini tahdid<sup>2305</sup> ve takyid<sup>2306</sup> edecek hiçbir makam, hiçbir anane ve hiçbir hak yoktur.

Saniyen<sup>2307</sup>, milletin bütün fertleri tamamıyla birbirine müsavidir<sup>2308</sup>. Hususi imtiyazlara malik hiçbir fert, hiçbir aile, hiçbir sınıf mevcut olamaz. Bu şartları haiz olan devletlere (demokrasi) namı da verilir ki (halk hükümeti) demektir.

<sup>2295</sup> mebhas: bölüm

<sup>2296 &#</sup>x27;asrî: çağdaş, zamana uygun

<sup>2297</sup> bakiye: arta kalan

<sup>2298 &#</sup>x27;addolmak: savılmak

<sup>2299</sup> vaz' edilmek: konulmak

<sup>2300</sup> lâ-yetegayyer: değişmez, bozulmaz

<sup>2301</sup> tefsîr edilmek: yorumlanmak

<sup>2302</sup> kurûn-ı vustâ: Ortaçağ

<sup>2303</sup> alâmet-i mümeyyize: ayırıcı işaret

<sup>2304</sup> salâhiyyet: yetki

<sup>2305</sup> tahdîd: sınırlama

<sup>2306</sup> takyîd: şart koşma, bağlama

<sup>2307</sup> sâniyen: ikinci olarak

<sup>2308</sup> müsâvî: eşit

Hukuki Türkçülüğün birinci gayesi, asri<sup>2309</sup> bir devlet vücuda getirmek olduğu gibi, ikinci gayesi de, mesleki velayetleri, velayet-i ammenin<sup>2310</sup> müdahalesinden kurtararak, mütehassısların<sup>2311</sup> salahiyetine<sup>2312</sup> müstenid<sup>2313</sup> meslek muhtariyetleri tesis etmektir<sup>2314</sup>. Bu esasa müstenid bir kanun-ı medeni<sup>2315</sup> ile ticaret, sanayi, ziraat kanunları, Darülfünun, Baro, Tabipler Cemiyeti, Muallimler Cemiyeti, Mühendisler Cemiyeti ilh<sup>2316</sup> gibi mesleki teşkilatların mesleki muhtariyetlerine dair kanunlar yapmak da bu gayenin icabatındandır<sup>2317</sup>.

Hukuki Türkçülüğün üçüncü gayesi de bir (asri<sup>2318</sup> aile) vücuda getirmektir. Asri devletteki müsavat<sup>2319</sup> umdesi<sup>2320</sup>, erkekle kadının nikâhta, talakta<sup>2321</sup>, mirasta, mesleki ve siyasi haklarda müsavi olmasını da istilzam eder<sup>2322</sup>. O hâlde, yeni aile kanunu ile intihabat<sup>2323</sup> kanunu bu esasa istinaden yapılmalıdır.

Hulasa, bütün kanunlarımızda, hürriyete, müsavata<sup>2324</sup> ve adalete münafi<sup>2325</sup> ne kadar kaideler ve teokrasi ile klerikalizme ait ne kadar izler varsa hepsine nihayet vermek lazımdır.

2309 'asrî: çağdaş, zamana uygun

2310 velâyet-i âmme: kamu otoristesi

2311 mütehassıs: uzman

2312 salâhiyyet: yetki

2313 müstenid: dayanan, yaslanan, güvenen

2314 te'sîs etmek: kurmak

2315 kânûn-ı medenî: medeni kanun

2316 ilh: "ilâ-âhir" sözünün kısaltması

2317 îcâbât: icaplar

2318 'asrî: çağdaş, zamana uygun

2319 müsâvât: eşitlik

2320 'umde: ilke

2321 talâk: boşama

2322 istilzâm etmek: gerektirmek

2323 intihâbât: seçmeler

2324 müsâvât: eşitlik

2325 münâfî: aykırı

# BEŞİNCİ MEBHAS<sup>2326</sup> DİNÎ TÜRKÇÜLÜK

Dinî Türkçülük, din kitaplarının ve hutbelerle vaazların Türkçe olması demektir. Bir millet, dinî kitaplarını okuyup anlayamazsa, tabiidir ki dinîn hakiki mahiyetini öğrenemez. Hatiplerin, vaizlerin ne söylediklerini, anlamadığı surette de ibadetlerden hiçbir zevk alamaz. İmam-ı Âzam Hazretleri, hatta namazdaki surelerin bile millî lisanda okunmasının caiz olduğunu beyan buyurmuşlardır. Çünkü, ibadetten alınacak vecd<sup>2327</sup>, ancak okunan duaların tamamıyla anlaşılmasına bağlıdır. Halkımızın dinî hayatını tetkik edersek görürüz ki, ayinler arasında en ziyade vecd duyulanlar, namazlardan sonra, ana diliyle yapılan deruni<sup>2328</sup> ve samimi münacatlardır<sup>2329</sup>. Müslümanların camiden çıkarken büyük bir vecd ve itminan<sup>2330</sup> ile çıkmaları, işte her ferdin kendi vicdanı içinde yaptığı bu mahrem münacatların neticesidir.

Türklerin namazdan aldıkları ulvi zevkin bir kısmı da yine ana diliyle inşat<sup>2331</sup> ve terennüm<sup>2332</sup> olunan ilahilerdir. Bilhassa, teravih namazlarını canlandıran amil<sup>2333</sup>, şiir ile musikiyi cami<sup>2334</sup> olan Türkçe ilahilerdir. Ramazanda ve sair<sup>2335</sup> zamanlarda Türkçe irat<sup>2336</sup> olunan vaazlar da halkta dinî duygular ve heyecanlar uyandıran bir amildir<sup>2337</sup>.

Türklerin en ziyade vecd aldıkları ve zevk duydukları bir ayin daha vardır ki o da Mevlid-i Şerif kıraatından<sup>2338</sup> ibarettir. Şiir ile musikiyi ve canlı vakaları cem

<sup>2326</sup> mebhas: bölüm

<sup>2327</sup> vecd: coşku

<sup>2328</sup> derûnî: içten

<sup>2329</sup> münâcât: yalvarma

<sup>2330</sup> itminân: emin olma, inanma, güvenme

<sup>2331</sup> inşâd: şiir okuma, şiir söyleme

<sup>2332</sup> terennüm: söyleme

<sup>2333 &#</sup>x27;âmil: sebep

<sup>2334</sup> câmi': derleyeni toplayan, içine alan

<sup>2335</sup> sâir: diğer, başka

<sup>2336</sup> îrâd: getirme, söyleme

<sup>2337 &#</sup>x27;âmil: sebep

<sup>2338</sup> kırâat: okuma

eden<sup>2339</sup> bu ayin, dinî bir bidat<sup>2340</sup> suretinde, sonradan hadis olmakla beraber, en canlı ayinler sırasına geçmiştir.

Tekkelerde Türkçe yapılan zikirler esnasında okunan Türkçe ilahilerle nefesler de, büyük bir vecd menbaidir<sup>2341</sup>.

İşte, bu misallerden anlaşılıyor ki bugün Türklerin ara sıra dinî bir hayat yaşamasını temin eden amiller<sup>2342</sup>, dinî ibadetlerin arasından eskiden beri Türk lisanıyla icrasına müsaade olunan ayinlerin mevcudiyetidir. O hâlde, dinî hayatımıza daha büyük bir vecd<sup>2343</sup> ve inşirah<sup>2344</sup> vermek için, gerek -tilavetler<sup>2345</sup> müstesna olmak üzere- Kur'an-ı Kerim'in ve gerek ibadetlerle ayinlerden sonra okunan bütün dualarla münacatların ve hutbelerin Türkçe okunması lazım gelir.

# ALTINCI MEBHAS<sup>2346</sup> İKTİSADİ TÜRKÇÜLÜK

Türkler, en eski zamanlarda göçebe hayatı yaşıyorlardı. Bu zamanlarda, Türk iktisadı çobanlık esasına müstenitti<sup>2347</sup>. O zamanlarda, Türklerin bütün servetleri koyun, keçi, at, deve, öküz gibi hayvanlardan ve yedikleri süt, yoğurt, peynir, tereyağı, kımız gibi hayvani mahsullerden ibaretti. Giydikleri de bu hayvanların pöstekileri, derileri, yünleri ve yapağıları idi. Göçebe Türklerin sanayii de hep hayvani mahsuller üzerinde işlerdi: Develerin ayağından (ayak) adı verilen kımız kadehleri, öküzlerin uyluk kemiğinden kımız sürahileri yapılırdı. Hayvanın ne kemiği, ne boynuzu, ne bağırsağı, hulasa hiçbir şeyi atılmazdı. Her nescinden<sup>2348</sup> Türk'e mahsus bir sınai mamule vücuda getirilirdi.

2339 cem' etmek: toplamak

2340 bid'at: peygamber zamanından sonra dinde meydana çıkan şey

2341 menba': kaynak, pinar

2342 'âmil: sebep 2343 vecd: cosku

2344 inşirâh: açıklık, ferahlık

2345 tilâvet: Kur'an'ı güzel sesle ve usulüne göre okuma

2346 mebhas: bölüm

2347 müstendid: dayanan, yaslanan, güvenen

2348 nesc: doku

Eski Türkler, ticarete de yabancı değildiler. İlhanlık devirlerinde devletin en büyük varidat<sup>2349</sup> menbaı, Çin'den Avrupa'ya ipek götüren ve Avrupa'dan Çin'e kadife getiren Türk ticaret kervanlarıydı. O zaman Çin, Hint, İran, Rusya ve Bizans arasındaki büyük ticaret yolları tamamıyla Türklerin elinde idi. Mukan Han, İran'ın şimalinden<sup>2350</sup>, Azerbaycan'dan ve Anadolu'dan, İstanbul'a doğru giden bir yeni ticaret yolu açmak istedi. Fakat, İraniler<sup>2351</sup> bu teşebbüse mümanaat ettiler<sup>2352</sup>. Bunun üzerine Mukan Han, İpek Yolu'nu temin için, Türk, Çin ve Bizans devletleri arasında bir ittifak-ı müselles<sup>2353</sup> akdine<sup>2354</sup> çalıştı ve İran devletini ya ortadan kaldırmaya, yahut beynelmilel<sup>2355</sup> ticaretin transit tarikiyle<sup>2356</sup> memleketinden geçmesi için zorla irza<sup>2357</sup> etmeye teşebbüs etti.

Görülüyor ki, eski Türk ilhanlarının gayesi, Mançurya'dan Macaristan'a kadar uzanan büyük Turan kıtasında yalnız siyasi bir emniyet husule<sup>2358</sup> getirmekten ibaret değildi. Asya ve Avrupa milletleri arasında beynelmilel bir ticaret ve mübadele teşkilatı yapmayı da üzerlerine almışlardı.

Eski Türklerin iktisada verdikleri ehemmiyeti il adlarında bile görürüz: Şarkî Türkistan'da (Tarancılar) namı verilen ve Garbî Türkistan'da (Sartlar) ismini alan iki il vardır. Bu adlardan birincisi (çiftçiler), ikincisi (tüccarlar) manasınadır. Kanklılar, Ağaçeriler, Tahtacılar, Mandallar, Menteşeler, Sürgücüler ilh<sup>2359</sup> de birer sanat adını taşımaktadırlar. Göktürklerin dedeleri (demirci) idi. Türk menkibelerine göre, ilk çadırı yapan (Türk Han)dır. İlk defa yemeklerde tuz kullanan (Tavunk Han)dır. İlk arabayı yapan (Kanklı Bey)dir. Türkler, arabalarla seyahat etmeye, ta İskitler devrinde başlamışlardı. Eski Türkler gayet güzel elbiseler giymeyi, leziz yemekler yemeyi, hayatlarını ziyafetler ve düğünler arasında geçirmeyi severlerdi. Bunun için de hiç boş durmazlar, iktisadi faaliyetlerle uğraşırlardı. Çok kazanırlar, çok sarf ederlerdi.

```
2349 vâridât: gelir
```

<sup>2350</sup> şimâl: kuzey

<sup>2351</sup> İrânî: İranlı

<sup>2352</sup> mümâna'at etmek: engel olmak

<sup>2353</sup> ittifâk-ı müselles: üçlü ittifak

<sup>2354</sup> akd: sözleşme, kararlaştırma

<sup>2355</sup> beyne'l-milel: milletlerarası

<sup>2356</sup> tarîk: yol

<sup>2357</sup> irzâ: razı

<sup>2358</sup> husûl: üreme, türeme, çıkma

<sup>2359</sup> ilh.: "ilâ-âhir" sözünün kısaltması

Eski Türklerin misafirperverlikleri son dereceyi bulmuştu. Dede Korkut Kitabı'nda (Burla Hatun) yaptığı umumi bir ziyafetten bahsederken şu sözleri söylüyor:

"Tepe gibi et yığdırdım. Göl gibi kımız sağdırdım. Aç olanları doyurdum, çıplak olanları giydirdim. Borçluların borcunu verdim."

Bununla beraber, binlerce liraları yutan bu umumi ziyafetler, Salur Kazan'ın senede bir kere yaptığı (yağma ziyafeti)ne nispetle hiç hükmünde kalırdı. Salur Kazan'ın ziyafetinde bütün beylerle halk tamamıyla yiyip içtikten sonra, Salur Kazan zevcesinin elinden tutarak sarayından çıkardı, varı yoğu her ne varsa yağma edilmesini davetlilerden rica ederdi. Bu suretle yağmaya uğrayan Salur Kazan bir müddet sonra, yine Oğuz ilinin en zengin beyi olurdu.

Türkler, mazide nail oldukları<sup>2360</sup> bu iktisadi refaha istikbalde de mazhar olmalıdırlar<sup>2361</sup>. Hem de kazanılacak servetler, Salur Kazan'ın zenginliği gibi, umuma ait olmalıdır. Türkler, hürriyet ve istiklali sevdikleri için, iştirakçi<sup>2362</sup> olamazlar. Fakat, müsavatperver olduklarından<sup>2363</sup> dolayı, fertçi de kalamazlar. Türk harsına en uygun olan sistem (solidarizm) yani tesanütçülüktür<sup>2364</sup>. Ferdi mülkiyet, içtimai<sup>2365</sup> tesanüde hadim bulunmak<sup>2366</sup> şartıyla meşrudur. Sosyalistlerin ve komünistlerin ferdi mülkiyeti ilgaya<sup>2367</sup> teşebbüs etmeleri doğru değildir. Yalnız, içtimai tesanüde hadim olmayan ferdi mülkiyetler varsa, bunlar meşru sayılamaz. Bundan başka, mülkiyet yalnız ferdi olmak lazım gelir. Ferdi mülkiyet gibi, içtimai<sup>2368</sup> mülkiyet de olmalıdır. Cemiyetin bir fedakârlığı veya zahmeti neticesinde husule gelen<sup>2369</sup> ve fertlerin hiçbir emeğinden hâsıl olmayan<sup>2370</sup> fazla temettular<sup>2371</sup>, cemiyete aittir.

```
2360 nâil olmak: elde etmek
```

<sup>2361</sup> mazhar olmak: ulaşmak

<sup>2362</sup> iştirâkçi: komünist

<sup>2363</sup> müsâvâtperver olmak: eşitliği sevmek

<sup>2364</sup> tesânüd: dayanışma

<sup>2365</sup> ictimâî: sosyal

<sup>2366</sup> hâdim bulunmak: hizmet etmek

<sup>2367</sup> ilgâ: kaldırma, bozma

<sup>2368</sup> ictimâî: sosyal

<sup>2369</sup> husûle gelmek: meydana gelmek

<sup>2370</sup> hâsıl olmak: meydana gelmek

<sup>2371</sup> temettu': kâr etme, kazanma

Fertlerin bu temettuları kendilerine hasretmesi<sup>2372</sup> meşru değildir. Fazla temettuların (plu-velu<sup>2373</sup>)lerin cemiyet namına toplanmasıyla husule gelecek büyük meblağlar, cemiyet hesabına açılacak fabrikaların, tesis olunacak büyük çiftliklerin sermayesi olur. Bu umumi teşebbüslerden husule gelecek kazançlarla fakirler, öksüzler, dullar, hastalar, kötürümler, körler ve sağırlar için, hususi melceler<sup>2374</sup> ve mektepler açılır; umumi bahçeler, müzeler, tiyatrolar, kütüphaneler tesis olunur. Amaleler ve köylüler için sıhhi evler inşa edilir. Memleket, umumi bir elektrik şebekesi içine alınır. Hulasa, her türlü sefalete nihayet vererek umumun refahını temin için her ne lazımsa yapılır. Hatta, bu içtimai servet kâfi miktara baliğ olunca<sup>2375</sup>, halktan vergi almaya da ihtiyaç kalmaz. Hiç olmazsa vergilerin nevi<sup>2376</sup> ve miktarı azaltılabilir.

Demek ki Türklerin içtimai<sup>2377</sup> mefkûresi<sup>2378</sup>, ferdi mülkiyeti kaldırmaksızın, içtimai servetleri fertlere gasp ettirmemek, umumun menfaatine sarf etmek üzere, muhafaza ve tesmiyesine<sup>2379</sup> çalışmaktır.

Türklerin, bundan başka, bir de iktisadi mefkûresi vardır ki, memleketi büyük sanayiye mazhar etmektir<sup>2380</sup>. Bazıları "memleketimiz bir tarım yurdudur, biz daima çiftçi bir millet kalmalıyız. Büyük sanayiyle uğraşmaya kalkışmamalıyız." diyorlar ki asla doğru değildir. Filhakika, çiftçiliği hiç bir zaman elden bırakacak değiliz, fakat, asri<sup>2381</sup> bir millet olmak istiyorsak, mutlaka büyük sanayiye malik olmamız lazımdır. Avrupa inkılaplarının en ehemmiyetlisi iktisadi inkılaptır. İktisadi inkılap ise, nahiye<sup>2382</sup> iktisadı yerine millet iktisadının ve küçük hırfetler<sup>2383</sup> yerine büyük sanayinin ikame<sup>2384</sup> edilmesinden ibarettir. Millet iktisadı ve büyük sanayi ise ancak himaye usulünün tatbikiyle husule<sup>2385</sup> gelebilir. Bu hususta, bize rehber olacak

<sup>2372</sup> hasretmek: ayırmak

<sup>2373</sup> plu-velu: plus-value (artı değer)

<sup>2374</sup> melce: sığınacak yer

<sup>2375</sup> bâliğ olmak: ulaşmak

<sup>2376</sup> nev': çeşit

<sup>2377</sup> ictimâî: sosyal

<sup>2378</sup> mefkûre: ülkü

<sup>2379</sup> tesmiye: ad koyma, adlandırma

<sup>2380</sup> mazhar etmek: ulaşmak

<sup>2381 &#</sup>x27;asrî: çağdaş, zamana uygun

<sup>2382</sup> nâhiye: çevre, küçük yer, bölge

<sup>2383</sup> hirfet: meslek

<sup>2384</sup> ikâme: meydana koyma 2385 husûl: üreme, türeme, çıkma

(millî iktisat) nazariyeleridir<sup>2386</sup>. Amerika'da (Con Ray<sup>2387</sup>) ve Almanya'da (Frederik List<sup>2388</sup>), İngiltere'de Mancesteryen'lerin tesis ettikleri iktisadiyat<sup>2389</sup> ilminin, umumi ve beynelmilel<sup>2390</sup> bir ilim olmayıp yalnız İngiltere'ye mahsus bir (millî iktisat) sisteminden ibaret olduğunu meydana koydular. İngiltere büyük sanayi memleketi olduğu için, mamulatını<sup>2391</sup> harice göndermeye ve hariçten ibtidai<sup>2392</sup> maddeler getirmeye muhtaçtır. Bu sebeple, İngiltere için fayda olan yegâne usul, gümrüklerin serbest olması kaidesi, yani (açık kapı) siyasetidir. Bu kaidenin İngiltere gibi büyük sanayiye malik olamamış olan milletler tarafından kabul edilmesi, ilelebet İngiltere gibi sınai<sup>2393</sup> memleketlere iktisaden<sup>2394</sup> esir kalmasını intac<sup>2395</sup> edecektir. İşte, bu iki müceddid<sup>2396</sup> kendi memleketleri için, birer hususi (millî iktisat) sistemi vücuda getirerek, memleketlerinin büyük sanayiye malik olması için çalıştılar. Ve muvaffak<sup>2397</sup> da oldular. Bugün, Amerika ile Almanya büyük sanayi hususunda İngiltere ile boy ölçüşecek bir mertebeye yükselmişlerdir ve şimdi, onlar da İngiltere'nin açık kapı siyasetini takip ediyorlar. Fakat, bu devre gelebilmeleri, senelerce millî iktisadın himaye usullerini tatbik sayesinde olduğunu da pekala biliyorlar.

İşte Türk iktisatçılarının da ilk işi, evvela Türkiye'nin iktisadi şeniyetini<sup>2398</sup> tetkik ve saniyen<sup>2399</sup>, bu objektif tetkiklerden millî iktisadımız için ilmî ve esaslı bir program vücuda getirmektir. Bu program vücuda geldikten sonra, memleketimizde büyük sanayi vücuda getirmek için her fert bu program dairesinde çalışmalı ve İktisat Vekâleti de bu ferdi faaliyetlerin başında umumi bir nazım<sup>2400</sup> vazifesini ifa<sup>2401</sup> etmelidir.

```
2386 nazariyye: teori
```

<sup>2387</sup> Con Ray: John Ray

<sup>2388</sup> Frederik List: Friedrich List

<sup>2389</sup> iktisâdiyyât: tutum, iktisat bilgisi

<sup>2390</sup> beyn-el-milel: milletlerarası

<sup>2391</sup> ma'mulât: imal edilmiş, yapılmış şeyler

<sup>2392</sup> ibtidâî: ilk derecede

<sup>2393</sup> sınâ'î: sanayileşmiş

<sup>2394</sup> iktisâden: iktisat yoluyla

<sup>2395</sup> intâc: sonuç verme, neticelendirilme

<sup>2396</sup> müceddid: yenileyici

<sup>2397</sup> muvaffak: başarılı

<sup>2398</sup> şe'niyyet: gerçeklik

<sup>2399</sup> sâniyen: ikinci olarak

<sup>2400</sup> nâzım: düzenleyen

<sup>2401</sup> îfâ: yerine getirme

# YEDİNCİ MEBHAS SİYASİ TÜRKÇÜLÜK

Türkçülük siyasi bir fırka<sup>2402</sup> değildir; ilmi, felsefi, bedii<sup>2403</sup> bir mekteptir; başka bir tabirle, harsî bir mücahede<sup>2404</sup> ve teceddüd<sup>2405</sup> yoludur. Bu sebepledir ki, Türkçülük şimdiye kadar bir fırka şeklinde siyasi mücadele meydanına atılmadı; bundan sonra da, şüphesiz, atılmayacaktır.

Mamafih<sup>2406</sup>, Türkçülük büsbütün siyasi mefkûrelere<sup>2407</sup> bigane<sup>2408</sup> de kalamaz. Çünkü, Türk harsı, sair<sup>2409</sup> mefkûrelerle beraber, siyasi mefkûrelere de maliktir. Mesela, Türkçülük hiçbir zaman klerikalizmle, teokrasi ile, istibdatla itilaf<sup>2410</sup> edemez. Türkçülük asri<sup>2411</sup> bir cereyandır ve ancak asri mahiyette<sup>2412</sup> bulunan cereyanlarla ve mefkûrelerle itilaf edebilir.

İşte, bu sebepledir ki bugün Türkçülük Halk Fırkası'na müzahirdir<sup>2413</sup>. Halk Fırkası, hükümranlığı millete yani Türk halkına verdi. Devletimize (Türkiye) ve halkımıza (Türk milleti) adlarını bahşetti. Hâlbuki, Anadolu inkılabına kadar, devletimizin, milletimizin, hatta lisanımızın adları (Osmanlı) kelimesi idi, (Türk) kelimesi ağza alınamazdı. Hiç kimse (Ben Türküm) demeye cesaret edemezdi. Son zamanda, Türkçüler böyle bir iddiaya cüret ettikleri için, sarayın ve eski kafalıların menfuru<sup>2414</sup> oldular. İşte, Halk Fırkası'nın annesi olan Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti, büyük müncimiz<sup>2415</sup> olan Gazi Mustafa Kemal Paşa

2402 firka: parti

2403 bedî'î: güzel, güzellik

2404 mücâhede: uğraşma, savaşma

2405 teceddüd: tazelenme, yeni olma

2406 ma'mâfîh: bununla birlikte

2407 mefkûre: ülkü

2408 bî-gâne: kayıtsız, yabancı

2409 sâir: başka, diğer

2410 itilâf: bağdaşma

2411 'asrî: çağdaş, zamana uygun

2412 mâhiyyet: bir şeyin aslı, esası

2413 müzâhir: yardım eden, koruyan

2414 menfûr: nefret edilen

2415 müncî: kurtaran

Hazretlerinin irşat<sup>2416</sup> ve rehberliğiyle bir taraftan Türkiye'yi düşman istilalarından kurtarırken, diğer taraftan da devletimize, milletimize, lisanımıza hakiki adlarını verdi ve siyasetimizi mutlakiyetin ve unsurlar siyasetinin son izlerinden bile kurtardı. Hatta, diyebiliriz ki, Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti, hiç haberi olmadan Türkçülüğün siyasi programını tatbik etti. Çünkü, hakikat birdir, iki olamaz. Hakikati arayanlar, başka başka yollardan hareket etseler bile, neticede aynı hedefe vasıl<sup>2417</sup> olurlar. Türkçülükle halkçılığın nihayet aynı programda birleşmeleri, ikisinin de nefsül-emre<sup>2418</sup> ve şeniyete<sup>2419</sup> mutabık olmasının bir neticesidir. İkisi de tam hakikati buldukları içindir ki, tamamıyla birbirine mutabık kaldılar. Bu ayniyetin bir tecellisi de şudur ki, bütün Türkçülerin -hiçbir müstesnaları olmamak üzere- Anadolu mücahedesine<sup>2420</sup> iştirak etmeleri ve onun en ateşli müdafileri<sup>2421</sup> olmalarıdır. Türkiye'de Allah'ın kılıcı halkçıların pençesinde ve Allah'ın kalemi Türkçülerin elinde idi. Türk vatanı tehlikeye düşünce, bu kılıçla bu kalem izdivaç ettiler. Bu izdivaçtan bir cemiyet doğdu ki adı Türk milletidir.

İstikbalde de daima halkçılıkla Türkçülük el ele vererek mefkûreler<sup>2422</sup> âlemine doğru beraber yürüyeceklerdir. Her Türkçü siyaset sahasında halkçı kalacaktır. Her halkçı da hars<sup>2423</sup> sahasında Türkçü olacaktır. Dinî ilmihalimiz, bize "akaitte<sup>2424</sup> mezhebimiz Maturidilik ve fikıhta mezhebimiz Hanefilik" olduğunu öğretiyor. Biz de buna teşebbühle<sup>2425</sup>, şu desturu ortaya atabiliriz: "Siyasette mesleğimiz halkçılık ve harsta mesleğimiz Türkçülüktür."

<sup>2416</sup> irşâd: doğru yolu gösterme, uyarma

<sup>2417</sup> vâsıl: erişen, ulaşan, kavuşan

<sup>2418</sup> nefs-ül-emr: işin hakikati, aslı

<sup>2419</sup> şe'niyyet: gerçek, gerçeklik

<sup>2420</sup> mücâhede: savaş

<sup>2421</sup> müdâfî: koruyucu

<sup>2422</sup> mefkûre: ülkü

<sup>2423</sup> hars: kültür

<sup>2424 &#</sup>x27;akâid: inanılan şeyler 2425 teşebbüh: benzetme

# SEKİZİNCİ MEBHAS<sup>2426</sup> FELSEFİ TÜRKÇÜLÜK

İlim, objektif ve müspet<sup>2427</sup> olduğu için beynelmileldir. Binaenaleyh, ilimde Türkçülük olamaz. Fakat, felsefe, ilime müstenid<sup>2428</sup> olmakla beraber, ilmi düşünüşten başka türlü bir düşünüş tarzıdır. Felsefenin objektif ve müspet unvanlarını alabilmesi, ancak, bu sıfatları haiz olan ilimlere uygun olması sayesindedir. İlimin nefyettiği<sup>2429</sup> hükümleri felsefe ispat edemez, ilmin ispat ettiği hakikatleri felsefe nefyedemez. Felsefe, ilme karşı bu iki kayıt ile mukayyed<sup>2430</sup> olmakla beraber bunların haricinde tamamıyla hürdür. Felsefe, ilimle tenakuza<sup>2431</sup> düşmemek şartıyla, ruhumuz için daha ümitli, daha vecdli<sup>2432</sup>, daha teselli verici, daha çok saadet bahşedici, büsbütün yeni ve orijinal farziyeleri<sup>2433</sup> meydana atabilir. Zaten, felsefenin vazifesi bu gibi farziyeleri ve görüşleri arayıp bulmaktır. Bir felsefenin kıymeti, bir taraftan müspet ilimlerle hem ahenk olmasının derecesiyle diğer cihetten<sup>2434</sup> ruhlara büyük ümitler, vecdler, teselliler ve saadetler vermesiyle ölçülür. Demek ki felsefenin bir safhası objektif, diğer safhası subjektiftir. Binaenaleyh, felsefe ilim gibi beynelmilel<sup>2435</sup> olmaya mecbur değildir. Millî de olabilir. Bundan dolayıdır ki, her milletin, kendisine göre bir felsefesi vardır. Yine bundan dolayıdır ki ahlakta, bediiyatta<sup>2436</sup>, iktisatta olduğu gibi, felsefede de Türkçülük olabilir.

Felsefe, maddi ihtiyaçların iktiza<sup>2437</sup> ve icbar<sup>2438</sup> etmediği, menfaatsiz, garazsız, hasbi<sup>2439</sup> bir düşünüştür. Bu nevi düşünüşe (spekülasyon) namı verilir. Biz buna,

2426 mebhas: bölüm

2427 müsbet: olumlu, pozitif

2428 müstenid: istinaden, dayanan, yaslanan

2429 nefyetmek: sürmek, sürgün etmek

2430 mukayyed: kayıtlı, bağlı

2431 tenâkuz: çelişme

2432 vecd: aşırı heyecan

2433 farziyye: bir iddiayı aydınlatmak için söylenen ve hükme kati olmayan, farz ve takdire bağlı bulunan mesele.

2434 cihet: vön, taraf

2435 beyn-el-milel: milletlerarası

2436 bedî'iyyât: estetik

2437 iktizâ: lazım gelme, gerekme

2438 icbâr: zorlama

2439 hasbî: karşılıksız, parasız

Türkçede (muakale<sup>2440</sup>) ismini veriyoruz. Bir millet muharebelerden kurtulmadıkça, ve iktisadi bir refaha nail olmadıkça, içinde muakale yapacak fertler yetişemez. Çünkü, muakale yalnız düşünmek için düşünmektir. Hâlbuki, bin türlü derdi olan bir millet, yaşamak için, kendinî müdafaa etmek için, hatta yemek ve içmek için düşünmeye mecburdur. (Düşünmek için düşünmek) ancak bu hayati düşünüş ihtiyaçlarından kurtulmuş olan ve çalışmadan yaşayabilen insanlara nasip olabilir. Türkler, şimdiye kadar böyle bir huzur ve istirahate nail olamadıkları için, içlerinde hayatını muakaleye vakfedebilecek az adam yetişebildi. Bunlar da, düşünüş yollarını bilmediklerinden, mefkûrelerini<sup>2441</sup> iyi idare edemediler, ekseriyetle dervişlik ve kalenderlik çıkmazlarına saptılar.

Türkler arasında şimdiye kadar az filozof yetişmesini, Türklerin muakaleye istiğdatsız<sup>2442</sup> olduklarına hamletmemelidir<sup>2443</sup>. Bu azlık, Türklerin henüz müspet ilimlerce huzur ve istirahatça muakaleyi mümkün kılacak bir seviyeye yükselmemeleriyle izah olunursa, daha doğru olur.

Mamafih<sup>2444</sup>, Türklerin felsefece geri kalmaları yalnız yüksek felsefe nokta-i nazarından<sup>2445</sup> doğru olabilir. Halk felsefesi, nokta-i nazarından, Türkler, bütün milletlerden daha yüksektirler.

(Rostan<sup>2446</sup>) adlı Fransız feylesofu<sup>2447</sup> diyor ki "Bir kumandan için, karşısındaki düşman ordusunun ne kadar askeri, ne kadar silah ve mühimmatı olduğunu bilmek çok faydalıdır, fakat, onun için bunlardan daha çok faydalı bir şey vardır ki o da karşısındaki düşman ordusunun felsefesini bilmektir."

<sup>2440</sup> mu'âkale: iş alanına geçmeyip yalnız bilmek ve açıklamak amacını güden düşünce, nazar, kurgu

<sup>2441</sup> mefkûre: ülkü

<sup>2442</sup> isti'dadsız: yeteneksiz

<sup>2443</sup> hamletmek: yüklemek

<sup>2444</sup> ma'mâfîh: bununla birlikte

<sup>2445</sup> nokta-i nazar: görüş

<sup>2446</sup> Rostan: Rostand

<sup>2447</sup> feylesof: filozof

Filhakika<sup>2448</sup>, iki ordu ve iki millet birbiriyle savaşırken, birisinin galip diğerinin mağlup olmasını intac<sup>2449</sup> eden en başlıca amiller<sup>2450</sup>, iki tarafın felsefeleridir. Ferdi hayatı vatanın istiklalinden, şahsi menfaati namus ve vazifeden daha kıymetli gören bir ordu mutlaka mağlup olur. Bunun aksi bir felsefeye malik olan ordu ise, mutlaka galebe<sup>2451</sup> çalar. O hâlde, halk felsefesi itibariyle, Yunanlılarla İngilizler mi daha yüksektir; yoksa Türkler mi daha yücedir? Bu sualin cevabını verecek Çanakkale muharebeleriyle Anadolu muharebeleridir. Türkleri bu iki muharebede de galebe kılan maddi kuvvetler değildi, ruhlarında hükümran bulunan millî felsefeleriydi.

Türkler, maddi silahların, manevi kuvvetleri hükümsüz bıraktığı son asra gelinceye kadar, Asya'da, Avrupa'da, Afrika'da bütün milletleri yenmişler. Tabiyetleri altına almışlardı. Demek ki Türk felsefesi, bu milletlere ait felsefelerin hepsinden daha yüksekti. Bugün de, öyledir. Yalnız şu var ki, bugün maddi medeniyet nokta-i nazarından<sup>2452</sup> ve maddi silahlar dolayısıyla Avrupalı milletlerden gerideyiz. Medeniyetçe onlara müsavi<sup>2453</sup> olduğumuz gün hiç şüphesiz cihan hegemonyası yine bize geçecektir. Mondros'ta esir bulunduğumuz zaman, orada kamp kumandanı olan bir İngiliz, şu sözleri söylemişti: "Türkler, istikbalde yine cihangir<sup>2454</sup> olacaklardır."

Görülüyor ki Türklerde, yüksek felsefe terakki<sup>2455</sup> etmemiş olmakla beraber, halk felsefesi gayet yüksektir. İşte felsefi Türkçülük, Türk halkındaki bu millî felsefeyi arayıp meydana çıkarmaktır.

Ey bugünün Türk genci! Bütün bu işlerin yapılması asırlardan beri seni bekliyor.

2448 fi'l-hakika: hakikatte, gerçekten, doğrusu

2449 intâc: sonuç verme

2450 'âmil: sebep

2451 galebe çalmak: üstün gelmek

2452 nokta-i nazar: bakış açısı

2453 müsâvî: eşit

2454 cihân-gîr: dünyayı zapteden 2455 terakkî: yükselme, ilerleme

ZİYA GÖKALP

Ziya Gökalp (1876-1924), yazar, şair, sosyolog ve siyasetçi gibi çok yönlü niteliklere sahip bir figürdür. Aynı şekilde Türkçülüğün Esasları adlı kitabı da Türk edebiyatını, tarihini, sosyolojisini ve siyaset bilimini ilgilendiren bir özelliğe sahiptir. Yazıldığı zamanda ve sonrasında büyük bir tesir bırakan bu kitaptan bütün öğrencilerimizin istifade etmesini temenni ediyoruz...



ANADOLU ÜNİVERSİTESİ BASIMEVİ