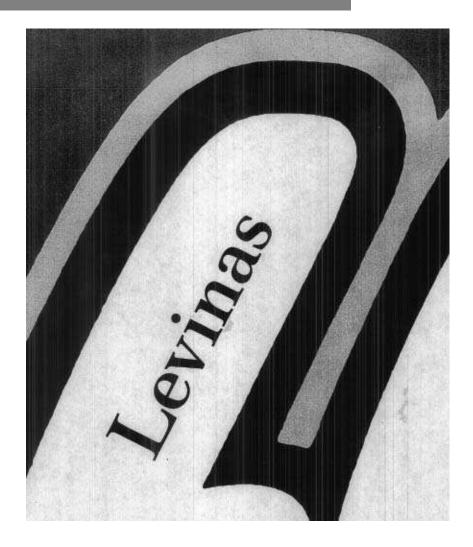
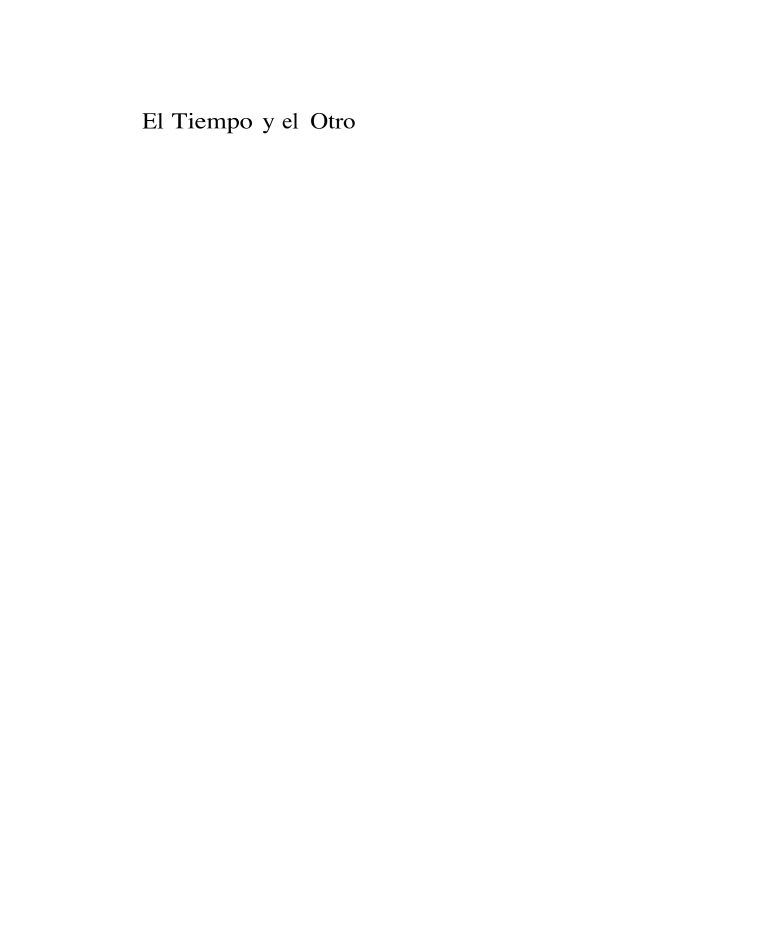
### **Emmanuel Levinas**





## PENSAMIENTO CONTEMPORANEO Colección dirigida por Manuel Cruz

- 1. L. Wittgenstein, Conferencia sobre ética
- 2. J. Derrida, La desconstrucción en lasfronteras de lafilosofia
- 3. P.K. Feyerabend, LImites de la ciencia
- 4. J.F. Lyotard, cPor quéfilosofar?
- 5. A.C. Danto, Historia y narración
- 6. T.S. Kuhn, ¿Qué son las revoluciones científicas?
- 7. M. Foucault, TecnologIas del yo
- 8. N. Luhmann, Sociedady sistema: la ambición de la teorla
- 9. J. Rawis, Sobre las libertades
- 10. G. Vattimo, La sociedad transparente
- 11. R. Rorty, El giro linguIstico
- 12. G. Colli, El libro de nuestra crisis
- 13. K.-O. Apel, Teorla de la verdad y ética del discurso
- 14. J. Elster, Domar la suerte
- 15. H.G. Gadamer, La actualidad de to bello
- 16. G.E.M. Anscombe, Intención
- 17. J. Habermas, Escritos sobre inoralidad y eticidad
- 18. T.W. Adorno, Actualidad de lafilosofia
- 19. T. Negri, Fin de siglo
- 20. D. Davidson, Mente, mundo y acción
- 21. E. Husserl, Invitación a lafenornenologIa
- 22. L. Wittgenstein, Lecciones y conversaciones sobre estética, psicologIa y creencia religiosa
- 23. R. Carnap, Autobiografia intelectual
- 24. N. Bobbio, Igualdad y libertad
- 25. G.E. Moore, Ensayos éticos
- 26. E. Levinas, El Tiempo y el Otro

### **Emmanuel Levinas**

El Tiempo y el Otro

Introducción de Felix Duque

Ediciones Paidós I.C.E. de la Universidad Autónoma de Barcelona Barcelona - Buenos Aires - Mexico TItulo original: Le temps et l'autre

Publicado en frances por Editions Fata Morgana

Traducción de José Luis Pardo Torlo

Cubierta de Eskenazi & Asociados

#### l.a edición, 1993

Quedan rigurosamente prohibidas, sin la autorización escrita de los titulares del "Copyright", bajo las sanciones establecidas en las leyes, la reproducción total o parcial de esta obra por cualquier método o procedimiento, comprendidos la reprografla y el tratamiento informático, y la distribución de ejemplares de ella mediante aiquiler o prestamo públicos.

- © 1979 by Editions Fata Morgana, Fontfroide le Haut, Saint Clement
- © de esta edición Ediciones Paidós Ibérica, S.A., Mariano CubI, 92 - 08021 Barcelona, e Instituto de Ciencias de la Educación de la Universidad Autónoma de Barcelona, 08193 Bellaterra

ISBN: 84-7509-878-9

Depósito legal: B-20.700/1993

Impreso en Nova-Gràfik, S.A.

Puigcerdà, 127 - 08019 Barcelona

Impreso en España - Printed in Spain

### **SUMARIO**

| Introducción |                                                    |     |  |
|--------------|----------------------------------------------------|-----|--|
|              | Felix Duque                                        |     |  |
| 1.           | RefutaciOn del paganismo o elogio del de-<br>saflo | 9   |  |
| 2.           | Aproximación a El Tiempo y el Otro: ¿un            |     |  |
|              | mazdeismo neorromántico?                           | 37  |  |
| 3.           | Noticia de Emmanuel Levinas                        | 50  |  |
| 4.           | Bibliografia selecta                               | 58  |  |
|              | EL TIEMPO Y EL OTRO                                |     |  |
| Prefaclo     |                                                    |     |  |
| I.           | (Sujeto y tiempo)                                  | 77  |  |
|              | Objetoyplan                                        | 77  |  |
|              | La soledad del existir                             | 80  |  |
|              | El existir sin existente                           | 84  |  |
|              | La <mark>hipóstasis</mark>                         | 88  |  |
|              | Soledad e hipóstasis                               | 92  |  |
|              | Soledad y materialidad                             | 92  |  |
| II.          | (Soledad e hipóstasis)                             | 97  |  |
|              | La vida cotidiana y la salvación                   | 97  |  |
|              | La salvación por el mundo: los nutri-              |     |  |
|              | mentos                                             | 102 |  |
|              | Trascendencia de la luz y de la razón              | 103 |  |

| (Existencia y conocimiento)    |                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                  | 107                                                                                                                                                                                              |
|--------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| El trabajo                     |                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                  | -                                                                                                                                                                                                | 108                                                                                                                                                                                              |
| El sufrimiento y la muerte     |                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                  | 109                                                                                                                                                                                              |
| La muerte y el porvenir        |                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                  | -                                                                                                                                                                                                | 112                                                                                                                                                                                              |
| El acontecimiento y lo otro    |                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                  | 115                                                                                                                                                                                              |
| Lo otro y los demás            |                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                  | -                                                                                                                                                                                                | 118                                                                                                                                                                                              |
| El tiempo y los otros          | -                                                                                                                                                                                     | ÷                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                  | 120                                                                                                                                                                                              |
| (Creación y misterio)          |                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                  | 123                                                                                                                                                                                              |
| Poder y relación con los demás |                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                  | 124                                                                                                                                                                                              |
| El Eros                        |                                                                                                                                                                                       | ÷                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                  | 127                                                                                                                                                                                              |
| La fecundidad                  |                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                  | 134                                                                                                                                                                                              |
|                                | El sufrimiento y la muerte La muerte y el porvenir El acontecimiento y lo otro Lo otro y los demás El tiempo y los otros (Creación y misterio) Poder y relación con los demás El Eros | El trabajo El sufrimiento y la muerte La muerte y el porvenir El acontecimiento y lo otro Lo otro y los demás El tiempo y los otros (Creación y misterio) Poder y relación con los demás El Eros | El trabajo El sufrimiento y la muerte La muerte y el porvenir El acontecimiento y lo otro Lo otro y los demás El tiempo y los otros (Creación y misterio) Poder y relación con los demás El Eros | El trabajo El sufrimiento y la muerte La muerte y el porvenir El acontecimiento y lo otro Lo otro y los demás El tiempo y los otros (Creación y misterio) Poder y relación con los demás El Eros |

#### INTRODUCCION

## 1. Refutación del paganismo o elogio del desaflo

¿Qué hacer con Levinas? ¿Quién es Levinas? ¿Qué representa su filosofia? Preguntas sin sentido cuando uno se topa con alguien que pretende echar en cara, sacarle las vergUenzas a! nücleo más duro del pensamiento occidental: el cierre de la sustancia, reflexionada en sí como sujeto, y manifiesta en la primacía de la acción, del ser, dé la representación. Ese nücleo, esa roca firme —fundamentum inconcussum— es la ipseidad: el ser, a pesar de todo, si mismo.

Y no es cosa solo del pensamiento. Basta con parar mientes en las consecuencias que tal envite puede tener para una religion cuyo Dios *-ipsum esse-* es un Sujeto que habla, y ordena: <<No tendrás otro dios más que a *Mí»*. **0** bien: <<Yo soy un Dios celoso». Y el efectivo cumplimiento —que no derogación— de la Antigua Ley no parece sino endurecer aün más esa solidez refulgente, al situar como máximo Mandato: <<Amarás a Dios sobre todas las cosas y al prójimo como a *ti mismo*», de lo cual parecen deducirse insidiosamente tres cosas: a) que las dos frases, separadas por la conjunción copulativa, dicen lo Mismo, esto es: que amar a Dios es ya amar al

prójimo como a uno mismo; b) que el prójimo es amable solo por ser mi semejante, excluyendo asI a! ajeno como indeseable, y c) que la orden toda gira en torno al máximo objeto de amor, a saber: Uno Mismo (adviértase: no se trata de amar al Yo, sino de amarme: de amar el reflexivo, la recalda en lo Mismo. <Me amo a ml mismo>> significa: absorciOn de lo otro y de los otros en el agujero negro del <<estar siéndome>>, del <<ser-me>>, si es que por caso cupiera verter as I el frances Moi). De modo y manera que no se trata aquI de una acusación relativa a algo asI como el egoIsmo de Occidente. Es algo más sutil, desde luego. Bien mirado, el hombre occidental ha sido, y sigue siendo, altamente altruista, a su manera. El griego languidecIa fuera de su polis, y Socrates preferla la muerte injusta a la apariencia de haber sido ingrato a las Leyes de su pueblo. Los romanos eran meros representantes, puros eldola de la Patria: fueron ellos los que acuflaron eso tan bello de: dulce et decorum est pro patria mor (algo que, traducido y simplificado, sigue adornando la entrada de severos edificios ubicados en las afueras de nuestros pueblos y ciudades). Gérmanos, eslavos y latinos coincidieron en lo mismo: el honor del Apellido, la marca de la Estirpe: el registro del individuo. Y el triunfo de la Revolución Francesa (sobre todo de la auténtica: la Revolución de julio de 1830) no instauró en absoluto la primacIa del Yo, sino la del Propietario, capaz de morir o matar, no tanto por sus cosas, cuanto por algo más retorcido: por la imagen que Uno cree que los demás tienen de él cuando se refleja en sus propiedades.

AsI que bien podrIa decirse que la historia de Occidente es la narración de una larga modulación: la de la entrega absoluta a lo Otro, a un <<Señor que no se nos muera>>. Este es el punto: el hombre occidental desconfia de si mismo, cree que no da la talla, y se ha inventado un SI-mismo de verdad, bien redondo. Y hartas razones tiene para esa desconflanza. No hay que buscarlas fuera: siento que envejezco, que yo ya no soy el que era, y sé que voy a morir. No porque haya visto morir a los otros. Real y verdaderamente, que dirla Cervantes, yo no he visto morir a nadie. He visto cómo se estaba a la muerte, y cOmo luego, por arte de magia (negra), él o ella ya no estaba. Pero no he visto el tránsito. Nadie lo ha visto. Pero sé que me «va a pasar» (futuro de un pasado) a MI, que voy a dejar de estar siéndome. Mi enemigo mortal no es pues exactamente el tiempo (al revés: por ml y para ml pasa el tiempo), sino la falta de tiempo. De modo que me invento un ser; pero no a mi imagen y semejanza, como creIa Feuerbach (nada serla más espantoso, segün apreció en cambio el sutilIsimo Kant, que al final de su vida insistla en que por nada del mundo querrIa volver a repetirla). En lugar de la linealidad truncada de mi vida, con principio y fin hundidos para ml (o mejor contra ml), finjo una suerte de esfera bien redonda (a! cabo, todos somos hijos de Parménides) que abarque todos los tiempos posibles. Las modalidades son muchas; la idea, la misma: pensamiento que se piensa, cerrado a todo lo demás (de lo contrario, dejarla de ser él mismo), ser que es su propio acto de ser, sin deberle nada a nadie ni a nada, o bien —ya en

plan más mundano— Género que vive de y en la muerte de sus ejemplares. En esta larga historia de simulación y olvido, el occidental puede ilegar incluso a abrir el cIrculo y acariciar la idea de una lInea vertical ascendente y asintótica. Vano empeno. Con esa idea de Progreso recibe de inmediato la constatación de que todo lo anterior fue peor, y de que todo lo ulterior será mejor. Tanto peor para él: porque esa linea pasa por él, y lo juzga: *no recuperable*.

Incluso el pensador que con mayor radicalidad pareciO oponerse a esta <<mala novela sobre el ser>>, Martin Heidegger, habria acabado -a! decir de Levinas— por escribir unas ilneas más (por audaces que fueren) en esa larga narración. Una narraciOn que se contradice a si misma en su propia escritura, desde el momento en que intenta decir en el tiempo (o sea: fuera de si) que la verdad es el Si mismo, Algo a lo que le sobra tiempo o que lo ha englobado ya de siempre (en el fondo, una y la misma cosa). No entraré aqul, por lo demás, en la muy debatida cuestiOn de si Levinas ha hecho justicia a Heidegger o no. Ni siquiera desplegare aqul el aparato de erudición que se pide del «especialista» cuando se trata de presentar a un pensador. Libro al lector (y a ml mismo) de tal demostraciOn de sastreria. Los textos no admiten trajes bien ajustados (¿cómo hacer del tejido vivo una hechura, una prenda lista para ser llevada?). Y menos textos como los de Levinas, siempre a la contra. SI me interesan en cambio, y mucho, sus quejaS y sus querencias. Sus quejas: a pocos pensadores debe tanto nuestro autor como a

Heidegger (y no le duelen prendas para reconocerlo). Pero ello no obsta, sino que más bien incita al <parricidio>>. No se trata (o no se trata solo) de las faltas de Heidegger, sino del slndrome-Heidegger, de ese pensador que habrIa repetido ad nauseam el idea! de Occidente, justo en el momento en que creia haberlo superado para siempre: el hombre está-a-!a-muerte. Cierto. Pero es desde su precursar hacia (o más bien desde) ella como recoge su carácter de <<integridad>> (Ganzheit). Proyectado del ser, toma sobre si la carga de una existencia de la que él no es fundamento ni puede dar cuenta. SOlo asI puede llegar a ser de manera propia, <<apropiada>>... al ser del que él es abertura. Tal ser no es pues Simismo, pues precisa del existir humano y de su decır (o mejor: se dice en él). Menos lo es el existente (yo, que voy siéndome en cada caso), dado que él corresponde a esa apertura de explotaciOn, a esa cantera o mina que es, que va siendo el ser en su Ahl. Mas a pesar de todo, <<hay>>, <<se da>> un Simismo: el sl-mismo de la bifaz copertenencia o apropiaciOn: el acaecimiento mismo del P!iegue en el que se compaginan ser y ser-humano. Extraña función la del Ereignis heideggeriano. Mas funciOn, a la postre, en la que parece anudarse de nuevo la sierpe de lo Mismo. Y esa similitud brilla con toda su fuerza justamente en el fenómeno de la ocultación: en la muerte, para Heidegger siempre e irremisiblemente propia. Me muero yo. Y me muero justamente por no ser el Ereignis: por no ser el SImismo. También el ser muere, se desangra continuamente en la cruz de su tachadura, a! dejar espacio a! cuádruple juego de Tierra y Mundo, de dioses y mortales. Pero la cruz (la Muërte misma, si queremos) no muere. SOlo ella es sI-misma. Heidegger no habria escapado tampoco (y quizá menos que nadie, de seguir a Levinas) a la vieja obsesiOn por la Mismidad.

Ahora bien, ¿qué pretende en fin de cuentaS este hombre intempestivo liamado Emmanuel Levinas? ¿Quiere quizá que dejemos de ser griegos y europeos para que nos convirtamos, por caso, en judIos? Pregunta sin sentido. El propio Levinas, que se siente (y quiere) judIo, se sabe también griego. Piensa en griego... no para ser más<<griego> que ellos (Heidegger dixit), y menos para fundir armOnicamente esa herencia en la propia (pues también en la «propia», y por serlo, se siente incOmodo), sino para volver aceradamente la fuerza dialéctica de ese pensar (o del pensar, sin más) contra él mismo. Para dejar que en lo «dicho» salga a la luz, no lo <<no-dicho>>, sino el << Decir>> del Otro, ante el cual yo debo responder. Y aquI se anuncia la lucha Intima contra otro enemigo cordial de Levinas. No hay dialéctica en la que primero se aguzaran lo Mismo y l Otro (o Identidad y Diferencia) hasta caer en mutua contradicción, resuelta a base de ser-se en lo Otro, o mejor: de hacer de lo Otro casa propia. Dejemos de nuevo en paz la cuestión de si Hegel se escapa de la acusación. Si lo hace, será en todo caso porque ya no es el <mismo>> Hegel «en persona» (sOlo que: ¿qué cosa puede ser tan extraña criatura: lo que Hegel es de verdad, lo que en Hegel hay de verdad?), sino el Hegel que leemos a través de Levinas, y de tantos otros. Lo que

importa es no caer en la trampa de la alteridad lOgica, en la que lo Otro serla... lo Otro de lo Otro, y por ende ser-para-sI: SI-mismo, reconciliado consigo mismo: Absoluto al fin que, a fuerza de matar (recuérdense las bellas fibres aplastadas por las botas de siete leguas del EspIritu del Mundo) lo que le hace ser, sigue siendo *in aeternum*, gozando de sI mismo, es decir: de sus muertes.

Levinas ha hecho la experiencia (de sabor hegeliano por lo demás, lo reconozca o no) de lo radicalmente otro. No del domesticado <<otro de lo otro>> (alter... alter), sino de lo Otro del SI-mismo, de lo Otro tout court, antes de ser si mismo. Eso Otro insondable, ese retiro más acá del ser-se (y que tanto recuerda a la RetracciOn-de-Dios de los cabalistas judios y al <<fondo>> schellingiano), es el ser, la pura existencia, sin más. <Ser, sin otra determinación.>> Levinas lo denomina (impropiamente: no hay nombre para é!; y, a! igual que la *chôra* platOnica, sOlo se vislumbra de soslayo, en un logos bastardo) ii y a: «hay». No un nombre, sino verbo impersonal (en un sentido, el castel!ano vierte mejor esa impersonalidad; en otro, como veremos, no: astucias de las lenguas, que Levinas utilizará pro domo sua, a! precisar que ii y a es al cabo «il», y a! precisar de «ello». Lo mismo -- aunque en sentido inverso: donaciOn, no retracciOn— habrIa hecho Heidegger a! hacer del ser *'es gibtx: <<*[ello] se da>>). <<Hay>> no conoce alteridad, ni mismidad. Está más acá de toda distinción. No existe. Mas tampoco es nada (la mismidad del ser y la nada en Hegel, dicho sea de paso, se logra porque éste introduce de rondón a la conciencia: <<no hay

nada que intuir>> en el ser, dice; « mejor, es el intuir mismo, vacio>>. Pero <<haber>> no es <<intuir>>). En el <hay>>, nada ni nadie hay. Solo que <hay>> se experimenta siempre demasiado tarde. No como un recuerdo (en el que, a! fin, se niega el pasado en cuanto pasado, a! traer!o a presencia), ni como una falta (a! ser no le falta nada; o mejor, verbalmente: para ser no hace falta nada), sino a! contrario: como una insoportable e ineludible plenitud: un presente que no <<hace acto de presencia>>. El ejemplo caro a Levinas es el del insomnio (presente también en las páginas de El Tiempo y el Otro, y a e!las remito, sin más). Yo traerIa a colaciOn otro ejemplo, quizá menos <<espantoso>>, quizá más clarificador: la «sopa eterna>> de Hans Castorp, designado por el destino como tuberculoso. Al tener que guardar cama durante muchos dIas, «S» observa (el narrador deja de referirse a Castorp, porque «él» ya no puede contemplar eso: <hay>> eso, sin soluciOn de continuidad) que es el mismo dIa el que se repite sin cesar. << Pero, como es siempre el mismo, es en el fondo poco adecuado hablar de "repeticiOn"; serla preciso hablar de identidad, de un presente inmOvil o de eternidad. Te traen la sopa por la mañana, del mismo modo que te la trajeron ayer y como te la traerán mañana. Y en el mismo instante te envuelve una especie de rafaga, no sabes cómo ni de dónde; te hablas dominado por el vertigo, mientras yes que se aproxima la sopa; las formas del tiempo se pierden, y !o que se te revela como la verdadera forma del ser es un presente fijo en el que te traen eternamente la sopa.>> (La montaña mágica, a! inicio del capItulo V.) Levinas no estarIa, con todo, completamente de acuerdo con las ültimas pa!abras de Thomas Mann. «Ver cómo se aproxima la sopa>> y la acción de traerla eternamente son descripciones de un flujo: lo que se pierde en este <<susurro anOnimo del Hay>> (TI, 177; véase la bibliografia para las siglas) esjustamente toda fijeza, toda fijaciOn. Puro ser sin ente, pura existencia sin existente: algo que seria absurdo para Heidegger, como reconoce el propio Levinas (TA 24). Para aquél, e! ser se distingue del ser-ahI, pero no se separa radicalmente de la famosaJemeinigkeit (miennité, en la no menos extrafla expresiOn de nuestro autor): porque el ser es en cada caso mí (mas no «de mí», no como mi <<pre>como eso puedo ser-me. Para Levinas, en cambio, no hay <<diferencia ontolOgica>>, sino dos estados antitéticos: el de la absoluta indistinciOn y tiranIa del Hay, o el de la libertad y desgajamiento del sujeto respecto del ser. La experiencia de la pasividad total (DL 26), el être rivé (el <estar remachado, clavado>> al ser: E 70; HO 417; EE 94), en la que Hay fiuye «de nada, sin portador» (EE 111), o la negación abrupta de esta illeitas, de este <<carácter de ser eli>. Esta experiencia extraña y anonadante (anonadante del sujeto, ya que el ser es ser-sin-nada, puro plenum) es ejemplificada por Levinas en el débil movimiento del dedo del heracliteano Crátilo, que se negaba a hablar (muy consecuente: el hay nos quita la palabra, destruye el !enguaje) y se limitaba a ese vaivén para <<mostrar>> la fiuidez universal (segün lo recoge AristOteles en su MetafIsica, 1010a7). Sin embargo, creo que el locus classicus del que muy significativamente parte

Levinas para la concepciOn del Hay (dejando a un lado las descripciones de M. Blanchot en su *Thomas* l'obscur) se halla en la Tercera M.editación de Descartes, cuando éste distingue entre un infinito en potencia y Dios como infinito en acto (distinción que está en la base de la radical separación !evinasiana entre el Hay y el Absolutamente Otro). El primero, nos dice Descartes, no es percibido por una idea verdadera, <sino solo por negación de lo finito, al igual que percibo el reposoy las tinieblas (quietern et tenebras) por la negación del movimiento y la luz». La alusión a las tinieblas es constante en la pluma de Levinas, el cual se rernite incluso a recuerdos de su propia infancia: «hay» sOlo tinieblas cuando el niño vela en la noche. O mejor: la noche misma ve!a: ça veille. Por otra parte, en el propio El Tiempo y el Otro se habla de una «destrucción imaginaria de todas las cosas»: de una negación de lo finito, pues. El universo !evinasiano se mueve, en este respecto (y en el de la experiencia del Infinito-Dios), dentro de la plenitud (ser-sin-nada) cartesiana (a la que recuerda igualmente la «obtención» kantiana del espacio en la <<exposición metafisica> de !a Estética, en la primera CrItica, despojada aqui, empero, de todo error y tenebrosidad).

Mas el giro espectacular genuinamente levinasiano es la ap!icación de su concepción (si de tal puede hablarse) del Hay a! mundo del mito y la polltica. Forzando extremosamente la paradoja: en el Hay-presente no hay presente para el sujeto. Este se ye inmerso en una <<derrelicción total>> (DL 26: identificación de las tinieblas cartesianas y el espacio kantiano con la Geworfenheit de Heidegger). La existencia pura no es un ser abstracto (pace Hegel), sino una totalidad de asignaciOn irrevocable. El Hay es el Destino, el fatum del universo mbtico: pura irreversibilidad del tiempo, anclaje en el Pasado (tam**bien** para Hegel el espacio es el tiempo pasado; y también él piensa que entre los orientales sOlo el Señor tiene derecho a mirar libremente a esclavos y servidores; véase Enciclopedia, §411, Z.). En realidad, en el mito no hay sujetos, o mejor: el hombre está <<sujeto>> a la Historia: <<la más fuerte restricciOn, la fundamental>> (Heme 154). Sin futuro, los hombres se ven ligados a las «cadenas de un pasado ajeno y brutal como una maldición» (Herne 155). Verdaderamente, en e! mito no hay tampoco tiempo. Y no lo hay, paradOjicamente, porque hay sOlo Historıa (o mejor: Prehistoria, Urgeschichte, Urkunde), sin posibilidad de renovaciOn futura, ni de redenciOn del pasado. De esta idea (altamente debatible) del mito, extraIda por Levinas pro domo sua de La mentalité primitive, de Lévy-Bruhl, pasa nuestro autor a otra no menos extremosa: la filosofia alemana de los años 30, y su denominaciOn ideolOgica como <<hi>tlerismo>> supone una <<simple y sencilla vuelta a la mentalidad de los primitivos>> (EN 67). De nuevo se disuelve el sujeto en el ser: el Sujeto en lo Otro (Heráclito; mas el aludido es obviamente Heidegger y su affaire). El hitlerismo entiende como traición la idea hegeliana de la auto-determinación: el querer llevar una existencia propia, independiente de los vInculos de sangre y de la herencia de la came. Hundiendo a! individuo y a su mente en el fiujo sangulneo (y sanguinario) de la raza, esta destrucciOn (que no superaciOn) de la fi!osofla nos bleva a !a percepciOn de <<las misteriosas voces de la sangre, la llamada de !a herencia y del pasado>> (Herne 157). La base de la unidad social no es aqul la concordancia de los !ibres, sino la <comunidad de sangre>> (Herne 158). La <<sopa etema>> de Thomas Mann tiene ahora un extraño sabor: e! sabor del paganismo, del arraigo al suelo.

Mas de pronto, sübitamente, se alza el dia de la libertad frente a la tiranla de las tinieblas. Y ha de ser precisamente el pueblo sin suelo, el pueblo del exilio, desarraigado, el que traiga la Buena Nueva. Ulises, y su ritorno in patria, es vencido por Abraham, que abandona para siempre, sin retorno, Ur: <esa magnifica nueva viene dada por el judaismo>> (Herne 155). No hay deducciOn ni derivación alguna del existente respecto a la existencia, sino corte abrupto: con el judaIsmo surge por vez primera la promesa de la RedenciOn, de la liberaciOn del ii y a. Porque el judlo entiende la opresiOn como una sujeciOn al pasado (por ejemplo: la Cautividad en Babi-!onia), como una *culpa* que, por ser tal (lejos de la tragicidad griega), es susceptible de expiaciOn: <<En el presente halla el hombre aque!lo que puede hacer cambiar el pasado y l!evarlo a extinción. El tiempo pierde su irreversibilidad» (Heme 155). La absolución es la liberaciOn para que haya tiempo: la libera**don** de los vlnculos tiránicos de la Historia y su <<ser siempre igual». Se trata de una verdadera revo!uciOn: es la revolución del sujeto desarraigado. Una revolución moral, no ontológica.

Esta vigorosa alabanza del exilio (que habria de ser cuestionada sin duda hoy, cuando Israel posee ya un suelo que estima propio y exciusivo, deportando a! <<extranjero>> palestino como antes hicieran los nacionalsocialistas con los judlos) explica también la ambigua postura de Levinas frente a! arte, del que por un lado ensaiza el hecho de que lleve a restablecimiento la forma en el plano de la movediza sensibilidad, mientras que por otra parte ye en el movimiento artIstico la amenaza de disoluciOn de los objetos: el retorno a! Hay (curiosa amalgama de la obsesiOn cartesiana por el presente sOlido y bien aristado —formal— y de la prohibiciOn semItica de las imágenes: «la proscripciOn de imágenes es verdaderamente el mandato supremo del monoteIsmo>> (REO 786). El arte ha sido tradicionalmente *mImesis*: sustitución de la realidad objetiva por una imagen (EE 83): una referencia irreal a lo real: una mera representaciOn. Frente a! signo, que es pura transparencia, pura insignificancia de lo significativo, en la imagen se queda el pensar como detenido, como retenido por una cierta <<opacidad>> (en esta primacia del signo vacIo, pura fiecha, sobre la cornpacidad y materialidad de la irnagen vienen a coincidir, no menos curiosamente, el judIo Levinas y el suabo Hegel; véase Enciclopedia, §§455-459). Lo amenazador de la imagen estriba en que ella no remite exclusivamente a la cosa, sino que <<ll>a la cosa, sino que <</li>a la cosa, sino que a la cosa, sino que <</li>a la cosa, sino que <</li>a la cosa, sino que <</li>a la cosa, sino que a la cosa, sino q atención>> sobre su propia materialidad, dejando asI de pertenecer a! mundo: haciéndose algo <<ex0tico> (EE 83 s.). En el arte no hay otra redención posible que !a de tomarlo corno aviso del <<fin del mundo>>.

En efecto, frente a !a inmersión del yo en el Hay, en el arte se da la *conciencia* de la imagen: se sabe que se está «soñando», que la rea!idad se disuelve. Y este saber puede salvarnos del sueño fenoménico, de esa <manifestación en ausencia del ser>> (TI 153).

Pero esta ilamada a !a <<toma de conciencia>> nos hace retrotraernos a un estadio previo: el del existente que ya no es mero ser. Es el estadio de la hipóstasis. La hipóstasis es la conversiOn de un verbo en sustantivo: de «ser» (ii y a) en «existente». Nace asI !a posibilidad de liberarse de todo «lo que ha sido>> (Herne 155). Para empezar, de los vbnculos con la espesura de la came: de la inmediatez de <<li>sentimientos elementales>> (Herne 154). Frente a la sujeción mitica se alza el sol de Occidente: la <<li><<li>libertad soberana de la razón>> (Herne 155). Ese es justamente e! !iberalismo moderno que Hitler y sus secuaces ideó!ogos quisieron destruir. En esta genealogla del sujeto, Levinas no ahorra elogios a esta magnIfica idea: la emergencia del Moi, del <<serpara-mI>>. Es la idea que llega hasta su maestro Husserl, para el cual aparece la filosofia <<tan independiente de la situación histOrica como la teorla, que pretende considerar a todas las cosas sub specie aeternitatis» (ThI 220). El pensamiento hace libre, porque <<garantiza la abso!uta exterioridad del hombre respecto a si mismo>> (DEHH 96). El sujeto occidental se afirma a sí mismo en e! idea! de la autoposesión: que nada ajeno limite esa identificación del Soi (DEHH 134 s.).

Pues bien, e! pensamiento de Levinas parte justamente de !a constatación de la ruina de ese ideal. El

ideal de que la verdad (adecuaciOn del pensar y de lo pensado) libera. Occidente ha hecho en nuestro siglo la amarga experiencia de la <<impotencia del pensar sobre la existencia, de la ineficacia de la razón sobre el alma, del fracaso de la pretensiOn del "Fedón": triunfar sobre e! miedo a la muerte>> (DEHH 106). Es ese miedo el que «exp!ica» la fascinaciOn insidiosa del hitlerismo: del Ma!. Y ese miedo no se supera volviendo ilusoriarnente a! liberalismo, a! pensarniento tradicional, sino desmantelando despiadadamente sus ilusiones: su egología. El sujeto hipostático paga en efecto su soberbio desgarramiento de la existencia con la radical soledad: él es Uno. Y por ende está solo (TA 35). En esta unidad indisoluble del existente y su acciOn de existir (TA 22), allI donde el ser es ya ser-del-ente: «der ich bin ist... der intentionale Urgrund für meine Welt>) (<<e! yo soy es... el protofundamento intencional de mi rnundo>>: Husserl, LOgica formal y trascendental). El sujeto ha introyectado en si la violencia de lo Otro (del Hay), proyectándola !uego desconsideradamente sobre el ser del ente, ahora plural. Ahora es el Yo (re-pliegue de lo Otro) e! que no deja ser a !o otro, a lo distinto a él. Corno señala certeramente Jacques Derrida: «Si el presente vivo, forma absoluta del tiempo a lo otro en sí, es la forma absoluta de la vida egológica y si la egoidad es la forma absoluta de la experiencia, entonces el presente, la presencia del presente y el presente de la presencia son originariamente, y para siempre, violencia. La presencia corno violencia es el sentido de la finitud, el sentido del sentido corno historia» (ED 195). ¿A eso hemos

l!egado? Se salió del mito, de la Historia y su sujeciOn inalienable (que no deja ser distinto, por ser pura in-distinciOn) a través de la hipOstasis del sujeto. Y ahora, esa violencia ingerida, aparentemente dominada, se ejerce sobre todo lo que no «da la talla» del sujeto. Es decir: sobre todo, ya que sOlo el Sujeto es si mismo. Apocalipsis de la Idea absoluta hegeliana: frente a la «atome Subjectivitat», se afirma, «todo el resto es error, turbiedad, opiniOn, fatiga, arbitrio y caducidad» (WdL 12: 236). El resto es lo otro: lo que resta del Yo teórico-práctico. La humilde dispersion del todo distributivo (la distinciOn entre ta! cosa, y tal otra, etc.) sucurnbe frente a !a Totalidad Integra del Universal Concreto. Como decía nuestro Antonio Machado:

El hombre es por natura la bestia paradójica, un animal extraño que necesita logica. Creó de nada un mundo y, su obra terminada, Ya estoy en el secreto —Se dijo—: Todo es Nada.

Cuando la soledad de !a hipóstasis se abre corno ser-en-el- rnundo, el resultado necesario es el nihilismo: la violencia del concepto contra las cosas. Por ello es para Levinas absolutarnente necesario dar un paso: no <<hacia atrás>>, hacia el ser (contra Heidegger), ni hacia adelante (el rnundo administrado: la rnovi!ización total del Imperio de la violencia liberal), sino \_ dirlamos— un paso a! margen: una sa!ida a la Trascendencia. Ta! es la vIa que seguirá Levinas. Dicho brutalmente: la onto!ogia conduce a! nihilismo, y éste, en un infarne desvío, a! hitlerismo. Preci-

so es oponer entonces la *ética* a la ontologla. No el Hay impersonal, ni el *sum* personal, sino el *El* transpersonal.

La via que, en su propio trazado, en su propia <<traza>>, muestra !a posibilidad, no de un desvio, sino de un verdadero salto mortale, es !a vIa fenomenolOgica de la representaciOn y la intencionalidad. Por ella anduvo el joven Levinas, atento a los recodos. Vista como acción y prestaciOn de la conciencia, y no como producto, la representaciOn es un <<acto objetivante>> (ThI 97), esto es: la captaciOn en lo multiple de una unidad objetual designable por un nombre. Por y en ese acto <viene a hacérsenos algo objetual (gegenstandlich) en un cierto sentido estricto del término>> (Husserl, LU II/1, 459). Pues bien: <<Toda vivencia intencional es, o bien un acto objetivante, o bien tiene por basamento un acto tab> (LU II/1, 493). De manera que la intencionalidad de la conciencia está indisolublemente !igada a un proceso de objetualizaciOn. Mas ya aqul, en estas áridas regiones, se oculta una amenaza para el Sujeto, segun Levinas. Es la amenaza, la herida del tiempo. En efecto, tal proceso es bifaz: por el !ado del acto misrno (Seinsakt), éste cae, corno suceso, en el tiempo. Pero por otro lado establece la intencionalidad una relación que se quiere supratemporal (la objetualizaciOn misma). Como vivencia, el sujeto representador se !!eva a si mismo a la existencia, la cumplimenta (vollzieht) como temporalidad. Pero en cuanto referencia al objeto, la intencionalidad <<revela una direcciOn en la que la vida consciente se ye comprornetida a cada instante de su fluir, pero en la

que ella no dura>> (HO 398). Dos caminos parale!os, pues: el supratempora! de la estructura relaciona! Sujeto/Objeto, y la llnea del tiempo (HO 408, 404). ¿Es posib!e la transversalidad, el corte entre ambos caminos? SI lo es: el sujeto mismo es la intersección de ambas !lneas, siempre que dejemos de ver en él una conciencia trascendental, y lo consideremos como vida consciente de si. Siempre, en surna, que pasemos de Husserl a Heidegger. La trascendencia de la intencionalidad se reve!a ahora como unilateral, fallida: es una mera trascendencia espacial (TA 64), una trascendencia que no lo es, ya que sujeto y objeto están de antemano conectados por la luz. En la trascendencia existenciaria, en cambio, el tiempo -segmentado en instantes -- se <temporaliza>> o madura, desde el <<momento> en que el ser-ahI está ya siempre <<fuera>>, cabe los objetos. Pero en ese instante de gracia en que, por fin, parece superada la admonición fichteana de que filosofar no es vivir y vivir es no filosofar, en e! instante en que el sujeto deja de ser señor del ser y del tiempo, Heidegger recae en el «idea! germánico del hombrex (Herne 158): una vio!encia opuesta a la del idealismo de la filosofla, pero más atroz: el engu!iimiento del pensar en e! ser del hombre, de modo que éste, justamente estando <fuera>, no sea exterior a! ser. Renuncia a la !ibertad, calda en las tinieb!as del Hay. El Discurso del Rectorado de 1933 no constituyO para Levinas un mero episodio, una aventura extrafilosófica, sino el precio horrendo de la superación heideggeriana (en cuanto tal superación, necesaria, sin embargo) del subjetivismo idealista de Husser!. En

el fondo, si bien se mira, la operación levinasiana no deja de ser sencilla (demasiado sencilla, en verdad): adscribe a Husser! dentro –y como final— de la tendencia cristiana y moderna a dar la primacIa al alma (refinada como *mens* o conciencia intenciona!), mientras que Heidegger vo!verla (¿sería ta! la famosa <<toma>>?) a recaer en la barbarie mItico-orienta!germánica de la primacia del cuerpo: el arraigo al suelo. Y aun cuando esta visiOn sea excesivamente simp!ista, no cabe duda de que Heidegger parece en ocasiones desear la <<vegetalizacion>> del hombre, considerando en cambio fatidicas las alabanzas modernas a! cosmopolitismo y el ecumenismo. Asi, cita por ejemplo unas palabras de Johann Peter Hebel, viendo en ellas unas <<re!aciones más hondas del serahI humano>>. Hebel dice: «Somos plantas que \_ nos guste estar erguidos o no— tenemos que ascender de la tierra con las raices para poder fiorecer en el éter y dar fruto>>. Es verdad que Heidegger cornenta en seguida que, si «tierra» mienta lo sensible, «éter» (cielo) da nombre al sentido, a! esplritu, y que e! lenguaje es justamente e! sendero entre el <<hondOn de lo perfectamente sensible y la altura del espiritu rnás audaz>> (AED 150). Pero ésta es una relaciOn vertical, que impide todo traslado (toda tra-ducción, si se quiere, mientras que Levinas: judlo-lituanoruso-francés, educado en Estrasburgo y A!emania y profesor en la Sorbona, es un buen ejemplo de traducción viviente). El árbol da gratuitamente sus frutos, es verdad. Pero siempre son los mismos. Nada sabe de los márgenes del suelo en que crece. El está sujeto a! pago; todo árbol es pagano: se aferra a !o

espacial. La p!anta tiene por ello una *implantaciOn* natural, satisfecha de sí y sin ma!a conciencia. En ella es impensable alienación y altruismo: se limita a gozar de los alimentos terrestres y a hacer de habitáculo. Es un eje, una centralizaciOn, no una mano tendida. Da espacio, pero no se abre a la proximidad del otro, a una cercanla que no es vecindad: <<no es espaciab> (AE 96) ni temporal (si por tal entendemos !a <<sincronla>> del alma que cuenta los tiempos), sino marginal, *anacrónica*.

Ta! anacronismo viene precedido de una cierta diacronla, de un hiato insalvable, intimior intimo meo. El propio sujeto, «evadido» del ser, siente cOmo ese pasado se !e re-vuelve. Es el fenOmeno de la vergüenza, que imp!ica !a conversiOn del altivo y autosuficiente Yo (el norninativo de la hipOstasis) en ser-me: el <<acusativo>>, la acusaciOn del pasado, en virtud de la cual debo asumir como propias ahora, a! presente, acciones que me repugnan (E 385). (También Heidegger confesO a Jaspers por escrito, en una de las confesiones rnás nobles y sinceras de su vida, que él y su mujer no habian ido a visitar a! matrimonio otrora amigo —la mujer de Jaspers era Halbjudin- «porque les daba verguenza».) Más radical aun es el fenOmeno de la nausea —descrito por Levinas ya en 1935—, que introduce una radical escisiOn en el existente humano. La nausea revela la imposibilidad de ser (de seguir siendo) lo que (ya) se es (E 386), y a la vez !a imposibilidad de <<deshacerse de si mismo>> (EE 156). En la nausea se revela el peso e insoportable —mas nada liviano— del ineludible <<ser puro>> (E 387).

Nada, sin embargo, hay más pavoroso que el im-

pensable, pero cierto, fenómeno de la ocultaciOn: el evento imposible de la muerte. Si Rilke canta y Heidegger piensa !a muerte propia, Levinas se entrega apasionadamente a la experiencia de «la otra» muerte. La muerte, entendida no como una <posibilidad de la imposibilidad>>, sino como el desmantelamiento de toda estructura de poder y dominación: suma indigencia, exterioridad plena. La muerte es toda ella margen: no !lmite, sino <<traza>> de un pasado que vuelve. Pura irrelaciOn: si el existente es, segun Heidegger, <<poder-ser>>, en la proximidad de !a muerte ya no podemos poder. El sujeto queda inerme, sujeto al il y a. Pero lo terrib!e de la muerte no es que «yo» muera, sino a! contrario: que muera «el otro>>, aun cuando ese otro sea (haya sido, en el vuel-Co del contra-tiempo) «yo». Lo terrible es que la muerte no es la mera nada (ni para el ser ni para la hipóstasis hay <<nada>>, falta o hueco), sino un presque-rien, un <<casi nada>>, sin que la nada advenga. No es posible morir <<en paz>>. No es posible morir. La muerte no es sincrOnica (es una fa!acia hablar del <<instante>> de la muerte) ni diacrOnica, sino anacrOnica. Futuro purlsimo, futuro que nunca ocurrirá en un presente, la muerte libera de la hipoteca del instante: «el porvenir es !o inaprehensible, lo que cae sobre nosotros y nos sobrecoge. El porvenir es el otro. La relación con el porvenir es la re!ación misma con el otro>> (TA 172). Ella rompe todo actus essendi, toda essance, de acuerdo a la acuñación (de sabor tan derridiano) que Levinas hace de la temporalización del tiempo: <<desmonta el tiempo recuperable de la historia y de la memoria en que prosigue

!a representación» (AE 112; <<representación>>, sugiero, en todos los sentidos de la palabra). La muerte es en suma un <<desanudarse>> el nudo de la existencia... ¿para tornar al «hay» amorfo y anónimo? No hay otra posibilidad, en efecto. Pero si hay algo que, visto desde la perspectiva del ser-pasado y del sujeto-presente, es imposible. En la <otra>> muerte, en la muerte del otro, nos ad-viene algo que está <más allá de la esencia>>. No es ser puro, ni el ser del ente, sino algo autrement que l'être: «de otro modo que ser>>. A través de la experiencia de la muerte se anuncia un devenir de transubstanciaciOn sin recalda en e! ser puro, una continuidad que no va ya a lo largo de la subsistencia de un término idéntico (TI 283). Esta es la apuesta, el punto de infiexiOn de todo el pensar levinasiano: el existente debe (aunque no pueda) ser mortal y persistir sin embargo en su «personalidad», conservar su conquista sobre el ser anónimo: ser sujeto, sin estar sujeto a lo Otro ni a si mismo (TA 173 s.), sino sujeto a <<otro-ahi>>.

Autrui es un término en rigor intraducible. Levinas, maestro de la lengua francesa (una lengua aprendida en el «exilio»), aprovecha esta construcción, este compuesto proveniente del latin alter huic que 110 admite articulo, ni distinción de género ni plural, y que solo se da en dativo (latin alterui, dativo de alter: cet autre). Autrui solo puede aplicarse a personas, no a cosas (a! contrario de «l'autre», donde el articulo apocopado deja en absoluta indecisión, en indiferencia, el referente; por ello es válido para designar la naturalidad del ily a, la impersonalidad de la illeité). Mi propuesta de traducción

compuesta no es inocente: pretende sugerir que <<otro-ahi>> es la respuesta contundente de Levinas al heideggeriano «ser-ahi» (être-là, como se dice en frances, por más que esta versiOn de Dasein sea incorrecta). «Ahi» es un extraño adverbio de lugar: no se refiere ni a la posición del que habla (<<aqui>>) ni a la del que escucha («allí»), sino a un «tercer lugar» intermediario, un lugar prOximo a la vez a «mb» y a «di» el lugar del prOjimo, de una tercera persona interpuesta y que está fuera de juego, privada de palabra. No un alter ego como el estudiado por Husserl en su quinta Meditación cartesiana, no <<uno de dos>>, sino <<uno entre dos>>, a! margen de la relaciOn dialOgica, a! margen del dialogo (de ahi las criticas de Levinas a la relaciOn buberiana del Yo y el Tü). Por eso no cabrla hablar aqul en puridad de <<alteridad>> (aunque el propio Levinas usa el término), que es una relaciOn !Ogica bien expuesta por Hegel, sino de (sit veniat verbo) «altruidad» (como correspondencia, por el lado de la exterioridad absoluta, a! «altruismo» del sujeto atento a «otro-ahí»). Otro-ahi se me da «a ml» (imposible distinguir en castel!ano entre Je y Moi: Levinas quiere subrayar el encuentro-margina! de dos dativos, despojados de toda <<nominaciOn>>) en el anuncio de la muerte. Un anuncio que echa por tierra la definiciOn hegeliana de la *li*bertad (aunque, a! ser su «oposición» violenta, no sé si el viejo maestro suabo se sonreirIa: toda oposición es reversible; quizá a Levinas le falten las palabras para «decir» esa experiencia). La libertad es ser sí mismo, estando en lo otro (o en el otro, o la otra: relaciOn erOtica): mi mismidad hace de la alteridad

su <<morada>>. Yo invado otro dominio (y Levinas gusta de recordar aquel «pensamiento» de Pascal: quizás el humilde <<puesto a! sol>> sea ya indicio de dominaciOn y violencia: de usurpaciOn, en suma). Es verdad que, en Hegel, <do otro>> es en definitiva la Naturaleza, y que un espiritu no debiera «invadir» otro espiritu, sino mantener con él una relaciOn de reconocimiento recIproco. Pero es justamente esa reciprocidad la negada por Levinas: no hay perdOn mutuo de los pecados (yo no soy quién para perdonar, pues todo perdOn implica una comprensión, una justificaciOn del crimen: y !a muerte —no el dar muerte— no es un crimen. Nadie ni nada puede ser <<iri></iricriminado>> por ello). Antes y más a!ta que la libertad está para Levinas la responsabilidad: el hacerme cargo, no de la existencia propia (contra Heidegger), sino de la indigencia ajena. Ser responsable es abrirse pasivamente (una pasividad que no es contraria a la actividad, en cuanto que ambos términos refiejan la lucha entre dos <<si-mismos>>), abnegadamente a la insondable muerte y al sufrimiento de <<otro-ahl>>, sin considerar a éste como esplritu, sino justamente como <<corporalidad>> y came: como exterioridad. Una exterioridad que no está en el espacio (que no es intencional) ni está «antes» del espacio (algo asi como el espacio a priori kantiano), sino que es el punto cero: el origen del espacio. De ahI que Levinas haya dedicado un espléndido artIculo (Sécularisation et faim, Heme 76-96) al fenOmeno del «echarse en cara» el hambre de «otro-ahi».

Para evitar la confusiOn de esta exterioridad trascendente con la materialidad y la naturalidad (tér-

minos opuestos a! SI-mismo, y por ende dependientes de él) ha elegido Levinas un vocab!o frances no exento de dificultades. Se trata, como es sabido, de visage (suele verterse en español como <<rostro>>). Mientras que el término frances remite a «vista» (con lo que parecemos volver a! dominio de la intencionalidad espacial y a la primacla de la luz), el castellano proviene del latin rodo (<<roer>>, y por extension <<desgastar, destruir>>), con toda una carga de agresividad absolutamente inapropiada para designar la «altruidad» (rostrum significa <<pico de aye>>, y por extensiOn <<espolOn de un navío». En general: <<punta o cabo>>. Es !ástima que Derrida no haya podido aprovechar, en su *El otro cabo*, esta sugerente etimologia: Europa como agresivo espolOn de abordaje). Yo propondria en cambio <<semblante>>: es verdad que remite a «semejanza», mas semejante es justamente lo no-idéntico, lo que difiere constantemente de un fondo común pre-supuesto, siempre retraldo y oculto: en el <<semblante>> sale a !a luz la trace (<<traza>>, no «huella») del Innombrable, del Absolutamente-Otro: lo que se escapa de toda economia, de toda oiko-nomla o convenciones para <<habitar>> un lugar. Semblante como aparición desnuda, indefensa (sin señas de identidad) de otroahl, el cual remite a! Ahi de la relaciOn de altruismo y altruidad, designada por Levinas como vis-à-vis (¿quizá recordando la promesa paulina: <<luego Lo veremos cara a cara>>?).

Toda una baterla de términos (todos ellos, necesariamente inadecuados para una relación que esta aquende la verdad y la libertad) despliega Levinas

para «sitiar» este extraño fenómeno: Trascendencia, an-arquIa (lo que me sale a! encuentro es justamente la indigencia y la indefensión, tornada a! punto en mandato absoluto: <<no matarás>>, que me desarma a Mi), pre-originalidad, responsabilidad (anterior a la libertad: el no poder no verme afectado ante el grito de otro-ahi), desnudez (no fingida, como en la relaciOn erOtica, que hace surgir a! cuerpo del otro lugar de mi placer —este repudio del erotismo como <<simulacro>> corresponde al ü!timo Levinas: los lectores de El tiempo y el otro encontrarán, en cambio, una sugestiva defensa del erotismo como anuncio de la trascendencia—), proximidad, mas no en el sentido espacial, como ya indicamos, sino en el de obsesiOn —otro magnIfico hallazgo linguistico de Levinas—: del latin obsideo: <<situarse, estarse enfrente>> (siendo cada uno el «ahi» del otro, antes de toda reiación Yo-Tñ). Y por extension: <<estar asediado>>, verse cercado <<desde fuera>> por la süplica de otroahl. Indiquemos también (las metáforas son demasiado numerosas como para dar una relaciOn exhaustiva) sustitución (ponerme en el lugar de otroahi: hacerme cargo, a! extremo, de su muerte: morir para otro-ahi) y ser rehén (la abnegaciOn de ser <<pre><<pre>cprenda>> de la salvaciOn de otro-ahI). Pero seguramente ninguno mas incitante ni polémico que el de trace (<<traza>>; en ambos idiomas, del latin vulgar tractiare: <<tirar una lInea>>, derivado a su vez de trahere: <<tirar>>). Una traza no es ni una huella (el resu!tado de pisar con fuerza sobre una materia blanda) ni un vestigio (de vestigium: la planta del pie), es decir: no es la remisiOn ni a una cosa existente ni a

la existencia misma (de la que ella seria representante o lugar-teniente, como e! hombre heideggeriano: Platzhalter des Nichts), sino el aspecto a-trayente de una ilnea que margina y separa: las <trazas>> expresan la distinción: por las trazas se ye que alguien es <<distinto>>. La traza levinasiana remite a un Futuro-Pasado inmemorial, a una sospechada y supuesta Presencia que nunca hara acto de presencia (¿tampoco para si misma? No sé si Levinas se habrá hecho esta pregunta, decisiva, y que des-fondaria para siempre a su deus absconditus. Pero, de lo contrario, ¿cómo escapar a la <<alteridad>> lOgica, hegeliana? O peor aun: ¿cómo evitar el retorno a! ii y a?). Otro-ahI es la traza, el delineado «en vaclo» del Dios del monoteismo judlo. Y como buena <<traza>, el semblante remite a un registro sensoria! distinto. Lo <visto>> habla, apela a nosotros (sin dialogo posible: ¿cómo convencer a otro de lo <<razonable>> de su dolor, o de su muerte?). Ante el semblante, la reacciOn altruista es: abrirse a! mandato <<no matarás>>. **0 sea:** no reducirás mi desnuda altruidad a la mismisidad de tus esquemas de <<apropiaciOn>>, no me tendrás por medio ni por objeto (una extraña cercanla a! imperativo categOrico kantiano se vislumbra aqul: <no tomarás a! hombre como medio, sino que lo tendras por fin en si mismo>>): no harás, en definitiva, de mi desnudez esquiva e! objeto de una actividad intencional.

Bien se ye que Levinas se debate aqul en una tarea quizás imposible; por un lado, su lenguaje recuerda a! de la *teologIa negativa* (¿no ha ensalzado siempre el platOnico <<Bien mas allá de la esencia,

del ser>?), que intenta decir, por la negaciOn de la ontologia, lo que no es la relación (si asI puede 1!amarse, dada la asimetria absoluta entre los términos: la obligaciOn infinita por mi parte) de altruidad, escogiendo además al respecto dos términos tan filosóficamente cargados como <<ética>> o como <<metafísica» (en clara po!émica contra el enemigo y maestro Intimo: Heidegger, que habla en su madurez de la Superación de la MetafIsica: en otro sentido, claro, pero no <<absolutamente otro>>; para huir de un absoluto despeñamiento, Levinas debe presuponer una Presencia, por oculta que nos esté). Por otro, su cercania intelectual y emocional al existencialismo frances tine su lenguaje de giros patéticos (a las veces, inauditos en filosofla: él mismo apunta jocosamente la cercanla de algunas expresiones a las empleadas desde los pülpitos), y su conocimiento del Talmud presta por otra parte un <<valor afladido>> a un cierto mesianismo <<del otro hombre>>, de ribetes apocalipticos. Y sin embargo, Levinas pretende seguir la senda (!inguIstica, a! menos) de la tradiciOn filosófica, a la que no deja de someter a fuertes torsiones (por ejemplo: Ia aproximaciOn a! Dios cartesiano de la Tercera MeditaciOn, sin atender a que éste establece con su realitas obiectiva, con la idea que de El tenemos, una relación de causa a efecto). Pero ningün conocedor de textos filosóficos se va a extrañar del maltrato o saqueo de otros textoS, en filosofla. Quizá serla más grave dejar plantada aqui la admoniciOn de Hegel: la filosofía ha de guardarse de ser edificante. Claro que, ¿edifica algo Levinas, o más bien desmantela? No hay refugio ni

<hogar>> en la filosofía desarraigada y errante de Levinas. La «patria», si asI pudiera llamarse, está en lugar: un lugar nunca presente. Ni siquiera puede decirse de este extraño escritor filosOficoreligioso que él predica con su obra el amor a Dios. ¿Cómo amar una retracción? El mismo ha señalado, en su hermosa recopilaciOn de ensayos Difficile liberté, que hay que amar a la Torá más que a Dios. Estas palabras, aparentemente escandalosas, apuntan a la necesidad de proteger al hombre contra la locura de un contacto directo con lo Sagrado. Al fin, es el propio Yavé quien dice a Moisés: «Mi faz no podrás verla, porque no puede verla hombre y vivir>> (Exodo 3319). La pregunta que surge ahora, inquietante, es: ¿tiene acaso Yavé Dios semblante? ¿No serIa entonces el otro-ahi la traza de una traza, sin origen ni término? A moms que Dieu ne veuille dire *Mort:* «A menos que Dios no quiera decir Muerte», insinüa insidioso Derrida (ED, 170). ¿Es acaso Dios algo <<más que la muerte de otro-ahi>>?

# 2. Aproximación a El Tiempo y el Otro: ¿un mazdeIsmo neorromántico?

La obra de Emmanuel Levinas es un modelo de work in progress: de ella se diria que sufre más bien de un proceso de ebullición, y no de evoluciOn. Es verdad, sin embargo, que toda ella está presidida por una pregunta ciave, decisiva: «El hombre, como criatura o como sen sexuado, ¿no tiene otra relaciOn con el ser sino la del poder sobre él o la esclavitud,

la actividad o la pasividad?» (DEHH, 107). Levinas intentará escapar a este dualismo por la tangente de una Trascendencia en la que se vislumbra la extraña relaciOn entre dos <<pasividades>> (el altruismo y la altruidad) deSde un Fondo-Pasado anOnimo y espantoso (el amonfo il y a) y hacia un innominado A!tIsimo-Otro-que-Ser, un Futuro siempre por venir. También quedara sin respuesta la pregunta de si esta dialéctica entre el Infierno y el Cielo (que parece repetir insidiosamente la pnopuesta mitica del hornbre-árbol que vimos en Hebel y en Heidegger) no acabará pon ser circular y remitir a! cabo, tnas el supremo engaño marginal de la <<curvatuna del espacio intersubjetivo>>, a! informe seno de pnocedencia. Es la misma cuestión que obsesionaba a! viejo Kant, cuando se preguntaba en la CrItica delJuicio (§87) si el final de los hombres (<<rectos o no, que eso aqul da igual>>) no serla sino el de volver a sen sumidos <<en el abismo del caos informe de la matenia de donde fueron sacados>>. Y la salida (¿o más bien huida hacia adelante?) es también analoga en ambos pensadores: la ubicaciOn de la ética más allá de la ontologia (en Kant: metafisica de la naturaleza).

Los perlodos en que convencionalmente puede dividirse el quehacer filosófico levinasiano vienen de alguna manera marcados todos ellos por un esquema dialéctico, en el fondo más binario que ternario: *a)* la noche de la subyugación del Hay *versus* el dia de la hipOstasis del sujeto señor del ser (señorlo a! precio de la radical soledad); *b)* alba/crepusculo de la relaciOn «cara a cara», a-traida en una aventura sin retomo ni término hacia !a Retrac-

ción del Dios (en claro paralelismo –¿o desaflo?—con el *Entzug* o netracciOn del *Seyn* tachado por Heidegger). Sin embargo, las modulaciones son bien distintas segün se va despnendiendo Levinas del infiujo sufrido en la juventud friburguesa: el infiujo de la fenomenologia y de la filosofia de la existencia.

Asi, bien cabría hablar pon lo pronto de un primer período, de 1930 a 1949, que comienza con la tesis sobre Husserl, se revela ya como pensamiento propio en las concisas y densas paginas sobre la fibsofia del Hitlerismo, sigue con ese vendadero manifiesto que es De l'évasion, y culmina en 1946/1947 con De l'existence a l'existant y las cuatro conferencias neunidas bajo el título de Le temps et l'autre; un título intencionadamente ambiguo e intraducible a! castellano: <<El tiempo y lo otro>>, y a la vez <<El tiempo y e! otro>, que es en nealidad «El tiempo y la otra>> (la mujer). Este perlodo está marcado por la influencia de la fenomenologia y su lenguaje es confesadamente ontologico, dentno del cua! afioran, tan irresistibles como incOmodas, dos experiencias pertunbadonas: la amistad —tnabada en Estnasburgo— con Maurice Blanchot (y a su través, con Bataille) y las vivencias de un campo de concentnaciOn cencano a Hannoven, protegido el pensador judio por el uniforme frances (su familia seria en cambio exterminada en Lituania); en el stalag redactarla en gran parte De l'existence d l'existant. Dada la turbadora presencia del Otno como << Muerte/Amada>>, podrIamos denominar a esta fase corno PERIODO EROTICO. Una segunda fase se extiende de 1949 a 1961: de En découvrant l'existence avec Husserl et Heidegger a la

pnimera gran obra (en el fondo, un ajuste de cuentas con Hegel): *Totalité et Infini*. Aqui, la relación erótica aparece como preparación y preámbulo de la nelación ética y sus conexiones con !a polItica. CabrIa denominar a este perIodo como ETICO.

La tercera y ultima fase es, sin duda, la más potente y original. En ella, el interés por el pensamiento hebreo (lecturas talmüdicas) se hace patente. Hay un claro rechazo de la relación erotica, del arte y de cuanto perturbe la conexiOn entne ética y religion. Más allá de la libertad, es la responsabilidad del hombre, como sustitución y nehén de otro-ahI, la garante de la Trascendencia. Sin duda la obra mayor del peniodo (y seguramente de toda la filosofia de Levinas) es Autrement qu'être ou au-delà de l'essence, de 1974. La ontologia es rechazada, y el lugan supremo ocupado por lo que Levinas denomina como Metafisica. El lenguaje alcanza aqul una insuperable (y a veces, hermética) plasticidad metafOrica a la vez que una extraña y nigurosa desnudez, despojándose de los artificios patéticos de la primera etapa. Todavia en 1991 ha publicado el anciano pensador su ñltima obra (esperemos que por ahora): Entre nous. Essais sur le penser-à-l'autre. Calificaremos esta fase de PERIODO DE LA TRASCENDENCIA METAFISICA.

La obra aqul intnoducida, *El Tiempo y el Otro*, culmina pues el primer período. Yo me atnevenIa a sugerir que en buena medida es una contestación (también en el sentido del galicismo: crítica) a las conferencias de Kojève en Paris sobre la *FenomenologIa del espIritu*, de Hegel, entre 1933 y 1939, y a las

que seguramente asistiO (en todo caso, la interpretadOn sugerida por esas lecciones impregnarfa a toda la intelectualidad francesa del período, y aun más a!lá del mismo). La insistencia de Levinas en esta obra sobre su andadura dialéctica y no fenomenológica, la idea del Hay como «maldad» en cuanto sersin-lImites (el <<infinito malo>> hegeliano) y la concepción del amon como vo!uptuosidad de la voluptuosidad o <<amon del amor>> (que parece remitir a! famoso désir du désir kojèviano) abonan a mi ver esa cercania, que requerirla de un minucioso parangOn. Por lo demás, las resonancias heideggerianas son constantes, ya desde el inicio (Levinas pretende desarrollar un análisis ontológico, no antropologico ni psicolOgico). Y polémicas: frente al Miteinandersein (el «ser-uno-con-otro») que propicia la comunicación y el destino compartido se yergue la nelación de alteridad: el misterio apasionante de la incomunicabilidad, de la imposibilidad de comuniOn (también contra la reciprocidad dialOgica buberiana). Frente a la muerte como «posibilidad de la imposibilidad», aferrada como pnopia (se muene «a solas>>, frente a! levinasiano: se vive «a solas»), Ia muerte como sobrecogimiento, evento <<imposible>> de apertura (no de cierre: Ganzheit des Daseins o <<integnidad del sen-ahl). Frente al <<herolsmo>> —de sabor kierkegaardiano— de la «repetición», la paternidad como continuaciOn transubstanciada de la personalidad: victoria sobre la muerte.

La obra se presenta en efecto como una dialéctica (no cerrada: sin «asunción» o *Aufhebung* circular) del sen, con tres momentos clanamente diferen-

ciables: 1) impersonalidad anOnima del Hay, 2) denominación solitaria de la HipOstasis, del Sujeto, y 3) a través de la dura experiencia del sufrimiento y la muerte (la <<desesperaciOn>>, en la Fenomenologla hegeliana), la apertura a la Amada y al Hijo. **0 bien**, !Ogicamente: ipseidad, identidad, alteridad (o altruidad). Con todo, tengo para ml que terminologia y estructura filosOfica no son sino el revestimiento de una narración mItica (lo que no dejaría de ser irOnido, dada la enemiga de Levinas contra el mito; pero, ¿no nos ha enseñado e! que se teme lo que uno de verdad es?). Una narraciOn cuyo tema es la lucha entre la Luz y las Tinieblas, entre el Dla y la Noche; un combate en el que, in extremis, se alcanza precaria victoria gracias a la irrupciOn de un aliado imprevisible (y de claro regusto novalisiano, aunque no me consta la influencia directa): el Semblante de la Amada/Madre, que reverbera a trayés de la Noche/Muerte como promesa de un Más-Allá (patente ya en este mundo a través de la fecundidad). Un nuevo mazdeIsmo, pues, de tintes románticos, cuyo finab es obviamente la RedenciOn del Mal, la Muerte de la Muerte, del ma! encarnado en el Ser (identificado un tanto fonzadamente con la base del hitlerismo). De hecho, el sabor iniciático de la narración es innegable: el Sujeto, a la vista de la Muerte, vuelve a la infancia (se hace in-fans: pierde la palabra-quedomina-a-la-Bestia) y prorrumpe en sollozos: se hace irresponsable. Pero el Eros bo salva, destituyéndole por un instante de la virilidad y la heroicidad (sus atributos esenciales), pero sob para devolverlos transfigurados en el Hijo. La mujer tiene un papel *transitivo* —justo lo que le faltaba a la intransitividad del ser— en cuanto función mediadora entre dos varones. Una vez más, la Mujer es sacrificio, seno y paso.

Como en Schelling (otro espléndido narrador de mitos travestido de filósofo), también el Héroe de Levinas se yergue desde el baldlo de la Tierra (¿por qué se niega nuestro autor a considerar el Hay como <madre>>? ¿Por qué la fecundidad es propia sOlo del VarOn?). Surgido del desierto (verdadera *creatio ex* nihilo: sOlo que todavia el Hombre, ensoberbecido, se cierra sobre si-mismo —foco de Luz, cree ser su autor, sin saber que él es el Ahl del Otro—), nutrido por los alimentos terrestres (sin trabajo: de modo que el desierto no lo era tanto, ni el Hay tan neutro), en seguida se da cuenta de que está solo (y: <<No es bueno que el hombre esté solo>>). En la resistencia de la Tierra aprecia lo pIrrico de su victoria: ha de trabajar para sobrevivir. Se anuncian el dolor y la mortalidad. De la Noche que viene sob lo podrá salvar la <<otra>> Noche (<<Noche transfigurada>>): la erOtica feminidad. Si el varOn es cierre-hacia-fuera. luz circular que hace horizonte (trascendencia espacia!: guardar las distancias), la Mujen es retracciOn, cierre-hacia-dentro, aquel punto de atracción o agujeno negro que <<rehüye la luz>>, que consiste en <<esconderse». Sus atributos son el misterio y la virginidad: una virginidad <<ontológica>>, intangible: «eternamente inviolada>> (TI 265), en el sentido de que no es objeto de experiencia posible, de vivencia intencional: no puede ser «tematizada». Corno el Seyn de Heidegger (o la <Revelación de lo Hondo», de He-

gel), la Mujer aparece a la luz sin desocultar su misterio; aparece como ausencia: «Lo esencialmente ocubto se "yecta" hacia la luz sin convertirse en significado» (TI 264). Acaece en el tiempo, pero no está en el tiempo (y menos es señora de él: sob el Héroe lo es). Su encanto (charme: tan frances) consiste en la retracción del honizonte temporal de la pnesencia de lo presente. Toda ella Anuncio, Pre-monición, en ella se celebra la epifania del Indicio. En una palabra: si el VarOn es poder (puissance), la Mujer es pudor (pudeur: es interesante señalar que, en los Beiträge zurPhilosophie de 1936-1938 —una obra de la que Levinas no podia tener noticia— Heideggen establece a! pudor (Scheu) como la nueva determinación fundamental del <<otro inicio>>: a! revés que Ortega, a veces parece condenado Levinas a ser que-ya-lo-dijo-después-de-Heidegger»). El pudor garantiza la inviolabilidad de la Mujer aun (y hasta precisamente) en la violación, en la profanación: ésta no es —segün Levinas— la negación del misterio, sino una de las relaciones posibles con él (TA 185). Justamente la profanación mueStra, en su frenesi, la imposibilidad de apoderarse de la Mujer. Pon eso arrastra las más de las veces a! asesinato: la pasividad inerme, la fragilidad «a! borde del no-ser» (TI 266), es violentamente convertida en <<cosa>>, en ser anónimo (un buen ejemplo inverso —que escapa a la misoginia de Levinas — podria hal!anse en la desesperación de la Salomé de Wilde y Strauss, que intenta per impossibile besar al Bautista y se topa con los frlos !abios de una cabeza degollada). Es más, la violencia del profanador (que parece no dominar lo

suficiente a su *existence*) cnece con la inaccesibilidad del secreto: <<lo>clandestino descubierto no toma el estatuto de lo desvelado. Descubrir significa aqui violan, más que desvelar un secreto>> (TI 267). El violador no querla abrinse a! misterio, sino saciar su placer. Por eso, lo que encuentra en sus manos es ya una <<cosa>>>. El Misterio queda incOlume *en* la profanaciOn (confrOntese esta concepciOn con la alabanza cristiana del martirio de las Vingenes). El crepúsculo-aurora es anuncio de un Dia más fuerte que la !uz hipostática (pero, ¿por qué de un Dia y no de una Noche? ¿Por qué de una Presencia re-traida y no de una Ausencia siempne pospuesta?): el presente, ba presencia del futuro (TI 266).

En este sentido, la Mujer (ese espesor insignificante: un <<signo que no apunta a nada>>, que cantaba Hölder!in), es la vendadena <catastrofe>> (en eb sentido griego de <<inversiOn sübita>>, de conversiOn) del Sujeto: Ulises no retoma a! hogan (o bien, en jenga fenomenolOgica —no necesariamente más pnecisa—: deja de sincnonizan lo multiple temporal en la apresentaciOn de la conciencia, para abrirse a la diacronia del tiempo), sino que se embarca en una aventuna sin retorno: perdiéndose, se ganará (transmutaciOn de Circe en Ruth o en Mania de Magdala, pace José Sanamago). Un No-Yo (porque la Mujer no es Sujeto, no es hipOstasis) anrastra a! Yo a un porvenir absobuto: deja asI de ser sujeto, pana estar sujeto (a! Eros salvador: al amon, fuerte como la muerte — Cantar de los cantares-- y aun más fuerte que ella —Levinas—). La intenciorialidad se refracta: deja de in hacia la luz (trascendencia espacial), hacia

lo con-sentido (TI 267), y el Yo <<muere>> (instante iniciático: regenenaciOn del VarOn por la mujen, como el salvaje Enkidu gracias a la hetaina, en el Mito de Gilgamesh): ahora no es ni actividad ni pasividad (en el sentido de <<estar en potencia>>), sino pasión total. ¿Levinas, apOstol del amour fou? No. En eb vertigo de la evanescencia, en la caricia misma, en ba petit morte misma (orgasmo como <<ápice del pathos de ba distancia) tiene lugar una decision, suprema: o consentimiento placentero (y recaida pecaminosa en eb abismo del ii y a) o ascensi<sup>6</sup>n trascendental: apertuna a! <<otro>>> tiempo, un tiempo pre- sintético, pre-fenomenológico: eb tiempo del Instante (pero también habba Heidegger, ay, del serhumano como Augenblicks-stâtte: <<estancia del instante>>). Y aqui, en esta <<muerte de la muerte> (Hegel dixit) se celebran las nupcias del Amor a través de los cuerpos apasionados de los amantes, abismados en una diferencia insupenable: la vendadera voluptuosidad no es el deseo de la came, entendido como besoin (necesidad fisiológica, satisfecha en eb goce), sino como verdadero désir (sensu kojèviano): <amor del amor del Otro» (TI 273). Dios, dirlamos, se ama a través, subsidiariamente, del amor de los amantes. Nunca estuvo Levinas más cerca del puro nomanticismo del Tannhäuser wagneriano como cuando canta (más que escribe): <La proximidad del prOjimo, en lugar de pasan de una limitación del Mi (moi) por otro-ahl o por una aspiración a una unidad aun por neabizar, se hace deseo que se nutre de sus hambres o, por usar de una palabra usada, amor, mas precioso a! alma que la plena posesion de si por

1811

Si mismo» (HAD 17). Lo que en el amon se cumple es justamente lo fenolOgicamente imposible: estar visà-vis con eb Entzug (o retracciOn del Dios). Muerte, ¿dónde esta tu victoria, dOnde tu aguijOn?: << Alli donde todos los posibles son imposibles, ablI donde ya no se puede poden, el sujeto esta sujeto aŭn por el eros>> (TA 188). La redenciOn por el amor. Por lo demás, no sabemos qué ocurre con la -innombnada— Mujer, una vez la redenciOn cumplida: una vez fecundada para que surja el hijo (¿por qué no la Hija? Justamente mientras redactaba estas conferencias tuvo Levinas de su esposa un hijo: Michael), su funciOn esta cumplida (como ba Senta de El holandés errante o Doña Inés, en nuestro Tenorio, que acaban, en el sacrificio de su virginidad, sacrificadas como Vlrgenes). ¿Teología del sexo, pues? ¿Contagio de la «religi0n» batailleana de la dépense? Si tal hubo, poco le durO a Levinas.

Desde *Totalité et infini*, nuestro autor abandonama el mito para refugiarse, cada vez con mayor ardor, en ba estricta observancia de la Toná, uno de cuyos textos (<<extnemistas>>, matiza Levinas) dice de la mujen que: <<Satanás... fue creado con ella» (DL 56). No menos extremista es eb pnopio Levinas, a! afirmar *ad locum* que la mujer es <<aquello que por excelencia se exhibe, lo esencialmente turbio, lo esencialmente impuro>>. Catástrofe de ba <<catástrofe>>, parece que se vuelven a poner las cosas en <<su>> sitio. A pesar de todos los naptos neorrománticos, la mujen -o mejor: «lo» femenino—, servIa para escapar precariamente de ba muerte, a! tener ba *funcion* de ofrecer hijos en que e! VanOn *se* continuara, más

allá de la de-funcion. Pero, ¿y si Ubises se engatusa con Circe en vez de transformarse en Abrahán? O peon aun, ¿y si decide ser Onán, un Onán estigmatizado también por el PlatOn tan apreciado por Levinas y que condena en sus Leyes el «derramar la propia semilla entne las rocas y las piedras, donde no echará nunca raices>>? (Leg. 838 s.). Ante lo que siente horror Levinas (un horror infundido por el retorno insidioso de il y a en el seno de la relaciOn erOtica) es ante la diseminación (y recuérdese que una obra importante de Derrida se titula De la dissémination), la esteribidad en la que sOlo el placer se consuma. Por eso hay que buscar desesperadamente un Amour sans Eros: agape, caritas. SOlo en la responsabilidad por otno-ahi (designado por un pronombre que no admite género y, desde buego, no el femenino) puede revelarse la trace del Dios oculto: en el semblante de la viuda (esto es: la que echa en falta a! Esposo), del huérfano (esto es: eb que echa en falta a! Padre), del extranjero (esto es: el que echa en falta a la Patria). En una palabra: en el semblante de todos aquellos desarnaigados que echan de menos el arraigo (como el Pueblo de Israel, que vaga en pos de la Tierra Prometida, la cua!, como sabemos también, <<no es de este mundo>>). Asi que la alabanza del desamraigo parece conblevar una desmesurada —infinita, absoluta— nostalgia por el Arraigo perdido (de nuevo, otro mito: el de los orIgenes o el Paraiso Perdido).

El erotismo no serla entonces **sino** la perversiOn, eb simulacno de la ética (Dionisos contra Yavé). SOlo la maternidad, sOlo la <<gestaciOn del otro en *lo* mismo>> (AE 95; soy yo quien subnaya la neutnalidad de lo femenino) puede nedimin a la mujer, antes redentona del hombre. SOlo «el gemido visceral», alli donde las entraflas se re-vuelven y desentnañan para dan a luz lo otno de Si: lo otno-que-ser, puede redimin a la mujer de su in-significancia pana que <<coadyuve>> a la verdadena nelaciOn ética (pnefigunada ya en la patemidad, que a su vez se va a yen transfigurada ulteniormente en !a<patennidad>> espiritual). De lo contrario, tendríamos un significante (jo multiples, si atendemos a! donjuanismo!) sin significado ultimo; caeriamos — como Dernida debe haben caido, inremisiblemente non récuperable— en el infinito malo hegeliano de la <<archi-escritura>>; tropezarlamos con el <<escánda!o>> de un <<juego interminable de significantes que reprimen, sin sacarlo a la luz jamás (ajournant @ jamais), a! significado>> (DD 182). Este es a mi ven el punto fllosóficamente importante: la nostalgia de la Presencia, de una Plenitud que de siempre se nos escapa pero que, de suyo, descansa eternamente en Si misma. De modo que ba altruidad y el altruismo es, se da para nosotros, hombres, que somos seguidores de una traza retráctib, pero para sI hay una Presencia cerrada y clausa. Dios se guarda en el silencio, pero transparece en el esfuenzo del <<Decin>>, más allá de lo <<Dicho>>: Dios es Palabra viva, dada a los hombnes como Escritura para que la traspasen y rastreen la traza del Oculto. De modo que, en el fondo, absoluta razOn tenla el ñltimo Levinas a! llamar <<Metafisica>> a sus esfuerzos (y <<metafisica>> en el sentido heideggeriano del término: en ultimo término). El ültimo Término: cor meum inquietumest donec requiescat in Te, Domine. Se trata, pues, del Descanso: del Descanso final.

### 3. Noticia de Emmanuel Levinas

NaciO nuestro autor en Kovno (Lituania) el 12 de enero de 1906, en el seno de una familiajudia relativamente acomodada e ilustrada (el padre tenia una librerla). En la pequeña ciudad se respiraba una atmOsfera de libertad y soSiego bien burgueses: no existla ghetto, y la dominación rusa apenas se hacla notar. Por el contnanio, se intentaba por todos los medios integrar a los hijos en la cubtura dominante, pues, aunque los judios no eran molestados, su residencia estaba bimitada a las provincias limitrofes del Imperio: a Moscü sOlo podlan acceder judIos que hubienan abcanzado una dignidad especial en los estudios o en el comercio. De modo que Levinasfue abentado a la asimilaciOn de la cultura rusa. Nunca olvidaría sus primeras lecturas: Pushkin (cuyas obras completas sigue conservando), Gogol, Tolstoi y, sobre todo, Dostoievsky (<<Somos dos seres que se encontrarán cara a cara en eb infinito>>, se dice en Los demonios). No puede dejar de mencionarse, Sin embargo, la fortisima influencia del judaismo en Lituania (con nombres tan rebevantes como GaOn de Vilna, «el ultimo gran talmudista de genio» [QEV 64] del siglo XVIII, o SalomOn Maimon, que sentarla las bases del idealismo alemán a! conectar en profundidad el cálculo infinitesimal, la teorla de las percepcioneS leibniziana y e! trascendentalismo kantiano). Durante toda su vida intentará sen fiel Levinas a

Ia conjunciOn de las ideas forjadoras de la civilizaciOn moderna y la re!igiosidad judla, volviendo una y otra vez a la !ectuna del Talmud y de sus comentaristas.

Las tunbulencias de la Gran Guerra ilevaron a la familia a establecerse en Jarkov (Ucrania), en cuyo liceo ingresarla Levinas a los 11 años. La abdicación del Zar en 1917 y la RevoluciOn de Octubre semian contempbadas con temor e inquietud por sus padres. No asi por el pequeño estudiante de bachilberato (<<No permanecI indiferente a las tentaciones de ba revoluciOn leninista, a! mundo nuevo que iba a venir. Pero sin compromiso militante>>: QEV 68). A la primera posibilidad —en 1920— la famibia decidió regresar a Lituania (independiente desde 1919), no sin sentimiento por parte de Levinas, cuya impresiOn era la de haber dejado atrás el centro en que se jugaba la Historia (<<Es como una era mesiánica que se habia entreabierto, para cerrarse>>: ibid.).

En 1923 tiene lugar (aventura sin retorno) el gnan salto a Europa, a Estrasburgo, una ciudad e!e-gida por la familia por dos razones: una, por tratarse de Francia (cuabquier bector de Pushkin o Tolstoi puede apreciar la admiración rusa por el mundo cultural frances); otra, ¡por sen la ciudad francesa más cercana a Lituania! Era como Si no se quisieran romper por entero los lazos con el lugar de proveniencia (nostalgia del suelo natal). AllI comienza Levinas sus estudios de filosofia, con profesores para los que siempre guardaria agradecido recuerdo (aün los menciona en su lección de despedida de la Sorbona, en 1976): Maurice Pradines, Charles Blon-

del, Maurice Halbwachs (que moriria torturado por los nazis), y Henri Carteron (a! que sustituiria, tras una muerte prematura, el gran historiador de la fibsofia Martial Guéroult, sin influencia empero en el desarrollo intelectual de nuestro pensador). Pero ante todo es Estrasburgo el lugar del encuentro con Maurice Blanchot, con quien sebla una profunda amistad, probongada felizmente hasta hoy. De él dirá en 1987: << Escogia siempre el camino más insospechado y el más noble, el más arduo. Esa elevaciOn (élévation) moral, esa aristocracia fontanal del pensamiento es lo que más cuenta y eleva-y-educa (élèye)>> (QEV 71). Es Blanchot quien le incita a leer a Proust, a Paul Valery. También por entonces comienza a estudiar a Bergson, cuya concepciOn de la durée constituirá para él uno de los hitos del pensamiento occidental, a la altura de la ontoteología platOnica, el trascendentalismo kantiano, la irrupciOn hegeliana de ba razOn en la historia, y la fenomenologia del sen como distinto del ente en Heidegger. Y por ültimo —un estimulo que ocasionarla el punto de inflexiOn de toda la vida vida intelectual de nuestro autor— Gabrielle Pfeiffer le aconseja leer las *In*vestigaciones lógicas de Hussenl: para Levinas, la apertura a nuevas posibilidades de pensar, más allá del intuicionismo bergsoniano, el TalOn de Aquiles de la filosofia vitalista.

Y en busca de Husserb se traslada Levinas a Friburgo de Brisgovia en 1928, justamente en el momento del <<gran relevo>>. El mismo lo dirá en términos bien plásticos: <<Para usar de un benguaje turIstico, tengo la impresiOn de haber ido a Husser! y ha-

berme encontnado a Heidegger>> (QEV 74). Ya en el curso de inviemo de 1928-1929 participarIa en los seminarios de Heidegger, que siempre será para é! <uno de los grandes filOsofos de la historia», a pesar de su colaboracionismo, juzgado como el cumplimiento apocalIptico de un destino: el «fin del mundo» como a!ianza demoniaca de lo más alto del pensamiento y lo más bajo del <<alma germánica>> embriagada de mitología; el apoyo al naciona!socialismo por parte del Rector de Friburgo nunca constituyó pana Levinas un episodio ais!ado y disculpable -como lo fue con eb tiempo para la generosa Hannah Arendt, otra eminente discIpula judia de Heidegger—. De manena quizas hiperbOlica y cruel, Levinas llegará a decir: << Puedo pendonan a! pueblo alemán. Pero no a Heidegger>>. Una condena que no deja de estar basada en el prejuicio del carácter «aristocrático» del pensamiento: la RazOn del fi!Osofo ha de estar por encima de las emociones y pasiones de la masa. Y ya en seguida (Levinas ha tenido la suerte envidiable de encontrarse por lo comun envuelto en acontecimientos decisivos, que él ha intentado elevan a ba altura del pensamiento: ejercicios de la paciencia) participajunto con Eugen Fink y Otto Friedrich Bollnow en el famoso encuentro de Davos (1929) entre Cassirer y Heidegger, que marca para siempre e! relevo del neokantismo (a pesar de que politicamente Cassirer —otro eminente profesor judio— se hal!e del lado <justo>>) por la filosofia de la existencia y la fenomenologia, por las que toma decididamente partido Levinas: << Hay allI una nueva vIa, una nadicalizaciOn de la interrogaciOn filosOfica, una prioridad respecto a la reflexiOn sobre la ciencia fisico-matemática>> (QEV 77). La gran apuesta vital para Levinas, desde entonces, será cOmo concilian el pensamiento democrático, la religiosidad <dlustrada>> judIa y la fenomenologla del ser (una sintesis lograda ulteriormente en *Totalidad e Infinito*).

En 1930, vuelta a Francia, tras olfatear agudamente los pnesagios de la inminente <<tonmenta del Ser>>. NacionalizaciOn francesa y matrimonio. Entra en Paris en ba administración de ba organizaciOn escolar de la Alianza Israebita Universal, una instituciOn no sionista dedicada a veban pom los derechos humanos de los judios esparcidos por la cuenca mediterránea. Para Levinas, una justa alianza entre el judaismo y «las ideas gloriosas de 1789» (QEV 82). En los años treinta comienza la actividad publicistica de Levinas. Primero, ba tesis de doctorado «de tercer ciclo>>, apanecida en 1930: La Théorie de l'intuition dans la phenomenologie de Husseri, una obra de la que Simone de Beauvoir dirá (en La force de i'âge) que habría impresionado a Sartre hasta el punto de que éste, al hojear el libro, habrIa exclamado: <<Todo esto es bo que yo habrIa querido decir, y resulta que ya lo ha dicho Husserl». No obstante, ba alusiOn a Husserl y no a Levinas revela dos cosas: que aun no estamos ante un pensamiento original, y que Sartre no se percatO de la retranca de ba tesis, dedicada a proban las huellas -avant la iettre- de Heidegger en Husserl. Muchos años después, y aprovechando la concesiOn del Premio Nobel a Samtre, Levinas be escribirIa para que mediara cerca de Nasser en el conflicto entre Israel y Egipto Segun be

contanon después, a! recibin Sartne !a carta preguntO: <<Pero, ¿quién es ese tal Levinas?>>. Más tarde llegarIa el reconocimiento mutuo y ba consabida fotografia de los dos juntos, aunque ni el talante ni la fl!osofia del existencialista influirían gran cosa en Levinas (dejando aparte el <<aine de familia>> entne el en soi santreano y el il y a de Levinas y Blanchot, la famosa <<angustia existencia!>> resultará incomprensible pana el pensadorjudIo: no se está angustiado ante la nada, sino a! contrario: ante el factum de no poder dejar de ser, de estar ligado ineluctablemente a un pasado anOnimo del que sOlo la Trascendencia puede nedimirnos). Mayor influjo tuvieron las tertulias en casa de Gabriel Marcel, cuyo tono <<p>etatético>> deja claramente su huella en el Levinas del primer perIodo.

En 1934 apanece en Esprit, la revista de Emmanuel Mounier, un breve artículo que contiene in nuce las ideas filosOficas y polIticas que harán de Levinas un pensadon original: Quelques reflexions sur la philosophie du hitlerisme. El importante opüsculo es ahona accesible en el Cahier de l'Herne dedicado a Levinas. Pero es en 1935 cuando sale a la luz el primer artículo que podemos considerar estrictamente <<levinasiano>>: se tnata de ese verdadero manifiesto que es De l'évasion, con su descripciOn del tenebroso y maligno plenum del sen que << hay>>: una asombrosa coyunda entre la res extensa cartesiana, la nada de Heidegger invertida en «sen sin cesar>>, en monotonia insoportable que cosifica activamente todo intento de sen <<pana sb>, de evadirse del Ser, y la noche blanchotiana. También en estos fecundos años «de aprendizaje» debiO (véase Herne

513) asistir Levinas a los memorables ciclos de lecciones de la Escuela de Altos Estudios de Paris entre 1933 y 1939, y que formarían a lo mejor de !a intelectualidad francesa abocada a! desastre de la guenra: Alexandne Kojève (otro ilustre exibiado) interpretaba la *FenomenologIa del espIritu* desde un nihilismo en el que se unian de fecunda manera el trabajo antropogénico del marxismo y la heroicidad trágica del ser-humano en Heidegger.

Pero la segunda guerra mundial truncarla pon el momento la camera intelectual de Levinas, movilizado en 1939 como intérprete de ruso y alemán (nuestro autor domina, aparte de esas lenguas, el frances —adminablemente—, el hebreo y el inglés) y en seguida captunado y deportado en 1940 a un campo de concentnaciOn cerca de Hannover. Abli dejO que e! espiritu cristiano de <<fraternidad universal>> tiñera su judaismo (su mujer y su hija pudieron salvanse gracias a! nefugio brindado por el monasterio de San Vicente de Paul, cerca de Orleans), y leyO durante los largos años de cautiverio a Hegeb (no deja de ser paradOjica la situaciOn de los intelectuales franceses —es también el caso de Sartre—: su cautiverio alemán resulta soportable gracias a la lectura de pensadores alemanes; de todas formas, la atenciOn continuada a Hegel abona la hipOtesis de su asistencia a los cursos de Kojève: éstos no fueron editados hasta 1947, y sin embargo la huella de su interpretaciOn de Hegel es patente en las conferencias levinasianas de 1946-1947). También en el stalag comenzarla su gran obra del primer perlodo: De i'existence a i'existant, y redondearla su formación

(forzosamente autodidacta) con !ecturas de Diderot y Rousseau. Que todo ello fuera posible en un campo de concentración muestra por !o demás la diferencia de trato a pnisionenos de guerra y a la población civil «indeseable» (gitanos, judios y comunistas).

Y tras la paz, los honores y el trabajo fecundo. De 1946 a 1961 dirige la Escuela Normal Israelita Oriental (de algün modo, un ascenso en el cargo anterior), vuelve a frecuentan las tertulias en casa de Marcel y comienza el estudio sistemático del Talmud bajo la dirección de Chouchani (al que tilda en Difficile liberté de: <<maestro prestigioso –e implacable— de exegesis y de talmud>>), amen de intervenir en el célebre College philosophique de Jean Wahi: alli pronunciaría las cuatro conferencias sobre El tiempo y el Otro. En 1958 es nombrado doctor honoris causa por la Univensidad de Bar Illar, en Israel, y pon fin, a los 55 años, accede a la enseñanza universitaria en la Universidad de Poitiers (la preceptiva tesis de <<doctorat ès lettres>> es la gran obra Totalidad e infinito). En 1967 pasa a la Universidad de Nanterre (justo para vivir <<desde dentro>> los acontecimientos de mayo de 1968), y en 1973 liega su consagración: profesor en la Sorbona (Paris IV), donde le alcanzanIa el retiro tres años después.

La breve actividad parisina está presidida por la obra maestra de 1974: *De otro modo que ser o más allá de la esencia*, definida concisamente y de modo admirable en *Difficile liberté*: <<los aná!isis no remiten a la *experiencia*, en la cual un Sujeto tematiza lo que él nivela, sino a la *trascendencia*, en la que él

responde de aquello que sus intenciones han medido>>. Comienza luego un perlodo intenso de viajes por todo el mundo, impartiendo conferencias, aunque Levinas no olvida dam desde 1987 todos los sabbats por la mañana una lección sobne el pasaje biblido leido ese dia en las sinagogas. Ha entrado finalmente en la Histonia, por una via bien distinta de aquella que crela dejar atrás en los turbulentos dias ucranianos. Conpulento y de baja estatuna, ancho de frente como PlatOn, con ojos bondadosos y como de nino (extrañamente parecidos a los de Schelling, y bien lejos de la mirada hipocondrIaca de Hegel o aquilina de Heidegger), sigue dichosamente escribiendo, hablando y pensando sin que ello sea Obice para seguir gozando de las nourritures terrestres, sobre todo cuando éstas adoptan la fonma de un buen vino tinto y unos spaghetti al frutto di mare, como tuve ocasión de comprobar una noche, clara y l!ena de estrellas (ba <<otra>> noche, no la anónima del Sen amorfo), en una trattoria napolitana.

FELIx DUQUE Universidad Autónorna de Madrid

## Bibliografia selecta

Existe una obra que recoge exhaustivamente toda la obra de y sobre Levinas: Roger Burggraeve, *Emmanuel Lévinas, Une bibliographie primaire et se-condaire* (1929-1985), Lovaina, Peeters, 1986 (2.ª ed. [1929-1989], 1990). A continuación señalamos

solamente las obras de tenor filosófico, casi en su totalidad citadas y utilizadas en el presente estudio, dentro del cual se ha hecho ya alusiOn a las dedicadas a comentarios talmüdicos:

# A) OBRAS

- ThI La Théorie de l'i tuition das la phenoménologie de Husserl, Paris, Felix Alcan, 1930 (París, Vrin, 1963).
- HO <<Martin Heidegger et l'ontologie», en *Revue Philosophique de la France et de l'etranger* 113 (1932), 395- 431, recogido con variaciones en DEHH.
- Heme «Quelques réflexions sun la philosophie du hitlerisme» (1934). Ahora accesible en C. Chabier y M. Abensour (comps.), *EmmanuelLévinas*, *Cahiers de l'Herne* 61, ParIs, 1991. Contiene además inéditos y otros escritos poco conocidos, además de abundantes estudios y articulos sobre el pensador judio.
- E <De l'évasion», en *Recherches philosophiques* V (1935-1936) 372-392. Reed. como libro, con introducciOn y notas de Jacques Rolland: Montpeblier, Fata Morgana, 1982; citado por esta edicion.
- EE De l'existence @ l'existant, Paris, Ed. de la revue Fontaine, 1947; Vrin, 1977.
- Ta Le Temps et l'Autre, en Jean Wahl et al., Le Crob, le monde, l'existence, Paris, Cahiers du College philosophique, Arthaud, 1947. (Reimpr.: Mont-

- pellien, Fata Mongana, 1979; necogido en *Quadrige*, Paris, P.U.F, 1982, 1989<sup>3</sup>).
- REO «La Réalité et son Ombre», en *Les temps modenies* 38 (1948) 77 1-789.
- DEHH En découvrant l'existence avec Husseri et Heidegger, Paris, 1949 (2.a ed. aumentada: 1967).
- **TI** Totalité et infini. Essai sur l'extériorité, La Haya, 1961. (Trad. cast.: Totalidad e infinito, Salamanca, Sigueme, 19872.)
- **DL** Difficile liberté. Essais sur le judaIsme, Abbin Michel, Paris, 1963. (Ed. nevisada y aumentada: 1976; recogida en Biblio-Essais, de Le Livre de Poche, en 1984.)
- HAH *Humanisme de l'autre homme*, Montpellier, Fata Morgana, 1972. (Recogido en Biblio-Essais, Le Livre de Poche, en 1987; trad. cast.: *Humanismo del otro hombre*, Mexico, Siglo XXI, 1974.)
- AE Autrement qu'être ou au-delà de l'essence, La Haya, Martinus Nihoff, 1974. (Recogido en Bibbio-Essais, Le Livre de Poche 4121, s.a.; trad. cast.: De otro modo que ser o más aliá de la esencia, Salamanca, Sigueme, 1987.)
- Sur Maurice Blanchot, Montpellier, Fata Morgana, 1975.
- Nomspropes, Montpellier, Fata Morgana, 1976. (Recogido en Biblio-Essais, Le Livre de Poche, en 1987.)
- HAD «Hermenéutique et Au-delà», en Archivio di Filosofia (1977) 11-20.
- **DD** De Dieu qui vient a l'idée, ParIs, Vrin, 1982.
- Ethique et infini. Dialogues avec Philippe Némo, Parls, Fayard, 1982. (Trad. cast.: Etica e infinito,

Madrid, Visor [col. La balsa de la medusa], 1981.)

Transcendance et intelligibilité, Ginebra, Labor et Fides, 1984.

QEV François Poirié, *Emmanuel Lévinas*. *Qui êtes-vous?*, Lyon, La Manufacture, 1987.

Hors sujet, Montpe!lier, Fata Morgana, 1987.

EN Entre nous. Essais sur le pensar-a- i'autre, Paris, Grasset, 1991.

## 13) OTRAS FUENTES

Bataibbe, Georges: L'Erotisme, ParIs, Ed. de Minuit, 1957.

Oeuvres completes I-II, ParIs, Gallimand, 1970 s.

Théorie de la Religion Paris, Gallimard, 1973.

La part maudite, Paris, Ed. de Minuit, 1974.

Blanchot, Maurice: *Thomas l'Obscur*, Paris, Gallimand, 1941 (nueva versiOn simplificada: 1950).

Aminadab, Paris, Gallimard, 1942.

Le Très-Haut, Paris, Gallimard, 1948.

La part du feu, Paris, Gallimard, 1949.

L'espace littéraire, ParIs, Gallimard, 1955.

L'entretien infini, ParIs, Gallimard, 1969.

L'écriture du désastre, Paris, Gallimard, 1981.

ED Derrida, J.: <<Violence et métaphysique>>, en *L'é-criture et la difference*, Paris, Ed. du Seuil, 1967, 117-228.

En ce moment même dans cet ouvrage me voici, en F. Laruelle, véase rnás abajo, 21-60.

- Descartes, René: Meditations de prima philosophia, Paris, Vrin, 1967.(Trad. cast.: Meditaciones metafIsicas con objeciones y respuestas, Madrid, Alfaguara, 1977.)
- WdL Hegel, G.W.F.: Wissenschaft derLogik (Gesammelte Werke 11/12), Düsseldorf, F. Meiner, 1978-1981. (Trad. cast.: Ciencia de la lógica, Solar-Hachette, Buenos Aires, 1968.)
- Heidegger, Martin: *Sein und Zeit*, Tubinga, M. Niemeyer, 197212. (Trad. Cast.: *El ser y el tiempo*, Madrid, FCE, 1989<sup>7</sup>.)
- <<Hebel \_ den Hausfreund>> (1957), en Aus der Erfahrung des Denkens. Gesamtausgabe 13, Francfort del Meno, V. Klostermann, 1983, 133-150.
- LU Husserl, E.: Logische Untersuchungen, 2er. Band: Untersuchungen zur Phanomenologie und Theorie der Erkenntnis (Il/i 11/2), Tubinga, 1968. (Trad. cast. rnuy incompleta en relación con esta edición: Investigaciones logicas, Madrid, Alianza, 19852.)
- Kojève, A.: Introduction @ la lecture de Hegel, Paris, Gallimard, 1947. (Trad. cast.: Introducción a la lectura de Hegel, Buenos Aires, Siglo Veinte, 1972-1975.)

## C) ALGUNOS TRABAJOS SOBRE LEVINAS

Bello, G.: <La construcción de la alteridad en Kant y Levinas>>, en J. Muguerza y R. Rodriguez Arama-yo, *Kant después de Kant*, Madrid, Tecnos, 1989, 576-604.

- VV.AA.: Exercices de la patience, Paris, Cahiers de philosophie, 1, 1980.
- Finkielkraut, A.: La sagesse de l'amour, ParIs, Gallimard, 1984.
- Gawoll, H.-J.: *La crItica del uno no es la epifanla del otro*, Er 7/8 (1988- 1989) 149-17 1.
- Guibal, F.: et combien de dieux nouveaux. Approches contemporaines II. Emmanuel Lévinas. Le visage d'atrui et la trace de Dieu, ParIs, Aubier-Montaigne, 1980.
- Huizing, K.: Das Sein und der Andere. Levina's Auseinandersetzung mit Heidegger, Francfort, Athenäum, 1988.
- Krewani, W. N.: Emmanuel Lévinas. Denker des Anderen, Friburgo/Munich, K. Alber, 1992.
- Laruelle, F. (comp.), Textes pour Emmanuel Levinas, Parls, J.-M. Place («Surfaces»), 1980.
- Les étudesphénomenologiques V/12: EmmanuelLévinas, Brusehas, 1990.
- Moreno Márquez, C.: Del otro que viene a! encuentro. Para una escucha de Levinas, ER 4 (1986) 227-238.
- Una respuesta a H.-J. Gawoll, ER 7/8 (1988-1989) 172-180. (Véase más arriba: Gawoll.)
- Peñahver, P.: << Etica y violencia. Lectura de Levinas>>, Pensamiento XXXVI (1980) 165- 185.
- Requena Torres, I.: <<Scnsibiiidad y alteridad en E. Levinas>>, *Pensamiento* **XXXI** (1975) 125-149.
- Revista de Occidente 140: El otro, el extranjero, el extraño, Madrid, 1993. (Aunque no dedicado especialmente a Levinas, ia temática es afin.)
- Roihand, Jacques: << Pour une approche de la ques-

- tion du neutre», Exercices de la patience, n. 2, 1981: Emmanuel Lévinas, ParIs, Verdier, 1984.
- Ronchi, R.: Bataille, Lévinas, Blanchot. Un sapere passionale, Milan, Spirall, 1985.
- Strasser, S.: Jenseits von Sein und Zeit. Eine Einfuhrung in E. Levinas' Philosophie, La Haya, M. Nijhoff, 1978. (Sigue siendo la obra más completa sobre Levinas.)

# EL TIEMPO Y EL OTRO

#### **PREFACIO**

Escribir un prefacio para la reediciOn de unas páginas publicadas hace treinta años es casi como prologar un libro ajeno, salvo por el hecho de que sus insuficiencias se reconocen más rápida y dolorosamente.

El texto que sigue reproduce la version estenografica de las cuatro conferencias pronunciadas bajo el tItulo El Tiempo y el Otro durante el curso 1946-1947, en el primer año de funcionamiento del College Philosophique fundado por Jean Wahi en pleno Barrio Latino. Apareció en 1948 en la obra colectiva titulada «Las Opciones, el Mundo, la Existencia», primer nümero de los Cahiers du College Philosophique, cuyas páginas tuve la suerte de cornpartir con Jeanne Hirsch, Alphonse de Waelhens y el propio Jean Wahi. El estilo (o la falta de él) hablado de este escrito está presente sin duda en muchos giros abruptos o torpes. Hay también en estos ensayos algunas tesis cuyos contextos no están formulados, cuyas aberturas no han sido exploradas a fondo y cuya diseminación no está sistematizada. Desde 1948, una nota preliminar señalaba todos estos defectos, que probablemente se han intensificado con el envejecimiento del texto.

Si, no obstante, he aceptado la idea de editarlos por separado, y si he renunciado a actualizarlos, es porque aUn me mantengo fiel al proyecto principal del que ellos son -en medio de movimientos diversos del pensam.ient.o- el nacimiento y la primera formulación, y porque su exposición se reafirma a medida que se avanza por estas páginas excesivamente inmaduras. ¿Es el tiempo la limitación propia del ser finito o la relación del ser finito con Dios? Una relación que no por ello garantizarIa al ser una infinitud que se opüsiera a su finitud, ni una autosuficiencia opuesta a su carácter indigente, sino que, a! margen de toda satisfacción o insatisfacción, significarla el suplemento de la socialidad. Esta forma de interrogar a! tiempo se nos aparece, aun hoy, corno un problema vivo. «El Tiempo y el Otro» no presenta el tiempo como horizonte ontolOgico del ser del ente, sino corno modo del más allá del ser, como relación del pensamiento con lo Otro y —mediante diversas figuras de la socialidad frente al rostro de otro hombre: erotismo, paternidad, responsabilidad respecto del prójimo— como relación con Jo Absolutamente Otro, con Jo Trascendente, con Jo Infinito. Una relación o una religion que no está estructurada como saber, es decir, como intencionalidad. Esta ültima entraña la representación y conduce a lo otro hasta la presencia o la compresencia. El tiempo, en cambio, significarla, en su diacronIa, una relación que no compromete la alteridad del otro, asegurando sin embargo su no-indiferencia al <<pre><<pre><<pre><<pre><<pre><<pre><<pre><<pre><<pre><<pre>

Como modalidad del ser finito, el tiempo deberIa significar, en efecto, la dispersion del ser del elite en

momentos excluyentes y que, además, en cuanto

PREFACIO 69

instantes inestables o infieles a sí mismos, son expulsados uno a uno hacia el pasado, fuera de su propia presencia, suministrando no obstante la idea fulgurante de esta presencia y sugiriendo su sentido y su sinsentido, la muerte y la vida. Pero, en tal caso, la eternidad –de la que, sin relación ninguna con la experiencia de la duración, el intelecto pretende tener la idea a priori, la idea de un modo de ser en el que Jo multiple es uno y que otorgarla al presente su pleno sentido—, ¿no se hace sospechosa de ser una disimulación de ese fulgor -la verdad a medias — del instante, congelado en una imaginación capaz de jugar a lo intemporal y de hacerse la ilusiOn de unificación de lo inasimilable? Esa etemidad y ese Dios intelectual, ¿no están en última instancia compuestos de estos semi-instantes abstractos e inconstantes de la dispersion temporal, eternidad abstracta y Dios muerto?

La tesis principal que aparece en *El Tiempo y el Otro* consiste, en cambio, en pensar el tiempo no como una degradaciOn de la eternidad, sino como relación con *aquello* que, siendo de suyo inasimilable, absolutamente otro, no se dejarla asimilar por la experiencia, o con *aquello* que, siendo de suyo infinito, no se dejarla com-prender, si es que ese Infinito o ese Otro tolera que se le designe con el dedo mediante un demostrativo, como un simple objeto, y no exige un artIculo determinado o indeterminado para tomar cuerpo. Una relación con un In-visible cuya invisibilidad no procede de la incapacidad del conocimiento humano sino de la ineptitud del conocimiento en cuanto tal —de su in-adecuación—

frente al Infinito de Jo absolutamente otro, del absurdo que en este caso resultarIa un acontecimiento como la coincidencia. Imposibilidad de coincidir, in-adecuación, no son simplemente nociones negativas sino que tienen un sentido en el fenomeno de la no-coincidencia que se da en la diacronla del tiempo. El tiempo significa ese siempre de la no-coincidencia, pero también el siempre de la relación —del anhelo y de la espera—: un hilo más delgado que una lInea ideal y que la diacronla no puede cortar; es ella quien le preserva en la paradoja de una relación diferente de todas las relaciones de nuestra lógica y de nuestra psicologla que, a modo de comunidad ültima, otorgan a! menos sincronla a sus términos. Se trata aquI de una relación sin términos, espera sin esperado, anhelo insaciable. Una distancia que es también proximidad, que no es una coincidencia o una union frustrada sino que —corno hemos dicho— significa el suplemento o el bien de una socialidad original. Que la diacronIa sea más que una sincronización, que la proximidad sea más preciosa que el hecho de darse, que la fidelidad a lo inigualable sea mejor que la conciencia de si, ¿no pertenece todo ello a la dificultad y a la altura de la religion? Todas las descripciones de esta <<distancia-proximidad>> solo podrIan ser aproximativas o metafóricas, ya que su sentido no figurado, su sentido propio y su modelo es la dia-cronla del tiempo.<sup>1</sup>

1. Todas las negaciones que intervienen en la descripción de esta «relación con lo infinito» no se limitan a! sentido formal y logi-

PREFACIO 71

El <<movimiento>> del tiempo, entendido como trascendencia al Infinito de lo «completamente Otro>>, no se temporaliza de forma lineal, no se asemeja a la rectitud de la flecha intencional. Su forma de significar, marcada por el *misterio* de la muerte, se desvla para penetrar en la aventura ética de la relaciOn con otro hombre.<sup>2</sup>

La trascendencia temporal no se describe en este ensayo de 1948 más que mediante esbozos que son, como mucho, preparatorios. Su gula es la analogIa entre la trascendencia que significa la diacronla y la distancia de la alteridad de los demás, asI como la insistencia en el vInculo —incomparable al que une los términos de una relación— que atraviesa el intervalo de esta trascendencia.

Hemos preferido no modificar el itinerario que la expresión de estas ideas siguiO en ese libro. Pensamos asI dar testimonio de aquel clima de apertura que ofrecIa la montana Sainte-Geneviève tras la LiberaciOn. El College Philosophique de Jean Wahi

co de la negación, ¡y no constituyen una teologla negativa! Dicen todo lo que un lenguaje lógico —nuestra lengua— puede expresar, al decirse y desdecirse, a propósito de la dia-cronla que aparece en la paciencia de La espera, y que es la longitud misma del tiempo, irreductible a la anticipación (que serla ya una forma de <hacer presente>>), que no encubre una representación de lo esperado o de lo deseado (representación que serla ella misma pura cpresentificación>>). Lo esperado, lo deseado, son ya términos; la espera y el anhelo son finalidad y no relación con lo Infinito.

2. Véase nuestro << Autrement qu'être ou au-delà de l'essence» (1974) [trad. cast.: *De otro modo que ser o rnás allá de La esencia*, Salamanca, SIgueme, 1987] y, más precisamente, nuestro estudio «Dios y la filosofía», aparecido en 1975 en el *Nouveau Commerce*, nUmero 30/31.

.

era reflejo de él y a! mismo tiempo uno de sus focos. La sonoridad inimitable de la voz altiva e inspirada de Vladimir Jankélévitch enunciando Jo desoldo del mensaje bergsoniano y ilenando la sala del College Philosophique; Jean Wahl, que acogla toda la multiplicidad de las tendencias de la <cfilosofia viva>>, subrayando ci parentesco privilegiado de la filosofia y de las diversas formas de arte y esforzándose en seguir las transiciones de la una a las otras. Su actitud parecla invitar a todos a la <<experimentación intelectual» y a! riesgo de las perspectivas. La fenomenologia husserliana y, gracias a Sartre y a Merleau-Ponty, la filosofla de la existencia e incluso los primeros enunciados de ia ontologla fundamental de Heidegger, que entonces anunciaban nuevas perspectivas fllosóficas. Las palabras que designaban aquello que habla preocupado siempre a los hombres, sin atreverse a imaginarlo en un discurso especulativo, adquirIan alil el rango de categorlas. Sin ambages -y a menudo sin precauciOn -, tomándose ciertas libertades con respecto a las reglas académicas, pero escapando de ese modo a la tiranla de las consignas establecidas, era posible encontrar –y proponer a otros— ideas en las que <<excavar>, <<pre><<pre>, <<pre> fundizar>> o <<explorar>>, expresiones frecuentes de Gabriel Marcel en su Diario Metafísico.

Conviene leer los diversos temas a través de los cuales camina —con desviaciones— nuestra tesis principal en *El Tiempo y el Otro* con el espIritu de aquellos años de apertura; el tema de la subjetividad: dominio del Yo sobre el *hay* anOnimo del ser, y también retorno del Si sobre el Yo, ocupación del

PREFACIO 73

Yo por el SI Mismo y, por ello, materialidad materialista y soledad de la inmanencia, peso irremisible del ser en el trabajo, el dolor y el sufrimiento; después, el tema del mundo: trascendencia en el seno del goce, saber y retorno a si, soledad a la luz del saber que absorbe todo otro, soledad de la razón esencialmente una; el tema de la muerte, no como pura nada, sino como misterio inasumible y, en este sentido, eventualidad del acontecimiento hasta el punto de irrumpir en el seno de lo Mismo de la inmanencia, de interrumpir la monotonIa y el tic-tac de los instantes aisiados - eventualidad de lo absolutamente otro, del porvenir, temporalidad del tiempo en la cual la dia-cronla describe precisamente la relación con aquello que permanece completamente exterior—; el tema, en fin, de la relación con los demás, con Jo femenino, con la infancia, el tema de la fecundidad del Yo, modaiidad concreta de Ia diacronia, articulaciones o digresiones inexitabies de la trascendencia del tiempo: ni el éxtasis en el que lo Mismo se absorbe en Jo Otro, ni el saber en el que lo Otro pertenece a lo Mismo —relación sin relación, deseo insaciable o proximidad del Infinito—. Estas tesis no han sido todas ellas reelaboradas después en su forma primitiva, y más tarde han ilegado a revelarse inseparables de otros problemas más compiejos y más antiguos, exigiendo una expresión menos improvisada y, sobre todo, un pensamiento diferente.

Subrayemos a! menos dos puntos que nos parecen importantes de las ültimas páginas de estas viejas conferencias. Conciernen a la forma en **que** se ha ensayado en ellas una fenomenología de la alteridad y de su trascendencia.

La alteridad humana no se piensa a partir de la aiteridad puramente formal y lógica por la que se distinguen unos de otros los términos de toda multiplicidad (una multiplicidad en la cual, o bien cada uno es ya otro como portador de atributos diferentes, o bien, si se trata de una multiplicidad de términos iguales, cada uno es «el otro del otro» merced a su individuaciOn). La nociOn de alteridad trascendente —obra del tiempo— se investiga en principio a partir de una alteridad-contenido, a partir de la feminidad. La feminidad –y habria que ver en qué sentido puede decirse esto de la masculinidad o de la virilidad, es decir, de la diferencia de los sexos en general— se nos aparece como una diferencia que contrasta con todas las demás diferencias, no solamente como una cualidad diferente de todas las demás, sino como la cualidad misma de la diferencia. Esta nociOn deberla hacer posible la idea de la pareja como algo distinto a toda dualidad puramente numérica, la nociOn de socialidad entre dos, que es probablemente necesaria para la epifanla excepcional del rostro —esa desnudez casta y abstracta— que se distingue de las diferencias sexuales, pero que es esencial en el erotismo, y en la que la alteridad -considerada como cualidad, y no como simple distinciOn lógica – se apoya en el <<no matarás>> que dice el propio silencio del rostro. IrradiaciOn ética significativa del erotismo y la libido mediante los cuales la humanidad entra en la sociedad de dos y la sostiene, irradiaciOn que quizás autorizaria a poner a! mePREFACJO 75

nos en cuestiOn el simplismo del panerotismo contemporáneo.

Para terminar, subrayemos una estructura de la trascendencia que, en El Tiempo y el Otro, se ha hecho patente a partir de Ja paternidad: lo posible que se ofrece a! hijo, situado *más allá* de lo que ci padre puede asumir, sigue siendo en cierto sentido suvo. En el sentido, precisamente, del parentesco. Es suya -0 no-indiferente— una posibilidad asumida por otro: merced al hijo, una posibilidad más allá de Jo posible. Es ésta una no-indiferencia que no se desprende de las reglas sociales que rigen el parentesco, sino que probablemente funda tales reglas. Una no-indiferencia gracias a la cual es posible para el Yo Jo que está más allá de Jo posible. Ello, a partir de la nociOn -no-biologica - de la fecundidad del Yo, pone en cuestiOn la idea misma de *poder* tal y como se encarna en la subjetividad trascendentai, centro y de actos intencionales.

# Objeto y plan

El objetivo de estas conferencias consiste en mostrar que el tiempo no remite a un sujeto aislado y solitario, sino que se trata de la relación misma del sujeto con los demás.

Esta tesis no tiene nada de sociologica. No pretendemos hablar de cómo dividimos o ajustamos el tiempo gracias a las nociones suministradas por la sociedad ni del modo en que la sociedad nos permite hacernos una representaciOn del tiempo. No se trata de nuestra idea de tiempo, sino del tiempo mismo.

Para sostener esta tesis será preciso, por una parte, profundizar en la noción de soledad y, por otra, analizar qué opciones ofrece el tiempo a la soledad.

Los análisis que vamos a presentar no serán de carácter antropologico, sino onto!ógico. Creemos, en efecto, en la existencia de problemas y de estructuras ontologicas. No, por cierto, en ci sentido en que los realistas habian de ontoiogia cuando describen pura y simplemente ci ser dado. Se trata de afirmar que el *ser* no es una noción vacla, que posee su propia dialéctica y que nociones como soledad o colectividad aparecen en un cierto momento de

esta dialéctica, que la soledad y la colectividad no son unicamente nociones psicolOgicas, como la necesidad que podemos tener de los demás o como una presencia, un presentimiento o una anticipación de los demás implicada en tal necesidad. Desearlamos presentar la soledad como una categorla del ser, indicar su lugar en una dialéctica del ser o, mejor dicho —ya que ci término <<dialéctica>> tiene un sentido muy determinado—, señalar la posición de la soledad en la economla general del ser.

Por tanto, rechazamos en principio la concepciOn heideggeriana que contempla la soledad en el seno de una relación previa con otro. AntropolOgicamente incontestable, tal concepciOn nos parece ontolOgicamente oscura. Ciertamente, Heidegger considera la reiaciOn con los demás como una estructura onto! Ogica del Dasein, pero, en la práctica, no representa papel aiguno ni en el drama del ser ni en la analItica existencial. Todos los análisis de Sein und Zeit se refieren, bien a la impersonalidad de la vida cotidiana, o bien al *Dasein* aislado. Por otra parte, ¿es la nada o la privaciOn de los demás subrayada por la muerte lo que otorga a la soledad su carácter trágico? Queda ahI, ai menos, una ambiguedad. Encontramos en ella una invitaciOn para superar la definiciOn de la soledad por la socialidad y de la socialidad por ia soledad. Y es que, finalmente, ci otro aparece en Heidegger en la situaciOn esencial del Miteinandersein (estar recIprocamente uno con otro)... La preposiciOn mit (con) describe en este caso la relación. Se trata, por tanto, de una asociaciOn de igualdad a propOsito de algo, de algün término comün y, más precisamente, para Heidegger, a propOsito de la verdad. No es una relación cara a cara. Cada cual lo aporta todo a esa relaciOn, salvo ci hecho privado de su existencia. Intentaremos mostrar, por nuestra parte, que la preposiciOn *mit* no es la que debe describir la relaciOn original con otro.

Nuestra manera de proceder nos conducirá a ciertos desarrollos que serán quizá bastante arduos. No gozarán del tono patético y brillante de los análisis antropologicos. Pero, en cambio, nos permitirán decir de la soledad cosas distintas de la desdicha que comporta y de su oposiciOn a la colectividad, a esa colectividad a la que se suele asociar la felicidad en su oposiciOn a la soledad.

Al remontarnos de este modo a la raIz ontologica de la soledad, esperamos sugerir ci modo en que la soledad misma puede superarse. Digamos antes que nada en qué no puede consistir esa superaciOn. No puede tratarse de un conocimiento, ya que, mediantc el conocimiento, el objeto resulta -se quiera o no— absorbido por el sujeto y la dualidad desaparecc. No puede ser tampoco un éxtasis, pues, en el éxtasis, el sujeto es absorbido en ci objeto y retorna a su unidad. Todas estas relaciones conducen a la desaparición de Jo otro. Por ello, tropezaremos en ese punto con el problema del sufrimiento y de la muerte. No porque se trate de bellos temas que ofrecen cauce a csos brillantes discursos tan de moda, sino porque en el fcnómeno de la muerte la soledad se asoma a! Ilmite de un misterio. Un misterio que no hemos de entender de forma negativa, como Jo desconocido, sino que nos esforzaremos en estabiecer en su significacion positiva. Esta noción nos permitirá localizar en el sujeto una relación que no se reduce a! puro y simple retorno a su soledad. Ante la muerte, que será misterio y no necesariamente na a, no se pro uce a a sorción e un termino por ci otro. Mostraremos, finalmente, el modo en que esa dualidad que se anuncia en la muerte se convierte en relación con los demás y en tiempo.

Lo que nuestros análisis puedan tener de dialéctica no remite de ningün modo a Hege!. No es fluestro fin recorrer una serie de contradicciones ni conciliar!as en una detenciOn de la Historia. Se trata, al contrario, de abrirse camirio hacia un pluralismo que no se fusiona en una unidad y que nos permitirla —Si es que tal cosa puede intentarse— romper con Parménides.

#### La soledad del existir

¿En qué consiste el rigor de ia soledad? Decir que jamás existimos en singular es una trivialidad. Estamos rodeados de seres y de cosas con las que mantenemos relaciones. Mediante la vista, el tacto, mediante la empatia o el trabajo en común, estamos con otros. Todas estas relaciones son transitivas: toco un objeto, veo a Otro. Pero yo no soy el Otro. Soy en so!edad. Por ello, el ser en ml, el hecho de que yo exista, mi existir, constituye el elemento absolutamente intransitivo, algo sin intencionalidad, sin relaciOn. Los seres pueden intercambiarse todo

menos su existir. Ser es, en este sentido, aislarse mediante el existir. Soy monada en cuanto que soy. Carezco de puertas y de ventanas debido a! existir, no a un contenido cualquiera que estarla en ml como algo incomunicable. Si es incomunicable es porque está arraigado en mi ser, que es Jo más privado que hay en mí. De modo que toda ampliación de mi conocimiento, de mis medios para expresarme, carece de efectos sobre mi reiacion con el existir, una relación interior por excelencia.

Tenemos la impresión de que Ja mentalidad primitiva -0 al menos la interpretación que de ella ha presentado Lévy-Bruh! — quebranta los cimientos de nuestros conceptos precisamente porque parece comportar la idea de una existencia transitiva. Tenemos la impresión de que, mediante la participación, el sujeto no solamente ye lo otro, sino que es lo otro. Es ésta una noción más importante para la mentalidad primitiva que Ja de Jo colo <<mlsti-</pre> co>>. Sin embargo, no nos Jibera de la solcdad. No hay, en todo caso, conciencia moderna que pueda abdicar tan fácilmente de su soledad y de su secreto. La actualización de la idea de participación, en la medida en que fuera posible, coincidirla con la fusión extática. No preserva suficientemente la dualidad de los términos. Si abandonamos la monadologla, caemos en el monismo.

El existir rechaza toda reiación, toda multiplicidad. No se refiere a nadie más que al existente. AsI pues, la soiedad no aparece como un aislamiento factual, como el de Robinson, ni como la incomunicabilidad de un contenido de conciencia, sino como

la unidad indisoluble entre el existente y su acción de existir. Abordar el existir en ci existente significa cncerrarlo en la unidad y permitir que Parménides escape de todos los parricidios que sus descendientes estuvicran tentados de cometer contra él. La so-Jcdad procede del hecho mismo de que hay existentes. Concebir una situación en ia que la soledad fucra superable significarla experimentar el principio mismo del vInculo que liga a! existente a su existir. SignificarIa acercarse al acontecimiento ontolOgico en el que el existente contrae la existencia. Llamaré hipóstasis al acontecimiento merced al cual cl existente sc iiga a su existir. Tanto la ciencia como la percepción parten siempre de existentes ya pertrechados de su existencia privada. Pero, ¿es indisolubic este vInculo entre el que existe y su existir? Es posible remontarse a la hipOstasis?

#### El existir sin existente

Volvamos una vez más a Heidegger. Es conocida su distinción —que ya he utilizado— entre Sein y Seiendes, ser y ente, y que por razones de eufonia prefiero traducir como existir y existente, sin dar a estos términos un sentido especIficamente existencialista. Heidegger distingue los sujetos y los objetos—los seres que son, los existentes— de su acciOn de ser en cuanto tal. Los unos se traducen mediante sustantivos o participios sustantivados, ci otro mediante un verbo. Esta distinciOn, planteada desde el inicio de Sein und Zeit, permite disipar ciertos equI-

vocos de la filosofla en ci curso de su historia, que partlan del existir para liegar al existente que posee plenamente el existir, Dios.

Esta distinción heideggeriana es para mí Jo más de Sein und Zeit. Pero se trata, en Heidegger, de una distinción, no de una separaciOn. El existir se contempla siempre en el existente, y ci término heideggeriano Jemeinigkeit expresa precisamente, en ci caso de esc existente que es el hombre, el hccho de que cl existir siempre es poseldo por alguien. No creo que Heidegger pudiera admitir un existir sin existente, pues lo encontrarla absurdo. Pero hay sin embargo una nociOn -la Geworfenheit (<expresión de un tal Heidegger>>, segun Jankelevitch)— que sucie traducirse como desamparo o abandono. De ese modo, se subraya una consecuencia de la Geworfenheit, siendo necesario traduciria por «el-hecho-de-ser-arrojado-a...» la existencia. Es como si el existente no apareciese más que en una existencia que le precede, como si Ja existencia fuesc independiente del existente y el existente que se halla arrojado no pudiesc jamás convertirse en dueflo de la existencia. Justamente por eso hay abandono o desamparo. Es asI como toma cucrpo la idea de un existir que ticne lugar al margen de nosotros, sin sujeto, un existir sin existente. Sin duda, Wahl diria que el existir sin existente no es nada más que una palabra. El término << palabra>> resulta moiesto, sin duda, en cuanto que es peyorativo. Pero yo estoy completamente de acuerdo con Wahl. Añadiré solamente que habrIa que determinar previamente ci lugar de la palabra en la

economla general del ser. También diría de buen grado que ci existir no existe, sino sOlo el existente. Y ci hecho de recurrir a lo que no existe para cornprender lo que existe no coristituye ninguna revolución filosOfica. La filosofla idealista ha sido, en definitiva, una forma de fundar el ser sobre aigo que no es ser.

¿Cómo aproximarnos a este existir sin existente? Imaginemos el retorno a la nada de todas las cosas, seres y personas. ¿Nos encontramos entonces con pura nada? Tras esta destrucciOn imaginaria de todas las cosas no queda ninguna cosa, sino sOlo el hecho de que hay. La ausencia de todas las cosas se convierte en una suerte de presencia: como ci lugar en el que todo se ha hundido, como una atmOsfera densa, plenitud del vaclo o murmuilo del siiencio. Tras esta destrucción de las cosas y los seres, queda e! <<campo de fuerzas>> del existir impersonal. Algo que no es sujeto ni sustantivo. El hecho de existir que se impone cuando ya no hay nada. Es un hecho anOnimo: no hay nadie ni nada que alberguc en si csa existencia. Es impersonal como <<Ji>iueve>> o <<hace calor>>. Un existir que resiste sea cuai sea la negación que intente desecharlo. Irremisible existir puro.

Al evocar el anonimato de este cxistir, no pienso en absoluto en ese fondo indeterminado a partir del cual la percepciOn separa las cosas, del que hablan los manuales de filosofla. Tal fondo indeterminado es ya un ser —un ente—, algo. Cae bajo la categorIa de lo sustantivo. Posee ya esa personalidad elemental que caracteriza a todo lo existente. El existir a!

que intentamos aproximamos es la acciOn misma de ser, que no puede expresarse mediante ningün sustantivo, que es verbo. Este existir no es susceptible de una afirmaciOn pura y simple, puesto que siempre se afirma un *ente*. Pero se impone porque resulta imposible negarlo. Tras toda negación, reaparece esta atmósfera de ser, este ser como <<campo de fuerzas», como terreno de toda afirmación y de toda negaciOn. No esta nunca adherido a un *objeto que es*, y por ello lo denominamos anónimo.

Intentemos aproximamos a esta misma situaciOn por otro camino. Sea el caso del insomnio. No se trata esta vez de una experiencia imaginaria. Lo caracterIstico del insomnio es la conciencia de que no hay descanso final, es decir, de que no hay medio alguno de abandonar la vigilia en la que nos mantenemos. Vigilia sin objeto. Mientras estamos perdemos la noción de nuestro punto de partida y de llegada. El presente queda adherido a! pasado, es todo él herencia del pasado, sin ninguna renovaciOn. Siempre el mismo presente o ci mismo pasado que dura -Un recuerdo seria ya una liberación de ese pasado—. El tiempo no parte aqul de punto alguno, tampoco se aleja ni se difumina. Solo los ruidos exteriores que pueden dejar huellas en e! insomnio introducen comienzos en esta situación sin principio ni fin, en esta inmortalidad de la que es imposible escapar, como sucede con el hay o la existencia impersonal de la que acabamos de hablar.

El hay, y el modo que tiene el existir de afirmarse en su propia aniquilación, se caracterizan por una vigilia sin recurso posible al sueño. Vigi!ia sin recurso a la inconsciencia, sin posibilidad de retirarse al sueño como a un dominio privado. Ta! existir no es un *en-sI*, que significaria ya la paz; esprecisamente ausencia de todo si mismo, es un *sin-si-mismo*. Podemos, de este modo, definir ci existir mediante la noción de eternidad, ya que el existir sin existente Carece de punto de partida. Un sujeto eterno es una *contradictio in adjecto*, porque un sujeto es ya un comienzo. Y no solamente porque ci sujeto eterno no podrla dar comienzo a nada fuera de si mismo, sino porque resu!ta imposible en sí mismo, ya que como sujeto deberla ser ur comienzo y excluir Ja eternidad. La eternidad no es sosiego, pues carece de sujeto que la asuma.

También podemos encontrar en Heidegger esta conversion de la nada en existir. La nada heideggeriana retiene una especic de actividad de scr: la nada anonada. No permanece tranquila. Se afirma en esa producciOn de nada.

Pcro, si se tratase de relacionar la noción de *hay* con aiguno de los grandes temas de la filosofia ciási-Ca, yo pensarIa en Herác!ito. Y no tanto en ci mito del rIo en ci que es impos:ib!e bañarse dos veces, sino en la version que del rnismo ofrece ci *Cratilo*: un rIo en el que es imposible bañarse ni siquiera una sola vez; no es posible constituir la fijeza propia de la unidad, forma de todo existente, en un rIo en elque desaparece ci elemento último de fijeza respecto dei cual ci devenir resulta comprensible.

El existir sin existente que !lamo hay es ci lugar en el que se va a producir ia hipóstasis.

Pero, ante todo, insista:mos más en las conse-

cuencias de esta concepciOn. Consiste en promover una nociOn de ser sin nada, que no deja aberturas, que no permite escapar. Y esta imposibilidad de la nada determina inciuso ci suicidio, que es ci Ultimo poder sobre ci ser al que se puede aspirar, su funciOn de dominación. Ya no somos dueños de nada, es decir, estamos en pleno absurdo. El suicidio se presenta como recurso üitimo ante ci absurdo -eJ suicidio en la acepciOn más amp!ia del término, que comprende también la lucha desesperada, aunque iücida, de Macbeth, que combate incluso cuando ya ha comprendido la inutilidad del combate—. Este poder —csta posibilidad de encontrar un sentido a la existencia medianto la posibilidad del suicidio es un hecho constante de Ja tragedia: ci grito de Julieta en ci acto tercero de *Romeo y Julieta --<*-Aün conservo ci poder de morir>>- cs aŭn un triunfo sobre la fataiidad. Podriamos decir que la tragedia, en general, no es unicamente Ja victoria del destino sobre Ja libertad, ya que mediante la muerte asumida en el momento de la supuesta victoria del destino, ci individuo escapa a su destino. Por clJo, Hamlet cs ci más ailá de la tragedia o la tragedia de ia tragedia. Cornprende que ci <<no ser>> puede ser imposible, y no consigue dominar el absurdo ni siquiera medianto cl suicidio. La noción de scr irremediablemente y sin saiida constituye el absurdo fundamental del ser. El ser es el ma!, no porque sea finito, sino porque carece de Ilmites. La angustia, segün Heidegger, es la experiencia de ia nada. ¿No sc trata más bien -si por <<muerte> cntendemos <<ri>iada>>- del hecho de que es imposible morir?

También puede resultar paradOjico caracterizar ci hay por la vigilia, como si de ese modo dotáscmos a! puro acontecimiento de existir de una conciencia. Pero hemos de preguntarnos si es la vigilia lo que define Ja conciencia, si acaso la conciencia no es más bien la posibilidad de escapar a la vigilia, si ci sentido propio de la conciencia no consiste en scr una vigilia asociada a Ja posibilidad del sueño, silo propio del yo no es ci pode:r de salir de ia situaciOn de vigilia impersonal. Sin duda, la conciencia participa ya de la vigilia. Pero lo que !a caracteriza especificamente es ci conservar en todo momento la posibilidad de retirarsc <<tras ella>>, para dormir. La conciencia es el poder de dormir. Esta fuga de la pienitud es como la paradoja misma de la conciencia.

### La hipóstasis

AsI pucs, la conciencia es una ruptura de la vigilia anOnima del hay que constituye ya una hipóstasis, que remite a una situación en ia que un existente entra en relación con su existir. Evidentemente, no podemos explicar por qué se produce: no hay una fisica de la metafísica. Simplemente mostrar ci significado de la hipOstasis.

La apariciOn de un <<a!go que cs' constituye una genuina inversiOn en ci seno del ser anónimo. Lleva el existir como atributo, es dueño de ta! existir como el sujeto es dueño del atributo. El existir le pertenece y, precisamente merced a ese dominio sobre el

existir (dominio del que en seguida consideraremos los lImites), merced a ese dominio celoso y exciusivo sobre el existir, el existente está solo. Dicho con mayor precision: ha aparición de un existente es la constitución misma de un poder, de una libertad en un existir que, en cuanto tal, permanecerla radicalmente anónimo. Para que pueda haber un existente en este existir anónimo, es preciso que sea posible una sa!ida de si y un retorno a sj, es decir, la acción propia de la identidad. Debido a su identificación, el existente está ya encerrado en sí mismo: es mónada y soledad.

El acontecimiento de ha hipOstasis es ci presente. El presente parte de si mismo o, mejor dicho, *es* la salida de si mismo. Impiica un desgarramiento en la trama infinita —sin comienzo ni fin— del existir. El presente desgarra y renueva: comienza; es eh cornienzo mismo. Tiene un pasado, pero a modo de recuerdo. Tiene una historia, pero no es historia.

Considerar ha hipOstasis como presente no significa todavía introducir ci tiempo en ci ser. Al darnos el presente, no nos damos una extensiOn del tiempo contemplada en una serie lineal de duraciOn, ni tampoco un punto de esta serie. No se trata de un presente extraIdo de un tiempo constituido de antemano, no es un elemento del tiempo sino ha *función* del presente, el desgarramiento que produce en la infinitud impersonal del existir. Es una especie de esquema ontolOgico. Por una parte, es un acontecimiento y aŭn no una cosa, no existe; pero es, por otra parte, el acontecimiento del existir gracias al cual algo sucede a partir de sI; por una parte, es aŭn

un puro acontecimiento que debe expresarse en un verbo; y, sin embargo, por otra parte, hay una especic de mutaciOn en esc existir, hay ya algo existente. Es esencia! considerar ci presente en el ilmite del existir y el existente en el que, como funciOn del existir, se transmuta ya en existente.

f. Acción y resultado de evanescerse o disiparse algo. Cualidad o característica de lo que se esfuma o desvanece: la evanescencia del perfume. Debido precisamente a que ci presente es una forma de satisfacer eh «a partir de Si», siempre es evanescencia. Si el presente durase, eiho indicarla que habla recibido la existencia de alguna cosa precedente, que se beneficiaría de una herencia. Pero es algo que viene de si mismo. Y no es posib!epartir de si mismo a no ser que no se reciba nada del pasado. La evanescencia seria, pues, Ja forma esenciai del comienzo. Pero, ¿cómo puede esta evanescencia conducir a algo? Esta es ha situación dialéctica que, más que exciuir, describe un fenómeno que ahora se impone: el «yo» [je].

Los filOsofos han reconocido siempre al <yo> un carácter ambiguo: no es una substancia, y sin embargo es un existente por excelencia. Definirlo corno espiritualidad es no decir nada, si la espiritualidad equivaic a tales o cuales propiedades, ya que nada expresa acerca de su modo de existencia, acerca de ese absoluto que no chimina del yo un poder de renovaciOn total. Decir que este poder tiene una existencia absoluta equiva!drla como mInimo a transformar este poder en substancia. Al contrario, cuando se anaiiza en el limite del existir' y del existente, como funciOn de hipOstasis, el yo se coloca de entrada fuera de las oposiciones entre Jo variable y lo permanente, y también fuera de las categorlas dei

ser y la nada. La paradoja desaparece cuando cornprendemos que ci «yo» no es inicialmente un existente, sino ci modo del existir en cuanto tal, que propiamente hablando no existe. Sin duda, ci presentc y ci «yo» se convierten en cxistentcs y se puede componer con ellos un tiempo, construir el tiempo conio un existente. Y es posible tener una experiencia kantiana o bergsoniana de este tiempo hipostasiado. Pero sc trata en esos casos de la experiencia de un tiempo hipostasiado, de un tiempo que es, y no del tiempo en su funciOn esquemática entre ci cxistir y ci existente, ci ticmpo como puro acontecimiento de la hipOstasis. Al observar ci presentc como ci dominio del existente sobre el existir, y a! buscar ci paso del existir al existente, nos situamos en un piano de investigaciOn que ya no se puede denominar experiencia. Y si la fenomenoiogla no es más que un método de experiencia radical, entonces nos hallamos más allá de ha fenomenologla. La hipOstasis del presente no es, por otro hado, más que un momento de la hipOstasis; ci tiempo puede indicar una reiación distinta entre ci existir y ci existente. Ella nos ho presentará más tarde como ci acontecimiento mismo de nuestra reiación con los demás y nos permitirá desembocar de ese modo en una existencia phuraiista que supere !a hipOstasis monista del presentc.

Presente, «yo»: la hipOstasis es Jibertad. El existente es dueflo dei existir. Ejerce ei poder viril del sujeto sobre su existencia. Tiene algo en su poder.

<u>Primera libertad</u>. No se trata aun de la libertad dei libre arbitrio, sino de ha <u>libertad</u> del comienzo.

Solo hay existencia ahora y a partir de algo. Esta libertad está incluida en todo sujeto por ci hecho mismo de que haya sujeto, de que haya ente. Es ia libertad del propio dominio del existente sobre ci existir.

## Soledad e hipóstasis

Si, desde ci comienzo de este trabajo, hemos caracterizado ha solcdad como ha unidad indisoluble entre el existente y su existir, ello no remite a ninguna clase de presuposiciOn del otro. No aparece como una privación de una relación con otro previamente dada. Remite a la acciOn de la hipOstasis. La soicdad es la unidad misma del existente, el hecho de que hay algo en el existir a partir de lo cual tiene lugar ha existencia. El sujeto cstá solo porque cs uno. Se precisa tal soledad para que exista la libertad del comienzo, ci dominio del existente sobre el existir, es decir, en suma, para que haya existente. AsI pues, ha soicdad no es solamente desesperaciOn y desamparo, sino también virihidad, orguiho y soberanIa. El anáiisis existenciaiista de la soiedad, conducido exciusivamente en términos de desesperaciOn, no ha conseguido borrar estos rasgos ni hacer o!vidar todos los temas de la Jiteratura y Ja psicohogia romántica y byroniana de la soledad altiva, aristocrática y genial.

### Soledad y materialidad

Pero este dominio del sujeto sobre ci existir, esta soberanIa del existente, comporta un giro dialéctico.

El existir es controlado por ci existente idéntico a si mismo, es decir, solo. Pero ha identidad no es unicamente una salida de si, sino también un retorno a sí mismo. En presente consiste en un inevitable retorno a si. El precio que se paga por ia posiciOn de existente es ci hecho mismo de no poder separarse de si. El existente se ocupa de sl mismo. Esta manera de estar ocupado consigo mismo es la materialidad del sujeto. La identidad no es una relación mofensiva consigo mismo, sino un estar encadenado a sí mismo. El comienzo está cargado de si mismo; es un presente de ser, no de ensueño. Su Jibertad está limitada inmediatamente por su responsabilidad. En eso reside su enorme paradoja: un ser iibre que ya no es libre porque es responsable de sl mismo.

En cuanto iibertad respecto del pasado y del porvenir, ci presente es un encadenamiento con respecto a si mismo. El carácter material dei presente no tiene que ver con ci hecho de que el pasado he pese o de que se inquiete por su futuro. Tiene que ver con ci presente en cuanto presente. El presente ha desgarrado la trama del existir infinito; ignora la historia; ocurre a partir de ahora. Y, pese a ello (o a causa de ello), se compromete consigo mismo y conoce asI una responsabilidad, se convierte en materialidad.

En has descripciones psicohOgicas y antropoiOgi-

cas, esta condiciOn se traduce en el hecho de que ci yo cstá fijado a sí mismo, de que ia libertad del yo no es ligera como ia gracia, sino en si misma gravedad, de que ci yo es irremediablemente si mismo. No pretendo hacer un drama de una tautologla. El retorno del yo sobre si mismo no es precisamente una reflexiOn serena, ni ci resultado de una reflexiOn puramente fliosOfica. La re!aciOn consigo mismo es, como en la novela de Bianchot Aminadab, reiación con un doble cheadenado a ml, un doble viscoso, pesado, estupido, pero del que el yo no puede desprendersc precisamente por ser yo. Y cstc con se maniflesta en el hecho de que hay que ocuparse de si mismo. Toda empresa cs un trajIn. No existo como espiritu, como una sonrisa o un viento que sopla, no soy sin responsabilidad. Mi ser sc duplica en un deber: estoy a cargo de ml mismo. En esto consiste la existencia material. En consecuencia, la materialidad no expresa ha calda contingente del espIritu en el sepu!cro o en la prision de un cuerpo. Acompaña nccesariamente ia emergencia del sujeto, en su libertad de existente. Comprender ei euerpo de este modo, a partir de ha materialidad — aeontecimiento concreto de la relaciOn entre Yo y SI Mismo— es reducirlo a un acontecimiento ontológico. Las relaciones ontolOgicas no son vínculos descarnados. La relaciOn entre YoySI Mismo no cs una reflexión inofensiva del espiritu sobre si mismo. Es toda la materialidad del hombre.

Por ei!o, la !ibertad del Yo es inseparable de su materialidad. La primera libertad, que procede del hecho de que surja un existente en ci existir anOnimo, comporta una sucrte de precio: Jo definitivo de ia fijaciOn del *yo* a si mismo. Este carácter definitivo del existente, que constituye ho trágico de ha soledad, es ha materialidad. La soledad no es trágica porque sea privación del otro, sino porque está encerrada en ha cautividad de su identidad, porque es materia. Quebrantar el encadenamiento de ha materia serla quebrantar ho definitivo de ha hipóstasis. Ser en el tiempo. La sohedad es una ausencia de tiempo. El tiempo *dado*, él mismo hipostasiado, experimentado, el tiempo que se recorre y a través del cual arrastra el sujeto su identidad, es un tiempo incapaz de deshacer el vínculo de la hipostasis.

La materia es la desdicha de la hipóstasis. Soledad y materialidad son inseparables. La soledad no es una inquietud superior que se revela a un ser cuando ha satisfecho todas sus necesidades. No es la experiencia privilegiada del ser para Ja muerte sino, por asI decirlo, la compañera de la existencia cotidiana atorrnentada por la materia. Y, en la medida en que las preocupaciones materiales se derivan de la hipóstasis misma, expresan elpropio acontecimiento de nuestra libertad de existentes: la vida cotidiana. lejos de consistir en una calda, lejos de aparecer como una traición a nuestro destino metafIsico, emana de nuestra soledad, constituye la realización misma de la soledad y la tentativa, infinitamente grave, de responder a su profunda infelicidad. La vida cotidiana es una preocupación por la salvación.

#### La vida cotidiana y la salvación

¿No serla posible de este modo resolver esa contradicciOn en ha que se mueve toda ha fliosofla contemporánea? La esperanza de una sociedad mejor y ha desesperaciOn de la soledad, fundadas ambas en experiencias pretendidamente evidentes, aparecen en un insuperable antagonismo. Entre Ja expe-

riencia de la soledad y la experiencia social no solamente hay oposiciOn, sino antinomia. Cada una de ellas aspira a! rango de experiencia universal y liega a dar cuenta de su contraria, haciéndola aparecer como una degradación de la experiencia auténtica.

En ci seno del propio constructivismo optimista de la socio!ogla y del socialismo, el sentimiento de soicdad se manticne como una amenaza. Permite denunciar como diversion en sentido pascaliano, como simple olvido de la solcdad, todos los goces de la comunicaciOn, las acciones cohectivas y todo aquelho que hace habitable el mundo. El hecho de encontrarsc instalados en él, de ocuparse de las cosas, de apegarse a ellas e incluso de aspirar a dominarlas, todo ehlo no sOlo es despreciado en la experiencia de ha soledad, sino explicado por la fihosofla de la soledad. El ocuparse de las cosas y de las necesidades serla una calda, una huida ante la finalidad ültima que implican esas mismas necesidades, una inconsccuencia, una no-verdad, ciertamente fatal, pero que ileva el estigma de lo inferior y de lo reprobabie.

Pcro Jo inverso cs igualmento cierto. En medio de las cnerglas pascalianas, kierkegaardianas, nietzscheanas y heideggerianas, nos conducimos como burgueses ansiosos. O bicn como locos. Y nadie defenderia la locura como via de sahvación. El bufOn, ci loco de la tragedia shakespeariana es el que siento y dice con lucidez la inconsistencia del mundo y lo absurdo de las situaciones, pero no es el personaje principal de la tragedia, no tiene nada que superar. En el mundo de los reyes, los prIncipes y los heroes,

es esa abertura por la que entran en el mundo las corrientes del viento de la hocura, no es la tempestad que extingue la huz y arranca los tapices. Podemos muy bien calificar como calda, vida cotidiana, animalidad, dcgradaciOn y sórdido materiahismo todo el conjunto de preocupaciones que ilenan nuestros largos dIas y que nos arrancan de nuestra soledad para arrojarnos a relaciones con nuestros semejantes, pero esas preocupaciones no tienen nada de frívolo. Podemos pensar que el tiempo auténtico es originalmente un éxtasis, pero nos compramos un reioj; a pesar de la desnudez de la existencia, es preciso, en la medida de lo posible, vestir decentemente. Y, cuando escribimos un libro sobre ia angustia, Jo escribimos para alguien, atravesamos todos los trámites que separan la redacciOn de la publicaciOn y, a vcces, nos comportamos como mercaderes de ha angustia. El condenado a muerte se arregla ci traje antes del üitimo viaje, acepta un üitimo cigarrillo y cncuentra palabras e!ocucntes que decir ante los disparos.

Estas son objeciones fáciies, y recuerdan a aquellas que algunos realistas dirigen a los idealistas cuando les reprochan corner y respirar en un mundo ilusorio. Pero, en este caso, no se trata de objeciones tan despreciables; pues no oponen una conducta a una metafísica, sino una conducta a una moral. Cada una de estas experiencias antagonicas es una mora!. Lo que se objetan ia una a la otra no es el error, sino la inautenticidad. En ci desafío con que las masas responden a las elites cuando se preocupan más del pan que de la angustia hay algo más

que ingenuidad. De ahI los acentos de conmovedora grandeza que proceden del humanismo que poseen las reivindicaciones de la ciase obrera. El!o serla inexplicable si sOlo se tratase de un comportamiento que fuese simplemente una calda en lo inauténtico, una distracciOn o inciuso una exigencia legItima de nuestra animalidad.

Para un sociaiismo constructivo y optimista, la soicdad y sus angustias representan una conducta de avestruz en un mundo que solicita la solidaridad y la lucidez, un epifenómeno —un fenómeno de lujo o de despilfarro— en un perlodo de transformaciOn social; el Sueño insensato de un individuo descentrado, una luxaciOn en ci cuerpo colectivo. Y, con ci mismo derecho que lo hace la fihosofla de la soledad para él, ci humanismo socialista puede calificar ha angustia ante la muerte y la soledad como mentiras, charlatanerIa o inciuso mistificación y eiocuencia engañosa, fuga ante ho esencial y decadencia.

Esta antinomia opone ha neccsidad de satisfacción a ia necesidad de salvación: Esaü y Jacob. Pero ha verdadera relación entre satisfacción y saivación no es la que expresa el idealismo elásico, y que el moderno existencialismo conserva a pesar de todo. La salvación no requiere la satisfacción de las necesidades como si se tratase de una forma superior que exige asegurarse de la solidez de sus bases. La rutina de nuestra vida cotidiana no es ciertamente una simple secuela de nuèstra animalidad superada constantemente por la actividad del espIritu. Pero ia inquietud por la salvación no surge tampoco del dolor de ha necesidad que sería su causa ocasional,

como si ha pobreza o la condición de proletario fuesen la ocasión para entrever has puertas del Reino de los Cicios. No pensamos en absoluto que ha opresión que aplasta a ha chase obrera ha obligue a hacer ha experiencia pura de la exphotación ünicamente para despertar en ella, más allá de la iiberación económica, ia nostalgia de una iiberación metafisica. Despojamos a ha hucha revolucionaria de su verdadera significación y de su intención real cuando ha consideramos simpiemente como base de Ja vida espiritual o cuando esperamos que, merced a sus crisis, despierte vocaciones. La lucha económica es ya pienamente una hucha por ha salvación, porque se apoya en la misma dialéctica de la hipóstasis por la cual se constituye la libertad primera.

Hay en la filosofla de Sartre algo de presente angélico. Habicndo rechazado hacia ci pasado todo ci peso de ha existencia, la libertad del presente se sitüa ya por encima de la materia. Cuando reconocemos en el presente mismo, y en su libertad de ernergencia, todo el peso de la materia, queremos reconocer a la vida material, a! mismo tiempo, su triunfo sobre ci anonimato del existir y la definitivamente trágico a lo que queda vinculada por su propia libertad.

Al ligar soiedad y materialidad del sujcto, sicndo ha materialidad su encadenamiento a si mismo, podemos comprender el sentido en que el mundo y nuestra existencia en ci mundo constituyen una tendencia fundamental del sujeto para sobreponerse a la carga que él representa para sí mismo, para superar su materialidad, es decir, para romper las iigaduras entre ci yo y ci sj mismo.

### La salvación por el mundo: los nutrimentos

En ha existencia cotidiana, en ci mundo, la estructura material del sujeto se halla en cierta medida superada: entre ci yo y ci sí mismo aparece un intervaho. El sujeto idéntico no retorna a sl inmediatamente.

Desde Heidegger nos hemos habituado a considerar ci mundo como un conjunto de ñtihes. Existir en ci mundo es actuar, pero actuar de modo tai que a fin de cuentas ha acción tiene por objeto nuestra propia existencia. Los ütiles remiten a otros para finahmente remitir a nuestra preocupaciOn por exiStir. Cuando pulsamos ci interruptor del cuarto de baño estamos abriendo ci probiema ontolOgico en su totalidad. Lo que parece habérsele escapado a Heidegger -si es que realmente puede haber algo que Heidegger haya pasado por alto en esta materia – es que, antes de ser un sistema de útiles, el mundo es un conjunto de alimentos. La vida del hombre en el mundo no va más alhá de los objetos que Jo llenan. Quizás es incorrecto decir que vivimos para corner, pero no es menos inexacto decir que cornemos para vivir. La finalidad ñhtima del corner está contenida en el ahirnento. Cuando se huele una for, la finalidad del acto se lirnita a! olor. Pasearse es tornar ci aire, no con vistas a la sahud, sino por ci aire mismo. Los alimentos son lo que caracteriza nuestra existencia en el mundo. Una existencia extática —estar fuera de sí-, pero limitada por ci objeto.

Esta rehaciOn con ci objeto pucde caracterizarse

mediante ci goce. Todo goce es una manera de ser, pero también una sensaciOn, cs dcci luz y conocimiento. AbsorciOn del objeto, peno también distancia respecto a éi. Al goce le pertenecen esenciaimente un saber y una huminosidad. Por cilo, el sujcto, ante los manjares que se he ofrecen, está en ci espacio a distancia de todos los objetos que he son necesarios para existir. Mientras que en Ja identidad pura y simple de ha hipóstasis ci sujeto se sumerge en si mismo, en ci mundo, en lugar de un rctorno sobre si mismo, hay una <<relaciOn con todo aquello que es necesario para 8cr>>. El sujcto sc separa de si mismo. La luz es ha condiciOn de tai posibihidad. En este sentido, nuestra vida cotidiana es ya una forma de liberarnos de ha materialidad inicial mediante ha que se nealiza ci sujcto. Contiene ya un olvido de sI. La moral de los <<manjarcs terrestres>> es ha primera moral. La pnimera abnegacion. No la ültima, pero es necesario pasar por ella.<sup>3</sup>

### Trascendencia de la luz y de la razón

Pero ci olvido de si, la luminosidad del goce no

3. Esta concepciOn del goce como una salida de si se opone al platonismo. PlatOn realiza un cálculo cuando denuncia los placeres mezclados, impuros, ya que suponen una falta que se colma sin que se registre ninguna ganancia real. Pero no conviene juzgar el goce en términos de pérdidas y beneficios; es preciso observarlo en su devenir, en su acontecimiento, en relación con el drama del yo que se inscribe en el ser, arrojado a una dialéctica. Toda la atracción de los manjares terrestres, toda la experiencia de la juventud se opone al cálculo platOnico.

rompe las iigaduras irremediables del yo consigo mismo Si sc separa esta luz del acontecirniento ontologico de la rnaterialidad del sujeto en la que tiene su lugar y si se erigc en absoluto bajo ci nombre de razón. El intervaho de espacio ofrecido por la luz es instantáneamente absorbido por ella. La huz es aquello merced a ho cual hay algo que es distinto de ml, pero como si de antemano salicse de ml. El objeto iluminado es al mismo tiempo algo que encontramos y, por el mismo hecho de estar iluminado, que encontramos como si saliese de nosotros.<sup>4</sup> No hay en éi extrañeza radical. Su trascendencia está envuelta en ha inmancncia. En ci conocimiento y en ci conmigo mismo. La cxgoce vuclvo a encontrarme terioridad de ha huz no basta para la liberaciOn del yo cautivo de si.

La luz y ci conocimiento se nos aparecen con su rango propio en ci terreno de ha hipOstasis y en la dialéctica por ella aportada: una forma de que el sujeto que ha franqueado ci anonimato del existir, pero que ha quedado fijado a si mismo por su identidad de existente (es decir, materializado), se distan-

4. Aprovechamos la ocasiOn para volver sobre un asunto al que se ha referido en esta misma sala De Waelhens en su hermosa conferencia. Se trata de Husserl. De Waelhens considera que la razOn que incita a Husserl a pasar de la intuición descriptiva a! análisis trascendental tiene que ver con la identificaciOn entre inteligibilidad y construcciOn, puesto que la pura vision no es inteligibilidad. Yo pienso, al contrario, que la nociOn husserliana de la vision implica ya inteligibilidad. Ver significa ya hacer nuestro y extraer como de nuestro propio fondo el objeto con el que nos enfrentamos. En este sentido, la «constitución trascendental» no es más que una forma de ver a plena luz. Es una forma acabada de vision.

cie de su materialidad. Pero, al margen de este aeontecimiento ontologico, separado de Ja materialidad a la que se prometen otras dimensiones de liberación, el conocimiento no supera Ja sohedad. La razón y la iuz por si mismas consuman Ja soledad del ente en cuanto ente, realizan su destino de ser absolutamente el Unico punto de referencia.

A! englobar ci todo en su universalidad, la razOn sc encuentra ella misma en soicdad. El solipsismo no cs una aberraciOn ni un sofisma: es la estructura misma de la razOn. Y no a causa del carácter << subjetivo» de las SenSaciones que combina, sino en razOn de ia universalidad del conocimiento, es decir, de lo ilimitado de la luz y de la imposibilidad de que quede algo fuera de ella. Por ello, la razOn no encuentra jamás otra razOn con quien hablar. La intencionaiidad de la conciencia permite distinguir al yo de las cosas, pero no hace desaparecer ci solipsismo porque su elemento, ha huz, nos hacc dueños dei mundo exterior, pero es incapaz de cncontrarnos un interlocutor. La objetividad dei saber racional no elimina en absoluto el carácter solitario de la razón. La posibilidad de convertir la objetividad en subjetividad es el tema mismo del idealismo, que es una filosofla de la razón. La objetividad de ha iuz es la propia subjetividad. Todo objeto pucde ser dicho en términos de conciencia, es dccir, puesto a ha luz.

La trascendencia del espacio no puede suponerse real más que si está fundada en una trascendencia sin retorno al punto de partida. La vida no puede ser camino de redenciOn a menos que, en su lucha con la materia, encuentre un acontecimiento que impida a su trascendencia cotidiana volver siempre a! mismo punto. Para notar esta trascendencia que sostiene la trascendencia de la luz, que confiere a! mundo exterior una exterioridad real, es preciso retornar a la situaciOn concreta en la que se ofrece la iuz en el goce, es decir, a la existencia material.

Hasta aquI nos hemos ocupado del sujeto en soledad, la soledad que remite al hecho mismo de que es existente. La soledad del sujeto pertenece a su relación con el existir, de la que es dueño. Este dominio sobre el existir es el poder de comentar, de partir de sí mismo; partir de sI mismo no para actuar, sino para pensar, sino para ser.

Hemos mostrado además que la liberación respecto del existir se convierte en un encadenamiento a sí mismo, el encadenamiento mismo de la identificación. Concretamente, la relación de la identificacion es la ocupación del yo por el sI mismo, la preocupación que el yo tiene por si mismo o la materialidad. Haciendo abstracción de toda relación con un porvenir o con un pasado, el sujeto se impone a sí mismo, y ello en la misma libertad de su presente. Su soledad no procede, pues, inicialmente, del hecho de estar desamparado, sino de ser arrojado como pasto para si mismo, de sumergirse en si mismo. Esto es la materialidad. Por ello, en el mismo instante de la trascendencia de la necesidad, que coloca al sujeto frente a los alimentos, frente al mundO como alimento, éste le ofrece una liberación respecto de sI mismo. El mundo le ofrece al sujeto la participación en el existir bajo la forma del goce, le permite en consecuencia existir a distancia de sI mismo. Queda absorbido en el objeto que le absorbe, pero conserva no obstante una distancia respecto de este objeto. Todo goce es a la vez sensación, es decir, conocimiento y luz. En absoluto desaparición de sI, sino más bien olvido de sI y una suerte de abnegacion primordial.

#### El trabajo

Pero esta trascendencia instantánea mediante ci espacio no nos saca de la soledad. La luz que permite enfrentarse a otra cosa distinta de si mismo nos ia presenta como si esa cosa salicse' de nosotros. La iuz, ha claridad, es la inteligibilidad misma, hace que todo provenga de ml, reduce toda experiencia a una reminiscencia ehemental. La razón está soia. Y, en este sentido, ci conocimiento nunca encuentra en el mundo aigo verdaderamente diferente. Tal es la verdad profunda del idealismo. En ella se anunçia una diferencia radical entre la exterioridad espacial y ia exterioridad de los instantes unos respecto de otros.

En la concreciOn de la necesidad, ci espacio que nos aleja de nosotros mismos es siempre un espacio que se ha de conquistar. Es preciso atravesarlo, tomar ci objeto, es decir, hay que trabajar con las propias manos. En este sentido, «el que no trabaja no come» es una proposición anailtica. Los ütiles y la fabricaciOn de ütiles persiguen el quimérico ideal de la supresiOn de la distancia. En la perspectiva que el instrumento moderno —la máquina— abre a ios ütiles, nos llama mucho más la atenciOn su funciOn

de suprimir trabajo que su función instrumental, ünica considerada por Heidegger.

Pero, en el trabajo —es decir, en el esfuerzo, en su dificultad y en su dolor—, el sujeto recupera el peso de la existencia que implica su propia libertad de existente. El esfuerzo y el dolor son los fenómenos a los que en ültima instancia se reduce la soledad del existente, y en seguida los examinaremos.

### El sufrimiento y la muerte

En el esfuerzo, en el dolor, en el sufrimiento, encontramos en estado puro lo definitivo que constituye la tragedia de la soledad. El éxtasis de la soledad no consigue superarlo. Subrayemos dos puntos: el análisis de la soledad ha de continuarse en el dolor de la necesidad y del trabajo, no en la angustia de la nada; insistiremos en el dolor que, con excesiva ligereza, liamamos fisico, pues en él se encuentra inequIvocamente el compromiso con la existencia. Mientras en el dolor moral es posible conservar una actitud de dignidad y de compunción y, por tanto, de liberación, el sufrimiento fisico es, en todos sus grados, imposibilidad de separarse del instante de la existencia. Representa la propia irreductibilidad del ser. El contenido del sufrimiento se confunde con la imposibilidad de alejar de si el sufrimiento. Ello no significa definir el sufrimiento por el sufrimiento, sino insistir en esa simplificación sui generis que constituye su esencia. En el sufrimiento se produce la ausencia de todo refugio. Es el hecho de estar

directamente expuesto al ser. Procede de la imposibilidad de huir y de retroceder. Todo el rigor del sufrimiento consiste en esa imposibilidad de distanciamiento. Supone el hecho de estar acorralado por la vida y por el ser. En este sentido, el sufrimiento es la imposibilidad de la nada.

Pero, además de una apelación a una nada imposible, también está presente en el sufrimiento la proximidad de la muerte. No se trata unicamente de sentir y de saber que el sufrimiento puede conducir a la muerte. El dolor comporta en sí mismo una suerte de paroxismo, como si se anunciase algo aŭn más desgarrador que el sufrimiento, como si, a pesar de la auSencia de espacio alguno para el repliegue constitutivo del sufrimiento, quedase aun un terreno libre para un acontecimiento, como si aŭn hubiese algo por lo que inquietarse, como si estuviésemos a la espera de un aconteciniento. La estructura del dolor, que consiSte en su propio apego al dolor, se prolonga entonces hacia una incognita no susceptible de traducción en términos de luz, es decir, refractaria a esa intimidad del yo consigo mismo a la que remiten todas nuestras experiencias. La incógnita de la muerte, que no se presenta de entrada como nada sino como el correlato de la experiencia de la imposibilidad de la nada, no significa que la muerte sea una region de la que nadie vuelve y que, en consecuencia, permanezca desconocida; la incógnita de la muerte significa que la propia relación con la muerte no puede tener lugar bajo la luz; que el sujeto entra en una relaciOn con algo que no proviene de él. PodrIamos decir que se trata de la relación con el misterio.

Esta forma de anunciarse la muerte en el sufrimiento, más allá de toda luz, es una experiencia de la pasividad del sujeto que hasta entonces ha sido activo, que segula siéndolo incluso cuando era desbordado por su propia naturaleza reservándose su posibilidad de asumir su condición fáctica. Decimos: experiencia de la pasividad. Se trata de una forma de hablar, pues experiencia significa ya siempre conocimiento, luz e iniciativa, asi como reintegro del objeto al sujeto. La muerte como misterio supone una quiebra de ese modo de concebir la experiencia. En el saber, toda pasividad deviene actividad por mediación de la luz. El objeto con el que me enfrento es comprendido y, sobre todo, construido por ml; la muerte, en cambio, anuncia un acontecimiento del que el sujeto no es dueño, un acontecimiento respecto del cual el sujeto deja de ser sujeto.

Observamos de pasada la particularidad de este análisis de la muerte presente en el sufrimiento, en relación con los célebres análisis heideggerianos del *ser para la muerte*. El ser para la muerte, en la existencia auténtica de la que habla Heidegger, es la suprema lucidez y, por ello, la maxima virilidad. Comporta la asunción, por parte del *Dasein*, de la posibilidad ültima de la existencia, justamente aqueha que hace posibles las demás posibilidades <sup>5</sup>y que, por ende, hace posible el hecho mismo de que haya

5. Para Heidegger, la muerte no es, como dice J. Wahi, «la imposibilidad de la posibilidad», sino «la posibilidad de la imposibilidad». Esta distinciOn, aparentemente bizantina, tiene una importancia capital.

una posibilidad, es decir, ha actividad y ha libertad. La muerte, para Heidegger, es acontecimiento de libertad; en cambio, en el sufrimiento, el sujeto parece haber lhegado con ella ah limite de ho posible. Se halha encadenado, desbordado y, a pesar de todo, pasivo. La muerte es, en este sentido, eh hImite del idealismo.

¿Cómo ha podido escapar a la perspicacia de los filósofos eh rasgo principal de nuestra relaciOn con la muerte? El análisis no puede partir de ha nada de ha muerte, pues de ella es de ho que precisamente no sabemos nada; solo puede apoyarse en una situación en ha que aparezca ahgo absolutamente incognoscible; absolutamente incognoscible, es decir, extraño a toda luz, y que hace imposible toda asunción de una posibilidad, y a pesar de todo hugar en eh que nosotros mismos nos hallamos presos.

### La muerte y el porvenir

Por todo elho, la muerte no es jamás un presente. Obvio. El antiguo adagio destinado a disipar eh temor a la muerte (cuando eres, ella no es y, si ella es, tñ no eres) olvida sin duda toda ha paradoja de la muerte, ya que oculta nuestra relación con la muerte, que es una relación ñnica con el futuro. Pero a! menos ese adagio insiste en el futuro eterno de ha muerte. El hecho de que se escape de todo presente no remite a nuestra evasiOn ante la muerte o a una imperdonable distracción del momento supremo,

sino a! hecho de que ha muerte es incomprensible, de

que señala el fin de la virilidad y del heroIsmo del sujeto. El ahora supone que yo soy el dueflo, dueño de ho posible, dueño de captar ho posible. La muerte nunca es ahora. Cuando ha muerte existe, yo ya no estoy -no porque yo sea nada, sino porque no me encuentro en disposición de captar nada—. Mi soberanla y mi virihidad, mi heroIsmo de sujeto no pueden ser virilidad ni heroIsmo en rehación con la muerte. En ese sufrimiento en cuyo interior hemos observado esa vecindad de la muerte –y aŭn en el phano del fenómeno— se produce la conversion de la actividad del sujeto en pasividad. Y no en el instante del sufrimiento en el que, acorralados por el ser, podemos aun captarlo, en el que aun somos sujetos del sufrimiento, sino en el ilanto y el sollozo en los que desemboca el sufrimiento. Alil donde el sufrimiento alcanza su pureza, donde ya no hay nada entre él y nosotros, la responsabilidad suprema se torna suprema irresponsabilidad, infancia. En eso consiste el sollozo, y por ello anuncia ha muerte. Morir es retornar a ese estado de irresponsabilidad, morir es convertirse en la conmoción infantil del sollozo.

Si me ho permiten, volveré una vez más a Shakespeare, de cuyas citas ya he abusado en eh curso de estas conferencias. Pero es que a veces pienso que toda fihosofia no es más que una meditación sobre Shakespeare. ¿No asume ha muerte el héroe de la tragedia? Me tomaré ha libertad de analizar brevemente el final de Macbeth. Macbeth ha escuchado que el bosque de Birnam se acerca a! castillo de Dunsinane, Jo que es el signo de ha derrota: la muer-

te sé aproxima. Cuando este signo se realiza, Macbeth dice: «¡Vientos, soplad! ¡Ven, destrucción, yen!». Pero, a! mismo tiempo: «¡Que suene ha campana!, etc... Moriremos, al menos, vestidos de armadura». Antes de la muerte habrá lucha. El segundo signo de ha derrota no ha tenido aŭn lugar. ¿No hablan profetizado las brujas que ningün hömbre nacido de mujer podrIa nada contra Macbeth? Pero Macduff no ha nacido de mujer. Liega el momento de la muerte. «Maldita sea ha lengua que me habla asl», grita Macbeth a Macduff, que he hace saber su poder sobre éI, «y que de esa manera abate lo mejor de mi ser... No lucharé contigo».

He ahl esa pasividad que se produce cuando ya no hay esperanza. He ahl lo que he llamado el fin de ha virilidad. Pero ha esperanza renace inmediatamente, y de ahl las ühtimas palabras de Macbeth: «Aunque el bosque de Birnam haya venido a Dunsinane y tü estés frente a ml, tñ, que no has nacido de mujer, lucharé hasta el final».

Ante ha muerte, hay siempre una ültima oportunidad (distinta de la muerte) que el héroe aprovecha. El héroe es el que siempre percibe una ültima oportunidad: el hombre que se obstina en encontrar posibilidades. Por tanto, ha muerte nunca puede ser asumida; liega. El suicidio es un concepto contradictorio. La inminencia eterna de la muerte forma parte de su esencia. En el presente, en el que se afirma el seflorlo del sujeto, hay esperanza. La esperanza no se añade a ha muerte mediante una especie de *salto mortale* o una inconsecuencia; se halla en el mismo margen que se ofrece a! sujeto que va a mo-

rir en el momento de la muerte. *Spiro-spero*. Hamlet es justamente un testigo excepcional de esta imposibilidad de asumir ha muerte. La nada es imposible. La nada dejarla al hombre la posibilidad de asumir la muerte, de arrancar a ha servidumbre de la existencia una soberanla suprema. «To be or not to be» es la toma de conciencia de esta imposibilidad de anonadarse.

## El acontecimiento y lo otro

¿Qué consecuencias podemos extraer de este análisis de la muerté? La muerte se convierte en el lImite de la virilidad del sujeto, de esa virilidad que ha hipóstasis hizo posible en el seno del ser anónimo y que se manifiesta en el fenómeno del presente, en la luz. No se trata de que haya empresas que resulten imposibles para el sujeto, o de que sus poderes sean de algün modo finitos; ha muerte no anuncia una realidad contra ha que nada podemos, contra la que nuestro poder es insuficiente; ya en el mundo de la luz surgen muchas realidades que superan nuestras fuerzas. Lo importante de ha inminencia de ha muerte es que, a partir de cierto momento, ya no podemos poder. Es exactamente ahi donde el sujeto pierde su dominio de sujeto.

Este fin del dominio indica que hemos asumido el existir de modo tal que puede ocurrirnos un *acontecimiento* que ya no asumimos ni siquiera en ese modo —inmerso siempre en el mundo empIrico— de asumir que es ha visián. Nos sucede un aconteci-

miento sin que tengamos absolutamente ningün *a priori*, sin que podamos, como hoy se dice, tener el más mInimo proyecto. La muerte es ha imposibilidad de tener un proyecto. Esta proximidad de la muerte indica que estamos en relación con algo que es absolutamente otro, algo que no posee la alteridad como determinaciOn provisional que pudiéramos asumir mediante el goce, algo cuya existencia misma está hecha de alteridad. Por ello, la muerte no confirma mi soledad sino que, al contrario, ha rompe.

Debido a ello, digamoslo de pasada, la existencia es pluralista. Lo plural no designa en este caso una multiplicidad de existentes, sino que aparece en el existir mismo. En el propio existir del existente, hasta agul celosamente asumido por el sujeto solitario y manifestado mediante el sufrimiento, se insinüa una pluralidad. En la muerte, el existir del existente se aliena. En verdad ho Otro que asI se anuncia no posee ese existir como el sujeto Jo posee; su poder sobre mi existir es misterioso; no ya desconocido sino incognoscible, refractario a toda luz. Pero esto es precisamente ho que nos indica que Jo otro no es de ningün modo un otro-yo, un otro-sI-mismo que participase conmigo en una existencia comun. La relación con otro no es una relación idIlica y armoniosa de comunión ni una empatla mediante la cual podamos ponernos en su lugar: le reconocemos como semejante a nosotros y a! mismo tiempo exterior; la relación con otro es una relación con un Misterio.

Con su exterioridad o, mejor dicho, con su alteridad, pues la exterioridad es una propiedad del espacio y reduce al sujeto a si mismo mediante la luz que constituye todo su ser.

En consecuencia, solo un ser que haya alcanzado ha exasperación de su soledad mediante el sufrimiento y ha relación con ha muerte puede situarse en el terreno en el que se hace posible ha rehación con otro. Una rehación con otro que jamás consistirá en considerar una posibilidad. Habría que caracterizarha en términos opuestos a los de las relaciones descritas por ha luz. Creo que el prototipo de esa situación nos ho suministra ha relación erotica.

El Eros, tan fuerte como ha muerte, nos aporta las bases para analizar esta relaciOn con el misterio siempre que ho expongamos en términos completamente distintos a los del platonismo, que se mueve en el mundo de la luz.

Pero es posible extraer aun otra caracterIstica de ha existenciä en rehación con ho otro a partir de esta situaciOn de ha muerte en Ia que el sujeto ya no tiene posibilidad alguna por la que optar. Lo que no puede aprehenderse en absoluto es el porvenir; la exterioridad del porvenir es totalmente diferente de la exterioridad espacial, justamente por el hecho de que el porvenir es absolutamente sorprendente. La anticipaciOn a! porvenir, ha proyecciOn ah futuro, acreditadas como ho esencial del tiempo en todas has teorlas, desde Bergsoñ hasta Sartre, no constituyen más que el presente del porvenir, no el porvenir auténtico; el porvenir es aquello que no se capta, aqueque cae sobre nosotros y se apodera de nosotros. El porvenir es ho otro. La relaciOn con el porvenir es ha relación misma con otro. Hablar de tiempo a partir de un sujeto solo, de una duraciOn puramente personal, es algo que nos parece imposible.

## Lo otro y los demás

Acabamos de mostrar ha posibihidad del acontecimiento a propósito de ha muerte. Hemos opuesto esta posibilidad del acontecimiento, en la que el sujeto ya no es dueflo del acontecimiento, a ha posibilidad del objeto, del que el sujeto es siempre dueño y con el cual, en suma, está siempre a solas. Hemos caracterizado este acontecimiento como misterio precisamente porque no puede ser anticipado, es decir, aprehendido; no puede caber en un presente o, si ho hace, entra en él como ho que no tiene cabida. Pero ha muerte, anunciada de esta manera como otredad, como alienación de mi existencia, ¿puede ser mi muerte? Si abre una salida de ha soledad, ¿no es simplemente para destruir la soledad al destruir ha subjetividad misma? En ha muerte se abre, en efecto, un abismo entre el acontecimiento y el sujeto al que ha de sucederle. ¿Cómo puede ocurrirme a ml ese acontecimiento inaprehensible? ¿Cuál puede ser ha relación de ho otro con el ente, con el existente? ¿Cómo puede el existente existir como mortal y, sin embargo, perseverar en su <<personahidad>>, conservar sus conquistas a! << hay>> anónimo, su seflorlo de sujeto, su conquista de la subjetividad? ¿Puede el ente entrar en relación con ho otro sin que eso otro destruya su sí mismo?

Planteamos de entrada esta pregunta porque

comporta eh problema mismo de ha conservación del yo en la trascendencia. Si ha salida de ha soledad ha de ser algo distinto a ha absorción del yo en el término hacia el que se proyecta, y si, por otra parte, el sujeto no puede asumir ha muerte como asume el objeto, ¿cómo es posible esa conciliación entre el sujeto y ha muerte? ¿Cómo puede incluso el yo asumir ha muerte sin hacerlo a pesar de todo como una posibilidad? Si ante ha muerte ya no es posible poder, ¿cómo es posible seguir siendo si mismo ante el acontecimiento que ella anuncia?

Es un problema implícito en ha descripción fiel del fenómeno de ha muerte. Lo patético del dolor no consiste solo en ha imposibilidad de huir del existir, en el hecho de estar acorralado, sino en el terror a abandonar esta situación de luz cuya trascendencia nos anuncia ha muerte. Como Hamlet, preferimos esta existencia conocida antes que ha existencia desconocida. Como si ha aventura que el existente ha iniciado con ha hipóstasis fuera su unico recurso, su unico refugio contra ho que de intolerable contiene tab aventura. En ha muerte se da ha tentación de ha nada de Lucrecio, y también en deseo de eternidad de Pascal. No se trata de dos actitudes distintas: queremos morir y ser al mismo tiempo.

El problema no consiste en arrancar a ha muerte una eternidad, sino en poder acogerla, en conservar en el yo, en medio de una existencia a ha que he sucede un acontecimiento, ha libertad adquirida en ha hipóstasis. Puede llamarse a esta situación tentativa de vencer a ha muerte en ha que sucede el acontecimiento y en ha que, ah mismo tiempo y sin embargo,

el sujeto hace frente al acontecimiento sin aceptarlo como se acepta una cosa o un objeto. Hemos descrito una situación dialéctica. Mostraremos ahora una situación concreta en ha que se realiza esa diahéctica, de acuerdo con un método sobre el que no nos es posible aqul una explicación detallada, pero al que no hemos dejado de recurrir. Se comprenderá, en todo caso, que no se trata de un método fenomenológico en toda su extensiOn.

Esta situación en ha que a! sujeto he sucede un acontecimiento que no asume, que ya nada puede sobre él, pero con ha que sin embargo se enfrenta en cierto modo, es ha relación con los demás, el cara a cara con los otros, el encuentro con un rostro en el que el otro se da y ah mismo tiempo se oculta. Lo otro «asumido» son los demás.

Dedicaré mi Ultima éonferencia a ha significación de este encuentro.

## El tiempo y los otros

Espero poder mostrar que esta rehación es cornp!etamente distinta de ha que nos proponen, de un lado, el existencialismo y, del otro, el marxismo. Hoy me conformaré con indicar que el tiempo mismo remite a esa situaciOn de cara a cara con otro.

El porvenir que ofrece ha muerte, el porvenir del acontecimiento, no es aun el tiempo. Pues se trata de un futuro para nadie, un futuro que el hombre no puede asumir, y que solo puede convertirse en un ehemento del tiempo si entra en relación con el pre-

sente. ¿Cuál es el vincuho entre dos instantes entre los que se abre todo el intervaho, todo eh abismo que separa el presente y ha muerte, ese margen ah mismo tiempo insignificante e infinito en el que queda siempre hugar para ha esperanza? No se trata, ciertamente, de una relaciOn de contiguidad pura que transformarla el tiempo en espacio, pero tampoco del impulso del dinamismo y ha duraciOn, ya que eh poder del presente para ser más allá de si mismo e invadir el porvenir parece juStamente excluido por el misterio de ha muerte.

La re!aciOn con el porvenir, la presencia del porvenir en el presente también parece cumplirse en el cara a cara con el otro. La situaciOn de cara a cara representarla ha realización misma del tiempo; ha invasiOn del porvenir por parte del presente no acontece a! sujeto en solitario, sino que es la relaciOn intersubjetiva. La condiciOn del tiempo es ha re!ación entre seres humanos, ha historia.

**用细胞科 图图图 3.对**数

En la Ciltima conferencia partIamos del sufrimiento como el acontecimiento en el que se cumple toda la soledad del existente, es decir, tOda la intensidad de su vInculo consigo mismo, lo definitivo de su identidad, y en el que, al mismo tiempo, se halla en relación con el acontecimiento que no puede asumir y con respecto al cual es pasividad pura, lo absolutamente otro sobre lo cual carece ya de poder. Para nosotros, este futuro de la muerte determina la niedida en que el porvenir no es presente. Determina aquello que, en elporvenir, rompe con toda anticipación, con toda proyección, con todo impulso. Partir de una noción como ésta para comprender el tiempo significa no poder ya definirlo como «una imagen móvil de La eternidad inmóvil».

Cuando se libera al presente de toda anticipación, el porvenir pierde toda connaturalidad al presente. No se encuentra incluido en el seno de una eternidad preexistente en donde podrIanios aprehenderle. Es completamente diferente y nuevo. Solo de este rnodo podemos comprender La realidad misrna del tiempo, La imposibilidad absoluta de encontrar en el presente algo equivalente al porvenir, la carencia de toda aprehensión del porvenir.

Sin duda, La concepción bergsoniana de La libertad mediante La duración tiende al mismo objetivo.

Pero le reserva al presente cierto poder sobre eL porvenir: La duraciOn es creación. Para criticar esta filosofla sin muerte no basta con situarla en el interior de La corriente de La filosofla moderna que hace de La creaciOn eL atributo principal de La criatura. Se trata de mostrar que La propia creaciOn presupone una apertura a tin misterio. La identidad del sujeto es incapaz por sI misma de ofrecernos esa apertura. Para sostener esta tesis, hemos insistido en eL existir anOnimo e irremediable que constituye una especie de universo pLeno, en La hipóstasis que conduce alpoder de un existente sobre eL existir, pero que por ebb mismo queda encerrado en lo definitivo de La identidad que su trascendencia espacial no destruye. No se trata de poner en entredicho el hecho de La anticipaciOn aL que nos han habituado Las descripciones bergsonianas de La duraciOn, se trata de mostrar sus condiciones ontológicas; estas condiciones radican en el hecho (no en La acciOn) de un sujeto en relación con el misterio que supone, por decirlo asI, La dimensiOn misma que se abre a un sujeto encerrado en sí. Precisamente por ello es profunda La creación: esa renovaciOn está aztn ligada aipresente, no despierta en eL creador más que La tristeza de Pigmalión. Más que renovación de nuestros estados anImicos, de nuestras cuaLidades, el tiempo es esencialmente un nuevo nacimiento.

## Poder y relación con los demás

Recuperemos esa descripciOn. El porvenir de la

muerte, su extrañeza, no dejan al sujeto iniciativa a!guna. Entre el presente y ha muerte se abre un abismo, eh abismo entre eh yo y ha alteridad del misterio. Lo que hemos subrayado no es el hecho de que ha muerte detiene la existencia, de que es fin y nada, sino el hecho de que eh yo se encuentra, al enfrentarse con ella, absohutamente falto de iniciativa. Vencer a ha muerte no es un problema de vida eterna. Vencer a ha muerte significa mantener una relaciOn con ha alteridad del acontecimiento que es aŭn una relaciOn personal.

¿Cuál es esta rehaciOn personal que difiere del poder del sujeto sobre el mundo y que no obstante preserva su personalidad? ¿Cómo puede darse una definiciOn del sujeto que resida en cierto modo en su pasividad? ¿Hay en el hombre otra soberanla diferente de esa viri!idad-, de ese *poder de poder*, de captar ho posible? En caso de haberla, serla en tal relaciOn en donde residirla e! !ugar mismo del tiempo. Dije antes que esta rehaciOn es la relaciOn con los demás.

Pero la solución no consiste en repetir los términos del probhema. Hemos de precisar ho que pueda ser esta rehación con los demás. Se me ha objetado que, en mi relaciOn con los demás, no me enfrento unicamente con su porvenir, que el otro como existente tiene ya para ml un pasado y que, por consiguiente, carece del privi!egio del porvenir. Ello me permitirá abordar ha parte principal de ho que hoy deseo desarrohlar. Yo no defino a! otro por el porvenir, sino al porvenir por ha otredad, ya que el porvenir mismo de ha muerte consiste en su total

alteridad. Mi respuesta principal se reduce a decir que ha relación con otro, considerada en el nivel de nuestra civilización, es una complicación de fluestra re!ación original; una complicación que nada tiene de contingente, que está en cuanto tal fundada en ha dialéctica interior de ha relación con los demás. No es éste el lugar para desarrollar esa dialéctica: dire simplemente que aparece cuando se hlevan hasta su extremo todas has implicaciones de ha hipOstasis que hasta ahora hemos tratado esquemáticamente y, en particular, cuando se muestra, junto a ha trascendencia hacia el mundo, la trascendencia de la expresión que funda ha contemporaneidad de ha civilización y ha reciprocidad de toda relaciOn. Pero esta trascendencia de ha expresión, en cuanto tal, presupone el porvenir de ha alteridad, ünico tema a! que me atendré en esta ocasión.

Si ha relaciOn con otro comporta algo más que relaciones con el misterio, es porque se aborda a! otro en ha vida corriente, en ha que su soledad y su alteridad radical están ya veladas por ha decencia. Uno es para el otro ho que el otro es para uno; no hay lugar excepcional para el sujeto. Se conoce al otro por empatla, como a un otro-yo-mismo, como *alter ego*. En *Aminadab*, ha novela de Blanchot, esta situación se fuerza hasta el absurdo. Entre has personas que circulan por la extraña casa en ha que discurre ha trama, y en ha que no hay ninguna acciOn que realizar, en ha que simplemente permanecen, es decir, existen, esta re!aciOn social se convierte en reciprocidad total. Los seres no son intercambiables sino reclprocos o, mejor dicho, son intercambia-

bhes porque son recIprocos. A partir de ese momento, ha relación con otro se toma imposible.

Pero, inchuso en el interior mismo de ha rehación con otro que caracteriza nuestra vida social, aparece ha relación con otro como rehación no recIproca, es decir, como rehación que quebranta ha contemporaneidad. El otro en cuanto otro no es solamente un alter ego: es aquello que yo no soy. Y no ho es por su carácter, por su fisonomia o su psicología, sino en razOn de su alteridad misma. Es, por ejempho, el débil, el pobre, «ha viuda y el huérfano», mientras que yo soy el rico y el poderoso. Podrlamos decir que el espacio intersubjetivo no es simétrico. La exterioridad del otro no se debe simplemente al espacio que separa aquello que es conceptualmente idéntico, ni a una diferencia conceptual cualquiera que se manifestarla mediante ha exterioridad espacial. La relaciOn de alteridad no es espacial ni conceptual. Durkheim ignora esta especificidad del otro cuando pregunta por qué el objeto de ha acción virtuosa han de ser los demás antes que yo mismo. ¿No reside ha diferencia esencial entre la caridad y hajusticia en ha preferencia de ha caridad por el otro, mientras que, desde el puntO de vista de ha justicia, no es posible preferencia alguna?

#### El Eros

Hemos de buscar, pues, has huellas de ha forma original de esta relación con el otro en ha vida civilizada. ¿Existe alguna situación en ha que aparezca en

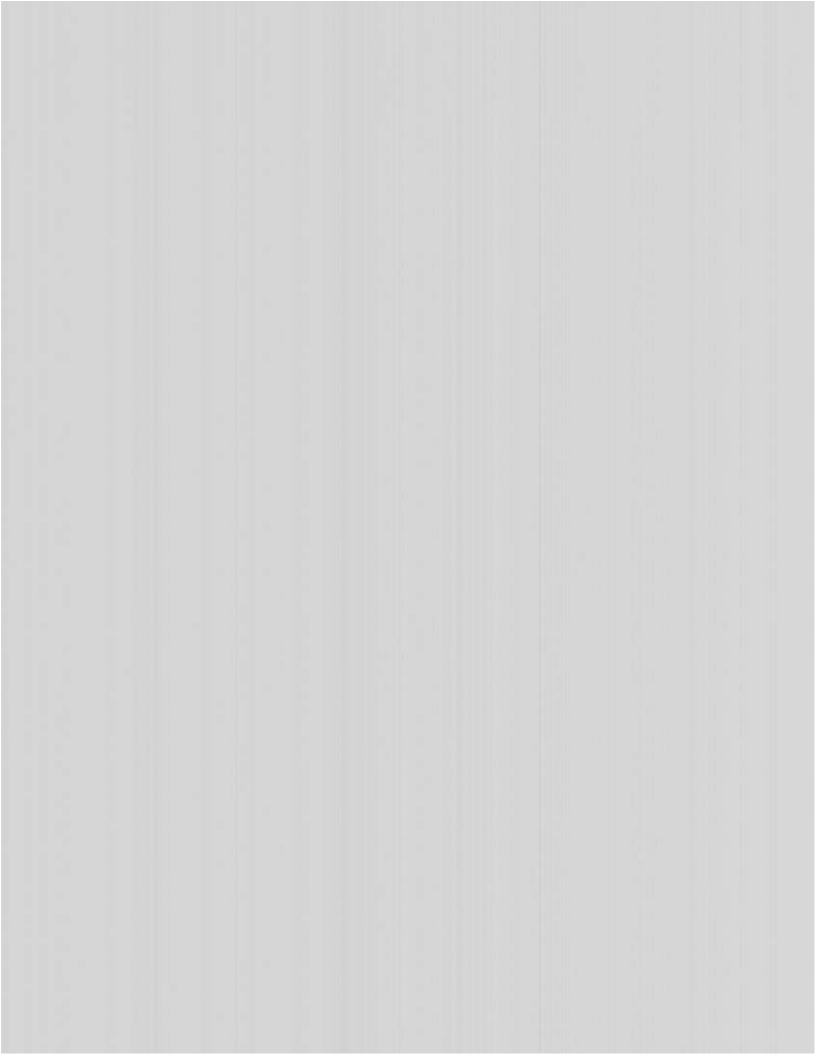
toda su pureza ha alteridad del otro? ¿Existe alguna situación en la que eh otro no posea ha ahteridad como simple reverso de su identidad, que no obedezca a la hey phatOnica de ha participación en ha que todo término contiene ho mismo y, por ello, contiene ho otro? ¿No habria una situación en ha que un ser poseyese ha alteridad a título positivo, como esencia? ¿Qué chase de ahteridad es aquelha que no se reduce pura y simplemente a ha oposiciOn de dos especies de un mismo género? Pienso que ho contrario absolutamente contrario, aquello cuya contrariedad no es afectada para nada por ha rehaciOn que puede establecer con su correlato; ha contrariedad que permite que un término retenga absohutamente su otredad es ho femenino.

El sexo no es una diferencia especIfica entre otras. Está a! margen de ha divisiOn hOgica en generos y especies. Esta divisiOn, sin duda, no hlega nunca a ahcanzar un contenido empIrico. Pero no es ello ho que impide dar cuenta de ha diferencia sexual. La diferencia sexual es una estructura formal, pero una estructura formal que troquela ha reahidad de otro modo y condiciona ha posibilidad misma de ha realidad como multiphicidad, contra ha unidad del ser prochamada por Parménides.

La diferencia sexual no es tampoco una contradicción. La contradicciOn del ser y ha nada los reduce uno a otro, no deja lugar a distancia alguna. La nada se convierte en ser, y es elho ho que nos condujo a ha nociOn de *hay*. La negación deh ser tiene lugar en eh phano del existir anónimo del ser en general.

La diferencia sexual no es tampoco ha dualidad

de dos términos comphementarios, porque dos términos complementarios presuponen un todo preexistente. Decir que ha dualidad sexual presupone un todo es plantear de antemano el amor como fusiOn. Lo patético del amor consiste en ha duahidad insuperable de los seres. Es una rehación con aquello que se nos oculta para siempre. La rehaciOn no neutraliza ipso facto ha alteridad, sino que ha conserva. Lo patético de ha vohuptuosidad reside en el hecho de ser dos. El otro en cuanto otro no es aqul un objeto que se torna nuestro o que se convierte en nosotros: a! contrario, se retira en su misterio. Este misterio de ho femenino -ho femenino, ho esenciahmente otro- no remite tampoco a ha noción romántica de ha mujer misteriosa, desconocida o ignorada. Si, a pesar de todo, para sostener ha tesis de ha posición excepcional de ho femenino en ha economla del ser, me remito fácilmente a hos grandes temas de Goethe o de Dante, a Beatriz y a! Ewiq Weibliches, al culto de ha Dama en el entorno de ha caballerla andante y de ha sociedad moderna (culto que no se explica ünicamente por ha necesidad de sujetar con mano dura al sexo débil) y si, más precisamente, pienso en las páginas admirablemente audaces de Leon Bloy en las Cartas a su novia, no es para ignorar las hegItimas pretensiones del feminismo, implicadas en los propios logros de ha civi!ización. Quiero simphemente decir que no hemos de interpretar este misterio en el sentido etéreo a! que ho reduce una cierta hiteratura; quiero decir que el misterio y el pudor de ho femenino no quedan abohidos ni siquiera en ha materiahidad más bruta, más grosera o más prosaica de



su aparición. La profanación no es una negaciOn del misterio, sino una de has relaciones posibles con él.

Lo que me parece importante en esta noción de ho femenino no es unicamente ho incognoscible, sino cierto modo de ser que consiste en hurtarse a ha luz. Lo femenino es, en ha existencia, un acontecimiento diferente de ha trascendencia espaciah o de ha expresión que se dirige hacia ha !uz. Es una fuga ante ha luz. La forma de existir de ho femenino consiste en ocultarse, y el hecho mismo de esta ocuhtación es precisamente el pudor. De modo que esta alteridad de ho femenino no consiste en una simple exterioridad como la de un objeto. Tampoco es consecuencia de una oposición de voluntades. El otro no es un ser con quien nos enfrentamos, que nos arnenaza o que quiere dominarnos. El hecho de que sea refractario a nuestro poder no representa un poder superior a! nuestro. Todo su poder consiste en su alteridad. Su misterio constituye su alteridad. Esta es una observación fundamental: no considero a los otros inicialmente como libertad, caracterIstica en la que se inscribe de antemano el fracaso de la comunicaciOn; pues no hay más rehaciOn posibhe con una hibertad que ha de ha sumisión o el avasahhamiento. Y, en ambos casos, una de has dos libertades queda aniquihada. La relaciOn entre eh amo y eh eschavo puede considerarse como lucha, pero en tal caso se convierte en rehaciOn reclproca. Hegel nos ha enseñado minuciosamente el modo en que el amo se convierte en esc!avo del eschavo y el eschavo en amo del amo.

Al phantear ha alteridad de los demás como misterio definido en cuanto tal por el pudor, no ha interpreto como una libertad idéntica a ha mIa y en conflicto con ha mIa, no me represento a otro existente frente a ml, considero su alteridad. Del mismo modo que con la muerte, no nos enfrentamos en este caso con un existente, sino con el acontecimiento de ha alteridad, con ha alienación. Lo que caracteriza inicialmente al otro no es ha libertad, de ha que se deducirla a renghOn seguido ha ahteridad; ha esencia del otro es ha ahteridad. Por ello, hemos buscado esta alteridad en ha rehaciOn absolutamente original del Eros, una rehaciOn que no es posible traducir en términos de poder, que exige no ser traducida en términos de poder a menos que se quiera falsear el sentido de ha situaciOn.

Estamos, pues, describiendo una categorla que no entra en ha oposición ser-nada ni en ha nociOn de existente. Se trata de un acontecimiento en el existir, pero un acontecimiento diferente de la hipóstasis mediante ha que surge un existente. Mientras que eh existente se realiza en ho <<subjetivo>> y en ha <<conciencia>>, ha a!teridad se reahiza en ho femenino. Es un término del mismo rango que conciencia, pero de sentido contrario. Lo femenino no se reahiza como ente en una trascendencia hacia ha luz, sino en el pudor. De modo que, en este caso, el movimiento es inverso. La trascendencia de ho femenino consiste en retirarse a otro lugar, es un movimiento opuesto ah de ha conciencia. Pero no por ello es inconsciente o subconsciente, y no veo otra posibilidad que l!amarho misterio.

Al contrario, cuando se pone al otro como libertad, pensando en términos de huz, estamos obligados a confesar e! fracaso de ha comunicación y, por tanto, no hacemos otra cosa que confesar el fracaso del movimiento cuyo objetivo es !ograr o poseer una libertad. Solo cuando se pone en evidencia que el eros difiere de ha posesión y del poder podemos admitir una comunicación erotica. No es hucha, ni fusiOn, ni conocimiento. Hemos de reconocer el hugar excepcional que ocupa entre todas has chases de relaciones. Es ha relación con ha ahteridad, con el misterio, es decir, con e! porvenir; con aquehlo que, en un mundo en el que todo se da, no se da jamás; con aque!ho que puede no estar presente cuando todo está presente. No con un ser ausente, sino con la dimension misma de la ahteridad. AllI donde todos los posibles son imposibles, donde no es posible poder, el sujeto es ann sujeto para el eros. El amor no es una posibihidad, no se debe a nuestra iniciativa, es sin razón, nos invade y nos hiere y, sin embargo, el vo sobrevive en él.

Una fenomenologla de ha vohuptuosidad —ha voluptuosidad no es un placer cualquiera, porque no es un placer solitario como el corner o el beber—, que aqul solo podemos esbozar, parece confirmar nuestro punto de vista sobre eh papel y el hugar excepciona!es representados por ho fernenino, y sobre ha ausencia de toda fusion en eh erotismo.

La caricia es un modo de ser del sujeto en el que el sujeto, por el contacto con otro, va más a!lá de ese contacto. El contacto en cuanto sensación forma parte del mundo de ha huz. Pero ho acariciado, pro-

piamente hablando, no se toca. No es ha suavidad o el cahor de ha mano que se da en el contacto ho que busca ha caricia. Esta büsqueda de ha caricia constituye su esencia debido a que ha caricia no sabe ho que busca. Este <<no saber>>, este desorden fundamental, he es esencial. Es como un juego con algo que se escapa, un juego absohutamente sin plan ni proyecto, no con aquello que puede convertirse en nuestro o convertirse en nosotros mismos, sino con algo diferente, siempre otro, siempre inaccesible, siempre por venir. La caricia es ha espera de ese puro porvenir sin contenido. Está hecha del aumento del hambre, de promesas cada vez más ricas que abren nuevas perspectivas sobre ho inaprehensible. Se alimenta de innumerables hambres. Esta intencionalidad de ha voluptuosidad, intencionalidad ünica del porvenir en cuanto ta!. v no espera hecho futuro, ha sido siempre ignorada por el análisis filosOfico. El propio Freud no dice de ha libido apenas nada más que su büsqueda del placer, tomando el placer como simple contenido a partir del cual comienza e! anáhisis, pero que no se analiza en cuanto tal. Freud no investiga cuál sea ha significación de ese placer en ha economia general del ser. Nuestra tesis, que consiste en afirmar ha vohuptuosidad como el acontecimiento mismo del porvenir, el porvenir puro de todo contenido, el misterio del porvenir en cuanto tal, pretende rendir cuentas de su excepcional posición.

¿Podemos caracterizar esta relación con otro mediante el Eros como un fracaso? Una vez más: si, siempre que se adopte ha terminologla de has descripciones corrientes, que caracterizan ho erótico por el «aprehender», el «poseer» o el «conocer». Pero en el Eros no hay nada de todo ello, ni tampoco su fracaso. Si fuese posible conocer!o, poseerho o aprehenderlo, entonces ya no seria otro. Poseer, conocer, aprehender: sinOnimos del poder.

Por otra parte, ha rehación con otro se contempla generalmente como una fusion. He querido precisamente mostrar que la relaciOn con otro no es fusiOn. La relaciOn con los demás es ha ausencia de ho otro. No ausencia pura y simple, no ausencia de pura nada, sino ausencia en un horizonte de porvenir, una ausencia que es eh tiempo. Un horizonte en el que puede constituirse una vida personal en el seno del acontecimiento trascendente, ho que antes hemos hhamado una victoria sobre ha muerte y acerca de ho cual diremos, para terminar, unas palabras.

### La fecundidad

Volvamos a ha preocupaciOn que nos condujo de ha ahteridad de ha muerte a ha alteridad de ho femenino. Ante un acontecimiento puro, ante un puro porvenir como el de ha muerte, en el que eh yo nada puede, es decir, no puede ya ser un yo, buscábamos una situaciOn en ha que pese a todo he fuera posibhe seguir siendo yo, situaciOn que llarnábamos victoria sobre ha muerte. Digamos una vez más que esta situación no puede calificarse en términos de poder. ¿Cómo puedo seguir siendo un yo en ha ahteridad de un tú sin quedar absorbido por ese tü, sin perderme

en él? ¿Cómo puede el yo seguir siendo un yo en un tú, sin reducirse no obstante a! yo que soy en mi presente, es decir, a un yo que revierte fatalmente sobre si mismo? ¿Cómo puede eh yo convertirse en diferente de Si mismo? Ello solo es posible de una manera: merced a ha paternidad.

La paternidad es ha rehación con un extraflo que, sin dejar de ser ajeno, es yo; rehación del yo con un yo-mismo que, sin embargo, me es extraño. En efecto, el hijo no es simplemente obra mIa, como un poema o un objeto fabricado; tampoco es una propiedad. Ni has categorlas del poder ni has del tener son capaces de indicar ha rehación con el hijo. Ni ha nociOn de causa ni ha de propiedad permiten captar el hecho de ha fecundidad. A mi hijo no ho tengo sino que, en cierto modo, ho soy. Aunque la expresión </soy> tiene en este caso un significado distinto de su sentido eleático o platónico. En el verbo existir se dan una trascendencia y una multiplicidad, una trascendencia de ha que carecen incluso los análisis existencialistas más audaces. Por otra parte, el hijo no es un acontecimiento cuahquiera que me sucede, como por ejemplo mi tristeza, mis infortunios o mi sufrimiento. Es un yo, es una persona. La alteridad del hijo, en fin, no es ha de un alter ego. La paternidad no es una empatIa mediante ha cual pueda yo ponerme en el lugar del hijo. Si soy mi hijo es por mi ser, no por empatla. El retorno del yo sobre sí mismo que comienza con ha hipóstasis no es, pues, irremediable, y si no ho es ehho se debe a ha perspectiva de porvenir abierta por el eros. Esta remisión no se obtiene mediante ha imposible disolución de ha hipOstasis, sino que se cumple en el hijo. Si se configura la libertad y se realiza el tiempo, ello no se debe a la categorla de causa, sino a la categorla de padre.

La noción de impulso vital de Bergson, que confunde en el mismo movimiento ha creación artIstica y ha generaciOn -ho que hemos hlamado ha fecundidad—, no tiene en cuenta la muerte; pero, ante todo, tiende a un panteIsmo impersonahista en el sentido de que no señaha suficientemente ha crispación y el aislamiento de ha subjetividad, momento ineludible de nuestra diahéctica. La paternidad no es una simple renovación del padre en el hijo y su confusión con éh, es también exterioridad del padre respecto del hijo, es un existir phuralista. La fecundidad del yo debe apreciarse en su justo valor ontologico, cosa quejamás se ha conseguido hasta ahora. El hecho de que se trate de una categorla biologica no neutraliza en modo alguno ha paradoja de su significacion, incluso de su significacion psicológica.

Hemos comenzado con ha noción de muerte y hemos seguido con ha de Jo femenino, para desembocar finalmente en ha de hijo. Mi procedimiento no ha sido fenomenolOgico. La continuidad del desarrollo es ha de una diahéctica que parte de la identidad de ha hipóstasis, del encadenamiento del yo a sí mismo, y que se ordena a! mantenimiento de esa identidad, a! mantenimiento del existente, pero en una hiberación del yo respecto de si mismo. Las situaciones concretas que hemos analizado representan ha realización de esta dialéctica. Hernos prescindido de muchos intermediarios. La unidad de estas situaciones —ha muerte, ha sexuahidad, ha paterni-

dad— no se nos apareciO sino en relaciOn con ha nociOn del poder que queda exchuido de elhas.

Este ha sido mi objetivo principal. He insistido en resahtar que ha alteridad no es pura y simplemente ha existencia de otra hibertadjunto a ha mla. Tengo cierto poder sobre ella y, sin embargo, permanece radicalmente extraña, sin relaciOn conmigo. La coexistencia de varias libertades en una multiphicidad puede dejar intacta ha unidad de cada una de ellas, o bien esta multiphicidad puede unificarse en una voluntad general. La sexuahidad, la paternidad y ha muerte introducen en ha existencia una dualidad que concierne al existir mismo de cada sujeto. El existir en cuanto tah se torna doble. La noción eleática de ser queda superada. El tiempo ya no constituye ha forma degradada del ser, sino su acontecimiento mismo. La noción eheática de ser domina ha fihosofla de Platón, en ha que la multiphicidad se subordina al uno y el papeh de ho femenino está pensado mediante has categorias de pasividad y actividad, reducido a ha materia. En sus nociones especIficamente eróticas, PlatOn no ha distinguido ho femenino. En su fihosofla del amor, no ha dejado a ho femenino otro papel que el de suministrar un ejemplo de ha Idea, ünica que puede ser objeto de amor. Toda ha particularidad de ha rehaciOn entre uno y otro he pasa inadvertida, Phatón construye una República que debe imitar a! mundo de has Ideas: hace ha fihosofia del mundo de ha luz, de un mundo sin tiempo. A partir de PhatOn, el ideal de ho social se buscará en un ideal de fusiOn. Se pensará que, en su relaciOn con otro, el sujeto tiende a identificarse con él, abismándose en una representación colectiva, en un ideal comün. Es ha colectividad que dice <<nosotros>>, que, vuelta hacia el so! intehigible, hacia ha verdad, siente a! otrojunto a sí y no frente a sj. Una colectividad necesariamente establecida en torno a un tercer término que sirve de intermediario. El *Miteinandersein* sigue siendo aün ha colectividad del con, y se reveha en su forma auténtica en torno a ha verdad. Es una colectividad en torno a hago comün. Igual que en todas las fihosoflas de ha comuniOn, ha socialidad se recupera, en Heidegger, en el sujeto solitario, y en estos términos de sohedad se lleva a cabo el análisis del *Dasein* en su forma auténtica.

A esta colectividad del <<junto a>>, he intentado oponer ha colectividad <yo-tü>>, no en el sentido de Buber, para quien ha reciprocidad sigue siendo el vincuho entre dos libertades separadas, subestimando el carácter ineludible de la subjetividad aislada. Lo que yo he buscado es ha trascendencia temporal de un presente hacia el misterio del porvenir. No se trata de una participaciOn en un tercer término, ya sea una persona, una verdad, una obra o una profesión. Se trata de una colectividad que no es una comunión. Es el cara a cara sin intermediarios y lo encontramos en eh Eros en el que, en ha proximidad del otro, se mantiene Integramente ha distancia, y cuyo carácter patético depende tanto de esta proximidad como de esta dualidad.

Lo que se presenta como el fracaso de la comunicación en el amor constituye precisamente la positividad de ha rehacion; esta ausencia del otro es precisamente su presencia en cuanto otro. A ese cosmos que es el mundo de Phatón se opone el mundo del espIritu, en el que has implicaciones de Eros no se reducen a la logica del género, en el que eh yo sustituye a ho mismo y el otro a ho otro.

# Emmanuel Levinas El Tiempo y el Otro

De la soledad y el deseo, de la muerte y la redención por el amor, de la fecundidad como extraña continuidad peraltada de la propia personalidad en el Otro, escapando asI de la neutralidad que emponzoña incluso a la Amada ("Esto si es came de mi came y sangre de mi sangre") para alcanzar la marca del Sexo (y "sexo" se dice en masculino), todo ello bajo la amenaza de la inminente vuelta de lo Otro, del Ser anónimo y monótono: el punto cero de la existencia. De todo esto, y de un montón de cosas más, se habla en estas páginas tersas y como restallantes en su concision y precision, originadas en cuatro conferencias dictadas por Emmanuel Levinas en 1947 tras la catástrofe de la guerra y dentro del mundo intelectual parisino, en la encrucijada de la fenornenologla, el existencialismo y un hegelianismo trágico. Pocas veëes ha estado el discurso filosófico, sin merma del rigor argumentativo, tan cerca del hombre de came y hueso, que goza de los alimentos terrestres, trabaja (desgasta y se desgasta) y se enfrenta a la muerte, allí donde la virilidad se trueca en sollozo.

La introducción ha corrido a cargo de Felix Duque, profesor de Historia de la FilosofIa Moderna de la Universidad Autónoma de Madrid, conocedor del idealismo alemán y autor de varios estudios sobre Heidegger, Hegel y algún otro.

ISBN 84-7509 378 0

9 788475 098784

Diseño: Eskenazi & Asociados