# 《理想国》(柏拉图)

《理想国》写于公元前390年,以苏格拉底为主角,采用对话体的形式记录,共分为10卷。

### 回应修昔底德提出的问题:

- 1. 什么是正义?正义的基础究竟是自然的,还是认为约定的?正义者是否能够获得幸福?(《理想国》的副标题是《论正义》)
- 2. 是否能建立这样一个国家、既像斯巴达那样稳定、也像雅典那样是和天才的个人发展?
- 3. 柏拉图的《理想国》是希腊文明能达到的是最高高度。

## 柏拉图的思考:

道德和正义基于"神"——赏罚分明的超人类秩序体系。但是神的信仰已经破灭了(伯罗奔尼撒战争,斯巴达人觉得雅典人会被宙斯惩罚,但似乎并没有狠狠惩罚)很难重建。柏拉图提出了"哲学"来建立社会秩序。人依赖自己的思考而非对神的信仰,可以建立起新的秩序。

# 1. 前景

Socrates(苏格拉底)和 Glaucon(格劳孔)来到比雷埃夫斯港参加向女神的献祭,被 Polemachus(玻勒马霍斯)一行人(Adeimantus 在其中)截住带往家中做客。此时 Polemachus 家中有他父亲 Cephles(克法洛斯)、兄弟还有来自卡克东地区的诡辩家 Thyrasymachus(色拉叙马霍斯)。

# 2. 关于正义的争论

### 2.0 话题缘起

Socrates 问 Cephles: 作为一个过来人,你认为(人生旅途)这条路是崎岖坎坷的,还是一条康庄坦途呢? 究竟晚境是痛苦呢还是怎么样? Cephles 回答道,有的人抱怨因为上了年纪生活大不如前,而他反而认为这使人心平气和,宁静寡欲,像是摆脱了奴隶主的羁绊一样。因此Cephles 认为,所谓老年的痛苦,不在于年老,而在于人的性格。Socrates 进一步试探道,人们会说你老有老福,不是因为性格,而是因为有钱。Cephles 解释说: 一个好人,同时忍受贫困、老年,固然不易,但是一个坏人虽然有钱,到了老年其内心也是得不到满足和宁静的。有钱对于一个正义的人的好处就是他不必骗人或神。

# 2.1 Cephles / 克法洛斯 (年长的领袖): 欠债还钱和说真话 (虔敬)

正义是有话实说,欠债还钱。Socrates: 朋友发了疯,要不要把之前借的武器还给他?或者把整个真实情况告诉他? Cephles 不能回答,借献祭脱身。

- · 苏格拉底: Cephalus 的正义/德性来自于忌惮死后善恶赏罚的地狱审判,"相信死后是有地狱的";本质上是基于"善恶赏罚"的一种朴素正义观,是一种"伪善",背后是害怕死后的惩罚;他给神的祭祀实则就是贿赂;但他也可以是很"真诚"地觉得自己是有所亏欠的。
- · 同时,克法洛斯所秉持的习俗正义也有助于维护他的统治地位,他并不需要反思这种习俗正义是否有其自身的依据,因为诸神在一定意义上保证了这种正义的合法性。
- · 致命一击:是否要归还锋利的武器给发疯了的朋友?

## 2.2 Polemachus / 玻勒马霍斯 (年轻贵族): 助友损敌

· 认可"欠债还钱"的正义观,但需要做敌友的具体的区分——把好东西给朋友,把坏东西给坏人;有助于维护整个城邦共同体的利益

质疑: 这背离了正义的理念, 因为维护城邦利益意味着背叛他者

### 2.2.1 正义的定义

Polemachus:正义是欠债还钱,同时朋友之间也应该与人为善。如同医术把健康给予人体、烹调术把美味给予食物,正义就是把善给予友人,把恶给予敌人,因此要助友损敌。

#### 2.2.2 正义无用

Socrates 和 Polemachus 的对话揭示: 生病时医生最有用, 出海时舵手最有用, 正义在战争中最有用, 而当和平时正义只在钱无用时保管钱才有用。此外, 好的看守同时也可以是高明的小偷, 因此正义也能偷钱。

### 2.2.3 正义无力

Socrates 追问 Polemachus,指出朋友与敌人的区分和好人与坏人的区分是不同的。 Polemachus 修正了自己关于朋友和敌人的说法,改为好人和坏人。

之后 Socrates 又指出正义无法造成伤害:人受了伤害,就是人的德性变坏了,即变得不正义了。但正义是人的美德,好人无法用他的美德使人变得更坏,这不是正义者的功能。因此正义无法伤害人,在战争中也无用。

# 2.3 Thyrasymachus / 色拉叙马霍斯 (智者和修辞家): 强者的利益

他认为一个人想要获得最大利益就要做到最大的不正义。总结一下,他主要讨论了不正义的好处和习俗正义的虚伪之处。

## 2.3.1 正义是强者的利益

- · Thyrasymachus:强者是城邦的统治者,为自己的利益制定法律规定正义与不正义,因此正义是强者的利益。
- Socrates:强者是否真的知道自己的利益?要是法律实际违背强者利益呢? Thyrasymachus:真正的统治者知道自己的利益,角色与人应区分开来。
- · Socrates: 技艺是为了服务对象的好,而不谋求自身的好,例如医术是为了身体的好,所以统治术是为了被统治者的利益。

Thyrasymachus: 你没分清牧羊人和羊的区别。

### 2.3.2 正义是他人的好

Thyrasymachus: 正义为强者效劳,而不是为受使唤的人效劳,老百姓用自己的效劳来使当官的快活。正义的人总是处处吃亏,而不正义的人总能多得。一般人不怕做不正义的事,只是怕吃不正义的亏。对一个人来说不正义比起正义更为有利,因此不正义是自己的好(而正义是他人的好)。

Socrates: 我不相信不正义更有利。

# 多得的挑战

对善的朴素理解导致了每个人都想多得。在这种层面上,当然是好处越多越好。但这会带来两个问题:第一,人的力量是有限的,但想要的好处是越多越好,这会在善和力量间产生一种不可调和的张力。第二,满足欲望、更多的荣誉就能够让自己生活得好吗?在第一卷 Socrates 和 Thrasymachus 的对话中,Thrasymachus 说真正的强者知道什么对他好,其内涵是强者知道自己的欲望以及如何满足这个欲望,但 Socrates 想要问的却是,知道如何满足自己的欲望就是真的知道什么对自己好吗?多得的问题在第一轮讨论的时候被放下了,但一直作为一个最深层的挑战贯穿建城的全过程。直到在三次浪潮的最后一浪中,Socrates 才向我们展示什么是最高的善,以及为什么多得并不是灵魂真正的善。

# 2.3.3 Socrates 对牧羊人喻的反驳

要区分好牧羊人角色和人,牧羊人的角色就是尽善尽美地使羊群得到利益,至于得到报酬是赚钱术的功能。一般人都不愿意担任管理职务,而要求报酬,其原因就是统治术不为统治者本身带来利益。论证逻辑如下:

- · 每一种技艺都有各自独特的功能。(逆否命题:相同的功能指向相同的技艺)
- · 医术给人健康、航海术使航程安全、挣钱术使人得到报酬,它们各不相同。
- · 不能因航海过程中变得健康了就称航海术为医术,同样不能因行医得到报酬而称医 术为赚钱术。
- · 所有匠人都得到报酬,因为使用了相同的技艺即赚钱术,其本职工作并不带来报 酬,从而没有利益。
- · 统治术也是如此。要让好人来当官,要么给与名利为报酬,要么威胁以惩罚——让 他们被坏人统治。

## 2.3.4 Socrates 对不正义有利论的反驳

## a) Thyrasymachus 颠倒黑白

正义是天真单纯,不正义是精明,后者反而是美德与智慧。

## b) 正义的人更聪明

正义不要求胜过同类,而要求胜过不正义者;不正义的人则对同类异类都想胜过。 性质相同的人相类,性质不同的人不相类。另一方面,有知识的人不愿超过和自己 同类的人,但愿意超过跟自己不同类的人;无知的人反倒对同类和不同类的人都想 超过。所以正义是智慧与善,不正义是愚昧和恶。

## c) 正义的人更强大

一个城邦,一支军队,甚至一伙盗贼,想要做成一件事,都需要通过正义来维持内部秩序,否则无法一致行动,也会自相为敌。不正义存在于团体时,使他们分裂、仇恨、争斗,而正义使他们友好、和谐。不正义存在于个人时,会使他本人自我矛盾,无法行动,并且与自己为敌、与正义者为敌、与诸神为敌。因此正义的人更强大。

## d) 正义的人更幸福

每一事物,凡有一种功能,必有一种特定的德性。失去特有的德性,事物就不能发挥其功能。例如眼睛有其德性才能视物,否则不能发挥功能。管理、指挥、计划、生命等是人心灵的特有功能,需要其特有的德性才能发挥得好。由于正义是心灵的德性,不正义是心灵的邪恶。所以正义的人必定生活得好,从而快乐幸福;不正义的人必定生活得坏而且痛苦。

## 2.4 Glaucon / 格劳孔 和 Adeimantus 进一步的质疑

四者都意识到了他们是爱正义的利益而非正义本身,但在利益与正义的二元对立中他们彻底倒向了利益一方。因此,二人把正义当做一种负担,因为正义会阻碍他们的利益获取。同时他们否定自然中有所谓的正义,肯定一种弱肉强食并顺从本性的更高意义上的自然律。这样的观点对城邦固有的政制发起了很大挑战,而柏拉图笔下的苏格拉底就试图回应这一挑战,苏格拉底和智者们一样倡导一种非城邦的自然状态(或可以称之为自然律),但是他对自然的理解却与智者们截然不同。

### 2.4.1 三种不同的善

第一种善,人们只为它本身,不为它的结果,如欢乐和无害的娱乐。

第二种善,人们爱它本身,又为它的后果,如明白事理、视力好、身体健康。

第三种善,人们不为它本身,而是为随之而来的利益,如体育锻炼、赚钱术。

Socrates 认为正义属于第二种善,而 Glaucon 说一般人认为正义是第三种善,是一件 苦差事,人们拼着命去干,图的是它的名和利。

### 2.4.2 正义之干灵魂

Glaucon 提出两个深刻的问题:第一,什么是正义,什么是不正义?第二,它们在灵魂里各产生什么样的力量?

### 2.4.3 正义起源于妥协

不是所有人在丛林社会中都能多得利、少受害, 所以他们订立契约, 把守法践约叫合法的、正义的。所以正义的本质是折中, 是弱者施加给强者的约束。它之所以被接受和赞成, 是因为大多数人没有力量去干不正义。

# 2.4.4 践行正义并非出于自愿(Gyges / 古格斯的戒指)

只要有机会人人都想得不正义的利。古格斯戒指的传说证明,人做正义的事只是勉强的,而只要有能力干坏事,他就总会去干。如果谁有了权而不为非作歹,还会被认为是一个傻瓜。

- · 实验设置:一个人是在完全没有城邦习俗和法律束缚的情况下会做些什么 实验结论:当没有所谓的共同体束缚之后,人还是会放任自己不正义的本性,随意 的去做坏事
- · 格劳孔的观点 1: 人的本性是动物性的,整个自然没有所谓自然的正义存在格劳孔的观点 2: 正义的名声使人收益,而不是"正义"本身

### 2.4.5 不正义的人生活得更好

将两个极端的生活作一番对照:最不正义的人能把坏事干得滴水不漏,同时拥有最正义的名声,他既有财势又有朋党。而最正义的人,为了排除他为了正义的名声而行正义之事,我们给予他最不正义的名声。前者由于有正义的名声,在社会中左右逢源,助友损敌,在祀奉诸神上排场体面。后者受尽苦难和恶名折磨,临终方悔。

——经 Glaucon 重述后,我们意识到自己处在习俗的社会。在这里,自然的强者无法通过强迫他人来获得自己的利益。但由于人的灵魂和表面是分离的,不正义者可以通过拥有正义的名声来获得自己的好处。此时,拥有正义和拥有正义的名声没有区别。因此,Glaucon 和 Adeimantus 要求 Socrates 从正义本身对灵魂的作用来捍卫正义,而不是去赞扬它的名声。

## 2.4.6 观点: 正义的分野

Glaucon 对 Thrasymachus 的理论进行了重述(358E),区分了丛林法则下的正义和社会习俗下的正义。即最开始的时候,人们做不正义的事得利,同时也遭受别人所做的不正义而受损。在尝过不正义的甜头也尝过遭受不正义的痛苦后,那些弱者联合起来,订立法律,约束不正义的行为,以减少自己遭受的不正义。

Glaucon 重新构建了 Thrasymachus 对正义的两个定义,并把它们分别安置在了自然生活中和习俗生活中:

## · 强者的利益

Glaucon 所述的自然的强者和 Thrasymachus 对强者的定义是不同的,原因是 Thrasymachus 极力想将强者和统治者概念进行捆绑,从而获得他自己的利益(兜售统治术)。然而自然的强者是不需要用法律来强迫别人,或者用欺骗来剥削别人的,他只需要把你打晕你就老老实实替他干活了。这个时候,拳头就是正义,那些自然的弱者在强者面前只能服从他的利益。"任何一个真正有力量作恶的人绝不会愿意和别人定什么契约,答应既不害人也不受害。"

### · 他人的好

在弱者联合起来用契约和法律约束住了自然的强者后,正义由自然的视野进入到了习俗的社会。在这里,正义是一个减轻不正义的妥协,大家遵守法律只是害怕遭受不正义。虽然由丛林社会进入法治社会,但每个人所寻求的仍然是自己的好,所以有能力的人总是想尽办法干坏事。在 Glaucon 之后的讨论中会进一步揭示:对应于自然的强者的角色,就是完美的不正义者——拥有最正义的名声,但骨子里是不正义的。

## 2.5 Ademantus

人们称赞正义的名声,"貌似"远胜"真是"。

### 2.5.1 正义的名声更重要

有了正义的名声就可以身居高位、通婚世族、得到神的恩赐、获得种种好处。而一个正义的人,如果有不正义的名声,也得遭受惩罚。

### 2.5.2 不正义更有利

诗人称节制和正义固然美,但也艰苦;纵欲和不正义则愉快、容易。不正义更有利,因为人们总嫌贫爱富、趋炎附势。诸神给许多好人以不幸的遭遇和多灾多难的一生,而给许多坏人以种种的幸福。此外,诸神还能够被收买,罪孽能被祭祀所消除,所以不必担心不正义的后果。

# 2.5.3 捍卫正义本身而非名声

综上,只需要用正义来装装门面,而行不正义之事,就可以无论对人对神都左右逢源,无往不利。既然如此,又如何说服人们尊重正义?除非是生性刚直、嫉恶如仇,或者没有力量作恶的人才会反对作恶。因此,Ademantus 要求 Socrates 从正面捍卫正义,回答几个问题:正义和不正义本身是什么?它们本身的力量何在?它们在人的心灵上,当神所不知、人所不见的时候,起什么作用?要证明不正义是心灵本身最大的丑恶,正义是心灵的美德,而不是去称赞正义的名声或者报酬。

## 2.6 观点 1: 朴素的正义观

### 2.6.1 正义的自然来源

正义的感受首先来源力量和善之间的张力。

在政治共同体中,我们察觉到不正义,是因为发现人和人之间,力量和善之间有不相称的地方:有人拿了他不该拿的东西,而有人没有得到他应该得到的好处,你的我的之分遭到了破坏。察觉到这种不相称之后,我们感到义愤,感到遭受了不正义。

不正义的最初的困难就是,你自己的力量不够了却需要借助别人的力量来生活,为了你自己的好处。那我完全凭借自己的力量让自己过得好,却又不伤害别人的利益,可以吗?如果是这样,你根本不用进入共同体来生活。在共同体里,你是需要别人的力量的。但你得到别人的力量,是因为你也帮助了别人,而不是通过欺骗强迫剥削等不正义的力量得到的。

所以正义的问题一开始,就是有关自己的力量和自己的好处,别人的力量和别人的好处。人们需要在共同生活中去解决力量和善的问题。

### 2.6.2 苏格拉底与其他人关于正义是第几种善的争论:正义为了自己的善

除了苏格拉底认为属于第二种善,其他人都潜在地认为正义属于第三种善,纯粹为了它的后果。Cephalus 说正义是一种生活方式,既能满足欲望也能适度节制,不像他的祖父那样只顾着节俭而没有享受,也不像他父亲那样挥霍无度。节俭是现在付出努力而满足将来的欲望,它是辛苦的。第三种善的意涵就是,人是要工作的,工作是辛苦的,赚到了钱消费才是第一种善。Polemarchus 的正义也是这样,他帮助朋友,是为了日后朋友能帮助他,不然他应该去帮助所有人。但他选择帮助朋友,因为期待朋友之后能帮助他。Adeimantus 说大多数人认为的正义就是这个样子,是一种为了其后果的辛苦的工作:"节制和正义固然美,但是艰苦。"

在 Thrasymachus 这里,正义有一个很有意思的颠倒。Thrasymachus 说正义是强者的利益,为强者服务。因为强者知道什么对自己好,强者为自己的善服务。不正义者总能抓到自己的好处,而那些遵从法律做正义的事的人,其实是在为不正义的人的服务。就像 Polemachus 那些狡猾的朋友,总是欺骗 Polemachus 帮助他们而从来不回报。Thrasymachus 的叙述中,正义对强者是第一种善。但这并不是 Thrasymachus 自己的善,他故意模糊了羊的主人和牧羊人的区别。按照 Thrasymachus 自己的理解,牧羊人也是关心自己的善的,只不过觉得自己的善和主人是一样的。但实际上,

Thrasymachus 的善是掌握权力,获得财富。他故意通过混淆羊的主人的利益和牧羊人的利益,来追求自己的利益。

就连 Socrates 所说的好人,其实也是关心自己的善。Socrates 说一个城邦如果有好人,他一定不统治,因为统治并不给他带来善。但他来统治也有必然性,因为害怕惩罚。"最大的惩罚还是你不去管人,却让比你坏的人来管你了。"实际上还是自己的善,不是出于为了他人的利益来统治。

每个人都在考虑自己的善。虽然 Socrates 证明每种技艺都寻求其对象的善,但一个工匠除了是一个技艺拥有者以外,还是一个活生生的人。他在技艺之外都有追求自己的善。而正义在大家的心中其实是第三种善。如果能够不劳而获,直接得到它的好处,那该多好。正巧,意见提供了一种途径,那就是不真正拥有正义,只拥有正义的名声。众人的焦点也在于,既然可以绕过辛苦的工作,那拥有正义有什么意义呢?

# 2.7 观点 2: 捍卫正义

## 2.7.1 自然与习俗中的灵魂

在 Glaucon 的重述中,灵魂中是没有正义的位置的。

- · 丛林社会中只有两种人,强者和弱者。强者有力量施加不正义,而弱者没力量,就遭受不正义。他们的灵魂没有什么区别,都是想要得不正义的利,而不想受不正义的害,只是力量有强弱罢了。后来弱者联合起来用法律约束住了强者,于是由丛林社会进入了习俗的社会。正义是两者的妥协,强者不要拿那么多,弱者少遭受点不正义。
- · 在习俗的社会中,新的强者是完美的不正义者——有着比谁都更正义的名声,而灵魂却是不正义的。而新的弱者,并不是两个塑像中的另一个,他们也想多得,只不过不敢或力量不够。

所以,在 Glaucon 的看来,只有两类人,强者和弱者,他们的灵魂都是不正义的。在这里没有人想要做一个真正的正义者,因为没有意义。唯一的希望就是遇见不正义的时候少受点罪。所以那个正义者的塑像是非常的奇怪的,他的灵魂完全不想多得。

## 2.7.2 寻找正义的灵魂

在《理想国》对话发生的时间,是希腊社会发生重大转折的前夜。这个时刻之后,雅典输掉了与斯巴达的战争,政治和道德崩塌,对话中的人物死伤逃匿。但在当时,情况并不是那么的糟,几乎所有人都在相当好的道德和教育下成长,只不过长大后发现所受过的教育多半靠不住。从小长辈告诉他们许多做好人的方式,好人才有好报,做好人就有金钱和美女,还有很多别的好处。但在全部教育的背后,其支撑的逻辑和Thrasymachus 的没有区别,都是正义一定带来某个人的利益。而且只要你能够做到在不正义表面加上正义的伪装,只要看上去足够正义,就能得到正义的这些好处。

那做一个真正正义的人有什么道理呢?为什么灵魂不想多得呢?唯一能阻止我们的可能就是有人能看透我们的灵魂。但我们是在地球而不是在三体人的世界,在这里意见能够遮蔽我的真实。那么只有一条路,就像 Ademantus 所说:"除非那种生性刚正、嫉恶如仇,或者困学而知的人,才懂得为什么要存善去恶。"(366D)全部《理想国》的意义就在于找到这第三种人,他的灵魂完全的不想多得。那他究竟是什么样的天性,又得到了什么样的知识,能够让他去选择正义?这需要在建城和三次浪潮之后才能得到彻底的回答。

### 3. 建立城邦

Socrates: 先读大字后读小字。先建城邦,找到城邦中的正义和不正义,然后再看灵魂。 What => How(正义是怎么来的?人类世界为什么要讨论正义)——因为人类社会要过一种群体的、政治的生活

群体生活涉及"权力",只有关于权力划分问题的时候才会谈及"正义"

城邦的起源:人的自然需要和人的不知足性;人的自然本性、分工与合作

3.0 猪的城邦:人的基本需要,无欲无争

每个人不能单靠自己达到自足,于是需要建立城邦。城邦的分工应让每个人干适合他的工作,并专精这一项。城邦为满足衣食住行和交易的基本需要,有农民、瓦匠、纺织工和商人等职业。城邦中的人生活平稳充实,免受贫困与战争。

3.1 发烧的城邦:人的非基本需要,尤其是不正当的非基本需要(奢侈欲);冲突和战争的出现

Glaucon 指出原城邦没有滋味,没有香料、艺术和奢侈品。于是 Socrates 向城邦中加入猎人、艺术家、诗人,还有更多的佣人和牧民。更奢侈的生活方式还带来对医生的需要。最终原有土地不够支持繁华城邦,城邦与邻居抢夺资源挑起战争。

### 3.2 正义的城邦

对城邦的统治者或护卫者进行教育,使得统治者不是追求私利,而是为捍卫城邦的共同利益 服务

3.2.1 护卫者

护卫者的自然禀赋和基础:身体 (sharp, speedy, strong), 灵魂 (spirited, philosophic)

3.2.2 教育

教育方式: 音乐教育 (灵魂中的理性或爱学习的, 对于美的自然热爱), 体育教育 (尚武和勇敢精神)

教育的目的:音乐教育和体育教育不可偏废,体育从属于音乐教育

- 3.2.3 "精英教育": 把最多最好的资源用在最棒的人身上
- 3.2.4 城邦的阶层: 【统治者 > 辅助者】(护卫者 / 统治阶层) > 手艺人 (artist / craftsman)
- 3.2.5 护卫者的职责
  - · 守护城邦的正义

Ademantus: 公有制的安排损害了护卫者的幸福。

Socrates: 城邦中每个阶层都有自己应该做的事,他们的幸福应该放在城邦整体中考量,就像画一个完美的人像必须给眼睛以黑色而不是其他的颜色。护卫者维护城邦秩序使其不致毁灭,各个阶级都得到属于他们的那一份幸福。

· 守护城邦的统一

贫和富不仅会损害手艺人的技艺,还会让国家分成两个敌对的部分,一为穷人的,一为富人的。所以护卫者要提防贫和富,保护城邦的统一。

· 守护城邦的教育

统治者应当注意教育和培养,本着一个原则:朋友之间不分彼此。不让体育和音乐翻新,违犯固有的秩序。让孩子们参与符合法律精神的正当游戏。其他的法律便会自然而然的被发现和遵循。

# 4. 城邦的正义与个人灵魂的正义

城邦三个阶层和德性(virtue / arete, 优秀 / 卓越)

统治者的德性:智慧 / 关于城邦的善或公共利益的知识

辅助者的德性: 勇敢 / 捍卫城邦的公共利益

手艺人的德性: 节制 / 服从城邦的法律和统治者的统治

——城邦的正义:城邦的三个基层各安其位

## 4.0 城邦中的正义

在城中寻找正义和不正义,两者区别何在?想得到幸福的人必须拥有其中哪种(不论人和神 是否知道)?善的城邦有智慧、勇敢、节制和正义,找到前三者,剩下的就是正义。

智慧: 城邦的智慧不在工匠, 而在人数最少的领导者。

**勇敢**:城邦的勇敢在于它的护卫者,取决于他们能不能保持对可怕事物的正确信念。

**节制**: 节制是一种好秩序或对欲望的控制。在人身上体现为灵魂中较好的部分统治着较坏的部分, 在城邦里体现为众多平民被少数精英统治。所以节制存在于城邦的每一个部分, 是一种和谐。

**正义**:正义这种品质,应该能够使节制、勇敢和智慧在城邦产生并维持下去。在使国家达到善这个目标上,"每个人在国家内做他自己分内的事"和其他三个品质相比同样重要,因此这就是正义。另一方面,统治者审理案件,无非是为了一个目的:每个人不拿别人的东西,也不让别人占有自己的东西。所以正义就是有自己的东西干自己的事情。

## 4.1 灵魂中的正义

城邦的正义不是最终的正义,需要在人身上也能成立才行。

## 4.1.1 个人灵魂的三个部分和德性

灵魂的两个部分:理性 + 非理性(义气 + 欲望) => 智慧 + 勇敢 + 节制 ——个人灵魂的正义:灵魂的三个部分各安其位,构成一个和谐的整体

## 4.1.2 灵魂中的不正义

不正义就是灵魂的三个部分争斗不和、相互干涉、一个部分起而反对整个灵魂。

## 4.1.3 五种政体与灵魂

美德是一种,邪恶却有无数,其中有四种值得注意。每一种灵魂对应一种政体。最好的灵魂对应王政或贵族政治。(Socrates 被 Adeimantus 打断)

# 5. 三次浪潮

#### 5.1 男女平等

妇女能够干和男人一样的活,所以应该施以同样的音乐和体操教育,还应有军事训练,让女人和男人在操场一同裸体操练。虽然男女禀赋不同,但护卫者的职业与男女禀赋无关,男女都有适宜者。既然护卫者是最好的公民,女人中适宜做护卫者的人就是最好的女人,应挑选她们成为护卫者。女护卫者既以美德为衣服,就应和男护卫者一起裸体操练,这样的国家才是最善的。因此男女平等可行且有益。

——苏格拉底认为男女在自然/天性上完全平等(只是身体上男性稍微强壮)

## 5.2 家庭和私有制的废除

血缘的亲疏远近不构成任何利益分配的标准, 德性是唯一的标准 城邦集体抚养和教育孩子; 取消私人小家庭, 整个城邦是一个大家庭

#### 5.2.1 共产共妻可行

在善的城邦不能放任毫无秩序的结合,而应如同培育优秀猎狗、马一样,挑选最优秀的 予以繁育。因此城邦统治者制定一系列法律,保证男女护卫者抽签配种(然而暗地里优 秀者多繁育),所生孩子不让亲生父母区分,视为护卫者共同的。

### 5.2.2 共产共妻有益

国家的团结是最善的,而共产共妻的实行能让护卫者苦乐与共,团结一致。护卫者一切共有,就不会有"我的"和"我们的"之分,就不会有纠纷和诉讼。另一方面,护卫者由国家供养,没有日常琐事的纷扰,活着受公民敬重,死后哀荣备至,自身也得到了幸福。

### 5.2.3 战争中的护卫者

予儿童以军事教育;在战场上严明纪律;奖励勇者,惩罚怯者;对同是希腊人的城邦采用怀柔政策······

# 6. 哲学家王(正义的城邦如此实现)

哲学家王——智慧与权力的巧合(power && wisdom)

### 6.1 什么是哲学家

哲学家: 爱智慧者 (lover of wisdom), 爱真理者, 爱实在者; 不在乎具体的黄金, 只在乎黄金的 idea 和知识

非哲学家的: 爱意见者 (lover of opinion/doxa), 爱名声者, 爱虚假者, 爱虚幻和可朽的东西 (金钱和权力等)

哲学家是智慧的爱好者。真正的爱智者是盯着真理的,而伪哲学家为意见(表象)所迷惑。意见是介于完全的有(知识)和完全的无(无知)之间的,意见与知识所关系的对象因此也不同。现实生活中所见的诸如许多美的东西、正义的人,因为并不纯粹,所以是意见所关系的对象。而知识所关系的对象则是美和正义本身。因此爱智者和爱意见者完全不同,只有前者专心于存在本身。

## 6.1.1 哲学家的品质

最优秀的护卫者应当最能守卫城邦的法律和习惯,而哲学家能够比别人都看得清存在本身。此外,哲学家天性爱永恒的真理,因此具有四种美德:哲学家求真忌假,因此接近智慧。哲学家的欲望都引导到了追求真理上,因此他节制。哲学家不受事物生成和毁灭过程的影响,因此不把死亡看作可怕的事情,所以勇敢。哲学家接近真理,只有性格和谐、有分寸的人才能到达,因此他具有正义。所以哲学家适合当城邦的领袖。

## 6.1.2 (现实社会中) 哲学家不能为王的原因

- 1) 城邦不用哲学家
- 2) 伪哲学家(智者) 对于哲学的败坏
- 3) 真正的哲学家成长的困难

**哲学家王**:要实现哲学主宰的城邦宏愿,需要:第一,城邦革新哲学研究,在人成熟后终身从事哲学,而不是作为业余;第二,在某种必然性迫使下,未腐败的哲学家登上权位。之后,哲学家会专心将绝对的正义、美、节制等,放入城邦中,从而使城邦免于腐败。

# 6.2 哲学家的教育

### 6.2.1 真正的哲学家

——知道 what is good(关于至善的理念 / the idea of the Good) 理念(idea/eidos)是个别事物的原型/本原/本质;理念是超时间的、永恒不变的,而个别事物是变化无常的;善是真理之光、万物之本(principle)

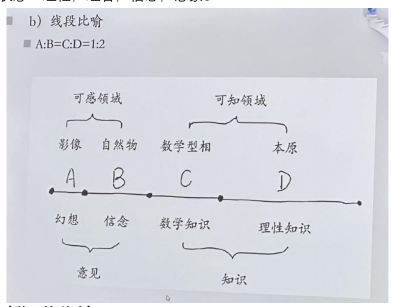
### 6.2.2 三个比喻

### a) 太阳喻(善的儿子)

太阳(善的理念),世界(可见),眼睛(灵魂)可见事物因受太阳照射而被眼睛所看见,可知事物因受善的照耀而被灵魂所看见。善一方面给予知识的对象以真理,另一方面知识的主体以认识的能力,不同于真理和知识。太阳使得可见事物得以产生、成长和得到营养,但太阳自身并不是产生。同样,善给予知识的对象以可知性,并给予它们存在和实在,但善本身不是实在。

## 6.2.3 线段喻(事物的划分)

将一条线段分为两段,然后将每一段以同样的比例再分为两段。第一次分的两个部分,一部分代表可见世界,一部分代表可知世界。第二次分的两个部分按不清晰和清晰排列。可见世界中最不清晰的就是影子,清晰的是一切自然物。可知世界中的第一部分却是以可见世界的第二部分为影像,如数学中的正方形以现实中可见的正方形为影像。而可知世界的第二部分,则是逻各斯本身凭着辩证的力量达到的知识。这四个部分对应四种灵魂状态:理性、理智、信念、想象。



## 6.2.4 洞穴喻(觉醒的道路)

被困在洞穴中的人,因为被固定着身体,只能看到洞穴墙壁上的阴影,所以它们会认为阴影就是真物本身。如果其中一人被解除了桎梏,被迫站起来,看到那些制造阴影的实物,会觉得陌生且不真实。接着他又被硬拉走上崎岖的坡道,出了洞穴,来到阳光下。经历最初的不适后,他逐渐能分辨阴影、实物和太阳本身,并能明白太阳是他过去能看见所有事物的原因。他就不再会去关注影子的世界,去热心分辨阴影、当囚徒的领袖。然而当他被迫又回到囚徒中去时,因为眼睛的不适应,所以比不过其他囚徒分辨影子的能力,就得到个眼睛坏了的名声。整个的比喻也可用在灵魂从可见世界向可知世界上升的过程。这个比喻还揭示出,灵魂获取知识不是通过灌输,而是通过转向——每个人的灵魂都有学习的能力,但如果不改变方向离开黑暗,再敏锐的视力,也只能服务于恶,例如机灵的坏人。然而一旦灵魂释去了重负,得以转向光明,它就会以同样的敏锐看向真理。

## 6.3 哲学家的使命

灵魂离开无知的黑暗进入比较光明的世界后,就不再想回到黑暗中去。

Socrates: 我们的立法不为城邦任何一个阶级的特殊幸福。城邦的哲学家是被培养起来的,他们欠城邦的恩情,所以有义务下到洞穴,分担管理国家的辛劳。这是向正义者提出的正义的要求,是义不容辞的。

完成训练后,需要让研习者下到洞穴中,负责指挥战争和公共事务,看他是否能够在各种诱惑面前坚定不移,在困苦面前是否不畏缩。最后,当他们到五十岁时,接受最后的考验——去注视善本身。在剩下的岁月里,哲学家轮班下到洞穴,负担起繁冗的城邦事务,用善作原型,管理好国家、公民,直到培养出他们的继承人才能辞去职务。

### 7. 城邦的败坏

区分不同政体(regime / politeia / constitution,本质含义是不同阶层的构成)的标准:统治者的 德性

政体败坏的原因: 没有优秀的下一代哲学家、教育的败坏

### 7.0 五种政体及相应的人格

有多少种不同类型的政制,就有多少种不同类型的人的性格,就有多少种个人心灵。我们将依次考察**贪图荣誉的人、寡头分子、民主分子和僭主**,并将最不正义的人和最正义的人加以比较,弄清楚究竟哪一个快乐哪一个痛苦。最好的政体是**王者政体**。

### 7.1 荣誉政制

## • 荣誉政制的产生和其特点

统治者内部分化, 趋利派和趋善派妥协, 将财产私有化, 社会从贵族政制转变为荣誉政制。 统治者爱好荣誉但秘密追逐财富, 具有好胜和爱荣誉的特点。

### • 对应人格的产生和其特点

善人因不追求名利被鄙视,其子在社会影响下放纵欲望与激情,成为傲慢的爱荣誉之人。

### 7.2 寡头政制

# • 寡头政制的产生和其特点

富人挥霍攀比,善德失去尊重,权力集中于有财产者。寡头政制的问题包括:权力选拔不以能力为标准,社会分裂,失业问题严重。

## 对应人格的产生和其特点

爱荣誉者的后代目睹父辈失败后转向金钱崇拜,变得胆小勤俭,但通过恐吓压抑欲望,理性和激情沦为金钱的奴隶。

## 7.3 民主政制

## • 民主政制的产生和其特点

寡头统治者助长市民挥霍,贫民聚集后通过党争推翻统治建立民主制度。民主政制强调自由和平等,但允许不加辨别地选拔统治者,导致混乱。

## • 对应人格的产生和其特点

寡头式父亲教育子女控制欲望,但子女因沉迷享乐而放任非必要欲望,生活失去秩序和节制。

## 7.4 僭主政制

### • 僭主政制的产生和其特点

雄蜂分化城邦阶级,平民推举保护人对抗富人。保护人通过暴力攫取权力成为僭主,为巩固地位挑起战争,削弱城邦,奴役人民。僭主生活在仇恨和恐惧中。

### • 对应人格的产生和其特点

僭主式人物受非法欲望支配,生活放荡无度。挥霍财产后靠抢劫度日,甚至虐待父母,最终可能成为暴君,鱼肉百姓。

## 8. 正义的人最幸福

正义的人因为美德而幸福,而不正义的人由于灵魂的不和谐而痛苦。

## 8.1 第一个证明(僭主的灵魂)

僭主统治国家的类比: 僭主的国家和灵魂都充满奴役和混乱。

灵魂的不自由: 僭主式灵魂由最恶劣的部分支配, 理性被压制。

结果:僭主式人物最不幸福,生活充满恐惧和动荡;王者式人物因美德而幸福。

## 8.2 第二个证明(爱智者的判断)

心灵的三部分:理性(爱智)、激情(爱胜)、欲望(爱利)。

哲学家的优势:哲学家同时具备经验、知识和推理能力、而其他人只能凭意见行事。

结论:哲学家最有资格评判,哲学家的生活因追求智慧而最快乐。

### 8.3 第三个证明(充实的快乐)

快乐的本质: 快乐源于满足灵魂的充实, 知识、美德等属灵魂的真实充实。

层次对比: 世俗的快乐(饮食、交配等)仅属低级层次;智慧和美德带来最高级的快乐。

结论: 王者式人物的灵魂秩序最和谐, 追求真实的快乐; 僭主式人物最远离这种幸福, 过着最不快乐的生活。

## 9. 最后的论证

## 9.1 不正义对灵魂的伤害

### • 灵魂的塑像

将多头怪兽、狮子和人按比例装入人形外壳,比喻灵魂。宣称"不正义有利"即是放纵兽性; 而"正义有利"强调人性主宰兽性,使各部分和谐共处。法律旨在让兽性服从人性,不正义行 为则奴役灵魂最善部分,最终有害。

### • 理智人的抉择

手艺人因无法控制内心野兽而受鄙视; 王者政治下成为理智人追求内心正义和节制, 以善化人格为财富和名誉的判准。

# 9.2 拒绝诗人

- **模仿与真实**: 事物分三层: 理念(神创造)、实物(工匠制作)、影像(模仿)。模仿远离真实、仅表现外观。
- **模仿者的智慧**:模仿者不具备真实知识,且无法判断好坏,其作品脱离形状、曲调后黯然失 色。
- 模仿术与心灵: 模仿术迎合心灵低贱部分, 远离理性, 利用混乱强化非理性。
- 诗歌的危害

毁坏理性: 诗歌迎合无理性部分, 削弱理性克制力。

腐化心灵:演出引发情绪共鸣,潜移默化腐化人心。

拒绝诗歌:仅允许歌颂神明、弘扬美德的作品进入城邦、杜绝抒情诗和史诗。

### 9.3 最后的论证

- **灵魂不朽**: 灵魂的恶无法毁灭灵魂, 其不受内外恶的侵害, 因而不朽。
- 灵魂的真相: 灵魂整体追求爱智部分, 因其最接近永恒之善。
- 生前与身后报酬

生前报酬: 正义者受神爱, 得善终; 不正义者受嘲弄与处罚。

身后报酬:生前行为按十倍原则受善恶报应,灵魂轮回选择新生。

• **最后的忠言:** 灵魂不死, 应坚持追求正义与智慧, 获今生与死后善果, 得神爱。