# 未來哲学原理

費爾巴哈著



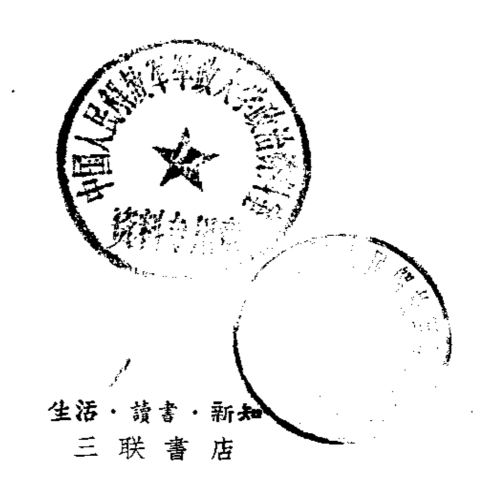
生活・讀書・新知三联書店出版

6.36



# 未來哲学原理

費爾巴哈著 洪 謙 譯



# Ludwig Feuerbach GRUNDSÄTZE DER PHILOSOPHIE DER ZUKUNFT

医角 W. Bolin 和 F. Jodl 掘的 Ludwig Feuerbachs Sämmtliche Werke 第二篇,斯圖加特的弗罗曼普店一九〇四 年版,在該獨的第二四五至三二〇頁。

# 未來哲学原理

(徳) 費尔巴哈著 洪 謝 譯

生活 • 讀者 • 新知三联書店出版 (北京东总布胡同10号) 北京市省刊出版業営業路可証出字第56号 北京新華印刷厂印刷 新華書店競行

开本850×1168公園 1/2・印張2 5/8・字数51.000 1955年10月第1版 1957年3月北京第3天印刷 印漆力,001⋅−30,000 定价(7)0.30元 統一番号2003・23

# 引 言

这些原理, 乃是我的"哲学改造綱要"一書的繼續和進一步論証, 这部書已被那肆無忌憚的德國出版檢查所禁止了。·

这些原理,就其最初草稿而言,是預備作為一部完備的書出版的。但是当我謄清这個草稿的時候,德國出版 檢查所的 幽靈侵襲了我——連我自己也不知道是怎樣一回事——而我 就忍心地將好些地方途抹了。餘下的為那輕率的檢查所能容許保留的这一部分,便縮小成為如下的一個簡短的篇幅。

我所以称这些原理為"未來哲学原理",是因為一般地說來,現在这种帶着狡猾的妄想和卑鄙的成見的時代,对於从那些簡單眞理中抽象出來的这些原理,是不能——正因為其簡單而不能——理解的,更談不到重視了。

未來哲学应有的任務,就是將哲学从"個死的精神"境界重新引導到有血有肉的,活生生的精神境界,使它从美滿的神學的處幻的精神樂園下降到多災多难的现实人間。為了達到这個目的,哲学不需要別的东西,只需要一种人的理智和人的語言。但是用一种純粹而真实的人的態度去思想,去說話,去行動,則是下一代的人才能做到的事。因此目前的問題,还不在於將人之所以為人陳述出來,而是在於將人从他所沉陷的泥坑中拯救出來。这些原理,也就是从这种艰苦的工作中所

## 獲得的結果。

这些原理的任務,就是从絕对哲学中,亦即从神学中將人的哲学的必要性,亦即人本学的必要性推究出來,以及通过神的哲学的批判而建立人的哲学的批判。因此要想对於这些原理加以評價,必須以对近代哲学的明確的認識為前提。

这些原理,是不会沒有後果的。

一八四三年六月九日於布魯克堡

近代哲学的任務,是將上帝現实化和人化,就是說,將神学轉變爲人本学,將神学溶解爲人本学。

这個上帝人化的宗教方式或实踐方式,就是新教。基督是人的上帝,或人性的上帝——基督才是新教的上帝。新教並不像舊教那樣關心什麼是上帝自身这個問題,它所關心的問題僅僅是对於人來說上帝是什麼;因此新教並不像舊教那樣,具有思辨的或冥想的趨向;新教不再是神学,它在实質上只是基督教義,亦即宗教的人本学。

三

但是新教之否定上帝自身或作為上帝的上帝——因為上帝自身才是原來的上帝——只是在实踐方面;在理論方面新教是承認上帝自身存在的。上帝自身是存在的;但是它並不是為一种人即富於宗教信仰的人而存在——它是一种彼岸的实体,这种实体只有在天國裏才能应為人的对象。但是在宗教的彼岸的事物,乃是在哲学的此岸的事物。不是宗教的对

象的东西, 就正是哲学的对象。

四

用理性或理論去論証和溶解那对宗教是彼岸的,不是成為宗教的对象的上帝,就是思辨哲学的任務。

#### 五

思辨哲学的本質不是別的东西,只是理性化了的,实在化了的, 現实化了的上帝的本質。思辨哲学是真实的, 徹底的, 理性的神学。

六

作為上帝的上帝,作為精神实体或抽象实体的上帝,亦即非人性的,非威性的,只能為理性或理智所接受和作為理智的对象的实体,不是别的东西,只是理性的本質自身。但是这個本質被普通神学或有神論憑着想像力設想成為一种与理性不同的独立实体了。因此就產生一种內在的,神聖的必然性,就是那与理性不同的实体終於与理性等同起來,因而上帝的本質必須作為理性的本質而認識,而实現化而顯現化。思辨哲学的重大的歷史意義,就是建立在这個必然性上面。

上帝的本質就是理性的或理智的本質,这一點是这樣証明的:上帝的特性或屬性——当然是就这些特性之為理性的或精神的特性而言——並不是感性或想像力的特性,而是理性的特性。

"上帝是無窮無尽的实体,是不受任何限制的实体"。但 是上帝的無限也就是理性的無限。例如我們說上帝是超出威 賞籲園的实体, 那廳理性也就是超出國覚籲園的 实体。如果 一個人除了威性的存在之外,不能想像有其他的存在,則这個 人只具有一個被感覚所限制的理性, 因此他也只具有 一個被 威覚所限制的上帝。理性將上帝作爲一 种 無 限 的 实体去思 想,那只是理性用它自己的無限性來思想上帝。凡是在理性 看來屬於上帝的东西, 对於理性來說也就是真正的理性实体, 也就是一种完全適合理性的,因而滿足理性的 实体。如果一 种实体对於某种事物 威到滿足,則这种事物就不是別的东西, 只是那种实体的对象。如果一個人对於一個詩人 處 到 滿 足, 則他自己就其有詩人的天性; 如果一個人对於一個哲 学 家威 到滿足, 則他自己就具有哲学家的天性。——個 人具有怎樣的 性質,則这种性質才能成爲滿足自己和別人的对象。"理性可 並不是停留於威性的有限事物上面的, 它只有在無限 实体以 內才感到滿足的。"因此我們只有在这個無限实体以內,才能 对於理性的本質有所闡明。

"上帝是必然的实体"。但是上帝这個必然性的基礎是在 於上帝是一個理性的,理智的实体。世界,物質何以存在,何 以如此存在,原因並不在世界自身之內;对於世界自身來說, 世界是否存在,是如此存在,或不如此存在,是完全一樣的。\*

<sup>\*</sup> 很顯明的,我在这裏,正如在其他談到並發揮歷史对象的那些段落中一樣, 並不是站在我個人的立場來說話,來論証的,而是站在各該对象的立場來 說話,來論証的,因此在这裏我是站在有神論的立場來說話,來論証。

因此世界必須假定一個其他的实体為其原因,而且必須假定一個理智的,自觉的,按照原因和目的活動的实体。因為如果从理智中除去这一個实体,那麼世界根源問題又重新產生了。因此最初的最高实体的必然性,是建立在一個前提上面,就是只有理智才是最初的,最高的,必然的,真正的实体。既然一般地說來,形而上学的定義,或者神的本体学的定義,必須还原到心理学的定義,甚至於还原到人本学的定義,才能有其真理性和实在性,那麼舊形而上学或者神的本体学中所提到的上帝的必然性,也必須將上帝規定為理智实体的心理学定義或人本学定義之下,才有意義,才有道理,才有真理性和实在性。必然的实体是一种必然可以思議的,完全可以肯定的,完全不可否定的,完全不可揭棄的实体;但是这只是一种自己思想的实体,所以在这個必然的实体中,理性只是证明和指出它自己的必然性和实在性。

"上帝是絕对的,普遍的——上帝不是这個和那個——上帝是不變的,永恆的,無時間性的实体"。但是,絕对性,永恆性,不變性和普遍性,按照形而上学的神学的判斷來說,本身也就是理性真理或理性規律的性質,因而也就是理性本身的性質;因為这些不變的,普遍的,絕对的,隨時隨地有效的理性填理,如果不是理性实体的表現,又是什麼呢?

"上帝是独立自存的实体,这個实体無需其他的实体而存在的,因而是依賴自己而存在的。"但是这個抽象的形而上學的定義,也只有作為理智实体的定義,才有意義,才有实在性,因此这個定義所表示的,只不过是:上帝是一個能思想的,有

理智的实体,或者反过來說:只有能思想的实体,才是上帝;因為只有處性的实体需要在它以外的其他事物才能存在。我需要有空氣才能呼吸,需要有水才能喝,需要有動植物的食料才能吃,但是我思想就不需要——最低限度不直接需要——任何东西。我不能想像一個沒有空氣而能呼吸的实体,一個沒有光線而能看的实体,但是我却能想像一個与外物隔離而能思想的实体。能呼吸的实体必須牽涉到在它以外的另一個实体,必須有其主要的对象,只有依賴这個对象像这樣存在,然而这個对象則是存在於它之外的。但是能思想的实体,則只牽涉到本身,它是自己的对象,它的本質在它自身之內,它是依賴自己存在的。

七

在有神論中是客体的,在思辨哲学中就是主体。那在有神論中只是被思想的,被想像的理性实体,在思辨哲学中就是 能思想的理性实体自身。

有神論者將上帝設想成為一個存在於理性之外和一般人類之外的,具有人格的实体,他是自己作為主体去思想作為客体的上帝。有神論者將上帝設想成為一种实体,这种实体从有神論者的观念說來,是一种精神的,非感性的实体,但是从其存在說來,亦即从真实性說來,則是一种感性的实体,因為一种客观的,在思維或观念以外的存在,它的基本特徵,就是威覚性。有神論者將上帝与自己分開,其意義正如將國性的事物与实体自己分開,認為是存在於自身之外的东西一樣。簡言

之:有神論是从威覚立場上去思想上帝的。思辨神学或思辨哲学則正好相反,它是从思想立場上出發去思想上帝的。因此对於它來說,在它自身与上帝的中間,並無一种感性实体的观念在作種,因為它可以毫無阻礙地將被思想的,客观的实体与能思想的,主观的实体,合一起來。

上帝从人的客体轉變成爲人的主体,轉變成爲人的能思 維的"自我",从已往的發展看來,大約是这樣產生的,就是上 帝是人的对象,而且僅僅是人的对象,並不是動物的对象。而 一個实体是什麼,只有从它的对象中去認識,一個实体必須牽 涉到的对象,不是别的东西,只是它自己的明顯的本質。草食 動物的对象是植物, 而由於这樣的对象, 这种動物的本質, 就 与其他肉食動物有所不同。又如眼的对象是光而 不是 声音, 不是氣味, 而眼的本質就在眼的对象中向我顯現出來。說某 一個人是否看得見,和說某一個人是否有眼睛,是同樣的意 思。因此我們在生活中也只是按照事物和实体的对象來称呼 事物和实体。"眼是光的器官"。誰耕种土地,誰就是農夫,誰 以打獵爲生、誰就是獵人、誰捕魚、誰就是漁夫、諸如此類。因 此如果上帝是——其实必然的並且主要的是——人的对象, 那麽在这個对象的本質中所表示出來的,只是人自己的本質。 你想想看,一個在某個行星上面的,或在某個彗星上面的,能 思想的实体,如果讀了基督教教義学中關於上帝本質的 幾段 教義、他从这幾段教義中將作出什麼結論呢? 他会認為 有一 個基督教教義的意義下的上帝存在壓? 不会的! 他从这段教 義中只能推出一個結論, 就是在地球上面也有能思想的 实体

存在;从地球上的人对上帝所下的定義中,只会發現地球上的 人自己的本質。例如: 从上帝是一种精神这個定 義 中, 他 就 只会發現地球上的人也有自己的精神的 証據 和表現。簡言 之: 他会从客体的本質和性質推到主体的本質和性質,这是完 全正確的:因爲对於这個客体而言,对象自身与人的对象之間 的區別, 就从而去掉了。这种區別只有在直接感 覚 的 時候才 發現的, 所以它不只是人的对象, 而且是在人以外的实体的对 象。光不只是对人存在,它也刺激動物,植物和無机物;光是 一种普遍的实体。因此爲了了解什麼是光,我們不只要观察 光給我們的印象和对我們的作用,而且还要观察光給那些与 我們不同的,其他的实体的印象和对於它們的作用。因此就 必然地,客观地楫立了对象与我們的对象之間的區別,即樹立 了实際上的对象与我們的思維和观念中的对象之間的區別。 但是上帝只是人類的对象。動物和星宿只 是 在 人 的 意 義之 下,讚美上帝。所以上帝本質的特點,就是他不是人以外的其 他实体的对象,上帝是一种人類特有的对象,是一种人類的秘 密。但是,如果上帝只是一种人類的对象,那麼上帝的本質对 我們表示什麼呢? 它所表示的,不是別的,只是人的本質。一 個实体以最高实体爲对象,那麼这個实体本身也就是 最高实 体。動物愈將入類作爲对象,它的地位,愈高,它便,愈加接近 人類。一种動物如果以人之爲人,以真正的人的本質爲对象, 那麼它就不再是動物,本身就是人了。只有同類的实体可互 爲对象,並且这樣彼此並不因而不同。上帝的本質与人的本 質的同一性,当然有神論者也是意識到这一點的。但是,因為

有神論者雖然將上帝的本質放到精神裏面,然而同時又將上帝設想成為一种存在於人之外的威性实体,所以在有神論看來,这种同一性只是感性的同一性,只是一种相似性或相近性。相近性所表達的意思与同一性是相同的,可是相近性同時与一個威性观念相結合,就是認為相近的实体是兩個独立的实体,亦即兩個威性的,彼此分別存在的实体。

#### Л

普通神学將人的立場当作上帝的立場,思辨神学則正好相反,是將上帝的立場当作人的立場,甚至於当作思想家的立場。

上帝对於普通神学來說,是客体,正如任何一种其他的駁性客体一樣;但是上帝对於普通神学又是主体,並且正如人的主体一樣;上帝創造出他以外的事物,他与自己有联系,同時又与他以外的其他实体有联系,他愛自己和思想自己,同時也愛其他实体和思想其他实体。簡言之:人是將自己的思想和熱情当作上帝的思想和熱情,將自己的本質和立場当作上帝的本質和立場。思辨神学却將这种情况倒轉过來。因此在普通神学中上帝是一种自相矛盾的东西,因為应当是一种非人的,絕人的实体。在思辨神学或思辨哲学中則正好相反,上帝是一种人的实体。在思辨神学或思辨哲学中則正好相反,上帝是一种人的实体。在思辨神学或思辨哲学中則正好相反,上帝是一种人的实体。在思辨神学或思辨哲学中则正好相反,上帝是一种人的实体。在思辨神学或思辨哲学中则正好相反,上帝是一种人的实体。在思辨神学或思辨哲学中则正好相反,上帝是一种人的实体。一至少是一种更大多盾的东西,上帝应当是一种人的实体——至少是一种理性的实体——然而事实上却是一种非人的,超人的亦即抽象的实体。超人的上帝在普通神学中,只是一种散教的

花言巧語,一种想像,一种幻想的玩藝;然而相反地,在思辨哲 学中,上帝則是眞理,則是页其嚴肅的实在。思辨哲学之所以 遇到激烈的矛盾,只是由於它將有神論中認爲只是一种幻想 的实体,一种渺茫的,不定的,遙遠的实体的那個上帝,当作一 种現实的,確定的实体,从而將一個遙遠的实体被那在暧昧的 想像中所玩弄的那种虚幻的魔法破壞了。於是有神論者就賞 怒起來, 因為照黑格爾看來, 選輯既然是对上帝的永恆的, 先 於万物的本質的陳述,然而在數量学說中,在關於外延和內包 的理論中,却能处理分數,乘方,比例等問題。他們非常震繁 地喊道,这個上帝怎樣能成爲我們的上帝呢?但是,如果这個 上帝不是脫離曖昧观念的迷惑到達確定思想的光明的那個上 帝,如果不是有神論所說的那個按照質量,數量,重量創造万 物並使万物條理化的那個上帝, 則他又是什麼? 如果上帝是 按照數量和質量來創造万物並使万物條理化,那麼數量和質 量在实现成爲上帝以外的事物以前,就已經包含在理智之內, 因而也包含在上帝本質之內了。因爲上帝的理智与上帝的本 質之間,是毫無區別的。如果这种情形到今天还沒有改變,那 **娅數学不是也屬於神学的玄秘之內了麼?但是一种实体在想** 像中和观念中的表現,当然是与在真理中和現实中的表現,完 **全不同的。同一的实体在那些只看表面只看現象的 人 看 來,** 竟成爲兩种完全不同的实体, 这是毫不足爲奇的。

ぇ

上帝的本質的主要特質或屬性,就是思辨哲学的主要特

上帝是純粹的精神,純粹的实体,純粹的活動,純粹的行動——沒有慾望,不受外來的規定,沒有感覚,沒有物質。思 辨哲学就是这個純粹精神,这個純粹活動現在化為思維活動, 就是絕对实体現实化成為絕对思維。

以前所有威性的,物質的事物的抽象,會是神学的必要條 件,如今这個抽象也是思辨哲学的必要條件; 只有一點不同, 就是神学抽象的对象雖然是通过抽象作用而來,但是同時仍 然被設想成爲一种感性实体,所以这种抽象本身仍然是一种 感性的抽象;至於思辨哲学的抽象,則是一种精神的,思想的 抽象,只有一种科学的或理論 的 意 義,而 無 任 何 实 踐 的意 義。笛卡見哲学从感覚世界的抽象,物質的抽象開始,这就是 近代思辨哲学的開始。但是笛卡見与萊布尼茲將这种抽象貝 看作一种主观條件,只看作一种認識非物質的 上帝 本質的主 观條件。他們將上帝的非物質性 設想成為一种不依靠抽 象,不依靠思維而存在的客观特性;他們是站在有潮論的立 場, 將非物質的实体只当作哲学的客体, 而不当作哲学的主 体,哲学的能動原則和哲学实在本質的自身。 当然 对 於笛卡 見和萊布尼茲來說,上帝也是哲学的原則,但是他們的上帝只 是一种有别於思維的客体,因而只是一种普遍概念中的原 則,观念中的原則,而不是事实上的原則。上帝只是物質、運 動和活動的最初的和普遍的原因,而特殊的運動和活動,一定

的实際物質的事物,則是可以離開上帝独立地加以观察和認 識的。笛卡見与萊布尼茲只是一般說來,是唯心論者,而在特 殊的方面則是唯物論者。只有上帝才是徹底的,完全的,真正 的唯心論者:因爲只有上帝才是毫不糢糊地思想一切事物的, 就是說,在萊布尼茲的意義之下,只有上帝是不用感覚和想像 力思想一切事物的。上帝是純粹的理智, 即 雛 開一切感性和 物質的理智;因此在上帝看來,物質的事物乃是純粹的理智实 体,純粹的思想;在上帝看來,物質是根本不存在的,因爲物質 只是建立在曖昧的即感性的观念上面。但是在萊布尼茲哲学 中,人已經具有一部分的唯心論,如果沒有一种非物質的能力, 从而沒有非物質的覌念,那麼怎樣可能設想一种非物質的实 体呢? 因為人除了滅覚和想像力以外,还有理智,而且理智是 一种非物質的,純粹的实体,因爲它是能够思想的。 只是人的 理智不像上帝的理智或上帝的实体那樣 純粹,那樣無边無際 的純粹。所以人,關於萊布尼茲这個人,只是一個部分的,一半 的唯心論渚。 只有上帝才是一個完全的唯心論者,只有 上 帝 才是"完善的哲学家",像鳥爾夫所称他的那樣;也就是說,上帝 是晚期思辨哲学的絕对唯心論完成了的, 貫徹到各個 細節 的 理念。那麼理智是什麼,一般上帝本質又是什麼呢? 一般上帝 本質不是別的,就是理智,就是那個脫離外來規定的人的本質, -这些外來的規定在一定的時間之內是对人的--种限制, 雖然 这种限制也可能是实在的, 也可能是想像的。 一個人如果 沒 有与感覚分離的理智,如果不認為感覚是一种限制,就不会將 一個無威覚的理智設想成爲最高的、真正的理智。可是、一件 事物的理念,如果不是它的本質,它的清除了它与其他事物簽 生联系的实際中所受到的限制和掩蓋的本質,那麼这個理念 又是什麼呢?因此在萊布尼茲看來,人的理智的限制,就在於 理智被唯物論束縛住了,也就是說:被曖昧的观念束縛住了;这 些曖昧的观念本身之所以產生,又是由於人与其他实体,与整 個世界發生了联系。但是这种联系並不屬於理智的本質,反 而与理智相矛盾,因為理智是自在的,亦即在理念中,非物質 的,亦即為自己存在的,独立的实体。而这個理念,这個不帶任 何唯物論色彩的理智,正是上帝的理智。但是在萊布尼茲看 來,只是理念的那個东西,在以後的哲学中則成了 異理和現 生。絕对唯心論不是別的东西,就是萊布尼茲有神論中那個 上帝理智的現实化,就是不帶一切事物的感覚性質的那個純 粹理智的有系統的發展。那個純粹理智使一切事物成為純粹 的理智实体,成為思想的事物;它是不為任何異於理智的东西 所治染的,它只管自己的事情,它自己就是一切实体的本質。

上帝是一個思想的实体;但是上帝所思想,所理解的也和 他的理智一樣,是与他的本質並無所區別的。因此当上帝思 想事物的時候,他只是思想他自身。因此上帝永遠与自身处 在不可分割的統一中。而这個思想者和被思想者的統一,就 是思辨思維的秘密。

例如在黑格爾的選輯學中,思維的对象与思維的实体是 並無所區別的,思維与自身处在不可分割的統一之中。思維 的对象只是思維的範疇,純粹呈現在思維之中,並不具有任何 思維以外的东西。但是邏輯的本質,也就是上帝的本質。上 帝是一個精神的,抽象的实体,但是他同時又是一切实体的实 体,这個实体包括了所有的实体,並且与上帝这個抽象实体是 統一的。可是那個与一种抽象的,精神实体同一的实体又是 什麼呢?这樣的实体自身也就是抽象实体——思維。事物存 在於上帝以外与存在於上帝以內是根本不同的。存在於上帝 以內的事物与实際事物的不同,正如作爲邏輯 对象的事物之 不同於作爲实際直观对象的事物不同一樣。然而上帝的思維 与形而上学的思維之間的區別,究竟在那裏呢?它們之間的 區別,只在於一种想像的區別,只在於虛構的思維与实際的思 維之間的區別。

上帝的知識或思維,是事物的原形,是先於事物的,是創造事物的,人的知識是事物的反映,是後於事物的。它們之間的區別不是別的,就是先天的或思辨的知識与後天的或經驗的知識之間的區別。

\_\_\_

有神論雖然將上帝設想成為一种思維的或精神的实体, 而同時却又將他設想成為一种感性的实体。因此有神論就將 直接感性的,物質的作用与思維和神的意志結合了起來。不 过这种作用与思維的本質和意志的本質是矛盾的,只不过是 自然力量的一种表現。这樣一种物質的作用,亦即 感性力量 的一种單純的表現,首先就是实際物質世界的創造或產物。 但是思辨神学,則正好相反,它將这個与思維本質相矛盾的感性活動轉變成為一种邏輯的或理論的活動,將对象的物質產物轉變成為概念的思辨產物。在有神論中,世界是上帝的一种時間上的產物,世界存在了幾千年,在有世界以前就有了上帝。在思辨哲学中則相反,世界或自然之後於上帝,只是从等級,从重要性來說的,現象要以本体為前提,自然要以邏輯為前提,这是从概念來說的,而不是从感性存在來說的,因而也不是从時間來說的。

有神論不只將思辨的知識移置到上帝中,而且將處性的, 經驗的知識移置到上帝中,而且最精明地完成了这個工作。既 然先於世界,先於事物的上帝的知識,是在思辨哲学的先驗知 識中得到实現, 那麽上帝的威性 知識也只有在近代經驗科学 中才得到它的实現,得到它的真理 性和現实性。最完善的知 證,亦即上帝的威性知識,不是別的,就是最高度的感性知識, 就是滲透到事物最細緻的部分和最精微的個別方面的知識。 托瑪斯·阿奎那說。"上帝之所以爲全知,正是因爲他知道最 微細的事物。"这种知識並不是馬馬虎虎地將人的头髮束成一 個把子, 而是一根根地來細數, 將每一根头髮 作 為头髮來認 識。这种上帝的知識,在神学中只是一种观念,一种幻想,但 是在用望遠鏡和顯微鏡 得來的自然科学知識中,則變成理性 的現实知識了。自然科学數过天上的星宿,魚和蝶腹內的卵, 昆蟲翅膀上的斑點,以辨別 这些物体的不同點。自然科学會 經用解剖方法証明柳樹蛾的幼蟲头上有二 百八 十八條肌肉, 身体上有一千六百四十七條肌肉,胃和臟腑上二千--百八十.

六條肌肉。难道我們还能作更多的要求要?因此在自然科学中我們得到一個生動的例子,可以用來說明下面这個真理,即:人对於上帝的观念,就是個別的人对於人類的观念;作為一切实在性或一切完滿性的總体的上帝,不是別的,就是為人們所分有的,在世界歷史过程中实現的那些人類特性的總体,这個總体是為了受限制的個人的方便而提綱挈領地概括出來的。自然科学的領域,从量的範圍來說,对於個人完全是一种無法全面認識的,莫測高深的領域。誰能够同時數天上的星宿,又數昆蟲身上的肌肉和神經呢?里歐柰特就因為解剖柳樹蟲而失去了視覚。誰能同時观察月球上高山和深谷之間的差別,又观察無數不螺和双殼螺之間的差別呢?但是個別的人所不知所不能的事,人們集合起來就会知道的,会作到的。因此那种同時認識一切個別事物的上帝的知識,是在全人類的知識中得到实現的。

上帝的無所不知性是这樣的,上帝的無所不在性 也是这樣的;这种無所不知性也是同樣在人中問得到实現的。当一個人感觉到月球上或天王星上所發生的事件的時候,另一個人就去現察金星或毛蟲的臟腑,或者去現察另外一個过去在無所不知和無所不在的上帝統治之下,為人眼 所观察不到的地方。是的,当人以歐洲為立足點去現察这個星宿時,人同時也以美洲為立足點去观察同一個星宿,一個人的力量絕不能做到的事,兩個人就做到了。可是上帝是同時在所有的地方存在的,並且是同時不分巨細地知道一切事物的。誠然是这樣的,不过並須注意,这种無所不知和無所不在,只存在於观

念之中,因此不能忽視前面已經多次地 提到 的想像的事物与 实際事物之間那個重要差別。在想像中当然对毛蟲身上的四 千零五十九條肌肉一視無遺,但是在实際上这些筋 肉 是 分別 存在的,只有一條一條順着次序地來看。因 此 受 到限制的人 可以在他的根像中,將人類知識範圍也設想成有限制的。然 而事实上即使他掌握这些知識, 亦永遠不能掌握 这 些 知識的 全部。我們可以舉出一門科学,舉歷史爲例,在思想中將世界 史分化爲各個國家的歷史,將各個國家的歷 史 分 化爲各個省 份的歷史, 將各個省份的歷史再分化爲城市編年史, 將城市編 年史再分化爲家族歷史,個人傳記。 一個個別 的 人 怎樣能喊 道:我已經掌握了人類歷史的全部知識呢?因 此 在我們想像 中,我們的一生,不管是过去还是未來,即使我們將未來儘量 延長,也还是非常短促的,所以我們在作这种想像的瞬間,就 感觉到不得不用一种不可思議的,無窮的死後生命來補充那 在我們面前消逝着的短促的一生。但是实際上 就是一天,甚 至於一小時,又是多麼的長久! 这种想像中的時間与 实際上 的時間的差別从哪裏來的呢?这是由於观念中的時間是空虛 的時間,所以沒有东西作為計算它的起點和終點的標準,而現 实的一生則是充实的時間,在这种時間之內,有各种各樣的困 难堆積而成的山岳, 屹立於現在和未來之間。

-**=** 

絕对的無假定性,这個思辨哲学的出發點,不是別的,就 是上帝实体的無假定性和無開端性,亦即上帝的絕对性。神 学分别别上帝的動的特性和静的特性。但是哲学則將靜的特 性轉變爲動的特性,將上帝的整個本質轉變爲活動性,轉變爲 人的活動性。这一點也可以說是本節的 对 象。哲 学 無 所 假 定——这只不过是混,哲学从一切直接威受的客体中,亦即从 与思維不同的客体中進行抽象, 简言之: 是从人們所能抽象的 一切中進行抽象,而且並不停止思想,而且將这种从一切对象 中進行抽象的活動当作自己的出發點。但是絕对的实体豈不 就是一种無所假定的,在它以外別無其他事物,也無其他事物 存在的必要的实体, 贵不是一种擺脫了一切客体, 擺脫了与它 不同而又与它不可分的威性事物,因 而只有通过这些事物的 抽象化才能成爲人的对象的实体嗎? 上帝所解脱的, 如果 你 想朝着上帝走,你就必須使自己也不爲它所束縛,当你想像上 帝的時候, 就 使自己真正地自由了。因此如果你將上帝設想 成一個不假定任何其他实体或客体,那麼你也就將自己設想 成不假定外在的客体,你加在上帝身上的特性,就是你的思維 的一种特性。在上帝是存在的,或被想像爲存在的,在人則只 是行爲。那麼声称"我確实存在,因爲我存在"的那個菲希德 的"自我",以及黑格爾的那個純粹無假定的思維,豈不就是舊 的神学和形而上学中轉化為具体的,積極的,能思維的人的实 体的那個上帝实体嗎?

#### <del>--</del> 四

就思辨哲学之為上帝的現实化來 說,思辨哲学是上帝的 肯定, 同時又是上帝的揚棄或否定,是有神論,同時又是無神 論:因爲上帝只有在被設想成爲一种不同於人和自然的独立 实体的時候,才是上帝,才是神学意義中的上帝。有一种有神論,既肯定上帝,同時又否定上帝,也可以倒轉过來說,旣否認上帝,而時又承認上帝,这就是汎神論。而真正的神学的有神論,却不是別的,就是想像的汎神論,汎神論也不是別的,就是实在的,真正的有神論。

有神論与汎神論不同之點,僅僅在於有神論將上帝 想像 或證想成爲一种有人格的实体。上帝的一切特性 —— 上帝必 須有其特性,否則他就空無所有,就不能成爲表象的对象---乃是现实世界的特性,或者是人的特性,或者是自然的特性,或 暑县自然和人共同的特性,亦即汎神論的特性,因爲不將上帝 与自然或人分開,就是汎神論。因此上帝之有別於世界,有別 於自然和人類的總体,只是按照他的人格或存在而言,而不是 按照他的特性和本質而言的。这就是說,上帝只是被人們設想 成爲另外一個实体,而实際上並不是另外一個实体。有神論是 現象和本質之間的矛盾,是想像和真实之間的矛盾,汎神論則 是这兩者的統一, 汎神論是有神論的赤裸裸的真实表現。有 神論的一切观念,如果予以正視,予以認眞看待,予以实現和發 揮的話,就必然要走向汎神論。汎神論是徹底的有神論。有神 論將上帝設想為原因,設想成為一种活生生的,有人格的原因, 設想成為世界的創造者,上帝是通过他的意志而將世界 創造 出來的。但是只有意志还是不够的,一旦有了意志,就必須也 有理智:人要做的事情,只是理智的事情。沒有理智就沒有对 象了。因此上帝所創造的事物,在被創造之前,是作為上帝理

智的对象,作爲理智实体而存在於上帝之內的。根據神学的說 法、上帝的理智乃是一切事物和实体的總体。如果这些事物不 基从"無"中產生出來,又是从哪裏產生出來的呢?不管你在你 的想像中將这個"無" 設想成為独立存在的,或者將它移置於 上帝之中, 都是一樣的。但是上帝之包括一切, 或就是一切, 只 是在理想的方式之下,在想像的方式之下。 但是这個 理想的 汎神論,現在必須引導向突在的汎神論或实際的汎神論,因爲 从上帝的理智到上帝的实体,从上帝的实体到上帝的实在,是 沒有多大距離的。上帝的理智怎樣能与他的实体分離,上帝的 实体怎樣能与他的实体或存在分離呢? 如果事物存在於上帝 的理智之內,那麼它怎樣能在上帝的实体以外,在在呢?如果 事物是上帝的理智的結果,那麼何以不是他的实体的結果呢? 如果在上帝以内,上帝的实体与上帝的实在是直接等同的,如 果上帝的存在是不能与上帝的概念分開的, 那 變在上帝对事 物的概念中, 事物的概念与实際的事物怎樣 能分開呢? 在上 帝之內又怎樣会產生那种僅僅構成有限的, 非上帝的 理智的 差別, 那种观念以内的事物与观念以外的事物之間的差別呢? 如果我們一旦不再有在上帝的理智之外的事物, 那 變立刻不 再有在上帝实体以外的事物了,最後我們也 就 不再有在上帝 存在以外的事物了——所有的事物都存在於上帝之中,而且 是事实上如此,不只在想像中如此,因爲如果在一种情形之下, 因爲事物是存在於观念之中——不管是上帝的观念或是人的 观念——亦即只是以理想的或想像的方式存在於 上帝之中, 那麽在这种情形之下,它們必然也就同時存在於观念之外,存

在於上帝之外。但是,如果我們一旦不再有存在於上帝以外的世界,那麼我們也就不再有存在於世界以外的上帝,不再有任何只屬理想的,想像的实体,而只有一個实在的实体。这樣,用一句話來說,我們便有了斯賓諾莎主義或汎神論。

有神論將上帝設想成爲一种純粹非物質的实体。但是將 上帝規定爲非物質的实体,就等於將物質規定爲一种 虛無 的 事物,一种非实体,因爲只有上帝才是实在的尺度,只有上帝 才是存在,才是真理,才是实質,只有適合上帝的,才是存在 的,凡是被上帝否定的,就不存在。从上帝推演出物質,並沒 有什麼別的意思, 只是說: 要通过物質的虛無來建立物質的 实有,因爲推演就是說出一個理由來,建立根據。上帝創造了 物質。但是是怎樣創造的,爲什麼創造的,拿什麼來創造的 呢?对於这一系列的問題,有神論者完全沒有答覆。在有神論 看來,物質是一种純粹不能解釋的存在,这就是說,物質乃是 神学的界限,神学的尽头,神学無論在生活上或在思想上,一 遇到物質,就破產了。如果我不否定神学, 那麼我怎樣能从神 学中推演出神学的終結,神学的否定呢? 如果你們 離 開 了理 智,那麼你們怎樣能够找到一种說明的根據,找到一條線索 呢?你們怎樣能够从物質的否定或世界的否定中——这就是 神学的本質——从"物質不存在"这個命題中,推演出物質的 肯定,推演出"物質是存在"这個命題,而拋開神学中的上帝不 管呢? 如果不是憑着純粹的虛構, 是憑着什麼呢? 如果將自身 上帝規定爲物質的实体,那麼物質的事物才能从上帝那裏推 演出來。只有这樣,上帝才能从一個僅屬想像的世界原因轉變

為实際的世界原因。誰不以做鞋為恥,誰也就不以作一個鞋匠為恥。 漢斯·薩克斯是鞋匠同時又是詩人。但是鞋是他的手的作品,而他的詩則是他的头腦的作品。 結果是怎樣的,原因也就怎樣的。但是物質並不是上帝,物質倒是不限的东西,非上帝的东西,倒是否定上帝的东西——無條件地崇拜和信从物質的人乃是無神論者。因此汎神論將無神論与有神論結合起來,这就是將上帝的否定与上帝結合起來,上帝是一個物質的实体,用斯賓諾莎的話來說,是一個廣袤的实体。

### 一五

汎神論是神学的無神論,是神学的唯物論,是神学的否定,但是它本身是站在神学的立場上的;因此它將物質,將上帝当作上帝的屬性或賓詞。可是誰將物質当作上帝的一种屬性,誰就是宣佈物質是一种神聖的实体。一般地說來,上帝的現实化,是以实際事物具有神性,亦即具有真理性和实在性為前提的,而实際事物,亦即物質存在物的神聖化——唯物論,經驗論,实在論,人文主義——神学的否定,則是近代的本質。因此,汎神論不是別的,就是提高為神性本質,提高為一种宗教原則的近代的本質。

經驗論或实在論,一般地說來,是包括所謂实際科学,尤 其是自然科学,它是否定神学的;但是並不是在理論上否定, 而是在实踐上否定,就是說,是通过事实來否定的,因為实在 論者將上帝的否定,或者至少將非上帝的事物,当作他的生活 的主要任務,当作他的活動的主要对象。但是,誰將精神和威

情僅僅集中於物質事物上,感性事物上,誰就是專实上否認了 超感觉的事物的实在性;因爲只有真正实際活動的对象,才 是实在的,至少对於人才是实在的。"我所不知道的东西,是 不能使我感動的"。說对於超感性的事物不能有所知,乃是一 种通詞。如果不想去知道上帝和神性的事物,那麼对於这些 事物就只有一無所知。 只要在上帝,縻鬼,天使等超 戚 性事。 物,还是一种实際信仰的对象的诗候,人們对於上帝, 魔鬼,天 使所知道的,是怎樣的多! 对於某种事物發生興趣的人,也就 有能力去知道那种事物。中世紀的神秘主義者与經院哲学家 們之所以对於自然科学那樣無能爲力,那樣笨拙,只是因爲他 們对於自然毫不發生興趣。凡心意所在的地方,就不会沒有 威覚,沒有官能。感情專注的事物,对於理智也不是一种秘 密。近代人之所以对於超感性世界及其秘密失去官能, 只是 因爲他失了对於这种世界的信仰和心意,只是因爲他的主要 麹向乃是一种反某督教的,反神学的趨向, 亦即人本学的, 字 宙論的, 实在論的, 唯物論的趨向。\* 因 此 斯賓諾莎一針見血 地提出了他的似乎具有矛盾的命题,上帝是一种廣袤的实体, 亦即物質的实体。他找到了真正的哲学的說法——至少在他 的時代是这樣——來表達近代的唯物論趨向。斯賓諾莎合法 化了这种趨向,核准了这种趨向,上帝自身就是唯物論者。斯 宵諾莎的哲学乃是宗教,他本人也具有宗教的性格。在他 的 哲学中,不像在無數其他的人的哲学中那樣,唯物論与一种反

在選本書裏,唯物論,經驗論,实在論,人文主義之間的區別,当然是無關 緊要的。

唯物論的,非物質的上帝观念相矛盾。在他的哲学中,唯物論 只是徹底地將那些反唯物論的,宗教的趨向和事務作為人類 的義務罷了;因為上帝不是別的,只是人的原型和本相,上帝 是怎樣的,人也就应当是这樣,而且願意是这樣,或者至少希 望將來成為这樣。但是只有在理論不否認实踐,实踐也不否 認理論的時候,才有與理,才有宗教,才有宗教的性格。斯領 諾莎是現代無神論者和唯物論者的摩西。

#### 一六

汎神論是理論神学的否定,經驗論是实踐神学的否 定——汎神論否定神学的原則,經驗論則否定神学的結論。

預神論將上帝当作一种現实的,实在的,物質的实体。經驗論連同理性論則將上帝当作一种不 现实的,渺茫的,虚幻的,消極的实体。經驗論並不否認上帝存在,只是否認上帝的一切積極特性,因為積極特性的內容只是一种有限的,經驗的內容,因此無限的东西不能成為人的对象。但是我愈 否認某一种实体的特性,我也就愈將这种实体安排在与我的联系之外,也就愈減少它对我發生的力量和影响,也就愈使我擺脫它的束縛。我所有的性質方面愈多,我与其他的人的接觸也就愈多,我的作用範圍和我的影响也就愈大。一個人的作為愈多,人們对他所知道的也就愈多。因此对於上帝某一种特性的某一否定,就是一种部分的無神論,就是一种無神論的界域。我排除了多少上帝的特性,我也就排除了多少上帝的存在。譬如說,如果同情,憐憫並不是上帝的特性,那麼我說只

有自己忍受一切痛苦——上帝並不是作為我的安慰者而在在 的。如果上帝是一切有限事物的否定,那麽有限事物就 徹底 是上帝的否定了。一位宗教徒推断道, 僅有上帝想到我的時 候,我才有根據和理由去思想上帝,我爲上帝而存在的 根據, 只是在於上帝為我而存在。因此对於經驗論神学的实体事实 上是不存在的,和就是證,並不是什麼遲实的东西。但是經驗 論並不將这個不存在放在对象方面, 而只是放在自己的方面, 放在自己的認識方面。經驗論並不否認上帝的那种殭死的, 漠然的存在,但是它否認上帝那种証明自己存在的存在—— 否認上帝的積極的,可以感覚的,予涉生活的存在。經驗論肯 定上帝, 但是否定一切与这個肯定有必然联系的 結 論。 經 驗 論駁斥神学,取消神学,但是並不是由於理論上的理由,而是 由於对於神学的对象的憎惡和嫌厭,也就是說,由於对於神学 的非現实性的一种曖昧的感情。經驗論者心裏想道: 神学是 毫無價值的,但是他接着想道,神学对於我是毫無價值的。 这 就是說, 他的判斷是---种主观的, 病態的判斷, 因為他 沒 有 將 神学的对象提交理性法庭的自由, 也沒有那种興趣。这是哲 学的責任。因此近代哲学的任務不是別的,只是將 經驗 論的 **族態的判斷,即認爲神学臺無價值可言的那個判斷,提髙爲一** 种理論的,客观的判斷——將那种对於神学的間接的,不自覚 的,消極的否定轉變成一种直接的,自覚的,積極的否定。由 此可見,想压制哲学上的無神論,而不同時压制經驗上的無神 論,是多變可笑的事情! 追究对於基督教的理論上的否定,而 同時听任那些充滿了近代的对於基督教的理論的否定存在,

是多麼可笑的事情! 以為清除了罪惡的意識亦即罪惡的象徵, 同時也就清除了罪惡的原因, 又是多麼可笑的事情! 是的,多麼可笑, 但是歷史上居然充滿了这類可笑的事情! 这類可笑的事情每逢緊急關头的時候, 就一再地出現, 这是不足為奇的; 对於过去的時代, 人們容忍一切, 承認已經發生的變化和革命有必然性, 但是要将这种必然性应用在当前事件上, 人們就揮手蹬足地拒絕了; 人們由於短見和苟安, 竟將"現在" 当作規律所不能管制的例外。

**----**-

將物質提高為一种神聖本質,同時也就是將理性提高為一种神性本質。有神論者由於威情的需要,由於無限幸福的追求而用想像力否定了上帝的物質性,汎神論者則由於理性的需要而肯定这种物質性。物質乃是理性的一個主要对象。如果沒有物質,那麼理性就不能刺激思維,就不給思維以材料,就沒有內容。如果不排除理性,就不能排除物質,如果不承認理性,就不能承認物質。唯物論者乃是理性論者。但是汎神論之肯定理性為神聖本質,只是間接地,——只是將上帝从一种在有神論中被当作人格性实体的想像实体轉變為一种理性对象,一种理性实体。唯心論才是直接地將理性神化。汎神論必然要走到唯心論。唯心論对於汎神論的關係,正如汎神論对於有神論的關係一樣。

客体是怎樣,主体也就是怎樣。按照笛卡兒的說法,有形事物的本質,作爲本体的物体,並不是感覚的对象,而是理智

的对象;但是正因爲如此, 感覚主体的本質, 按照管卡兒的說 法, 並不是感觉, 而是理智。只有作爲客体的实体, 才能成爲 实体的对象。按照柏拉圆的說法, 意見只是以不定的事 物 爲 对象, 正因如此, 所以意見本身乃是一种不定的, 可以改變的 認識, —— 只是意見。在音樂家看來: 音樂的本 質 是 最 离 的 本質, ——因此听觉是最高的官能, 音樂家等可失掉眼睛, 面 不願失掉耳朶。自然科学家則相反, 他寧可失掉耳朶, 而不 願失掉眼睛;因為他的客观对象乃是光。如果我將声音 神化 了,那麽我也說將耳朵神化了。因此,如果我像汎神論者那樣 說,上帝——称之爲絕对实体,絕对真理和絕对实在都是一 樣——只是对理性存在的,只是理性的对象,那麼我就是宣佈 上帝爲理性事物或理性实体,从而只是問接地說出理性的絕 对真理性和实在性。因此,理性必须回返到自身,必須將这個 顧倒的自我承認翻轉过來,必須將自己当作絕对眞理 表示 出 來。必須直接地,無須通过客体的媒介,作爲絕对真 理的 对 象。汎神論者所說的話,就是唯心論者所說的話,只是汎神論 是站在客观的或实在論的立場說話的,唯心論則是站在主观 的或唯心論的立場說話的: 汎神論者的唯心論是建立 在对象 之中,本体以外,上帝以外,是一無所有。事物,一切事物都只 是上帝的特性。唯心論者的汎神論則是建立在"自我"之中; "自我"以外,是一無所有,一切只有作為"自我"的对象而存 在。但是唯心論也是汎神論的眞理:因爲上帝或本体只是理 性的对象,"自我"的对象,思维实体的对象。如果我們根本不 信仰上帝,不去思想上帝, 那麽我就沒有上帝, 上帝只是通过

我而对我存在,通过理性而对理性存在;——因此所謂先驗, 所謂最初的实体,並不是被思想的实体,而是思想的实体,並 不是客体,而是主体。所以自然科学必然从"光"追溯到眼睛, 哲学必然从思维的对象上追溯到"我思想"。如果沒有眼睛,那 聚作爲照明的,發光的实体的光,作爲光学的对象的光究竟是 付麼呢? 什麼都不是。自然科学只能到此為止,但是哲学家 則繼續地追問:沒有意識的眼睛又是什麽。同樣也是什麼都 不是。我無意識地看,就等於我不看。看的意識才是看的实 在或实在的看。但是你何以相信事物存在於你之外呢?这是 因爲你看到, 听到, 觸到一切东西。因此这种东西只有作爲意 識的对象之後,才成爲一种实際的东西,一种实際的对象—— 因此意識是絕对的实在或絕对的实際,是全部存在的尺度。 一切存在的事物,只是作爲对意識存在而存在,只是作爲被意 識到的事物而存在;因爲只有意識才是存在。神学的本質,就 是怎樣实現於唯心論之中,上帝的本質,就是这樣实現於"自 我"之中,实现於意識之中。沒有上帝,任何事物就都不能存 在,就都不能被思想。这些話在唯心論的意義之下就是說。一 切只是作爲意識的对象而存在,不管这些事物是实在的还是 可能的; 存在的意思就是成爲对象, 所以要以意識爲前提。事 物,整個世界,乃是絕对实体,上帝的一种作品,一种產物;但 是这個絕对实体乃是一個"自我",一個有意識的,能思想的实 体; 因此正如笛卡見商明地站在有神論所說的. 世界 是一個 神聖理性的实体,是一种思想物,是一种上帝思想出來 的 东 西。但是这种思想物在有神論中,在神学中本身又只是一個 曖昧的观念。因此,如果我們將这個观念加以实現化,如果我 們將那在有神論中只爲理論的东西在实踐上 加以 發揮 和体 現,那麼我們便該指出,世界是自我的產物(菲希德)。或者 是——至少当它对我們呈現時,当我們直覌它時是如此—— 我們直視,我們理智的一個作品或產物(康德)。"自然是从一 般經驗的可能性的規律中引伸出來的"。"理智並非从自然中 取得它的規律(先驗的規律), 而是爲自然制定規律。" 在康德 的唯心論中,事物是受理智的支配,不是理智受事物的支配, 因此这种唯心論不是別的,就是上帝理智这 一神 学观念的 現实化,上帝的理智並不是事物所决定的,而它却是决定事物 的。因此將天上的唯心論、亦即想像的唯心論当作一种神聖 的真理而加以承認、却將地上的唯心論、亦即理性的唯心論当 作一种人的錯誤而加以斥責,是一件多麼愚蠢的事情! 上帝 只是唯心論最初的創始人,如果你們不要結論,那麼你們也就 不要原則了! 唯心論不是別的,就是理性的或理性化了的有 神論。不过康德的唯心論还是一种有限制的唯心論——站在 經驗論立場上的唯心論。在經驗論看來,根據以上的發揮來 說,上帝就只是一种存在於观念中和理論中——一般的,不好 的意義的理論下的实体,而不是一种事实上和实際上的实体; 上帝是一种自在之物,而不是一种經驗論的事物,因爲只有那 些經驗的,实際的事物,才是經驗論的事物。物質是經驗論思 維唯一材料,所以經驗論再沒有任何材料給上帝---上帝县 存在的,但是在我們看來却是一塊白板,一個容虛的实体,只 不过是一种思想而已。我們所想像所 思維 的那 個上帝——

就是我們的"自我",我們的理智,我們的本質;但是这個上 帝只是我們為了我們自己而顯現的現象,而不是上帝自身。 康德的唯心論还是一种受有神論束縛的唯心論。我們事实 上早已从一种事物, 一种学說, 一种观念 中 解 放 了出來, 但 是在头腦中我們还沒有得到这种解放;这种东西在我們的笑 質惠已經不是眞理了——也許从來就不是——但是它仍然是 一种理論上的眞理,就是說:是我們头腦的一重限制。因爲头 腦以事物爲最後基礎,头腦最後也要得到解放。理論上的自 由,才是最後的自由,至少对於許多事物來說,是如此的。有 許多的人在感情上,在信念上是共和派,但是在头腦中則仍然 不能越出对主政体一步。他們的共和派的威情一碰到理智所 造成的非难和障礙就喪失了。康德的有神論就有这樣的情 形。康德在道德学中实現了而且又否定了神学, 在意志 中实 现了而且又否定了上帝的本質。对於康德來說, 意志才是真 实的, 絕对的, 起於自身的实体。因此事实上康德是要求意志 具有上帝的屬性;因此康德的有神論只有理論限制的意義。 从有神論解放出來的康德,就是菲希德这個"思辨理性的救世 上。按照菲希德的說法,只有站在經驗的立場上面,才会有一 個不同於我們的, 存在於我們以外的上帝; 但是实際上站在唯 心論的立場來說,自在之物,上帝——因爲上帝是真正的自在 之物——只是"自在之我"。在"自我"之外是沒有上帝的:"我 們的宗教就是理性"。但是菲希德的唯心論只是抽象的 和形 式的有神論的否定和实現,只是一神論的否定和实現;並不是

宗教的,实質的,有內容的有神論的否定和实現,並不是三神論 的否定和实現。 黑格爾的絕对唯心論,才是三神論的实現。 換句話說, 菲希德实現了汎神論的上帝, 但是他所实现的只是 那個作為思維实体的上帝, 而不是那個作為廣袤的, 物質的实 体的上帝。 菲希德的唯心論是有神論的唯心論, 黑格爾的唯 心論是汎神論的唯心論。

#### 一八

近代哲学现实化了,並且揚聚了那個与處性、世界、人類 脫離並且不同的上帝实体,但是只是在思維中,在理性中進行 的,而且用的是一种与感性,世界,人類脫離並且不同的理性。 这就是說:近代哲学只是証明了理智的神性,只是將抽象的理 智認作上帝的实体,絕对的实体。笛卡兒对作為精神的自我 下定義說:"我的存在只是在於我思想"。这個定義就是近代 哲学对自我下的定義。康德和菲希德的唯心論中的意志,本 身就是一种純粹的理智实体。至於謝林——与菲希德相 反——拿來与理智結合起來的那种直視,則只是一种幻想,並 不是填理,所以是不值得注意的。

近代哲学是从神学出發的,它本身只不过是溶化和轉變為哲学的神学。因此抽象的和超越的上帝本質,只能以一种抽象的和超越的方式來实現和揚葉,要想將上帝轉變為理性,理性自身必須採取抽象的神聖实体的性質。笛卡兒說. 咸覚不能給我們任何真实的实在,任何本質,任何確定性,只有擺脫了咸覚的理智才能給我們以真理。理智与咸覚的这种分裂

是怎樣的呢? 只是从神学裏面來的。上帝不是咸性 的 实体, 而是威性的一切特性的否定,只有抽去威性的一切特性才能 被認識,然而他是上帝,就是說,他是最真实,最实在,最確实 的实体。那變真理是从哪裏來到感覚之內,來到那些天生的 無神論者的感覚之內的呢? 上帝这個实体的存在, 是不能離 開本質和概念的,因爲上帝只能被思想爲存在,不能被思想爲 別的。笛卡見將这個客观的实体轉變爲一种主观的 实体,將 本体論的証明轉變爲一种心理学的証明,將"上帝是可能思想 的,所以上帝是存在的"棘變為"我思想,所以我存在"。既然 在上帝之中,存在与被思想是不能分開的,那麼在我之內—— 我乃是精神,精神是我的本質——存在也就不能与思想分别。 这种不可分雕性和在上帝之中一樣,在我之內,也構成 **了**本 質。一种实体,如果只是作爲思想的对象,作爲抽去一切感性 的对象而存在——不管它是自在的,还是对我存在的,都是一 樣,——那麼,它也就必然只能在一個只是作為思維实体而存 在,只以抽象思維為本質的实体中的实現和主体化。

# 一九

近代哲学的完成是黑格爾哲学。因此新哲学的歷史必然 性及其存在理由,主要是与对黑格爾的批判有联系的。

### **二**○

於新哲学的歷史出發點來說: 它以前哲学所負的任務和 所处的地位, 正和以前的哲学对神学所負的任務和所处的地 位,是一樣的。新哲学是黑格爾哲学的实現,一般說來,也是 以前的哲学的实現。但是这個实現同時也是以前的哲学的否 定,並且是一种無矛盾的否定。

近代哲学是矛盾的,尤其是汎神論是矛盾的,因為汎神論 是站在神学立場上对神学的否定,也就是說:汎神論是神学的 否定,然而本身又是神学:这個矛盾特別成為 黑格爾哲学的 特徵。

在近代哲学看來,特別是在黑格爾哲学看來,只有非物質的实体,只有那個作為純粹理智对象,作為純粹理智实体的实体,才是真正的,絕对的实体——上帝。連斯賓諾莎当作神聖本体的屬性看待的那個物質,也是一种形而上学的事物,一种純粹的实体,因為物質賴以異於理智和思維活動的主要特性,即賴以成為一种能感受的实体的那种特性,已經从物質之中除去了。但是黑格爾与以前的哲学家有一點不同,就是他用另一种方法來規定物質的感性的实体对非物質实体的關係。以前的哲学家和神学家們,是將真实的,神聖的实体思想成為一种从自然中,从感性或物質中解脫出來的实体。他們只是在自己身上用工夫,作抽象的工作,作擺脫感性事物的工作,以求蓬到那些本來不受感性事物束縛的东西。他們認為上帝的幸福,就在这個"解脫"之內,人的道德也在这個"自求解脫"之內。黑格爾則相反,他將这個主观的活動当作上帝的自我活動。上帝必須親自担当起这個工作,必須像異教的英雄那

樣, 過藉德性來爭取他的德性。因此只有"絕对的"那 种 擺 脫 物質的自由,才能成為現实和真理,別的自由只不过是假設, 只不过是想像而已。但是,要想將擺脫物質的那种自我 解放 放在上帝之中,就只有同時將物質也放在上帝之中。可是怎 樣才能放在上帝之中呢?只好讓上帝自己去放吧。但是上帝 之中只有上帝。那就只好讓上帝將自己当成物質,当成 非上 帝,当成上帝的反面。这樣物質就不是一种"自我",与精神对 立的,以一种不可理解的方式,事先存在的方式了,物質乃是 精神的"自我外化"。於是物質本身就得到了精神和理智;物 質說被容納進絕對本質之中,作爲絕对本質的一個存在環節, 構成環節和發展環節了。可是,一旦这個由精神的"自我外 化"申c成的实体,亦即刻去了物質,剝去了感性的实体,被宜 佈爲完備的实体,官佈爲具有真实形態和形式的实体時,物質 又同時被当成一种虚幻的,不真实的实体了。 所以自然的,物。 質的, 感性的事物---不是一般道德意義之下的感性事物, 而 是形而上学意義之下的處性事物——在这裏还是被否定的事 物,正如神学中那個被遺傳下來的罪惡所毒害的自然同樣。 物質事物雖然被容納進理性,自我,精神之中;却是理性中的 非理性成分,"自我"中的"非我","自我"的否定,正如谢林哲学 所說,上帝中的自然,是上帝中的非上帝,是在上帝之内,而又 在上帝之外;又如笛卡兒所說: 肉体雖然与"自我", 与精神結 合在一起, 却究竟在"自我"之外, 不屬於"自我", 不屬於"自 我"的本質,因此肉体与"自我"結合不結合,是無關緊要的。 物質与那個被哲学假定為真正 实体 的 实体, 永遠是互相矛

## 盾的。

將物質放在上帝之中,就是將物質当作上帝看待;將物質 当作上帝看待,也就等於說,沒有上帝,因此就等於取消神学, 承認唯物論的真理。但是同時还是假定了神学本質的真理, 無神論对这個神学的否定,因此又被否定了;就是說,神学 追 过哲学又被建立起來了。上帝只有克服了物質,克服了,否定 了上帝的否定,才能成為上帝。按照黑格爾來說,否定的否定 才是真正的肯定。因此我們最後又回到了我們出發的那個地 點,走到基督教神学的懷抱中來了。因此在黑格爾哲学的最 高原理中,已經有了他的宗教哲学的原理和結論,就是說:哲 学並未揚棄神学的敎條,而只是从理性論的否定中重新建立 起神学的教候。黑格爾辯証法的秘密,最後只歸結到一點,就 县, 他用哲学否定了神学, 然後又用神学否定了哲学。 開始与 終結都是神学; 哲学站在中間, 是作為第一個肯定的否定, 而 神学則是否定的否定。開始是一切都被推翻了,但是後來一 切叉被安置在舊的位置上,如同笛卡見哲学中那樣。黑格爾 哲学是一個最後的鉅大的企圖,想通过哲学將已經过去了的, 沒落了的基督教重新地建立起來,而且还想用近代哲学一般 所应用的方法,使基督教的否定与基督教本身同一起來。那 個享有盛譽的,精神与物質的思辨的同一性,無限和有限的思 辨的同一性,人和上帝的思辨的同一性,只不过是那個近代的 不幸的矛盾,即信仰与不信仰的闻一性,神学与哲学的同一 性,宗教与無神論的同一性,基督教和異教的同一性,達到了 它的最高峯,達到了形而上学的最高峯。这個矛盾在黑格爾 哲学中之所以使人迷惑,只是由於它將上帝的否定,將無神論 当成一种上帝的客观特性,將上帝規定為一個过程,而將無神 論規定為这個过程中的一個環節。但是从不信仰中重新建立 起來的那個信仰,並不是一個真正的信仰,因為这始終是一种 帶着信仰的对立性的信仰;同樣情形,一個从上帝的否定中重 新建立起來的上帝,也不是一個真正的上帝,而只是一個自相 矛盾的上帝了。

既然上帝的本質不是別的,只是擺脫了自然限制的人的本質,那麼絕对唯心論的本質也就不是別的,只是擺脫了主鬼性的理性限制,擺脫了一般處性或对象性的主艰唯心論的本質。由此可見,黑格爾哲学是直接从康德和菲希德的唯心論中引伸出來的。

的。由此可見,理智的本質是不受感性的限制的,否則它就不 会將國性事物看成現象,而要看成是十足的真理了。凡是不 能滿足我的东西, 也就不能局限着我, 限制着我。 可是理智本 質究竟不应当看成理智的实際客体。康德哲学乃是主体和客 体的矛盾,本質和現象的矛盾,思維和存在的矛盾。在康德哲 学中,本質屬於理智,而存在則屬於感覚。沒有本質的存在是 單純的現象——这就是感性的事物——沒有存在的本質,是 單純的思想——这就是理智本質,本体,理智本質是被思想 的,但是並不存在——至少对於我們是不存在的——並無客 观性。理智本質是自在之物,是真实的事物,然而理智本質並 不是真实的事物, 因之也不是理智的事物, 即不是可以爲理智 所能規定,所能認識的事物。但是將"眞理性"从"現实性"分離 開來, 将"現实性"从"真理性"分離開來, 是一件多變矛盾的事 情!如果我們揚棄了这個矛盾,那麼我們就有了"同一哲学", 在这個哲学中, 理智对象, 被思想的事物, 既是真实的, 又是实 在的;在这种哲学之中,理智对象的本質和特性,是符合理智 或主体的本質和特性的,因此在这种哲学中,主体不再爲一种 存在於它之外,与它的本質相矛盾的物質所限制,所决定。但 是一個沒有任何事物在自身之外,因而本身並不包含任何限 制的主体,也就不再是"有限"的主体,不再是与一种客体相对 立的"自我", 而是神学上或日常生活上称之爲上帝的那 种 絕 对本質了。这种絕对本質,与主观唯心論的主体或"自我"是 相同的——只是沒有任何限制;因此这個"自我"就不再 成 其 爲"自我",不再成其爲主观本質,因而也就不再叫做"自我"了。

斯賓諾莎哲学是神学的唯物論,黑格爾哲学則正好相反, 是神学的唯心論。黑格爾哲学將自我的本質放在"自我"之外,从"自我"中劃分出來,將它作為本体,作為上帝而对象化。 但是又像斯賓諾莎对待物質那樣,將自我当作神性本体的一 個屬性或形式,从而宣佈——間接地和颠倒地宣佈——"自 我"具有神性,人对上帝的意識就是上帝的自我意識。这就是 說,本質屬於上帝,認識則屬於人。但是在黑格爾哲学中,上 帝的本質事实上不是別的,就是思維的本質,或从"自我",从 思維的人抽象出來的思維。因此黑格爾哲学是將思維,亦即 將那被思想作為無主体的,異於主体的主观本質,当成了神聖 的,絕对的本質。

"絕对"哲学的秘密,因此就是神学的秘密。神学从人的特性中剥去人的特性之所以成為人的特性的那种特性,从而 將人的特性当成了上帝的特性,絕对哲学也正是这樣作的。 "理性的思維是对每個人所要求的;為了將理性思想成為絕对 的,亦即為了達到我所要求的观點,就必須从思維中將它抽象 出來。一到作这种抽象工作的人限裏,理性就立刻不再是一個主观的东西,如同大多人所想像的那樣;甚至於理性也不再 会被人思想為一個客观的东西,因為一种客观的或被思想的 东西,只有与一种能思想的东西处在对立狀態之內,才成為可 能,可是在这裏理性是完全从那個能思想的东西裏抽象出來 了;因此理性通过那种抽象便變成了真正的自在之物,这個自 在之物正好落在主观与客观的"兩無拘束之點上。"这是謝林說的,黑格爾也正是这個意思。那种被剝去了自己的特性的思維——主观性的活動即存在於这個特性之中——就是黑格爾邏輯学的本質。邏輯学的第三部分,雖然明白地称為主观邏輯,但是那些作為選輯学对象的主观性的形式,仍然不应当是主观的。概念,判斷,推論,甚至於個別的推論形式和判斷形式,如蓋然概念和確定判斷,並不是我們的概念,推論,判斷;不是的!这些都是客观的,独立存在的,絕对的形式。絕对哲学就是这樣將人固有的本質和固有的活動外化了和異化了,这就產生出这個哲学加給我們精神的压迫和束縛。我們不应当將我們的东西想成是我們的,应当將它从它之所以為它的特性中抽象出來,这就等於說:应当將它想成為沒有道理的东西,应当在"絕对"的"無道理"中來了解它。"無道理"乃是神学的最高本質,普通神学是这樣,思辨神学也是这樣。

黑格爾貴備菲希德的哲學說。每一個人都認為自己有"自我",都反省自己,然而却沒有在自己身上找到"自我";这樣的 責備也適用於一般的思辨哲学。思辨哲学簡直是一种人們不能認識事物的意義之下來了解一切的。这种过錯的 根源,正是神学。神聖的,絕对的实体必須与有限的即現实的实体分別開來,但是我們除了能將現实事物規定之外,不管这些事物是自然的还是社会的——对於"絕对"是不能作任何規定的。那麼,这些規定是怎樣變成"絕对"的規定的呢?只有不在这些規定的实際意義之下來了解它們,而在另一种意義之下,亦即在一种完全相反的意義之下來了解它們。一切在有限事物

中的东西,也都在絕对中;但是在絕对中与在有限事物中的情 形完全不同, 在絕对中發生效用的規律与有限事 物 的 規律完 全兩樣:有限事物中的純粹荒謬,在絕对中則是理性和智慧。 从这裏便產生出思辨的無限制的任意妄爲,即使用一個事物 的名称,而不承認与这個名称相關联的概念。 思 辨 用 一种設 法來開脫它的任意妄爲,說它是从語言中选擇出 一些 名詞來 表示概念,而"一般意識"則將一些与这种概念很少共同之點 的感性观念与这些名詞联系起來,这樣,它便將責任推到語言 身上了。但是責任是在於思辨哲学本身 的 实 質, 原則。名詞 和事物之間的矛盾,观念和思辨概念之間的矛盾,不是别的, 就是上帝的特性和人的特性之間的舊的神学的 矛盾,这些特 性对於人來說: 是具有原有的实際意義的; 但是对於上帝來 說: 則僅能在一种象徵的類推的意義之下來了 解。当然哲学 不必注意那些由於一般習慣或誤用而与某些名詞相联系的覌 念,但是哲学必須將这些名称与事物的一定本性联系起來,因 爲名詞乃是事物的符号。

#### 二四

思維与存在同一,这個同一哲学的中心點,不是別的,只是一种上帝概念的必然結論和發揮,这种概念認為上帝的概念或本質中便包含了存在的实体。思辨哲学只是將神学認為只屬於上帝概念的郑种特性普遍化了,只是將这种特性当成為思維的特性,当成為一般概念的特性了。因此思維与存在同一,只是表示理性具有神性,只是表示思維或理性乃是絕对

的实体,乃是真理与实在的總体,只是表示並無理性对立物的存在,一切都是理性,如同在嚴格神学中一切都是上帝,一切真实和实在存在的都是上帝一樣。但是一种与思維沒有分別的存在,一种只作為理性或屬性的存在,只不过是一种被思想的抽象的存在,实際上並不是存在。因此思維与存在同一,只是表示思維与自身同一。这就是說:絕对的思維並不能脫離自身,並不能離開自身而成為存在。存在永遠是一個彼岸的东西。絕对哲学會經替我們將神学的彼岸的东西轉變為我們这一方面的东西,但是為此它也就替我們將現实世界这一方面的东西轉變為彼岸的东西了。

思辨哲学或絕对哲学的思維,認為存在与思維自身是有區別的,因為思維自身是有媒介的活動,它將存在看作直接的,無須媒介的东西。在思維看來——至少在我們这裏所謂思維看來——存在只不过是这樣的东西。思維与存在相对立,但是这种对立是在思維本身之內,因比思維直接毫無困难 地將思維与存在的对立揚棄了;因為在思維之中作為存在的对立物的存在,並不是別的东西,就是思維自身。如果存在不是別的东西,只是直接的东西,就是思維自身。如果存在不是別的东西,只是直接的东西,它之所以不同於思維,又只在於这個直接性上面,那麼,我們就不难指出:直接性这個存在的特性,也是思維所具有的。如果是單純的思想確定性構成了存在的本質,那麼存在怎樣会不同於思維呢?

# 二五

証明有物存在,並沒有別的意義,只不过是証明有一种不

只是被思想的事物存在。然而这個証明是不能从思維本身中 汲取出來的。如果存在必須附加在思維的客体上,那麼思維 本身也必須附加上一种与思維不同的事物。

康德在批判本体論的証明時选了一個例子來標明思維与存在的區別,認為意像中的一百元与实際上的一百元是有區別的。这個例子受到黑格爾的謎嘲,但是基本上是正確的。因為前一百元只在我的头腦中,而後一百元則在我的手中,前一百元只是对我存在,而後一百元則同時对其他的人存在一旦是可摸得着,看得見的。只有同時对我又对其他的人存在的,只有在其中我与其他的人一致的,才是真正存在的,这不僅僅是我的——这是普遍的。

在思維本身中,我与我自己同一,我是絕对的主人翁;在思維中,沒有任何事物与我相矛盾,我是法官,同時又是訴訟人,因為在思維中的对象与我对对象的思想之間沒有任何嚴重的差別。但是只要一涉及一個对象的存在,我就不能請教自己,就必須詢問有別於我的其他証人了。这個有別於我的,作為思維者的証人就是國党。存在这樣一种东西,不只有我個人參加,而且有其他的人,尤其是有对象參加的。存在就是作為主体,就是独立存在。我究竟是主体还是客体,是一個对我自己存在的实体,还是只是一個对其他实体存在的实体,即只是一种思想,这实在不是一回事情。如果我單純是一個表象的对象,而不再是我自己,就像一個死後的人一樣,那麼我就必須一切听人擺佈,即使別人將我描繪成一幅漫畫,我也不能提出抗議。可是,如果我还生存着,那我就能不讓他沒樣做。

就能讓他知道,並且向他指出,在他想像中的我与实際上的我之間,亦即在作為他的对象的我与作為主体的我之間,是存在着很大的差別的。在思維中我是絕对的主体,我将一切事物当作我这個思維者的对象或屬性,我是不容異己的。反之,在感官活動中,我則是放任不羈的,我容忍对象像我自己一樣,是主体,是实在的,自己活動的实体。只有感覚,只有直观,才給我以一种作為主体的东西。

#### 二六

一個只是思想,而且只是抽象地思想的实体,对於存在, 生存,实在,是沒有任何观念的。存在是思維的界限,作為存 在的存在並不是哲学的对象,至少不是抽象的,絕对哲学的对 象。思辨哲学用以下的方式間接地表明这一點:在思辨哲 学看來,存在就等於非存在,就等於無,但是無並不是思維的 对象。

作為思辨思維的对象的存在,是絕对直接的东西,亦即不定的东西,所以存在之中是沒有什麼可以區別,可以思想的。但是思辨思維本身却是全部实在的尺度,它只認為它自己可以進行活動的,可以作為思維材料的那种东西是实有的。因此在抽象思維看來,因為存在是思想的無有,亦即沒有任何思想一無思想的东西——所以存在是絕对的虛無。正因為如此,存在既然被思辨哲学拉進他的範圍而概念化了,所以存在也就只是一個純粹的幽靈,这种幽靈与实際的存在和人們所了解的存在,是絕对矛盾的。人們所了解的存在,就是合乎事

实和理性的存在,自為的存在,实在,存在,实際,客观性。这一切特性或名詞,只是从不同的观點上來表達同一的事物。 思維中的存在,沒有客观性,沒有现实性,沒有独立性的存在, 当然就是無,而在这個無之中,我只是表達我的抽象活動的處 無性而已。

### 二七

黑格爾邏輯学中的存在,就是舊形而上学中的存在,这個存在被不加區別地用來陳述一切事物,因為依照舊形而上学的說法,一切事物的共同點,就在於都是存在的;但是这個無區別的存在乃是一种抽象的思想,一种沒有实在性的思想。存在和存在的事物一樣,也是多种多樣的。

例如在烏爾夫學派的形而上學中,上帝、人、桌子、書籍等等的一致之點,就在於这些事物都是存在的,基督也是存在的。托瑪斯說:"存在到处都是同樣的。本質則和事物一樣是多种多樣的。"这种到处同樣的,沒有區別的,無有內容的存在,也就是黑格爾邏輯學中的存在。黑格爾本人也會認識到,其所以發生反对存在与虛無同一的爭論,只是由於人們給存在假定了一定的內容。但是關於存在的意識永遠而且必然与一定的內容相結合的。如果我抽出存在的內容,亦即抽去一切內容——因爲一切都是存在的內容——那麼我所剩下的,除了關於虛無的思想以外,的確沒有其他的东西了。因此,如果黑格爾責備一般意識將不屬於存在的东西加給了邏輯对象的存在,那麼这個責備倒也是針对自己的;因爲他將一种臺無

根據的抽象加給了人類意識正確地合理地所了解的存在。存 在並不是一种可以与事物分離開來的普遍概念,存在与存在 的事物是一回事。存在只能問接地被思想,只能通过作爲事 物本質的基礎的屬性而被思想。存在是实体的肯定。是我的 突体,也就是我的存在。 魚在水中存在, 但是你不能將魚的实 体与它的这种存在分離開來。語言已經將存在与实体混同思 來了。只有在人的生活中,而且只有在不幸的,反常的情况之 下,存在才会与实体分離——才会發生一种情形,即並非在有 了他的存在的時候也就有了实体,而正因為这個分離,所以当 人們实際存在,即具有肉体的時候,並不也就真正存在,即具 有靈魂。只有你的心靈存在的時候,你才存在。但 甚 凡 是实 体——蓬背自然的情形除外——存在的地方,就是事物存在 的地方, 就是說: 事物的实体不是離別它 的存 在的, 事 物 的 存在不是離開它的实体的。因此你就不能將存在固定爲一种 絕对同一的东西,与实体的多樣性有所不同的东西。事物被抽 出一切基本性質以後的存在,只是你对存在的观念,只是稳造 出來的, 臆想出來的存在, 一种沒有实体的存在。

# ニハ

黑格爾的哲学並沒有超出思維和存在之間的矛盾。現象 学中一開始所提出的存在,与实際的存在处在最直接的矛盾 之中,情形並不下於邏輯学中一開始所提出的存在。

这种矛盾在現象学中是用"这個"和"一般"的形式表現出來的;因爲"個別"屬於存在,"一般"則屬於思維。在現象学中,

"这個"与"这個"在思想看來,是不可分離地結合在一起的。但是在作為抽象思維对象的"这個"与作為实際对象的"这個"之間,存在着多麼巨大的意別!例如說:这個女人是我的女人,这個房子是我的房子,雖然每一個人听到他的女人和他的房子時也都和我一樣說:这個房子,这個女人。因此邏輯上的"这個"的等值性和無別性,在这裏就被健全常識打破了和揚葉了。如果我們將邏輯上的"这個",应用到自然权利中,那麼我就直接走到"共產共妻"的社会了,在这种社会中,才是沒有这個和那個的區別的。每一個人擁有一切——或者更可以說一直走到取消一切权利的地步了;因為权利是建立在这個和那個有區別的实在情况上面的。

我們在現象学的開始中,只不过見到普遍的語詞和永遠是与個別的事实之間的矛盾。而思想只是建立在語詞上面的,可不能超出这個矛盾。但是語詞是事实,說出的或思想中的存在,也同樣不能設是实際上的存在。如果有人辯駁道:黑格爾關於存在的說法和这裏不一樣,不是从实踐立場說的,而是从理論的立場說的,那麼就該回答他說:这裏正好是应当从实踐的立場說話的地方。關於存在的問題,正是一個实踐的問題,一個涉及我們的存在的問題,一個關於生死的問題。如果我們应当堅持我們的存在的問題,一個關於生死的問題。如果我們应当堅持我們的存在,那麼我們就不願讓邏輯,將我們的存在奪去。如果邏輯不想与实際上的存在永遠矛盾下去,那麼它就必須承認我們的存在。此外現象学还应用了实踐的立場一一飲食的立場一一來駁覆感性存在的真理,即個別存在的真理。我之所以存在,决不是靠語言的或邏輯的食粮——自

在的食粮——而永遠只是靠这种食粮——依靠这种"不可言 說"的东西。純粹建立在这种"不可言說"上面的存在,因此本 身就是一种"不可言說"的东西。是的,正是这种"不可言說" 的东西。語詞失去作用的地方,才是存在的秘密揭開的地方, 因此,如果不可言說就是非理性,那麼一切存在都是非理性 的。因為存在永遠始終只是这個存在。但是存在並非如此。 存在雖則不能言說,本身依舊是有意義和合理性的。

## 二九

那個"干涉到思維自身以外"的东西的思维——思維以外的东西即是存在——就是超越自己的自然界限的思維。思維干涉到它的对立,意思就是證:思維对不屬於思維而屬於存在的东西有所要求。但是屬於存在的是個体性和個別性,屬於思維的則是普遍性。所以思維对個別性有所要求,就是將普遍的否定,將屬性的基本形式即個別性,当作思維的一個環節。於是"抽象的"思維或处在存在以外的概念,就變成了"具体的"概念。

但是人是怎樣使思維干涉到屬於存在的东两呢?是通过神学。在上帝之中,存在与实体或概念,個別性与普遍性和存在形式,是直接相結合的。"具体概念"乃是轉化為概念的上帝。但是人是怎樣从抽象思維達到"具体的"或絕对的思維呢?人是怎樣从形而上学達到神学呢?歷史本身在从古代異教哲学过波到所謂新柏拉岡派哲学的時候,曾經对於这個問題作出了答覆;因為新柏拉岡派哲学与古代哲学的不同,只在

於新柏拉圖派是神学,而古代哲学則只是哲学。古代哲学以 理性,理念爲它的原則,但是"柏拉圖和亞里斯多德並沒有將 理念当成包含一切的东西。"古代哲学承認在思維以外有物存 在的东西, 就是物質, 就是实在的基質。 理性是以物質為它的 界限的。在古代哲学中思維与存在还是有逼别的。在古代哲 学看來,思維,精神,理念,还不是包含一切的东西,就是說,还不 是唯一的,独立的,絕对的实在。古代哲学家 还是 卍間 的哲 人, 是生理学家, 政治家, 動物学家, 簡言之, 都是一些人本学 家;他們並不是神学家,至少只是部分的神学家——当然正因 爲如此,所以也只是部分的人本学家,因而是有限制的,石缺點 的人本学家。相反地,在新柏拉圖派看來,物質,整個物質世 界, 实在世界, 便是不实在的,不真实的。 祖國,家庭,一般社会 關係和財產,古代逍遙派哲学还將它算作人的幸福,但是在新 柏拉圖派的人們看來,則是毫無價值的。新柏拉 圓 派 甚至还 以爲死比肉体的生存还要好些,他們並不將肉 体算 作人的实 体,他們認爲只有脫離一切物体的,外在的事物的靈魂才有幸 福。但是,如果人除了自身以外別無其他事物,那麼人要在自 身以內喜找和找到一切,就要拿想像的,理智的世界來替代实 在的世界——实在世界中的一切雖然在想像世界中都有,但 是只是抽象的,想像的。在新柏拉圖派哲学中,連吻質也存在 於非物質的世界中,但是新柏拉圖派的物質只是一种理想的, 思想中的, 想像的物質。如果人在自身以外沒有任何实体, 那 藥人就能在思想中構成一個实体,这個实体是一個思想实体,

:却同時也是一個具有实際实体的特性,是一個非鳳性的实体, 却同時也是一個感性的实体,是一個理論对象,却同時也是 一個实踐对象。这個实体就是上帝,就是新柏拉圖派的最高的 善。人只有在实体中才能得到满足。因此人用一個 理想的实 体來彌補实際实体的缺乏,就是說,人用自己的观念和思想來 替代被抛棄了的或失掉了的 現实界中的 实体——在人看 來, 規念不再是观念,而是对象自身,影像不再是影像,而是事物自 身,思想,理念乃是实在。正是因爲人不再將自己当作主体, 來对待作爲自己的客体的現实世界,所以他的观念在他的眼 中就變成了客体,變成了实体,變成了精靈,變成了神靈。人產 是抽象,愈以否定的態度对待实際的威性事物,对待抽象的东 西就正好愈有感情。上帝,太一——这個从一切繁多性和多 樣性亦即鳳性中抽象出來的最高的对象和实体, 是通 过直 接 存在而被認識的。無論是卑下的物質,或崇高的太一,都是通 过"不知"和無知而被認識的。这就是說:僅僅在思維中的,抽 象的, 非感性的, 超感性的实体, 同時也是一种实際存在的, 感性的实体。

如果人擺脫了肉体,否定了肉体这個作為主覌上的理性限制,那麼人就会沉溺到一种幻想的,超越的实踐中去,就会与形体性的上帝現象和精靈現象周旋,从而实踐上取消了想像和直現之間的區別。同樣情形,如果人認為物質不是实在,因而不是思維理性的界限,如果人認為这种漫無限制的理性,理智实体,一般主視性的实体乃是唯一的,絕对的实体,那麼,思維与存在之間,主現与客观之間, 感性与非感性之間的區

别,也就在理論上消失了。思維否定了一切,但是只是爲了將 一切放到自身之內。思維不再有在它以外的事物爲其界限, 但是思維本身也就从而超出它的內在的,自然的界限。於是理 性,理念就變成了具体的东西。也就是說,应該由直观給予的 东西,被交給了思維,屬於官能,感覚,生活的机能,狀况,變成 了思維的一种机能,一种狀况。於是具体的东西,被当成思維 的一個屬性。存在也就当成了一個單純的思想範疇;因爲"概 念是具体的"这個命題,与"存在是一個思想範疇" 这個命題, 意義是相同的。在新柏拉圖派的哲学中,是观念,幻想的东 西,黑格爾只是將它轉化爲概念,將它理性化了。黑格爾並不 是"德國的或基督教的亞里斯多德"—— 他是 德國 的 普洛克 勒。"絕对哲学"是亞歷山大里亞派哲学的復活。根據黑格蘭 的明顯的定義, 厄里斯多德的哲学, 一般古代異激哲学, 並不 是絕对的哲学,亞歷山大里亞派的哲学才是絕对的,基督教的 哲学, 当然其中还滲維着異激的成分, 而且还在抽辦具体意證 初步狀態之中。

还要注意的,新柏拉阔派的神学特别顯明地表示,客体是怎樣的,主体也就是怎樣的。反过來說,主体是怎樣的,客体也就是怎樣的,因此神学客体不是別的,就是对象化了的主体的本質,人的本質。在新柏拉圖派看來,具有最高权威的上帝,乃是單純的,唯一的,絕对不定的,絕对無差別的一一他不是实体,而是超乎实体,因為实体既是实体,就还是有定的;他不是概念,不是理智,而是無理智的,超理智的,因為理智既是理智,也还是有定的;而且只要有理智,就有思想者与被思想者的分

别, 區分, 这兩种區別在絕对單純的实体中是不会發生的。但 是在新柏拉圖派看來,在客观上是最高本質的,在主观上也是 最高本質的;新柏拉圖派在对象中,上帝中作為存在的,就是 他放在自身之中作爲活動、作爲努力的動力。不再是區別、不 再是理智,不再是自身,那就是上帝,就叫做上帝。但是新柏拉 圖派是力求成為上帝——他們活動的目的,就在於不再"是自 身,是理智和理性"。新柏拉岡派認爲出神,陶醉是人類最高 的心理狀態。这种狀態对象化而爲实体,就是上帝的实体。因 此上帝只是从人而來,而不是人从上帝而來,至少就來源說是 如此的。这一點非常明顯地表明在新柏拉圖派給上帝所下的 定義中,他們就認為上帝是毫無需求的,幸福的实体。因此这 個無痛苦,無需求的实体的根源和來源,如果不在人的痛苦和 需求中,又在什麽地方呢? 痛苦和需求的压迫消失了,幸福的 覌念和威覚也就隨之消失了。只有不幸与幸福对立起來,幸福 才是一個实在的东西。只有在人類的痛苦中,上帝才 有產生 的場所。上帝的一切特性只是从人那裏得來的——上帝是人 所希望的目的——就是人自己的本質,自己的目的,但被設想 成爲实際的实体了。新柏拉圖派与斯多葛派、伊璧鳩魯派和 懷疑派的不同,也就在这個地方。無煩惱,幸福,無需求,自由, 独立,也是这些哲学家的目的,但是只是作爲人的德行來看待; 也就是說:还要以作爲真实的具体的,实際的人爲基礎;自由 和幸福应当作爲屬性而歸屬於这個主体。但是在新柏拉圖派 哲学中,这种属性却變成了主体,人的屬性却變成人的本体,變 

就是新柏拉圖派的哲学与基督教神学不同之點。因為基督教神学是將人的幸福,完善性,人与上帝的同樣性,移置到彼岸去了。正因為这樣,所以实際的人就變成一种無血無肉的單純抽象物,就變成一個影射上帝的形相了。普羅丁便曾以其有肉体為恥,至少為他作傳的人是这樣報道的。

## 三〇

只有"具体的"概念,即具有实際事物的本性的概念,才是 異正的概念——这個定義表示了对具体事物或現象界的異理 性的承認。但是因為概念,即思維实体,一開始就被假定為絕 对的,唯一異实的实体,所以实在或实際只是以間接的方式而 被承認,只是作為概念的基本的和必然的屬性而被承認。黑 格爾是一個实在論者,然而是一個純粹唯心論的实在論者,或 者还可以說,是一個抽象的实在論者——抽象掉了一切的实 在論者。他否定了思維,亦即否定了抽象思維;但是他自己又 在作抽象思維,因而抽象地否定本身,又重新成為一种抽象。 他認為哲学以"存在者"為对象,但是这個"存在者"本身只是 一個抽象的,思想中的存在。黑格爾是一個認為思維凌駕一 切的思想家——他要想掌握事物本身,但是却在事物的思想 中去掌握;他要想站在思維之外,但是却在思維本身之中—— 因此便產生了理解"具体"概念的困难。

=-

在抽象的黑暗中承認現实的光明, 乃是一种矛盾——在

否定现实中肯定现实。新哲学是不以抽象的方式,而以具体的方式思想具体事物的,是就现实的现实性,是以適合现实本質的方式,承認现实是真实的,並且形现实提升為哲学的原则和对象。因此新哲学才是黑格爾哲学的真理,才是整個近代哲学的真理。

新哲学从舊哲学中產生出來的歷史必然性或變 庄 史, 詳 細說來,是这樣的.照黑格爾說,具体的概念,理念最初只是抽 象的, 只是思維的要素——理性化了的創世以前 的 上帝。然 而上帝既然有所表現,有所啓示,既然化爲現实,轉化爲实在, 那麼理念也就同樣地实在化了: 黑格爾哲学乃是轉化 爲一 种 邏輯过程的神学史。但是,如果我們一旦隨着理 念 的实在化 而進入实在論的範圍,如果理念的眞理就在於它是实在的, 就在於它是存在的,那麼我們就当然要將存在当作真理的標 準,只有現实的,才是真实的。 然而我們要問. 什麼东西是現 实的呢?只有思想中的东西是現实的嗎?只有思維, 理智 的 对象是現实的嗎?可是这樣我們就並沒有越出抽象的理念節 圍一步。思維的对象也就是柏拉圖所謂的理念,內心的对象 也就是世外天國信仰的对象, 想像的对象。如果 思 想的实在 性是当作被思想的实在性,那麽思想的实在性本身就 只 是 思 想,我們就永遠停留在思想与思想自身的同一中,停留在一种 唯心論中了——这种唯心論与主观唯心論的不同, 就 在於它 包括了現实界的全部內容而將这個內容当成了思想的範疇。 因此,如果真正嚴厲地对待思想或理念的实在性,就必須將一 個異於思想本身的东西加到思想上面,換句話說,思想必須是

实在化的思想,有異於宋实在化的,單純的思想——必須不只 是思維的对象,而是非思維的对象。思想实在化,正是思想否 定自身,不再是單純的思想; 那麼这個非思維, 这個有別於思 維的东西到底是什麽? 就是威性事物。由此可見, 思想 实在 化,就是使自身成爲感覚的对象。因此理念的实在性就是 鳳 性,但是实在性是理念的真理,所以感性才是理念的真理。我 們以前不是會經將威性当成屬性, 將理念或思想当成主体變? 爲什麼理念現在感性化了呢。爲什麼理念如果不是实在的即 感性的,就不是真实的呢? 是不是这樣一來便使理念 的 眞理 依賴威性了呢?是不是这樣一來,儘管是理念的实在,本身却 具有意義和價值了呢?如果威性本身並無任何意義,爲什麼 理念还需要感性呢?如果只有理念才能給 威性 以 價 値 和內 容, 那麽感性就是純粹的奢侈品, 純粹的玩物, 只是一种拿來 欺騙自己思想的东西了;但是事实上並不是这樣的。其所以 要求思想实在化, 威性化, 只是因爲不自覚地將屬於思想的实 在性——咸覚性假定爲独立於思想的眞理了。思維是通过咸 性而証实的;如果不是自覚地將感性認作真理,这一點怎樣可 能呢?可是它是直觉地从思想的真理性出發, 所以到後 來才 宣佈威性有與理性,而又將威性只当成理念的 一個 屬 性。然 而这是一個矛盾;因為感覚既然只是屬性,却又只有它才給思 想以真理, 所以它既是主要的东西, 同時又是次要的东西, 既 •是本質,同時又是屬性。我們要想解决这個矛盾,只有將实在 事物,威性事物当成它自身的主体,只有給实在事物和威性等 物以絕对独立的, 神聖的, 第一性的, 不是从理念中派生出來 具有現实性的現实事物或作為現实的东西的現实事物, 乃是作為感性对象的現实事物,乃是感性事物。真理性,現实 性, 感性的意義是相同的。只有一個感性的实体,才是一個真 正的, 現实的实体。只有通过感觉,一個对象才能在真实的意 義之下存在——並不是通过思維本身。与思維共存的或与思 維同一的对象,只是思想。

一個对象,一個現实的对象,只有当我們遇到一种对我發生作用的东西時,只有当我的自我活動——如果我是从思維的立場出發的話——受到另一個东西的活動的限制,阻礙時,才是現在我們面前。对象的概念,原來根本不是別的,只不过是另外一個"自我"的对象——在童年時代的人就是像这個樣子,將一切事物了解為自由活動的,有意志的东西——般对象的概念,就是这樣通过"你"的概念,通过对象化了的"我"的概念為媒介而產生的。用菲希德的話來說,对象並不是是現於"自我"之中,而是呈現於"自我"中的"非我"之中,亦即另一個"自我"之中,因為只有当一個"自我"轉變為一個"你"的時候,只有当我被動的時候,才產生一种存在於我以外的活動性亦即客观性的观念。但是只有通过减锐,"自我"才成為"非我"。

有一個問題,可以表示出以往抽象哲学的特徵,就是:不同的,独立的实体,本体怎樣能互相影响,例如肉体影响精神,

"自我"?然而这個問題对以往的抽象哲学來說,乃是一個無法解决的問題,因為这個問題是指从感性的对象抽象出來的,因而那些互相影响的只是一些抽象的实体,純粹理智的实体;交互影响的秘密,只有感性才能打開,只有感性的实体才能互相影响。我是"我"——对我來說——同時又是"你"——对於別人來說。而我之能够这樣,只是因為我是一個感性实体。然而抽象理智將这個"自為的存在"孤立成為本体,原子,"自我",上帝——因而它只能任意地將"為他的存在"与"自為的存在"联系起來;因為只有感性才是这個联系的必然性,而它却抽離了这個感性。我拋開感性而思想的东西,我也拋開和離開全部联系而去思想。我怎樣能將沒有联系的东西,同時又思想成為有联系的东西呢?

## 三三

新哲学將我們所了解的存在不只是看作思維的实体,而且看作实際存在的实体——因而將存在看作存在的对象——存在於自身的对象。作為存在的对象的那個存在——只有这個存在才配称為存在——就是感性的存在,直观的存在,感觉的存在,愛的存在。因此存在是一個直观的秘密,感觉的秘密,爱的秘密。

只有在威党之中,只有在爱之中,"这個"——这個人,这件事物,亦即個別事物,才有絕对的價值,有限的东西才是無限的东西,在这裏面,而且只有在这裏面,才有愛的無限的深刻性,愛的神聖性,愛的眞理。只有在愛裏面,才有明察毫末

的上帝,才有冥理和实在。基督教的上帝,本身只是由人類的 愛中抽象出來的抽象物,只是愛的一种圖像。然而正因爲"这 個" 只在愛中才有絕对的價值,所以存在的秘密只在愛中 顯 露, 而不在抽象思維中顯露。愛說是情慾, 只有情慾才是存在 的標記。只有慵然的对象——不管 它是現实的还是可能 的——才是存在的。無咸寬的無情煞的抽象思維取消了存在 与非存在之間的差別, 但是这种在抽象服中消失不見的差別, 在愛看來,正是一种实在。愛沒有別的意義,只是認識这個差 别。一個人如果什麼都不愛——不拘对象——对於是否有物 存在,就会完全漠不關心的。但是既然只有通过愛,通过一般 感覚,異於非存在的存在才呈現於我; 那麼, 也只有通过愛, 一 個異於我的对象才呈現於我。痛苦是一种反对等同主观与客 观的强烈的抗議。愛的痛苦,就是观念中存在的东西在现实 中並不存在。在这裏主观就是客观,观念就是对象;这正是不 应有的,这是一种矛盾,一种幻觉,一种不幸——因此人們就 要求恢復真实的情况,在真实情况之中,主观与客观是不相同 的。甚至於動物的痛苦也非常顯明地表現出这個差別。飢餓 的痛苦只是由於胃中沒有任何作爲对象的东西, 胃 自身等於 对象、岑字的胃壁相互摩擦、來替代食料的摩擦。由此可見、 人的感覚在舊的超越哲学的意義之下,是沒有經驗的,人本学 的意義的,它只有本体論的,形而上学的意義。在感覚裏面, 尤其是在日常的感觉裏面, 隱藏了最高深的真理。因此愛說是 有一個对象在我們头腦之外存在的, 真正的本体 論 証 明一一 除了愛、除了一般成寬之外,再沒有別的对存在的証男了。一

种存在使你快樂,不存在則使你痛苦的东西,只能是存在的。 对象与主体之間的差別,存在与不存在之間的差別,是一种使 人快樂的差別,也是一种使人痛苦的差別。

### 三四

新哲学建立在变的真理上,感觉的真理上。在变中,在一般感觉中——人人都承認新哲学的真理。新哲学的基礎,本身就不是別的东西,只是提高了的感觉实体——新哲学只是在理性中和用理性來肯定每一個人——現实的人——在心中承認的东西。新哲学是轉變為理智的心情。心情不要任何抽象的,任何形而上学的,任何神学的对象和实体,它要实在的,感性的对象和实体。

## 三五

舊哲学會說:不被思想的东西,就是不存在的,新哲学則 說:不被愛的,不能被愛的东西,就是不存在的。不能被愛的 东西,也就是不能被崇拜的东西。只有能為宗教对象的东西, 才是哲学的对象。

要是存在的標準—— 與理和現实的標準, 客观上是如此, 主观上也是如此。沒有愛, 也就沒有異理。只有有所愛的人, 才是存在的, 什麼都不是和什麼都不愛, 意思上是相同的。一 個人愛得象多, 則愈是存在; 愈是存在, 則愛得愈多。

# 三大

舊哲学的出發點是这樣一個命題: "我是一個抽象的实

体,一個僅僅思維的实体,肉体是不屬於我的本質的";新哲学 則以另一個命題爲出發點:"我是一個实在的威觉的本質,肉 体總体就是我的'自我',我的实体本身"。由此可見,舊哲学 爲了防止感性观念玷染抽象概念,是在与感觉处於不斷矛盾, 敌对狀態中進行思想的;新哲学則正相反,是在与感觉和睦, 協調的狀態中進行思想的。舊哲学承認感觉的真理性——甚 至用包含存在的概念來承認;因爲这個存在據說同時又是一 個与思想中的存在不同的存在,一個精神以外,思維以外的存 在,一個現实的,客观存在,亦即感性的存在——但是只是隱 晦地,抽象地,不自覚地,勉强地承認,只是因爲不得已而爲之 的;新哲学則相反,是愉快地,自覚地承認感性的真理性的;新 哲学是光明正大的感性哲学。

## 三七

近代哲学尋找直接的不依他物為媒介的精確事物。因此它拋棄了經院哲学的無根據,無基礎的思維,將哲学建立在自我意識之上,就是說:它放棄了只被思想的实体,放棄了上帝这一全部經院哲学的最高最後的实体——而代之以思維的,自我,自覚的精神;因為在能思維的人看來,思維实体要比被思想的事物接近得多,直接得多,確切得多。上帝的存在是可以懷疑的,我所思想的事物,也都是可以懷疑的。但是,在思想,在懷疑的我的存在,却是無可懷疑的。然而近代哲学的自我意識本身,只是一個被思想的,憑藉抽象為媒介的实体,因而是一個可以懷疑的实体。只有感觉的对象,直观的对象,知

覚的对象,才是無可懷疑地,直接地確实存在着的。

## 三八

只有那种不需要任何証明的东西,只有那种直接通过自身而確証的,直接爲自己作辯護的,直接根據自身而肯定自己,絕对無可懷疑,絕对明確的东西,才是真实的和神聖的。但是只有處性的事物才是絕对明確的;只有在感性開始的地方,一切懷疑和爭論才停止。直接認識的秘密就是處性。

黑格爾哲学說,一切都是憑藉中介的。但是一個东西只 有当它不再是憑藉中介的东西,而是直接的东西時,才是真实 的。因此歷史時期的劃分,只是發生在那从前只是一种思想 中的, 憑藉中介的东西, 變成有直接的, 威性的真理性的对象 時,亦即發生在那种从前只是思想的东西,現在則變成爲眞理 時。經院哲学就是將中介作用当作眞理的一种神聖的必然性 和本質屬性。經院哲学所謂必然性只是一种有條件的必然性。 它之爲必然,只是在还以一個虛假的假定爲基礎的時候,只是 在一种翼理,一种学說与另一种还被認作異理,还被奪重的学 說發生矛盾的時候。 那种以自身爲中介的真理,还有帶着它的 对立物的真理,是从这种对立物開始的,不过这种对立物後來 被楊樂了。可是 如果这种对立物是一种将被揚樂的,將被否 定的东西,我們何以还应当从它開始,何以不应当立刻就从否 定它開始呢?舉 個 例 子來說, 作爲上帝的上帝是一個抽象的 实体, 他異化, 確定化, 实在化成 爲 世 界, 成爲入類, 这樣他 就具体了,这樣他才否定了抽象实体。但是我何以不应 当立

刻从具体事物開始呢?何以那种通过自身而確証和証实的东西不应当比那种通过对方的虚幻而確証的东西更高些呢?什麼人才能將中介作用提高為真理的必然性,真理的法則呢?只有自身还沉陷在待否定的东西裏面的人,只有还在与自己衝突,矛盾——还沒有与自己弄清楚的人。總之只有一种人——在这种人心目中,真理只不过是才能,只不过是一种特殊的,雖然是一种傑出的能力,然而不是天才,不是整個人類的事情。天才就是直接的,感性的認識。才能在头腦中具有的东西,天才則在血肉中具有;就是說:在才能还是一個思維对象的东西,在天才則是一個感覚对象。

## 三九

舊的絕对哲学將感覚排斥到現象的範圍,有限的範圍,相 反地却將絕对的,神聖的东西規定爲藝術的对象。但是藝術的 对象乃是——在叙述藝術中間接地是,在造形藝術中則是直 接地是——視覚、听覚、觸覚的对象。因此不但有限的,現象 性的东西是感覚的对象,真实的,神聖的实体也是感觉的对象。感觉乃是絕对的官能。"藝術在感性事物中表現真理"这 句話正確地理解和表達出來,就是說:藝術表現感性事物的 真理。

## 四〇

对藝術是这樣,对宗教也是这樣。基督教的本質——最 高的,神聖的实体,官能, 乃是威性直現, 而不是观念。但是, 如果感性直观被認作神聖的, 真实的实体的官能, 那麼, 神聖的实体也就被宣佈和承認爲一個感性的实体, 返性的实体也就被宣佈和承認爲神聖的实体; 因爲主体是怎樣的, 客体也就是怎樣的。

"聖言變成了血肉並且寓於我們之中,於是我們見到了聖 言的威嚴"。只有在後來的人看來, 基督敘的对象才是一個观 念和幻想的对象;但是原始的直覌又重新恢復了。在天國之 内, 基督, 上帝是直接的, 感性的, 直观的对象——在规题, 上 帝由一個观念的对象, 思維的对象, 即由一個精神实体, 變成 了我們在这個世界上所認為的上帝,變成了一种可以感覚的, 可以捉摸的,可以看見的实体。这种直观既是基督教的開端, 也是基督教的目的-----因此就 是基督教的本質。由此可見, 思辨哲学並沒有在真正的光明中, 現实的光明中理解和 闡明 藝術和宗教, 而 只 是 在沉思的朦朧之中理解和闡明藝術和宗 教, 由於思辨哲学按照其將感觉抽象化的原則, 只是將國性抽 象化成為一种感性的形式氫醇, 所以藝術便成了感性直观的 形式範疇中的上帝, 宗教 便 成了观念範疇中的上帝。然而事 实上, 思考認爲只是形式的东西, 却正是本質。 如果上帝現身 在火中而受人頂礼膜拜,事实上火就是被人当作上帝頂礼膜 拜了。火中的上帝並不是別的,就是火的本質,不管这個火是 否以它的作用和性質使人驚愕。人中的上帝也不是 别的,就 是人的 本 質。同樣情形,藝術在感性形式之中所表現的也不 是别的,只是与威性形式不可分離的,為威性所固有的 威性 本質。

感觉的对象不只是"外在的"事物。人只是通过感觉而成 為認識自己的对象——他是作為感觉对象而成為自己的对象。主体和对象的同一性,在自我意識之中只是抽象的思想,只有在人对人的感性直視之中,才是真理和实在。

当我們用手或唇接觸有觸覚的东西時, 我們 不只威覚到 石头和木头,不只威觸到骨肉,我們还威覚到觸覚;我們用耳 朵不只听到流水潺潺和樹葉瑟瑟的声音, 而 且 还 听到愛情和 智慧的熱情的音調。我們用眼睛不只是看見 鏡面 和 彩色 幻 相, 我們还能看見人的視線。因 此 處 覚的对象不只是外在的 事物,而且有内在的事物,不只是肉体,而且还有精神,不只是 事物, 而且还有"自我"——因此一切对象都可以通过威慧而。 認識,即使不能直接認識,也能問接認識,即使不能用平凡的' 粗糙的威覚認識,也能用有訓練的威覚認識,即使不能用解剖 学家或化学家的眼睛認識,也能用哲学家的眼睛 認 識。由此 可見,經驗論認爲我們的观念起源於威黨,是正確的,只是經 驗論忘了人的最主要的,最基本的感觉对象乃是人本身,忘了 意識和理智的光輝只在人注視人的視線中才呈現出來。由此 可見,唯心論在人裏面尋找观念的起源,是正確的,但是唯心 論却不正確地要想从孤立的,被固定爲独立存在的实体,固定 爲靈魂的人中引導出覌念的起源,總而言之,要想从那沒有作 爲咸覚对象的"你"的"自我"中引導出观念的起源。观念只是 通过傳達,通过人与人的談話而產生的。人們 獲得概念和一

般理性並不是單独做到的,而只是靠你我相互做到的。人是由兩個人生的——肉体的人是这樣生的,精神的人也是这樣生的, 特神的人也是这樣生的, 人与人的交往, 乃是真理性和普遍性最基本的原則和標準。我所以確知有在我以外的其他事物的存在, 乃是由於我確知有在我以外的另一個人的存在。我一個人所見到的东西, 我是懷疑的, 別人也見到的东西, 才是確实的。

#### 四二

本質和現象之間,原因和結果之間,实体和屬性之間,必然和偶然之間,思辨和經驗之間的差別,並不是建立了兩個王國或兩個世界——一個超感性的,屬於本質的世界;一個感性的,屬於現象的世界,这些差別是屬於感性範圍以內的。

可以舉一個自然科学中的例子來說明。在林奈的植物分類系統中,最初的若干類是根據花蕊的數目來確定的。但是在雄蕊數目已經達到十二根至二十根的第十一類中,尤其是在二十個雄蕊的類和多雄蕊的類中,花蕊的數目就無關緊要的了,人們就不再去數花蕊了。由此可見,我們是在同一範圍之內,發現有確定數量与不定數量之間的差別,必要數量与不必要的數量之間的差別,必要數量与不必要的數量之間的差別,必要數量与不必要的數量之間的差別,必要數量与不必要的數量之間的差別,必要數量与不必要的數量之間的差別,必要數量与不必要的數量之間的差別,必要數量与不必要的數量之間的差別,必要數量与不必要的數量之間的差別,以求達到絕对哲學意義下僅僅屬於國性事物,僅僅屬於經驗事物的那個界限,我們只需要不將理智与處党分開,便能在威性事物中尋得超威性的东西,亦即精神和理性。

感性事物並不是思辨哲学意義之下的直接的东西,亦即並不是說, 减性事物是世俗的,一目了然的,無思想的,自明的东西。直接的感性直視反倒比表象和幻想晚出。人的最初的直观——本身只是表象和幻想的直观。由此可見,哲学,一般科学的任務, 並不在於離開感性事物即实際事物, 而是在於接近这些事物——並不在於將对象轉變成思想和观念,而在於使平常的,看不見的东西可以看得見,亦即对象化。

人們最初所看見的事物,只是事物对人的表現,而不是事物的本來而目,並不是在事物中看見事物本身,而只是看到人們对於事物的想像,人們只將自己的本質放進事物之中,並沒有區別对象与对象的表象。表象在無教育的,主观的人看來,要比直观易於接近;因為在直观中他被排除於自己之外,在表象中他却保留於自己之中。但是对表象怎樣的,对思想也是怎樣的。人們研究天上的,神聖的事物,比起研究世上的,人間的事物來,時間要早一些,為時也長得多,也就是說:人們研究那些翻譯成為思想的事物,比起研究事物的原形,事物的本相來,時間要早一些,為時也長得多。在近代,人類才像在經歷过东方夢想世界以後覚醒过來的希臘時代那樣,重新回到咸性事物,亦即回到那种对於感性事物即实際事物的未被歪曲的,客观的看法。而正因為这樣,人類才重新回到了自身;因為一個只是研究想像的实体或抽象思想的人,本身只是一個抽象的或想像的,不現实的,不真正是人的实体。人的实

在只是以他的对象的实在性爲依據。如果你一無所有,那麼你也就什麼都不是了。

#### 四四

吃間与時間並不是單純的現象形式,而是本質條件,理性 形式,存在的規律,也是思維的規律。

空間的存在是最初的存在,是最初的確定的存在。我在 这裏——这是一個現实的,活生生的实体的第一個標記。\* 方 向的指點乃是从無到有的路標。"这裏"是第一個界限,是第 一個分別。我在这裏,你在那裏,我們是彼此外在的,因此我 們兩人可以並存而不互相妨害; 空間地位是够 用 的。太 陽並 不在水星的地方,水星並不在金星的地方,眼睛並不在耳朵的 地方, 諸如此類。如果沒有空間——也就沒有任何 位 置 系統 的。位置範疇是第一個理性範疇,其他範疇都是以它為基礎 的。有組織的自然,是从各种不同位置的分佈開始的,而各种 不同的位置基与空間直接联系的,理性只是在空間 中佔 定員 己的地位。"我在哪裏?" 这是清醒的意識所發出的 問題,这 是人生哲学的第一個問題。空間和時間上的限制是第一种德 性,位置的差别是我們教導小孩和粗魯的人对於社会風尚的 了解那种的第一個的差別。粗魯的人对於地方的差別是漠不 關心的,他做事情是在什麼地方都沒有分別,瘋人也是如此。 如果瘋人能再將自己与客間和時間联系起來,那他就有了理

<sup>\*</sup> 对於社会監備的了解的第一個差別。

性了。將不同的东西放在不同的位置上,將性質不同的东西在 空間上分別開來,这是各种經濟方法的條件,甚至於是精神上 的經濟方法的條件。屬於註釋的东西,不要排在正文裏面,屬 於末尾的东西,不要排在開端,簡言之:空間上的分別和界限, 也是屬於著作家的智慧範圍之內的。

当然这談到的始終是一個一定的空間; 而这裏 所考 察的 也不出空間範疇以外。如果我从空間的实在性來了解空間, 那麼我說不能將地位与空間分離開來。 对於我來說,空間概 念是从"那裹"產生出來的。"哪裏?"是普逼的,是毫無差別地 適用於一切地位的,然而"那裏"却是一定的。 这個 "那裏"与 那個"那裏"是同時建立的,因此位置範疇是与空間普遍性同 時建立的。而正因爲如此,所以普遍空間的概念 只有 与位置 範疇相联系時,才成爲一個实在的,具体的概念。 黑格爾只給 予自然界的一般空間一個消極的規定。只有"在这裏"才是積 極的。我不在"那裏",因爲我在"这裏"——因此这個"不在那 塞"是那積極的,明顯的"在这裏"的一個結果。 这裏並不是那 惠,一個东西在另一個东西以外,这只对於你的观念的一种限 制,而其自身並不是任何限制。这是一种彼此外在,是必須有 的,是適合理性的,而非違背理性的。 但是在黑格 爾 的 哲学 中,这种彼此外在的存在只是一個消極的範疇;因為这是不应 当彼此外在的东西的彼此外在——因爲作爲絕对自身同一性 的否定, 要使理性在这個否定中重新成爲真理, 那只有否定这 個否定。但是空間不但不是理性的否定,在空間中观念和理性

倒得到了地位: 空間是第一個理性的領域。沒有空間中的彼此外在,也就沒有邏輯上的彼此外在。也可以倒轉过來: 如果我們像黑格爾那樣, 从邏輯上过渡到空間, 那麼就可以說: 沒有差異, 就沒有空間。思維中的差異必須現实化, 成為差異的事物; 但是各种差異的事物在空間中是以彼此外在的形式 出現的。因此空間上的彼此外在的存在才是邏輯上的差異的真理。但是彼此外在的东西也只能顺序地去思想的。实際的思維就是空間和時間以內的思維。空間与時間的否定, 永遠是屬於時間和空間以內的思維。空間与時間的否定, 永遠是屬於時間和空間以內的思維。空間与時間的否定, 永遠是屬於時間和空間以內的思維。空間与時間的否定, 永遠是屬於時間和空間以內的思維。空間与時間的否定, 永遠是屬於時間和空間以內的思維。

### 四五

我們只应当如事物实際上所表現的那樣去思想事物,而不能用別的方式。实際上分離的东西,在思想中也不应当是同一的。思維,理念——新柏拉圖派哲学中的理智世界——之為超乎現实界規律的例外,乃是神学肆意妄為的特权。現实界的規律也就是思維的規律。

### 四六

对立範疇的直接統一,只有在抽象之中才是可能的和有效用的。实際上对立物總是通过一個中間概念而联系起來的。 这個中間概念就是对象,就是对立物的主体。

因此沒有比指因对立屬性的統一更容易的事了,人們只 須抽去这些对立屬性的对象或主体就行了。对象 消滅了,对 立物之間的界限也就隨着消滅了,这樣,对立物便成了無根據無依靠的东西,於是立刻消失了。例如我如果將存在只看成存在本身,將它的一切特性都抽出去,那麼我所得到的自然只有那等於一無所有的存在。存在和無有之間的區別,其界限確乎只在於特性。如果將存在的东西都拋棄了,这個單 純的存在还成個什麼呢?但是存在与無有,有这种对立及其同一的情况,也適用於思辨哲学中其餘各种对立的同一。

#### 四七

將对立的或矛盾的特性以一种適合实際的方式統一於同 一实体中的中介, 只是時間。

最低限度对於有生命的东西來說,是这樣的。例如在人中間就表現出这樣一种矛盾:現在这种特性——这种感覚,这种企例——充滿了我,支配了我,然而現在又有一种正好相反的特性也充滿了我,支配了我。只有当一個观念排斥另一個观念,一种感觉排斥另一种感觉,还沒有得到一個决定,还沒有得到一個恢久的特性,精神处在对立狀態的不斷 交替之中的時候,精神才处身於矛盾的極端痛苦中間。如果我將这些对立特性同時在我之內統一起來,这些特性就中立化了,遲鈍化了,如同化學过程中的对立物一樣;在化學过程中,对立物是同時並存的,它們的差別是在一個中立產物中消失了。但是矛盾的痛苦,正在於我現在熱切地顯意有和有着的特性,乃是下一瞬間我同樣熱切地不願有和沒有的特性,正在於肯定和否定相機而來,是兩個对立物,但是每一個都排斥另一個,

因而每一個都以它的全部特質和鋒芒來刺激较。

#### 四八

实際事物並不能全部反映在思維中,而只能片斷 地部分地反映在思維中。这种差別是一种正常的差別——是以思維的本性為根據的,思維的本質是普遍性,而現实的本質是個別性,它們的不同點就在这裏。但是这個差別並不会形成 思想中的东西与客观事物之間的真正矛盾,这只是因為思維並不是直綫地,与自身相同一地向前進行,而是被减性直观所能打斷的。只有那通过威性直观而確定自身,而修正自身的思維,才是真实的,反映客观的思維——具有客观真理性的思維。

最重要的是要認識到那絕对的,亦即孤立的,脫離了滅性的思維並未超出形式的同一性一一思維与思維自身的同一性;因為,如果將思維或概念規定為对立特性的統一,那變这些特性自身就只是一些抽象的东西,一些思維範疇——因而永遠是思維与思維自身的各种同一性,只是那被当作絕对真理而作為出發點的同一性。那個被理念建立為对立方面的另一面,乃是被当作一個被理念所建立的东西,並不是真实的,实際上異於理念,但又不讓它处於理念之外,至多只是將它当作形式,当作假象,用來顯示理念的自由性。因為另一面本身又是理念,不过尚未有理念的形式,尚未被建立為理念——被实現為理念。因此,思維並沒有使这個另一面成為与自己有積極區別的东西,並沒有使它成為自己的对立的东西;但是正因為如此,思維也說沒有別的真理標準,只有一個与理念,与思

維並不矛盾的东西----亦即一個僅僅是形式的,主观的標準, 汶個標準是不能决定思維中的真理也就是实際上的 真理的。 能决定这一點的唯一標準,乃是直 覌。人們 应 当 經常 傾 听 对方的話。但是感性直观正是思維的对方。直观是在最廣泛 的意義下了解事物,思維則是在最狹隘的意義下了解事物,直 观給事物以無限制的自由,思維則給事物以規律,但是这些規 律常常只是强制的, 直观使头腦清明, 但是不作任何規定和决 定; 思維則規定头腦, 但是常常也是限制头腦; 直观並無任何 原理, 思維自身是沒有生命的, 法則是思維 的事情, 法則的例 外則是直观的事情。由此可見,既然只有爲思維所規定的直 观,才是真正的直观;反过來說,也只有為直观所擴大所啓發 的思維,才是真实的現实界的思維。那自身同一的,連續的思 維達背事实地認為世界圍繞着自己的中心點成 爲 圓 形而 旋 轉, 这是和事实相矛盾的。但是由於观察到世界運動不規則而 中斷的,被直覌的失常所打斷的思維,則符合着眞理,將这個 圓形轉化爲一個精圓形。圓形乃是思辨哲学家的象徵和徽誌, 乃是僅僅建立在思維的自身上面的。大家都知道: 黑格 爾 哲 学也是一种集合許多圓形而成的圓形,雖然它在說到那僅憑 經驗而規定的行星軌道時,將圓形的軌道說成是"一种拙劣的 規則運動的軌道"。楕圓形則是咸性哲学的象徵和徽誌,建立 在直覌上的思維的象徵和徽誌。

## 四九

那些証实实際認識的範疇,永遠是通过对象本身而規定

对象的範疇, 永遠是对象所固有的, 個別的範疇, 因而並不是普遍的範疇, 並不是邏輯形而上学的範疇, 这些範疇 並不能規定对象, 因此它們是可以不分皂白地应用到一切对象上面的。

因此黑格爾是完全正確地將邏輯形而上学的範疇,从对象的範疇轉化為独立的範疇,轉化為概念的自我範疇;將这些範疇从屬性——在舊形而上学中这些範疇乃是屬性——變成主体,这樣一來,就給了形而上学或邏輯以自足的,神聖的知識意義了。但是有一個矛盾.以後在具体科学中,正如在舊形而上学中一樣,这些邏輯形而上学的影子又被当成了实際事物的特性。当然这樣的看法之所以可能,只是由於兩种情形:或者是將邏輯形而上学的範疇始終具体地从对象本身中取出來,因而很明顯的这些相關的範疇就結合起來了,或者是將对象縮小、減化,歸結到一些完全抽象的性質,在这樣的性質中,对象就成為再也不能認識的了。

# 五〇

具有現实性和總体性的实際事物,新哲学的对象,也只是一种現实的和完整的实体的对象。因此新哲学的認識原則和主題並不是"自我",並不是絕对的亦即抽象的精神,簡言之,並不是僅僅自為的理性,而是实在的和完整的人的实体。实在,理性的主体只是人。是人在思想,並不是我在思想,並不是理性在思想。因此新哲学並不是以僅僅自為的理性的神聖性亦即真理性為基礎,而是以整個人的神聖性亦即真理性為

基礎的。換句話說:新哲学誠然也以理性為基礎,但是这种神聖性的本質乃是人的本質;所以新哲学並不是以無本質,無色彩,無名称的理性為基礎,而是以飽飲人血的理性為基礎的。因此,如果舊哲学說:只有理性的东西才是真实的和实在的东西,那麼新哲学別說:只有人性的东西才是真实的实在的东西;因為只有人性的东西才是有理性的东西;人乃是理性的尺度。

#### 五—

思維与存在的統一,只有在將人理解爲这個統一的基礎和主体的時候,才有意義,才有真理。只有笑在的实体才能認識实在事物,只有当思維不是自爲的主体,而是一個現实实体的屬性的時候,思想才不脫離存在。因此思維与存在的統一並不是那种形式的統一,即以存在作爲自在自爲的思維的一個特性,这個統一是以对象,以思想的內容爲依據的。

由此就產生下列的無上命令:不要想作与人不同的哲学家,只要作一個思維的人;不要以思想家的身份來思想,就是說:不要以一种从人的实在本質的整体中脫離出來的,自為地孤立起來的能力的身份來思想;要以活生生的,現实的实体的身份來思想,你是作爲这樣一种实体而置身於宇宙之海的洶湧波濤之中的。要在生活中,世界中作爲世界一分子來思想,不要在抽象的真空中作爲一個孤独的單子,作爲一個專制君主,作爲一個了無障礙的,世外的上帝來思想——然後你才能發到你的思想是思維和存在的統一。作爲一個現实实体的

活動的思維, 怎樣能不去掌握現实的实体和 爭物 呢?只有將 思維与人分離開來,固定爲其自身,才会產生出这個 困难的。 無結果的,爲这個观點所不能解决的問題,思維是怎樣達到客 体, 達到存在的。因為思維既然固定為其自身, 亦即置身於人 以外, 那就脫離与世界的一切結合和联系了。 你只有 將 自己 降低爲客体,降低爲別人的客体,才能將自己提高爲客体。 你 在思想, 那只是因爲你的思想本身能够被思想。 你 的 思 想只 有通过客观的考驗,爲作爲你的客体的別人承認 的時候,才 是真实的。你只是作爲一個本身可以被看見的实体來現看, 作爲一個本身可以被威覚到的实体來 威 覚。 世界 只 对 於開 放的头腦才是開放的,而头腦的 門戶 只是 咸官。但是那個 孤立的, 封閉在自身之內的思維, 那個沒有感覚, 沒有人的, 在人以外的思維,却是不能也不应当成爲別人的客体的絕对 主体,但也正因爲如此,所以它無論怎樣努力也永遠不能找到 一條走向客体、走向存在的道路、正如一個从身軀上砍下來的 头腦之不能了解找到一個对象的道路一樣,因爲了解的手段, 官能,已經失去了。

# 五二

新哲学完全地,絕对地,無矛盾地將神学溶化為人本学,因為新哲学不僅像舊哲学那樣將神学溶化於理性之中,而且將它溶化於心情之中,簡言之:溶化於完整現象的,人的本質之中。从这一方面說:新哲学只是舊哲学的必然結果——因為凡是溶化於人的理智之中的东西,最後也必須溶化於生活

之中,必須溶化於人的心情之中,人的血液之中——但是同時也只有新哲学才是舊哲学的真理,而且是一种新的,独立的真理;因為只有成為有血有肉的真理才是真理。舊哲学必然要重新退回神学之中。凡是只在理智之中,概念之中被揭棄的东西,在心情裹面还有一個对立物,新哲学則相反,它是不会退回去的。凡是在肉体上和精神上同時都死了的东西,是不能作為幽靈而重新走回來的。

## 五三

人之与動物的不同, 决不只在於人有思維。人的整個本質是有別於動物的。不思想的人当然不是人; 但是这並不是因為思維是人的本質的緣故, 而只是因為思維是人的本質的一個必然的結果和屬性。

因此我們在这裏並不需要超出處性範圍以外,以便將人 認作一种超越動物之上的实体。人並不是一种特殊的实体, 如同動物那樣,而是一种普遍的实体,因而並不是一种有限制 的,不自由的实体,而是一种不受限制的,自由的实体;因為普 遍性,無限制性,自由是不可分割的。而且这种自由也不是存 在於一种特殊的能力,意志之內,同樣情形,这种普遍性也不 是存在於一种特殊的思維能力,理性能力之內——这种自由, 这种普遍性是越出它的整個本質之外的。動物的感官雖然比 人的感官更加敏銳,但只是对於一定的,与動物的需要有必然 關係的事物,才是如此。動物的感官之所以更敏銳,正是由於 有这個限定,这個对一定事物的特殊限制。人沒有一头獵犬

一隻烏鴉的嗅覚,但这只是因為人的嗅觉乃是一种包括各种 各樣的嗅覚,因而不拘於某些特殊嗅覚的自由官能。但是,如 果一种官能超出了特殊性的限制,超出了需要对它的束縛,那 它就上升到其有一种独立的, 理論 的 意義和地位了。普遍的 官能就是理智、普遍的威性就是精神性。甚至於最低等的官 能如嗅觉和味觉,在人中間也上升為精神的行動,科学的行 動。事物的氣味和味道乃是自然科学的对象。 甚至於人的胃, 儘管我們那樣輕視它,也不是一個動物性的东西,而是人性的 东西, 因爲它是一個普遍性的, 不限制於一定种類的食料的东 **西。正因爲如此,所以人才擺脫了動物对獵獲物所表現的那** 种狼吞虎嚥的食慾。如果一個人保有他的 头 腦,而給他以一 倜獅子或馬的胃,他 顯 然就不能再成其為入了。一种有限制 的胃,也只適合於一种有限制的,亦即動物的官能。因此人对 於胃的道德的和理性的態度, 也只在於不將胃当作一种獸性 的东西看待,而当作一种入性的东西看待。誰將入性从胃中 除掉,將胃列入獸類,誰就是承認人在喫东西的時候具有獸性。

# 五四

新哲学將入連同作為人的基礎的自然当作哲学唯一的, 普遍的,最高的对象——因而也將人本学連同生理学当作普 逼的科学。

# 五五

藝術,宗教,哲学或科学,只是真正的人的本質的現象或

顯示。人,完善的,真正的人,只是具有美学的或藝術的,宗教的或道德的,哲学的或科学的官能的人一一般的人只是那一點也不排除本質上屬於人的东西的人。Homo sum, humani nihil a me alienum puto\*——这個命題就它的最普遍的和最高意義來了解,乃是新哲学的日号。

## 五六

絕对的同一哲学將真理的立場完全顛倒过來了。人的自然的立場, 區別"自我"和"你", 主体和客体的立場, 則是真正的, 絕对的立場, 因此也就是新哲学的立場。

## 五七

头腦和心情合乎真理的統一,並不在於取消或者粉飾它們之間的差別,而只在於心情的主要对象也就是头腦的主要对象——因而只在於对象的同一。因此將心情最主要的,最高的对象——人当作理智最主要的,最高的对象的新哲学,便規定了头腦和心情,思維与生活的合理的同一。

# 五八

**虞理並不存在於思維之內**,並不存在於自爲的認識之內。 **虞理只是人的生活和本質的總**体。

<sup>\*</sup> 意爲:"我是一點也不排斥人性的东西的人"----- 譯者

## 五九

孤立的, 個別的人, 不管是作為道德实体或作為思維实体, 都未具備人的本質。人的本質只是包含於团体之中, 包含人与人的統一之中, 但是这個統一只是建立在"自我"和"你"的區別的实在性上面的。

## 六〇

孤独性就是有限性和限制性,集体性则是自由和無限性。 孤独的人是人(一般意義之下);与人共存的人,"自我"和"你" 的統一,则是上帝。

#### 六一

絕对哲学家曾經說过,至少曾經想过,類似專制 君主那樣, 股就是國家; 類似上帝那樣, 我就是存在, 我就是真理。当然他是作為思想家而这樣說或这樣想的, 而不是作為一般的人而这樣說或这樣想的。人性哲学家則相反地說, 我固然是在思維中, 固然是作為哲学家, 却是与人共存的人。

#### 六二

真正的辯証法並不是寂寞的思想家的独白,而是"自我" 和"你"之間的对話。

## 六三

三位一体的說法, 乃是絕对哲学和宗教的最高神 秘和 中

心點。但是正如我在"基督教的本質"一書中从歷史上和哲學上所証明过的,三位一体的秘密,乃是团体生活,社会生活的秘密——"自我"之心須有"你"的秘密——乃是这樣一個眞理,沒有一個实体,不管是人,是上帝,或者是精神,或是"自我",凡單独的本身都不是一個真正的,完善的,絕对的实体。真理和完善只是各個本質上相同的实体的結合和統一。哲学最高和最後的原則,因此就是人与人的統一。一切本質關係——各种不同的科学原則——都只是这個統一的各种不同的類型和方式。

#### 六四

舊哲学具有兩重與理:一是自為的,不關心人的真理——即是哲学;一是為人的真理——即是宗教。作為人的哲学的新哲学則不然,它主要地心是為人的哲学——新哲学对理論的独立性和尊嚴性並無妨害,甚至与理論高度協調,本質上具有一种实踐傾向,而且是最高意義下的实踐傾向。新哲学替代了宗教,它本身包含着宗教的本質,事实上它本身就是宗教。

# 六五

从前各种改造哲学的企 间,只是在方式上或多或少地与 售哲学有所不同,而不是在种類上与舊哲学 有所 不同。而一 种真正的新哲学,即適合於人類和未來的 需要 的,独立的哲 学,其不可缺少的條件則在於它之在本質上与舊哲学不同。

# 譯後記

本書所根據的原本,是費爾巴哈全集(W. Bolin und F. Jodl: Ludwig Feuerbachs Sämmtliche Werke, 1904, Stuttgart)第二卷第二四五至三二〇頁。

組織本書翻譯的是北京大学哲学系外國哲学史教 研室。 先後詳閱过本書全部譯文的有王太慶、陳修齋二位 同志。这 裏謹向他們致衷心的感謝!

本譯文雖經王太慶同志指出許多錯誤和不妥之处,並提 供許多修改的宝貴意見,但譯文中錯誤和不妥之处,恐仍难 免,敬希讀者多多指正。