# به نام خداوند مهربان

# تعليمات اديان الهي و اخلاق

پایهٔ هشتم دورهٔ اوّل متوسطه ویژهٔ اقلیّتهای دینی (کلیمی، زرتشتی،مسیحی)





#### وزارت آموزش و پرورش سازمان یژوهش و برنامهریزی آموزشی

نام کتاب: تعلیمات ادیان الهی و اخلاق (ویژهٔ اقلیّتهای دینی) پایهٔ هشتم دورهٔ اوّل متوسطه - ۸۲۰ پدید آورنده: سازمان یژوهش و برنامه ریزی آموزشی

مدیریت برنامهریزی درسی و تألیف: دفتر تألیف کتابهای درسی عمومی و متوسطه نظری

مدیریت آماده سازی هنری: ادارهٔ کل نظارت بر نشر و توزیع مواد آموزشی

شناسه افزوده آماده سازی: احمدرضا امینی (مدیر امور فنی و چاپ) ـ تبسم ممتحنی (طراح جلد) ـ خدیجه محمدی (صفحه آرا) ـ

سید کیوان حسینی، زینت بهشتی شیرازی و حمید ثابت کلاچاهی (امور آماده سازی)

نشانی سازمان : تهران : خیابان ایر انشهر شمالی ـ ساختمان شمارهٔ ۴ آموزش و پرورش (شهید موسوی)

تلفن : ۸۸۸۳۱۱۶۱۹، دورنگار : ۸۲۶۶، ۸۸۳، کد پستی : ۱۵۸۴۷۴۷۳۵۹ و گاه : www.irtextbook.ir ، www.chap.sch.ir

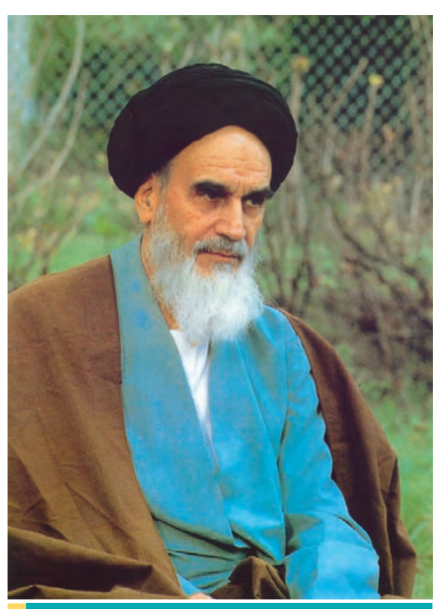
ناشر: شرکت چاپ ونشر کتابهای درسی ایران تهران: کیلومتر ۱۷ جادهٔ مخصوص کرج ـ خیابان

۶۱ (دارو پخش) تلفن : ۵-۴۴۹۸۵۱۶۱، دورنگار : ۴۴۹۸۵۱۶۰، صندوق پستى : ۳۹-۳۷۵۱۵

چاپخانه: شرکت چاپ و نشر کتابهای درسی ایران «سهامی خاص»

سال انتشار: ۱۴۰۱

کلیه حقوق مادی و معنوی این کتاب متعلق به سازمان پژوهش و برنامهریزی آموزشی وزارت آموزش و پرورش است و هرگونه استفاده از کتاب و اجزای آن بهصورت چایی و الکترونیکی و ارائه در پایگاههای مجازی، نمایش، اقتباس، تلخیص، تبدیل، ترجمه، عکسبرداری، نقاشی، تهیه فیلم و تکثیر به هر شکل و نوع بدون کسب مجوز از این سازمان ممنوع است و متخلفان تحت پیگرد قانونی قرار میگیرند.



اسلام اقلیّتهای مذهبی را احترام گذاشته است. اسلام اقلیّتهای مذهبی را در مملکت ما محترم می شمارد. این مملکت مال همهٔ ماست. امام خمینی «قُدِسَ سِرُّهُ»



## فهرست

|    | بخش اوّل: با خداي جهان آفرين، بيشتر آشنا شويم           |
|----|---------------------------------------------------------|
| ۲  | به نام تو                                               |
| ٣  | درس اوّل : از مشاهدهٔ نظم و هماهنگی چه می فهمیم؟        |
| ۵  | درس دوم : در خویش بنگریم                                |
| ٨  | درس سوم : نگرشی به جهان آفرینش                          |
| 11 | درس چهارم : راهی به سوی خدا                             |
| ۱۵ | درس پنجم: خداشناسی دور از پندارهای خام                  |
| ١٩ | درس ششم : عدل خدا                                       |
|    |                                                         |
|    | بخش دوم: آشنایی بیشتر با زندگی انسان در جهان آخرت       |
| 74 | درس هفتم : زندگی جاوید                                  |
| ۲۸ | درس هشتم : آثار اعمال                                   |
|    |                                                         |
|    | بخش سوم: آشنایی بیشتر با پیامبران این راهنمایان راهشناس |
| ٣٢ | درس نهم : غفلت و پشيماني                                |
| 46 | درس دهم : نیاز انسان به پیامبران                        |
| ٣٩ | درس یازدهم : ضروری ترین شرط پیامبری                     |
| 41 | درس دوازدهم : برنامهٔ پیامبران                          |
|    |                                                         |
|    |                                                         |

بخش اوّل: باخداي جهان آفرين، بيشتر آشناشويم

#### به نام تو

به نام تو،ای آفرید کار همه، ای دوسدار پاک و پای لی، ای پاک از همهٔ ناروایی لی، و ای سرچشمهٔ همهٔ خوبی کی.

به هرجا رو آورم جلوهٔ روی تو بینم، و به هر سوقدم نهم خود را در کوی تو یابم، بی هیچ ترس و بیم توانم با تو انس کیرم، و بی هیچ وسوسه توانم راز و نیاز دل با تو در میان نهم.

> به درگاه تو روی آرم و بس، تا از بندگی هر که و هر چه جز توست آزاد کردم.

عظمت بی پایانت اندیشدرا به سجود آورد، و فرّ جاودانت دیدهٔ دل را خیره سازد، لطف بی دریغت سپاس و سایش را یکسره شایسهٔ توکند، و قدرت همه جا کیرت قدرت که ی دروغین را بی فروغ ناید.

تو خواستای کدانسان فی بردهٔ سودپرستان نکردند، و دربند جباران نیقتند، و از دام خودخواهی فی و هوس فی پست آزاد شوند، و با اندیشهٔ آزاد و تلاش خشکی نایذیر به کالی کدشایستهٔ آنهاست رسند.

پرورد کارا!

ما را یاری کن تا در راه رسیدن به آنچه تو خواستای همواره بکوشیم و بر رشد و پاکی و ایان راستین دست یا بیم.

# از مشاهدهٔ نظم و هماهنگی چه می فهمیم؟

#### درس اوّل

در تصویر زیر، دو مجموعه مشاهده می کنید؛ به نظر شما : کدام مجموعه منظّم است و کدام مجموعه نامنظّم؟ آیا می توانید بگویید چه فرق هایی بین یک مجموعهٔ منظّم و یک مجموعهٔ نامنظّم وجود دارد؟

\_ یک مجموعهٔ منظّم هدفدار است و تمام اجزای آن طوری ساخته و پرداخته شده و به هم مربوط گشته اند که رسیدن به آن هدف را ممکن میسازند. بنابراین، هنگامی می توانیم مجموعه ای را منظّم بنامیم که هر یک از اجزای آن با هماهنگی کامل با دیگر اجزا کار و همکاری نمایند و هدف نهایی آن مجموعه را تأمین کنند.



مثلاً مجموعهٔ شمارهٔ ۲ را مجموعه ای منظّم و هماهنگ می نامیم، چون همهٔ اجزای آن به گونه ای ساخته شده اند که هدف سوار شدن و راه پیمودن را ممکن می سازند.

دریک مجموعهٔ منظم هر چیزی جای مخصوصی دارد و کار مشخّصی را در ارتباط با سایر اعضای مجموعه انجام می دهد، که اگر در جای مخصوصش نباشد کار آن مجموعه ناقص و ناتمام خواهد ماند. و قتی به یک مجموعهٔ منظم می نگریم می بینیم که اجزای مختلف آن به صورت حساب شده ای به هم مربوط گشته اند و هر یک برای انجام کار خاصّی و بااندازه و جنس معیّنی ساخته شده اند.

مثلاً در مجموعهٔ شمارهٔ ۲ چرخها شکل و اندازهٔ معیّنی دارند، از جنس مخصوصی ساخته شده اند: دسته، رکاب، ترمز، گاز، چراغها، بوق، آینه و... همه با جنس معیّن، اندازهٔ دقیق و حساب شده ای پیش بینی و به هم مربوط گشته اند که اگر این نظم و حساب نبود به کار نمی آمدند و نمی تو انستند نقشی را در یک مجموعهٔ هدف دار به عهده بگیرند.

حالا به این سؤالها پاسخ دهید: از مشاهدهٔ یک مجموعهٔ منظّم و آشنایی با دقّت و حسابگری که در انتخاب جنس و شکل و اندازهٔ اعضا به کار رفته و از توجّه به چگونگی ارتباط و همکاری آنها چه می فهمید؟ آیا وجود دانایی و توانایی را برای خلق یک مجموعهٔ منظّم ضروری نمی بینید؟

مثلاً کسی که توانایی و آگاهی نداشته باشد آیا می تواند حدّاقل مجموعهٔ شمارهٔ ۱ را به صورت مجموعهٔ شمارهٔ ۲ درآورد؟ با آنکه مجموعهٔ شمارهٔ ۱، مجموعهٔ انتخاب شده ای است و از نظر نوع و جنس و شکل و اندازه، خود نیاز به آفرینش گری دانا و توانا دارد.

آیا می توانیم بگوییم: از مشاهده و دقّت در یک مجموعهٔ منظّم به گوشهای از قدرت، دانایی و آینده نگری آفرینش گر آن پی می بریم؟

#### \*\*\*

خوب است برای آشنایی بیشتر با دانایی و توانایی آفریدگارمان، به نظم حیرت آوری که در ساختمان بدنمان و بر هر گوشهٔ دیگر این جهان پهناور حکم فرماست بنگریم و در آن بیندیشیم. به کدام قسمت از اعضای بدن بنگریم؟ نظم شگرف و هماهنگی حیرت آور کدام قسمت را نظاره کنیم؟

به دستگاه بینایی و یا شنوایی دقّت و نگاه کنیم یا به کار قلب یا ششها و یا کلیهها چشم بدوزیم در هر کدام دقّت کنیم جز نظم و دقّت و هماهنگی چیزی نمی بینیم.

در درس بعد به نگرش در كار كليه ها و دستگاه دفع ادرار مي پردازيم.

انسان دو کلیه دارد. آیا از کار و موقعیّت حساس این دو عضو ظریف و کوچک اطلاع دارید؟ آیا می دانید که اگر در بدن شما این دو عضو کوچک پیش بینی نشده بودند، چه پیش می آمد؟ در همان روزهای اوّل تولّد، سموم و موادّ زاید، تمام بدن شما را فرا می گرفت و مرگ شما حتمی بود. آیا می دانید دستگاه دفع ادرار از چه قسمتهایی تشکیل شده است؟ و آیا می دانید که ادرار از چه موادّی ترکیب یافته و به چه وسیلهای درست می شود و چگونه از بدن خارج می گردد؟

در بدن انسان مواد زایدی پدید می آید که باقی ماندن آنها در بدن، سلامت و زندگی انسان را به خطر می افکند و ناچار باید از بدن دفع شوند. از جملهٔ مواد زاید، مادهٔ سفید رنگی است به نام اوره. اوره و اوره از غذاهای حیوانی و پروتئینهایی که به مصرف سلّولهای بدن می رسد تولید می گردد. اوره و بعضی دیگر از مواد زاید و زیانبخش به وسیلهٔ دستگاه بسیار ظریف و حسّاس دفع ادرار از خون گرفته و به خارج از بدن فرستاده می شود.

دستگاه تولید و دفع ادرار یک دستگاه بسیار منظّم و دقیقی است که در ساختمان آن صدها ظرافت و ریزه کاری منظور شده و شگفتی های فراوانی دارد، به شکل زیر نگاه کنید و در آن بیندیشید. به طوری که میبینید دستگاه دفع ادرار از این قسمت ها تشکیل شده است:



ا کلیه ها اندامی لوبیا شکل و قرمز رنگ هستند. بافت کلیه ها از لوله هایی ساخته شده است. آیا می دانید در هر کلیه چند لوله وجود دارد؟ در هر کلیه قریب یک میلیون لولهٔ کوچک وجود دارد. اطراف این لوله ها را شبکه ای از مویرگ ها فرا گرفته است. خون به وسیلهٔ یک سرخرگ بزرگ وارد می شود و پس از گردش در مویرگ ها به وسیلهٔ یک سیاهرگ خارج می گردد.

۲ میزنای : از هر کلیه لولهٔ باریکی خارج شده که آن را به مثانه مربوط میسازد. نام این لوله میزنای است. در همین دو لوله مواد زایدی که از خون گرفته شده (ادرار) از کلیه ها وارد مثانه می شود.

۳ مثانه : مثانه کیسهٔ کو چکی است که حالت لاستیکی و قابل اتّساع دارد. این کیسه در پایین شکم قرار گرفته است. دیوارهٔ مثانه هنگامی که خالی است در حدود ده تا پانزده میلی متر ضخامت دارد و هنگامی که از ادرار انباشته می شود متّسع می گردد و ضخامت دیواره اش به ۳ تا ۴ میلی متر می رسد. در دیوارهٔ مثانه سه لایهٔ ماهیچه ای پیش بینی شده که انقباض آنها به خروج ادرار کمک می کند.

**۴ مجرای خروج ادرار**: این مجرا مثانه را به خارج مربوط میسازد. در ابتدای این مجرا دو ماهیچه وجود دارد که در مواقع عادی از خروج ادرار جلوگیری می کند.

کلیه در بدن به منزلهٔ یک صافی است. خون از سرخرگها وارد کلیه می شود و در شبکهٔ مویرگها توزیع می گردد. به هنگام عبور از مویرگها مقداری آب همراه مقداری اوره و اسید اوریک و نمک از شبکه ها ترشح می شود و وارد لوله های ادرار می گردد. در آنجا مقداری آب و نمک به وسیلهٔ دیوارهٔ لوله ها جذب و دوباره وارد خون می شود شگفت اینکه اگر آب در بدن به قدر کافی نباشد آب زیاد از کلیه به مثانه فرستاده نمی شود و فقط اوره و اسیداوریک و مقدار کمی آب از لوله های ادراری وارد لوله های میزنای شده و از آنجا قطره قطره به مثانه می ریزد و در مثانه انباشته می گردد. کلیه ها نه تنها با کمال دقت اوره و اسیداوریک را از خون می گیرند و تصفیه اش می کنند بلکه مقدار مواد گوناگون بدن را نیز تنظیم می نمایند، مثلاً هر وقت مقدار نمک خون بیش از اندازه شد کلیه ها مقدار اضافی را می گیرند و به بیرون می فرستند.

مثانه می تواند مقدار زیادی ادرار را در خود نگه دارد و با افزایش حجم ادرار به تدریج متسع گردد، امّا وقتی ظرفیّتش تمام می شود ماهیچه های مثانه تحریک می شوند و در این هنگام دو ماهیچه ابتدای مجرای ادرار باز و بسته می شود و مقداری ادرار وارد مجرا می گردد، که اگر باز هم با اختیار پاسخ گفته نشود دریچه ها اضطراراً باز و ادرار به بیرون می ریزد.

در ریزه کاریها و ظرافتهای شگفتی که در این دستگاه به کار رفته خوبتر بیندیشیم. در نظم و هماهنگی و ارتباط دقیق گردش خون با کار کلیهها و ارتباط آنها با میزنای و ارتباط میزنای با مثانه و...

بهتر تأمّل کنیم، چه می بینیم؟ آیا یک مجموعهٔ با هدف و منظّم؟ یا یک مجموعهٔ بی هدف و نامنظّم؟ اگر یک مجموعه بی هدف و نامنظّم بود، آیا کلیه ها مسئولیّت و هدف ویژه ای داشتند، آیا کلیه ها موادّ زاید را از خون می گرفتند؟ و راستی اگر نمی گرفتند چه می شد؟ آیا می توانستیم با خون مسموم و پر از موادّ زاید زنده بمانیم و زندگی کنیم؟ اگر این مجموعه مرتبط و هماهنگ نبود، لوله های میزنای نبودند تا مسیر حرکت موادّ زاید به مثانه باشند کلیه ها موادّ زایدی را که از خون گرفته بودند به کجا می فرستادند؟ اگر مثانه نداشتیم که ادرار در آن ذخیره شود، ناچار ادرار مرتباً قطره قطره خارج می شد، آن وقت چه می کردیم؟ اگر کنترل در یچه های خروج ادرار در اختیار ما نبود چه می شد؟

آیا ممکن است انسان عاقل و اندیشمندی بپذیرد که طبیعت تاریک و خاموش و بدونشعور پدیدآور چنین نظم شگرفی است؟ هر فرد خرد آشنا و فهمیده ای اذعان می کند که وجود دانا و توانایی آن را آفریده و در آفرینش آن هدفی را منظور نموده است. براین اساس هر فرد خردمندی با نگاه به این همه اسرار و شگفتی ها ایمانش را به آفریدگاری بزرگ و دانا و توانا تقویت و تحکیم می کند و در مقابل شکوه قدرت و فراوانی نعمت او سر تسلیم و تعظیم فرود می آورد.

#### بیندیشید و پاسخ دهید.

١\_ چه فرق هايي بين يک مجموعهٔ نامنظم وجود دارد؟

۲\_ با مشاهدهٔ دقت و حسابگری که در یک مجموعهٔ هماهنگ و منظم به کار رفته، چه می فهمید؟ توضیح دهید.

۳ برخی از شگفتی های کار کلیه ها را بشمارید.

## نگرشی به جهان آفرینش

آیا تاکنون از خود پرسیده اید که : اگر خورشید طلوع نمی کرد و همیشه شب بود، ما چه می کردیم؟ هیچ اندیشیده اید که خورشید این همه نور و حرارت را چگونه پدید می آورد؟ آیا می دانید حجم خورشید چه اندازه است؟

حجم خورشید بیش از یک میلیون برابر زمین است، یعنی اگر خورشید یک کرهٔ توخالی بود، می توانست بیشاز یک میلیون کره مانند زمین را در خود جای دهد. سطح این کرهٔ بزرگ و آتشین حدود ۵۰۰۰ درجه سانتی گراد حرارت دارد. می دانید با این همه حرارت و گرمی چرا کرهٔ زمین را و هرچه برآن است، نمی سوزاند؟ چون در فاصلهٔ مناسب و معیّنی قرار گرفته (فاصلهٔ ۱۵۰ میلیون کیلومتری) که فقط به اندازهٔ لازم به کرهٔ زمین نور و انرژی می رساند.

هیچ می دانید که اگر فاصلهٔ خورشید تا زمین بر این اندازه و حساب نبود، چه پیش می آمد؟ اگر فاصله خورشید با زمین کمتر از این مقدار بود، مثلاً اگر نصف مقدار کنونی بود، چه می شد؟ هیچ موجود جانداری نمی توانست بر روی زمین زندگی کند، حرارت خورشید همهٔ گیاهان و حیوانات و انسانها را می سوزانید. اگر فاصلهٔ خورشید با زمین ما بیشتر از این مقدار بود، مثلاً اگر دو برابر مقدار کنونی بود، چه می شد؟ در این صورت نور و حرارت به مقدار کافی به زمین نمی رسید و همه چیز سرد و خاموش می شد. آبها همه یخ می بست، دیگر زندگی میسر نبود. پیداست که این فاصله و این ارتباط با آگاهی وحساب دقیق پیش بینی شده است.

به علّت تابش پر توهای گرم خورشید است که همهٔ گیاهان و درختان رشد می کنند و برای ما انسانها میوه و غذا می سازند. انواع غذاهایی که ما از آنها استفاده می کنیم به وسیلهٔ انرژی خورشید درست شده اند و در حقیقت انرژی خورشید است که در گیاهان و سایر غذاها ذخیره شده و ما از آنها نیرو و انرژی می گیریم. حیوانات نیز از انرژی ذخیره شدهٔ گیاهان استفاده می کنند و آن را به صورت غذاهای حیوانی به ما تحویل می دهند. مثلاً علف می خورند و به ما شیر می دهند و ما از گوشت و فراورده های دیگری که از شیر و گوشت به دست می آید، استفاده می کنیم.

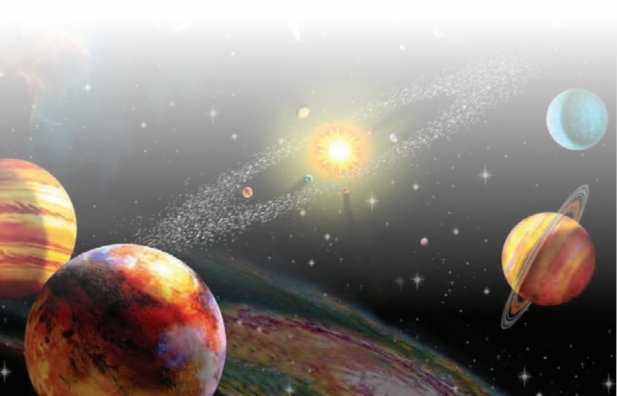
شما با مشاهده و تفکّر در شکوه و زیبایی خورشید، فاصلهٔ دقیق و حساب شدهٔ آن با زمین،

بهره مندی گیاهان و حیوانات و انسانها از گرمی و انرژی آن چه می فهمید؟ و با مشاهده و تفکّر در پیوستگی و ارتباط شگفتانگیز همهٔ اجزای جهان، چه دریافت می کنید؟ چه می بینید؟ آیا یک مجموعهٔ نامنظّم و ناهماهنگ می بینید یا یک مجموعهٔ کاملاً مرتبط و هماهنگ؟ نظم دقیق و ارتباط و پیوستگی این مجموعهٔ عظیم نشانگر عظمت و قدرت و آگاهی برتر خالق آن است که توانسته موجودات جهان را این چنین بیافریند و نیازمندی های هر یک از آفریده ها را با آگاهی و بصیرت کافی پیش بینی نماید و در اختیارشان گذارد و برای هر یک هدفی معیّن نماید. آن خالق توانا و آگاه، کیست؟

آن خالق آگاه و توانا، خداست که این همه نعمت را برای ما آفریده ودر اختیارمان نهاده است، خورشید و ماه و زمین را مسخّر ما فرموده است، تا با تلاش و کوشش، زمین را آباد سازیم و با تحصیل علم و دانش، از اسرار و شگفتی های جهان پرده برداریم و به آیاتِ عظمتِ خالق و پروردگارمان بنگریم و از دریچهٔ این آیات به قدرت بی منتهای او نظاره کنیم و به مناجات و راز و نیاز با او بپردازیم که:

بالاترین و زیباترین حالات یک انسان، هنگامی است که با معبودِ خویش به دعا و راز و نیاز می پردازد، و اگر دعا و مناجات انسان با پروردگارش نبود، زندگی چه ارزشی داشت؟ انسان چه بی مقدار بود.

در پیدایش شب و روز بیندیشید و هر صبح و شام با پیداگر شب و روز مناجات کنید. می دانید که شب و روز در اثر حرکت وضعی زمین پدید می آیند، زمین در هر شبانه روز، یک دور به دور خود



می چرخد، نیمی از زمین که در برابر خورشید قرار می گیرد، روشن و روز است و نیمی دیگر تاریک و شب. با چرخش زمین، گویی شب در روز و روز در شب فرو می رود و شب و روز به طور منظم در پی یکدیگر فرا می رسند. در روز گیاهان و درختان در پرتو گرمی و حرارت خورشید رشد می کنند، انسان ها به تکاپو و کار و کوشش و خدمت مشغول می شوند و در آرامش شب استراحت نموده، تجدید نیرو می کنند و به مناجات می پردازند و برای کار و خدمت و عبادت فردا آماده تر می شوند.

هیچ اندیشیده اید که اگر حرکت وضعی زمین با این نظم و حساب مقدّر نشده بود، چه می شد؟ در بعضی از نقاط زمین همیشه شب بود و همیشه تاریک و سرد و یخ بندان، و در بعضی نقاط زمین همیشه روز بود و همیشه روشن و داغ و سوزان. پیدایش شب و روز نیز از آیات روشن و نشانه های آشکار قدرت و عظمت و آگاهی جهان آفرین دانا و تواناست.

#### \*\*\*

این شب و روز این طلوع و غروب بر و جود خدا دلیلی خوب نظم در کار ماه و خورشید است نظم عالم نثان توحید است نور خورشید و ماه رخنده باشد از حانب تو باینده

#### بیندیشید و پاسخ دهید.

۱\_ ارتباط هماهنگ خورشید با زمین و موجودات زمین را بیان کنید.

۲\_ مشاهدهٔ حساب معین و دقیقی که در جهان آفرینش پیشبینی و تقدیر شده است، چگونه ما
 را به خالق عظیم و عزیز، دانا و توانا، رهنمون میسازد؟

۳ خدای مهربان و آگاه و توانایی که خورشید و ماه و زمین را برای استفادهٔ ما مسخّر کرده است، چه وظایفی برای ما معیّن نموده است؟

۴\_ بالاترین و زیباترین حالات یک انسان، چه هنگامی است؟

وقتی در افریقا جنگی اتفاق افتاد و در آن جمعی از پای درآمدند، پس از جنگ مردی خداشناس و انسان دوست از آنجا می گذشت. نگاهش به مردی آسیب دیده و مجروح افتاد که توانایی راه رفتن نداشت. او را به خانهٔ خود برد و از او پرستاری کرد، تا بهبود کامل یافت.

مرد خداشناس در عبادت خدا جدی بود و هیچگاه نمازش ترک نمی شد، اما آن مرد مجروح به پرستش خدا توجهی نداشت. روزی از او پرسید:

چرا خدا را پرستش نمی کنی و در برابر این همه نعمت که به تو داده است شکرگزار او نیستی؟! در جواب گفت: من خدایی نمی بینم تا او را پرستش کنم.

مرد خداشناس چیزی نگفت و منتظر فرصتی مناسب بود، تا او را راهنمایی کند. روزی با هم برای گردش از خانه بیرون رفتند و به باغی سرسبز و خرمی رسیدند. ناگهان چشم مرد خداشناس به جای پایی افتاد و از آن مرد پرسید: این چیست؟

جواب داد: جای پای انسانی است که از اینجا عبور کرده است.

مرد خداشناس گفت: من در این باغ کسی را ندیدهام و ممکن نیست کسی از اینجا گذشته باشد. آن مرد جواب داد: درست است کسی را ندیدهای، اما این جای پا، بهترین دلیل است که کسی از اینجا گذشته است.

مرد خداشناس گفت: واقعاً مایهٔ تعجب است که تو از جای پایی به وجود انسانی پیمیبری، اما از این آسمان زیبا و این ستارگان درخشان و این باغ سرسبز و خرم و این همه گلها و پرندگان، به آفریدگار آنها پی نمیبری؟

#### دانشمندان بهتر خدا را می شناسند

در ساعت درس دینی معلم توضیح می داد که:

در سراسر جهان آفرینش، تنها یک آفریدگار و پروردگار وجود دارد. او به همه روزی می دهد، زنده می کند، می میراند، لطف و مهرش همه جا گسترده است، تدبیر و فرمانش همه جا جاری است، همهٔ کهکشان ها و ستارگان آسمانی به خواست او در حرکتند، هیچ کاری بدون ارادهٔ او به انجام نمی رسد، ابر و باران و روز و شب، همه با تدبیر او به وجود می آیند ...

حامد اجازه خواست و گفت:

پدرم همیشه می گوید: «اگر خدا بخواهد هوا سرد می شود، اگر خدا بخواهد باران می آید، اگر خدا بخواهد بیمار شفا می یابد ...» امّا ما در درس علوم فهمیده ایم که چرا هوا در بعضی سرزمین ها گرم و در بعضی دیگر سرد است، باد چگونه به وجود می آید، ابر و باران چگونه پیدا می شوند یا هوای یک منطقه چرا تغییر می کند. ما می دانیم که برای آمدن باران، تابش آفتاب به دریا و بخار شدن آب دریا و جریان باد و تغییر وضع هوا تأثیر دارد... پس دیگر خواست خدا چیست؟! ما یاد گرفته ایم که میکروبها در پیدایش بیماری ها اثر دارند و برای از بین بردن بیماری باید با میکروبها مبارزه کرد. پس چرا می گوییم: خدا بیماری می دهد، خدا شفا می دهد ...؟

معلم پاسخ داد : بسیار سؤال به جایی است، چون درس ما دربارهٔ خداشناسی است و باید این مسئله کاملاً روشن شود. برای فهمیدن جواب، خوب دقت کنید :

خدا جهان را آفرید و برای گردش آن نظم و حسابی قرار داد. همان گونه که پیدایش جهان با ارادهٔ خداست، تغییرات و پدیده های آن هم با نظم و قانون الهی است. اینکه می گوییم: همه چیز با فرمان خداست، یعنی خدا برای هر چیز حساب و قانونی قرار داده است. همین قوانینی که در جهان آفرینش وجود دارد نشان دهندهٔ خواست خداست. خدای توانا برای رشد گیاه، پیدایش جنین، آمدن برف و باران، طوفان، زلزله، سیل، گردش زمین و دیگر سیارات حساب و قانونی تعیین کرده است و این همان قوانینی است که ما در کتاب علوم فرا می گیریم و به کمک آنها از چگونگی پیدایش این پدیده ها باخبر می شویم. بنابراین هرچه در علم و دانش ترقی کنیم، جهانی را که خدا آفریده و قوانینی که برای جهان قرار داده است، بهتر می شناسیم و به عظمت و قدرت بی پایان الهی بهتر پی می بریم.

#### نشانههای خدا

در تعالیم دینی اصرار بر این است که اندیشه های مردم به کار افتد و با اندیشیدن صحیح و دور از گمراهی، عقل ها شکو فا شود. از بهترین راه هایی که دین برای توجه دادن مردم به آفریدگار دانای جهان برگزیده است، تفکر در پدیده های عالم است. براساس تعالیم مذهبی همهٔ پدیده ها و شگفتی های طبیعت جلوه گاه پروردگار بی همتا است. آسمان پرشکوه، زمین، توده های فشردهٔ ابر که از دل آنها برق وحشت زا یا امیدبخش می جهد، باران با طراوتی که سرزمین های خشکیده رابارور و بانشاط می کند، همگی ما را به پروردگار توانای باتدبیر و مهربان راهنمایی می کنند. اندیشیدن در جهان خلقت دریچه های دانش را به روی بشر می گشاید و بررسی و مشاهدهٔ بیشتر، او را به کشف بیشتر رازهای جهان رهبری می کند. هرچه قوانین علمی پیچیده تر کشف شود حکمت و دانایی خدای پدیدآورندهٔ جهان بهتر آشکار می گردد.

برگ در ختان سبز در نظر هوشیار هر ورقش دفتری است معرفت کردگار

## یکتاپرستی

آفریدگار جهان یکتاست و جز او خدایی نیست. هرچه جز او تصور کنیم همه مخلوق او هستند، به ارادهٔ او یابرجا و به او نیازمندند.

خدای هستی بخش جهان و همهٔ انسانها یکی است. هیچ نقطهٔ جهان از قلمرو فرمان و حکومت خدا بیرون نیست. سراسر جهان و آنچه در آن است از اوست، همیشه زنده و آگاه است و از کار تدبیر و ادارهٔ عالم غفلت نمی کند و این فرمانروایی عظیم بر او دشوار نیست. در هستی خود به کسی و چیزی نیازمند نیست، اما همهٔ جهان به ارادهٔ او برپاست. دانش او بیپایان است. همه چیز را می داند و از پنهان و آشکار همه آگاه است. همه می توانند بدون واسطه با او تماس بگیرند و اگر هم کسی بخواهد در پیشگاهش وساطتی کند با اجازه و فرمان او پذیرفته است.

بدین ترتیب، بزرگی و خداوندگاری شایستهٔ اوست و تنها او درخور ستایش و پرستش است، فرمانروایی مطلق برای اوست. دیگران، همه بندگان آفریدهٔ او هستند. هیچ مقامی را شایسته نیست که دعوی خدایی کند، یا با خودسری و خودخواهی فرمان براند، و یا توقع کُرنش و پیروی بی چون و چرا از مردم کند. خدا یکی است و انسان ها همه برابر.

## بیندیشید و پاسخ دهید.

١ ـ اگر همهٔ كارها به ارادهٔ خدا انجام مي شود پس علل طبيعي چه كاره اند؟

۲\_ از بهترین راههایی که ما را به آفریدگار جهان توجه میدهد، چیست؟

٣ چرا دين اصرار دارد كه مردم انديشهٔ خود را به كار اندازند؟

۴\_ کشف قوانین علمی پیچیده تر چه چیز را بهتر آشکار می کند؟

در مسیر شناخت خدا، تا آنجا که برای ما ممکن است و کشش فکری و دریافتهای ذهنی ما اجازه می دهد باید کوشش کنیم تا خالق خود را بدان گونه که هست بشناسیم، وگرنه به گمراهی می افتیم و با پندار خود خدایی می سازیم که خدای حقیقی جهان نیست.

ما در شناخت صفات خدا هرگز نباید خود را مقیاس قرار دهیم، زیرا:

ما، محدود، مادي و مخلوق هستيم.

اما خدا، كامل، غير مادى و خالق است.

در این درس کوشش شده تا از برخی از صفات خدا، شناخت صحیحی به شما داده شود.

#### دانش بی پایان خدا

در تعالیم دینی «علم غیب» و دانش بی پایان الهی مطرح شده است. «غیب» یعنی آنچه از دیدگان، و بهطور کلی از حواس ما پوشیده است، خواه اصولاً قابل رؤیت و احساس نباشد، یا آنکه دیدنی باشد، اما در تیررس چشم و گوش و دیگر حواس ما قرار نداشته باشد.

آنچه در میلیاردها کرات آسمانی وجود دارد، آنچه در دل کوهها و در اعماق دریاهاست، آنچه در دل یک هستهٔ اتم در گردش است، فرشتگان، عالم آخرت، روح و غیره، همهٔ اینها برای ما غیب است، اما بعضی از آنها \_ مانند فرشتگان \_ اصولاً قابل رؤیت نیستند، تا بتوانیم آنها را مشاهده و تجربه کنیم، و برخی دیگر \_ مانند هستهٔ مرکزی زمین \_ گرچه قابل رؤیت هستند، اما هنوز در حوزهٔ مشاهدهٔ ما قرار نگرفته اند.

ما از آینده خبر نداریم، چون هنوز نیامده است.

گذشته نیز از نظر ما پنهان گشته است، جز اینکه آثاری از آن در کتابها و حفاریها و سنگ نبشته ها و موزه ها پیدا کنیم. ولی اینها واقعیت گذشته ها نیست، بلکه شعاعی است کمسو و بی رمق که از آن باقی مانده است.

پس ما از گذشته نیز به درستی آگاه نیستیم، گرچه باید برای شناخت آن کوشش فراوان کنیم، تا از تاریخ گذشتگان درس بیاموزیم.

اما خدا از آشکار و نهان جهان آگاه است، و اصولاً برای او آشکار و نهانی وجود ندارد. او همه جا هست، و همه چیز را خود او آفریده است. برای او زمان و مکانی نیست و هیچ چیز بر او پوشیده نخواهد بود.

ما موجودی زمانی هستیم، گذشته بر ما گذشته است، و آینده برای ما پیش نیامده است، اما خدا که ازلی و ابدی و خود آفریدگار زمان است، چیزی بر او نگذشته تا از او پنهان گردد و آینده هم برای او معنی ندارد. برای او گذشته و حال و آینده یکی است، چون او برتر از زمان است و محیط بر آن.

ما موجودی مکانی هستیم، در جایی قرار گرفته ایم، حتی اگر به سرعت حرکت کنیم، باز هم در مکانی قرار داریم، اما پی در پی فضای تازه ای اشغال می کنیم و جای سابق خود را از دست می دهیم. برای ما دور و نزدیک وجود دارد. دور چیزی است که با ما فاصلهٔ بسیار دارد و نزدیک آن است که نسبت به ما مسافتی ناچیز دارد.

اما خدا جا و مکان ندارد، او بر همهٔ مکانها احاطه دارد و علم و آگاهیاش کران تا به کران را فراگرفته است.

ما از هر چیز تنها ظاهرش را احساس می کنیم، آن هم در حدود توانایی و امکان حواسمان، جز اینکه چیزی را بشکافیم و به درون آن چشم دوزیم تابه لایهای تازه از درون آن پی ببریم.

اما خدا، آفرینندهٔ ظاهر و باطن هر چیز است، و پیش از آنکه چیزی را بیافریند از تمام وجودش آگاه بوده است.

#### علم غیب تنها پیش خداست

اگر غیب چیزی باشد که هیچ یک از حواس ظاهری ما بدان دسترسی نداشته باشد و عقل و اندیشهٔ ما هم بدان راه نیابد، روشن است که هیچ کس نمی تواند ادعای علم غیب کند، چون تنها خدا از آن آگاه است. مگر اینکه اخبار غیبی به وسیلهٔ خداوند بر پیغمبری نازل شود، یا خداوند اراده کند که انسانی به گوشهای از این اسرار غیبی آگاه گردد.

و در هرحال، کلیدهای غیب به دست خداست، جز اینکه خدا قسمتی از دریچههای غیب را به روی کسی بگشاید.

#### مهربانی خدا

خدا مهربان است، اما نه همچون یک مادر که گریهٔ کودک، دل نازکش را میآزارد و او را بر سر مهر می آورد، یا خنده ها و شیرین کاری هایش در او شادی ایجاد می کند و او را به نوازش کودک وامی دارد.

نه. در خدا هیچ سوز و ساز، غم و ناله، یا هیجان و خوشحالی نیست. خدا تحت تأثیر هیچ چیز قرار نمی گیرد و غم و شادی هایی که در ماست، در او راه ندارد. او برتر از آن است که چیزی در او اثر کند، اما او نسبت به بندگانش از هر مهربانی مهربان تر است.

مهر او همان نعمتهای بی شماری است که به انسان داده، راه سعادتی است که به روی او گشوده و پاداش و احسانی است که در برابر خوبی ها به او عنایت کرده و خواهد کرد.

#### خشم خدا

خدا بر بدکاران و ستمگران خشم می گیرد، اما خشم او به این صورت نیست که ازدست آنها عصبانی شود.

یک انسان از آنچه برایش ناگوار است عصبانی و رنگ و رویش برافروخته می شود، از جا می پرد، پرخاش می کند، گاهی کنترل خود را از دست می دهد، هرچه از زبانش درآید می گوید و هرچه از دستش برآید می کند، بعد هم پشیمان می شود.

اما خدا،

نه جسم دارد و نه سلسلهٔ اعصاب، تا همچون مردم عصبانی و برافروخته شود، از جا بهدر رود و پرخاش کند یا بی حوصلگی نشان دهد. در عین حال، کیفرهای سخت ولی عادلانه که او در برابر هرگونه ظلم و فساد و کجروی مقرر کرده، از هر شعلهٔ خشمی سوزان تر است.

بنابراین، غضب خدا همان خواست و قانون اوست که تجاوز و ستم هر کس گریبان گیر خودش خواهد شد.

نتيجه اينكه: پاداش الهي رحمت خدا، و مجازاتش خشم اوست.

#### ارادهٔ خدا

وقتی ما اراده می کنیم کاری انجام دهیم، ابتدا باید بیندیشیم، خیر وشر آن را بسنجیم، وسایل و امکانات آن را بررسی کنیم و بعد تصمیم بگیریم. تازه پس از آنکه تصمیم گرفتیم و وارد کار شدیم،

چه بسا مشکلاتی پیش آید که تصور آن را نمی کردیم یا در وسایل و مقدماتی که فراهم کرده بودیم به نواقصی برخوریم که قبلاً به آنها توجه نداشتیم، و درنتیجه نتوانیم به هدف برسیم و شکست بخوریم.

مثلاً، ما اراده می کنیم مسافرتی به دور دنیا بکنیم. پس از تهیهٔ وسایل و مقدمات کار حرکت می کنیم. از چند کشور دیدن می کنیم، اما ناگهان مشکلی پیش می آید که پیش بینی نمی کردیم، یک بیماری شدید، از دست دادن وسایل سفر، مشکل خانوادگی یا ...، در این صورت ناگزیراز ادامهٔ سفر منصرف می شویم.

البته ما باید همیشه امیدوار و مصمم باشیم و با مشکلاتی که در برابر یک هدف مفید پیش می آید مبارزه کنیم. اما در هر حال، ارادهٔ ما انسانها چنین است که ممکن است در برابرآن مانعی پیش آید یا به اشتباهی دربرآورد امکانات و وسایل برخورد کند و به نتیجه نرسد.

اما ارادة خدا چنين نيست، بلكه:

«همین که خدا اراده کند که چیزی هست شود، خواهد شد.»

هرچه خدا بخواهد انجام می شود، بی کم و کاست، و بی تأخیر و اشتباه، همواره به دنبال خواستنش، بودن است و پیدا شدن.

البته در جهان طبیعت، خدا وجود هر چیزی را در زمانی و با شرایطی خواسته است. به همین جهت پیدایش موجودات طبیعی تدریجی است، نه یکباره و آنی. مثلاً انسانها به تدریج پیدا می شوند و کم کم رشد می کنند. همین طور پدیده های طبیعی دیگر که هریک در شرایط خاصی به وجود می آیند.

#### بیندیشید و پاسخ دهید.

١\_ صفات خدا را چگونه بشناسيم؟

٢\_ چرا نباید در شناخت صفات خدا خود را مقیاس قرار دهیم؟

۳ چرا خدا از همه رازهای نهانی آگاه است؟ اعتقاد به این حقیقت، در زندگی شما چه اثر عملی دارد؟

۴\_ مهربانی در انسان ها چگونه است؟ مهربانی خدا چیست؟

۵\_ آثار خشم در مردم چیست؟ خشم خدا چگونه است؟

٤\_ ارادة خدا چگونه است؟ علم و قدرت خدا چه رابطهای با ارادة او دارد؟

٧\_ چرا همهٔ آفریدههای خدا یکباره پیدا نشدهاند؟

درس ششم عدل خدا

خدای جهان آفرین، جهان را با نظمی معین و حسابی دقیق آفریده است و به هر پدیده ای خاصیتی عنایت فرموده است. روز را با طلوع خورشید، گرم و روشن قرار داده تا مردم در آن بکوشند و کار کنند و روزی به دست آورند. شب را خاموش و تاریک قرار داده تا درآن بیاسایند و استراحت کنند. آفرینش هر چیز اندازهٔ معینی دارد و درنتیجهٔ همین ویژگی ها و خواص آفریده هاست که جهان بدین گونه زیبا و پابرجاست.

فكر كنيد اكر آتش با خواص ويژهاش نبود، چهرهٔ جهان به چه صورت بود؟

بیندیشید که اگر جاذبهٔ زمین نبود چه پیش میآمد؟ آیا شما میتوانستید اینجا بنشینید و درس بخوانید؟

هرگز ... چون در این صورت زمین ــ با سرعتی که به دور خود و به دور خورشید می چرخید ــ همه چیز را ، حتی شما و دوستان شما را هم به فضا پرتاب می کرد.

نظم و زندگی امروز ما نتیجهٔ همهٔ خواصّ و قوانینی است که از سوی خدا به پدیده های طبیعت عنایت شده است. اگر این قوانین بر جهان حاکم نبودند، زندگی بر آن میسّر نبود، هر چند که ممکن است همین قوانین گاهی موجب ناراحتی ما را نیز فراهم آورند.

مثلاً با استفاده از همهٔ قوانین طبیعی یک هواپیما به پرواز درمی آید و راه آسمان را سریع می پیماید و با استفاده از قانون جاذبه و اصطکاک، فرود می آید و به زمین می نشیند و مسافرین هواپیما با استفاده از این قوانین از هواپیما فرود می آیند. ولی همین هواپیما هنگامی که سوختش در آسمان تمام شد، جاذبهٔ زمین فوراً آن را به سوی خود می کشد و هواپیما در اثر برخورد با زمین متلاشی می شود، عدّه ای از سرنشینان در دم جان می دهند، عدّه ای هم مجروح و معلول می شوند. تقصیر به عهدهٔ کیست؟

آیا درست است آرزو کنیم که ای کاش جاذبهٔ زمین نبود؟ آیا درست است که آرزو کنیم: ای کاش جاذبهٔ زمین در این مورد خاص کار خود را انجام نمی داد؟ آیا درست است که آرزو کنیم ای کاش زمین این هواپیمای بی سوخت را به سوی خود نمی کشید؟ می دانید معنای این آرزوها چیست؟

معنای این آرزوها این است که قوانین جهان آفرینش به دلخواه ما باشد. وقتی ما میخواهیم و می پسندیم، قانون عمل کند و وقتی که ما نمی خواهیم و نمی پسندیم، قانون عمل نکند. آیا در این صورت می توان نام قانون بر آنها نهاد؟ به علاوه می پرسیم؛ به خواست چه کسی عمل کند و به خواست چه کسی عمل نکند؟ آن وقت بیندیشید که چه هرج و مرجی پیش خواهد آمد.

ممکن است شما یکی از کسانی را که در حادثهٔ سقوط هواپیما معلول شده است، ببینید. ببینید که چشم هایش نابینا شده، یا هردو پایش فلج شده است، چه فکر می کنید؟ چه می گویید؟ چه کسی به او ظلم کرده و او را این چنین از پا و چشم محروم کرده است؟ آیا در عدالت خدا تردید می کنید که قانون جاذبه را به زمین عنایت فرموده است؟ یا در عدالت و لیاقت فردی تردید می کنید که با این قانون و سایر قوانین جهان آفرینش، درست برخورد نکرده است؟ در لیاقت کسی تردید می کنید که بنزین کافی در هواپیما ذخیره ننموده است؟

خدا هر موجودی را با استعداد ویژه ای آفریده و قوانین عاتمی بر جهان حاکم فرموده است و برای هر چیز نظم و حسابی قرار داده است. ما انسان ها موظفیم با این قوانین برخورد صحیح داشته باشیم تا از رحمت و عدل پروردگارمان به خوبی برخوردار شویم. مثلاً جنینی که در شکم مادر رشد می کند، در رشد و حرکت خود از همهٔ قوانین حاکم بر جهان پیروی می نماید. اگر پدر و مادر \_ یا دیگر نیاکان جنین \_ با قوانین آفرینش درست برخورد کرده باشند، مثلاً قوانین بهداشتی را مراعات نمایند، جنین مشکلی به هنگام تولد نخواهد داشت اما اگر به این قوانین بی توجّه باشند مثلاً اگر به سیگار یا الکل معتاد باشند، سموم سیگار و الکل ناچار در بدن جنین ضایعه تولید می کند و موجب بیماری می شود.

جهان با نظم و قانو نمندی اداره می شود، نه با هرج و مرج. خدای متعال برای هر پدیده ای علّتی قرار داده است. قوانین طبیعی ـ که نمودی از خواست و ارادهٔ پروردگارند ـ کار خود را انجام می دهند و به میل و هوس این و آن تغییر نمی پذیرند. البته گاهی هم دو یا چند قانون در یک مورد با هم برخورد می کنند و پدیده هایی رخ می دهند که برای ما پسندیده نیستند. لیکن در نظام کلّی جهان چاره ای از آنها نیست. عدل خداوند در این نیست که قوانین طبیعی جهان را ـ که خود تنظیم کرده ـ بر هم بزند و هرج و مرج به وجود آورد. بلکه مقتضای عدل الهی چنین است که هر پدیده ای را برطبق ظرفیّت و استعداد ویژه اش، هستی ببخشد و به کمال برساند. خدا در همه حال عادل است و این انسان ها هستند که به واسطهٔ اعمال و توقّعات بابخردانهٔ خویش، بر خود و دیگران ستم می کنند و مشکل و گرفتاری به وجود می آورند.

#### يک سؤال

ممکن است بگویید: درست است که پدر و مادر بی دقتی کرده اند و مثلاً الکل یا داروی زیان بخش مصرف نموده اند و چنین ضایعه ای را سبب شده اند و در نتیجه جنین با مشکلات جسمی به دنیا آمده است و این نتیجه درست براساس قوانین جهان آفرینش و عدل پروردگار است، امّا کودک چه تقصیری دارد که باید با این مشکلات به دنیا بیاید و یک عمر با بیماری زندگی کند؟

#### پاسخ

پاسخ این است که: او هیچ تقصیری ندارد، خدا هم بیش از توان و قدرت او، تکلیفی بر او نمی نهد و اگر او با امکاناتی که دارد، وظیفهٔ خود را در حدّ توان خود به خوبی انجام دهد، بهترین پاداش را از سوی خدا می گیرد. این گونه افراد ــ درصورتی که مؤمن باشند ــ مانند دیگر مؤمنین نزد خدا عزیز و محترمند و اگر درست به وظایف خویش عمل کنند، در جهان آخرت از سلامت کامل و مقام و مرتبهٔ بلندی برخوردار خواهند شد.

#### خلاصهٔ بحث و تكميل أن

خلاصهٔ سخن اینکه: وقتی می گوییم خدای جهان آفرین عادل است، یعنی قوانین و سنتی براین جهان حاکم فرموده است و به هر آفریده ای استعداد ویژه ای عنایت نموده است. درصورتی که ما با قوانین و ویژگی های جهان آفرینش درست برخورد کنیم، از رحمت او برخوردار می شویم و در سایهٔ عدل او به نتیجهٔ مطلوب می رسیم. و اگر به قوانین جهان آفرینش \_ که نشانی از ارادهٔ پروردگار است \_ بی اعتنایی کنیم، به خویشتن ستم کرده ایم و نتیجهٔ این بی اعتنایی را قطعاً خواهیم دید.

عدل خدا در جهان آخرت نیز به این معناست که خدا به وسیلهٔ پیامبران، خوب و بد را به مردم نشان داده است، برای کارهای خوب پاداش و برای کارهای بد کیفر معیّن فرموده است. خدا در آخرت هم به هیچ کس ستم نمی کند. به همه پاداشی مناسب و کیفری درخور عطا می کند. اگر راه حقّ و نیکوکاری و خداپرستی را پیموده باشند، از نعمتهای والای پروردگار برخوردار می شوند و اگر راه باطل را رفته باشند و بر خود و دیگران ستم روا داشته باشند، در جهان آخرت به عذابی سخت دچار می شوند و کیفر کارهای ناشایست خود را می بینند.

#### بیندیشید و پاسخ دهید.

۱ آیا درست است که آرزو کنیم: «ای کاش جاذبهٔ زمین نبود؟»... چرا؟ توضیح دهید.

٢\_ لازمة عدل الهي چيست؟ آيا اين است كه قوانين طبيعي را به هوس اين و آن برهم بزند؟ يا اين

است که بر طبق قوانین \_ که خود تنظیم فرموده است \_ به هرکس نعمت و کمال ببخشد؟ ٣\_ وقتی می گوییم «خدا عادل است» منظور حیست؟ آیا منظور این است که به همه \_ به آن کس

که کار کرده و آن کس که کار نکرده ـ یکسان میبخشد؟

۴\_ عدل خدا در جهان آخرت به چه معناست؟

بخش دوم: آشنایی بیشتر بازندگی انسان در جهان آخرت

## زندگی جاوید

انسان، هستی وسیع و پردامنه ای دارد؛ با مرگ نابود نمی شود، بلکه زندگی خود را در جهان دیگر از سر می گیرد.

نیازهای آدمی تنها مربوط به همین بدن نیست، بلکه آدمی جان و روانی دارد که باید رفتهرفته در اثر علم و معرفت و پرهیزکاری رشد کند و بهسوی کمال پیش رود.

مىدانيم كه بدن بايد رشد كند، سلامت و بهداشتش تأمين گردد، به موقع كار و فعاليت كند و به موقع استراحت نمايد، تغذيهٔ سالم و كافي داشته باشد و خود را از سموم و بيماريها به دور دارد.

به همین گونه، روان آدمی نیز باید با بینش و پرهیزکاری و خیرخواهی رشد نماید و از فسادهای اخلاقی در امان باشد، تا سلامت و نشاط و شکوفایی پیدا کند.

زندگی درونی آدمی ساختهٔ خصلتهای روحی و اخلاق و رفتار اوست، یعنی اگر انسان با وظیفه شناسی، آزادگی، نوع دوستی، پاکی و عدالت خوگرفت، جانش با روشنی و صفا وسعت پیدا می کند و این جان رشد یافته آنچنان بانشاط و سعادت آفرین خواهد بود که در جهان آخرت برایش بهشت می سازد و آرامش و سعادت به وجود می آورد.

به همین ترتیب شرارت، خیانت، ستمگری، آلودگیهای اخلاقی و کینه جان آدمی را آلوده می کند و آدمی انسانیت و عواطف را فراموش می کند. روشن است که این گونه روان تاریک برای آدمی در این زندگی جز وحشت و رنج بهرهای نمی آورد و در آن جهان هم برای او جهنمی سوزان می سازد. از اندرون ناپاکش آتش زبانه می کشد، تا خرمن هستی اش را بسوزاند.

پس، رفتار و خصلتهای هر انسان زندگی و شخصیت او را میسازد، هرکس با آنچه خود ساخته همراه است و نتیجهٔ آن را در آینده خواهد دید. بنابراین، زندگی آیندهٔ ما ساخته و پرداختهٔ همین زندگی است، و بهشت و دوزخ محصول اعمال و اخلاق ماست.

اگر آدمی زندگی را محدود بداند و تصور کند که با مردن همه چیز را از دست می دهد، تنگ نظر و کوتاه همت می شود و پیوسته به لذت ها و منافع شخصی خود می اندیشد، و تلاش خود را صرف خواسته های زودگذر خود می کند.

اما اگر دانست که آینده ای باشکوه و دور دست در انتظار اوست و خوشبختی و آسایش آن زندگی در

اثر کوشش صحیح و خدمت و پاکی این زندگی بهدست میآید، در این صورت همتی بلند پیدا میکند، در هنگام لزوم از جان و مال خود میگذرد و از منافع شخصی بهخاطر خیر جامعه صرفنظر میکند.

چنین انسان دوراندیشی می کوشد تا خویشتن را اصلاح کند و از ناپاکی، حسد، آز، ستمگری و خیانت دور بماند، تا در آن زندگی آزاد و سرافراز باشد، نه دربند و گرفتار.

البته، این بدان معنی نیست که زندگی این دنیا را بر خود تلخ کنیم، یا بدان سر و سامانی نبخشیم. خداوند از ما میخواهد که دنیا و آخرت، هر دو را آباد کنیم و به کار و کوشش بیردازیم تا زندگی مرفّهی داشته باشیم. حقوق عمومی که خداوند برای همهٔ مردم تعیین کرده است به همین منظور است که همه از غذا، لباس، مسکن، وسایل زندگی، کار، بهداشت، تعلیم و تربیت و آسایش برخوردار باشند و هیچ کس گرسنه و بیکار و گرفتار نباشد.

اما علاوه بر این باید همین زندگی مرفه با پاکی و خیرخواهی و انسان دوستی و کمال طلبی همراه باشد. باشد، تا هم با آرامش و نظم بهتری بگذرد و هم مقدمهٔ زندگی خوب آینده باشد.

#### زندگی بیهوده نیست

براساس تعالیم الهی، انسان ارزش فراوان دارد و روی نظم و حساب و برای هدفی آفریده شده است. زندگی انسان بیهوده و بازیچه نیست. انسان آفریده شده و هرگونه استعدادهای درونی و نعمتهای برونی در اختیارش قرار گرفته تا به رشد و کمال برسد.

برای انسان، با این همه ارزش و اعتبار، زندگی چند روزهٔ دنیا کافی نیست. وی پس از این زندگی باید در جهان وسیع تر به هستی خود ادامه دهد.

هدف تلاش انسانها باید آن باشد که به خدا نزدیک شوند، خدایی که سرچشمهٔ همهٔ کمالات و خوبیهاست.

ما باید بکوشیم تا به این منبع کمال نزدیک شویم، یعنی خود را از آلودگیهای اخلاقی پاک کنیم، دانش و معرفت بیشتری پیدا کنیم، خیرخواه و انسان دوست باشیم.

هرچه بیشتر دانا، نیکوکار، مهربان و فعال باشیم، به خدا نزدیک تر شده ایم.

## دوراندیشی در زندگی

گروهی از مردم، نویدهای پیامبران و رهبران دینی را می پذیرند و به زندگی پس از مرگ ایمان پیدا می کنند. در نتیجه، در این زندگی مراقب کارهای خود هستند. سعی می کنند از آلودگی ها برکنار باشند و کار و خدمت شایسته ای انجام دهند، تا آیندهٔ درخشان و مسرت بخشی داشته باشند؛ اما برخی گرفتار هوسهای خویش اند و به زشتی ها و ستمگری آلوده اند، آنان یا روز رستاخیز را باور ندارند یا طمع و هوس به آنان اجازه نمی دهد که دربارهٔ آینده بیندیشند.

در نتیجه همین که مرگ آنان فرارسید، تازه بیدار می شوند و درمی یابند که وعدهٔ پیامبران راست بود و چون خود را بیچاره و گرفتار می یابند از خدا درخواست می کنند که بار دیگر آنان را به زندگی دنیا بازگرداند، تا کارهای شایسته انجام دهند و کامیابی و آسایش آخرت برای خود تأمین نمایند، اما درخواست آنان پذیرفته نمی شود، چون پس از مرگ بازگشتی وجود ندارد.

#### بهشت و دوزخ

در آخرت مردم با آنچه خود برای خویشتن کشته اند برانگیخته می شوند و رفتار آنان در زندگی دنیا، سرمایهٔ زندگی آینده شان خواهد بود. در آن روز، وابستگیهای نژادی و خانوادگی گرهی از کار انسان نمی گشاید و باعث افزایش درجه و تأمین آسایش او نمی شود و هرکس مسئول عمل خودش است. پرهیزکاران، آنان که در برابر گناه استقامت می کنند، دست و زبان خویش را از کردار و گفتار ناروا به دور می دارند و دامن خود را به فساد آلوده نمی کنند، سرافراز و نجاتیافته هستند. بهشت به سوی آنان بال می گشاید.

اما گمراهانِ از خدا بی خبر که جز گناه، کجروی، فریب و ستم، کاری نداشته اند و از راه حق به دور بوده اند، دوزخ را در پیش روی خود می بینند و در آتش گمراهی های خود خواهند سوخت.

## بیندیشید و پاسخ دهید.

۱ ــ در دین الهی دامنهٔ زندگی تا کجا توسعه دارد؟ اعتقاد به این وسعت چه تأثیری در رفتار آدمی می گذارد؟

۲\_ بدن و روان آدمی و سلامت و بیماری این دو را مقایسه کنید.

٣ نتيجهٔ سلامت و بيماري رواني در دنيا و آخرت چيست؟

۴\_ چه کسانی هنگام مرگ پشیمان نیستند؟

۵\_ چگونه ممكن است حاصل اعمال اين جهان آدمي بهشت يا دوزخ باشد؟

آیا تاکنون به گذشتهٔ خود اندیشیده اید؟ می توانید کارهای گذشتهٔ خود را به خاطر آورید؟ برای نمونه می توانید دربارهٔ برخی از کارهای گذشتهٔ خود بیندیشید و خاطرات آنها را به یاد بیاورید. با به خاطر آوردن برخی از کارها خشنود و شادمان می شوید و با به یاد آوردن بعضی از کارها ممکن است که غمگین شوید. همهٔ کارها و معلومات گذشتهٔ ما این چنین در نَفْس ما نقش بسته است، هرچند که ممکن است برخی از آنها را به ظاهر فراموش کرده باشیم ولی همهٔ آنها در ژرفای روح ما نهفته و باقی و ثابت است. ژرفای روح ما (نَفْس ما) مانند یک فیلم حسّاس عکّاسی است، بلکه بسیار دقیق تر و حسّاس تر و اثر پذیر تر. همانگونه که فیلم عکّاسی تصویرها را از جهان می گیرد و نگهداری می کند، نفس ما هم از کارها و اخلاق و اعتقاد ما اثر می پذیرد و واقعیت آنها را در خود نگهداری می کند و به واسطهٔ آنها راه کارها و صعود یا راه سقوط را می پیماید.

اخلاق خوب و پسندیده، نفس انسان را باصفا و نورانی میسازد، اعمال نیک و اخلاق خوب آثار زیبا و شادی آفرین در نفس انسان می گذارد که باقی و ثابت خواهند ماند. انسان نیکوکار که برای کسب رضا و محبّت خدا، کار و تلاش می کند و همواره به یاد خداست و با او انس و علاقه دارد، با اخلاق پسندیده و عمل صالح، خویش را پرورش می دهد و به خدا \_ که مرکز کمال و قدرت و سرچشمهٔ هر زیبایی و شادی است \_ نزدیک می شود؛ با ایمان به خدا و توجّه به او جان و قلبش را نورانی و باصفا می نماید و پیوسته در راه تکامل قدم برمی دارد و گوهر گرانبهای انسانیّت خویش را پرورش می دهد.

از سوی دیگر، عقاید غلط و باطل، اخلاق زشت و کردار ناشایست، در نفس پاک و حسّاس انسان اثر می گذارد و نفس انسان را تاریک و آلوده می سازد و موجب غمگینی و افسردگی می شود. انسان بی دین و بدکردار از یاد خدا غافل شده و سرگرم امور دنیا گشته، از خدا دل بریده و به دنیا و لذّتهای حیوانی دل بسته است و چنین انسانی از راه تکامل فرو می افتد و سقوط می کند و در درّههای تاریک حیوانیّت اسیر می شود. چنین فردی با افکار و اعمال پلید، خوی درندگان و حیوانات را در خود می پرورد و گوهر روشنگر انسانیّت را در خود تضعیف می نماید.

این واقعیّت ــ که مشهود هر انسان آگاه و هوشیاری است ــ در تعالیم دینی بدین گونه تصویر شده است : نفس هر انسانی چون صفحهٔ پاک و سفیدی است که کارهای نیکو آن را می پرورند و نورانی

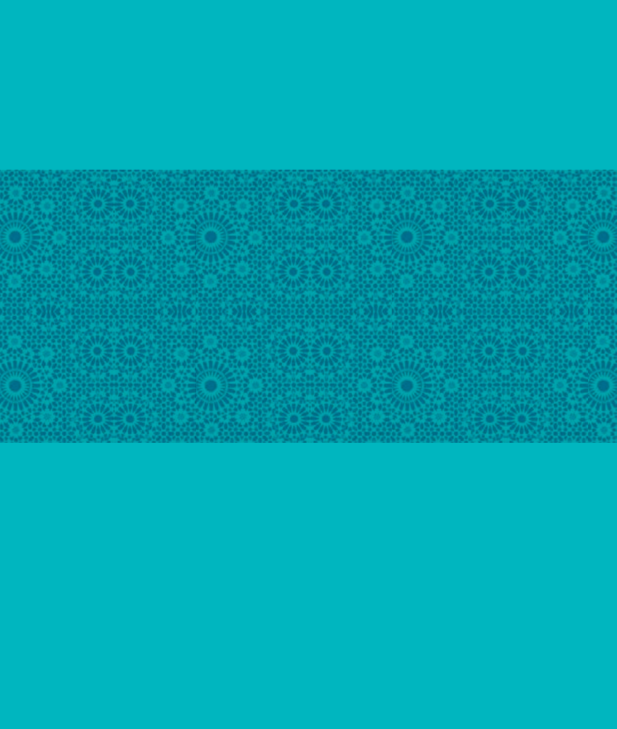
و زیبا میسازند و برعکس کارهای زشت و گناه همچون لکّههای سیاهی صفحهٔ نفس را آلوده و پلید میسازند. اگر فردی در گناه اصرار ورزید، این لکّههای سیاه، صفحهٔ پاک و سپیدنفس را می پوشانند و سراسر وجود انسان گنه کار را تاریک میسازند و چنین انسان تاریک دلی در زشتی ها و پلیدی هایی که خود فراهم کرده است، در دنیا در غم و حسرت و در آخرت در آتش سوزان جهنّم – که فراوردهٔ کارهای اوست – میسوزد.

خلاصه اینکه تمام اعمال انسان \_ چه خوب و چه بد \_ در ژرفای وجودش، ثبت و ضبط می شود. خدا ناظر و شاهد رفتار وجود ماست و هیچ عملی از اعمال ما گم و نابود و فراموش نمی شود و همه برای محاسبه باقی می ماند.

بنابراین اعمال ما در این دنیا نابود نمی شوند و ثبت و ضبط می گردند و همواره با ما هستند ولی گاهی ما از آنها غافل می شویم؛ امّا بعد از مرگ و انتقال به جهان آخرت، در روز رستاخیز که پردههای غفلت کنار می روند و باطن وجود انسان نمایان می گردد، کارنامهٔ حیرت انگیز اعمالمان پیش رویمان گشوده می گردد و آنگاه تمام کارهای خود را به وضوح مشاهده می کنیم، همه را حاضر می بینیم که گویی در همان حال انجام داده و می دهیم.

#### بیندیشید و پاسخ دهید.

۱ اعمال و اخلاق خوب و پسندیده، چه تأثیری در نفس انسان می گذارند؟
 ۲ انسان نیکوکار، چگونه جان و قلبش را نورانی و باصفا مینماید؟
 ۳ در این درس، اثرپذیری نفس انسان چگونه تصویر شده است؟



بخش سوم: آشنایی بیشتر با پیامبران این راهنمایان راهشناس

## غفلت و پشیمانی

#### غفلت

با آنکه موضوع رستاخیز امری قطعی است و این همه پیامبران و کتابهای آسمانی از آن سخن گفته اند، با وجود این، گروهی از مردم سرگرم هوسبازی های خویش اند و آخرت را فراموش کرده اند، گویی اصلاً حساب و کتابی در پیش ندارند؛ اینان در اثر غفلت به کارهای زشت می پردازند و از مجازات کردار خود بی خبرند و همین باعث می شود که روز به روز بیشتر به گناه آلوده شوند و در فساد و گمراهی غرق گردند.

تذکر پیامبران مردم را بیدار می کند و بر آنان روشن می سازد که حساب اعمال خود را باید پس دهند چه آنها بخواهند و چه نخواهند، چه آنها باور داشته باشند، چه باور نداشته باشند، رستاخیز خواهد رسید و انسان ها ناگزیر زنده خواهند شد و در دادگاه عدل الهی از ستمگری ها و گنه کاری هایشان بازخواست خواهند شد. پس چه بهتر که زودتر به سوی حق بازگردند و راه خدا را در پیش گیرند و از تجاوزات و زشت کاری ها دست بکشند.

#### پشیمانی

مسئله دیگر این است که وقتی بدکاران و ستمگران در روز رستاخیز برانگیخته شوند و سرنوشت اسفبار خود را ببینند و با سرافکندگی و ذلت، گذشتهٔ سیاه خود را پیش روی خود بیابند، در آن هنگام از خواب غفلت بیدار میشوند و از کردار گذشتهٔ خود پشیمان می گردند و می گویند: خداوندا! دیدیم و شنیدیم و باور کردیم و آنچه را که به فکرش نبودیم یا در آن تردید داشتیم، امروز با چشم خود می بینیم، اکنون ما را بار دیگر به زندگی دنیا بازگردان، تا کار نیک انجام دهیم و جزءِ افراد باایمان گردیم و به چنین سرنوشت شومی گرفتار نشویم.

اما جواب روشن است: بازگشتی نیست، زندگی دنیا به پایان رسیده و اکنون روز مجازات و سرنوشت است. وانگهی از کجا معلوم که اگر بار دیگر هم برگردند و به زندگی دنیا سرگرم شوند، باز هم به دنبال هوسبازی و خودخواهی نیفتند، آخرت از یاد آنها نرود و همان نکنند که در گذشته انجام داده اند.

#### تو به و بازگشت

«توبه» یعنی بازگشت، بازگشت از خطای گذشته و حرکت در راه پاکی و شایستگی. برای اینکه حقیقت توبه را به درستی بدانیم پنج اصل زیر را بررسی می کنیم.

۱ مسئلهٔ پاداش و مجازات \_ چنانکه دانستیم \_ به دنبال هر عمل، قطعی است و می توان آن را نتیجهٔ جدایی ناپذیر عمل دانست.

استفاده از غذاهای سالم و پر از ویتامین به آدمی نشاط و نیرو میبخشد و او را برای زندگی بهتر آماده میکند.

و در مقابل، استعمال مادهٔ مخدر یا خوردن یک غذای آلوده به سلامت او صدمه میزند و او را بیمار میکند. این اثر طبیعی آن غذاها یا مواد مخدر است.

به همین ترتیب، ایمان، درستکاری و وظیفه شناسی شخص را تلاشگر و مصمم میسازد و او را به راه خوشبختی می کشاند.

و در مقابل، خیانت، ستم، مشروبخواری، قمار و مانند آن سلامت و نظم جامعه را برهم می زند، در جسم و جان و اخلاق آدمی اثر نامطلوب می گذارد و سرنوشت زیانباری برای او بهبار می آورد.

۲\_دستورهای پیامبران، برای افرادی که بدان عمل می کنند، مفید و ثمربخش است. یعنی وظایف
 دینی نه تنها تحمیل نیست و محرومیت ایجاد نمی کند، بلکه راهی به سوی کمال و خوشبختی انسان و
 جلوه ای از رحمت و لطف الهی است.

بنابراین، پیروی نکردن از دستورهای الهی موجب زیان برای خود انسان است. به همین جهت دربارهٔ این انسانها باید گفت «آنها به خود ستم کرده اند». حتی مجازات آخرت هم «ستمی است که آنها به خود کرده اند» نه آنکه خدا به آنان ستم کرده باشد. این چاهی است که آنها به دست خویش برای خود کنده اند و بلایی است که خود برای خود فراهم ساخته اند.

۳ خدا اصرار دارد که مردم را از راههای گوناگون به سوی خوشبختی سوق دهد و از زیان و خسارت نجات بخشد. پیامبران را فرستاد، اندرزها و یادآوریهای مکرر کرد، در ضمیر انسان وجدان

و عقل قرار داد، وعدهٔ آخرت و بهشت داد، مردم را به مطالعهٔ سرگذشت پیشینیان تشویق کرد و به مطالعهٔ طبیعت و به کار انداختن فکر و اندیشه واداشت. و این همه برای آن بود که بشر به راه خیر بازآید و از شر و گناه محفوظ باشد.

بنابراین، گناه هر موقع و به هر ترتیب که پیش آید باید جلوی آن گرفته شود و به جای آن کارهای خوب انجام شود.

۴\_ پذیرفته شدن توبه، خود قانونی در کنار دیگر قوانین طبیعی و اجتماعی پروردگار است.

استفاده از آب و هوای آلوده و استعمال موادمخدر، سلامت و توان بدن را در خطر می اندازد، و این سنتی است طبیعی. درست در مقابل، کسی که تصمیم به نجات خود گرفت و از آلودگی به موادمخدر یا چیزهای زیانبار دیگر دست کشید و خود را معالجه کرد و از همه مهم تر آنکه با اراده و عزم قاطع برآن شد که دیگر بدین کارها آلوده نشود، مسلماً از بدبختی گذشته نجات پیدا خواهد کرد و پس از چندی سلامت خویش را باز خواهد یافت. این هم قانونی است طبیعی. پس هم آلوده شدن و هم پاک شدن از آلودگی، حساب و قانونی در خود طبیعت دارد.

در اجتماع و در زندگی اجتماعی هم همین طور است. این قانون الهی است که:

ظلم باعث نابساماني و سقوط جامعه گردد.

هوسبازی باعث نابودی یک ملت شود.

غيبت و تهمت باعث بدييني و بي اعتمادي شود.

تنبلي و سربار جامعه شدن باعث بدبختي و بينوايي گردد.

و در مقابل

مبارزه با ظلم باعث حيات جامعه شود.

كار و فعاليت باعث بركت و بي نيازي گردد.

و بالاخره «خداوند در وضع مردم تغییری نمیدهد تا آن زمان که خود مردم در وضع خویشتن تغییری دهند.»

و همين مسئله در قانون تو به و جو د دار د :

اگر گناه آتشزاست، توبه مانند آبی است که روی آتش بریزد و آن را خاموش سازد. و اگر گناه باعث بیماری روان و اخلاق آدمی است، توبه درمان این بیماری و مبارزه با این آفت است.

آری توبه، خود یکی از مهم ترین راههای لطف و رحمت الهی و قانونی است در کنار دیگر قوانین حکیمانهٔ او. ۵ پس توبه در واقع معالجه است، بازگشت است، بهره برداری از نتیجهٔ اطاعت خدا و تسلیم در برابر دستورهای دینی و پاک شدن و دگرگونی واقعی است.

#### بیندیشید و پاسخ دهید.

- ۱\_ چه چیز باعث می شود که انسان ها روز به روز بیشتر به گناه آلوده شوند؟
  - ۲\_ خداوند چگونه مردم را از غفلت نسبت به رستاخیز بیدار می کند؟
- ۳ اثر غذاهای سالم و ناسالم بر بدن را با اثرات درستکاری و بدکاری انسان مقایسه کنید. از
  این مقایسه دربارهٔ مسئله پاداش و مجازات چه نتیجهای می گیریم؟
  - ۴\_ تو به به چه معناست؟
- ۵ این جمله را توضیح دهید : «پذیرفته شدن توبه قانونی در کنار دیگر قوانین طبیعی و اجتماعی است.»

## نیاز انسان به پیامبران

فرد فرد انسانها در این جهان راه میجویند و سعادتمندی طلب میکنند و چون تشنگان در تکاپوی یافتن آب به این طرف و آن طرف میدوند، گاه درخشش زیبایی را چون یک دریاچهٔ بزرگ مشاهده میکنند، به سرعت به سوی آن می شتابند؛ امّا هنگامی که نزدیک میشوند چیزی نمی یابند، تازه می فهمند که در پی سراب دویده اند.

نکتهٔ بسیار مهم اینکه: انسان در پی این زندگی، زندگی دیگری نیز دارد و علاوه بر امروز، فردایی نیز در پیش دارد و پس از این جهان به جهان ابدی آخرت وارد می شود و در آن جهان همچنان به زندگی خویش ادامه می دهد. فردا در آن جهان باید حاصل کشت امروزش را درو کند. انسان در آن جهان یا اهل سعادت و رستگاری است و یا اهل شقاوت و بدبختی، سعادت و شقاوت انسان در جهان آخرت، از اعمال او در این جهان مایه می گیرد و این دنیا مزرعهٔ آخرت است. انسان در این جهان هرچه در مزرعهٔ نفس خویش بکارد، در جهان آخرت درو خواهد کرد.

امروز چه بذری باید بکارد تا فردا محصول نیکو بردارد؟ چه اعمالی باید انجام دهد تا در جهان آخرت سعادتمند شود؟

این عمل و کار انسان است که موجب سعادت و کمال او یا موجب شقاوت و خسران او می گردد. بنابراین انسان برای زندگی و اعمال خود، به برنامهای دقیق و جامع نیاز مند است. برنامهای که هم مصالح دنیا را رعایت کرده باشد و هم مصالح آخرت را، هم جانب جسم در آن رعایت شده باشد هم جانب نفس و جان. برنامهٔ زندگی دنیا طوری باشد که به زندگی نفس و آخرت لطمه وارد نسازد و برنامهٔ نفسانی را طوری مرتب سازد که او را در راه حقیقی تکامل و سعادت سیر دهد.

#### چند سؤال مهم

آیا انسان می تواند با عقل و تدبیر خویش چنین برنامهٔ دقیق و کاملی را برای خودش تنظیم کند؟ مگر او از نیازهای نفسانی و آخرتی خویش کاملاً آگاه است؟ مگر از اسرار و رموز آفرینش خود و جهان اطلاع دارد؟ آیا انسان از چگونگی ارتباط جسم و روح و زندگی دنیوی و اُخروی اطلاع دارد؟ آیا انسان می تواند تشخیص دهد که چه کارهایی اسباب سقوط و هلاک او می شوند؟ چه کارهایی نفساش را تاریک و آلوده می سازند؟ آیا انسان به تنهایی می تواند راه سعادت خویش را از بیراهه بشناسد؟

انسان چنین اطلاعات وسیعی را ندارد. انسان با عمر کوتاه و اندیشه و عقل محدود خود، نمی تواند برنامهٔ سعادت خویش را تنظیم کند. پس چه کسی می تواند؟

جز خدای جهان آفرین کسی نمی تواند. اوست که انسان و جهان را آفریده و به اسرار و رموز آنها کاملاً آگاه است و عوامل سعادت و شقاوت انسان را بهخوبی می داند. اوست که برنامهٔ تکامل و سعادت انسان را تنظیم و تدوین می کند و به وسیلهٔ بهترین بندگانش ــ پیامبران ــ برایش می فرستد تا در نزد خدا عذری نداشته باشد.

دین همان برنامهٔ زندگی انسانهاست که خدا به وسیلهٔ پیامبران ــ که راهنما و راه شناسند ــ برای انسانها فرستاده است. پیامبران انسانهای برگزیده و ممتازی هستند که با پروردگار جهان در ارتباطند، برنامههای حیات بخش الهی را می شنوند و در اختیار انسانها قرار می دهند. پیامبران فطرت خداجو و خدادوست انسانها را بیدار می سازند، راه را نشان می دهند و در پیمودن راه یاری می کنند، تا انسانها خدای خویش را بهتر بشناسد و با او بیشتر آشنا شوند، در شناخت اخلاق زشت و زیبا به مردم یاری می دهند، در تزکیهٔ نفوس، اجرای قوانین حیات بخش دین و سرپرستی جامعه کوشش می کنند و آنان را به عزّت و عظمت کامل می رسانند.

مژده باد بر انسانهایی که در پی پیامبران حرکت میکنند و دنیای خویش را با آزادی و آزادگی میسازند و در آخرت نیز به کمال سعادت و خشنودی و نعمتهای پروردگار متعال میرسند و در جوار عزّت و عظمت پیامبران مسکن میگزینند.

# بیندیشید و پاسخ دهید.

۱\_ حاصل کشت امروز انسان چگونه زندگی او را در جهان آخرت میسازد؟

۲ ـ در برنامهٔ زندگی انسان چه ابعادی باید مورد توجّه قرار گیرد؟

٣ آيا انسان مي تواند با عقل و تدبير خويش برنامهٔ جامع و كاملي براي زندگي اش تنظيم كند؟

۴\_ برنامهٔ سعادت انسان به وسیلهٔ چه کسانی، از سوی چه کسی فرستاده شده است؟

۵ دین یعنی چه؟ نتیجهٔ دین برای انسان در دنیا و در آخرت چیست؟

### ضرورى ترين شرط پيامبرى

خدا پیامبران را برگزید و فرستاد تا احکام و قوانین دین را در اختیار مردم قرار دهند و سرپرستی و هدایت مردم را برعهده بگیرند و راه مستقیم تکامل و سیر بهسوی خداوند را که یک راه بیش نیست به مردم بنمایند و آنان را به مقصد برسانند، در به کار بستن برنامه های سعادت بخش آسمانی و پیمو دن راه سعادت دنیا و آخرت، چه در گفتار و چه در کردار مردم را یاری دهند، با اجرای قوانین الهی، نظام اجتماعی درستی به وجود آورند و به این ترتیب برای رشد و پرورش کمالات انسانی، زمینهٔ مناسبی را فراهم سازند.

مسئوليّت پيامبران در سه بخش مهمّ خلاصه مي شود:

۱ ـ قوانین و برنامه های دین را از جانب خدا به وسیلهٔ پیام الهی دریافت کنند.

۲\_ برنامه ها و پیام الهی را بدون کم و زیاد به مردم رسانند.

۳ در به کار بستن و پیاده کردن برنامههای دین مردم را یاری دهند.

اكنون دربارهٔ اين سؤالها خوب بينديشيد و پاسخ دهيد :

۱\_آیا ممکن است خدا کسی را به پیامبری برگزیند که در «**دریافت**» پیام الهی مرتکب خطا و اشتباه شود؟ چنین فردی چگونه می تواند برنامه های روشنگر و زندگی ساز الهی را به طور کامل و دست ناخورده، در اختیار انسان ها قرار دهد؟

۲\_ آیا ممکن است خداکسی را به پیامبری برگزیند که در ابلاغ و رساندن پیام الهی مرتکب خطا و اشتباه شود؟ آیا ممکن است خدا کسی را به پیامبری برگزیند که برنامههای آسمانی را تحریف کند؟ در این صورت آیا منظور خدا از ارسال پیامبر تحقق می یابد؟ آیا دین الهی و پیامهای الهی در اختیار مردم قرار می گیرد؟

۳\_ آیا ممکن است خدا کسی را به پیامبری برگزیند که در پیاده کردن قوانین دین عمداً برخلاف دستورهای آسمانی عمل کند؟ آیا چنین فردی که خود بیراهه می رود، می تواند مردم را به راه دعوت کند و به مقصد برساند؟ آیا ممکن است خدای مهربان برای ابلاغ پیام خود به مردم، چنین کسی را برگزیند؟ در این صورت آیا به هدف خویش، یعنی ارشاد و هدایت مردم می رسد؟

نه ... هرگز و خدا چنین افرادی را که در **دریافت و ابلاغ و بهکار بستن** پیام مرتکب خطا و

لغزش و اشتباه میشوند، هرگز به پیامبری انتخاب نمی کند، چون او میخواهد پیام خویش را به بندگانش برساند و افراد حق پذیر را به مقصد برساند، برای تأمین این منظور کسانی را برای این وظیفهٔ مهم انتخاب می کند که پاک و پرهیزگار باشند، یعنی :

۱ ـ در دریافت قوانین و برنامههای روشنگر دین دچار اشتباه و خطایی نشوند.

۲\_ برنامه ها و پیام های الهی را بدون کم و زیاد به مردم برسانند، و هیچ خطا و اشتباهی و هیچ
 تحریف و نافرمانی روا ندارند.

۳ در به کار بستن و پیاده کردن برنامههای روشنگر دین در گفتار و کردار مردم را یاری دهند و صددرصد به آنها عمل کنند.

پیامبران از قدرت فوقالعادهٔ روحی برخوردارند و با خدا در ارتباطند و پیام خدا را بدون کم و زیاد دریافت کرده و حقیقت آن را به خوبی میدانند و با تأییدات الهی به مردم ابلاغ میکنند و از این جهت در تمام مراحل از هرگونه اشتباه و نافرمانی مصون میباشند.

#### بیندیشید و پاسخ دهید.

۱\_ مسئولیّتهای مهم پیامبران در سه بخش مهم خلاصه می شود، آن سه را بیان کنید.

۲\_ آیا ممکن است خدا کسی را به پیامبری برگزیند که در دریافت پیام الهی مرتکب خطا و اشتباه شود؟ چرا؟ توضیح دهید.

۳ آیا ممکن است خدا کسی را به پیامبری برگزیند که پیام های الهی را به طور ناقص و نادرست (تحریف شده) به مردم برساند؟ توضیح دهید.

۴\_ آیا ممکن است خدا کسی را به پیامبری برگزیند که در پیاده کردن دستورات خدا و قوانیندین به خطا و اشتباه افتد؟ چرا؟ توضیح دهید.

۵\_ چه چیز موجب می شود تا پیامبران از هرگونه اشتباه و نافرمانی مصون باشند؟

## برنامهٔ پیامبران

## ریشههای بت پرستی

از دیرباز، آدمی با سرشت پاک خود در جستجوی آفریدگار جهان بوده است. درختان بارور، دریای خروشان، کوههای سرسخت و بلند، جنگلهای انبوه، ستارگان زیبای آسمان، گلها و جانوران شگفت انگیز را می دیده و از خود می پرسیده:

اینها از کجا آمدهاند؟ چه کسی آنها را پدید آورده است؟

از طرفی، سیل سهمگین را می دیده که لانه و آشیانهٔ او را از بیخ و بن برمی کند و آنچه را او برای خود گردآورده با خود می برد، یا صاعقه را که وحشت ایجاد می کند، یا درندگان را که جانش را در خطر می اندازند، یا طوفان و زلزله و مانند آن را که برایش فاجعه بار می آورد؛ از دیدن این همه بلاهای خانمان سوز به این فکر می افتاده که سرچشمهٔ این حوادث را پیدا کند و با راز و نیاز و هدیه و پیشکش او را برسر مهر آورد و از خشم و عذابش بکاهد.

و نیز، آدمی خود را نیازمند می دید، چراگاهی می خواست تا گوسفندان خود را به چرا برد، مزرعه و درختانی می خواست تا از بار و بر آن برای ادامهٔ زندگی خود استفاده کند، چشمهٔ آبی می خواست تا از آن سیراب شود، لانه و پناهگاهی می خواست تا در آن از سرما، گرما و حملهٔ درندگان درامان باشد و صدها نیاز دیگر که همیشه داشته و در آینده نیز خواهد داشت. این احساس نیاز او را متوجه حقیقت بی نیازی می کرد که سررشتهٔ کارها به دست اوست و از او می توان در این همه نیازمندی ها کمک خواست.

این فریاد فطرت که پدیده های جهان را که پدید آورده است و این ترسها و امیدها، آدمی را واداشت که به جستجوی خدا بپردازد و برای پیدا کردن او راههای دور و درازی طی کند.

بعضی پیش خود تصور می کردند که هریک از این پدیده های عالم، خدایی مخصوص به خود دارد، مثلاً صحرا خدایی دارد و دریا خدایی دیگر، کشاورزی خدایی دارد و سیل و طوفان خدایی دیگر و ... و برای هریک از خدایان پیش خود شکلی تصور می کردند و زمانی آن شکل خیالی را بهصورت تصویر یا مجسمه ای درمی آوردند و چون دسترسی به خود این خدایان نداشتند مجسمه های آنها را احترام می کردند و از آنها حاجت می خواستند. شمار این خدایان ساختگی گاهی به صدها و هزارها می رسید. برخی مردم برای رئیس قبیله یا بزرگ جامعهٔ خود احترام زیادی قائل بودند و به پاس احترام او

مجسمهاش را میساختند و در برابر آن تعظیم میکردند و به فرزندان خویش نیز توصیه میکردند که از آن نگهداری کنند؛ رفته رفته این تعظیم و کُرنش بهصورت پرستش درمیآمد.

گاهی در جستجوی خدا، به یکی از موجودات جهان برخورد می کردند که نظرشان را جلب می کرد و از این جهت، آن را خدا می پنداشتند، مثلاً خورشید که فرّ و فروغ و گرما و روشنی داشت چشمشان را خیره می کرد و آن را خدا می پنداشتند. یا ستارگان را در سرنوشت مردم روی زمین مؤثر می شمردند و حتی گاهی از حرکات و ترتیب و فاصلهٔ آنها پیشگوییها می کردند.

به همین ترتیب، بعضی که به درختکاری و آبادی اهمیت زیادی می دادند، ازبین درختان تنومند، درختی نظرشان را می گرفت و مخصوصاً اگر آن درخت قدیمی بود و صدها سال از عمرش می گذشت، آن را همچون خدا احترام می کردند و از او حاجت می خواستند یا مثلاً گلها و جانوران در نظرشان جلوه می کردند و از بین آنها، برای بعضی تقدّس و احترام قائل می شدند.

همین طور، غار، چاه، سنگهای قدیمی که به شکلهای خاصی بود، مخصوصاً اگر برآن خط یا تصویری جالب مانده بود، دریا، رودخانه، مقبره و مانند آن ــ هرچه می پنداشتند از آن سودی می رسد یا می تواند جلوی بلایی را بگیرد ــ درنظرشان ارزش خدایی پیدا می کرد.

در این میان، افرادی سودجو هم پیدا می شدند که از این بازار آشفته استفاده می کردند، بتهایی می تراشیدند، و بت خانه هایی می ساختند یا با ساختن خواب ها و افسانه ها برای سنگ، یا مقبره یا مجسمه ای ارزش موهومی درست می کردند و مردم را به خرافه پرستی و گمراهی می کشاندند تا از این راه خود به نوایی برسند و ثروتی بیندوزند.

بدتر از همه، زورمندانی بودند که از نادانی مردم بهره می بردند و چون می دیدند تا زمانی که مردم رشد کافی ندارند بهتر می توان از آنان بار کشید و آنان را به بردگی و اسارت گرفت، بت پرستی و خرافه را ترویج می کردند و فکر مردم را عقب مانده نگاه می داشتند و در این میان عملاً خودشان در بین مردم خدایی می کردند و از این مقام سوءاستفاده کرده، بر زر و زور خویش می افزودند، تا آنجا که گاهی برخی از همین زمامداران به صورت بتی در می آمدند و مردم خیر و شر خود را در دست آنان تصور می کردند و از ترس شکنجه یا امید به عطای ناچیزشان، همچون بنده ای بی اراده تسلیم آنان می شدند. بدان گونه که تمام حاصل زندگی و تلاش خود را به پای این بت های جاندار و خطرناک می ریختند و خود به زندگی نکبت باری دل خوش می داشتند.

نتیجهٔ این بت پرستی ها آن بود که فکر مردم از شناخت حقیقت باز ماند و افسانه ها و موهومات جای علم و دانش را گرفت. از طرفی ظلم و بی عدالتی رواج پیدا کرد و کسانی با قدرت های دروغین،

مردم نادان را مورد سوء استفاده قرار دادند و این منتهای پستی یک جامعه بود. با این پستی باید مبارزه می شد، مبارزهای پیگیر و روشنگر؛ باید به انسان ها گفته می شد که این گونه پرستش ها در برابر هرچه و هرکس جز خدا، به هر شکل و صورت که باشد شایستهٔ مقام انسانیت نیست.

## مبارزهٔ پیامبران با بت پرستی و دعوت به سوی خدای یگانه

پیامبران با اندیشهٔ روشن و تعالیم درخشانی که از خدا گرفته بودند بپا خاستند تا مردم را از این منجلاب نجات دهند. آنان با هرگونه بت پرستی جنگیدند، تا راه برای آزادی انسان ها و رشد فکری مردم باز شود و جامعهای نو با راهی روشن و حرکتی زندگی ساز بنیان نهاده شود.

همهٔ پیامبران از جانب خدا مأموریت یافتهاند که انسانها را به ایمان به خدا دعوت نمایند و به مقام یقین برسانند و برنامههای سعادت بخش و پیامهای روشنگر الهی را در اختیار مردم قرار دهند و راه نزدیک شدن به خدا را نشانشان دهند.

مهم ترین برنامهٔ پیامبران دعوت به ایمان است. ایمان به خدای یگانه و ایمان به وعده های راستین او و پرستش و انس و آشنایی با او؛ چون آشنایی با خدا و شناخت او، زیباترین و عظیم ترین ارزشهای وجودی یک انسان است و ایمان به خدا و عبادت و اطاعت او، تنها هدف والای آفرینش جهان و تنها راه تکامل واقعی انسان می باشد.

پیامبران با اقامهٔ دلیل و برهان و یادآوری اسرار و شگفتیهای جهان و انسان، فطرت خداجو و حقطلب انسانها را بیدار میسازند و راه حرکت و وصول به آن زیباترین و عظیم ترین ارزش را به انسانها نشان می دهند. نظم و هماهنگی، زیبایی و شگفتی جهان آفرینش را برای انسانها تشریح می کنند تا به عظمت و قدرت و حکمتِ خدای دانا و توانا پی ببرند و به این ترتیب عقلهای خفته را بیدار و هوشیار میسازند. پیامبران ایمان دارند که بزرگ ترین عامل بدبختی و سیهروزی مردم، فراموشی آفریدگار مهربان و کفر به پروردگار متعال است و یگانه عامل سعادتشان ایمان و توجّه به خداست. راستی کسی که به خدا ایمان ندارد، به چه امیدی زندگی می کند؟ شخصی که به پیام خدا ایمان نیاورده به چه سخنی ایمان می آورد؟ و با شنیدن چه پیامی خود را از سرگردانی و حیرت نجات می دهد؟ چگونه و با شنیدن چه مردهای اضطراب درون را آرامش می بخشد؟

تنها با ایمان به خداست که در عمق جان انسان چشمهٔ نور میجوشد و کدورتها را میبرد و تاریکیهای درون را برطرف میسازد و دل مؤمن را آرامش و صفا میدهد.

انسان مؤمن برنامهٔ زندگی خویش را از پیامبران دریافت می کند و در برابر دستورهای الهی مطبع

می باشد، با خدا انس گرفته و همواره با او و به یاد اوست، به خدا اعتماد کرده و به او دلگرم و شادمان است و برای تحصیل رضایت او شب و روز تلاش می کند؛ خلاصه از غیرخدا قطع امید و علاقه کرده و به خدا امید بسته است. در ژرفای وجودش با خدا راز و نیاز می کند و در حلّ مشکلات و رفع نیازمندی ها به وی پناه می برد و از او مدد می گیرد، خدا نیز چنین انسان مؤمنی را دوست دارد، نیروهای غیبی خود را به یاری او می فرستد، از این جهت، مؤمن \_ که محبوبش خدا و هم او محبوب خداست \_ از هیچ نیرویی نمی هراسد. چون که یاریگرش خداست و در هیچ حادثه و مشکلی خود را ضعیف و زبون نمی بیند و در همهٔ طوفان ها و حوادث زندگی چون کوه، سرافراز و استوار، آرام و پایدار می ایستد و مقاومت می کند.

انسان مؤمن، انسان آزاده ای است که بندگی خدا را پذیرفته و از بند طاغوت ها و بندگی ستمگران و پرستش زر و زیور و جاه و مقام دنیا رسته است، جهان و جهانیان را آیه و نشانهٔ خدا و وابسته به او می بیند، خدا را مدیر و مدبر جهان می شناسد و ارادهٔ عظیم او را در همه جا نافذ می داند و در برابر او و فقط در برابر او سرتسلیم و خضوع فرود می آورد.

## بينديشيد و پاسخ دهيد.

١\_ فطرت آدمي پس از توجه به پديده هاي جهان چه مي جويد؟

۲\_ انسانهای اولیه از دیدن حوادث وحشت آور طبیعی به چه فکری می افتادند؟ و چگونه این
 پدیده ها را توجیه می کردند؟

٣ ـ چرا مجسمه ها مورد پرستش قرار مي گرفتند؟

۴\_ مهم ترین برنامه و دعوت پیامبران چیست؟

۵ پیامبران با چه شیوههایی فطرت خداجوی انسانها را بیدار میسازند؟

۶ از دیدگاه پیامبران بزرگترین عامل بدبختی و سیهروزی مردم چیست؟ یگانه عامل سعادت انسان حیست؟

۷\_ برخی از ویژگی های انسان مؤمن را \_ که با برنامه های الهی پیامبران تربیت شده اند \_ توضیح دهید.

