免费持续得到资料加微信 2221551337 进群 发刊词:传统文化如何

## 成为智慧? 许纪霖·传统文化30讲 昨天 进入课程>



发刊词: 传统文化如何成为. 07:42 7.05 MB

穿过表象,抓住结构 你好,欢迎来到《传统文化30讲》,我是

有诸子百家、唐诗宋词、也有琴棋书画、 亭台楼阁, 当然也少不了京剧昆曲、节日 风俗等等。

没错, 它们都属于传统文化。但我的这门

课,并不会一一给你讲到。因为在我看

眼,不知道从何学起。

何以成为中国。

构: 结构"

律。

密。

势。

古代的东西,

许纪霖。

说到中国传统文化,你的第一反应大概既

共同形成了文化精神的三

传统不是古代的,而是今天的

未来! 人不能只盯着眼前在公司里能不能

里,个人发展面对的一切问题,都有传统 的根源。如果只是简单接受过去对传统的 解释,你就会觉得传统是一种阻碍。事实 上,传统不是过去,而是今天对过去的理 解。时代变了,对传统的理解也正在改 变。每个时代都需要重新解释传统。传统 并不是古代的东西, 而是古代留下来的,

 $\overline{\mathbf{1}}$ 

它们只是文化的表象,也就是文化呈 现出来的样子。如果你只是从表象去看传 统文化, 不光觉得特别庞杂, 而且, 分不 清楚哪是精华,哪是糟粕,乱花渐欲迷人

我要教给你的,是一个打通千年历史, 在高处俯瞰中国传统文化的系统性框架。 我会用两条脉络,从文化的角度解释中国

-个脉络是精神,解决的是道德心灵的问 题,中国的思想以儒家为核心,其他的思 包括宗教,它们和儒家或互补、或合 个结 "核心结构""互补结构"和"信仰

·个脉络是现象,也就是社会政治的问 政治制度的关键变化和社会结构的基 本特点,决定了中国文化的面貌。最后一

个模块"总体结构", 我会从时间和空间 两个维度,为你总结中国文化演进的大规 你可能会说,我是一个现代人,我对那些

就算感兴趣,但好像也没那 么紧迫,年纪大了再慢慢学也不迟。我特 别理解你,很多人都把传统文化当成修身 养性的东西了,毕竟眼前的有那么多商**业** 思维、科技进展跟工作、生活关系更紧 但是我得告诉你,你可能错过了更宽广的

升职,创业能不能成功,更要看到大趋 今天最大的趋势是什么? 就是中国已经成 为世界第二大经济体,而我们又是一个带 着深厚文化传统的国家。在这个大趋势

就像"中庸"这样的概 举个简单的例子, 念,在几千年的文化传统中早就融入到中 国人的底层逻辑当中,决定了中国人的思 维方式,也决定了我们的的价值判断。你 能说,传统文化只是退了休拿来修身养性

我的这门课, 就是这样一种用系统性框

这门课,我在大学的课堂上已经开了20 年,也持续思考和迭代了20年。这几年也 给企业家们讲了好几轮,可以说是我的品 牌课程。这20年,我花功夫的,不是琢磨 如何把传统文化里的那些知识点讲清楚, 这是今天一个百度词条就能干的事, 我是

所以,我讲传统文化,会首先给你描绘森 林,这样你就能自己去欣赏每一棵树木。 我把自己的经验概括成:一个规律,-

一个规律就是文化精神和现象是互动关

一个方法就是找到时空两条脉络的交汇

不断变化,似乎抓不住头绪,但你要是把 它们放到我所说的那五层结构里,会发现 它们背后有一条隐秘的双线结构存在, 暗地支配着、影响着历史的发展。这个双

架,对传统进行重新解释的尝试。

把古代知识转化成传统智慧

的吗?

留在我们血脉里的东西。

尝试把已知的、庞大的中国古代文化现 象,浓缩成对当代人有用的,理解传统文 化的方法论。

系:

这件事,不容易。

点。 我所说的结构,就是这样总结出来的。从 先秦到晚清,中国文化从表象来看,文化

样。

课。

所以,

在哪里。

读薄。

我给大学里的学生讲过这门课, 会阅历的企业家、职场精英讲过这门课。 我发现越是有生活阅历、工作经验的人, 对这门课的理解越深入,

最后,请允许我讲个小故事。特立独行的 作家王小波,你一定不陌生,他在大学里 第一次听高等数学这门课的时候, 来的是一位老先生,上来第一句话就 "同学们,我今天教你们的高等数 是没有用的。"在场的同学一愣,老

模块 导论

传统文化如何成为智慧?

理解传统文化,你需要一套结构

为什么是他实现了文明的突破?

互补结构

模块三

模块四

模块五

模块六

政治结构

00 发刊词: 11 外徑內法

线结构包括精神和现象两个部分,而且它 们是在彼此互动中成形的。我找到了时间 和空间这两条脉络的交汇点,抓住历史上 发生的那些对今天依然有意义,有影响的 关键变化。带你把中国传统文化这本大书 学习传统智慧要靠领悟 说到这儿,我来做个自我介绍吧。我是恢 舌的第<sup>.</sup> 知道,在进入大学之前,我在中国社会的 广阔天地历练过。从华东师范大学毕业 后,我就留校任教,已经有37年了。我在 哈佛大学做过高级访问学者,也在东京大 学担任过客座教授。 要是你读过我的著作,可能会有点疑惑, 你不是专门研究中国知识分子和中国近现 代思想史的吗? 为什么要来得到开一门传 统文化的课程呢? 这恰恰是因为我的学术站位, 让我更有打

在传统中国的延长线上。要阐述现代中 国,一定要追溯千年文明。这就像了解-个人的性格,要回看他的童年和家庭-也越喜欢我这门

我也希望,你能调动自己宝贵的人 生经验,让你自己的人生经验和古老的中 国传统对话, 打通历史与现实。这样, 你 才能明白,作为群体中的一个个体,你为 什么会成为你自己,你才知道我们的未来

也给有社

讲台上

-起进行

通传统和现代的意识。今天的中国一直处

先生缓缓地补了一句:**"但是,这个知识却** 是好的。' 这个说法放在传统文化上, 也很恰当。 很期待你能够加入这门课,跟我-思想的探险! 《许纪霖·传统文化30讲》课表

03 伝 为什么儒生是传承文化的力量? 不管你信不信,人人皆可为尧舜 模块二 核心结构 为什么说两千年来,皆荀学也? 汉武帝为什么选择他的儒学? "存天理、灭人欲"究竟什么意思? 差点完成儒家的"新教改革" 09 偿道写补 天地有情还是无情? 10 個道互补2 如何实现人生的进退平衡?

12 儒墨结合: 历史治乱循环的深层逻辑 13 完家: 为什么是一种另类的宗教? 14 遊教: 中国人为何追求长生不老? 信仰结构 超越生死的秘密是什么? 16 中国宗教: 不讲信不信、只问灵不灵 1/ 失地关系: 封建是一个好东西吗?

> 18 治理模式: 为什么要兼用儒道法?

19 人才选拔:

科举好还是察举好?

传统政治的秘密是什么

为什么会从共治走向专制? 21 差序格局: 人情社会是如何炼成的? 22 家族: 23 士绅: 社会结构 24 商人:

传统大家庭究竟谁说了算? 凭什么在乡土社会有权威?



模块六

23 士绅:

凭什么在乡土社会有权威?

24 商人: 为什么古代要实行抑商政策?

25 江湖: 体制外的主流社会倒影

26 时间中国: 文明的共同体

27 空间中国: 多元的复合体

模块七 **总体结构**  28 东与西:

谁完成了古代中国的统一?

29 南与北: 经济中心和政治中心为什么不同步?

30 经论: 中国文化的未来在哪里?



《许纪霖·传统文化30讲》

- 海到App出品 -

#### 许纪霖·传统文化30讲 那些留在我们血蘇里的东西 版权归得到Aco所有。未经许可不得特勢



Aa

Ÿ

公享

≡

ſ

<

免费持续得到资料加微信 2221551337 进群

## 01 | 导论:理解传统文 化, 你需要一套结构

许纪霖·传统文化30讲 昨天

在切入正题之前, 先讲-

桑德斯剧院。

人生未来的参考路标。

导论: 理解传统文化, 你需.. 10:39 9.75 MB

前几天,我和一位哈佛大学的教授吃饭, 她问我, 你知道现在哈佛最热门的人文课 程是什么吗?我听了大吃一惊,原来是东 亚系普鸣教授开设的中国文化课程, 《中 国古代伦理与政治理论》! 这门课有700 多位学生选修,课堂放在哈佛最大的礼堂

那么,为什么哈佛学生喜欢这门课?

哈佛学生是要在东方智慧里面为自己寻找

你现在像哈佛学生一样,也已经坐

-个小故事。

许纪霖。

 $\overline{\mathbf{1}}$ 

你好,欢迎来到《传统文化30讲》。我是

进入评定)

在了我的课堂。言归正传,第一 ·讲作为整 个课程的导论,我想从"传统"这个核心 概念说起,跟你提纲挈领地介绍,我理解 中国传统文化的基本结构和方法。 传统就是留在我们血脉里的东西 首先,定义问题,传统到底是什么?事实

上,我们怎么理解传统,决定了怎么认识 自己。

举个例子, 礼教, 这当然是中国传统文化 的一部分。但在五四新文化运动中,它被 加了个定语——"吃人的礼教"。礼教真 的是坏的、限制人的牢笼吗? 宋代以后,

礼教的背后是宋明理学思想。那理学真的 就是"灭人欲"吗?

实际上,理学最初是一种倡导人精神独立 自觉的思想。如果说孔子的儒学标志着中 华文明的一次大突破,那么最初的理学, 意味着这个文明里的每一个个体的大觉 醒。但是,理学在现实中的影响,竟然跟

它的宗旨完全相反。 那么, 今天我们应该怎么看待理学, 怎么 看待礼教呢?100年前,鲁迅说救救孩 子,是因为他所处的时代,要摆脱传统的 束缚,跟上西方的脚步。但是,这100年 来,我们所处的环境,中国所处的环境, 都发生了巨大的变化。如果还用100年前

的眼光来看待传统文化,就不只误解了过

去,也误解了今天的自己。这几年,思想 文化研究者越来越发现, 我们不能把传统 等同于过去,对立地看待它。传统中有很 多观念跟现代的、西方的思想观念是接轨 的。 所以, 在定义传统的时候, 我赞同美国芝 加哥大学著名的社会学家希尔斯的说法, 他写过一本书叫《论传统》,里面有对传

统的经典定义: "传统是一个社会的文化 遗产,是延续三代以上、继续影响当代人 生活的、并被赋予当代价值和意义的文

从这个定义出发, 我要提醒你注意三点, 它们应该是你今天看待传统文化的出发

化。"

第一 ·**,延续性:** 传统文化不是所有过去的文 化, 历史上有许多文化, 时过境迁, 早被 只有延续三代以上的文化,才 人忘记了, 有资格被叫做传统。 第二,当下性:传统不仅活在过去, 而且活 在当下。传统不是一件外衣,你想脱就 脱,想穿就穿。传统是活的,活在我们的 血脉里,活在我们的灵魂中。 第三,现实性:传统跟现实紧密相关。如何

理解传统,取决于我们如何定义自己所处 的环境,中国所处的环境,也决定了我们

现在你明白了,我这门课想要带你学习 的,是至今依然对当代中国有重大影响的 传统文化。我要做的事,就是用一个简

会成为什么样的人。

精神和现象互动

络的交汇点。

单,但是解释力很强的结构,带你穿透纷 繁复杂的传统文化现象。我把它概括成: ·个规律和一个方法。 一个规律,就是文化精神和文化现象是互 动关系。

-个方法,就是找到时间和空间这两条脉

整个课程我会用6个模块,来给你讲我提炼 出的这个结构。前3个模块,是传统文化的 精神层面,包括核心结构、互补结构和信 仰结构。后3个模块,是传统文化的现象层

面,包括政治结构、社会结构和总体结 构。 现象实实在在,看得见、摸得着,但精 神、思想还有观念都是抽象的, 躲藏在现 象背后。你要理解我提炼出来的这个传统

促进思想观念的进步。

光这么说,

个具体的例子。

不太好解释,对吧?

文化的深层结构,就不能把精神和现象截 然两分。你一定要把握住它背后运行的规 律:精神和现象是互动关系。思想观念可 以影响社会现实, 制度和社会也会反过来

你可能觉得抽象.

思想观念是怎么影响文化现象的呢?

你肯定也知道,中国大部分人并不信宗 教。但是你周边的亲人、同事、熟人,路 过寺庙, 也免不了进去烧个香拜个佛。这

不错,如果仅仅从现象来看,日常生活中 的很多现象,我们都看不太明白的。在信 仰结构模块, 我就会给你分析烧香拜佛, 究竟算不算信仰。在中国, 人和神之间形 成了一个"神人互惠"关系。人去庙里烧 香叩头,不是因为精神上真的信仰佛教,

我们来看两

那观念又是如何影响社会现实的呢? 咱们设想一道选择题, 假如碰到了大麻 烦,怎么办?选项A是,找律师,选项B是,找 关系。

如果这件事是从网上看来的,我相信, 多人都会理性地建议,找律师,走法律途 径啊。但如果这件事发生在自己或者家人 身上呢?恐怕选择找关系的人要多得多。

-件事,为什么会出现截然相反的选

我理解, 这是中国社会千年来的基本特点 决定的,专<mark>业</mark>的词,借用费孝通先生的定 义,叫"差序格局"。简单地说,中国人 的人际网络,是以自我为中心,由自我到 家人,由熟人到陌生人,一层一层往外 推,形成了彼此重叠的关系网络圈。传统 中国人不太相信陌生人的信用, 更愿意相 信熟人的人情。所以,真遇到切身的问 题,首先想到的是找关系,而不是找律

而是为了求得菩萨的庇护。

同-择?

师。

时间和空间交汇

非常相似的词——中国文化和中华文化, 你觉得它们有区别吗?还是根本可以划等 号?

在我看来,这两个词,有很大的差别。

中国文化通常是从国家意义上来定义,它 包含了汉族的中原文化和各少数民族文化 在内的多种文化;但是一般说到中华文 化,通常是指的是以中原为核心的文明。

在我看来, 在中国内部应该多讲中国文 化, 而面向海外华人应该多讲中华文化,

讨论传统, 我们就不得不面临两个听上去

为什么呢?因为中国不仅有以儒家为核心 的汉族中原文化,同时我们还要面对藏 族、维吾尔族、蒙古族、回族等少数民族 从文明的传统来看,它们 的文化和宗教, -点不亚于中原文明。 但是在海外华人面前,我们都是同源同

种,基本属于同一个历史文化传统的汉

人,就应该多强调中华文化或者中华文 明,强调我们在历史和文化上都属于同一 个共同体。 中国文化同汉族以及各少数民族文化的关 用费孝通先生的话叫做"多元-体",文化上是多元的,同时又构成了以 国家为中心的一体。

你看,中国和中华,这两个概念在漫长的 时间中会发生微妙变化,但是用今天的、 当下的空间来理解, 你就能找到你需要的 答案。

所以说,只有站在在时空交错的脉络上, 我们才能抓住关键问题。 说到这儿,你就能理解我讲中国传统文化 Aа

 $\leftarrow$ 

说到这儿,你就能理解我讲中国传统文化的那个基本方法了——找到时间和空间这两条脉络的交汇点。

### \_\_ ◆ 今日得到 ◆\_\_\_

这一讲我从传统的概念出发,给你解释了我总结传统文化深层结构的两个经验:一个是传统文化的结构是在文化精神和现象是互动中形成的;另一个是把握这个结构,需要找到时间和空间的交汇点,才能拎出这个结构。

### \_\_ 今日思考 ←\_\_

你觉得,在你现在的工作和生活中,传统 文化很重要吗?为什么?

彩蛋:中国文化的未来

### ■ 划重点

包 添加到笔记

1.传统不等于过去。传统中有很多观 念跟现代的、西方的思想观念是接轨 的。

2.思想观念可以影响社会现实,制度 和社会也会反过来促进思想观念的进步。

许纪霖·传统文化30讲 那些留在我们血脉里的东西



Aa 字号 写留意



•

免费持续得到资料加微信 2221551337 进群

## 02 | 孔子: 为什么是他 实现了文明的突破?

许纪霖·传统文化30讲 昨天 进入排程>

孔子: 为什么说他实现了文. <u>↓</u>

在课程开始之前,我想请你思考一个问 题: 什么是中国?

要知道,古代的"中国"这个概念,跟现 代意义上的国家不太一样,它不是指以某 的文明组织起来的国家。

个民族为主建立起的国家,而是指以共同

这个文明的核心结构,就是儒家思想。它 解决了中华文明的一个根本问题:它的基 本框架应该是什么样的? 我认为,一个文

明的基本框架,简单来说,就是两种秩 序: 社会政治秩序和道德心灵秩序。你要 了解古代中国的这两种秩序, 首先就要了 解儒家。

儒家,你一定不陌生,我们会从<mark>几个</mark>重要 人物切入,看看他们怎么在两种秩序的基

本框架下,一步步完善儒家思想,塑造了 古代中华文明的核心结构。

·个要讲的,当然就是孔子了。

有一句流传很广的话叫"天不生仲尼, 古如长夜"。这话是宋代大儒朱熹说的, 代表了中国人心目中孔子的崇高地位。这

话很夸张吗? 我告诉你, 从文明的角度来 说,一点也不夸张。为什么呢?孔子在历 史上有这么高的地位,最重要的就是因为 他实现了中华文明的突破。

文明的突破 首先我们先来了解一下,什么叫文明的突 破? 文明的突破就是说一个民族的原生态文化 经过几千年的量变, 突然在某一历史时刻

发生了质变。这个质变是什么呢? 就是从 特殊的民族文化,升华为普世的高级文 明。它不仅对于本民族的历史有意义,而

才配得上叫做文明。

大约公元

## 不是所有的文化都可以称为文明。文化无 所不在,只要有人群的地方,就有文化。 但文明就不一样了,只有那些对全人类都

有普世影响的文化,

依然有巨大的影响。

至圣先师

先来讲第-

称为至圣先师。

且具有影响全人类的力量。

几个地方几乎同时发生了文明的突破, 生了古希腊文明、犹太教-基督教文明、印 度教文明, 在我们脚下这片土地呢, 诞生 了中华文明。这<mark>几</mark>大文明,被称为轴心文

德国大思想家雅思贝尔斯发现,

前600到400年这段时间,在欧亚大陆,有

明,它们的共同特点是,它们都为解决人 类普遍秩序提供了完整的方案。而且,这 几大文明都历经两三千年,对今天的世界

文明的突破,就是思想的突破。它有两个 必要的条件: 第一,要有完成思想突破的标志性人物; 1,要有实现文明升华的历史环境变 第二 化。

·个,人的因素吧。

文明的突破不是自然而然的水到渠成, 定要有特殊人物的诞生。这在西方叫做先 知,比如摩西、耶稣、默罕默德、苏格拉 而在中国叫做圣人。孔子后来就被尊

我们知道, 孔子生活在春秋。春秋之前就 是上古到西周漫长的历史。那时候, 最关心的问题就是天。古人敬畏天,做任 何事情都要先祭天, 了解老天是怎么想

的。到了周代,人们对天的认识发生了变 化。周人提出了一个新的观点, 天命常 变,天抛弃商朝是因为商纣王暴虐,而天 帮助周呢,是因为周文王爱护百姓, 德。你看, 天的意志跟人的行为有了联 人的能动性开始凸显。 周朝就是在这个基础上,建立了一套新的 社会制度,也就是周礼。孔子不是说"吾

从周"吗,他毕生的理想就是让这整个社

治的宗族血缘越来越淡,支持它的制度周 礼也就难以维持了。不遵循周礼的诸侯强 大起来,并没有受到天命的制裁。这就出 现了一个问题:人为什么一定要遵循周礼 呢?大家已经没了敬畏天这个外在动力,

这就是孔子面对的社会现实。你听说过 的"礼崩乐坏",就是在说这件事。孔子

孔子完成了一件惊天动地的大事儿,他从 礼的背后,发现了仁。孔子通过反思,提

仁这个字在《论语》中出现了109次,是

义。你知道,周代的人相信礼,礼是一套 周公制定的道德伦理规范。那么,仁是什 么呢?简单地说,**仁就是一个人对道德规** 

孔子认同上古以来的天命观。但是在他那 里,人们敬畏天,不是因为本能的恐惧, 而是因为有内在的自觉。作为一个人, 心里清楚地意识到,天是一个终极裁判,

原来维系周王朝统

会恢复到周礼的秩序中。

礼的基础就动摇了。

在周朝的末期,

有功

需要找一个内在动力, 用它来挽救溃败的 社会政治秩序。

但是,

出了人的心灵秩序。这就是我说孔子实现 了文明突破的原因。

孔子思想中最重要的概念。 仁到底意味着什么? 细读《论语》, 你会 发现孔子根本没有给仁下一个确切的定

范的内在自觉。

会裁定你的行为是不是符合天的意志。这 样,人们就会发自内心地依照天的意志来 行动, 自然也就会发自内心地遵循礼, 遵 循社会秩序了。

虽然先秦儒家没有得到统治者的青睐,但 是孔子的思想还是给整个社会带来了巨大 的改变。从一件小事上你就可以观察到这 种变化。在过去,"君子"指的是贵族, 而"小人"呢,指的是平民百姓,这是一 组相对的身份概念。到了孔子以后的时 代, 君子跟小人有了全新的道德含义。君 子是指有德之人,小人就是指缺德的人。 只以道德论高下, 抹平了外在的身份、财 富、阶级差异。你不要小看这个转化, 实它表现出一种儒家式的平等观念。西方 人是上帝面前人人平等, 而儒家呢, 是"人人皆可为尧舜",在道德面前,也

人之外,还需要第二个条件,就是社会环 境的变化。你想想,为什么不是更早,也 不是更晚, 偏偏就到了春秋战国, 中国发 生了"文明突破"?难道之前就产生不了 孔子吗? 还真产生不了。为什么?像孔子、老子、 苏格拉底、耶稣、默罕默德、释迦牟尼这 样的"先知"性人物,有一个共同的特 点,就是反潮流。"先知"的诞生,具备 两个条件,一个是身份的独立,另一 -个是

心灵的自由。只有在特定的环境中, 才能

什么样的环境呢? 这个环境,要发生颠覆 性的变化,经历解体、自由和突破这三个

春秋之前,周朝的贵族或者其他文化人, 不是依附于君权,就是被贵族豢养。身份 不独立,哪里来的心灵自由呢?贵族依附 君权,那些文化人呢,为君主和贵族服

刚才我已经讲了,中国的文明突破,除了

是人人平等。

学在民间

产生这样的人。

过程。

务,也通通都是官家人。 只有到了春秋战国, 礼崩乐坏, 原有的社 会制度解体了。于是,这些贵族和文化人 纷纷流落到社会上,像孔子自嘲的那样成 为"丧家之犬",用学术语言说,叫"自

由流动资源"

的只能是贵族。到了孔子办民间教育,弟 子三千,贤人七十,成才率2.3%! 弟子当 从事什么职业的人都有,像孔子所说 中, 的"有教无类"。和孔子一样出来到民间 讲学的,还有老子、墨子,和其他更多的 文化人。这群人身份独立了, 心灵也解放

孔子是第一个把"学在官府"变为"学在 民间"的人,他是中国第一位老师。在孔 子之前,只有国家才能办教育,接受教育

了,可以自由地传播思想。这才出现了百 家争鸣,这才产生了文明的突破。 现在你一定明白了, 为什么中华文明的突 破只可能发生在春秋战国。解体、自由、

→ 今日得到 ← 这一讲我们讲了孔子思想的核心概念仁。

在礼崩乐坏的时代, 孔子自觉地意识到自

 $\square$ 

Aa

突破,是实现文明突破三个环环相扣的因 果链条,在这个时候,刚好都发生了。

 $\leftarrow$ 

在礼崩乐坏的时代,孔子自觉地意识到自己神圣的使命,给周礼这个行将崩溃的秩序,找到新的内在动力,这就是仁。每个人都具有仁的道德自觉,才能自发地实践礼。孔子提出的仁,就是中华文明突破的一个重要标志。文明的突破,不仅需要孔子这样的先知,还需要相应的社会条件,让这些先知和思想可以诞生和发展。孔子开创了学在民间的传统,拥有了一大批学生,最终形成了儒家这个思想流派。

#### \_\_ ◆ 今日思考 ◆\_\_

仁是道德心灵秩序,礼是社会政治秩序, 你怎么来理解仁和礼的关系呢?

#### ■ 划重点

🖹 添加到笔记

1.仁就是一个人对道德规范的内在自 觉。

2.西方人是上帝面前人人平等,而儒 家呢,是"人人皆可为尧舜",在道 德面前,也是人人平等。



许纪霖·传统文化30讲 那些留在我们血脉里的东西

Aa

写留言



免费持续得到资料加微信 2221551337 进群

## 03 | 儒生: 为什么儒生 是传承文化的力量? 许纪霖·传统文化30讲 今天 进入课程>



 $\overline{\psi}$ 



儒生:为什么儒生是传承文. 10:13 9:36 MB

-讲,我给你讲了孔子实现了中国 的"文明突破",给外在秩序周礼,赋予

了内在自觉的仁, 同时开创了学在民间的 传统。说了半天, 这些都是孔子个人的贡 献。而儒家对古代中国的影响,绝不仅仅 是因为孔子个人的伟大,更是因为有儒家 士大夫这个整体的文化传承力量。

你要知道,"儒"原来不过是从先秦管礼 仪的一个职业,为什么到了孔子之后,成 了一种特殊的、甚至神圣的天职,后来又 演变成了古代中国的一个拥有特权的阶层 呢? 这其实是孔子对中华文明的另一个贡献。

从儒生到儒家 你可能想不到,孔子虽然是儒家的创始 者,但是,他其实挺鄙视他那个时代的儒 生的。

教人怎么行礼。到了西周末年,

周礼降格了。

这个理想。

孔子觉得,真正的儒生应该要有仁的自 觉。他把没有仁,只是靠教周礼谋生的儒 生,叫作"小人儒"。而他自己要培养的

学生是另一种儒,叫"君子儒"。 这两种儒有什么区别?孔子说了两句话可 以解释这个问题, "君子谋道不谋 食"和"君子忧道不忧贫"。"小人"关 心的是利益,谋求的只是温饱;而君子所 追求的,不能仅仅是靠周礼混口饭吃,生

高的道德理想追求。周礼这套繁琐复杂的 礼仪,不是多余的修饰品,或者故作风 雅。礼的背后蕴含着仁的价值。作为儒 生,就应该通过学习和实践礼,来实现仁

通过这样的区分, 孔子的儒, 就从儒生这 个职业里面分离出来,慢慢形成了一个思 想流派。 中国知识分子的传统 你可不要小看这两种儒的区别。这个变化 在中国人的精神史上,开创了一个非常重

就是在官学之外办了私学。这件事为什么 那么重要?因为他在官方之外,又创立了 一套文化系统。孔子之后,儒生对社会政 治秩序和道德心灵秩序有了自己独立的理 想。这样才能不依附君权,成为一支独立

饮食起居,而是担忧家国天下,不管他在 权力系统中有没有地位, 他都要这样做, 因为知识分子对道德的执着,跟他的政治

地位本来就没有关系。

的社会力量。

而忧,后天下之乐而乐,居庙堂之高则忧 其民,处江湖之远则忧其君。"可能你会 想,君主的事情有君主来管, 么呢?但是,儒家士大夫的性格就是如 此,既要站在世俗权力之外,又要对等地 去批判世俗权力。

这就是"小人儒"和"君子儒"的区别。 一个"君子儒",要跳出自己的职业和社 会角色,关心那些具有普遍意义的大事。 所以孔子才说:"士志于道。"意思是,

儒家士人的志向,就是道。所以,**我把儒** 家士大夫称为"文化托命之人"。 这个"道",不是别的,就是我之前说的 天命。孔子之后的儒生,接替了巫师的使

序。"天人合一"这个说法你肯定听说 过。你想想,儒家怎么达到天人合一呢? 既然天有道德,人也是有道德的,那么, 只要人遵循天提倡的道德,天和人不就相 符合了,成为一体了吗?反过来说,人为

予人的使命。

义上来理解天的。

你看,经过孔子的转化,天命就不是一个 神秘的、只能靠占卜来猜测的东西,而是 一个人可以知道的东西,因为它和人在道

透。《论语》里面说: "夫子之言性与天 不可得而闻也。"就是说孔子不常说 道, 这个事情。这也是后代的儒学要解决的一 个问题。

能把我怎么样? → 今日得到 ← 孔子把儒家的儒生跟祭祀中的儒这个职业

后来的儒家士大夫。他们始终有-

区别开了,定义了一种新的身份,也就是

忧民的情怀, 士志于道, 是天命的承担 者。用我的话来说,儒家士大夫就是"中

孔子的核心思想是仁与礼, 仁跟道德心灵

今日思考

-种忧国

神动力,就是这个有道德的天命。

孔子在周游列国的时候,就遇到过很多次 凶险。有一次, 孔子带领一帮学生去宋 国,在大树底下操练周礼。宋国的大司马 桓魋很讨厌孔子,派人把大树砍倒了,要 加害孔子。孔子连夜离开了宋国,学生为 老师捏了把汗。没想到, 孔子很自信地 说: 老天将实现仁德的使命赋予我, 桓魋

孔子提出"士志于道",为中国知识分子 留下了"以天下为己任"的精神传统,这 ■ 划重点

② 添加到笔记 1.儒家士大夫既要站在世俗权力之 外,又要对等地去批判世俗权力。

2.只要人遵循天提倡的道德,天和人

就可以相符合,成为:

Aa



·体,这就

儒生本来是祭祀中的一个职业, 专门负责 许多儒生 就把教人周礼当作饭碗, 混口饭吃。孔子 很鄙视这帮人。在他看来,这帮人只懂外 在的规则,没有什么内在的自觉,这就把

活贫困一点不要紧,重要的是内心要有更

要的传统,就是中国的知识分子传统。儒 生、儒家士大夫,相当于古代的知识分 子。他们不只是有文化的人,还代表着君 权之外的另一种权力,文化的权力。 我在上一讲说过, 孔子的一个重要贡献,

中国的士大夫有一个独特的历史传统,就 是忧患意识。忧患意识不是指担忧自己的 你肯定听过范仲淹的名言: "先天下之忧 儒生忧心什

命,成了天命的解释者。也就是说,儒生 要实现的道德理想不是别的,而是天赋予 他的。仁和礼,就是天命在人间的表达。 儒生要通过实践礼来实现仁。 士志于道 但是,跟商朝和西周的时候相比,天命的 含义到了孔子那里,发生了微妙的变化。 之前人们谈到天,主要是说"自然之 天"和"命运之天"。这是什么意思呢? 自然之天,指的是物理学意义上的宇宙或 者自然,不以人的意志为转移。命运之天 也好理解,就是中国人常说的"生死有 命,富贵在天"。这个天似乎有跟人相通

的意志。顺便说一句,这句话就是《论 语》里面子夏说的。从前的巫师通过占卜 来了解天命,就是在"命运之天"这个意

可是,孔子唤醒了人内心的自觉。所以在 孔子那里,命运之天的意义发生了微妙的 变化。天不仅有意志,而且道德感更强 了。我们可以把它叫作"德性之天"

天命的秩序不是物理秩序,而是道德秩

什么要践行道德呢? 就是因为这是天命赋

儒家思想是一种人文的思想,强调以人为 本。但是,儒家理解的以"人"为本,跟 西方文艺复兴的人文主义不一样。儒家的 人不是一个孤零零的人,他背后还有天命

的支撑。而文艺复兴所强调的是"人"自 身就拥有强大的主体性。

德上是相通的。孔子说"五十而知天 命",就是这个意思。 当然了, 孔子本人并没有把这个事情讲

这套天命观, 你可能听起来觉得很玄, 但 是它非常重要。对于孔子之后的中国士大 夫来说,这就是指导他们行动的最高原 则。你想,在君主违背天命的时候,儒生 是要跟强权相抗衡的,这在中国古代是很 危险的。这时他们最大的靠山、最大的精

秩序有关,礼同社会政治秩序有关。那 么,这两个秩序,对于儒家来说,哪个更 重要呢?在孔子之后,分为孟子和荀子两 条路线,分别深化了孔子的仁学思想和礼 学思想。

国文化的托命之人"

个传统到今天还有意义吗? 为什么?

是"天人合一"。 纪霖•传统文化30讲 免费持续得到资料加微信 2221551337 进群

## 04 | 孟子:不管你信不 信,人人皆可为尧舜 许纪霖·中国文化30讲 今天

进入声程>

孟子: 不管你信不信, 人人.. 11:35 10.6 MB

 $\overline{\downarrow}$ 

很多重要的技术突破,需要两次发明,第

一次是原创性的。但要想嵌入到社会网络 里运用,还需要第二次的"再发明"。这 个道理在思想史上也同样适用。一个大的

思想门派,通常有两个先知性人物,第-个的贡献是原创,第二个是完善和发展,

比如道家有老子和庄子; 儒家除了有圣人 孔子,还有被尊为"亚圣"的孟子。 你可能要问,既然孔子搭建了儒家思想的 体系,实现了文明的突破。那么孟子的贡 献是什么,有资格被封为亚圣呢?

简单地说, 在道德心灵秩序和社会政治秩 序两个方面,孟子都补充了孔子的不足, 让孔孟学派有了--个完整的思想体系。 人性善的假设 我之前讲了,西周的社会依靠周礼维持,

每个人各安其位、各守本分。到了孔子的 时代,周礼崩盘了,大家不守规矩了。比 如, 泰山本来只有周天子才有资格祭祀, 而贵族只能祭祀自己的家庙。但是到了孔

子的时代,连小贵族都跑到泰山去祭天 了! 这不乱套了吗? 孔子真是忧心如焚啊! 他提出要以仁来支

撑礼。不过,有一个很重要的问题孔子没 有解决,那就是,仁来自哪里呢?你已经 知道仁是内在的道德自觉, 那么这种道德 自觉究竟来自哪里呢? 这个问题不解决,儒学大厦的理论基础不 牢固啊。 道德自觉的问题,涉及到人性究竟是什么 样的?这个问题孔子没有详细讨论,语焉 不详,就留给孟子来解决了。

在孟子生活的战国,儒家还不是影响最大 的思想流派。儒家有两个劲敌:道家的杨 朱和墨家的墨翟。孟子要站稳脚跟,首先 要把杨朱和墨翟驳倒。他批评说:墨翟心

中没有父亲, 杨朱眼里没有君主, 无父无 君,乃禽兽也! 孟子的意思是,假如按照 墨家和杨朱的思想去做,人类社会就和动

那么,人和动物的区别是什么呢?孟子有 '人之所以异以禽兽者,几 ·句名言: "人和动物的差别,只有一 -点点啊! 希! ·点点,就是人的**道德** 。

人性中为什么有道德? 孟子回答说: 因为 人性本善。孟子认为人性中有四种善的根 源: 恻隐之心、羞恶之心、辞让之心、是 非之心。它们分别对应四种非常珍贵的德

不过,人性究竟是善还是恶,这个问题至 今争论都很大,在事实层面,恐怕永远无 解。其实,对于这个难解的问题,孟子的

不是事实层面的"是不是" 而是道德层面的"该不该"。他的论点

物世界没什么区别了!

性: 仁、义、礼、智。

论证思路,

是, 人性"应该"为善。假如没有这 个"应该"的道德假设,人就不成为其人 了,孔子的仁的道德自觉就失去了人性的 依据。 对于这个问题, 儒家内部其实有巨大的分

歧。孟子相信人性是善的, 所以孟子之学 特别强调仁。下一讲我要讲的荀子,就相 信人性是恶的。注意,这里说的恶,不是 指道德上邪恶, 而是指人性中天生有七情 六欲,有堕落的可能。所以荀子更多把希 望寄托在外在的礼,因为礼可以约束这种 恶。你看,儒家思想就在这里发生了分

民本的政治秩序 这样比较的话,并不是说孟子不重视社会 政治秩序, 他只是认为, 要重建周礼的的 秩序,必须从道德的心灵秩序入手,由讲 义的圣人来当道,才能解决战国的乱世 问题。 孟子这个理想主义者坚信,人性善是-必要的信念。没有了这个信念,社会政治 秩序与道德心灵秩序就通通就失去了道德 尺度。战国的乱世,就是因为人们没有这 个信念,政治上混乱,心灵上失德,两套

秩序都乱了。而儒家呢,是最怕乱的。

药方来应对乱世:一剂是**施仁** 

同的价值尺度。

于是,孟子高举人性善的旗帜,开<mark>了</mark>两剂

**道**,重建良好的社会政治秩序;另一剂是 **修身养性**,重建良好的道德心灵秩序。这 两个药方其实是一致的,是要确定一个共

我们先来看看社会政治秩序的药方。战国 时代的君主,都想当霸主。如何称霸?他 们只认一个东西: 实力。诸子百家中很多 都想结束战国的纷乱局面,但是方案是不 一样的。法家是霸道,儒家呢,是王道。 法家的霸道,就是富国强兵之术,所以法

家比儒家吃香得多。儒家的王道,

点,民心所归,就能统一天下。

的话说,就是"施仁政",对老百姓好一

你大概听说过孟子见梁惠王的故事。梁惠 王见到孟子,劈头就问:"您老夫子远道

政、行王

用孟子

歧,走出了两条截然不同的路。

## 现仁

贵, 社稷次之, 君为轻。

圣人来治国。

而来,带来什么宝贝对我国家有利呀?" 孟子回答他: "大王! 何必谈利, 只要实 [义就可以了!"梁惠王的儿子继位以 后,也来请教孟子: "你看七国争雄,谁 有能力实现统一?"孟子回答:"不喜好 -天下。' 杀人者,才有资格统-儒家的政治观是什么?就是以民为本。这 个观念就是从孟子来的。孟子说: "民为

那么,如何落实以民为本的民本主义呢? 在孟子看起来,最重要的还是要靠好人。 由圣人来当君王, 由君子来领导政治。古 希腊的柏拉图不是提出哲学家当国王吗? 巧了,跟他几乎是同时代的孟子也相 信"贤人政治"这套方案。区别只是,柏 拉图相信理性的力量,而孟子重视道德。 所以一个是想哲学家当国王, 另一个要让

你想想,让道德上的圣人来治国,意味着 什么呢? 其实就是说,**社会政治秩序的问** 题最后还是要通过道德心灵秩序来解决

嘛。不过从现实来看,这个方案似乎并不靠 谱, 最终结束战国乱局的, 还是更具有操 作性的法家。其实,柏拉图干过跟孟子类 似的事, 他曾经三次跑到希腊的一个城 邦, 想劝说君主学习哲学, 成为哲人王, 都失败了。失败之后的柏拉图还是有一点 醒悟的。晚年他写了《法律篇》,不只是 关注道德和心灵, 也开始重视法律。 相比之下, 孟子周游列国, 到处碰壁, 却 没有这样的觉悟。他坚定地相信,政治秩 序的问题,归根结底是心灵秩序的问题。 良序的政治,最终取决于什么?礼乐制 度?不够,没有人的道德自觉,再好的制 度也玩不转,只能期待有仁义之心的圣 人。有仁心,才会有仁政。

讲到这里,生活在现代的你,-

命,

的圣人了!

孟子的圣人理想很遥远。但孟子的态度 是,不管你信不信,反<mark>正</mark>我信。从理论上 来说,人皆可为尧舜,只要有一套修身的 功夫,就有可能回复本性,成为道德高尚 的圣人。你要知道,孟子比孔子厉害的地 方,除了他回答人性究竟是什么之外,还 提供了一套道德修养的功夫论。殷周时代 的巫师们为了通天,在作法之前要"净 身",洗净身体。而孟子呢,为了获取天 重回人性之善,要求"净心",把被

污染的心灵洗干净,这才能与天命接通。 很有意思吧,一旦意识到自己与宇宙合 一,那么在某种意义上,你就是不可战胜

• 今日得到 •

孟子相信人性本善,面对战国的乱世,提 出了两个解决方案:一个是用儒家民本政 治解决社会政治失序; 二是用修身之道解 决道德心灵失序。在孟子看来,这两个问

-定会觉得

题是相辅相成的, 救世要先救心。 你会不会觉得,孟子的想法太过理想主义 了?不要说你,战国时代都没有几个人能 够理解。君主们更愿意听主张富国强兵的

法家, 因为实用。一直要到两百年之后, 儒家才时来运转,成为中国的主流思想。 但是做到这一点的可不是孟子的后学,而

→ 今日思考 • 孟子的以民为本的民本思想,跟现代的民

么区别呢?

Aa

是继承了荀子思想道路的董仲舒。

主,只是一字之差,你认为二者之间有什

■ 划重点 🖭 添加到笔记 1.孟子是个理想主义者,他坚信人性

1.孟子是个理想主义者,他坚信人性 善是一个必要的信念。

2.圣人治国,说明社会政治秩序的问题最后还是要通过道德心灵秩序来解决。



许纪霖•中国文化30讲

那些留在我们血脉里的东西 版权归得到App所有,未经许可不得转载



〈前一篇

#### 用户留言

[2] 写留言

Aa 字号 写留言

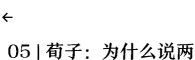
 $\Diamond$ 

٠

=



<



千年来,皆荀学也?



荀子:为什么说两干年来,... 11:34 10.58 MB  $\overline{\psi}$ 

进入津程>



说到先秦的儒家,我们一般都是孔孟并 举。但是,先秦儒家还有一个人,跟他们

-样重要,这个人就是荀子。 荀子的影响不在孟子之下,甚至有些观点

还认为,荀子的影响超过了孟子!晚清戊 戌变法六君子之一谭嗣同尖锐地指出:两 千年来,皆荀学也!他的意思是说,秦始 皇之后的中国政治,都是荀子的学说当 道。你想,秦始皇最欣赏的两位法家人 物, 韩非和李斯, 都是荀子的嫡传弟子, 我下一讲要介绍的汉代大儒董仲舒,继承 的也是荀子。荀子的这些学生和传人,奠

定了中国古代政治和社会的基本格局。这

么看的话, 谭嗣同的话也不算太夸张。 既然荀子影响这么大,为什么在儒学系统 里,一般人总是讲孔孟,很少有人提到荀 子呢? 简单地说,因为荀子的儒学已经不纯粹 了,他是驳杂的儒家。 稷下学宫 荀子的驳杂,跟他的身份有很大关系。

荀子是赵国人,学问非常渊博。荀子五十 岁的时候来到了齐国。当年的齐国和秦 国,是战国七雄当中最强大的两个国家 都有统一天下的实力和雄心。齐国的气质 跟秦国很不一样。复旦大学的周振鹤教授 写过一篇很有趣的文章,叫《假如齐国统 -了天下》。他说,齐国地处沿海的胶东

半岛,和在陕西黄土地的秦国完全不-样。齐国有三个特点:第一,政治上不是

中央集权的郡县制,而是地方分权的五都 制,有五个分散的政治、军事中心;第

经济上不是农耕为本,而是重视工商 业;第三,文化上不崇尚法家的大一统, 而是多元的思想争鸣。从某种意义上说, 荀子的思想,就是在齐国这种多元、开放 的氛围中孕育出来的。 荀子来到齐国之后就在齐国的稷下学宫当 祭酒,打个不恰当的比方,相当于今天<mark>北</mark> 大、清华的校长。齐国的国君相信, 国家 的竞争最核心的是人才的争夺,天下最聪 明的头脑都聚集到我这儿来,就能成就霸 业。所以从齐桓公开始,就创办了稷下学 宫。它是世界上第--所由官家主办、 田谷 路私学入住、自由讲学的高等学府。在它 的全盛时期, 先秦几乎所有重要的学派, 比如儒家、道家、法家、名家、兵家、农 家、阴阳家通通在这里设下擂台,有--席 之地。 在这样一所学校当校长, 当然就不能只崇 尚一家思想,得兼容并包。这么看的话, 荀子像谁?我觉得,很像民国时期的蔡元

培。荀子的思想,影响了其他各家的思 想,同时,各种思想也反过来影响了他。 所以, 荀子虽然是儒家的门徒, 但是他的 思想其实海纳百川,融合了先秦各家的思

驳杂归驳杂,荀子思想的主体依然是儒家 的。跟孟子一样,他也继承了孔子的传 统,只是走上了不同的道路。我说了,孟 子主要继承了孔子的仁, 荀子继承的是孔 子的礼。荀子和孟子的本质区别,就在于

孟子相信人性是善的, 荀子却认为人性是

他们对人性的理解是相反的。

想。

齐之以礼

恶的。他说: "人之性,恶,其善者,伪 也。"荀子的意思不是说天下的人都是坏 而是说,人生来就有各种欲望。而善 呢,是后天培养起来的,"伪"在这里不 是虚伪, 而是人为的意思。 孟子代表了儒家理想主义的一面; 荀子 呢,代表了儒家现实主义的一面。荀子性 格审慎,目光老辣,更多看到的是人性中 的幽暗。人和动物一样, 贪图私利, 有各 种本能的欲望。 怎么办? 荀子就把希望寄托在礼上。

你想想,孟子是通过仁来实现礼,通过道 德心灵秩序来实现社会政治秩序。荀子的 思路呢,和孟子正好相反。他认为道德心 灵秩序得靠社会政治秩序的约束,有了 礼,才有仁。孔子希望恢复周礼,荀子继

承的,正是孔子没有实现的宏愿。

这是因为人性中除了恶的一面。

于理性。人生来有七情六欲,但是人还有 一种能力,是动物没有,人所独有的,就 是可以通过后天的学习,获得理性。

礼为什么能够实现仁呢?

有"智"的一面。孟子一口咬定道德起源 于善,但荀子摇摇头:不对,道德是起源

心,礼治着眼治身。其实呢,儒家是治心 与治身并重,内心与身体都在道德伦理的 规训之中。只是孟子喜欢循循善诱,让你

如何,最终成为君子。

礼的三大功能

多余的呢?

以,个人的欲望不可避免,但是必须受到 限制。这个限制就是礼。礼的功能,就是 规范和限制人的欲望。 《论语》中有句话: "道之以德, 齐之以 礼。"用道德去引导百姓,以礼制去约束 他们。你看,孟子与和荀子各自发挥了孔 子思想中仁与礼的不同侧面。孟子推崇的

是德治,荀子强调的是礼治<mark>。</mark>德治着重治

自己开窍, 自觉成为一个守德的君子。荀 子呢,则立下一套规矩,告诉你应该如何

回到开头的时候我提到的谭嗣同的话:两 千年来,皆荀学也! 谭嗣同这句话,其实 是在批评荀子。他为什么要批评荀子呢?

谭嗣同批评的其实是从荀子的后学董仲舒 那里发展出来的礼教。儒家的礼教,在-百年前的五四知识分子那里,受到了激烈 的批判。我们都知道,礼教束缚人的个 性,是牢笼。但是,这是否意味着礼也是

今天的研究者,已经开始更理性地看待这 个问题。相信你也会同意这样的看法,就 算在现代社会,礼也有它的价值。不管是 中国还是西方,除了用法律规范人际关系 之外,还要靠一套文明的规则。在我看 来,这个规则,就是礼。 究竟是什 作为文明社会规则的礼, 么意思呢?简单地说,有三个不同的含 义: 第一是社会礼仪, 第二是行为准则, 第三是君子气质。 先说社会礼仪。你可能会想,礼仪不就是 形式吗?形式太虚,玩点实实在在的不好 吗?但儒家不这么看。儒家认为,礼仪不 只是形式,它有非常重大的意义。比如祭 祀,表达的是一种共同的情感。 一个群体, 甚至民族和国家, 如果要 有凝聚力,最要紧的是要有共同的情感。 共同的情感一定需要有一套固定的仪式来

表达。为什么后代要祭祀祖宗?为什么两 国足球比赛,开赛之前要升国旗、唱国 歌?都是要通过礼仪强调集体的认同嘛。 你我之间不是仅仅只有利益的关系,更重 要的是分享着共同的祖先、共同的历史和 共同的文化。你与我,还有更多同样的分 享者,形成了有共同情感的"我们"

再来说行为准则。规矩总是束缚人的,但 却会让你表现适度,既有一定的自由, 不至于过分。儒家说, 恭顺、谨慎、 敢、直爽虽然都是美德,假如没有礼的规 都会变味,成为缺点。恭顺而不知 礼,就只是白白劳累;谨慎而不知礼,那 只是懦弱;勇敢而不知礼,就变成了鲁 莽; 直爽而不知礼,一定会得罪人。所 以,美德与缺点,并不是截然不同的两回

事,过分与不足一样,都害死人。好的美 德,都是有尺度的,不走极端,讲究分寸 感。这个尺度和分寸,就是儒家的礼, 套行为准则。 最后,礼还是一种君子气质,就是彬彬有 礼。当你熟悉了文化的礼仪、行为规则,

态。

◆ 小结 ◆

孔子奠定了儒家思想的基本框架,荀子和 孟子沿着这个框架,走出了两条不同的 路。孟子是理想主义的,荀子是现实主义 的。他们的区别,源自对人性的理解截然

烂熟于胸,外在的形式就内化为你不自觉 的气质,礼仪人格化了。你举手投足、言 语谈吐之间,都会流露出一种有教养的仪

相反。 礼是什么?它可能是禁锢个性发展的牢 笼, 但是它同时也是让古代社会能够健康 运转的文明法则。荀子的礼治, 到董仲舒 那里发展成了纲常礼教。

→ 思考题 •



#### \_\_\_ 思考题 ←\_\_\_

礼的含义之一是社会礼仪,让人产生集体 认同。你所在的公司或者单位,在这方面 有什么经验呢?

### ■ 划重点

🖸 添加到笔记

- 1."性本恶"不是说天下的人都是坏 人,而是说,人生来就有各种欲望。
- 2.礼和法一样,都是规范人际关系之 外的规则。



#### 许纪霖 • 中国文化30讲 那些留在我们血脉里的东西 版权周得到ADD所有。未经许可不得接载



Aa

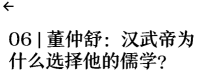
写解言

 $\bigcirc$ 

分享









董仲舒:汉武帝为什么选择. 10:23 9.5 MB

 $\overline{\downarrow}$ 

进入课程》



前面4讲我为你讲了先秦儒家。虽然他们的

思想很重要,但创始时代的先知,其实命 运还是很悲催的。孔子、孟子四处奔走, 没有君王把他们当回事。一直到汉武帝的 时候,废黜百家,独尊儒术,儒学才时来

运转。但是,你知道吗,汉武帝看上的儒 学,并不是孔孟思想,而是循着荀子这一 脉络发展下来的董仲舒思想。 有意思的是,董仲舒虽然是儒家的大功 臣, 让儒家成了汉朝的官方意识形态, 但 后世对他的评价却不高,甚至在后来的宋 明理学看来,董仲舒就是儒学的异端。 为什么会这样呢?

汉武帝的选择 要回答这个问题,首先要知道汉武帝看中 董仲舒的究竟是什么?

秦末的乱世留给汉高祖刘邦的就是-摊子,人口从2000万减少到1300万,大

量的荒地无人耕种。刘邦和他的子孙文 帝、景帝, 只能对内与民生息, 对外韬光 养晦。他们对<mark>北方的匈奴</mark>好生相待,以金

帛换和平,还送公主嫁给匈奴的首领,好 不容易赢来了五十年左右的太平岁月。

汉武帝是一个有福的君主。等到他即位,

国家有实力了,国库堆满了金银财宝,人 口也增长到3600万。野心勃勃的汉武帝想 振奋一把,重温大秦的帝国梦想。 要实现帝国梦光有实力不行,还得有-治理国家的理论。懂得一点政治学的都知 成功的政治统治,最重要是靠两块基 石:一是具体的治理术,二是抽象的合法 性理论。 秦始皇当年靠法家的治理术统一了天下,

但汉武帝是明白人, 他非常清楚, 秦朝之 所以二世而亡,垮台这么快,就是因为法 家不能收服人心啊!要天下众生服服帖 帖,认定大汉王朝具有统治的合法性,代 表天命,就需要有一个大理论。如何治理 国家,汉武帝很内行,但合法性理论,他 完全外行,要有真才实学的人献计献策,

为他帮忙。

用?你一定记得,在孟子看来,只有对百 姓施仁政,才符合天命,而汉武帝要北征 匈奴,南伐蛮夷,顾不上百姓的利益。何 况孟子还认为人人皆可为尧舜,也可以代 表天命。汉武帝很讨厌在政治权威之外, 还有另一种跟自己过不去的思想权威。他 想独霸天命,寻找一个让君权直通宇宙的 垄断性理论。 于是,儒家要为君王所用,就要调整自己 的理论,提出一种君王能接受的儒学新形

态。**董仲舒就是完成这个内部调整的人。** 

董仲舒又是如何调整儒家学说的呢?

神秘的政治神学

可能你会想,孟子讲的王道政治不是一套 合法性理论吗? 汉武帝为什么不现成拿来

董仲舒是博览群书的大儒,据说他"三年 不窥园",三年里都埋头苦读,不到园子 这样写出了一部大书《春秋繁 里逛, 露》。慕名而来的粉丝很多,董仲舒故作 神秘,像慈禧太后的垂帘听政一样,隔着 帷帐给学生上课,众多门生只闻其声,未 见其人,把董仲舒奉为圣人。消息传到汉 武帝那里以后,汉武帝马上下旨:把他找 来,我要考考他!

在年轻有为的汉武帝面前,董仲舒从容不 迫,侃侃而谈,拿出了自己的一套理论 。 其中最重要的是两个亮点:一个是"天人

我之前已经讲了, 古代中国人最看重的是 天与人的关系。孔子提出仁,打破了巫师 的传统,可以绕过君权,通过人的心灵和 ·。这叫做"天人相通"

无**关,必须经过君权的中介**。天人之间, 只是外部感应的关系,比如说天上掉了-

为什么流星跟伟人有关系呢? 因为董仲舒 把先秦的阴阳五行说,引进了本来具有人

董仲舒接着阴阳五行的说法,说人类社会 和自然界一样,每一朝代都代表五行中的

金德的商朝所克; 而金德的商朝又被火德 的周朝所替代。秦朝太短命了,不能算有 德的朝代, 于是, 取代周朝的汉朝就是水

玄乎乎的阴阳五行说到了汉代,经过董仲 舒的理论包装,竟然成了汉代官方思想的 一部分。现在来看,汉朝的人,无论朝廷 的皇帝,还是民间的百姓,都有点神秘兮 兮。汉武帝也和秦始皇一样,迷信鬼神, 到处求仙,恨不得自己万岁万万岁,大汉 王朝也能千秋万代, 永世长存。儒生也投 皇上所好,把比较理性的儒学搞成神秘主

人与天的关系和心灵

感应",另一个是三纲说。

## 颗流星,就是人间死了一个伟人。这就 叫"天人感应"

但是董仲舒却认为,

天命合-

文主义倾向的儒学, 发明了一套体系庞大 的阴阳五行宇宙论。

某个天命。五行就是天命中的五种道德, 朝代的更替就是天德的轮替,木德、火 土德、金德、水德,循环往复,这叫 做"五德终始"。比如,夏朝是木德,被

德王朝。

秘力量。

"三纲说"

义的政治神学。 你可以说这种神神道道的政治神学几乎是 回到了巫师传统,是儒学的大倒退。不过 呢,融入了阴阳五行的董仲舒儒学,在汉 代却比孟子的仁政更有说服力。秦汉毕竟 距离远古不远,那时候更能打动人心的,

不是心灵中的道德自觉,而是冥冥中的神

汉代的社会政治秩序, 也是建立在这种神 秘力量基础上的,那就是你非常熟悉

在这之前,西周有一套以礼乐为中心的秩 孔子也提出过"君君臣臣父父子 子"。荀子认为,在仁和礼之间,首先应 该解决礼的问题。到了董仲舒, 又给这套 秩序安上了一个宇宙论的基础。董仲舒 说:天上有三光,日、月、星辰,对应着 人间有"三纲",就是君为臣纲、夫为子 纲、夫为妇纲。礼的社会秩序,就成了政 治神学的一部分。三纲说后来被称为"纲 常名教",从汉武帝之后,历经两千年而

"天人感应"和"纲常名教",董仲舒的 这两部分思想,后来的命运截然不同。天 人感应这套,偏离了儒学人文理性的本 色,被后世的宋明理学看不起,看作是歪 门邪道。但是三纲说却一直延续,成了古 代社会秩序的核心。 现在你明白了,为什么董仲舒把儒学引入 了庙堂, 但总体来看, 后世对他的评价并 不高。他让儒学被皇帝接受,但是也付出 了代价, 牺牲了儒学人文和理性的本色。 ◆ 今日得到 ◆

为什么汉武帝会看上董仲舒的学说?简单 地说,董仲舒提出两套方案都是汉代统治 者急需的, 阴阳五行宇宙论作为一套形而 上的政治理论为汉朝解决了统治合法性的 问题; 而作为形而下的三纲说解决了社会 秩序的问题,而且一直延续下来,成了古

代社会秩序的核心。

不衰,成为儒家思想的核心。

→ 今日思考 ← 为什么天人感应的神学政治,最终无法成

为儒学主流的合法性理论? 它与中国文明

汉代儒学沿着董仲舒的思路,变得越来越 神秘,这决定了它的命运难以长久。从魏 晋到唐末,儒学受到佛教冲击,经历了八 百年的低潮期, 到北宋才重新崛起。

1.天人之间,只是外部感应的关系, 比如说天上掉了--颗流星,就是人间 死了一个伟人。这就叫"天人感

的突破方式有什么关系吗?

■ 划重点

应"。

2.天人感应这套,偏离了儒学人文理 性的本色,被后世的宋明理学看不 起,看作是歪门邪道。但是三纲说却 -直延续,成了古代社会秩序的核 心。

Aa

記**霖・中国文化30讲** 日在我们血脉里的东西

国 添加到笔记

写留書

07 | 朱熹: "存天理、 灭人欲"究竟什么意 思? 许纪霖·中国文化30讲 今天 进入律院)



朱熹:"存天理、灭人欲"究. 11:33 10.57 MB

 $\overline{\downarrow}$ 



董仲舒提出的阴阳五行宇宙论和三纲说,

让儒学成为了汉代官方的意识形态。但 是,到了东汉末年,儒学受到了佛教和道 教的冲击,沉寂了八百年,一直到北宋, 才重新复兴。 儒家为什么能够长时间的衰落之后,又梅 度?今天我就要和你聊聊儒学发展中

-次重大变革——宋明理学。其中最主 要的人物就是朱熹了。对,就是那个在孔

先衰后盛的儒学 为什么说儒学先衰后盛呢? 要回答这个问题,首先要回溯一下汉代儒 学是如何衰落的。

从外部环境来看,主要是因为东汉末年以 来几百年的政治动荡,儒家思想不足以应 对现实问题了。这就要说到儒家思想的优

庙当中地位仅次于孔孟的圣人。

### 势和短板了。儒家的长处是为政治提供道 德的合法性, 其他各家在这点上不是它的

对手;儒家的短板是应付不了乱世,天下

越乱,儒家越无奈。民国有一个很想从政 救国的科学家叫丁文江,很感叹地说过-句话: "唉,我们是治世之能臣,乱世之

"他说的,大概也是历史上儒生的 饭桶! 感受。不错,到了魏晋南北朝,汉代儒学 已经无法应对乱世的现实问题了。 那么,为什么到了北宋,儒家又有了起死 回生的机会了呢? 经过五代十国的大乱,北宋重新统一了中 国,但宋朝统治者要解决的不仅是对内的 合法性问题,它还要跟北方的辽国争夺中 国的正统。当时,游牧民族出身的辽国, 也自称是中国,代表中国文化的正统。这 时候,儒学又有了新的使命。宋朝的士大 夫开始大讲"夷夏之辨"。儒学可以帮助 宋代的统治者来解释,为什么大宋的政权

儒学怎么帮大宋证明呢?显然,董仲舒那 套阴阳五行宇宙论是不行了,当时的儒家 士大夫,就要重新回到儒学的另一条路 上,回到先秦的孔孟。 如果只是简单的复古,肯定是死路一条。 因为孔孟思想的竞争力也大不如前了。在 儒家衰落的这八百年间,外来的佛教这个 后起之秀,已经很强大了。孟子这条路是 首先解决道德心灵秩序, 但是在这个问题 上、儒家好像有些敌不过外来的佛教了。

佛理博大精深,佛教一进中国,就把脑子 复杂的读书人都吸引过去了。因为佛教对 两个最重要问题的论述,一个是超越的抽 象世界,另一个是人的心灵世界,儒学远

所以,宋代儒家的使命就变成了跟佛教竞 争,革新儒学,为宋朝提供新的官方意识

远不能够同佛教相比。

形态。

间。

是合法的,大宋才是正统。

人在做这样的尝试了。其中一个重要人物 就是韩愈,他提出了著名的"道统说"。 韩愈告诉大家:汉代儒学的路走偏了,要 拨乱反正,回到孔孟这条路上来,这就 是"道统" 。你知道吗, 在韩愈之前, 儒 家并没有"道统"这种说法,这是韩愈从 佛教借来的概念。晚清张之洞不是提出

过"中学为体,西学为用"吗?在我看 他采纳的就是唐宋时期士大夫对付佛

首先,韩愈虽然反佛,却把对手的思维模 式学过来,让儒学有了拓展自身理论的空

其次,他参考佛教,给儒家思想也安排了 一个一系单传的道统,跳过被后人认为

教的办法:儒学为体,佛理为用。

韩愈这个思路,可以说是一箭三雕:

怎么才能争过佛教呢? 晚唐的时候, 就有

是"歪门邪道"的董仲舒,直接接上了孔 孟的传统。 学术的道统可以延伸到政治的正 统,这就是大宋能够用儒家思想来证明自 己正统性的原因。 不过,韩愈只是开启了儒家革新的方向, 这个伟大使命,还要等宋明理学来完成。 为天地立心 由于内忧外患,宋代士大夫的使命感特别 强。北宋理学家张载说了一句铿锵豪迈的 名言:"为天地立心,为生民立命,为往 圣继绝学,为万世开太平。""为生民立 命,为万世开太平",这两句好理解,儒 家不就是心系民众、治国平天下吗?那

么,"为天地立心、为往圣继绝学"是什

这两句话, 正是理解宋明理学的核心。

韩愈给儒家思想安排了一系单传的道统。 这样,宋代儒学就可以回到儒家思想在先 秦的分岔路,从孟子这条路重新走下去。 宋 儒 所 继 承 的 就 是 孟 子 这 位 " 往

的终极目的地在哪里呢? 就是实现道德心

现在问题来了,一个天,一个心,天理与 人心究竟是什么关系?这正是宋代第一大

竟却在。你看,都山崩地裂了,但是那个 至高无上的、抽象的天理竟然岿然不动!

什么是天理?你一定记得,我之前不是讲

理念差不多,简单地说,就是一个抽象世 界的绝对真理。现实世界中所有具体的小 道理, 都是被这个抽象的大道理管着的。 从天命到天理,是儒家思想的大飞越。孔 子对天命的理解还只是一种直觉,到了理 学,因为受到佛教的影响,就有了浓厚的

灵 秩 序 , 重 新 " 为 天 地 "

儒朱熹要解决的核心问题。

"绝学"啊。那么,孟子的这条路

-句名言:山河大地都陷了,理毕

么意思呢?

"的'

颗"心"。

朱熹有-

## 过孔子的天命吗?假如用西方哲学来打比 方的话,朱熹的天理和柏拉图说的理念: 基督教信奉的上帝意志、黑格尔讲的绝对

思辨色彩。

永恒战争嘛!

天理这么抽象, 人怎么认识天理呢? 董仲 舒是用"天人感应"的外部途径去接近 天,但朱熹继承的是孟子传统,打开的是 内在的通道,把天理与人心直接接通。你 不是要理解天理吗, 你可以回到自己的内 心世界,像佛教那样从内在去探索。 在朱熹看来,每个人内心当中都有两个自 一个跟天理有关,代表了道德的"大 我";另一个跟人的欲望有关,有常人的 七情六欲,代表了自然生命的"小我"。 天理的大我跟人欲的小我,同时存在在每

个人的内心当中,相互冲突,彼此厮杀。 这不就是一场道德与自然、大我与小我的

原来,朱熹对抽象天理的兴趣,最终还是 要回到人间。这跟古希腊哲人为求知而求 知还是不一样的。没错,朱熹说了半天天 理,最终还是为了解决世道的昏暗。世道 如此昏暗,是人心出问题了,人欲横流, 泛滥成灾。天理,就像黑暗中茫茫大海中

面上, 理学也保留了荀子、董仲舒这条线 上的礼教传统。 不过,在这个问题上,人们对朱熹和理学 其实有误解。有学生问朱熹:饮食男女, 什么是天理?什么是人欲?朱熹回答:饮 食者,天理也;山珍海味,人欲也。夫 妻,天理也,三妻四妾,人欲也。这话合

情合理吧?朱熹是说,只有那些过于贪婪 的欲望,才违背天理,才是要灭掉的"人 。只是后面的理学家们念歪了经, 正常的七情六欲也以天理的名义消灭了!

→ 今日得到 •

的一座灯塔,要照亮人心的幽暗。

朱熹说过"存天理,灭人欲"。这句话肯 定让你很反感,连人的正常欲望都要被消 灭,怎么活啊?其实,朱熹的原意不是说 人的欲望不能存在,而是要有节制,以人 性中的天理来约束欲望。所以,在现实层

朱熹实现了儒学的哲学化和体系化,他一 方面接续了孟子重视道德心灵秩序的传 统,同时也保留了荀子和董仲舒这条脉络 所留下的礼教。孔子建立的两种秩序, 孟 荀两条路千年的发展,经过朱熹等理学家 的拓展,终于达到了无缝对接。儒学成了

怪朱熹的地位这么高。

人欲,似乎是两个不相容的世界。如何消 解这两个世界的紧张性,这个问题就要等 明代的王阳明来解决了。 → 今日思考

足以跟其他哲学思想媲美的完整体系,难

不过,朱熹还是留下了一个漏洞:天理和



#### \_\_ ◆ 今日思考 •\_\_\_

朱熹说:山河大地都陷了,理毕竟却在,这个理,用今天的话说,就是人心中普遍的、绝对的价值。你想想,为什么一个有良好秩序的社会,必须有这样一个绝对价值存在?

### ■ 划重点

② 添加到笔记

1.理学复兴儒学的方法是——儒学为 体,佛理为用。

2.天理的大我跟人欲的小我,同时存在在每个人的内心当中,相互冲突,彼此厮杀。



许纪霖·中国文化30讲 那些留在我们血脉里的东西



〈前一篇

#### 用户留言

**区 写留官** 

正在加载...

Aa

写留語





王阳明: 差点完成儒家的"… ↓

10:57 10:02 MB

到了明代, 理学代表儒学, 重新成为官方 思想,但是理学并没有往宋代大儒希望的 方向走, 而是变得越来越僵化。于是, 明 代以前不占主流的心学,慢慢在明代士大

夫中流行起来。 心学在近代影响很大, 近代中国的许多大 人物,比如蒋介石和青年时代的毛泽东, 都曾经迷恋过阳明心学。 过去, 我们总是以为近代中国的思想解放 接的是西方的传统。但在我要告诉你,近

代中国的启蒙运动还有另外一个本土的思 想资源, 那就是王阳明的心学。

为什么理学之外,还要有心学? 朱熹完成了儒家思想的体系化,儒学到他这 里已经很成熟了。南宋以后,理学逐渐成

为官方思想,科举考试考的就是朱熹的 《四书集注》。理学一旦官方化,它的命 运就由不得朱熹了,就变得越来越保守 了。在朱熹那里,人欲指的还是过度<mark>的</mark>贪 欲。但在现实的纲常名教秩序当中,理学

## 就成为一种压抑人性的僵化意识形态,连 并不过度的正常人欲也变得不可容忍了。

社会发展到明代, 商业又变得越来越发 达。商人一旦有钱了,肯定希望提高自己 的社会地位,他们就要用钱去兑换文化资 本。琴棋书画、附庸风雅,这样才能混入 上流社会。这些都是一本正经的理学所不

容许的。世俗化的明朝需要另外一个理 论,能够放宽人心,证明对日常欲望的追 求是合理的、正当的。 这是心学兴起的第一个原因。第二个原因 是晚明的政治环境。 我们说过,儒家士大夫的使命是"士志于 道"。我认为,**道的实现有两条途径:** 一 条是"得君行道",找到一个明君,成为

他的得力辅臣, 实现治国平天下的宏愿。 另一条途径呢,是"觉民行道",回到民 教化乡民,改变社会的风气。

假如你是士大夫, 你会选择哪一条道? 之 前的儒家,从孔子、孟子到董仲舒、 熹,选的都是第一条道,这是治国平天下 的捷径。但是到了明代中晚期,皇帝重用 权臣宦官,政治乌烟瘴气。在这样的官场 中, 谈什么治国平天下的理想, 稍微正直 一点的人连待下去都很困难。往上发展无 望,就眼光往下到民间"觉民行道"吧。 这时候,明朝士大夫就需要从儒家思想之 中发掘另外一个传统,放大心灵秩序。于

能不信,它们争论的问题,竟然是一个看 起来非常无聊的问题:这世界,究竟是-个呢,还是两个?理学认为有两个世界, ·个是抽象的天理的世界,另一个是具体 **的人心的世界。但心学却说:**不对,世界 只有一个,心就是理,我心即世界! 虽然有这样的分歧, 心学其实并没有脱离 理学。要我说,心学是脱胎于理学,又超 越了理学。王阳明原来是朱熹的粉丝,他

心学和理学究竟有什么区别呢? 说来你可

是, 王阳明的心学就呼之欲出了。

良知就是天理

## 朱熹相信,即使天崩地裂,人不存在了

求,

天理还在那里兀然挺立。而王阳明却认 为,宇宙之所以存在,是因为活在你心 里。那么,人心中究竟有什么可以跟天理 相通呢?还记得孟子说的人心中的四端: 恻隐之心、羞恶之心、辞让之心、是非之 心吗? 王阳明把这四心归为了同一颗心: 良知。 阳明心学对儒家的意义, 相当于是基督教 的新教改革。

基督教新教改革的核心是什么?就是个人 可以绕过教会,直接和上帝沟通。近代西 方的信仰自由,就是从这里开始的嘛。你 想想,心学不也是这样吗?在儒家历史当 中,还没有人像王阳明这样重视个人意志 的自由。在这之前,天理是什么都有一 规矩的解释, 到了王阳明这里, 我心即天 理,每个人可以根据自己的良知去理解天 理。良知就是天理,只要你去实践良知, 你就能跟天理无限接近。这不就是儒家的 新教改革吗? 在儒家思想的范围内,王阳明可以说把道 德心灵秩序推到了极致。他认为,每个人

的内心都有不依赖于外在权威的道德尊 严。近代思想解放就是从道德自主起步 这么看的话, 心学其实已经叩响了通 向近代的大门。难怪晚清和五四的启蒙思 想家,从梁启超、谭嗣同到李大钊,都会 到王阳明那里去寻找思想解放的本

但是,王阳明并没有彻底完成儒学的改 革,他还差一步。在王阳明的理论中,虽 然天理可以自由解释, 但是良知仍然不能 挣脱天理。一直到五四,这个禁锢才彻底 打破。陈独秀、鲁迅他们让个人的心灵彻 底从天理中解放出来了。 当然,就算王阳明没有跨出最后一步, 他

已经很了不起了。他的思想不仅是晚明社 会的救世药方,而且鼓舞了一大批明朝士

有了"批判的武器",也有了"武器的批 判" ,也就是从精神的力量变成了社会的 力量。 → 今日得到 ← 儒家要解决的问题, 就是人间的两套秩 序: 社会政治秩序和道德心灵秩序。 以后的儒家,孟子强调仁,重在道德心灵 秩序; 荀子强调礼, 重在社会政治秩序。 董仲舒继承荀子,提出了纲常名教,但是 他突出了礼,却忽视了仁,在道德心灵秩 序上,汉代以后的儒学经不起佛教的冲 击, 沉寂了八百年。到北宋, 儒学重新接

上孟子的传统,又吸收了佛教的智慧发展 出理学,朱熹建立了一套完整的、思辨化 的哲学体系。而明代的王阳明又进一步发

## 看来, 孔家店被打倒不仅是西方文明外力 的冲撞,其实也是儒学自身演变的结果。

🗉 添加到笔记 ■ 划重点

阳明心学认为良知即天理,它和现代的个

道德尊严。

大夫走向民间。王阳明的门徒开创了泰州 学派。这群人喜欢到基层乡镇四处讲学, 听众竟然是贩夫走卒,各色人等都有。他 们告诉那些打着赤膊、光着脚丫子的平民 百姓说:每个人都有良知,人皆可为尧

在心学之风吹拂之下,

入民间,跟农夫、商人结合在一起,不仅

夫在庙堂之外的民间开辟了·

去儒家只是一种精神的权威,

明代士大

·片天地。过 如今竟然潜

于冲垮了外在纲常名教的束缚。所以在我 • 今日思考 •

〈前一篇

-旦人生

王阳明

展为心学,差点完成一场儒学的"新教改 革",几乎让个人的心灵从天理的秩序中 彻底解放出来。 你发现没有,儒学在发展的过程中有一个 核心的线索,就是道德心灵秩序逐渐放 大,个人的位置越来越突出。到五四,终

性解放有共同点吗?

理,我心即世界! 2.在儒家思想的范围内,王阳明把道 心灵秩序推到了极致。 个人的内心都有不依赖于外在权威的

用户留言

Aa

按照朱子"格物致知"的方法,整天坐在 家里后花园观察竹林,想要穷究竹子 的"理",七天七夜,什么也没有"得

到",差点格物成神经病!他对理学的这

在发配到贵州龙场的时候,突然产生了顿 悟, 你要认识天理, 根本没有必要往外寻 理就在自己的心里,心即理!

套修身功夫产生了怀疑。

人在得意的时候距离真理很远,

困顿了反而容易大彻大悟。后来,

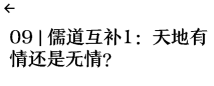
源。

舜!

你想想,

1.心学认为,世界只有一个,心就是

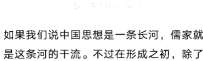
正在加载...





进入押程>

 $\overline{\psi}$ 



儒道互补1 天地有情还是无... 11:24 10.43 MB

中最主要的,就是跟儒家同样属于先秦诸 子的道家、法家、墨家。 从这一讲开始,我们就把注意力放到这三 补足,奠定了中国思想的互补结构。

儒家这个干流,还有很多重要的支流,其

条支流上。它们跟儒家交汇、融合,互相 现在我先从道家思想的源头-好. -老子 讲起。

关于老子,你首先想到的,可能是鲁迅小 说《出关》中那个骑着青牛、嘴里念叨 着"道可道,非常道"的老头。老子和孔 子一样,对后来的中国思想影响太大了。 那么,老子到底是个什么样的人呢?

钱穆先生说过,在中国思想家当中老子最 复杂。他说,老子最崇尚自然,但又最功 利;老子最博大,但又最算计;老子的心

还有另外一个老子,一个很入世,很阴沉

智,最有智慧,但又最深沉、最世故。钱 穆这段话很有意思。一般人不是觉得老子 淡泊名利,很出世吗?下面,我要告诉你

的老子。

这世界为什么乱?

孔子要解决的问题, 是礼崩乐坏以后, 该如何救世?是一种积极的态度,所以儒 家是入世的。而道家<mark>正</mark>好相反,在他们眼 中,这个世界已经病入膏肓, 不必去救 所以道家是出世的。不过, 你别看传 说中老子骑了一头青牛云游四方,好像很 潇洒,其实骨子里,他很有野心,也想救 世。 但凡救世方案首先就要回答:为什么这世

孔子说因为大家都不认周礼了。君不像

是因为礼崩乐坏,而是人们已经忘记天道

天道是什么呢?这正是《老子》这本书的 核心问题,也是老子对中国思想重大的贡

论里也有一个类似的概念叫"天命",跟

在孔子

献。在讲孔子的时候我说过,

### 君,臣不像臣,父不像父,子不像子。那 老子怎么看呢?在他看来,世界这么坏不

意志,毫无关系。

界乱成这样?病根在哪里?

老子说的天道很接近,你都可以理解成天 的意志。 天的意志又是什么呢? 那么, 你已经知道,孔子的天是通人性的,是有 德性的。孔子的天是有意识的、人格化的 天。而老子的天不一样了,他的天没有意

也没有人格。所以,天的意志跟人的

这种区别, 你看看《老子》和《论语》这 两本书就能感受到。《论语》是对话录, 里面有上百人,讨论的事都跟人更有关

系。那《老子》呢?里面一个人都没有, 空旷寂静,是一种"宇宙视角"。《老 子》这本书读起来冷冰冰的。他面无表 情,甚至有点冷酷地为你讲万物运行的法 则:"天地不仁,以万物为刍狗。"还由 此类推出一个更可怕的事实: "圣人不 仁,以百姓为刍狗!"意思就是, 天地无 情无义,把万物当成是古人祭祀典礼上用 草扎的狗,用完就扔了。圣人对百姓也是

一样,并不对谁特别好,也不对谁特别 坏。在老子的眼中,从宇宙到社会,都是

你看,正因为老子和孔子对"天"的解释

没有人格、没有好恶的世界。

无为而治有两层意思:

的还是有为。

不同,他们对世道败坏病因的诊断就不 同,开出的救世药方当然也就不同了。 无为而治的救世方案 那么,老子的救世药方是什么呢?概括起 来就是四个字:无为而治。无为,听起来 是不屑救世,但不要忘了后面还有一 个"治"字,无为只是手段,治,才是目 的。所以说啊,无为而治可以看作是一种 另类的救世方案。

**第一层是针对统治者而言。**无为,不是无 所作为, 而是认识到事物本来的规律, 耐 心等待客观条件自然产生。**等到时机成** 熟,就可以四两拨千斤,小动作撬起大格 局。你发现了吗,老子其实还挺有企图心 的。在他眼里,无为只是手段,最终的目

第二层意思是针对百姓的。老子说:"不 尚贤,使民不争。"意思就是说不要圣 人、贤人、能人来拯救世界。儒家、墨 家、法家都推崇圣人、贤人、能人,让他 们来治理天下。但老子认为, 世道不太 平,纷争不断,就是因为牛人太多了,个 个都有一套救世方案,而且还坚信只有自 己那一套才能救天下。吵来吵去,打来打 去,大家都要做出头之人,结果就是天下 大乱。假如换一种思路,大家都不当救世 主,不管人家的闲事,只为自己而活,守

好本分,天下不就相安无事了吗?

所以,在老子看来,最好的政治秩序 是"不争" 老子心目当中,理想的社会是什么 呢?你要知道,在先秦,除了法家之外, 儒道墨几家都认为, 最好的世界都在过 去。孔子要回到西周,墨子向往的是大禹

时代,而老子呢,就更早了,竟然是文明 尚未开化的远古,是那个"鸡犬之声相 闻,老死不相往来"的小国寡民世界!

不过,智慧如老子当然很明白,时间不可 逆。其实, 他是要借远古来阐明他的治国 理想。在他看来,治理一个大国太难了。 总想着有所作为,有时候反而会造成灾 难。他说"治大国,若烹小鲜",就是说 治理大国与煮一盘小鱼一样。怎么才能把 小鱼煮得好吃呢? 做过饭的人都有这个经 验,你要是用大火,还使劲翻搅,这鱼估 计就没法吃了。所以,如果想把小鱼煮

好,得顺其自然,不要过多干预。 这就是老子讲道理的典型方式,不是下定 义,而是打比方。他这么讲,这道理变得 智者见智,仁者见仁,每个人都能从老子 那里读出自己的道理。 这就是为什么许多历野心家、阴谋家, 那 些崇拜厚黑学的人会特别推崇老子,他们 从老子那里学到了什么? 对付敌人的权谋 啊。老子不是说"大智若愚",要善于隐 藏自己的聪明吗?他还指点人们说: "将 欲弱之,必固强之。"你要削弱的对手的 话,先让他变得不可一世,最后从高空掉 下来,跌一个嘴啃泥。你看,老子的思 想,<mark>正</mark>面可以用,反面也可以用。智慧与

卑鄙,有时候只是一张纸的两面,就看谁 来用,用在哪里了。海涅说过:我播下的 是龙种,收获的却是跳蚤。假如老子读<mark>了</mark> 今天的厚黑学,估计也得像海涅这样叹

老子和孔子,这是两种截然不同的智慧, 在后来漫长的演化中变成了中国人独特的 对立思维模型。儒家思想是积极的、光明 的,对人充满了同情心,是一个有情有义 的世界。而老子代表的道家思想是消极

哪种世界更符合人们的心理感受呢? 这大

今日得到。

儒家和道家的智慧构成了中国人独特的世 界观,在有为与无为、积极进取与消极无

日思

1.无为而治:无为只是手段,治,才

-个无情无义的世界。

息。

的、阴暗的,是-

概就见仁见智了。

老子和孔子对世界的根本理解不同,于是 两个人推导出来的救世方案也就完全不 同。孔子提倡积极有为,而老子讲无为无 不为。

你觉得,孔子的充满人情味的世界,跟老 子的冷酷无情的世界,哪个世界更真实 呢? 为什么?

■ 划重点

是目的。

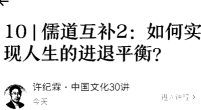
为之间保持了微妙的张力与平衡。

② 添加到笔记

是打比方。每个人都能从老<mark>子</mark>那里读 出自己 己的道理。

2.老子讲道理的方式不是下定义,

纪霖·中国文化30讲 些留在我们血脉里的东西 Aa





补关系除了世界观,

 $\overline{\downarrow}$ 

在人生观方面也形成



我说过,道家的老子与儒家的孔子在世<mark>界</mark> 观上既对立也互补,但是道家跟儒家的互

儒道互补2 如何实现人生的. 11:28 10:49 MB

了互补。这就要说到庄子了。 林语堂先生说过:道家和儒家是中国人灵 魂的两面。文人在得意的时候都是儒家, 在失败落魄的时候,都变成了道家!

儒家和道家,一个入世,一个出世,这两 种方案, 让中国人在不同处境中进退自 如。背后的原因就是儒家和道家对心灵的

理解不一样。我在讲儒家的时候说过, 孔 孟是从道德的角度理解心灵的,人就是道 德化的存在。那么道家的庄子呢?下面你

为"逍遥游"才是心灵的最高境界。

他是从个体的自由出发,

隐逸与逍遥 老子是有救世之心的,提供了"无为无不 为"的救世方案;但到了庄子,他成为了 彻底的隐士。世道这么乱了,还救什么世 老子是春秋时代的人,而庄子呢,是战国 时代的。战国比春秋更乱,战乱更频繁,

## 自己。生存第一,人生最重要的目标就是 活下去!

隐逸,

遥。

逍遥的两重境界

就会知道,

身处这样的社会环境,跟庄子同时代的思 想家都有一个特点,就是特别关注心灵的 问题。说个数据吧。在之前讲的《老子》 和《论语》里,"心"字很少出现,但是

到了《孟子》和《庄子》这两本书 "心"字出现的次数多了10倍以上。

老百姓连生命都没保障。孔子和老子还想 着如何救世,但战国的许多人想的却是救

这说明了什么呢? 既然外在的自由没法保 障,如何获得内心的安宁,才是最要紧的 呀!每个人都想知道,在一个乱世里面, 究竟怎样做,才能安身立命呢? 战国的孟子和庄子走向了不同的方向。孟 子在各国奔走呼吁, 希望君主们能够施行 仁政。但是,庄子却发现,这个乱世已经

无药可救了,与其救世,不如自救。如何 自救呢?逃离,远离世界,成为隐士。

首先意味着要有独立的身份。 名气大了以后,楚威王派了两个使者,带 了千两黄金,来请他做楚国的宰相。庄子

头也不回就走了,他说:你们看见过祭祀 天神时用的牛吗? 过了几年养尊处优的好 日子,就被宰了,供奉在神面前。这个时 候,它再想"特立独行",还可能吗?庄 子还说,我宁愿"在泥巴里打滚",逍遥 自在,才不稀罕做什么宰相!

连宰相都不要做, 庄子想要的是什么呢? 就是在泥巴里打滚背后的心灵境界——逍

英语的"自由"(Liberty),这个自由的 意思是一种不受强制的、天赋的权利。而 庄子说的逍遥呢,是一种无拘无束、自由 自在的心灵境界。 "北冥有鱼,其名为鲲。鲲之大,不知其 几千里也。"《逍遥游》起笔就展开了一 个广阔无边的世界,里面讲了一只大鸟和

一只小鸟的故事。大鸟就是鹏。它能在大 鱼和巨鸟的形态之间转化。当它变成鹏鸟 的时候,展翅九万里。小鸟是麻雀,只能

大鸟和小鸟,它们谁更幸福呢? 很多人可 能觉得,当然是大鸟更幸福啦,它的世界 更大,视野更广,本领更大啊。但是庄子 这个寓言的背后含义,却要告诉我们,小 鸟跟大鸟同样幸福。因为它们都自由而且 充分地发挥了自己的天然能力。幸福没有 一套通用的客观标准来衡量,比如拥有多

从一根树枝跳到另一根树枝。

<mark>逍遥不就是自由吗?是,也不是。</mark>我们现 在说的自由, 其实是一个外来词, 也就是

### 少财富、是不是有让人敬畏的权势等等。 每个人幸福的标准是不一样的。只要你在

这不是阿Q精神吗?听起来是很像,但是我 告诉你,性质完全不一样。阿Q是在自欺欺 人,而庄子告诉我们,幸福的标准不同, 是因为每个人、每个事物都有独特的天 性,没办法相互比较。顺乎天性是幸福的 源泉, 而被欲望支配, 是痛苦的根源。

这就是逍遥的第一层境界。你可能觉得, 大鸟和小鸟发挥了自己的自然能力,这够 自由,够逍遥了吧。不,在庄子那里,这 还不够。最高的境界、终极的逍遥,得彻 底摆脱肉身的限制,跟天道融为一体。

听起来有点玄奥?这就要给你讲一

的《齐物论》了。

-讲庄子

做你想做的事儿,而且你做到了你能做到

的最好, 你就是一个幸福的人。

讲《齐物论》之前,我想请你思考一个问 题:我们上一讲说了道家的一个核心概 念"天道"。天道是天的意志,但它太抽 象了,它在哪里呢?或者说,人怎么才能 了解天道呢?当<mark>时</mark>,也有人这样问庄子。 庄子回答说:天道无所不在,遍及自然界 在蚂蚁、谷草、砖瓦, 甚至 和人间万物, 是粪便里面,都有天道! 庄子讲得也太夸张了吧?不错,他就是要 用<mark>极端的比喻,告诉你一个道理:</mark>无论是 非、善恶、大小、贫富, 尊贵还是卑贱, 发达还是潦倒,都是在特定的情况下才有 差别,只有相对的价值。假如你换一个更 大的视角,从宇宙的角度来看,天地万物 没什么区别,都是平等的!

庄子举了好多例子来说明道理。他问: 栋 梁木材可以用来攻打城池, 但你没法用它 来堵塞小洞吧?好马能够日行千里,但抓 老鼠不如猫吧?朝代更替,上古禅让和王 朝革命哪个更好?也要因人因时而定吧? 你看,凡事没有绝对,都要依据环境来判

这种相对主义的智慧,对我们现代人有什

人生无时无刻不在变幻转化之中。今天拥 有的,明天就有可能失去。既然世上的种 种差别都是偶然的,没有意义,那区别事 物的不同还有必要吗? 庄子说: "天地与

断。

来, 位自己。

么意义呢?

我并生,而万物与我为一。"世间的所有 万物,在价值上与人都是平等的,这就是 庄子著名的"齐物论" 0 庄子的人生观告诉我们一个终极的道理: 退一步海阔天空。庄子的退-−步,并不是 意味着避让、退隐,消极,而是后退一 步,远眺彼岸。从功利的世俗当中抽身出

回到一个更大的世界中重新思考和定

讲到这里, 你大概有点感觉了, 为什么中 国人精神灵魂当中,一半是儒家,一半是 道家。我们生活在漫长时间中的哪-间,生活在经济周期的哪一个阶段,都是 无法改变的。只要你不再纠缠于世俗的得 失,不再为身外之物感伤,不再计较琐碎 的功利。你的肉身虽然无往不在枷锁之 中, 但你的心灵却可以与天地合一, 同样

可以获得更高层次的自由, 那就是庄子所 说的"逍遥游"。 ◆ 今日得到 ◆ 儒家是中国人的生命本色, 知其不可为而 为之,积极进取而奋斗。但是,人生是无

常的,天命有时候也是无可抗拒的,这个 时候就需要有庄子,退一步海阔天空,追 求心灵的自由。几千年来,一个孔子, 个庄子,构成了中国人心灵的两面,既有 积极奋斗的一面,又有洒脱潇洒的另一 面。儒道互补,是中国人精神世界的秘密

• 今日思考 •

还是只是自欺欺人?

# 庄子所追求的心灵自由,你认为是真实

■ 划重点

的,

所在。

② 添加到笔记

1.西方的自由是一种不受强制的、**天** 赋的权利。庄子说的逍遥呢,是· 无拘无束、自由自在的心灵境界。

2.世间的所有万物,在价值上与人都 是平等的,这就是庄子著名的<mark>"</mark>齐物

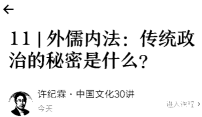
论"。

纪霖•中国文化30讲



〈前一篇

写留書





外儒内法:传统政治的秘密. 11:28 10.5 MB

 $\overline{\downarrow}$ 



在中国思想传统里, 法家和儒家在政治思

想上形成了一个特别重要的互补结构,贯 穿了后世的中国历史,叫作"外儒内

法" 我们经常听到这种说法,秦始皇统--中国 靠的是法家。他以法家精神建立了秦帝

国。但成也萧何,败也萧何,秦国的严刑 峻法,又导致了秦末农民大起义,让帝国 覆灭, 连带着让法家也受后人批评, 甚至 后来再也没有王朝敢宣称自己靠法家立 国。 但是,法家思想可没有消亡。它一直是中

国政治思想中重要的资源库。为什么呢? 在我看来,政治学的核心问题有两个,: 是合法性,如何让被统治者自愿服从统 治? 二是治理术,用什么样的方式治理国 家?儒家的强项,是可以解决王朝的政权 合法性, 但一讲到到具体的治理术, 法家 的方法就更有效了。

这样,在中国政治思想里面,就出现了一 个儒法互补、外儒内法的结构。 法家要解决什么问题? 孔子有一个学生叫子夏, 到了战国时代, 子夏的学生,比如李悝、 吴起,逐渐察觉 到,传自孔子的思想已经没办法应对战国 的实际情况了, 他们就要变革。后来汉代

为什么呢? 孔子说"克己复礼为仁",也 就是说"仁"的基础是"礼",而礼的基

晋国三个小小的卿大夫,竟然瓜分了自己 本该侍奉的国君的领土,逼迫周天子封自

础其实是周代那一套宗法制度。可是到了 战国时代,西周的宗法制度已经彻底崩溃 了。你一定听说过"三家分晋"的故事。

追认的早期法家就是这群人。

己为诸侯,建立了魏国、赵国和韩国。这 是西周宗法制度崩溃的标志性事件。 为什么那些法家的早期改革家都出现 在"三家分晋"之后的魏国呢?因为这里 的人更明白原来的宗法封建格局不可复生

了,新的现实需要新的治理方式。于是, 子夏学派的门徒们李悝、吴起开始提萌发 了以法令治国的想法。 那么,为什么诸侯国的君主会看上这批法 家呢?简单地说,儒家的重心是希望统治 者施仁政, 但法家的重心是帮助君主树立 绝对的权威,实行富国强兵的霸道。假如 你是一个一心想称霸的战国君主,当然很 听得进了。

个字: 君势为体, 法术为用。意思是说, 法和术都是具体的统治方法,而核心目标 是加强君主的权势。 现在问题来了, 君主最大的敌人是谁呢? 是平民百姓吗?错了,是贵族。战国的时 候,七国内部哪一家都不太平, 都有跃跃 欲试的旧贵族想挑战国君, 重演三家分晋

的故事。吴起帮助楚悼王,李俚在魏国搞 改革,商鞅协助秦孝公,做的是同一件事 儿,君主跟平民联手,一起做掉中层的贵 族。用现在的话说,叫作"上层联合下

你知道的,在西周的时候,叫做"刑不上 大夫,礼不下庶人"。也就是说,贵族拥 有特权,不受法令的限制,只需要严守周

层,

夹攻中层"

法家思想的核心是什么? 我把它概括为八

礼的规矩。而老百姓呢,不在周礼的调节 范围之内,只能用刑罚来管理他们。贵族 和平民,上下两个等级,各有各的规矩, 不能僭越。法家破了这个法则,不管是庶 民还是贵族,都必须遵守国家的法令! 所 谓商鞅变法的核心, 就是把秦国原来对付 庶民的刑法,扩大到贵族身上。这么做的 结果,就打破了贵族和平民的等级界限。 法家的三大法宝: 法术势

既然君主的敌人是贵族,那么按照法家的 理论,君主又怎么干掉贵族呢?简单地

第一是**拉拢百姓**。具体来说就是鼓励平民 耕战。只要你勤恳耕田、拼命打仗,君主 就可以奖励、提拔你。这样,老百姓才有 积极性,为国君的称霸大业出力卖命。过 去在西周分封制度里面,王权无法直接统 治平民百姓, 现在王权可以绕过贵族, 直

接从最底层的平民百姓抽取资源。

喜欢,视为治理天下的看家本领。

先说法。韩国第六任君主韩昭候,有-醉酒睡着了。管帽子的小臣体贴君主,给 他盖了件衣服。韩昭候醒来,知道情况 后,同时惩罚了管衣服和管帽子的小臣。 管衣服的被重罚可以理解, 因为他失职 嘛。为什么要罚好心的管帽子的小臣? 因

的技术层面上大做文章。

君主做掉贵族的第二个办法,是权谋。简 单地说,就是:法术势,都是在操弄权力

法、术、势原来是几个早期改革家分别提 出来的, 互不相干。但到了法家的集大成 者韩非子这里,把这三个法宝一打包,就 从治理术的工具包升级成了一套完整的操 作系统。历代统治者都对这套玩意儿非常

有两个办法。

为超越职责,做了不该他做的事儿。所以 说,君主要借助法令奖勤罚懒、赏罚分 明。这样臣下才能明确自己行为的边界, 不敢逾越。

再说术,也就是帝王的制衡之术,秘不示

人,隐藏在君主心中。韩非告诉君主,你 身边有八种奸人,第一是和你睡一张床 的,第二是身边的侍从,第三是家族中的 父兄……总之,除了自己,没有一个可以 信任的。怎么办?要将所有的人都看作自 己潜在的敌人,把握好三条原则:深藏不 露、独自决断、独揽大权。 最后是势, 也就是君主的权威, 这是最核

心的问题。法家和儒家不一样,不在乎民 心的向背,反而认为最重要的是君主的权 威 。 韩非讲得很坦率,再坏的君主也是君 再好的臣民也是臣民,就像帽子再破 也是戴头上的,鞋子再美也只能踏在脚

下。

韩非这套集大成的法家理论,深得中国历 代皇帝青睐。从秦始皇一直到清代帝王, 无不受他影响。汉宣帝甚至公开承认,朝 廷的制度本来就是儒家、法家掺和在-起,所谓"霸道和王道杂糅"。像汉武 帝、永乐帝、雍正、乾隆这些帝王,对外 要开拓疆土,对内要摆平各种反对的声 音,把社会资源集中到国家手中,他们的 现实需求决定了, 政权合法性要依靠儒 家,但说到具体的治理术,法家才是好用 的手段。 所以说,秦朝以后,虽然法家总被儒生们

披上道德不正确的外衣,但是中国的皇权 政治始终没有放弃法家。在皇权手里,儒 家和法家,恰恰形成了中国思想传统里特 别强大的互补结构,共同塑造了中国历代

◆ 今日得到 ◆

皇权政治的基本框架。

→ 今日思考 + 法家提倡以"法"来治理国家, 我们今天

1.法家思想的核心,可以概括为八 字: 君势为体,法术为用。

·纪霖·中国文化30讲 些留在我们血脉里的东西

☑ 写留言

儒家和法家的政治思想,儒家好言王道, 但拿捏不住权柄,而法家呢,擅长操弄权 柄,却少了道德正当性。这两者的结合, 恰恰能弥补互相的不足。所以,汉代以后 的历代统治者,都希望"外儒内法",用 儒家的王道理论,论证统治的合法性, 法家的治理术,来驾驭臣下和百姓。要说 对中国政治的影响力, 法家可以说是跟儒 家并驾齐驱。法家跟儒家纠缠在一起,形

2.商鞅变法的核心,就是把秦国原来 对付庶民的刑法,扩大到贵族身上,

打破贵族和平民的等级界限。

正在加载...

说的法"Zhi"有两个,一个是法律制度的 法制,一个是依法治理的法治,你觉得法 家属于哪一个呢? ■ 划重点

成外儒内法的互补结构。

用户留言

〈前一篇

🗉 添加到笔记





儒墨结合: 历史治乱循环的. 11:34 10.57 MB

 $\overline{\mathbf{1}}$ 

进入理程)



外儒内法的结构,塑造了中国历代皇权政 治的基本框架。在大一统的太平盛世,这

种互补结构最明显。但是,一旦遇到乱 世,很多问题儒家和法家就都解决不了, 外儒内法也会失灵。这时候,就要说到墨

家了。它是思想传统里很独特的一条支 流,虽然干涸已久,但是塑造思想地貌的 作用,长久不衰。 说墨家这条支流"干涸已久",是因为汉 武帝罢黜百家、独尊儒术之后,墨家就销 声匿迹了。但是说它"长久不衰",是因 为墨家其实没有消失,而是隐形了。它以 另外一种形式在中国古代思想中一直存

在合久必分、分久必合的大历史框架中, 了解墨家背后的思想脉络,才能更好地理 解中国历史上的乱世和乱世里的底层民 墨子的平民主义

墨子是孔子和老子之后,中国思想史上第 三个伟大人物。据说,他早年曾经学习过 儒家思想,但是他并不完全认同儒家,才 独立门户,开创了墨家。 墨家跟儒家,就像是一条根茎上开出的两 朵花,但是很多时候都是对着干的。最典

型的就要数"利"和"义"的问题了。儒

重义轻利" 当"义"和"利"发生冲突的时候,人不 能唯利是图,要重视道义,<mark>也就</mark>是把道德

这有点违反常识。但墨子说 的"利"并不是一己私利,而是国家百姓 人 民 之 利 。 " 利 " 在 这 个 意 义 上 跟"义"一样有道德正当性。墨子心目中 的利,和英国19世纪边沁与小密尔的的功

## 伦理当作行为准则。墨子却认 为"义"和"利"是一回事。你可能觉

家强调"

利主义思想很有点相似。 墨家和儒家有共同的话题,但为什么结论 往往是针锋相对呢? 其实原因很简单,他

们所代表的阶级不一样。

孔子出身贵族,代表没落的贵族阶层,所 以他特别重视维系贵族统治的"礼"。你 不要以为墨子出身低贱。实际上他出身比 孔子还高贵, 但到他这一代, **占经没洛** 了,成为了一个工匠,经常与底层的手工 业者混在一起,墨子的阶级属性也就变化 了。当时,已经开始出现一些脱离贵族的 土地占有者,还有手工业者。墨家代表的 就是这群人。周礼管的是贵族,像他们这 样的底层平民, 根本就不在周礼约束的范 围之内。春秋战国,旧体制崩溃的时候, 平民群体壮大起来之后,他们当然也希望 有一套有利于自己的新思想,甚至符合自

己群体利益的新制度。墨家思想,反映的

这群人的正当愿望是什么呢? 其实很简 单,就是能好好过日子。墨子觉得,不管

正是这些底层平民的正当愿望。

大国还是小国,战胜国还是战败国, <mark>发生战争,倒霉首先肯定是老百姓</mark>。所 以,墨子是个和平主义者,他觉得好的社 会应该是人人都能好好过日子,用他的原 话说,就是"饥者得食,寒者得衣,劳者 得息" 但墨子的"和平主义"不是儒家那样单纯 的学派和学说。他不仅倡导和平,还身体 力行,去阻止战争,用行动实现大义。为 什么他有这个实现和平的实力?你知道

吧,墨子率领的这批人称为"墨者",相 当于古代的职业军人。但作为职业军人, 他们并不喜欢战争, 而是追求和平, 墨子 有一次用沙盘推演的方式,阻止了楚国去 攻打宋国。这看,这才是军人的最高境 界,用《孙子兵法》的话说,就叫作"不

战而屈人之兵"

独特的互补结构

似乎都是治乱循环。这个视角下的儒家和 法家,只能穷尽"治"的那一面,你想要 理解"乱"的一面,就必须理解墨家背后 的思想脉络。在大历史的维度上,儒墨之 间就形成了一个独特的大尺度互补结构。 如果是在太平盛世中,老百姓生活在血 缘、地缘形成的稳定关系网络中,衣食无 忧,他们当然更愿意当顺民。这时候,墨 家就没什么用。但是,一旦社会出现运转 问题, 甚至战乱频发, 老百姓吃不饱、穿 不暖的时候,墨家朴素的理想主义就有用 了。因为任何时候,这些老百姓都只有这 样一个最简单的愿望:好好过日子。

一般人都以为,墨家等到秦汉之后消失 了。其实墨家并没有消失,只是隐形了。 那么,墨家在哪里? 在我看来,就在历代 农民起义的理想追求和组织形式当中。

你想,中国的农民在太平盛世当中,被束 缚在土地上,生活在各种血缘、地缘的关 系网络之中,它们都是儒家所教化的顺 民。等到王朝末年,土地被豪强兼并了 这些顺民纷纷成为四处流窜的流民。这个 时候,就有野心家、阴谋家要将这些一盘 散沙的流民组织起来,成为改朝换代的工

为什么会这样说呢?

那么,为什么墨家与儒家也形成了独特的 互补结构呢?你要知道,中国的历史是-个超稳定的系统,朝代更迭,分分合合。

这个时候, 墨家就不可缺少了。因为墨家 具有造反者所必须有的两种力: 信仰力和 组织力。没有这两种力,农民造反,三年 不成。 先来看信仰力。我觉得,如果比较一下先 秦各家思想,墨家可以说是最有宗教性 的。儒家很理性,子不语乱力怪神,敬鬼 神而远之。而墨家呢,是"尊天明 鬼","神道设教",很有神秘的宗教色 彩。我觉得,后来的农民特别擅长利用这 种宗教神秘性,这种做法就可以看成墨家 精神的延续。

不过,农民造反可是要求实实在在的好处 啊 。这种好处,墨子早就说清楚了。他 说,人生要实现三个"有",就是有力量 大家就相互帮助,有道理就大家一起学, 有财物就大家一起分。**墨家向往的,就是** 这样一个绝对的平均主义社会, 不问等 级、身份,人人平等。不管是在墨子的时 代,还是在后世,底层平民要求的好处, 都差不多。拿之后的农民起义跟墨家比, 你会发现,各种主张尽管表达方式不同,

但是核心诉求其实都挺相似的。 农民造反,除了有信仰之外,还需要组织 力。什么样的队伍最有组织力? 就得是古 希腊斯巴达那样,按照军事化管理的社 会。统一意志、统一思想、统一行动、统 一财产。墨者就是这样组织起来的。后来 的农民起义,大多也是类似的组织形式, 就以你熟悉的太平天国为例吧, 你有没有 发现,它的一套组织结构很像墨家吗?整 个社会实行军事共产主义制度,人人不得 拥有私产,分为男营女营,彼此都以兄弟 姐妹相称。 冯友兰先生说过,墨家是战斗的传教士。 只有在乱世的时候, 才需要这样的传教

士。在太平盛世,底层百姓宁可在王权下 做顺民。等到天下大乱,他们又会摇身-变,成为墨家精神不自觉的继承者。

◆ 今日得到 •

对于底层的平民阶级来说,太平盛世,个 个都是儒家,都是匍匐在王权和族权下的

先秦以后,它潜伏在各种具有反叛精神的 民间信仰之中,成为它们共同的精神底

中国文化是一个超稳定的系统,这个一治 一乱的意识形态,内在又是互补的。墨家 夺权了,又要重新回到儒家。儒家维持不

顺民。等到天下大乱,他们又摇身一变为 成为改朝换代的工具。我认为,墨 墨家, 家思想是一种农民文化的深层结构,自从

去了,又转向了墨家。如此治乱循环,形 成了中国的大历史。 今日思考。

有一个观点说墨家精神在今天的体现是侠

的精神, 你同意吗? 为什么?

1.墨子说"饥者得食,寒者得衣,劳

愿望。

■ 划重点

色。

者得息",反映的是底层平民的正当

🗉 添加到笔记

2.拿之后的农民起义跟墨家比,你会 发现,各种主张尽管表达方式不同,

但是核心诉求其实都挺相似的。

Aa

## 13 | 儒家: 为什么是 种另类的宗教? 许纪霖·中国文化30讲 今天

儒家:为什么是一种另类的.

进入津程>

 $\overline{\mathbf{1}}$ 

仰。

9,37 MB

中国文化的核心结构是儒家思想,它和其 他先秦诸子构成了互补结构。但是如果你 把时间线拉长, 就会发现, 中国文化传统 里其实还有一个非常重要的部分,就是信

东汉末年,佛教传入,道教兴起。之后近 2000年,中国文化发展的主线就是儒家和 道教、佛教之间相互竞争、相互渗透。 在这样的互动中,三家对世界、 人生各种 维度的思考,塑造了中国人的精神世界, 形成了一套多元的思想体系,我把这套多

元的思想体系叫做中国人的"信仰结

构" ·讲,我先来讲儒家。

你大概想问,我们都已经有一整个模块在 讲儒家了,为什么在信仰结构里还要讲 呢? 其实,儒家有两重性格。在核心结构模块

中,我介绍的是儒家的一重性格——人文 性。这个儒家,你肯定已经很熟悉了。不 过,儒家还有另外一重性格---宗教性。 宗教性的三个面向

老百姓祭祖、古代皇帝祭天、读书人拜孔 子,这三种现象你肯定都不陌生。但是, 你可能没意识到,这三件表面看来不相干 的事,在中国人的信仰结构里其实是同-件事,就是中国人延续了几千年的祭祀。

儒生本来是在祭祀里专门管礼仪的人。靠 着这个专业技能,儒家就接管了中国人的 祭祀。儒家正是因为主导了中国的祭祀,

### 那么, 儒家的祭祀,是祭祀谁呢? 天地和 祖宗当然要祭祀的啦,而且儒家还把自己

才有了宗教的特性。

的创始人孔子也纳入了祭祀范围,让孔子 有了和祖先、天地并列的神圣性。于是, 儒家的宗教性就有了三个不同的面向:老 百姓的宗教、国家的宗教和读书人的宗 教。百姓祭祀的是祖宗,国家祭祀的是天 而读书人呢,祭祀的是圣人孔子。 先说老百姓的宗教祭祀祖宗吧。清明节扫

墓、祭日烧纸,都是融入中国人日常生活 的祭祀仪式,体现了儒家独特的伦理观。 中国人习惯把生命看作两条线,一条是对 过去的回忆,一条是对延续的盼望。而祭 祖这个行为,恰好是衔接这两条线的关 键,把过去、现在和未来串联起来。

类似这样的观念, 在其他文明中也同样存 在。你还记得2018年奥斯卡奖最佳动画片

《寻梦环游记》吗?墨西哥有一个亡灵 节, 类似咱们的清明节, 每家每户都要祭 祀祖宗。只要死去的人还有人记得,他在 亡者世界里的灵魂就不会消失。你看,这 跟中国人的观念多么相似! 这种观念下的死后世界,就是人间世界的 延伸,身前和死后,祸福一体。中国人要 为子孙后代而活,为千秋万代造福;同时

行事做人又要对得起祖宗,不辱没先人。 个人的生命和死后的价值, 都和血缘家族 的传承联系在一起。所以,中国的老百姓 都相信, 祭祖可以得到祖先的庇护, 保证

我们再来看儒家宗教性的第二个面相,作 为国家的宗教。上古祭祀传统里,还有一 种更重要的仪式:祭祀天地。到了汉代, 人们更重视五岳象征天下的意义,在解释 儒家经典的时候,儒生就特别强调五岳祭

家族的兴旺。

祀是天子专属。 这套仪式最终发展成了国家权威的象征。 你可能去过泰山,泰山是五岳之首。它可 不仅仅是一般的名山。在古代, 泰山是历 代皇帝祭祀天地的首选之地。最隆重的封 禅大典,就是在泰山举行的。那种仪式感 和庄严感,炫耀的是国家的文化权力。那 么,谁可以参加封禅大典呢?皇帝和朝廷 高官有资格参加,不要说老百姓,连一般 的士大夫都轮不上,只有远远站在那里, 做吃瓜群众的份儿。 最后,儒家的第三面相呢,是读书人的宗 教。宋代以后的儒学,越来越注重形式化

的礼仪,和佛教也差不太多。很多书院都 有礼圣殿, 那是学生祭祀先师孔子的地 方,书院里的儒生,每天一早就要拜孔

不过, 儒家虽然呈现出宗教的特性, 但是 它和我接下去要讲的道教和佛教又不-样,在我看来,儒家是一种另类的"宗

另类在哪里呢?一言而蔽之,儒家不是超 越性的宗教, 而只是一种世俗性的宗教。

一般老百姓为什么需要宗教?是为了精神 有依靠,命运有托付,生死有安排。佛 教、道教还有基督教都有高高在上的、主 宰命运的大神,老百姓信仰菩萨、神仙或 者上帝,可以给自己带来希望。但是,儒 家不一样,它太现实了,没有一个管人间

子,行礼如仪。

另类的"宗教"

教"。

₽的神,

体的回报。

回到现实的伦理秩序中来, 祭祀祖宗是为 了强化家族之间的团结,封禅大典是为了 巩固皇权的绝对权威,拜孔子也是为了修 身成一个有德之人。 儒家的所有宗教性格,最终还是落实在社 会伦理和政治秩序层面,这和基督教、佛

教、道教完全不一样。基督教教人如何救 赎,佛教让人如何解脱,道教教人如何永 生,这都是神和个人之间的事。但儒家

祭祀的仪式都是为了巩固世俗的家

所以, 百姓若有所求, 比如要去考秀才 举人,宁愿去文昌阁而不会去孔庙,因为

见读书人对至圣先师行大礼的,没有人叩 头烧香的。用现在的话说,就是儒家不够

儒家的宗教性最终要为人文性服务。也就 是说,人和天地、祖宗的沟通,最终还要

不需要信众,

文昌星有这种功能啊,可以保佑你科场走 运啊。而孔老夫子只会讲大道理,没有菩 萨和神仙的法力。你看, 在孔庙里面, 只

族、王朝和儒家的权威。

呢,

接地气。 这几年中国出现了一群新儒家,也想在民 间复兴儒教,他们到乡村里面租一块地, 办起了书院, 带领一帮弟子们每天向孔子 叩头,苦读圣贤书。但是,当地的村民们 竟然不接纳他们。觉得这帮儒生和自己没 有关系,还偷偷搬走了书院的瓦片,去盖 了农民们喜欢的观音庙。在孔庙和观音庙 之间,老百姓喜欢谁,不是一目了然吗? 儒家作为宗教的短板,一览无余。所以, 它注定只能是一种"另类"的宗教。 → 今日得到 →

最儒家有两重性,一重是它的人文性格, 这个儒家塑造了中国普遍的社会伦理和政 治秩序。你不要看佛教和道教影响这么 大,但中国的社会伦理,还是人文性的儒 家塑造的。而我今天给你讲的是儒家的宗 教性,它有三个面向:老百姓祭祖宗的宗 教、国家祭天地的宗教、读书人祭圣人的 宗教。不管是哪一个面相,它都是另类的 宗教,过于现实,甚至有点而不接地气。 所以它留下的空白, 必须有其他宗教填补 上,特别是关于生与死的问题。人怎么长 命百岁?怎么战胜对死亡的恐惧?这些人 生的终极问题,就由东汉末年出现的道教

和佛教来回答了。

性格的关系?

■ 划重点

1.中国人把生命看作两条线,一条是 对过去的回忆,一条是对延续的盼

望。祭祖这个行为,恰好衔接了这两 条线,把过去、现在和未来串联起

□ 添加到笔记

→ 今日思考 •

你怎么理解儒家的人文性和宗教性这两重

2.儒家不是超越性的宗教,而只是· 种世俗性的宗教。

许纪霖•中国文化30讲 〈前一篇

用户留言

区 写留言

## 14 | 道教:中国人为何 追求长生不老? 许纪霖·中国文化30讲 今天



 $\overline{\psi}$ 

进入课程>



道教:中国人为何追求长生. 10:26 9.55 MB

儒家虽然有宗教作用,但是它又不是宗 教。孔子说:"敬鬼神而远之。"他的态 度是避而不谈,刻意避开了死后世界,在 思想上留下了--个空白,这就需要佛道两

家来埴补。 那么, 道教佛教区别在哪儿呢? 我有-日本朋友, 他告诉我, 在日本, 生的事情 归神道管, 比如结婚生子、求学发财, 而 死后的事情归佛教。在我看来,中国的佛 教和道教的分工和日本的佛教和神道也差

佛教回答死后的问题,但是,中国人很世 俗,经常想的不是死后如何如何,而是活

着的时候如何快乐长寿。而道教呢,恰恰 满足了中国人的这个世俗愿望,追求的是 身体不朽,用否定死亡来解决生死问题。 理论:身体不朽 如果你去过苏州的观前街,一定见过那里 有南方最大的道观,西晋的玄妙观。它已

经有1700多年的历史了。走进玄妙观,你 会发现各个大殿里面供奉着很多神仙,元 始天尊、太上老君、玉皇大帝等等。

这就是一般人印象中的道教,真是一个非

## 常热闹的神仙世界。道教不是我之前讲的 道家 。道家是先秦的一种思想流派,而道

教呢,是东汉末年才产生的宗教信仰。道 教思想的构成非常复杂,总的来说是一个 大杂烩,把老庄思想、神仙信仰、阴阳五 行学说等等熔为一炉。我们可以这么理 解,道教混合了中国本土的各种思想和民 间信仰,形成了一个复杂的宗教思想体 系。

有因。道教虽然来源复杂,但主要是两个 源头,在理论体系上,源头是道家;在技 术手段上,它继承的是先秦的方术。

-谈也是算事出

不过,把道教和道家混为-

先说理论体系吧。在众多的思想中,道教 把老子奉为鼻祖, 因为他们把老子追求 的"宇宙之道"看作最高境界。道教修炼 的最高追求,就是和宇宙天地合二为-可是个体生命短暂,怎么可能做到呢? 几乎所有的宗教都要回答这个终极问题。 儒家通过"立德立功立言"来实现不朽, 佛教是通过觉悟超越生死,实现精神的解 脱。道教呢,它从道家那里借来"养 生"这个概念,把长生不老作为修炼的目 标。不过,道家的"养生"主要养的是精

到了道教这里变得身体化了。"养

生"是为了延年益寿,最好长生不老,成

你看, 道教就从道家那里, 找到了解决生

为永远不死的仙人,和宇宙同辉。

神,

死问题的理论支持。早期道教理论常常从 身体化、求长生的角度,创造性地解读道 家思想。东汉有一本书叫《老子想尔 注》,后来被道教奉为经典。它就把《老 子》这本道家思想经典,解读成了"长寿 操作说明书"。 技术:方术和炼丹

不过,真的想要延年益寿、长生不老,光 有理论肯定不行,还得有具体方法。这个 时候, 道教就需要把道家思想和先秦的方

方术是什么? 其实跟后来道士们干得那些 事差不多,包括气功、炼丹等等。据说方 术可以降魔驱鬼、治病救灾。专门玩方术 的人,叫做方士。可以说,方士就是道士

术结合起来。

的前身。

你还记得我在讲董仲舒的时候提到过的阴 阳五行说吗?对了,方士就是专门研究阴 阳五行说的专家,他们除了探讨宇宙的神 秘规律之外, 还研究如何让个体飞升成 仙、长生不老。你肯定听过嫦娥奔月的传 说。嫦娥偷吃了西王母给她丈夫后羿的丹 药,羽化升仙,住到了月亮上。故事里嫦 娥吃的,其实就是方士研究出来的求长生 的丹药。

秦始皇派徐福求仙的故事,大家都听过。 徐福就是一个方士,带了三千童男童女, 出海去寻找蓬莱仙境,采集长生不死药 也是这种仙丹。除了徐福,秦始皇身边的 方士来来往往,没有断过,都说自己有炼 仙丹的神功。结果,秦始皇发现他们都是 骗子,一怒之下,将这些方士都活埋了。

连同儒生一起倒霉。你现在明白了吧, 历 史上说的"焚书坑儒", 其实坑的是方 士,儒生只是被殃及的池鱼而已。

方士这套靠技术实现长生的手段,

完善、整合,成了一套既能操作又有思想 的方法论。做这个工作的人,就是西晋的 葛洪。他把长生技术分内修和外养两个方

后来被

面。内修包括身体修炼、冥想等等手段; 外养主要就是炼丹, 也叫炼外丹。 外丹就是秦始皇想求的仙丹。魏晋南北朝 的时候, 不光是皇帝想求仙丹, 炼外丹已 经成了社会流行。上至君王, 下到贵族士 大夫,都相信有一种灵丹妙药可以让人身 心愉悦,甚至飞升成仙。他们会请来据说 有炼丹秘术的道士,<mark>好</mark>酒好肉招待,让他

们架起丹鼎炉子,没日没夜地烧造仙丹。 特别是当皇帝的,最希望自己成为永远不 死的人间君王, 最迷恋外丹。结果好几位 君主都因为吃了道士炼的仙丹, 中毒死

身体不朽,几乎挖掘了一切能想到的材料 和手段,还把这些手段理论化了。除了外 丹, 道教还有一种追求肉体不朽的技术, 就是葛洪说的内养,也就是后来道教所说

内丹理论是怎么回事呢? 人可以做到用意 识控制身体, 能让自己的生命历程延长。 这样做到极致,就能长生不老了。这么说 你可能还不好理解,道教自己是这么解释 的:你可以把人的身体想象为一只炼外丹 的鼎炉,而精气神就是炼制原来那种丹药

中国人特别重视

今天来看, 葛洪的时代,

的内丹修炼。

的材料, 通过各种方法, 产生纯阳之气。 这个纯阳之气的极致, 就是内丹体系里所 谓的金丹。你看,是不是有点像金庸小说 里修炼神功的方法? 打通任督二脉, 就能 练成绝世神功。这其实这就是今天的人对 炼内丹的一种浪漫想象。 外丹、内丹, 听起来很玄, 各有一套复杂 的解释体系, 里面还有特别复杂的专业术 语,比如"婴儿"说的就是肾脏的精 "姹女"就比喻心脏的状态。但是要 我说,它们都有一条集中的线索,就是身 体。从方士到道士,从仙药到内丹,道教 为我们奠定的生死观,就是用身体不朽来 克服对死亡的恐惧。今天社会上流行的各

种养生之道,也是这种观念的延续。

朽。

教啦。

身。

◆ 今日得到 ◆

道教解决生死这个终极问题是靠追求长 生。不管是方士的方术,还是道士的外 内丹, 各种今天听起来荒诞的手段, 体现的都是道教重视身体,追求肉体不

明代小说"三言二拍"里有一句话,大概 意思是说: 儒道佛三教当中, 儒家最为平 常,佛教甚为清苦,而道教呢,教人长生 不死,变化无端,最为洒脱。你想想,假

道教追求长生,实际上是在否定死亡,但 是人毕竟还是不免一死,究竟如何超越对 死的恐惧呢?这就是佛教要解决的问题。

→ 今日思考 。

在古代,迷信跟科学混杂在一起,你中有

-个? 当然是道

如你可以选择,会选择哪-

## 我中有你。李约瑟写《中国科学技术 史》,其中的第5卷研究的就是炼丹术。有 -种看法认为,在中国,外丹是化学的前

■ 划重点 🔲 添加到笔记 1.早期道教理论常常从身体化、求长 生的角度,创造性地解读道家思想。

2.从方士到道士,从仙药到内丹,道 教为我们奠定的生死观,就是用身体

道教究竟是迷信还是科学, 你怎么看呢?

许纪霖·中国文化30讲

不朽来克服对死亡的恐惧。

用户留言

区 写留言

Aa

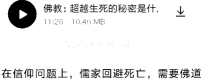
〈前一篇

## 15 | 佛教:超越生死的 秘密是什么? 许纪霖・中国文化30讲 ☆エ



进入津程>

 $\downarrow$ 



两教来补位。道教追求长生,实际上是用 否定死亡来解决生死问题。但是,死后的 世界到底是什么样的,这个问题没办法逃 避啊。鲁迅的小说《祝福》里,祥林嫂就 问了这个终极问题:人死了之后,究竟有

没有灵魂? 儒家、道教都没有给出很好的回答,生死 这个终极问题就要由外来的佛教来回答 我这样说,并不是说在佛教之前,中国人 不考虑死亡。儒家、道教都有自己的想 法,但是佛教传入之后,这个问题才成了

古代中国哲学和宗教的核心问题之一。佛 教的因果报应、<mark>六道轮回和解脱涅槃的</mark>观 念,这些对生死终极问题的解答,成为-套非常深刻的系统性解释,重塑了中国人 的生死观。

佛教和道教一样,都是在东汉末年兴起 的,只是道教是本土的,而佛教是外来 的。为什么这两大宗教都出现在东汉?从 东汉末年到魏晋南北朝,正是中国历史上 第二大乱世。皇位就像玩物,世家大族相 互争夺, 政权频繁更迭。就连上层的士大 夫,都缺乏最起码的安全感。他们的内心

# 充满了迷惘。儒家提倡的那种意气风发的

佛教的魔力

人生追求,显得虚妄又缥缈。 "对酒当 人生几何,譬如朝露, 去日苦 "你看,就连不可一世的大枭雄曹 操,在诗歌中也显露出了--丝颓废惆怅的 情绪。 不过,正是这种人命如草的战乱时代,会 让人们不再追求世俗的功名利禄,也不再 关心如何救世,反而是静下心来回归自我 和内心,思考一些跟人生有关的哲学问 题。你知道,魏晋时期出现了玄学。所谓 玄学,就是思考不那么实用的形而上哲学 它延续的是道家庄子的思路,关心 问题。 人在乱世里面怎么实现内心的自由。

遗憾的是,中国古人其实不怎么擅长抽象 思考。就像我前面说过的, "未知生,焉 知死",我们从来就是个现实的民族。外

任何宗教信仰,在做形而上的哲学思考的 时候, 肯定不能绕开祥林嫂的终极问题: 死亡和灵魂。不管佛教的教义如何深奥复

这要从佛教的创始者释迦牟尼说起。释迦

来的佛教刚好填补了这个空白。

杂,都是从这个基本问题出发的。

牟尼,早年是一个王子。他有一天外出巡 游,遇到一位枯瘦的老人,旁边还有一个 在痛苦呻吟的病人,迎面又走来一支送葬 的队伍。这个情景让王子心中浮现出一个 问题:人生辗转于生、老、病、死,永无 止境,那么,生命究竟还有意义吗?如果 有,终极的圆满又是什么样呢? 据说,他在菩提树下坐了七天七夜,到了 拂晓时分,突然觉悟了,悟到了宇宙和人

生的真相,从此成了佛陀。佛陀什么意 思?就是觉悟了的人嘛,超越了生死、名 利以及各种欲望和执念,彻底摆脱了痛苦

的轮回。

来没有思考过,或者语焉不详。这个终极 问题几乎可以说是所有宗教的必答题。而 佛教,有自己独特的答案。 佛教的答案,简单的说就是通过觉悟,超 越死亡, 求的是精神的解脱。 你可能知道,在佛教看来,人生就是一个 永无尽头的苦海,生生死死,无穷轮回,

这是一个人痛苦的主要根源。那么如何从 苦海中解脱出来呢? 最重要的,是要像佛 陀那样"觉悟"。顺便说一句,觉悟这个 词现在已经是中国人的日常语言,但在佛 教之前,汉语当中是没有这个词的。

现在问题来了, 觉悟到底是什么呢? 简单 地说,佛教的觉悟,就是意识到个人的心

你看,佛陀所觉悟的问题是之前中国人从

和宇宙的心"同一",就像庄子最后的自 觉,也是意识到天地和自我完全合一。你 想想,个人是有限的,宇宙是无限的,你 这个有限的个人最终和无限的宇宙接通 了,岂不是超越了生死,获得了解脱? 这种独特理解,伴随着佛教的广泛传播, 给中国思想植入了新的因子。 大众的佛教

你是不是觉得,我前面说的觉悟那一套很 玄奥,很不好理解。佛教思想怎么会被中 国人普遍接受呢?确实,佛理就是很玄 奥, 当年迷恋佛理的, 是那些喜欢玩玄学

佛教最厉害的地方, 就是它来到中国之后 把自己本土化了,变成了大众的宗教。

佛教为了传播,有意识地降低了觉悟的门 槛。你知道吗,虽然佛教的流派很多,但 在中国流传最广的,要数信阿弥陀佛的净 土宗。阿弥陀佛原来是西天里的一个国 王,名字叫法藏。他出家修行之后成为菩

所管辖的佛国净土里面,没有地狱、 饿鬼、畜生,所有众生都可以转世过幸福

佛教这么多流派,影响最大为什么偏偏是

在净土宗看来,一般信众怎么到达西方极 乐世界呢?很简单,每天有空的时候,一 遍遍反复默念阿弥陀佛就行了! 这就是净 土宗为广大百姓开启的"方便法门"

净土宗降低了觉悟的门槛。它的开创者慧 远和尚看透了理论的苍白,也看透了人性 的局限。不要以为修行一定要靠思辨, 有知识的人的专利,只要你们内心虔诚, 每天多念几遍阿弥陀佛, 你也可以觉悟, 也可以解脱,同样可以搭上去往西方极乐

净土宗呢?原因是它的门槛最低。

的读书人, 普通百姓谁会有兴趣啊!

世界的大船! "方便法门"一旦打开,信徒们就蜂拥而

脺

美满的生活。

另一个原因。

至。这种最简单的修行方法,让净土宗成 为中国最流行的宗教。 除了念阿弥陀佛这个方便法门,净土宗还 给中国的普通百姓带来了非常实用的应对 死亡的方法,就是过去中国非常缺乏 的"临终关怀"。这是老百姓接受佛教的

听了前面两讲,你应该已经了解儒家、道 教都有点忌讳谈死亡。《论语》里面当子 路问老师什么是死亡的时候,孔子回 答: "未知生,焉知死?"回避了这个问 题。但是,正是因为不知道死了以后究竟

如何,人们才会对死有恐惧啊。

界的必经之路,更是决定一个人能否实现 解脱的关键环节。在净土宗的文献中,可 以看到许多指导信众怎么面对死亡的内 容, 甚至详细讲了一个人从接近死亡到完 全死亡的各种注意事项。这就是一千多年 前的"临终关怀"。有了它的指路,死亡 就是--个非常平静的过程,可以安然面对

你看,净土宗从理论和实践两个方面, 仅为死亡开启了安宁之路, 而且反过来也 能坦然面对人生了。明白了死,你就知道 了何以为生。你想想,对于那些生活在魏 晋乱世的百姓来说,那是多么不可缺少的

在净土宗的推广下, 普通老百姓可能完全 不懂得佛教的教义,但是这并不妨碍他们

净土宗不仅不回避, 而且有一套正面应对 的"临终关怀"。因为在净土宗看来,死 亡是往生净土的中介,也就是抵达极乐世

接受佛教的观念,信仰佛教。佛教就在这 个过程中, 重塑了中国人的生死观。佛教 的很多观念,都深入到了中国思想中。 → 今日得到 ←

为什么中国人有了儒家和道教,还-有佛教。佛教更圆满地回答了祥林嫂之 问:人死了以后究竟会怎么样?这样也就 解决了一个更加现实的问题: 如何面对生 死?佛教最初佛理艰深,只能吸引儒家士 大夫。但佛教到了中国以后,就主动适应

福音啊。

之途。

中国的文化传统,提供了"方便之门", 让佛教走向了普罗大众。更重要的是佛教 的"临终关怀",让普通人不再恐惧死 亡,而是把死亡看做通向终极解脱的必经

→ 今日思考 → 对你来说,佛教的答案最终解决了生死这 个终极问题吗?

■ 划重点 ② 添加到笔记



#### ■ 划重点

#### 三 添加到笔记

1.佛教对生死问题的答案是:通过觉悟,超越死亡,求的是精神的解脱。

2.净土宗在一千多年前提供了"临终 关怀"。有了它的指路,死亡就是一 个非常平静的过程,可以安然面对 了。



许纪霖 • 中国文化30讲 那些留在我们血脉里的东西 版权归得到App所有,未经许可不得转载



〈前一篇

Aa 字号 三田島

 $\Diamond$ 

=









中国宗教: 不讲信不信、只.. ↓ 11:24 10.42 MB



-个历史文化名城泉州,我去考察 的时候,真的是大开眼界。在小小的泉 州,佛教的开元寺、道教的玄妙观、儒教 的孔庙,还有基督教堂、天主教堂、清真 寺、关帝庙、天后宫等等,各种宗教建筑

至今保存完好,就像一个宗教博物馆!可 以说,泉州在宋朝和元朝的重要性,跟今 天的上海差不多。当年, 船来人往, 非凡,佛教徒、道教徒,还有基督徒、穆 斯林,不同宗教信仰的人共同生活在这个 城里,和谐相处,其乐融融。 在信仰结构中,儒、道、佛三家,总体来 看也是各安其位、和平共处。放到全世界 来看,这其实是个挺独特的现象。 为什么会这样呢?

三家合流 要解开这个秘密,首先我要告诉你的,是 中西方宗教的一个区别:总体来说,西方 的主要宗教是一神教,中国宗教是多神

西方的主要宗教,犹太教、基督教、伊斯 兰教,大都属于一神教。这几个宗教都认 为,只有自己的神是唯一的真神。

## 中国人的信仰世界是一个多神共 相反地,

治的世界,儒家的孔子、佛教的观音<mark>、</mark>道 教的太上老君, 彼此之间可以相安无事, 可以放在一个寺庙里面一起祭祀。在中国 人看来,各路神仙并不冲突,他们共同主 宰着这个世界。

构。这个结构,就是在儒、道、佛三家合 流中形成的。它们之间既竞争,又相互融

-整套互补的结

你看,中国人的信仰是-

样,能够三家合流呢?

合,在宗教上可以说是联合执政!

在民间,儒、道、佛三家为了吸引信众, 互相借鉴,它们的面目越来越相像,彼此 之间的界限也变得越来越模糊。比如,你 经常看到的关帝庙,这个关公手里拿的是 儒家的经典《春秋》,同时又是佛教的守 护神,也是道教的神仙。关帝这个神身上 就同时具有儒、道、佛三家的元素。 为什么中国的宗教跟西方发展的方向不-

这就要提到中国宗教研究的权威学者杨庆 堃教授的一个著名观点了,他说,中西宗 教的性质不一样,西方的宗教是制度性宗 教,而中国的宗教呢,是分散性宗教。

什么叫制度性宗教? 最典型的就是基督 教。基督教从成为罗马国教开始,它跟世 俗生活之间就有明确的界限。国王管人间 的世俗事务,教会管个人的灵魂信仰。 教有独立的信仰观念、宗教仪式和组织结 构,和一般社会中的家庭、社团和政治权 力等等泾渭分明。 但中国正好相反,是一种分散性宗教。意

思说, 宗教就是世俗生活的一部分, 们的生活网络纠缠在一起,你中有我,我 中有你, 宗教以一种分散性的形态, 深刻 地镶嵌在社会和政治的结构当中。你想 想,祖宗崇拜不是跟家族制度相关吗?每 个行业不是都有自己膜拜的保护神吗? 比 如木匠都膜拜鲁班、做生意的都供奉关

公。 即使是佛教和道教,虽然也有正式的宗教 组织, 但也不像西方的教会那样独立, 佛 教和道教和国家权力纠缠不清。皇帝可以 介入宗教事务,为各种寺庙钦定级别高 低。宗族和民间信仰也是通过朝廷的恩 让膜拜祖先或者神灵符合国家意识形 态,跟国家权力攀上关系。难怪,香港著 名的学者柯大卫教授有一个洞见: 中国人 对国家的认同,是对祖宗和神灵磕头磕出

你想想,中国的神仙是不是管的事特别 多、特别细。你周围可能也有朋友, 过节会去庙里烧香拜佛,求各路菩萨天 神,保佑家人平安、升官发财。这些愿 望,是不是都特别实在?假如他们的愿望 实现了, 他们就会觉得神显灵了, 这就得

感谢神的庇护。

如果没有实现呢,说明这家的神不灵, 就换一个庙呗。我告诉你一个民国期间的 真实故事。大学者胡适,家里有一个仆人

神人互惠

去还愿,

本来是信佛教的,胡适有一天突然发现他 改去教堂了,就问怎么回事。仆人回答 说: 先生, 大家都说现在耶稣比观音更灵 验,我就改信基督了! 你现在明白了吧,中国人信神的态度,不 是信不信,而是灵不灵。也就是说,中国 的宗教不是"信"的宗教,而是"报"的 宗教。虽然道教中也有"报",但是这个 观念能够深入人心,主要是佛教的作用。 "报"有两层意思,第一层是因果报应。 一个人的存在,就是一连串的因果造成 的。你死后究竟是往生极乐,还是下地 狱, 要看你在现世里面究竟是为善呢还是 作恶,这就叫"善恶到头应有报"

"报"还有第二层意思,就是回报。人和 神的关系,是互利互惠的。人需要神的庇 护,神也需要人的供奉。在这种关系里,

争,表现自己最有神力。这是不是和基督

另一方面,人们也会更愿意供奉那些更灵 验的神,为他们修更大的造像、更多的庙 宇。一个神如果口碑好,就会进入良性循

一直保持活力,在文化中绵延,比如 到今天依然香火旺盛的观音菩萨。但是, 一个神如果办不好事,口碑不好了

就会香火越来越差,最后会从文化中消

甚至还要相互竞

,可能

神为了得到信众的承认,

教的上帝很不一样?

环,

失。

在中国老百姓看来,祭祀神,神就会回报 你。这就是给人希望啊。在一切都不确定 的乱世里面,人靠什么活下去?就是希 望。儒家给百姓希望吗?孔庙里面的圣人 个个都好严肃,不会承诺你什么,所以平 民百姓不会去拜孔庙。但是,只要你虔诚 地供奉菩萨和神仙,他们就会让你心想事 成。这就是希望,哪怕是虚幻的,也是百

这种信神的方式,基督徒就绝对接受不 了。在他们看来,谁能最终得到救赎? 定是对上帝绝对虔诚的信徒啊。《圣经》 里面的约伯,就是一个对上帝最虔诚的 人。上帝派魔鬼来考验约伯的忠诚,让他 倾家荡产、死去活来,但约伯对上帝的信 仰,始终没有动摇。在基督教看来,真正 的信徒绝对不是因为神人互惠才信仰上 帝,因信称义,你有信仰,你才得救成为

而中国宗教呢,重要的不是你信什么,而 是你怎么信。信什么是对象问题,怎么信 呢,是方式问题。方式对了,对像就不重

儒家的宗教作用最重要的体现就在祭祀。 佛道两教以及后来出现的各种千奇百怪的 民间信仰,虽然各自崇拜的神灵不同, 义也千差万别,但是它们的祭祀方式都是

要了。这个对的方式,就是祭祀。

姓的生活永远不能缺少的。

同构的,没有本质差异。 至于你是否真的信神,哦,那真的不重 要,孔子不是说"祭神如神在"嘛!只要 你以敬畏的态度行礼如仪了,神仿佛就在 那里,会保佑你了! 所谓儒、道、佛三家合流,合流在 哪里?就是同构的祭祀方式嘛。你去逛孔 庙、佛教或者道教的庙,虽然供奉的神不 -样,但是感觉都差不多,跟进入教堂的

感觉肯定不一样。中国的宗教场所,经常 充满了烟火气。越是香火旺的地方, 越是

## → 今日得到 • 讲到这里,我想你已经明白了

儒、道、佛最终能够实现三教合流。<mark>是</mark> 的,假如三家像西方一神教那样在乎谁的 神是真神的话,很可能打得头破血流。中 国人的信仰,讲究神人互惠,所以也就更 重视的仪式,只要信的方式对头了,就OK

为什么

红尘滚滚!

经过上千年儒道佛三家的互相融合,中国 宗教最终在祭祀方式上实现了统一, 虽然

各自祭祀的神不一样,但在信仰的方式上 合流了。这就是中国人和西方人的信仰差 别,这和中国宗教有分散性和实用性这两

今日思考 你觉得一个注重实用性的分散性宗教,能 不能支撑起中国人的信仰大厦?

个特点密切相关。



#### 不能支撑起中国人的信仰大厦?

#### ■ 划重点

🖃 添加到笔记

1.中西宗教的性质不一样,西方的宗 教是制度性宗教,中国的宗教是分散 性宗教。

2.中国的宗教不是"信"的宗教,而 是"报"的宗教。



许纪霖·中国文化30讲 那些留在我们血脉里的东西 版权归得到App所有,未经许可不得赞整



〈前一篇

Aa 字号

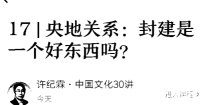
 å

4

ſ

 $\subset$ 

<





央地关系: 封建是一个好东. 11:58 10.96 MB

 $\overline{\mathbf{1}}$ 

进六浬程→



前面讲的中国思想的主体结构、互补结构 和信仰结构,它们都属于传统文化的精神 性层面。文化除了精神层面之外,还有现 下面,我就要开始给你讲解中国 象层面。 传统中的政治现象和社会现象。我不会简 单地描述这些现象, 我会为你提炼和总结

这些现象背后的深层结构。 先来讲政治结构吧。 政治秩序包括两个核心问题: . -个合法 性,两个治理术。我们之前讲过各家思想 提供了解决政治秩序的设想, 对应到社会 现实,就呈现为政治结构。在这个模块,

我会抓住政治制度中的四个关键转型,来

治结构的内核了。

这-

帮助你理解中国古代的政治结构。 哪四个转型呢?我先预告一下:第-央和地方的关系,是从封建制转型到郡县 制;第二,治理模式,是从单一的治理到 儒道法三家兼用;第三,官员选拔,从察 举制转型为科举制;第四,君臣关系,从 君主与士大夫共治蜕变为绝对的君主专

抓住了这四个转型,你就会把握住古代政

-讲,我先说**从封建制到郡县制的转** 型。 在你的印象中, 封建制度可能不是一个好 制度。唐代柳宗元就写过一篇叫《封建 论》的文章批评封建制。他说,郡县制比 封建制要好,因为他从安史之乱看到了封 建制的弊端, 地方权力太大, 会威胁中央

的统治。但是, 郡县制取代封建制之后, 也带来了新的问题。权力越来越集中到中 央, 地方无法与中央抗衡, 越来越缺乏应 有的活力。到了明清, 士大夫甚至开始怀

念西周的封建制。明朝的大儒顾炎武提出 了一个建议: "寓封建之意于郡县之中, 而天下治矣! 为什么明清的士大夫, 要怀念千年前就已

经淘汰的封建制呢?

家国天下的封建大一统

过去的历史课习惯把鸦片战争之前的古代 历史叫作封建社会,从学术角度来说,这 其实不准确。严格意义上的封建制, 国只有西周出现过。《左传》里说"封建 亲戚,以藩屏周",就是把亲信分封出去 建立诸侯国,来保证周王室的权威。这种 封土建邦、分封割据的状态就叫封建。 西周的封建制是中国历史上第一个成熟的 政治制度,造就了历史上第一个大一统国 家。

你可能会有个疑问,不是说秦始皇实现了 大一统吗,为什么西周是第一个大一统国 家呢?我这里说的大一统是广义的,

历史上第一个大一统。因为在它之前,夏 商两朝的政治结构是上下脱节的,上面是

如果

那西周可以算中国

## 一个部落酋长式的君主,下面是互不相干 的城市,一盘散沙。到了西周,周天子靠 封建制把整个国家整合起来了。

从国家整合的角度讲,

西周封建大一统的核心就四个字: 家国天 在世界上,有各种各样的共同体:血缘 的、地方的、社会的、宗教的、政治的。 什么样的共同体最稳定?除了宗教之外, 大概就是血缘了。西周的封建制最有创意 的,就是把政治共同体建立在血缘的基础 之上。天子、诸侯跟卿大夫, 既是亲戚,

又是君臣,就像一个大家庭。周天子在西 周社会具有双重身份,从宗法制的角度 讲,他是族长;从国家层面讲,他又是天

周天子并不是独裁者,只能说是仲

-体的。

下共主。家族统治与君权统治是-

但是,

要的政治遗产。

家,家就是小国。

的。地方上的诸侯和基层的卿大夫有时候 权力非常大,大到对自己的封地有独立的 自主权,不受天子的支配。说白了,西周 的封建制, 骨子里就是地方自治。我觉 得,这跟现代国家的联邦制度倒是能接得 上轨。 -统,给后人留下了两个重 西周的封建大-

第一个是**家国一体**。我们跟西方的古罗马 法来比较一下。在古罗马法里, 国与家有 明确的法律界限。公法处理国家的公共事 务,私法处理家庭的私人事务。而西周的 制度,家和国没有明确的界限,国就是大

第二个就是**伦理政治**。在古罗马法里,公 是公,私是私,但是在西周,公与私之 间、政治与伦理之间的界限非常暧昧。这 种政治可以说是一种"私性政治"。国就 是家,国家的公共事务也被看成是一家一

裁者。周天子在中央的权力更多是象征性

姓的私人事务。一切都被私人化、相对化 了。君与臣、官与民、民与民都是具体的 伦理关系,缺少刚性的契约规范。 周秦之变和集权大一统 西周维持了275年,也算一个长命的王 朝,但到了周平王迁都洛阳,进入东周的 春秋战国年代,封建制度却维持不了了。 为什么呢? 西周的封建大一统靠血缘维持。西周天子 的家族统治本来和君权统治是一体的。但

是,随着时间推移,血缘关系稀释了,天 子作为家族族长的权力就不稳固了。这等 于说, 君权控制不住诸侯, 血缘关系罩不 住地缘关系了。这就出现了春秋争霸。诸 侯不听天子的,连有实力的卿大夫都想当 国君。我之前提到的三家分晋,不就是这

接连500多年的乱世之后,想要再次实现 大一统,就要换一种方式。这才出现了历 史学家说的"周秦之变"。当时有不少思 想家,纷纷建议君主改革,采用新制度来 管理国家。你要知道,从中央与地方的关 系来说,变革的主要目的,就是打破一个 个封建的土围子,中央直接任命地方官 员,权力一竿子插到底,有效动员基层社

这些提倡改革的,就是法家。从某种意义 上说,郡县制取代封建制,就是法家思想 的实践。周秦之变以后,基层行政组织取 代了宗族组织,官僚制渐取代了家族世官 制度。有一个说法叫做,两千年来,皆秦 制也。秦制就是郡县制,建立以后,两千

以前我们学的中学历史,都把周秦之变,

国,车同轨、书同文、行同轮,有利于天

么回事吗?

郡县制代替封建制,看作是历史的进步, 权力集中在中央,总比权力分散、各自为 政好嘛。的确,作为一个超大规模的帝

史之乱、

不足了。

多年来基本没有变化。

会,重新实现统一。

下统一,否则中国早就大卸八块,像欧洲 那样都是独<mark>立的小国了</mark>。不过,一个大一 统的帝国, 最难解决的是中央与地方的关 系,一管就死,一放就乱。郡县制走向了 -个极端,也一样没有解决这个难题。 柳宗元写《封建论》,论证郡县制比封建 制要好一百倍, 那是唐代后期的文人在安

一时彼一时。两宋以后,中央集权的步伐 再也挡不住了。特别是到明清两朝,权力 高度集中在朝廷,君权对封疆大吏严加防 范,这样一来,大小官员无不战战兢兢。 地方死气沉沉,没有活力了。要知道,历 史上很多成功的改革都不是自上而下从中 央开始的,往往都是自下而上从地方突破 的。地方没有活力,整个国家的活力也就

怎么办呢?只能从历史的仓库中去寻觅平 衡中央集权的武器。顾炎武、黄宗羲这些 明末清初的士大夫发现: 西周的封建制不 是很好吗? 地方诸侯就是父母官, 有主动 权,对自己的臣民负责,而不是像郡县制 下的官员那样,只能对上唯唯诺诺,执行

藩镇割据时期的看法。但是,此

L级的命令。当然,历史再倒退回西周是 不可能的, 所以顾炎武才提出"寓封建之 意于郡县之中",存郡县之名,行封建之 实。地方官员可以由中央任命,但要让他 们有职有权,不能只是上级命令的执行 者,只对上负责,而要成为一方百姓的真 正父母官!

那么落后。西周的封建制可以说是中国历 史上第一个成熟的政治制度,造就了第-个大一统国家,实现了封建大一统。周秦 郡县制代替了封建制,建立了新的 之变, 大一统,这是郡县制大一统。新的制度虽 然有效地把权力集中到了中央, 集中力量

好办事,但也带来了新的弊端。天下整齐 划一,地方就死气沉沉了。于是,明清的 士大夫就开始怀念封建制的好处了。我觉

Aa

→ 今日得到 ◆

封建不完全是我们过去理解的那么负面,



士大夫就开始怀念封建制的好处了。我觉得,封建制跟现代的联邦制有异曲同工之妙。很多现代的观念和制度,都能从中国的传统中找到对应的资源。

### —→ 今日思考 ←—

顾炎武的那句名言"寓封建之意于郡县之中",你觉得,它是解决中央与地方关系的好方案吗?

### ■ 划重点

三 添加到笔记

1. 西周的封建制是中国历史上第一个成熟的政治制度,造就了历史上第一个大一统国家。

2.很多现代的观念和制度,都能从中 国的传统中找到对应的资源。



许纪霖 • 中国文化30详 那些留在我们血脉里的东西



《前一篇

#### 用户留言

☑ 写留書

正在加载...

Aa

写留記





治理模式: 为什么要兼用儒. ↓
10:15 9:38 MB

周秦之变,西周大一统变成了秦朝大一

统,中央对地方的管理方式从封建制变成 了郡县制。但是,秦朝二世而亡,让汉朝 的统治者开始思考,秦朝在治理国家的模 式上,究竟出了什么问题?

一般认为,汉朝从秦朝覆灭所吸取的教训 是法家过于严苛。这么说当然没错。不 过,如果仔细观察一下汉朝统治者的政 你就会发现,他们已经意识到,只用 策, 一种思想来治理,没办法应对越来越复杂 的环境了。所以,他们从先秦取经,开始

了综合运用各家思想的治理模式。 这种治理模式,我把它概括成"--个合法

性,两种治理术"。一个合法性就是儒 两种治理术就是法家和道家。三家混

杂,交替使用,这就是汉朝开始的综合治

理模式。 不过,你也许在想,既然有了综合的治理

模式,为什么古代中国各个朝代还难以长 久,走不出治乱循环的怪圈呢?

综合的治理模式 西周天子用封建的宗法关系管理诸侯,后 来儒家提倡的就是这种模式。诸侯呢,

用同样的方式管理下面的卿大夫。到了春 秋战国, 各国争霸, 最后秦始皇靠法家思

你发现没有,在西汉之前,统治者的治理 模式相对比较单一,要么用周礼,要么用 法家,后来都遇到了麻烦。于是,到了汉

想统一了中国。

初,统治者总结过去的治理经验,发现只 用一家思想,没办法处理政治中各种复杂 的问题。他们开始尝试交替采纳儒家、法 家,以及道家的黄老之学,发展出了一 综合运用各家的治理模式。所谓的黄老之 学,黄是指黄帝,老是指老子,可以概括

为两句话:对内清静无为,对外韬光养 晦。 这就是我要告诉你的中国古代治理的秘 密。我刚才说了,叫作 "一个合法性、两 种治理术"。一个合法性指的是儒家,儒 家是德治主义,以道德治理天下。**你可能** 还记得我在孟子那一讲里,已经为你分析 过儒家的政治思想是以民为本,这为统治

者提供了道德的合法性。 两种治理术 的是法家与道家。行霸道的法家,是物治 主义,以功名利禄逼迫臣民就范。而道家 呢,是无治主义,统治者无为而治,让社 会形成自发的良序。西汉初年的治理思路 体现的就是从老子学说发展而来的道家黄 老之学。 汉武帝之后的大部分君主都知道,儒家这

面大旗是断然不能抛弃的。那么,什么时

转向积极有为的法家了。

学。

到了汉武帝时代, 国家富强了, 有底气大 汉武帝就改用儒法并重。他尊崇 董仲舒,是因为他需要董仲舒的儒学作为 帝国扩张的意识形态。但是论实际的治国 能力,还得靠更偏向法家的公孙弘、桑弘 羊之流。 这两种治理术,法家的法术势和道家的黄 老之学,表面看起来好像一个刚性,一个 柔性,--个过于作为,一个消极无为 。 实 际上呢,汉武帝以后,凡是聪明的帝王,

都擅长玩这两手,刚柔并济,软硬兼施。

说句实在话,只有悟透了这个儒道法兼 用,你才会明白,什么叫中国的政治。

现在问题来了,既然中国的统治者有这么

只有治道,没有政道! 什么是治道? 就是 具体的治理模式;那政道呢?就是国家政 治制度的架构。比如西方的政治里面有宪 制传统,就像已经有八百年历史的英国的 大宪章, 它是英国贵族与国王签订的制度

道。

传统政治的短板

始的治乱循环呢?

制度化的架构。

就只有具体的治理术,也就是治道。 为什么政道这么重要? 因为它可以对权力 有刚性的制度约束,解决政治的两个重要

力的有序更替。中国古代政治因为缺乏政 道,所以这两个问题就成了老大难,解决

力怎么和君权平衡,更确切地说,是如何 限制高高在上、无所不在的皇权? 皇权和儒家士大夫的权力,是中国古代政 治里的双重权威, 但是, 这两种权力不是 对等的。皇权是硬权力,士大夫的权力是 软权力。这一点我在这个模块的最后一讲 会详细给你分析。士大夫的权力能不能发 挥作用, 最终还是要看皇帝的脸色。中国 古代的士大夫不是古希腊的公民,他们不 是以政治主体的身份参与政治,只是一个

袋落地, 甚至整个家族满门抄斩。 牟宗三先生很感慨地说: 自尧舜之后, 代中国的政治在最高权力的更替上总是发 生周期性的动荡。王朝政治的权力更替, 只有三个途径:世袭、禅让和革命, 缺乏制度化的刚性约束,其中任何-充满着不确定性,弥漫着阴谋、暴力和血 腥。<mark>这话讲得非常深刻。</mark>天命无常,制度 无序,三千年的中国历史陷入一治-治乱交替的无尽循环之中!

儒家、法家和黄老之学,这三种政治智 慧,怎么用在今天的企业管理中呢?

■ 划重点

合运用各家思想的治理模式。我把它 概括成"一个合法性,两种治理

尽循环之中!

正在加载...

候用法家?什么时候用黄老呢?从历史上 来看,有这么一个"规律"性现象:在拨 乱反正的王朝初年,多偏向清静无为的黄 老之学,而进入国力雄厚的王朝盛世,就 就以汉初为例吧。秦始皇乱折腾,民不聊 生,于是汉初的统治者采取的就是黄老之

丰富、成熟的治理术,为什么中国的历史 由乱而治,又由治而乱,始终处于周而复 最根本的原因, 在我看来是古代政治虽然 有成熟的治理模式,但是缺少让权力运作 当代新儒家的大学者牟宗三先生提出过一 个石破天惊的观点,他说:中国传统政治

你看,古代中国缺乏这样的政治传统。儒 家的王道政治是乌托邦理想,但是它无法 产生一套相应的制度架构。--讲到怎么治 问题:第一是权力的平衡制约;第二是权

性文件,到今天依然是英国不成文宪法的 ·部分。按照牟宗三的说法,它就是政

不了,这才产生了周期性的治乱循环。 先来看权力的平衡问题。这里说的权力平 衡,在中国古代,主要是儒家士大夫的权

受托的治理者。中国政治的清明, 最终总 是要落实到圣君贤相。但是,圣君找贤相 容易, 贤相要找圣君却很难。为什么? 君

是主动方,相是被动方。圣君,可以找到 贤相当政;而贤相呢,可没有能力让君王

再来看第二条,权力更替。你去读二十四 史,每个朝代都有王位争夺,皇子之间, 太后妃子,外戚宦官,彼此钩心斗角、结 党营私, 一场场血腥的宫廷剧, 不要太

斩首, 到处都是杀杀杀! 王位转移经常会 伴随着一场严重的权力恶斗, 常常几颗脑

母后被

古

-个都

多!弟弟杀兄长、皇帝杀亲儿子,

变得开明啊。

→ 今日得到 ←

汉代帝王吸取了前面几朝的经验教训,开 创了一套综合治理模式。古代中国治理术 很老到, 却缺乏一套权力制衡和权力更替 的刚性制度,只有治道,却没有政道,所 以一直没有走出治乱循环的怪圈。连对中 国历史怀有温情和敬意的钱穆先生,也看 到了中国政治的短板。他感叹说:中国古 代政治,只是人事好,可惜没有立下好的

今日思考

制度。

2.天命无常,制度无序,三千年的中 国历史陷入· 乱、治乱交替的无 ·治·

🖸 添加到笔记

〈前一篇 区 写留會

用户留言

<del>(</del>

欢搜索哪些关键词,这些关键词可以带来 很好的广告收益。但是其中有很多词,网 上并没有很好的匹配内容。你可以做个网 站,花钱请人专门为这些关键词去创作内 容,你就会获得广告流量和被动收入。

当然包括费里斯在内,谁做这个都不可能 每周真的只工作4小时,你要做很多网站推 广之类工作。但是被动收入的确是可以实 现的,而且这个做法似乎比收房租还是高 级一些。

现在有些网站允许你把一部分个人生活琐事外包出去,像订机票、给信用卡公司打电话之类的事情,都可以在网上找个印度或者菲律宾的助手帮你做。上面说的那个做关键词网站的老兄,以每小时2美元的工资雇了一个菲律宾人,工作内容是每天10点准时打电话提醒他用牙线剔牙……有一次菲律宾发生飓风,网断了,那个人特意跑了8英里给他打电话。这人还用每小时8美元雇了一个真实的女孩跟他一起工作,女孩可以做自己的事情,唯一的任务是看见他不做正事就提醒他,不听就打他一个耳光……

所以说人,那是真的很有用。

但是里吉尔说,这里面似乎有个道德问题。你是高效能了,可是别人怎么算呢? 历史上所有高效能人士的所谓高效能其实 都是建立在别人的付出之上:包括时间管理的祖师爷本杰明·富兰克林,当初之所 以那么高效,也是因为他的妻子和他的奴隶们在默默地帮他。

这公平吗?你说做饭太浪费时间了,所以我都是叫外卖,你看我效率多高 —— 但你这其实有点作弊的嫌疑,你购买了外卖送餐员的时间! 你有这个用钱换时间的选项,他可没有。那这又有什么了不起的呢? 这哪里是黑客精神呢?

所谓GTD、所谓"高效能人士的七个习惯",都有一个隐藏的假定,那就是你自己完全掌控自己的工作和生活——你不但几乎不受别人指挥,而且可以指挥别人。

君子生非异也,善假于物也 —— 所谓时间管理,或者是善于交给外部系统,或者是善于交给外部系统,或者是善于交给别人 —— 首先你得是"君子"才行……就连生活黑客也不能超越这个宿命。

2 <del>1</del> 172

注释 [1] 此人名叫 Maneesh Sethi, 他的博客叫 Hack the



万维钢·精英日课<sup>3</sup>
<sup>帮你和全球精英大脑同步</sup>

〈前一篇

日课精选

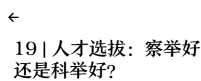
☑ 写下我的日课

正在加载...

Aa ☑



\_





人才选拔: 察举好还是科举. 11:25 10.45 MB

进入评程)

 $\overline{\downarrow}$ 



钱穆先生的感叹,中国古代政治只是人事 好,可惜没有立下好的制度。什么叫人事

好?这就涉及如何选拔人才了。一个王朝 是否兴旺,很重要的一个因素,就是把底 层人才源源不断吸引到上层权力系统中 来。说中国的政治人事好,就是因为有一 套非常成熟的人才选拔制度。

古代的人才选拔制度发展有三个阶段。第 一个是汉代的察举制;第二个魏晋南北朝 的九品中正制; 第三个是开始于隋唐、成 熟于北宋、延续到清末的科举制。简单地 说,察举制是以德行取人,九品中正制是 以出身取人,科举制是以才华取人。 古代中国选拔精英的制度, 为什么会从察

举制,中间经过九品中正制的过渡,最后 定型为我们非常熟悉的科举制? 科举制确 立之后,难道真的彻底解决人才选拔问题 了吗? 从察举到科举

在古代,世界上大部分国家不是军人政 治,就是贵族政治。当官的,要么是有显 赫军功的武将,要么是出身于世袭贵族的 名门之后。唯独中国,在两千多年前的汉 代就确立了一套文官政治,这是中国的-大骄傲。文官制度欧洲可是到了近代才

文官政府中的官员从哪里来? 汉代开始的 察举制度就是为了解决这个问题而建立

有。

所谓察举, 就是地方官把民间口碑好, 有 道德又有才干的人才推荐给朝廷。有德又 有才,这个标准基本上就来自儒家对君子 的定义。察举制度可以说在汉朝立了大 功。大一统帝国最头痛的问题是中央和地 方的关系。在古代中国历朝历代中, 汉朝 可以说是这个问题解决得最好的, 就是因 为察举制能够平衡中央和地方的关系,让

察举制跟后来的科举制不一样,它不是由 上而下选拔官员, 而是由下而上, 让地方 来推荐人才。这样就能把地方的人才笼络 到中央,然后再有计划地让这些人出任地

方官。朝廷就在保持中央权威的前提下, 在一定程度上实现了跟地方共享权力。地 方上的精英,包括豪强和士人集团等等民 间势力也有了发展壮大的空间,成了汉代

察举制也有它天然的问题。地方官

凭什么标准推荐人才? 任人唯亲行不行? 不行。地方官是伯乐,但千里马的标准不 是他说了算。当年没有民主票选,是由乡 间德高望重之辈来评点推荐,所以察举制

那么,民间被谁把持?当然不会是平头百 姓,而是那些地方精英。等到像袁绍这样 四世三公的世家大族崛起, 他们逐渐垄断

朝廷有权力,郡县也有活力。

为什么呢?

又叫作"乡举里选"。选拔精英既然不是 由上面说了算,而是由民间舆论说了算,

但是.

民间社会的中坚力量。

了精英的选拔权。 到了魏晋南北朝,官场成为豪族的天下, 谁能往上流动,不是看德性和能力,而是 家族出身,于是形成了"上品无寒门、下 品无豪族"的阶层固化格局。这样,只看 门第的九品中正制就出现了,这个制度是 和当时天下分裂、贵族比较牛、王权比较 弱是有密切关系的。 不过呢, 等到隋唐重建了大一统, 权力重

心上移以后,情况就不同了。一统天下的 皇帝要树立自己的权威,没有自己人是不 行的。贵族出身的都很高傲, 不听皇帝 的,只有平民出身的才会听话。所以,隋

唐需要一个新的人才选拔制度,不是看出 身,而是看才华。谁的诗文写得好,就能 平步青云。于是, 科举制度就出现了。 -直要到北宋,科举制度才完全成熟。原 因很简单,贵族门阀彻底解体了,皇帝打 败了最大的敌人贵族,可以集中大权,按 照自己的标准选拔精英了。原来通向官场 的两条跑道,门第这一条彻底关闭,只剩 下了科举一途。对于广大底层的读书人来 说,科举制打通了社会的上升通道,考卷 面前人人平等, 底层精英与世家弟子可以 在考场上平等竞争了。不过, 你要知道, 科举制度形成的新的精英, 跟过去那些有 显赫家世的贵族精英不同, 他们不敢在皇 帝面前过于嚣张。权力的天平,就越来越

察举制和科举制,一个重德行,一个重才 华。选拔标准的不同,会带来选拔方式的 差异。打个不恰当的比喻吧,察举制有点 像如今的提前录取,综合考察全面的素 质;而科举呢,有点像普通的高考,一

哪种方式更好呢?在我看来,察举制是一 种形式不合理、实质合理的机制; 科举制 正好倒过来,是一种形式合理、实质不合

德素养、知识水平和治理能力三个方面综 合考量人才,还特别重视乡间舆论对他的 评价,这当然很好。但问题是,察举制在 执行层面缺乏客观标准,是真人才还是假 冒货,完全取决于地方官的主观意志。是

·下。先看察举制。察举制从道

偏向皇帝一边。

考卷定终身。

理的机制。

不妨比较一

实质合理与形式合理

否真的有伯乐的眼光,是否能够秉公无 私?察举制对主持选拔的官员道德要求很 高,一旦官场风气腐败,察举制就没了制 度约束。 察举制因为缺乏一个刚性的客观标准,就 不免让各级官员有营私舞弊的机会,吃亏 的往往是底层的贫寒子弟。所以,察举制 后来蜕变为只讲门第的九品中正制是一个 必然的趋势。在九品中正制度之下,当底 层精英缺乏往上层流动的管道时,很容易 铤而走险走入反朝廷的江湖社会。 隋唐、特别是北宋以后建立的刚性的科举 制度,要解决的正是这个问题。有了科 举,选拔官员就有了一个相对客观的评价 体系,不用被其他标准影响。科举考试,

连考生的名字都要糊住,甚至还要雇人重 抄一遍,让考官看不出笔迹。这样,不管 你有没有背景,只要题答得好,就有机会 改变命运、平步青云。到了明清时期,科 举场上的成功者,据统计有一半是平民出 身,三代以上没有功名。科举制解决了大 -统王朝的一个最大问题,就是如何通过 社会流动来维持政治的稳定。只要平民精 英还有机会往上流动,哪怕千军万马过独 木桥,哪怕有再多的不满也只是说说而

已,在行动上还是一门心思考科举,渴望 金榜题名啊! 不过,科举的形式合理,是以牺牲实质合 理为代价的。宋代以后,科举考试为了防 止徇私舞弊,变得越来越严格,越来越**规** 范。考卷面前人人平等,形式化的应试标 准建立起来了,逐渐形成了一套越来越僵 硬死板的考试方式。明清以后,在内容上 考的是朱熹作注的四书,在形式上用的是 八股文。 你看,形式合理的应试标准,未必实质也 是合理的,它可以防止滥竽充数的庸才浑 水摸鱼,但真正有想法、有个性的人才。 也很容易被阻挡在门外。那些拼命读书的 考生们,感兴趣的不是知识和道德,在乎 的是书中自有千钟粟、黄金屋、颜如玉。

有意思的是,就在科举制成熟的宋明两 朝,也是书院最发达的时代。书院与科举

儒家的迫德人格教育为中心, 八股文当成唯一的标准。

的区别在哪里?对了,科举导致的是应试 教育, 而书院呢, 重视的是素质教育, 以

古代不少大儒痛心疾首,

败坏风气,功名场上出不了人才,也培养 不出儒家所希望的君子人格。为了培养既 有博雅知识又有高尚德性的纯正儒生,我 们前面提到的朱熹、王阳明这些大儒们, 纷纷开办民间书院, 比如岳麓书院、白鹿

所以,

洞书院等等。

感叹科举

形式合理与实质合理很多时候都是冲突 的。究竟察举制好还是科举制好,这是·

→ 今日思考 •

→ 今日得到 •

个永恒的难题。

其实, 今天公司的人才招聘也存在类似问 题。如何制定一套合理的选拔标准呢?

■ 划重点 ② 添加到笔记 1.在我看来,察举制是-种形式不合

理、实质合理的机制;科举制正好倒

Aa

过来,是一种形式合理、实质不合理

1.在我看来,察举制是一种形式不合理、实质合理的机制;科举制正好倒过来,是一种形式合理、实质不合理的机制。

2.科举导致的是应试教育,而书院呢,重视的是素质教育,以儒家的道德人格教育为中心,不再把写好八股文当成唯一的标准。



许纪霖·中国文化30讲 那些留在我们血脉里的东西 版权月得到App所有,未经许可不得转载



Aa 字号 写留書

公留書



公



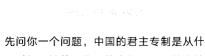








 $\overline{\downarrow}$ 



君臣关系:为什么会从共治. 11:05 10.13 MB

么时候开始的?你可能会想,不是从秦始 皇开始的吗? 从秦汉到辛亥革命, 中国的 君主专制不是持续了两千多年吗?

这么理解其实不完全准确。史学大师钱穆 先生在《国史大纲》里提出:中国的政治 分为两段,前一段是汉唐两宋,是文官跟 皇帝共治天下。这个阶段当然也是君主专 制,不过是开明的专制。后一段是元明

清,这时候才出现了绝对的君主专制制 度。

我之前在讲中央与地方关系时提到了周秦 之变。其实在中国古代政治当中,还有-

个同样重要的宋元之变。从南宋到元朝 中国历史发生了重大的转向。在政治制度 上, 古代的君主制度发生了一个大变化, 从开明的专制,转向了绝对的君主专制。 这个宋元之变究竟如何发生的呢? 这背后 有什么历史的逻辑在推动呢?这一讲我要

为你分析这个问题。 汉唐两宋的共治天下 我们先从秦始皇说起吧。秦始皇以为只要 下面有一批听话、好使唤的小吏,就可以 治理天下了。但是,秦朝二世而亡,让汉 朝的皇帝明白了,光有治理术不够,还得

解决统治的合法性问题。从汉武帝开始, 开始重视儒家,兴太学,实行五经博士制 度。文官制度,成了皇权的行政支柱。

文官政府的头就是宰相。汉代以前, 是私臣, 君主的家事和国事, 公私不分,

宰相

## 都是宰相这个大管家来打理。 汉武帝之后就不一样了,国事和家事分开

回皇帝诏书的故事

武百官执掌朝廷。重大决策由皇帝拍板, 政府管理由宰相实施。这种划分君权和相 权的方式,有点像现代的企业管理。皇帝 是董事长,有用人之权,宰相是总经理, 执掌日常事务。宰相的权力很大,君主的 命令必须经由宰相的副署方能生效。比如 说,唐代的时候就有规定,军国大事,哪 怕是皇帝的命令,宰相有权决定是否同意 颁布,盖上宰相印,皇帝的命令才生效。

所以,历史上常常发生宰相拒绝副署、退

汉唐的皇帝为什么不学学秦始皇,给自己 留有更大的权力呢?非不欲也,乃不能 也! 为什么? 除了我刚才说的治理天下要

了。家事主要是皇帝自己管。宰相率领文

有专门技艺之外,最重要的是,在汉唐两 朝,士大夫背后还有功臣家族和门阀势力 撑腰, 君主对他们也有点奈何不得。 到了北宋,虽然世家大族衰落了,但宋太 祖为了防止藩镇割据,杯酒释兵权,要制 约武将,就要重用文官,尊重士大夫。北 宋的君主,大都开明大度,对读书人礼让 三分。这要感谢宋太祖留下的好传统。宋 太祖当政的时候,宰相赵普要提拔某个 人,太祖不喜欢他,拖着不批。赵普不高 兴了,批评皇帝说:"赏罚分明是古往今

来的规矩,岂能以陛下个人好恶来定 夺?"皇帝还是不理,走开了。赵普急 了,追上去,不肯罢休。太祖自知理亏, 竟然拗不过宰相,只能悻悻然批准了。

宋太祖曾经立下一条规矩: "不杀大臣和 言官!"宋代的士大夫地位是很高的。宋 朝的君臣关系,君像一个君,臣像一 臣,大都符合儒家的圣君贤相标准。前几 年有一个问题问历史学家: 假如时光可以 你愿意生活在哪个朝代? 你猜到了 吗,许多历史学家选择的竟然都是宋代! 元明清的绝对君主专制

可惜的是,这种共治的局面,并没有持续

有一句非常流行的话,叫"崖山之后无中 国"。崖山一战,南宋的残兵被蒙古大军 全部歼灭。很多人认为,中国文化从此断 绝。这个说法未必准确,因为元代以后, 中华文明依然还在延续嘛。不过,如果换 一种角度,宋朝灭亡之后,士大夫跟君主 共治天下确实终结了。崖山之战,确实是 中国历史上一个关键节点,这就是宋元之

下去。

变。

制度化了。

皇权相平衡的相权。

的也不在少数。

在元代以前,不管是功臣集团、世家大族 还是士大夫,总有一种势力可以跟皇权抗 衡 。但是,崖山之后,这种势力不存在 了。这当然跟蒙元的异族统治有关。 元朝的统治者把臣民分为四等,蒙古人、 中亚来的波斯人、阿拉伯人都是可靠放心 的阶级,而汉人即使做官,也不能担任**正** 职。至于宰相大臣,更是轮不上了。蒙元 皇帝是说一不二的大可汗,是丛林世界的 狮子王,卧榻之旁决不容他人酣睡,哪里 还容许有士大夫和大可汗共治天下?

不过,元朝开创了绝对的君主专制却不懂 得如何把它制度化。真正让它变成一套制 度的是继之而起的明朝。别看明朝回到了 汉人当皇帝的时代,但朱元璋在政治上继 承的却是元朝的绝对君主专制,而且将它

朱元璋废除了宰相制,这是中国政治史上 的大事变。士大夫能够跟君主共治天下, 制度上靠的就是相权。如今,宰相没有 了, 六部尚书直接向皇帝报告, 对君主负 责。儒家士大夫的文官政府再也没有能跟

明清的官员,不要说权力,连性命都捏在 皇帝的手上。宋太祖曾经定下"不杀大 臣"的祖训,所以宋代士大夫有安全感。 到了明朝,朱元璋把读书人看成奴才和家 畜。他稍不满意,便在大庭广众之下,剥 掉臣下的裤子, 打得血肉横飞, 当场打死

回过头来看秦汉到明清的历史,非常令人 感叹。皇权越来越集中, 文官的地位越来 越低,成为秦始皇建立大一统之后的总趋

势。这一点,从君臣见面时所行之礼就可 以看出来。汉代的丞相面圣,皇上必须起 身相迎;唐代的三省长官去见君主,皇上 还能请坐赏茶,君臣在一起坐而论道; 到 了宋代,宰相在君主面前,只能毕恭毕敬 站在那里,叫作"立奏";明朝呢,从首 辅到文武百官觐见皇上,就要行三跪九拜 之礼了。 皇帝这么厉害,明朝的士大夫是不是都给 吓坏了呢?错了。我之前讲过,到了明朝 儒学发展出阳明心学,给士大夫很大的精 神鼓舞。明朝士林当中,竟然形成了这样

-种风气,谁给皇帝提意见,提得越尖 锐,名气就越大,如果因此而受到廷杖, 那就是流芳百世了。于是前赴后继,一个

最出名的莫过于海瑞了。海瑞在奏疏中批 评皇上虚荣、自私、多疑, 气得嘉靖皇帝 大声喝令: "抓住这个人,不要让他跑 了!"旁边的宦官不慌不忙地跪奏:"万 岁不必动怒,这个海瑞向有痴名,听说他

好一口棺材,召集家人诀别。仆从早已吓 得统统逃散,这个人是不会逃跑的"。嘉 靖最后命锦衣卫将海瑞抓到死牢,差点杀

→ 今日得到 ←

在古代中国, 君主和宰相之间, 主动权始 终在君主一方。士大夫对于君主,只有伦 理的软约束。政治是否开明,依然要靠偶 然性,期待老天爷赏赐天下<mark>一个</mark>好皇帝。

已经买

已自知必死无疑, 他在上奏之前,

了他。

倒下了,另一个又站出来了。

本来相对平衡的两种权力,后来越来越悬 殊, 最关键的原因, 我在讲治理模式的时 候已经提到了,中国古代的政治缺少让权 力运作制度化的架构。这就是中国古代政 治的悲哀,哪怕有士大夫与君主共治,也 克服不了这个先天的制度性缺陷。 → 今日思考 →

有一些学者认为,治理像古代中国这样-

需 威,否则天下就乱了,国家的治理就没有

大规模的国家,

效率了。你怎么看呢?

■ 划重点

总趋势。

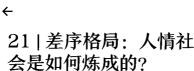
超フ

1.皇权越来越集中,文官的地位越来 越低,成为秦始皇建立大一统之后的

💷 添加到笔记

2.中国古代的政治缺少让权力运作制 度化的架构。这就是中国古代政治的 悲哀,哪怕有士大夫与君主共治,<mark>也</mark> 克服不了这个先天的制度性缺陷。

纪霖·中国文化30讲 些留在我们血脉里的东西 Aa





差序格局:人情社会是如何.

 $\overline{\bot}$ 



说到中国社会,有一点你一定深有体会, 就是中国人讲人情,喜欢拉关系,而且时

11:35 10.59 MB

人给我们的印象是公是公、私是私, 契约和信用。 问你一个问题,假如跟人发生了纠纷, 是找律师呢,还是找熟人?西方人的第一 反应是给律师打电话。那中国人呢?对 了,先找关系,看有没有人能够帮忙把事

常公私不分。这跟西方人很不一样。西方

摆平。 为什么中西之间的差异这样大呢? 这是中国社会结构的特点决定的。 中国的

社会结构和思想的核心结构高度一致,符 合儒家的伦理秩序。在这样的社会里, 有人都生活在血缘和地缘关系之中。在儒 家的理解中,血缘是核心,家族就是社会

的主流建制。但在中国古代,还有两个重 要但不那么稳定的组成部分, 一个是处在 社会边缘地带的商人阶层;另一个是被主

的基本单位,长老是家族的核心。地缘是 血缘的延伸, 在地方社会, 士绅阶层是社 会的中坚力量。家族和地方社会,是社会

流社会排斥的江湖世界。 在这个模块, 我会一一为你讲解中国社会 的这四个组成部分。 差序格局 先从古代社会结构的总体特点说起吧。中 国古代社会的结构用四个字概括就是"差 序格局"。这是社会学泰斗费孝通先生提 出的著名观点。什么叫差序格局? 你想象 一下,一块小石头扔到平静的湖面会什么 -圈圈涟漪荡开,越往外,圈越大、 越薄。这块小石头就是每个人的自我, 圈圈的涟漪就是围绕自我形成的--层层社

差序格局里,每个人都是从自我出发建立 关系网络。这个网络由一个个同心圆组

成,圆心是自我。每一个同心圆跟圆心的 距离不同, 代表他人跟自我的关系有亲疏 远近之分。最内圈一般是父母家人,然后

是家族亲戚,再往外圈是乡亲熟人, 是陌生人。这就形成了有等级差别的伦理 关系,越是亲近的人,彼此之间的伦理义

会关系。

务也越强 这个差序格局跟儒家提倡的礼治秩序是不 是很像?没错,孔子提出的"亲亲尊 尊",董仲舒的三纲思想,可以说都是从 差序格局中发展出来的。中国思想的核心 结构,跟社会的基本结构是高度一致的。 之前我讲过儒家和墨家的关系。儒家和墨 家虽然都主张爱人,但它们的爱法是不一 样的,墨家提倡"兼爱",平等地爱每个 人,但儒家说"爱有差等"。孟子反对墨 子的"兼爱",理由是如果爱没差别了,

差序格局里的自我,可不能跟西方的个人 画等号。西方的个人都是独立的,面对的 是同一个群体,小到社群,大到国家,每 个个体的权利义务,在这个群体中都是同 等的。这是普遍主义的个人。但中国的自 **我就不同了,是特殊主义的**。每一个自我 都是独特的,都有独一份的差序格局。你

力大,前来趋炎附势的人就多。-

衰落了,就树倒猢狲散,墙倒众人推。在 家族里面,中心人物的能力大,家族势力 大,才能建立起更大的关系网络啊。鲁迅

-旦家族

的祖父在朝廷当大官,周家在绍兴城是数 -数二的大户人家,前来攀附的远亲近邻 很多。等到祖父犯了科场舞弊案下了大 牢, 那些亲戚街坊的脸立刻就变了。所以 鲁迅从小心理就受创伤,感受到人心中的 黑暗。他说过一句很沉痛的话: "有谁从 小康人家而坠入困顿的吗?我以为在这路 途中,大概可以看见世人的真面目。" 关系本位 在这样的社会里,中国人如果遇到事,不 会先求助官府,而是先在关系网络里想办 法。中国人觉得,什么事能私了最好私 哪怕私了的成本要比打官司高得多。 因为私了不会伤和气、结冤家,反过来还 可能扩大熟人圈子,把关系网络铺得更大

位。儒家伦理秩序中,人和人的社会关系 是有层次的。如果我们把每一个人的社会 关系叠加在一起,就会形成一张复杂交错 的网,每个人都处在各种关系当中。这就

数这样的多层同心圆彼此交汇,古代社会

是个人最重要,还是集体更重要?对不 起,都不重要。差序格局的社会,关系最 重要。身为一个中国人,在这样的文化里

的人际关系就是这样构成的。

是差序格局的第二层意思。

君臣、父子、兄弟、夫妇和朋友这些关 系,是都个别对个别的关系,对不同的人 用不同的方式相处,这就是特殊主义伦 理。习惯了普遍主义伦理的西方人就永远 闹不清楚。 美国当代政治学家福山有一本书《信 任》,其中谈到,中国人情关系泛滥,都 是私对私,缺少公对公的、平等的信用关 系。

他说得有点道理,不过,有一点可能他没 有说清楚,在中国,究竟什么是公<mark>,什</mark>么 是私其实都是相对的,公和私的界限模糊

族田和祠堂,对于大家族内部的每个小家 庭来说,它们属于公产;但是,对于村庄 和乡县来说,族田和祠堂又属于私人财产 了。这和西方很不一样。一般来说,在西 方和政府有关的都是公,其余的都是私, 公与私的界限清清楚楚。 在这样的社会中,拉关系可以说是一门人 生必修课。拉关系靠什么?肯定不能靠信 用,而是要靠人情。信用是陌生人社会的 纽带。关系本位的社会中,人情才是社会 的稀缺资源。 中国人怎么"做人情"呢?

——人面、场面和情面。中国人的人

的,就是饭局。重要的决策不是在谈判桌 上,而是在饭桌上敲定的。谈判桌,看的 是信用,交换的是利益。而饭桌呢,看的 是面子,交换的是人情。谈判桌是公对

公,饭桌上是私对私,或者叫作公事私 办,以私化公。所以说,差序格局的社 会,人人都生活在关系网络中,公和私的

界限就是这样模糊不清。

→ 今日得到 ← 传统社会的特点员 是关系本位,基本结构是 差序格局。每个人都把自我作为关心的中 心,然后,一圈圈推出去,拓宽自己跟他 人的关系。在这样的社会中,人情比信用 更有用,更吃得开。

今日思考。

么好用了。特别在一、二线城市, 你每天 遇到的人大部分都是陌生人和半熟脸。陌

生人还好说,公事公办,重契约、讲信 用。最难的是面对半生不熟的人,是讲人

呢?

情呢,还是公事公办?这个问题你怎么看

■ 划重点

-个自我都是独特的,都有独

三 添加到笔记

Aa

那么人际关系就没有差别了,那不就维持 不了社会的差序格局了吗?某种意义上 说,最后之所以是儒家,而不是墨家成为 社会的普遍伦理,不就因为儒家的"爱有 差等", 更符合亲疏有别的差序格局吗?

的关系网络不是我的关系网络啊。 明白了这一点,你就会明白世态炎凉、人 情冷暖的深层意义。村庄里面, 家族的势

更远。 这个问题,梁漱溟先生在他的名著《中国 文化要义》中说得非常准确,中国社会既 不是以个人,也不是以集体,而是以伦理 为本位。伦理本位,实际上就是关系本

你可以想象一下,如果把两个石头同时扔 到水里会怎么样呢? 就会出现两组涟漪, 这些涟漪会彼此交叉。你在第二圈的亲 人,可能是他在第三圈的熟人。如果我们 再把这种交叉结构放到一个立体的三维空 间中,你应该能想象出这样一个画面,无

耳濡目染,自然会明白对不同的人,应该 用不同方式相处。你想想,儒家的五伦,

不清。是公是私,要看你是站在差序格局 中的哪个位置来看问题。从某个特定的位 置来看,往外圈看都属于公,往里圈看<mark>就</mark> 属于私。比如说,传统中国每个家族都有

民国时期上海有个黑社会大亨杜月笙,他 有一句感慨:人生最难的,是要吃好三碗 面-情,就是靠这三碗面做出来的! 人面、场面和情面,都是表面功夫,但交 往往往就要在面子功夫上做文章。最典型

在现代社会,这种处事原则有时候就不那



1.每一个自我都是独特的,都有独一份的差序格局。你的关系网络不是我的关系网络啊。

2.关系本位的社会中,人情才是社会的稀缺资源。



许纪霖·中国文化30讲 那些留在我们血脉里的东西 版权归得到App所有。未经许可不得为戴



〈前一篇

#### 用户留言

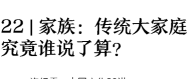
**区 写留官** 

Aa ≱≒

写解言



Ľ







9.65 MB

在古代中国,皇权不下乡,行政权力只到 县一级。在基层社会,维系人跟人关系的

纽带,就两个:一个是家族,另一个是士 绅阶层。在<mark>《</mark>白鹿原》里,白嘉轩是白家 的家长,代表家族,维系的是血缘关系; 朱先生是读书人,代表士绅,维系地缘关 系。

底层的身份认同和文化认同。

家族的稳定

答案-

开始用餐!

了。

-不二的长老。

对长辈权威的绝对尊重,

象征的肉身是男性还是女性。

个方式: 姻亲、拟血缘和地缘。

-种家族关系网络的外围布局。

以说是按照文化品位来分层的!

不能气味相投,有共同的文化流品!

-个拟血缘共同体。

族,也意味着你的家乡。

立马结合成乡缘共同体。

式: 乡缘关系。

家族扩张的第二种方式,是跟其他家族建 立拟血缘关系。你想想,为什么中国的男 人关系稍微亲密一点就称兄道弟,而女子 之间一旦成为朋友就要互称姐妹?当然 还有的人会拜干爹、干妈。今天,这可能 都是个人行为,但放在古代,多半是为了 家族势力扩张, 把两个不相干的家族, 组

不过,婚姻、拟血缘关系的扩张毕竟有 限。你不能把邻居同乡一网打尽啊。所 还需要进一步扩大,就要靠第三个方

你要知道,在差序格局社会里,血缘与乡 缘并不是两个无关的领域,简单地说,乡 缘就是血缘的升级版,家乡家乡,乡就是 家的扩大嘛。你一定记得我在谈西周封建 制度的时候,讲过"家国天下"这个概 念。家最初是同一个姓氏的血缘共同体, 后来社会流动性增加了, 外姓人也加入 了,于是共同体就从血缘发展到乡缘,于 是"家国天下"中的家,不仅指的是家

中国人讲究籍贯就是因为这个原因。就算 你的祖辈已经离开了老家好几代,你也不 再会说家乡话,但你的籍贯还是你的老 家。周恩来出生在江苏淮安,但他回到老 家浙江绍兴,欣然写下了六个大字: 我也 是绍兴人!因为家乡是你的文化之根。中 国人的乡土意识很强, 轻易不背井离乡。 -旦同一个地方的人在异国他乡碰到-起,就会像见到家人一样亲近。第-

说家乡话、第二分钟便认老乡, 第三分钟

中国官场上有一种乡党政治,同一个地方 出生的官员结为宗派, 拜朝廷中某个大官 为乡党领袖,相互提携,输送利益,同时 吟诗唱和, 联络感情。在中国官场里面, 乡党的内聚力,要远远超过纯粹的利益同 盟。你想,为什么唐太宗惧怕大臣魏征? 某种意义上说,是因为魏征背后有山东士 族集团,而唐初的统治者属于关陇军事集 团, 所以唐太宗不得不对魏征客气一点。 唐代初年这两大集团除了门第高下有差距 之外,还有地方出身的不同。一个在黄河 下游地区,另一个在黄河中游地区,不同 的乡缘意识, 形成了官场上阵营分明的对

身份认同和文化认同,首先要回答的问题 就是,你从哪里来?说的就是你的家族和 家乡。只有知道了从哪里来,你才会明

🛧 今日得到 🕳

家族是古代社会基本单位。一个家族想要 发展就要不断拓宽自己的范围,从血缘到 拟血缘,再到地缘。古代中国人就生活在 这样一个以家族为中心、层层外推的关系

→ 今日思考 ◆

□ 添加到笔记

这种关系网络就像一张庞大的蜘蛛网, 个人都困在其中,虽然有安全感,得到了 家族的庇护,同时也失去了个人的自由。 难怪到了近代,觉醒的青年人第一 望,就是要冲破这个网,从家族和家乡出 走,到城市里寻找个人的空间。但是,来 到大都市以后,每个人真的能摆脱血缘和

白: 我是谁?将到哪里去?

网络之中。

地缘的网络吗?

同和文化认同。

和地缘。

■ 划重点

-分钟

先说第一个姻亲, 就是通婚。家族之间通 过儿女婚姻,跟其他家族建立姻亲关系。 传统社会的婚姻, 不许自由恋爱, 由父母 包办。男婚女嫁和当事人的爱情无关,是

所以古人结婚讲究门当户对。什么才叫门 当户对?你可能以为是对方有钱或者地位 显赫。不一定。钱穆先生有一个很精彩的 看法,他说:中国没有阶层,只有流品。 他的意思是说,宋代以后,虽然阶层不再 固化,但是各个社会阶层都有自己独特的 文化品位,这就叫作流品。古代社会,可

你想想, 文人士大夫身穿长衫、举止文 雅,整天之乎者也,跟赤脚在农田里干活 的农民在文化气质上当然格格不入。所以 鲁迅会说《红楼梦》里的焦大绝不会爱上 林妹妹。所谓的门当户对,不只是看对方 和自己是不是处在同一个阶层,更要看能

家族的发展

兄长都要绝对服从。

许纪霖·中国文化30讲 今天 家族:传统大家庭究竟谁说.

 $\overline{\mathbf{1}}$ 

纪霖•中国文化30讲

1.家族是渗透到社会毛细血管的基本 单位,决定了每个人最底层的身份认

2.家族扩展的方式,就是把圈子做 大,主要有三个方式:姻亲、拟血缘

〈前一篇 **区 写留官** 

用户留言

这一讲我先来说一说家族。它是渗透到社 会毛细血管的基本单位,决定了每个人最

先问你一个问题:在你家里,谁说了算? 我想,每个人的答案,一定不一样。有一 个说法认为,如今的小家庭里<mark>面</mark>,不一定 是老公,也未必是老婆,而是谁的脾气 大,谁说了算!但是在古代中国的家族里 一定是: 辈分高的家长说了算。

现代的小家庭以夫妇关系为主轴,传统的 大家族以父子关系为主轴。一个大家族, 世世代代住在一起,形成了一个紧密的血 缘共同体,有共同的祖宗、公共祠堂、私 塾和田地。好多大家族住在同一个大宅院 里,在经济上不分家。据说,唐宋时期江 州有一个陈氏大家族,号称"天下第一义 每顿开饭,一人不到,全族等候, 连陈家的狗,也要等所有的狗到齐之后才

规模如此大、纪律如此森严的家族,最有 权威的当然是辈分最高的长老了。中国是 一个农耕社会,什么时候该播种、该收 割,天上出现了什么云,会下什么雨,全 靠祖祖辈辈口口相传,积累下来的老经 验。最有经验的人当然是年纪大的长老

而且,农耕文明,长期定居,产生了稳定 的宗法制度,家族成员的关系非常牢固。 -个家族里最有经验的长老,自然就会成 为家族里最有威望、最有权势的人。巴金 小说《家》里面的高老太爷就是这样一个

儒家的伦理里讲"百善孝为先"。孝顺是

美德。儒家家庭伦理当中贯穿的一个核心 原则,就是对辈分高的人,不管是父亲、

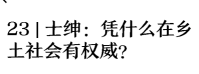
那么家族内部大家要服从的对象一定是男 性吗?其实不一定。有些女权主义者批评 传统中国是男权社会。但我经常问她们-个问题:《红楼梦》里面的贾府,最德高 望重的人物是谁? 当然是贾母。贾政虽然 是名义上的家长,但是贾母一发怒,儿子 只能跪下叩头。因为贾母辈分最高,她才 是家族集体的人格化象征,不管这个人格

-个家族除了想要稳定,肯定还想要绵 延、发展。家族绵延最重要的当然就是有 继承人, 所以中国人特别重视生儿子, 保 证血脉延续。家族要发展就得扩大自己的 势力。在差序格局的社会中,人际关系的 圈子可以像涟漪一样一层层扩展出去。家 族的扩展也一样,就是把圈子做大。有三

是中国人的弟

如果你看过小说或者影视剧《白鹿原》, 应该能体会到家族在传统社会有多重要。

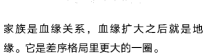
进入课程>





许纪霖·中国文化30讲

 $\overline{\perp}$ 



士绅: 凭什么在乡土社会有. 12:31 11.45 MB

以在家族内部说了算,那么在地方上究竟 由谁说了算呢? 乡里的公共事务, 主要是 地方精英士绅来主持。在小说《白鹿原》 里,家族的领导者白嘉轩遇到事,不就经

-个地方有好几个家族,辈分高的族长可

常请教士绅朱先生吗? 在中国古代,社会要有序运转,主要靠两 个传统:一个是多少年自然形成的社会礼 俗,主要由家族族长代表;另一个是跟主 流的儒家意识形态接轨的纲常名教,代表 者就是朱先生这样的基层士绅。社会礼俗

和纲常名教, 白嘉轩与朱先生联合携手, 形成了中国乡村的秩序网络。 士绅的身份有点特别,非官非民,亦官亦 民。在官面前,它代表民,在民面前,它 又代表官。它就像三明治中间的那层肉, 两片面包, 是官府和百姓,正是中间这层

肉,把两片面包连接起来。

士绅:威望服人

之前讲中国思想的时候,我多次提到了士 大夫。士大夫和士绅是同一群人,都是科 举中获得功名的精英。当他们作为官僚身 份辅助君主治理天下的时候就是士大夫, 当他们作为地方精英管理家乡公共事务的 时候就是士绅。 士绅随着科举制度而产生,他们真正成为

一个阶层是在宋代以后了。考科举就是跻 身士绅阶层的入场券。如果只是中了秀才 就是下层士绅;中了举人或者进士就是中 上层士绅了。宋代以后,科举选拔的人才

## 越来越多,但是官位没有增加。僧多粥

少,于是越来越多的读书人不得不留在乡 村成为士绅。还有另外一种情况,是做了 官以后告老还乡,在地方上成为德高望重 的上层士绅。个别的也有在官场上看透了 仕途的险恶, 主动选择回到家乡的。比如 晚清的张謇,他考中状元以后本来有机会 平步青云,在仕途上大大发展。但是,他 长期在上层做幕僚看透了权力场的险恶,

于是就弃官不做,回到家乡南通兴办实业 和教育,成了江南士绅群体的领袖。读书

人一旦挤入士绅队伍就是特权阶层。所以 也有富人靠花钱买来--个士绅资格。 士绅虽然不做官,没有政治权力,但他们 在社会上属于特权人物,在地方上很有势 力。士绅有资格穿长衫,还能免去国家的 徭役和税赋。县官也不能随便抓他, 客气气,以礼相待。《白鹿原》里的朱先 生弃官不做,就在老家担任白鹿书院的山 长,不要说白嘉轩对他敬佩得五体投地, 连县长大人都要亲自来拜访。 如果你以为朱先生受人尊敬只是因 不过, 为他是候补国家干部,那就错了。士绅在 家乡有如此地位和荣誉只靠身份还不够, 更重要的是得有威望。士绅的威望靠的是 文化。在古代读书是特权,老百姓一般不 识字。万般皆下品,唯有读书高。不要说 书了,连文字都有某种神圣性,一张纸上 写了字,就不能随手扔掉,要放在专门的 焚纸炉中恭恭敬敬地烧掉。能识文断字的 士绅,当然会受到尊重了。

士绅阶层在基层社会既有权力又有威望, 他们如何在地方公共事务中发挥作用呢?

最主要的方式就是教育。就算只是中了秀 才还没有做官的机会,士绅可以在乡里开 设私塾。当私塾先生不仅是为了糊口,赚 几文学费,也是为了在乡间建立自己的关 系网络。传统社会中老师的地位非常高。 天地君亲师,在节日里要叩头膜拜的,除 了天地皇帝老祖宗之外,还有自己的老

士绅们通过办私塾、办书院,建立了以自 己为中心的关系网络。这已经成了中国读 书人的一种传统。到了近代,这种传统还 在延续。民国时期,梁漱溟辞从北大辞职 到山东搞乡村建设运动。为了进入当地关 系网络, 他首先做的事情就是办学校, 农民建立师生关系。否则, 一个外来人,

除了教育,士绅在家乡要担负的公共职责 还多着呢。古代的行政权力只到县一级, 没有乡长和村长,乡村里的公共事务,全 靠社会自治。自治得有领头人,这个领头 人当然就是有威望的士绅。像是兴修水 利,全村的消防,抚养孤寡老幼的慈善事 业,灾荒年间的开仓济贫,这些公共事

你做什么事都无处着手啊!

士绅的职能

师。

假如没有人出来组织协调一定办不 成。在这些事情上,士绅都发挥了核心的 作用。

差不多?不错。

有微妙的差别。

表?

不过,

乡父老做好事,不是偶尔,而是要-好事。士绅的人品就这样一点点积攒起 来。没有士绅,乡村当然也存在,但是这 样的乡村就很难组织高效的社会活动。

士绅免了徭役,也不从事农作劳动,但他 不是闲得没事干, 而是忙得很。他要为家

你会不会觉得,中国的士绅跟欧洲的贵族

国的士绅和欧洲贵族差不多,但其中还是

首先,欧洲的贵族,靠的是血统的纯正。

从地方公共事务来说,

魏晋的士族也差不多,晋朝的王家、谢 家,凭借九品中正制,代代相传。而宋代 以后的士绅阶层呢,跟血统无关。他们凭 的是什么?他们的身份认证来自科举所获 得的功名,他的民间威望靠的不是血统而 是文化。 一个欧洲贵族,有自己的领地。领 其次, 地里的人把他当作主人,不会认为他是-个国家干部,是君主权力的代表。君主也 不会把贵族看作是百姓的代表。中国的士

绅呢?中国的士绅是三明治中间的那片 肉,在官面前代表百姓,在百姓面前代表 官。在百姓眼里,士绅代表了国家权力。 在古代, 官府和百姓之间平时没什么直接 联系。一般老百姓是要到家里出了人命案 子了, 乡绅也搞不定了, 才会想到官府, 到县里去击鼓告状。而一般的邻里纠纷 呢?中国是一个重人情的社会,遇到事首 先考虑私了,就由知道一点法律,也熟悉 民间礼俗的士绅来主持调解。你看,在乡 民眼里,这些士绅岂不是国家权力的代

命: 民以食为天。老百姓连自己吃的都不 够了,请知县大人向上禀告,免去本乡今 年的税赋吧。在官面前, 士绅们俨然成为 地方民意的代表了。官府跟百姓在古代中 国是两块脱节的面包, 但通过士绅阶层这 块夹肉竟然奇妙地连为一体了。 不过,你不要以为国家跟士绅永远这样和 谐默契。君主对自发性的士绅权力总是有 一百个不放心,想方设法要在士绅社会之 外推行一套保甲制,十户为一甲,十甲为 一保,通过行政权力把皇权的控制推行到 基层。 稍微正直一点的地方士绅,都不太愿意出 任保长这类权力爪牙的职务。本来,你是

一个可以与知县平起平坐的士绅。当了保 长,不是自降身价,见了知县大人不等于 见了领导了吗?再说,乡民的利益谁来代 表呢? 士绅假如不能为乡民说话,在村庄

到了近代,这个极具中国特色的士绅社会 慢慢解体了。最主要的原因当然是科举制 度取消了。给士绅发身份凭证的科举不存 在了,这个阶层也就不存在了。更重要的 是,近代以后,城市兴起,乡村衰落,要

到了县官面前, 士绅的角色又变 了。比如,假如今年县里发生了虫灾,庄 稼收成都减少七成了, 士绅就会跟官员请

学新知识, 只有到省城和口岸大都会才有 好学校。乡村的精英都往都市流动,乡里 德高望重的士绅不见了, 腰间别着枪的保 长、乡长们把持乡村。他们背靠国家权 力, 鱼肉乡民,欺压百姓。《白鹿原》里 面的鹿子霖当了保长之后多么的威风, 多么的贪婪。权财色,一个也不愿放过。

里面就没有脸面了。

的公共事务中,发挥着不可代替的重要作 用。但是到了科举制度废除之后的近代中 士绅阶层慢慢不存在了, 乡村被保

长、甲长把持,代表国家收税、拉壮丁, 乡民们对这些鱼肉百姓的土豪劣绅恨之入 骨。为什么中国历史上的革命最容易在乡 村发动? 就是因为由士绅主导的稳定的社 会秩序被破坏了。老百姓对土豪劣绅不

• 今日得到 •

在中国古代的基层社会,士绅即是特权阶 层,也是维系官府和百姓的纽带。在乡村

燃烧!

满,强烈地渴望建立新秩序,所以,革命 的烈火很容易在失去秩序的乡村里面熊熊

燃烧!

#### \_\_\_ 今日思考 \_\_\_

如今有一个观点,说是,中国需要"新乡 绅"。你怎么看呢?

#### ■ 划重点

三 添加到笔记

1.士绅在家乡有如此地位和荣誉只靠 身份还不够, 更重要是得有威望。

2.到了近代,极具中国特色的士绅社 会慢慢解体了, 传统社会稳定的社会 秩序被破坏了。



许纪霖 中国文化30讲



《前一篇

字号

写留音





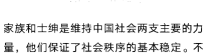




要实行抑商政策?

许纪霖·中国文化30讲 今天

 $\overline{\downarrow}$ 



商人: 为什么古代要实行抑. 11:58 10.95 MP

呀。经济要发展,商人和商业当然不可缺 今天,全世界每个角落,几乎都有中国商 人。但是,在很多人的印象中,古代的中 国人信奉儒家伦理,重义轻利,历代统治

过,社会稳定之后,还是要有经济发展

者又采取重农抑商政策, 好像商业不发达 呀。 其实,这只是一种错觉。自古以来中国人 是很有生意头脑的, 可以是全世界最会赚 钱的几个民族之一。虽然古代中国的四大 社会阶层士农工商里面, 商人的地位最

低,商人一直处于边缘地位,也被主流思

想排斥,但这只是表面现象。中国有自己 的商业文化, 也有具有中国特色的商人。 他们虽然在社会边缘, 依然是一支不可忽 视的社会力量。而且到了明清以后,开始 同士绅合流,向社会中心渗透。 商业的敌人是法家 社会发展到一定程度,一定会出现商业。

中国在上古时代就已经有商业了。商朝的 时候,已经有人专门从事交换,所以后来 管这些做生意的人叫商人。在先秦,商人 还是蛮受尊重的,商业也受到了政府的重 视。西周的《周礼》里还记载了官方的市 场体系,不过,在这个市场里,价格不是 在交易中自然形成,而是政府规定的。你

# 可以理解成古代的计划经济。 春秋时代,礼崩乐坏,周礼规定的官方市

的问题,

环,想要过来。宰相子产告诉这个使者: 咱们郑国政府和商人之间有规矩,商人不 能背叛国君,政府对商人也不能巧取豪 夺。你看,郑国对商人的政策是;只要你 忠诚于我,我也不干涉你的生意! 为什么到了秦汉以后,政府要采取重农抑 商政策呢?你肯定听过一些解释,比如 说,农业是古代社会的基础,商业会威胁 自给自足的小农经济。这类解释是从物质 层面看的,但是抑制商业,更多的是观念

是一种指导思想。抑商的思想究

场体系也崩溃了。诸侯争霸, 各国都想富 国强兵,商业政策大都比较宽容。晋国有 个使者出使郑国,看中了一只珍贵的玉

竟来自哪里呢?过去,一直是儒家在背这 个锅。因为儒家重义轻利,而商人总是想 所以以儒家治国的各朝统治者都 着赚钱, 要重农抑商。 其实,这可能是一个大冤案。儒家对商人 也蛮尊重的。孔子的得意门生当中有一位 叫子贡的,生意就做得很大,成了富商, 但经常向孔子请教学问。有--次,子贡问 老师:贫穷而保持尊严,富足了而不骄 横, 您看我的这个观点如何? 孔子回答: 不错。但比这更好的,应该是"贫而乐,

富而好礼"。儒家认为,贫富和道德无 关,只是不同人的命。生死有命,富贵在 天。作为人,无论贫富,最重要的是有 德。穷人只需安贫乐道,自得其乐就可以 了。而富人呢,财富愈多,责任愈大,必

既然儒家不排斥商人,那么抑制商业的思

是法家。在战国晚期,商人的势力非常 大,大到可以干预政治。比如,大商人吕

,为建立礼的天下秩序有

须"富而好礼"

想究竟来自哪里呢?

更多的担当。

不韦经过一番运作,把秦始皇的父亲异人 扶上秦国的王位, 等到儿子接位成为国 君,也当上秦国宰相。商人可以左右政 这就会威胁到君主的利益啊。处处为 局, 绝对君主利益着想的法家,当然会把商人 视为头号敌人。商鞅提出要收重税,他的 变法措施中的重要一条,就是要抑制商人 的势力坐大。而法家的集大成者韩非呢, 更是非常敌视商人,说社会上有危害国家 安全的五大蛀虫,其中一个就是商人。 法家的核心国策是"耕战",耕是农业, 战是军事。法家理想的国家是一个农业为 基础、军事为优先的国家。在他们看来, 整天四处流窜、想着赚钱的商人,既不会 耕,又不利于战,是国家的敌人。你想, 重用法家的秦始皇,最后不就把大商人吕 不韦流放,还逼迫他饮下毒酒了吗?

**所以,**不要以为"重农抑商"来自儒家思 想,实际上它更直接的源头是法家。儒家 不歧视商人,而法家是真的提防商人。儒 家的经济政策跟道家比较相似,是自然无 为,轻徭薄赋,与民生息,对百姓厚道-点,让小农经济自发发展。而法家的商业 政策可以说是八个字: 国家主导, 与民争 利。在法家看来,为了保持政权的稳定,

权力必须全部集中于国家。 士商合流 中国历史上的抑商,从来都不是要消灭商 业。比如说,关系国家命脉的产业,历代 都有专卖制度。西汉的时候,有过一 -场关 于盐和铁要不要归国家垄断的争议,主张 盐铁由政府垄断专卖的,就是汉武帝支持 的法家代表人物桑弘羊。在他们看来,为 了保持政权的稳定,权力必须全部集中于 国家 。而财富是权力的重要源泉,最好通 通留在国库,不能流到民间私人的口袋 里,以免他们有非分之想,犯上作乱。 抑商政策,后来一直贯穿在中国的历史 中。不过,它对古代社会的影响,最主要 的倒不是抑制商业发展。虽然在我们印象 里,中国古代商业不发达,但实际上,在

唐宋、明清这些盛世,中国的商业在世界

抑商政策最主要的影响体现在社会结构 上,就是古代商人的地位一直很低。古代 有四民序列,士农工商,商人在最末,处 在社会的边缘地带。你再有钱,不要说和 士大夫无法攀比,即使在农工商三大平民 阶层当中也只能屈居末位, 因为政府不信 任你,社会主流价值观也鄙视商人。

在这样的结构里, 商人自然会想尽办法提 高自己的社会地位。用什么办法呢? 当然 是用钱来交换政治地位和社会地位。交换 政治地位的方法,就是买官,在古代叫捐 纳制度;交换社会地位的方法,就是装,

你可以想象一下,如果说家族和士绅组成 的稳定社会结构是一个圆圈,商人就是这

附庸风雅,把自己包装成文人。

范围内看都是很发达的。

个圆圈外面的一股流动的力量,不断向内 圈挤压,自然也会改变内圈的形态。商人 一直在努力,想方设法跻身到社会更核心

化的。

的圈里。 到了明清两代,以江南为中心,全国形成 了六大区域市场。游走在这些市场的商人 们,社会地位上升,甚至出现了一种"新 四民"的排名:士商农工,商人的排名从 第四跃升到第二。商人越来越接近士人, 士和商这两个阶层开始合流。 他们的合流同时带来了两种趋势: 一个是 士大夫经商。到了明代,很多士大夫也开 始经商,以前他们积累财富的方式通常是

买地,成为地主。明代以后,也开始用钱 来投资或者做生意了。另一个趋势是商人 的士人化。商人们纷纷像读书人那样去把 玩诗书琴画,还高薪请来工匠,在苏州、 扬州大兴土木,建造园林。完工以后,邀 请士大夫来自己的私家园林春天弹琴赏 花,秋天吃蟹吟诗,借此攀附上流社会, 显示自己不是只认铜钱的俗人,也是有文

明清两代,艺术品和奢侈品消费特别兴旺 就是这些富商推动的。他们购买艺术品和 奢侈品的目的,跟中国的文人士大夫,或 者西方的贵族都不一样。贵族和文人是为 了彰显品位,而商人是为了改变阶层,用

你看,正是因为在社会结构中,商人没办

今日得到。

法占据更核心的位置,只能处在边缘。所 以他们不得不以改变自己的方式,进入主 流社会,因此形成了中国独特的商业文 化。

经济资本去兑换文化资本。

虽然儒家有重义轻利的思想,但儒家其实 并不仇视商人,商人的真正敌人是法家, 因为在商鞅、韩非和桑弘羊这些法家思想 家看来,拥有金钱的商人同样是皇权的重

要威胁。

种自我发展的动力,是任何观念和权力抑 制不住的,特别是到明清以后,商人的实 际地位已经不那么低了, 出现了一种士商 合流的趋势。所以,近代以后中国的商业 蓬勃发展,不仅是外来影响的缘故,也是 中国社会在特定结构下自我发展的结果。

不过,商人虽然处于社会结构的边缘地 带,但并不意味着商人不重要。商业有一



中国社会在特定结构下自我发展的结果。

#### \_\_ 今日思考 ←\_\_

既然明清时期商业已经很发达了,商人的 地位也大大提升了,假如没有西方的影响,中国的商业是否会自发地缓慢发展到 资本主义呢?

### ■ 划重点

② 添加到笔记

1.不要以为"重农抑商"来自儒家思想,实际上它更直接的源头是法家。 儒家不歧视商人,而法家是真的提防商人。

2.抑商政策最主要的影响体现在社会 结构上,就是古代商人的地位一直很 低。



许纪霖 • 中国文化30讲 那些留在我们血脉里的东西 版权归得到App所有,未经许可不得表载



〈前一篇

#### 用户留言

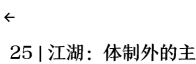
[2] 写留官

提交留言可与作者互动

Aa 字号 写留書



公安





流社会倒影

 $\overline{\bot}$ 

进入课程)



江湖:体制外的主流社会倒.

有句老话说,少不看《水浒》,说这话的 人,是怕年轻人模仿里面那些江湖豪侠。 为什么怕呢?因为在古代社会,江湖豪侠

是脱离了主流社会结构的人,也就不受主

流社会秩序约束。前面的3讲, 我们已经讲 了社会结构的主体家族和士绅,还有处在 边缘的商人。生活在这个稳定结构里的 人,可能会觉得江湖豪侠的故事很精彩, 但是很少有人真的想落草为寇。就算是 《水浒》里的梁山好汉,也都是"逼上梁 山",不到万不得已,谁愿意做不被主流 社会接纳的人呢? 我们站在主流社会内部,总是带着某种偏 见看江湖,认为江湖里面的人都反社会 的,是一股有颠覆性的力量。如果我们把 视野放大,去深入观察主流社会和江湖社 会, 你就会发现。江湖和庙堂虽然抗衡, 却又遵循相似的逻辑。

联。在我看来, 江湖就是主流社会的倒 影。读懂了它,你就读懂了另一个中国。 游民、游士与游侠 在江湖世界生存的,是一群什么样的人 呢?古代社会是四民社会,士农工商,社 会都认可,觉得他们才是规矩人。不过, 在这四民之外,还有一群人,叫游民。他 们游离于社会秩序之外,没有正当的职

业。从统治者的角度看,这群人不为社会

游民和流民还是不一样的。流民是规矩的 良民,只是失去了土地,没有固定的职 业,只能四处流动。而游民是什么?从事 的是不正当的行当,被称为"流氓无产 者"。毛泽东当年分析中国社会各个阶

创造价值,属于多余的劳动力。

所以, 江湖虽然不在主流社会结构内部, 但是它以另一种方式,跟主流社会保持关

发现所谓的游民无产者, 就是五种

土匪、大兵、乞丐、盗贼和娼妓。 按理说,如果社会安定了,国家重新分配 土地,流民有地可种,就会变回农民。但 是,这些流民中,有些人适应了流浪的生 活,不愿意回去过面朝黄土背朝天的日 就主动选择不务正业,成了 民" 在社会上游荡的, 除了游民之外,还有两

种很特殊的人物:游士和游侠。这两种人 的历史,可以追溯到先秦。西周的时候, 士是低等贵族,礼崩乐坏之后,这些能文 能武的士流落到社会上,成了"自由流动

资源",他们分化成了两拨人:游侠与游 士。区别在哪里呢? 史学大家吕思勉先生 说: " 好 文 者 为 游 士 , 好 武 者 为 游 侠。"游士者,只是一批动动嘴皮子的文 人而已,而游侠呢,则身怀绝技,武艺高 强。 在稳定的社会里,游侠是危险分子,肯定 是统治者重点防范的对象。游侠这个阶 层,在汉代以后基本上消失了。你心目中 的游侠形象, 应该是武侠小说和电影里的

侠客,像金庸《射雕英雄传》里的江南七 怪、渔樵耕读。游侠最迷人的,是有一种 侠客精神, 把侠义视为行走江湖的最高美 德,路见不平,拔刀相助,或者反抗暴 舍身就义。侠客精神最古老、最完美 的人格形象,就是刺杀暴君秦始皇的荆轲 了。"风萧萧兮易水寒,壮士一去兮不复

。你想,是何等的侠义,何等的悲 壮! 不过,这种理想中的游侠,就跟金庸 笔下浪漫的江湖一样,更多的是文学的想

江湖世界就是由这些脱离了主流社会秩序 的游民、游侠和游士组成。但是,脱序并 不等于无序,跟主流社会一样,江湖也有 自己的秩序。江湖的伦理秩序,跟主流社 会相对应;它的组织结构,跟主流社会是

还"

象罢了。

江湖的秩序

同构的。所以说,江湖是主流社会结构的 倒影。 首先,跟主流社会一样,江湖也有自己的 伦理秩序,甚至跟主流社会的伦理秩序是 对应的。但是,同一种伦理,江湖跟主流 社会确有截然不同的理解。 比如说,儒家提倡"义",江湖社会的最 高伦理原则,也是"义"。但是,江湖 ,儒家 的"义",并不是儒家的"义" 。普通 的"义"还是要基于血缘的"亲" 老百姓生活在君臣、父子、夫妻、兄弟和 朋友的五伦关系当中,他们的"义"也得 放到这些关系中才成立。 而江湖上的人,来自五湖四海,既没有血 缘关系,也不一定是同乡,所以他们 的"义"是非血缘关系的"义"。在我看 来,江湖的"义"更像是墨家的"义"。 墨家"义"的核心是什么?就是"兼

爱",四海之内皆兄弟也。

财;另一个是义薄云天。

吃一顿饭还要AA制,

太不仗义,太不够哥儿们了。

但反而在民间传为美谈。

这个"义"有两层意思:一个是仗义疏

先说仗义疏财。对于生活充满不确定性的 游民来说,什么都不如白花花的银子来得 实在。结拜兄弟,虽然不是亲兄弟,却胜 似兄弟,在经济上也不分彼此,你的就是 我的,我的也是你的,大块吃肉,大碗喝 酒,今日有酒同醉,明天有难同当。假如

江湖社会的最高境界,是义薄云天。刘 备、关公和张飞桃园三结义,发誓不求同 生,但求同死。哥儿们之间,不问是非, 只讲义气。很多民间帮派,都会把关羽当 作自己的神。为什么?因为在他们眼里, 关羽就是最讲义气的人,就是一个义薄云 天的形象。《三国演义》里,曹操曾经是 关羽的恩主,关羽念其旧恩,在华容道上 放走了曹操。本来这是以私害公的死罪,

亲兄弟明算账,那就

现在你明白了, 江湖社会跟主流社会都把 伦理秩序作为最高原则。除了这一点,江 湖还有一点跟主流社会也很相似。它的组 织秩序, 跟主流社会是同构的。 在我们印象中, 江湖跟庙堂离得很远, 至是对立的。但是,这两个距离很远的世 界,从组织逻辑来看其实很相似。 兄弟结义只是江湖社会的初级阶段,它的 高级结构,就是一般人传说中的帮会。在 古代,它叫秘密会社,比如,天地会、 老会、青洪帮、一贯道等等。特别在那些 家族和士绅不占优势的边缘地区,秘密会 社势力之大,大大超出你的想象!举-例子吧。四川最有势力的帮会是袍哥。你 猜猜在民国时期袍哥有多少人? 据说四川 三分之二的男人都加入了袍哥! 为啥? 在

兵荒马乱的乱世里面,家族解体了,士绅 也进城了,他们不得不依附帮会,获得安

大概你很想知道的是,有这么多信徒的秘 密会社,究竟是如何组织起来的?简单地 说,靠的是三根支柱:宗教、组织和帮

全感呗。

首先,许多帮会,都有自己的秘密宗教。 这些秘密宗教一般是从佛教、道教这些主 流宗教中简化、改造过来的。比如,让嘉 庆皇帝很头痛的白莲教,其教义就是来自 佛教的净土宗。 其次,江湖组织都有严密的组织结构。有 帮主,下面设立山堂,每个山堂,又有龙 头,层层分封。帮会都有自己的黑话,不 管你到哪里,对上了黑话暗语,就算找到 组织了! 第三,组织要有凝聚力,靠的是帮规。江 湖中人不受主流社会秩序的约束,但是一 旦进入帮会,就得受帮规约束。帮规有的

时候,比家法还严。一旦违背了帮规,老 大一声令下,按照帮规,动用私刑严厉惩

你发现了没有,江湖秩序其实模拟了主流

一旦有机会,他们也想成为主流社会的-部分。宋代有一句俗语说,想做官,杀人 放火受招安。招安就是他们进入主流的通

有组织、有法令、而且、

罚,绝不姑息!

社会。有信仰.

逻辑。

道。江湖社会的造反者,打着替天行道、 杀富济贫的旗号,造反成功, 自己成为新 皇帝;造反不成,只要朝廷一招安,立马 归顺,摇身一变就成了官军,替皇上去剿 灭其他的造反者了。 江湖跟庙堂看似对立的,其实也是同构

的。江湖就是另一个朝廷, 朝廷是另一个 江湖。对立的双方,遵循的是相似的组织

• 今日得到 •

中国社会的正式秩序之外,始终存在着另 -个社会,那就是江湖社会。它是由脱离 了常规社会体制的游民、游士和游侠组成

了常规社会体制的游民、游士和游侠组成的。江湖社会有自己的伦理价值:墨家式的义;也有自己的宗教、组织和帮规。表面看起来,江湖是反庙堂,与社会主流体制对立的,但实际上,只要你细细比较,就会发现二者的深层结构高度同构。

#### \_\_ 今日思考 ←\_\_

为什么在正式的社会体制之外,会始终存在着一个平行的,又是隐蔽的江湖社会?

## ■ 划重点

📃 添加到笔记

1.江湖的伦理秩序,跟主流社会相对 应;它的组织结构,跟主流社会是同 构的。

2.江湖就是另一个朝廷, 朝廷是另一个江湖。对立的双方, 遵循的是相似的组织逻辑。



许纪霖 • 中国文化30讲 那些留在我们血脉里的东西 版权归得到App所有,未经许可不得装载



〈前一篇

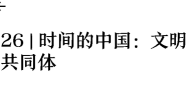
#### 用户留言

[2] 写留言

提交留言可与作者互动

Aa ₃≅







族国家。

共同体!

古代中国不是民族国家

代中国并不存在!

时间的中国: 文明共同体 10:43 9.81 MB

共同体 许纪霖·中国文化30讲

进入連程>  $\overline{\mathbf{4}}$ 

国人! 不错, 每个中国人内心都有对中国 的认同。 你有没有想过一个问题: 到底什么 不过, 是中国呢? 你可能觉得这根本不能算一个问题嘛。是 的, 今天的人对现代中国的理解是很清晰 是一个有明确人口、疆域和主权的民

不过, 你知道吗? 这样一个民族国家在古

何为中国,为什么成了一个问题?这一模 块,我就要与你聊聊这个话题。先来告诉 你结论吧,历史上的中国并不是根据版图 或者民族来定义的,而是根据文明来定义 的。简单地说,中国是一个文明国家,也 就是我前面5个模块与你详细讨论过的, 些特定的思想结构和制度结构构成的文明

许多人未必意识到,我们现在心目中 的"国家"概念是从西方来的,而且是17 世纪,欧洲著名的三十年战争之后才有的 东西。欧洲各国打<mark>了三十年的</mark>仗,最后打

国的世界秩序转向了民族国家的世界秩 序。这个体系,给欧洲带来一个巨大的变

个国家",也就是说,国家按照民族的原 则建立,每个民族都有独立建国的权利。 所以和中国面积差不多大的欧洲,今天却 有45个国家。这就是民族国家的源头。

假如你用民族国家的概念来理解古代中 国,那就晕了。为什么?因为古代中国不

你可能会说,不是有中华民族吗?但你知 道吗,中华民族这个概念,直到晚清,一 百多年前,才有梁启超提出来的。他提出 这个概念,正是受到欧洲人的启发。既然 是一个民族一个国家,那么,中国是-国家,当然也应该有统一的民族,那就是

在这之前,中国有汉族、蒙古族、满族、 藏族、回族, 但没有中华民族。古代中国 就像三十年战争之前的欧洲一样,是-帝国。帝国和民族国家不一样,内部包含

那么,在古代中国,这些不同的民族、宗 教和文化,是怎么整合到一起的呢?

张艺谋曾经拍过一个电影《英雄》, 讲的 是荆轲刺秦王的故事。那年我坐在电影 院,看到陈道明演的秦始皇嘴里蹦出两个 字"天下"的时候,就忍不住笑了。秦始 皇信奉的是法家,而"天下"呢,是儒家 的理想。迷信法家的秦始皇只知道富国强 兵,实现霸业,哪里会有"天下"这个观

美国著名学者列文森在他的书里说过一句 话:天下在中国人观念当中,既是一个价 值体,又是一个权力体。我觉得很有道

先来看作为"价值体"的天下。明末清初 大儒顾炎武,他说过:"亡国"和"亡天 下"不一样,亡国,是改朝换代;亡天 下,意味着文明不存在,大家都不讲仁义 道德,变成了弱肉强食的世界。 顾炎武还 说过一句脍炙人口的名言:天下兴亡,匹 夫有责。他说的天下,就是作为"价值 体"的天下,就是值得追求的普世文明秩

这是中华文明一开始就定下的基调。儒家 也好,道家、墨家也好,先秦的孔子、老 庄和墨子都不是从国家或民族的角度思考 问题。他们都是从普遍的人性出发,提出 中国文明乃至天下普世文明的大问题,这 有点像基督教。基督教的前身犹太教只是 犹太人的宗教,但耶稣把基督教升华成-种超越犹太民族的普世的人类宗教。同 样,中华文明从一开始,就是人类主义

它的基因不是民族主义的,而是世界

这就需要把理想的天下秩序, 落实到一个 制度的肉身,这就是作为"权力体"的天 下。所谓"权力体"的天下,就是一 中原为中心的、等级化的天下秩序, 是我在政治结构里讲过的大一统的秩序。 中国的大一统架构,就是要建立一套适用

价值体的天下,跟时间上的中国有关。而 权力体的天下呢,与空间上的中国有关。

古代的天下是不是相当于今天我们说的中

这两个概念有重叠,但是意思不完全一 样。你可能知道,中国这个词,最早在西 周就出现了。周成王把国都迁到了洛阳。 宝鸡出土的一口青铜器大鼎何尊的铭文 记载了这件事儿,叫作"宅兹中

。中国最初指的就是洛阳为中心的中

在后来的历史中, 其实没有一个王朝是用 中国来自我命名的。古人会说我是大唐、 大明、大清的人,但不会说我是中国人。 但是,当我们回头去看,二十四史所呈现 的王朝更替, 背后有一条若隐若现的主

你想, 五胡乱华也好, 蒙古人入侵也好, 满族人统治中国也好,最终入侵者征服了 中国人的身体,但在灵魂上却被中华文明 所征服。王朝可以更迭, 民族可以变化, 但是文明意义上的中国,始终顽强地传承

前后相继的历代王朝,连成了一个统一的 连续体,这就是中国。王朝只是中国的肉 身, 文明才是中国的灵魂 。 " 时间中

是什么? 就是一以贯之的文明共同体

你可能要问了,中国的核心现在清楚了,

我前面说过, 古代中国不是一个民族国 家,而是一个文明国家。民族国家有清晰 的边界,但文明国家呢?按照复旦大学的 葛兆光教授的说法,叫作"中心清晰,边

假如你翻一翻谭其骧先生主编的《中国历 史地图集》,就会发现各个朝代的版图, 甚至同一个朝代的不同时期的版图,随着 中原势力的盛衰,都是动态的、变化的。

古代中国的边界之所以模糊,是因为我们 以中华文明照耀到的地方,来定义中国的 边界。古代中国人相信, 普天之下, 只有 一种文明,就是中华文明。你可以把文明 想象成阳光, 凡是沐浴在中华文明阳光之

及的地方就是"化外之地"了。也就是 说,天下之外,还另有世界。比如,汉代 人知道,在遥远的西方,那里有一个与大 秦国,就是古罗马帝国;唐代人听说在西 方有强大的大食国,那是阿拉伯帝国。但 它们都属于"化外之地",不是天下的-

那么,怎么区分"化内之地"和"化外之 地"呢?在我看来,天下跟社会结构类

似,也是一个"差序格局"。社会的"差 序格局"以自我为中心,一层层往外拓

展;而天下的"差序格局"呢,是以"中 原文明"为中心,一圈圈往外扩张。

内之地"的边缘在哪里,就要看中原文明

→ 今日得到 ←

古人并没有疆域明确的中国这个概念,只 有王朝和天下。天下就是以中原为中心的 普世文明,是<mark>一种</mark>理想的普遍秩序。而中 国呢?从时间角度来说,就是贯穿于历朝

-条文明的线。

的阳光有多强, 能照多远了

历代背后的-

Aa

暂时无法波

"化

下的地方叫作"化内之地",

啊!这就是中国这个概念的核心。

那么,它的边界又在哪里呢?

原。它是中华文明的发源地。

线,这就是"时间中国"。

一套抽象的"价值体"天

-个概念解决了这个问题。这个

原来帝

"一个民族-

累了,签订了威斯特伐利亚和约,

化,确定了一个重要原则:

·个民族国家。

中华民族。

古人用了-

胸怀天下

念!

理。

序。

的,

主义的。

现在问题来了,

下,如何在现实中实现呢?

于天下的普遍文明制度。

时间中国

中, 玉 "

下来。

国"

缘模糊"。

部分。

什么是天下呢?

概念就是"天下"。

着多个民族、多个宗教。

为了发思古之幽情,而只是为了古希腊神 庙镌刻的那行字:认识你自己。 到了异国他乡,别人会问你:你从哪里 来?你是哪里人?你一定会回答:我是中

我相信, 你学习这些传统文化, 肯定不是



历代背后的一条文明的线。

#### \_\_ 今日思考 ←\_\_

为什么古代中国"中心清晰、边缘模糊"呢?

#### ■ 划重点

国 添加到笔记

 1.作为"价值体"的天下,就是值得 追求的普世文明秩序。

2. "权力体"的天下,就是一个以中原为中心的、等级化的天下秩序,也就是大一统的秩序。



许纪霖 中国文化30讲 那些留在我们血脉里的东西 版权归得到App所有,未经许可不得转载



〈前一篇

#### 用户留言

☑ 写留官

提交留言可与作者互动

Aa ≉≅ 写留言



# 27 | 空间的中国:多元

10:36 9.69 MB

古代中国是一个贯穿了各朝各代的文明共 同体,这是从时间的脉络来看的。不过,

假如我们换一个角度,从空间来观察的 话,会发现--个很费解的现象:在大部分 的历史时期, 在现有的中国版图上, 经常 同时存在好几个政权, 比如南宋的时候,

就有宋朝和金朝两个政权对峙。 假如你去过杭州岳王庙的话,一进大殿, 看到的是"精忠报国"四个大字。据说岳 母把这四个字纹在岳飞的身体上。岳飞要 报效的"国"当然是大宋王朝;他要抵抗 的"国"是异族的金朝,那么,金朝,到 底算不算中国呢?

你会发现, 一旦涉及空间,何为中国的确 是一个复杂的问题。这一讲,我会为你详 细讲解空间意义上的中国。

谁是正统

许多人可能都以为,秦始皇之后,中国大 部分时间都是一个统一的国家。其实不是 这样,根据复旦大学葛剑雄教授的研究发 现,中国分裂的时间与统一的时间差不多 各占一半。具体来说,元朝以后,统一的 时间比较多,而在之前,分裂的时间更

# 在同一个时期并峙的不同政权,今天我们 会把他们看作一个整体,比如说历史上的

长。

三国时期。我们会觉得分裂是统一之前的 临时状态,曹操、刘备,他们毕生的雄 不都是一统中原吗?即便是异族政 权,其实它们也是"空间中国"的一部 分。史学界有一个不成文的约定, 凡是在 现有中国版图之中,历史上曾经有过的政 权,都属于中国历史的一部分,比如草原 来的匈奴、契丹, 从东北入关的鲜卑、金 朝,西面的西夏、吐蕃等等。

你明白了吗,空间中国是什么?对了,是 多种文化、多个政权并存的空间复合体, 它们共同组成了多元一体的中国。

从空间看中国的话,从秦汉到明清的中

**-种类型:** 一个政权,多种文化。历史 上的蒙元帝国和大清帝国覆盖了今天的中

国,可以分为三种类型。

国版图,实现了比汉族政权统治范围更大 的大一统。在帝国的版图内部,民族和文 化是多元的,但王权只有是一个。这个类 型下一讲我会详细为你讲解。 **第二种类型:** 多个政权,多种文化。即使 中原有一个大一统的王朝,比如汉唐、大 明,但是在现有中国版图之内,依然存在 着与中原王朝同时并存的异族政权。汉朝 的时候汉武帝再厉害, 北方草原上还有匈 奴政权呢。你也不要看大唐很强盛,这个 大一统王朝存在期间,北方先后有突厥、 回鹘政权, 西南还有同样很强大的吐蕃和 南诏国。这些异族政权,有自己的文化和 宗教,也有和汉族政权完全不同的治理模 式,但这并不影响它们成为中国历史的一 部分。

**第三种类型:** 一个文化,多个政权。最典 型的就是三国时期,魏蜀吴都属于中原文

但是你知道吗, 两宋期间其实也是这个类 型。跟北宋对立的大辽,还有和南宋抗衡 的金朝,它们占据了北方,认同中原文

现在问题来了, 既然空间中国是多种文

化,又是三个不同的政权。

化,也都自称"中国"

化、多个政权同时存在的复合体,那么, 当同时期并峙的政权都自称中国的时候, 究竟谁能来代表中国呢? 那就是正统王朝。 什么叫正统王朝?我说过了,"时间中 国"是贯穿历代王朝的文明共同体,你可 以把这个文明共同体视为中国的灵魂,但 它毕竟还需要肉身啊。这个肉身, 就是正 统王朝。 从军事角度来说,是谁占据了中原,谁就 是正统。中原,最初指的是黄河中下游地 区。后来中原的含义变了,可以泛指汉族 所居住的核心地区,包括长江中下游区

域。这两个地区,人口最多,经济上最富

有句成语叫作"逐鹿中原",凡是想统一 中国的,成为无可争议的正统王朝的, 首先要打下中原、统治中原。不过,这 个"中原",不仅是地理意义上的,而且 是文化意义上的。在文化意义上,中原代 表了中华文明。这就是我之前给你讲过的 中国的思想、信仰、政治和社会结构。

现在你明白了吧,为什么南北朝时期的北 魏政权本来是鲜卑人,打下了中原、占领 了洛阳还不够。孝文帝还要全盘汉化,下

令鲜卑人也只能说汉语,用汉字,穿汉 服,实行汉人的政治和社会制度。为的是 证明自己不是异族,我也是一个中国政权 啊,而且是正统的中国!

国,守护中华文明。

统王朝一样,也是文明!

血统与文化

呢?

裕,

文化也最发达。

一个政权合法不合法,正统 可以这样说, 不正统,看的不是它属于哪个民族,而是 看它能不能代表中华文明。 这样,你就明白开头岳飞抗金的问题了。 虽然按照今天的观点, 金朝也是一个中国 政权,编入了二十四史,但是对于岳飞来 说,金朝却是中华文明的敌人。他精忠报

国所忠诚的,表面是大宋王朝,实际所忠 诚的,是宋朝所代表的文明秩序。岳飞和 宋朝的臣民都认定,只有大宋才代表中华 文明,是正统。而入侵我乡土的金人,是 不文明的野蛮人。抗金卫宋,就是守护中

为什么那些异族政权也有资格争夺正统

在古代中国,何为华夏,何为蛮夷?也就 是"夷夏之辨"。如果按照如今民族主义 的思路,"夷夏之辨"是血统的差别。夷 夏之间种族不同, 截然两分嘛。不过, 你 知道吗,古代中国人不是以血统,来看谁 是华夏汉民族,那么凭什么呢? 竟然跟正

华夏是什么?是知书达理的文明人。蛮夷 又是什么?是没有接受过文明教化的野蛮 人,你看,差别在文明,不在血统。

汉族是世界上人口最多的民族, 假如从血 统来算谁是汉人,实在说不清楚。汉族就 是一个文化民族,以文化自我定义。不管 你是南方的蛮人,还是北方的胡人,只要 你认同了中原文化,按照儒家的伦理生 活,相信君君臣臣父父子子,慢慢地,不 仅你自己觉得是汉人了, 而且汉人也会承

这个问题,美国的中国史研究权威许倬云

养,"我者"与"他者"之间,没有一条 不可逾越的绝对界限,华夏和蛮夷都是相

是血统,而是文明决定了你的族类身份。

教授讲得很明白: "在中国文化之中,没 有绝对的他者,只有相对的我者。" 汉民族其实是很开放的,最重视文明教

族的心灵!

对的,"夷入夏则夏,

认你是一个文明的自己人了。

中国文化中的"夷夏之辨",其实是服 从"天下主义"的。在近代之前,中国人 的民族观念、种族意识一直不那么强烈, 为什么?因为我们相信自己是天下的中 心,代表了高级的文明,在文化上可以融

化入侵的异族。异族可以在身体上征服汉 人,但汉人能够倒过来,在文化上征服异

史学大师钱穆先生说过, 中华帝国与罗马 帝国不同,罗马帝国是扩张性的,

团以暴力的方式将罗马法律带到欧洲各 地;中华帝国却是融合性的,不是暴力征 服四方,而是将来到中原的胡人给同化 了, 让他们变得斯文, 成为文明人。

国人的文化自信才彻底被打破。落后挨打 第一次激发了中国的民族主义意识,天下 主义于是被民族主义取代,这种影响一直

遭遇了西方又

夏入夷则夷",不

罗马军

持续到今天。 今日得到。 "中国"是什么?中国是一个动态的、 着时代的变化而不断变化的历史概念。从 时间上看,"中国"就是一个贯穿始终的 文明共同体;从空间上看,中国又是一个

\_\_ 今日思考 ← 个政权是否正统

多种文化、多个政权的复合体。在多个政 权对峙的时候,谁能成为正统,并不是看 血统,而是看谁能够继承和代表中原文

山国的文化传统看 写留害

明。

空间的中国:多元复合体  $\overline{\perp}$ 

复合体 许纪霖·中国文化30讲 今平

进入津程>



中国的文化传统看一个政权是否正统,看 的不是它是哪个民族, 而是能否代表高级 的文明。这一天下主义的传统,对于今天 有什么借鉴意义呢?

#### ■ 划重点

□ 添加到笔记

1.古代中国,一个政权合法不合法, 正统不正统,看的不是它属于哪个民 族, 而是看它能不能代表中华文明。

视文明教养, "我者"与"他者"之 间,没有一条不可逾越的绝对界限。 华夏和蛮夷都是相对的, "夷入夏则 夏,夏入夷则夷",不是血统,而是 文明决定了你的族类身份。

2.华夏汉民族其实是很开放的,最重



纪霖 中国文化30讲 那些留在我们血脉里的东西

版权归得到App所有,未经许可不得转载



〈前一篇

#### 用户留言

☑ 写留言

正在加载...

Γ4



免费持续得到资料加微信 2221551337 进群



就是从黑



白中国在历史上如何形成了一个多元一体 的超大文明国家。

中国东部和西部的地理分界线,

龙江的黑河到云南的腾冲划的这条对角 线。这条线,是20世纪30年代由著名地理 学家胡焕庸先生提出来的,所以也叫胡焕 庸线。黑河-腾冲线跟400毫米等降水量 线基本重合。这意味着什么?这条线的东 部适合农耕, 西部呢, 适合放牧。汉族是 农耕民族,主要生活在东部,而游牧民族

东部和西部文化差异巨大,它们是如何整

实现农耕区与游牧区统一的,究竟是哪个 王朝呢?这个问题,许多人的第一反应会 说,不是秦始皇统一了中国吗?这话虽然 不错,但是,如果你打开《中国历史地图 集》,会很惊讶地发现,秦始皇统一的中 国只是在黑河腾冲线以东的农耕区。

历史上,中原文明向南发展可以说是所向 披靡,很早就统一了东部农耕区。为什 么? 从文化来看, 中原文明最早实现了文 明的突破,早期的南方本地的民族纷纷归 附,摇身一变,成为汉人,穿起汉服,诵

不过,中原文明一旦要越过黑河腾冲线往

唐,版图也比后来的蒙元、清朝要小得 多,主要还是在东部的农耕区。现在的西 藏地区就不属于唐朝管辖,有一个强大的 吐蕃国。唐太宗击败的突厥没过多久就又 卷土重来,建立了后突厥政权。你看,大 唐的治理很难深入到西边的草原、高原和

西部地区农耕不发达,补给线又太长,大 军没法驻扎。即便击溃了匈奴、突厥,军 队一撤,没过多少年,又被他们拿回去 了。而且,游牧民族和农耕民族不仅生产 方式不一样,文化形态也不同。游牧民族 没办法接受适合定居生活的儒家伦理,他

们有自己的宗教信仰和道德规范。

-点,复旦大学的葛剑雄教授说得

太对了。他指出:中国历史上农耕民族的 中原政权,稳定的疆域一般不超过黑河 -腾冲线这条分界线。相反,来自草原的游 牧民族政权,却能够完成统一东西的大

这就是说,中国东部农耕区的统一的确是 由汉族完成的,但东部农耕区和西部游牧 区的统一,却不是由汉族,而是由游牧民

游牧民族统一了东与西,这没什么稀奇的 啊。成吉思汗的铁蹄当年几乎踏遍了欧亚 大陆。但是,游牧民族可不光是靠军事力 -了东西部。这些马背上打天下的牧 下了马之后还真的能够治天下呢!

这个最终实现长久有效地统治东西部的, 把农耕区和游牧区整合起来的民族,是满

清朝统治者在治理上的成功经验到底是什

你可能会想,答案很简单啊,清朝统治者 学了汉族的政治智慧,儒法道兼用,治理 天下嘛!这样回答从治理策略层面来看也

清朝统治者除了学习能力超强之外,竟然 还实现了制度创新,成功地将黑河 - 腾冲 线两边的农耕区和游牧区统一在一起。

但是这个解释还不够。

很难长久有效地统治西部地

-统天下的盛

读儒家经典,遵守纲常伦理了。

元朝以前,哪怕是所谓的-

西扩张, 麻烦就来了。

沙漠深处,

为什么呢?

关于这-

族实现的!

族。

么呢?

不错,

双元体制和王权认同

⊠!

先来谈中国的东与西。

呢,主要居住在西部。

游牧民族统一中国

合成为一个统一的国家的?

10.33 MB

东与西: 谁完成了古代中国.

许纪霖·中国文化30讲 今天

28 | 东与西:谁完成了 古代中国的统一?  $\overline{\bot}$ 

古代中国除了具有"时间"和"空间"的 双重性,还有地域性,也就是地域差异。 在我看来,只有了解了中国的东与西、南 与北的关系,才能真正懂得何为中国,

秦朝以后的大一统王朝,基本上都是沿用 "车同轨、书同文、行同 了秦朝的制度, 伦",实现高度的统一管理。但是,这套 制度适用于治理东部的农耕区,一旦到了 西部游牧区,就不好使了。所以, 满族统

治者首先要解决的问题,就是差异很大的 东西部,如何分别治理。 这还不是最大的挑战。更重要的 而且, 是,各民族和区域分治之后,如何防止国 家四分五裂。清朝,从清太祖努尔哈赤建 国,一直到辛亥革命,有将近300年的历

史,是秦始皇统一中国之后最长命的朝代 ·。而且,在平定了准噶尔叛乱之后,

清朝的制度创新,就是创造了一个完全不 同于秦汉体制的新的大一统模式,我把它 称为"以王权认同为中心的双元政教体 制"。这里面有两点:一个是解决分治问 题的,采取的是双元政教制度;另一个是 解决统一问题的,采取的是普世的王权认

部,实行独特的双元政教制度。这套制 度,简单地说,可以叫作"以汉制汉,以 夷制夷"。在黑河-腾冲线以东的农耕 区,他们继承了儒家的礼乐制度,以华夏 文明治理华夏,但在西边的游牧区,保留

了,喇嘛教是满人、藏人和蒙古人共同的 信仰, 而儒家当然是汉人的了。但喇嘛教

各民族对大清王朝有高度的认同。

下面我就分别来解释-一个多民族的帝国内 首先,清朝统治者在-

同。

了当地原来的宗教信仰和治理模式。 清朝的治理模式, 在宗教和治理上都是双 元的。先看宗教,你在北京的时候,是否 注意到,在雍和宫大街,一街之隔,东边 是喇嘛教雍和宫,西边是儒家的孔庙。对

和儒家呢,都可以说是清朝的国教,皇帝 每年都要去祭祀。你看,这是宗教的双重 体制。 不仅如此,清朝的治理机构也是双重并立 的。治理汉族事务,延续了明朝的传统, 分为吏部、户部、礼部、兵部、刑部和工 部六个部门,但这个六部管得了河东,却 管不了河西。蒙古和西藏的事情, 有另外 -个部门理藩院来管理,治理模式自然也

当然,这种双元政教体制不是自清代才有 的。中国历史上,不少政权都用过类似的 方式,只是到了清朝,才最后得以定型为

与六部不同。

- 当然能够有创新和突破。 不过,你也知道,分治之后,对国家统一 最大的威胁是民族分裂。为了防止国家四 分五裂,清朝除了双元体制之外,还有另 -手,那就是普世的王权认同 。
- 成熟的制度。要说原因,可以说跟满族的 特殊文化有关。从东北走到中原的满人, 他们活动的范围正好处在黑河 - 腾冲线之 间, 既农耕又游牧, 还捕鱼和砍伐森林。 多少年来, 他们积累了丰富的跟农耕民族 和游牧民族打交道的经验。一个在两种文 明夹缝中生长起来的民族, 又擅长学习,
  - 无论是汉人士大夫、蒙古大公, 还是西藏 活佛、西南土司,虽然他们的宗教和制度 -样,但是都得认同清朝的王权。 有趣的是,作为国家的唯一象征符号,
- 帝在不同的民族那里的称呼是不一样的, 在汉人这里叫皇帝, 在蒙古大公那里, 是 草原盟主大可汗,而在藏人那里,被称为 文殊活菩萨。举一个例子吧,雍正皇帝很 喜欢画家为他画像,如今故宫收藏的雍正

主!

画像竟然有好几种:儒家文人、道教圣 蒙古大公、文殊菩萨。这意味着什 么? 意思是,我大清君主,有多重的文化 身份,是不同民族、宗教和文化的天下共

清朝所实现的大一统,和秦汉以后的中原 王朝体制不一样,是一种以王权认同为中 心的双元政教体制。它在文化上是多元 的,但在政治上是统一的。这就是我们在 空间的中国那一讲讲到的,一个政权,多 种文化,从某种意义上说,它很接近费孝 通先生所说的中华民族"多元一体"

我讲东西的分界, 实际上是谈以游牧民族 为代表的少数民族对中国历史的贡献。为 什么要讲这个问题呢? 之前我讲的传统文 化,主要是华夏-汉民族的政教文明,基本 上没有涉及少数民族的文化。但他们也是 中国文化不可分割的一部分啊,所以一定

更在文—讲由 N F 文个钟

Aa

要在这一讲中、补上这个缺。

### —→ 今日得到 •—

黑河 - 腾冲线把中国分为农耕区和游牧区。真正把两个区域彻底统一起来的,不是汉人为主的中原王朝,而是以游牧民族为代表的少数民族政权。但是,他们实现的大一统,跟秦朝开创的中原王朝的大一统不一样,是一种以王权认同为中心的双元政教体制。这就是我说的,少数民族对中国历史的最重要的贡献之一。

### \_\_→ 今日思考 ←\_\_

中国的东部与西部经济和文化差异很大, 西部究竟应该是开发为主呢,还是保护为 主?

#### ■ 划重点

三 添加到笔记

1.清朝统治者除了学习能力超强之外,竟然还实现了制度创新,成功地 将黑河 - 腾冲线两边的农耕区和游牧 区统一在一起。

2.清朝所实现的大一统,和秦汉以后的中原王朝体制不一样,是一种以王 权认同为中心的双元政教体制。



许纪霖·中国文化30讲 那些留在我们血脉里的东西



〈前一篇

#### 用户留言

[2] 写留言

正在加载...

Aa 字号 写留記

 $\bigcirc$ 

2221551337 免费持续得到资料加微信

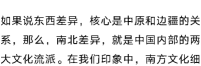
# 29 | 南与北:经济中心 和政治中心为什么不同 步? 许纪霖・中国文化30讲 今天 进入律程>





南与北:经济中心和政治中.

 $\downarrow$ 



从某种意义上说,东西农耕和游牧文明的 不同也反映在黑河-腾冲线以东的南北差异 上。到了明代以后,南方又有一种新的文 明出现了,这就是海洋文明。 假如深入中国文明内部将会发现,中国文

腻文雅,北方文化大气豪放,成为两道迥

异的风景。这种差异怎么形成的?

明的演化发展,从内部的空间关系来看, 其实就是农耕文明、游牧文明与海洋文明 这三种文明的互动。

-分为二

中国的南北差异,不完全是地理原因,也

在古代中国,南北差异真正出现是在晋 朝。八王之乱之后,大批北方的游牧部落 趁乱南下,西晋王室在永嘉年间被迫南 渡,在南京建立东晋政权,这就是历史上 有名的两个事件,"五胡乱华"和"永嘉 南渡"。南方政权和北方政权,很难说谁 是正统,他们都自称代表中国。从此以

# 后,中国文化就有了南北之分。中原一分 形成了南北对峙的局面。

有历史原因。

在这之前, 中华文明的中心, 一直在黄河 流域,诞生了我之前为你讲过的先秦诸子 百家。在古人称为"五胡乱华"的乱世之

前,北方的汉人地区是比较纯粹的农耕文 明。但是,你知道吗,在魏晋、两宋和晚 明,西部的游牧民族有过三次大规模入侵 东部农耕区,特别在北方地区,从所

谓"五胡乱华"到清朝覆灭,差不多有 1600多年的历史,北方有一半时间处于胡 人统治之下。胡人带来的游牧文明, 慢改变了北方的文化面貌。 不过,胡文化的南下并没有让原本的中华 文明在北方消失, 而是在漫长的融合中, 给中华文明注入了新的元素。来自草原的 游牧民族来到中原,和农耕文明结合,带 来了豪迈、旷达的文化气质。在北方文化 当中,既有汉化的胡文化,也有胡化的汉 文化。

所谓的北方文化, 究竟是什么样的气质 呢?其实,与南方相比,就是两个字:大

孔子不是希望大家都能够做君子吗?君子 的气质,用他老人家的话说,就是"文质 彬彬,然后君子"。"文质彬彬",你可 以这么理解,"文"是文化熏陶出来的儒 "质"是有生命的原质感。农耕民族 呢,比较文雅,表现为"文"的一面,而 游牧民族呢,更多地保持了原始的质朴,

表现为"质"一面。以黄河中下游为中心 的北方,本来"文"和"质"是平衡的, 但胡人带来的蛮气,慢慢让北方人变得质 胜于文,元气淋漓,这就是大气。 为什么中国历来的大一统王朝,基本上都 是来自北方的政权。国与国的竞争,比的 就是两个东西: 文化力量和军事力量。北 方既有农耕民族的中原文化,又有边疆草 原的军事力量。

先讲军事力量。从公元7世纪到17世纪, 整整十个世纪,欧亚大陆的霸主几乎都不 是农耕民族, 而是游牧民族。你看, 驰骋 在欧亚辽阔的草原和平原上的,不是阿拉 伯帝国的马队,就是蒙古帝国的骑兵。在

冷兵器时代,谁拥有了优质的骏马和彪悍 的骑兵, 谁就左右了战场。 再来看文化气质。"五胡乱华"之后的北 方,草原的原始蛮气与中原的政教传统融 既有文明,也有实力。这个文与质的 结合,就不是流亡到南方的中原王室与贵 族所能对抗的! 南北朝之后的中国,帝国 的大气象通通来自北方政权,从唐宋到元 朝、清朝,唯一的一个南方大一统政权明 朝,就显得格局和气度小多了! 文化中心的迁移 现在回过头来看南方。永嘉南渡之后,南

方文化继承了中原的<mark>正</mark>统,和南方的土著 结合,形成了南方勤奋、细腻、儒雅的文

在晋朝王室南迁之前,北方一直占优,大 人物都出自北方。在那之后, 江南的人 口、经济有了大发展,中华文明的中心逐 渐从黄河流域转移到长江流域。到了南 宋,南方在经济、文化上的优势已经大过

-个例子吧。明朝第一次科举考试,会 试的结果,竟然所有的进士都来自南方, 没有一个来自北方。朱元璋不高兴,或者 怕北方人不高兴, 命令重新阅卷, 结果还 是同样如此。朱元璋大怒,把考官连同状 元全部都杀了。杀了也没有用, 当时, 南 方在文化上比北方强, 已经成为无法扭转 的大趋势了! 有学者统计了二十四史的列 传中的人物籍贯, 发现南宋之前, 社会精 英集中在黄河流域;之后,就集中到长江

化性格。

北方了。

流域了。

举-

不过,在大的时间和空间尺度上看,南方 在经济和文化上逐渐超越北方,不仅是因 为逃难的贵族和文人把文明带到了南方, 更很重要的,是因为在南方,中原的农耕 文明吸纳了新的文化因子,这就是海洋文 明。 都和外来 中华文明的每一次历史性变化,

击的,就变成了海上来的西方人了。

永嘉南渡之后,过了一千多年,到了西方 的大航海时代,海洋民族葡萄牙人、西班 牙人和荷兰人来到了东海、南海, 叩响了 中国的大门。明代,中国的南部海域,

族。16世纪之后,

文明的冲击有关。总是先有开放,然后才 有变革。开放会冲击古老的传统,刺激人 们不得不变革。16世纪之前,对中原农耕 文明构成挑战的,是北方草原的游牧民

对中国农耕文明形成冲

至出现了一个民间自由贸易为主体的南海 共同体。这个海洋贸易网络,以白银为媒 介,通过海路,把东亚和欧洲连接在**一**起 了。这实际上是全球的海洋文明时代来临 的缩影。 古代中国社会,商人处在边缘地带,商业 的发展也受到阻碍。而明代以后, 在社会 结构上,不仅发生了士商合流,实际上商 业和贸易, 也变得越来越发达。

如果你去过广东、福建和浙江的沿海地 区,可能会有一种感觉,那里的文化,跟 黄河流域、长江流域的文化都不太一样。 在海边长大的渔民,不像农耕文明那样保 守、封闭,反而有海洋民族那种敢于冒

所以,几百年来,潮汕人、客家人、闽南 人、温州人更愿意漂洋过海,移民海外。 他们在整个南洋地区,后来还延伸到北 美,建立了一个全球性的华人商业贸易网

中国南方的商人和西欧的商人毕竟 生活在两种不同的社会结构当中。西欧的 海洋民族以契约和权利为核心, 发展出资 本主义的市场秩序。但中国南方的海洋民 族,是在千百年的中原大一统秩序下生

险、向外开拓的商业精神。

络。

血脉里面残留着对权力的依附。 他们的文化性格是什么?我概括为10个 字:商业上大胆,政治上软弱。在朝廷的 权力面前,不像西欧海洋民族那样积极捍

雪岩不就是-

卫自己的权利,而是热衷于寻租,获得独 家的专卖权,以当一个红顶商人为荣。胡

说到这里,只能长叹一声,尽管明代以后 南方的海洋文明开始崛起,但南方的商人

个例子吗?

们缺乏政治意识啊。商业再繁荣、腰包里 再有钱, 也不敢转化为对王权的政治要 求。强大的南方经济,依然斗不过北方的 政治权力。 → 今日得到 ←

在丰富的中国文化当中, 有三种基本元 素: 农耕文明、游牧文明与海洋文明。中 国的北方文化,是农耕与游牧文明的复合 体;而中国的南方,特别是明代以后,是 农耕和海洋文明的复合体。这三种文明的 互动,形成了独特的南、北方文化。 Aa 

互动,形成了独特的南、北方文化。

#### —→ 今日思考 ←—

有一种看法认为,近代以后,中国的南北之争,不是地域差异,而是新与旧的冲突,你同意这个看法,为什么?

#### ■ 划重点

三 添加到笔记

1.在中国文化当中有三种基本元素: 农耕文明、游牧文明与海洋文明。这 三种文明的互动,形成了独特的南、 北方文化。

2.在大的时间和空间尺度上看,南方在经济和文化上逐渐超越北方,不仅是因为逃难的贵族和文人把文明带到了南方,更很重要的,是因为在南方,中原的农耕文明吸纳了新的文化因子,这就是海洋文明。



许纪霖 中国文化30讲那些留在我们血脉里的东西 版权归得到App所有,未经许可不得赞载



〈前一篇

后一篇>

#### 用户留言

[2] 写留言

提交留言可与作者互动

Aa

写留書



免费持续得到资料加微信 2221551337 进群

# 30 | 结论:中国文化的 未来在哪里? 许纪霖·中国文化30讲 今天



未来。

进入课程>

我的课程已经接近终点,感谢你的好学与 耐心,陪伴我走到了终点。 我相信,你在知识上已经有了不少的收

10.93 MB

结论:中国文化的未来在哪.

 $\downarrow$ 

获,了解了中国传统文化的深层结构。不 过,我也同样相信,学习这门课,你不是

为了发思古之幽情,在你的内心,一定有 一个更大的情怀,那就是关心中国文化的

大学者王元化先生是对我的人生有重要影

响的老师。他生前曾经说过,师生之间最 重要的不是知识的传授,而是心灵的契 合。我也当了三十多年的老师了,越来越

感觉到这句话的分量。我想,能够陪伴我 走到终点的你,肯定同样有家国天下的深 前不久,我重读陈鼓应先生编写的《春蚕 吐丝——殷海光最后的话语》。你可能听 说过殷海光这个名字,他是台湾地区著名 的知识分子,早年是西南联大的学生,跟 随金岳霖教授学逻辑和哲学。他自称 是"五四之子",相信只有西方文化才能 救中国,并为此奋斗了一生,历经各种坎 坷。但到了生命的晚年,他意识到,再如 何西化,自己依然是一个中国人。他很感 我恰好生长在中国的大动乱年 叹地说, 代,中国的文化传统被连根拔起,外来的

我读了这段话,内心好像被电闪雷击-样,有非常强的共鸣之感。我成长的时代 都在20世纪80年代,可以说是八十年代之 子。在八十年代,有过一场"新启蒙运 ,继承了五四的反传统的精神。所 动" 以,年轻的时候我也曾经相信,中国要实 现现代化,只有告别中国传统,拥抱西方 文明。 三十年过去了,中国的自身发展与我自身 的人生经历, 也让我像殷海光先生一样, 慢慢意识到中国的文明传统,不是一件想 脱就脱的外衣, 传统内在于中华民族与我 们每个人的生命之中。你不了解传统,就

我想,你或许与我有同样的感受。但我们 都非常明白,处于全球化大潮中的中国, 已经不可能回到理想的过去,回到虚幻的

究竟在哪里?

的未来。

无问东西

突,究竟该何去何从呢?

了我们的身体,但我们可以同化他们,征 服他们的灵魂。佛教呢,最后也化为了中 国自己的宗教,成为中国文化的一部分。 但是, 近代以后碰到的西方, 却是从来没 有遭遇过的强敌,既有实力,又有文明, 他们对中国文化形成的冲击,至今没有化 解。 没有化解, 最大的困境是在中西文明的冲

有自己的路要走。 不要看这两拨人整天吵架,势不两立,从

中国思想和西方思想都是古代的轴心文 明。一讲到中西,过去我们的眼睛总是盯 着它们的不同。但是,盯着不同去看只是 我们看待中西文化的一种态度, 我们其实 还可以用另外一种态度来看待中西文化的

对立,有我没他,有他没我。

关系。 我最敬仰的哈佛大学中国思想史研究权威 学者史华慈教授,说过一句话:"有的人 爱中国,有的人恨中国,我尊敬中国。

会妄自菲薄。我想,对中国文化已经有所

我们这个世界,早已经是一个全球村。不 仅贸易全球化,而且是文化的全球化。你 想想,经过一个半世纪的开放,今天的中 国哪里还有纯粹的国学,或纯粹的洋化? 我们今天说的话,早已不是古人的语言 从语法到词汇,我们的日常语言已经借鉴

两种文明一旦遭遇,不是东风压倒西方, 或者西风压倒东风,而是冷暖空气对冲, 一阵瓢泼大雨之后,最后必定是互相改

了解的你,一定也是这样。

了太多的外来元素。

无问古今

化呢?

接受吧!

创造性转化"吗? 思想这个东西很奇妙,可以化腐朽为神 奇,变糟粕为精华。冯友兰先生提出过一

个时代重新解释,就有可能旧瓶装新酒、 老树发新芽。 创造性地转化传统,一定有一个参照系, 那就是西方文明。你已经知道,中国文明 与西方文明都是轴心文明。轴心文明与一

勾兑。

Aa

融为一体。

造,内化为对方。 东汉末年到唐朝末年,儒家受到佛教的冲 击,曾经沉寂了八百年,到了北宋,通过 融合佛教,成功地再建了新儒家:宋明理 学。宋明理学是佛教化之后的儒家,中国 的佛教呢,是中国化之后的佛教。中国的 文明不仅没有受到打击,反而更有生命 力,成分更多,更丰富多彩了。 懂得了中国文明的过去,就可以想象她的 未来了。中国文明的希望,不在坚守,而 在改造;不在因袭,而在创造。

或许你会想,很简单,取其精华、去其糟 粕,不就ok了嘛。但是,究竟何为精华, 何为糟粕,有时候还真的难以简单辨别, 只有放在一定的历史环境之中,看它与谁

就以董仲舒提出的"三纲"为例吧,后来 它和法家的君主专制主义结合在一起, 君 为臣纲,父为子纲,夫为妇纲,成为压制 国人自由与个性的纲常名教,这是糟粕。 但是,假如回到董仲舒的原意,他是从阴

境,将其精神内核抽象出来,放在当今这

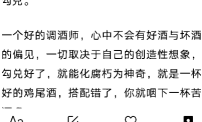
结合,才能说好与不好。

阳之学来阐述三纲关系,一阳-离不开谁, "三纲"的确切含义是: 君仁 臣忠,夫慈子孝,夫爱妇敬。你看,这种 对等的、互为条件的道德义务,你-

个"抽象继承法",传统的某个思想,假 如"去语境化",剥离那个时代的具体情

般的文化不同,其内部博大精深, 富,有各种互相冲突的思想取向,有多元

如何融合中西文明呢? 你可能在酒吧里面 喝过鸡尾酒。原酒就是这些,调出来的鸡 尾酒好不好,就看调酒师的创意和勾兑水 平。对了,未来的中国文化,究竟好不 好, 也是取决于对中西两种文化传统如何



文化又让人眼花缭乱,无所适从。他感到 自己一直在东西文明冲突的漩涡中挣扎与 他想用生命去探索中国文化的未来

无法理解中国的现实,更不可能展望民族

传统。西方文明已经渗透到我们日常生活 的每一个细胞之中。面对中西文明的冲 著名历史学家雷海宗教授有一段话说得非 常到位。他说:过去中国文明碰到的外 敌,要么是有实力没有文明的,比如蒙古 人、满人;要么是有文明、没有实力的, 比如佛教。他们都好对付,游牧民族征服

突当中,中国人迷失了方向,找不到自 我。有两种极端对立的看法至今非常流 行,一种是认为中国要实现现代化,只有 死心塌地学西方,别无选择;另外一 -种则 相信西方就是邪恶,中国有自己的文化, 晚清到今天, 斗了一个半世纪的嘴皮子。 实际上,他们的心智结构是同一个模式: 坚信中国文明和西方文明非黑即白,完全

为什么尊敬中国? 史华慈教授是从事中西 文明比较研究的,他越是深入到文明内 部,就越感觉到两种文明的共通之处。他 中西文明都有共同的问题意识, 都是 对人类共同面临的困境的反应。他有一本 书《古代中国的思想世界》讲的是先秦时 代的中国思想,在我看来,比许多中国学 者的研究还要深刻!一个对中国传统有深 入观察的人,既不会盲目崇拜中国,也不

美国著名的中国思想史研究学者林毓生教 授,有一个很精彩的观念,叫作"传统的 创造性转化"。那么,如何实现创造性转

北京大学的何怀宏教授写过一本《新纲 常》,把儒家的纲常思想放在今天的现代 语境中重新阐述, 比如传统的君臣关系演 化为现代的国家与国民关系, 君仁臣忠就 可以理解为国家爱国民, 国民才有忠诚国 家的义务。他做的工作,不就是"传统的

-阴,谁也

-定会

发展的空间与可能。当年儒学能够成功回 应佛教的挑战,第二度复兴,最成功的经 验是"以佛制佛",将佛理内化为宋明理 学的自身内容。这就启发了我们,中国文 明要复兴,要尽可能地开放,将中西文明

免费持续得到资料加微信 2221551337 进群

 $\leftarrow$ 

好的鸡尾酒,搭配错了,你就咽下一杯苦酒吧。

中国文化的未来,一定不是宿命的,一切 取决于我们的调酒水平,一切取决于我们 对传统的创造性转化。

讲到这里,已经到了说再见的时刻了。在握手告别之时,可能你会问我最后一个问题:我学了这门课,对中国思想与文化已经有了一点知识,接下去的我,究竟可以做什么呢?

中国知识分子继承了儒家士大夫的使命,就是"文化托命之人"。在今天的中国社会,谁有资格担当"文化托命"呢?不要以为只有知识分子才有资格,只要你经常思考的,不是眼皮底下一地鸡毛式的琐碎小事,也不是个人或小家狭隘的私利,而是有更宽广的家国天下情怀,有一定的文化与社会担当,恭喜你,你就是中国文化的托命之人。因为文化在你的心灵之中,你的生命之中!

## —→ 今日思考 ←—

在完整地听了我的课程之后,你对中国传 统文化是否有一些和之前不一样的新的认 识和感受?

■ 划重点

□ 添加到笔记

中国文化的未来,一定不是宿命的, 一切取决于我们的调酒水平,一切取

一切取决于我们的调酒水平,一切取决于我们对传统的创造性转化。

〈前一篇

#### 用户留言

区 写留言

提交留言可与作者互动

Aa 🖸



