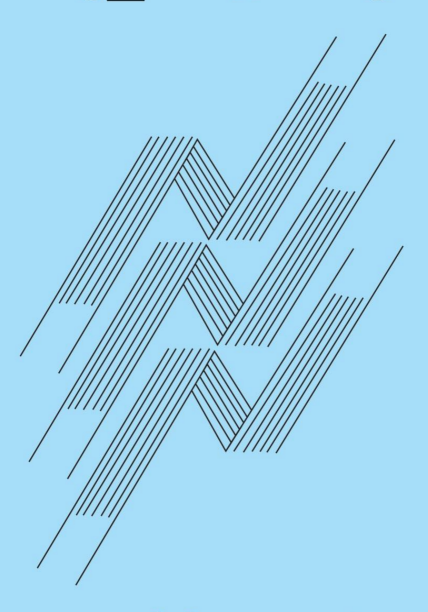
# විදසුන් උපදෙස්



කටුකුරුන්දේ ඤාණනනද භිකුමු

## විදසුන් උපදෙස්

කටුකුරුන්දේ ඤුණනනද භිකුෂු

පුකාශනය කටුකුරුන්දේ ඤුණනනද සදහම් සෙනසුන් තාරය 2016

#### ධම් දුනයකි

මුදලට විකිණීම සපුරා තහනම් වෙයි. පුථම මුදුණය *-* 1997

#### සියලුම හිමිකම් ඇවිරිණි

මුදලට විකිණීම සඳහා හෝ ලාභ ලැබීම පිණිස වන සියලු ආකාරයේ උපුටා ගැනීම්, නැවත පළ කිරීම් සපුරා තහනම්ය. මෙම දහම් පොත ධම් දනයක් ලෙස නැවත පළ කිරීමට කටුකුරුන්දේ ඤණනඤ සදහම් සෙනසුන් භාරය වෙත විමසීම් යොමු කරන්න. ධම් ගුණු සහ දේශනා සඳහා පිවිසෙන්න

www.seeingthroughthenet.net

ISBN 955-8832-20-0

#### විමසීම්

කටුකුරුන්දේ ඤණනඥ සදහම් සෙනසුන් භාරය කිරිල්ලවලවත්ත, දම්මුල්ල, කරඳන.

දුරකථනය: 0777127454

knssb@seeingthroughthenet.net

#### මුදුණය

කොලිටි පුින්ටර්ස් 17/2, පැඟිරිවත්ත පාර, ගංගොඩවිල, නුගේගොඩ. දුරකථනය: 0114870333

#### ධ<mark>ම් දනයකි</mark> මුදලට විකිණීම සපුරා තහනම් වෙයි.

කතු හිමියන්ගේ දහම් පොත් ලබාගත හැකි ස්ථාන:

- 1. සුනිල් විජේසිංහ මහතා -39/10, ශාන්ත රීටා පාර, ගල්කිස්ස.
- හේමමාලා ජයසිංහ මහත්මිය
  29/8, පැඟිරිවත්ත මාවත, මිරිහාත, නුගේගොඩ.
- වන්දන විජේරත්න මහතා
  23/79A, 1 වන පටුමග, ධම්පාල පෙදෙස, තලවතුගොඩ.
- 4. ස්ටැන්ලි සූරියාරච්චි මහතා -25, කඩ වීදිය, දේවාලේගම.
- එස්. ඒ. ලයනල් මහතා
  140/19, රුහුණුසිරි උදාහනය, හක්මන පාර, මාතර.
- 6. සිරිමා විජේරත්න මහත්මිය -15, ඇලපාත, රත්නපුර.
- 7. ඒ. ජී. සරත් චන්දුරත්න මහතා 'සමන්', ඇරැවුල හංදිය, කන්ඩලම පාර, දඹුල්ල.
- 8. ජේ. ඒ. ඩී. ජයමාන්න මහතා ජයමාන්න වත්ත, ලබුයාය, කුරුණෑගල පාර, කුලියාපිටිය.
- 9. මහාචායී කේ. එම්. විජේරත්න, දන්ත විදාහ පීඨය, පේරාදෙණි විශ්ව විදාහලය, පේරාදෙණිය.
- මෙවදා පී. වීරසිංහ මහතා බණ්ඩාර බූලංකුලම, ලංකාරාම පාර, අනුරාධපුර.
- ආර්. ඒ. චන්දි රණසිංහ මහත්මිය ස්ටුඩියෝ 'චායා', රෝහල හන්දිය, පොළොන්නරුව.
- නේරා විජේසුන්දර මහත්මිය ඉළුක්පිටිය බෙහෙත් ශාලාව, ඉළුක්පිටිය, ගැටහැත්ත.
- 13. ඩී. සී. ඒ. නිශ්ශංක මහතා 91A, වුඩ්වර්ඩ් පාර, ගාල්ල.
- පියදස සමරකෝන් මහතා සුදුවැලි පැලැස්ස, කිරින්ද, තිස්සමහාරාමය.

www.seeingthroughthenet.net www.facebook.com/seeingthrough

## හැඳින්වීම

#### (පුථම මුදුණය)

විදශීනා භාවනාවේදී පිළිපැදිය යුතු මනසිකාර විධිය සහ ආනාපාන සති භාවනාවේ ධම්මානුපසසනාව අළලා දේශිත මෙම, "විදසුන් උපදෙස්" දෙසුම, ධම්මපදයේ එන ගාථාවක අථි කථනයක ස්වරූපයෙන් විකාශනය වන්නකි. භාවනාවට උපකාරවත්වන කිසියම් දේශනයක් පටිගත කරදෙන මෙන් පූජා නවගමුවේ සුගුණසාර ස්වාමීන්වහන්සේ විසින් කරන ලද ඇරැයුමක් අනුව, මීතිරිගල නිස්සරණ වනයේ වැඩවෙසෙන අවධියෙහිදී අප විසින් මෙය දේශනා කරන්නට යෙදුණි. කෙසේ වෙතත් පොදුවේ යෝගාවචරයන්ට පුයෝජනවත් විය හැකි යම් යම් දැ මෙහිදී කියැවුනු බැවින් දේශනය මෙසේ මුදුණදවාරයෙන් එළිදක්වීමට තීරණය කළෙමු. සසර දුක් කෙළවර කරගැනීමට දීව රෑ නොතකා වෙර වඩන යෝගාවචර පින්වතුනට මේ කුඩා පොත දිරියක්ම වේවා!

විදසුන් උපදෙස් දෙසුම මුදුණය කරවා ධම් දනයක් වශයෙන් බෙද හැරීම මැනැවැයි යෝජනා කළ මහාභාරකාර තැන්පත් යූ. මාපා මහතා, එහි මුදුණය බම්බලපිටියේ වජිරාරාමයේ වැඩ විසූ අපවත්වී වදළ පූජා කස්සප හිමිපාණන් වහන්සේ විසින් මහාභාරකාර දෙපාතීමේන්තුවේ පිහිටුවන "කාශාප භාරය" (Bhikkhu Kashyapa Trust) මගින් කරවීමට විධිවිධාන යොද ඇති බව දනගන්නට ලැබුණි. එබැවින් මෙම ධම්දනමය කුශලය, දෙසුමට ඇරැයුම් කළ පූජා සුගුණසාර හිමිපාණන්ට මෙන්ම අපවත්වී වදළ පූජා කස්සප හිමිපාණන්ටත් මහාභාරකාර මාපා මහතාටත් පරම ශාන්ත නිවන් සුවය පසක් කර ගැනීම පිණිස හේතු වාසනා වේවායි පතමු.

මෙයට, සසුන් ලැදි කටුකුරුන්දේ කදණනන්ද හිකෂු

පහන් කණුව ආරණා සේනාසනය කන්දේගෙදර, දේවාලේගම 1996.11.10



# කටුකුරුන්දේ ඤුණනනද සදහම් සෙනසුන් භාරය

#### පුකාශක නිවේදනය

'කටුකුරුන්දේ ඤුණනඤ සදහම් සෙනසුන් භාරය' පූඡා කටුකුරුන්දේ ඤුණනඤ ස්වාමීන් වහන්සේ විසින් සම්පාදිත සියලුම ධම් ගුණු හා දේශිත ධම් දේශනා පිරිසිදු ධම් දනයක් වශයෙන්ම ධම් පිපාසිත ලෝකයාහට පුදනය කිරීමේ උන්වහන්සේගේ අභිමතාථ්ය ඉටු කිරීමට ඇප කැප වී සිටියි. මේ අනුව ධම් ගුණ මුදුණය සහ බෙදහැරීම පිළිබඳ කායීභාරයත්, ධම් දේශනා සංයුකත තැටිගත කිරීම සහ www.seeingthroughthenet.net වෙබ් අඩවිය, www.facebook.com/seeingthrough සමාජ ජාල අඩවිය පවත්වා ගෙන යාමත් කටුකුරුන්දේ ඤුණනඤ සදහම් සෙනසුන් භාරයේ වගකීම වනු ඇත.

දෙස් විදෙස් වැසි ධම්කාමී පාඨක ශුාවක විශාල පිරිසක් වෙනුවෙන් කිුියාත්මක වන මෙම පුළුල් ධම් දන වැඩ පිළිවෙලට දයකවීමට කැමති පින්වතුන් හට පහත සඳහන් බැංකු ගිණුමට තම ආධාර මුදල් යොමුකිරීමට අවස්ථාව ඇත.

මෙම ධම් දුන වැඩපිළිවෙලට ආධාර එවීම පිළිබඳ සියලු විමසීම්:

කටුකුරුන්දේ ඤණනඤ සදහම් සෙනසුන් භාරය කිරිල්ලවල වත්ත, දම්මුල්ල, කරඳන.

දූරකථන අංක: 0777127454

ඊමේල් ලිපිනය: knssb@seeingthroughthenet.net

ආධාර මුදල් යොමු කිරීම:

කටුකුරුන්දේ ඤුණනඥ සදහම් සෙනසුන් භාරය (K.N.S.S.B)

ගිණුම් අංක: 007060000241

සම්පත් බැංකුව, SWIFT: BSAMLKLX

ශාඛා අංකය: 070

ශාඛාව: ආර්. ජී. සේනානායක මාවත, කොළඹ - 07.

#### අමා ගඟ

මහවැලි ගඟ උතුරට හැරැවීමෙන් පසු එතෙක් නිසරු මුඩු බිම් ලෙස පැවති පෙදෙස්වල සිදුවූයේ ඉමහත් වෙනසෙකි. පිපාසයට පැන් බිඳක් නොලබා සිටි ගොවීහු පෙදෙස පුරා නිහඬව ගලා යන සිසිල් දිය දහරින් පිනා ගියහ. මැලවුනු ගොයම සරුව නිල්වන්ව කරලින් බර විය. මල් පලින් ගැවසීගත් තුරු-ලිය බලා සැනසෙන පෙදෙස් වැසියෝ තුටු කඳුළු වගුළහ.

දහම් අමා ගඟ 'උතුරට' හැරැවීමේ වැඩ පිළිවෙළක් මෙයට තෙවසරකට පෙර ඇරඹුණි. දහම් පත-පොත තබා 'එද-වේල' සඳහා වත් විය පැහැදම් කිරීමට වත්-කමක් නැත්තෝ, නිහඬව නොමිලයේ ගලායන අමිල දහම් අමා දිය දහරින් සදහම් පිපාසය සන්සිඳුවා ගත්හ. අරිටු මිසදිටු හැර, සැදහැයෙන් සරුව, ගුණ නුවණින් බරව පිළිවෙත් මඟට නැමී ගත්හ. ලොවී-ලොවුතුරු මල් පල නෙලා ගනිමින් හද පුරා පිරි බැතියෙන් නන් අයුරින් සොම්නස පළකළහ.

'ධම් ගුන් මුදුණ භාරය' නමින් දියත් කළ මෙම ධම්දන වැඩපිළිවෙල සඳහා අපගෙන් වැයවුනේ පිරිසිදු ධම්දන සංකල්පය පමණි. අමාගඟ 'උතුරට' හැරැවූවෝ සසුන් ගුණ හඳුනන පරිතාහාශ්රීලී සැදහැවත්හුමය. 'නිවනේ නිවීම' පොත් පෙළෙ එළි දක්වීමෙන් නොනැවතී 'පහන් කණුව ධම්දේශනා' පොත් පෙළෙහි 'බර පැන' දරීමටත්, දෙස්-විදෙස්වල දහම් පිපාසිතයින් උදෙසා අප අතින් ලියැවෙන අනිකුත් පොත-පත ඒ අයුරින්ම එළි දක්වීමටත් ඔවුහු උත්සුක වූහ. 'දෙන දේ පිරිසිදුවම දීමේ' අදහසින් අමිල වූ දහම ඊට නිසි ශෝභන මුදුණයකින්ම ධම්කාමීන් අතට පත් කිරීමට පියවර ගත්හ. මුදිත පිටපත් සංඛාාව අවසන්වනු හා සමගම 'නැවත මුදුණ' පළකිරීමෙන් දහම් අමා ගඟ වියළී යා නොදීමට දඬි අදිටනකින් ඇප කැපවූහ.

'පොත් අලෙවිය' පිළිබඳව මෙකල බහුලව දක්තට ලැබෙන වාණිජ සංකල්පයට පිටුපා, තහංචිවලින් තොරව, තමන් අතට නොමිලයේම පත් කැරෙන 'දහම් පඬුර' තුළින් ධම්දන සංකල්පයෙහි අගය වටහා ගත් බොහෝ පාඨක පින්වත්හු තමන් ලද රස අහරක්, නෑ-හිතවතුන් සමග බෙද-හද ගන්නාක් මෙන් නොමසුරුව අන් දහම් ලැදියනටද දී ධම් දනයට සහභාගී වූහ, ඉනුදු නොනැවතී, ශක්ති පමණින් 'ධම් ගුන් මුදුණභාරයට' උරදීමටද ඉදිරිපත්වූහ, ඇතැමෙක් ලොකු කුඩා දහම් පොත් මුදුණය කරවීමේ හා නැවත-නැවත මුදුණය කරවීමේ බරපැන ඉසිලීමට පවා පසුබට නොවූහ. සම්බුදු සසුන මේ ලක් පොළොවෙහි පවතින තාක් මේ දහම් අමාගඟ ලෝ සතුන් සිත් සනහමින් නොසිදී ගලා යේවා යනු අපගේ පැතුමයි.

"සබබදුනං ධමමදුනං ජිනාති"

මෙයට, සසුන් ලැදි කටුකුරුන්දේ ඤ,ණනන භිඤු

පොත්ගුල්ගල ආරණා සේනාසනය 'පහන් කණුව' කන්දේගෙදර, දේවාලේගම 2000 ජුනි 05 (2544 පොසොන්)



### විදසුන් උපදෙස්

'නමො තසස භගවතො අරහතො සමමා සමබුදධ<del>සස</del>'

'යෙසං සමෙබාධි අංගෙසු සමමා චිතතං සුභාවිතං ආදන පටිනිසසගෙග අනුපාදය යෙ රතා බිණාසාවා ජුතීමනතා තෙ ලොකෙ පරිනිබබුතා'

මේ, ධමමපදයේ පණ්ඩිත වගගයේ අගටම එත ගාථාවයි. මේ ගාථාවත්, මීට කලින් තිබෙන ගාථා දෙකත්, බුදුපියාණන් වහන්සේ සැවැත් නුවරදී ආගන්තුක භිඤුන් වහන්සේලා 500 නමකට උන්වහන්සේලාගේ මාගී ඵලාවබෝධයට උපකාරවන අන්දමින් දේශනා කළ බව ධමමපදටඨකථාවේ නිදනකථාවේ සඳහන් වෙනවා. අපි මේ ගාථාවේ අඩංගු වැදගත් පද විවරණය කරන කොට, ඒ තුළින් අපට මතුකරගන්න පුළුවනි, භාවනා කම්සථානවලට අදල කරුණු රාශියක්. මේ ගාථාවේ අථ්ය මුලින්ම අපි පුකාශ කළොත්.

'යෙසං සමෙබාධි අංගෙසු සමමා චිතතං සුභාවිතං' – 'යම් කෙනෙකුත්ගේ සිත සම්බොජඣඔගයන්හි මැනවින් පුරුදු කරන ලද්දේද, වඩන ලද්දේද, ඒවගේම – 'ආදන පටිනිසසගෙග අනුපාදය යෙ රතා' – යම් කෙනෙක් – 'අනුපාදය ආදනපටිනිසසගෙග රතා' – 'අල්ලා නොගෙන, ඇදගැනීම් සහ අත්හැරදැමීම් කියන දෙක පිළිබඳව ඇලුනාහුද' – 'අනුපාදය' අල්ලා නොගෙන කියන එකයි. 'බීණාසවා ජුතීමනතා – තෙ ලොකෙ පරිනිබබුතා' ජෝතිමත්වූ ඒ කෂීණාශුවයන් වහන්සේලා ලොවෙහි පිරිනිවියාහුය. පිරිනිවීමට පත්වුවාහුය' කියන එකයි, අදහස වශයෙන් ගන්න තිබෙන්නෙ.

දන් – 'යෙසං සමෙබාධි අංගෙසු සමමා චිතතං සුභාවිතං' – මුලින්ම සඳහන් චෙනව ඒ භාවනා මනසිකාරයේ යම්කිසි දියුණු තත්ඣයක්. යම් කෙනෙකුන්ගේ සිත සම්බොජඣඔග පිළිබඳව මැනවින් වැඩුණු තත්ඣයකට, දියුණුවූ තත්ඣයකට පැමිණ පවතීද කියන එකයි. මේ සම්බොජඣඔග සඳහන් වෙන්නේ බෝධිපාඤික ධම් අතර, සතිපටඨාන භාවනාවෙ එක්තරා දියුණු අවස්ථාවක් හැටියටයි.

සතර සතිපටඨාන, ඒවායින් ඊළඟට සතර සමමපපධාන, සතර ඉදධිපාද, පඤච ඉනිුය, පඤච බල – මේවා දියුණු කිරීමෙන් – මේවා කුමානුකූලව දියුණු කිරීමෙන්, කෙනෙකු තුළ මේ බොජඣඔග ධම් වැඩෙනව. බුදුපියාණන් වහන්සේගේ බෝධිපාස්ෂික ධම් දක්වීමේදී පවා එක්තරා කුමානුකූලඣයක් තිබෙනවා, ඒවා එකක් විඩල, කලකට පස්සෙ. අනිත් එක වැඩීම වගේ දෙයක් නොවෙයි. නමුත් ඒවායේ යම්කිසි කුමානුකූලුළුයක් තිබෙනව. ඒ බොජඣඩග මේ තරම් මේ සුභාවිත තත්ඣයට වැඩෙන අවස්ථාව වෙනකොට, අර අනිකුත් කියන දේවල් හුඟක් දුරට වැඩිල. මේ සුභාවිත තත්ඣයට සිත වැඩෙන්නෙ බොජඣඔග තුළින්, මේ බොජඣඔග හත පිළිබඳව එක්තරා පෙලගැසීමක් ඇති තැනට පත්වීමෙන්, සති, ධමම විචය, විරිය, පීති, පසසදධි, සමාධි, උපෙකබා කියන බොජඣඔග ධම් හතෙන් මේවායින් මුලින්ම මෙතන දක්වල තියෙන්නෙ සතියයි. ඒ දක්වපු ආකාරයෙන් යම් කිසි කුමානුකුලුළුයක් තිබෙනව. සතිය පිරිසිදු වෙනකොට ධමමවීචය වශයෙන් ඒ ඒ ධම්යන් පිළිබඳව පෙනිල, ඒවායේ යථාසවභාවය පිළිබඳ දනීමක් ඇතිවෙනව. සිත අවදිමත්ව, කුසලාකුසල ධම්යන් හඳුනා ගැනීමට – ඒවා පිළිබඳව කළ යුතුදේ කිරීමට, පුහානය භාවතාව ආදිය – ඒවාට අවශා දුනීම ලැබෙනව, සතිය තුළින්. ඊළඟට ඒ ධමමවිචයෙන් ලැබෙන දුනීම ආශුය කරගෙන සමාාක් වීයීය – හොඳට වීයීය – යොදන කොට, ඒ වීයීය යෙදීම ඊළඟ සම්බෝජඣඔගය හැටියට ගන්න පුළුවන් – සති, ධමමවිචය, විරිය. ඒ වීයීය යෙදීමෙදී අර 'ආරදධවිරියස්ස උපපජජති පීති නිරාමිසා' කියල කිව්ව ආකාරයට, ඒ වීයීය යෙදීමේ පුතිඵලයක් වශයෙන්, පුීතියක්, මතු වෙනව – නිරාමිස පුීතියක්. ඒ නිරාමිස පුීතිය සන්සිඳුවා ගන්නා යෝගාවචරයා පසසදධියක් – තැන්පත් බවක් – භුක්ති විඳිනව. ඒ තැන්පත්බව තුළින්ම – කායික සහ මානසික – ඒ සිත පිළිබඳ සුඛය ඇති වීමෙන් ඒ සුඛය සමාධිය ගෙන එනව. සමාධිය ලැබුනට පස්සේ, තවත් අමුතුවෙන් කළයුත්තක් නැති නිසා, අමුතුවෙන් ඒ සඳහා උත්සාහයක් අනවශා නිසා, ඊළඟට කරන්නේ උපේඎව. උපේඎකාවේ තිබෙන්නෙ අර ලබාගත් සමාධිය ආරඤා කරන ගුණය. ඒවගේම උපේඎාව අර බොජඣඔග ධම්වල උපරිම තත්ඣය හැටියට සැළකුවාම, උපේඎව පුඥවට ළඟයි.

'සම්බෝජඣඔග' – සම්බෝධි අංග කියන එකේ එතන අථියත් – 'සම්බෝධි' කියල කියන්නේ අවබෝධය පිළිබඳ අදහසයි, බුදධඣය පමණක් නොවෙයි අර්හත් ඵලය පවා, අවබෝධයට උපකාර වන අංග 7ක් මේ. මේ පෙල ගැස්වීම එතකොට, සම්බෝධිය සඳහායි. අවබෝධයට ඉතාමත්ම නැඹුරුවන, කිට්ටුවන, ධම්යක් තමයි උපේඎාව. උපේඎා තත්ඣයට ගෙනාවට පස්සේ, යථාභූත වශයෙන් යමක අවබෝධයක් ලබාගන්න පුළුවන්. ඒකට උපකාරවන අංගයත් ඒ

ළඟම තියෙනව – සමාධිය. එතෙක්, ඒ සමාධිය සකස්කරගැනීමටයි අර අනිකුත් ඒ සතියෙ ඉඳලම ආරම්භ කරන අනෙක් ධම්පෙළ තියෙන්නේ. ඉතින් ඒ විධියට බැලුවහම ඒ බොජඣඔග ධම් හත අතරත් කුමානුකූලණයක් තිබෙනව.

ඊළඟට තවත් පැත්තකින් මේ බොජඣඞග ධම් වැඩීම ගැන හිතල බලකොට, මුල් අවධියෙදී, මුල් අවස්ථාවේදී මේ බොජඣඔග ධම් පෙළ ගස්වන්න අමාරු බවක් එනවා. අර ඉදිය සමතාව ගැන පකාශකරනව වගේ – ඉණිය ධම්යන් පිළිබඳව – දුන්, සදධා, විරිය, -සති, සමාධි, පඤඤ කියන මේ ඉණිය ධම්යන් ගැන යම්කිසි කෙනෙක් විගුහ කරල බලනව නම්, එතනත් තිබෙන්නෙ එක්තරා සමතාවක්. ඒක අවශාවෙනව. ඒවා පුරුදු කිරීමේදී කෙනෙකුට ශුදධාවත් පුඥවත් සමබර කිරීමට, ඊළඟට වීයීයත් සමාධියත් සමබර කිරීමට. මේ දෙකට, සතිය මැදින් ඉඳගෙන ඒ අවස්ථාවේ ඒ කෘතාය කරනව. දන් මෙතන සතිය මුලින් සිටින්නෙ. මුලින් සිටගෙනත් අර තමාට අයිති වැඩක් කරනවා. ඒ කියන්නේ අනිකුත් ධම් පෙළගැස්වීමක් කරනවා. අර සතිය මැදින් ඉඳුන් අනිත් ධම් හසුරුවන්න වගේ, මෙතන සතිය මුලට සිටගෙන – පෙරමුණේ සිටගෙන – ධමමවිචය, විරිය, පීති කියල කියන උදධවවයට නැඹුරුවන – උදධවවය පැත්තට හැරිල ඉන්න තුන්දෙනා, කෙලින් කරනව මේ පැත්තට වැඩියි කියල. ඊළඟට අර අනිත් පැත්තට – කොසජජයට නැත්නම් කුසීතබවට – නැඹුරුවෙන විදියෙ ධම් හැටියට ගන්න පුළුවන් පසසදධි, සමාධි, උපෙකබා – ඒවාත් පෙලගස්වනව. ඒවා පමණට වැඩිය අනිත් පැත්තට නැඹුරුවෙලා ඉන්නව නම් ඒවත් කෙලින් කර ගන්නව. ඔන්න ඔය විදියට සතිය තමාට අයිති කෘතෳය මෙතනත් කරනවා – බොජෳධඩග අතරත් – මුලින් සිටගෙන. ඒ විදියට පෙළගැහුණු අවස්ථාවේ තමයි, ඔන්න බොජඣඞග සුභාවිත තත්ඣයට – බොජඣඞග තුළින් සිත සුභාවිත තත්ඣයට – පත්වුනා කියල කියන්න පුළුවන්. එතකොට දැන් මෙතන සතිය දිහා බලන කොට කෙළින්ම – එක එල්ලෙම – ඊළඟට පේන්නෙ උපෙකඛාව. අනිත් ධම් වැඩිය පේන්නෙ නැහැ. ඒවයෙ කෘතාය කරල ඉවරයි. එතකොට, සතිය යොදන තැන දුන් උපෙකබාවත් තියෙනව. සතිය යොදන කොට එතනම ඒකාගුතාව – සමාධියට අදල එකාගුතාව – උපේඎව. උපේඎා ඒකාගුතා – මේ දෙකම ඇති ඉතින්, ඊළඟට – ඒ දෙක යොමුකරන කොට අර ධම් සවභාවය අවබෝධ කරගන්න පුළුවන්. ඒ යොමුකිරීම තමයි භාවනා මනසිකාරය – මෙනෙහි කිරීම.

මේ විධියට මේ මෙනෙහි කිරීම. 'මෙනෙහි කිරීම' කියන වචනය පවා විදශීනාවේදි එක වචනයම යෙදුවට මොකද මේ වචනය භාවනාවේ ගැඹුරට යන්න යන්න නැවත විගුහ කළයුතු තත්ඬයක් තිබෙනව. ආරම්භයෙදි මෙනෙහි කිරීම ඉතාම ඕළාරික වශයෙන් කරන්නට සිදුධවෙනව. තමා සිටින තැනින්මයි ගමන පටන් ගන්නෙ. ඒක නිසා මෙනෙහි කිරීමේදි දුන් – සාමානායෙන් විදශීනා භාවනාව පිළිබඳ උපදෙස් දීමේදී එහෙම – සාමානා ලෝකයේ තියන මෙනෙහි කිරීමට වඩා තරමක් ගැඹුරු අන්දමින්, දකින දේ – අර <mark>්න</mark> නිමිතතගගාහී හොති නානුබාංඤජනගගාහී' කියන ආකාරයට නිමිති අනුවාංඤජන නොගෙන – ඒ වැඩි විස්තර සොයන්නෙ නැතිව – පිළිබඳව මූලිකව දෙන උපදේශය යෝගාවචරයින්ට. නමුත් මේ මෙනෙහි කිරීම තුළත් තිබෙනව ඕළාරික අංග. ඉදිරියට යනකොටයි ඒවා වැටහෙන්නේ. මොකද ඒකට හේතුව? මේ මෙනෙහි කිරීමේදී අර 'රූපයක්, රූපයක්' 'සද්දයක්, සද්දයක්' කියල ඒ විදියට හිතට දීමෙන් කෙරෙන්නෙ මොකක්ද්? ඒකට අරමුණු තත්ඣයක් ලැබෙනව. ඇත්ත වශයෙන්ම, මෙනෙහි කිරීමට අරමුණක් අවශායි, නමුත් විදශීනාවේ ගැඹුරට යනකොට තේරෙනවා කෙනෙකුට – <mark>මේ අරමුණ කියන්නෙ</mark> එල්බ ගන්න දෙයක්, 'ආරමමණ' – එල්බගන්නව. මොන විදියෙ එල්බ ගැනීමක් හෝ තිබෙනව නම් එතන අවිදාහව තිබෙනව. අවි<mark>ද</mark>්භාව දිගට ගෙනයාමට උපකාර වන දෙයක් ඒක. නමුත්, 'අනුපුබබ සිකඛා, අනුපුබබ කි්රියා, අනුපුබබ පටිපද කියන නාහයයට අනුව <mark>කුමානුකුලවයි මේ මෙනෙහි කිරීම පිළිබඳව</mark> ඒ කියන තත් කයට කෙනෙක් එන්නෙ.

මුලදී අර සාමානා ලෝකයා මෙතෙහි කිරීම කරන ආකාරය අත්හැරල, 'ස්තියක්', 'පුරුෂයෙක්' එහෙම නැත්නම් වෙන නොයෙකුත් ඒ අංගෝපාංග අනුව සිතට ඒව දීල කෙලෙස් වඩවන්නෙ නැතුව, හැකිතාක් දුරට, කෙලෙස් නොඑන ආකාරයට අර 'රූපයක්', 'සද්දයක්' ආදි වශයෙන් මෙනෙහි කරනවා. නමුත් ඇතට යන්න යන්න කෙනෙක් කල්පනාවට ගන්නව මෙන්න මෙතන තිබෙනව මේ ඉනිය ඥනය පිළිබඳව – ඒ වගේම භාෂාවාවහාරය පිළිබඳව – ඇති යම්කිසි මිථාාවක්, තමා දඩිව ගත්තු මිථාාවක් දීඝී සංසාරයේ. ඒකට හේතුවන අර දෙකොනක් සහ මැදක් කියන ඒ අදහස මේ මෙනෙහි කිරීම තුළ ඉතිරි වෙනව, 'රූපයක්' 'සද්දයක්' කියලා ගැනීමේදී. ඒ කියන්නෙ අර දෙකොනක් හැටියට සිටිනව. ඇසක් තිබෙනවා, ඇසයි – රූපයයි, කනයි – සද්දයයි. ඒ විදියට දෙකොනක් තිබෙනවා. දෙකොනක් ඇති තැන මැදකුත් එනව, ඉතින් මෙන්න මේ විදියට – කොටින්ම කියනව නම් මෙතන ගුහා ගුහක හේදයකට ඉඩ තිබෙනව. යෝගාවවරය

ඉන්නව, කවරෙක් හෝ වේවා, යෝගාවචරයගේ හිතට යම්කිසි අරමුණක් එනව. ඒ අරමුණ අරමුණක් හැටියට මෙනෙහි කරගන්නව, වැඩිදුර නොසෙව්වත්. මෙන්න මෙතන තිබෙන මේ බන්ධනයත් කඩන්න සිද්ද වෙනව ඉදිරියට යාමේදී. මොකද? දුන් සඤඤුව – දුන් මේව සඤඤුව – රූප සඤඤ, සදුදසඤඤ කියල කියන්නෙ මොකද? බුදුපියාණන් වහන්සෙ සඤඤඋපාදනසක්ෂධය දක්වල තියෙන්නෙ මිරිඟුවක් හැටියට. එතකොට සඤඤව මිරිඟුවක් නම්, රූප සඤඤව කියල කියන්නෙ මොකක්ද? ඒ මපනෙන රූපයත් මිරිඟුවක් වේන්ට ඕන. සදදසඤඤ – ඒකත් මිරිගුවක් වගේ. ඇහැට පෙනෙන දෙයක් නූනත් මිරිඟු ස්වභාවය ඇති දෙයක්. මිරිඟු ස්වභාවය ඇති දෙය ඇත්ත වශයෙන්ම තිබෙනව කියල ගැනීම මෝහයට, මුළාවට හේතුවන දෙයක්. ඒක නිසා මේ මිරිඟු ස්වභාවය ගැඹුරින් වටහාගැනීමට **–** පුතාෳඤ කර ගැනීමට – උපකාර වන සියුම් මනසිකාර කුමයක් අවශාවෙනව. අන්න ඒක නිසා ඊළඟට යෝගාවචරය අර 'රූපයක්' 'සද්දයක්' කියල මෙනෙහි කිරීම වෙනුවට 'දුකීමක්, දුකීමක්' 'ඇසීමක් ඇසීමක්' 'දුනීමක් දුනීමක්' 'සිතීමක් සිතීමක්' ආදි වශමයන් මේ සිදුවන දේ ඉතාමත්ම කෙටියෙන් මෙනෙහි කරල – හිත ඇතට යන්න දෙන්නෙ නැහැ. කොටින්ම කියනව නම් මෙතෙන්දි මේ උත්සාහ ගත්තේ අර සඤඤුවටවත් හසු නොවී මෙනෙහි කිරීමේදී හැකිතාක් දුරට දුනීම් මාතුයෙන් නවතින්න – තර්කයේ දුලට අහුවන නිසා – අර දෙකොනට සහ මැදට. ඒකට ද්වයතාව කියල කියන්නත් පුළුවන්. මේ හැම එකකම තිබෙනව ගුාහා ගාහක හේදයක්. අල්ල ගන්න කෙනෙක් ඉන්නව, අල්ල ගන්න දෙයක් තියෙනව \_ ඔය විදියට – දුටු කෙනෙක් ඉන්නව, දුටු දෙයක් තියෙනව කියල. එහෙම ගැනීම නිසා අර මෝහයට ඉඩ ලැබෙනව. එතකොට, <mark>මේ සඤඤව මිරිඟුවක්. මේ මිරිඟු</mark> සවභාවය තේරුම් ගැනීම සඳහා, 'මෙතන තියෙන්නෙ දුකීමක්, දුකීමක්, කොයි ආකාරයකින් නමුත් දකීමක්, ඇසීමක්' කියල එපමණක් හිතට දෙනව. දකීම් මාතුයෙන් නවතිනව, ඇසීම් මාතුයෙන් නවතිනව, දුනීම් මාතුයෙන් නවතිනව, සිතීම් මාතුයෙන් නවතිනව. ඒකට – ඒ අරමුණට <mark>– වෙනෙකක් තබා ඒකට නමක්වත් දෙන්නෙ නෑ.</mark> ඔන්න ඔය විදියට ඒ මනසිකාර කුමය පැවැත්වීමේ අදහස අර ඉදිරියට යම්කිසි අවස්ථාවක ඒ යෝගාවචරයට අසම්මානය පවා ඉවත් කරන්න සිදුවෙනව. අසමිමානය – භවය කියන එක ඇත්ත වශයෙන්ම මැතීමක්. මේ භවය මතින්න කුඤඤ දෙකක් ගහගන්නව වගේ තමයි අර දෙකොනත් – ගුාහෳ-ගුාහක – අල්ල ගන්න කෙනෙක් ඉන්නව, අල්ල ගත්ත දෙයක් තියනව. අත්ත ඒ විදියට කුඤඤ ගහගෙනයි, ඒ දෙකක් අතරයි භවය තිබෙන්නෙ – පැවැත්ම තිබෙන්නෙ. මේ කුඤඤ

උගුල්ලල දුන්න සිදධවෙනව. දෙකක් ඇති තැනක මැදකුත් එනව. ඔන්න ඔය විදියෙ තත්ඣයක් තියෙනව. ඒකෙන් මිදීමටයි එතකොට උත්සාහය තිබෙන්නෙ. ඔන්න ඔය විදියට – 'යෙසං සමෙබාධි අංගෙසු සමමා චිතතං සුභාවිතං'

ඊළඟට කියවෙනවා හොඳ වටිනා පද කීපයක්. 'ආදන පටිනිසසගෙග – අනුපාදය යෙ රතා.' 'ආදුන' කියල කියන්නෙ ඇදගැනීම, 'පටිනිසසගග' කියල කියන්නෙ අතහැරීම. 'ඇදගැනීම – අතහැරීම' කියන අථ් දෙන්න පුළුවන්. 'ආදුන පටිනිසසගෙ.' ඊළඟට, 'අනුපාදය' \_ 'අල්වා නොගෙන' ්යෙ අනුපාදය ආදන පටිනි<del>සස්</del>ගෙග රතා' කියලයි ගන්න වෙන්නේ. යම් කෙනෙක් අල්වා නොගෙන ඇදගෙන විසි කරනවා, ඇදගෙන අතහරිනව. මෙතන කියන අදහස අර අපි කලින් කියාපු දෙකොන සහ මැද කියන ඒ අදහසට ළං කරගන්න පුළුවන්. දෙකොනක් පෙන්නුම් කරනව ආදන පටිනිසසග කියන වචන දෙකෙන්. ඇදගැනීමක් තිබෙනව, අතහැරීමක් තිබෙනව. ඒ දෙකට මැදින් තිබෙනව 'අල්වා ගැනීම'. මේ 'අල්වා ගැනීම' කියන වචනයට නිතර යෙදෙන හුරුපුරුදු වචනය තමයි 'උපාදනය'. 'උපාදනය' කියල කියන්නෙ 'අල්වාගැනීම', 'උපාදය' කියන්නෙ 'අල්වාගෙන' – පූව්කිුයාව. 'අනුපාදය' කියල කියන්නේ 'අල්වා නොගෙන'. එතකොට දුන් මෙතන තියෙනව, 'ආදුන' – 'ඇදගැනීම', 'උපාදන' ු 'අල්වාගැනීම' 'පටිනිසසගග-අතහැරීම්'. මෙන්න මැදට එන්නෙ අර උපාදනයයි. මෙතන මැද හැටියට ගන්න තියෙන්නෙ 'උපාදුනය – අල්වා ගැනීම'.

අර අනුපාදය කියන එක තමයි මෙතන වැදගත්ම වචනය. අල්වා නොගැනීමෙන් තමයි 'ආදන' 'පටිතිසසගග' කියන ඒ දෙකට පමණක් ඇල්ම ඇති කරගන්න පුළුවන් වන්නෙ. 'ආදනපටිනිසසගෙග අනුපාදය යෙ රතා'. ඒ කියන්නෙ, උපාදනය නැති තැන ඇත්තෙ ආදනය සහ පටිතිසසගගය කියන දෙක විතරයි. මේක නිදසුනක් මගින් තේරුම් ගන්න ගියොත් වඩා පහසු වෙනව.

අපි උපමාවක් ගනිමු, දැන් සාමානෲයෙන් අපි ළිඳක් ළඟට යන්නෙ වතුර ටිකක් අරගෙන බොන්න. එහෙම නැත්නම් මුහුණ කට හෝදගන්න. එහෙම නැත්නම් තවත් යම්කිසි භාජනයකට දමල ඒක ගේන්න. එතකොට, ළිඳෙන් වතුර අදිනව, ඇදගන්නව. ඊළඟට ඒ වතුර ඇදගත්තු භාජනය ටික වේලාවක් තබාගෙන එක්කො ඒකෙන් වතුර බොනව එහෙම නැත්නම් ඒකේ තියෙන වතුර තව භාජනයකට වත්කරගන්නව, මූණකට හෝදනව නම් හෝදනවා, එහෙම හෝදලා ඉතිරිවෙන යමක් තියෙනව නම් විසිකරනව. ඒකයි සාමානෲයෙන් මේ

ළිඳෙන් ගන්න වතුරෙ පුයෝජනය. පුයෝජනයක් සඳහා ලිඳෙන් වතුර අදිනකොට ඔන්න ඔය විදියටයි කෙරෙන්නෙ. 'ආදන-උපාදන' – අර ඇදගත්තු වතුර පණිට්ටුව අල්ලාගන්නව. ඇදල, ඊළඟට අල්ල ගන්නව. ඊගාවට, පටිතිසසගග – මූණ කට හෝදගෙන ඉවරවෙල විසිකරනවා අර කුණු කන්දල් එක්ක. ඒ වතුර ටික අහක දනව. ඔන්න ඔය විදියට ඒ අර පුයෝජනයක් සඳහා අථියක් සඳහා, ළිඳෙන් වතුර ගත්න එක්කෙනා කරන දේ.

අපි හිතමු, අපට උවමනා වුනා මේ ළිඳ ඉහින්න. ළිඳ ඉහින්න ඕන. ළිඳ ඉහින්න ගියාම අපි මොකද කරන්නේ? පණිට්ටුව ළිඳට දල වතුර අදිනව – දමනවා. අදිනව දමනව. අල්ල ගැනීමක් නෑ. ඒක බොහොම වේගයෙන් කෙරෙන්නෙ. ඒ පණිට්ටුව අරගෙන ඒක අරෙහෙ මෙහෙ කරන්න, ඒකෙන් පුයෝජනයක් ගැනීමක් බලාපොරොත්තු වෙන්නෙ නෑ. ඒ වෙනුවට මොකද දන් බලාපොරොත්තුව? ළිඳ හිස් කිරීම. ළිඳේ හිස් බව දකීම, ශුනෳත්වය දකීම. ළිඳ හිස්වෙනව දකීමයි දන් බලාපොරොත්තුව, වතුරවලින් යම්කිසි පුයෝජනයක් ගැනීම නොවෙයි. ඒක 'අල්ල ගන්න' එක නොවෙයි. දන් තියෙන්නේ ඉහින්නයි.

'සිඤව භිකබු ඉමං නාවං සිතතා තෙ ලහුමෙසසති'

'මහණ මේ නැව ඉහින්න' කියල ධම්මපද ගාථාවක¹ පුකාශ වෙනව. මේක හිස් කරහම සැහැල්ලු වෙනව කියලා. අන්න ඒ වගේ මෙතනත් ළිඳ ඉහින එකයි, දැන් එතකොට යෝගාවචරයට කරන්න සිද්දවෙලා තියෙන්නෙ. ඒ ඉහීම වගේ තමයි ඔන්න අර ඇදගැනීමයි අතහැර දැමීමයි.

දන් එතකොට මේ ළිඳ ඉහීම පිළිබඳ උපමාව අතහැරලා අපි මේකට තව ටිකක් ඇතට යන්න පුළුවන් භාවනා කම්සථානයටම අදළ නිදශීනයක් ගනිමු. ආනාපාන සතිය. 'ආන' – 'අපාන' – හුස්ම ගැනීම – හෙළීම. ඒක කවදත් කෙරෙන දෙයක්. හුස්ම ගැනීම – හෙළීම. මේ දෙක අතර තිබෙනව නොපෙනෙන දෙයක්. නමුත් ඒක තමයි සංසාරය දිගට ගෙනියන්නෙ. හුස්ම ගන්නෙ මොකටද? හුස්ම ගන්නෙ, මේ පැවැත්ම ගෙනයන්න. තෘෂණාව, අවිදාහට දිගට ගෙනයන්න. සංසාරයෙ දිගට යන්න. මේ ශරීර කුඩුව රැක ගන්න. 'උපාදනය' –

<sup>1.</sup> භිකඛු වගග

හුස්මක් අල්ලගන්නව. කොටින්ම කියනව නම් 'හුස්ම අල්ලගන්නව'. 'පුාණය'. පුාණීන්ට අවශා මූලිකම දේ තමයි හුස්ම. මේක මේ හුස්ම ගැනීම පමණක් නොවෙයි – ඇද ගැනීම පමණක් නොවෙයි, මේක අල්ලගන්නව. උත්සාහ කරන්නෙ පුළුවන් නම් හුස්ම අල්ලගෙන ඒකෙන්ම අනිත් වැඩ කටයුතු කරන්න. දුන් ඔය බරක් ඔසවන පුද්ගලය, බරක් ඔසවන්න සුදුනම් වෙන කොට දිග හුස්මක් ගන්නෙ මොකටද? අර ශරීරෙට ශක්තිය ලබා දෙනව, අර හුස්ම අල්ල ගැනීම. හුස්ම අල්ලගෙනයි ඊළඟට ඒ තමන්ට අයිති වැඩේ කරන්නේ. ඒ හුස්ම \_ අල්ලගැනීම තුළයි මමඣය – 'මගේ ශක්තිය', 'මට කරන්න පුළුවන්' – ඔක්කොම තියෙන්නෙ. ඒ විදියට එතකොට හුස්ම ගන්නව, හුස්ම අල්ලගන්නව, අතහරින්න සිද්ද වෙනව. අතහරින්න සිද්දවෙනව ධම්තාවෙන්ම, ඒකයි පුශ්වාසය කියන්නෙ. ආශ්වාසයෙන් කෙරෙන්නේ, දකින එක්තරා පුයෝජනයකින්, බොහොම ඕනකමකින් හුස්ම ටිකක් . ගැනීම, ජීවිතේ ආරඤා කර ගන්න. පුළුවන් නම් ඒක දිගටම රඳවගන්න, ඒක ඒ තරමට හොඳයි. නමුත් බැහැ. බැරි නිසා ටික වේලාවකින් ඒකට යන්න ඉඩ අරිනව, ඒක අතහරින්න සිද්දවෙනව. ඒක ධම්තාවයි. මෙතනත් තියෙන්නෙ එතකොට 'ආදුන – පටිනිසගග' වගේ, බැලුවහම. මෙන්න මේ කියන දශීනය ආනාපාන සතිය තුළින් මතුවන අවස්ථාවකුත් තිබෙනව. <mark>ආනාපාන සති භාවනාව පිළිබඳව</mark> බුදුපියාණන් වහන්සේ දැක්වූ පියවර දහසය<sup>2</sup> අතරින්, අගටම එන ධමමානුපසසනාවට අදළ පියවර හතර විගුහ කරල බැලුවොත් මේ දශීනය අපට මතුකරගන්න පුළුවන්.

> අනිවවානුපසසී අසසසිසසාමීති සිකඛති අනිවවානුපසසී පසසසිසසාමීති සිකඛති විරාගානුපසසී අසසසිසසාමීති සිකඛති විරාගානුපසසී අසසසිසසාමීති සිකඛති නිරෝධානුපසසී අසසසිසසාමීති සිකඛති නිරෝධානුපසසී පසසසිසසාමීති සිකඛති පටිනිසසගගානුපසසී අසසසිසසාමීති සිකඛති පටිනිසසගගානුපසසී පසසසිසසාමීති සිකඛති

කියල ඔය විදියට ඒ හික්මීමෙදි කෙරෙන්නෙ මොකක්ද? මේ අනිතානාව දකිනව. මෙන්න මෙතනත් තියෙනව කුමානුකූලඣයක්.

2. ආනාපානසති සු.මජඣිම නිකාය

අනිතානාව දකිමින්ම ආශ්වාස කරනව, අනිතානාව දකිමින්ම පුශ්වාස කරනව, ආශ්වාසයන්ගෙන් අනිතානාව දකගන්නව. යෝගාවචරය දන්නව දන් මේ ආශ්වාස පුශ්වාසය තුළ තියෙන අනිතා ස්වභාවය. අනිතානාව දකීමේ නිදශීනයක් හැටියටයි මේ ආශ්වාස කරන්නෙ, මේක ශිසුණයක්. නිකම්ම හුස්මක් – ජීවත්වීමට, සංසාරයෙ දිගට යෑමට, ගන්න හුස්මක් – නෙවෙයි යෝගාවචරය ගන්නෙ. යම්කිසි පාඩමක් ඉගෙන ගන්න විදශීනාව දියුණු කරගන්නයි. දන් ඒ සඳහා උපකාර කරගන්නව කම්සථානයක් හැටියට ඒ ධම්තාව වටහා ගැනීමට. එතකොට ආශ්වාසයෙදිත් අනිතානාව දකිනව, පුශ්වාසයෙදිත් අනිතානාව දකිනව, ඒ අනුපසසනාව – දියුණු කරගැනීමයි මේ ශිසුණයෙන් බලාපොරොත්තු වෙන්නෙ.

එතකොට, මේ අනිතානාව කියන්නෙ මොකක්ද, මේක වචන දෙකකින් කිව්වොත් මේ අනිතානාවෙ පෙති දෙක උදය-වය'. මේක ඇතුළෙ තියෙන්නෙ ඇතිවීම සහ නැතිවීම කියන එකයි. ඒ ඇතිවීම සහ නැතිවීම පිළිබඳ අවබෝධය ගැඹුරුවන තරමට අනිතානාව පුකට වෙනව. ඒකයි, අර විදියට අර සම්බොජඣඔගාදිය දියුණු කළ, අනිකුත් සතිපටඨානයට අදළ දේ දියුණු කළ, යෝගාවචරය තුළ, ආනාපාන සතියම පවා ඔය තරම් දුරට දියුණු කළ නැනැත්තා තුළ, ධමමානුපසසනා අවස්ථාවේදි ඔය කියාපු අනිතානා දශීනය යම්කිසි පුමාණයකින් තිබෙනව. ඇති වීමක් සහ නැතිවීමක් තිබෙනවයි කියන එක. එතකොට මේ ඇතිවීම සහ නැතිවීම දකින යෝගාවචරයාට ඒ අනුපසසනාව ගැඹුරට යන්න යන්න, ඉපදීම වැටහෙන්න වැටහෙන්න, ශීසුව වැටහෙන්න වැටහෙන්න, සියලු සංස්කාරවල සමුදය පඎයට – උදය පඎයට – වඩා විය පඎය වැඩියෙන් දෙනෙන්න පටන් ගන්නව.

ශීසුයෙන් කරකැවෙන යම්කිසි රෝදයක සලකුණක් දිහා බලන්න උත්සාහ කරන කොට, ඒ රෝදය වේගයෙන් කරකැවෙන කොට, අර ඒ සලකුණු කළ තැන පහතට වැටෙන එකයි වැඩිය පැහැදිලිව පෙනෙන්නෙ. අන්න ඒ වගේ, ආශ්වාසයට වඩා මේ පුශ්වාසය තුළින්ම බිඳිල යන ආකාරය – මේක බිඳ වැටෙන ආකාරය වැඩියෙන් පකට වෙනව – වය පසුයෙ. ඒ විදියට මේ කියන ඒ ආශ්වාස පුශ්වාසයේ වය පසුය නැත්නම් වැටෙන පසුය වැඩිය පුකට වෙන කොට, ඒ තුළින් කෙනෙකු තුළ ඇතිවෙනව විරාගයක් – නොඇල්මක්. ඇල්මක්, තණ්හාවක් ඇතිවයි මේ ආශ්වාසයක් ගන්නෙ. සමුදය පසුයෙටයි නැඹුරුවුනෙ. නැවත නැවතත් ආශ්වාස පුශ්වාස කිරීම – මෙන්න මේ සංස්කාර. මේ සංස්කාරයන්ගෙන් අළුත් කරනව.

මේව අළුත්කිරීමට <mark>උපකාර වන දේ තමයි තණ්හාව</mark> – 'තණ්හා පොනොභවිකා'. අළුත් කිරීම් කරන්නෙ මේක පිළිබඳ රාගයෙන්, තණ්හාවෙන්. දැන් මෙතන අර බිඳවැටීම නිතර නිතර දකින කොට මේ පිළිබඳව යම්කිසි කලකිරීමක් ඇතිවෙනව – මේක කරදරයක් හැටියට. ඒ විරාගය නිසා අර <mark>සමුදය</mark> – එහෙම නැත්නම් මේක <mark>නැවත නැවත</mark> <mark>මතුකර ගැනීම</mark>ට ඇති තෘෂ්ණාව තුනීවෙනව. ඒ තුනීවෙන්න වෙන්න, <mark>නිරෝධය පුකට වෙනව</mark>. <mark>අනිතාතාව දුටුව</mark>. අනිතාතාව වඩ වඩා ඇතිවෙනව. නොඇල්ම ඇතිවීම නිසා, අර තණ්හාවෙන් වැසිල තිබුණ නිරෝධය පුකට වෙන්න පටන් ගන්නව. තුණ්හාවෙන් වැසිල තිබුණයි කියල කියන්නෙ මොකද? <mark>නිරෝධය වෙනවත් එක්කම ඉතාම</mark> ශීසුයෙන් නැවත සමුදයක් ඇතිකර ගැනීමට තණ්හාව රුකුල් දෙනව. මේ තණ්හාව 'පොනොභවිකා නනිුරාගසහගතා තතුතුතුාභිනන්දිනි<sup>, 3</sup> ඒ ඇල්ම නිසාම, ඒ ඒ තැන සතුටුවන සවභාවය නිසාම 'මේක බිඳුනට කමක් නෑ වෙන එකක් අල්ලන්න වෙන එකක් අල්ලන්න' කියනව. 'වෙන හුස්මක් අල්ලන්න, ඒක නැතිවුනාට කමක් නෑ' කියලා ඔය විදියට, උසි ගන්වන සවභාවයක් තෘෂ්ණාවෙ තිබෙනව. මේ විරාගය නිසා අර උසිගැන්වීම අඩුවෙනකොට, ඔන්නවැඩිය පෙනෙන්නේ, වඩාත් පුකට වෙන්නෙ, නිරෝධය-නැතිවීම, බිඳීම. හිතත් පෙරලෙන විදිය. ඒ විදියට නිරොධානුපසසනාව. එතනත් කුමානුකූලඣයක් තියෙනව.

ඒ විදියට නිරෝධය දකින පුද්ගලයා තුළ, මේ කරන මේ පුයත්න වාාථී වනහැටි, මේව නිෂඑල වනහැටි, මේ නිෂඑල සවභාවය වැටහෙන්නට පටන්ගන්නව, තේරෙනව. මේව නිෂඑල පුයත්න රාශියක් නිෂඑල තැතක්. නිරථික තැතක්. නිතරම වාාථීවන තැත් සමූහයක්, උත්සාහ පුයත්න සමූහයක් හැටියට මේ ආශ්වාස පුශ්වාසය පවා වැටහෙනව. එහෙම වැටහෙන කොට, දැන් එතකොට, මේ ආශ්වාසය ගන්නෙත් 'පටිනිසසගගානුපසසී' – අතහැර දැමීමට. මේකෙන් වැඩක් ගැනීමට නෙවෙයි. මේකෙ හිස්බව තේරුම් ගැනීමට අනාතම බව තේරුම් ගැනීමට – ශුනාාභිය තේරුම් ගැනීමට. 'පටිනිසගගානුපස්සී. එතන ආනාපාන සතියෙ උගුම විදශීතාව පෙන්නුම් කෙරෙනව.

'පටිනිසසගගානුපසසී අසසසිසසාමි' අතහැර දමීම දිහා බලා ගෙනමයි ආශ්වාස කරන්නෙත්. අල්ලා ගැනීමට නොවෙයි පුයෝජනයක් ගැනීමට නොවෙයි. ඒ වගේම, පුශ්වාස කරන්නෙත්

<sup>3.</sup> ධමමචකකපපවතතන සු. මහා වගග, සංයුතතනිකාය

'පටිතිසසගගානුපසසී'. ඒක අමුතුවෙන් කියන්න ඕන නෑ. අන්න දුන් අපි ආයිත් අර ළිදේ උපමාව කිට්ටු කර ගනිමු. දුන් කරන්නෙ මේකයි. අර වතුර අදිනව වෙනුවට මේ හුස්ම අදිනව. හුස්ම අදින්නේ හෙළන්න. අදින්නේ හෙළන්න. අදින්නේ හෙළන්න. අල්ලගන්න නොවෙයි. හුස්ම අල්ලගෙන යමක් කරන්න නෙවෙයි. හුස්ම ගන්නෙ – හුස්ම අදින්නෙ – හෙළන්න. ඒ කියන්නෙ, යම්කිසි ධම්තාවක් විතරයි දුන් පේන්නෙ. ඒක අල්ලගෙන වැඩක් කරන 'මමෙක්' වත්, ඒක අල්ලගෙන ජීවත්වෙන <sup>'</sup>මමෙක්' වත් නෙවෙයි දුන්. ඒ වෙනුවට මේ ශරීර කුඩුවෙ තියෙන යම්කිසි ධම්තාවක්. හරියට ඔය බෝක්කුවක එක පැත්තකින් වතුර ඇතුල්වෙනව, අනිත් පැත්තෙන් පිටවෙනව. ඔය විදියෙ දෙයක්. අර බෝක්කුව ගැන ඇල්මක් නෑ. අතහැර දමීම දකිමින්ම ආශ්වාස කරනව, අතහැරදුමීම දකිමින්ම ඒ අනුව බලමින්ම – පුශ්වාස කරනව. මේ තුළින්. එතකොට භංග, භය, ආදීනව – ඔය කියන ඔය විදශීනාඥන එහෙම හුඟක් මෝරල, මේවයෙ ිතියන මේ තත්තිය දකල, අතහැර දමීමයි – <mark>අතහැරීමෙන්ම මේ විමුක්තිය</mark> <mark>බලාපොරොත්තුවන තත්ඣයයි දුන් තිබෙන්නෙ.</mark> ආශ්වාස පුශ්වාසය තුළින්, හුස්ම ඇදගැනීම හෙළීම කියන ඒ ධම්තාවේ ඇති ඒ සතාය දකීමෙන් අර තමා තුළ තිබෙන තිලඎණය – <mark>අනිතා, දූඃඛ, අනාතම</mark> <mark>ඒවා ගැඹුරින් වටහා ගැනීමට</mark> යෝගාවචරය දුන් බලාපොරොත්තු වෙනව. ඒවගේම දුන් අර උපාද්න කියල කිව්ව අල්ලා ගැනීම නැතිවෙන කොට, දුන් මෙතන තියෙන්නෙ – අර කොන් දෙක විතරයි.

අල්ලා ගැනීම තිබෙන තුරු මේ වටරවුමේ කරකැවිල්ලෙන් තමයි අර කොන් දෙකටත් තැනක් ලැබෙන්නෙ. කොන් දෙක ඇත්ත වශයෙන්ම තිබෙන දේවල් හැටියට පේන්නෙ, දුන් මෙතන ඇදීම-හෙළීම, මේක වකුයක් වගේ යනව. හුස්ම ඇදීමත් හෙළීමත්, ඇදගන්න කෙනෙක් නෑ. ඒ තුළින් කෙරෙන්නෙ අනාතම දශීනය පිළිගැනීමක්. ඒ වගේම, දැන් මෙතන අර තෘෂ්ණාව සුසය වෙන්න උපකාර වෙනව කලකිරීම. මේකෙ යථාස්වභාවය තමයි, මේ. උපාදනය නැතිවෙන කොට, මෙතන තිබෙන්නෙ කය හා සම්බන්ධ යම්කිසි සංස්කාරයක් – කාය සංස්කාරයක් – පමණයි. 'මමක්' කරන දෙයක් නොවෙයි. එතකොට ඔය විදියට දශීනය අතිනුත් ගැඹුරකට යනව. දැන් ඔය තත්තය ඇති ඒ යෝගාවචරය ඒ තුළින් – ඒ දශීනය තුළින් – බලාපොරොත්තු වෙන්නෙ මොකක්ද? අතිදීසී කාලයක් සංසාර පුරුදු හැටියට ඇතිකරගෙන තිබෙන ආශුව නැම්මක් තියෙනව. ආශුව – ඒ අර යමක් පල්වෙන අවසථාවේ, ඒ පල්වීම නිසා ඇතිවෙන ගතියටත් ආසව කියල කියනව. ඒ වගේම මේ අතිදීසී කාලයක් ඒකාකාරයෙන්

කටයුතු කිරීම නිසා, සංසාරයේ පුරුදු කළ, අල්ලා ගැනීමේ පුරුද්ද – ඒකමයි මේ හැම එකේම තියෙන්නෙ. මේක කාමඋපාදන උනත් දිට්ඨි උනත්, සීලබබත උනත්, අතතවාද උනත්, මේ කොයි එකෙත් තියෙන්නෙ අල්ලා ගැනීමේ පුරුදු රාශියක්, අන්න ඒ අල්ලා ගැනීමේ පුරුදුවලින් මිදීමයි එතකොට, මේ කාමාසව, හවාසව, අවිජජාසව කියන මේ ආශුව නැතිකිරීමෙන් බලාපොරොත්තු වෙන්නෙ. මේ ආශුවයන් ඎය කළ පුදගලයයි 'බීණාසව ' – කෂීණාශුවයන් වහන්සේය කියන්නේ. එතකොට රහතන් වහන්සේලා ඒ තත්ඣයට පත්වෙන්නේ අර උපාදනය අතහැරලා. 'අනුපාද චිතතසස විමොකෙබා' කියලා සමහර වෙලාවට කියනව. උපාදනයෙන් තොරව සිත මුදගැනීම. අන්න අර මැද තියන අල්ලා ගැනීම – උපාදානය අතහැරියාම, අර කොන් දෙකටත් තැනක් නැතිවෙනව, ඒකයි. ඉතින් අවබෝධය තුළින්මයි ඒක වෙන්නෙ. දෙකොන සහ මැද වටහාගැනීම. අරමුණ මිරිඟුවක් බව වටහාගැනීම – අරමුණ හැටියට මෙතෙක් ගත්තු දේ.

එතකොට, මෙන්න මේ කියන මුළාව තියෙන්නෙ සඤඤව තුළයි. ඒ සඤඤව නිසා තමයි ගැට වැටෙන්නෙ. සඤඤචෙන් මිදුන තැනැත්තාට ගැට නෑ. ඒක තමයි ඒ සූතතනිපාතෙ මාගන්දිය සූතුයෙ තියෙන්නෙ.

> 'සඤඤ විරතතසස ත සනති ගණා පඤඤ විමුතතසස ත සනති මොහා'

'සඤඤවෙහි නොඇලුණු තැනැත්තාට ගැට නැත. පඤඤවෙන් මිදුන තැනැත්තාට මෝහයෝ නැත' කියලා ඔය විදියට කියවෙනව. මෙන්න මේ සඤඤවෙන් මිදීමයි කෙනෙක් බලාපොරොත්තු වෙන්නෙ. මොකද, සඤඤ විරාගය ඇතිවෙන තාක් අර ගැට වැටෙනව්. ගැට වැටීම නවතින්නෙ නෑ. සඤඤව පිළිබඳ කලකිරීමක් ඇතිවෙන්න ඕන. ඒ සඤඤව පිළිබඳ කලකිරීමටත් උපකාර වෙනව අන්න අර – ඒ ඇත්ත වශයෙන් කලකිරීම නොවෙයි, සඤඤවට අසු නොවී මෙනෙහි කිරීම තමයි – අර කලින් සඳහන් කළ, දකීම් මාතුය, ඇසීම් මාතුය, දනීම් මාතුය, ඔය ආදියෙන් නතරවීම. ඒක අර කුඤඤ දඩිව නොගැනීමක්. 'අතන රූපයක් මෙතන මම. අතන සද්දයක් මෙතන මම' යෝගාවචරය – එහෙම ගන්නෙ නැතුව, මේක මේ දකීමක්, දකීමක්. ඒ විදියට ඒ මෙනෙහි කිරීම.

ඒ වගේම, දන් මේ සඤඤව කරා ගෙන යන්නෙ කෙනෙක්, ඊටත් වඩා මෑතින් තිබෙන <mark>ඉතාම සියුම් ධම්යක්-ස්පශීය</mark>, ඵසසය. ඊළඟට, ඒ ස්පශීය ඇතිවීම පිළිබඳ ධම්තාවත් ඉතාමත්ම සියුම් කාරණයක්. ස්පශීය කියල කියන්නෙ දෙකක් ගැටීම. එතනම තිබෙනව දෙකක් කියන අදහස. දෙකක ගැටීමයි ස්පශීය කියල කියන්නේ. දළ වශයෙන් තේරුම් ගත්තහම – සමහර විට බුදුපියාණන් වහන්සේම ධම්යෙත් උපමාව දක්වල තියෙනවා ලී කැබලි දෙකක් එකට ගැටෙන්න වගෙයි ස්පශීය – පහසුවෙන්ම තේරුම් ගන්නව නම් ස්පශීය කියන එක. එතකොට ගැටෙන්න, ගැටෙන දෙකක් තිබෙනව. ගැටෙන දෙකක් සහ ඒ දෙකේ ගැටීම. ඔන්න ඔතෙන්දී, දුන් මේ ඉන්දිය ඥනය පිළිබඳ එක්තරා වැදගත් සූතු කොටසක් එනව <mark>මධුපිණඩික සුතුයෙ</mark>, මජඣිම නිකායේ. 'චක්ඛුඤුව පටිචව රුපෙච උපපජජති චකඛ විඤඤණං තිණණං සංගති එස්සො එසස පචවයා වෙදනා' ආදි විශයෙන් ඔය විදියට දිගට වාකෳයක් සඳහන් වෙනව. මෙතන මේ මුල්ම ටික තමයි ඇත්ත වශයෙන්ම ගැඹුරු හැටියට සැළකිය යුත්තෙ – 'චකබුඤව පටිචව රුපෙච උපපජජති චකබු විඤඤුණං' 'පටිචච' කියන වචනෙ තියෙනව. උපපජනි කියන වචනෙ තියනව. ඇසත් රූපයනුත් – 'නිසා' කියන වචනයට 'පටිචච' කියල ගන්න පුළුවන්. 'චකඛුඤ්ච පටිචව රූපෙච උපපජජති චකඛු විඤඤණං'. ඇසත් රූපයනුත් නිසා චකඛ විඤඤණය හටගන්නව. ඒ කියන්නෙ, විඤඤණය කියන එක, නිකම්ම, වෙනමම, තියෙන දෙයක් නොවෙයි, ඒක හැමතිස්සෙම 'පටිචච' – යම්කිසි කාරණා දෙකක් නිසා ඇතිවෙන දෙයක්. ඇස – ආධාාත්මික ආයතනය, රූප – බාහිර ආයතනය – ආයතන වශයෙන් සැළකුවහම – ඒ දෙක එකතු වෙලයි, ඒ දෙක එකතු වුනහමයි – මේ චකබූ විඤඤණය කියන එකක් ඇති වෙන්නෙ. විඤඤුණ මායාවේ ඇතුල් පැත්ත දකීම කියන එකයි. ඇතුල් පැත්ත දකිය යුතුව තිබෙනව. විඤඤුණය මායාවක් නම් ඒ මායාකාරී වීඤඤණය ඇතිවෙන්නෙ කොහොමද? ඇස පිළිබඳ විඤඤණය, කණ පිළිබඳ් විඤඤණය ආදි වශයෙන් ඒ විඤඤණ හයක් තිබෙනවා, අවසාන වශයෙන් මනසක් හා ධම්යන් ගැටෙන තැන, ඒ මනෝ විඤඤණය – මනසත් ධම්යනුත් එකතුවෙලා. නමුත් මෙතන කියවෙන්නෙ, මේ එක එක අරගෙන බැලුවහම, ඇසත් රූපයනුත් නිසා ඇස පිළිබඳ විඤඤණය හටගන්නව. 'නිසා' මයි හටගන්නෙ, දෙකක් එකතුවුනහමයි මේ විඤඤණය හටගන්නෙ. මේ විඤඤණය කියන එක වෙන විදියකට ගත්තොත් අපට හිතන්න පුළුවන් – වෙන්කර දුනගැනීම යි විඤඤුණය කියල කියන්නෙ. <mark>යම්කිසි අවසථාවක මේ</mark> ං ඇසයි, මේ රූපයයි කියලා වෙන්කර ගත්ත නම්, අන්න ඒ අවස්ථාවේ තමයි විඤඤණය. මේ දෙක එකතුවෙනව. එකතුවුනාම අර මුලාව <mark>ඇතිවුන.</mark> ඊළඟට තියෙන්නෙ මොකක්ද, මේක දුන්, ඇසත්, රූපයත්,

ඇසත් රූපයත් නිසා හටගත්තු චකඛූ විඤඤුණයත් කියල මේ තුනම තිබෙනව. තුන හැටියට ගන්නව. '<mark>තිණුණු සංගති එසෙසා</mark>' මේක තුනක් හැටියට ගැනීමමයි එසසය. එතන මහ ගැඹුරු අදහසක් තිබෙනවා. ඇසත් රූපයත් නිසයි ඇස පිළිබඳ විඤඤණය හටගත්තෙ. හටගත්තට පස්සෙ අමතක කරනව – අමතක කරගන්නවා වගේ වැඩක් සිද්ද වෙනව – මේ චකබූ විඤඤුණය මේ දෙක නිසා හටගත්තු එකක්. මේක 'නිසා හටගත්තූ' එකක් කියන එක අමතක වෙලා, ඒක තුනක් හැටියට ගණිනවා. ඇසයි, රූපයයි, ඇස පිළිබඳ විඤඤණයයි. මේ තුනම – තුනක් හැටියට අරගෙන ඒක දිගට ගෙනයාමම තමයි 'එසස' කියන අවස්ථාව – 'තිණුණං සංගති එසෙසා'. 'සංගති' කියල කියන්නෙ 'එක්ව යෑම'. මේ තුනෙහි එක්ව යෑම. ඇසත්, රූපයත්, ඇස පිළිබඳ විඤඤණයත් මේක තුනක් හැටියට අරගැනීම තුළින්මයි 'එසස' කියන අවසථාවක් එන්නෙ. ඇත්ත වශයෙන් චකඛ විඤඤණය හටගත්තෙත් අර දෙක එකතුවීමෙන්. එහෙම නැතුව නිකං විඤාඤ්ණය කියල දෙයක් නෑ. නමුත් ඒ චකබු විඤඤණය ඉපදීමෙයි කියන්නෙ, ඇස වෙන්කරගත්ත, රූපය වෙන් කරගත්ත, ඕන්න දෙකොන. එතන කියන්නෙ, අර දෙකොනක් හදගත්ත. කුඤඤ දෙකක් ගහගත්ත කියල ගත්තත් වරදක් නැහැ. මේ ආධාාත්මික ආයතනයයි අර බාහිර ආයතනයයි. දුන් අර මුල් මෙනෙහි කිරීම් ආදිමය දෝසයක් හැටියට දුක්වුවෙත් ඒකයි. මේතන යෝගාවචරය අතන රූපය, මෙතන ං යෝගාවචරය අතන සද්දය. ඒ විදියටයි ඒ ආර්ම්භයෙදි කෙරෙන්නෙ. ඒක අර ලෝකයාගේ මුලාව. ටික ටිකයි මේකෙන් මිදෙන්න සිද්දවෙන්නෙ, නමුත් මෙතන තියන ගැඹුරුම කාරණය මොකක්ද? අවසානයෙදි තේරෙනව, දුන් අර කලින් කිව්ව වගේ මිරිඟුවක් මේක. මේක මිරිඟුවක් නම්, මුවෙකුට මිරිඟුව පේන කොට ඒක ම<mark>ිරි</mark>ඟුවක් බව මුවා දන්නෙ නෑ. පිපාසයෙන් ඉන්න මුවාට මොකක් වුනත් පේන්නෙ වතුර වගේ – ඒ පිපාසය නිසාම. ඊළඟට, දශීනයත් පැහැදිලි නෑ – කලන්ත වෙල ඉන්න මුවාට. එතකොට අර පේන එක ඇත – මොකක් හරි ඒ කාලගුණික දේශගුණික තත්තවයක් නිසා අර පොපියන ගතියක් පොළොවෙන් උඩට – ඒ වතුර එහෙම ගලන්න වගේ යම්කිසි පෙනුමක් තිබෙනව ඇතට – <mark>ඒකට මුවා රැවටෙනව වතුරෙයි කියල.</mark> <mark>ඒකට මුවා පාවිච්චිකරන වචනය 'වතුර'</mark>. අර ලෝකයා පෙනෙන දේට 'සතිය' 'පුරුෂයා' ආදී වශයෙන් ඒ එක එක නම් දුන්න වගේ, ඒ අර පෙනෙන දේට – ඒ මිරිගුවට – නමක් දෙනව. ඉතින් අන්න ඒ වගේ දෙයක් තමයි මේක රූපයක් හැටියට ගත්තොත්, මේක දුඩිව 'රූපයක්' – 'අතන රූපයක් මෙතන මම', 'අතන සද්දයක් මෙතන මම' − එහෙම ගත්තොත්.

එතකොට, මෙතන මේ ඇත්තවශයෙන් තියෙන්නෙ දුකීම් මාතුයක්, යම්කිසි. ඒක කෙරෙන්නෙ අර කොන් දෙකට තැනක් දීමෙන්, කොන්දෙක – මේ ආධාාත්මික ආයතනයයි ආයතනයයි. ඒ දෙකට තැනක් දීම නිසාම – ඒ දෙක නිසාම, වෙන් කරල ගැන්ම, මිනීම නිසාම – ඊළඟට ඒ දෙක හැපෙනව කියන පුඥපතියකුත් එනව. <mark>දෙකක් හැටියට ගත්තට පස්සෙ ඒ දෙක</mark> හැපෙනව කියන පුඥපතියකුත් මතුවෙනව. ඔන්න ස්පශීය. ඒක තමයි ස්පශීය. ඒ ස්පශීයෙන් පස්සෙ තමයි, ඒක පුතාය කරගෙන තමයි, ඊළඟට වෙදනා, සඤඤ ආදී ඔක්කොම – අනිකුත් සියල්ලම, තකී විතකී ආදිය දක්වාම ගෙනයන්නෙ. <mark>ඒකයි එතකොට මෝහය</mark>, එහෙම නැත්නම් ඒ <mark>මූලාව, අවිදහාව</mark>, මෙන්න මේ තත්ඣය දකීමට උපකාර වන දශීනය මොකක්ද? අර විඤඤණයේ පටිචච සමුපපනන බව – විඤඤුණය හට ගැනීම – දුනගැනීම. ඒකත් සියුම් මනසිකාරය තුළින් කළ යුත්තක්. සඤඤ දැලට හසුනොවන තරම් ශීසුව මෙනෙහි කිරීමෙන් – දුනීම් මාතුයෙන් නතරවීමෙන් – තමයි ඒ විඤඤණයෙ ඇතුල්පැත්ත ීදුකිය හැකි වන්නෙ. ඇසත් රූපයත් නිසාම චක්ඛ විඤඤණය හටගන්න බවත්, ඊළඟට ඇසත් රූපයත් කියන ඒ දෙකොන, දෙකොනක් හැටියට අල්ලාගැනීමෙන්ම, චකබු විඤඤුණය නමැති මැද ඇතිවන බවත් දුනගැනීම. දුන් මෙතන, දෙකොනක් සහ මැදුක් පිළිබඳ කථානතරය ඉතාම ලස්සනට දක්වල තියෙනව අංගුනතර නිකායෙ ඡකක නිපාතයෙ පාරායණ සුතුයෙ.

> 'යෝ උහනෙත විදිඣාන මජෙඣ මනතා න ලිපපති තං බෑමි මහාපුරිසොති සො'ධ සිබබනිමචචගා'

ඇත්ත වශයෙන්ම එතන දක්වෙන්නෙ අර සුතත නිපාතයේ පාරායණ වගගයේ බුදුපියාණන් වහන්සේ දේශනා කළ ගාථාව. මෙතන මේ අටුවාවක් සඳහා ඒ පාරායණ සූතුයේදී දක්වල තිබෙනව, මේ ගාථාවේ අථිය මොකද කියල. ඒක නොයෙකුත් ආකාරයෙන් විගුහ කරල තිබෙනව, ගැඹුරෙන්. මේ ගාථාව එතකොට බුඞ වචනයක් හැටියට සුතතනිපාතයෙයි මුලින්ම සඳහන් වෙන්නේ. උදධෘත වශයෙන් අංගුතතර නිකායෙ සඳහන් වෙනව. එතනින් තමයි කෙනකුට අවබෝධයක් ලබන්න පුළුවන් මේ කෙටි ගාථාවේ කොයි තරම් ගැඹුරක් තිබෙනවද කියල. සංඝයා වහන්සේල කීපනමක් ඒක පිළිබඳව

සාකච්ඡා කළා, ධම් සාකච්ඡාවක් හැටියට. මේ ගාථාවේ අදහස, 'යො උභනෙත විදිඣාන' 'යමෙක් කොන් දෙක තේරුම් අරගෙන', 'මජෙඣ මනතා න ලිපපති' 'පුඥුවෙන් මැද නොඇලෙයිද' – යමෙක් කොන් දෙක තේරුම් අරගෙන, පුඥව පිහිට කරගෙන මැද නොඇලෙයිද – 'තං බෑමි මහාපුරිසොති' – ඒ තැනැත්තාට මම මහා පුරුෂයා යයි කියමි – 'සො'ධ සිබබනිමචචගා' – ඒ තැනැත්තා මේ ලෝකයේ සිබබනී නම්වු මැහුම්කාරියගෙන් මිදෙයි. 'මැහුම්කාරිය' කියන වචනය යොදනව තණහාවට, තණහාව මැහුම්කාරියක් හැටියට. මැහුමක් ගෙතුමක් කරන තැනැත්තියක් හැටියටයි. ගැට වැටෙන අදහසයි මෙතන තිබෙන්නෙ. ඒ තණහාවෙන් තමයි මේ ගැට ගහන්නෙ. මේකට උපකාරවෙන අර කොන් දෙක සහ මැදයි මෙතන කියැවෙන්නෙ. කොන් දෙකක් සහ මැද, ඒක නොයෙකුත් ආකාරයෙන් තේරුම් කරල තිබෙනව. එකක් තමයි, ආධාාත්මික ආයතන හය එක අනතයක් බාහිර ආයතන හය දෙවෙනි අනතය, මැද විඤඤණය. ඒ ඒ ආයතන පිළිබඳ විඤඤුණයයි එතන අදහස් කෙරෙන්නෙ. එතකොට මෙතන මේ විඤඤණය කියන මේ මැදට ඉඩක් සැලසෙන්නෙ අර දෙක කොන් දෙකක් හැටියට ගැනීමෙන්. ඒ කිව්වේ කුඤඤ දෙකක් ගහගැනීමෙන්. මේ ඇහැයි මේ රූපයයි, මේ කනයි මේ සදදයයි කියල. මෙන්න මේ තත්තිය දකීමට යොදපු වචනය, අපට කියන්න පුළුවන්, 'ආයතනුපපාදය' කියල. ආයතන හටගන්න ආකාරය. ඉතාමත්ම වටිනා දේශනාවක් තියෙනව අංගුතතර නිකායෙ ඡකක නිපාතයෙ සොණ සුතුයෙ. ඒ සුතුයෙ වටිනා ගාථා කීපයක් සඳහන් වෙනව, එක ගාථාවක් තමයි:

> 'තණහකඛයාධි මුතතසස අසමෙමාහඤව චෙතසො දිසවා ආයතනුපපාදං සමමා චිතතං විමුචචති'

'තණහකඛයාධි මුතතසස අසමෙමාහඤව චෙතසො' – තෘෂණාව සහ කිරීමෙහි යෙදුනු, ඊට හිත යොද ගත්තු තැනැත්තාගේ, යෝගාවචරයාගේ – ඒ වගේම, 'අසමෙමාහඤව චෙතසො' සිතෙහි අසමෙමාහය – සිත මුළාවෙන් මුදුගැනීම සඳහා යෙදුනු යෝගාවචරයා

පිළිබඳව – ඊළඟට කියවෙන්නෙ මොකක්ද? '<mark>දිසවා ආයතනුපපාද</mark>ං <mark>සමමා චිතතං විමුචචති' – ආයතනයන්ගේ හටගැනීම දූකල,</mark> ඒ යෝගාවචරයාගේ සිත විමුකත වෙනව. හොඳින් විමුකත වෙනව. එතකොට, ආයතනයන්ගේ හටගැනීම දකීමෙන් සිත විමුකත වෙනව. අපට හිතාගන්න පුළුවන්, ආයතනයන්ගෙ හටගැනීම නොදුකීමෙන් තමයි, මේ බන්ධනය – මේ සංසාර බන්ධනය – යන්නෙ දිගට. අපි අර කිව්වෙ කලින්ම – අර දෙකොන පිළිබඳ ඒ අවබෝධය නැතිතාක්, මැදටත් ඉඩක් ලැබෙනව. ඇසත් රූපයත් කියන ඒ දෙකොන අල්ලාගන්න තාක් චකඛු විඤඤුණයට ඉඩ ලැබෙනව. ඒ මොකද? චකඛ විඤඤණය කියල කියන්නෙම ඇසත් රූපයත් දෙකක් හැටියට ගැනීමමයි. හරියට අර මිරිඟුව ගැන කථා කරනව නම්, මුවා කල්පනා කරනව – 'මා මෙතනයි වතුර අතනයි'. 'මා මෙතනයි වතුර අතනයි'. එහෙම හිතාගෙනයි මුවා අර මිරිඟුව දෙසට දුවන්නෙ. හිතට දීලා තියන 'විඤඤණය' – වෙන් කර ගැනීම – වැරදියි, මුල ඉඳලම. ඒක නිසයි මුවා කෙළවරක් නැතිව දුවන්නෙ. යන්න යන්න, අර පෙනෙන වතුර ඇත්වෙනව. ඔන්න ඔය විදියෙ තත්ඣයක්. එතන තියෙන්නෙ මිරිඟුව. එතන ඒ මුවා කියාත්මක වෙන්නෙ, මුවාගෙ හිතට වැදිලා තිබෙන විඤඤණයෙන් – චකඛු විඤඤණයෙන්. අන්න එතකොට අර කුඤඤ දෙකක් ගැහුව වගේ. 'මගේ ඇහැ මෙතන තිබෙනව, අතන වතුර තිබෙනව. ඒක නිසා එතෙන්ට ගියාම ඒ වතුර දකින්න පුළුවන්, බොන්න පුළුවන්" කියල හිතාගෙන දූවනව. ඒ වගේ දෙයක් මෙතනත්. ඇසත් රුපයත් කියන මේ දෙකොන, එතන කුඤඤ ගහගත්ත. ඇසත් රූපයත් තියනව කියල ඒවට සතා තත්ඣයක් දූන්න. දීල, එතකොට ඒ වෙන් කිරීමම තමයි විඤඤණය කියල කියන්නෙ.

මේ තත්ත්වය හොඳටම අවබෝධ වන අවසථාව තමයි කෙනෙකුට, අර මෙනෙහි කිරීම ඉතාමත්ම ශීසුව කරන කොට, සිතට එන අදහස පවා – සිතට එන සිතිවිල්ලක් – ඊට මුළාවනු වෙනුවට ඒක සිතිවිල්ලක් හැටියට මෙනෙහි කරනව. ඒක එතනම නතර වෙනව – හිතීමක් හැටියට. එතනම නතරවෙනව. සාමානෲයෙන් අරමුණ කියන්නෙ එල්බ ගන්න දේ. හිතේ ස්වභාවය, මෙව්වර දීසී කාලයක් සංසාරයේ එල්බ ගැනීමෙන් පුරුදු කරගත්තු හිතේ සවභාවය, එන එන හැම එකකම – මොහොක හරි, පිදුරු ගහක හරි, එල්ලෙනව. මේ

භවයේ රැඳීමට තිබෙන ආසාව නිසා. මහා පුපාතයකට වැටෙන මිනිහෙක් පිදුරු ගහක හරි එල්ලෙන්න වගේ, මේ පැවැත්මෙ කොයිතරම් දුක් කරදර වින්දත් මේකට තියන ආසාව, තණහාව නිසා, දුඩි ආසාව නිසා, 'පොනොභවික' තණ්හාව නිසා, මේක අල්ලගෙන මේකෙ කොතනක හරි එල්ලිල ඉන්නයි බලන්නේ. ඒ විදියට, දූන් මෙතනත් මේ අරමුණ. මනස ඒ අරමුණෙහි එල්බ ගන්න සවභාවයක් තියෙනව. ඇසට යමක් නොපෙනුණත්, කනට යමක් නොඇහුනත්, සිතට එන සිතිවිල්ල අරමුණක් වශයෙන් ගෙන, 'මේ හිතන්නේ මමයි, මේ මගේ හිතට එන අරමුණක්' කියල ඒක පිළිබඳව දෙකක් හැටියට අල්ලා ගැනීමේ සිරිතක් තිබෙනව. ඒ අල්ලාගන්නතාක් ඔන්න මනොවිඤඤණයට තැන ලැබෙනවා. විඤඤණය කියන්නෙ මායාවක් තේරුම් මායාව නොගත්ත සවභාවයක් මනොවිඤඤණයෙ පැවතීමෙන් පෙන්නම් කරන්නෙ. ආයතනුපපාදං සමමා චිතතං විමුචචති' කියල පුකාශ කළේ ඒ සළායතනයන් පිළිබඳව එන අරමුණු ශීසුයෙන් මෙනෙහි කරල, සියුම්ව මෙනෙහි කරල, ඒවයි එල්බගන්නෙ නැතිව, ඒ ඒ තැනම 'ලත් තැනම ලොප් කිරීමෙ' විදියට ඒ මනසිකාරය කරගෙන යන යෝගාවචරය යම්කිසි අවසථාවක, බලාපොරොත්තු නැති අවසථාවක සමහරවිට, අර සිතට එන සිතිවිල්ලත් – ඒකත් – ශීසුයෙන් මෙනෙහි කිරීම නිසාම, අන්තිම මොහොතෙ ඒක හිටිනව. 'අසමෙමාහඤව චෙතසො' – ඔන්න එතෙන්දි මෝහය ඉවත් වෙනව. ආයතනයන් හටගැනීම දුකීමම තමයි ආයතනයන්ගේ නිරෝධය. ඒක මහා පුදුම කියමනක්, බලූ බැල්මට. ආයතනයන්ගේ හට ගැනීම දකීමෙන්ම ආයතනයන් නිරුදධ වෙනව. ඒ මොකද? නිරුදධ වීම – නිරෝධය – මෙතෙක් නොපෙනුනෙ අරක නොදකීම නිසයි. ඒ කියන්නෙ. අර තෘෂණාවේ තියන ඇලීම නිසා, නැවත නැවත මේක හටගන්වා ගැනීමට තියන උත්සාහය නිසා, සමුදය පඎය දිහාම බලාගෙන හිටිය නිසා, නිරෝධය පෙනුනෙ නැහැ. ඒක තමයි අර සුතත නිපාතයෙ දවයතානුපසසනා සුතුයෙ එහෙම සඳහන් වන්නෙ.

> 'යෙ ච රූපූපගා සතතා – යෙ ච අරූපටඨායිනො නිරොධං අපපජානනතා – ආගනතාරො පුනබභවං'

රූප ලෝකවල ඉන්න අයත් අරූප ලෝකවල ඉන්න අයත් හැමදෙනෙක්ම – 'නිරෝධං අපපජානනතා' – නිරෝධය තේරුම් නොගැනීම නිසයි නැවත නැවත භවයට එන්නෙ. ඒක සියුම්ව තේරුම් ගත්තොත්, එතන තියෙන්නෙ, සමුදය පඎයෙහි හිත යෙදීම නිසා නිරෝධය සැඟවිලයි තියෙන්නෙ. යමක් නිරෝධවෙනවත් එක්කම සමුදයටයි හිතයන්නෙ. තණ්හාවෙන් ඒක – 'පොනොහවිකා' – තල්ලු කරනවා 'මේක නැතිඋනාට අන්න අනිත් එක අල්ලගන්න' කියල. ඉතින් ඒ විදියට අර ශීසුව මෙනෙහි කිරීම මෙතන මාරයත් එක්ක කරන සටන වගේ, ඉතාම ශීසුයෙන් මෙනෙහි කරගෙන යන අවසථාවේ කෙනෙකුට අර සිතට එන අරමුණ – ඒ අරමුණේ එල්බ ගන්නෙ නැතිව මෙනෙහි කිරීමෙන් එතනින්ම මුලාව වටහගන්නව. ඒ අවසථාවෙදි තමයි අන්න ආයතනයන්ගෙ ඉපදීම පළමුවෙනිවරට. මෙච්චර කාලයක් සැඟවිල තිබුන කාරණයක්. මේ ආයතන කොහොමද ඉපදෙන්නෙ? මේවා, මේ ආයතන, සතා දේවල් හැටියටයි ගත්තෙ. ඒව වෙන් කරගෙන, ඒවා නිසා ස්පශී කියන අවසථාවක් මවාගෙන, මේ මුළාවකයි දවටිල හිටියෙ. ඒක නිසාම ගැටවලට – අර තණ්හා මැහුම් කාරියගෙ ගැටවලට – අහුවෙල හිටියෙ. ඒ මොකද? මේ විඤඤණය පුතායක් ඇති කල්හිම පැනනඟින බව නොදකීමෙන්, චක්බු විඤඤ්ණය නිතරම පුතායක් අරගෙනම ඇතිවෙනව නම් ඒක ආතමණයෙන් 'මමෙයි' කියල ගන්න බෑ. එතකොට ඒක පුතීතා සමූපපනනයි. පටිචච සමූපපාදය දකීම එතනයි. ආයතනුපපාදය දකීම තුළ තියෙන්නේ පටිච්ච සමුපපාදය දකීමයි. සළායතනය මාධායෙන්ම, සළායතනය පිහිටකරගෙනම යෝගාවචරය පටිචච සමූපපාදය දකිනවා. 'චකබුඤච පටිචච රූපෙච උපපජජති චකබුවිඤඤුණං' කිව්වේ ඒකයි. ඇසත් රූපයනුත් නිසයි ඇස පිළිබඳ විඤඤණය හටගන්නෙ. ඒක නොදකින තාක්, ඇසින් ඒ විඤඤුණය වෙන්කරගෙන, ඇස වෙන්කරගෙන, රූපය වෙන්කරගෙන, තුනක් හදගන්නව. ඒ 'තුනක්' කියන ඒ මූලාව යනතාක් – 'තිණණං සංගති' – ඔන්න ඒ තුනක් එකට ගැනීමෙන්ම 'ඵසස' කියන අවස්ථාවට තැනක් ලැබෙනව, ස්පශීයක් – ස්පශී තත්නවයක්, ඒක ස්පශීයක් හැටියට සළකනව. එතකොට ඒකම තමයි ස්පශීය අවබෝධ කරගැනීම කියල කියන්න පුළුවන්. විඤඤණය අවබෝධ කරගැනීමමයි. එහෙම නැත්නම් සඤඤුව, එහෙම නැත්නම් පටිචච සමුපපාදය තේරුම් ගැනීමයි. කොයි ආකාරයකින් කිව්වත්, අර මුවාට ඒ පෙනෙන මිරිඟුව – ඒ සඤඤව – 'මිරිඟුවක්'. නමුත් අර මුවා දුවවන්නේ, මුවාගෙ දිවීම තුළ තිබෙනව, මායාවක්, මායාකාරී සවභාවයක්. මායාවක් එක්කයි මුවා දුවන්නෙ. ඒ වගේ, ආයතනයන්ගේ මේ තිබෙන මුලාව යම්කිසි අවසථාවක යමෙකුට

තේරුන නම්, යමෙකුට වැටහුණ නම්, අන්න ඒ අවස්ථාවෙයි අර කෂීණාශුව තත්තවය. ආශුව – දීඝී සංසාරයෙ පුරුදුකරගෙන ආපු අර එල්බගන්න ගතිය, අල්ලගන්න ගතිය, ඒක ලිහිල යනව. අන්න ඒ අදහස තමයි ඉතින් අර 'සඤඤ විරතතසස න සනති ගනථා' – සඤඤවන් පිළිබඳ නොඇල්මක් මේතන තිබෙනව. 'පඤඤ විමුත්තසස න සනති මොහා' – පුඥුවෙන් මිදීම. පුඥුවෙන් ඒ තත්ඣය දුටුවෙ. පඤඤ ආලෝකයෙනුයි විඤඤණය අවබෝධ කරන්නේ, විඤඤණයේ යථා ස්වභාවය. 'පඤඤ භාවෙතබබා, විඤඤණා පරිඤඤයාාං'4 කියල තිබෙනව. විඤඤණය තේරුම් ගතයුතු දෙයක්. පඤඤව වැඩිය යුතු දෙයක්. පුඥුව වැඩීමෙන්මයි විඤාඤ්ණමය යථා ස්වභාවය දකින්නෙ. හරියට අර යම් කිසි විජ්ජාකාරයකුගෙ විජ්ජාවක හෝ ` නැත්නම් නාටාඃයක ඇති ඇතුල්පැත්ත, යම්කිසි මුළාවක ඇති ඇතුල්පැත්ත, දකීම වගේ දෙයක් තමයි පුඥව කියල කියන්නෙ. පුඥව දියුණුවීමෙන්, කුම කුමයෙන්, මේක විනිවිද දුකීමක් – ඇත්ත වශයෙන් කෙරෙන්නෙ. ඒක තමයි 'නිබෙබධිකා පඤඤ' කියල කියන්නෙ. මුළු මහත් ශාසනික පුයත්නය පුඥව දියුණු කරගැනීම සඳහායි. අවසානය පුඥවයි. පුඥවෙන්මයි අර විඤඤණයෙ යථා ස්වභාවය තේරුම් ගන්න පුළුවන් වන්නෙ. ඒ පුඥ්ව තුළින් විඥනයෙ ඇතුළත තිබෙන මෝහය අවබෝධ කරගන්නව. ඒ යථාසවභාවය පුඥුවෙන් දූටුව නම්, ඒ තැනැත්තාගේ මෝහය නැතිවෙනව. මෝහානධකාරය නැතිවුන. අවිදාානධකාරය, මෝහානධකාරය, නැතිවෙන්නෙ පුඥුපුභාවයෙන්.

'චතසෙසා ඉමා භිකඛවෙ පභා'' කියල බුදුපියාණන් වහන්සේ පභා හතරක් දක්වල තියෙනව. 'චඤපපභා' 'සුරියපපභා' 'අගගිපපභා' – අවසාන වශයෙන් දක්වන්නෙ 'පඤඤපපභා'. පඥපභාව. අන්න ඒ වගෙ මේ පඥපභාවෙන් තමයි අර කෙනෙකුගෙ මෝහාන්ධකාරය ඉවත්වෙන්නෙ. ඒ පුඥපභාවෙන් කෂීණාශුවයන් වහන්සේගේ සිත පභාසවර වෙනව. ඒ සිත පභාසවරයි. කෂීණාශුවයන් වහන්සේගේ සිත පභාසවරයි. එම නිසා ජෝතිමත්, අන්න ඒ ජෝතිමත් කියන වචනය – 'බීණාසවා ජුතීමනතා.' අර මත්වෙන ආශුවයන්, අර අල්ලාගැනීමේ පුරුදු – ඒව ඉවත්වෙලා කාමාසව, භවාසව, අවිජජාසව ඉවත්වෙලා, ඊළඟට විඤඤණයේ යථාසවභාවය, දකීමෙන් ඒ පුඥ පභාව නිසා, සිත ජෝතිමත් – 'ජුතීමනතා'.

<sup>4.</sup> මහාවෙදලල සු. මජඣිම නිකාය

<sup>5.</sup> ආභාවගග, චතුකක නිපාත, අංගුතතර නිකාය.

එයින් අපට පෙන්ව, එතකොට පටිචව සමූපපාදය දුකීමම ඒ පටිචව සමුපපාදයෙන් මිදීමක් බව. පටිචව සමූපපාදයේ සමුදය නිරෝධය කියල දෙකක් තියෙන්නෙ. ඒ සමුදය දුටුව නම් එතනම නිරෝධයත් පුතාංඤයි. මේව හැම එකක්ම පටිචව සමුපපනනයි. පටිචව සමුපපන්නයි හැම දෙයක්ම, <mark>'යං කිඤවි සමුදයධමමං සබබං ත</mark>ං <mark>නිරොධධමමං</mark> යමක් ඇතිවෙනව නම් ඒක නැති වෙන සවභාවය ඇති දෙයක්. ඒ ටික නොපෙනෙන්නෙ අර උපාදනය නිසා. මේ ළිඳ හිස් කිරීම නොවෙයි සාමානා ලෝකයා කරන්නේ. මේකෙන් වතුර අරගෙන යමක් කරගැනීමටයි බලාපොරොත්තු වෙන්නෙ . පුයෝජනයක් ගැනීමටයි. නමුත් මේ පුයෝජනය කොච්චර ගත්තත් කෙළවරක් නෑ. ඉතින් යම්කිසි අවශ්ටාවක ළිඳ හිස් කිරීමට – <mark>ශූනෳත්වය දකීමට</mark> – යෝගාවචරය යොමුවෙනවා නම්, අන්න එතකොට මේකෙ දෙයක් නෑ, ළිඳ හිස් වුනාද කියල බලනවා මිසක්. වතුර ගන්නව හෙළනව, ගන්නව හෙළනව, හුස්මත් එහෙමයි – ගන්නව හෙළනව, ගන්නව හෙළනව. අල්ල ගැනීමක් නෑ. ඔන්න ඔය විදියට ඒ තත්ඣයට ගිය පුද්ගලයා පිළිබඳව යොදන වචන තමයි 'තෙ ලොකෙ පරිතිබබුතා' ඒ කුෂිණාශුවයන් වහන්සේලා ලෝකයේ පිරිනිවියාහුය. එතන පිරිනිවියාහුය කියල කියන්නේ අතීතයේ පිරිනිවිල ඉවරයි එහෙම නැත්නම් උන්වහන්සේලා අනුපාදිසෙස පරිනිබබාන ධාතුවෙන් නිවන් දුටුවා කියල අවසාන – චරිම – චිතතයෙන් ඒ රහතන් වහන්සේලා නැතිවුන අවසථාව නොවෙයි දුක්වෙන්නෙ. 'තෙ ලොකෙ පරිනිබබුතා' – උන්වහන්සේලා ලෝකයේ . පිරිතිවියාහුය. ජිවත්වෙන්නෙත් නිවිල. උන්වහන්සේලා ලෝභ දෝස මෝහ කියන ගිනි නිවාගෙනයි ජීවත්වෙන්නෙ. අර උපාදුනය කියන එක ඉන්ධන දුවා – දර – ආදියටත් යෙදෙන වචනයක්, ධම්යේ. අල්ලාගැනීම කියන එක පමණක් නොවෙයි. එතකොට සිතින් අල්ලා ගැනීමක් නැති නිසා, ඒ අල්ලාගැනීම නිසා ඇති වන භවගින්න – එකොළොස් ආකාර මේ භව ගින්න – එතෙන්දී සන්සිඳුන: භව නිරොධො නිබබානං, භව නිරොධො නිබබානං' කියල සමහරවිට දක්වල තියනවා, භවනිරෝධය පුතාා කිරීමයි. මෙතෙන්දී සිතේ පුතාක්ෂය දක්වන්නේ. ඒ භවනිරෝධ පුතාක්ෂයෙන් ඒ පුණි නිවීම රහතන් වහන්සේලා අත්දකිනවා, පුතාංඤ කරගන්නවා, භක්ති විඳිනව, මේ ලෝකෙ.

දන් එතකොට, මේ ගාථාව තුලින් අපට මේ භාවනාවට අදල කාරණා රාශියක් – විදශීනාවට උපකාර වන කාරණා රාශියක් මතුකරගන්න පුළුවන්, මේ වචන කීපය නමුත්. 'යෙසං සමෙබාධි අංගෙසු සමමා චිතතං සුභාවිතං ආදන පටිනිසසගෙග අනුපාදය යෙ රතා බිණාසාවා ජුතීමනතා තෙ ලොකෙ පරිනිබබුතා'



#### කතු හිමියන්ගේ සිංහල කෘති

- 1. උත්තරීතර හුදකලාව
- 2. පින් රුකෙක මහිම
- 3. විදසුන් උපදෙස්
- 4. නිවනේ නිවීම පළමු වෙළුම
- 5. නිවනේ නිවීම දෙවන වෙළුම
- 6. නිවනේ නිවීම තෙවන වෙළුම
- 7. නිවනේ නිවීම සිවුවන වෙළුම
- 8. නිවනේ නිවීම පස්වන වෙළුම
- 9. නිවනේ නිවීම සයවන වෙළුම
- 10. නිවනේ නිවීම සත්වන වෙළුම
- 11. නිවනේ නිවීම අටවන වෙඑම
- 12. නිවනේ නිවීම නවවන වෙළුම
- 13. නිවනේ නිවීම දසවන වෙළුම
- 14. නිවනේ නිවීම එකොළොස්වන වෙඑම
- 15. නිවනේ නිවීම පුස්තකාල මුදුණය, පුථම භාගය (1-6 වෙඑම්)
- 16. නිවනේ නිවීම පුස්තකාල මුදුණය, (1-11 වෙළුම්)
- 17. පහන් කණුව ධම් දේශනා 1 වෙළුම
- 18. පහන් කණුව ධම් දේශනා  $-\ 2$  වෙළුම
- 19. පහන් කණුව ධම් දේශනා 3 වෙළුම
- 20. පහන් කණුව ධම් දේශනා 4 වෙළුම
- 21. පහන් කණුව ධම් දේශනා 5 වෙළුම
- 22. පහන් කණුව ධම් දේශනා 6 වෙළුම
- 23. පහන් කණුව ධම් දේශනා 7 වෙළුම
- 24. පහන් කණුව ධම් දේශනා 8 වෙළුම
- 25. පහන් කණුව ධම් දේශනා 9 වෙළුම
- 26. හිතක මහිම 1
- 27. හිතක මහිම 2
- 28. හිතක මහිම 3
- 29. හිත තැනීම
- 30. පැවැත්ම හා නැවැත්ම
- 31. ඇති හැටි දක්ම
- 32. දිවි කතරේ සැඳෑ අඳූර
- 33. කය අනුව ගිය සිහිය

- 34. මා-පීය උවැටන
- 35. පුතිපත්ති පූජාව
- 36. චලන චිතුය
- 37. දිය සුළිය
- 38. අබිනික්මන
- 39. බුදු සමය පුද්ගලයා හා සමාජය
- 40. මනසේ මායාව
- 41. භාවතා මාගීය
- 42. සසුන් පිළිවෙත
- 43. පිළිවෙතින් පිළිවෙතට
- 44. තිසරණ මහිම
- 45. කයේ කතාව
- 46. මෙත් සිතේ විමුක්තිය
- 47. පටිච්ච සමුප්පාද ධම්ය -1 වෙළුම
- 48. පටිච්ච සමුප්පාද ධම්ය -2 වෙළුම
- 49. පටිච්ච සමුප්පාද ධම්ය -3 වෙළුම
- 50. පටිච්ච සමුප්පාද ධම්ය -4 වෙළුම
- 51. සක්මනේ නිවන
- 52. තපෝ ගුණ මහිම
- 53. කම් චකුයෙන් ධම් චකුයට
- 54. පැරණි බෞද්ධ චින්තාවේ සංකල්පය සහ යථාථ්ය

නැවත මුදුණය කරවීම පිළිබඳ විමසීම් කටුකුරුත්දේ ඤණනඤ සදහම් සෙනසුන කිරිල්ලවලවත්ත, දම්මුල්ල, කරදන

දුරකථනය: 0777127454

knssb@seeingthroughthenet.net

#### By The Same Author

- 1. Concept and Reality in Early Buddhist Thought
- 2. Samyutta Nikaya An Anthology
- 3. Ideal Solitude
- 4. The Magic of the Mind
- 5. Towards Calm and Insight
- 6. From Topsy-turvydom to Wisdom, Volume I
- 7. From Topsy-turvydom to Wisdom, Volume II
- 8. Seeing Through
- 9. Towards A Better World
- 10. Nibbāna The Mind Stilled, Volume I
- 11. Nibbāna The Mind Stilled, Volume II
- 12. Nibbāna The Mind Stilled, Volume III
- 13. Nibbāna The Mind Stilled, Volume IV
- 14. Nibbāna The Mind Stilled, Volume V
- 15. Nibbāna The Mind Stilled, Volume VI
- 16. Nibbāna The Mind Stilled, Volume VII
- 17. Nibbāna The Mind Stilled, Library Edition
- 18. Nibbāna and The Fire Simile
- 19. A Majestic Tree of Merit
- 20. The End of the World in Buddhist Perspective
- 21. The Law of Dependent Arising, Volume I
- 22. The Law of Dependent Arising, Volume II
- 23. Walk to Nibbāna
- 24. Deliverance of the Heart through Universal Love

All enquiries should be addressed to:

Kaṭukurunde Ñāṇananda Sadaham Senasun Bhāraya Kirillawala Watta, Dammulla, Karandana

Phone: 0777127454 knssb@seeingthroughthenet.net