## БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ

#### МУКАДДИМА

Бизларни Ўзига иймон келтиришга мушарраф қилган ва неъматини батамом қилиб, Исломни дин деб рози бўлган Аллох таолога У Зотнинг улуғлигига муносиб ҳамду санолар бўлсин!

Бизларга оламларнинг Роббисидан Ислом ва Иймон ҳақидаги таълимотларни етказган ва шахсий намуна бўлган Пайғамбаримиз Муҳаммад мустафога саловоту саломлар бўлсин!

«Хадис ва Хаёт» силсиласининг иккинчи китоби «Ислом ва Иймон китоби» деб номланади. Биз шарх килаётган «ат-Тож ал-жомеъ лил-усул фии ахадийсур Росул», яъни, «Расулнинг хадисларидан аслларини жам килувчи тож» деб аталган китобнинг муаллифи Мансур Али Носиф ал-Хусайний рахматуллохи алайхи аввал динимизнинг асоси Ислом ва Иймондан иборат экани хакида шу мавзуга боғлиқ хадислардан жамлаб, бир «китоб» қилганлар.

Динимиз билан батафсил ошно бўлмокни истаган ҳар бир киши учун аввало, Ислом ва Иймонга оид маълумотлар билан танишиб олгани яхши. Албатта, мазкур танишиш илмий асосда, оят ва ҳадислардан келтирилган далиллар билан бўлса, яна ҳам яхши бўлади. Илмсиз равишда, узук-юлук ва асоссиз маълумотлар асосида олинган тасаввур нотўғри бўлиши ҳаммага маълум. Хусусан, баъзи ғаразгўйларнинг уринишлари кўпайган пайтларда эҳтиёт бўлишимиз керак.

Мазкур эътиборлардан сиз билан биз бошлаётган бу китобимиз Аллох таолонинг ёрдами ила ҳаммамиз учун яхши ёрдамчи бўлар, деган умиддамиз. Зотан, бу китобнинг боблари Ислом ва иймон ҳақида ҳар бир мўмин-

мусулмон билиши лозим бўлган асосий мавзуларни қамраб олган десак, муболаға қилмаган бўламиз.

«Ислом ва иймон китоби»нинг биринчи боби «Ислом ва иймоннинг баёни ҳақида» деб номланиб, у Ислом ва иймоннинг луғат ва уламолар истилоҳидаги маънолари ҳамда улар ҳақида умумий баёнотлар келган ҳадиси шарифларнинг шарҳи билан бошланади.

Иккинчи боб «Комил иймон сифатлари ҳақида» деб аталади. Ҳар бир нарсанинг камолот сифатлари бўлгани каби иймоннинг ҳам камолот сифатлари бўлади. Ана ўша сифатлар нимадан иборат эканини ушбу бобда ўрганамиз.

«Иймон зиёда ва ноқис бўлади. Унга васваса зиён килмайди» деган сарлавха остида акоид уламолари орасида икки хил фикр чикканлиги мутахассисларга яхши маълум. Ашъарийлар иймон зиёда ва нокис бўлади, дейдилар. Мотуридийлар иймон зиёда ва нокис бўлмайди, дейдилар.

Бу тортишувларга уларнинг иймонни турлича таъриф килганлари сабаб бўлган. Иймон тасдик, икрор ва амалдан иборат деганлар иймон зиёда ва нокис бўлади, деган.

Иймон тасдик ва икрордир деганлар, иймон зиёда ёки нокис бўлмайди, лекин амал зиёда ва нокис бўлади, деган.

Икки тараф бу ҳақдаги оятларни ўз таърифларига биноан тафсир қилиб, бирлари зоҳирий маънони олса, иккинчилари амалга таъвил қилади. Аммо уларнинг тортишувлари таърифда холос эканини, моҳиятда эмаслигини далиллар билан ажратиб оламиз.

Учинчи боб «Диннинг фазилатлари ҳақида» бўлиб, унда динимизнинг сиз билан бизга фойда келтирадиган фазллари ҳақида сўз юритилади.

Тўртинчи боб «Қадарга иймон келтириш ҳақида» бўлиб, унда ақийдамиздаги рукн масалаларидан бири бўлмиш қазои қадар ҳақида илмий маълумотлар тақдим қилинади. Ундан бу борадаги саволларимизга жавоб

топамиз, иншааллох.

Шунингдек, адашган ақийдавий тоифалардан бўлмиш Қадария ва Муржиага ўхшаш бидъат сохиблари кимлиги ва уларнинг бузуқ ақийдалари нимадан иборатлигини англаб етамиз.

Бешинчи боб аввалги мусулмонлар авлодининг Пайғамбаримиз алайҳиссаломга қилган байъати ҳақида, яъни, мусулмон бўлганларида у зотга қўл бериб, қабул қилиб олган топишириқлари тўғрисида сўз кетади. У зот барчага фақат яхшиликни топшириқ қилиб берганларини билиб оламиз.

Олтинчи бобда Китоб ва Суннатни махкам тутиш хакидаги маълумотлар билан танишамиз. Динимизнинг асосий масдарлари Аллох таолонинг Китоби ва Пайғамбар алайхиссаломнинг Суннатлари эканини кўпчилик яхши билади. Энди ушбу икки асосий масдарни махкам тутиш хакидаги илмий далилларни хам билиб олсак, кўп яхши бўлади.

Динда ҳаддан ошиб кетиш доимо мақсадга мувофиқ нарса ҳисобланмаган. Ушбу китобимизнинг еттинчи боби «Амалда тежамкорлик ва бардавомлик Аллоҳ учун маҳбубдир» деб аталган бўлиб, унда динда мўътадил бўлиш ва ҳаддан ошмаслик асосларини оят ва ҳадислар асосида пуҳта ўрганишга ҳаракат қиламиз.

Аллох таоло яхши ният билан бошлаётган бу ишимизда Ўзи мададкор бўлсин ва уни барчамизга баракотли килсин!

Шайх Муҳаммад Содиқ Муҳаммад Юсуф.

# كتاب الإسلام والإيمان

### ИСЛОМ ВА ИЙМОН КИТОБИ

# وفيه سبعة أبواب

#### ЕТТИБОБДАНИБОРАТ

**Шарх**: «Китоб» сўзи «ёзиш» ўзагидан олинган бўлиб, «ёзилган» маъносини англатади. Бир тўп ёзилган варакларни мукова орасига олингани «китоб» деб ишлатиб келинган. Аслида эса, у кенгрок маънони англатади. Куръони Каримнинг номларидан бири хам «Китоб»дир. Исломда «Аллохнинг Китобида», «Китоб ва Суннатда» каби иборалардаги «Китоб»—«Куръон» дегани бўлади. Шунингдек, Ислом адабиётида бир неча фасл ва бобларни олган бир мавзу хакидаги маълумотлар ўз ичига тўпламини хам «китоб» деб аташ одат бўлиб қолган. «Хаж китоби», «Рўза китоби» кабилар шу жумладандир. Шу боис Ислом ва иймон хакидаги хадислар тўплами хам «китоб» деб аталмокда.

# الباب الأول في بيانهما

#### **БИРИНЧИБОБ**

## ИСЛОМ ВА ИЙМОННИНГ БАЁНИ ХАКИДА

1- عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ تَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ (: بُنِيَ الْإِسْلاَمُ عَلَى خَمْسٍ شَهَادَةِ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلاَةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ وَالْحُجِّ وَصَوْمٍ رَمَضَانَ. رَوَاهُ الْبُحَارِيُّ وَمُسْلِمٌ وَالتَّرْمِذِيُّ وَالنَّسَائِيُّ.

1. Абдуллох ибн Умар розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Ислом беш нарсага бино қилингандир: «Лаа илаҳа иллаллоҳу Муҳаммадур Расулуллоҳ», деб шаҳодат келтириш, намозни туҡис адо этиш, закот бериш, ҳаж қилиш ва Рамазон руҳзасини тутиш», дедилар».

Бухорий, Муслим, Термизий ва Насаий ривоят қилишган.

**Шарх:** Аввало, ушбу ҳадиснинг ровийи Абдуллоҳ ибн Умар розияллоҳу анҳунинг қисқача таржимаи ҳоллари билан танишиб чиҳайлик.

Исмлари Абдуллох, кунялари Абу Абдурахмон, оталари Умар ибн Хаттоб, оналари Зайнаб бинти Мазъундир. Абдуллох ибн Умар хали балоғат ёшига етмай, оталари билан Маккада Исломга кирдилар. Бадр ва Ухуд жангларига қатнашиш учун Расулуллох соллаллоху алайхи васалламдан рухсат сўраганларида, ёшлари кичкина бўлгани сабабли рухсат бермадилар. Лекин Хандак

жангига чиққанлар. Ана шу вақтда Ибн Умарнинг ёшлари ҳали ўн бешдан ўтмаган эди. Оталари билан бирга Мадийнага ҳижрат қилдилар. Ёшлари йигирмага етганда Маккани фатҳ этишда иштирок этдилар.

Абдуллох ибн Умар ёшлик вақтларидан тақводор, иффатли эдилар, у кишини Қурайш ёшлари ичида, нафсига молик кишилардан, деб танишарди. Кишилар орасида сахийлик ва ростгўйлик билан ҳам машҳур эдилар. Аллоҳ йўлида ҳақдорлар учун бир кунда юзта туяни инъом этганлари ривоятларда келади. Доимо етим ва мискинлар билан бирга овқатланиб юрар эдилар. Агар бирор маърака қиладиган бўлсалар, ана шу маъракага фақат етим ва камбағалларни таклиф қилар эдилар. Албатта, бу сахийликлари фахр ёки мақтов учун эмас, балки Аллоҳ йўлида бўлар эди. Абдуллоҳ ибн Умар зоҳидлардан эдилар. Дунёга мойил ҳам бўлмас ва унга ортиқча ҳаракат ҳам қилмас эдилар, балки ундан баданларини тўсгудек кийимни, эгилган беллари тўғри бўлгудек таомни умид қилар эдилар, холос.

Ибн Умар кечалари кўп намоз ўкиб, доим Қуръон тиловат килиб, Аллохни кўп зикр килардилар. Агар огохлантирувчи, кўркитувчи оят эшитсалар, кўзларига ёш ёмғир каби куйилиб келарди. Ибн Умар кечасининг кўп кисмида намоз ўкиб чикар эдилар. Тонг сахарларда эса, истигфор айтиб, йиғлаб чикар эдилар.

Улуғ зотлардан Товус раҳматуллоҳи алайҳи: «Ибн Умардан кўра тақволи, Ибн Аббосдан кўра билувчироқ кишини кўрмадим», дейди.

«Лан танолул бирра хатто тунфикуу мимма тухиббун» («Яхши кўрган нарсаларингиздан инфок килмагунингизча яхшиликка эриша олмайсизлар») ояти каримаси нозил бўлганида Ибн Умар Румайса исмли чўриларини Аллох йўлида озод килдилар ва: «Аллоҳга қасамки, дунёда энг яхши кўрган кишим сенсан, озодсан, кетавер», деб

айтдилар.

Улуғ зотлардан Нофеъ айтадилар: «Ибн Умарга агар дунё ишларида бирор нарса қаттиқ бўлиб қолса, Роббиларига яқин бўлар эдилар».

Жобир ибн Абдуллох розияллоху анху айтадилар:

«Абдуллох ибн Умардан бошқа молу дунёга мойил булиб кетмаган бирор кишини курмадик».

Кишилар айтишар эди: «Абдуллох ибн Умарнинг зохидликлари оталаридан мерос эди. Шунинг сингари дин таълимотларини хам оталаридек касб килган эдилар. Хар бир ишда Расулуллох соллаллоху алайхи васалламга ва оталарига эргашар эдилар. У зотнинг калблари бехожатлик билан тўлган эди. Акллари олий даражада, рухлари эса, пок эдилар. Агар хузурларида Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам зикр килинса, у зотга бўлган мухаббатларидан кўзлари ёшга тўлар эди».

Ибн Умарда уламоларга хос бўлган бир хислат бор эди. Агар инсонлар бирор нарсада жохиллик килсалар, уларга адоватларини зохир килмас ёки жавобни узиб кўймас эдилар. Агар билмайдиган нарсалари тўғрисида сўралса, дархол билмайман, деб айтар эдилар.

Ибн Умар ҳаммаси бўлиб, 2630 та ҳадис тўплаб, Абу Хурайра розияллоҳу анҳудан кейинги ўринни эгалладилар. Ибн Умар ҳадисларни Абу Бакр Сиддик, Умар ибн Хаттоб, Усмон ибн Аффон, Абдуллоҳ ибн Масъуд каби улуғ саҳобалардан ва Оиша ҳамда Ҳафса оналаримиздан ривоят қилдилар. У зотдан Саид ибн Мусаййиб, Ҳасан Басрий, Ибн Шиҳоб Зуҳрий, Ибн Сийрин, Нофеъ, Мужоҳид, Товус, Икрима каби тобеъийнлар ривоят қилишди.

Абдуллоҳ ибн Умар ҳижратнинг 73-йили 84ёшларида Макка шаҳрида бу фоний дунёдан дорулбақога риҳлат қилдилар.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам ушбу хадиси шарифни истиъора ишлатиб баён қилмоқдалар.

Яъни, у зот Ислом динини бир бинога ўхшатмокдалар. «Бино қилинди» деб бино қилувчини мажҳул қолдирмокдалар. Чунки арабларда ишнинг бажарувчиси жуда аниқ-равшан бўлса, шундок услуб ишлатилади. Исломнинг бино қилувчиси Аллоҳ таоло бўлиб, бу маълум ва машҳур эканидан «Ислом бино қилинди» дейилмоқда. Лекин бу ҳадисда тўлик, мукаммал бино ҳақида эмас, бинонинг асосини ташкил қилувчи беш рукн ҳақида сўз кетмоқда. Шунинг учун ҳам:

«Ислом беш нарсага бино қилинди», дейилмоқда. Демак, Ислом биносининг қаддини кўтариб турадиган асосий рукнлар ушбу ҳадисда зикр қилинаётган беш нарсадир:

- 1. Аллох таолонинг ибодатга сазовар ягона Зотлиги ва Мухаммад соллаллоху алайхи васаллам Аллохнинг Пайғамбари экани ҳақида шаҳодат бериш.
- 2. Фарз қилинган беш вақт намозни ўз вақтида тўлатўкис адо этиш.
  - 3. Моли нисобга етса, закотини бериш.
  - 4. Қодир бўлганда Байтуллоҳни ҳаж қилиш.
  - 5. Рамазон ойи рўзасини тутиш.

Ушбу беш рукннинг ҳар бири ҳақида китобимизда алоҳида ҳадислар тўплами келиши туфайли улар ҳақидаги батафсил сўзни кейинга сурамиз.

Мазкур нарсалар Ислом биносининг асосий рукнлари бўлгани учун Ислом ўша беш нарсага бино килинган дедик. Аммо бу дегани, Ислом факат беш нарсадан иборат, дегани эмас. Улар асос ва устундир. Хар бир бинонинг асоси ва устуни унинг ўзагини ташкил килганидек, бу беш нарса хам Исломнинг ўзагини ташкил килади. Бино мукаммал бўлиши учун асос устига, устун атрофига девор урсак, шифт килиш ва бошка зарур ишларни бажариш лозим бўлади. Исломнинг бошка фарз ва вожиблари хам шунга ўхшайди.

«Лаа илаҳа иллаллоҳу Муҳаммадур Расулуллоҳ» иймон рукнининг ўзаги бўлса, фаришталарга, пайғамбарларга, илоҳий китобларга, яҳшию ёмон қадар Аллоҳдан эканига ва бошқа лозим бўлган нарсаларга иймон келтириш унга тобеъ бўлади.

**«Намоз»** амалий, баданий-жисмоний, рухий ибодатларнинг рукнидир. Бошқа шунга ўхшаш ибодатлар эса, унга тобеъ бўлади.

«Закот» молиявий ибодатларнинг рукнидир. Бошқа молиявий ибодатлар унга тобеъ булади.

«**Хаж»** ҳам молиявий, ҳам жисмоний ибодатларнинг рукнидир. Бошқа молиявий, жисмоний ибодатлар унга тобеъ бўлади.

**«Рўза»** тарк қилиш (ўзини тийиш) ибодатлари рукнидир. Бошқа ўзини тийиш ибодатлари унга тобеъ бўлади.

Буларнинг ҳаммаси құшилганда Ислом биноси мукаммал ҳолатга келади.

Ушбу хадисдан олинадиган фойдалар:

Хадисда мусулмон инсон учун ушбу беш нарса рукн ибодат экани аник кўриниб турибди.

- 1. Ушбу беш рукн фарзи айнлардир, яъни, хар бир шахсга алохида, бевосита фарздир. Мусулмонман, деган одам бу ибодатларни шахсан ўзи адо қилиши фарз. Бу ибодатларни биров адо қилса, бошқадан соқит бўлмайди. Ота адо қилгани билан, боладан соқит бўлмайди. Она адо қилгани билан, қиздан соқит бўлмайди.
- 2. Бу ҳадисдан Ислом айнан ушбу беш рукнга бино қилинганини билиб олмоқдамиз. Демак, Ислом бу беш нарсадан бошқага бино қилиниши мумкин эмас.

Хулласи калом, ушбу буюк ҳадиси шарифдаги асосий рукнлардан бошқа нарса Ислом биноси учун рукн бўла олмайди.

Хадиси шарифдан чиқадиган хикматлар:

Ўзида буюк маъноларни мужассам қилган ушбу ҳадиси шарифдан, унда зикр этилган рукнлардан келиб чиқадиган ҳикматлар ҳақида жилд-жилд китоблар ёзилган, кўплаб ваъз-насиҳатлар қилинган. Улар шунчалик кўпки, санаб адоғига етиш ҳам қийин.

Аллоҳ таоло ҳакимдир. У Зот беҳикмат иш қилмайди. Инсониятга Исломни қиёмат кунигача икки дунё саодат йўлини кўрсатувчи Ўзининг охирги дини қилиши ҳам бир олам ҳикматдир. Инсоният босиб ўтган йўл, қилиб кўрган тажрибалар Исломсиз мақсадга етиб бўлмаслигини кун сайин кўрсатмоқда.

Инсониятнинг якка илохий маъбудга эътикод килишга мухтож эканини хам тажриба кўрсатди. Худосизлик нима экани, кандок балоларга гирифтор килиши синаб-татиб кўрилди. Кўпхудолик хам фойда бермаслигини хамма тушуниб бормокда. «Аллохнинг ўғли бор, Аллох уч шахс, ота-ўғил ва мукаддас рухларнинг кўшилишидир», деб даъво килганлар хам хозирда ўзларининг акийдалари нотўғри эканини тушуниб етмокдалар.

«Муҳаммадур Расулуллоҳ» эса, ўзининг инсон ҳаёти учун нақадар зарурлигини аниқ аён этди. Инсоният учун Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламдек ўрнак бўларли зот, йўлбошчи қайтиб туғилмади. Бу ҳозирги кунда ҳар дамда, ҳар қадамда сезилиб турибди. Инсон ўзи ўрнак олиш учун ихтиёр қилган шахслари фойда бермаяпти. Хаёлда тўқиб олинган соҳта ибратлар ҳам иш бермай қўйди. Бугунги кунда айниқса, Муҳаммад алайҳиссаломга душман бўлган ғарб юртларида у зот соллаллоҳу алайҳи васалламнинг шахсларига эҳтиёж кучайиб бормоқда.

Аввалроқ буюк инглиз ёзувчиси Бернард Шоу: «Агар Муҳаммад пайғамбар тирик бўлганида, бизнинг ҳаётий муаммоларимизни бир пиёла қаҳва ичиб ўтириб ҳал қилиб берар эди», деган бўлса, яқинда ғарблик мутаҳассислар

кишилик тарихида инсониятта энг кўп фойда келтирган юз киши рўйхатини тузиб чиқиб, унда Мухаммад соллаллоху алайхи васалламни биринчи ўринга қўйдилар. Бу ерда гап моддий фойдалар ҳақида кетмоқда. Шундоқ экан, мусулмонман, деб юрганлар ўзларининг Пайғамбарлари билан ҳар қанча фахрлансалар арзийди. У кишидан ҳар нарсада ўрнак олишлари, ҳар ишда у зотнинг суннатларига амал қилмоқлари зарур.

«Намоз» инсоннинг кундалик хаёти учун ҳар зарур амал экани илмий равишда томонлама хам исботланмокда. Намоз ўзининг сон-саноксиз фойдалари билан инсон хаётини хамма сохаларда тартибга солиб турувчи восита экани тобора аён бўлмокда. Хозирги кунда илмий йўл билан ҳаёт кечириш услубини излаган моддий тараққий этган юртлар ахолисининг кўпчилиги намоз туфайли Исломга кирмокдалар. Кишининг хар тарафлама поклигини, соғлигини таъминловчи, уни Аллох билан, Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам билан, мумин биродарлари билан доимий алоқада ушлаб турувчи намознинг ахамиятини энди ким инкор қила олади.

«Поклик» сўзидан олинган «Закот» асосида қурилган иқтисодий алоқаларгина инсониятнинг иқтисодий муаммоларини ҳал қилиши мумкинлигига ишончимиз комил.

«Хаж» «зиёрат» маъносини англатади. Уни адо этиш учун сафар килиш лозим бўлади. Хажда дунёнинг турли бурчакларидан келган одамлар учрашиб, турли муаммоларини хал этишга уринадилар. Дунёда кунданкунга саёхат ширкатлари кўпайиб, турли халкаро учрашувлар сони ортиб бораётганининг ўзиёк хажнинг инсоният хаётида канчалик зарур нарса эканини кўрсатиб турибди. Мазкур саёхат ширкатлари ва учрашувлар одамлар томонидан ўз эхтиёжларини кондириш учун бир уриниш, холос. Уни инсоннинг ўзи ўйлаб топгани учун

хам камчиликлардан холи эмас.

Исломий зиёрат ва учрашувларда эса ҳамма нарса ҳалоллик-поклик билан ҳалоллик-поклик йўлида бўлади.

Бугунги кунда «Рўза»нинг фойдасини рўза нималигини билмайдиган халклардан сўраш керак. Улар асрлар давомида ўзлари учун рухий, жисмоний соғлик манбаини излаб, сон-саноксиз тажрибалар ўтказиб, бу нарса «ихтиёрий очлик»да эканини эндигина милодий йигирманчи асрнинг охирига келибгина тушуниб етдилар. Ислом эса, бу нарсани мусулмонларга бундан ўн беш аср мукаддам исботлаб кўйган ва ибодат сифатида буюрган эди.

Аввал айтганимиздек, Аллох хохласа, бу рукнлар хакида ўз ўрнида алохида сўз юритамиз. Ушбу айтилганлар уммондан томчи, холос.

2- عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخُطَّابِ τ قَالَ: بَيْنَمَا خُنُ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ وَاتَ يَوْمِ إِذْ طَلَعَ عَلَيْهَا رَجُلُ شَدِيدُ بَيَاضِ الثِّيَابِ شَدِيدُ سَوَادِ الشَّعْرِ، لاَ يُرَى عَلَيْهِ أَثُرُ السَّفَرِ وَلاَ يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدُ حَتَّى جَلَسَ إِلَى الشَّعْرِ، لاَ يُرَى عَلَيْهِ أَثُرُ السَّفَرِ وَلاَ يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدُ حَتَّى جَلَسَ إِلَى الشَّعْرِ، لاَ يُرَى عَلَيْهِ أَثُرُ السَّفَرِ وَلاَ يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدُ حَتَّى جَلَسَ إِلَى النَّهِ وَوَضَعَ كَفَيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ وَقَالَ: يَا النَّهِ وَ الْإِسْلاَمُ أَنْ تَشْهَدَ أَخْبِرْنِي عَنِ الْإِسْلاَمُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ وَتُقِيمَ الصَّلاةَ وَتُؤْتِيَ الزَّكَاةَ وَتَصُومَ رَمَضَانَ وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِنِ اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلاً. قَالَ: صَدَقْتَ وَتَصُومَ رَمَضَانَ وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِنِ اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلاً. قَالَ: صَدَقْتَ وَتَصُومَ رَمَضَانَ وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِنِ اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلاً. قَالَ: صَدَقْتَ وَلَكِ فَى مُضَانَ وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِنِ اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلاً. قَالَ: قَالَةُ وَيُصَدَّقُهُ قَالَ: فَالَاخِرِ وَتُؤْمِنَ بِاللهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْلاَخِرِ وَتُؤْمِنَ بِاللهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْلاَخِرِ وَتُؤُومِنَ بِاللهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبُهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْلاَخِرِ وَتُؤُومِنَ بِاللهِ وَمَلاَئِكَةً مَا لَا اللهَ وَالْهُ وَلَا لَا عَالَا اللهُ عَلَى اللهِ وَقُومِنَ بِاللهِ وَمَلائِكَةً وَلَا اللهُ وَلَا لَا اللهُ الْوَقَعْمِ الْلِهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللْهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللْهُ الْعَلَا وَلَيْعُومِ اللْهُ وَلَا اللْهُ وَلَا لَا اللْهُ وَلَا اللْهُ وَا لَا اللْهُ وَلَا لَا اللْهُ وَلَا لَا الللهُ وَلَا اللْهُ وَلَا

وَشَرِّهِ قَالَ: صَدَقْت، قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ ٱلْإِحَسَانِ قَالَ: أَنْ تَعْبُدَ اللهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ فَإِنْ لَمْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ السَّاعَةِ قَالَ: مَا الْمَسْئُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنْ أَمَارَاتِهَا قَالَ: أَنْ الْمَسْئُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنْ أَمَارَاتِهَا قَالَ: أَنْ تَرَى الْحُفَاةَ الْعُرَاةَ الْعَالَةَ رِعَاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُونَ فِي تَلِدَ ٱلْأُمَةُ رَبَّتَهَا وَأَنْ تَرَى الْحُفَاةَ الْعُرَاةَ الْعَالَةَ رِعَاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُونَ فِي الْبُنْيَانِ، قَالَ: ثُمُّ انْطَلَقَ فَلَبِشْتُ مَلِيًّا ثُمُّ قَالَ لِي: يَا عُمَرُ أَتَدْرِي مَنِ اللهَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: فَإِنَّهُ جِبْرِيلُ أَتَاكُمْ يُعَلِّمُهُنَّ إِلاَّ اللهُ، ثُمَّ السَّاعَةِ } اللهَ عَنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ } الآيَة ثُمَّ أَدْبَرَ فَقَالَ: رُدُّوهُ قَالَ: رُدُّوهُ وَلَا شَيْئًا، فَقَالَ: هَذَا جِبْرِيلُ جَاءَ يُعَلِّمُ النَّاسَ دِينَهُمْ.

2. Умар ибн Хаттоб розияллоху анхудан ривоят килинади:

«Бир куни Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам хузурларида эдик. Бирдан устимизда оппок кийимли, сочлари коп-кора одам пайдо бўлди. Унда сафарнинг асари кўринмас эди. Уни бирортамиз танимас хам эдик. У келиб, Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг тўғриларига ўтирди. Икки тиззасини у зотнинг икки тиззаларига тиради. Икки кафтини сонлари устига кўйди ва:

«Эй Мухаммад, менга Ислом хакида хабар бер», деди.

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Ислом: «Лаа илаха иллаллоху Мухаммадур Расулуллох» деб шаходат келтирмогинг, намозини тўкис адо килмогинг, закот бермогинг, Рамазон

рўзасини тутмоғинг, агар йўлга қодир бўлсанг, Байтни хаж қилмоғинг», дедилар.

«Тўғри айтдинг», деди у.

Биз ундан ажабландик. Ўзи сўрайди, ўзи тасдиклайди.

«Менга иймон хақида хабар бер», деди.

У зот соллаллоху алайхи васаллам:

«Аллоҳга, Унинг фаришталарига, китобларига, пайғамбарларига ва охират кунига иймон келтирмоғинг, яхшию ёмон қадарга иймон келтирмоғинг», дедилар.

«Тўғри айтдинг», деб тасдиқлади ва:

«Менга эхсон хакида хабар бер», деди.

У зот соллаллоху алайхи васаллам:

«Аллоҳга худди Уни кўриб турганингдек, агар сен Уни кўрмасанг, У сени кўриб тургандек ибодат қилмоғинг», дедилар.

«Менга (қиёмат) соатидан хабар бер», деди.

У зот соллаллоху алайхи васаллам:

«Сўралувчи бу хакда сўровчидан билимлирок эмас», дедилар.

«Унинг аломатларидан хабар бер», деди.

У зот соллаллоху алайхи васаллам:

«Чўри ўз хожасини туғмоғлиги, ялангоёк, яланғоч, камбағал чўпонларнинг бино куришда бир-бирларидан ўзишга уринишларини кўрмоғинг», дедилар.

Сўнгра у қайтиб кетди. Бас, мен бирмунча вақт ғойиб бўлдим. Сўнгра у зот соллаллоху алайхи васаллам менга:

«Эй Умар, сўровчи кимлигини билдингми?» дедилар.

«Аллох ва Унинг Расули билувчирок», дедим.

У зот соллаллоху алайхи васаллам:

«Албатта, у Жаброилдир. Сизларга динларингиздан

таълим бергани келибди», дедилар».

Яна бир ривоятда:

«У Аллохдан бошқа хеч ким билмайдиган беш нарсанинг ичидадир», дедилар ва Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам:

«Албатта, Аллохнинг хузурида (қиёмат) соати илми бор» оятини тиловат қилдилар. Сўнгра у қайтиб кетди.

У зот соллаллоху алайхи васаллам:

«Уни қайтаринглар», дедилар.

Одамлар хеч нарсани кўрмадилар. Шунда у зот соллаллоху алайхи васаллам:

«Бу Жаброилдир. Одамларга динларини ўргатгани келибди», дедилар».

**Шарх:** Ушбу ҳадиснинг ровийи буюк саҳобий, Ҳазрати Умар ибн Хаттоб розияллоҳу анҳунинг таржимаи ҳоллари тўғрисида неча-неча китоблар битилган. Биз эса, баъзи ҳисҳача маълумотларни келтириб ўтамиз:

Умар ибн Хаттоб тўрт халифанинг иккинчиси, ҳақ билан ботилни ажратиб, «Форуқ» лақабини олган, жаннатга киришликка башорат берилган ўн саҳобанинг бири. Биринчи бўлиб «Амирал муминин» лақабини олган халифа. Исломга Расулуллоҳ пайғамбар қилиб юборилишининг олтинчи йили кирдилар. Олдин бу динга қарши бўлиб, бир-икки бор Расулуллоҳни ўлдиришга ҳам қасд қилдилар. Лекин Аллоҳ бу кишини Ислом динига ҳидоят қилиб қўйди. Бу зот Исломга киришларидан бирикки кун олдин Расулуллоҳ:

«Аллоҳим, Исломни Умар билан қувватлагин», деб дуо қилдилар. Аллоҳ пайғамбарининг дуосини қабул қилиб, ҳазрати Умарни Исломга ҳидоят қилиб қўйди. Бу ҳодиса тарих китобларида қуйидагича келтирилади:

«Бир куни Умар ибн Хаттоб қиличини яланғочлаб, Расулуллоҳни ўлдирмоқни қасд қилиб кетаётганида, тўсатдан Наъим ибн Абдуллоҳ учраб қолади. Умарнинг

холини кўриб, каерга кетаяпсан, деб сўрайди. Умар ибн Хаттоб:

«Қурайшнинг олиҳаларини сўккан, илоҳни ягона деб, пайғамбарликни даъво қилаётган Муҳаммадни ўлдириш учун кетяпман», деб жавоб беради. Наъим:

«Аввал синглинг ва куёвингга қарасанг-чи, улар Муҳаммаднинг динига киришди-ку!» дейди. Умар йўлидан қайтиб, синглисининг уйи томон юради. Умар синглисининг уйига келганида Хаббоб ибн Арт розияллоху анҳу Фотима ва унинг эрига Қуръон ўқиб бераётган эди. Умар эшикни тақиллатади. Фотима эшикни очади. Умар уйга кирмасдан олдин синглисидан Исломга киргани ҳақидаги ҳабар рост ёки ёлғонлигини суриштиради. Кейин у куёвини уриб кетади. Буни кўрган синглиси у кишига ёпишади. Умар синглисини туртиб, уни ҳам қонга белайди. Шунда синглиси йиғлаб:

«Бизни уриб ўлдириб юбор, лекин бу диндан қайтмаймиз» деб, қатъий туриб олади. Шунда Умарнинг қалби юмшаб, қилган ишидан афсусланади. Синглисидан Қуръон оятлари битилган варақни тортиб олмоқчи бўлганида, у:

«Сен нопоксан, ғусл қилмагунингча буни ушлашинг мумкин эмас», дейди. Ғусл қилиб келиб, варақни қўлига олади. Унда Тоҳа сурасининг қуйидаги оятлари бор эди:

«Сенга Қуръонни бахтсиз бўлишинг учун нозил килганимиз йўк. Факат (Роббисидан) кўркувчи кимсаларга эслатма килиб туширдик. (Бу Куръон) ер ва буюк осмонларни яратган Зот тарафидан нозил килингандир...»

Умарнинг қалбида бир нарса шуълаланди. Бу шуъла Ислом нурининг учкуни эди. Бу учкун келажакда оловга айланиб, бутун дунёни забт этиши керак эди.

Шунда Хаббоб беркиниб ётган жойидан чиқиб, эй Умар, хурсанд бўл, мен Расулуллох соллаллоху алайхи

васаллам сени хақингда «Аллохим, Исломни Умар билан қувватлагин», деб дуо қилаётганларини эшитдим», деди.

Умар Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам билан кўришиш нияти борлигини айтганидан сўнг, Хаббоб у Расулуллох соллаллоху алайхи кишини бошлаб борди. Шу кундан хузурларига бошлаб. мусулмонларга бўлаётган таъзйику азоб-укубатлар сезиларли даражада камайди.

Толҳа ибн Убайдуллоҳ айтади:

«Умар Исломга кирганларидан кейин мушрикларнинг зулмидан анча халос бўлдик».

Хижратга рухсат берилганида, мусулмонларнинг кўпчилиги беркиниб, кечаси хижрат қилишни танлашди. Лекин Умар кундузи Каъба олдига келиб, тавоф қилдилар, сўнгра хижрат қилишларини эълон қилдилар. Ва Қурайшга қарата: «Кимнинг онаси боласиз, хотини бева, болалари етим қолишини хоҳласа, менга шу тоғнинг орқасида учрасин» деб айтдилар. Лекин ҳеч ким у кишига қарши чиқишга журъат қила олмади.

Умар ибн Хаттоб Бадр, Ухуд, Хандақ ва бундан бошқа ҳамма жангу фатҳларда иштирок этдилар.

Умар ибн Хаттоб Абу Бакр Сиддикдан сўнг Ислом умматининг иккинчи халифаси бўлдилар. Бу вакт ичида катта харакат килиб, Форс, Миср, Шом, Ирок ва бошка жойлар фатх этилди. Хазрат Умар даврларида Исломнинг 12 минг минбари барпо этилди.

Абдуллох ибн Масъуд айтадилар:

«Умар ибн Хаттобнинг Исломга киришлари ғалаба бўлса, ҳижрат қилишлари ёрдам, ҳалифа бўлишлари эса, раҳмат эди».

Хазрати Умар ўз халифаликлари даврида кўплаб ислохотлар, янгиликлар килдилар. Мусулмонларнинг Байтулмолларини таъсис этдилар. Басра ва Куфа шахарларини курдилар. Катта ободончилик ишларини олиб бордилар, халифаликни юритиш ишларида катта янгиликларни амалга оширдилар. Бу зот халифаликни

нихоятда адолат билан юргиздилар, Ислом динининг равнақи йўлида нихоятда катта хизмат қилдилар.

Хазрати Умар олим, тадбирли, доно, такволи, дунёда зохид, аччик бўлса-да, ҳак сўз сўзловчи киши эдилар. У киши ҳаммаси бўлиб Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламдан 539 та ҳадис ривоят қилдилар. Бу зотдан бир нечта саҳобалар ривоят қилишди. У зот ривоят қилган ҳадислардан учта «Саҳиҳ» соҳиблари ўз китобларига киритишган.

Умар ибн Хаттоб Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам хабар берганларидек, шахид бўлдилар. У зот масжидда мусулмонларга имомлик килиб турганларида, мушриклар ёллаган котил томонидан хижратнинг 23-йили, суикасд туфайли катл этилдилар. Хазрати Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам равзаларига, хазрати Абу Бакр Сиддик розияллоху анхунинг ёнларига дафн килинганлар.

Ушбу ҳадиси шариф инсон сўзи васфига ожиз бўлган улкан ҳақиқатларни ўз ичига олган. Чунки унда Ислом, иймон, эҳсон нималиги, Қиёмат куни ҳақида маълумотлар берилмоқда. Ҳадиснинг оҳирида эса, ушбу нарсаларнинг жами «дин» деб аталмоқда.

Бу ҳадисда диний таълим беришда амалий-кўргазмали дарс кўриниши баён қилинмокда. Имом Муслим Аммор ибн ал-Қаъқоъдан ривоят қилишларича, бир куни Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам саҳобалар ичида ўтириб:

«Мендан сўрайдиган нарсангизни сўраб олинглар», дедилар. Одамларни ҳайбат босиб, бирор нарсани сўрай олмай қолдилар. Шунда, ҳадисда васф қилинган, оппоқ кийимли, сочлари қоп-қора, ўзида сафарнинг асари йўк, ҳеч кимга таниш бўлмаган бир одам кириб келган ва васф килинган ҳайъатда ўтириб олиб, ҳамма учун ўта муҳим бўлган саволларни бера бошлаган.

Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам савол берувчининг,

«Эй Мухаммад, менга Ислом хакида хабар бер», деган саволига жавобан,

«Ислом; «Лаа илаха иллаллоху Мухаммадур Расулуллох» деб шаходат келтирмоғинг, намозини тукис адо қилмоғинг, закот бермоғинг, Рамазон рузасини тутмоғинг, агар йулга қодир булсанг, Байтни ҳаж қилмоғинг», дедилар».

Демак, унинг Ислом ҳақидаги саволига жавобан биринчи ҳадисда келган нарсаларни зикр қилганлар. Фақат рўза билан ҳажнинг ўрни алмашиб, ҳаж бешинчи бўлиб зикр қилинган.

Сўровчининг:

«Менга иймон хакида хабар бер», деган сўровига Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам:

«Аллоҳга, Унинг фаришталарига, китобларига, пайғамбарларига ва охират кунига иймон келтирмоғинг, яхшию ёмон қадарга иймон келтирмоғинг», деб жавоб бердилар.

Бу савол иймоннинг шаръий маъносида, яъни шариат бўйича «Иймон деб нимага айтилади?» маъносидаги саволдир.

Жавобда эса, шариат бўйича иймоннинг бош масалалари бўлган нарсалар умумий кўринишда айтилмоқда.

«Аллоҳга иймон келтириш» дейилгани, умумий гап. Лекин шариатга кўра, «Аллоҳнинг борлигига ишонаман», дейиш билан иш битмайди. Аллоҳга иймон келтиришни тафсилоти билан билиш лозим. Аллоҳ таоло Ўзи айтганидек, У Зотнинг Пайғамбари Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам васф этганларидек иймон келтирмоҳ лозим. Аллоҳнинг борлигига, ҳадимийлиги, азалийлиги ва абадийлигига, исмларига, сифатларига ва ишларига тўғри равишда иймон келтирмоҳ лозим.

Шунингдек, Аллоҳнинг фаришталарига иймон келтириш уларнинг борлигига иймон келтириш билан тугал булмайди. Фаришталарга тугал иймон Аллоҳ таоло ва Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам айтганларидек булиши керак. Уларнинг васфларига, хизматларига ва ҳусусиятларига иймон келтириш лозим.

Шунингдек, Аллохнинг китобларига, пайғамбарларига иймон келтириш ҳам Қуръон ва Суннат кўрсатмаларига мувофиқ бўлиши лозим. Охират кунига бўлган иймон ҳам, яхшию ёмон қадарга иймон ҳам шариат кўрсатмаси бўйича бўлиши лозим. Бу ишда бировга таклид қилиш билан иш битмайди. Шунинг учун ҳар бир мусулмон ақийда масалаларини биладиган такводор уламолардан ўрганиб олмоғи зарур. Иложи бўлса, ақийда китобларидан бирортасини ўрганиш, мухтасар матнлардан бирини ёдлаб олиш лозим.

Савол берувчининг учинчи саволи:

«Менга эхсон хакида хабар бер», дейиш бўлди. «Эхсон» луғатда «яхшилик, гўзал иш» маъносини англатади. Унинг бу хадисдаги маъноси эса, уламолар айтишларича «ихлос» маъносидадир. Жавобда Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам ўзларининг оз иборалар билан кўп маънони ифода эта қобилиятларини кўрсатдилар. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам эхсон таърифида:

«Аллоҳга худди Уни кўриб турганингдек, агар сен Уни кўрмасанг, У сени кўриб тургандек ибодат килмоғинг», дедилар.

Ушбу таърифни ва у оркали «эҳсон»ни тўлик ва тўғри тушуниш учун аввало «ибодат» сўзи маъносини батафсил англаб олмоғимиз лозим. Бизда «ибодат» деганда намоз ўкиш, рўза тутиш, ҳаж килиш каби нарсалар тушунилади. Албатта, бу нарсалар улкан ибодатлардир. Лекин ибодат маъноси фақат ушбу нарсалар билан чегараланмайди. Бу

сўз «абада» феълидан олинган бўлиб, «куллик килди — кул бўлди» маъносини билдиради. Абдуллох Аллохнинг кули, деганидир. Демак, ибодат куллик килиш маъносидадир. Бу маъно форсчасига «бандалик» дейилади. Агар намоз, рўза ва хажнигина ибодат дейдиган бўлсак, ўша ибодатларни адо этиш пайтида Аллохга куллик килинади-ю, ундан кейин Аллохга куллик тўхтайдими? Унда инсон намоз, рўза ва хаждан бошка вактда кимга куллик килади? Инсон намоз ўкиб, рўза тутиб, хаж килинаётганда Аллохни кўриб тургандек бўлишга харакат килиши лозим-у, бошка вактда лозим эмасми? Ёки ўша ибодатлар пайтида Аллох мени кўриб турибди, деб тасаввур килиши кераг-у, бошка вактларда кўрмаяпти, деб, ўз билганини килавериши керакми?

Йўк, асло ундок эмас! Аллох таолога инсоннинг бандалиги-қуллиги доимийдир. Намоз ўқиётган инсон ҳам, ухлаётган инсон хам Аллохнинг бандаси. Рўза тутаётгани хам, рўза тутмаётгани хам Аллох таолонинг бандаси. Хаж қилаётгани ҳам, иложини қила олмай ҳаждан қолгани ҳам Аллох таолонинг бандаси. Гап фақат ўша банда томонидан ўзининг бандалигини тан олишида! Яъни, «Аллохнинг қулиман» деган одамнинг Аллоҳга қуллик қилишида! Бошқача қилиб айтганда, ҳаётнинг ҳамма соҳаларида Аллохнинг айтганини қилиб яшашида! Бир хужайиннинг хожалигини бўйнига олиб, унга хизматкор бўлган киши хўжайиннинг айтганларини қилмаса, хизматкорлиги қолмайди. Хожасидан қилмишига яраша жазо олишга тўғри келади. Аллоҳга қул бўлгандан кейин ана шу қулликни ўрнига қўйиб яшамоқ керак. Шунинг учун хам уламоларимиз: «Аллохнинг розилигига етказадиган хар бир иш ибодатдир», дейдилар. Шундан келиб чикиб, мусулмон одам хар лахзада Аллох таолони кўриб тургандек ихлос билан яшамоғи, У Зотнинг розилигини олишга харакат қилмоғи керак. Агар бу олий мақомга

эришишга ожизлик қилса, ҳар лаҳзасини Аллоҳ таоло мени кўриб турибди, деган эътиқод билан ўтказиб, ўшанга яраша ҳаракатда бўлмоғи лозим. Ана ўшандагина эҳсоннинг қуйи даражасига эришади.

Агар бу даражага эриша олмаса, намоз вақтида Аллоҳга, касби-кор пайтида эса, молу дунёга бандалик қилади. Рўза пайтида Аллоҳга, овқатланиш пайтида қорнига бандалик қилади. Ҳаж пайтида Аллоҳга, бошқа пайтда эса, турли урф-одатларга ёки бошқа нарсаларга қуллик қилади.

Юқорида ўтган уч ўта мухим саволдан кейин, сўровчининг:

«Менга (қиёмат) соатидан хабар бер», дейиши, киёмат кунига бўлган иймон хам ғоятда зарур эканини кўрсатиб турибди. Шу билан бирга, одамлар орасида, айникса, киёматга ишонмовчилар орасида учрайдиган «киёмат соати» ҳақидаги саволга узил-кесил жавоб беришни тақозо қилмоқда.

Дарҳақиқат, қиёмат соати қачон экани ҳақидаги савол қадимда ҳам бериларди, ҳозирда ҳам тез-тез такрорланиб турибди. Айни вақтда ушбу савол сохта башоратчилар билан ҳақиқий Пайғамбарлар орасидаги фарқни аниқлаб берадиган савол ҳамдир. Сохта башоратчилар ўз атрофидаги жоҳилларнинг кўтар-кўтарига берилиб кетиб, кўпинча қиёмат куни ва соатини олдиндан белгилаб қўйиб шарманда бўлганлар ва бўлмоқдалар.

«Қиёмат соати қачон бўлади?» деган саволга бирданбир тўғри жавоб Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг ушбу ҳадиси шарифда берган жавобларидир. Бу жавоб жуда содда ва ўта камтарона жавобдир.

«Сўралувчи у хакда сўровчидан билимдонрок эмас».

Яъни, сен бу нарсани билмасдан мендан сўраяпсан, аммо мен хам сен каби киёмат соатини билмайман.

Сўровчи аввалги саволларнинг жавобини билиб туриб сўраган. Шунинг учун ҳам жавобни эшитгандан сўнг «Тўғри айтдинг!» деб тасдиқлаган. Аммо, қиёмат соати қачон бўлишини билмай туриб сўраган. Сўралган одам ҳам жавоб бера олмаслигини билган.

Ушбу мақомда Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг улуғворликлари алоҳида намоён бўлмоқда. Ўзларига эргашган, у зотни инсониятнинг энг афзали деб билган ва Аллоҳнинг Расули, деб чин ихлос қилган кишилар ҳузурида бегона одамнинг саволига очиқчасига «билмайман», деб жавоб бермоқдалар. Ўзларининг ҳадларини очиқ тан олмоқдалар. Ҳозирги кунимизда баъзи бир кишилар ўзларини кўрсатиш ва билмаган нарсаларини ҳам биладигандек кўриниш учун турли хийла-найранглар қиладилар, ёлғон-яшиқ гапирадилар. Аслида эса, бу ишлари ўз камчиликларининг боши эканини тушунишни ҳам хоҳламайдилар.

Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам эса, ўзларига тегишли нарсага очиқ-ойдин жавоб берганлар. Билмайдиган нарсаларини ҳам очиқ-ойдин «билмайман» деб айтганлар. Чунки мутлақ ҳамма нарсани билиш Аллоҳ таолога хос. Бир қанча нарсалар борки, уларни фақат Аллоҳ таолонинг Ўзигина билади. Ўша нарсалардан бири қиёмат соатининг қачон бўлишидир. Шунинг учун ҳам Имом Буҳорий ва Имом Муслим Абу Ҳурайра розияллоҳу анҳудан қилган бошқа бир ривоятда юқоридаги саволга жавоб бера туриб, Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«У (яъни, киёмат соати) Аллохдан бошка хеч ким билмайдиган беш нарсанинг ичидадир», дедилар ва: «Албатта, Аллохнинг хузурида киёмат соати илми бор...» оятини тиловат килдилар.

Яъни, бу масала факат Аллохнинг Ўзигина биладиган ишлардан бири эканини баён килдилар ва унга оятдан далил келтирдилар. Ушбу нарса хам Мухаммад соллаллоху алайхи васалламнинг Аллохнинг хакикий пайғамбари-

элчиси эканликларига ёркин далилдир. У киши Аллохнинг билдирган нарсаларини умматларига етказганлар. Билдирмаган нарсаларини «билмайман», деб айтганлар. Факат сохта даъвогарларгина, хамма нарсани биламан, деб чиранадилар.

Ха, киёмат соати качон бўлишини Аллохдан бошка хеч ким билмайди. Агар биров билиши мумкин бўлганида Мухаммад соллаллоху алайхи васаллам билар эдилар. Аммо Аллох таоло у зот соллаллоху алайхи васалламга киёматнинг аломатларини билдирган. Шунинг учун хам сўровчи:

«Унинг аломатларидан хабар бер», деганида қиёмат соати яқинлашганига аломат бўлувчи нарсалардан иккитасини зикр қилиб:

«Чўри ўз хожасини туғмоғлиги. Ялангоёқ, яланғоч, камбағал чўпонларни бино қуришда бир-бирларидан ўзишга уринишларини кўрмоғинг», дедилар.

«Чўри ўз хожасини» деганда саййид ва саййидасини, деб икки хил ривоятда икки жинсга ишорат бўлган экан. Яъни, чўри аёлнинг ўзи туққан ўғли ёки қизи ўзига хўжайин бўлишини кўрасиз, шу нарсалар юзага чиқади деганлар.

«Чўри ўз хожасини туғмоғлиги» деган гапни қандоқ тушуниш керак, деган масалада уламоларимиз бир неча хил фикр айтганлар. Шу фикрлардан бирида: «Бунинг маъноси болалар орасида оқпадарлик, онабезорилик кўпайиб кетиб, ўғил-қизлар ўз оналарини бехурмат қилиб, худди чўриларга муомала қилгандек муомалада бўлишларига ишорадир», деганлар. Аллох таоло уларни рахмат қилсин, худди ҳозирги кунни назарда тутиб гапирганга ўхшайдилар. Агар шу маънони оладиган бўлсак, қиёмат қоимнинг яна бир аломати юзага чиқиб, унинг қоим бўлиши яқинлашганини англаймиз.

Ушбу хадисда зикр қилинган қиёматнинг иккинчи

аломати, яъни, ялангоёк, яланғоч, камбағал чўпонларнинг бино қуришда бир-бирларидан ўзишга уринишларидир. уламоларимиз мазкур сахро ахли нималигини билмай, чодирда яшаб юрган одамлар хакида улар ахвол ўзгариши билан уй-жойга эга бўлиб, фахр учун бир-бирларидан хашаматлироқ уй қуришга уриниб кетадилар, деб айтганлар. Бунга ўз замонларидан мисол келтирганлар. Аммо хозирги бизнинг замонимизда, айникса, Арабистон яриморолининг турли жойларида мазкур васфга эга бўлганлар ва уларнинг авлодлари хашамга, зебу зийнатга, ном чикаришга, хусусан уй қуришга берилганларини кўрсалар, қиёмат қоим бўлишига жуда оз қолибди, дейишлари турган гап эди. Албатта, Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам бу хадисни айтган вақтларида бундоқ гаплар йўқ эди, кейин пайдо бўлди. Бу хам Мухаммад соллаллоху алайхи васалламнинг ҳақ пайғамбар эканликларига ёрқин далилдир.

Қиёматнинг ушбу икки аломатидан бошқа яна бир қанча аломатлари борки, уларни ўз ўрни келганда ўрганамиз.

Хадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Ислом асослари шаходат, намоз, закот, рўза ва хаждан иборатлиги. Улар Ислом биноси рукнлари экани хакида биринчи хадисда гапириб ўтдик.
- 2. Иймоннинг асослари Аллоҳга, Унинг фаришталарига, китобларига, пайғамбарларига, охират кунига, яхшию ёмон қадар Аллоҳдан эканига ишониш ва уларни тасдиқлашдан иборатлиги.

Уламоларимиз Ислом билан Иймон орасидаги алоқа, фарк ва «қайси бири умумий», деганга ўхшаш саволлар ҳақида узундан-узоқ баҳслар қилганлар. Уларнинг бу ҳақда алоҳида китоб ёзганлари ҳам бор. Лекин гапнинг ҳулосаси шуки, Ислом ва Иймон тушунчалари умумий тарзда бир-бирига қовушиб кетаверадиган, бири

иккинчисини ифода этаверадиган тушунчалардир. Аммо иккисини алохида олиб қарайдиган бўлсак, Иймон-эътиқод назарий масалаларга, Ислом эса, бўйсуниш-амалий масалаларга хосдир.

- 3. Эҳсон банданинг Аллоҳни кўриб тургандек ихлос билан Унга ибодат қилмоғи, ишонмоғи, ҳаёт кечирмоғидир. Жуда бўлмаса, «Аллоҳ мени кўриб турибди», деган ишонч билан, ўшанга яраша амал қилмоғи, яшамоғидир. Бу даражага етмаган шаҳс эҳсонихлос даражасига етмаган ҳисобланади.
- 4. Қиёмат соати қачон бўлишини Аллох таологина билади. Бошқалар эса, қиёматнинг Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам баён қилган аломатларинигина биладилар.
- 5. Буларнинг ҳаммаси қўшилиб, дин дейилади. Чунки ушбу нарсаларни сўраган шахс қайтиб кетганидан сўнг, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам саҳобаларга:

«Уни қайтаринглар», дедилар. Саҳобаи киромлар қараб, ҳеч кимни кўрмадилар. Шунда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам уларга:

«Бу Жаброилдир. Одамларга динларини ўргатгани келибди», дедилар. Яъни, унинг саволлари одамларга динларини ўргатиш максадида берилган эди, дедилар. Шундан, бу саволларда зикр килинган масалаларнинг мажмуаси «дин» экани тушунилади.

Биз ўрганаётган ривоятнинг шу жойи ҳазрати Умарнинг билганлари асосида баён қилинган. Яъни, ҳалиги сўровчи саволларни бериб, жавобларни эшитиб ўрнидан туриб кетгач, Ҳазрати Умар ҳам туриб кетганлар. Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламнинг «Уни ҳайтаринглар» деганларидан бошлаб оҳиригача бўлган гаплардан у киши ҳабардор бўлмаганлар. Балки, ўзларига тегишли бошҳача давомнинг гувоҳи бўлганлар. Ҳазрати Умар ўз гувоҳликларини қуйидагича баён ҳиладилар:

«Сўнгра у қайтиб кетди», яъни, савол берувчи туриб кетди.

## «Бас, мен бирмунча вақт ғойиб бўлдим».

Бошқа бир ривоятда, уч кун ғойиб бўлдим, деганлар. Кейин яна Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам билан кўришганлар. Шунда Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам уч кун олдин бўлиб ўтган ходисани эслаб:

«Эй Умар, сўровчи кимлигини билдингми?» дедилар.

Хазрати Умар:

«Аллох ва Унинг Расули билувчирок», деб жавоб бердилар.

У зот соллаллоху алайхи васаллам:

«Албатта, у Жаброилдир. Сизларга динларингиздан таълим бергани келибди», дедилар.

- 6. Фаришта турли инсонлар шакли-қиёфасига кириб кўриниши мумкин экан. Жаброил алайҳиссалом Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг олдиларига одам шаклида келганларида кўпроқ Диҳятул Калбий исмли саҳобий сувратларида келганлар. Аммо, бу ҳадисда биров танимайдиган одам шаклида келганлари таъкидланмокда. Демак, у зот Диҳятул Калбий розияллоҳу анҳунинг сувратларидан бошқа сувратда ҳам келганлари чиқади.
- 7. Ушбу ҳадисда тилга олинган нарсаларга иймон келтириш вожиблиги.
- 8. Одамларга ўргатиш мақсадида билган нарсасини ҳам кўпчилик олдида сўраш мумкинлиги.
- 9. Икки билган одам бири сўраб, иккинчиси жавоб кайтариб, кўпчиликка диний таълим беришлари жоиз экани.
- 10. Қиёмат қачон қоим бўлишини Аллохдан бошқа хеч ким, хатто Пайғамбарларнинг улуғи Мухаммад соллаллоху алайхи васаллам ҳам, фаришталарнинг улуғи Жаброил

алайхиссалом хам билмасликлари.

- 11. Қиёматнинг баъзи аломатларинигина билиш мумкинлиги.
- 12. Бошлиқ ва устозлар хузурида одоб билан туриш. Сахобалар ана шундоқ одоб ўрнакларини кўрсатиб, ўзлари танимайдиган бегона шахс келиб, Расулуллох соллаллоху алайхи васалламга саволлар берганида индамай жим турдилар. У кетганидан кейин ҳам у ким эди, деб сўрамадилар.
- 13. Бошлиқ ва устозлар кўпчилик билмай қолган, лекин билишлари лозим нарсаларни савол кутмай баён қилиб беришлари лозимлиги. Чунки Расули акрам соллаллоху алайхи васаллам шундок қилдилар.
- 14. Жаброил алайҳиссалом Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ҳузурларида чўккалаб, қўлларини сонларига қўйиб ўтиришларидан толиби илм одобларини ўрганиб оламиз.
- 15. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам фақат савол бериш билан кифояланган Жаброил аслайхиссаломни таълим бергани келибди, деганларидан, яхши ва ўринли савол таълим ўрнига ўтишини билиб оламиз.
- 16. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам «Сўралувчи бу ҳақда сўровчидан билимлироқ эмас», деганларидан, билмаган нарсасини «билмайман», дейиш ҳам илм экани тушунилади.
- 17. Жаброил алайҳиссалом Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг жавобларидан ке-йин: «Тўғри айтдинг», деб тасдиқлашларидан, билган одам жавобдан қониққанлигини шу йўл билан ифода қилиши мумкинлиги келиб чикали.

Хадиси шарифдан чикадиган хикматлар:

Ушбу ҳадиси шарифдан жуда кўп ҳикматлар чиқишини у билан танишиш давомидаёқ тушуниб етдик.

Бу ҳадис ўз ичига олган маънолар ҳикмати, унинг инсониятга етказадиган фойдалари ҳақида сон-саноқсиз китоблар битилиб, талай гаплар айтилган. Биз эса, ўз одатимиз бўйича қисқа ва умумий мулоҳазалар билан кифояланамиз.

Сўзни ушбу хадисдаги иймон ва унинг рукнлари хақидаги маънолардан бошлаймиз. Иймон-эътиқоднинг инсон хаётидаги ахамияти чексиз эканини инсоният иймонсизлик жафосини тортиб кўрганидан кейингина тушуниб-етиб турибди. Қадимдан иймонсизликнинг турли кўринишлари зохир бўлиб келса хам у бор хакикат сифатида ўртага чиққан эмас эди. Хамма у ёки бу тарзда иймонга юзланар эди. Кўпчиликнинг хатоси Аллох баён қилган тарздаги иймонга юзланмасликда эди. Хеч ким Аллох таолони йўк демас, аммо кўплари унга ширк исмлари, сифатлари ва амалларининг келтирар, баъзиларини инкор килар ёки нотўғри тушунар эдилар. Шунинг учун хам қадимги ақийда китобларимизда Аллохнинг борлиги хакида эмас, У Зот таолонинг тавхиди, сифатлари, исмлари ва амаллари хакида сўз юритилган. Акоид уламолари Аллохнинг борлигини озгина эътиборсизлардан бошқа ҳамма эътироф қилгани учун бу масалада бахс юритиб ўтирмаганлар.

Исломда иймон Аллох таолодан бандаларга берилган неъматларнинг энг улуғи сифатида қадрланади. Ислом инсоннинг қадрини иймон билан ўлчайди. Иймонсиз одам икки дунёда ҳам ҳеч бир нарсага эриша олмаслигини қаттиқ таъкидлайди. Ислом ҳамма нарса иймон асосида олиб борилишига алоҳида аҳамият беради.

Ушбу ҳадиси шарифда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам Жаброил алайҳиссаломнинг «Менга Иймон ҳақида ҳабар бер», деган сўровларига жавобан, биринчи бўлиб, «Аллоҳга бўлган иймон»ни зикр қилдилар.

Дархақиқат, Аллоҳга бўлган иймон бу масалада бош

рукн хисобланади. Аллоҳга иймон бўлмаса, бошқа нарсага иймон бўлиши мумкин эмас. Шундоқ экан, иймон масаласининг бош рукни бўлмиш Аллоҳга иймон келтириш нима ўзи?

Исломий нуқтаи назардаги Аллоҳга бўлган иймон Аллоҳ таолонинг борлигига, ягоналигига, холиқлигига, мудаббирлигига, розиқлигига ҳамда бошқа сифатлари ва исму амалларига тил билан иймон келтириш, дил билан тасдиқлаш ва аъзолар билан амал қилишдир. Бу иймон Аллоҳ таолонинг Ўзи ва Аллоҳнинг Расули соллаллоҳу алайҳи васаллам баён қилганларидек бўлиши зарур.

Тўғри, баъзи бир уламолар иймоннинг истилохий маъносига амал қушилмайди, деганлар. Лекин бу лафзий хилоф бўлиб, амал иймоннинг ажралмас қисми эканига хамма иттифок килган. Гап иймон амал килинмаган вақтида ботил бўладими, йўкми, деган савол юзасидан пайдо бўлган хилоф ҳақида кетмоқда. Баъзилар мўмин киши иймонга хилоф иш қилиши билан кофирга айланади, деганлар. Бошқалар эса, бу холатда дархол иймондан чикиб, кофирга айланмайди, яъни иймонга хилоф амал қилиши мўминни дархол иймондан чиқармайди, ундок одам катта гунох қилган бўлади, қилган гунохи учун бўлади. Бордию жавобгар «ўша гунохни килса бўлаверади», деган эътикодда бўлса, кофир бўлади. Лекин гунох килганига афсусланиб, қайта килмаслик ахди бўлса, гунохига яраша шаръий жазо оладию муминлиги буйича қолади, деганлар. Бу бахс ўтмишдаги уламоларимиз ораларида жуда қизиган. Лекин улардан бирортаси ҳам иймон такозо килган амалларни килмаслик жоиз, деб айтмаган

Ха, Аллоҳга бўлган иймон ўз эгасини ҳар бир нарсада Аллоҳнинг амри билан яшашга чорлайди. Аллоҳга иймони бор одам: «Ҳар бир ишим-қилмишимни Аллоҳ кўриб турибди», деган ишонч ила яшайди. Шунинг учун, у фақат

Аллоҳга хуш келадиган ишларни қилиб яшайди.

Аллоҳга иймони бор одам: «Ҳар бир гапимни Аллоҳ эшитиб турибди», деган ишонч билан яшайди. Шунинг учун, доимо ўзидан яхши овоз, гап, сўз ва маънолар чиқишига ҳаракат қилади.

Аллоҳга иймони бор одам: «Ҳар бир нарсамни Аллоҳ ҳисоблаб турибди, қиёмат куни сўроқ-савол қилади», деган ишонч билан яшайди. Шунинг учун, доимо яхшилик қилиб, ёмонликдан қочади.

Аллоҳга иймони бор одам: «Тавбани фақат Аллоҳ қабул қилади», деган ишонч билан яшайди. Шунинг учун ҳам, ўзидан ҳато ўтса, дарҳол тавба қилишга, чин қалбдан афсус чекишга, ўша ҳатони такрор қилмасликка шошилади.

Аллоҳга иймони бор одам барча яхши фазилатларни ўзида жамлашга, барча разолатлардан четда бўлишга ҳаракат қилади. Бу эса, ҳар бир инсон учун, ҳар бир оила учун, ҳар бир жамият учун ва бутун инсоният учун ўта муҳим нарсалар эканини одамлар кўриб-билиб турибдилар.

Ха, бошқа масалалар қатори иймон масаласида ҳам ҳамма нарса Аллоҳнинг Ўзи кўрсатганидек бўлиши керак. Инсон ўзича: «Унга иймон келтираману, бунга иймон келтирмайман», дейиши кулгили. Бунда иймон-эътиқод, дину диёнат масаласини Аллоҳ эмас, банда жорий қилган бўлади.

Аллоҳга иймон қандоқ бўлиши кераклигини Аллоҳнинг Ўзи баён қилиб бериши фақат Исломдагина собитдир. Шунингдек, Аллоҳдан бошқа иймон келтириш лозим бўлган нарсаларни Аллоҳ баён қилиб бериши ҳам фақат Исломда собитдир. Жумладан, ушбу биз ўрганаётган ҳадисда бу ҳақиқатнинг баёни қисман келгани айтиб ўтилди.

Аллохнинг фаришталарига бўлган иймон хам катта

хикматларга моликдир. Фаришталарга бўлган иймон ҳар бир шахс, жамият ва барча инсоният учун кони фойдадир. Аллоҳнинг инсон кўзига кўринмайдиган, чарчамайдиган, ғафлатда қолмайдиган, гуноҳ қилмайдиган, ўзларига берилган амрни сўзсиз бажарадиган ва яна бир қанча олий сифатларга эга бўлган ва «фаришталар» деб номланган аскарлари борлигига иймон келтириш қачон, кимга зарар келтирибди?

Мўмин-мусулмон инсон ўзига икки бириктирилганига ишонади. Агар ўзи тўғри юриб, тўғри турса, ўша икки фаришта Аллохнинг изни ила уни мухофаза қилишига иймон келтиради. Ўша фаришталарнинг бири яхши амалларни, иккинчиси ёмон амалларни заррача бўлса хам номаи аъмолига ёзиб бораётганига, қиёмат куни шу ёзилган нарсалар асосида хисоб-китоб бўлишига иймон келтиради. Бу эса, хар бир инсонни доимо яхшилик қилиб, ёмонликдан қочишга ундовчи жуда кучли омилдир. Бу омил хар бир инсон, жамият ва барча инсоният учун ўта зарурдир.

Фаришталарга иймон бўлмаган жамиятда эса, одамлар хохлаган ёмонлигини хохлаган вактда, хохлаган жойда киладиган бўлади. Иймонсиз жамият мафкурачилари тўкиб чиқарган виждон азоби каби нарсалар фойда бермади. Чунки иймонсизда виждон бўлиши умуман мумкин эмас.

Иймонсизлик натижасида инсон табиати ҳам бузилади. Баъзи инсонлар ўзларига бўлган ишончни йўқотиб, қўрқоқ, шахсиятсиз бўлиб қоладилар. Бошқалари эса, ҳар қандай ёмонликдан тап тортмайдиган нобакор махлуққа айланадилар.

Шунингдек, фаришталарга иймони бузук бўлган юртлар ва халкларда ҳам турли муаммолар келиб чиқади. Уларнинг баъзилари фаришталарни Аллоҳга ширк келтирсалар, бошқалари дев, пари ва ўзга хурофий

нарсаларга аралаштириб юборадилар. Оқибатда турли зарарли урф-одатлар ва тасарруфотлар келиб чиқади. Демак, биз мусулмонлар бошқа нарсалардаги каби, фаришталар ҳақида ҳам энг тўғри иймонга эга эканимиз билан фахрланишимиз ва ундан фойдаланишимиз лозим.

демак, оиз мусулмонлар оошқа нарсалардаги каои, фаришталар ҳақида ҳам энг тўғри иймонга эга эканимиз билан фахрланишимиз ва ундан фойдаланишимиз лозим.

Аллоҳнинг Китобларига иймон келтириш ҳам улкан ҳикматларга молик ишдир. Бу Аллоҳ таоло вақти-вақти билан бандаларига ўз Китоблари, яъни кўрсатмалари тўпламини тушириб, уларни икки дунё саодатига эриштирадиган йўлга ҳидоят қилиб турганига иймон келтиришдир. Бу Аллоҳ ҳар замонни ўзига яраша китоб билан таъминлаб, аста-секин инсониятни тайёрлаб боргани ва вояга етказганига иймон келтиришдир. Бу инсоният ўз камолига етганида Аллоҳ унга баркамол Китоб, қиёматгача мўъжиза бўлиб қолувчи Қуръони Каримни нозил қилганига иймон келтиришдир. Бу инсоният бундан буён фақат Қуръонга амал қилгандагина мақсадга эришиши мумкинлигига иймон келтиришдир.

Аллоҳнинг Китобларига иймон келтирмайдиганлар эса, ушбу эзгуликларнинг барчасига, инсоннинг асли бир эканига куфр келтирувчилардир. Улар Аллоҳ инсонни улуғлаб, унга Ўз таълимотларини берганига, бошқа махлуқотлардан устун эканини исбот қилганига куфр келтирувчилардир. Шунинг учун ҳам, Аллоҳнинг Китобларига ёки уларнинг баъзисига иймон келтирмаганлардан факат ёмонлик чикади, холос.

Аллоҳнинг пайғамбарларига иймон келтириш ҳам ғоятда пурҳикмат ишдир. Аллоҳ таоло инсонлар ичидан Ўзига пайғамбар танлаб олишининг ўзи, инсоният учун улкан шарафдир. Одам Атодан бошлаб, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламгача бўлган пайғамбарлар силсиласи эса, инсониятнинг шараф силсиласидир. Пайғамбар алайҳиссаломлар инсоният учун шону шараф, фаҳр бўлган шаҳслардир. Улар Роббил оламиннинг

кўрсатмаларини одамларга етказиб берган шахслардир. Уларнинг хаммалари бир Аллохнинг бандалари, бир Аллохнинг пайғамбарларидир. Улар бир-бирлари билан биродардирлар. Улар бир-бирларини тўлдириб, бирларини тасдиқлаб келганлар. Улар инсониятнинг асли бир экани, бир Аллохга сиғингани, бир динга амал қилгани тушунилади. Шунинг учун ҳам, Исломда уларнинг орасини фаркламай, хаммаларига бирдек иймон келтириш фарздир. Пайғамбар алайхиссаломлардан бирорталарини инкор қилган кимса, гўёки, хамма пайғамбарларни инкор қилган каби кофир бўлади.

Пайғамбар алайҳиссаломларнинг ҳар бирлари яхшилик, фазилат бобида инсоният учун ўрнак ва намунадирлар. Уларнинг ҳар бири ҳидоят маёғидир. Уларнинг охиргиси Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам қиёматгача ҳаммага ўрнакдирлар. Инсоният бугунги кунда пайғамбарлардан ўрнак олишга ўта муҳтож бир ҳолга келгандир. Бунинг учун уларнинг эҳтиромини ўрнига кўйиш, улар ҳақида Ислом кўрсатгандек иймон келтириш лозим. Чунки Исломдан бошқа дин ва мафкураларда бу нарса йўқ.

Иймонсизлар инсоният тарихининг гултожи бўлмиш Пайғамбар алайхиссаломларни хийлагар, ёлғончи, бузуқ, каззоблар, деб эълон қилдилар ва бу билан инсоният қадрини яна бир бор ерга урдилар. Иймонсизлар инсониятни пайғамбарлардан эмас, ўзларининг нафси бузуқ, ароқхур, маймунсифат бошлиқларидан урнак чақирдилар. Улар мазкур нобакорларни олишга кўрсатишга пайғамбарлардан устун қўйиб, афзал уриндилар. Аммо вақти-соати келиб, улар сиғиниб юрган шахслар шайтондан баттар, тубан махлуклар экани маълум бўлди.

Исломдан бошқа айрим динларда Пайғамбар

алайхиссаломларнинг баъзиларини ўз қизи билан зино қилишда айблаб, баъзиларини умуман тан олишмайди. Бошқа бир динда эса, ғулувга кетиб, улар илохийлаштириб юборилади. Худонинг ўғли ёки худо, деб эътиқод қилинади. Бунга ўхшаган хатолар тўлиб ётибди. Демак, бу масалада ҳамма нарса ўз ўрнига тушиши учун ҳам, Ислом керак.

Ислом охират кунига иймон келтиришни ҳам иймондаги рукн масалаларидан қилган. Иймон келтириш лозим нарсалар ичида бу масалага алоҳида эътибор берилади. Нима учун бундай қилинганини бугунги кунда яҳши тушуниб турибмиз.

Охират кунига иймон бўлмаса ёки мазкур кунга иймон заиф бўлганида инсоният таназзулга юз тутишини тажриба кўрсатди. Охират кунида одамлар кайта хамма тирилишига, бу дунёда қилган амалларининг зарразаррасигача мукофот ёки жазо олишига иймони йўк одамдан яхшилик чикиши амримахол. Агар охират кунига иймон-ишонч қолмаса, ер юзида эзгулик ва адолатга эришиб бўлмайди. Охират кунига иймон йўқолиб, «Одам ўлгандан кейин чириб йўк бўлади, кайта тирилмайди», деган фикр хоким бўлса, ер юзида кучли кучсизни еб битирадиган «ўрмон қонунлари» жорий бўлади. Ха, агар золим зулмига жавоб бермаса, ёлғончи-фирибгар ўз ёлғони, фириби билан давр суриб қолиш пайидан бўлаверса, хулласи, хамма бу фоний дунё матохи учун хар қандай ёмонликдан, ифлосликдан қайтмаса бу дунё қандай дунё бўлади? Кучсизлар, мазлумлар, бечораларнинг холи нима кечади? Хаёт кечириш ўз-ўзидан чексиз азобга айланиб, жамиятда ноумидлик, лоқайдлик ва ўзини-ўзи ўлдиришлар кўпаймайдими?

Мазкур бало-офотлардан қутулиш учун кишилар инсофли, диёнатли, тўғрисўз бўлишлари, барча ёмонликлардан қайтишлари, лозим. Ёмонликдан қайтиш

учун эса, охират кунига иймон албатта лозим.

Биз ўрганаётган ҳадисда таъриф қилинган эҳсонихлосга инсоният бугунги кунда қанчалик муҳтож эканини гапириб ўтирмасак ҳам бўлади.

«Аллоҳга худди Уни кўриб турганингдек, агар сен Уни кўрмасанг, У сени кўриб турганидек ибодат килмоғинг».

Бугунги дунёмизнинг асосий мусибати, унда Аллоҳни кўриб тургандек ибодат қиладиганларнинг йўқлигидандир. Бугунги оламимизнинг мушкули унда «Аллоҳ мени кўриб турибди», деган ишонч билан ибодат қилиб яшовчиларнинг йўқлиги ёки камёблигидандир. Шунинг учун, ҳеч бир нарсада ихлос йўқ. Ҳеч бир нарсани яхшилаб бажариш йўқ. Оқибати эса, ҳаммага маълум.

Ислом эса, бу мақомни ўн беш аср илгари Ислом ва Иймоннинг олий мақомига айлантиргандир. Эҳсон-иҳлос мақомини юқори кўтаргандир. Дарҳақиқат, мўминмусулмонлар ичида ушбу мақомга эришганлар кўп бўлган даврларда улар дунёни бошқардилар. Бу мақомдагилар озайганда эса, оламда уларнинг тутган ўрни ҳам пастлади. Бу мақомдагилар йўқ бўлганда эса, мусулмонларнинг мавқеи тушиб, йўқ даражага келди.

### الباب الثاني في أوصاف الإيمان الكامل

#### ИККИНЧИ БОБ

### КОМИЛ ИЙМОН СИФАТЛАРИ ХАКИДА

3 عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ تَ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: لاَ يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُونَ أَحَبُ كُمْ وَالِدِهِ وَوَلَدِهِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ. رَوَاهُ الشَّيْخَانِ وَالنَّسَائِيُّ.

3. Анас ибн Молик розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Сиздан бирортангиз мен унга ота-онасидан, боласидан ва одамларнинг хаммасидан махбуброк булмагунимча, мумин була олмайди», дедилар».

Икки Шайх ва Насаий ривоят қилишган.

**Шарх:** Муаллифнинг «Комил иймон сифатлари хакида» боб очишининг ўзи, ғайри комил иймон хам борлигига далолат қилади. Чунки бу бобда келтирилган хадисларда лафзлар иймонни манфий қилса ҳам, маънолар бутунлай иймонни эмас, балки иймоннинг комиллигини манфий қилувчидир.

Бу бобдаги биринчи хадиснинг ровийи буюк сахобий Анас ибн Молик розияллоху анхудирлар. Аввал у зот билан танишиб олайлик:

Анас ибн Молик ибн Назр Ансорий Хазражий Нажжорийнинг кунялари Абу Хамза бўлиб, оналари Умму Сулайм бинти Милхондир. Ёшлари ўнга етганда оналари Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг хизматларига

бердилар. Ўша кундан бошлаб, у зот Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг хузурларида бўлдилар. Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг Анас ибн Моликка муомалалари хўжайиннинг хизматчисига килган муомаласидек бўлмай, отанинг боласига муомаласидек мулойим эди.

Анас ибн Молик розияллоху анху ўзлари айтадилар: «Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам бирор килган ишимни нимага бундай килдинг ёки буюрган ишимни нега килмадинг, деб сўрамас эдилар. Балки «Аллох хохлагани бўлади, хохламагани бўлмайди», дер эдилар».

Сайёр ибн Робийъадан ривоят қилинади:

«Анас ибн Молик айтди: «Бир куни онам билан бирга Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам хузурларига бордик. Онам Расулуллох соллаллоху алайхи васалламга: «Ходимингизнинг хаккига дуо килинг», деганларида Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам: «Аллохим, бунинг молу дунёсини кўп килиб, умрини узок килгин ва гунохларни мағфират айлагин», дедилар».

Абу Ҳурайра розияллоху анху: «Анас ибн Моликдан бошқа, Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам намозларига ўхшаш намоз ўқийдиган бирор бир кишини кўрмадим», дейдилар.

Сумома ибн Абдуллох: «Анас ибн Молик намозда киёмни узок килар эди, хатто оёкларидан кон чикиб кетарди», дейдилар.

Абу Бакр Сиддик розияллоху анху Анасни Бахрайнга юбориш хакида хазрати Умар ибн Хаттоб розияллоху анхудан маслахат сўраганларида хазрати Умар Анаснинг таквосини ва узок вакт Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам билан бирга яшаганини эътиборга олиб, «У окил йигитлардан эди», деб мактаганлар.

Бу зот Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам билан бирга Бадр жангидан ташкари барча жангларда иштирок

этдилар. Бадр жангида ёшлари кичкина бўлгани сабабли қатнаша олмаганлар.

Анас ибн Молик ҳаммаси бўлиб, 2286 та ҳадис ривоят қилиб, Абу Ҳурайра ва Ибн Умарлардан кейинги ўринларни эгалладилар. Бу зотдан Ибн Сийрин, Собит ал-Буноний, Қатода, Ҳасан Басрий, Зуҳрий ва бошқалар ривоят қилишган.

Анас розияллоху анху ҳаётларининг охирида Басрага кўчиб ўтдилар ва ўша ерда ҳижратнинг 93-йилида вафот этдилар. У зотни Муҳаммад ибн Сийрин ювиб, Қатода ибн Мудрик жанозаларини ўқидилар. Анас ибн Моликда Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламдан қолган ҳассача бўлиб, васиятларига биноан, вафотларидан кейин у киши билан бирга кўмилди.

Ушбу хадисда Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг «мўмин бўла олмайди» деганларидан иймонли мўмин олмайди, мурод, бўла комил деганларидир. Чунки, бу ерда гап эътикод хакида эмас, майл ҳақида кетмоқда. Агар эътиқод бўйича бирор киши нафақат ота-она ёки болани, Расулуллохдан бошқа бирор шахсни афзал кўрса, кофир бўлиши турган гап. Ушбу хадисдаги мухаббатдан мурод ота-она ёки болага бўладиган мехр-шафкат хам эмас, бошка инсонга бўладиган ишқ ҳам эмас. Балки, маҳбубга нисбатан фидокорлик ва хар бир нарсани қурбон қилишга тайёр мухбубнинг амрини бажариб, хамда розилигини топишга уринишдир. Демак, мўмин банда учун Расули акрам соллаллоху алайхи васаллам ушбу масалада ўз ота-онасидан хам, боласидан хам, бошка барча одамлардан хам устун туришлари керак.

Уламоларимиздан Абу Зинод мухаббатни учга бўладилар:

1. Улуғлаш ва таъзим муҳаббати, асосан, ота-онага бўлади.

- 2. Рахм-шафқат муҳаббати, асосан, фарзандларга бўлади.
- 3. Ўзаро гўзал хислатларни қадрлаш мухаббати, ўзга одамларга нисбатан бўлади.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васалламнинг бу ҳадисларида ўзларига нисбатан муҳаббатнинг уч тури ҳам, ҳаммага бўлган муҳаббатдан устун бўлгандагина инсоннинг иймони комил бўлишини ҳайд ҳилмоҳдалар. Бу муҳаббат у зотнинг тириклик пайтларида шахсларига нисбатан бўлса, энди ҳам шахсларига, ҳам динларига, ҳам суннатларига нисбатан бўлиши керак.

Хазрати Умар розияллоху анху ушбу ҳадиси шарифни эшитганлари замони унга амал қилишларини билдирмоқчи бўлиб:

«Эй Аллоҳнинг Расули, сиз мен учун ўзимдан бошқа ҳаммадан кўра маҳбуброқсиз», деганлар.

Шунда Расули акрам соллаллоху алайхи васаллам:

«Ундоқ бўлса, бўлмапти. Ўзингдан кўра ҳам бўлиши керак», деганлар. Ҳазрати Умар дарҳол:

«Ўзимдан кўра ҳам!», деганларида у зот алайҳиссалом:

«Ана энди бўлди, эй Умар», деганлар. Яъни, ана энди иймонинг комил бўлди, деганлар.

Бу ҳадисдан олинадиган фойда кўриниб турибди: ҳар бир мўмин-мусулмон учун Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳаммадан кўра маҳбуброқ бўлишлари керак.

Хадиси шарифнинг хикмати жуда улуғдир. Расули акрам соллаллоху алайхи васаллам мўминларнинг мухаббатига мухтож эмаслар, балки мўминлар у зотга мухаббат қилишга мухтожлар. У зот соллаллоху алайхи васалламнинг мухаббатлари доимо мўминларга яхшилик, бахт-саодат келтирган. Машхур сахобийлардан Амр ибн Осс розияллоху анху:

«Мен учун хеч ким Расулуллох соллаллоху алайхи

васалламчалик махбуб эмас эди. Хеч ким кўз ўнгимда у зотдек улуғвор эмас эди. У зотни ўта улуғлаганимдан, у зотга кўзим тўйиб қарай олмас эдим», дейдилар.

Сахобаи киромларнинг Расули акрам соллаллоху алайхи васалламга бўлган мухаббатлари дунё тарихида учрамаган мухаббатдир. У зотнинг амрларига бўйсуниш, қайтарганларидан қайтиш ва бошқа нарсалар у ёкда турсин, туфурган туфуклари ерга тушмас эди. Сахобалар қўлларини тутиб, илиб олиб, юзларига суртар эдилар. Шунинг учун, бу улуғ инсонлар қисқа муддатда дунёнинг кўп жойларига Ислом динини тарқатишга муваффақ бўлдилар. Буюк Ислом маданиятининг пайдо бўлишига эришдилар. Мусулмонлар Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг мухаббатларини устун тутганларида у кишининг шариатларига тўлиқ амал қилдилар ва дунёда хаммадан устун бўлдилар. Улар қачонки, Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг мухаббатидан молу дунёнинг, бола-чаканинг, турли маъшуқаларнинг мухаббатини устун қўйганларида у зот соллаллоху алайхи васалламнинг шариатларини қўйиб, бошқа, ердан чиққан амал қилганларида хаммадан «шариат»ларга оркада қолдилар.

4. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Сизлардан бирортангиз ўзи учун яхши кўрган нарсани биродари учун хам раво кўрмагунча мўмин бўла олмайди», дедилар».

Бешовларидан фақат Абу Довуд ривоят қилмаган.

Шарх: Бу хадиси шариф хам Анас ибн Молик

розияллоху анхудан ривоят қилинмоқда. У улуғ зот билан ўтган ҳадис шарҳи муқаддимасида танишдик. Бу ҳадисда ҳам комил иймон ҳақида сўз кетмоқда. Ҳадиси шарифнинг ўзиданоқ Ислом инсониятга яхшиликни қанчалик раво кўрганини билиб олса бўлади. Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳар бир мўмин учун ўзидан бошқа кишиларга яхшиликни раво кўришини иймон масаласи қилиб қўймоқдалар. Яъни, ҳеч ким ўзига яхши кўрган нарсани ўзгаларга ҳам раво кўрмагунча, комил мўмин бўла олмаслигини таъкидламоқдалар.

Ха, мусулмон инсон ўзи учун яхши кўрган ҳар бир нарсани бошқа биродарларига ҳам раво кўради. У ўзининг жаннатга киришини яхши кўрса, бошқаларни ҳам жаннатга киришини ёқтиради. Ўзининг дўзахга кирмаслигини яхши кўрган мусулмон, ўзгаларга ҳам дўзахга кирмасликни раво кўради. Мусулмон инсон бунинг учун куйиб-ёнади. У ўзи учун соғлик-саломатлик, бахт-саодат, фаровонликни яхши кўрганидек, ўзгаларга ҳам шуни ва шунга ўхшаган нарсаларни раво кўради.

Шунинг учун бизнинг ушбу ҳадиси шарифдан оладиган фойдамиз ҳам улкан булади. Бундан олдин билмасак ҳам, энди бу улкан исломий ҳақиқатни тушуниб олдик. Энди бу ҳадисга қатъий амал қилишимиз лозим булади. Ўзимизга нимани яҳши курсак, узгаларга ҳам уша нарсаларни яҳши куришга ҳаракат қилишимиз керак булади.

Шу билан бирга, ушбу ҳадиси шарифдаги улкан ҳикматга инсоният бугунги кунда қанчалик муҳтож эканини тушуниб етамиз. Исломдан, Қуръондан ва Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг Суннатларидан узоқлашиш оқибатида, жумладан, ушбу ҳадиси шарифда зикр қилинган улкан ҳақиқатдан узоқлашиш оқибатида, аввало, мусулмонлар бошига, қолаверса, бутун инсоният бошига қанчалар мусибатлар

ёгилганлигини тушуниб етамиз. Бугунги кунда дунёда одамлар бир-бирларига яхшиликни раво кўрмай қўйдилар. Хар ким ўзининг, фақат ўзининг манфаатини ўйлайдиган бўлди. Бунга эришиш учун эса, ўзгаларга керагича ёмонлик қилишга тайёрлар. Дунёни қамраб олган урушлар, қон тўкишлар, зулм-истибдодлар ва разолатлар шундан келиб чиқмоқда. Хамма нарса ўз ўрнига тушиши учун ушбу ҳадисга тўлиқ амал қилишга ўтишимиз керак.

5- وَعَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ مَ قَالَ: ثَلاَثُ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ حَلاَوَةً الْإِيمَانِ: أَنْ يَكُونَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا وَأَنْ يُحِبَّ الْمَرْءَ لَا يَكُوهَ أَنْ يَعُودَ فِي الْكُفْرِ كَمَا يَكُرَهُ أَنْ لَا يُحُرِهُ أَنْ يَعُودَ فِي الْكُفْرِ كَمَا يَكْرَهُ أَنْ لَي يُحْوَدَ فِي الْكُفْرِ كَمَا يَكْرَهُ أَنْ لَي يُحْوَدَ فِي الْكُفْرِ كَمَا يَكْرَهُ أَنْ لَي يُحْوِدَ فِي الْكُفْرِ كَمَا يَكْرَهُ أَنْ لَي يُحْوِدَ فِي الْكُفْرِ كَمَا يَكْرَهُ أَنْ لَي يُعْوِدَ فِي النَّارِ. رَوَاهُ الْخَمْسَةُ إِلاَّ أَبَا دَاوُدَ.

5. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Уч нарса борки, улар кимда бўлса, Иймон ҳаловатини топади; Аллоҳ ва Унинг Расули унинг учун икковларидан ўзга ҳамма нарсадан маҳбуб бўлмоҳлари, бир кишига фаҳат Аллоҳ учунгина муҳаббат ҳилмоғи ва куфрга ҳайтишни ҳудди оловга ташланишни ёмон кўргандек ёмон кўриши», дедилар».

Бешовларидан Абу Довуд ривоят қилмаган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифни ҳам олдинги икки ҳадиснинг ровийи ҳазрати Анас ибн Молик розияллоҳу анҳу ривоят қилмокдалар. Ушбу ҳадисда Исломнинг энг асл тушунчаларидан бири, комил иймон ҳаловатини ҳайси йўл билан топиш мумкин экани баён ҳилинмоҳда. Чунки иймон ҳаловатини топиш оддий ҳол эмас. «Ҳаловат» сўзи, «ҳолва»дан олинган бўлиб, «ширинлик» маъносини англатади. Асли моддий маънода ишлатиладиган бу сўз бу

ерда истиора ила маънавий маънода келмокда.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам сўз бошида:

«Уч нарса борки, улар кимда бўлса, Иймон халоватини топади», деб эшитувчини қизиқтириб олмокдалар. Иймон халовати хаммани қизиктирадиган нарса. Хамма «қандоқ қилиб, иймон халоватини топса бўлар экан?» деб юради. Иймон халоватини уч нарса билан топиш мумкинлигини эълон қилиш эса, хамманинг эътиборини ўзига тортиши турган гап. Эътиборни жалб килиб олингандан сўнг эса, ўша уч нарсани баён қилиш бошланади:

# 1. «Аллох ва Унинг Расули унинг учун икковларидан ўзга хамма нарсадан махбуб бўлмоқлари».

Комил иймонга эга бўламан, иймон халоватини топаман, деган одам Аллох таолони ва Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламни хаммадан кўп севмоғи лозим. Зотан, бусиз иймон бўлиши хам мумкин эмас. Хўш, Аллох ва Унинг Расулини севиш нима билан бўлади? Бу борадаги мухаббатни кандок тушунмоқ Уламоларимизнинг бу саволга берган жавобларидаги иборалари турлича бўлса хам маъноси бирдир. У хам бўлса, Аллохга мухаббат унинг айтганини килиб, қайтарганидан қайтишдир. Аллох яхши күрган нарсани яхши кўриб, Аллох ёмон кўрган нарсани ёмон кўришдир. Шунингдек, Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга мухаббат хам у зотнинг шариатлари ва суннатларини лозим тутмоқдан иборатдир.

## 2. «Бир кишига факат Аллох учунгина мухаббат килмоғи».

Мўмин-мусулмонлар орасидаги мухаббат Аллох учун бўлгандагина улар комил иймон халоватини топадилар. Бу мухаббат икки томоннинг Аллохга бўлган мухаббатидан

келиб чиққан муборак муҳаббатдир. Чунки уларни биродар қилган, дўстлаштирган Зот Аллоҳ таолонинг Ўзидир. Шунинг учун ҳам мўминларнинг ўзаро муҳаббатлари Аллоҳ учун бўлмоғи лозим. Дунё ва унинг матоҳлари учун бўлган муҳаббат орқали ҳеч қачон иймон ҳаловатини топиб бўлмайди.

## 3. «Куфрга қайтишни худди оловга ташланишни ёмон кўргандек ёмон кўриши».

Зотан, куфрга қайтиш оловга ташланиш демакдир. иймон халоватини топиш учун факат бир тарафлама ҳаракат кифоя қилмас экан. Муҳаббат қилиш билан бир қаторда, нафрат қилишни ҳам, ўзини тийишни хам жойига қуйиш керак экан. Куфр ва унга олиб борувчи нарсалар мўмин киши учун унга якинлашганда куйдирадиган олов каби қўрқинчли ва ёкимсиз нарса булиши керак. Мумин киши катта-кичик куфрга тегишли хар бир нарсадан худди ёниб турган дахшатли оловдан қўрққандек қўрқиши, унга тушишдан сақланганидек сакланиши лозим.

Ушбу хадиси шарифдан оладиган фойдаларимиз аник. Бир ўйлаб кўрайлик. Дархакикат, Аллохга ва Унинг Расулига бўлган муҳаббатимиз улардан бошқага бўлган мухаббатимиздан устунми? Доимо Аллохнинг айтганини қайтарганидан қайтаяпмизми? Пайғамбар килиб. алайхи васалламнинг шариатларига, соллаллоху суннатларига қанчалик амал қилаяпмиз? Ёки молу дунёга мухаббат қўйиб, унинг домига тушганча, халос бўлолмай юрибмизми? Ёхуд мансаб поғанасида кўтарилишга восита бўлувчи ўзимизга ўхшаш ожиз бандага кўпрок эгилиббукилиб, қуллуқ қилмоқдамизми? Эхтимол, шунинг учун халоватини эмас, дунё матохи Иймон топаётгандирмиз?! Аввал нима бўлган бўлса, бўлиб ўтди. Энди иймон ҳаловатини топишга уринайлик! Бунинг учун Аллохга ва Унинг Расулига улардан бошка хамма нарсадан кўпроқ муҳаббат қўйишга ҳаракат қилайлик! Ҳаётимизнинг ҳар бир соҳасида Аллоҳнинг айтганини қилиб, қайтарганидан қайтайлик! Маҳбуб Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг шариатлари асосида яшаб, суннатларига тўлиқ амал қилишга ўтайлик! Мўминмусулмонларга бўлган муҳаббатимизга ҳам қайта бир назар солайлик. Шояд, бу соҳада ҳам ушбу ҳадиси шарифдан фойда олсак!

Келинг. очикчасига гаплашиб олайлик: кишиларни фақат Аллох учун севмаймиз? Уларга бўлган мухаббатимизда ғаразсизмизми? Бу мухаббатнинг ортидан матохини, иззат-икромни ва яна манфаатни кутмаяпмизми? Бунақалар йўк, бўлса хам оз, дейсизми? Ундай бўлса, ўрганган хадисимиздан фойда ўтайлик, Аллохнинг мухлис, такводор олишга бандаларини Аллох учун севишни бошлайлик! Ха, бу мухаббатимиз мансаб, дунёвий ғараз, турли манфаатлар учун эмас, фақат Аллох учун бўлсин! Фақатгина ёлғиз Аллох учун бўлсин! Ана шунда иймон халоватини топамиз.

Шунингдек, куфрга ва унга тегишли нарсаларга бўлган муносабатимизни хам қайта кўриб чиқайлик. Дархақиқат, куфрдан унга тегишли нарсалардан ва оловга қўрқамизми ташланишдан қўрққандек ёки бепарворокмизми? «Кандок килайлик, замон шу экан, одамлар қилаяпти-ку», деб яна ғафлатда юрган бўлмайлик! Агар, Аллох кўрсатмасин, шундок бепарволик килаётган бўлсак, унда дархол ўзимизни ўнглаб, иймон халоватини топишга харакат қилайлик.

Бу улуғ маъноларни ўзида акс эттирган ҳадиснинг ҳикматларига бугунги кунда инсон қанчалик муҳтож эканини англаб ета олармиканмиз? Ўн бешинчи ҳижрий асрнинг бошларида инсоният иймон ҳаловатини ҳандай тотишини англай оляпмизми? Ушбу ҳадиси шарифни

ўрганганимиздан кейин, албатта, англаймиз.

Бошқаларни қўйиб, мусулмонлик даъвосини қилаётганларни, ушбу ҳадисни айтган зот — Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга умматлик даъвосини қилаётганларни олиб кўрайлик.

Кишиларнинг Аллохга ва Унинг Расулига бўлган мухаббатлари қай даражада? Аллохнинг айтганини қилиб, қайтарганидан қайтиши қай даражада? Пайғамбаримиз соллаллоху васалламнинг алайхи шариатларига, суннатларига даражада? килиш кай амал масалаларни қўятурайлик, энг осон, кўп харакат талаб қилмайдиган калимаи шаҳодатни қанча одам тушунган холда, тўғри нутқ қила олади? Бу саволлар жавобсиз қолаётган экан, иймон ҳаловатига биз муҳтож бўлмай, ким мухтож бўлсин?

Бугунги кунда инсоният ўзаро муҳаббат Аллоҳ учун бўлишига жуда муҳтож! Аллоҳ учун муҳаббат йўқлигидан якка шахслар, уруғлар, қабилалар, жамиятлар орасида ўзаро ишончсизлик, бир-бирига хиёнат қилиш, душманлик кундан-кунга ортиб бормоқда. Бу бало-офатлардан қутулиш учун ушбу ҳадисга амал қилиш керак.

Куфрдан қўрқмаслик, ундан тап тортмаслик, бугунги кунимиз одатларидан биридир. Билмасдан куфрга юриш ёки куфрга оид фикрни, гапни ёки ишни амалга ошириш ҳақида гап кетаётгани йўк. Гап кўра-билиб туриб, қасддан шу йўлга юриш ҳақида кетмоқда.

Фақат иймон ва Ислом даъвосини қилаётганларни олайлик: Улар куфрдан қанчалик ҳазар қиладилар? Куфрга тегишли ишлардан қанчалик сақланадилар?

6. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Иймоннинг белгиси, ансорийларга мухаббат килишдир. Мунофикликнинг белгиси, ансорийларни ёмон кўришдир», дедилар».

Икки Шайх ва Насаий ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадис ҳам Анас ибн Молик розияллоҳу анҳудан ривоят қилинмоқда.

Ансорийлар асли мадиналик мусулмонлардир. Улар, асосан, Хазраж ва Авс қабиласидан бўлиб, оғир пайтларда Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламга берганлари учун «Ансорийлар»— «ёрдам берувчилар» номини олганлар. Улар Маккадан хижрат қилиб келган мухожир биродарларини инсоният тарихида кўрилмаган бағрикенглик билан кутиб олишган. Уларга уй-жойларини, мол-мулкларини тақсимлаб беришган. **Х**атто баъзи кўпхотинликлар, мухожирлар уйланиши мумкин, деб, айрим хотинларини талоқ қилишган. Макка кофирлари Исломга ва мусулмонларга қаттиқ душманлик қилиб турган бир пайтда улар Исломга, Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга ва мусулмонларга қўлларидан келган барча ёрдам-нусратни беришган. Аллох таоло ансорийларни Исломнинг ер юзида сақланиб қолишига сабабчи қилган ва уларнинг бу ишларини муносиб такдирлаб, Қуръони Каримда мадх қилган.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васаллам ушбу ҳадисда ансорийларга муҳаббат қилишни комил иймон аломати деб таърифламоқдалар. Бундан ҳам буюк шараф бўлиши мумкинми?! Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам бу билан кифояланиб қолмасдан ансорийларни ёмон кўриш мунофиклик аломати эканини ҳам баён қилмоқдалар. Демак, ҳар бир мусулмон ансорийларга муҳаббат қилиши ва уларни ёмон кўришдан сақланиши лозим.

Агар бунга қиёс қиладиган бўлсак, мўмин-мусулмон киши учун Ислом динига хизмат қилган ҳар бир одамни яхши кўриш, ҳурмат қилиш лозим бўлади. Ислом динига ҳизмат қилган одамни ёмон кўрганлар эса, мунофиқ бўладилар. Чунки Исломга қилинаётган хизматни ёмон кўриши, Исломни ёмон кўриш демакдир.

7- عَنْ عَلِيٍّ تَ قَالَ: وَالَّذِي فَلَقَ الْجُنَّةَ وَبَرَأَ النَّسَمَةَ إِنَّهُ لَعَهْدُ النَّبِيِّ وَإِلَّا مُنَافِقٌ. رَوَاهُ مُسْلِمٌ وَلاَ يُبْغِضَنِي إِلاَّ مُنَافِقٌ. رَوَاهُ مُسْلِمٌ وَالنَّبِيِّ وَالنَّسَائِيُّ.

### 7. Али розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Донни ёрган ва жонни халқ қилган Зот билан қасамки, Набий соллаллоху алайхи васаллам менга, мени фақат мумингина яхши куришини ва фақат мунофиқгина ёмон куришини ахд қилганлар».

Муслим, Термизий ва Насаийлар ривоят қилишган.

**Шарх:** Аввало, ровий амирул мўминин Али ибн Абу Толиб розияллоху анхунинг таржимаи холлари билан танишиб олайлик:

Али ибн Абу Толиб ибн Абдулмуттолиб ибн Хошим ал-Курайший, хулафои рошидинларнинг тўртинчиси, Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам амакиларининг ўғиллари, оналари Фотима бинти Асад ибн Хошим ибн Абдуманоф, кунялари Абул Хасан, милодий 600-йилда Маккаи Мукаррамада таваллуд топдилар. Бирор марта хам бутларга сиғинмагани ва жоҳилият ифлосликлари билан хулқланмаганликлари сабабли «Каррамаллоху важҳаҳу» деб сифатланадилар.

Хазрати Али ёшлик пайтларида доимо Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам билан бирга бўлиб, бирга овқатланар эдилар. Бунга сабаб шуки, Расулуллох

соллаллоху алайхи васалламнинг амакилари Толибнинг фарзандлари кўп эди. Шунда Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам амакилари Аббосга қарата, эй амаки, акангиз Абу Толиб болалари куп кишидир. Хозир кўриб турганимиздек ризкда, яшашда кўп кийинчиликлар турибди. Абу Толибнинг хузурига бўлиб болаларидан келадиган ташвишини бир оз енгиллатайлик, деб айтдилар. Шунда улар бориб, Аббос Жаъфарни, Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам эса Алини олдилар. Мана шундан кейин Али Расулуллох билан бирга яшай бошладилар.

Хазрати Али Расулуллох набий қилиб юборилгандан кейин ёш болалардан биринчи иймон келтириб, Исломни қабул қилган эдилар. Ана шу вақтда ёшлари ҳам саккиздан ўтмаган эди. Анас ибн Молик айтадилар: «Душанба куни нубувват келган, сешанба куни Али Исломга кирган».

Али ибн Абу Толиб ҳамма жангларда иштирок этдилар, фақат Табук жангида Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам бу зотни аҳли байтларига бошлиқ қилиб кетганлари сабабли иштирок эта олмадилар.

Али шижоатли, сўзда фасоҳатли, илмли, ахлоқли, сабрли, адолатли, ҳилмли, иффатли, такводор, дунёда зоҳид, тавозуъли ва мусулмон йигитлар орасида Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламга энг яқин киши эдилар. Шунинг учун Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам: «Мен илмнинг шаҳри бўлсам, Али эшигидир», деб айтдилар.

Али каррамаллоху важхаху араблар орасида шижоатли, ботир пахлавонлардан эдилар. Бадр жангида мушриклар бошлиғи бўлган Валид ибн Утбани ер тишлатдилар. Ухуд жанги куни байрок кўтарган сахоба Мусъаб ибн Умайр ўлдирилганда, Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам байрокни хазрати Алига топширдилар. У киши Хайбарни фатх этишда хам жуда кўп жонбозликлар

кўрсатганлар. Мана шу вақтда ёшлари ҳали йигирмадан ўтмаган эди.

Бир куни Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам: «Эртага жангда байрокни бир кишига бераман, Аллох ва Расули уни яхши кўради ва у хам Аллох ва Расулини яхши кўради», деб айтдилар. Эртасига хамма сахобалар ўша киши ўзлари бўлишини умид килишганда, Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам хазрати Алини сўраб колдилар. Сахобалар Алининг кўзлари оғриётгани хакида хабар беришди. Расулуллох у кишининг хузурларига борганларида хакикатда кўзлари оғриган эди. Шунда Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам муборак кўлларини Алининг кўзларига тегизиб дуо килдилар ва кўзлари шифо топди.

Кўп сахобалар Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг хузурларидаги Алининг манзилларида бўлишликни орзу килишар эди. Аллох Расулуллох билан Алининг манзилларини худди Мусо алайхиссалом билан Хорун манзилидек килди. Али каррамаллоху важхахунинг жуда бир чиройли сўзлари борки, у бизларга ўрнак бўларлидир: «Менинг кўркадиган нарсам хавои нафсга тобеъ бўлиш ва узун орзулар килишдир. Хавои нафсга тобеъ бўлиш хакдан кайтаради. Узун орзулар эса охиратни эсдан чикартиради. Огох бўлинглар, бу дунё оркада колиб кетади. Охират эса, олдингизга чикиб кутиб олади. Сизлар охиратнинг боласи бўлинглар, дунёнинг боласи бўлиб колманглар. Бу кунда амал бору хисоб йўкдир, эртага эса, хисоб бору амал йўкдир».

Али каррамаллоху важхаху хижратнинг иккинчи йилида Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг кизлари Фотима онамизга уйландилар. Хазрати Али Фотима онамиздан ва бошка хотинларидан хаммаси бўлиб, ўн тўрт ўғил, ўн тўқкизта киз фарзанд кўрдилар.

Али ибн Абу Толиб розияллоху анху 586 та хадис

ривоят қилганлар. У кишидан кўп кишилар, жумладан, ўғиллари Хасан, Хусайн, Мухаммад, Умар хамда Абдуллох ибн Масъуд, Ибн Умар, Абдуллох ибн Жаъфар, Абдуллох ибн Зубайр, Абу Мусо Ашъарий, Абу Саид Худрий, Абу Рофиъ, Сухайб, Зайд ибн Аркам, Жобир ибн Абдуллох, Абу Хурайра, Жобир ибн Самура, Баро ибн Озиб, Жарир ибн Абдуллох ва бошкалар хадис ривоят килганлар. Тобеъийнлардан Саъийд ибн Мусаййиб, Қайс ибн Хозим, Алкама ибн Қайс, Абу Асвад Жаулий, Аҳнаф ибн Қайс, Шурайх ибн Хоний ва бошкалар ривоят қилишди.

Мўминларнинг амири Али ибн Абу Толиб масжидда имом бўлиб турганларида хаворижлар кишиси бўлган Абдурахмон ибн Мулжам томонидан килич билан уриб, шахид килинди. Бу ходиса хижратнинг 40-йили, Рамазон ойининг 23- куни, жума кунида содир бўлди. Бу пайтда у зот 63 ёшда эдилар.

Бу ҳадис, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламдан кўчирма гап шаклида эмас, балки, у зотнинг гапларини ҳазрати Али розияллоҳу анҳунинг иборалари билан ифода этиш орҳали ривоят ҳилинмоҳда.

Албатта, сахобаи киромларнинг хар бирлари улуғ инсонлардир. Уларнинг сахобалик шарафларининг ўзи қанчалик катта мартаба, қолаверса, уларнинг ҳар бирлари қанчадан-қанча Ислом учун хизмат килган хисобланадилар. Шу билан бирга, уларнинг ичида алохида мақомга эга бўлганлари хам бор. Шулардан ўн кишига Аллохнинг Расули соллаллоху алайхи васаллам башоратини берганлар. Ўша саодатманд жаннатнинг зотлардан бири ҳазрати Алидирлар. Мазкур ўнликдан тўрт халифа яна алохида ажралиб турадилар. Тўрт халифанинг бири хам хазрати Алидирлар. Хазрати Алининг Ислом учун қилган хизматлари жуда катта. Бунинг устига у киши Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг ахли байтларидан: амакиларининг ўғиллари, куёв ўғиллари, яъни аҳли жаннатнинг саййидаси Фотимаи Заҳронинг эрлари, Имом Ҳасан ва Имом Ҳусайннинг оталаридир. Шунинг учун ҳам у кишини фақат мўмингина севиши ва фақат мунофиқгина ёмон кўриши ажабланарли эмас.

Ушбу ҳадиси шарифдан кўриниб турибдики, муайян бир шахсга муҳаббат қилишнинг ҳам иймон ва мунофикликка даҳли бор экан. Ҳа, ҳамма нарса иймон ўлчови билан ўлчанганда шундоқ бўлади. Кишини мансаби, пули, моли ёки бошқа нарсалари учун эмас, иймони учун, динга қилган ҳизматлари учунгина севилади.

8 - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ و τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: الْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ اللهُ سَلِمَ الْمُسْلِمُ مَنْ هَجَرَ مَا نَهَى اللهُ عَنْهُ. رَوَاهُ الْخُمْسَةُ وَزَادَ التَّرْمِذِيُّ وَالنَّسَائِيُّ: وَالْمُؤْمِنُ مَنْ أَمِنَهُ النَّاسُ عَنْهُ. رَوَاهُ الْخُمْسَةُ وَزَادَ التَّرْمِذِيُّ وَالنَّسَائِيُّ: وَالْمُؤْمِنُ مَنْ أَمِنَهُ النَّاسُ عَلَى دِمَائِهِمْ وَأَمْوَالِحِمْ.

8. Абдуллох ибн Амр розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Мусулмон, мусулмонлар унинг тилидан ва қулидан саломат булган одамдир. Муҳожир, Аллоҳ қайтарган нарсадан (ҳижратда) узоқда булган одамдир», дедилар».

Бешовлари ривоят қилишган.

Термизий ва Насаийлар:

«Мўмин одамлар унга қонлари ва молларини ишонган одамдир» жумласини зиёда қилганлар.

**Шарх:** Хадиснинг ровийлари Абдуллох ибн Амр розияллоху анху билан танишиб олайлик:

Абдуллох ибн Амр ибн Осс такво ва зухдлари билан

машхур сахобалардан эдилар. У киши оталари Амр ибн Оссдан аввал Исломга кирдилар. Абдуллох ибн Амр Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг сухбатларида бардавом бўлиб, у зотга нозил бўлаётган оятларни ёдлабгина қолмай, ёзиб ҳам олар эдилар.

Бир куни Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг Абдуллох ибн Амрга: «Сени кундузларни рўзадор, кечаларни намоз ўкиб ва Қуръонни хатм килиб ўтказишингдан хабарим бор. Умринг узайиб, ёшинг улғайиб, буларга тоқат килолмай қолишингдан кўркаман. Ойда уч кун рўза тут, бир марта Қуръонни хатм кил», дедилар. Абдуллох:

«Эй Расулуллох, бундан ҳам кўпроғига қудратим етади», деди. Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Бўлмаса, ҳафтада икки кун рўза тутиб, ўн кун-да бир Қуръонни хатм кил», дедилар. Абдуллох:

«Бундан ҳам зиёдасига қурбим етади», деди.

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Рўзадорларнинг саййиди Довуд алайхиссалом рўза тутганидек, рўза тут. У киши бир кун рўза тутиб, бир кун тутмасдилар. Хар уч кунда Қуръонни хатм қил», дедилар.

Абдуллоҳ ибн Амр ёшлари ўтиб қолганига қарамай бу амалларида бардавом қолдилар.

Абдуллох ибн Амр Расулуллох соллаллоху алайхи васалламдан мингга якин хадис ривоят килганлар. Бу киши ривоят килган хадислардан учта «Сахих» сохиблари ўз китобларига киритганлар. Абу Хурайра розияллоху анху: «Расулуллох соллаллоху алайхи васалламдан хадис ривоят килишда мендан Абдуллох ибн Амр ўзиб кетди», дер эдилар.

Абдуллох ибн Амр хижратнинг 93-йили вафот этдилар.

Ушбу ҳадисда ҳамда унга Термизий ва Насаийлар ривоятидаги қушимчада учта муҳим масала, учта муҳим таъриф келмоқда. Яъни, ҳақиқий афзал мусулмон, афзал

мухожир ва афзал мўмин хакида бахс юритилмокда. Ушбу хадисда келган мусулмон, мухожир ва мўмин таърифи афзаллик таърифидир. Мисол учун,

«Мусулмон мусулмонлар унинг тилидан ва қўлидан бўлган одамдир» деган жумладан саломат «мусулмонларга тили ва қўли билан озор етказган одам бўлмайди» мусулмон чикмайди. деган маъно таърифлардаги гаплар, «фалончини одам деса бўлади», «фалончи ҳақиқий одам» қабилидаги гапга ўхшайди. Исломнинг беш рукнларига амал қилган одам мусулмон хисобланаверади. Аммо мусулмонларга озор бермаган, уларга тили ва қўли билан зарар етказмаган одам афзал мусулмон бўлади.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг афзал мусулмонни бундоқ таърифлашларида оз сўз билан улкан маънони англатиш, луғат бойликларидан усталик билан фойдаланишнинг олий мақомлари ўз аксини топгандир.

Ислом, мусулмон сўзлари «саломатлик» «тинчлик» маъноларини ифода этади. Шунинг учун мусулмон—ўзга одамлар унинг ёмонликларидан тинч ва саломат бўлган шахс, дейилмокда.

«Тилидан ва қўлидан» дейилганда фақат шу икки аъзони кўзда тутилган эмас. Одатда, кўпрок одамларга тил ва қўлдан зарар, озор етади. Аммо бундан бошқа услуб ва йўллар билан ҳам озор бериш яхши эмас. Ким бу ишни қилса, мусулмонлик фазлини йўқотади.

«Муҳожир» ҳижрат қилувчи (бошқа жойга кўчувчи) деганидир. Ҳижрат Аллоҳнинг йўлида, дину диёнат йўлида элу юртининг фироқига учрашдир. Бу улуғ мақом Исломда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам бошлиқ мусулмонлар мушриклар тазйиқи туфайли она юртлари—Маккаи Мукаррамани ташлаб, Мадинаи Мунавварага ҳижрат қилганларидан бошланган.

«Мухожир Аллох қайтарган нарсадан (хижратда) узоқда бўлган одамдир», демокдалар. Бу таъриф ҳам худди аввалги таърифда зикр қилинган нарсаларни ўзида мужассам қилгандир. Луғавий маъноси ватан, элу юрт ҳижронидан иборат бўлган ҳижрат Аллоҳ қайтарган нарсалардан узоқда бўлишда ҳам собит бўлиши мумкинлиги айтилмокда. Дину диёнат учун ватанидан, яқин қариндошларидан узокда бўлиш муҳожирлик, деб аталади. Шу боис, Аллоҳ қайтарган ишлар-гуноҳлардан узокда бўлишлик ҳам дин-диёнатга амал қилиш учун бўлгани туфайли муҳожирлик, деб аталмокда.

Энди, Термизий ва Насаий ривоятларида келган:

«Мўмин одамлар унга қонлари ва молларини ишонган одамдир» деган таърифга тўхталайлик. Иймон, мўмин сўзлари «омонлик», «ишончли» маъноларини англатади. «Мўмин» сўзи бизда «хушфеъл» маъносида ишлатилиши ҳам шундан. Мўмин одам доимо тинчлик, омонлик тарафдори бўлганидан одамлар унга ўта ишониб қоладилар. Яъни, ўз жонлари ва молу мулкларига мўминдан ёмонлик етмаслигига ишончлари ҳамиша комил бўлади.

Ушбу ҳадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Мусулмонларга озор ва ёмонлик етказмасликка ҳаракат қилиш. Чунки, ким мусулмонларга хоҳ тили билан, хоҳ қўли билан, хоҳ бошқа йўл билан озор етказса, ёмонлик қилса, у мусулмонлик фазлидан маҳрум бўлади.
- 2. Аллох таоло қайтарған нарсалардан ўзини тийишға қаттиқ уриниш. Чунки гунох ишларнинг хижрони ила мухожирлик мақомиға эришиш мумкин экан.
- 3. Одамларнинг жонига, қонига ва молу мулкига кўз олайтирмаслик. Ким бошқаларнинг ўзига бўлган ишончини йўқотса, одамлар ундан жонлари учун, моллари учун хавфсирай бошласа, мўминлик фазилатини йўқотган бўлади.

Ушбу хадиси шарифнинг хикматлари бугунги кунимиз

учун қанчалик муҳим эканини гапириб ўтиришга ҳожат бормикан? Ҳозирги кунда жамиятлар тили ва қули билан ёмонлик етказмайдиган мусулмонларга қанчалар муҳтож. Якка шахслар орасидаги муомалаларга қарасангиз, мусулмон мусулмонга турли йуҳллар билан озор бераётганини курасиз.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам мухожирлик макомига эришиш йўлини осонлаштириб, Аллох таоло қайтарган нарсалардан қайтған одаммухожир эканини эълон қилиб қўйибдилар. Ўзи шундок хам Аллох қайтарган ҳар бир нарсадан қайтиш-мусулмон банданинг бурчи. Аммо мехр ила, шафқат ила, бурчни бажарган одамга мукофот-мухожирлик макоми эълон қилинибди. Хўш, бу мукофотга мусулмонлар қанчалик интилмокдалар?! Аллох таоло қайтарған нарсалардан қанчалик қайтмоқдалар? Аллох таоло мусулмонларни ароқдан, ёлғондан, харомдан, зинодан, ўғриликдан, алдамчиликдан ва бошқа кўпгина нарсалардан қайтарган. Агар ушбу ҳадисга амал қилганимизда, ушбу разолатлар жамиятимизда мутлақо бўлмас эди.

Мўминлик ана қандоқ яхши нарса! Мўминни кўрган одам ундан хурсанд бўлади, унга хавас килади. Мўминлиги учун унга жонини, молини ишонади. Чунки тимсолидир. Афсуски, мўминлик омонлик мўминлик даъвосини қилиб юрган айрим кишиларнинг қилмишларидан динга янги юзланганлар нафратланиб, хатто диндан қайтиб кетган холлари содир бўлмокда. таълимотларидан, Пайғамбар алайхиссалом суннатларидан узоқлашишнинг оқибати-шу!

9 - وَعَنْهُ أَنَّ رَجُلاً سَأَلَ النَّبِيَّ p أَيُّ الْإِسْلاَمِ خَيْرٌ؟ قَالَ: تُطْعِمُ الطَّعَامَ وَتَقْرَأُ السَّلاَمَ عَلَى مَنْ عَرَفْتَ وَمَنْ لَمْ تَعْرِفْ. رَوَاهُ الْخَمْسَةُ إِلاَّ

9. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Бир киши Набий соллаллоху алайхи васалламдан:

«Исломнинг нимаси яхши?» деб сўради.

«Таом бермоғинг ҳамда таниган ва танимагангга салом бермоғинг», дедилар».

Бешовларидан фақат Термизий ривоят қилмаган.

Шарх: Ушбу хадиси шариф хам Абдуллох ибн Амр розияллоху анхудан ривоят килинмокда. Бир киши Пайғамбаримиздан Исломнинг энг яхши фазилатлари хақида сўради. Ислом ўзи яхши нарса, лекин сўровчи ўша афзали хақида сўраган. яхши нарсанинг хам ЭНГ Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам эса, Исломнинг энг яхши фазилатларидан иккитасини айтиб берганлар. Нима учун айнан шу икки нарсани зикр қилганлари ҳақида гапирадиган бўлсак, уламоларимизнинг айтишларича, бировга яхшилик қилиш, асосан, икки хил бўлади:

Биринчиси, моддий яхшилик бўлиб, унинг энг боши бошқаларни таомлантириш.

Иккинчиси, баданий яхшилик бўлиб, унинг боши салом беришдир, деганлар.

Шу билан бирга, савол берилган жой, вақт ва одамларнинг холати ҳам эътиборга олинган. Айниқса, Пайғамбаримиз бошчиликларида саҳобалар янги ҳижрат қилиб келганларида Мадинаи Мунавварада очлик ҳукм сурар эди. Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам ўша вақтда бировга овқат бериш, очнинг қорнини тўйдиришга жуда кўп тарғиб қилганлар. Шунингдек, танигану танимаган одамга салом беришни ҳам лозим санаганлар.

Ислом динининг ушбу икки фазилати ҳақида қанча кўп

гапирилса, шунча оз. Чунки бу икки нарса инсониятга куплаб хайр-барака келтиради.

Оч кишиларга таом беришни диннинг энг афзал амалларидан килган яна бошка қайси дин ёки мафкура бор?! Фақат Қуръони Карим ўз оятларида очларга таом беришни энг яхши амаллардан бири хисоблаган, ўзи мухтож бўлса-да, таомини мискин, етим ва асирларга бериш мусулмонликнинг олиймаком сифатларидан эканини таъкидлаган.

Фақат Ислом дини иймон комиллигини очларга таом беришга боғлаган. Ҳа, фақат Исломгина—Аллоҳнинг охирги ва мукаммал динигина шундай қилиши мумкин. Бу ишни иймон даражасига кўтарган, Ислом тарбиясини топган ҳақиқий мусулмонларгина дунё ҳалқлари тарихида мисли кўрилмаган даражада сахий бўлишлари ҳам шундан. Фақат Муҳаммад мустафо соллаллоҳу алайҳи васалламнинг дорулфунунларида таҳсил кўрганларгина бу ишни қойилмақом қилиб адо этишлари мумкин.

Очарчилик пайти. Мадинаи Мунавварага ҳазрати Усмонга тегишли озиқ-овқат карвони етиб келди. Бозор чаққонлигидан ҳабардор савдогарлар эрталабдан карвонни ўраб олдилар. Ким ошди савдоси бошланди. Бир савдогар бир нархни айтди. Мол эгаси ҳазрати Усмон:

«Менга бу нархдан юқори нарх ваъда қилинган», дедилар.

Савдогарлар бирин-кетин ўз имконлари етадиган нархларни айтиб чикдилар. Хаммасига хам хазрати Усмон розияллоху анху:

«Менга бу нархдан юқори нарх ваъда қилинган», дедилар.

Охири савдогарлар:

«Мадинада биздан бошқа савдогар қолмади, ким сенга бундоқ юқори нарх ваъда қилди, ахир?» деб сўрашди.

Хазрати Усмон:

«Аллоҳ таоло, ким очларга таом берса, ўн баробар килиб савоб бераман, деган. Ҳамма молим Мадина фукаро ва мискинларига садақа бўлсин», дедилар.

Қани, ҳазрати Усмондан бошқа бу ишни ким ҳам қила олади?

Халифа Умари Одил кечаси ҳеч кимга билдирмай одамлар ҳолидан ҳабар олиб юрарди. Бир аёл овҳат топа олмаганидан қозонга қуруқ сув қуйиб, тагига олов ёҳаркан: «Сабр ҳилинглар, ҳозир таом пишади», деб болаларни ухлатишга уринаётганини кўрди.

Халифа дарҳол ортга қайтиб Байтулмолдан бир қоп таомни ажратиб, ҳамроҳидан қопни орқалатиб қуйишда ёрдам суради. Ҳамроҳи:

«Эй мўминларнинг амири, ижозат беринг, юкни мен кўтариб борай», деди. Шунда ҳазрати Умар розияллоҳу анҳу:

«Агар қиёмат куни ўша оиланинг оч қолгани гунохини ҳам менинг ўрнимга кўтарадиган бўлсанг, бу юкни кўтар, бўлмаса, ўзимга қўйиб бер, ўзим кўтарай», дедилар. Сўнгра қопни ўзлари кўтариб олиб бордилар.

Оддий мусулмонлар, ҳатто ўзи овқатга муҳтожлари ҳам қўлидаги таомини ўзгага тутиши фақат Ислом тарбиясидандир.

«Ассалому алайкум» исломий сўрашиш, исломий табрикдир. Турли халк, миллат ва элатлар турлича сўрашадилар. Бир-бири билан кўришган одамлар «хайрли эрта», «яхшимисиз», «саодатли бўлинг», каби иборалар оркали ўзаро истак билдирадилар. Лекин хеч ким, хеч бир тузум, хеч бир жамият ёки фалсафа «Ассалому алайкум ва рахматуллохи ва баракатуху», яъни, «Сизга тинчлик, саломатлик, Аллохнинг рахмати ва баракалари бўлсин», деб сўрашишни ўзининг энг афзал ишларидан килмаган, ибодат даражасига кўтармаган. Таниса-танимаса, кўрган одамига салом берсин, демаган. Салом бериш—суннат, алик

олиш-вожиб, демаган. Кўринишидан оддийгина бу нарса оламшумул аҳамият кашф этишини мусулмонларгина биладилар.

Ушбу ҳадиси шарифдан олинадиган фойдалар:

- 1. Мухтож кишиларни таом билан таъминлаш энг фазилатли иш экани ва бунга тарғиб.
- 2. Танигану танимаган мусулмонларга салом беришни йўлга қўйиш зарурлиги.
- 3. Энг яхши нарсаларни билганлардан сўраб ўрганиш кераклиги.
  - 4. Исломдаги амаллар бир-биридан афзал бўлиши.

Ислом дини ушбу ҳадисда кўтарган икки масаланинг ҳикмати қанчалик катта экани бугунги кунимизда яққол намоён бўлмокда. Дунёда ҳар дақиқада бир қанча гўдаклар, кекса кишилар, эркак ва аёллар очликдан ўлмокда. Ҳа, айнан таом етишмаганидан ўлмокдалар. Аслида эса, улар таом танқислигидан эмас, Ислом етишмаганидан ўлмокдалар. Чунки Исломдан бехабарлар, Исломга амал қилмайдиганлар шунча одам очдан ўлаётган бир пайтда, уларга ўхшаганлардан бир неча марта кўп одамга етиб-ортадиган таомни исроф қилиб, ташлаб юбормокдалар. Савдогарлар нарх тушмасин, деб ортиб қолган таомларини камбағалларга бермай, бошқа йўл билан йўқ қилмокдалар.

Очларга таом бериш ҳақидаги ҳабарларнинг кўпи сохта, риё учун қилинаётган ташвиқот, холос. Исломсиз бу муаммони ҳал қилиш қийинлиги кундан-кунга ойдинлашиб бормоқда.

Салом бериш ва ундан кўзланган мақсадлар ҳам бугунги кунимизнинг жуда муҳим масаласидир. Кишилар бир-бирлари билан яҳши муносабатда бўлишлари зарур. Бир-бирлари билан ҳар кўрганда саломлашиб, бирбирларига тинчлик-омонлик, саломатлик, Аллоҳнинг раҳмати ва баракасини сўраб турмоқлари, тинч-тотув,

дўст-биродар бўлиб яшамоқлари лозим.

10 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ τَ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: الْإِيمَانُ بِضْعٌ وَسَبْعُونَ أَوْ بِضْعٌ وَسَبْعُونَ أَوْ بِضْعٌ وَسِتُونَ شُعْبَةً، فَأَفْضَلُهَا قَوْلُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ وَأَدْنَاهَا إِمَاطَةُ الْأَذَى عَنِ الطَّرِيقِ وَالْحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الْإِيمَانِ.

10. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади: «Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Иймон етмиш нечта ёки олтмиш нечта шуъбадан иборатдир. Унинг энг афзали «Лаа лаҳа иллаллоҳ»» демоқ ва энг кичиги, йўлдаги озор берадиган нарсани олиб ташлаш. Ҳаё, иймоннинг шуъбасидир», дедилар».

**Шарх:** Ушбу ҳадис Абу Ҳурайра розияллоху анҳудан ривоят қилинмоқда. Аввало, у киши билан танишиб олайлик.

Абу Хурайра розияллоху анхунинг Исломдан олдинги Абдушшамс ибн Caxp Исломга исмлари эди. сўнг, Расулуллох соллаллоху кирганларидан алайхи исмларини Абдуррахмон, деб васаллам у кишининг ўзгартирдилар. Доимо мушукчалари кичик билан юрганликлари сабабли, Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам томонидан Абу Хурайра деб куняланганлар. Абу Хурайра Яманнинг Давс қабиласидан эдилар.

Абу Хурайра розияллоху анху хижратнинг еттинчи, «Хайбар» санасида Исломни қабул қилган пайтларида ўттиз ёшда эдилар. У киши Хайбардан қайтаётган Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам билан бирга Мадинага келадилар. Абу Хурайра розияллоху анху Асхобус Суффа — Расулуллохнинг масжидларидаги суффада яшаб, у кишидан хадис эшитиш билан машғул бўлган сахобаларнинг бири эдилар. Шу сабабли Исломга кеч кирганларига қарамай, сахобалар орасида энг кўп

хадис ривоят қилган киши ҳисобланадилар. У киши 5374 та ҳадис ривоят қилганлар ва бу ҳадислар Тақий ибн Муҳаммаднинг муснадларида келтирилган.

Абу Хурайра кенг елкали, қорамтир рангли, икки олдинги тишларининг ораси очиқ, юмшоқ табиат, ҳазилкаш киши эдилар. Ёш болаларни курсалар, уларни кулдириб, бозордаги кишиларни қиссалар айтиб, кунглини ҳушлантириб юрар, лекин ўзлари якка қолсалар, кечаларини ибодат билан бедор ўтказадиган киши эдилар.

Абу Ҳурайра кўп вақтларини Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг сухбатларида ўтказар эдилар. Бирор хадисни эшита олмай қолишдан қўрқиб, кўп пайтларида очликдан букчайиб қолар эдилар.

Абу Хурайра сахобаларнинг ичида энг зехни ўткири эдилар. Бу ҳакда Имом Бухорий, Муслим ва Термизийлар у кишидан келтирган ривоятда:

«Эй Расулуллох, сиздан кўп нарсани эшитаману ёдлаб кололмайман», дедим. У киши:

«Ридойингни ерга ёз», дедилар. Ридойимни ёздим. Менга кўп ҳадис айтдилар. Айтган ҳадисларидан бирор нарсани эсимдан чиҳармадим», дейдилар.

Толҳа ибн Убайдуллоҳ: «Абу Ҳурайранинг Расулуллоҳдан биз эшитмаганимизни ҳам эшитганларига ҳеч шак йўҳ», дейдилар.

Ибн Умар: «Абу Хурайра ҳадисни мендан кўра яхши биладилар», дейдилар.

Убай ибн Каъб: «Абу Хурайра Расулуллохдан бошқа киши сўрай олмайдиган нарсаларни сўрашга журъат этарди», дейдилар.

Бир киши Зайд ибн Собитдан бир масалани сўраб келганда, у киши: «Абу Хурайрага бор. Бир куни мен, Абу Хурайра ва фалончи масжидда Аллохнинг зикри ва дуо билан машғул эдик. Шу пайт Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам олдимизга чикиб ўтирдилар ва:

«Нимани дуо қилаётган бўлсангиз, шунда давом этинг», дедилар. Мен ва хамрохим дуо қилдик, Расулуллох, «омийн», деб турдилар. Абу Хурайра:

«Эй бор Аллох, сендан икки хамрохим сўраганлари ва эсдан чиқмайдиган илмни сўрайман», дедилар. Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам «омийн», дедилар.

«Биз ҳам эсдан чиқмайдиган илм сўраймиз, эй Расулуллоҳ», дедик. Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Буни сизлардан олдин давслик ғулом (Абу Хурайра) сўради», дедилар.

Марвон ибн Ҳакамнинг волийси ва котиблари Солим Абу Заъзаъа ривоят қиладилар: «Марвон ибн Ҳакам Абу Ҳурайрани чақириб, у кишидан ҳадис сўрай бошладилар. Мен ҳадисларни ёзиб олдим. Бир йил ўтгач, яна Абу Ҳурайрани чақирган Марвон у кишидан мен ёзиб олган ҳадисларни сўрадилар. Абу Ҳурайра бирон бир ҳарфни ёки сўзни ортиқча ёки ноқис, олдин ёки кейин айтмадилар».

Абу Хурайрадан хадис ривоят килганларнинг сони саккиз юз кишидан ортади. Жумладан, Абу Бакр, Умар, Усмон, Фазл ибн Аббос, Убай ибн Каъб, Усома ибн Зайд, Оиша, Ибн Умар, Ибн Аббос, Жобир ибн Абдуллох, Анас ибн Молик; тобеъийнлардан: Саъийд ибн ал-Мусаййиб, Ибн Сийрин, Абдуллох ибн Саълаба, Урва ибн аз-Зубайр, Салмон ибн Ясир, Ирок ибн Молик, Солим ибн Абдуллох ибн Амра, Атоъ ибн Абу Руббох, Атоъ ибн Ясар ва бошқалар.

Абу Хурайра оғир касал бўлиб қолганларида у кишини кўргани Марвон ибн Хакам келадилар. Марвон Абу Хурайрага:

«Аллох сизга шифо берсин», деганларида, Абу Хурайра:

«Аллохим, Сенга йўликишимни севдим, Сен ҳам Сенга йўликишимни сев», дедилар.

Марвон ибн Хакам Абу Хурайранинг хузурларидан чиқиб, бозорнинг ўртасига етмасларидан Абу Хурайранинг жонлари узилди.

Абу Хурайра 57-хижрий санада вафот этдилар. Жанозаларини Валийд ибн Укба ибн Абу Суфён ўкидилар.

Бу хадиси шарифда келган:

«Етмиш нечтя ёки нечта»даги олтмиш шак ровийдандир. Хадисни эшитаётганда аник эшита олмай қолган. Нима етса, шуни ривоят қилиш зарур бўлганидан бошқалардан сўраб аниклаб олган бўлса хам эшитгандаги ифода холатни аниқ этишни омонат билганидан шу холда ривоят қилган.

«Етмиш нечта» дегани, етмишдан ортик, саксондан кам дегани. Бу ҳадиси шарифда Иймоннинг шуъбалари борлиги таъкидланмоқда.

Бу «Муржиъа» мазҳабидагиларга қарши ҳужжатдир. Шу билан бирга, Иймоннинг юқори ва пастки қисми борлиги таъкидланмокда. Етмиш нечта шуъбанинг энг юқориси калимаи шаходатни айтиш бўлса, энг пасти йўлдан озор берадиган нарсани олиб ташлаш. Икковлари орасида яна етмишдан ортиқ шуъбалар бор. Бу ҳам иймон ягона, бир бутун нарсадир, унинг катта-кичиги булмайди, деган «Муржиъа» мазхабидагиларга қарши хужжатдир. Ўша шуъбалар ичида «ҳаё» алоҳида эътиборга сазовор бўлгани учун «хаё иймоннинг шуъбасидир», деб алохида Шунингдек, таъкидланади. иймон нафақат сўздан, эътикоддан, иборат балки амалдан хам тушунилмокда. Чунки йўлдаги озор берадиган нарсани олиб ташлашга гапни хам ва дилдаги тасдикни хам нисбат бериб бўлмайди. Бу соф амалдан иборат. «Муржиъа» мазхабидагилар эса, иймон факат гапдан иборат, дейдилар.

Умуман, ушбу ҳадис уламоларимизни кенг ва чукур илмий изланишларга чорлаган ҳадисдир. Чунки, унда Исломдан олдин ҳам, Исломда ҳам энг кўп баҳс юритилган

масала—иймон ва унинг шуъбалари ҳақида сўз кетмоқда. Иймон ҳамма нарсанинг асли бўлганидан унга алоҳида эътибор бериш зарур. Айни шу масала бўйича алоҳида китоб тасниф қилган уламолар ҳам бор. Имом Абу Абдуллоҳ ал-Ҳалиймийнинг «Фавоидул минҳож», Имом Байҳақийнинг «Шуъбул Иймон», Исҳоҳ ибн ал-Қуртубийнинг «Китобун-Насиҳ», Имом Ибн Ҳиббон Бустийнинг «Васфул Иймон ва шуъабиҳи» китоблари шулар жумласидандир.

«Иймон» луғатда «ишонч», «тасдиқ» маъноларини билдиради. Шариатда эса, бир нарсани тил билан айтиш, дил билан тасдиқлаш ва амал билан тамомлаб, камолга етказишдир. Иймоннинг етмиш нечта шуъбаси бор, дейишлик, иймонни етмишдан ортиқ шохи бор дарахтга ўхшатишдир. Дарахтнинг асли иймон бўлса, унинг шохлари иймоннинг шуъбаларидир. Аҳли сунна ва жамоанинг барчалари—муҳаддислар ҳам, фуқаҳолар ҳам, ақийда илми уламолари ҳам иттифоқ қилишиб: «Дўзахда абадий қолмайдиган, аҳли қибла ҳисобланган мўмин—Ислом динига ҳеч қандай шак-шубҳасиз жазм ила эътиқод қилган ва шаҳодат калимасини нутқ қилган одамдир», дейдилар. Тили билан айтиб қўйса, кифоя, деганлар адашган «Муржиъа» мазҳабидагилардир.

Ушбу ҳадисда иймон етмиш ёки олтмишдан ортиқ шуъбага эга экани ва ўша шуъбаларнинг энг юқориси, энг пасти ва яна биттасининг номи айтилмоқда. Бошқа ҳадисларда етмишдан ортиқлиги ва яна баъзи бошқа шуъбалар ҳақида сўз кетган. Лекин бирорта ҳадисда етмиш нечта шуъбани ҳисоблаб чиқилмаган. Бу эса, ўз навбатида уламоларимизни баҳсга, илмий изланишга чорлаган.

Имом Ибн Хиббон Бустий «Васфул Иймон ва шуъабихи» китобида куйидагиларни ёзган эканлар: «Ушбу хадиснинг маъносини бир канча муддат ўргандим. Тоатларни санасам, бу ададдан бирмунча кўп чикди.

Суннатга қайтдим. Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам иймон, деб номлаган тоатларни ҳисобладим. Қарасам, улар етмиш нечтадан кам. Қуръонга қайтдим. Аллоҳ таоло ўз китобида иймон, деб номланган амалларни ҳисобладим. Қарасам, улар ҳам етмиш нечтадан кам. Сўнгра такрор бўлганларини қолдириб, Қуръон билан Суннатда иймон, деб номланган амалларни қўшиб санасам, оз ҳам эмас, кўп ҳам эмас, етмиш нечта чиқди. Ана шундагина, Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам бу ҳадисдаги ададдан Қуръон ва Суннатда иймон, деб номланган амалларни кўзда тутганларини англадим».

Имом Бадриддин Маҳмуд ибн Аҳмад Айний эса, куйидагиларни ёзадилар:

«Аллоҳнинг ёрдами ва тавфиқи ила қисқа қилиб қуйидаги шеърни айтамиз:

«Иймоннинг асли қалб ила тасдиқ, тил ила икрор қилмоқ булса ҳам,

Комил ва тугал иймон уч қисмдан: тасдиқ, икрор ва амалдан иборатдир».

Биринчи қисм, эътикодиётлардан иборат бўлиб, ўттиз шуъбага бўлинади:

- 1. Аллоҳга иймон келтириш. Бунга Аллоҳнинг Зотига, сифатларига, тавҳидига ва ўхшаши йўқлигига иймон келтиришлар киради.
- 2. Аллохдан бошқа ҳамма нарса кейин пайдо бўлганига эътиқод қилиш.
  - 3. У Зотнинг фаришталарига иймон келтириш.
  - 4. У Зотнинг китобларига иймон келтириш.
  - 5. У Зотнинг пайғамбарларига иймон келтириш.
  - 6. Яхши-ёмон қадарга иймон келтириш.
- 7. Охират кунига иймон келтириш. Бунга қабр саволжавоби ва азоби, қайта тирилиш, маҳшарга тўпланиш, ҳисоб-китоб, Мезон ва Сиротлар ҳам киради.
  - 8. Жаннат ваъдасига ва унда абадий қолишга ишонмоқ.

- 9. Дўзах қўрқинчлари, азоби ва унинг фоний бўлмаслигига қатъият ила ишонмоқ.
  - 10. Аллох таолонинг мухаббати.
- 11. Аллох учун мухаббат қилиб, Аллох учун ёмон кўрмоқ.

Бунга мухожир ва ансорий сахобаларга, Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг оли байтларига мухаббат килиш хам киради.

- 12. Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга мухаббат килиш. Бунга у зот соллаллоху алайхи васалламга саловат айтиш ва суннатларига эргашиш хам киради.
- 13. Ихлос. Бунга риёкорликни ва мунофикликни тарк килиш ҳам киради.
  - 14. Тавба-надомат.
  - 15. Хавф.
  - 16. Ражо-умидворлик.
  - 17. Ноумидлик ва ишончсизликни тарк қилиш.
  - 18. Шукр.
  - 19. Вафо.
  - 20. Сабр.
- 21. Тавозуълик бўлиш. Бунга катталарни хурмат қилиш ҳам киради.
- 22. Рахмли ва шафқатли бўлиш. Бунга кичикларга шафқат кўрсатиш хам киради.
  - 23. Қазога рози бўлиш.
  - 24. Таваккул (хар бир нарсада Аллоҳга суяниш).
- 25. Мақтончоқлик ва кибрни тарк қилиш. Бунга ўзини мақташ ва покиза қилиб кўрсатиш ҳам киради.
  - 26. Хасадни тарк қилиш.
  - 27. Хиқд ва гинани тарк қилиш.
  - 28. Ғазабни тарк қилиш.
- 29. Алдамчиликни тарк қилиш. Бунга ёмон гумон ва макр-хийла ҳам киради.
  - 30. Дүнё мухаббатини тарк қилиш. Бунга молу мулк ва

мансаб мухаббати хам киради.

Агар, қалб амалларига фазилат ва разилатларнинг булардан бошқаси топилса, ушбу шуъбалардан бирортасига дохил бўлади. Ўйлаб кўрилса, дархол зохир бўлади.

Иккинчи қисм-тил амалларидан иборат бўлиб, етти шуъбага бўлинади:

- 1. Тавхидни талаффуз қилмоқ.
- 2. Қуръон тиловати.
- 3. Илм ўрганиш.
- 4. Илм ўргатиш.
- 5. Дуо қилиш.
- 6. Зикр қилиш. Бунга истиғфор айтиш ҳам киради.
- 7. Бехуда гаплардан четланиш.

Учинчи қисм-бадан амалларидан иборат бўлиб, қирқ шуъбага бўлинади. Бу қисм уч навлидир.

Биринчи нав ҳар бир шахснинг ўзига хос нарсаларда бўлиб, бу ўн олти шуъбадан иборатдир:

- 1. Пок бўлмоқ. Бунга баданнинг, кийимнинг ва маконнинг поклиги киради. Баданнинг поклигига тахорат кетказадиган нарсалардан тахорат қилиш ҳамда жунубликдан, ҳайз ва нифосдан ғусл қилиш орқали покланиш киради.
  - 2. Намоз ўкиш. Фарз, нафл ва казо намозлар киради.
- 3. Закот бериш. Бунга садақа, закот, садақаи фитр, таом бериш, меҳмонни икром қилиш, сахийлик киради.
  - 4. Рўза тутиш. Фарз ёки нафл рўза киради.
  - 5. Хаж қилиш. Бунга Умра ҳам киради.
- 6. Эътикоф ўтириш. Бунга Қадр кечасини кутиш ҳам киради.
- 7. Динни қутқариш. Бунга ширк диёридан ҳижрат қилиш ҳам киради
  - 8. Назрга вафо қилиш.
  - 9. Қасамларға эхтиёт бўлиш.

- 10. Каффоратни адо қилиш.
- 11. Намозда ва ундан ташқарида авратни беркитиш.
- 12. Қурбонлик сўйиш.
- 13. Жанозага тегишли ишларни қилиш.
- 14. Қарзни адо қилиш.
- 15. Муомалада содиқ бўлишлик. Риёдан сақланиш.

Иккинчи нав тобеъларга хос бўлиб, олти шуъбадан иборат:

- 1. Никох ила иффатли бўлмоқ.
- 2. Аҳли аёлининг ҳаққини адо қилмоқ. Бунга ходимларга мулойим муомала қилиш ҳам киради.
- 3. Ота-онага яхшилик қилмоқ. Бунга оқ бўлишдан сақланиш ҳам киради.
  - 4. Фарзандлар тарбияси.
  - 5. Қариндошлик алоқаларини йўлга қўйиш.
  - 6. Рахбарларга итоат қилиш.

Учинчи нав оммага тааллуқли бўлиб, ўн саккиз шуъбадан иборат.

- 1. Адолат билан рахбарлик қилиш.
- 2. Жамоатга тобеъ бўлиш.
- 3. Ишбошиларга итоат қилиш.
- 4. Одамлар орасини ислох қилиш. Бунга хавориж ва боғий (жамоатга қарши чиқиш)ларга қарши уруш қилиш ҳам киради.
  - 5. Яхшилик йўлида кўмаклашиш.
  - 6. Амри маъруф, нахйи мункар.
  - 7. Хаддларни қоим қилиш.
  - 8. Аскарлик ишлари ҳам шунга киради.
  - 9. Омонатни адо қилиш.
  - 10. Қарз ва унга вафо қилиш.
  - 11. Қўшнини икром қилиш.
  - 12. Яхши муомалали бўлиш. Бунга халол мол топиш

хам киради.

- 13. Молу мулкни тўғри сарфлаш. Бунга исроф ва бехуда сарф-харажатни тарк қилиш ҳам киради.
  - 14. Саломга алик олиш.
- 15. Акса урган кишига «Ярҳамукаллоҳу» «Сенга Аллоҳ раҳм қилсин» дейиш.
  - 16. Одамлардан зарарни қайтариш.
  - 17. Бехуда ишлардан четда бўлиш.
  - 18. Йўлдаги озор берадиган нарсаларни олиб ташлаш.

Жами бўлиб, етмиш етти шуъбадир.

Бу аллома Махмуд ибн Ахмад Айний рахматуллохи алайхининг ижтиходлари. Бу илмий ижтиходдан кўплаб фойда олдик. Аллох таоло у кишига манфаатли илм колдирганлари учун мукофотларини тўлик килиб берган бўлсин!

Аммо бир мулохазамиз борки, Айний рахматуллохи алайхининг етмиш еттилик рўйхатларига ушбу хадисда очиқ-ойдин айтилган «Хаё» шуъбаси кирмай қолибди. Албатта, у киши айтганларидек «Хаё»ни хам бирорта бобга кўшиб юборса бўлади. Аммо хадиси шарифда, энг олий ва энг куйи шуъбалардан кейин «Хаё»ни алохида таъкидлаб, «Хаё иймоннинг шуъбасидир», дейилиши бежиз бўлмаса керак. Чунки хаё иймоннинг энг ажойиб кўринишларидан биридир. Хаё инсонни доимо яхшилик килишга, ёмонликдан четланишга чорловчи ажойиб сифатдир.

Энди ушбу ҳадисдан оладиган фойдалар ҳақида сўз юритайлик:

- 1. Иймоннинг шуъбалари борлиги.
- 2. «Лаа илаҳа иллаллоҳ» иймоннинг олий шуъбаси экани.
- 3. Йўлдан озор берувчи нарсани олиб ташлаш иймондан экани.
  - 4. Хаё иймондан экани.

Уламоларимиз Иймон ва унинг шуъбаларини дарахт ва унинг шохларига ўхшатадилар. Агар Имом ал-Айнийнинг ижтиходи ила тасаввур қилсак, иймон етмиш етти шохи бор бир гўзал дарахтдир. Ўша кўркам дарахт хамма шохлари билан гўзалдир. Аллох кўрсатмасин, бирор шохи, хатто бирор баргига футур етса, дарахтнинг гўзаллигига футур етади. Кўрган одам: «Ушбу барги хам бут бўлганда ажойиб дарахт бўлар экан», деб афсусланади. Қани, инсоф билан бир ўйлаб кўрайлик-чи, иймон дарахтимизнинг хамма барглари, шохлари, танаси бутми? Нечта шохи кесилган, нечтаси қуриган? Уларни ўрнига келтириш учун нималар қилмокдамиз?

Дунё бугунги кунда бу хадисдан чиқадиган ҳикматларга қанчалик муҳтож? Дунёга етмиш нечта шуъбаси бор иймон жуда керак, дунё ва инсоният иймонга жуда муҳтож.

Бутун дунё, барча инсоният «Лаа илаҳа иллаллоҳ»га муҳтож, иймоннинг муҳим шуъбаларидан бўлган ҳаёга муҳтож.

Улар йўлдан озор берадиган нарсани олиб ташлашни иймон шуъбаси даражасига кўтарган Ислом динига мухтожлар. Бу эхтиёж кундан-кунга ўсиб бормокда. Чунки дунёда, инсонлар ичида кундан-кунга иймонсизлар, иймони заифлар кўпаймокда, хаёсизлар кўпаймокда. Инсоният йўлига озор берувчи нарсаларни ташловчилар кўпаймокда.

11 - عَنْ تَمِيمِ الدَّارِيِّ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: الدِّينُ النَّصِيحَةُ قُلْنَا: لِمَنْ؟ قَالَ: للهِ وَلِكِتَابِهِ وَلِرَسُولِهِ وَلاَّئِمَةِ الْمُسْلِمِينَ وَعَامَّتِهِمْ. وَوَاهُمَا الْخَمْسَةُ.

11. Тамийм Дорий розияллоху анхудан ривоят

#### қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Дин насихатдир», дедилар.

«Ким учун?» дедик.

«Аллох учун, У Зотнинг китоби учун, У Зотнинг Расули учун ва мусулмонларнинг имомлари хамда оммалари учун», дедилар».

Аввалги ва бу хадисни бешовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Аввало, одатимиз бўйича ҳадиснинг ровийлари Тамийм Дорий розияллоху анху билан танишиб чиқайлик.

Тамийм ибн Авс ибн Хорижа Дорий, кунялари Абу Рукия, нисбатлари Дор ибн Хонийга. Бу зот олдин насроний динида бўлиб, хижратнинг тўккизинчи йилида Исломга кирдилар. Шундан кейин Фаластин аҳлининг обиди, Қуръонни кўп тиловат килувчи, кечаларини таҳажжуд намози билан бедор ўтказувчи ва масжидга биринчи бўлиб чирок олиб кирган сифатлари ила улуғ саҳобалардан бирига айландилар.

Тамийм Дорий розияллоху анху хаммаси бўлиб, 18 та хадис ривоят килганлар. Бу хадисларни Имом Бухорий ва Муслим «Сахих» китобларига киритишган. У зотдан Абдуллох ибн Вахб, Сулаймон ибн Омир, Шурахбил ибн Муслим, Қубайса ибн Зуайб ва бошқалар ривоят килишган.

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам бу зотга Фаластиндаги Айнун кишлоғини алохида ажратиб бердилар. Бу кишлок хозир хам Байтул Макдисда машхурдир. Сўнгра Мадинада истикомат килдилар. Усмон розияллоху анху ўлдирилгандан кейин, Шомга кўчиб кетдилар ва хижратни 37-йили Фаластинда вафот этдилар.

Ушбу ҳадисда ҳам комил иймон учун зарур нарсалар ҳақида сўз кетмоқда. Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам саҳобалар ҳузурида сўзлаб:

«Дин насихатдир», дедилар.

«Насихат» луғатда «холис», «покиза», «содиқ» маъноларини билдиради. Урфда эса, бир кишининг бошкасига холис ният, содиклик билан ишхк йўлайтишидир. Пайғамбаримиз йўрикларни соллаллоху алайхи васалламнинг «Дин насихатдир» деганлари, мадори насихатдан иборатдир, асосий линнинг деганларидир. Бу «Хаж арафадир» деганларига ўхшайди. Яъни, хажнинг мадори, асосий рукни Арафотда туришдир, деганларидир.

Сахобалар Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламдан бу умумий гапни эшитиб, унинг тафсилотини билмоқчи бўлдилар ва:

## «Ким учун?» деб сўрадилар.

Яъни, «насихат қилсак, ким учун қиламиз?» дедилар. Шунда Расули акрам соллаллоху алайхи васаллам диннинг мадори бўлмиш насихат беш нарсада эканини баён қилиб бердилар:

- 1. **«Аллох учун»,** яъни, Аллоҳга иймон келтириш, унга шукр қилиш, амрларини бажариб, қайтарганларидан қайтишга ундаб насиҳат қилишдир.
- 2. **«У Зотнинг китоби учун»,** яъни, Аллоҳнинг Китоби–Қуръони Каримни ўрганиш, унга амал қилиш ва одамларни ҳам шу ишга ундаб, насиҳат қилиш.
- 3. **«У Зотнинг Расули учун»,** яъни, Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга эргашиш, у кишининг шариатига, суннатига тобеъ бўлиш, бошқаларни шунга чақириш.

## 4. «Мусулмонларнинг имомлари учун».

Улар учун насиҳат қилиш, уларга итоат қилиш, одамларни ҳам шунга чақириш билан бўлади.

# 5. «Мусулмонларнинг оммаси учун».

Барча мусулмонларга икки дунё саодати, яъни Ислом йўлини кўрсатиб, насихат қилиш бўлади.

Ушбу вазифаларни килган одам диннинг энг мухим

ишини амалга оширган бўлади. Аммо бу осон иш эмас. Шунинг учун ҳам у диннинг мадори ҳисобланади. Чунки одамлар насиҳатни ёқтирмайдилар. Айниқса, ушбу ҳадиси шарифда зикр қилинган нарсалар учун қилинган насиҳат кўпчиликка ҳуш келмайди.

Бекорга бу ҳадиси шариф комил иймон сифатлари бобида келмаяпти. Қачон комил иймон булгандагина шундоқ насиҳат булади. Бундоқ насиҳатлар эса уз навбатида самара беради. Аллоҳ учун, Аллоҳнинг Китоби ва Расули учун, мусулмонларнинг имомлари учун, оммаси учун насиҳат қилишни дин деб тушунган жамиятгина олдинга кетади, кузлаган мақсадига етади.

Агар биз ушбу ҳадиси шарифдан фойда олмоқчи бўлсак, ана ўша тушунчани қайта тирилтирмоғимиз лозим бўлади. Аллоҳ учун, У Зотнинг китоби учун, У Зотнинг Расули учун, мусулмонларнинг имомлари учун, оммаси учун насиҳат қилишга ўтишимиз лозим бўлади.

Бу ҳадиснинг ҳикматига бутун дунё жуда муҳтож. Энг аввало, мусулмон олами муҳтож. Мусулмон олами, деб ном олган олам Исломдан узоҳлашгани учун, динни насиҳат, деб билмагани учун турли муаммо ва кулфатларга кўмилиб ётибди.

21- عَنِ الْعَبَّاسِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: ذَاقَ طَعْمَ الْإِيمَانِ مَنْ رَضِيَ بِاللهِ رَبًّا وَبِالْإِسْلاَمِ دِينًا وَبِمُحَمَّدٍ رَسُولاً. رَوَاهُ مُسْلِمٌ وَالتَّرْمِذِيُّ. وَلاَ بِي دَاوُدَ: مَنْ أَحَبَّ للهِ وَأَبْغَضَ للهِ وَأَعْطَى للهِ وَمَنَعَ للهِ وَقَدِ اسْتَكْمَلَ الْإِيمَانَ.

12. Аббос ибн Абдулмуттолиб розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким Аллохни-Робб, Исломни-дин, Мухаммадни-Расул, деб рози бўлса, Иймон таъмини тотган бўлади», дедилар».

Муслим ва Термизий ривоят қилишган, Абу Довуд эса:

«Ким Аллох учун мухаббат килса, Аллох учун ёмон кўрса, Аллох учун берса, Аллох учун ман килса, батахкик, иймонни мукаммал килган бўлади», деб келтирган.

**Шарх:** Ушбу ҳадиси шарифни Аббос ибн Абдулмуттолиб розияллоҳу анҳу ривоят қилмоқдалар. Олдин у киши билан танишиб олайлик.

Аббос ибн Абдулмуттолиб ибн Хошим Абдуманоф, оналари Нутайла бинти Хаббоб ибн Кулайб, кунялари Абу Фазл, Аббосийлар халифалиги асосчиси, Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг амакилари, жохилият даврида Қурайш қавмининг раиси ва Масжидул Харомнинг бошлиғи бўлган. Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам билан ансорлар ўртасида бўлган «Ақаба» байъатида иштирок этган ва нутк сўзлаган. «Хунайн» жангида мусулмонлар енгилиб турган пайтда, уларга тўғри кўрсатган. Расулуллох соллаллоху алайхи йўлни васалламга қариндошлари ичида энг яқини бўлган улуғ сахобалардан эдилар.

Аббос розияллоху анху Исломга хижратдан олдин кирдилар, аммо иймонларини мушриклардан сир тутар эдилар. Маккада бўлган пайтларида Расулуллох соллаллоху алайхи васалламни мушриклар хабаридан вокиф этардилар. Бадр жангида мушриклар томонида бўлиб, урушга мажбур холда олиб чикилган эди. Шунинг учун Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам сахобаларга: «Ким амаким Аббосга йўликса, ўлдирмасин», деб айтдилар.

Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам амакиларини жуда яҳши кўрар эдилар. Ҳатто Бадр жанги тугаган куни

амакилари Аббос асирликда ётганлари сабабли ухлай олганлари йўқ.

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам айтар эдилар:

«Эй инсонлар, ким амаким Аббосга озор берса, менга озор берибди. Бу амаким отамнинг мен учун қолдирган кишисидир».

Аббос ибн Абдулмуттолиб Мадинага ҳижрат қилиш учун Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламдан изн сўрганларида, Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам: «Маккадаги мақоминг сен учун яҳшироҳдир», деб айтдилар.

Бу зот хотинлари Умму Фазл билан хижратни 8-йили Рамазон ойида Маккадан Мадинага хижрат килишди. Шунда Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам: «Менинг пайғамбарлигим охирги пайғамбарлик бўлганидек, сизнинг хижратингиз охирги хижратдир», деб айтдилар.

Аббос ибн Абдулмуттолиб сахий кишилардан эдилар, бутун молларини урушга аскарларни жихозлаш учун сарф килардилар. Уз хисобларидан етмишта кул озод килганлари ривоятларда келади. Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам вафотларидан кейин Аббоснинг жону тани, молу дунёси Ислом хизматида бўлди.

Умар розияллоху анху халифалик даврларида сув йўклиги сабабли қахатчилик етди. Халифа бир неча марта дуо қилиб, сув талаб қилди. Лекин ёмғир ёғмади. Халифа Умар ҳазрати Аббоснинг ҳузурларига бориб, бирга чиқишини сўради. Ҳазрати Аббос мусулмонлар билан чиқиб, осмонга қўлларини чўзиб дуо қилганларидан кейин, Аллоҳ инсонларни бу қаҳатчиликдан халос этди.

Бу зот ҳадис ривоят қилувчи улуғ саҳобалардан эдилар. Аббос розияллоҳу анҳу 35 та ҳадис ривоят қилганлар. Бу кишидан Абдуллоҳ ибн Ҳорис, Омир ибн Саъд, Аҳнаф ибн Қайс ва бошқалар ривоят қилишди.

Аббос розияллоху анхунинг ўнта ўғли бўлиб, қизлари

йўқ эди. Умрларининг охирида кўзлари ожиз бўлиб қолади. У киши ҳижратнинг 32-йили, Ражаб ойининг 16-куни 88 ёшларида Мадинада вафот этдилар. Бу ҳодиса Усмон розияллоҳу анҳу ўлдирилишидан икки йил олдин бўлди. У кишига Усмон розияллоҳу анҳу жаноза намозини ўқидилар. Аббос розияллоҳу анҳу «Жаннатул-Бақийъ»га дафн этилдилар.

Ушбу ҳадисда ҳам улкан маъно баён этилмоқда. Унда иймон таъмини тотиш, иймон мукаммаллигига эришиш қайси йўл билан амалга ошиши мумкинлиги баён қилинмоқда. Бунинг учун эса, қуйидагилар амалга ошиши керак:

#### «Аллохни – Робб» деб рози бўлиш.

Робб «тарбиячи» маъносини англатади. Урфда эса кўп маъноларни, жумладан «ризк берувчи», «тадбирини килувчи», «яратувчи», «эга» маъноларини ифода килади. Робб Аллох таолонинг гўзал исмларидан биридир. Аллох таоло бутун оламларнинг яратувчиси, уларга ризк берувчи, тадбирини килувчи, эгалик килувчи ва тарбияловчиси бўлганидан шундок аталган. Аллохни Робб, деб рози бўлиш эса, Аллох менинг яратувчим, тарбиякунандам, эгам, ризк берувчим, тадбиримни килувчим, деб чин дилдан рози бўлишни англатади. Рози бўлиш оғиздаги курук гап эмас, ёки кўнгилдаги гумон ҳам эмас. Балки, тўлик ишонч ва каноатдир. Ким шу ишонч билан, шу каноат билан яшаса, иймон таъмини тотиш йўлида катта кадам босган бўлади. Кейинги кадамлар эса,

- 2. Исломни дин деб.
- 3. **Мухаммад соллаллоху алайхи васалламни – Расул** деб, рози бўлиш билан бўлади.

«Дин» деганда хозирги бузук тушунча кўзда тутилмайди. Хозирда дин деганда, масжидни, намозни, кабристонни, ўлганларга маросим килишни ва шунга ўхшаш нарсаларни тушуниб колинган.

Аслида эса, дин Аллох томонидан юборилган, инсоннинг икки дунё саодатига эришиши учун зарур бўлган кўрсатмалар тўпламидир. Демак, Иймон таъмини тотиш учун инсон Исломга тўлик амал килиб яшашим керак, деган ишончга ва каноатга эга бўлиши керак.

Бунинг учун эса, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламни Расул яъни, Аллоҳнинг элчиси, деб рози булиш керак. Ислом таълимотларини, ҳукмларини Аллоҳдан қабул қилиб, бандаларга етказган, ҳаётга татбиқ қилиб курсатган зот Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламдирлар. У зотни Расул, деб рози булмагунча иймон таъмини тотиб булмайди. Ҳа, Аллоҳни Робб, Исломни дин, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламни Расул деб, рози булган одамгина иймон таъмини тотиши мумкин. Шу мақсад йулида машаққатларни кутаришга рози булган одамгина иймон таъмини тотиб куриши мумкин. Аммо, чин қалбдан розилик–ишонч ва қаноат булмаса, иймон таъми ҳам булмайди.

Имом Абу Довуд ривоятида келган, иймоннинг мукаммал булиши учун амалга оширилиши лозим булган ишлар куйидагилардан иборат:

#### 1. Аллох учун мухаббат қилиш.

Кимга ёки нимага муҳаббат қиладиган бўлса, Аллоҳ учун муҳаббат қилган кишигина иймонини мукаммал бўлишидан умид қилса бўлади. Бировга муҳаббат қиладиган бўлса, ўша одам Аллоҳнинг амрида юргани учун, Аллоҳга иймони борлиги учун, Аллоҳга ибодат қилиб яшаётгани учун, Аллоҳ учун муҳаббат қилади. Бунга бошқа ғараз, мақсад аралашиб қолса, муҳаббат Аллоҳ учун бўлмай қолади. Шунингдек, бирор ишни, гуруҳни, жамоатни ва шунга ўхшаган нарсаларни яхши кўриш ҳам Аллоҳ учун бўлгандагина муҳаббат эгаси ўз иймонини мукаммал бўлишидан умид қилса бўлади.

#### 2. Аллох учун ёмон кўриш.

Кимни ёки нимани ёмон кўрса, Аллох учун ёмон

кўрадиган кишигина иймонини мукаммал бўлишидан умид килса бўлади. Бировни ёмон кўрадиган бўлса, ўша одам Аллоҳнинг амрида юрмагани учун, Аллоҳнинг динига амал килмагани учун, гуноҳ ишларни килгани учун ёмон кўради. Бошқа сабабдан ёмон кўриш эса мумкин эмас. Шунингдек, бирор ишни, гуруҳни ёки шунга ўхшаш нарсаларни ҳам Аллоҳ учун, Аллоҳнинг таълимотларига тескари бўлгани учун ёмон кўрган одамгина иймони мукаммал бўлишидан умид қилса бўлади.

### 3. Аллох учун бериш.

Бунга моддий, маънавий хамма нарсалар киради. Бировга бир яхшилик килса, Аллох учун, ўша яхшиликдан манфаатдор одам хам Аллохнинг йўлида юргани учун килсагина иймони мукаммал бўлиши учун харакат килган бўлади. Демак, мусулмон одам ўзгаларга моддий ва маънавий атолар бериш пайтида факат Аллох таолонинг розилигини кўзлаб иш тутса, иймони комиллиги учун интилган бўлади.

#### 4. Аллох учун ман қилиш.

Бунга моддий, маънавий ҳамма нарсалар дохилдир. Бировдан бир нарсани ман қилса, фақат Аллоҳ учун, ўша иш Аллоҳнинг амрига тўғри келмаслиги учун, ўша шахс Аллоҳнинг амрида юрмагани учун бериладиган нарсани ман қилиши керак.

Ушбу ҳадисдан олинадиган фойдалар матннинг ўзида очиқ-ойдин кўриниб турибди. Иймоннинг таъмини тотмоқ учун:

- 1. Аллохни-Робб деб, рози бўлмоқ.
- 2. Исломни –дин деб, рози бўлмоқ.
- 3. Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламни–Расул деб, рози бўлмоқ керак.

Иймоннинг мукаммал бўлмоғи учун:

- 1. Аллох учун мухаббат қилмоқ.
- 2. Аллох учун ёмон кўрмок.

- 3. Аллох учун бермоқ.
- 4. Аллох учун ман қилмоқ керак.

13. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Мўминларнинг иймони комилроги, хулки яхширогидир. Сизларнинг яхшиларингиз, хотинларига яхшилик қиладиганларингиздир», дедилар».

Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадиснинг ровийлари Абу Ҳурайра розияллоҳу анҳу билан аввал танишганмиз. Бу ҳадиси шарифда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам чиройли ҳулқнинг комил иймонга сабаб бўлишини баён қилиш билан бирга, биз мусулмонларни яҳши ҳулқли бўлишга тарғиб қилмоқдалар.

Ислом хусни хулққа катта эътибор берган. Бу ҳақда Қуръони Карим оятлари ва ҳадиси шарифлар жуда кўп. Буни ўз навбатида келадиган бобларда кўриб чиқамиз. Аммо, бу ерда—комил иймон бобида, ҳусни ҳулқ иймоннинг комил бўлишида ҳам муҳим омил эканини таъкидлаш учун бу ҳадиси шариф келтирилмоқда.

Яхши хулқ очиқ чехралик, кишиларга озор бермаслик, уларга яхшилик қилишдир. Яхши хулқли инсон икки дунё саодатига эгадир. Шунинг учун ҳам, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам иймоннинг камолини хулқнинг яхшилигига боғлиқ қилиб қўймоқдалар.

«Мўминларнинг иймони комилроғи, хулқи яхшироғидир», яъни, мўминнинг хулқи қанчалик яхши бўлиб бораверса, иймони шунча мукаммал бўлиб бораверади. Яхши хулққа бундан ҳам ортиқ тарғиб қилиш

мумкинми? Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васалламнинг ҳадисларини ўрганиш давомидаги ҳулосалардан бири шуки, бирор аҳамиятли мавзу омматан баён қилинганидан сўнг ортидан ўша мавзуга тегишли энг муҳим нарса алоҳида таъкидлаб қўйилади. Ушбу ҳадиси шарифда:

«Сизларнинг яхшиларингиз, хотинларингизга яхшилик қиладирганларингиздир», деб таъкидланмоқда.

Нима учун? Ҳаётий тажриба шуни кўрсатадики, кўпчилик бошқалар билан яхши муомалада бўладилар-у, хотинлари билан муносабатда бадхулқ бўладилар. Бундайлар халқимиз ичида «кўча хандон, уй зиндон одамлар» дейилади. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам ана ўша холатни эътиборга олиб, яхши хулқ иймон камолоти сабаби эканини айтганларидан кейин, бунда фақат бегоналар билан муносабатгина эмас, балки, энг аввало, ўз хотинига нисбатан яхши хулқли бўлиш зарурлигини таъкидлаб қўйдилар.

Хусни хулқни иймон мукаммаллиги учун шарт қилиб қуйиш Ислом учун, мусулмонлар учун ҳар қанча фахр қилса арзийдиган ишдир.

Хотинларига яхши муомалада бўлганлар мусулмонларнинг энг яхшилари, деб алохида таъкидлангани эса, Исломда аёлларнинг ҳақлари қанчалик устун қўйилишини кўрсатади.

Ушбу ҳадисдан оладиган фойдамиз икки улкан фойдадан иборатдир:

- 1. Хусни хулқли бўлиш.
- 2. Хотинга яхшилик қилишни йўлга қўйиш.

Хадиси шарифнинг хикматига инсоният қанчалар мухтож эканини ҳар онда, ҳар қадамда кўриб-билиб турибмиз. Чунки ушбу ҳадисда зикр этилган нарсалар орқали ҳар бир инсоннинг ижтимоий ва оилавий ҳаёти

қоим бўлади. Бунга инсоннинг ҳар лаҳзада иши тушади. Шу боис гўзал аҳлоҳли бўлишга ҳаракат ҳилайлик, мўминлар ичида энг мукаммал иймонлиси бўламиз. Хотинларимизга яҳшилик ҳилишга уринайлик, мусулмонларнинг энг яҳшиларидан бўламиз.

14. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Киши Исломининг хусни — бехуда нарсаларни тарк қилишидадир», дедилар».

Термизий «Зуҳд»да ва Ибн Можа ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шариф ҳам ўтган ҳадиснинг ровийлари Абу Ҳурайра розияллоху анхудан ривоят килинмокда.

Ушбу ҳадисда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам киши Исломининг ҳусни-чиройли бўлиши ҳақида сўз юритмокдалар. Шариатда «фалончининг Исломи ҳуснли-чиройли бўлди» деган ибора, фалончи Исломга ичидан ҳам, ташидан ҳам, ҳақиқий равишда кирди, деган маънони ифода қилади.

Ибн Баттои эса: «Фалончининг Исломи хуснли бўлди, дегани: «Эҳсон ҳадиси, яъни, «Аллоҳга худди Уни кўриб турганингдек, агар сен Уни кўрмасанг, У сени кўриб турганидек ибодат қилишинг», деган ҳадис билан шарҳ қилинади, дейди.

Демак, кишининг Исломи хуснли бўлар, ёки аксинча хам бўлиши мумкин экан. Унинг қандай бўлиши эса, Исломдаги кишининг ўзига боғлик. Агар инсон ўзи учун бехуда бўлган нарсаларни тарк қилса, бу—унинг Исломи хуснли бўлганига далил экан. Чунки бу ишни фақат

хакикий мусулмон одамгина амалга оширади. Чин мусулмон одам ҳаётнинг ҳар бир лаҳзасига ўта жиддийлик билан қарайди. Қиёматда ана шу ҳар бир лаҳза учун ҳисобкитоб, савол-жавоб бўлишини зинҳор унутмайди. Чин мусулмон одам беҳуда сарфланган вақт, молу дунё, соғлик, куч-кувват, имконият ва бошқа нарсалар учун қиёмат куни жавоб беришини тўла ҳис қилиб яшайди. Шунинг учун у беҳуда нарсага умуман яқинлашмайди. Бу эса, ўз навбатида унинг Исломининг ҳусни бўлади.

Чин мусулмон бўлишни ўйлаган одам бехуда, фойдасиз ва маъносиз нарсаларга ўзини урмайди. Ундай нарсаларни эса, пасткаш кишилар қиладилар. Мусулмонлик эса, олий шарафдир, юқори мартаба ва юксак мақомдир. Ҳар биримиз Исломимизнинг ҳуснли бўлиши учун уринайлик, беҳуда нарсаларни тарк килайлик.

 $\rho$  عَنْ أَبِي سَعِيدٍ  $\sigma$  عَنِ النَّبِيِّ  $\rho$  قَالَ: إِذَا رَأَيْتُمْ الرَّجُلَ يَتَعَاهَدُ الْمَسْجِدَ فَاشْهِدُوا لَهُ بِالْإِيمَانِ، فَإِنَّ اللهَ تَعَالَى يَقُولُ [ [ ] ] يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللهِ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلاَةَ وَآتَى الزَّكَاةَ } الآيَةُ. رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ.

15. Абу Саъийд розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Вақтики, бир кишини масжидга қатнашга ахд килганини кўрсангиз, унинг иймони ҳақида гувоҳлик берингиз. Чунки Аллоҳ таоло: «Албатта, Аллоҳнинг масжидларини ким Аллоҳга ва охират кунига иймон келтирса, намозни тўкис адо қилса ва закотни берсагина, обод қилади», деган», дедилар».

Термизий ривоят қилган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шариф Абу Саъийд розияллоҳу анҳудан ривоят қилинган. Аввало, у киши билан танишайлик.

Абу Саъийд розияллоху анхунинг исмлари Саъд ибн Молик ибн Синон, кунялари Абу Саъийд Ансорий Худрий, ғолиб кунялари исмларидан келган. Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам билан ўн иккита жангда маломатчининг иштирок этганлар. Аллох йўлида маломатидан қўрқмасликка Расулуллох соллаллоху алайхи васалламга байъат берган беш сахобанинг бири, Хандак урушида аввалгилардан бўлиб иштирок этган сахобалардан. Ёшлари ўн учга етганда, оталари у кишини Ухуд жангида иштирок этишларини, Расулуллох соллаллоху алайхи васалламдан сўраганларида, ёшлари кичкина бўлгани сабабли изн бермадилар.

Абу Саъийд Худрий 1170 та ҳадис тўплаб, кўп ҳадис ривоят қилувчи саҳобалар ўртасида еттинчи ўринни эгалладилар. У киши оталари Молик ибн Синон, тоғалари Қатода ибн Нуъмон, Абу Бакр, Умар, Усмон, Али, Зайд ибн Собит, Абу Мусо Ашъарийдан ривоят қилганлар.

Абу Саъийд Худрий тўплаган ҳадисдан Имом Бухорий 16 та, Имом Муслим эса 52 та ҳадисни ўз «Саҳиҳ» китобларига киритдилар.

Абу Саъийд Худрийдан ривоят килган зотлар ўғиллари Абдураҳмон, Абдуллоҳ ибн Умар, Абдуллоҳ ибн Аббос, Абу Туфайл, Абу Салама, Нофеъ, Икрима, тобеъийнлардан Саъийд ибн Мусаййиб, Убайдуллоҳ ибн Абдуллоҳ ибн Утба, Ториқ, Ибн Шиҳоб ва бошқалардир. Агар кишилар у зотдан эшитган ҳадисларини ёзиб беришни сўрашганида, «Бу ҳадисни Қуръонга ўхшатиб ёзманглар, лекин буни биз сақлагандек муҳофаза этинглар», деб айтар эдилар. У зот дунёда зоҳид, ибодатгўй, олим, олган илмига амал қилувчи зотлардан эдилар.

Бир куни Абу Саъийд Худрий ўғиллари

Абдураҳмоннинг қўлидан ушлаб, «Бақийъ» деган жойга олиб бориб: «Эй ўғилчам, агар вафот этсам, шу ерга кўмгин, марсия ёзиб, орқамдан йиғлама, орқамдан ўт ёқиб юрма, мен сабабли бирор кишига озор бермагин», деб васият қилдилар. Ҳижратнинг 74-йили, жума кунида бу фоний дунёдан дорулбақога риҳлат қилдилар ва шу куни «Бақийъ»га дафн этилдилар.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам ўзларининг ушбу муборак хадисларида масжидга доимий қатнашга, у ерда ибодат қилишга ахд қилган, доимо ўз ахдида турган одамнинг хам иймони комил бўлиши хақида хабар бермоқдалар. Масжид—Аллохнинг уйи. Унга доимий қатнаб ибодат қилиш улуғ ва муборак иш. Ушбу хадисда масжидга бориш, қатнаш ёки шунга ўхшаш иборалар эмас, «масжидга қатнашга ахд қилиш» ибораси ишлатилгани эътиборга сазовордир. Чунки масжидга турли одамлар қатнайди. Уларнинг қатнаши хам турлича бўлади.

Кимдир риё учун қатнайди: унинг қатнаши риёга боғлиқ, риё ҳосил бўлмаган ондаёқ масжидга қатнашдан тўхтайди.

Яна бири, мунофиклик юзасидан қатнайди. Яъни, Ислом ривож топиб, мусулмонлар кўпайганда, ишлари юришиб, гаплари ўтиб турганида ўзини мусулмон кўрсатиш учун қатнайди. Ушбу омил йўк бўлиб, мусулмонлар синовга учраган, кийинчиликда колган куни, улар ҳам масжидга қатнашни йиғиштирадилар.

Учинчилари, жосуслик учун қатнайдилар ва жосуслик топшириғини адо этиб бўлганларидан сўнг, улар ҳам масжидга қатнашни йиғиштирадилар.

Чин қалбдан аҳд қилган одамгина холис ибодат учун доимий равишда масжидга қатнайди. Ана ўша одамнинг иймони ҳақида шоҳидлик беришга Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам амр қилмоқдалар.

Сўнгра у зоти бобарокот соллаллоху алайхи васаллам

бу хукмга Аллох таолонинг Китобидан далил келтирмокдалар. Аллох таолонинг: «Албатта, Аллохнинг масжидларини ким Аллохга ва охират кунига иймон келтирса, намозни тўкис адо килса ва закотни берсагина обод килади», деган оятини тиловат килмокдалар.

Ушбу оятдаги Аллоҳнинг масжидларини обод килишдан мурод моддий ва маънавий обод килишдир. Моддий обод килишга масжидларни куриш, чиройли ва озода тутиш киради. Маънавий обод килишга эса, уларда намоз ўкиш, тиловат килиш, зикр килиш каби маънавий ишлар киради. Демак, масжидларни маънавий обод килишга уринган одамда Аллоҳга ва охират кунига иймон бўлиши турган гаплиги оятда ҳам келган экан. Шунинг учун Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам бундай одамнинг иймони ҳақида гувоҳлик беришга ишорат килмоқдалар.

Ушбу хадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Масжидларга чин қалбдан қатнашга одатланиш.
- 2. Масжидларга қатнаётган кишилар ҳақиқий иймонли кишилар эканини билиш.
- 3. Айтилган фикрни тасдиқлаш учун оятдан далил келтириш.

Бу ҳадиснинг ҳикмати жуда катта. Масжидга доимий қатнашга одатланишнинг фойдалари кўп: инсон савоб олади, мусулмонлар жамоасидан хабардор бўлиб туради, иймони камолга етади. Иншааллоҳ, «Жамоат намози боби»да бу ҳақда тўҳталамиз.

# يزيد الإيمان وينقص ولا تضره الوسوسة

# ИЙМОН ЗИЁДА ВА НОҚИС БЎЛАДИ ХАМДА УНГА ВАСВАСА ЗАРАР ЕТКАЗМАЙДИ

Муаллиф иймон бобидаги энг мухим бир масала хакида алохида фасл очди. Бу масала, иймоннинг зиёда ва кам бўлиши хакидаги масала бўлиб, уламоларимиз ўртасида кўпгина тортишувларга сабаб бўлган масаладир. Лекин ахли сунна ва жамоа уламоларининг тортишувлари мохиятда эмас, сувратдадир. Баъзилари тўғридан-тўғри иймон зиёда ва кам бўлади десалар, баъзилари иймоннинг асли бир, аммо унга тааллукли ишлар, амаллар зиёда ёки кам бўлади, дейдилар.

Муаллиф рахматуллохи алайхи хам тахкик килганларидан кейин иймон зиёда ва кам бўлишига, кучли ёки заиф бўлишига ишонч хосил килганлари учун, ушбу фаслни очмокдалар. Бу фикрни кувватлаш учун, аввало, Куръони Каримдан оят келтирилмокда:

Аллох таоло айтади:

«Албатта, муминлар, Аллох зикр килинганда калблари титрайдиган ва уларга У Зотнинг оятлари тиловат килинганда иймонларини зиёда киладиган ва Роббиларига таваккул киладиганлардир» (Анфол, 2).

**Шарх:** Ушбу оятда Аллох таоло Қуръон оятлари тилавотини эшитганда ҳақиқий мўминларнинг иймони зиёда бўлишини таъкидламокда. Бу эса, ҳақиқий мўминнинг ушбу оятда зикр қилинган уч сифатидан бири хисобланмокла.

Муҳаддисларимиз ўз фикрларини тасдиқлаш учун очган бобларига аввало, Қуръон оятини келтиришни, сўнгра эса, шу маънодаги ҳадисларни келтиришни одат қилганлар.

Имом Бухорий ҳам ўз «Саҳиҳ»ларида иймоннинг зиёда ва кам бўлиши ҳақида боб очганларидан кейин саккизта

оятни далил қилиб келтирганлар. Бизнинг муаллифимиз такрорни озайтиришни ўзларига шиор қилиб олганлари учун, биргина оятни зикр қилиш билан кифояландилар. Сўнгра ҳадислар келтиришни бошлайдилар.

16. Абу Саъийд Худрий розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Сиздан ким бир мункар ишни кўрса, қўли билан қайтарсин, агар қодир бўлмаса, тили билан қайтарсин, агар қодир бўлмаса, дили билан қайтарсин, ана ўша энг заиф иймондир», дедилар».

Бешовларидан фақат Бухорий ривоят қилмаган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифни ҳам Абу Саъийд Худрий розияллоҳу анҳу ривоят қилган. У киши билан юқорида танишиб ўтдик.

Бошқа мухаддислар бу хадиси шарифни кўпрок амри маъруф ва нахйи мункар бобида келтирадилар. Бизнинг муаллифимиз эса, иймоннинг зиёда ва кам булиши бобида келтирибдилар. Бунинг фарки йўк, иккиси хам баробар. Бу хадисда Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам мўмин-мусулмон кишининг мункар, Ислом ДИНИ томонидан ишларга нисбатан инкор килинган муносабатига қараб иймони кучли ёки заиф бўлишини баён қилмоқдалар.

«Мункар иш» деганимиз дин, шариат томонидан инкор килинган ёмон ишни билдиради. Чин мўмин инсон ўз жамиятида бўлаётган мункар ишни кўриб-билиб туриб,

бефарқ қола олмайди. Мўмин киши мункар ишни кўрганида уч ҳолатдан бирида бўлиши мумкин, холос:

## 1. «Мункар ишни қўли билан қайтариш».

Бу куч ишлатиб, деган маънони билдиради. Яъни, бўлаётган ёмон ишни тўхтатиш, уни қайтариш учун куч сарфласин. Бу кўпрок қўлида хукми бор, имкони бор мўминларга тегишли бўлади. Яна, мункарни қайтаришдан олдин, холатга қаралади. Ҳар қандай шахс аралашса бўладиган, кучи етадиган иш бўлса, албатта, ўша одамга бу мункарни куч билан қайтариш вожиб бўлади.

## 2. Мункар ишни тили билан қайтариш.

Бу қўли билан қайтаришга қодир бўлмаганларнинг иши. Бу иш иккинчи навбатда, биринчисига қодир бўлмаган тақдирдагина жорий бўлади. У вақтда мўминмусулмон одам тили билан гапириб, мункар ишнинг ёмонлигини баён этади, уни қилмасликка чақиради. Бу иш хар бир имкони бор мўминга вожибдир. Иймони тақозо қилган бурчдир. Лекин гоҳи вақтларда зулм, тазйиқ ҳаддан ошиб, оғиз билан гапирган мўминга зарар етиши, унинг жонига, шахсига ва бошқа томонларига таҳдид солиниши мумкин. Бундай ноилож ҳолда қолган одам, сўнгги, учинчи даражага тушишга мажбур бўлади.

#### 3. Мункар ишни дили билан қайтариш.

Чин дилдан «шу иш бўлмаслиги керак эди, аммо, минг афсуски, бўлди. Бу ишни кўлим билан ўзгартиришим керак эди, аммо кила олмадим. Бу ишни хеч бўлмаса тилим билан ўзгартиришим керак эди. Аммо буни хам кила олмадим. Энди, дилим билан инкор килишдан бошка чорам колмади», дейилур. Бу эса, энг заиф иймон бўлади. Бундан хам заиф иймон бўлиши мумкин эмас. Буни хам килмаса, ўша заиф иймон хам колмайди. Иймони кучли мўминлар эса, хеч нарсадан кўркмай, мункар ишни ўз вактида инкор киладилар.

Аллох хохласа, «Амри маъруф ва нахйи мункар»

бобида бу ҳақида батафсил сўз юритамиз. Ушбу бобда эса, ёмонликни инкор қилиш иймонга тааллуқли иш эканини яхшилаб тушуниб олишимиз керак. Киши ёмонликни қанчалик кўп инкор қилса, қайтарса, шунчалик иймони зиёда ва бақувват бўлишини тушуниб олишимиз керак. Аксинча, ёмонликни инкор қилиши қанчалик оз ва кучсиз бўлса, иймони хам шунчалик заифлашиб боришини билмоғимиз керак. Ана ўшанда нима учун иймонсиз жамиятда иймон билан иши йўқ, иймон қадрланмайдиган жамиятда, ёмонлик кўпайиб кетишини англаб етамиз. Ана шундагина Аллохнинг охирги ва мукаммал дини-Исломда мункар ишни ўзгартиришга, инкор қилишга бунчалар катта ахамият берилганини тушуниб етамиз. Ана шундагина нима учун мусулмонлар ушбу хадиси шарифга тўлиқ амал қилган даврларида дунёдаги пешқадам миллат бўлганларини англаб етамиз. Ана ўшандагина, нима учун мусулмонлар бу ҳадисга амал ҳилмай ҳўйганларида тушкунлик томон юз тутганларини тўғри фахмлаймиз.

Бу хадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Мункар ишларга нисбатан муросасиз бўлиш.
- 2. Имкони бўлса, мункар ишни қўл билан қайтариш- ўзгартириш.
- 3. Қўл билан қайтаришнинг имкони бўлмаганда, мункар ишни тил билан қайтариш.
- 4. Қул билан ҳам, тил билан ҳам қайтаришнинг имкони булмаганда дил билан қайтариш.
- 5. Мункар ишни дил билан қайтариш энг заиф иймон эканини англаш.

Бу ҳадиснинг ҳикматлари ва инсониятнинг мазкур ҳикматларга эҳтиёжи ҳақида ҳар қанча гапирсак, шунча оз. Чунки, ёмонни ёмонлик қилишдан қайтармаслик ҳар қандай жамиятни, бора-бора бутун инсониятни ҳалокатга олиб бориши турган гап.

17. Ибн Умар розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Эй аёллар жамоаси, садақа қилинглар, истиғфорни кўпрок айтинглар. Албатта, мен сизнинг дўзах ахлининг кўпи эканингизни кўрдим», дедилар. Улардан бир гапга уста аёл:

«Эй Аллохнинг Расули, бизга не бўлдики, дўзах ахлининг кўпи эканмиз?» деди.

«Лаънатни кўпайтирасиз, эрга куфр келтирасиз. Сизга ўхшаган акли ва дини нокисларни акл эгаси устидан ғолиб бўлишини кўрмадим», дедилар.

«Эй Аллохнинг Расули, ақл ва диннинг нуқсони нимадир?» деди.

«Ақлнинг нуқсони, икки аёлнинг гувохлиги бир эркакнинг гувохлигига тўғри келади. Бу ақлнинг нуқсонидир. Аёл бир неча кунларни намоз ўқимай

ўтказади ва Рамазонда рўза тутмайди. Бу диннинг нуксонидир», дедилар».

Бухорийнинг иборасида:

«Хайз кўрган пайтида намоз ўкимай, рўза тутмай кўядими?» дедилар.

«Худди шундоқ», дейишди.

«Бу диннинг нуксонидир», дедилар» шаклида келган.

Бешовлари ривоят қилишган.

**Шарх**: Бу ҳадиснинг ровийлари Абдуллоҳ ибн Умар розияллоҳу анҳу билан юқорида танишганмиз. Қушимча равишда айтамизки, китобларимизда Ибн Умар, дейилса, Абдуллоҳ ибн Умар розияллоҳу анҳудан бошқа одам назарда тутилмайди. Шунингдек, Ибн Масъуддан мурод, Абдуллоҳ ибн Масъуд розияллоҳу анҳудир.

Муаллиф бу ҳадиси шарифдаги аёл киши ҳайз пайтида намоз ўқимаслиги ва рўза тутмаслигини диндаги нуқсон экани ҳақидаги гапларни иймонда зиёдалик ва нуқсон бўлишига далил қилиб кетмоқдалар.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам аёлларнинг исломий тарбиясига алохида эътибор берар эдилар. Доимо муслима аёлларни илм-маърифатга чорлар эдилар. Аёллар учун алохида илмий мажлислар ўтказар эдилар. Уларнинг ўзларига хос ваъз-насихатлар килар эдилар. Ана шундок муносабатларнинг бирида У зот соллаллоху алайхи васаллам мўмина-муслима аёлларга хитоб килиб:

«Эй аёллар жамоаси, садақа қилинглар, истиғфорни кўпрок айтинглар. Албатта, мен сизнинг дўзах ахлининг кўпи эканингизни кўрдим», дедилар».

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам Меърожга чиққанларида кўп нарсаларни, жумладан, дўзахни ҳам, дўзах аҳлининг кўпи хотин кишилар эканини ҳам кўрдилар. Бу ерда ўша сафар кўрганлари ҳақида

гапирмоқдалар. Аёлларни дўзахдан қутулиш учун садақа қилишга, кўпроқ истиғфор айтишга чорламоқдалар.

Ушбу вазиятда Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ҳақиқий пайғамбарликлари, меҳрибон ва мушфиқ раҳнамо эканликлари намоён бўлмоқда. Чунки, у зот соллаллоҳу алайҳи васаллам бор гапни очиқчасига айтиб, аёлларни тўғри йўлга солиш, саодатманд қилиш учун қайғурмоқдалар. Аччиқ бўлса ҳам ростини айтмоқдалар.

Хақиқий муршид эса, очиғини айтади. Муаммоларни тўғри йўл билан ҳал қилишга имкон қидиради. Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам аёлларнинг дўзаҳда кўп бўлиши ҳақида ҳабар бериш билан бирга, бу мусибатдан қутулиб қолиш йўлларидан бири садақа бериб, кўпроқ истиғфор айтиш эканини ҳам баён қилмоқдалар.

Бу хабарни эшитган саҳобиялар ўзларини чин мўмина, фозила, оқила аёллар эканликларини исбот қилдилар. Норози бўлиб, бақир-чақир қилмадилар. Расули акрамнинг гапларини тасдиқ қилдилар, унга бутунлай таслим бўлдилар. Лекин илмий мажлис одобига риоя қилган ҳолда уларнинг вакиласи ҳабарда келган мусибатдан кутулиш, дўзахга тушишдан сақланиш йўлини билиш ниятида, аёлларнинг дўзахга кўп тушишлари нима сабабдан эканини сўради:

#### «Улардан бир гапга уста аёл:

# «Эй Аллохнинг Расули, бизга не бўлдики, дўзах ахлининг кўпи эканмиз?» деди».

Берилган саволнинг одобини қаранг. «Нима учун биз дўзахга кўп тушар эканмиз?» ёки шунга ўхшаган гап билан эмас, «Бизга не бўлдики?» деб сўралмокда. Бунда «ўзимизда бирор айб бордирки, шундок бўлган, ўша айб нима эканини билсак бўладими?» деган маъно бор. Шунинг учун ҳам,

#### У зот салоллоху алайхи васаллам:

# «Лаънатни кўпайтирасиз, эрга куфр келтирасиз», дедилар.

Яъни, қарғишни кўпайтирганингиз учун, эрларингизга нисбатан ёмон муомалада бўлганингиз учун шу ахволга тушасиз, дедилар. Бунда, албатта, мўмина, муслима аёллар учун қарғишдан четланиш ва эрнинг розилигини олишга уринишга тарғиб бор. Айниқса, эр билан бўладиган муомаладаги хатолар кўп ва нозик бўлгани учун Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам қўшимча қилиб:

# «Сизга ўхшаган ақли ва дини ноқисларни ақл эгаси устидан ғолиб бўлишини кўрмадим», дедилар».

Яъни, ўзингиз акли ва дини нокис бўла туриб, акл эгаси бўлган эркакдан ғолиб келиш учун уринганингиз кизик, дейилган. Бу жойда ҳам саҳобиялар олдинги одобахлок намуналарини кўрсатдилар. Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламнинг айтган гапларига бутунлай таслим бўлдилар, уни чин дилдан қабул қилдилар. Шу билан бирга, билиб қўйиш учун савол ҳам бердилар:

#### Халиги аёл:

# «Эй Аллохнинг Расули, акл ва диннинг нуксони нимадир?» деди».

Бу савол ҳам ўта юксак одоб доирасида туриб берилди. Ҳатто «аёллар ақли ва динининг нуқсони нимадан?» ҳам дейилмади. «Ақл ва диннинг нуқсони нимадир?» дейилди. Бу «аёлларнинг ақли ва динида нуқсон борлигига сизнинг гапингизни эшитиб таслим бўлдик, энди, ўша ақл ва дин нуқсони нимада намоён бўлишини билиб олсак бўладими?» деганидир.

Шунда Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам батафсил жавоб бердилар:

«Ақлнинг нуқсони, икки аёлнинг гувохлиги бир эркакнинг гувохлигига тўғри келади. Бу ақлнинг нуқсонидир», дедилар.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам ўша

вактда аёллар учун энг тушунарли шарьий мисолни келтирдилар. Аллох таоло баьзи бир ишларга гувохлик беришда бир эр ва икки хотин бўлса, икки эр гувохнинг ўрнига ўтишини таъкидлаган. Бунда, албатта, аёл кишининг аёллиги эьтиборга олинган. Чунки Исломдаги аёл ҳар хил нокулай ҳолатларда иштирок этиши кам бўлади. Шунинг учун гувоҳлик пайтида адашиб қолиши мумкин. Икки киши бўлсалар, бир-бирларига эслатиб туришлари ояти каримада ҳам айтиб ўтилган.

Шу билан бирга, баъзи бир факат аёлларга хос туғиш ва эмизишга ўхшаш ишларда бир аёлнинг гувохлиги қабулга ўтаверади. Кўп эркакнинг гувохлиги эса, ўтмайди. Шунинг ўзи хам юқоридаги гап вазиятни эътиборга олиб айтилганини кўрсатади.

Аёлларнинг эркакларга нисбатан ақли ноқислиги нозик масала бўлиб, Ислом душманлари бу ҳақдаги гапни динимизга қарши таъна тошини отиш учун кўп ишлатиб келмоқдалар. Улар бу масалада икки хотиннинг гувоҳлиги бир эркакнинг гувоҳлигига тенг келишини ва ушбу ҳадисни далил қилиб келтирадилар.

(Икки аёлнинг гувохлиги бир эркакнинг гувохлигига тенг килиниши ҳақида юқорида кисман гапирилди, ким бу ҳақда муфассал маълумот истаса, «Тафсири Ҳилол» китобига мурожаат қилсин).

Биз бу ерда эса, ҳадиси шарифдаги гап ҳақида сўз юритамиз. Гувоҳлик масаласи шароитга қараб айтилган мисол экани айтиб ўтилди.

Энди аёлларни ақли ва дини ноқислар, деб васф қилингани ҳақида бир оз гаплашиб олайлик. Бу аёлларни қасддан камситиш учун айтилган ҳам эмас. Балки бор ҳақиқатни очиқ-ойдин айтишдир. Келинг, ҳақиқатнинг кўзига тик қараб, бу масалада очиқча гаплашайлик.

Аввало, аёлларнинг акли нокис, дегани ҳар қандай аёлнинг акли, ҳар қандай эркакнинг аклидан паст, дегани

эмас. Бу гап нисбий, умуман олганда ақл нисбатида эркаклар аёллардан устун туриши ҳақидаги гапдир. Чунки, баъзи бир аёллар ақл жиҳатидан кўплаб эркаклардан устун туришини бошқалар эмас, Ислом дини олға сургандир. Бу ҳақиқат Қуръони Каримнинг Сабаъ маликаси ҳақидаги қиссасидан билинади.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг суннатларига келсак, ҳадисларини кўп ривоят қилишда Оиша онамиз иккинчи ўринда турадилар. Кўплаб машхур саҳоба эркаклар ўзлари ҳал қила олмаган масалаларни ҳал қилиб беришни Оиша онамиздан сўрар эдилар. Ҳеч ким «Аёл кишининг ақли паст бўлади, унинг ривоятини олмаймиз», деган эмас.

Лекин умумий ровийларни олганда, эркаклар устун турадилар. Энг кўп ривоят килган шахс ҳам эркак киши, ровийлар сони ҳам улар ичида эркаклар аёллардан кўп эканини кўрсатади. Худди шу ҳолат бошқа иш ва соҳаларда ҳам яққол кўринади.

Қайси бир соҳани олиб кўрсак, аёллардан баъзиларининг ақли ўткир бўладилар, аммо асосий ўткир ақл эркакларда бўлади. Жисмоний лаёқатларни бир томонга кўйиб турайлик. Чунки, жисмоний тузилиш ва имкониятлар борасида эркаклар аёллардан устун эканини ҳозирга келиб ҳеч ким инкор қилмай қўйди. «Нима учун?» дейилганда, аёллик талаблари шуни тақозо қилади, деб жавоб берилади.

Чунки аёл киши хотин, она бўлиши керак. Бунинг учун унга алохида латиф тана, тузилиш, жисм ва аъзолар керак. Хатто баданидаги тўкималар, хужайралар хам эркакникидан ўзгача, нафис, юмшок, нозик бўлади. Энди ўша нафис, юмшок ва нозик нарсалардан таркиб топган нозик аёлда кўпол, кучли, каттик нарсалардан таркиб топган эркакнинг мияси-акли бўлиши мумкинми? Хамма нарсаси ўзига хос бўлган аёлнинг акли хам ўзига хос

бўлиши керак. Аёл кишига унинг аёллигига хос ақл керак. Шундоқ бўлган ҳам. Умуман олганда эркаклар аёллардан кучли, десак ҳеч ким ажабланмайди.

соф ақлий сохаларни олиб, солиштириб кўрайлик: қайси бир сохани кўриш эса, сизнинг ихтиёрингизда: шоирликни, носирликни оласизми? Алжабр илмини оласизми? Ёки шахматни оласизми? Хохлаган сохангизни олиб кўринг. Баъзи аёллар баъзи эркаклардан зўр бўлиши мумкин. Аммо, умуман олганда, эркаклар ақлий жиҳатдан ҳам худди жисмоний жиҳатга ўхшаб, юқори чиқаверадилар. Бу аёлларни камситиш эмас. Балки, уларни ўзига мос, ўзига хос такдирлашдир. Аллох таоло бехикмат иш қилмайди. Эхтимол, аёлнинг ушбу нозиклиги, латофати, юмшоклиги билан унга эркакнинг ақли берилганда хато қилинган бўлармиди? Аёлнинг ақли ўзига хос бўлиши ўзи учун зийнатдир. Инсоният учун зийнатдир. Оила учун зийнатдир. Эркаклар учун зийнатдир. Агар икки бир хил ақл эгаси эру хотин бўлиб яшаса ҳам бўлмас эди. Қолаверса, мусулмон бўлмаган уламолар ҳам аёл ва эркакнинг мияларини таҳлил қилиб кўриб, хадиси шарифда келган маъно тўгри эканини тасдиқламоқдалар.

Энди ўзларича аёлларни «химоя» килиб, уларни «камситаётган» Исломга бўхтон тоши отаётганларнинг ўзларига бир назар солайлик. Уларнинг ўзи ким? Аёллар учун нима иш килиб кўйибдилар? Аёлларни Ислом «камситиши»дан химоя килаётганлар ғарбликларми ёки Исломга бўхтон тошини отаётганлар худосизларми? Улар аёлларга нима килиб бердилар? Улар хам, булар хам аёлни хўрлашдан нарига ўтмадилар. Икковлари хам ёлғондан аёлни мактаб, алдаб кўчага олиб чикишди, унинг хаё пардасини йиртиб, фахш ишларга судрашди. Иккови хам аёлларнинг шаънини ерга уришдан бошка иш килмади. Икковлари хам аёлга ишлаб чикариш воситаси, деб энг

оғир ишларга солиб қуйишидан бошқа «эркинлик» беролмади.

Ислом бор ҳақиқатни очиқ айтгани учун айбдорми? Аёлларнинг аёллигини ўрнига қўйгани учун айбдорми?

Энди диннинг ноқислиги ҳақида сўз юритайлик. Ислом аёлларга ҳайз ва нифос даврида намоз ўқишни ва рўза тутишни ман қилган. Бугунги кунда аёл киши ҳайз ва нифос пайтида қандоқ ҳолатни бошидан кечиришини билмайдиган одам бўлмаса керак. Демак, ўша ҳолатни, ундаги қийинчиликларни эътиборга олиб, бу икки ўта аҳамиятли ибодатни вақтинчалик тўхтатиб туриш учун аёлларга алоҳида енгиллик берилган. Диний амаллардаги бу тўхташ, нуқсон ҳисобланмоқда. Яъни, намознинг сони нуқсонга учрайди. Рўза тутиш кунлари нуқсонга учрайди.

Аммо, зинҳор ва зинҳор бу иш учун аёлга гуноҳ ёзилмайди, мартабаси камайтирилмайди. Бу ҳам аввалги масала каби ҳақиқатни очиқ-ойдин айтишдан бошқа нарса эмас. Ушбу маъноларни, аввало, биз мусулмонлар ўзимиз тўғри тушуниб олмоғимиз, кейин бошқаларга тушунтирмоғимиз керак.

Энди юқорида айтган гапларимиз қуруқ назариядан иборат бўлиб қолмаслиги учун, илмий далил ҳам келтирайлик. Биз келтирадиган далилларни юзага чиқарган одамлар мусулмон эмаслар. Уларнинг Аллоҳдан, Исломдан, ҳадисдан, Қуръондан ва Пайғамбардан умуман ҳабарлари йўк. Улар Исломга ҳеч қандай алоҳаси бўлмаган одамлар. Ўз мутаҳассисликлари бўйича илмий баҳс олиб бориб, натижаларини эълон қилганлар, ҳолос.

Куйида эътиборингизга такдим этиладиган маълумотлар «ал-Жамохийрийя» рўзномасининг 1999 милодий сана, 17 феврал сонидан олиниб, сўзма-сўз таржима қилинди.

#### ЭР ВА АЁЛ КИШИ АҚЛИ

#### ОРАСИДАГИ ФАРК НИМАДА?

«Эркак ва аёл кишилар фикрлаши орасидаги фаркни аниклаш бўйича янги илмий иш олиб борган мия вазифаларини ўрганиш бўйича мутахассис жаррохлар ўзлари эришган янги натижаларни эълон қилдилар.

Уларнинг таъкидлашларича, аёл кишининг мияси эркак кишининг миясига қараганда ўн олти фоизга кичик экан. Чунки аёл кишининг ҳажми ҳам эркак кишининг ҳажмидан ҳудди шунча ҳажмда кичикдир. Шунингдек, икковларининг мияси ҳам бир хил вазифани бажарганда ҳам турли услубда бажаради.

Мазкур илмий кашфиётларнинг бошқа хулосалари куйидагилардан иборат:

1. ЭМ.ЭР.ЭЙ номли мияни сувратга олиш жиҳози баён қилишича, эркак киши фикр юритганда унинг миясининг муайян қисмигина ишлар экан. Бу жараён муайян қисмда магнит нурлари бўлиб кўринар экан.

Аёл кишининг миясини сувратга олганда эса, магнит нурлари миянинг ҳаммасида кўринар экан. Бу ҳолат ўз навбатида, эркак киши аёл кишига нисбатан фикрни жамлашга қудратли эканининг далилидир.

Эркак киши аёл кишига нисбатан кўнгилчанликда заифрок экани хам илмий равишда собит бўлди. Кўнгилчанлик изхор килиш пайтида аёл кишининг мияси эркак кишининг миясига қараганда саккиз марта кўп харакат қилишини хам асбоблар кўрсатди.

Шу соҳанинг табибларидан бири: «Мен руҳий ҳолатлар табиби сифатида эркак кишининг кўнгилчанлиги аёл кишиникига нисбатан оз эканини яхши билар эдим. Аммо, бу нарса биринчи бор илмий равишда собит бўлди. Фақат бугина эмас, балки, бошқа илмий текширишларнинг натижасига қараганда, эркак киши аёл кишининг кўнгилчанликка оид ҳолатларини мулоҳаза ва таҳлил

қилишда ҳам, аёл киши эркак кишининг кўнгилчанликка оид ҳолатларини мулоҳаза ва таҳлил қилишдаги қувватига тенг кела олмаслиги собит бўлди.

Бу сохада эркакларнинг биргина устунлиги бўлиши мумкин, у хам бўлса, кўнгилга оид изтиробларга ва хасталикларга оз чалинишлари, холос.

Шунингдек, эркак киши ғазабланганда қўполликка ўтиши, аёл киши эса, гапиришга ўтиши, яъни гап билан орани ислох қилишга ўтиши ҳам собит бўлди.

Магнит тўлқинлари ўқувчи йигитлар ўқиш ва ёзиш даврида миянинг чап тарафини, ўқувчи қизлар эса, ҳам ўнг, ҳам чап тарафини ишлатишларини аён қилди. Миянинг чап тарафи мантиқ, ўнг тарафи кўнгилчанлик тарафи экани маълум ва машҳур.

Тажриба исбот қилишича, эркак кишининг мияси томонларни, масофаларни ва микдорларни ҳисоблашга мос ва кучли экан.

Миядаги ёруғлик ва овозни қабул қилиб оладиган махсус бўлаклар фаолиятини таққослаб чиқилганда, мазкур икки нарсани қабул қилиб олишда эркак кишининг мияси аёл кишининг миясига қараганда секин ишлар экан. Шунинг учун жуда паст овозни эркак киши эшитмас, аёл киши эса, эшитар экан. Ёруғликка нисбатан ҳам худди шундоқ экан. Эркак кишининг мияси мантиқ ва ҳисоб билан машғул бўлгани учун ёруғликни қабул қилиб олишга унча аҳамият бермайди. Шунинг учун эркак киши қоронғиликда аёл кишига нисбатан кўпроқ қоқилади. У қадамларни санаш, томонларни аниклашга уринади. Аёл киши бўлса, қоронғиликда эркак кишига нисбатан яхши кўради.

Ёш улғайиш билан эркак кишининг мияси аёл кишиникига қараганда кўпроқ кичраяди. Йигирма ёшда эркак кишининг мияси аёл кишиникидан катта бўлади. Қирқ ёшда эса, икковларининг миялари тенглашади.

Олтмиш ёшда аёл кишининг мияси эркак кишининг миясидан катта бўлиб қолади. Нима учун? Мутахассислар таққослаб кўрсалар, эркак кишининг ёши улғайиши билан унинг мияси кўпрок қувват сарфлар экан ва шу туфайли кичрайиб кетар экан.

Аёл киши ўзининг аёллик хусусияти ила эркаклар қодир бўлмайдиган, ҳомила ва бувакнинг шикоятини англаб, уни таҳлил қилишга уста бўлади. Шунингдек, баъзи маҳфий нарсаларни ҳис қилиш, уларни мулоҳоза ва таҳлил қилишга қобилияти ўткир бўлади.

Эркак кишида эса, хавф-хатарни даф қилиш, кийинчиликларни енгиш, ишларни тартибга солиш ва шунга ўхшаш нарсаларга қобилияти кучли бўлар экан».

Ушбу хадиси шарифдан олинадиган фойдалар:

- 1. Аёлларнинг ўзларига ваъз-насихат қилиб туриши кераклиги.
  - 2. Садақа қилишға тарғиб этиш зарурлиги.
  - 3. Истиғфор айтишга тарғиб этиш яхшилиги.
  - 4. Эшитувчига ёқмаса ҳам ҳақ гапни айтиш лозимлиги.
- 5. Мавжуд муаммонинг ҳал қилиш йўлларини айтиб бериш.
  - 6. Сахобия аёлларнинг одобларидан ўрнак олиш.
- 7. Ҳақ гапни, шариат ҳукмини эшитганда бутунлай таслим бўлиш, норози ёки ҳафа бўлмаслик.
  - 8. Устоз, воъизга одоб билан савол бериш.
  - 9. Гапга устароғи устоздан савол сўраши яхшилиги.
  - 10. Қарғиш гапларни гапирмаслик.
  - 11. Эрни бехурмат қилмаслик.
  - 12. Эридан ғолиб келишга уринмаслик.
- 13. Аёл кишининг ҳайз кўрган ҳолатда намоз ўқиб, рўза тутишни тарк қилиши.
- 14. Ибодатларни қилмай туришлик диннинг нуқсони экани.

Бу Аллоҳнинг Ўз буйруғи билан тарк қилингани ҳақида. Энди шаръий узри бўлмай туриб ўз ихтиёри билан ибодатни қилмаган, намоз ўқимаган, рўза тутмаган одамга нима бўлишини ҳар ким ўзи бўлиб олаверсин!

15. Аёл кишиларнинг илмий мажлислар қилиб, дину диёнат ва бошқа масалаларда илм олиб туришлари зарурлиги.

Ушбу ҳадиси шарифда келган маънолар татбиқига бугунги олам жуда муҳтож. Инсониятни латиф қисми булмиш аёллар олами йул қуҳётган нолатифлик туфайли келиб чиҳаётган муаммоларнинг сон-саноғи йуҳ. Қарғиш, лаънатлаш, суҳиш оҳибатида оила аъзолари, қуҳни-қушни ва жамиятда ҳанчадан-ҳанча муаммолар пайдо буҳлади. Аёлларнинг уз эрларига итоат этмаганлари оҳибатида келиб чиҳаётган ноҳулайликларни эса ҳамма куҳриб билиб турибди.

Ислом дини ушбу икки муаммони аёлларнинг дўзахга кўп тушишига сабаб қилиб кўрсатди. Бу ишни иложи борича қилмасликка тарғиб қилди. Шу билан бирга, нима бўлса ҳам аёллик табиатидан келиб чиқиб, гоҳида хатога йўл қўйилганида уни тўғрилаш йўлини ҳам баён қилди. Аёлларга садақа қилиш ва истиғфорни кўпроқ айтишни йўлга қўйишни тавсия қилди. Бу кўрсатмаларга амал қилиш аввало, аёлларнинг ўзларига, қолаверса, эрларига, оилаларига, қариндош-уруғларига, жамиятларига ва бутун инсониятга фойда келтиради.

18 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ τَ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: يَأْتِي الشَّيْطَانُ أَحَدَكُمْ فَيَقُولُ مَنْ خَلَقَ رَبَّكَ، فَإِذَا فَيَقُولُ مَنْ خَلَقَ رَبَّكَ، فَإِذَا بَلَغَ ذَلِكَ فَلْيَسْتَعِذْ بِاللهِ وَلْيَنْتَهِ. رَوَاهُ الثَلاَئَةُ.

18. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Шайтон бирингизга келиб: «Буни ким яратди? Уни ким яратди?» дейди. Хатто: «Роббингни ким яратди?» хам дейди. Қачон шунга етганда, у Аллохдан панох сурасин ва бас қилсин», дедилар».

Учовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Ушбу ҳадиси шарифнинг ровийлари Абу Ҳурайра розияллоҳу анҳу билан аввал танишганмиз.

Муаллиф рахматуллохи алайхи бу хадиси шарифни мўмин кишига васваса зарар қилмаслиги ҳақидаги боб бошида айтилган гапни тасдиқлаш учун келтирмоқда.

Ушбу хадиси шарифда инсон хаёлидан кечадиган баъзи васвасалар шайтондан экани баён килинмокда. Шу билан бирга, ўша шайтон васвасасини қайтариш йўли хам кўрсатилмокда. Шайтон Одам Ато билан ўзи орасида бўлиб ўтган машхур можародан бери одам боласига душман. У Қиёмат кунигача одамзодни васваса қилишга қасам ичган. Шунинг учун хам, инсон харгиз бу лаънатланган душманини унутмаслиги керак. Гохида хаёлига келиб қоладиган васвасали фикрлар, «уни ким яратган, буни ким яратган» каби саволлар бора-бора «Роббингни ким яратган?» каби телба фикрга олиб келиши хам турган гап. Шунинг учун мазкур холат юзага келганда дархол: «Аъузу биллахи минашшайтонир рожийм» деб Аллохдан панох сўрасин. Мазкур хаёлларни миясидан қувсин! Шу билан иш тугайди. Хеч нарса кўрмагандек булиб кетади. Акс холда окибати чаток булиши мумкин.

Ушбу хадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Шайтон васвасасининг хаклиги.
- 2. «Уни ким яратди, буни ким яратди?» деб бориб, «Роббингни ким яратди?» дейишгача бориш ҳам мумкинлиги.
- 3. Бундай холатларда Аллохдан панох сўраш лозимлиги.

4. Бундай саволларни дархол тўхтатиш лозимлиги.

Сиртдан содда кўрингани билан бу хадисда зикр килинган масала ўта мухимдир. Васваса кишилар учун энг нозик ва энг хатарли нарса, у акийда бобида зарар етказади. У туфайли инсон диндан чикиб, кофир бўлиши хеч гап эмас. Ушбу хадисда шундок катта муаммонинг хал этиш йўли такдим этилмокда. Хозирги кунда мусулмон оламида хам, ундан ташкарида хам васваса хасталигига учраганлар кун сайин кўпайиб кетаётгани хеч кимга сир эмас. Рухий ва асабий касаллар сони тинимсиз ўсиб бормокда. Бу эса, ушбу хадиси шариф ва кейинги келадиган хадисларнинг хикматига инсоният қанчалик мухтож эканини кўрсатади.

19- وَعَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: يَأْتِي الشَّيْطَانُ أَحَدَّكُمْ فَيَقُولُ مَنْ حَلَقَ السَّمَاءَ مَنْ خَلَقَ الأَرْضَ فَيَقُولُ الله، فَمَنْ وَجَدَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا فَلْيَقُلْ آمَنْتُ بِاللهِ وَرُسُلِهِ.

19. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Шайтон бирингизга келиб:

«Осмонни ким яратган? Ерни ким яратган?» дейди. У:

«Аллох», дейди.

Ким шунга ўхшаш нарсани сезса, дархол «Аманту биллахи ва Русулихи» (Аллохга ва Унинг Пайғамбарларига иймон келтирдим), десин», дедилар».

**Шарх:** Бу ҳадиси шариф ҳам ҳазрати Абу Ҳурайра розияллоҳу анҳудан ривоят қилинган ва ўтган ҳадисни тафсир қилиб келмоқда. Васвасани аввалги босқичидаёқ Аллоҳга ва У Зотнинг пайғамбарларига бўлган иймонни эълон қилиб, шайтонни қувиш ҳақида маслаҳат

берилмоқда.

20- عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: قَالَ اللهُ عَنَّ وَجَلَّ -إِنَّ أُمَّتَكَ لاَ يَزَالُونَ يَقُولُونَ مَا كَذَا مَا كَذَا حَتَّى يَقُولُوا هَذَا اللهُ خَلَقَ الْخُلْقَ فَمَنْ خَلَقَ اللهُ - رَوَاهُمَا الشَّيْخَانِ.

20. Анас ибн Молик розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Аллох азза ва жалла: «Албатта, умматнинг: «Бу нима, бу нима?» дейишида давом эта бориб, хатто Аллох халойикни халк килди, бас, Аллохни ким халк килди?» хам дейдилар», дер», дедилар».

Икки хадисни икки Шайх ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифга ўхшаш ҳадислар, ҳадиси қудсий, деб номланади. Оддий ҳадисларнинг маъноси Аллоҳ таолодан, лафзи Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламдан бўлади. Ҳадиси қудсийда эса, маъно ҳам, лафз ҳам Аллоҳдан бўлиб, Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам, кўчирма гап тарзида етказадилар.

Бу ҳадиси шарифда ҳам васваса борлиги исбот қилинмоқда.

$$\rho$$
 عَنِ عَبْدِ اللهِ  $\tau$  قَالَ: سُئِلَ رَسُولِ اللهِ  $\rho$  عَنِ الْوَسْوَسَةِ قَالَ: تِلْكَ مَحْضُ الْإِيمَانِ. رَوَاهُ مُسْلِمٌ.

21. Абдуллох розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васалламга васваса хакида савол берилди.

«У айни иймондир», дедилар».

Муслим ривоят қилган.

**Шарх:** Ушбу ҳадиси шарифнинг ровийи сифатида зикр қилинган Абдуллоҳдан мурод, Абдуллоҳ ибн Масъуддир. Қуйида у кишининг ҳаётлари билан қисқача танишиб ўтамиз:

Абдуллох ибн Масъуд ибн Гофил ал-Хузамий, кунялари Абу Абдурахмон, Исломга олтинчи кирган, икки хижрат сохиби-Хабашистон ва Мадинага хижрат килган. Расулуллох соллаллоху алайхи васалламга хизмат қилувчи сафдошларидан, жаннатга киришликка башорат берилган ўнта сахобаларнинг бири. Бадр урушида Абу Жахлни қатл этган. Ухуд, Хандақ, Ризвон байъати, Ярмук маъракаси ва бундан бошка хамма жангларда иштирок этган. Маккада биринчи бўлиб Қуръони Каримни овоз ўқиган, Қуръони баланд билан Каримни олганлардан бири, такводор, чиройли хулкли, факих сахобалардан.

Бу зот ҳаммаси бўлиб Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламдан 848 та ҳадис ривоят қиладилар. У зотдан Абдуллоҳ ибн Умар, Абдуллоҳ ибн Аббос, Абу Мусо Ашъарий, Имрон ибн Ҳусойн, Абу Ҳурайра, Ибн Зубайр, Жобир, Анас, Абу Саид, Абу Рофиъ ва бошқалар ривоят қилишган. Тобеъийнлардан Алқама, Абу Воил, Асвад, Масруқ, Убайда, Ибн Ҳозим, Қайс ва бошқалар ривоят қилишган. У зот тўплаган ҳадислардан учта «Саҳиҳ» соҳиблари ўз китобларига киритишган.

Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам марҳамат қиладилар:

«Қуръони Каримни тўрт кишидан олинглар».

Шуларнинг бири Абдуллох ибн Масъуддир.

Ибн Масъуд бўйлари қисқа, аъзолари нозик киши эдилар. Бир куни саҳобалар, у кишини аъзолари нозиклиги учун мазах қилишганида, Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам: «Аллоҳга қасамки, Ибн Масъуднинг аъзолари

қиёмат кунининг тарозусида Ухуд тоғидан ҳам оғирроқдир», деб марҳамат қилганлар.

У киши хушбўй нарсаларни яхши кўриб, кўп истеъмол килардилар. Агар уйларидан чиксалар, кўшнилари бу йўлдан Ибн Масъуд юрганликларини билар эди.

Ибн Масъуд касал бўлиб ётганларида, халифа Усмон ибн Аффон розияллоху анху зиёратларига келиб, у кишидан нимадан шикоятинг бор, деб сўраганларида, гунохларимдан, деб жавоб бердилар.

Халифа: «Нима хоҳлайсан?» деб сўрадилар. Шунда у киши: «Роббимнинг раҳматини», дедилар.

Халифа: «Табиб буюрайми?» деганларида, «Мени табибнинг Ўзи касал қилди», дедилар. «Унда ҳожатингга керакли бирор нарса буюрайми?» деганларида, «Мени у нарсага ҳожатим йўкдир», дедилар.

Шунда халифа: «Қизларинг учун керак бўлиб қолар», дедилар. Ибн Масъуд: «Қизларим камбағал бўлиб қолишидан қўрқасанми? Мен уларга хар кечада Вокеъа сурасини ўкишликни буюрганман. Чунки, мен Расулуллох соллаллоху алайхи васалламдан эшитдим: «Қайси бир киши хар кечада Вокеъа сурасини ўкиса, унга абадий камбағаллик етмайди», деб айтдилар.

У киши Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам вафотларидан кейин, Куфадаги Байтулмолга волий бўлдилар. Усмон ибн Аффоннинг халифалик даврларида, Мадинага келдилар. Шу ерда, хижратнинг 32-йили вафот этдилар. Усмон ибн Аффон розияллоху анху жаноза намозини ўкидилар ва «Бакийъ»га дафн этилди.

Ушбу ҳадиси шарифнинг маъноси, бошқача қилиб айтганимизда «Васваса айни иймондир» бўлади. Бу қанақаси? Ахир васваса шайтондан, иймон Раҳмондан-ку! Васваса иймоннинг кушандаси-ку! У қандоқ қилиб, айни иймон бўлиши мумкин? Бу гап, олов сувдир, деганга ўхшамайдими?

Ушбу ҳадиси шариф билан дастлаб танишган одамда шунга ўхшаш саволлар пайдо бўлиши мумкин. Аммо, каминада бу саволлар пайдо бўлмади. Чунки, ушбу сатрлар ёзилишидан йигирма бир йил олдин ўтган тажриба бу маънони тушунишга ёрдам берди. Умумжаҳон Исломга чакириш куллиясига янги ўкишга келган пайтим эди. Бирдан қалбга васваса тушиб, бўлмағур фикрлар ҳаёлга ўралашиб қолди. Дунё кўзимга тор кўриниб, ҳеч нарса татимайди. Бировга айтишнинг иложи ҳам йўк. Бу ҳолат бир неча кун давом этди. Сиқилиш, ташвиш юқори чўқкисига етди.

Ана шундай оғир дамда кўзим Ҳаким Термизийнинг араб тилидаги «Муридлар одоби» китобига тушди. Муаллифи Термизий бўлгани учун, ўз ватандошимиз экан, деб китоб дўконидан харид қилувдим. Китобни қўлга олдим. Тўғри келган жойини очиб ўкий бошладим. Васваса хакида гап борар эди. «Мурид қалбига васваса тушса, яхшилик аломати, деб билсин. Чунки шайтон уни йўқлаб қолибди. Одатда, шайтон обод бўлаётган қалбларни васваса килишга уринади. Хароба қалблар шундоқ ҳам унинг мулки ҳисобланади, овора бўлиб уларни васваса килиб ҳам ўтирмайди. Шайтон обод қалбларни хароба қилиш умидида уларга васваса қилади. Уриниб-уриниб, ниятига эриша олмагач, ташлаб кетади», дейилган эди.

Қалбимга «ялт» этиб ёруғлик тушди. Хурсанд бўлиб кетдим. Ориз бўлган нарса, васваса эканини тушундим. Унинг нима учун бўлаётганини хам англадим. Мана бугун эса, Аллоҳга беадад шукрлар бўлсин, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг васваса ҳақида «У айни иймондир», деб айтган ҳадисларини ҳеч қийинчиликсиз тушуниб турибман.

Демак, киши вақтида англаб етиб, Аллоҳ таолодан дарҳол паноҳ сўраса, қалбига тушган васваса унга зарар етказа олмас экан. Бу эса ақийдавий, руҳий-маънавий

соғломлик учун нихоятда зарурдир.

### الباب الثالث في فضائل الدين

#### *УЧИНЧИ БОБ* ДИННИНГ ФАЗИЛАТЛАРИ ХАКИДА

Муаллиф бу бобда Ислом динининг икки дунёда берадиган фойдаларини баён килувчи хадисларни келтирмокчи. Аммо таомилга кўра, аввал Қуръони Каримдан оят келтириш билан бошламокда.

قَالَ اللهُ جَلَّ شَأْنُه: دِدِدّدّ.

Аллох таоло айтади:

«Ва сизларга Исломни дин, деб рози бўлдим» (Моида, 3).

Бу жумла Моида сурасидаги оятдан бир бўлакдир. Айни ушбу жумлани «Диннинг фазилатлари» ҳақидаги бобда келтирилиши боисини англаб етишимиз учун уни мазкур оятдаги яна бошқа баъзи жумлалар билан бирга ўрганишимизга тўғри келади.

Мазкур оятда Аллох таоло айтади:

«Бугунги кунда Мен сизнинг динингизни мукаммал қилиб бердим. Сизга неъматимни батамом қилдим. Ва сизга Исломни дин деб рози бўлдим».

Бу ояти карима Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг видолашув ҳажларида тушган. У нозил бўлганида ҳамма саҳобалар, динимиз мукаммал бўлди, Аллоҳ бизга неъматини батамом ҳилиб берди, Исломни дин деб рози бўлди, деб чексиз ҳувондилар.

Диннинг мукаммал қилингани, неъматнинг батамом этиб берилгани ва Исломни дин деб рози бўлингани тўғрисидаги хабар фақат ўша замон мусулмонлари ёки умуман мусулмонлар учунгина эмас, балки бутун инсоният учун катта хурсандчилик ва башорат эди.

Бу улкан шодлик хабари инсоният ўзининг узок тарихи давомида саодат излаб килган харакат ва уринишларига тож кийдириб, гўзал натижа берган эди. Инсониятнинг яратган холики Аллох таоло уни аста-секин тарбия килиб келди. Хамма авлодларга Исломни дин килиб берган бўлса хам, хар замон ва маконга ўзига хос шариат берди.

Биринчи Пайғамбар Одам Атога берилган шариат ўша даврдаги содда ҳаётга мос ва ўша вақт вокеълигини ҳисобга олган содда шариат эди. Кейинги даврларда ҳам Аллоҳ таоло ҳудди шу қоида асосида ҳар замоннинг, маконнинг ва жамиятнинг ўзига ҳос ҳолатларини

эътиборга олиб шариатлар юбориб турди. Табиийки, кейин келган шариат ўзидан аввалгисидан кўра мукаммалрок бўлар эди. Аввалги Пайғамбарлар ўз қавмларигагина юборилар эдилар. Уларнинг Пайғамбарликлари, шариатлари маълум муддатга, маълум маконга ва маълум жамият ёки қавмга хос эди. Шу тарика кўплаб Пайғамбарлар, шариатлар юборилди.

Нихоят, инсоният ўз камолига етган пайтида, Аллох таоло Пайғамбарларнинг охиргиси Мухаммад алайхиссаломга самовий китобларининг сўнггиси Қурьони Каримни нозил қилди ва у орқали жами инсоният учун, ҳар замон ва ҳар маконга салоҳияти бор Ислом шариатини жорий этди. Бу эса, инсониятга улуғ шараф эди. Ана шу охирги шариатнинг мукаммал таълими ва татбиқи йигирма уч йил давом этди.

Бошланиши Маккаи Мукаррама яқинидаги Ҳиро ғорида бўлган бўлса, давоми Мадинаи Мунаввара ва атрофларида, мукаммал бўлиши видолашув ҳажида–ушбу биз ўрганаётган оятнинг нозил қилиниши биландир. Ва ниҳоят, Оламларнинг Робби Ўзининг мўмин-мусулмон бандаларига:

### «Бугунги кунда Мен сизга динингизни мукаммал килиб бердим», деб хитоб килди.

Кимки Ислом шариатини ҳаётига дастур қилиб олса, илоҳий дастурни олади, баркамол дастурни олади. Унинг ақийдаси баркамол булади. Маънавий ҳаёти баркамол булади. Таълим-тарбияси, одобахлоқи, иқтисоди, ижтимоий ҳаёти, турли алоқалари, тузумлари баркамол булади. Икки дунёдаги бахт-саодати баркамол булади.

Борликни яратган қодир Аллох шу борлик халифаси этиб инсонни ҳам Ўзи яратган. Ўзи яратган борликда Ўзи яратган одам қандай дастурга амал қилиб яшаса, икки дунё саодатига эришишини ҳам Ўзи яхши билади. Буюк яратувчи Аллоҳ мукаммал қилиб қўйган ушбу динга юрмай, бошқа тузумларни ахтарганлар эса, мен Худодан ҳам яхши йўл топгувчиман, деб даъво қилган бўлади.

#### «Сизга неъматимни батамом килдим».

Демак, динни мукаммал қилиб беришнинг ўзи улкан ва батамом неъматдир. Исломнинг улуғ неъматлигини мусулмон бўлганлар билади. Айниқса, аввал турли жохилиятлар ва уларнинг тузумларини синаб кўриб, кейин мусулмонликка ўтганлар жуда яхши биладилар. Исломсиз яшаган инсоннинг ҳайвондан фарқи йўқлигини ана ўшалар кўпроқ таъкидлайдилар.

Аллох таоло мўмин бандаларига мукаммал дин қилиб берган Исломнинг батамом неъмат эканини яратган Холиқни инкор этиб юрган худосизларнинг фожиали оқибатларини кўрганда янада

ёркинрок тушуниб етилади. Бу ҳакикатни худосизлар дунё халклари бошига олиб келган битмас-туганмас мусибатларни идрок этганлар яхши биладилар.

Аллох таоло бандаларига мукаммал дин килиб берган Исломнинг улуғ неъмат экани молга, дарахтга, инсоннинг жинсий аъзосига сиғиниб, залолатда юрганларни кўрганда билинади.

Бу неъматнинг қадри инсон ақлига ор хисобланган турли бузуқ ақийдаларнинг холини кўрганда тушунилади.

Мукаммал дин Исломнинг бандаларга улуғ илохий неъмат экани халол-харом нималигини ажратмай, худди хайвон каби, кулига тушган нарсасини еб-ичиб, узига узи битмас-туганмас дардлар орттириб олаётганларни курганда тушуниб етилади.

Мукаммал дин Исломнинг бандаларга улуғ илохий неъмат экани ахлоқ-одобдан бехабар, отасини ҳам танимайдиган, дунёдаги ҳеч бир разолатдан ҳайтмайдиган, безори ва жинояткор авлодлар етишиб чикканда билинади.

Мукаммал дин Исломнинг қадри оилалар бузилиб, эр-хотин, отаона ва фарзандлар ўртасидан, жамиятдаги кишилар орасидан мехру окибат кўтарилиб, одамлар бир-бирларига душманлик рухида, бехурматлик рухида, мехр-шафкатсизлик рухида шаклланиб, ижтимоий алокалари бузилиб бўлган жамиятларнинг холини кўрганда билинади.

Мукаммал дин Исломнинг ҳақиқий илоҳий неъмат экани кучли кучсизни еб, ҳаммаёқда зулм урчиб, инсон ўз жонини, болаларини, молу мулкини ва обрў-номусини ҳимоя қила олмай қолган жамиятларни кўрганда тушуниб етилади.

Агар инсоният бу неъматнинг қадрига етганида эди, уни қабул қилиб ўрганган ва ҳаётга татбиқ этганида эди, дунёда ҳеч қандай муаммо қолмаган бўлар эди.

#### «Ва сизга Исломни дин деб рози бўлдим».

Аллох таоло инсониятта амал қилиш учун факат Исломни дин килиб берди. Бундан бошқа хеч бир динга рози эмас. Шу боисдан ҳам бошқа динлар унинг даргоҳида қабул эмас. Аллоҳ таолонинг бу хитоби мусулмон бандалари учун улкан шарафдир. Аллоҳ таолонинг катта иноятидир. Шу билан бирга, бу иноят мусулмонлар зиммасига катта масъулият ҳам юклайди. Аввало, мусулмонлар Исломга тўлиқ амал қилишларини, қолаверса, ўзларига насиб этган улуғ неъматни бутун дунё халқларига ҳам тарқатишларини вазифа этиб юклайди.

Мукаммал дин Ислом бандаларга Аллохнинг улкан неъмати эканини инсофли ғайримусулмон шахслар ҳам ҳар доим англаб келганлар. Уламоларимиз китобларида ишончли манбалардан ривоят

қилишларича, яхудийлар Хазрати Умар розияллоху анхунинг хузурларига келиб:

«Сизларнинг китобингизда бир оят бор, агар шу оят биз яхудийларга нозил бўлганида эди, ўша оят тушган кунни ўзимизга байрам килиб олар эдик», деган эканлар. Хазрати Умар розияллоху анху:

«Қайси оятни айтмоқчисизлар?» деб сўрабдилар. Яхудийлар:

«Бугунги кунда сизларга динингизни мукаммал килиб бердим», оятини дейишибди. Шунда Хазрати Умар розияллоху анху:

«Биз у кунни бир эмас, икки байрам: ҳам жума-ҳафталик байрам, ҳам қурбон ийди-йиллик байрам қилганмиз», деган эканлар.

22 عَنْ عُبَادَةً بْنِ الصَّامِتِ τَ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: مَنْ شَهِدَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ وَأَنَّ مُحْمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ وَأَنَّ عِيسَى كَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ وَالْجَنَّةُ حَقُّ وَالنَّارُ عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ وَالْجَنَّةُ حَقُّ وَالنَّارُ حَقُّ أَدْخَلَهُ اللهُ الْجُنَّةَ عَلَى مَا كَانَ عَلَيْهِ مِنْ عَمَلٍ. رَوَاهُ الشَّيْخَانِ.

22. Убода ибн Сомит розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким Аллохдан ўзга илохи маъбуд йўк, У Ўзи ёлғиздир, Унинг шериги йўк, Мухаммад Унинг бандаси ва Расулидир, албатта, Ийсо Аллохнинг бандаси, Унинг Расули, Марямга ташланган калимаси ва Ундан бўлган рухдир, жаннат хакдир, дўзах хакдир, деб гувохлик берса, Аллох уни нима амал килган бўлса хам жаннатга киритади», дедилар».

Икки Шайх ривоят қилишган.

**Шарх:** Хадиснинг ровийлари Убода ибн Сомит розияллоху анхунинг таржимаи холлари билан танишиб ўтайлик:

Убода ибн Сомит ибн Қайс Ансорий Хазражий,

оналари Қурратулъайни бинти Убода, кунялари Абулвалид. Мадина уламоларининг бири, биринчи ва иккинчи «Ақаба» байъатларида иштирок этган. Бадр, Ухуд, Хандак, Миср фатхи ва бошқа жангу фатхларда иштирок этган. Шом диёри фатх этилганда Умар Ибн Хаттоб буйруқлари билан Шом ахлига Қуръонни ўргатиш учун юборилган. Фаластинга биринчи волий этиб тайинланган. Аллох йўлида маломатчини маломатидан қўрқмасликка Расулуллох соллаллоху алайхи васалламга байъат берган. Мухожир Абу Марсад Ғанавий билан исломий биродар бўлган, тақво билан сифатланган улуғ сахобалардан эдилар.

Убода ибн Собит розияллоху анху Расулуллох соллаллоху алайхи васалламдан 181 та хадис ривоят килганлар. Бу хадислардан учта «Сахих» сохиблари ўз китобларига киритишган. Абу Умома, Анас ибн Молик, Жобир, Фазола ибн Абид, Абу Идрис Хувлоний, Абу Муслим Хувлоний, Абуъашъас Санъоний, Жанода ибн Умайя ва бошка катта тобеъийнлар хам у кишидан хадис ривоят килишган.

Убода ибн Сомит Расулуллох соллаллоху алайхи васалламдан:

«Қайси саҳобалар сизга яқинроқ?» деб сўрадилар.

Шунда Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Абу Бакр, Умар, Усмон, Али ва сен, эй Убода» деб, яна бир қанча улуғ саҳобани зикр қилдилар.

Убода ибн Сомит ҳижратнинг 34-йили Байтул Макдисда 72 ёшларида вафот этдилар.

Ушбу ҳадисда иймон ва тавҳиднинг фазли ҳақида, яъни, қуйидаги нарсаларга иймон келтириш фазли ҳақида суз кетмоқда:

- 1. Аллохдан ўзга бандалар ибодатига сазовор илохий маъбуд йўклигига;
  - 2. Аллохнинг ёлғиз эканига;

- 3. Аллохнинг шериги йўклигига;
- 4. Мухаммад соллаллоху алайхи васаллам Аллохнинг бандаси ва Расули эканига;
- 5. Ийсо алайхиссалом хам Аллохнинг бандаси ва Расули эканига;
- 6. Ийсо алайхиссалом Аллохнинг Марям онамизга ташланган калимаси эканига, яъни, «Бўл!» деганида отасиз дунёга келганига;
  - 7. Ийсо алайхиссалом Аллохдан бўлган рух эканига;
  - 8. Жаннат хақ эканига;
  - 9. Дўзах ҳақ эканига иймон келтириш.

Хадисда ушбу нарсаларга шохидлик берган одамни, нима амал килган бўлса хам, Аллох таоло жаннатга киритиши таъкидланмокда.

Маълумки, Ислом дини янги келган пайтида дунёни ширк босиб ётган эди. Одамлар Аллох таолога ширк келтиришар эдилар. Хатто туясини кумга соғиб, лой қилиб ўзига «худо» ясаб оладиганлар бор эди. Хазрати Умар мушриклик пайтларида хурмо мевасини бир-бирига ёпиштириб, «худо» ясаб ибодат қилганини, кейин қорни очиб «худо»сини еб қўйганини айтиб, жохилият аҳмоқлиги устидан кулиб юрар эдилар.

Ана шундоқ холатда, Аллоҳ таоло Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламни тавҳид (якка худолик) дини ила юборди. У зот соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ўн уч йил давомида қилган ишлари кишиларни «Лаа илаҳа иллаллоҳу Муҳаммадур Расулуллоҳ»га чақириш бўлди. Ўша даврда нозил бўлган ояти карималарнинг маъноси ҳам шу эди. Айтилган ҳадиси шарифларнинг маъноси ҳам шу эди. Дарҳақиқат, ўша пайтда шаҳодат калимасини айтганлар комил мўмин бўлганлар. Чунки, бошда Исломнинг арконлари, ибодатлари ҳам жорий қилинмаган эди. Табиийки, ўша пайтда шаҳодат калимасини айтиб, ушбу ҳадисда зикр қилинган нарсаларга гувоҳлик

берганлар вафот этсалар, албатта, жаннатий бўлганлар. Чунки улар ўша даврда жорий бўлиб турган Аллоҳнинг амрини тўлиқ адо этиб туриб, вафот этганлар.

Кейинчалик, Пайғамбаримиз соллаллоху васаллам Мадинаи Мунавварага хижрат қилганларидан сўнг бирин-кетин бошқа рукнлар, дин аҳкомлари жорий қилина бошланди. Энди мусулмонлар шаходат калимасини айтиш билан кифояланиб қолмасдан, ана шу рукнларни, ахкомларни хам адо этишлари лозим бўлди. Аллох таоло карималарда мазкур рукн ва ахкомларни бажармаганлар дўзахга тушишини айта бошлади. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам хам ўз хадисларида ушбу маъноларни баён эта бошладилар. Энди «шаходат калимасини айтган одам жаннатга тушади» деган гап билан кифояланмайдиган бўлди. Энди шаходат калимасини айтган, намоз ўқиб, рўза тутган, закот бериб, ҳажга борган жаннатга киради», дейиладиган бўлди. «Шаходат калимасини тасдик килмаган дўзахга тушади», дейиш билан бирга «намоз ўкимаган, рўза тутмаган, имкони бўлиб туриб закот бермаган, хажга бормаган хам дўзахга тушади», дейила бошланди.

«Шаходат калимасини айтса бўлди, бошқа нарсаларнинг кераги йўқ», деганларнинг бу гапида заррача хам мантик йўк. Агар шаходат калимасини айтиш етарли бўлса, Аллох таоло нима учун бошқа рукн ва аҳкомларни фарз қилди? Ўша мантиксиз шахслар ўзларининг мантиксиз гаплари билан гунохи азимга журъат қилган бўладилар.

Бундай ҳолларда масаланинг туб моҳиятини, ҳамма тарафни атрофлича ўрганиб, сўнгра ҳукм чиқариш керак. Мисол учун, «Рўзадор киши Райян номли эшикдан жаннатга киради», деган маънода ҳадиси шариф бор. Шу ҳадисни далил қилиб: «Мен рўза тутсам бўлди, бошқа рукнларни ва аҳкомларни адо қилмасам ҳам жаннатга

кираман», дейиши мумкинми? Йўқ, албатта!

Демак, Аллох таоло ушбу ҳадисда зикр қилинган нарсаларга гувоҳлик берган одамни нима амал қилган бўлса ҳам жаннатга киритади, дейилиши Исломнинг дастлабки, иймондан бошқа рукн ва аҳкомлари жорий қилинмаган даврига хосдир. Кейинги даврда қайси рукн жорий қилинган бўлса, у ҳам қўшилиб кетаверган. Шунинг учун намоз фарз қилинган даврдаги ҳадисларга қарасак, намозни вақтида адо қилган одам жаннатга тушади, дейилади. Рўза фарз қилинган вақтдаги ҳадисларда—рўзани тутган одам, закот фарз бўлган даврдаги ҳадисларда—закот берган одам, ҳаж фарз бўлган даврдаги ҳадисларда—ҳаж қилган одам жаннатга тушади, дейилган. Ҳаммаси мукаммал бўлгандан кейин айтилган ҳадисларда ҳамма рукнларни қўшиб айтилгани ҳам бор.

Ислом дини таълимотлари бир соат, бир кун ёки бир йилда жорий қилингани йўқ. Балки, йигирма уч йил давомида, аста-секин жорий қилинди. Иймон масаласи мураккаб масала бўлганидан, мазкур йигирма уч йилнинг катта қисми-ўн уч йили иймонни мустахкамлашга қаратилди. Қолған ўн йилда бошқа рукн ва ахкомлар астасекин, бирин-кетин жорий қилинди. Ушбу ҳақиқатни тўғри англаб етиш, ушбуларга ўхшаш масалаларни тушунишга ёрдам беради. Бошка вазиятда айтилган бир хадисни ушлаб олиб, Исломнинг бир рукни, яъни иймон рукнидан бошқа ҳамма рукн ва аҳкомларини бекорга чиқариб юборишга хеч ким хакли эмас. Аллох хохласа, хадиси шарифларни ўрганиб боришимиз давомида бунга ўхшаш масалалар яна хам равшан бўлиб боради. Шу бобда келадиган бошқа ҳадислар шу маъноларни тўлдириб келади.

عَلَيهِ السَّلاَمُ فَبَشَّرِنِي أَنَّهُ مَنْ مَاتَ مِنْ أُمَّتِكَ لاَ يُشْرِكُ بِاللهِ شَيْعًا دَخَلَ الْجُنَّةَ قُلْتُ: وَإِنْ زَنَى وَإِنْ سَرَقَ؟ قَالَ: وَإِنْ زَنَى وَإِنْ سَرَقَ قُلْتُ: وَإِنْ زَنَى وَإِنْ سَرَقَ؟ قَالَ: وَإِنْ زَنَى وَإِنْ سَرَقَ، ثُمَّ قَالَ فِي الرَّبِعَةِ: عَلَى رُغْمِ أَنْفِ أَبِي ذَرِّ. رَوَاهُ الشَّيْخَانِ وَالتِّرْمِذِيُّ.

23. Абу Зарр Ғифорий розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Хузуримга Жаброил алайхиссалом келди. У менга:

«Умматингдан ким Аллохга бирор нарсани ширк келтирмаган холда ўлса, жаннатга киради» деб башорат берди», дедилар.

«Агар зино ва ўгрилик килса хамми?» дедим.

«Агар зино ва ўғрилик қилса ҳам», дедилар.

«Агар зино ва ўгрилик килса хамми?» дедим.

«Агар зино ва ўғрилик қилса ҳам», дедилар.

Сўнгра тўртинчи мартада:

«Абу Зарр хохламаса хам», дедилар».

Икки Шайх ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шариф Абу Зарр Ғифорий розияллоҳу анҳудан ривоят қилинмоқда. Аввал у кишининг таржимаи ҳоллари билан танишайлик.

Бу сахобийнинг исмлари Жундуб ибн Жунода Ғифорий, кунялари Абу Зарр. Исломга энг аввал кирган саҳобаларнинг бешинчиси. Бу зотга Ҳандақ жангидан кейин, Мадинага ҳижрат қилиш насиб этди. Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламга байъат берган саҳобалардан Абу Зарр эртанги кунга емак сақламайдиган зоҳид зотлардан эди.

Бу зот ҳаммаси бўлиб, 281 та ҳадис ривоят қилдилар. Бу ҳадисларни Умар ибн Хаттоб, Абдуллоҳ ибн Аббос, Абдуллоҳ ибн Умар ва бошқалардан ривоят қилдилар. Бу зотдан Аҳнаф ибн Қайс, Абдурраҳмон ибн Ғанам, Атоъ ва бошқалар ривоят қилишди. Абу Зарр розияллоҳу анҳу Усмон розияллоҳу анҳунинг ҳалифалик даврларида, 32-ҳижрий санада, Рабазада вафот этдилар.

Имом Термизий ўз ривоятлари охирида: «Зухрийдан: «Ким «Лаа илаҳа иллаллоҳу»ни айтса, жаннатга киради», деган ҳадис ҳақида сўрашганда:

«Бу Исломнинг аввалида, шариат аҳкомлари туширилмасдан олдин, одамларни динга тарғиб қилиш мақсадида бўлган эди», деган» жумласини қўшиб қўйган.

Демак, Имом Термизий ҳам одамлар нотўғри тушунмасин, деган мақсадда ушбу қўшимчани киритганлар.

Имом Ибн Шиҳоб Зуҳрий – биринчи ҳадис китоби туплаган улкан тобеъийн эса, саҳобалардан билганларини айтганлар.

Зотан, Оиша онамизнинг ҳам: «Аввалги тушган оятларда иймон, жаннат ва дўзах зикри бор эди, одамлар кизикиб динга кирганларидан кейин намоз, рўза каби аҳкомлар нозил бўлди», деган маънодаги гаплари ривоят килинган.

Ушбу ҳадисда тавҳиднинг, Аллоҳга ширк келтирмасликнинг фазли ҳақида сўз кетмоқда. Албатта, тавҳид ақийдаси улкан шараф ва бахт-саодат эканида ҳеч шубҳа йўқ.

Ушбу ҳадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг олдиларига фаришта Жаброил алайхиссалом Қуръон олиб келишдан ташқари бошқа хабарларни ҳам бериб кетишлари.
- 2. Аллоҳга бирор нарсани ширк келтирмай ўлиш фазилатли бўлиб, охир-оқибат жаннатга киришга сабаб бўлишлиги.

- 3. Зино ва ўгрилик катта гунох экани.
- 4. Бирор нарсани аниқлаб олиш учун қайта-қайта сўраш мумкинлиги.

Абу Зарр Ғифорий розияллоху анхунинг зино ва ўгрилик ҳақида қайта-қайта сўрашларининг боиси бу иккиси ўша пайтда энг оғир ва энг кўп тарқалган жиноятлардан бўлган. Уламоларимиз таъкидлашларича, гуноҳлар умумий равишда икки йўналишга бўлинади. Биринчиси, Аллоҳнинг ҳаққини поймол қилиш. Иккинчиси, банданинг ҳаққини поймол қилиш. Зино Аллоҳнинг ҳаққини поймол қилиш йўналишидаги, ўғрилик эса, банданинг ҳаққини поймол қилиш йўналишидаги гуноҳларга киради. Демак, савол икки йўналишни ҳам ўз ичига олган.

Эътибор берадиган бўлсак, Абу Зарр Ғифорий розияллоху анхунинг саволларида Аллохнинг амрини ва ибодатларини бутунлай тарк килиб юриш хакида эмас, гохида содир бўладиган гунохлар хакида сўралмокда. Шунга биноан, ушбу маънодаги хадисларни Аллохнинг амрларини тарк килишга далил килиб оладиганларнинг иши тамоман ботил экани яна хам равшан бўлади.

Ушбу ҳадиси шариф маъносига ўхшаш маъноларни ботил аҳллари нотўғри таъвил қилишлари мумкинлигини ўша вақтда, ҳатто Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ўзлари томонларидан мулоҳаза қилинганини келгуси ҳадисдан билиб оламиз.

24 عَنْ مُعَاذَ بْنِ جَبَلٍ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: مَا مِنْ أَحَدٍ يَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ صِدْقًا مِنْ قَلْبِهِ إِلاَّ حَرَّمَهُ اللهُ عَلَى النَّارِ، قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ أَفَلاَ أُخْبِرُ بِهِ النَّاسَ فَيَسْتَبْشِرُوا قَالَ: إِذًا يَتَّكِلُوا وَأَحْبَرَ بِهَا مُعَاذُ عِنْدَ مَوْتِهِ تَأَثُمًا.

24. Муоз ибн Жабал розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Бир киши «Лаа илаҳа иллаллоҳу, Муҳаммадур Расулуллоҳ» деб чин қалбдан шаҳодат келтирган бўлса, албатта, Аллоҳ уни дўзаҳга ҳаром қилади», дедилар. У:

«Эй Аллохнинг Расули, бунинг хабарини одамларга айтайми, хурсанд бўлсинлар», деди.

«Ундок бўлса, суяниб колурлар», дедилар.

Муоз ўлимидан олдин гунохдан қўрқиб, бу хабарни берган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шариф Муоз ибн Жабал розияллоҳу анҳудан ривоят қилинган. Аввало у кишининг ҳаётлари билан қисқача танишиб чиқайлик:

Муоз ибн Жабал ибн Амр Ансорий Хазражий, кунялари Абу Абдурраҳмон. Ўн икки ёшларида Исломни қабул қилган. Иккинчи «Ақаба» байъатида иштирок этган. Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам билан жамики жангларда бирга бўлган, улуғ табиатли, мулойим, чиройли ҳулқли саҳобалардан эдилар.

Бу зот ҳаммаси бўлиб, 157 та ҳадис ривоят қилганлар. У зотдан Абдуллоҳ ибн Умар, Абдуллоҳ ибн Аббос, Абдуллоҳ ибн Амр ибн Осс, Жобир, Анас, Абу Саълаба, Абу Қатода каби саҳоба ва тобеъийнлар ривоят қилишди.

Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам марҳамат қилдилар:

«Умматимнинг ичида халол-харомни ажратувчи Муоздир».

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам яна:

«Қиёмат кунида Муоз ибн Жабал уламоларнинг имомидир», деб айтдилар.

Умар ибн Хаттоб розияллоху анху айтадилар:

«Хотинлар Муоз ибн Жабал сингари фарзанд туғишдан

ожиздирлар. Агар Муоз бўлмаса, Умар халок бўлибди».

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам Муоз розияллоху анхуни Яманга, дин таълимотларини ўргатиш учун юбораётганларида:

«Эй Муоз, нима билан ҳукм чиқарасан?» деб сўрадилар.

Шунда Муоз розияллоху анху:

«Аллоҳнинг Китоби билан», деб жавоб бердилар.

«Агар Аллоҳнинг Китобидан тополмасанг-чи?» дедилар.

«Аллоҳнинг Расулининг суннатлари билан», деди.

«Ундан ҳам тополмасанг-чи?» дедилар.

«Раъйим ила ижтиход қиламан ва бўшашмайман», деди.

Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг юзлари хурсандликка тўлган холда:

«Аллоҳга ҳамдлар бўлсин, Аллоҳ Расулининг элчисини Аллоҳни ва Унинг Расулини рози қиладиган нарсага йўллади», дедилар.

Муҳожирлардан бўлган Абдуллоҳ ибн Масъуд Муоз ибн Жабалнинг тутинган исломий биродари эдилар.

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам: «Қуръонни тўрт кишидан олинглар», деб айтдилар. Шуларни бири, Муоз ибн Жабалдир.

Умар ибн Хаттоб халифалик даврларида Фаластин яқинидаги «Амовас» деган жойга вабо касали тарқалди. Мана шу вабо сабабли Муознинг икки хотинлари, ўғли Абдурраҳмон вафот этди. Муоз ибн Жабал ҳам мана шу вабо сабабли ҳижратнинг 18-йили 38 ёшларида бу оламдан кўз юмдилар.

Мазкур ҳадиси шариф ҳам ўзидан олдинги ҳадиси шарифга ўхшайди. Қўшимча маънолар эса, ҳадиснинг охирида келган. Ҳадисни ривоят қилувчи саҳобий Муоз ибн Жабал розияллоҳу анҳу тавҳид эгаларига бўлган буюк

ваъдани эшитганларидан сўнг Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламга:

# «Эй Аллохнинг Расули, бунинг хабарини одамларга айтайми, хурсанд бўлсинлар», дедилар.

Шу гапнинг ўзи, бу нозик масала эканини кўрсатиб турибди. Чунки, бошка масалаларда сахобалар «Бу хабарни одамларга айтаверайми?» деб сўраганлари маълум эмас. Аксинча, хар бир эшитган нарсасини одамларга етказишни бурч, деб билганлар. Муоз ибн Жабал бу хабарни одамларга етказсалар, бирор тушунмовчилик бўлишидан хавфсираб, шундай саволни берганлар. Бу ҳақиқатни Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васалламнинг Муоз ибн Жабал розияллоҳу анҳуга берган жавобларидан ҳам фаҳмлаб оламиз.

#### «Ундок бўлса, суяниб колурлар», дедилар».

Яъни, агар одамларга айтсанг, бу гапга суяниб, амал килмай колурлар, деганлари. Демак, Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг ўзларида хам одамлар бу гапни нотўгри тушуниб, амал килмай кўйишлари мумкин, деган фикр бўлган. Шунинг учун сахобага бу гапни одамларга айтишга рухсат бермаганлар. Афсуски, кейинчалик ушбу хавфсиралган нарса юзага чикди, одамлар ичида бу гапни нотўгри талкин килиб, Ислом дини рукнларига амал килмайдиганлар тоифаси пайдо бўлди. Бу масалани нотўгри тушуниш эса, дўзахда абадий колмайди, деган тушунчани дўзахга тушмайди, деган тушунчага алмаштириб олиш билан юзага келди.

Энди хадиси шарифни чукуррок ўрганиб чикайлик. Унда Расули акрам соллаллоху алайхи васаллам:

«Бир киши «Лаа илаха иллаллоху, Мухаммадур Расулуллох» деб чин қалбдан шаходат келтирган булса», демокдалар.

«Чин қалбдан» деганидан, мунофикларнинг шаходати ўтмаслиги билинади, дейди уламоларимиз. Худди шу

ибора билан бошқа жойларда гапнинг амалга мос келиши ҳам ифода қилинган.

Шу билан бирга, бундан «шаходат калимасини айтганларнинг барчаси дўзахга тушмайди», деган маъно эмас, балки «чин қалбдан айтганлари, яъни, айтганини амал билан тасдиқлаганлари кирмайди», деган маъно чиқади, дейдилар. Чунки бошқа далиллар тавхид аҳлларидан осий бўлганлар дўзахга тушишларини таъкид ила айтган.

Демак, тавхид ахлидан ким дўзахга тушиши, ким тушмаслиги аник. Шунинг учун Муоз розияллоху анхуга бу гапни одамларга айтишга изн берилмади.

Ушбу хадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Шаходат калимаси улуғ нарса экани.
- 2. Муоз ибн Жабал розияллоху анхунинг Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам хузурларида мартабалари баланд экани.
- 3. Устоздан, рахбардан иккиланган нарсасини сўраб олиш, одамларга айтиш-айтмасликни аниклаб олиш зарурлиги.
- 4. Фаҳмли, ақлли кишиларга кўпчиликка айтиб бўлмайдиган гапни айтиш мумкинлиги.
- 5. Латиф маъноларни тушунмайдиган, калтафаҳм, илмсиз кишиларга қийин маъноли гапларни айтмаслик.
- 6. «Лаа илаҳа иллаллоҳу, Муҳаммадур Расулуллоҳ» деган одам дўзахга кирмайди каби гапларни одамларга айтавермаслик.

Имом Бухорий ривоят қиладилар:

«Улуғ тобеъийнлардан Ваҳб ибн Мунаббиҳга:

«Лаа илаҳа иллаллоҳу» жаннатнинг калити, дейишади?» дейилганда, у киши:

«Ҳа, калит, албатта, тишсиз бўлмайди. Агар тиши бор калит олиб келсанг, сенга очилади. Бўлмаса, очилмайди», деган эканлар.

Келгуси ҳадисларни ўрганганимиздан кейин бу масала яна ҳам ойдинлашади.

25 وَعَنْهُ قَالَ: كُنْتُ رِدْفَ النَّبِيِّ وَعَلَى جَمَارٍ يُقَالُ لَهُ عُفَيْرٌ فَقَالَ: يَا مُعَاذُ هَلْ تَدْرِي مَا حَقُّ اللهِ عَلَى الْعِبَادِ وَمَا حَقُّ الْعِبَادِ عَلَى الْعِبَادِ وَمَا حَقُّ الْعِبَادِ عَلَى اللهِ؟ قُلْتُ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: فَإِنَّ حَقَّ اللهِ عَلَى الْعِبَادِ أَنْ يَعْبُدُوا الله وَلا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْعًا، وَحَقَّ الْعِبَادِ عَلَى اللهِ عَزَّ وَجَلَّ أَلاَ يَعْبُدُوا الله وَلا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْعًا، وَحَقَّ الْعِبَادِ عَلَى اللهِ عَزَّ وَجَلَّ أَلاَ يَعْبُدُوا الله وَلا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْعًا، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ أَفَلاَ أُبَشِّرُ النَّاسَ؟ يُعَذِّبَ مَنْ لاَ يُشْرِفُ بِهِ شَيْعًا. قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ أَفَلاَ أُبَشِّرُ النَّاسَ؟ قَالَ: لاَ تُبَشِّرُهُمْ فَيَتَّكِلُوا. رَوَاهُمَا الشَّيْخَانِ وَالتِّرْمِذِيُّ.

#### 25. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васалламнинг орқаларига, Уфайр номли эшакда мингашиб борар эдим. У зот:

«Эй Муоз, Аллохнинг бандалардаги хакки нимаю, бандаларнинг Аллохдаги хакки нима эканини биласанми?» дедилар.

«Аллох ва Унинг Расули билувчи», дедим.

«Албатта, Аллохнинг бандалардаги хаққи, уларнинг Аллохга ибодат қилишлари, Унга бирор нарсани ширк келтирмасликларидир. Бандаларнинг Аллохдаги ҳаққи эса, ким Унга бирор нарсани ширк келтирмаса, ўшани азобланмаслигидир», дедилар.

«Эй Аллохнинг Расули, одамларга башорат берайми?» дедим.

«Уларга башорат берма, яна суяниб қолмасинлар», дедилар».

Икки ҳадисни икки Шайх ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадис ҳам Муоз ибн Жабал розияллоҳу анҳудан ривоят қилинмоқда. У киши билан аввалги ҳадисда танишган эдик.

Ушбу ҳадиси шариф билан аввалги ҳадиснинг ўҳшашлик жойлари кўп. Лекин дақиқ фарқлари ҳам бор. Ана ўшаларни кўриб чиқайлик.

Ўхшашлик жойлари: ровий битта, яъни Муоз ибн Жабал розияллоху анхунинг ўзлари. Сўнгра хабарни Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламдан эшитгандан сўнг: «Одамларга бу хабарни етказайми?» деб сўрашлари ва: «Етказсанг, суяниб қолурлар» деган жавоб хам бир хил.

Ўхшамаган жойлари эса, биринчи ҳадисда «Ким Лаа илаҳа иллаллоҳу Муҳаммадур Расулуллоҳ», деб шаҳодат берса» дейилган. Бу ҳадисда эса:

# «...уларнинг Аллохга ибодат қилишлари, унга бирор нарсани ширк келтирмасликлари», дейилган.

Албатта, шаходат калимасини айтиш билан Аллоҳга ибодат қилиш, унга ширк келтирмаслик орасида фарқ жуда катта. Хусусан, ибодат лафзининг асл ва кенг маъносини оладиган бўлсак, бу дунё ҳаётини тамомила Аллоҳниг амрига мувофиқ қилиб яшаш маъноси чиқади. Ширк келтирмаслик эса, фақат ақийда бобида Аллоҳнинг шериги бор, деб эътиқод қилмаслик эмас, балки ибодат, амал бобларида ҳам ширкнинг турли кўринишларидан узокда бўлиш кўзда тутилган бўлади.

Бу маънолар эса, ушбу бобдаги ҳадислар мазкур жоҳил кишилар ўйлаганидек, шаҳодат калимасини айтиб қўйса бўлди, бошқа нарсанинг кераги йўқ, деган фикрнинг ботил эканини кўрсатади.

Биринчи ҳадисда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам шаҳодат калимаси учун берилган ваъдага суяниб қолишнинг олдини олиш учун башоратни одамларга айтмасликка амр қилган бўлсалар, бу ҳадисда Аллоҳга ибодат қилиш, У Зотга ширк келтирмасликка берилган

ваъдага суяниб қолишнинг олдини олиш учун башоратни одамларга айтмасликка амр қилмоқдалар.

Биринчи ҳадисда дўзахнинг ҳаром қилиниши ваъда қилинган бўлса, кейинги ҳадисда азобламаслик ваъда қилинмокда. Лекин иккисида ҳам одамлар маънони бошқача тушуниб, қилинган ваъдага суяниб қолишларидан чўчиш бор. Бу эса, банда қай даражага етганда ҳам ҳотиржам, бепарво бўла олмаслигини кўрсатади.

Банда доим хавф ва умид орасида, яъни, дўзахга тушишдан хавфда, жаннатга тушишдан умидвор бўлиб туради. Хеч ким мен «шаходат»ни айтиб кўйдим, ёки ибодатни килиб кўйдим, Аллоҳга ширк келтирганим йўк, менинг жаннатдан жой олишим аник, деб шаҳодатига ёки ибодатига суяниб қола олмайди.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг эҳтиёт чораларини кўришлари айни ҳикмат бўлганини бугун, айниқса, яққол кўриб турибмиз. У зот соллаллоху алайҳи васалламнинг ҳаётлик вақтларида, кейинги даврларда ҳеч ким шариат амалларининг заррачасига ҳам амал қилмаса бўлаверади, деган фикрда умуман бўлган эмас

Тушунарли бўлиши учун намозни олайлик. Сахобаи киромлар, тобеъийнлар, табаъ тобеъийнлар ва улардан кейинги авлодлардан ҳеч ким бирор вақт намозни ўқимай қўйса бўлаверар экан, деган фикрни қилган эмас. Ҳамма ўқиган.

Нахотки, Расули акрам соллаллоху алайхи васалламдан сахобийлар, тортиб қанчадан-қанча уламолар, мужтахидлар, бошлиқлари, мазхаб мухаддислар, фукахолар бугунги кунда Ислом амалларини адо этишдан бўйин товлаётган жохилларчалик тушунчага эга бўлмасалар?!

Ушбу хадисдан олинадиган фойдалар:

1. Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг эшакка

минишлари, ортларига Муоз ибн Жабол розияллоху анхуни мингаштириб олишларидан у зотнинг мутавозеъ, камтарликларини билиб оламиз.

- 2. Эшакнинг номи «Уфайр» эканидан ҳайвонларга ном қуйиш жоизлигини тушунамиз.
- 3. Бировга бир нарсани айтишдан олдин, буни биласанми, деб сўраш ҳам таълимнинг услубларидан экани.
- 4. Аллоҳга ибодат қилиш, бандаларнинг Аллоҳ олдидаги бурчи экани.
- 5. Аллоҳга бирор нарсани ширк келтирмаслик ҳам бандаларнинг бурчи экани.
- 6. Аллох таоло Ўзига ибодат қилган, ширк келтирмаган бандаларини азобламаслиги.
- 7. Бирор хабарни одамларга етказишдан олдин, агар у умумий рухсатдан бошқачароқ бўлса, хабар эгасидан (бошлиқдан) «Бу хабарни одамларга айтаверайми?» деб сўраб олиш кераклиги.
- 8. Агар хабар кўпчилик орасида тушунмовчилик келтирадиган бўлса, хушхабар бўлган чоғида ҳам кўпчиликка айтмай туриш лозимлиги.
- 9. Мусулмонлар орасида тушунмовчилик чикиши, амалдан колиш хавфи каби нарсаларга карши эхтиёт чораларини кўриш зарурлигини билиб оламиз. Чунки, ушбу хадисда одамларни Аллохнинг ибодатига чорлаш, У Зотга ширк келтирмасликка чорлаш бўлса хам нотўғри тушуниб, аксинча маъно беришидан, одамларнинг бунга суяниб колишларидан чўчиб хабарни таркатиш ман килинди.
- 10. «Аллоҳнинг бандада ҳаққи бор, банданинг Аллоҳда ҳаққи бор» иборасини ишлатиш мумкинлигини билиб оламиз.

Ушбу ҳадиси шарифда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг Муоз ибн Жабал розияллоҳу анҳуга:

«Уларга башорат берма, яна суяниб қолмасинлар» деганларига салафи солих уламоларимиз кўплаб таълик килганлар. Шулардан баъзиларини келтирамиз:

«Бу қайтариш, баъзи одамларга хосдир. Бухорий шу хадис билан олим киши илмни фахмламасликларидан кўркса, баъзиларини кўйиб, баъзиларини хос килишга хужжат килган. Гохида ушбу хадисга ўхшаш хадисларни ботил ахли ва ибохий (хар нарсани бўлаверади деювчи)лар шаръий таклифларни тарк килиш, хукмларни йўк килишга рўкач килиб оладилар. Бу эса охиратни хароб килгани етмаганидек, бу дунёни хам хароб этади».

Яъни: «Уларга бунинг хабарини берма. Чунки, сен уларга бу хабарни айтсанг, Роббинг лутфига эътимод килиб, бандалик ҳаққини унутарлар. Оқибатда даражалари нуқсонга учраб, ҳолатлари таназзулга юз тутар. Кўпчиликнинг ҳоли шудир. Аммо хос кишиларга ҳанчалик башорат етса, шунчалик кўп ибодат ҳилурлар. Ашараи мубашшарийн (жаннат башорати берилган ўн) саҳобийлар шундоҳ бўлган».

Биз қушимча қилмоқчимизки, Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам сахобаи киромлардан фақат ун кишининг жаннатга киришларига башорат берганлар. Бу жуда машхур иш булиб, ҳамма уларга ҳавас қилган. Ҳатто ақийда китобларида ҳам бу масала алоҳида зикр қилинади. Агар ким шаҳодат калимасини айтса, тутридантутри жаннатга кираверадиган булса, мазкур ун кишига берилган башорат беҳуда булиб қолмайдими? Уларни алоҳида зикр қилишнинг нима кераги бор?! Жаннатнинг башоратини номма-ном олиб туриб ҳам бирор ибодатни тарк этмай, балки олдингидан зиёда ибодат қилганларига нима дейсиз?

Демак, турли бахоналар билан ибодат килишдан кочадиган, шариат хукмини килмасликка уринадиганларнинг гап ва ишлари хеч кандай рисолага

тўғри келмайди.

26. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васалламдан:

«Қайси амал афзал?» деб сўралди.

«Аллоҳга ва Унинг Расулига иймон келтириш», дедилар.

«Кейин нима?» дейилди.

«Аллохнинг йўлида жиход қилиш», дедилар.

«Ундан кейин нима?» дейилди.

«Мабрур хаж», дедилар».

Икки Шайх ва Насаий ривоят қилишган.

**Шарх:** Уламоларимиз аниқлашларича, бу саволларни Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламдан сўраган киши Абу Зарр Ғифорий розияллоху анхудир. У дунёдаги энг афзал амал ҳақида:

«Қайси амал афзал?» деб сўрамокда. Бу саволга У зот соллаллоху алайхи васаллам:

«Аллоҳга ва Унинг Расулига иймон келтириш», дедилар».

Яъни, энг афзал амал Аллоҳга ва Аллоҳнинг Расулига иймон келтиришдир. Ушбу гапдан уламоларимиз иймон амалга киришини тушунганлар. Имом Бухорий бу ҳадисни «Иймон амалдир» деган бобида келтирганлар. Иймон ҳам суздан, ҳам амалдан иборат экани Аҳли сунна жамоа мазҳабининг купчилик жамоаси, жумладан, Молик, Саврий ва Авзоъийлар мазҳаби томонидан тан олинган.

Абу Убайд бу ҳақда қуйидагиларни айтадилар:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам ушбу ҳадисда иймонни амалдан, деб айтдилар. Бошқа ҳадисларда иймон билан амалнинг орасини ажратганлар. Иймонни фақат тавҳид ва қалбга оид амалларга нисбатан, амални эса аъзоларга оид амалларга ишлатганлар. Иймоннинг ҳақиқати, гапга тўғри келувчи тасдиқ ва қалбдаги азму қарордир. Унинг тугал бўлиши эса, аъзолар амали билан боғлиқдир. Киши батамом иймонли мўмин бўлиши учун албатта эътиқоди, сўзи ва амали бир бўлиши керак. Ана шундай иймонгина жаҳаннам оташидан нажот беради, жон ва қонни сақлайди. Ана шундай бўлгани учун мазкур уч нарсанинг (эътиқод, сўз ва амал) жамига ҳам, ҳар бирига ҳам иймон дейилади. Шунинг учун ҳам тавҳид ва тасдиқ энг афзал амал ҳисобланади. Чунки барча амалларнинг қабул бўлишига шу нарса шартдир».

Ушбу иборалар орқали Аҳли сунна ва жамоа мазҳаби иймон тил билан гапириш, дил билан тасдиқлаш ва аъзолар билан амал қилиш эканини яхшилаб баён қилмоқда. Ақийда илми уламоларининг таъкидлашларича, Аҳли сунна ва жамоа орасидаги ихтилоф иймоннинг шаръий таърифида эмас, балки луғавий маъносидан келиб чиққандир. Чунки луғатда тил билан айтиб, дил билан тасдиқлашга «иймон» дейилади.

Нима бўлганда ҳам, Иймон дунёдаги энг яхши нарса эканига ҳеч кимнинг шубҳаси йўқ. Бу дунёдаги барча амалларининг қабул бўлишига Иймон шартдир. Иймони бўлмай туриб ҳар қанча амал қилса ҳам қабул бўлмайди. Шунинг учун, афзал амал ҳақида сўз кетганда, Иймондан кейингиси ҳақида кетади. Афзаллик борасида иймонга тенг келадиган нарса йўқ.

#### «Кейин нима?» дейилди.

Яъни, иймондан кейинги энг афзал амал нима, деб сўралди. У зот соллаллоху алайхи васаллам:

«Аллохнинг йўлида жиход қилиш», дедилар.

«Жиход» луғатда «машаққат чекиш», ўзининг бор имконини ишга солиш «маъноларини» билдиради. Шариатда эса, Аллохнинг дини учун бор имконини ишга солиб жидду жахд қилишни билдиради.

#### «Ундан кейин нима?» дейилди.

Яъни, аввал сўралган нарсадан кейинги энг афзал амал нима, деб сўралди. У зот соллаллоху алайхи васаллам:

#### «Мабрур хаж», дедилар».

«Ҳаж» сўзи луғатда «қасд қилмоқ» маъносини билдиради. Шариатда эса, маълум вақтда ибодат учун Маккани қасд қилмоққа айтилади. Ҳажнинг «Мабрур» сифати эса, «Яхши ҳаж» деганидир. Гуноҳ аралаштирилмай, мақбул бўладиган тарзда адо этилган ҳаж «Мабрур ҳаж» дейилади. Ҳаж энг афзал амаллардан экани ҳам яхши маълум.

Шу ерга келганда ҳақли савол пайдо бўлади: «Нима учун намоз, рўза ёки закот айтилмади? Нима учун ҳаж рукн бўлса ҳам, рукн бўлмаган нарсадан кейинга қўйилди?»

Жавоб қуйидагича: Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам бундок пайтларда сўровчининг ва атрофда эшитиб турганларнинг холига ва умумий вазиятга қараб жавоб берганлар. Шунинг учун хам яхши амал хакидаги саволга жавоб бўлиб келган бошқа ҳадисларда ҳам турлича жавоблар келган. Энг афзал амалга-намозни вактида ўкиш, қилиш, таом бериш, ота-онага яхшилик танигану бериш кабилар киргани шулар танимаганга салом жумласидандир.

Дарҳақиқат, очарчилик бўлиб, мусулмонлар бир бурда нонга зор бўлиб турган пайтда уларга таом бериш бошқа ишлардан афзал амалга айланиши турган гап ва ҳоказо.

Ушбу хадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Амалларнинг бир-биридан афзал бўлиши.
- 2. «Энг афзал амал нима?» деб сўраш мумкинлиги.

- 3. Аллоҳга ва Унинг Расулига иймон—энг афзал амаллиги.
  - 4. Иймон амалсиз бўлмаслиги.
  - 5. Амал билан юқори даражаларга эришилиши.

27 وَعَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ مَ قَالَ: إِذَا أَحْسَنَ أَحَدُكُمْ إِسْلاَمَهُ فَكُلُّ حَسَنَةٍ يَعْمَلُهَا تُكْتَبُ لَهُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا إِلَى سَبْعِمِائَةِ ضِعْفٍ، وَكُلُّ حَسَنَةٍ يَعْمَلُهَا تُكْتَبُ لَهُ بِمِثْلِهَا. وَفِي رِوَايَةٍ إِلاَّ أَنْ يَتَجَاوَزَ اللهُ عَنْهَا. رَوَاهُ الشَّيْخَانِ.

27. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Қачонки, бирингиз Исломини чиройли қилса, унинг қилган ҳар бир яхши амали ўн мислидан етти юз баробаргача кўпайтириб ёзилади. Қилган ҳар бир ёмон амали эса, ўз мислича ёзилади», дедилар.

Бошқа бир ривоятда:

«Фақат Аллох уни ўтиб юборса (ёзилмайди)», дейилган.

Икки Шайх ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадис ҳам Абу Ҳурайра розияллоҳу анҳудан ривоят қилинмоқда.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васаллам ушбу хадиси шарифларида биз умматларини мухлис мусулмон бўлишликка тарғиб қилмоқдалар. Чунки ўта мухлис мусулмон бўлмай туриб, ҳеч ким ўз Исломини чиройли қила олмайди. Ўтган ҳадисларнинг бирида Исломнинг чиройли бўлиши, ичдан ҳам, устдан ҳам Исломнинг ҳамма талабларига жавоб бера оладиган бўлиш билан амалга ошишини ўрганган эдик.

Инсон ўз Исломини чиройли қилганда эса, катта ва

улкан мукофотга сазовор бўлар экан. Бу мукофот эса, икки тарафлама бўлади:

- 1. Унинг қилган ҳар бир яхши амали ўн баробардан етти юз баробаргача кўпайтириб ёзилар экан.
- 2. Унинг қилган ҳар бир ёмон амали ўз мислича, кўпайтирилмасдан ёзилар ёки Аллоҳ хоҳласа кечириб юборилар экан. Бу эса, албатта, мўмин банданинг олий даражаларга эришишидан далолат беради.

Бу ҳадиси шарифдан олинадиган фойдалар очиқ-ойдин кўриниб турибди. Фақат Исломимизни чиройли қилишга уринишимиз қолди, холос.

28. Анас розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким «Лаа илаҳа иллаллоҳу» десаю, қалбида арпа донаси вазнича иймони бўлса, дўзахдан чиқади. Ким «Лаа илаҳа иллаллоҳу» десаю, қалбида буғдой дони вазнича иймони бўлса, дўзахдан чиқади. Ким «Лаа илаҳа иллаллоҳу» десаю, қалбида зарра вазнича иймон бўлса, дўзаҳдан чиқади», дедилар.

Абу Саъийд:

«Ким шак қилса: «Албатта, Аллох зарра мисқолича зулм қилмас», оятини тиловат қилсин», деди».

Шарх: Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам бу

хадиси шарифда иймоннинг ахамиятини, унинг каттакичик бўлишини, охир-окибат ўз эгасини дўзахдан чикишига сабаб бўлишини баён килмокдалар. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг: «Ким «Лаа илаха иллаллоху» деса, деганларидан «Мухаммадур Расулуллох»ни айтмаса хам бўлаверар экан, деган маъно чикмайди. Одатда, «Лаа илаха иллаллох» бор жойда, албатта, «Мухаммадур Расулуллох» хам борлиги маълум ва машхур бўлганидан гапнинг кискаси айтиб кўйилган, холос.

#### «Абу Саъийд:

«Ким шак қилса: «Албатта, Аллох зарра мисқолича зулм қилмас», оятини тиловат қилсин», деди».

Яъни, ким бу ҳадисда айтилган маънога шубҳа қилса, Нисо сурасидаги мазкур оятни тиловат қилсин.

Аллох таоло мазкур оятда айтади:

«Албатта, Аллох зарра мисколича зулм килмас. Агар яхшилик бўлса, бир неча бор кўпайтирур ва Ўз хузуридан улуғ ажр берур» (Нисо, 40).

Яъни, инсоннинг бу дунёда қилган ишлари ҳисоб-китобсиз қолмайди. Аллоҳ мутлақ адолат ила ҳукм қилади. Ҳаммага қилган амалига, ишига яраша беради. Ҳеч кимга заррача зулм этмайди.

«Албатта, Аллох зарра мисколича хам зулм килмас».

Аммо банда:

«Агар яхшилик қилган бўлса, бир неча бор купайтирур».

Қуйидаги ривоятни ўргансак, бу оятнинг маъноси яна ҳам равшанлашади.

Ибн Аби Ҳотим қилган ривоятда Абдуллоҳ ибн Масъуд розияллоҳу анҳу қуйидагиларни айтдилар: «Қиёмат куни эркак бўлсин, аёл бўлсин, бандани олиб келинади-да, аввалгию кейинги барча халойикнинг олдида

бир жарчи: «Манави фалончи фистончи ўғли. Кимнинг унда хакки бўлса, келиб олсин», деб жар чакиради. Аёл отамда, онамда, акамда, эримда ҳаққим булса эди, деб орзу қилади, деб туриб, «У кунда улар орасида насаблар ҳам йўқ ва бир-бирларидан сўраша олмайдилар ҳам» оятини ўкидилар ва сўзларида давом этиб: Аллох Ўз хаккидан хохлаганини кечади. Одамларнинг хаккидан хеч нарсани кечмайди. Кейин одамларга тўгриланади. «Одамларга ҳақларини беринглар», дейди. У: «Эй Роббим, дунё тугадику, қандай қилиб уларнинг ҳақларини бераман?» дейди. Аллох: «Яхши амалларидан олиб, хар бир хак эгасига кўрган зулмига яраша беринглар», дейди. Агар банда Аллоҳга дўст бўлса, заррача яхшилиги ортиб қолса ҳам, уни Аллох бир неча бор купайтириб, ушанинг савобидан жаннатга киритади». Сўнгра Абдуллох ибн Масъуд розияллоху анху: «Албатта, Аллох заррача хам зулм қилмайди. Агар яхшилик булса, бир неча бор купайтирур», оятини ўкидилар ва сўзларида давом этдилар: «Агар банда фаришта: Роббим, бадбахт бўлса, «Эй яхшиликлари тамом бўлди ва кўп даъвогарлари бор», дейди. Аллох: «Талабгорларнинг ёмонликларидан олиб, бунинг ёмонликларига қушинглар. Сунгра унга дузахдан жой беринглар», дейди.

Аммо бахтлиларнинг яхшиликларини кўпайтириш билан кифояланиб қолинмайди. Бунинг устига энг катта мукофот ҳам берилади. Аллоҳ уларга:

#### «Ўз хузуридан улкан ажр берур».

Бу улкан ажрдан мурод жаннатдир.

Аллох таоло зарра мисколидаги нарсанинг хам жазо ёки мукофотини беришни эълон килиб турганда ундан каттарок нарсаларнинг окибати нима бўлишини акли бор банда ўзи билиб олаверади.

Ушбу ҳадиси шариф шаҳодат калимасининг фазли ва аҳамияти нақадар улуғ эканини билдириш билан бирга,

«Шаходат калимасини айтса бўлди, бошқаси ортиқча», дейдиган жохилларга қарши кучли хужжат хамдир. Чунки «Лаа илаха иллаллоху»ни айтган дўзахдан чиқади, деганларидан, ўша одам дўзахга тушиши маълум бўлади. Демак, ким шаходат калимасини айтиб иймонга кирсаю, кейин баъзи бир гунохларни қилса, дўзахга кирар экан.

Мусулмонлар жумхурининг иттифок қилишича, осий мўмин дўзахга тушади ва қилган гунохига яраша азобини тортади. Сўнгра дўзахдан чикади. Дўзахга тушиш у ёкда турсин-у, жаннатга кириш учун бир оз кутиш катта ҳижолатга сабаб бўлади. Шундан кейин ҳам баъзи одамларнинг «Барибир дўзахдан чиқилар экан-ку», деб баъзи гуноҳ ишларни қилишини тушуниш қийин.

Ушбу хадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Шаходат калимасининг улуғлиги.
- 2. Ким шаҳодат келтирган булса, охир-оқибат дузахдан чикиши.
- 3. Шаҳодат калимасини айтишнинг ўзи кифоя қилмай, қалбда иймон бўлиши ҳам шартлиги.
- 4. Қалбдаги иймон заррача, буғдой ёки арпа донича ҳам булиши, яъни, жуда кичик булиши ҳам мумкинлиги.
  - 5. Мўминлар хам осий бўлсалар, дўзахга тушишади.
- 6. Гунохи кабира қилган мўмин кофир бўлмаслиги ва дўзахда абадий қолмаслиги.

29 عَنْ عُمَرَ  $\tau$  أَنَّ رَجُلاً مِنَ الْيَهُودِ قَالَ لَهُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ آيَةٌ فِي كِتَابِكُمْ تَقْرَءُونَهَا لَوْ عَلَيْنَا مَعْشَرَ الْيَهُودِ نَزَلَتْ لَآتُخَذْنَا ذَلِكَ الْيَوْمَ عِيدًا قَالَ: أَيُّ آيَةٍ؟ قَالَ: [ [ الْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَمْتُ الْيُومَ عَيدًا قَالَ: أَيُّ آيَةٍ؟ قَالَ: <math> [ [ الْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْإِسْلاَمَ دِينًا <math> [ ] فقالَ عُمَرُ: قَدْ عَرَفْنَا ذَلِكَ الْيَوْمَ وَالْمِكِانَ الَّذِي نَزَلَتْ فِيهِ عَلَى النَّبِيِّ [ ] وَهُوَ قَائِمٌ بِعَرَفَةَ ذَلِكَ الْيَوْمَ وَالْمِكِانَ الَّذِي نَزَلَتْ فِيهِ عَلَى النَّبِيِّ [ ] وَهُوَ قَائِمٌ بِعَرَفَةَ ذَلِكَ الْيَوْمَ وَالْمِكِانَ الَّذِي نَزَلَتْ فِيهِ عَلَى النَّبِيِّ [ ]

### يَوْمَ الْخُمُعَةِ. رَوَاهُمَا الشَّيْخَانِ وَالتَّرْمِذِيُّ.

29. Умар розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Яхудийлардан бир одам у кишига:

«Эй мўминларнинг амири, Китобларингизда бир оят бор, сизлар уни ўкийсизлар. Агар биз, яхудийлар жамоасига нозил бўлганида эди, ўша кунни байрам килиб олар эдик», деди.

«Кайси оят?» деди.

«Бугунги кунда динингизни мукаммал килдим, сизга Ўз неъматимни батамом килдим ва сизга Исломни дин деб рози бўлдим», ояти», деди. Шунда Умар:

«Биз ўша оят Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга нозил бўлган кун ва жойни жуда яхши биламиз. У зот жума куни Арафотда тик турган эдилар», деди».

Икки Шайх ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Эътибор бериб қарайдиган бўлсак, бу ерда Расули акрам соллаллоху алайхи васалламнинг гаплари хам, амаллари хам йўк. Лекин у зотнинг мазкур ояти карима нозил бўлган пайтдаги холларининг хазрати Умар розияллоху анху томонидан килинган васфи бор. Мана шу хам суннат ёки хадис деб аталаверади. Ушбу ривоятнинг мўътабар хадис китобларида келганлиги бунга далил.

Бу ҳадисда ҳам диннинг фазли ҳақида, мусулмонларга бошқа дин вакиллари ҳам ҳавас билан қарашлари ҳақида суз кетмоқда. Хусусан, мусулмонларга нисбатан ашаддий душманлиги бор яҳудийлардан бундоқ гапнинг чиқиши алоҳида эътиборга сазовордир.

Уламоларимизнинг аниқлашларича, ҳазрати Умар розияллоҳу анҳунинг ҳалифалик вақтларида бу гапни яҳудийларнинг машҳур дин олимларидан Қаъбул Аҳбор

исмли киши бир гурух яхудий ичида туриб айтган. У Куръони Каримда бир оят борлиги, агар бу оят яхудийларга нозил бўлганида, у нозил бўлган кунни байрам килиб олишларини айтган. Бундан, яхудийлар ўша оятда келган хабарни жуда улкан бир башорат, бундай башорат эълон килинган кунни яхудийлардек кадимий, илохий китоб эгаси, пайғамбарлар кўп чиккан миллатга байрам куни бўла олишини тушуниб етган чикадилар. Каъбул Ахбордан бу гапни эшитган хазрати Умар розияллоху анху:

#### «Қайси оят?» деди.

Яъни, ўша сизга тушганида, унинг тушган кунини байрам қилиб олмоқчи бўлган оят қайси оят, дедилар. Каъбул Аҳбор:

# «Бугунги кунда динингизни мукаммал килдим, сизга Ўз неъматимни батамом килдим ва сизга Исломни дин деб рози бўлдим» ояти» деди.

Дарҳақиқат, ушбу оятда зикр қилинган улкан башорат мусулмонлардан бошқа ҳеч кимга насиб қилмаган. Ушбу оят нозил бўлгунча Аллоҳнинг дини мукаммал бўлмаган эди. Одам Атодан бошлаб аста-секин, бирин-кетин келаётган шариатлар аҳкомлар билан ривожланиб келаётган эдию, мукаммал бўлмаган эди. Ниҳоят, Аллоҳнинг оҳирги Китобидан ушбу оятнинг Аллоҳнинг оҳирги пайғамбари Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга тушиши билан дин мукаммал бўлди. Аллоҳ таолонинг Ўз бандаларига бераётган улуғ неъмати батамом бўлди. Аллоҳ таоло Ўз бандаларига қиёмат қоим бўлгунча Исломни дин деб рози бўлди.

Ушбу улкан бахтга сазовор бўлишни хар бир халк, хар бир миллат, хар бир қавм, жумладан, яхудийлар ҳам орзу қилар эди. Аммо, мазкур улуғ бахт мусулмонларга, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг умматларига насиб этганини билиб, уларга ҳавас қилдилар. Бу ҳавасни

Каъбул Аҳбор ўзининг юқоридаги гаплари билан баён қилди. Бунга жавобан ҳазрати Умар розияллоху анҳу:

«Биз ўша оят Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга нозил бўлган кун ва жойни жуда яхши биламиз. У зот жума куни Арафотда тик турган эдилар», деди».

Бу жавобда катта маъно бор. Ҳазрати Умар, сиз оят тушган кунни байрам килмокчи экансизлар, биз сизлар килмокчи бўлгандан ҳам ўтказиб юборганмиз, деган маънода гапирдилар. Яъни, яҳудийлар ўша кунни ҳотирадан чиқармайдиган қилиш учун байрам куни, деб эълон қилишлари мумкин эди. Аммо мусулмонлар мазкур оят нозил бўлган кунни ҳам, жойни ҳам, ҳолатни ҳам абадий ёдлаб қолганлар. Хотираларидан асло чиқмайди.

Ўша оят нозил бўлган куни—жума куни, Арафот куни эди. Бу икки куннинг бири ҳафтанинг улуғ куни бўлса, иккинчиси йилнинг улуғ кунидир. Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламнинг бу оятни ҳабул ҳилиб олиш ҳоллари энг улуғ ҳолатдир. Арафа куни, Арафот саҳросида, ҳажнинг энг улуғ рукнини адо этиб тик турган ҳолларида бўлганди. У зоти бобаракотнинг видолашув ҳажлари эди ўшанда. Ўша куни оҳирги марта Арафотда туришлари эди. Ояти карима аср пайтида нозил бўлди. Эртасига Қурбон байрами бўлди. Саҳобалар динимиз мукаммал бўлса, ҳабибимизнинг боҳий дунёга сафарлари яҳинлашибди, деб йиғладилар.

Ўшандан саксон бир кун ўтиб, анбиёларнинг хотими фоний дунёни тарк этиб, бокий дунёга сафар килдилар. Ислом динининг мукаммал бўлганини ўз кўзлари билан кўриб, хотиржам холда, елкаларига юкланган буюк омонатни шараф билан адо килиб кетдилар. У зотнинг сахобалари тез орада Исломни дунёга таратдилар. Улар Аллохнинг мукаммал, батамом неъмати, рози бўлган дини Исломдан бутун олам бахраманд бўлиши учун кўлларидан

келган барча хизматларни қилдилар.

Исломнинг қадрини билган авлодлар эса ундан ўзлари ҳам баҳраманд бўлдилар, ўзгаларни ҳам баҳраманд этдилар.

Исломнинг фазлини, Қуръони Каримдаги биргина оятнинг қадрини яхудийлар ҳазрати Умарнинг даврида шунчалик тушуниб қадрлаган бўлсалар, бугунги кунда турли динларга мансуб одамлар Исломга кираётганлари бежиз эмас. Улар Ислом туфайли икки дунё саодатини топишни тушунибгина қолмай, ичларидан чиққан уламолар бу нарсани тушунтиришга киришганлари ҳам буюк Ислом ҳақиқатининг тантанасидир.

30. Жобир розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам хузурларига бир одам келиб:

«Эй Аллохнинг Расули, икки вожиб килувчи нима?» деди.

«Ким Аллоҳга ҳеч нарсани ширк келтирмаган ҳолда ўлса, жаннатга кириши; ким Аллоҳга бирор нарсани ширк келтирган ҳолда ўлса, дўзаҳга кириши», дедилар».

**Шарх:** Бу ҳадиснинг ровийи Жобир ибн Абдуллоҳ розияллоҳу анҳу билан ҳам танишиб олайлик:

Жобир ибн Абдуллох ибн Амр ибн Харом ал-Ансорий ас-Саламий, насаблари ансорларнинг ўртасидан бўлмиш Бани Саламадан. Оталари ва тоғалари билан «Ақаба» байъатининг иккинчисида бирга бўлганлар. Бу байъатда

ансорлардан етмиш киши Расулуллох соллаллоху алайхи васалламни ғалаба қозонтириш ва Исломни ер юзига ёйишга ахд қилиб байъат беришган. Жобир розияллоху анху Бадр ва Ухуд жангларидан ташқари, Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам иштирок этган барча жангда қатнашганлар.

Жобир ибн Абдуллох: «Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам билан ўн тўккизта жангда бирга бўлдим. Бадр билан Ухуддагина отамнинг монеъликлари сабабли иштирок этмадим. Отам вафот этганларидан кейин, биронбир жангда Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг оркаларидан колганим йўк», дейдилар.

Жобир ибн Абдуллох сахобаларнинг ичида кўп хадис ривоят қилганларнинг олтинчиси бўлиб, 1540та хадис ривоят қилганлар.

Жобир ибн Абдуллоҳ Миср ва Шомга борганларида, одамлар у кишидан кўп илм ўрганишар эди. Шунингдек, Мадинаи Мунавварадаги Масжидун Набавийда ҳам илм ҳалҳалари бўлиб, унда тўпланганлар у кишининг илм ва таҳволаридан кўп нафланардилар.

Жобир ибн Абдуллох 74-хижрий санада Мадинаи Мунавварада вафот этдилар. Жанозаларини Онзак шахрининг волийи Абон ибн Усмон ўкидилар.

Ушбу ҳадиси шарифда ҳам олдингиларига ўҳшаб тавҳиднинг фазли, ўз эгасига берадиган улкан самараси ҳакида сўз кетмокда. Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ҳузурларига бир одам келиб, икки вожиб ҳилувчи сифат ҳаҳида сўради.

### «Эй Аллохнинг Расули, икки вожиб килувчи нима?» деди.

Яъни, икки сифат бор экан. Улар икки нарсани вожиб килар экан. Шу икки сифат бўлса, ортидан икки нарса келмаса бўлмас экан, ўша икки сифат қайси, демокчи бўлди. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам қисқа

ва қониқарли жавоб бердилар:

# 1. «Ким Аллоҳга ҳеч нарсани ширк келтирмаган ҳолида ўлса, жаннатга кириши» вожиб.

Яъни, биринчи сифат муваххид—Аллохга хеч нарсани ширк келтирмаган холда ўлиш. Бу сифат жаннатга киришни вожиб қилади. Бунга эга бўлган одам жаннатга кирмай қолмайди. Гунохига яраша дўзахда ётгандан кейин бўлса ҳам жаннатга киради.

# 2. «Ким Аллоҳга бирор нарсани ширк келтирган ҳолда ўлса, дўзаҳга кириши» вожиб.

Ундай одам дўзахга кирмай қолмас. Чунки Аллох таоло ўзига ширк келтиришни асло кечирмаслигини қатъий равишда таъкидлаган.

Ушбу ҳадисдан тавҳиднинг-Аллоҳга ширк келтирмасликнинг қанчалар улуғ бахт эканини билиб олдик. Шунингдек, ширкнинг қанчалар бадбахтлик эканини ҳам англаб етдик. Шундай экан, муваҳҳид бўлайлик, мушрик бўлиб қолмайлик!

31. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Албатта, Аллох менинг умматимдан, модомики, гапирмасалар ёки қилмасалар, ўзи-ўзига сўзлаганини кечиб юборди», дедилар».

Икки хадисни Имом Муслим ривоят қилган.

**Шарх:** Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам ушбу ҳадиси шарифларида Аллоҳ таоло томонидан ўз умматларига қилинган катта фазлу карам ҳақида сўз юритмоқдалар. Бу мусулмон одамнинг гуноҳ иш қилиш ҳақида ичида ўз-ўзига сўзлаб туриб, ташида гапирмай, ўша

ишни амалга оширмай куйса, Аллох таоло кечиб юборишидир. Агар Аллох таоло хохласа, юкоридаги нарса учун хам жазолаши мумкин эди. Лекин Аллох таоло Мухаммад соллаллоху алайхи васалламнинг умматларига мархамат курсатиб, улардан бу нарсани кечиб юборди. Бу хам Ислом динининг афзалликларидандир.

Ислом дини ёмонликнинг умуман юзага чикмаслиги тарафдори эканини ушбу хадисдан билиб олсак бўлади. Бу хадиси шариф хар бир кишига улкан рухий-маънавий таъсир ўтказиши турган гап. Инсончилик-гохида баъзи бир ёмон ишларни қилишни одам ичидан ўтказиши ёки ўзича гапириши мумкин. Кейин эса, уни ташида хам айтиши мумкин. Ташида айтиши эса, ёмонлик томон қуйилган қадамдир. Ундан кейин яна бир қадам босилса, ёмонлик амалга ошади. Шунинг учун ёмонликни умуман юзага чиқармай туриб, йўқ қилиш керак. Гарчи банда ёмонлик ҳақида ўз-ўзига сўзлаган бўлса ҳам Аллоҳ уни кечириб юборади, ёмонлик унинг «номаи аъмоли»га ёзилмайди. Бу билан инсонни ёмонликдан бошланғич давридаёқ қайтариш чораси кўрилмокда.

Демак, баъзи вактларда ёмонлик ҳақида ўз-ўзига сўзлаш ҳоллари юзага келса, дарҳол ушбу ҳадиси шарифни эслаб, ичдаги сўзни гапирмаслик ва унга амал қилмасликка уринишимиз керак.

Дунёнинг деярли хамма юртларида **ТНИНТКОНИЖ** бўйича илми нафс (психолог) олдини олиш мутахассислари тайёрлашга куч маблағ катта ва сарфланиб, қанчадан-қанча оворагарчиликлар бўлмоқда. Исломда эса, бу муаммо аллақачон ҳал этиб бўлинган.

32. Бухорий қилган таълийқда Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам:

**«Аллоҳга энг маҳбуб дин ҳанифлик** (ботилдан ҳаққа мойил), **осон диндир»**, **дедилар»**.

**Шарх:** Имом Бухорий гохида ҳадиснинг ровийларини зикр қилмай, тўғридан-тўғри Расули акрам соллаллоху алайҳи васалламга етиштириб келтирадилар. Буни «таълийқ» дейилади. Ушбу ҳадис Имом Бухорийнинг таълийқларидандир.

Бу ҳадисда Аллоҳ таолонинг ҳузуридаги энг маҳбуб дин-шариат ҳақида сўз кетмоқда. Шунингдек, диндаги энг маҳбуб ҳислат ҳақида сўз кетмоқда, десак ҳам бўлади. Бу нарса ҳанифлик ва осонликдир. Луғатда «ҳанифлик» деб, ботилдан ҳаққа мойил бўлишга айтилади. Албатта, бу сифат Исломда мужассам бўлгандир. Шунингдек, осонлик сифати ҳам, Ислом динида мавжуддир. Қадимда Иброҳим алайҳиссаломнинг миллати «ҳаниф миллат» деб аталган. Чунки у зот бутларга чўқинишдан Аллоҳга ибодат қилишга мойил бўлганлар. Кейинчалик, араблар ҳатна килдириб, ҳаж ибодатини адо этган одамни «ҳаниф», деб атайдиган бўлишган.

Диннинг осон бўлиши эса, унда тазйик ва тангликнинг йўк бўлишидир. Бу, албатта, факат Ислом динида ўз аксини топган. Исломда ботилнинг турли кўринишларидан ҳаққа тамомила мойил бўлиш бордир. Ислом шариати энг осон шариатдир. Унда бандаларга танглик, қийинчилик йўкдир. Шариат ҳукмларининг барчаси факат бандаларга осон ва улар учун манфаатли бўлишини кўзлаб жорий қилинган. Шунинг учун, Ислом шариати Аллоҳнинг ҳузуридаги энг маҳбуб шариатдир. Унга амал қилган одам ботилдан ҳаққа мойил бўлади. Бу шариатга амал қилган одам осон, енгил шариатга амал қилган бўлади.

## 33- عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ عَنِ النَّبِيِّمِ قَالَ: إِنَّ اللهَ وَضَعَ عَنْ أُمَّتِي الْحُطَأَ وَالنِّسْيَانَ وَمَا اسْتُكْرِهُوا عَلَيْهَا. رَوَاهُ ابْنِ مَاجَهْ.

### 33. Ибн Аббосдан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Албатта, Аллох менинг умматимдан хатони, унутилган ва мажбур килинган нарсани кечиргандир», дедилар.

Ибн Можа ривоят қилган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шариф Абдуллоҳ ибн Аббос розияллоҳу анҳудан ривоят қилинмоқда. У кишининг таржимаи ҳоллари билан танишайлик:

Исмлари Абдуллох, оталари Аббос ибн Абдулмуттолиб, оналари Умму фазл Лубоба бинти Хорис. Хижратдан уч йил олдин Қурайш мушриклари Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам ва мусулмонларни Макка тоғларида моддий ва маънавий қамалда ушлаб турган бир пайтда дунёга келдилар. Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам: «Эй Роббим, Абдуллох ибн Аббосга хикматни ўргатгин», деб дуо қилганлар. Ибн Аббос хам Расулуллох соллаллоху алайхи васалламни, ўзлари хакларига кўп дуо килаётганларини кўргач, илм учун туғилганларини билдилар ва илм ўрганишга киришдилар. Ёш бўлишларига қарамай, кўп оят ва хадисларни ёд олдилар.

Кишилар Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг: «Ибн Аббос, шу умматнинг илм денгизидир», деган сўзларига кейинрок шохид бўлдилар.

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам вафот этганларида Ибн Аббос ўн уч ёшда эдилар. У зот агар хадис ёдлаган кишини билиб колсалар, дархол шу одамнинг уйида пайдо бўлардилар.

Убайдуллох ибн Абдуллох айтадилар: «Ибн Аббос инсонлардан кўп хислатларда ўзиб кетди. Илмда у кишига

етадигани йўқ эди. Фикхда доимо у кишининг фикрига суянилар эди. Халимликда ва насабда у зотга тенг келинмасди. Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг хадисларини у кишидан яхши биладиган ёки халифаларнинг қозилик ишларини у кишидан кўра яхшироқ англайдиган киши топилмас эди».

Ибн Аббос нафақат ҳадис илми, балки Қуръон, фиқҳ, араб шеърлари таъвилларидан ҳам воқиф эдилар. У кишининг эшиклари доимо илм истаб келувчилар билан гавжум эди.

Ибн Аббос 1660 та ҳадис ривоят қилиб, кўп ҳадис ривоят қилувчи саҳобаларнинг бешинчиси бўлганлар.

Ибн Аббос ҳижратнинг 68-йили 71 ёшларида вафот этдилар.

Ушбу ҳадиси шарифда Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг умматларига Аллоҳ таоло томонидан бўлган улкан марҳамат ҳақида сўз кетмоқда. Яъни, мусулмон киши ўз ихтиёрисиз содир этган гуноҳлар учун жавобгар эмаслиги баён этилмоқда. Бу ҳадис ўзида улкан маънони мужассам қилгандир. Инсоннинг ҳақиқий айбдор экани ёки айбдор эмаслигини аниқлашда катта ва асл қоидани баён этмоқда. Фуқаҳоларимиз ушбу ҳадиси шарифдан фиқҳий ҳукмларни ишлаб чиқишда кенг фойдаланганлар.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам бу хадисларида Аллох таоло у зотнинг умматларидан уч нарсани ўтиб юборгани ҳақида баён бермоқдалар.

1. Хато, яъни, бир нарсани билмасдан қилиб қуйиш. Мисол учун, бир ишни қилса булади, деб тушунган ҳолда қилади, кейин шариатда ман қилингани аён булади. Шунингдек, бир ният билан қилса, натижа аксинча чиқади. Мисол учун, овлаш мақсадида ҳайвонга отган уки одамга тегиб кетиши мумкин. Бунга уҳшаш ҳолатларда инсон ҳато қилган булади. Унинг ҳатоси кечирилади. Чунки бу нарса унинг иҳтиёридан ташқари содир булди. Содир этилган

хато Аллоҳнинг ҳаққи бўлса, бутунлай кечиб юборилади. Банданинг ҳаққи бўлса, енгиллашади. Мисол учун, хато туфайли бировни ўлдирган бўлса, олдинги мисолда айтилганидек, ҳайвонга отилган ўқи одамга тегиб кетса, уни қасос учун ўлдирилмайди, лекин хун тўлайди.

- 2. Унутиш, яъни, ёдидан кўтарилиб, тақиқланган ишни қилиб қўйиш. Мисол учун, фалон ишни қилмайман, деб қасам ичсаю, қасамини унутиб, ўша ишни қилиб қўйса, гунох бўлмайди. Хато ва унутиш туфайли моддий зарар етказилса, тўланади. Унутишда амр бажарилмаган бўлса, эслаш билан дархол бажариш лозим бўлади. Мисол учун, биров намозни унутиб қўйган бўлса, эслаши билан дархол ўқиб олади.
- 3. «Мажбур қилинган нарса», яъни, бир одамни бошқалар куч билан мажбуран гунох ишни қилдирса, мажбурланган одамга гунох бўлмайди. Мажбур килувчилар эса, гунохкор бўладилар. Мажбур қилиб рўзасини очириш, намоз ўкитмаслик, динга қарши гапларни айтдириш ва бошқалар бунга мисол бўлади.

Шу билан бирга, мажбурлаш мажбур қилинаётган одамнинг жонига ёки бирор аъзосига тахдид солиши шарт. Бундан паст даражадаги мажбурлаш гунох қилаверишга йўл очмайди. Ойлик маошининг камайиши ёки ишдан бўшатилиши ва шунга ўхшаш нарсалар узр хисобланмайди. Фақат ўлим хавфи ёки танасидаги йўқ бўлиши, майиб аъзоларидан бирининг хавфигина шаръий эътибордаги мажбурлаш хисобланади.

Буларга қўшимча равишда, бошқа ҳадисларда ухлаб қолиш ҳам узр ҳисобланган. Яъни, бир киши намоз вақтида ухлаб қолса, уйғонганда ўқиб олади.

Ушбу хадиси шарифдан олинадиган фойдалар:

- 1. Исломнинг осонлик дини экани.
- 2. Хато билан содир этилган гунохнинг кечирилиши.
- 3. Унутиш туфайли содир этилган гунохнинг

кечирилиши.

4. Мажбурлаш ила содир этилган гуноҳнинг кечирилиши.

Бу нарсаларнинг хаммаси Аллох томонидан мусулмонлар учун улкан мархаматдир. Агар Аллох таоло мазкур холатларда хам гунохни хисобга олишни хохласа, хакки бор эди. Аммо бандаларига оғирлик хохламаганидан кечиб юборди.

## «ДИННИНГ ФАЗИЛАТЛАРИ ХАКИДА» БОБИГА ХОТИМА

Муаллиф бу бобда ўн бир ҳадис келтирадилар. Бу дегани Исломнинг фазилатлари ҳақида ўн биттагина ҳадис бор экан, дегани эмас. Исломнинг, унинг рукнларининг ва аҳкому таълимотининг фазилати ҳақида ҳадислар жуда кўп. Бу ҳадислар ҳаммаси ўз ўрнида келади.

Ушбу биз ўрганаётган ҳадислар «Ислом ва Иймон китоби» номли мавзуга дахлдор бўлганидан, умумий маънодаги, асосан, иймоннинг фазилатлари ҳақидаги ҳадислар келтирилди. Бунинг устига муаллиф маълум китобларни ўзига чегара қилиб олганлар. Агар умуман оладиган бўлсак, Ислом дини фазилатларини васф ҳилишга ҳар ҳандай тил ожиз, уни ёзиб адо этишга ҳар ҳандай ҳалам ноҳисдир. Дунёда нима фазилат, нима яхшилик бўлса, бари Исломдадир.

Мазкур ўн бир ҳадисдан олтитаси иймоннинг фазилатлари ҳақидадир, иймони бор одам жаннатга кириши шак-шубҳасиз экани ҳақидадир. Бу масала, қадимда ҳам, ҳозирда ҳам кўпчиликнинг адашув нуқтаси бўлгани учун алоҳида тўхталиб ўтдик. Аслини олганда ўша кўпчилик ушбу ҳадисларда келган маъно туфайли адашмайди. Балки, ўз залолатини, дангасалигини ва жаҳолатини ушбу маъноларни нотўғри таъвил этиш орқали

хаспўшлашга уринади.

Ушбу бобнинг хадисларини ўрганиш давомида шаходат калимасини айтса бўлди, деган гапнинг ботил эканини ўргандик. Яна қисқача эслаб ўтайлик:

- 1. Тавхид калимасини айтган жаннатга кириши ҳақидаги ҳадислар бошқа рукн ва ҳукмлар жорий ҳилинмай туриб, фақат битта рукн билан иш кўрилаётган пайтла айтилган.
- 2. Бошқа ҳадисларда тавҳид калимасига қалбида заррача бўлса ҳам иймони бўлиши, яна бирларида Аллоҳга ибодат қилиши ҳам шарт қилиб қўйилган.
- 3. Қуръони Каримнинг кўпгина оятларида, кўплаб хадиси шарифда гунох килган мўминлар дўзахда жазоланиши айтилган.
- 4. Агар шаходат калимасини айтишнинг ўзигина кифоя килса, бошка рукнларни ва аҳкомларни жорий килиш, Куръоннинг кўп кисми, ҳадисларнинг асосий кисми, Пайғамбаримизнинг ўзлари килган ибодатлар, саҳобаларнинг ва жумҳури мусулмонларнинг килиб келаётган ибодатлари беҳуда бўлар эди. Бу эса, мутлақо мумкин бўлмаган нарса.
- 5. Иймон-шаръий маънода сўз, тасдик ва амалдан иборат экани маълум ва машхур. Шунинг учун ким тили билан тавхид калимасини айтсаю, дили билан тасдик килмаса, иймони иймон бўлмайди. Ким тавхид калимасини тили билан айтиб, дили билан тасдик килсаю, унинг такозоси бўйича амал килмаса, иймони комил бўлмайди.
- 6. Юқоридагиларни эътиборга олган уламоларимиз, ким «Лаа илаҳа иллаллоҳу»ни айтгандан кейин ва унинг тақозоси бўйича амал қилса, деган тақдирий шартнинг маъноси ҳам бор, дейдилар.
- 7. Мазкур маънодаги ҳадислар, тарғибот ва ташвиқот маъносида келган. Бундай ҳолда, асосий мақсадни бўрттириб кўрсатилиши ҳаммага маълум.

- 8. Қуръон ва суннатдаги минглаб оят ва ҳадисларда бошқа рукн ва аҳкомларга амал қилиш зарурлиги, қилмаган гуноҳкор бўлиши, дўзахга тушиши айтилган. Фаразан, мазкур ҳадислар, мазкур жоҳиллар айтаётган маънони англатади, десак ҳам, нима учун минглаб оят ва ҳадисларга амал қилмай, бир неча ҳадисга амал қилиш керак экан?!
- 9. Ўтган улуғлардан бирортаси ҳам, мазкур қабиҳ фикрни айтмаганлар.
- 10. Ўтган улуғларнинг барчалари Ибн Шиҳоб Зуҳрий розияллоҳу анҳуга ўҳшаб, «Ким «Лаа илаҳа иллаллоҳу»ни айтса, жаннатга киради» маъносидаги ҳадислар Исломнинг дастлабки даврида, бошқа рукн ва аҳкомлар жорий бўлмай туриб, айтилган», дейишган.
- 11. Мухаддисларимиз мазкур маънодаги хадисларни, иймоннинг фазилати, тавхид, иймонни зиёда ёки нокис бўлиши жаханнамнинг сифати каби ва бобларда келтирганлар. Улардан хеч бирлари тавхид калимасини айтиш кифоя қилиши, бошқа нарсаларнинг кераги йўқлиги хакида боб очган эмас. Чунки бундай бемаъни фикр уларнинг хаёлига хам келмаган. Ушбу фикрдан кутулмок жуда зарур. Кишиларга бу нарсани яхшилаб тушунтириш лозим. Ўзига олимлик нисбатни бериб юрганлар хам Аллохдан қўрқишлари керак. Бу масалани билмасалар, яхшилаб ўрганишлари лозим. Нобакорларга нотўгри фатво хам, ўзгаларни бериб, ўзларини хам гунохкор қилмасликлари керак.

فصل - لا يقبل الله إلا الدين الإسلامي

АЛЛОХ ФАКАТ ИСЛОМ ДИНИНИ КАБУЛ КИЛИШИ ХАКИДАГИ ФАСЛ

# قَالَ اللهُ تَعَالَى: قُقَقَ جِجِجِجِجِجِجِجِ

Аллох таоло:

«Ким Исломдан бошқани дин тутса, ундан зинхор қабул қилинмас. У охиратда зиёнкорлардандир», деган.

**Шарх:** Муаллиф фаслнинг аввалида ушбу ояти каримани келтириб, Аллох таоло факат Ислом дининигина кабул килиши, Куръонда зикр килинган хакикат эканини эслатмокчи. Аллох таоло Исломгача маълум муддатга, маълум миллатга дин юбориб келди. Шу йўл билан инсониятни аста-секин тарбия килиб келди. Бу шариатлар ўз вазифасини ўтаб бўлганидан кейин, ортидан улардан мукаммалроғини юбориб турди.

Охири келиб, инсоният вояга етди, камолотга эришди. Энди вактинчалик, махдуд шариатлар талабга жавоб бера олмайдиган холатга келди. Камолга етган инсониятта баркамол дин керак эди. Бу дин инсониятнинг барча талабига жавоб бериши, эхтиёжларини доимий равишда кондириб бориши керак эди. Аллох таоло Исломни ана ўша талабларга жавоб берадиган, киёматгача бокий коладиган дин килиб юборди.

Бошқа динлар аллақачон амалдан қолган эди. Биргина Масиҳий дини Исломдан олдинги дин сифатида ҳукми жорий эди. Лекин у ўзининг асл ҳолини Ийсо алайҳиссаломдан кейиноқ йўқотган эди. Ислом келиши билан у ҳам насҳ қилинди (амалдан қолдирилди). Буни Аллоҳ таолонинг Ўзи килди.

Ушбу оят билан Исломдан бошқа динни қабул қилмаслигини эълон қилди. Чунки битта Аллоҳнинг битта ерида, инсон номли битта махлуқига, иккита ёки бир нечта дини бўлиши мумкин эмас. Охирги дин, мукаммал дин, боқий дин—Ислом қиёматгача барча банда эътиқод ва амал қилиши лозим бўлган дин бўлиб қолди. Бошқа динлар

амалдан қолди. Уларга эргашганларнинг амали қабул килинмайди. Бошқа динларнинг ҳозирги бузуқ ҳолида ҳам, уларнинг охирги дин эмаслиги айтилган, кейин яна дин келиши собит. Улар ўша ўз китобларида келиши айтилган Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам эканларини, ўша ваъда қилинган дин Ислом эканини тан олмаяптилар, холос.

24- عَنِ ابْنِ عُمَرَ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ وَيُقِيمُوا الصَّلاَةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إِلاَّ بِحَقِّ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إِلاَّ بِحَقِّ الْإِسْلاَمِ وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ. رَوَاهُ الْخَمْسَةُ.

34. Ибн Умар розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Мен одамлар билан токи улар «Лаа илаха иллаллоху, Мухаммадур Расулуллох» деб шаходат келтиргунларигача, намозни тўкис адо килгунларича ва закотни берадиган бўлгунларича урушга амр килиндим. Қачонки, шуни килсалар, мендан конлари ва молларини саклаган бўладилар. Магар Ислом хакки ила бўлса (саклай олмайдилар). Хисоблари эса, Аллохнинг зиммасидадир», дедилар».

Бешовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Муаллиф бу ҳадисни Пайғамбаримизга Аллоҳ таоло одамлар «Лаа илаҳа иллаллоҳу»ни айтиб, Исломни ҳабул ҳилгунларича, намоз ўҳиб, закот бергунларича уруш ҳилишни буюргани, У Зот азза ва жалланинг Исломдан бошҳа динни ҳабул ҳилмаслигига далил, деган маънода ҡелтирмоҳда. Ҳолбуҳи, бошҳа муҳаддислар бу ҳадиси шарифни бошҳа бобда ҡелтирганлар.

Бу ҳадиси шарифдан жуда кўп маънолар чиқади. Ҳозир эса, бобга боғлиқ масалаларни кўришни лозим топдик. Расули акрам соллаллоҳу алайҳи васалламнинг «Менга амр қилинди» деганлари, аллоҳ менга амр қилди, маъносида бўлади. Чунки у зотга Аллоҳдан бошқа амр қиладиган йўқ.

«Одамлар» деганлари эса, кўпчилик уламоларнинг иттифок килишларича, харамайн худудида яшовчи бутпараст-мушрикларни билдиради.

Имом Насаий қилган ривоятда: «Мушриклар билан уруш қилишга амр қилиндим», дейилган. Сўнгра Қуръон ҳукми билан аҳли китоблар жизя берсалар, улар билан уруш қилинмаслиги маълум ва машҳур. Демак, бу ҳадисдаги «одамлар» сўзидан барча одам тушунилмас экан.

Дарҳақиқат, бу ҳукм Арабистон ярим оролида ҳамма мушрикларга нисбатан қўлланилган. Улардан жизя ҳам олинмаган, улар билан сулҳ ҳам тузилмаган. Ислом ёки урушдан бирини танлаш таклиф қилинган. Тавҳид калимасини айтиб, Исломни қабул қилсалар, намозни тукис адо этиш, закот бериш ва бошқа амалларни қилиш талаб этилган. Закотни беришдан бош тортган баъзи қабилага Абу Бакр Сиддиқ даврларида уруш эълон қилинган.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам ҳадиси шарифнинг давомида: «Қачонки, шуни қилсалар, мендан қонлари ва молларини сақлаған бўладилар», дедилар.

Яъни, қачонки шаҳодат келтириб, намоз ўқиб, закот берсалар, улар мўъмин-мусулмон бўлиб, уларнинг қонини тўкиш, молини ўлжа қилиб олиш ҳаром бўлиб қолади, дейилганидир.

«Магар Ислом хаққи ила бўлса (сақлай олмайдилар)», деганлари, Исломда диний ҳақ сифатида

хукм қилинган нарсалар бўлса, қонлари ва моллари сақланмайди, деганларидир.

«Хисоблари эса, Аллохнинг зиммасидадир» деганлари, мен сиртига қараб, яъни, тавхид калимасини айтишига, намоз ўкишига, рўза тутишига қараб, хукм ва муомала килавераман. Ичида нима бор бўлса, хисобкитобни Аллохнинг Ўзи килади, деганларидир.

Бу ҳадиси шарифдан келиб чиқадиган ҳукм ва фойдалар ҳақида уламоларимиз кўп нарсани айтганлар, шулардан баъзиларини келтирамиз:

- 1. Ким мусулмонликни изхор қилиб, дин арконларини бажарса, унга тегилмайди.
- 2. Бировнинг мусулмон экани ҳақида ҳукм қилиш учун у шаҳодат калимасини айтиши шарт. Агар шаҳодат калимасини айтмаса, мусулмон деб ҳукм қилинмайди.
- 3. Исломнинг зохирий амалларини қилиб юрган одамлар, мусулмон хукмида хисобланади.
- 4. Шаходат ахли бўлган одамларни, яъни шаходат калимасини айтиб юрганларни кофир деб бўлмайди.
- 5. Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам хам, халифалар хам зохирга караб хукм килганлар. Одамларнинг ичида нима борлигини факат Аллохгина билади.
- 6. Биров шаходат келтириб, намоз ўкиб, закот бериб, ўз жони ва моли дахлсизлигини таъминлаган бўлса ҳам, исломий жазога тортилиши мумкин. Мисол учун, қасддан одам ўлдирса, қасос олиш учун уни ҳам ўлдирилади.

Демак, Аллох Исломдан бошқа динни қабул қилмайди. Исломни эса, ушбу ҳадисда келган нарсаларни қилгандагина, қабул қилади. Бир кишининг номи мусулмонча бўлгани учунгина, мусулмон, деб қабул қилинмайди. Ота-бобоси мусулмон бўлиб ўтгани учун ҳам, мусулмон, деб қабул қилинмайди. Балки ҳар бир вояга етган одамнинг шаҳодат калимасини нутқ қилиши, Ислом

ақийдасини жазм ила дилида тасдиқ қилиши билан, намоз, закотга ўхшаш фарзу вожиб амалларни адо этиши билан, мусулмон шахс сифатида қабул қилинади.

25 عَنْ جَابِرٍ عَنِ النَّبِيِّ مَ قَالَ: أُعْطِيْتُ خَمْسًا لَمْ يُعْطَهُنَّ أَعْطِيْتُ خَمْسًا لَمْ يُعْطَهُنَّ أَحَدٌ قَبْلِي نُصِرْتُ بِالرُّعْبِ مَسِيرةَ شَهْرٍ وَجُعِلَتِ لِيَ الأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا فَأَيُّمًا رَجُلٍ مِنْ أُمَّتِي أَدْرَكَتْهُ الصَّلاَةُ فَلْيُصَلِّ وَأُحِلَّتْ لِيَ الْغَنَائِمُ وَطَهُورًا فَأَيُّمًا رَجُلٍ مِنْ أُمَّتِي أَدْرَكَتْهُ الصَّلاَةُ فَلْيُصَلِّ وَأُحِلَّتْ لِيَ الْغَنَائِمُ وَلَمُ النَّيْ يُبْعَثُ إِلَى قَوْمِهِ وَكَانَ النَّبِيُّ يُبْعَثُ إِلَى قَوْمِهِ خَاصَّةً وَبُعِثْتُ إِلَى النَّاسِ عَامَّةً. رَوَاهُ الْخَمْسَةُ إِلاَّ أَبَا دَاوُدَ.

35. Жобир розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Менга, мендан олдин хеч кимга берилмаган беш нарса берилди: менга бир ойлик масофадаги кучли куркинч ила нусрат берилди; менга ер масжид ва покловчи нарса килинди. Бас, менинг умматимдан кимга намоз укиш етса, укисин. Менга улжалар халол килинди, мендан олдин хеч кимга халол килинмаган эди; менга шафоат берилди; Пайғамбар уз кавмига хос килиб юборилар эди, мен барча одамларга умумий килиб юборилдим», дедилар».

Бешовларидан фақат Абу Довуд ривоят қилмаган.

**Шарх:** Муаллиф нима учун бу ҳадисни «Аллоҳ фақат Ислом дининигина қабул қилади» деб номланган фаслда келтирмоқдалар? Чунки бу ҳадиснинг охирида Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Набий ўз қавмига хос қилиб юборилар эди, мен барча одамларга умумий қилиб юборилдим», демокдалар. Демак, Аллох таоло барча бандаларига битта пайғамбар—Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам

бўлишларини ирода қилган. Ҳамма шу зотнинг шариатларида бўлиши керак. Бошқа дин эса, қабул килинмайди.

Бу ҳадиси шарифда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам бошқа пайғамбарлардан фарқли ўлароқ, ўзларига Аллоҳ таоло томонидан берилган беш ортиқ хусусият ҳақида сўз юритмоқдалар:

# 1. «Менга бир ойлик масофадаги кучли қўрқинч ила нусрат берилди».

Яъни, Аллох менга бир ойлик узокдаги масофада турган душманим қалбига кучли қўркинч солиш билан нусрат берди. Бу Аллох таоло томонидан Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламга берилган катта неъмат эди. Ўша вақтдаги юриш тезлиги билан ўлчанганда бир ойлик йўл босгунчалик масофада турган душман қалбига ҳам Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламдан қаттиқ қўркиш тушар эди. Бу нарса жуда маълум ва машхур. Ушбу ҳақиқатни душманларнинг ўзлари ҳам тан олиб тасдиқлаганлар. Агар Аллоҳ таолонинг бу ёрдами бўлмаганида, яхши қуролланмаган, оз сонли одамларга ўша вақтнинг энг кучли қўшинлари устидан ғолиб келиш мумкин эмас эди.

#### 2. «Менга ер масжид ва покловчи нарса килинди».

Аллоҳ таоло бутун ер юзини Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам учун, у зотнинг умматлари учун масжид килиб куйган. Ернинг қайси бир нуқтасида булсалар, намозни уқийверадилар, намозлари қабул булади. Бошқа дин ва умматларга бу улуғ неъмат берилмаган эди. Улар махсус ибодатҳона ва жойлардагина ибодат қилсалар, қабул булади, булмаса, йуқ.

Аллоҳнинг Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламга ва мусулмонларга берган улуғ неъматларидан бири ерни покловчи нарса қилиб қуйганидир. Асл покловчи нарса сув. Сув булмай қолса, тупроқ ҳам покловчи булаверади, мусулмон киши у билан покланиши,

таяммум ила тахорат олиши мумкин. Бу ҳам улкан неъмат. Сув бўлмаганида ёки сув ишлатиш имкони йўқ бўлганда, тупрок ишлатилаверади. Бу нарса ҳам бошқа дин ва умматларга берилмаган. Аллоҳ таоло нима учун Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга ерни масжид ва покловчи нарса қилиб берди? Албатта, таяммум ила таҳорат олиб намоз ўқиш учун. Шунинг учун ҳам Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам ўз сўзларининг давомида: «Бас, менинг умматимдан кимга намоз ўқиш етса, ўқисин», демоқдалар.

Бу намознинг нақадар аҳамиятли эканини, уни тарк қилишга ҳеч қандай узр йўқлигини кўрсатади. Ер таяммумдан бошқа ҳолатларда ҳам покловчи бўлиб хизмат қилади. Оёқ кийимларини поклаш, баъзи ювиш қийин нарсаларни поклаш ҳам ерга ишқаш билан бўлади.

# 3. «Менга ўлжалар халол қилинди. Мендан олдин хеч кимга халол қилинмаган эди».

Муҳаммад соллаллоху алайҳи васалламдан олдинги пайғамбарларга душман билан бўлган урушда қўлга тушган ўлжаларни олиш, улардан фойдаланиш ҳалол ҳилинмаган эди. Улар ўлжаларга эга бўлолмас, улардан фойдаланмас эдилар. Баъзилари ўлжаларни бир ерга тўплаб, ўт қўйиб кетар эдилар. Кейинчалик баъзи пайғамбарларнинг умматлари ўз динлари, пайғамбарлари таълимотига хилоф равишда ўлжаларни олишган бўлиши мумкин.

Аллох таоло бу масалада ҳам, Ўзининг Пайғамбари Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга лутфи карам кўрсатди. Ислом душманларига қарши олиб борилган шаръий урушларда тушган ўлжаларни ҳалол қилди. Бунинг ҳукми Қуръони Каримнинг Анфол (Ўлжалар) сурасида баён қилинган. Тушган ўлжаларнинг бешдан бири Аллоҳ ва Унинг Расули учун ажратилади. Қолгани эса, ҳақдорларга маҳсус тартиб асосида тақсимлаб

берилади.

## 4. «Менга шафоат берилди».

Бошкаларга, Пайғамбарларга жумладан, бошка чегараланган шафоат хакки берилган. Аммо Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламга улкан шафоат хакки мархамат этилган. Бу киёмат кунининг энг буюк мартабаларидандир. Бу У зотнинг умматлари учун хам улкан саодатдир.

# 5. «Набий ўз қавмига хос қилиб юборилар эди, мен барча одамларга умумий қилиб юборилдим».

Мухаммад соллаллоху алайхи васалламгача бўлган барча пайғамбар Аллох томонидан ўз қавми учун хос килиб юборилар эди. Уларнинг даъвати бошка кавмларга қаратилмаған эди. Хозирги кунимизда самовий динлардан иккитаси қолган. Яхудий дини ушбу ҳақиқатни ўзида Бу фақат яхудий бўлиб саклаб колган. динга туғилганларгина Бошкалар бу кира олади. динга киришлари мумкин эмас.

Масихий дини хам аслида Бани Исроилга аталган. Аммо улар Масийх алайхиссаломга қарши турганларидан, у зот алайхиссаломни ўлдирганликни даъво килганларидан кейин, бу динга бошқалар кирганлар. Ана ўша бошқалар ўзларича Масийхнинг таълимотлари хаммага қаратилган, деган даъво билан чиққанлар. Ислом дини охирги дин бўлгани, Мухаммад соллаллоху алайхи васаллам охирги пайғамбар бўлганлари учун Ислом бутун олам аҳлига дин ва Мухаммад алайхиссалом хамма халкларга пайғамбар қилинган. Энг мукаммал дин сифатида Исломга амал қилиш Аллоҳ таолонинг ер юзи аҳлига бўлган амри илохийидир. Шу амрга биноан, Мухаммад соллаллоху барча алайхи васаллам ep юзидаги Аллохнинг Расулидирлар. Бу гапни Мухаммад соллаллоху алайхи васаллам ёки мусулмонлар ўйлаб чиқаргани йўқ. Бу Аллох таолонинг амридир.

Бу хадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг, Исломнинг ва мусулмон умматининг афзаллиги.
- 2. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламга душман қалбига қўрқинч солиш ила нусрат берилганининг хаклиги.
  - 3. Бутун ер юзи мусулмонлар учун масжид экани.
  - 4. Ер покловчи нарса экани.
  - 5. Намознинг ахамияти катта экани.
  - 6. Ўлжа мусулмонлар учун халоллиги.
- 7. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг шафоатлари ҳақлиги.
- 8. Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг барча одамларга Пайғамбар эканлари.

36. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Мухаммаднинг жони Унинг қулида булган Зот билан қасамки, ушбу умматдан бирортаси— яхудийсими, насронийсими, менинг хақимда эшитсаю, сунгра менга юборилган нарсага иймон келтирмай улиб кетса, албатта, дузах эгаларидан булади», дедилар».

Муслим ривоят қилган.

**Шарх:** Муаллиф рахматуллохи алайхи бу ҳадисни Аллоҳ фақат Ислом дининигина қабул қилиши ҳақидаги фаслда келтиришларининг сабаби, очиқ-ойдин кўриниб турибди.

Пайғамбар соллаллоху алайҳи васаллам ушбу ҳадисни «Муҳаммаднинг жони Унинг қулида булган Зот билан қасамки» деб, Аллоҳ таоло билан қасам ичиб, бошламоқдалар. Шунинг узи ҳадисда келадиган гап ута аҳамиятли эканини курсатади. Чунки Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам оддий нарсаларга Аллоҳ таоло билан қасам ичмайдилар.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг **«ушбу умматдан»** деган ибораларини тушунишимиз учун бир оз изох лозим бўлади.

«Уммат» Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга нисбатан иккига бўлинади.

Биринчиси, умумий маънодаги уммат. Уни «Уммати даъват» дейилади. Яъни, Мухаммад соллаллоху алайхи васалламнинг даъватлари каратилган уммат. Бу уммат, ер юзининг барча ахолисидир. Чунки Мухаммад соллаллоху алайхи васалламнинг даъватлари ер юзининг барча ахолисига каратилган.

Иккинчиси, хос маънодаги уммат. Уни «Уммати ижобат» дейилади. Яъни, Мухаммад соллаллоху алайхи васалламнинг даъватларига ижобат қилган, динларини қабул қилган уммат, дегани. Булар барча мусулмонлардир.

Ушбу ҳадиси шарифда гап «Уммати даъват» – бутун ер юзи аҳолиси ҳақида кетмоқда. Демак, ер юзида ким Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳақларида, у кишининг динлари ҳақида эшитса, ўша одамнинг Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга иймон келтириб, Ислом динига кириши лозим бўлади. Агар кирмаса, кофир бўлади, дўзахга тушади.

Хадисда: «яхудийсими, насронийсими», деб икки динга мансуб бўлган қавмлар алохида зикр қилинишининг сабаби бор. Яхудий ва насроний динлари ушбу хадис айтилган пайтда ер юзидаги илохий таълимот асосидаги динлар эди. Уларга Аллох таоло Мусо ва Ийсо

алайхиссаломларни пайғамбар қилиб юборган ва Тавроту Инжил китобларини туширган эди. Булар «Аҳли китоб» деб аталади. Уларга алоҳида муносабатда бўлинади. Чунки ер юзидаги бошқа динлардан буларнинг фарқи бор. Бошқа динлар илоҳий-самовий дин экани маълум эмас. Уларга Аллоҳ пайғамбар юборгани, китоб туширгани ҳам аниқ эмас. Демак, яҳудий ва насроний бўлган одамлар Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳақларида эшитганларида иймон келтиришлари лозим бўлганидан кейин, динларининг самовий экани маълум бўлмаган, умуман дини йўқ ёки соҳта динларга эътиқод қилиб юрганлар иймон келтириши лозимлиги турган гап.

Яхудий дини самовий дин бўлган. Аллох Мусо ва Хорун алайхиссаломларни бу диннинг пайғамбарлари килиб юборган. Тавротни ўша диннинг мукаддас китоби килиб туширган. Шу билан бирга, бу дин вактинчалик эканини, кейин яна дин келишини айтган. Охири Мухаммад соллаллоху алайхи васалламни Ислом дини билан келишларини хам башорат берган.

Аллоҳ таоло Ийсо алайҳиссаломни пайғамбар қилиб юбориб, у зотга Инжилни тушириши билан яҳудий дини ва Таврот китоби амалдан қолди. Аммо, бу диндан фойда олиб турган бошлиқлар бу ҳақиқатни эътироф қилмадилар. Ийсо алайҳиссаломга иймон келтириш ўрнига у зотга душманлик қилдилар, Тавротда башорати берилган пайғамбар бу эмас, бошқа, дедилар.

Ийсо алайхиссаломга иймон келтириб, масийхий— насроний бўлганлар у кишининг шариатларига, Инжилга амал қилиб юрдилар. Вакт ўтиши билан динни ва Инжилни бузсалар хам барибир ўзларини «Насроний» деб, «Инжил аҳли» деб юрдилар. Уларга ҳам Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламни Ислом дини билан келишлари ҳақида Аллоҳ башорат берган эди. Бу ҳақда алоҳида китоблар ҳам ёзилган. Кези келганда, Аллоҳ

хоҳласа, бу тўғрида батафсил гапирамиз.

Аллох таоло вақти-соати келганда, Ўз ваъдасига вафо қилиб, Ўзи башорат берган сўнгги Пайғамбари—Мухаммад соллаллоху алайхи васалламни охирги ва мукаммал дин—Ислом дини ила барча одамларга юборди. Насроний дини ва Инжил хам амалдан қолди. Ўзини билган яхудий ва насронийлар Мухаммад соллаллоху алайхи васалламнинг хабарларини эшитишлари билан у зотга иймон келтириб, мусулмон бўлдилар. Кўпчилик эса, яна нотўғри таъвилга ўтиб, Таврот ва Инжилда башорати берилган пайғамбар бошқа, деб иймон келтирмади.

Демак, Исломнинг оламийлиги ва Мухаммад соллаллоху алайхи васалламнинг ер юзининг барча ахолисига пайғамбарликларининг маъноси шу. Шунинг учун ҳам, Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам ҳадиси шарифда:

«Ушбу умматдан бирортаси – яхудийсими, насронийсими менинг хакимда эшитсаю, сўнгра менга юборилган нарсага иймон келтирмай ўлиб кетса, албатта, дўзах эгаларидан бўлади», дедилар.

Шунга биноан, ер юзи ахолисидан кимга Ислом чакириғи етса, мусулмон бўлмоғи лозим. Исломни қабул килмаса, кофир бўлади ва дўзахга тушади.

Ислом чақириғи етмаган кишилар эса, «фитрат аҳли» дейилади. Чақириқ етмагани учун уларни кофир деб ҳукм чиқарилмайди. Дўзаҳга тушишлари ҳақида ҳам ҳукм қилинмайди. Улар, фитрат аҳли, деб номланадилар ва қиёматда бошқа жонзотлар қатори тупроққа қоришиб кетадилар.

Аллоҳга ҳамду санолар бўлсин, бизларни Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг уммати ижобатидан бўлишга муяссар қилди. Юртларимизни қадимдан Ислом нури ила мунаввар айлади. Халқларимизни чин муҳлис мусулмонлардан қилиб, Ислом учун ҳизмат қилган

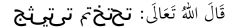
машхур халқлардан қилди. Халқимиздан чиққан уламоларни Ислом оламининг пешқадам уламоларидан қилди. Ушбу китобда ҳазрати Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ҳадисларини ўрганар эканмиз, деярли ҳар бир ҳадисда Буҳорий, Насаий, Термизий каби имомларимизнинг хизматлари борлигини билиб, фаҳрланиб турибмиз.

Ушбу ҳадисдан олинадиган фойдаларни такрорлашнинг ҳожати йўқ. Фақат ўрганиш, тушуниб етиш, унга амал қилиш керак. Биз ҳақ йўлда, ҳақ динда эканимизни англаб етишимиз даркор. Ва бу ҳақиқатни билганимизча бошқа кишиларга ҳам англатишимиз керак.

## الباب الرابع في الإيمان بالقدر

## ТЎРТИНЧИ БОБ

## ҚАДАРГА ИЙМОН КЕЛТИРИШ ХАҚИДА



Аллох таоло:

«Албатта, Биз ҳар бир нарсани қадар ила яратдик», деган (Қамар, 49).

Муаллиф бу ояти каримани келтириш билан, қадарга иймон келтириш, Қуръонда зикри келган масала эканини билдирмоқчи.

«Қадар» сўзи «ўлчов» маъносини англатади. Ислом акийдасида эса, Аллох таоло азалда Ўз илми ва иродаси ила ҳар бир нарсани ўлчовли килиб кўйганига эътикод килишни билдиради. Аммо, ушбу оддий тушунчанинг бузиб кўрсатилиши окибатида, қазо ва қадар акийдасига турли нотўғри тушунчалар аралашиб кетган. Замон ўтиши

билан, турли омиллар сабабли исломий тушунчаларга ҳар хил бузуқ фикрлар, бидъат-хурофотлар ҳам аралашиб кетгани маълум.

Ўша исломий тушунчалар ичида энг кўп бузилгани, ҳатто тескари маънога айланиб кетай дегани, қазо ва қадар тушунчаси десак, муболаға бўлмайди. Аслида эса, бу ақийда жуда соф ва осон тушуниладиган нарсадир.

Уламоларимиз «қазо» ва «қадар»ни қуйидагича таърифлайдилар:

«Қазо Аллоҳ таолонинг ҳамма нарсаларнинг келажакда қандоқ бўлишини азалдан билишидир».

«Қадар ўша нарсаларнинг Аллохнинг азалий илмига мувофик равишда вужудга келишидир».

Ахли сунна ва жамоа мазҳабига биноан балоғатга етган мусулмонга Аллоҳ таоло бандаларнинг ҳамма ишини, махлуқотларга боғлиқ нарсаларни аввалдан билишига иймон келтириши вожиб бўлади. Қазо ва қадар ақийдаси Аллоҳга иймон келтириш асосидаги Ислом ақийдаларидан бири ҳисобланади. Бу ақийда, тўғри маърифат асосида, Аллоҳ таолонинг камол сифатлари билан сифатлашга асослангандир.

Ана ўша сифатларнинг бири, Аллоҳнинг илми, у илмнинг чегарасизлиги, Аллоҳнинг иродасининг шомиллиги ва кудратининг комиллигидир. Қазо ва қадар ақийдаси, Аллоҳнинг ана шу сифатларига асосланган ақийдадир. Шунинг учун ҳам қазои қадарга иймон бўлмаса, Аллоҳга бўлган иймон тугал бўлмайди. Дарҳақиқат, Аллоҳ таоло ҳамма нарсани билади. Уяси

Дарҳақиқат, Аллоҳ таоло ҳамма нарсани билади. Уяси ичида ғимирлаётган чумолининг ҳаракатинию, ўз фалакида ҳаракат қилаётган сайёраларни ҳам билади. У Зотнинг илмидан ҳеч нарса ғойиб бўлмайди. Аллоҳ таоло дунёдаги ҳар бир заррани ҳам ва унинг ҳаракатини ҳам билиб туради.

Шунингдек, Аллох таоло қиёматгача нима бўлишини

ҳам билади. Агар уларни билмаса, У Зотнинг камоллик сифатларига нуқсон етган бўлади. Ана ўша илоҳий илм «қазои қадар» деб аталади. Бунда жоҳил кишилар ўйлаганидек, Аллоҳ томонидан бандани мажбур қилиш йўқ, Балки, Аллоҳ таоло томонидан банда нима қилишини олдиндан билиш бор. Чунки Аллоҳнинг илми чегара билмасдир.

Уламоларимиз бу тушунчани осон фаҳмлаш учун куйидаги мисолни келтирадилар: кайфиятингиз ёмон бўлиб турган пайтда ойнага қарадингиз. Аксингизни қовоғингиз солиқ, пешонангиз тиришган, аччиғингиз чиққан ҳолда кўрдингиз. Ана ўшанда ойнадан ўпкалашга ҳақингиз борми? Бу ойна менга жабр қилди, мени ёмон кайфиятга туширди, дея оласизми? Албатта, йўқ. Ойна сиздаги бор нарсани ўзингизга кўрсатди, холос. Қовоғингиз солинишига, пешонангиз тиришишига ва аччиғингиз чиқишига унинг ҳеч даҳли йўк. Қазои қадар ҳам шундай! У бандаларнинг ишини Аллоҳ томонидан У Зотнинг илми азалийси ила билиши, холос.

Яна бошқа бир мисол. Устоз ўз шогирдларининг илмий савиясини яхши билади. Имтиҳон саволларини ёзган пайтда фалончи «аъло» баҳо олади, пистончи эса «яхши» деб айтади. Дейлик, имтиҳон натижаси устоз айтганидек чиқди. Шогирдлар устоз айтган гап учун мазкур натижага эришдиларми? Ёки устознинг ўз тажрибасига асосланган ожизона илми уларни ўша баҳоларни олишга мажбур қилдими?

Албатта, Аллоҳга ҳеч қандай ўхшаш йўқ. Лекин тушуниш учун келтирилган шу мисолдан ҳам қазои қадарда бандани бирор нарсага мажбурлаш йўқлигини англаб олишимиз зарур. Ожиз инсон ўзига қарашли нарсаларда шунчалик илмга эга бўлса, нима учун қудратли Аллоҳ, чексиз илм соҳиби бўлган Зот, азалдан ҳамма нарсани билмаслиги керак?

Ўтган уламоларимиздан ал-Хаттобий қуйидагиларни айтадилар:

«Кўпчилик одамлар қазо ва қадарни Аллох таоло томонидан Ўзи такдир қилиб қўйган ишларга бандани қахр ила мажбур қилиш, деб ҳисоблайдилар. Уларнинг бу фикрлари нотўғридир. Қазо ва қадарнинг маъноси, бандаларнинг келажакда бўладиган ишларини Аллох томонидан муқаддам билиб турилишидир».

томонидан муқаддам билиб турилишидир».

Шу ерда «Илмга боғлиқ бўлса, тушунарли, аммо ҳамма нарса Аллоҳнинг иродаси билан, Унинг халқ қилиши билан бўлади-ку! У ҳолда бандага нима қолади, деган савол пайдо бўлади. Бу саволнинг жавоби икки қисмга бўлинади:

Биринчи қисм-дунёдаги инсоннинг дахли йўқ нарсалар. Дунёда бир хил ишлар борки, улар факат Аллох таолонинг иродаси ва кудрати билан бўлади. Бу ишларга инсон ҳеч қандай дахли йўк. Мисол учун, инсон ақлининг ўткир ёки ўтмас, гавдасининг турлича, мижозининг ҳар хил бўлиши, ҳуснининг чиройли ёки ҳунуклиги, туғилиш вақти ва жойи, ота-онанинг ким бўлиши, ўзининг эркак ёки аёллиги, наслдан-наслга ўтадиган баъзи сифатлари ҳамда шунга ўхшаш бир қанча ишлар борки, уларда инсоннинг ҳеч қандай дахли йўқ.

Инсон бу нарсалардан масъул ҳам эмас. Мисол учун, уни ҳеч ким нима учун қоматинг узун ёки қисқа бўлиб қолган, деб савол қилмайди. Шунингдек, нима учун фалон куни туғилдинг, фалон куни ўлдинг ҳам, демайди. Буларнинг ҳаммаси Аллоҳдан. Бу турдаги қадарга иймон келтириш ҳар бир мўмин-мусулмонга вожиб.

Иккичи қисм-инсон томонидан содир этилган иш ва амалларга боғлиқ. Буларда инсоннинг дахли бор, у бу ишларда ўз майли, акли, хохиши, ихтиёри ва ҳаракати билан иштирок этади. Масаланинг нозик жойи шу ерда. Худди шу турдаги ишларни қандоқ баҳолаш керак?

Қадимдан бу саволга турли жавоблар берилган. Юнон файласуфлари ҳам бу ҳақда кўп ихтилофлар қилишган.

Кейинчалик мусулмонлар ичида хам бу хакда турли Муътазилий фикрларни айтганлар чиққан. мазҳабидагилар: «Инсон ўз амалини ўзи халқ қилади, бунга Аллох аралашмайди», деганлар. Бу эса, Аллохнинг баркамоллик сифатларига нуқсон бўлиб тушади. Агар мўътазилийлар айтган дейилса, гап тўғри Аллоҳнинг иродасидан, қудратидан, Унинг холиқлигидан ташқари нарсалар ҳам бор бўлиб қолади. У ҳолда Аллоҳ таолонинг иродаси шомил бўлмайди. Қудрати чексиз бўлмайди. Холиклиги ягона бўлмайди.

Жабрия мазхабидагилар эса, инсон бу дунёда денгизга ташланган чўпдек гап, дейдилар. Уларнинг фикрича, инсон хеч бир нарсани ўз ихтиёри билан қилмайди, балки хамма нарсани Аллохнинг мажбурлаши ила амалга оширади. Бу мутлақо нотўғри! Агар Жабрия фикр хам гаплари тўғри дейилса, Аллох мазхабидагиларнинг таолонинг адолат сифатига футур етади. У Зот одил эмас, жабр қилувчи бўлиб қолади. Чунки бандани Аллохнинг Узи ҳар нарсага мажбур қилиб, кейин сўрок қилиб, «Нима учун бу ишни қилдинг», дея жазолаши жабрдир.

Ушбу икки мазхаб хам залолатга кетган бўлиб, маълум ўз-ўзидан йўқ бўлиб кетди. вақтдан кейин Мусулмончиликнинг соф ақийдаси эса, Аҳли сунна ва жамоа мазхабида ўз аксини топган. Бу акийдага биноан, инсоннинг ихтиёрий амаллари, Аллох халк нарсалар жумласидандир. Чунки дунёда Аллох қилган-яратган нарсадан бошқа нарса бўлиши мумкин эмас. Лекин бу, инсон ўз ишини мажбур бўлиб қилади дегани эмас. Чунки инсон бир ишни амалга оширадиган бўлса, ўша иш икки нарсага боғлиқ бўлади. Биринчиси, ошириш учун амалга зарур бўлган омиллар. Иккинчиси, инсоннинг ўша ишни амалга ошириш учун

йўналиши. Инсон айни ушбу иккинчи нарса, яъни, ишни амалга ошириш учун йўналиши туфайли ирода ва ихтиёр эгаси хисобланади. Хамда ана шу иродаси ва ихтиёри учунгина жавобгар бўлади. Ташки омилларни яратиш ва вужудга келтиришда унинг дахли йўк.

Бу масалани хиссий баён билан тушунтириш учун,

Бу масалани ҳиссий баён билан тушунтириш учун, уламоларимиз куйидаги мисолни келтирадилар: инсон кули билан вараққа бир нарсани ёзмоқчи. Бу ишнинг ташқи омиллари: кул, унинг томирлари, пайлари ва бошқалар Аллоҳ халқ қилган нарсалардир. Шунингдек, варақ, қалам ва улардаги ёзиш учун булган хусусиятларни ҳам Аллоҳ таоло халқ қилган. Ушбу нарсаларнинг бирлашиб ҳаракат қилиши оқибатида вараққа бир нарса ёзилади. Бу Аллоҳнинг қудрати ва яратиши билан булишига шубҳа қолмаган булса керак. Аллоҳ инсоннинг амалини халқ қилади, деган гапнинг маъноси шу.

Аммо, бу Аллох инсонни вараққа ёзишга мажбур қилди, дегани эмас. Чунки мазкур ташқи омилларнинг топилиши билангина вараққа ўз-ўзидан бирор нарса ёзилиб қолмайди. Бунинг учун аввало инсон ёзишни ихтиёр қилиши ва шу ниятни амалга ошириш учун йўналиши керак. Ана шунда Аллох, инсонда Ўзи яратган ёзиш қобилиятига ва ёзиш учун зарур бўлган ташқи омилларга ёзишни амалга оширишга изн беради. Шундок қилиб «ёзиш» деб номланган иш амалга ошади. Бу ишнинг амалга ошишида ният ва йўналиш инсондан, ташқи ва ички омилларни яратиш Аллох таоло томонидан бўлди. Албатта, инсоннинг нияти ва йўналиши хам Аллох унда халқ қилган хусусиятлар орқали бўлади. Инсон ана ўша қасди ва йўналиши учун жавобгар бўлади. Унинг ихтиёри хурлиги ана ўшандадир. Аллох хохласа, ушбу бобдаги хадиси шарифларни ўрганиб чиқишимиз билан яна кўп нарсалар ойдинлашади.

73- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: لَمَّا قَضَى اللهُ عَزَّ وَجَلَّ الْخُلْقَ كَتَبَ فِي كِتَابٍ فَهُوَ عِنْدَهُ فَوْقَ الْعَرْشِ إِنَّ رَحْمَتِي سَبَقَتْ غَضَبِي. الْخُلْقَ كَتَبَ فِي كِتَابٍ فَهُوَ عِنْدَهُ فَوْقَ الْعَرْشِ إِنَّ رَحْمَتِي سَبَقَتْ غَضَبِي. رَوَاهُ الشَّيْخَانِ وَالتِّرْمِذِيُّ.

37. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади: «Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Аллох азза ва жалла халойикнинг такдирини казо килган чоғда, Ўз хузуридаги, Арш устидаги Китобга, албатта, рахматим ғазабимдан илгаридир», деб ёзди», дедилар».

Икки Шайх ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Муаллиф бу ҳадисни қадарга иймон бобида келтиришлари, азалда—махлуқотларни яратишдан олдин, уларнинг тақдирларини белгилаш пайтидаёқ, Аллоҳ таоло Ўз раҳмати ғазабидан олдин бўлишини тақдир қилиб қўйганлигининг ҳабари борлиги учундир. Бу ҳадиси шарифда қадар масаласининг бир қисми баён қилинмоқда. Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Аллох азза ва жалла халойикнинг такдирини казо килган чоғда» деганлари, азалда—ҳамма нарсаларни келажакда қандоқ бўлишини билган чоғда, деганларидир. Демак, Аллоҳ таоло махлуқотларни яратишдан олдин келажакда уларнинг ҳоли қандоқ бўлишини билган. Чунки У Зотнинг илмининг чегараси йўк. Ғайбнинг ишини У Зотнинг Ўзигина билади. Бу дунёда қиёматгача бўладиган барча ишни ҳам У Зотнинг Ўзигина билади.

**«Ўз хузуридаги, Арш устидаги Китобга»**даги китобдан мурод, «Лавхул Махфуз»дир.

Демак, Аллох таоло махлукотлар такдирини ёзган китобнинг номи «Лавхул Махфуз»дир. Бунга иймон келтириш хам лозим нарсалардан биридир.

«Арш» эса, луғатда подшох ўтирадиган тахтни

англатади. Ақоид илми уламолари келтиришларича, оят ва ҳадисларда келган васфларга биноан, «Арш» оёқлари бор тахт бўлиб, уни фаришталар кўтариб туради. У худди олам устидаги қуббага ўхшайди. У махлуқотларнинг шифтидир. Аллоҳ таолонинг Аршга эҳтиёжи йўқ. Балки уни Ўзи билган ҳикмат учун яратгандир:

«Арш устидаги Китобга» дейишда хиссий маъно кузда тутилмаган. Чунки Аршнинг устида нарса йук. Аллоҳнинг хузуридаги олий маконлик кузда тутилган. «Ёзди» дейилишидан мурод эса, қаламга ёзишни буюрди, деган маънони англатади.

Кўриб турибмизки, бу ҳадиси шарифда ақоид илмида «ғайбиёт» деб номланган нарсалардан бир нечаси зикр қилинмоқда. Ҳадиси шарифда ўша ғайбий иймон келтириш лозим бўлган нарсалардан, Аршни, Китобни ва уларнинг Аллоҳ таоло ҳузуридаги мартабасини эслата туриб, Аллоҳнинг раҳмати ғазабидан илгари экани таъкидланмоқда. Бу эса, биз бандаларни Аллоҳ таолонинг раҳматидан доимо умидвор бўлишимиз учундир.

Аллоҳ таолонинг раҳмати ғазабидан ғолибдир. Аллоҳ таоло Қуръони Каримда: «Раҳматим ҳамма нарсадан кенгдир», деган.

Ушбу ҳадиси шарифдан қуйидагиларни истифода киламиз:

- 1. Аллох махлуқотлар қазои қадарини уларни яратишдан олдин қилгандир.
- 2. Аллоҳ махлуқотлар тақдирини «Лавҳул Маҳфуз» китобига ёзгандир.
  - 3. «Лавхул Махфуз» ҳақдир.
  - 4. «Лавхул Махфуз» Аллохнинг хузуридадир.
  - 5. Арш ҳақдир.
  - 6. Аллоҳнинг раҳмати ғазабидан илгаридир.

38- وَعَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ مَ قَالَ: مَا مِنْ مَوْلُودٍ إِلاَّ يُولَدُ عَلَى الْفِطْرَةِ فَأَبَوَاهُ يُهَوِّدَانِهِ أَوْ يُمَكِّرَانِهِ أَوْ يُمَكِّسَانِهِ كَمَا تُنْتَجُ الْبَهِيمَةُ بَهِيمَةً جَمْعَاءَ هَلْ تُجُسُونَ فِيهَا مِنْ جَدْعَاءَ. ثُمَّ يَقُولُ أَبُو هُرَيْرَةَ: وَاقْرَءُوا إِنْ شِئْتُمْ هَلْ تُجُسُونَ فِيهَا مِنْ جَدْعَاءَ. ثُمَّ يَقُولُ أَبُو هُرَيْرَةَ: وَاقْرَءُوا إِنْ شِئْتُمْ هَلْ تُجُسُونَ فِيهَا مِنْ جَدْعَاءَ. ثُمَّ يَقُولُ أَبُو هُرَيْرَةَ: وَاقْرَءُوا إِنْ شِئْتُمْ { فِيهَا مِنْ جَدْعَاءَ لَكُنْهَا لاَ تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ } . رَوَاهُ ٱلأَرْبَعَةُ.

38. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Хар бир туғилган бола фақат фитрат (соф табиат) ила туғилади. Бас, ота-онаси уни яхудий ва насроний ёки мажусий қилади. Бу худди ҳайвоннинг бус-бутун ҳайвон туғишига ўхшайди. Сиз унда қулоқ-бурни кесилганини ҳис қилганмисиз?» дедилар.

Сўнгра Абу Хурайра «Агар хоҳласангиз: «Аллоҳнинг одамларни яратган фитратидир. Аллоҳнинг яратишини ўзгартириш йўқ. Ана ўша, энг тўғри диндир», деган оятни ўқинг», дер эди».

Тўртовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадис ҳам Абу Ҳурайра розияллоҳу анҳудан ривоят қилинмоқда. Ушбу ҳадисда Аллоҳ таоло инсонларни яратиш пайтида соф табиат билан яратса ҳам, кейинчалик инсонлар, ҳусусан, ота-она тарбияси сабабли бу софликка футур етиши, унинг бузулиши ҳақида сўз кетмоқда. «Фитрат» дегани, соф табиат, динни тўғри қабул қилишга бўлган истеъдод, деганидир.

Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам дунёда туғиладиган ҳар бир бола соф табиат билан, Аллоҳ таолонинг динини қабул қилиш истеъдоди билан туғилиши ҳақида ҳабар бермоқдалар.

Демак, Аллох таоло хеч кимни аввалдан сен яхудий

бўласан, сен насроний бўласан, сен мажусий бўласан, деб мажбур қилмайди. Одамларнинг турли динга мансуб бўлишига сабаб бор:

«Бас, ота-онаси уни яхудий ва насроний ёки мажусий килади».

Яъни, ота-оналар болаларини ўз динларида тарбиялашлари окибатида болаларнинг соф табиати бузилиб, яхудий, насроний ва мажусий бўлиб коладилар.

Шу жойда Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам ушбу маънони тўликрок тушунтириш максадида, сахобаи киромларга хиссий бир мисол келтирмокдалар.

«Бу худди ҳайвоннинг бус-бутун ҳайвон туғишига ўхшайди. Сиз унда қулоқ-бурни кесилганини ҳис қилганмисиз?» дедилар.

Яъни, ҳар бир ҳайвон боласи онасидан бус-бутун туғилади. Бирортасининиг қулоғи ёки бурни кесилмаган булади. Аммо эгалари белги қуйиш мақсадида ва яна бошқа ниятда қулоқларини кесадилар, бурунларини кесадилар ва ҳоказо. Шунга ўхшаб, инсон ҳам онадан соф табиат билан туғилади, у яҳудий, насроний ёки мажусий булиб туғилмайди. Ота-онасининг тарбияси туфайли яҳудий, насроний ёки мажусий булади.

Хазрати Абу Хурайра розияллоху анхунинг ушбу хадисни ривоят килгандан сўнг, «Агар хохласангиз, Аллохнинг одамларни яратган фитратидир. Аллохнинг яратишини ўзгартириш йўк. Ана ўша энг тўгри диндир», деган оятни ўкинг», деб кўядиган одатлари бор эли.

Яъни, Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васалламнинг ҳадисларида келган маънони Қуръони Карим ҳам тасдиқлашини билдириб қуймоқчи булар эдилар.

Аллоҳ таоло Рум сурасида қуйидагиларни айтади: «Бас, сен ҳаққа мойил бўлиб, динга юз тут. Бу

# Аллох одамларни яратган асл табиатдир. Аллохнинг яратганини ўзгартириб бўлмас. Ушбу тўғри диндир. Лекин одамларнинг кўпи билмаслар» (30-оят).

Биз «хаққа мойил бўлиб» деб ўзбекчага ўгирган ибора ояти каримада биргина «ханийфан» сўзи билан ифода Араб тилида «ханиф» сўзи ёмонликдан этилган. ботилдан хакка юзланиш маъносида яхшиликка, ишлатилади. Шунинг учун бу оятнинг мазмуни, барча ёмонликлардан юз ўгириб, хак динга юз тут, бўлади. Яъни, бошқа ҳамма динлар, эътиқодларни қўйиб, Исломга ихлос ила юзлан, демакдир. Мушрик, кофир ва бошқалар ҳавойи нафсга эргашиб, ўзлариникини маъкуллайверади, уларнинг барини эътиборсиз колдириб, хак динга юзлан, деган маъно чикади.

## «Бу Аллох одамларни яратган асл табиатдир».

Яъни, турли-туман динларга эмас, Исломга юзланиш табиати инсонларнинг асл табиатидир. Аллох уларни ана шу асл табиати ила яратган.

Аллоҳ одамларнинг асл табиатларига Исломни, ягона Аллоҳга иймон келтиришни жойлаган. Аллоҳга ширк келтириш эса, инсоннинг асл табиатига зид бўлиб, илмсизлик ва ҳавойи нафсга эргашиш оҳибатида пайдо бўлади.

Имом Бухорий ва Имом Муслим ривоят қилган ҳадисда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам: «Ҳар бир фарзанд асл табиат ила туғилади. Бас, ота-онаси уни яҳудий, насроний ёки мажусий қилади», деганлар.

Бу дин асл табиатидан узоқлашган одамларни асл табиатига қайтаради.

## «Аллоҳнинг яратганини ўзгартириб бўлмас».

Яъни, асл табиатни ўзгартиришга уриниш ўринсиз чираниш бўлади.

## «Ушбу тўғри диндир».

Ислом энг тўғри диндир. Ундан бошқа динга эътиқод

этган киши нотўғри йўлда юрган бўлади.

## «Лекин одамларнинг кўпи билмаслар».

Шунинг учун ҳам илмсиз равишда ҳавойи нафсларига эргашиб, турли динларга кирадилар.

Ушбу оятдаги хитоб Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламга қаратилган бўлса ҳам, барча мўминлар кўзда тутилган. Шу сабабли кейинги оятда хитоб умумлашади.

Ушбу ҳадисдан қуйидагича фойдалар оламиз:

- 1. Туғиладиган ҳар бир бола соф табиат билан туғилиши.
  - 2. Ота-она тарбияси боланинг динига асос бўлиши.
- 3. Аллох таоло бандани хеч қайси динда бўлишига мажбур қилмаслиги.
- 4. Маънавий нарсаларни тушунтириш учун хиссий мисоллар келтириш фойдали экани.
- 5. Хадислар маъносини таъкидлаш учун Қуръон оятларини далил қилиб келтириш аҳамиятли экани.

Ушбу ҳадисда катта ҳикмат мавжудлигини кўрамиз. Аввало, ўз қилмишига қазои қадарни рўкач қилиш нотўғри эканини тушуниб оламиз. Чунки Аллоҳ таоло ҳаммани соф табиат билан яратади. Баъзиларни соф табиатли, баъзиларни бузуқ табиатли қилиб яратмайди. Ўша соф табиатни сақлаб қолишда ёки уни бузиб юборишда инсоннинг ҳам ўрни бор.

Бу ишда ота-онанинг тутадиган ўрни жуда каттадир. Боланинг динининг шаклланишида ота-она ўз тарбияси билан мухим ўрин тутади. Ота-онага Аллох томонидан берилган неъматлар ичида энг улуғларидан бири фарзанддир. Ўша неъматнинг қадрига етиш эса, уни берувчи Зот яратган соф табиат ила Аллоҳнинг динида юрадиган қилиб тарбиялашдир. Бу ота-онанинг бурчидир. Ҳар бир мусулмон ота-она шу масъулиятни тўлиқ тушуниши, ушбу ҳадисда айтилган тарбиянинг аҳамиятига

катта эътибор бериши керак.

29- وَعَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: احْتَجَّ آدَمُ وَمُوسَى عَلَيْهِمَا السَّلاَمُ عِنْدَ رَهِّمِمَا فَحَجَّ آدَمُ مَوسَى قَالَ مُوسَى: أَنْتَ آدَمُ خَلَقَكَ الله بِيدِهِ عِنْدَ رَهِّمِمَا فَحَجَّ آدَمُ مَوسَى قَالَ مُوسَى: أَنْتَ آدَمُ خَلَقَكَ الله بِيدِهِ وَنَفَخَ فِيكَ مِنْ رُوحِهِ وَأَسْجَدَ لَكَ الْمَلاَئِكَتَهُ وَأَسْكَنَكَ فِي جَنَّتِهِ ثُمُ الْهَبَطْتَ النَّاسَ بِخَطَيئَتِكَ إِلَى الْأَرْضِ فَقَالَ آدَمُ: أَنْتَ مُوسَى الَّذِي الْمُطَقَالَ الله بِرِسَالَتِهِ وَبِكَلامِهِ وَأَعْطَاكَ الْأَلْوَاحَ فِيهَا تِبْيَانُ كُلِّ شَيْءٍ اصْطَفَاكَ الله بِرِسَالَتِهِ وَبِكَلامِهِ وَأَعْطَاكَ الْأَلْوَاحَ فِيهَا تِبْيَانُ كُلِّ شَيْءٍ وَوَكَرَبَكَ بَعِيًّا فَبِكُمْ وَجَدْتَ الله كَتَبَ التَّوْرَاةَ قَبْلَ أَنْ أَخْلَقَ قَالَ مُوسَى: بِأَرْبَعِينَ عَامًا، قَالَ آدَمُ: فَهَلْ وَجَدْتَ فِيهَا وَعَصَى آدَمُ رَبَّهُ مُوسَى: بِأَرْبَعِينَ عَامًا، قَالَ آدَمُ: فَهَلْ وَجَدْتَ فِيهَا وَعَصَى آدَمُ رَبَّهُ مُوسَى: بِأَرْبَعِينَ عَامًا، قَالَ آدَمُ: فَهَلْ وَجَدْتَ فِيهَا وَعَصَى آدَمُ رَبَّهُ مُوسَى: بِأَرْبَعِينَ عَامًا، قَالَ آدَمُ: فَهَلْ وَجَدْتَ فِيهَا وَعَصَى آدَمُ رَبَّهُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَمَلاً كَتَبَهُ الله عَلَى أَنْ عَمِلْتُ عَمَلاً كَتَبَهُ الله عَلَى أَنْ عَمِلْ الله عَلَى مَالًا وَالله عَلَى مَوْسَى. رَوَاهُ الْخُمْسَةُ.

39. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Одам ва Мусо алайхиссалом Роббилари хузурида тортишиб қолдилар. Бас, тортишувда Одам Мусодан ғолиб келди. Мусо:

«Аллох сени Ўз қўли билан яратган, ичингга Ўз рухидан пуфлаган, фаришталарни сажда қилдирган, жаннатига жойлаган, сўнг ўз хатоинг ила одамларни ерга тушурган Одам сенмисан?» деди.

Шунда Одам:

«Аллох Ўз пайғамбарлиги ва каломи ила танлаб олган, ичида ҳар бир нарсанинг баёни бор лавҳларни

берган ва муножот учун Ўзига якинлаштирган Мусо сенмисан? Аллох Тавротни менинг халк килинишимдан канча олдин ёзган деб билдинг?» деди.

«Қирқ йил», деди Мусо.

«Унда, Одам Роббисига исён қилди ва адашди, деганини кўрдингми?» деди Одам.

«Ха», деди Мусо.

«Сен менга Аллох таоло мени яратишидан қирқ йил олдин ёзиб қуйган амални қилганимни маломат қиласанми?» деди Одам.

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Бас, Одам тортишувда Мусодан ғолиб келди», дедилар.

Бешовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда энг нозик масалалардан бири бўлмиш қазои қадар масаласининг энг нозик жойларидан бири баён қилинмоқда.

Бу масала Одам Атодан тортиб, ҳатто Мусо алайҳиссаломдек улкан пайғамбарда ҳам савол пайдо қилгани ҳақида сўз кетмоқда. Бу масала, ҳатто икки катта пайғамбар орасида ўзаро тортишувга сабаб бўлгани ҳақида баён қилинмокда.

Бу ҳадисни муҳаддисларимиз турли йўллар ва турли матнлар билан чиқарганлар. Уларнинг ҳаммалари бирбирини тўлдириб келади. Ўша ривоятларнинг бирининг матни қуйидагича:

«Myco:

«Эй Роббим, бизни ҳам, ўзини ҳам жаннатдан чиқарган Одамни кўрсат», деди.

Бас, Аллох унга отаси Одам алайхиссаломни курсатди.

«Сен отамиз Одаммисан?» деди.

«Ха», деди.

«Аллох ичингга Ўз рухидан пуфлаган, исмларнинг

барчасини ўргатган, фаришталарни сажда қилишга амр қилган сенмисан?» деди.

«Ха», деди.

«Сени бизни ҳам, ўзингни ҳам жаннатдан чиқаришингга нима мажбур қилди?» деди.

«Сен кимсан?» деди Одам.

«Мен Мусоман», деди.

«Роббинг Ўз пайғамбарлиги ила танлаб олган сенмисан? Аллох хижоб ортида туриб сен билан Ўзи орасида махлукотларидан элчи кўймай гаплашган Бани Исроилнинг пайғамбари сенмисан?» деди.

«Ха», деди.

«Сен ўшани мен яратилишимдан олдин Аллохнинг китобида бор эканини билмадингми? Ўзимдан олдин Аллохнинг қазоси кетган нарсада мени маломат киласанми?» деди.

Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Бас, Одам Мусони тортишувда енгди. Бас, Одам Мусони тортишувда енгди. Бас, Одам Мусони тортишувда енгди», дедилар».

Очиқ-ойдин кўриниб турибди, гап биринчи ҳадисни ўқиб, зоҳиран қараганда ҳаёлга келадиган фикр ҳақида кетаётгани йўқ. Гап Одам алайҳиссаломнинг қилган ҳатоси Аллоҳ у кишига мажбур қилганидан содир бўлгани ҳақида кетаётгани йўқ. Одам алайҳиссалом ўша машъум ҳатони қилиб, ман қилинган дараҳт мевасидан еб қўйишимда менинг айбим йўқ, демоқчи ҳам эмаслар. Уни Аллоҳ менга мажбур қилиб бажартирди, шунинг учун мени маломат қилма, демоқчи ҳам эмаслар. Гап умуман бошқа нарса ҳақида кетмоқда.

Аввало, Одам алайхиссалом ўз хатосини тан олиб, тавба қилгани маълум ва машхур. Буни хамма бирдек эътироф қилади.

Куръони Каримда Одам алайхиссаломнинг тавба

қилишлари ҳақидаги оятлар такрор-такрор келган. Одам алайҳиссалом машъум хатони қилиб, ман қилинган дарахтнинг мевасидан едилар. Аллоҳ: «Нима учун ман қилинган нарсани единг?!» деб итоб қилди. Ўшанда Одам алайҳиссалом:

«Эй Роббим, Ўзинг аввалдан тақдир қилганинг учун едим. Менда айб йўқ», демади. Балки:

«Эй Роббимиз, биз ўзимизга зулм қилдик. Агар Ўзинг бизни мағфират қилмасанг, бизга раҳм қилмасанг зиёнкорлардан бўламиз», деди.

Одам алайхиссаломдек зот Аллох таолога бир гапни, Мусо алайхиссаломга бошка гапни айтмайди. Ўзидан содир бўлган бир хато ҳақида Аллоҳга «Айб менда», деб туриб, Мусо алайҳиссаломга «Менда айб йўқ», демайди.

Биз ўрганаётган ҳадисда гап Одам алайҳиссаломнинг ҳатосини тан олмасдан, унга қадарни рўкач қилаётгани ҳақида кетмаётгани шундан. Ундоқ бўлса, гап нима ҳақида кетмокла?

Ушбу мавзудаги ҳадисларни ўрганиб чиқсак, куйидагилар маълум бўлади: Мусо алайҳиссалом ўз даврларида кўп машаққатларни чекдилар. Ўзларидан бошқа одам фарзандлари ҳам қийинчилик ичида яшаётганларини кўрдилар.

Айниқса, Бани Исроилнинг Фиръавн зулми остида азоблар чекаётганига жонли гувох бўлдилар. Албатта, «бу машаққатлар, қийинчиликлар, азоб-уқубатларнинг сабаби нима?» деб ўйлаганлар. Охири бориб, «Одам жаннатдан қувилмаганда шу нарсалар бўлмасмиди?» деган фикрга ҳам келганлар. Ҳамма балонинг боши Одам Ато содир этган биринчи хатода, деган хаёлга борганлар.

Шунинг учун ҳам, Аллоҳ таолога мурожаат қилиб: «Эй Роббим, менга бизни ҳам, ўзини ҳам жаннатдан чиқарган Одамни кўрсат», деганлар. Сўнгра Аллоҳ таоло у зотга оталари Одам алайҳиссаломни кўрсатган ва ораларида

мазкур тортишув бўлиб ўтган. Тортишувни диққат билан ўргансак, кўп нарса маълум бўлади.

Мусо алайҳиссалом инсониятнинг машаққат чекишини Одам алайҳиссаломга юкламоқчи бўлмокдалар: агар сен ўша машъум хатони килмаганингда, инсоният жаннатдан чиқмай юраверар эди, бунчалик қийинчилик, азоб-уқубат ва машаққатлар бўлмас эди», демоқчи бўладилар. Одам алайҳиссалом эса, инсониятнинг дунёга келиши ва мазкур ҳолатда яшашига ўз хатоларининг алоқаси йўқлигини исбот қилмоқчи бўладилар.

Аллоҳ таоло Одам алайҳиссаломнинг хатоси туфайли бу одамларни яратгани йўк. Инсонларнинг бу шаклда яшашини такдир килгани йўк. Бу нарса олдиндан белгилаб кўйилган эди. Одам алайҳиссалом тортишувда шу далилни келтирдилар.

Мусо алайхиссалом ҳам бунга қаноат ҳосил қилдилар. Шу тариқа Одам алайҳиссалом Мусо алайҳиссаломни енгдилар.

Ушбу хадисдан қуйидаги фойдаларни оламиз:

- 1. Одам ва Мусо алайхиссалом орасида Аллохнинг хузурида тортишув бўлгани.
- 2. Аллох таоло Одам алайхиссаломни Ўз қўли билан яратгани.
- 3. Аллох таоло Одам алайхиссаломга Ўз рухидан пуфлагани.
- 4. Аллох таоло Одам алайхиссаломга фаришталарини сажда қилдиргани.
- 5. Аллоҳ таолонинг Одам алайҳиссаломни жаннатга жойлаштиргани.
  - 6. Сўнгра одамларни ерга туширгани.
- 7. Аллох таолонинг Мусо алайхиссаломни Ўз пайғамбарлиги ва каломи ила танлаб олгани.
- 8. Аллох таолонинг Мусо алайхиссаломга хар бир нарсанинг баёни ёзилган лавхалар бергани.

- 9. Аллох таолонинг Мусо алайхиссаломни Ўзига яқинлаштириб муножот қилгани.
- 10. Аллох Тавротни Одам алайхиссаломнинг яратилишидан қирқ йил олдин ёзганлиги.
- 11. Тавротда: «Одам Роббисига исён қилди ва адашди» деган ёзув борлиги.
- 12. Инсонни унинг дахли йўқ нарсада маломат қилиб бўлмаслиги.
- 13. Тортишув пайтида бир-бирининг яхши фазилатларини эслатиш маъкуллиги.
- 14. Одам алайҳиссалом Мусо алайҳиссалом билан булган тортишувда ютиб чиққанлиги.

Ушбу ҳадиси шарифни ўрганиш давомида кўпгина ҳикматлардан ҳабардор бўлдик. Жумладан, бир мавзу бўйича бир дона ҳадиснинг сиртига қараб туриб ҳукм чиқариш ҳатарли эканини яҳши тушуниб олдик.

Қадимдан кўпчилик нобакорлар, ушбу биз ўрганган хадиснинг сиртидан хукм чикариб: «Одам қадарни рўкач килиб кўрсатиб, Мусони енгди, биз хам гунохимизни ихтиёримиз билан килаётганимиз йўк, Аллох такдиримизга ёзган экан, қандоқ киламиз», деган бахона килиб келган эканлар. Аслида эса, Одам алайхиссалом ўзида бутун инсониятнинг бахтсизлиги учун жавобгарликни инкор этган, бу нарса Аллохнинг азалдан белгилаб кўйган илми асосида бўлаётганини айтган эканлар. Аммо, биринчи хатога йўл кўйган чоғларидаёк, эътироф этиб, тавба килганлар. Аллох таоло у зотнинг тавбаларини қабул этган

«Демак,—дейди аввалги уламоларимиз,—инсон ўз касбига жавобгар, у Аллохнинг амри билан бўлган ва ўзининг дахли йўк нарса учун маломат килинмайди. Оламнинг мавжудлигига ва унда одамларнинг таркалганига Одам алайхиссаломнинг хатолари сабаб хам эмас, одамларнинг машаккатларига у зот жавобгар хам

эмас».

Демак, нобакорларнинг ўз гунохларига қадарни узр килиб кўрсатишлари ҳам тўғри эмас. Агар улар айтган гап тўғри чиқиб, инсон ҳамма ишини мажбур бўлиб қилганида эди, дунёнинг низоми тамоман мантиқсиз бўларди. Унда яхши билан ёмоннинг фарқи қолмас эди. Чунки яхши яхшиликни мажбур бўлиб қилмокда. Шунинг учун яхшилиги унга фазл бўла олмайди. Ёмон ёмонлигини мажбур бўлиб қилмокда. Шунинг учун ёмонлиги унга айб бўла олмайди. Ким нима қилса, жавобгар эмас, хоҳлаган ёмонлигини қилаверади.

Бу фикр жуда хатарли, у дунёнинг бузилишига чакирикдир. Бу фикр дунёдаги динлар, шариатлар, пайғамбарлар, илоҳий китоблар—ҳаммаси беҳуда, деган гап. Чунки улар одамларни ёмонликдан қайтариб, яхшиликка чақирадилар.

Ўз амалига қадарни рўкач қиладиган нобакорлар эса: «Буларнинг фойдаси йўк, инсон—факат олдиндан белгилаб кўйилган нарсани бажаришдан бошқа иложи йўк нарса», дейдилар. Ушбу фикр қаерда тарқалса, ўша ерда бало-офат ҳам тарқайди. Ўша ерда ёмонлик ҳеч қандай тўсиқсиз бемалол урчийди. Ҳар қандай масъулият, жавобгарлик осонлик билан тарк этилади. Оқибатда ҳамма нарса расво бўлади. Тарихда бунга мисоллар жуда кўп.

Қазою қадар ақийдасини тузатиб, асл исломий холига келтириш диний ислохнинг мухим вазифаларидандир. Қазо ва қадар ақийдаси аввалгидек мусулмонларни ўлимдан, қийинчиликдан қўрқмай: «Бизга Аллох ёзган нарсадан бошқа ҳеч мусибат етмас», деб олға юришга чорлаши керак.

Қазою қадар масаласи, инсон ўз касби учун жавобгар эканини исбот қиларкан, мусулмонларни фақат яхшилик қилишга, барча ёмонликни тарк этишга биринчи омил бўлиши керак. Хеч ким қазои қадарни рўкач қилиб, ўзини

масъулиятдан олиб қоча олмайди. Бир ўғри ҳазрати Умарга:

«Қазои қадар шу экан, ўғрилик қилибман, нега энди қулимни кесар экансан?» деганида у киши:

«Сен қазои қадар ила ўғрилик қилган бўлсанг, мен қазои қадар ила қўлингни кесаман», деган эканлар.

Кейин хазрати Умар ўз вазифадорларига:

«Уни аввал ўттиз дарра уриб, сўнгра қўлини кесинглар!» дедилар.

«Нима учун?» дейишди.

«Аллоҳ таолога нисбатан ёлғон нисбат бергани учун дарра урилади ва ўғрилик қилгани учун қўли кесилади», дедилар.

Қазои қадар дангасалик, гуноҳларни қилишга баҳона бўлиши мутлақо мумкин эмас. Бу масала улуғ ишларни бажариш ва олий ғояларга эришиш унвони бўлиши зарур.

Қадарни қадар ила даф қилиш маъносини ҳам унутмаслик зарур. Очлик қадари озуқаланиш қадари ила даф қилинади. Чанқоқ қадари сероб бўлиш қадари ила даф қилинади. Беморлик қадари даволаниш қадари ила даф қилинади.

Хазрати Умар розияллоху анху Шомга борганларида у ерда вабо тарқалганини эшитиб орқага қайтишга қарор қилдилар.

Шунда Абу Убайда розияллоху анху:

«Аллохнинг қадаридан қочибми?» деди.

Хазрати Умар розияллоху анху унга:

«Шуни сендан бошқа айтса бўлмасмиди!? Ха, Аллоҳнинг қадаридан, Аллоҳнинг қадарига қочамиз. Айтгин-чи, агар сенинг туяларинг бўлсаю, улар икки бўлинган бир водийга тушсалар. Бўлакларнинг бири серҳосил бўлсаю бошқаси қуруқ бўлса, ҳосилдорида боқсанг ҳам Аллоҳнинг қадари ила боқасан, қуруғида боқсанг ҳам Аллоҳнинг қадари ила боқасан. Шундай

эмасми?!» дедилар.

Бу ишда Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам ва у зотнинг сахобалари ҳаммамиз учун яхши ўрнакдирлар. Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам фақирликка қарши иш билан, жаҳолатга қарши илм билан, беморликка қарши даволаниш билан курашганлар. У зот маҳзунлик, ожизлик, дангасалик каби ҳолатлардан паноҳ тилаганлар.

Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам қадар масаласини нотўғри талқин қилишдан қайтарганлар. Жобир ибн Абдуллох розияллоху анхудан ривоят қилинган ҳадиси шарифда у зот:

«Охири замонда бир қавм пайдо бўлади. Улар маъсиятларни қиладилар. Сўнгра, буни бизга Аллох такдир килган, дейдилар. Уларга рад қилувчи киши худди Аллохнинг йўлида қилич ялонғочлаган киши кабидир», деганлар.

Қазо ва қадар масаласи тўғри англаб етилганда ва унга тўғри амал қилинганда мусулмонлар ўзларининг аввалги шон-шухратларини тиклашлари ҳамда дунёда ўзларининг муносиб жойларини эгаллашлари мумкин.

 $\rho$  وَهُوَ الصَّادِقُ الْمَصْدُوقُ إِنَّ أَحَدَّكُمْ يُجْمَعُ حَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا نُطْفَةً ثُمَّ الْمَصْدُوقُ إِنَّ أَحَدَّكُمْ يُجْمَعُ حَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا نُطْفَةً ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مِثْلَ ذَلِكَ ثُمَّ يُنْفَحُ فِيهِ الرُّوحُ يَكُونُ عَلَقَةً مِثْلَ ذَلِكَ ثُمَّ يُنْفَحُ فِيهِ الرُّوحُ وَيُونُ مُضْغَةً مِثْلَ ذَلِكَ ثُمَّ يُنْفَحُ فِيهِ الرُّوحُ وَيُونُ مَنْ عَلَيْهِ وَالْجَلِهِ وَعَمَلِهِ وَشَقِيُّ أَوْ سَعِيدٌ فَوَاللهِ وَيُؤْمَرُ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ بِكَتْبِ رِزْقِهِ وَأَجَلِهِ وَعَمَلِهِ وَشَقِيُّ أَوْ سَعِيدٌ فَوَاللهِ النَّذِى لاَ إِلَهَ غَيْرُهُ إِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الجُنَّةِ حَتَى مَا يَكُونَ وَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلاَّ ذِرَاعٌ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ عَتَى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلاَّ ذِرَاعٌ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ حَتَى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا وَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ حَتَى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَيَدْخُلُهَا وَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ حَتَى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَيَدْخُلُهَا وَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ حَتَى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَيَدْخُلُهَا وَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ حَتَى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ

وَبَيْنَهَا إِلاَّ ذِرَاعٌ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الْجُنَّةِ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الْجُنَّةِ فَيَدْخُلُهَا. رَوَاهُ الْأَرْبَعَةُ.

40. Абдуллох розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Бизга Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам хадис айтдилар. У зот содику масдукдирлар:

«Сизнинг хар бирингизнинг халқ қилиниш моддаси онасининг қорнида маний холида қирқ кун жам қилинади. Сўнгра ана шу мислича алақа (зулуксимон қон) бўлади. Сўнгра ана шу мислича музға (чайналган гушт) булади. Сунгра ичига рух пуфланади. Ва турт ризқи, ажали, амали бадбахт калима: ва некбахтлигини ёзиш амр қилинади. Ундан бошқа илохий маъбуд йўк Зот билан қасамки, бирингиз жаннат ахлининг амалини қилиб келиб, ўзи билан жаннат орасида бир аршин қолганида, ундан ўша китоб ўзиб кетиб, дўзах ахлининг амалини қилади-да, унга киради. Албатта, бирингиз дўзах ахлининг амалини қилиб келиб, ўзи билан дўзах орасида бир аршин қолганида, ундан ўша китоб ўзиб кетиб, жаннат ахлининг амалини қилади-да, унга киради», дедилар».

Тўртовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Абдуллохдан ривоят қилинди, дейилса, Абдуллох ибн Масъуд розияллоху анху кўзда тутилган бўладилар. Ушбу хадиснинг мукаддимасида ровий Абдуллох ибн Масъуд розияллоху анху хабиб Пайғамбаримиз Мухаммад соллаллоху алайхи васалламнинг хар бир сўзлари рост, тасдикланган зот эканликларини таъкидлаб кўймокдалар. У кишининг:

«У зот содику масдукдирлар», деган гапи шу маънони ифода килади. Содиклик сифати Мухаммад соллаллоху алайхи васалламнинг энг машхур, энг кўп тарқалган сифатларидан бири экани яхши маълум.

Масдукликлари эса, яъни, ростгўйликлари тасдикланган зот эканликлари ҳам худди шундок маълум ва машҳурдир. Ровийнинг аввал бу сўзларни айтиб олиб, кейин ўзлари эшитган ҳадисни ривоят қилишга киришишларидан мақсадлари—бу ҳадисда келадиган маъноларга шак-шубҳа бўлмаслиги керак, деганларидир.

Ушбу ҳадиси шарифда Аллоҳ таолонинг илми нақадар чексиз экани, нақадар шомил экани, нақадар аниқ экани баён қилинмокда. Шунингдек, Аллоҳ таоло ҳар бир нарсани аниқ ўлчов билан қилишлиги, у ўлчов ўзгармаслиги ҳамда ўша нарсаларни Аллоҳ таоло азалдан қиёматгача аниқ ва равшан билиб туриши баён қилинмоқда. Келинг, ҳадиси шарифда баён этилган фикрлар билан бирин-кетин танишиб чиқайлик:

# «Сизнинг хар бирингизнинг халқ қилиниш моддаси онасининг қорнида маний холида қирқ кун жам қилинади».

Ким жам қилади? Албатта, Аллох таоло жам қилади. Демак, хар бир инсон отасининг сулбидан маний холида онасининг қорнига-бачадонига ўтиши фақат Аллохнинг илми ва тадбири ила бўлади. Дунёдаги неча миллиардлаб одам ўтган бўлса хаммаси шундоқ бўлган. Хозирги лахзада дунё бўйича неча сулбдан қанча маний, неча рахмга ўтаётган бўлса хам Аллох билиб турибди. Лекин манийнинг бачадонга ўтиши бола пайдо бўлди, дегани эмас. Ўша манийдаги уруғлик аёлнинг тухумига урчиши керак. Бу эса, Аллохнинг иродасисиз, тадбирисиз булмайди. Ота-она жинсий алока лаззатини хис килишлари бўлаяпти? Уруғлик мумкин, маний нима лекин урчияптими, йўкми, била олмайдилар. Хомила бўлганбўлмаганини била олмай, аломатларидан биладиганларига мурожаат қиладилар. Уруғликнинг урчиши ҳақида уларнинг хеч қандай илми йўқ. Буни фақат чексиз илм сохиби-Аллох таолонинг Ўзигина билади. Аллох таоло отанинг сулбидан ўтган манийни онанинг қорнида қирқ кун жамланиб туришини ирода қилган экан. Ана ўша муддатда турган маний урчиса, ҳомила бўлади. Ундан олдин тушиб кетса, ҳомила бўлмайди. Албатта, бунинг ҳаммаси Аллоҳнинг илми ва кудрати билан бўлади.

## «Сўнгра ана шу мислича алақа (зулуксимон қон) бўлади».

Яъни, юкорида зикр қилинган муддат мислича-қирқ кун алақа ҳолида туради. «Алақа»ни эски китобларимизда «лахта қон» деб айтилган. Араб тилида «Алақа» сўзи зулукни англатади. Ха, кон сўрадиган хайвон, зулук, Қадимги арабчада «Алақа» дейилади. бачадоннинг ичида зулук нима қилади, дейишган бўлса керак, унинг моддасини эътиборга олиб «лахта қон» деб айтишган. Илм ривожланиб, хозирда бачадон ичини асбоблар билан куриш ва сувратга олиш имкони туғилди. Хомиланинг «алақа»лик холини сувратга туширсалар, бачадон деворига ёпишиб ётган зулук бўлиб сувратга тушган. Дунёнинг кўзга кўринган олимлари ҳадисдаги улкан илмий ҳақиқатга тан бериб, ҳомиланинг бошқа ҳолатларини ҳам ўрганиб чиқдилар. Ҳомиланинг барча холатлари Куръон ва Суннатдаги аник васф килинганидай хеч бир жойда васф килинмаганини эътироф килдилар. Куръон ва Суннат оддий нарса эмас, илохий муъжиза эканини таъкидладилар.

Аллоҳ таоло ана ўша сон-саноқсиз бачадонлардаги нутфаларни алақага айланиш жараёнини яхши билиб туради ва тадбирини қилади. Бу жараённи У Зоти Олийдан бошқа ҳеч ким билмайди. Ҳатто аёлларнинг ўзлари ҳам ўз бачадонларидаги нутфа қайси лаҳзада қандоқ қилиб нутфадан алақага айланганини билмайдилар. Битта бачадондаги жараённи бутун дунё бир бўлиб пойласа ҳам, унга аралаша олмайди, аниғини билмайди. Аллоҳ таоло эса, ҳамма бачадонлардаги жараённи билиб турувчидир.

Одам дунёга келгандан бери, қиёматгача билувчидир.

«Сўнгра ана шу мислича музға (чайналган гўшт) бўлади».

Яъни, алақа бўлгандан сўнгра ана шу муддат— кирк кун мислича музға бўлади. Энди зулуксимон лахта кон бачадонда чайналган гўшт холига айланиб, кирк кун туради. Бу хам олдин васф килинганидек, факат ягона Аллох таолонинг илми ва тадбири ила бўлади. Аллох таоло ирода килмаса, хох нутфалик, хох алакалик, хох музғалик холида, бошка холга айланмай бачадондан тушиб кетади. Бечора бачадон эгаси эса, уни тушиш жараёнидаги ўзгаришлардан сезади, холос.

### «Сўнгра ичига рух пуфланади».

Яъни, музға бачадонда қирқ кун тургандан кейин ичига рух-жон пуфланади. Ушбу жараён энг мухим жараён хисобланади. Бу ҳаётнинг улкан сиридир. Ҳозиргача ҳеч ким жон нима, у инсон ичига ҳандоҳ пуфланади, буни билмайди. Инсон ўзининг узоҳ ҳаёти давомида бу сирни англаб етиш учун ҳўлидан келган ҳамма нарсани ҳилди, аммо англай олмади. Ҳамма нарсани билишни даъво ҳилаётган инсон шунчалар жоҳил, у дунё сирларини биламан, деб даъво ҳиладию, аҳалли ўзини ҳам билмайди. Бу сирни фаҳат Аллоҳ таолонинг ёлғиз Ўзигина билади. Фаҳат билибгина ҳолмай, тадбирини ҳам ҳилади.

Ана энди, биз ўрганаётган мавзу, қазо ва қадарга тегишли жараён бошланади.

# «Ва тўрт калима: ризқи, ажали, амали ва бадбахт ёки некбахтлигини ёзиш амр қилинади».

Кимга амр қилинади? Вакил қилинган фариштага амр қилинади.

Ким амр қилади? Аллоҳ таоло амр қилади.

Нима амр қилинади? Ёзиш амр қилинади.

Ёзиш нима дегани? Ёзиш билимни қайд қилиш, дегани. «Илмни ёзиш ила қайд қилинглар», дейилган бир

ривоятда. Ёзиш илмни янада аникрок исбот килиб құйишни англатади. Бирор нарсани ёзиб, илмни қайд қилиб қўйиш, бошқа бировни ўша ёзилган нарсага мажбур қилиш, дегани эмас. Хусусан, ўша ёзилган нарса сир тутилса, умуман ҳеч қандай таъсири бўлмайди, бўлиши мумкин хам эмас. Инсон онаси корнида турганида, бўладиган келажакда унга тегишли маълумотлар, Аллохнинг илми қайд қилинади. Хўш, ушбу илмни ёзиб қуйиш-қайд қилишни уни мажбурлаш, деб буладими? Йўқ, албатта! Хусусан, қайд қилинган нарсалар, Аллохдан бошқа ҳеч ким билмайдиган нарсалар-ку! Энди мазкур тўрт нарсани алохида ўрганиб чикайлик:

#### 1. Ризк.

барча жонзотларнинг ризкини Дунёдаги факат Аллохнинг Ўзи билади. Бу жонзотларнинг қайси бирига қачон, қанча ва қандоқ ризқ тегишини Аллох таолонинг Ўзигина билади, Аллохдан бошқа хеч ким билмайди. Бутун дунё тўпланиб, биргина жонзотнинг бир лахзалик ризқини билмоқчи бўлсалар, бунга эриша олмайдилар. Халқ ичида «ютганинг ўзингники, чайнаганинг гумон», деган нақл бор. Бу гап ризқ Аллохдан бошқа хаммага гумон эканини таъкидлаш учун айтилган. Кишининг оғзида чайнаб турган таоми ўзига ризқ бўладими-йўқми, била олмайди, деган маънодаги гап. Аслида бу хам унча аник ифода эмас. Ютганинг хам гумон бўлади. Чунки томокдан ўтган нарсани хам тўлик ризк бўлади, деб айта олмаймиз. Аллох унинг ризк бўлишини хохламаса, ўша таом захарга айланиб, инсонни бемор қилиши ёки халок этиши мумкин. Ёки кўнгилни айнитиб, қусқи бўлиб, чиқиб кетиши мумкин. Хўш, шунчалик сир нарса инсон ҳаётига таъсир килиши мумкинми? Йук, албатта!

Барча жонзотларни йўкдан бор килган Зот хам, шу жумладан, инсонни яратган Зот хам, Аллох таолодир. Унинг нутфалигидан олдин хам, ўлгандан кейин хам барча ҳолатларини аниқ биладигон Зот Аллохдир. Дунёдаги барча ризқларни яратган, уларни яхши ва тўлиқ биладиган, тадбирини қиладиган Зот ҳам Аллохдир. Бинобарин, ҳар бир инсонга қанча ва қандоқ ризқ тегишини ҳам фақат Аллоҳнинг Ўзи билиши ғариб нарса эмас. Ўша Ўзи билган нарсани фаришталаридан бирига айтиб, ёздириб қўйиши ҳам қийин эмас. Аллоҳнинг бу илмида мажбурлаш аломати йўқ.

#### 2. Ажал.

Бу иш ҳам фақат Аллоҳ таолодан бошқа ҳеч ким билмайдиган нарсалардан. Аллоҳ Ўзининг шомил илми ила барча жонзотнинг, жумладан, ҳар бир инсоннинг ажалини аниқ билади. Аллоҳдан бошқа ҳеч ким, ҳатто муққараб фаришталар ҳам, бирор жонзотнинг ажалини билмайди. Дунёнинг ҳаммаси тўпланиб, бир дона кичкина қумурсқанинг ажалини билишга ҳаракат қилсалар ҳам, уддалай олмайдилар. Дунёдаги барча жонзотни, жумладан, инсонларни яратган Зот—Аллоҳ. Уларга жон ато этган Зот—Аллоҳ. Уларни ўлдирадиган Зот—Аллоҳ. Бинобарин, ҳар бир жонзотнинг, жумладан, ҳар бир инсоннинг ажалини фақат Аллоҳнинг Ўзи билиши ғариб эмас. Ўша Ўзи билган нарсани фаришталаридан бирига айтиб ёздириб қуйиши, қийин эмас. Аллоҳнинг бу илмида ҳам мажбурлаш йўқ.

#### 3. Амал.

Бунинг илми ҳам, фақат Аллоҳ таолонинг Ўзига хос бўлган нарсалардан бири. Инсон нафақат бошқаларнинг, ҳатто ўзининг ҳам бир оздан сўнг нима қилишини ҳеч ким аниқ билмайди. Инсон бир нарсани ният қилади, унинг учун интилади. Аммо, ўша ишнинг амалга ошиши ёки амалга ошмаслиги Аллоҳ таолонинг хоҳиш-иродасига боғлиқ. Аллоҳ хоҳлаган иш бўлади, хоҳламагани бўлмай қолади. Шу сабабдан, Аллоҳ таоло ҳар бир инсоннинг туғилганидан тортиб, ўлгунига қадар қиладиган амалини тўлиқ ва аниқ билиши ғариб эмас.

Чунки инсонни Аллох яратган ва унинг барча имкониятлари, хусусиятлари ва бошка нарсаларини тўлик ва аник биладиган ягона Зот—Аллох. Шунингдек, инсон ҳаёт кечирадиган дунёни яратган Зот ҳам—Аллоҳ. Бу дунёнинг икир-чикирлари, майда-чуйдаларигача тўлик ва аник биладиган Зот—Аллоҳ. Инсоннинг ҳам, дунёнинг ҳамма тасарруфини қилиб турадиган Зот—Аллоҳ.

Бинобарин, инсоннинг нима амал қилишини ягона Аллоҳнинг Ўзи билиши ҳақ гап. Агар Аллоҳ бу нарсани билмаса, Аллоҳлиги қолармиди?! Аллоҳ ўша Ўзи билган инсон амалларини фаришталаридан бирига айтиб, ёздириб қўйиши қийин эмас. Ўз навбатида Аллоҳнинг бу илми бандани у ёки бу амални қилишга мажбурлаш ҳам эмас.

#### 4. Бадбахт ёки некбахтлик.

Хар бир инсон бахтли ёки бахтсиз эканини фақат Аллох таолонинг Ўзи билади. Билганда ҳам Ўзининг ҳамма нарсани қамраб олувчи илми ила азалдан билади. Нафақат инсонга онасининг қорнида жон пуфлаганда, балки азалдан билади. Ушбу ҳадисда айтилаётган маъно, ўша азалий илмни қайд қилиш холос. Бутун инсоният тўпланиб олиб, ичларидан битталарини ҳақиқий бахтли ёки бадбахт эканини билишга уринсалар ҳам, била олмайдилар. Ҳатто пайғамбарларнинг саййиди Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳам фақат Аллоҳнинг билдириши ила ўн кишинигина жаннатга кириши ҳақида башорат берганлар, холос. Қолганларнинг нима бўлишини Аллоҳнинг Ўзигина билади.

Аллоҳ таоло ўша илмни фаришталаридан бирига айтиб ёздириб қўйиши, қийин эмас. Шу билан бирга, ўша илмни, ёзиб қайд қилиб қўйиш бандани бадбахт ёки некбахт бўлишига мажбур қилиш эмас. Чунки илм бир нарсани кашф қилувчи нурдур, бировни мажбур қилувчи куч эмасдир!

Эътибор берайлик, энди хадиснинг давомида нима

учун одамлар бир-бирларининг ёки ўзларининг бадбахт ёки некбахтлигини била олмасликлари баён қилинади. Пайғамбаримиз ҳадиснинг бу қисмини:

«Ундан бошқа илохий маъбуд йўқ Зот билан касамки», деб бошламокдалар. Бу эса, келажак гапнинг ўта мухим эканига далолатдир.

«...бирингиз жаннат аҳлининг амалини қилиб келиб, ўзи билан жаннатнинг орасида бир аршин қолганида, ундан ўша китоб ўзиб кетиб, дўзах аҳлининг амалини қилади-да, унга киради».

Одамни нима бўлишини ким билар эди? Хатто ўша одамнинг ўзи хам билмайди. Умр бўйи тоат-ибодатда юриб, охирида шайтоннинг иғвосига учиб иши расво бўлиши мумкин.

«Албатта, бирингиз дўзах ахлининг амалини қилиб келиб, ўзи билан дўзахнинг орасида бир аршин қолганида, ундан ўша китоб ўзиб кетиб, жаннат ахлининг амалини қилади-да, жаннатга киради».

Бунақаси ҳам бўлиши мумкин. Умр бўйи нима қилиб юрган бўлса-да, охирги пайтда инсонлиги қўзиб, яхши бир амал билан ҳоли батамом ўзгариб қолиши мумкин. Шунинг учун ҳам «Ақоид» уламолари ушбу ҳадиси шарифни ва шунга ўхшаш бошқа ҳадисларни далил қилиб: «Аҳли қибладан муайян шахсни жаннатий ёки дўзахий эканига қатъий ҳукм қилиб бўлмайди», дейдилар.

Аммо юқорида зикр қилинган икки холатда ҳам қадарнинг, Аллоҳнинг собиқ илмининг мажбурий таъсири йўқ. Китобнинг ўзиб кетиши эса, унда ёзилган илмнинг ўта аниқ ва пухта эканини билдиради холос. Ушбу ҳадиси шарифда Аллоҳнинг илми шомилу комил, аниғу пухта, ҳамма нарсани қамраб олувчи экани баён қилинди. Бу ҳақиқатни бирма-бир ўрганиб чиқдик. Ҳадиснинг охирида инсон ўз амали асосида ҳукм чиқариб, Аллоҳни унутиб қўймаслиги ёки кўнгли бир оз бўлса ҳам бошқа томонга

бурилиши мумкин эмаслиги таъкидланмокда. Биров «умрим бўйича яхши амал қилдим, энди, албатта, жаннатга кираман», деб хотиржам бўлмасин! Ҳатто умрининг охирги лаҳзасида ҳам иш бошқачага айланиб кетиши мумкин. Чунки ҳамма нарса Аллоҳнинг амри билан бўлади. Биров «мен умрим бўйи гуноҳ қилиб ўтдим, энди, албатта, дўзахга тушаман», деб ноумид бўлмасин! Ҳатто умрининг охирги лаҳзасида ҳам иш бошқачага айланиб кетиши мумкин. Чунки ҳамма нарса Аллоҳнинг амри билан бўлади.

Ишларнинг хотимасига қараб якун ясалади. Умрнинг интихоси қачонлигини хеч ким билмайди. Шунинг учун, ҳаётнинг ҳар лаҳзасини умрнинг охири деб билиш керак. Яхшилик қилиб юрганлар, охирги иши ёмонлик бўлиб қолмаслиги учун интилиши керак. Ёмонлик қилганлар, қолган ҳар бир лаҳзани умрнинг охирги лаҳзаси, деб яхшилик қилишга ўтиши керак. Қазо ва қадарга бўлган иймоннинг фойдаси ҳам шунда! Кишини доимо яхшиликка чорлаб, ёмонликдан қайтариб туришида!

Ушбу хадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг содиқу масдуқликлари.
- 2. Инсон онасининг қорнида маний холида қирқ кун жам бўлиши.
- 3. Инсон онасининг қорнида алақа ҳолида қирқ кун қолиши.
- 4. Инсон онасининг қорнида музға ҳолида қирқ кун колиши
  - 5. Сўнгра инсонга рух пуфланиши.
- 6. Аллох таолонинг хар бир инсоннинг ризкини, ажалини, амалини, бадбахт ёки некбахтлигини азалдан билиши.
- 7. Бу илмни инсон онаси қорнида турганида ёзиб, қайд қилиб қуйилиши.

- 8. Бирор гапни таъкидлаш учун Аллохнинг номи ёки сифати ила қасам ичиш жоизлиги.
- 9. Умр бўйи жаннат аҳлининг амалини қилиб юрган одам охирида дўзах аҳлининг амалини қилиб қўйиб, дўзахга тушиб қолиши мумкинлиги.
- 10. Умр бўйи дўзах аҳлининг амалини қилиб юрган одам охирида жаннат аҳлининг амалини қилиб, жаннатга кириб қолиши мумкинлиги.
- 11. Ўзининг яхши амалидан қувониб, бепарво бўлиш яхши эмаслиги.
- 12. Ўзининг ёмон ишларидан тушкунликка тушиб, ноумид бўлиш керак эмаслиги.
- 13. Қазои қадарга нисбатан иймоннинг мустаҳкам бўлиши зарурлиги.

41. Ибн Умар розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Хар бир нарса, хатто ожизлик ва ақллилик хам қазои қадар билан», дедилар».

Икки Шайх ва Имом Молик ривоят қилишган.

**Шарх:** Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам ушбу ҳадисларида ҳар бир нарса қазои қадар билан бўлишини таъкидламоқдалар. Бунга иймон келтириш мўмин-мусулмон одамнинг Аллоҳга бўлган иймонининг тугал бўлишидир.

Хадиснинг охирида кишилар унча эътибор бермайдиган икки нарса—ожизлик ва акллилик ҳам қазои қадар ила экани айтилмокда. Албатта, бу нарсалар фитрий, асл табиатда бор нарсалар бўлиб, Аллоҳ таоло ҳар бир инсонни яратиш пайтида ушбу нарсаларни ҳам қўшиб

яратади. Одатда, булар инсоннинг дахли йўк нарсалар хисобланади. Аллох кимга ўткир акл берса, ўткир аклли бўлади. Аллох бермаса, аксинча, бўлади. Шунингдек, ожизлик хам. Факат инсон ўзига берилган нарсани тўғри ишлатишда масъулдир. Акли ўтмас одамдан: «Нимага аклингни ўткир килиб олмадинг?» деб сўрок килинмайди. Аммо «нима учун аклингни етганича ишлатмадинг?» дейилиши мумкин.

42 عَنْ أَبِي هُرَيْرَة τ قَالَ: جَاءَ مُشْرِكُو قُرَيْشٍ يُخَاصِمُونَ رَسُولَ اللهِ ρ فِي الْقَدَرِ فَنَزَلَتْ {يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ دُوقُوا مَسَّ سَقَرَ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ حَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ }.

42. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам хузурларига Курайш мушриклари қадар ҳақида тортишиб келганларида, «Улар юзтубан дўзахга судраладиган кунларида, «Жаҳаннам азобини татиб кўринг! Албатта, Биз ҳар нарсани қадар билан яратдик» ояти нозил бўлди».

**Шарх:** Араб мушриклари Аллох таолонинг борлигига ишонганлари билан унинг баъзи сифатларига ишонмас, жумладан, қадар масаласига ҳам иймон келтирмас эдилар. Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васаллам Ислом чақириғини бошлаб, ҳақ динни баён қила бошлаганларида, улар турли қаршиликлар кўрсатдилар. Жумладан, қадар масаласини баён қилганларида, бунга қарши турдилар. Уларнинг бошлиқлари тўпланиб келиб, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам билан қадар ҳақида мужодала қилдилар: «Қадар деган нарса йўқ, Аллоҳ ҳамма нарсани илгаридан билиши мумкин эмас. У ишларни вужудга келганидан сўнггина билади», дедилар. Ана ўшанда Аллоҳ

таоло уларнинг бу гаплари зиддига Қамар сурасидаги: «Улар юзтубан дўзахга судраладиган кунларида, «Жаханнам азобини татиб кўринг! Албатта, Биз хар нарсани қадар билан яратдик» оятини нозил қилди. Шу билан мушрикларнинг гаплари нотўғри, Мухаммад соллаллоху алайхи васалламнинг гаплари тўғри экани исботланди.

Аслида, Қамар сурасида бу гаплар бир эмас икки оятда келган. Аллоҳ таоло мазкур икки оятда қуйидагиларни айтади:

«Юзтубан дўзахга судраладиган кунда, жаханнам азобини татиб кўринг. Албатта, Биз хар нарсани ўлчов билан яратдик, (дейилур)» (48–49-оятлар).

Мушриклар юзтубан қилиб дўзах томон судраладиган қиёмат кунида адашувда, ўт-оловнинг ичида бўладилар. Ўша кунда мазкур азобларга гирифтор бўлиб турганларида уларга: «Жаханнам азобини татиб кўринг, (дейилур)».

Сўнгра қадар бор хақиқат эканини исбот қилинади.

«Албатта, Биз хар нарсани қадар–ўлчов билан яратдик».

Ушбу оятдаги қадар—ўлчов сўзининг икки хил шархи бўлиб, бири «қазои қадар» маъносини, иккинчиси «микдор», «ўлчов» маъносини англатади. Икки маъно ҳам бир-бирини тўлдириб келади.

Қадар маъносида келса, барча нарсани содир булишидан аввал билиб туришни англатади.

Ўлчов маъносида келса, барча нарса ва ходисаларнинг ўз микдори, ўлчови борлигини англатади.

Ушбу оят озгина сўзлардан иборат бўлишига қарамай, ўзида улкан маъноларни мужассамлаштирганлиги ҳам мўъжизадир.

Ушбу ҳадисни бу ерда келтиришдан мақсад, ким қадарга иймон келтирмаса, албатта, қиёмат куни юзтубан ҳолида дўзахга судраланади, демоқдир. Судраб

кетилаётганда эса: «Жаҳаннам азобини татиб кўринг! Албатта, Биз ҳар нарсани қадар билан яратдик», дейилади, деган маънони таъкидлашдир.

Хозирги кунимиздаги мушрикларнинг ахволи хам ўтмишдаги мушрикларнинг холидан колишмайди. Улар ўзларига ўхшаган баъзи ожиз бандаларнинг тахминдан айтган башоратларига, килган ўлчов, хисоб-китобларига ишонишади. Уларга койил колиб, тахсинлар ўкишади. Аммо ўша бандаларнинг хаммасини яратган Зотнинг казои кадарига ишонгилари келмайди. Ушбу хадисда келган оятда зикр килинган холга улар хам тушишлари турган гап.

Ушбу ҳадисдан мушрикларга ўхшаб, қадарни инкор қилмаслик, у ҳақда мужодала қилмаслик фойдасини оламиз. Шунингдек, қадарни инкор қилганлар қиёмат куни оғир аҳволга тушишларини билиб оламиз.

43 عَنِ ابْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: كَتَبَ اللهُ مَقَادِيرَ الْخُلائِقِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ بِخَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ. رَوَاهُمَا مُسْلِمٌ وَالتِّرْمِذِيُّ.

43. Амр ибн Осс розияллоху анхудан ривоят қилинади: «Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Аллох халойикнинг такдирини осмонлару ерни халк килишидан эллик минг йил олдин ёзди», дедилар».

Икки хадисни Муслим ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадисни Амр ибн Осс розияллоҳу анҳу ривоят ҳилганлар. У киши билан танишиб олайлик.

Амр ибн Осс ибн Воил Қурайший. Оналари Набиға бинти Хармаладир. Қурайш мушриклари Амр ибн Оссни Қабашистонга ҳижрат қилган мусулмонларни қайтариб

олиб келиш учун Нажоший хузурига вакил килиб юборган эдилар. Нажоший мушрикларнинг талабини рад килиш билан бирга, Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ҳақ пайғамбар эканликларини таъкидлаб, Амр ибн Оссни ҳам мусулмон бўлишга чақирган эди. Бу ҳолат Амрга жуда қаттиқ таъсир қилган эди.

Хайбар фатх этилган йилда Амр ибн Осс, Холид ибн Валид ва Усмон ибн Толха Мадинага бориб, Исломни кабул килганлар. Буларнинг Исломни кабул килганларидан хурсанд бўлган Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам: «Албатта, Макка сизларга ўз жигарпорасини юборибди», деб мархамат килганлар. Чунки Амр ибн Осс Исломга келмасдан олдин Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг уч ашаддий душманларидан бири эдилар.

Кейинчалик Аллох таоло у кишига тавба ва рахматни ихтиёр килиб, Исломга хидоят килди. Амр ибн Осс Ислом химоячиси ва фидокорларидан бирига айланди.

Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам Амр ибн Осс ҳақида: «Маккаликлар кучимиз қаршисида таслим бўлдилар, Амр эса, қалб амри ила келиб, мусулмон бўлди», деган эдилар.

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам Амрни Урдунга волий килиб тайинлаган эдилар. Амр у зот соллаллоху алайхи васаллам вафотларига кадар у ерда колдилар.

Сўнгра ҳазрати Абу Бакр Сиддиқ розияллоҳу анҳу Амр ибн Оссни Шомга юбордилар.

Хазрати Умар эса, аввал Фаластинга, кейинрок эса, Мисрга аскарбоши қилиб жўнатдилар. Мисрни фатх этгандан сўнгра, Амр у ерда волий бўлиб қолдилар. Амр ибн Осснинг машхур ишлардан бири хам Миср фатхи эди.

Амр ибн Осс розияллоху анху 43-хижрий санада, Рамазон ийди куни вафот қилдилар. Хайит намозига келган жамоат жанозаларида иштирок этдилар.

Ушбу ҳадисда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам Аллоҳ таоло ҳалойиқнинг тақдири қандоқ бўлишини азалдан, улар вужудга келишидан олдин билишини баён қилмоқдалар.

Хадиси шарифда баён қилинган ёзиш «Лавхул Махфуз»га бўлган. Эллик минг йил қанча эканини Аллохнинг Ўзи билади. Чунки бизнинг тасаввуримиздаги йил ўлчови осмонлару ер яратилганидан кейин, ернинг харакатига асосланиб пайдо бўлган. Бу эллик минг йил эса, осмонлару ер яратилишидан олдин бўлганлиги хадисда очиқ-ойдин айтиб турилибди.

Аллоҳ илмининг чегараси йўқ бўлганидан кейин ҳамма нарсани билишида шубҳа йўқ. Агар У Зот маълум вақтгача билиб, ундан нарисини билмайдиган бўлганида, Унинг камолот сифатларига нуқсон етар эди. Бу эса, Аллоҳ таолонинг Олий Зотига асло тўғри келмайди.

Бу хадисдан оладиган фойдамиз:

Аллоҳ халойиқнинг тақдирини осмонлару ернинг яратишидан эллик минг йил аввал ёзганлиги. Шунга иймон келтирамиз, шуни тасдиқлаймиз!

44 عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنٍ ٢ قَالَ: قِيلَ يَا رَسُولَ اللهِ أَ عُلِمَ أَهْلُ الْخُنَّةِ مِنْ أَهْلِ النَّارِ؟ قَالَ: كُلُّ الْخُلِقَ لَهُ. رَوَاهُ الْأَرْبَعَةُ.

44. Имрон ибн Хусойн розияллоху анхудан ривоят килинади:

«Эй Аллохнинг Расули, жаннат ахли ва дўзах ахли билинганми?» дейилди.

«Ха», дедилар.

«Унда амал қилувчилар нима учун амал

қиладилар?» дейилди.

«Барчага ўзи учун халқ қилинган амал муяссардир», дедилар».

Тўртовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадисни Имрон ибн Ҳусойн розияллоҳу анҳу ривоят қиладилар. Олдин у киши билан танишиб олайлик.

Имрон ибн Хусойн ибн Абд ибн Халаф Хузоий ал-Басрий, кунялари Абу Нажд. Хижратнинг 7-йили, Хайбар жанги йилида Исломни қабул қилган. Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам билан бирга бир нечта жангда иштирок этган. Умар ибн Хаттоб халифалик даврларида Басра аҳлига дин илмларини ўргатиш учун юборилган.

Макка фатҳ этилган куни Хузоъа исмли саҳоба билан байроқни кўтарган, Али билан Муовия ўрталаридаги «Сиффин» урушида иштирок этмаган, яъни, бу кўнгилсиз ишга қўшилмаган уламо саҳобалардан эдилар.

Хасан Басрий: «Басра шахрида Имрон ибн Хусойндан кўра фазилатли сахобани кўрмадим», деган. У зот такводор, зохид, ростгўй, Аллохнинг ишкида кўп йиғловчи сахобалардан эдилар.

Имрон ибн Хусойн Расулуллох соллаллоху алайхи васалламдан 180 та хадис ривоят килганлар. У кишидан Абу Ражо Атторий, Матроф ибн Абдуллох, Зирор ибн Абдуллох, Абдуллох ибн Бурайда, Ибн Сийрин, Абу Асвад Дуалий ва бошка тобеъийнлар ривоят килишди. Бу зот хижратнинг 52-йили Басра шахрида вафот этдилар.

Ушбу ҳадисда саҳобаи киромлар Расули акрам соллаллоҳу алайҳи васалламдан қадар тўғрисида дастлабки маълумотларни эшитган одамда пайдо бўладиган саволларни сўрамоқдалар. Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламдан дастлаб қадар тўғрисидаги гапларни эшитганларидан сўнг, уларда ҳам бу савол туғилган бўлиши мумкин. Саҳобаи киромлар томонидан:

## «Эй Аллохнинг Расули, жаннат ахли ва дўзах ахли билинганми?» дейилди.

Яъни, ким жаннат аҳли, ким дўзах аҳли бўлиши олдиндан билинганми, дейишди. Билувчи маълум ва машҳур бўлганидан «билинганми» лафзи қазои қадар илмдан эканига яна бир далилдир. «Белгиланганми», «тайин қилинганми», «ҳукм қилинганми» каби сўзлар ишлатилмаган, балки, «билинганми» ишлатилган. Бу саволга Расули акрам соллаллоҳу алайҳи васаллам:

### «Ха», дедилар.

Яъни, «Ха жаннат ахли ва дўзах ахли билинган», деганлари.

# «Унда амал қилувчилар нима учун амал қиладилар», дейилди».

Яъни, жаннат аҳли кимлиги ҳам, дўзах аҳлининг кимлиги ҳам билинган бўлса, унда овора бўлиб амал ҳилишнинг нима кераги бор? Ана шу маънодаги саволга Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам:

## «Барчага ўзи учун халқ қилинган амал муяссардир», деб жавоб бердилар.

Бу жумлага уламоларимиз: «Хар бир инсон ўзи учун халк қилинган амалга муяссар бўлади: саодатманд инсон, саодат ахлининг амалига, бадбахт инсон эса, шақоват ахлининг амалига муяссар бўлади, шунинг учун Аллох амр килган амалларни қилиш ҳар бир инсондан матлубдир», деб маъно берганлар.

Ха, Аллоҳ таоло барча бандаларини амал қилишга амр этган. Шариатнинг ҳаммаси ҳам, Қуръони Карим ҳам, Суннат ҳам Аллоҳнинг бандаларига қилган амрларидан иборатдир. Ушбу амрларга амал қилиш бандадан талаб қилинган. Ўша амрларга амал қилган бандага саодат ваъда килинган.

Шунингдек, бандаларга қазои қадарга иймон келтириш амр қилинган. Қазои қадарга иймон келтирган бандага

саодат, иймон келтирмаган бандага бадбахтлик ваъда килинган.

Аммо бандаларга қазои қадар тўғрисида тортишиш, чукур кетиш буюрилмаган. Аллоҳнинг бу ҳақдаги илмини билиш ҳам, қазои қадарни баҳона қилиб, амални тарк этиш ҳам амр қилинмаган.

Ушбу ҳадиси шарифда мусулмон инсоннинг келгуси ишларда қазои қадарни қандоқ тушуниши лозимлиги баён этилган. Мусулмон инсон бўлажак ишларда «Барчага ўзи учун ҳалқ қилинган амал муяссардир» жумласини шиор қилиб олиб, ўзини амалга уриши керак. Ўзи учун яҳши амаллар муяссар эканини исботлашга ҳаракат қилиши керак.

Бундай яхши ишларга муяссар бўлганда эса, хурсанд бўлиши даркор. Баъзи кўнгилсиз ишлар бўлиб қолганда, уларни хато, ожизлик хисоблаб, дархол тавба қилиши, ёмон амаллар ўзи учун муяссар эмаслигини исбот қилишга уриниши керак.

Бўлажак ишлар қаршисида мусулмон инсон ўзини қазои қадарга нисбатан қандай тутиши лозимлиги тўғрисидаги Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг баёнлари ана шундан иборат. Сахобаи киромларнинг хамда салафи солихларимизнинг тушунчалари ва амаллари ана шундан иборат. Улар доимо ўзларини яхши ишга муяссар кишилар, дея хисоблаб яшаганлар. Мусулмон бўлишларини катта бахт аломати, деб билишган. Хаётлари давомида ўзларини доимо яхши ишга уриб яшашган. Такво билан бетавфикликка бирданига дуч келсалар, яхши амалга муяссар бўлиш ниятида ўзларини таквога урганлар. Сахийлик билан бахилликка дуч келсалар, ўзларини сахийликка урганлар. Ишчанлик ва дангасаликка дуч келсалар, ўзларини ишчанликка урганлар. Бутун умрларини қандай қилиб кўпроқ савобли амал қилар эканман, деган фикр ва харакат билан ўтказганлар.

Шунинг учун ҳам улар чарчоқ, машаққат, қийинчилик ва ўлимдан заррача қўрқмаганлар. Шунинг учун ҳам барча тўсиқларни осонлик билан енгганлар. Шунинг учун ҳам уларга доимо муваффақият ёр бўлган.

Қазои қадарга бўлган шу шаклдаги иймон заифлашганда эса, ҳамма ишлар орқага кетди. Амал қилиш ўрнига қазои қадарни тескари таъвил қилиб, «амалнинг фойдаси бўлармикан ёки йўқми» деб, куруқ сафсата сотилганда ишлар расво бўлди. Бунинг натижасида, беҳуда жанжал кўпайди. Исломий фазилатлар ўрнини иккиланиш, кўрқоқлик, дангасалик ва бошқа разолатлар олди.

Натижада, салафи солихлар ўрнига Қуръони Каримда айтилганидек: «Уларнинг ортидан намозни зое қиладиган ва шахватларга бериладиган ўринбосарлар келдилар».

Мусулмонлар ўз шахсиятларини, муносиб ўринларини тикламокчи бўлсалар, қазои қадарга бўлган иймонини аввалги соф холига келтиришлари ҳам ўта зарур ишлардан бири эканини унутмасликлари керак.

45. Анас розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Уч нарса иймоннинг аслидандир: «Лаа илаха иллаллох» деган кимсага тегмаслик. Гунохи туфайли уни кофирга чиқармаймиз. Амали туфайли уни Исломдан чиқармаймиз... Ва қадарларга иймон келтириш», дедилар».

Абу Довуд ривоят қилган.

Шарх: Муаллиф бу хадисни унда қадарларга иймон

келтириш иймоннинг асли бўлмиш уч нарсадан бири эканининг зикри борлиги учун ушбу бобда келтирмокдалар.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг ушбу ҳадиси шарифларини ўзига хос мўъжиза десак, муболаға ҳилмаган бўламиз. У зот соллаллоху алайхи васаллам ушбу ҳадисда иймоннинг аслидан учтасини алоҳида таъкидламоҳдалар. Улар энг муҳим нарса эканини уҳдирмоҳдалар.

Нима учун бошқаси эмас, айнан ушбу уч нарса олинган? Чунки, келажакда айнан ушбу масалаларда иймоннинг асли, пойдевори дарз кетиши мумкинлигини Аллоҳ таоло у зот соллаллоҳу алайҳи васалламга билдирган булса керак.

Дарҳақиқат, кейинчалик шундай бўлди ҳам! Келинг, ҳаммасини ҳадиси шариф тартиби ила ўрганиб чиқайлик.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам:

#### «Уч нарса иймоннинг аслидандир», демокдалар.

Бу масалани баён қилишнинг энг кучли усулларидан биридир. Аввал баён этиладиган нарсаларнинг ададини, аҳамиятини айтиб, кейин бирин-кетин улар васф қилинади. Демак, биз ўрганадиган нарсаларнинг адади учта. Улар энг муҳим нарсалар, чунки иймоннинг аслидан ҳисобланадилар. Мусулмон киши учун дунёда иймондан муҳимроқ нарса йўқ. Иймоннинг асли эса, муҳимнинг муҳимидир.

#### «Лаа илаха иллаллох», деган кимсага тегмаслик».

Яъни, калимаи шаходатни айтиб, ўзини мусулмонлигини билдириб турган кишига тегмаслик, унинг жонига, молига зарар етказмаслик зарур. Бу масалани Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг: бундан аввалрок ўтган хадислари шархида батафсил ўрганиб чикдик. Зохирида мусулмон бўлиб кўриниб, Исломнинг зохирий амалларини қилаётганлар

билан мусулмонча муомала қилинаверади. Кишиларнинг ички сирлари ва ҳисоб-китоблари Аллоҳнинг Ўзига ҳавола!

#### «Гунохи туфайли уни кофирга чикармаймиз».

Яъни, «Лаа илаҳа иллаллоҳу»ни айтиб, зоҳирида мусулмон бўлиб кўринган одамни қилган гуноҳ иши туфайли кофирга чиқармаймиз. У кофир эмас, осий мўмин бўлади.

## «Амали туфайли уни Исломдан чиқармаймиз».

Яъни, тавхид калимасини айтиб, Исломни зохиридан курсатиб турган одамни амали туфайли Ислом дини, Ислом миллатидан чикармаймиз. Бундай одамларга амалига яраша тайин килинган шаръий жазо берилади. Эътикоди бузилмаса, Исломдан чиккан хисобланмайди. Умумий коида шу!

Аммо кейинчалик бўлиб ўтган ходисаларга назар солсак, Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам нима учун бу масалага алохида эътибор бериб, уни иймоннинг аслидан, деб атаётганларини тўликрок тушуниб оламиз. Кейинрок айни шу Пайғамбаримиз: «Қилмаймиз», деб айтган нарсани қиладиганлар чикди. Баъзи фиркалар мўмин кишини қилган гунохи туфайли кофирга чикаришга киришдилар. Мусулмон одамни қилган ёмон амали сабабидан Исломдан чиқаришни авж олдирдилар. Бу ишга биринчи бўлиб журъат этганлар «Хавориж» фиркаси бўлди. Улар: «Мўъмин киши гунох иш қилса, кофирга айланади»; «Ёмон амал қилган мусулмон Исломдан чиқади», дедилар.

Бора-бора «Хавориж»ларнинг қиладиган иши мусулмонларни кофирга чиқаришдан бошқа бўлмай қолди. Уларнинг бу ашаддий мавқифлари қирғин-барот урушларга, мусулмонларнинг бехисоб қонлари тўкилишига олиб келди. Энг ёмони, ақийда бобида кераксиз ихтилофлар авж олди.

Кейинчалик «Хавориж»ларга мутлақо қарама-қарши «Муржиа» мазҳаби пайдо бўлди. Мусулмонлар орасидаги фирқалар ичида таассубнинг кучайиши оқибатида «Муржиа»лар «Хавориж»ларга зид ўларок, «Лаа илаҳа иллаллоҳ»ни айтса бўлди, бошқа нарсани қилмаса ҳам бўлаверади», дейишди. Натижада ақийда пойдевори дарз кетди. Фақат Аҳли сунна ва жамоа мазҳаби уламолари жасорати ва улкан меҳнати эвазига бу дарз қайтадан тўғриланди.

Кейинги пайтларда ҳам ҳар даврнинг ўз «Хавориж»лари чиқиб турибди. Бизнинг асримизда ҳам, «Лаа илаҳа иллаллоҳ»га мансуб кишилар ичида, тавҳид аҳлини, аҳли қиблани кофирга чиқарувчилар оз эмас.

Замонамиз «Хавориж»лари ҳам қадимги мазҳабдошларидан ўрнак олиб, уларга суяниб иш кўрадилар. Буларнинг ҳам ўтмишдаги маслакдошлари каби мусулмонлардан бошқалар билан асло ишлари йўқ.

Замонамиз «Хавориж» лари хам иложи борича кўпрок мусулмонни кофирга чиқаришни ўзларининг вазифалари биладилар. Уламоларимиз деб хаворижларчалик Исломга катта зарар етказган куч йўқлигини таъкидлайдилар. Ана шу нарсаларни мулоҳаза қилар эканмиз, Расули акрам соллаллоху алайхи васаллам ушбу хадисларида нима учун «Лаа илаха иллаллох» деган кимсага тегмасликни иймоннинг уч кисмидан бири, деб атаганларини янада кенгрок тушуниб етамиз.

## «Ва қадарларга иймон келтириш», дедилар».

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам нима учун қазои қадарға бўлган иймонни учта аслдан бири, деб эълон қилганларининг сабабини ушбу бобда, юқорида келган ҳадисларни ўрганиш давомида билиб олдик. Буни бобнинг қолган ҳадисларини ўрганиш давомида яна ҳам яхшироқ билиб оламиз. Шунинг учун бу ерда узоқ тўхталиб ўтирмаймиз.

Ушбу хадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. «Лаа илаҳа иллаллоҳ» деган одамга тегмаслик.
- 2. Мусулмон одамни қилган гуноҳи туфайли кофирга чиқармаслик.
- 3. Мусулмон одамни қилган баъзи амаллари туфайли Ислом миллатидан чиқармаслик.
  - 4. Қазои қадарга иймон келтириш.
- 5. Хадисда зикр қилинган масалалар иймоннинг аслидан экани.

46 وقَالَ عُبَادَةُ بْنِ الصَّامِتِ لِابْنِهِ: يَا بُنَيَّ إِنَّكَ لَنْ بَجِدَ طَعْمَ حَقِيقَةِ الْإِيمَانِ حَتَّى تَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِعَكَ وَمَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِعَكَ وَمَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِعَكَ مَا خَلَقَ اللهُ الْقَلَمَ، يَكُنْ لِيُصِيبَكَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ  $\rho$  يَقُولُ: إِنَّ أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللهُ الْقَلَمَ، يَكُنْ لِيُصِيبَكَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ وَمَاذَا أَكْتُبُ فَقَالَ: اكْتُبْ مَقَادِيرَ كُلِّ شَيْءٍ فَقَالَ لَهُ: اكْتُبْ مَقَادِيرَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى تَقُومَ السَّاعَةُ. يَا بُنِيَّ إِنِيِّ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ يَقُولُ: مَنْ مَاتَ عَلَى عَيْرِ هَذَا فَلَيْسَ مِنِي. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالتِّرْمِذِيُّ.

46. Убода ибн Сомит розияллоху анху ўз ўглига деди:

«Эй ўғлим! Сен то ўзингга етган нарса сени четлаб ўтиши мумкин эмаслигини, ўзингни четлаб ўтган нарса сенга етиши мумкин эмаслигини билмагунингча, ҳеч қачон иймон ҳақиқати таъмини топа олмассан. Мен Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламнинг:

«Албатта, Аллох аввал яратган нарса Қаламдир. У Зот унга:

«Ёз», деди.

«Эй Роббим, нимани ёзаман?» деди.

«Хар бир нарсанинг қиёмат қоим бўлгунча тақдирларини ёз», деди, деганларини эшитганман.

Эй ўғлим! Албатта, мен Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг:

«Ким мана шундан бошқа(ақийда)да ўлса, мендан эмас», деганларини эшитганман».

Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васалламнинг «Барчага ўзи учун халқ қилинган амал муяссардир» жумласи бор ҳадисларини мусулмон инсоннинг келгуси ишларда қазои қадарни қандай тушуниши лозимлигини баён қилувчи ҳадис, деб атаган эдик. Ушбу ҳадис эса, мусулмон инсоннинг бўлиб ўтган ишларда қазои қадарни қандай тушуниши лозимлигини баён қилувчи ҳадисдир.

Улуғ саҳобийлардан бўлмиш Убода ибн Сомит розияллоҳу анҳу мўминлик ва оталик бурчларини адо этиб, ўз ўғилларига қазои қадарга иймон келтиришдан дарс бермоқдалар. У киши ўғилларига мурожаат қилиб:

«Эй ўғлим! Сен то ўзингга етган нарса сени четлаб ўтиши мумкин эмаслигини ва ўзингни четлаб ўтган нарса сенга етиши мумкин эмаслигини билмагунингча, ҳеч қачон иймон ҳақиқати таъмини топа олмассан», демокдалар.

Қаранг, иймон ҳақиқати таъми–қазои қадарга ишонишда экан!

Ўзига етган нарсани: «Бу мени четлаб ўтиши мумкин эмас эди, албатта, шу нарса бўлиши керак эди», деб билишда экан!

Ўзига етмай, ундан четлаб ўтиб кетган нарсани: «Бу шундоқ бўлиши керак эди, барибир менга етмас эди», деб билишда экан!

Агар бунга жиддийрок эътибор берадиган бўлсак, гап бўлиб ўтган ишлар ҳақида кетмоқда.

«Ўзингга етган нарса сени четлаб ўтиши мумкин эмаслигини», яъни, сенга етган яхшилик сени четлаб

Шунингдек, сенга етган ёмонлик сени четлаб ўтиши мумкин эмаслигини билмагунингча иймон ҳақиқати таъмини топа олмассан! Бу ёмонлик фалон нарса бўлгани учун ёки фалончининг қўли билан етди, агар ундок бўлмаганда бундоқ бўлар эди, дейдиган бўлсанг, иймон ҳақиқати таъмини топишингга йўл бўлсин! Қачон «Шу нарса менга етиши керак эди, четлаб ўтиши мумкин эмас эди, мен қазои қадарга иймон келтирадиган одамман», десанггина, Иймон ҳақиқати таъмини топишдан умид қилсанг бўлади.

Ўтган ишга афсус-надомат чекиш, ўзини ҳам, ўзгаларни ҳам овора қилиб, ақл-заковатни, кучимкониятни, самарасиз уриниш ва вақтни беҳуда ўтказишга сарфлаш мусулмон одамга тўғри келмайди. Шунинг учун бўлиб ўтган ишни қазои қадардан кўриб, келажакни ўйлаш, келажак учун ҳаракат қилиш керак.

# «Ўзингни четлаб ўтган нарса сенга етиши мумкин эмаслигини билмагунингча, хеч қачон иймон хақиқати таъмини топа олмассан».

Сени бир яхшилик четлаб ўтса, аттанг қилиб: «ундок қилмай бундай қилганимда бу яхшилик мени четлаб ўтмасмиди?», деб юрма! Ёки бу иш фалончининг айби билан бўлди, агар ўшанинг айби бўлмаганда, бу яхшилик мени четлаб ўтмас эди, деб юрма! Ундок қилсанг, ҳеч қачон иймон ҳақиқати таъмини топа олмассан. «Бу яхшилик мени четлаб ўтиши керак экан, шундай бўлди, менга етиши мумкин эмаслиги учун етмади», десанггина иймон ҳақиқати таъмини топа олурсан! Чунки шундагина

қазои қадарга чин иймон келтирган бўлурсан!

Агар сени бир ёмонлик четлаб ўтган бўлса, «Усталик килиб бу ёмонликдан четлаб колдим», деб кувонма! Фалончининг ёрдами бўлмаганда ишим чаток эди, деб юрма. Бунда казои кадарга шак келтирган бўласан! «Шу ёмонлик мени четлаб ўтиши керак эди, менга етиши керак эмас эди, шундай бўлди», дегин. Ана шунда иймон ҳақиқати таъмини топа оласан.

Убода ибн Сомит розияллоху анху ўғилларига қилган насихатлари Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг ҳадиси шарифларидан келиб чиққанини билдириш учун:

Мен Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг:

«Албатта, Аллох аввал яратган нарса Қаламдир. У Зот унга:

«Ёз», деди.

«Эй Роббим, нимани ёзаман?» деди.

«Хар бир нарсанинг қиёмат пайти бўлгунча такдирларини ёз», деди, деганларини эшитганман», деб гапларини давом эттирдилар.

Демак, Аллох таоло халойикни, борликни яратишдан олдин, Ўзи хаммадан олдин яратган Қаламга айтиб, киёмат коимгача бу дунёда бўладиган ишларни ёздириб кўйган. Ана ўша нарсага хар бир мусулмон иймон келтириши керак. Ана ўшанда ўтган нарсага ноўрин муносабатда бўлиб, ўзини хам, ўзгаларни хам кийнамайди, казои кадар акийдасига шак келтирмайди.

Худди шу ақийдада яшаб, худди шу ақийдада ўлиш ҳар бир мусулмон учун ниҳоятда зарурдир. Чунки, бу ақийдадан четга чиққан одам залолатга кетган бўлади. Шунинг учун ҳам Расули акрам соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Ким мана шундан бошқа (ақийда)да ўлса, мендан эмас», деганлар.

Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг бу гаплари «Менинг йўлимда эмас», деганларидир. Бу эса, жуда оғир гапдир. Расуллулох соллаллоху алайхи васалламнинг йўлидан бошқа йўлда бўлишдан Аллох асрасин.

Ушбу хадисдан қуйидаги фойдаларни оламиз:

- 1. Отанинг боласига ақийда бўйича таълим бериши зарурлиги.
  - 2. Иймон хақиқати таъми борлиги.
- 3. Мўмин-мусулмон одам ўзига етган нарса четлаб ўтиши мумкин эмаслигини билиши лозимлиги.
- 4. Мўмин-мусулмон одам ўзини четлаб ўтган нарса унга етиши мумкин эмаслигини билиши зарурлиги.
- 5. Билган одам гапини хадис билан тасдиклаши яхшилиги.
- 6. Қаламга ва унинг Аллох яратган биринчи нарса эканига иймон келтириш.
- 7. Ҳамма нарсанинг тақдири яратилишидан олдин ёзиб құйилганлиги.
- 8. Қазои қадардан бошқа ақийда билан ўлган одам Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам йўлларида бўлмаслиги.

Бу ҳадиснинг ҳикмати қазои қадар ақийдасидан кўзланган ҳикматнинг асосини ташкил қилади, десак муболаға бўлмайди. Бу эса, инсоният учун жуда зарур нарсадир. Ўйлаб кўрадиган бўлсак, қазои қадар ақийдаси асосан бўлиб ўтган нарсага нисбатан ишлатилади. Бировга мусибат етади, бировнинг бошига оғир иш тушади, молида, жонида нуқсонга учрайди, яна биров кўзлаган яхшилигига эриша олмайди.

Ана шунда афсус-надомат бошланади. Умидсизлик юзага чикади. Нима учун шундай бўлди, деган савол пайдо бўлади. Бу мусибатларнинг сабабини ахтара бошлайди. Ўз фикрича, мусибатига сабабчи бўлганларга душманлик

қилишни бошлайди. Ўзи рухий-маънавий зарар кўргани етмагандек, бошқаларга зарар етказиш, ижтимоий алоқаларни бузиш ҳам бошланади. Қўйингки, ўтиб кетган иш учун, қайта тиклаб бўлмайдиган нарса учун, бехудадан-бехуда зарар кўриш бошланади.

Қазои қадарга ишонган одам эса, ушбу ҳадиси шарифга амал қилади-да, «Менга етган ушбу нарса мени четлаб ўтиб кетиши мумкин эмас эди, муқаррар иш бўлди. Қазои қадардаги бор нарсага беҳуда афсус-надомат чекиб ўтиришнинг ҳожати йўк, энди ўзимга муяссар бўлган ишни қилишдан қолмай», дейди. Беҳудага асабини бузишдан, руҳий-маънавий эзилишдан, ақл-заковат, куч-кудрат сарфлашдан, ўзига ҳам, ўзгаларга ҳам зарар етказишдан тийилади. Куч ва имкониятларини келажаги учун сарфлашга ўтади.

Бу ҳолат фақат мусулмонларда бўлиши мумкин холос. Франциялик олимлардан бири ўзининг мусулмон бўлишига сабаб бўлган ҳодиса ҳақидаги хотираларида, жумладан, қуйидагиларни айтади:

«Илмий гурух билан узоқ Жазоир қишлоқларидан бирида эдик. Бир куни қаттиқ шамол турди. Бош кўтариб, кўз очишнинг имкони бўлмай қолди. Ерли ахоли бутун имкониятларини ишга солиб, ўзларини, молу мулкларини кутқаришга харакат қилар эди. Шамол эса, борган сари кучаяр, йўлда нима тўғри келса, учириб кетар эди. Шамол бир неча кун давом этди. Зарар кўрмаган турар жой қолмади. Тирик ҳайвон қолгани аломати ҳам йўқ эди. Дову дарахт, экин-текин тўғрисида гапирмаса ҳам бўлаверади. Умуман, ҳаётнинг асари қолмади. Биз ўзимизча: «Энди ерли аҳоли бошқа жойга кўчиб кетса керак» деб ўйлар эдик.

Шамол тўхтади. Аммо, биз кутган нарсаларнинг бирортаси хам бўлмади. Хеч ким «дод-вой» солмади. Хеч ким бўлиб ўтган фалокатдан шикоят қилмади. Хамма ўз

жойидан чиқиб, ҳеч нарса бўлмаганидек, қолган-қутган нарсаларни тартибга солишни бошлади. Биров кўрилган зарарига афсус-надомат чекмас, фақат қолган нарсалардан фойдаланиб, ҳаётни аввалгидай давом эттириш пайидан бўлар эди. Бу оддий, саҳровий одамларнинг ўзларини тутишлари менга қаттиқ таъсир қилди.

Сўраб-суриштириб, улар қазои қадарга ишонишларини, ўша ақийдага биноан иш тутаётганларини биллим».

Хозирги кунда дунёнинг кўплаб жойларида қазои қадар ақийдаси йўқлиги туфайли муаммолар тўлиб-тошиб ётибди.

Турли-туман асабий касалликлар, тушкунлик ва умидсизликлар, ўз жонига қасд қилишлар ҳамда бошқа муаммолар шулар жумласидандир. Бунинг бирдан-бир сабаби, бўлиб ўтган нарсани қазои қадар ақийдасига биноан тушунмасликдир. Биз мўмин-мусулмонлар бу ақийдани ўз ўрнида ишлатмоқни билишимиз зарур.

47. Али розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Банда тўрт нарсага иймон келтирмагунича мўмин бўла олмайди: албатта, Аллохдан ўзга илох йўклигига ва, албатта, мен Аллохнинг Расулиман; У Зот мени хак ила юборганига шаходат беради; ўлимга иймон келтиради; ўлгандан кейин қайта тирилишга иймон келтиради; қадарга иймон келтиради», дедилар».

Шарх: Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам

ушбу ҳадисларида мўмин-мусулмон киши иймон келтириши лозим бўлган тўрт нарсани алоҳида таъкидламоқдалар.

Шу тўрт нарса ичида қадарга иймон келтириш ҳам бор. Ҳадиснинг аввалида Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам эшитувчига кучли таъсир қилувчи олий услубни ишлатмоқдалар. Яъни, «Банда тўрт нарсага иймон келтирмагунча мўмин бўла олмайди», демоқдалар.

Бу дегани комил иймон ушбу тўрт нарсадан иборат, дегани эмас, албатта. Лекин мазкур тўрт нарсага иймон келтириш ўта мухим эканини, буларсиз иймон ҳақида сўз ҳам очиб бўлмаслигини таъкидлашдир. Сўнгра ўша тўрт нарсани батафсил баён қилишни бошлайдилар.

# 1. «Албатта, Аллохдан ўзга илох йўклигига ва албатта, мен Аллохнинг Расулиман, У Зот мени хак ила юборганига шохидлик беради».

Бу тавхид калимасидир, иймоннинг аслидир, инсоният учун энг зарур нарсадир. Шу нарсага иймон йўк экан, бошка нарсаларга ҳам иймон бўлмайди. Шу шоҳидлик бўлмаса, амаллар ҳам қабул қилинмайди. Инсоният фақат Аллоҳ таолонинг Ўзигагина ибодат қилиши, фақат Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламни оҳирги Пайғамбар, деб билиши керак. Аллоҳ у кишини ҳақ дин билан юборганини тан олиши керак. Ким шуни тили билан айтиб, дили билан тасдиқласа, мўмин бўлади, акс ҳолда, мўмин бўла олмайди.

### 2. «Ўлимга иймон келтиради».

Яъни, ўлимнинг ҳақ эканини тан олади. Ана шунга ишониб, ўлимни кўз олдига келтириб яшайди. Бу ҳар бир инсон учун вожиб эътикод эканини ва унинг ниҳоятда зарур эканини таъкидлашга ҳожат бўлмаса керак. Ўлимга ишонмаган, уни кўз олдига келтириб яшамаган одамдан яхшилик кутиб бўлмайди. Халқ ичида ёмон одамлар ҳақида «ўлмайман, деб ўйлармикан», деган гап юради. Бу,

унинг ёмонлиги ўлимга иймони йўқлигидан келиб чиқади, деб билишдандир. Ўлимни ўйлаш ҳар бир инсон учун ўта зарур бўлганидан ҳам, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам ўлимга иймон келтиришни тўртта муҳим нарса ичида, Аллоҳга ва Расулга иймон келтиришдан кейин зикр қилмоқдалар.

# 3. «Ўлгандан кейин қайта тирилишга иймон келтиради».

Агар бу иймон бўлмаса, ўлимга ишонишнинг ҳам ҳожати йўқ. Ўлгандан кейин қайта тирилишга ишониш, бу дунёда қилинган ишларнинг сўроқ-саволига ишониш, демакдир. Бу эса, ўз навбатида, инсонни доимо яхшилик қилишга чорловчи омилдир. Агар дунёдаги ёмонликлар асосан ўлгандан кейин қайта тирилишга иймон йўқлиги ёки унинг заифлигидан келиб чиқади десак, муболаға қилмаган бўламиз. Шунинг учун ҳам ушбу ҳадиси шарифда қайта тирилишга бўлган иймон алоҳида таъкидланиб келмоқда.

#### 4. «Қадарга иймон келтиради».

Бу қадарга бўлган иймоннинг нақадар мухимлигининг яна бир бор таъкидидир. Бу ҳақда ушбу бобнинг аввалидан бошлаб сўз юритиб келинмоқда.

Ушбу ҳадисдан олинадиган фойдалар ва унинг ҳикматлари юқоридаги фикр-мулоҳазалардан очиқ-ойдин кўриниб турибди.

48. Абу Азза розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Қачон, Аллоҳ бандага бирор ерда ўлмоқни қазо қилган бўлса, ўша ерда бир унинг ҳожатини қилиб

#### қўяди», дедилар».

Иккисини Термизий ривоят қилган.

**Шарх:** Бу ҳадис Абу Азза розияллоҳу анҳудан ривоят ҳилинмоҳда. Аввал у киши билан танишиб олайлик:

У зотнинг исмлари Ясар ибн Абдуллох ибн Омир, у киши кунялари Абу Азза билан танилганлар.

Абу Азза розияллоху анху Басрада яшадилар. У киши Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам билан сухбатда бўлиб, бир нечта хадис ривоят килдилар. Бу киши тўплаган хадисларни учта «Сахих» сохиблари ўз китобларига киритишган.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам бу ҳадисларида қазои ҳадар ҳаҳлигини, уни Аллоҳ таоло Ўзи жорий ҳилишини баён ҳилмоҳдалар.

Мисол учун, бир одамнинг маълум бир жойда вафот этиши қазои қадар қилинган бўлса, Аллох унинг учун ўша ерда бирор ҳожатини чиқарадиган қилиб қўяди. Банда ҳожатини кўзлаб борадию, қазосидаги бор ўлимни ўша жойда топади.

Бундай ҳолатларда ҳалқ ичида «Ажали етиб қолган экан-да, ўз оёғи билан борибди», дейилади. Бу нарса Аллоҳ таолонинг қанчалик муддабир ва банданинг қанчалик тадбирсиз эканини кўрсатади. Бу нарса Аллоҳ таолонинг илми қанчалик чексиз, банда қанчалик жоҳил эканини кўрсатади.

Бу нарса Аллох таоло қанчалар қодир, инсон қанчалар ожиз эканини ҳам кўрсатади. Қазои қадарга тегишли ҳар бир ишда, ҳаракатда шу маъноларни такрорлаш мумкин. Шунинг учун ҳам қазои қадарга иймон келтиришга Ислом алоҳида эътибор берган ва у иймоннинг асосларидан ҳисобланган.

#### ХОТИМА

Қазои қадарга бағишланган мазкур бобда бир ояти карима ва ўндан ортиқ ҳадиси шариф ўргандик. Албатта, қазои қадарга тегишли ҳамма оят ва ҳадислар шулардан иборат, дегани эмас. Бошқа кўпгина оят ва ҳадислар бор бўлиб, улардан баъзилари ушбу китобнинг бошқа жойларида ҳам келади. Аллоҳ хоҳласа, уларни кези келганда батафсил ўрганамиз. Лекин масаланинг моҳияти, асосий йўналишлари атрофлича кўриб чиқилди. Шундан келиб чиқиб, баъзи бир хулосаларни чиқарсак ҳам бўлади.

Ушбу бобдаги баъзи ҳадисларда банданинг ҳеч қандай ихтиёри йўққа ўхшаб кўринса, айримларида аксинчага ўхшаб кўринади. Баъзиларида иш бўлишидан олдин қазои қадарга қандай муносабатда бўлиш баён қилинган. Бошқаларида эса, иш бўлиб ўтгандан кейин қазои қадарга қандоқ муомалада бўлиш баён қилинган.

Қазои қадар масаласини баён қилувчи оят ва хадисларда зохиран бандани мажбурлаш ва ихтиёрига куйиб бериш маънолари борлиги баъзи кишиларнинг йулдан озишига сабаб булган. Улардан бир қисмлари: «Банда бу дунёда ҳамма ишни ўз ихтиёри билан эмас, мажбур булиб қилади», деганлар.

Ана шундай фикр ва эътикоддаги кишилар «Жабрия» мазҳабидагилардир. Бу мазҳабнинг кўзга кўринган тоифаларидан бири—Жаҳм ибн Сафвон Самарқандийга мансуб «Жаҳмия» тоифасидир.

Жабрия мазҳабига қарши ўлароқ баъзилар: «Инсон ўзининг ҳамма ишларида ҳурдир, у ўз ихтиёри билангина иш қилади, ўз амалини ўзи халқ қилади», деганлар. Булар «Қадария» (қадарни инкор этувчи) деб аталган бўлиб, уларнинг асосчилари «Мўътазилийлар»дир. Ушбу икки тоифа ҳам адашган ҳисобланади.

Исломнинг соф ақийдасини тутиб қолган Аҳли сунна ва жамоа мазҳаби эса, ўртача йўл тутган. Улар: «Инсоннинг дунёдаги ўзига ориз бўладиган ишларда

ихтиёри борлари ҳам бор, ихтиёри йўқлари ҳам бор», деганлар. Уларнинг таъкидлашича, инсон ўз ихтиёри йўқ ишларда жавобгар эмас, аксинча, ихтиёри бор ишларда жавобгардир. Саҳобалар, тобеъийнлар ва ўтган салафи солиҳинларнинг барчалари шу эътиқодда бўлганлар.

Ривоят қилинишича, Имом Абу Ҳанифа раҳматуллоҳи алайҳи Имом Жаъфар ибн Муҳаммад Содиқ розияллоҳу анҳудан сўраган эканлар:

- Эй Расулуллоҳнинг ўғиллари, Аллоҳ ишни бандаларга тафвиз қилиб (топшириб) қўйганми?»
- Аллоҳ таоло Роббликни бандаларга топшириб кўйишдан юқоридир!
  - Бўлмаса уларни мажбур қилурми?
- Аллоҳ таоло аввал уларни бир ишга мажбур қилиб туриб, сўнгра азоблашдан кўра одилроқдир!
  - Бу нима дегани?
- Бу ўртача дегани. Мажбур қилиш ҳам йўқ, бутунлай кўйиб бериш ҳам йўқ. Зўрлаш ҳам йўқ, эга қилиб қўйиш ҳам йўқ».

Бу жавоблар нақадар тўғри эканини сиз билан биз юқоридаги баҳсларимизда англаб етдик.

Гохида қадар истилохи ва унинг муродифлари дунёни ва ундаги нарсаларни тартибга солиб турувчи қонункоидалар, тузумлар ва сабабларга ҳам ишлатилади.

Мисол учун, «Албатта, Биз хар бир нарсани кадар билан яратдик» ояти маъноси «ўлчов билан яратдик», бўлади. Яъни, дунёдаги хар бир нарсанинг ўзига яраша ўлчови, микдори бор, дегани. Бу маънодаги оятлар анчагина бор.

Қазои қадар иймоннинг рукнларидан бўлиб, унга ҳеч қачон эътиборсизлик билан қараб бўлмайди. Бу соҳада доимо ҳушёр бўлиш керак. Ана ўша ҳушёрлик, эҳтиёткорлик йўқолса, инсон залолат йўлига кириб кетиши ҳеч гап эмас. Қадимда шундай ишлар кўп бўлган.

Кўпчилик айнан қадар масаласида ё у тарафга, ё бу тарафга оғиб, залолатга кетган. Қадар ва унга тегишли масалалар катта фитналарнинг келиб чиқишига сабаб бўлган. Мусулмонларга улкан зарарлар етказган. Шунинг учун ҳам Аҳли сунна ва жамоа уламолари бу масалада қаттиқ турганлар. Ҳар бир мусулмон бу масалада ўзини қандоқ тутиши лозимлигини аниқ иборалар билан ифода этиб, ақийда китобларига битиб қўйганлар.

Бу ҳақда Аҳли сунна ва жамоа мазҳабининг, энг муътабар китобларидан «Ақийдаи Таҳовийя»нинг матнида, жумладан, қуйидагилар айтилади:

«Аслида қадар Аллоҳ таолонинг махлуқотлардаги сирридир. У нарсадан муқарраб фаришта ҳам, юборилган набий ҳам хабардор эмас. У нарсада чуқур кетиш, назар солиш хорлик сабабчиси, махрумлик нарвони ва туғён даражасидир. У нарсага назар солишдан, фикр қилишдан ва васвасадан эҳтиёт бўлинг ва яна эҳтиёт бўлинг. Чунки Аллоҳ таоло қадар илмини Ўз бандаларидан ўраб қўйгандир ва уларни уни қасд қилишдан қайтаргандир. Аллоҳ таоло Ўз китобида: «У Зот қилганидан сўралмас, улар сўралурлар», дегандир. Бас, ким: «Нима учун бундоқ килди?» деб сўраса, Қуръоний ҳукмни рад қилган бўлур». Ким Қуръоннинг ҳукмини рад қилса, кофирлардан бўлур».

Ушбу сўзлар, кўплаб аччиқ тажрибалар бўлиб ўтгандан кейин, қадар тўғрисидаги ояту хадислар, сахобаларнинг айтган гаплари атрофлича ўрганиб чиқилгандан сўнг битилган сўзлардир. Бу натижага эришгунча Ахли сунна ва жамоа уламолари кўп тортишувларни, мунозараларни, хужжат солиштиришларни ва тажрибаларни бошларидан ўтказганлар. Охир-оқибат мусулмонлар оммаси бу масалада мазкур қоидаларга амал қилсалар, фойдали бўлади, деган қарорга келганлар.

«Аслида қадар Аллоҳ таолонинг махлуқотлардаги сирридир».

Яъни, қадарни фақат Аллоҳ таолонинг Ўзи билади. Бу дунёда махлуқотларга нима қадар қилинганини билиш Аллоҳ таолонинг Ўзигагина хос.

«У нарсадан муқарраб фаришта ҳам, юборилган набий ҳам, ҳабардор эмас».

Аслида муқарраб фаришта ва юборилган пайғамбарлар кўп сир-асрорлардан хабардор бўладилар. Аммо, Аллох таоло қадар илмини улардан ҳам сир тутган. Улар ҳам махлуқотларга нима қадар қилингани ҳақида ҳеч нарса билмайдилар. Чунки, қадар масаласи, Аллоҳ илмини чексиз эканини баён қилувчи масаладир.

«У нарсада чукур кетиш, назар солиш хорлик сабабчиси, махрумлик нарвони ва туғён даражасидир».

Яъни, қадар масаласида чуқур кетиб, уни текширишга ўтиш охири хорликка сабаб бўлади. Ўз эгасини кўп нарсадан махрум қилади. Охири келиб, туғёнга кетишига сабаб бўлади. Дарҳақиқат, Қадария ва Жабрия мазҳаблари ва уларга эргашганлар шу ҳолга тушганлар.

«У нарсага назар солишдан, фикр қилишдан ва васвасадан эҳтиёт бўлинг ва яна эҳтиёт бўлинг».

Яъни, қадар илмини биламан, деб уринишдан, у тўғрида: «Нимага ундок бўлди, нимага бундок бўлди, ундок килса нима бўлар эди» каби фикр килишдан эхтиёт бўлинг. Шунингдек, ҳамма нарса маълум бўлса, амалнинг нима кераги бор, унинг ўрнига бундок деса бўлмасмиди, каби васвасалардан ҳам эҳтиёт бўлинг. Чунки ҳамма нарса Аллоҳга маълум. Аллоҳ сизни қадарга иймон келтиришга, амрига, шариатига амал қилишга буюрган, шуни қилинг!

«Чунки Аллоҳ таоло қадар илмини бандаларидан ўраб қўйгандир».

Бандалар ҳаммаси бир бўлиб кичик бир зарранинг ҳадарини билишга уринсалар ҳам, била олмаслар.

«Ва уларни уни қасд қилишдан қайтаргандир».

Яъни, Аллох таоло бандаларни қадар илмини билишни

қасд қилишдан қайтарган.

Аллоҳ таоло ўз Китобида: «У Зот қилганидан сўралмас, улар сўралурлар», деган.

Яъни, Аллоҳ таоло нима қилса: Ўзи билади. Ундан биров «Бу ишни нима учун қилдинг?» деб сўрай олмайди. Аммо, Аллоҳ таоло бандаларнинг ҳаммасидан ҳар бир ишни «Нима учун қилдинг?» деб сўрайди.

«Бас, ким нима учун бундок килди?» деб сўраса, Куръоннинг хукмини рад килган бўлур».

Яъни, кимки бўлган нарса Аллохнинг қазои қадари экан, деб таслим бўлмасдан, «Аллох нима учун бундок килди?» деб сўраса, Қуръоннинг «У Зот килганидан сўралмас», деган хукмини рад килган бўлади.

«Ким Қуръоннинг ҳукмини рад қилса, кофирлардан бўлур».

Шунинг учун ҳам бу масалада ўта эҳтиёткор бўлмоқ керак. Эҳтиёткорлик шу даражада бўлиши керакки, ҳатто қадар масаласида чуқур кетадиганларга яқинлашмаслик ҳам даркор.

Шунинг учун ҳам муаллиф раҳматуллоҳи алайҳи «Қадар» бобидан сўнг алоҳида фасл очиб, уни қуйидагича номламоқдалар:

### أصحاب البدع كالقدرية والمرجئة

### ҚАДАРИЯ ВА МУРЖИЪАГА ЎХШАШ БИДЪАТ СОХИБЛАРИ

Иймон-эътиқод бобида «бидъат» истилоҳи «бузуқ ақийда» маъносини англатади. Қадария ва Муржиъа мазҳаблари тўғрисидаги маълумот, Аллоҳнинг ёрдами ила ҳадислар шарҳида келади.

# $\rho = 3$ قَالَ: الْقَدَرِيَّةُ بَحُوسُ هَذِهِ اللَّهِيِّ $\rho = 4$ قَالَ: الْقَدَرِيَّةُ بَحُوسُ هَذِهِ الْأُمَّةِ إِنْ مَرِضُوا فَلاَ تَعُودُوهُمْ وَإِنْ مَاتُوا فَلاَ تَشْهَدُوهُمْ.

49. Ибн Умар розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Қадария ушбу умматнинг мажусийларидир. Агар улар бемор бўлсалар, кўргани борманглар, ўлсалар, хозир бўлманглар», дедилар».

**Шарх:** Бу ҳадис мусулмонлар ичидан чиҳадиган маълум бир тоифа—Қадарияга бағишланмоҳда.

Бу тоифа қадар масаласида адашган тоифа бўлгани учун ушбу номни олган. Аникроғи, қадарни инкор қилганлари учун, шундай аталган. Бу тоифага мансуб кишилар қадарга ишонмайдиган кишилардир. Улар: «Дунёдаги бандага хос ишлар банданинг ихтиёри билан бўлади, банда ўз амалини ўзи халқ қилади», дейдилар.

Қадария бошқа мазҳабларга ўхшаб, алоҳида бир тоифага ажраб, имоми бўлиб, давомчилари маълум минтақаларга тарқалган эмас. Балки, ким юқоридаги ақийдани қилса, ўшанга қадария дейилаверган. Қадария мазҳабининг энг кўзга кўринган тамсилчилари мўътазилийлардир.

Мўътазилийлар алохида акийдавий мазҳаб, йўналиш соҳиблари бўлиб, бошка баъзи бир акийдавий масалаларда ҳам Аҳли сунна ва жамоа мазҳабига хилофлари мавжуд. Жумладан, қадар масаласида ҳам юқорида зикр қилинган эътиқодда бўлганлари учун уларни «Қадария» ҳам дейилади.

Қадария мазҳабига юрганларнинг асосий хатоси инсонга берилган ихтиёрга муболаға билан қараб, Аллоҳнинг шомил ихтиёрини чеклашга уринишдир. Улар инсонда ихтиёр борлигига далолат қилувчи оят ва ҳадисларни ҳаддан ошириб, унинг ихтиёри чекланган ва

Аллоҳнинг ихтиёрига тобеълиги ҳақидаги далилларни ўз фикрларига мослаб таъвил қилиш билан овора бўлганлар. Оқибатда залолатга кетганлар.

Ушбу ҳадиси шарифда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Қадария ушбу умматнинг мажусийлари», демокдалар, яъни Қадария мазҳабига юрганларни Ислом умматининг мажусийлари эканини эълон килмокдалар. Нима учун? Бу саволга уламоларимиз куйидагича жавоб берадилар: «Маълумки, мажусийлар оташпарастлардир. Улар куёшга ёки оловга ибодат киладилар. Уларнинг эътикодлари бўйича, икки асл илоҳ бор: Нур худоси ва Зулмат худоси, яъни, яхшилик худоси ва ёмонлик худоси. Ҳамма яхшиликларни Нур худоси, барча ёмонликларни эса, Зулмат худоси қилади.

Қадария мусулмонлардан бир тоифа бўлиб, қадар йўк дейди. Улар: «Банда ўзининг ихтиёрий амалларини ўзи яратади», дейдилар. Шу эътикодларига биноан, уларнинг фикрича, Холик иккита бўлади: Аллох таоло ва ўз ихтиёрий амаллари бўйича инсон. Шунинг учун, яъни, икки холик бор, деб эътикод килганлари учун ҳам, Қадария иккита илох бор деб, эътикод килувчи мажусийларга ўхшатилган».

Қадариянинг фикри ўта хатарли эканини аввалги гапларимизда таъкидлаб ўтдик. Шунинг учун ҳам бу ҳадиснинг давомини ўрганар эканмиз, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам бизни уларга умуман яқинлашмасликка амр қилаётганларини кўрамиз. У зот соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Агар улар касал бўлсалар, кўргани борманглар», демокдалар.

Бу гап нихоятда оғир гап. Чунки Исломда бемор мусулмонни бориб кўриш бошқа мусулмонларнинг бурчидир, беморнинг бошқа мусулмонлар зиммасидаги

#### хаққидир.

Қадария эътиқодида бўлган кимсалар ана ўша ҳақдан махрум қилинмоқдалар. Бу бир тарафдан соф эътиқодли киши учун эхтиёт чораси: Қадария эътиқодидаги кимсани кўргани бориб, унинг бузуқ ақийдасидан таъсирланиб олиш. Иккинчидан, қолишининг олдини ўша ақийдадаги одам учун жазо. Чунки бир бемор кимсани қилиб, ақийдасидан унинг хазар соф мусулмонларнинг кўргани келмасликлари унинг учун ўлимга тенг. Учинчидан, бу бошқаларга ибрат ҳам. Фалончи Қадария ақийдасида бўлгани учун соф эътикодли мусулмонлар беморлигини сўраб бормадилар, биз хам шунга ўхшаб қолмайлик, деб ўзларини эхтиёт қиладилар. Турли бузуқ ақийдали кишиларга эргашмайдилар. Сўнгра V 30T:

#### «...ўлсалар, хозир бўлманглар», дедилар.

Бу ҳам ўта қаттиқ ижтимойи жазодир. Ўлган мусулмонни ювиб-тараб, жанозасини ўкиб кўмиш, тирик мусулмонлар учун фарзи кифоя. Бу ерда эса, Қадария бўлган эътикодида кимсанинг жанозасига умуман бормасликка бўлмоқда. Бунда, амр ўлган кимса эътикодидаги тирик бузуқиларга катта танбех мусулмонлар оммаси учун кучли эслатма бор. Агар ушбу хадиси шарифда кўрсатилган чоралар мусулмонлар томонидан уюшкоклик билан окилона ва қилинганида, Аҳли сунна ва жамоа мазҳабидан бошқа бузуқ ақийдадаги одамлар камроқ бўлармиди?

Бу ҳадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Қадария ақийдасининг хатарлилиги.
- 2. Қадария мусулмон умматининг мажусийлари экани.
- 3. Ахли сунна ва жамоага хилоф қадарияга мансуб ақийдадаги беморларни кўргани бормаслик.
- 4. Ахли сунна ва жамоага хилоф қадарияга мансуб ақийдадаги кимсаларнинг жанозасига бормаслик.

Ушбу ҳадиси шариф мусулмонларнинг ақийдасини софлигича сақлаб қолишда катта аҳамият касб этади. Аввало, Қадария эътиқодидаги кишиларнинг кимлигини фош этиб, мусулмонлар оммаси огоҳлантирилди. Қолаверса, мусулмонларнинг ўзлари ҳам ақийдалари софлиги учун курашишлари лозимлиги баён қилинди.

Халқ ичидаги обрў-эътибор ақийданинг софлиги, диндорликнинг даражаси билан ўлчалгандагина мусулмонлар ўз жамиятлари устидан яхши ва тўғри жамоатчилик назорати ўрнатган бўладилар.

50. Умар розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Ахли қадарлар билан бирга ўтирманглар ва уларга гап очманглар, улардан нарса сўраманглар», дедилар».

Иккала хадисни Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шариф аввалги ўрганган ҳадисимизнинг узвий давоми десак, ҳато ҳилмаган бўламиз.

Аввалги ҳадисда айтилган гаплар бу ҳадисга ҳам тегишлидир. Фақат бу ҳадисда бузуқ ақийда эгаларига кўрсатиладиган таъсирнинг бошқача усуллари зикр қилинмоқда:

### 1. «Ахли қадарлар билан бирга ўтирманглар».

Бу иш ҳам бузуқ эътиқодли кишиларга таъсир ўтказишда, оммани уларнинг бузуклигидан асрашда катта аҳамиятга эга. Бир тасаввур қилиб кўрайлик: бир гуруҳ мусулмонлар гаплашиб ўтиришган эдилар. Бузуқ эътиқодли киши келиб уларга қўшилиб ўтирди. Шунда

ҳалиги гуруҳ одамлари бирин-кетин ўринларидан туриб кетдилар. Бузуҳ эътиҳодлининг ўзи ҳолди. У билан биров саломлашмади ҳам, саломига алик олмади ҳам. Бу жуда таъсирли чора.

# 2. «Уларга гап очманглар, улардан нарса сўраманглар».

Бу чора ҳам ўта қаттиқ чора. Инсон ўзи яшаётган жамиятдаги бошқа одамлар билан алоқада бўлишга, муомала қилишга муҳтож. Эътиқоди туфайли мусулмонларнинг нафратига учраган кимса танбеҳ олади, ўзини ўнглаб олишга имкон топади. Энг муҳими, унинг ҳолини кўриб баъзи бир унга ўхшамоқчи бўлганлар ўзини тияди.

51 وقِيلَ لابْنِ عُمَر: إِنَّهُ قَدْ ظَهَرَ قِبَلَنَا نَاسٌ يَقْرَءُونَ الْقُرآنَ وَيَتَقَفَّرُونَ الْعِلْمَ وَذَكَرَ مِنْ شَأْنِهِمْ وَأَنَّهُمْ يَزْعُمُونَ أَنْ لاَ قَدَرَ وَأَنَّ الْأَمْرَ أَنُفُ قَالَ: فَإِذَا لَقِيْتَ أُولَئِكَ فَأَخْبِرْهُمْ أَنِي بَرِيءٌ مِنْهُمْ وَأَنَّهُمْ بُرَآءُ مِنِّي قَالَ: فَإِذَا لَقِيْتَ أُولَئِكَ فَأَخْبِرْهُمْ أَنِي بَرِيءٌ مِنْهُمْ وَأَنَّهُمْ بُرَآءُ مِنِي وَالَّذِي يَحْلِفُ بِهِ عُبْدُ اللهِ بْنِ عُمَرَ لَوْ أَنِّ لاَّحَدِهِ مْ مِثْلَ أُحُدٍ ذَهَبًا مِنْهُ مَتْلُ اللهُ مِنْهُ حَتَى يُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ. رَوَاهُ مُسْلِمٌ وَأَبُو دَاوُدَ.

### 51. Ибн Умарга:

«Биз томонларда бир тоифа одамлар чикди: Қуръон ўкийдилар, илмни титкилаб талаб киладилар», дейилди. Сўнг гапирувчи уларнинг кадар йўклигини, ишлар ўз вактида янгитдан бўлишини даъво килаётганларини зикр килди. Шунда у:

«Агар ўшаларни учратиб қолсанг, хабар бериб қўй, Ибн Умар, албатта, улардан безордир. Улар хам ундан безордирлар. Абдуллох ибн Умар Унинг билан қасам ичадиган Зотга қасамки, агар улардан бирининг Ухуд

тоғичалик олтини бўлиб, уни нафақа қилса ҳам, то қадарга иймон келтирмагунча, Аллоҳ ундан қабул қилмайди», деди».

Муслим ва Абу Довуд ривоят қилишган.

Шарх: Ушбу ривоятда буюк сахобий Абдуллох ибн Умар розияллоху анху билан баъзи кишилар ўртасида ўтган савол-жавоб келтирилмокда. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг зикрлари хам, гаплари хам йўк. Аммо у зот соллаллоху алайхи васаллам хадисларининг маъноси бор. Одатда, сахобаи киромлар, хусусан, Абдуллох ибн Умардек зот бунга ўхшаш масалаларда Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламдан бирор нарса эшитмай туриб, ўз фикрларича бу ривоят гапирмасликларини хисобга олиб, гап хадисларга қўшилган. Баъзи кишилар томонидан Абдуллох ибн Умар розияллоху анхуга:

«Биз томонларда бир тоифа одамлар чикдилар: Курьон ўкийдилар, илмни титкилаб талаб киладилар», дейилди».

Гапнинг сиёқидан кўриниб турибди, гапирувчи бошқа юртдан келган. Абдуллох ибн Умардек мўътабар зот билан учрашиб қолганини қулай фурсат билиб, ўзини ўйлантириб юрган нарса ҳақида сўраб олишга қарор қилган. Унинг биз тарафларда бир тоифа одамлар чикди, дейишидан, уларнинг юртида янги бир тоифа чиққанлиги кўриниб турибди. Сўнгра ўша тоифанинг сифатларини айта бошлади:

#### «Курьон ўкийдилар».

Аслида ҳамма мусулмон ҳам Қуръон ўқийди. Лекин сўзловчининг ҳалиги янги тоифани васф қилишда биринчи бўлиб Қуръон ўқишларини зикр қилишидан, Қуръон ўқиган одамдан яхшиликдан бошқа нарса чиқмаса керак, деб ўйлаб юргани чиқади. Чиндан ҳам мусулмонлар Қуръони Каримга бўлган эҳтиромлари ниҳоятда

зўрлигидан Қуръон ўқиган ҳар бир кишини қаттиқ ҳурмат қиладилар. Баъзи бир нафси бузуқлар, ҳусусан, бузуқ эътиқоди ила шуҳрат қозонмоқчи бўлган кимсалар, бу нозик нуқтадан унумли фойдаланадилар. Ўзларини ҳаммадан кўра кўпрок Қуръон ўқийдиган, Қуръонни биладиган қилиб кўрсатишга уринадилар.

### «Илмни титкилаб талаб қиладилар».

Яъни, илмни кўпчилик билмайдиган чукур масалаларини титкилаб топишга уринадилар. Бидъатчи, бузукчиларнинг асосий сифатларидан бири шу. Улар доимо йўк ердаги китобларни топиб ўкиб, хаёлга келмаган масалаларни кўзғаб юрадилар. Ўзларини Қуръон аҳли, илм аҳли қилиб кўрсатишга уринадилар.

«Ва гапирувчи, уларнинг қадар йўқлигини, ишлар ўз вақтида янгитдан бўлишини даъво қилаётганларини зикр қилди».

Демак, мазкур васф қилинаётган тоифа одамлари қадарга ишонмас эканлар. Ҳар бир иш ўз қилинаётган вақтдагина билинади, дер, эканлар. Бу билан Аллоҳнинг илми чексиз эканини инкор этар эканлар. Ушбу васфлардан сўнг Абдуллоҳ ибн Умар розияллоҳу анҳу у тоифадагиларнинг кимлигини англаб етдилар ва сўзловчига қуйидагиларни айтдилар:

«Агар ўшаларни учратиб қолсанг, хабар бериб қўй, Ибн Умар, албатта, улардан безордир. Улар ҳам ундан безордирлар».

Яъни, Ибн Умар ўзини улар билан бир маслакда, деб хисобламайди. Улар хам ўзларини Ибн Умар билан бир маслакда, деб хисобламасинлар.

«Абдуллох ибн Умар Унинг билан қасам ичадиган Зотга қасамки, агар улардан бирининг Ухуд тоғичалик олтини бўлиб, уни нафақа қилса ҳам, то қадарга иймон келтурмагунча, Аллох ундан қабул қилмайди», деди».

Яъни, ўша қадарга ишонмайдиганларнинг Ухуд

тоғичалик катта миқдорда олтини бўлиб, уни Аллоҳнинг йўлида садақа қилса ҳам, Аллоҳ садақасини қабул килмайди. Чунки, қадарга иймони йўқнинг амали қабул бўлмайди. Бу гаплар қадарга ишонмаслик нақадар ёмон нарса эканини яна бир бор кўрсатиб турибди.

Ушбу хадисдан қуйидаги фойдаларни оламиз:

- 1. Олим одамларни кўрганда керакли масалаларни сўраб олиш.
- 2. Бузуқ ақийдадаги одамларнинг Қуръон ўқишни ўзларига никоб қилиб олишлари мумкинлиги.
- 3. Бузуқ ақийдадаги одамларнинг талаби илмни ўзларига никоб килиб олишлари мумкинлиги.
- 4. Соф эътиқоддаги мусулмон бировнинг эътиқоди бузуқ эканини эшитиши билан ундан ўзининг безор эканини эълон қилиши кераклиги.
- 5. Маънони таъкидлаш учун Аллоҳ билан қасам ичиш мумкинлиги.
- 6. Қадарга иймони йўқ одамнинг амали қабул бўлмаслиги.

52. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Ушбу умматдаги ёки менинг умматимдаги ер ютиш, бошқа махлуққа айланиб қолиш ёки осмондан бўладиган тошбўронга учраш қадар ахлидадир», дедилар».

**Шарх:** Бу ҳадис ҳам Абдуллоҳ ибн Умар розияллоҳу анҳудан ривоят қилинмоқда. Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам бу ҳадисларида қадарга ишонмаслик нақадар оғир жиноят эканини баён қилмоқдалар. Ислом

умматида ер ютиш, бошқа махлуққа айланиб қолиш ёки осмондан бўладиган тошбўронга учрашга лойиқ тоифа— Қадария тоифаси эканини эълон қилмокдалар. Бу гап жуда қаттиқ гап. Чунки, турли умматлар ичида турли гунох қилганлар ушбу азобларнинг биттасигагина учраганлар.

Мисол учун, Қорун ва унинг аҳлини ер ютган. Яҳудийларнинг чӱчқа ва маймунга айланиш азобига дучор бӱлгани ҳаммага маълум. Каъбатуллоҳни бузиш ниятида келган Абраҳа ва унинг аскарлари осмондан бӱлган тошбуронга йӱлиққанлари ҳам маълум ва машҳур.

Қадар аҳлига эса, ушбу уч азобнинг таҳдиди бирданига бўлмоқда. Шунинг ўзиданоқ бу масала нақадар хавфли эканини билсак бўлади. Бундан Аллоҳнинг Ўзи сақласин!

53. Ибн Аббос розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Менинг умматимдан икки синф бор. Икковларининг хам Исломдан насибаси йўк: Муржиъа ва Қадария», дедилар».

Икки хадисни Термизий ривоят қилган.

**Шарх:** Бу ҳадис машҳур саҳобий Абдуллоҳ ибн Аббос розияллоҳу анҳудан ривоят қилинмоқда. Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам мусулмонлар ичидан чиқадиган икки тоифа ҳақида ҳабар бермоқдалар. У зотнинг:

«Менинг умматимдан икки синф бор», деганларининг маъноси шудир.

«Икковларининг хам Исломдан насибаси йўк».

Демак, булар залолатга кетган, адашган тоифалар ҳисобланади. Аввал ушбу икки тоифани васф қилган ҳолда эшитувчини қизиқтириб, «Улар кимлар экан?» деб иштиёқларини қўзитиб олганларидан сўнг:

«Муржиъа ва Қадария», деб мазкур тоифаларнинг номларини айтдилар. Расули акрам соллаллоху алайхи васаллам бехуда ташвиш тортмаган эдилар. Хакикатда хам, кейинчалик бу тоифалар мусулмонлар ичидан чикдилар. Тўғрироғи, шу икки васфни ўзида мужассам килган тоифалар чикдилар ва уларга мазкур номлар берилди.

«Муржиъа» сўзининг луғавий маъноси «умид килдирувчи» ва «ортга сурувчи» деган икки хил ифодадан иборатдир.

Бу тоифага мансуб кишилар мусулмоннинг қанча гуноҳи бўлса ҳам Аллоҳ кечиб юборади, деганлари учун шу ном билан «Муржиъа»—«умид қилдирувчилар» деб номландилар.

Шунингдек, «Гунох қилган мусулмонларнинг ишини ортга сурамиз, Аллох Ўзи билиб муомаласини қилади», дегани учун, «Муржиъа»—«ортга сурувчилар» ҳам дейилди. Яъни, бир лафз билан икки маъно кўзда тутилган.

«Муржиъа»лар ҳам «Қадария»ларга ўхшаб алоҳида имомлари, эргашувчилари, тузумлари ва фикрий мактаблари билан ажраб чиқкан эмаслар. Балки, ким юқорида зикр қилинган «иржо» фикрига қўшилса, ўшани муржиъа дейилаверган. Бу фикр ва эътиқоднинг келиб чиқиши мусулмонлар ўртасидаги сиёсий ихтилофлар натижаси ўлароқ пайдо бўлган фикрий-ақийдавий ихтилофлар тарихига бориб тақалади.

Маълумки, ҳазрати Али билан Муовия розияллоҳу анҳумо ўртасидаги сиёсий ихтилоф оқибатида «Хавориж» мазҳаби юзага чиқди. Улар биринчи бўлиб мусулмонларни амали туфайли кофирга чиқаришга ўтдилар. «Гуноҳи кабира қилган мўмин ким?» деган масалада қаттиқ ва давомли тортишувлар бўлди. Хаворижлар ҳеч иккиланмай:

«Гунохи кабира қилган мўмин кофир бўлади, дўзахда абадий қолади», дедилар.

Мўътазилийлар: «Иймон билан куфр орасидаги оралик манзилда қолади, У мўмин ҳам эмас, кофир ҳам эмас», дедилар.

Хасан Басрий, Саъийд ибн Жубайр каби зотлар гунохи кабира қилган мумин мунофиқ булади, дедилар.

Ахли сунна ва жамоа эса: «Гунохи кабира қилган мумин осий булади, гунохига яраша дузах азобини тортиб, кейин қайтиб чиқади», дедилар.

Аммо ихтилоф кучайиб, муминларни кофирга чикариш авж олаверди. Хар кимнинг ўз фикрига таассубли бўлиши хам кучайиб бораверди. Тарафкашлик бор жойда хаддан ошиш бўлиши хаммага маълум. Хаворижларнинг мўмин одамни сал нарсага кофирга чикараверишларига карши бўлган тарафлар ичида хам хаддан ошувчилар чикди. Улар хаворижлар нима деса, шуни ёлғонга чиқаришга киришиб кетдилар. Улар аввалига гунохкор мўмин осий бўлади, деган фикрга қушилган эдилар. Ихтилофлар кучайгач, гунохкор мўминнинг иши ортга сурилади, нима қилишни Аллохнинг ўзи билади, аммо кечиб юбориши устун, дедилар. Таассублари янада кучайгач, иймон-тил билан айтиб, дил билан тасдиклашдир, амалнинг иймонга дахли йўқ, дейишди. Шунинг учун гунох амал қилган одам мўминликдан чикмайди, дейишди. Бориб-бориб, амал куфр билан фойда бермаганидек, иймон билан хам зарар бермайди, дедилар. Яъни, кофир одамнинг қилган яхши амали кофирлиги туфайли унга фойда бермаганидек, мўмин одамнинг килган гунохи иймони борлиги туфайли унга зарар бермайди, дедилар. Бу дегани тили билан иймон калимасини айтиб қуйиб, дили билан тасдиқ қилиб, хохлаган гунохни қилавериш мумкин, заррача зарар бўлмайди, тўппа-тўғри жаннатга бораверади, дегани эди. Ва нихоят, иймон дил тасдиғидир, агар тилида куфр

сўзларини айтса хам бўлаверади, дейишгача боришди.

Кўриниб турибдики, асосан, қуруқ жанжал, даҳанаки жанг, тарафкашлик шу оқибатга олиб келган. Аммо, «иржо», яъни, муржиъаларнинг фикри доимо мусулмонларнинг қаҳрига учраган. Шунинг учун ҳам бу фикр намояндалари ўзларини кўпчиликка танита олмаганлар.

Бунинг ўрнига Имом Абу Ханифа, Имом Абу Юсуф ва Имом Мухаммадга ўхшаш улуғ кишиларни муржиъалар, деб гап тарқатишга ўтганлар. Аслида эса, бу улуғ зотлар «иржо» фикрига мутлақо қарши бўлишган. Хаворижлар уларни «муржиъа» деб атаганлар.

Бу улуғ зотлар Аҳли сунна ва жамоанинг имомлари ўлароқ, ҳам хаворижларга, ҳам муржиъаларга қарши бўлганлар.

Тарихий ва мазҳабчилик манбаларига назар соладиган бўлсак, муржиъаликнинг фикр сифатидаги васфларини кўп кўрамиз. Аммо ҳаракат сифатида, татбиқ қилинган нарса сифатида унинг бирор нарсасини кўрмаймиз. Уларнинг бошликлари, кўзга кўринган арбоблари ким эканини ҳам кўрмаймиз. Шунингдек, муржиъа фикрини татбиқ қилиб яшаган бирор гуруҳни ҳам билмаймиз. Муржиъалик фикрини олға сурган кишиларнинг ўзлари гуноҳ ишларни қилиб, савоб ишларни тарк этганлари тўғрисидаги ҳабарларни ҳам учратмаймиз.

Қадария тўғрисида олдин гапирдик. Муржиъа тўғрисида айтган гапларимиз уларга ҳам тегишли. Исломдан насибаси йўқ бу икки тоифага мусулмонлар орасида жой ҳам йўқ!

### الباب الخامس في البيعة

#### БЕШИНЧИ БОБ

#### БАЙЪАТ ХАКИДА

«Байъат» сўзи луғатда «олди-сотди»ни англатади. Шариатда эса, байъат кишиларнинг Расулуллох соллаллоху алайҳи васалламга итоат ҳақида берган аҳдномаларини ифода қилади. Бу аҳдномада ҳам аҳд берувчи шаҳс ўз итоати эвазига савобни сотиб олиш маъноси борлигидан «байъат» дейилган.

Расулуллох соллаллоху алайхи васалламдан ке-йин у зотнинг халифаларига байъат қилиш одати бўлган. Кейинроқ маълум рахбарлик маъносидаги улуғларга ҳам байъат қилиш тарқаган.

Байъат Ислом ва Иймонда мухим омил бўлганидан муаллиф «Ислом ва Иймон» китобида унга алохида боб очди. Бошка мухаддислар, жумладан, Имом Бухорий хам бу хакдаги хадисларни «Иймон китоби»да келтирганлар.

Аллох таоло айтади:

«Албатта, Сенга байъат қилаётганлар, ҳақиқатда Аллоҳга байъат қилмоқдалар. Аллоҳнинг қўли уларнинг қўллари устидадир».

**Шарх:** Фатх сурасидаги бу оят Худайбия сулхи вактида нозил бўлган. Расули акрам соллаллоху алайхи васаллам бир минг тўрт юз нафар сахобий билан умра килгани Макка томон юрганлар. Маккага якинлашганларида, мушриклар йўлни тўсишга тайёргарлик кўраётгани ҳақида ҳабар келган. Ҳудайбия

деган жойда тўхталган. Икки тараф бир-бирига вакил юбора бошлаган.

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам хазрати Усмон ибн Аффон розияллоху анхуни юборганлар. У киши дараксиз узок колиб кетганлар. Шунда «Мушриклар Усмонни ўлдиришибди» деган гап таркалган. Вазият оғирлашиб, куролли тўкнашув бўлиши мукаррарга ўхшаб колган. Ана шундай нозик ва хатарли бир пайтда мусулмонлар Ислом йўлида фидокорлик ахдини бериб, Расулуллох соллаллоху алайхи васалламга байъат килишлари лозим бўлган. Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам дарахт тагида туриб, байъат олганлар, Аллох таоло ушбу байъатда иштирок этганлардан рози эканини эълон килиб, оятлар нозил килган.

Мазкур ояти каримани тўлалигича ўргансак мақсадга мувофиқ бўлар деган умиддамиз.

Аллох тало Фатх сурасида айтади:

«Албатта, сенга байъат килаётганлар факат Аллохнинг Ўзига байъат килмокдалар. Аллохнинг кўли уларнинг кўллари устидадир. Ким (байъатни) бузса, ўзига карши бузади, холос ва ким Аллохга килган ахдига вафо килса, унга тезда улкан ажр берилур» (10-оят).

Ояти каримада сўз Худайбия сулхидаги байъат хакида бораётганини англагандирсиз. Мушриклар хазрати Усмонни ўлдиришибди, деган миш-миш таркалгандан сўнг Пайғамбар алайхиссалом сахобаи киромларни байъат килишга чакирган эдилар. Ўша пайтда Расули акрам алайхиссалом Самура дарахти остида ўтирганлари учун хам бу кун «шажара (дарахт) куни», байъатни эса «дарахт остидаги байъат» деб аталган.

Сахобалардан Маъқал ибн Ясар розияллоху анху: «Дарахт куни» Пайғамбар алайхиссалом одамларнинг байъатини қабул қилар эдилар, мен эса у кишининг

бошларида бир шохни кўтариб турар эдим, ўшанда бир минг тўрт юз киши эдик», деганлар.

Биринчи бўлиб, Абу Синон ал-Асадий исмли сахобий байъат қилганлар. Яъни, ҳар бир саҳобий Пайғамбаримиз алайхиссаломни қўлларини тутиб туриб, уруш бўлиб қолса қочиб кетмаслик, дин йўлида жон фидо қилишга ахду паймон берган. Ушбу холатни Қуръони Карим ўзига хос услубда тавсиф қилмоқда. Пайғамбар алайхиссаломга қул бериб, ахду паймон қилишни Аллох таолога ахду паймон килиш-байъат килишдан ўзга нарса эмас, тушунтирмоқда. Яъни, Пайғамбар мабодо алайхиссаломнинг шахслари ғойиб булиб қолса ҳам, Аллох ғойиб бўлмайди, ахд-ахдлигича қолади.

Иккинчидан, бу берилган байъат оддий байъат эмас, балки Аллох таолонинг ўзига берилган улуғ байъатидир. Бас, шундай экан, бунга алохида эътибор билан қараш керак. Ким бу байъатни бузса, оддий байъатни бузган бўлмайди, балки Аллохга берган ахдни бузган бўлиб, ўз зарарига улкан иш қилган бўлади. Албатта, бу байъатни бузилишидан Аллох таоло зарар кўрмайди. Чунки, У бехожат Зот. Зарарнинг барчаси байъатни бузган бандага бўлади. Ўша банда Аллохнинг ғазабига ва иқобига учрайди. Аллох таоло бандалари орасидан вафо ахлларини яхши кўради. Шунинг учун ҳам оятнинг охирида:

# «... ким Аллохга берган ахдига вафо қилса, унга тезда улкан ажр берилур», дейилмокда.

Пайғамбар алайҳиссаломга қилинган байъат Ислом уммати ҳаётида катта аҳамиятга молик амал ҳисобланишини ушбу оятдан билиб олсак бўлади.

Муаллиф байъат Қуръонда борлигига далил қилиб келтираётган ушбу ояти карима ҳам ўша оятлар ичида бор эди. Бу оятда Аллоҳ таоло Ҳудайбияда Расулуллоҳга байъат қилиб, қўл берган одамлар, аслида Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламга эмас, Аллоҳга байъат

қилганлари, байъат вақтида уларнинг қўлларини олган қўл Расулуллоҳники эмас, балки Аллоҳнинг қўли эканини баён қилмоқда. Бу жуда улуғ мартабадир.

Байъат вақтида қўл ушлашиб туриб ахд берилганидан тасаввуф ахлида муриднинг шайхга устоз ва шогирдлик учун қилган байъатини «қўл бериш» дейилади.

54 عَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ مَقَالَ وَحَوْلَهُ عِصَابَةٌ مِنْ أَصْحَابِهِ: بَايِعُونِي عَلَى أَنْ لاَ تُشْرِكُوا بِاللهِ شَيْئًا، وَلاَ تَسْرِقُوا، وَلاَ تَزْنُوا، وَلاَ تَقْتُلُوا أَوْلاَدَكُمْ وَلاَ تَأْتُوا بِبُهْتَانٍ تَفْتَرُونَهُ بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلِكُمْ وَلاَ تَأْتُوا بِبُهْتَانٍ تَفْتَرُونَهُ بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلِكُمْ وَلاَ تَغْصُوا فِي مَعْرُوفٍ فَمَنْ وَفَى مِنْكُمْ فَأَجْرُهُ عَلَى اللهِ، وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا فَعُوقِبَ فِي الدُّنْيَا فَهُو كَفَّارَةٌ لَهُ، وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا ذَلِكَ شَيْئًا فَعُوقِبَ فِي الدُّنْيَا فَهُو كَفَّارَةٌ لَهُ، وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا ذَلُكَ شَيْئًا فَعُوقِبَ فِي الدُّنْيَا فَهُو كَفَّارَةٌ لَهُ، وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا فَكُونِ اللهِ إِنْ شَاءَ عَفَا عَنْهُ وَإِنْ شَاءَ عَاقَبَهُ. فَبَايَعْنَاهُ عَلَى ذَلِكَ مَلَكُمْ ذَلِكَ مَنْ أَلِكَ مَنْ وَلَى اللهِ إِنْ شَاءَ عَفَا عَنْهُ وَإِنْ شَاءَ عَاقَبَهُ. فَبَايَعْنَاهُ عَلَى ذَلِكَ مَوْنَ لَكُمْ فَالَوْدَ.

54. Убода ибн Сомит розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам атрофларида сахобаларидан бир жамоа турганида:

«Аллохга хеч нарсани ширк келтирмаслигингиз, ўғрилик килмаслигингиз, зино килмаслигингиз, болаларингизни ўлдирмаслигингиз, кўл Вa оёкларингиз орасидан тўқилган бўхтон келтирмаслигингиз маъруф осий ва ишда бўлмасликларингиз хакида менга байъат килинг. Бас, сиздан ким бунга вафо килса, унинг ажри Аллохнинг зиммасидадир. Ким ўшалардан баъзи нарсани қилиб қуйиб, дунёда уқубатини олган булса, бу унинг учун

каффоротдир. Ким ўшалардан баъзи нарсани килиб кўйсаю, сўнгра Аллох уни сатр килган бўлса, у Аллохга хавола. Хохласа, уни афв килади, хохласа, икобга олади», дедилар. Бас, биз у зотга ана шу хакида байъат килдик».

Бешовларидан фақат Абу Довуд ривоят қилмаган.

**Шарх:** Бу ҳадисни Убода ибн Сомит розияллоҳу анҳу ривоят қилмоқдалар. У киши билан танишмиз.

Ушбу ҳадис байъат ҳақидаги энг машҳур ҳадислардан биридир. Чунки, ҳадиснинг ровийи байъат тарихининг биринчи кунидан бошлаб, Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам олган барча байъатларда иштирок этиш бахтига муяссар бўлган улуғ саҳобий Убода ибн Сомит розияллоҳу анҳудирлар.

Хижратдан олдинги ҳар ҳаж мавсумида Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳажга келган ҳабилаларга ўзларини таништириб, уларни Исломга чақирар эдилар. Бир мавсумда у зот алайҳиссалом Минодаги тош отадиган «Аҳаба» номли жойда Ясриб (Мадина)дан келган Хазраж ҳабиласига мансуб кишиларни учратиб ҳолиб:

«Ўтирсангиз, сизга гапим бор эди», дедилар. Улар:

«Хўп», деб ўтиришди. У зот соллаллоху алайхи васаллам уларни Аллохга чакирдилар. Уларга Исломни арз килиб, Қуръон тиловат килиб бердилар. Улар янги пайғамбар чикиши, унинг сифатлари ва чикиш вакти якинлашиб қолгани ҳақида яҳудийлардан эшитган эдилар. Бир-бирларига:

«Бу, ўша пайғамбар-ку, яхудийлар биздан ўзиб кетмасинлар», дедилар. Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васалламнинг чақириқларини қабул қилиб, Исломга кирдилар.

Улар юртларига қайтиб бориб, Ислом хабарини ҳамма томонга тарқатдилар. Келаси йили ўн икки киши келиб, Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам билан «Ақаба»да

учрашдилар.

Ушбу ҳадисда зикр қилинган Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам атрофидаги жамоа, ўшалар эди. Ўша ўн икки кишининг бирлари, ҳадиснинг ровийлари Убода ибн Сомит розияллоҳу анҳу эдилар. Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам улардан ушбу ҳадисда зикр этилган байъатни олдилар. Устоз сўрашган эди, Мусъаб ибн Умайр розияллоҳу анҳуни устоз килиб, кўшиб бердилар. Янаги мавсумгача Ясрибдаги ҳар бир уйга Ислом кириб борди, келаси йилда етмиш уч эркак, икки аёл келиб, мусулмон бўлдилар. Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам улар билан кечаси яширинча учрашганлар. Улар кўп бўлганлари учун, байъат учун ичларидан «нақиб»лар сайлашни топширдилар.

Убода ибн Сомит розияллоху анху ўша сайланган нақиблардан бири эдилар. Улар Расулуллох соллаллоху алайхи васалламга енгилу оғир пайтда қулоқ осиб итоат қилишга, амри маъруф, нахйи мункар қилиш, доимо ҳақ айтиш, Аллохнинг йўлида маломатчининг маломатидан қўрқмаслик, агар Ясриб (Мадина)га келсалар, Расулуллох соллаллоху алайхи васалламга нусрат бериш, у зотни ўзларини, аёлларини ва болаларини химоя килган нарсадан килиш байъат комих хакида килдилар. Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам уларга бу ишлар эвазига жаннат мукофот бўлишини хабарини бердилар. Ушбу байъат «иккинчи Ақаба байъати» деб номланади.

Мазкур байъатдаги нусрат бериш ваъдаси–ахди учун мадиналик мусулмонлар «Ансорий» (нусрат–ёрдам берувчилар) номини олганлар.

Кейинроқ Маккадан ҳижрат қилиб келган муҳожира аёллардан ҳам Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам алоҳида байъат олганлар. Бу ҳақда Қуръони Каримда оятлар ҳам бор. Бу байъат «аёллар байъати» деб номланади.

Худайбияда эса, аввал зикр қилганимиздек, дарахт тагидаги байъат — розилик байъати бўлди. Убо-да ибн Сомит розияллоху анху бу байъатда ҳам иш-тирок этдилар. Ушбу биз ўрганаётган ҳадиси шарифда «биринчи Ақаба байъати» ҳақида сўз кетмоқда.

Хадиснинг аввалида унинг қандай ҳолда бўлганини аниқ васф қилиш мақсадида ровий:

# «Набий соллаллоху алайхи васаллам атрофларида бир жамоа сахобалари турганида», демокда.

Бу жамоа, аввал зикр қилинганидек, ўн икки кишидан иборат бўлиб, ичларида Убода ибн Сомит розияллоху анху хам бор эдилар. Ходиса Минодаги Ақабада—шайтонга тош отадиган жойда бўлиб ўтган.

Расули акрам соллаллоху алайхи васаллам мусулмон бўлиб, у зотнинг рахбарликлари остидаги Ислом жамоасида яшашга қарор қилган мазкур кишиларга, аввало, нималарга ахд беришларини баён қилиб бердилар. Бу нарсалар қуйидагилардан иборат эди:

## 1. «Аллохга хеч нарсани ширк келтирмаслигингиз...»

Яъни, Аллохнинг вахдониятига иймон келтириш хакида ахд беринг. Иймоннинг асли, Исломнинг асоси шудир. Шунинг учун хам, бу хамма нарсадан олдин зикр килинди. Тавхид бўлмаса, бошка бирор нарсанинг бўлиши мумкин эмас. «Хеч нарсани» деганлари умумийликни ифода килади. Баъзи бир одамлар ўйлаганидек ширк факат бут ёки санамга чўкинишдан иборат эмас. Ширкнинг турлари жуда кўп. Хулоса килиб айтганда, банда Аллохнинг ибодати колиб, бошканинг ибодатини, Аллохнинг айтгани колиб, бошканинг айтганини килганда Аллохга ширк келтирган бўлади.

### 2. «Ўғрилик қилмаслигингиз...».

Яъни, хеч нарсани ўгриламаслигингиз хакида ахд беринг. Аллохга ширк келтирмаслик хакидаги ахддан

кейин бевосита ўғрилик қилмаслик келиши, бу жиноятнинг нақадар разил эканини ва ўша вақтда энг зарур ишлардан бири, ўғриликка қарши кураш масаласи бўлганини кўрсатиб турибди.

#### 3. «Зино килмаслигингиз...».

Бу ҳам ҳудди ўғриликка ўҳшаб, инсониятга катта зарар етказадиган гуноҳлардан бири. Ўғрилик ҳақида айтилган гаплар зинога ҳам тегишли. Мулоҳаза шуки, кўпгина ҳадисларда ўғрилик билан зино ушбу тартибда зикр килинади.

Бу икки гунохи кабирада кўпгина муштаракликлар борлиги учун шундок қилинган бўлса керак.

#### 4. «Болаларингизни ўлдирмаслигингиз...».

Ўша вақтда одамларда очликдан қўрқиб, ўғилкизларини ўлдириш одати бор эди. Ор-номусдан қўркиб, урушда қўлга тушиб қолса чўри бўлади, деб кизларни ўлдириш одати бор эди. Ислом ўзининг дастлабки кунлариданок бунга қарши чикди. Мана, Расули акрам биринчи байъатда энг мухим масалалар ичида ўз сахобаларидан болаларини ўлдирмаслик ҳақида ахд олмокдалар.

## 5. «Қул ва оёқларингиз орасидан туқилган бухтон келтирмасликларингиз».

Худди шу ибора «аёллар байъати» ҳақидаги оятда ҳам келган. Унда аёлларнинг зинодан бола топиб, эрига: «Сендан бўлди», деб бўҳтон қилиши маъносида ишлатилган. Бу ерда эса, умуман, киши томонидан бўҳтон нарса содир бўлмаслиги маъносида ишлатилмокда. Бўҳтон, уни эшитган одам даҳшатга тушадиган даражадаги очиқойдин ёлғондир. Исломда ёлғончилик қанчалик қаттиқ қораланишини шундан билиб олса ҳам бўлади.

### 6. «Маъруф ишда осий бўлмасликларингиз...».

Маъруфнинг маъноси «танилган», дегани. Бу ерда, шариатда маълум ва маъруф бўлган ишда осий бўлиб юрмаслигингиз, деган маънодадир.

Эътибор берадиган бўлсак, Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам байъат учун шарт килиб куйган олти нарсанинг бештаси Исломдан олдинги жохилият тузумининг қабих ишларидан халос бўлишга ишлардир. Бош масала-жохилиятнинг асосий муаммоси ва балоси ширкдан халос бўлиш. Шунингдек, ўша даврнинг бўлмиш ижтимоий балолари ЭНГ зинокорлик, ўз боласини ўлдириш, бўхтон тўкишлардан халос бўлишдир.

Бу ўз навбатида Ислом аввал кишиларни жохилиятта оид нарсалардан поклаб олишга харакат килганини кўрсатиб турибди. Ширкни тарк этиб, мўмин бўлиш, мушриклик сифатларини ташлаб, мўминлик сифатлари билан сифатланиш биринчи галдаги вазифа бўлган. Ундан кейин маъруф ишларни бажариш вазифа килиб кўйилган. Албатта, ахд бериш бир гап, унга вафо килиш алохида бир масала. Баъзилар ахдга вафо килишлари мумкин, айримлар бунга тўлик эришолмайди.

Яна бошқа ҳолатлар юзага чиқиб қолиши мумкин. Ана шуларни эътиборга олиб ҳадиснинг давомида Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам бу ҳақда ҳам баёнот бериб, қуйидагиларни айтмоқдалар:

# «Бас, сиздан ким бунга вафо килса, унинг ажри Аллохнинг зиммасидадир».

Яъни, кимки байъатдаги нарсаларга тўлик амал килса, ажри-савобини Аллохнинг Ўзидан олади.

«Ким ўшалардан баъзи нарсани қилиб кўйиб, дунёда укубатини олган бўлса, бу унинг учун каффоратдир».

Яъни, гуноҳнинг ювилишидир. Ким байъатда зикр килинган, ман этилган нарсаларни килиб, гуноҳкор бўлиб колсаю, бу дунёда гуноҳига яраша шаръий жазо олган бўлса, гуноҳи ювилади. Албатта, диндан қайтиб муртад бўлган кимсанинг ҳукми бундан мустасно. Муртад шаръий

хукмга биноан ўлдирилади. Лекин кофир холида кетади. Бу билан унинг кофирлик гунохи ювилмайди. Чунки Аллох таоло Куръонда ширкни кечирмаслигини қатъиййан айтиб қўйган.

# «Ким ўшалардан баъзи нарсани қилиб қўйсаю, Аллох уни сатр қилган бўлса, у Аллохга хавола».

Яъни, биров бир гунохни қилди. Хеч ким билмади, сирлигича қолиб кетди, Аллох унинг айбини беркитди. Ундок одамнинг иши Аллох таолога ҳавола қилинади. Аллоҳ таоло, хоҳласа, уни афв қилади, хоҳласа иқобига олади.

Расулуллох соллаллоху алайхи васалламдан бу гапларни эшитиб, Убода ибн Сомит ва у кишининг шериклари бу шартларга рози бўлдилар ва Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламга байъат қилдилар. Бу ҳақда у киши:

# «Бас, биз у зотга ана шу хакида байъат килдик», дейдилар.

Ушбу хадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Байъатнинг шариатдаги мухим омил бўлгани.
- 2. Мусулмон одамнинг ёмонликлардан қайтиб, яхшиликларни қилишга ахд бериши кераклиги.
  - 3. Ширкдан узоқ бўлиш энг зарур нарса экани.
  - 4. Ўғрилик энг ёмон гуноҳлардан экани.
  - 5. Зино энг ёмон гунохлардан экани.
  - 6. Ёлғон-бўхтон энг ёмон гунохлардан экани.
  - 7. Осийликдан сақланиш зарурлиги.
- 8. Гунохига яраша шариатда кўрсатилган жазони олган одамнинг гунохи ювилиши.
- 9. Гунохи бекилиб, шаръий жазо олмай қолган одамнинг иши Аллох таолога ҳавола қилиниши.

العُسْرِ وَاليُسْرِ، وَالْمَنْشَطِ وَالْمَكْرَهِ، وَعَلَى أَثَرَةٍ عَلَيْنَا، وَعَلَى أَلاَّ نُنَازِعَ اللهِ لَوْمَةَ الْأَمْرَ أَهْلَهُ، وَعَلَى أَنْ نَقُولَ بِالْحَقِّ أَيْنَمَا كُنَّا لاَ نَخَافُ فِي اللهِ لَوْمَةَ لاَئِمٍ.

Икки Шайх келтирган бошқа бир ривоятда:

«Биз Расулуллоҳга, қийинчилигу осонликда, ғайрат келиб тургандаю малол келиб турганда, ўзимиздан бошқани устун қуйилганда ҳам қулоқ осиб, итоат қилиш, ишни ўз аҳлидан низо қилмаслик, қаерда бўлса ҳам Аллоҳ учун маломатчининг маломатидан қурқмасдан ҳақни гапириш ҳақида байъат қилдик», дейилган.

وَفِي رِوَايَةٍ أُخْرَى وَأَلاَّ نُنَازِعَ الأَمْرَ أَهْلَهُ. قَالَ: إِلاَّ أَنْ تَرَوْا كُفْرًا بَوَاحًا عِنْدَكُمْ مِنَ اللهِ فِيهِ بُرْهَانُ.

Яна бошқа бир ривоятда:

«ва ишни ўз ахлидан низо қилмаслигимиз хақида. У зот:

«Магар очик-ойдин куфр кўрсангиз ва сизда Аллох томонидан бурхон-хужжат бўлса...», дедилар», дейилган.

**Шарх:** Муаллиф бу қушимчани аввалги ҳадисни тулдириш шаклида келтирмоқда.

«Икки Шайх»дан мурод, Имом Бухорий ва Муслим эканлиги маълум ва машхур. Бу икки буюк мухаддис Убода ибн Сомит розияллоху анхудан байъат хакида бошка ривоят хам келтирганлар. Унда Убода ибн Сомит розияллоху анху ушбу юкорида келтирилган маъноларни айтган эканлар. Бунда аввалгисидан бошкача шартлар бор:

# 1. «Қийинчилигу осонликда, ғайрат келиб тургандаю малол келиб турганда, ўзимиздан бошқани устун қуйилганда ҳам қулоқ осиб итоат қилиш».

Албатта, бу кулок солиб итоат килиш Расулуллох соллаллоху алайхи васалламга ва мусулмон рахбарларга бўлади. Бу шарт хар бир жамият учун жуда зарур. Бошликка кулок осиб итоат килинмаган жойда тартибинтизом, муваффакият бўлмайди. Шунинг учун хам, Исломда бу нарсага катта ахамият берилган.

### 2. «...ишни ўз ахлидан низо қилмаслик».

Саҳобаи киромлар истилоҳида ишбошилик «иш» деб юритилган. «Бу иш ҳақида сўровдим, бу иш тўғрисида гап юритадиган бўлсак», каби ибораларда ишбошилик кўзда тутилган. Бу ерда ҳам, бу ишни ўз аҳлидан низо қилмаслик, деганда ишбошиликни топширилган одамдан олиш учун талашиб-тортишмаслик маъноси чиқади. Чунки агар шундоқ бўлмаса, талабгорлар кўпайиб, мансаб учун уруш-жанжал авжга чиқиши мумкин.

# 3. «Қаерда бўлсак ҳам, Аллоҳ учун маломатчининг маломатидан қўрқмасдан ҳақ гапни гапириш...».

Бу мусулмончиликнинг кўзга кўринган фазилатларидан биридир. Қаерда бўлса ҳам, ҳеч нарсадан қўрқмасдан, Аллоҳ учун фақат ҳақ гапни айтиш—чин мусулмон одамнинг сиймоси. Аллоҳ розилиги ана шундай топилади. Шунинг учун ҳам, бу нарса Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламга қилинган байъат шартларига қўшилган.

Убода ибн Сомит розияллоху анхудан қилинган яна бир ривоятда халифалик ишини низо қилмаслик тўғрисидаги шартдан кейин Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

### «Магар очиқ-ойдин куфр кўрсангиз ва сизда Аллохдан бурхон-хужжат бўлса», деганлар.

Яъни, агар очик-ойдин куфрнинг содир бўлганини

кўрсангиз ҳамда сизда бунга кучли ва аниқ ҳужжат бўлса, низо қилсангиз бўлади, деганлари. Бошқа хатолар юз берса, мусулмонлар насиҳат қиладилар, хатони очиқ кўнгил билан кўрсатадилар. Буни қабул қилиши керак.

55. Жарир ибн Абдуллох розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Мен Расулуллох соллаллоху алайхи васалламга намозни тугал адо этиш, закот бериш ва хар бир мусулмонга насихат килиш хакида байъат килдим».

Икки Шайх ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шариф Жарир ибн Абдуллоҳ розияллоҳу анҳудан ривоят қилинмоқда. У киши билан танишиб олайлик:

Жарир ибн Абдуллох ибн Жобир Бажалий, кунялари Абу Амр. Хижратнинг 10-йили, Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам вафотларидан кирк кун олдин Исломга кирдилар. У киши кавмларининг саййиди бўлганликлари учун Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам ўша Исломга кирган вактида «келса, хурмат килинглар», деб мархамат килдилар. Ирокда, Қодисияда ва бундан бошқа жойлардаги урушларда иштирок этдилар. Бажала ахли тафрикага тушганида, Умар ибн Хаттоб розияллоху анху уларни жамлаб, Жарирни бошлик этиб тайинладилар. Бундан ташкари Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам у кишини «Хулоса» номли бутни бузиш учун юбордилар. У киши бутларни ўтда ёкиб юбордилар.

Расулуллох соллаллоху алайхи васалламдан кўп хадислар ривоят килдилар. У кишидан ўғиллари Абдуллох,

Мунзир, Иброхим ва Қайс ибн Ҳозим, Абу Воил, Абу Зуръата ибн Амр ибн Жарир ва бошқалар ривоят қилишди.

Жарир ибн Абдуллох розияллоху анху 50-хижрий йилда вафот этганлар.

Бу ҳадиси шарифдан Исломдаги уч муҳим иш ҳам баъзи бир байъатлардан қушилганини билиб олмоқдамиз.

- 1. Намоз Исломнинг асосий беш рукнидан бири. Диннинг устуни. У коим бўлса, дин коим бўлади.
- 2. Закот Исломнинг асосий беш рукнидан бири. Ҳар бир жамиятда иқтисодий масалаларни тўғри ҳал қилишнинг асосий гарови.
- 3. Ҳар бир мусулмонга яхшилик йўлида насиҳат қилиш. Ҳар бир жамиятнинг ижтимоий алоқаларини тўғри йўлга қўйишнинг асосий омилларидан бири.

Ушбу ҳадиси шарифдан олинадиган фойдалар, унинг ҳикмати ва аҳамияти очиқ-ойдин кўриниб турибди.

56. Ибн Умар розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Қачонки Расулуллох соллаллоху алайхи васалламга қулоқ осиш ва итоат қилиш ҳақида байъат қилсак, сизга, тоқатларингиз етган нарсада», дер эдилар».

**Шарх:** Абдуллох ибн Умар розияллоху анхунинг бу гапларидан кўриниб турибдики, сахобалар томонидан Расулуллох соллаллоху алайхи васалламга байъат такрорланиб турган. Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг:

«Тоқатларингиз етган нарсада», дейишлари, Исломнинг умумий қоидасига мувофик гапдир. Исломда инсондан унинг тоқатидан ташқари нарсани талаб қилиш

йўқ.

Ушбу хадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Расулуллоҳ алайҳиссаломга саҳобаи киромлар қайта-қайта байъат қилганлари. Демак, раҳбар билан унга эргашганлар орасидаги аҳднома-байъат вақти келганда янгиланиб тургани мақсадга мувофиқ экан.
- 2. Расули акрам соллаллоху алайхи васалламга қулоқ осиш ва итоат қилиш ҳақида ҳам байъат қилинган.
- 3. Ислом динида инсонни тоқатидан ташқари нарсага таклиф қилиш йўқ экани.

#### 57. Оиша розияллоху анходан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам аёлларнинг байъатини Аллохга «ва хеч нарсани келтирмасликлари...» оятига биноан сўз билан қабул Расулуллох соллаллоху килар эдилар. алайхи қўллари ўзларига мулк бўлмаган васалламнинг хотинга харгиз тегмагин».

Икки Шайх ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадис Оиша онамиздан ривоят қилинмоқда. У кишининг таржимаи ҳоллари билан танишиб чиқайлик:

Хазрати Оиша бинти Абу Бакр Сиддик розияллоху анхо хижратдан саккиз йил аввал туғилганлар. Бу зот Расулуллохнинг энг якин сахобалари, хулофаи рошидинлардан бири Абу Бакр Сиддик розияллоху анхунинг кизлари, Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг завжаи мутаҳҳараларидир. Оналари Умму Руммон Зайнаб бинти Омир эди. Бу киши

хижратнинг олтинчи йили вафот этганлар.

Хазрати Оиша онамизнинг лақаблари Сиддийқа ва унвонлари Уммул мумининдир. Жуда кичиклик пайтларидаёқ, ўн саккиз кишидан сўнг Исломни қабул килганлар, ҳижратдан икки йил аввал Маккада Расулуллоҳга никоҳландилар.

Хазрати Оиша тафсир, ҳадис, фиқҳдан, араб тарихи ва адабиётидан яҳши воқиф эдилар. У киши замоналарининг улуғ донишмандларидан бўлиб, ҳатто, ҳазрати Абу Бакр, Умар, Усмон даврларида таниқли саҳобалар ва олимларга дарс, фатво берадиган даражада юксак салоҳият ва иктидор соҳибаси эдилар. Уйда ва сафарларда доимо Пайғамбар алайҳиссалом билан бирга бўлганлари учун, асҳоби киромдан кўпчиликка насиб этмаган диний аҳкомлардан воқиф бўлганлари сабабидан, энг етакчи саҳобалар ҳам ҳал этолмаган диний масалаларни ҳазрати Оишадан сўрашарди.

Оиша онамиз Расули акрамдан 2210 та ҳадис ривоят қилганлар ва бу соҳада Абу Ҳурайрадан сўнг турадилар. Ҳазрати Оишадан саҳоба ва тобеъийнлардан кўплари ҳадис нақл этишган. Аҳмад ибн Ҳанбалнинг «Муснад»ларида бундай ҳадислардан 2258 саҳифа тўпланган.

Хазрати Оиша Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам билан саккиз йилу беш ой бирга яшадилар. Ўн саккиз ёшларида Пайғамбаримиз вафот этдилар. Оиша онамиз олтмиш беш йил яшадилар ва хижратнинг 58-йилида Мадинада вафот топдилар.

Оиша онамизда кўпгина нодир фазилатлар тўпланган эди. У киши жуда аклли ва зехнлари ўткир, илмли аёл эдилар. Оиша онамиз тилни, шеърни, тиб фанини, насаблар ва уруш тарихларини яхши билар эдилар.

Зухрий Оиша онамиз ҳақларида айтадиларки: «Агар Расулуллоҳнинг барча аёлларининг илмини ва жамики

аёлларнинг илмини тўплаб туриб, Оишанинг илмига солиштирилса, албатта, Оишанинг илми афзалдур».

Оиша онамизнинг илмлари тўгрисида Урва: «Тиб фанида, шеъриятда ва фикх илмида Оишадан илмлирок бирор кишини кўрмадим», дедилар.

Хазрати Оиша оталари Абу Бакр Сиддикдан, Умар ва Саъд ибн Аби Ваккос, Усайд ибн Хузайр ва бошкалардан ҳам ривоят қилдилар. Аммо Оиша розияллоху анҳодан аксар саҳобалар кўплаб ҳадис ривоят қилдилар. Шулардан: Абу Хурайра, Абу Мусо Ашъарий, Зайд ибн Холид ал-Жуҳалий ва София бинти Шайба розияллоху анҳумларни зикр қилишимиз мумкин. Тобеъийнлардан икки юзга яқин киши Оиша онамиздан ҳадис ривоят қилишди, шулардан: Саъийд ибн Мусаййиб, Алҳама ибн Ҳайс, Масруҳ ибн ал-Аждаъ, Оиша бинти Талҳа, Амра бинти Абдураҳмон, Ҳамса бинти Сийрин ва бошҳалар.

Оиша онамиз аҳёнда ёлғиз ўзлари баъзи бир масалаларни ҳал этар эдилар ва ўзларига хос бўлган ижтиҳод қилар эдилар. Гоҳида у киши уламо саҳобалар билмай қолган масалаларни ҳам ҳал этар эдилар. Ҳатто, Заркаший шу маънода китоб ёзди ва уни «Оишанинг саҳобалар билмаганини идрок этган жавоблари» деб номлади. Абу Мусо розияллоҳу анҳу:

«Биз Аллоҳнинг Расулининг саҳобалари билмаганларимизни доимо Оишадан топар эдик», деганлар.

Масрук розияллоху анху: «Катта шайх сахобаларни Оишадан фарзлар ҳақида сўрашаётганларини кўрдим», дедилар.

Хазрати Оишанинг ёшлигидан камолига кадар бутун хаёти макорими ахлокнинг жонли намунаси бўлмиш Расули акрамнинг завжиятида ўтди. Оиша онамизнинг ахлоки юксак, нихоятда такводор ва каноатли аёл эдилар. Пайғамбар алайхиссаломнинг ҳар бир амрларига итоат

этар, у кишини хушнуд этмокни ўзларининг энг буюк вазифалари деб билардилар.

Бу ривоятда Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васаллам Аллоҳ таолонинг: «Эй Набий! Агар мўминалар сенга Аллоҳга ҳеч нарсани ширк келтирмаслик, ўғрилик қилмаслик, зино қилмаслик, болаларини ўлдирмаслик, қўллари ва оёқлари орасидан бўҳтон тўқиб келтирмаслик ва сенга яҳшилик ишда исён қилмасликка байъат қилиб келсалар, уларнинг байъатларини қабул қил. Ва Аллоҳдан уларнинг гуноҳини кечишни сўра. Албатта, Аллоҳ гуноҳларни кечирувчи ва меҳрибондир» деган оятига биноан, мўмина аёллардан байъат олганлари ҳақида сўз кетмоқда.

Бу ривоятда асосан, байъат қай тарзда олингани васф қилинмоқда. Яъни, Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васаллам аёллардан оғзаки байъат олганлари, уларнинг эркакларга ўхшаб қўлларини олмаганлари баён этилмоқда.

Оиша онамиз Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васаллам нафақат байъат пайтида, балки умумий ҳолатда ҳам номаҳрам аёлга қўллари тегмагани ҳақида гапирмоқдалар ва шу билан аёлларга тегишли ҳукмни ривоят қилмоқдалар. У зот соллаллоҳу алайҳи васалламнинг фақатгина маҳрамларига қўллари теккани ҳақида таъкид ила гапирмоқдалар.

Аёлларнинг Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламга байъати қандай бўлгани ҳақида тўлиқ тасаввур олиш учун ушбу ривоятда зикри келган ояти каримани ўрганиб чиқайлик.

Аллох таоло Мумтахина сурасида айтади:

«Эй Набий! Агар мўминалар сенга Аллохга хеч нарсани ширк келтирмаслик, ўғрилик қилмаслик, зино қилмаслик, болаларини ўлдирмаслик, кўллари ва оёклари орасидан бўхтон тўкиб келтирмаслик ва сенга яхшилик ишда исён қилмасликка байъат қилиб

#### келсалар, уларнинг байъатини қабул қил» (12-оят).

Аёллардан энг аввало,

«Аллоҳга ҳеч нарсани ширк келтирмаслик», яъни, ягона Аллоҳгагина ибодат ва эътиқод қилишлик тўғрисида аҳднома олинган.

Иккинчи-«ўғрилик қилмаслик»,

Кейин улардан ўғрилик қилмаслик тўғрисида ахднома олинган

Учинчи-«зино килмаслик»,

Ундан кейин муминалардан зинога юрмаслик ту́рисида ахднома олинган.

Тўртинчи-«болаларини ўлдирмаслик»,

Яна муслима аёллардан фарзандларини ўлдирмаслик тўғрисида ахднома олинган. Исломгача арабларда қизларни кичиклик пайтида тириклай кўмиб ташлаш одати бор эди. Бу ерда шу нарса кўзда тутилган.

Бешинчиси—«...кўллари ва оёклари орасидан бўхтон тўкиб келтирмаслик...», яъни, бировдан бўлган болани эрига сендан бўлган, деб айтмаслик тўғрисида. Исломдан аввал бунақа ходисалар бўлиб турар эди. Хатто бир аёл бир неча эркак билан алоқада бўлиб турар эди. Хатто бир аёл бир неча эркак билан алоқада бўлиб, бола туғса, бу сенинг боланг, деб айтар эди, улардан биттасининг бўйнига қўйиб юборарди.

Олтинчиси—«...яхшилик ишда исён қилмаслик...»

«Яхшилик иш» деганда, Аллоҳга тоат-ибодат ва яхши амаллар, умуман олганда эса, динда буюрилган ишларни қилиш ва қайтарилган ишларни қилмаслик назарда тутилган.

Мўмина аёллар мазкур нарсаларга ваъда бериб байъат килсаларгина Пайғамбаримиз алайҳиссалом уларнинг байъатларини қабул қилганлар.

Ушбу хадисдан олинадиган фойдалар:

1. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам

аёллардан алохида байъат олганлари.

- 2. Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам аёллардан байъат олишлари «Эй Набий! Агар, мўминалар...» деб бошланувчи оятга биноан бўлган.
- 3. Аёллар байъати оғзаки бўлиб, бунда қўл бериш бўлмаган.
- 4. Расули акрам соллаллоху алайхи васаллам хеч қачон номахрам аёл қўлини ушламаганлар.
- 5. Уламолар шу ҳадисни далил қилиб, номаҳрам эркак ва аёллар қул бериб куришларини ҳаром, деган ҳукмни чиқарганлар.

Ушбу ўрганган хадисларимиз Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга байъат хакидаги баъзи хадисларгина холос. Улар оркали байъат Иймон ва Исломда ўта мухим омил экани баён килинди. Байъат хакидаги асосий маълумотлар тегишли жойда келади, иншааллох.

### الباب السادس في الاعتصام بالكتاب والسنة

#### ОЛТИНЧИ БОБ

#### КИТОБ ВА СУННАТНИ МАХКАМ ТУТИШ ХАКИДА

Қуръони Каримнинг исмларидан бири «Китоб»дир. Шаръий манбаларда, мисол учун фикх, ҳадис ва бошқа илмлардаги баҳсларда «Китоб» дейилса, Қуръони Карим тушунилади.

Ушбу бобда Қуръони Карим ва Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг Суннатларини маҳкам тутиш, уларга оғишмай амал қилиш зарурлиги ҳақида суз кетади. Бу иш ҳам Ислом ва Иймоннинг ажралмас қисми булгани учун «Ислом ва Иймон китоби»дан бир боб шаклида келтирилмоқда.

Муаллиф одатга кўра, бобнинг аввалига оид баъзи оятларни келтирадилар:

Аллох жалла шаънуху:

«Ва Аллохнинг ипини махкам тутинглар ва тафрикага тушманглар», деган.

Ушбу оятдаги «Аллоҳнинг ипи»дан мурод, Қуръон ва шариатдир. Аллоҳ таоло мусулмонларни Аллоҳнинг Китобини ва шариатини маҳкам тутишга, тафриқага тушиб, ихтилоф қилмасликка амр қилмоқда. Бу оят бобнинг айни муроди бўлгани учун муаллиф шу оятни келтирдилар.

Энди Оли Имрон сурасидаги бу ояти каримани

батафсил ўрганиб қўяйлик:

«Барчангиз Аллохнинг арқонини махкам тутинг ва бўлиниб кетманг. Ва Аллохнинг сизга берган неъматини эсланг: бир вактлар душман эдингиз, бас, калбларингизни улфат килди. Унинг неъмати ила биродар бўлдингиз. Оловли жар ёкасида эдингиз, ундан сизни куткарди. Шундай килиб, Аллох сизга Ўз оятларини баён килади. Шоядки хидоят топсангиз» (103-оят).

Ояти каримадаги «Аллоҳнинг арқони» деган иборадан Қуръони Карим тушунилади. Жарга қулаш хавфидаги инсон арқонни маҳкам ушласа, қутулиб қолганидек, дўзах тубига қуламасликнинг ҳам бирдан-бир чораси—Қуръони Каримни маҳкам ушлашликдир. Шундагина инсон нажот топади. Мусулмон уммати нажот топиши учун барча бир бўлиб, Аллоҳнинг каломи Қуръони Каримни маҳкам тутишлари лозимдир.

#### «Барчангиз Аллохнинг арконини махкам тутинг».

Бу оятнинг ушбу жумлалари мусулмон оламини бирлаштириш шиоридир. Қуръони Карим Аллоҳнинг арқони эканлиги ҳақида жуда ҳам кўп ҳадислар келган.

Имом Табароний Абу Саид Худрий розияллоху анхудан ривоят қилган ҳадисда Пайғамбаримиз алайҳиссалом: «Аллоҳнинг Китоби–Аллоҳнинг осмондан ергача тортилган арқонидир», деганлар.

#### «...ва бўлиниб кетманг».

Аввал бирлашишга чақириб туриб, ортидан булинмасликка амр келяпти. Шундан ҳам бу ишнинг нақадар муҳим эканини билиб олса булади.

Муслим ривоят килган хадиси шарифда Пайғамбар алайхиссалоту вассалом: «Албатта, Аллох сизларга уч нарсани рози бўлади ва уч нарсани ёмон Ўзига Унинг қилиб, кўради: ибодат ширк барчангиз келтирмасликларингиз; Аллохнинг ипини маҳкам тутиб, бўлиниб кетмаслигингиз ва сизга ишбоши бўлган шахсга насиҳатда бўлишингиздан рози бўлади. «Деди-деди» дейиш; кўп савол бериш ва молни зое қилишингизни ёмон кўради», дедилар.

Тафсирчи олимларимиз: «Мусулмонлар иттифок бўлсалар, хато қилмасликларининг кафолати берилган», дейдилар.

Минг афсуслар бўлсин, мусулмонлар ушбу ояти каримага амал қилмаганликлари, Аллоҳнинг ипи бўлмиш Қуръонни барчалари бирлашиб маҳкам тутмаганликлари, кўплаб бўлинишлар, ихтилофлар қилганликлари учун бошларига битмас-туганмас бало-офатлар ёғилмоқда. Аллоҳнинг бир оятига амал қилмагани учун шунчалар мусибатлар бўлса, кўп оятларига амал қилмаганда нима бўлишини ўзимиз билиб олаверайлик.

«Ва Аллоҳнинг сизга берган неъматини эсланг: бир вақтлар душман эдингиз, бас, қалбларингизни улфат қилди. Унинг неъмати ила биродар бўлдингиз. Оловли жар ёқасида эдингиз, ундан сизни қутқарди».

Тафсирчи олимларимиз ушбу ояти кариманинг нозил булиши сабабида куйидаги ривоятни келтирадилар:

«Яхудийлардан Шос ибн Қайс исмли одам Авс ва қабиласига мансуб араблар Хазраж мажлис гаплашиб ўтирган жойларидан ўтибди. Жохилият вақтида бир-бирига адовати кучли бўлган бу кишиларнинг бундай улфат бўлиб ўтиришлари унинг ғашига тегибди ва: «Булар бирлашсалар, биз булар билан ёнма-ён яшай олмай қоламиз», деб, бир яхудий болани чақирибди: «Арабларнинг ичига бориб ўтиргин-да, уларга «Буос» номли кунни эслат ва у ҳақидаги шеърлардан ўқиб бер», деб буюрибди. «Буос» кунида Авс ва Хазраж қабилалари қаттиқ урушиб, Авс ғолиб чиққан эди.) Халиги яхудий бола Шоснинг айтганини қилибди. Утирганлар тортишиб, аччиклашиб, урушиб кетишибди. «Курол!!! Курол!!!» деб

бақиришибди.

Бу можаро Пайғамбар алайхиссолату вассаломга бориб етганда, хузурларидаги мухожирлару ансорийларни олиб, уларнинг олдига борадилар. Уларга: «Мен ичингизда туриб, Аллох сизларни Ислом билан икром килгандан жохилият ишини кесгандан кейин, орангизга улфатликни солгандан кейин хам жохилият даъвосини қиласизларми?» дейдилар. Одамлар душманнинг гапига учиб, шайтон йўлига юрганларини англаб етадилар. Куролни ташлаб, йиғлаб, кучоклашиб кетадилар. Расулуллох билан бирга итоаткор холда қайтадилар. Шунда ушбу оят нозил бўлади.

Демак, оятдаги хитоб аслида барча Ислом умматига бўлса ҳам, тушаётган пайтда мадиналик Авс ва Ҳазраж қабилаларига қаратилган эди. Шаҳарда бир-бирига душманликда Авс ва Ҳазражга етадигани йўқ эди. Бунинг устига, улар билан бирга яшайдиган яҳудийлар доимо фитна кўзиб, уруш оловини пуфлаб туришарди. Аллоҳ таоло иноятига олиб, бу икки қабилани ҳидоятга бошлаб, қалбларини Ислом нури билан мунаввар қилганидан кейин улфат бўлдилар.

# «Ва Аллохнинг сизга берган неъматини эсланг: бир вактлар душман эдингиз, бас, калбларингизни улфат килди».

Ислом Аллоҳнинг берган улуғ неъмати, шу неъмат туфайли душманлар улфат бўлдилар. Бир-бирига қарши нафратга тўлган қалбларни фақат Исломгина улфат қила олади. Фақат Аллоҳнинг ипи бўлган Исломни маҳкам тутибгина ҳамма биродар бўла олади.

#### «Унинг неъмати ила биродар бўлдингиз».

Аллох Ислом неъматини бермаганида бундай холис биродар бўлиш кийин эди. Факат Ислом туфайли, Аллох учун биродар бўлингандагина ҳақиқий биродарлик қарор топади. Бошқа ҳолда ё молу дунё, ё ирқ-миллат бирлиги, ё мансаб нуқтаи назаридан, ё қабила тарафкашлик билан ва

хоказо шунга ўхшаш ниятлар асосига курилган бўлади.

### «Оловли жар ёкасида эдингиз, ундан сизни куткарди».

Исломга киришингиздан олдин уруш-жанжал ичида, жохилият хукмлари остида, умуман барча сохада нотўғри йўлда, яъни, оловли жар ёкасида эдингиз. Шундай кетаверганингизда халокатга учрашингиз турган гап эди. Аллох таоло сизни Ўзининг улуғ неъмати бўлмиш Исломга бошлаб, мазкур оловли жарга қулашдан сақлаб қолди.

وَقَالَ: الشَّلْطُهُهُمه،

У Зот яна:

### «Расул сизга нимани берса, олинг, нимадан қайтарса қайтинг», деган.

Бу ояти карима эса, мусулмонлар Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг Суннатларига тўлик амал килишлари лозимлигига далилдир. Чунки Аллох таоло бу оятда мусулмонларга Расули акрам соллаллоху алайхи васаллам нимага буюрсалар шуни килиб, нимадан кайтарсалар, шундан кайтишга амр килмокда. Аллохнинг амри эса, хар бир мусулмон учун вожибдир.

Энди Хашр сурасидаги бу ояти каримани ўрганиб чикайлик:

#### «Набий сизга нимани берса, ўшани олинглар ва нимадан қайтарса, ўшандан қайтинглар» (7-оят).

Ушбу оятда динимиздаги улкан ижтимоий қоида зикр килинган. Ўша ижтимоий қоида бўйича, шариатни фақат битта манбадан олиш керак. Исломда ўша манба Расулуллохдир. Қуръон у Зотга тушган ва Ислом умматига етказилган. Уламоларимиз Расулуллох келтирган, берган нарса, деганда асосан Суннатни назарда тутадилар. Суннат эса у кишининг сўзлари, ишлари ва такрирларидан иборатдир. Такрир-Пайғамбар алайхиссалом бир сўзни эшитиб ёки бир ишни кўриб, қайтармасдан, маъкуллаган

нарсаларига айтилади.

Собит бўлган Суннатга амал қилмоқлик барча мусулмонларнинг бурчидир. Суннат доимо Қуръони Карим оятларини шарҳлаб, баён қилиб беради. Қуръонда намоз ўкишлик фармон қилинган, лекин неча вақт ўкилиши, ракатлар сони, қандай қилиб ўкиш лозимлиги айтилмаган. Намозга тааллуқли ҳамма масалаларни Суннат баён қилган.

Куръон закот бериш фарз эканини айтган, холос. Суннат эса, закот микдорини белгилайди, кимлар закот бериши, кимлар олиши ва хоказо хукмларни баён қилади.

Демак, шариатдаги асл манба—Расулуллохнинг сўзлари, у кишига тушган Қуръони Карим. Агар баъзи хукмлар Қуръонда ҳам, Суннатда ҳам йўқ бўлса, демак, бу икки (Қуръон ва Суннат) таълимот асосида мусулмонларнинг олий даражали уламолари, мужтаҳидлар бир овоздан чиқарган ҳукмлардир. Буни, ижмоъ дейилади. Унда ҳам бўлмаса, аввалги ҳукмларга қиёслаб мужтаҳид уламолар ҳукм чиқарадилар.

«Аллохдан қўркинглар. Албатта, Аллох азоби зўр Зотдир».

Шунинг учун У Зотга тақво қилмасангиз, қаттиқ азобга дучор бўласиз.

Ва яна У Зот:

«Агар Аллоҳга муҳаббат қиладиган бўлсангиз, бас, менга эргашинг, Аллоҳ сизга муҳаббат қилур ва гуноҳларингизни мағфират қилур», деган.

Бу ояти каримада мўмин-мусулмон кишининг Аллох таолога бўлган мухаббати Пайғамбаримиз Мухаммад соллаллоху алайхи васалламга эргашиш, яъни, у зот

соллаллоху алайхи васалламнинг Суннатларига тўлиқ амал килиш билан зохир бўлиши таъкидланмокда. Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга эргашиш эвазига мўминмусулмон инсонга Аллох таолонинг мухаббати ва мағфирати ваъда қилинмокда.

Энди Оли Имрон сурасидаги мазкур ояти каримани тулиғича урганайлик:

«Сен: «Агар Аллоҳга муҳаббат қилсангиз, бас, менга эргашинг, Аллоҳ сизга муҳаббат қиладир ва сизларнинг гуноҳларингизни мағфират қиладир», деб айт» (31-оят).

Аллоҳга муҳаббат, иймон қуруқ гаплар эмас. Одамлар орасида ўзининг иймони борлигини, Аллоҳга муҳаббати борлигини айтиши билан собит бўладиган нарса ҳам эмас. Аллоҳга ҳақиқий муҳаббат, ҳақиқий иймон оғизда айтиладиган гап, виждоний ҳис-туйғу ёки баъзи расмрусумларни адо этишдан иборат иш эмас. Аслида, у Аллоҳга ва Унинг Расулига тўлиқ бўйсунишдан иборатдир.

### «Агар Аллохга мухаббат қилсангиз, бас, менга эргашинг».

Ким Аллоҳга муҳаббати борлигидан даъво қилса, бу даъвонинг тўғри ёки нотўғрилигига ҳукм Пайғамбар алайҳиссаломга эргашишига қараб чиқарилади. Агар у Пайғамбар алайҳиссаломга тўғри эргашса, даъвоси тўғри. Эргашмаса, тўғри эмас. Пайғамбар алайҳиссолату вассаломга эргашиш ҳар бир бандага битмас-туганмас бахт-саодат келтиради. Бу нарса оятда қуйидагича баён қилинмоқда:

## «Аллох сизга мухаббат қиладир ва сизларнинг гунохларингизни мағфират қиладир».

Мўмин банда учун Аллоҳнинг муҳаббатидан ҳам яхшироқ бахт-саодат борми! Бунинг устига, унинг гуноҳларини ҳам мағфират қилиб турса!

Бу зикр қилинган маълумотларнинг ҳаммаси мусулмонлар учун Китоб ва Суннатни маҳкам тутиш, уларга оғишмай амал қилиш нақадар зарур нарса эканини кўрсатмокда. Қуръон ва Суннат бу каби амрларга тўла. Ўша маънодаги энг сара ҳадислардан баъзиларини ҳозирги бобимизда Аллоҳнинг ёрдами ила ўрганамиз.

78 عَنْ أَبِي مُوسَى ٢ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: إِنَّ مَثَلِى وَمَثَلَ مَا بَعَثَنِي اللهُ بِهِ كَمَثَلِ رَجُل أَتَى قَوْمَهُ فَقَالَ: يَا قَوْمِ إِنِيِّ رَأَيتُ الجُيْشَ بِعَيْنَيَّ وَإِنِيِّ أَنَا النَّذِيرُ الْعُرْيَانُ فَالنَّجَاءَ فَأَطَاعَهُ طَائِفَةٌ مِنْ قَوْمِهِ فَأَدْ الْحُوا فَانْطَلَقُوا عَلَى أَنَا النَّذِيرُ الْعُرْيَانُ فَالنَّجَاءَ فَأَطَاعَهُ طَائِفَةٌ مِنْ قَوْمِهِ فَأَدْ الْحُوا فَانْطَلَقُوا عَلَى مُهْلَتِهِمْ، وَكَذَّبَتْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ فَأَصْبَحُوا مَكَانَهُمْ فَصَبَّحَهُمُ الجُيْشُ مُهْلَتِهِمْ، وَكَذَّبَتْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ فَأَصْبَحُوا مَكَانَهُمْ فَصَبَّحَهُمُ الجُيْشُ فَطَلَكَهُمْ وَاحْتَاحَهُمْ، فَذَلِكَ مَثَلُ مَنْ أَطَاعَنِي وَاتَّبِعَ مَا جِمْتُ بِهِ، وَمَثَلُ مَنْ عَصَانِي وَكَذَّبَ مَا جِمْتُ بِهِ مِنَ الْحَقِّ.

58. Абу Мусо розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Албатта, менинг ва Аллох мени унга юборган нарсанинг мисоли, ўз қавмига келиб: «Эй қавмим, мен келаётган аскарни икки кўзим билан кўрдим. Албатта, огохлантирувчиман. Бас. изланглар», деган одамга ўхшайди. Бас, қавмидан бир қилдилар. Тезда тоифаси унга итоат юриб. мухлатларида жўнаб қолдилар. Улардан бир тоифаси эса, ишонмадилар. Ўз жойларида қолдилар. Бас, аскар уларни тонг чоғида босиб, халок қилди, таг-туглари билан қириб юборди. Ана ўша менга итоат қилган ва мен келтирган нарсага эргашган кимса билан, менга осий бўлиб, мен келтирган хакни ёлғонга чикарган кимсанинг мисолидир», дедилар».

**Шарх:** Ушбу ҳадис Абу Мусо Ашъарий розияллоҳу анҳудан ривоят қилинмоқда. Аввал у киши билан танишиб олайлик:

У кишининг тўлик исмлари Абдуллох ибн Қайс ибн Солим ибн Хазор ибн Харбдир. Оналари Тоййиба бинти Вахб, кунялари Абу Мусо бўлиб, ўзлари Бани Ашъар кабиласидан.

Бу зот Яманда таваллуд топдилар. Маккада Ислом зохир бўлганда, хижратдан олдин Исломни қабул қилганлар.

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам томонларидан Яман сохилидаги Зубайд, Адан шахарларига бошлик этиб тайинланганлар. Яман ахлига Қуръонни ўргатиш учун юборилганлар.

Умар ибн Хаттоб розияллоху анху халифалик даврларида бу киши Басрага, Усмон ибн Аффон розияллоху анху халифалик даврларида эса, Куфага волий этиб тайинланган эдилар.

Биринчи марта Ямандан Маккага, иккинчи марта Маккадан Хабашистонга, учинчи марта Мадинадан Хабашистонга хижрат килганликлари учун, бу зот уч хижрат сохиби, деб аталади.

Хофиз Сижжистоний айтадилар: «Набий саҳобаларида йўқ бўлган фазилат Абу Мусо Ашъарийда бор эди. У зот пок қалбли, саломат ниятли, кўп рўза тутувчи, кечаларини таҳажжуд намози билан бедор ўтказувчи улуғ саҳобалардан эдилар».

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам Абу Мусо Ашъарийни чавондоз пахлавонларнинг саййиди, деб атаганлар.

У зот 355 та ҳадис ривоят қилдилар. Ҳижратнинг 44-йили 63 ёшларида Куфада вафот этдилар.

Бу ҳадиси шарифда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам ўз вазифаларини кишиларга улар тушунадиган

жонли мисол билан васф қилиб бермоқдалар. У зот соллаллоху алайхи васалламнинг:

**«Албатта, менинг ва Аллох мени унга юборган нарсанинг мисоли»** деганлари, менинг ва умматимнинг мисоли, деганидир. Бу ерда араб тили балоғат қоидалари тақозоси ила маъно мазкур иборалар билан ифода этилган.

«Ўз қавмига келиб: «Эй қавмим, мен келаётган аскарни икки кузим билан курдим. Албатта, мен яланғоч огоҳлантирувчиман. Бас, нажот изланглар», деган одамга ухшайди».

Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васаллам бу мисол ила ўзларини қавмини душман бостириб келишидан огоҳлантириш учун, у келадиган томонга чиқиб навбатда турган огоҳлантирувчига, умматларини эса, ўша огоҳлантирувчининг қавмига ўхшатмоқдалар.

Душман тўсатдан бостириб келишидан чўчиган жойларидан ташқарига навбатчи кабилалар яшаш огохлантирувчилар қўяр эканлар. Огохлантирувчи душман келиши билан, кийимини ечиб, қавмига ишора сифатида силкита бошлар экан. Унинг огохлантиришидан сўнг қавм ўз тайёргарлигини кўрар экан. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг мен яланғоч огохлантирувчиман, деганлари ана шунга ишорат. Демак, ўша огохлантирувчи бостириб келаётган ўз кавмини хавф-хатардан огохлантрганидек, Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам хам ўз умматларини охират ва дўзахнинг бостириб азобидан огохлантирадилар. огохлантирувчи: «Эй қавмим, мен келаётган аскарни икки кўзим билан кўрдим. Албатта, мен яланғоч огохлантирувчиман. Бас, нажот изланглар», Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам: «Эй қавмим, менга Аллоҳнинг Ўзидан ваҳий келди. Охират ва дўзах азоби оғирдир. Мен ҳақ Пайғамбарман! Иймон келтиринг! Нажот изланг!», дейдилар.

#### «Бас, қавмидан бир тоифаси унга итоат қилдилар»

Яъни, мазкур огохлантирувчининг қавмидан бир тоифаси унинг душман бостириб келаётгани ҳақидаги огоҳлантиришини эшитганларидан кейин унга итоат қилдилар.

#### «Тезда юриб, ўз мухлатларида жўнаб қолдилар».

Яъни, огохлантиришини эшитишлари билан дархол душмандан эхтиёт бўлиб, вакт борида жўнаб кетдилар. Шу билан нажот топдилар.

#### «Улардан бир тоифаси эса ишонмадилар».

Халиги қавмнинг қолган бир тоифаси огоҳлантирувчини ёлғончи қилиб, унинг хабарига ишонмадилар. Душман бостириб келаётгани йўқ, деб ўйладилар. Шунинг учун жўнаб кетмай,

#### «Ўз жойларида қолдилар».

Бемалол юриб, кеч кирганда ғафлат уйқусига кетдилар.

«Бас, аскар уларни тонг чоғида босиб, халок қилди, таг-туглари билан қириб юборди».

Огохлантирувчига ишонмаганлар битта ҳам қолмай ҳалокатга учрадилар.

«Ана ўша, менга итоат қилган ва мен келтирган нарсага эргашган кимса билан, менга осий бўлиб, мен келтирган хакни ёлғонга чикарган кимсанинг мисолидир».

Яъни, менга иймон келтирган, айтганларимга итоат қилиб, мен олиб келган динга эргашган одам, мазкур огохлантирувчига итоат қилган тоифага ўхшаб нажот топади. Менга куфр келтириб, осий бўлган, мен келтирган ёлғонга кимса динни чиқарган эса, хак огохлантирувчига ишонмай келаётган аскардан ва қўрқмай, бепарво бўлган кимсаларга ўхшаб халокатга учрайди. Яқинлашиб келаётган қиёмат куни хатаридан огохлантирувчи бўлмиш Мухаммад соллаллоху алайхи васалламга итоат қилиш Китоб ва Суннатни махкам тутиш билан бўлади. Бу дунёда ким Мухаммад соллаллоху алайхи васалламнинг огохлантирувчи пайғамбар эканликларига ишонса ҳамда Китоб ва Суннатни маҳкам ушлаб, уларга амал қилиш ила у зотга итоат этса, мазкур огохлантирувчига итоат этган тоифага ўхшаб, нажот топади, охират ва дўзах азобидан қутулиб қолади.

Ким Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг пайғамбарликларига ишонмаса, У зотга итоат қилиб, Қуръон ва Суннатни маҳкам ушламаса, мазкур огоҳлантирувчига ишонмай, ғафлат уйқусида ётган тоифага ўҳшаб, ҳалок бўлади, битта ҳам қолмай йўқ бўлади.

Бу ҳадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Бирор нарсани одамларга яхшироқ тушунтириш мақсадида ҳаётдаги ҳолатлардан мисол келтириш.
- 2. Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг вазифалари огоҳлантириш экани.
- 3. Мухаммад соллаллоху алайхи васалламга ишониб, У зотга итоат қилганлар, албатта, нажот топиши.
- 4. Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга ишонмай, У зотга осий булганлар, албатта, ҳалок булиши.
- 5. Қиёматни бостириб келаётган душман аскаридек, яқин ва хавфли ҳис этиш лозимлиги.

Бугунги кунимизнинг кўпгина мушкулотларига ушбу хадиси шариф рухидан узоклашиб кетганимиз сабабчи эканини тушунмоғимиз лозим. Агар мухлатимиз борида, ўз тадорикимизни кўриб, ғафлат уйкусидан уйғонмасак, ҳолимиз чатоқ бўлишини англаб олишимиз керак.

رِوَايَةٍ: قِيلَ يَا رَسُولَ اللهِ كَفَارِسَ وَالرَّومِ قَالَ: وَمَنِ النَّاسُ إِلاَّ أُولَئِكَ. رَوَاهُمَا الشَّيْخَانِ.

59. Абу Саъийд розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Албатта, ўзингиздан олдингиларнинг суннатларига қаричма-қарич, аршинма-аршин эргашасизлар. Ҳатто, улар зоббнинг уясига кирсалар, уларга эргашиб, сиз ҳам кирасизлар», дедилар.

«Эй Аллоҳнинг Расули, яхудий ва насороларгами?» делик.

«Бўлмаса, кимга?!» дедилар.

Бошқа бир ривоятда:

«Эй Аллохнинг Расули, Форс ва Румга ўхшабми?» дейилди.

«Ўшалардан бошқа қайси одамлар бўларди?» дедилар».

Икки ҳадисни икки Шайх ривоят қилишган.

**Шарх:** Муаллиф бу ҳадисни нима учун «Китоб ва Суннатни маҳкам тутиш боби»да келтирганидан мақсади аниқ. Чунки бу ҳадиси шарифда мусулмонлар бир вақтлар келиб, Китоб ва Суннатга эмас, ўзларидан олдин ўтган умматлар ва ғайридин қавмларнинг суннатига эргашадиган бўлиб кетишлари ҳақида сўз кетмоқда. Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам ўз даврларида ва ундан кейинги бир неча асрларда мусулмонларнинг ҳаёлларига ҳам келмайдиган салбий ўзгариш бўлажагининг ҳабарини олдиндан бермоқдалар. У зот соллаллоҳу алайҳи васаллам мусулмонларга:

«Албатта, ўзингиздан олдингиларнинг суннатларига қаричма-қарич, аршинма-аршин эргашасизлар», демоқдалар.

Яъни, эй мусулмонлар, сиз ўзингиздан олдин ўтган

қавмларнинг одатларига, ишларига, қилмишларига қадамбақадам эргашасизлар. Улар нима қилса, шуни қилишга ҳаракат қиласизлар. Бу бизга тўғри келадими-йўқми, демайсизлар, деяптилар.

## «Хатто, улар зоббнинг уясига кирса, уларга эргашиб, сизлар хам кирасизлар», дедилар».

«Зобб» эчкиэмарга ўхшаш, аммо ундан кичикроқ хайвон, унинг уясига одам сиғмайди. Лекин, ҳадисда «ўша ғайридинлар зоббнинг уясига кирса, уларга эргашиб сизлар ҳам кирасизлар» деганлари, «агар улар одамга мос бўлмаган ишни қилсалар, сизлар ҳам қиласизлар» деганларидир.

Хадис ровийи Абу Саъийд ал Худрий розияллоху анху айтадилар:

### «Эй Аллохнинг Расули, яхудий ва насороларгами?!» дедик».

Яъни, биз уларга қаричма-қарич, аршинма-аршин эргашадиган, ҳатто зоббларнинг уясига кирсалар, ортларидан биз ҳам кирадиган қавмлар яҳудий ва насороларми?! Ўшаларга эргашамизми, деб сўрадик. У зот соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Бўлмаса, кимга?» дедилар.

Яъни, бошқа ким ҳам бўлар эди, деганлари.

Бошқа бир ривоятда:

«Яхудий ва насороларгами?» ўрнига,

«Форс ва Румга ўхшабми?» деб сўралган ва Расули акрам соллаллоху алайхи васаллам:

## «Ўшалардан бошқа, қайси одамлар бўлар эди», деб жавоб берганлар.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг бу гаплари қарийиб ўн уч ярим асрдан сўнг юзага чикди. Ўша вактда мусулмонлар ўзларидан олдин ўтган қавмларга эргашиш қандоқ бўлишини тасаввур хам қила олмас эдилар. Лекин Расули акрам соллаллоху алайхи

васалламнинг хадисларини хақиқат сифатида эшитиб, қабул қилган ва таслим бўлган эдилар.

Кейинчалик эса, мусулмонлар Китоб ва Суннатни махкам тутиб, бутун дунёга ўрнак бўлдилар. Жуда кўп қавмларни ўзларига эргаштирдилар. Ўша пайтнинг энг давлати-Форс Рум империялари икки катта ва мусулмонлар қаршисида чўкди. Бутун ТИЗ мусулмонлар ортидан эргашди. Ислом Оврупонинг қалби бўлган Париж остоналаригача етиб борди. Оврупанинг катта бир қисмида Андалусия номли Ислом давлати қарийиб саккиз аср хукм сурди. Илм-фан, маданият, техника, тиб ва бошка сохаларда мусулмонлар эришган ютуқлардан бутун дүнё халқлари бахраманд бўлиб турди.

Лекин минг афсуслар бўлсинким, усти бут, корни тўк бўлмаса ҳам, иймони кучли, бутун дунёга Ислом нурини ёйишга хизмат қилиш ишқида ёнган фотиҳ мусулмонларнинг набиралари боболарига муносиб бўла олмадилар. Улар Китоб ва Суннатни маҳкам тутмадилар, бу икки масдарни аста-секин қўлдан чиқара бошладилар. Қуръон ва Суннатга амал қилишдан узоқлашдилар. Устилари бут, қоринлари тўқ, иймонлари заиф бўлди. Суннатга амал қилиш ўрнига ҳойи ҳавас ва айшу ишратга берилдилар.

Оқибатда, мусулмонлар аста-секин дунё миқёсидаги ўз мавқеларини йўқотдилар. Ислом аҳли таназзулга юз тутди.

60- عَنَ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدُّ. وَفِي رِوَايَةٍ: مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ. رَوَاهُ الثَّلاَّنَةُ.

60. Оиша розияллоху анходан ривоят қилинади: «Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким бизнинг бу ишимизда ундан бўлмаган нарсани янгитдан пайдо қилса, у рад қилингандир», дедилар».

Учовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Муаллифнинг бу хадиси шарифни «Китоб ва Суннатни махкам тутиш хакида» бобида келтиришидан мақсади Китоб ва Суннатдан бошқа нарсага амал қилиш мардуд, рад қилинган нарса эканини билдиришдир. Чунки Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам «ишимиз» деганларидан динимиз, мурод, деганларидир. Динимизнинг хамма амаллари, хукм ва таълимотлари Куръон ва Суннатда баён қилингандир. Ким Қуръонда ва Суннатда йўқ нарсани адо этса, бидъат нарсани қилган бўлади. Бу эса, Исломга хилоф, мардуд нарсани қилмоқликдир.

Ушбу ҳадиси шариф улкан қоидани акс эттирган бир ҳадисдир. Уламоларимиз Ислом оламида бўлаётган ишларнинг шаръий-ношаръий эканлигини баён қилиш қоидасини ушбу ҳадисдан ишлаб чиққанлар. Асрлар давомида ҳаёт жараёнида пайдо бўлаётган ва нисбатан янгилик ҳисобланган ишларнинг шаръий ёки ношаръийлигини аниклашга тўғри келади. Мусулмонлар ҳар бир нарсани шариатга мувофиқ келса, қиладилар, шариат мардуд, деган нарсани эса, тарк этадилар.

Шунинг учун ҳам, янги пайдо бўлган ҳар бир нарса тўғрисидаги биринчи ва асосий савол: «Бунга шариат нима дейди?» бўлади. Бу саволга Китоб ва Суннат жавоб беради. Агар ўша саволдаги иш динда йўқ нарса бўлса, мардуд ҳисобланади. Агар динда бўлса, қабул қилинади. Бу дегани, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг вақтларида динда рухсат берилган ва берилмаган ҳамма нарсаларнинг рўйҳати Қуръон ва Суннатда собит этилиб қўйилган, ўша рўйҳатда бор нарсани қилиш керагу, йўғини мардуд қилиш керак, дегани эмас. Агар ундай бўлса,

бундан ўн беш аср олдинги шароитда яшашга тўғри келар эди. Баъзилар шундок фикрга ҳам борганлар. Ушбу ҳадисга юзаки маъно бериб, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам вақтларида бўлмаган ҳар бир нарсани инкор қилганлар. Лекин аста-секин уларнинг бу ҳатолари ўзларига тушунтирилган. Қуръон ва Суннат мазкур нарсаларни аниқлаш услубини баён қилган, ўша вақтдаги мавжуд нарсалардан мисоллар келтирилган. Мусулмонлар ана ўша услуб асосида иш кўраверадилар. Ана ўша асосга тўғри келган нарса мақбул, тўғри келмагани эса, мардуд бўлаверади.

Тушунарли бўлиши учун мисол келтирайлик. Қуръони Карим ва Суннатда маст қилувчи моддалар ҳаром қилинган. Ўша вақтда бу нарса узум, хурмо, арпа ва асалдан олинадиган ичимликдан иборат бўлган. Вақт ўтиши билан бошқа турли ичимликлар, чекиладиган, ҳидлаш ёки танага игна орқали юбориладиган маст қилувчи нарсалар чиқди. Буларнинг ҳаммаси ҳаром, деб эълон қилинди. Яна ўхшашлари чиқса, яна ҳаром, дея эълон қилинаверади. Бу ичимликнинг номи Китоб ва Суннатда зикр қилинмагани учун, уни истеъмол қилса бўлаверади, дейилмайди.

Шунингдек, кейинги пайтда мусулмон бўлмаган юртларда, бола кўрмаётган оилаларда, уруғликни найчада урчитиб аёлнинг бачадонига ўрнатиш орқали фарзанд кўриш имкони туғилди. Мусулмонлар бу масалага қандоқ қарашлари керак? Агар ушбу ўрганаётган ҳадисимизга баъзи сиртдан қарайдиган кишилар нуқтаи назаридан қарасак, бу иш умуман мумкин эмас. Чунки бундоқ иш Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг даврларида бўлмаган. Агар бу иш қилинса, Ислом ишига ундан бўлмаган нарса янгитдан киритилган бўлади.

Лекин фарзанд кўришга Ислом қизиктирган-ку! Умр бўйи бефарзанд ўтаётган оилани фарзанд кўриш имконидан қайтариб умидини йўққа чиқариш яхшими? Шу ерда фарзанд кўриш бўйича шариат белгилаган услубларга назар солиш лозим бўлади.

Ислом фарзандни халол йўл билан топилишини асосий шарт қилиб кўйган. Найча ёрдамида хомила пайдо килишда харомлик борми? Ўрганиб чикилса, харомлик бор экан! Найчада бегона эркакнинг уруғини урчитиб туриб, аёлнинг бачадонига ўрнатиш бор экан. Бу нарса харом ва зинога тенг. Агар иш юқоридаги тарзда, бегона эркакнинг уруғини найчада урчитиб, ўз хотинидан бошқа аёл бачадонига кўйиш орқали амалга оширилса, Исломда бўлмаган мардуд иш қилинган бўлади. Аммо аёлнинг шаръий никохдаги халол-пок эридан уруғлик олиб, найчада урчитилиб, сўнг аёл бачадонига кўйилса, монелик йўк. Шунинг учун хам, шаръий никохдаги эрдан олинган уруғликни урчитиб, ўз хотини бачадонига кўйиб, хомила пайдо килинса жоиз, деган фатво чикарилди.

Баъзи уламоларимиз: «Бу ҳадис ақийда ва ибодат бобига тегишли, ана ўша масалаларда ҳеч бир янги нарса жорий этиш мумкин эмас. Аммо ҳаётий нарсаларда, турмушнинг бошқа соҳаларида Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламнинг даврларида бўлган нарсаларнинг айни ўзи бўлиши шарт эмас», дейдилар. Лекин ҳамма нарса шариатимиз таълимотларига мос бўлиши керак. Аслини олганда, Исломда ҳаётни диний ва дунёвий қисмларга бўлиш йўқ. Ҳаётнинг ҳамма жиҳатлари исломий бўлиши шарт. Инсон ҳаётини диний ва дунёвий қисмларга бўлиш ғайридинларнинг иши. Ислом эса—ҳам дин, ҳам дунё дегани! Мусулмон одамнинг ҳар бир иши шариатга мувофиқ бўлиши керак. Шунинг учун ҳам ушбу ҳадиси шарифга амал қилиш жуда зарур. Ҳар бир мусулмон ўзининг ҳар бир нарсасини Исломга мувофиқ бўлиши учун ҳаракат қилиши, Китоб ва Суннатни маҳкам ушлаши лозим. Ислом ишидан бўлмаган мардуд ишлардан узоқда

бўлиши, ана шундай ишларни пайдо қилишдан сақланиши лозим.

Ушбу ҳадисдан оладиган фойдаларимиз ва унинг ҳикмати ана шулардан иборат.

61 عَنْ جَابِرٍ ٢ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: إِنَّ أَصْدَقَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللهِ، وَأَحْسَنَ الْهُدْيِ هَدْيُ مَحَمَّدٍ، وَشَرُّ الْأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا، وَكُلُّ مَحْدَثَةٍ بِدْعَةً، وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلاَلَةٌ، وَكُلُّ ضَلاَلَةٍ فِي النَّارِ. رَوَاهُ الشَّيْخَانِ وَالنَّسَائِيُّ وَاللَّفْظُ لَهُ.

61. Жобир розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Албатта, энг содик Калом, Аллохнинг Китобидир, энг яхши хидоят, Мухаммаднинг хидоятидир. Ишларнинг энг ёмони, янги пайдо бўлганларидир. Хар бир янги чиккан иш, бидъатдир. Хар бир бидъат, залолатдир. Барча залолат, дўзахдадир», дедилар».

Икки Шайх ва Насаий ривоят қилишган. Лафз Насаийники.

**Шарх:** Муаллифнинг бу ҳадисни «Китоб ва Суннатни маҳкам тутиш ҳақида» бобида келтиришларидан мақсадлари аниқ.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам бу ҳадисларида бир неча ҳақиқатни баён қилмоқдалар:

#### 1. «Энг содик Калом, Аллохнинг Китобидир».

Шундоқ бўлганидан кейин Аллохнинг Китобини ўкишўрганиш ва унга амал килиш керак. Ким Қуръондан бошқани ундан устун кўйса, катта хато килган бўлади. Ҳадисдаги бу жумла, Китобни махкам тутиш зарурлигини кўрсатади.

2. «Энг яхши хидоят, Мухаммаднинг хидоятидир».

«Хидоят» луғатда бир нарсага лутф билан йўллаб кўйишни ифода этади. Дунёда одамларни хидоят килишни даъво киладиганлар кўп. Лекин энг яхши хидоят, охирги ва энг афзал Пайғамбар—Мухаммад соллаллоху алайхи васалламнинг хидоятларидир. У зот соллаллоху алайхи васалламнинг хидоятлари Суннатларида баён килинган. Ким хакикий хидоятни топаман деса, Мухаммад соллаллоху алайхи васалламнинг хидоятларини махкам тутсин! Ким хакикий тўғри йўлда юраман деса, Мухаммад соллаллоху алайхи васалламнинг йўлларида юрсин!

### 3. «Ишларнинг энг ёмони, янги пайдо бўлганларидир».

Аввал айтганимиздек, бу гап Ислом янгиликка қарши, деган маънони билдирмайди. Бу ерда Қуръон ва Суннатга хилоф равишда пайдо бўлган нарсалар тўғрисида гап кетмокда. Дархакикат, Китоб ва Суннатга хилоф равишда янги пайдо бўлган ҳар бир иш энг ёмон ишдир. Ана ўшандок шароитда пайдо бўлган;

#### «Хар бир янги чиққан иш бидъатдир».

«Бидъат» луғатда янгидан ўйлаб чиқарилган нарса, дегани. Шариатда эса, Қуръон ва Суннатда зикри келмаган нарсаларнинг янгидан пайдо бўлишидир. Қуръон ва Суннатга хилоф равишда пайдо бўлган ҳар бир нарса бидъатдир.

#### «Хар бир бидъат залолатдир».

Қуръон ва Суннатга хилоф нарса залолат бўлмай, нима ҳам залолат бўлар эди.

#### «Барча залолат дўзахдадир».

Куръон ва Суннатга хилоф равишда пайдо бўлган иш хам, унинг килувчиси хам дўзахга тушади. Шунинг учун хам Куръон ва Суннатни махкам тутиш лозим. Бунинг учун эса, аввало, уларни яхшилаб ўрганиш керак. Хакикий исломий иш нима, хакикий бидъат нима эканини яхши ажратиб билмок керак. Ушбу хадиси шарифни суиистеъмол килиб, хамма нарсани бидъатга чикариб,

хаммани дўзахга махкум килиб юбормаслик хам зурур. Бу маъно олдинги хадис шархида батафсил баён килиб ўтилди.

Ушбу хадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Аллохнинг Китоби-энг содик каломлиги.
- 2. Муҳаммад соллаллоху алайҳи васалламнинг ҳидоятлари—энг яхши ҳидоятлиги.
  - 3. Қуръон ва Суннатга хилоф нарсалар-бидъатлиги.
  - 4. Ҳар бир бидъат ўз эгаси билан дўзахдалиги.

Биз мусулмонлар бугунги кунда ушбу хадисни хаётга татбик килишга жуда мухтожмиз. Аллохнинг каломини ўрганиб, унга амал килишимиз Пайғамбаримиз Мухаммад алайхи соллаллоху васалламнинг хидоятлари-Суннатларини яхши ўрганиб, унга амал қилишимиз лозим. Аллоҳнинг Китоби ва Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг Суннатини ушламоғимиз, уларга хилоф бўлган махкам бидъатлардан халос бўлмоғимиз керак.

62. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади: «Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Сизларни нимадан қайтарган бўлсам, ундан четда бўлинглар. Сизларга нимани амр килган бўлсам, ундан кудратингиз етганини килинг. Албатта, сизлардан олдингиларни саволларининг кўплиги ва пайғамбарларига хилоф килишлари ҳалок килгандир», дедилар».

Шарх: Бу хадиси шариф бобнинг Суннатни махкам

тутиш қисмига мувофиқдир. Чунки Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васалламнинг қайтарганларидан қайтиб, буюрганларини қилиш-Суннатни маҳкам тутиш деганидир.

Ушбу ҳадиси шарифда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам Ўз зоти шарифларидан содир бўлган наҳйи ва амрларга сиз билан биз—У кишининг умматлари қандоқ муносабатда бўлишимиз лозимлигини баён килмокдалар. Ҳадиснинг иккинчи қисмида эса, бу ишга нотўғри муносабатда бўлиш ҳалокатга олиб келишини айтиб огоҳлантирмокдалар.

«Сизларни нимадан қайтарган булсам, ундан четда булинглар», дейдилар Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам хадиснинг бошида. Демак, Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам бизларни нимадан қайтарган булсалар, биз хеч гап-сузсиз дархол уша нарсадан четда бўлишимиз, у нарсага умуман якинлашмаслигимиз керак бўлади. Эътибор берайлик: Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам: «Ундан четда бўлинглар», демокдалар, «Ундан қайтинглар, уни қилманглар», деганлари йўк. Четда бўлиш қайтиш ва қилмасликдан кўра, кучлирок ишдир. Бир нарсани қилмаслик ёки ундан қайтиш унинг якинига бормаслик ёки атрофида юрмасликни ифода Четда бўлишлик қилмайди. эса, умуман якин йўламасликни билдиради. Шунинг учун шариатимизда бирор нарсадан қайтарилган булса, уша нарсанинг сабабчилари ва атрофидаги нарсаларидан хам қайтарилган бўлади.

Мисол учун, арок ҳаром қилинган—унга тегишли ҳамма нарса, яъни, уни тайёрлаш, олиб келиш, сотиш, ичганлар билан ўтириш ва бошқалар ҳам ҳаром ҳисобланади.

Шунингдек, зино харом қилиниши билан унга сабаб бўлувчи ва унга тегишли бошқа нарсалар хам харом қилинган. Шу сабабли шариат қайтарган нарсалардан

узоқда бўлиш жуда мухимдир.

**Х**адиснинг давомида Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам:

«Сизларга нимани амр қилган бўлсам, ундан қудратингиз етганини қилинг», дейдилар.

Ўз-ўзидан маълумки, бундан фарз ва вожиб амаллар мустаснодир. Чунки бу амалларни хеч кам-кўстсиз бажаришни Аллох таолонинг Ўзи амр килгандир. Бундай амалларни кучим, кудратим етганича киламан, чарчаб колсам, колаверади, деб бўлмайди.

Мисол учун: «Тўрт вақт намозни ўқийман-у, бомдодга келганда узр, уйғонишим қийин», дейилмайди.

Фарз ва вожиб амаллардан ташқари, Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам амр қилган ишларни қўлдан қилинаверади. Гапни кўпайтириб, сўрабкелганича суриштириб ўтирилмайди. Мўмин-мусулмон инсоннинг вазифаси-ўз Пайғамбари Мухаммад соллаллоху алайхи васалламга итоат килиш, у зот соллаллоху алайхи Суннатларини маҳкам ушлаш. Уларни васалламнинг мухокама қилиш, сўраб-суриштириш эмас. Зотан, тажрибанинг курсатишича, бундок нотуғри иш хеч қачон яхшилик келтирмайди.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам хадиснинг давомида қуйидагиларни таъкидламоқдалар:

«Албатта, сизлардан олдингиларни саволларининг куплиги ва пайғамбарларига хилоф қилишлари ҳалок қилгандир», дедилар».

Мусулмонлардан олдин ўтган кўпгина умматлар буйрук ва қайтариқларни эшитгандан сўнг индамай амал килиб кетавермай, саволларни кўпайтириб юборганлари учун ҳалок бўлганлар.

Шунингдек, ўз пайғамбарларига хилоф қилганлари учун ҳалок бўлишган. Мусулмонлар ҳам ўшаларга ўхшаб, ҳалок бўлмайлик, десалар, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи

васалламнинг амр ва нахйиларига сўзсиз амал килсинлар, саволни кўпайтирмасинлар. У зот соллаллоху алайхи васаллам кайтарган нарсадан четда бўлсинлар, у зотнинг фарз ва вожибдан бошка амрларига имконлари борича амал килсинлар, асло Мухаммад соллаллоху алайхи васалламга хилоф килмасинлар.

Ушбу хадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам қайтарган нарсалардан четда булиш.
- 2. Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг амрларига имкон борича амал қилиш (Фарз ва вожиблар бундан мустасно).
  - 3. Шариат амрларини иккиланмай амалга ошириш.
  - 4. Бехуда саволларни кўпайтирмаслик.
- 5. Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга ҳеч қандай хилоф қилмаслик.
- 6. Ўтган умматларнинг ҳалок бўлишига сабаб бўлган ишларни қилмаслик.

Мусулмонлар бу хадиси шариф хикматига хозирда хар қачонгидан ҳам муҳтождирлар. Чунки уларнинг аксарияти соллаллоху алайхи Мухаммад қайтарган васаллам нарсадан қайтмайдиган, у зот соллаллоху алайхи васаллам амр қилган ишларни эса қилмайдиган булиб кетганлар. Мусулмон номини даъво килиб юрганлардан баъзилари тўғрисида шариат хукмлари турли шак-шабхали кўпайтиришдан тўхтамайдилар. саволларни Уларнинг соллаллоху алайхи Пайғамбар васалламга қилишлари кўп. Бу нарсаларнинг хаммаси халокатга учраш йўлидир. Халокатга учрамаслик учун тезда ўзимизни ўнглаб олишимиз лозим.

### وَأَنْتُمْ تَقَحَّمُونَ فِيَها. رَوَاهُمَا الشَّيْخَانِ وَالتِّرْمِذِيُّ.

63. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Албатта, мен ва менинг умматимнинг мисоли, худди олов ёкиб ўтирган одам хамда унга келиб тушаётган хайвон ва капалакларга ўхшайди. Мен сизнинг белбоғингиздан тутиб турувчиман, сиз эса ўзингизни оловга урасиз», дедилар».

Икки хадисни икки Шайх ва Термизий ривоят қилишган.

Шарх: Бу хадис хам Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинмоқда. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг бу хадиси шарифларида 30ТНИНГ Суннатларини махкам ушлашга ишора борлиги учун бу бобда келтирилган. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг билан умматлари ўзлари орасидаги муносабатлар ҳаётдан олинган мисол билан тушунтириб берилмокда:

Қоронғи кеча. Бир одам олов ёқиб ўтирибди. Турли ҳашарот ва капалаклар келиб, ўзини оловга уриб ҳалок бўлмокда. Олов ёнидаги одамнинг ҳайвон ва капалакларни оловдан тинмай ҳайдашига қарамай, улар ўзларини оловга уриб, куйиб кетмокда. Улар ўзларидан олдинги шерикларининг ҳалок бўлаётганини кўриб-билиб туриб ҳам яна ўзларини ҳалокатга урадилар.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам ҳам ўша турли жонзот ва капалакларни оловдан қайтараётган одамга ўхшаб, кишиларни дўзах оловидан, унга тушишга сабаб бўладиган ишлардан қайтарадилар. Уларни белбоғларидан ушлаб оловдан нарига тортишга ҳаракат қиладилар. Одамлар эса, капалаклар мисоли у кишига қаршилик кўрсатиб, ўзларини оловга ураверадилар. У зот

Рафикул Аълога риҳлат қилганларидан сўнг бу ишни Суннатлари қилади. Ким Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг Суннатларига амал қилса, дўзах оловидан сақланиб қолади, акс ҳолда, ўзини оловга урган капалакдек ҳалок бўлади.

Ушбу ҳадисда ажойиб бадиий ўхшатишни кўрмоқдамиз. Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг Суннатларини маҳкам тутиш нақадар зарурлигини тамсил орқали тушуниб етмоқдамиз.

64- وَعَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: كُلُّ أُمَّتِي يَدْخُلُونَ الْجُنَّةَ إِلاَّ مَنْ أَلَا وَعَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ وَمَنْ يَأْبَى؟ قَالَ: مَنْ أَطَاعَنِي دَخَلَ الْجُنَّةَ وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ أَبَى. رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ.

64. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Умматимнинг барчаси жаннатга кирар, лекин бош тортганларгина кирмас», дедилар.

«Эй Аллохнинг Расули, ким бош тортади?» дейишди.

«Ким менга итоат қилса, жаннатга киради, ким менга осий булса, бош тортган булади», дедилар».

Бухорий ривоят қилган.

**Шарх:** Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам мусулмон одамнинг жаннатга кириши Ўзларига итоат қилишга боғлиқ эканини таъкидламоқдалар.

«Умматимнинг барчаси жаннатга кирар, бош тортганларигина кирмас».

Яъни, умматимнинг киришдан бош тортганларидан бошқа ҳаммаси, албатта, жаннатга киради», демоқдалар. Бундан ажабланган саҳобалар:

«Эй Аллохнинг Расули, ким бош тортади?»

дейишди. Яъни, жаннатга киришдан бош тортган одам ҳам бўладими, дедилар. Бу саволга жавобан, у зот соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким менга итоат қилса, жаннатга киради, ким менга осий булса, бош тортган булади», дедилар.

Яъни, Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга итоатдан бош тортиш, жаннатга киришдан бош тортишга баробардир. Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга итоат қилиш у зотнинг Суннатларини маҳкам тутиш билан булади. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг Суннатларига амал қилмаган одам эса, У зотга осий булади. Демак, хулоса аниқ:

Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг Суннатларига итоат қилган жаннатни топади!

Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг Суннатларига осийлик қилган дўзаҳни топади!

### فَقَدْ عَصَى اللهَ، وَمُحَمَّدُ مِ فَرْقٌ بَيْنَ النَّاسِ. رَوَاهُ الْبُحَارِيُّ وَالتَّرْمِذِيُّ.

65. Жобир розияллоху анху айтади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам ухлаб ётганларида хузурларига фаришталар келдилар. Баъзилари:

«Ухлаб ётибди», дейишди. Бошқалари эса:

«Кўз ухлок, қалб уйғоқ», дейишди. Улар:

«Мана шу биродарингизнинг бир мисоли бор. Қани, бунга мисол келтиринглар-чи», дейишди. Баъзилари:

«У ухлаб ётибди», дейишди. Бошқалари:

«Кўз ухлок, қалб уйғоқ», дейишди. Бас, улар:

«Албатта, бунинг мисоли, худди бир ховли куриб, зиёфат уюштирган Зот унга бир чакирувчи юборганга ўхшайди. Бас, ким ўша чакирувчига жавоб берса, ховлига киради ва зиёфатдан бахам кўради. Ким чакирувчига жавоб бермаса, ховлига кирмайди ва зиёфатдан бахам хам кўрмайди», дейишди. Улар:

«Буни унга таъвил килинглар, тушунсин», дейишди.

Баъзилари:

«У ухлаб ётибди», дейишди. Бошкалари эса:

«Кўз ухлок, қалб уйғоқ», дейишди. Бас, улар:

«Ховли — жаннат, чакирувчи — Мухаммад соллаллоху алайхи васаллам. Ким Мухаммадга итоат килса, батахкик, Аллохга итоат килибдир. Ким Мухаммадга осий бўлса, батахкик, Аллохга осий бўлибдир. Мухаммад одамлар орасини фаркловчидир», дедилар».

Бухорий ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда сўз яна Муҳаммад мустафо соллаллоҳу алайҳи васалламга итоат — у зотнинг суннатларини маҳкам тутиш ҳақида кетмоқда.

Бу сафар Аллоҳ таоло билан Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг мисолларини Олий Мақомнинг вакиллари, муқарраб фаришталари – табиатида исён йўқ, амр қилинган нарсани сўзсиз бажарадиган зотлар қилмоқдалар. Шунинг ўзи ажойиб бир руҳоний ва олиймақом ҳолатни вужудга келтирмоқда.

Аллоҳ таолонинг ҳабиб Пайғамбари, оламларнинг сарвари, мўминларнинг шафоатчиси Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам уҳлаб ётибдилар. Бу улуғ зот ҳурматидан Аллоҳнинг фаришталари у киши ётган жойга келдилар. У зотни кўрган фаришталарнинг;

#### «Баъзилари: «Ухлаб ётибди», дейишди».

Яъни, биз унинг хузурига иш билан келган эдик, у ухлаб ётибди экан, нима қиламиз, демоқчи бўлдилар. Шунда:

#### «Бошқалари эса:

#### «Кўз ухлок, қалб уйғоқ», дейишди».

Яъни, бу зотнинг кўзи ухлагани билан калби ухламайди, ишимизни бошлаверайлик, демокчи бўлдилар. Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам ўзлари хам, менинг кўзим ухлайдию, қалбим ухламайди, деганлар. Умуман, бошқа пайғамбарларнинг хам кўзлари ухлаб, қалблари ухламайди. Эҳтимол, фаришталарнинг орасидаги сухбат хам Мухаммад соллаллоху ўзаро алайхи кўзлари ухлагани калблари васалламнинг билан қайта-қайта ухламаслигини учун таъкидлаш келтирилаётгандир.

Нима бўлганда ҳам ўзаро суҳбатдан кейин фаришталар ўзлари қилишлари лозим бўлган ишни бажаришга киришдилар.

#### «Улар:

«Мана шу биродарингизнинг бир мисоли бор. Қани, бунга мисол келтиринглар-чи», дейишди».

Мана шу ухлаб ётган биродарингиз улуғ бир

масъулият юклатилган одам. Аллох таоло уни маълум иш учун танлаб олган. Унинг одамларга алокаси бор. Ана ўшаларни нимага ўхшатиш мумкин? Қани, бир ўхшатиб кўринг-чи, дейилди. Яна улардан;

#### «Баъзилари:

#### «У ухлаб ётибди», дейишди».

Яъни, қандоқ бўлар экан, у ухлаб қолибди. Биз унга мисол келтирсак, ўзи эшитармикан, демокчи бўлдилар. Шунда;

#### «Бошқалари:

#### «Кўз ухлок, қалб уйғоқ», дейишди».

Яъни, бу одамнинг кўзи ухлагани билан қалби ухламайди. Хамма нарсани билиб туради, сиз мисолни келтира беринг, у эшитади, демокчи бўлдилар.

#### «Бас, улар:

«Албатта, бунинг мисоли, худди бир ховли куриб, зиёфат уюштирган Зот унга бир чакирувчи юборганга ўхшайди. Бас, ким ўша чакирувчига жавоб берса, ховлига киради ва зиёфатдан бахам кўради. Ким чакирувчига жавоб бермаса, ховлига кирмайди ва зиёфатдан бахам хам кўрмайди», дейишди.

Фаришталар бу мисол билан Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг хушхабар башоратини берувчилик сифатларини баён қилдилар. Олдинги ҳадисдаги мисолда ёмон ҳолатдан, азоб-уқубатдан огоҳлантирувчилик сифатлари васф қилинган эди.

Энди эса, қурилган ҳовли, уюштирилган зиёфат ва ўша зиёфатга одам таклиф қилиш ҳақида сўз кетмоқда. Келтирилган мисолни эшитганлар турлича тушуниши ва таъвил қилиши мумкин. Аммо ўша мисоллардан кўзланган маънони энг яхши тушунган тараф уни келтирган тараф бўлади.

Шунинг учун ҳам, фаришталар ўзлари келтирган мисолни ўзлари таъвил қилиб, ўзлари кўзлаган маънонинг

хақиқатини очмоқчи бўлдилар:

«Улар:

### «Буни унга таъвил қилинглар, тушунсин», дейишди».

Яъни, бу мисолни ухлаб ётган биродарингизга шарх килиб беринг, нима маъно кўзланганини тушунсин, демокчи бўлдилар. Лекин, яна улардан;

#### «Баъзилари:

#### «У ухлаб ётибди», дейишди».

Яъни, у ухлаб ётибди, биз мисолни таъвил қилсак, у тушунармикан, демоқчи бўлдилар. Шунда яна:

#### «Бошқалари эса:

#### «Кўз ухлоқ, қалб уйғоқ», дейишди».

Яъни, таъвилни қилаверинглар. Унинг кўзи ухлагани билан қалби ухламайди, У албатта, таъвилингизни тушунади, дедилар. Сўнгра улар мисолни таъвил қила бошладилар.

#### «Улар:

### «Ховли-жаннат, чакирувчи – Мухаммад соллаллоху алайхи васаллам», дейишди.

Демак, ховли-жаннат, уни барпо қилган Зот- Аллох! Унда зиёфат уюштирган Зот хам – Аллох! Ховлидаги зиёфат – жаннатнинг неъматлари. Зиёфатга одам чикариб келиш учун чақирувчи юборган Зот – Аллох. Чақирувчи эса – Мухаммад соллаллоху алайхи васаллам. Чакирувчи – Пайғамбаримизга ишониб, у зотнинг чақириғига жавоб берганлар-мўмин-мусулмонлар. Улар Аллох юборган чақирувчи Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг чакириғини – Исломни қабул қилганлари учун жаннатга ундаги нозу неъматлардан бахраманд кирадилар ва бўладилар. Чақирувчига жавоб бермаганлар-кофирлар. Улар Аллох таоло юборган чакирувчи-Мухаммад алайхиссаломнинг чакириклари-Исломни қилмаганлари учун жаннатга кирмайдилар ва зиёфатдан

бахраманд бўлмайдилар.

Фаришталар ўз гапларини куйидаги сўзлар билан тугатдилар:

«Улар:

«Ким Мухаммадга итоат қилса, батахқиқ, Аллохга итоат қилибдир. Ким Мухаммадга осий бўлса, батахқиқ, Аллохга осий бўлибдир. Мухаммад одамлар орасини фаркловчидир», дейишди».

Мухаммад соллаллоху алайхи васаллам одамларга факат Аллохнинг амрини етказадилар. Ўзларидан бир чиқармайдилар. Мухаммад нарсани соллаллоху алайхи васалламга итоат қилиш ёки осий бўлиш орқали одамлар иккига ажраб фарқланадилар.

Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга итоат қилганлар мўмин-мусулмон – жаннат аҳли бўладилар.

Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга осий булганлар эса, кофир ва мунофиқ – дузах аҳли буладилар. Одамларнинг орасини бундоқ қилиб фарқловчи–Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламдирлар.

Ушбу хадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам уҳлаб ётганларида ҳам ҳузурларига фаришталарнинг келиши.
- 2. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг кўзлари ухласа ҳам, қалбларининг ухламаслиги.
- 3. Фаришталар томонидан Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламга мисол келтириш борлиги.
  - 4. Жаннатнинг хозирдан тайёрлаб қўйилгани.
  - 5. Жаннатнинг нозу неъматлари ҳақ экани.
- 6. Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга иймон келтириб, У зотнинг динлари Исломга амал қилганларнинг жаннатга кириши.
- 7. Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга иймон келтирмаган, Исломга амал қилмаганларнинг жаннатга кирмаслиги.
- 8. Мухаммад соллаллоху алайхи васалламга итоат килиш-Аллохга итоат килиш экани.

- 9. Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга осий булиш-Аллоҳга осий булиш экани.
- 10. Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам одамларнинг орасини фарқловчи эканликлари.

Демак, ҳамма нарса очиқ-ойдин, ўйлаб ўтирадиган жойи йўк. Ким бахтли бўлишни, жаннат нозу неъматларидан баҳраманд бўлишни хоҳласа, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг Суннатларини маҳкам тутсин, унга оғишмай амал қилсин, Суннатга амал қилмай у зотга осий бўлганларнинг эса, ўзлари билади.

66 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً τ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ρ أَتِى الْمَقْبَرَةً فَقَالَ: السَّلاَمُ عَلَيْكُمْ دَارَ قَوْمٍ مُؤْمِنِينَ وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللهُ بِكُمْ لاَحِقُونَ، وَدِدْتُ أَنَا قَدْ رَأَيْنَا إِخْوَانَنَا، قَالُوا: أَوَ لَسْنَا إِخْوَانَكَ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: أَنْتُمْ أَصْحَابِي وَإِخْوَانَنَا اللهِ؟ قَالُوا: أَوْ لَسْنَا إِخْوَانَكَ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: أَنْتُمْ أَصْحَابِي وَإِخْوَانَنَا اللَّذِينَ لَمْ يَأْتُوا بَعْدُ فَقَالُوا: كَيْفَ تَعْرِفُ مَنْ لَمْ يَأْتِ بَعْدُ مِنْ أُمِّتِكَ يَا رَسُولَ اللهِ؟ فَقَالَ: أَ رَأَيْتَ لَوْ أَنَّ رَجُلاً لَهُ خَيْلٌ غُرُّ مُحَجَّلَةٌ بَيْنَ طَهْرَيْ خَيْلٍ دُهْمٍ بُهْمٍ أَلاَ يَعْرِفُ خَيْلُهُ؟ قَالُوا: بَلَى يَا رَسُولَ اللهِ قَالَ: فَإِلَّهُمْ عَلَى الْخُوْضِ أَلاَ يَعْرِفُ خَيْلُهُ؟ قَالُوا: بَلَى يَا رَسُولَ اللهِ قَالَ: وَإِنَّهُمْ عَلَى الْخُوْضِ أَلاَ لَيُذَادَنَّ فَرَاكُهُمْ عَلَى الْخُوْضِ أَلاَ لَيُذَادَنَّ وَبَاللهُ مُنْ عَنْ حَوْضِي كَمَا يُذَادُ الْبَعِيرُ الضَّالُ أُنَادِيهِمْ أَلاَ هَلُمْ فَيُقَالُ: إِنَّهُمْ وَالنَّسَائِيُ وَلِلْبُخَارِيّ رَحِالاً عَنْ حَوْضِي كَمَا يُذَادُ الْبَعِيرُ الضَّالُ أُنَادِيهِمْ أَلاَ هَلُمْ قَلُقالُ: إِنَّهُمْ فَيُقَالُ: إِنَّهُمْ وَلَا بَعْدَكَ فَأَقُولُ: سُحْقًا سُحْقًا. رَوَاهُ مُسْلِمٌ وَالنَّسَائِيُّ وَلِلْبُخَارِيِّ وَلِلْبُخَارِيِّ بَعْضُهُ.

66. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади: «Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам мақбараға кирдилар-да:

«Ассалому алайкум, эй мумин қавмлар диёри! Албатта, биз ҳам сизга қушилувчимиз. Биродарларимизни курмоқни хуш курдим», дедилар.

«Эй Аллохнинг Расули, биз биродарларингиз эмасмизми?» дейишди.

«Сизлар сахобаларимсиз. Биродарларимиз халихануз келганларича йўк», дедилар.

«Эй Аллохнинг Расули, ўз умматингиздан халихануз келмаганларини қандоқ танийсиз?» дейишди.

«Айтинг-чи, бир одамнинг коп-кора отлар ичида юзи ва оёк-кўллари оппок порлаган отлари бўлса, у отларини таний оладими?» дедилар.

«Албатта, эй Аллохнинг Расули», дейишди.

«Албатта, улар тахоратнинг асаридан юзлари ва оёқ-қуллари порлаган холда келурлар. Мен уларни ховуз устида кутиб олувчиман. Огох булингким, албатта, бир гурух одамлар менинг ховузимдан худди қочган туяни қайтарилганидек қайтарилурлар. Мен:

«Хой, бу ёққа келинглар!» деб уларга нидо қилурман. Шунда:

«Батаҳқиқ, улар сендан кейин ўзгартириб юбордилар», дейилади. Мен:

«Ундок бўлса, ҳалок бўлсинлар, ҳалок бўлсинлар», дейман», дедилар».

Муслим ва Насаий, баъзисини Бухорий ривоят қилишган.

**Шарх:** Ушбу ҳадиси шарифда машҳур ҳодиса ва унда бўлиб ўтган гапларнинг баъзи тарафлари зикр қилинмоқда.

Аслида вокеа куйидагича бўлган эди. Бир куни сахобалар Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламни йўкотиб кўядилар. Бир-бирларидан сўрабсуриштирадилар. Кимдан сўрасалар, хозир шу ерда кўрган эдик, дейди. Сўраб-сўраб бориб, Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламни қабристондан топадилар ва:

«Эй Аллоҳнинг Расули, сизни йўқотиб кўйиб, кўнглимизга ҳар хил гаплар келди, хавотир бўлдик», дейишади. Шунда Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам, жумладан, ушбу ҳадисда келган гапларни айтадилар.

Ушбу ҳадисда келган, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам билан саҳобаи киромлар орасидаги суҳбат ўша қабристонда бўлиб ўтган. Келинг, ушбу суҳбатни батафсил ўрганиб чиқайлик. Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам, аввало, қабристонни зиёрат қилувчининг одобига амал килиб:

«Ассалому алайкум, эй мумин қавмлар диёри! Албатта, биз ҳам сизга қушилувчимиз», деб қабр аҳли мумин-мусулмонларга салом бердилар. Сунг:

«Биродарларимизни кўрмокни хуш кўрдим», дедилар».

Сахобалар ўзларини Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг биродарлари, деб билишар эди. Шунинг учун у зотнинг бу гапларидан ажабландилар ва:

«Эй Аллохнинг Расули, биз биродарларингиз эмасмизми?» дейишди. У зот:

«Сиз сахобаларимсиз, биродарларимиз хали-хануз келганларича йўқ», дедилар.

Яъни, сизлар сухбатимни топган сахобаларимсиз. Аммо, биродарларимиз ҳали-ҳануз келишганлари йўқ, кейинчалик келадилар, дедилар.

Бошқа бир ривоятда: «Мендан кейин келадилар, мени курмасдан, менга иймон келтирадилар». деганлар.

Бу гапдан кейин сахобаларда янги савол пайдо бўлди. Улар: «Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам бизни кўриб, таниб олганлар. Аммо ўзларидан кейин келган умматларини кўп халойикнинг ичидан кандок таниб олар эканлар, деб ўйладилар ва:

«Эй Аллохнинг Расули, ўз умматингиздан хали-

### хануз келмаганларини қандоқ танийсиз?» дейишди.

Албатта, гап қиёмат куни ҳақида кетмоқда. Чунки у кундан бошқа вақтда кўришиш, танишиш имкони йўқ. Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам бу саволга мисол келтириш билан жавоб бердилар:

«Айтинг-чи, бир одамнинг қоп-қора отлар ичида юзи ва оёқ-қуллари оппоқ порлаган отлари булса таний оладими?» дедилар. Сахобалар:

**«Албатта, эй Аллохнинг Расули»,** дейишди. Шунда Расули акрам соллаллоху алайхи васаллам:

«Албатта, улар юзлари ва оёқ-қўллари тахоратнинг асаридан порлаган холда келурлар», дедилар.

Яъни, мендан кейин келган умматларим киёмат куни куфр ва гунохдан коп-кора бўлиб кетган одамлардан ажралган холда, тахорат килганда сув теккан жойлари, юзлари ва оёк-кўллари гўзал бўлиб порлаган холларида келурлар. Мен уларни ана ўша аломатларидан таниб олурман, дедилар. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг бу гаплари тахорат накадар фазилатли эканини кўрсатади. Мўмин-мусулмон одам намоз ўкиши, тавоф килиши ва Куръон ушлаши ва ўкиши учун тахорат килмоғи шарт. Умуман, доимо тахоратли юриши эса фазилат. Тахоратнинг фазллари жуда кўп. Жумладан, тахорат килган одам хар аъзосини ювганда ўша аъзолардаги гунохлар тўкилиши хакида хадислар бор. Аммо бу хадисда хакикий мўмин-мусулмон одамда тахоратининг асари киёмат куни кандок зохир бўлиши баён килинмокда.

Қиёмат қойим. Ҳаммаёқда мисли йўқ алғов-далғов. Одам Атодан тортиб, то қиёматгача яшаб ўтган халойиқ қайта тирилтирилиб, Махшаргоҳга тўпланган. Қиёматнинг даҳшатидан гўдакларнинг сочи оқарган, эмизикли аёллар ўз боласини унутган. Ота болани, бола отани танимайди. Ҳамма ўзи билан ўзи овора. Биров-бировни таниши у ёкда

турсин, кўрмайди ва сезмайди хам. Ана шундай тўстўполоннинг ичида, шунча халойикнинг орасида факат бир киши ўз одамларини осонгина таниб олади. У зот Роббил оламиннинг хабиби Мухаммад соллаллоху алайхи васалламдирлар. Аллох таоло ўз хабиби учун умматларини осон таниб олишни таъминлаган. Ажойиб, гўзал бир аломат килиб кўйган. Бу аломат мўмин банданинг бу дунёда иймон ва ихлос билан килган тахорати асаридир. Киёмат куни мўмин банданинг тахорат олганда сув теккан аъзолари оппок бўлиб порлаб туради.

Кофирлар, мунофиклар, бетахоратлар юзлари, баданлари, оёк-кўллари коп-кора холатда, хору зор юрганларида, мўминларнинг юзлари, оёк-кўлларидан нур порлаб туради. Махбуб пайғамбарлари уларни ана ўша нурдан таниб оладилар. Шунинг учун хам тахоратни кўпрок килиш, хамиша тахоратли юриш керак. Ким бу ишни кўпрок килса, киёмат куни юзи, кўл-оёкларидан порлайдиган нури кўп бўлади, оз килса оз. Килмаса, нури умуман бўлмайди. Расулуллох уни танимайдилар.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам хадиснинг давомида тахорат асаридан юзи, оёқ-қўллари порлаб турган умматларини қаерда кутиб олишларини ҳам айтмоқдалар:

## «Мен уларнинг ховуз устида кутиб олувчилариман».

Бу ҳовуз ҳақида ўттиздан ортиқ соҳобалардан турли ҳадислар ривоят қилинган.

Имом Бухорий ҳазрати Анас ибн Молик розияллоҳу анҳудан ривоят қилган ҳадисда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам: «Менинг ҳовузимнинг миқдори Ийладан Яманнинг Санъосигачадир. Ундаги кузалар юлдузларнинг ададичадир», деганлар.

Ховуз ҳақидаги ҳадисларнинг умумий маъносидан қуйидаги маълумотлар чиқади: бу ҳовуз жуда улкан,

муҳтарам бир жойдир. Унга жаннатдаги Кавсар анҳоридан шароб оқиб келади. Унинг шаробининг ранги сутдан оқ, муздан совуқ, асалдан ширин, мушкдан кўра хушбўйдир. У жуда кенг бўлиб, бўйи билан эни тенгдир.

Имом Термизий ривоят қилган ҳадисда: «Ҳар бир Пайғамбарнинг ҳовузи бордир. Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ҳовузлари энг каттаси, энг ширини ва энг кўп одам келадиганидир», дейилган.

Бу ерда ҳам ўша ҳовуз ҳақида сўз кетмокда. Мазкур ҳовуздан шароб ичиш, жаннатийликнинг аломати, улкан бахт ва буюк саодатдир. Пайғамбаримиз ўша ҳовуз устида туриб, таҳорат асаридан юзлари, оёқ-қўлларида нур порлаб турган умматларини кутиб оладилар. Бу дунёда Исломда бўлганлар таҳорат асаридан юзлари, оёқ-қўллари порлаган ҳолда келиб, Пайғамбарлари Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам устида кутиб турган ҳовуз шаробидан ичиш бахтига муяссар бўладилар.

Аммо бошқача ҳолат ҳам бўлади. Бу кўнгилсиз ҳолатни Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам қуйидагича васф қиладилар:

«Огох бўлингким, албатта, бир гурух одамлар менинг ховузимдан худди кочган туяни қайтарилганидек қайтарилурлар».

Қочган туя ўзи хохлаган томонга кетаётганда йўлини тўсиб чикиб, узокдан ҳайдаб қайтарилади. Бахтли умматлар келиб, ҳовуздан шароб ичаётган бир пайтда, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам фаришталар ҳовуздан шароб ичиш мақсадида келаётган баъзи одамларнинг йўлларини тўсиб чикиб, худди қочган туяни мақсадига етишдан қайтараётгандек қайтараётганларини кўрадилар. Кейин нима бўлишини куйидагича баён қиладилар:

«Мен: «Хой, бу ёққа келинглар», деб нидо қилурман».

Яъни, Пайғамбаримиз ҳалиги одамларнинг ҳайтиб кетаётганларини кўриб, ўз ҳузурларига чаҳирадилар. У

шўрликлар жавоб беришга ожизлар. Шунда фаришталар томонидан:

«Улар сендан кейин ўзгартириб юбордилар», дейилади.

Яъни, ўша ҳовуздан қайтарилаётганлар Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламдан кейин эътиқодни, динга амал қилишни, Қуръон ва Суннатни маҳкам тутишни ўзгартириб юборганлар. Улар эътиқодни бузганлар, Исломга амал қилмай куйишган ёки баъзисига амал қилиб, баъзисига амал қилмайдилар. Шунинг учун ҳовуздан ҳудди қочган туяни қайтарилганидек қайтарилмоқдалар. Буни эшитиб, Расули акрам соллаллоҳу алайҳи васалламнинг нима дейишларини У зотдан эшитайлик:

#### «Мен:

## «Ундок бўлса, халок бўлсинлар, халок бўлсинлар», дейман».

Яъни, йўқолсинлар, ҳовузга яқин келмасинлар, дейдилар. Демак, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам ўзларидан кейин нотўғри йўлга кетганлардан юз ўгирадилар. Эътиқодни, динни ҳамда Китоб ва Суннатга амал қилишни ўзгартирганларга ҳалокат тилайдилар.

Уларнинг ўзларининг ҳовузларидан шароб ичмасликларига рози бўладилар.

Ушбу ҳадисдан олинадигон фойдалар:

- 1. Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам мақбарани зиёрат қилганлар.
- 2. Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам ўзларидан кейин келадиган мухлис умматларини «биродарларим» деб атаганлар ва уларни кўрмокни орзу килганлар.
- 3. Сахобалар ушбу ҳодисагача ўзларини Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламга биродар ҳисоблаб юрганлар.
- 4. Расулуллох соллаллоху алайхи васалламни кўрмай туриб, У зотга иймон келтирган ва Исломга амал

қилганларнинг алохида фазллари борлиги.

- 5. Қиёмат қойим бўлишининг ҳақлиги.
- 6. Қиёматда Расули акрам соллаллоху алайҳи васалламга уммат бўлиш шарафига эга бўлган мухлис кишиларда таҳорат асари порлаб, бошқалардан ажраб туриши ҳақлиги.
- 7. Бунга ўхшаш нарсаларни тушунтириш учун хайвонларни мисол келтиришнинг жоизлиги.
- 8. Тушунмаган нарсани одоб билан сўраб ўрганишнинг яхшилиги.
- 9. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг ховузлари хақлиги.
- 10. Осий, бетавфик ва динни ўзгартирувчилар ховуздан шароб ича олмайдилар. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам ундок кишиларнинг халок бўлиши хакида дуо килганлар.

Ушбу ҳадиси шарифни яхши тушуниб, унинг тақозоси бўйича иш тутсак, ҳар биримиз қиёматда таҳорат асаридан порлаб турадиган нуримиз кўпроқ ва кучлироқ бўлиши учун ҳаракат қилсак қандоқ ҳам яхши бўлар эди. Ҳар биримиз Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ҳовузларидан сутдан оқ, асалдан ширин, мушкдан ҳушбўй шаробдан ичишга мушарраф бўлиш учун қўлимиздан келган ҳар бир ишни ҳозирдан бошласак қандоқ яхши бўлар эди.

Бунинг учун Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам вақтларида Қуръон ва Суннатга қандоқ амал қилинган бўлса, ҳозирда ҳам ана шу даражага эришиш учун ҳаракат қилишимиз лозим бўлади.

الْقُلُوبُ فَقَالَ رَجُلِّ: إِنَّ هَذِهِ مَوْعِظَةُ مُودِّعٍ فَمَاذَا تَعْهَدُ إِلَيْنَا يَا رَسُولَ اللهِ قَالَ: أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللهِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ عَبْدُ حَبَشِيُّ فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ يَرَ اخْتِلاَفًا كَثِيرًا وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ فَإِنَّهَا ضَلاَلَةُ فَمَنْ أَدْرَكَ ذَلِكَ مِنْكُمْ فَعَلَيْهِ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ ضَلاَلَةُ فَمَنْ أَدْرَكَ ذَلِكَ مِنْكُمْ فَعَلَيْهِ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ.

67. Ирбоз ибн Сория розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Бир куни бомдод намозидан сўнг Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам бизга ўта балоғатли ваъз килдилар. Ундан таъсирланиб кўзлар ёш тўкди, калблар титрокка тушди. Шунда бир одам:

«Бу видолашувчининг мавъизаси-ку! Эй Аллохнинг Расули, бизга нимани васият киласиз?» дели.

«Сизларга Аллохга такво килишни, агар хабаш кул бўлса хам кулок осиб, итоат килишингизни васият Сизлан яшаб кўплаб киламан. ким Typca, ихтилофларни кўради. Сиз янги пайдо килинган ишлардан эхтиёт бўлинг, чунки, улар залолатдир. ўшанга етиб борса, Сиздан унга Суннатимни рошид-хидоятли халифаларнинг ва суннатини махкам ушлаш лозим бўлади. Бас, уни махкам тишлангиз», дедилар».

**Шарх:** Аввал ушбу ҳадиси шарифнинг ровийлари Ирбоз ибн Сория розияллоҳу анҳу билан танишайлик:

Ирбоз ибн Сория ас-Салмо розияллоху анху Расулуллох соллаллоху алайхи васалламдан бир нечта хадис ривоят қилдилар. Бу зот хижратнинг 75-йили Ибн Зубайр фитнасида вафот этдилар.

Ушбу хадисда Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг Суннатларини махкам ушлаш ўта зарур экани очиқ-ойдин айтилмоқда. Хадиснинг ровийлари Ирбоз ибн Сория розияллоху анхунинг хикоя қилишларича, бир куни бомдод намозидан сўнг Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам одамларга ўта таъсирли ваъз айтганлар. Бу ваъзни эшитиб, кишилар кўзларидан ёш тўкканлар, қалблари эса, ларзага келган. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг бу ваъзлари одатдагидан бошқачароқ бўлган. Буни эшитувчилар ҳам пайқаганлар. Улар Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг ғайри оддий ваъз қилганларини тушуниб етганлар.

### «Шунда бир одам:

«Бу видолашувчининг мавъизаси-ку! Эй Аллохнинг Расули, бизга нимани васият киласиз?» деди».

Гапирувчи одам Расули акрам бу дунё билан ва сахобалар билан видолашаётган киши сифатида ваъз килганларини, бу ваъз Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам умрларининг охиридаги ваъзларидан бири эканини англаб етган эди. Шунинг учун бу фурсатни ғанимат билиб, Расулуллохдан ўз умматларига васият килишларини сўради.

Расули акрам соллаллоху алайхи васаллам бу видолашувчининг ваъзи эмас, демадилар. Балки, ўз сукутлари билан халиги одамнинг гапини тасдикладилар. Мавъизалари видолашувчининг мавъизаси эканини икрор килдилар. Бунинг устига, ўша одамниг талабига биноан, ўз васиятларини бошладилар ва у зот соллаллоху алайхи васаллам:

«Сизларга Аллоҳга тақво қилишни, агар ҳабаш қул бўлса ҳам, қулоқ осиб, итоат қилишингизни васият қиламан», дедилар.

Тақводорлик ҳар бир мусулмон учун ўта муҳим нарса бўлганидан Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам бу масалани ўз васиятларида биринчи бўлиб зикр килдилар. Аллоҳ таолога тақво қилиш У Зотнинг азобига, дўзах азобига сабаб бўладиган нарсалардан ўзини сақлашдир. Тақводорлик маълум кийим, маълум таом, маълум макон ва маълум кўшимча ибодатлардан иборат эмас.

«Тақво» сўзининг луғавий маъноси «сақланиш»дир Хазрати Умар розияллоху анху: «Тақво араб тилида сертикан майдондан болдирларини очиб, ўзига тикан теккизмай ўтиб кетишини англатади», деган эканлар.

Шариатда эса, такво Аллоҳнинг айтганини қилиб, қайтарганидан қайтишни англатади. Яъни, бу дунё ҳаёти майдонидаги гуноҳ тиканларини ўзига теккизмай ўтишни билдиради. Ҳамма бало-офат таквосизликдан келиб чиқади. Шунинг учун ҳам Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам Аллоҳга такво қилишни қаттиқ тавсия этмоқдалар.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг ушбу васиятларида таъкидланган иккинчи масала, бошлиққа кулоқ осиб, итоат қилиш зарурлигидир. У зот, агар ўша бошлиқ ҳабаш кул бўлса ҳам, ҳеч бошқа ҳаёлга бормай, унга кулоқ осиб, итоат қилишни васият қилмоқдалар. Бу Ислом таълимотидаги энг муҳим омиллардан ҳисобланади. Расули акрам соллаллоҳу алайҳи васаллам бошқа ҳадисларида ҳам бунга алоҳида эътибор берганлар. Бунинг маълум сабаблари бор бўлиб, уларни Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳадиснинг давомида баён қилмоқдалар:

## «Сиздан ким яшаб турса, кўплаб ихтилофларни кўради».

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг бу гаплари кўп ўтмай юзага чикди. Учинчи халифа Усмон

розияллоху анху қатл этилганларидан сўнг сахобалар ўртасида хилоф чикди. Кейинчалик бу хилоф кучайиб, кўпгина бало-офатларга сабаб бўлди. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг юкоридаги гаплари ушбу ихтлофларга ишорадир.

Энди у зотнинг шундай пайтда ўзни қандоқ тутиш ҳақидаги тавсиялари келади:

## «Сизлар янги пайдо қилинган ишлардан эхтиёт булинг»

Чунки Китоб ва Суннатда, шариатда йўқ бўлган янги бидъатдан иборат ишлар пайдо қилинади. Улар бидъатдан иборат бўлади. Ана ўшалардан сақланиш керак:

### «Чунки улар залолатдир»

Залолатдан сақланиш эса, ҳар бир мўминнинг бурчидир.

«Сиздан ким ўшанга етиб борса, бас, унга менинг Суннатимни ва рошид-хидоятли халифаларнинг суннатини махкам ушлаш лозим бўлади. Бас, уни махкам тишлангиз», дедилар».

Яъни, сиздан ким ўша ихтилофлар кўп чикадиган даврга етиб борса, ўша пайтда менинг Суннатимни ва рошид халифаларнинг суннатини махкам ушласин! Рошид халифалар деганда Абу Бакр, Умар, Усмон ва Али розияллоху анхум кўзда тутилади. Улардан кейингилар ичидан баъзилар Умар ибн Абдулазизни ҳам кўшганлар. Аммо булар озчиликни ташкил қилади.

Маълумки, ихтилоф чикканда гап-сўз кўпаяди. Хар ким ўз ишини маъкуллашга уринади. Хамма ўзиникини тўғри, деб хисоблайди. Натижада хамма нарса аралашкуралаш бўлиб кетади. Бу вактда нима килиш керак? Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг тавсиялари бўйича, у зот соллаллоху алайхи васалламнинг Суннатларини махкам ушлаган одам адашмайди. Колаверса, рошид (тўғри йўлда юрган), хидоятли (хидоят

йўлини топган) халифаларнинг суннатини ушлаш лозим. Ушлаганда ҳам ҳудди тиш билан тишлагандек қилиб, керак. Одатда авайлаб, эхтиёт килиб, гард юқтирмасдан олиб юрилган нарсани «тиши билан тишлаб, олиб юрибди», дейилади.

Демак, Пайғамбаримиз соллаллоху васалламнинг ва хулафои рошидинларнинг Суннатларини хам ана шундок килиб ушлаш лозим экан.
Шу билан бирга, тўрт хулафои рошидинларнинг айтган

йўлларини хам суннат, дейиш насихатлари, тутган мумкинлигини, оғир пайтларда, ихтилофли вақтларда Суннатни махкам тутиш зарурлигини англаб оламиз.

Ушбу хадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Бомдод намозидан сўнг ваъз қилишнинг жоизлиги.
- 2. Ваъздан таъсирланиб, йиғлашнинг яхшилиги.
- маъносига қараб, унга баҳо бериш 3. Гапнинг мумкинлиги. Чунки халиги сахобий розияллоху анху Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг гаплари маъносидан, бу гапнинг видолашувчининг ўхшашлигини тушуниб етдилар ва бу бахони очик айтдилар.
- 4. Умри охирлаб қолганини гумон қилган кишидан васият қилишни сўраш мумкинлиги.
- 5. Васият қилиши сўралган киши, васият қилиши кераклиги.
  - 6. Аллох таолога такво килиш ўта ахамиятли экани.
- 7. Бошлиққа қулоқ осиб, итоат қилиш зарурлиги. 8. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг мусулмонлар орасидан турли ихтилофлар чикишини олдиндан айтиб берганлари.
- 9. Ихтилофли пайтда Пайғамбаримиз соллаллоху ва хулафои рошидинларнинг алайхи васалламнинг Суннатини яна хам махкам ушлаш лозимлиги.
  - 10. Халифаларнинг рошидлари ва норошидлари

бўлиши.

- 11. Рошид хулафоларнинг хам суннати бўлиши.
- 12. Суннатни тиш билан тишлагандек, авайлаб ушлаб юриш лозимлиги.

68 عَنْ أَبِي رَافِعِ ٢ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: لاَ أُلْفِيَنَّ أَحَدَكُمْ مُتَّكِعًا عَلَى أَرِيكَتِهِ يَأْتِيهِ الْأَمْرُ مِنْ أَمْرِي مِمَّا أَمَرْتُ بِهِ أَوْ نَهَيْتُ عَنْهُ فَيَقُولُ لاَ نَدْرِي مُا وَجَدْنَا فِي كِتَابِ اللهِ اتَّبَعْنَاهُ.

68. Абу Рофеъ розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Мен бирортангизни рохат жойида ёнбошлаб ётганида унга мен амр ёки нахйи килган нарсалардан бирор иш етса, зинхор буни билмаймиз, бизга Аллохнинг Китобида нима келса, шунга эргашамиз, деганини топмайин», дедилар».

**Шарх:** Аввало, ҳадиси шарифнинг ровийлари Абу Рофеъ розияллоху анху билан танишиб олайлик:

У кишининг исмлари Аслам, кунялари Абу Рофеъ, кунялари исмларидан ғолиб келган. Абу Рофеъ кибтийлардан эдилар. Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламга амакилари Аббос томонидан ҳадя қилинган қуллардан эдилар.

Бу зот Ухуд, Хандақ ва бошқа жангларда иштирок этдилар. Бадр жанги куни Маккада бўлганлари сабабли бу урушда иштирок эта олмадилар.

Бу зот тўплаган ҳадислардан учта «Саҳиҳ» соҳиблари ўз китобларига киритишган. Ҳазрат Алининг ҳалифалик даврларида вафот этганлар.

Ушбу ҳадиси шарифда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам Қуръонга амал қилсак бўлди, Суннатнинг кераги йўқ, дейдиганлар чиқмаслиги зарурлигини баён

килмокдалар. Бу ҳам келажакда бўладиган нарсалардан ўзига хос огоҳлантиришдир. Кейинчалик ҳақиқатда ҳам, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг буйруқ ва қайтариқлари ўзига етган пайтида, «Бизга бу нарсанинг кераги йўқ, Қуръонда нима келса, шуни қиламиз, бошқаси билан ишимиз йўқ», дейдиганлар чиқди.

Аввал хаворижлар ва рофизалар томонидан бошланган Суннатни инкор килиш кейин турли фирка ва тоифалар томонидан давом эттирилди. Бу нобакорлик, асосан, рохат жойига ёнбошлаб олиб, айшу ишратга берилганлар томонидан содир бўлди. Хукмга, айшу ишратга берилганлар ана шундок холга ўтиб колдилар. Аслида эса, бундок одамлардан акл хам, мантик хам кочади. Агар уларда акл ва мантик бўлса, Куръонга амал киламизу, Суннатга амал килмаймиз, дермидилар?! Куръон кайтакайта таъкидлаган нарсалардан бири, Суннатга амал килиш-ку! Бу масала аввал баён килингани учун бу ерда такрорлаб ўтирмаймиз.

Ушбу хадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Қуръон билан Суннатга баробар амал қилиш кераклиги.
- 2. Пайғаммбаримиз соллаллоху алайхи васаллам келажақда Суннатни инкор қилувчилар чиқиши ҳақида ҳабар берганлари.

69 عَنْ أَبِي هُرَيْرةَ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: افْتَرَقَتِ الْيَهُودُ عَلَى إِحْدَى أَوْ تِنْتَيْنِ وَسَبِعِينَ فِرْقَةً وَتَفَرَّقَتِ النَّصَارَى عَلَى إِحْدَى أَوْ تِنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً زَادَ فِي رِوَايَةٍ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً زَادَ فِي رِوَايَةٍ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً زَادَ فِي رِوَايَةٍ ثِنْتَانِ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً زَادَ فِي رِوَايَةٍ ثِنْتَانِ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً رَادَ فِي النَّارِ وَوَاحِدَةٌ فِي الْجُنَّةِ وَهِيَ الجُّمَاعَةُ. رَوَى التَّلاَئَة أَبُو دَاوُدَ وَالتِّرْمِذِيُّ.
 أَبُو دَاوُدَ وَالتِّرْمِذِيُّ.

69. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Яхудийлар етмиш бир ёки етмиш икки фиркага бўлиндилар. Насоролар етмиш бир ёки етмиш икки фиркага бўлиндилар, Менинг умматим эса, етмиш уч фиркага бўлинадир», дедилар».

Бошқа бир ривоятда:

«Етмиш иккитаси дўзахда, биттаси жаннатда, у жамоатдир» ибораси зиёда қилинган.

Ушбу уч ҳадисни Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

Бу хадиснинг аввалида яхудийлар Шарх: ва насронийлар етмиш бир ёки етмиш иккитадан фиркага бўлинганлари айтилмоқда. Бу фиркалар маълум машхурдирлар. Уларнинг залолатга кетишлари шундай. Хадиснинг давомида эса, келажакда Ислом уммати етмиш уч фиркага бўлиниб кетиши хакида хабар берилмоқда. Минг афсуслар бўлсинким, бу гаплар юзага чикди. Исломга эътикод килиб юрганлар ичида хам турлитуман фиркалар пайдо бўлди.

Кези келганда шуни таъкидлаб ўтиш лозимки, ушбу хадисда ва шу маънодаги бошка хадисларда зикр килинган фиркалардан мурод акийдавий фиркалардир. Баъзи бир хаддидан ошганлар ўйлаганидек, фикхий мазхаблар эмас. Чунки, фикхий мазхаблар ўз номи билан мазхаб, фирка эмас. Фикхда ихтилоф, бир-бирини кофир килиш йўк. Фикхда сиртдан хилоф бўлиб кўринган нарса, аслида бир нарсани адо этишнинг турли кўринишлари холос.

Эътикоддаги бўлиниш эса, фиркачилик, деб номланади. Бунда ҳар бир фирка бошқасини кофирга чиқаради. Уларнинг келишмовчиликлари тавҳид асллари, қазои қадар, Пайғамбарлик шартлари каби масалаларда бўлади. Ақийда китобларида ана ўша фирқаларнинг

асосини қуйидаги олти фирқа ташкил этиши айтилган:

- 1. Рофизалар-шиалар ва уларга тобеълар.
- 2. Жаҳмия–Жаҳм ибн Сафвон Самарқандийнинг бузуқ ақийдавий фирқасига эргашганлар. Улар асосан Аллоҳ таолонинг сифатларини манфий қилиш, амалдан қолдириш билан машҳур бўлганлар.
- 3. Харурия–Хаворижлардан бўлиб, Куфа яқинидаги Харуро деган жойда турганлар. Улар гунохкор мўмин дўзахда абадий қолади, гунохи кабира қилган кофирдир, дейдилар.
- 4. Муржиа-калимаи тавҳидни тил билан айтиб, дил билан тасдиқласа булди, амалнинг кераги йуқ, деганлар.
  - 5. Қадария–қазои қадарни инкор қиладиганлар.
- 6. Жабрия–инсон ҳамма ишларини мажбур ҳолда ҳилади, унинг ихтиёри йўҳ, деганлар.

Ушбу асосий олти фиркадан бошка фиркалар ҳам таркалган. Бу фиркалар ўзаро талашиб-тортишиб, жуда кўп зарарларга, бало-офатларга сабаб бўлганлар.

Имом Абу Довуд килган ривоятдаги зиёдада, Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам:

«Менинг умматимдан бир қавмлар чиқадики, ҳавойи нафс уларга худди қутуриш касали ҳеч бир томирни қуймай киргандек киради», деганлар.

Ушбу зиёдада мазкур фиркаларнинг умумий сифатлари келтирилмокда. Уларнинг барчаси ўз кибрҳавоси касалига учрайдилар. Худди ит тишлаб кутуриб колган одам ҳолига кирадилар. Тафрикачилик руҳи томиртомирларигача сингиб кетади. Мўмин-мусулмонларни кофир қилишдан бошқа нарса кўзларига кўринмай қолади.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам буларнинг хукми қандоқ бўлишини ҳадиси шарифнинг охирида айтмоқдалар:

«Етмиш иккитаси дўзахда, биттаси жаннатда, у жамоатдир».

Яъни, Ислом умматида пайдо бўлган етмиш учта эътикодий фиркадан етмиш иккитаси дўзахга, биттаси жаннатга тушади. Ўша жаннатга тушадиган фирка жамоат фиркасидир. Яъни, мусулмонларнинг асосий оммасини жамлаб, Китоб ва Суннатга амал килувчи тоифадир. Бу саодатли тоифа «Ахли сунна ва жамоа» номини олган. Яъни, эътикод бобида Суннатга мувофик иш кўрувчи ва мусулмонларнинг оммавий жамоасини бирлаштирувчи мазхаб.

Алҳамдулиллоҳ, бизнинг юртимиз мусулмонлари доимо шу мазҳабда бўлиб келганлар ва бундан буён ҳам шундоқ бўлиб қолиши учун ҳаракат қилмоқ лозим. Ушбу ҳадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Яхудийларнинг етмиш бир ёки етмиш икки фирқага бўлингани.
- 2. Насороларнинг етмиш бир ёки етмиш икки фирқага бўлингани.
  - 3. Мусулмонларнинг етмиш уч фиркага бўлиниши.
  - 4. Жамоатни ўзига жамлаган фирка жаннатга тушиши.
  - 5. Қолган етмиш икки фирқа дўзахга тушиши.
- 6. Ахли сунна ва жамоа мазхабини махкам ушлаш кераклиги.

Кейинги пайтларда залолатга кетган турли фиркалар Ислом номидан одамларнинг бошини айлантириб, ўз залолатларини таркатмокдалар. Қодёния, Бахоия, Аҳмадия, Ҳабаш ва бошқалар шу жумладандир. Мусулмонлар кўзларини очиб, Аҳли сунна ва жамоадан бошқа ҳеч бир фиркага эргашмасликлари керак. Мусулмонларнинг тўксон фоизидан ортиғи Аҳли сунна ва жамоадирлар. Тўрт мўътабар фикҳий мазҳаб имомлари ҳам, уларнинг атбоълари ҳам, Аҳли сунна ва жамоадирлар. Ким Аҳли сунна ва жамоадан бошқа фиркага эргашса, ушбу ҳадисда зикр қилинган балога гирифтор бўлади.

70- وَعَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: تَرَكْتُ فِيكُمْ أَمْرَيْنِ لَنْ تَضِلُّوا مَا يَعَلَمُ أَمْرَيْنِ لَنْ تَضِلُّوا مَا تَمَسَّكْتُمْ بِهِمَا: كِتَابَ اللهِ وَسُنَّةَ رَسُولِ اللهِ ρ. رَوَاهُ ٱلإِمَامُ مَالِكُ.

70. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Сизнинг ичингизда икки нарсани қолдирдим. Икковларини маҳкам ушласангиз зинҳор залолатга кетмассиз. Булар — Аллоҳнинг Китоби ва Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламнинг Суннати», дедилар».

Имом Молик ривоят қилган.

**Шарх:** Ушбу ҳадиси шарифнинг маъноси ҳам, мақсади ҳам очиқ-ойдин ва равшан. Китоб ва Суннатни маҳкам ушлаш ҳар бир мусулмоннинг асосий вазифаси. Ким Қуръон ва Суннатни маҳкам ушласа, залолатга кетмайди, ушламаганлар эса, залолатга юз буради. Бу тўғрида ҳеч ҳандай ихтилоф йўқ.

71 - عَنْ زَيْدِ بْنِ أَرْقَمَ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: إِنِّ تَارَكُ فِيكُمْ مَا إِنْ تَسَكُّمُ مَا إِنْ تَصَلُّوا بَعْدِي أَحَدُهُمَا أَعْظَمُ مِنَ الآخرِ كِتَابُ اللهِ حَبْلٌ مَسَكْتُمْ بِهِ لَنْ تَضِلُّوا بَعْدِي أَحَدُهُمَا أَعْظَمُ مِنَ الآخرِ كِتَابُ اللهِ حَبْلٌ مَمْدُودٌ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الأَرْضِ وَعِتْرَتِي أَهْلُ بَيْتِي وَلَنْ يَتَفَرَّقَا حَتَّى يَرِدَا عَلَي الْحُوْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ تَخْلُفُونِي فِيهِمَا. رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ وَمُسْلِمٌ.

71. Зайд ибн Арқам розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Албатта, мен сизнинг ичингизда, агар махкам ушласангиз, зинхор залолатга кетмайдиган нарсани колдириб кетувчиман. Уларнинг бири иккинчисидан улуғдир. Аллохнинг Китоби осмондан ерга тортилган

бир арқондир. Ва итратим, ахли байтим, икковлари ховузга келгунларича бир-бирларидан зинхор ажрамаслар. У икковларида менга қандоқ ўринбосар бўлишингизга бир назар солинглар!» дедилар».

Термизий ва Муслим ривоят қилишган.

**Шарх:** Аввал ҳадиснинг ровийлари Зайд ибн Арқам розияллоҳу анҳу билан танишиб олайлик:

Зайд ибн Арқам Хазражий ал-Ансорий, кунялари Абу Умар, Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам билан ўн еттита жангда иштирок этганлар. Ҳандақ кунида аввалгилардан бўлиб қатнашган. Сиффин урушида Ҳазрати Али билан бирга курашган улуғ саҳобалардан эдилар.

Бу зот Расулуллох соллаллоху алайхи васалламдан 70 та ҳадис ривоят қилдилар. Ҳижратнинг 68-йилида, Имом Ҳусайн ўлдирилгандан кўп ўтмай, Куфада вафот этдилар.

Бу хадиси шарифда Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи Куръони Карим ёнига ўз итратларини васаллам қўшмоқдалар. «Итрат» дегани (насл) яқин қариндошлик, деганидир. Итратни Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг ўзлари, Ахли байт, деб хам баён қилиб қўймоқдалар. Аҳли байтнинг кимликлари, уларнинг фазилатлари, «Фазилатлар китоби»да келади. Хозирча Ахли сунна ва жамоа наздида Оли байт – Хазрати Али ва Фотимадан тарқалған насллар, Оли Аббос, Оли Жаъфар ва Оли Ақийллар эканини билиб турсак, бўлади.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам бу хадисларида ҳар бир мусулмон Қуръони Карим билан кўшиб, ўзларининг Оли байтларини ҳам маҳкам ушлаб, уларнинг айтган насиҳат ва кўрсатмаларига амал қилиши зарурлигини таъкидламокдалар. Бу ҳар бир мусулмоннинг бурчидир. Чунки Оли байт доимо мусулмонларни Қуръон ва Суннатга амал қилишга чақирганлар. Ўзлари бу ишда бошқаларга ибрат бўладилар. Шунинг учун ҳам

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам ушбу ҳадиси шарифда:

## «Икковлари ховузга келгунларича бир-бирларидан зинхор ажрамаслар», дедилар.

Ховуздан мурод, Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васалламнинг қиёматдаги ҳовузлари. Демак, қиёматгача Расули акрам соллаллоҳу алайҳи васалламнинг Аҳли байтлари Қуръони Каримдан ажрамаслар, Қуръони Карим улардан ажрамас.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам хадиснинг охирида:

## «У икковларида менга қандоқ ўринбосар бўлишингизга назар солинг», демокдалар.

Яъни, Қуръон ва Аҳли байтимда менинг ўринбосарим сифатидан нима қилишингизга бир назар солиб қўйинг, эҳтиёт бўлинг, деганлари. Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг бу амрларига фақат Аҳли сунна ва жамоа мусулмонларигина тўғри ва тўлиқ амал қилмокдалар. Қолганлар эса, у ёққаё бу ёққа бурилиб, ҳатога йўл қўйдилар.

Баъзилар Аҳли байтни камситиб, уларни ҳақорат килдилар. Ҳеч бўлмаганда, уларни ўзларига тенг кўрдилар. Аҳли байтнинг қадрини муносиб ўринга қўймадилар.

Бошқалар эса, Аҳли байтни илоҳийлаштириб, Аллоҳ ҳам Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳам, Аҳли байтнинг ўзи ҳам айтмаган юқори даражага кўтарадилар. Бу ишда ҳаддан ошиб, бошқа саҳобаларни кофирга чиқарадилар. Кетма-кет ҳатоларга йўл кўядилар. Аҳли байтнинг ҳурмати уларнинг қабрларига бинолар қуриш, зиёрат қилиш, мадҳиялар ўқиш, уларга бу ишда қўшилмаганларга лаънат айтишда, деб биладилар.

Ахли сунна ва жамоа эса, Ахли байтнинг Қуръондан ажрамаганларини маҳкам тутадилар, ҳурмат қиладилар.

Ушбу хадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васаллам умматларига Қуръонни ва Аҳли байтларини қолдириб кетганлар.
- 2. Ким Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам қолдирган икки нарсани маҳкам ушласа, зинҳор залолатга кетмайди.
  - 3. Бу икки нарса бир-биридан улуғ, бир-биридан яхши.
- 4. Қуръон осмон билан ер орасидаги Аллоҳнинг арқонидир.
- 5. Қуръон билан Аҳли байт қиёмат бўлиб ҳовузга борилгунча бир-бирларидан ажрамайдилар.
- 6. Мусулмонлар бу икки нарсада Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васалламга қандоқ халифа-ўринбосар бўлаётганларига доимо назар солиб туришлари керак.

72 عَنْ أَنْسٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ρ: يَا بُنَيَّ إِنْ قَدَرْتَ أَنْ تُصْبِحَ وَتُمْسِيَ لَيْسَ فِي قَلْبِكَ غِشُّ لأَحَدٍ فَافْعَلْ ثُمَّ قَالَ لِي: يَا بُنَيَّ وَصْبِحَ وَتُمْسِيَ لَيْسَ فِي قَلْبِكَ غِشُّ لأَحَدٍ فَافْعَلْ ثُمَّ قَالَ لِي: يَا بُنَيَّ وَمُنْ تُمْسِيَ لَيْسَ فِي قَلْد أَحَبَّنِي وَمَنْ أَحَبَّنِي كَانَ مَعِي فِي وَذَلِكَ مِنْ شُنَّتِي وَمَنْ أَحْبَنِي كَانَ مَعِي فِي الْجُنَّةِ. رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ.

72. Анас розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Эй болам, агар эртаю-кеч бировга нисбатан қалбингда ғиллу ғиш бўлмаслигига қодир бўлсанг, шуни қил», дедилар.

Сўнгра яна:

«Эй болам, шу менинг Суннатимдир. Ким менинг Суннатимни тирилтирса, батаҳқиқ менга муҳаббат қилган булади. Ким менга муҳаббат қилган булса, мен билан бирга жаннатда булади», дедилар».

Шарх: Бу хадис хазрати Анас ибн Молик розияллоху

анхудан ривоят қилинмоқда.

Маълумки, ҳазрати Анаснинг оналари у кишини Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламга ёшлигиданоқ ҳизматга берганлар. У киши Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам умрларининг оҳиригача, ўн йил давомида ҳизматларида бўлганлар. Шунинг учун ҳам, кўпгина ҳадисларда у зот соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ҳазрати Анас розияллоҳу анҳуга: «Эй Ғулом! «Эй бола!» «Эй болам!» деб мурожаат қилганларини учратамиз. Ушбу ҳадиси шарифда ҳам Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам у кишига

«Эй болам!» деб мурожаат қилмоқдалар ва:

«Агар эртаю кеч бировга нисбатан қалбингда ғиллу ғиш бўлмаслигига қодир бўлсанг, шуни қил», дедилар».

«Ғиллу ғиш» бировнинг жони, моли ва обрўсига астойдил футур етишини тилаш ва унга берилган неъматнинг завол бўлишини қалбдан хоҳлашдир.

Демак, ҳар бир мусулмон бировга нисбатан ёмонликни соғинмаслиги лозим. Ҳеч кимга нисбатан қалбида ғиллу ғиш сақламаслиги керак. Бу ҳақда, иншааллоҳ тегишли бобларда кераклигича сўз юритилади.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам ўз насихатлари давомида:

«Эй болам, шу менинг Суннатимдир», дедилар.

Яъни, бировга нисбатан қалбда ғиллу ғиш бўлмаслиги Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг Суннатларидир.

«Ким менинг Суннатимни тирилтирса, батаҳқиқ, менга муҳаббат қилган бўлади».

Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг Суннатларига амал қилиш, айниқса, амали тўхтаб қолган Суннатга қайта амал қилишни бошлаш билан бўлади. Демак, Суннатга амал қилиш, амалдан қолган Суннатни

қайта тирилтириш у зот соллаллоху алайхи васалламга булган муҳаббатнинг аломатидир.

## «Ким менга мухаббат қилган бўлса, мен билан бирга жаннатда бўлади», дедилар».

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг Суннатларига амал қилиш, бу Суннатни маҳкам ушлаш ана шундоқ олий мақомга эриштиради.

Ушбу хадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Ўзининг кичик ёшдаги ходими, шогирдига «Эй болам» деб мурожаат қилиш жоизлиги.
- 2. Иложи борича бировга нисбатан қалбда ғиллу ғиш сакламаслик лозимлиги.
- 3. Қалбда бировга нисбатан ғиллу ғиш сақламаслик Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг Суннатларидир.
- 4. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг Суннатларини тирилтириш, у зотга бўлган мухаббатдир.
- 5. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг Суннатлари тирилтирган ва У зотга муҳаббат қилган одам у зот соллаллоху алайҳи васаллам билан бирга жаннатда булади.

Мазкур ҳадисга амал қилишга биз мусулмонлар қанчалик муҳтож эканимизни гапириб ўтирмасак ҳам бўлади.

Ушбу бобни ўрганиш давомида Китоб ва Суннатни махкам тутиш фарзу вожиб эканини англадик. Бу масала бугунги куннинг энг долзарб масаласи эканини англадик. Лекин Китоб ва Суннатни махкам ушлаш осон бўлмайди. Мусулмон олами Китоб ва Суннатдан минг йилдан ортикрок даврда аста-секин узоклашди. Энди уларга кайтиш хам тезлик билан амалга ошиши кийин. Факат Китоб ва Суннатга тўлик амал килиш билангина муваффакиятга эришиш бахт-саодатга мушарраф бўлиш мумкин.

### الباب السابع

#### ЕТТИНЧИ БОБ

### الاقتصاد في العمل والدوام عليه أحب إلى الله

### АМАЛДА ТЕЖАМКОРЛИК ВА БАРДАВОМЛИК АЛЛОХ УЧУН МАХБУБДИР

**Шарх:** Ислом осонлик динидир. У ҳамма нарсада, жумладан, ибодатда ҳам бандалар учун осонлик ва енгиллик бўлишини хоҳлайди. Шунинг учун ҳам, Аллоҳ таоло Ислом шариатида инсон тоҳатидан ташҳари нарсани жорий ҳилмаган. Ибодатларни ҳам меъёрида фарз ҳилган. Узрли кишиларнинг узри эътиборга олинган. Борингҳи, ҳар бир нарсада енгиллик бўлиши чораси ҡўрилган. Енгиллик бўлсин, аммо ибодат бўлсин, давом этсин, тўхтаб ҳолмасин.

Муаллиф бошқа бобларга тегишли оятларни келтирган эдилар. Аммо, нима учундир ушбу бобга тааллуқли оятлардан мисол келтирмаганлар. Биз келтириб қўйишни лозим деб билдик.

Аллоҳ таоло Қуръони Каримнинг Бақара сурасида мусулмонларга мурожаат қилиб:

## «Аллох сизларга осонликни хохлайди, қийинликни хохламайди», деган.

Доимо бандаларга енгилликни хохлаш ва уларни оғир ва машаққатли таклиф остида қолдирмаслик-Ислом динининг асосий ва улкан қоидасидир. Ислом шариати осонликка бино қилинган. Пайғамбаримиз алайҳиссалом саҳобалардан Муоз ибн Жабал ва Абу Мусо Ашъарий розияллоҳу анҳумони Яманга юбораётиб, башоратли

сўзлар айтинглар, нафрат қўзғатадиганини айтманглар, енгиллаштиринглар, қийинлаштирманглар, деганлар.

Аллох таоло Бақара сурасининг охирида айтади:

«Аллох хеч бир жонни тоқатидан ташқари нарсага таклиф қилмас. Фойдаси ҳам ўз касбидан, зарари ҳам ўз касбидан. Эй Роббимиз, агар унутсак ёки ҳато қилсак, (иқобга) тутмагин. Эй Роббимиз, биздан олдингиларга юклаганга ўхшаш оғирликни бизга юкламагин. Эй Роббимиз, бизга тоқатимиз етмайдиган нарсани юкламагин. Бизни афв эт, мағфират қил ва раҳм эт. Сен ҳожамизсан. Бас, кофир қавмларга бизни ғолиб қил» (286-оят).

Хамма нарсани билувчи Аллох ҳар бир жонни ҳам нимага ярайдию нимага ярамайди–яхши билади. Бандаларига меҳрибонлигидан имкони ва ҳаққи бўлса ҳам, ҳеч бир жонни тоқатидан ташқари нарсага таклиф килмайди.

## «Аллох хеч бир жонни тоқатидан ташқари нарсага таклиф қилмас».

Аллоҳнинг буйруқлари ва қайтариқлари банданинг имкони даражаси доирасида булади. Ана уша таклифга амал қилишига қараб, бошқа ҳеч бир нарсага қарамасдан, банданинг жазоси ёки мукофоти белгиланади. Ҳар бир банданинг:

### «Фойдаси хам ўз касбидан, зарари хам ўз касбидан»

Охиратда ошна-оғайничилик, воситачилик, наслинасабига қараш ёки бошқа имтиёзлар ўтмайди. Ҳар бир шахс ўзи учун ўзи жавоб беради. Шундай экан, ҳар бир банда иймон-ихлос билан Аллоҳнинг амрини бажариши ва доимо унинг ўзига ёлбориб дуо қилиши зарур.

## «Эй Роббимиз, агар унутсак ёки хато қилсак, (иқобга) тутмагин».

Мўмин банда бор имконини ишга солиб Аллоҳнинг фармонига мувофик иш юритишга ҳаракат қилади. Бу

борада кўпгина тўсикларни енгиб, кийинчиликларга бардош беради. Лекин у фаришта ҳам эмас, баъзи вактларда билмасдан хато қилиб қўяди ёки баъзи нарсаларни унутиб, эсдан чиқаради. Шунинг учун ҳам дуонинг аввалида мазкур нарсалар учун азобга тутмасликни Аллоҳ таолонинг Ўзидан сўрамокда. Аллоҳ таоло мўмин бандаларининг ушбу дуосини ҳабул этган.

Имом Табароний ривоят қилган ҳадисда Пайғамбар алайҳиссалом: «Умматимдан уч нарса–хато, эсдан чиққан ишлар ва мажбур қилинганлик кўтарилди», деганлар.

## «Эй Роббимиз, биздан олдингиларга юклаганга ўхшаш оғирликни бизга юкламагин».

Маълумки, Аллоҳ таоло аввал ўтган умматларга улар қилган осийликлари учун қийин таклифлар юборган.

Баъзиларига тавба қилиш учун ўзини ўлдиришни амр килган бўлса, бошқаларга нажосатни кетказиш учун кийимини кесишни буюрган. Шунга ўхшаш оғир ишлар Ислом умматига ҳам бўлмаслиги сўралмокда.

## «Эй Роббимиз, бизга тоқатимиз етмайдиган нарсани юкламагин».

Мўминлар Аллоҳнинг амри қанчалик бўлса ҳам бажаришга доим тайёрлар. Лекин Аллоҳнинг раҳмати кенглигидан умидвор бўлиб, ўзларини кичик фаҳмлаб, бу дуони қилишмоқда.

### «Бизни афв эт, мағфират қил ва рахм эт».

Мўмин банда ҳар қанча ҳаракат қилса ҳам, бандалик бурчини тўлиқ адо эта олмаслигини яхши билади. Шунинг учун доимо ўзига Аллоҳнинг афви, мағфирати ва раҳматини сўраб туради.

Ушбу бобда келтириладиган ҳадиси шарифлар ана шу руҳдаги маъноларни ўзида мужассам қилган.

مَنْ هَذِهِ؟ قَالَتْ: فُلاَنَةٌ تَذْكُرُ مِنْ صَلاَتِهَا قَالَ: مَهْ عَلَيْكُمْ بِمَا تُطِيقُونَ فَوَاللهِ لاَ يَمَلُ اللهِ مَا دَاوَمَ عَلَيْهِ فَوَاللهِ لاَ يَمَلُ اللهِ مَا دَاوَمَ عَلَيْهِ صَاحِبُهُ. رَوَاهُ الْخَمْسَةُ إِلاَّ التِّرْمِذِيَّ.

73. Оиша розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам у кишининг олдиларига кирганларида, хузурларида бир аёл бор эди. У зот:

«Бу аёл ким?» деб сўрадилар.

«Фалона, намозидан гапирмокда», деди.

«Йўғ-е! Сизлар тоқатингиз етадиган нарсани лозим тутинглар. Аллоҳга қасамки, сиз малол олмагунингизча Аллоҳга малол келмайди. Диннинг Аллоҳга маҳбуби, соҳиби унда бардавом бўлганидир», дедилар».

Бешовларидан фақат Термизий ривоят қилмаган.

**Шарх:** Оиша онамиз бир аёл билан гаплашиб ўтирганларида, олдиларига Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васаллам кириб келибдилар. Шунда, ҳалиги аёл ўрнидан туриб чиҳиб кетаётганларида Расули акрам соллаллоҳу алайҳи васаллам:

## «Бу аёл ким?» деб сўрадилар». Оиша онамиз: «Фалона, намозидан гапирмокда», дедилар.

Бошқа ривоятлардан маълум бўлишича, у аёлнинг исми Хавла бинти Тувайт бўлган. Оиша онамиз Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг саволларига: «Бу Хавла бинти Тувайт, Мадина ахли ичидаги энг ибодатли шахс, кечаси билан ухламай намоз ўкиб чиқади», деганлар. Шунда Расули акрам соллаллоху алайхи васаллам:

«Йўғ-е! Сизлар тоқатингиз етадиган нарсани лозим тутинглар. Аллоҳга қасамки, сиз малол

# олмагунингизча Аллоҳга малол келмайди. Диннинг Аллоҳга маҳбуби, соҳиби унда бардавом бўлганидир», дедилар».

Кўриниб турибдики, Хавла бинти Тувайт ал-Асадийя розияллоху анхонинг кечаси билан намоз ўкиб чикиши Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам томонидан маъкулланмаяпти. У зот соллаллоху алайхи васаллам бу ишни

**«Йўғ-е!»** деб инкор қилмоқдалар. Сўнгра эса, Исломнинг бу борадаги таълимотларини баён қилмоқдалар:

## «Сизлар тоқатингиз етадиган нарсани лозим тутинглар».

Яъни, кўшимча ибодат қиладиган бўлсангиз, тоқатингиз етадиганини танланг. Ўз имконларингизга қаранг. Мисол учун мусулмон инсон ўзига фарзу вожиб бўлган намозлардан ташқари нафл намоз ўқиб, кўшимча ибодат қилмоқчи бўлса, ўз тоқатини хисобга олсин. Хавла бинти Тувайтга ўхшаб кечаси билан бутунлай ухламасдан намоз ўқиб, ўзини қийнамасин.

## «Аллохга қасамки, сиз малол олмагунингизча Аллохга малол келмайди».

Яъни, сиз ўзингизни қийнаб, ортикча уриниб, ибодатни малол олиб килсангиз, Аллоҳга ҳам малол келади. Агар тоқатингиз етадиган нарсаларга қанча кўп уринсангиз, Аллоҳ ҳам малол кўрмай ажру савобни бераверади. Лекин тоқатингиздан ташқари ишга уриниб, малол олиб қилсангиз, ўзингизга яхши бўлмайди.

## «Диннинг Аллоҳга маҳбуби, соҳиби унда бардавом бўлганидир».

Яъни, диндаги амалнинг Аллоҳга энг ёққани, эгаси унда доимий бўлганидир. Бирдан кўп қилиниб, кейин қолган амалдан фойда йўқдир. Аммо, оз бўлса ҳам доимий бўлиб тургани фойдалидир.

Ушбу хадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Уйига кирган аёлнинг кимлиги ҳақида эркак киши сўраши жоизлиги.
- 2. Аёл ўз эрига олдига келган аёл ва унинг гапирган гапи ҳақида ҳабар бериши жоизлиги.
- 3. Кечаси билан ухламай намоз ўқиб чиқиш Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламга маъкул тушмагани.
- 4. Гапни таъкидлаш учун Аллох номи ила қасам ичиш жоизлиги.
- 5. Мусулмон инсон нафл ибодатга малол келадиган даражада уриниши жоиз эмаслиги.
  - 6. Аллох таолога махбуб амал, бардавом амал экани.
- 7. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг ўз умматларига енгилликни хоҳлашлари.

Бизнинг замонамизда бу ҳадиси шарифдан қандоқ фойдаланамиз? Хавла бинти Тувайт розияллоху анҳога ўхшаб кечаси билан намоз ўқиб чиқишга ҳаракат қилаётган одамни топа оламизми? Айниқса, аёлларимиз ичида бундоқ шахсни учрата оламизми?

Яхши ният қилиб, кечаси билан нафл намоз ўқиб чиқаётганлар ёки шундоқ қилмоқчилар бор бўлса, уларга ушбу ҳадиси шарифга биноан, «Ундоқ қилманг, тоқатингиз етадиган, оз бўлса ҳам бардавом ишни қилинг, чунки динимизнинг таълимоти шу», деймиз.

Агар Исломда таклифлар кўп, кечаси билан намоз ўкиб чикиш, у килиш, бу килиш керак, деб одамларни кўркитаётганлар бўлса, уларга: «Бекор айтибсиз, Исломда одамларни токатидан ташкари нарсага таклиф килиш йўк», леймиз.

Баъзибир биродарларимиз, опа-сингилларимиз ибодатни бошлашдан чўчиб турган бўлсалар, уларга: «Хеч кандай чўчийдиган жойи йўк, дархол ибодатни бошланг, оғир келадиган жойи йўк, ибодат сизни икки дунё

саодатига эриштиради», деймиз.

74 عَنْ أَنَسٍ عَنِ النَّبِيِّ وَ قَالَ: أَمَّا وَاللهِ إِنِيِّ لأَخْشَاكُمْ للهِ وَأَنْقَاكُمْ للهِ وَأَنْقَاكُمْ لَهُ وَلَكِنِي أَصُومُ وَأَفْطِرُ وَأَصَلِّي وَأَرْقُدُ وَأَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِي. رَوَاهُ الشَّيْخَانِ وَالنَّسَائِيُّ.

74. Анас розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Огох бўлинг! Аллохга қасамки, мен Аллохдан энг кўп кўркадиганингизман, Унга энг кўп такво киладиганингизман. Аммо, рўза хам тутаман, оғзим хам очик бўлади. Намоз хам ўкийман, ухлайман хам. Аёлларни никохимга хам оламан. Ким менинг Суннатимга рағбат килмаса, мендан эмас», дедилар».

Икки Шайх ва Насаий ривоят қилишган.

**Шарх:** Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам бу ҳадисларида нафл амалларда тежамкор бўлиш, тоқатидан ташқари нарсалар билан ўзини қийнамасликка чақирмоқдалар.

Бу ҳадиси шарифнинг айтилишига сабаб бўлган ҳодиса, бошқа ривоятларда тўлалигича келтирилган. Бир куни саҳобалардан уч киши Оиша онамиз ҳузурларига келиб, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг нафл ибодатлари ҳақида сўрайдилар. Оиша онамиз учовларига бор нарсани айтадилар. Шунда, уларга Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг нафл амаллари оз кўринади. Улар Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламнинг олдинги ва кейинги гуноҳларини Аллоҳ таоло мағфират қилиб қўйган, У киши қўшимча амал қилмасалар ҳам бўлаверади, аммо биз кўпроқ қўшимча амал қилишимиз керак, дейдилар. Улардан бири, мен доимо рўза тутаман, ҳеч оғзим очиқ юрмайман, дейди.

Иккинчиси, мен кечаси ухламай намоз ўкийман, дейди. Учинчиси, мен аёлларга уйланмайман, дейди.

Уларнинг бу гаплари Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламга етиб боради. У зот соллаллоху алайхи васаллам бундан қаттиқ аччиқланадилар. Сўнгра масжидга чиқиб, намоздан кейин ваъз қиладилар. Биз ўрганаётган ҳадисдаги гапларни айтадилар:

## «Огох бўлинг! Аллохга қасамки, мен Аллохдан энг кўп кўрқадиганингизман, Унга энг кўп тақво килалиганингизман».

Яъни, эй одамлар, огох бўлинг, билиб қўйинг. Яна ҳар хил фикрларга бориб, турли гапларни гапириб юрманг.

### «Аллохга қасамки».

Бу оддий гап эмас, қасам билан таъкидлаб айтилаётган, эътиборли ва аҳамиятли гап.

### «Мен Аллохдан энг кўп кўркадиганингизман».

Мендан кўра Аллохдан кўпрок кўркадиганингиз йўк, бўлмайди ҳам, бўлиши мумкин ҳам эмас.

### «Унга энг кўп такво киладиганингизман».

Мендан кўра Аллоҳга кўпроқ тақво қиладиганингиз йўқ, бўлмайди ҳам, бўлиши мумкин ҳам эмас.

### «Аммо, рўза хам тутаман, оғзим хам очиқ бўлади».

Яъни, нафл рўза тутадиган кунларим ҳам бўлади. Оғзим очиқ юрган кунларим ҳам бўлади.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам хафтанинг душанба ва пайшанба кунлари ҳамда ойнинг аввали, ўртаси ва охирида ҳам нафл рўза тутардилар. Шунингдек, нафл рўзага ўта қизиққанлари учун Пайғамбар Довуд алаҳиссаломнинг рўзалари, бир кун тутиб, бир кун очиш маъкул эканини баён қилганлар. Бу масалалар, иншааллоҳ, кези келганда батафсил ўрганилади.

### «Намоз хам ўкийман, ухлайман хам».

Яъни, кечаси ҳам нафл намози ўқийман, керагича ухлайман ҳам.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам кечаси керагича ухлар эдилар. Аммо таҳажжуд намозини ҳам ўқир эдилар. Айниқса, туннинг учдан бири қолиб, саҳар яқинлашганда кўпроқ бедор бўлардилар. Бу масалалар ҳам кези келганда батафсил ўрганилади.

### «Аёлларни никохимга хам оламан».

Никохсиз ўтиш менга мос эмас.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг бир вақтнинг ўзида тўққизта аёлни ўз никохларида олиб турганлари маълум ва машхур.

## «Ким менинг Суннатимга рағбат қилмаса, мендан эмасдир».

Яъни, ушбу ва бошқа ишларда ким менинг йўлимни тутмаса, менинг динимда эмас, деяптилар.

Ушбу ҳадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васаллам Аллоҳдан энг кўп қўрқадиган банда эканликлари.
- 2. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам Аллоҳга энг кўп тақво қиладиган банда эканликлари.
- 3. Аллохдан қўрқиш ва У Зотга тақво қилишда ҳеч ким Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламдан ўта олмаслиги.
  - 4. Умр бўйи нафл рўза тутиш мумкин эмаслиги.
- 5. Нафл рўзани Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг Суннатларига мувофик тутиш зарурлиги.
- 6. Кечаси билан ухламай, нафл намоз ўқиб чиқиш ўринли эмаслиги.
- 7. Кечаси вақтида ухлаб, Суннатга мувофиқ нафл намоз ўқиш кераклиги.
  - 8. Оила қурмай юриш яхши эмаслиги.
- 9. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг Суннатларига рағбат қилмаслик диндан чиқишга олиб бориши.

Ушбу хадиси шарифнинг хикматига, унинг мохиятига

тушуниб етишга бугунги кунда эҳтиёжимиз катта. Замон ўтиши билан мусулмонман, деб юрганларда ҳам Ислом тўғрисида нотўғри тасаввурлар ўрнашиб қолган. Улар турли динларга оид умумий тушунчани Исломга ҳам ёпиштиришга ҳаракат қиладилар. Исломни ҳам бошқа динларга ўхшаш таркидунёчиликдан иборат, деб ўйлайдилар.

Одамларнинг жуда оз қисми амал қилишда хато қиладилар, яъни, таркидунёчиликка юрадилар. Одамларнинг жуда кўплари эса, амал қилмасликда хато қиладилар. Яъни, Исломни таркидунёчилик, деб гумон қилиб, ундан ўзларини олиб қочадилар.

Аслида эса, ундай эмас! Дунёдаги Аллохдан энг кўп кўркадиган банда бўлиш учун ўзини кийнайдиган бирор ишни килишнинг хожати йўк. Дунёдаги Аллохга энг кўп такво киладиган банда бўлиш учун оғир келадиган бирор иш килиш шарт эмас. Балки, таркидунё килмай, дунёдаги халол нарсалардан тўла бахраманд бўлган холда, меъёрида ухлаб, еб-ичиб, оила куриб хам энг такводор, Аллохга энг якин банда бўлиш мумкин.

Бу улкан ҳақиқатни дунёдаги энг маҳбуб банда, энг улуғ Пайғамбар—Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ҳолларидан билиб олиш мумкин. У зот соллаллоҳу алайҳи васаллам вақтида уҳлаб, вақтида ибодат килардилар. Вақтида овқатланиб, вақтида рўза тутардилар. Жуфти ҳалоллари билан оилавий ҳаётни давом эттирардилар.

Ислом Аллоҳнинг дини бўлгани учун унда инсоннинг барча эҳтиёжлари ҳисобга олинган. Чунки, инсонни яратган Аллоҳ унинг эҳтиёжларини ҳам яҳши билади. Агар инсон доимо оч юриши керак бўлганида, Аллоҳ уни таомга ҳожати тушмайдиган қилиб яратган бўлар эди. Агар инсон доимо овқат қилиб юриши лозим бўлганида, Аллоҳ рўзани фарз қилмас эди. Демак, инсон меъёрида еб-ичиб,

меъёрида оч қолиши керак. Инсоннинг доимо оч қолишидан Аллоҳга ҳам, ўзига ҳам фойда йўқ. Аммо, инсоннинг меъёрида оч қолишида Аллоҳга фойда бўлмаса ҳам, инсоннинг ўзига фойда бор. Ислом кишиларни шунга буюради.

Шунингдек, инсон кечаси ухламаслиги керак бўлганида, Аллох уни уйкуга хожатли килиб яратмаган бўлар эди. Агар инсон умуман ибодат килмай ухлаб ётаверса, ҳайвондан фарки йўк бўлиб колмаганида, уни ибодатга амр килмас эди. Инсоннинг ҳаддан ташқари кўп ухлашида Аллоҳга ҳам, инсоннинг ўзига ҳам фойда йўк, балки ўзига зарар бор. Инсоннинг меъёрида ухлаб, меъёрида ибодат килишида эса Аллоҳга фойда йўк бўлса ҳам, инсоннинг ўзига фойда бор.

Агар инсон уйланмай ўтиши керак бўлганида, Аллох таоло уни эркак-аёл қилиб, бир-бирига эҳтиёжли қилиб яратмас эди. Шунингдек, инсон жинсий майлининг халол йўли билан кондирмай, харом йўл қондирганда ҳайвондан фарқи қолмайдиган бўлмаганида, Аллох никохни жорий қилмас эди. Инсоннинг уйланмай ўтишидан Аллохга фойда йўк, бандага зарар Шунингдек, банданинг жинсий хаётда хохлаганини қилаверишида хам ўзига зарар бор. Ислом доимо бандаларга яхшиликни раво кўрганидан уларга никох йўли билан. халол-пок равишда жинсий майлларини қондиришларини йўлга қўйди.

Исломда ухлаш, овқатланиш, оила ҳаёти каби нарсалар дунёвий иш ҳисобланиб, улардан ҳазар қилишга чақирилмайди. Балки бу нарсалар Ислом таълимотларига мос бўлиб, яхши ният билан амалга оширилса, савоб бўлади, ибодат ҳисобланади.

رُو عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمَرٍو 
$$\tau$$
 قَالَ: قَالَ لِي النَّبِيُّ  $\rho$ : أَكُمْ  $\tau$ 

أُخْبَرْ أَنَّكَ تَقُومُ اللَّيْلَ وَتَصُومُ النَّهَارَ قُلْتُ: إِنَّ أَفْعَلُ ذَلِكَ قَالَ: فَإِنَّكَ إِذَا فَعَلْتَ ذَلِكَ هَجَمَتْ عَيْنُكَ وَنَفِهَتْ نَفْسُكَ وَإِنَّ لِنَفْسِكَ فَإِنَّكَ إِذَا فَعَلْتَ ذَلِكَ هَجَمَتْ عَيْنُكَ وَنَفِهَتْ نَفْسُكَ وَإِنَّ لِنَفْسِكَ حَقُّ فَصُمْ وَأَفْطِرْ وَقُمْ ونَمْ. رَوَاهُ الشَّيْحَانِ.

75. Абдуллох ибн Амр розияллоху анхудан ривоят килинади:

«Менга Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Менга хабар берилишича, сен кечани бедор ўтказиб, кундузнинг рўзасини тутар эмишсан?» дедилар.

«Албатта, мен ўшандоқ қилурман», дедим.

«Агар сен шундок қиладиган бўлсанг, кўзинг заифлашади, нафсинг малол олади. Албатта, сенда нафсингнинг хам хакки бор, ахлингнинг хам хакки бор. Бас, рўза хам тут. Оғзинг очик хам юр. Бедор хам бўл. Ухлаб хам ёт», дедилар».

Икки Шайх ривоят қилганлар.

**Шарх:** Муаллиф бу ҳадисни ушбу бобда нима учун келтиргани аниқ ва равшан кўриниб турибди. Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам Абдуллоҳ ибн Амр розияллоҳу анҳуни ва у киши орқали барча умматларини амалда тежамкор бўлишга, оз бўлса ҳам бардавом амални қилишга чорламоқдалар. Биз ўрганаётган ушбу ҳадиси шарифнинг айтилишига Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳаётлари даврида бўлиб ўтган бир воқеа сабаб бўлган.

Абдуллоҳ ибн Амр розияллоҳу анҳуни оталари Қурайш қабиласига мансуб чиройли бир қизга уйлаб қуйибди. Куёв булса, янги келин билан иши булмай, ибодатга берилиб, кечаси билан намоз уҳиб, кундузлари руза тутиб юраверибди. Бу ҳақда отаси Абдуллоҳ розияллоҳу анҳуга насиҳат ҳилибди. У киши эса, ибодатга

берилганлик ва ёшлик ғурури таъсирида отанинг насиҳатига қулоқ осмайди. Ўз билганини қилиб, кечаси намоз ўқиб, кундузи рўза тутиб, оиласи билан иши бўлмай юраверибди. Шунда ноилож қолган отаси бу ҳакда Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламга шикоят қилибди. У зоти бобаракот Абдуллоҳ ибн Амр розияллоҳу анҳуни ҳузурларига чорлаб:

## «Менга хабар берилишича, сен кечани бедор ўтказиб, кундузнинг рўзасини тутар эмишсан», дедилар.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг бу гапларидан ибодат ғурурига кетган ёш йигитлар билан муомала қилишни ўрганиш керак. У зот соллаллоху алайхи васаллам унга дўқ ҳам қилмадилар, отанг менга сендан шикоят қилди ҳам демадилар. Худди унинг ибодати ҳақида ноаниқ шахс томонидан хабар эшитгандек гап бошладилар. Гапларида унинг қилмишини танқид қилиш аломати ҳам сезилмади. Шунинг учун Абдуллоҳ ибн Амр далилланиб:

### «Албатта мен ўшандоқ қилурман», деб жавоб берди.

Абдуллох ибн Амрнинг устидан тушган шикоятни ўзига тасдиклатиб олганларидан кейин, Расули акрам соллаллоху алайхи васаллам аста насихат килишга ўтдилар:

## «Агар сен ўшандок киладиган бўлсанг, кўзинг заифлашади, нафсинг малол олади», дедилар.

Яъни, сен кечаси билан намоз ўқиб, кундузи рўза тутишни давом эттираверсанг, соғлиғингга зарар етади. Кўзинг заифлашади. Ҳадеб узлуксиз нафл ибодат қилавериш нафсингга малол келади. Бу эса, ёмон оқибатларга олиб келади. Кейин ибодат қилишни хохламай коласан.

## **«Албатта, сенда нафсингнинг хам хакки бор».** Яъни, сенда нафсингни хам хакки бор. Уни халол йўл билан

Яъни, сенда нафсингни ҳам ҳаққи бор. Уни ҳалол йул билан меъёрида қондиришинг керак. Булмаса, Аллоҳ таоло сенга қушиб ҳалқ қилган табиатга ҳилоф қилган буласан.

### «Ахлингнинг хам хакки бор».

Яъни, оила аъзоларингнинг хам сенда хакки бор. Уни хам адо этишинг керак. Бу шаръий бурчинг.

Абдуллох ибн Амр розияллоху анху мисолида унинг хотини ҳақида гап кетмоқда. Хотиннинг эрда ҳаққи бор. Бир оила эру хотин бўлиб яшагандан кейин эр эрлик бурчини адо этиши керак. Намоз билан рўзага берилиб, хотинни тарк қилиб қўйишлик мусулмон кишига тўғри келмайди.

### «Бас, рўза хам тут, оғзинг очиқ хам юр».

Нафл рўза тутишга иштиёкинг бор экан, майли меъёрида тут. Аммо оғзинг очик ҳам юр.

### «Бедор хам бўл, ухлаб хам ёт».

Кечалари бедор бўлиб, намоз ўкишга иштиёкинг бор экан, бу яхши, буни ҳам меъёрида қил. Аммо вактида ухла ҳам. Бу ҳам керак.

Кези келганда айтиб ўтиш лозим, ушбу бобдаги ва шунга ўхшаш бошқа ҳадисларда нафл ибодат ҳақида сўз кетади. Чунки фарз ва вожиб ибодатларда тежамкор бўлиш, оз амал қилиш, деган гап бўлмайди. Беш вақт намознинг тўрт вақтини ўқий, рўзанинг ярмисини тутай, деб бўлмайди. Абдуллоҳ ибн Амр розияллоҳу анҳу мисолида ҳам кечалари уҳламай нафл намоз ўқиши, кундузлари нафл рўза тутиши ҳақида сўз кетмоқда.

76 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: إِنَّ الدِّينَ يُسْرُّ وَلَنْ يُسْرُّ وَلَنْ يُسُرُّ وَلَنْ يُسُرُّ وَلَنْ يُسُرُّ وَلَنْ يُسُرُّ وَلَنْ يُسُادً الدِّينَ أَحَدُ إِلاَّ غَلَبَهُ فَسَدِّدُوا وَقَارِبُوا وَأَبْشِرُوا واسْتَعِينُوا بِالْغَدُوةِ وَالرَّوْحَةِ وَشَيْءٍ مِنَ الدُّلْجَةِ.

76. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади: «Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Албатта, дин осондир. Кимки динда ашаддий

бўлмоқчи бўлса, дин унга ғолиб келади. Бас, тўғри амалда бўлинглар, яқинлашиб юринглар, яхшилик башоратини беринглар. Сахар чоғида, тушдан кейин ва кечанинг охирида ёрдам талаб қилинг», дедилар».

**Шарх:** Ушбу ҳадиси шарифда Расули акрам соллаллоҳу алайҳи васаллам биз умматларига динда чуқур кетиб, ашаддийлашиб ўзини қийнамасликка, ўртача иш тутиб, иложи борича камолга яқин бўлиш учун уринишга, доимо яхшилик башорати беришликка, қулай фурсатларни бой бермай, улардан фойдаланиб қолишга чақирмоқдалар.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам Исломни васф қилиб:

#### «Албатта, дин осондир», демоқдалар.

Яъни, дин аслида осонликдан иборатдир. Унинг барча таклифлари осондир. Унда ҳеч бир қийинчилик йўқдир. Сарвари олам соллаллоҳу алайҳи васалламнинг бу гаплари Ислом шариати кўрсатмаларини бажариш қийиндир, деб сафсата сотувчилар зиддига қаттиқ раддиядир.

Дарҳақиқат, Ислом осонликдан иборат. Унда ҳеч бир қийинчилик йўк. Инсончасига яшаш қасдида бўлган одам, буни дарҳол тушуниб етади. Чунки, Ислом ҳақиқий инсонлар учун Аллоҳ томонидан юборилган кўрсатмалар тўплами. Шу билан бирга, Исломнинг осонлигига паст назар билан қараб, ўзига уни қийинлаштиришга уринганлар ҳам ҳато қиладилар.

## «Кимки динда ашаддий бўлмокчи бўлса, дин унга ғолиб келади».

Яъни, динда чукур кетиб, ҳаддан ошиб, ўзича кўп амалларни қилиб шухрат топмокчи бўлса, енгилиб колади. Бундок одамлар бориб-бориб йўлдан чикади. Йўлдан чикиши турлича бўлиши мумкин. Баъзилари, ортикча уриниб, ўзини уринтириб кўйиб, кейин малол олиб, ҳамма нарсани ташлаб юборади. Бошқалари эса, ашаддийлашиб, динда йўк нарсаларни ҳам қилиб, бошқаларни ҳам шунга ундаб, ўзи ҳам адашади, ўзгаларни ҳам адаштиради. Ундок одамлардан диннинг ғолиб келишининг

маъноси шудир.

### «Бас, тўғри амалда бўлинглар»

Яъни, шариатда кўрсатилганича тўғри амал қилинг, ошириб ҳам юборманг, камайтириб ҳам қўйманг.

### «Яқинлашиб юринглар»

Яъни, шариат кўрсатган чегарага яқинлашиб юринглар. Ундан чиқиб ҳам кетманглар, узоқда ҳам қолманглар.

## «Яхшилик башоратини беринглар»

Яъни, доимо ишни яхшиликка йўйинглар. Доимо яхшиликдан гапиринглар, яхши гапларни гапиринглар ва яхшиликни кутинглар.

# «Сахар чоғида, тушдан кейин ва кечанинг охирида ёрдам талаб қилинг».

Ушбу жумлада ёрдам талаб қилинг дегани, нафл ибодат қилинглар, деганидир. Доимо ибодат билан машғул бўлса, қийналиб кетади. Шунинг учун орани узиб-узиб, дам олиш вақтларида қилинса яхши бўлади, деган маънони англатади.

Ушбу хадиси шарифдан олинадиган фойдалар:

- 1. Ислом дини осонлик дини экани.
- 2. Унда ашаддий бўлмаслик кераклиги.
- 3. Ким Исломда ашаддий бўлишга уринса, ўзи мағлуб бўлиши.
  - 4. Шариат кўрсатмасига амал қилишлик.
  - 5. Шариат чегарасига яқинлашиб юришлик.
  - 6. Яхшилик башорати ила яшашлик.
  - 7. Мазкур вақтларда ибодатнинг ғанимат бўлиши.

Ислом тўғрисида нотўғри тасаввур кўп. Бу тасаввурлар ичида энг кўп тарқалгани—Ислом шариати таклифларини оғир таклифлар, деб васф қилиш. Инсонни ортикча таклифлар билан қийнаш, деб тушунишдир. Ислом душманлари бу фикрни тарқатдилар ва тарқатмокдалар. Ўзларини мусулмон ҳисоблаб юрган дангасалар ҳам бу ишга қўшиладилар. Аммо, Исломни қийинчилик дейиш

Аллохнинг оятига, Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг хадисларига зидлигини хам билишлари керак. Ким Аллохнинг оятига, Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг хадисларига зид гапни айтса, кофир бўлишини хам билишлари керак. Мусулмон одам оят ва хадисда келган хабарни суриштирмасдан таслим бўлгани учун хам мусулмон номини олган. Агар оят ва хадисда келган нарсага ишонкирамаса, унга дарров таслим бўлиш ўрнига, сўраб-суриштирса, тескари гап айтса, мусулмонлиги қолмайди. Агар оят ва хадисда келган хабарни тушуна олмаса, менинг аклим етмаяпти десину, аммо тескари гап айтмасин, шак-шубха қилмасин.

Ислом қийин дин, деганларга эса, Исломнинг нимаси қийин, деймиз. Бошқа динлар билан, динсизлик билан солиштириб кўринг, нимаси қийин? Ақийда бобида шаҳодат калимасини тил билан айтиб, дил билан тасдиқлаб қўйсанг бўлди, сен мусулмонсан. Ҳеч қандай бошқа нарсанинг кераги йўк. Алоҳида жойга бориб, алоҳида маросим ўтқазиб, чўқинтириш маросимида қиладиган ишларнинг кераги йўқ.

Ёки худосизлар фиркасига аъзо бўлиш учун низомномани ёдлаб, турли шахс ва идоралардан ўзининг ихлосли худосиз эканига қоғоз олиб, имтихондан ўтиб, саволларга жавоб бериб, етмай қолса, пора бериб, аввал номзод бўлиб, кейин аъзо бўлиш хам йўк.

Исломнинг мусулмон жамияти аъзоларига юклаган таклифларида ҳам ҳеч қийинчилик йўқ. Уларнинг барчаси Аллоҳга ибодат бўлса ҳам, аслида мусулмоннинг ўз шахсига, оиласига, жамиятига ва бутун инсониятга фойда келтирадиган ишлар.

Исломдаги ибодат маросимларини ўтказиш учун алохида жой, алохида кийим, турли асбоб-ускана ёки воситачининг кераги йўк. Хар ким хохлаган жойида, хохлаган кийимида, хохлаганича ибодат қилаверади.

Исломда тавба қилмоқчи бўлган одам чин дилдан ўкиниб, тавба қилдим, деб айтиб, ўша гуноҳни қайта қилмай қўйса бўлди. Бошқа динларга ўхшаб, алоҳида маросимни, воситачи-тавба қабул қилувчининг ва бадал тўлаб, мағфират паттаси сотиб олишнинг кераги йўқ.

Хуллас, Исломда қийинчилик йўқ. Бу улкан ҳақиқат билан ушбу китобимиз орқали танишиб келмоқдамиз, яна, иншааллоҳ, танишиб бораверамиз.

Ислом инсондан бирор нарсани таклиф қилган бўлса, уни ҳайвонлик даражасидан чин инсонлик даражасига кўтариш учун таклиф қилган, холос. Ислом ўз таклифлари билан инсонни фаришта даражасига кўтаришни кўзлаган эмас. Шунинг учун Ислом таклифларини оғир деганлар, унга амал қилиш қийин деганлар, инсоннинг ҳайвонлик даражасида қолишини ёқтирадиганлардир.

Ислом дини кишиларга оғирлик бўлишини, уларга тоқатларидан ташқари таклифлар юклатилишини хоҳламайди. Шунинг учун ўз ихтиёри билан қўшимча ибодатни кўп килишга уринадиган одамларни ҳам бу ишдан қайтаради. Ушбу ўрганган ҳадисимиз бунинг ишончли мисолларидир. Кейинги келадиган ҳадисларда бу масала яна ҳам ойдинлашади.

77 عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: كَانَ رَسُولُ اللهِ ρ إِذَا أَمَرَهُمْ أَمَرَهُمْ أَمَرَهُمْ وَنْ اللهِ وَنْ اللهِ إِنَّا لَسْنَا كَهَيْئَتِكَ يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّ اللهَ قَدْ غَفَرَ لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ فَيَغْضَبُ حَتَّى يُعْرَفُ الْغَضَبُ فِي وَجْهِهِ ثُمَّ يَقُولُ: إِنَّ أَتْقَاكُمْ وَأَعْلَمَكُمْ بِاللهِ أَنَا. رَوَاهُمَا الْبُحَارِيُّ. اللهِ أَنَا. رَوَاهُمَا الْبُحَارِيُّ.

77. Оиша розияллоху анходан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам қачонки y(сахоба)ларни бирор ишга амр қиладиған булсалар, тоқатлари етадиган амалга амр қилар эдилар. Улар:

«Эй Аллохнинг Расули, биз сизга ўхшаган холатда эмасмиз. Албатта, Аллох сизнинг олдингию кейинги гунохларингизни мағфират қилган», дейишди. Шунда, у зот ғазабланар эдилар. Ғазаблари юзларидан билинар эди ва:

«Сизларнинг энг такводорингиз, Аллохни энг яхши **билувчингиз менман!» дер эдилар».** *Икки ҳадисни Бухорий ривоят қилганлар.* 

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг бу хадисларида хам Ислом дини осон дин экани, унда одамларнинг тоқатидан ташқари таклифлар бўлмаслиги баён этилмоқда.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам сахобаларни тоқатларидан ташқари амални қилишга амр қилмас эдилар. Сахобаи киромлар кўпрок амал килиб, кўпрок савоб олиш иштиёки билан ёнар эдилар. Аммо Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам уларни хохлаб турган даражаларидаги амалларга буюрмас эдилар. Сахобаларнинг кўпрок амал килиб, кўпрок савоб олиш иштиёклари устун келиб, баъзи хаёлларига келган гапни Расуллох соллаллоху алайхи васалламга айтишга журъат килардилар:

«Эй Аллохнинг Расули, биз сизга ўхшаган холатда эмасмиз. Албатта, Аллох сизнинг олдингию кейинги гунохларингизни мағфират қилган», дейишди.

Яъни, сиз гунохи йўк зотсиз, лекин шундок бўлса хам ўхшаган ибодатни қиласиз, биз сизга гунохи кўп кечирилган одамлардан эмасмиз, гуноҳларимиз кўп. Шунинг учун бизга изн беринг, кўпроқ ибодат қилайлик, демоқчи бўлдилар. Бундан саҳобаи киромларни кўп тоатибодат қилишга рағбатлари кучли экани кўриниб турибди.

Шу билан бирга, Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламдан изн бўлмагани учун кўп ибодат қила олмай юрганлари ҳам билиниб турибди. Сиртдан қараганда бу ҳар қанча мақтаса арзугулик рағбат. Пайғамбаримиз шундоқ қилдиларми? Йўқ! Ундоқ қилмадилар. Бундай пайтларда:

# «У зот ғазабланар эдилар. Ғазаблари юзларидан билинар эди».

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг ўта халимликларини, Аллох учун бўлмаса, хеч качон ғазабланмасликларини хисобга оладиган бўлсак, бу ғазабланишлари амр қилинган нарсага бўйсунмай, унга турли таклифлар киритиш яхши эмаслигидан дарак беради.

Нима учун саҳобаларнинг кўпроқ ибодат қилиш рағбати Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ғазабларини чиқарди? Чунки улар Аллоҳ ва Унинг Расули амр қилган ишларни оз санаб, ўзларига зиёда қилмоқчи бўлдилар. Бу эса, доимо хатога бошлайди. Аллоҳ таоло бандаларига нима муносиб эканини Ўзи яҳши билади. Аллоҳ таоло бандаларига қанча миқдорда ибодат муносиб эканини ҳам яҳши билади. Шунинг учун инсоннинг тоқатига яраша амалларга буюради. Агар инсон бутунлай намоз ўқиб, рўза тутиб ёки шунга ўҳшаган амалларни қилиши керак бўлганида, уни фаришталарга ўҳшатиб емайдиган, ичмайдиган, уйланмайдиган қилиб яратар эди.

Шунингдек, еб-ичиб, жинсий шахват билан машғул бўлиб, ҳайвонлик даражасида юравериши керак бўлганида, унга ақл бермас, Пайғамбарлар юбормас, китоблар туширмас ва шариатлар жорий қилмас эди.

Аллоҳ таоло инсонни чин инсон бўлишини хоҳлайди. Унинг фаришта бўлишини ҳам, ҳайвон бўлишини ҳам хоҳламайди. Аллоҳ инсонга ҳам ҳайвоннинг, ҳам фариштанинг хусусиятларидан берган. Жисм, емоқ-ичмоқ, жинсий шаҳватга эҳтиёжлар ҳайвонлик сифатларидир.

Рухонийлик, ақл, тоат, ибодатга лаёқатлик фариштанинг сифатларидир. Фаришталик сифатлари ҳайвонлик сифатларидан устун бўлиб, шариат йўлида юрган инсон фариштадан устундир. Ҳайвонлик сифатлари фаришталик сифатларидан устун бўлиб, еб-ичиш ва дунё ташвишидан бошқани билмаган инсон ҳайвондан бадтардир.

Ислом инсонни хайвонлик даражасига тушишига рози Шунингдек, фаришталик даражасига уни кутарилишига хам рози эмас. Ислом инсондан чин инсон булишини талаб қилади, холос. Шунинг учун ҳам Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам Аллохнинг бажармаганлардан қанчалик ғазаблансалар, Аллохнинг амрига зиёда қилишни хохлаганлардан хам шунчалик ғазабланар эдилар. Ушбу ҳадисда зиёда ибодат сўраган сахобаи киромлардан килишга ИЗН ғазабланишлари ҳам шундан. У зот уларга:

# «Сизларнинг энг такводорингиз, Аллохни энг яхши билувчингиз менман!» дер эдилар.

Яъни, бирортангиз менчалик такводор бўла олмайсиз, менчалик Аллоҳни таний олмайсиз. Нега энди мен килмаган ибодатларни килмокчи бўласиз?!

Демак, Расули акрам соллаллоху алайхи васалламнинг Суннатларида келган ибодатдан ортикча ибодат килиш нотўғри хисобланади.

Ушбу хадиси шарифдан олинадиган фойдалар:

- 1. Пайғамбаримиз ҳеч қачон, ҳеч кимни тоқатидан ташқари амалға буюрмағанлари.
- 2. Бировни тоқатидан ташқари амалга буюриб бўлмаслиги.
- 3. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг олдингию кейинги гунохлари Аллох томонидан мағфират килингани. Албатта, гунох сўзи у зот соллаллоху алайхи васаллам учун шартли равишда ишлатилади. Чунки у зот соллаллоху алайхи васаллам биз умматларга

ишлатиладиган гуноҳлардан маъсум, яъни, сақлангандирлар.

Уламоларимиз у зот соллаллоху алайхи васалламга нисбатан ишлатиладиган гунохни, баъзи амалларни баъзи вактларда камоли нихоясига етмай колиши, деб таъвил киладилар.

- 4. Яхши амаллар кишининг даражасини кўтариши. Шунинг учун сахобалар зиёда амал қилишга изн сўрадилар. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам эса, зиёда амал даражани кўтармайди, демадилар, балки, шариатда кўрсатилганидан зиёда қилишга қарши бўлдилар.
- 5. Нафл ибодатларни ўртача холда олиб бориш яхшилиги.
- 6. Маълум даражага эришган одам шу даража билан кифояланиб қолмай, яна нафл ибодатларда бардавом бўлиши лозимлиги.
- 7. Шариатга хилоф нарсани кўрганда ғазаб қилишнинг жоизлиги.
- 8. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам энг тақводор шахс эканликлари.
- 9. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам Аллоҳни энг яхши билувчи шахс эканликлари.
- 10. Кези келганда ўз фазли тўғрисида бошқаларга хабар бериш жоизлиги.

Ушбу ҳадиси шарифнинг ҳикматлари очиқ-ойдин кўриниб турибди. Албатта, бугунги кунимизда зиёда ибодат қилишга иштиёқмандлар йўқлиги, бу ҳадисга эҳтиёж тушмайди, дегани эмас. Бу ҳадисни Ислом қийинчилик дини, деб иғво қилаётган душманларга қарши ишлатамиз. Исломнинг таклифлари қийинмикан, деб чўчиб турганларга Исломга тарғиб қилиш учун ишлатамиз. Баъзи бир ўзининг бузуқ табиатига берилиб, шариатда йўқ нарсаларни қилиб, ўзини овора қилиб, ўзгаларни Исломдан

чўчитаётганларни йўлга солишда ишлатамиз. Бу ҳадисга эҳтиёжимиз жуда кўп.

78 - وَسُئِلَتْ عَائِشَةُ: هَلْ كَانَ النَّبِيُّ ρ يَخُصُّ شَيْئًا مِنَ الْأَيَّامِ؟ قَالَتْ: لَا كَانَ عَمَلُهُ دِيمَةً وَأَيُّكُمْ يَسْتَطِيعُ مَا كَانَ رَسُولُ اللهِ ρ يَسْتَطِيعُ مَا كَانَ رَسُولُ اللهِ يَسْتَطِيعُ. رَوَاهُ الثَّلَائَةُ.

78. Оишадан:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг маълум кунларга бирор нарсани хос килиб кўйиш одатлари бор эдими?» деб сўралди.

«Йўқ! У зотнинг амаллари доимий эди. Сизлардан кай бирингиз Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам кодир бўлган нарсага кодир бўла олар эди», дедилар».

Учовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда Оиша онамиздан Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг одатлари ҳақида баён келмоқда.

Саҳобаи киромлар доимий равишда Оиша онамиздан турли нарсаларни сўраб туришар эди. У киши жуда кўп нарсаларни билар эдилар. Пайғамбаримиз билан доимо бирга бўлиш, етук ақл соҳибаси бўлиш Оиша онамизга кўп нарсаларни билиб олиш имконини берган эди. Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламдан кейин ҳам кўп нарсаларда, катта саҳобалар еча олмай қолган масалаларда ҳам Оиша онамизга мурожаат қилинар эди. Ана шундоқ пайтларда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг одатлари ҳақида ҳам сўрар эдилар. Шундоқ саволларнинг бирида:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг маълум кунларга бирор нарсани хос килиб куйиш одатлари бор эдими?» деб суралди.

Яъни, маълум бир куни, маълум бир ибодатни хос килиб куйишни одат килган эдиларми, деб суралди. Оиша онамиз:

«Йўқ», деб жавоб бердилар.

Демак, Расули акрам соллаллоху алайхи васалламнинг бундок одатлари бўлмаган. Унда қандоқ бўлган? Бу саволга жавоб Оиша онамизнинг жавоблари давомида келади:

## «У зотнинг амаллари доимий эди».

Яъни, бир кун амал қилиб, бошқа куни ташлаб қуймас эдилар. Оз булса ҳам бардавом амал қилар эдилар.

«Сизлардан қай бирингиз Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам қодир бўлган нарсага қодир бўла олар эди», дедилар.

Яъни, қайси бирингиз ана шундоқ доимий равишда амал қила олар эдингиз.

Ушбу ҳадиси шарифдан олинадиган фойдалар:

- 1. Олима аёллардан илм сўраса мумкинлиги.
- 2. Оиша онамизнинг фазллари.
- 3. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг маълум кунларни хос қилиб, бирор нафл ибодат учун ажратмаганлари.
- 4. У зот соллаллоху алайхи васаллам бир ишни килсалар, доимий равишда килганлари.
- 5. Бошқа кишилар ҳар қанча уринсалар ҳам, у зот соллаллоҳу алайҳи васаллам даражасига ета олмаслиги.

79. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васалламдан, кандок амал Аллох учун энг махбубдир, деб сўралди.

### «Агар оз бўлса хам давомлиси», дедилар».

Икки шайх ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Саҳобаи киромларда Аллоҳга маҳбуб бўлган амални қилишга иштиёқ зўр эди. Улар Аллоҳга маҳбуб амалларнинг ичидан ҳам энг маҳбубини қилишга ҳаракат қилар эдилар.

Буни билиб олиш учун Расули акрам соллаллоху алайхи васалламга савол бердилар:

«Қандоқ амал Аллох учун энг махбубдир?» деб сўрадилар.

Расуллулох бу саволга:

«Оз бўлса хам давомлиси», деб жавоб бердилар.

Ха, Исломда давомсиз кўп амалдан кўра, давомли оз амал яхшидир. Чунки Ислом яхшиликни доимий бўлишини хоҳлайди.

Мусулмон одам ҳафтанинг маълум кунида яхши амал қилиб, мусулмонлик тақозоси билан иш кўриб, қолган кунларида ҳар хил ёмонликларни қилавермайди. Ҳар куни яхши бўлади. Оз бўлса ҳам ҳар доим яхши амал қилади. Ҳамма яхшилик ана ўшанда.

Биз мусулмонлар худди шу ишни ҳаммамиз амалга оширишимиз керак. Афсуски, кўпчилик биродарлар, жума куни, ҳайит кунлари, рамазон ойида ўзларини яхши тутадилар-да, қолган вақтларда турли ҳолатларда бўлишни ўзларига раво кўрадилар. Албатта, мазкур кун ва ойларда кўп яхши бўлиш мақбул ва савобли иш. Аммо бошқа вақтларда ҳам ўша ҳолатда бўлишга ҳаракат қилиш керак.

Бу бобга хулоса ясар эканмиз, Ислом осонлик динидир, ундан бошка ҳамма нарса қийинлик, машаққатдир, деймиз. Банда Ислом шариатида кўрсатилган амалларни қилиш билан икки дунё саодатига эришади, деймиз.

### МАНБАЛАР РЎЙХАТИ

- 1. Қуръони Карим.
- 2. Имодуддин Исмоил Ибн Касир. «Тафсири Қуръони Азим». Дор ихяил кутубил арабийя.
- 3. Муҳаммад Али ас-Собуний. «Роваиъул Баён тафсири Аятил Аҳкам минал Қуръон», Дор иҳяит туросил арабий, Байрут.
- 4. Мухаммад Содик Мухаммад Юсуф. «Тафсири Хилол».
- 5. Муҳаммад ибн Исмоил ал-Бухорий. «Саҳиҳул Буҳорий», Тошкент, 1973.
- 6. Муслим ибн ал-Хажжож ал-Қурайший. «Сахихул Муслим». Дорул кутубил илмийя. Байрут, Ливан.
- 7. Муҳаммад ибн Ийсо ат-Термизий. «Сунани Термизий». Дорул кутубил илмийя. Байрут, Ливан, 1987.
- 8. Сулаймон ибн ал-Ашҳас ас-Сижистоний ал-Аздий. «Сунани Абу Довуд», Дорул Боз, Марва, Макка.
- 9. Аҳмад ибн Шуҳайб ан-Насаий. «Сунани Насаий». Мактабут тарбиятил арабий лидувалил халийж, Риёз, 1988.
- 10. Муҳаммад ибн Йазид ал-Қазвиний. «Сунани Ибн Можа», Дор иҳяит туросил арабий, Байрут, 1975.
- 11. Молик ибн Анас ал-Асбахий ал-Хумайрий. «Муваттоъ Имоми Молик», Дорун нафаис, Байрут, 1987, 10-босма.
- 12. Абдуллох ибн Бахром ад-Доримий. «Сунани Доримий», Дорул фикри.
- 13. Аҳмад ибн Ҳанбал. «Муснади Имом Аҳмад ибн Ҳанбал», Дорул кутубил илмийя, Байрут, 1978, 2-босма.
- 14. Муҳаммад Абдурроҳман ал-Муборакфурий. «Туҳфатул Аҳвазий би шарҳи жомеъит Термизий», Дорул кутубил илмийя, Байрут.
- 15. Муҳаммад Юсуф ал-Ҳусайний ал-Банурий. «Маҳарифус сунани шарҳи сунанит Термизий», Ал-

Мактабатул банурийя, Карачи.

- 16. Шох Валийуллох ад-Дехлавий. «Хужжатуллохил болиға», ал-Мактабатус салафийя, Лохур.
- 17. Сахийд Хавва. «Ал-Асасу фис Сунна», Дорус салом. Қохира, 1994, 1-босма.
- 18. Муҳаммад Фуад Абдулбоқий. «ал Муъжам ал Мифеҳрис ли Алфозил Қуръонил Карим», Дорул кутубил мисрийя, Қоҳира, 1945.
- 19. Аҳмад ибн Халликон. «Вафиятул аъйан фи анбаи абнаиз заман», Ал-Матбаъатул маймуна, Қоҳира, 1310 ҳ.й.
- 22. Жалолиддин ас-Суютий. «Танвийрул ҳаволик шар-ҳун ала Муваттоъ Молик», Дорул иҳяил кутубил арабийя, Миср.
- 21. Али ибн Султон Муҳаммад ал-Қори. «Мирқотул Мафотийҳ шарҳу Мишкотил Масобийҳ», Дорул иҳяит туросил арабий, Байрут.
- 22. Бадриддин Айний. «Умдатул Қорий шарху Сахихил Бухорий», Дорул фикр.
- 23. Аҳмад ибн Ҳажар ал-Асқалоний. «Фатҳул Борий шарҳу Саҳиҳил Буҳорий», Дорул райяни лит турос. Қоҳира, 1986, 1-босма.
- 24. Аҳмад ибн Юсуф ал-Ҳалабий. «Умдатул ҳуффоз фи тафсири ашрафил алфоз», Дорул кутубил ватанийя, Банғозий, 1995.
- 25. Аҳмад ибн Абдурроҳман ал-Мақдисий. «Мухтасари мин-ҳожил қосидийн», Мактабату дорул баён, Дамашқ, 1978.
- 26. Муҳаммад ибн Абу Бакр ар-Розий. «Муҳторус Сиҳоҳ», ал-Ҳайъал мисрийятил оммати лил китаб, Қоҳира, 1976.
- 27. Зафар Аҳмад ал-Усмоний ат-Таҳонавий. «Эълоус Суннан», Идоратул Қуръани вал улумил Исламийя, Карачи, Покистон, 1415 ҳ. й.
  - 28. Аҳмад ибн Муҳаммад ат-Таҳовий ал-Ҳанафий.

- «Шарҳи маъоний ал-Осор», Дорул кутубил илмийя, Байрут, Ливан, 1987.
- 29. Мулло Али Қори Ҳанафий. «Шарҳи Китоби ал-Фиҳҳил Акбар», Дорула Кутубил имлийя, Байрут, 1995й.
- 30. Маҳмуд Шалтут. «Ал-Ислом ақийдатан ва шарийъатан», Доруш шуруқ, Қоҳира, 1968 й.
  - 31. Абдуллох ибн Муборак. «Китобуз зухд».
  - 32. «Назратун наъйим фии ахлокин набиййил карийм».
  - 33. «Ал-мавсуъа ал-Фиқҳийя».
- 34. Шайх Муҳаммад Содиқ Муҳаммад Юсуф. «Тасаввуф ҳақида тасаввур».
- 35. Саййид Рамазон Бутий. «ал-Хикам ал-Атоийя шар-хун ва тахлил».
- 36. Саид Хавво. «Нафсни поклашликда хулоса». 1405 х, 27-мухаррам, учинчи нашр Доруссалом.
- 37. Саид Хавво. «Рухий тарбиямиз», 1399 х, Дорул кутуб ал-арабийя.
- 38. Абулҳасан Али ал-Ҳасаний ан-Надавий. «Раббонийлик, раҳбонийлик эмас», 1404 ҳ, иккинчи нашр, муассасату ар-Рисола.
- 39. Абу Абдуллох Хорис ибн Асад ал-Мухосибий. «Нафс одоблари», 243 хижрий.
- 40. Абу Бакр Абдуллох ибн Мухаммад. «Нафсни хисоб-китоб килиш», 1408 х, биринчи нашр Муассасатул Кутуб ас-Сикофийя.
- 41. Муҳаммад Шайхоний. «Руҳий тарбия», 1416 ҳ, иккинчи нашр Дору Қутайба.
- 42. Соих Али Хусайн. «Тасаввуф ва унинг тарихидан кўринишлар» 1994 м, Маншуроту куллийяту даъва ал-Исломия.
- 43. Абу Хомид ал-ўаззолий. «Охират илмини кашф килишда фахрли дурлар», 1407 хижрий, Муассасатул кутуб ас-Сиқофия.
  - 44. Бурхониддин ал-Буқоий. «Тасаввуф борасидаги

- тортишув», 1400 х, Дорул кутуб ал-Илмийя.
- 45. Муҳаммад Закий Иброҳим. «Исломий тасаввуф алифбоси». 1415 ҳ, бешинчи нашр Мактабатул Одоб.
- 46. Абдулкарим ал-Қушайрий. «Кичик қалб томон», 1397 х, Дорул арабийяту лилкитоби.
- 47. Хусайн ал-Қувватлий. «Исломдаги ақлий тасаввуф». 1998 м, биринчи нашр, Маншуроту дору икраъ.
- 48. Муҳаммад Маҳмуд Алвон. «Ислом ва Тасаввуф журнали», Журнал соҳиби: 1959 м, 1 март, 10-сон.
- 49. Холид Бағдодий. «Рисолаи холидия ва одои зикр», Истанбул, 1993.
- 50. Ҳасан Муҳаммад Саъид аш-Шанновий. «Фи риёзит тасаввуфи». 2003 й.
- 51. Муҳаммад Мозий Абул Азоим. «Рисолатул муршидийн вал мустаршидийн», Дорул Мадина ла-Мунаввара, Қоҳира, 1983 й.
- 52. Абул Ҳасан Али ал-Ҳасаний ан-Надавий. «Рижолул Фикри вад Даъвати фил Исломи», Дору Ибн Касир, Байрут, 1999 й.
- 53. Фахруддин Али Сафий. «Рашахот айн ал-ҳаёт», Ибн Сино, Тошкент, 2003 й.
- 54. Яҳъя ибн Шарофиддин Нававий. «Риязус солиҳийн».
  - 55. Абу Хомид Ғаззолий. «Иҳяу улумиддийн».
  - 56. Имом Қушайрий. «Рисолаи Қушайрия».
  - 57. Абулҳасан Мавардий. «Адабуд дуня вад дийн».
- 58. Абдулазм ибн Абдулқовий ал-Мунзирий. «ат-Тарғийб ват тарҳийб».
  - 59. Абу Нуъайм Исбахоний. «Хулятул авлиё».
  - 60. Ибн Жавзия. «Сифатус Сафва».
- 61. Абулфараж Абдурроҳман ибн Аҳмад. «Жомиъул улумвал ҳикам».
  - 62. Хофиз ибн Абуд Дуня. «Заммуд Дуня».