### Шайх Мухаммад Содиқ Мухаммад Юсуф Яхшилик ва ахлоқ китоби ЖУЗ

### «ШАРҚ» НАШРИЁТ МАТБАА АКЦИЯДОРЛИК КОМПАНИЯСИ БОШ ТАХРИРИЯТИ ТОШКЕНТ

### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ

Аллох таоло мархамат қиладиким:

«Сизга Расул нимани берса, олинг ва сизни у зот нимадан қайтарса, қайтинг».

(Улуг Аллох рост сўйлайди).

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам мархамат қиладилар:

«Менинг гапимни эшитиб, ёдлаб, сингдириб, сўнгра адо этган одамни Аллох неъматлантирсин».

(Имом Ахмад ривоят қилган).

### Шиоримиз:

Аҳли сунна вал жамоа мазҳаби асосида пок ақийда ва мусаффо Исломга интилиш, Қуръон ва суннатни ўрганиб, амал қилиш, исломий маърифат таратиш, салафи солиҳ - улуғ мужтаҳидларга эргашиш, кенгбағирлик ва биродарлик руҳини тарқатиш.

Диний саводсизликни тугатиш, ихтилоф ва фиркачиликка бархам бериш, мутаассиблик ва бидъат-хурофотларни йўкотиш.

Ўзбекистон Республикаси Вазирлар Маҳкамаси ҳузуридаги Дин ишлари қумитасининг 97-рақамли тавсияси ила чоп этилли

- @ Шайх Мухаммад Содик Мухаммад Юсуф
- @ «Шарқ» нашриёт-матбаа акциядорлик компанияси Бош тахририяти, 2008.

### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ

### كتاب البر والأخلاق

### ЯХШИЛИК ВА АХЛОК КИТОБИ

وفيه ثلاثة أبواب وخاتمة

### УЧ БОБ ВА ХОТИМАДАН ИБОРАТ

#### МУКАДДИМА

Бандаларига барча яхшиликларни баён қилиб, уларга амал қилишни амр этган ва ахлоқларнинг яхшиси ила хулқланиб, ёмонидан четланишни амр этган Аллоҳ таолога битмас-туганмас ҳамду санолар бўлсин.

Барча яхшиликларни қилишда ҳаммага намуна бўла олган ва карамли ахлоқларни тугал қилиш учун юборилган, яхшиликлар ва гўзал ахлоқлар набийси — севикли Пайғамбаримизга мукаммал ва батамом саловоту дурудлар бўлсин.

Аллох таолонинг амрига итоат этиб ва Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг суннатларига иктидо килиб, шомил яхшиликка эришган ва гўзал ахлокда юриб, ёмонидан четланган сахобаи киромларга Хак таолонинг розиликлари бўлсин.

Муҳтарам китобхон, Қодир Аллоҳга шукрлар бўлсинким, «Ҳадис ва Ҳаёт» силсиласининг ўттиз тўртинчи китобини бошлаш имконини берди. Бу китоб гувоҳи бўлиб турганингиздек, «Яхшилик ва ахлоқ китоби» деб номланмоқда.

Бу ердаги яхшилик кенг ва шомил маънода бўлиб,

Ислом яхши деб санаган барча нарсаларни ўз ичига олади. Бунда кўшничиликда яшаётган кишилар ўртасидаги яхшиликлар ҳам, оилавий яхшиликлар ҳам, тоат-ибодат ҳам, лутфу марҳамат ҳам, силаи раҳм ва ҳайри эҳсон ҳам - барча-барчаси ирода қилинади.

Ахлоқ сўзи хулқ сўзининг кўплиги бўлиб, инсонда шаклланадиган хулқатворни билдиради. Бу китобда ўша хулқларнинг яхши ва ёмони баён қилинади. Уларнинг яхшисига амал қилиниб, ёмонидан четланиш йўллари баён қилинади. Сўнгра хусни хулқ ҳақида алоҳида тўхталиб, унга оид кўплаб ҳадиси шарифлар ўрганилади.

Бизнинг боболаримиз яхшилик ва ахлокнинг хакикатини тўлик маънода Исломдан ўрганганлар. Улар Аллох таолонинг охирги ва мукаммал дини, макоримул ахлоклар дини бўлган Ислом дини оркали яхшилик ва хусни хулкни ўзларига касб килганлар. Улар ўзлари бу улуғ неъматлардан бахраманд бўлишлари билан бир каторда, ўзгаларга хам ўзлари каби яхшиликлар етишини истаганлар.

Шунинг учун боболаримиздан баъзилари яхшилик ва ахлоқ бобида ўлмас асарлар битганлар. Уларнинг бу асарлари жаҳон адабиётининг дурдоналарига айланган.

Аммо шундай вактлар келдики, халкимиз мазкур асарларни ўкий олмай колди. Уларнинг ўрнига бошка нарсалар киритилди. Бизнинг яхшиликларимиз ва ахлокларимиз Исломдан чикканлиги учун диний саркит сифатида катағон қилинди.

Одамлар қандайдир йўл билан чоп этилган «Қобуснома»ни қанчалар иштиёқ билан ўқишгани, кидиришгани ёдимизда. Шунга ўхшаш яна баъзи нарсалар чиқиб қолса, ҳамма хурсанд бўлар эди. Асосан ахлок масаласи халкнинг ичида, унинг оғзида эди, холос. Кўпрок бу нарсага оид масалаларнинг ўша вақтда рухсат берилган қисми аҳли илмлар оғзидан эшитилар эди. Биз ўша

нарсаларни ахлок деб билар эдик. Аммо хориждаги дорулфунунга сабок олгани бориб, оламда «Ахлок илми» деган алохида фан борлигини билдик. Уни дарс килиб ўтилар экан. Ўзимиз ҳам Аҳмад Амийннинг «Ахлок китоби» асари асосида дарс олдик. Бу борада тўпланган маълумотлар ва тажрибалар ила танишдик.

Вақти соати етиб, бизда ҳам ўзгаришлар бўлди. Ҳар ким ўз динига ва аслига қайта бошлади. Исломий ахлоқ ҳақида гапириш ва ёзиш ҳам бошланди. Эски китоблар одамларимиз биладиган алифбога ўгирила бошлади. Ўқув юртларида «Одобнома» деган дарслар пайдо бўлди.

Аммо уларда такдим этилаётган нарсаларни кўриб, тарбия бобининг мутахассислари ахлокдан кўп нарсани билмасликларини тушуниб колдик. Хатто баъзи бирларининг тузган режалари ва китоблари хам максаддан узок эди. Ана шунда бу борада хали анчагина довонлар ошилиши лозимлиги яккол кўринди.

Шу аснода «Ислом маънавий жиноятларга қарши» деган китобни сиз азизларга камтарона уриниш самараси ўларок такдим этдик. Турли сабабларга кўра бу китобни қандок қабул қилинганини дархол била олмадик. Аммо вақти келганида кўпчиликнинг тахсинига сазовор бўлганини билиб, Аллох таолога хамдлар айтдик.

Ўшандан буён «Хадис ва Хаёт»да «Яхшилик ва ахлок китоби»га навбат келишини кутиб юрар эдик. Алхамдулиллах, мана, ўша фурсат хам етиб келди.

Қодир Аллоҳнинг Ўзидан ёрдам тилаган ҳолимизда бу масъулиятли ишга қўл урмоқдамиз. Агар сиз азизларга фойдали бирор нарса такдим этилган бўлса, Аллоҳ таолодан, хато ва камчиликлари бўлса, ходимингиздан, деб билгайсиз.

### КИРИШ

Ушбу китобимиз «Ат-тожул Жомеъ лил усул фии аходийсир-Росул» китобида «Китобул бирри вал ахлоки» деб номланган. Биз уни «Яхшилик ва ахлок китоби» деб таржима килдик. Аввал гапни «яхшиликдан» бошлаймиз. «Бирр», яъни, яхшиликнинг маъноси ва таърифини ўрганамиз.

«Бирр» сўзи луғатда яхшиликнинг барча турларини ўз ичига олган.

Уламо аҳли «бирр»нинг таърифида турли ибораларни айтганлар. Жамловчироқ бир таърифни келтирамиз.

Абу Мансур: «Бирр дунё ва охиратнинг яхшилигидир. Дунёнинг яхшилиги Аллох таоло бандага берадиган хидоят, неъматлар ва хайрлардан иборатдир. Охиратнинг яхшилиги жаннатдаги доимий неъматлардан иборатдир. Аллох таоло уни Ўз карами ва рахмати ила жамлагандир», деган.

Бирр, яъни, яхшилик икки турга таксимланади:

Биринчиси: сила деб аталиб, молни чегараланган тарафларга эваз талаб қилмасдан сарф қилишдан иборатдир.

Бунга нафснинг кенглиги ва саховати боис бўлади. Агар нафс бахил ва кизғанчик бўлса, уни ман килади.

Иккинчиси: маъруф деб аталади ва у ҳам ўз навбатида икки қисмга: гап ва амалга бўлинади.

- 1. Гапдаги бирр, яъни, яхшилик гўзал калом, гўзал башорат ва гўзал сўзларни ишлатиш ила бўлади. Бунинг боиси хусни хулк ва мулойим табиатдир. Бу ҳам сахийликка ўхшаб, чегарада бўлиши керак. Агар бу ишда исрофга ўтиб кетилса, ялтоқликка айланиб, ёмон деб баҳоланади. Агар ўртача ва чегарадан чиқмаган бўлса, маъруф ва мақталган бирр, яъни, яхшилик бўлади.
- 2. Амалдаги бирр яхшилик обрўни ишлатиш, жон ила кўмак бериш хамда қийин ҳолатда ёрдам беришла бўлади. Бу одамларга яхшилик қилишга муҳаббат ва уларнинг

фойдасини устун қўйиш истагидан келиб чиқади.

Биринчи турдаги маъруфга хилоф ўларок, бу ишларда исроф ва чегара йўк. Чунки бу каби ишлар канча кўп бўлса, икки тарафга шунча фойда бўлаверади. Ўша ишларни килувчига ажру савоб кўпаяверади. Шу билан бирга, ёрдам берилаётган одамнинг ҳам оғири енгил бўлиб бораверади.

Одатда, биз шарх килаётган «Ат-тожул Жомеъ лил усул фии аходийсир-Росул» китобидаги хар боб ёки китобнинг аввалида ўша мавзуга тегишли бирорта оят келтирилар эди. Аммо бу сафар матнда бу нарса килинмаганлигини кўрмокдамиз. Шунинг учун ўзимиз бу ишни амалга оширсак, деган ўйга бордик.

## **Бирр тоат ва бошқаларга яхшилик қилиш** маъносида келган оятлардан намуналар.

Аллох таоло Бақара сурасида:

«Яхшилик юзингизни машрик ёки мағриб томонга буришингизда эмас. Лекин яхшилик ким Аллохга, охират кунига, фаришталарга, китобга, Пайғамбарларга иймон келтирса ва яхши кўрган қариндошларга, етимларга, мискинларга, ватангадоларга, тиланчиларга, кул озод килишга берса, намозни коим килса, закот берса. Ахд килганда ахдига вафо қилувчилар, камбағаллиқ қийинчилик пайтида ва шиддат вактида хам сабр килувчиларга, ўшалар содиқ бўлганлардир. Ана ўшалар такводорлардир», деган (177-оят).

Одатда, одамлар яхшилик матлуб эканлиги ҳақида ихтилоф қилмайдилар, яхшилик нима эканлиги ҳақида ихтилоф қиладилар. Ҳар ким ўзининг йўлини яхши деб тушунади. Яхшилик маъносига ўзича таърифлар келтиради, чегаралар қўяди, белгилар белгилайди.

Улар кўпинча яхшиликни белгилашда ота-боболаридан

қолган урф-одатларга ўхшаш ўлчовларни тушунадилар. Бирлари яхшилик деб тушунган нарсани, бошқалари мутлақо ёмонлик деб тушунишлари ҳам мумкин. Демак, яхшиликнинг ҳақиқатини мазкур ҳоллардан устун тургувчи жиҳат белгилаши керак.

Ислом динида яхшилик Аллоҳ яхши деган нарсалардир. Уларнинг нима экани ушбу оятда тўлиқ таърифлаб берилган. Келинг, аввал ояти каримани батафсил ўрганайлик.

Оятнинг бошида Аллох таоло:

«Яхшилик юзингизни машриқ ёки мағриб томонга буришингизда эмас», деб, яхшилик маълум бир ҳаракат ёки гап-сўзларни ўзича қилиш ва айтиш билан бўлиб қолмаслигини таъкидламокда. Сўнгра эса, яхшилик нималигини таърифлашга ўтиб:

«Лекин яхшилик ким Аллохга, охират кунига, фаришталарга, китобга, Пайғамбарларга иймон келтирса ва яхши кўрган молини қариндошларга, етимларга, мискинларга, ватангадоларга, тиланчиларга, кул озод қилишга берса, намозни қоим қилса, закот берса. Ахд қилганда ахдига вафо қилувчилар, камбағаллиқ қийинчилик пайтида ва шиддат вақтида ҳам сабр қилувчиларга, ана ўшалар содиқ бўлганлардир. Ана ўшалар такводорлардир», дейилмокда.

Бу ояти каримада яхшилик бир неча қисмга булинмоқда:

### 1. Иймон.

«ким Аллоҳга, охират кунига, фаришталарга, китобга, Пайғамбарларга иймон келтирса»...

Аллоҳга, Унинг борлигига, сифатларига, исмларига, ягоналигига, тарбиякунанда эканлигига, илоҳлигига иймон келтириш. Охират кунига, яъни, қиёмат бўлишига иймон

келтириш, фаришталарга, уларнинг сифатларига иймон келтириш, китобга, яъни, Аллох таоло томонидан бандаларни хидоятга бошлаш учун туширилган илохийсамовий китобларга иймон келтириш. Аллох таоло юборган Пайғамбарларнинг бирортасини ҳам қолдирмасдан ҳаммасига иймон келтириш.

Ушбу иймон келтиришлар яхшиликнинг боши ва асосидир. Чунки кимнинг Аллоҳга, охират кунига, фаришталарга, китобларга, Пайғамбарларга иймони йўқ бўлса, ундан яхшилик чиқмайди. Чиқса ҳам, доимий бўлмайди. Бирор сабабга боғлиқ бўлади. Ўша сабаб тугаши билан яхшилиги ҳам тугайди.

### 2. Молу дунёсидан нафақа қилиш.

# «яхши кўрган молини қариндошларга, етимларга, мискинларга, ватангадоларга, тиланчиларга, қул озод қилишга берса»

Яхши кўрган молидан қариндош-уруғларга, бокувчисидан ажраб қолған етимларға, яъни, бокувчисиз қолған, балоғат ёшига етмаган ёш болаларга; мискинларга, яъни, еб-ичиш ва яшаш учун етарли маблағи, даромади йўқ кишиларга; ватангадоларга, яъни, ватанидан узокда нафакасиз тиланчиларга, колган одамларга; йўкчиликдан бошкалардан моддий ёрдам сўрашга мажбур бўлганларга; қул озод қилишга, яъни, хожаси билан маълум микдор маблағ эвазига озодликка чиқишни келишиб қўиган қулларга бериш.

Ўзи яхши кўрган молни бировларга беришни одат килган одам заифлик хирсу бахиллик сиртмогидан озод бўлади. Мол-дунёга кулликдан озод бўлади. Бу юксак инсоний фазилатдир. Фақат юксак инсоний фазилатлар сохибигина мухтожлар тоифасидаги кишиларга холис ёрдам беради. Бу ишни килган инсон хакикий яхшиликни килган бўлади.

### 3. Намоз ўкиш.

#### «намозни коим килса»

Фарз намозларни ўз вақтида, рукуъ, сажда ва бошқа арконларини жойига қўйиб, хушуъ ва хузуъ билан яхшилаб ўкиш. Намозда инсон ҳам сирти, ҳам ичи билан, яъни, буткул борлиғи билан Аллоҳга юзланади. Унда инсоннинг жисми ҳам, ақли ҳам, руҳи ҳам ҳаракатга келади. Намоз ўкимаган одам Аллоҳ таърифлаган яхшиликни қилмаган бўлади.

### 4. Закот бериш.

### «закот берса»

Мусулмонларнинг бой-бадавлатлари молларидан маълум микдорини ҳакдор биродарларига молиявий ибодат сифатида берадилар. Бу иш мол эгасига Аллоҳ томонидан фарз қилинган. Шу фарзни адо этадиган одам яхшилик қилувчидир.

### 5. Ахдига вафо қилиш.

«Ахд қилганда ахдига вафо қилувчилар» Ахдига вафодорлик мусулмонликнинг, иймоннинг кўзга кўринган белгиларидан бўлиб, Қуръони Каримда қайта-қайта такрорлангандир. Ким ахдига вафо қилса, Аллох таърифлаган яхшиликдан насибадор бўлади.

### 6. Сабр қилиш.

## «камбағаллиқ қийинчилик пайтида ва шиддат вақтида ҳам сабр қилувчилар»

Фақирлиқ бечоралик пайтида, беморлик вақтида, уруш, душманлар билан тўқнашув пайтида инсон машаққатларга учрайди. Шундай ҳолларда сабр қилиш лозим.

Сабрлилик ҳам иймонли, мусулмон кишиларнинг алоҳида олий ва зарурий сифатларидан ҳисобланади.

Демак, турли қийин ҳолатларда сабр қилувчилар Аллоҳ таърифлаган яхшилик соҳибларидан бўлар экан.

Оятнинг охирида мазкур олиймақом сифатларга эга булганларни:

«Ана ўшалар содиқ бўлганлардир. Ана ўшалар тақводорлардир», деб таърифланмокда.

Абу Зарр Ғифорий розияллоху анху Пайғамбар алайхиссаломдан иймон нима, деб сўраганларида, Пайғамбаримиз Мухаммад алайхиссалом ушбу оятни тиловат қилганлар. Кейин яна қайта сўраганларида яна шу оятни тиловат қилганлар.

Шундай қилиб, Аллоҳ битта оятда эътиқод асосларини, жон ва мол ибодатларини бирлаштириб, бир-биридан ажрамайдиган қилиб, уларнинг ҳаммасига «яҳшилик» деб ном қуйибди.

Шунинг учун ҳам ушбу ном остига кириб, унга амал қилганларни Аллоҳ таоло «Ана ўшалар содиқ бўлганлардир. Ана ўшалар тақводорлардир», деб таърифламоқда.

Ха, ўшалар иймонида, Исломида содик бўлганлардир.

Ана ўшалар ақийдасида, амалида содиқ бўлганлардир.

Ана ўшалар Аллоҳнинг айтганини қилиб, қайтарганидан қайтган тақводорлардир.

Ўтган азизларимиздан Суфёни Саврий ушбу оятни ўқиб туриб:

«Яхшиликнинг барча тури шу оятдадир», деганлар.

Ибн Касир Рахматуллохи алайхи:

«Ким шу оят билан сифатланса, Исломнинг барча соҳаларига кириб, яхшиликнинг бошидан тутган бўлади», деганлар.

Аллох таоло Бақара сурасида:

«Одамларни яхшиликка чорлаб туриб, ўзингизни унутасизми? Холбуки, китобни тиловат қиляпсиз-ку. Ақлни ишлатмайсизми?!» деган (44-оят).

Маълумки, яхудийлар ва хусусан, уларнинг диний олимлари ахли ширк бўлган арабларни самовий динга, янги келадиган Пайғамбарга эргашишга, китобга амал килишга, Аллох берган ахдга вафо килишга ва бошка кўпгина яхшиликларга чорлар эдилар.

Вақти етиб, Аллоҳ Қуръони Каримни тушириб, Муҳаммад алайҳиссаломни охирзамон Пайғамбари қилиб юборганида, араб мушрикларидан кўплари иймон келтирдилар, аммо яҳудийлар ўзларини унутиб, кофир бўлдилар. Аслини олганда, улар иймонга аввалроқ киришлари керак эди.

Чунки улар Аллоҳ таоло томонидан туширилган Таврот китобини тиловат қилиб турардилар. Унда эса, сўнгги Пайғамбар келиши тўғрисида хабар бор эди. Китобни, яъни. илоҳий китобни тиловат қилиб, одамларни яхшиликка чорлаб туриб, ўзини унутиш акддан эмас эди.

Шунинг учун Аллох таоло ояти карима охирида:

«Ақлни ишлатмайсизларми?!» дея хитоб этиб, уларни ақлсизларга тенглаштиряпти.

Аввал айтиб ўтганимиздек, бу ояти каримадаги хитоб фақат Бани Исроилга хос эмас, балки ҳаммага тегишлидир. Айтганига амал қилмайдиган дин уламолари ҳар бир уммат учун катта офатдир.

Эътиборни жалб қиладиган, диний тус берадиган кийимлар кийиб олиб, чиройли-чиройли сўзларни саралабсаралаб, ширали овоз ила амри маъруф, нахйи мункар киладиган, аммо айтганига ўзи амал килмайдиганлар хар бир жамиятдан топилади. Айникса, динни ўзларига касб килиб олганлар хавфли. Улар эгаллаб турган макомларини бой беришдан кўркиб, хар кандай пасткашлик килишга тайёрлар. Уларнинг офати хаммага уради. Касофати умумийлашади. Дин номидан, Аллохни, иймонни аралаштириб яхшиликка чакирадиган, лекин ўзи унга хилоф иш тутадиганлар кишиларнинг қалбларидаги

хис-туйғуларини оёқости қиладилар, фикрларини остинустун қилиб, қалбларида ақийда ёққан шуълани ўчириб, иймон нурини кеткизадилар.

Шунинг учун ҳам илмига амал ҳилмайдиганларнинг бу дунёю у дунёда азоб-уҳубатлари улҳан бўлади.

Имом Аҳмад Пайғамбар алайҳиссаломдан ривоят қилган ҳадиси шарифда:

«Аллох таоло қиёмат куни саводсизларни уламоларни химоя қилмаган нарсалардан химоя қилади», дейилган.

Баъзи бошка ривоятларда:

«Аллоҳ илмсиз кишини етмиш марта мағфират килганда, олимни бир марта мағфират қилади», дейилган.

Имом Бухорий рахматуллохи алайхи ривоят килган хадисда Пайғамбар алайхиссалом:

«Қиёмат куни бир кишини дўзахга келтириб ташланади, шунда қорнидаги нарсалар ташқарига отилиб чиқади, у дўзахда ўз қорнидан чиқкан нарсалар атрофида худди тегирмонни айлантирадиган эшак сингари айланиб юради. Дўзахийлар уни ўраб олиб:

«Эй фалончи, сенга нима мусибат етди? Бизга амри маъруф, нахйи мункар қилмаганмидинг?» дейишади.

Шунда у:

«Сизларни яхшиликка чорлар эдим-у, ўзим қилмас эдим, ёмонликдан қайтарар эдим-у, ўзим қилардим», дейди», деганлар.

Имом Аҳмад Пайғамбаримиз алайҳиссаломдан ривоят қиладилар:

«Исро кечасида лаблари оловдан бўлган қайчилар билан қирқилаётган кишиларнинг олдидан ўтдим.

«Анавилар кимлар?» деб сўрадим.

«Умматингдаги аҳли дунё ваъзхонлар. Одамларни яҳшиликка чорлаб, ўзларини унутганлар ва ҳолбуки китобни ўқирдилар, ақлни ишлатмайдиларми?» дейишди».

Аллох шундай оқибатдан Ўзи сақласин.

Айтганига амал қилиш, ақийдага мувофиқ юриб-туриш осон иш эмас. Бунинг учун сабрматонат, тиришқоқлик керак. Энг муҳими, доимо Аллоҳ таолога боғлиқ бўла билиш.

Аллох таоло Бақара сурасида:

«Яхшилик уйларнинг орқасидан киришингизда эмас, лекин яхшилик ким тақводорлик қилса, шундадир. Ва уйларга эшикларидан киринг. Аллоҳга тақво қилинг. Шоядки, нажот топсангиз», деган (189-оям).

Ушбу ояти карима яхшилик бобида катта бир қоидага асосдир. Ҳар бир яхшилик шариат белгилаган яхшиликдир. Одамлар ўзларича ўйлаб чиқарган нарса динда яхшилик бўла олмайди.

Имом Бухорий ва Имом Муслимлар сахих китобларида Баро розияллоху анхудан ривоят қиладиларки, у киши:

«Ансорийларда (мадийналик мусулмонларда) ҳаждан ҳайтиб келганда уйнинг эшигидан кирмаслик одати бор эди. Улардан бир киши ҳаждан ҳайтганида уйининг эшигидан кирибди. Бу иши учун унга айб иш ҳилгандек ҳарала бошланибди. Шунда: «Яҳшилик уйларнинг орҳасидан киришингизда эмас...» ояти тушди», деганлар.

Бу ҳакда тўлароқ гапирадиган бўлсак, илгари ансорийлар ҳаж қилиб, гуноҳларидан покланиб қайтсалар уйларига биринчи марта гуноҳкорлик қилиб юрган пайтида кирган эшикларидан эмас, уйнинг орқасидан дарча очиб киришни яхшилик деб билар эдилар. Улар шу тасаввурларга амал қилишарди.

Иттифоко, улардан биттаси ҳаждан келиб, уй орқасидан дарча очиб ўтирмай, тўғридан-тўғри эшикдан кирибди. Бу иш бошқаларга айб бўлиб кўринибди. Табиийки, бу эски одат хусусида мусулмончиликнинг ҳукми нима бўлар экан, деган савол пайдо бўлади. Оят ўша эҳтимол тутилган саволга жавоб тариқасида ва бўлиб ўтган

ходисага бахо бериш учун келган:

«Яхшилик уйларнинг орқасидан киришингизда эмас, лекин яхшилик ким такводорлик килса, шундадир».

Демак, яхшилик баъзи бир ишларга ўзича ҳар хил сифатлар бериб, адо этиш билан эмас, балки тақво асосида, яъни, Аллоҳнинг буюрганини қилиб, қайтарганидан қайтиш билан ҳосил бўлар экан.

Ояти каримадан билиниб турибдики, шариатда кўрсатилмаган иш билан Аллоҳга курбат ҳосил бўлмайди, бунга, яхшиси, уринмаслик керак. Қайси иш яхши ва савобли эканини билмоқчи бўлган одам фарз, вожиб, суннат амалларга қарасин, агар унга ўхшашини топса, яхши бўлади.

Абдуллох ибн Аббос розияллоху анхудан ривоят килинган хадисда айтиладики:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам хутба айтаётиб, қарасалар, бир киши офтобда тик турибди. У киши ҳақида сўраганларида:

«У Абу Исроил, офтобда тик туришни, ўтирмаслик ва сояга чиқмасликни ва рўза тутишни назр қилган», дейишди.

Шунда Пайғамбар алайхиссалом:

«Айтинглар, гапирсин, сояга чиксин, ўтирсин ва рўзасини охирига етказсин», дедилар».

Бу ҳолатда Расули акрам алайҳиссолату вассалом шариатда ибодат ҳисобланган рўзани давом эттиришга, савоб берилмайдиган бошқа ишларни эса тўхтатишга буюрдилар.

Мусулмонлар ўзларича тақводорлик деб турли ишларни ўйлаб чиқаравермасликлари керак. Афсуски, одамлар бу ҳақида тўлиқ тушунчага эга бўлмаганликлари сабабли ҳар ҳил ҳатоларга йўл қўядилар.

Аллох таоло Оли Имрон сурасида:

«Ўзингиз суйган нарсадан нафақа қилмагунингизча, ҳаргиз яхшиликка эриша олмассиз. Нимани нафақа қилганингизни Аллоҳ билувчидир», деган (92-оят).

Аллоҳ таоло бу ояти каримада яхшиликка эришиш учун қилиниши лозим бўлган ишлардан бирини баён килмокда.

Мусулмонлар бу маънога тўлиқ тушунган замонларида яхшиликка эришиш учун ўзларининг энг яхши, суюкли молларини нафақа қилиб, улуғ даражаларга эришганлар.

Имом Аҳмад ибн Ҳанбал раҳматтуллоҳи алайҳи ривоят қиладиларки, Анас ибн Молик розияллоҳу анҳу:

«Абу Толҳа Мадийнада ансорийлар ичида энг бой одам эди. Молу мулкининг ичида «Ҳаа» номли қудуқ энг маҳбуби эди. Бу қудуқ масжиднинг тўғрисида эди. Пайғамбар алайҳиссолату вассалом у қудуққа бориб, ширин сувидан ичардилар. «Ўзингиз суйган нарсадан нафақа қилмагунингизча, ҳаргиз яҳшиликка эриша олмайсиз», ояти нозил бўлганда, Абу Толҳа:

«Эй Аллоҳнинг Расули, Аллоҳ «Ўзингиз суйган нарсадан нафақа қилмагунингизча, ҳаргиз яхшиликка эриша олмайсиз», демоқда, молу мулким ичида мен учун энг маҳбуби «Ҳаа» қудуғидир. Уни Аллоҳнинг йўлида садақа қилдим. Унинг яхшилигидан ва Аллоҳнинг ҳузуридаги савобидан умидворман.

Эй Аллоҳнинг Расули, шуни сизга бердим, Аллоҳ кўрсатган жойга ишлатинг», деди.

Шунда Пайғамбар алайхиссалом:

«Яхши, яхши, бу фойда берувчи мулк бу фойда берувчи мулк. Мен уни қариндошларинг фойдасига ишлатсанг дейман», дедилар.

Абу Толха:

«Худди шундай қиламан, эй Аллоҳнинг Расули», деди. Сўнгра Абу Толҳа уни қариндошлари ва амакисининг

ўғиллари фойдасига тайин қилди.

Имом Бухорий рахматуллохи алайхи ривоят киладиларки, Хазрати Умар:

«Эй Аллоҳнинг Расули, менинг Хайбардаги улушимдан кўра яхшироқ нарсам йўқ. Нима қилишга буюрасиз?» дедилар.

У зоти бобаракот:

«Аслини ушлаб тургин-да, тушган фойдани садақа қилиб тур», дедилар.

Аллох таоло Моида сурасида:

«Яхшилик ва такво йўлида хамкорлик қилинг. Гунох ва душманлик йўлида хамкорлик қилманг. Аллохга такво қилинг. Албатта, Аллох икоби шиддатли Зотдир», деган (2-оят).

Аллоҳ таоло узун оятнинг бир бўлаги бўлган ушбу жумлаларда сиз билан бизга оламга татигулик таълимотни такдим этмоқда.

«Яхшилик ва такво йўлида хамкорлик килинг, гунох ва душманлик йўлида хамкорлик килманг».

Ушбу мўъжаз жумла дунёдаги барча ҳамкорликлар учун асосий қоида ҳисобланади. Исломдан аввалги даврда ҳамкорлик қоидаси уруғчилиқ қабилачилик ва бошқа шунга ўҳшаш ўлчовлар асосида бўлар эди. Ўзига яқин бўлган шахс, тоифа, қабила, давлат ёки ҳалқ нима қилса, унга ҳамкор бўлиш зарур эди. Жумладан, зулм ва душманлик ишларида ҳам.

Исломда-чи, ҳамкорликнинг бош шарти яхшилик ва тақводир. Агар шу шарт вужудга келса, ҳамма билан ҳамкорлик қилинаверади. Аммо қаерда гуноҳ ва ёмонлик бўлса, ким бўлишидан қатъи назар, ҳамкорлик қилинмайди.

Бу ишларнинг ҳаммаси Аллоҳ таолога боғлиқ. Мазкур ишларни амалга оширишда, албатта, тақво шарт. Шунинг учун ҳам, **«Аллоҳга тақво қилинг!»** деб алоҳида

таъкидланмокда.

Инсон Аллохдан қўрққанидагина Аллохни рози киладиган ҳамкорликларни амалга оширади. Инсон Аллоҳга тақво қилгандагина ундан яхшилик кутиш мумкин. Кимки яхшилик қилса, ўзигадир. Ёмонлик қилса ҳам ўзигадир. Аллоҳдан қўрқмаган, унинг амрида юрмаганлар билиб қўйсинлар-ки:

«Албатта, Аллох икоби шиддатли Зотдир».

Аллох таоло Мужодала сурасида:

«Яхшилик ва таквога сирли сухбат килингиз. Хузурига тўпланиб борадиганингиз Аллохга такво килингиз», деган (9-оят).

Биров эшитмайдиган сухбат қурилганда ҳам фақат яхшилик ва тақво ҳақида гапириш лозим экан. Бу Исломнинг яхшилик ва тақво дини эканлигидандир.

الباب الأول

### БИРИНЧИ БОБ

### في أنواع البر

### ЯХШИЛИКНИНГ ТУРЛАРИ ХАКИДА

4220 عَنِ النَّوَّاسِ بْنِ سِمْعَانَ الأَنْصَارِيِّ تَ قَالَ: سَأَلْتُ رَسُولَ اللهِ ρ عَنِ الْبِرِّ وَالإِثْمُ مَا حَاكَ رَسُولَ اللهِ ρ عَنِ الْبِرِّ وَالإِثْمُ مَا خَاكَ إِلْبِرُّ حُسْنُ الْخُلُقِ وَالإِثْمُ مَا حَاكَ فِي صَدْرِكَ وَكَرِهْتَ أَنْ يَطَّلِعَ عَلَيْهِ النَّاسُ. رَوَاهُ مُسْلِمٌ وَالتِّرْمِذِيُّ.

4220. Ан-Наввос ибн Самъон ал-Ансорий розияллоху

анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васалламдан яхшилик ва ёмонлик хакида сўрадим. Шунда у зот:

«Яхшилик хусни хулкдир. Ёмонлик кўксингда тўкилган ва одамлар уни билиб колишини ёктирмаган нарсангдир», дедилар».

Муслим ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Сиз билан бизга яхшилик ва ёмонлик маъноларини чукуррок англаб етишимизда Восила ибн Маъбад розияллоху анхудан ривоят килинган куйидаги хадиси шариф хам ёрдам беради:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг хузурларига у зотдан яхшилик нималигини сўраб бордим. Шунда у зот:

«Яхшилик ҳақида сўрагани келдингми?» дедилар.

«Ха», дедим.

Яхшилик кўнглинг тўлган ва қалбинг рози бўлган нарсадир. Ёмонлик кўнглингда тўкилган, кўксингда тараддудланган нарсадир. Агар одамлар сенга фатво берсалар ҳам», дедилар.

Яхшилик ҳақида келтирилган таърифларнинг бирида:

«Яхшилик - фарзу вожибларни қилиш. Ҳаромдан ҳазар қилиш. Одамларга очиқ юз билан қараб, уларга эҳсон қилиш», дейилган.

Ёмонлик кишининг фикрига келганда кўнгли тўлмайдиган ва ўша ишни қилишини одамлар кўриб қолишини истамайдиган нарсадир.

Дарҳақиқат, разм солиб мулоҳаза қиладиган бўлсак, ёмонларнинг ўзи ҳам ўзлари ёмонликни қилаётганда кўнгиллари тўлмайди ва одамлардан беркитади.

Бу ҳадиси шарифда «Яхшилик ҳусни ҳулкдир» дейилмоқда. Албатта, бу гап ҳусни ҳулқнинг нақадар катта нарса эканини кўрсатади.

Шу билан бирга, бу ҳадиси шарифдан яхшилик ва

ёмонликнинг турлари кўплигини ҳам билиб оламиз. Энди яхшиликларни ўрганишга киришамиз.

### أعظمه بر الوالدين

### ЭНГ УЛУҒИ – ОТА-ОНАГА ЯХШИАИК

## قَالَ اللهُ تَعَالَى: كِكِكِكِكُكُكُكُكُكُكُكُكُ فَاللهُ تَعَالَى: كِكِكِكِكُكُكُكُكُكُكُ فَاللهُ اللهُ تَعَالَى:

ےے کئے

Аллох таоло:

«Роббинг фақат Унинг Ўзигагина ибодат қилишингизни ва ота-онага яхшилик қилишни амр этди. Агар хузурингда уларнинг бирлари ёки икковлари ҳам кексаликка етсалар, бас, уларга «уфф» дема, уларга озор берма ва уларга яхши сўз айт!» деган (Исро: 23).

Исро сурасидаги бу оятда ягона маъбудга - Аллох таолонинг Ўзигагина ибодат қилишга амр этилмоқда. Ундан сўнг бевосита ота-онага яхшилик қилиш буюрилмоқда.

«Роббинг факат Унинг Ўзигагина ибодат килишингни ва ота-онага яхшилик килишни амр этли».

Бу Аллоҳнинг бандаларига амри, буйруғи, фармонидир, бу бандаларнинг ихтиёрига ташлаб қуйилган иш эмас. Хоҳласа қилиб, хоҳламаса қилмайдиган ҳаваскорлик ҳам эмас. Қариб, ҳеч нарсага ярамай қолганида юзланадиган кунгил ҳуши ҳам эмас. Бу амр Аллоҳ таолонинг қатъий ва узгармас буйруғи. Бу буйруқни бажариш ҳар бир банданинг бурчи.

Аллоҳнинг ибодатидан кейинги келадиган иш отаонага яхшилик қилишдир. Бу ҳам Аллоҳнинг амри. Аллоҳ

таоло ўзига ибодат қилишга чақирган амрдан кейиноқ отаонага яхшилик қилишни таъкидламокда. Бу ҳол ўз навбатида, Исломда ота-онанинг ҳаққи қанчалик улуғ эканини кўрсатади.

«Агар хузурингда уларнинг бирлари ёки икковлари хам кексаликка етсалар, бас, уларга «уфф» дема».

Бу жумланинг «уфф» сўзига боғлиқ икки хил маъноси бор. Бир маъноси - ота-онага ёмон сўз айтиб, бехурмат килма, дегани бўлса, иккинчи маъноси - ота-онанг олдида «уфф» дема, улар болам оғир холга тушибди, деб озорланадилар, дегани.

«...уларга озор берма ва уларга яхши сўз айт!»

Ота-онангга ҳеч бир озорни раво кўрма! Қандай яхши сўз бўлса, ўшани ота-онангга раво кўр!

«Икковларига мехрибонлик ила хокисорлик канотингни паслат ва «Роббим, алар мени кичикликда тарбия килганларидек, уларга рахм килгин», деб айт». (Исро, 24)

Фарзанд ота-онанинг хузурида ўзини қанчалик хокисор тутса, шунчалик яхши. Ў ўз рахматини хокисорлик ила ота-онасига пастлатиб, пояндоз қилса ҳам оз. Шу билан бирга, доимо уларга Аллоҳ таолодан раҳмшафқат тилаб дуо қилиб туриши лозим.

Ота-онани хурматлаш, эъзозлаш масаласида ҳеч бир дин ёки тарбия воситаси Исломга тенг ҳам, яқин ҳам кела олмайди. Ота-онанинг ҳурмати, фарзанд устидаги ҳаққи тўғрисидаги оятлар, ҳадислар, исломий ҳикматлар, мусулмонлар ҳаётидаги тажрибалар дунё тарихида бу борада мисли кўрилмаган олиймақом нарсалар эканлиги маълум ва машҳурдир.

Хофиз Абу Бакр ал-Баззор Бурайдадан, у киши ўз оталаридан қилган ривоятда қуйидагилар келтирилади:

«Бир одам зиёратда онасини кўтариб юриб тавоф килдираётган экан. У Пайғамбар соллаллоху алайхи

### васалламдан:

«Онамнинг ҳаққини адо қилдимми?» деб сўрабди.

Шунда Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам:

«Йўқ, бир оҳ тортишининг ҳаққини ҳам адо қилганинг йўқ», деган эканлар».

Аллох таоло Бақара сурасида:

«Сендан нимани нафака килишни сўрарлар. «Нафака килган яхшилигингиздан ота-оналарга, якин кишиларга, етимларга, мискинларга ва ватангадоларга бўлсин. Кандай яхшилик килган бўлсангиз, албатта, Аллох уни билувчидир», деб айт», деган (215-оят).

Савол нимани нафақа қилиш ҳақида бўлган эди.

«Сендан нимани нафақа қилишни сўрарлар».

Жавоб эса бундан ташқари, кимларга нафақа қилишни хам баён этаяпти.

«Нафақа қилган яхшилигингиздан ота-оналарга, яқин кишиларга, етимларга, мискинларга ва ватангадоларга бўлсин».

Демак, яхшиликни нафақа қилинар экан.

Қуръони Каримда хайр, яхшилиқ сўзи кўпинча молдунё маъносида ишлатилган. Бу жойда хам худди шу маънони англатмоқда.

Нафақага лойиқлар ичида бекорга ота-она биринчи зикр қилинаётгани йўк. Инсон табиати ўзи шуни тақозо қилади. Ўзидан кейинги биринчи ҳақдор ота-онаси бўлади. Ота-онасини муҳтож қўйиб, улардан бошқаларга нафақа қилишдан нима фойда бор?

Шунингдек, яқин кишилар, қариндошлар ҳақдорлик жиҳатида бошқалардан устунлар ва ҳоказо. Нафақа қилиш худди шу тартибда бўлиши лозимлиги Пайғамбаримиз алайҳиссаломнинг ҳадисларида ҳам зикр қилинган.

Имом Муслим Жобир ибн Абдуллох розияллоху анхудан ривоят қиладиларки, Пайғамбаримиз

алайхиссалом бир кишига:

«Садақа қилишни ўзингдан бошла, ортиб қолса аҳлингга қил, агар аҳлингдан ҳам ортиб қолса, қариндошларингга қил, агар қариндошларингдан ҳам ортиб қолса, улардан бошқаларга ва ҳоказо», деган эканлар.

Нафақа қилиш бандадан, унинг савобини бериш - такдирлаш Аллохдан. Чунки, «Қандай яхшилик қилган булсангиз, албатта, Аллох уни билувчидир».

Аллох таоло Нисо сурасида:

«Ва Аллоҳга ибодат қилинглар ва Унга ҳеч нарсани ширк келтирманглар. Ота-онага, қариндошларга, етимларга, мискинларга, яқин қушниларга, ён қушниларга, ёнбошдаги соҳибларга, кучада қолганларга ва қулингизда мулк булганларга яҳшилик қилинглар. Албатта, Аллоҳ узини юқори тутувчи ва одамлар устидан фаҳр қилувчиларни ҳуш курмас», деган (36-оят).

Мулоҳаза қилсак, ушбу ояти каримада тавҳидга амр этилганидан сўнг, бир неча тоифа кишиларга яхшилик қилишга буюриляпти.

«Ота-онага, қариндошларга, етимларга, мискинларга, яқин қушниларга, ён қушниларга, ёнбошдаги сохибларга, кучада қолганларга ва қулингизда мулк булганларга яхшилик қилинглар».

Биринчиси - ота-оналаргадир.

Исломда ота-оналарга яхшилик қилиш катта иш, эътиборга молик амал эканлиги ҳаммага маълум. Ҳар бир инсоннинг дунёга келишига сабаб бўлган бу улуғ зотларнинг ўз фарзандларидаги ҳақлари, фарзандларнинг ота-она олдидаги бурчлари ҳақида Қуръони Каримда ва Пайғамбаримизнинг ҳадисларида келган таълимотлардек олиймақом таълимотлар инсоният тарихида ҳеч бир дин ёки фалсафада кўрилмаган!

Дунёда мусулмонларчалик ота-онасини хурмат киладиган халкмиллат ҳам бўлмаган!

Ушбу оятда ҳам Аллоҳ таоло мусулмонларга Ўзининг тавҳидидан сўнг бевосита ота-онага яхшилик қилишга буюрмокда.

Аллох таоло Лукмон сурасида:

«Биз инсонга ота-онаси хакида тавсия килдик: онаси уни заифлик устига заифлик билан кўтарди; уни сутдан ажратиш икки йил ичидадир. «Менга ва ота-онага шукр килгин. Ва кайтиш факат Менгадир», деган (14-оям).

Куръони Каримда фарзандларга ота-онани хурмат килиш, уларни эъзозлаш хакида кайта-кайта насихат берилади. Чунки ота-онанинг хаккини Ислом юкори кўяди. Бу мавзудаги оятлар ўрни билан ўрганилди ва яна ўрганилади. Ушбу оятда эса, ота-онани хурмат килиш хар бир фарзанд учун Аллохнинг амри эканлиги баён этилмокда.

### «Биз инсонга ота-онаси хакида тавсия килдик...»

Тавсия, кўпчилик тушунганидек, ихтиёрий иш эмас. Балки Аллоҳнинг амридир. Ўша амр нимадан иборат эканини айтишдан олдин ота-онани хурмат қилишнинг сабаби айтиб ўтилмоқда.

## «Онаси уни заифлик устига заифлик билан кутарди».

Яъни, хомиладорлик пайтида онаси уни корнида заифхол бўлиб кўтаради. Борган сари заифлик устига заифлик ортиб боради. Бу хол бола туғилгунича давом этади.

### «Уни сутдан ажратиш икки йил ичидадир».

Яъни, корнида заифлик устига заифлик билан кўтарган она боласини кейин яна икки йил давомида эмизади.

Уламоларимиз шаръий эмизиш муддати икки йил экани ҳақидаги ҳукмни шу оятдан олганлар. Бола икки

ёшга етгунича бирор аёлни эмса, сут орқали насаб собит бўлади. Хамда ўша эмизишга боғлиқ хукмлар жорий килинади.

Мисол учун, уни эмизган аёл унга эмизикли она, унинг эри ота, болалари ака-ука, опасингил бўладилар. Махрамлик ва никох масалаларидаги хукмлар хам шунга мувофик кучга киради.

Хуллас, она ҳам ҳомиладорлик даврида, ҳам эмизиш даврида бола туфайли катта қийинчиликларни бошидан ўтказади. Шунинг учун ҳам фарзандда онанинг ҳаққи отаникидан кўп бўлади.

Оятнинг давомида тавсиянинг нимадан иборат эканлиги айтилади:

### «Менга ва ота-онага шукр қилгин».

Эй инсон фарзанди, аввало, Менга - яратган Роббингга, кейин ота-онангга - сенинг дунёга келишингга сабаб бўлган зотларга, шукр қилгин. Бу ишлар сенинг энг олий бурчингдир.

### «Ва қайтиш фақат Менгадир».

Билиб қўй, ана ўша қайтиш бўлганида, бу ҳакда Ўзим хисоб-китоб киламан.

«Агар икковлари сени ўзинг билмаган нарсада Менга ширк келтиришга зўрласалар, бас, уларга итоат этма! Ва дунёда икковларига яхшилик қил ҳамда Менга йўналганларнинг йўлига эргаш. Сўнгра қайтишингиз фақат Менгадир. Бас, Мен сизга нима амал қилганингиз ҳабарини берурман» (Луқмон, 15).

Ха, ота-онанинг хакки фарзандда кўп. Уларни хар канча эъзозласа, уларга хар канча шукр килса, итоат этса, оз. Аммо Аллох таолонинг хаки ундан хам юкори. Чунки ота-она фарзанднинг дунёга келишига, униб-ўсишига сабабчи бўлсалар, Аллох таоло хакикий яратгувчи ва ризк бергувчидир. Шунинг учун Аллох таолонинг хакки ота-онанинг хаккидан устундир. Бу оятда ана шу хакикат баён

этилмоқда.

# «Агар икковлари сени ўзинг билмаган нарсани Менга ширк келтиришга зўрласалар, бас, уларга итоат этма!»

Агар ота-она ўз кадрини ўзи туширса, ота-оналик бурчини адо этиб, боласини ширкдан қайтариш ўрнига, уни ўзи билмаган нарсани Аллох таолога ширк келтиришга зўрласалар, нотўғри киладилар. Унда фарзанд уларга итоат этмайди. Бу масалада ота-онага итоат этилмаганидан кейин, улардан бошқасига итоат этмаслик аллақачонги гапдир.

Лекин бу дегани, бошқа эътиқодда бўлгани учун отаонангдан бутунлай воз кеч, дегани эмас.

### «Ва дунёда икковларига яхшилик қил...»

Мусулмон фарзанд кофир ота-онасига эътикод, дину диёнат масаласида итоат этмагани билан, уларга ширин муомалада бўлади, дунёвий эҳтиёжларини кондиради.

Ушбу ояти карималар нозил бўлмаган вақтларда Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам Саъд ибн Абу Ваққос, Саъд ибн Молик каби ота-онаси мушрик бўлган сахобийларга ота-оналарини хурмат этишни, уларга яхшилик қилишни буюрганлар.

### «...хамда Менга йўналганларнинг йўлига эргаш».

Яъни, менинг йўлимни тутган мўминмусулмонларнинг изидан юр.

### «Сўнгра қайтишингиз фақат Менгадир».

Мендан бошқага эмас. Қиёматда ҳаммангиз менга кайтасиз

## «Бас, Мен сизга нима амал қилганингиз хабарини берурман».

Ва ҳар ким қилган яхши амалига яраша мукофот, ношукр бўлганлар эса, нонкўрлигига яраша жазоларини оладилар.

Аллох таоло Ахкоф сурасида:

«Биз инсонни ота-онасига яхшилик қилишга буюрдик. Онаси унга қийналиб хомиладор бўлди ва уни қийналиб туғди. Ва унинг хомиласи ва кўкракдан ажратиши ўттиз ойдир. Токи у камолга етиб, қирқ ёшга кирганида: «Роббим Ўзинг менга ва ота-онамга берган неъматларингга шукр қилишимга ва сен рози бўлган солих(иш)ни қилишимга илхом бергин. Ва менинг зурриётларимни хам солихлардан қилгин. Албатта, мен тавба қилдим ва, албатта, мен мусулмонларданман, деди», деган (15-оят).

Ушбу ояти кариманинг аввалида Аллох таоло инсонни ота-онасига яхшилик қилишга буюрмоқда.

«Биз инсонни ота-онасига яхшилик қилишга буюрдик».

Бу инсонийлик бурчидир. Инсон фақат инсонлиги учун ота-онасини ҳурмат қилиши, эъзозлаши зарур. Лекин шу билан бирга, оятнинг ўзида ота-онага яхшилик қилишнинг сабабларидан баъзиси айтиб ўтилмоқда.

### «Онаси унга қийналиб хомиладор бўлди».

Хомилодорлик катта машаққат. Хомила пайдо бўлиши билан онанинг машаққатлари бошланади. Кўнгли айнийди, заифлашади ва бошқа турли қийинчиликларни бошидан ўтказади. Вақт ўтиб хомила катталашиб борган сари онанинг машаққати ҳам катталашиб боради. Бу машаққатларни фақат Аллоҳ берган оналик меҳригина енгиллаштириши мумкин.

Кейин туғиш жараёни. Онаси **«уни қийланиб туғди».** 

Энг қийин жараёнлардан бири шудир. Ҳар бир она ўз фарзандини катта қийинчилик билан туғади. Тўлғоқ, туғиш - булар ҳаммаси фақат Аллоҳнинг инояти билан амалга ошади. Ҳар бир инсон ана шу қийноқларни бошидан кечириб туққан онасини қанча эҳтиром қилса, шунча оз. Сўнгра туғилган болани эмизиб, ювибтараб,

тарбиялаб катта қилиш керак бўлади.

«Ва унинг хомиласи ва кўкракдан ажратиши ўттиз ойдир».

Болага ҳомиладор бўлгандан тортиб, уни сутдан ажратгунгача бўлган даврда қанчадан-қанча машаққатлар ўтади. Инсон боласи энг ожиз бўлиб туғиладиган жонзотдир. Бошқа ҳайвонларнинг боласи туғилганидан бир оз ўтгандан сўнг ўзининг кунини ўзи кўриб кетаверади. Аммо инсон боласи узоқ муддатли парваришга муҳтождир. Бу меҳнатни ҳам асосан она бажаради. Шунинг учун онага ҳурмат-эҳтиром қилиш алоҳида таъкидланади.

Оятда «Ва унинг хомиласи ва кўкракдан ажратиши ўттиз ойдир», дейилишидан баъзи уламолар хомиланинг энг оз вакти олти ой бўлиши мумкин деган фикрни айтишган. Чунки бошка оятда, ким эмизишни батамом килмокчи бўлса, оналар болаларини икки йил тўлик эмизадилар, дейилган. Маълумки, икки йил йигирма тўрт ойдан иборат. Эмизиш билан хомиладорлик ўттиз ой бўлса, демак ўттиздан йигирма тўрт чикариб ташланса, олти ой қолади.

Шундай қилиб, агар инсон иймонли, мустақил бўлиб, «Токи у камолга етиб, қирқ ёшга кирганида, «Роббим, Ўзинг менга ва ота-онамга берган неъматларингга шукр қилишимга ва Сен рози бўладиган солих(иш)ни қилишимга илхом бергин», дер экан.

Инсоннинг камолга етиши ўттиз билан қирқ ёшнинг ўртасида бўлар экан. Қирқ ёшга етган инсон ҳамма тарафдан мукаммаллашган ҳолга келади. У бу ёшда ҳамма нарсани чуқур мулоҳаза қиладиган, ўтган тажрибасига суянадиган, охиратни ҳам ўйлайдиган, ҳуллас камолот ҳолатига етар экан.

Шунинг учундирки, Мухаммад алайихиссалом хам кирк ёшларида Пайғамбар бўлганлар. Бу ёш деярли

умрнинг ўртаси бўлади. Ўша пайтда илтижо ҳам неъмат берувчи Роббил Оламийннинг Ўзига холис, қаратилган бўлади.

## «Роббим, Ўзинг менга ва ота-онамга берган неъматларингга шукр қилишимга»

Хар бир инсон учун Аллох таоло унга берган неъмат учун шукр килиш мухим ишдир. Ношукрлик куфрони неъматдир. Мумин-мусулмонликка зиддир. Бу иш ўта мухим ва нозик булганидан уни амалга оширишда бошқа ишлардан илгари айни шу масалада Аллох таолонинг Узидан мадад суралмоқда.

Шу билан бирга, қолган умрини шукр билан қушиб, солих амалларни купроқ қилишга, Аллохнинг розилигини ахтаришга истак кучаяди. Шунинг учун ҳам ушбу дуода

«сен рози бўладиган солих(иш)ни килишга илхом бергин», дейиляпти.

Хақиқий мўмин ўзининг солих амали билан кифояланиб қолмайди, балки зурриёти, бола-чақаси ҳам солиҳ бўлишини истайди. Чунки солиҳ зурриёт икки дунёнинг бахтидир. Шу боисдан ҳам, «Ва менинг зурриётларимни ҳам солиҳлардан қилгин», дейиляпти.

Аллох таоло Анкабут сурасида:

«Ва инсонга ота-онасига яхшилик қилишни тавсия қилдик. Агар улар сени ўзинг билмаган нарсани Менга ширк келтиришинг учун жиход қилсалар, бас, уларга итоат қилма. Қайтишларингиз Менгагинадир. Бас, сизларга қилган нарсаларингиз хабарини берурман», деган (8-оят).

Ота-она хар бир инсон учун жуда мўътабар, эъзозли кишилардир. Ислом дини, ота-она ким бўлишидан қатъи назар, уларни хурмат-эхтиром қилишга буюради.

Дунёда Исломчалик ота-онанинг хурматини юқори кўйган таълимот, йўкдир. Бу ҳакда кўплаб оятлар бор. Жумладан, ушбу ояти кариманинг аввалида ҳам:

## «Ва инсонга ота-онасига яхшилик қилишни тавсия қилдик», дейилмоқда.

Ота-она мўмин бўлсалар ҳам, кофир бўлсалар ҳам, ким бўлишларидан қатъи назар, уларга яхшилик қилиш мусулмон фарзанднинг бурчидир. Уларнинг амрини бажариш ҳам фарзандлик вазифаси ҳисобланади.

Аммо иймон масаласида, дин аҳкомлари масаласида бу қоида амалдан тўхтайди.

### «Агар улар сени ўзинг билмаган нарсани Менга ширк келтиришинг учун жиход килсалар, бас, уларга итоат килма».

Холиққа маъсият бўладиган ишларда махлуққа итоат килинмайди.

### «Қайтишларингиз Менгагинадир».

Қиёмат куни Менга қайтурсизлар. Бошқага эмас. Шунинг учун гунох бўладиган ишларда ҳеч кимга итоат килинмайди.

## «Бас, сизларга қилган нарсаларингиз хабарини берурман».

Бас, бу дунёда ким нима амал қилган бўлса, охиратда ҳаммасининг хабарини берурман. Ана ўшани ҳисобга олиб яшаш керак.

Аллоҳга ширк келтириб, унга осий бўлиб қолиш эҳтимоли бор ишларда инсон учун энг ҳакли кишилар ота-онанинг амри, истак-хоҳиши инобатга олинмайди. Шундай экан, бошқа қариндошларнинг амрлари, истак-хоҳишлари умуман ўтмайди.

Уламоларимиз ушбу ояти карима Саъд ибн Абу Ваққос розияллоху анху ҳақида нозил бўлганини таъкидлашади. У киши Макка ёшлари ичида онасини ҳурмат қилиш билан ном чиқарган эдилар. Бошқа ёшларга онани эҳтиром этишда Саъд розияллоҳу анҳу мисол қилиб кўрсатилар эди. Иймонга келганларидан сўнг Саъд ушбу нозик нуқтада синовга учрадилар.

Имом Термизий бу ҳакда қуйидагиларни ривоят қиладилар:

«Ушбу оят Саъд ибн Абу Ваққос розияллоху анху ва унинг онаси Хамна бинти Абу Суфён ҳақида нозил бўлган. У онасига яхшилик қилувчи эди. Онаси унга:

«Бу янги дининг нима ўзи? Аллоҳга қасамки, аввалги ҳолингга қайтмагунингча, ўлсам ҳам овқат ҳам емайман, ичимлик ҳам ичмайман. Кейин умрбод шу билан орномусга қолиб кетасан. Сени, эй онасини ўлдирган, деб чақиришади», деди.

Сўнгра аёл бир кечаю бир кундуз таом емай, ичимлик ичмай ётди. Сўнгра Саъд розияллоху анху унинг олдига келиб:

«Эй онагинам, агар сенинг юзта жонинг бўлса-ю биттабиттадан чикиб турса ҳам, мен динимдан кайтмайман. Агар хохласанг, еб-ич, хоҳламасанг, еб-ича», деди.

Саъднинг динидан қайтишидан ноумид бўлган онаси еб-ичди. Ана шунда Аллох таоло юқоридаги оятни нозил қилди».

4221. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Бир киши Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг хузурларига келиб:

«Эй Аллохнинг Расули, одамлар ичида яхшилик

қилишимга ким хақлироқ?» деди.

«Онанг», дедилар.

«Сўнгра ким?» деди.

«Онанг», дедилар.

«Яна ким?» деди.

«Онанг», дедилар.

«Яна ким?» деди.

«Отанг», дедилар».

Икки Шайх ривоят қилишган.

**Шарх:** Киши учун бу дунёда унинг қиладиган яхшиликларига ота-онасидан кўра ҳақдироқ кимса йўкдир. Аммо ота-онадан қай бирлари бу яхшиликка сазоворроқ дейилса, ушбу ҳадиси шарифга биноан, албатта, она, деган жавоб берилади. Онанинг бу тарзда отадан кўра уч баробар ҳақлироқ бўлиши боланинг дунёга келиши ва вояга етиши йўлида у тортган қийинчиликлар, тутган ўрни ва қилган хизматлари ҳисобигадир.

Албатта, бола хомилалик пайтида она қийналади. Уни туққиз ой ва ундан купроқ қорнида кутариб юради. Уни уз вужуди ила озиқлантиради. Умуман, она хомиласи учун яшайди, десак, муболаға қилмаган буламиз.

Туғишни бўйинга олиш ўлимни бўйинга олишдир. Фарзанд муҳаббати онани ўша хатарни қўрқмай бўйинга олишга чорлайди. Кўпгина оналар шу сабаб ҳаётдан кўз юмадилар. Қолганлари эса, ўзлари соғ қолсалар ҳам, фарзандларини туғиб олгунча ўша хавфни яшаб ўтадилар.

Кейин болани эмизиш мехнати келади. Кечалари ухламай, кундузлари дам олмай болага қараш керак бўлади. Уни ювибтараш, унга қараш осон бўлмайди. Кейинроқ ҳам болани таомлантириш, кийинтириш ва бошқа-бошқа ҳамма хизматлар онанинг масъулиятида бўлади.

Ота бу хизматларнинг барчасида деярли четда туради. Шунинг учун ҳам унинг боладаги ҳаққи онанинг ҳаққидан кейинга қуйилган.

4222 وَعَنْهُ قَالَ رَجُلٌ: يَا رَسُولَ اللهِ مَنْ أَحَقُ النَّاسِ بِحُسْنِ الصُّحْبَةِ؟ قَالَ: أُمُّكَ ثُمَّ أُمُّكَ ثُمَّ أُمُّكَ ثُمَّ أَبُوكَ ثُمَّ أَدْنَاكَ فَأَدْنَاكَ. رَوَاهُ مُسْلِمٌ.

4222. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Бир киши:

«Эй Аллохнинг Расули, одамлар ичида яхшилик килишимга ким ҳақлирок?» деди.

«Онанг, сўнгра онанг, сўнгра онанг, сўнгра отанг. Сўнгра якининг ва якининг», дедилар».

Муслим ривоят килган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шариф ҳам олдингисини таъкиддаб келмоқда ва ота-онадан кейин бошқа насаб жиҳатидан улардан кейин турадиган яқин кишиларнинг ҳақларини баён қилмоқда.

Тўғри, Исломда фақат ота-онага яхшилик қилиш билан кифояланиб қолинмайди, балки бошқа қариндошларга ҳам яхшилик қилиш лозим бўлади.

4223- وَعَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ p قَالَ: رَغِمَ أَنْفُهُ ثُمَّ رَغِمَ أَنْفُهُ ثُمَّ رَغِمَ أَنْفُهُ ثُمَّ رَغِمَ أَنْفُهُ قُمَّ رَغِمَ أَنْفُهُ قِيلَ: مَنْ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ مَنْ أَدْرَكَ وَالِدَيْهِ عِنْدَ الْكِبَرِ أَحَدَهُمَا أَنْهُهُ قِيلَ: مَنْ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ مَنْ أَدْرَكَ وَالدِّيْهِ عِنْدَ الْكِبَرِ أَحَدَهُمَا أَوْ كِلَيْهِمَا ثُمَّ لَمْ يَدْخُلِ الجُنَّةَ. رَوَاهُ مُسْلِمٌ وَالتِّرْمِذِيُّ.

4223. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Бурни ерга ишқалсин! Сўнгра бурни ерга ишқалсин! Сўнгра бурни ерга ишқалсин!» дедилар. «Кимнинг, эй Аллохнинг

Расули!» дейилди. «Ота-онасининг иккисини ёки бирини катталик чоғида топиб, жаннатга кирмаган кимсанинг», дедилар».

Муслим ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Бундан ота-она катта ёшга етганида уларнинг хизматини қилиш, розилигини олиш алоҳида аҳамият касб этиши чиқади. Албатта, ҳар қандай қарияни ҳам қарилиги учун ҳурмат қилинади.

Аммо қари ота-онани ҳам қарилиги учун, ҳам отаоналиги учун эҳтиром қилиш керак бўлади. Ота-онаси ёки улардан бири қариб, катта ёшга етсалар уларни рози қилиш билан жаннатга кириш имкони очилар экан. Кимки ўша зўр фурсатдан вақтида фойдаланмаса, бурни ерга ишқалган билан баробар бўлар экан.

Шунинг учун ота-онани ҳар доим ҳурмат қилиш билан бирга, уларга қариган чоғларида алоҳида эҳтиром кўрсатмоқ лозим бўлар экан. Буни ҳеч ким ҳеч қачон унутмаслиги лозим.

4224 وَقَالَتْ أَسْمَاءُ رَضِىَ اللهُ عَنْهَا: قَدِمَتْ أُمِّي وَهِيَ مُشْرِكَةٌ فِي عَهْدِ قُرَيْشٍ إِذْ عَاهَدُوا رَسُولَ اللهِ مَ مَعَ أَبِيهَا فَاسْتَفْتَيْتُ النَّبِيَّ وَهُنِي رَاغِبَةٌ أَفَأْصِلُهَا؟ قَالَ: نَعَمْ النَّبِيَّ وَهِيَ رَاغِبَةٌ أَفَأْصِلُهَا؟ قَالَ: نَعَمْ صِلِي أُمَّكِ. رَوَاهُ الشَّيْحَانِ.

4224. Асмаа розияллоху анходан ривоят қилинади:

«Онам мушрик холида келди. У Қурайшнинг ахдига кирган эди. Улар унинг отаси ила Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам билан сулх тузган эдилар. Мен Набий соллаллоху алайхи васалламдан фатво сўраб:

«Онам рағбат қилиб келди. Унга силаи рахм

### қилайми?» дедим.

«Ха, онангга силаи рахм қил», дедилар».

Икки шайх ривоят қилганлар.

**Шарх:** Одатда, мушриклар ўша вақтда мусулмонлар билан уруш ҳолида бўлганлар ва душман исобланганлар. Улар билан дўстлик ва яхшилик алоқасини қилиш мумкин бўлмаган. Аммо Асмаа бинти Абу Бакр розияллоҳу анҳонинг оналари Маккадан Мадийнага рағбат қилиб, қизини кўргани келганида онанинг ҳаққи улуғлигидан Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам унга силаи раҳм қилишга изн берганлар.

Шундан ота-она мушрик бўлса ҳам уларга яхшилик ҳилиш мумкинлиги ҳукми келиб чиҳҳан.

4225 عَنْ بَهْزِ بْنِ حَكِيمٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ رَضِى اللهُ عَنْ جَدِّهِ رَضِى اللهُ عَنْهُمْ قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ مَنْ أَبَرُ ؟ قَالَ: أُمَّكَ ثُمَّ أُمَّكَ ثُمَّ أُمَّكَ ثُمَّ اللَّهُ مِنْ فَضْلٍ هُوَ عِنْدَهُ أَبَاكَ ثُمَّ الأَقْرَبَ فَالأَقْرَبَ، لاَ يَسْأَلُ رَجُلُ مَوْلاَهُ مِنْ فَضْلٍ هُوَ عِنْدَهُ فَيَمْنَعَهُ إِيَّاهُ إِلاَّ دُعِيَ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَضْلُهُ الَّذِي مَنَعَهُ شُجَاعًا أَقْرَعَ. وَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالتِّرْمِذِيُّ.

4225. Баҳз ибн Ҳакимдан, у киши отасидан, у киши бобоси розияллоҳу анҳулардан ривоят қилинади:

«Эй Аллохнинг Расули, кимга яхшилик қилай?» делим.

«Онангга, сўнгра онангга, сўнгра онангга, сўнгра отангга. Сўнгра якинингга ва якинингга. Бир киши ўз якинидан унинг ортикча нарсасини сўраса-ю, у халиги нарса олдида бўла туриб бермаса, албатта, киёмат куни ўша ўзи ман килган ортикча нарсаси захарли илон холида унга чакирилади», дедилар».

Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарқ:** Ушбу ҳадиси шарифнинг аввалги онага, отага ва яқинларига яхшилик қилишга чорловчи қисми юқорида ўтди. Ҳадиснинг қолган, янги қисмида Набий соллаллоҳу алайҳи васаллам имкони бўла туриб, яқинларига яхшилик қилмаган одамнинг охиратдаги ҳоли қандай бўлиши ҳақида ҳабар бермоқдалар.

«Бир киши ўз якинидан унинг ортикча нарсасини сўраса-ю, у халиги нарса олдида бўла туриб, бермаса, албатта, киёмат куни ўша ўзи ман килган ортикча нарсаси захарли илон холида унга чакирилади».

Ўша чақирилган ўта заҳарли илон уни роса боплаб чақади. Унинг бу дунёда имкони бўла туриб, яқинларига яхшилик қилмаганининг жазоси шу бўлади. Аллоҳ субҳанаҳу ва таоло бундай ҳолатдан барчамизни Ўзи асрасин.

Ушбу хадиси шарифдан олинадиган фойдалар:

- 1. Энг аввал ота-онага яхшилик қилиш зарурлиги.
- 2. Онанинг фарзанддаги ҳаққи отаникидан кўра муқаддам ва таъкидланган эканлиги.
- 3. Яқин қориндошларга ота-онадан кейинги ўринда яхшилик қилиш лозимлиги.
- 4. Яқин кишилар ортиқча нарсани сўраганларида дархол бериш лозимлиги.
- 5. Ўзидаги ортиқча нарсаларни яқинларига бермаган одам қиёмат куни азобга дучор бўлиши.
- 6. Қиёмат куни азобга қолиш фақат фарзу вожибни тарк қилиш ёки ҳаром ишни қилиш билан бўлишини эътиборга оладиган бўлсак, имкони бўла туриб, яқин қариндошларга силаи раҳм қилмаслик ҳам ҳаром экани келиб чикди.

4226- قِيْلَ يَا رَسُولَ اللهِ مَنْ أَبَرُ؟ قَالَ: أُمَّكَ وَأَبَاكَ وَأُخْتَكَ

وَأَخَاكَ وَمَوْلاَكَ الَّذِي يَلِي ذَاكَ حَقُّ وَاجِبٌ وَرَحِمٌ مَوْصُولَةٌ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُد. وَاهُ أَبُو دَاوُد.

4226. «Эй Аллохнинг Расули, кимга яхшилик килай?» дейилди.

«Онангга, отангга, опасинглингга, ака-укангга. Сўнгра уларга якин келадиган якинингга. Бу вожиб хакдир ва силаи рахмдир», дедилар».

Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда яхшиликка ҳакдорлик борасида она-отадан кейинги ўринда турадиган баъзи яқинлар ҳам зикр қилинмоқда. Шу ерда ота-она деганда катта она ва катта оталар ҳам киришини айтиб ўтмоқ лозимдир. Чунки ота сўзи боболарни ҳам, она сўзи момоларни ҳам ўз ичига олади.

Ана ўшалардан кейинги ўринда қуйидагилар турар экан:

- 1. Опасингиллар.
- 2. Ака-укалар.
- 3. Улардан кейин келадиган яқинлар.

Шу ерда аёл бўлганлари учун опасингиллар акаукалардан олдин қўйилганини аллохида таъкидлашимиз лозим.

Бу ҳадиси шарифда зикр қилинганларга яхшилик қилиш вожиб ҳақ экан. Ким ўшаларга яхшилик қилса, силаи раҳм қилган бўлар экан.

7 أَنَّ رَجُلاً مِنَ الأَعْرَابِ لَقِيَهُ بِطَرِيقِ مَكَّةَ فَسَلَّمَ عَلَيْهِ ابْنُ عُمَرَ وَحَمَلَهُ عَلَى حِمَارٍ كَانَ يَرْكَبُهُ وَأَعْطَاهُ عِمَامَةً كَانَتْ عَلَى رَأْسِهِ فَقَالَ ابْنُ دِينَارٍ: أَصْلَحَكَ اللهُ، إِنَّهُمُ الأَعْرَابُ وَهُمْ يَرْضَوْنَ بِالْيَسِيرِ، فَقَالَ عَبْدُ اللهِ: إِنَّ أَبَا هَذَا كَانَ وُدًّا لِعُمَرَ بْنِ الْخِطَّابِ وَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ  $\rho$  يَقُولُ: إِنَّ أَبَرَّ الْبِرِّ صِلَةُ الْوَلَدِ أَهْلَ وُدًّ أَبِيهِ. رَوَاهُ مُسْلِمٌ وَأَبُو دَاوُدَ وَالتِّرْمِذِيُّ.

4227. Ибн Умар розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Бир аъробий Макканинг йўлида у кишига учраб колди. Ибн Умар унга салом берди ва уни ўз эшагига миндириб олди. Кейин унга бошидаги салласини берди.

Шунда Ибн Дийнор унга:

«Аллох сенинг ишингни ўнгласин. Булар аъробийлар. Улар оз нарсага хам рози бўлаверадилар», деди.

Абдуллох бунга жавобан:

«Бунинг отаси Умар ибн Хаттобнинг оғайниси эди. Мен Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг «Албатта, яхшиликларнинг яхшилиги бола отасининг оғайнисига сила қилишидир» деганларини эшитган эдим», деди».

Муслим, Абу Довуд ва Термизийлар ривоят қилишган.

**Шарх:** Ўта илмли саҳобалардан бўлган машҳур саҳобий Абдуллоҳ ибн Умар розияллоҳу анҳу Набий соллаллоҳу алайҳи васалламнинг суннатларига амал қилишда ҳаммага ўрнак бўладиган даражада эдилар. У киши Набий соллаллоҳу алайҳи васалламдан содир бўлган амалларнинг ҳар бир катта-кичигига ўта аникдик билан эргашар эдилар.

Ана ўша зот Набий соллаллоху алайхи васалламнинг «Албатта, яхшиликларнинг яхшилиги бола отасининг оғайнисига сила қилишидир» деган сўзларига амал қилиб оталари Умар ибн Хаттоб розияллоху анхунинг аъробий дўсти ўғлига хурмат-эхтиром кўрсатган эканлар.

Эътибор берайлик-а, дўстнинг ўзига эмас, дўстнинг

ўғлига. Эътибор берилганда хам бирга кетаётган хамрохлар ажабланадиган ва сабри чидамай танбех берадиган нарсага эътибор берилган.

Бундан нафақат отанинг ўзига яқин қориндошларига, балки унинг оғайниларига ҳам яхшилик қилиш фарзанднинг бурчи эканлиги чиқади.

4228. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Менинг бир хотиним бор эди. Унга мухаббатим бор эди. Умар уни ёктирмас эди. Бас, менга уни талок килиш хакида амр килди. Мен бош тортдим. Умар буни Набий соллаллоху алайхи васалламга зикр килди. Шунда У зот (менга):

«Уни талоқ қил», дедилар».

«Сунан» сохиблари ривоят қилишган.

**Шарх:** Уламо ахли бу амр факат Умар ибн Хаттоб розияллоху анхуга хос. Бошкаларга жорий бўлмайди, дейдилар. Чунки Умар ибн Хаттоб розияллоху анху ўша аёлни Аллох учун ёктирмаган эдилар. У киши уни ушлаб туриш шариатга тўғри келмаслигини яхши билар эдилар. Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам хам бу хакикатларни билганларидан Абдуллох ибн Умар розияллоху анхуга ўз хотинини талок килишга амр килганлар.

Бошқа ҳолатларда бировнинг амрига биноан хотинни талоқ қилиш йўқ.

4229 وَجَاءَ رَجُلُ مِنْ بَنِي سَلَمَةَ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ هَلْ بَقِيَ مِنْ بِنِي سَلَمَةَ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ هَلْ بَقِيَ مِنْ بِرِّ أَبَوَيَّ شَيْءٌ أَبَرُهُمَا بِهِ بَعْدَ مَوْتِهِمَا؟ قَالَ: نَعَمِ الصَّلاَةُ عَلَيْهِمَا وَالاسْتِغْفَارُ لَهُمَا وَإِنْفَاذُ عَهْدِهِمَا مِنْ بَعْدِهِمَا وَصِلَةُ الرَّحِمِ الَّتِي عَلَيْهِمَا وَالاسْتِغْفَارُ لَهُمَا وَإِنْفَاذُ عَهْدِهِمَا مِنْ بَعْدِهِمَا وَصِلَةُ الرَّحِمِ الَّتِي لاَ تُوصَلُ إِلاَّ هِمِمَا وَإِكْرَامُ صَدِيقِهِمَا. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالْبَيْهَقِيُّ.

4229. Бани Саламадан бир киши келиб:

«Эй Аллохнинг Расули! Ота-онамнинг вафотларидан кейин уларга килишим керак бўлган яхшиликлардан бирор яхшилик колдими?» деди.

«Ха. Уларнинг хаккига дуо килиш, уларга истинфор айтиш, улардан кейин ахдларига вафо килиш, улар воситаси ила килинадиган силаи рахмни килиш ва уларнинг дўстларини икром килиш», дедилар».

Абу Довуд ва Байхақий ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда фарзанд ўз ота-онасига қиладиган яхшилик уларнинг вафотларидан кейин ҳам давом этиши лозимлиги баён қилинмоқда. Мазкур давом этилиши лозим ишлар қуйидагилардан иборат:

# 1. Уларнинг хаккига дуо килиш.

Фарзанднинг ота-она олдидаги бурчларидан бири унинг ота-онаси ҳаққига уларнинг вафотидан кейин дуо қилиб туришидир. Чунки бола ота-онасига дуо қилса, уларнинг савобига савоб қушилиб туришига сабаб булади.

Имом Бухорий Абу Хурайра розияллоху анхудан Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг ушбу муборак хадисларини келтирганлар:

«Агар банда вафот этса, унинг савоб келтирадиган барча амаллари кесилади, лекин садақаи жория, манфаат берадиган илм ва унга дуо қиладиган солих фарзанддан

кесилмайди», деганлар.

Имом Бухорий «Ал-Адаб ал-Муфрад» китобида келтирадилар:

Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Маййитнинг ўлганидан кейин даражаси кўтарилади. Бас, у:

«Эй Роббим! Бу нима?» дейди.

«Боланг сенга истиғфор айтди», дейилади».

Албатта, инсон ўлгандан кейин унинг ўзи амал қилиш имконидан махрум бўлади. У ҳеч нарса қила олмай кутиб туришдан бошқа нарсага ярамаган ҳолда бўлади.

Аммо бир кишининг ўлганидан кейин даражаси кўтарилади. Бундан ўша банданинг ўзи ҳам ҳайрон. Қандай қилиб ўлимидан кейин унинг даражаси кўтарилиши мумкин? Бу ажабланиш уни Аллоҳ таолога савол беришга ундайди. Бас, у:

«Эй Роббим! Бу нима?» дейди.

Унинг ажабланиш ила берган саволига жавобан:

«Боланг сенга истиғфор айтди», дейилади».

Абу Хурайра розияллоху анхунинг бу гапларидан боланинг истигфори - магфират сўраши туфайли унинг вафот этиб кетган ота-онасининг охиратдаги даражаси кўтарилиши билиб олинади.

Шунинг учун ота-онасига уларнинг ўлимидан кейин яхшилик қилмоқчи, уларнинг ортидан савоб етказмоқчи ва охиратдаги мақоми яхшиланиб даражаси юқорилашини истаган фарзанд уларга мағфират сўраб дуода бўлиши лозим

# 2. Уларга истиғфор айтиш.

Яъни, фарзанд вафот этиб кетган ота-оналари учун Аллох таолога истигфор айтиб туриши керак. Бу унинг вафот этган ота-онаси олдидаги бурчидир.

# 3. Улардан кейин ахдларига вафо қилиш.

Яъни, ота-онанинг васиятларини амалга ошириш. Бу хам фарзанднинг вафот этиб кетган ота-она олдидаги бурчидир.

# 4. Улар воситаси ила қилинадиган сила рахмни килиш.

Ота-онанинг воситаси ила қилинадиган силаи раҳмларга амаки-тоға ва амма-холаларга қилинадиган яхшиликлар киради.

# 5. Уларнинг дўстларини икром қилиш.

Бу иш ҳам фарзанднинг вафот этиб кетган ота-она олдидаги бурчларидан ҳисобланади.

Имом Бухорий ривоят қилган ҳадисда айтилади-ки:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васалламга бир киши савол килиб: «Ё Расулуллох! Ота-онамга вафотларидан кейин хам мен кила оладиган эзгу амаллар колдими?» дели.

«Ха, тўрт хислат бор: уларнинг хаккига дуо килиш, гунохларини кечмакни Аллох таолодан сўраш, уларнинг насихат ва шаръий васиятларини бажариш, дўстбиродарларини иззат-икромда тутиш ва ота-она тарафидан бўладиган кариндошликни давом эттиришдир», дедилар.

Абдуллох ибн Аббосдан келган бу хадисда айтилади: «Бир киши Расулуллохга:

«Ё Расулуллох! Онам вафот этди, лекин васият килмади. Мен унинг номидан садақа берсам фойдаси тегадими?» деди.

«Ха», дедилар у зот».

Имом Бухорий ривоят қилган.

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам яна бир хадиси шарифларида равшанрок килиб:

«Отангнинг дўстлигини риоя кил, Аллох таоло сенинг

нурингни ўчирмайди», деганлар.

Яъни, бу отанг билан дўстлашган одамлардан алоқангни узма, деган сўз.

4230 عَنْ أَبِي الطُّفَيْلِ τ قَالَ: رَأَيْتُ النَّبِيَ ρ يَقْسِمُ خَمًا بِالْجِعْرَانَةِ وَأَنَا يَوْمَئِذٍ غُلاَمٌ أَحْمِلُ عَظْمَ الْجُزُورِ إِذْ أَقْبَلَتِ امْرَأَةٌ حَتَّى بِالْجِعْرَانَةِ وَأَنَا يَوْمَئِذٍ غُلاَمٌ أَحْمِلُ عَظْمَ الْجُزُورِ إِذْ أَقْبَلَتِ امْرَأَةٌ حَتَّى دَنَتْ مِنَ النَّبِيِّ ρ فَقَامَ إِلَيْهَا فَبَسَطَ لَمَا رِدَاءَهُ فَجَلَسَتْ عَلَيْهِ فَقُلْتُ: مَنْ هِيَ؟ فَقَالُوا: هَذِهِ أُمُّهُ الَّتِي أَرْضَعَتْهُ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ.

4230. Ибн ат-Туфайл розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васалламни Жиъронада гўшт таксимлаётганларини кўрдим. Ўша вактда мен ёш бола эдим. Туянинг суягини ташиб турган эдим. Бирдан бир аёл келиб колди ва Набий соллаллоху алайхи васалламга якинлашди. У зот уни кўриб ўринларидан турдилар ва унга ридоларини ёздилар. У унинг устига ўтирди. Мен:

«Бу ким?» дедим.

«У зотни эмизган оналари», дейишди».

Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** Туққан она тугул эмизган онани ҳам эҳтиром қилиш лозим экан. Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам ўзларини эмизган аёлга кўрсатган олиймақом ҳурматлари ҳаммага ўрнак бўлиши лозим. Агар эмизган онага шунчалар эҳтиром бўлса, туққан ва эмизган ҳамда ювибтараб ўстирган онага бўладиган яҳшилик ва ҳурматни ҳар ким ўзи билиб олавериши керак.

4231- عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ لَمَ أَنَّ رَجُلاً أَتَاهُ فَقَالَ: إِنَّ لِيَ امْرَأَةً

وَإِنَّ أُمِّي تَأْمُرُنِي بِطَلاَقِهَا قَالَ أَبُو الدَّرْدَاءِ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ يَقُولُ: الْوَالِدُ أَوْسَطُ أَبْوَابِ الْجُنَّةِ فَإِنْ شِئْتَ فَأَضِعْ ذَلِكَ الْبَابَ أَوِ احْفَظْهُ.

4231. Абу Дардо розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«У кишининг олдига бир одам келиб:

«Менинг хотиним бор. Онам менга уни талоқ килишни амр килади?» деди.

Шунда Абу Дардо:

«Мен Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг «Албатта, волид жаннатнинг энг яхши эшигидир», деганларини эшитганман. Хохласанг уни зое кил, хохласанг мухофаза кил», деди».

**Шарх:** Бу гап билан ота-онанинг эхтироми қанчалар зарур нарса эканлиги таъкидданмоқда. Аммо бундан ота ёки она боласига хотинингни талоқ қил деса, қилиш керак бўлиб қолади, деган гап чиқмайди. Бу ҳақда олдин ҳам сўзланди.

Қолаверса, ота-оналар болаларига шариат хукмидан ташқари сабаблар туфайли, хотинингни талоқ қил, демасликлари зарур.

Мабодо шу каби ҳолатлар содир бўлиб қолса ҳам, фарзанд ишни яхшилик билан ҳал қилиши, ота-онасини ҳам рози қилиб, хотинини ҳам талоқ қилмаслиги лозим.

4232. Абдуллох ибн Амр розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Роббнинг розилиги ота-онанинг розилигидадир. Роббнинг норозилиги ота-онанинг норозилигидадир», дедилар».

**Шарх:** Шунинг учун Аллох таолони рози қиламан деган киши Аллох таоло чизган чегарада ота-онасини рози қилишга ҳаракат қилмоғи лозим. Аллох таолони норози қилмайман деган одам Аллох таоло чизган чегарада ота-онасини норози қилмасликка ҳаракат қилмоғи лозим.

Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам «Холиқнинг маъсиятида махлуққа итоат йўқ», деганлар. Яъни, бандани рози қиламан деб, Аллох таолони норози қиладиган нарсани қилиб бўлмайди.

Мусулмон фарзанд ота-онасини рози қилиш учун барча яхшиликларни қилиши матлуб. Аммо бу ишлар шариат кўрсатмаларидан заррача ҳам четга чиқмаслиги лозим. Акс ҳолда банда Аллоҳ таолонинг олдида гуноҳкор бўлиб қолади.

. عَنِ الْبَرَاءِ 
$$au$$
 عَنِ النَّبِيِّ  $au$  قَالَ: الْخَالَةُ بِمَنْزِلَةِ الأُمِّ.

4233. Баро розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам «Хола онанинг ўрнидадир», дедилар».

**Шарх:** Холанинг она ўрнида бўлиши эхтиром бобидадир. Мерос бобида ёки бошқа ҳақ-ҳуқукдар бобида эмас.

4234 وَجَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ ρ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنِّيَ وَصُبْتُ ذَنْبًا عَظِيمًا فَهَلْ لِي مِنْ تَوْبَةٍ؟ قَالَ: هَلْ لَكَ مِنْ أُمِّ؟ قَالَ: لَا، قَالَ: هَلْ لَكَ مِنْ أُمِّ؟ قَالَ: لَا، قَالَ: هَلْ لَكَ مِنْ خَالَةٍ؟ قَالَ: نَعَمْ قَالَ: فَبِرَّهَا. رَوَى هَذِهِ

4234. Бир киши Набий соллаллоху алайхи васалламнинг хузурларига келиб:

«Эй Аллохнинг Расули! Мен катта гунох килдим. Энди мен учун тавба борми?» деди.

«Сенинг онанг борми?» дедилар.

«Йўқ» деди.

«Сенинг холанг борми?» дедилар.

«Ха», деди.

«Унга яхшилик қил», дедилар».

Тўртовини Термизий ривоят килган.

**Шарх:** Онага яхшилик қилиш қанчалик улуғ иш эканини қаранг! Бу иш гуноҳларни мағфират қилинишига ҳам сабаб бўлар экан. Агар онанинг ўзи ўтган бўлса, онанинг синглисига яхшилик қилиш ҳам гуноҳларни мағфират қилинишига сабаб бўлар экан.

Хеч бир дин, фалсафа ёки халкда Исломдаги каби отаона улуғланмаган. Ота-онани эхтиром қилиш уларни эъзозлаш бобида мусулмонлар каби одамлар бўлмаган. Бу улкан ҳақиқат мусулмон адабиётида ва шеъриятида ҳам ўз аксини топган. Қуйида ўша маълумотлардан баъзи намуналар келтирамиз:

Абдуллох ибн Аббосдан ривоят килинади:

«Қайси бир мусулмон фарзанди савоб умиди билан эрталаб ота-онасини зиёрат қилса, Аллоҳ таоло унга жаннатнинг икки эшигини очади. Агар улардан бирини зиёрат қилса, унга жаннатнинг бир эшигини очади. Бола ота-онасидан қайси бирини хафа қилгудай бўлса, уни рози қилмагунича Аллоҳ таоло ундан рози бўлмайди», дедилар.

Шунда бир киши:

«Агар ота-оналар болага зулм кўрсатган бўлса-чи?» деб сўради.

«Агар улар болаларига зулм кўрсатган бўлса ҳам бола уларни ранжитмаслиги керак», дедилар Абдуллоҳ ибн Аббос розияллоҳу анҳу.

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам хузурларига бир киши келиб, жиходга ижозат сўради. Шунда Пайғамбар алайхиссалом:

«Ота-онанг хаётми?» деб сўрадилар.

«Ха, ҳаёт», деди.

«Сен шу ота-оналаринг ҳақида жиҳод қил», дедилар.

Яъни: «Ота-онангнинг кўнглини олиш учун жонжахдинг билан ҳаракат қил», деганлар.

Абдуллох ибн Масъуд розияллоху анхудан ривоят килинади:

«Мен Расулуллох соллаллоху алайхи васалламдан:

«Қайси амал Аллоҳ таолога севимлироқ?» деб сўрадим.

«Фарз намозларни ўз вактида адо этмоклик», дедилар.

«Сўнг қайсиниси?» дедим.

«Ота-онасига яхшилик қилмоқ», дедилар.

«Ундан сўнг яна қайсиниси севикли?», дедим.

«Сўнг Аллох таоло йўлида жиходдир», дедилар.

Бухорий ва Муслим ривоят қилишган.

Бу хадис аник шуни кўрсатадики, ота-онага яхшилик Исломдаги энг оғир ва шарафли вазифа бўлмиш жиходдан хам олдин зикр қилиниб, афзал кўрилган. Хатто жиходда халок бўлиб кетиш эхтимолига қарамай, унинг мартабаси килинган муомаладан ота-онага ишхк қўйилишидан ҳам фарзанд олдида ота-она ҳаққининг нақадар улуғ эканлигини, агар шу ҳадиси шарифларга савобларга килса, фарзанд канчалик биноан иш эришишини яққол билса бўлади.

Жаноби Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам:

«Жаннат ҳиди беш юз йиллик масофадан сезилади. Унинг ҳидини ота-онасига оқ булган, гуноҳкор ва

қариндошларидан алоқасини узган киши билмайди», дедилар.

Табароний ривоят қилган.

Фарзанд ота-она ўзига тўқ бўлса ҳам уларнинг нафақотини яхшилаш, нафақа бериб туриш, уларни сўрашга муҳтож қилмай ёки миннат қилмай иззат кўрсатиши лозим. Оталари заифлашган, қартайган вақтларида фарзанддари уларнинг ҳаққини адо қилишларини Ислом биринчи ўринга қўяди.

Ислом шариати қодир фарзандларга ожиз бўлмиш отаоналар хаккини кафолатга олишга хукм этади. Ишни уларнинг ўзларига топширмайди, балки бу кафолат фарздирки, агар вактида вафо килмаса хам кейинчалик казоси вожиб бўлади.

Бола ота-онасига қанчалик эҳсон қилмасин, қанчалик ўзидан ортиқ кўрмасин, ҳеч вақт ўзи дунёга келишига сабаб бўлган мукофотни қайтара олмайди.

Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят килинган бу хадисда Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам шундай деганлар:

«Бола отаси мукофотини қайтара олмайди. Фақат отаси куллик азобида юрган бўлса, фарзанд уни сотиб олиб, озод килса, ина, мукофот бўлиши мумкин».

Абу Бурда ибн Абу Муъаи ал-Ашъарийнинг айтишларича:

«Абдуллох ибн Умар бир яманлик киши ўз онасини елкасига опичиб, хонаи Каъбани тавоф қилдириб юрганини кўрибдилар. У одам тинмай қуйидаги байтни ўқиб юраркан:

«Онаизори учун бўйнини эгган теваман, Тева минган она хориса-да, мен хоримам».

У бу байтни ўкиркан, Абдуллоҳга қараб:

«Эй Абдуллох ибн Умар. Мана шу хизматим билан мен онамнинг хаккини адо кила олдимми?» деб сўрабди.

«Йўқ, бу хизматинг сени туғиш пайтида онангни кийнаб тутган тўлғокларнинг биттасига ҳам тенг бўлолмайди», дебди Абдуллоҳ ибн Умар розияллоҳу анҳу.

Бухорий ривоят қилган.

Фарзанд ота-она хизматида доимо шай туриши, ҳатто мушрик бўлсалар ҳам уларнинг розилигини топиши, вафотларидан сўнг шариат ҳукмига кўра ҳакдарини адо этиши лозим бўлади.

Шунга кўра ота-она томонидан якин кариндошлик алокаси бор кишилардан хам алокани узмаслик вожиб. Яна ота-она хакларига хаёт вактларида хам, вафотларидан кейин хам дуода бўлиб туриш керак.

# ومنه بر الأبناء

#### ФАРЗАНДЛАРГА ЯХШИЛИК ҚИЛИШ

235 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً τ قَالَ: قَبَّلَ رَسُولُ اللهِ ρ الْحُسَنَ بْنَ عَلِيٍّ وَعِنْدَهُ الأَقْرَعُ بْنُ حَابِسٍ التَّمِيمِيُّ جَالِسًا فَقَالَ: إِنَّ لِي عَشَرَةً مِنَ الْوَلَدِ مَا قَبَّلْتُ مِنْهُمْ أَحَدًا فَنَظَرَ إِلَيْهِ رَسُولُ اللهِ ρ ثُمُّ قَالَ: مَنْ لاَ يَرْحَمُ لاَ يُرْحَمُ لاَ يُرْحَمُ لاَ يُرْحَمُ رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ وَأَبُو دَاوُدَ وَالتِّرْمِذِيُّ.

4235. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам ўз хузурларида ал-Ақраъ ибн Хобис Таймий ўтирганида Хасан ибн Алини ўптилар. Шунда у:

«Менинг ўнта болам бор. Улардан бирортасини ўпганим йўк», деди.

Бас, Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам унга назар солдилар ва:

«Рахм қилмаганга рахм қилинмас», дедилар».

Бухорий, АбуДовуд ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам ўта болажон зот эдилар. У зот болалар ичида ўз набиралари имом Хасан ва имом Хусайнларни жуда ҳам яхши кўрар ва уларга мехрибонлик кўрсатар эдилар.

Ушбу ривоятда у зот соллаллоху алайхи васалламнинг имом Хасан розияллоху анхуга кўрсатган мехрлари, сахобалардан бирларининг бунга бўлган муносабатлари ва бу муносабатни Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам томонларидан бахоланиши хакида сўз кетмокда.

Ушбу хадиси шарифдан олинадиган фойдалар:

- 1. Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг ёш болаларни ўпиб туришлари. Бундан бошқалар ҳам шуни қилишлари жоизлиги чиқади.
  - 2. Боласини ўпиш унга рахм кўрсатиш экани.
- 3. Киши бировга, хусусан, ўз боласига рахм килмаса, Аллох таоло хам ўша кишига рахм килмаслиги.

4236. Усома ибн Зайд розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам мени олиб сонларига ўтказар эдилар. Хасанни эса, бошка сонларига ўтказар эдилар. Сўнгра сонларини бирбирига кушиб туриб:

«Эй Аллохим! Иккисини рахм қилгин, мен уларга

#### рахм қилурман», дер эдилар».

Бухорий ривоят қилган.

Шарх: Ушбу хадиси шарифдан олинадиган фойдалар:

- 1. Бировнинг боласини ҳам қучоғига олиб ўтириш мумкинлиги.
  - 2. Икки болани қучоққа олиб ўтириш жоизлиги.
- 3. Аллох таолога болаларга рахм қилишни сўраб дуо қилиб туриш кераклиги.

4237 عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا قَالَتْ: جَاءَ أَعْرَابِيُّ إِلَى النَّبِيِّ وَ اللهُ عَنْهَا قَالَتْ: جَاءَ أَعْرَابِيُّ إِلَى النَّبِيِّ  $\rho$  فَقَالَ النَّبِيُّ  $\rho$ : أَوَأَمْلِكُ لَنَّيِّ  $\rho$ : أَوَأَمْلِكُ لَكَ أَنْ نَزَعَ اللهُ مِنْ قَلْبِكَ الرَّحْمَةَ. رَوَاهُ الشَّيْخَانِ.

4237. Оиша розияллоху анходан ривоят қилинади:

«Бир аъробий Набий соллаллоху алайхи васалламнинг хузурларига келди ва:

«Сизлар болаларни ўпасизларми? Биз уларни ўпмаймиз», деди.

Шунда Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Аллох калбингдан рахматни суғуриб олган бўлса, мен нима хам кила олар эдим», дедилар».

Икки Шайх ривоят қилишган.

**Шарх:** Бундан болаларни ўпиб туриш қалбда раҳмат борлигининг аломати экани келиб чиқади. Аксинча, болаларни ўпмаслик Аллоҳ таоло ўша одамнинг қалбидан раҳматни суғуриб олганининг аломатидир.

4238- وَعَنْهَا قَالَتْ: جَاءَتْنِي امْرَأَةٌ وَمَعَهَا ابْنَتَانِ تَسْأَلُنِي فَلَمْ جَدْ عِنْدِي غَيْرَ مَّرُة وَاحِدَةٍ فَأَعْطَيْتُهَا فَقَسَمَتْهَا بَيْنَ ابْنَتَيْهَا ثُمُّ قَامَتْ

فَخَرَجَتْ فَدَخَلَ النَّبِيُّ  $\rho$  فَحَدَّثْتُهُ فَقَالَ: مَنْ بُلِي مِنْ هَذِهِ الْبَنَاتِ بِشَيءٍ فَأَحْسَنَ إِلَيْهِنَّ كُنَّ لَهُ سِتْرًا مِنَ النَّارِ. رَوَاهُ الشَّيْحَانِ وَالتِّرْمِذِيُّ.

4238. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Хузуримга бир аёл ўзининг икки қизи билан тиланчилик қилиб келди. У менда бир дона хурмодан бошқа нарса топмади. Бас, мен ўшани унга бердим. У эса уни икки қизига тақсимлаб берди. Сўнгра туриб чиқиб кетди. Кейин Набий соллаллоху алайхи васаллам кирдилар. Мен у зотга сўзлаб бердим. Шунда у зот:

«Ким ушбу қизлардан бирор нарса ила синалса, у уларга яхшилик қилса, улар унга дўзахдан парда бўлурлар», дедилар».

Бухорий ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда ўша вақтда Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам ва у зотнинг оилалари қанчалар содда, оддий ва камтарона ҳаёт кечирганлари билан танишмокламиз. Қаранг, шундай улуғ зотнинг уйларида тиламчига бериш учун бир дона ҳурмодан бошқа нарса топилмаса! Аммо ўша бир дона ҳам ҳакдорга берилди.

Ўша тиламчи аёл ҳам ночорлигидан бу ишни қилаётган экан. Дарҳол ўша бир дона хурмони икки қизига бўлиб берди. У ўша қизлари учун яхшилик қилди ва Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламдан у дунёда дўзах ўтидан пардаланиш ваъдасини олди.

Ушбу хадиси шарифдан олинадиган фойдалар:

1. Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам ва Оиша онамиз розияллоху анхо ўта камтар ва камбағал ҳаёт кечирганлари.

- 2. Ўша пайтда ночорликдан қизларини эргаштириб тиламчилик қилиб юрган аёллар бўлганлиги.
- 3. Ҳақдор тиламчи келганида бир дона хурмо бўлса ҳам бериш кераклиги.
  - 4. Оналар қизларга мехрибон бўлишлари зарурлиги.
- 5. Қиз фарзандга яхшилик қилиш алохида тақдирга сазовор иш эканлиги.
- 6. Қиз фарзандга кўрсатилган яхшилик ўша яхшиликни қилган шахс учун қиёматда дўзахдан парда бўлиши.

Демак, қиз фарзанди бор кишилар уларга кўпрок яхшилик қилмоклари керак экан.

4239. Муслим ва Термизийнинг ривоятида:

«Ким икки қизнинг то улар вояга етгунларича оғирини кўтарса, у мен билан бирга худди мана бу иккисига ўхшаб жаннатга киради», дедилар».

**Шарх:** Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам кўрсаткич ва ўрта бармокларини бир-бирига жуфтлаб туриб шу сўзни айтганлар. Албатта, биттами-иккитами кизни тарбиялаб вояга етказиб, жойларини топиб жойлаш осон иш эмас.

Одатда, кишилар табиатида ўғил фарзандга нисбатан мойиллик бўлиб туради. Қизларга эса, исломий тарбия кўрмаган кишиларда, бир оз эътиборсизлик бўлади.

Шунинг учун ҳам шариатимиз таълимотларида қизлар тарбияси учун қилинган ваъдаларга алоҳида урғу берилган. Ушбу ҳадиси шарифда ҳам икки қизни тарбиялаб вояга етказган кишига Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам билан биргаликда жаннатга кириш ваъда қилинмоқда. Аллоҳ таоло ўшалардан бўлишни насиб

4240 عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ τ عَنِ النَّبِيِّ وَ قَالَ: مَنْ كَانَ لَهُ تَلاَثُ بَنَاتٍ أَوْ أُخْتَانِ فَأَحْسَنَ لَهُ ثَلاَثُ بَنَاتٍ أَوْ أُخْتَانِ فَأَحْسَنَ صُحْبَتَهُنَّ وَاتَّقَى الله فِيهِنَّ فَلَهُ الْجُنَّةُ. رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ وَأَبُو دَاوُدَ.

4240. Абу Саъид Худрий розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Кимнинг учта қизи бўлса ёки учта синглиси бўлса, ёхуд икки қизи, ёки икки синглиси бўлса, у уларнинг сухбатини яхши қилган бўлса ва уларнинг хаққида Аллоҳга тақво қилган бўлса, унга жаннат берилур», дедилар».

Термизий ва Абу Довуд ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифдан киши ўз қиз фарзандлари тарбиясига қанчалик савоб олган бўлса, сингиллари тарбияси учун ҳам шунчалик савоб олишини билиб оламиз.

τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: مَنْ كَانَتْ لَهُ النَّبِيِّ ρ قَالَ: مَنْ كَانَتْ لَهُ أُنْثَى فَلَمْ يَئِدْهَا وَلَمْ يُؤْثِرْ وَلَدَهُ عَلَيْهَا أَدْخَلَهُ اللهُ الجُنَّةَ. رَوَاهُ أَنْثَى فَلَمْ يَئِدْهَا وَلَمْ يُؤثِرْ وَلَدَهُ عَلَيْهَا أَدْخَلَهُ اللهُ الجُنَّةَ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ.

4241. Ибн Аббос розияллоху анхудан ривоят қилинади: «Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Кимнинг хузурида бир киз бола бўлса-ю, уни тириклай кўмиб юбормаган, ихонат килмаган ва ўз боласини ундан устун кўймаган бўлса, Аллох уни

#### жаннатга киритади», дедилар».

Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** Исломдан олдинги жохилият одатига биноан, кизлар, ор келтиради деган ўй билан уларни тириклай кўмиб юборадиганлар хам бўлар эди. Ислом бу вахшиёна одатни ботил килди ва кизларнинг тарбиясига катта эътибор берди.

Шунингдек, авваллари қиз болани хорлаш одат тусига кириб қолган эди. Ислом бу ёмон ишни ҳам ботил қилди ва қизларни алоҳида эъзозлашни йўлга қўйди.

Жохилият жамиятида ўғил бола қиз боладан устун кўйилар эди. Ислом ҳамма болаларга бирдек қарашни йўлга қўйди.

Исломда қизларга эътибор билан қараш — жаннатга элтувчи амал, деб баҳоланди.

4242 عَنْ عُمَرَ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ تَ قَالَ: زَعَمَتِ الْمَرْأَةُ الصَّالِحَةُ خَوْلَةُ بِنْتُ حَكِيمٍ أَنَّ النَّبِيَّ مَ خَرَجَ ذَاتَ يَوْمٍ وَهُوَ مُحْتَضِنُ الصَّالِحَةُ خَوْلَةُ بِنْتُ حَكِيمٍ أَنَّ النَّبِيِّ وَهُوَ يَقُولُ: إِنَّكُمْ لَتُبَخِّلُونَ وَبُّحَبِّنُونَ وَبُّحَهِّلُونَ وَإِنَّكُمْ لَتُبَخِّلُونَ وَبُّحَبِّنُونَ وَبُّحَهِّلُونَ وَإِنَّكُمْ لَتُبَخِّلُونَ وَبُّحَبِّنُونَ وَبُّحَهِّلُونَ وَإِنَّكُمْ لَتُبَخِّلُونَ وَبُّحَبِّنُونَ وَبُّحَهِّلُونَ وَإِنَّكُمْ لَيَبَخِلُونَ وَيُحَانِ اللهِ.

4242. Умар ибн Абдулазиз розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Солиха аёл Хавла бинти Хаким айтадики, Набий соллаллоху алайхи васаллам бир куни ўз қизларининг икки ўғлидан бирини кучокларида олиб чикиб: «Албатта, сизлар бахил қиласизлар, қўркок қиласизлар ва жохил қиласизлар. Албатта, сизлар Аллохнинг райхонидансизлар», дептилар».

**Шарх:** Ота-она кўпрок нима қилса ҳам болам-чақам деб қилади. Кўпгина пайтларда ўзи учун қилмаган нарсани

хам боласи учун қилади. Ушбу ҳақиқатни Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам ўзларининг ушбу ҳадиси шарифларида баён қилмоқдалар.

#### «сизлар бахил қиласизлар»

Дарҳақиқат, киши боламга бўлсин деб, кўп нарсаларни бировларга бермай, бахиллик қилиб сақлаб туради. Боламни боқаман, кийинтираман, тарбиялайман деб, бахиллик қилади. Болам ўз тенг-қурлари ичида ўксимасин, унга у олиб берай, бу олиб берай деб, бахиллик қилади. Боламни ўқитаман, касбли-ҳунарли қиламан деб бахиллик қилади. Боламни оилали қиламан, уйли-жойли қиламан деб, бахиллик қилади. Боламга мендан кейин бирор нарса қолсин деб, бахиллик қилади.

### «қўрқоқ қиласизлар»

Одам боласи ўзи учун қўрқоклик қилмаса ҳам боласи учун қўрқокдик қилади. У менга бир нарса бўлса, болам етим қолмасин деб, ўзини баъзи савобли ишлардан ҳам олиб кочади.

#### «жохил қиласизлар»

Одам ўз боласига яхшилик қиламан деб, билганини билмасликка олади. Кўпгина нарсалардан жоҳил қолади. Ушбу нарсаларнинг барчаси фарзанд учун қилинади. Чунки эй фарзандлар!

### «Албатта, сизлар Аллохнинг райхонидансизлар»

Киши райҳонни кўриб, уни ҳидлаб қанчалик баҳра олса, болаларини кўриб, улардан ҳам яҳши баҳра олади. Зотан, ҳадиси шарифда таъкидлангандек, болалар оддий эмас, Аллоҳнинг райҳонларидир.

4243. Жобир ибн Самура розияллоху анхудан ривоят

қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Киши учун ўз боласига одоб бермоғи унинг бир соъ садақа қилганидан яхшидир», дедилар».

**Шарх:** Баъзиларимиз савоб умидида қийналиб топган маблағларимиздан хайри-эҳсон, садақа қилиш пайидан бўламиз. Гоҳида бу сарф-харажатлар болаларимиз ҳисобидан бўлиши ҳам бор. Яъни, уларга ишлатилиши лозим бўлган маблағ савоб умидида садақага сарфланади.

Аслида эса, боланинг одобли бўлиши учун қилинган хизматнинг ўзи худди садақа қилганнинг савобини бераверади. Ота-она ўз фарзандига одоб берар экан, уларга садақа қилганлик савоби ёзилиб туради.

Бас, шундай экан, болаларга одоб беришда ғайратли булишни унутмаслигимиз керак.

Агар ҳар бир оила ўзининг ҳар бир боласини одобли этиб тарбияласа, оилалар одобли бўлади. Бундай одобли оилалардан ташкил топган жамият ҳам одобли бўлади. Бу эса, бутун дунё учун яхшилик бўлади.

4244 عَنْ أَيُّوبَ بْنِ مُوسَى عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ ψ أَنَّ النَّبِيَّ وَالِدُّ وَلَدًا مِنْ أَكْلٍ أَفْضَلَ مِنْ أَدَبٍ حَسَنٍ. رَوَى هَذِهِ وَالَّذُ وَلَدًا مِنْ أَكْلٍ أَفْضَلَ مِنْ أَدَبٍ حَسَنٍ. رَوَى هَذِهِ الثَّلاَّنَةَ التِّرْمِذِيُّ.

4244. Айюб ибн Мусо розияллоху анхудан, у киши отасидан, у киши бобосидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Ота-она ўз боласига гўзал одобдан афзал нарса бера олмайди», дедилар».

Учовини Термизий ривоят қилган.

**Шарх:** Динларнинг мукаррами ва мукаммали бўлган Ислом мана ўн беш асрдирки инсонни тарбиялашни,

айниқса, болаларга одоб ва ахлокдан пухта таълимтарбия беришни энг мухим вазифа ўрнида кўриб келмокда. Чунки жамият аъзоларининг яхши хулкли, ҳалол ва пок бўлишини орзу қилса,у, аммо ўша жамиятнинг келажаги бўлмиш болалар тарбияси ҳақида қайғурмасак, ниятларимиз сароблигича қолаверади.

Ислом бола тарбияси ҳақида у ҳали дунёга келмасдан анча олдин, оила қуришга тайёргарлик кўрилаётган пайтдан бошлаб қайғура бошлайди. Оила қурилгач ҳам бу одоб ва ахлоқ дарси бир дақиқа ҳам тўхтамайди. Оила қурилар экан, ота-онанинг ахлоқи, одобига, инсонийлигига алоҳида эътибор берилади. Сабаби улардаги хислат, фазилатлар ҳам, ёмон одатлар ҳам болага кўчиши исбот талаб этилмайдиган ҳақиқатдир.

Зеро, Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам ҳам: «Сизлар ўзингизга муносиб жуфти ҳалолни ихтиёр ҳилинглар, чунки жуфтингизнинг феълатвори, хулҳи наслингизда ўз аксини топади», деганлар.

Масалан, келин танлашда асосан, унинг диндорлигига, таквосига эътибор беришни уктирганлар. Чунки ана шундай онадан туғилган фарзандларни тарбиялаш нақадар осон. Тарихдан маълумки, дунёга довруғ солган аксари буюк алломаларга, фозилу уламоларга болалик пайтида оталари ҳаром касб билан топилган бирор луқма ҳам таом едирмаган, оналари уларни бетаҳорат эмизишмаган.

Ахлокий тарбия диний тарбия билан мустахкам боғликдир. Ислом динида ахлокий тарбия диний тарбиянинг ажралмас кисми, десак, муболаға қилмаймиз. Зеро, дин яхши деб ҳисоблаган ва тарғиб этган нарсалар эзгулик ёмон деб ҳисоблаган ва ман этган нарсалар эса, ёвузликдир.

Шунингдек, дин буюрган, ҳаётда ва муомалада касб этишга тарғиб этган ахлоқ ва фазилатлар Ислом жамиятида қадрият, ҳусни ҳулқ ва маънавий фазилатлар

хисобланади.

Ахлоқий дунё ўз табиатига кўра динийдир: ахлоқи ва муомаласи гўзал бўлмаган мусулмоннинг дини ҳам мукаммал ҳисобланмайди.

Ахлоқий тарбия ва уни амалга ошириш борасида Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг қуйидаги муборак сўзлари хар бир мусулмон учун дастур бўлмоғи керак:

«Хеч бир ота ўзининг фарзандига яхши тарбия бериш ва одоб ўргатишдан ортиқ ҳадя қилолмайди».

Имом Бухорий ривоят қилган.

«Эй Расулуллох! Биз ота-онанинг ҳаққини билдик. Аммо фарзанднинг ҳаққи нимадан иборат?» деган саволга Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Унга чиройли исм қуйиб, гузал одоб бериш», дедилар. Байҳақий ривоят қилган.

Имом Ибн Можа ривоят қилган ҳадиси шарифда Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Фарзандларингизни хурматланглар ва уларнинг одобини гўзал қилинглар», деганлар.

Хўш, исломий ва ахлокий тарбия қай тартибда олиб борилади? Маълумки, оила факат эр-хотиндан иборат бўлмайди. Балки Аллох фарзанд берса, уларга ўғил-қизлар ҳам кўшилиб, оила катталашиб боради. Натижада ота-она, фарзандлар, ака-ука, опасингил - ҳаммаларининг ўртасида ҳам ўзаро муносабатлар бўлади.

Агар Аллоҳ фарзанд бериб, аёл ҳомиладор бўлса, у яхши ният ва истаклар билан ҳалоллик ва покликни янада кучайтиради. Ибодатлар ҳилиб фарзанднинг бахтини сўраб, дуолар ҳилади.

Фарзанд туғилганда эса, ота-она Аллоҳга шукрлар қилади. Агар чақалоқ қиз бўлса, хурсандлигини кўпроқ изҳор қилади. Чунки Аллоҳ таоло Қуръонда фарзанд беришни зикр қилганда олдин қизларни ёдга олган.

Кофирлар эса, қиз фарзанд кўришганда хафа бўлишар экан. Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг ҳам кўп фарзандлари қиз бўлган.

У зот ўз хадисларидан бирида:

«Кимки қиз фарзанд кўриб, сабр қилиб яхши тарбияласа, улар ота-онаси учун қиёмат куни дўзахдан парда бўлади», деганлар.

Ўғил бўлсин, қиз бўлсин, бола Аллох таолонинг улуғ неъмати хисобланади. Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Фарзанднинг хиди жаннатнинг хидидандир», деганлар.

Исломда янги кўзи ёриган аёлга алохида эътибор берилади. Айникса, унга ўзига муносиб таомлар бериш ва яхши парвариш килиш диний адабиётимизда алохида таъкидлаб айтилган.

Чақалоқнинг ўнг қулоғига азон, чап қулоғига такбир айтилади. Дуогўй кишилар ширинлик билан унинг танглайини кўтариб, ҳаққига дуо қилишлари ҳам яхши одат. Пайғамбаримиз алайҳиссалом доимо шундай қилганлар. Фарзанд туғилгандан кейин бир жонлиқ сўйиб «ақийқа» қилинади.

Араб тили қомусларидан бирида «ақийқа» ва «аққа» калималари чақалоқ туғилгандаги сочини олиш ва унинг таваллуди муносабати билан сўйиладиган қўйга айтилади, дейилган.

«Ақийқа»нинг шариатимиздаги ҳукмини уни адо этишга қодир бўлганлар учун аксар уламолар суннати муаккада деганлар. Бу ҳусусда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламдан қуйидаги ҳадиси шариф ворид бўлган:

«Хар бир янги туғилган бола ақийқаси билан гаров килингандир».

«Ақийқа»нинг ҳикматлари шундан иборатки, инсон фарзандининг ёруғ дунёга келиши Аллоҳнинг жуда катта

неъматидир. Она бўлмиш аёлнинг соғсаломат қолиши ва янги фарзанднинг дунёга келганлиги учун Аллох таолога шукрона сифатида «ақийқа» қилиниб, янги туғилган фарзанднинг ҳифзи ва риояти Аллох таолога ҳавола қилинади.

«Ақийқа» муносабати билан сўйиладиган жонлиқнинг шартлари худди қурбонлик қилинадиган ҳайвонларнинг шартлари кабидир. Қурбонликда нима жоиз бўлмаса, ақийқада ҳам ана шу нарсалар жоиз бўлмайди.

«Ақийқа» таомининг истеъмоли ҳам қурбонликники кабидир. Таомни бошқаларга едириш, садақа қилиш билан бирга, эҳсон соҳиби унинг бир қисмини оила аъзолари билан танаввул қилишлари жоиз.

Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам ўзларининг суюкли набиралари Ҳасан ва Ҳусайнларга «ақийқа» қилиб берганлар. Шунинг учун ҳам «ақийқа» қилиш мусулмонларга суннат бўлиб қолган.

«Ақийқа» бола туғилгандан сўнг, 7 кунлигида, имконият бўлмаса, 14 ёки 21 кунлигида қилинади. Агар шу муддат ичида ҳам имконият топилмаса, бошқа хоҳлаган вақтида қилса ҳам бўлаверади. Агарда туғилган фарзанд 7 кундан олдин фарат бўлса, ақийқа қилинмайди.

«Ақийқа» қилишда Аллох таоло Қуръонда буюрган:

«Енглар, ичинглар, лекин исроф қилманглар», деган ояти каримага қатъий амал қилмоғимиз зарур. Чунки савоб умидида қилинган амалларни суиистеъмол қилиб, исроф, ноўрин харажат ва дабдабабозликка йўл қўйиш мусулмонларга муносиб эмас.

Дунёга янги келган чақалоқни онанинг ўзи эмизиши лозим. Сунъий таомлантиришни иложи борича қўлламаслик керак.

Хадисда чақалоқ учун онанинг сутидан яхшироқ, фойдалирок нарса йўк, дейилган.

Чақалоқ кўп йиғласа, оилада турли ташвиш ва

қийинчиликларга сабаб бўлса, ота-она сиқилмаслиги, аччиқланмаслиги керак. Китобларимизда келган хабарларга кўра, чақалоқнинг йиғиси зикр, Аллоҳнинг ягоналигини ёдлаш, ҳамду сано, ота-онасининг ҳаққига дуо ва истиғфор ҳисобланади.

Ота-онанинг вазифаларидан бири фарзандга маънодор, чиройли исм куйишдир. Абдуллох, Абдурахмон каби Аллохга бандачилик ва мактов маъноларини англатувчи исмлар, Пайғамбарлар, сахобалар, уламолар ва бошқа ахли солих кишиларнинг исмларини куйиш мақсадга мувофикдир.

Тезроқ хатна қилдириш лозимлиги ҳам китобларда алоҳида таъкидланган.

Фарзанднинг тили чикиши билан ота-она унга «Лаа илаҳа иллаллоҳ», «Аллоҳу акбар» «Бисмиллаҳир роҳманир роҳийм» каби сўзларни ўргата бошлайди.

Ўғил болалар кўпрок отасидан, киз болалар эса, кўпрок онасидан ўрнак олиб, тарбияланадилар. Ўкиш-ёзиш, ахлокодоб, диний ахкомларни ўргатишга алохида эътибор бериш билан бирга, ўғил болаларга сузиш, от миниш, кизларга бичиштикиш, таом пишириш каби ўзига хос машғулотлар ўргатилиб борилади.

Исломнинг бола тарбиясига берган аҳамиятини қанча гапирсак шунча оз. Шу ўринда бир нарсага ишора қилишни лозим, деб ўйлайман. Маълумки, динимизда жонли нарсаларнинг ҳайкаллари ҳаром қилинган, айниқса уйларга сурат осиш, одам ёки ҳайвон шаклидаги нарсаларни қўйиш ман этилади. Аммо тарбияга бўлган улкан эътибор туфайли қизларга қўғирчоқ ўйнашга рухсат берилган. Чунки улар келажакда она бўладилар.

Болалар етти ёшга етганда намоз ўкиш буюрилади. Ўн ёшдан бошлаб болаларни алохида-алохида ёткизиш даркор.

Ота-она болаларига рахмшафкатли, мехрибон бўлади.

Улар билан ҳазил-мутойиба қилади. Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳам набиралари Ҳасан ва Хусайнларни ўйнатар ва эркалатар эдилар.

Ота-она доимо боласининг ҳаққига дуойи ҳайр қилиб туради. Ҳадиси шарифда:

«Ота-онанинг боласига қилган дуоси Пайғамбарларнинг умматларига қилган дуосига ўхшашдир», дейилган.

Боладан беодоблик, ахлоққа хилоф ишлар ўтса ҳам ота-она хафа бўлмай чидайди. Чунки ўсиб бораётган инсонда шундай ҳолат бўлиши мумкинлигини унутмаслик лозим. Ҳеч қачон болани қарғамаслик керак. Қарғишга қолиб, жафо чекса, яна ота-онанинг ўзига заҳмат келади.

Лутфкарам, ҳадя, совға беришда болаларни баробар кўриш керак. Бозордан бирон нима келтирилса, аввал қизлардан бошлаб берилсин. Чунки уларнинг кўнгли нозик бўлади.

Шу ерда бир вокеани эслатмокчиман. Бир куни Пайғамбар алайхиссалом бир хузурида кишининг сухбатлашиб ўтирганларида ёнларига y кишининг ўғилчаси чопиб кириб қолади. Шунда бояги киши болани қучиб эркалайди, уни ўпиб тиззасига ўтқазади. Шу пайт унинг қизчаси ҳам югуриб кириб келиб қолади. Бояги одам уни тиззасига ўтқазиш билан кифояланади. Шунда жаноби Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам у кишига:

«Мана шу ишинг адолатсизлик бўлди. Фарзандларга икки хил қарадинг, уларни бир мехр билан тарбиялашинг керак бўлади», дейдилар.

Қизларга алоҳида ҳурмат ва меҳр билан муносабатда бўлиш ҳақида Расулуллоҳнинг кўрсатмалари ҳам бор. Сабаби қизлар меҳрга муҳтож, ўзлари ожиза бўлишади. Шу боис улар тарбиясида кўпроқ эътибор ва меҳр, эҳтиёткорлик зарур.

Яна алохида таъкидлаш лозимки, фарзандни хар

томонлама баркамол қилиб тарбиялашда ота-она ва тарбиячилар зиммасида жуда катта масъулият бор. Унга бирор касбни ўргатса, у, аммо илм бермасак, у комил инсон бўлолмайди.

Аксинча, илм олаверса-ю, бирор касбнинг бошини тутмаса, у холда хунарсиз бўлиб колади. Хунармандчилик салафи солихларимизнинг суннатидир. Боболаримиз ўтмишда ўз фарзандларига бир неча касбларни, жумладан, отда чопиш, камон отиш, сузишни, икки-уч хорижий тилни ўргатганларки, ўша пайтдаги аксари ёшлар адабиёт, санъат, ухравий ва дунёвий илмлардан анча бохабар бўлганлар.

Шунингдек, уларнинг ўтмиш меросимиздан ҳам оқилона баҳраманд бўлганликлари яхши маълум.

Лекин ҳозирда айрим ота-оналар «болани ёшликдан меҳнатга кўниктирай, ишлаб пул топсин, ёнимга кирсин», деб илм олишни чеклаб кўяётган бўлсалар, баъзилар эса, аксинча, «ҳа энди, даврида ўйнаб қолсин, бизга ўхшаб меҳнатда эзилмасин, пулга ўрганмагани маъкул», деб фарзандларини ҳунарсиз, меҳнатга лаёқатсиз қилиб тарбиялаб қўймоқдалар.

Шу маънода тарбия бир томонлама бўлиб колмаслиги мухимрок. Ўғил-кизни ёшлигидан ўзига хос хунарга (кизларни кўпрок уй-рўзғор юмушларига) ўргатиш исломий оилаларда одат тусига кирган. Лекин бунда хунар ризк, тирикчилик манбаи эканлиги, пул кетидан кувиш йўли эмаслиги уларнинг онгига сингдирилиши лозим.

Зинхор хамма нарсани пул билан ўлчайдиган, энг дахшатлиси қандай қилиб бўлмасин, ҳатто ҳаром-хариш йўллар билан бўлса ҳам пул топадиган кишиларни етиштириб қўймайлик.

Иккинчи навбатда эса, хунаркасб ўргатишимиз керак, деб уни мактабдан, бошқа жойлардаги ўқишдан ажратиб олиш ҳам тўғри эмас. Нима бўлганда ҳам фарзанднинг

болалигига зарар етмасин, унинг хохиши, рағбати сўндирилмасин, унинг қизиқиши, истаклари билан хисоблашилсин.

Фақатгина болаларимизнинг вақти бехуда ўтса, бекорчиликдан турли қинғир йўлларга кириб кетмаса, бас!

Оила ота, она ва фарзанддан иборат учта тиргакка курилади. Оиланинг бахтисаодати ҳам, унинг камоли ва фаровонлиги ҳам, тинчлиги ва осойишталиги ҳам ана шу уч устуннинг бир-бирига муносабатига, аҳиллигига, яҳши тарбиясига боғлиқ. Булар бўлмас экан, оила таназзулга юз тутаверади. Бу инқироз эса, ўз навбатида жамиятни ларзага келтираверади.

Фарзанд — ота-онанинг хузуридаги Аллохнинг омонати. Уни Аллохдан покиза, Исломга мойил холда олганлар, омонатга хиёнат қилмай, яна покиза ва мусулмон холида топширишлари керак.

Фарзандларнинг қандай ҳуқуқлари бор?

Исломда фарзандларнинг хукуклари риоя килинган бўлиб, булар уларнинг ота-оналари ёки якин кариндошлари, яшаётган жамиятларига вазифа килиб юклатилгандир. Булар вожиб бўлиб, унга амал килмоклик мажбурийдир. Уламоларимиз куйидагиларни зикр киладилар:

#### 1. Насаб.

Никоҳнинг асл мақсадларидан бири ҳам наслу насабни сақлашдир. Бусиз оила ҳам, жамият ҳам бўлмайди. Фарзанднинг ота-онаси никоҳдан ўтган, ҳалол-пок яшагандагина насаби аниқ ва пок бўлади.

#### 2. Эмизиш.

Туғилган фарзанд аввало, эмизишга муҳтож. Бу эса, онасининг вазифаси. Шаръий узр сабабли она эмиза олмаса, эмизувчи топиш ва уни рози қилиш отанинг иши хисобланали.

#### 3. Хомийлик.

Бола етти ёшга киргунча бировнинг химоясига мухтож. Яъни доимо овкатланиш, кийиниш, ювиниш ва бошка холатларда катталарнинг ёрдамига мухтож. Бу ишларни унинг ота-онаси, улар бўлмаса, якин кариндошлари амалга оширишлари вожиб.

#### 4. Валийлик.

Етти ёшдан балоғат ёшига етгунча бўлган болалар валийга, ўзидан катта раҳбарга муҳтождирлар. Бу ҳам отаона бўлмаса, яқин қариндошларига юклатилади.

#### 5. Нафақа.

Болаларнинг нафакасини бериш, уларни озик-овкат, кийим-кечак, турар жой билан таъмин этиш отанинг бурчидир.

6. Балоғатга етгандан сўнг уйлантириб, оилали қилиб қуйиш ва бошқалар.

Кўриниб турибдики, оилада фарзандларнинг алохида хукуклари бўлиб, унга амал килиш шарт этиб кўйилмокда. Шу ўринда оила рахбари зиммасига катта масъулият юклатилишини алохида таъкидлаб ўтмокчиман. Маълумки, ўз фарзандларининг, ахли аёлининг ахлоки, хулкатвори, юриш-туриши учун оила бошлиғи масъулдир.

Бу ҳакда Аллоҳ таоло Қуръони Каримда шундай марҳамат қилган:

«Эй иймон келтирганлар, ўзингизни ва ахли аёлингизни ёкилгиси одамлар ва тошлардан бўлган ўтдан кўркитинг. Унинг тепасида кўпол, дарғазаб фаришталар бўлиб, улар Аллохнинг амрига исён килмайдилар ва нима буюрилса, шуни бажарадилар» (Тахрим сураси, б-оят).

Ахли аёлини, фарзандларини диндор қилиб тарбиялаш оила бошлиғининг Аллоҳнинг олдидаги бурчи эканлигига юқоридаги ояти карима ёрқин далилдир. Одамлар орасида ўзингни бил, ўзгани қўй, деган номаъқул гап юради. Лекин

шариат бўйича эр хотин учун, ота болалар учун масъулдир. Қиёматда Аллоҳнинг ҳузурида жавоб беради.

Хазрати Умар юқорида зикр қилинган ояти карима нозил бўлгандан сўнг:

«Эй Расулуллох! Ўз нафсимизни-ку саклаймиз, аҳлимизни қандай сақлаймиз?», деб сўраган эканлар.

Шунда Пайғамбар алайхиссалом:

«Аллох сизларни нимадан қайтарган бўлса, уларни ҳам қайтарасизлар. Аллоҳ сизларни нимага буюрса, уларни ҳам буюрасизлар», деб жавоб берган эканлар.

Хазрати Али розияллоху анху:

«Ўзингизга ва аҳлингизга яҳшиликни таълим беринглар ва уларни одобли қилинглар», деб айтганлар.

Хадиси шарифда Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам:

«Эй аҳлим, намоз ўқинг, закот беринг, мискинларга, етимларга, қўшниларга яҳшилик қилинг. Шояд Аллоҳ сизларни жаннатда бирга қилса, деган одамга Аллоҳнинг раҳмати бўлсин», деганлар.

Демак, ҳар биримиз ўғил-қизимизни, оила аъзоларимизнинг барчаларини динга даъват қилишимиз, диний аҳкомларни доимо бажаришларини қатъият билан талаб қилиб туришимиз керак.

# تجب صلة الرحم ويحرم قطعها

# СИЛАИ РАХМ ВОЖИБДИР, УНИ КЕСМОК ХАРОМДИР

Бизнинг исломий адабиётимизда ва халқ орасидаги диний сўзлашувимизда ҳам оз бўлса-да, «силаи раҳм» истилоҳи ишлатиб келинади. Аслида бу бобдаги «раҳм» сўзи биздаги бачадон сўзининг ўрнида ишлатилади.

«Сила» сўзи эса, боғлаш-улаш маъносини англатади.

«Силаи раҳм» бирикмаси раҳм - бачадондошлик алоқасини боғлаш деган маънони билдиради. Бунинг ўрнига бизда қориндошлиқ, яъни қариндошлик алоқаси истилоҳи ишлатилади.

Қориндошлар кимлар эканлиги ҳаммага маълум. Исломда қариндошлик алоқаларини боғлаб туриш ҳар бир мусулмон учун фарзу вожиб қилинган. Бу алоқани узиш эса, ҳаромдир.

Аллох таоло:

«Қариндошга ҳаққини бер! Мискинга ва кўчада қолганга ҳам. Исрофгарчиликка мутлақо йўл қўйма», деган (Исро, 26).

Исро сурасидаги бу ояти каримада Аллох таоло кариндошларнинг бир-бирларида хакки борлигини билдирмокда. Имкони бор, ўзига тўк кишида ночор, ёрдамга мухтож кариндошларнинг хакки бор. Бу хак уларга Аллох томонидан берилган.

Бой-бадавлат киши ўз қариндошларига ёрдам берганида, миннат ёки фазлини кўрсатиш учун эмас, балки Аллох амрини адо этиш, Аллох белгилаган хакни бериш учун иш килган бўлади.

Шунингдек, ночор қариндош ўзининг бой-бадавлат қариндошидан бирор нарса олганида, унинг олдида хору зор бўлиб эмас, Аллох унга белгилаган ҳақни олаётганини тушуниб, ўзини эркин тутиб олади.

Аллоҳ таоло Бақара сурасида яхшилик ҳақида сўз юрита туриб, жумладан қуйидаги васфни ҳам айтган:

«яхши кўрган молини қариндошларга, етимларга, мискинларга, ватангадоларга, тиланчиларга, кул озод килишга берса»

Яхши кўрган молидан қариндош-уруғларга:

боқувчисидан ажраб қолған етимларға, яъни, боқувчисиз қолған, балоғат ёшиға етмаған ёш болаларға;

мискинларга, яъни еб-ичиш ва яшаш учун етарли маблағи, даромади йўқ кишиларга;

ватангадоларга, яъни, ватанидан узокда нафакасиз колган одамларга;

тиланчиларга, яъни, ўзида яшаш учун моддий имконияти йўклигидан мажбур бўлиб бошкалардан моддий ёрдам сўраганларга;

кул озод қилишга, яъни, хўжаси билан маълум микдор маблағ эвазига озодликка чиқишни келишиб қўйган кулларга бериш яхшиликдир.

Мол беришни одат қилган одам ҳирс, бахиллик сиртмоғидан озод бўлади. Мол-дунёга қулликдан озод бўлади.

Бу юксак инсоний фазилатдир. Фақат юксак инсоний фазилатлар соҳибигина мазкур тоифадаги кишиларга холис ёрдам беради. Бу ишни қилган инсон ҳақиқий яхшиликни қилган бўлади.

Аллоҳ таоло Нисо сурасида мерос тақсим қилинаётганда ҳозир бўлган қариндошларга уларнинг ҳақлари бўлмаса ҳам бир оз нарса бериб хурсанд қилиш ҳақида сўз юритган.

«Агар тақсимлашга қариндошлар, етимлар ва мискинлар хозир бўлсалар, уларни у(мерос)дан ризқлантиринглар хамда уларга яхши гаплар айтинглар».

«Тақсимлаш» - меросни бўлиш учун ҳақдорлар йиғилган мажлисдир. Демак, мерос тақсимлаш мажлисида ҳакдорлардан бошқа қариндошлар ҳам, Шунингдек, етимлар, камбағалмискинлар ҳам ҳозир бўлишлари мумкин.

«Агар тақсимлашга қариндошлар, етимлар ва мискинлар хозир бўлсалар, уларни у(мерос)дан

#### ризқлантиринглар...»

Хакдорлар меросдан насибаларини олишса-ю, колганларга хеч нарса тегмай колса, ўксишлари, кўнгиллари синиши эхтимоли бор. Шундай нокулай холатни ўртадан кўтариш учун, оятнинг хукмига кўра, меросхўрлар бирор нарсани ажратиб, халиги кишиларга бериб, уларни хам севинтиришлари лозим. Айни чоғда уларга ширин муомалада бўлиб, яхши сўзлар айтиш буюрилмокда.

# «...хамда уларга яхши гаплар айтинглар».

Бу ҳам қариндошлик ва инсоний алоқалар риштасини мустаҳкамлашнинг бир йўлидир.

Аллох таоло Нахл сурасида:

«Албатта, Аллох адолатга, эхсонга, қариндошларга яхшилик қилишга амр этадир ва фахшу мункар хамда зулмкорликдан қайтарур. У сизларга ваъз қилур. Шоядки, эсласангиз», деган (90-оят).

«Муфассирлар шохи» лақабини олган Абдуллох ибн Масъуд розияллоху анхудан қилинган ривоятда у киши:

«Қуръондаги энг жамловчи оят шу оятдир. Эргашиладиган яхшиликни ҳам, четланиши лозим бўлган ёмонликни ҳам жамлаб зикр қилган», деганлар.

Ха, Аллох таоло бошка яхшиликлар катори, «кариндошларга яхшилик килишга амр этадир».

Бошқаларга яхшилик қилиш ичида, айниқса, қариндошларга яхшилик этиш алохида ўрин тутади. Чунки уларнинг ҳам қариндошлиқ ҳам инсонлик ҳақлари бор.

Аллох таоло Нур сурасида:

«Сизлардан фазл ва бойлик эгаси бўлганлар кариндошларга, мискинларга ва Аллохнинг йўлида мухожир бўлганларга (нафака) бермасликка касам ичмасинлар, бас, авф этсинлар, ўтиб юборсинлар. Аллох сизларни мағфират килишини хуш кўрмайсизларми?! Аллох ўта мағфиратли, ўта рахмли

**Зотдир»,** деган (22-оят).

Ушбу ояти кариманинг нозил бўлиш сабаби хакида Оиша онамиз розияллоху анхо куйидагиларни айтадилар:

«Аллох таоло мени оклаш учун ушбу оятларни нозил килганида Абу Бакр (у киши қариндош бўлгани ва факирлиги учун Мистох ибн Асосага нафақа бериб турардилар): «Аллохга қасамки, Оиша ҳақида қилган гапи учун Мистоҳга абадий ҳеч нарса бермайман», деди. Шунда Аллоҳ таоло ушбу оятни нозил қилди.

Абу Бакр розияллоху анху дархол:

«Ҳа! Аллоҳга қасамки, албатта, Аллоҳ мени мағфират қилишини хуш кўраман», дедилар ва Мистоҳга бериб юрган нафақаларини қайтадан жорий қилдилар. Сўнгра:

«Аллоҳга қасамки, бу нафақани ундан ҳеч узмайман», дедилар».

Аллох таоло Рум сурасида:

«Бас, қариндошга, мискинга ва йўлда қолганга хаққини бер. Ана шу Аллохнинг юзини ирода килганлар учун хайрлидир. Ва ана ўшалар нажот топгувчилардир», деган (38-оят).

Ризқ бериш Аллоҳ таолонинг қўлида бўлгач, ризқнинг камайиб қолишидан қўрқмай, қариндош-уруғларга, мискинлар ва сафари туфайли муҳтожликка тушиб, йўлда қолганларга ҳақларини бер. Хайрсадақа қил. Сенинг қўлингдаги ризқ-рўзда уларнинг ҳам ҳақлари борлигини унутма.

# «Ана шу Аллохнинг юзини ирода қилганлар учун хайрлидир».

Қулидаги молдан қариндош-уруғларга, мискинларга ва йулда қолганларга эҳсон қилиш Аллоҳнинг розилигини кузлаган кишилар учун энг хайрли ишдир.

# «Ва ана ўшалар нажот топгувчилардир».

Қариндошларга яхшилик қилиш ҳақида нозил бўлган баъзи ояти карималарни ўрганиб бўлганимиздан кейин

энди ушбу китобда бу борада келтирилган хадиси шарифларни ўрганишга киришсак.

2425 عَنْ أَبِي أَيُّوبَ τَ أَنَّ رَجُلاً قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ أَخْبِرْنِي وَعَمَلٍ يُدْخِلُنِي الْجُنَّةَ فَقَالَ الْقَوْمُ: مَا لَهُ مَا لَهُ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ (٢٠ مَا لَهُ مَا لَهُ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ (٢٠ مَا لَهُ تَعْبُدُ اللهَ لاَ تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا وَتُقِيمُ الصَّلاَةَ وَتُؤْتِي الزَّكَاةَ وَتَصِلُ الرَّحِمَ ذَرْهَا كَأَنَّهُ كَانَ عَلَى رَاحِلَتِهِ. رَوَاهُ الشَّيْخَانِ.

4245. Абу Айюб розияллоху анхудан ривоят қилинади: **«Бир киши:** 

«Эй Аллоҳнинг Расули! Менга мени жаннатга киритадиган амалнинг хабарини беринг», деди.

Шунда у ердаги қавм:

«Унга нима бўлди? Унга нима бўлди?» дейишди.

«Хожати борга хам, унга нима бўлдими! Аллохга ибодат қиласан. Унга хеч нарсани ширк келтирмайсан. Намозни қоим қиласан. Закотни берасан. Силаи рахм қиласан. У (улов)ни қўйиб юбор!» дедилар.

У зот уловлари устида эди».

Икки Шайх ривоят қилишган.

**Шарх:** Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам ўз уловларига миниб йўлда борар эдилар. Бир киши йўлни тўсиб чиқиб, у зотнинг уловлари жиловидан ушлаб тўхтатди ва:

«Эй Аллоҳнинг Расули! Менга мени жаннатга киритадиган амалнинг хабарини беринг», деди».

Бу ғалати иш эди. Одатда, кишилар Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам билан бундоқ муомала қилмас эдилар. Агар саволлари бўлса, бошқача вазиятда берар эдилар. Аммо бу одам ғайриоддий тасарруф қилди.

«Шунда у ердаги қавм:

#### «Унга нима бўлди? Унга нима бўлди?» дейишди».

Унга нима бўлди? Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг йўлларини тўсиб чикди?

Унга нима бўлди? Набий соллаллоху алайхи васалламнинг уловлари жиловидан тутади?

Унга нима бўлди? Бундок катта саволни сўрайди?

Аммо Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам ҳалиги кишининг қилмишидан ҳам, саволидан ҳам ажабланмадилар. Ўзларини камтарона тутдилар. Одамларнинг ажабланишига ҳам, сўровчининг саволига ҳам, бирдан жавоб бердилар.

#### «Хожати борга хам, унга нима бўлдими!»

Бировнинг ҳожати бор экан, йўлни тўсиб чиқиб, уловнинг жиловидан ушлаб туриб, савол берибди. Шунга ҳам ажабланасизларми?

Сен, эй сўровчи! Агар ўзингни жаннатга киритадиган амални қилмоқчи бўлсанг:

«Аллоҳга ибодат қиласан. Унга ҳеч нарсани ширк келтирмайсан. Намозни қоим қиласан. Закотни берасан. Силаи раҳм қиласан».

Билдингми?! Ана ўшаларни қил. Энди, «У(улов)ни **қўйиб юбор!**» дедилар».

Бу ҳадиси шарифни шарҳ қилган уламоларимиз ўша суҳбат чоғида Набий соллаллоҳу алайҳи васаллам ўз уловларини миниб турган эдилар, суҳбат тугагач у зот савол берувчига «Уни қуйиб юбор!» деганлар, дейишади.

Бу ҳадиси шарифда силаи раҳм қилиш-қариндошлик алоқаларини яхшилаш иймон, намоз ва закот каби Исломнинг рукни бўлган нарсалар билан бир даражага кўйилмоқда. Бу амал кишининг жаннатга киритадиган амаллар рўйхатига киритилмоқда. Шундан ҳам силаи раҳм қанчалар аҳамиятли амал эканини тушуниб олсак бўлаверади.

# 4246 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُبْسَطَ لَهُ فِي رِزْقِهِ وَأَنْ يُنْسَأً لَهُ فِي أَتَرِهِ فَلْيَصِلْ رَحِمَهُ. رَوَاهُ الثَّلاَتَةُ.

4246. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Кимни ризкини кенгайтирилиши ва ажалини ортга сурилиши масрур килса, кариндошларига силаи ракм килсин», дедилар».

Учовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу дунёда яшаб турган ҳар бир одам боласи ризкини кенгайтирилиши ва ажалини ортга сурилишини орзу килиб яшайди. Бу икки нарсадан насибадор бўлиш учун елиб-югуради ва саъй-ҳаракат килади. Бу йўлда ҳар қандай қийинчиликларга ҳам дош беради.

Бу ҳадисга амал қилган одам эса, ўзига вожиб бўлган амални бажариб, зиммасидаги вазифани адо этади ва бир йўла ризқи ҳам кенгайтирилади, ажали ҳам ортга сурилади.

Аллоҳ таоло силаи раҳм қилган, қариндош-уруғларига яхшилик қилган, ёрдам берган, хайр-эҳсон қилган одамнинг ризқини кенгайтириб қуҳр экан, бойлигини зиёда қилиб қуҳр экан.

Четдан қараганда, силаи раҳм қилинса, қариндошига ёрдам берса, моли ёки пули қисқариб қолгандек кўринади. Лекин Аллоҳ таоло бунинг эвазига унинг молини кўпайтириб берар экан ҳамда у банданинг яхшилик билан эсланиб юришини таъминлар экан.

Ушбу ҳадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Силаи рахм жуда хам зарур иш экани.
- 2. Силаи рахм ризкни кенг бўлишига сабаб бўлиши.
- 3. Силаи рахм эгасининг ажали ортга сурилишига

сабаб бўлиши.

Силаи раҳм қанчалик аҳамиятга эга амал эканини ушбу ҳадиси шарифдан билиб олсак бўлади.

4247. Бухорий, Абу Довуд ва Термизийларнинг ривоятида:

«Силаи рахм қилувчи берганга яраша қайтарган эмас. Лекин силаи рахм қилувчи ўзининг силаи рахми кесилганда уни боғловчидир», дедилар».

**Шарх:** Фалончи менга яхшилик қилган эди, мен ҳам унга яхшилигини қайтариб қўйишим керақ деган маънода иш қилган одам силаи раҳм қилувчи ҳисобланмас экан.

Хақиқий силаи раҳм қилувчи қариндошлик алоқасини узиб қуйганга яхшилик қилувчи шахс экан.

Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам бу ҳакда ўзларининг бошқа бир ҳадиси шарифларида:

«Уч нарса Аллоҳнинг наздида карамли ахлоқдандир; сенга зулм қилганни авф қилмоғинг, сени маҳрум қилганга ато бермоғинг ва сен билан алоқани узган билан алоқа боғламоғинг», деганлар.

Бас, биз билан алоқани узган қариндошлар билан алоқани яхшилашга ҳаракат қилайлик.

4248. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Рахм Рохмандан олингандир. Бас, Аллох «сени ким узса, Мен хам уни узаман. Ким сени боғласа, Мен хам боғлайман», деди», дедилар».

Бухорий ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Силаи раҳмдаги «раҳм» Аллоҳ таолонинг исмларидан бири бўлмиш «Роҳман» исмидан олинган. Шунинг учун Аллоҳ таоло силаи раҳм қилган киши ила алоҳа қилади ва силаи раҳмни кесган кишидан алоҳани кесади.

Бу маънони тўлиқ тушуниб етмоғимиз ва унга муносиб муносабатда бўлишимиз лозим.

4249 وَعَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: إِنَّ الله حَلَقَ الْخُلْقَ حَتَّى إِذَا فَرَغَ مِنْ حَلْقِهِ قَالَتِ الرَّحِمُ: هَذَا مَقَامُ الْعَائِذِ بِكَ مِنَ الْقَطِيعَةِ قَالَ: نَعَمْ أَمَا تَرْضَيْنَ أَنْ أَصِلَ مَنْ وَصَلَكِ وَأَقْطَعَ مَنْ قَطَعَكِ؟ قَالَتْ: بَلَى يَعَمْ أَمَا تَرْضَيْنَ أَنْ أَصِلَ مَنْ وَصَلَكِ وَأَقْطَعَ مَنْ قَطَعَكِ؟ قَالَتْ: بَلَى يَا رَبِّ قَالَ: فَهُوَ لَكِ قَالَ رَسُولُ اللهِ ρ: فَاقْرَءُوا إِنْ شِئْتُمْ { فَهَلْ عَمَنْ تُعْمَى أَنْ تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ أُولَئِكَ عَمَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَنْ تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ أُولَئِكَ اللهِ يَعْمَى أَبْصَارَهُمْ }. رَوَاهُ الشَّيْحَانِ.

4249. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Аллох махлукотларни халк килди. Бас, ундан фориг булганида рахм (кариндошлик):

«Мана шу алоқани узадигандан панох сўрагувчининг тутадиган жойими?» деди.

«Сени боғлайдиганни боғлаб, узадиганни узишимга рози бўласанми?» деди.

«Худди шундоқ! Эй Роббим!» деди.

«Ана шундок!» деди У Зот.

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Агар истасангиз «Эхтимол, (иймондан) юз ўгирсангиз, ер юзида фасод килиб, кардошлик ришталарини узарсиз?! Ана ўшаларни Аллох лаънатлади, уларни кар килди ва кўзларини кўр килди»ни кироат килинглар», дедилар».

Икки шайх ривоят қилишган.

**Шарх:** Қориндошлик ҳаққи Аллоҳ таоло барча махлуқотларни халқ қилган пайтдаёқ белгилаб қўйилганини Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам жуда ҳам ифодали қилиб баён қилиб бермоқдалар.

Шу билан бирга, у зот ўзларининг гапларининг тасдиғи Куръони Карим оятларидан учун далил хам келтирмокдалар. Мухаммад сурасидаги бу икки ИТКО кариманинг танишишимиз маъноси ила жуда хам фойдалидир.

«Эхтимол, (иймондан) юз ўгирсангиз, ер юзида фасод килиб, кардошлик ришталарини узарсиз?!»

Бу оятда иймондан юз ўгириб, жохилиятга қайтишдан келадиган бу дунёдаги зарарлар эслатилмоқда.

Аввало, ер юзида фасод қилиш бўлади. Чунки иймонсиз кишилардан доимо ушбу ёмонлик келиб чиққан.

Шу билан бирга, иймондан қайтганлар ўз қариндошуруғлари, ёру дўстларидан қариндошлик ришталарини узадилар. Бу ҳам улкан зарар ҳисобланади.

Аммо ўша ишларнинг зарарлари бу билан тугаб қолмайди, балки асосий зарари ҳали олдинда:

«Ана ўшаларни Аллох лаънатлади, уларни кар қилди ва кўзларини кўр қилди».

Аллохнинг лаънатлаши Ўз рахматидан ва хидоятидан узок килиши билан бўлади. Кўр ва кар килиши хам хиссий эмас, балки маънавий бўлади. Кўзи соғсаломат ишлаб

туради, лекин кўрган нарсаларидан ўзига ибрат олмайди. кулоғи ҳам соғсаломат бўлади, лекин ўзи эшитган нарсаларидан ибрат олмайди.

Бундай ҳолга тушиб қолмаслигимиз учун силаи раҳмга алоҳида эътибор ила қарашимиз, бу алоҳа доимо мустаҳкам бўлиб туриши учун қўлмиздан келган барча ишларни қилишимиз керак.

4250 وَعَنْهُ أَنَّ رَجُلاً قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّ لِي قَرَابَةً أَصِلُهُمْ وَيَقْطَعُونِي وَأُحْلِمُ عَنْهُمْ وَيَجْهَلُونَ عَلَيَّ وَيَقْطَعُونِي وَأُحْلِمُ عَنْهُمْ وَيَجْهَلُونَ عَلَيَّ فَقَالَ: لَئِنْ كُنْتَ كَمَا قُلْتَ فَكَأَنَّمَا تُسِفُّهُمُ الْمَلَّ وَلاَ يَزَالُ مَعَكَ مِنَ اللهِ ظَهِيرٌ عَلَيْهِمْ مَا دُمْتَ عَلَى ذَلِكَ.

4250. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Бир киши:

«Эй Аллохнинг Расули! Менинг қариндошларим бор. Мен уларга силаи рахм қиламан, улар кесадилар. Мен уларга яхшилик қиламан, улар менга ёмонлик қиладилар. Мен уларга ҳалимлик қиламан, улар менга жоҳиллик қиладилар», деди.

«Агар сен ўзинг айтганингдек бўлсанг, худди уларга иссик кулни едираётгандексан. Модомики, шу холда бардавом бўлар экансан, Аллох томонидан сен билан бирга уларнинг қаршисига бир ёрдамчи бўладир», дедилар».

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда қариндошлар ёмонлик килсалар ҳам уларга яҳшилик килишда бардавом бўлишга қаттиқ тарғиб бор. Одатда, қариндошларга яҳшилик қилишни ўз бурчи деб билган кишилар ҳам улардан бирор ёмонлик кўрганида яҳшилик қилишни тўҳтатиб қўяди. Улар менга яҳшилик қилмасалар ҳам яҳшилигимга

ёмонлик қайтармасликлари керак эди, деган фикрга боради.

Аслида эса бу ҳам туғри эмас экан. Агар қариндошлар доимий равишда турли ёмонликларни қилаверсалар ҳам уларга яҳшилик қилишда давом этавериш керак.

Ушбу хадиси шарифдан олинадиган фойдалар:

- 1. Алоқани кесган қариндошларга силаи раҳм қилишда бардавом бўлиш кераклиги.
- 2. Ёмонлик қилган қариндошларга яхшилик қилишда бардавом бўлиш кераклиги.
- 3. Жохиллик қилган қариндошларга ҳалимлик қилишда бардавом бўлиш кераклиги.
- 4. Алоқани кесган қариндошларга силаи раҳм қилиш, ёмонлик қилган қариндошларга яхшилик қилиш, жоҳиллик қилган қариндошларга ҳалимлик қилиш худди уларга иссиқ кулни едираётгандек бўлиши.
- 5. Шу ҳолда бардавом бўлган одам билан Аллоҳ томонидан уларнинг қаршисига бир ёрдамчи бўлиши.

4251. Оиша розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Рахм Аршга осилиб олиб:

«Ким мени силамни килса, Аллох хам унга сила килади. Ким менинг силамни узса, Аллох хам ундан силасини узади», дейди», дедилар».

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифдан силаи раҳм ҳаққи қанчалар улуғ эканини англаб оламиз. Ким қариндошларига силаи раҳм қилса, Аллоҳ таоло ҳам унга

раҳм қилар экан. Ким қариндошларини ўз ҳолига ташлаб қўйса, Аллоҳ таоло ҳам уни ўз ҳолига ташлаб қўяр экан.

نَا يَدْخُلُ 
$$\rho$$
 عَنْ جُبَيْرِ بْنِ مُطْعِمٍ  $\tau$  عَنِ النَّبِيِّ  $\rho$  قَالَ: لاَ يَدْخُلُ الْجُنَّةَ قَاطِعُ رَحِمٍ.

4252. Жубайр ибн Мутъам розияллоху анхудан ривоят килинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Қариндошлик алоқасини узувчи жаннатга кирмайди», дедилар».

**Шарх:** Қариндошлик алоқасини узишни ҳалол санаган киши жаннатга кирмас экан. Ёки бу ишни қилган одам жаннатга кечикиб кирар экан. Бу ҳадиси шарифда ҳариндошлик алоҳасини узишга нисбатан зажр бордир. Бас, шундоҳ экан, ҳариндошлик алоҳаларини мустаҳкам ва бардавом ҳилишга ҳараҳат ҳилмоҳ лозим.

4253 - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍو τ عَنِ النَّبِيِّ وَقَالَ: إِنَّ مِنْ أَكْبَائِرِ أَنْ يَلْعَنَ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ قِيلَ: يَا رَسُولَ اللهِ وَكَيْفَ يَلْعَنُ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ قِيلَ: يَا رَسُولَ اللهِ وَكَيْفَ يَلْعَنُ الرَّجُلُ أَبَا الرَّجُلُ فَيَسُبُ أَبَاهُ وَيَسُبُ أُمَّهُ. الرَّجُلُ أَبَا الرَّجُلُ فَيَسُبُ أَبَاهُ وَيَسُبُ أُمَّهُ. رَوَاهُمَا الأَرْبَعَةُ.

4253. Абдуллох ибн Амр розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Гунохи кабираларнинг энг катталаридан бири киши ўз ота-онасини лаънатламогидир», дедилар.

«Эй Аллохнинг Расули! Қандоқ қилиб киши ўз ота-

онасини лаънатлайди?» дейилди.

«Киши бошқа бир кишининг отасини сўкади. Бас, у хам буни отасини ва онасини сўкади», дедилар».

Иккисини тўртовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Шунинг учун ҳар бир инсон ўз ота-онасига сўкиш келтирадиган бирор нарсага сабаб бўлиб колмаслиги лозим.

4254 عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ يَقُولُ: قَالَ اللهُ تَعَالَى: أَنَا اللهُ وَأَنَا الرَّحْمَنُ خَلَقْتُ الرَّحِمَ وَشَقَقْتُ لَهَا مِنِ اسْمِي فَمَنْ وَصَلَهَا وَصَلْتُهُ وَمَنْ قَطَعَهَا بَنَتُّهُ. رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ وَأَبُو دَاوُدَ.

4254. Абдурроҳман ибн Авф розияллоҳу анҳудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Аллох таоло: «Мен Аллохман! Мен Рохманман! Рахм Менинг исмимдан олингандир! Ким унинг силасини килса, Мен хам унинг силасини киламан. Ким унинг силасини узса, Мен хам унинг силасини узаман», дейди», дедилар».

Термизий ва Абу Довуд ривоят қилишган.

**Шарх:** Силаи рахмдаги «рахм», Аллох таолонинг «Рохман» исмидан олинган. Бу ҳақиқатга алоҳида эътибор бермоқ лозим. Ким қариндошлик алоқаларига бепарво бўлса, катта нарсага бепарволик қилган бўлади.

Натижада ўзига қийин қилиб олади. Аксинча, кариндошлик алоқаларини ўрнига кўйган одам Аллох таолонинг мархаматига сазовор бўлади.

أَنْسَابِكُمْ مَا تَصِلُونَ بِهِ أَرْحَامَكُمْ فَإِنَّ صِلَةَ الرَّحِمِ مَحَبَّةٌ فِي الأَهْلِ مَثْرَاةٌ فِي الْأَهْلِ مَثْرَاةٌ فِي الْأَهْلِ مَثْرَاةٌ فِي الْمَالِ مَنْسَأَةٌ فِي الْأَثْرِ. رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ وَأَحْمَدُ وَالْحَاكِمُ.

4255. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Насабларингиздан силаи рахм қиладиган нарсангизни таълим олинг. Чунки силаи рахм ахлнинг мухаббатидир, молу мулкнинг кўплигидир ва умрнинг зиёдалигидир», дедилар».

Термизий, Аҳмад ва ал-Ҳокимлар ривоят қилишган.

**Шарх:** Силаи рахм - қариндогалик алоқаларини яхшилаш кишига бу дунёнинг ўзида ҳам бир қанча фойдаларни беради. Улардан бу ҳадиси шарифда саналгани қуйидагилардир:

#### 1. Ахлнинг мухаббати.

Ким аҳлининг муҳаббатига сазовор бўлмоқчи бўлса, силаи раҳм қилсин.

#### 2. Молу мулкнинг кўплиги.

Ким кўп молу мулкка сазовор бўлмокчи бўлса, силаи рахм килсин.

#### 3. Умрнинг зиёдалиги.

Ким умрининг зиёдалигига сазовор бўлмокчи бўлса, силаи рахм килсин.

### ومنه بر الأتباع

#### ҚЎЛ ОСТИДАГИЛАРГА ЯХШИЛИК ҚИЛИШ

Қўл остидагилар деганда хизматчи, мардикор ва шунга ўхшаган кишига қарам бўлган шахслар кўзда тутилади.

7 عَنْ عُبَادَةً بْنِ الْوَلِيدِ بْنِ عُبَادَةً بْنِ الصَّامِتِ 1 قَالَ: خَرَجْتُ أَنَا وَأَبِي نَطْلُبُ الْعِلْمَ فِي هَذَا الْحَيِّ مِنَ الْأَنْصَارِ قَبْلَ أَنْ عَمْلِكُوا فَكَانَ أَوَّلُ مَنْ لَقِينَا أَبَا الْيُسَرِ صَاحِبَ رَسُولِ اللهِ 0 وَمَعَهُ عَلَامٌ لَهُ مَعَهُ ضِمَامَةٌ مِنْ صُحُفٍ وَعَلَى أَبِي الْيَسَرِ بُرْدَةٌ وَمَعَافِرِيُّ فَقُلْتُ لَهُ أَنَا: يَا عَمِّى لَوْ أَنَّكَ أَحَذْتَ وَعَلَى غُلاَمِهِ بُرْدَةٌ وَمَعَافِرِيُّ فَقُلْتُ لَهُ أَنَا: يَا عَمِّى لَوْ أَنَّكَ أَحَذْتَ بُرْدَةً غُلاَمِكَ وَأَعْطَيْتَهُ مُعَافِرِيَّ فَقُلْتُ لَهُ أَنَا: يَا عَمِّى لَوْ أَنَّكَ أَحَذْتَ بُرْدَةً غُلاَمِكَ وَأَعْطَيْتَهُ مُعَافِرِيَّ فَقُلْتُ لَهُ أَنَا: يَا عَمِّى لَوْ أَنَّكَ أَحَذْتَ بُرْدَةً كُلُونَ عَلَيْهِ حُلَّةٌ وَعَلَيْهِ حُلَّةٌ فَمَسَحَ رَأْسِي وَقَالَ: اللَّهُمَّ بَارِكُ فِيهِ يَا ابْنَ أَخِي بَصَرُ عَيْنَايَ هَاتَانِ وَسِمِعَ أَذُنَاى هَاتَانِ وَوَعَاهُ قَلْبِي هَذَا ابْنَ أَخِي بَصَرُ عَيْنَايَ هَاتَانِ وَسِمِعَ أَذُنَاى هَاتَانِ وَوَعَاهُ قَلْبِي هَذَا ابْنَ أَخِي بَصَرُ عَيْنَايَ هَاتَانِ وَسِمِعَ أَذُنَاى هَاتَانِ وَوَعَاهُ قَلْبِي هَذَا ابْنَ أَخِي بَصَرُ عَيْنَايَ هَاتَانِ وَسِمِعَ أَذُنَاى هَاتَانِ وَوَعَاهُ قَلْبِي هَذَا اللهُ مَنَاعِ قَلْمِ رَسُولَ اللهِ 1 وَهُو يَقُولُ: أَطْعِمُوهُمْ مِمَّا تَأْكُلُونَ وَكَانَ أَنْ أَعْطَيْتُهُ مِنْ مَتَاعِ الدُّنْيَا أَهُونَ عَلَيَّ مِنْ وَلَا لَيْكُ مَنْ عَلَيْ مَنَاعِ الدُّنْيَا أَهُونَ عَلَيَّ مِنْ مَتَاعِ الدُّنِيَا أَهُونَ عَلَيَّ مِنْ عَلَيْ وَلَاهُ مَنْ عَلَى مَنَاقِ يَقُولُ عَلَيْ مَنْ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ مَنْ عَلَيْ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ الْعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الْفَيَامَةِ. رَوْاهُ مَسْلِمٌ مُ مِنْ حَسَنَاتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ. رَوْاهُ مَسْلِمٌ مُ الْعَلَى عَلَى اللهُ عَلَيْهُ مَنْ حَسَنَاتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ. رَوْاهُ مَسْلِمٌ مُ الْفَيَامِةِ مَنْ عَلَى اللهُ مَنْ عَلَى اللهُ مَنْ عَلَى اللهُ الْفَالِكُ اللهُ الْفَالِعُ فَلَا عَلَى اللهُ الْعَلَى اللهُ الْفَالِعُلَى اللهُ الْفَالِعُ الْمَالِمُ الْفَوْلَ عَلَى الْهُ الْفَالِعُ الْمَالِمُ الْفَالِعُلُونَ الْفَالْعَلَى اللهُ الْفَالِقُولُ اللهُ الْفَ

4256. Убода ибн Валид ибн Убода ибн Сомит розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Мен ва отам илм талаб қилиш учун ансорларнинг ушбу маҳалласига улар ҳалок бўлишидан олдин бордик. Биринчи учратган одамимиз Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламнинг саҳобалари Абу Ясор бўлди. У билан бирга унинг ғуломи бор эди. Ўша ғуломда бир тўп ёзилган варақлар бор эди. Абу

Ясорнинг устида бир чопон ва маъофири бор эди. Гуломнинг устида хам бир чопон ва маъофирий бор эди. Бас, мен унга:

«Эй амаки! Агар сен ғуломингнинг чопонини олиб, унга маъофирийингни берсанг ва унинг маъофирийини олиб, унга чопонингни берсанг, сенга ҳам сарпо, унга ҳам сарпо бўлар эди», дедим.

У менинг бошимни силаб туриб:

«Эй Аллохим! Буни баракали қилгин! Эй биродаримнинг ўғли! Менинг ушбу икки кўзларим кўрди, ушбу икки кулоғим эшитди ва ушбу қалбим англадики, деб қалбига ишора қилди, Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Уларни ўзларингиз ейдиган нарсадан таомлантиринг ва уларга ўзингиз кийган нарсадан кийгазинг», дедилар.

Менинг унга бу дунёнинг матохидан бермоғим, мен учун киёмат куни унинг менинг савобимдан олмоғидан кўра енгилрокдир», деди».

Муслим ривоят қилган.

**Шарх:** Маъофирий дегани Ямандаги Маъофир номли ерда тикилган кийим. Абу Ясор розияллоху анху ва у кишининг куллари бир хил кийим кийиб олган эканлар. Арабларда иккита кийимнинг бир-бирига кушилишидан бош-оёк сарпо ташкил булади. Абу Ясор розияллоху анху ва у кишининг куллари эса икки хил сарпони яримтадан килиб кийиб олишган экан.

Убода розияллоху анху ўзларича, агар булар биттадан кийимини алмаштириб олсалар, иккилари хам бош-оёк сарпо кийган бўлар эди. Бу иккиси учун хам обрў бўларди, деган фикрни килганлар. Аммо Абу Ясор розияллоху анху бу ишни кийиниш маданиятини тушунмаганлари сабабли эмас, Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг кулларга яхши муомалада бўлиш хакидаги хадиси

шарифларига амал қилганлари туфайли қилган эканлар.

Ха, Ислом мусулмон кишини ўз қулидан ўзини устун кўймасликка, у билан бир хил кийим кийиб, бир хил таом тановул қилишга амр қилган.

Демак, хожа қулига ўзи еган таомидан едирмаса, ўз кийган кийимдан кийдирмаса, қиёмат кунида хожанинг савобидан қулга олиб берилар экан. Бунга иймон келтирган мўмин-мусулмон, албатта, бундай қилмайди.

Кейинги авлод вакили бўлган ровий бунинг ҳаётдаги намунасини саҳобаи киромнинг аввалги авлодида кўриб, ибрат олганлигини ушбу ҳадисдан билиб олдик. Қулга, ҳодимга шу қадар муносабатда бўлинар экан.

Демак вақтинча ёрдам бериб юрган, ишга ёлланган, мардикорлик қилаётганларга нисбатан ҳам ёмон муносабатда, ёмон муомалада бўлмаслик кераклиги ўз-ўзидан кўриниб турибди.

Бугунги кунда мардикорларни ишлатиб, пулини бермаслик, ҳатто уларнинг пулини зўрлик қилиб тортиб олиш ҳоллари содир бўлаётир. Бу Исломда бир минг тўрт юз йил муҳаддам ҳатъий ман ҳилиб ҳўйилган экан.

Ушбу хадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Оила аъзолари биргаликда илм талаб қилишлари.
- 2. Илмли кишиларнинг ҳаётлик пайтларида улардаги илмни олиб қолиш учун ҳаракат қилиш кераклиги.
- 3. Ёшлар баъзи мулоҳазаларини катталарга айтишлари мумкинлиги.
- 4. Катта кишиларнинг ёшларга мехрибон бўлишлари кераклиги. Абу Ясор розияллоху анху ровийнинг бошини бекорга силамадилар.
- 5. Катталар ёшларнинг ҳақига дуо қилишлари. Ходимларга яхши муомалада бўлишни тавсия қилиб туриш кераклиги.
- 6. Хўжайин ўзи еган нарсадан ходимига ҳам егизиши кераклиги.

- 7. Хўжайин ўзи кийган нарсадан ходимига ҳам кийгизиши кераклиги.
- 8. Хўжайин ходимининг хаккини поймол килса, киёматда унинг савоби ходимга олиб берилиши.

4257 عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ تَ قَالَ: كُنْتُ أَضْرِبُ غُلاَمًا لِي فَسَمِعْتُ صَوْتًا مِنْ خَلْفِي: اعْلَمْ أَبَا مَسْعُودٍ مَرَّتَيْنِ للهِ أَقْدَرُ عَلَيْكَ فَسَمِعْتُ صَوْتًا مِنْ خَلْفِي: اعْلَمْ أَبَا مَسْعُودٍ مَرَّتَيْنِ للهِ أَقْدَرُ عَلَيْكَ مِنْكَ عَلَيْهِ فَالْتَفَتُ فَإِذَا هُوَ النَّبِيُ  $\rho$  فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ هُوَ حُرُّ لِمَعْتُكَ عَلَيْهِ فَالَ: أَمَا لَوْ لَمُ تَفْعَلْ لَلْفَعَتْكَ النَّارُ أَوْ لَمَسَّتْكَ النَّارُ.

4257. Абу Масъуд розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Бир ғуломимни ураётган эдим. Ортимдан «Эй Абу Масъуд, билгинки, албатта, Аллох сенинг устингдан сен бу ғуломнинг устидан бўлганингдан кўра қодирдир», деган овоз эшитдим. Қарасам, Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам эканлар.

«Эй Аллохнинг Расули, у Аллохнинг розилиги учун хурдир», дедим.

«Агар шундоқ қилмаганингда дўзах сени тутган бўлар эди ёки ютган бўлар эди», дедилар».

**Шарх:** Бундан ўз қарамоғидаги кишиларни ким бўлишидан қатъи назар зинхор уриб бўлмаслиги чиқади. Ким ўз қўл остидаги кишини урса, қиёмат куни Аллох таолонинг хузурида жавоб беради.

Ха, инсонларни азоблаганлар мабодо бу дунёда жазодан кутулиб колсалар хам у дунёда хеч качон кутула олмайдилар.

Ислом хукми бўйича инсонни нохакдан урган, озор берган кишининг гунохи факат мазлумнинг касос олиши ёки кечириб юбориши билангина ювилиши мумкин, холос.

Халифа Умар ибн Хаттоб одамларни урган ёки урдирган волийларни ўзларини урдирар эдилар.

Ушбу хадиси шарифдан олинадиган фойдалар:

- 1. Раҳбар ва илмли кишилар ходимларнинг ҳаққи поймол булганида уларни ҳимоя қилишлари кераклиги.
- 2. Аллох бу дунёда кўл остидагиларни азоблаганларга Ўз кудратини кўрсатиб кўйиши ҳақ экани.
- 3. Ходимига азоб берган одам хатосини билганидан кейин унга яхшилик килиши кераклиги.
- 4. Ходимларига бу дунёда жабр қилганлар, тавба қилмасалар ва ходимни рози қилмасалар, дўзах уни ютиши.

4258. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Ким ўзининг беайб мамлукини зинода айбласа, киёмат куни жазо учун унга дарра урилади», дедилар».

**Шарх:** Демак, қўл остидаги кишига маънавий ҳақорат қилишга ҳам бировнинг ҳаққи йўқ. Бу қулим-ку, бу хизматчи-ку деб, оғзига келган гапни айтавериш тўғри келмайди. Агар хўжайин бу дунёнинг азобидан қочиб қутулса ҳам, охиратнинг азобидан қочиб қутула олмайди.

2359 عَنِ ابْنِ عُمَرَ τ قَالَ: جَاءَ رَجُلُ إِلَى النَّبِيِّ ρ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ كَمْ نَعْفُو عَنِ الْخَادِمِ فَصَمَتَ فَأَعَادَ الْكَلاَمَ فَصَمَتَ فَلَاَّمَ فَصَمَتَ فَلَمَّاكَانَ فِي الثَّالِثَةِ قَالَ: فِي كُلِّ يَوْمٍ سَبْعِينَ مَرَّةً. رَوَى هَذِهِ الثَّلاَّنَةَ فَلَمَّا كَانَ فِي الثَّلاَئَةَ

4259. Ибн Умар розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Бир киши Набий соллаллоху алайхи васалламнинг хузурларига келиб:

«Эй Аллохнинг Расули! Ходимни қанча авф қиламиз?» деди.

У зот индамадилар. У ўз каломини қайтарди. У зот индамадилар. Учинчиси бўлганида: «Хар куни етмиш марта», дедилар».

Учовини Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Бунда кўп кечириш кўзда тутилган, маълум адад эмас. Мусулмон инсон ўз кўл остидаги кишиларга нисбатан ўта кечиримли бўлмоғи лозим.

4260. Абу Зарр розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Сизга мамлукларингиздан қай бири маъқул келса, унга ўзингиз еган нарсадан егизинг ва ўзингиз кийган нарсадан кийгазинг.

Улардан қай бири сизга маъқул келмаса, уни сотиб юборинг, Аллох таолонинг халқини азобламанг», дедилар».

**Шарх:** Демак, кўл остидаги кишига азоб бериш мумкин эмас. Агар у ёқса, уни худди ўзи билан тенг кўриб, олиб юриш керак. Агар ёқмаса, унга жавоб бермоқ даркор.

$$\rho$$
 قَالَ: حُسْنُ  $\sigma$  قَالَ: حُسْنُ  $\sigma$  النَّبِيِّ  $\sigma$  قَالَ: حُسْنُ الْمَلَكَةِ يُمْنُ وَسُوءُ الْخُلُقِ شُؤْمٌ. رَوَاهُمَا أَبُو دَاوُدَ.

4261. Рофеъ ибн Макийс розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Гўзал моликлик баракадир. Бадхулқлик шумликдир», дедилар».

Иккисини Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** Инсон ўз кўл остидагиларга яхши хўжайинлик килса, барака бўлиши турган гап. Аммо бадхулк бўлса, кўполлик килса, албатта, ёмонликка олиб бориши мумкин.

Дунёдаги барча халқларда қўл остидагиларга бўладиган муомаланинг ўзига яраша маданияти бор. Улар турлича эканини ҳам яхши биламиз. Бугунги кунимизда ҳам худди шу мавзуда ҳар хил муносабат ва амалларнинг гувоҳи бўлиб келмоқдамиз.

Бу ҳақиқатни раҳбар, ишбоши ва ҳўжайинлар яҳши билишлари ва қўл остидаги одамларга муомалаларини гўзал тарзда бўлиши учун ҳаракат қилишлари лозим.

4262. Жобир розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Уч нарса бор. Кимда ўшалар бўлса<sub>г</sub> Аллох уни панохига олади ва жаннатига киритади; заифга мехр килиш, ота-онага мушфиклик килиш ва мамлукка

#### яхшилик қилиш», дедилар».

**Шарх:** Қаранг! Ўз қўл остидаги одамга яхшилик килиш Аллох таолонинг панохида бўлиш ва охиратда жаннатга киришга сабаб бўладиган иш экан.

Ушбу хадиси шарифдан олинадиган фойдалар:

- 1. Заифга мехр қилган бандани Аллох панохига олади ва жаннатига киритади.
- 2. Ота-онага мушфикдик қилган бандани Аллоҳ паноҳига олади ва жаннатига киритади.
- 3. Қўл остидаги одамга яхшилик қилган бандани Аллох панохига олади ва жаннатига киритади.

4263. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Улардан бирларига Роббисига итоат қилмоғи ва хожасининг ҳаққини адо қилмоғи қандоқ ҳам яхши», дедилар».

**Шарх:** Исломда хожага ходимига яхшилик қилиш ҳақида амр қилиш билан бирга, ходимга ҳам ўз хўжайинининг ҳаққини адо қилиш топширилади. Ҳурмат ва яхшилик қилиш ўзаро ҳамкорлик асосида бўлиши лозим.

4264. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Қачон сиздан бирингиз ўз ходимини урганда у Аллохни зикр килса, улардан кўлингизни кўтаринг», дедилар».

**Шарх:** Калтак остида қолған ходим ўзини ураётған хожаға Аллоҳни эслатса, хожа дарҳол уришдан тўхташи лозим.

Бу ҳам бировнинг қўл остидаги кишиларнинг ўзига хос химояси.

24265 عَنِ ابْنِ عُمَرَ τَ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: ثَلاَثَةٌ عَلَى كُثْبَانِ الْمِسْكِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَبْدٌ أَدَّى حَقَّ اللهِ وَحَقَّ مَوَالِيهِ وَرَجُلُ أَمَّ قَوْمًا وَهُمْ بِهِ رَاضُونَ وَرَجُلُ يُنَادِي بِالصَّلَوَاتِ الْخَمْسِ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ. وَوَى هَذِهِ الأَرْبَعَةَ التِّرْمِذِيُّ.

4265. Ибн Умар розияллоху анхудан ривоят қилинади: «Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Уч киши қиёмат куни мушк тепаликларида бўлурлар; Аллохнинг хаккини ва ўз хожалари хаккини адо килган кул. Бир кавмга имомлик килган ва улар ундан рози бўлган киши ва хар кеча-кундузи беш вакт намозга азон айтган одам», дедилар».

Тўртовини Термизий ривоят қилган.

**Шарх:** қиёмат куни мушку анбардан бўлган тепаликка чиқиб туриш, аввалгилару охиргиларнинг ҳавасини келтирадиган даражага эришиш улуғ бахтдир.

Ажабо, улкан бахтга кимлар муяссар бўлар экан?

Маҳбуб Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг айтишларича, бу улкан бахтга уч тоифа мусулмонлар эришар эканлар:

#### 1. «Аллохнинг хаккини ва ўз хожалари хаккини адо

#### қилган қул».

Бу қадим вақтнинг таомили экани маълум. Ислом қул озод қилишни, қулдорликни йўқотишни ҳар тарафлама қуллаган. Керакли барча чораларни курган.

Лекин ҳаммаси ўз йўлида, қонун-қоидаси билан бўлиши керак. Шу билан бирга, қулга ҳам ўз вазифасини сидқидилдан адо этиб туриш тарғиб қилинган.

### 2. «Бир қавмга имомлик қилган ва улар ундан рози бўлган киши ».

Юқорида зикр этилган улкан мақомга эришадиган кишиларнинг иккинчи тоифаси имомлар экан. Бу ўта нозик ишдаги одамларнинг ахамиятли эканлиги эътиборидан, уларга ҳам қиёмат куни олий мақомга эришиш имкони очилган экан.

Имом бунинг учун ўз қавмини рози қилиши керак. Албатта, Аллох рози бўладиган ишларда. Қавмин Аллохнинг розилигига қарши ишларда рози қилган имом эса, жаннатдаги мушку анбар тепалигига эришиш у ёкда турсин, жаннатнинг ҳидини ҳам ҳидлай олмаслиги турган гап.

### 3. «Хар кеча-кундузи беш вақт намозга азон айтган одам».

Бу муаззинлар учун улкан башоратдир. Уларни шарафловчи ва айни вактда уларга улкан масъулият юкловчи хабардир. Хар бир муаззин ана ўша башоратга муносиб бўлишга, такво ва ихлос ила яшашга, ўз ишини қойиллатиб адо этишга ҳаракат қилмоғи лозим.

ومنه رحمة اليتيم والأرملة

ЕТИМ ВА БЕВАЛАРГА РАХМ КИЛИШ

### قَالَ اللهُ تَعَالَى: كِكِكِكِكُ كُلُّكُ كُلُّ كُلُّ اللهُ تَعَالَى: كُلُّ كُلُّ كُلُّ كُلُّ كُلُّ كُلُّ اللهُ

Аллох таоло:

«Аммо етимга қахр қилма. Ва аммо «соил» га зажр қилма. Ва аммо Роббинг берган неъмати ҳақида сўзла», деган (Зуҳо, 9-11).

Аллох таоло Зухо сурасидаги ушбу оятларда етимларга яхшилик қилишга амр қилмоқда:

#### «Аммо етимга қахр қилмагин».

Яъни, уни хорлама, камситма, хаккини ема ва хоказо.

Хадиси шарифда: «Мусулмон оилаларнинг энг яхшиси етимга яхшилик қилувчисидир, энг ёмони эса, етимга ёмонлик қилувчисидир», дейилган.

#### «Ва аммо «соил»,а зажр қилмагин».

Соил келганда, мусулмон одам бирор нарсаси бўлса, бериши, бўлмаса, яхши муомала қилиши керак. Уни жеркиш, унга қўпол муомала қилиш мутлақо мумкин эмас.

### «Ва аммо Роббинг берган неъмати хакида сўзлагин».

Аллоҳ таолонинг неъматлари жуда кўп, санаб охирига етказиб бўлмайди. Лекин доим шукрини келтириб юриш зарур. Шукр эса, неъматни берувчига мақтов айтиш ва неъматни Аллоҳ кўрсатган йўлда сарфлаш билан бўлади.

Аллох таоло:

«Аллох Ўз Расулига шахар-қишлоқ ахлидан қайтариб берган нарса. Аллохгадир ва Унинг Расулига ва яқин қариндошларига, етимларга ва мискинларга ва кўча ўғилларигадир», деган (Хашр, 7).

Араб тилида «афаа а» феъли «қайтарди» маъносини билдиради. Аллоҳ таоло яҳудийлар қолдирган молларни «фай у» - «қайтарилган мол» деб номлаяпти. Аслида, мол Аллоҳники, У Зот Бани Назир номли яҳудий қабиласига берган молини энди Пайғамбарига қайтарди. Ана шундай

улкан маъно билан ифодаланган «фай у», - «қайтарилган мол» кимларга берилади?

«Аллох Ўз Расулига шахар-қишлоқ ахлидан қайтариб берган нарса. Аллохгадир ва Унинг Расулига ва якин қариндошларига, етимларга ва мискинларга ва кўча ўғилларигадир».

Демак, Аллох Ўз Расулига шахар-қишлоқ ахлидан қайтариб берган нарса қуйидаги тоифаларга берилади.

- 1. Аллоҳга. Яъни, Аллоҳнинг розилиги учун оммавийдиний ишларга, Исломга даъват қилиш ишига, Каъбани обод қилишга, масжидларга ва бошқа диний мақсаддарга.
- 2. Пайғамбарга. Яъни, ул зот мусулмонларнинг раҳнамоси сифатида ўзларига ва аҳли аёлларига кифоя қилганича оладилар. Кейинги қисми мусулмонларнинг умумий фойдасига ишлатилади.
- 3. Яқин қариндошларига. Яъни, Пайғамбар алайҳиссаломга ҳаром қилинганидек, уларга ҳам садақалар ҳаром. Расулуллоҳнинг ўзлари «фай у»дан Бани Ҳошим ва Бани Муттолиб уруғларига берганлар.
- 4. Етимларга. Яъни, балоғат ёшига етмай отасидан ажралган болаларга. Бу ерда ҳам Исломда етимларга қанчалик катта аҳамият берилгани яққол намоён бўлмоқда.
- 5. Мискинларга. Яъни, камбағал, қийинчилик билан кун кечирадиган кишиларга.
- 6. Кўча ўғилларига. Яъни, ўз ватанидан узокда, бор-йўғидан ажралиб, юртига кета олмай юрганларга.

Аллоҳ таоло Мааъуун сурасида динсиз кишини маззаммат қилароқ:

«У етимни құполлик билан ҳайдайдир», деган (2-оят).

Яъни, ўша охират жазосини ёлғонга чиқарувчи киши етимга қўполлик қилувчи, уни ўз олдидан ҳайдаб солувчи одамдир. Ҳа, фақат охират жазосини ёлғонга чиқарувчи

кишигина етимга шу муомалани қилиши мумкин.

Етим одатда, ожиз, заиф шахс бўлади. Етимни хорловчи, унга зулм килувчи, хаккини поймол килувчи кишини диндор деб бўлмайди. Шунинг учун хам Аллох таоло охиратни ёлғонга чикарувчиларнинг аввалги сифатини бундок сифатлади.

Аллох таоло Инсон сурасида Ўзининг аброр бандаларининг васфида:

«Узлари таомни яхши кўриб турсалар хам, уни мискин, етим ва асирларга берарлар.

Албатта, биз сизларни факат Аллохнинг розилиги учун овкатлантирамиз. Бунинг эвазига сизлардан мукофот ёки ташаккур хохламаймиз.

Албатта, биз қўрқинчли, шиддатли, узун кунда ўз Роббимиздан қўрқурмиз», дерлар», деган (8-10-оятлар).

Бу ояти карималарда кишиларга, жумладан, етимларга яхшилик қиладиган аброр бандаларнинг васфлари батафсил шарҳ қилинмоқда:

«Ўзлари таомни яхши кўриб турсалар хам, уни мискин, етим ва асирларга берарлар».

Ана, биродарлар, аброрларнинг хислати нима экан! Улар хаттоки ўзларига таом керак бўлиб, хожатлари тушиб турса хам, мискин, етим, асирларни ўзларидан устун кўйиб, таомни уларга берадилар. Таом яхши бўлса, албатта, уни кўпрок тановвул килишга кишида мойиллик бўлади. Ана шундай холларда уни факирга бериш бойнинг камбағални хурмат килишидан келиб чикади. Бу эса, ўз навбатида улар орасида тенглик бўлишига олиб келади.

Оятдаги «мискин» сўзининг алохида таъкидланиши хам айнан шунга қаратилган. Чунки мискинга, яъни, ўзига ва оиласига етарли еб-ичиш таоми бўлмаган одамга ёрдам бериш ўзига тўқларнинг бурчидир.

Етимларга ёрдам бериш ҳам ниҳоятда савобли иш. Етимларга овқат, кийим-кечақ таълим ва тарбия бериш ўзига тўкдарнинг зиммасидаги бурчдир. Шундай қилинса, етим жамият учун фойдали шахс бўлиб етишади. Агар унга бепарво қаралса, камситилса, разолат ва жиноят кўчасига кириб, ўзи яшаётган жамиятга фақат зарар келтирувчи шахсга айланади. Бунга мисол келтириб ўтириш шарт эмас. Атрофимизга акд кўзи билан бир назар солсак, бас.

Ислом дини кишилик жамиятида қарор топа бошлаган дастлабки кунларданоқ душманлардан қўлга тушган асир ҳаётини сакдаб қолиш, унинг инсонлик ҳуқуқини ҳурмат қилишга даъват этди. Бу ҳакда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламга оятлар ҳам нозил қилинди. Ва ул зот бундан 1400 йил аввал, бутун дунё инсон ҳуқуқи нима эканини билмай турган бир пайтда Аллоҳнинг ана шундай инсонпарвар ҳукмини эълон қилдилар.

Ислом татбиқ этган бу хуқуқларни, жумладан, асирларга яхши муомала қилиш, уларни бирор егулик билан таъминлашни Бирлашган Миллатлар Ташкилоти яқиндагина эълон қилди. Бундан юз ёки минг йил аввал эмас. Шунинг ўзиёқ Аллоҳнинг дини нима асосига қурилганлигига етарли далилдир.

Мусулмонлар бировга яхшилик қилганларида риё учун, миннат учун эмас, балки савоб умидида, киёмат куни яхши ҳолатларга эришиш умидида киладилар. Ушбу хислатлар қуйидаги оятларда ҳам ифода этилади.

«Албатта, биз сизларни фақат Аллоҳнинг розилиги учун овқатлантирамиз. Бунинг эвазига сизлардан мукофот ёки ташаккур хоҳламаймиз».

Демак, чин мумин иккинчи бир биродарига яхшилик ёки ёрдам қилганида фийсабилиллох, яъни Аллох йулида килмоғи лозим экан. Қилган яхшилиги эвазига тама талаб қилиш Парвардигор ғазабини келтирадиган ва у бандани мунофиққа айлантирадиган амаллардандир.

«Албатта, биз қўрқинчли, шиддатли, узун кунда ўз

#### Роббимиздан қўрқурмиз», дерлар».

Демак, мусулмонлар мухтожларга таом беришларининг икки боиси бор.

Биринчиси, Аллох субханаху ва таолонинг розилигини топиш.

Иккинчиси, халойиқ учун қўрқинчли ва шиддатли бўлган узоқ кун, яъни ўтиши қийин бўлган қиёмат кунида Аллоҳнинг азобига дучор бўлишдан қўрққанлари сабаблидир.

Аллох таоло:

«Бу дунё ва охират ҳақида. Сендан етимлар ҳақида сўрарлар. Сен: «Уларга ислоҳ қилиш яхшидир», деб айт. Агар уларнинг (молларини) аралаштириб юборсангиз, бас, биродарларингиз. Аллоҳ бузгунчини ҳам, ислоҳчини ҳам билади. Агар ҳоҳласа, Аллоҳ сизларни қийинчиликка соларди. Албатта, Аллоҳ азиз ва ҳикматли Зотдир», деган (Бақара, 220).

Бу ояти каримада боқувчисиз қолған етим ҳақида гап кетмокда:

«Сендан етимлар ҳақида сўрарлар», деяпти Аллоҳ таоло Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламга хитоб килиб. Ва жавобдан маълум бўладики, савол етимларга бўладиган муомала, уларнинг мерос олган молларига қандай муносабатда бўлиш ҳақида экан. Чунки оятда:

«Уларга ислох килиш яхшидир, деб айт», дейиляпти.

Етимларга ислох (яхшилик) қилишда хайри-барака бор. Етимларга яхши қараш ҳар бир жамиятдаги ижтимоий тенгликнинг муқим омилларидан ҳисобланади. Шунинг учун ҳам Исломда бу масалага алоҳида эътибор берилган.

Куръони Каримда ушбу масала бўйича бир қанча оятлар келган, жумладан, Анъом сурасида: «Етимларнинг молига якин келманг...»; дейилган бўлса, бошка бир сурада: «Албатта, етимларнинг молини зулм ила еювчилар қоринларига оловдан бошкани емадилар ва тезда дўзахга

кирадилар», дейилган.

Абдуллоҳ ибн Аббос розияллоҳу анҳу айтишларича, бу икки оят туширилгандан кейин етимларни ўз кафолатига олган кишилар етимларнинг ҳаққини еб қўймайлиқ деб, уларнинг овқатларини ҳам, ичимликларини ҳам алоҳида қилиб қўйишган экан. Ҳатто етимдан бирор овқат ортиб қолса, ўзи емаса, биров емайдиган бўлибди.

Бундай қийин ҳолни Пайғамбаримиз Муҳаммад алайҳиссаломга зикр қилишганида, Аллоҳ таоло: «Сендан етимлар ҳақида сўрайдилар», оятини нозил қилган экан.

Бу оятда етимнинг молини унинг тарбиясини зиммасига олган одам ўз молига аралаштириб юборишига рухсат берилмокда:

### «Агар уларнинг (молларини) аралаштириб юборсангиз, Бас, биродарларингиз».

Яъни, етимларнинг молларини ўз молингизга аралаштириб юборсангиз бўлаверади, чунки улар ҳам сизларнинг биродарингиз. Сизлар уларга раҳмшафқат қилиб ўз тарбиянгизга олдингиз. Энди уларнинг молини еб кўйиб, азобга дучор бўлмайлик деб ўзингизни машаққатга солишнинг ҳожати йўқ. Сизда уларнинг молини ейиш нияти бўлмаса, бўлгани.

#### «Аллох бузғунчини хам, ислохчини хам билади».

Етимларнинг молини еб бузғунчилик қилганларни Ўзи билиб жазолайди. Уларнинг молини ўз молига аралаштирса ҳам, емай такво қилганларни эса, муко ф отлай ди.

Тушунтириш учун айтиш керакки, етим — отасидан айрилган, балоғат ёшига етмаган ёш ўғил-қизлардир. Бу оятда гап ўша етимнинг отасидан ёки бошқа қариндошларидан мерос қолган моли, бошқа кишилардан ҳадя, садақа ёки бошқа мақсадда берилган моллар ҳақида кетяпти.

Ўша молларни етимга қараб туришни ўз зиммасига

олган одам ўз молига, еб юбормаслик шарти билан, аралаштириб юборишига енгиллик яратиш мақсадида рухсат бериляпти. Бу ҳам Аллоҳнинг меҳрибончилиги, бўлмаса, «Агар хоҳласа, Аллоҳ сизларни қийинчиликка солар эди».

Бундай рухсатни бермаса, етимнинг молидан хавотирда қийналиб юраверар эдингиз.

«Аллох шундок килиб сизга Ўз оятларини баён килади. Шоядки, тафаккур килсангиз».

Ха, дархакикат Аллох азиз, ғолиб, нима килса, қўлидан келади. Бандаларини кийинчиликка солишга, амрига хилоф килсалар, икоб килишга кодир. У хикмат эгаси, бандаларига бехикмат амр килмайди.

Аллох таоло Нисо сурасида:

«Ва етимларга ўз молларини беринг. Нопокни покка алмаштирманг. Уларнинг молларини ўзингизнинг молларингизга кўшиб еманг. Зеро, бу катта гунох бўлур», деган (2-оят).

Ушбу оятдаги хитоб умуман мусулмонлар оммасига, хусусан, етимларнинг кафилларига қаратилгандир. Балоғатга етмаган ёш болалар отаси ўлиб қолса, етим бўладилар. Уларни ота томонидан ёки улар бўлмаса, бошқа томондан бўлган қариндошлар ёхуд умуман бошқа бирорта мусулмон ўз кафолатига олади.

Етимга кафил бўлган киши унинг барча ишларига, шу жумладан, молу мулкига ҳам раҳбарлик қилади. Етим бола ёш бўлиб, молу мулкни тўғри тасарруф қилишга салоҳияти етмагани учун, кафил унинг мол-мулкини муҳофаза этишга масъул бўлади.

Бола балоғатга етиши билан етимлиги тугайди. Энди у ўз ҳолича тасарруф қилишга ўтади. Вояга етган инсон сифатида ўз мол-мулкини тасарруф қилиш имконига эга бўлади. Шунинг учун ҳам оятдаги:

«Ва етимларга ўз молларини беринг», деган

жумлани «вояга етганларида» деган қушимча ила англатиш керак булади.

«Нопокни покка алмаштирманг» жумласида бировнинг молини ўз молига алмаштирмаслик хусусан, етимларнинг молини ўз молига аралаштирибалмаштирмаслик тушунилиши лозим. Бу хол турлича кўринишларда бўлиши мумкин.

Биз мол деганда факат пулни тушуниб қолганмиз. Чунки, узоқ давом этган худосиз тузум бошқа мулкка эгаликни ман қилган эди. Юқоридаги жумлани уларнинг яхши молларини ўзингизнинг сифатсиз молингизга алмаштириб қўйманг, деб тушунса бўлади.

Мисол учун, етимнинг яхши уйи, ери, чорваси, улуши ва бошқа мулклари бўлиши мумкин. Кафил етимнинг ўша яхши, сифатли молларини ўзиники қилиб, ўрнига ўзининг сифатсиз молини берса, нопокни покка алмаштирган ҳисобланади. Яъни, кафил ўзига нопок бўлган молни олиб, ўрнига ўзининг ҳалол-пок молини берган - алмаштирган бўлади.

### «Уларнинг молини ўзингизнинг молингизга кўшиб еманг».

Бу иборада ҳам етимларнинг ҳимояси яққол кўриниб турибди. Кафиллар: «Мен шу етимга кафилман, унга қараяпман, тарбия қиляпман», деган маънодаги даъволар билан ўзларига топширилган етимнинг молларини ҳам ўз молларига қўшиб еб юбориш одатлари бор эди. Бу эса, етимга нисбатан катта зулмдир. Ояти карима етимнинг молини ейишни ман этяпти. Бу ишни катта гуноҳ деб эълон қиляпти:

«Зеро, бу катта гунох бўлур».

Аллох таоло яна Нисо сурасида:

«Етимларни то никох (ёши)га етгунларича синаб туринглар. Агар уларнинг эс-хуши жойида эканини билсангиз уларга ўз молларини топширинг. У

молларни исроф ила ва эгаларининг катта бўлиб колишидан кўркиб шошилиб еманг. Бой бўлганлар иффатли бўлсинлар. Ким камбағал бўлса, тўғрилик билан есин. Уларга ўз молларини топшираётганингизда гувохлар келтиринг. Хисобчиликка Аллохнинг Ўзи кифоя килур», деган (6-оят).

Бу ояти карима етим балоғатга етиб, эс-хушини таниганда, дархол унга молини топшириш зарурлигини, уларнинг молини исроф қилмаслиқ оталиққа олганлар томонидан, бу балоғатга етса, молини қайтариб беришим керак бўлади, деб шошилиб еб қўймаслик, агар оталиққа олган одам бой бўлса, етимнинг моли масаласида иффатли бўлиши зарурлиги, камбағал бўлса, маълум чегарада ейишига рухсат борлиги ва етимга молини топшираётганда гувохлар олдида топшириш каби фиқхий амалларни баён килмокда.

# «Етимларни то никох(ёши)га етгунларича синаб туринглар».

Демак, оталиққа олган одам етим бола балоғат ёшига яқинлашганда уларни синаб, текшириб ва ҳолатларини синчиклаб кузатиб туриши лозим. Ёш болаларнинг никоҳ - балоғат ёшига етганини билишнинг шариатда баён қилинган аломатлари бор.

Қиз болалар ҳайз кўрсалар, балоғатга етган саналадилар. Ўғил болаларнинг балоғатга етганининг асосий белгиси эҳтилом бўлишидир. Яъни, уйқусида булғанишидир.

Инсон балоғатга етиши билан тўла масъулиятли — мукаллаф бўлади, яъни, шариат таклифларини амалга ошириши лозим бўлган шахсга айланади. Шу кундан эътиборан ўзи содир қилган ишларга ўзи жавобгар бўлади. Шу билан бирга, катта одамларга берилган хукуклардан фойдаланишга, жумладан, ўз молини ўзи сарфлаш

хуқуқига эга бўлади.

Аммо оталиққа олганлар етим болада балоғатга етганлик аломати пайдо бўлиши билан дарров унга молни топшириб қўймайдилар. Балки унда молни тўғри тасарруф қилиш қобилияти борми, эс-хуши жойидами, синаб кўришлари лозим.

Буни билиб олиш унча қийин эмас. Бу борада ҳар бир жамоанинг ўзига яраша тажрибаси, аломат-белгилари бор. Қачонки, етим бола балоғатга етиши билан унда молу мулк тасарруфида эс-ҳуш, қобилият борлиги англаб етилса, дарҳол унга моли топширилади. Бу нарса оятдаги:

«Агар уларнинг эс-хуши жойида эканини билсангиз, уларга ўз молларини топширинг», деган жумлада баён қилинган.

Етимни оталиққа олган киши унинг молини ҳам вақтинча олиб туради. Баъзи кишилар, мен етимни оталиққа олганимдан кейин молини нима қилсам, ўзим биламан, деб ёки бу балоғатга етса, молини қайтариб беришим керак экан, ундан кўра у балоғатга етгунча тезроқ молини еб қўяй, дейиши мумкин. Аллоҳ таоло бу оятда шундай тасарруфлардан қайтариб:

## «У молларни исроф ила ва эгаларининг катта булиб қолишидан қурқиб, шошилиб еманг», демоқда.

Демак, етимни оталиққа олганлар учун асосий ҳукм етимларнинг молидан емаслик. Аммо оталиққа олувчиларнинг ҳоли ҳам ҳар хил бўлади: баъзилари бой, ўзига тўқ, бошқалари камбағал-муҳтож. Буни эътиборга олиб, оятда бойга алоҳида, камбағалга алоҳида ҳукм баён қилинган:

### «Бой бўлганлар иффатли бўлсинлар. Ким камбағал бўлса, тўғрилик билан есин!»

Бой одам ўзига етарли моли бўлгани, ҳожати тушмагани учун иффат қилиб, ўзини шубҳали нарсадан узоқ тутгани маъқул. Етимларни оталиққа олгани,

уларнинг мол-мулкини сақлагани, парваришлагани учун ажру савобини олади.

Агар оталиққа олувчи киши камбағал бўлса-чи? Унда парваришдаги етимнинг молидан яхшилик — тўғрилик билан фойдаланишига рухсат бор.

Бу нарса унга хизмати учун ҳақ ўрнида ўтади. Буни куйидаги ривоят ҳам тасдиқлайди.

Имом Абу Довуд ва имом Насаийлар қилган ривоятда айтилишича, бир киши Пайғамбаримиз алайхиссаломнинг хузурларига келиб: «Қарамоғимда бир етим бор. Унинг моли бор, меники йўқ. Унинг молидан есам бўладими?» деб сўради. Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам: «Исроф қилмасдан, тўғрилик билан егин», дедилар.

Имом Молик ривоят қилишларича, бир сахройи араб Абдуллох ибн Аббос розияллоху анхунинг олдиларига келиб:

«Қарамоғимда етимлар бор. Уларнинг туялари бор, менинг эса, биттагина туям бор, холос. Мен ўз туямнинг сутидан камбағалларга бериб тураман. Етимларнинг туялари сутидан менга нима ҳалол бўлади?» деб сўради.

Абдуллох ибн Аббос:

«Агар йўқолганда топиб келсанг, қўтирига қарасанг, ҳавзини тузатиб турсанг ва уларни боқаётган бўлсанг, наслига зарар келтирмай сутидан ич. Аммо уларни соғиб олишингдан қайтараман», дедилар.

Шу таълимотлардан келиб чикиб, оталикка олган одам етимнинг молидан мухтож бўлганида хожатини коплагунча еса, бўлади, дейилади.

Оятнинг сўнгида яна бир нозиқ зарурий ҳукм баён этилган:

## «Уларга ўз молларини топшираёттанингизда гувохлар келтиринг».

Мол олди-бердиси жуда ҳам нозик иш. Унда бировнинг ҳаққига хиёнат бўлиши эҳтимоли кучли.

Шунинг учун ҳам Исломда бундай ишларни ҳужжат-далил билан, адолатли гувоҳлар иштирокида амалга ошириш таъкидланади. Шундай қилинса, бировнинг ҳаққига ҳиёнат эҳтимоли йўқолади, бирор келишмовчилик чиқса ҳам, гувоҳлар ҳақиқатни (адолатни) ўрнатишда ёрдам берадилар.

Оятнинг сўнгида, **«Хисобчиликка Аллохнинг Ўзи кифоя килур»**, жумласининг келиши эса, бу ишларда доимо Аллохдан кўркиб туриш лозимлигини уктиради.

Аллох таоло яна:

«Албатта, етимларнинг молини зулм ила еганлар, коринларида оловни еган бўлурлар. Ва, шубхасиз, дўзахга кирурлар», деган (Huco, 10).

Ояти кариманинг услуби ғоятда таъсирчанлиги кўриниб турибди. Аввало, ким етимларнинг молларини зулм ила еса, қиёматда қоринларидаги у нарса оловга айланади.

«Албатта, етимларнинг молини зулм ила еганлар, қоринларида оловни еган бўлурлар».

Сўнгра шу ҳолда, қоринларидаги олов алангалаган ҳолда дўзахга кирадилар.

«Ва, шубхасиз, дўзахга кирурлар».

Дўзах алангаси ҳам авж олиб туради. Демак, етим молини ноҳақ еган одам ичию ташидан ўт азобига гирифтор қилинади. Нақадар даҳшатли ҳол! Нақадар аламли!

Бу ояти каримада келган маънони таъкидловчи, шарҳловчи кўпгина ҳадиси шарифлар бор.

Имом Бухорий Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилган ҳадисда Пайғамбар алайҳиссалом:

«Халок этувчи етти нарсадан четда бўлинглар», дедилар.

«Улар нималар, эй Аллохнинг Расули?» деб сўралди.

«Аллоҳга ширк келтириш, сеҳргарлиқ Аллоҳ ман

қилган жонни ўлдириш, рибохўрлиқ етимнинг молини ейиш, уруш куни қочиш, мўмина покиза аёлларга зинода туҳмат қилиш», деб жавоб бердилар.

Машхур тафсирчилардан ас-Суддий:

«Қиёмат куни етимнинг молини еган одам оғзидан, кулоқларидан, бурнидан ва кўзларидан олов чиқиб турган холда тирилтирилади. Хар бир кўрган одам уни етимнинг молини еганлигини билиб олади», деганлар.

Ибн Мурдавайхи Абу Барзодан ривоят қилган ҳадисда Расулуллоҳ алайҳиссалом:

«Қиёмат куни бир қавмлар оғизларидан олов пуркалиб турган ҳолда тирилтириладилар», дедилар.

Одамлар:

«Эй Аллоҳнинг Расули, улар кимлар?» деб сўрашди.

Расулуллох алайхиссалом:

«Аллоҳ таоло: «Албатта, етимларнинг молини зулм ила еганлар, қоринларида оловни еган бўладилар», деганини билмайсанми?» дедилар.

Имом ибн Можа Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилган ҳадисда Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Икки заифнинг - аёлнинг ва етимнинг молидан узок бўлишингизни васият қиламан», деганлар.

Албатта, бу таълимотлар мусулмонларга ўз таъсирини ўтказган. Уларни қаттиқ ларзага солган. Улар умуман етимларнинг молига яқин келишдан ҳам қўрқиб қолишган.

Абдуллох ибн Аббос розияллоху анху бу ҳакда қуйидагиларни айтганлар:

«Албатта, етимларнинг молини зулм ила еганлар...» ояти нозил бўлганида етимларни ўз оталиғига олганлар бориб ўз таомини уларнинг таомидан, ичимлигини ичимлигидан ажратиб кўйди. Ортиб колган таомлар хам то етим ўзи егунча ёки айниб колгунча турадиган бўлди. Етимларни оталикка олганларга машаккат туғилди.

Бу холни Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга айтилган эди, Аллох таоло «Сендан етимлар ҳақида сўрайдилар...» оятини нозил қилди».

4266. Сахл ибн Саъд розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Мен ва етимнинг кафили жаннатда мана бундокмиз», деб кўрсаткич ва ўрта бармокларини бирлаштириб кўрсатдилар».

Тўртовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда етимни ўз кафолатига олган кишига жаннатда Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам билан бирга бўлишлик ваъда қилинмоҳда. Бу эса, етимга кафиллик ҳилиш улуҳ иш эҳанлигига далилдир.

Албатта, Набий соллаллоху алайхи васаллам билан бирга, жаннатда худди кўрсаткич ва ўрта бармоклар сингари якин туриш хар бир банда учун чексиз бахт. Бундай бахтга сазовор бўлиш учун етимни ўз кафолатига олиш лозим бўлади.

4267. Муслимнинг ривоятида:

«Ўзига қарашли ёки ўзгага қарашли етимнинг кафили ва мен жаннатда мана булар каби бўламиз», деб кўрсаткич ва ўрта бармоқларга ишора қилдилар»,

#### дейилган».

**Шарх:** Бундан етим кафилга қариндошлардан бўладими ёки тамоман бегоналардан бўладими, барибир, унга бериладиган мукофот олий даражада бўлаверишини билиб оламиз.

Одатда, етимни кафолатига олиш деганда, нотаниш кишининг етими тушунилади. Аммо бу ҳадиси шариф бизга етимни кафолатта олиш маъноси кенг эканини билдирмокда. Унда ўз етимини кафолатга олиш орқали ҳам савоб ишлаш, охиратнинг олий мақомларига эришиш мумкинлиги кўриниб турибди.

268 عَنْ عَوْفِ بْنِ مَالِكِ الأَشْجَعِيِّ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: أَنَا وَامْرَأَةٌ سَفْعَاءُ الْخُدَّيْنِ كَهَاتَيْنِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَأُوْمَا بِالْوُسْطَى وَالسَّبَّابَةِ امْرَأَةٌ آمَتْ مِنْ زَوْجِهَا ذَاتُ مَنْصِبٍ وَجَمَالٍ حَبَسَتْ نَفْسَهَا عَلَى امْرَأَةٌ آمَتْ مِنْ زَوْجِهَا ذَاتُ مَنْصِبٍ وَجَمَالٍ حَبَسَتْ نَفْسَهَا عَلَى يَتَامَاهَا حَتَّى بَانُوا أَوْ مَاتُوا. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ.

4268. Авф ибн Молик ал-Ашжаъий розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Мен ва икки юзи сўлиган аёл жаннатда худди мана бундокмиз», деб ўрта ва кўрсаткич бармокни кўрсатдилар ва:

«Аёл эридан бева қолди. Мансаб ва жамол эгаси эди. У ўз нафсини етимлари учун то улар катта бўлгунча ёки ўлгунча бағишлади», дедилар».

Абу Довуд ривоят килган.

**Шарх:** Бир аёлнинг эри ўлиб, ўзи бева, болалари етим қолдилар. Аёлнинг жамиятда обрўси, ўзида жамоли бор эди. Агар у истаса, бошка эрга тегиб, яхши яшаши ва бу дунё лаззатларидан кўпрок бахраманд бўлиши мумкин эди.

Аммо аёл яна эрга тегиб, оила курса отасидан етим колган болалари каровсиз колишини ўйлаб, турмуш курмади. Янги эри хизматида бўлиб, болалари тарбиясиз колиши ёки кийналишларини ўйлади.

Аёлўзининг шахсий ҳузур-ҳаловатидан воз кечди. Болаларининг келажагини ўйлади. Улар учун ўзини фидо қилди. Болаларимга бўлсин, дея қийналди, юзи сўлиди, сарғайди.

Аммо ана шу аёл ўша етим болаларига нисбатан кўрсатган фидокорлиги учун катта мукофот олди.

Набий соллаллоху алайхи васаллам унинг охиратдаги мукофоти хакида куйидаги жумлани айтдилар: «Мен ва икки юзи сўлиган аёл жаннатда худди мана бундокмиз», деб ўрта ва кўрсаткич бармокни кўрсатдилар».

Бу ҳадиси шарифда эридан бева қолиб, қийинчилик билан фарзанддарини катта қилган аёлга катта ваъдалар қилинмоқда. Ана ўша бахтга муяссар бўлган бева аёлларга яхшилик қилиш ҳам савобли итттдир.

4269. Ибн Аббос розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким икки мусулмондан бўлган етимни тутиб таом ва шароб берса, албатта, Аллох уни жаннатга киритади. Кечирилмайдиган гунох килган бўлса, ина, бундан мустасно», дедилар».

Термизий ривоят қилган.

Шарх: Мусулмон ота-онадан қолган етимни риоясини

қилиш қанчалик улуғ ишлигини ушбу ҳадиси шарифдан билиб оламиз.

Етимга озиқ-овқат беришнинг ўзи қанчалар савобли иш эканини кўринг. Ундай одамни Аллоҳ албатта, жаннатга киритар экан.

Аммо бу ерда жуда нозик бир иш бор. Хадиси шарифда етимга таом ва шароб берган одамни Аллох албатта жаннатга киритиши ҳақидаги гапдан сўнг «Кечирилмайдиган гуноҳ қилган бўлса,ина бундан мустасно», дейилмоқда. Демак, кечирилмайдиган гуноҳ қилган одам жаннат ваъдаси берилган ишни қилган чоғида ҳам унга кирмай қолиши бор экан.

Баъзи кишилар шунга ўхшаш жаннат ваъда қилинган бирор ишни қилиб қўйиб, жаннатнинг калити ўзининг чўнтагида деган ҳисга берилади. Гуноҳ ишларни қилишга баҳона топади. Аслида эса, кишининг жаннатга кириши умрида қилган барча амалларининг сарҳисобидан сўнг аён бўлади.

Одам боласи балоғат ёшига етганидан бошлаб, турли ишларни қилган бўлади. Кўплаб жаннат ваъда килинган ишларни амалга оширади. Шунингдек, дўзах ваъда килинган ишлари ҳам йўк эмас. Қиёматда ҳаммаси ҳисобкитоб қилинади ва шундан сўнггина натижа эълон килинади.

4270 عَنْ صَفْوَانَ بْنِ سُلَيْمٍ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: السَّاعِي عَلَى الأَرْمَلَةِ وَالْمِسْكِينِ كَالْمُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ اللهِ أَوْ كَالَّذِي يَصُومُ النَّهْارَ وَيَقُومُ اللَّيْلَ. رَوَاهُ الشَّيْحَانِ وَالتِّرْمِذِيُّ.

4270. Савфон ибн Сулайм розияллоху анхудан ривоят килинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Бева ва етим учун саъй-харакат килувчи Аллохнинг йўлида жидди жиход килувчи кабидир. Ёки нахорни рўза тутиб, тунни бедор ўтказувчи кабидир», дедилар».

Икки шайх ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Хаммамиз Аллоҳнинг йўлида савобли иш килувчи банданинг канчалар улуғ иш килишини ва унга бериладиган савоблару мартабалардан яхши хабардормиз.

Шунингдек нахорни рўза тутиб, тунни бедор ўтказувчи киши қанчалар улуғ иш қилишини ва уларга бериладиган савоблару мартабалардан ҳам яхши хабардормиз.

Энди эса, бева ва етим учун саъй-харакат қилувчи ҳам улар билан баробар эканлигини билиб олдик.

Бас, бева ва етим учун саъй-ҳаракат қилувчилардан бўлишга уринайлик.

### ومنه حقوق الجار

#### ҚЎШНИЧИЛИК ХАҚЛАРИ

Аллох таоло:

«Ота-онага, қариндошларга, етимларга, мискинларга яқин қушниларга, ён қушниларга, ёнбошдаги сохибларга, кучада қолганларга ва қулингизда мулк булганларга яхшилик қилинглар», деган (Huco, 36).

Нисо сурасидаги бу ояти каримада Аллох таоло бир неча тоифа одамларга яхшилик килишга амр килмокда;

Биринчиси - ота-оналар.

Иккинчиси - қариндошлар.

Учинчиси - етимлар.

Тўртинчиси - мискинлар.

Бешинчиси - яқин қўшни.

Олтинчиси - ён қўшни.

Тафсирчи уламоларимиз ояти каримада зикр қилинган «яқин қушни»ни қариндош қушни, яъни, яқинлиги бор қушни, деб; «ён қушни»ни эса оддий, яқинлиги йуқ қушни, деб тушунтирганлар.

Қушнига яхшилик қилиш ҳақидаги исломий таълимотлар ҳам дунёда мисли йуқ таълимотдир. Кези келганда шу жойда бир неча ҳадиси шарифларни куриб утайлик.

Имом Термизий Абдуллох ибн Амр ибн Осс розияллоху анхудан ривоят килган хадисда Пайғамбаримиз алайхиссалом: «Аллохнинг хузурида дўстларнинг яхшиси ўз дўстига яхшилик килганидир. Аллохнинг хузурида кўшниларнинг яхшиси ўз кўшнисига яхшилик килганидир», деганлар.

Абу Бакр ал-Баззор Жобир ибн Абдуллох розияллоху анхудан ривоят килган хадисда Пайғамбаримиз алайхиссалом қуйидагиларни айтадилар:

«Кўшнилар уч хил бўладилар. Битта ҳаққи бор қўшни. У ҳаққи энг оз қўшнидир. Иккита ҳаққи бор қўшни. Учта ҳаққи бор қўшни. Буниси энг кўп ҳаққи бор қўшнидир. Энди битта ҳаққи бор қўшнига келсак, у мушрик қўшнидир. Унинг қўшнилик ҳаққи бор, холос. Иккита ҳаққи бор қўшни эса, мусулмон қўшнидир. Унинг ҳам мусулмонлик ҳаққи, ҳам қўшнилик ҳаққи бор. Учта ҳаққи бор қўшни эса, мусулмон қариндош қўшнидир. Унинг мусулмонлиқ қариндошлик ва қўшнилик ҳақлари бордир».

Маълумки, қушниларга яхшилик қилиш жамиятдаги инсоний алоқаларни мустаҳкамлашга, жамиятни кучли, қудратли қилишга хизмат этади.

4271 عَنْ عَائِشَةَ رَضِي الله عَنْهَا عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: مَا زَالَ جِبْرِيلُ يُوصِينِي بِالْجَارِ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيُورِّتُهُ. رَوَاهُ الأَرْبَعَةُ.

4271. Оиша розияллоху анходан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Жаброил менга қушни хақида шу қадар куп тавсия бердики, уни меросга хам шерик қилармикан, деб уйлаб қолдим», дедилар».

Тўртовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Демак, Жаброил алайҳиссалом қушнига яҳшилиқ мурувват қилиш тутрисида Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламга шу қадар қаттиқ таъкидлаган эканларки, гап шундай тарзда давом этадиган булса, меросингниям қушнинг олади, деб қолармикан, деб уйлаган эканлар. Ушбу ҳадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Жаброил алайҳиссалом Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламга тавсия қилиб турганлари.
  - 2. Баъзи тавсиялар кўп бўлгани.
  - 3. Қўшнининг ҳаққи ўта мўътабар экани.
  - 4. Қўшнининг ҳаққи шунчалар улуғ экан.

Шунинг учун ҳар бир инсон ўз қўшниси ила яхши муносабатда бўлиб, унга қўлидан келган яхшиликни килмоғи лозим.

4272. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Эй Аллохнинг Расули! Менинг икки қушним бор. Улардан қай бирига ҳадя қилай?» дедим.

#### «Сенга эшиги яқинига», дедилар».

**Шарх:** Демак, қушнининг ҳаққи унинг уйи яқинлигига қараб турли даражада булар экан. Энг яқин қушнининг ҳаққи энг куп булар экан. Агар қушинилардан бирига ҳадя қилиш нияти булса, уларнинг эшиги яқинидан бошлаш яхши экан.

Халқимиздаги «ён қўшни - жон қўшни» мақоли ушбу хадиси шарифдаги маънони такрори бўлса, ажаб эрмас.

Демак, кўни-кўшнига яхшилик қилишда, ҳадя беришда эшиги якинрок бўлган кўшнидан бошлаш керак экан. Агар бир кўшнини ташлаб, ундан кейингисига ҳадя берилса, ўртадаги кўшнининг кўнглига: «Мени ёмон кўрса керак, бўлмаса, ён кўшни бўлиб туриб, шунақа қиладими?» деган шубҳа тушади.

Ушбу хадисдан олинадиган фойдалар:

- 1. Муомала маданиятини яхши биладиганлардан сўраб ўрганиш лозимлиги.
  - 2. Қўшниларга хадя бериш яхши иш экани.
- 3. Қўшниларга ҳадя беришни эшиги яқинидан бошлаш кераклиги

4273 عن أبي شُرَيْحٍ τ أَنَّ النَّبِيَّ ρ قَالَ: وَاللهِ لاَ يُؤْمِنُ وَاللهِ لاَ يُؤْمِنُ وَاللهِ لاَ يُؤْمِنُ وَاللهِ لاَ يُؤْمِنُ قِيلَ مَنْ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: الَّذِي لاَ يَأْمَنُ جَارُهُ بَوَائِقَهُ. رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ وَلَفْظُهُ: لاَ يَدْخُلُ الْجُنَّةَ مَنْ لاَ يَأْمَنُ جَارُهُ بَوَائِقَهُ.
 يَأْمَنُ جَارُهُ بَوَائِقَهُ.

4273. Абу Шурайх, розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Аллоҳга қасамки, мумин булмайди! Аллоҳга қасамки, мумин булмайди! Аллоҳга қасамки, мумин

бўлмайди!» дедилар.

«Ким? Эй Аллохнинг Расули!» дейилди.

«Қушниси ёмонлигидан эмин булмаган одам», дедилар».

Бухорий ва Муслим ривоят қилишган.

Муслимнинг ривоятида:

«Қушниси ёмонлигидан омонда булмаган одам жаннатга кирмайди», дейилган.

**Шарх:** Бунда қўшнисига ёмонлик қилишни ҳалол ҳисоблаган одам кўзда тутилган, дейди уламоларимиз. Бу ҳадиси шарифда ҳам қўшнининг ҳаққи улуғ эканлиги тарғиб қилинмоқда.

Қушниларига ёмонлик қилиб юрадиган, қушнилари унинг ёмонлигидан қурқиб турадиган одам жаннатга кирмас экан.

Ушбу ҳадисдан қўни-қўшнилар билан муомалани яхшилаш, уларга озор бермасликни ўрганиб олар эканмиз.

4274. Абу Зарр розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам менга:

«Қачон шўрва пиширсанг, сувини кўпрок қилгинда, қўшниларингга хам бергин», дедилар».

Муслим ривоят қилган.

**Шарх:** Ушбу ҳадиси шарифга амал қилароқ, қушниларга уз уйида пиширилган таомлардан чиқариб туришни йулга қуйиш яхши иш булади. Бу ҳам қушничилик алоқаларини мустаҳкамлашга ёрдам беради.

أَهْدَيْتُمْ لِجَارِي الْيَهُودِيِّ فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ  $\rho$  يَقُولُ: مَا زَالَ جِبْرِيلُ يُوصِينِي بِالْجَارِ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيُورِّتُهُ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالتِّرْمِذِيُّ.

4275. Абдуллох ибн Амрнинг уйида қуй суйилди. Бас, у киши:

«Яхудий кушнимга хадя килдингларми? Мен Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг «Жаброил менга кушни хакида шу кадар куп тавсия бердики, уни меросга хам шерик килармикан, деб уйлаб колдим», деганларини эшитганман», деди».

Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда қўшнига кўрсатиладиган эҳтимомдан намуна ҳам келтирилмоқда.

Ушбу ҳадиси шарифдан олинадиган фойдалар:

- 1. Уйида бирор ҳайвон сўйган киши унинг гўштидан қушниларига ҳадя қилиши кераклиги.
- 2. Ғайридин қушни билан ҳам яхши алоқада булиб, унга ҳам ҳадя бериб туриш лозимлиги.
- 3. Дин аҳкомларини билган одам ўша ҳукм нима асосида қилинишини ҳам бошқаларга таълим бериб тургани яҳшилиги
- 4. Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг қушни ҳақига катта эътибор берганлари.

4276- وَجَاءَ رَجُلُ إِلَى النَّبِيِّ ρ يَشْكُو جَارَهُ قَالَ: اذْهَبْ فَاصْبِرْ فَأَتَاهُ مَرَّتَيْنِ أَوْ تَلاَثًا فَقَالَ: اذْهَبْ فَاطْرَحْ مَتَاعَكَ فِي الطَّرِيقِ فَطَرَحَ مَتَاعَهُ فِي الطَّرِيقِ فَطَرَحَ مَتَاعَهُ فِي الطَّرِيقِ فَجَعَلَ النَّاسُ يَسْأَلُونَهُ فَيُحْبِرُهُمْ حَبَرَهُ فَيَلْعَنُونَهُ

فَعَلَ اللهُ بِهِ وَفَعَلَ وَفَعَلَ فَجَاءَ إِلَيْهِ جَارُهُ فَقَالَ: ارْجِعْ لاَ تَرَى مِنِي شَيْئًا تَكْرَهُهُ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ.

4276. Бир киши Набий соллаллоху алайхи васалламнинг хузурларига келиб, кушнисидан шикоят килди. Шунда у зот:

«Бор, сабр қил», дедилар.

У зотнинг хузурларига икки ёки уч марта келди. Сўнг У зот:

«Бор, матохингни йўлга ташла», дедилар.

Бас, у матохини йўлга ташлади. Шунда одамлар ундан сўрай бошлади. У уларга хабар берди. Улар эса, «Аллох уни фалон килсин! Ундок килсин, бундок килсин», деб лаънатладилар. Шунда кўшниси унинг ёнига келиб:

«Қайт! Бундан кейин мендан ўзингга ёқмаган нарсани кўрмайсан», деди».

Абу Довуд ривоят қилган.

Шарх: Ушбу ҳадиси шарифдан олинадиган фойдалар:

- 1. Раҳбарга қўшнидан шикоят қилиш мумкинлиги.
- 2. Рахбар дастлаб қушнисидан шикоят қилган кишини сабрга чақириши кераклиги.
- 3. Қушнидан утган баъзи ишларга сабр қилиш лозимлиги
- 4. Қушнининг озорига уч марта сабр қилгандан кейин унинг устидан жамоатчиликка хабар бериш мумкинлиги.
- 5.Жамоатчилик айбдор қушнига нисбатан уз ғазабини билдириши кераклиги.
- 6. Билиб-билмай қушнисини норози қилган одам узр сураб, қушнисига ёқмайдиган ишлардан узини четга олиши кераклиги.

4277 وَلِلتِّرْمِذِيِّ: خَيْرُ الأَصْحَابِ عِنْدَ اللهِ خَيْرُهُمْ لِصَاحِبِهِ وَخَيْرُ الْجِيرَانِ عِنْدَ اللهِ خَيْرُهُمْ لِجَارِهِ.

4277. Термизийнинг ривоятида:

«Аллохнинг хузурида асхобларнинг энг яхшиси сохибига яхши бўлганидир. Аллохнинг хузурида кўшниларнинг энг яхшиси кўшнисига яхши бўлганидир», дейилган.

**Шарх:** Шунинг учун ҳам ҳар доим дўст-биродарларга ва қўшниларга яхши муносабатда бўлишга ҳаракат қилмоқ зарур.

### حقوق المسلم على المسلم

#### МУСУЛМОННИНГ МУСУЛМОНДАГИ ХАКЛАРИ

4278 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ τَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ρَ قَالَ: حَقُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ سِتُّ قِيلَ: مَا هُنَّ يَا رَسُولَ اللهِ قَالَ: إِذَا لَقِيتَهُ فَسَلِّمْ عَلَيْهِ وَإِذَا دَعَاكَ فَأَجِبْهُ وَإِذَا اسْتَنْصَحَكَ فَانْصَحْ لَهُ وَإِذَا عَطَسَ فَكَيْهِ وَإِذَا دَعَاكَ فَأَجِبْهُ وَإِذَا اسْتَنْصَحَكَ فَانْصَحْ لَهُ وَإِذَا عَطَسَ فَكَيْهُ وَإِذَا مَرضَ فَعُدْهُ وَإِذَا مَاتَ فَاتَبْعْهُ. رَوَاهُ الْخَمْسَةُ.

4278. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Мусулмоннинг мусулмондаги ҳаққи олтитадир», дедилар.

«Улар, қайсилар, эй Аллохнинг Расули!?» дейилди.

«Қачон учратсанг, унга салом бер, қачон сени даъват қилса, унга жавоб бер, қачон сендан насихат сўраса, унга насихат қил, қачон акса урса ва Аллохга хамд айтса, унга яхшилик тила, қачон бемор бўлса, уни бориб кўр ва қачон вафот этса, хозир бўл», дедилар».

Бешовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Ушбу ҳадиси шарифда зикр ҳилинган нарсалар ҳозир биз ўрганаётган бобнинг айни маҳсадидир.

Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам ўзларининг бу хадиси шарифларида ўз умматларига уларнинг бирбирларидаги хакларини ўргатмокдалар:

#### «Мусулмоннинг мусулмондаги хакки олтитадир».

Албатта, олтитадан бошқалари ҳам бор. Аммо бу сафар олтитаси ҳақида сўз кетмоқда. Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламнинг гапларидан кейин саҳобаи киромларда бу масалага катта қизиқиш уйғонди ва шунинг учун ҳам;

## «Улар, қайсилар, эй Аллохнинг Расули!?» дейилди».

Ана шундан кейин Набий соллаллоху алайхи васаллам мусулмоннинг мусулмондаги олтита хаккини бирин-кетин санай бошладилар.

#### 1. «Қачон учратсанг, унга салом бер»,

Икки мусулмон учрашганда уларнинг бирларида иккинчисига нисбатан салом бериш хакки бор. Улардан кай бири аввал салом берса, ўшаниси савобнинг кўпини олади ва ўз биродарига алик олишни фарз килади. Ха, салом бериш суннат бўлса, алик олиш фарздир. Ана шу тарика жамият аъзолари ўртасида ўзаро мухаббат ва хамкорлик ривожланади. Зеро, факат уришиб колганларгина бир-бирлари билан саломлашмайдилар. Мусулмонлар эса, хаммалари бир-бирлари билан саломлашишни ўзларига бошкаларнинг хакки деб

#### 2. «Қачон сени даъват қилса, унга жавоб бер»,

Бирор мусулмон маросим қилиб, ўз биродарини ўша маросимга даъват қилса, ўша даъватга жавоб бериш - мазкур маросимга бормок ҳалиги мусулмон зиммасига ҳақ бўлиб тушади. Бу ҳам жамият аъзолари орасидаги ўзаро алоқаларни мустаҳкамлаш бўйича муҳим омилдир.

Ибн Умар розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам:

«Қачон бирингиз валиймага даъват қилинса, унга борсин», дедилар».

Бешовлари ривоят қилишган.

Ушбу ҳадиси шарифдаги ва бошқа ҳадислардаги валиймага қилинган даъватни қабул қилиб, унга бориш ҳақидаги амрни уламоларимиз турлича таъвил қилишган.

Аввало, никох тўйидан бошқа валиймага даъват қилинганда бориш вожиб эмас, деганлар.

Никох туйи валиймасига даъват қилинганда бориш эса, Моликий, Шофеъий ва Ханбалий мазҳаби буйича фарзи айн ҳисобланади.

Шофеъий ва Ҳанбалийларнинг баъзилари никох тўйи валиймасига қилинган даъватни қабул этиб, унга бориш фарзи кифоя, деганлар.

Ханафий мазҳабида эса, номи валийма бўлса, унга килинган даъватни кабул этиб, иштирок этиш учун бориш мандубдир, деганлар.

Валийма — бир мусулмон киши ўзига етган хурсандчилик муносабати ила уюштирган зиёфатдир. Мусулмон инсон Аллох таоло томонидан унга берилган маълум неъматга шукр қилиш маъносида хайри эҳсон бўлсин, дея дастурхон ёзиб, кўнгил яқин кишиларни даъват қилади. У шу билан ўзига етган неъмат, сурурга биродарларини шерик қилишни ўйлайди. Шунинг учун

хам уларни даъват килади. Шунинг учун хам ундок даъватни кабул килиш лозим бўлади. Чунки, шу туфайли мусулмонлар орасида ижтимоий алокалар ривожланади, мустахкамланади. Мусулмонлар орасида хамжихатлик кучаяди.

3. «Қачон сендан насиҳат сўраса, унга насиҳат қил», Албатта, ҳар бир киши ўз ҳаёти давомида турли-туман муаммоларга дуч келиб туради. Бу муаммоларни ҳал килишда унинг бир ўзи ожиз бўлиши ҳам турган гап. Шунинг учун у ўзгаларнинг маслаҳатига муҳтож бўлади. Ҳар ишнинг ўз мутаҳассиси бор. Улар ўз мутаҳассислигига оид масалаларни ҳал қилишда ўзгалардан яҳшироқ мавҳега эгадир. Бошқалар ундан маслаҳат сўраганда тўғри маслаҳат бериш унинг зиммасидаги ҳакдир.

Шунингдек, мусулмон киши илмли, таржибали кишиларнинг насихатига хам мухтож бўлиб туради. Қачон бир мусулмон ўз биродаридан насихат сўраса, ўша сўралган мусулмонга насихат қилиш лозим бўлади.

Бу омил ҳам ўзаро алоқаларни мустаҳкамлашга хизмат қилиши турган гап.

4. «Қачон акса урса ва Аллоҳга ҳамд айтса, унга яхшилик тила», Ҳар бир мусулмон акса урганида «алҳамду лиллаҳ» дейиши лозим. Унинг акса уриб, ҳамд айтганини эшитган мусулмон биродарига эса, унга «ярҳамукаллоҳу» - Аллоҳ сенга раҳм қилсин, деб яхшилик тиламоғи бурчдир.

Сиртдан арзимайдиганга ўхшаб кўринадиган бу ишга Ислом алохида эътибор бериши хам кишилар ўртасидаги ўзаро алоқаларни мустахкамлашга омил бўлиши турган гап.

5. «Қачон бемор бўлса, уни бориб кўр ва қачон

#### вафот этса, хозир бўл», дедилар».

Бемор бўлган мусулмоннинг бошқа мусулмонлар устидан ҳаққи бор экан. У ҳам бўлса, улар келиб беморни зиёрат қилиб, кўнгил сўраб, ҳаққига дуо қилиб кетишлари экан.

Ушбу ҳадиси шариф ҳукми бўйича бемор бўлган мусулмон ҳақида ҳабар эшитган бошқа мусулмонлар уни бориб кўришлари бемор олдидаги бурчлари ҳисобланар экан

Шунинг учун ҳам қайси бир дин қардошимизнинг бемор бўлганини эшитсак, уни кўргани боришга шошилишимиз керак бўлади. Ўша биродаримизнинг биздаги ҳаққини адо этмоғимиз, уни бориб кўриб, кўнгил сўраб, ҳаққига дуо қилишимиз керак бўлади.

Имом Термизий Савбон розияллоху анхудан ривоят килган хадиси шарифда:

«Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам:

«Қачонки, бир мусулмон ўзининг мусулмон биродарини касалини кўргани борса, жаннат мевалари ичида бўлади», дедилар», дейилган.

Демак, бир беморни кўргани борган киши, уни кўриб келтунча яхшилик ичида бўлар экан. Бундан, бемор кўргани кетган вақт саодатли вақт экани чиқади.

Анас розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким яхшилаб таҳорат қилиб, савоб умидида мусулмон бемор биродарини кўргани борса, дўзахдан етмиш куз масофасига узоқлаштирилади», дедилар.

«Эй, Абу Хамза, куз нимадир?» дейилди.

«Йил», деди.

Абу Довуд ривоят қилган.

Бу ҳадиси шарифда бемор кўриш учун боришга қаттиқ тарғиб бор. Чунки, дўзахдан бир киши етмиш йил йўл юриб кесиб ўтадиган масофага узоқлашиш ҳар ким учун

катта бахтдир.

Хаётимизда ушбу ҳадисга амал қилиб яшасак, охиратимизда ҳам самарасини кўрар эканмиз.

#### 6. «Качон вафот этса, хозир бўл».

Ажали етиб вафот этган мусулмонни шариат аҳкомларига мувофиқ дафн қилиш бошқа мусулмонлар зиммасидаги фарзи кифоядир. Улардан бир қисми бу ишни амалга оширсалар, мазкур фарз қолганларнинг зиммасидан ҳам соқит бўлади. Шунинг учун бирор мусулмоннинг вафоти ҳақидаги ҳабарни эшитган ҳар бир мусулмон иложи борича жанозага қатнашмоғи лозим.

Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Ким жанозага намоз ўкилгунча ҳозир бўлса, унга бир кийрот савоб, ким дафн килунгунча ҳозир бўлса, унга икки кийрот савоб», дедилар.

«Икки қийрот нимадир?» дейилди.

«Икки улкан тоққа ўхшаш нарса», дедилар.

Бешовлари ривоят қилишган.

Бошқа бир ривоятда:

«Икковларидан кичиги Ухудга ўхшаш», дейилган.

Ибн Умар жанозага намоз ўқиб, қайтиб кетар эдилар. У кишига Абу Хурайранинг ҳадиси етганда:

«Батаҳқиқ, кўплаб қийротларни зое қилибмиз», дедилар.

Ушбу ҳадисда жанозага ҳозир бўлиш, жаноза намозини ўқиш катта савобга сабаб бўлиши, дафн этишда ҳам қатнашиши яна шунча савобга эга қилиши ҳақида сўз кетмоқда. Улкан тоғдек савоб, оз нарса эмас. Албатта, бу савоб умидида қатнашган кишиларга берилади. Жаноза ва дафнга бошқа умид билан борганларга эса, ўша умид қилган нарсалари берилади. Ушбу маънони уламоларимиз алоҳида таъкидлаганлар. Чунки, бошқа ҳадисларда шу маъно ўз аксини топган.

Ибн Умар розияллоху анхунинг тасарруфларидан эса, баъзида улкан ва олим сахобалар хам баъзи масалалардан хабардор бўлмай қолишлари мумкинлигини тушунамиз. Шу билан бирга, уларнинг камтаринликлари, илм етганда дархол қабул қилишларини билиб оламиз. Шундан ўрнак олишимиз керак бўлади.

Ушбу ҳадиси шарифга амал қилиб, доимо жаноза намозига ҳозир бўлиб, уни ўқишга ва май-йитни дафн қилишда қатнашишга ҳаракат қилишимиз керак.

4279 وَلِلتِّرْمِذِيِّ: لِلْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ سِتُّ بِالْمَعْرُوفِ يُسَلِّمُ عَلَيْهِ إِذَا فَقِيمُهُ وَيُحْرُونُ وَيُشَمِّتُهُ إِذَا عَطَسَ وَيَعُودُهُ إِذَا يُسلِّمُ عَلَيْهِ إِذَا لَقِيَهُ وَيُحِيبُهُ إِذَا دَعَاهُ وَيُشَمِّتُهُ إِذَا عَطَسَ وَيَعُودُهُ إِذَا مُرضَ وَيَتْبَعُ جَنَازَتَهُ إِذَا مَاتَ وَيُحِبُّ لَهُ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ.

4279. Термизийнинг ривоятида:

«Мусулмоннинг мусулмонда маъруф йўли ила олти хакки бордир; уни учратса, салом беради, даъват килса, унга ижобат килади, акса урса, унга яхшилик тилайди, вафот этса, жанозасига эргашади, бемор бўлса, бориб кўради ва ўзига яхши кўрган нарсани унга хам яхши кўради», дейилган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда ўтган ҳадиси шарифдаги насиҳат ўрнига «ўзига яхши кўрган нарсани унга ҳам яхши кўради» келган.

Мусулмон киши учун ўзига яхши кўрган нарсани ўз диндошларига ҳам яхши кўрмок унинг улар олдидаги бурчидир. Ўзига яхши кўрган нарсани ўз биродарига яхши кўрмаслик бахилликдир. Бахиллик Исломда қаттиқ қораланган. Чунки бахиллик кишиларга ҳам, жамиятларга ҳам катта зарар етказади.

Ўзига яхши кўрган нарсани ўз диндошларига ҳам яхши кўрмок эса, жамият аъзоларига ҳам, жамиятга ҳам, бутун

### الرحمة واجبة لخلق الله تعالى

#### АЛЛОХ ТАОЛО ХАЛҚ ҚИЛГАН НАРСАЛАРГА РАХМ ҚИЛМОҚ ВОЖИБ

280 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ τَ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ρ يَقُولُ: جَعَلَ اللهُ الرَّحْمَةَ مِائَةَ جُزْءٍ فَأَمْسَكَ عِنْدَهُ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ جُزْءًا وَأَنْزَلَ فِي الأَرْضِ جُزْءًا وَاحِدًا فَمِنْ ذَلِكَ الجُنْءِ يَتَرَاحَمُ الْخَلْقُ حَتَّى تَرْفَعَ الْفَرَسُ حَافِرَهَا عَنْ وَلَدِهَا خَشْيَةً أَنْ تُصِيبَهُ. رَوَاهُ الشَّيْخَانِ.

4280. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг:

«Аллох рахматни юз қисмга бўлди. Ўз хузурида тўксон тўккиз кисмини тутиб колди. Ерга бир кисмини нозил килди. Ўша кисмдан махлукотлар бирбирларига рахм киладилар. Хаттоки, от ўз боласига мусибат етказмаслик учун туёгини ундан кўтаради», дедилар».

Икки шайх ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифдан Аллоҳ таолонинг раҳмати ҳанчалар кенг эканини билиб оламиз.

Ер юзидаги махлукотларга назар соладиган бўлсак, уларда бир-бирига рахм килиш хилкатларида борлигини кўрамиз. Хаттоки, кўринган нарсага дахшат соладиган йирткич хайвонлар хам ўз боласига ўта рахмли бўлишлари хеч кимга сир эмас.

Бу холат ҳар бир махлуқда бор. Бундан истисно бўлган

бирор махлуқ йўқ. Бу рахмни уларга Аллох таоло бермаса, каердан хам олар эдилар. Аммо дунёни тўлдириб турган бу рахмлилик Аллох таолонинг рахматининг юздан бири, холос

Ўша рахматнинг қолган тўқсон тўққиз қисми Аллох таолонинг хузурида.

Аллоҳ таолонинг раҳмати ҳақида Қуръони Каримда бир қанча оятлар келган. Келинг, ўша ояти карималарнинг баъзилари билан танишиб чиқайлик.

Аллох таоло:

«У Ўзига Ўзи рахматни ёзиб қўйган», деган (Анъом, 12).

Аслида, ягона Аллох Холик, Молик ва Хоким сифатида нима килса, ҳакки бор эди. Аммо Ўз фазли ила Ўзига Ўзи раҳмлиликни, меҳру шафқатни ёзиб қўйган.

Аллох таоло Рохман ва Рохиймдир, Ўз махлукотлари билан қиладиган муомаласи ана шу қоида - рахмшафқат ва мурувват асосида бўлиши лозимлигини ирода этган. Хатто бандаларга етган баъзи мусибатлар хам, окибати ўйланса, рахм ва шафкатдандир.

Умуман, исломий тасаввурда Аллоҳ таолонинг оламларга қиладиган барча муомаласи раҳмшафқат асосидадир.

Имом Бухорий ва Имом Муслим Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят килган хадиси шарифда Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам:

«Аллоҳ таоло махлуқотларни яратганида Арши устидаги китобга «Раҳматим ғазабимдан ғолибдир», деб ёзиб қуйган», деганлар».

Ушбу асосий қоидадан келиб чиқиб, Исломда рахмшафқат масаласига кенг қаралади. Дунёдаги барча мавжудотларга рахмшафқат қилиш, улар орасида ўзаро мехрибонлик бўлиши лозимлигига алохида эътибор берилади.

Имом Термизий Амр ибн Осснинг ўғилларидан қилган ривоятда Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам:

«Рахмлиларга Аллох таоло рахм қилади. Ердагиларга рахм қилинг. Сизга осмондаги Зот рахм қилади», деганлар.

Буюк имомлар Бухорий, Муслим ва Термизий Жарир розияллоху анхудан ривоят килган хадисда Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам:

«Одамларга рахм қилмайдиган одамга Аллох таоло рахм қилмайди», деганлар.

Имом Термизий Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилган ҳадиси шарифда эса, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Рахмдиллик фақат бадбахтнинг қалбидангина суғуриб олинади», деганлар.

Демак, рахмдиллик саодатмандлик аломати бўлса, рахмсизлик бадбахтлик аломатидир.

Ислом инсонларга рахмшафкат кўрсатиш худудидан чикиб, бутун мавжудотга рахм килиш шиорини олға суради. Мусулмон инсон борликдаги барча нарсаларга рахмли бўлиши зарурлигини таъкидлайди.

Имом Бухорий Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилган ҳадисда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Бир чумоли Аллоҳнинг Пайғамбарларидан бирини чақиб олганида, амр қилиб, чумолининг уясини куйдирган экан. Шунда Аллоҳ таоло ўша Пайғамбарга ваҳий юбориб:

«Бир чумоли сени чаққани учун, тасбех айтиб турган умматлардан бир умматни куйдирдингми», деган экан», дедилар.

Бу мавзуда қанча гапирсак, оз. Фиқх китобларимизда хайвон соғувчилар тирноқларини олишлари лозимлиги, соғилаётган ҳайвоннинг елинига зарар етказмаслик кераклиги, ҳайвонларни қийнаб, уларга оғир юк юклаш, оч қолдириш мумкин эмаслиги ва шунга ўхшаш таълимотлар ипидан-игнасигача баён қилинган. Бу ҳам Ислом раҳмшафқат дини эканига далилдир.

Аллох таоло яна:

«Ва Роббинг бехожат ва рахмат сохиби бўлган Зотдир», деган (Анъом, 133).

Аллоҳ таоло раҳмат соҳиби бўлган Зот. Одамларнинг бу дунёда юришларининг ўзи ҳам Аллоҳнинг раҳматидан. У Ўз раҳматини Ўзи хоҳлаган бандаларига беради. Ҳозирги пайтда яшаб турган одамларни аввал ўтган кишилар зурриётидан пайдо қилганлиги ҳам ҳаммага маълум. Яъни, Аллоҳ Ўзи хоҳлаб, шундай қилган. Бандаларга ҳожатмандлигидан эмас.

Шунингдек, Аллох таолонинг хозирги авлод одамларига хам хеч кандай хожати йўкдир. Агар Аллох хохласа, бу авлодни хам кўтариб, йўк килиб, ўрнига Ўзи хохлаган нарсани келтира олади.

Демак, Аллоҳ бандаларга эмас, бандалар Аллоҳга ҳожатманддирлар. Улар ўзларининг дунёга келишларида Аллоҳга ҳожатманд бўлганлари каби, бу дунёда яшашларида ҳам ҳар лаҳзада, ҳар нарсада ҳожатманддирлар.

Аллоҳ эса, Ўз раҳмати ила уларнинг ҳожатларини раво қилади. Аллоҳнинг бандаларига нисбатан раҳматининг энг юқори чўққиси - уларга Пайғамбарлари орқали дин — шариат юбориши. Динга юрмаганлар ўша олиймақом неъматдан юз ўгирганлар бўладилар. Ўзларига ёмонлик қиладилар. Қиёматда ҳоллари ёмон бўлади.

Аллох таоло бошқа бир оятда:

«Рахматим эса, хамма нарсадан кенгдир», деган (Аъроф, 156).

Яъни, истаган бандамни азоблайман (ўз навбатида иймон келтирмаган ва гунохкор бўлганларни хам азоблашини айтиб кўйган), Аллохнинг рахмати эса, жуда хам кенг, Ўзи халқ қилган бу дунёдан хам кенг. Унинг

рахмати мўминга хам, кофирга хам, тақийга хам ва осийга хам шомилдир.

4281. Жарир ибн Абдуллох розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Рахм килмаган - рахм курмайди», дедилар».

Икки шайх ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг бу ҳадиси шарифни айтишларига бир ҳодиса сабаб бўлган.

Имом Бухорий ва Имом Муслим Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилган ҳадисда қуйидагилар зикр қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам хазрати Алининг ўғиллари Хасанни ал-Ақраъ ибн Хобиснинг олдида ўпдилар. Ал-Ақраъ буни кўриб:

«Менинг ўнта фарзандим бор, аммо бирортасини ҳам ўпганим йўқ», деди.

Шунда Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам унга бир назар солдилар-да:

«Рахм қилмаган - рахм кўрмайди», дедилар.

Асли ходиса болага рахм кўрсатиб, уни ўпиш устида бўлса хам Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам умумий коида бўлиб қоладиган гапни айтдилар.

Шундай, Ислом таълимоти бўйича ким Аллох таолонинг яратган нарсаларига рахм кўрсатмаса, ўзи Аллох таолодан ва унинг яратган махлукдаридан рахм кўрмайди.

4282. Абдуллох ибн Амр розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Рахм килувчиларни Рохман рахм килади. Ер ахлига рахм килинг, осмондаги Зот сизга рахм килади», дедилар».

**Шарх:** Роҳман сифати соҳиби бўлган Аллоҳ таолонинг раҳматидан умидвор бўлган банда бошқаларга раҳм қилсин. Осмонда бўлган Зот —Аллоҳ таолонинг раҳматидан умидвор бўлган банда ер аҳлига раҳм қилсин.

4283. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Абул Қосим соллаллоху алайхи васалламдан, содику масдук бўлган зотдан, ушбу хужранинг сохибидан:

«Рахмдиллик факатгина бадбахтдан суғуриб олинади», деганларини эшитдим».

**Шарх:** Раҳмдиллик бахтсаодат белгиси бўлиши билан бирга, раҳмсизлиқ бешафқатлик бадбахтлик аломатидир.

Шунинг учун доимо рахмдил бўлишга харакат қилмоқ лозим.

يُوَسِّعُوا لَهُ فَقَالَ النَّبِيُّ  $\rho$ : لَيْسَ مِنَّا مَنْ لَمْ يَرْحَمْ صَغِيرَنَا وَيُوَقِّرْ كَبِيرِنَا. رَوَى هَذِهِ التَّلاَّنَةَ أَبُو دَاوُدَ وَالتِّرْمِذِيُّ.

4284. Бир катта ёшдаги чол Набий соллаллоху алайхи васалламни ирода килиб келди. Қавм унга йўл очишда кечикиб колди. Шунда Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Кичкинамизга рахм қилмаган, каттамизни улуғламаган - биздан эмас», дедилар».

Учовини Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Исломда катта ёшдаги кишиларни хурмат килиш юксак одоб намунаси хисобланади. Мўминмусулмонлар қадимдан кексаларнинг хурматини жойига қўйганлар.

Бу ишга Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг ўзлари асос солганлари ва бош бўлганлари ушбу ҳадиси шарифдан ҳам билинади.

У зот алайхиссалом катта ёшдаги кишига йўл очишда кечикиб қолингани учун сахобаларга танбех бердилар ва:

«Кичкинамизга рахм қилмаган, каттамизни улуғламаган - биздан эмас», дедилар».

Ушбу ҳадиси шарифдан олинадиган фойдалар:

- 1. Катта ёшдаги кишиларни кўрганда уларга ёрдам беришга кечиктирмай харакат қилиш зарурлиги.
- 2. Кичкина болаларга нисбатан рахмшафкатли бўлиш мусулмонлик аломатларидан эканлиги.
- 3. Катта ёшли кишиларни улуғлаш, уларнинг хурматини жойига қўйиш мусулмонлик аломатларидан эканлиги.

## لَمْ يَرْحَمْ صَغِيرِنَا وَيُوقِّرْ كَبِيرِنَا وَيَأْمُرْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَ عَنِ الْمُنْكَرِ.

4285. Ибн Аббос розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Кичкинамизга рахм қилмаган, каттамизни улуғламаган, амри маъруф ва нахйи мункар қилмаган биздан эмас», дедилар».

**Шарх:** Бу ҳадиси шариф ҳам ўзидан аввалги ҳадиси шарифнинг маъносини такрорлаб келмоқда. Амри маъруф ва наҳйи мункар ҳақида ўз бобида гап юритганмиз.

4286. Анас розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Қай бир ёш қарияни ёши учун икром қилса, албатта, Аллох унга ҳам қарилик чоғида ёши учун икром қиладиган шахсни муҳайё қилади», дедилар».

Иккисини Термизий ривоят килган.

**Шарх:** Кекса ёшдаги кишиларни эхтиром қилиш мусулмонларнинг ҳаммага маълум одатига айланиб қолганини кўпчилик яхши билади. Ана ўша ҳаммага маълум одатлар Ислом таълимотлари асосида шаклланганини ҳам билиб қўймоқ лозим.

Ким ўзи қариган чоғида ўзгалар унга хурмат-эхтиром кўрсатишини истаса, ёшлик чоғида қарияларга хурмат-эхтиром кўрсатмоғи шарт. Аксинча, ким ёшлик чоғида кексаларни икром қилмаса, қарилик чоғида ўзи ҳам ҳеч кимдан икром кўрмайди.

Қарияларга икром кўрсатиш, уларни эхтиром қилиш, улуғлаш каби ишлар уларга рахм қилишдан иборатдир.

4287 عَنِ النُّعْمَانِ بْنِ بَشِيرٍ τ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ρ قَالَ: مَثَلُ الْمُؤْمِنِينَ فِي تَوَادِّهِمْ وَتَرَاحُمِهِمْ وَتَعَاطُفِهِمْ مَثَلُ الْجُسَدِ إِذَا اشْتَكَى مِنْهُ عُضْوٌ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجُسَدِ بِالسَّهَرِ وَالْحُمَّى. رَوَاهُ الشَّيْخَانِ.

4287. Нўъмон ибн Башир розияллоху анхудан ривоят килинади:

«Мўминларнинг ўзаро дўстликлари, рахм килишлари ва мехр кўрсатишлари худди бир жасадга ўхшайди. Ундаги бир аъзо хаста бўлса, жасаднинг колгани унга кўшилиб бедор бўлади ва иситмалайди», дедилар»

Икки шайх ривоят қилишган.

**Шарх:** Бундан ҳар бир мўмин ўзининг барча дин қардоши учун дардкаш бўлиши лозимлиги келиб чиқади. Шунинг учун дарду аламда, турли қийинчиликда қолган мўминга раҳм-шафқат кўрсатиш, унинг дардини енгил қилиш учун чора излаш бошқа мўминларнинг бурчидир.

Бу маънони келаси ҳадиси шариф ўзига хос васф килади.

4288. Муслимнинг ривоятида:

«Мўминлар бир кишидекдирлар. Унинг кўзи оғриса, борлиғи оғрийди. Унинг боши оғриса, борлиғи оғрийди», дедилар».

**Шарх:** Ягона бир жасадда бирор аъзо хасталаниб колса, тананинг барча аъзолари у билан кушилиб азоб

чекади. Мисол учун, ушбу ҳадиси шарифда зикри келган кўзни олайлик. Кўзи оғриган одамнинг фақат кўзигина азоб чекмайди, балки бутун вужуди хасталик дардини чекади. Шунингдек, бош оғриса ҳам, тиш оғриса ҳам, ҳаттоки бирор тирноқ оғриса ҳам, шу.

Мусулмон жамияти ҳам худди бир тана каби. Унинг бирор аъзосига салгина озор етса ҳам қолган барча аъзолари у билан бирга дард чекиши лозим. Дунёнинг бир четида оддий бир мусулмонга етган мусибат дунёнинг иккинчи четидаги подшоҳлик қилаётган мусулмога ҳам етган мусибат бўлиши лозим. Ва аксинча. Мусулмонлар орасидаги меҳр-оқибат, ўзаро ҳамдардлик ана шу савияда бўлиши керак.

4289. АбуМусо розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Мўмин мўминга худди бинога ўхшаб бир-бирини мустахкамлайди», дедилар ва панжаларини бир-бирига киритдилар».

Икки шайх ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Хар бир бино мустаҳкам бўлиши учун унинг деворлари бир-бирига киришган ва бир-бирини суяб турадиган бўлиши керак. Агар деворларнинг ораси очик бўлса, улар бир-бирини суяб турмаса, бино ҳеч қачон мустаҳкам бўлмайди.

Мусулмонлар ҳам ушбу ҳадиси шарифдаги маънога биноан, бир-бирларини худди мустаҳкам бинонинг бир-бирига киришиб турадиган қувватли деворларига

ўхшашлари керак. Бир бинонинг деворлари бир-бирларини суяб тургани каби мусулмонлар ҳам бир-бирларини суяб, қўллаб-қувватлаб турмоқдари лозим.

Ана шунда улар ташкил этган жамият ҳам мустаҳкам ва қувватли жамиятга айланади.

4290 كَانَ أَصْحَابُ النَّبِيِّ ρ فِي سَفَرٍ مَعَهُ فَأَخَذَ بَعْضُهُمْ
 مِنْ أَخِيْهِ حَبْلاً وَهُوَ نَائِمٌ فَاسْتَيْقَظَ فَفَزِعَ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ρ: لا يَجِلُ لِمُسْلِمٍ أَنْ يُروِّعَ مُسْلِمًا. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ.

4290. Набий соллаллоху алайхи васалламнинг сахобалари у зот билан бирга сафарда эдилар. Улардан баъзиси ухлаб колган биродарининг арконини олди. У уйғониб, қўркиб кетди. Шунда Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Мусулмонга мусулмонни кўркитиш халол бўлмас», дедилар».

Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** Бу ишни ҳатто ҳазил тариқасида ҳам қилиб бўлмайди. Бир кишини ташвишига сабаб бўладиган ишни мутлақо қилиб бўлмайди. Чунки бунда мўминга озор бериш бор. Мўминга озор бериш эса, ҳаромдир.

Демак, ҳазиллашиб бўлса ҳам, мўмин-мусулмонни кўрқитиш жоиз эмас. Бу каби ҳазилларнинг охири вой бўлиши турган гап.

4291 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ τَ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: بَيْنَمَا رَجُلُّ يَمْشِي بِطَرِيقٍ اشْتَدَّ عَلَيْهِ الْعَطَشُ فَوَجَدَ بِثْرًا فَنَزَلَ فِيهَا فَشَرِبَ ثُمُّ حَرَجَ فَإِذَا كَلْبُ يَلْهَتُ يَأْكُلُ الثَّرَى مِنَ الْعَطَشِ فَقَالَ الرَّجُلُ: لَقَدْ بَلَغَ هَذَا

الْكُلْبَ مِنَ الْعَطَشِ مِثْلُ الَّذِي كَانَ بَلَغَ بِي فَنَزَلَ الْبِعْرَ فَمَلاً خُفَّهُ ثُمَّ أَمْسَكَهُ بِفِيهِ فَسَقَى الْكَلْبَ فَشَكَرَ اللهُ لَهُ فَعَفَرَ لَهُ قَالُوا يَا رَسُولَ اللهِ أَمْسَكَهُ بِفِيهِ فَسَقَى الْكَلْبَ فَشَكَرَ اللهُ لَهُ فَعَفَرَ لَهُ قَالُوا يَا رَسُولَ اللهِ وَإِنَّ لَنَا فِي الْبَهَائِمِ أَجْرًا؟ فَقَالَ: نَعَمْ فِي كُلِّ ذَاتِ كَبِدٍ رَطْبَةٍ أَجْرٌ. وَإِنَّ لَنَا فِي الْبَهَائِمِ أَجْرًا؟ فَقَالَ: نَعَمْ فِي كُلِّ ذَاتِ كَبِدٍ رَطْبَةٍ أَجْرٌ. رَوَاهُ الشَّيْخَانِ.

4291. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят килинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Бир одам йўлда кетаётиб қаттиқ чанқади. Бир кудукни топиб, унга тушиб сув ичди. Кейин қайтиб чиқиб, чанқоклигидан тупрокни ялаётган итни кўрди. Халиги одам «Бу ит хам менга ўхшаб чанқабди», деди. Кудукка тушиб, махсисини сувга тўлдирди ва оғзига тишлаб қайтиб чикди. Итга сув берди. Аллох таоло уни такдирлаб, мағфират қилди».

«Эй Аллоҳнинг Расули! Бизга ҳайвонларда ҳам ажр борми?» дейишди.

«Ха! Хар бир хўл жигари борда ажр бор», дедилар». Икки шайх ривоят қилишган.

**Шарх:** Ислом мусулмонларни Аллох таоло яратган ҳар бир нарсага раҳмли бўлишга чақиради. Ушбу ҳадиси шарифда Исломнинг ҳайвонот оламига бўлган муносабатидан бир намуна кўриб турибмиз.

«Яхшилик ва ахлок китоби»да ҳайвонот оламига яхшилик қилиш ҳақида ҳадиси шарифлар келаётганига эътибор берайлик. Ислом бутун дунёга, ҳатто ҳайвонот оламига ҳам яхшилик қилиш ва улар билан ҳам юксак ахлок меъёрларида муомалада бўлишга чақиришига эътибор берайлик.

Одатда, кишилар дайди итларга унча эътибор бермайдилар. Эътибор берсалар ҳам, салбий маънода,

уларни ўлдириш, ҳайдаб юборишга интиладилар.

Аммо Исломда худди ўша дайди итни ўлимдан колишига сабаб бўлган одамга жаннат ваъда килинмокда.

Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг ушбу хадиси шарифдаги «Хар бир хўл жигари борда ажр бор», деган гаплари барча хайвонларга яхшилик қилган, уларга рахмшафқат кўрсатган одам Аллох таоло томонидан такдирланиши, ажру савоб олиши учун умумий қоидадир.

Шунинг учун ҳақиқий мусулмонлар ҳайвонот оламига катта эътибор билан қарайдилар ва ҳайвонларга қулларидан келган яхшиликларни қиладилар.

 $\rho$  فِي سَفَرٍ وَ عَبْدِ اللهِ  $\tau$  قَالَ: كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللهِ  $\rho$  فِي سَفَرٍ فَانْطَلَقْتُ لِحَاجَتِي فَرَأَيْتُ مُمَّرَةً مَعَهَا فَرْخَانِ فَأَخَذْتُ فَرْخَيْهَا فَجَاءَتِ الْخُمَّرَةُ فَجَعَلَتْ تُعَرِّشُ فَجَاءَ النَّبِيُ  $\rho$  فَقَالَ: مَنْ فَجَعَ هَذِهِ بِولَدِهَا؟ الْخُمَّرَةُ فَجَعَلَتْ تُعرِّشُ فَجَاءَ النَّبِيُ  $\rho$  فَقَالَ: مَنْ فَجَعَ هَذِهِ بِولَدِهَا؟ رُدُّوا وَلَدَهَا إِلَيْهَا وَرَأَى قَرْيَةَ غَلْ قَدْ حَرَّقْنَاهَا فَقَالَ: مَنْ حَرَّقَ هَذِهِ؟ رُدُّوا وَلَدَهَا إِلَيْهَا وَرَأَى قَرْيَةَ غَلْ قَدْ حَرَّقْنَاهَا فَقَالَ: مَنْ حَرَّقَ هَذِهِ؟ قُلْنَا: خَنْ قَالَ: إِنَّهُ لَا يَنْبَغِي أَنْ يُعَذِّبَ بِالنَّارِ إِلاَّ رَبُّ النَّارِ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ.

4292. Абдуллох розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам билан бирга сафарда эдик. Мен ўз хожатимга бориб, бир чумчукни икки боласи билан кўрдим унинг болаларини келиб, олдим. Шунда чумчук гирдикапалак бошлади. Расулуллох бўлиб уча соллаллоху алайхи васаллам етиб келдилар-да:

«Буни ким боласи туфайли фожиага учратди? Унга боласини қайтариб беринглар», дедилар.

Чумолининг уясига ўт қўйган эдик. Уни кўриб

#### колиб:

«Бунга ким ўт қўйди?» дедилар.

«Биз», дедик.

«Ўт-олов билан азоблашга факат ўт-олов Роббисининг хакки бор, холос», дедилар у зот.

Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** Ўтган ҳадиси шарифда тўрт оёқли ҳайвонларга шафқат кўрсатиш ҳақида сўз кетган эди. Бу ҳадиси шарифда эса, қушлар ва ҳашаротларга шафқат кўрсатиш ҳақида сўз кетмоқда.

Ха, Аллохнинг охирги ва мукаммал дини, киёмат койим бўлгунича бокий колувчи дини, барча замонлар ва маконларда инсониятта икки дунё саодати йўлини кўрсатиб берувчи дини Ислом хайвонот оламини химоясини хам хаммадан олдин ва хаммадан яхши йўлга кўйгандир.

Ушбу ҳадиси шарифдан олинадиган фойдалар:

- 1. Қушларнинг боласини олиб бўлмаслиги.
- 2. Катта кишилар қуш боласини олганларга насиҳат қилиб, уларни оналарига қайтариб берилишини йўлга қуйишлари кераклиги.
  - 3. Хайвонларга озор бериш мумкин эмаслиги.
- 4. Чумоли каби кичик ҳайвонларни ҳам ўлдириш ёки уларга бошқача зарар етказиш мумкин эмаслиги.
  - 5. Айниқса, уларни олов билан азоблаб бўлмаслиги

الباب الثاني

ИККИНЧИ Б0Б

في أنواع الإثم

#### ЁМОНЛИКНИНГ ТУРЛАРИ ХАҚИДА

### أعظمه الظلم وإضرار الخلق

#### УНИНГ ЭНГ КАТТАСИ ЗУЛМ ВА МАХЛУҚЛАРГА ЗАРАР КЕЛТИРИШ

Аллох таоло:

«Сен ҳаргиз Аллоҳ золимлар қилаётган нарсадан ғофил, деб гумон қилма. Фақатгина уларни кўзлар қотиб қоладиган кунгача қўйиб қўяди, холос.

Улар бошларини кўтарган холда югурурлар. Кўзлари ўзларига қайтмас. Кўнгиллари эса, бўм-бўш бўлур», деган (Иброхим, 42 - 43).

Бу ояти карималар Пайғамбар соллаллоху алайҳи васалламга хитоб қилиш билан бошланмоқда. У зотни Аллоҳ таолони ғофил деб гумон қилмасликка чорланмоқда. Албатта, Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳеч қачон Аллоҳ таоло ғофил деб гумон қилмайдилар.

Лекин баъзи кишилар зохирда золимларга ҳеч нарса бўлмай, ўйнаб-кулиб юрганларини кўрганда турли хаёлларга боришлари мумкин. Баъзилар фалончилар шунча золимлик қилса ҳам, уларга ҳеч нарса бўлмайди-я, Аллоҳнинг иқоби золимларга келадиган бўлса, ўшаларга келиши керак эди, деган фикрларни хаёлдан ўтказишлари мумкин. Ана шундай гумонларни рад қилиш учун Аллоҳ таоло:

«Сен харгиз Аллох золимлар қилаётган нарсадан

#### **ғофил, деб гумон қилма»,** демоқда.

Балки У Зот золимларнинг хамма қилаётган ишларини жуда хам яхши билади. У Зотнинг фаришталари золимлар килган ишларнинг заррачасини хам қолдирмай ёзиб, хисоб-китоб қилиб турибди. Золимларга гунох кдлган пайтдаёқ азоб келмаслиги Аллох уларнинг амалидан ғофил қолганини англатмайди, балки атайлаб азобни ортга сурганини билдиради.

## «Фақатгина уларни кўзлар қотиб қоладиган кунгача қўйиб қўядир, холос».

«Кўзлар қотиб қоладиган кун» деганда қиёмат куни тушунилади. Ўша кундаги дахшатдан, қўрқинчдан одамларнинг кўзлари қотиб, юмилмайдиган, қимирламайдиган бўлиб қолади.

Золимларга ўша куни азоб-укубат келади. Бу дунёдаги заррача ёмонликлари учун хам жазо оладилар. Улар киёмат кунининг дахшатидан, у кунда бериладиган азобдан қўрқиб, қочишга жой топа олмаган кушчага ўхшаб, типирчилаб қоладилар.

#### «Улар бошларини кўтарган холда югурурлар».

Яқинатрофдан нажот йўкдигига ишонгач, бошларини кўтариб, узокдарга қарайдилар ва тезроқ бирорта бошпана топиш мақсадида у ён-бу ён югурадилар.

#### «Кўзлари ўзларига қайтмас».

Дахшатдан қотиб қолған. Фақат атрофларидағи дахшатли нарсалардан узилмайди. Ўзлариға қайтмайди.

#### «Кўнгиллари эса, бўм-бўш бўлур».

Қўрқув туфайли бўм-бўш бўлиб қолган кўнгилларига бирон нарса сиғмайди.

4293. Ибн Умар розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Зулм қиёмат кунининг зулматларидир», дедилар». Икки шайх ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Араб тилида бирор нарсани ўз ўрнидан бошқа ерга қўйишга зулм дейилади. Истилохда эса, бировга ноҳакдан ёмонлик қилиш зулм дейилади. Бировга унинг ўз айбига яраша таъзир бериш жазо ҳисобланади. Аммо ўша таъзирни ҳаддан ошириб юбориш зулм бўлади. Беайб одамга ёмонлик қилиш эса, бошдан-оёқ ҳаммаси зулм бўлади.

Исломда бировга зулм қилиш қаттиқ қораланади ва ушбу мавзу сарлавҳасида келганидек, у ёмонликларнинг энг каттаси ҳисобланиб, золимларга қарши қаттиқ чоралар кўрилади. Бу ҳадиси шарифда ҳам золимларнинг қиёмат кунидаги ҳолларидан бири ҳақида сўз кетмоқда. Бу дунёда золим бўлган одам у дунёнинг зулматларида қолиши турган гап экан. Бу эса, катта бахтсизликдир. Аллоҳ таоло Ўзи асрасин.

4294 وَعَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: مَنْ أَحَذَ مِنَ الأَرْضِ شَيْئًا بِغَيْرِ حَقِّ خُسِفَ بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِلَى سَبْعِ أَرْضِينَ. وَفِي رِوَايَةٍ: مَنْ أَحَذَ شِبْرًا مِنَ الأَرْضِ ظُلْمًا فَإِنَّهُ يُطَوَّقُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ سَبْعِ أَرْضِينَ. رَوَاهُ الشَّيْخَانِ وَأَحْمَدُ.

4294. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким бир қарич ерни ноҳақдан олса, қиёмат куни уни етти қават ерга ютқазилади», дедилар».

Бошқа бир ривоятда:

«Ким бир қарич ерни зулм ила олса, қиёмат куни

#### унинг бўйнига етти қават ер ўралади», дейилган

Икки шайх ва Ахмад ривоят қилишган.

**Шарх:** Қадимдан кишилар орасида ер талаш бўлиб келади. Тушунмаган одамлар турли воситалар билан бир қарич бўлса ҳам бировнинг ерини ўзига қўшиб олишга ҳаракат қиладилар.

Исломда бу иш зулм хисобланади ва катта гунох сифатида қораланади. Бу зулмни қилган одам қиёмат куни мислсиз азобга дучор қилинади. Уни етти қават ерга ютқазилади ва унинг бўйнига етти қават ер тавқи лаънат қилиб, ўраб қўйилади.

Ким ана шу холга тушмайин деса, бировнинг бир карич ерини тортиб олиб бўлса хам, зулм килмасин.

Арваа номли аёл Саъийд ибн Зайд ибн Амр ибн Нуфайл ила ховли талашиб, хусумат қилди. Шунда у:

«Бу аёлни ўз холига қўйинглар. Мен Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг «Ким нохакдан бир карич ерни олса, киёмат куни етти қават ер унга тавқи лаънат бўлади», деганларини эшитганман. Аллохим! Агар бу аёл ёлғончи бўлса, кўзини кўр килгин ва кабрини ховлисида килгин», деди.

Мен ўша аёлнинг кўр бўлиб, деворларни пайпаслаб юрганини кўрдим. У «Менга Саъийд ибн Зайднинг дуоси тегди», дер эди.

Бир куни ҳовлисида кетаётиб, қудуққа тушиб кетди ва ўша қудуқ унга қабр бўлди».

4295 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: مَنْ كَانَتْ لَهُ مَظْلِمَةٌ لأَحَدٍ مِنْ عِرْضِهِ أَوْ شَيْءٍ فَلْيَتَحَلَّلْهُ مِنْهُ الْيَوْمَ قَبْلَ أَلاَّ يَكُونَ دِينَارٌ وَلاَ دِرْهَمٌ إِنْ كَانَ لَهُ عَمَلٌ صَالِحٌ أُخِذَ مِنْهُ بِقَدْرِ مَظْلِمَتِهِ وَإِنْ لَهُ عَمَلٌ صَالِحٌ أُخِذَ مِنْهُ بِقَدْرِ مَظْلِمَتِهِ وَإِنْ لَهُ عَمَلٌ صَالِحٌ أُخِذَ مِنْهُ بِقَدْرِ مَظْلِمَتِهِ وَإِنْ لَهُ حَسَنَاتٌ أُخِذَ مِنْ سَيِّئَاتٍ صَاحِبِهِ فَحُمِلَ عَلَيْهِ. رَوَاهُ لَمُ تَكُنْ لَهُ حَسَنَاتٌ أُخِذَ مِنْ سَيِّئَاتٍ صَاحِبِهِ فَحُمِلَ عَلَيْهِ. رَوَاهُ

4295. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким бировга унинг обрўсидами ёки бошка нарсадами озгина зулм килган бўлса хам бугун - динор хам, дирхам хам бўлмай колмасдан аввал ундан розилик сўраб олсин. Агар унинг солих амали бўлса, ундан килган зулми микдорича олинади. Агар унинг савоблари бўлмаса, сохибининг гунохларидан олиб, унга юкланади», дедилар».

Бухорий ривоят қилган.

**Шарх:** Бирорта золим ўзининг заррача зулмига жазо олмай қолмайди. Агар у бу дунёда жазодан қочиб қутулган бўлса ҳам, у дунёда қочиб қутула олмайди. Золимдан олинадиган ўчнинг энг оддийи - қиёматда унинг савобини мазлумга ёки мазлумнинг гуноҳини унга олиб бериш билан бўлади.

Шунинг учун бу дунёда ҳар қанча кичик зулмни ҳам оз санамасдан мазлумдан ўз ҳаққини ҳалол қилишни сўраб олиш зарур. Бўлмаса, охиратда қийин бўлади.

Ушбу хадиси шарифдан олинадиган фойдалар:

- 1. Бировга унинг обрўсидами ёки бошка нарсадами, озгина бўлса хам, зулм килиш мумкин эмаслиги.
- 2. Ким бировга зулм қилган бўлса, ўлимидан аввал ундан розилик сўраб олиши зарурлиги.
- 3. Агар бировга зулм қилган одамнинг солиҳ амали бўлса, қиёматда ундан қилган зулми миқдорича олиниши.
- 4. Агар бировга зулм қилган одамнинг савоблари етмаса, қиёматда соҳибининг гуноҳларидан олиб унга юкланиши.

4296 عَنِ ابْنِ عُمَر τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمِ لَا يَظْلِمُهُ وَلَا يُسْلِمُهُ مَنْ كَانَ فِي حَاجَةِ أَخِيهِ كَانَ اللهُ فِي حَاجَةِ وَمَنْ فَرَّجَ عَنْ مُسْلِمٍ كُرْبَةً فَرَّجَ اللهُ عَنْهُ كِمَا كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا سَتَرَهُ اللهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ. رَوَاهُ الأَرْبَعَةُ.

4296. Ибн Умар розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Мусулмон мусулмоннинг биродаридир. У унга зулм хам қилмайди ва ташлаб хам қуймайди.

Ким ўз биродарининг хожатини чиқарса, Аллох унинг хожатини чиқаради.

Ким бир мусулмонни ғамдан фориғ қилса, Аллох ундан қиёмат кунининг ғамларидан бир ғамни фориғ килади.

Ким мусулмоннинг айбини беркитса, Аллох қиёмат куни унинг айбини беркитади», дедилар».

Тўртовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда кишиларга зулм қилиш ҳаромлигини баён этиш билан бирга, бир қанча қилиниши лозим ишлар ва уларга бериладиган мукофотлар зикр килинган.

## 1. Мусулмон мусулмоннинг биродаридир. У унга зулм хам қилмайди ва ташлаб хам қуймайди.

Мусулмонга зулм қилиш ҳаромдир. Мусулмон одам бошқа бир мусулмонга зулм қилса, ўз биродарига зулм килган бўлади. Зеро, мусулмон мусулмонга нафақат зулм қилмаслиги, балки уни ёрдамсиз ташлаб қўймаслиги лозим. У баъзи бир сабабларга кўра, зулмга учраганда ҳам биродари ундан зулмни кўтаришга ҳаракат қилмоғи керак.

## 2. Ким ўз биродарининг хожатини чиқарса, Аллох унинг хожатини чиқаради.

Мусулмон киши зулм бўлмаган чоғида ҳам бировларнинг ҳожатини чиқаришга ҳаракат қилади. Чунки унинг эътиқоди бўйича бировларнинг ҳожатини чиқарган одамнинг ҳожатини Аллоҳ таолонинг Ўзи чиқаради.

# 3. Ким бир мусулмонни ғамдан фориғ қилса, Аллох ундан қиёмат кунининг ғамларидан бир ғамни фориғ қилади.

Мусулмон одам ўзининг мусулмон биродаридан турли ғамларни аритиш учун иложи борича ҳаракат қилади. Чунки унинг эътиқоди бўйича бировларнинг ғамини аритган одамнинг ғамини Аллоҳ таолонинг Ўзи аритади.

#### 4. Ким мусулмоннинг айбини беркитса, Аллох киёмат куни унинг айбини беркитади.

Мусулмон одам ўзининг мусулмон биродарининг турли айбларини беркитиш учун иложи борича ҳаракат килади. Чунки унинг эътикоди бўйича бировларнинг айбини беркитган одамнинг айбини Аллоҳ таолонинг Ўзи беркитади.

7 عَنْ جَابِرٍ ٢ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ρ قَالَ: اتَّقُوا الظُّلْمَ فَإِنَّ الشُّحَ فَإِنَّ الشُّحَ أَهْلَكَ مَنْ كَانَ الظُّلْمَ ظُلُمَاتُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَاتَّقُوا الشُّحَّ فَإِنَّ الشُّحَّ أَهْلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ خَمَلَهُمْ عَلَى أَنْ سَفَكُوا دِمَاءَهُمْ وَاسْتَحَلُّوا مَحَارِمَهُمْ. رَوَاهُ مُسْلِمٌ. مُسْلِمٌ.

4297. Жобир розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам: «Зулмдан күркинглар! Чунки зулм киёмат

кунининг зулматларидир. Ўта бахилликдан куркинглар! Чунки ўта бахиллик сиздан олдингиларни халок килган. У уларни конларини тукишга ва харом килинган нарсаларини халол санашга олиб борган», дедилар».

Муслим ривоят қилган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда иккита катта ёмонликдан четда бўлишга чақирилмокда. Уларнинг биринчиси зулмдир. Зулмнинг оқибати эса, қиёмат куни зулматлари ичида сарсонсаргардон бўлиб қолиш билан тугайди.

Бу дунёда ким бировга зулм қилса, охиратда зулматлар ичида қолади, қаттиқ азобларга дучор бўлади.

Шунинг учун мўмин-мусулмон зулм деб аталмиш кабих ишдан узокда бўлиши, бу нарсага мутлако якин йўламаслиги лозим.

Иккинчи катта ёмонлик ўта бахилликдир. Бу ҳам ёмон оқибатга олиб боради. Унинг ёмон оқибати бу дунёнинг ўзидаёқ намоён бўлиши тажрибадан ўтган.

Ўта бахиллик биздан олдинги ўтган қавмларни ҳалок қилган. У уларни қонларини тўкишга ва ҳаром қилинган нарсаларини ҳалол санашга олиб борган.

Улар ўзларининг ўта бахилликлари жазосига бирбирларининг қонларини тўкканлар. Улар ўзларининг ўта бахилликлари жазосига бир-бирларининг ўзаро ҳаром бўлган нарсаларини ҳалол санашгача бориб етганлар.

Шунинг учун зулм қилишдан, ўта бахил бўлишдан ҳазар қилиш лозим.

4298 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ تَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ مَ قَالَ: أَتَدْرُونَ مَا الْمُفْلِسُ؟ قَالُوا: الْمُفْلِسُ فِينَا مَنْ لاَ دِرْهَمَ لَهُ وَلاَ مَتَاعَ فَقَالَ: إِنَّ الْمُفْلِسَ مِنْ أُمَّتِي مَنْ يَأْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِصَلاَةٍ وَصِيَامٍ وَزَكَاةٍ وَيَأْتِي قَدْ

شَتَمَ هَذَا وَقَذَفَ هَذَا وَأَكُلَ مَالَ هَذَا وَسَفَكَ دَمَ هَذَا وَضَرَبَ هَذَا فَيُعْطَى هَذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ فَإِنْ فَنِيَتْ حَسَنَاتُهُ قَبْلَ فَيُعْطَى هَذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ فَإِنْ فَنِيَتْ حَسَنَاتُهُ قَبْلَ أَنْ يُقْضَى مَا عَلَيْهِ أُجِذَ مِنْ خَطَايَاهُمْ فَطُرِحَتْ عَلَيْهِ ثُمَّ طُرِحَ فِي النَّارِ.

4298. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Касодга учраган кимлигини биласизларми?» дедилар.

«Бизнинг ичимизда касодга учраган дирхами хам, матохи хам йўк одам», дейишди.

«Менинг умматимдан касодга учрагани қиёмат куни намоз, рўза, закот билан келган, аммо буни сўккан, буни зинода айблаган, бунинг молини еган, бунинг қонини тўккан, буни урган одамдир.

Бунга унинг савобларидан берилур, анавунга ҳам унинг савобларидан берилур. Агар унинг зиммасидаги нарса тамом бўлмасдан аввал савоблари тугаб қолса, уларнинг хатоларидан олиниб, унинг устига ташланур. Сўнгра у дўзахга ташланур», дедилар».

**Шарх:** Тўлиқ маънода касодга учраган одам бу дунёда одамларга ёмонлик қилган киши экан. Ушбу ҳадиси шарифда ўша касодга учраганларнинг энг яхшиси ҳақида сўз кетмоқда. Чунки у қиёмат куни намоз, рўза, закот билан келган бўлади.

Аммо у бу каби ибодатлар билан келган бўлса ҳам ўша даҳшатли кунда оғир аҳволда қолади. Чунки у бу дунёда буни сўккан, буни зинода айблаган, бунинг молини еган, бунинг қонини тўккан, буни урган одам бўлган эди.

Шу ерда кишини касодга учратадиган, унинг

ибодатларини ҳам пучга чиқарадиган ёмонликлардан ушбу ҳадиси шарифда зикр қилинганларини санаб ўтайлик:

- 1. Бировни сўкиш.
- 2. Бировнинг обрўсини тўкиш.
- 3. Бировнинг молини ейиш.
- 4. Бировнинг қонини тўкиш.
- 5. Бировни уриш.

Мана шу ишларни қилган одам қиёмат куни касодга учраши турган гап. Аввал ўша касодга учраган бахтсизнинг савоблари бўлса, уларни олиб, ундан ёмонлик кўрган бечораларга тақсимлаб берилади.

Кейин эса, мазкур касодга учраган бахтсизнинг устига бу дунёда унинг ёмонлигидан зарар топган бечораларнинг гунохлари юкланади.

Охирида ўша касодга учраган бахтсиз жаҳаннам қаърига улоқтирилади.

Ана, кўрдингизми, бировни сўкиш, бировнинг обрўсини тўкиш, бировнинг молини ейиш, бировнинг конини тўкиш ва бировни уриш қандоқ ҳам ёмон иш! Бас, буларга ўхшаган ёмон ишлардан сақланайлик.

4299. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Албатта, киёмат куни хакларни ўз ахлига адо килурсиз. Хаттоки, шохсиз кўйга шохли кўйдан ўч олинади», дедилар».

Иккисини Муслим ва Термизий ривоят қилишган.

Шарх: Бу дунёда баъзи бир ёмонлар ўз ёмонлигидан

баъзисининг жазосидан қутулиб қолиши мумкин. Аммо киёмат куни ҳеч бир ҳақ зое бўлмайди. Ҳар бир нарса ўз ўрнини топиши муқаррар. Бунда фақат одамлар орасидаги ҳақ-ҳуқуқларгина эмас, балки барча махлуқотлар орасидаги ҳақ-ҳуқуқдар ҳам ўз эгасини топадилар.

Хаттоки, бу дунёда ўзининг шохи борлигидан фойдаланиб, шохсиз кўйни сузган кўйдан хам ўч олинади. Бас, шундок экан, одам болалари хам ўзларининг «шох»ларини ишга солиб, ўзгаларнинг хакини поймол килишга урина кўрмасинлар.

4300 وَعَنْهُ قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى رَسُولِ اللهِ وَ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ أَرَأَيْتَ إِنْ جَاءَ رَجُلٌ يُرِيدُ أَخْذَ مَالِي قَالَ: فَلاَ تُعْطِهِ مَالَكَ رَسُولَ اللهِ أَرَأَيْتَ إِنْ قَاتَلَنِي قَالَ: فَالاَ تُعْطِهِ مَالَكَ قَالَ: أَرَأَيْتَ إِنْ قَتَلَنِي قَالَ: فَأَنْتَ شَهِيدٌ قَالَ: أَرَأَيْتَ إِنْ قَتَلَنِي قَالَ: فَالَّذَ هُوَ فِي النَّارِ. رَوَاهُ مُسْلِمٌ.

4300. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Бир киши Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг хузурларига келиб:

«Эй Аллохнинг Расули! Айтинг-чи, бир одам молимни олмокчи бўлиб келса?» деди.

«Унга молингни берма», дедилар.

«У мен билан уришса-чи?» деди.

«Сен хам у билан уриш», дедилар.

«У мени қатл қилса-чи?» деди.

«Сен шахидсан», дедилар.

«Мен уни қатл қилсам-чи?» деди.

«У дўзахдадир», дедилар».

Муслим ривоят килган.

**Шарх:** Бировнинг молини ўзиники қилиб олмоқчи бўлган одамнинг ҳоли ҳанчалар ёмон эканлигини ҳаранг.

Хатто уни ёмонлиги устида, ўз молини химоя килиб ўлдирган одамга жазо белгиланмаган. Бунинг устига ҳалиги ёмонлик қилувчининг ўзи биров тарафидан ўлдирилса ҳам дўзахга тушиши таъкидланган. Ёмонлик ёмон-да. Гарчи ўша ёмонлик бировнинг молига нисбатан қилинган суиқасд бўлса ҳам.

4301. Абу Бакра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Мутакаббир золимлик ва қариндошлик алоқаларини кесишдан бошқа Аллоҳ таоло соҳибига бу дунёда уқубатини бериб, яна оҳиратга ҳам сақлаб қуядиган гуноҳ йуқдир», дедилар».

Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Биз «мутакаббир золимлик» деб таржима килган маъно хадиси шариф матнида «бағйу» деб келган. Бунда очикдан-очик ошкора зулм кўзда тутилган бўлади. Унда золим килаётган зулмидан хижолат бўлиш ўрнига, у билан фахрланиб, манманлик билан зулм килади.

Қариндошлик алоқаларини узиш ҳақида аввалроқ батафсил гап юритилган.

Ушбу икки ёмонлик ўзига хос хусусиятга эга экан. Бу ёмонликларни қилган ёмонларга Аллох таоло бу дунёнинг ўзида шошилинч жазони берар экан. Аммо ўша жазо билан иш битмас экан. Аллох таоло бу икки ёмонликни қилган ёмон учун охират азобини ҳам тайёрлаб қўяр экан.

Бас, шундоқ экан, «бағйу» ва қариндошлик алоқаларини кесишга яқин ҳам бормаслик керак экан.

202 - وَمَرَّ هِشَامُ بْنُ حَكِيمٍ τ بِالشَّامِ عَلَى أُنَاسٍ وَقَدْ أُقِيمُوا فِي الشَّمْسِ وَصُبَّ عَلَى رُءُوسِهِمُ الزَّيْتُ فَقَالَ: مَا هَذَا؟ قِيلَ: فِي الشَّمْسِ وَصُبَّ عَلَى رُءُوسِهِمُ الزَّيْتُ فَقَالَ: مَا هَذَا؟ قِيلَ: يُعَذَّبُونَ فِي الثَّرَاجِ فَقَالَ هِشَامٌ: أَشْهَدُ لَسَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ρ يَقُولُ: إِنَّ اللهَ يُعَذِّبُونَ النَّاسَ فِي الدُّنْيَا. رَوَاهُ مُسْلِمٌ.

4302. Хишом ибн Хаким розияллоху анху Шомда офтобга турғазиб қўйилиб, устларидан ёғ қуйилаётган ажам дехқонларни кўриб қолиб:

«Бу нима?!» деди.

«Харож бермаганлари учун азобланмокдалар», дейилди.

«Гувохлик бераманки, мен Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг: «Албатта, одамларни бу дунёда азоблаганларни Аллох азоблайди», деганларини эшитганман», деди».

Муслим ривоят қилган.

**Шарх:** Кейин Хишом ибн Хаким розияллоху анху амирнинг олдига кириб, бу хадисни айтдилар. Халигиларни қуйиб юборишга амр қилинди.

Ха, инсонларни азоблаганлар мабодо бу дунёда жазодан кутулиб колсалар хам, у дунёда хеч качон кутула олмайдилар.

Ислом хукми бўйича инсонни нохакдан урган, озор берган шахснинг гунохи факат мазлумнинг касос олиши ёки кечириб юбориши билангина ювилиши мумкин, холос.

Халифа Умар ибн Хаттоб одамларни урган ёки урдирган волийларни ўзларини урдирар эдилар.

Бир куни бир жангчи ўз амири Абу Мусо розияллоху анхудан шикоят килиб келди. У ўз улушини тўлик берилишини қаттик туриб талаб килгани учун амир уни

урган ва сочини олдириб ташлаган эди.

Умар розияллоху анху амир Абу Мусога «Агар бу ишни кўпчилик ичида қилган бўлсанг, унга кўпчилик ичида ўзингдан касос олишга имконият яратиб бер. Холи жойда қилган бўлсанг, унга ўзингдан холи жойда қасос олишга имконият яратиб бер. Бўлмаса, иш бошқачага айланади», деб мактуб юборди.

Амир Абу Мусо халифанинг амрига бўйсуниб, жангчига ўзидан қасосини олиш имкониятини яратиб берди. Лекин жангчи уни авф этди.

Бунга ўхшаш мисоллар тўлиб ётибди. Ислом таълимотлари қуруқ гап эмаслиги ҳаммага маълум

4303. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят килинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Бир аёл ўзининг мушуги туфайли дўзахга кирди. Уни боғлаб кўйиб, унга таом хам бермади, уни ердаги нарсалардан емоғи учун кўйиб хам юбормади. У озибтўзиб ўлди», дедилар».

Икки шайх ривоят қилишган.

**Шарх:** Исломда ҳайвонот оламига ҳанчалар катта эътибор берилганини шундан билиб олса ҳам бўлади. Бир мушукни боҳмай ёки унинг ўзига кун кўриш учун шароит яратиб бермаган кишининг дўзахга тушиши ҳаҳида ҳуҡм чиҳиши кичкина нарса эмас. Ҳа, Ислом барча оламлар учун Аллоҳ таоло томонидан раҳмат ҳилиб юборилган диндир.

Хайвонга зулм қилиш шунчалик ёмон оқибатга олиб келса, инсонга зулм қилишнинг оқибати нима бўлишини ҳар ким ўзи билиб олаверади.

4304- وَعَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ مَ قَالَ: مَنْ أَشَارَ إِلَى أَخِيهِ بِحَدِيدَةٍ فَإِنَّ الْمَلاَئِكَةَ تَلْعَنُهُ حَتَّى يَدَعَهُ وَإِنْ كَانَ أَخَاهُ لأَبِيهِ وَأُمِّهِ. رَوَاهُ مُسْلِمٌ وَالتَّرْمِذِيُّ.

4304. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Ким ўз биродарига темир парчаси ила ишора килса хам фаришталар ўшани кўйгунча уни лаънатлаб турадилар. Агар ўша ўзининг ота бир ёки она бир акаукаси бўлса хам», дедилар».

Муслим ва Термизий ривоят қилишган

**Шарх:** Бу ерда бировга тахдид ила бирор нарсани ўқталиш ҳақида сўз кетмокда. Ана ўша иш ҳам ёмонлик аломати бўлгани учун Исломда қаттиқ олинади. Ўша ёмонликка белги бўлган ишни қилаётган одамни шум ниятидан қайтиб, ўқталишни қўйгунича фаришталар лаънатлаб турадилар. Бунда тахдидга қолган киши ким бўлишидан қатъи назардир.

4305- وَعَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ p لاَ يُشِيرُ أَحَدُكُمْ إِلَى أَخِيهِ بِالسِّلاَحِ فَإِنَّهُ لاَ يَدْرِي أَحَدُكُمْ لَعَلَّ الشَّيْطَانَ يَنْزِعُ فِي يَدِهِ فَيَقَعُ فِي حُفْرَةٍ مِنَ فَإِنَّهُ لاَ يَدْرِي أَحَدُكُمْ لَعَلَّ الشَّيْطَانَ يَنْزِعُ فِي يَدِهِ فَيَقَعُ فِي حُفْرَةٍ مِنَ النَّادِ. رَوَاهُ الْخُمْسَةُ.

4305. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Биротангиз

силох ила ўз биродарига ишора килмасин. Яна шайтон кўлига тегиб кўйиб, дўзахдан бир чукурга тушиб турмасин», дедилар».

Бешовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда қурол ўқталиш ҳақида эмас, у билан ишора қилиш ҳақида кетмоқда. Бошқача қилиб айтганда, бехосдан бировга озор етказиб қуйиш ҳақида кетмоқда. Мусулмон киши беихтиёр бировга озор етказиб қуйишдан ҳам ҳазир булиши керак экан. Аслида бировга ёмонлик қилиш нияти йуқ булса ҳам, унга қурол билан ишора қилмаслик керак экан. Чунки билиб булмайди, шайтон орага кириб, фалокат юз бериб қолиш эҳтимоли бор. Ана ўша эҳтимолдан ҳам эҳтиёт булиш зарур.

Бундан кутилмаганда бировга ёмонлик етиши олдини олиш ҳам зарурлиги чиҳади.

7 فِي اللهِ عَلَى مَعْقِلِ بْنِ يَسَارٍ ٢ فِي حَمَاقً مَعْقِلِ بْنِ يَسَارٍ ٢ فِي مَرْضِهِ الَّذِي مَاتَ فِيهِ فَسَأَلَهُ عُبَيْدُ اللهِ فَقَالَ: لَوْ عَلِمْتُ أَنَّ لِي حَيَاةً مَا حَدَّثْتُكَ إِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ  $\rho$  يَقُولُ: مَا مِنْ عَبْدٍ يَسْتَرْعِيهِ اللهُ مَا حَدَّثْتُكَ إِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ  $\rho$  يَقُولُ: مَا مِنْ عَبْدٍ يَسْتَرْعِيهِ اللهُ رَعِيَّةٍ إِلاَّ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الجُنَّةَ وَفِي رَعِيَّةً يَمُوتُ وَهُو غَاشٌ لِرَعِيَّتِهِ إِلاَّ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الجُنَّةَ وَفِي رَوَايَةٍ: مَا مِنْ أَمِيرٍ يَلِي أَمْرَ الْمُسْلِمِينَ ثُمَّ لاَ يَجْهَدُ لَهُمْ وَيَنْصَحُ إِلاَّ لَمْ يَوْلِيَةٍ: مَا مِنْ أَمِيرٍ يَلِي أَمْرَ الْمُسْلِمِينَ ثُمَّ لاَ يَجْهَدُ لَمُمْ وَيَنْصَحُ إِلاَّ لَمُ يَدُدُلُ مَعَهُمُ الجُنَّةَ فَقَالَ عُبَيْدُ اللهِ: أَلاَ كُنْتَ حَدَّثْتَنِي هَذَا قَبْلَ اليَومِ يَذُحُلْ مَعَهُمُ الجُنَّةَ فَقَالَ عُبَيْدُ اللهِ: أَلاَ كُنْتَ حَدَّثْتَنِي هَذَا قَبْلَ اليَومِ قَالَ: مَا حَدَّثَتَنِي هَذَا قَبْلَ السَّيْخَانِ.

4306. Убайдуллох ибн Зиёд Маъкил ибн Ясор розияллоху анхунинг олдига у ўлим тўшагида ётганида кирди. Убайдуллох ундан савол сўради. Шунда у айтди:

«Агар ҳаётим борлигини билганимда сенга гапирмас эдим. Мен Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламнинг «Аллоҳ раъийятнинг устига қуйган банда ўлаётган кунида ўз раъийятини алдаган ҳолда ўлса, албатта, Аллоҳ унга жаннатни ҳаром қилади», дедилар».

Бошқа бир ривоятда:

«Қай бир амир мусулмонларнинг ишига бош бўлиб туриб, улар учун жидди-жиход қилмаса ва насихат қилмаса, албатта, улар билан бирга жаннатга кирмайди», деди.

Шунда Убайдуллох:

«Шуни менга бу кундан аввал айтсанг булмасмиди?» деди.

«Мен сенга айтмаган эдим», деди».

Икки шайх ривоят қилишган.

**Шарх:** Ушбу ҳадиси шарифнинг ровийлари саҳобийлардан Маъқил ибн Ясор алмазанийдирлар. У киши Ҳудайбия сулқида иштирок этиб, Байъатир ризвонга мушарраф бўлган, улкан бахтга эришган, саодатманд шахслардандир.

Кейинчалик Маъқил ибн Ясор алмазаний розияллоху анху Басрага кўчиб бориб, ўша ерда ховли куриб, истикомат килганлар. У зот Басра шахрида вафот этганлар.

Маъқил ибн Ясор розияллоху анхуни бемор чоғларида кўргани келган Убайдуллох ибн Зиёд эса, Муовия ибн Абу Суфён розияллоху анху томонидан Басрага қўйилган волий эди.

Маъқил ибн Ясор розияллоху анху волийнинг ўзларини кўргани келишини унга волийлик масъулиятини эслатиб кўйишнинг кулай фурсати деб билдилар ва бу хакда Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламдан эшитган хадисни айтиб бердилар.

Одатда, бемор одам ўзини кўргани келган катта

волийга ташаккур айтиши, уни мадх қилиши, агар билса бемор кишининг ҳолидан хабар олгани келган шахсга ваъда қилинган ажру савоблар ҳақида сўзлаши маъқул бўлади.

Аммо ҳақиқий саҳобалар ҳар қандай ҳолатда ҳам ўз манфаатидан кўра, кўпчилик манфаатини, ўз сўзидан кўра, шариат сўзини устун кўйганлар. Мана, саҳобийлардан бири бўлмиш Маъқил ибн Ясор розияллоҳу анҳу ҳам, ўзларидан ҳол сўрагани келган волий Убайдуллоҳ ибн Зиёдга куллуқ қилиш, қадамларига ҳасанот тилаш ўрнига, уни мусулмонлар оммасига волий бўлгани учун ўзига юклатилган масъулиятни тўлалигича адо этмаса, қиёмат куни ҳолига вой бўлишини эслатувчи ҳадиси шарифни такдим қилдилар.

Биз хиёнат қилган ҳолда, деб таржима қилган таъбир ҳадиси шариф матнида «ғоошшун» сўзи орқали ифода этилган. Бу сўз сиртдан тўғри иш қилаётган бўлиб кўриниб, аслида билдирмасдан бошқа иш қилишга айтилади. Ҳозирги кунги араблар бу сўзни имтиҳонда қалбаки услубларни қўллаган талабаларга ва савдо молини ўтказиш учун ҳийла ишлатган савдогарларга нисбатан ишлатадилар.

Демак, ҳар қандай жамоатга бошлиқ бўлган шахс, ўша жамоат аъзоларини тўғри йўлга бошлаши, уларга оқу қорани, фойда-зарарни, гуноҳсавобни ва бошқа керакли нарсаларни ўз насиҳати ила баён қилиб бериши лозим.

Агар бу ишни қилмаса, катта хато қилган, ўз вазифасини адо этмаган, халқнинг ҳаққига хиёнат қилган бўлади. Албатта, масъул ишга кўтарилиб, мансабдор бўлиб туриб, халқнинг ҳаққига хиёнат қилган киши, қилган жиноятига яраша жазо олиши керак.

Мазкур шахснинг жазоси жаннатнинг хидини хам хидлай олмаслик. Яъни, дўзахнинг қаърига равона бўлиш экан.

-4307 وَعَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: مَنْ خَبَّبَ زَوْجَةَ امْرِئٍ أَوْ مَنْ خَبَّبَ زَوْجَةَ امْرِئٍ أَوْ مَلْوَكَهُ فَلَيْسَ مِنَّا. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالنَّسَائِئُ.

4307. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Ким бировнинг хотинини ёки мамлукини йўлдан урса, биздан эмас», дедилар».

Абу Довуд ва Насаий ривоят қилишган.

**Шарх:** Ушбу ҳадиси шарифда ёмонликнинг яна бир тури ҳақида сўз кетмоқда. Бировнинг яқин кишилари билан орасидаги алоқаларини бузиш ҳам катта гуноҳ ҳисобланади. Айниқса, эр-хотиннинг орасини бузиш ёки ҳожа билан ҳодимнинг орасини бузиш жуда ҳам ёмондир.

Шунинг учун ҳам бундай нобакорликни ўзига раво кўрган шахсга унинг мусулмонлар сафидан чиқиши ҳақида таҳдид қилинмоқда. Бу эса, жазоларнинг энг ашаддийси бўлади. Мусулмон одам бу каби ёмонликларга яқин ҳам келмаслиги лозим.

 $\rho$  عَنْ حُذَيْفَةَ  $\tau$  أَنَّ رَسُولَ اللهِ  $\rho$  قَالَ: لاَتَكُونُوا إِمَّعَةً تَقُولُونَ إِنْ أَحْسَنَ النَّاسُ أَحْسَنَّا وَإِنْ ظَلَمُوا ظَلَمْنَا وَلَكِنْ وَطِّنُوا أَنْفُسَكُمْ إِنْ أَحْسَنَ النَّاسُ أَنْ تُحْسِنُوا وَإِنْ أَسَاءُوا فَلاَ تَظْلِمُوا.

4308. Хузайфа розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Лоқайд одам бўлманглар. Одамлар яхшилик қилса, яхшилик қиламиз. Одамлар зулм қилса, зулм қиламиз, деманглар. Аммо ўзингизни одамлар яхшилик қилсалар, яхшилик қилишга, агар улар ёмонлик қилсалар, зулм қилмасликка ўргатинглар», дедилар».

**Шарх:** Мусулмон киши одамларнинг қилганига қараб эмас, ўз динининг кўрсатмасига биноан, амал қилади. У доимо яхшилик қилишга ва зулм қилмасликка амр қилингандир. Одамлар нима бўлсалар ҳам, мусулмон яхшиликдан қолмайди ва ёмонликни қилмайди.

4309. Абу Сирма розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким зарар килса, Аллох унга хам зарар килади. Ким машаккат килса, Аллох унга хам машаккат килади», дедилар».

**Шарх:** Одамларга зарар келтирган кишининг жазосини Аллох таолонинг Ўзи беради. Зараркунандага Аллох таолонинг Ўзи зарар беради. У Зот қандоқ қилиб унга зарар беришни Ўзи билади.

Ким ўзга одамларга машаққатни раво кўрса, Аллох таоло хам унинг бошига машаққат солади.

Шунинг учун ҳам зинҳор одамларга зарар келтириш ва уларга машаққатни раво кўришга яқин ҳам бормаслик керак.

مَنْ ضَارً 
$$\rho$$
 قَالَ: مَلْعُونٌ مَنْ ضَارً  $\tau$  عَنِ النَّبِيِّ  $\rho$  قَالَ: مَلْعُونٌ مَنْ ضَارً مُؤْمِنًا أَوْ مَكَرَ بِهِ. رَوَى التِّرْمِذِيُّ هَذِهِ الثَّلاَّئَةَ.

4310. Абу Бакр розияллоху анхудан ривоят қилинади: «Мўминга зарар келтирган ёки унга макр қилган

#### малъундир», дедилар».

Ушбу учтани Термизий ривоят килган.

**Шарх:** Ким лаънати бўлмайин деса, бировга зарар келтирмасин ва бировга қарши макру ҳийла ишлатмасин.

Бу ҳадиси шарифдаги зарардан ҳам моддий, ҳам маънавий зарар кўзда тутилган. Мўмин бандага моддий ва маънавий зарар етказган шахс лаънатга учрар экан. Яъни, Аллоҳ таолонинг даргоҳидан қувилар экан.

Шунинг учун бировга заррача зарар етказмасликка ҳаракат қилиш керак.

4311. Абдуллох ибн Хубший розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким сидрни кесса, Аллох унинг бошини дўзахга тўғрилайди», дедилар».

Абу Довуд ва Насаий ривоят қилишган.

**Шарх:** Сидр - дарахтнинг номи. Бу ҳадиси шарифда одамларга фойда берадиган дарахтни бефойда кесиш ҳақида сўз кетмоқда. Ҳаммага маълум сабабларга кўра, фойда олиш учун ўзининг ҳақи бор дарахтларнигина кесиш мумкин.

Ушбу ҳадиси шарифдан Исломнинг наботот оламига ҳанчалик аҳамият берганини билиб олсак бўлади. Дарахтни беҳуда кесиш туфайли бир кишининг дўзахи бўлиши - осон иш эмас.

## أظلم الناس من يظلم نفسه

#### ОДАМЛАРНИНГ ЭНГ ЗОЛИМИ ЎЗИГА ЗУЛМ КИЛГАНИДИР

قَالَ اللهُ تَعَالَى: جِهِچچچچچچچچچ

Аллох таоло:

«Ўзингизни ўзингиз ўлдирманг! Албатта, Аллох сизларга рахмлидир», деган (*Huco, 29*).

Хаёт Аллох томонидан берилган хақ бўлгани учун уни хеч ким бировга миннат хам қила олмайди, ман ҳам қила олмайди. Инсоннинг ҳаётини Фақат Аллоҳ таологина олишга ҳақли. Ҳаттоки, ўша ҳаёт неъмати берилган киши ўз ҳаётига ўзи ҳам суиқасд қила олмайди. Исломда бировни ўлдириш ҳанчалик ёмон олинса, ўзини ўзи ўлдириш ҳам шунчалик ёмон олинади.

Имом Бухорий ривоят қилган ҳадисда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Ким ўзини темир асбоб билан ўлдирса, жаханнам оташи ичида ҳам ўзини абадулабад ўша темир асбобини кўлида тутиб, ўз корнига уриб туради. Ким ўзини ўзи тоғдан ташлаб ўлдирса, жаханнам оташи ичида ҳам ўзини абадулабад тоғдан ташлаб туради», деганлар.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам ўзини ўзи ўлдирганга жаноза намозини ўкимаганлар.

Аллоҳ берган улуғ неъмат —ҳаёт неъматига, буюк инсоний ҳуқуқлардан бўлган ҳаёт ҳаққига ношукр бўлган, уни оёқости қилган нобакор шахснинг жазоси шундоқ бўлади

Исломда нафакат ўзини ўлдириш, балки, ўзига ўзи ўлим тилаш ҳам ман қилинган. Ўзига ўлим тилаган Аббос ибн Абдулмуттолиб розияллоху анҳуга Пайғамбар алайхиссалом:

«Эй амаки, ўлим тилама, агар сен яхши бўлсанг,

ўлиминг орқага сурилиб, яхшилигингга яхшилик зиёда бўлгани сен учун яхшидир. Агар ёмон бўлсанг, ўлиминг орқага сурилиб, ёмонлигингдан қайтсанг, сен учун яхшидир. Бас, ўлимни тилама», деганлар.

Жамиятга манфаат берадиган нарсалар Аллоҳнинг ҳаққи ҳисобланишини яхши биламиз. Лекин ушбу муштарак ҳакда Аллоҳнинг ҳаққи ғолибдир. Чунки мазкур нарсаларнинг жамиятга келтирадиган нафлари умумийдир.

Шунинг учун ҳам, мусулмон киши ўз жонига, саломатлигига, молига ва аклига суикасд қила олмайди. Жон ўзимники, деб ўзини ўзи ўлдира олмайди.

7 حَدَّثَنَا جُنْدَبُ بْنُ عَبْدِ اللهِ فِي هَذَا الْمَسْجِدِ وَمَا نَسِينَا مُنْذُ حَدَّثَنَا وَمَا نَخْشَى أَنْ يَكُونَ جُنْدُبُ كَذَبَ اللهِ فِي مَنْ كُونَ جُنْدُبُ كَذَبَ عَلَى النَّبِيِّ ρ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ρ كَانَ فِيمَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ رَجُلُ بِهِ عَلَى النَّبِيِّ ρ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ρ كَانَ فِيمَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ رَجُلُ بِهِ جُرْحٌ فَجَزِعَ فَأَخَذَ سِكِّينًا فَحَزَّ بِهَا يَدَهُ فَمَا رَقَأَ الدَّمُ حَتَّى مَاتَ قَالَ جُرْحٌ فَجَزِعَ فَأَخَذَ سِكِّينًا فَحَزَّ بِهَا يَدَهُ فَمَا رَقَأَ الدَّمُ حَتَّى مَاتَ قَالَ اللهُ تَعَالَى: بَادَرَنِي عَبْدِي بِنَفْسِهِ حَرَّمْتُ عَلَيْهِ الْجُنَّةُ. رَوَاهُ الْبُحَارِيُّ.

#### 4312. Ҳасан розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Бизга Жундуб ибн Абдуллох ушбу масжидда хадис айтиб берган. У бизга хадис айтиб берганидан бери унутганимиз йўк. Жундуб Расулуллох соллаллоху алайхи васалламга нисбатан ёлғон гапирган деб қўрқмаймиз хам.

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Сиздан олдин ўтганлар ичида бир жарохатланган киши бўлган эди. Бас, у чидамади. У пичокни олиб, кўлини кесди. У ўлгунича кони тўхтамади. Шунда Аллох:

«Бандам шошилиб ўзини ўлдирди. Унга жаннатни

#### харом килдим», деди», дедилар».

Бухорий ривоят қилган.

**Шарх:** Агар бу ҳадиси шарифда ўтган қавмлар ҳақида ҳикоя қилинса ҳам аслида мусулмонларга насиҳат кўзда тутилган. Баъзи ҳолларда ўзига етган жароҳатга сабр қилмай ўзини ўзи ўлдириш мутлақо мумкин эмас.

Умуман, олганда мусулмон киши ўзига хох бу дунёда, хох у дунёда зарар келтирадиган хар кандай ишни килиши мумкин эмас. Бу ман килишда жамиятнинг фойдаси хам кўзда тутилган. Чунки ўзига ўзи ёмонликни раво кўрган киши ўзгаларга ёмонликни раво кўриши турган гап.

Демак, мусулмон киши нафақат бошқа одамларга, ҳайвонот оламига, наботот оламига зарар етказиш, зулм қилишдан четда бўлиши, балки ўзига зарар етказиш ва зулм қилишдан ҳам четда бўлмоғи лозимдир.

### ومنه النميمة

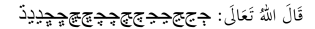
#### ЧАКИМЧИЛИК

Чақимчилик араб тилида «намийма» дейилиб, луғатда бир нарсани зоҳир қилишни билдиради.

Уламо аҳли чақимчиликни қуйидагича таърифлаганлар:

Имом Нававий: «Чақимчилик бузғунчилик йўли билан одамларнинг гапини бир-бирига етказишдир» деган.

Чақимчи бошқанинг гапини бошқага бузғунчилик ниятида етказади.



Аллох таоло:

«Кишиларни айбловчи, чакимчилик килиб юрувчига. Яхшиликни ман килувчи, тажовузкор, сергунохга», деган (Қалам, 11 - 12).

Бу оятларда Аллоҳ таоло Ўзининг ғазабига сабаб бўладиган бир нечта ёмон инсоний қусурни зикр этади. Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламни ушбу сифатдаги кишиларга эргашмасликка буюради. Бу эса, ўз навбатида биз мусулмонларни ҳам мазкур разолатлардан узокда бўлишга чорловдир. Мана, ўша разолатлар:

#### «Кишиларни айбловчи».

Бу сифат энг ёмон сифатлардан бўлиб, кўпчиликнинг обрўсини тўкишга, жамият аъзолари ўртасида ўзаро келишмовчилик чикишига сабабчи бўлади.

#### «Чақимчилик қилиб юрувчи».

Кишилар орасида адоват тарқатувчи чақимчиларнинг иши нихоятда катта гунохдир.

Шунинг учун ҳам Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Чақимчи жаннатга кирмайди», деганлар.

#### «Яхшиликни ман қилувчи».

Одамлардаги яхшиликни, яхши хислатларни тўсувчилар, албатта, Аллоҳнинг ғазабига сазовор бўлган кишилардир.

#### «Тажовузкор».

Кишиларнинг ҳақ-ҳуқуқларига қарши тажовуз қилади, зулмкор бўлади.

«Сергунох», яъни, гунох кетидан гунох килаверади.

Ушбу ояти карималарда зикр қилинган ёмонликларнинг барчасидан узоқда бўлмоқ зарур.

عُنْ جَابِرٍ 
$$\tau$$
 عَنِ النَّبِيِّ  $\rho$  قَالَ: إِذَا حَدَّثَ الرَّجُلُ  $\tau$  بِالْحَدِيثِ ثُمَّ الْتَفَتَ فَهِيَ أَمَانَةُ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالتِّرْمِذِيُّ.

4313. Жобир розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Қачон киши бир гапни айтсаю, аланглаб қараса, ўша омонатдир», дедилар».

Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Бундай пайтда ўша гап сохиби гапимни бировга айтма, деб таъкидлашининг кераги йўк. Ўша биров эшитиб колмадими, деган маънода аланглаб қараб қўйишининг ўзи етади. Ким мазкур холдаги гапни бошқаларга айтса, омонатга хиёнат қилиб чақимчилик қилган бўлади.

4314. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Мажлислар омонатдир. Илло, учта мажлис:

харом конни тукиш, харом фарж ва нохакдан молни олиш», дедилар».

Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда мажлисларда бўлиб ўтган гаплар омонат эканлиги, уларни бошқа томонларга тарқатиш чақимчилик бўлиши ва шу сабаб гуноҳ ҳисобланиши ҳақида сўз кетмоқда. Шу билан бирга, очиқойдин гуноҳ ва ҳаром ишлар ҳақида маслаҳат қилинган мажлисларни фош қилиш лозимлиги ҳам уқтирилмоқда.

Мажлис аҳлининг изнисиз унда бўлган гапларни бошқаларга айтиш чақимчиликдир.

Одам ўлдириш, зино қилиш ва бировнинг молини ҳаром йўл билан олиш ҳақида бўлган мажлислардаги гапларни фош қилиш мусулмон одам учун вожибдир.

7 قَالَ: كُنَّا مَعَ حُذَيْفَةَ فَقِيلَ لَهُ إِنَّ رَجُلاً
يَرْفَعُ الْحَدِيثَ إِلَى عُثْمَانَ τ فَقَالَ لَهُ حُذَيْفَةُ τ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ρ
يَقُولُ: لاَ يَدْخُلُ الْجُنَّةَ قَتَّاتُ.

4315. Хаммам розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Хузайфа билан бирга эдик. Бас, унга:

«Бир киши гапни Усмон розияллоху анхуга олиб бориб туради», дейилди.

Шунда Хузайфа унга:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг «Чакимчи жаннатга кирмайди», деганларини эшитганман», деди».

**Шарх:** Мазкур одам халифа Усмон ибн Аффон розияллоху анхуга ўзлари хакида одамлар гапирадиган нарсаларни чакимчилик килиб айтиб борар эди.

Бу ҳадиси шарифда чақимчилик нақадар оғир гуноҳ эканлиги баён қилинмоқда. Уламоларимиз, чақимчиликни ҳалол санаган одам жаннатга кирмайди, деганлар.

Албатта, чақимчилик нихоятда ёмон иш. Чақимчилик фақатгина бир кишини бошқасига ёмон кўрсатиб, шундан бирор манфаат олиш билан чегараланиб қолмайди. Чақимчилик қилинганда бир одамга иккинчи одам ҳақида ёмон хабар келади.

Натижада иккинчи одам ҳам биринчи одам ҳақида ёмон сўзлайди, шу тариқа бундай адоват бутун жамиятта тарқалиб, жамиятнинг ҳамма аъзоси бир-бирини чақадиган, бир-бирига ғазаб қиладиган ва бир-бирининг орқасидан ёмон гапирадиган бўлиб қолади. Орада дўстлиқ биродарлиқ ўзаро ҳамкорлиқ яхшилик қилиш, жамият манфаати учун иш қилиш тамом йўқолади.

Хамма бир-бирининг орқасидан пойлаш, чақимчилик билан бир-бирини доғда қолдириш, чақимчилик қилиб мукофот олиш, ўзининг мавкеини яхшилаш томонга ўтиб кетади. Жамиятнинг манфаатини ўйлаш, бировларга яхшилик қилиш, умуман, унутилади.

Шунинг учун, бу нарса оғзаки гап бўлса ҳам, жуда оғир гуноҳ саналганлиги, гуноҳи кабиралардан эканлиги ва чақимчилик қилган одам жаннатга кирмаслиги белгиланиб қўйилганлиги чақимчиликнинг нақадар хатарли эканини кўрсатади.

4316. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«У киши Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг:

«Албатта, одамларнинг ёмони иккиюзламачи кишидир. Анавиларга бир юз билан келади ва манавиларга бир юз билан келади», деганларини эшитган эканлар».

Иккисини тўртовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Асосан иккиюзламачи одам чақимчилик билан машғул бўлгани учун ҳам ушбу ҳадиси шариф айнан мана шу сарлавҳа остида келтирилган.

4317. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Орани бузишдан сақланинглар. У қирувчидир», дедилар».

Термизий ривоят килган.

**Шарх:** Орани бузиш ҳам чақимчиликдан келиб чиқади. Бир томонга бошқа томоннинг гапини ташиб, орани бузадилар. Ана ўша ора бузишлиқ худди устара сочни қиргандек, дину диёнатни қирар экан.

Бас, ким бу офатдан йирокда бўлишни истаса, чақимчиликдан йирокда бўлсин.

4318. Абдуллох розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Мухаммад алайхиссалом:

«Парчалаш нималигини сизга айтиб берайми? Одамлар орасида «деди»лаб чакимчилик килишдир», дедилар».

Муслим ривоят килган.

**Шарх:** Ха, чақимчилик сўйилган ҳайвоннинг аъзоларини парчалаб бўлингани каби жамият аъзоларини парчалаб бир-биридан ажратиб ташлайди. Чақимчилик тарқалган жамиятда бирлик, ҳамкорлик қолмайди. Бу эса, ҳар қандай жамият учун ўта хатарлидир.

4319. Аммор розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Кимнинг бу дунёда икки юзи бўлса, қиёмат куни унинг оловдан бўлган икки тили бўлади», дедилар».

Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** Бу дунёда икки тарафга икки хил гап ташиб, чакимчилик билан ўтган кишилар охиратда тилидан топар эканлар. Охират азоби уларга айнан тилларидан берилар экан. Аллох таоло Ўзи асрасин.

Асмо бинти Язиддан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Энг яхшиларингизни айтиб берайми?» дедилар.

«Ха», дейишди.

«Кўрилганларида Аллох зикр қилинадиганлар», дедилар.

«Энг ёмонларингизни айтиб берайми?» дедилар.

«Ха», дейишди.

«Чақимчилик қилиб юрадиганлар, муҳаббатли кишиларнинг орасини бузадиганлар, пок, бегуноҳ одамларга оғирлик келтирадиганлар», дедилар».

Имом Бухорий ривоят қилган.

Бу ҳадиси шарифда Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам мўмин-мусулмонларнинг энг яхши ва энг ёмонлари ҳақида савол-жавоб тариқасида ахборот бермоқдалар.

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Энг яхшиларингизни айтиб берайми?» дедилар.

«Ха», дейишди.

«Кўрилганларида Аллоҳ зикр қилинадиганлар», дедилар.

Бундай кишиларнинг қад-қомати, сиймоси кўриниши билан одамлар Аллоҳни эслайди. Уларнинг Ислом асосида ўтказаётган ҳаётлари сиртларига ҳам балқиб чиққан бўлади. Улар ўзларининг ташқи кўринишлари билан ҳам бошқалардан ажралиб турадилар. Уларни кўрган ҳар

қандай одамнинг хаёлига Аллоҳ таоло тушади. Уларни кўрганлар Аллоҳ таолони эслаб қоладилар. Ана шундай одамлар мўмин-мусулмонларнинг энг яхшиси бўлар экан.

Сўнг Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам яна:

«Энг ёмонларингиз кимлигини айтиб берайми?» дедилар.

«Айтиб беринг, эй Аллохнинг Расули», дейишди.

Шунда Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Чақимчилик қилиб юрадиган, муҳаббатли кишиларнинг орасини бузадиганлар, пок, бегуноҳ одамларга оғирлик келтирадиган, зарар етказадиган кишилар ичингизда энг ёмонларингиздир», дедилар.

Кўриниб турибдики, чакимчи энг ёмонлар тоифасининг рўйхатида биринчи турар экан.

Шунинг учун чақимчиликдан эҳтиёт бўлиш кера. Биродарининг гап-сўзи, ҳатти-ҳаракатларини бошқаларга бориб айтиб, чақимчилик қилиб, ўзига қандайдир бир манфаат топиш йўлига зинҳор ва зинҳор юрмаслик керак.

## ومنه الغيبة

#### ҒИЙБАТ

**Гийбатнинг** луғатдаги маъноси бир нарсанинг кўздан тўсилишидир.

Уламо ахди ғийбатни қуйидагича таърифлайдилар:

Журжоний: «Ғийбат инсоннинг бор айбларини унинг йўқлигида зикр қилишдир», деган.

Муновий: «Ғойибнинг айбини зикр қилиш», деган.

قَالَ اللهُ تَعَالَى: نَنْنَتْتُ تُنْتُكُ لِللَّهُ تَعَالَى: نَنْنَتْتُ تُنْتُكُ لِللَّقُ قُوْقُتُ قُوَّةً جج

Аллох таоло:

«Баъзиларингиз баъзиларингизни ғийбат қилманглар. Сизлардан бирорталарингиз ўзининг ўлган биродарининг гўштини ейишни яхши кўрурми? Ха, ёмон кўрасизлар. Аллохдан кўркинглар! Албатта, Аллох тавбани кўп кабул килувчи ва рахмлидир», деган (Хужурот, 12).

Хужурот сурасидаги бу оятда ҳам Аллоҳ таоло мўминмусулмон бандаларини ғийбатчиликдан қайтармоқда:

«Баъзиларингиз баъзиларингизни ғийбат қилманглар».

Ғийбатнинг ҳаром, гуноҳи кабиралардан эканлигини ҳамма уламолар бир овоздан таъкидлаганлар. Бу иш нақадар қабиҳ ва нақадар ёмон эканлиги ояти кариманинг ўзида ҳам ажойиб услуб ила баён қилинмоқда:

# «Сизлардан бирорталарингиз ўзининг ўлган биродарининг гўштини ейишни яхши кўрадими?»

Қуръони Карим бировни ғийбат қилишни ўша шахс ўлганидан кейин гўштини ейиш билан баробар қилмоқда. Маълумки, одамнинг гўштини ейиш мумкин эмас, ўлгандан кейин ейиш эса, асло хаёлга ҳам келтириб бўлмайдиган иш. Шунинг учун юқоридаги «яхши кўрасизми?» деган саволга ҳеч ким, ҳа, деб жавоб бера олмайди.

Шу боисдан оятнинг ўзи, **«Ха, ёмон кўрасизлар!»** деб таъкидламокда.

Ўликнинг гўштини тановул қилишни кўнглингиз кандок кўтармаса, бировни ғийбат қилишни ҳам шундок кўтармасин, демокда.

Пайғамбаримиз алайхиссалом ўз ҳадисларидан бирида:

«Эй тили билан иймон келтириб, дилида иймон келтирмаганлар, мусулмонларни ғийбат қилманг ва уларнинг камчиликларини қидирманг. Кимки, уларнинг камчилигини қидирса, Аллоҳ таоло ўша одамнинг

камчилигини қидиради. Аллох кимнингки, камчилигини кидирса, унинг уйидан шарманда қилган ҳолатда чиқаради», деганлар.

Охиратда ҳам ғийбатчилар жазосиз қолмайдилар.

Расули акрам алайхисоллоту вассалом:

«Мерожга чиққанимда мисдан бўлган тирноқлар билан юзларию кўксиларини тирнаётган бир қавмнинг олдидан ўтдим. Мен:

«Эй Жаброил, улар ким?» деб сўрадим.

«Булар у дунёда одамларнинг гўштини еб, обрўларини тўкканлар», деб жавоб берди», дея кўрганларини ҳикоя қилиб берганлар.

Оятнинг охирида Аллоҳ таоло мўминларнинг барчасини, хусусан, юқорида зикр қилинган гуноҳларни қилганларни Аллоҳдан қўрқишга даъват қилиб, «Аллоҳдан қўрқинглар», дейди.

Шу билан бирга, аввал билмай гунох содир этилган бўлса, тавба қилиб гунохини ювиш мумкинлигини эслатиб, Аллохнинг фазликарамидан ноумид бўлмасликка чақиради.

## «Албатта, Аллох тавбани кўп қабул қилувчи ва рахмлидир».

Хар қандай гуноҳдан қай тарз тавба қилинса, мазкур гуноҳлардан тавба қилишда ҳам ўшандай ҳолат, яъни, ўтган ишга қаттиқ афсус қилиб, дилидан надомат чекиб, иккинчи бор бу ишни қилмасликка аҳд қилиш ва аҳдига вафо қилиш билан вужудга келади. Аммо ғийбатчининг тавбаси бу билан тугамайди. Уламолар унинг тавбаси тўлиқ бўлиши учун яна бир муҳим шарт қўйишган. У ҳам бўлса, қаерда, қайси мажлисда ғийбат қилган бўлса, ўша ерда, ўша мажлисда ғийбат қилинган киши ҳақида яҳши гапларни гапириши керак.

Мўмин-мусулмонлар ғийбатдан четланибгина қолмасдан, бошқа ғийбатчиларнинг оғзига уриб, ғийбатта

йўл қўймасликка ҳаракат қилишлари матлуб.

Имом Аҳмад ривоят қилган ҳадисда Пайғамбар алайҳиссалом:

«Кимки, бир мўминни ғийбатчи мунофикдан ҳимоя қилса, қиёмат куни Аллоҳ таоло унинг гўштини дўзах ўтидан ҳимоя қилувчи фаришта юборади. Кимки, бир мўминни сўкмоқчи бўлиб, уни ғийбат қилса, Аллоҳ таоло уни гапидан қайтмагунича жаҳаннам кўприги устида ушлаб туради», деганлар.

Кўриб турганимиз оятларда мўминларга нидо қилиниб, улар турли ёмонликлардан сақланишга, юксак инсоний фазилатларга эргашишга даъват этилган бўлсалар, кейинги оятда Аллоҳ таоло бутун инсониятга хитоб қилиб, ҳамманинг асли бир эканини эслатади, барчани мўминликка чорлайди. Улар эришган олий мақомга эришиш лозимлигини уқтиради.

4320 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ τَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ρَ قَالَ: أَتَدْرُونَ مَا الْغِيبَةُ؟ قَالُو: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ قَالَ: ذِكْرُكَ أَخَاكَ بِمَا يَكْرَهُ قِيلَ: أَفْرَأَيْتَ إِنْ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ فَقَدِ أَفْرَأَيْتَ إِنْ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ فَقَدِ اغْتَبْتَهُ وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِيهِ فَقَدْ بَهَتَّهُ. رَوَاهُ مُسْلِمٌ وَأَبُو دَاوُدَ وَالتِّرْمِذِيُّ.

4320. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Ғийбат нималигини биласизларми?» дедилар.

«Аллох ва Унинг Расули аълам», дейишди.

«Биродарингни у ёктирмайдиган нарса ила зикр килишинг», дедилар.

«Айтинг-чи, биродаримда мен айтган нарса бўлсачи?» дейилди. «Агар унда сен айтган нарса бўлса, уни ғийбат қилган бўласан. Агар ўша нарса унда бўлмаса, унга бўхтон қилган бўласан», дедилар».

Муслим, Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Демак, бир одамни орқасидан, ўзи йўқ пайтида, ўша одамга ёқмайдиган гаплар билан эслаш ғийбат бўлади. Ғийбат гуноҳи кабира, катта гуноҳлар қаторига киради. Ғийбатчига тайин қилинган азобларни эшитган одамнинг ҳам вужуди титраб кетади.

Бўҳтон эса, бир кишини айблаш учун унинг ўзида йўқ иллатлар билан айблаш экан.

Энди бу нарса ғийбатдан неча марта катта гунох эканини тасаввур қилиб олса, бўлади.

4321 عَنْ عَائِشَةَ τَ قَالَتْ: قُلْتُ لِلنَّبِيِّ ρ: حَسْبُكَ مِنْ صَفِيَّةً كَذَا وَكَذَا تَعْنِي قَصِيرَةً فَقَالَ: لَقَدْ قُلْتِ كَلِمَةً لَوْ مُزِجَتْ بِمَاءِ الْبَحْرِ لَمَزَجَتْهُ قَالَتْ: وَحَكَيْتُ لَهُ إِنْسَانًا فَقَالَ: مَا أُحِبُّ أَنِي حَكَيْتُ لِهُ إِنْسَانًا فَقَالَ: مَا أُحِبُ أَنِي حَكَيْتُ إِنْسَانًا فَقَالَ: مَا أُحِبُ أَنِي حَكَيْتُ إِنْسَانًا وَأَنَّ لِي كَذَا وَكَذَا.

4321. Оиша розияллоху анходан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васалламга:

«София ундок-бундок», дедим. Яъни, пакана, дедим. Шунда у зот:

«Батаҳқиқ, бир гап айтдингки, агар уни денгиз сувига аралаштирилса, уни бузиб юборар эди», дедилар.

У зотга бир инсонни тахкирлаб гапирдим. Шунда у зот:

«Бир инсонни тахкирлаб гапирганим учун менга бунча, бунча дунё берилишини хохламайман», дедилар».

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда ғийбатчиликнинг ёмонлиги икки хил йўл билан қораланмокда. Ғийбатчилик шунчалар ёмон нарса эканки, агар уни денгизга аралаштирилса, денгизнинг суви қорайиб кетар ва унинг суви сассиққа айланар экан.

Бир одам ҳақида ғийбатдан ўзини сақлаш эса, бу дунёнинг кўпгина бойликларига эга бўлгандан кўра яхшироқ экан

Бас, шундоқ экан, бировни зинхор ғийбат қилмайлик.

4322. Абдуллох розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Менга асхобларимдан бирортаси бошқа бир киши хақида гап етказмасин. Мен сизларнинг хузурингизга куксим саломат холида чикишни истайман», дедилар».

Иккисини Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Набий соллаллоху алайхи васаллам оммавий тарзда, жамоат аъзоларининг барчасига эълон килиб, ғийбатдан кишиларни умумий тарзда кайтармокдалар. Бошлик одамнинг бундай йўл тутиши, албатта, жамоат ичида катта таъсир кўрсатади. Бу каби эълонни эшитган жамоат аъзолари ичида ҳеч ким ғийбат қилишга ботина олмай колади.

Ушбу хадиси шарифдан олинадиган фойдалар:

- 1. Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг ғийбатдан нахйи қилганлари.
  - 2. Биров бошқани ғийбат қилмаслиги лозимлиги.
  - 3. Ғийбатчи ҳам, ғийбатни тингловчи ҳам гуноҳкор

бўлиши.

- 4. Ғийбат кишиларнинг қалблари саломатлигини бузиши.
- 5. Олим ва рахбар одамлар кишилар ичида уларни бадхулкдикдан қайтарувчи амрларни эълон қилиб турганлари яхшилиги.

4323 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ تَ عَنِ النَّبِيِّ مَ قَالَ: إِنَّ مِنْ أَكْبَرِ الْكَبَائِرِ الْمُتِطَالَةَ الْمَرْءِ فِي عِرْضِ رَجُلٍ مُسْلِمٍ بِغَيْرِ حَقِّ وَمِنَ الْكَبَائِرِ السَّبَتَانِ بِالسَّبَةِ.

4323. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Гунохи кабираларнинг каттаси бир одамнинг мусулмон кишининг обрўсига нохакдан тил тегизишидир. Бир сўкишга икки сўкиш хам гунохи кабиралардандир», дедилар».

**Шарх:** Мусулмон кишининг обрўсига ноҳақдан тил теккизиш, асосан, ғийбат орқали бўлади. Бу иш гуноҳи кабира эканлигига уламоларимиз иттифоқ қилганлар.

Бир сўкишга икки сўкиш билан жавоб бериш ҳам ёмон одат. Шу туфайли жанжал катталашиб кетиши мумкин.

4324 عَنْ أَنسِ τ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ρ: لَمَّا عُرِجَ بِي مَرَرْتُ بِقَوْمٍ لَهُمْ أَظْفَارٌ مِنْ نُحَاسٍ يَخْمِشُونَ وُجُوهَهُمْ وَصُدُورَهُمْ فَصُدُورَهُمْ فَقُلْتُ: مَنْ هَوُّلاَءِ يَا جِبْرِيل ؟ قَالَ: هَوُّلاَءِ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ لُحُومَ النَّاسِ وَيَقَعُونَ فِي أَعْرَاضِهِمْ.

4324. Анас розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам: «Меърожга олиб чикилганимда мисдан бўлган тирноклар билан юзларию кўксиларини тирнаётган бир кавмнинг олдидан ўтдим ва: «Эй Жаброил, улар ким?» дедим. «Булар у дунёда одамларнинг гўштини еб, обрўларини тўкканлар», деди», дедилар».

**Шарх:** Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам Меърожга чикканларида У зотга ўта муким нарсалар кўрсатилгани хаммага маълум. Ўша ўта мухим нарсалар ичида ғийбатчиларнинг охиратда қандай тарзда азобланишлари ҳам бор экан.

Уларнинг ўзлари мисдан бўлган тирнокдар билан юзлари-ю кўксиларини тирнаб турар эканлар. Бу дунёда мўмин-мусулмонларни ғийбат қилиб, уларнинг обрўларини тўкишга уринган ғийбатчилар охиратда ўзларининг обрўсини ва унга қўшиб, юзларининг гўштларини ҳам ўзлари тўкиб турар эканлар.

Бундан ғийбатчилар қиёматда қаттиқ азобга қолишлари келиб чиқади.

 $\rho$  قَالَ: مَنْ أَكُلَ بِرَجُلٍ مُسْتَوْرِدِ  $\sigma$  أَنَّ النَّبِيَّ  $\rho$  قَالَ: مَنْ أَكُلَ بِرَجُلٍ مُسْلِمٍ أَكْلَةً فَإِنَّ الله يُطْعِمُهُ مِثْلَهَا مِنْ جَهَنَّمَ وَمَنْ كُسِيَ ثَوْبًا بِرَجُلٍ مُسْلِمٍ فَإِنَّ الله يَكْسُوهُ مِثْلَهُ مِنْ جَهَنَّمَ وَمَنْ قَامَ بِرَجُلٍ مَقَامَ شُمْعَةٍ مُسْلِمٍ فَإِنَّ الله يَكُسُوهُ مِثْلَهُ مِنْ جَهَنَّمَ وَمَنْ قَامَ بِرَجُلٍ مَقَامَ شُمْعَةٍ وَرِيَاءٍ يَوْمَ الْقِيَامَةِ. رَوَى هَذِهِ الثَّلاَثَةَ وَرِيَاءٍ يَوْمَ الْقِيَامَةِ. رَوَى هَذِهِ الثَّلاَثَةَ أَبُو دَاوُدَ.

4325. Муставрид розияллоху анхудан ривоят қилинади: «Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким бир кишини ғийбат қилиб бирор нарса еса, Аллох уни жаханнамдан худди ўшанча таомлантиради.

Ким бир кишини ғийбат қилиб бирор нарса кийса, Аллох унга жаханнамдан худди ўшанча нарса кийдиради.

Ким бир кишини шухрат ва риё учун ғийбат қилса, Аллох уни қиёмат куни шухрат ва риё учун шарманда қилади», дедилар».

Учовини Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам бу дунёда ғийбатчи ўз ғийбатчилигидан кўзлайдиган мақсадларни ва унинг охиратда ўша ғийбати турига қараб жазоланишини баён қилмоқдалар.

#### 1. Ким бир кишини ғийбат қилиб бирор нарса еса, Аллох уни жаханнамдан худди ўшанча таомлантиради.

Бу дунёда ғийбатчи ўзининг ғийбатчилик фаолияти ила бирор нарса емоғи мумкин. Аммо бу ҳаром йўл билан топган таоми вақти-соати келиб, унинг бошига етган бало бўлар экан. қиёмат куни Аллоҳ таоло ғийбатчини унга бу дунёда ғийбатчилик билан топиб еган таоми микдоридаги жаҳаннам оловини егизиш билан жазолар экан.

# 2. Ким бир кишини ғийбат қилиб бирор нарса кийса, Аллох унга жаханнамдан худди ўшанча нарса кийдиради.

Бу дунёда ғийбатчи ўзининг ғийбатчилик фаолияти ила бирор нарса киймоғи мумкин. Аммо бу ҳаром йўл билан топган кийими вақти-соати келиб, унинг бошига етган бало бўлар экан. Қиёмат куни Аллоҳ таоло ғийбатчини унга бу дунёда ғийбатчилик билан топиб кийган кийими миқдоридаги жаҳаннам оловини кийгизиш билан жазолар экан.

# 3. Ким бир кишини шухрат ва риё учун ғийбат қилса, Аллох уни қиёмат куни шухрат ва риё учун шарманда қилади.

Бу дунёда ғийбатчи ўзининг ғийбатчилик фаолияти ила шухрат топиши мумкин. Аммо бу ҳаром йўл билан топган шуҳрати вақти-соати келиб, унинг бошига етган бало бўлар экан. Қиёмат куни Аллоҳ таоло ғийбатчини унинг бу дунёда ғийбатчилик билан топган шуҳрати микдорида шарманда қилиш билан жазолар экан.

Аллох таолонинг Ўзи асрасин

### لا غيبة في فاسق

#### ФОСИК ХАКИДА ҒИЙБАТ ЙЎК

Фосиқ сўзи луғатда қобиқни тешиб чиқиш маъносини англатади. Шаръий истилохда эса, Аллох таолонинг тоатидан чиқиб, маъсиятларни яширмай очиқ-ойдин бехижолат қиладиган одамга фосиқ, дейилади.

-4326 عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا قَالَتِ: اسْتَأْذَنَ رَجُلُ عَلَى رَسُولِ اللهِ ρ فَقَالَ: ائْذَنُوا لَهُ بِئْسَ أَخُو الْعَشِيرَةِ أَوِ ابْنُ الْعَشِيرَةِ فَلَمَّا رَسُولِ اللهِ قُلْتَ الَّذِي قُلْتَ ثُمَّ أَلَنْتَ دَحَلَ أَلاَنَ لَهُ الْكَلاَمَ قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ قُلْتَ الَّذِي قُلْتَ ثُمَّ أَلَنْتَ لَهُ الْكَلاَمَ قَالَ: أَيْ عَائِشَةُ إِنَّ شَرَّ النَّاسِ مَنْ تَرَكَهُ النَّاسُ أَوْ وَدَعَهُ النَّاسُ اتِّقَاءَ فُحْشِهِ. رَوَاهُ الأَرْبَعَةُ.

4326. Ошиа розияллоху анхрдан ривоят қилинади: «Бир киши Набий соллаллоху алайхи васалламнинг хузурларига киришга изн сўради. Бас, у зот:

«Унга изн беринглар. У ўз уруғининг қандоқ ҳам ёмон биродари ёки уруғининг қандоқ ҳам ёмон ўғли», дедилар.

У кирганда эса, унга мулойим гап айтдилар. Мен:

«Эй Аллохнинг Расули! Айтган гапингизни айтдингизу кейин унга мулойим гапирдингиз?» дедим.

«Эй Оиша! Одамларнинг ёмони одамлар унинг фахшидан қўрқиб тарк қилганларидир», дедилар».

Тўртовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Уламоларимизнинг таъкидлашларича, ушбу хадиси шарифда номи зикр килинмай, у ҳакда сўз кетаётган одамнинг исми Махрама ибн Навфал бўлган. Мазкур шахс мунофик ва фосик одамлардан бўлган. Шунинг учун ҳам Пайғамбар соллаллоху алайҳи васаллам у ҳакда ўзига эшитдирмасдан мазаммат сўзини айтганлар. У зот бу билан унинг ёмонлигини бошкаларга билдириб, уларни ундан эҳтиёт бўлишлари чорасини кўрганлар.

Ушбу ҳадиси шарифдан ёмон одамлар билан уларнинг шарридан сақланиш мақсадида муроса учун мулойим сўзлаш мумкинлиги келиб чиқади.

4327. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Фалончи, фалончиларни динимиздан бирор нарсани билади, деб, ўйламайман», дедилар».

Бухорий ривоят қилган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда зикри келган икки киши ҳам мунофиклардан бўлганлар. Расулуллоҳ соллаллоҳу

алайхи васаллам одамларни улардан огохлантириш учун шу гапларни айтганлар. Айникса, диний масалада бундок маълумотларни одамларга айтиб кўймок зарурдир.

2328 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ τ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ρ يَقُولُ: كُلُّ أُمَّتِي مُعَافًى إِلاَّ الْمُجَاهِرِينَ وَإِنَّ مِنَ الْمُجَاهَرَةِ أَنْ يَعْمَلَ الرَّجُلُ كُلُّ أُمَّتِي مُعَافًى إِلاَّ الْمُجَاهِرِينَ وَإِنَّ مِنَ الْمُجَاهَرَةِ أَنْ يَعْمَلَ الرَّجُلُ بِاللَّيْلِ عَمَلاً ثُمَّ يُصْبِحُ وَقَدْ سَتَرَهُ اللهُ فَيَقُولَ يَا فُلاَنُ عَمِلْتُ الْبَارِحَةَ كَذَا وَكَذَا وَقَدْ بَاتَ يَسْتُرُهُ رَبُّهُ وَيُصْبِحُ يَكْشِفُ سِتْرَ اللهِ عَنْهُ. رَوَاهُ الشَّيْحَانِ.

4328. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг:

«Мужохирдан бошқа умматимнинг хаммаси авф килингандир. Бир кишининг кечаси бир ишни қилиб, тонг отганда, Аллох уни сатр килган бўлса хам, эй фалончи, кечаси ундок килдим, бундок килдим, демогидир. Батахкик, у Аллох уни сатр килган холида ётган эди. Тонг отганда у ўзидан Аллохнинг сатрини очади», дедилар».

Икки шайх ривоят қилишган.

**Шарх:** «Мужохир» луғатда жахр сўзидан олинган бўлиб, ошкора қилувчи маъносини билдиради. Шаръий истилохда эса, гунохни ошкора ва уялмасдан қилувчи одамга айтилади. Ушбу ҳадиси шарифдаги таърифга қараганда, ўзи қилган гуноҳни одамларга мақтаниб юради.

Демак, гуноҳни ошкора қилган, ўзидан содир бўлган гуноҳларини гапириб юрадиган мужоҳирларнинг гуноҳи авф бўлмас экан.

Ана шундок мужохирларнинг айбини гапириш ғийбат

4329 وَجَاءَ أَعْرَايِيُّ فَأَنَاخَ رَاحِلَتَهُ ثُمُّ عَقَلَهَا ثُمُّ دَخَلَ الْمَسْجِدَ فَصَلَّى خَلْفَ رَسُولِ اللهِ ρ ثُمُّ أَتَى رَاحِلَتَهُ فَأَطْلَقَهَا ثُمُّ رَكِبَ ثُمَّ نَادَى وَصَلَّى خَلْفَ رَسُولِ اللهِ ρ ثُمَّ أَتَى رَاحِلَتَهُ فَأَطْلَقَهَا ثُمُّ رَكِبَ ثُمَّ نَادَى اللَّهُمَّ ارْحَمْنِي وَمُحَمَّدًا وَلاَ تُشْرِكُ فِي رَحْمَتِنَا أَحَدًا فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ρ: اللَّهُمَّ ارْحَمْنِي وَمُحَمَّدًا وَلاَ تُشْرِكُ فِي رَحْمَتِنَا أَحَدًا فَقَالَ رَسُولُ اللهِ وَاللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللهُ مَا قَالَ؟ قَالُوا: بَلَى. رَوَاهُ الْخَمْسَةُ.

4329. Бир аъробий келиб, уловини чўктирди ва уни боғлаб қўйди. Кейин Набий соллаллоху алайхи васалламнинг ортларида намоз ўкиди

Сўнгра уловига келиб, уни ечиб минди. Кейин нидо килиб:

«Эй Аллохим! Мени ва Мухаммадни рахм қил! Бизнинг рахматимизга ўзгани шерик қилма!» деди.

Шунда Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Нима дейсизлар?! Унинг ўзи залолатга кетганрокми ёки унинг туясими?! Унинг нима деганини эшитмадингларми?!» дедилар».

«Албатта, эшитдик!» дейишди».

Бешовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Қаранг, Аллоҳ таолонинг кенг раҳматини ўзига ва яна бир кишига тор қилиб қўйиш қанчалик номаъқул иш экан. Бу ишни қилган одамни Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳайвондан бадтар деб айтмоқдалар. Бу номаъқул ишни қилган одамни у зот кўпчилик олдида мазаммат қилмоқдалар, унинг ўзига ёқмайдиган гап ила васф қилмоқдалар.

Ушбу ҳадиси шарифлардан фисқ ва жаҳолат соҳибларини шаръий ғараз учун одамлар олдида ёмон

### التصدق بالعرض حسن

### ОБРЎСИНИ САДАКА КИЛИШ ЯХШИДИР

4330 عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَجْلاَنَ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: وَمَنْ أَبُو ضَمْضَمٍ قَالُوا: وَمَنْ أَبُو ضَمْضَمٍ ؟
 أَيَعْجِزُ أَحَدُكُمْ أَنْ يَكُونَ مِثْلَ أَبِي ضَمْضَمٍ قَالُوا: وَمَنْ أَبُو ضَمْضَمٍ؟
 قَالَ: رَجُلُ فِيمَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ كَانَ إِذَا اصْبَحَ قَالَ: اللهُمَّ إِنِّي جَعَلْتُ عِرْضِي لِمَنْ شَتَمَنِي. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ.

4330. Абдурроҳман ибн Ажлан розияллоҳу анҳудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Сиздан бирингиз Абу Зомзом каби бўлишдан ожиз бўладими?» дедилар.

«Абу Зомзом ким?» дейишди.

«Сизлардан олдин бўлганлардан бир киши. У қачон тонг оттирса, «Эй Аллохим! Мен обрўимни мени сўкканга бердим», дер эди», дедилар».

Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** Набий соллаллоху алайхи васаллам ўзларининг бу хадиси шарифларида сиз билан биз умматларини кишиларга нисбатан кечиримли бўлишда аввалги ўтган умматлардан бирига мансуб Абу Зомзом номли кишидан ўрнак олишга чақирмоқдалар.

Ушбу ҳадиси шарифда келган маънога амал қилиш бағрикенглик ва карамли ахлоқликнинг намунасидир.

Уламоларимиз ким ҳар куни эрталаб «Эй Аллоҳим!

Мен ўз обрўимни бандаларингга садақа қилдим» деса, Аллох таолонинг «Ёмонликнинг жазоси ўз мислидек ёмонликдир. Ким авф этиб ислох килса, унинг ажри Аллохнинг зиммасидадир» деган оятига амал қилган бўлади, дейдилар.

### ومنه ظن السوء والحقد والحسد

### ЁМОН ГУМОН ВА ХИКДУ ХАСАД

Бу нарсалар ҳам ёмонликнинг турлари, ёмон ахлоқнинг кўринишлари қаторига киради.

Биз ёмон гумон деб таржима қилган маъно диний адабиётимизда бадгумонлик деб ҳам аталиб келган.

Бадгумонлик кишилар ҳақида бўлар-бўлмасга ёмон шубҳалар қилиш, уларга нисбатан туҳмат ва ҳадик маъносида фикр юритишдир. Одатда, бундай гумонларнинг кўпи асоссиз, беҳуда бўлади.

Хасад сўзи луғатда арчиш ва шилиш маъносини билдиради. Чунки ҳасад қалбни арчади ва шилади.

Уламолар, ҳасад - бировга етган неъматта рашк билан қараш ва ўша неъматнинг ўз соҳибидан кетиб, ҳасадчига етиб келишини ҳаттиҳ хоҳлаш, дейдилар.

Аллох таоло:

«Эй иймон келтирганлар! Кўп гумонлардан четда бўлинглар, чунки баъзи гумонлар гунохдир. Жосуслик килманглар», деган (Хужурот, 12).

Хужурот сурасидан бўлган бу оятда Аллох таоло Ўзининг мўмин бандаларига: «Эй иймон келтирганлар!» деб мурожаат қилмоқда ва улар учун жуда муҳим масалаларни баён қилмоқда.

Ушбу оятда Аллоҳ таоло мўмин-мусулмон бандаларини бир неча ёмон сифатларидан, ахлоҳий касалликлардан, ҳар ҳандай ҳалоҳатга элтувчи дардлардан ҳайтармоҳда.

Улардан биринчиси:

# «Кўп гумонлардан четда бўлинглар, чунки баъзи гумонлар гунохдир».

Гуноҳга олиб борувчи иллатлардан бири — бадгумонлик. Бадгумонлик кишилар ҳақида бўларбўлмасга ёмон шубҳалар қилиш, уларга нисбатан туҳмат ва ҳадик маъносида фикр юритишдир. Одатда, бундай гумонларнинг кўпи асоссиз, беҳуда бўлади. Шу боисдан ҳам: «...кўп гумонлардан четда бўлинглар», дейиляпти.

Ўтган уламолардан аз-Зажжож рахматуллохи алайхи:

«Бадгумонлик яхши кишилар ҳақида ёмон гумон қилишдир. Аммо аҳли фисқ бўлса, ундан нима фосиқлик зоҳир бўлган эса, шуни гумон қилишга ҳаққимиз бор», деганлар.

Ўйлаб кўрилса, ўзаро низолар ва келишмовчиликлар кўпрок бир-биридан ёмон гумонда бўлишдан ҳам келиб чикади. Ёмон гумондан четда бўлиш учун доимо кишилар ҳақида яхши гумонда бўлиш, улар ҳақида етган ҳабарларни яхшиликка йўйиш керак.

Бу хакида хазрати Умар розияллоху анху:

«Агар яхшиликка буришнинг бирорта йўли бўлса ҳам, мўмин биродарингдан чиққан сўз ҳақида фақат яхши гумон қил», деган эканлар.

Имом Бухорий рахматуллохи алайхи Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят килган хадисда Пайғамбаримиз алайхиссалом:

«Зинхор ва зинхор бадгумон бўлманглар, Чунки, бадгумонлик сўзнинг энг ёлғонидир», деганлар.

Бошка бир хадисда эса:

«Гар одамларнинг айбини ахтарадиган бўлсанг, уларни бузасан», деган эканлар.

Хусусан, иш бошида турган рахбарлар бу нарсада эҳтиёт бўлишлари лозимлиги Имом Абу Довуд Абу Умомадан ривоят қилган ҳадисда яққол кўринади. Бу ҳадисда Пайғамбаримиз алайҳиссалом:

«Агар амир одамлардан айб ахтараверса, уларни бузади», деганлар.

Маълумки, кимнинг ўйига бадгумонлик ўрнашса, у одам ўша гумонини тасдиклаш учун хужжат ва далил кидира бошлайди. Натижада гумон остидаги одамнинг ўзига билдирмасдан, айбини ахтаришга тушади. Буни эса, жосуслик дерлар. Шунинг учун ҳам, биз ўрганаётган ояти каримада гумондан четланишга амр қилингандан сўнг;

**«Жосуслик қилманглар»,** деб бу қабих ишдан қайтарилмоқда.

Одатда, жосуслик деб бировга ёмонлик етказиш ниятида айбларини ва заиф жойларини ўзига билдирмай яширинча ахтаришга айтилади. Бу иш ҳам катта гуноҳлардандир. Чин мусулмон кишининг қалби бу каби жирканч одатлардан пок бўлмоғи зарур. Боз устига, бу иш Ислом динининг асосий ғояларидан бири бўлмиш инсоннинг кароматини, ҳурмат-иззати ва обрўйини ҳимоя қилиш масаласига чамбарчас боғликдир.

Ислом мазкур хукукларнинг мукаддаслигини эътироф этади, уларнинг хеч бир холда поймол бўлмаслигининг чорасини кўради. Ислом жамиятида инсонларнинг жонлари, молу мулклари, уй-жойлари омонликда, сирасрорларию яширин нарсалари бехатар бўлиши зарур. Хатто жиноятнинг олдини олиш бахонаси билан хам одамларнинг ортидан жосуслик қилишга ижозат йўк. Очик-ойдин кўриниб турган ишга қараб хукм чиқарилади. Гумон қилишга, шубҳаланишга ва пойлашга хеч кимнинг

4331 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ تَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ p قَالَ: إِيَّاكُمْ وَالظَّنَّ فَإِنَّ الظَّنَّ أَكْذَبُ الْحُدِيثِ وَلاَ تَحَسَّسُوا وَلاَ تَجَسَّسُوا وَلاَ تَخَاصَدُوا وَلاَ تَبَاغَضُوا وَلاَ تَدَابَرُوا وَكُونُوا عِبَادَ اللهِ إِحْوَانًا. رَوَاهُ الأَرْبَعَةُ. الأَرْبَعَةُ.

4331. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Бадгумонликдан сақланинг. Албатта, бадгумонлик энг ёмон ёлғончиликдир. Пойлаш ва жосуслик билан шуғулланманг. Ким ўзарга уриниб, ўзаро ҳасад қилишманг. Бир-бирингизни ёмон кўрманг ва бир-бирингизга қарши тадбир қилманг. Аллоҳнинг бандалари, биродар бўлинглар», дедилар».

Тўртовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Ушбу ҳадиси шарифда жамиятдаги кишиларни бир-бирига душман қиладиган, якка шахсларни ўзаро душман қилиш орқали бутун жамиятга адоват уруғини сепадиган ва шу орқали инсоний алоқаларни, оилаларни ва жамиятни таназзулга юз туттирадиган ёмон ҳулқлар ҳақида гапирилмоқда.

Улар рўйхатининг бошида эса, бадгумонлик турар экан. Кўрган, эшитган одамидан бирор ёмонлик ахтариб, «ундай бўлса керақ бундай бўлса керак», дейиш бадгумонлик бўлади. Бу нарса, аввало, баъзи шахслар ичида адоват қўзғаб, душманлик ва ишончсизлик рухини таратади.

Кейинроқ ушбу руҳ жамиятнинг турли табақаларига тарқалиб, ҳамма бир-бири ҳақида ёмон гумонга борадиган,

бир-бирига душманлик қиладиган ва ишонмайдиган бўлиб колади.

Аввал айтиб ўтилганидек, бир-бирига ҳасад қилиш, ёмон кўриш, кек сақлашни ўзига касб қилиб олиш, ёмонликда мусобақалашиш, бир-бирига турли ёмонликлар қилиш, одамларни ишга солиш ва бошқаларнинг барчаси бўлмағур нарсалар экан. Балки мўмин-мусулмонларнинг барчаси ака-укадек бўлиб юришга ҳаракат қилишлари керак.

Келинг, ушбу ҳадиси шарифда зикр қилинган нарсаларни бир-бир кўриб чиқайлик.

# «Бадгумонликдан сақланинг. Албатта, бадгумонлик энг ёмон ёлғончиликдир».

Гуноҳга олиб борувчи иллатлардан бири бадгумонлик бўлиб, у кишилар ҳақида бўлар-бўлмасга ёмон шубҳалар килиш, уларга нисбатан туҳмат ва ҳадик маъносида фикр юритиш ҳисобланади. Одатда, бундай гумонларнинг кўпи асоссиз, бўлиб, ўзаро низолар ва келишмовчиликлар кўпроқ бир-биридан ёмон гумонда бўлишдан келиб чиҳади. Ёмон гумондан четда бўлиш учун доимо кишилар ҳақида яҳши гумонда бўлиш, улар ҳақида етган ҳабарларни яҳшиликка йўйиш керак.

Бас, ёмон гумондан сақланиш лозим. Ким одамлардан ёмон гумонда бўлса, ўша ичи бузук одам бўлади. Мўмин доимо узр истайди, мунофик эса, айб истайди. Мўмин барча халойикка нисбатан кўнгли пок бўлади. Мунофик эса, унинг тескариси бўлади.

### «Пойлаш ва жосуслик билан шуғулланманг».

Албатта, бир-бирини пойлаб, бир-бирининг зиддига жосуслик қилиш мумин-мусулмонларга туғри келмаслиги хаммага аён.

Бу маъно бошқа ривоятларда «Лаа танаажашуу» шаклида келган. Бу сўз аслида вахший хайвонни бир жойдан бошқасига қувишга ишлатилади.

Аммо бу сўз ва унинг бирикмалари савдода ишлатилиши одатга айланиб қолган. Бунда бировни алдаш учун савдо молининг нархини оширилади.

«Нажш» сўзи луғатда шишириб кўрсатиш маъносини англатади.

Савдода эса, бошқаларни алдаб қизиқтириш учун бир нарсани ортиқча баҳога сотиб олишга айтилади.

Бунда сотувчи билан келишиб олган шериклари бўлади. Сотувчи савдо молини мактаб туради. Шериклар эса одам тўпланганда келиб, жуда зўр нарса экан, бахоси ҳам арзон, деб хўжакўрсинга сотиб оладилар.

Буни кўриб турган бошқа кишилар ҳам қизиқиб сотиб ола бошлайдилар. Бу иш очиқ-ойдин алдамчилик экани кўриниб турибди.

Ўзаро муомалада ҳам бировга ўзини яхши кўрсатиб, аслида унинг зарарига иш қилиш ҳаромлиги учун бу нарса ушбу ерда зикр қилинган. Бу иш бор ердан бир-бирига нисбатан бадгумонлик келиб чиқиши борлиги учун ҳам бу нарса эсга олинган.

### «Ким ўзарга уриниб, ўзаро хасад килишманг».

Хасад сўзи луғатда арчиш ва шилиш маъносини билдиришини ва у қалбни арчиб шилишини айтиб ўтгандик.

Уламолар ҳасадни бировга етган неъматга рашк билан қараш ва ўша неъматнинг ўз соҳибидан кетиб, ҳасадчига етиб келишини ҳаттиҳ хоҳлаш, дейдилар.

Хаётнинг энг майда икир-чикирларидан тортиб, энг баланд чўқкиларигача ҳар нарсада ҳасад бордир.

Мўмин-мусулмон бандалар бир-бирларига ҳасад қилишдан бутунлай йирокда бўлишлари лозим.

### «Бир-бирингизни ёмон кўрманг».

Албатта, мўмин-мусулмонлар биродар бўлганларидан кейин ўзаро бир-бирларини ёмон кўришлари мутлақо мумкин эмас.

### «Бир-бирингизга қарши тадбир қилманг».

Бу ердаги рақобат арабчада «Танофус» дейилади ва рағбат қилинган нарсада ёлғиз ўзи қолишга интилиш маъносини англатади. Бунда ҳам ҳасадга ўхшаш ҳолат бор.

Албатта, бу иш ҳам мусулмонларга мутлақо тўғри келмайдиган ишдир.

«Аллохнинг бандалари, биродар бўлинглар».

Аллох таоло сизни шунга амр қилган.

### 4332. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Хасаддан сакланинглар! Шубхасиз, хасад худди олов ўтинни ёки хашакни егандек хасанотларни ейди», дедилар».

Абу Довуд ва Ибн Можа ривоят қилишган.

**Шарх:** Ушбу ҳадисдан ҳасадчи инсоннинг қилган савоб ишлари бўлса, бекорга чиқиши ҳамда умуман, ҳасад бор жойда яҳшилик қолмаслигини тушуниб оламиз.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам ҳасадни худди зарарли оловга ўхшатмокдалар. Ёнғин чиққан ерда олов ҳамма нарсани еб битирганидек, ҳасад ҳам, аввало, ҳасадчининг ичини куйдиради. Кейин аста аланга олиб, йўлида нима яхшилик бўлса, ҳаммасини куйдириб битиради.

Шунинг учун ҳам ҳасадчига эътибор билан назар солсангиз, унда ҳеч бир яхшилик аломатларини тополмайсиз. Ҳасад тарқалган жамиятда ҳам ҳудди шу манзаранинг ўзини кўрасиз. Ҳасадчилар жамиятида яхшиликдан асар ҳам қолмайди.

2333 و الزُّبَيْرِ بْنِ الْعَوَّامِ τ أَنَّ النَّبِيَّ وَ قَالَ: دَبَّ إِلَيْكُمْ دَاءُ الأَّمِمِ قَبْلَكُمُ الْحُسَدُ وَالْبَغْضَاءُ هِيَ الْحَالِقَةُ لاَ أَقُولُ تَحْلِقُ الشَّعَرَ وَاكْرِنْ تَحْلِقُ الدِّينَ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لاَ تَدْخُلُوا الْجُنَّةَ حَتَّى تُؤْمِنُوا وَلاَ تُؤْمِنُوا حَتَّى تَحُلُوا اللَّيْنَ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لاَ تَدْخُلُوا الْجُنَّةَ حَتَّى تُؤْمِنُوا وَلاَ تُؤْمِنُوا حَتَّى تَحَابُوا أَلاَ أُنْبِّئُكُمْ بِمَا يُشْبِتُ ذَاكُمْ لَكُمْ أَنَفْشُوا السَّلاَمَ تَوْمِنُوا حَتَّى تَحَابُوا أَلاَ أُنْبِئُكُمْ بِمَا يُشْبِتُ ذَاكُمْ لَكُمْ أَنَفْشُوا السَّلاَمَ بَيْنَكُمْ. رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ.

4333. Зубайр ибн Аввом розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Сизларга сиздан олдинги умматларнинг дарди кўришлик ўрмалаб кирди. ёмон қирувчидир. Сочни қирувчи демайман. Лекин у динни қиради. Жоним қўлида бўлган Зот ила қасамки, мўмин бўлмагунларингча жаннатга кирмайсизлар. мухаббат қўймагунингизча бирингизга мўмин бўлмайсизлар. Сизларга ўша нарсангизни собит нарсани айтайми? Орангизда киладиган саломни тарқатинг», дедилар».

Термизий ривоят қилган.

**Шарх:** Ушбу ҳадиси шарифларда асосан ҳасад ҳақида сўз кетмоқда. Маълумки, энг катта маънавий жиноятлардан ҳисобланган ҳасад кўплаб зарар келтирувчи ижтимоий дарддир.

Ха, ҳасад айнан ёмон дарддир. Бу дард ҳам ҳасадчининг ўзини, ҳам бошқаларни куйдириб, кул килади.

Келинг, аввал «ҳасад нима?» деган саволга жавоб берайлик.

Уламолар, ҳасад - бировга етган неъматга рашк билан

қараш ва ўша неъматнинг ўз сохибидан кетиб, ҳасадчига етиб келишини қаттиқ хоҳлаш деб таърифлаганларини, ҳаётнинг энг майда икир-чикирларидан тортиб энг баланд чўққиларигача ҳар нарсада ҳасад борлигини илгари айтиб ўтдик.

Агар инсон бошқа бир кишига етган неъматдан севиниб, ўша неъматни ўз эгасида барқарор бўлишини хоҳлагани ҳолда, ўзига ҳам берилишини тиласа, ҳавас қилган бўлади.

Хасад катта гунохдир. Хавас эса, гунох саналмайди. Чунки, ҳасадчи бировга ёмонликни раво кўради, ҳавасчи эса, бировга етган яхшиликдан хурсанд бўлади ва ўзига шу каби неъматнинг берилишини орзу қилади.

Исломда бошқа маънавий жиноятлар қатори ҳасад ҳам қаттиқ қораланади ва катта гунох хисобланади. Қуръони Каримнинг оятларини диккат билан ўкиган Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг сўзларини, у мўъжизаларини, V кишига Куръон кишининг тушаётганини кўриб-билиб туриб иймонга хам кирмаганлар учун асосий тўсик ўша хасад бўлганини яхши билиб олади.

Яхудийлар нима учун биздан эмас, араблардан пайғамбар чиқади, дея ҳасад қилиб, Исломга кирмадилар. Бошқа араб қабилалари ҳам аввалбошда шунга ўхшаш ҳаракат қилиб, Қурайшга ҳасад қилдилар.

Қурайшнинг кўпчилик зодагонлари эса, нима учун бир камбағал-етим пайғамбар бўлар экан-у, биз аслзодалар, қавмнинг рахбарлари эса, унга эргашишимиз керак экан, деган ҳасад билан мусулмон бўлмадилар.

Кўриб турибмизки, ҳасад катта ҳалокатларга олиб борадиган дард экан. Ҳатто энг катта бадбахтлик ҳисобланган кофирликка ҳам сабаб бўлар экан. Демак, қалбида ҳасади бор кишининг Исломга кириши ҳам амримаҳол экан.

Худди шу маънони Ибн Хиббон Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилган ҳадиси шарифдан тушуниб оламиз. Бу ҳадисда Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам:

«Мўмин банданинг ичида Аллохнинг йўлидаги (амалда ютилган) чанг ва жаханнамнинг олови жам бўлмайди. Бир банданинг ичида иймон билан хасад жам бўлмайди», деганлар.

Ушбу ҳадиси шарифда икки турли нарса бир банданинг ҳалбида жам бўлмаслиги хабари берилмоҳда.

Биринчиси: Аллоҳнинг йўлида иш қилиб, шу аснода чанг ютган одамнинг ичига жаҳаннамнинг олови кирмаслиги, яъни, ўша одам жаҳаннамдан озод бўлиб, жаннат аҳлидан бўлишлиги.

Иккинчиси эса, бир банданинг ичида иймон билан ҳасаднинг жам бўлмаслиги.

Демак, иймон билан ҳасад худди олов билан сувдек бир-бирига тамоман зид нарсалар экан. Бири бор жойда иккинчиси бўлмас экан. Бошимизга етган ва етаётган балоофатлар бекорга эмаслигини шундан тушуниб олсак ҳам бўлади.

Имом Табароний Зомрата ибн Саълабата розияллоху анхудан ривоят килган хадисда Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам:

«Модомики, ҳасад қилишмаса, одамлар яхшиликда бардавом бўладилар», дейдилар.

Демак, ҳасад қилишса, ораларидан яхшилик кўтарилар экан. Одамлари орасидан яхшилик кўтарилганда жамиятнинг ҳалокатга дучор бўлиши шубҳасиздир!

Хасаднинг инсонлар ва жамият учун нақадар дахшатли хатар эканлигини муҳаддисларимиз Абдуллоҳ ибн Каъбдан (у киши ўз оталаридан ривоят қилганлар) ривоят қилган ҳадисдан билиб олишимиз мумкин.

Расули акрам алайхиссалом:

«Молга хирс қуйиш ва мусулмон кишининг динига хасад қилиш қурадаги қуйлар томон қуйиб юборилган икки оч буридан ҳам ёмонрокдир», деганлар.

Ушбу ҳадиси шарифда молга ҳирс қўйиш ва ҳасаднинг қанчалик хавфли эканлигини сиз билан бизнинг тасаввуримизга янада яхшироқ сингдириш учун, мазкур ўхшатиш ишлатилмокда. Бу икки хавфли жиноят қўй қўрасига қўйиб юборилган икки оч бўрига қиёсланмокда.

Одатда, оч бўри қаттиқ қўриқлаб турилган қўйларни ҳам ўлдириб, еб кетади. Аммо икки оч бўрини қўрага қамалган қўйлар ичига қўйиб юборилса-чи? Қўй бечораларнинг ҳоли нима бўлиши аён: оч бўрилар уларнинг ҳаммасини бирмабир ҳалок қилади. Молга ҳирс қўйиш ва ҳасад, жамият ичига қўйиб юборилган икки оч бўри каби, жамиятни ҳалокат сари бошлайди.

Молга ҳирс қўйиш оқибатида одамлар Худога бандаликдан чиқиб, молу дунёнинг бандасига айланади. Молу дунё нимани амр қилса, шуни бажарадиган бўлиб қолишади. Мол-дунё эса, ўзига ҳирс қўйган одамни ҳеч нарсадан қайтмасликка амр этади. Оқибатда унга банда бўлган киши барча гунохдар ва ёмонликлардан тап тортмайдиган бўлиб қолади.

Мусулмон кишининг динига ҳасад қилиш асли ёмон нарса бўлган ҳасаднинг энг ёмон турларидан биридир. Мусулмон кишининг динига ҳасад қилишнинг тарихи Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга ҳасад қилиш билан боғлиқдир.

Бундай ҳасадчиларнинг боболари ва устозлари пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга ҳасад қилган кофир ва мушриклар эдилар.

Инсоннинг диндорлиги унинг Аллоҳга ва Аллоҳнинг унга бўлган муҳаббатининг аломатидир. Аллоҳ бир бандасига муҳаббат қилса, ер юзидаги бандаларнинг қалбига ҳам ўша шахсга бўлган муҳаббатни солиб қўяди.

Диндор шахсни ҳамма яхши кўриб, ҳурмат қилади. Агар бу диндор шахс илмли бўлиб, инсонларга диний ҳукмларни тушунтириб, даъват қилиб турса, мусулмонлар уни янада кўпроқ ҳурмат қилишади. Унинг атрофида тўпланишади.

Шундай қилиб, бу уламонинг халқ ичидаги обрўйи кун сайин ортиб боради. Бу хол иззатталаб, хурматталаб хасадчиларга ёқмайди. Уларнинг бу хасади мазкур муҳтарам уламони диний нуқсонларда айблашга, унга туҳмат қилишга сабаб бўлади.

Бундай ҳасадчиларнинг катта устозлари ҳам мусулмонларнинг Пайғамбари Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламни ёлғончи, сеҳргар, фолбин, жинни, деб айблаганлар. У пайғамбарлик даъвоси билан биздан раҳбарликни тортиб олмоҳчи, деб туҳмат ҳилганлар.

Бугунги кунда ҳам уламоларга ҳасад қилувчилар шунга ўхшаш айбнома ва туҳматларни ўз замонаси услуби билан такрорламоқдалар.

Натижада банданинг динига ҳасад қилиш, дунёдаги энг муқаддас туйғу бўлган динга зарар етказишга олиб келади. Бу эса, энг катта гунохдир. Айни чоғда, инсонлар жамиятига тасаввур қилиб бўлмайдиган зарар етади.

Шу сабабдан ҳам Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам мусулмон кишининг динига ҳасад қилувчиларни қўрадаги қўйларга қўйиб юборилган оч бўриларга ўхшатганлар.

Шунинг учун ҳам аввалги зикр қилинган ҳадислардан бирида «ҳасад билан иймон бир кишида жам булмаслигини» баён қилганлар.

Шунинг учун ҳам Имом Табароний Абдуллоҳ ибн Буср розияллоҳу анҳудан ривоят қилган ҳадисда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам, жумладан:

«Хасад эгаси мендан эмас», деганлар.

Яъниким, хасадчи менинг умматим эмас,

деганларидир. Ўзини билган одам учун бундай ҳолга тушишдан ҳам ортикрок бадбахтлик йўкдир.

Хар бир инсон бошқа маънавий жиноятлардан қутула бориш баробарида, ҳасад каби катта маънавий жиноятдан ҳам қутулиши шарт. Ўшандагина элу юртимизда бирор яхшиликдан умид қилсак бўлади.

Хар биримиз ҳасаддан фориғ бўлиб, қалбимиз тоза ҳолга келиб, қуйидаги ҳадисда зикр қилинган саодатманд саҳобий розияллоҳу анҳу даражасига етишишга ҳаракат килишимиз лозим.

Имом Аҳмад Имом Муслим, Имом Насаий каби улуғ муҳаддислар ривоят қилган ҳадисда улуғ саҳобий Анас ибн Молик розияллоҳу анҳу қуйидагиларни ҳикоя қиладилар:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам билан бирга ўтирган эдик. У зот:

«Хозир хузурингизга ахли жаннатлардан бир одам чиқади», дедилар.

Ансорийлардан, соқолидан тахорат суви оқиб турган, чап қулида ковуш тутган киши чиқиб келди.

Эртасига Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам айни гапни айтган вақтларида, яна ўша одам кечаги холида чиқиб келди.

Учинчи куни ҳам худди шу ҳолат такрорлангач, Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам ўринларидан туриб, мажлисдагилар тарқалганида Абдуллоҳ ибн Амр ҳалиги одамга эргашиб борди-да:

«Отам билан орамиздан гап ўтиб қолиб, уч кунгача унинг олдига кирмасликка қасам ичган эдим. Агар маъқул топсангиз, менга шу муддат ўтгунча уйингиздан жой бериб туринг», деди. Ҳалиги одам «Хўп» деб жавоб берди.

Хазрати Анас ривоят давомида шундай дейдилар:

«Абдуллох ўша уч кеча у билан бирга тунаганини, у одамнинг кечалари хеч бедор бўлмаганини гапириб юрар

эди. Агар у одам безовта бўлса, ўрнида ағдарилиб ётар ва бомдодгача Аллоҳни зикр қилиб, такбир айтиб чиқар экан.

Абдуллох яна шуларни айтган экан:

«Аммо ундан фақат яхши гапларни эшитдим. Уч кеча ўтгандан сўнг унинг амали ҳеч нарса эмас экан, деган фикрга келай дедим. Унга:

«Эй Аллоҳнинг бандаси! Отам билан орамизда ҳеч гап ўтгани йўқ. Мен Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламдан уч марта: «Ҳозир ҳузурингизга аҳли жаннатлардан бир киши келади», деган гапни эшитдим. Уч марта ҳам сен чиҳиб келдинг. Сенинг ҳузурингдан жой олиб, қиладиган амалларингга назар солиб, сенга иҳтидо ҳилиш орзусида эдим.

Аммо каттароқ бир иш қилганингни кўрмадим. Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам айтган гапларига сени нима эриштирган?» деб сўрадим. У эса:

«Ўзинг кўрган нарсадан бошқа хеч нарса йўқ», деди.

Кайтиб кетаётганимда у мени ёнига чакириб:

«Ўзинг кўрган нарсалардан бошқа ҳеч нарса йўқ. Фақат, мен қалбимда мусулмонлардан бирор кимсага гина-кудурат сақламайман. Ҳеч кимга, унга Аллоҳдан етган яхшиликка нисбатан ҳасад қилмайман», деди.

«Сени ўша мақомга етиштирган шу хислатинг экан», дедим», дея хикоя қилади Абдуллох ибн Амр розияллоху анху.

Хақиқатан ҳам, инсонлар қалбида ўзгаларга нисбатан ҳасад бўлмаслиги улуғ фазилатдир. Чунки бундай одамдан ҳеч бир ёмонлик чиқмайди. Аллоҳ барчамизни ҳасадгўйликдан сакдасин! Элу юртимизни бу оғир дарддан Ўзи қутқарсин! Омин!

## ومنه تتبع العورات

### БИРОВНИНГ АЙБИНИ АХТАРИШ

 $\rho$  عَنْ أَبِي بَرْزَةَ الأَسْلَمِيِّ  $\tau$  أَنَّ رَسُولَ اللهِ  $\rho$  قَالَ: يَا مَعْشَرَ مَنْ آمَنَ بِلِسَانِهِ وَلَمْ يَدْخُلِ الإِيمَانُ قَاْبَهُ لاَ تَغْتَابُوا الْمُسْلِمِينَ وَلاَ تَتَبِعُوا عَوْرَاتِهِمْ فَإِنَّهُ مَنِ اتَّبَعَ عَوْرَاتِهِمْ يَتَبِعُ اللهُ عَوْرَتَهُ وَمَنْ يَتَبِعِ اللهُ عَوْرَتَهُ وَمَنْ يَتَبِعِ اللهُ عَوْرَتَهُ وَمَنْ يَتَبِعِ اللهُ عَوْرَتَهُ يَا يَعْدُ وَالتَّرْمِذِيُّ.

4334. Абу Барза ал-Асламий розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Эй тили билан иймон келтириб, қалбига иймон кирмаганлар жамоаси! Мусулмонларни ғийбат қилманглар ва уларнинг айбларини ахтарманглар! Ким уларнинг айбини ахтарса, Аллоҳнинг Ўзи унинг айбларини ахтаради. Аллоҳ кимнинг айбларини ахтарса, уни уйининг ичида шарманда қилади», дедилар».

Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам ўзларининг бу муборак хадисларида катта бир хакикатни баён килмокдалар. У зот одамлар ичида тиллари билан иймон келтириб, қалбларига иймон кирмаганлари борлигини билдириб, ўшаларга хитоб қилмокдалар.

«Эй тили билан иймон келтириб, қалбига иймон кирмаганлар жамоаси!»

Демак, тили билан иймон келтириб, қалбига иймон кирмаганлар кўпчилик бўлар эканлар.

«Мусулмонларни ғийбат қилманглар ва уларнинг айбларини ахтарманглар!»

Ўша жамоа мусулмонларни ғийбат қилмасликлари керак экан. Ўша жамоа мусулмонларнинг айбларини

ахтармасликлари керак экан. Агар улар бу ишларни киладиган бўлсалар, ўзларига ёмон бўлар экан. Чунки, «Ким уларнинг айбини ахтарса, Аллохнинг Ўзи унинг айбларини ахтаради. Аллох кимнинг айбларини ахтарса, уни уйининг ичида шарманда килади».

Ха, мусулмонларнинг айбини тирнок остидан кир ахтаргандек килиб ахтарганларнинг айбини Аллох таолонинг Ўзи ахтарар экан. У Зот айб ахтарганда эса койиллатиб ахтаради. Айбдорни шармандаи шармисор киладиган килиб ахтаради.

Мусулмон банданинг айбини ахтариш қанчалар оғир экан. Шунинг учун бу ишдан тийилмоқ зарур.

2335 وَلَفْظُ التَّرْمِذِيِّ: صَعِدَ النَّبِيُّ ρ الْمِنْبَرَ فَنَادَى بِصَوْتٍ رَفِيعٍ: يَا مَعْشَرَ مَنْ أَسْلَمَ بِلِسَانِهِ وَلَمْ يُفْضِ الإِيمَانُ إِلَى قَلْبِهِ لاَ تُؤْذُوا الْمُسْلِمِينَ وَلاَ تُعَيِّرُوهُمْ وَلاَ تَتَبِعُوا عَوْرَاتِهِمْ فَإِنَّهُ مَنْ تَتَبَّعَ عَوْرَةَ أَخِيهِ الْمُسْلِمِينَ وَلاَ تُعَيِّرُوهُمْ وَلاَ تَتَبِعُ اللهُ عَوْرَتَهُ يَفْضَحُهُ وَلَوْ فِي جَوْفِ اللهُ عَوْرَتَهُ يَفْضَحُهُ وَلَوْ فِي جَوْفِ رَحْلِهِ.

4335. Термизийнинг лафзида:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам минбарга кутарилдилар ва баланд овоз ила нидо килиб:

«Эй тили билан мусулмон бўлиб, қалбига иймон ўтмаганлар жамоаси! Мусулмонларга озор берманглар! Уларни айбламанглар! Уларнинг айбларини ахтарманглар! Ким ўзининг мусулмон биродарининг айбини ахтарса, Аллох унинг айбини ахтаради. Аллох кимнинг айбини ахтарса, уни албатта шарманда қилади. Гарчи юкининг ичида бўлса ҳам», дедилар», лейилган.

4336- وَنَظَرَ ابْنُ عُمَرَ يَوْمًا إِلَى الْكَعْبَةِ فَقَالَ: مَا أَعْظَمَكِ وَأَعْظَمَ حُرْمَةً عِنْدَ اللهِ مِنْكِ.

4336. Бир куни Ибн Умар Каъбага назар солиб туриб:

«Қанчалар ҳам улуғсан! Сенинг ҳурматинг ҳанчалар ҳам улуғ! Мўминнинг ҳурмати Аллоҳнинг ҳузурида сендан ҳам улуғ!» деди».

**Шарх:** Демак, мўмин кишини бехурмат қилиш Каъбаи Муаъззамани бехурмат қилишдан кўра ёмон экан. Шунинг учун зинҳор ва зинҳор мўмин кишини беҳурмат қилишга ошикмаслик лозим.

4337 عَنْ مُعَاوِيَةً τَ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: إِنَّكَ إِنِ اتَّبَعْتَ عَوْرَاتِ النَّاسِ أَفْسَدْتَهُمْ أَوْ كِدْتَ أَنْ تُفْسِدَهُمْ فَقَالَ أَبُو الدَّرْدَاءِ: كَلِمَةٌ سَمِعَهَا مُعَاوِيَةُ مِنْ النَّبِيِّ نَفَعَهُ اللهُ بِهَا.

4337. Муовия розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Сен одамларнинг айбларини ахтарсанг, уларни бузасан ёки бузай дейсан», дедилар.

Абу Дардо:

«Муовияга у Набий соллаллоху алайхи васалламдан эшитган бу калима оркали Аллох манфаат берди», деди».

**Шарх:** Одамларнинг айбини ахтариш катта гунох бўлиши билан бирга, уларнинг бузилишига ҳам сабаб бўлар экан.

Дархақиқат, аъзолари бир-бирининг айбини

ахтарадиган жамиятларнинг одамлари бузилиши оқибатида жамиятнинг ўзи ҳам бузилиб, парча-парча бўлиб, тарқалиб кетганлигининг гувоҳлари ҳам кўп.

Агар Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг насихатларига амал қилиб, одамларнинг айбларини ахтарилмаса, фойдали бўлар экан. Ана ўша фойдага сазовор бўлганлардан бири Муовия ибн Абу Суфён розияллоху анху эканлар.

4338. Абу Умома розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Агар амир одамлардан айб ахтараверса, уларни бузади», дедилар».

**Шарх:** Раҳбар одам ўзига қарам бўлган кишиларнинг айбларини тинмай излайверса, уларга тўхтовсиз дашном бериб, қаттиқ тегаверса, бу яхшиликка олиб бормайди. Бундай ҳолатда кишилар ҳақида яхши гумонда бўлиш керак. Уларнинг баъзи хато ва камчиликларини зарари катта ва кўпчиликка тегадиган бўлмаса, кўрмаганга солиб туриш ҳам керак.

4339- وَقِيلَ لِعَبْدِ اللهِ ٦: هَذَا فُلاَنٌ تَقْطُرُ لِحِيْتُهُ خَمْرًا فَقَالَ: إِنَّا قَدْ نُمُينَا عَنِ التَّجَسُسِ وَلَكِنْ إِنْ يَظْهَرْ لَنَا شَيْءٌ نَأْخُذْ بِهِ. رَوَى هَذِهِ التَّلاَثَةَ أَبُو دَاوُدَ.

4339. Абдуллох розияллоху анхуга: «Ана, фалончи! Унинг соколидан арок томиб

турибди!» дейилди. Шунда у:

«Биз жосуслик қилишдан нахйи қилинганмиз. Лекин бир нарса зохир бўлса, уни оламиз», деди».

Учовини Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** Одамларнинг яширин қилаётган ишларини улар ҳақида ёмон гумонда бўлиб ҳадеб қидиравериш яхши эмас. Аммо уларнинг ёмонлиги ошкор бўлиб қолганда қилмишига яраша жазо бериш лозим.

## ومنه الكبر والاختيال

#### КИБР ВА ХАВОЛАНИШ

Кибр, такаббур, кибриё сўзлари луғатда катталик маъносини билдиради ва ўзини бошқалардан катта, устун ва афзал ҳисоблаш сифатига эга шахсга нисбатан ишлатилади.

Имом Ғаззолий кибрни:

«Ўзини улуғ санаш ва қадрини бошқанинг қадридан устун қуйиш» деб таърифлаганлар.

Имом Ғаззолий «Эҳъёу улумид Дин»да кибрни бадбахтлик калити эканини қуйидагича баён қилади:

«Саодат калити хушёрлик ва фахму фаросатдадир. Бадбахтлик манбаси кибр ва ғафлатдадир.

Банда учун Аллоҳ таолонинг неъматлари ичида иймон ва маърифатдан улуғи йўкдир. Унга эришиш учун бағрикенглик ва қалб кўзи ўткирлигидан бошқа васийла йўкдир.

Куфр ва маъсиятдан каттарок бало-офат йўкдир. Мазкур икки нарсага чакиришда калб кўрлиги ва жаҳолат зулматидан бошка нарса йўкдир.

Зийрак кишилар Аллох таоло уларни хидоятини ирода килган ва қалбларини Исломга кенг қилиб қуйганлардир.

Мутакаббирлар Аллох таоло уларни залолатини ирода килган ва калбларини худди осмонга чикаётгандаги каби тор ва танг килиб кўйганлардир.

Мутакаббир ўз хидоятига кафил бўлиши учун қалб кўзи очилмаган кишидир».

Бу ўта салбий сифат ҳақидаги бошқа маълумотлардан баъзисини келажак ҳадиси шариф ва ривоятлардан ўрганамиз.

Кибрли одам ўзини бирор фазилатли сифатда бошқалардан устун кўриб, уларни назар-писанд қилмай қўяди.

Биз «ҳаволаниш» деб таржима қилган сўз арабчада «ихтиёл» дейилиб, кишининг юриш-туришда ўзини сохта равишда юқори тутишига ишлатилади.

# قَالَ اللهُ تَعَالَى: لَمْ لَي لَي لَي لَي لَي لَهُ لَكُ مَا لَي لَي لَكُ لَكُ مَا لَكُ لَكُ مِن الله

3

Аллох таоло:

«Одамлардан такаббурла юз ўгирма ва ер юзида кибр-хаво ила юрма. Албатта, Аллох хеч бир мутакаббир ва мақтанчоқни севмас», деган (Луқмон, 18).

Биз Луқмон сурасида келган оятдаги «юз ўгирма» деб таржима қилган маъно оятда «тусаъъир» деб келган. Бу маъно, аслида, туяда учрайдиган бир касалликка нисбатан ишлатилар экан. Ўша касалликка мубтало бўлган туя доимо бошини пастдан юқорига ҳаракатлантириб, ёнбошга силтаб турар экан. Мутакаббирлик билан бурнини жийириб, юзини одамлардан ўгирадиган кишилар ана ўша касал туяга ўхшатилмокда.

### «Одамлардан такаббурла юз ўгирма»

Ха, мусулмон киши учун одамларни камситиш, уларни

паст санаш жуда ёмон иллат. Хатто юриш-туришда хам кибру хаводан, такаббурликдан сақланиш керак.

«...ва ер юзида кибр-хаво ила юрма».

Бу жуда ёмон нарса. Бошқаларга кибр оғир ботади. Энг мухими:

«Албатта, Аллох хеч бир мутакаббир ва мактанчокни севмас».

Абдуллох ибн Умар розияллоху анхудан нақл қилинган ривоятда:

«Кимнинг қалбида заррача мутакаббирлик бўлса, Аллох уни дўзахга юзтубан ташлайди», дейилган.

Шунингдек, Ибн Абу Лайло ривоят қилган ҳадисда:

«Ким кийимини кўз-кўз қилиб, мақтанчокдик ила судраб юрса, Аллоҳ таоло унга назар солмайди», дейилган.

2340 عَنْ حَارِثَةَ بْنِ وَهْبٍ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: أَلاَ أُخْبِرُكُمْ بِأَمُّمُ اللهِ لاَبَرَّهُ أَلاَ أُخْبِرُكُمْ بِأَهْلِ الخُنَّةِ كُلُّ ضَعِيفٍ مُتَضَاعِفٍ لَوْ أَقْسَمَ عَلَى اللهِ لاَبَرَّهُ أَلاَ أُخْبِرُكُمْ بِأَهْلِ النَّارِ كُلُّ عُتُلِّ جَوَّاظٍ مُسْتَكْبِرٍ. رَوَاهُ الشَّيْخَانِ وَالتِّرْمِذِيُّ.

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Сизларга ахли жаннатнинг хабарини берайми? Хар бир заифхол ва заифхол саналгандир. Аммо Аллохга қасам ичса, У Зот унинг қасамини юзага чиқаради.

Сизларга аҳли дўзахнинг хабарини берайми? Ҳар бир кўпол, саркаш ва мутакаббирдир», дедилар».

Икки шайх ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда кибрнинг тескариси бўлган заифлик ва заифҳоллик кишининг жаннати бўлиши омилларидан бири эканлиги таъкидланмоқда. Заифҳоллик

деганда моддий камчилиги туфайли одамлар уни назарписанд қилмайдиган киши кўзда тутилади.

Заиф ва заифхол кишилар одамлар олдида унча эътиборга сазовор бўлмасалар хам, Аллох субханаху ва таолонинг хузурида уларнинг қадр-қиймати бор. Агар улар Аллох субханаху ва таолога бирор қасам ичсалар, У Зот уларнинг қасамларини Ўзи юзага чиқаради

Аксинча, бу дунёда қўпол, саркаш ва мутакаббир бўлганларнинг охиратда ахволларига вой бўлади. Улар ахли дўзахдан бўладилар. Шунинг учун мўмин-мусулмон банда бу разил сифатга зинхор якинлашмаслиги керак.

4341. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Аллох таоло кибриё ридоимдир. Азимлик изоримдир. Ким уларнинг иккисидан бирида Мен ила низо килса, уни дўзахга ташлайман, деган», дедилар».

Абу Довуд ва Муслим ривоят қилишган.

**Шарх:** Кибриё ва иззат фақат Аллоҳга хос экан, бу сифатлар бандага тўғри келмас экан. Шунинг учун ким бу сифатларни Аллоҳ билан талашса, яъни, шу сифатлар билан сифатланишга уринса, Аллоҳ таолонинг азобига учрар экан.

Ушбу ҳадиси қудсийда арабларнинг истиъора услуби ишлатилган. Аллоҳ таолонинг «Иззат изоримдир. Кибриё ридоимдир» дейиши бу икки сифат Аллоҳга ҳудди мазкур икки кийим кишига лозим бўлганидек лозим эканига

ишорадир. Бу икки нарсани «талашиш» эса, ўша сифатлар билан сифатланишга ҳаракат қилишга ишорадир.

4342 عَنْ عَبْدِ اللهِ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: لاَ يَدْخُلُ النَّارَ أَحَدُّ فِي قَلْبِهِ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ حَبَّةِ خَرْدَلٍ مِنْ إِيمَانٍ وَلاَ يَدْخُلُ الْجُنَّةَ أَحَدُّ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ حَبَّةِ خَرْدَلٍ مِنْ كِبْرِيَاءَ.

4342. Абдуллох розияллоху анхудан ривоят қилинади: «Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Қалбида бир дона ачитқи уруғи оғирлигида иймони бор одам дўзахга кирмайди. Қалбида бир дона ачитқи уруғи оғирлигида кибриёси бор одам жаннатга кирмайди», дедилар».

Шарх: Бу хадиси шарифда кибриё иймоннинг қаршисига қўйилмоқда. У дўзахга тушишга бош омил бўладиган куфрнинг ўрнига қўйилмокда. Аслида иймон ТУШИШНИНГ бош омили, куфр дўзахга жаннатга хисобланади. Ачитки ТУШИШНИНГ бош ОМИЛИ уруғи оғирлиги худди шу икки нарсада хисобга олинади. Аммо бу хадисда куфрнинг ўрнига кибриё қўйилибди. Шундан бу ёмон хулкнинг канчалар хавфли эканини англаб етмоғимиз ва ундан халос бўлиш харакатида бўлмоғимиз лозим.

4343 وَعَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: لاَ يَدْخُلُ الْجُنَّةَ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِنْ كِبْرٍ قَالَ رَجُلِّ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّ الرَّجُلَ يُحِبُّ أَنْ يَكُونَ تَوْبُهُ حَسَنًا وَنَعْلُهُ حَسَنًا قَالَ: إِنَّ اللهَ جَمِيلٌ يُحِبُ الجُمَالَ الْكِبْرُ يَكُونَ تَوْبُهُ حَسَنًا وَنَعْلُهُ حَسَنًا قَالَ: إِنَّ اللهَ جَمِيلٌ يُحِبُ الجُمَالَ الْكِبْرُ يَكُونَ تَوْبُهُ حَسَنًا وَنَعْلُهُ حَسَنًا قَالَ: إِنَّ اللهَ جَمِيلٌ يُحِبُ الجُمَالَ الْكِبْرُ بَطُرُ الْحَقِّ وَغَمْطُ النَّاسِ. رَوَاهُمَا مُسْلِمٌ وَالتِّرْمِذِيُّ.

4343. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Қалбида зарра оғирлигида кибриёси бор киши жаннатга кирмайди», дедилар».

«Эй Аллохнинг Расули! Киши кийими гўзал бўлишини, пойафзали гўзал бўлишини ёктиради-ку?» деди бир одам.

«Албатта, Аллох гўзалдир ва гўзалликни севадир. Кибр хакни инкор килиш ва одамларни паст санашдир», дедилар».

Иккисини Муслим ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда Набий соллаллоҳу алайҳи васаллам қалбида зарра оғирлигида кибри бор киши жаннатга кирмаслиги ҳақида ҳабар бериш билан бирга, саҳобаларнинг саволларига жавоб тариқасида кибрни таърифлаб ҳам бермоқдалар.

Сахобаи киромлар ораста ва гўзал кийиниш ҳам кибр ҳисобланади шекилли деган гумонга бориб қолган эканлар. Шунинг учун улардан бирлари Набий соллаллоҳу алайҳи васалламдан:

«Эй Аллохнинг Расули! Киши кийими гўзал бўлишини, пойабзали гўзал бўлишини ёктиради-ку?» деб сўради.

«Албатта, Аллох гўзалдир ва гўзалликни севадир», дедилар Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам бу саволга жавоб берар эканлар. Кишининг ўзини камтар тутган холда гўзал кийиниши гўзалликни севувчи Аллох субханаху ва таоло севган ишга амал килгани бўлади. Мусулмон инсоннинг гўзал кийиниши зинхор кибрланиш эмас.

Набий соллаллоху алайхи васалламнинг «Албатта, Аллох гўзалдир ва гўзалликни севадир», деган гаплари мўмин-мусулмонларнинг муомалавий хаётларидаги бош шиорлари бўлиши керак.

Албатта, бунда кибрдан четланиш шартдир. Буни амалга ошириш учун кибр нимадан иборат эканини яхши билиб олиш зарур. Уни Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам куйидагича таърифламокдалар:

# «Кибр хакни инкор килиш ва одамларни паст санашдир».

Демак, ҳақни инкор қилиш ва одамларни пастга уриш кибр экан. Мўмин-мусулмон киши бировга жабр қилувчи, кибрланувчи бўлмаслиги керак. Аксинча, ўзини камтар тутиши, ҳаммани тенг кўриши, мутавозеъ бўлиши лозим.

4344. Абу Хурайра розияллоху анхудан рйвоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Қиёмат куни уч тоифага Аллох гапирмайди, уларни покламайди ва уларга назар хам солмайди. Уларга аламли азоб бўлади; зинокор чол, каззоб подшох ва мутакаббир камбағал», дедилар».

**Шарх:** Ушбу ҳадиси шарифда зикри келган уч тоифадаги мавжуд ёмон сифатларнинг ҳар бири оддий ҳолатда ҳам, ким бўлишидан қатъи назар катта гуноҳлардан ҳисобланади. Аммо бу уч сифат айнан бу ҳадисда зикр қилинган шахслардан содир бўлганда яна ҳам ёмонроқ бўлар экан.

#### 1. Зинокор чол.

Зино ҳар кимдан содир бўлганда ҳам энг оғир

гунохлардан бири хисобланади. Аммо бу қабих ишни чол одам қилса, яна ҳам оғирроқ бўлади. Қариб, ёши бир ерга етиб қолганида ҳам қуйилмаган одамнинг зинокор бўлиши жуда ҳам ёмон иш.

#### 2. Каззоб подшох.

Каззоблик кимдан содир бўлса хам гунохи кабира хисобланади. Аммо оддий одамдан каззоблик содир бўлса, бир нави, подшохдан содир бўлса, бошка бир нави.

Оддий фукаронинг ёлғони жуда оз кишиларга зарар келтириши мумкин. Баъзида унинг ўзига гунох ёзилишидан бошка зарари бўлмаслиги ҳам мумкин.

Аммо подшох каззоб бўлса, унинг ёлғончилигидан бир эмас, бир неча давлатлар зарар тортиши турган гап. Бунинг устига унинг ёлғончилигидан сонсизсаноқсиз кишилар ўрнак олиши, улар ҳам тап тортмай ёлғонга ўзларини урадиган бўлиб қолишлари турган гап.

### 3. Мутакаббир камбағал.

Мутакаббирлик ким тарафидан содир этилса ҳам, қанчалар ёмон оқибатларга олиб боришини юқорида ўтган ҳадиси шарифлардан жуда ҳам яхши англаб олдик.

Аммо камбағал киши мутакаббирлик қилса, яна ҳам оғир бўлади. Зотан, камбағалнинг камбағаллигининг ўзи унинг мутакаббир бўлмаслигини тақозо этади. Бас, камбағалнинг мутакаббирлик қилиши бошқаларнинг бу қабиҳ ишни қилишига нисбатан икки ҳисса ёмон бўлади.

Ушбу сабабларга кўра, мазкур уч тоифага мансуб шахсларга охиратда бўладиган муносабат жуда ҳам шиддатли бўлиши таъкидланмокда.

Қиёмат куни мазкур уч тоифага алоҳида муомалада бўлинади.

Аллох уларга гапирмайди! Аллох уларни покламайди! Аллох уларга назар хам солмайди! Уларга аламли азоб бўлади!

4345 عَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ تَ عَنِ النَّبِيِّ وَ النَّبِيِّ مَالَ: يُخْشَرُ الْمُتَكَبِّرُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَمْثَالَ الذَّرِّ فِي صُورِ الرِّجَالِ ρ قَالَ: يُخْشَاهُمُ الذُّلُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ فَيُسَاقُونَ إِلَى سِحْنٍ فِي جَهَنَّمَ يُسَمَّى يَغْشَاهُمُ الذُّلُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ فَيُسَاقُونَ إِلَى سِحْنٍ فِي جَهَنَّمَ يُسَمَّى بُولِسَ تَعْلُوهُمْ نَارُ الأَنْيَارِ يُسْقَوْنَ مِنْ عُصَارَةٍ أَهْلِ النَّارِ طِينَةَ الْخُبَالِ.

4345. Амр ибн Шуъайбдан, у отасидан, у бобосидан розияллоху анхум ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Мутакаббирлар киёмат куни кичик кизил чумоличаларга ўхшаган холларида, кишилар сувратида хашр қилинадилар. Уларни хар макондан бўлади. олган коплаб Бас, жаханнамдаги Булиса номли қамоққа хайдаб борилади. Уларнинг устида оловларнинг олови бўлади. Уларни дўзахнинг йиринги тийнатул хабол суғорилади», дедилар».

**Шарх:** Мутакаббирларнинг қиёмат куни аҳволлари қанчалар даҳшатли бўлишини Ушбу ҳадиси шарифдагидек сифатлаш қийин бўлса керак. Хорлик устига хорлиқ азоб устига азоб. Бу хорлик ва азоблар мутакаббирларнинг бу дунёда ўзларини тутишларига тамоман зид бўлган ҳолда юзага келади.

Бу дунёда ўзини жуда ҳам катта фаҳмлаб, бошқалардан устун қўйиб юрган мутакаббирлар қиёмат куни барча халойиқ қайта тирилтирилганида «кичик қизил чумоличаларга ўхшаган ҳолларида, кишилар сувратида ҳашр қилинадилар».

Бундан ортик хорлик бўлиши мумкинми?! Одам

сувратидаги, митти қизил чумолича ҳажмидаги жонзотни тасаввур қилиб кўринг-а!

«Уларни хар макондан хорлик қоплаб олган бўлади».

Мутакаббирларни бир ёки икки тарафдан эмас, ҳар тарафдан, олти тарафдан хорлик қоплаб олган бўлади. Мутакаббирларларни суврат ва ҳажмда хорликлари етмаганидек, ана ўша кичик қизил чумолича шаклидаги хору зор одамчаларни яна ҳар тарафдан хорлик қамраб турибди.

«Бас, уларни жаханнамдаги Булиса номли қамоққа хайдаб борилади».

Мутакаббирларнинг хорлигини яна ҳам зиёда қилиш учун уларга дўзахда алоҳида қамоқхона ҳам тайёрлаб қўйилган.

«Уларнинг устида оловларнинг олови бўлади».

Оддий дўзахилар олов билан жазолансалар, мутакаббир дўзахилар оловларнинг олови ила жазоланадилар. Албатта, оловларнинг оловида куйибёнганлар роса чанқашлари турган гап. Улар бирор ичиладиган нарсага мухтож бўладилар. Шунда:

«Уларни аҳли дўзахнинг йиринги - тийнатул хабол ила суғорилади».

7 قَالَ: تَقُولُونَ لِي فِيَّ التِّيهُ وَقَدْ رَبِّ مُطْعِمٍ تَ قَالَ: تَقُولُونَ لِي فِيَّ التِّيهُ وَقَدْ رَكِبْتُ الشَّاةَ وَقَدْ قَالَ رَسُولُ اللهِ رَكِبْتُ الشَّاةَ وَقَدْ قَالَ رَسُولُ اللهِ (): مَنْ فَعَلَ هَذَا فَلَيْسَ فِيهِ مِنَ الْكِبْرِ شَيْءٌ.

4346. Жубайр ибн Мутъим розияллоху анхудан ривоят килинади:

«У киши:

«Сенда такаббур бор дейсизларми? Батаҳқиқ, мен

эшак минганман, шамла кийганман ва кўй соққанман. Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам ким шуни килса, унда кибрдан бирор нарса бўлмайди, деганлар», деди».

**Шарх:** Демак, такаббурлик кишилар билан бўладиган муомалада кўринар экан. Хусусан, камтар, мутавозеъ киши оддийрок, одмирок маркабни минишдан орланмас экан. Масалан, улов сифатида эшак миниб юрган одам мутакаббир бўлмас экан.

Шунингдек, такаббури йўқ одам оддий кийимларни кийиб ҳам юраверади. Жубайр ибн Мутъим розияллоҳу анҳу ўзларининг камтарликлари далили сифатида шамла кийганларини айтмокдалар. Шамла елкадан ёпиниб юрадиган оддий кийим.

Камтар одам кўй бокишни ўзига ор деб билмайди. Уни ушлаб, кўрага қамаб, уни ўзи соғиб келган киши ҳам кибрли одам бўлмайди.

Бу ҳақиқатни Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ўзлари таъкидлаганлар.

4347. Салама ибн Аквъа розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Киши ўзидан кетишда давом этаверса, жабборлардан бўлиб қолади», дедилар».

Учовини Термизий ривоят қилган.

**Шарх:** Киши ҳавойи нафсини жиловламаса, уни эркалатиб кўтар-кўтар қилаверса, кибр даражасига етиб

қолиши турган гап. Бу ҳолатда у жабборлардан бўлиб қолади ва уларга бериладиган жазоларга бу ҳам гирифтор бўлади.

4348 وَجَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ ρ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنِّي رَجُلٌ حُبِّ وَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ ρ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنِّي رَجُلٌ حُبِّبَ إِلَيَّ الجُمَالُ وَأُعْطِيتُ مِنْهُ مَا تَرَى حَتَّى مَا أُحِبَّ أَنْ يَفُوقَنِي حُبِّبِ إِلَيَّ الجُمَالُ وَأُعْطِيتُ مِنْهُ مَا تَرَى حَتَّى مَا أُحِبَ أَنْ يَفُوقَنِي أَحَدُ بِشِرَاكِ نَعْلِي أَفْمِنَ الْكِبْرِ ذَلِكَ؟ قَالَ: لاَ وَلَكِنِ أَحَدُ بِشِرَاكِ نَعْلِي اَو بِشِسْعِ نَعْلِي أَفْمِنَ الْكِبْرِ ذَلِكَ؟ قَالَ: لاَ وَلَكِنِ الْكِبْرُ مِنْ بَطَرِ الْحَقِّ وَغَمْطِ النَّاسِ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ.

4348. Бир киши Набий соллаллоху алайхи васалламнинг хузурларига келиб:

«Эй Аллохнинг Расули! Мен унга жамол махбуб килинган одамман. Менга ундан ўзингиз кўриб турган нарса берилган. Хаттоки, бирортаси менинг кавшимнинг ипида хам мендан устун бўлмасин, дейман. Ана шу кибрданми?» деди.

«Йўқ! Аммо кибр ҳақни инкор қилиш ва одамларни паст санашдир», дедилар».

Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифдан Ислом гўзаллик дини эканини ва кибрга қарши эканини яна бир бор аникроқ билиб оламиз.

Мўмин-мусулмон киши гўзалликка эътибор бериши, кийими чиройли бўлиши учун уриниши, ҳаттоки, арзимаган нарса, пойафзалининг ипини ҳам ҳаммадан чиройли бўлишига ҳаракат қилиши кибрга кирмас экан.

Кибр қалбдаги хасталик бўлиб, унга мубтало бўлган инсон Аллох субханаху ва таолонинг амрлари ва нахйиларини эътиборсиз қолдириб, ҳақни зое қилишдан, одамларни паст санашдан, уларни назар-писанд қилмасликдан иборатдир.

### ومنه الإطراء في المدح

#### МАДДОХЛИК

4349 عَنْ أَبِي مُوسَى τ قَالَ: سَمِعَ النَّبِيُّ ρ رَجُلاً يُثْنِي عَلَى رَجُلاً يُثْنِي عَلَى رَجُلٍ وَيُطْرِيهِ فِي الْمِدْحَةِ فَقَالَ: أَهْلَكْتُمْ أَوْ قَطَعْتُمْ ظَهْرَ الرَّجُلِ. رَوَاهُ الشَّيْخَانِ.

4349. Абу Мусо розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам бир кишининг бошқа бировни мақтаб маддохлик қилаётганини эшитиб қолдилар ва:

«Ўша одамни ҳалок қилдиларингиз ёки белини синдирдиларинг», дедилар».

Икки шайх ривоят қилишган.

**Шарх:** Ортиқча ва ноўрин мақтов маддохлик бўлади. Бу иш мақталган кишининг ўзидан кетишига ва ҳовлиқиб бузилишига олиб боради. Ана шу тариқа у одам ҳалокатга учрайди ва одамгарчиликдан чиқади. Шунинг учун маддоҳлик қилмаслик керак.

2350 عَنْ أَبِي بَكْرَة τ قَالَ: ذُكِرَ رَجُلٌ عِنْدَ النَّبِيِّ ρ فَأَثْنَى عَلَيْهِ رَجُلٌ عِنْدَ النَّبِيِّ ρ فَأَثْنَى عَلَيْهِ رَجُلٌ عِنْدَ النَّبِيُّ ρ: وَيُحَكَ قَطَعْتَ عُنُقَ صَاحِبِكَ يَقُولُهُ مِرَارًا إِنْ كَانَ أَحَدُكُمْ مَادِحًا لاَ مَحَالَةَ فَلْيَقُلْ أَحْسِبُ كَذَا وَكَذَا إِنْ كَانَ يُرَى أَنَّهُ كَذَلِكَ وَحَسِيبُهُ الله وَلاَ يُرَكِّي عَلَى اللهِ أَحَدًا. رَوَاهُ كَانَ يُرَى أَنَّهُ كَذَلِكَ وَحَسِيبُهُ الله وَلاَ يُرَكِّي عَلَى اللهِ أَحَدًا. رَوَاهُ

4350. Абу Бакра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васалламнинг хузурларида бир кишини зикр килинди. Бир одам унга яхши мактов айтди. Шунда Набий соллаллоху алайхи васаллам бир неча марта:

«Шўринг курисин! Сохибингнинг бўйнини кесдинг! Агар бирингиз ноилож мадх айтадиган бўлсангиз «менимча ундок, менимча бундок» десин. Агар ана шундоклиги кўрилган бўлса ва Аллох унга етарли бўлса. Аллохга бировни поклаб кўрсатмасин», дедилар».

Учовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ерда бировни юзига мақташ ҳақида сўз кетмоқда. Шу билан бирга, мақтовдан сўнг ўзидан кетиб, адашув йўлига кириши эҳтимоли бор кишилар ҳақида сўз кетмоқда. Ўринли ва адолатли мақтов мумкин. Баъзи жойларда кишиларни яҳшиликка тарғиб қилиш учун керак ҳам.

τ فِي وَجْهِهِ فَأَخَذَ ρ وَجَاءَ رَجُلُ فَأَتْنَى عَلَى عُثْمَانَ τ فِي وَجْهِهِ فَأَخَذَ وَالْمِقْدَادُ ابْنُ الْأَسْوَدِ تُرَابًا فَحَثَا فِي وَجْهِهِ وَقَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ρ: الْمِقْدَادُ ابْنُ الْأَسْوَدِ تُرَابًا فَحَثَا فِي وَجْهِهِ وَقَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ وَالْمَدَّاحِينَ فَاحْتُوا فِي وُجُوهِهِمُ التُّرَابَ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَمُسْلِمٌ وَالتَّرْمِذِيُّ.

4351. Бир киши келиб Усмон розияллоху анхуни юзларига мактади. Микдод ибн Асвад тупрок олиб, унинг юзига сочди ва:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам қачон

маддохларни кўрсангиз уларнинг юзига тупрок сочинг, деган эдилар», деди».

Абу Довуд, Муслим ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Бундан маддоҳларни маддоҳликдан қайтариб туриш ҳам зурурлиги чиқади. Бўлмаса, улар ўз маддоҳликларида ҳаддан ошиб, бир-бирлари билан мусобақалашиб бораверадилар.

Бир киши ҳазрати Али розияллоҳу анҳуни юзларига ҳараб туриб, маддоҳлик ҳилди. Али розияллоҳу анҳу аввал шу одам ўзларини ёмонлаб юрганини билар эдилар ва унга:

«Мен сен айтганчалик эмасман. Аммо ичингда сақлаб турганингдан устунман», дедилар.

2352 وَجَاءَ وَفْدُ بَنِي عَامِرٍ إِلَى رَسُولِ اللهِ ρ فَقَالُوا: أَنْتَ سَيِّدُنَا فَقَالَ: سَيِّدُنَا فَقَالَ: السَّيِّدُ اللهُ قَالُوا: وَأَفْضَلُنَا فَضْلاً وَأَعْظَمُنَا طَوْلاً فَقَالَ: قُولُوا بِقَوْلِكُمْ أَوْ بَعْضِ قَوْلِكُمْ وَلاَ يَسْتَجْرِيَنَّكُمُ الشَّيْطَانُ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالإِمَامُ أَحْمَدُ.

4352. Набий соллаллоху алайхи васалламнинг хузурига Бани Омирнинг элчилари келдилар. Бас, улар:

«Сиз саййидимизсиз», дейишди.

«Саййид Аллохдир», дедилар у зот.

«Фазлда афзалимизсиз, атода каттамизсиз», дейишди.

«Бу гапингизни ёки бу гапингизнинг баъзисини айтаверинг. Фақат шайтон сизларни тезлатиб юбормасин», дедилар».

Абу Довуд ва Ахмад ривоят қилишган

Шарх: Меъёрида ва хаддан ошмасдан мактов

сўзларини айтса мумкинлиги шу хадиси шарифдан олинади.

Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламдан ўз саҳобалари мадҳи ҳақида кўплаб ҳадислар келган.

Суфён ибн Уяйна:

«Узини билган одамни мадх қилиш зарар қилмайди», деган.

Мадҳнинг ўзида олтита офат бор. Уларнинг тўрттаси мадҳ қилувчида, иккитаси мадҳ қилинувчидадир.

Мадх қилувчидаги офатлар қуйидагилар:

- 1. Мадхда ҳаддан ошиб, ёлғон қўшиб юбориш.
- 2. Мадҳга риёкорликни аралаштириш. Мисол учун, мақтаётганда уни яхши кўришини айтади, аслида яхши кўрмайди. Ёки гапираётган гапи ўз эътиқодига тўғри келмайди. Шунинг ўзи риёкорликдир.
- 3. Маддох гохида рўёбга чикиши мумкин бўлмаган нарсани ёки мохиятини англаш кийин нарсани гапиради. Мисол учун, бу киши ўта такводор, пархезкор ва зохиддир дейилиши.
- 4. Маддох золим ёки фосик одамни мактаб хурсанд килади.

Мақталған шахсдағи офатлар:

- 1. Мақтов мақталган одамда кибр ва ўзини устун кўришликка сабаб бўлиши мумкин.
- 2. Мақталган мақтовга учиб, ўзидан рози бўлиб химматини йўқотиши мумкин.

Мазкур олти офатдан холи бўлса, мадх жоиздир.

## ومنه السب والقذف

### СЎКИШ ВА АЙБЛАШ

Сўкиш ва ачитиб гапиришни жамлаб олингани

арабчада «Базоъа» дейилади. У луғатда тилдаги рост бўлса ҳам аччиқ ва бешарм гапдир.

Уламо ахли уни қуйидагича таърифлайдилар:

Ғаззолий: «У қабих саналған нарсани очиқ-ойдин сўзлар билан ифодалашдир», деган.

Муновий: «У калом рост бўлса ҳам нутқдаги фаҳш ва қабиҳликдир», деган.

Сўкиш ёки сўкиниш Исломда катта беодоблик ва гунохлар каторига киради. У ижтимоий алоқаларнинг бузилишига, инсонларнинг хакоратланишига олиб келадиган бадхулкдикдир. Шунинг учун хам Пайғамбаримиз Муҳаммад мустафо соллаллоҳу алайҳи васаллам ўз ҳадисларида сўкишни қаттиқ қоралаганлар.

4353. Абдуллох розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Мусулмонни сўкиш фосикликдир. У билан уришиш куфрдир», дедилар».

Икки шайх ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Маълумки, фосиклик катта гунох хисобланади. Шариат кўрсатган чегарадан чикиб, гунох ишларни килувчилар фосик хисобланади. Фиск диндан чикишнинг бошланиши бўлиб, тавба килмасдан, ўша гунохни давом эттирганлар диндан чикади. Шунинг учун ҳам ҳадиси шарифда сўкиш фиск, уришиш эса куфр дейилаяпти. Чунки фиск куфрга олиб борганидек, сўкиш ҳам уришишга олиб боради.

Одатда, одамлар сўкишга унча эътибор бермайдилар. Сўкса сўкилиб қолармиди, деб кетаверадилар. Фалончи бўлгандан кейин сўкади-да, деган ноўрин мулохазаларни

хам айтадилар. Аслида эса, сўкиш гунох ва кабих иш бўлиш билан бирга, ўзидан кўра каттарок гунох ва халокатларга элтувчи йўл хам хисобланади.

Имом Баззор Абдуллох ибн Амр розияллоху анхудан ривоят қиладилар. У киши пайғамбаримизга санадини етказадилар. У зоти бобаракот соллаллоху алайхи васаллам:

«Мусулмонни сўкиш ҳалокат жари ёқасига келганлигини англатади», деган эканлар.

Жар ёқасига келгандан сўнг унга тушиб кетиш ҳеч нарса бўлмай қолади. Демак, сўкишга эътибор бермай, сўкса нима бўпти, дейиш мутлақо нотўғри ишдир.

Хусусан, сўкишни кўп ишлатадиган беодоб одамлар катта гунохларга сабаб бўладилар. Улар олий илм даргохларини битирганлар, катта мансабларни эгаллаган бўлишлари, яхши кийиниб, яхши яшашлари хам мумкин.

Аммо модомики, ичларида яхшиликка амал килдирувчи куч йўк экан, ўзларининг сўзларини тузатолмас эканлар, ким бўлишидан қатъи назар, фосик бўладилар, маданиятсиз, тубан инсон хисобланадилар. Ўзаро муомалада биринчи бўлиб сўккан одам катта маънавий жиноят килган бўлади. Орадаги хурмат ва иззат, ўзаро тушуниш пардасини йиртган, ёмонликка йўл очган бўлади.

Имом Байҳақий Абдуллоҳ розияллоҳу анҳудан ривоят қилган ҳадисда Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Хар қандай икки мусулмоннинг орасида, албатта, Аллоҳ таоло томонидан тутилган парда бўлади. Улардан бири иккинчисига бир оғиз сўкиш сўз айтса, Аллоҳнинг пардасини йиртган бўлади», деганлар.

Кишилар орасидаги ўзаро хурмат ва эхтиромнинг Ислом динида қанчалик улуғланишини кўраяпсизми? Хадиси шарифда бу нарсани «Аллохнинг пардаси», деб аталмоқда.

Халқ орасидаги «Инсоф қилайлиқ орамиздан парда кўтарилмасин, юзимиз очилмасин, кейин яхши бўлмайди», деган гаплар ушбу хадиси шарифдан олинган бўлса ажаб эмас. Демак, биринчи бўлиб бошқа кишини сўккан одам катта маънавий жиноят килган бўлади. У оз эмас, кўп эмас, оламларнинг Роббиси Аллох таоло инсонлар орасига кўйган пардани йиртган хисобланади.

Шу билан бирга, иккинчи томон ҳам дарров ўт олиб, сўкишни бошлаб юбориши керак эмас. Биринчи одам уни сўкиш билан катта гуноҳ қилди. Ўзининг беодоб-пасткаш эканлигини кўрсатди. Энди иккинчи киши у билан тенглашмаслиги шарт.

Имом Ибн Хиббон ривоят қилган ҳадисда Ниёз ибн Химор қуйидагиларни айтадилар:

«Мен Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламга

«Эй Аллоҳнинг Расули! Бир одам мени сўкса, у ўзимдан паст бўлса, ундан ғолиб келадиган бўлсам, менга бирор нарса бўладими?» деб сўрадим.

У зот:

«Икки сўкишган, обрўйини тўкаётган ва ёлғон гапираётган кишилар икки шайтондир», дедилар.

Демак, Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам Ниёз ибн Химор розияллоху анхуга ўзини сўккан одамга жавоб қайтаришга изн бермадилар. Агар шундай қилса, икки беодоб шайтоннинг бири бўлиб қолишини англатдилар. Бу ҳар бир мусулмоннинг ёдида доимо туриши лозим бўлган нарсадир.

Сўкишни ўзига одат қилиб олган беодоб инсонлар ўзларининг жирканч хулклари, пасткашликлари билан нафакат қаршисида турган одамни, балки беайб, мўътабар ва улуғ инсонларни ҳам ҳақорат қилган бўлади. Одам шаклида юрган бундай шахслар ёмонлигидан уйда ибодат билан машғул бўлиб ўтирган муштипар оналар,

опасингиллар ва бошқалар ҳам четда қолмайди. Кўпроқ бу ҳақоратлар сўкувчининг ота-онасини ва яқинларини ҳақорат қилиш билан қайтарилади.

Имоми Бухорий Абдуллох ибн Амр розияллоху анхудан ривоят килган хадисда Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам:

«Катта гунохларнинг каттаси инсоннинг ўз отаонасини лаънатламоғидир», дедилар

Шунда:

«Эй Аллоҳнинг Расули! Қандай қилиб одам ўз отаонасини лаънатлайди», деб сўралди.

У зот соллаллоху алайхи васаллам:

«Бир одам бировнинг отасини сўкса, у ҳам бунинг отасини сўкади, онасини сўкса, онасини сўкади», дедилар.

Кўриб турибмизки, бу жуда ҳам ноқулай ҳолат экан. Ота-онага раҳмат, иззат-обрў келтиришнинг ўрнига ўзининг беодоблиги ила лаънат, сўкиш келтириш нақадар бадбахтлик.

4354 عَنِ ابْنِ عُمَرَ تَ عَنِ النَّبِيِّ p قَالَ: أَيُّمَا امْرِئٍ قَالَ لَأَخِيهِ يَا كَافِرُ فَقَدْ بَاءَ كِمَا أَحَدُهُمَا إِنْ كَانَ كَمَا قَالَ وَإِلاَّ رَجَعَتْ عَلَيْهِ. رَوَاهُ الأَرْبَعَةُ.

4354. Ибн Умар розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Қай бир киши ўз биродарига, эй кофир, деса. Ўша нарса иккисидан бирига қайтади. Ёки унинг айтганидек бўлади. Агар бўлмаса, албатта, унинг ўзига қайтади», дедилар».

Тўртовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Бир кишини куфрда айблаш энг катта сукишдир. Мумин киши учун бундан ортик хакорат

бўлиши ҳам мумкин эмас. Бу иш шунчалик оғир бўлганидан бу ҳадиси шарифда масала бир йўла кўндалангига кўйилмокда. Биров бошқа бир кишини кофирликда айбламокчи бўлса, ўйлаб иш қилсин. Агар у «эй кофир», деб сўккан киши кофир бўлмаса, сўкканнинг ўзи кофирга айланиши турган гап.

Афсуски, баъзи кишилар бу нозик ва масъулиятли масалага етарли ахамият бермай сал нарсага кишиларни кофирга чикариб юборишни яхши кўрадилар. Улар ўзларининг бу ишлари ўзлари учун ўта хатарли эканлигини билиб кўйишлари ва шунга қараб иш тутишлари лозим.

24355 عَنْ أَبِي ذَرِّ τَ أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَّ ρ يَقُولُ: لاَ يَرْمِي رَجُلُّ رَجُلُّ رَجُلًا بِالْفُسُوقِ وَلاَ يَرْمِيهِ بِالْكُفْرِ إِلاَّ ارْتَدَّتْ عَلَيْهِ إِنْ لَمْ يَكُنْ صَاحِبُهُ كَذَٰلِكَ. رَوَاهُ الشَّيْخَانِ.

4355. Абу Зарр розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«У киши Набий соллаллоху алайхи васалламнинг:

«Бир киши бошқа кишини фосикликда ёки кофирликда айблаган бўлсаю, сохиби ундок бўлмаса, албатта, ўша нарса ўзига қайтади», дедилар».

Икки шайх ривоят қилишган.

**Шарх:** Шунинг учун тилга эрк бериб, бошқаларни фосиқликда ёки кофирликда айблайвериш керак эмас.

4356 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: الْمُسْتَبَّانِ مَا قَالاَ فَعَلَى الْبَادِئِ مِنْهُمَا مَا لَمْ يَعْتَدِ الْمَظْلُومُ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَمُسْلِمٌ وَالتِّرْمِذِيُّ.

4356. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Икки сўкишганнинг гунохи улардан аввал бошлагангадир. Модомики, мазлум ошириб юбормаган бўлса», дедилар».

Абу Довуд, Муслим ва Термизий ривоят қилган.

**Шарх:** Шунинг учун хеч ким сўкишни аввал бошламаслиги лозим. Акс холда, у ишни килган одам икки томоннинг хам гунохини ўзига олган бўлади

4357. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Одамлар ичида икки нарса бор. Ана ўша икки нарсада куфр бор. Насабга таъна килиш ва ўликка айтиб йиғлаш», дедилар».

Муслим ривоят қилган.

**Шарх:** Одамларни насабига таъна қилиш, уларни ҳаромдан бўлган деган маънода гап тарқатиш сўкишнинг энг даҳшатли кўринишларидан биридир. Бу иш куфрдир. Бу нарсадан сақланмоқ керак.

4358. Яна ўша кишидан ривоят қилинади: «Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Агар бир киши «одамлар халок бўлди» деса, ўша одам уларни халок қилган бўлади», дедилар».

Муслим ва Абу Довуд ривоят қилишган.

**Шарх:** Яхши гапга ҳам, ёмон гапга ҳам фаришта «омин» дейди. Одамлар ҳақида у бўлиб кетди, бу бўлиб кетди, деган нохуш гапларни айтиш ўрнига яхши ниятли гапларни айтишга одатланмоқ зарур.

4359. Оиша розияллоху анходан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Қачон сохибингиз ўлса, уни тек қуйинг. Унинг хақида ёмон суз айтманг», дедилар».

Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** Вафот этиб кетган одамни сўкиш тирик одамни сўкишдан кўра оғиррокдир. Бу иш хам ўликни, хам унинг тирик қолган яқинларини хафа қиладиган ёмон ишдир. Шунинг учун вафот этиб кетганларни сўкиш, улар хакида ноўрин гаплар айтиш мумкин эмас.

Инсон ўзининг барча тасарруфотлари, ишлари, гапсўзларини идора кила билиши, яхши сўзларни айтиб, яхши амалларни килиб, ёмон сўз ва амаллардан кайтиши лозим. Исломда нафакат одамни, балки ҳайвонларни сўкиш ҳам ман килингандир. Ёш болаларимизни шу рухда тарбиялаб боришимиз керак. Катталар эса, бу борада уларга ўрнак бўлишлари зарур.

### ومنه اللعن والفحش

### ЛАЪНАТЛАШ ВА ФАХШ СЎЗЛАР АЙТИШ

7 أَنَّ رَسُولَ اللهِ ρ قَالَ: مَنْ حَلَفَ عَلَى مِلَّةٍ غَيْرِ الإِسْلاَمِ فَهُو كَمَا قَالَ وَلَيْسَ عَلَى ابْنِ آدَمَ نَذْرُ حَلَفَ عَلَى مِلَّةٍ غَيْرِ الإِسْلاَمِ فَهُو كَمَا قَالَ وَلَيْسَ عَلَى ابْنِ آدَمَ نَذْرُ فِيمَا لاَ يَمْلِكُ وَمَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِشَيْءٍ فِي الدُّنْيَا عُذِّبَ بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِيمَا لاَ يَمْلِكُ وَمَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِشَيْءٍ فِي الدُّنْيَا عُذِّبَ بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَمَنْ قَذَفَ مُؤْمِنًا بِكُفْرٍ فَهُو كَقَتْلِهِ. رَوَاهُ الْخَمْسَةُ.

4360. Собит ибн Заҳҳок розияллоҳу анҳудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким Исломдан бошқа миллат ила қасам ичса, у ўшандокдир. Одам боласига ўзи молик бўлмаган нарсада назр йўк. Ким бу дунёда ўзини бир нарса ила қатл қилса, қиёмат куни ўша нарса билан азобланади. Ким бир мўминни лаънатласа, бу уни қатл қилган кабидир. Ким бир мўминни кофирликда айбласа, бу уни қатл қилган кабидир», дедилар».

Бешовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Мўмин кишини лаънатлаш уни Аллох таолонинг рахматидан узокда бўлишини тилашдир. Мўмин киши учун Аллох таолонинг рахматидан узокда бўлиш ўлим билан баробар. Шунинг учун ҳеч қачон мўмин кишини лаънатлаб бўлмайди.

4361 وَقَالَ أَنَسُ τ: لَمْ يَكُنْ رَسُولُ اللهِ ρ فَاحِشًا وَلاَ لَعَّانًا وَلاَ لَعَّانًا وَلاَ لَعَّانًا وَلاَ لَعَّانًا وَلاَ سَبَّابًا كَانَ يَقُولُ عِنْدَ الْمَعْتَبَةِ مَا لَهُ تَرِبَ جَبِينُهُ. رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ.

4361. Анас розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам фахш сўз айтувчи, лаънатловчи ва сўкувчи бўлмаганлар. У зот итоб килиш пайтида «У пешонанг ерга ишкалгурга нима бўлган?» дер эдилар».

Бухорий ривоят қилган.

**Шарх:** Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг бировдан аччиқлари чиққанда айтадиган гаплари шундан иборат эди. Расулуллох соллаллоху алайхи васалламдан ўрнак олиб ҳар бир мўмин-мусулмон сўкиш, лаънатлаш ва фаҳш сўз айтишдан ўзини четга олмоғи лозим.

4362. Абу Дардо розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Қиёмат куни лаънатловчилар гувох хам, шафоатчи хам булмайдилар», дедилар».

Муслим ва Абу Довуд ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу дунёда одамларни лаънатлаб юрадиган одамлар у дунёда юкори мартабаларга эриша олмас эканлар. Ким у дунёда гувохлик ёки шафоатчилик каби олий макомларга эришиш ниятида бўлса, зинхор бировни лаънатламасин.

مَنْ أَبِي هُرَيْرَةً 
$$\tau$$
 عَنِ النَّبِيِّ  $\rho$  قَالَ: لاَ يَنْبَغِي لِصِدِّيقٍ  $\tau$  أَنْ يَكُونَ لَعَّانًا. رَوَاهُ مُسْلِمٌ وَالتِّرْمِذِيُّ.

4363. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Сиддик учун лаънатловчи бўлиш ярашмайди», дедилар».

Муслим ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Сиддиклик ўзини билган хар бир банда учун улуғ бир макомдир. Аллох таоло Қуръони Каримда «Аллохга ва Унинг Пайғамбарларига иймон келтирганлар, ана ўшалар сиддикдардир. Ва Роббилари хузуридаги шохидлардир. Уларнинг ажрлари ва нурлари бор», деган (Хадид, 19).

Бас, ана шундоқ мақом эгаларига ҳеч қачон лаънатловчи бўлиш ярашмайди. Мўмин кишининг мўминлигига лаънатловчи бўлиш тўғри келмайди.

4364. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Эй Аллоҳнинг Расули! Мушрикларни дуоибад килинг», дейилди.

«Албатта, мен лаънатловчи қилиб юборилганим йўқ. Мен раҳмат қилиб юборилганман», дедилар».

Муслим ривоят қилган.

Шарх: Бировни лаънатлаш уни Аллох таолонинг рахматидан узоқ бўлишини тилаб, дуо қилишдир. Агар барча мушрикларни лаънатланадиган бўлинса, уларнинг бирортаси хам мусулмон бўлмасдан ўлиб кетишини тилагандек бўлади. Албатта, бу нарса Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга тўғри келмайдиган бир иш. У зот хатто ўзларига озор берган мушрикларга хам лаънат айтмаганлар. Балки авлоддаридан уларнинг мусулмонлар чикишини умид килганлар ва шундок бўлди хам.

Шу билан бирга, бадбахтлиги аниқ бўлган баъзи мушрикларни лаънатлаш холлари хам бўлган.

Шунинг учун ҳам мушрик ва кофирларни омматан лаънатламай, баъзи бадбахтларини лаънатласа мумкинлиги қоидага айланиб қолган.

4365 وَنَازَعَتِ الرِّيحُ رَجُلاً رِدَاءَهُ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ ρ فَلَعَنَهَا فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ρ: لاَ تَلْعَنْهَا فَإِنَّهَا مَأْمُورَةٌ وَإِنَّهُ مَنْ لَعَنَ شَيْئًا لَيْسَ لَهُ إِنَّهُ مِنْ لَعَنَ شَيْئًا لَيْسَ لَهُ بِأَهْلٍ رَجَعَتِ اللَّعْنَةُ عَلَيْهِ. رَوَاهُمَا أَبُو دَاوُدَ وَالتَّرْمِذِيُّ.

4365. Бир кишининг ридосини Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг пайтларида шамол тортиб кетди. Бас, у уни лаънатлади. Шунда Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Уни лаънатлама! Унга амр килингандир. Ким лаънатга сазовор бўлмаган нарсани лаънатласа, унинг ўзига кайтади», дедилар».

Иккисини Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Бундан шамол ва шунга ўхшаш нарсаларни лаънатлаб бўлмаслиги чикади. Ким бундок нарсаларни лаънатласа, унинг лаънати ўзига уради.

4366 عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: إِنَّ الْعَبْدَ إِذَا لَعَنَ شَيْعًا صَعِدَتِ اللَّعْنَةُ إِلَى السَّمَاءِ فَتُغْلَقُ أَبْوَابُ السَّمَاءِ دُونَهَا ثُمَّ تَهْبِطُ إِلَى الأَرْضِ فَتُغْلَقُ أَبْوَابُ الْمَّمَاءِ دُونَهَا ثُمَّ تَهْبِطُ إِلَى الأَرْضِ فَتُغْلَقُ أَبْوَابُهَا دُونَهَا ثُمَّ تَأْخُذُ يَمِينًا وَشِمَالاً فَإِذَا لَمْ تَجَدْ إِلَى الأَرْضِ فَتُغْلَقُ أَبْوَابُهَا دُونَهَا ثُمَّ تَأْخُذُ يَمِينًا وَشِمَالاً فَإِذَا لَمْ تَجَدْ مَسَاعًا رَجَعَتْ إِلَى الَّذِي لُعِنَ فَإِنْ كَانَ لِذَلِكَ أَهْلاً وَإِلاَّ رَجَعَتْ إِلَى مَسَاعًا رَجَعَتْ إِلَى الَّذِي لُعِنَ فَإِنْ كَانَ لِذَلِكَ أَهْلاً وَإِلاَّ رَجَعَتْ إِلَى قَائِلِهَا. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ.

4366. Абу Дардо розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Қачон банда бир нарсани лаънатласа, лаънат осмонга кўтарилади. Сўнг осмоннинг эшиклари унинг ортидан ёпилади. Кейин у ерга тушади. Унинг эшиклари ҳам ортидан ёпилади. Кейин у ўнгга сўлга бориб-келади. Агар борадиган жой топмаса, лаънатланганнинг олдига келади. Аммо у бунга лойик бўлмаса, албатта, айтгувчисига қайтади», дедилар».

Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** Ушбу ҳадиси шарифдан лаънат кўпроқ ҳолатларда ўз айтгувчисига уриши кўриниб турибди. Бас, шундоқ экан, лаънатни зинҳор тилга олмаслик керак.

الْمُؤْمِنُ 
$$\rho$$
 عَنْ عَبْدِ اللهِ  $\tau$  عَنِ النَّبِيِّ  $\rho$  قَالَ: لَيْسَ الْمُؤْمِنُ بِالطَّعَّانِ وَلَا اللَّعَّانِ وَلَا الْفَاحِشِ وَلَا الْبَذِيءِ. رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ.

4367. Абдуллох розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Мўмин кўп таъна килувчи хам, кўп лаънатловчи хам, фахш сўз айтувчи хам ва тили бемаза хам эмасдир», дедилар».

Термизий ривоят қилган.

**Шарх:** Ушбу ҳадиси шарифда Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам мўмин киши йирокда бўлиши лозим бўлган тўрт хил ёмон ахлоқ ҳақида сўз юритмоқдалар:

### 1. Кўп таъна қилувчи.

Кишиларга турли нарсалардан таъна килавериш мўмин бандага лозим эмас. Бу одат кишилар учун озор бўлади. Мўмин киши бировга озор бермаслиги лозим.

### 2. Кўп лаънатловчи.

Аввал ҳам ўрганиб ўтганимиздек, бировларни ва ҳатто нарсаларни ҳам лаънатлаш дуруст эмас. Кўпчилик ҳолатларда лаънат лаънатловчининг ўзига ҳайтиб келиши турган гап.

### 3. Фахш сўз айтувчи.

Баъзи бир одамларнинг оғзидан сал нарсага уятсиз сўзлар чиқаверади. Улар бўлган-бўлмаган нарсага шармсиз, ҳаёсиз гапларни айтаверади. Мўмин банда бундоқ нарсадан мутлақо узокда бўлиши лозим.

#### 4. Тили бемаза.

Тили бемаза деганни баъзи кишилар сассик сўзли одам хам дейдилар. Мўмин киши ширин каломли инсондир. Унга бемаза гапларни айтмок муносиб эмас.

### ومنه احتقار المسلم وهجره

### МУСУЛМОННИ ТАХКИРЛАШ ВА УНДАН АРАЗЛАШ

Аллох таоло:

«Эй иймон келтирганлар! Бир қавм бошқасини масхара қилмасин, эҳтимол, улар булардан яҳшироқдир. Ва аёллар ҳам бошқа аёлларни (масҳара қилмасин), эҳтимол, улар булардан яҳшироқдир», деган (Ҳужурот, 11).

Албатта, ўзгаларни масхара қилиш ёмон одат бўлиб,

ўртасидаги ўзаро алоқаларнинг жамият аъзолари бузилишига сабаб бўлади. Бир одам иккинчисини масхара қилса, камситса, устидан кулса, албатта, масхара қилинган одамнинг аччиғи чиқади, у ҳам масхара қилувчига ўзига яраша жавоб беришга уринади. Орада низо-жанжал чиқади, ижтимоий алоқалар бузилади ва жамият заифлашади.

Ислом эса, доимо мусулмонлар жамиятининг мустаҳкам бўлиши учун қайғуради. Шунинг учун ҳам ушбу ояти каримада Аллоҳ таоло инсонларни бир-бирини масҳара қилишдан қайтармоқда.

«Эй иймон келтирганлар! Бир қавм бошқасини масхара қилмасин, эҳтимол, улар булардан яҳшироқдир».

Эътибор берадиган бўлсак, Аллох таоло ушбу оятни яна, «Эй иймон келтирганлар!» нидоси ила бошламокда. Шунинг ўзи хам нидодан кейин келадиган масала ўта мухимлигидан дарак беради.

Ожиз инсон ҳар нарсани ўз ўлчови билан ўлчашга ҳаракат қилади. Шунингдек, масҳара қилувчилар ҳам ўзларича одамларни қадрини ўлчашиб, бой камбағалдан, кучли кучсиздан, амалдор амали йўкдан, фарзанди кўп фарзандсиздан кулиши мумкин. Лекин Аллоҳнинг ўлчови бошка.

Эҳтимол, ҳеч ким кўзга илмайдиган бир инсон Аллоҳнинг ҳузурида минглаб бой-зодагон, уддабуронлардан чандон-чандон яҳши мартабададир.

Одатда, кўпгина ишлар ҳақидаги ҳукмлар эркакларга хитобан айтилса-да, ўз-ўзидан аёлларни ҳам ичига олиб кетаверади. Аммо бир-бирини масҳара қилишдан ман қилувчи хитобда эркаклардан кейин аёллар алоҳида зикр килинган.

«Ва аёллар хам бошка аёлларни (масхара килмасин), эхтимол, улар булардан яхширокдир».

Нимага? Чунки, бир-бирини масхара килиб устидан кулиш, турли ишлар билан фахрланиб, ўзгаларни камситиш аёлларда кўпрок учрайди. Чиройли аёл хунугини, бойи камбағалини, ёши қарисини, мохираси нўноғини масхара килиб устидан кулади. Лекин Аллоҳнинг ўлчови бошқа-ку!

Эҳтимол, ҳаётда ҳунук, камбағал, нўноқ бўлган аёл Аллоҳнинг ҳузурида минглаб чиройли, бой ва моҳира аёллардан кўра яҳширокдир.

Ха, кишилар қадрини ўлчашда Аллохнинг тарозуси хақиқий торозу ҳисобланади.

4368 عَنْ أَبِي هُرَيْرَة τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: لاَ تَحَاسَدُوا وَلاَ تَنَاجَشُوا وَلاَ تَبَاغَضُوا وَلاَ تَدَابَرُوا وَلاَ يَبعْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَيْعِ بَعْضٍ تَنَاجَشُوا وَلاَ تَبَاغَضُوا وَلاَ يَبعْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَيْعِ بَعْضٍ وَكُونُوا عِبَادَ اللهِ إِحْوَانًا الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمِ لاَ يَظْلِمُهُ وَلاَ يَخْذُلُهُ وَلاَ يَخْذُلُهُ وَلاَ يَعْقِرُهُ التَّقْوَى هَاهُنَا وَيُشِيرُ إِلَى صَدْرِهِ ثَلاَثَ مَرَّاتٍ بِحَسْبِ امْرِئٍ مِنَ الشَّرِّ أَنْ يَعْقِرَ أَخَاهُ الْمُسْلِمَ كُلُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ حَرَامٌ دَمُهُ الشَّرِ أَنْ يَعْقِرَ أَخَاهُ الْمُسْلِمَ كُلُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ حَرَامٌ دَمُهُ وَمَالُهُ وَعِرْضُهُ. رَوَاهُ الأَرْبَعَةُ.

4368. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Хасад қилманглар. Нажш қилманглар. Бирбирингизла ғазаблашманглар ва бир-бирингизга қарши тадбир курманг. Баъзингиз баъзингизнинг савдоси устига савдо қилманг. Аллохнинг бандалари, биродар булинглар. Мусулмон мусулмоннинг биродаридир. Унга зулм ҳам қилмайди, ёрдамсиз ташлаб ҳам қуймайди ва таҳқирламайди ҳам. Уч марта, «Такво бу ердадир», деб кўкракларига ишора килдилар. Сўнг яна «Кишининг ёмонлиги учун ўзининг мусулмон биродарини тахкирлаши кифоя килади. Мусулмоннинг бору буди мусулмонга харомдир; кони хам, моли хам ва обрўси хам», дедилар».

Тўртовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Пайғамбар соллаллоху алайҳи васаллам ўзларининг бу ҳадиси шарифларида кишилар орасида бўладиган бир неча ишлар ҳақида сўз юритмокдалар. Уларнинг баъзиларидан сиз билан бизни қайтариб, баъзиларига тарғиб қилмоқдалар.

### 1. «Хасад қилманглар».

Одамлар орасида ҳасад бўлса, уларнинг дўстлиги кетиб, унинг ўрнига душманлик пайдо бўлади. Шунинг учун ҳам бу ёмон ахлокдан сақланмоқ лозим.

### 2. «Нажш қилманглар».

Илгари айтганимиздек, «нажш» сўзи луғатда шишириб кўрсатиш маъносини англатади. Савдода эса, бошқаларни алдаб қизиқтириш учун бир нарсани ортиқча баҳога сотиб олишга айтилади.

Бунда сотувчи молини мақтаб туради. Шериклари эса, одам тўпланганда келиб, жуда зўр нарса экан, бахоси ҳам арзон, деб хўжакўрсинга сотиб оладилар. Буни кўрган бошқа кишилар ҳам қизиқиб, сотиб ола бошлайдилар. Бу иш очиқ-ойдин алдамчиликдир. Бундоқ услуб билан пул, мол топишни Ислом ҳаром қилди.

- **3. «Бир-бирингизла ғазаблашманглар».** Ғазаб ҳам энг ёмон хулқлардан биридир.
- **4. «Бир-бирингизга қарши тадбир кўрманг».** Бу иш одамларнинг бир-бирларига ёмонлик қилиш мақсадида

тадбир қилишларидан иборатдир. Бундан тарафкашлик келиб чиқиши ва жамият аъзолари орасида иноқлик йўқолиши турган гап.

### 5. «Баъзингиз баъзингизнинг савдоси устига савдо килманг».

Бировнинг битирган савдоси устига савдо қилиш икки хил кўринишда бўлиши мумкин;

Биринчи кўринишда бировдан нарса сотиб олган одамга савдойингни бузиб, нарсасини қайтариб бер, мен сенга худди шу нарсани арзон нархда бераман, дейди.

Иккинчи кўринишда эса, бировга нарса сотган одамга савдойингни бузиб, нарсангни қайтариб ол, мен сенга ундан кўра кўпрок бахода тўлайман, дейди.

Бу иш бузғунчиликдан иборатдир. Кишилар ўртасида келишмовчилик жанжал келтириб чиқарадиган ишдир. Эркин бозор қоидасига, одамларнинг баъзилари баъзиларидан фойда олишига зид нарсадир. Шунинг учун ҳам Ислом шариатида ман қилингандир.

### 6. «Аллохнинг бандалари, биродар бўлинглар».

Ха, Аллоҳнинг бандалари барчалари бир-бирлари билан биродар бўлишлари лозим. Ислом биродарлик динидир.

# 7. «Мусулмон мусулмоннинг биродаридир. Унга зулм хам килмайди, ёрдамсиз ташлаб хам кўймайди ва тахкирламайди хам».

Мусулмон мусулмонга зулм қилмайди. Балки, адолатли бўлади, унга доимо яхшилик қилади. Мусулмон мусулмонни ёрдамсиз ташлаб кўймайди. Керак чоғида унга ёрдам беришни ўз бурчи деб билади. Мусулмон мусулмонни таҳқирламайди. Бу мутлақо мумкин эмас. Балки мусулмон мусулмонни эъзозлайди, улуғлайди ва

# 8. «Уч марта, такво бу ердадир, деб кўкракларига ишора килдилар».

Ха, такво кишининг қалбида бўлади. Ўша қалбдаги такво ўз эгасини Аллох таолога такво килишга доимий равишда ундаб туради. Ўша такво ишларидан бири мусулмонни тахкирламасликдир. Аллох таолога такво киламан, деган киши бировни тахкирламайди.

# 9. «Кишининг ёмонлиги учун ўзининг мусулмон биродарини таҳқирлаши кифоя қилади».

Ёмон одам деган номни олиш учун бир мусулмонни таҳқирлашнинг ўзи етади. Бу иш шунчалар ёмон иш! Фақат ўша ишни қилиш билан ҳам киши ёмон номини олиши турган гап. Бу оғир гап. Чунки,

# 10. «Мусулмоннинг бору буди мусулмонга харомдир; кони хам, моли хам ва обруси хам».

Ха, мусулмоннинг қонини тўкиш гунохи азимдир. Ха, мусулмоннинг молини олиш хам гунохи азимдир. Ха, мусулмоннинг обрўсини тўкиш хам худди унинг қонини тўкиш, молини олиш каби гунохи азимдир. Шунинг учун бировни ўлдиришдан ёки молини ўгрилаб олишдан қанчалар ўзимизни эҳтиёт қиладиган бўлсак, унинг обрўсини тўкишдан ҳам шунча эҳтиёт бўлайлик.

4369. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Қанчадан-қанча ғубор босган ва эшиклар олдидан ҳайдаладиганлар бор. Агар улар Аллоҳга қасам ичсалар, албатта, У Зот уларнинг қасамини рўёбга чиқаради», дедилар».

Муслим ва Аҳмад ривоят қилишган.

Шарх: Бу хадиси шарифда хам кишиларни

ҳақир санамасликка тарғиб бор. Бандалар кишиларнинг зоҳирий кўринишларига, кийим-бошларига қараб, эҳтиром қиладилар ёки таҳқирлайдилар. Аслида, бу жуда ҳам нотўғри тасарруфдир. Кишиларнинг кўплари усти ялтирок, ичи қалтирок бўлиши турган гап. Шу билан бирга, бунинг тескариси бўлиши ҳам мумкин.

Шунинг учун зинҳор ва зинҳор бировни ташқи кўринишига қараб, ҳақир санамаслик лозим. Одамлар ичида ўзи ўта кўримсиз бўлса ҳам Аллоҳ таолога етишиб қолганлари, У Зотдан бирор нарсани сўраса, ўша заҳоти берадиганлари ҳам кўп.

2370 وَعَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: تُفْتَحُ أَبْوَابُ الجُنَّةِ يَوْمَ الإِثْنَيْنِ وَيَوْمَ الْخُنَّةِ يَوْمَ الإِثْنَيْنِ وَيَوْمَ الْخُمِيسِ فَيُغْفَرُ لِكُلِّ عَبْدٍ لاَ يُشْرِكُ بِاللهِ شَيْئًا إِلاَّ رَجُلاً كَانَتْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ أَخِيهِ شَحْنَاءُ فَيُقَالُ: أَنْظِرُوا هَذَيْنِ حَتَّى يَصْطَلِحَا أَنْظِرُوا هَذَيْنِ حَتَّى يَصْطَلِحَا. رَوَاهُ مُسْلِمٌ وَأَبُو هَذَيْنِ حَتَّى يَصْطَلِحَا. رَوَاهُ مُسْلِمٌ وَأَبُو دَالتَّرْمِذِيُّ.

4370. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Жаннатнинг эшиклари душанба ва пайшанба кунлари очиладир. Шунда Аллохга бирор нарсани ширк келтирмаган бандани мағфират қилинадир. Илло, у билан биродари орасида кин-адоват бор кишини мағфират қилинмайди. Балки:

«Манави иккови сулх килгунларича кутинглар!

Манави иккови сулх килгунларича кутинглар! Манави иккови сулх килгунларича кутинглар!» дейилади», дедилар».

Муслим, Абу Довуд, ва Термизий ривоят қилганлар.

Шарх: Демак, қиёмат куни ширк келтирмаганларнинг мағфират бирбирига хам хаммасини килинганда қилганларни то улар ўзаро душманлик сулх ярашмагунларича, мағфират қилинмас экан. Бас, шундоқ бир-биримизга хам зинхор кин-адоват сакламаслигимиз лозим экан.

4371 وَعَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: تُعْرَضُ أَعْمَالُ النَّاسِ فِي كُلِّ جُمُعَةٍ مَرَّتَيْنِ يَوْمَ الإِثْنَيْنِ وَيَوْمَ الْخَمِيسِ فَيُغْفَرُ لِكُلِّ عَبْدٍ مُؤْمِنٍ إِلاَّ جُمُعَةٍ مَرَّتَيْنِ يَوْمَ الإِثْنَيْنِ وَيَوْمَ الْخَمِيسِ فَيُغْفَرُ لِكُلِّ عَبْدٍ مُؤْمِنٍ إِلاَّ عَبْدًا بَيْنَهُ وَبَيْنَ أَخِيهِ شَحْنَاءُ فَيُقَالُ اتْرُكُوا أَوِ ارْكُوا هَذَيْنِ حَتَّى يَفِيعَا. وَوَاهُ مُسْلِمٌ.

4371. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Хар хафта одамларнинг амаллари икки марта - душанба куни ва пайшанба куни арз килинади. Ушанда хар бир мумин бандани мағфират килинур. Илло, у билан биродари орасида кин-адоват бор бандани мағфират қилинмайди. Балки:

«Бу иккисини то (тўғриликка) қайтгунларича, тарк килинглар ёки орқага суринглар», дейилади», дедилар».

Муслим ривоят қилган.

**Шарх:** Бир ҳафтада икки марта - душанба ва пайшанба кунлари бандаларнинг қилган амаллари Аллоҳ таолога кўрсатиб турилади. Ўшанда ҳамманинг гуноҳлари кечирилса ҳам ўзаро адоват сақлаганларнинг гуноҳлари

кечирилмас, улар ярашиб олгунларича ортга сурилар экан.

Шунинг учун бандалар бир-бирлари билан адоват килмасликлари лозим. Мабодо бандачилик билан бу номаъкул иш содир бўлса ҳам тезда сулҳга ўтиш керак.

4372. Абу Аюб Ансорий розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Мусулмонга ўз биродаридан уч кечадан ортиқ аразлаш халол эмас. Учрашиб қолсалар, бу хам юз ўгириб кетади. Иккисидан яхшиси, аввал салом берганидир», дедилар».

Тўртовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Исломда биров билан сўкишиш, уришиш, жанжал қилиш гунох хисобланади. Бандачилик билан гунохкор бўлиб уришиб, жанжаллашганларнинг бирбирига адоват саклаб, аразлашиб юришлари гунох устига гунохдир. Аччиғи тушиб, ўзига келиши учун уришган тарафларга уч кун мухлат берилган. Уша мухлатдан кейин хам аразлашиб, бир-бирини кўрганда юз ўгириб кетиш харомдир. Ўртада юзага келган нокулай холатдан чикишни ўз бўйнига олиб, қарши томонга биринчи салом берган одам яхши одам бўлади.

Келаси ҳадиси шарифда бу иш қандай амалга ошиши ва оқибати нима бўлиши ҳақида батафсилроқ сўз кетади.

مَنْ أَبِي هُرَيْرَةً 
$$\tau$$
 أَنَّ النَّبِيَّ  $\rho$  قَالَ: لاَ يَحِلُ لِمُؤْمِنٍ أَنْ  $\tau$ 

يَهْجُرَ مُؤْمِنًا فَوْقَ ثَلاَثٍ فَإِنْ مَرَّتْ بِهِ ثَلاَثُ فَلْيَلْقَهُ فَلْيُسَلِّمْ عَلَيْهِ فَإِنْ رَدَّ عَلَيْهِ فَلْيُسَلِّمْ عَلَيْهِ فَإِنْ رَدَّ عَلَيْهِ فَقَدْ بَاءَ بِالإِثْمِ وَإِنْ لَمْ يَرُدَّ عَلَيْهِ فَقَدْ بَاءَ بِالإِثْمِ وَخَرَجَ الْمُسَلِّمُ مِنَ الْهِجْرَةِ.

4373. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Мўмин мўминдан уч кундан ортиқ аразлаши халол эмас. Агар у уч кунни ўтказган бўлса. ўша билан учрашиб, салом берсин. Агар унинг саломига алик кайтарса, иккилари ажрга шерик бўладилар. Агар саломга алик қайтармаса, у гуноҳни ўзига олган бўлади. Мусулмон эса, аразлашдан чиқади», дедилар».

Шарх: Ушбу хадиси шарифдан олинадиган фойдалар:

- 1. Уч кундан ортиқ аразлашган тарафлар гуноҳкор бўлиши.
- 2. Уч кун араздан кейин бир томон иккинчисини топиб, унга салом бериши лозимлиги.
- 3. Бир томон ўзи билан аразлашган иккинчи томонга салом берганда иккинчи томон саломга жавоб қайтарса, икки томонга ҳам ажр бўлиши ва улар араздан чиқишлари.
- 4. Бир томон ўзи билан аразлашган иккинчи томонга салом берганда иккинчи томон саломга жавоб қайтармаса, гунох ўша саломга жавоб қайтармаганга бўлиб, салом берган араздан чиқиб, савобга ноил бўлиши. Иккинчи томон эса аразда, бинобарин, гунохкорликда ҳам давом этиши.

4374 وَعَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: لاَ يَحِلُّ لِمُسْلِمٍ أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ فَوْقَ ثَلاثٍ فَمَنْ هَجَرَ فَوْقَهَا فَمَاتَ دَخَلَ النَّارَ.

4374. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам: «Мусулмонга ўз биродаридан уч кундан ортик аразлаш халол эмас. Ким ўшандан ортик аразлаб туриб ўлиб колса, дўзахга киради», дедилар».

**Шарх:** Қаранг, ўлгунича биров билан аразлашиб юриш канчалар ёмон иш экан!? Аллох таоло Ўзи асрасин!

Бунгача келган ҳадиси шарифларда Аллоҳ таолога осийлик бўлган ишларда эмас, ўзаро жанжаллар туфайли аразлашлар ҳақида сўз кетди. Энди эса, Аллоҳ таолонинг ва Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламнинг розилигига ҳарши бўлган ишлар содир ҳилганлардан аразлаш ҳаҳида сўз юритилади.

4375 وقَالَتْ عَائِشَةُ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا: اعْتَلَّ بَعِيرٌ لِصَفِيَّةَ بِنْتِ حُييٍّ وَعِنْدَ زَيْنَبَ فَضْلُ ظَهْرٍ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ρ لِزَيْنَبَ: أَعْطِيهَا عُييٍّ وَعِنْدَ زَيْنَبَ فَضْلُ ظَهْرٍ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ρ لِزَيْنَبَ: أَعْطِيهَا بَعِيرًا فَقَالَتْ: أَنَا أُعْطِي تِلْكَ الْيَهُودِيَّةَ فَعَضِبَ النَّبِيُّ ρ فَهَجَرَهَا ذَا الْحِجَّةِ وَالْمُحَرَّمَ وَبَعْضَ صَفَرٍ.

4375. Оиша розияллоху анходан ривоят қилинади:

«София бинти Хуяйнинг туяси хаста бўлиб қолди. Зайнабнинг ортикча улови бор эди. Бас, Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам Зайнабга:

«Унга туяни бериб тур», дедилар.

«Мен ўша яхудийга берар эканманми?» деди.

Шунда Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам ғазабландилар ва ундан Зул-Хижжа, Мухаррам ва Сафарнинг баъзисида аразладилар».

**Шарх:** Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам София бинти Хуяй розияллоху анхонинг хақларида ҳақоратомуз

гап айтганлари учун Зайнаб онамиз розияллоху анходан икки ойдан кўп аразлаган эканлар. Бу аразлаш шахсий мажоро учун эмас, балки Аллох таоло учун бўлган.

4376. Абдуллох ибн Умар ўз боласидан то вафот этгунча аразлаган».

Ушбу тўртовини Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** Бу араз ҳам Аллоҳ таолонинг розилиги учун бўлган.

### ومنه الجدل والمراء

#### ТАЛАШИБ-ТОРТИШИШ

قَالَ اللهُ تَعَالَى: بِينِتْ نَذ

Аллох таоло:

«Инсон ўзи кўп тортишувчи бўлган эди», деган  $(Kax\phi, 54)$ .

Инсон Аллоҳ яратган махлуқот ичида энг кўп тортишувчи, ҳар нарсага эътироз қилиб, талашувчи бўлиб чикди.

7 عَنِ السَّائِبِ τ قَالَ: أَتَيْتُ النَّبِيَّ ρ فَجَعَلُوا يُثْنُونَ عَلَى وَيَذْكُرُونِيِّ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ρ: أَنَا أَعْلَمُكُمْ بِهِ قُلْتُ: صَدَقْتَ

بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي كُنْتَ شَرِيكِي فَنِعْمَ الشَّرِيكُ كُنْتَ لاَ تُدَارِي وَلاَ تُمَارِي وَلاَ تُمَارِي وَلاَ تُمَارِي. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالنَّسَائِيُّ.

4377. Соиб розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васалламнинг хузурларига келдим. Бас, (одамлар) мени мақтай бошладилар ва зикр қила бошладилар. Шунда Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Мен сизларнинг ичингизда уни энг яхши билувчиман», дедилар.

«Рост айтдингиз! Отам, онам сизга фидо бўлсин! Сиз шеригим эдингиз. Қандоқ ҳам яхши шерик эдингиз. Хилоф ҳам қилмас эдингиз. Талашибтортишмас ҳам эдингиз» дедим».

Абу Довуд ва Насаий ривоят қилишган.

**Шарх:** Ушбу ҳадиси шарифнинг ровийи Соиб ибн Абу Соиб розияллоҳу анҳу авваллари Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламнинг шериклари булган эдилар. Икки шерик бир-бирларини жуда ҳам яҳши билар эдилар. Шунинг учун улар бир-бирларини васф қилишда бошқалардан кура афзал эдилар.

Соиб ибн Абу Соиб розияллоху анхунинг Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга қилган васфларида у зотнинг талашиб-тортишиш одатлари йўқлиги айтилмоқда.

Ким Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга умматман деса, у зотга эргашаман деса, у зотдан ўрнак оламан деса, ҳеч ҳам талашиб-тортишувчи бўлмасин.

4378 عَنْ أَنَسٍ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: مَنْ تَرَكَ الْكَذِبَ وَهُوَ الْكَذِبَ وَهُوَ الْمِرَاءَ وَهُوَ مُحِقٌّ بُنِيَ لَهُ فِي بَاطِلٌ بُنِيَ لَهُ فِي رَبَضِ الْجُنَّةِ وَمَنْ تَرَكَ الْمِرَاءَ وَهُوَ مُحِقٌّ بُنِيَ لَهُ فِي

### وَسَطِهَا وَمَنْ حَسَّنَ خُلُقَهُ بُنِيَ لَهُ فِي أَعْلاَهَا. رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ وَأَبُو دَاوُدَ.

4378. Анас розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким ёлғонни тарк қилса, холбуки, у ботилдир, унга жаннатнинг сахнида бир уй қурилади.

Ким ҳақ бўлиб туриб, талашиб-тортишишни тарк қилса, унга жаннатнинг ўртасида уй қурилади.

Ким хулкини гўзал килса, унга жаннатнинг юкорисида уй курилади», дедилар».

Термизий ва Абу Довуд ривоят қилишган.

4379- وَلَفْظُ أَبِي دَاوُدَ: أَنَا زَعِيمٌ بِبَيْتٍ فِي رَبَضِ الجُنَّةِ لِمَنْ تَرَكَ الْحَلْدِبَ تَرَكَ الْحَلْدِبَ وَسَطِ الجُنَّةِ لِمَنْ تَرَكَ الْكَذِبَ وَلَا كَانَ مَازِحًا وَبِبَيْتٍ فِي وَسَطِ الجُنَّةِ لِمَنْ تَرَكَ الْكَذِبَ وَإِنْ كَانَ مَازِحًا وَبِبَيْتٍ فِي أَعْلَى الجُنَّةِ لِمَنْ حَسَّنَ خُلُقَهُ.

4379. Абу Довуднинг лафзида:

«Мен ўзи ҳақ бўлиб туриб, талашиб-тортишишни тарк қилган одамга жаннатнинг саҳнида бир уй бўлишига, ҳазил бўлса ҳам ёлғонни тарк қилган одамга жаннатнинг ўртасида бир уй бўлишига ва ҳулқини гўзал қилган одамга жаннатнинг юқорисида бир уй бўлишига кафилдирман», дедилар».

**Шарх:** Бу икки ривоятдан нафақат ноҳакдан талашибтортишиш, балки, ҳақ бўлиб туриб ҳам бу ишни қилиш яхши эмаслигини билиб оламиз. Чунки, нима бўлса ҳам талашиб-тортишиш кишилар ўртасига ҳикду адоватни солади.

Шу туфайли жамият аъзолари ўртасида душманлик рухи тарқалади. Агар ҳақ бўлса, талашиб-тортишмай, бошқа яхши йўллар билан ҳам унга эришса бўлади.

Ёлғон ҳам жуда ёмон нарса. Ҳатто ҳазиллашиб ҳам ёлғон гапириб бўлмайди. Ҳазил эса, ноўрин ва кўп бўлса, кишининг ҳайбатини кетказади. Шунинг учун ёлғондан ҳам, ноўрин ва кўп ҳазилдан ҳам йирокда бўлмоқ лозим.

Гўзал хулкди бўлиши ҳаммадан гўзал. Ислом доимо мусулмонларни гўзал хулкли бўлишга чакирган. Бу ҳадиси шарифда эса гўзал хулкли бўлган мўмин-мусулмонларга жаннатнинг энг юқори жойидан уй ваъда қилинмокда.

4380. Ибн Аббос розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Биродаринг ила талашиб-тортишма, у билан хазиллашма ва унга ваъда килсанг, ваъдангга хилоф килма», дедилар».

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам сиз билан бизларни уч нарсадан қайтармоқдалар;

- 1. Талашиб-тортишишдан.
- 2. Бехуда ҳазиллашишдан.
- 3. Ваъдага хилоф қилишдан.

Ваъдага хилоф қилиш мунофиқларнинг ишидир. Бу ёмон одат мусулмонга мутлақо тўғри келмайди.

4381. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Сенинг хусуматчи бўлиб туришинг гунохкорлик учун

#### етарлидир», дедилар».

Иккисини Термизий ривоят қилган.

**Шарх:** Хусуматчилик ҳам талашиб-тортишишнинг бир кўринишидир. Бу иш ҳам катта гуноҳдир. Мусулмон одам бу ёмон ҳулқдан узоқда бўлмоғи лозим.

### ومنه البخل وسوء الخلق

#### БАХИЛЛИК ВА БАДХУЛКЛИК

Бахиллик луғатда карамлилик ва сахийликнинг зиддидир.

Уламолар истилохида бахилликка бир неча хил таъриф берилган бўлиб, улар бир-бирларини тўлдириб келади.

Журжоний: «Бахиллик ўз молини ман қилишдир», деган.

Яна: «Хожат тушганда ўзидан устун кўришни тарк килиш бахилликдир», деган.

Ибн Ҳажар: «Бахиллик сақлаб турилган нарсадан талаб қилинганда ман қилишдир», деган.

Бахиллик шариат истилохида бериш лозим бўлган нафакани бермасликдир.

Бахиллик энг ёмон хулкдардан бири хисобланади.

Бахилликнинг даражаси иккитадир.

- 1. Ўзида бор нарсага бахиллик қилиш.
- 2. Ўзгада бор нарсага бахиллик қилиш. Бу энг ёмонидир.

Аллох таоло:

«Ва бирингизга ўлим келиб: «Эй Роббим, агар

менинг ўлимимни якин муддатга оркага сурсанг, бас, садақа қилиб солихлардан бўлсам», демасдан аввал Биз сизларга ризқ қилиб берган нарсалардан **килинг»,** деган (Мунофикун, 10).

Ризкнинг асосий манбаи Аллохнинг Узидир ва У Зот одамларга Ўзи хохлаганича ризк бериб кўйган ва уни нафака, хайр-эхсон килиб туришга буюрган. Албатта, бу иш ўлим келишидан аввал бўлиши шарт. Соғсаломатликда, хамма нарсага қодирлик пайтда хайр-эхсон қилса, ўрнига тушади. Ўлим келганда хамма хам ёлбориб, Аллохдан яна озгина умр беришини сўрайди, садақа қилиб, яхши кишилар қаторида бўлишни истаб қолади. Лекин унда кеч қолган булади. Бахиллик қилиб, нафақа қилмай юрганлар хасратда қоладилар.

Аллох таоло яна:

«Эй иймон келтирганлар! Сизга ризқ қилиб берган нарсаларимиздан, на олди-сотди, на ошна-оғайничилик ва на шафоатчилик йўқ кун келмасдан олдин нафақа қилинг. Ва кофирлар - ўшалар золимлардир», деган (Бақара, 254-оят).

Ушбу оятда Аллох таоло Ўз бандаларига уларга ёқадиган сифатлар ила:

«Эй иймон келтирганлар!» деб хитоб қилмоқда. Бу бандаларни Роббиларига боғлаб турадиган сифат сифатдир. Чақириқ эса, мол-дунё сарфлашга, нафақа қилишга қаратадир. Нафақа сўзининг мохиятида уни қаёққа сарфлаш маъноси ҳам жо этилгандир. Яъни, Аллоҳ кўрсатган жойларга мол сарфлаш тушунилади. Шунинг учун бу ерда нимага нафақа қилиш масаласига алохида берилмаган. Лекин нимадан нафақа урғу қилиш эслатилмокда:

«Сизга ризқ қилиб берган нарсаларимиздан». Демак, Аллоҳ таолонинг Ўзи берган нарсадан баъзи қисмини Ўзи кўрсатган жойга сарфланилар экан. Нафақа

вакти хам таъкидланяпти:

«на олди-сотди, на ошна-оғайничилик ва на шафоатчилик йўқ кун келмасдан олдин».

Яъни, киёмат бўлмасдан бурун нафака килиб колинглар. Бундай имконият сизларда бугун бор. Киёмат кунида савдо-сотик килиб, молу дунёни кўпайтиришга хожат колмайди, ошна-оғайничилик асосида иш битириб бўлмайди, ўртага воситачиларни - шафоатчиларни кўйиб хам иш битирилмайди. Бу ерда кўпрок кичик киёмат - ўлим хакида сўз боряпти. Ким ўлса, унинг киёмати койим бўлади. Шунинг учун ўлимдан олдин молу дунёни нафака килиб, кўпрок савоб ишлаб олиш керак.

Аллох таоло яна:

«Ва Аллохнинг йўлида нафака килинг. Ўзингизни халокатга дучор килманг. Эхсон килинг, албатта, Аллох эхсон килувчиларни хуш кўрадир», деган (Бақара, 195)

Бу ояти каримада Аллоҳ таоло мусулмонларни Ўзининг йўлида пул-мол нафақа қилишга амр қилмоқда.

«Ва Аллохнинг йўлида нафака килинг».

Бунга барча хайрли ишлар учун нафақа қилиш киради.

«Ўзингизни халокатга дучор қилманг» жумласида бир неча хил маъно бор.

Бири: Аллоҳнинг йўлида нафақа қилмай, ўзингизни ҳалокатга дучор қилманг. Яъни, бахиллигингиз ҳалокатга сабаб бўлмасин, дегани.

Яна бир маъноси: ўзингизни ўзингиз ўлдирманг. Бир киши ўзининг ўлимига ўзи сабаб бўлса, ўзини ўзи ўлдирди, дейилади. Шунга ўхшаган бўлмасин, дегани.

Имом Олусий ушбу оятдан ўлимга сабаб бўладиган нарсага бормаслик чикади, деганлар. Оятнинг охирида нафака билан кифояланиб колмасдан эхсон даражасига кўтарилишга амр бўлади.

«Эҳсон қилинг, албатта, Аллоҳ эҳсон қилувчиларни

### хуш кўрадир».

Аслида муаллиф рахматуллохи алайхи бахиллик хакидаги сарлавха остида шу маънони баён этувчи ояти карималарни келтирсалар яхши бўлар эди. Лекин нимагадир у кишининг хаёллари нафака килиш хакидаги оятга кетган. Шу эътибордан бахиллик хакидаги баъзи ояти карималар билан Аллох таолодан ёрдам сўраган холимизда ўзимиз танишиб чикамиз.

Аллох таоло:

«Аллох Ўз фазлидан берган нарсага бахиллик қилганлар, буни ўзларига яхшилик деб хисобламасинлар. Аксинча, бу уларга ёмонликдир. Қиёмат куни бахиллик қилган нарсалари ила бўйинлари ўралур. Осмонлару ернинг мероси Аллоҳгадир. Ва Аллоҳ қилаётган амалларингиздан хабардордир», деган (Оли Имрон, 180).

Ислом дини таълимоти бўйича инсоннинг қўлидаги мол унга Аллох Ўз фазлидан берган омонатдир. Шунинг учун у мазкур молни унинг ҳақиқий эгаси Аллоҳнинг розилиги йўлида сарфлаши керак. Аммо бахиллик қилиб, молни сарфламай тўпласа, ўзининг кўзига яхши бўлиб кўрингани билан, аслида яхшилик бўлмайди. Ким бахиллик билан тўплаган молини яхшилик деб ҳисобласа, нотўгри ўйлаган бўлади.

«Аллох Ўз фазлидан берган нарсага бахиллик килганлар, буни ўзларига яхшилик деб хисобламасинлар. Аксинча, бу уларга ёмонликдир».

Сиртдан қараганда, бахиллик гўё молни муҳофаза қилади. Тарқалиб, йўқ бўлиб кетишидан асрайди. Лекин бу мол беш кунлик дунёда тўпланади, Ўлиб кетса, қолади. Қолганда ҳам, бахиллик ила тўплаганга бало-офат бўлиб колади.

«Қиёмат куни бахиллик қилган нарсалари ила буйинлари уралур».

Бу ўралиш қандай бўлишини ҳадиси шарифдан билиб олишимиз мумкин. Имом Бухорий раҳматуллоҳи алайҳи Абу Ҳурайра розияллоҳу анҳудан ривоят қилган ҳадисда Пайғамбаримиз алайҳиссалом:

«Аллоҳ кимга мол берса-ю, у закотини бермаса, қиёмат куни мол унга икки холли улкан илон бўлиб кўринади ва бўйнига ўралади. Сўнгра икки чеккасидан тишлаб туриб, мен молингман, мен сен тўплаган хазинангман, дейди», дедилар. Кейин: «Аллоҳ Ўз фазлидан берган нарсага бахиллик қилганлар буни ўзларича яхшилик деб ҳисобламасинлар», оятини охиригача ўқидилар.

Ибн Жарир раҳматуллоҳи алайҳи ривоят қилган бошқа бир ҳадисда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Бир киши ўз қариндошига келиб, Аллох унга берган фазлдан беришни сўраса, у бахиллик килиб бермаса, албатта, жаханнамдан катта илон чикиб тили билан ялабялаб бўйнига ўралур», деганлар.

Ха, инсон қанча яшамасин, қанча мол тўпламасин, барибир бир куни келиб ўлади ва молу мулкини тарк этади.

### «Осмонлару ернинг мероси Аллоҳгадир».

Хамма-ҳаммаси Аллоҳга қолади. Ҳеч бир инсон дунёга устун бўлмайди.

# «Ва Аллох қилаёттан амалларингиздан хабардордир».

Кимнинг бахил, кимнинг бахил эмаслигини жуда ҳам яхши билиб туради.

Аллох таоло яна:

«Агар сиздан уларни сўраса, кийнаса, бахиллик киласизлар ва кек-хикдларингизни чикарур», деган (Мухаммад, 37).

Аллох таоло Ўзи яратган бандаларининг сирасрорларидан, камчилик ва табиатларидан хабардордир. У хамма нарсани билади. Шунинг учун хам аввалги оят

охирида «...ва мол-дунёларингизни сўрамас», деган бўлса хам, ушбу оятнинг бошида, агар сўраб қолса нима бўлар эди, деган саволга Ўзи жавоб бериб:

«Агар сиздан уларни cypaca», Яъни, молберишингизни дунёларингизни сўраса, сизга оғир туюлади, мол-дунёларингизни сарфлашга тегишли бўлган хакида қоласизлар. Ха, амр ўйлаб Аллох сиздан қилишни молларингизни сарф cypaca, «кийнаса, бахиллик қиласизлар»

Яъни, молларингизни Аллоҳнинг йўлида сарф килмайсизлар, демокда.

Аллоҳ хоҳласа, ана шундоқ қилиб, «кекҳиқдларингизни чиқарур».

Сиз ўзингиз сезмаган холда айбларингизни ошкор килиб кўясиз.

Кейинги оятда эса, дин йўлида мол сарфлашда содир бўладиган бахиллик каби кийинчиликни Қуръоний услубда муолажа килинади.

«Хой, сизлар. Анавилар. Аллохнинг йўлида нафака килишга чакирилсангиз, бас, баъзиларингиз бахиллик килурсизлар. Ва ким бахиллик килса, албатта, ўзига бахиллик килур. Ва холбуки, Аллох бой, сизлар камбағалсизлар. Ва агар сиз юз ўгириб кетсангиз, сиздан бошқа қавмни ўрнингизга келтирур, улар эса, сизларга ўхшаган бўлмаслар» (Мухаммад, 38).

Ояти каримада Аллох таоло инсон табиатини қанчалик дақиқ билишини таъкидламоқда ҳамда воқеълик ҳақида хабардор қилмоқда. Ҳақиқатан ҳам ушбу ояти карималар нозил бўлиб турган вақтда инсоният тарихида олтин саҳифалар бўлиб қоладиган саҳийлиқ Аллоҳнинг йўлида мол сарфлашдек фазилатлар кўп мусулмонларга хос бўлиб, уларнинг бу борадаги ишлари мўъжиза даражасига бориб етган эди. Бу тарих саҳифаларида боқий қолган. Шу билан бирга, баъзи баҳиллар ҳам бўлган, бу ҳам воқеъликдир.

Куръони Карим ушбу оятда шу бахилликни муолажа килмокда. Содир этилган бахилликни муолажа килинаётгани учун нидо ҳам ўшанга яраша бўлмокда:

«Хой, сизлар. Анавилар».

Нима учун молларингизни ортикча яхши кўрасиз?

«Аллохнинг йўлида нафака қилишга чакирилсангиз, бас, баъзиларингиз бахиллик килурсизлар».

Бу жуда ҳам нотўғри иш. Бу мўмин-мусулмон инсонга мутлақо тўғри келмайдиган иш. Наҳотки, молу дунёни ризқ қилиб берган Зот Ўзининг йўлида ўша молу дунёнинг баъзисини нафақа қилишга чақирганда бахиллик қилинса?!

«Ва ким бахиллик қилса, албатта, ўзига бахиллик қилур».

Ким хайр-эхсон қилса, Аллохнинг йўлида сарфхаражат килса, ўзига захира тўплаган бўлади. Охиратда қачон хохдаса, ундан олаверадилар. Ҳа, бу дунёда қилинган нафақа қиёмат куни учун тўплаб қўйилган эҳтиёт жамғарма хисобланади. Кимки бу дунёда Аллохнинг йўлида, дин йўлида сарф қилишдан қочса, бахиллик қилса, Демак, ўзининг охиратдаги жамғармасининг кўпайишига қарши ҳаракат қилган бўлади. Сиртдан мол-пулни тежаб бола-чакасига колиб, ўзига, оиласига, ўхшайди-ю, лекин аслини олганда, барчани савобидан махрум килган бўлади. Чунки нафака килса, ўзига қилган бўлади. Аллох эса, хеч кимнинг нафакасига мухтож эмас:

### «Ва холбуки, Аллох бой, сизлар камбағалсизлар».

Кўлларингиздаги мол-дунёни вақтинчалиқ сизларни синаш учун Аллоҳнинг Ўзи берган-ку! Ўша Ўзи берган молдан нафақа қилсангиз, уни сақлаб, кўпайтириб қайтарадиган ҳам Ўзи-ку! Қайси тарафдан қаралганда ҳам камбағал сизларсизлар. Ҳожатманд сизларсизлар, дейилмоқда. Қўлингиздаги молни Аллоҳ берган бўлса,

улардан савоб хосил бўлса, савобни берувчи хам Аллохнинг Ўзи бўлса, унда нимага Аллохнинг дини йўлида бахиллик қиласиз?!

Исломга даъват, динга хизмат қилиш Аллоҳнинг бандасига берган улуғ неъмати ва эъзозидир. Ушбу улуғ ишончга муносиб бўлмай, қўрқоқлиқ дангасалик ва бахиллик қилсалар, Аллоҳ берганини қайтариб олиб, Ўз улуғ неъматининг қадрини биладиган бандаларига бериши ҳеч гап эмас.

# «Ва агар сиз юз ўгириб кетсангиз, сиздан бошқа қавмни ўрнингизга келтирур».

Албатта, янги қавм аввалгисига ўхшаб қўрқоқ, дангаса ва бахил бўлмайди.

«улар эса, сизларга ўхшаган бўлмаслар».

Аллох таоло Нисо сурасида:

«Улар бахиллик қиладиган, одамларни бахилликка буюрадиган ва Аллох уларга Ўз фазлидан берган нарсаларни беркитадиганлардир. Ва кофирларга хорловчи азобни тайёрлаганмиз», деган (Huco, 37).

Аллоҳ бахилларни, бахилликка буюрадиганларни ва Аллоҳ уларга Ўз фазлидан берган нарсаларни беркитадиганларни хуш кўрмайди. Бахил одам ўз кўлидаги неъматни ўзи яратгани йўк, балки бу неъматни унга Аллоҳ берган. Аммо бу инсон шу нарсани ўзига ўхшаган, аммо ҳозирда оғир аҳволга тушиб қолган бошқа бир инсонга беришдан қизғанади. Бахиллик жамият аъзолари ичида бир-бирини кўра олмасликка, турли фитналар келиб чиқишига сабаб бўлади. Шунинг учун ҳам Пайғамбаримиз алайҳиссалом:

«Бахилликдан сакданинглар. Чунки у сиздан олдингиларни ҳалок қилгандир. У алоқаларни узишга буюрди, уздилар. Фужурга буюрди, фужур қилдилар», деганлар.

Мазкур номаъкул инсонлар ўзлари бахиллик

қилганлари етмаганидек, бошқаларни ҳам бахилликка буюрадилар. Шу билан бирга, Аллоҳ таоло томонидан берилган неъматларни беркитадилар. Одамларга кўрсатишдан қочадилар. Одамлар билиб қолмасин, деб ўзлари ҳам емай, ичмай, киймай кун кечирадилар. Ҳолбуки, Аллоҳнинг Расули соллаллоҳу алайҳи васаллам ўз ҳадисларида:

«Агар Аллоҳ бир бандага неъмат берса, унинг асари ўша бандада зоҳир бўлишини яхши кўради», деганлар.

Ояти кариманинг охирида:

**«Ва кофирларга хорловчи азобларни тайёрлаганмиз»,** дейилишидан бу оятлар кимлар ҳақида экани яна ҳам равшан бўлади.

4382. Абу Бакр розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Жаннатга бузғунчи ҳам, миннатчи ҳам, бахил ҳам кирмайди», дедилар».

**Шарх:** Ушбу ҳадиси шарифда зикри келган учта ёмон хулқдан узоқда бўлиш зарур.

4383. Абу Саъид розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Икки хислат мўминда жам бўлмайди; бахиллик ва бадхулклик», дедилар».

Иккисини Термизий ривоят қилган.

**Шарх:** Мўминлик улкан шарафдир. Мўмин киши хусни хулк сохиби бўлади. Унда бахиллик ва бадхулклик каби ёмон хислатлар тамоман бўлмайди. Бунга ўхшаш ёмон ахлокдар билан иймон бир шахсда жам бўла олмайди.

4384. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Мўмин осуда ва карамлидир. Фожир бузғунчи ва ифлосдир», дедилар».

Термизий ва Абу Довуд ривоят қилишган.

**Шарх:** Мўминлик сифатлари билан зийнатланиб, фожирлик сифатларидан узокда бўлмоқ керак.

4385. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Замон якин бўладир. Амал оз бўладир. Ўта бахиллик илко килинур ва хараж кўпаюр», дедилар.

«Хараж нимадир?» дейишди. «Қатлдир, қатл», дедилар».

Учовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам: ўзларининг ушбу ҳадиси шарифларида қиёмат яқинлашганда содир бўладиган баъзи ишлар ҳақида сўз юритмоқдалар.

#### 1. Замон яқин бўладир.

Вақтнинг баракаси қолмайди. Бирпасда ойлар ва йиллар ўтиб кетаверади. Кўз очиб юмгунча умринг ўтиб колганини билмайсан.

#### 2. Амал оз бўладир.

Хамма дунёга ружу қўйгани туфайли одамлар савобли амални оз қиладиган бўлиб қоладилар.

#### 3. Ўта бахиллик илко килинур.

Хамма ўзимга бўлсинга ўтиб қоладир. Бировга бирор нарса бермасдан ўта бахиллик қилишга ўтадилар.

#### 4. Хараж кўпаюр.

«Хараж нимадир?» дейишди.

«Қатлдир, қатл», дедилар».

Одам ўлдириш турли урушлар, босқинчиликлар ва бошқа сабабларга кўра кўпайиб кетадир.

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам рост айтадирлар.

## يحرم الكذب إلا في ثلاث

#### УЧ ХОЛАТДАН БОШҚАДА ЁЛҒОН ХАРОМДИР

قَالَ اللهُ تَعَالَى: قَقْجِجِجِجِجِجِجِ

Аллох таоло:

«Ёлғонни фақат Аллохнинг оятларига иймон келтирмайдиганларгина тўқирлар. Ана ўшалар ўзлари ёлғончилардир», деган (Нахл, 105).

Бу ояти каримада уқтирилишича, аслида ёлғонни фақат иймонсиз кофирларгина тўқийдилар.

Чунки кофирларда савоб, гунох деган тушунча йўк. Ёлғон гапирса, гунох бўлишига, у дунёда азобланишига ишонч бўлмагани учун ҳам ўйламасдан ёлғон тўкийверадилар. Мўминлар эса, ёлғонни катта гунох, деб биладилар. Ёлғон гапириш туфайли охиратда азобга дучор бўлишларидан қўрқадилар.

Одатда, одамлар ёлғонга унчалик эътибор бермайдилар. Ёлғон ёлғончининг ўзига маънавий зарар келтиради, холос, деб ўйлайдилар. Аслини олганда эса, ёлғон йўлида учраган барча нарсага олов пуркаб, куйдириб-ёндириб, янчиб ўтувчи аждахо каби хамма нарсага зарар етказади. Хатто хаётнинг барча сохаларида биринсирин фалокатларга олиб келиши хам мумкин.

Шу сабабли Исломда бошқалар учун арзимас нарса хисобланган ёлғонга жиддий эътибор берилади. Унга қарши курашилади.

Имом Аҳмад ибн Ҳанбал Абу Ҳурайра розияллоҳу анҳудан қилган ривоятда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Ким бир гўдак болага, мана буни ол, деса-ю, хеч нарса бермаса, у одам ёлғончи бўлади», дейдилар.

Имом Абу Довуд ривоят қилган ҳадисда эса, Абдуллоҳ ибн Омир розияллоҳу анҳу қуйидагиларни келтирадилар:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам уйимизда ўтирган эдилар. Онам менга:

«Бу ёққа кел, сенга бир нарса бераман», деди.

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам онамдан:

«Унга нима бермоқчи эдинг», деб сўрадилар.

«Хурмо бермоқчи эдим», деди.

Шунда Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам:

«Агар бирор нарса бермайдиган бўлганингда, сенга бир ёлғон ёзилар эди», дедилар.

Ушбу икки ҳадиси шарифни бугунги ҳаётимизга солиштириб кўрсак, атрофимизда нималар бўлаётганини яна ҳам аникрок тушунамиз. Ёлғончилик туфайли бошимизга тушган мусибатлар қилмишимизга муқояса қилинганда, бу кўргуликларимиз ҳали оз эканлигини билиб оламиз.

Ёлғон фақат ёлғончининг ўзига эмас, ёки ёлғондан бевосита зарар топувчигагина эмас, балки бутун жамиятга, инсониятга зарар етказадиган катта маънавий жиноятдир. Шунинг учун ҳам Исломда бу разолатга нисбатан ўта муросасиз муносабатда бўлинган ва унга ҳеч йўл қўймасликка ҳаракат қилинган.

Имом Молик ривоят қилган ҳадиси шарифда Савфон ибн Сулайм розияллоҳу анҳу айтадиларки:

«Эй Аллоҳнинг Расули! Мўмин қўрқоқ бўладими?» деб сўралди.

«Ха», дедилар.

«Эй Аллоҳнинг Расули! Мўмин бахил бўладими?» деб сўралди.

«Ха», дедилар.

«Эй Аллоҳнинг Расули! Мўмин ёлғончи бўладими?» деб сўралди.

«Йўқ», дедилар».

Ушбу ҳадиси шарифдан кўриниб турибдики, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам гарчи бошқа ҳадисларда қўрқоқлик ва баҳилликни салбий сифатлар ўлароқ танқид қилган, улардан четланишга амр қилган бўлсалар ҳам, бу ерда ёлғонга нисбатан бу икки салбий сифат арзимас бир ҳол эканини билдирмоқдалар. Шу билан бирга, ёлғон нақадар катта гуноҳ эканлигини,

ёлғончи одам мўмин бўлолмаслигини таъкидламоқдалар.

Бу фикрни Имом Байҳақий Абу Бакр розияллоҳу анҳудан ривоят қилган ҳадис ҳам қувватлайди. Бу ҳадисда: «Ёлғон иймондан четлатувчидир», дейилади.

Иймон нима, иймонсизлик нима - фаркига борадиган киши учун иймонсизлик накадар катта бадбахтлик эканлиги маълум. Қўркоклик ва бахиллик хусусида сўз юритилганда, айтмок лозимки, бу иллатлар кимда мавжуд бўлса, энг аввало, ўша одамнинг ўзи зарар кўради. Одатда, Ислом дини ўз эгасидан бошкага зарари кам етадиган ана шу кўркокдик ва бахиллик каби гунохларга нисбатан, жамиятга, халк оммасига кўпрок зарари етадиган гунохларга катта эътибор беради.

Исломда банданинг ҳаққига зарар етказадиган гуноҳлар қаттиқ қораланади. Аввалги бобларда ҳам таъкид этганимиздек, ёлғиз Яратганнинг ҳаққи бўлса, ўша маълум бир гуноҳни Аллоҳнинг Ўзи кечириб юбориши мумкин.

Бирок, бандаларга, жамиятга зарар етказилса, ўша зарар кўрган банда ва жамият кечирмагунча, Аллох хам кечирмайди. Ёлғон эса, кўпчиликка зарар етказадиган мана шундай гунохлар қаторига киради.

Демак, бир кишининг ёлғончилиги туфайли неча миллионлаб бегунох кишилар жафо чекар экан.

Демак, ёлғончининг шахсига, жамиятда эгаллаб турган ўрнига қараб, жамиятга келтирадиган зарарининг даражаси, микдори, кўлами ҳам ўзгариб борар экан.

Ёлғоннинг яна бир жирканч кўриниши - алдамчиликдир. Яъни, ўзига ишонган одамни билиб туриб алдаш - унга ёлғон гапиришдир. Буни Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам улкан гунох деб атаганлар.

Имом Ахмад ибн Ханбал бу хакда куйидаги хадисни ривоят киладилар:

«Энг катта хиёнат - сенга ишонган биродарингга ёлғон гапиришингдир».

Ушбу ҳолатларни ҳисобга олиб, Исломда ёлғонга ҳарши ҳаттиҳ курашилган. Ёлғончилар турли разил сифатлар билан сифатланиб кўрсатилган ва уларга тайинланган жазолар такрор-такрор айтилган.

Имом Бухорий Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилган ҳадисда ёлғончилик - мунофикликнинг учдан бир қисми сифатида баён қилинган:

«Мунофикнинг аломати учтадир: гапирса, ёлғон гапиради, ваъда берса, хилоф килади, ахд килса, алдайди».

Демак, ёлғончилик мунофикликнинг биринчи ва етакчи сифатидир. Ёлғон гапирган одам мунофикликнинг учдан бирини килган бўлади. Албатта, ёлғончи ваъдасида турмайди, ахдига вафо ҳам қилмайди. Оқибатда бундай одам тўлик мунофик бўлади. Мунофиклик эса, кофирликдан ҳам ёмонрокдир. Мунофиклар Куръони Каримнинг таъбири билан айтганда, жаҳаннамнинг энг тўридан жой оладилар.

Имом Аҳмад ибн Ҳанбал ривоят қилган ҳадисда, жумладан, шундай дейилади: Бир одам келиб:

«Эй Аллоҳнинг Расули! Дўзах амали нимадир?» деб сўради. Расулуллоҳ:

«Ёлғончиликдир. Агар банда ёлғон гапирса, фожирлик килади, фожирлик қилса, кофир бўлади, кофир бўлса, дўзахга киради», деб жавоб бердилар.

Асбиҳоний Абу Ҳурайра розияллоҳу анҳудан ривоят қилган ҳадисда:

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Ота-онага яхшилик қилиш умрни зиёда қилади. Ёлғон ризқни қисқартиради. Дуо қазони қайтаради», деганлар.

Ушбу ҳадисда ёлғоннинг бу дунёдаги зарарларидан бири - ризқни камайтириши зикр қилиняпти. Демак, Аллоҳ таоло ёлғончи кишининг уйидан, корхона бошлиғининг корхонасидан, ёлғончи подшоҳнинг юртидан баракотни кутаради, ризқларини қисқартириб қуяди. Ушбу ҳақиқатни

бугунги кун тажрибасида хам кўриб турибмиз.

Демак, бу дунёю у дунёнинг бахтига эришмокчи ва икки дунёнинг азоб-укубатидан, шармандачилигидан кутулмокчи бўлсак, ёлғондан кутулишимиз зарур экан. Бу ишда каттаю кичик эркагу аёл, фукарою амалдор, шоху гадо баробар ҳаракат қилмоғи лозим. Ана шундагина яхшиликдан умид қилсак бўлади.

Аллоҳ таоло барчамизни ёлғончиликдан ва ёлғончиларнинг касридан Ўзи асрасин! Омин!

4386 عَنْ بَهْزِ بْنِ حَكِيمٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ رَضِى اللهُ عَنْ جَدِّهِ رَضِى اللهُ عَنْ هَنْ جَدِّهِ وَنْ لِللهِ عَنْ جَدِّهُ فَيَكْذِبُ لِيُضْحِكَ بِهِ عَنْ هَنْ لَكُ وَيْلٌ لِلَّذِي يُحَدِّثُ فَيَكْذِبُ لِيُضْحِكَ بِهِ الْقَوْمَ وَيْلٌ لَهُ وَيْلٌ لَهُ. رَوَاهُ أَصْحَابُ السُّنَنِ.

4386. Баҳз ибн Ҳакимдан, у отасидан, у бобосидан розияллоҳу анҳум ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Қавмни кулдириш учун ёлғон гапирадиганнинг ҳолига вой бўлсин! Вой бўлсин! Вой бўлсин!» дедилар».

«Сунан» эгалари ривоят қилишган.

**Шарх:** Бундан ҳазил-мутойиба йўли билан ҳам, одамларни кулдириш учун ҳам ёлғон гапириб бўлмаслиги чиқади. Ҳа, ҳазил-мутойиба йўли билан ҳам, одамларни кулдириш учун ҳам фақатгина рост гапириш лозим.

4387. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

## «Кишига гунох учун эшитган нарсасини гапирмокнинг ўзи кифоя килади», дедилар».

Абу Довуд ва Муслим ривоят қилган.

**Шарх:** Одамлардан эшитган нарсасини суриштирмай гапиравериш гунох бўлади. Чунки кишилар ўртасида турли асоссиз гаплар юриши маълум ва машхур. Уларнинг кўпи ёлғон бўлади. Эшитган гапини одамларга гапиравериш ёлғончиликка олиб бориши шундан.

Шунинг учун Аллох таоло хузурида гунохкор бўлишдан қўрққан банда эшитган гапини гап экан деб, гапиравермаслиги лозим

4388. Суфён ибн Усайд розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Энг катта хиёнат сенга ростгўйлик қилаётган биродарингга ёлғон гапиришингдир», дедилар».

Абу Довуд ва Аҳмад ривоят қилишган.

**Шарх:** Ўзига нисбатан ростгўйлик қилаёттан одамга ёлғон гапириш ҳақиқатан ҳам катта ҳиёнатдир. Шундоқ ҳам ёлғон гапиришнинг ўзи катта гуноҳ.

Аммо ўзига рост гапириб турган одамга билиб туриб ёлғон гапириш ўша одамни менсимаслиқ уни истехзо қилиш ва алдаш каби гунохларни ҳам ўз ичига олади.

Афсуски, кўпчилик худди шу тарзда ёлғончилик килади. Ёлғончи нобакор ўзига садокат кўрсатаётган кишини алдайди, ёлғон гапириб уни ҳақорат қилади.

Эхтимол, ёлғончи шу иши билан унга ишонган

соддадил кишидан кулар, аммо охиратда, албатта, катта хиёнатчи сифатида жавобини беради ва жазосини тортади.

4389 عَنْ عَائِشَةَ رَضِىَ اللهُ عَنْهَا قَالَتْ: مَا كَانَ حَلِفٌ أَبْغَضَ إِلَى رَسُولِ اللهِ مَ مِنَ الْكَذِبِ وَلَقَدْ كَانَ الرَّجُلُ يُحَدِّثُ عِنْدَ النَّبِيِّ وَ اللهِ عَنْدَ النَّبِيِّ وَ اللهِ عَنْدَ النَّبِيِّ وَ الْكَذْبَةِ فَمَا يَزَالُ فِي نَفْسِهِ حَتَّى يَعْلَمَ أَنَّهُ قَدْ أَحْدَثَ مِنْهَا النَّبِيِّ وَ الْكَذْبَةِ فَمَا يَزَالُ فِي نَفْسِهِ حَتَّى يَعْلَمَ أَنَّهُ قَدْ أَحْدَثَ مِنْهَا تَوْبَةً.

4389. Оиша розияллоху анходан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам учун ёлғондан кўра ёмонрок қасам йўк эди. Агар бирор киши Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг хузурларида сал бўлса хам ёлғончи эканлигини билиб колсалар, ўша одам тавба килмагунча қалбларидан чиқармас эдилар», дедилар».

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ёлғон қасамга ва ёлгончига бўлган муносабатлари ҳақида сўз кетмоқда. У зот алайҳиссаломнинг назддарида ёлғон қасамдан кўра ёмонроқ нарса йўқ экан. У зот алайҳиссалом арзимаган ёлғон сўз айтган одамдан ҳам ўша одам тавба қилмагунича рози бўлмай юрар эканлар. Демак:

- 1. Зинхор ёлғон қасам ичмаслик керак.
- 2. Арзимаган нарсада ҳам ёлғон гапирмаслик керак.
- 3. Ёлғончиларга нисбатан муросасиз кураш олиб бориш керак.
- 4. Билиб-билмай ёлғончилик қилиб қуйган киши дарҳол тавбага шошилиши керак.

الْعَبْدُ  $\rho$  قَالَ: إِذَا كَذَبَ الْعَبْدُ  $\tau$  أَنَّ النَّبِيّ  $\rho$  قَالَ: إِذَا كَذَبَ الْعَبْدُ

## تَبَاعَدَ عَنْهُ الْمَلَكُ مِيلاً مِنْ نَتْنِ مَا جَاءَ بِهِ. رَوَاهُمَا التَّرْمِذِيُّ.

4390. Ибн Умар розияллоху анхудан ривоят қилинади: «Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Агар банда ёлғон гапирса, унинг сассиқ амалидан фаришта ундан бир мил нарига узоқлашади», дедилар».

Иккисини Термизий ривоят килган.

**Шарх:** Бу қандай даҳшат-а? Бу дунёда бандани қўриб туришга бириктирилган фаришта ҳам унинг ёлғони сассиғидан ҳазар қилиб, ундан қочар экан. Шунинг учун ҳам зинҳор ва зинҳор ёлғон гапирмаслик лозим

4391 عَنْ أُمِّ كُلْقُومٍ بِنْتِ عُقْبَةَ رَضِى اللهُ عَنْهَا وَكَانَتْ مِنَ الْمُهَاجِرَاتِ الأُولِ اللهِّتِي بَايَعْنَ النَّبِيَ ρ أَنَّهَا سَمِعَتْ رَسُولَ اللهِ ρ وَهُو يَقُولُ: لَيْسَ الْكَذَّابُ الَّذِي يُصْلِحُ بَيْنَ النَّاسِ وَيَقُولُ حَيْرًا وَهُو يَقُولُ خَيْرًا وَهُو يَقُولُ النَّاسُ كَذِبُ وَيَنْمِي خَيْرًا قَالَتْ وَلَمْ أَسْمُعْ يُرَخَّصُ فِي شَيْءٍ مِمَّا يَقُولُ النَّاسُ كَذِبُ وَيَنْمِي خَيْرًا قَالَتْ وَلَمْ أَسْمُعْ يُرَخَّصُ فِي شَيْءٍ مِمَّا يَقُولُ النَّاسُ كَذِبُ إِلاَّ فِي تَلاَثٍ: الحُرْبُ وَالإِصْلاَحُ بَيْنَ النَّاسِ وَحَدِيثُ الرَّجُلِ المُرَأَتَهُ وَحَدِيثُ الْمَرْأَةِ زَوْجَهَا. رَوَاهُ الأَرْبَعَةُ. وَلَفْظُ أَبِي دَاوُدَ: مَا سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ مَ يُرَخِّصُ فِي شَيْءٍ مِنَ الْكَذِبِ إِلاَّ فِي ثَلاَثٍ كَانَ يَقُولُ رَسُولَ اللهِ مَ يُرَخِّصُ فِي شَيْءٍ مِنَ الْكَذِبِ إِلاَّ فِي ثَلاَثٍ كَانَ يَقُولُ رَسُولَ اللهِ مَ يُرَخِّصُ فِي شَيْءٍ مِنَ الْكَذِبِ إِلاَّ فِي ثَلاَثٍ كَانَ يَقُولُ رَسُولَ اللهِ مَ يُرَخِّصُ فِي شَيْءٍ مِنَ الْكَذِبِ إِلاَّ فِي ثَلاَثٍ كَانَ يَقُولُ لَى النَّهُ وَالْمَرْأَةُ وَالْمَرْأَةُ وَالْمَرْأَةُ وَالْمَرْأَةُ وَالْمَرْأَةُ ثُولُ الْإِصْلاَحَ وَالرَّجُلُ يُعَلِّلُ عَلَيْ النَّاسِ يَقُولُ الْقَوْلُ الْقَوْلُ وَلاَ يُولِدُ لِهِ إِلاَّ صَلاَحَ وَالرَّجُلُ يُعَولُ الْقُولُ وَلاَ يُولِدُ اللهِ عَلَى الْخَرْبِ وَالرَّجُلُ يُعَلِّلُ مَا الْمَرْأَةُ وَالْمَرْأَةُ ثُولُ اللهِ عَلَى الْمَرْأَقَهُ وَالْمَرْأَةُ ثُكِدِّثُ الْمُرَاقَةُ وَالْمَرْأَةُ وَلَا مُؤْلِ وَلا يَوْلِ اللهِ عَلَا اللهُ عَلْ اللهِ فِي الْمُؤْلِقُ وَلا وَلاَ يُولِلاً عَلَيْنَ النَّاسِ يَقُولُ اللهِ وَلِ الْمَرْأَقَةُ وَالْمَرْأَةُ وَالْمَوالِ اللهِ وَالْمُ اللهُ وَالْمَالِعُ الْمُ الْمُؤْلُولُ وَلِولَ اللهُ وَالْمَالِعُ الْمُؤْلِقُولُ وَلِي الْمُولُ وَلَا مَلْمَالًا فَي الْمُولُ وَلاَ اللهِ وَلاَ اللهُ وَالْمَالِعُ وَالْمَالِعُ وَالْمُؤْلُ وَلا اللهُ وَالْمُولُ اللهُ اللهُ وَلا اللهِ وَالْمُ اللهُ وَلَا اللهُ وَالْمُؤْلُ وَلِولَا عَلَالْهُ وَالْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَالْمُؤْلُولُ الللهُ عَلَى الْمُؤْلِقُولُ اللهُ وَالْمُولُ اللهُ اللهُ الللهُ وَالْمُولُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ

4391. Умму Кулсум бинти Уқба розияллоху анходан ривоят қилинади:

«Бу аёл Набий соллаллоху алайхи васалламга байъат килган биринчи мухожиралардан бўлган эди. У киши Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг:

«Одамлар орасини ислох килган каззоб эмас. Хайрни айтади ва хайрни етказади», деганларини эшитган экан.

«Мен у зотнинг одамлар «ёлғон» дейдиган нарсадан бирор нарсага рухсат берганларини эшитмаганман. Илло, уч нарсага; урушда, одамлар орасини ислох килишда ва эрнинг ўз хотинига ва хотиннинг ўз эрига гапиришида рухсат берганлар», деди у».

Тўртовлари ривоят қилишган.

Абу Довуднинг лафзида:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг бирор нарсага ёлғондан рухсат берганларини Илло, VЧ нарсани «ёлғончи эшитмаганман. хисобламайман» дер эдилар; одамлар орасини ислох қилган одамни. У бир гапни айтса, ундан ислохдан бошқани ирода қилмайди. Урушда сўз сўзлаган кишини ва ўз хотинига сўз айтган эрни хамда ўз эрига сўз айтган хотинни», дейилган.

**Шарх:** Исломда ёлғон ҳаром ва катта гуноҳ ҳисобланса ҳам ундан каттароқ зарарни қайтариш учун уч ҳолатда истисно тариқасида ёлғон ишлатишга рухсат берилган.

#### 1. Одамлар орасини ислох қилиш.

Мусулмонларнинг бир-бирлари билан уришиб юришлари жуда ҳам ёмон иш. Бу ёмон иш оқибатида инсонлар ва жамиятлар ораси бузилади. Кишиларнинг бирбирлари билан хусуматлашишлари, уришишлари барча бало-офатларнинг бошидир. Шунинг учун бу ҳолат пайдо

бўлиши билан қандоқ қилиб бўлса ҳам уни бартараф қилишга ўтмоқ зарур. Бу йўлда ҳатто ёлғон гапирилса ҳам рухсат. Чунки одамларнинг орасини ислоҳ қилиш учун ёлғон гапирган одам фақатгина яхшилик учун ёлғон гапиради.

#### 2. Урушда ғалаба қилиш учун.

Душман билан бўлаётган қуролли қарама-қаршилик ҳаётмамот жанги бўлади. Бу жангда душман қўлидан келган барча ишларни, жумладан, ёлғонни ҳам ишга солади. Агар аскар енгилса, барча уммат ва миллат душман асорати остида қолади. Шунинг учун ҳам кўпчилик манфаати йўлида душманни доғда қолдириш учун ёлғон гапиришга руҳсат берилган.

#### 3. Оиланинг ахиллигини сакдаб қолиш учун.

Хар бир жамиятда оиланинг ахиллиги алохида ахамият касб этади. Ахил оилада ўсган болалар салохиятли фукаро бўлиб ўсадилар. Ота-онанинг жанжаллари садоси остида ўсган болалар эса салохиятли фукаро бўлишлари кийин.

Шунинг учун ҳам эр-хотин орасидаги ўзаро аҳиллик жуда ҳам муҳимдир. Ана ўша аҳилликни сакдаб қолиш мақсадида эр-хотинга бир-бирларига яҳши маънода ёлғон гап айтишларига руҳсат берилган.

Ушбу истисно тариқасида рухсат берилган уч ҳолатдан бошқа ҳолларда ёлғон гапириш мумкин эмас.

#### ومنه النفاق

#### МУНОФИКЛИК

Араб тилида мунофикликни англатувчи сўзларнинг ўзаги бўлмиш «нифок» сўзи ичи бўш, ташки кўриниши

ўзгача нарсага ишлатилади. Мисол учун, юмронқозик ёки тулкининг уясига ҳам «нифоқ» сўзи ишлатилади. Чунки улар устидан оддий ерга ўхшайди, бир тарафдан кирса, иккинчи тарафдан чикиб кетаверади. Ҳозирги кунда ажнабий тилларда «тунел» деб номланаётган иншоотлар ҳам арабчада «нафақ» дейилади.

Журжоний нифокни «Таърифот»да:

«Нифоқ тил билан иймонни изҳор қилиб, дилдаги куфрни беркитишдир», деб таъриф қилган.

Буни катта нифок деб аталади.

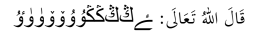
Агар бу маънони диний-ақидавий истилохда ишлатмоқчи бўлсак, сиртдан мусулмонликни эълон қилиб, ичидан унга лойиқ бўлмасликка мунофиклик деб айтилади.

Одамлар кўз ўнгида Ислом динига мансублигини эълон қилиб, ҳатто баъзи амалларни ҳам қилиб юрадиган, аслида эътиқоди бузуқ бўлган кишиларни «мунофиқ» дейилади.

Мунофикларнинг очик-ойдин кофирлардан ҳам катта хатарли эканликлари боис кофирлар билан буладиган алоқа ва муомалаларда уларнинг кимлигини эътиборга олиб, ўзларига яраша иш тутилади.

Мунофиклар эса, сиртдан мусулмон бўлиб кўринадилар, одамнинг ичидагини билиб бўлмайди, натижада уларга ҳам мусулмонча муомала қилишга мажбур бўлинади. Бу билан мунофиклар динга катта зарар етказишларига имкон яратилади.

Айнан мана шу ҳолат уларга қиёмат куни кофирлардан кура купроқ ва аламлироқ азоб берилишига сабаб булади. Аллоҳ таоло мунофиқлар жаҳаннамнинг энг қаъридан жой олишларини таъкидлаб айтган.



Аллох таоло:

«Албатта, мунофиклар дўзахнинг энг остки каватидадирлар ва харгиз уларга бир ёрдамчини топа олмассан», деган (*Huco*, 145).

Ислом дини учун мунофиклар кофирлардан ҳам зарарли ва ҳавфлидирлар. Шунинг учун оҳиратда ҳам улар кофирлардан-да кўра қаттикроқ азобга дучор бўладилар. Дўзаҳнинг энг қаърига - энг остки қаватига ташланадилар. Бу жойни оятда «ад-Даркул асфал» дейилган.

Абу Хурайра розияллоху анхудан қилинган ривоятда «ад-Даркул асфал» бир эшикли уйлар бўлиб, унга мунофикларни киритиб, устиларидан эшикларини кулфлаб кўйиб, остидан ҳам, устидан ҳам олов ёкилади, дейилган. Мунофиклар ана шундай қаттиқ азобга дучор қилинадилар.

Аллох таоло яна:

«Мунофикларга, албатта, уларга аламли азоб бўлишининг башоратини бер

Улар муминларни қуйиб, кофирларни дуст тутадиганлардир. Уларнинг олдида иззат, куч-кудрат излайдиларми? Албатта, иззат, куч-кудратнинг барчаси Аллоҳнинг ҳузуридадир», деган (Huco, 138-139).

Кофир ҳолида ўлиб кетган мунофиҳларга, албатта, охиратда аламли дўзах азоблари бўлади. Ушбу ояти каримада «башоратини бер», дейишлик ҳам уларнинг ҳолига вой бўлишига ишорадир.

«Мунофикларга, албатта, уларга аламли азоб бўлишининг башоратини бер».

Мунофикдарнинг аломатлари кўп. Биттаси ушбу оятда эсга олинмокда:

«Улар мўминларни кўйиб, кофирларни дўст ту та д иганлар д ир ».

Мунофиклар, одатда, ўзларини мусулмон килиб кўрсатишга уринадилар. Аммо ичларидаги дард - куфр

уларни бошқа томонга етаклайди. Улар мусулмонларга дўст бўлиш ўрнига, кофирларга дўст бўладилар. Кофирлар билан дўстлик алокаларини ривожлантиришга харакат килишларининг боиси - кофирлар уларнинг кўзига кучликувватли бўлиб кўринади. «Мабодо ўзаро уруш-жанжал ва тортишувда мусулмонлар ғолиб келиб колса, мен хам мусулмон эдим, деб туравераман, хеч гап бўлмайди. Аммо кофирлар ғолиб келса, нима киламан? Улар кучли кўринадилар. Шунинг учун уларни дўст тутиш керак», деган қарорга келади.

# «Уларнинг олдида иззат, куч-кудрат излайдиларми?»

Ха, мунофиклар уларнинг хузурида иззат, куч-кудрат излайдилар. Мунофикликлари туфайли ҳақиқий куч-қувват қаерда эканини англаб етмайдилар. Бўлмаса, кофир қавмлар хузуридан излашармиди уни? Ояти каримада ҳақиқий куч-қувват, иззат Аллоҳнинг ҳузурида эканлиги таъкидланмоқда.

«Албатта, иззат, куч-кудратнинг барчаси Аллохнинг хузуридадир».

Аллох таоло яна:

«Мунофиқ эркаклар ва мунофиқ аёллар хаммалари бирдирлар, ёмонликка буюрурлар, яхшиликдан қайтарурлар ва қўлларини махкам юмарлар. Аллохни унутдилар, бас, У хам уларни унутди. Албатта, мунофиқлар - улар фосиклардир», деган (Тавба, 67).

Мунофиклар қаерда бўлсалар ҳам, кимлигидан қатъи назар, эркак-аёл бўлсин, нима иш қилмасин, барибир мунофикдир. Ҳаммалари ҳам бир гўр.

«Мунофиқ эркаклар ва мунофиқ аёллар хаммалари бирдирлар», Чунки уларнинг асллари бир. Кўрсатадиган фаолиятларининг маъноси бир. Улар:

«...ёмонликка буюрурлар, яхшиликдан қайтарурлар ва қўлларини маҳкам юмарлар». Улар доимо кишиларни ёмон ишларга, гуноҳга, Аллоҳнинг амрига қарши чиқишга, ҳаром-харишга буюрадилар. Айни чоғда, яхшиликдан, иймондан, Исломдан, тақводан, жиҳоддан қайтарадилар.

Оятдаги «кўлларини маҳкам юмадилар» ибораси бахилликни англатадиган киноядир. Яхшиликка мол-мулк сарфламайдилар. Улар:

#### «Аллохни унутдилар, бас, У хам уларни унутди».

Мунофиклар мазкур килмишлари билан Аллоҳни унутдилар. Унга итоат килмадилар. Эсдан чикардилар. Аллоҳ уларнинг килмишларига яраша жазо берди.

#### «Албатта, мунофиклар - улар фосиклардир».

Иймондан чиққанлар, ундан жудо бўлганлардир.

Албатта, шунчалик нобакорликлари, ёмонликлари ва гунохлари ила мунофиклар ўз холларига тек куйилмайдилар. Улар ўз жазоларини олишлари лозим. Келаси ояти каримада Аллох таоло томонидан мунофикларга раво курилган жазолардан баъзилари зикр этилади.

«Аллох мунофик эркакларга, мунофик аёлларга ва кофирларга жаханнам оташини ваъда килди. Унда абадий колурлар. Ўша улар учун етарлидир. Хамда Аллох уларни лаънатлади. Уларга доимий азоб бордир». (Тавба, 68)

Ушбу ояти каримада мунофикларга бериладиган жазоларнинг охиратдагиси ва энг улуғи улгуржи равишда тафсилотсиз баён этилмокда:

# «Аллох мунофик эркакларга, мунофик аёлларга ва кофирларга жаханнам оташини ваъда килди».

Ушбу жумлада умумлаштирилиб, мунофикдарга деб кўявермасдан, алохида-алохида килиб, мунофик эркакларга, мунофик аёлларга ва кофирларга, дейилиши хам уларга охиратда бўладиган азоб шиддатли бўлишини таъкидлайди. Аллох таоло томонидан жаханнам оташини

ваъда қилиниши эса, уларнинг жаҳаннам оташида жизғанак бўлиб куйишларида заррача ҳам шубҳа йўкдигини билдиради. Чунки, Аллоҳ таолонинг ваъдаси ҳакдир. Мазкур мунофик ва кофирлар жаҳаннам оташида бир марта ёки маълум муддат куйиб, сўнгра кутулиб қолмайдилар. Балки, «Унда абадий қолурлар. Ўша улар учун етарлидир».

Шундоқ бўлса ҳам уларга яна бошқа азоб-уқубатлар ҳам бўлур.

«Хамда Аллох уларни лаънатлади. Уларга доимий азоб бордир».

Буларнинг ҳаммаси уларнинг ҳилмишларига муносиб жазодир.

4392. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят килинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Мунофикнинг белгиси учтадир: гапирса ёлғон гапиради, ваъда берса устидан чикмайди ва омонат унга ишонилса, хиёнат килади», дедилар».

4393 عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو τ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ρ أَرْبَعٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ حَلَّةٌ مِنْهُنَّ كَانَتْ فِيهِ مَنْ كُنَّ فِيهِ حَلَّةٌ مِنْهُنَّ كَانَتْ فِيهِ خَلَّةٌ مِنْهُنَّ كَانَتْ فِيهِ خَلَّةٌ مِنْ نِفَاقٍ حَتَّى يَدَعَهَا إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ وَإِذَا عَاهَدَ غَدَرَ وَإِذَا وَعَدَ أَحْلَفَ وَإِذَا حَاصَمَ فَجَرَ. رَوَاهُمَا الأَرْبَعَةُ.

4393. Абдуллох ибн Амр розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Тўрт нарса бор. Кимда шу хислатлар бўлса, у тўлик мунофик бўлади. Кимда ўша хислатлардан биттаси бўлса, ўшани тарк килгунча унда нифокнинг битта хислати бўлади. Качон гапирса, ёлғон гапиради. Качон ахдлашса, доғда колдиради. Качон ваъда берса, устидан чикмайди. Качон хусуматлашса, фожирлик килади», дедилар».

Иккисини тўртовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг мазкур икки хадиси шарифларида мунофикнинг бешта сифати хақида сўз кетмокда. Албатта, бу беш сифат мунофикнинг машхур сифатларидир. Шу билан бирга, мунофикнинг бошка сифатлари йўк деб бўлмайди. Мунофикнинг бошка сифатлари хакида турли ояти карималар ва хадиси шарифларда сўз юритилган.

Келинг, ўзимиз ўрганаётган ушбу икки ҳадиси шарифда зикри келган мунофикликнинг беш сифати ҳақида алоҳида тўхтаб ўтайлик.

#### 1. «Қачон гапирса, ёлғон гапиради».

Ёлғончилик мунофикликнинг бош сифатларидан бири экан. Ёлғон гапирган одам ўзида мунофикнинг бир сифати борлигини эсдан чикармаслиги лозим.

#### 2. «Қачон ахдлашса, доғда қолдиради».

Мунофик ўзига қаргаи тараф билан ярашув ёки бошқа мақсадда ахднома тузади. Аммо у бу ахдномани унга амал килиш учун эмас, ўзи билан ахднома тузган тарафни доғда қолдириш учун тузади. Иккинчи тараф ахдномага ишониб, мунофикдан ўзига нисбатан ёмонлик содир бўлишидан ғофил қолади. Мунофик эса, ахдига вафо қилмай қарши

тарафга зарар етказишда давом этади. Келишилган ахдга вафо қилмайдиганлар ўзларида мунофикликнинг бир сифати борлигини унутмасликлари лозим.

#### 3. «Қачон ваъда берса, устидан чиқмайди».

бераверади, Мунофик ваъдани аммо устидан чиқмайди. Чунки унинг номи ўзи билан мунофиқ-да. Унинг сирти бошқа, ичи бошқача. У сиртида ваъдани бераётганида ичида унга амал қилишни ўйлаб ҳам бўлади. Ваъдасига вафо қилмайдиганлар кўймаган мунофиклардан эканликларини ўзларининг эсдан чикармасликлари лозим.

#### 4. «Қачон хусуматлашса, фожирлик қилади».

Бу ердаги хусуматлашиш хакни талаб килиб тортишиш бўлиши хам мумкин. Хатто ўша пайтда хам фожирлик қилиш - ёмонликда ҳаддан ошиш мумкин эмас. Баъзи бир душманини қоралашда кишилар ўз хаддан кетадилар. Бу ҳам мунофикликнинг аломатларидан бири экан. Душман бўлса хам, хусуматлашаётган бўлса хам уни ёмонлашда хаддан ошмаслик лозим Хусуматлашганда фожирлик ўтадиганлар килишга ўзларида мунофикнинг сифатларидан бир сифат борлигини эслаб қуймоқдари лозим.

#### 5. «Омонат унга ишонилса, хиёнат қилади».

Бу омонат ўзаро сухбатдаги бир оғиз сўз бўлиши мумкин. Еки ўта қимматбахо нарса бўлиши мумкин. Нима бўлса хам барибир. Омонатга хиё-нат қилиш мунофикдикнинг сифатларидан бирига сохиб бўлишдир. Чунки хоин омонатни олаётганда сиртини вафодор қилиб кўрсатади. Ичида эса омонатга хиёнат қилишни ўйлаётган бўлади. Бу эса, айни мунофикдикдир

Ушбу сифатларни ўзига доимий равишда раво

кўрганлар тўлик мунофик бўладилар. Улардан биттасини ўзига раво кўрган кишида мунофикликнинг бир сифати бўлади. Билмасдан бу ишлардан бирини килиб кўйган одам гунохкор бўлади. Агар у тавба килиб бу ишни такрорламаса, гунохдан фориғ бўлади.

4394- عَنِ ابْنِ عُمَرَ ٢ عَنِ النَّبِيِّ p قَالَ: مَثَلُ الْمُنَافِقِ كَمَثَلِ الشَّاةِ الْعَائِرَةِ بَيْنَ الْغَنَمَيْنِ تَعِيرُ إِلَى هَذِهِ مَرَّةً وَإِلَى هَذِهِ مَرَّةً.

4394. Ибн Умар розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Мунофик худди икки кўра орасида сарсон бўлган кўйга ўхшайди. Хали унисига сарсон бўлади. Хали бунисига сарсон бўлади», дедилар».

**Шарх:** Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам ўзларининг бу ҳадиси шарифларида мунофикнинг ҳолини жонли мисол билан васф қилиб бермокдалар. У зот мунофикни икки қўра орасида қай бирига қўшилишини билмай сарсон бўлиб юрган қўйга ўхшатмокдалар.

Ха, мунофик хам худди ўша кўйга ўхшаб ё мўминларга, ё кофирларга кўшила олмай сарсон бўлиб юрган нарсадир. Аллох таоло ўшандок бўлишдан Ўзи асрасин.

2395 عَنْ عَبْدِ اللهِ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: مَا مِنْ نَبِيٍّ بَعَثَهُ اللهُ فِي أُمَّةٍ قَبْلِي إِلاَّ كَانَ لَهُ مِنْ أُمَّتِهِ حَوَارِيُّونَ وَأَصْحَابٌ يَأْخُذُونَ بِسُنَّتِهِ وَيَقْتَدُونَ بِأُمْرِهِ ثُمَّ إِنَّهَا تَخْلُفُ مِنْ بَعْدِهِمْ خُلُوفٌ يَقُولُونَ مَا لاَ يَقْعَلُونَ مَا لاَ يَقْعَلُونَ مَا لاَ يُؤْمَرُونَ فَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِيَدِهِ فَهُوَ مُؤْمِنٌ وَمَنْ يَقْعَلُونَ مَا لاَ يُؤْمَرُونَ فَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِيَدِهِ فَهُوَ مُؤْمِنٌ وَمَنْ يَفْعَلُونَ مَا لاَ يُؤْمِرُونَ فَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِيَدِهِ فَهُوَ مُؤْمِنٌ وَمَنْ

# جَاهَدَهُمْ بِلِسَانِهِ فَهُوَ مُؤْمِنٌ وَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِقَلْبِهِ فَهُوَ مُؤْمِنٌ وَلَيْسَ وَرَاءَ ذَلِكَ مِنَ الإِيمَانِ حَبَّةُ خَرْدَلٍ. رَوَاهُمَا مُسْلِمٌ.

4395. Абдуллох розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Аллох мендан олдин юборган набийлардан хар бирининг, албатта, унинг уммати ичидан хаворийлари ва унинг суннатини тутадиган хамда ишига эргашадиган асхоблари бўлган.

Сўнгра улардан кейин килмайдиганини гапирадиган ва ўзларига амр килинганга амал килмайдиганлар колдилар.

Ким ўшаларга қарши қўли ила уринса, у мўминдир. Ким ўшаларга қарши тили ила уринса, у мўминдир.

Ким ўшаларга қарши дили ила уринса, у мўминдир. Унинг ортида иймондан ачитки уру ғича ҳам йўкдир», дедилар».

Иккисини Муслим ривоят қилган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифдан мунофикдикдан ҳазар ҳилиш ва мунофиҳликка ҳарши жамият аъзолари ҳулларидан келганича курашишлари лозимлиги ҳамда бу ишга бепарво булмаслик кераклиги чиҳади.

4396. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам: «Ким бизга қарши силох кўтарса, биздан эмасдир. Ким бизга нисбатан алдамчилик қилса, биздан эмасдир»,

#### дедилар».

Икки шайх ривоят қилишган.

**Шарх:** Алдамчилик ҳам мунофиқликнинг кўзга кўринган сифатларидан биридир. Бу ишни қилганлар эса мусулмон умматидан бўлиши мумкин эмас. Аллоҳ таолонинг Узи бу ишдан асрасин!

### العصبية من وصف الجاهلية

#### ТАРАФКАШЛИК ЖОХИЛИЯТ СИФАТИДИР

Бу маънодаги тарафкашлик ўз қавми ёки тарафи фойдасига нохакдан тарафкашлик қилишдир.

4397. Восила ибн ал-Асқаъ розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Эй Аллохнинг Расули! Тарафкашлик нима?» лелим.

«Қавмингга зулмда ёрдам бермоғлигинг», дедилар».

**Шарх:** Бу ҳадиси шариф биз «тарафкашлик жоҳилият сифатидир» сарлавҳаси остида ўрганаётган ҳадиси шарифлар мажмуасида келган тарафкашлик маъносини ўзига хос шарҳ қилиб бермоқда. Исломда тўғри маънодаги, ҳақ йўлдаги тарафкашлик тарғиб қилинади. Аммо зулмда тарафкашлик қилиш ман қилинади.

مَنْ دَعَا إِلَى عَصَبِيَّةٍ وَلَيْسَ مِنَّا مَنْ قَاتَلَ عَلَى عَصَبِيَّةٍ وَلَيْسَ مِنَّا مَنْ مَاتَ عَلَى عَصَبِيَّةٍ وَلَيْسَ مِنَّا مَنْ مَاتَ عَلَى عَصَبِيَّةٍ.

4398. Жубайр ибн Мутъим розияллоху анхудан ривоят килинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Тарафкашликка чақирган биздан эмасдир. Тарафкашлик асосида қитол қилган биздан эмасдир. Тарафкашлик йўлида ўлган биздан эмасдир», дедилар».

**Шарх:** Бундан салбий маънодаги тарафкашликка даъват қилиш ҳам, унга амал қилиш ҳам ва унинг йўлида фидокорлик қилиш ҳам ҳаром эканлиги чиқади.

4399. Суроқа ибн Молик ибн Жўъшум ал-Мудлажий розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам бизга хутба қилдилар ва:

«Сизларнинг яхшингиз ўз уруғини мудофаа килганингиздир. Модомики, гунох килмаган бўлса», дедилар».

**Шарх:** Демак, гунох ва зулм қилмасдан тўғрилик ва адолат ила ўз қавмига тарафкашлик қилиш яхши нарса.

4400 عَنْ عَبْدِ اللهِ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: مَنْ نَصَرَ قَوْمَهُ عَلَى غَيْرِ الْحُقِّ فَهُوَ كَالْبَعِيرِ الَّذِي رُدِّي فَهُوَ يُنْزَعُ بِذَنَبِهِ. رَوَى هَذِهِ الأَرْبَعَةَ

4400. Абдуллох розияллоху анхудан ривоят цилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким ўз қавмига нохакда нусрат берса, (кудукқа) кулаб тушиб думидан тортилаётган туяга ўхшайди», дедилар».

Ушбу тўртовини Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** қудуққа тушиб кетган туяни думидан тортиб чиқариш мумкин эмаслиги ҳаммага маълум. Шунингдек, қавмига ноҳакда ёрдам бериб, тарафкашлик қудуғига қулаб тушган одамни қутқариш ҳам қийиндир. Аслида эса мусулмон одам ўз қавмидан ноҳақлик ва зулмни кўрган чоғида уларни бундоқ гуноҳдан қайтариши лозимдир. Ана ўшанда у савобга ноил бўлади.

الباب الثالث

УЧИНЧИ БОБ

في مكارم الأخلاق

#### КАРАМЛИ АХЛОКЛАР ХАКИДА

قَالَ اللهُ تَعَالَى: جِدِدِدَدْدُدُدُرُرْ

Аллох таоло:

«Албатта, Аллохнинг хузурида энг хурматлийингиз энг такводорингиздир», деган (Хужурот, 13).

Ислом динида бу маънода ягона мезон сифатида

илохий ўлчов жорий этилган. Бу ўлчов инсонлар қадрини фақат битта нарсага қараб, яъни, инсоннинг тақвосига қараб ўлчайди:

Ер юзида инсонларнинг қадр-қиймати ушбу илоҳий ўлчов билан ўлчангандагина турли низолар, урушжанжаллар ва келишмовчиликлар барҳам топади.

Худди шу оятнинг маъносида Пайғамбаримиз алайҳиссолату вассаломдан кўплаб ҳадислар келган.

Имом Муслим Абу Хурайрадан ривоят қилинган ҳадисда, «Албатта, Аллоҳ суратларингизга ва молу дунёларингизга қарамайди, балки қалбингиз ва амалингизга қарайди», дейилади.

Пайғамбаримиз алайҳиссалом Абу Зарр Ғифорий розияллоҳу анҳуга:

«Назар сол, сенинг агар тақвода ортиқлигинг бўлмаса, қизилдан ҳам, қорадан ҳам яхши эмассан», деганлар.

Аллох таоло Қалам сурасида Расулуллох соллаллоху алайхи васалламга хитоб килиб:

#### «Ва, албатта, сен улкан хулкдасан», деган (4-оят).

Бу ояти карима Пайғамбар алайхиссалом учун катта ва олий баходир. Аллох у зотга хитоб килиб, у кишининг хулкдарини улуғлик билан сифатламокда. онамиздан у кишининг хулклари хакида сўрашганда, «Хулқлари Қуръон эди», деб жавоб берганлар. Яъни, Мухаммад алайхиссалом Қуръондаги олий хулқлар билан хулкланганлар. У зот соллаллоху алайхи васаллам Куръондаги барча одоб-ахлокни ишхк ўзларига сингдирганлар.

Пайғамбаримизнинг ўзлари:

«Мен яхши хулқларни батамом қилиш учун юборилганман», деганлар.

Бошқа бир ҳадисларида эса:

«Киши яхши хулқи билан кундузни рўза тутиб, кечасини намоз ўкиб ўтказадиганлар даражасига етади»,

деганлар.

Умуман, одоб-ахлох, яхши хулкка Исломда катта эътибор берилган. Мазкур оят хам шулардан биридир.

«Ва, албатта, сен улкан хулкдасан», деган хитоб билан Аллох Ўзиниинг махбуб Пайғамбарини нақадар чиройли ахлоқ эгаси эканликларини таъкидламоқда.

Бу оят тафсирини шарҳлаб, Имом Аҳмад ибн Ҳанбал шундай ривоят қиладилар: Оиша онамиз:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам хеч качон на кул остидаги ходимни ва на хотинни урганлар. Жиходдан бошка жойда хеч нарсани куллари билан урмаганлар. Икки ишдан бирини танлайдиган булсалар, гунох булмаса, албатта, осонини танлардилар. Агар гунох иш булса, ундан узокда булардилар. Узлари учун хеч качон интиком (уч) олмаганлар. Агар Аллох харом килган нарсалар содир килинса, ина, Аллох учун интиком олганлар», деганлар.

Хуллас, Пайғамбар соллаллоху алайҳи васалламнинг хулқлари ҳақида ҳар қанча гапирилса оз. Мазкур оятнинг ўзи ҳамма нарсадан устундир. У кишига уммат бўлиш шарафига ноил бўлган ҳар бир мусулмон ҳам у зотнинг карамли ҳулқлари ила ҳулқланиши лозим

## أعظمها كظم الغيظ وعدم الغضب

#### ЭНГ УЛУҒИ АЧЧИҚНИ ЮТИШ ВА ҒАЗАБ ҚИЛМАСЛИКДИР

قَالَ اللهُ تَعَالَى: نَنْنَتْتُتُ تُنَتَّاطُ طُطُقُ قُ

Аллох таоло:

«Улар енгилликда ҳам, оғирликда ҳам нафақа қиладиганлар, ғазабини ютадиганлар ва одамларни

# авф қиладиганлардир. Аллох яхшилик қилувчиларни ёқтирадир», деган (Оли Имрон, 134).

Аллоҳнинг мағфиратига ва кенглиги осмонлару ерча бўлган жаннатга сазовор бўладиган тақводорларнинг сифатларидан бири:

## «...енгилликда ҳам, оғирликда ҳам нафақа қиладиганлар».

Яъни, улар яхшилик қилишда собитқадам одамлардир. Ҳаётлари енгиллашиб, ҳамма нарсалари сероб бўлиб кетса ҳам, ҳовлиқиб, ҳаддиларидан ошиб, фисқ-фасодга берилиб кетмайдилар. Балки ўзларини босиб, хайр-эҳсон, нафақа қилишда бардавом бўладилар.

Шунингдек, бошларига оғирчилик кунлари тушса ҳам, сиқилиб, ўзларини ноқулай сезиб, бахиллик йўлига ўтиб олмайдилар. Балки нафақа қилишда бардавом бўладилар. Уларнинг тақволари доимо эҳсонга чорлаб туради. Бахиллик ва қизғанчиқликдан қайтаради.

Такводорларнинг сифатларидан яна бири:

#### «...ғазабини ютганлар...»

Ғазабини ютиш энг қийин ишлардан ҳисобланади. Ғазаб инсонда турли муносабатлар ила қўзғалиб туради, уни жиловлаб олиш ҳар кишининг ҳам қўлидан келавермайди. Лекин бу оғир ишни тақводор киши эплаши мумкин. Яъни, қалбида тақво мавжуд бўлган инсонгина ғазабдан ғолиб чиқа олади.

Исломда ғазабни ютиш улуғ ахлокдардан ҳисобланади. Қуръони Карим оятларидан ташқари бу олий сифатнинг мақтови Пайғамбаримизнинг ҳадисларида, салафи солиҳларимизнинг ишлари ва сўзларида ўз аксини топган.

Имом Аҳмад раҳматуллоҳи алайҳи ривоят қилган ҳадисда келигаича, бир киши Пайғамбар алайҳиссолату вассаломга:

«Эй Аллохнинг Расули, менга насихат қилинг», деди. У зоти бобаракот:

«Ғазаб қилма», дедилар.

Сўраган одам кейинчалик эътироф этиб, бундай дейди:

«Расуллуллох алайхиссалом шу гапни айтганларида, ўйлаб кўрсам, ғазаб ҳамма ёмонликни ўзида жамлаган экан».

Имом Аҳмад ибн Ҳанбал раҳматуллоҳи алайҳи Муоз ибн Жабал розияллоҳу анҳудан ривоят қиладиларки, Пайғамбаримиз алайҳиссолату вассалом:

«Ким (жазо беришга) қодир бўлиб туриб, ғазабини ютса, қиёмат куни Аллоҳ уни халойиқ олдида чақириб туриб, ҳурлардан хоҳлаганини танлаб олишга имкон беради», деганлар.

Мазкур такводорларнинг яна бир сифатлари:

#### «...ва одамларни авф қиладиганлардир».

Бу сифат ғазабни ютиш сифатини тўлдириб келади. Чунки ишнинг чиройли ҳал бўлиши учун ғазабни ютиб куйишнинг ўзи кифоя эмас. Олижаноблик кўрсатиб ғазабини ютган одам бу олижаноблигини тугал қилайин деса, айбдорни авф қила олиши, кечира билиши ҳам керак.

Имом Хоким ривоят қилган ҳадисда, «Кимки, унинг учун жаннатда бинолар қурилишини ва даражалари кўтарилишини хоҳласа, зулм қилганни авф этсин, бермаганга берсин ва орани узганга силаи раҳм қилсин», дейилади.

Ибн Касир рахматуллохи алайхи Абдуллох ибн Аббос розияллоху анхудан ривоят килган хадисда Пайғамбар алайхиссолату вассалом:

«Қиёмат куни бир жарчи одамларни авф қилганлар қани, Роббингиз ҳузурига ажрингизни олгани келинг, деб чақиради. Авф қилган ҳар бир мусулмон жаннатга киришга ҳақлидир», деганлар.

#### «Аллох яхшилик қилувчиларни ёқтирадир».

Юқорида зикр қилинган сифатнинг соҳиблари яхшилик қилувчи саналадилар. Демак, уларни Аллоҳ яхши

кўрар экан. Мусулмон одам ана шундок карамли ахлоклар ва олиймаком сифатларга сохиб бўлмоғи лозим.

4401. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят килинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Пахлавон курашда йикитган эмас, хакикий пахлавон ғазаб пайтида ўзини ўнглаб олганидир», дедилар».

Учовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Одатда, жисмонан кучли кишилар паҳлавон дейилади. Албатта, жисмонан қувватли бўлиш яҳши нарса, аммо ушбу ҳадисда ғазаби келганда ўзини тута билган одам паҳлавон, деб аталмоқда. Ҳақиқатда ҳам шундай. Рақибини курашда йиқитган кучли одамдан кўра, ғазаби ила курашда уни йиқитган одам паҳлавонроқ саналади.

Имом Термизий Абу Саид Худрий розияллоху анхудан ривоят қилган узун ҳадисда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам, жумладан, қуйидагиларни айтганлар:

«Билингки, одам болалари турли табақаларда халқ қилингандир. Билингки, баъзилари ғазаби секин, қайтиши эса тез ва баъзилари ғазаби тез, қайтиши эса секиндир. Билингки, уларнинг энг яхшиси ғазаби секин, қайтиши тезларидир. Энг ёмони эса, ғазаби тез, лекин қайтиши секинларидир. Билингки, ғазаб одам боласи қалбидаги бир чўғдир. Унинг кўзларининг қизаришини, томирларининг бўртиб чиқишини кўрмайсизми? Кимки, ўзида ушбудан бирор нарсани хис қилса, ерга яқинлашсин».

Сарвари олам Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам бу гапларни ўзларининг энг муҳим хутбаларидан бирида

айтганлар. Абу Саид Худрий розияллоху анху хадиснинг аввалида, бу хакда, ушбуларни айтганлар:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам бир куни аср намозини биз билан бирга ўкиб бўлганларидан сўнг, туриб хутба килдилар. Қиёмат кунигача бўладиган нарсаларнинг ҳеч бирини қолдирмасдан хабарини бердилар. «Ёдлаган ёдлаб қолди. Унутган унутиб юборди», деб жумладан юқоридаги қитъани ҳам айтганлар».

Демокчимизки, Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам ўзларининг энг мухим хутбаларидан бирига, умматга васият килиб айтган масалалардан бири сифатида, ғазаб масаласини ҳам киритганлар. Бу хутбада инсонларнинг ғазабга нисбатан табақаларини ҳам баён қилиб ўтганлар. Уларнинг энг яхшилари ва энг ёмонлари ҳақида ҳам ҳабар берганлар. Кишиларнинг энг яхшиси ғазаби секин қўзғаладиган ва тез босиладиган одам эканлигини билдирмокдалар.

Худди шу нуқтада Исломнинг воқеъликдан ҳеч узоқлашмаслигини билиб олсак бўлади. Исломда баъзи бир динлардагига ўхшаб ғазаб батамом инкор қилинмайди. Балки энг яхши одамда ҳам

ғазабланиш холлари бўлиши мумкин. Лекин унинг ғазаби секин қўзғалади, аммо қўзғалган захоти эгаси ғазабини тезлик билан жиловлай билади, деб тушунилади. Зотан, ғазаб Аллох таоло томонидан хар бир инсонга қушиб берилган нарса. Унинг бутунлай йуқ булиши хам яхши эмас. Инсон вактида ғазаб қилмаса, гуноҳкор ҳам бўлади. Аллох учун, дину диёнат учун ғазаб қилиш мусулмон одамнинг бурчидир. Аммо ўз хавойи нафси ўхшаш учун, зулм, истибдод ва шунга маънолардаги ғазаб ҳаромдир. Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайхи васаллам одамларнинг энг яхшиси ғазаби секин қўзғаладиган ва тезда қайтадиган одам эканлигини ва энг ёмон одам ғазаби тез қўзғаладиган, лекин

қайтадиган одам эканлигини баён қилганларидан сўнг, ғазабнинг табиатини ифодали тушунтирмокдалар. Ғазабни инсон қалбидаги чўққа ўхшатмокдалар. Ушбу чўғ оташланганда унинг таъсиридан одамнинг кўзлари қизариб, томирлари бўртиб кетади. Ана шундай пайтда ғазаби қўзғаган инсон ҳар қандай ёмонликни содир қилиши мумкин. Худди шу пайтда одам ғазабини жиловлаб олиши зарур. Бунинг учун ғазабни қайтарадиган чораларни кўриши лозим.

Имом Табароний Анас розияллоху анхудан ривоят килган хадисда Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким ғазабини қайтарса, Аллоҳ ундан ғазабини қайтаради. Ким тилини тийса, Аллоҳ унинг авратини (яъни, айбини) беркитади», деганлар.

Имом Ибн Можа Абдуллох ибн Умар розияллоху анхудан ривоят килган хадисда Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам:

«Аллоҳнинг ҳузурида банда Аллоҳнинг розилигини тилаб ғазабини ютган қултумдек улуғ ажрга эга қилувчи қултум йўқ», деганлар.

Қуйида келадиган ҳадиси шариф ҳам юқоридаги маъноларнинг мушки хитомидир.

24402 عَنْ عَبْدِ اللهِ τ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ρ قَالَ: مَا تَعُدُّونَ اللهِ ρ قَالَ: مَا تَعُدُّونَ الرَّقُوبِ الرَّقُوبِ فِيكُمْ ؟ قُلْنَا: الَّذِي لاَ يُولَدُ لَهُ قَالَ: لَيْسَ ذَاكَ بِالرَّقُوبِ وَلَكِنَّهُ الرَّجُلُ الَّذِي لَمْ يُقَدِّمْ مِنْ وَلَدِهِ شَيْعًا قَالَ: فَمَا تَعُدُّونَ الصُّرَعَةَ وَلَكِنَّهُ الرَّجُلُ الَّذِي لاَ يَصْرَعُهُ الرِّجَالُ قَالَ: لَيْسَ بِذَلِكَ وَلَكِنَّهُ الَّذِي فِيكُمْ؟ قُلْنَا: الَّذِي لاَ يَصْرَعُهُ الرِّجَالُ قَالَ: لَيْسَ بِذَلِكَ وَلَكِنَّهُ الَّذِي يَكُمْ وَأَبُو دَاوُدَ.

4402. Абдуллох розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Сизларча, ракуб-орзикиб кутувчи нима?» дедилар.

«Фарзанд кўрмаган одам», дедик.

«У орзикиб кутувчи эмас. У фарзандидан бирортасини хам бериб кўймаган кишидир», дедилар».

У зот яна:

«Сизларча, пахлавон кимдир?» дедилар.

«Кишилар йиқита олмайдиган шахс», дедик.

«Ундок эмас. У ғазаб пайтида ўзини ўнглай оладиган одам», дедилар».

Абу Довуд ва Муслим ривоят қилишган.

**Шарх:** Ушбу ҳадисда ҳам мусибатга, жумладан, фарзанд доғига сабр қилишдан иборат маънолар бор.

Ана шундай оғир мусибатлар етганда сабр қилган одамни Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам паҳлавон деб сифатлаган эканлар.

 Хақиқий паҳлавонлик сабрдан, маънавий паҳлавонликдан иборатдир.

4403. Анас розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Аллох жаннатда Одамни шакллантиргандан кейин уни Аллох хохлаганича тарк килди. Бас, Иблис унинг атрофида айланиб бу нима деб назар сола бошлади. Унинг ичи бўшлигини кўрганда уни ўзини тута олмайдиган холда халк килинганини билди».

Муслим ривоят қилган.

**Шарх:** Ушанда Иблис Одамни ўзини тута олмай тез ғазаби чиқадиган бўлганидан ва ҳавои нафси туфайли

йўлдан уриш осонлиги мумкинлигини ўйлаб хурсанд бўлган бўлса ажаб эмас. Аммо Аллох таоло кейин одамга ақл-заковат берди ва уни тўғри йўлга бошлаб турувчи дин ва шариат юборди. Одам ўша илохий шариатга амал қилса, ғазабини ютса, Иблиснинг васвасасига учмайдиган бўлди.

4404 عَنْ سَهْلِ بْنِ مُعَاذٍ τ عَنْ أَبِيهِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ρ قَالَ: مَنْ كَظَمَ غَيْظًا وَهُو قَادِرٌ عَلَى أَنْ يُنْفِذَهُ دَعَاهُ اللهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى مَنْ كَظَمَ غَيْظًا وَهُو قَادِرٌ عَلَى أَنْ يُنْفِذَهُ دَعَاهُ اللهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى رُؤُوسِ الْخَلائِقِ حَتَّى يُخَيِّرُهُ مِنَ أَيِّ الْخُورِ الْعِينِ شَاءَ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالتَّرْمِذِيُّ.

4404. Саҳл ибн Муоздан, у отаси розияллоҳу анҳудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам: «Ким ғазабини унга амал қилишга қодир бўла туриб ичига ютса, Аллох уни қиёмат куни халойиқнинг олдида чақириб, хури ийнлардан истаганини танлаш ихтиёрини беради», дедилар».

Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Ғазабни ноиложликдан ютган билан, ғазаби чиққанда бировга нисбатан чора кўриш имкони бўла туриб, Аллоҳ таоло савоб умидида ютганнинг фарқи бор.

Иккинчи тоифа ғазаб ютувчилар қиёмат куни ҳамма ҳалойиқ ҳузурида ва гувоҳлигида катта шарафга муяссар бўладилар.

Бас, ғазаб чиққанда унга амал қилишга қодир бўла туриб, ичига ютадиганлардан бўлишга ҳаракат қилайлик.

عَلِّمْنِي شَيْعًا وَلاَ تُكْثِرْ عَلَيَّ لَعَلِّي أَعِيهِ قَالَ: لاَ تَغْضَبْ فَرَدَّدَ ذَلِكَ مِرَارًا كُلُّ ذَلِكَ يَقُولُ: لاَ تَغْضَبْ. رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ وَالْبُحَارِيُّ وَأَحْمَدُ.

4405. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Бир киши Набий соллаллоху алайхи васалламнинг хузурларига келиб:

«Менга бир нарса ўргатинг. Кўпайтириб юборманг. Шоядки, англаб олсам», деди.

«Ғазаб қилма!» дедилар.

У ўз сўзини бир неча марта такрорлади. У зот хар сафар:

«Ғазаб қилма!» дедилар».

Термизий, Бухорий ва Аҳмад ривоят қилишган.

**Шарх:** Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг бу хадиси шарифларида у зот гўзал ахлоклардан бири бўлмиш ғазабни ютиш хулқини ўз сахобаларига қандоқ таълим берганлари хакидаги бир лавхани кўрмокдамиз. Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг хаётларида бунга ўхшаш мисоллар кўп бўлган.

Мана, Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам иштирокларида таълим мажлиси бўлмокда. Кишилар у зоти бобаракотнинг муборак оғизларидан чиқаётган балоғатли, фасохатли, пурхикмат ва хузурбахш сўзларни тинглаб, маърифатга бўлган чанқоқларини қондирмокдалар. Бундай сухбатларни хеч колдирмайдиган ва кейинчалик бу орқали Пайғамбаримизнинг ҳадиси шарифларини энг кўп ривоят қиладиган саҳобий Абу Хурайра Абдураҳмон ибн Сохр ҳам шу ерда эдилар.

Шу пайт бир сахобийга сўз навбати келганда у Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламга қараб:

«Менга насихат қилинг», деди.

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам унга:

«Ғазаб қилма», деб жавоб бердилар.

Халиги одам яна:

«Менга насихат қилинг», деди.

Расули акрам соллаллоху алайхи васаллам яна:

«Ғазаб қилма!» дедилар.

У сахобий ўз сўзини бир неча марта такрорлади. Пайғамбаримиз эса ҳар сафар:

«Ғазаб қилма», деб жавоб беравердилар.

Ўтирганларнинг ҳаммаси ғазаб мусулмон кишига тўғри келмайдиган, ёмон сифат эканлигини тушуниб етдилар. Бу ҳабар тезда Мадийнанинг бошдан-оҳирига, сўнгра эса, унинг атрофларига тарқалди.

Шунга ўхшаш мажлисларнинг бирида ëш сахобаларнинг вакили, илмга чанкок, доимо сўрабсуриштириб, ўрганиб юрганидан, ўзидан катта ёшдаги баъзи сахобалардан хам кўпрок нарсани биладиган, кейинчалик энг факих сахобалардан бирига айланган Абдуллох ибн Умар, ўша халифа Умари Одилнинг ўғли Абдуллох, Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламдан:

«Мени Аллох азза ва жалланинг ғазабидан нима узоқлаштиради?» деб сўради

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Ғазаб қилма», дедилар.

Шундан сўнг саҳобаларда ғазабга қарши нафрат янада кучайди.

Машхур сахобий Абу Дардо розияллоху анху гувохлигида сахобалардан бири Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламга:

«Мени жаннатга киритадиган ишга далолат қилинг», деди. Расули акрам соллаллоху алайҳи васаллам:

«Ғазаб қилма! Жаннат сеники бўлади», деб жавоб бердилар.

Мадийнаи Мунавваранинг серфайз маконларидан

бирида Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам ўз сахобалари билан сухбат куриб ўтирган эдилар.

Сухбатда ҳозир бўлганлардан бири Абу Бакр Сиддиқ розияллоҳу анҳуга озор берди. Ҳазрати Абу Бакр эътибор бермасдан жим ўтиравердилар. Ҳалиги одам у кишига иккинчи марта озор берди. Ҳазрати Абу Бакр яна жим ўтиравердилар. Сўнгра учинчи марта озор берганида Абу Бакр Сиддиқнинг ғазаблари чикди-да, унга жавоб бердилар.

Шунда Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам бирдан ўринларидан туриб, жўнаб қолдилар. Ҳазрати Абу Бакр Сиддиқ розияллоху анху у зотга мурожаат қилиб:

«Мендан аччиғингиз чикдими! Эй Аллоҳнинг Расули?» деб сўрадилар.

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам у кишига жавоб бериб:

«Унинг сенга айтган гапининг ёлғонлигини билдириш учун осмондан фаришта тушган эди. Сен ғазаб қилиб унга жавоб қайтарганингда фаришта кетиб, ўрнига шайтон ўтириб олди. Шайтон ўтирган жойда мен ўтира олмас эдим», дедилар.

Ё Аллох! Нахотки ғазаб шунчалик ёмон нарса бўлса? Нахот осмондан тушган фаришта ғазаб воқеъ бўлганидан хафа бўлиб қайтиб кетса-ю, унинг ўрнини шайтон эгалласа?!

Сахобалардан Хумайд ибн Абдурахмон хикоя киладилар. Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг мажлисларидан бирида бир киши у зотга:

«Эй Аллохнинг Расули! Менга насихат қилинг!» деди.

Шунда оламларга рахмат қилиб юборилган зот соллаллоху алайхи васаллам:

«Ғазаб қилма», дедилар.

Мурожаат қилувчи ўз сўзларини бир неча марта такрорлади. Расули акрам ҳар сафар:

«Ғазаб қилма!» деб жавоб қилдилар.

Бу ўзаро муомаланинг тирик шохиди бўлган сахобий розияллоху анху «Расулуллох соллаллоху алайхи васалламдан бу турдаги жавобни эшитганимдан сўнг, ғазаб барча ёмонликларни ўзида жамлаган экан-да, деган хулосага келдим», деган эканлар.

Ха, мазкур мухтарам сахобийларнинг хаёлларидан ўтган гап, «ғазаб барча ёмонликларни ўзида жамлаган экан-да», деган фикр менинг хаёлимдан ҳам ўтиб турибди.

Сарвари олам соллаллоху алайхи васалламнинг «ғазаб» деб номланган маънавий жиноятни, ахлокий разолатни кандай муолажа килганларини ўрганишга харакат киламан. Савол берувчилар турли кишилар, саволлар хам турлича, лекин хаммаларига бир хил: «Ғазаб қилма», деган жавоб берилган. «Мени Аллох азза ва жалла ғазабидан нима узоклаштиради», деган саволга ҳам, «Эй Аллоҳнинг Расули! Менга бир сўз айтинг! киска бўлсин. Ўзимга сингдириб олай», деган илтимосга ҳам, «Мени жаннатга киритадиган ишга далолат қилинг» деган сўровга ҳам бир жавоб - «Ғазаб қилма» жавоби берилган.

4406 عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا قَالَتْ: صَنَعَ النَّبِيُ ρ شَيْاً فَرَخَّصَ فِيهِ فَتَنَزَّهَ عَنْهُ قَوْمٌ فَبَلَغَ النَّبِيَ ρ فَخَطَبَ فَحَمِدَ الله ثُمَّ قَالَ: مَا بَالُ أَقْوَامٍ يَتَنَزَّهُونَ عَنْ الشَّيءِ أَصْنَعُهُ فَوَاللهِ إِنِّ لأَعْلَمُهُمْ بِاللهِ وَأَشَدُهُمْ لَهُ خَشْيَةً. رَوَاهُ الشَّيْخَانِ.

4406. Оиша розияллоху анходан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам бир нарса килдилар. Унда рухсат бердилар. Қавм у нарсадан ўзини олиб кочди. Бу Набий соллаллоху алайхи васалламга етди. Бас, у зот хутба килдилар. Аллохга

### хамд айтганларидан сўнг:

«Қавмларга нима бўлдики, мен қилган нарсадан ўзларини олиб қочадилар?! Аллохга қасам-ки, албатта, мен уларнинг Аллохни энг яхши танувчисиман ва У Зотнинг энг кўп қўрқувчисиман», дедилар».

Икки шайх ривоят қилишган.

**Шарх:** Баъзида одамлар такводорликни хам, пархезкорликни хам хаддан ошириб юборадилар. Улар шариат сохиби кўрсатган чегарадан хам ўтиб кетишни хохлаган пайтлари хам бўлади. Ушбу хадиси шарифда ана шундок холатлардан бири хакида сўз кетмокда.

Пайғамбар соллаллоху алайҳи васаллам маълум бир нарсани қилганлар. Ўшанда ишнинг енгил тарафига рухсат берганлар. Аммо баъзи кишилар бу ишни ўзларига раво кўрмаганлар. Улар Пайғамбар соллаллоху алайҳи васаллам берган енгиллик ва рухсатга амал қилишни ўзларига эп кўрмаганлар.

Бошқа ривоятларда айтилишича, бу ишдан Пайғамбар соллаллоху алайҳи васалламнинг қаттиқ ғазаблари чиққан. Аммо у зот ғазабни ютиш бўйича ҳаммага ўрнак зот бўлганларидан ўз ғазабларини ҳалиги одамларга тўкиб солмаганлар. Балки ғазабларини ютиб, бошқача иш тутганлар. У зот минбарга чиқиб, ҳутба сўзлаганлар ва:

«Қавмларга нима бўлдики, мен қилган нарсадан ўзларини олиб қочадилар?! Аллоҳга қасамки, албатта, мен уларнинг Аллоҳни энг яхши танувчисиман ва У Зотнинг энг кўп қўрқувчисиман», деганлар.

Қаранг, бу сўзларида ҳам ўз ғазабларига сабаб бўлган одамларнинг номларини тилга олмаганлар. У зотнинг бу одатлари доимий эканини келгуси ҳадиси шариф баён килади.

الشَّيْءُ لَمْ يَقُلْ مَا بَالُ فَلاَنٍ يَقُولُ كَذَا وَلَكِنْ يَقُولُ: مَا بَالُ أَقْوَامٍ يَقُولُونَ كَذَا وَلَكِنْ يَقُولُ: مَا بَالُ أَقْوَامٍ يَقُولُونَ كَذَا وَكَذَا. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ.

4407. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васалламга қачон бировдан бирор нарса етса, «фалончига нима бўлди, бундоқ депти-я!?» деган эмаслар. Лекин «қавмларга нима бўлди, бундок, бундок дептилар-а!?» дер эдилар».

Абу Довуд ривоят килган.

**Шарх:** Муслимнинг умматлари ҳам у зотдан ўрнак олиб ўзларининг ғазабларини чиқарган кишиларга ғазаб ўтини сочмасдан, бошқа, енгилроқ услубда тушунтириш ишларини олиб боришлари керак.

Албатта, иймонли одам, қиёмат кунидан умиди бор одам мазкур ҳадиси шарифларга оғишмай амал қилишга интилади. Ҳар бир мусулмон шу фикрда, шу ҳаракатда бўлса, ҳар бир оила, ҳар бир тоифа, ҳар бир уруғ, ҳар бир маҳалла, қишлоқ ва шаҳар шу фикрда, шу ҳаракатда бўлса, ноўрин ғазаб, бир-бирини ранжитиш, сўкиш, уруш, ярадор қилиш ва ўддириш ҳам бўлмайди. Жамият «ғазаб» деб номланган балонинг салбий натижаларидан ҳалос этилади.

Аллоҳ таоло ҳаммамизни ноўрин ғазаб қилиб, гуноҳкор бўлишдан Ўзи асрасин! Омин!

## ومنها الصبر والعفو وتحمل الأذى

#### САБР, АВФ ВА ОЗОРГА ЧИДАШ

Сабр сўзининг маъноларидан бири танглик ила ўзини тутиб туришдир.

Сабрнинг истилохий маъноси хакида уламо ахли бир-

бирини тўлдирувчи бир неча таърифларни айтганлар:

Роғиб: «Сабр нафсни ақл ва шариат тақозо қилганидек тутиб туришдир ёки иккиси тақозо қилган нарсадан тутиб туришдир», деган.

Муновий: «Сабр ҳиссий ва ақлий оғирлик ва аламларга чидашдир», деган.

Сабрнинг таърифида айтилган гаплардан:

- Сабр нафсни қайғу ва аччиқланишдан, тилни шикоятдан ва аъзоларни ташвишдан тутиб туришдир.
- Сабр нафснинг фозил ахлоқларидан бири бўлиб, қилиниши яхши ва гўзал бўлмаган нарсалардан сақланишдан иборатдир.
- Сабр Қуръон ва Суннат аҳкомларида собит туришдир.
  - Сабр бало етганда гўзал одоб ила туришдир.
  - Сабр изтироб пайтида қалбнинг собит туришидир.

Сабрнинг турлари:

Хилмий айтади:

«Сабр уч турлидир: Жабборнинг тоатига сабр қилиш. Жабборнинг маъсиятидан сабр қилиш. Жабборнинг имтиҳонига сабр қилиш».

Ибн Қаююм айтади:

«Сабр ўзи боғланган нарса эътиборидан уч қисмга бўлинади: Амр ва тоатларни адо этишга сабр. Нахйи ва хилофларни қилмасликка сабр. Қазои қадарларга рози бўлишга сабр».

Ферузободий айтади:

«Сабр уч турлидир: Аллоҳга сабр. Аллоҳ билан сабр. Аллоҳ учун сабр»

Авф сўзи луғатда тарк қилиш, ўчириш ва йўқ қилиш маъноларини ифода этади.

Уламо ахди авфни қуйидагича таърифлайдилар:

Муновий: «Авф бир нарсани тановул қилишни қасд этиш ва гуноҳни ўтиб юборишдир», деган.

Кафавий: «Авф кудрати етиб туриб, зарар етказмасликдир. Ким укубат беришга ҳақдор бўла туриб, уни тарк қилса, авф қилган бўлади», деган.

## Авф билан мағфиратнинг орасидаги фарқ.

Мағфират иқобни соқит қилиб, савоб беришдан иборатдир. Бунга фақат Аллоҳ таолонинг Ўзи қодир. Мағфиратга фақат мўмин бандагина сазовор бўлади.

Авф маломат ва мазамматни соқит қилса ҳам, савобга эришишни тақозо қилмайди. Авфни банда ҳам қилиши мумкин.

Авф уқубатдан олдин ҳам, кейин ҳам бўлаверади. Мағфиратда эса, уқубат умуман бўлмайди. Авф фақат қодир бўлган шахс тарафидан бўлади.

Авф уқубатни соқит қилади. Мағфиратда эса, гунох беркитилади.

## قَالَ اللهُ تَعَالَى: مُنهَى مى ييئجنح

Аллох таоло:

«Шубҳасиз, ким сабр қилиб, кечирса, албатта, бу мардлик ишларидандир», деган (Шуро, 43).

Бу ояти каримада сабр қилишга даъват бор. Яна кечиримли бўлишга даъват бор. Яхшилар сифати бўлган ушбу сифатларга такрор-такрор даъват бежиз эмас. АБвало, бу ишларни амалга ошириш осон эмас. Қолаверса, яхши сифатларга қанча тарғиб қилинса, шунча оз.

Дунёдаги холатлар бошқача бўлиши мумкин. Баъзан тажовузкорларга жиноятчи, золим ва омад кулиб боққандек кўринади. Бундай қарасангиз, пичоқлари мой шод-хуррамликда айш-ишратда устида, кунлари ва ўтаётгандек. Улар дунёнинг ярмига, балки хаммасига эга бўлсинлар, аммо беш кунлик ўткинчи дунё матохларининг эришганлар киммати канча? Унга аслида нимага

эришадилар ўзи?

Аммо сабр қилганлар мардлик ишларини амалга оширган буладилар ва унинг ажрини тула-тукис оладилар.

Аллох таоло яна:

«Албатта, сабр қилгувчиларга ажрлари хисобсиз, тўлик берилур», деган (Зумар, 10).

Баъзи уламоларимиз, сабр қилувчиларга ажрлари берилаётганда, ҳисоблаб ўтирмасдан, улгуржи бериб юборилади, деб таъвил қилганлар.

Аллох таоло яна:

«Ва сабр қилган пайтларида улардан Бизнинг амримиз ила хидоятга бошлайдиган пешволар чиқардик. Улар Бизнинг оятларимизга аниқ ишонардилар», деган (Сажда, 24).

Аллоҳнинг дини йўлидаги машаққат ва қийинчиликларга сабр қилган даврларда одамларнинг ичидан Аллоҳ Ўз амри ила бошқаларни ҳидоятта бошлайдиган пешволар чиқарди. Бунда кофир ва мушриклардан озор чекиб, қийин-қистовга тушиб турган мусулмонларни ҳам сабр қилишга чақириқ бор.

«Улар Бизнинг оятларимизга аник ишонардилар».

Ўша пешво бўлган шахслар Аллоҳнинг оятларига мустаҳкам иймони бор кишилар эдилар. Шунинг учун ҳам сабр қилдилар ва пешво бўлдилар.

Мўмин-мусулмонлар ҳам улардан ўрнак олиб, Аллоҳнинг оятларига аниқ ишонсинлар, Ислом-иймон йўлидаги қийинчилик ва азоб-уқубатларга сабр қилсинлар.

Сабр ҳам ҳар бир мўмин-мусулмон эркак-аёлга лозиму лобуд сифатдир. Бу улкан хислатсиз инсон мўмин-мусулмонлик таклифларини, буйрукларини адо эта олмайди. Инсон бошига тушган мусибатларга бардош бериши керак. Орзу қилгани олий мақомларга етиш йўлидаги ишларда сабрли бўлиши лозим. Турли синовлардан, машаққатлардан фақат сабр ила ўтилади.

Аллох таоло яна:

## «Ва Исмоил, Идрис ва Зул-кифлни эсла. Уларнинг хар бири сабр килгувчилардандир», деган (Анбиё, 85).

Ушбу оятда эслатилган зотлардан Исмоил алайхиссалом маълум ва машхурдирлар. У кишининг киссалари бошка сураларда батафсил келган. Бу оятда у зотнинг сабр-токатларига алохида урғу берилмокда. Исмоил алайхиссалом ҳақиқатда юқори даражада сабр намуналарини кўрсатганлар. У киши ўсимлик ўсмайдиган сахроларда сабр қилиб ўсганлар. Байтуллоҳни қуришда оталари Иброҳим алайҳиссаломга сабр ва матонат билан ёрдам берганлар. Ўзларини қурбонлик учун сўйиш амри келганида ҳам сабр қилганлар.

Идрис алайҳиссалом ҳақида маълумотлар оз. Марям сурасида ҳам зикрлари ўтади. Унда қавмларининг кирдикорларига сабр қилганлари ҳақида сўз кетган. Ушбу оятда эса, у кишининг сабр сифатлари ёд этилмоқда.

Зул-кифл алайхиссалом ҳақида маълумотлар яна ҳам оз. Ҳатто баъзилар у зотни Пайғамбарлар сафига қушмайдилар ҳам. Лекин Анбиё сурасида машҳур Пайғамбарлар билан бирга зикр этилиши у зотнинг Пайғамбарлардан булганини курсатади. Шу билан бирга, ушбу оятда у киши ҳам сабр қилгувчилар қаторига қушилмоқдалар.

Аллох таоло яна:

«Магар сабр қилганлар ва яхши амаллар қилганлар, ана ўшаларга мағфират ва катта ажр бор», деган (Худ, 11).

Ушбу ояти каримада солих бандаларнинг иккита сифати алохида таъкидланмокда; сабр ва яхши амаллар килиш.

Сабр доим керак. Яхшилик етганида ҳам, ёмонлик етганида ҳам, зарар-камчилик пайтида ҳам, фойдаборчилик пайтида ҳам. Йуҳчиликка сабр ҳилиш осон. Аммо борчилиҳ туҳчиликка ҳамма ҳам сабр ҳила олмайди. Аслида эса, банда оғир пайтда бардош билан, неъмат етганида шуҳр ва яҳшилиҳ билан сабр ҳилиши кераҳ.

Хам енгил, хам оғир пайтларда:

## «яхши амалларни қилганлар, ана ўшаларга мағфират ва катта ажр бор».

Имом Бухорий ва Имом Муслимлар ривоят қилган ҳадисда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Жоним қўлида бўлган Зот ила қасамки, Аллох мўмин банда учун нимани қазо қилса, ўша унинг учун яхши бўлади. Агар унга хурсандчилик етса, шукр қилади, унга яхши бўлади. Агар унга хафачилик етса, сабр қилади, унга яхши бўлади. Бу фақат мўминлардагина бўлади», деганлар.

Аммо одамларнинг кўплари бу ҳақиқатларни тушунмайдиганлар, дин йўлига юрмаганлар Пайғамбарлик моҳиятини ҳам англай олмайдилар. Шунинг учун бу ҳақда турли нотўғри тасаввурлар қиладилар.

Аллох таоло яна:

# «Улар Роббилари юзини кўзлаб, сабр қиларлар», деган (Paъ $\partial$ , 22).

Яъни, ақл соҳиби бўлган бандалар Аллоҳнинг ризосини умид этиб, сабр қиладилар. Уларнинг сабрлари фақат Аллоҳнинг розилиги учун бўлади. Хўжакўрсинга, риё учун бўлмайди. Ўзига ўзи мақтаниб юриш учун ҳам бўлмайди.

Сабр турли хил бўлади. Энг улуғи Иймон-Ислом талабларини бажариш йўлидаги қийинчиликларга сабр

қилиш. Одамларнинг ноўрин тасарруфларига сабр қилиш. Етган мусибатлар ва неъматларга сабр қилиш ва ҳоказолар.

Аллох таоло яна:

«Албатта, Биз сабр этганларни қилиб юрган амалларининг энг гўзалига бериладиган ажр ила мукофотлармиз», деган (Нахл, 96).

Яъни, ахдига вафо қилиб, қасамига риоя этиш йўлидаги машаққатларга чидаб, сабр қилган одамларни энг яхши ажрлар билан мукофотлаймиз. Энг яхши амалига тегишли ажру савобимизни умумлаштириб, ҳамма ишларига берамиз.

Аллох таоло яна:

«Сабр ва намоз ила ёрдам сўранг. Ва, албатта, у нафси синиклардан бошкаларга жуда катта ишдир», деган (Бақара, 45).

Биз, ёрдам сўранг, деб таржима қилган ибора араб тилида «истаъийну» деб келган. Бу сўзнинг маъноси бир ишга уриниб туриб, яна кўшимча ёрдам сўрашни англатади. Демак, мусулмон киши хар бир ишга астойдил уринади ва шу уриниш билан бирга, Аллохдан ёрдам сўрайди.

Сабр ҳам, кўпчилик ҳаёл қилганидек салбий маънода, яъни, нима бўлса ҳам сабр қиляпман, деб жим-ҳаракатсиз туриш эмас, балки Аллоҳнинг айтганини бажариш жараёнида дуч келадиган машаққатларни енгишдаги сабрдир.

Энг бош сабр хавои нафсни, рохат-фароғатни, мансабни тарк қилиб, Аллохнинг айтганига юришга чидамдир.

Намоз эса, бандани Аллоҳга боғлаб турувчи нарса бўлиб, инсон намоз орҳали қувват, матонат, чидам ва бардошга эришади. Пайғамбар алайҳиссалом ҳачон бошларига ҳийин иш тушса, намоз ўҳишга шошилар эдилар.

Аллох таоло яна:

«Эй иймон келтирганлар! Сабр ва намоз ила мадад сўранглар. Албатта, Аллох сабрлилар биландир», деган (Бақара, 153).

Ислом умматига Аллох таоло улкан масъулиятни - бутун дунёни илохий йўлга даъват этишни юклаган. Бу жуда ҳам машаққатли иш. Бундай улкан масъулиятни адо этиш учун камида шундай улкан сабр керак бўлади. Шу боис Аллох ушбу оятда мўмин бандаларини сабр-тоқатга чақирмокда.

Куръони Каримда сабрга даъват куп такрорланади. Чунки Аллоҳга тоатда ҳам, гуноҳдан сақланиш, йулдаги тусиқларни енгиш учун ҳам, заифлик келиб қолганда ҳам, ҳавои нафсни жиловлаш учун ҳам сабр керак ва ҳоказо. Утган уламоларимиздан бирлари сабрни умумий тарзда учга булганлар:

Биринчиси: Аллоҳ ҳаром қилган нарсалардан ва гуноҳлардан сақланишга сабр.

Иккинчиси: тоат ва курбат хосил килиш учун сабр.

Учинчиси: етадиган мусибат ва қийинчиликларга сабр.

мўмин-мусулмон мазкур Демак, банда қийинчиликларни енгиш учун катта микдордаги сабрга эга бўлиши керак. Аммо хамма нарсанинг бўлганидек, гохида сабр хам тугаши, сусайиши мумкин, бундай холатда намоз ёрдамга келади. Намоз битмастуганмас ёрдамчи, кучга куч, қувватга қувват бахш этувчи, қалбга мадад берувчи, сабрга сабр қушувчи, сокинлик ва хотиржамлик манбаидир. У ожиз, заиф одамни кувват ва ёрдамнинг асл манбаи бўлмиш Аллох таолога боғловчи воситадир.

Шу боис Аллох таоло қийинчилик ва машаққатлар остонасида турган Ислом умматини сабрга ва намозга чақирмоқда. Ва ортидан:

«Албатта, Аллох сабрлилар биландир», деб

таъкидламокда.

Пайғамбаримиз Муҳаммад алайҳиссалом ҳадисларидан бирида:

«Мўминнинг иши ажойиб, Аллох унга нимани қазо қилса ҳам, яхшилик бўлади. Хурсандлик етса, шукр қилади, яхши бўлади. Мусибат етса, сабр қилади, яхши бўлади», деганлар.

Аллох таоло яна:

«Ва сабрлиларга башорат бер. Улар мусибат етганда, «Албатта, биз Аллохникимиз ва, албатта, биз Унга қайтувчимиз», дерлар», деган (Бақара, 155—156).

Демак, мусибат етганда мусулмон киши сабрли бўлиши ва Жаноби Хакнинг Узи ўргатган дуони килиши керак. Бу дуо Қуръон тилида:

«Иннаа лиллахи ва иннаа илайхи рожиъуун», деб талаффуз этилади. Буни айтишни кискача «истиржоъ» дейилади. Эътибор килинса, «истиржоъ»да улкан маъно ётибли.

«Албатта, биз Аллохникимиз», яъни, барчамиз, борбудимиз Аллохники, ҳақиқий эга Унинг Ўзи. Нимани, ҳачон, ҳандай тасарруф ҳилишни Ўзи билади.

«Ва, албатта, биз Унга қайтувчимиз», яъни, эртамикечми, барибир, Унга қайтишимиз бор. Бизга етиб турган мусибат ҳам Унинг Ўзидан. Биз сабр қилишимиз лозим ва шундай қиламиз ҳам. Шу боис истиржоъга кўп-кўп савоблар ваъда қилинган.

Имом Аҳмад ибн Ҳанбал қилган ривоятда Умму Салама онамиз дейдиларки:

«Бир куни Абу Салама Пайғамбаримиз алайҳиссаломнинг ҳузурларидан келди-да, Пайғамбар алайҳиссаломдан бир гап эшитиб, жуда ҳурсанд бўлдим, у киши: «Мусулмонлардан бирига мусибат етганда «истиржоъ» айтса ва сўнгра «Аллаҳумма ажирни фи мусийбати ваҳлуф ли ҳойромминҳа» (маъноси: «эй Аллоҳ,

менга мусибатимда ажр бергин ва унинг ўрнига яхшироғини бергин») деса, айтгани бўлади», дедилар, деб айтди.

Буларни мен ёдлаб олдим. Абу Салама вафот этганида, «истиржоъ» айтдим ва ҳалиги дуони ўқидим. Сўнгра ўзимча, менга Абу Саламадан яхшироқ эр қайда, дедим.

Иддам чиққандан сўнг Расулуллох келиб киришга изн сўрадилар. Тери ошлаб ўтирган эдим, қўлимни ювиб, киришларига изн бердим. У кишига ичига хурмонинг юмшоқ қобиғи тўлатилган тери ёстиқ бердим. Ўтирганларидан сўнг, менга уйланмокчи эканликларини айтдилар. У киши гапларини тугатгач, мен:

«Эй Аллоҳнинг Расули, сизга рағбат қилмаслигим мумкин эмас, лекин мен жуда рашкчи аёлман, сизга ёқмайдиган нарса мендан содир бўлиб, Аллоҳнинг азобига дучор бўлмай, деб қўрқаман. Сўнгра ёшим катта бўлиб қолди, бунинг устига, болаларим бор», дедим.

Расулуллох алайхиссалом:

«Сен айтган рашкни Аллох тезда кетказади. Ёш тўғрида гапирсанг, менинг ҳам ёшим бир ерга бориб қолди. Болаларинг бўлса, улар менинг ҳам болаларим», дедилар.

Аллоҳ менга Абу Саламанинг ўрнига ундан яхши зотни - Расулуллоҳни берди».

Имом Термизий Абу Мусо розияллоху анхудан ривоят қилган ҳадисда Пайғамбаримиз алайҳиссалом:

«Аллох таоло, эй ўлим фариштаси, сен бандамнинг фарзандини, кўзининг корачиғини, калбининг самарасининг жонини олдингми, дейди. Фаришта, ҳа, дейди. Аллох, у нима деди, деб сўрайди. Фаришта, сенга ҳамд ва истиржоъ айтди, дейди. Шунда Аллох таоло, жаннатда унга бир уй бино қилинглар ва «Ҳамд уйи», деб номланглар, дейди», деганлар.

Бошка бир хадиси шарифда Пайғамбаримиз

#### алайхиссалом:

«Бирортангизнинг оёқ кийими ипи узилса ҳам, истиржоъ айтсин», дейдилар.

Демак, каттаю кичик хар бир кўнгилсиз ходисада сабр керак. Кўзининг қорачиғи, жигарбанди, боласи ўлганда ҳам, оёқ кийимининг ипи узилганда ҳам. Мусибат етгандан кейин дарҳол истиржоъ айтиб, сабр қилиш керақ ҳамма нарса Аллоҳники ва бари Аллоҳга қайтади, деган эътиқодни маҳкам тутиши керак.

Аллох таоло яна:

«Илм берилгаилар эса: «Вой бўлсин сизларга! Иймон келтириб, солих амалларни килганлар учун Аллохнинг савоби яхшидир. Унга факат сабр килганларгина эришурлар», дедилар», деган (*Kacac*, 80).

Доимо, ҳамма жамиятларда моддий дуёнинг туғёнларидан устун тура оладиган, унинг ҳой-ҳавасига учмайдиган, моддий бойликнинг ҳаётдаги ўрнини тўғри баҳолай оладиган кишилар ҳам бўлади. Улар бунда ўзларига берилган тўғри илмга асосланадилар. Улар молу дунё фитнасига учмайдилар. Бою бадавлат бузғунчиларнинг зебу зийнатларига ҳавас ҳилмайдилар. Аксинча, зебу зийнатга берилганларга насиҳат ҳилиб юрадилар.

«Илм берилганлар эса: «Вой бўлсин сизларга! Иймон келтириб, солих амалларни килганлар учун Аллохнинг савоби яхшидир».

Бу дунёда ҳой-ҳавасга, зебу зийнатга сабаб бўладиган молу мулкдан кўра, Аллоҳ таоло иймон ва солиҳ амали учун берадиган савоб яхши эканини одамларга эслатиб турадилар. Кишиларни иймонга, солиҳ амалига чақирадилар. Аллоҳнинг савобига эришиш учун сабрчидам зарурлигини ҳам айтадилар.

«Унга факат сабр килганларгина эришурлар», дедилар».

Ха, Аллохнинг савобига эришиш учун сабр-бардош керак. Иймонли бўлиш, кийинчиликларига ва солих амаллар йўлидаги тўсикларга хамда хаёти дунё зебу зийнатларидан ўзини тийиш йўлидаги машаккатларга сабр килиш керак. Молу дунё фит-насига учмаслик лозим. Ана ўшандагина Аллох таолонинг савобига эришилади.

Аллох таоло яна:

«Эй ўғилчам, намозни тўкис адо қил, яхшиликка буюриб, ёмонликдан қайтар ва ўзингга етган мусибатга сабр қил. Албатта, булар азм этилажак ишлардандир», деган (Луқмон, 17).

Аллоҳга иймон келтириб, охиратдан умидвор ҳар бир одам адо этиши лозим булган ишлар шулардир:

## «Эй ўғилчам, намозни тўкис адо қил».

Намозсиз қаерга ҳам бориб бўларди? Намозсиз нима ҳам қилиб бўларди? Шунинг учун ҳам зарурий амаллар орасидан биринчи бўлиб намоз тилга олинмокда.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг хадиси шарифларида:

«Намоз диннинг устунидир», дейилган.

Ха, устунсиз иморат бўлмайди. Намоз инсоннинг тили билан айтиб, дили билан тасдиқлаган иймонининг аломатларидан биридир. Намозни тўкис адо этган одам бошқаларни амри маъруф, нахйи мункар қилиш ҳаққига эришади.

## «...яхшиликка буюриб, ёмонликдан қайтар...»

Бу амал ҳам Аллоҳга иймон келтириб, охиратдан умидвор бўлган ҳар бир инсон учун намоз каби фарздир. Мўмин-мусулмон одам инсонларни яхшиликка чақириб, ёмонликдан қайтариш мажбуриятидадир.

Албатта, бу осон иш эмас. Унинг улуғлигига яраша кийинчилиги ва машаққатлари ҳам бор. Амри маъруф ва наҳйи мункар қилган одам ҳаммага ҳам ёқавермайди. Тинимсиз қаршиликка учрайди. Одамлардан озорлар

етади. Шундай хол рўй берса:

### «...ўзингга етган мусибатга сабр қил».

Сабр қилмасанг, иш битмайди.

Сахобалардан Умайр ибн Хабиб розияллоху анху ўғилларига қилган васиятларида, жумладан, куйидагиларни айтган эканлар:

«Қайси бирингиз амри маъруф ва наҳйи мункар қилмоқчи бўлса, аввало, мусибатларга ҳозирлансин ва Аллоҳ таолодан савоб келишига ишонсин. Чунки кимнинг Аллоҳдан савоб келишига қатъий қаноати бўлса, ўзига етган азиятни сезмас». «Албатта, булар азм этилажак ишлардандир».

Юқорида зикр қилинган ишлар азму қарор билан адо этилиши лозим бўлган аҳамиятли ишлардир. Шунинг учун ҳам уларни адо этишда сабр керак бўлади.

Аллох таоло яна:

«Бас, сабр кил. Албатта, Аллохнинг ваъдаси хакдир. Гунохинг учун истигфор айт. Эртаю кеч Роббингга хамд ила тасбех айт», деган (Foфир, 55).

Ушбу ояти каримада Пайғамбаримиз соллалоху алайхи васалламга хитоб қилиш орқали ҳар бир мўмин бандага иймон йўлида зарур бўладиган зоди роҳила такдим этилмокда.

#### «Бас, сабр қил».

Иймон йўлидаги курашда энг зарур амаллардан бири сабрдир. Сабрсиз бир нарсага эришиш қийин. Сабр фақат кофирлар, дин душманлари ва мунофиклар томонидан бўладиган озорларга, азоб-укубатларга бардош беришгина эмас.

Сабр улкан заруриятдир. Ҳавои нафсни жиловлаб олиш учун ҳам сабр зарурдир. Кишиларни иймонга чақиришда ҳам, Аллоҳнинг амрларини бажаришда ҳам, Аллоҳ қайтарган нарсалардан тийилишда ҳам сабр зарурдир.

### «Албатта, Аллохнинг ваъдаси хакдир».

Аллоҳ Пайғамбарига ва мўмин бандаларига нусрат беришни ваъда қилганми, албатта, ваъдасининг устидан чиқади. Сабр қилсанг, бас, нусрат келишига шубҳа йўқ.

## «Гунохинг учун истинфор айт».

Албатта, Пайғамбаримиз соллалоху алайхи васаллам маъсум эдилар, гунохлари йўк эди, лекин шундай бўлса ҳам, бу амрнинг келиши умматлари учун таълимдир. Аллоҳ таоло Қуръони Каримда у зотнинг аввалгию кейинги гуноҳларини авф қилганини эълон этган бўлса ҳам доимо истиғфор айтар эдилар.

Мўмин киши гунохини эътироф қилиб, доимо истиғфор айтиб юриши унинг иймон йўлидаги курашида асосий куролларидан биридир. Албатта, истиғфор маълум бир лафзларни, жумладан «Астағфируллох»ни маъносига хам эътибор бермай, курук такрорлаш эмас, балки бутун вужуд билан ҳис этган ҳолда иймон ва эътикод ила тавба қилишдир.

### «Эртаю кеч Роббингга хамд ила тасбех айт».

Доимо, хусусан, эрталаб ва кечкурун Аллоҳга ҳамду сано айт. У Зотни турли айб ва нуҳсонлардан поклаб ёд эт.

Аллох таоло яна:

## «Бас, чиройли сабр қил», деган (Маъориж, 5).

Яъни, кишиларнинг истехзо килишларига, озор беришиларига сабр кил, сабр килганда хам чиройли сабр кил. Уларга азоб келишига шошилма.

Чиройли сабрни имом Қуртубий:

«Чиройли сабр - ичида жиззакилик ва Аллохдан бошқага шикоят қилишлиги йўқ сабрдир», деб таъриф килганлар.

Шайх Али Мансур Носиф матнда авф қилиш ҳақидаги оятлардан келтирмаганлар. Биз бу борадаги баъзи ояти карималарни келтириб ўтсак яхши бўлар деган умиддамиз.

Аллох таоло:

«Кечиримли бўл, яхшиликка буюр ва жохиллардан юз ўгир», деган (Аъроф, 199).

Яъни, ўзаро муомала-муносабатда кечиримли бўл, осон йўлни тут. Одамларга нисбатан ўта талабчан бўлма. килган хатоларини авф этувчи, кенг бағирли бўл.

Хақиқатда ҳам Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам бу сифатни муборак шахсларида мужассам қилган эдилар. Ул зот ҳақидаги ривоятларда кишини ҳайрон қолдирарли даражадаги ҳолатлар зикр этилган. Ул зотнинг саҳобаи киромлари, ҳақиқий мўмин-мусулмонлар ҳам доимо ояти каримада таъкидланганидек бўлишга, ана шу қоида асосида яшашга астойдил ҳаракат қилганлар.

## «Яхшиликка буюр».

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг чақириқлари яхшиликка буюрадиган чақириқдир. Ислом динида яхшиликка буюриш ҳар бир мусулмон эр ва муслима аёлга фарз қилингандир.

## «Жохиллардан юз ўгир».

Жоҳиллик нодонлиқ илмсизликдир. Ислом мусулмонларни нодонлик ва нодонлардан, илмсизлик ва илмсизлардан юз ўгиришга, ҳар қачон донолик ва доноларга, илму уламоларга юз тутишга чақиради.

Аллох таоло яна:

«Ва агар авф этсангиз, кўнгилга олмасангиз ва айбларини кечирсангиз. Бас, Албатта, Аллох кечирувчи ва рахмдил Зотдир», деган (Тагобун, 14).

Оятнинг нозил бўлиш сабаби ҳақидаги ривоят бундай: Бир гуруҳ кишилар Маккада иймонга келиб, Мадийнага ҳижрат қилишмоқчи бўлганларида ҳотин ва бола-чақалари, бизни ташлаб ҳаёҳҳа борасан, деб тўсиҳ бўлишган эҳан. Ваҳти келиб, Мадийнага боришса, улардан аввал ҳижрат ҳилганлар динда илғор бўлиб кетишибди. Шунда уларни ҳижратдан тўсган оила аъзоларига иҳоб ҳилишмоҳчи бўлганларида Аллоҳ таоло:

«Ва агар авф этсангиз, кўнгилга олмасангиз ва айбларини кечирсангиз. Бас, Албатта, Аллох кечирувчи ва рахмдил Зотдир», деган оятини тушириб, уларни бу ишдан қайтарган экан.

Демак, мусулмон одам авф этувчилик сифатига ҳам эга бўлиши керак экан.

7 عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: مَا أَحَدُّ أَصْبَرَ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: مَا أَحَدُّ أَصْبَرَ عَلَى أَذًى يَسْمَعُهُ مِنَ اللهِ تَعَالَى إِنَّهُمْ يَجْعَلُونَ لَهُ نِدًّا وَيَجْعَلُونَ لَهُ وَلَدًا وَهُوَ مَعَ ذَلِكَ يَرْزُقُهُمْ وَيُعَافِيهِمْ. رَوَاهُ الشَّيْحَانِ.

4408. Абу Мусо розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Ўзи эшитган озорга сабр қилишда Аллох таолога тенг келадиган бирор зот йўк. Улар У Зотга тенгдош килурлар. Улар У Зотга бола килурлар. Шундок бўлса хам У Зот уларни ризклантирур ва авф килур», дедилар».

Икки шайх ривоят қилишган.

**Шарх:** Ўзига озор берганларнинг қилмишларига сабр қилиш ва уларни авф қилиб юбориш Аллоҳ таолонинг сифатларидан бири экан. Аллоҳнинг хулқи ила хулқланиш лозимдир. Мўминлар ҳам имкони борича бу хулқни ўзлаштириб олмоқдари лозим.

24409 عَنْ عَبْدِ اللهِ τ قَالَ: قَسَمَ النَّبِيُّ ρ قِسْمَةً كَبَعْضِ مَا كَانَ يَقْسِمُ فَقَالَ رَجُلُ مِنَ الأَنْصَارِ: وَاللهِ إِنَّهَا لَقِسْمَةٌ مَا أُرِيدَ كِمَا وَجُهُ اللهِ قُلْتُ: أَمَا لأَقُولَنَّ لِلنَّبِيِّ ρ فَأَتَيْتُهُ وَهُوَ فِي أَصْحَابِهِ فَسَارَرْتُهُ

فَشَقَّ ذَلِكَ عَلَيْهِ وَتَغَيَّرَ وَجْهُهُ وَغَضِبَ حَتَّى وَدِدْتُ أَيِّ لَمُ أَكُنْ أَخْبَرْتُهُ ثُمُّ قَالَ: أَوُذِي مُوسَى بِأَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ فَصَبَرَ. رَوَاهُ الشَّيخانِ وَالتِّرْمِذِيُّ.

4409. Абдуллох розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам таксим килдилар. У зот баъзи таксимларига ўхшатиб таксим килдилар. Шунда ансорлардан бир киши:

«Аллоҳга қасамки, бу тақсимлашда Аллоҳнинг розилиги ирода қилинмади», деди.

Бас, мен «Аллоҳга қасамки, Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламга ҳабар бераман», дедим-да, у зотнинг ҳузурларига бордим. У зот ўз саҳобалари билан эканлар. Мен у зотга у айтган гап ҳақида сир равишда ҳабар бердим. Бу у зотга оғир ботди. У зотнинг юзлари ўзгариб, ғазаблари чиқиб кетди. Ҳатто мен «ҳабар бермасам бўлар экан» дедим. Сўнгра у зот:

«Аллох Мусони рахмат килсин! У бундан хам кўпрок озор еб сабр килган эди», дедилар.

Икки шайх ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ривоятда номи зикр қилинмаган, Расулуллох соллаллоху алайхи васалламга қаттиқ озор берган одам Меътаб ибн Қушайр номли мунофиқ эди.

Ушбу ҳадиси шарифнинг бошқа ривоятини ҳам ўргансак, тўликрок маълумот олсак ажаб эмас.

«Хунайн куни бўлганда Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам таксимлашда баъзи одамларни устун кўйдилар. У зот ал-Акраъ ибн Хобисга юзта туя бердилар. Уяйнага ҳам шунча бердилар. Арабларнинг ашрофларидан баъзиларига ҳам бердилар ва уларни ўша куни таксимлашда устун қўйдилар. Шунда бир киши:

«Аллохга қасамки, бу тақсимлашда адолат қилинмади.

Бунда Аллоҳнинг розилиги ирода қилинмади», деди.

Бас, мен «Аллоҳга қасамки, Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламга хабар бераман» дедим-да, у зотнинг ҳузурларига бориб, у айтган гап ҳақида ҳабар бердим.

У зотнинг юзлари ўзгариб, тери бўяладиган қизил қонга ўхшаб кетди ва:

«Агар Аллох ва Унинг Расули адолат қилмаса, ким адолат қилади?! Аллох Мусони рахмат қилсин! У бундан ҳам кўпроқ озор еб, сабр қилган эди», дедилар.

Шунда мен «Бундан кейин у зотга гап кўтариб келмасам бўлар экан» дедим».

Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам қалбларини улфат қилиш лозим бўлган кишиларга ўлжадан кўп нарса берган эдилар. Уларнинг ичида ушбу ривоятда номлари зикр қилинган ал-Ақраъ ибн Ҳобис, Уяйна ва бошқа зодагонлар бор эди.

Тақсимлашдаги ҳикматни англаб етмаган Меътаб ибн Қушайр номли мунофик бу ишда Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламни адолатсизликда айблашга бориб етди. Аммо Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам ушбу тақсимлаш айни адолат эканини ва ҳалиги танқидчининг гапи озор эканини баён қилдилар. У зот ўзларига озор берган одамни жазолашга қодир бўлсалар ҳам сабр қилиб уни авф этдилар.

4410. Абу Саъийд розияллоху анхудан ривоят қилинади: «Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Хеч кимга сабрдан кўра яхширок ва кенгрок ато берилмаган», дедилар».

Бешовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Ушбу ривоят Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг узун ҳадисларидан олинган иқтибосдир. Мазкур ҳадисда шулар айтилади:

Абу Саъид розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Ансорийлардан бир қанча одамлар Расулуллох соллаллоху алайҳи васалламдан (мол) сўрадилар. Бас, У зот уларга бердилар. Сўнгра яна сўрадилар. Яна бердилар. Хаттоки, хузурларидаги нарса қолмади. Шунда У зот:

«Хузуримда не яхшилик бўлса, сизларга бермай олиб колмасман. Ким иффат талаб бўлса, Аллох уни иффатли килур. Ким бехожатлик талаб килса, Аллох уни бехожат килур. Ким сабр талаб килса, Аллох уни сабрли килур. Хеч кимга сабрдан кўра яхширок ва кенгрок ато берилмаган», дедилар».

Бешовлари ривоят қилишган.

Ушбу ҳадиси шарифда мусулмон инсон ўзига берилган ризқ қанча бўлса, ўшанга чидаб, қаноат ҳосил қилиб юриши яхши эканлиги тарғиб қилинган.

Мусулмон инсон турмушни яхши таъмин қилиш учун имкониятидаги барча ҳалол воситаларни ишга солиб, ҳаракат қилаверади. Аммо ризқ бериш Ал-лохдан эканини ҳеч қачон унутмайди. Шунинг учун ўзига берилган ризқнасиба Аллоҳнинг иродаси ила бўлган, деб билади. Оз бўлса, норози бўлмайди, кўп бўлса, ҳовлиқиб кетмайди. Чунки, Аллоҳнинг иродасига қарши чиқиш мусулмон одам учун тўгри эмас.

Мазкур ривоятлардан мусулмон инсон ўзига берилган ва берилмаган ризққа нисбатан ўзини қандоқ тутмоклиги лозимлиги ҳақида бир неча кўрсатмалар бермоқда:

Иффатли бўлиш.

Ўзи учун бировнинг молидан умидвор бўлишни ор деб, билиш. Ким ўзини иффатли тутишга уринса, Аллох таоло уни иффатли қилиб қўйиши турган гап.

Ўзида бировнинг сарик чакасига хам эхтиёжи

йўқлигини изхор қилиш.

Бундай одамни Аллох таоло кўзини тўқ қилиб қўйса, ундан ҳеч бир очкўзлик содир бўлмас экан.

Кам бўлса хам ўзига берилган ризққа сабр қилиш.

Сабр Аллоҳ таоло томонидан бандага инъом этилган энг катта ва кенг ато ҳисобланади. Сабрли киши ризқнинг озига ҳам, йўқчиликка ҳам чидаб, ўзини ҳор қилмай, бошини тик тутиб кун кўради. Сабр неъматидан бебаҳра банда эса, дунёнинг ярмига эга бўлса ҳам, тийиннинг устида умбалоқ ошиб, ўзини ҳор қилади, очкўзлигини билдириб қўяди.

Мусулмон одам унга Аллох томонидан берилган етарли ризққа сабр қилиб, қаноатли бўлиб ўтса, дунёдаги энг катта нажотга эришган шахс бўлади.

Хақиқий бойлик молу дунёнинг кўплигида эмас, нафснинг тўкдигида.

Ушбу таълимотларни хар бир мусулмон яхшилаб ўрганиб, ўзига сингдириб олиши ва хаётга татбик килиши лозим. Ана шундагина орамизда беш танга пул куйига тушиб одам ўлдирадиганлар, ўғрилиқ порахўрлик фирибгарлик рибохўрлик қиладиганлар, алдамчилик разолатларни қиладиганлар ёлғончилик бошка ва қолмайди.

24411 وَقَالَ رَسُولُ اللهِ p: الْمُسْلِمُ إِذَا كَانَ مُخَالِطًا النَّاسَ وَيَصْبِرُ عَلَى أَذَاهُمْ خَيْرٌ مِنَ الْمُسْلِمِ الَّذِي لاَ يُخَالِطُ النَّاسَ وَلاَ يَصْبِرُ عَلَى أَذَاهُمْ. رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ.

### 4411. Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Одамларга аралашиб, уларнинг озорларига сабр килган мусулмон уларга аралашмайдиган ва озорларига сабр килмайдиган мусулмондан яхшидир»,

#### дедилар».

Термизий ривоят қилган.

**Шарх:** Бундан одамларнинг озоридан кўркиб, уларга аралашмай кўйиш дуруст эмаслиги чикади. Одамларга аралашиб, уларнинг озорларига сабр килган одам савоб олади. У ўша аралашиши давомида уларга яхшилик ҳам килиб юрган бўлади. Одамларга аралашмаган киши эса, кўпчиликка фойда етказишдан бош тортган бўлиши мумкин.

24412 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: مَا نَقَصَتْ صَدَقَةٌ مِنْ مَالٍ وَمَا زَادَ اللهُ عَبْداً بِعَفْوٍ إِلاَّ عِزَّا وَمَا تَوَاضَعَ أَحَدٌ للهِ إِلاَّ رَفَعَهُ اللهُ. رَوَاهُ مُسْلِمٌ وَالتِّرْمِذِيُّ.

4412. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Садақа молни ноқис қилмас. Аллох авф ила бандага иззатдан бошқани зиёда қилмас. Ким Аллох учун тавозуъ қилса, албатта, Аллох уни юқорилатмай қуймас», дедилар».

Муслим ва Термизий ривоят қилишган.

Шарх: Бошқа бир ривоятда:

«Авф бандага иззатдан бошқани зиёда қилмас. Бас, авф килинг! Аллох сизни азиз қилур. Тавозуъ бандага юқориликдан бошқани зиёда қилмас. Бас, тавозуъ қилинг! Аллох сизни юқорилатур. Садақа молга кўпайишдан бошқани зиёда қилмас. Бас, садақа қилинг! Аллох азза ва жалла сизни бой қилур», дейилган.

Азизу мукаррам бўлайлик десак, авф қилишни одат қилайлик.

Олий мақомга етай десак, тавозуълик бўлайлик.

Бой-бадавлат бўлай десак, садақа қилишни одат килайлик.

 $\rho$  وَعَنْهُ أَنَّ رَجُلاً كَانَ يَسُبُّ أَبَا بَكْرٍ  $\tau$  بَحَضْرَةِ النَّبِيِّ  $\tau$  وَأَصْحَابِهِ فَصَمَتَ عَنْهُ أَبُو بَكْرٍ ثُمَّ آذَاهُ الثَّانِيَةَ فَصَمَتَ عَنْهُ أَبُو بَكْرٍ ثُمُّ آذَاهُ الثَّانِيَةَ فَصَمَتَ عَنْهُ أَبُو بَكْرٍ ثُمُّ آذَاهُ الثَّالِيَّةَ فَانْتَصَرَ مِنْهُ أَبُو بَكْرٍ فَقَامَ رَسُولُ اللهِ  $\rho$  فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ: ثُمَّ آذَاهُ الثَّالِثَةَ فَانْتَصَرَ مِنْهُ أَبُو بَكْرٍ فَقَامَ رَسُولُ اللهِ عَلَيَّ يَا رَسُولَ اللهِ؟ فَقَالَ: نَزَلَ مَلَكُ مِنَ السَّمَاءِ يُكَذِّبُهُ بِمَا أَوْ حَلْقَ لَمْ أَكُنْ لَا مَلَكُ مِنَ السَّمَاءِ يُكَذِّبُهُ بِمَا قَالَ لَكَ فَلَمَّ أَكُنْ لَا مَلَكُ مِنَ السَّمَاءِ يُكَذِّبُهُ عَلَى قَالَ لَكَ فَلَمَّ أَكُنْ لَا مُلَكُ مِنَ السَّمَاءِ يُكَذِّبُهُ وَقَعَ الشَّيْطَانُ فَلَمْ أَكُنْ لَا مُكَنَّ لَا مُؤْلِدَ وَقَعَ الشَّيْطَانُ وَلَمْ أَكُنْ لَا مُؤَلِّ الْمُؤْلِدِينَ وَقَعَ الشَّيْطَانُ فَلَمْ أَكُنْ لَا مُؤَلِّ الْمُؤْلِدَةِ وَقَعَ الشَّيْطَانُ . رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ.

## 4413. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Бир киши Набий соллаллоху алайхи васаллам ва у кишининг сахобалари хузурида Абу Бакр розияллоху анхуни сўкди. Абу Бакр жим ўтираверди. Халиги одам унга иккинчи марта озор берди. Абу Бакр яна жим ўтираверди. Сўнгра учинчи марта озор берганда Абу Бакр унга жавоб берди. Шунда Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам ўринларидан турдилар. Абу Бакр:

«Мендан аччиғингиз чикдими! Эй Аллохнинг Расули?» деди.

«Унинг сенга айтган гапининг ёлғонлигини билдириш учун осмондан фаришта тушган эди

Сен унга жавоб қайтарганингда шайтон ўтириб олди. Шайтон ўтирган жойда мен ўтира олмас эдим», дедилар».

Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** Озор берган кишини авф қилиш фариштанинг тушишига сабаб бўладиган олий ахлоқ экан. Икки мусулмоннинг бир-бири билан сўкишиши эса шайтонни

хурсанд қиладиган нарса экан. Бас, биров билан сукишмай, одамларни авф қилишга одатланайлик.

## دواء الغضب

### **ҒАЗАБНИНГ** ДАВОСИ

7 قَالَ: اسْتَبَّ رَجُلاَنِ عِنْدَ النَّبِيِّ مُ وَتَنْتَفِحُ أَوْدَاجُهُ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ النَّبِيِّ مَ فَجَعَلَ أَحَدُهُمَا تَحْمَرُ عَيْنَاهُ وَتَنْتَفِحُ أَوْدَاجُهُ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ النَّبِيِّ مِ فَجَعَلَ أَحُدُهُمَا تَحْمَرُ عَيْنَاهُ وَتَنْتَفِحُ أَوْدَاجُهُ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ مِنَ (وَانَّهُ اللهِ مِنَ اللهِ مِنْ اللهِ اللهِ مِنْ اللهِ اللهِ مِنْ اللهِ اللهِ اللهِ مِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ الل

4414. Сулаймон ибн Сурд розияллоху анхудан ривоят хилинади:

«Икки киши Набий соллаллоху алайхи васалламнинг хузурларида сўкишиб колди. Иккисидан бирининг кўзлари кизариб, томирлари бўртиб чика бошлади. Шунда Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Мен агар у айтса, ундаги бу нарса кетадиган калимани биламан. Аъузу биллахи минаш шайтонир рожийм», дедилар.

Бас, у:

«Менда жиннилик бор деб ўйлайсанми?» деди».

Тўртовлари ривоят қилишган

**Шарх:** Ғазаби чиқишининг олдини олиш ниятида булган одам «Аъузу биллахи минаш шайтонир рожийм»ни айтиб турмоғи лозим.

4415 عَنْ أَبِي ذَرِّ تَ قَالَ: إِنَّ رَسُولَ اللهِ مَ قَالَ لَنَا: إِذَا غَضِبَ أَحَدُكُمْ وَهُوَ قَائِمٌ فَلْيَجْلِسْ فَإِنْ ذَهَبَ عَنْهُ الْغَضَبُ وَإِلاَّ غَضِبَ أَحَدُكُمْ وَهُوَ قَائِمٌ فَلْيَجْلِسْ فَإِنْ ذَهَبَ عَنْهُ الْغَضَبُ وَإِلاَّ فَلْيَضْطَجِعْ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَأَحْمَدُ.

4415. Абу Зарр Ғифорий розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Сизлардан кимдаким ғазабланса, тик турган бўлса, ўтириб олсин, ғазаби кетса кетади, бўлмаса, ёнбошласин», дедилар».

Абу Довуд ва Ахмад ривоят қилишган.

**Шарх:** Албатта, бу ишлар ғазабни сўндириши тажрибада ҳам собит бўлган.

Имом Абу Довуд Абу Воил ал-Оссдан куйидаги ривоятни келтиради:

«Урва ибн Муҳаммад Саъдийнинг олдига кирган эдик. Бир одам гапириб унинг ғазабини қўзғади. Шунда у ўрнидан туриб, таҳорат қилди. Сўнгра отам менга бобом Атийя розияллоҳу анҳудан ушбу ривоятни айтиб берган эди, деб қуйидагиларни айтди:

4416 عَنْ عَطِيَّةَ السَّعْدِيِّ تَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ρ: إِنَّ الْغَضَبَ مِنَ النَّارِ وَإِنَّا تُطْفَأُ النَّارُ اللهِ عَلَيْتَوضَّأْ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ.

4416. Атийя Саъдий розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам: «Ғазаб шайтондандир. Шайтон эса, оловдан яратилгандир.

# Олов сув билан ўчирилади. Кимнинг ғазаби келса, тахорат қилиб олсин», дедилар».

Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** Албатта, мазкур ва шунга ўхшаш чоралар ғазабни қайтариш учун қўлланиладиган ёрдамчи чоралардир. Ғазабнинг асосий чораси эса, Аллоҳга бўлган иймон, қиёматдан умидворликдир. Ғазаби чиққан одам дарҳол Аллоҳ таолони эслаши, У Зот ҳар бир нарсани кўриб-билиб турганини ва ҳамма нарсани ҳисоб-китоб қилишини эслаши зарур. Шунингдек, ғазабни ишга солиб ёмонлик қилса, қандай жазо олишини, ғазабини ютиб ортга қайтса, қандай савоблар олишини ўйлаши зарур.

## ومنها نصر المسلم وستره والذب عنه

# МУСУЛМОНГА ЁРДАМ БЕРИШ, УНИНГ АЙБИНИ БЕРКИТИШ ВА УНИ ХИМОЯ ҚИЛИШ

4417 عَنْ جَابِرٍ τَ أَنَّ النَّبِيَّ ρَ قَالَ: وَلْيَنْصُرِ الرَّجُلُ أَخَاهُ طَالِمًا أَوْ مَظْلُومًا إِنْ كَانَ ظَالِمًا فَلْيَنْهَهُ فَإِنَّهُ لَهُ نَصْرٌ وَإِنْ كَانَ مَظْلُومًا فَلْيَنْصُرْهُ. رَوَاهُ الشَّيْخَانِ وَالتِّرْمِذِيُّ.

4417. Жобир розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Киши ўз биродарига у золим бўлса хам, мазлум бўлса хам ёрдам берсин. Агар у золим бўлса, уни қайтарсин. Бу унга берган ёрдами бўлади. Агар мазлум бўлса, унга ёрдам берсин», дедилар».

Икки шайх ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг бу хадиси шарифларининг айтилишига бир ходиса сабаб

бўлган. Мухожирлардан бир ғулом ансорлардан бўлган бир ғулом билан уришиб қолди. Мухожир мухожирларни ёрдамга чақирди, ансорий ансорийларни. Шунда Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам чикиб:

«Бу нима?! Бу жоҳилиятнинг чақириғи-ку!» дедилар.

«Йўқ, Эй Аллохнинг Расули!! Биздан икки ғулом уришиб қолди, холос. Улардан бири иккинчисининг орқасига урибди», дейишди. Ана ўшанда Набий соллаллоху алайхи васаллам юқоридаги хадиси шарифни айтдилар.

Ха, мусулмон одам ўз биродарига факат яхшилик йўлида ёрдам беради. Мусулмон ўз биродарини зулмдан кайтаради. Бу ҳам унга берилган ёрдамдир. Агар унинг биродари мазлум бўлса, унга албатта ёрдам беради. Чунки бу ҳолда мазлумга ёрдам бериш вожибдир.

4418. Уқба ибн Омир розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким бир авратни кўриб, уни беркитса, худди тирик кўмилган кизни кайта тирилтиргандек бўлади», дедилар».

Абу Довуд ва Насаий ривоят қилишган.

**Шарх:** Мусулмон одамнинг айбини беркитиш ана шундок улуғ иш. Бир мусулмон иккинчи мусулмоннинг айбини фош қилиб, уни одамлар ичида шарманда қилиши худди уни тириклайин кумиб юбориш билан баробардир. Бир мусулмоннинг кишилар ичида шарманда булишидан улгани афзал.

Шунинг учун ҳам ўз биродарининг айбини беркитган

одам уни ўлимдан сақлаб қолган билан баробар бўлади.

4419 عَنْ مُعَاذِ بْنِ أَنسٍ الجُهنِيِّ تَعْنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: مَنْ حَمَى مُؤْمِنًا مِنْ مُنَافِقٍ بَعَثَ اللهُ مَلَكًا يَحْمِي لَحْمَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ نَارِ جَهَنَّمَ وَمَنْ رَمَى مُسْلِمًا بِشَيْءٍ يُرِيدُ شَيْنَهُ بِهِ حَبَسَهُ اللهُ عَلَى جِسْرِ جَهَنَّمَ وَمَنْ رَمَى مُسْلِمًا بِشَيْءٍ يُرِيدُ شَيْنَهُ بِهِ حَبَسَهُ اللهُ عَلَى جِسْرِ جَهَنَّمَ حَتَى يَخْرُجَ مِمَّا قَالَ.

4419. Муоз ибн Анас ал-Жуҳаний розияллоҳу анҳудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким бир мўминни мунофикдан химоя килса, Аллох киёмат куни бир фариштани юбориб, унинг гўштини жаханнам ўтидан химоя килади.

Ким бир мусулмонни бир нарса ила уни шарманда килиш учун айбласа, Аллох уни жаханнам куприги устида то у гапидан кайтгунча ушлаб туради», дедилар».

**Шарх:** Бир одам мўмин кишини ғийбат қилиб обрўсини тўкаётган бўлса, уни эшитиб турган кишилар ичидан мазкур мўминни химоя қилган одам катта ажрга эга бўлади. Унинг мўмин кишининг обрўсини химоя қилгани қиёматда ўзига катта бахт бўлиб қайтади. Аллох таоло уни дўзахдан химоя қилади. Бас, шундоқ экан, мўминлар бир-бирларини мунофикларнинг ғийбат ва бўхтонларидан химоя қилишлари зарур.

Аксинча, бу дунёда мўмин-мусулмоннинг айблаш билан машғул бўлган одам киёматда хижолатда қолар экан. Маҳшарга тўпланганлар ҳузурида қилган нобакорлиги жазоси ўларок, жаҳаннам кўпригидан ўта олмай тўхтаб қолар экан. Бас, шундоқ экан, мўмин банда зинҳор ўз биродарини айблашга ўтмасин

2420 عَنْ جَابِرٍ τَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ρ قَالَ: مَا مِنِ امْرِئٍ يَخْذُلُ امْرًاً مُسْلِمًا فِي مَوْضِعٍ تُنْتَهَكُ فِيهِ حُرْمَتُهُ وَيُنْتَقَصُ فِيهِ مِنْ عِرْضِهِ إِلاَّ خَذَلَهُ اللهُ فِي مَوْضِعٍ يُحِبُّ فِيهِ نُصْرَتَهُ وَمَا مِنِ امْرِئٍ يَنْصُرُ مُسْلِمًا فِي مَوْضِعٍ يُخبُّ فِيهِ مَنْ عَرْضِهِ وَيُنْتَهَكُ فِيهِ مِنْ حُرْمَتِهِ إِلاَّ مُسْلِمًا فِي مَوْطِنٍ يُحِبُّ فِيهِ مِنْ عِرْضِهِ وَيُنْتَهَكُ فِيهِ مِنْ حُرْمَتِهِ إِلاَّ صَرَهُ اللهُ فِي مَوْطِنِ يُحِبُّ فِيهِ نَصْرَتَهُ. رَوَاهُمَا أَبُو دَاوُدَ.

4420. Жобир розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Қай бир одам бир мусулмон кишини уни бехурмат килинаётган ва обрўси тўкилаётган жойда химоясиз колдирса, Аллох хам уни У Зотнинг химоясини истаб турган жойда химоясиз колдиради.

Қай бир одам бир мусулмон кишини уни бехурмат қилинаётган ва обруси тукилаётган жойда химоя қилса, Аллох хам уни У Зотнинг химоясини истаб турган жойда химоя қилади», дедилар».

Иккисини Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** Бинобарин, мусулмон киши ўз биродарини ҳеч ҳам беобрў ва беҳурмат қилинишига йўл қўймасин. Ўшандоқ ҳолат пайдо бўлса, дарҳол уни ҳимоя қилсин. Ана шундагина у қиёмат куни Аллоҳ таолонинг ҳимоясидан баҳраманд бўлади.

مَنْ رَدَّ عَنْ  $\rho$  قَالَ: مَنْ رَدَّ عَنْ  $\rho$  قَالَ: مَنْ رَدَّ عَنْ عَنْ عَنْ وَجْهِهِ النَّارَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ. رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ وَأَحْمَدُ.

4421. Абу Дардо розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким ўз биродарининг обрўсини химоя килса, Аллох киёмат куни унинг юзини дўзахдан химоя килади», дедилар».

Термизий ва Аҳмад ривоят қилишган.

**Шарх:** Ха, мусулмонлар бир-бирларини ёмонларнинг ғийбат ва бўхтонларидан сақлашлари, химоя қилишлари лозимдир. Агар бу иш қилинмаса, жамият иғвохонага, бўхтон марказига айланиб қолади. Бу билан жамият аъзолари орасида ўзаро адоват авж олади. Аста-секин бундок жамият таназзулга юз тутади.

2442 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً τ عَنْ النَّبِيِّ ρ قَالَ: الْمُؤْمِنُ مِرْآةُ الْمُؤْمِنُ مِرْآةُ الْمُؤْمِنِ وَرَائِهِ. الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَرَائِهِ. الْمُؤْمِنِ وَلَامُؤْمِنِ يَكُفُّ عَلَيْهِ ضَيْعَتَهُ وَيَحُوطُهُ مِنْ وَرَائِهِ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالتِّرْمِذِيُّ وَلَفْظُهُ: إِنَّ أَحَدَكُمْ مِرْآةُ أَجِيهِ فَإِنْ رَأَى بِهِ رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالتِّرْمِذِيُّ وَلَفْظُهُ: إِنَّ أَحَدَكُمْ مِرْآةُ أَجِيهِ فَإِنْ رَأَى بِهِ أَذًى فَلْيُمِطْهُ عَنْهُ.

4422. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Мўмин мўминнинг ойнасидир. Мўмин мўминнинг биродаридир. Унинг зое бўлган нарсасини топиб беради ва уни ортидан беркитиб туради», дедилар».

Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

Термизийнинг лафзида:

«Албатта, сизнинг бирингиз ўз биродарининг ойнасидир. Агар унда кирни кўрса, артиб кўйсин», дедилар».

**Шарх:** Ушбу ҳадиси шарифга амал қилингандагина мўминлар катта ютуқларга эришишлари мумкин. Бу ҳадиси шарифга амал қилмай туриб, ёки унинг

тескарисини қила туриб, бирор яхшиликни кутиш мумкин эмас.

## «Мўмин мўминнинг ойнасидир».

Ойна ҳар бир кишининг айбини беркитишга хизмат қилади. У ўзи билан муомалада бўлган кишига индамасада, айбини кўрсатиб тураверади. Ойнага қараган киши бошқалар олдида уятга қолмаслик учун ҳам унинг ёрдамида ўзини ўнглаб олади.

Мўминлар ҳам бир-бирлари учун айбни тузатиш борасида худди ойна ўрнидадирлар. Мўмин одам ўз биродарида бирор айбни кўрса, дарҳол бошқалар кўрмай туриб, ўша айбни тузатишга ҳаракат қилади. Иккинчи мўмин ҳам бу гапни тўғри қабул қилади ва ўз айбини тузатишда ёрдам берган биродарига раҳмат айтиб, унинг ҳаққига дуолар қилади.

«Мўмин мўминнинг биродаридир. Унинг зое бўлган нарсасини топиб беради ва уни ортидан беркитиб туради».

Ха, мўмин мўминга худди шундай муносабатда бўлади. У ўз биродарига доимо яхшиликни раво кўради. Агар унинг бирор нарсаси йўколиб колса, ўша нарсани топиб беришга харакат килади. Агар ўз биродарининг йўкдигида бирор айби очилиб колса хам ўша айбини беркитиб, химоя килади. Энди аъзолари орасида бундок хамкорлик хукм сурган жамиятнинг кандок бўлишини кўз олдимизга келтираверайлик.

# «Албатта, сизнинг бирингиз ўз биродарининг ойнасидир. Агар унда кирни кўрса, артиб қўйсин».

Агар биродарининг кирини кўриб туриб, уни артиб кўймаса, биродарлиги қолармиди!?

## ومنه الشفاعة

#### ШАФОАТЧИЛИК

Аллох таоло:

«Ким яхши шафоат қилса, ундан ўз насибаси бўлур. Ким ёмон шафоат қилса, ундан ўз насибаси бўлур. Аллох хар бир нарсанинг бахосини берувчи Зотдир», деган (*Huco*, 85).

Араб тилида «шафоат» сўзи бизда танилган маънодан кўра кенгрок маънода ишлатилади. Бировни бошкалар олдида оклаш учун килинган саъй-харакат ва гап-сўз хам шафоат хисобланади. Инчунин, коралаш учун килингани хам.

Шунингдек, бир ишнинг яхшилигини тушунтириш учун тарғиб қилиш, унга қизиқтириш яхши шафоат, ўша ишни ёмон деб тушунтириш эса, ёмон шафоат ҳисобланади.

Ояти каримада таъкидланишича, яхши шафоат қилган киши яхшилик йўлида воситачилик қилган бўлиб, ўша шафоатидан насибадор бўлар экан. Шунингдек, ёмон шафоат қилган одам шу ёмонлигидан насибасини олар экан.

Шу билан бирга, яхши шафоатга яна хам қизиқтириш, ёмон шафоатдан яна хам қайтариш мақсадида «Аллох хар бир нарсанинг бахосини берувчи Зотдир», деб, хар бир каттаю кичиқ яхшию ёмон шафоат ўз бахосини Аллох томонидан олиши эслатиб қўйилмоқда. Бас, энди хар ким ўзи билиб олаверсин.

24423 عَنْ أَبِي مُوسَى تَ عَنِ النَّبِيِّ p قَالَ: الْمُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِ

كَالْبُنْيَانِ يَشُدُّ بَعْضُهُ ثُمَّ شَبَّكَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ وَكَانَ النَّبِيُّ  $\rho$  جَالساً إِذْ جَاءَ رَجُلُ يَسْأَلُ أَو صَاحِبُ حَاجَةٍ أَقْبَلَ عَلَيْنَا بِوَجْهِهِ فَقَالَ: اشْفَعُوا فَلْتُؤْجَرُوا وَلْيَقْضِ اللهُ عَلَى لِسَانِ نَبِيِّهِ مَا شَاءَ. رَوَاهُ الأَرْبَعَةُ.

4423. Абу Мусо розияллоху анхудан ривоят қилинади: «Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Мўмин мўминга худди бинодек, баъзиси баъзисини тутиб туради» дедилар ва бармокларини бир-бирига киритиб кўрсатдилар. Набий соллаллоху алайхи васаллам ўтирган эдилар. Бир одам ёки хожатманд киши сўров билан келди. У зот бизга юзландилар ва:

«Шафоатчилик қилинглар. Ажр оласизлар. Аллох Уз набийи тилида нимани истаса, хукм қилсин», дедилар».

Тўртовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шариф Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам саҳобаларни ҳожатманд кишига воситачилик қилиб, ёрдам беришга ўргатмокдалар. Манави одам мендан ўз ҳожатини сўраб келди. Сизлар мендан унинг ҳожатини чиқаришимни сўраш ила унга ёрдам беринглар, демоқдалар.

Хоким ва ишбошиларга мурожаат қилиб, бировларнинг ишини битириб бериш яхшидир. Фақатгина ҳадга - шаръий жазога лойиқ иш ҳокимга етганда ва ношаръий ишларда воситачилик қилинмайди. Бошқаларда шафоатчилик ажр билан тақдирланади.

7 قَالَ: اشْفَعُوا تُؤْجَرُوا فَإِنِّي أُرِيدُ الأَمْرَ وَأُؤَخِّرُهُ كَيْمَا تَشْفَعُوا فَتُؤْجَرُوا فَإِنَّ رَسُولَ اللهِ  $\rho$  قَالَ: اشْفَعُوا تُؤْجَرُوا.

4424. Муовия розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Шафоатчилик қилинглар. Ажр оласизлар. Мен бир ишни қилмоқчи бўлсам ҳам, сиз шафоатчилик қилиб, ажр олишингиз учун уни ортга суриб тураман. Чунки Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам: «Шафоатчилик қилинглар. Ажр оласизлар» деганлар», дели».

Абу Довуд ва Насаий ривоят қилишган.

**Шарх:** Саҳобаи киромлар шафоатчилик қилиш бобида бошқаларга ўрнак эдилар. Уларнинг бирлари бўлмиш Абдуллоҳ ибн Аббос розияллоҳу анҳунинг қандоқ шафоатчилик қилганлари билан танишиб қўйишимиз ўзимиз учун фойдалидир.

Имом ал-Хоким ва Тобаронийлар келтирган ривоятда Хассон ибн Собит розияллоху анху куйидагиларни айтадилар:

«Биз ансорийлар жамоаси Умар ёки Усмондан (ровийлардан Абу Зинод шак қилган) бир нарсани талаб қилдик. Бас, Абдуллох ибн Аббос розияллоху анхуни ва Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг сахобаларидан бир неча нафарини ўзимиз билан бирга олиб бордик.

Шунда Ибн Аббос ҳам гапирди, қолганлар ҳам гапирдилар. Улар ансорийларни, уларнинг фазлларини зикр қилдилар. Биз талаб қилган иш оғир иш эди. Волий узр айтди. У уларнинг ҳар гапига жавоб топиб бераверди. Оҳири улар унинг узрини қабул қилиб, ўринларидан туришди. Илло, Ибн Аббос турмади. У ўз гапида давом этиб:

«Йўқ! Аллоҳга қасамки, ансорийларга бундоқ қилиш тўғри келмайди. Ахир улар нусрат берганлар, жой

берганлар», деб, уларнинг фазлларини зикр қилаверди. У яна:

«Манависи Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг шоирлари, у зотни химоя килган», деди.

Ибн Аббос ўзининг жамловчи каломи ила барча узрларни тўсиб, мурожаат қилишда давом этаверди. Охири волий бизнинг ҳожатимизни чиқаришдан бошқа иложи колмади.

Бас, Аллох унинг каломи ила бизнинг хожатимизни раво қилганидан кейин чикдик. Мен Абдуллохнинг кўлидан ушлаб олиб, уни оқлаб, ҳаққига дуо қилиб борар эдим. Бас, масжидда у билан бирга бўлиб, у қилган ишни қила олмаган жамоа олдидан ўтиб қолдим. Мен улар эшитадиган қилиб:

«Албатта, у ичингизда бизга энг яхшиси экан», дедим. «Шундоқ!» дедилар.

Шунда мен Абдуллоҳга:

«Аллоҳга қасамки, бу нубувватнинг қолдиғидир. Аҳмад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг меросидир. У ичингизда ўша нарсага ҳақлироғи экан!» дедим».

Хассон ибн Собит розияллоху анху ушбу муносабат ила Абдуллох ибн Аббос розияллоху анхунинг мадхдарида ажойиб байтлар хам айтганлар.

## ومنها الصدق

## СОДИКЛИК

قَالَ اللهُ تَعَالَى: جِجِجِجِجِجِجِجِ

Аллох таоло:

«Эй иймон келтирганлар, Аллохга такво килинглар

ва содиклар ила бирга бўлинглар», деган (Тавба, 119).

**Шарх:** Сўзларида, ишларида, ниятларида ва иймонларида садоқатли эркак-аёллар содиқлардир

Сўзда садокатли бўлиш рост сўзлаш, ёлғон гапирмасликдир. Ростгўйлик гўзал сифатдир. Ҳар бир эркак-аёл учун олий сифатлардан бўлиб келган. Ростгўйлик иймоннинг аломатидир. Ким ростгўй бўлса, нажотга эришади. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам ўзларининг ҳадиси шарифларидан бирида:

«Ростгўйликни лозим тутинглар. Албатта, ростгўйлик яхшиликка бошлайди. Яхшилик эса, жаннатга. Ёлғондан сакданинглар. Албатта, ёлғон фужурга бошлайди. Фужур эса, дўзахга. Инсон рост гапирса, ростгўйликни ихтиёр килаверса, Аллоҳнинг ҳузурида сиддиклардан бўлиб ёзилади. Агар одам ёлғон гапирса, ёлғонни ихтиёр килаверса, Аллоҳнинг ҳузурида каззоблардан бўлиб ёзилиб қолади», деганлар.

Аллох таоло яна:

«Аллох: «Бу кун ростгўйларга ростгўйликлари манфаат берадиган кун. Уларга остидан сувлар окиб турган жаннатлар бор, унда абадий-бокий бўлурлар. Аллох улардан рози бўлди. Улар Аллохдан рози бўлдилар. Бу эса, улуғ ютукдир» деди», деган (Моида, 119).

Оятдаги «ростгўйлар»дан мурод иймони содиклардир. «Кун»дан мурод эса, қиёмат кунидир.

«Бу кун ростгўйларга ростгўйликлари манфаат берадиган кун».

Аллоҳ таолонинг таъкидлашича, қиёмат кунида иймонлиларга иймонлари манфаат беради. Мазкур манфаат қуйидаги шаклда зоҳир булади.

«Уларга остидан сувлар оқиб турган жаннатлар бор, унда абадий-боқий бўлурлар».

Яъни, киёмат куни иймонлиларга дарахтлари остидан

анҳорлар оқиб турган жаннатлар бор. Улар мазкур жаннатларда абадий қолурлар.

«Аллох улардан рози бўлди. Улар Аллохдан рози бўлди. Бу эса улуғ ютукдир».

Аллох таоло яна:

«Аллох содикларни садокатлари сабабидан мукофотлаш учун ва мунофикларни Аллох хохласа, азоблаши ёки тавбасини кабул килиши учундир. Албатта, Аллох ўта мағфиратли ва ўта рахмлидир», деган (Ax306, 24).

Ха, Аллох таоло қийин ҳолатларни мусулмонларнинг бошига ҳар бир замонда солиб туриши бежиз эмас.

«Аллох содикларни садокатлари сабабидан мукофотлаш учун ва мунофикларни Аллох хохласа, азоблаши ёки тавбасини кабул килиши учундир».

Ана шундай оғир вазиятларда иймонига содиқлар садоқатларини кўрсатадилар ва Аллох таоло уларни садоқатларига яраша мукофотлайди. Шунингдек, оғир холларда мунофикдарнинг мунофиклиги ҳам ошкор бўлади ва Аллох таоло хоҳласа, тавбаларини қабул қилиб, гуноҳларини кечиради, хоҳласа, жазоларини беради. Зотан, «Албатта, Аллох ўта мағфиратли ва ўта раҳмлидир».

وَاللّٰهِ وَمَا يَوْلُو اللّٰهِ عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ وَإِنَّ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَمَا يَاكُمْ بِالصِّدْقِ فَإِنَّ الصِّدْقَ يَهْدِي إِلَى الْبِرِّ وَإِنَّ الْبِرِّ يَهْدِي إِلَى الجُنَّةِ وَمَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَصْدُقُ وَيَتَحَرَّى الصِّدْقَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللهِ صِدِّيقًا يَزَالُ الرَّجُلُ يَصْدُقُ وَيَتَحَرَّى الصِّدْقَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللهِ صِدِّيقًا وَإِيَّاكُمْ وَالْكَذِبَ فَإِنَّ الْفُجُورِ وَإِنَّ الْفُجُورِ وَإِنَّ الْفُجُورِ يَهْدِي إِلَى الْفُجُورِ وَإِنَّ الْفُجُورَ يَهْدِي إِلَى الْفُجُورِ وَإِنَّ الْفُجُورَ يَهْدِي إِلَى النَّارِ وَمَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَكْذِبُ وَيَتَحَرَّى الْكَذِبَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللهِ كَذَّابًا. رَوَاهُ الأَرْبَعَةُ.

4425. Абдуллох розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Сизлар ростгўйликни лозим тутинглар. Чунки ростгўйлик яхшиликка бошлайди. Яхшилик эса жаннатга бошлайди. Киши рост гапираверса ва ростгўйликни истайверишда бардавом бўлса, Аллохнинг хузурида сиддиклардан, деб ёзилади.

Сизлар ёлғондан ҳазир бўлинглар. Чунки ёлғон фужурга бошлайди. Фужур эса, дўзахга бошлайди. Киши ёлғон гапираверса ва ёлғончиликни истайверишда бардавом бўлса, Аллоҳнинг ҳузурида каззоблардан, деб ёзилади», дедилар».

Тўртовлари ривоят хилишган.

**Шарх:** Сиддиқ бўлиш катта бахт. Аллох таоло Курьони Каримда сиддикларни мадх этган. Каззоб бўлиш катта бадбахтлик. Аллох таоло каззобларни ўз душмани, деб эьлон килган.

Бас, ҳар бир мўмин-мусулмон сиддиқлардан бўлишга ҳаракат қилсин ва каззоб бўлишдан ўзини сакдасин.

4426. Имрон ибн Хусойн розияллоху анхудан ривоят килинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Албатта, гапни буриб гапиришда ёлғондан қочиш майдони бордир», дедилар».

Ибн Адий ва Байхақий ривоят қилишган.

**Шарх:** Гапни буриб гапириш деганда киши оғир ҳолга тушиб қолганда сиртидан бошқа, ичида бошқа маъно берадиган гапни айтиб, очиқ-ойдин ёлғон гапирмай

қутулиб кетишидир. Бунга тарихда мисоллар жуда кўп.

Ислом оламида Қуръони Каримни махлуқ дейиш фитнаси чиққанида халифа ҳаммани бу гапни айтишга мажбур қилишга ўтган. Навбат имом Шофеъийга келганда у киши, албатта, манавилар махлукдирлар, деб тўрт панжаларини кўрсатганлар. Тафтишчилар бундан, тўрт илоҳий китоб: Забур, Таврот, Инжил ва Қуръонлар махлуқ, деб айтилганини англаганлар. Имом Шофеъий бўлсалар, тўрт панжани ирода қилганлар.

Ўзининг золимлиги билан донг таратган Ҳажжож золим сахобаларнинг бирларидан менинг ҳақимда нима дейсан, деб сўраган. Шунда у киши, сен қоситсан, деганлар. Араб тилида «қосит» сўзининг икки қарамақарши маъноси бор. Бу сўз ҳам одил, ҳам жаврчи маъноларини билдиради. Мазкур саҳобий розияллоҳу анҳу Ҳажжожга, сен қоситсан, деганларида ўша ерда турганлар унга, сени мадҳ этди, дейишган. Аммо Ҳажжожнинг ўзи, йўқ, у мени жаврчи демоқда, деган.

Ушбу ҳадиси шарифдан киши қийин ҳолга тушиб қолганида гапни буриб гапириш ила қутулиб кетиши жоиз эканлиги келиб чиқади.

### يجوز المزاح

### хазил жоиз

7 عَنْ أَنَسٍ ٢ أَنَّ رَجُلاً أَتَى النَّبِيَّ ρ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ احْمِلْنِي فَقَالَ: إِنَّا حَامِلُوكَ عَلَى وَلَدٍ نَاقَةٍ قَالَ: وَمَا أَصْنَعُ بِولَدِ اللَّهِ احْمِلْنِي فَقَالَ: إِنَّا حَامِلُوكَ عَلَى وَلَدٍ نَاقَةٍ قَالَ: وَمَا أَصْنَعُ بِولَدِ اللَّهِ اللَّهِ قَالَ: وَمَا أَصْنَعُ بِولَدِ اللَّاقَةِ فَقَالَ النَّوقُ. النَّاقَةِ فَقَالَ النَّوقُ.

4427. Анас розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Бир киши Набий соллаллоху алайхи васалламнинг хузурларига келиб:

«Эй Аллохнинг Расули! Мени уловга миндиринг», деди

«Сени ургочи туянинг боласига миндирамиз», дедилар.

«Ургочи туянинг боласини нима қиламан?» деди у. Шунда Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Туяларни урғочи туялар туғади-ку!» дедилар!»

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ҳазил-мутойибаларидан бир намуна келтирилмоқда.

4428. Яна ўша кшиидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам менга: «Эй икки қулоғи бор!» дедилар».

Иккисини Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда ҳам Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ҳазил-мутойибаларидан бир намуна келтирилмоқда.

4429. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам биз билан аралашиб юрар эдилар. Хатто у зот менинг кичик

#### укамга:

«Эй Абу Умайр, нима қилди нуғайр?!» дердилар».

Тўртовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Нуғайр - қушнинг боласи. Анас ибн Молик розияллоху анхунинг укалари Абу Умайрнинг қуши ўлиб қолиб, хафа бўлиб турганида Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам болачанинг кўнглини кўтариш учун унга шундоқ ҳазил-мутойиба қилганлар.

4430. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Эй Аллохнинг Расули! Сиз бизга хазил-мутойиба киласиз?» дейишди.

«Албатта, мен ҳақдан бошқани айтмайман», дедилар».

Термизий ривоят қилган.

**Шарх:** Ҳазил-мутойиба қиладиган кишилар ушбу қоидани ёддан чиқармасликлари лозим. Ҳазил-мутойиба деб зинҳор ёлғон нарсани гапириб бўлмайди.

### ومنها الوفاء بالوعد

#### ВАЪДАГА ВАФО КИЛИШ

قَالَ اللهُ تَعَالَى: نَتْتُتُ تُنْتُ لُم لِللهُ تَعَالَى: نَتْتُ تُنْتُ لُم لِللهُ تَعَالَى:

Аллох таоло:

«Ва китобда Исмоилни эсла. Албатта, у ваъдасига содик хамда Расул ва Набий бўлган эди», деган (Марям, 54).

Эй Мухаммад, илохий китоб - Қуръонда Исмо-илнинг киссасини эсла. Исмоил, хеч шубҳасиз, ваъдасига содик зот эди. Содиклик ҳар бир Пайғамбарнинг сифатидир. Аммо Исмоил алайҳиссалом бошқа Пайғамбар алайҳиссаломлардан ўзларининг ваъдага садоқатлари билан ажралиб турганлар.

#### «...хамда Расул ва Набий бўлган эди».

У зотнинг Расул ва Набий эканликларига шак-шубҳа йўқ. Демак, Исмоил алайҳиссалом халойиқни ҳидоят йўлига чақирганлар.

ρ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ أَبِي الْحُمْسَاءِ τ قَالَ: بَايَعْتُ النَّبِيَّ وَبَقِيَتُ لَهُ بَقِيَّةٌ فَوَعَدْتُهُ أَنْ آتِيَهُ بِمَا فِي مَكَانِهِ بِبَيْعٍ قَبْلَ أَنْ يُبْعَثَ وَبَقِيَتْ لَهُ بَقِيَّةٌ فَوَعَدْتُهُ أَنْ آتِيَهُ بِمَا فِي مَكَانِهِ فَقَالَ: يَا فَنَسِيتُ ثُمُّ ذَكَرْتُ بَعْدَ ثَلاَثٍ فَجِئْتُ فَإِذَا هُوَ فِي مَكَانِهِ فَقَالَ: يَا فَنَسِيتُ ثُمُّ ذَكَرْتُ بَعْدَ ثَلاَثٍ فَجِئْتُ فَإِذَا هُوَ فِي مَكَانِهِ فَقَالَ: يَا فَقَى لَقَدْ شَقَقْتَ عَلَى أَنَا هَاهُنَا مُنْذُ ثَلاَثٍ أَنْتَظِرُكَ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ. فَقَى لَقَدْ شَقَقْتَ عَلَى أَنَا هَاهُنَا مُنْذُ ثَلاَثٍ أَنْتَظِرُكَ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ.

4431. Абдуллох, ибн Абу Хамсаа розияллоху анхудан ривоят крлинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам билан у зот Пайғамбар этиб юборилишларидан олдин бир савдо иши килдим. Менда у зотнинг бир оз ҳақлари қолди. Мени уни турган жойларига келтириб беришни ваъда қилдим. Аммо унутиб қўйдим. Уч кундан кейин ёдимга келди. Келсам, у зот жойларида турибдилар. Мени кўриб:

«Эй йигит, мени машаққатга қўйдинг-ку, уч кундан буён шу ерда интизор бўлиб турибман», дедилар».

Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** Ваъдага вафо килиш мана бундок бўлади. Бир кишини бир жойда уч кун кутиш-а! Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам ўзлари Пайғамбар бўлишларидан олдин ҳам ваъдага вафо қилишлари билан ном чиқарган эдилар. У зот Пайғамбар бўлганларидан кейин ҳам бу олий ахлок ила донг таратдилар. У зотнинг умматлари ҳам бу ахлокка содик қолдилар. Ҳозирги мусулмонлар ҳам бу ахлокни унутмасликлари зарур.

4432. Зайд ибн Арқам розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Қачон киши ўз биродарига ваъда килсаю, ниятида вафо килиш бўлса, аммо вафо кила олмай ваъда килган жойга кела олмай колса, гунох эмас», дедилар».

Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Албатта, ваъдага вафо қила олмасликнинг беморлиқ эсдан чиқариб қуйишлик каби шаръий узрлари булса. Аммо ваъда қилаётиб, унга вафо қилишни ният қилмаса, гуноҳкор булади.

Уламолар жумхури наздида ваъдага вафо килиш мустахабдир. Ваъдага хилоф килиш эса, макрухдир. Албатта, шариатда ҳалол килинган ишлардаги ваъдага. Агар шариатда ҳаром бўлган ишга ваъдалашилган бўлса, унга вафо килиш керак эмас.

### ومنه الرفق والتأني

#### МУЛОЙИМЛИК ВА ШОШИЛМАСЛИК

Мулойимликдан гап-сўз ва хатти-харакатда юмшок бўлиш ва ишларнинг енгилини танлаш хамда бировга рад килганда осонликни ихтиёр килиш кўзда тутилган.

24433 عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا أَنَّ النَّبِيَّ ρ قَالَ: يَا عَائِشَةُ إِنَّ اللهُ وَفِيقُ يُحِبُّ الرِّفْقَ وَيُعْطِي عَلَى الرِّفْقِ مَا لاَ يُعْطِي عَلَى الْعُنْفِ إِنَّ اللهُ رَفِيقُ يُحِبُّ الرِّفْقَ وَيُعْطِي عَلَى اللَّوْبَعَةُ.

4433. Оиша розияллоху анходан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Эй Оиша, албатта, Аллох мулойимдир. У Зот мулойимликни яхши кўрадир ва мулойимлик учун кўполликка хамда ундан бошкага бермаган нарсани берадир», дедилар».

Тўртовлари ривоят қилишган.

*Шарх:* Бас, шундоқ экан, мўмин-мусулмонлар мулойим бўлмоқлари лозим.

ρ وَعَنْهَا أَنَّهَا سُئِلَتْ عَنِ الْبَدَاوَةِ فَقَالَتْ: كَانَ النَّبِيُ ρ يَبْدُو إِلَى هَذِهِ التِّلاَعِ وَإِنَّهُ أَرَادَ الْبَدَاوَةَ مَرَّةً فَأَرْسَلَ إِلَى نَاقَةً مِنْ إِبِلِ يَبْدُو إِلَى هَذِهِ التِّلاَعِ وَإِنَّهُ أَرَادَ الْبَدَاوَةَ مَرَّةً فَأَرْسَلَ إِلَى نَاقَةً مِنْ إِبِلِ الصَّدَقَةِ مُحُرَّمَةً ثُمَّ قَالَ لِي: يَا عَائِشَهُ ارْفُقِي فَإِنَّ الرِّفْقَ لَمْ يَكُنْ فِي شَيْءٍ الصَّدَقَةِ مُحَرَّمَةً ثُمَّ قَالَ لِي: يَا عَائِشَهُ ارْفُقِي فَإِنَّ الرِّفْقَ لَمْ يَكُنْ فِي شَيْءٍ قَطُّ إِلاَّ شَانَهُ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَمُسْلِمٌ. قَطُّ إِلاَّ شَانَهُ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَمُسْلِمٌ.

4434. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«У кишидан сахрога чикиш хакида сўралганда:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам мана шу шовваларга чиқар эдилар. У зот бир марта сахрога чиқмоқчи бўлдилар. Бас, менга садақанинг туяларидан минилмаган бир туяни юбордилар ва:

«Эй Оиша, мулойим бўл. Шубхасиз, мулойимлик не нарсада бўлса, албатта, уни зийнатлаган ва уни не нарсадан суғуриб олинган бўлса, албатта, уни айблаган», дедилар».

Абу Довуд ва Муслим ривоят қилишган.

**Шарх:** Бундан нафақат ҳайвонларга нисбатан, балки барча нарсаларга нисбатан мулойим бўлиш зарурлиги келиб чиқади. Ҳа, мулойимлик зийнатдир ва қўполлик айбдир.

4435 عَنْ أَيِي الدَّرْدَاءِ تَ عَنِ النَّبِيِّ وَ قَالَ: مَنْ أُعْطِيَ حَظَّهُ مِنَ الرِّفْقِ فَقَدْ مِنَ الرِّفْقِ فَقَدْ مِنَ الرِّفْقِ فَقَدْ مِنَ الرِّفْقِ فَقَدْ حُرِمَ حَظَّهُ مِنَ الرِّفْقِ فَقَدْ حُرِمَ حَظَّهُ مِنَ الرِّفْقِ فَقَدْ حُرِمَ حَظَّهُ مِنَ الخَيْرِ. رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ وَأَبُو دَاوُدَ وَمُسْلِمٌ.

4435. Абу Дардо розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Кимга мулойимликдан насибаси берилган бўлса, батаҳқиқ, унга яхшиликдан насибаси берилибди.

Кимга мулойимликдан насибаси берилмаган бўлса, батахкик, унга яхшиликдан насибаси берилмабди», дедилар».

Термизий, Абу Довуд ва Муслим ривоят қилишган.

**Шарх:** Мулойимлик яхшилик аломатидир. Мулойим булмаслик ёмонлик аломатидир.

4436 عَنْ مُصْعَبِ بْنِ سَعْدٍ عَنْ أَبِيهِ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ:
 التُّؤَدَةُ فِي كُلِّ شَيْءٍ خَيْرٌ إِلاَّ فِي عَمَلِ الآخِرَةِ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالْحَاكِمُ.

4436. Мусъаб ибн Саъддан, у ўз отаси розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Шошилмаслик хар бир нарсада яхшидир. Илло, охират ишида ундок эмас», дедилар».

Абу Довуд ва ал-Хоким ривоят қилишган.

Шарх: Ҳа, охират ишида шошилмаса бўлмайди.

4437. Саҳл ибн Саъд розияллоҳу анҳудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Шошилмаслик Аллохдандир. Шошқалоқлик шайтондандир», дедилар».

Термизий ва Байхақий ривоят қилишган.

**Шарх:** Шунинг учун ҳам мўмин-мусулмон банда барча нарсада шошилмаслиги лозим.

### ومنها الحياء

#### XAË

Хаё сўзи луғатда уятсизликнинг тескарисини англатади. Бошқача қилиб айтганда, «Хаё айбдан ва ёмонланишдан қўрқиб, ўзини паст олиш ва ўзгаришдир».

Уламолар ҳаёни турлича таъриф қилганлар:

Журжоний: «У нафиянинг бир нарсадан тортиниши ва маломатдан ҳазир бўлиб, уни тарк қилишидир», деган.

Яна: «У қабиҳни тарк қилишга боис бўладиган ва ҳақ эгасининг ҳақида нуқсонга йўл қўйишни ман қиладиган хулкдир», деган.

Ибн Муфлих Ханбалий: «Хаёнинг хақиқати у бир хулқ бўлиб, гўзал нарсани қилишга, ёмон нарсани тарк этишга боисдир», деган.

4438 عَنْ عِمْرَانَ بْنَ حُصَيْنٍ تَ عَنِ النَّبِيِّ مَ قَالَ: الْحَيَاءُ لاَ يَأْتِي إِلاَّ بِخَيْرٍ فَقَالَ بُشَيْرُ بْنُ كَعْبٍ: مَكْتُوبٌ فِي الْحِكْمَةِ إِنَّ مِنْ الْحَيَاء وَقَارًا وَإِنَّ مِنَ الْحَيَاءِ سَكِينَةً فَقَالَ لَهُ عِمْرَانُ: أُحَدِّثُكَ عَنْ رَسُولِ اللهِ مَ وَتُحَدِّثُنِي عَنْ صَحِيْفَتِكَ. رَوَاهُ الثّلاَثَةُ.

4438. Имрон ибн Хусойн розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Хаё факатгина яхшилик келтиради», дедилар.

Бушайр ибн Каъб:

«Хикматда «Виқорли бўлиш ҳаёдандир. Сокинлик ҳаёдандир» деб ёзилган», деди.

Шунда Имрон унга:

«Мен сенга Расулуллох соллаллоху алайхи васалламдан хадис сўзласам, сен менга сахифангдан сўзлайсанми?!» деди».

Учовлари ривоят қилишган.

Шарх: Ушбу ҳадиси шарифдан олинадиган фойдалар:

- 1. Хаёнинг фақат фойда келтириши.
- 2. Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ҳадиси шарифлари турганда бошқа манбаларга мурожаат қилиш дуруст эмаслиги.

24439 عَلَى رَجُلٍ وَهُوَ لَا النَّبِيُّ ρ عَلَى رَجُلٍ وَهُوَ يُعَاتِبُ فِي الْحَيَاءِ يَقُولُ قَدْ أَضَرَّ بِكَ يُعَاتِبُ فِي الْحَيَاءِ يَقُولُ قَدْ أَضَرَّ بِكَ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ρ: دَعْهُ فَإِنَّ الْحَيَاءَ مِنَ الإِيمَانِ. رَوَاهُ الأَرْبَعَةُ.

4439. Ибн Умар розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам бировни хаёси учун «сен хаё килиб, ўзингга зарар киласан» деб, итоб килаётган кишининг олдидан ўтиб колдилар ва:

«Уни ўз холига кўй! Албатта, хаё иймондандир», дедилар».

Тўртовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Демак, ҳаё иймоннинг баркамоллигидан келиб чиқадиган хулқдир. Ҳар бир мумин-мусулмон ҳаёли булишга ҳаракат қилсин.

 $\rho$  عَنِ النَّبِيِّ  $\rho$  قَالَ: إِنَّ مِمَّا أَدْرَكَ  $\sigma$  عَنِ النَّبِیِّ  $\rho$  قَالَ: إِنَّ مِمَّا أَدْرَكَ النَّاسُ مِنْ كَلاَمِ النَّبُوَّةِ الأُولَى إِذَا لَمْ تَسْتَحْيِ فَاصْنَعْ مَا شِئْتَ. رَوَاهُ النَّاسُ مِنْ كَلاَمِ النَّبُوَّةِ الأُولَى إِذَا لَمْ تَسْتَحْيِ فَاصْنَعْ مَا شِئْتَ. رَوَاهُ النَّاسُ مِنْ كَلاَمِ النَّبُوَّةِ الأُولَى إِذَا لَمْ تَسْتَحْيِ فَاصْنَعْ مَا شِئْتَ. رَوَاهُ النَّاسُ مِنْ كَلاَمِ دَاوُدَ وَأَحْمَدَ.

4440. Ибн Масъуд розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Одамлар нубувватнинг биринчи каломидан идрок килган нарсалардан бири «агар хаё килмасанг, истаганингни килавер»дир», дедилар».

Бухорий, Абу Довуд ва Ахмад ривоят қилишған.

**Шарх:** Ҳа, ҳаёсиз киши барча ёмонликларни тап тортмай қилаверади. Одам боласини ёмонликдан қайтарадиган нарса унинг ҳаёсидир.

2441 عَنْ عَبْدِ اللهِ تَعْ النَّهِيِّ وَالنَّهِيِّ وَالْحُمْدُ اللهِ قَالَ: اسْتَحْيُوا مِنَ اللهِ حَقَّ الْحَيَاءِ قُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّا نَسْتَحْيِي وَالْحُمْدُ اللهِ قَالَ: لَيْسَ ذَاكَ وَلَكِنِ الاسْتِحْيَاءُ مِنَ اللهِ حَقَّ الْحَيَاءِ أَنْ تَحْفَظَ الرَّأْسَ وَمَا وَعَى وَلَكِنِ الاسْتِحْيَاءُ مِنَ اللهِ حَقَّ الْحَيَاءِ أَنْ تَحْفَظَ الرَّأْسَ وَمَا وَعَى وَالْبَطْنَ وَمَا حَوَى وَلْتَذْكُرِ الْمَوْتَ وَالْبِلَى وَمَنْ أَرَادَ الآخِرَةَ تَرَكَ زِينَةَ اللهُ نَعَلَ ذَلِكَ فَقَدِ اسْتَحْيَا مِنَ اللهِ حَقَّ الْحَيَاءِ. رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ وَأَحْمُدُ وَالْحَاكِمُ.

4441. Абдуллох розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Аллохдан хақиқий хаё қилинглар», дедилар.

«Эй Аллоҳнинг Расули! Биз, албатта, ҳаё қиламиз, алҳамду лиллаҳи», дедик.

«Ундок эмас. Аллохдан ҳақиқий ҳаё қилиш бошни ва у ўз ичига олган нарсаларни, қоринни ва у ўз ичига олган нарсаларни сақламоғингдир. Ўлимни ва чиришни эсламоғингдир. Ким охиратни хоҳласа, дунё зийнатини тарк қилур. Ким ўшаларни қилса, Аллоҳдан ҳақиқий ҳаё қилган бўлур», дедилар».

Термизий, Ахмад ва ал-Хоким ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳақиқий ҳаё одамлар ўйлаб юрадиган баъзи бир ишларни қилишдан уялиш эмаслигини, балки улкан бир маънони ўз ичига олишини баён қилмоқдалар.

«Аллохдан хакикий хаё килиш бошни ва у ўз ичига олган нарсаларни, коринни ва у ўз ичига олган нарсаларни сакламоғингдир».

Бош ўз ичига олган нарсалар — кўз, кулок, бурун, оғиз ва тил эканлигини билиб қўймоқ лозим. Ушбу нарсаларни

ёмонликдан сақлаш ила Аллохдан ҳақиқий ҳаё қилишнинг баъзи шартлари юзага келар экан.

Қорин ўз ичига олган нарсалар жумласидан озуқалар ва фарж бордир. Демак, озуқанинг ҳалол бўлиши ва фаржни гунохдан сакдаш ила Аллохдан ҳақиқий ҳаё қилишнинг баъзи шартлари юзага келар экан.

### «Ўлимни ва чиришни эсламоғингдир».

Ўлимини эсламаган ҳеч нарсадан ҳаё қилмайди. Қабрда чиришини эсламаган ҳеч нарсадан ҳаё қилмайди.

«Ким охиратни хохласа, дунё зийнатини тарк килур».

Албатта, бу ерда Аллох таоло харом қилган зийнатлар хақида сўз кетмокда. Аллох таоло халол қилган зийнатларни тарк қилиш хақида эмас. Зеро, Аллох таолонинг Ўзи Аъроф сурасида Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга хитоб қилиб:

«Сен: «Аллох Ўз бандаларига чиқарган зийнатларни ва покиза ризкларни ким харом килди?!» деб айт», деган (Aъpо $\phi$ , 32).

Ушбу оят эгниларига кийим киймай тавоф қилишни, ҳаж мавсумида яхши таом истеъмол этмасликни ўзларига русум қилиб олиб, бу Аллоҳ амри, деб юрган араб мушрикларининг қилмишлари нотўғри эканини билдириш учун тушган ва бу орқали ҳаммага хитоб қилинган.

Модомики, Аллох таоло ўша кийимларни бандаларга халол килиб кўйибдими, Демак, хеч ким уни харом кила олмайди. Шунингдек, Аллох покиза таомларни бандаларига ризк килиб бериб кўйибдими, уларни хам хеч ким харом кила олмайди. Зийнат кийимлари ва покиза таомлар иймонлилар учун бўлмай ким учун бўлсин! Бу ризку рўзига моддий дунёда бошкалар хам шерик бўлиши мумкин, аммо охиратда, ушбу ояти каримада таъкидланганидек, зийнат либослари ва покиза ризклар факат мўминларга хос бўлади.

Аллоҳ таоло Ўз Зотига иймон келтирган бандаларига ҳеч қачон ҳушрўй кийим-бошларни ва покиза таомларни ҳаром қилмайди.

«Ким ўшаларни қилса, Аллохдан ҳақиқий ҳаё қилган бўлур», дедилар».

Ким бу ҳадиси шарифда айтиб ўтилган ишларни мукаммал қилган бўлса, Аллоҳдан ҳақиқий ҳаё қилган бўлур. Ҳа, Аллоҳдан ҳақиқий ҳаё қилишимиз зарур.

4442. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Хаё иймондандир. Иймон жаннатдадир. Хаёсизлик жафодир. Жафо дўзахдадир», дедилар».

**Шарх:** Хаёга бундан кўра улуғ васф бўлмаса керак. Карамли ахлокдар дини бўлган Ислом хаёни иймон даражасига кўтаргандир. Карамли ахлоклар дини бўлган Ислом хаёни жаннатга киритадиган фазилат даражасига кўтаргандир. Исломда хаёли бўлиш шунчалар юкорига кўтарилгандир. Бас, мусулмонлар хаёли бўлсинлар.

4443. Абу Умома розияллоху анхудан ривоят қилинади: «Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Хаё ва камгаплик иймоннинг икки шўъбасидир. Хаёсизлик ва махмадоналик нифокнинг икки шўъбасидир», дедилар».

Иккисини Термизий ривоят қилган.

**Шарх:** Аллох таоло хаёни иймонга боғлаб қўйгани бежиз эмас. Хаётда хам бу боғланишни очиқ-ойдин сезиб турилади. Кишининг иймони даражасини унинг хаёсидан билиб олса бўлади. Аксинча, мунофиклик даражасини хаёсизлик ўлчови ила ўлчаса бўлади.

Аллоҳ таоло барчамизни ҳаёли бандаларидан ҳилсин! Омин!

### ومنها التواضع

#### **ТАВОЗУЪ**

Тавозуъ сўзи аслида пастлашдан олинган. Ўзини паст олиш, ўзини бошқалардан юкори тутмаслик тавозуъ бўлади. Банданинг Аллох таолога нисбатан тавозуъ килиши унинг У Зотдан кўркиши, бўйсуниши ила бўлади.

Бандалар орасидаги тавозуъ эса, бир-бирининг ҳақ гапини сўзсиз қабул қилиш, таклифларига кўниш билан бўлади. Тавозуъ ҳар бир банда учун улуғ неъмат ҳисобланади.

Зеро, ҳадиси шарифлардан бирида «Ким Аллоҳ учун тавозуъ қилса, албатта, Аллоҳ уни юқорилатмай қўймас», дейилган.

4444 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: إِنَّ اللهَ قَدْ أَذْهَبَ عَنْكُمْ عُبِّيَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ وَفَحْرَهَا بِالآبَاءِ مُؤْمِنٌ تَقِيُّ وَفَاجِرٌ شَقِيُّ أَنْتُمْ بَنُو

آدَمَ وَآدَمُ مِنْ تُرَابٍ لَيَدَعَنَّ رِجَالُ فَخْرَهُمْ بِأَقْوَامٍ إِنَّمَا هُمْ فَحْمٌ مِنْ فَحْمُ مِنْ فَحْمِ بَأَنْفِهَا فَحْمِ جَهَنَّمَ أَوْ لَيَكُونُنَّ أَهْوَنَ عَلَى اللهِ مِنَ الجُعْلاَنِ الَّتِي تَدْفَعُ بِأَنْفِهَا النَّيْنَ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالتِّرْمِذِيُّ.

4444. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Албатта, Аллох сизлардан жохилиятнинг кибрини ва ота-боболар ила фахрланишини кетказгандир. Такводор мўмин ёки бадбахт фожир бўлиши мумкин. Сизлар Одам болаларисиз. Одам эса, тупрокдандир. Кишилар кавмлар билан фахрланишларини кўйсинлар. Улар жаханнам кўмиридан бир кўмир бўлишдан ўзга эмаслар. Бўлмаса, улар Аллох учун тумшуғи ила гўнг титадиган сассик кўнғиздан хам пастрок бўлурлар», дедилар».

Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Ота-боболар билан фахрланиш тавозуъга тўғри келмайдиган ишдир. Исломда кишини баҳолаш учун икки мезон бор. Биринчиси - тақводор мўмин. Иккинчиси - бадбахт фожир. Отаси у эди, бобоси бу эди, деган гаплар йўқ.

Одамлар фахрланиб нима қиладилар?! Агар Аллоҳ таоло истаса, уларни сассиқ қўнғиздан ҳам паст қилиб қўйиши мумкин. Шунинг учун бандалар тавозуъни ўзларига лозим тутсинлар.

4445 عَنْ عِيَاضِ بْنِ حِمَارٍ تَعَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: إِنَّ اللهَ وَحَى إِلَيَّ أَنْ تَوَاضَعُوا حَتَّى لاَ يَبْغِيَ أَحَدٌ عَلَى أَحَدٍ وَلاَ يَفْخَرَ أَحَدٌ عَلَى أَحَدٍ وَلاَ يَفْخَرَ أَحَدٌ عَلَى أَحَدٍ.

4445. Иёз ибн Химор розияллоху анхудан ривоят хилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Аллох менга «Тавозуъ килинглар. Токи биров бировга тажовуз килмасин ва биров бировдан фахрланмасин», деди», дедилар».

**Шарх:** Демак, тавозуъ кишилар орасида, барча жамиятларда тажовуз килиш ва фахрланиш орқали содир бўладиган барча нохушликларнинг олдини олар экан.

4446. Абдуллох розияллоху анхудан ривоят қилинади: «Набий соллаллоху алайхи васаллам уч марта: «Хаддидан ошганлар халок бўлдилар», дедилар». Иккисини Абу Довуд ва Муслим ривоят қилишган.

**Шарх:** Гапида ва ишида ҳаддидан ошганлар тавозуъдан умуман йироқ бўлган одамлардир. Уларга ўхшамаслик учун тавозуъли бўлишга уриниш лозим экан.

### حسن الخلق خلق الله الأعظم

### ХУСНИ ХУЛК АЛЛОХНИНГ УЛУҒ ХУЛКИДИР

قَالَ اللهُ تَعَالَى: كُلُّكُنْ

Аллох таоло:

«Ва, албатта, сен улкан хулкдасан», деган (Қалам, 4).

Бу ояти карима Пайғамбар алайхиссалом учун катта ва олий баходур. Аллох у зотга хитоб килиб, у кишининг хулқларини улуғлик билан сифатламоқда. Оиша онамиздан у кишининг хулқлари хақида сўрашганида «Хулқлари Куръон эди», деб жавоб берганлар. Яъни, Мухаммад алайхиссалом Куръондаги олий хулқлар билан хулқланганлар. У зот соллаллоху алайхи васаллам Куръондаги одоб-ахлокни барча яхши ўзларига сингдирганлар.

Пайғамбаримизнинг ўзлари:

«Мен яхши хулқларни батамом қилиш учун юборилганман», деганлар.

Бошқа бир ҳадисларида эса:

«Киши яхши хулқи билан кундузни рўза тутиб, кечасини намоз ўқиб ўтказадиганлар даражасига етади», деганлар.

Аллох таоло яна:

«Кечиримли бўл, яхшиликка буюр ва жохиллардан юз ўгир», деган (Аъроф, 199).

Яъни, ўзаро муомала-муносабатда кечиримли бўл, осон йўлни тут. Одамларга нисбатан ўта талабчан бўлма. килган хатоларини авф этувчи, кенг бағирли бўл.

Хақиқатда ҳам Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам бу сифатни муборак шахсларида мужассам қилган эдилар. Ул зот ҳақидаги ривоятларда кишини ҳайрон қолдирарли даражадаги ҳолатлар зикр этилган. Ул зотнинг саҳобаи киромлари, ҳақиқий мўмин-мусулмонлар ҳам доимо ояти каримада таъкидланганидек бўлишга, ана шу қоида асосида яшашга астойдил ҳаракат қилганлар.

«Яхшиликка буюр».

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг даъватлари яхшиликка буюрадиган даъватдир. Ислом динида яхшиликка буюриш ҳар бир мусулмон эр ва муслима аёлга фарз қилингандир.

#### «Жохиллардан юз ўгир».

Жоҳиллик нодонлиқ илмсизликдир. Ислом мусулмонларни нодонлик ва нодонлардан, илмсизлик ва илмсизлардан юз ўгиришга, ҳар қачон донолик ва доноларга, илму уламоларга юз тутишга даъват қилади.

Аллох таоло яна:

«Яхшилик билан ёмонлик баробар бўлмас. Сен яхшилик бўлган нарса ила даф кил. Кўрибсан-ки, сен билан орасида адовати бор кимса, худди содик дўстдек бўлур. Унга факат сабр килганларгина эришур. Унга факат улуғ насиба эгаси бўлганларгина эришур», деган (Фуссилат, 34 - 35).

Аллоҳнинг йўлига даъват этувчи олим сўзининг кадрини яхши билиши, сўзни ҳис этиши керак. Чунки, «Яхшилик билан ёмонлик баробар бўлмас».

Аллоҳ таолонинг йўлига даъват қилувчи олимнинг иши яхши иш, сўзи яхши сўз, унинг иши бошқаларнинг ишидан устун, унинг сўзи бошқаларнинг сўзидан устун. Шунинг учун ҳам, «Сен яхшилик бўлган нарса ила даф кил».

Хар қанча ёмон гап эшитиб, ҳар қанча ёмон муомала кўрсанг ҳам, фақат яхши нарса ила қайтар. Ҳеч қачон ёмонлик қилма. Ана ўшанда:

«Кўрибсанки, сен билан орасида адовати бор кимса, худди содик дўстдек бўлур».

Бу Ислом уламолари учун жуда ҳам зарур бир сифатдир. Ҳар бир нарсани ёмонлик билан эмас, фақат яхшилик билан қарши олиш даражасига етган кишигина катта муваффақиятларга эришади. Аммо бу сифатга эришиш осон эмас.

## «Унга факат сабр килганларгина эришур. Унга факат улуғ насиба эгаси булганларгина эришур».

Хар қандай ёмон сўзни яхши сўз билан қайтариш, ҳар қандай ёмон ишни яхши иш билан қайтариш сифатига

### «...фақат сабр қилганларгина эришур».

Сабр қилмаса, дарҳол ёмон сўзга ёмон сўз қайтаради. Ёмон ишга ёмон иш қайтаради. Бу эса, кишига ҳеч бир фойда бермайди. Аллоҳнинг йўлига, Аллоҳнинг динига кишиларни ўргатиш осон иш эмас. Аллоҳнинг дини бўйича таълим берувчи шаҳс баъзи кишиларнинг ҳавои нафсларига, ўрганиб қолган одатларига, уларнинг шаҳсий манфаат деб ўйлаб юрган баъзи бир нарсаларига қарши гапириши мумкин.

Шунингдек, олим одам кишиларни ўзлари билмаган эътикод, ибодат ва амалларни бажаришга ўргатиши керак. Шунинг учун ҳам олим одам атрофдан турли-туман маломат, иғво, бўҳтон, ёлғон гаплар, сўкишлар, озорлар эшитади. Турли ноҳақ тасарруфлар ва зулмлар кўради. Олим шуларнинг ҳаммасига сабр қилиши керак. Ана шундагина юқорида айтилган даражага эришади.

# «Унга фақат улуғ насиба эгаси бўлганларгина эришур».

Насибаси улуғ бўлмаганлар эриша олмайди. Демак, диний олим бўла олмайди.

Демак, олим машаққатли йўлда турли ҳолатларга учраши мумкин. Бунда Аллоҳдан ёрдам сўраши керак.

عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ 
$$au$$
 أَنَّ النَّبِيَّ  $ho$  قَالَ: مَا مِنْ شَيْءٍ  $au$ 

أَثْقَلَ فِي مِيزَانِ الْمُؤْمِنِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ خُلُقٍ حَسَنٍ وَإِنَّ اللهَ لَيُبْغِضُ الْفَاحِشَ الْبَذِيءَ. رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ وَأَبُو دَاوُدَ.

4447. Абу Дардо розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Қиёмат куни мўминнинг мезонида хусни хулкдан кўра оғиррок нарса бўлмас. Албатта, Аллох фахш ва чиркин сўз айтувчини ёмон кўрур», дедилар».

Термизий ва Абу Довуд ривоят қилишган.

**Шарх:** Қиёмат кунида банданинг амалларини тортадиган адолат тарозусида яхши амаллари оғир келиб, жаннатга киришни истаган одам ҳусни ҳулқли бўлиши керак экан. Ҳусни ҳулқли бўлмай, фаҳш гап ва ишларни қиладиган, тилида чиркин сўзлар кўп айтиладиган киши бўлиш эса, Аллоҳ таолонинг ёмон кўришига сабаб бўлар экан. Шунинг учун ҳусни ҳулкди бўлайлик ва фаҳшдан ҳамда чиркин гап-сўзлардан йироқ юрайлик.

4448 عَنْ عَائِشَةَ رَضِىَ اللهُ عَنْهَا قَالَتْ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ وَلَهُ عَنْهَا قَالَتْ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ وَ يَقُولُ: إِنَّ الْمُؤْمِنَ لَيُدْرِكُ بِحُسْنِ خُلُقِهِ دَرَجَةَ الصَّائِمِ الْقَائِمِ. رَوَاهُ وَالتِّرْمِذِيُّ وَابْنُ حِبَّانَ وَالْحَاكِمُ.

4448. Оиша розияллоху анходан ривоят кцлинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг «Албатта, мўмин ўзининг хусни хулки ила рўза тутувчи ва бедор бўлувчининг даражасини топадир», деганларини эшитдим».

Абу Довуд, Термизий, Ибн Хиббон ва ал-Хоким ривоят қилишган.

Шарх: Кундузларни рўза тутиб, кечаларни тик туриб

намоз ўкиган холида бедор ўтказадиган одам канчалар олий даражаларга эришишини хаммамиз яхши биламиз.

Фарзу вожиб амаллардан кейин қилинадиган энг яхши амаллар ана шундоқ бўлади. Худди шунингдек, ўзига фарзу вожиб бўлган амалларни бажариб туриб, яна нафл амаллар билан ортикча савоб топаман деган одам хусни хулқ билан ҳам юқори даражаларга эришмоғи мумкин экан.

Умуман, ҳусни ҳулқ бунга ўҳшаш улкан савоблар билан бирга, кўпгина яҳшиликларга ҳам эриштириши турган гап. Ҳусни ҳулқли одамни ҳамма яҳши кўради ва ҳурмат қилади. Ундан ҳамма мамнун бўлади. Ҳусни ҳулқли киши ўзи яшаб турган жамиятнинг кўрки бўлади.

4449. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васалламдан одамларни кўпрок жаннатга киритадиган нарса хакида сўралди. Бас, у зот:

«Аллоҳга тақво қилиш ва хусни хулқ», дедилар.

У зотдан яна одамларни кўпрок дўзахга киритадиган нарса хакида сўралди. Бас, у зот:

«Оғиз ва фарж», дедилар».

**Шарх:** Аллоҳга тақво қилиш нима эканлигини ва у билан банда қандоқ олий даражаларга етишишини ҳаммамиз яҳши биламиз. Банда ўзининг ҳусни ҳулқи билан ҳам ҳудди Аллоҳга тақво қилиш билан эришгани каби олий даражаларга эришиши мумкин экан.

Аллоҳга тақво қилишга ҳусни ҳулқ ҳам қўшилса, қанчалар улуғ иш бўлар эди. Зотан, бу икки нарса бирбири билан чамбарчас боғлангандир.

Банда ўзининг оғзидан чиққан бир оғиз сўз орқали улкан саодатга эришгани каби катта бадбахтликка йўликиши ҳам мумкин. Шунинг учун оғизга эҳтиёт бўлиш керак. Шунингдек, банда фаржини ҳаромдан тиймаса, дўзахи бўлиши турган гап. Бу борада ҳам ўта ҳушёр бўлмоқ зарур.

4450. Абу Зарр розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам менга:

«Қаерда бўлсанг хам, Аллохга такво кил. Ёмонликка яхшиликни эргаштир. Бу уни ўчиради. Одамларга хусни хулк ила муомала кил», дедилар».

**Шарх:** Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам ўзларининг бу ҳадиси шарифларида учта улкан ишни лозим тутишни насиҳат қилмоқдалар;

#### 1. «Қаерда бўлсанг хам, Аллохга такво кил».

Банда қай маконда бўлса ҳам, қандоқ ҳолда бўлса ҳам, доимо Аллоҳга тақво қилишни тарк этмаслиги лозим.

# 2. «Ёмонликка яхшиликни эргаштир. Бу уни ўчиради».

Банда билмасдан бирор ёмонликни қилиб қўйса, дарҳол ўша ёмонликнинг кетидан яхшилик қилиб, мазкур ёмонликни ўчириб юбориши зарур.

#### 3. «Одамларга хусни хулк ила муомала кил».

Мўмин-мусулмон банда барча одамлар билан хусни хулқ ила муомалада бўлмоғи керак.

4451 وَعَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: تَبَسُّمُكَ فِي وَجْهِ أَخِيكَ لَكَ صَدَقَةٌ وَإِرْشَادُكَ الرَّجُلَ صَدَقَةٌ وَإِرْشَادُكَ الرَّجُلَ فِي أَرْضِ الضَّلاَلِ لَكَ صَدَقَةٌ وَبَصَرُكَ لِلرَّجُلِ الرَّدِيءِ الْبَصَرِ لَكَ صَدَقَةٌ وَبَصَرُكَ لِلرَّجُلِ الرَّدِيءِ الْبَصَرِ لَكَ صَدَقَةٌ وَإِمَاطَتُكَ الْحَجَرَ وَالشَّوْكَةَ وَالْعَظْمَ عَنِ الطَّرِيقِ لَكَ صَدَقَةٌ وَإِفْرَاغُكَ مِنْ دَلُوكَ فِي دَلُو أَخِيكَ لَكَ صَدَقَةٌ. رَوَى هَذِهِ التَّلاَثَةَ التَّرْمِذِيُّ.

4451. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Биродаринг юзига табассум килмоғинг садақадир.

Амри маъруф, нахйи мункар қилмоғинг садақадир. Адашган ерида одамни йўллаб кўймоғинг садақадир.

Кўзи яхши кўрмайдиган кишига бир нарсани кўрсатиб кўймоғинг садақадир.

Йўлдан тошни, тиконни ва суякни олиб ташлашинг садакадир.

**Ўзингнинг** пақирингдан биродарингнинг пақирига куйиб бермоғинг садақадир», дедилар».

Учаласини Термизий ривоят қилган.

**Шарх:** Садақа қилиш қанчалар улуғ иш эканини ҳаммамиз яхши биламиз. Кишилар Аллохдан савоб умидида мол-дунё сарфлаб садақа қиладилар.

Садақа тасдиқ маъносини билдиради. Яъни, садақа қилган одамнинг ҳақиқий иймон соҳиби экани тасдиқланади.

Ушбу ҳадиси шарифдан молу дунё сарфламай ҳам садаҳа ҳилганнинг савобини ва у эришган даражаларга эришиш мумкинлиги чиҳмоҳда. Киши ўзининг ҳусни ҳулҳи ила ҳудди садаҳа ҳилганнинг савобини олиши ва ўша даражага етиши мумкин экан. Бошҳача айтсаҳ, ҳусни ҳулҳнинг шўъбаларидан ҳар бири ўз соҳибини садаҳа ҳилган кишининг савобига ва даражасига эриштирар экан.

### 1. «Биродаринг юзига табассум қилмоғинг садақадир».

Очиқ юзлик бўлиш хусни хулкнинг бир шўъбасидир. Факат бир бор бировнинг юзига табассум ила бокмок ҳам садақа экан. Исломда кишилар орасидаги ўзаро муомалаларга қанчалик эътибор берилганини қаранг! Садақа қилишдек улуғ ишнинг савобини олмоқчи бўлган одам бошқа бировга табассум ила боқиб қўйса етарли. Бу ҳадиси шарифга амал қилиб яшаган жамиятнинг қандоқ гўзал жамият бўлишини тасаввур қилиб кўринг-а!

### 2.« Амри маъруф, нахйи мункар қилмоғинг садақадир».

Ўз биродарларини яхшиликка ундаб, ёмонликдан

қайтариш нақадар улуғ иш! Ана шу иш гўзал иш бўлиб қолмай, яна садақа каби савобга эриштирар экан. Бир одамга бирор яхши ишни қилишни тарғиб қилиш — ўзи катта савобга ноил қилади экан. Бир одамни бирор ёмон ишдан қайтариб қолиш ҳам ўшандек савобга ноил қилади экан. Бу ҳадиси шарифга амал қилиб яшаган жамиятнинг қандоқ гўзал жамият бўлишини тасаввур қилиб кўраверинг!

# 3. «Адашган ерида одамни йўллаб қўймоғинг садақадир».

Бир одам борадиган ерини топа олмай адашиб қолди.

Қаёққа боришини билмай сарсон бўлиб юрибди. Ўзини билмаган одамлар унга эътибор бермай ўтиб кетмокдалар. Баъзиларидан адашган одам ёрдам сўраса ҳам елкаларини қисиб қўйиб ўз йўлларида шошиб кетмокдалар.

Бир хусни хулкди одам пайдо бўлди. Адашган кишига йўл кўрсатиб кўйди. Ўша адашган одамнинг қанчалар хурсанд бўлишини ўйлаб кўринг.

Бу ҳадиси шарифга амал қилиб яшаган жамиятнинг қандоқ гўзал жамият бўлишини тасаввур қилиб кўринг-а!

# 4. «Кўзи яхши кўрмайдиган кишига бир нарсани кўрсатиб қўймоғинг садақадир».

Бир кўзи ожиз одам борадиган ерини топа олмай кийналиб кодди. Қаёққа боришини билмай сарсон бўлиб турибди. Ўзини билмаган одамлар унга эътибор бермай ўтиб кетмокдалар. Баъзилар кўзи ожиз одам улардан ёрдам сўраса ҳам елкаларини қисиб қўииб, ўз йўлларида шошиб кетмокдалар.

Бир хусни хулқли одам пайдо бўлди ва кўзи ожиз кишига йўл кўрсатиб қўйди. Ўша кўзи ожиз одамнинг қанчалар хурсанд бўлишини ўйлаб кўринг. Бу ҳадиси шарифга амал қилиб яшаган жамиятнинг қандоқ гўзал жамият бўлишини тасаввур қилиб кўринг-а!

# 5. «Йўлдан тошни, тиконни ва суякни олиб ташлашинг садакадир».

Кишиларнинг йўлида турли сабабларга кўра тошми, тиконми, суякми ёки шуларга ўхшаш нарсаларми, сочилиб ётибди. Ўша нарсалар йўловчиларга халақит бермокда, уларнинг кўнглини ғаш қилмокда.

Аммо негадир улардан бирортаси ўша озор берадиган нарсаларни йўлдан олиб ташлашни хаёлига хам келтирмаяпти. Чунки улар бу ишнинг катта савоблигини билишмайди. Улар бунга ўхшаш ишларни қилиб, садақа

қилганнинг савобини олиш руқида тарбия топмаганлар.

Шу аснода хусни хулкди бир одам пайдо бўлди-ю, йўлни тозалаб кўйди. Ўша йўлдан ўтувчи ҳар бир одамнинг қанчалар хурсанд бўлишини ўйлаб кўринг.

Бу ҳадиси шарифга амал қилиб яшаган жамиятнинг қандоқ гўзал жамият бўлишини тасаввур қилиб кўринг-а!

# 6. «Ўзингнинг пақирингдан биродарингнинг пақирига қуйиб бермоғинг садақадир».

Бир киши ўз пақирини ёки бошқа бир идишини кўтариб олиб, ўзига керак сувми ёки бошқа бир нарсаними, излаб юрибди. Ўша онда у мазкур нарсага жуда ҳам муҳтож. Ўша орзу қилинган нарсадан озгина бўлса, унинг ҳожати равон бўлади.

Аммо одамлар худди уни кўрмагандек, зорланишини сезмагандек, бепарво ўтиб кетмокдалар. Баъзилари ўша арзимаган микдордаги нарса учун пул сўрамокдалар. Бизнинг қахрамонимиз аксига олгандек шошилиб пул олишни ҳам унутган экан. Бунақа бўлиши хаёлига ҳам келмабди. Нима қилиш керак?

Шу аснода хусни хулкли бир одам пайдо бўлди, ўзининг пакиридан биродарининг пакирига мазкур нарсадан куйиб берди. Ўша мухтож одамнинг канчалар хурсанд бўлишини ўйлаб кўринг.

Бу ҳадиси шарифга амал қилиб яшаган жамиятнинг қандоқ гўзал жамият бўлишини тасаввур қилиб кўринг-а!

Хусни хулқли бўлишнинг ўзи нима учун садақа қилиш билан тенглаштирилишини энди тушунган бўлсангиз керак

4452 عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: خِيَارُكُمْ أَخْلاَقًا. رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ وَمُسْلِمٌ وَالْبُخَارِيُّ وَلَفْظُهُ: إِنَّ مِنْ أَخْيَرِكُمْ أَخْسَنَكُمْ خُلُقًا.

4452. Абдуллох ибн Амр розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Сизларнинг яхшингиз хусни хулклигингиздир», дедилар».

Термизий, Муслим ва Бухорий ривоят қилишган.

Бухорийнинг лафзида:

«Албатта, сизнинг энг яхшингиз хусни хулклигингиздир», дейилган.

**Шарх:** Мўмин-мусулмон одам энг яхши одам эканлиги хаммага маълум. Ана ўша энг яхшилар ичида энг яхшиси эса, шубхасиз, хусни хулкдиларидир.

Шунинг учун энг яхши мусулмон бўлайин деган киши тақво билан бирга, хусни хулкди бўлишга ҳаракат қилиши лозим.

4453 - عَنْ جَابِرٍ τ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ρ: كُلُّ مَعْرُوفٍ صَدَقَةٌ وَإِنَّ مِنَ الْمَعْرُوفِ أَنْ تَلْقَى أَحَاكَ بِوَجْهٍ طَلْقٍ وَأَنْ تُفْرِغَ مِنْ دَلُوكَ فِي إِنَاءٍ أَخِيكَ. رَوَاهُ الأَرْبَعَةُ.

4453. Жобир розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Хар бир маъруф садакадир. Биродарингни очик юз билан карши олишинг хам, ўз пакирингдан биродарингнинг идишига бўшатмоғинг хам маъруфдандир», дедилар».

Тўртовлари ривоят қилишган

**Шарх:** Демак, факат ҳадиси шарифлар матнида зикр кдлинган нарсаларгина эмас, балки ҳар бир яхши иш ҳам катта савобларга ноил ҳилиши турган гап экан.

# 4454 عَنْ أَبِي سَعِيدٍ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: لاَ حَلِيمَ إِلاَّ ذُو عَثْرَةٍ وَلاَ حَكِيمَ إِلاَّ ذُو تَحْرِبَةٍ. رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ وَأَحْمَدُ وَالْحَاكِمُ.

4454. Абу Саъид розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Қоқилмагунча ҳалим бўлмас. Тажриба кўрмагунча ҳаким бўлмас», дедилар».

Термизий, Аҳмад ва ал-Ҳоким ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифдан ҳусни ҳулқнинг шаклланишида кишининг ўз ҳаётида бўлиб ўтадиган ҳодисалардан ибрат олиб, ўзини ўнглаб бориши ҳам катта гап эканлиги таъкидланмокда.

Қадимдан ахлоқ илми уламолари одамдаги хулқлар унинг яратилишида қушиб яратилган буладими ёки киши ахлоқни кейин урганадими, деган саволга жавоб беришда ихтилоф қилишган.

Улардан баъзилари яхши бўлсин, ёмон бўлсин, ахлок инсон яратилган чоғида кўшиб яратилади. Ахлокни кейин касб қилиб бўлмайди, деганлар.

Бошқа бир гуруҳ ахлоқ илми уламолари эса, инсон туғилганида ҳеч қандай фазилат ёки разилатсиз туғилади. Унда қандоқ хислат бўлса, туғилганидан кейин пайдо бўлади, деганлар.

Мусулмон ахлоқ илми уламолари эса, инсонга отаонасида бор баъзи ахлоқларнинг хамиртуриши онасининг корнида хомила бўлганида ўтади. Аллох бандани халк килиш чоғида ундан ахлок кобилиятини кўшиб яратади. Инсон туғилиб ўсиши жараёнида тарбия, мухит ва одатланиш окибатида у ёки бу ахлокни ўзида ривожлантиради, ёки йўкотиб юборади, дейдилар

Ушбу ҳадиси шарифда ана ўша ҳақиқатни таъкидловчи мисоллар келмоқда.

«Қоқилмагунча халим бўлмас».

Баъзи жой ёки ҳолатларда хатога йўл қўйиб, уятга қолиб, сўнгра ўша нарсаларни такрорламасликка ҳаракат қилиб, ўзини ўнглаган инсон бориб-бориб ҳалимлик сифатига эришади.

#### «Тажриба кўрмагунча хаким бўлмас».

Кўп нарсаларни билмаслиги оқибатида турли камчиликларга йўл кўядиган ғўр инсон ўзининг хатоларидан дарс олиб, уларни дархол тузатиб борса, охир-оқибат хамма нарсанинг хикматини биладиган хаким бўлиши бор гап.

Демак, мусулмон одам бу нарсаларга алохида эътибор бериши лозим.

2445 عَنْ جَابِرٍ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: إِنَّ مِنْ أَحَبِّكُمْ إِلَيَّ وَأَقْرَبِكُمْ مِنِي جَعْلِسًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَحَاسِنَكُمْ أَخْلاَقًا وَإِنَّ أَبْغَضَكُمْ إِلَيَّ وَأَبْعَدَكُمْ مِنِي جَعْلِسًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ التَّرْثَارُونَ وَالْمُتَشَدِّقُونَ وَالْمُتَفَيْهِقُونَ وَالْمُتَشَدِّقُونَ وَالْمُتَفَيْهِقُونَ وَالْمُتَشَدِّقُونَ وَالْمُتَشَدِّقُونَ وَالْمُتَفَيْهِقُونَ وَالْمُتَفَيْهِقُونَ وَالْمُتَشَدِّقُونَ فَمَا الْمُتَفَيْهِقُونَ وَالْمُتَشَدِقُونَ فَمَا الْمُتَعْمِيْقُونَ وَالْمُتَشَدِقُونَ فَمَا الْمُتَفَيْهِقُونَ وَالْمُتَشَدِيقِيقُونَ وَالْمُتَشَدِيقُونَ وَقَالَ اللّهُ وَالْمُتَمْ وَالْمُ وَالْمُتَعْمُ وَالْمُعُلِيقِيقُونَ وَالْمُتَسَدِيقُ اللّهُ وَالْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُقُونَ وَالْمُتَشَدِيقِ وَالْمُعُمْ وَالْمُقَونَ وَالْمُتَسَدِيقُ وَالْمُ وَاللّهُ وَالْمُونَ وَالْمُتَقَالَةُ وَاللّهُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُتُونَ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُونَ وَالْمُتَعْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَلَيْهِ فَلَا اللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَالْمُ وَالْمُولُونَ وَالْمُولُونَ وَالْمُ وَالْمُولُونُ وَالْمُولُونُ وَالْمُولُونُ وَالْمُولُونَ وَلَامُ وَالْمُولُونُ وَالْمُولُونُ وَالْمُولُونُ و

4455. Жобир розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Сизлардан менга энг махбубингиз ва киёмат куни мажлисида энг якинингиз хусни хулклигингиздир. Сизлардан менга энг ёкмайдиганингиз ва киёмат куни мажлисида энг узоғингиз сергап, тили узун ва мутафайқихингиздир», дедилар.

«Эй Аллохнинг Расули! Сергап ва тили узунни биламиз, мутафайкихлар кимлар?» дейишди

«Мутакаббирлар», дедилар».

Термизий ривоят қилган.

**Шарх:** Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга энг махбуб умматлардан бўлай деган одам, қиёмат куни у зотга энг яқин жойда ўтирай деган одам хусни хулкди бўлишга ҳаракат қилсин.

Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга ёмон кўринган умматлардан бўлмайин, киёмат куни у зотдан энг узокда ўтирганлардан бўлмайин деган одам бекорчи сергап, бировларга тили билан озор берадиган ва мутакаббир бўлмасин.

7 عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: إِنَّ فِي الجُنَّةِ غُرَفًا يُرَى طُهُورِهَا فَقَامَ أَعْرَابِيُّ فَقَالَ: لِمَنْ هِيَ طُهُورِهَا فَقَامَ أَعْرَابِيُّ فَقَالَ: لِمَنْ هِيَ طُهُورِهَا فَقَامَ أَعْرَابِيُّ فَقَالَ: لِمَنْ هِيَ عَلَهُورِهَا فَقَامَ أَعْرَابِيُّ فَقَالَ: لِمَنْ هِيَ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: لِمَنْ أَطَابَ الْكَلاَمَ وَأَطْعَمَ الطَّعَامَ وَأَدَامَ الصِّيَامَ وَصَلَّى للهِ بِاللَّيْلِ وَالنَّاسُ نِيَامٌ. رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ وَأَحْمَدُ وَابنُ حِبَّانَ.

4456. Али розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Жаннатда ичларидан ташлари ва ташларидан ичлари кўринадиган болахоналар бор», дедилар.

Шунда бир аъробий ўрнидан туриб:

«Эй Аллохнинг Расули! Улар кимларга?» деди.

«Каломни ширин қилган, таомни едирган, рўзани давом эттирган ва кечаси одамлар ухлаганда Аллох учун намоз ўқиганларга», дедилар».

Термизий, Аҳмад ва Ибн Ҳиббон ривоят қилишган.

**Шарх:** Жаннатдаги ичларидан ташлари ва ташларидан ичлари кўринадиган болахоналардан жой олмокчи бўлганлар хусни хулкди бўлиб, каломни ширин килсинлар, таомни едирсинлар, рўзани давом эттирсинлар ва кечаси одамлар ухлаганда Аллох учун намоз ўкисинлар.

7 أَنَّ رَسُولَ اللهِ ρ عَنْ زَارِعِ القَيْسِي τ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ρ قَالَ لِلْمُنْذِرِ اللهِ اللهَّة: الْحِلْمُ وَالْأَنَاةُ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ اللهَّ عَلَيْهِمَا اللهُ: الْحِلْمُ وَالْأَنَاةُ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ أَنَا أَتَحَلَّقُ بِهِمَا أَمِ اللهُ جَبَلَنِي عَلَيْهِمَا ؟ قَالَ: بَلِ اللهُ جَبَلَكَ عَلَيْهِمَا قَالَ: اللهُ جَبَلَكَ عَلَيْهِمَا قَالَ: الْحُمْدُ للهِ اللهُ وَرَسُولُهُ. رَوَاهُ أَبُو وَالتَّرْمِذِيُّ. وَالتَّرْمِذِيُّ.

4457. Зореъ ал-Қайсий розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам Мунзир ал-Ашжаъга:

«Сенда Аллох хуш кўрадиган икки хислат - хилм ва шошмаслик бор», дедилар.

«Эй Аллохнинг Расули! Уларни мен ўзим хулқ килиб олганманми ёки Аллох мени шундок килганми?» деди.

«Аллох сени шундоқ қилган», дедилар.

«Мени Аллох ва Унинг Расули хуш кўрадиган икки хислатли килиб кўйган Аллохга хамд бўлсин», деди».

Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Халимлик ва шошмаслик хусни хулкнинг улкан намуналаридан экан. Бу икки хулкни Аллох таоло ҳам, Расулуллох соллаллоху алайҳи васаллам ҳам хуш кўрар экан. Аллоҳ таоло бандага барча нарсаларни бергани каби ҳусни хулкни ҳам берар экан. Бас, Аллоҳ таолодан ҳусни хулкли бўлишимизни сўрайлик ва ўзимиз бунга муносиб ҳаракат қилайлик.

### ho بعض أخلاق النبي

### НАБИЙ АЛАЙХИССАЛОМНИНГ БАЪЗИ АХЛОКЛАРИ

4458 مُؤلِتْ عَائِشَةُ τ مَاكَانَ النَّبِيُّ ρ يَصْنَعُ فِي أَهْلِهِ؟ قَالَتْ: كَانَ فِي مِهْنَةِ أَهْلِهِ فَإِذَا حَضَرَتِ الصَّلاَةُ قَامَ إِلَى الصَّلاَةِ. رَوَاهُ البُخَارِئُ.

4458. Оиша розияллоху анходан «Набий соллаллоху алайхи васаллам ўз ахлларида нима килар эдилар?» деб сўралди.

«У зот ўз ахллари мехнатида бўлар эдилар. Намоз хозир бўлса, намозга турар эдилар», дедилар».

Бухорий ривоят қилган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламнинг олиймақом ҳусни ҳулқларидан бир намуна ҳақида суз кетмоқда. Куриниб турибдики, ҳусни ҳулқ оиладан бошланар экан. Ҳусни ҳулкди одам аввало, уз оиласига ҳусни ҳулқликнинг гузал намуналари ила урнак булар экан.

4459 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ τ قَالَ: حَدَّثَنَا رَسُولُ اللهِ ρ يَوْمًا ثُمُّ قَامَ فَقُمْنَا فَنَظَرْنَا إِلَى أَعْرَابِيٍّ قَدْ أَدْرَكَهُ فَجَبَذَهُ بِرِدَائِهِ فَحَمَّرَ رَقَبَتَهُ وَكَانَ وَامَ فَقُمْنَا فَنَظَرْنَا إِلَى أَعْرَابِيٍّ قَدْ أَدْرَكَهُ فَجَبَذَهُ بِرِدَائِهِ فَحَمَّرَ رَقَبَتَهُ وَكَانَ رِدَاءً خَشِنًا فَالْتَفَتَ النَّبِيُّ ρ فَقَالَ لَهُ الأَعْرَابِيُّ احْمِلْ لِي عَلَى بَعِيرِيَّ وَدَاءً خَشِنًا فَالْتَفَتَ النَّبِيُّ ρ فَقَالَ لَهُ الأَعْرَابِيُّ احْمِلُ لِي عَلَى بَعِيرِيَّ هَذَيْنِ فَإِنَّكَ لاَ تَحْمِلُ لِي مِنْ مَالِكَ وَلا مِنْ مَالِ أَبِيكَ فَقَالَ النَّبِيُ ρ:
 لاَ وَأَسْتَغْفِرُ اللهَ لاَ وَأَسْتَعْفِرُ اللهَ لاَ وَأَسْتَعْفِرُ اللهَ لاَ وَأَسْتَعْفِرُ اللهَ لاَ وَاللهَ لاَ وَاللهَ وَاللهَ لاَ وَاللهَ لاَ وَاللهَ لاَ وَاللهَ وَاللهَ وَاللّهَ لاَ وَاللهَ لاَ وَاللّهُ لاَ وَاللهُ وَاللهِ وَاللّهَ لا وَاللّهَ لا وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ لاَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ لا وَاللّهُ وَاللّهُ

تُقِيدَنِي مِنْ جَبْذَتِكَ الَّتِي جَبَذْتَنِي فَكُلُّ ذَلِكَ يَقُولُ لَهُ الأَعْرَابِيُّ: وَاللهِ لَا أُقِيدُكَهَا فَلَمَّا سَمِعْنَا قَوْلَ الأَعْرَابِيِّ أَقْبَلْنَا إِلَيْهِ سِرَاعًا فَالْتَفَتَ إِلَيْنَا رَسُولُ اللهِ مَ فَقَالَ: عَزَمْتُ عَلَى مَنْ سَمِعَ كَلاَمِي أَلاَّ يَبْرَحَ مَكَانَهُ رَسُولُ اللهِ مَ فَقَالَ: عَزَمْتُ عَلَى مَنْ سَمِعَ كَلاَمِي أَلاَّ يَبْرَحَ مَكَانَهُ حَتَى آذَنَ لَه ثُمَّ دَعَا رَجُلاً فَقَالَ لَهُ: احْمِلْ لَهُ عَلَى بَعِيْرَيْهِ هَذَيْنِ عَلَى بَعِيرٍ شَعِيرًا وَعَلَى آخَرِ تَمْرًا ثُمُّ التَفَتَ إِلَيْنَا ثُمُّ قَالَ: انْصَرِفُوا عَلَى بَرَكَةِ اللهِ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالشَّيْخَانِ.

4459. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Бир куни Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам бизга гапирдилар ва сўнгра ўринларидан турдилар. Биз хам турдик. Шу пайт у зотга якинлашиб келган аъробийга назаримиз тушди. У ул зотнинг ридоларидан ушлаб тортди. У зотнинг бўйинлари кизариб кетди. Ридо каттик эди. Набий соллаллоху алайхи васаллам бурилиб карадилар. Аъробий у зотга:

«Менинг манави икки туямга юк юклаб бер! Албатта, сен менга ўз молингдан ёки отангнинг молидан юклаб бермайсан!» деди.

Шунда Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Йўқ, астағфируллох! Йўқ, астағфируллох! Йўқ, астағфируллох! Мени ушбу тортганинг учун ўчимни бермагунингча сенга юклаб бермайман», дедилар.

Хар сафар аъробий у зотга:

«Аллохга қасамки, сенга ўч олдирмайман!» дер эди.

Аъробийнинг гапини эшитиб, у томон тезлаб бордик. Бас, Набий соллаллоху алайхи васаллам бурилиб қарадилар ва:

«Таъкидла амр қиламанки, менинг каломимни

эшитган хар бир киши мен унга изн бермагунимча ўрнидан қимирламасин!» дедилар.

Сўнгра бир одамни чақириб, унга:

«Унинг манави икки туясига юк юклаб бер. Бир туяга арпа, бошкасига хурмо», дедилар.

Кейин бизга бурилиб қарадилар ва:

«Аллохнинг баракоти ила қайтинглар», дедилар».

Абу Довуд ва икки шайх ривоят қилишган.

**Шарх:** Бундан ортиқ ҳусни ҳулкдик бўлмаса керак. Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ҳусни ҳулкдари у зотнинг сийратларига бағишланган китобимизда, ушбу «Ҳадис ва Ҳаёт» силсиласининг ўн тўқкизинчи китобида батафсил баён қилинган.

### ومنها الهدي الصالح

### СОЛИХЛИК ЙЎЛИ

Солиҳлик йўли «Фотиҳа» сурасининг **«Бизни тўғри йўлга ҳидоят қилгин. «Узинг неъмат берганларнинг йўлига»,** деган оятларидаги зикр қилинган йўлдир.

«**Ўзинг неъмат берганлар**»дан мурод — Пайғамбарлар, сиддиклар, шаҳидлар ва солиҳ бандалардир.

Демак, «Эй Аллох, бизни ўтган анбиёю авлиё, азизларнинг йўлидан бошлагин», деганидир. Ўшаларнинг йўли солихлик йўлидир.

مِنَ النُّبُوَّةِ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالتَّرْمِذِيُّ وَلَفْظُهُ: السَّمْتُ الْحَسَنُ وَالتَّوْدَةُ وَالتَّوْمِذِيُ وَلَفْظُهُ: السَّمْتُ الْحُسَنُ وَالتَّوْدَةُ وَالاقْتِصَادُ جُزْءٌ مِنْ أَرْبَعَةٍ وَعِشْرِينَ جُزْءًا مِنَ النُّبُوَّةِ.

4460. Ибн Аббос розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Солихлик йўли, солихлик хайъати ва иктисод нубувватнинг йигирма беш жузидан бир жуздир», дедилар».

Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

Термизийнинг лафзида:

«Гўзаллик хайъати, шошмаслик ва иктисод нубувватнинг йигирма тўрт жузидан бир жуздир», дейилган.

**Шарх:** Солихлик йўли, ҳайъати - гўзал кўриниш, аҳли солиҳларнинг кўриниши. Иқтисод - гап-сўз, хатти-ҳаракат ва барча ишларда тежамкор бўлиш. Албатта, бу каби фазилатлар ҳусни ҳулқдандир.

Ўзини салоҳиятли тутиш, гўзал кўриниш ва вазминлиқ сукут, виқор ва тежамкорлик пайғамбарликнинг йигирма беш жузидан бир жуз экан.

Албатта, пайғамбарлик буюк, олий бир мақом. Аллоҳ субҳанаҳу ва таоло бундай мақомни саноқли бандаларига берган, холос. Лекин ана шу олиймақом сифатларнинг ичидаги мазкур сифатлар нубувватнинг йигирма беш жузидан бир жуз экан. Бу нарсага яқин бўлиш ҳар бир мўмин-мусулмоннинг бурчи ҳисобланади.

Доим аҳли солиҳлик билан ҳидоятда юриш, ўзини ораста тутиш, одоб билан, виқор билан юриш ҳамда тежамкор бўлиш, исроф қилмаслиқ ҳар бир нарсани ўз ўрнида, меъёрида тасарруф қилиш, керагидан ортиқ, беҳудага сарфламаслик Пайғамбарликнинг йигирма беш жузидан бир жуз, йигирма беш бўлагидан бир бўлак экан.

Буни ҳар бир мўмин-мусулмон, эркагу аёл, ёшу қари

яхши ўзлаштириб олиб, ҳаётига татбиқ қилмоғи лозим.

Валид ибн Намр ибн Авсдан ривоят қилинади:

«У отасидан, улар «Солихдик Аллохдан, одоб оталардан», дейишар эдилар», деганини эшитган экан».

«Солиҳлик Аллоҳдан, одоб оталардан» деган жумлани тӱлиқроқ тушуниш учун уни бир оз шарҳ қилишга тӱғри келади.

«Солиҳлик» кишидаги ахлоқий сифатлардан биридир. Яъни, унинг яратилишидаги асли хилқатида бор сифатлардан. Уламолар ўша яратилишидаги асл хамиртуруш ўрнида бўлади. Уни яхшилик ила давом эттирилса, ҳақиқий сифатга айланиб қолади, деганлар. Ана шунинг учун «солиҳлик Аллоҳдан» дейилмоқда.

## ومنها السخاء والكرم

#### САХОВАТ ВА КАРАМЛИЛИК

«Саховат» сўзи асли арабча сўз бўлиб, бизнинг тилимизда бир нарсанинг ғоятда кенглигини билдиради.

Ахлоқ илми уламолари саховатни «хожат тушганда керакли нарсани, бировнинг сўровисиз, кераклигича бериш» деганлар.

Сахийлик инсоннинг зийнати бўлган гўзал ахлоқлардан биридир.

Карам сўзи бир нарсанинг ўзида бор шарафига ёки хулкларидан биридаги шарафга далолат килади. Карийм киши, карийм ҳайвон ёки карийм ўсимлик дейиш мумкин. Хулкдаги карам гуноҳкорнинг гуноҳини ўтиб юборишдан иборатдир. Карам эҳтиром маъносида ҳам ишлатилади.

Уламолар карамни қуйидагича таърифлайдилар:

Ибн Маскавийҳи: «Карам қадри улуғ ва фойдаси кўп ишларда кўп молни ўз-ўзидан осонлик билан

сарфлашдир», деган.

Яна: «Карам сўралмасдан олдин кўнгилли бўлиб маъруф ишни килишдир. Етадиган нарсани бериш билан бирга, сўровчига мехр кўрсатишдир», дейилган.

Яна: «Карам осонлик билан ато бериш», дейилган.

Яна: «Карам лозим фойдани беғараз етказишдир. Ким молни нафни жалб қилиш ёки мазамматдан қутулиш учун берса, карийм эмасдир. Нафни беғараз етказадиган одам кариймдир», дейилган.

Кафавий: «Карам мол ила бўлса, жувд деб аталади. Агар кудрати етиб туриб, зарар етказмаслик ила бўлса, авф дейилади. Агар жонини кийнаш билан бўлса, шижоат дейилади», деган.

Ферузободий: «Қачон карам билан Аллох таолони васф килинса, У Зотнинг эхсони ва инъомига исм бўлади. Агар карам билан банда васф килинса, унинг мақталган хулқ ва ишларига исм бўлади. Ундан ўша нарсалар содир бўлмагунча уни карийм дейилмайди», деган.

4461. Анас розияллоху анхудан ривоят кплинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам одамларнинг энг яхшиси, одамларнинг энг сахийи ва одамларнинг энг шижоатлиси эдилар».

4462. Жобир розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васалламдан бирор нарса сўралганда хеч хам «йўқ» демаганлар».

Икки шайх ривоят қилишган.

**Шарх:** Макоримул ахлоқни батамом қилиш учун юборилган зот Муқаммад алайҳиссаломнинг ахлоқи ҳамийдалари ичида сахийлик ва карамлилик ҳам алоҳида ўрин олган эди. У зотнинг саховатлари олдида дунёнинг барча сахийларининг саховати ип эша олмас эди. У зотнинг карамлари олдида дунёнинг карамлилари карами ип эша олмас эди. У зотнинг умматиман деган ҳар бир киши бу сифатларидан ўрнак олиб, сахий ва карамли бўлишга ҳаракат қилмоғи лозим.

24463 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: السَّخِيُّ قَرِيبٌ مِنَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ النَّارِ، وَالْبَخِيلُ بَعِيدٌ مِنَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ النَّارِ وَالْبَخِيلُ بَعِيدٌ مِنَ اللهِ بَعِيدٌ مِنَ النَّارِ وَلِحَاهِلٌ سَخِيُّ اللهِ عَزَّ وَحَلَّ مِنْ عَابِدٍ بَخِيلٍ. رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ وَالبَيْهَقِيُّ وَالطَّبَرَانِيُّ.

4463. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Сахий Аллохга яқиндир, жаннатга яқиндир, одамларга яқиндир ва дўзахдан узокдир.

Бахил Аллохдан узокдир, жаннатдан узокдир, одамлардан узокдир ва дўзахга якиндир.

Албатта, сахий жохил, бахил обиддан кўра, Аллох азза ва жаллага махбубдир», дедилар».

Термизий, Байҳақий ва Тобароний ривоят қилишган.

Шарх: Исломда саховатни қанчалар тарғиб

қилинганига бир назар солинг! Нафл ибодатдан кўра, сахий бўлиш устун қўйилибди-я!

Сахий мусулмонга тўртта юксак маком берилмокда:

- 1. Аллохга якинлик.
- 2. Жаннатга якинлик.
- 3. Одамларга яқинлик.
- 4. Дўзахдан узоқлик.

Бахил одамга тўрт буюк жазо ваъда қилинмокда:

- 1. Аллохдан узоқлик.
- 2. Жаннатдан узоқлик.
- 3. Одамлардан узоқлик.
- 4. Дўзахга яқинлик.

Албатта, сахий жохил, бахил обиддан кўра, Аллох азза ва жаллага махбубдир.

Сахийлик учун ҳеч бир динда бунчалар саховатли ваъдалар қилинмаган булса керак.

 $\rho$  قَالَ:  $\rho$  عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ  $\sigma$  أَنَّ رَسُولَ اللهِ  $\rho$  قَالَ: أَرْبَعُونَ خَصْلَةً أَعْلاَهُنَّ مَنِيحَةُ الْعَنْزِ مَا مِنْ عَامِلٍ يَعْمَلُ بِخَصْلَةٍ مِنْهَا رَجَاءَ تَوَاهِمَا وَتَصْدِيقَ مَوْعُودِهَا إِلاَّ أَدْخَلَهُ اللهُ بِهَا الْجُنَّةَ. رَوَاهُ الْبُحَارِيُّ وَأَبُو دَاوُدَ.

4464. Абдуллох ибн Амр розияллоху анхудан ривоят килинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Қирқта хислат бор, энг олийи эчкини (соғиб ичишга) бериб туриш, қай бир одам ўшалардан бир хислатга савоб умидида ва қилган ваъдасининг тасдиғи учун амал қилса, Аллох, албатта, уни ўша туфайли жаннатга киритур», дедилар».

Абу Довуд ва Бухорий ривоят қилишган.

**Шарх:** Ушбу ҳадисда зикр қилинган қирқта хислатнинг энг олийи бировга эчкини соғиб ичиб туриш учун бериш бўлса, қолганлари ундан кичик ишлар бўлади. Лекин нима бўлса ҳам, кишиларга фойда келтирадиган иш бўлгани учун Аллоҳнинг наздида улуғ иш ҳисобланади. Ўз соҳибини жаннатга киришига сабаб бўладиган иш бўлади.

Фақат яхши ният билан, савоб умидида ва Аллоҳ таоло томонидан ўша ишни қилган киши учун бе рилган ваъда ҳақ эканини тасдиқлаган ҳолда амал қилинса, бўлди.

Ха, Ислом шундоқ қилиб, жамият аъзолари орасидаги ўзаро ҳамкорликни, арзимаган, деб ҳисобланган ишларни ҳам катта ҳисоблаб, одамларга яхшилик қилишни йўлга қўяди.

4465. Баро ибн Озиб розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Ким вактинча фойдаланишга сутли нарса берса, карзга пул берса ёки тор кўчада йўл кўрсатиб кўйса, унга кул озод килганнинг савоби бўлади», дедилар».

Аҳмад ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Саховатнинг катта-кичиги бўлмас экан. Хар ким имкони борича, қўлидан келганича саховат кўрсатаверса, Аллох таолонинг кенг даргохидан кўп савобга етишаверар экан.

Саховатли бўлайлик, азизлар.

## ومنها الشكر على المعروف

#### ЯХШИЛИККА ТАШАККУР АЙТИШ

قَالَ اللهُ تَعَالَى: ۋووۋۇيىبد م

Аллох таоло:

«Эхсоннинг мукофоти факат эхсондир.

Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?!» деган (*Рохман*, 60 - 61).

Яхшиликнинг мукофоти факат яхшиликдир. Бу оятдаги биринчи зикр этилган эхсон бандадан бўлиб, иккинчиси Аллохдандир. Бандадан бўладиган эхсон Аллох таолонинг тоат-ибодатида собиткадам бўлишлик билан юзага чикса, Аллохнинг эхсони ўша бандани жаннатга киритиш билан бўлади.

Имом Бухорий ривоят қилган ҳадисда Пайғамбар алайҳиссалом: «Эҳсон—Аллоҳга ҳудди Уни кўриб тургандек, агар сен Уни кўрмасанг, албатта, У сени кўриб турганидек, ибодат қилмоғинг», деганлар.

Демак, мўмин киши хар лахзада, хар харакат ва саконотда Аллох таолонинг назаридан четда колмаслигига тўла ишонган холда яшамоғи, шундан келиб чиққан холда ўзини тутмоғи зарур. Ана Шунда ўзи килган хар бир яхшиликка яраша мукофот олади.

4466 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً τَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ρ قَالَ: مَنْ لاَ يَشْكُرُ اللهَ لاَ يَشْكُرُ اللهَ لاَ يَشْكُرِ اللهَ لاَ يَشْكُرِ النَّاسَ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالتِّرْمِذِيُّ. وَلَفْظُهُ: مَنْ لَمْ يَشْكُرِ اللهَ لَا يَشْكُرِ اللهَ.

4466. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким Аллоҳга шукр қилмаса, одамларга ҳам ташаккур қилмайди», дедилар».

Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

Термизийнинг лафзида:

«Одамларга ташаккур қилмаган Аллоҳга шукр қилмайди», дейилган.

**Шарх:** Аллох таолонинг яхшилигини билмаган нобакор банданинг яхшилигини билармиди! Бундай нусхалар доимо ва хар кимга нисбатан ношукр бўладилар. Аллох таоло ўшалардан бўлишдан Ўзи асрасин! Омин!

7 عَنِ جَابِرٍ تَعَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: مَنْ أُعْطِيَ عَطَاءً فَوَجَدَ فَلْيَحْزِ بِهِ وَمَنْ لَمٌ يَجِدْ فَلْيُثْنِ فَإِنَّ مَنْ أَثْنَى فَقَدْ شَكَرَ وَمَنْ كَتَمَ فَوَجَدَ فَلْيَحْزِ بِهِ وَمَنْ لَمُ يَجِدْ فَلْيُثْنِ فَإِنَّ مَنْ أَثْنَى فَقَدْ شَكَرَ وَمَنْ كَتَمَ فَقَدْ كَفَرَ. رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ وَأَبُو دَاوُدَ وَابْنُ حِبَّانَ.

4467. Жобир розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Кимга бир ато берилса, топса, унга яраша қайтарсин, топмаса, мақтов айтсин. Ким мақтов айтса, батаҳқиқ, шукр қилибди. Ким беркитса, батаҳқиқ, куфрони неъмат қилибди», дедилар».

Термизий ва Абу Довуд ривоят қилишган.

**Шарх:** Бир жамиятда яшайдиган кишилар орасида бир-бирига маъруф иш - яхшилик қилиш Исломнинг муомала бобидаги бош таълимотларидан ҳисобланади.

Маъруф иш хадя бериш, кийин холатда ёрдам бериш, обрўсини химоя килиш ва шунга ўхшаган мусулмонлар бир-бирларига киладиган барча яхшиликлардир.

Бир одам иккинчисига маъруф иш қилди. Иккинчиси, яъни, бировнинг яхшилигидан бахраманд бўлган одам бу ҳолатда ўзини қандай тутиши лозим?

Саволнинг жавоби ушбу ўзимиз ўрганаётган ҳадиси шарифда келмоқда.

## «Кимга бир ато берилса, топса, унга яраша қайтарсин».

Хар бир яхшилик кўрган одам ўзига яхшилик қилган кишига унинг қилган яхшилиги учун мукофот бериши исломий одоб тақозоси экан. Хадя берганга жавоб ҳадяси берсин. Бошқача яхшилик қилганга ҳам қўлидан келганича мукофот бўладиган нарсани такдим қилсин.

# «...топмаса, мақтов айтсин. Ким мақтов айтса, батаҳқиқ, шукр қилибди. Ким беркитса, батаҳқиқ, куфрони неъмат қилибди».

Мукофотга берадиган нарсаси бўлмаган чоғда бир оғиз ширин сўз билан бўлса ҳам ўз миннатдорчилигини билдирсин. Ташаккур сўзлари қилинган яхшиликнинг шукри бўлади.

Агар шу сўзни ҳам айтмаса, унда мазкур одам яхшиликнинг тенги эмаслиги намоён бўлади. У ўзига етган неъматга куфрони неъмат қилган бўлади. Бу иш мусулмон киши учун зинҳор тўғри келмайди. Бу Ислом одобига зид нарса.

Бу ҳадиси шарифга амал қилароқ бировдан бирор ҳадя ёки совға олган киши ўша олган нарсасига яраша жавоб ҳадяси ва совғаси қилиши керак. Агар бергани бирор нарса топмаса, ўзига ҳадя берган киши ҳаққига яҳши сўзлар айтмоғи керак.

Бошқача қилиб айтганда, яхшилаб ташаккур айтиши лозим. Агар шуни ҳам қилмаса, ўзига етган неъматга куфрони неъмат қилган бўлади.

Ушбу хадисдан олинадиган фойдалар:

1. Хар бир маъруф қилган кишига мукофот бериш

одобданлиги.

- 2. Маъруф иш қилган одамга берадиган мукофоти булмаса, унга ташаккур сузларини айтиш лозимлиги.
- 3. Қилинган яхшилик эгасига мақтов сўзларини айтиш шукрона экани.
- 4. Қилинган яхшилик эгасига мақтов сўзларини айтмаслик куфрони неъмат экани.

 $\rho$  الْمَدِينَةَ أَتَاهُ الْمُهَاجِرُونَ فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ مَا رَأَيْنَا قَوْمًا أَبْذَلَ مِنْ كَثِيرٍ وَلَا الْمُهَاجِرُونَ فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ مَا رَأَيْنَا قَوْمًا أَبْذَلَ مِنْ كَثِيرٍ وَلَا أَحْسَنَ مُوَاسَاةً مِنْ قَلِيلٍ مِنْ قَوْمٍ نَزَلْنَا بَيْنَ أَظْهُرِهِمْ لَقَدْ كَفَوْنَا الْمُؤْنَةَ أَحْسَنَ مُوَاسَاةً مِنْ قَلِيلٍ مِنْ قَوْمٍ نَزَلْنَا بَيْنَ أَظْهُرِهِمْ لَقَدْ كَفَوْنَا الْمُؤْنَة وَأَشْرَكُونَا فِي الْمَهْنَإِ حَتَّى لَقَدْ خِفْنَا أَنْ يَذْهَبُوا بِالأَجْرِ كُلِّهِ فَقَالَ النَّبِيُّ وَأَشْرَكُونَا فِي الْمَهْنَإِ حَتَّى لَقَدْ خِفْنَا أَنْ يَذْهَبُوا بِالأَجْرِ كُلِّهِ فَقَالَ النَّبِيُ  $\rho$  : لَا مَا دَعَوْتُمُ اللهَ لَهُمْ وَأَثْنَيْتُمْ عَلَيْهِمْ. رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ وَأَبُو دَاوُدَ.

4468. Анас розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам Мадийнага келганларида мухожирлар у зотнинг хузурларига келиб:

«Эй Расулуллох, биз ичларига келганимиз қавм каби кўп бўлса, сероб қиладиган ва оз бўлса, гўзал муомала қиладиган қавмни кўрмаганмиз. Етарли маишатнинг кифоясини қилишяпти. Фароғатга бизни шерик қилишяпти. Хатто ажрнинг хаммасини булар эгаллаб олмасалар эди, деб хавфсираб қолдик», дейишди.

Шунда Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Йўғ-э, уларга ташаккур айтиб, ҳақларига дуо қилиб турсангиз, ундай бўлмайди», дедилар».

Термизий ва Абу Довуд ривоят қилишган.

Шарх: Ансорийлар мухожирларга инсоният тарихида

мисли кўрилмаган яхшилик қилишди. Хижрат қилиб келганларида уларни очиқ қалб билан кутиб олдилар, уйжой, озиқ-овқат, кийим-кечак билан таъминладилар.

Ансорийлар мухожирларнинг барча эхтиёжларидан хабар олиб туришган, уларга уйларининг ярмини бўлиб беришган. Хатто баъзи ансорийларнинг иккита хотини бўлса, эй биродар, хотинларимдан бирини танла, мен талок килай, сен унга уйлангин, деган холатлари хам бўлган.

Инсоният тарихида ҳеч бир қавм ансорийлар муҳожирларга қилган яхшиликни қилмаган. Ана шундай улуғ амалларни қилган ансорийларни кўриб, муҳожирлар, ансорийлар ажрсавобнинг ҳаммасини олишди, деган фикрга боришган ва буни Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламга изҳор қилишган экан

Шунда Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Йўғ-э, уларга ташаккур айтиб, ҳақларига дуо қилиб турсангиз, ундай бўлмайди», деб жавоб берганлар.

Шунинг учун биров яхшилик қилса, ҳеч бўлмаганда унинг ҳакқига дуо қилган одам ҳам савоб олар экан. Бу Ислом маданиятининг намуналаридан бири экан. Чунки одамларнинг яхшилигига шукр қилмаган, Аллоҳга ҳам шукр қилмайди. Бу амал жамият аъзолари ўртасидаги ўзаро алоқаларни мустаҳкамланишига ҳам омил бўлади.

Демак, ўзига яхшилик қилиб турган кишига ташаккур айтиб, ҳақларига дуо қилиб туриш матлуб амалдир.

24469 عَنْ أُسَامَةَ بْنِ زَيْدٍ τ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ρ قَالَ: مَنْ صُنِعَ إِلَيْهِ مَعْرُوفٌ فَقَالَ لِفَاعِلِهِ جَزَاكَ اللهُ خَيْرًا فَقَدْ أَبْلَغَ فِي الثَّنَاءِ. رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ وَابْنُ حِبَّانَ.

4469. Усома ибн Зайд розияллоху анхудан ривоят килинади: «Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Кимга бир яхшилик қилинса ва у ўша яхшиликнинг қилувчига «Жазокаллоху хойран-Аллох сени яхшилик ила мукофотласин» деса, бахтахқиқ, мақтовни охирига етказган бўлади», дедилар».

Термизий ва Ибн Хиббон ривоят қилишган.

**Шарх:** Худди шу ҳадиси шарифнинг маъноларига ўхшаш маънолар бошқа ҳадиси шарифларда ҳам келган.

Ибн Умар розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким сиздан Аллох номи ила панох сўраса, панох беринглар. Ким сиздан Аллох номи ила сўраса, сўраганини беринглар. Ким сизни даъват килса, ижобат килинглар. Ким сизга яхшилик килса, мукофотини беринглар. Агар уни мукофотлайдиган нарсани топа олмасангиз, токи уни килганига яраша мукофотладим дегунингизча ҳаққига дуо қилинг», дедилар.

Абу Довуд ва Насаий ривоят қилишган.

Ушбу ҳадиси шарифда мусулмонлар томонидан ўз дин ҳардошларига ҳилинадиган баъзи яхшиликлар зикри келмоҳда.

«Ким сиздан Аллох номи ила панох сўраса, панох беринглар».

Яъни, бирор киши ўзига етган зарарни даф қилишда сиздан Аллох таоло учун ёрдам сўраса, унга ёрдам беринг. Дархакикат, мусулмонлар бир тананинг аъзолари, биттасининг бошига тушган мусибат, ҳаммасининг бошига тушган мусибатдир. Шунинг учун ўз биродарларидан бирига етган зарарни даф қилиш учун дарҳол ҳаракат қилишлари лозим.

«Ким сиздан Аллох номи ила сўраса, сўраганини беринглар».

Шунда Аллоҳнинг номини эҳтиром қилган бўласиз. «Ким сизни даъват қилса, ижобат қилинг».

Тўй, маросим ва зиёфатга чақирса, албатта, боринг. «Ким сизга яхшилик қилса, мукофотини беринглар».

Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг ўзлари у зотга хадя берган одамга, албатта, бирор нарса бериб мукофотлар, бирор нарса топа олмасалар дуо қилар эдилар.

Ушбу тўрт ишнинг жамият аъзолари ўртасидаги алоқаларни мустаҳкамлаш, дўстлиқ ўзаро муҳаббат ришталарини мустаҳкамлашдаги аҳамиятини гапириб ўтиришнинг ҳожати бўлмаса керак

## الحذر من الله والناس

### АЛЛОХДАН ВА ОДАМЛАРДАН ХАЗИР БЎЛИШ

قَالَ اللهُ تَعَالَى: كُطُّمُتُفُفُفُ

Аллох таоло:

«Аллох сизларни Ўз (азоб)идан огох киладир. Аллох бандаларига мехрибон Зотдир», деган (Оли Имрон, 30).

**Шарх:** Хазир бўлиш - келажакда бўладиган ишларда хушёр ва эхтиёт бўлиш.

Ушбу оятда Аллоҳ таоло бандаларга Ўзидан ҳазир бўлиб, эҳтиётлик ва ҳушёрлик билан иш тутишга амр ҳилмоҳда. Банда доимо Аллоҳ таолога гуноҳҳор бўлиб ҳолмаслик учун ҳазир бўлмоғи зарур.

Аллох таоло яна:

«Ва билингки, албатта, Аллох ичингиздагини

билади. Бас, Ундан огох бўлинг. Ва билингки, албатта, Аллох мағфиратли ва халимдир», деган (Бақара, 235).

Шаръий хукмларнинг кўпи қалбга, хис-туйғуга бевосита боғлиқ ишлардир. Бунда доимо Аллохнинг чизган чизиғидан юришга ҳаракат қилиш керак. Аллоҳ таоло банданинг ичида нималар кечаётганини ҳам билади. Одам боласи бундан ғофил бўлмасин. Ҳеч ким билмаса ҳам, Аллоҳ билади, Ундан огоҳ бўлсин.

Айни чоғда, авваллари билмасдан баъзи бир ишларни килиб қўйган бўлса, умидсиз бўлмасин. Чунки Аллох таолонинг Ўзи ушбу оятнинг охирида:

«Ва билингки, албатта, Аллох мағфиратли ва халимдир», демокда.

Аллох таоло Моида сурасида:

«Аллоҳга ва Унинг Пайғамбарига итоат қилинг ва ҳазир бўлинг! Агар юз ўгирадиган бўлсангиз, билингки, Пайғамбаримиз вазифаси аниқ етказиш, ҳолос», деган (92-оят).

Мусулмон киши тушуниб, ўзига яхшилаб сингдириб олиши лозим бўлган қоидадир бу. Ҳар бир ишда фақат Аллоҳга ва Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламга итоат қилмоқ керак. Шунда одам икки дунё саодатига эришади. Бу итоатдан фақат банданинг ўзигина фойда топади. Пайғамбарнинг вазифаси - Аллоҳдан келган нарсани очиқ баён қилиб бериш, холос. У зот соллаллоҳу алайҳи васаллам бу вазифани мукаммал адо этдилар. Энди умматлар қиёматгача итоатда бўлишлари керак.

Аллох таоло Оли Имрон сурасида:

«Аллох сизларни Ўзидан огох қиладир. Ва қайтиб бориш Аллохнинг Ўзигадир», деган (28-оят).

Бутун масала аён бўлди. Яратгувчи - ягона Аллохнинг Ўзи. Хамма иш ягона Аллохнинг кўлида. Мулк берувчи ҳам ягона Аллоҳнинг Ўзи. Бутун оламнинг тадбирига коим бўлувчи ҳам ягона

Аллоҳнинг Ўзи. Аллоҳга тақво қилганлар ва Унинг азобидан ҳазир бўлганлар доимо ютуққа эришадилар. Хусусан, Аллоҳнинг ҳузурига қайтиб борганда нажот топишлари аниқ.

Аллох таоло Нисо сурасида:

«Эй иймон келтирганлар! Ўзингизни хушёр тутинг ва гурух-гурух бўлиб кўзғалинг ёки тўп холингизда кўзғалинг!» деган (71-оят).

Бу ояти карима яна мўминларнинг мўминлик ҳистуйғуларини қўзғатувчи сеҳрли нидо:

«Эй иймон келтирганлар!» нидоси билан бошланмокда. Вазият жиддий, қаршида, ёнатрофда душман пайт пойлаб турибди. Буни хеч қачон унутманг ва

«Ўзингизни хушёр тутинг».

Хушёрлик мўминларга жуда ҳам зарур.

4470. Абу Мусо розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Албатта, Аллох золимга мухлат бериб кўяди. Аммо уни бир тутганда у кочиб кутула олмайди», дедилар».

Икки шайх ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Бошқа бир ривоятда бу ҳадиси шарифнинг давомига «ва «Роббинг золим шаҳарларни ушлаганида, ана шундай ушлайди. Албатта, Унинг ушлаши аламли ва шиддатлидир»ни қироат қилдилар», ҳам зиёда қилинган.

Аллоҳ таолонинг азобидан ҳазир бўлмаслик золим бўлишга ва золимликни давом эттиришга олиб боради. Аммо вақтинчалик азоб келмаслиги Аллоҳ таолонинг азобидан ҳазир бўлмаса бўлаверар экан, фалончи шунча

зулм қилса ҳам ҳеч нарса бўлмади-ку, деган фикрга зинҳор бормаслик керак. Аллоҳ таоло муҳлат беради ва жазосиз кўймайди.

4471. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Мўмин бир уядан икки марта чақилмайди», дедилар».

Учовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифдаги уядан мурод - илон, чаён каби заҳарли нарсаларнинг инидир. Бундан мумин киши ута ҳушёр инсон булиши лозимлиги чиҳади. Муминмусулмон банда бир марта зарар тортган еридан ва ишидан иккинчи марта тортмаслиги керак.

Ушбу ҳадиси шарифнинг Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам томонларидан айтилишига қуйидагилар сабаб бўлган.

Бадр урушида Абу Ғарра номли шоир асирга тушди. Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам ундан ўзларини хажв қилмаслик ва ўзларига қарши одамларни тарғиб қилмаслик ҳақида аҳд олдилар. У «хўп» деди. Набий соллаллоху алайҳи васаллам уни озод қилиб юбордилар. У ўз ҳавмига бориб қўшилди. Сўнгра ҳажв қилишда ва ҳарши тарғиб ҳилишда давом этди. Уҳуд уруши бўлганда у яна асирга тушди. У Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламдан ўзини яна ҳўйиб юборишни сўради. Шунда Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам юҳоридаги ҳадиси шарифни айтдилар.

74472 عَنِ ابْنِ عُمَرَ τَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ρ قَالَ: تَجِدُونَ النَّاسَ كَإِبِلِ مِائَةٍ لاَ يَجِدُ الرَّجُلُ فِيهَا رَاحِلَةً. رَوَاهُ الشَّيْخَانِ وَالتِّرْمِذِيُّ.

4472. Ибн Умар розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Одамларни юзта туянинг ичидан битта хам минадиганини топмагунинг холида кўрасан», дедилар». Икки шайх ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Туя номини олган ва сиртидан туя бўлиб кўринадиган ҳайвонлар кўп. Аммо уларнинг ичидан ҳақиқий туя деса бўладигани жуда кам бўлади. Шунингдек, сиртидан одамга ўхшаб кўринадиганлар жуда ҳам кўп. Аммо ҳақиқий инсонлар жуда ҳам оз. Шунинг учун одамлар билан муомала қилишда ҳазир бўлмоқ зарур.

رَسُولُ  $\tau$  وَقَدْ أَرَادَ أَنْ يَبْعَثَنِي عِمَالٍ إِلَى أَبِي سُفْيَانَ يَقْسِمُهُ فِي قُرَيْشٍ عِمَكَة اللهِ  $\rho$  وَقَدْ أَرَادَ أَنْ يَبْعَثَنِي عِمَالٍ إِلَى أَبِي سُفْيَانَ يَقْسِمُهُ فِي قُرَيْشٍ عِمَكَة بَعْدَ الْفَتْحِ فَقَالَ: الْتَمِسْ صَاحِبًا فَجَاءَنِي عَمْرُو بْنُ أُمَيَّةَ الضَّمْرِيُّ فَقَالَ: بَلَعَنِي أَنَّكَ تُرِيدُ الْحُرُوجَ وَتَلْتَمِسُ صَاحِبًا، قُلْتُ: أَجَلْ، قَالَ: فَقَالَ: بَلَعَنِي أَنَّكَ تُرِيدُ الْحُرُوجَ وَتَلْتَمِسُ صَاحِبًا، قُلْتُ: أَجَلْ، قَالَ: فَقَالَ: بَلَعَنِي أَنَّكَ تُرِيدُ الْحُرُوجَ وَتَلْتَمِسُ صَاحِبًا، قُلْتُ: قَدْ وَجَدْتُ فَقَالَ: بَلَعْنِي أَنَّكَ تُرِيدُ الْحُرُوجَ وَتَلْتَمِسُ صَاحِبًا، قُلْتُ: قَدْ وَجَدْتُ فَأَنَا لَكَ صَاحِبٌ، قَالَ فَحِثْتُ رَسُولَ اللهِ  $\rho$  قُلْتُ: قَدْ وَجَدْتُ صَاحِبًا، فَقَالَ: إِذَا عَمْرُو بْنُ أُمِيَّةَ الضَّمْرِيُّ، قَالَ: إِذَا عَمْرُو بْنُ أُمِيَّةَ الضَّمْرِيُّ، قَالَ: إِذَا كُنْتُ بِالأَبْوَاءِ قَالَ الْقَائِلُ أَخُوكَ الْبِكْرِيُّ فَلاَ مَا فَحَرَجْنَا حَتَى إِذَا كُنْتُ بِالأَبْوَاءِ قَالَ: إِنِي أُرِيدُ حَاجَةً إِلَى قَوْمِي بَوْدًا فَلَا الْقَائِلُ أَرْبِدُ حَاجَةً إِلَى قَوْمِي بَوْدًانَ فَتَلْبَتُ لِي قُلْتُ رَاشِدًا فَلَمَّا وَلَى تَذَكَّرْتُ قَوْلَ النَّبِيّ  $\tau$ 

فَشَدَدْتُ عَلَى بَعِيرِي أُوضِعُهُ حَتَّى خَرَجْتُ حَتَّى إِذَا كُنْتُ بِالأَصَافِرِ إِذَا هُوَ يُعَارِضُنِي فِي رَهْطٍ فَأَوْضَعْتُ فَسَبَقْتُهُ فَلَمَّا رَآبِي قَدْ فُتُهُ انْصَرَفُوا وَجَاءَنِي فَقَالَ: قَدْ كَانَتْ لِي إِلَى قَوْمِي حَاجَةٌ قُلْتُ: أَجَلَ وَمَضَيْنَا حَتَّى قَدِمْنَا مَكَّةَ فَدَفَعْتُ الْمَالَ إِلَى قَوْمِي شَفْيَانَ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ.

4473. Амр ибн ал-Ғавфо ал-Хузоъий розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам мени хузурларига чорладилар. У зот мени Абу Суфёнга мол олиб бориб беришга юбормокчи бўлдилар. У фатхдан кейин Маккада ўшани Курайшга таксимлаши лозим эди. У зот менга:

«Ўзингга сохиб топ», дедилар.

Бас, Амр ибн Умайя аз-Зомрий олдимга келиб:

«Сен сафарга чикиш учун сохиб излаётганинг менга етди, ростми?» деди.

«Рост», дедим.

«Мен сенга сохибман», деди.

Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг хузурларига бориб:

«Ўзимга сохиб топдим», дедим.

«Ким?» дедилар.

«Амр ибн Умайя аз-Зомрий», дедим.

«Қачон унинг қавми юртига тушсанг, ундан ҳазир бўл. Туғишганингдан ҳам эҳтиёт бўл, деганлар», дедилар.

Биз йўлга чикдик. Абвога етган чоғимда у:

«Менинг Ваддондаги қавмимда бир хожатим бор. Сен мени шу ерда кутиб тур», деди.

«Яхши бориб кел», дедим.

У кетганидан сўнг Набий соллаллоху алайхи

васалламнинг гаплари ёдимга тушди. Туямни шиддат билан тезлатиб, у ердан чикдим. Асофирга етганимда қарасам, у бир туп одамлар билан йулимни тусиб чиқмокда. Мен тезлаб утиб кетдим. Мени қутулиб кетганимни курганида улар қайтиб кетди ва у олдимга келиб:

«Менинг қавмимда хожатим бор эди», деди.

«Яхши», дедим.

Юриб, Маккага етиб бордик ва молни Абу Суфёнга топширдим».

Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** Доимо, хусусан, сафар ва унга ўхшаш холатларда эхтиёт бўлиш, хушёр туриш ва одамларнинг шарридан хазир бўлиш лозим. Айникса, хамсафарлар синалмаган одамлар бўлса, яна хам хазир бўлиш лозим.

Бу ривоятда зикр қилинган ҳодисалар Амр ибн Умайя аз-Зомрий розияллоҳу анҳу янги мусулмон бўлганларида бўлиб ўтган. Кейинчалик у киши мухлис ва улуғ саҳобийлардан бирига айланганлар.

## حسن الظن بالله والناس

#### АЛЛОХДАН ВА ОДАМЛАРДАН ЯХШИ ГУМОНДА БЎЛИШ

Аллохдан яхши гумонда бўлиш У Зот мени авф килади, мағфират қилади ва Ўзининг кенг рахмати ила рахм килади, деган умид билан Аллох таолога ибодат килаверишдир. Бу аввал келган хазир бўлишга зид эмас. Хазирликни яхши гумонга кўшиб олиб бориш керак. Аллох таолога итоат килиб, яхши умидда бўлиш ва кайтарганидан қайтиб хазир бўлиш лозим.

Одамлар хақида яхши гумонда бўлиш эса, улардан

ҳолини билмайдиганлари ҳақида улар Аллоҳ таолонинг тоатида мендан кўра яхшироқ бўлсалар керак, деган гумонни қилишдир.

Аммо ким очиқ-ойдин осийлик қилаётган бўлса, уларни Аллоҳ таоло учун ёмон кўриш лозим. Ана ўша иймоннинг баркамоллиги ҳисобланади.

Одамлардан ҳазир бўлиш эса, улар билан бўладиган муомалада эҳтиёт бўлиб, жанжалдан қочиб, тинчлик ва осойишталикнинг пайидан бўлишдир.

4474. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Аллох азза ва жалла «Бандам Мен ҳақимда нима гумон қилса, ўшандоқман» деди», дедилар».

Икки шайх ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Банда Аллох таоло ҳақида қандоқ гумон қилса, Аллоҳ таоло унга ўша гумонга мос муомала қилади. Шунинг учун мўмин банда доимо Аллоҳ таоло ҳақида яхши гумонда бўлмоғи керак.

4475. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Яхши гумон яхши ибодатдандир», дедилар». Абу Довуд ривоят қилган.

Шарх: Аллох таоло хакида яхши гумонда бўлиш У

Зотнинг ҳаққини адо этишдир. Шунинг учун ҳам бу иш яхши ибодатдан ҳисобланади. Одамлар ҳақида яхши гумонда бўлиш эса, ўз эгасини одамларнинг ёмон кўришидан ва ҳасадидан асрайди. Шунинг учун ҳам бу иш яхши ибодатдан ҳисобланади.

Аллоҳ таоло ҳақида ёмон гумон қилиш куфрдир. Одамлар ҳақида ёмон гумонда бўлиш маъсиятдир.

## كمال الدين في النصيحة

#### ДИННИНГ КАМОЛИ НАСИХАТДАДИР

7 أَنَّ النَّبِيَّ ρ قَالَ: إِنَّ الدِّينَ النَّبِيِّ ρ قَالَ: إِنَّ الدِّينَ النَّصِيحَةُ إِنَّ الدِّينَ النَّصِيحَةُ ، قَالُوا: لِمَنْ يَا رَسُولَ النَّصِيحَةُ إِنَّ الدِّينَ النَّصِيحَةُ ، قَالُوا: لِمَنْ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: للهِ وَكِتَابِهِ وَرَسُولِهِ وَأَئِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ وَعَامَّتِهِمْ. رَوَاهُ الْخُمْسَةُ.

4476. Тамийм ад-Дорий розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Албатта, дин насихатдир. Албатта, дин насихатдир. Албатта, дин насихатдир», дедилар.

«Ким учун, эй Аллохнинг Расули?» дейишди.

У зот соллаллоху алайхи васаллам:

«Аллох учун, У Зотнинг Китоби учун, У Зотнинг Расули учун ва мусулмонларнинг имомлари хамда оммалари учун», дедилар.

Бешовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Ушбу ҳадисда комил иймон учун зарур нарсалар ҳақида сўз кетмокда. Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам саҳобалар ҳузурида сўзлаб, уч марта қайта-қайта:

#### «Албатта, дин насихатдир», дедилар.

«Насиҳат», луғатда холис, покиза, содиқ маъноларини билдиради. Урфда эса, бир кишининг бошқасига холис ният, содиқлик билан яхши йўл-йўриқларни айтишидир.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг «Албатта, дин насихатдир» деганлари, диннинг асосий мадори насихатдан иборатдир, деганларидир. Бу «Хаж арафадир» деганларига ўхшайди. Яъни ҳажнинг мадори, асосий рукни Арафотда туришдир, деганлари.

Сахобалар Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламдан бу умумий гапни эшитиб, унинг тафсилотини билмоқчи бўлдилар ва:

«Ким учун?» деб сўрадилар.

Яъни, «насихат қилсак, ким учун қиламиз?» дедилар.

Шунда Расули акрам соллаллоху алайхи васаллам диннинг мадори бўлмиш насихат беш нарсада эканлигини баён қилиб бердилар:

#### 1. «Аллох учун»

Аллоҳга иймон келтириш, унга шукр қилиш, амрларини бажариб, қайтарганларидан қайтишга ундаб, насиҳат қилишдир.

#### 2. «У Зотнинг Китоби учун»

Аллоҳнинг Китоби - Қуръони Каримни ўрганиш, унга амал қилиш ва одамларни ҳам шу ишга ундаб, насиҳат килиш.

#### 3. «У Зотнинг Расули учун»

Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга эргашиш, У кишининг шариатига, суннатига тобе бўлиш, бошқаларни шунга даъват қилиш.

#### 4. «Мусулмонларнинг имомлари учун».

«Имом» деганда халифа, давлат бошлиғи кўзда тутилади. Улар учун насихат қилиш, уларга итоат қилиш, одамларни хам шунга даъват қилиш билан бўлади.

#### 5. «Мусулмонларнинг оммаси учун»

Барча мусулмонларга икки дунё саодати, яъни, Ислом йўлини кўрсатиб, насихат қилиш бўлади.

Ушбу вазифаларни қилган одам диннинг энг мухим ишини амалга оширган бўлади. Аммо бу осон иш эмас. Шунинг учун ҳам у диннинг мадори ҳисобланади. Чунки, одамлар насиҳатни ёқтирмайдилар. Айниқса, ушбу ҳадиси шарифда зикр этилган нарсалар учун қилинган насиҳат кўпчиликка ҳуш келмайди.

Аллоҳ учун насиҳат қилсанг, унинг амрини тутишга чақирсанг, қайтарганидан қайтарсанг ҳамма сени ёмон кўради. «Ўзини кўрсатишга уринаяпти», дейди. «Обрў топмоқчи, халқни оғзига қаратмоқчи, ўзи бошлиқ бўлмоқчи», дейди. «Мол-дунё учун, айши-ишрат учун, яна шунга ўхшаш дунёнинг матоҳлари учун ҳаракат қилмоқда», дейди. Сиртларида кулиб турсалар ҳам, ичларидан зил кетадилар. Турли иғво-бўҳтонлар тўқийдилар. Аллоҳ таолонинг Китоби ва Расули учун насиҳат қилсанг ҳам ҳудди шундоқ бўлади.

Мусулмонларнинг имомлари учун насихатга келсак, илгариги вактда улар учун насихат килганлар, бунга карши чикувчиларнинг нафратига учраганлар. Мусулмонлар оммаси учун насихат килиш хам шу тахлитда, биров насихат эшитгиси келмайди.

Аслида эса, ушбу ҳадисга амал қилинган пайтда мусулмонлар муваффақиятларга эришганлар. Қачон комил иймон бўлгандагина шундоқ насиҳатлар ўз самарасини берган. Аллоҳ учун, Аллоҳнинг Китоби ва Расули учун, мусулмонларнинг имомлари учун, оммаси учун насиҳат қилишни дин деб билганида иш олдинга кетади, кўзлаган

мақсадга етилади.

Агар биз ушбу ҳадиси шарифдан фойдаланмоқчи бўлсак, ана ўша тушунчани қайта тирилтирмоғимиз лозим ва Аллоҳ учун, У Зотнинг Китоби учун, У Зотнинг Расули учун, мусулмонларнинг имомлари учун, оммаси учун чинакам насиҳат қилишга ўтишимиз лозим бўлади.

7 عَلَى السَّمْعِ -4477 عَنْ جَرِيرٍ تَ قَالَ: بَايَعْتُ رَسُولَ اللهِ ρ عَلَى السَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَأَنْ أَنْصَحَ لِكُلِّ مُسْلِمٍ. قَالَ فَكَانَ جَرِيْرٌ إِذَا بَاعَ أَوِ اشْتَرَى قَالَ: أَمَا إِنَّ الَّذِي أَخَذْنَا مِنْكَ أَحَبُ إِلَيْنَا مِمَّا أَعْطَيْنَاكَ فَاحْتَرْ. رَوَاهُ الأَرْبَعَةُ.

4477. Жарир розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васалламга тинглаб, итоат қилиш ва ҳар бир мусулмонга насиҳат қилиш шарти ила байъат қилдим.

Жарир қачон бир нарса сотса ёки сотиб олса:

«Албатта, биз сендан олган нарса сенга берган нарсамиздан махбуброкдир. Бас, танлаб ол», дер эди».

Тўртовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Икки Шайх ва Термизий ривоят қилган ҳадиси шарифда Жарир ибн Абдулоҳ розияллоҳу анҳу:

«Мен Расулуллох соллаллоху алайхи васалламга намозни тугал адо этиш, закот бериш ва хар бир мусулмонга насихат килиш хакида байъат килдим», деганлар.

Бу ҳадиси шарифдан Исломдаги муҳим иш байъатга насиҳат ҳам қушилганини билиб олмоқдамиз.

Хар бир мусулмонга яхшилик йўлида насихат килиш хар бир жамиятнинг ижтимоий алокаларини тўғри йўлга кўйишнинг асосий омилларидан бири эканини тушуниб

етмок лозим.

Ушбу ҳадиси шарифдан олинадиган фойдалар, унинг ҳикмати ва аҳамияти очиқ-ойдин кўриниб турибди.

## المستشار أمين

#### МАСЛАХАТЧИ АМИНДИР

قَالَ اللهُ تَعَالَى: قُفْقُ فَقَ جِجِجِجِجِجِجِ

Аллох таоло:

«Ва улар билан ишларда машварат қил. Азму қарор қилганингдан сўнг Аллохга таваккал қил. Албатта, Аллох таваккал қилувчиларни севадир», деган (Оли Имрон, 159).

Аллоҳ таоло бу ояти каримада Ўз Пайғамбари Муҳаммад алайҳиссаломга саҳобалар билан маслаҳатмашварат қилиб туришга амр қилмоқда.

#### «Ва улар билан ишларда машварат қил».

Яъни, барча ишларда ҳам улар билан маслаҳатмашварат қилиб тур.

Ушбу оят ҳукм юритишда, Ислом нуқтаи назаридан купчиликнинг фикрини олиш ва унга амал қилишга асос бўлган оятлардан бири ҳисобланади.

## «Азму қарор қилганингдан сўнг Аллоҳга таваккал қил».

Шўро мажлисида бир қарорга келиндими, ўша фикрга амал қилишга келишилдими, Демак, энди азму қарорни маҳкам қилиб, қарорни ҳаётга татбиқ этишга ўтиш керак. Қарор қабул этилгач, шўронинг вазифаси тугайди. Энди ишни амалга оширишда Аллоҳ таолога таваккал қилиш керак. Бу қоидага Пайғамбаримиз алайҳиссолату вассалом

Ухуд урушида айнан риоя этдилар. Аввало, ўз фикрларига зид бўлса ҳам, шўродаги кўпчиликнинг маслаҳатига кўндилар. Кўниб, шунга азму қарор қилганларидан сўнг, ҳалиги кўпчилик ўз фикридан қайтсалар ҳам, Пайғамбар алайҳиссалом қайтмадилар. Аллоҳга таваккал қилдилар. Ишнинг оқибати яхши бўлмаслиги маълум эди, аммо шўронинг қарорига қандай муносабатда бўлиш лозимлиги тўғрисида дарс бериш учун шундай қилдилар.

### «Албатта, Аллох таваккал қилувчиларни севадир».

Аллоҳга таваккал қилиш улуғ сифат. Аммо таваккал, Аллоҳ ирода қилганидек, тўғри ҳолда бўлиши керак. Баъзи кишилар таваккални нотўғри тасаввур этадилар. Ўйламай, чоратадбир кўрмай, сабабларини ахтармай, кўр-кўрона ҳаракатни таваккал, деб тушунувчилар кўп. Бу мутлақо нотўғри тушунчадир.

Масалан, Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг Ухуд урушида қилган таваккалларини олиб кўрайлик. Мушриклар аскар тортиб Ухудга етиб келганларини эшитишлари билан тезда мусулмонларни йиғиб, шўро мажлиси ўтказдилар.

Шўро қабул этган қарорга ўзлари биринчи бўлиб амал килиб, Хужраи Саодатга кириб, устма-уст иккита совут кийиб чикдилар. Эътибор беринг-а! Аллоҳга таваккал килувчиларнинг энг улуғи, биринчиси бўлган Муҳаммад алайҳиссолату вассалом урушга кетаётганлари эътиборидан бир эмас, иккита совут кийиб чиқдилар!

Одамларни жиҳодга қаттиқ тарғиб қилдилар. Манзилга тезрок, осонроқ ва тинчроқ элтувчи йўлни биладиган одамни топиб, унга йўл бошлашни топширдилар. Етиб боргандан кейин ҳам, душманнинг ҳолини, куч-қувватини яхшилаб ҳисоб-китоб қилдилар.

Сўнгра ўз жангчилари билан бирмабир танишиб, ҳаммани жой-жойига қўйдилар. Ўнг қанот ва чап қанотларда кимлар бўлишини белгилаб, уларга амир тайинладилар. Орқанинг химоясига Абдуллох ибн Жубайр розияллоху анху бошчилигидаги камончиларни кўйдилар.

Хулласи калом, урушга зарур бўлган чора-тадбирларни керагидан ҳам ортикрок кўриб қўйдиларки, ҳатто ҳозирги замон харбий мутахассислари хам бу ишлардан хайратда ёка ушламокдалар.

Аммо Аллоҳга таваккал бу ишлардан айри эмас, балки барчасини боғлаб турган бир ипдир, барчасини ҳаракатга келтирган бир кучдир. Ҳар бир ишда, чоратадбирда Аллохни вакил, деб эътикод килдилар. Агар калбда вакиллик маъносида, нусрат кутиш маъносида сал булсада, Аллохдан бошка томонга мойиллик сезилса, уни Аллоҳга таваккал, деб бўлмайди.

Афсуски, кўпчилик таваккални дангасаликка, чора кўрмай кутиб ётса ҳам, иш ўзи бўлаверади, деган тушунчаларга айлантириб олишган.

Аллох таоло Шўро сурасида:

«Роббиларига ижобат қилган, намозни тукис адо этган, ишлари ўзаро шўро ила бўлган ва уларга ризк қилиб берган нарсаларимиздан инфок қиладиганлар **учундир»**, деган (38-оят).

Бу ояти каримада улуғ мақомга сазовор бўладиган мусулмон жамоа аъзоларида бўлиши шарт қилинган баъзи сифатлар хакида сўз кетмокда.

«Роббиларига ижобат қилган» бўлиш. Яъни, Аллох таоло томонидан бўлган хар бир чақириққа «лаббай» деб жавоб берадиган бўлиш. Ундай кишиларни хеч бир нарса Аллохнинг чақириғидан тўсмайди. Улар доимо Аллохнинг чакиринга ижобий жавоб бериб яшайдилар. Аллохнинг чакиригига ижобат килишни ўз бурчлари ва шону шарафлари деб биладилар. «**Намозни тўкис адо этган**» бўлиши.

Чала адо этса ёки нуксон билан адо этса хам бўлмайди. Чунки намоз Ислом динининг устунидир. Устунсиз иморат бўлмаганидек, намозсиз мусулмончилик хам бўлмайди. Устига Ислом бино қилинган нарсалар ичида намоз иймондан кейин иккинчи ўринда турадиган улуғ ибодатдир.

Намоз Аллоҳнинг чақириғига кунига беш марта жавоб беришдир. Намоз барча бандаларни Аллоҳ ҳузурида тенглаштирадиган ибодатдир. Улар ким булишларидан қатъи назар бир хил сувда таҳорат қиладилар, бир қиблага юз утирадилар, бир хил қиём, бир хил рукуъ, бир хил сажда қиладилар, бир хил сура ва дуоларни уқийдилар.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам: «Намоз биз билан бошқалар орасидаги фаркдир», деганлар. Ҳа, намоз мусулмонни мусулмон эмасдан ажратиб турадиган фаркдир. Намоз мусулмон жамоанинг асосий сиймосидир.

#### «Ишлари ўзаро шўро ила бўлган» бўлиши.

«Шўро» луғатда маслаҳат, машварат қилиш маъноларини англатади. Исломда мўмин-мусулмонларни шўро билан иш юритишларига катта эътибор берилганини биз ўрганаётган ушбу сураи кариманинг Шўро номи билан аталишидан ҳам билиб олсак бўлади. Мусулмон инсон Аллоҳ таолонинг чақириқларига ҳар доим лаббай деб жавоб бериши, намозни ўз вақтида тўкис адо қилиши қандай лозим бўлса, шўро билан иш тутиш ҳам шунчалик лозим.

Ха, шўро, яъни, кенгашибмаслахатлашиб ишлаш мусулмон жамоа ҳаётида муҳим аҳамият касб этадиган омилдир. Буни ҳамма мусулмонлар, айниқса, бошлиқлар ҳамда турли ҳалқчил амал ва мансабни эгаллаб турганлар яҳши тушунмоқлари, ким бўлишларидан қатъи назар шўрога, яъни, кенгашиб ишлашга амал қилмоқлари лозим.

Аллох таоло Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламни шўрога буюрганидан кейин, бошқалар шундан хулоса чиқариб олаверсин. Инсоният тарихида энг комил инсон Пайғамбаримиз ҳазрати Муҳаммад соллаллоҳу

алайхи васалламдирлар.

Аллоҳ таоло у кишини маъсум (гуноҳ, хато килмайдиган) килиб кўйган, Оли Имрон сурасида у зоти бобаракотга хитоб килиб:

«Ва улар ила машварат қил. Азму қарор қилганингдан сўнг Аллоҳга таваккал қил. Албатта, Аллоҳ таваккал қилгувчиларни севади», дейди. Яъни, саҳобалар билан маслаҳатлашиб иш тутишни амр қилади.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам ушбу оятга амал қилиб, кўп ишларда сахобаи киромлар билан маслахатлашар ва уларнинг фойдали фикрларини очик кўнгил билан қабул қилиб олар эдилар.

4478. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Маслахатчи омонат топширилган одамдир», дедилар».

«Сунан» эгалари ривоят қилишган.

Шарх: Албатта, бир кишидан бошқа биров ўз ишида маслахат сўрагандан кейин ўша маслахатчига кўп нарсани ишониб топширган бўлади. Омонатни олган одам эса, ўша нарсада масъул бўлади. Шунинг учун у ўзидан маслахат сўралган нарсада ўзининг манфаатини ўйлагандек масъулият билан иш кўриши лозим. Агар у ўзидан маслахат сўралган масалани билмаса, очик тан олиб, қилиши керак. биладиган кишига хавола Билса, сидкидилдан ихлос билан маслахат бериши лозим.

Аммо билмасдан маслахат бериб, хато қилса, гуноҳкор бўлади. Билиб туриб билганини яшириб бошқача маслаҳат

берса, хоин бўлади. Бу ҳакда келаси ҳадиси шарифда сўз кетали.

4479 وَعَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ρ قَالَ: مَنْ أُفْتِيَ بِغَيْرِ عِلْمٍ كَانَ إِثْمُهُ عَلَى مَنْ أَفْتِي بِغَيْرِ عِلْمٍ كَانَ إِثْمُهُ عَلَى مَنْ أَفْتَاهُ. زَادَ فِي رِوَايَةٍ: وَمَنْ أَشَارَ عَلَى أَخِيهِ بِأَمْرٍ يَعْلَمُ أَنَّ الرُّشْدَ فِي غَيْرِهِ فَقَدْ خَانَهُ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالْحَاكِمُ.

4479. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам: «Кимга илмсиз фатво берилса, унинг гунохи фатво берганга булади», дедилар».

Бошқа бир ривоятда:

«Ким ўз биродарига тўғриси бошқада эканини билиб туриб, бошқа ишни маслахат берса, батаҳқиқ, унга хиёнат қилибди» зиёда қилинган.

Абу Довуд ва ал-Хоким ривоят қилишган.

**Шарх:** Аслида, фатво шаръий масалаларда берилади. Аммо бу иш хам маслахат маъносини ўзида мужассам килгандир. Ким илми бўлмай туриб фатво берса, гунохкор бўлиши турган гап. Худди шунингдек, ўзи билмаган нарсада илмсиз маслахат бериш хам гунохдир. Чунки, ундок киши ўзининг бу иши билан ўзига ишонган одамга зарар етказган бўлади. Шунинг учун маслахат сўралган иш бўйича илми йўк одам тўғрисини айтиши лозим. У бошка, биладиган одамдан маслахат сўрашни насихат килиши керак.

Бир одам бошқасидан маълум ишда маслаҳат сўради. Маслаҳатчи ўша ишни яхши билади. Аммо тескари маслаҳат берди. Бу катта хиёнатдир. Мўмин одам зинҳор бундоқ қилмаслиги керак

### الدال على الخير كفاعله

#### ЯХШИЛИККА ДАЛОЛАТ ҚИЛУВЧИ УНИ ҚИЛУВЧИГА ЎХШАШДИР

4480 عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ الأَنْصَارِيِّ τ قَالَ: جَاءَ رَجُلُ إِلَى النَّبِيِّ ρ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنِّي أُبْدِعَ بِي فَاحْمِلْنِي قَالَ: لاَ أَجِدُ مَا النَّبِيِّ وَلَكِنِ اثْتِ فُلاَنًا فَلَعَلَّهُ أَنْ يَحْمِلُكَ فَأَتَاهُ فَحَمَلَهُ فَأَتَى أَجْمِلُكَ عَلَيْهِ وَلَكِنِ اثْتِ فُلاَنًا فَلَعَلَّهُ أَنْ يَحْمِلُكَ فَأَتَاهُ فَحَمَلَهُ فَأَتَى النَّبِيَّ وَلَكِنِ اثْتِ فُلاَنًا فَلَعَلَّهُ أَنْ يَحْمِلُكَ فَأَتَاهُ فَحَمَلَهُ فَأَتَى النَّهِ وَلَكِنِ اثْتِ فُلاَنًا فَلَعَلَّهُ أَنْ يَحْمِلُكَ فَأَتَاهُ فَحَمَلَهُ فَأَتَى النَّهِ وَلَكِنِ اثْتِ فُلاَنًا فَلَعَلَّهُ أَنْ يَحْمِلُكَ فَأَتَاهُ فَحَمَلَهُ فَأَتَى اللهِ وَلَكِنِ اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَكِنِ اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا عَلَى خَيْرٍ فَلَهُ مِثْلُ أَجْرِ اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا عَلَى خَيْرٍ فَلَهُ مِثْلُ أَجْرِ فَا عَلَى خَيْرٍ فَلَهُ مِثْلُ أَجْرِ فَاعِلِهِ. رَوَاهُ الأَرْبَعَةُ.

4480. Абу Масъуд розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Бир киши Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг хузурларига келиб:

«Эй Аллохнинг Расули! Йўлим кесилди, мени миндиринг», деди.

«Менда сени миндирадиган нарса йўк. Лекин фалончининг олдига бор. Эхтимол, у сени миндирар», дедилар.

Бас, унинг олдига борди. У унга мингани нарса берди. Бас, у Набий соллаллоху алайхи васалламнинг хузурларига келиб хабарни айтди. Шунда Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким яхшиликка далолат қилса, унга ўшани қилувчининг мислича ажр бор», дедилар».

Тўртовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламдан улов сўраган сахобийнинг номлари Уқба ибн Амр

розияллоху анху экан. Бу ҳадиси шариф яхшилик бобида катта қоидадир. Ким бир яхшиликка далолат қилиб, одамларни ўша ишга тарғиб этса, ўргатса, ўша яхшиликни қилган қанча савоб олса, унга далолат этган ҳам гаунча савоб олар экан.

Уламо аҳли, устозлар, муршидлар, уламо ва муаллифлар бу борада пешқадам кишилардир, улардан таълим ва маълумот олганлар қилган яҳшиликларига қанча савоб олсалар, улар ҳам шунча савоб оладилар, деганлар.

## الدرجات العلا في حوائج الناس

#### ОЛИЙ ДАРАЖАЛАР ОДАМЛАРНИНГ ХОЖАТЛАРИДАДИР

7 عَنِ النَّهِ مَنْ كُرْبِ الدُّنْيَا نَفَّسَ اللهُ عَنْهُ كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ. مُؤْمِنٍ كُرْبَةً مِنْ كُرْبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ. وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا سَتَرَهُ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَمَنْ يَسَّرَ عَلَى مُعْسِرٍ وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا سَتَرَهُ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَمَنْ يَسَّرَ عَلَى مُعْسِرٍ يَسَّرَ اللهُ عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، وَاللهُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ اللهُ عَلَيْهِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ اللهُ عَلَيْهِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ اللهُ يَعْلَى اللهُ لَهُ لِهِ طَرِيقًا إِلَى اللهُ عَلَى اللهُ لَهُ لِهِ عَلَيْهِ مَ اللهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ وَعَنْ يَتَهُمُ اللهُ وَيَعْ بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ وَيَعْلَى اللهُ عَلَى اللهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ وَيَعْلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَمْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُونِ اللهُ ا

4481. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким бир мўминдан бу дунё машаққатларидан бир машаққатни аритса, Аллох таоло ундан қиёмат куни машаққатларидан бирини аритади.

Ким бир камбағалнинг ишини енгиллатса, Аллох унинг бу дунёю охиратидан ишларини енгиллатади.

Ким бир мусулмоннинг айбини беркитса, Аллох унинг айбини бу дунёю охиратда беркитади.

Модомики, банда ўз биродарининг ёрдамида экан, Аллох хам унинг ёрдамида бўлади.

Ким илм талаб қилиш йўлига тушса, Аллох унга жаннатнинг йўлини енгиллаштиради.

Қайси бир қавм Аллохнинг уйларидан бирида жам булиб, Аллохнинг Китобини тиловат қилса, уни ўрганса, албатта, уларнинг устига сакийна тушади, уларни рахмат ўраб олади, фаришталар қуршаб олади ва Аллох Ўз хузуридагилар қаторида зикр қилади.

Кимнинг амали ортга сурса, уни насаби олдга сура олмайди», дедилар».

Муслим, Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам ўзларининг бу ҳадисларида бошқа яхши амаллар қатори, бировнинг ҳожатини чиқариш фазлини ҳам баён қилганлари учун муаллиф раҳматуллоҳи алайҳи уни бу бобда келтирмоқдалар.

Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам бу ҳадиси шарифда ҳар бир мўмин-мусулмон қилиши лозим бўлган яҳши амаллардан бир нечтасини ва уни бажарган мўмин-мусулмон бандага бериладиган мукофотларни зикр килмокдалар. Шу орқали сиз билан биз умматларини ўша яҳши амалларни қилишга тарғиб этмоқдалар. Келинг, ўша амаллар ва уларнинг натижаларини бирмабир кўриб

#### чиқайлик:

# 1. «Ким бир мўминдан бу дунё машаққатларидан бир машаққатни аритса, Аллох таоло ундан қиёмат куни машаққатларидан бирини аритади».

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг бу муборак гапларида ҳар бир муминни бошқа бир муминнинг бошига тушган оғирликни аритишга ёрдам беришга чақириқ бор.

Бу дунёда одамларнинг бошига тез-тез турли ғамғусса, қийинчилик ва машаққатлар тушиб туради. Бошига машаққат тушган одам дархол ўз яқинларинидан ёрдам кутади. Чунки бир ўзи машаққатга қарши туриши осон эмас.

Ислом дини мусулмон жамиятидаги кишиларни доимо ўзаро ёрдам асосида яшашга чақиради. Айниқса, қийинчиликда қолган кишиларга алоҳида эътибор беришни тайинлайди.

Лекин хозирги пайтда кўпчилик бошига машаққат тушган кишидан ўзини олиб қочади, унинг машаққатига шерик бўлишни хохламайди. Аксинча, яхшилик ичида юрган одам атрофида ўралашади. Унинг яхшилигидан фойдаланиб қолишни умид қилади. Бу эса, беш кунлик дунёнинг матохига учган кишиларнинг ишидан бошқа нарса эмас.

Хақиқий мумин киши, охиратни уйлаган киши бу ҳадисга амал қилади. Биродарининг бошига иш тушган машаққатни аритишга ҳаракат қилади. Шу билан бирга, қиёмат куни уз бошига тушадиган бир машаққатни аритган булади. Демак, у биров учун эмас, узи учун амал қилибди. Шунинг учун у бошига машаққат тушган биродарига миннат қилмай, раҳмат айтиши, «Эй биродар, Аллоҳ сенга сабр берсин, сенинг сабабингдан мен охират машаққатларининг биридан ҳалос булдим», дейиши керак.

## 2. «Ким бир камбағалнинг ишини енгиллатса, Аллох унинг бу дунёю охиратидан ишларини енгиллатади».

Бу дунёда қийинчилик билан кун кўрадиган кишилар доимо учраб туради. Чунки дунё ўзи шундоқ тузилган.

Шунингдек, мусулмонлар жамиятида ҳам қийинчилик билан кун кечирадиган, камбағал, бечора кишилар учраб туради. Шундай кишиларга нисбатан бошқа муминмусулмонлар қандоқ муносабатда булишлари зарурлигини шу ҳадисдан билиб оламиз.

Демак, бошқа мусулмонларнинг ҳар бири қийин ҳаёт кечираётган биродарининг мушкулини енгиллаштириш учун ҳаракат қилмоғи лозим. Кийим-кечак топишда кийналаётган бўлса, кийим-кечак олиб бериши лозим. Озик-овқат топиш машаққат бўлса, озиқ-овқат топишни енгиллаштириши лозим. Турар жой топа олмай қийналаётган бўлса, унга турар жой топишда ёрдам беришлари керак. Даволанишда қийналаётган бўлса, бу ишда ёрдам бериши керак ва ҳоказо.

Қийинчиликда яшаётган мўмин кишининг оғирини енгил қилиш сиртдан бировга ёрдам бериш бўлса ҳам, аслида ёрдам берувчининг ўзига фойда. Фойда бўлганда ҳам бу дунёю охиратда фойда! Чунки, ўша қийинчиликда яшаётган мўминнинг ишини енгиллаштиришга ёрдам бергани учун Аллоҳ таоло унинг бу дунёю охиратдаги ишларини енгиллаштиради.

## 3. «Ким бир мусулмоннинг айбини беркитса, Аллох унинг айбини бу дунёю охиратда беркитади».

Уламоларимизнинг айтишларича, айбини беркитиш моддий ва маънавий жихатдан булади.

Биринчиси - моддий камчиликларни беркитиш, мисол учун, баданини беркитиш учун кийим олиб бериш бўлса,

маънавийси эса, ёмон иш қилганини кўриб қолиб, ҳеч кимга айтмай беркитишдир. Бу ҳам инсон ҳаётида доимо учраб турадиган ҳолат. Бир жамиятда яшаб турган кишилар бир-бирларининг айбларини беркитиб яшасалар, кандай яхши!

Инсон билиб-билмай турли хатоларга йўл кўйиши мумкин. У ўзи йўл кўйган хатони беркитишга харакат килмокдами, Демак, ўша одамда яхшилик бор.

Шунинг учун унинг айбини очишга, ҳаммага ошкор этишга ҳаракат қилиш дуруст эмас. Агар биров гуноҳ ва айб ишларни ошкор қилса, ундан яхшилик кутиб бўлмайди.

Бировнинг айбини беркитган одам аслида ўзининг айбини беркитади. Аллох таоло шу килган иши учун унинг бу дунёю охиратдаги айбини беркитади. Чунки, у бировнинг айбини ошкор килса, бошка биров ёки ўша айби очилган киши унинг ҳам айбини очиши турган гап.

Бу туфайли жамиятнинг ҳар бир аъзоси бошқасининг айбини очиш учун ҳаракат қиладиган бўлиб қолади. Оқибатда жамият аъзолари орасида ўзаро келишмовчилик ва душманчилик кучаяди, ҳамда жамият таназзулга юз тутади.

## 4. «Модомики, банда ўз биродарининг ёрдамида экан, Аллох хам унинг ёрдамида бўлади».

Бу сен бировга ёрдам берсанг, Аллоҳ сенга ёрдам беради, деганидир. Инсонлар ҳаётлари давомида доимо бир-бирларига ёрдам бериб яшайдиган жамият кучли жамият бўлади. Чунки ўзаро ёрдам кишилар орасидаги алоқаларни яхшилайди, уларни дўст-биродар қилади, турли қийинчиликларни ҳамкорлик билан бартараф қилишни ўргатади.

Шунинг учун ҳам, Ислом мусулмонларни доимо бирбирларига ёрдам беришга чақиради. Ўз биродарига ёрдам берган мусулмонга ўзининг ёрдамидан бир қанча кўп ёрдамни ваъда қилади. Ожиз банда биродарига ўзининг ожизона ёрдами учун улуғ Аллоҳнинг улуғ ёрдамига сазовор бўлади.

Шунинг учун ҳам бир мўмин бандага ёрдам берган инсон у ёрдамини миннат қилиши керак эмас. Балки ўзига Аллоҳнинг ёрдамини жалб қилишда сабабчи бўлган биродарига ташаккур айтиши керак.

# 5. «Ким илм талаб қилиш йўлига тушса, Аллох унга жаннатнинг йўлини енгиллаштиради».

Илмга тарғиб қилиш учун бундан ортиқ тарғиб булмаса керак. Ҳар бир инсоннинг олий мақсади жаннат. Жаннатга эришиш учун у ҳар нарса, ҳар қандай қийинчиликларга тайёр. Илм талаб қилиш эса, жаннатнинг йулига тушишдир. Илм йули билан борган одам охири жаннатнинг эшиги олдидан чиқади.

Кези келганда мухим бир масалани эслаб қўйиш зарур. Ояти карима ва ҳадисларда зикри келган илм ҳақида кишилар ичида тушунмовчиликлар мавжуд. Баъзилар оят ва ҳадисларда зикр этилган илмдан мурод, диний илмлар, дейдилар.

Бу нотўғри фикр! Оят ва ҳадисларда зикри келган илм ҳамма фойдали илмларни ўз ичига олади. Диний илмлар, албатта, биринчи ўринда туради. Аммо бошқа илмлар кўзда тутилмаган дейиш мутлақо нотўғридир.

Агар факат диний илмлар кўзда тутилса, албатта, қайд килинади. Мисол учун, Аллох кимга яхшиликни раво кўрса, динда факих килиб кўяди, дейилган хадис бор. Шунга ўхшаш бошка исломий илмлар хакида гап кетганда уларнинг номи ва сифати хам зикр килинади.

Яна бир тоифа кишилар илм ва унинг савоби ҳақида сўз кетганда ким бўлса ҳам илмли бўлса, ушбу гап ва савоблар унга ҳам тегишли, дейдилар.

Шунинг учун ояти карима ва ҳадиси шарифларда зикри келган илмдан мурод барча фойдали илмлар бўлиб, уларга қилинган ваъдаларга иймон ва ихлос билан уринган мўмин-мусулмонлар эришади, дейишимиз тўғри бўлади.

Бу қоидани ушбу ҳадиси шарифга ишлатадиган бўлсак, мўмин-мусулмон киши ўзи учун, жамияти учун, инсонлар учун фойдали илмга «бу менга Аллоҳнинг амри, Исломнинг талаби» дея уринса, у жаннатнинг йўлига тушган бўлади. Аллоҳ таоло унга жаннатнинг йўлини енгиллаштиради.

6. «Қайси бир қавм Аллохнинг уйларидан бирида жам бўлиб, Аллохнинг Китобини тиловат қилса, уни ўрганса, албатта, унинг устига сакийна тушади, уларни рахмат ўраб олади, фаришталар қуршаб олади ва Аллох Ўз хузуридагилар қаторида зикр қилади».

Хадисларда «Аллоҳнинг уйлари» дейилганда масжидлар кузда тутилган булади. Демак, масжидлардан бирида утириб, Аллоҳнинг Китоби - Қуръони Каримни тиловат қилган, уни урганган одамлар ушбу ҳадиси шарифда зикр қилинган даражага эришадилар.

Бу ҳадиси шарифда эса, уларга тўртта буюк даража ваъда қилинмоқда:

### а) «Албатта, унинг устига сакийна тушади».

«Сакийна» сокинликдан олинган бўлиб, қалб хотиржамлиги, ҳамма тарафдан сокинлиқ хотиржамликни англатади.

Демак, масжидда жам бўлиб, Қуръони Каримни етарли даражада тиловат қилган, уни ўрганган одамларга қалб хотиржамлиги, ҳар бир нарсада сокинлиқ хотиржамлик тушади. Қуръони Каримнинг ҳайру баракаси уларнинг ҳаётларини безайди.

#### б) «Уларни рахмат ўраб олади».

Яъни, ўша масжидда ўтириб, Қуръон тиловат килиб,

унинг маъно ва хукмларини ўрганаётган кишиларни Аллоҳнинг раҳмати ўраб олади. Мўмин-мусулмон қавм учун уни Аллоҳнинг раҳмати ўраб олишидан ҳам кўра яхшироқ ҳолат бўлмаса керак!

### в) «Фаришталар қуршаб олади».

Яъни, ўша масжидда ўтириб, Қуръон тиловат килаётган, уни ўрганаётган кишиларни Қуръоннинг хурматидан фаришталар куршаб оладилар. Дунёда фаришталар хурмат билан куршаб турган бир қавм бўлса, ана ўша қавм бўлади. Хеч бир мусулмон қавм учун бундан ортик муборак маком бўлмаса керак!

### г) «Аллох Ўз хузуридагилар қаторида зикр қилади».

«Аллоҳнинг ҳузуридагилар», «Малауъил Аъло» номли олиймақом зотлардир. Бу энг олий мақомдир. Тўпланиб Қуръон тиловат қилган, уни ўрганиб турган қавмларни Аллоҳ таоло ўша олиймақом зотлар билан бирга зикр қилар экан.

Энди Аллох таоло ўз хузуридаги энг олиймаком зотлар каторида зикр килиши канчалик бахт эканини тасаввур килиб кўринг. Бу олий макомга эришиш эса, жуда ҳам осон. Аллох таолонинг Китоби - Қуръони Каримни тиловат килиш, уни ўрганиш керақ холос.

# 7. «Кимнинг амали ортга сурса, уни насаби олдга сура олмайди».

Яъни, охиратда хамманинг насабига эмас, амалига караб даража берилади. Кимнинг амали яхши бўлса, насаби кандай бўлишига карамай олдинга сурилади, олий мартабаларга эришади. Кимнинг амали ёмон бўлса, у ортга сурилади, иши чаток бўлади. Насаби канчалик олий бўлмасин, иши олдинга сурилмайди. Шунинг учун хеч ким, насабга ишониб, мағрурланмаслиги керак. Аксинча, кўпрок яхши амал қилишга уриниш лозим.

Ушбу улуғ ҳадиси шарифдан олинадиган фойдаларни

яна бир бор қисқача зикр қилиб ўтамиз:

- 1. Бу дунёда ҳар бир мўминдан машаққатни аритишга тарғиб.
- 2. Бир мўминдан машаққатини аритган одам ўзидан қиёмат куни машаққати аритилишига сазовор бўлиши.
- 3. Қийинчиликда қолган мумин кишининг оғирини енгил қилишга уринишга тарғиб.
- 4. Мўмин кишининг оғирини енгил қилган одамнинг оғирини Аллоҳ таоло ҳам бу дунёда, ҳам у дунёда енгил килиши.
  - 5. Мўмин кишининг айбини беркитишга тарғиб.
- 6. Мўмин кишининг айбини беркитган одамнинг айбини Аллох таоло хам бу дунёда, хам у дунёда беркитиши.
- 7. Мўмин киши доимо ўз биродарларига ёрдам бериши лозимлиги.
- 8. Ўз биродарларига ёрдам берган кишига Аллох таоло ёрдам бериши.
- 9. Мўмин киши илм талаб қилиш йўлига юриши лозимлиги.
- 10. Ким илм талаб қилиш йўлига кирса, Аллох унга жаннат йўлини осон этиши.
  - 11. Хар бир кишига фақат амалигина ёрдам бериши.
  - 12. Хеч кимга насаби ёрдам бера олмаслиги.

Аллоҳга шукрлар бўлсин, ушбу ҳадисдан кўплаб фойдаларни ўрганиб олдик. Энди инсоф билан ушбу ҳадиси шариф ҳикматларини ҳаётимизга солиштириб кўрайлик. Сўнгра ўзимизни ким эканлигимизга баҳо берайлик.

1. Мўминлардан бу дунё машаққатларини аритиш масаласини олиб кўрайлик.

Бизда «агар мен бир мўмин биродаримдан бу дунёнинг машаққатларидан бирини аритсам, Аллох мендан қиёмат куни машаққатларидан бирини аритади», деган тушунча борми?

Биз мўмин биродаримиздан машаққатни аритишга устамизми ёки уларнинг бошига машаққат келтиришга устамизми?

Агар бировга машаққатида ёрдам берадиган бўлсак, холис, Аллох учун ёрдам берамизми ёки бошқа мақсадлардами?

Эхтимол, биз мўмин биродарларимиз машаққатини аритишга уринмаганимиз учун Аллох таоло ҳам бизнинг бошимиздаги машаққатларни аритмаётгандир?

Эхтимол, аввал бу хакикатни билмагандирмиз?

Эхтимол, диний тарбия кўрмай ўсганимиз таъсир килгандир?

Аммо энди яхшилаб билиб олдик. Бошига машаққат тушган биродаримизнинг машаққатини аритишга Аллох учун, холис ният билан уринайлик!

2. Қийинчиликдаги камбағал муминнинг оғирини енгил қилиш масаласига утайлик.

Агар Исломга тўлиқ амал қилганимизда мусулмон оламида камбағал, мухтож, бева-бечора қолмас эди. Халифа Умар ибн Абдулазиз даврларида шундай бўлган. Шунчалик кенг Ислом ўлкаларида закот оладиган одам топа олмай қийналишган. Яъни, ҳамма аҳоли закот берадиган даражада бой бўлган. Ҳукумат ноилож қолиб, закотдан тушган маблағни нима қилиш ҳақида уламолардан фатво сўраган. Ана ўшанда уламолар: агар Ислом юртларида закот олишга ҳакдор камбағаллар йўқ бўлса, закотдан тушган маблағни Ислом динини бошқа ўлкаларда тарқатишга сарфлансин, деб фатво берганлар.

Хозирда эса, Исломга амал қилмаганимиздан дунёдаги

табиий бойликларнинг қарийб саксон фоизи мусулмон ўлкаларда бўлишига қарамай, мусулмонлар энг камбағали кўп халқлардан хисобланади. Ана ўша камбағал ва ночор кишиларнинг риояси хам бошқалардан кўра, мусулмонларда ёмон ахволда. Бошқа миллат ва диёнатларда камбағалларга турли йўллар билан шароит яратилиб турган бир пайтда, мусулмонларда бу иш қаровсиз қолган.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васаллам ушбу ҳадисни худди мусулмонлардан бошқаларга айтгандек туюлади. Бу ҳам мусулмонларнинг ўз динларига амал ҳилмасликлари, пайғамбарлари суннатидан узоҳ эканликларининг далилидир.

Бошқаларни қўяйлик-да, ўзимизни ҳолимизни инсоф билан бир ўйлаб кўрайлик.

Қайси биримиз «агар мен бир камбағалнинг оғирини енгил қилсам, Аллох менинг ҳам бу дунёдаги, ҳам у дунёдаги оғиримни енгил қилади», деган эътиқод билан яшамокдамиз?

Нима учун тўй ва маросимларимизга бойларни териб айтамизу, камбағалларни айтмаймиз?

Нима учун турли бехуда нарсаларга мол-пул сарфлаймизу, камбағал, бечорага бир дона нон беришга қизғанамиз?

Ёки Аллох таоло оғиримизни енгил қилишининг бизга кераги йўқми?

Бу нокулай ҳолатни орамиздан йўқотишимиз зарур. Бир-биримизга айтиб, орамиздаги ночор кишиларимизнинг оғирини енгил қилишимиз керак.

Шу билан бир вақтда уларга миннат қилмасдан, аксинча, савоб ишлаб олишимизга, Аллоҳнинг розилигини топишимизга сабаб бўлганлари учун ташаккур айтишимиз лозим

3. Мўмин кишининг айбини беркитиш лозимлиги хакидаги масалага ўтайлик.

Пайғамбаримиз мўмин киши ўз биродарининг айбини беркитиши лозимлигини таъкидламокдалар. Бу ишни қилган одамнинг айбини Аллоҳ таоло икки дунёда беркитишини ваъда қилмоқдалар.

Хўш, биз шу амрга амал қилмоқдамизми?

Аллох менинг айбимни хам бу дунёда, хам у дунёда беркитсин, деган ниятимиз борми?

Бўлса, нима учун керакли амални қилмаймиз? Бировнинг айбини беркитиш у ёкда турсин-у, ҳамманинг айбини қидириш билан оворамиз. Қидирганда ҳам тирноқ остидан кир излагандек ахтарамиз. Унда ҳам топилмаса, ёлғон-бўҳтон тўқиб, айб тақаймиз. Мусулмонман, деб юрганларнинг бу ҳолини кўриб бошқалар, булар ўзи шунақа, бир-бирини ковламаса тура олмайди, дейдиган бўлиб қолишган.

Диний таълимотлардан бебахра кишиларнинг узри бордир. Аммо диндорликни, диний илмнинг даъвосини килаётганларнинг бу борадаги килмишларини кўриб ёкани ушлайсиз. Мусулмон биродарининг айбини беркитиш улар учун катта мусибатдек туюлади.

Хатто «жон биродар, бу иш мусулмончиликка тўғри келмайди, мусулмон одам ўз биродарининг айбини беркитиши лозим, сиз бўлсангиз йўқ нарсани айтиб бўхтон килаяпсиз», десангиз ҳам таъсир килмайди.

Охир-оқибат нима бўлади? Кишиларнинг мусулмонлардан кўнгли қолади. Душманлар мусулмонлар устидан кулиб юради. Исломга қизиқиб турганларнинг ҳам кўнгли совийди. Мусулмонларнинг ораси бузилади, ишлари ортга кетади. Ўша мусулмоннинг айбини очган ҳам максадига етмайди.

Чунки Аллох хам мусулмоннинг айбини очувчининг айбини очмай қуймайди.

Уларнинг айблари шу дунёнинг ўзидаёқ шармандаларча очилиб келмокда ва очилаверади ҳам. Улар бу дунёдан хору зор ва шарманда бўлиб ўтадилар. У дунёдаги хору зорликлари ва шармандаликлари эса, мислеиз бўлади.

Бас, шундай экан, бир-биримизнинг айбимизни беркитайлик! Шунда Аллоҳ таоло ҳам бизнинг айбимизни беркитади. Баъзи кишилар бу ишни билмай ҳилаётган бўлсалар уларга тушунтирайлик.

Ана шунда гўзал исломий сифатлардан бирини ўзимизда мужассам этган бўламиз.

4. Мўмин биродарларга ёрдам бериш масаласини олайлик.

Бизда «модомики, мен мўмин биродаримнинг ёрдамида эканман, Аллох менинг ёрдамимда бўлади», деган тушунча борми?

Агар бор бўлса, унга қанчалик амал қиламиз? Инсоф билан айтганда, кўнглимизда мазкур тушунча йўк. Бирбиримизга ёрдам беришимиз ҳам динимиз талаб қилган савияда эмас.

Агар бизга Аллоҳ таоло ёрдам беришини истасак, мумин биродарларимизга ёрдам қулини чузайлик. Модомики, биз мумин биродаримиз ёрдамида эканмиз, Аллоҳ таоло бизнинг ёрдамимизда булади.

5. Илм талаб қилиш масаласини кўрайлик.

Илм талаби йўли - жаннат йўли эканини ҳаммамиз тушуниб етганимизми?

Илмга динимиз талаб қилгандек уринамизми?

Нима учун динимиз илм талабини ҳар бир мусулмон эркак ва аёлга фарз қилган бўлишига қарамай, кўплаб мусулмон юртларида ялпи саводсизлик ҳукм сурмоқда?

Дунёдаги бошка миллатлар илмнинг юкори чўккисига

бир пайтда кўпгина мусулмон юртлари чиккан кўпи ўқиш-ёзишни билмайди. ахолисининг ярмидан таълим ишлари йўлга қўйилмаган. Кўпларида Мусулмонлар ҳаётнинг энг зарур соҳаларида ўз олимлари йўқлигидан ғайридинларга мухтожлар

Бошқалар болаларини илм олишга ундасалар, мусулмонлар болаларини пул топишга, мол боқишга мажбур қиладилар.

Бошқаларда илм ва олимлар юксак қадрланса, мусулмонларда илм ва олимлар қадри ерга урилади. Исломнинг илм дини эканлигининг аломати шуми?

Қуръони Каримнинг илмга тарғиб қилувчи оятларига амал қилиш шуми?

Илм ҳақидаги ҳадиси шарифларга амал қилиш шуми?

Бу ҳолатга барҳам бериш пайти келган. Ҳар бир мусулмон илмга нисбатан муносабатини Ислом таълимотига мувофик қилиши керак. Ҳар ким ўзига керак нарсанинг илмини талаб қилиши лозим. Ҳар бир соҳада ўз эҳтиёжимизни қондирадиган олимлар тайёрлашимиз фарзи кифоя. Бўлмаса, ҳаммамиз баробар гуноҳкор бўламиз.

6. Энди Қуръон тиловати ва уни ўрганиш масаласига ўтайлик.

Маълумки, Қуръонсиз Ислом ҳам йўқ, иймон ҳам йўқ. Ҳамма нарса Қуръонга боғлиқ. Нималарга ва қандоқ қилиб иймон келтириш ҳам, нималарга ва қандоқ қилиб амал қилиш ҳам Қуръонда баён қилинган.

Куръон - илоҳий дастур, икки дунё саодатининг калиди. Куръон тиловат қилиш, ўрганиш ва амал қилиш учун Аллоҳ томонидан юборилган. Уни тиловат қилиш ва ўрганиш кишини олий даражаларга етказади. Қуръонга амал қилиш эса, улуғ мартабаларга мушарраф этади.

7. Амал фойда қилмаса, насаб фойда қила олмаслиги

масаласи.

Баъзи бир одамлар ўзининг аслзодалиги, насл-насабига ишониб юргани, амалга эътиборсиз қарагани учун шу гап айтилган. Ислом келишидан олдинги жоҳилият даврида ана шундай фикрда юришар эди.

Йигирманчи аср жохилиятида эса, ундан хам баттаррок холат бор. Кўпчилик амалсиз, калимаи шаходатни хам билмайди, ота-бобосининг мусулмон ўтганига ишониб юрибди. Хатто уялмай-нетмай: «Биз хам мусулмонмиз, бувамиз намоз ўкиган экан», дейдиганлар анчагина.

Исломнинг Пайғамбари Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам бўлсалар:

«Кимни амали ортга сурса, уни насаби олдга сура олмайди», деб турибдилар.

Ислом Аллоҳ таоло ва Унинг Пайғамбари (соллаллоҳу алайҳи васаллам) қандоқ айтган булса, шундоқдир. Исломни ҳар ким узича белгилаб олмайди, амалсиз эса, ҳеч қандай насаб, мартаба фойда бермайди.

Демак, амал қилишга, Исломнинг барча курсатмаларини бажаришга утайлик.

4482 عَنْ مُصَيْنٍ τ قَالَ: جَاءَ سَائِلٌ لِإِبْنِ عَبَّاسٍ فَسَأَلَهُ فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: أَتَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ؟ قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: أَتَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ؟ قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: سَمُعْتُ وَلِلسَّائِلِ حَقُّ إِنَّهُ لَحَقُّ عَلَيْنَا أَنْ نَصِلَكَ فَأَعْطَاهُ تَوْبًا وَقَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ρ يَقُولُ: مَا مِنْ مُسْلِمٍ كَسَا مُسْلِمًا تَوْبًا إِلاَّ كَانَ فِي حِفْظِ اللهِ مَا دَامَ مِنْهُ عَلَيْهِ خِرْقَةٌ. رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ.

4482. Хусойн розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Ибн Аббоснинг олдига бир тиланчи келиб, тиланчилик қилди. Шунда Ибн Аббос:

«Лаа илаха иллаллоху» деб шаходат келтирасанми?» деди.

«Ха», деди у.

«Мухаммад Расулуллох, деб шаходат келтирасанми?» деди.

«Ха», деди у.

«Рўза тутиб, намоз ўкийсанми?» деди.

«Ха», деди у.

«Сен сўрадинг. Сўровчининг хакки бор. Албатта, бизнинг зиммамиздаги хак сенга сила килмогимиздир», деди ва унга бир сидра кийим берди хамда:

«Мен Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг «Қай бир мусулмон бошқа бир мусулмонга кийим кийдирса, модомики, ундан унинг устида бир парчаси бўлар экан, албатта, у Аллохнинг хифзи химоясида бўладир» деганларини эшитганман», деди».

Термизий ривоят қилган.

Шарх: Ушбу хадиси шарифдан олинадиган фойдалар:

- 1. Бирор киши ҳожати тушиб келганда унинг диндорлиги ҳақида саволлар бериш яхшилиги.
- 2. Хожати тушиб сўраган одамнинг мўмин биродарида ҳаққи бўлиши.
- 3. Мўмин-мусулмон киши ўзидан мухтожлик юзасидан бирор нарса сўраган биродарига ёрдам бериши зарурлиги.
- 4. Мусулмон киши бирор одамга яхшилик қилса, у одам унинг яхшилигидан фойдаланиб турган чоғида яхшилик қилган одам Аллоҳ таолонинг ҳифзи ҳимоясида туриши.

Ушбу ривоятнинг қахрамонлари Абдуллох ибн Аббос розияллоху анху доимо одамларнинг ҳожатини чиқарар эдилар. У киши турли соҳаларда кўпчилик хизматида бўлишга ҳаракат қилар эдилар. У киши ўзлари билган

илмга амал қилишда ҳам бошқаларга ўрнак бўлар эдилар.

Жумладан, Абдуллох ибн Аббос розияллоху анху ўта сахий ва хайри эхсон қилишни яхши кўрадиган зот эдилар. У кишининг замондошларидан бирлари бу ҳақда қуйидагиларни айтадилар:

«Ибн Аббоснинг уйичалиқ таоми, шароби, ме-васи ва илми кўп уйни кўрмадик».

Имом Тобароний, Ибн Асокир ва бошқалар Ҳабиб ибн Абу Собит розияллоху анхудан ривоят қиладилар:

«Абу Айюб розияллоху анху Муовия розияллоху анхунинг олдига бориб, қарзи борлигидан шикоят қилди. Бас, унинг хузурида ўзи хохлаган нарсани кўрмади. Балки, хохламаган нарсани кўрди ва:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг мендан кейин «ўзим бўлайни» кўрасизлар деганларини эшитган эдим», деди.

«Ўшанда нима қилиш керак деган эдилар?» деди Муовия.

«Сабр қилинглар», деган эдилар», деди у.

«Ундок бўлса, сабр кил!» деди Муовия.

«Аллоҳга қасамки, бундан кейин ҳеч қачон сендан бир нарса сўрамайман!» деди.

Сўнгра у Басрага келиб, Абдуллох ибн Аббос розияллоху анхунинг олдига тушди. У унга ўз уйини бўшатиб берди ва:

«Албатта, сен Расулуллох соллаллоху алайхи васалламга қандоқ қилган бўлсанг, мен ҳам сенга шундоқ қиламан!» деди.

Аҳлига амр қилган эди, уйдан чиқиб кетдилар. Сўнгра у унга:

«Уйда нима бўлса, ҳаммаси сеники!» деди ва қирқ минг пул ва йигирмата қул берди».

Имом ал-Хоким ва Тобаронийлар келтирган ривоятда Хассон ибн Собит розияллоху анху куйидагиларни айтадилар:

«Биз ансорийлар жамоаси Умар ёки Усмондан (ровийлардан Абу Зинод шак қилган) бир нарсани талаб килдик. Бас, Абдуллох ибн Аббос розияллоху анхуни ва Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг сахобаларидан бир неча нафарини ўзимиз билан бирга олиб бордик.

Шунда Ибн Аббос ҳам гапирди, қолганлар ҳам гапирдилар. Улар ансорийларни, уларнинг фазлларини зикр қилдилар. Биз талаб қилган иш оғир иш эди. Волий узр айтди. У уларнинг ҳар гапига жавоб топиб бераверди. Оҳири улар унинг узрини қабул қилиб, ўринларидан туришди. Илло, Ибн Аббос турмади. У ўз гапида давом этиб:

«Йўқ! Аллоҳга қасамки, ансорийларга бундоқ қилиш тўғри келмайди. Ахир улар нусрат берганлар, жой берганлар» деб уларнинг фазлларини зикр қилаверди. У яна:

«Манависи Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг шоирлари, у зотни химоя килган», деди.

Ибн Аббос ўзининг жамловчи каломи ила барча узрларни тўсиб, мурожаат қилишда давом этаверди. Охири волийнинг бизнинг ҳожатимизни чиҳаришдан бошҳа иложи ҳолмади.

Бас, Аллох унинг каломи ила бизнинг хожатимизни раво қилганидан кейин чиқдик. Мен Абдуллохнинг қулидан ушлаб олиб, уни алқаб, ҳаққига дуо қилиб борар эдим. Бас, масжидда у билан бирга булиб, у қилган ишни қила олмаган жамоа олдидан ўтиб қолдим. Мен улар эшитадиган қилиб:

«Албатта, у ичингизда бизга энг яхшиси экан», дедим.

«Шундок!» дедилар.

Шунда мен Абдуллоҳга:

«Аллохга қасамки, бу нубувватнинг қолдиғидир.

Аҳмад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг меросидир. У ичингизда ўша нарсага ҳақлироғи экан!» дедим».

Хассон ибн Собит розияллоху анху ушбу муносабат ила Абдуллох ибн Аббос розияллоху анхунинг мадхларида ажойиб байтлар хам айтганлар.

Абу Нуъайм рахматуллохи алайхи Ибн Аббос розияллоху анхудан ривоят киладилар:

«Мусулмонлардан бир оилани бир ой, бир ҳафта ёки Аллоҳ хоҳлаганича боқмоқлигим мен учун ҳаж кетидан ҳаж қилганимдан кўра афзалрокдир. Аллоҳ азза ва жалла йўлдаги биродаримга табакда бир дониқ нарсани ҳадя қилмоғим мен учун Аллоҳ азза ва жалланинг йўлида бир динорни инфоқ қилмоғимдан афзалдир»

(Бир дониқ дирҳамнинг олтидан бир оғирлигига тенг нарса)

Имом Тобароний, Байҳақий ва ал-Ҳокимлар ривоят қиладилар:

«Ибн Аббос Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг масжиддарида эътикоф ўтирган эди. Унинг олдига бир одам келиб салом берди ва ўтирди. Бас, Ибн Аббос унга:

«Эй Фалончи, сени ғамгин, маҳзун кўрмоқдаман?» деди.

«Ха, эй Расулуллоҳнинг амакисининг ўғли! Фалончининг менда ҳаққи бор. Ушбу қабр соҳиби ҳаққи, мен уни адо этишга қодир эмасман».

«Унга сенинг ҳақингда гапирайми?» деди Ибн Аббос.

«Агар малол келмаса», деди у.

Ибн Аббос туриб кавушини кийди ва масжиддан чикди. Шунда ҳалиги одам унга:

«Сен ўзинг нимада эканингни унутиб қўйдинг шекилли!?» деди.

«Йўқ. Аммо мен ушбу қабр сохиби алайхиссаломнинг: «Ким ўз биродарининг хожати учун харакат қилса ва

чиқарса, унинг учун бу ўн йил эътикоф ўтиргандан яхширокдир. Ким Аллох таолонинг розилиги учун бир кун эътикоф ўтирса, Аллох у билан дўзахнинг орасини уч хандак узок килур. Хар хандакнинг узунлиги мағрибу машрикнинг орасидан ҳам узундир», деганларини эшитганман», деб туриб, йиғлаб юборди Ибн Аббос розияллоху анху».

4483 عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: أَلاَ أُخْبِرُكُمْ بِأَفْضَلَ مِنْ دَرَجَةِ الصِّيَامِ وَالصَّلاَةِ وَالصَّدَقَةِ. قَالُوا: بَلَى يَا رَسُولَ اللهِ، وَالصَّدَةِ وَالصَّدَقَةِ. قَالُوا: بَلَى يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ: إِصْلاَحُ ذَاتِ الْبَيْنِ هِيَ الْحَالِقَةُ. رَوَاهُ أَبُو دَاتِ الْبَيْنِ هِيَ الْحَالِقَةُ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالتَّرْمِذِيُّ.

4483. Абу Дардо розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Рўза, намоз ва садаканинг даражасидан афзал даражанинг хабарини берайми? Одамлар орасини ислох килиш, одамлар орасини бузиш эса, кирувчидир», дедилар».

Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Бу иш ҳам одамларга кўрсатиладиган хизматлар ичида энг муҳимларидан биридир. Бу ҳакда аввалги китоб ва бобларда батафсил сўз юритилган.

العدل أساس الملك

АДОЛАТ МУЛКНИНГ АСОСИДИР

### قَالَ اللهُ تَعَالَى: چچچچچچچچچددِدّدْدْدُدُرْرْرْ

Аллох таоло:

«Албатта, Аллох адолатга, эхсонга, қариндошларга яхшилик қилишга амр этадир ва фахшу мункар хамда зулмкорликдан қайтарур. У сизларга ваъз қилур. Шоядки, эсласангиз», деган (Нахл, 90).

«Муфассирлар шохи» лақабини олган Абдуллох ибн Масъуд розияллоху анхудан қилинган ривоятда у киши: «Қуръондаги энг жамловчи оят шу оятдир. Эргашиладиган яхшиликни ҳам, четланиши лозим бўлган ёмонликни ҳам жамлаб зикр қилган», дерлар.

### Албатта, Аллох: «Адолатга амр этади»

Адолат деганда ишларни тўғри, инсоф билан олиб бориш ва одамлар орасида тенгликни жорий қилиш тушунилади.

Аллоҳ буюрган адолат исломий мутлақ адолатдир. Бу адолатга кўра, ҳар бир шахс, жамоат ва ҳар бир қавмга одилона муомалада бўлинади. Унда ҳавои нафсга, дўстлик ёки душманликка, насабга, кудачилик ёки қариндошликка, бойлик ёки камбағалликка, кучлилик ёки заифликка қараб муомала қилинмайди. Ҳамма учун ўлчов бир.

### «Эхсонга амр этади».

Эҳсон сўзи яхшилик қилиш маъносини англатади. Исломда эҳсоннинг эшиги кенг очилган. Қатъий адолат юзасидан ҳукм чиққандан сўнг биров яхшилик қилиш ниятида ўз ҳақидан кечиб, бошқага бериши мумкин. Кимки ёр-биродарлари ёки бошқа инсонларга яхшилик қилса, жуда яхши, савоблари кўпайтириб берилади.

#### «Қариндошларға яхшилик қилишға амр этадир».

Бошқаларга яхшилик қилиш ичида, айниқса, қариндошларга яхшилик этиш алохида ўрин тутади. Чунки уларнинг ҳам қариндошлиқ ҳам инсонлик ҳақлари бор.

«...ва фахшу мункар хамда зулмкорликдан қайтарадир».

**«Фахш»** сўзининг луғавий маъноси ҳаддан ошишдир. Лекин урфда кишилар номусига тааллуқли жиноятлар тушунилади.

«Мункар» деганда, инсоннинг соф табиати инкор киладиган ишлар кўзда тутилади. Буни, албатта, шариат ҳам инкор этади.

«Зулмкорлик» эса, хаққа тажовуз қилиш ва адолатни бузишдир.

Шу нарсалар ила:

«У сизларга ваъз килур. Шоядки, эсласангиз».

Дархақиқат, булар эслашга арзигулик ваъз-насихатдир. Аллох таоло Моида сурасида:

«Эй иймон келтирганлар! Аллох учун хакда туринг, адолатли гувох бўлинг. Бир кавмни ёмон кўришингиз сизни уларга нисбатан адолат килмасликка олиб бормасин. Адолат килинг. Бу таквога оид ишдир. Аллохга такво килинг. Албатта, Аллох килаётган амалингиздан хабардор Зотдир», деган (8-оям).

Ушбу ояти карима аввалида келган «Эй иймон келтирганлар!» нидоси мўминларга нихоятда махбуб нидодир. Бу нидо уларни хар кандай машаккатга кўркмай пешвоз чикишларига тарғиб килади. Демак, бу ўринда хам ўта мухим бир масала ўртага ташланадиганга ўхшайди.

«Аллох учун хакда туринг, адолатли гувох бўлинг».

Дарҳақиқат, ўзи учун ёки оиласи, қавми-қариндоши, миллати ёки бошқа эътиборлар учун эмас, фақат Аллоҳ учун ҳақда туриш керак. Бу осон иш эмас.

Шунингдек, кези келганда ўзига қарши, хатто отаонаси, бола-чақасига қарши адолатли гувох бўлишга хам тўғри келади. Нихоятда оғир иш. Бундай мўъжизасифат ишлар факат иймоннинг таъмини тотган, Исломнинг ҳақиқатини англаган кишилардангина содир бўлади. Бунга кўхна тарихнинг ўзи гувох.

Кетидан бундан ҳам машаққатлироқ даражадаги иш айтилади:

# «Бир қавмни ёмон кўришингиз сизни уларга адолат қилмасликка олиб бормасин».

Бу дегани - душманига нисбатан ҳам адолатли бўлиш, деганидир. Ўзи ёмон кўрган қавмларга ҳам ҳеч қандай шарт-сўзсиз, тўғридан-тўғри, фақат адолат ила муомалада бўлишни тақозо этади. Бу эса, унча-мунча инсоннинг кўлидан келмайди.

Аммо Иймон-Ислом неъматидан бахраманд розилигини бўлганларга, Аллохнинг кўзлаб хаёт кечираётганларга бу иш хам айни муддао, кўзланган максад. Мусулмонлар маҳкам динларини тутган пайтларида бу сифатларини бутун дунёга амалда кўрсатганлар.

Инсоният тарихи аввал ҳам, кейин ҳам бундай намуналарни кўра олгани йўк. Фақат мусулмонлардан, улар Исломни маҳкам тутган пайтларида кўрган, холос. Бунинг мисоллари сонсизсаноқсиз. Биргинасини бу ерда келтирамиз:

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам сахобалардан Абдуллох ибн Равоха розияллоху анхуни Хайбар номли жойга юбориб, уларнинг мевалари ва зироатлари махсулини ўлчаб келишни топширдилар. Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам у ерни фатх килган чоғларида Хайбар ахли билан махсулнинг ярмини беришга келишган эдилар.

У ерда яшовчи яхудийлар Абдуллох ибн Равоха розияллоху анхуга пора бериб, ишда фойдаларига ўзгариш килмокчи бўлдилар. Шунда Абдуллох ибн Равоха розияллоху анху уларга қараб:

«Аллоҳга қасамки, ҳузурингизга мен учун халойиқнинг энг маҳбуби бўлган зот олдидан келдим.

Сизлар эса, Аллоҳга қасамки, мен учун маймун ва тўнғиздан ҳам баттарсизлар. Аммо у кишини яхши кўришим ва сизларни ёмон кўришим, сизларга адолатсизлик қилишимга сабаб бўла олмайди», дедилар.

Шунда яхудийлар ажабланишиб:

«Осмонлару ерни тутиб турган нарса ҳам шу ўзи», дейишган.

Бундай соф, Аллох учун адолат ўрнатиш бошка хеч бир миллатда ёки динда бўлмаган, бўлмайди ҳам. Ҳозирги кунда адолат даъвосини қилаётганларнинг адолатсизликлари ҳам Иймону Исломсиз соф адолат бўлиши мумкин эмаслигини яна бир бор кўрсатмокда.

Чунки ҳақиқий адолат фақат ҳақиқий тақводор қалб эгасидангина содир бўлиши мумкин. Ояти карима шуни таълим беради бизга:

### «Адолат қилинг. Бу тақвога оид ишдир».

Қалбида тақвоси бор инсонга унинг Аллохдан хабардорлиги, Яратганнинг розилигини топишга уриниш хисси соф адолат учун харакат қилишига туртки бўла олади. Чунки фақат тақводор инсонгина:

«Албатта, Аллох қилаётган ишларингиздан хабардор Зотдир», деган огохлантиришга тўлиқ ишонади.

Аллох таоло Анъом сурасида:

«Агар гапирсангиз, қариндошингиз бўлса хам, адолат қилинг. Аллохга берган ахдингизга вафо қилинг. Буларни сизга амр қилдикки, шояд, эсласангизлар», деган (152-оят).

Мўмин-мусулмон одам доимо Аллохнинг амрига мувофик иш олиб бориши зарур. Бу эса, унинг доимо адолат ила гапириши лозимлигини такозо килади. Шунинг учун хакикий мусулмон инсоний заифликка бориб, кариндошларига нохак ён босишга имкон бермайди.

Адолат Аллоҳнинг амри бўлиб, барча унинг олдида баробар. Бир хукмда қариндошга бир хил, бошқага ўзгача

муомала қилиш мумкин эмас. Бундай ҳолни фақат мусулмонларгина ҳаётга татбиқ қилганлар, ҳолос.

Бошқалар адолат ҳақида ҳар қанча сафсата сотсалар ҳам, нари борганда нисбий адолат, яъни, ўз яқинлари ва ўз тоифасига нисбатангина адолатли бўла оладилар.

#### «Аллохга берган ахдингизга вафо килинг».

Аллоҳга берган аҳдда ушбу оятларда зикр қилинаётган ҳодисалар, жумладан, қариндошга бўлса-да, адолат қилиш, ўлчов ва тарозини адолат билан адо этиш, ноҳақ одам ўлдирмаслиқ Аллоҳга ширк келтирмаслик ва бошқалар бор.

# «Буларни сизга амр килдикки, шояд, эсласангизлар».

Яъни, ғофил бўлмасдан, ҳар бир нарсани эслаб, қилар амалларингизни Аллоҳ амрига мувофиқ олиб борингиз.

Аллох таоло Нисо сурасида:

«Албатта, Аллох сизларга омонатларни ўз ахлига эриштиришни ва агар одамлар орасида хукм килсангиз, адолат ила хукм килишни амр килур. Аллох сизларга кандай хам яхши ваъз килур! Албатта, Аллох эшитувчи ва кўрувчи Зотдир», деган (58-оям).

Мусулмонлар жамоасига Аллох таоло амр этган мухим ишлардан бири - омонатларни ўз ахлига эриштириш деб аталди.

# «Албатта, Аллох сизларга омонатларни ўз ахлига эриштиришни» амр этур.

Одамлар омонат деганда қимматбаҳо нарсани бошқа бировнинг ҳузурига сақлаб бериш учун қўйишнигина тушунадилар. Аслида, омонатни турлари кўпдир.

Жумладан, уламоларимиз Аллоҳни бандага юклаган омонатлари бор, намоз, рўза, закот, каффорот ва назрлар ҳам омонатдир, дейдилар. Шунингдек, бандаларнинг бандалардаги турли ҳақлари ҳам омонат ҳисобланади.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам

хадисларидан бирида: «Биров сенга бир калима айтиб, сўнгра атрофга қараб кўйса, билгинки, шу сўз омонатдир», деганлар. Демак, омонат кенг тушунилиши лозим бўлган атамадир. Энг буюк омонат эса, иймон омонатидир. Бу омонат инсондан бошқа махлуқотларга қасдсиз, иродасиз, ҳаракат ва йўлланмасиз берилгандир.

Улар хоҳласалар-хоҳламасалар иймонлидирлар. Фақат инсонгина ақлга ва ҳур иродага эга бўлгани учун, ўз иродаси, ҳаракати, қасди ва уриниши билан мўмин бўла олади. Худди мана шу она омонатдан бошқа омонатлар туғилади. Иймон омонатини адо қилганларгина Аллоҳнинг барча омонатларини ҳамда бандалар орасидаги омонатларни ҳалол адо эта оладилар. Барча омонатларни ўз эгаларига эриштирганларгина иймони ҳақиқий кишилар ҳисобланадилар.

Мўминлар ушбу иймон ила жаҳон халқлари ичида танилганлар. Омонатга хиёнат қилиш мунофикдикнинг уч аломатидан биридир. Мусулмон инсон барча омонатларга, жумладан, одамлар ила ўзаро муомаладаги, моддий масалалардаги омонатларга, катта-кичикка насиҳат қилиш омонатига, ёш авлодни тўғри тарбиялаш омонатига ва бошқа омонатларга риоя этади, хиёнат қилмайди.

Аллоҳ кўрсатмасин, агар хиёнат содир бўлса, катта хатога йўл кўйилган бўлади. Хиёнатчи ҳатто шаҳид бўлган такдирда ҳам, гуноҳи кечирилмасдир!

Аллоҳ таоло мусулмонларга юклаётган иккинчи буюк вазифа - одамлар орасида адолат ила ҳукм юритиш деб аталмоҳда.

# «...ва агар одамлар орасида хукм қилсангиз, адолат ила хукм қилишни амр қилур».

Зайд ибн Аслам розияллоху анху: «Бу оят хокимлар тўғрисида нозил бўлгандир», деганлар. Хадиси шарифда Пайғамбаримиз алайхиссалом:

«Модомики, хоким жабр қилмаса, Аллох у биландир.

Агар жабр қилса, ўзини ўзига вакил қилиб қўяди», деганлар.

Бошқа бир ҳадисда:

«Бир соатлик адолатли хукм қирқ йиллик ибодатга тенгдир», дейилган.

Эътибор билан мулоҳаза қиладиган бўлсак, ояти каримада:

**«Агар одамлар орасида хукм килсангиз»** дейилмокда.

Ха, айнан «одамлар» орасида, мусулмонлар орасидагина ёки бошка бирор махсус тоифа орасида эмас. Ким бўлишидан қатъи назар, барча одамлар орасида адолатли хукм юритиш мусулмонларнинг бурчидир.

Вокеликда ҳам мусулмонлардан бошқа ҳеч ким, ҳеч қайси жамият бу ишни уддалай олмаган. Исломнинг ҳукм ҳақидаги назариясига биноан, ҳукмни ва давлатни бардавом бўлмоғи учун асосий шарт —адолат ҳисобланали.

Иймон асосий шарт эмас. Уламоларимиз, иймонли ва адолатсиз хукм узок давом этмайди, аммо хукм адолатли бўлса, бардавом бўлади; ҳам иймонсиз, ҳам адолатсиз ҳукм эса, доимо вақтинчалик ҳукм бўлади, деб алоҳида қайд этганлар.

Бир оятнинг ўзида икки буюк асосга — ҳам омонатга, ҳам адолатга иршод қилиш катта марҳаматдир. Шунинг учун оятнинг давомида:

«Аллох сизларга қандай хам яхши ваъз қилур!» дейилмоқда.

Бизнинг бурчимиз эса, Аллох таолонинг ваъ-зини жон кулоғимиз ила тинглаб, унга амал қилишдир. Чунки Аллох биз бандаларининг бу амрга қандай амал қилаётганимизни эшитиб, кўриб турибди.

«Албатта, Аллох эшитувчи ва кўрувчи Зотдир». Эшитиш ва кўриш эса, охиратдаги хисоб-китоб учундир. Албатта, Аллох Ўзига хос эшитиш хусусияти билан ҳамма нарсани эшитади ва ўзига хос кўриш хусусияти билан ҳамма нарсани кўради. Ҳеч бир нарса Унинг эшитиш ва кўриш қудратидан четда қолмайди.

 $\rho$  قَالَ: سَبْعَةٌ يُظِلُّهُمُ اللهُ وَظُلِّهُ عَبَادَةِ  $\rho$  قَالَ: سَبْعَةٌ يُظِلُّهُمُ اللهُ فِي ظِلِّهِ يَوْمَ لاَ ظِلَّ إِلاَّ ظِلُّهُ: الإِمَامُ الْعَادِلُ، وَشَابٌ نَشَأَ فِي عِبَادَةِ وَيَ ظِلِّهِ يَوْمَ لاَ ظِلَّ إِلاَّ ظِلُّهُ: الإِمَامُ الْعَادِلُ، وَشَابٌ نَشَأَ فِي عِبَادَةِ رَبِّهِ، وَرَجُلُ قَلْبُهُ مُعَلَّقٌ فِي الْمَسَاجِدِ، وَرَجُلاَنِ ثَحَابًا فِي اللهِ اجْتَمَعَا عَلَيْهِ وَتَفَرَّقَا عَلَيْهِ، وَرَجُلُ طَلَبَتْهُ امْرَأَةٌ ذَاتُ مَنْصِبٍ وَجَمَالٍ فَقَالَ إِنِّ عَلَيْهِ وَتَفَرَّقَا عَلَيْهِ، وَرَجُلُ طَلَبَتْهُ امْرَأَةٌ ذَاتُ مَنْصِبٍ وَجَمَالٍ فَقَالَ إِنِّ عَلَيْهِ وَتَفَرَّقَا عَلَيْهِ، وَرَجُلُ طَلَبَتْهُ امْرَأَةٌ ذَاتُ مَنْصِبٍ وَجَمَالٍ فَقَالَ إِنِّ أَبَا أَخَافُ اللهُ، وَرَجُلُ تَصَدَّقَ بِصَدَقَةٍ فَأَخْفَى حَتَّى لاَ تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَا أَخَافُ اللهُ عَلَيْهُ وَرَجُلُ ذَكُرَ اللهَ خَالِيًا فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ. رَوَاهُ الْخَمْسَةُ إِلاَّ أَبَا دَاوُد.

4484. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Аллох таоло етти кишини Ўз соясидан бошқа соя йук кунда соясига олур; Одил Имом, ўз Роббиси ибодатида ўсган ёш, қалби масжидларга боғлик киши, Аллох йулида бир-бирини яхши куриб, Аллох учун жам булиб, Аллох учун ажрашадиган икки киши, мансаб ва жамол эгаси булган аёл ўзига чақирганда мен Аллохдан қурқаман деган одам, садақани махфий қилиб, ҳатто чап қули унг қули қилган нафақани билмай қолган одам ва Аллохни холи қолиб эслаганда кузидан ёш оққан одам», дедилар».

Бешовларидан фақат Абу Довуд ривоят қилмаған.

Шарх: Аллохнинг соясидан ўзга соя йўк кун киёмат

кунидир.

Қиёмат куни шиддатли иссиқ бўлиб, ҳамма ўзи учун соя излаб қолади. Ўшанда Аллоҳнинг соясидан ўзга соя бўлмайди. Аллоҳнинг соясига эса, ҳамма ҳам ўзини ола билмайди. Аллоҳ Ўзи хоҳлаган бандаларнигина Ўз соясига олур.

Ушбу ҳадисда, ўша даҳшатли қиёмат кунида Аллоҳ Уз соясига оладиган одамлардан етти тоифасининг зикри келмокда:

#### 1. «Одил Имом».

Адолат ила ҳукм юритган мусулмон ҳукмдор қиёмат куни, Аллоҳнинг соясидан бошқа соя бўлмаган пайтда Аллоҳ Ўз соясига оладиган бахтиёр кишилардан бўлиши таъкидланмокда.

Бу маъно ҳар бир мусулмон жамоага бошлиқ бўлган шахсга ҳам тегишлидир. Кишилар ҳаётида раҳбарликнинг тутган ўрни муҳимлигидан ушбу етти тоифа ичидан биринчи бўлиб Одил Имом зикр қилинмоқда. Қолаверса, ушбу ҳадиси шарифнинг бу бобда келтирилишининг боиси ҳам айнан шунда.

### 2. «Ўз Роббиси ибодатида ўсган ёш».

Инсоннинг ёшлигида қилган тоат-ибодати алохида таҳсинга сазовор. Қариб-ҳориб, ҳеч нарсага ярамай қолганда, ноилож қолиб ўзини ибодатга уриш осон нарса. Аммо ёшлик ғурурини енгиб, турли орзу-ҳавас ва шаҳватларни ҳамда ҳавойи нафсни енгиб, ёшликдан тоат-ибодатни тўла қилиб, ўсиб бориш ҳақиқий қаҳрамонликдир.

Шунинг учун ҳам Исломда ёшликдан тоат-ибодат билан ўсишга қаттиқ аҳамият берилади.

### 3. «Қалби масжидга боғлиқ киши».

Бунда масжидларга кўнгли боғлиқ бўлиш қанчалар фазилатли иш экани баён қилинмокда. Кўнгли масжидларга боғлиқ бўлиш қалбида масжидларнинг муҳаббати борлигидандир.

Бундок одам доимо масжиддан қолмай ибодат қилиш билан ҳаёт кечиради ва шу ишқ билан юради. Бир марта бориб намозини ўқиб чиққандан кейин янаги намоз вақтига тезроқ етиб бориш фикрида юради.

### 4. «Аллох йўлида бир-бирига мухаббат кўйиб, Аллох учун жам бўлиб, Аллох учун ажрашадиган икки киши».

Дунёда кишилар ўртасидаги ўзаро муҳаббат, дўстликбиродарлик турли нарсалар учун бўлади. Кимлардир шахсий манфаатлар, кимлардир иш, ҳизб, молу дунё ва бошқа манфаатлар юзасидан яқинлашади. Яна бошқа сабаблар ҳам бўлиши мумкин.

Аммо Исломда ҳақиқий биродарлиқ ўзаро муҳаббат Аллоҳ учун бўлади.

Мусулмон инсон ўз биродарига Аллох учун мухаббат килади. Ундаги Аллохнинг амрига бўйсуниш сифатларини такдирлайди.

# 5. «Мансаб ва жамол эгаси бўлган аёл ўзига чақирганда мен Аллохдан қўрқаман, деган одам».

Аллоҳ таолодан қўрқиб, ўз шаҳватидан кечиш улкан фазилат. Гуноҳ ишдан қўрқиб, ўзини четга олиш, охират азобидан қўрқиб, ўзининг оний лаззатидан воз кечиш катта жасорат. Аллоҳ таоло бундоқ бандани муносиб равишда мукофотлайди. Мансаб ва жамол эгаси бўлган аёл ўзи чақириб турганда, унинг чақириғига рад жавоб беришга фақатгина Аллоҳ таолодан қўрқиш мо-нелик қилса, дарҳақиқат, улкан қаҳрамонлик содир бўлади.

# 6. «Садақани махфий қилиб, ҳатто чап қўли, ўнг қўли қилган нафақани билмай қолган одам».

Исломда хайри садақа қилишга, шу йўл билан бевабечора, етим-есирларга иқтисодий ёрдам беришга қаттиқ тарғиб қилинади. Шу билан бирга, садақанинг махфий бўлиши марғуб саналади. Ана ўшанда садақа холисона бўлади, риё ва хўжакўрсиндан сақланилади.

Энг мухими, садақани қабул қилиб олаётган кишининг хижолат бўлмаслиги таъминланади, садақа Аллох таолонинг розилиги учунгина бўлгани исботланади.

#### 7. «Аллохни холи холида эслаганида кўзидан ёш оққан одам».

Бу жумлада тақводорликда риёкорликдан холи булиш ҳақида суз кетмоқда. Кишилар кузига тақводор булиб куриниш жуда ҳам осон. Купчилик олдида Аллоҳни эслаб, кузидан дув-дув ёш тукадиганлар ҳам оз эмас.

Лекин ҳақиқий тақводор ҳўжакўрсинга эмас, ёлғиз ўзи қолганида Аллоҳдан қўрқиб кўзидан ёш тўкадиган одамдир. Ана ўшандоқ даражага етган одамгина ҳақиқий тақводор ҳисобланади. Ўша даражага етган одамгина ушбу ҳадисда ваъда қилинаётган улкан даражага эришади.

Қиёмат куни ана ўша даражага етган кишигина Аллох таолонинг соясидан панох топиш бахтига муяссар бўлади.

Аллоҳ таоло бизлар ҳам ўшандоҳ бандалар ҳаторида бўлишимизни насиб этсин.

Ушбу ҳадиси шарифда зикр этилган сифатларга эга бўлишга ҳаракат қилувчилардан қилсин

ρ عَنْ عِيَاضِ بْنِ حِمَارٍ الْمُجَاشِعِيِّ τ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ρ قَالَ ذَاتَ يَوْمٍ فِي خُطْبَتِهِ: أَلاَ إِنَّ رَبِّي أَمَرِنِي أَنْ أُعَلِّمَكُمْ مَا جَهِلْتُمْ مِمَّا عَلَمَنِي يَوْمِي هَذَا. كُلُّ مَالٍ نَحَلْتُهُ عَبْدًا حَلاَلُ وَإِنِّي حَلَقْتُ عِبَادِي

حُنَفَاءَ كُلَّهُمْ وَإِنَّهُمْ أَتَتْهُمُ الشَّيَاطِينُ فَاجْتَالَتْهُمْ عَنْ دِينِهِمْ وَحَرَّمَتْ عَلَيْهِمْ مَا أَحْلَلْتُ لَهُمْ وَأَمَرَتْهُمْ أَنْ يُشْرِكُوا بِي مَا لَمْ أُنْزِلْ بِهِ سُلْطَانًا. وَإِنَّ اللهَ نَظَرَ إِلَى أَهْلِ الأَرْضِ فَمَقَّتَهُمْ عَرَبَهُمْ وَعَجَمَهُمْ إِلاَّ بَقَايَا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَقَالَ إِنَّمَا بَعَثْتُكَ لَأَبْتَلِيَكَ وَأَبْتَلِيَ بِكَ وَأَنْزَلْتُ عَلَيْكَ كِتَابًا لاَ يَغْسِلُهُ الْمَاءُ تَقْرَؤُهُ نَائِمًا وَيَقْظَانَ وَإِنَّ اللهَ أَمَرَنِي أَنْ أُحَرِّقَ قُرَيْشًا فَقُلْتُ: رَبِّ إِذًا يَتْلَغُوا رَأْسِي فَيَدَعُوهُ خُبْزَةً قَالَ: اسْتَحْرِجْهُمْ كَمَا أَحْرَجُوكَ، وَاغْزُهُمْ نُغْزِكَ، وَأَنْفِقْ فَسَنُنْفِقَ عَلَيْكَ، وَابْعَتْ جَيْشًا نَبْعَثْ خَمْسَةً مِثْلَهُ، وَقَاتِلْ بِمَنْ أَطَاعَكَ مَنْ عَصَاكَ. قَالَ وَأَهْلُ الْجُنَّةِ ثَلاَتَةُ: ذُو سُلْطَانِ مُقْسِطٌ مُتَصَدِّقٌ مُوَفَّقٌ، وَرَجُلٌ رَحِيمٌ رَقِيقُ الْقَلْبِ لِكُلِّ ذِي قُرْبَى وَمُسْلِم، وَعَفِيفٌ مُتَعَفِّفٌ ذُو عِيَالٍ. قَالَ وَأَهْلُ النَّارِ خَمْسَةُ: الضَّعِيفُ الَّذِي لا زَبْرَ لَهُ الَّذِينَ هُمْ فِيكُمْ تَبَعًا لاَ يَبْتَغُونَ أَهْلاً وَلاَ مَالاً، وَالْخَائِنُ الَّذِي لاَ يَخْفَى لَهُ طَمَعٌ وَإِنْ دَقَّ إِلاَّ خَانَهُ، وَرَجُلٌ لاَ يُصْبِحُ وَلاَ يُمْسِى إِلاَّ وَهُوَ يُخَادِعُكَ عَنْ أَهْلِكَ وَمَالِكَ. وَذَكَرَ الْبُحْلَ أُو الْكَذِبَ. وَالشِّنْظِيرُ الْفَحَّاشُ. رَوَاهُ مُسْلِمٌ.

4485. Иёз ибн Химор ал-Мужошиъий розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам бир куни ўз хутбаларида:

«Огох бўлинглар! Ушбу кунимда менга Роббим Ўзи менга таълим берган нарсалардан сиз билмаган

нарсани сизга таълим беришимга амр килди. У Зот: «Бандага берганим барча мол халолдир. Албатта, Мен бандаларимни хаммаларини соф табиат ила халк қилдим. Сўнг уларга шайтонлар келдилар ва уларни динларидан адаштирдилар. Улар аларга Мен халол қилган нарсаларни харом қилдилар. Уларга Мен хужжат нозил қилмаган нарсаларни Менга ширк келтиришга амр қилдилар», деди.

Албатта, Аллох ер ахлига назар солди ва уларга арабларига хам, ажамларига хам ғазаб қилди. Илло, ахли китобдан қолган-қутганларига ғазаб қилмади.

Ва У Зот (менга):

«Мен сени синаш учун ва сен билан (бошқаларни) синаш учун юбордим. Мен сенга сув ювмайдиган, уйку холида хам, уйғоқ холда хам ўқийдиганинг китобни нозил қилдим», деди.

Албатта, Аллох менга Қурайшни ёндиришимни амр килди. Мен У Зотга:

«Эй Роббим! Ундок бўлса, улар менинг бошимни ёриб, синган нонга ўхшатиб қўюрлар», дедим.

«Улар сени чиқарганларидек, сен хам уларни чиқар. Уларга қарши жанг қил, Биз сенга кумак берамиз. Нафака кил, Биз сенга нафака киламиз. Сен лашкар юбор, Биз унга беш баробарини юборурмиз. Узингга итоат килганлар билан сенга осий бўлганларга қарши қитол қил», деди.

«Ахли жаннат уч тоифадир; одил, садака килувчи ва муваффакиятли султон. Хар бир кариндош ва мусулмонга рахмли ва қалби юмшоқ киши. Иффатли ва ўзини иффатли килиб кўрсатувчи аёлманд», деди.

«Ахли дўзах беш тоифадир; Ичингиздаги ахлни хам, молни хам истамайдиган тобе булган эсипаст заифлар. Тамаси махфий бўлмаган, энг кичик нарсада хам хиёнат қиладиган хоин. Эртаю кеч сени ахлинг ва

молингда алдайдиган киши», деди ва бахиллик ва ёлғонни зикр қилди ва фахш иш қилиб, фахш гап айтадиган одам», деди».

Муслим ривоят қилган.

**Шарх:** Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам ушбу ривоятда ўзларига Аллох субханаху ва таолодан хадиси кудсий шаклида келган вахийни умматларига етказмокдалар.

«Огох булинглар! Ушбу кунимда менга Роббим Узи менга таълим берган нарсалардан сиз билмаган нарсани сизга таълим беришимга амр килди».

Ушбу ўзига хос таълимда кўпгина мухим маълумот ва амал қилиниши лозим ишлар ҳақида сўз бормоқда.

### «Бандага берганим барча мол халолдир».

Аллоҳ субҳанаҳу ва таоло бандаларига берадиган барча моллар аслида ҳалол бўлган. Уларнинг ичида ҳаром мол бўлмаган.

«Албатта, Мен бандаларимни хаммаларини соф табиат ила халк килдим».

Аслида Аллоҳ субҳанаҳу ва таоло одамларни мусаффо табиат билан яратган. Уларнинг ичида табиати бузуғи бўлмайди.

«Сўнг уларга шайтонлар келдилар ва уларни динларидан адаштирдилар».

Шайтонлар одамларни иғво қилиб, уларнинг соф табиатларни ифлосладилар. Энг ёмони, одамларни динларидан адаштирдилар. Исломдан бошқа динларда юришларига сабаб бўлдилар.

«Улар аларга Мен халол қилган нарсаларни харом қилдилар».

Яъни, ҳалол нарсани ҳаромга айлантирадиган ишларни ҳилишга чорлаб, топадиган молларини ҳаром бўлишига сабаб бўлдилар.

«Уларга Мен хужжат нозил қилмаган нарсаларни

### Менга ширк келтиришга амр қилдилар».

Баъзи одамлар гаайтонларнинг бу иғвосига ҳам учиб, Аллоҳ субҳанаҳу ва таолога ширк келтирдилар.

«Албатта, Аллох ер ахлига назар солди ва уларга - арабларига хам, ажамларига хам ғазаб қилди. Илло, ахли китобдан қолган-қутганларига ғазаб қилмади».

Ушбу жумладаги Аллоҳ субҳанаҳу ва таолонинг ер аҳлига назар солиши ва арабларига ҳам, ажамларига ҳам ғазаб қилиши Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламнинг Пайғамбар этиб юборилишларидан аввал бўлган. Ўшанда Аллоҳ субҳанаҳу ва таоло фақат аҳли китобдан қолган-кутган асл илоҳий таълимотларга амал қилиб келаётганларига ғазаб қилмади.

«Мен сени синаш учун ва сен билан (бошқаларни) синаш учун юбордим».

Аллоҳ субҳанаҳу ва таолонинг Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламни синаши у зотнинг Пайғамбарликни етказишлари, Аллоҳ субҳанаҳу ва таолонинг йўлига чақиришдаги қийинчиликларга сабр қилишлари каби ишлари ила бўлади.

Набий соллаллоху алайхи васаллам билан бошқаларни синаш эса, у зотнинг умматларини Ислом ва иймон йўлида юришлари, ихлосли бўлишлари каби жихатларда бўлади

«Мен сенга сув ювмайдиган, уйку холида хам, уйгок холда хам ўкийдиганинг Китобни нозил килдим».

Яъни, Аллох субҳанаху ва таоло Қуръони Каримнинг асосий муҳофазаси уни ёд олиб, қалбларда сақлаб юриш ила собит булишини ирода қилди.

«Албатта, Аллох менга Қурайшни ёндиришимни амр қилди. Мен У Зотга:

«Эй Роббим! Ундок бўлса, улар менинг бошимни ёриб, синган нонга ўхшатиб қўюрлар», дедим.

«Улар сени чиқарганларидек, сен хам уларни

чикар. Уларга қарши жанг кил, Биз сенга кўмак берамиз. Нафака кил, Биз сенга нафака киламиз. Сен лашкар юбор, Биз унга беш баробарини юборурмиз. Ўзингга итоат килганлар билан сенга осий бўлганларга қарши китол кил», деди».

Хадиси шарифнинг бу қисмидаги жумлаларда Аллоҳ субҳанаҳу ва таоло Набий соллаллоҳу алайҳи васалламга ўзларига қарши чиққанларга қарши курашда ёрдам ваъда қилмоқда. Воқеликда бу ишлар бўлиб ўтган ҳам.

### «Ахли жаннат уч тоифадир;

# 1. «Одил, садақа қилувчи ва муваффақиятли султон».

хадиси шарифни Ушбу айни Ш۷ бобда келтирилишининг сабаби хам шу жумладир. Унда адолат килишга тарғиб борлиги учун зикр килинган. Хукмдорнинг адолатли, садақа қилувчи ва муваффақиятли бўлиши жаннатлар қаторига қўшадиган уни ахли омиллардан экан.

# 2. «Хар бир қариндош ва мусулмонга рахмли хамда қалби юмшоқ киши».

Қариндошларга, мусулмонларга раҳмли ҳамда қалби юмшоқ бўлиш ҳам кишининг аҳли жаннатлардан бўлишига олиб келадиган омиллардан экан.

### 3. «Иффатли ва ўзини иффатли қилиб кўрсатувчи аёлманл».

Баъзи аёлманд кишилар ўзининг ночор иктисодий ҳолатини баҳона килиб, иффатни унутиб кўядилар. Турли услуб ва найрангларни ишга солиб, тамагирлик йўлига ўтадилар.

Аслида аёлманд кишиларнинг тамагирликдан четда бўлганлари ўзлари учун яхши. Уларнинг иффатли

бўлишлари охиратда ҳам катта фойда келтирар экан. Уларнинг жаннатга киришларига сабаб бўладиган омиллардан бири экан.

«Ахли дўзах беш тоифадир;

# 1. «Ичингиздаги ахлни хам, молни хам истамайдиган тобе булган эсипаст заифлар».

Бундан фақат қорнини ўйлаб юрган қорин бандаларининг оқибати яхши бўлмаслиги келиб чиқади.

#### 2. «Тамаси махфий бўлмаган, энг кичик нарсада хам хиёнат қиладиган хоин».

Тамагирликни очиқ-ойдин қилиш, кичик хоинликни ўзига эп кўришлар ҳам кишининг дўзахи бўлишига сабаб бўладиган омиллардан экан.

### 3. «Эртаю кеч сени ахлинг ва молингда алдайдиган киши».

Бундан алдамчилик ҳам дўзахи бўлишга сабаб бўладиган омиллардан эканлиги чиқади.

#### 4. «ва бахиллик ва ёлғонни зикр қилди».

Бахиллик ва ёлғон катта гуноҳлардан эканлиги ҳаммага маълум ва машҳур.

# **5. «фахш иш қилиб, фахш гап айтадиган одам».** Бу ишларнинг ўта ёмонлиги ҳеч кимга сир эмас.

خاتمة

#### ХОТИМА

### في المحبة

#### МУХАББАТ ХАКИДА

### ملاك الدين في محبة الله ورسوله

# **ДИННИНГ УСТУНИ АЛЛОХНИНГ ВА УНИНГ РАСУЛИНИНГ МУХАББАТИДАДИР**

قَالَ اللهُ تَعَالَى: قَقَقَقَةِ جَجِجِجِجِجِجِجِجِجِ

Аллох таоло:

«Сен: «Агар Аллоҳга муҳаббат қилсангиз, Бас, менга эргашинг. Аллоҳ сизга муҳаббат қиладир ва сизларни гуноҳларингизни мағфират қиладир», деб айт», деган (Оли Имрон, 31).

Аллоҳга муҳаббат ва иймон қуруқ гаплар эмас. Одамлар орасида ўзининг иймони борлигини, Аллоҳга муҳаббати борлигини айтиш билан собит бўладиган нарса ҳам эмас у. Аллоҳга ҳақиқий муҳаббат, ҳақиқий иймон оғизда айтиладиган гап, виждоний ҳис-туйғу ёки баъзи расм-русумларни адо этишдан ҳам иборат эмас. Аслида у Аллоҳга ва Унинг Расулига тўлиқ бўйсунишдан иборатдир.

«Агар Аллохга мухаббат қилсангиз, Бас, менга эргашинг».

Ким Аллоҳга муҳаббати борлигидан даъво қилса, бу даъвонинг тўғри ёки нотўғрилигига Пайғамбар алайҳиссаломга эргашишига қараб ҳукм чиқарилади. Агар у Пайғамбар алайҳиссаломга эргашса, даъвоси тўғри. Эргашмаса, тўғри эмас. Пайғамбар алайҳиссолату

вассаломга эргашиш ҳар бир бандага битмас-туганмас бахтсаодат кел

тиради. Бу нарса оятда қуйидагича баён қилинмоқда:

«Аллох сизга мухаббат қиладир ва сизларнинг гунохларингизни мағфират қиладир».

Мўмин банда учун Аллоҳнинг муҳаббатидан ҳам улуғроқ бахт, улуғроқ саодат борми! Бунинг устига, унинг гуноҳларини ҳам мағфират қилиб турса!

4486 عَنْ أَنَسٍ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: ثَلاَثُ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ هِنَّ حَلاَوَةَ الإِيمَانِ: أَنْ يَكُونَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا، وَأَنْ يُحُرَهَ أَنْ يَعُودَ فِي الْكُفْرِ وَأَنْ يَكُرَهَ أَنْ يَعُودَ فِي الْكُفْرِ كَمَا يَكْرَهُ أَنْ يَعُودَ فِي الْكُفْرِ كَمَا يَكْرَهُ أَنْ يَعُودَ فِي النَّارِ. رَوَاهُ الْخَمْسَةُ إِلاَّ أَبَا دَاوُدَ.

4486. Анас розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Уч нарса борки, улар кимда бўлса, иймон халоватини топади; Аллох ва Унинг Расули унинг учун икковларидан ўзга хамма нарсадан махбуб бўлмоклари, бир кишига факат Аллох учунгина мухаббат килмоғи ва куфрга қайтишни худди оловга ташланишни ёмон кўргандек ёмон кўриши», дедилар».

Бешовларидан Абу Довуд ривоят қилмаган.

**Шарх:** Ушбу ҳадисда Исломнинг энг асл тушунчаларидан бири, комил иймон ҳаловатини қайси йўл билан топиш мумкин эканлиги баён қилинмоқда. Чунки, иймон ҳаловатини топиш оддий ҳол эмас. «Ҳаловат» сўзи ҳолвадан олинган бўлиб, «ширинлик» маъносини англатади. Асли моддий маънода ишлатиладиган бу сўз, бу ерда истиеъора ила маънавий маънода келмоқда.

Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам сўз бошида:

«Уч нарса борки, улар кимда бўлса, иймон халоватини топади», деб эшитувчини қизиқтириб оладилар. Иймон ҳаловати ҳаммани ҳам қизиқтирадиган нарса. Ҳамма «қандоқ қилиб, иймон ҳаловатини топса бўлар экан?» деб юради. Иймон ҳаловатини уч нарса билан топиш мумкинлигини эълон қилиш эса, ҳамманинг эътиборини ўзига тортиши турган гап. Эътиборни жалб қилиб олингандан сўнг эса, ўша уч нарсани баён қилиш бошланади:

# 1. «Аллох ва Унинг Расули унинг учун икковларидан ўзга хамма нарсадан махбуб бўлмоқлари».

Комил иймонга эга бўламан, иймон ҳаловатини топаман, деган одам Аллоҳ таолони ва Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламни ҳаммадан кўп севмоғи лозим. Зотан, бусиз иймон бўлиши ҳам мумкин эмас.

Хўш, Аллох ва Унинг Расулини севиш нима билан бўлади? Бу борадаги мухаббатни қандоқ тушунмоқ керак? Уламоларимизнинг бу саволга берган жавобларидаги иборалари турлича бўлса хам, маъноси бирдир. У хам бўлса, Аллохга мухаббат унинг айтганини қилиб, кайтарганидан қайтишдир. Аллох яхши кўрган нарсани яхши кўриб, ёмон кўрган нарсани ёмон кўришдир.

Шунингдек, Пайғамбар соллаллоху алайҳи васалламга муҳаббат ҳам у зотнинг шариатлари ва суннатларини лозим тутмоқдан иборатдир.

### 2. «Бир кишига фақат Аллох учунгина мухаббат қилмоғи».

Мўмин-мусулмонлар орасидаги мухаббат Аллох учун бўлгандагина улар комил иймон халоватини топадилар. Бу мухаббат икки томоннинг Аллохга бўлган мухаббатидан келиб чиққан муборак мухаббатдир. Чунки уларни

биродар қилган, дўстлаштирган Зот - Аллох таолонинг Ўзидир.

Шунинг учун ҳам мўминларнинг ўзаро муҳаббатлари Аллоҳ учун бўлмоғи лозим. Дунё ва унинг матоҳлари учун бўлган муҳаббат орҳали ҳеч ҳачон иймон ҳаловатини топиб бўлмайди.

# 3. «Куфрга қайтишни худди оловга ташланишни ёмон кўргандек ёмон кўриши».

Зотан, куфрга қайтиш оловга ташланиш демакдир. Демак, иймон ҳаловатини топиш учун фақат бир тарафлама ҳаракат кифоя қилмас экан. Муҳаббат қилиш билан бир қаторда, нафрат қилишни ҳам, ўзини тийишни ҳам жойига қуйиш керак экан.

Куфр ва унга олиб борувчи нарсалар мўмин киши учун яқинлашганда куйдирадиган олов каби қўрқинчли ва ёқимсиз нарса бўлиши керак.

Мўмин киши катта-кичик куфрга тегишли ҳар бир нарсадан худди ёниб турган даҳшатли оловдан қўрққандек қўрқиши, унга тушишдан сақланганидек сақланиши лозим.

Ушбу ҳадиси шарифдан оладиган фойдаларимиз аниқ: Бир ўйлаб кўрайлик. Дарҳақиқат, Аллоҳга ва Унинг Расулига бўлган муҳаббатимиз улардан бошқага бўлган муҳаббатимиздан устунми? Доимо Аллоҳнинг айтганини килиб, қайтарганидан қайтаяпмизми? Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламнинг шариатларига, суннатларига қанчалик амал қилаяпмиз? Ёки молу дунёга муҳаббат кўйиб, унинг домига тушганча, ҳалос бўлолмай юрибмизми? Эҳтимол, шунинг учун иймон ҳаловатини эмас, дунё матоҳи ҳаловатини топаётгандирмиз?!

Аввал нима бўлса, бўлиб ўтди. Энди иймон халоватини топишга уринайлик! Бунинг учун Аллохга ва Унинг Расулига улардан бошқа хамма нарсадан кўра кўпрок мухаббат кўйишга харакат қилайлик!

Хаётимизнинг ҳар бир соҳасида Аллоҳнинг айтганини ҳилиб, ҳайтарганидан ҳайтайлик!

7 عَنْ النَّبِيِّ ρ قَالَ: مَنْ أَحَبَّ للهِ وَأَعْطَى للهِ وَمَنَعَ للهِ فَقَدِ اسْتَكْمَلَ الإِيمَانَ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالتِّرْمِذِيُّ.

4487. Абу Умома розияллоху анхудан ривоят қилинади: «Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким Аллох учун мухаббат қилса, Аллох учун ёмон кўрса, Аллох учун берса ва Аллох учун ман қилса, батахқиқ, иймонни баркамол қилибди», дедилар».

Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Ҳа, мўмин банданинг бу дунёдаги барча ишлари Аллоҳ таоло учун бўлиши лозим.

عَنْ أَبِي ذَرِّ  $\tau$  عَنِ النَّبِيِّ  $\rho$  قَالَ: أَفْضَلُ الأَعْمَالِ الْعُمَالِ الْعُمَالِ الْعُمَالِ اللهِ وَالْبُغْضُ فِي اللهِ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ.

4488. Абу Зарр розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Амалларнинг энг афзали Аллох учун мухаббат килмок ва Аллох учун ёмон кўрмокдир», дедилар».

Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** Ушбу ҳадиси шарифда зикр қилинган мақомга эришган банда Аллоҳ таолога қурбат ҳосил қилган роббоний бандалар қаторидан жой олган бўлади. Чунки бундоқ киши ўзини ҳам, ўзгаларни ҳам четга қўйиб, фақат Аллоҳ таоло учун яшайдиган ҳолга ўтган бўлади

# من أحب الله أحبه الله والعباد

#### КИМ АЛЛОХГА МУХАББАТ ҚИЛСА, УНГА АЛЛОХ ВА БАНДАЛАР МУХАББАТ ҚИЛАДИ

قَالَ اللهُ تَعَالَى: أَبِبِبِبِيثِ يِبِبٍ

Аллох таоло:

«Албатта, иймон келтирган ва яхши амалларни килганларга Рохман мухаббат пайдо килур», деган (Марям, 96).

Агар банда иймонли бўлса ва яхши амалларни қилиб юрса, Аллох таоло ўша бандага нисбатан муҳаббат пайдо қилур. Бу муҳаббат ўша бандага Аллоҳ томонидан ҳам, бандалар томонидан ҳам бўладир. Ундоқ бандага Аллоҳ таолонинг муҳаббати қандоқ бўлишини васф қилишга тил ожиз.

Аммо иймонли ва яхши амалли бандага бошқа бандаларнинг муҳаббати ҳам мўъжизадек бир гапдир. Ундоқ бандани кўрган одам кимлигини аниқ билмаса ҳам унга муҳаббат қилиб қолаверади.

Шунинг учун мумин ва такводор бандаларни яхши ҳам, ёмон ҳам - салгина одамгарчилиги бор ҳар бир банда яхши куриши ҳаммага маълум.

24489 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ τَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ρ قَالَ: إِنَّ اللهَ إِذَا أَحَبَّ عَبْدًا دَعَا جِبْرِيلَ فَقَالَ إِنِّ أُحِبُّ فُلاَنًا فَأَحِبَّهُ قَالَ فَيُحِبُّهُ جَبْرِيلُ ثُمَّ يُنَادِي فِي السَّمَاءِ فَيَقُولُ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ فُلاَنًا فَأَحِبُّوهُ فَيُحِبُّهُ جِبْرِيلُ ثُمَّ يُنَادِي فِي السَّمَاءِ فَيَقُولُ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ فُلاَنًا فَأَحِبُّوهُ فَيُحِبُّهُ

أَهْلُ السَّمَاءِ ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ الْقَبُولُ فِي أَهْلِ الأَرْضِ، وَإِذَا أَبْغَضَ اللهُ عَبْدًا دَعَا جِبْرِيلَ فَيَقُولُ إِنِي أَبْغِضُ فُلاَنًا فَأَبْغِضْهُ قَالَ فَيُبْغِضُهُ جِبْرِيلُ ثُمَّ يُنَادِي فِي أَهْلِ السَّمَاءِ إِنَّ الله يُبْغِضُ فُلاَنًا فَأَبْغِضُوهُ، قَالَ فَيُبْغِضُونَهُ ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ الْبَغْضَاءُ فِي الأَرْضِ. رَوَاهُ الشَّيْحَانِ وَالتِّرْمِذِيُّ.

4489. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Қачон Аллох бир бандага мухаббат қилиб қолса, Жаброилни чақириб:

«Мен фалончига мухаббат қилдим. Сен хам унга мухаббат қил», дейди.

Бас, Жаброил унга мухаббат қилади ва ос-монда нидо килиб:

«Аллох фалончига мухаббат қиладир. Сиз унга мухаббат қилинг!» дейди.

Шунда ахли осмон унга мухаббат қилади. Сўнгра унинг учун ер ахлида қабул йўлга қўйилади.

Қачон Аллоҳ бир бандани ёмон кўриб қолса, Жаброилни чақириб:

«Мен фалончини ёмон кўрдим. Сен ҳам уни ёмон кўр», дейди.

Бас, Жаброил уни ёмон кўради ва осмонда нидо килиб:

«Аллох фалончини ёмон кўрадир. Сиз уни ёмон кўринг!» дейди.

Шунда аҳли осмон уни ёмон кўради. Сўнгра унинг учун ерда ёмон кўриш йўлга кўйилади», дедилар».

Икки шайх ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Демак, Аллох таолонинг мухаббатини козонаман деган одам Аллох таолони рози килишга

харакат қилсин. Одамларнинг муҳаббатини қозонаман деган одам ҳам Аллоҳ таолони рози қилишга ҳаракат қилсин.

24490 عَنْ أَبِي ذَرِّ تَ قَالَ قِيلَ لِرَسُولِ اللهِ ρ أَرَأَيْتَ الرَّجُلَ يَعْمَلُ الْعَمَلَ مِنَ الْخَيْرِ وَيَحْمَدُهُ النَّاسُ عَلَيْهِ؟ قَالَ: تِلْكَ عَاجِلُ بُشْرَى الْمُؤْمِنِ. رَوَاهُ مُسْلِمٌ.

4490. Абу Зарр розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Расулуллох соллаллоху алайхи васалламга «бир яхши ишни қилган одамни кишилар мақтаганига нима дейсиз?» дейилди.

«Ўша нарса бандага бўладиган башоратнинг дебочасидир», дедилар».

Муслим ривоят қилган.

**Шарх:** Бир бандани қилган солих амаллари учун бошқа кишилар мақтасалар, зарари йўқ. Балки бу дунёдаги мақтов унга у дунёда бўладиган мақтовларнинг башорати бўлар экан.

Бу маъно худди Аллох таолонинг Юнус сурасида айтган қуйидаги гапларига ўхшайди:

«Огох бўлингким, Аллохнинг дўстларига хавф йўкдир ва улар хафа хам бўлмаслар. Улар иймон келтирганлар ва такво килганлардир. Уларга хаёти дунёда хам, охиратда хам хушхабар бор. Аллохнинг сўзларини ўзгартириш йўк. Ана ўша улуғ ютукдир» (62-64-оятлар).

Ха, Аллоҳнинг дўстларига ҳам бу дунёда ва ҳам охиратда ҳеч қандай хавф йўкдир. Улар икки дунёда ҳам тўлиқ омонликдадирлар. Улар бу дунёда Аллоҳга дўст бўлганлари учун, У Зотнинг кўрсатмалари бўйича ҳалолпоқ тўғри яшаганлари учун уларга ҳеч нарса ҳавф-ҳатар

солмайди. Уларнинг соғлигига, молу мулкига, обрўэътиборига, оиласига, жонларига, умуман, ҳеч нарсаларига ҳеч қандай хавф йўқ.

Шунингдек, охиратда ҳам уларга дўзахнинг, ундаги азоб-уқубатларнинг ҳеч қандай хавфи йўқ.

Аллоҳнинг дўстлари бу дунёю охиратда ҳеч ҳафа ҳам бўлмаслар. Улар доимо хурсанд бўлурлар.

Ана ўгаа бахтиёр кишилар Аллоҳнинг дўсти бўлиш шарафига муяссар бўлганлар, икки дунёда хавфдан холи бўлганлар, икки дунёда хафа бўлмайдиганлардир.

# «Улар иймон келтирганлар ва такво килганлардир».

Демак, Аллоҳнинг дўсти бўлиш жуда ҳам осон экан. Бунинг учун аввало, У Зотга иймон келтириш, сўнг эса, тақводор бўлиш, яъни, Аллоҳнинг айтганини қилиб, қайтарганидан қайтиб яшага лозим экан. Кимнинг иймонида заррача хато бўлса ёки Аллоҳнинг кўрсатмалари асосида эмас, ўзганинг йўлида ҳаёт кечирса ёхуд ўзи ўзига йўлланма тузиб олса, у одам Аллоҳга дўст бўлиш бахтидан маҳрумдир. Аллоҳга дўст бўлганларга эса:

# «Уларга ҳаёти дунёда ҳам, охиратда ҳам ҳушҳабар бор. Аллоҳнинг сўзларини ўзгартириш йўқ. Ана ўша улуғ ютуқдир».

Аллоҳнинг дустларига икки дунё саодатининг хушхабари бор. Улар иймонлари ва такволари туфайли, Аллоҳнинг инояти ила, аввало, бу дунёда саодатли ҳаёт кечирадилар. Охиратда эса, худди шу иймонлари ва такволари сабабли жаннатга дохил буладилар.

Мазкур хушхабар Аллохнинг сўзларидир.

# «Аллохнинг сўзларини ўзгартириш йўқ. Ана ўша улуғ ютукдир».

Хозирда баъзи мусулмон жамиятлар ўша улуғ ютуққа бу дунё ҳаётида эриша олмаётган бўлсалар, бу нарса Аллоҳнинг калималари ўзгарганига эмас, балки иймон ва

тақвода камчилик борлигига ёки иймон ва тақвонинг умуман йўкдигига далилдир.

## من أحب قوما حشر معهم

#### КИМ БИР ҚАВМГА МУХАББАТ ҚИЛСА, ЎШАЛАР БИЛАН БИРГА ТИРИЛТИРИЛАДИ

قَالَ اللهُ تَعَالَى: حِهِ چِچچچچچچچددة دُدُدُدُرُرُرُ

Аллох таоло:

«Ким Аллоҳга ва Расулга итоат қилса, бас, ана ўшалар Аллоҳ неъмат берган набийлар, сиддиқлар, шаҳидлар ва солиҳлар билан биргадирлар. Ва уларнинг рафиқлари қандай ҳам яҳши!» деган (Нисо, 69).

Ушбу оятни ўқиган ҳар бир киши қалбида Аллоҳга ва Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламга итоат қилиш истаги туғилиши ва кучайиши турган гап. Чунки ўзини билган, эси бор ҳар бир одам учун набийлар, сиддиқлар, шаҳидлар ва мусулмонлар оммаси ичидан етишиб чиққан солиҳлар (яҳши ишлари ила машҳур бўлган кишилар) билан бирга бўлишдан ортиқ баҳт йўқ!

Бу бирлиқ албатта, жаннатда бўлади. Жаннатдаги макомларда эса, мазкур бахтиёр тоифаларнинг макоми энг юксак макомлардир. Бу дунёда баъзи бир солихлар билан бир марта кўришиб кўйган, бирорта мажлисда бирга бўлган кишилар умр бўйи ёдлаб, фахрланиб юрадилар.

Бу оятда зикр қилинаётган биргалик эса, у дунёда, бир эмас, барча набийлар, сиддикдар, шахидлар ва ахди солихлар билан, абадий бўлади. Бундай бир тенгсиз бахтни яхшироқ тасаввур қилиш учун Пайғамбарларнинг

охиргиси бўлмиш Мухаммад алайхиссалом билан бирга бўлишга инсоният тарихидаги энг бахтли авлод - сахобалар авлоди қандай ахамият берганини ўрганиб чикайлик.

Ибн Жарир Саид ибн Жубайрдан ривоят қиладилар:

«Ансорийлардан бир одам Пайғамбаримиз алайҳиссаломнинг ҳузурларига ҳафа ҳолида келди. Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам унга:

«Эй фалончи, сенга нима бўлди? Хафа кўринасан?» дедилар.

«Эй Аллоҳнинг Пайғамбари, бир нарсани ўйлаб хафа бўлдим», деди.

Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам:

«У нима эди?» деб сўрадилар.

«Биз эртаю кеч юзингизга назар соламиз, сиз билан бирга ўтирамиз. Эртага Пайғамбарлар хузурига равона бўлсангиз, сизга етиша олмай қоламиз», деди.

Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам бирор нарса демай, жим қолдилар. Бир оздан сўнг Жаброил:

«Ким Аллоҳга ва Расулга итоат этса, бас, ана ўшалар Аллоҳ неъмат берган набийлар, сиддиқлар, шаҳидлар ва солиҳлар билан биргадирлар» оятини олиб келди.

Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам халиги кишининг ортидан одам юбориб, башорат бердилар».

Имом Муслим ривоят қилган ҳадисда Рабийъ ибн Каъб ал-Асламий қуйидагиларни айтдилар:

«Пайғамбар алайҳиссаломнинг ҳузурларида тунаб қолган эдим. У кишига керакли нарсаларни, таҳоратларига сувни тутдим. У зот менга:

«Сўра», дедилар.

«Эй Аллоҳнинг Расули, жаннатда сизнинг ра-фикингиз булишни сурайман», дедим.

«Бундан бошқани эмасми?» дедилар.

«Фақат шуни», дедим. Пайғамбар соллаллоху алайхи

#### васаллам:

«Бу ишда менга сен ўзинг кўп сажда қилиш ила ёрдам бер», дедилар».

Бу дунёда Пайғамбар алайхиссалом суҳбатларининг ҳаловатини тотган саҳобалар у зот билан охиратда ҳам ҳамсуҳбат бўлишга зўр ва мислсиз иштиёклари бор эди. Ҳар бир мўмин-мусулмон бундай мақомга эришишни ҳоҳласа, ҳозир биз ўрганаётган оятга амал қилиб, Аллоҳга ва Расулга сўзсиз итоат этмоғи лозим. Ана ўшанда улар яҳши рафикларга соҳиб бўладилар. Бу нарса Аллоҳнинг уларга берган фазлимарҳамати бўлур.

4491. Абдуллох розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Бир киши Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг хузурларига келиб:

«Эй Аллохнинг Расули! Бир қавмга мухаббат қилган ва уларга етиша олмаган одам ҳақида нима дейсиз?» деди.

Шунда Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам: «Киши ўзи мухаббат қилганлари билан биргадир»,

Тўртовлари ривоят қилишган.

дедилар».

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифдаги «уларга етиша олмаган»ни икки ҳил тушуниш мумкин. Бири, уларга бориб қушила олмаган, иккинчиси, улар қилган яҳши амалларча амал қила олмаган булиши мумкин. Аммо ҳар иккисида ҳам уша қавмга булган муҳаббат уз эгасини узи муҳаббат қилган қавмларга бориб қушилишига сабаб

бўлар экан.

Ким яхшиларга муҳаббат қилса, уларга қушиб қайта тирилтирилар экан. Ким ёмонларга муҳаббат қилса, улар Билан булади экан. Шунинг учун доимо мумин-мусулмон ва тақводорларга муҳаббат қуймоқ зарур.

24492 عَنْ أَنَسٍ ٢ أَنَّ رَجُلاً سَأَلَ النَّبِيَ 9: مَتَى السَّاعَةُ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: مَا أَعْدَدْتُ لَمَا مِنْ كَثِيرِ صَلاَةٍ وَلَكِنِّي أُحِبُّ اللهَ وَرَسُولَهُ قَالَ: أَنْتَ مَعَ مَنْ وَلاَ صِيَامٍ وَلاَ صَدَقَةٍ وَلَكِنِّي أُحِبُّ اللهَ وَرَسُولَهُ قَالَ: أَنْتَ مَعَ مَنْ أَحْبَبْتَ. زَادَ فِي رِوَايَةٍ فَقُلْنَا: وَخَنْ كَذَلِكَ قَالَ: نَعَمْ، فَفَرِحْنَا يَوْمَئِذٍ فَرَحًا شَدِيدًا. رَوَاهُ الشَّيْحَانِ وَالتِّرْمِذِيُّ.

4492. Анас розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Бир киши Набий соллаллоху алайхи васалламдан:

«Киёмат қачон, эй Аллохнинг Расули!» деб сўради.

«Сен унга нима тайёрладинг?» дедилар.

«Мен унга кўп намоз, рўза ва садақа тайёрлаганим йўк. Лекин Аллоҳга ва Унинг Расулига муҳаббат қиламан», деди.

«Сен ўзинг мухаббат қилганлар билан биргасан», дедилар».

Бошқа бир ривоятда:

«Биз хам шундокми?» дедик.

«Ха», дедилар.

Ўша куни қаттиқ хурсанд бўлдик»ни зиёда килган».

Икки шайх ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Демак, Аллох таолога ва Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга бўлган мухаббат улуғ нарса. Бу мухаббат бу дунёда Аллох таолога ва Расулуллох

соллаллоху алайхи васалламга итоат килишга ва у дунёда жаннатга етаклайди. Жаннатда бўлганида хам Набий соллаллоху алайхи васаллам билан бирга бўлади.

## محبة الصالحين وزيارتهم ومجالستهم غنيمة كبرى

#### СОЛИХЛАРГА МУХАББАТ ҚИЛИШ, УЛАРНИ ЗИЁРАТ ҚИЛИШ ВА УЛАР БИЛАН БИРГА ЎТИРИШ ҒАНИМАТДИР

4493 - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: النَّاسُ مَعَادِنُ كَمَعَادِنِ الْفِضَّةِ وَالذَّهَبِ خِيَارُهُمْ فِي الْجِاهِلِيَّةِ خِيَارُهُمْ فِي الْإِسْلاَمِ إِذَا فَقُهُوا وَالأَرْوَاحُ جُنُودٌ مُحَنَّدَةٌ فَمَا تَعَارَفَ مِنْهَا ائْتَلَفَ وَمَا تَنَاكَرَ مِنْهَا اخْتَلَفَ. رَوَاهُ الثَّلاَتَةُ.

4493. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Одамлар кумуш ва тилло маъданлари каби маъдандирлар. Жохилиятда яхши бўлганлари, агар факих бўлсалар, Исломда хам яхшилари бўлади. Рухлар тайёрланган лашкар кабидир. Танишганлари улфат бўладир. Ёктирмаганлари ихтилоф киладир», дедилар».

Учовлари ривоят қилишган.

**Шарх:** Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам ўзларининг бу хадиси шарифларида одамларнинг табиатлари ва уларнинг бир-бирлари билан улфат бўлишлари ва бўла олмасликлари хакида тушунтириш бермокдалар.

#### «Одамлар кумуш ва тилло маъданлари каби маъдандирлар».

Ердаги маъданлар ўзига xoc хусусиятларга, бошқаларидан фаркдарга ва қимматларга эга бўлади. Баъзиси қаттиқ, бошқаси юмшоқ, баъзиси чидамли, бошкаси чидамсиз, бири нафис, бошкаси дағал ва хоказо. Худди Шунингдек, одамлар ҳам ҳар хил бўладилар. Лекин одамларнинг яхшисини кандок ажратиб олиш мумкин? Одамларнинг

#### «Жохилиятда яхши бўлганлари, агар фақих бўлсалар, Исломда хам яхшилари бўладир».

Демак, яхши одам бўлиш учун диндор бўлиш керак диндорлиги, диннинг экан Кишининг лакик таълимотларини англаб, унга амал қилиши қанчалик кўп бўлса, яхшилиги хам шунчалик кўп бўлар экан.

### «Рухлар тайёрланган лашкар кабидир».

Одамларнинг рухдари тайёрланган лашкар каби турадилар. Улар ўзларига бўладиган амрни бажо этишга шайлар.

«Улардан танишганлари улфат бўладир». Ана ўша рухлар бир-бирини ёктириб танишадилар ва улфат бўладилар. Яхшиларнинг рухлари яхшилар билан топишади. Улар билан улфат бўлади. Рухи яхши бўлган кишилар аҳли солиҳлар, тақводор уламолар билан улфат бўладилар. Улар билан бирга бўлганларида кетадилар. Аста-секин тажриба ким кимлигини аён қилади. Ёмонларнинг рухи ёмонлар билан топишади. Улар билан бирга бўлганда маза қилиб, хузур топади.

### «Ёқтирмаганлари ихтилоф қиладир».

Яхшиларнинг рухи ёмонлар рухи билан топиша олмайди. Улар ёмонлар билан кўришганда нокулай холга тушиб қоладилар. Ёмонларнинг рухи хам яхшиларнинг рухи билан топиша олмайди. Улар бир-бири билан ихтилоф қиладилар. Шунинг учун ёмонлар ахли солих,

тақводор кишилар билан бирга бўла олмайдилар.

4494. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Киши ўз дўстининг динида бўлади. Бирингиз ким билан дўст бўлаётганига назар солсин», дедилар».

Абу Довуд ва Термизий ривоят қилишган.

**Шарх:** Албатта, дўст-биродар бўлган кишилар бирбирлари билан кўп вақт бирга бўлишлари турган гап. Доимий равишда бирга бўлганлар бир-бирларидан таъсирланишлари ҳам турган гап.

Шунинг учун дўст танлашда жуда ҳам эҳтиёт бўлиш керак. Уламолар, аҳли солиҳлар ва тақводорлар билан дўст бўлганлар ўша азизлардан таъсирланиши турган гап. Шунинг учун фақат яҳшилар билан дўст бўлишга ҳаракат килиш лозим.

4495. Абу Саъид розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Фақат мумин ила сохиб бул. Таомингни тақводордан бошқа емасин», дедилар».

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифда ҳам дўст танлашга алоҳида эътибор бериш кераклиги уқтирилмокда. Бу дегани бошқалар билан алоҳа қилмаслик керак экан-да, деган фикрга олиб бормаслиги лозим. Ҳамма билан алоҳада, ҳусни муомалада бўлганга нима етсин. Аммо сирдош дўст

бўлиш учун энг яхши фазилатларга сохиб бўлган одамни танлаш лозим

4496 عَنِ الْمِقْدَامِ بْنِ مَعْدِيكَرِبَ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: إِذَا أَحَبَّ الرَّجُلُ أَخَاهُ فَلْيُخْبِرُهُ أَنَّهُ يُحِبُّهُ. رَوَاهُمَا أَبُو دَاوُدَ وَالتَّرْمِذِيُّ وَأَحْمَدُ وَالْحَرْمِذِيُّ وَأَحْمَدُ وَالْحَاكِمُ.

4496. Микдом ибн Маъдийкариб розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Қачон бир киши биродарига мухаббат қилса, унга ўзининг мухаббати хабарини берсин», дедилар».

Иккисини Абу Довуд, Термизий, Аҳмад ва ал-Ҳоким ривоят қилишган.

**Шарх:** Ким бировни яхши кўрса, унга бу хабарни етказмок керак. Шунда иккинчи тараф хам мукаббатга ўтади ва одамлар ўртасидаги алокалар мустахкамланади.

Имом Термизий келтирган ривоятда:

«Бир киши бошқасига муҳаббат қилса, унинг исмини, отасининг исмини ва кимдан эканлигини сўрасин. Бу дўстликни мустаҳкамлайди», дейилган.

7 كَانَ رَجُلٌ عِنْدَ النَّبِيِّ ρ فَمَرَّ بِهِ رَجُلٌ عِنْدَ النَّبِيِّ ρ فَمَرَّ بِهِ رَجُلٌ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنِّ لأُحِبُّ هَذَا، قَالَ: أَعْلَمْتَهُ ؟ قَالَ: لاَ قَالَ: أَعْلِمْهُ، فَلَحِقَهُ فَقَالَ لَهُ: إِنِّي أُحِبُّكَ فِي اللهِ فَقَالَ: أَحَبَّكَ الَّذِي أَعْلِمْهُ، فَلَحِقَهُ فَقَالَ لَهُ: إِنِي أُحِبُّكَ فِي اللهِ فَقَالَ: أَحَبَّكَ الَّذِي أَعْبَتَنِي لَهُ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ.

4497. Анас розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васалламнинг хузурларида бир киши бор эди. Унинг олдидан бир одам ўтиб колди. Шунда у:

«Эй Аллоҳнинг Расули! Мен мана шуни яхши кураман», деди.

«Буни унга билдирдингми?» дедилар.

«Йўқ», деди

«Унга билдир», дедилар.

У унинг ортидан етиб борди ва:

«Мен сенга Аллох учун мухаббат қиламан», деди.

«Мен хам Унинг учун, менга сен мухаббат қилган Зот учун сенга мухаббат қилурман», деди».

Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шариф ўзидан аввалги келган ҳадиси шарифнинг таъкиди ва амалий татбиқидир.

4498 عَنْ أَبِي مُوسَى τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: إِنَّمَا مَثَلُ الْجُلِيسِ الصَّالِحِ وَالْجُلِيسِ السَّوْءِ كَحَامِلِ الْمِسْكِ وَنَافِخِ الْكِيرِ فَحَامِلُ الْمِسْكِ وَنَافِخِ الْكِيرِ فَحَامِلُ الْمِسْكِ إِمَّا أَنْ يُحْذِيَكَ وَإِمَّا أَنْ تَبْتَاعَ مِنْهُ وَإِمَّا أَنْ تَجْدَ مِنْهُ رِيحًا طَيِّبَةً، وَنَافِخُ الْكِيرِ إِمَّا أَنْ يُحْرِقَ ثِيَابَكَ وَإِمَّا أَنْ تَجْدَ رِيحًا خَبِيثَةً. رَوَاهُ التَّلاَثَةُ.

4498. Абу Мусо розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Солих улфат ва ёмон улфатнинг мисоли худди хомили мушк ва боскончига ўхшайди. Хомили мушк ё сенга беради, ё сен ундан сотиб оласан, ёхуд ундан хушбўй хидни топасан. Боскончи бўлса, ё кийимингни куйдиради, ё сен ундан кўланса хидни топасан», дедилар».

Учовлари ривоят қилишган.

Шарх: Ҳа, яхшиларга ёндашган фойда қилади. Ҳеч

бўлмаганда уларнинг яхшилигини кўриб, хурсанд бўлади. Аммо ёмонга ёр бўлган эса, ёмон бўлади. Улар билан бирга бўлган ҳеч бўлмаганда «Қозонга яқин юрсанг қораси юқади» деган мақолда айтилганидек бўлади. Шунинг учун доимо яхшилар, уламолар, фузалолар, такводорлар билан бирга бўлишга ҳаракат қилиш керак.

24499 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: زَارَ رَجُلُ أَخًا لَهُ فِي قَرْيَةٍ أُخْرَى فَأَرْصَدَ اللهُ لَهُ عَلَى مَدْرَجَتِهِ مَلَكًا فَلَمَّا أَتَى عَلَيْهِ قَالَ: فِي قَرْيَةٍ أُخْرَى فَأَرْصَدَ اللهُ لَهُ عَلَى مَدْرَجَتِهِ مَلَكًا فَلَمَّا أَتَى عَلَيْهِ قَالَ: هَلْ لَكَ عَلَيْهِ مِنْ أَيْنَ تُرِيدُ ؟ قَالَ: هَلْ لَكَ عَلَيْهِ مِنْ نَعْمَةٍ تَرُبُّهَا؟ قَالَ: لاَ، غَيْرَ أَيِّ أَحْبَبْتُهُ فِي اللهِ عَزَّ وَجَلَّ قَالَ: فَإِنِي نِعْمَةٍ تَرُبُّهَا؟ قَالَ: لاَ، غَيْرَ أَنِي أَحْبَبْتُهُ فِي اللهِ عَزَّ وَجَلَّ قَالَ: فَإِنِي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكَ بِأَنَّ اللهُ قَدْ أَحَبَّكَ كَمَا أَحْبَبْتَهُ فِيهِ. رَوَاهُ مُسْلِمٌ.

4499. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Бир киши ўзининг бошқа қишлоқдаги биродарини зиёрат қилди. Аллох унинг йўлига кутиб турадиган фариштани қўйди. Унинг олдига келган пайтда:

«Қаёққа бормоқчисан?» деди.

«Ушбу қишлоқдаги биродаримни хоҳлайман», деди.

«Унда сен кўзлаган неъмат борми?» деди.

«Йўқ. Фақат мен унга Аллох азза ва жалла учун мухаббат қилганман», деди.

«Мен сенга Аллохнинг элчисиман. Батахкик, сен унга мухаббат килганингдек, Аллох сенга мухаббат килди», деди».

Муслим ривоят қилган.

**Шарх:** Беғараз муҳаббат ва беғараз зиёрат ўз соҳибини ана шундоқ улкан мартабага эриштиради.

4500 وَعَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: مَنْ عَادَ مَرِيضًا أَوْ زَارَ أَخًا لَهُ فِي اللهِ نَادَاهُ مُنَادٍ أَنْ طِبْتَ وَطَابَ مَمْشَاكَ وَتَبَوَّأْتَ مِنَ الْجُنَّةِ مَنْزِلاً. وَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ.

4500. Яна ўша кишидан ривоят қилинади:

«Ким бир беморни кўргани борса ёки ўзининг Аллох йўлидаги биродарини зиёрат килса, бир нидо килувчи:

«Қутлуғ бўлдинг. Босган қадаминг хам қутлуғ бўлди ва жаннатдан манзил олдинг!» дейди», дедилар». Термизий ривоят килган.

**Шарх:** Албатта, дўстлик ришталари ўзаро зиёратлари билан мустахкамланади. Шунинг учун ҳам ҳадиси шарифларда бу савобли ишга алоҳида эътибор берилган. Дўст-биродарлар доимо беғараз зиёратларини канда қилмасликлари керак.

# المتحابون في ظل العرش يوم القيامة

### МУХАББАТ ҚИЛИШГАНЛАР ҚИЁМАТ КУНИ АРШ СОЯСИДА БЎЛУРЛАР

4501 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: إِنَّ اللهَ يَقُولُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ: أَيْنَ الْمُتَحَابُّونَ بِجَلاَلِي الْيَوْمَ أُظِلُّهُمْ فِي ظِلِّي يَوْمَ لاَ ظِلَّ إِلاَّ ظِلِّي. رَوَاهُ مُسْلِمُ وَالتَّرْمِذِيُّ. وَلَفْظُهُ: قَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: الْمُتَحَابُّونَ ظِلِّي. رَوَاهُ مُسْلِمُ وَالتَّرْمِذِيُّ. وَلَفْظُهُ: قَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: الْمُتَحَابُُونَ فِل اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: الْمُتَحَابُّونَ فِي جَلاَلِي هَمُهُ مَنَابِرُ مِنْ نُورٍ يَغْبِطُهُمُ النَّبِيُّونَ وَالشُّهَدَاءُ.

4501. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Аллох таоло киёмат куни:

«Менинг жалолим ила мухаббат қилишганлар қани? Бугунги кунда Мен уларни Ўзимнинг соямдан ўзга соя бўлмаган кунда Ўз соямга олурман» дейди», дедилар»

Муслим ва Термизий ривоят қилишган.

Термизийнинг лафзида:

«Менинг жалолим ила мухаббат қилишганларга нурдан минбарлар бордир. Набийлар ва шахидлар уларга ҳавас қилурлар», дейилган.

**Шарх:** Албатта, Аллоҳнинг жалоли ила муҳаббат қилишганлар фақатгина яхши йўлда бўлурлар. Шунинг учун ҳам улар қиёмат куни мазкур олиймақомларга сазовор бўлурлар. Шунинг учун мўмин-мусулмонлар бирбирлари ила фақат Аллоҳ таоло учун муҳаббат қилмоҳлари ва ўша муҳаббатга лойиҳ бўлиб яшамоҳдари лозим.

202 - عَنْ عُمَرَ ٢ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: إِنَّ مِنْ عِبَادِ اللهِ لأَناسًا مَا هُمْ بِأَنْبِيَاءَ وَلاَ شُهَدَاءَ يَغْبِطُهُمُ الأَنْبِيَاءُ وَالشُّهَدَاءُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَا هُمْ بِأَنْبِيَاءَ وَلاَ شُهَدَاءً يَغْبِطُهُمُ الأَنْبِيَاءُ وَالشُّهَدَاءُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِكَانِحِمْ مِنَ اللهِ تَعَالَى، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ تُغْبِرُنَا مَنْ هُمْ؟ قَالَ: هُمْ قَوْمٌ تَحَابُوا بِرُوحِ اللهِ عَلَى غَيْرِ أَرْحَامٍ بَيْنَهُمْ وَلاَ أَمْوَالٍ يَتَعَاطُوْنَهَا فَوَاللهِ قَوْمٌ تَحَابُوا بِرُوحِ اللهِ عَلَى غَيْرِ أَرْحَامٍ بَيْنَهُمْ وَلاَ أَمْوَالٍ يَتَعَاطُوْنَهَا فَوَاللهِ إِنَّ وُجُوهُهُمْ لَنُورٌ وَإِنَّهُمْ لَعَلَى نُورٍ لاَ يَخَافُونَ إِذَا خَافَ النَّاسُ وَلاَ هُمْ يَكُرُنُونَ إِذَا حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَكُرُنُونَ إِذَا حَوْنَ النَّاسُ أَلاَ إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللهِ لاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَكُرُنُونَ إِذَا حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَكُرُنُونَ إِذَا حَوْنَ النَّاسُ أَلاَ إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللهِ لاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَكُرُنُونَ إِذَا حَزِنَ النَّاسُ أَلاَ إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللهِ لاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَكُونُونَ إِذَا حَزِنَ النَّاسُ أَلاَ إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللهِ لاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَعْنَوْنَ رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ.

4502. Умар розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Албатта, Аллохнинг бандаларидан баъзи одамлар борки, улар набий хам, шахид хам эмаслар. Уларнинг Аллох таоло хузуридаги маконларига киёмат куни набийлар ва шахидлар хавас килурлар», дедилар

«Эй Аллохнинг Расули! Улар кимларлиги хабарини бизга айтасизми?» дейишди.

«Улар ўзлари қариндош бўлмасалар хам, ораларида молиявий олди-бердилари бўлмаса хам Аллохнинг рухи ила мухаббат қилишган қавмлардир.

Аллоҳга қасамки, албатта, уларнинг юзлари нурдир. Улар нурдадирлар. Одамлар хавфда бўлганларида улар хавфда бўлмаслар. Одамлар маҳзун бўлганларида улар маҳзун бўлмаслар.

Огох бўлинглар. Аллохнинг авлиёларига хавф бўлмас ва улар махзун хам бўлмаслар», дедилар».

Абу Довуд ривоят қилган.

**Шарх:** Бу ҳадиси шарифдаги «Аллоҳнинг руҳи»дан мурод, Қуръони Каримдир. Аллоҳ таолонинг Ўзи Қуръони Каримда «**Ана шунга ўхшаш, Биз сенга Уз амримиздан бир руҳни ваҳий қилдик»** деган (Шууро, 52). Шундан гоҳида Қуръони Каримни руҳ деб ҳам аталади.

Ўзлари кариндош бўлмасалар хам, ораларида молиявий олди-бердилари бўлмаса хам Аллохнинг рухи мухаббат қилишган Аллох қавмлар, Куръонига сабаби дўст амал ила қилиш одамлардир. Ана шундок одамлар ушбу хадиси шарифда зикр этилган улуғ мақомга эришар эканлар.

### التوسط في الحب مطلوب

#### МУХАББАТДА ЎРТАЧАЛИК МАТЛУБ

4503 عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ τ عَنِ النَّبِيِّ ρ قَالَ: حُبُّكَ الشَّيْءَ يُعْمِي وَيُصِمُّ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالإِمَامُ أَحْمَدُ.

4503. Абу Дардо розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам: «Бир нарсага бўлган мухаббатинг сени кўр ва соков килиб кўюр», дедилар».

Абу Довуд ва Аҳмад ривоят қилишган.

**Шарх:** Бирор инсон ёки бошқа нарсага қаттиқ муҳаббат қуйиш унинг айбларини куриш ва эшитишдан четга олиб чиқиб қуяди. Унинг барча нарсаси ошиқ учун гузал булиб куринаверади. Шунинг учун муҳаббат куру кар қилиб қуядиган даражада булмаслиги лозим. Балки мумин муминнинг ойнаси булиб дуст уз дустининг баъзи нуқсонларини тузатиб турадиган булмоғи керак.

4504 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً تَ عَنِ النَّبِيِّ p قَالَ: أَحْبِبْ حَبِيبَكَ هَوْنًا مَا عَسَى أَنْ يَكُونَ بَغِيضَكَ يَوْمًا مَا. وَأَبْغِضْ بَغِيضَكَ هَوْنًا مَا عَسَى أَنْ يَكُونَ بَغِيضَكَ يَوْمًا مَا. رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ وَالبَيهَقِيُّ وَالطَّبَرَانِيُّ.

4504. Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилинади:

«Набий соллаллоху алайхи васаллам:

«Ўз ҳабибингга бир оз юмшоқ муҳаббат қил. Шояд, бирор куни ёмон кўрганингга айланиб қолар. Ёмон кўрганингни бир оз юмшоқ ёмон кўр. Шояд, бирор куни маҳбубингга айланиб қолар», дедилар».

Термизий, Байҳақий ва Тобароний ривоят қилишган.

**Шарх:** Инсон эртага нима бўлишини билмайди. Шунинг учун бир нарсага кўл урганда ҳаддан ошириб юбормаслиги керак. Хусусан, одамлар билан муомалаларида. Бировни бугун яхши кўриб турган бўлсанг, эртага ёмон кўриб қолишинг мумкин. Ёки аксинчаси ҳам бўлиши мумкин. Шунинг учун оддий ҳолдаги одамлар билан бўладиган муҳаббат ва ёмон кўришда ўртача йўл тутган яхшидир.

Аммо Аллоҳ таолога ва Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламга бўлган муҳаббат қанча кучли бўлса, шунча яҳши бўлади.

Аллох таолонинг Ўзи тўғри йўлга бошласин! Омин!

#### МАНБАЛАР РЎЙХАТИ

- 1. Қуръони Карим.
- 2. Имодуддин Исмоил Ибн Касир «Тафсири Қуръони Азим». Дор иҳяил кутубил арабийя.
- 3. Муҳаммад Али ас-Собуний «Роваиъул Баён тафсири Аятил Аҳкам минал Қуръон». Дор иҳяит туросил арабий. Байрут.
- 4. Мухаммад Содик Мухаммад Юсуф. «Тафсири Хилол».
- 5. Муҳаммад ибн Исмоил ал-Бухорий «Са-ҳиҳул Бухорий». Тошкент. 1973.
- 6. Муслим ибн ал-Ҳажжож ал-Қурайший «Саҳиҳул Муслим». Дорул кутубил илмийя. Бай-рут, Ливан.
- 7. Муҳаммад ибн Ийсо ат-Термизий «Сунани Термизий». Дорул кутубил илмийя. Байрут, Ливан. 1987.
- 8. Сулаймон ибн ал-Ашҳас ассижистоний ал-Аздий «Сунани Абу Довуд». Дорул Боз. Марва, Макка.
- 9. Аҳмад ибн Шуҳайб ан-Насаий «Сунани Насаий». Мактабут тарбиятил арабий лидувалил халийж. Риёз. 1988.
- 10. Муҳаммад ибн Йазид ал-Қазвиний «Су-нани Ибн Можа». Дор иҳяит туросил арабий. Байрут. 1975.

- 11. Молик ибн Анас ал-Асбахий ал-Хумайрий «Муваттоъ Имоми Молик». Дорун нафаис. Байрут. 1987. 10-босма.
- 12. Абдуллох ибн Бахром ад-Доримий «Су-нани Доримий». Дорул-фикри.
- 13. Аҳмад ибн Ҳанбал «Муснади Имом Аҳмад ибн Ҳанбал». Дорул кутубил илмийя. Байрут. 1978. 2-босма
- 14. Муҳаммад Абдурроҳман ал-Муборакфурий «Туҳфатул Аҳвазий би шарҳи жомеъит Термизий»—Дорул кутубил илмийя. Байрут.
- 15. Мухаммад Юсуф ал-Хусайний ал-Банурий «Махарифус сунани шархи сунанит Терми-зий». Алмактабатул банурийя. Карачи.
- 16. Шох Валийуллох ад-Дехлавий «Хужжа-туллохил болиға». Алмактабатус салафийя. Лохур
- 17. Сахийд Хавва «Ал-Асасу фис Сунна». Дорус салом. Кохира. 1994. 1-босма.
- 18. Муҳаммад Фуад Абдулбоқий «ал Муъжам ал Мифеҳрис ли Алфозил Қуръонил Карими»-Дорул кутубил мисрийя. Қоҳира. 1945.
- 19. Аҳмад ибн Халликон «Вафиятул аҳйан фи анбаи абнаиз заман». Алматбаъатул маймуна. Қоҳира. 1310 ҳ. й.
- 20. Жалолиддин ас-Суютий «Танвийрулҳаволик шарҳун ала Муваттоъ Молик». Дорул-иҳяил кутубил арабийя. Миср.
- 21. Али ибн Султон Муҳаммад ал-Қори «Мир-қотул Мафотийҳ шарҳу Мишкотил Масобийҳ». Дорул-иҳяит туросил арабий. Байрут.
- 22. Бадриддин Айний «Умдатул Қорий шарху Сахихил Бухорий». Дорул фикр.
- 23. Аҳмад ибн Ҳажар ал-Асқалоний «Фат-ҳул Борий шарҳу Саҳиҳил Буҳорий». Дорул рай-яни лит турос. Қоҳира. 1986. 1-босма.
  - 24. Али ибн Султон Мухаммад ал-Қори

- «Анникояшархи Мухтасарил Викоя». Император университети босмахонаси. Қозон. 1908.
- 25. Абдурраҳмон ибн Муҳаммад алкалибулий Шайхизода «Мажмаҳул Анҳур фи Мулта-қол Абҳур». Дорул кутубил илмийя. Байрут, Ли-ван.
- 26. Абдуллох ибн Махмуд ал-Мусилий ал-Ханафий «ал-Ихтиёр ли таълилил Мухтор». До-рул Арқам. Байрут.
- 27. Алауддин ибн Маҳмуд ал-Косоний ал-Ҳанафий «Бадоиҳус Саноиҳ фи тартибиш шароеъ». Дорул кутубил илмийя. Байрут. 1997.
- 28. Аҳмад ибн Юсуф ал-Ҳалабий «Умдатул ҳуффоз фи тафсири ашрафил алфоз». Дорул ку-тубил ватанийя. Банғозий. 1995.
- 29. Аҳмад ибн Абдурроҳман алмақдисий «Мухтасари мин-ҳожил қосидийн». Мактабату дорул баён. Дамашқ. 1978.
- 30. Муҳаммад ибн Абу Бакр ар-Розий «Мух-торус Сиҳоҳ». ал-Ҳайъал мисрийятил оммати лил китаб. Қоҳира. 1976.
- 31. Зафар Аҳмад ал-Усмоний аттаҳонавий «Эълоус Суннан»-Идоратул Қуръани вал улумил Исламийя. Карачи, Покистон. 1415 ҳ. й.
- 32. Аҳмад ибн Муҳаммад аттаҳовий ал-Ҳанафий «Шарҳи маъоний ал-Осор». Дорул ку-тубил илмийя. Байрут, Ливан. 1987.
- 33. Мулло Али Қори Ҳанафий. «Шарҳи Китоби ал-Фиқҳил Акбар». Дору ла-Кутубил илмийя. Байрут. 1995 й.
- 34. Маҳмуд Шалтут. «Ал-Ислом ақийдатан ва шарийъатан». Доруш шуруқ. Қоҳира. 1968 й.
  - 35. «Адабул Муфрад».
  - 36. Хасан алмарвазий. «Китобул Бирри вас сила».
  - 37. Абдуллох ибн Муборак. «Китобуз зухд».
- 38. «Назратун наъйим фии ахлокин набий-йил карийм».

- 39. «Алмавсуъа ал-Фиқҳийя».
- 40. Шайх Муҳаммад Содиқ Муҳаммад Юсуф. «Тасаввуф ҳақида тасаввур»
  - 41. «Одобуш шаръийя».
  - 42. Абу Нуъайм. «Хулятул авлиё».
  - 43. Ибн ал-Жавзий. «Сифатус Савфа».
- 44. Муҳаммад Саъид Рамазон Бутий. «алҲикам алатоийя шарҳун ва таҳлил».
- 45. Саид Хавво. «Нафсни поклашликда хулоса». 1405-х, 27-мухаррам, учинчи нашр (Доруссалом).
- 46. Саид Хавво. «Рухий тарбиямиз» 1399-х, (Дорул кутуб ал-арабийя).
- 47. Абулҳасан Али ал-Ҳасаний ан-Надавий. «Раббонийлик раҳбонийлик эмас» 1404-ҳ, иккинчи нашр (муассасату аррисола).
- 48. Абу Бакр ибн ас-Сунний. «Кундузги ва кечки амаллар» 1410-х, иккинчи нашр (Дору ибн Зайдун).
- 49. Абу Абдуллох Хорис ибн Асад ал-Мухосибий. «Нафс одоблари» 243-хижрий.
- 50. Абу Бакр Абдуллох ибн Мухаммад. «Нафсни хисоб-китоб қилиш» 1408-х, биринчи нашр (Муассасатул Кутуб ассиқофийя).
- 51. Муҳаммад Шайхоний. «Руҳий тарбия» 141б-ҳ, иккинчи нашр (Дору Кутайба).
- 52. Соих Али Хусайн. «Тасаввуф ва унинг тарихидан кўринишлар» 1994-м, (Маншуроту куллийяту даъва ал-Исломия).
- 53. Абу Ҳомид ал-Ғаззолий. «Охират илмини кашф килишда фахрли дурлар» 1407-хижрий (Муассасатул кутуб ассиқофия).
- 54. Абдулқодир Аҳмад Ато. «Солиҳ амаллар савоби» (Дорул Эътисом).
- 55. Аҳмад Амин. «Аҳлоқ китоби» 1985-м, ўнинчи нашр (Мактаба Наҳза алмисрийя).

- 56. Бурҳониддин ал-Буқоий. «Тасаввуф борасидаги тортишув» 1400-ҳ, (Дорул кутуб ал-Илмийя)
- 57. Мухаммад Закий Иброхим. «Исломий тасаввуф алифбоси» 1415-х, бешинчи нашр (Мактабатул Одоб).
- 58. Абдулкарим ал-Қушайрий. «Кичик қалб томон» 1397-ҳ, (Дорул арабийяту лилкитоби).
- 59. Хусайн ал-Қувватлий. «Исломдаги ақлий тасаввуф» 1998 м, биринчи нашр (Маншуроту дору икраъ).
- 60. «Ислом ва Тасаввуф журнали» Журнал сохиби: Мухаммад Махмуд Алвон 1959-м, 1 март, 10-сон.
- 61. Холид Бағдодий. «Рисолаи холидия ва одо-би зикр» (Истанбул-1993).
- 62. Ҳасан Муҳаммад Саъид ашшанновий. «Фи риёзит тасаввуфи». 2003 й.
- 63. Муҳаммад Мозий Абул Азоим. «Рисола-тул муршидийн вал мустаршидийн». Дорул Мадина ла-Мунаввара. Қоҳира. 1983 й.
- 64. Абул Ҳасан Али ал-Ҳасаний ан-Надавий. «Рижолул Фикри вад Даъвати фил Исломи». Дору Ибн Касир. Байрут. 1999 й.
- 65. Фахруддин Али Сафий. «Рашахот айн ал-хаёт». Ибн Сино. Тошкент. 2003 й.
- 66. Муҳаммад Ғаззолий. «Фаннуз зикри вад дуо инда хотамил анбиё». Дорул қалам. Байрут. 1992 й.
- 67. Муҳаммад Саъид Рамазон Бутий. «Ассалафийя». Дорул фикр. Дамашқ. 1998 й.
- 68. Абдулкарим ибн Хавазон ибн Абдулмалик ал-Кушайрий. «Тафсири Кушайрий - Латои-фул ишорот». Дорул кутубил илмийя. Байрут. 2000 й.
- 69. Имом Аҳмад Форуқ Сарҳандий Роббоний. «Мактубот».

#### **МУНДАРИЖА**

Яхшилик ва ахлок китоби. Мукаддима

Кириш

Биринчи боб. Яхшиликнинг турлари ҳақида.

Энг улуғи - ота-онага яхшилик

Фарзандларга яхшилик қилиш

Силаи рахм вожибдир. Уни кесмоқ харомдир

Кўл остидагиларга яхшилик қилиш

Етим ва беваларга рахм қилиш

Қўшничилик ҳақлари

Мусулмоннинг мусулмондаги ҳақлари

Аллох таоло халқ қилган нарсаларга рахм қилмоқ вожиб

Иккинчи боб. Ёмонликнинг турлари ҳақида. Унинг энг каттаси зулм ва махлуқларга зарар келтириш

Одамларнинг энг золими ўзига зулм қилганидир

Чакимчилик

**Еийбат** 

Фосиқ ҳақида ғийбат йўқ

Обрўсини садака килиш яхшидир

Ёмон гумон ва хикду хасад

Бировнинг айбини ахтариш

Кибр ва хаволаниш

Маддохлик

Сўкиш ва айблаш

Лаънатлаш ва фахш сўзлар айтиш

Мусулмонни таҳқирлаш ва ундан аразлаш. .

Талашиб-тортишиш

Бахиллик ва бадхулклик

Уч холатдан бошқада ёлғон харомдир

Мунофиклик

Тарафкашлик жоҳилият сифатидир

Учинчи боб. Карамли ахлоқлар ҳақида.

Энг улуғи аччиқни ютиш ва ғазаб қилмасликдир

Сабр, авф ва озорга чидаш

**F**азабнинг давоси

Мусулмонга ёрдам бериш, унинг айбини беркитиш ва уни химоя килиш

Шафоатчилик

Содиклик

Хазил жоиз

Ваъдага вафо қилиш

Мулойимлик ва шошилмаслик

Xaë

Тавозуъ

Хусни хулқ Аллоҳнинг улуғ хулқидир

Набий алайхиссаломнинг баъзи ахлокдари.

Солихлик йўли

Саховат ва карамлилик

Яхшиликка ташаккур айтиш

Аллохдан ва одамлардан хазир бўлиш

Аллохдан ва одамлардан яхши гумонда бўлиш

Диннинг камоли насихатдадир

Маслахатчи аминдир

Яхшиликка далолат қилувчи уни қилувчига ўхшашдир

Олий даражалар одамларнинг хожатларидадир

Адолат мулкнинг асосидир

Хотима. Мухаббат хақида

Диннинг устуни аллохнинг ва унинг Расулининг мухаббатидадир

Ким Аллоҳга муҳаббат қилса, унга Аллоҳ ва бандалар муҳаббат қилади

Ким бир қавмга муҳаббат қилса, ўшалар билан бирга тирилтирилади

Солиҳларга муҳаббат қилиш, уларни зиёрат қилиш ва улар билан бирга ўтириш ғаниматдир

Муҳаббат қилишганлар қиёмат куни Арш соясида булурлар

Мухаббатда ўртачалик матлуб

Манбалар рўйхати

#### Шайҳ Муҳаммад Содиқ Муҳаммад Юсуф Яхшилик ва ахлоқ китоби ЖУЗ

Муаллиф рухсатисиз нусха кўчиришнинг барча турлари, иқтибос олиш ва сотиш шаръан харом, қонунан ман этилади.

«Шарқ» нашриётматбаа акциядорлик компанияси Бош тахририяти

Тошкент

Мухаррир М. Мансуров

Мусаввир А. Гуломов

Бадиий мухаррир А. Мусахўжаев

Техник мухаррир Л. Хижова

Сахифаловчи М. Атхамова

Мусаххихалар: Р. Холбекова, Н. Охунжонова

Босишга рухсат этилди 23.05.2008. Бичими 84х108. «ВаШкаи2, » гарнитураси. Офсет босма. Шартли босма тобоғи 23, 52. Нашриёт-хисоб тобоғи 22, 5. Адади 10000 нусха. Буюртма К34588. Бахоси келишилган нархда.

«Шарқ» нашриётматбаа акциядорлик компанияси босмахонаси, 100083, Тошкент шахри, Буюк Турон, 41.