#### УСМОНХОН АЛИМОВ

## СЎРАГАН ЭДИНГИЗ І–II

Тўлдирилган қайта нашр



УЎК: 28-14 КБК: 86.38

A 50

"Сўраган эдингиз" рукни остида "Ислом нури" газетаси ва "Хидоят" журнали сахифаларида сизни қизиқтирган саволларга Ўзбекистон мусулмонлари идораси раиси, муфтий Усмонхон Алимов берган жавобларни халқимиз бир неча йиллардан буён ўқиб-ўрганиб келмоқда.

Ушбу китобда ақида, таҳорат, ғусл, намоз ва бошқа ибодатларга доир масалалар юзасидан муҳим саволларга Имоми Аъзам (раҳимаҳуллоҳ) асос солган ҳанафий мазҳабининг муътабар манбалари асосида тушунарли, қисқа ва аниқ жавоблар берилган.

#### Алимов, Усмонхон

Сўраган эдингиз I–II / У. Алимов; масъул муҳаррир Шайх Абдулазиз Мансур; Ўзбекистон мусулмонлари идораси – Тошкент: "MOVAROUNNAHR", 2019. – 384 б.

#### Масъул муҳаррир: **Шайх Абдулазиз МАНСУР**

#### Тахрир хайъати:

Усмонхон Алимов, Шайх Абдулазиз Мансур, Муҳаммад Шариф Жуман, Анвар Қори Турсун, Абдулҳамид Турсун, Абдул Жалил Хўжам, Исомиддин Алимов

Ўзбекистон Республикаси Вазирлар Маҳкамаси ҳузуридаги Дин ишлари бўйича қўмитанинг 2019 йил 11 апрелдаги 1933-рақамли хулосаси асосида нашрга тайёрланди.

ISBN 978-9943-12-416-5

<sup>©</sup> Усмонхон Алимов

<sup>© «</sup>Movarounnahr», 2019.

# راتم الرحم الرحم المحمل والمعلق من المعلق المراتك المحمل المراتك المر

«Хужжатлар келгандан кейин ҳам бўлиниб, ўзаро ихтилофга берилган кимсаларга ўхшамангиз!» (Оли Имрон, 105).

### СЎЗБОШИ ЎРНИДА

Дунё синов ва имтихонлардан иборат. Буни билган хар бир мўмин банда хаётнинг машаққатлари олдида эсанкирамайди, ўзини йўқотмайди, дунёнинг арзимаган матохлари деб бошқалар билан талашиб-тортишмайди, ношаръий ишларга қўл урмайди. Чунки дунё матохлари, бойлик, хирсу хавас барча-барчаси ўткинчидир.

Нафси ҳаво кўп зарарли иллатлар эшигини очиб беради. Унга берилган кишилар тажовузкор бўлишади, уларнинг ҳаёти аянчли якун топади. Бугунги халҳлараро низолар, террорчилик, аҳидапараст бузғунчи оҳимларнинг пайдо бўлиши ва "оммавий маданият" таъсирида ёшларнинг турли таҳдидлар остида ҳолиши ҳамда айрим ҳора кучлар томонидан дунёни ўзаро бўлишиб олишга бўлган уринишларга ҳам нафс балоси сабабдир. Каъб ибн Молик (розияллоҳу анҳу)дан ривоят ҳилинади: Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) бундай дедилар: "Инсоннинг бойлик ва шон-шуҳратга бўлган ҳирси (яъни, ўчлиги) унинг динини бузишда ҳўйлар ичига ҳўйиб юборилган иккита оч бўридан ҳам ёмонроҳдир" (Имом Термизий ва Имом Аҳмад ривояти).

Бугун интернет тармоқлари ичра кезаётган ёт ғоялар омманинг фикрига таъсир этмасдан қолмаяпти. Кўринмас қўлларнинг маккорона ҳийласидан ҳалҳимизни, айниҳса, ёшларни огоҳ этиш ҳар бир юртдошимиз зиммасидаги муҳим вазифадир. Бу борада

мутасадди соҳа ходимлари томонидан кўплаб ишлар амалга оширилди. Мухтарам Юртбошимиз кўрсатмалари асосида жойларда тушунтириш ишлари олиб борилмоқда. Жумладан, Ўзбекистон мусулмонлари идораси тизимида хам мухим қадамлар ташланди. Ўз вақтида адашган кимсаларнинг иддаоларига қарши раддиялар берилди. Ўзбекистон мусулмонлари идораси Фатво хайъати, Уламолар кенгаши тавсияси билан халқимизнинг эътиқодини тўғрилашига ёрдам берадиган қатор асарлар чоп этилди. Абу Шакур Мухаммад Кешийнинг "Ат-тамхид фи баёнит тавхид", муфтий Усмонхон Алимовнинг "Оилада фарзанд тарбияси, "Ислом маърифати – эзгулик йўли", Ўзбекистон мусулмонлари идораси раиси ўринбосари, исломшунос олим Айдарбек Тулеповнинг "Ислом ва ақидапараст оқимлар", "ИШИД фитнаси", "Интернетдаги тахдидлардан химоя", шунингдек, "Хизбут тахрир" фитнасидан огохлантириш" каби қатор китоблар шулар жумласидандир.

Муфтий ҳазратларининг саволларга ҳисҳа, лўнда ва ҳанафий мазҳабидаги муҳим манбалар асосида берган жавоблари жамланган ушбу тўплам ҳам халҳимиз орасида турли диний-ижтимоий муаммоларнинг олди олинишида муҳим ҳўлланма бўлишига ишончимиз комил. Юртбошимиз таъкидлаганларидек, ўҳиган, ўрганган миллатнинг келажаги юксакдир. Чунки илм ўз соҳибини ташлаб ҳўймайди, уни ҳаҳ йўлга бошлайди. Дунёга ҳирс ҳўйиш эса бандани Аллоҳдан, У зотнинг раҳматидан узоҳлаштиради. Юҳорида келтирилган ҳадиси шарифда таъкидланганидек, имоннинг энг ашаддий душмани айнан ҳирс, очҡўзлик ва шаҳватпарастлик саналади. Нафс ҳутҳуси банданинг имонига, худди оч бўрилар ювош ҳўйларни аёвсиз бўғизлаганларидек, талафот етказади.

Ўз ҳирси ва ҳой-ҳаваси билан овора бўлган банда ибодатларини хушуъ-хузуъ билан эмас, аксинча па-

ла-партиш бажариб, яна нафси истаган бирор нарса билан машғул бўлгиси келаверади.

Ушбу тўпламда сизни қизиқтирган ақида, намоз, тахорат, рўза, ҳаж ва бошқа кўплаб масалаларнинг баёни, саволларга далиллар асосидаги жавоблар мавзулар бўйича тартибланиб, жамланди.

Бандани икки дунёда ҳам нажот топишининг ягона чораси китоб ўқишга иштиёқ, илмга бўлган муҳаббатдир. Алҳамдулиллаҳ, юртимизда илм олиш учун шартшароитлар етарли. Пайғамбаримиз (алайҳиссалом): "Олим бўл, ё илм толиби бўл, ё илм эшитувчи бўл, ё илмлиларни яхши кўрувчи бўл, аммо бешинчиси бўлмагин, унда ҳалок бўласан", деганлар. Ҳақиҳатан, олим ва илм толибларини ёмон кўрган киши икки дунёда ҳам рўшнолик кўрмайди. Уламоларни ҳурматлаш, сўзларига кулоҳ тутиб, унга амал ҳилган киши дунё ва охират саодатига эришади.





1. Савол: Араб тилини яхши билган киши Куръондан ўзича хукм чиқарса бўладими? Жавоб: Йўқ. Қуръон ва ҳадисга маъно бериш

ва ундан ҳукм чиқариш учун киши бир қанча илмларни билиши шарт. Жумладан, биринчи навбатда араб грамматикасини (наҳв, сарф), Қуръон ва ҳадис илмини, оятларнинг нозил бўлиш сабабларини билмоғи, носих-мансух, мутлақ ва муқайяд, ом ва хос оятларни билиши лозим. Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Ким Қуръонни ўзича тафсир ҳилса, дўзаҳдан ўзига жой тайёрласин". деганлар.

2. Савол: Мажусийлар ҳам аҳли китобданми, илтимос, шу ҳақда маълумот берсангиз. Жавоб: Шариатда Аллоҳ таоло ва Унинг китобларидан баъзиларига ишониб, амал ҳилганлар "аҳли китоблар" дейилади. Яъни, яҳудий ва насронийлар аҳли китобдир. Яҳудийлар Тавротга, насоролар эса Инжилга амал ҳилишади.

Мажусийлар аҳли китоб ҳисобланмайди. Улар оташпараст, бутпараст, санампараст кимсалардир. Яъни, улар олов, Қуёш, Ой каби нарсаларга сиғинишади ва баъзи бир ҳайвонларни илоҳ дейишади. Жаъфар ибн Муҳаммад (розияллоҳу анҳу) айтади: «Умар ибн Хаттоб (розияллоҳу анҳу) саҳобаларнинг олдиларидан ўтаётганларида, улар орасидаги Абдураҳмон ибн Авф (розияллоҳу анҳу) бундай деди: "Мана бу ҳавмлар билан (яъни мажусийлар билан) нима ҳилишни билмай турибман, булар араблардан ҳам, аҳли китоблардан ҳам эмасдир"».

3. Савол: Ассалому алайкум Муфтий ҳазратлари, "Барзах" ҳаёти нима? Шу ҳақда маълумот берсангиз.

Жавоб: "Барзах" сўзи луғатда икки нарсанинг ораси деганидир. Шариат истилохида эса инсон вафот этганидан сўнг то қиёматгача бўлган вақтини "барзах" хаёти дейилади.

Инсон қабрга қўйилганидан сўнг икки фаришта – Мункар ва Накир Аллох ва Унинг расули, дини ҳақида сўраши, шундан кейин қабрда роҳат ёки азобнинг бўлиши ҳақдир ("Фиҳҳул Акбар").

4. Савол: "Байна манзилатайн" нима дегани? Илтимос, шу ҳақда маълумот берсангиз.

Жавоб: "Байна манзилатайн" – "Икки манзилнинг ораси" деганидир. Бу калима Исломдаги илк ёт оқимлардан бири бўлган мўътазилийларнинг тушунчасидир. Уларга кўра, мўмин одам гунох иш килса, имонидан ажрайди, кофир хам бўлмай, имон ва куфр орасида қолади. Аҳли сунна вал жамоа эътиқодида эса мўмин киши гуноҳ қилса, имондан айрилмайди. Балки гуноҳни ҳалол санаса, имонидан айрилади.

5. Савол: Жинлар таъсиридан қандай сақланиш мумкин?

Жавоб: Жинларни инсонлар кўра олмайди. Чунки улар жуда латиф ва тезда ўзгара олиш қобилиятига эгадир. Киши билмаган ҳолида ҳайноҳ сув сепиб юбориб, бавл ҳилиб ва ҳоказо ишлар билан уларга озор етказганида жинлар унга зарар бериш билан интиҳом олади.

Жинлардан сақланишнинг йўли эҳтиёткорликдир. Улар кўпинча шомдан кейин, яъни қоронғи тушаётган

маҳалда чиқишади, нажосат, ахлатхоналарда озиқланади. Жобир ибн Абдуллоҳ (розияллоҳу анҳу) ривоят қилади: «Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) бундай дедилар: «Хуфтонда идишларнинг устини ёпиб, мешлар оғзини боғлаб, эшикларни тамбалаб ва болаларингизни (уйда маҳкам) ушлаб ўтирингиз, чунки (шу вақтда) жинлар атрофга тарқалишади...» (Имом Бухорий ривояти).

6. Савол: Аввалги пайтда уламоларимиз томонидан қибла қандай аниқланган, шу ҳақида маълумот берсангиз.

Жавоб: Бизнинг диёримизда Шайх Абу Мансур Мотуридийнинг қибла тўғрисида берган фатвоси асос қилиб олинган. У зот шундай деган эканлар: "Ёзнинг энг узун кунида қуёш ботган жойни белгилаб қўй! Сўнгра қишнинг энг қисқа куни қуёш ботган жойни ҳам аниқлаб, белгилаб қўй! Шу икки аломат ўртасидаги оралиқни учга бўлиб, ўнг томонингга икки ҳиссасини, чап томонингга бир ҳиссасини тақсимлаб, чап томондан энг биринчи ва иккинчи бўлаклар туташган чизиққа юзлансанг, шу қибладир".

7. Савол: Ассалому алайкум мухтарам Муфтий ҳазратлари! Бир ғайридин ҳам-касбим Исломни ҳабул ҳилмоҳчи. У мусулмон бўлиши учун нима ҳилиши керак?

Жавобингиз учун олдиндан раҳмат.

Жавоб: Ғайридин мусулмон бўлиши учун шаходат калимасини айтиши, «Ашхаду алла илаха иллаллоху ва ашхаду анна Мухаммадан абдуху ва расулуху» дейиши керак. Бунга тил билан икрор бўлиб, уни қалби билан тасдиқлаши лозим. Имоннинг шартлари еттита: улар Аллох таолога, фаришталарга, нозил қилинган Китобларга, Пайғамбарларга, қиёмат кунига, яхшилик

ҳам, ёмонлик ҳам Аллоҳдан эканига, ҳиёмат кунида ҳайта тирилишига ҳатъий ишонишдир.

Ғайридин кимса Исломни қабул қилгач, унинг ўтган барча гуноҳлари кечирилади. Аллоҳ таоло марҳамат қилади:

«Илло, кимки (шу дунёда) тавба қилса ва имон келтириб, яхши амал қилса, бас, Аллоҳ ана ўшаларнинг ёмонлик (гуноҳ)ларини яхшилик (савоб)ларга айлантириб қўяр. Аллоҳ мағфиратли ва раҳмли Зотдир» (Фурқон, 70).

Фақиҳлар янги имон келтирган одамнинг ғусл қилиб олишини мустаҳаб дейишган.

Ғайридин Исломга кириб, мусулмон бўлганидан сўнг у намозни жамоат билан ўқиши, моли нисобга етса закот бериши, Рамазон рўзасини тутиши, агар йўлга қодир бўлса, ҳаж қилиши лозим бўлади.



8. Савол: Илтимос, Меърож ҳақида тушунча берсангиз.

Жавоб: Қуръони каримда:

﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى أَشْرَىٰ بِعَبْدِهِ عَلَيْلًا مِنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى بَرَكْنَا حَوْلَهُ لِلْزِيَهُ مِنْ عَايَنْنَا ۚ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ١٠٠٠ ﴾

«(Ўз) бандаси (Муҳаммадни), унга мўъжизаларимиздан кўрсатиш учун (Маккадаги) Масжиди Харомдан (Қуддусдаги) Биз атрофини баракотли қилган Масжиди Ақсога тунда сайр қилдирган зотга тасбеҳ айтилур. Дарҳақиқат, У Самеъ (эшитувчи) ва Басир (кўрувчи) Зотдир» дейилган (Исро, 1).

"Исро" сўзи кечаси юргизиш маъносини англатса, "меърож" сўзи юқорига кўтарилиш деганидир. Исро ва Меърож вокеаси тарихда "Қайғу йили" деб номланган санада, Пайғамбаримиз (алайҳиссалом)нинг амакилари Абу Толиб ва аёллари, мўминларнинг онаси Хадича (розияллоҳу анҳо) вафот этган йилда бўлган.

Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) хуфтон намозидан сўнг Умму Хоний бинти Абу Толибнинг уйларида бўлганларида Исро ходисаси содир бўлади.

Молик ибн Саъсаъа (розияллоху анху)дан ривоят килинади:

«Набий (соллаллоху алайхи ва саллам) бундай дедилар: "Мен Байтнинг олдида үйкү билан үйгоклик орасида, икки кишининг ўртасида эдим. Менга бир жом келтирилди. У хикмат ва имонга тўла эди. Сўнгра томокнинг пастидан қориннинг пастигача ёрилди. Кейин қорин Замзам суви ила ювилди ва хикмату имонга тўлдирилди. Менга хачирдан кичикрок, эшакдан каттароқ оқ улов – Буроқ келтирилди. Жаброил ила жўнаб кетдик. Дунё осмонига етиб бордик. Биринчи осмонда Одам (алайхиссалом) кутиб олди. Иккинчи осмонда Исо ва Яхё (алайхимуссалом) кутиб олишди. Учинчи осмонда Юсуф (алайхиссалом) кутиб олдилар. Тўртинчи осмонда Идрис (алайхиссалом) кутиб олдилар. Бешинчи осмонда Хорун (алайхиссалом) кутиб олдилар. Олтинчи осмонда Мусо (алайхиссалом) кутиб олдилар. Еттинчи осмонда Иброхим (алайхиссалом) кутиб олдилар.

Менга Байтул Маъмур кўрсатилди. У ҳақда Жаброил (алайҳиссалом)дан сўрадим. У: "Бу Байтул Маъмурдир. Ҳар куни унда етмиш минг фаришта намоз ўқийди. Уларнинг охири кўринмас", деди. Менга Сидратул Мунтаҳо кўрсатилди. Унинг остида тўрт дарё бор. Икки дарё ички, икки дарё эса ташқи. Жаброилдан сўрадим.

У: "Икки ботини жаннатдир. Икки зохири Нил билан Фуротдир"», деди.

Сўнгра мени юқорига қаламларнинг шитирлашини эшитсам бўладиган жойга олиб чиқилди. Кейин менга эллик вақт намоз фарз қилинди. Юриб Мусога етишдим. У: "Нима қилдинг?" деди. "Менга кунига эллик намоз фарз қилинди", дедим.

У: «Мен сендан кўра одамларни яхшироқ биламан. Бани Исроилни жуда кўп муолажа қилганман. Умматинг тоқат қилолмайди. Раббингдан енгилликни сўра», деди.

Мен сўрадим. Қирқта қилди. Кейин яна шунга ўхшаш бўлди. Сўнгра ўттизта бўлди. Кейин яна шунга ўхшаш бўлди. Сўнгра йигирмата бўлди. Кейин яна шунга ўхшаш бўлди. Сўнгра ўнта бўлди. Кейин Мусога келдим. У яна аввалгига ўхшаш гап айтди. У зот бешта қилди. Кейин Мусога келдим. У: "Нима қилдинг?" деди.

«Уни бешта қилди», дедим. У яна аввалгига ўхшаш гап айтди. Мен: «Хайрли нарсага таслим бўлдим», дедим. Шунда: «Мен фарзимни жорий қилдим. Бандаларимга енгил қилдим. Бир яхшиликнинг мукофотини ўн қилиб берурман», деб нидо қилинди.

Муҳаммад (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг уммати наҳадар бахтли инсонлар эканини, уларнинг беш ваҳт намоз ўҳиш билан эллик ваҳт намознинг савобини ҳўлга киритишини мана шу ривоят ҳилинган ҳадисдан ҳам билиб олсак бўлади. Шундай экан, улкан имкониятдан бебаҳра ҳолмайлик, азизлар!



9. Савол: Баъзи ғарб журналларида фалон вақтда қиёмат қоим бўлар экан, деган хабарлар тарқалмоқда. Қиёмат ва унинг аломатлари ҳақида маълумот берсангиз.

Жавоб: Қуръони каримда бундай дейилади:

«Сиздан (эй Муҳаммад!) қиёмат ҳақида, унинг қачон қоим бўлишини сўрашади. Айтинг: «Унинг илми Раббим ҳузуридадир. Унинг вақти (келгани)-да уни Ўзи билдиради...» ( Аъроф, 187).

«Одамлар Сиздан қиёмат (қачон бўлиши) ҳақида сўрайдилар. «У ҳақдаги маълумот фақат Аллоҳнинг ҳузуридадир», – деб айтинг! Қаердан билурсиз, эҳтимол, қиёмат яқинда бўлар» (Аҳзоб, 63).

Киёмат қачон бўлишини инсон зоти билмайди. Уни биламан, қиёмат мана шу вақтда содир бўлади, дейиш куфрдир. Қиёмат яқинлашганини билдирувчи аломатлар ҳадисларда баён этилган. Дажжолнинг чиқиши, Исо (алайҳиссалом)нинг тушиши, Ер ҳайвони – Даббатул Арз, Яъжуж ва Маъжуж чиқиши қиёматнинг катта аломатларидир. Яна илмнинг кўтарилиши, жаҳолатнинг ортиб кетиши, зинонинг ошкора тарҳалмоғи, ароҳ ичишнинг кўпайиши, аёлларнинг эркаклар сонидан ортиб кетиши, масжидлар сони кўп, намозхони оз бўлиши, масжидларнинг ҳаддан ташҳари зийнатланиши, фарзандлар ота-оналарига иш буюра бошлашлари кабилар ҳиёмат аломатларидандир.



10. Савол: Мунажжимлар туғилган ой, кун башоратига, фолбинлар сўзига ишонган киши гуноҳкор бўлмайдими? Илтимос, шу ҳақда маълумот берсангиз.

**Жавоб:** Мунажжимлар ғайбни билишни даъво қилишади. Ғайб илми фақат Аллоҳ таолога хосдир:

«(У) ғайбни билувчидир. Бас, Ўз ғайбидан бирор кимсани хабардор қилмас» (Жин, 26).

Хадиси шарифда: «Кимки башоратчи ёки фолбиннинг олдига борса ва у айтган нарсани тасдиқласа, шубҳасиз, у Муҳаммад (алайҳиссалом)га тушган нарсага куфр келтирибди», дейилган (Абу Довуд, Насоий ва Ибн Можа ривоятлари).

11. Савол: Фол кўрувчилар жинлар билан ишлайдими?

Жавоб: Пайғамбаримиз (соллаллоху алайҳи ва саллам): «Фолбинларнинг баъзида ҳақ гапни айтиб қолишларининг сабаби шуки, жин гапларни ўғринча олиб, фолбиннинг қулоғига қуяди. Фол кўрувчи унга юзта ёлғон аралаштириб гапиради», деганлар (Имом Бухорий ва Имом Муслим ривояти).

Фолбинларнинг гапларига ишониш куфрдир (Аллоҳ асрасин).

12. Савол: Турли диндаги эркак ва аёлдан туғилган фарзандлар қайси динда бўлади? Жавоб: Мусулмон аёл бошқа диндаги киши билан турмуш қуриши мумкин эмас. Мусулмон киши насроний ёки яҳудий динида бўлган, иффатли, иболи аёлга уйланиши мумкин. Бу ҳақда Қуръони каримда бундай дейилган:

﴿ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِئَابَ مِن قَبْلِكُمُ الْذِينَ أُوتُواْ الْكِئَابَ مِن قَبْلِكُمُ إِذَا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ مُحُصِنِينَ غَيْرَ مُسَفِحِينَ وَلَا مُتَخِذِي ٓ أَخُدَانِ ﴾

«Зинокорлик ва махфий ўйнаш қилиб олмаган ҳолда маҳрларини бериб, мўмина аёлларнинг иффатлиларига ва сизлардан олдин Китоб берилганларнинг иффатли аёлларига (уйлансангиз ҳалолдир)...» (Моида, 5). Улар кўрган фарзанд Ислом динида бўлади.

13. Савол: Баъзилар қабр атрофида айланиб, мархумдан мадад сўрайди. Қабрни зиёрат қилиш одоби қандай?

Жавоб: Кабрларни зиёрат килиш жоиздир. Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам): «Қабрларни зиёрат қилишдан сизларни қайтарган эдим. Энди қабрларни зиёрат қилаверинглар! Чүнки у охиратни эслатади», деганлар. Бу сахих хадисдир. Қабр зиёрати ўйин-кулги учун, одамларга қўшилиб бориб, кўриб келиш, томоша қилиш учун бўлмаслиги керак. Инсон қабрларда ётганлардан ибрат олиши, ўзининг хам у ерга келишини ўйлаши, охиратининг обод бўлишини, қабрдаги сўроқ-саволларни, унга берилиши керак бўлган жавобларни ўйлаши, ўзидан кейинда қолганлар уни нима деб, қандай одам деб эслашларини тасаввур қилиши даркор. Қабристонга келганда дунёда пархезгар бўлишини, халолдан ризкланишини, килган гунохларига, ёмонликларига пушаймон бўлиб, тавба ва истиғфорлар қилиши лозим.

Қабрларнинг зиёратига борганда таҳоратли бўлиш мустаҳабдир. Аслида мўмин-мусулмон ҳамма вақт таҳоратли юриши афзал.

Қабристонга кириб келганда, умумий қилиб қабристонда ётган мусулмонларга салом берилади. Зиёрат қилмоқчи бўлган қабри олдига келганда, унинг қибла тарафига ўтиб, орқани қиблага, юзни эса қабр томонга

20 Сўраган эдингиз

қаратиб, қабр аҳлига салом берилади. Бу Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)дан қолган муътабар одатдир. Жумладан, у зоти шариф борганларида: «Ассалому алайкум, мумин ва муслимлар диёри аҳли! Биз Аллоҳ хоҳласа, сизларга қушиламиз. Аллоҳдан узимизга ва сизларга офият сураймиз», деганлар. Кейин Қуръондан билган сура ёки оятларини уҳиб, қабристон аҳлига, узи зиёрат қилаётган қабрдаги кимса руҳониятига савобини бағишлайди.

Имом Байҳақий ва Дайламийлар Ибн Аббос (розияллоҳу анҳу)дан ривоят қилишларича, Жаноби Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): «Қабрда ётган маййит бамисоли сувда ғарқ бўлиб кетаётган ва ёрдам сўраётган кишига ўхшайди, у ўз отаси, онаси, фарзанди, дўстидан ёрдам сўрайди. Агар улардан дуо етса, унга бутун дунё бойлигидан улуғроқ ҳадя етган бўлади. Тириклар дуоси сабабли қабр аҳлларига тоғлардек катта савоблар етади. Тирикларнинг маййитларга қиладиган ҳадяси улар ҳаққига истиғфор айтишдир», деганлар.

Қабр аҳли тирикликларида қандай эҳтиромга сазовор бўлган бўлсалар, ўлганларидан сўнг ҳам эҳтиром этилишга лойиқдирлар. Авлиёлар қабрлари олдида эҳтиром билан юриш, одоб билан гаплашиш лозим. Ойша онамиз (розияллоҳу анҳо) айтадилар: «Мен Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) билан Абу Бакр Сиддиқ (розияллоҳу анҳу) ҳужрамга дафн қилинганларидан сўнг бирови хўжайиним, бирлари отам деб, уйда пайтимда тез-тез кириб зиёрат қилиб чиқаверар эдим. Аммо ҳазрат Умар (розияллоҳу анҳу) уларнинг ёнларига дафн қилинганидан сўнг кам кирадиган, кирсам-да, ҳижобим ва пардам билан кирадиган бўлдим».

Ўликлар ёрдам беришга қодир эмас. Улардан мадад ва ҳожатларини раво этишни сўраш ширкдир.

Зиёрат вақтида қабрларни ўпиш, уларни қучоқлаш, юзга суртиш каби амаллар макрухи тахримий, яъни харомга яқин макрух амал хисобланади. Қабр атрофини

айланиш эса мутлақо ҳаром. Қабрлар олдида чироқ ёки шамлар ёқиш, уларнинг ёнида қўйлар сўйиш, ҳар хил латталар боғлаш ҳам шаръан ҳаром ишлардир. Буни ҳалол санаш инсонни куфрга олиб боради.

14. Савол: «Садақа қилинг, садақа – радди бало» деган иборани эшитган баъзи кишилар ҳар ҳил бало-офатлардан омонда бўлиш учун садақа қилади. Бу нарса ширк бўлиб қолмайдими, ёки юқоридаги ибора нотўғрими?

Жавоб: Йўқ. «Садақа – радди бало», дегани "Садақа балонинг қайтарилишига сабаб бўлади", деганидир.

«Садақа – радди бало», деганда садақанинг ўзи балоларни қайтаради, деб тушунмаслик керак. Зеро, Аллох таоло садақа сабабли ҳар хил балоларни даф қилади.

Кишини ёки нарсани ҳақиқатан балоларни қайтаради, дейиш ширкдир.

15. Савол: Айрим кекса ёки узоқ хаста ётган кишилар ўзларига ўлим сўраб зорланади. Бу эътикодимизга зид эмасми?

**Жавоб:** Динимизда қарилик ёки баъзи бир оғир касалликлардан қочиб, ўзига-ўзи ўлим тилашдан қайтарилган.

Хадиси шарифда: «Сизларнинг ҳеч қайсиларингиз ўзига-ўзи ўлим тиламасин! Зеро, агар у аҳли солиҳ бўлса, умри узун бўлган сари солиҳ амаллари ҳам зиёда бўлаверади. Агар фосиқу фожир бўлса, ёши кексайган сари балки тавба-тазарру қилиб, истиғфор сўрар», дейилган.

Умрининг охирги кунларида ёки оғир бетобликда ётганида тавба-тазарруни кўпроқ қилиш ва шу билан бирга Аллоҳнинг раҳмат ва мағфиратидан ноумид бўлмаслик лозим бўлади.

Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) бир куни оғир бетоб ётган бир кишининг зиёратига бориб ундан: «Ўзингни қандай ҳис қиляпсан?», деб сўрадилар. У одам: «Парвардигоримнинг раҳмат ва мағфиратидан умид қилиб, гуноҳларимни ўйлаб, ҳавфу ташвиш қилмоқдаман», деди. Шунда Пайғамбар (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): «Қайси бир мусулмон мана шундай ҳолатда, ҳавфу ражода бўлса, Аллоҳ таоло унга умид қилган нарсасини ато қилиб, паноҳ тилаган нарсасидан омонда қилади», дедилар.

Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) бир ҳадисларида: «Бешта нарсадан олдин бешта нарсани ғанимат бил: Ўлимингдан олдин тириклигингни, бетоблигингдан олдин саломатлигингни, бандлигингдан олдин буш вақтингни, кексалигингдан олдин ёшлигингни, камбағаллигингдан олдин бойлигингни», деб марҳамат қилганлар.



## 16. Савол: Намоздан сўнг нима деб дуо қилиш керак?

Жавоб: Баро ибн Озиб (розияллоху анху) ривоят қилади. Пайғамбаримиз (алайхиссалом): «Эй Парвардигорим, мени, бандаларингни жамлайдиган, тирилтирадиган кунда азобингдан сақла!», деб дуо қилар эканлар (Имом Муслим ривояти). Муғира ибн Шуъба (розияллоху анху)дан ривоят қилинади: Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) ҳар намоздан сўнг: «Эй Аллох! Сен ато қилган нарсани ман қилувчи йўқ. Сен ман қилган нарсани берувчи йўқ. Ҳаракат, ғайрат ҳам, буюклик ҳам Сендандир!», деб дуо қилганлар (Имом Бухорий, Аҳмад ва Муслим).

Жаноб Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) Муъоз ибн Жабал (розияллоҳу анҳу)га ҳар бир намоздан сўнг: «Аллоҳумма Рабби, аъинний ъала зикрика ва шукрика ва ҳусни ъибадатик», деб дуо ҳилишни ўргатганлар (Имом Аҳмад, Абу Довуд ва Насоий ривоятлари).

17. Савол: Намозга ният қилишда ракатлар ададини ҳам айтиш керакми?

Жавоб: Намоз ниятида ракатлари сонини айтиш шарт эмас. Намознинг ўзини, қайси намозни ўқишини дилдан ўтказиш кифоядир. Зеро, ният дилда бўлади.

18. Савол: Бугунги кунда масжидларимизда намозхонлар ҳар хил шаклда намоз ўқишмоқда. Ҳар ким ўз ихтиёри билан хоҳлаган мазҳабига эргашиши мумкинми?

**Жавоб:** Мутааххир (кейинги) уламолар мусулмонларни муайян бир мазҳабга эргашишлари вожиб, деганлар. Чунки ҳар бир мусулмон ўзи тўғридан-тўғри Қуръон ва

ҳадисдан ҳукмларни олиш имкониятига эга эмас. Ва яна ҳар ким ўзи билганича амал қиладиган бўлса, омма ўртасида турли ихтилоф ва низоларнинг келиб чиқишига сабаб бўлади. Мана шундай кўнгилсизликларнинг олдини олиш, жамият барқарорлигини сақлаб қолиш мақсадида уламолар мусулмонларни муайян бир мазҳабга эргашишларини вожиб деганлар.

19. Савол: Ой-куни тўлмай тушиб қолган болага жаноза намози ўқиладими?

**Жавоб:** Агар бола тирик туғилса ёки унга далолат қилувчи аломат (масалан, қимирласа,

йиғласа) бўлса, унга исм қўйилади, ювилиб кафанланади ва жаноза ўқиб кўмилади. Аммо ўлик туғилса, унга жаноза ўқилмайди, исм қўйилиб, ювиб, матога ўраб дафн қилинади.

20. Савол: Боши билан имо-ишора қилиб ҳам намоз ўқий олмаган киши соғай-гач, ўқимаган намозларининг қазосини ўтайдими?

Жавоб: Боши билан имо-ишора қилиб ҳам намоз ўқишга қодир бўлмаган киши кўзлари ёки қошлари билан имо-ишора қилиб намоз ўқимайди. Соғайгач ёки касали енгиллагач, қаралади, агар бир кечаю кундуздан ортиқ намоз ўқий олмаган бўлса, қазосини ўқимайди. Агар ундан кам бўлса, қазосини ўтайди.

21. Савол: Мен ғусл қилаётганда исроф қилмаслик мақсадида жуда кам сув ишлатаман, шу тўғрими?

**Жавоб:** Гуслда сувни ортиқча исроф қилмаслик, шунингдек, жуда камайтириб юбормаслик, қиблага юзланмаслик суннат амаллардандир.

22. Савол: Саждаи сахв хақида маълумот берсангиз.

Жавоб: Саждаи саҳв намознинг бирор вожиб амали адашиб тарк этилганида қилинадиган икки саждадир. Саждаи саҳв қилиш учун охирги қаъдада ташаҳҳуддан сўнг (жамоат намозида) ўнг тарафга (ёлғиз ўқувчи икки тарафига) салом берилади ва икки сажда қилинади. Сўнг яна ташаҳҳуд, салавот ва дуолар ўқилиб салом берилади.

23. Савол: Имомга иқтидо қилганда Фотиҳа ҳамда зам сурани ўқиш мумкин эмаслигини яхши биламиз. Лекин шу ҳақда келган далилларни билмаймиз. Илтимос, шу ҳақда ворид бўлган оят ва ҳадисларни зикр этсангиз.

**Жавоб:** Қуръони карим Аъроф сурасининг 204-оятида бундай буюрилган:

«Қуръон ўқилганда уни тинглангиз ва сукут сақлангиз! Шояд (шунда) раҳм қилингайсиз!»

Абу Хурайра (розияллоху анху)дан ривоят қилинади: Расулуллох (соллаллоху алайҳи ва саллам): "Кимнинг (намозда) имоми бўлса, имомнинг қироати унинг учун қироатдир", деб марҳамат қилганлар.

Жобир (розияллоху анху)дан ривоят қилинади. Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам): "Албатта, имом унга иқтидо қилиниши учун қўйилгандир. Агар (имом) такбир айтса, такбир айтинглар ва агар қироат қилса, жим туринглар", деганлар.

28 Сўраган эдингиз

24. Савол: Ҳозирги пайтда кўпчилик масжидларда намоз ўқиётганларнинг олдидан бемалол ўтиб кетиш ёки орқасидаги кишининг намозни тугатишини кутмасдан туриб кетиш ҳоллари учрайди. Шариатимизда бу ҳақда нима дейилган?

Жавоб: Пайғамбаримиз (алайҳиссалом): "Агар одамлар намоз ўқиётганнинг олдидан ўтиш қандай катта гуноҳ эканлигини билганларида эди, 40 (кун ёки 40 ой ёки 40 йил) бўлса ҳам кутар эдилар", деб марҳамат қилган эканлар (Муттафақун алайҳ). Пайғамбаримиз мазкур ҳадисларида 40 сонини тилга олганлар, холос. Уламолар эса 40 сонини 40 кун, 40 ой ёки 40 йил деб таъвил қилишган.

Пайғамбаримизнинг 40 лафзини ишлатишлари ушбу гуноҳнинг оғир эканлигига далолатдир ҳамда уни қиладиган одамлар учун етарли қайтариқдир.

25. Савол: Ғусл қилаётганда эр хотинига, хотини эса эрига сув қуйиб турса бўладими? Жавоб: Маймуна (розияллоху анхо)дан бундай ривоят қилинади: «Расулуллох (соллаллоху

алайҳи ва саллам)ни ғусл қилаётганларида бегона куздан пана қилиб сув қуйиб турдим. Бир-икки марта қулларини ювдилар. Кейин Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) ўнг қулларига қуйилган сувни чапига олиб, истинжо қилдилар. Сунгра қулларини ерга ёки деворга ишҳаб, ювиб ташладилар. Шундан кейин оғиз ва бурун чайҳадилар, юз-ҳулларини, бошларини ювдилар, кейин бутун баданларига сув ҳуйдилар. Охири четга чиҳиб, оёҳларини ювдилар. Артингани сочиҳ узатсам, ҳуллари билан "керакмас", деб ишора ҳилдилар, артинишни хоҳламадилар» (Имом Бухорий ривояти).

Ушбу ҳадисдан хотин эрига ғусл пайтида сув қуйиб туриши мумкинлиги келиб чиқади.

26. Савол: Оёқ остига тўшаладиган гилам ва намат устида намоз ўқиш, саждаи тиловат қилиш мумкинми?

**Жавоб:** Агар тоза, нажосат тегмаган бўлса, мумкин. Чунки жойнамоз нажосатдан пок бўлиши шарт.

27. Савол: Баъзи жаноза намозларида иштирок этиб, қабристонда қабрларни босиб юрган кишиларни кўрамиз. Шу Ислом динида жоизми?

Жавоб: Йўқ, Ислом шариатида жоиз эмас. Абу Хурайра (розияллоху анху) ривоят қилади: Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) бундай деб марҳамат қилганлар: «Сизларнинг бирортангиз қабр устига ўтирганингиздан кўра бир чўғнинг устига ўтириб, кийимингизни куйдирганингиз ва ўша кийим куйиб терингизга ёпишиб қолгани яхшироқдир» (Имом Муслим ривояти).

Шундай экан, қабрларнинг устига ўтириш гунох хисобланади. Иложи борича бундай ишлардан эҳтиёт бўлмоқ лозим.

28. Савол: Фотиха сурасини ўқиб бўлгандан кейин «омин» дейилишининг сабаби нима? Жавоб: Намозда Фотиха сурасидан кейин «Омин» дейиш суннатдир.

Пайғамбаримиз (соллаллаху алайҳи ва саллам)дан бу ҳақда бир қанча ҳадислар ривоят қилинган. Шулардан бирида: «Имом «...ғойрил мағзуби алайҳим валаззоооолийн» деса, сизлар «омин» деб айтинглар. Чунки сизлардан кимнинг омини фаришталарнинг

оминига тўғри келиб қолса, ўша одамнинг ўтмишдаги барча гунохлари кечирилади», дейилган.

Абу Ханифа (рахматуллохи алайх) "омин"ни хуфя айтишга Аъроф сурасининг 55-оятини, «Раббингизга зорланиб ва хуфёна (овозсиз) дуо қилингиз! Зеро, У (дуода ва бошкада) хаддан ошувчиларни **ёқтирмагай»** оятини далил қилганлар. «Омин» калимаси дуоларимизни қабул қил, деганидир. Аллох таоло хар кандай холимизда хам эшитгувчи ва билгувчи Зотдир. Демакки, товушимизни баланд кўтаришимизга хожат йўқ.



29. Савол: Телевизорга қараб Байтул Харомда ўкилаётган намозларга, жумладан, таровех намозига иктидо килса бўладими? **Жавоб:** Йўқ. Чунки у холда жамоат шартлари мавжуд эмас.



30. Савол: Намозда ўқиладиган сура ва оятлар маъносини билишимиз шартми? Муфтий хазратлари, илтимос, шу масалани тушунтириб беринг.

Жавоб: Намоз ўқиётган одамнинг ўқиётган сура ва оятларнинг маъносини билиши шарт ёки фарз эмас.

> 31. Савол: Ассалому алайкум, хурматли Муфтий хазратлари! Сизнинг Ислом дини йўлида олиб бораётган хайрли ишларингизга Аллох таолодан куч-қувват ато

этишини сўрайман. Сизга бир савол билан мурожаат қилмоқчиман. Намоз хали фарз бўлмаган бола Куръони каримни тахоратсиз ушласа бўладими? Жавобингиз учун олдиндан рахмат.

Жавоб: Баъзи уламолар, ёш болалар Қуръони каримни тахоратсиз ушласа бўлади, дейишган. Шундай бўлса-

да улар Қуръони каримни ҳурматлаш, эъзозлаш руҳида вояга етишлари учун уларга Қуръон одобларини, уни таҳоратсиз ушлаб бўлмаслигини, шунинг учун таҳорат билан ушлашлари лозимлигини ўргатиш зарур.



32. Савол: Муаззин азон айтаётган вақтда иш қилаётган одам ишларини тўхтатиб азонни эшитиши керакми? Умуман, азон айтилаётган вақтда киши нима қилиши

#### керак?

Жавоб: Азон овозини эшитган одам ишларини тўхтатиб, унга жавоб бериши керак. Унинг жавоби муаззиннинг айтган калималарини такрорлаш билан бўлади. Агар масжидга бораётган бўлса, юришда давом этади. Азон айтилаётганда бирон иш билан машғул бўлиш одобдан эмас. Бу ҳақда Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) бундай деб буюрганлар: «Қачон муаззиннинг азони эшитилса, у нима деса, шуни айтинглар!» (Имом Бухорий ва Имом Муслим ривояти). Азондан сўнг дуо қилинади. Зотан, азон билан иқоматнинг ўртасида дуо ижобат бўлади.



## 33. Савол: Таяммум қилиш қандай ҳолларда жоиз бўлади?

**Жавоб:** Сувни ишлатиш баданга, аниқроғи, соғлиққа зарарли бўлганида;

- сувни таҳоратга ишлатилганида ичишга сув қолмайдиган булса;
- сувни одатдаги нархидан баланд бахода сотиб олинадиган булса;
  - сув тарафда душман ёки йиртқич ҳайвон бўлса;
- қудуқдаги сувни тортиб оладиган идиш бўлмаса, таяммум қилинади *(«Мухтасари Виқоя»)*.

Аллох таоло мархамат қилади:

﴿ وَإِن كُنْتُم مَّرْضَى آَوْ عَلَى سَفَرٍ آَوْ جَآءَ أَحَدُ مِّنكُم مِّنَ ٱلْغَآبِطِ آَوْ لَمَسْتُمُ النِّسَآءَ فَلَمْ يَجَدُواْ مَآءً فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَٱمْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِّنْ لُهُ ﴾ وَأَيْدِيكُم مِّنْ لُهُ ﴾

«Агар бемор ёки сафарда бўлсангиз ёки сизлардан бирор киши хожатхонадан (чиқиб) келса, ёхуд хотинларингиз билан суркалишган (қовушган) бўлсангиз-у, (лекин) сув топмасангиз, пок тупроққа таяммум қилиб, ундан юзларингиз ва қўлларингизга суртинг!» (Моида, 6).

34. Савол: Хурматли Муфтий ҳазратлари! Мен ҳозир шаҳарда яшайман. Туғилиб, ўсган ҳишлоғимдаги уйимга борсам, муҳим ҳисобланаманми?

**Жавоб:** Киши ўз шахридан (қишлоғидан) кўчиб, бошқа бир шахарга (қишлоққа) бориб жойлашса, сўнг сафарга чиқиб, ўзининг олдинги яшаган жойига борса ва у ерда ўн беш кун ёки ундан кўп туришни ният қилмаса, мусофир ҳисобланади. Намозни қаср ўқийди ("Хидоя").

35. Савол: Кўп йиллик намозларим қазосини ўқишим учун тартибга риоя қилишим керакми?

Жавоб: Йўқ. Қазо намозлар бир кунлик, яъни беш вақт намоз бўлса, ўшанда тартибга риоя қилинади. Агар, қазо намозлар олти вақтдан кўпайиб кетса, тартибга риоя қилинмайди ("Хидоя").

Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) ва сахобалар Хандақ куни мухораба сабабли уч вақт намоз – пешин, аср ва шом намозларини вақтида адо этишолмайди. Кечқурун Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) Билол (розияллоху анху)га азон

айттириб, тартиб билан аввал пешин, кейин аср ва охирида шом намозларининг қазоларини ўқишган ва: «Мен намоз ўқиганим каби намоз ўқинглар», деганлар.

Қазо қилинган беш вақт намозларнинг орасида тартиб фарздир *(Жомеъур Румуз)*.

Агар ўтказиб юборган намозлар олти вақтдан ўтиб кетса, хоҳлаганидан бошлаб қазосини ўқиса бўлаверади ("Мухтасарул Виқоя").

36. Савол: Пешин намозини ўқиб бўлган киши унинг фарзини имомга иқтидо қилиб, қайта ўқиса бўладими?

Жавоб: Ҳа. Шунингдек, жамоат билан намоз ўқиладиган масжидда фарз намозни ёлғиз ўзи ўқиётган киши, у ўқиётган фарз намози жамоат билан ўқила бошлаганида, агар биринчи ракатга саждага бормаган бўлса, намозини бузиб, имомга иқтидо қилади ("Мухтасарул Виқоя").

Пайғамбаримиз (соллаллоху алайҳи ва саллам) бундай деганлар: «Жамоат намозининг савоби ёлғиз ўҳилган намоздан йигирма етти даража ортиҳдир» (Имом Бухорий ривояти).

Турт ракатли фарз намозларда бир ракатини ўқиган булса, иккинчи ракатини ҳам ўқиб ташаҳҳуддан кейин салом бериб, имомга иқтидо қилади. Агар уч ракатини ўқиб булган булса, намозини тугатиб, кейин имомга иқтидо қилади. Бу турт ракатли намоз нафл ҳисобланади.

Агар бомдод намозининг фарзини бошлаб, биринчи ракатининг саждасини қилган бўлса, бомдод намозидан кейин нафл намоз ўқиш макруҳлиги сабабли бир салом билан намозини бузиб, имомга иқтидо қилади.

Шунга ўхшаш, шом намозида ҳам бир ракатини ўқиб бўлган бўлса ҳам, иккинчи ракатини ўқимасдан, салом бериб, имомга иқтидо қилади.

Ўқилаётган намоз аср бўлса, имомга нафл нияти билан иқтидо қилолмайди. Чунки аср намозини ўқигандан кейин нафл ўқиш макрухдир.

Фарз намозини ўқиётган киши икки ракатини ўқиб бўлиб, учинчи ракатининг саждасига ҳануз бормаган бўлса, жамоат намози учун такбир айтилса, тик туриб ёки ўтириб салом бериб, имомга иқтидо қилади. Ўқилган икки ракат нафл ўрнига ўтади.

Лекин бошлаган намози суннат (нафл) бўлса, уни тугатиб, сўнг имомга иқтидо қилади.

## 37. Савол: Маҳсига масҳ тортиш ҳақида маълумот берсангиз?

Жавоб: Махси тахорат олингандан сўнг кийилган бўлса, кейинги тахоратда унга масх килиш мумкин.

Муғийра ибн Шўъба айтади: «Мен бир кеча Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) билан сафарда эдим. Таҳоратларига идишдан сув қуйиб бердим. Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) юзларини, икки билакларини ювдилар, бошларининг тўртдан бирига масҳ тортдилар, кейин мен маҳсиларини ечишда ёрдам бераман, деб уринган эдим, у киши: "Қўявер, мен маҳсимни таҳорат олиб кийганман", дедилар ва маҳсиларига масҳ тортдилар» (Имом Аҳмад, Имом Бухорий ва Имом Муслим ривояти).

Масҳ маҳсининг устига тортилади. Муғийра (розияллоҳу анҳу) айтади: «Мен Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) маҳсиларининг устига масҳ тортганларини кўрганман» (Имом Аҳмад ва Термизий ривояти).

Али (розияллоху анху) айтади: «Агар дин раъй билан бўлганида эди, оёқ кийимининг устига эмас, остига масх қилиш авлороқ бўларди. Мен Расулуллох (соллаллоху

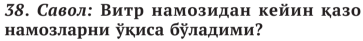
алайҳи ва саллам)нинг маҳсиларининг устига масҳ тортганларини кўрган эдим» (Абу Довуд ривояти).

Пайғамбаримиз (алайҳиссалом): «Маҳсига масҳ тортиш муддати мусофир учун уч кеча-кундуз, муҳимга эса бир кеча-кундуздир», деганлар (Имом Аҳмад ва Имом Муслим ривоятлари).

Махсига қилинган масҳни тўрт нарса бекор қилади:

- 1) муддатнинг тугаши;
- 2) жунуб бўлиш;
- 3) махсининг ечилиб кетиши, яъни товоннинг чиқиб кетиши;
  - 4) оёқнинг кичик уч бармоғи кўринадиган тешик.

Бундай ҳолатларда маҳсини ечиб, оёқни ювиш лозим бўлади.



**Жавоб:** Ҳа. Витр намозини ўқиганидан сўнг қазо ёки нафл намозлар ўқилаверади.

39. Савол: Витр вожиб намозидан кейин таҳажжуд ва бошқа намозларни ўқиса бўладими?

**Жавоб:** Таҳажжуд намози кечада, бир ухлаб турилгандан сўнг ўқиладиган намоздир.

Имом Дорақутний Умму Салама онамиз (розияллоху анхо)дан сахих иснод билан қилган ривоятида Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам)нинг витрдан сўнг икки ракат нафл намозни енгил ўқиб олиш одатлари бўлганлиги айтилади.

Ўтган солиҳ ота-боболаримиз витрни ухлашларидан олдин ўқиб олишиб, кейин бир ухлаб туриб, таҳажжудни ўқиганлар.

## 40. Савол: Аёллар руку ва саждани қандай қилишади?

Жавоб: Аёллар саждада қоринларини сонларига, болдирлари ва билакларини ерга теккизиб, билакларини қўлтиқларига ёпиштириб сажда қилади. Аёллар саждада қадамларини тикка қилмай, уларни жуфтлаб, ўнг тарафларидан чиқариб, оёқ бармоқларини иложи борича қиблага қаратишади ("Хидоя").

Аёллар руку учун салгина энгашади. Рукуда қўл бармоқларини жуфтлаштириб, тиззаларига қўйишади. Аёллар қаъдада ерга думбалари билан ўтирадилар. Оёқлари эса ўнг тарафдан чиқиб, бармоқлари қиблага қаратилади («Раддул Муҳтор», «Баҳрур роиқ»).

## 41. Савол: Имомга иқтидо қилган одам имом адашиб кетганида унга луқма берса, имом унинг луқмасини олмаса, намоз бузиладими?

Жавоб: Имомга иқтидо қилган одам ўз имомига луқма берса-ю, имом луқмани олмаса, имомнинг ҳам, луқма берганнинг ҳам намози бузилмайди. «Мухтасарул Виқоя»да ўз имомидан бошқага луқма бериш намозни бузиши, ўз имомига луқма бериш намозни бузиши. Намозхон намоз ўқимаётган одамнинг луқмасини олса, унинг намози бузилади.

Ибн Умар (розияллоху анху)дан ривоят қилинади: «Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) бир куни намозда адашиб кетдилар. Хеч ким луқма бермади. Намоз тугаганидан сўнг у зот Убай ибн Каъб (розияллоху анху)га: "Биз билан намозда биргамидинг?" дедилар. Ундан тасдиқ жавобини олгач: "Унда сени (луқма беришдан) нима ман қилди?!" дедилар» (Имом Абу Довуд).

Хазрат Анас (розияллоху анху): «Бизлар Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам)нинг даврларида ўз

имомларимизга луқма берар эдик», деди (Имом Хоким ва Заҳабий ривояти).

Бироқ намозхон жуда эҳтиёт бўлиши лозим. Имоми адашар-адашмас дарҳол луқма беравермаслик керак. Имом ҳам намознинг вожиби миҳдорида ҳироат ҳилган бўлса ва сўнг адашиб ҳолса, оятлар давоми эсига келмай ҳолса, дарҳол рукуга кетиши зарур.

## 42. Савол: Кўзи ожиз одам имомга ўтса бўладими?

**Жавоб:** Кўзи ожиз одам, агар олим бўлса, унинг жаноза намози ҳам, бошқа намозларни ўқиб бериши ҳам жоиздир.

Фиқҳ китобларида кўзи ожиз одамнинг мукаммал таҳорат қилиши қийин кечгани сабабли унинг имом бўлмаслиги авло, дейилади. Бироқ ундан кўра бошқа имомликка лойиқ киши топилмаса, унинг имом бўлиши яхшидир. Чунки илмли одам кўзи ожиз бўлса ҳам, парҳезкор бўлади, одамларда шубҳа уйғотадиган ишлар қилмайди.

Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) Мадинадан сафарга чиққанларида кўзи ожиз бўлса ҳам, Абдуллоҳ ибн Умми Мактум (розияллоҳу анҳу)ни ўз ўринларига қўйиб кетар эдилар. У саҳобаларга намоз ўқиб берарди (Имом Абу Довуднинг Анас (розияллоҳу анҳу)дан ривояти).

Демак, кўзи ожиз одамнинг намози, агар у имомлик-ка лойиқ ва муносиб бўлса, дурустдир.

43. Савол: Яқинда шом намозидан кейин касал кўргани борган эдим. Яқинлари шомдан сўнг касал кўрилмайди, деб мени беморнинг олдига қўйишмади. Шу тўғрими?

**Жавоб:** Йўқ. Ҳазрат Али (розияллоху анху) ривоят қилади. Пайғамбаримиз (алайҳиссалом) бундай деди-

лар: "Ким кун ботганидан кейин касал кўргани борса, у билан бирга етмиш минг фаришта бирга боради ва тонг отгунча у учун истиғфор айтади. У жаннатда хурмо мевалари билан мукофотланади. Эрталаб касал кўргани борган киши билан ҳам етмиш минг фаришта бирга боради ва тонг отгунча унга истиғфор айтади ҳамда у жаннатда хурмо мевалари билан мукофотланади" (Имом Абу Довуд ривояти).

44. Савол: Маҳалламиздаги ўзига тўқ кишилар хайр-эҳсон қилишади, етимларга ва кам таъминланган оилаларга ёрдам қилишади. Кўплаб хайрли ишларда ҳомийлик қиладилар. Аммо ўзлари намоз ўқишмайди, рўза тутишмайди. Уларнинг охирати қандай бўлади?

Жавоб: Мусулмон киши қандай солих амал қилмасин, Аллохнинг ризосини топиш, савобга эришишни ният этса, Аллох таоло унинг ниятига қараб савоб бераверади. Масалан, бир киши намоз ўкимаса-да, аммо хайру эхсон, садақа қилиш билан Аллохдан савоб умид этса, намоз ўкимагани учун гунохкор бўлади, лекин хайру садақаси учун савоб олади. Бироқ шуни яхши билиш керакки, хайру эхсонлар туфайли эришилган савоблар тарк қилинган намоз эвазига орттирилган гунохга каффорат бўлмайди. Балки ўқилмаган намозлар учун Аллохдан истиғфор сўраб, тавба қилиши ва бундан кейин бирор вақт хам намозни тарк қилмасдан ўқиши шарт. Дунё ҳаёти инсонга берилган имтиҳон муддати булиб, хеч ким умри қандай холатда нихоясига етишини олдиндан билмайди. Шундай экан, инсон доимо тавба ва истиғфорда бардавом бўлиб, аввало, ўзи учун, қолаверса, бошқалар учун ҳам Аллоҳдан солиҳ амалларга муваффақ қилишини, ҳаёти дунёда фарз амалларни адо этишга муяссар айлашини дуо қилиб сўрамоғи лозим.



45. Савол: Китобларда ёзилишича, масжидларнинг ичларини безаклар билан безаш макрух дейилган. Лекин хозирги кунда масжидларни безаш урф бўлмоқда.

Буни қандай тушуниш мумкин?

Жавоб: Масжидларнинг безаги масжидга тушган маблағлардан сарфланса, макрух бўлиши ва унга мутавалли зомин бўлишини «Хидоя»да зикр қилинган. Чунки масжидга тушган маблағлар масжиднинг асосий ишларига, асосий биноларига ишлатилиши лозим. Аммо уни нақшлари учун бир ё бир неча одам ўз маблағларидан сарфлаши жоиз ва макрух бўлмайди.



# 46. Савол: Қачон ва қандай таяммум қилиш керак?

**Жавоб:** Қуръони каримда бундай марҳамат қилинади:

﴿ وَإِن كُنتُم مَّرْضَى آَوْ عَلَى سَفَرٍ آَوْ جَآءَ أَحَدُ مِّنكُم مِّنَ ٱلْغَآبِطِ آَوْ لَامَسْتُمُ الْفِيسَآءَ فَلَمْ جَدُواْ مَآءَ فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَٱمْسَحُواْ بِوُجُوهِ فَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مِّنْ لُهُ ﴾ وَأَيْدِيكُمْ مِّنْ لُهُ ﴾

«Агар бемор ёки сафарда бўлсангиз ёки сизлардан бирор киши ҳожатхонадан (чиқиб) келса, ёхуд хотинларингиз билан суркалишган (қовушган) бўлсангиз-у, (лекин) сув топмасангиз, пок тупроққа таяммум қилинг, ундан юзларингиз ва қўлларингизга суртинг!» (Моида, 6).

Таяммум – қасд қилишдир. Ният таяммумнинг фарзларидан биридир. Енгларни шимариб, кейин икки қўлни пок ерга (ёки унинг жинсидан бўлган нарсага) уриб, унга ёпишиб қолган чангларини қоқиш учун

қўллар бир-икки марта силталади. Сўнгра юзнинг тахоратда ювилиши зарур бўлган қисмига суртилади. Сўнг қўлларни мазкур тарзда яна бир бор пок ерга уриб, ҳар икки қўлнинг бош ва кўрсаткич бармоқларидан бошқаларини алоҳида-алоҳида бирлаштиради.

Ўнг қўлнинг бирлаштирилган уч бармоғи орқасини чап қўлнинг шу ҳолдаги уч бармоғи ичига қўяди (бунда ўнг қўл бармоқ учлари сиртда қолмаслиги керак). Ва чап қўлнинг бош ва кўрсаткич бармоқларини теккизмай, чап қўл кафт ва бошқа бармоқлари ила ўнг қўл тирсак ортигача масҳ (сийпаш) қилинади. Сўнг чап қўлнинг бош ва кўрсаткич бармоқ билан ўнг қўл билагининг масҳ қилинмаган қисмини теккизиб ўнг қўл бармоқлари учигача масҳ қилади. Сўнгра худди шу тарзда чап қўлнинг уч бармоғи орқаси ўнг қўлнинг уч бармоғи ичига қўйилади ва ўнг қўл ҳам тирсаги билан мазкур тартибда масҳ қилинади.

Сув турган жойдан бир мил узоқликда бўлганда сув бўлса-да, ишлатиш соғлиққа зарарли бўлганида, ё таҳоратга ишлатилганида ичишга сув қолмайдиган бўлса, сув бор жойда душман ёки йиртқич ҳайвон бўлса, сувни қудуқдан тортиб оладиган идиш бўлмаса, таяммум килинади («Мухтасари Викоя»).



47. Савол: Махалладошимизнинг жанозасида бир киши: «Азадорларнинг хонадонида уч кун таом еб бўлмайди», деди. Шу тўгрими?

**Жавоб:** Азадорларнинг уч кун давомида таом қилиб зиёфат шаклида одамларга беришлари макрухдир. Бу қабих бидъатдир (Ибнул Хумом. «Шарҳул Ҳидоя").

Имом Қуртубий (раҳматуллоҳи алайҳ) айтади: "Азадорларнинг биринчи ва еттинчи (каби махсус) кунларда таом тайёрлаб, одамларни даъват қилишлари жоҳилият

одатларидандир. Бу ҳол Исломда йўҳдир. Бу даъватга биноан бориш макруҳдир. Зеро, бу иш мункарга ёрдам бериш ҳисобланади. Аллоҳ таоло бизларни мункарга ёрдам беришдан ҳайтарган» (Баркавий).

Маййит чиқарилган кун ва сўнгги иккинчи, учинчи, еттинчи кунларида таом ҳозирлаш макруҳдир ("Баззозия").

Мархум хонадонида уч кун ичида таом бериш мумкин эмас ("Хулоса"). Лекин узоқдан келган қариндошлар ва азадор билан узоқ муддат бирга турувчилар учун қушнилар таом тайёрлаб беришлари мумкин. Маййит учун уч кун аза тутишнинг зарари йуқ. Аммо бунда махсус жойлар ва таомлар қилиш каби ман этилган нарсалар булмаслиги шарт (Зайлаъий).

Мусибат кунлари зиёфат шаклида таом бериш макрухдир. Зеро, бу иш ғам-ғусса кунларига муносиб эмас. Аммо меросхўрлар ичида сағир бўлмаса, таом тайёрлаб камбағалларнинг уйларига тарқатиш яхшидир ("Фатовойи Қозихон").

Демак, аза кунлари ва махсус (3, 7, 40-) кунларда маййит рухига савоби етиши учун таом тайёрлаб, зиёфат бериш ношаръийдир.

Дунёдан ўтган киши сувга чўкаётган киши каби тез ёрдамга мухтождир. У яқинлари ва дўстларидан мадад кутади. Ортда қолганларнинг мархумга кўрсатадиган биринчи мададлари Аллох таолога илтижо қилиб, уни қабр ва оташ азобидан асрашни сўраб дуо қилишларидир.

Садақа қилиш, таҳлил ва тасбеҳ айтиш, Қуръони карим оятларини холисона ўқиш ва уларнинг савобини марҳум руҳониятига бағишлаш мумкин. Буларнинг савоби марҳум руҳониятига етади ва унга фойда беради ("Раддул Муҳтор").





48. Савол: Киши ўзи ишлаб турган муассаса ёки бирор бир ташкилотдан келажакда ойлик маошидан секин-аста тўлаш шарти билан қарз олиб ҳажга бориши мумкинми?

**Жавоб:** Ҳаж ибодати қодир бўлган кишига фарз. Етарли маблағи бўлмаган кишига ҳаж фарз эмас.



49. Савол: Маълумки, ҳаж мавсумида тирбандлик сабабли эҳром бўлакларининг йиртилиш ҳоллари кўп бўлади. Ўша ҳолатда йиртилганларини ямаш жоизми

ёки янгисига алмаштириш керакми?

**Жавоб:** Хоҳласа, тикиб олади, хоҳламаса, бошқасига алмаштиради, ҳар иккиси ҳам жоиз. Алҳамдулиллаҳ, шариатда бу масалада енгиллик бор. Шариатда ман қилинган нарса куйлак ва шалвар кийишдир. Аммо эҳром бирор нарсага илиниб йиртилса ёки тешилса, уни ип билан чатиб ёки ямоқ солиб тикишнинг зарари йуҳ.



50. Савол: Рамазон рўзасини тутишни бошлашда ва уни тугатишда тақвимга эътибор бериш кифоями ёки, албатта, ойни кўриш шартми?

**Жавоб:** Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Ойни кўриб рўза тутишни бошланглар, ойни кўриб рўза тутишни тугатинглар!" деганлар.

Демак, шариат кўрсатмасига биноан Рамазон рўзаси Рамазон ойи кўриниши билан бошланиб, шаввол ойи кўриниши билан тугайди. Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) бошқа бир ҳадисларида: «Бир ой гоҳида ўттиз кунлик, гоҳида йигирма тўққиз кунлик бўлади», деганлар.

Хадиснинг мазмунига қараганда, ой ҳар доим ҳам ўттиз кунлик бўлавермас экан. Шунинг учун

ҳам Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) Рамазоннинг бошланишида ва тугашида, албатта, ойни кўришни шарт қилганлар. Аммо бу дегани ҳар бир киши ўзи ойни кўрмагунча рўзани бошламасин ёки тугатмасин, дегани эмас.

Маълумки, хавода газ ва чанг-ғуборлар бўлгани сабабли кўпинча янги ойни биринчи кунида кўриш имкони бўлмайди. Агарда хар бир киши ўзича ойни кўриб, кейин рўза тутсин, дейилса, у холда биринчи күн ойни кура олмаган кишилар рузани бир күн кейин тутади ва натижада бир кунлик рўзаси қазо бўлади. Бу эса мусулмонлар ўртасида ихтилоф чикишига сабаб бўлади. Шунинг учун хам ойни кўриш бўйича махсус идораларда шу соханинг мутахассислари иш олиб борадилар. Улар йил давомида ойнинг харакатини кузатиб, шу асосда йиллик таквимларни ишлаб чикадилар. Рамазон рўзаси таквими хам уларнинг хулосасига кўра тайёрланади. Аммо шу билан кифояланиб қолмай, Ўзбекистон мусулмонлари идораси ходимларидан бир гурухи мусулмонларнинг ибодатларини мукаммал бўлиши учун Тошкентдаги астрономия институтига бориб, ойнинг холатини аник ўрганадилар ва Рамазон ойининг кириши олдидан радио ва телевидение оркали эълон килишади.

51. Савол: Ўтмишда қолдирган рўзаларим учун фидя берсам бўладими?

Жавоб: Йўқ. Қари кишилар, яъни кундан-кун мадори кетаётган чол ёки кампир Рамазон рўзасининг ҳар бир куни учун фидя (бир мискинга икки кило буғдой ё унинг баҳосини) беради ("Ҳидоя", "Фатовойи Ҳиндия").

Сиз ўтмишда қолдирган рўзаларингизнинг ҳар бир куни учун қазосини тутиб берасиз.

52. Савол: Бу йил Рамазон ойи ёзнинг энг иссиқ кунларига тўғри келмоқда. Мен иш тақозоси юзасидан баъзан кун бўйи кўчада юришимга тўғри келади. Рўзани йилнинг

салқин кунларида тутиб берсам бўладими?

**Жавоб:** Қудсий ҳадисда бундай дейилади: "Одам боласининг барча амали кўпайтирилади. Бир яхшилик ўн баробардан етти юз баробаргача кўпайтирилади". Аллоҳ таоло айтади: "Фақат рўза ундай эмас, у Мен учун, унинг мукофотини Ўзим бераман…" (Имом Бухорий ривояти).

Шундай бўлгач, энг узун ёзнинг жазирама кунларида ҳам сабр билан нафсини тийиб рўза тутган бандалар Аллоҳ таолонинг раҳматига эришади.

53. Савол: Шаъбон ойининг охирида рўза тутиб, Рамазон ойига қўшиб кетса бўладими?

Жавоб: Шаъбоннинг охирида рўза тутиб Рамазонга улаб кетишдан Набий (соллаллоху алайхи ва саллам) қайтарганлар. Бу хусусда бир қанча ҳадислар келган.

Абу Хурайра (розияллоху анху) ривоят қилади: «Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) бундай дедилар: "Қачонки Шаъбоннинг ярми қолса, рўза тутманглар"» (Термизий ривояти).

Яна Абу Хурайра (розияллоху анху) ривоят қилади: «Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам): "Хеч ким эхтиёт юзасидан Рамазондан бир ёки икки кун илгари рўза тутмасин, рўзани Рамазон ойи чиққанини кўриб, сўнг тутсин, аммо ҳафтанинг маълум кунлари доимо нафл рўза тутиб юрган одам рўзаси шак кунига тўгри келиб қолса, у ҳолда тутаверсин", деб айтганлар» (Муттафақун алайх).

Уламоларимиз юқоридаги ҳадисларни далил қилиб, Шаъбоннинг ярмидан кейин рўза тутишни макруҳ дейишади. Лекин бир киши душанба ва пайшанба кунларида рўза тутишни одат қилган бўлса ёки назр рўза ният қилган бўлиб, у Шаъбоннинг охирги кунларига тўғри келиб тутса, макруҳ эмас.

#### *54. Савол:* Рамазонда қон олдириш мумкинми?

Жавоб: Ҳа. Ибн Аббос (розияллоху анху) ривоят қилади: «Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) рўзадор холларида қон олдирдилар» (Имом Бухорий).

Маъқал ибн Ясор (розияллоху анху)дан ривоят қилинади: Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам): «Ойнинг ўн еттисида, чоршанба куни қон олдириш бир йиллик касалликларга шифодир», дедилар (Имом Ибн Можа).



55. Савол: Рўзадор кишининг тоби қочса, унга укол қилиш мумкинми? Илтимос, шу тўғрида маълумот берсангиз. Жавобингиз учун олдиндан рахмат.

**Жавоб:** Аллоҳ таоло бандалари зиммасига тоҳатидан ортиҳ нарсаларни юкламайди.

Имоми Аъзам (рахматуллохи алайх) хазратлари танага бир нарса кириши билан рўза бузилади, деганлар. Шунинг учун рўзадор укол олса рўзаси бузилади.

Агар ўта зарурат бўлмаса, уколни ифторликдан кейин ёки саҳарликдан олдин қилдириб олгани маъқул. Лекин рўза тутганида соғлиги ёмонлашгани туфайли укол олмаса, ҳаёти ҳавф остида бўлса, укол олиб, рўзасининг ҳазосини Рамазон тугаганидан кейин тутиб беради.



56. Савол: Камбағал киши қурбонлик қилиш учун сотиб олган қўйи йўқолиб қолса, унинг ўрнига бошқа бир қурбонлик сотиб олиб сўйганидан сўнг йўқолган ҳайвон

топилиб қолса, нима қилади?

**Жавоб:** Камбағал кишининг қурбонлик учун сотиб олган қуйи йуқолиб қолгач, яна бошқа қуйни қурбонлик учун сотиб олса, сунг олдинги қуйи топилиб қолса, икки қуйни ҳам қурбонликка суйиши лозим булади ("Фатовойи Хиндия").

# 57. Савол: Қайси кунлари нафл рўза тутиш макрух бўлади?

Жавоб: Ашуро кунида (Муҳаррам ойининг ўнинчи куни) тўққизинчи ё ўн биринчи кунини қўшмай, иккала ҳайит куни ва ташриқ кунлари (қурбон ҳайитидан кейинги уч кун), фаҳат жума куни, фаҳат шанба куни рўза тутиш макруҳ бўлади. Лекин кунора рўза тутишни одат қилиб олган кишилар учун у икки кунда нафл рўза тутиш макруҳ бўлмайди.

Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам): «Аллох таолога энг севикли рўза Довуд (алайхиссалом)нинг рўзасидир. Довуд (алайхиссалом) бир кун рўза тутар, бир кун тутмас эдилар», деганлар (Имом Термизий ривояти).

Шунингдек, шак куни рўза тутиш хам макрухдир.



58. Савол: Биз кўп қаватли уйда истикомат қиламиз. Қурбон ҳайити кунларида ғайридин қўшниларимизга қурбонлик гўштидан берсак бўладими?

**Жавоб:** Ғайридин кишиларга қурбонлик гўшти ва нафл садақалардан бериш жоиз. Аллоҳ таоло бундай марҳамат килган:

﴿ لَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمْ يُقَائِلُوكُمْ فِ ٱلدِّينِ وَلَمْ يُخَرِّجُوكُمْ مِن دِينَرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمُ وَ الدِّينِ وَلَمْ يُخَرِّجُوكُمْ مِن دِينَرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمُ وَتُقْسِطُونَ اللَّهَ عَالِمَ اللَّهُ عَلِيبٌ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴿ ﴾

«Дин тўғрисида сизлар билан урушмаган ва сизларни ўз юртингиздан (ҳайдаб) чиқармаган кимсаларга нисбатан яхшилик қилишингиз ва уларга адолатли бўлишингиздан Аллоҳ сизларни қайтармас. Албатта, Аллоҳ адолатли кишиларни севар» (Мумтаҳана, 8).

Абдуллоҳ ибн Амр ибн Ос ғуломига: «Қўчқорни сўйиб, яҳудий қўшнига насиба бергин», деди. Бир соат вақт ўтгач, яна деди: «Эй ғулом, агар қўчқорни сўйсанг, яҳудий қўшнимизга насиба бер». Ғулом деди: «Бу яҳудий қўшни бизларга азият беради-ку!» Абдуллоҳ ибн Амр: «Сенга дард тегсин, Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) бизларга ҳамиша қўшни ҳақида васият қилаверганларидан бизлар қўшнини меросхўр бўлса керак, деган ўйга бориб қолганмиз», деди.

59. Савол: Хозирги кунда бозорларда, чорраҳаларда, масжидлар олдида ва зиёратгоҳларда турли ёшдаги эркак ва аёллар, ҳатто ёш болалар ўтган-кетганга қўлини чўзиб, тиланчилик қилаётганини кўп учратамиз. Уларга садақа ва закотларни бериш мумкинми?

Жавоб: Тиланчиларга садақа ва закотларни беришнинг жоиз ёки ножоизлиги улар эга бўлган мулкка кўра аниқланади. Баъзилар бой-бадавлат бўлганлари холда, тиланчиликни ўзларига касб қилиб олган. Улар гарчи билакларида кучи бўлса-да, тиланчилик қилишни ташлай олмайди, чунки меҳнат қилиб, пешона тери билан тирикчилик қилишга кўникишмаган. Ундай кишиларга садақа бериш мумкин эмас. Шунингдек, тиланчиликни ўзига одат қилиб олган аёллар ва ёш болаларга ҳам садақа бериш жоиз эмас.



60. Савол: "Макрух" нима дегани?

Жавоб: Макрух "ёмон кўрилган" маъносидадир. Фиқхий истилохда унга турлича таъриф берилган. Улардан бири бундай: Макрух

– шундай амалки, уни қилмаган мақталади, қилган койилмайди. Ибодатларда макрух саналган амал қилинса, бузилмайди, лекин нуқсонли ва савоби кам бўлади.

61. Савол: Хурматли Муфтий ҳазратлари, ҳижрий сана ҳачон ва ким томонидан жорий ҳилинган?

Жавоб: Умар ибн Хаттоб (розияллоху анху) хижратдан 17 йил ўтгач, яъни 638 милодий йилда барча сахобалар билан келишган холда янги таквимни жорий киладилар. Унинг биринчи йилини хижратдан белгилайдилар ва йил боши учун камарий хисоб бўйича мухаррам ойини тайин киладилар. Хижрат милодий йил хисоби билан 622 йил 20 сентябрда бўлган. Шундан бошлаб бу таквим хижрий таквим ёки хижрий сана деб юритилади.

62. Савол: Ота-она, устоз, катта ёшли ва аҳли фазл кишиларнинг қўлини ўпишнинг ҳукми қандай?

Жавоб: Албатта, ота-она, устоз, катта ёшли ва аҳли фазл кишиларнинг қўлларини ўпиш уларга нисбатан эҳтиром юзасидан амалга оширилади. Шундай экан, бу иш жоиз саналади.

63. Савол: Илтимос, қарз олиш ва бериш ҳақида кенгроқ тушунча берсангиз.

**Жавоб:** Қарз олиш ва бериш шариатимизда мубоҳ амаллардан ҳисобланади. Албатта,

инсон ҳаёти доимо бир текис давом этмайди. Баъзида ёрдам ва кўмакка муҳтож бўлиб қолади.

Пайғамбаримиз (соллаллоху алайҳи ва саллам) бундай марҳамат қилганлар: "Ким бирорта мусулмонни дунё ташвишларининг биридан қутқазса, Аллоҳ таоло у банданинг қиёмат кунидаги битта ташвишидан қутқазади. Ким бирор кишининг оғирини енгил қилса, Аллоҳ таоло унинг дунё ва охиратдаги ишини енгил қилади". Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Бир мусулмон киши бошқа бир мусулмонга қарз берса, садақа қилганлик савобини топади", деганлар (Имом Ибн Можа ривояти). Бошқа бир ҳадисда эса: "Садақа қилган одамга ўнта савоб, қарз берган одамга ўн саккизта савоб бўлади", дейилган (Имом Муслим, Абу Довуд ва Термизий ривояти).

Куръони каримда:

«Эй имон келтирганлар! Бир-бирингиздан бирор муддатга қарз олиб, қарз берсангиз, уни ёзиб қўйингиз!..» дейилган (Бақара, 282).

Яна Аллох таоло:

﴿ وَٱسۡتَشۡمِدُوا۟ شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ ۚ فَإِن لَّمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَالْمَا تَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَالْمُمَا تَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَالْمُمَا تَكُونَا مِنَ ٱلشُّهَدَآءِ أَن تَضِلَ إِحْدَنَهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَنَهُمَا اللَّهُ خُرَى ﴾ إحْدَنَهُمَا ٱللَّحُرَى ﴾

«...Сизлар рози бўладиган (адолатли) гувоҳлардан икки эркак кишини гувоҳ қилинглар. Агар икки эркак топилмаса, бир эркак билан икки аёлдир – бири (унутиб) адашганда, иккинчиси эслатади», деб марҳамат қилган (Бақара, 282).

Қарз олинган вақтда уни ёзиб қўйиш ёки унга гувохлар чақириш кейинчалик қарз олди-берди қи-

лувчилар орасида тушунмовчиликлар, турли низолар чикмаслигини таъминлайди.

Қарздор киши қарзини имкон қадар тезроқ узишга ҳаракат қилиши лозим. Қарзини узишга етадиган моли бўлатуриб, уни эгасига бермай вақтни ўтказиб юриш зулмдир.

Қарз берганда, аввало, бировнинг оғирини енгил қилиш билан Аллоҳнинг розилигини топишни мақсад қилиш лозим. Қарз бериб, унинг эвазига қарздордан фойда олиш судҳўрликдир. Бундан ташқари, қарз берган киши қарзини қистайвермаслиги, иложи борича унга имконият бериши, вақтини узайтириб туриши лозим. Агар қарзини уза олишига умуман кўзи етмаса, қарзидан кечиб юборса, савоб бўлади. Аллоҳ таоло:

«Агар (қарздор) **қийналса, бойигунга қадар кутиш лозим.** Агар билсангиз, (берган қарзингизни қарздорга) **садақа қилиб юборишингиз ўзингиз учун яхшироқдир»**, деб марҳамат қилади (*Бақара*, 280).

Бу ҳақда Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) ҳам: "Кимки қарзини узишга қийналган одамга муҳлат берса ёки қарзини бутунлай кечиб юборса, қиёмат кунида Аллоҳ таоло уни Ўзининг Арши соясига олади", деганлар.



64. Савол: Инсон танасидаги ортиқча аъзосини (масалан, олтинчи бармоғини) жарроҳлик йўли билан олдириб ташласа бўладими?

**Жавоб:** Инсон кўринишини, аъзоларини чиройли ёки ёш кўриниш мақсадида ўзгартириши мумкин эмас. Ўзгартириш деганда, бирор соғлом аъзони олиб ташлаш ёки аксинча янги аъзо ўрнатиш тушунилади.

Аммо касаллангани туфайли мутахассислар томонидан инсон саломатлиги учун зарарли деб топилган аъзони олиб ташлашнинг зиёни йўк. Юкоридаги масалага оид шаръий хукмлар ҳақида маълумотга эга бўлмаган ҳолда бирор аъзосини ўзгартирган кишилар билганларидан сўнг Аллоҳга тавба қилишлари ва ҳаётларининг кейинги даврида бундай ишга қўл урмасликка азм этишлари лозим. Албатта, Аллоҳ мағфиратли Зотдир.

65. Савол: Ота-онамиз вафот этишган. Биз қандай амаллар қилсак, уларга савоби тегиб туради?

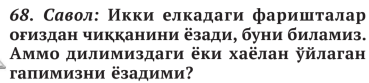
Жавоб: Пайғамбаримиз (алайҳиссалом): «Инсон вафот этиши билан унинг амали тўхтайди, фақат уч томондан унга савоб бориб туради: садақаи жория, фойдали илм ва дуо қилиб турувчи солиҳ фарзанд», деганлар. Демак, сизнинг дуонгиз ва солиҳ амалларингизнинг савоби ота-онангизга тегади.

66. Савол: Қабр устига қўйилган тош ёки мармар қабрда ётган маййитга азоб берармиш, шу ростми?

Жавоб: Қабр устига тош ёки мармарга ўхшаш бошқа нарсалар қўйишни агар мархум васият қилган бўлса, унга шу ношаръий васияти туфайли маълум даражада азоб берилиши китобларда ёзилган.

67. Савол: Диний китобларни ётиб ёки ёнбошлаб ўқиса бўладими?

Жавоб: Диний китобларни узрсиз ётиб ўқиш макрух. Лекин кексалик ёки чарчоқ туфайли ёнбошлаб ёки ётган холда ўқиш жоиз, дейилган.



**Жавоб:** Елкамиздаги икки фаришта дилимиздаги, хаёлимиздаги ёки фикрлаб турган гапларни ёзишмайди. Қачонки ўша гапларни тилга чиқариб гапирсак ёки амалда қўлласак, шундагина ёзишади.

### 69. Савол: Соч ва соқолни хинага бўяш жоизми?

Жавоб: Соч ва соқолни хинага бўяш мумкин. Чунки Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) хинага бўяшни мубох санаганлар. Фақат қора рангга бўяш мумкин эмас. Бу ҳақда Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Соч ва соқолни қора рангга бўяшдан сақланинглар", деганлар (Имом Муслим ривояти).

70. Савол: "Шаръий ҳийла" нима? Бу ҳаҳда мазҳабимиз уламоларининг ҳукмлари қандай?

**Жавоб:** Хийла луғатда ишларни амалга оширишда моҳирлик қилиш маъносидадир. Фуқаҳолар истилоҳида ҳийлага мақсадга заковат ва фаросат билан етишиш йўли, деб таъриф берилган.

Хийлалар икки турга: мумкин бўлган ҳийлалар ва ҳаром бўлган ҳийлаларга бўлинади. Шаръий асосларни поймол ҳиладиган ва шариат маҳсадларига зид бўлган ҳийлалар ҳаром бўлган ҳийлалар ҳисобланади.

Сўраган эдингиз



71. Савол: Нафси аммора (ёмонликка амр қилувчи нафс) қутқуси ва шайтони лаъин васвасаларидан омонда бўлиш учун кўпроқ нима амалларни бажариш керак?

Жавоб: Аллоҳ таолони кўп зикр этиш, Қуръон тиловат қилиш, тасбеҳ айтиш, намоз ўқиш ва бошқа яхши амалларни бажариш лозим. Жумладан, "Лаа ҳавла валаа қуввата илла биллаҳ" ва "Муваззатайн" (Нос ва Фалақ суралари)ни ўқиб, Раббил оламиндан паноҳ сўраб, мунтазам дуою илтижолар қилиш лозимдир.



72. Савол: Ҳазрат, айримлар бирор авлиё номига атаб жонлиқ (ҳўкиз, эчки ёки товуқ) сўйишади ёки таомлар (ширгуруч, шавла сингари) пиширишади. Шу тўғрими?

**Жавоб:** Мутлақо нотўғридир. Бирор жонлиқни Аллох таолодан ўзгага атаб сўйиш, мутлақ мумкин эмас. Аллох таоло бундай огоҳлантиради:

«У сизларга ўлимтик, қон, чўчқа гўшти ва Аллохдан ўзгага атаб сўйилган нарсаларни (қатъий) ҳаром қилди…» (Бақара, 173).

Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Мозорларга, азиз-авлиёларга атаб жонлиқ сўйиш Исломда йўқ", деганлар (Имом Абу Довуд ривояти).

73. Савол: Кейинги пайтларда қарзга пул берувчилар орасида пул бериб устама ҳақ (фоиз) олиш кенг тарқалган. Натижада қарз олган кишилар қарзига қушиб ус-

тамасини ҳам тўлайман, деб ночор аҳволларга тушиб қоляптилар. Бунинг шариатдаги ҳукми қандай бўлади?

**Жавоб:** Сўнгги пайтларда судхўрлик кўп учраб турибди. Улар ҳозирги маишатни кўзлаб, охират азобини унутиб қўймоҳдалар. Натижада кўпчилик ҳарздорлар ҳийин аҳволга тушиб ҳолишмоҳда.

Баъзилар буни худди тижорат каби касб, дейдилар. Аммо Аллох таоло тижоратни ҳалол қилиб, рибони ҳаром қилган.

Судхўрлик энг катта гунохлардан. Қуръони каримда судхўрлик билан шуғулланувчиларга дунё ва охиратда аламли азоблар борлиги ҳақида огоҳлантирилган.

Аллох таоло бундай мархамат қилади:

«Эй имон келтирганлар! (Берган қарзларингизни) икки баравар ва ундан ҳам кўпайтириб, устама шаклида еб юбормангиз! Аллоҳдан қўрқингиз! Зора (шунда) толе топсангиз» (Оли Имрон, 130).

Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) судхўрликнинг халокатга олиб борувчи еттита гунохи кабиралардан бири эканлигини айтганлар. Ибн Масъуд (розияллоху анху)дан ривоят қилинади: «Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) рибо еювчини ҳам, унга вакил бўлганни ҳам лаънатладилар» (Имом Муслим).

Самура ибн Жундуб (розияллоху анху) ривоят қилади: Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) бундай

дедилар: «Бир куни тунда менинг олдимга икки киши келиб, мени муқаддас ерга (Байтул Мақдисга) олиб бордилар. Тепага кўтарилиб, тўлиб қон оқаётган дарё бўйига келдик. Дарё бўйида қўлига тош ушлаган бир киши турибди. Дарёнинг ичида эса бир киши сузиб юрибди. Қирғоққа яқинлашиб, дарёдан чиқаман деса, қирғоқдаги киши унинг оғзига тош билан уради. У киши яна дарёнинг ўртасига бориб тушади. Яна чиқаман деб сузиб келади, яна тош отилади, яна орқага қайтади. Мен ёнимдагилардан дарёдаги киши кимлигини сўрадим, улар: бу судхўрлик қилган киши, деб жавоб бердилар».

Ибн Масъуд (Аллоҳ ундан рози бўлсин) айтади: «Агар бир кишига қарз берган бўлсанг, у сенга бирор нарсани ҳадя сифатида берса олмагин, у ҳам рибога киради».

Бир куни бир неча саҳобалар бир уйнинг соясида туришса, улардан бири сояга ўтмай офтобда турибди. Шериклари унга: «Нима қилиб офтобда турибсан, кел сояга» десалар, у: «Йўқ, мен бу уйнинг эгасига қарз берганман, агар уйининг соясидан фойдалансам рибо бўлади», деган экан. Шундай экан, имкони бор одам муҳтожларга беғараз қарз берса, савоб иш қилган бўлади.

74. Савол: Ҳазрат, одамлар орасида ғийбат қилиш ҳоллари кўп учрамоқда. Илтимос, шу ҳақда маълумот берсангиз.

Жавоб: Ғийбат гуноҳи кабиралардан биридир. Фақиҳ Абу Лайс Самарқандий айтади: "Бир кишидаги айб-нуқсонни бошқаларга айтиб юриш ғийбатдир. У қилмаган ишни ёки унда йўқ нарсани айтиш туҳматдир".

Аллох таоло бундай огохлантиради:

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اُجْتَنِبُواْ كَثِيرًا مِّنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْرٌ وَلَا تَجَسَّسُواْ وَلَا يَأْتُكُ الطَّنِ الْأَثْرُ وَلَا تَجَسَّسُواْ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُ كُمْ أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا ﴾

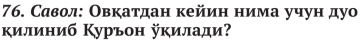
«Эй мўминлар! Кўп гумон(лар)дан четланингиз! Чунки баъзи гумон(лар) гунохдир! (Ўзгалар айбини қидириб) жосуслик қилмангиз ва бирингиз бирингизни ғийбат килмасин! Сизлардан бирор киши ўзининг ўлган биродарининг гўштини ейишни хоҳлайдими?!» (Хужурот, 12).

Абу Саъид Худрий (розияллоху анху) ривоят қилади: Пайғамбаримиз (соллаллоху алайҳи ва саллам) бундай дедилар: «Исро кечаси (Меърож туни) бир қавм танасидаги бир қисм гўштни кесиб, уни луқма қилиб турганларида, уларнинг олдидан ўтиб қолдим. Шунда уларга Жаброил (алайҳиссалом): "Биродарларингизнинг гўштини еганингиздек, еяверинглар", деб айтдилар. Мен ҳайратланиб, "Ё Жаброил, улар кимлар эди?" деб сўрадим. Ҳазрат Жаброил: "Улар умматларингиз орасидаги ғийбатчилардир", деб жавоб бердилар» (Имом Аҳмад ва Абу Довуд ривояти).

75. Савол: Бугунда жуда кўплаб газета ва журналларда Қуръони карим оятлари, хадиси шариф ёки Аллохнинг гўзал исмлари, шунингдек, хар хил ривоят ва ибратли хикоялар ёзилган. Албатта, бу ишлар ёшларимизнинг диний билимлари ошишига хизмат килади. Лекин айрим кимсалар бу сахифаларни нопок жойларга ташлашяпти. Ўша қоғозларни ўкиб бўлгандан сўнг, нима қилиш керак?

Жавоб: Жуда ўринли савол. Ҳақиқатдан ҳам бугунги кунда кўплаб газета ва журналларда Қуръони карим оятлари, ҳадиси шариф ва умуман динимизга доир мақолалар чоп этилиши олдингига нисбатан сезиларли даражада кўпайди. Бундай газета, журнал ва қоғозлар ўқиб бўлингач, уларни сақлаб қўйиш ёки одамлар босмайдиган ерга кўмиш лозим бўлади. Аммо зинҳор кўчага улоқтириш ёки у билан бирор нарсани ўраш ё

ундан дастурхон ўрнида фойдаланиш мумкин эмас. Акс ҳолда, илоҳий калималарга нисбатан ҳурматсизлик ҳилинган бўлади.



**Жавоб:** Таомдан сўнг дуо қилиш суннатдир. Қуръон ўқиш эса машруъ эмас.

Ривоятларда келтирилишича, Расулуллох (алайхиссалом) таомдан сўнг бундай дуо қилардилар: "Алҳамдулиллаҳиллази атъамана ва сақана ва жаъалана минал муслимин" (Бизларни таомлантирган ва сув билан қондирган, бизларни мусулмонлар жумласидан қилган Аллоҳ таолога ҳамдлар бўлсин!)

Хазрат Анас (розияллоху анху)дан ривоят қилинади: Жаноби Расулуллох (соллаллоху алайҳи ва саллам): "Банда бир луқма таом еб ҳам Аллоҳга ҳамд айтса, ё бир қултум сув ичиб ҳам Аллоҳга ҳамд айтса, Аллоҳ таоло уни яхши кўради", деб марҳамат қилганлар.

77. Савол: "Давра" маросими қайси вақтдан ва қандай зарурат туфайли вужудга келган? Жавоб: Таассуф билан шуни айтмоқ лозим, "давра" шариатимизда жорий бўлган фидя хақидаги масалага зиддир. Турли сабабларга кўра мусулмонлар орасида ҳар хил бидъат ва хурофотлар жорий бўлиб қолган. Шундай хурофотлардан бири «давра»дир.

Киши беморлиги ёки бошқа шаръий узр билан адо қилолмаган намоз ва тутолмаган рўзалар учун васият килсагина у қолдирган меросининг учдан биридан фидя берилади. Фидя миқдори ҳар бир фарз намоз ва витр учун ҳамда бир кунлик рўза учун ярим соъ буғдойдир. Демак, бир кунлик намоз учун 12 кг буғдой фидя сифатида берилади. Мазкур сонни намоз адо этилмай қолган

кунлар ададига кўпайтирилса, умумий фидя миқдори чиқади. Бир ой рўзанинг фидяси 60 кг буғдойдир.

Давра тарғиботчилари эса мархум ҳали дафн ҳилинмасдан туриб, унинг умрини ҳисоблаб, марҳум васият ҳилмаган бўлса-да, бунча намози ва бунча рўзаси ҳолибди, шунинг учун фалон миҳдорда мол беришингиз керак, деб марҳумнинг ҳариндошларидан мол-пул талаб ҳилишади. Аллоҳ таоло мусулмонларни бировларнинг мол-мулкини ботил йўл билан ўзлаштиришдан ҳайтаради. Бу ҳаҳда Нисо сурасининг 29-оятида бундай дейилади:

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُوٓاْ أَمُواَكُمُ بَيْنَكُم بِأَلْبَطِلِ إِلَّآ أَنْ تَكُونَ بَكُمْ وَلَا نَقْتُكُواْ أَنفُسَكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ وَلَا نَقْتُكُواْ أَنفُسَكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا اللَّهَ ﴾

«Эй имон келтирганлар! Мол-мулкларингизни ўртада ноҳақ (йўллар) билан емангиз! Ўзаро розилик асосидаги тижорат бундан мустасно. Шунингдек, ўзларингизни (бир-бирингизни ноҳақ) ўлдирмангиз! Албатта, Аллоҳ сизларга раҳм-шафқатлидир».

78. Савол: Кийиниш одоби ҳақида маълумот берсангиз...

Жавоб: Набий (соллаллоху алайхи ва саллам): «Исроф қилмай ва кибр-ҳавога берилмай енглар, ичинглар, кийининглар ва садақа қилинглар!», деганлар.

Абу Саид Худрий ривоят қилади: Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) янги кўйлак ёки изор кийган вақтларида бундай дуо қилардилар: «Аллоҳумма инни асъалука мин хайриҳи ва хайри ма ҳавлаҳу ва аъузубика мин шарриҳи ва шарри ма ҳавлаҳу».

Инсон кўнглини айнан бирор кийимга боғламагай, насиб қилганини кийиш суннат ҳисобланади.

Абу Хурайра (розияллоху анху) ривоят қилади: «Набий (соллаллоху алайхи ва саллам): "Ўзига ёққан кийим кийиб олган бир одам сочларини ёйиб, елкасига ташлаб кетаётган эди. Аллох таоло уни ер қаърига ташлади, у қиёматга қадар ер остида тўлғониб ва дод солиб азоб чекади", дедилар» (Калободий: «Бу – Фиръавн вазири, золим, такаббур Қорундир», дейди).

Кўйлак ёки жома енгини бармоқлардан узун қилиш макрух ва суннатга хилоф амаллардандир.

Оқ либос кийиш суннатдир, тўқ қизил ва тўқ сариқ либосни эркак кишиларга киймаслик тавсия қилинди. Эркаклар ипак матодан бўлган кийимларни кийишлари жоиз эмас.

Баро ибн Озиб (розияллоху анху) бундай ривоят қилади: «Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) бизга беморнинг ҳолидан хабар олиб турмоқни, жанозага бормоқни, акса урган шахсга соғлик тиламоқни буюрдилар ҳамда бизни ҳарир (ипак), дебож, қассий, истабрақ (ипак матоларнинг навлари) ва қизил мийсаралар киймоқдан қайтардилар».

Ибн Умар (розияллаху анху): «Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) эхром боғлаган одамнинг варс ёки заъфарон (сариқ) билан бўялган кийим киймоғини ман қилдилар», дейдилар.

Либосни покиза тутиш лозим. Зеро, ҳадиси шарифда келтирилганидек, «Поклик имоннинг ярмидир» (Бухорий ривояти).

Неъмат ато килинганлар (давлатмандлар) неъматларни изҳор қилиш мақсадида, кибру ҳаво қилмаслик шарти билан, яхши либос кийсалар жоиздир.

Киши янги либос кийгандан кейин, эски либосини садақа қилса, у киши Аллох таоло панохида бўлиб, барча офат ва балолардан омонда бўлиши айтилган.

### 79. Савол: Ит боқса бўладими?

**Жавоб:** Абу Талҳа (розияллоҳу анҳу) ривоят қилади: «Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Фаришталар ит ва сурат бор уйга кирмайдилар", дедилар» (Имом Бухорий).

Абу Хурайра (розияллоху анху) ривоят қилади: «Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) бундай дедилар: «Кимки ит боқса, ҳар куни савоб ишларига бериладиган ажрлардан бир қийрот (ёки икки қийрот) камаяди. Қўриқчи, подачи ва овчи итлар бундан мустаснодир» (Имом Бухорий ва Имом Муслим ривояти).

Шу ўринда "қийрот" сўзига изох сифатида қуйидаги ҳадисни келтирсак:

Абу Хурайра (розияллоху анху)дан ривоят қилинади: «Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) бундай дедилар: "Ким жанозага қатнашса ва намоз ўқигунча турса, унга бир қийрот, агар маййит дафн этилгунга қадар бўлса, икки қийрот савоб ёзилади". "Икки қийрот нима?" – деб сўралди. Айтдиларки: "Икки улуғ тоғ мисличадир"». Имом Муслим ривоятида "Унинг кичиги Ухуд тоғидек", дейилган.

Ривоятларда келтирилишича, қиёмат аломатларидан бири кишиларнинг ит боласини боқишни одат қилишларидир. Ҳатто бу ишни улар ўз фарзандини парваришлагандан ҳам юқори даражага қўйишади (Табароний, Хоким ривояти).

Хадисдан маълум бўладики, уй қўриқлайдиган, подага қарайдиган ва овчи итлардан бошқасини боқиш мумкин эмас. Демак, қизиқиш учун уйда ит сақлаш ва боқиш шариатда қайтарилган.



80. Савол: Кишилар орасида ўз мансаби ва бойлигига ишониб бошқаларни менсимаслик, такаббурлик қилиш ҳоллари учраб туради. Булар ҳақда шариатда нима

дейилган?

**Жавоб:** Исро сурасининг 37-оятида бундай марҳа-мат қилинади:

«Ер юзида кибрланиб юрма! Чунки сен (оёқларинг билан) зинҳор ерни теша олмайсан ва узунликда тоғларга ета олмайсан».

Хақиқатан ҳам кишилар орасида бойлиги ва мансабига орқа қилиб, бошқаларни менсимаслик ҳоллари учраб туради. Ислом шариати кибр қилишдан, манманлик ва менсимасликдан қайтаради. Бу каби сифатлар шайтони лаъиннинг сифатларидандир. Зеро, шайтон ҳам такаббурлиги, манманлиги сабаб Аллоҳ даргоҳидан қувилган.

Яҳё ибн Жаъдадан ривоят қилинади. Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) айтадилар: «Кимнинг қалбида мисқол заррасидек кибр бўлса, жаннатга кирмайди» (Имом Муслим ва Имом Аҳмад ривояти).

Қуръони каримда Наҳл сурасининг 23-оятида бундай марҳамат қилинади:

«Шубҳа йўқки, Аллоҳ уларнинг яширган нарсаларини ҳам, ошкор қилган нарсаларини ҳам билур. Албатта, У мутакаббирларни севмагай».

Иёз ибн Ҳимордан ривоят қилинади: Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) бундай дедилар: «Аллоҳ таоло менга умматларингиз тавозели бўлсинлар, бир-бирларига такаббурлик қилиб ҳаддан ошмасинлар ва ўз ҳақларида фахрланиб гапирмасинлар, деб ваҳий қилди» (Имом Муслим ривояти).

Кўриниб турибдики, мутакаббирлик, манманлик ва менсимаслик оғир гунох, оқибати ёмондир.

81. Мусулмон киши бошига тушган кулфат сабабли ўзига ўлим тилаши тўғрими? Жавоб: Йўқ. Абу Хурайра (розияллоху анху) ривоят қилади: Пайғамбаримиз (соллаллоху алайҳи ва саллам): "Хеч бирингиз ўзингизга ўлим тиламанг, яхшилик қилувчилардан бўлсангиз, балки яхшилигингиз янада зиёда бўлар, агар ёмонлик қилувчилардан бўлсангиз, балки тавба қилиб қоларсиз", деганлар.

82. Савол: Бизнинг водий томонларда бир одат бор, одамлар қабристон зиёратига борганда, қабр усти ва атрофларига дон сепадилар, бошқа бировлар эса, олиб борган донига дуо ҳам ўқишади. Бу нарса шариатимизда борми?

**Жавоб:** Йўқ. У каби ишлар жохилият одатларидандир. Қадимда жохилият замонларида одамлар қабрлар ёнига дон-дун қўйиб кетишлари тарихдан маълум.

Қабр усти ва атрофига дон сочиш донни исроф қилишдир. Исроф нафақат бизнинг динимизда, балки барча динларда ман қилинган.

83. Савол: Вафот этган кишининг қарзини ким тўлайди? Қарз берган одам вафот этиб қолса, ундан олинган қарз кимга берилади? Жавоб: Вафот этган одамнинг қарзларини

қолдирган мол-мулкдан тўланади. Киши ўлганидан кейин ундан қолган мол-мулк аввал уни дафн этиш-га сарфланади. Сўнг ундан қарзлари тўланади. Агар васият қилган бўлса, қолган молининг учдан биридан васияти адо этилади. Шулардан қолгани меросхўрлар ўртасида тақсимланади. Бу шариат кўрсатмасидир. Фароиз илмида бу нарсалар батафсил ёзилган.

Агар қарз берган одам ўлиб кетган бўлса, унинг болаларига, энг яқин қариндошларига тўланади. Хеч кими йўқ бўлса, шу қарз миқдоридаги маблағ қарз берган одамнинг номидан камбағалларга садақа қилиб юборилади.

84. Савол: Қуръон оятларидан ўқиб дам солиш мумкинми?

Жавоб: Ҳа. Аллоҳ таолонинг каломи жисмоний ва маънавий иллатларга шифо бўлишлигига шубҳа йўҳ. Бунга аҳли сунна вал жамоа иттифоҳдир. Аллоҳ таоло марҳамат ҳилади:

﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةُ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّا الللللَّا الللَّلْ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّل

«(Биз) **Қуръондан мўминлар учун шифо ва рахмат бўлган** (оят)**ларни нозил қилурмиз.** (Лекин бу оятлар) **золим** (кофир)**ларга фақат зиённи орттирур»** (Исро, 82).

Пайғамбаримиз (соллаллоху алайҳи ва саллам) айтадилар: «Аллоҳ китобининг фотиҳасида (Фотиҳа сурасида) ҳар бир дардга шифо бор!» (Имом Доримий ва Байҳаҳий ривоятлари).

Саҳобаи киромлар чаён чаққанга Қуръон ўқиб дам солганлари саҳиҳ ҳадисларда ворид бўлган. Дам солиш учун Қуръонни тўлиқ ўқиб чиқиш шарт эмас. Билган оятларини ўқиб, ихлос билан дам солса бўлади, худо хоҳласа, шифо беради.

### 85. Савол: Хасад нима?

Жавоб: Ҳасад гуноҳи кабира жумласидан бўлиб, қалб касалликларининг бири ҳисобланади. Ҳасад бировга етган неъматни кўролмаслик, ўша неъматни соҳибидан кетиб, ўзига етишини

лик, уша неъматни сохиоидан кетио, узита етишини каттик хохлашдир. Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам): «Хасадчи мендан эмас!»; «Одамлар модомики ҳасад қилишмаса, яхшиликда бардавом бўлурлар», дея марҳамат қилганлар (Табароний ривояти).

### 86. Савол: Эхтикор нима?

**Жавоб:** Эхтикор, луғатда, нарсанинг бахосини ошишини кутиб, сақлаб туришдир. Шариатда одамлар ва ҳайвонлар озуқини сотиб олиб, ошишигача саклаб туриш эхтикор хисобланали.

нархини ошишигача сақлаб туриш эҳтикор ҳисобланади. Мазкур нарсаларни сотиб олиб сақлаб туриши агар кишиларга зиён қилса, макруҳ бўлади.

Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) бундай деганлар: «Ким бирор таомни қирқ кунгача эхтикор қилса, у Аллох таолодан безган, Аллох таоло ҳам ундан безор бўлган бўлур» (Имом Аҳмад, Абу Яъло ва Ҳоким ривоятлари).

Киши ўз даласида етиштирган ҳосилини сақлаб туриши эҳтикор бўлмайди (*"Хидоя"*, *"Мухтасарул Викоя"*).



### 87. Савол: Шариатимизда сигарет чекишнинг хукми қандай?

**Жавоб:** Уламолар сигарет чекиш ҳаромлигига иттифоқ қилишган.

Сигаретнинг харомлигига келтирилган далиллар:

1. Сигарет соғликка зарарли, ҳатто инсон ўлимига олиб борадиган касалликларга сабаб бўлади. Аллоҳ таоло марҳамат ҳилади:

«...ва ўз қўлларингиз (бахиллигингиз) билан ўзларингизни ҳалокатга ташламангиз!» (Баҳара, 195).

2. Сигарет сотиб олиш билан манфаатсиз нарсага пул сарфланади. Ҳар қандай исроф эса ҳаромдир. Аллоҳ таоло айтади:

«...ва исрофгарчиликка мутлақо йўл қўй-манг! Чунки исрофгарлар шайтонларнинг би-родарларидир. Шайтон эса, Парвардигорига нисбатан ўта ношукур эди» (Исро, 26–27).

Сигаретнинг тутуни, оғизда қолган нохуш ҳидидан атрофдагилар ҳамда фаришталар озорланади. Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) ҳатто пиёз ва саримсоҳпиёз еб одамлар орасига чиҳишдан ҳайтарганлар: "Кимки хом пиёз ва саримсоҳпиёз еган бўлса, бизнинг масжидларимизга яҳин йўламасин!" дедилар (Имом Абу Довуд ривояти).

"Фатовойи Жунг" китобида сигарет ва нос чекиш билан тахорат кетиши айтилган!

88. Савол: Баъзи жонзотларни ўлдириш керак деб эшитдим. Илтимос, шу ҳақда маълумот берсангиз?

Жавоб: Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) бундай деганлар: "Бешта бузғунчини Ҳарам ҳудудида ҳам, бошқа жойда ҳам ўлдирилади: улар қарға, калҳат, чаён, сичқон ва қутурган итдир" (Имом Бухорий ва Имом Муслим ривоятлари). Бошқа бир ривоятида "илон, ола қарға, сичқон, қопонғич ит ва калҳат" дейилган.

Инсонга зарар етказадиган йиртқич ҳайвон ва ҳашаротларни ўлдириш мумкин. Уларни оловга ташлаш, куйдириш мумкин эмас. Чумолини зарар қилмаса, ўлдирмаслик керак ("Нафъул муфтий").

89. Савол. Қабрларни очиш мумкинми? Жавоб: Динимизда қабрларни очиш, мар-хумнинг суякларига шикаст етказиш ман этилган ("Фатовойи Хиндия"). Шунинг учун зарурат бўлмаса, қабр очилмайди.

90. Савол: Хаёлга келадиган ёмон фикрлар эътиқодимизга зарар қилмайдими? Жавоб: Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам)нинг сахобалари у зоти шарифнинг хузурларига келиб: «Бизнинг хаёлимизга гапириш жуда оғир нарсалар келади», дейишди. Шунда Расулуллох (алайхиссалом): «Мана шундай (васвасалар) келадими?» дедилар. Улар «Ҳа», дейишди. Он ҳазрат (соллаллоху алайхи ва саллам): «Мана шу ҳақиқий имондир», дедилар (Имом Муслим ривояти).

Абу Хурайра (розияллоху анху)дан ривоят қилинади: Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) бундай дедилар: «Сизларнинг бирларингизга шайтон келади-

да, «Буни ким яратди? Мана бунисини-чи?» деб, ҳатто «Раббингни ким яратди?» дейди. Шундай ҳолат бўлса, Аллоҳдан паноҳ тиланг (яъни «Аъузу биллаҳи минашшайтонир ражийм» денг) ва у ҳаёлни унутинг» (Имом Бухорий ва Имом Муслим).

Қалбдаги васвасаларни айтмаса, гунох бўлмайди. Ёмон хаёллардан қутулишлари учун Аллох таолодан панох сўраб, зикр айтиш зарур.



91. Савол: Мухтарам Муфтий ҳазратлари! Бир кишининг "бу ҳадис мавзуъ ҳадисдир" дейиши билан у ҳадис мавзуъ ҳисобланадими?

Жавоб: Йўқ. «Кимки қирқ кун таомни эҳтикор қилса, бас, у Аллохдан безор булибди» мазмунидаги хадисни Аллома Ибн Жавзий мавзуъ деган. Холбуки, у сахих бўлиб, Имом Хоким ривоят қилган. Шунингдек, Ибн Жавзий "Тасбех намози" хақидаги барча хадислар мавзуъ-тўқима деган. Аслида уни Имом Термизий ва бошқа муҳаддислар саҳиҳ деб ривоят қилишган. «Ўз қавмидаги Шайх ўз уммати ичидаги Пайғамбар кабидир» мазмунидаги ҳадисни Ибн Таймия мавзуъ дейишга жазм қилган. Лекин «Тафсири Жалолайн» сохиби Жалолиддин Суютий ва бошкалар уни Абу Рофиъ (розияллоху анху)дан сахих хадис сифатида ривоят қилганлар. «Мисвок билан ўқилган бир намоз мисвоксиз ўқилган етмишта намоздан яхширокдир» хадисини мухаддислардан Ибн Абдулбарр «Ат-Тамхид» асарида ботил ва асли йўқ деган. Холбуки, Имом Суютийнинг айтишига қараганда, уни Имом Хоким Ойша онамиз (розияллоху анхо)дан, Имом Дайламий эса Абу Хурайра (розияллоху анху)дан ривоят қилган. Ибн Қайюм Жавзийнинг айтишига қараганда эса уни сахих хадис сифатида Имом Ахмад, Ибн Хузайма ва Хоким, шунингдек, мухаддис Баззор ўз муснадида ривоят қилган. «Намоз

диннинг устунидир» мазмунли ҳадисни Имом Нававий ботил ва инкор қилинган деб сифатлаган бўлса, Имом Дайламий ҳазрат Али (розияллоҳу анҳу)дан, Имом Байҳақий эса ҳазрат Умар (розияллоҳу анҳу)дан марфуъ ўлароқ заиф ҳадис сифатида ривоят қилган.

Демак, эшитган ҳадисини саҳиҳми ёки мавзуъми, деб сўрайвериш, мавзуь бўлса керак, деб ишончсизлик билдириш ёки битта олимнинг гапига кириб мавзуъ деб эълон ҳилиб юбориш одоб доирасига кирмайди.

## 92. Савол: Ғийбат ҳақида шариатимизда нима дейилган?

Жавоб: Инсондаги бор айбларни унинг йўқлигида айтиш ғийбатдир. Агар унда йўқ айблар гапирилса, бўҳтон бўлади.

Ғийбат қилиш гуноҳи кабирадир. Кишини ғийбат қилиш унинг жуссаси гуштини ейиш билан баробардир. Аллоҳ таоло бундай огоҳлантиради:

﴿ يَتَأَيُّما ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِّنَ ٱلطَّنِّ إِنَّ بَعْضَ ٱلظَّنِ إِثَهُ ۖ وَلَا تَحَسَّسُواْ وَلَا يَعْنَ ٱلطَّنِ إِنَّ اللَّهَ مَنَا الطَّنِ إِنَّ اللَّهَ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنَّ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

«Эй мўминлар! Кўп гумон(лар)дан четланингиз! Чунки баъзи гумон(лар) гунохдир. (Ўзгалар айбини қидириб) жосуслик қилмангиз ва бирингиз бирингизни ғийбат қилмасин! Сизлардан бирор киши ўлган биродарининг гўштини ейишни хоҳлайдими?! Уни ёмон кўрасиз-ку, ахир! Аллоҳдан қўрқингиз! Албатта, Аллоҳ тавбаларни қабул қилувчи ва раҳмли Зотдир» (Хужурот, 12).

## 93. Савол: Фитна нима, илтимос, шу ҳақда маълумот берсангиз?

**Жавоб:** «Фитна» луғатда «ажаблантирмоқ», «адаштирмоқ», «синамоқ» каби маъноларга эга. Аллоҳ таоло бундай огоҳлантиради:

### ﴿ وَٱلْفِنْنَةُ أَشَدُّ مِنَ ٱلْقَتْلِ ﴾

«**Фитна қотилликдан ҳам ашаддийроқдир**» (*Ба-* қара, 191).

Имом Табарий мазкур ояти каримадаги "фитна" сўзини ширк ва куфр деб таъвил қилган.

Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) бундай дейдилар: «Одам боласи икки нарсани ёмон кўради. Биринчиси, ўлим. Холбуки, ўлим фитна қилишдан яхшироқдир. Иккинчиси, молу дунёнинг озлиги. Холбуки, у (охиратда) ҳисоб-китобнинг озлигидир» (Имом Аҳмад ривояти). Яна ҳадиси шарифда: «Фитна вақтида қиличларингизни синдиринг, уйларингизнинг ичидан чиқманг, битта одамнинг болалари каби бўлинг!», дейилган (Имом Термизий ривояти).

Хазрат Умар (розияллоху анху) айтади: Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам)нинг бундай деганларини эшитдим: «Фитна бу инсон ўз ахли, моли ва нафсини намози, рўза, садакаси ва амри маъруф нахий мункардан устун кўйишидир» (Имом Бухорий ва Имом Муслим).

94. Савол: Хозирги кунда омма томонидан қўлланилаётган «насия» га сотиш ёки сотиб олиш мумкинми?

**Жавоб:** Насияга мол сотиш ва сотиб олиш мумкин. Насияга сотишда (олишда) пулни тўлаш муддати аниқ белгиланиши (масалан, фалон ойнинг

фалон кунида пулини берасан (бераман) лозим. Акс холда савдо фосид (бузук) бўлади.



95. Савол: Яқинда «Дин насиҳатдир» – деган ҳадисни ўқиб қолдим. Шу ҳақда баён этсангиз?

Жавоб: Аллоҳ таоло марҳамат қилади:

«Одамларга чиқарилган (маълум бўлган) умматнинг энг яхшиси бўлдингиз, (эй мусулмонлар!) зеро, сиз амри маъруф, наҳйи мункар қиласиз ва Аллоҳга имон келтирасиз...» (Оли Имрон, 110).

Ояти каримада яхши уммат бўлиш, бир-бирлари билан ўзаро насихатлашиб туриш нақадар улуғ иш экани маълум бўлди.

«Мўминлар ва мўминалар бир-бирларига дўстдирлар: (одамларни) яхшиликка буюрадилар, ёмонликдан қайтарадилар, намоз(лар)ни баркамол адо этадилар, закотни берадилар ҳамда Аллоҳ ва (Унинг) Расулига итоат этадилар. Айнан ўшаларга Аллоҳ марҳамат кўрсатур. Албатта, Аллоҳ қудратли ва ҳикматлидир» (Тавба, 71).

Яхшиликка чақириш ва ёмонликдан қайтариш шахслар, жамиятлар ва халқларнинг ҳаётидаги муҳим амалдир. Мусулмонлар бу фарз амални тўла бажарса,

жамият соғлом бўлади, яхшилик ва баракот кўпайиб, ёмонлик йўқолади. Аммо бундай масъулиятли иш тарк этилса, жамиятда турли хил низо ва келишмовчиликлар юзага чиқади.

Тамим Дорий (розияллоху анху)дан ривоят қилинади. Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам): «Дин насихатдир», деганлар (Имом Бухорий ривояти).

Дархакикат, эътибор бериб карайдиган булсак. мусулмон киши ёши катта ёки кичикми ким насихат қилса, унинг насихатига қулоқ тутади. Чунки Ислом дини – насихат динидир. Ёшларимиз улуғларимизнинг насихатларига кулок тутсалар кам бўлишмайди, иншоаллох!

#### 96. Савол: «Сур» нима дегани?

Жавоб: Бирор инсон ёки хайвон еган-ичганидан ортиб колган сув ёки таом сур дейилади. Одамлардан ва гушти ейиладиган хайвонлардан колган сув ва таом тозадир.

Ойша (розияллоху анхо) айтадилар:

«Мен одат холатимда хам бирон идишдан сув ичиб, уни Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам)га узатсам, у киши идишнинг мен ичган жойига муборак оғизларини қўйиб, сув ичардилар» (Имом Муслим ривояти).

Ит ва йирткич хайвонлардан қолган нарса нажасдир.

#### 97. Савол: Саломга алик олмаслик гунох деб эшитдим. Шу тўғрими?

Жавоб: Ха. Салом бериш суннатдир. Саломга алик олиш вожибдир. Икки мўмин бир-бирига дуч келганида, хох таниш, хох нотаниш бўлсин, салом беришлари керак.

Саломни «Ассалому алайкум!» ё «Ассалому алайкум ва рахматуллохи ва баракотух!» деб тўлик айтиш лозим. Жавобда «Ва алайкум ассалом!» ё «Ва алайкумуссало-

му ва рахматуллохи ва баракотух!» дейилади. Аллох таоло мархамат қилади:

«Қачон сизларга бирор саломлашиш (ибораси) билан салом берилса, сизлар ундан чиройлироқ қилиб алик олингиз ёки ўша (ибора)ни қайтарингиз. Албатта, Аллоҳ ҳар бир нарсани ҳисобга олувчи Зотдир» (Huco, 86).

Абу Умома Суҳайл ибн Ҳанифдан, у отасидан ривоят қилади: «Набий (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): «Ким "Ассалому алайкум" деса, унга ўнта яхшилик бор, ким "Ассалому алайкум ва раҳматуллоҳ" деса, унга йигирмата яхшилик бор, ким "Ассалому алайкум ва раҳматуллоҳи ва баракотуҳ" деса, унга ўттиз яхшилик бор", дедилар».

Аъмаш Амр ибн Муррадан, у Абдуллох ибн Хорисдан ривоят қилади: «Агар бир киши бир қавмга салом берса, унга бир даража фазл бўлади. Агар қавм унга алик олишади ва у қавмни лаънатлашади».

Агар бир киши бошқа кишига бировдан салом айтиб юборса, ўртадаги одам саломни етказса, дарҳол жавоб бериш вожиб. Агар мактубда салом битилса, у ҳолда ҳам жавоб лозим бўлади. Баланд овозда салом берилади ва жавоб ҳам салом берувчига эшиттирилади.

Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): «Саломни ораларингизда ёйинглар», деганлар. Зеро, салом бериш билан бир-биримизга соғлиқ ва тинчлик неъматларини тилаймиз. Аллоҳ таоло барчамизни Ўзининг тўғри йўлидан адаштирмасин. Омин!



78

98. Савол: Холамни кўргани шифохонага борсам, кўп қон йўқотган бир беморга қон қуйиш учун шифокорлар одамлардан қон гурухини сўрашаётган экан. Шариатда

бировга қон бериш ҳақида нима дейилган?

**Жавоб:** Қон гуруҳи беморнинг қон гуруҳига тўғри келадиган киши касалнинг ҳаёти хавф остида бўлса ва у ерда ўзидан бошқа ҳеч ким топилмаса, унга беминнат ёрдам кўрсатиши жоиз бўлади.

Қонни пулга сотиш мумкин эмас. Қон бериш садақаларнинг энг хайрлиси ҳисобланади. Қон бериш билан бир кишининг ҳаётини сақлаб қолиш жуда катта савобдир. Қуръони каримда бундай дейилган:

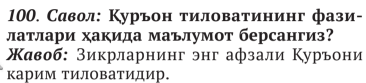
«Бирор жонни ўлдирмаган ёки Ерда (бузғунчилик ва қароқчилик каби) фасод ишларини қилмаган инсонни ўлдирган одам худди ҳамма одамларни ўлдирган кабидир. Унга ҳаёт бахш этган (ўлимдан қутқариб қолган) одам эса барча одамларни тирилтирган кабидир» (Моида, 32).

99. Савол: «Самиъаллоху лиман ҳамидаҳ» жумласидаги «самиъа» калимаси «эшитмоқ» маъносини англатадими?

**Жавоб:** Йўқ, бу ерда «самиъа» сўзи «қабул қилади» маъносидадир. Яъни «Аллох ҳамд айтганнинг ҳамдини қабул қилади», деганидир.

Пайғамбаримиз (соллаллоху алайҳи ва саллам)дан ривоят қилинади: «Аллоҳумма инний аъузу бика мин илмин ла янфаъ ва мин қалбин ла яхшаъ ва мин нафсин

ла ташбаъ ва мин дуъаин ла юсмаъ», – дейилган. Яъни «Ё Аллох! Мен сендан фойда бермайдиган илмдан, сендан қўрқмайдиган қалбдан, тўймайдиган нафс ва қабул бўлмайдиган дуолардан панох сўрайман», дегани бўлиб, ҳадисдаги «ла юсмаъ» сўзи эшитилмайдиган эмас, балки қабул бўлмайдиган, деган маънони ифода этади.



Қуръонни ҳазрат Жаброил (алайҳиссалом) Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)га ўргатганларидек, тажвид билан ўқиш фарздир. Қуръони карим тажвидсиз ўқилса, унинг ҳар бир ҳарфи махраждан талаффуз этилмаса, сўзнинг маъноси бутунлай бузилиб кетиши мумкин.

Усмон ибн Аффон (розияллоху анху) ва Али ибн Абу Толиб (розияллоху анху)дан ривоят қилинади: Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) бундай дедилар: «Сизларнинг яхшиларингиз Қуръони каримни ўрганиб, сўнгра бошқаларга ҳам ўргатадиганларингиздир (Имом Бухорий ва Термизий).

Ойша онамиз (розияллоху анхо) ривоят қилади: Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) дедилар: «Қуръонни махорат билан ўқувчи қорилар улуғ фаришталар билан биргадирлар. Уни тили қийналиб ўқийдиган қориларга икки ҳисса ажр берилур» (Имом Бухорий ва Имом Муслим ривоятлари).

Абдуллоҳ ибн Масъуд (розияллоҳу анҳу) ривоят қилади: Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) дедилар: «Ким Аллоҳнинг каломидан бир ҳарф ўқиса, унга бир савоб. Ўша бир савоб яна ўн баробар кўпайтириб ёзилади.

«Алиф Лам Мим»ни бир ҳарф демайман, балки, "Алиф" бир ҳарф, "Лам" бир ҳарф ва "Мим" бир ҳарф-дир» (Имом Термизий).



101. Савол: Қуръон ўқиш одобларини ўрганмоқчи эдим. Илтимос, ёрдам беринг? Жавоб: Қуръон ўқувчи қори буларга риоя этиши лозим:

Қорининг одоб-ахлоқи, феълу атвори ва сийрату шамоили юксак даражада, бошқаларга ўрнак бўлиши керак.

Абдуллоҳ ибн Масъуд (розияллоҳу анҳу) айтар эдилар: «Қорилар қандайдир хусусиятлари билан бошқалардан ажралиб туришлари керак. Масалан, тунда одамлар ухлаганида, у Қуръон тиловати билан бедор, кундузи одамлар овқатланганида, у рўзадор, одамлар ўйин-кулги билан машғул бўлганида, у ғамгин, одамлар беҳуда гаплар гапиришганида, у сукутда бўлиши керак».

Қори ўқиганига амал қилиб, ҳаром ва макруҳлардан тақво қилиши керак.

Қорилар Қуръон тиловатини тирикчилик манбаига айлантириб олмасликлари лозим.

Қуръон оятлари мазмунларини бузмасдан, одамларга тўғри тушунтириши керак. Аллох таоло бундай огохлантиради:

«Аллох нозил қилган Китоб (Таврот)даги нарсани (Муҳаммад тўғрисидаги оятларни) сир тутадиган ва уни озгина баҳога сотадиганлар, албатта, ўз қоринларига олов еган бўлурлар», (Баҳара, 174).

Қорилар такаббур, жоҳил одамлар олдида ўзини пастга урмаслиги, яхши, илмли ва солиҳ кишилар олдида ўта камтар бўлиши керак.

Қуръоннинг ҳаммасини ёки баъзисини ёдлаб, кейин унутиб юборган кишиларга охиратда қаттиқ азоб борлиги Қуръони карим оятлари ва ҳадиси шарифларда айтилган:

«Ким менинг эслатмамдан юз ўгирса, (кофир бўлса) бас, унинг учун танг (бахтсиз) турмуш (қабр азоби) бўлиши муқаррар ва Биз уни қиёмат кунида кўр холда тирилтирурмиз». У: «Раббим! Нега мени кўр холда тирилтирдинг, ахир (дунёда яшаган вақтимда) кўрувчи эдим-ку?!» дейди. (Аллох) айтур: «Шундай. (Лекин) сенга Бизнинг оятларимиз келганида, уларни унутдинг. Бугун сен ҳам ана шундай «унутилурсан» (Тоҳо, 124–126).

Шунинг учун бу неъматга эришган қори Қуръонга бепарво бўлмаслиги лозим.

Саъд ибн Убода (розияллоху анху) ривоят қилади: Пайғамбаримиз (соллаллоху алайҳи ва саллам) бундай деганлар: «Ким Қуръонни ўқиб ёдласа ва кейин уни ёддан чиқарса, қиёматда Аллоҳнинг ҳузурига чўлоқ ҳолда келади» (Абу Довуд ривояти).

Қорилар Қуръонни мунтазам такрор қилиб туришлари керак. Қуръонни узоғи билан бир ойда, энг ками уч кунда хатм қилиб туриш тавсия этилади.

102. Савол: Айтишларича, Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг кумушдан узуклари бўлган экан. Узук тақишнинг ҳукми ҳандай? Илтимос, шу

ҳақда маълумот берсангиз?

Жавоб: Эркак киши олтин узук тақиши мумкин эмас. Нўъмон ибн Башир (розияллоху анху) ривоят қилади: «Мен олтиндан ясалган узук тақиб, Набий (соллаллоху алайхи ва саллам) хузурларига кирдим. Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам): «Сенга нима бўлди, дўзах ахлининг либосини тақибсан», дедилар. Уни ечиб, мисдан ясалганини тақиб кирган эдим, Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам): «Нима бўлди, сенда бут-санамларнинг хидини сезяпман», дедилар. Шунда мен: «Эй Расулуллох, нима қилай?», дедим. Шунда у зот: «Узук тақсанг кумушдан таққин. Лекин у ҳам бир мисқолдан ошмасин ва уни ўнг қўлингга таққин», дедилар».

Жобир ибн Абдуллох (розияллоху анху) ривоят қилади: "Набий (соллаллоху алайхи ва саллам) узукни аввал ўнг, сўнг чап қўлларига тақардилар, ечишда олдин чап, сўнг ўнг қўлларидагисини ечардилар".

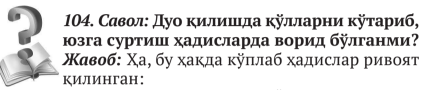
Амр ибн Шуайб ривоят қилади: «Набий (соллаллоху алайҳи ва саллам) бир кишининг қўлида олтин узук кўрдилар ва унга уни ечиб ташлашни буюрдилар. У киши уни ташлаб, қўлига темир ҳалҳа таҳди. Набий (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Бу олдингисидан ҳам ёмон, бу дўзах аҳлининг либосидир, уни ташлагин", дедилар. Уни ҳам ташлаб кумуш узук таҳҳан эди, шунда Расулуллоҳ бундан ҳайтармадилар».

103. Савол: Рашк қилиш ёмон эмасми? Илтимос, шу ҳақда маълумот берсангиз. Жавоб: Йўқ. Мўмин киши рашк қилади. Зайд ибн Аслам: «Пайғамбаримиз (соллал-

лоху алайхи ва саллам)нинг "Рашк имондандир, оила-

сидаги фахш ишларга рози бўлиш эса, мунофиклик аломатидир", деганларини эшитдим», дейди.

Рашксиз киши даюс дейилади. Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам): «Аллох таоло даюс ва даюсани лаънатласин», деганлар. Хотинининг фахш ишларига рози бўлувчи эркак даюс, эрининг фахш ишларига рози бўлувчи хотин даюсадир.



Анас (розияллоху анху) айтади: "Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) дуога қўл кўтарганларида қўлтиқларининг оқлиги кўриниб турар эди" (Имом Байҳақий). Саҳл ибн Саъд (розияллоҳу анҳу) ривоят қилади: "Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) дуо қилсалар, қўл бармоҳларининг учлари елкалари баробарида бўларди" (Имом Байҳаҳий).

Соиб ибн Язид (розияллоху анху) айтади: "Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) дуо қилсалар, қул кутарар, кейин юзларига суртар эдилар" (Имом Байҳақий).

Ҳазрат Умар (розияллоху анху) ривоят қилади: "Расулуллох (соллаллоху алайҳи ва саллам) дуога қўл қўтарсалар, уни юзларига суртмасдан туширмас эдилар" (Имом Термизий ривояти).

105. Савол: Илтимос, мунофикнинг сифатлари ҳақида маълумот беринг?

**Жавоб:** Абдуллоҳ ибн Амр (розияллоҳу анҳу) ривоят қилади. Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) марҳамат қилдилар:

«Тўрт нарса бор. Улар кимда бўлса, у ҳақиқий мунофиқдир. Кимда улардан биттаси бўлса, мунофиқлик-

дан бир қисм унда бўлади. Мунофиқ омонатга хиёнат қилади. Гапирса ёлғон сўзлайди, аҳду паймон қилса, сотқинлик қилади, тортишиб қолса, бузуқ сўзлар айтиб, ифлос ишлар қилади».



106. Савол: Қарз бериш одоблари ҳақида маълумот берсангиз?

Жавоб: Аллох таоло бундай мархамат қилади:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا تَدَايَنَمُ بِدَيْ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى فَاَحْتُبُوهُ وَلَيَكُتُ بَيْنَكُمْ كَاتِبُ الْمَكْدُلِ وَلَا يَأْبَ كَاتِبُ أَن يَكُنُب كَمَا عَلَمَهُ وَلْيَكْتُ بَيْنَكُمْ كَاتِبُ الْمَكْدُلِ وَلَا يَأْبَ وَلْيَكُمْ وَلَا يَبْخَسُ مِنْهُ اللّهُ فَلْيَحْتُبُ وَلْيُمْلِلِ ٱلّذِي عَلَيْهِ ٱلْحَقُّ وَلْيَتَقِ ٱللّهَ رَبّهُ وَلَا يَبْخَسُ مِنْهُ اللّهُ فَا فَإِن كَانَ ٱلّذِي عَلَيْهِ ٱلْحَقُّ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَن يُمِلَ هُو اللّهَ عَلَيْهِ الْحَقُ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَن يُمِلَ هُو فَلْ اللّهُ عَلَيْهِ الْحَقُ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَن يُمِلَ هُو فَلْ يَشْعُونَا فَإِن كَانَ ٱللّهُ وَلِيّتُهُ وَلَا يَشْعُونَا مَن رَجَالِكُمْ فَإِن لَمْ يَكُونَا وَكُلِي فَرَجُلُ وَامْرَأَتَكَانِ مِمْن تَرْضَوْنَ مِن الشّهَكَةِ إِنَا مَا دُعُواْ وَلَا تَسْعُمُواْ أَن وَمِن الشّهُ مَلَا إِنَ مَن الشّهُ مَلَا إِنَ مَن الشّهُ مَلَا إِنَ مَعْنَ اللّهِ وَأَقُومُ وَلَا يَشْمُوا أَن اللّهِ وَأَقُومُ اللّهِ وَأَقُومُ اللّهِ وَأَدْنَ اللّهِ وَأَوْمُ اللّهُ وَادْنَ اللّهِ وَأَوْمُ اللّهُ مَا اللّهُ وَادْنَ اللّهِ وَأَوْمُ اللّهِ وَأَوْمُ اللّهِ وَأَدْنَ أَلُا تَرْبَابُوا ﴾

«Эй имон келтирганлар! Бир-бирингиздан бирор муддатга қарз олиб, қарз берсангиз, уни ёзиб қуйингиз! Ўрталарингизда бир котиб адолат билан ёзсин! Ҳеч бир котиб Аллоҳ билдиргандек ёзишдан бош тортмасин, албатта, ёзсин! Зиммасида қарзи булган киши айтиб турсин, Рабби булмиш Аллоҳдан қурқсин ва ундан бирор нарсани камайтириб ёзмасин! Агар гарданида қарзи булган киши ақлсиз ё ожиз (ёш ёки ўта кекса) булса, ёки (кар, соқовлиги ё тил

билмаслиги туфайли айтиб) ёздиришга қодир бўлмаса, унинг ҳомий-вакили адолат билан айтиб турсин! Сизлар рози бўладиган (адолатли) гувоҳлардан икки эркак кишини гувоҳ қилинглар. Агар икки эркак топилмаса, бир эркак билан икки аёлдир — бири (унутиб) адашганда, иккинчиси эслатади. Гувоҳлар чақирилганда, (келиб гувоҳлик беришдан) бош тортмасинлар! Хоҳ катта, хоҳ кичик қарз бўлсин, муддатигача ёзиб қўйишдан эринмангиз. Мана шу Аллоҳ наздида адолатлироҳ, гувоҳлик учун тўғрироҳ ва шак-шубҳа ҳилмасликка яҳинроҳ (иш)дир...» (Баҳара, 282).

Қуръони каримдаги мазкур энг узун оятнинг ҳукми қатъий эмас, балки мандубдир.

107. Савол: Баъзи исмларни қўйиш динимизда қайтарилганми?

Жавоб: Баъзи исмларни қўйиш тавсия қилинмаган. Масалан, Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам): «Болага Ясор (Осонли), Рабох (Фойдали), Нажих (Омадли), Афлах (Нажотли) деб ном қўйманглар", деганлар (Имом Муслим).

108. Савол: Қуръони каримни хатм қилишда нималарга эътибор бериш лозим? Жавоб: Қуръони каримни хатм қилишда энг мухими, тажвид билан тўғри ўқилишига эътибор бериш керак. Бировга хатм қилдирганида ҳам унинг Қуръонни тўғри ўқишини билиш керак.

Қуръон тиловати мутлақо холис бўлиши керак. Пул таъмасида ёки бошқа дунёвий истаклар билан тиловат қилинса, тиловатга савоб берилмайди (Ибн Ҳумом, Ибн Обидин, Имом Баркавий).

Қуръонни хатм қилиш уч кун ёки ундан зиёда кунларда амалга оширилади. Расулуллоҳ (соллаллоҳу алай-

хи ва саллам): «Кимки Қуръонни уч кундан кам муддатда ўқиса, ҳеч нарса тушунмайди», деганлар.

Хатми Қуръон вақтида аҳлини чақириб, ҳаммалари биргаликда дуо қилса, иншоаллоҳ, ижобат бўлади («Фатовойи Қозихон»).





109. Савол: Хурматли Муфтий ҳазратлари! Аёлимга менинг ака-укам, амаким ва тоғам маҳрам бўладими, уларнинг аёлим билан ёлғиз қолишлари мумкинми?

**Жавоб:** Эрининг амакиси, тоғаси, ака-укаси ва уларнинг ўғиллари аёлга махрам бўлмайди. Шу туфайли уларнинг аёл билан ёлғиз қолишлари, эри йўқ вақтда унинг уйига киришлари жоиз эмас.



**Жавоб:** Маҳр учун ҳажга олиб боришни сўраса, бизнинг ҳанафий мазҳабимизда маҳри мисл вожиб бўлади. Маҳри мисл деганда опаларига берилган маҳр миҳдори тушунилади.

111. Савол: Тиббий кўрик натижалари эрнинг бепуштлиги, хотиннинг фарзанд туғиши мумкинлигини кўрсатди. Замонавий илм-фан эса, бундай холатда бегона эркакнинг пуштини хотиннинг бачадонига сунъий йўл билан юбориш орқали хомила пайдо қилиш имкониятига эга. Хар бир эр-хотиннинг фарзанд кўришга бўлган истагини хисобга олган холда, уларнинг умидини шу йўл билан рўёбга чиқариш шаръан жоизми?

Жавоб: Сунъий уруғлантиришнинг икки тури мавжуд. Биринчиси жоиз. Бу никоҳда бўлган эр-хотиннинг ўртасидаги мазкур амалиётни ўтказишдир. Иккинчиси шаръан ножоиз. Яъни, никоҳи бўлмаган эркакнинг уруғини солиш. Ҳозирги илм-фан сунъий йўл билан

90 Сўраган эдингиз

уруғлантириш борасида, шаръий никох орқали эрхотин бўлганлардан ташқари, бегона эркак ва аёлнинг хам уруғ ва тухум хужайраси бир-бирига сунъий йўл орқали чатиштирилиб, фарзанд туғдириш холатлари кузатилмоқда. Маълумки, эркак ва аёлнинг шаръий никохсиз жинсий яқинлик қилишлари зино хисобланади. Бегона эркак билан аёлнинг бевосита қўшилишлари харом саналганидек, билвосита, яъни сунъий йўл билан уруғларини бир-бирига чатиштириш хам харомдир. Шундай экан, беникох эркак билан аёлдан сунъий йўл орқали туғилган фарзанд хам зинодан туғилган деб хисобланади.

112. Савол: Қуръони каримда, муборак ҳадисларда ота-она олдида "уфф" дейишдан қайтарилган. Аммо бошқа жойларда киши "уфф" деб юбориши мумкин, бундай пайтда тавба қилиш керакми?

Жавоб: "Уфф" дейиш ўрнига қараб, турлича маъноларни ифодалайди. Баъзида у норози бўлиш, сиқилиш маъноларини билдирса, баъзида чарчоқни билдиради. Шунинг учун фиқҳ китобларида, жумладан, юртдошимиз Низомиддин Шошийнинг "Хамсийн" ёки "Усули Шоший" деб номланган асарида агар "уфф!.." ранжиш, безор бўлиш маъносини англатмаса, ота-она олдида "уфф" дейишнинг зарари йўқдир, дейилади.

Оғир ишдан сўнг чарчоқни ифодалаш, ички дамни, "олов"ни чиқариш маъносида бўлса, "уфф!.."ни ишлатиш мумкин.

113. Савол: Агар чақалоқ ўз отасининг онаси, яъни, бувисини эмса, катта бўлганида шу чақалоқ амаки ва аммаларининг қизларига уйланиши мумкин бўладими?

**Жавоб:** Чақалоқ бувисини эмиши билан унинг фарзанди каби ҳисобланади. Улғайганда аммаларининг ҳизларига уйланиши ҳаром бўлади.

114. Савол: Хозирги вақтда айрим аёлларимиз боласини сунъий йўл билан олдириб ташлашмоқда. Бу гунох эмасми? Жавоб: Афсуски, бундай ходисалар бугунги кунда авж олиб бораётганлиги ачинарли хол. Болага жон пуркалганидан сўнг агар она саломатлигига тахдид бўлмаса, уни олдириб ташлаш харом эканлигига уламолар иттифоқ қилганлар. Улар бу ишни қотиллик деб айтишган.

115. Савол: Ота-онасига оқ бўлган кишининг охиратда гунохи кечириладими? Жавоб: Ота-онага оқ бўлиш гунохи кабиралардандир. Бу ҳақда Абу Бакра Нуфайъ ибн Ҳорис ушбу ҳадисни ривоят қилади: «Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) гуноҳи кабираларни сизга айтайинми?» – дедилар. Биз «Ҳа, эй Расулуллоҳ!» дедик. У зот айтдилар: «Аллоҳга ширк келтириш ва ота-онага оқ бўлиш».

Аҳли сунна вал жамоа мазҳабларида гуноҳи кабира соҳиби дўзахда абадий қолмайди, ота-онасининг кечириши билан ёки Аллоҳнинг афв қилиши, пайғамбар шафоати натижасида дўзах азобидан қутулиши мумкин дейилади.

116. Савол: Халқимиз фарзанд туғилгандан кейин кўп касал бўлса ёки вафот этса кейинги фарзандига Турсун, Турғун, Тўхтахон каби исмлар қўйишади. Бу ширк

бўлмайдими?

**Жавоб:** "Шу исмни қўйганимиз учун, шу исмнинг таъсирида бола ўлмади", дейиш ширкдир.

Касал бўлиш ҳам, вафот этиш ҳам Аллоҳ таолонинг изни биландир. Мазкур исмларда эса дуо маъноси бор. Агар дуо фаришталарнинг оминига тўғри келиб қолса, Парвардигори олам уни ижобат қилса, ажаб эмас. Зеро, ота-онанинг дуоси рад қилинмайди.

Фарзандга чиройли исм қўйиш ота-онанинг вазифасидир.

117. Савол: Баъзан қабристонда қабрларни босиб юрган кишиларни кўрамиз. Шундай килиш жоизми?

Жавоб: Йўқ. Маййитни дафн этиш чоғида ёки бошқа пайтларда қабрлар устини босиш мумкин эмас. Абу Хурайра (розияллоху анху) ривоят қилади: Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) бундай дедилар: «Сизларнинг бирортангиз қабр устига ўтирганингиздан кўра бир чўғнинг устига ўтириб, кийимингизни куйдирганингиз ва ўша кийим куйиб терингизга ёпишиб қолгани яхшироқдир» (Имом Муслим ривояти).

118. Савол. Никох вақтида қиз розилигини айтмай йиғласа, никох боғланган буладими?

**Жавоб:** Йўқ, турмуш қураётган йигит ва қиз икки эркак ёки бир эркак ва икки аёл ҳузурида никоҳ

қуриб бир-бирларига танмахрам бўлаётганларини ўтган замон лафзида, очиқ-ойдин, яъни "танмахрамликка ўзимни бағишладим", "танмахрамликни қабул қилдим" каби сўзларни айтишлари шарт. Уларнинг розилик сўзларини, ана шу ўринда гувохлар ҳам эшитишлари лозим ("Хидоя").

119. Савол: Қиз никох вақти розилик сўралганида "рози эмасман" деса, нима қилиш керак бўлади?

**Жавоб:** Қизни зўрлаб эрга бериш мумкин эмас. Агар қиз никох маросимида очиқдан-очиқ рад жавобини берса, никох боғланмайди.

120. Савол: Хотинига ҳайз ҳолатида яқинлик қилган киши гуноҳкор бўладими? Жавоб: Аллоҳ таоло бундай огоҳлантиради:

«Сиздан ҳайз тўғрисида сўрайдилар. Айтинг: «У (эр-хотин учун) азиятдир. Бас, ҳайз пайтида хотинларингиздан четланингиз ва то покланмагунларича уларга яқинлашмангизлар» (Бақара, 222).

Хотин билан, унинг ҳайз ҳолатида қўшилиш ҳаромдир. Буни ҳалол деб билувчи киши диндан чиқади ("Раддул Муҳтор").

Аёли билан унинг ҳайз ҳолатида қўшилиш ҳаромлигини билиб, қўшилган эр тавба қилиши ва истиғфор айтиши вожиб бўлади. У бир динор (4,25 гр тилло) ёки ярим динор (2,125 гр тилло) садақа қилиши мустаҳаб бўлади ("Фатовойи Ҳиндия").

Агар яқинлик ҳайз кунлари аввалида содир бўлган бўлса, бир динор, охирги кунларида бўлса, ярим динор садақа қилинади *("Раддул Муҳтор")*.

121. Савол: Хозирги пайтда одамлар орасида бўлар-бўлмасга қасам ичиш холатлари тез-тез учраб турибди. Шу тўғрими?

Жавоб: Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам): «Аллох сизларни оталарингиз номи билан қасам ичишдан қайтаради. Кимки қасам ичмоқчи бўлса, Аллох номи билан қасам ичсин ёки жим бўлсин», деганлар (Имом Бухорий ва Муслим ривояти).

Кўпчилик ўзаро суҳбат қилиб туришганида гапига бошқаларни ишонтириш мақсадида «нон урсин», «тил тортмай ўлай», «кўзим чиқсин» сингари ибораларни келтиришади. Аллоҳ таоло номидан бошқа нарсалар билан қасам ичиш гуноҳи кабирадир. Инсон, банда сифатида фақат Аллоҳ номи билан қасам ичиши мумкин. Ҳатто Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам), фаришталар, Каъба, жон, бош каби нарсалар билан қасам ичиш ҳам мутлақо хатодир.

Ибн Умар (розияллоху анху) бир кишининг «Каъбага қасамки», деганини эшитиб қолиб, Аллохдан бошқанинг номи билан қасам ичма. Мен Расулуллохнинг «Ким Аллохдан бошқанинг номи билан қасам ичса, куфр ёки ширк келтирибди» деганларини эшитганман», деди.

Демак, Аллоҳга имон келтирган, ўзини мўмин-мусулмон ҳисоблаган кишининг турли нарсалар номи билан қасам ичиши жуда катта гуноҳдир. Қасамҳўрликдан йироқ бўлиш ҳаҳиҳий мусулмоннинг фазилатидир.



# 122. Савол: Қўшнилар билан муносабат қандай бўлиши керак?

**Жавоб:** Қуръони каримда бундай марҳамат қилинади:

﴿ وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ عَشَيْعًا وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا وَبِذِى الْقُرْبَى وَاغْبُدُوا اللّهَ وَالْمَسَكِينِ وَالْجَارِ ذِى الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالصّاحِبِ وَالْمَسَكِينِ وَالْجَارِ ذِى الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالصّاحِبِ بِالْمَحْنُبِ وَالْمَسَاكِينِ وَمَا مَلَكَتُ أَيْمَنُكُمْ أَإِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ بِالْمَحْنُ لِلهِ وَمَا مَلَكَتُ أَيْمَنُكُمْ أَإِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ اللّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ اللهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ اللهِ فَخُورًا اللهِ فَخُورًا اللهِ اللهِ فَخُورًا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

«Аллоҳга ибодат қилингиз ва Унга ҳеч нарсани шерик қилмангиз! Ота-оналарга эса яхшилик қилингиз! Шунингдек, қариндошлар, етимлар, мискинлар, қариндош қўшни-ю бегона қўшни, ёнингиздаги ҳамроҳингиз, йўловчи (мусофир)га ва қўл остингиздаги (қарам)ларга ҳам (яхшилик қилинг)! Албатта, Аллоҳ кибрли ва мақтанчоқ кишиларни севмайди» (Нисо, 36).

Оятда қўшнини мўмин ёки кофир деб ажратмаган. Шунинг учун муфассирлар кофир қўшнига ҳам яхшилик қилиш керак, дейдилар.

Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) айтдилар: «Ким Аллохга ва охират кунига ишонса, яхши гап гапирсин ёки жим турсин. Ким Аллохга ва охират кунига ишонса, қушнисига азият бермасин».

Хадисда қўшнига азият бермаслик Аллоҳга ва қиёмат кунига имон келтириш билан ёнма-ён келяпти. Демак, киши қиёмат кунига ва Аллоҳнинг борлигига ишонса, қўшнисига ҳам зарар бермаслиги керак экан.

Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам): «Жаброил (алайхиссалом) менга қушни ҳақида шунчалик куп васият қилдики, қушни қушнидан мерос

оладими деб ўйлаб қолдим», деганлар (Имом Бухорий ривояти).

Хадиси шарифда Пайғамбаримиз: "Аллоҳга қасамки, мўмин бўлолмайди" деб (уч марта) айтдилар. "Ким у, эй Аллоҳнинг расули?" деб сўралганда: «Қўшнисига ёмонлик қилган киши", дедилар (Имом Термизий ривояти).

«Қўшни уч хил бўлади. Учта ҳақи бўлган қўшни, иккита ҳақи бўлган қўшни ва битта ҳақи бўлган қўшни. Учта ҳақи бўлган қўшни – қариндош бўлган мусулмон қўшни бўлиб, унинг қариндошлиги туфайли бир ҳақи, мусулмонлиги туфайли иккинчи ҳақи ва қўшничилиги сабаб учинчи ҳақи бор. Иккита ҳақи бўлган қўшни – қариндош бўлмаган мусулмон қўшни бўлиб, унинг мусулмонлиги туфайли бир ҳақи, қўшнилиги сабаб иккинчи ҳақи бор. Мусулмон бўлмаган қўшнида фақат битта – қўшничилик ҳақи бор». (Қуртубий 5-жилд, 184-бет).

«Эшиги энг яқин бўлган қўшни яхшилик қилиш учун энг лойиқ қўшнидир» (Имом Бухорий ривояти).

Ойша онамиз ҳар томондан 40 уйнинг қўшни эканини айтган.

Қуртубий (раҳматуллоҳи алайҳ): «Энг яқин қирқта уй, ҳар томондан қирқта уй, бақирганда эшитиладиган масофадаги уйлар, бомдод намозини бир масжидда ўқийдиган кишилар, масжиддаги такбир овозини эшитган кишилар қўшнилардир», деган.

Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) Абу Зарр (розияллоҳу анҳу)га: «Эй Абу Зарр, шўрва қилсанг, сувини кўп қил ва қўшнингга ҳам ундан узат…» деганлар (Имом Муслим ривояти).

Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) Ойша онамизга: «Қурбонлик гўштини тарқатишда аввал яхудий қўшнимиздан бошла...» деганлар.

Мусулмон кишининг энг асосий ахлокий вазифаларидан бири Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва

саллам) айтганларидек: «Мусулмон киши бошқа мусулмонларнинг тилидан ва қўлидан омонда бўлган кишидир» (Имом Бухорий ривояти).

Яхши-ёмон кунларимизга қўшниларимиз ярайди. Мўмин киши ўзи эришган неъматларга қўшниларини ҳам эришиши, ўзи ёмон кўрган нарсаларни қўшниларига ҳам раво кўрмаслиги лозим.

Қушни ҳақлари туғрисида сураган саҳобага Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): «Касал булса, бориб кур, вафот этса, жанозасида қатнаш, қарз сураса бер, қийин аҳволда булса ёрдам қил. Бошига мусибат тушса, тасалли бер, уйингни томини баланд кутариб, унга етиб турадиган шамол ва шабададан тусма, пиширган нарсангдан унга ҳам чиқар!» деганлар.

Демак, қўшнига моддий ёки маънавий азият бериш мумкин эмас экан. Моддий азият уйига, боғига, молмулкига тажовуз қилиш бўлса, ор-номуси, шаъни ва обрўсига тажовуз қилиш маънавий азиятдир.

Баъзан қулоғимизга «фалончи киши қўшниси билан келишмас экан» деган гаплар чалиниб қолади. Бундай нохуш ҳолатларнинг олдини олиш керак. Бундай иллатлар Ислом дини одобларига умуман тўғри келмайди.

123. Савол: Муҳтарам Муфтий ҳазратлари! Бизнинг ҳалқимиз азалдан қўни-қўшнилар билан олди-берди қилиб туришади. Агар уйида у-бу нарсаси тугаб қолса, қўшниси-

дан олиб, кейинчалик имкони бўлса, яна олган нарсасини қайтариб беришади. Ушбу ўзаро олдибердилар рибо бўлиб қолмайдими?

**Жавоб:** Қушнилар бир-бирлари билан узаро яхши муносабатда булиши динимиз буюрган асосий курсатмалардан биридир. Аллох таоло бундай мархамат қилади:

﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ ﴿ اللَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مُمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُولَا اللَّا اللَّالِمُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ا

«Бас, шундай намозхонлар холига войки, улар намозларини «унутиб» қуядилар, риёкорлик қиладилар ва рузғор буюмларини (кишилар омонатта сурашганда) ман этадилар» (Моъун, 4–7).

Барча фиқхий матн китобларимизнинг «Рибо» бобида нонни биров-бировга фақатгина ўлчаб, тарозида тортиб қарз бериш мумкинлиги айтилган. Бу Имом Абу Юсуфнинг қавлидир. Аммо Имом Муҳаммад Шайбоний одамларнинг бунга жуда кўп эҳтиёжлари тушишини, ўлчаб юриш ниҳоятда ҳараж (қийинчилик) бўлишини инобатга олиб, саноқ билан нон қарз олиш мумкинлигига фатво берганлар.

Гуруч ё туз албатта ўлчаб берилиши ва олиниши лозимдир. Эҳтиёт юзасидан қўшнилар нон, туз каби нарсаларни олди-берди қилишганини ҳадя деб берганлари яҳши бўлади.



124. Савол: Почча қайинсинглисига махрам бўладими?

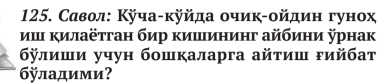
Жавоб: Аллоҳ таоло марҳамат қилади:

### ﴿ وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ ٱلْأُخْتَكَيْنِ ﴾

«...Икки опа-сингилни қўшиб (никоҳлаб) олишингиз (ҳам ҳаром қилинди)» (*Huco, 23*).

Агар киши никохидаги опа ё сингил талоқ қилинса ёки вафот этса, почча унинг синглисига ё опасига уйланиши мумкин. Ҳазрат Усмон (розияллоху анху) Пайғамбаримиз (соллаллоху алайҳи ва саллам)нинг бир қизларига уйланганлар. У вафот этганидан кейин иккинчи қизларига уйланадилар. Шунинг учун у зотни

«Зуннурайн», яъни «Икки нур соҳиби» дейилади. Почча қайинсингилга номаҳрам ҳисобланади. Шунинг учун қайинсингил ўз поччаси билан ёлғиз қолиши мумкин бўлмайди.



**Жавоб:** Одамларни менсимасдан, мусулмонларнинг хурматига риоя қилмасдан, кўчада очиқ-ошкора гунох қилаётганларнинг айбини ўзига ва бошқа одамларга огоҳлантириш маъносида айтиш ғийбатга кирмайди.

126. Савол: Динимизда аёлларнинг мавкеи ҳақида маълумот берсангиз?

Жавоб: Исломдан олдинги даврни ўрганилса, динимизда аёлларнинг мавкеи нечоғли юксак эканлиги ойдин бўлади.

Исломгача Араб яриморолида, Форс ва Рум империясида, Юнон давлатида, Хитойда аёлларнинг хукуклари нафакат поймол килинган, балки улар инсонлик даражасидан ҳам маҳрум қилинган эди.

Баъзи халқларда аёлнинг эри вафот этса, аёл ҳам эрига қўшиб ёқиб юборилган. Ҳатто она фарзандининг ҳукмронлиги остида бўлган ва ҳеч қандай ҳурматга сазовор бўлмаган.

Қуръони каримда бундай дейилади:

«Қайси бирларига қиз (кўргани ҳақида) хушхабар берилса, ғазаби келиб, юзлари қорайиб кетади. У (қиз)ни камситган ҳолда олиб қолиш ёки (тириклай) тупроққа қориш (тўғрисида ўй суриб), ўзига хушхабар берилган нарсанинг «ёмон»лигидан (орият қилиб) одамлардан яшириниб олади. Огоҳ бўлингизки, уларнинг бу ҳукмлари жуда ёмондир» (Наҳл, 58–59).

«...(ҳар бир) **тириклай кўмилган қиздан сўрал-ганида «не гуноҳи учун ўлдирилган?»** – деб» (Так-вир, 8–9).

Бир күни Умар (розияллоху анху) йиғлади, бир оздан кейин кулди. Шунда атрофида ўтирган кишилар бунинг боисини сўраганларида, Умар: «Жохилият давридаги бир холат мени йиғлатди: биз қиз фарзандларимизни тириклайин кўмар эдик. Бир куни мен ҳам жажжи қизимни кўмиш учун чуқур қазидим. Қизим чуқур қазиётганимда атрофимда эркаланиб ўйнарди. Хатто соқолимга ёпишган тупроқларни ўзининг жажжи қўлчалари билан силаб тозаларди. Чуқур тайёр бўлди. Қизимнинг бу нарсага ақли етиб, мендан қоча бошлади. Мен эса уни ушлаб чуқурга тиқдим. Оёғим билан босиб устига тупроқ тортдим. У ўрнидан туришга харакат қилди. Мен оёғимни қаттиқ босдим, у жим бўлиб қолди, шу холатни эслаб йиғладим». Мени кулдирган нарса: биз жохилият вақтида хурмо меваларидан ўзимизга худо ясаб олардик. Агар қорнимиз очса, уни еб қўярдик», дедилар.

Асрлар мобайнида аёлга бўлган бундай қабиҳ муносабатни Ислом дини йўқ қилди. Ибн Аббос (розияллоҳу анҳу)дан ривоят қилинади: Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): «Кимнинг учта қизи ёки синглиси бўлсаю, уларга таълим бериб, одоб ўргатса,

уларнинг ҳақида Аллоҳга тақво қилса, унга албатта жаннат бўлур», дедилар. Саҳобалардан баъзилари: "Эй Аллоҳнинг расули, иккита қизи ёки синглиси бўлсачи?" деб сўрадилар.

"Иккита қизи ёки синглиси бўлса ҳам", деб жавоб бердилар Пайғамбар (соллаллоҳу алайҳи ва саллам).

Қизларнинг тарбияси ва таълими отанинг зиммасига вожибдир. Ота бу бурчдан қиз турмушга чиққандан кейин озод бўлади.

Ислом аёл кишига таълим олиш ва маданий савиясини ошириш ҳуқуқини берди ва эркакларни бу ишда масъул қилди. Илм талаби эр ва аёлга баробар фарздир.

Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) баъзи холларда аёлларнинг фикри билан иш тутганлар. Масалан, 6-хижрий асрда Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) бошлик 1400 сахоба Байтуллохни зиёрат қилиш учун йўлга чиққанларида мушриклар Худайбия номли жойда уларнинг йўлларини тўсишади. Ўша ерда сулх тузилиб, мусулмонлар жамоаси Каъбани зиёрат қилмай қайтиб кетадиган бўлади. Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) сахобаларга бу гапни эълон қилиб, шу ерда қурбонликларингизни сўйиб, сочларингизни олдиринглар, дедилар. Сахобалар қимирлашмади. Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) амрни уч марта қайта-қайта такрорласалар хам бирор киши қимир этмади. У зот ғоят махзун бўлиб, чодирга, аёллари Умму Салама (розияллоху анхо)нинг ёнларига кирдилар. Бўлган вокеани онамизга ўтган умматлар шундай ишлар туфайли халок булгани, шунинг учун ғоят ташвишда эканларини айтдилар. Шунда Умму Салама (розияллоху анхо) Расулуллох (алайхиссалом)га жуда қимматли фикр айтади: «Эй Аллохнинг расули, ташқарига чиқинг. Улардан хеч бирига хеч нарса демасдан қурбонлик қилинг, сўнг сочингизни олдиринг», деди. Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) ташқарига чиқиб, худди Умму Салама (розияллоху анхо) айтганларидек қиладилар. Уни кўрган сахобалар хам шошиб қурбонликларини сўйиб, сочларини олдира бошлашади.



127. Савол: Гохида айрим кишиларнинг ўзаро жанжаллашиб гаплашмай юрганига, агар тўй-маъракаларда учрашиб қолса ҳам, тескари бурилиб кетганига гувоҳ бўламиз.

Шундай қилишлари тўғрими?

**Жавоб:** Йўқ. Беайб – Парвардигордир. Бир-биримизни кечиришга шошилайлик. Камчилик, нуқсонларни аввало, ўзимиздан излайлик. Ўзаро келишолмай қолганларни яраштириб қўяйлик.

Аллох таоло бундай мархамат қилади:

«Улар (мазкур тақводорлар) фаровонлик ва танглик кунларида ҳам ҳайр-садаҳа ҳиладиган, ғазабларини ютадиган, одамларни (ҳато ва камчиликларини) афв этадиганлардир. Аллоҳ эзгулик ҳилувчиларни севар» (Оли Имрон, 134).

Пайғамбаримиз (соллаллоху алайҳи ва саллам) саҳобаларга: «Мен сизларга Аллоҳ яхши кўрадиган ва қилиш осон бўлган садақани айтайми?» дедилар. Саҳобалар: «Ҳа, эй Аллоҳнинг расули, айтинг», дейишди. Шунда Пайғамбаримиз (алайҳиссалом): «У бировларнинг ораси узилган бўлса, ислоҳ қилиб қўйишдир», дедилар.

Абу Умома (розияллоху анху) айтадилар: «Бир мил масофа босиб касал кўргани, бемор зиёратига бор, икки мил босиб, дўстинг, биродарингнинг кўнглини

ол, уч мил йўл юриб, икки кишини орасини ислох қилиб қўй», дедилар.

Одамлар орасини ислох қилиш айни савобдир. Аксинча, яқин кишилар, одамлар орасини бузиш гунохдир.

Аллох таоло барчамизга кечиримли ва ўзаро мехрокибатли бўлишни насиб этсин.



128. Савол: «Ливота» нима дегани? Илтимос, шу хакда маълумот берсангиз? Жавоб: «Ливота» баччавозлик маъносини билдиради.

Аллох таоло бундай огохлантиради:

«Сизлар одамлардан фарқли равишда (шахват билан) эркакларга «келасиз»ми?! Хамда Раббингиз сизлар учун яратган жуфти ҳалолларингизни тарк ҳиласизми?! Йўҳ, сизлар ҳаддан ошувчи ҳавмдирсиз» (Шуаро, 165–166).

Аллоҳ таоло Лут (алайҳиссалом) қавмини бу жир-канч қилиқлари сабабли ҳалок қилди.

Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам): «Лут қавми амалини қилган кимсани Аллох лаънатласин» деб уч марта такрорлади (Ибн Можа ривояти).

Абдуллоҳ ибн Аббос (розияллоҳу анҳу): «Агар баччавоз тавба қилмай ўлса, қабрда у тўнғизга айланади», деганлар.

Аёлларнинг орқасига яқинлик қилиш ҳам ливота ҳисобланади. Абу Ҳурайра (розияллоҳу анҳу)дан ривоят қилинади. Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): «Хотинининг орқасига яқинлик қилган кимса лаънатлангандир» деди (Имом Абу Довуд).

#### 129. Савол: Спиртли ичимликлар ичиладиган тўйларга борса бўладими?

Жавоб: Тўйларда Аллох таоло ҳаром қилган ичимликлар ичилиши кўпайиб кетгани, бу нарсалар ошкора бўлаётгани катта мусибатларимиздандир. Уларни мусулмонлар, бизнинг яқинларимиз, дўстларимиз, танишларимиз тарқатаётгани, ичаётгани жуда ачинарли. «Хидояи шариф»нинг «Кароҳият китоби»да гуноҳ бўлаётган тўйлар ва йиғинларга бормасликка фатво берилади. Чунки ҳадисда "Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) фосиқларнинг чақириғига жавоб бериб, боришдан қайтарганлар", дейилади (Имом Байҳақий Имрон ибн Хусайн (розияллоҳу анҳу)дан қилган ривоят).

130. Савол: Аёл ва эркак бир-бирларини яхши таниса, ФХДЁдан ўтса-ю, лекин никох ўкитмасдан яшаса бўладими?

Жавоб: Мусулмонлар уйланиб, турмуш қураётганларида шаръий никоҳ ўқитиб уйланишлари фарзи айндир. Никоҳнинг шарти, бирга ҳаёт кечирмоқчи бўлган йигит ва қиз икки нафар мусулмон эркак ёки бир мусулмон эркак билан икки муслима аёл олдида "мен ўзимнинг танамни фалончига бағишладим", "мен фалончини хотинликка қабул қилдим" каби сўзлар билан оила қураётганлигини эълон қилишдир.

Эркак билан аёлнинг никох қилдирмасдан бирга яшашлари улкан гунохдир. Имом Заҳабий айтади: "Кимки ўзига ҳалол бўлмаган аёлни шаҳват билан ушласа, қиёмат кунида қўли бўйнига боғланган ҳолда келади. Агар ўпса, лаблари оловда қирқилади. Борди-ю, зино қилса, қиёмат кунида сонлари тилга киради-да, унинг зарарига гувоҳлик беради" (Имом Бухорий ва Имом Муслим ривоятлари).

Хадиси шарифда: «Икки кўзнинг зиноси назардир. Икки қулоқнинг зиноси эшитишдир. Тилнинг зиноси гапириш, қўлнинг зиноси ушлаш, оёқнинг зиноси қадам ташлашдир. Қалб эса истайди ва орзу қилади. Мана шуни фарж тасдиқлайди ёки ёлғонга чиқаради», дейилган. Бундай нохуш ҳолатлар содир бўлмаслиги учун никоҳ билан турмуш қуриш лозим.

## 131. Савол: Фахшнинг кўпайишига ким айбдор?

Жавоб: Енгилтак ёки фоҳишалар ҳақида гап кетганида, одатда, ёш қизлар номига гап тегаверади. Фаҳш ишлар билан шуғулланишдан аёллар ҳам, эркаклар ҳам бирдек қаттиқ қайтарилган. Аллоҳ таоло бундай огоҳлантиради:

«Зинога яқинлашмангиз! Чунки у фахш ва ёмон йўлдир» (Исро, 32).

Фахш ишларнинг кўпайиши, юз беришига айбдор бўлишаётганлар фақат аёллар эмас, балки ҳар қандай зинога яқинлашишга сабабчи бўладиган кишилар ҳамдир. Пуллари билан қизларни йўлдан уришга уринаётган бойваччалар, тунги клубларда фаҳш ишларга ҳандайдир ёрдамчи бўлаётган клуб соҳиблари, ўзларининг фаҳш кинофильмларини яширин йўллар билан тарҳатаётган сотувчилар, интернетда фаҳшни тарҳиб ҳилувчи сайтлар очиб ҳўйганлар, ҳизларни алдаб-сулдаб чет элларга олиб кетиб, у ерларда бундай ишонувчан бечораларни сотиб юборишаётган кимсалар — буларнинг барча-барчаси гуноҳкордирлар.

106 Сўраган эдингиз



132. Савол: Бир танишим ўғлига "Муҳам-мад" исмини қўйса, қариндошлари бу исм болага оғирлик қилади, дебди. Шу тўғрими?

Жавоб: Фарзандга чиройли исм қўйиш ота-онанинг фарзанд олдидаги бурчларидан биридир. Фарзанд келажакда ўз исмидан уялмайдиган бўлиши керак ва яхши одам экани билиниб туриши лозим. Пайғамбаримиз (соллаллоху алайҳи ва саллам) бундай буюрганлар: «Қиёмат кунида ўз исмларингиз ва оталарингиз исмлари билан чақириласизлар. Шунинг учун чиройли исм қўйингизлар!» (Имом Аҳмад ва Абу Довуд ривояти).

Исм болага оғирлик қилади, деган гап хатодир. Бутун оламларга раҳмат қилиб юборилган зотнинг исми ҳам оғир бўладими?! Ҳолбуки бу каби исмлар муборак исмлардир. Аксинча, бу исм бор оилада баракот бўлади.

Хадиси шарифда бундай дейилади: «Пайғамбарларнинг исмлари билан исм қўйингиз! Аллоҳ таолога энг ёқимли исм Абдуллоҳ ва Абдурраҳмондир (Имом Бухорий ва Абу Довуд ривояти).

133. Савол: Никоҳни кимлар ўқишга ҳақ-ли? Унинг ҳам қонун-қоидалари борми? Жавоб: Никоҳларни масжид имомлари, диний гувоҳномага эга бўлган домлалар ўқиши мақсадга мувофиқ. Мусулмон келин-куёв, аниқроғи, никоҳ ўқитмоқчи бўлганлар иккита мусулмон эркак гувоҳлигида ўтган замон феъли билан бирлари хотин бўлишга, иккинчиси эр бўлишга рози эканини билдиришлари керак. Яъни келин: «Никоҳингизга кирдим», «Хотинингиз бўлишга рози бўлдим», «Ўзимни бағишладим» каби сўзлардан бирини айтиши, куёв: «Қабул қилдим», «Мен сенга эр бўлишга рози бўлдим», «Сени хотин қилдим» каби сўзлардан

бирини гувоҳлар олдида айтиши шарт. Гувоҳлар бир вақтнинг ўзида уни эшитишлари керак. Имом домла ушбуларни бўлажак эру хотинлардан сўрайди. Чунки одатимизда, минг йиллик миллий қадриятимизда мулла ёки домлалар келин-куёвдан сўраб, розилигини олади ҳамда никоҳ хутбасини ўқийди. Шу билан бирга бўлажак эру хотинга маҳр масалаларини, эру хотиннинг бирбирлари олдидаги ҳуқуқ ва мажбуриятларини, фарзанд тарбияси каби шаръий масалаларни тушунтиради.

Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) бундай деганлар: «Никохни эълон қилинглар ва уни масжидларда ўқитинглар ва унга даф уринглар!» (Имом Термизий ривояти).

134. Савол: Эр киши бегона юртларга ойлаб, ҳатто йиллаб ишлашга кетса, унинг хотинига талоқ тушадими?

**Жавоб:** Йўқ. Никохдан сўнг эру хотин ораси абадул абадга боғланади. Уларни ҳеч ким, ҳеч нарса ажрата олмайди.

Баъзи уламоларимиз эру хотин орасида ҳар хил гаплар ўтиб туриши, қайсидир бирови билмасдан алфози куфр бўлган сўзлардан гапириб қўйган бўлиши мумкинлиги учун эҳтиётан баъзи-баъзида никоҳни ҳайта ўҳиган афзал, дейишган.



135. Савол: Ассалому алайкум Муфтий хазратлари! Қайси сахобаларга хаётлик чоғларида жаннат башорати берилган? Жавоб: Улар «Ашараи мубашшара», яъни

жаннатий экани башорат қилинган ўн сахоба сифатида қайд этилган. Бу сахобалар ҳали тирик пайтларидаёқ Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) уларга жаннат хушхабарини берганлар. Уларнинг исмлари:

Хазрат Абу Бакр Сиддиқ (розияллоху анху); Хазрат Умар ибн Хаттоб (розияллоху анху); Хазрат Усмон ибн Аффон (розияллоху анху); Хазрат Али ибн Абу Толиб (розияллоху анху); Хазрат Талҳа ибн Убайдуллоҳ (розияллоҳу анҳу); Хазрат Зубайр ибн Аввом (розияллоҳу анҳу); Хазрат Абдурраҳмон ибн Авф (розияллоҳу анҳу); Хазрат Саъд ибн Абу Ваққос (розияллоҳу анҳу); Хазрат Абу Убайда ибн Жарроҳ (розияллоҳу анҳу); Хазрат Саъид ибн Зайд (розияллоҳу анҳу).

Бу муборак зотлар Исломга садоқатлари, Аллоҳ-га ва Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)га чексиз муҳаббатлари боис шундай олий мақомларга эришишди. Аллоҳ таоло ваҳий билан Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)га бу зотлар ҳали ҳаёт пайтларидаёқ уларни жаннатий эканининг ҳабарини берди. Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг содиқ сафдошлари бўлган муборак зотларнинг ҳар биримизга ўрнак бўладиган шарафли ҳаётларини қисқача баён этамиз.

#### **ХАЗРАТ АБУ БАКР СИДДИК** (розияллоху анху)

Абу Бакр (розияллоху анху) Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам)дан икки ёш кичик, «Фил» вокеасидан икки йил кейин дунёга келган. У зот улкан заковатли, хар бир нарсага чукур ёндашадиган, озғин вужудли эди. Расулуллохни жуда яхши кўрар эди. Жону дилдан у зоти бобаракотга ишонар ва итоат қиларди. Расулуллох илк бор халқни ягона маъбуд – Аллох таолога даъват этишга амр қилинганларини айтганларида ҳазрат Абу Бакр: «Ҳаммадан аввал мени даъват этинг. Мен имон келтирдим», деганлар.

Меърож ҳодисаси билан боғлиқ ғайритабиий тафсилотларни Расулуллоҳдан эшитган мушриклар ҳазрат Абу Бакрнинг олдига келиб:

– Сохибинг нималар деяпти? Сен ҳали бунга ҳам ишонарсан?! – деб сўрашганида ҳазрат Абу Бакр ҳеч бир тараддуд ва иккиланмасдан:

"Агар Муҳаммад (алайҳиссалом) айтаётган бўлсалар, албатта, ишонаман", деб жавоб қайтарган.

Шу боис Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) уни Сиддиқ деб номладилар. Яна у зотни Атиқ ҳам дердилар. Бу ном ҳазрат Абу Бакрнинг дўзаҳ азобидан ҳалос этилганига ишорадир. Расулуллоҳ ҳазрат Абу Бакрнинг имони ҳақида сўз борар экан, шундай марҳамат ҳилганлар: «Кимни Исломга даъват ҳилган бўлсам, тисарилди, иккиланди, ўйга толди, фаҳат Абу Бакр ҳеч иккиланмай ҳабул ҳилди».

Хазрат Абу Бакр Исломга бўлган чексиз садоқати ва собит имони шарофатидан мол-мулкини бу йўлда вақф этди. Бутун умрини ҳақ диннинг келажаги ва тараққиётига бағишлади. Унинг ахлоқида чексиз бир улуғлик бўй кўрсатиб турар, шафқат ва марҳамати,

мехрибонлиги тилларда достон бўлган эди. Пок қалбида яшаган бирдан-бир нарса, ҳеч шубҳасиз, Аллоҳ ва Унинг расулига чексиз ва жўшқин муҳаббат эди. Ҳаёти давомида Қуръони карим йўлидан борди ва шу билан яшади. Чунки у мўътабар зот фақат шу йўл билангина абадий саодатга эришиш мумкинлигига тўлиқ ишонарди. Бу собит ишончи туфайли у Расулуллоҳ (алайҳиссалом)дан бир дақиқа ҳам ажралмадилар. Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) учун жон фидо қилишга ҳам тайёр эди. Бу зот, ҳеч муболағасиз, инсоният тарихидаги энг ёрқин сиймолардан биридир. Сиддиқ номи билан дунёга донг таратган Абу Бакр (розияллоҳу анҳу) олтмиш уч ёшида Ҳақ таолонинг ҳузурига раҳмат қилдилар.

## **ХАЗРАТ УМАР** (розияллоху анху)

Ислом тарихида юксак адолати билан ном чикарган хазрат Умар (розияллоху анху)ни Расулуллох (алайхиссалом) бир дуоларида: «Ë Раб!.. Умар билан динингни қувватла», деган эдилар. Қурайш қабиласида катта нуфуз ва таъсирга эга бўлган икки Умар бор эди: асл исми Амр бўлган Абу Жахл ва хазрат Умар (розияллоху анху). Абу Жахл Расулуллох (алайхиссалом)нинг мўьжизаларини кўриб ва хакикатни билиб туриб хам куфр йўлини тутди ва «жахолатнинг отаси» деган тавқи лаънатга учради. Хазрат Умар (розияллоху анху) эса имонга мушарраф бўлиб, бутун хаётини Ислом йўлига бахшида этди. Хазрат Умар зулм ва нохакликка асло чидай олмас, дархол унга қарши курашга чоғланарди. У зот шундай хассос қалб эгаси эдики, энг нозик масалаларда хам хакни ботилдан, окни қорадан ва тўғрини эгридан ажрата оларди.

Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) у кишини «Форуҳ» дердилар. Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) бир ҳадиси шарифларида: «Мендан кейин Пайғамбар келмайди, агар келганида Умар бўларди», деган эдилар. Ҳазрат Умар имонга келганидан сўнг ҳаёти бутун инсониятга намуна бўладиган даражада юксак маҳомларга кўтарилган нодир шахсиятлардан биридир. У зот ҳозилардан бирига: «Агар Умар билан авом ҳалҳдан бир киши ҳузурингда бир хил муомала кўрмас экан, ҳукминг асло адолатли бўлмайди», деган эдилар.

Аллоҳ йўлида ва Ислом умматининг рушду камоли учун ямоҳ кийим кийган, бенуҳсон адолат билан ҳукм юритган беназир сиймодир. Расулуллоҳ (алайҳиссалом)-дан жаннатий деган хабар эшитган буюк имон кучи, тенгсиз адолати билан исломиятга хизмат ҳилган ҳазрат Умар Форуҳ олтмиш уч ёшида Ҳаҳ йўлида шаҳид бўлди.

#### **ХАЗРАТ УСМОН** (розияллоху анху)

Хазрат Усмон Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) яхши кўрган, хадисларда мақталган, ўрта бўйли, очиқ чехрали, гўзал хулкли бир зот эди. Хар кандай фидокорликка тайёр турган, барча бойлигини дин йўлига вакф этган бу зот Расули акрамнинг Рукайя исмли кизларига уйланди. Рукайя вафот этганидан сўнг Пайғамбаримиз (алайхиссалом)нинг яна бир кизлари – Умму Кулсумни никохига олди. Шу боис икки нур сохиби – Зуннурайн деб номланди. Табиатан ғоятда ҳалим, сокин, ҳақиқатпараст, умрида ҳеч кимга озор бермаган ҳазрат Усмон Ҳақ таолонинг ва Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг чин ошиғи эди. Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)га нисбатан чексиз муҳаббати ва Ислом йўли-

даги жидду жахди боис ҳаётлик вақтидаёқ жаннатий деб башорат қилинди. Исломиятнинг дунё бўйлаб ёйилиши ва тараққий этиши унинг халифалик даврига тўғри келди. Ҳазрат Умар шаҳид этилганидан кейин халифаликка сайланган ҳазрат Усмон Зуннурайн доимо машварат асосида ҳукм юритди.

Қуръони каримни кўп мутолаа қилар эди. Бақара сурасининг «Фасайакфийка хумуллоху ва хувассамиъул-ъалим» ояти каримасини ўқиб турган пайт фитначилар томонидан саксон уч ёшида ўлдирилди. Усмон (розияллоху анху)нинг қони тўкилган Мусҳаф ҳозирда Ўзбекистон мусулмонлари идораси кутубхонасида сақланади.

### **ХАЗРАТ АЛИ** (розияллоху анху)

Хазрат Али болалигидан Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам)нинг кўзлари ўнгида вояга етиб, у зоти муборакнинг тарбиясида камол топди. Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам)ни жону дилидан яхши кўрар, дин йўлида жонини беришга хам тайёр эди. Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) хам хазрат Алини ҳаммадан кўп яхши кўрар, у ҳақда «Алини севган киши мени севган, Алига душманлик қилган кимса менга душманлик қилган бўлади», деб мархамат қилганлар. Бошқа бир хадиси шарифда хазрат Алига: «Сени мўминлар севади, мунофиқлар душманлик қилади», деганлар. «Али дунёда ва охиратда менинг биродаримдир», «Мен Алидан, Али эса мендандир» каби муборак хадислари ҳам Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг хазрат Алини қанчалик севиб, иззат қилганларига далолат килади.

Хазрат Али Қуръони каримни яхши билар эди. Хусусан, ояти карималар қаерда, қачон, нима учун ва ким ҳақида нозил бўлганидан яхши хабардор эканлиги боис Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): «Мен илмнинг шаҳриман, Али эшигидир. Ҳар ким илмни мурод этса, Али (эшиги) орқали келсин», дея марҳамат қилганлар.

Қуръони карим илмини ўрганишни истаганлар албатта унинг эшигига борар ва унинг фатвоси билан мушкуллари ҳал бўларди. Ҳазрат Умар ҳам доимо ҳазрат Алини мақтаб: «Али бизнинг энг улуғ қозимиздир», дерди.

Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам)дан беш юз ўттизта хадиси шариф ривоят қилган хазрат Али (розияллоху анху) илмда хам, қахрамонликда хам юксак мақомга эришган зотдир. Хатиб, олим, одил, жасур, қўрқмас пахлавон, шижоатли қахрамон, қиличи каби сўзи хам кескир, гўзал ахлокли, хаёли, яхшиликни севувчи, етимларга хомийлик қилувчи бу мехрибон зотни Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) ҳали ҳаётлигидаёқ жаннат билан суюнтирган эдилар. Хазрат Алини севиш, шубхасиз, исломиятга ва инсониятга хизмат қилишга васила бўлади. Унга душманлик қилиш ва тил теккизиш барча сахобаларга душманлик ва хиёнат қилиш билан тенгдир. Зеро, хазрат Али бутун умматни севган, уни химоя қилган шафқатли бир ота каби эди. Исломият фақатгина ана шундай шафқатли ва илмли оталарнинг химоялари сабаб хаёт топгани ва гуллаб-яшнагани барчамизга тарихдан маълум.

Дарҳақиқат, сўнгги нафасларида ҳам Исломнинг асоси бирликда, жипсликда, ҳамжиҳатликда эканини таъкидлаган ҳазрат Али ҳаётда ҳар доим ана шу йўлдан борди. Ҳазрат Алини севиш ва унинг изидан бориш, ҳар бири бир йўлчи юлдуз бўлган асҳоби киромни севиш, Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг суннатига садоҳатли бўлиш демакдир.

# **ХАЗРАТ ТАЛХА ИБН УБАЙДУЛЛОХ** (розияллоху анху)

Талҳа ибн Убайдуллоҳ ҳазрат Абу Бакр Сиддиқнинг иршоди билан Исломни кабул қилган бешинчи кишидир. Насаб жиҳатидан Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)га қариндош бўлган бу зот илм ва фазилат эгаси бўлиш билан бирга хайрли ва савоб ишларни кўп бажаргани учун ҳам «Талҳатул-Хайр», «Талҳатул-Жавҳар» номлари билан машҳур эди. Қизғиш оҳ юзли, ўрта бўйли, кенг кўкракли, қаҳрамонлиги билан донг таратган ҳазрат Талҳа ибн Убайдуллоҳ олим ва обидлиги билан ҳам танилганди.

Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)ни жону дилдан яҳши кўрган иҳлосли бир мусулмон эди. Уҳуд жангида мушриклар Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)га ҳужум қилишганида қўли билан қилични тутиб қолиб, Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)га ўзини қалқон қилиб тутган ва ярадор бўлган бу шижоатли зотга ҳаётдалигидаёқ жаннат ҳушҳабари берилганди.

Жамал воқеасида у ҳазрат Ойша томонида бўлди. ҳазрат Али унга Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг бир сўзларини эслатганида, дарҳол ҳарб майдонини тарк этган эди. Лекин Марвон ибн ҳакам отган ўқ унинг тиззасига тегиб, ҳаттиҳ жароҳатланди ва шаҳид бўлди.

Ҳазрат Али жангдан кейин Талҳанинг жасадини кўриб, йиғлади ва ҳаққига дуо қилди. Ҳазрат Али эллик саккиз ёшида жангда шаҳид кетган ҳазрат Талҳанинг жанозасини ўқиб кўзёш тўкди ва Аллоҳ таолога у зот учун дуо қилди. Вафотидан йигирма йил ўтгач, қизи Ойшанинг таклифи билан у зотнинг жасади Басрага келтирилиб, қайта дафн этилган.

# **ХАЗРАТ ЗУБАЙР ИБН АВВОМ** (розияллоху анху)

Куняси Абу Тоҳир, Абу Абдуллоҳ бўлган бу зот насаб жиҳатидан Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)га қариндошдир. Ўн беш ёшида имон келтириб, Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)га жону дилдан муҳаббат қўйган эди. Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) чиққан барча ғазотларда қатнашди, кўп қаҳрамонликлар кўрсатди. Ҳазрат Абу Бакр (розияллоҳу анҳу)нинг қизи Ойша онамизнинг опаси Асмога уйланган.

Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)-га сидқидилдан хизмат қилгани ва ҳар нарсада ёрдам беришга тайёр бўлгани учун Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) у ҳақда: «Ҳар набийнинг бир ҳаворийси бор. Менинг ҳаворийим Зубайр ибн Аввомдир», дея марҳамат қилган эдилар.

Жамал воқеасида ҳазрат Ойша томонида турганида, ҳазрат Али ундан сўради: «Эй Зубайр!.. Бир куни Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг ҳузурларида ўтирганимизда у зот сендан: «Алини яҳши кўрасанми?» деб сўраганларида: «Ҳа», деган эдинг. Ўшанда Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): «Бир кун келади, сен ноҳаҳ ўринда Али билан мужодала ҳиласан», деган эдилар. Шуни эслайсанми?»

Хазрат Зубайр: "Ҳа, эсимда", деди ва жанг майдонини тарк этди ва ҳазрат Талҳанинг ёнига бориб, масалани тинч йўл билан ҳал ҳилиш кераклигини айтди. Аммо афсуски, Аҳмад ибн Қайс уни ноҳаҳларча ўлдирди.

Хазрат Али унинг қонли вужуди ва бошини кўриши билан ўзини тутолмай, ҳўнграб йиғлади ва Аҳмад ибн Қайсга дашном берди: «Ҳарбдан чекинган бу одамни нега ўлдирдинг, жойинг жаҳаннам бўлсин, эй қотил!»

Хижрий ўттиз олтинчи йили шахид этилган бу зот олтмиш бир ёшда эди. Унинг шаходати ҳазрат Алига кўп таъсир қилди ва жанозасини ўзи ўқиди. У Басрада дафн этилди.

Буғдойранг, ўрта бўйли, тўладан келган, очиқ чехрали, Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) севиб, иззат кўрсатган бу зотнинг ўлими мусулмонларни ҳам ҳаттиҳ ҳайғуга солди.

# **ХАЗРАТ АБДУРРАХМОН ИБН АВФ** (розияллоху анху)

Асл исми Абдул Каъба бўлган бу зот Ислом дини билан шарафланганидан сўнг Пайғамбаримиз (соллаллоху алайҳи ва саллам) унга Абдурраҳмон исмини бердилар. Буғдойранг, узун бўйли, баҳайбат жуссали, ҳалим бу зот насаб жиҳатидан Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)га ҳариндош эди. У ўн етти ёшида Исломни ҳабул ҳилди.

Пайғамбаримиз Абдурраҳмон ибн Авфнинг дуолари ижобат бўлишини сўраб Аллоҳ таолога илтижо қилган эдилар. Шу боис у кимнинг ҳаққига дуо қилса, мутлақо мустажоб бўларди. Уҳуд ғазотида Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг атрофларида парвона бўлиб, у зоти муборакни ҳимоя қилган ва оёғидан қаттиқ яраланган эди. Шу сабабли бир оз оқсоқланиб юрарди. Инсонларга меҳр-шафқатли, қўли очиқ, хокисор ва юмшоқ табиатли инсон эди. Тижорат билан шуғулланар, ҳазрат Умар ҳалифалиги вақтида қўмондон бўлган эди.

Исломиятнинг ёйилиши ва ривожи йўлида хизмати улуғ бўлган бу зот ҳазрат Умарнинг шаҳодати туфайли йиғилган кенгашнинг олти нафар аъзосидан бири бўлди. Саксон икки ёшида Мадинаи мунавварада вафот этди.

#### **ХАЗРАТ САЪД ИБН АБУ ВАҚҚОС** (розияллоху анху)

Саъд ибн Абу Ваққос ҳам жаннат башоратини олган зотлардан биридир. Уҳуд жангида Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) унга ўқ узата туриб: «Ирми йа Саъд! Фидака аби ва умми!» яъни «Отам, онам сенга фидо бўлсин, от, эй Саъд!» дея марҳамат қилганлар. Ўн етти ёшида мусулмон бўлган ва ўша кундан бошлаб асло Расулуллоҳ (алайҳиссалом)нинг ёнларидан узоқ кетмаган.

Ҳазрат Умар халифалиги даврида Ироққа юборилган қўшинга қўмондонлик қилди. Ўша пайтда пойтахт бўлган Мадоин шахри ва Ироқнинг барча ерини фатх этди. У зот кимнинг ҳаққига дуо қилса, албатта, ижобат бўларди. Ҳижратнинг эллик иккинчи йилида Мадинаи мунавварада вафот этди ва шу ерда дафн қилинди. Аллоҳ таолонинг ва Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг чин ошиғи бўлган, исломиятнинг ривожи йўлида жидду жаҳд кўрсатган бу мўътабар зотдан Аллоҳ рози бўлсин!

## **ХАЗРАТ АБУ УБАЙДА ИБН ЖАРРОХ** (розияллоху анху)

Ҳазрат Абу Убайда ибн Жарроҳ ҳазрат Абу Бакр Сиддиқ иршоди билан Исломга кирди. Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг қариндоши эди. Расулуллоҳга жону дилдан муҳаббат қўйиб, қаттиқ боғланган ва у Зоти бобаракотнинг ёнларидан жилмас эди. У зот Аллоҳ йўлида Ҳабашистонга ҳижрат қилганлардан биридир.

Унинг Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)га муҳаббати саҳобалар орасида тилларда достон бӱлди. Уҳуд жангида Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг муборак юзларига зирҳ ҳалҳаси ботиб

жароҳатланганларида, Абу Убайда ҳалҳани тиши билан суғурган ва олдинги икки тиши синган эди. Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) у фидойи зотни мадҳ ҳилиб «Умматнинг амини», деган эдилар.

Узун бўйли, озғин, обид, олим, одил ва мархаматли инсон эди. Мол ва мансабга асло рағбат қилмаган зот эди. Қўлига тушган молларни дархол фақиркамбағалларга тарқатар, эхсон қилар эди. Эллик саккиз ёшда хасталаниб вафот этди. Ундан бир силох ва битта қўй тери пўстиндан бошқа ҳеч нарса қолмади. Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) у зотни жуда яхши кўрар ва ҳали ҳаёт пайтидаёқ унга жаннат хушхабарини берган эдилар.

#### **ХАЗРАТ САЪИД ИБН ЗАЙД** (розияллоху анху)

Саъид ибн Зайд ҳазрат Абу Бакрнинг таклифи билан Исломга кирди. Аллоҳ йўлида аввал Ҳабашистонга, кейин Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)-га қувват бўлиш учун Мадинага ҳижрат қилди. Саъид ҳам Расулуллоҳни жону дилидан яҳши кўрар ва асло у Зотнинг ёнларидан олис кетмас эди. Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)ни мадҳ этиб гўзал шеърлар ёздилар.

У кечаларни ибодат ва риёзат билан ўтказар эди. Узун бўйли, йирик жуссали ва бақувват ҳамда марҳаматли эди.

Ҳазрат Саъид Қуръони карим ошиғи эди, кеча-кундуз Қуръон ўқирди.

Пайғамбаримиз (алайҳиссалом) бу саҳобийни жуда яхши кўрар, тириклигидаёқ унга жаннат хушхабарини берган эдилар.

Хазрат Саъид ибн Зайд хижратнинг бешинчи йилида етмиш ёшида Мадинаи мунавварада вафот этди ва шу ерда дафн килинди.



138. Савол: Хожа Аҳмад Яссавий ҳазратлари:

«Шариатсиз тариқатга кирганларни Шайтон лаъин имонини олар эрмиш»,

деганларида, нимани назарда тутганлар?

**Жавоб:** Ҳожа Аҳмад Яссавий бу байтларида шариат ҳукмларини билмай сўфийлик қилиш хатарли эканини баён этганлар. Сўфи Аллоҳёр ҳазратлари бу хусусда айтади:

Шариатсиз киши учса ҳавога, Кўнгил берма анингдек худнамоға.

(«Саботул ожизин»)

Тариқатдаман деб юрганларнинг аксарияти шариат аҳкомларини билмасликлари оқибатида катта хатоликларга йўл қўйишади. Ҳар бир мўмин таҳорат, намоз, рўза, закот, ҳаж, никоҳ ва талоқ мавзуларига доир масалаларни яхши ўрганиб олишлари шарт. Айниқса, ақоид масалаларини яхши билмай сўфийликни даъво қилиш мутлақо жоиз эмас.

137. Савол: Хурматли Муфтий ҳазратлари! Қуръони карим оятларининг сони китобларда ҳар ҳил айтилган. Баъзиларида 6666 та дейилса, бошқаларида ундан кам адад кўрсатилган. Оятларнинг сони қанча? Жавобингиз учун олдиндан раҳмат.

Жавоб: Қуръон оятлари сони ҳақида кўп ривоятлар келган. Кўфаликлар Али ибн Абу Толиб (розияллоҳу анҳу) ривоятига суянилиб 6236 оят, дейишган. Абдуллоҳ ибн Масъуд (розияллоҳу анҳу) Қуръон 6218 оят деса, Ибн Аббос (розияллоҳу анҳу) 6216 оят дейди. Исмоил ибн Жаъфар Маданийга кўра 6214 оят, яна 6212, 6204 ва 6226 оятдан иборат деганлар ҳам бор.

Бу дегани Қуръон оятлари кўп ёки кам дегани эмас, балки баъзи уламолар Қуръоннинг оятларини бирбирига қўшиб, икки оятни битта деб (маъносидан келиб чиқиб) ҳисоблаганлари учун уларнинг сони турлича ҳисоб қилинган.

138. Савол: Хурматли Муфтий ҳазратлари! Имом Бухорийнинг маънавий мероси ҳаҳида маълумот берсангиз?

**Жавоб:** Юртбошимиз Имом Бухорий ёдгорлик мажмуасининг очилишига бағишланган маросимда бундай деган эдилар:

«Имом Бухорий ҳазратлари нафақат ўзбек халқи, балки бутун Ислом оламининг фахр-ифтихоридир. У табаррук зотнинг ҳаёти том маънодаги илмий ва инсоний жасорат, букилмас ирода ва сўнмас эътиқод тимсолидир. Буюк ватандошимиз башариятга тенгсиз маънавий мерос қолдириб кетди. Бу мероснинг гултожи — энг ишончли ҳадислар тўплами — «Ал-Жомеъ ас-саҳиҳ» муҳаддас динимизда Қуръони каримдан кейин эъзозланадиган иккинчи манбадир.

Мана ўн икки асрдирки, бу китоб миллионлаб инсонлар қалбини имон нури билан мунаввар этиб, ҳақ ва эзгулик йўлига чорлаб келмоқда».

Имом Бухорий ғайри саҳиҳ ҳадислардан саҳиҳ ҳадисларни ажратиб олиб, китоб тасниф этишни биринчи бўлиб бошлаб берган буюк аллома эдилар. Бу зоти шариф «Амирул муъминин фил-ҳадис» («Ҳадис илми бобида мўминлар амири»), «Ал-Имомул миҳдом» («Жасур Имом»), «Имомул муҳаддисин» («Муҳаддислар имоми»), «Саййидул фуҳаҳо» («Фаҳиҳлар саййиди») каби юксак унвонлар соҳиби эди.

Аллоҳ таоло Имом Бухорийга ақл бовар қилмас даражада кучли қувваи ҳофиза ва хотира ато этган. "Доират ал-маъориф ал-исломия» («Ислом энцикло-

педияси») муаллифлари: «Имом (Бухорий) қувваи ҳофизасига кўра Аллоҳнинг ердаги мўъжизаларидан биридир!» деб ёзишган. Айтишларича, Имом Бухорий болалик чоғларидаёқ етмиш минг ҳадисни ёддан билганлар, ҳар ҳандай ҳажмдаги китобни бир марта ўҳибоҳ ёдлаб олган.

Имом Бухорийнинг котиблари Мухаммад ибн Абу Хотим айтади: «Мен Хошим ибн Исмоил Бухорий билан яна бир кишининг бундай деганини эшитдим: «Имом Бухорий болаликларида биз билан биргаликда хадис тўгарагига қатнар эдилар-у, аммо хадисларни ёзиб олмасдилар. Шу зайлда бир канча кунлар ўтиб, биз хар куни у кишидан: «Сиз биз билан биргаликда тўгаракка катнайсиз-у, лекин нега хадис ёзиб олмайсиз?» деб сўрайвердик. Нихоят, Имом Бухорий ўн олти кундан кейин бизга: «Хадеб сўрайвериб, ўз холимга қүймадингизлар, қани, ёзиб олган хадисларингизни менга кўрсатинглар-чи!» – дедилар. Биз ўзимиздаги ўн беш мингдан зиёд хадисни у кишига узатдик. Имом Бухорий мазкур хадисларни бирма-бир ёддан айтиб берди, хатто, биз у киши айтаётганларида ўз битикларимиздаги хатоларни тузатдик. Сўнг, «Нима, сизлар мени тўгаракка бехуда келиб-кетяпти, кунини бекор ўтказяпти, деб ўйладингизларми?!» дедилар. Шунда биз бирорта хам олимнинг у кишининг олдиларига туша олмаслигини англадик.

Заҳабий «Тарихул Ислом» асарида бундай ёзади: «Имом Бухорийнинг тўпламлари Ислом китоблари ичида Аллоҳ таолонинг Китобидан кейинги энг буюк ва энг афзал китоб бўлиб, у ҳозирги вақтда инсонлар учун энг катта таянч бўлиб турибди».

Жаноб Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) умматлари ва унинг уламоларининг Имом Бухорий тўпламларини барча китоблар ичида энг сахих ва энг афзал деб қарор қилганлари ва шунчаки ўзаро кели-

шиб олганлик ва на тасодиф ва на фитна бўлмай, балки Аллох таолонинг илхоми хамда бу китоб муаллифининг хадиси набавияни саклаш ва унинг ровийларини аниклаш йўлида килган саъй-харакатлари эвазига ато этган мукофотидир. Чунки Аллох субхонаху ва таоло ўз динини (киёматга кадар) ва ўз рисоласини (ахкомларини) бандаларига етказмоклари учун танлаган бу умматни ғофиллигу нодонлик домига илиниб, ўзаро келишган холда залолатга юз бурмокдан асрагандир.

Имом Бухорий бутун Ислом оламида кўплаб буюк мутафаккир ва йирик мухаддислар етишиб чиққан бир муборак асрда яшади. Жамики замондош уламолар у кишининг илм, қувваи ҳофиза ва ақлу идрок бобида ўзларидан устун эканликларини ҳурмат билан тилга олишди.

Абу Закариё ибн Аъён Бухорий Пойкандий айтади: «Агарки, ўз умримдан олиб Муҳаммад ибн Исмоил Бухорийнинг умрига қўшиш имкони бўлганида эди, мен заррача ўйлаб ўтирмай шундай қилар эдим. Чунки мен вафот этсам, бир киши ҳаётдан кўз юмади. Лекин Муҳаммад ибн Исмоил Бухорий вафот этса, жамики илму ирфон барҳам топади».

Юртимиз мустақилликка эришганидан кейин у зотнинг мақбаралари қайтадан бунёд этилди ва минглаб сайёхлар учун ажойиб ва муқаддас зиёратгохга айланди. Бундай савобли ишларнинг узвий давоми сифатида у зотнинг мангу оромгохи ёнида Президентимиз ташаббуси билан «Имом Бухорий халқаро маркази» ташкил этилди. Ислом оламида Қуръони каримдан кейинги муаззам манба «Ал-Жомеъ ас-саҳиҳ»нинг иккинчи тулиқ нашри «Ўзбекистон миллий энциклопедияси» давлат илмий нашриёти томонидан чоп этилиб, китобхонлар оммасига тақдим этилди.

# 139. Савол: Қаффол Шоший ҳазратлари ҳақида маълумот берсангиз?

Жавоб: Ислом оламида буюк алломалар қаторида Имом Абу Бакр Муҳаммад ибн Али ибн Исмоил Қаффол Шоший ҳам алоҳида ўрин эгаллайди. Замондошлари томонидан "Ҳазрати Имом" деб улуғланган бу зот баъзи араб манбаларида ҳурмат билан нисбасига «катта, улуғ» маъноларини ифодаловчи "кабир" сўзи қўшиб ёзилган. Аллома моҳир ҳунарманд ҳам бўлиб, ҳалоллиги, тўғрисўзлиги билан ҳалқ орасида танилгани боис "Қаффол", яъни қулфсоз номи билан ҳурмат қозонган ва бу у зотнинг таҳаллусига айланган. Аллома (ҳижрий 291) 904 йилда қадимги Шош (ҳозирги Республикамиз пойтахти Тошкент)да туғилган.

Муҳаддис, фақиҳ, адиб, шоир ва тилшунос аллома бир қатор китоблар, жумладан, "Китоб фи усул ал-фиқҳ" (Фиқҳ усуллари китоби), "Шарҳ ар-рисола" (Рисола шарҳи), "Ал-Жадал ал-ҳасан" (Диалектика гўзаллиги), "Жавомиъ ал-калим" (Ҳикматли иборалар тўплами), "Адаб ал-қози" (Қозининг одоби), "Маҳосин аш-шариъа" (Шариат гўзалликлари), "Далоил ан-нубувват" (Пайғамбарлик далиллари), "Ат-Талхис фил-фуруъ" (Фуруъдаги қисқартма) каби асарлар муаллифидир. Аллома ўзининг "Жавомиъ ал-калим" асарида 1200 та саҳиҳ ҳадисларнинг ровий ва иснодларини тўлиқ келтирган бўлса, "Маҳосин аш-шариъа" китобида Расулуллоҳ (алайҳиссалом)нинг мўъжизаларини бадиий услубда жамлаган ҳамда 1000 дан ортиқ ҳадисларни келтирган.

Аллома 976 (ҳижрий 366) йили вафот этган. Ўша йили аллома қабри устига X аср меъморчилик услубига хос ихчам мақбара қурилади. Уни XV асрда Амир Темур ҳазратлари ҳайта бунёд этади.

Ўзбекистон Республикасининг Биринчи Президенти Ислом Каримовнинг 2007 йил 20 февралдаги "Хазрати

Имом (Ҳастимом) жамоатчилик жамғармасини қўллаб-қувватлаш тўғрисида"ги қарори асосида мазкур мажмуа тўлиғича қайта таъмирланди.

140. Савол: Маълумки, 2007 йилда АЙСЕСКО ташкилоти томонидан Тошкент шахри умумжахон Ислом маданияти пойтахти деб эълон қилинди. Ушбу ташкилот нима мақсадда тузилгани ва унинг иш фаолияти ҳақида маълумот берсангиз?

Жавоб: АЙСЕСКО Ислом конференцияси ташкилотига (ИКТ) аъзо давлатлар Ташки ишлар вазирларининг 1979 йил Марокашда бўлиб ўтган 10-йиғилиши доирасида қабул қилинган қарорига мувофиқ таъсис этилган бўлиб, ўз фаолиятини 1982 йилнинг май ойида бошлаган. Ташкилот бош қароргохи Марокаш пойтахти Работда жойлашган. Марказий Осиё мамлакатларидан Қозоғистон, Қирғизистон ва Тожикистон ушбу муассасага аъзо бўлиб кирган.

АЙСЕСКО фаолиятининг асосий йўналишлари қуйидагилардир:

- ИКТга аъзо мамлакатлар ўртасида таълим, фан ва маданият сохаларида алоқаларни ривожлантириш;
- Ислом қадриятларини сақлаш, ғояларини илгари суриш мақсадида амалий фанларни такомиллаштириш ва замонавий технологиялардан фойдаланиш;
- таълим, фан ва маданият соҳаларини янада тараққий эттириш воситасида мусулмон мамлакатлари ўртасида ўзаро тушуниш ва хавфсизликни таъминлаш;
- аъзо давлатлар ўртасида таълим, фан ва маданият сохаларида хамжихатликни мустахкамлаш;
- исломий бўлмаган мамлакатлардаги мусулмонлар билан алоқаларни кенгайтириш;
- турли динлар ва маданиятлар ўртасида мулоқот ўрнатиш ҳамда тинчликни сақлаш, халқлар ўртасида

ўзаро тушуниш мухитини яратиш мақсадида уларнинг мавкеларини якинлаштириш. Ташкилий қумита таълим, фан ва маданият масалалари буйича халқаро Ислом ташкилоти – АЙСЕСКО уставига мувофик, ҳар йили араб дунёсидан икки шаҳар ҳамда Осиё ва Африка қитъаларидан биттадан шаҳар Ислом маданиятининг пойтахти деб эълон қилинади.





141. Савол: Барчамиз жаннатда Аллоҳни кўришимизга имон келтирамиз. Илтимос, шу ҳақида маълумот берсангиз.

Жавоб: Жарир ибн Абдуллоҳ (розияллоҳу ан-ху)дан: «Биз кечаси Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) билан бирга ўтирган эдик. У зот ўн тўрт кечалик ойга қараб бундай дедилар: "Албатта, сизлар охиратда Раббингизни худди мана шу ойни кўргандек кўрурсиз. Уни кўришда бир-бирингизга халал бермайсиз. Куёш чиқишидан ва ботишидан олдинги намозларни агар шайтонга бой бермасликка қодир бўлсангиз, ўқинг!" Сўнг у зот: «Ва қуёш чиқишидан илгари ва ботишидан аввал Раббингизга ҳамд билан тасбеҳ айтинг — намоз ўқинг!» (Қоф, 39) оятини тиловат қилдилар» (Имом Бухорий, Имом Муслим, Абу Довуд ва Имом Термизий ривояти).

Фақиҳ Абу Лайс (раҳимаҳуллоҳ) айтадилар: «Одамлар Аллоҳни кўриш ҳақида турлича гапиришди. Баъзилар: «Борий субҳонаҳу ва таоло дунё ва охиратда кўринмайди», деди. Баъзилар: «Жаннат аҳли Аллоҳни охиратда кайфиятсиз ва ташбеҳсиз кўрадилар, худди улар дунёда ўхшатишсиз таниганларидек», дейишди. Биз шу гапни оламиз.

Аллох таоло бундай мурожаат қилади:

«У кунда баъзи юзлар яшнаб турувчи, Парвардигорларига бокувчидир» (Қиёмат, 22–23);

«Эзгу иш қилганларга чиройли нарса (жаннат) ва зиёдалик (Аллоҳнинг дийдорини кўриш) бордир.

Уларнинг юзларини қоралик ҳам, хорлик ҳам қопламас. Айнан ўшалар жаннат аҳлидирлар. Улар у ерда мангудирлар» (Юнус, 26). Ибн Аббос (розияллоҳу анҳу) «зиёда неъмат»ни Аллоҳни тасаввурсиз кўриш, деб айтганлар.

Аҳли сунна олимлари Аллоҳ таолони бу дунёда бирорта маҳлуҳ кўрмайди, жаннат аҳли Уни оҳиратда кўради, деб ижмо ҳилганлар.



142. Савол: Улуғ зотлардан табаррук қилиб бирон нарса қабул қилиб олса бўладими? Сиздан илтимос, шу ҳақда маълумот берсангиз.

Жавоб: Улуғ инсонлар Аллоҳнинг дўстларидирлар. Валийюллоҳ зотлардан табаррук деб нарса қабул қилиб олса бўлади. Пайғамбаримиз Муҳаммад (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) Меърожга кийиб чиққан муборак тўнларини Увайс Қаранийга топширишни Ҳазрат Умар билан Ҳазрат Али (розияллоҳу анҳумо)га васият қилиб кетганлар. Тариҳдан Увайс Қараний ҳикоясини барчамиз яҳши биламиз. Онасига ҳурмати ва итоати туфайли муборак тўнга мушарраф бўлади.

Бундан ташқари, боболаримиз ёки ёши улуғ инсонлар бизга берадиган нарсаларни табаррук қилиб олиш мумкин. Улар фақат яхши ниятда бизларга шу нарсаларини берадилар.

143. Савол: Кўпинча ёши катта одамлар дастурхон атрофида дуо қилатуриб: "Еган-ичганларимизнинг савобини шу ердан ўтганларга бахшида этдик", деб айтиша-

ди. Шунингдек, бир кишининг бошига оғир иш тушганида: "Худо унинг раҳмини есин" (Худонинг унга раҳми келсин, деган маънода бўлса керак), дейишади. Мана шунақа гапларни айтишда гуноҳ йўқми? "Ота-боболаримизнинг руҳи қўлласин" де-

#### ган ибора ҳам кўп ишлатилади. Шу ҳаҳда динимизда нима дейилган?

Жавоб: Мусулмон кишининг ҳар бир ишида савоб бор. Емоқ, ичмоқ ҳам шулар жумласидандир. Чунки ўша ейилган таомни ҳалол йўлдан топиш учун қилинган ҳаракат, ундан яшаш ва ибодат қилиш учун куч олиш савоб. Модомики, инсон савоб иш қилган экан, унинг ажри ўз номаи аъмолига ёзилишини сўраши ёки ўша савобни кимгадир бағишлаши мумкин.

«Худо рахмини есин» дегани Аллох рахм қилсин, маъносидадир. Расулуллох (алайхиссалом)нинг: «Сен ердагиларга рахм қилсанг, Аллох сенга рахм қилади», мазмунидаги ҳадисларига мувофиқ юқоридаги сўзларни айтиш гунох эмас.

«Ўтганлар руҳи қўлласин» дейиш ёки марҳумлардан мадад сўраш жоиз эмас. Биринчидан, Аллоҳдан бошқадан ёрдам сўраш ширк ҳисобланади. Иккинчидан, марҳумлар бировга фойда етказиш ёки ёрдам беришга қодир эмаслар, балки кўплари тирикларнинг дуосига муҳтождирлар. Уламолар айтадилар: «Агар ўлганнинг қўлидан бировга манфаат етказиш келганида, энг олдин ўзига ёрдам берган бўларди».

144. Савол: Имоми Аъзамнинг ақоид тўғрисидаги китоблари нима учун «Ал-Фиқҳ ал-акбар» деб номланган?

Жавоб: «Ал-Фиқҳ ал-акбар»нинг луғавий маъноси «Энг улуғ билим» демакдир. Маълумки, Имом Абу Ҳанифа (раҳматуллоҳи алайҳ) фиқҳ илмида ном таратган олимдир. Бироқ ақоид илмини билиш, ўзлаштиришни фиқҳдан кўра муҳим деб билганлар. Чунки ақида тўғри бўлмаса, киши турли фитналарга тушиб қолади. Шунинг учун китобни мазкур ном билан атаганлар. Сўфи Аллоҳёр бундай деганлар:

Ақида билмаган шайтона элдур, Агар минг йил тоат деб қилса елдур. 145. Савол: Келинни олов атрофида айлантириш, оёғи тагига жонлиқ сўйишнинг хукми қандай?

Жавоб: Келинларни олов атрофида айлантириш зардуштийликдан қолган одат. Бундай қилиш мусулмонларга тўғри бўлмайди. Бировнинг оёғи тагига жонлиқ сўйиш ҳам мумкин эмас. Чунки Моида сурасининг учинчи оятида бундай марҳамат қилинади:

﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحَمُ ٱلِخِنزِيرِ وَمَاۤ أَهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِدِء وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَٱلْمَادَكَيْنُمُ وَلَكَمُ ٱلْكَالَاسَبُعُ إِلَّامَا ذَكَيْنُمُ ﴾ وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَٱلْمَادَكَيْنُمُ ﴾

«Ўлимтик, қон, чўчқа гўшти, Аллоҳдан ўзганинг номи айтиб сўйилган, бўғилиб ўлган, уриб ўлдирилган, йиқилиб ўлган, сузишдан ўлган ва йиртқич ҳайвон (қисман) еган (ҳайвонлар) сизларга ҳаром қилинди, илло (шаръан) сўйганингиз (ҳалолдир)» (Моида, 3).

Мусулмонлар истеъмол қилиши ҳаром бўлган нарсалар қаторида Аллоҳдан бошқанинг номини зикр этиб сўйилган жонлиқ ҳам зикр қилинган.

146. Савол: Сехр-жоду қилишнинг, дуохонликнинг шариатга зидлигини биламан. Аммо баъзида кишининг соғлиги ёмонлашиб, ланж бўлиб, қўли ишга бормай қолади. Агар Қуръондан ўқиб дам солинса, киши енгил тортади. Шундай қилиш Исломда мумкинми? Жавоб: Аллох таоло бундай огохлантирган:

﴿ وَٱتَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ ٱلشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ ۖ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَنُ وَلَاكِنَ ٱلسِّحْرَ وَمَا أُنزِلَ عَلَى وَلَكِنَ ٱلشَّيَطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ وَمَا أُنزِلَ عَلَى ٱلْمَكَكِنَ إِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولُا

إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمَرْءِ وَزَوْجِهِ وَمَا هُم بِضَارِّينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَيَنَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَنِ اشْتَرَكُ مَا لَهُ, فِي مَا يَضُرُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفعُهُمْ وَلَا يَنفعُهُمْ وَلَا يَنفعُهُمْ وَلَا يَنفعُهُمْ وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَنِ اشْتَرَكُ مَا لَهُ, فِي الْلَاخِرَةِ مِنْ خَلَقٍ وَلَبِنُس مَا شَكَرُواْ بِهِ آنفُسَهُمْ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ فَي اللَّهُمْ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُولُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

«Яна (улар) Сулаймон подшохлигидаги шайтонлар (жинлар) ўкиган нарсаларга эргашиб кетдилар. Сулаймон кофир эмас эди, лекин одамларга сехр (жоду)ни хамда Бобилдаги Хорут ва Морут номли фаришталарга туширилган нарсаларни ўргатадиган шайтонлар кофир эди. (Икки фаришта): "биз факатгина синов (воситаси)миз, (бизга ишониб) кофир бўлиб **колма", деб** (огохлантирмагунча) **хеч кимга** (сехрни) ўргатмас эдилар. Иккисидан эр-хотиннинг ўртасини бузадиган нарсани ўрганар эдилар. Лекин улар Аллохнинг изнисиз у билан хеч кимга зарар етказа олмаслар. (Хуллас) ўзларига фойдасиз, балки зарарли нарсаларни таълим олар эдилар. Уни (Аллохнинг китобини сехрга) алмашганларга охиратда насиба йўклигини хам яхши билар эдилар. Ўз (насиба)ларини канчалик ёмон нарсага сотиб юборганларини билсалар эди!» (Бақара, 102).

Аммо Қуръони карим шифо, уни ўқиб дам солиш мумкин. Пайғамбаримиз (алайҳиссалом) набиралари Ҳасан ва Ҳусайнлар (розияллоҳу анҳумо)га Қуръон ўқиб дам солганлари ҳақида ривоятлар бор.

147. Савол: Ширк нима? Шу ҳақда маълумот берсангиз. Жавобингиз учун олдиндан раҳмат.

**Жавоб:** Ширкнинг шаръий маъноси Холиққа махлуқни беш нарсадан бирида тенглаштиришдир. Яъни, Аллоҳнинг зотида, сифатларида, исмларида, ишларида ва ҳукмларида шериги бор, деб эътиқод қилишдир.

Куръони каримда:

«Албатта, Аллоҳ Ўзига ширк келтириш (гуноҳи)ни кечирмагай ва (лекин) ана шундан бошқа (гуноҳ)ни хоҳлаган (банда)ларига кечирур. Ким Аллоҳга ширк келтирса, демак, у улкан гуноҳни тўқиб чиқарибди», дейилган (Нисо, 48).

Уламолар риёни ҳам ширк ҳаторига киргизиб, "кичик ширк" ёки "махфий ширк" деб атайдилар. Риёкорлик билан ҳилинган амалга савоб битилмайди, банда бу гуноҳ учун тавба ҳилиши ва истиғфор айтиши лозим. Риё деб ибодат, ҳайр-эҳсон, илм ўрганиш, Ҳуръон ёдлаш каби савобли ишларни одамлар кўрсин, "жуда ибодатли" ёки "жуда саховатли" одам экан деб гапиришлари учун амалга оширишга айтилади.

148. Савол: Аҳли китоблар, яъни яҳудий ва насронийларни кофир дейиладими? Жавобингиз учун олдиндан раҳмат.

Жавоб: Аҳли китоблар кофир ҳисобланади. Чунки мусулмон бўлиш учун ҳамма самовий китобларга ва ҳамма пайғамбарларга ишониш лозим. Қуръони каримда:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيُرِيدُونَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيَقُولُونَ فَيُرِيدُونَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيَقُولُونَ فَوْرُونَ مِنَّا وَيُرِيدُونَ أَنْ يَتَخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴿ اللَّهِ أَوْلَكَيْكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ حَقًا وَأَعْتَدُنَا لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُ الللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللْ

«Аллоҳга ва пайғамбарларига куфр келтирувчилар, Аллоҳ билан пайғамбарлари ўртасини узишни хоҳловчилар, бирига ишонамиз, бирига ишонмаймиз, деб ўртача йўл тутувчилар, ана ўшалар ҳаҳиҳий кофирлардир. Кофирларга эса хор этувчи азобни тайёрлаб ҳўйганмиз», дейилган (Huco, 150–151).

149. Савол: Кўрган тушларим кўпинча ўнгидан келади. Бир тушни яна бир неча марта кўраман. Бунинг сабаби нима?

Жавоб: Абдуллоҳ ибн Масъуд (розияллоҳу анҳу) ривоят қилади: «Туш уч хил бўлиб, биринчиси, Аллоҳ таолодан мўминларга башорат. У раҳмоний дейилади. Иккинчиси, шайтон васвасаси бўлиб, шайтоний дейилади. Учинчиси эса, маъносиз хаёллардан иборатдир».

Ўнгидан келадиган тушлар ҳақида Биноий бундай дейди: «Аллоҳ таоло Лавҳул Маҳфузда бир фариштани муаккил қилиб қўйган. У банда ҳақидаги ҳар яҳши ва ёмон ишни туш орқали маълум қилади. Агар тушида яҳши иш бўлса, шукр қилади. У фариштанинг номини Малакуррўё дерлар».

Демак, туш боис бирор яхши иш ҳақида хабар топилса, шукр қилиш зарур экан.



150. Савол: Мусулмонлар ғайридинлар билан яқин дўст бўлиши мумкинми? Жавоб: Қуръони каримда бундай мархамат килинали:

﴿ لَا يَنْهَاكُو اللّهُ عَنِ اللَّذِينَ لَمْ يُقَانِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخَرِجُوكُمْ مِن دِيَرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَاللّهِ يَجُبُ الْمُقْسِطِينَ ﴿ إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ اللّهُ عَنِ اللَّذِينَ وَتُقْسِطُونَ إِنَّا اللّهَ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ ﴿ إِنَّا اَيْهَا يَمْ اللّهُ عَنِ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا عَلْمُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا

«Дин тўғрисида сизлар билан урушмаган ва сизларни ўз юртингиздан (ҳайдаб) чиқармаган кимсаларга нисбатан яхшилик қилишингиз ва уларга адолатли бўлишингиздан Аллоҳ сизларни қайтармас. Албатта, Аллоҳ адолатли кишиларни севар. Аллоҳ фақат сизларни дин тўғрисида сизлар билан урушган ва сизларни ўз юртингиздан (ҳайдаб) чиқарган ҳамда сизларни ҳайдаб чиқаришда бир-бирларига ёрдамлашган кимсалар билан дўстлашишдан қайтарур. Ким улар билан дўстлашса, бас, ана ўшалар айнан золим кимсалардир» (Мумтаҳана, 8–9).

Фиқҳ китобларида ҳам мусулмонлар билан шартнома асосида яшаётган зиммий (мусулмон бўлмаган шахс)лар ҳақида, улар биз нимадан фойдалансак, шу нарса (сув, тегирмон, бозор ва ҳ.к.)дан фойдаланадилар, биз нима (табиий офат, ташқи душман ва ҳ.к.)дан зарар кўрсак, ўша нарсадан зарар кўрадилар, деган қоида бор.

Ислом бағрикенглик динидир. Турли миллат вакили бўлишидан қатъи назар, тинч-тотув ҳаёт кечириш, маънавий ва маданий тараққиётга интилиш тавсия этилади. Исломни қабул қилмаган, аммо мусулмон-

ларга хурмати бўлган киши (муаллафатул қулуб)ларга ҳам имкон даражасида яхшилик қилишга буюрилади.

151. Савол: "Аҳли сунна вал жамоа ақоиди" китобини ўқиб, ундаги бир ҳадис тўғрисида сўрамоқчи эдим: "Умматим етмиш учфирқага бўлингайдир. Буларнинг ҳаммаси дўзаҳдадир. Илло, биттаси (нажотдадир)", дейилган. Ушбу ҳадисни батафсил тушунтириб берсангиз, илтимос.

**Жавоб:** Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) бир неча фиркаларнинг пайдо бўлиши тўғрисида башорат қилганлар:

Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) марҳамат қилдилар: «Умматим етмиш уч фирқага бўлингайдир. Уларнинг ҳаммаси дўзахдадир. Илло, биттаси (нажотдадир). Шунда улар ким дейилди. У зот: "Менинг ва саҳобаларимнинг йўлини тутганлардир", дедилар» (Имом Термизий, Ибн Можа ва Абу Довуд ривоятлари).

Хадиси шарифда айтилганидек, яхудий тоифаси етмиш бир, насроний тоифаси етмиш икки, Муҳаммад (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) умматлари етмиш уч фирҳага булинган. Ҳар бир мусулмон ботил мазҳабларнинг хато йуҳларидан саҳланиш учун аҳли сунна вал жамоа аҳидасини яҳши билиши зарур.

Аҳли сунна вал жамоадан ташқари етмиш икки фирқанинг ўзаги еттита бўлиб, улар мўътазила, шиа, хавориж, хорижия, муржиъа, нажжорийя, жабарийя ва мушаббиҳалардир.

Улар яна ўз ораларида содир бўлган ихтилофлар натижасида беш, ўн ва йигирма фиркага бўлиниб, 72 фиркани ташкил килади. Ачинарли томони шундаки, адашган фиркаларнинг барчаси бир-бирларини "кофир" деб айблайдилар.

Етмиш икки фирқага бўлиниб кетганлар асосан ўзларининг ҳавойи нафслари ва шайтон иғвосига учганлар бўлиб, улардан мўътазилалар 20, шиалар 22, хаворижийлар 20, муржиъалар 5, нажжорийялар 3, жабарийялар 1, мушаббиҳалар 1 фирқага бўлиндилар ва жами 72 фирқа бўлди. Уларнинг баъзиларини эътиқодлари бидъат, баъзилариники эса куфргача бориб етди.

Юқоридаги тақсимотни Шайх Аҳмад Зиёуддин Кумушхонавий ўзининг "Жомеъул мутун фий ҳаққи анвоис сифотил илоҳиййа ва ақоидил мотуридиййа ва лафзил куфри ва тасҳиҳил аъмолил ажибиййа" (Аллоҳ таолонинг турли сифатлари, мотуридийя ақоиди, куфр сўзлари изоҳи ва амалларни тўғри бажариш ҳақида матнлар тўплами) китобида бошқачароқ кўрсатган. Унда айтилишича, залолатда бўлган мазҳаблар бир неча гуруҳларга бўлинади:

- 1. Мўътазила 20 фирқага бўлинган.
- 2. Хорижия 20 фирқага бўлинган.
- 3. Муржиъа 5 фирқага бўлинган.
- 4. Жабарийя.
- 5. Мушаббиҳа.
- 6. Нажжорийя 3 фирқага бўлинган.

Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) вафотларидан кейин ўртага чиққан турли хил оқимлар ўзларининг бидъатчи эканини англаб етишмаган.

Ислом динини ниқоб қилиб олиб, олимлик даъво қилаётган кишилардан эҳтиёт бўлиш зарур. Уларга асло бефарқ бўлмайлик. Динда бефарқ бўлиш асло ярамайди.

152. Савол: Баъзан инсон билиб-билмай гунох ишларга қўл уриб қўяди. Кимнидир хафа қилади, кўнглини ранжитади ва хоказо... Бир киши: "Аллоҳга ширк келтирмай, бировни норози қилмай юрсанг, гуноҳинг албатта кечирилади", деди. Шу гапи тўғрими?

**Жавоб:** Бировнинг ҳақини олмаган ё зулм қилмаган бўлса, чин тавба қилса, гуноҳлари кечирилади. Бунинг учун ушбу 3 шартга риоя қилиш зарур:

- 1. Гунохлардан буткул узоқлашиш.
- 2. Астойдил тавба қилиш.
- 3. Гуноҳга қайтмасликка аҳд қилиш.

Агар булардан биронтаси бажарилмаса, тавбаси қабул булмайди.

Бирор кишига зулм қилган одам, ўша кишини рози қилиши керак.

153. Савол: Бу саволни нима учун берганимни тўғри тушунасиз деган умиддаман. Мен динни ва диний китобларни ўта кучли тарбияловчи манба деб биламан ва улар-

да буюрилган амалларни бажаришга ҳаракат қиламан. Лекин китобларда барчага ибрат тариқасида келтириладиган мўъжизаларга ишонгим келмайди. Илтимос, менга тушунарсиз бўлган шу жиҳатлар ҳақида маълумот берсангиз.

**Жавоб:** Аввало, мўъжиза (арабча – ақлни ожиз қолдирувчи ҳодиса) дейилганида пайғамбарларнинг ҳақиқатан ҳам Аллоҳ таоло бандаларга юборган элчилар эканига далил-ҳужжат сифатида юз берган ғайритабиий ҳодиса тушунилади.

Масалан, Мусо (алайҳиссалом)нинг ҳассаси таёқ сифатида қўй ҳайдашдан ташқари, керак пайтда бошқа шаклга кириб, дарёга кўприк бўлар ёки аждарга айла-

ниб, ҳазрат Мусога хизмат қилар эди. Ҳазрат Исо (алай-ҳиссалом)га оғир ва бедаво касалликларни бир нафас билан тузатиш, мурдаларни тирилтира олиш каби мўъжизалар берилган. Жанобимиз Муҳаммад (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг бир неча ўнлаб мўъжизалари бор. Бу ҳақда китоблар ёзилган. Пайғамбарлар Аллоҳнинг қудрати билан инсонлар билмаганини билишади, кўрмаганини кўришади, эшитмаганини эшитишади. Олов ҳамма нарсани ёндириб-куйдиришига ҳарамай, Аллоҳнинг амри билан Иброҳим (алайҳиссалом)ни ёндирмади, унга таъсир ўтказа олмади:

«Биз айтдик: "Эй олов! Иброхимга салқин ва омонлик бўл!"» (Анбиё, 69).

Қуръони карим мўъжизалар Аллох таоло иродаси билан содир бўлишини, пайғамбарлар хоҳлаган пайтларида мўъжиза кўрсата олмасликларини билдиради:

«Агар уларга бирон оят-мўъжиза келса, албатта, имон келтиришлари ҳақида жон-жаҳдлари билан Аллоҳга қасам ичадилар. "Оятлар Аллоҳнинг ҳузуридадир", – деб айтинг! Қайдан ҳам билурсизлар, (оятлар) келганида ҳам, балки имон келтирмаслар» (Анъом, 109).

﴿ وَإِذْ قَالَ عِسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ يَبَنِي إِسْرَءِ يلَ إِنِّى رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُو مُصَدِّقًالِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ النَّوْرَئِةِ وَمُبَشِّرًا مِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى ٱسْمُهُ وَ أَحْمَدُ فَالْمَا جَآءَهُم بِٱلْبَيِّنَاتِ قَالُواْ هَذَا سِحْرُ مُبَينٌ ﴿ لَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

«Эсланг, Исо ибн Марям: "Эй Исроил авлоди! Мен Аллоҳнинг сизларга (юборган) пайғамбаридирман. (Мен) ўзимдан олдинги Тавротни тасдиқловчи ва ўзимдан кейин келадиган Аҳмад исмли бир пайғамбар ҳақида ҳушҳабар берувчиман", деган эди. Бас, ҳачонки, (Исо) уларга (пайғамбар эканига) ҳужжат (мўъжиза)ларни келтиргач, улар: "Бу аниқ сеҳр", – дедилар» (Саф, 6).

Биз мўминлар пайғамбарларнинг мўъжизалари хаклигига ишонишимиз лозим.

154. Савол: Кўзмунчоқ тақиб юриш жоизми? Жавоб: Агар киши «кўзмунчоқ боламни балолардан сақлайди», деб тақадиган бўлса (Аллоҳ асрасин) ширк бўлади. Зийнат ёки безак учун тақса, жоиз. Лекин юқоридагидек эътиқод пайдо бўлиб қолмаслиги учун тақмагани маъқул.

155. Савол: Ўзини-ўзи ўлдирганга жаноза ўкиладими?

Жавоб: Ўзини-ўзи ўлдирган кимса гунохи кабира қилган хисобланади. Чунки жон инсонга Аллох таоло берган омонат, унга қасд қилиш хиёнат бўлади. Ўзини ўлдирган одамга эхтиётан жаноза ўқилади. Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) ўзини ўлдирган кишига жаноза ўқимаганларининг сабаби ўз жонига қасд қилишнинг катта гунохлигини билдиради. Сахобаларга: "Биродарингизнинг жанозасини сизлар ўқиб қўйинглар!" деб буюрганлар (Китобу мажмаъи анҳар мин мултақил абҳар). Абу Ҳанифа (раҳматуллоҳи алайҳ): "Биз унинг ҳолини билмаймиз, вазифамизни бажариб, унинг жанозасини ўқиб, нажот сўраб қўяверайлик, у ёғини Аллоҳга топширамиз", деганлар. Агар ўзини-ўзи ўлдирган одам жанозаси ўқилмай, кўмиб юборилса, атрофидаги барча инсонлар гуноҳкор бўлишади. Бундай

ҳолатда жаноза уламо ва имом-хатиблар бошчилигида эмас, оддий намозхон имомлигида адо этилади.

156. Савол: Яккаю ягона Аллох таолога ибодат қилиб, лекин мусулмон бўлмаган инсонлар (масалан, яхудий, насроний-лар) ҳам жаннатга кириши мумкинми?

Жавобингиз учун раҳмат.

**Жавоб:** Қуръони каримда:

﴿ لَهُ يَكُنِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِئْكِ وَٱلْمُشْرِكِينَ مُنفَكِّينَ حَتَّى تَأْنِيَهُمُ الْبِيَّنَةُ ۗ ﴾ أَلْبِيَنَةُ ۗ ﴾

«Аҳли китоблар ва мушриклардан иборат кофир кимсалар, то уларга Хужжат келмагунича, (куфрга оид ботил ақидаларидан) ажралувчи бўлмадилар», дейилади (Баййина, 1). Бир пайғамбар уммати бошқа пайғамбар келгунича ўтган вақт ичида олдинги шариатга амал қилаверади. Пайғамбар келгач эса, унинг динига ўтилади. Агар уни қабул қилишмаса, кофир бўлишади. Демак, Муҳаммад (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) пайғамбар қилиб юборилгунларига қадар ўтган яҳудийлар ва насронийлар, агар ўз пайғамбарлари кўрсатмаларини бузмаган бўлишса, жаннат аҳлидан бўлишади.

157. Савол: Малакул мавт (ўлим фариштаси)нинг исми нима? Бир пайтнинг ўзида у кўплаб жонларни қандай олади?

**Жавоб:** Биз барча фаришталарга имон келтиришга буюрилганмиз. Фаришталарнинг исмларини билишга мукаллаф эмасмиз. Аллоҳ таоло айтади:

«Парвардигорингизнинг қушинларини (фаришталарнинг адади ва сифатларини) Унинг узигина билур» (Муддассир, 31).

Қуръони карим ва ҳадиси шарифда баъзи фаришталарнинг номлари ва сифатлари келган. Масалан, Жибрил (Жаброил), Микоил, Исрофил, Мункар ва Накир, жаннат қўриқчиси Ризвон, дўзах қўриқчиси Молик (алайҳимуссалом).

Аршни кўтариб турувчилар, бандаларнинг амалларини ёзувчилар, муҳофаза қилиб турувчилар ва бошқалар.

Жонни олишга вакил қилинган ўлим фариштасининг исми айрим туркий китобларда ва халқ оғзида Азроил дейилган бўлса-да, лекин Қуръони каримда, ҳадиси шарифда ёд этилмаган.

Аллох таоло бундай мархамат қилади:

«Айтинг: "Сизларга вакил қилинган ўлим фариштаси жонларингизни олур, сўнгра Раббингиз хузурига қайтарилурсиз"» (Сажда, 11).

Ибн Абу Ҳотимдан ривоят қилинади: Ибн Аббос (розияллоху анху)дан: "Икки жоннинг ўлими кўз очибюмгунчалик вақт ичида бир-бирига тўғри келиб қолса, улардан бири машриқда, иккинчиси эса мағрибда бўлса, ўлим фариштасининг уларга қандай қудрати етади?" деб сўралди. У: "Ўлим фариштасининг машриқ ва мағриб, зулматлар, ҳаво ва денгизлар аҳлларига бўлган қудрати, худди олдида дастурхон туриб, хоҳлаган нарсасини тановул қиладиган кишига ўхшайди", деб жавоб берди.

158. Савол: Пайғамбарлар адади қанча? Уларга имон келтиришнинг тўғри ифодаси қандай бўлади?

Жавоб: Саҳобалар (ризвонуллоҳи алайҳим) Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)дан пайғамбарлар адади ҳаҳида сўрашганида, Жанобимиз (алайҳиссалом): "Улар бир юз йигирма тўрт минг", деганлар.

Бошқа бир ривоятда эса, "Икки юз йигирма тўрт минг", дейилган. Аммо бу икки хабар ҳам мутавотир даражасида эмас. Эътиқод масалалари фақат мутавотир ҳадисларга асосланади. Шунинг учун бир муайян сонни айтиб, масалан, бир юз йигирма тўрт минг пайғамбарга имон келтирдим, дейилмайди. Балки ҳамма пайғамбарларга имон келтирдим, дейиш лозим. Пайғамбарлардан бирига имон келтирмаган киши мўмин бўлмайди. Шунинг учун ҳам барча пайғамбарларга имон келтирдим, дейиш керак.

Пайғамбар ёки пайғамбар эмаслиги аниқ бўлмаган шахс ҳақида гап кетганида, "…пайғамбар бўлса, унинг пайғамбарлигига ва барча пайғамбарларга имон келтирдим", дейиш керак.

*159. Савол:* Аллоҳ таоло исмидан бошқа нарса билан қасам ичиш мумкинми?

Жавоб: Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам): "Оталарингиз, оналарингиз, аёлларингиз билан қасам ичманг. Ким қасам ичса, Аллох исми билан қасам ичсин, йўқса қасам ичмасин", деганлар (Имом Бухорий ва Имом Муслим ривояти).

Одатда киши ўз эътиқодида улуғ ва буюк билганининг номини ёд этиб, бир нарсани қилишга ё қилмасликка қасам ичади. Шунинг учун уламолар Қуръон ва Каъба билан ичилган қасам ҳам қасам ҳисобланади, дейишган (Фатҳул Қадир).

Қуръони каримда баъзи нарса (анжир, зайтун) ва вақт (чошгох, тун) номлари билан бўлган қасамга келсак, у Аллох таолонинг истаган нарсани азиз ва хурматли қилишига ишорадир. Банда Аллох таолодан ўзгани улуғлашдан қайтарилгандир.



160. Савол: Баъзилар қиёмат қачон бўлишини биламан деб даъво қилади. Ҳақиқатдан ҳам қиёмат қачон бўлишини биладиган одам борми? Қиёмат олдидан

бўладиган аломатлар нималар?

**Жавоб:** Қиёмат қачон бўлишини на инс, на жин билади. Аллох таоло айтади:

«Одамлар сиздан қиёмат (қачон бўлиши) ҳақида сўрайдилар. "У ҳақидаги маълумот фақат Аллоҳнинг ҳузуридадир", деб айтинг! Қаердан билурсиз, эҳтимол, қиёмат яқинда бўлар» (Аҳзоб, 63).

«Сиздан (эй Муҳаммад!) қиёмат ҳақида, унинг қачон қоим бўлишини сўрашади. Айтинг: "Унинг илми Раббим ҳузуридадир. Унинг вақти (келгани)-да уни Ўзи билдиради. (Қиёмат) осмонлар ва Ерга оғирлик (тушкунлик) қилур. Сизларга (у) тўсатдан келиб қолур". Сиздан гўё у ҳақида вакил (ҳабардор бўлганингиз)дек сўрашади. Айтинг: "Унинг илми Аллоҳ ҳузуридадир. Лекин одамларнинг аксарияти (буни) билмайдилар"» (Аъроф, 187).

Пайғамбарлар ҳам ҳиёматнинг ҳачон бўлишини билишмайди. Демак, фалон йили ҳиёмат бўлар экан, кабимиш-мишларни тарҳатувчиларнинг сўзлари ёлғон ва ўзлари эса ёлғончилардир.

Уламолар қиёмат аломатларини катта ва кичик аломатларга бўлишган.

Қиёматнинг кичик аломатлари саҳиҳ ҳадисларда баён қилинган. Уларга асосланиб, баъзи уламолар қиёматнинг кичик аломатларини беш юзтагача санаганлар. Жоҳилликнинг кўпайиши, илмнинг камайиши, ёш болаларнинг раҳбар бўлиши, аёллар кўпайиб, эркакларнинг камайиб кетиши, зинонинг, судҳўрликнинг ва фитна-фасодларнинг кўпайиши қиёматнинг кичик аломатларидандир.

Қиёмат жуда яқин қолганида унинг катта аломатлари содир бўлади. Шайх Нафровий уларни ўнта деб айтган. Имом Махдий ва Дажжолнинг чиқиши, саййидимиз Исо ибн Марямнинг тушиши, ер ҳайвонининг чиқиши, Яъжуж ва Маъжужнинг чиқиши ва қуёшнинг мағрибдан чиқиши кабилар қиёматнинг катта аломатларидандир.

Пайғамбаримиз (соллаллоху алайҳи ва саллам) Аллоҳ таолодан Дажжолнинг фитналаридан кўп паноҳ тилар эдилар. "Саҳиҳи Муслим"да келишича, унинг чиқиши қиёмат аломатларининг энг олдингиси бўлиб, у шарқ тарафдан чиқади. Ер юзида қирқ кун туради. Унинг бир куни бир йилга, бир куни бир ойга, бир куни бир ҳафтага ва бошқа кунлари одатдаги кунларга тўғри келади. Бир йилга тенг келадиган кунда беш вақт намоз кифоя қилмайди, балки ҳар бир йигирма тўрт соатга, ҳадиси шарифда келганидек, беш вақт намозни белгилаб олиш лозим бўлади. Дажжолни саййидимиз Исо (алайҳиссалом) Лудд эшиги олдида ўлдиради.

Исо (алайҳиссалом) Дамашқ шарқидаги оқ минора олдида осмондан тушадилар ва Дажжолни ўлдириб, Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг шариатига биноан ҳукм юритадилар. Унинг даврида мўл-кўллик бўлади ва барака кўпаяди (Имом Муслим).

Яъжуж ва Маъжуж Одам болаларидан бўлиб, қиёмат жуда яқин қолганида чиқади. Қуръони каримда бундай марҳамат қилинган:

«**То Яъжуж ва Маъжуж** (тўғони) **очилиб, улар ҳар бир тепаликдан оқиб келадилар»** (Анбиё, 96).

Улар Зулқарнайн бино қилган тўсиқни то қиёмат кунигача енгиб ўтолмай, қиёмат яқинлашганидагина уни ёриб чиқишади.

Даббатул арз (ер ҳайвони) ҳаҳида Қуръони каримда бундай дейилади:

«Қачон уларнинг (кофирларнинг) устига сўз (азоб) тушганида (яъни, қиёмат олдидан) Биз улар учун ердан бир махлукни чикарурмиз. У уларга одамлар оятларимизга ишонмайдиган бўлиб колганлари ҳақида гапирур» (Намл, 82).

"Саҳиҳи Муслим"да Абдуллоҳ ибн Амрдан келган ривоятда қуйидагича айтилади: "Албатта, аломатларнинг биринчи содир бўладигани қуёшнинг мағрибдан чиқиши ва чошгоҳ пайтида ер ҳайвонининг чиқишидир. Қайси бири содир бўлса, ортидан иккинчиси чиқади".

Қуёшнинг мағрибдан чиқиши Исо (алайҳиссалом) ўлимларидан кейин содир бўлади. Бу ҳақда Саҳиҳайнда қуйидагича ривоят келади: «Аллоҳ таоло қуёшга: "Келган жойингга қайт", дейди. Шунда қуёш мағрибдан чиқади. Шу пайтда тавба эшиги ёпилади».

161. Савол: Тавба қачон қабул бўлмайди? Жавоб: Тавба инсонга ўлим келишидан ва қуёш ғарбдан чиқишидан олдин бўлса, қабул қилинади. Агар инсон ўлим келган авба қилса, Аллох таоло унинг тавбасини қа-

пайтда тавба қилса, Аллоҳ таоло унинг тавбасини қабул қилмайди. Яъни, агар у кофир бўлса, азоблайди, аммо осий бўлса, унинг иши Аллоҳ таолога ҳаволадир. Хоҳласа, уни азоблайди, хоҳласа, кечиради. Аллоҳ таоло бундай огоҳлантиради:

﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلشُّوَءَ بِجَهَلَةِ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ فَأُولَئِيكَ يَتُوبُ ٱللَّهُ عَلَيْهِمٌ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُمُ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّكِيَّاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّكِيَّاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمُوتُونَ وَهُمُ صَعَالًا أَلْكُمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ ا

«Албатта, Аллоҳнинг тавбани қабул қилиши фақат ёмонлик (гуноҳ)ни билмасдан қилиб қуйиб, сунгра тезлик билан тавба қилганлар учун (муқаррар)дир. Аллоҳ айнан ушаларнинг тавбасини қабул қилур. Аллоҳ илм ва ҳикмат эгасидир. Гуноҳ ишларни қилиб юриб, қачонки бирорталарига улим келганида, "Энди тавба қилдим" дейдиган, шунингдек, кофирлигича улиб кетадиганларнинг тавбалари эса қабул қилинмагай. Ана ушалар учун аламли азоб тайёрлаб қуйганмиз» (Нисо, 17–18).

Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) эса: "Албатта, Аллох азза ва жалла банданинг тавбасини, модомики ғарғара (ўлим) ҳолатида бўлмаса, ҳабул ҳилади", деб айтганлар (Имом Термизий).

Аллох таоло мархамат қилади:

«Бас, Одам Раббидан (тавбага доир) калималарни қабул қилганидан сўнг (Аллох) унинг тавбасини ижобат этди. Албатта, У тавбаларни қабул этувчи, рахмли Зотдир» (Бақара, 37).

162. Савол: Зулм кўрган одам қийинчилик ва азобдан қутулиш мақсадида ўз жонига қасд қилиши мумкинми?

Жавоб: Киши ўзига ё бошқага зарар етказишини динимиз ҳаром қилган. Аллоҳ таоло бундай амр этган: "Ўз қўлларингиз билан ўзларингизни ҳалокатга ташламанглар!" (Бақара, 195).

Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Ўзига ҳам, ўзгага ҳам зарар етказиш йўҳдир", деганлар.

Ўз жонига қасд қилиш энг катта гунохлардандир.

Чунки ўз жонига қасд қилиш илохий неъматдан, ҳаётдан воз кечишдир.

Баъзилар ҳаётдаги ҳийинчиликлар сабабли ўзларини ҳалок этиб, гўё шу билан азоблардан биратўла ҳутуламиз, деб ўйлашади. Бу ўйлари ҳатодир. Ҳадиси шарифда: "Ким ўзини бирор нарса билан ўлдирса, жаҳаннам оловида ўша нарса билан абадий азобланади", дейилган.

Аллоҳ таоло бандаларни турли мусибат ва қийинчиликлар билан ҳам имтиҳон қилади. Бошига ташвиш тушган одам Аллоҳ таолодан ёрдам сўраб, ташвишидан қутулиш учун ҳаракат қилса ва сабрли бўлса, эвазига унга кўп яхшиликлар берилади.

163. Савол: Баъзи жойларда меҳмонга атаб қуй суйиш одати бор. Бу ҳақда динимизда нима дейилган?

**Жавоб:** Меҳмонга иззат-ҳурмат кўрсатиш фазилатли амаллардандир. Шу боис меҳмонга зиёфат қилиш мақсадида жонлиқ сўйиб, ундан таом тайёрлаб

едириш яхши амал. Аммо меҳмоннинг оёғи остига сўйилган жонлиқ ҳалол бўлмайди ("Фатовойи Ҳиндия"). Чунки банда ҳар бир амалини Аллоҳ учун қилиши зарур.

164. Савол: Дуохонларга бориб «иситиш» йўли билан муҳаббатга эришиш мум-кинми?

**Жавоб:** Иситиш, совутиш, фол Ислом динида ҳаром қилинган амаллардандир.

Ким иситсам фалончи мени яхши кўриб қолади, деб ўйлайдиган бўлса хато қилади. Мехр-муҳаббатга иситиш билан эмас, балки Аллоҳ таолодан қўрқиш билан эришилади ("Равоиъул баён", «Нафъул муфтий»).

165. Савол: Мусулмон эр ёки аёл бошқа диндагилар билан турмуш қуриши мум-кинми?

Жавоб: Мусулмон киши аҳли китоб аёлга уйланиши жоиз. Аҳли китоб Таврот, Инжилга эътиқод қилувчилардир. Қуръони каримда: "Бугун сизлар учун покиза нарсалар ҳалол қилинди. Шунингдек, аҳли китобларнинг таоми сизлар учун ҳалол ва таомингиз улар учун ҳалолдир. Зинокорлик ёки маҳфий ўйнаш қилиб олиш учун эмас, балки маҳрларини берсангиз, мўмина аёлларнинг иффатлилари ва сизлардан олдин Китоб берилганларнинг иффатли аёллари (ҳам ҳалолдир). Ким, имондан куфрга ҳайтса, (ҳилган савобли) иши, албатта, зое бўлур ва у охиратда зиён кўрувчилардандир" (Моида, 5), дея марҳамат ҳилинган.

Мусулмон киши оташпараст, бутпараст ёки бошқа шунга ўхшаш ой, қуёш каби нарсаларга сиғинувчилар билан ҳам турмуш қуриши мумкин эмас. Аммо муслима аёл бошқа диндагиларга эрга тегиши асло мумкин эмас ("Ҳидоя").

166. Савол: Биз томонда (Фарғона вилояти, Риштон тумани) "Барака мозор" номли зиёратгох бор. Уни "Хизр бува мозори" ҳам дейишади. У ерга бир кунда минг-

лаб одамлар "барака ёки бахт йўллари очилишини тилаб" ёки бошқа бир ният билан зиёратга келишади. Айниқса, сафар ойида зиёратчилар сони янада ортади. Келувчилар оғилларида мол-ҳол кўпайишини тилаб, шу ердан арқон сотиб олишади. Агар олишмаса, арқон сотувчилар мажбурлагандай қилиб, товарларини ўтказишади.

Шунингдек, у ерда қўрғошинни эритиб қуйиб, унга қараб одамларнинг келажагини "айтиб берадиган" фолбин аёллар ҳам макон тутган. Зиёратгоҳда қуриб қолган тут дарахти ҳам бор. Айтишларича, у Хизр буванинг ҳассалари бўлганмиш. Уни ерга суқиб қўйганларида кўкариб, дарахтга айланган экан. Одамлар ҳозир ўша қуриган тутни муҳаддас билиб, атрофида етти марта айланиб, тавоф ҳилишади, танасига қўлларини теккизиб, юзларига суришади...

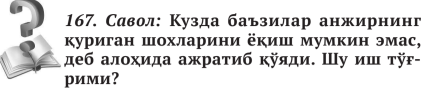
Гохо ўйлаб қоламан: шу ишлари тўғрими? Бу тўғрида динимиз кўрсатмалари қандай? Умуман, Хизр бува ҳақида ҳам маълумот берсангиз.

Жавоб: Сиз мактубингизда келтирган ишларнинг барчаси эътикод заифлиги ва кабрларни зиёрат килиш одобларини билмаслик натижасида содир бўлаётган хатарли иллатлардандир. Қабристонларни зиёрат килишдан мақсад, биринчи навбатда Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) таъкидлаганларидек, охиратни, ўлимни эслаш бўлиши лозим. Сўнг, Қуръон тиловати билан ўтганларнинг рухларини шод этиш, уларга мағфират тилашдир. Зеро, мархумлар тирикларнинг дуосига, тиловатига мухтождир. Улардан

мадад сўраш, қабрларини тавоф этиш энг хатарли гунох – ширкдир. Динимизда фақатгина Каъбани тавоф қилиш мумкин, холос. Ундан бошқа нарсаларни, ҳатто Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг қабрларини ҳам тавоф қилиб бўлмайди. Аллоҳ таоло Ўзидан бошқага сиғинган, мадад сўраган бандасидан қаттиқ ғазабланади.

Юртимиздаги барча зиёратгохлар ва қабристонларда уларни зиёрат қилиш одоблари ҳақида маълумот берувчи лавҳалар, эслатмалар қуйилган, имомхатибларимиз мунтазам тушунтириш ишлари олиб боришмоҳда, газета ва журналларимизда, китобларда бу ҳақда тез-тез мақолалар чоп этиляпти. Аммо шунча огоҳлантиришларга қулоҳ осмай, ўз билганича йул тутаётганлар, талаб-маҳсудларини ҳабрда ётганлардан сўраётганлар жоҳилона ҳайсарликларининг оҳибатидан ҳурҳсинлар! Аллоҳ таоло бундай кимсаларни ўз ҳолига ташлаб ҳўяди, мушкулларини осон ҳилмайди ва дуоларини ҳабул этмайди. Парвардигорнинг ўзи тавфиҳ берсин.

Уламолар ҳазрат Хизр (алайҳиссалом)ни пайғамбар ёки солиҳ банда эканида ихтилоф қилишган. Муфассирлар Қуръони каримда **«Биз унга Ўз даргоҳимиздан раҳмат ато этган ва Ўз ҳузуримиздан илм берган эдик»** (Каҳф, 65), дея таърифланган зотнинг Хизр (алайҳиссалом) эканига иттифоқ қилганлар. Яна уламолар орасида ҳазрат Хизр (алайҳиссалом)нинг ҳозир ҳаёт ёки вафот этгани ҳақида ҳам турли қарашлар бор. Энг саҳиҳ ҳавлга кўра, Хизр (алайҳиссалом) вафот этган. Аммо руҳониятларига жисмонан кўриниш қобилияти берилган.



**Жавоб:** Бу саволга жуда кўп марта жавоб берилган. Аммо ўша жавоблар ёзилган журнал ёки китобларни топиб ўқишга имконингиз бор-йўқлигини билмаганимиз учун яна бир бор жавоб берамиз: анжир ҳам бошқа мевали дарахтлар сингари оддий бир дарахт, бинобарин, уни муқаддаслаштириш хато. Шундай экан, анжирнинг шохларини ҳам бемалол ёқиш мумкин.

168. Савол: Баъзи жойларда мехмон келганида қуй суйиш одати бор. Бу ҳақда динимизда нима дейилган?

Жавоб: Меҳмонни сийлаш, иззат-ҳурмат кўр-сатиш фазилатли амаллардандир. Шу боис меҳмонга зиёфат қилиш мақсадида жонлиқ сўйиб, ундан таом тайёрлаб, едириш яхши амал. Банда ҳар бир амалини холис Аллоҳ таоло учун қилиши зарур ("Фатовойи Ҳиндия").

169. Савол: Баъзилар: "Киши вафот этганида ҳаж мавсумида кийган эҳроми билан кафанланса ва кафанига Замзам суви сепилса, унинг ҳабрдаги азоби енгил

бўлади", дейишади. Шу гап қай даражада асосли?

**Жавоб:** Қабр азоби ҳақдир. Бу аҳли сунна вал жамоа ақидасидир. Сиз айтган нарсалар билан қабр азоби енгил бўлмайди. Қабр азоби енгил бўлиши учун имон тақозо қилган солиҳ амалларни кўпайтириш, унга зид ишлардан имкон қадар узоқлашиш керак.

170. Савол: Кўп давраларда: "Фалончи жаннатий киши эди ёки пистончи дўзахга лойиқ эди", деган гапларни эшитамиз. Шундай дейиш мумкинми?

**Жавоб**: Йўқ, мумкин эмас. Пайғамбаримиз (соллаллоху алайҳи ва саллам) жаннатий деб башорат берган саҳобалардан бошқа бирор кишини жаннатий деб айтиб бўлмайди. Бирор банданинг жаннатга тушиши ёинки дўзах аҳлидан бўлишини фақат Аллоҳ таоло билади ("Ал-фиқҳ ал-абсат").

171. Савол: Бир китобда қиёмат куни бандалар ёш, навқирон холатда тирилиши ҳақида ёзилибди. Ўшанда аъзоларимизга бошқа жасад пайдо қилинармикин, деган савол қалбимга тинчлик бермаяпти, шу ҳақда маълумот берсангиз?

Жавоб: Қиёматда бандалар ёш, навқирон ҳолатда тирилмайди. Балки, ҳабарда айтилганидек, аъзоларидан олинган ва тўкилган барча тук ва тирноқлари жасадларига қайтган, яланғоч ҳолда тирилтирилади. Сўнг жаннат аҳли бўлганлар жаннатга таналарида ва иякларида бирорта тук бўлмаган, кўзларига сурма тортилган ҳолда навқирон ёшда кирадилар (Имом Аҳмад ривояти).

172. Савол: Бир мажлисда имоннинг рукнлари ҳақида тортишув бўлди. Шу ҳақда баён қилсангиз?

**Жавоб:** "Лаа илаҳа иллаллоҳу Муҳаммадур расулуллоҳ" маъноси: "Аллоҳ таолодан бошқа илоҳ йўқ, Муҳаммад (алайҳиссалом) Унинг расулидир" калимасини тил билан айтиб, қалб билан тасдиқ этиш банданинг

мўминлигини билдиради. Мана шу тил билан икрор бўлиб, қалб билан тасдиқлаш имоннинг рукнларидир.

Имоми Аъзам (раҳматуллоҳи алайҳ)дан бундай ривоят қилинади: "Инсонлар имонда уч мартабада бўлади: 1. Бир киши Аллоҳ таолога имон келтирган, унинг қалби куфрдан холи, бироҳ жонини саҳлаб ҳолиш учун ўзида куфрни зоҳир ҳилган. Мазҡур сифатдаги киши Аллоҳнинг наздида мўмин, инсонлар наздида мўмин эмасдир. 2. Аллоҳнинг наздида мўмин эмас, инсонлар наздида мўминдир. У киши тили билан иҳрор бўлса-да, ҳалби билан эътиҳод ҳилмайди. Мазҡур сифатдаги киши зоҳирда мусулмондек кўринса ҳам, Аллоҳнинг ҳузурида у мўмин эмасдир. 3. Тили билан иҳрор бўлган ва ҳалби билан тасдиҳ ҳилган кишидир. У Аллоҳ таолонинг ҳузурида ҳам, инсонлар олдида ҳам мўминдир" ("Ат Тамҳид фи баёнит тавҳид").

173. Савол: Анча йиллардан бери касалман. Кўп шифокорларнинг маслахати билан даволандим. Лекин шифо топмадим. Қишлоғимиздаги бир неча киши: "Сенинг авлодингда давбанд қушночлар бўлган.

"Момолар"дан қўл олиб, чилтон суви ич, шунда яхши бўласан", дейишмоқда. Баъзилар "момолар"дан чилтон суви олиб ичиб, чироқ ёқиб, кинна силаб юришади. Шариатда шундай қилиш дурустми?

Жавоб: "Ақидадут Таҳовия" китобида бундай дейилади: "Фолбинлар сўзини тасдиқ этмаймиз. Қуръон, ҳадис ва ижмои умматга хилоф гапларни ҳабул ҳилмаймиз. Жамоатни ҳаҳ ва тўғри деб ҳисоблаймиз. Тафриҳани залолат ва азоб деб биламиз. Аллоҳнинг дини ерда ҳам, осмонда ҳам бир, яъни Ислом динидир. Будин муҳаммал диндир. Мана шулар бизнинг аҳидамиз ва динимиздир. Шуларга хилоф ҳилувчиларга биз муҳолифмиз".

"Момолар", "қушночлар" (коҳин, фолбин) шариатга хилоф ишларни қилиб юрган кимсалардир. Уларнинг ҳузурига бормаслик, айтаётганларини тасдиқ этмаслик лозим. Акс ҳолда, имонимизга зарар етади. Ойша онамиз (розияллоҳу анҳо) айтади: «Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)дан инсонлар коҳинлар ҳақида сўрашди. У зот: "Улар ҳеч нарса эмас", дедилар...» (Имом Бухорий ривояти).

174. Савол: Оғайниларимиз билан қабристон зиёратига борган эдик. Орамиздагилардан бири қабристонда Қуръони карим тиловатини тик туриб ўқиш савоблироқ бўлади, деб айтди. Шу тўғрими?

Жавоб: Мархумнинг қабрини зиёрат қиладиган киши, қабрнинг оёқ тарафида туриб салом беради ва унинг хақига дуо қилади. Зиёрати асносида қабрларни босмаслиги керак. Сўнгра қабристон четига чиқиб ўтириб, Қуръондан билган сураларини тиловат қилиб, маййит рухониятига бағишлайди. Қуръони каримда бундай дейилади: «Улардан кейин дунёга келган зотлар айтур: "Эй Раббимиз! Ўзинг бизларни ва биздан илгари имон билан ўтганларни мағфират этгин ва қалбларимизда имон келтирган зотларга нисбатан гина пайдо қилмагин! Эй Раббимиз! Албатта, Сен мехрибон, рахмли Зотдирсан» (Хашр, 10).

175. Савол: Хурматли муфтий ҳазратлари! Биз томонларда ўлган одамнинг яқинларидан бири кўп ўтмай вафот қилса ёки хасталикка чалинса, "Арва ортига қарабди, кепинини ямлабди. Энди қабрни очиб, маййитнинг бошини нариги тарафга буриш зарур ёки қабрга қозиқ қоқиб, сув қуйиш керак", деган

## гапларга ишониб, айримлар ўтганларининг қабрини кавлаттиряпти. Шу тўғрими?

Жавоб: Мутлақ нотўғридир. Бундай қилиш маййитни хорлаш ҳисобланади. Шуни билишимиз лозимки, ҳар бир инсон ўз ажали билан ўлади. Ажал бирдир. Қатл этилган мурда ҳам ўз ажали билан ўлган ҳисобланади ("Ақоидун Насафий").

176. Савол: Мен бир китобда "мубтадиъ", деган сўзни ўкиб, маъносини тушунмадим. Шу ҳақда маълумот берсангиз?

Жавоб: "Мубтадиъ" – бидъатчи деганидир. Истилохда аҳли сунна вал жамоа ақидасидан бошқа ақидада бўлган хавориж, рофизий каби тоифалар "мубтадиъ", дейилади.

*177. Савол*: Куфр билан ширк ўртасида қандай фарқ бор?

**Жавоб:** Куфр – ҳақни беркитиш бўлса, ширк – Аллоҳ таолога шерик келтиришдир. Аммо ҳукмда иккиси ўртасида фарқ йўқ ("Ат-Тамҳид фи ба-ёнит тавҳид").

178. Савол: Одамлар орасида рух хақида кўп тортишув бўлади. Бу борада динимизда нима дейилган?

Жавоб: Мусулмонлар рухнинг махлуқ эканлиги, яъни яратилганига ижмо қилишган. Аммо инсон ўлса ҳам унинг руҳи қолади. Тақводор бандаларнинг руҳи жасаддан чиққач, дорун наъимда бўлади. Аллоҳ таоло марҳамат қилади: «Дарҳақиқат, яхшиларнинг номаи аъмоллари, албатта, "Иллийюн" дадир» (Мутаффифун, 18). Гуноҳкор бандаларнинг руҳи эса дорул жаҳимда бўлади. Аллоҳ таоло бундай ҳабар беради:

«Йўқ! Албатта, фожирларнинг (кофирларнинг) номаи аъмоллари "Сижжин" да бўлур» (Мутаффифун, 7).

Қиёматда руҳ ўз жасадига қайтади ва Аллоҳ таолонинг амри ила ҳисоб-китоб қилинади. Кейин руҳ жасади билан жаннатда ёки дўзахда абадий қолади ("Ат-Тамҳид фи баёнит тавҳид").

179. Савол: Бирор валий зотларнинг қабрига атаб назр қилинган жонлиқни қабр бошида сўйиш керакми?

Жавоб: Мазҳабимиздаги машҳур манбалардан бири "Раддул муҳтор" китобида бундай дейилган: "Уликларга яқин булиш мақсадида уларга атаб назрлар қилиш ботил ва ҳаромдир. Бунинг бир неча сабаблари булиб, улардан бири: Аллоҳни қуйиб, маҳлуққа назр қилиш ҳисобланади. Маҳлуққа назр қилиш мумкин эмас. Чунки назр ибодатдир, маҳлуққа эса ибодат қилинмайди". Шунинг учун валий зотларга атаб назр қилиш ва уларнинг қабрлари олдида жонлиқ суйиш мумкин эмас.

180. Савол: Баъзи жойларда "мозорга атадим, мозорга аталган мол эди", деган гаплар кўп айтилади. Шариатда мозорларга мол аташнинг зарари йўқми?

Жавоб: Агар мозорга аташдан у жой атрофида яшайдиган факир бечора кишиларга садақа қилиш ният қилинса, жоиз бўлади. Акс холда жоиз эмас. "Раддул мухтор" китобида бундай дейилади: "Билингки, авом кишиларнинг ўликларга атаб назр қилиши, Аллоҳнинг дўстларининг қабрларига, уларга яқин бўлиш мақсадида тангалар ташлаши, шам, чироқлар ёқиши ботил ва ҳаром ишлардандир".



## 181. Савол: Қасамини бузиш каффорати нимадан иборат?

**Жавоб:** Аввал қасамнинг турларини билиб олсак. Қасам уч хилдир:

- 1) Киши ўтган замонда қилганини қилмадим деб, қилмаганини қилдим деб, қасддан, ёлғон қасам ичса, бу қасам "Ғамус" дейилади. Бу қасамнинг каффорати йўқ. Аммо бундай қасам ичиш улкан гунохдир. Пайғамбаримиз (алайҳиссалом): "Катта гуноҳлар: Аллоҳга ширк келтириш, ота-онага оқ бўлиш, одам ўлдириш ва ғамус қасамдир", деганлар (Имом Бухорий ва Имом Муслим ривояти).
- 2) Бир ишни аслида бажармаган бўлса-да, бажарганман деб ўйлаб "бажардим" деб, ё аксинча қасам ичиш "лағв" дейилади. Бу қасамга ҳам каффорат йўқ. Аллоҳ таоло марҳамат қилади: «Қасамларингиздаги беҳуда сўзлар учун Аллоҳ сизларни жавобгар қилмайди…» (Моида, 89).
- 3) Киши келажакда бир ишни қилмаслигига ёки қилишга Аллох таоло номи билан қасам ичса, бу қасам "мунъақид" дейилади. Бу қасамга қасам ичувчи содик колиши лозим. Агар уни бузса, каффорат вожиб бўлади. Аллох таоло бундай мархамат қилади: «...Сидкидилдан боғлаган қасамлар (бузилгани) учун сизларни жавобгарликка тортади. Бунинг каффорати (жаримаси) оилангизни озиклантириш учун лозим таомларнинг ўртача микдорида ўнта мискинга таом бериш ёки уларнинг кийимлари ёхуд бир қулни озод қилишдир. Кимки (буларни) топа олмаса, уч кун рўза тутиши (мумкин). Ана шу ичган (ва бузган) қасамларингизнинг каффоратидир. Касамларингизни асрангиз! Аллох сизларга Ўз оятларини шундай баён қилади, токи шукр килгайсиз» (Моида, 89).

Демак, "мунъақид" қасамни бузган киши бир қул озод қилиши ёки ўнта камбағални ҳар бирига фитр садақаси миқдорида садақа бериши ёки уларни ҳар бирига кўйлак ва шалвар бериши керак. Бунга қодир бўлмаса, кетма-кет уч кун рўза тутиши лозим бўлади.

182. Савол: Гунохи кабира қилган кимсани "Аллохнинг душмани" дейиш мумкинми? Жавоб: Йўқ. Имоми Аъзамнинг "Ал-олим ва мутааллим" асарида бундай дейилади:

"Мўмин одам Аллоҳга ширк келтирмаса, ҳар қанча гуноҳ қилса ҳам, унга душман бўлмайди. Душман ўз душманидан нафратланади ва уни камситади. Мўмин одам, бирор гуноҳи кабира қилса-да, имони туфайли Аллоҳ унга барча нарсалардан азиз ва севимли Зот бўлиб қолаверади".



183. Савол: Каъбани тавоф қилаётганида таҳорати бузилиб қолса, нима қилиш керак?

**Жавоб:** Тавоф қилаётиб таҳорати бузилиб қолган киши худди намоздаги каби, таҳорат қилиб келиб, тавофни келган жойидан давом эттиради.

184. Савол: Сафарга чиққан одам намоз вақти кириб қолса, автобусда ўтириб намоз ўқиб кетса ҳам бўладими?

**Жавоб:** Намоз муҳим ибодат. Шу боис фарз намозларни узрсиз ўтириб ўқиб бўлмайди. Фақат кема, самолёт ва поездда ўтириб ўқишга фатво берилган, автобусда эса мумкин эмас.

Куръони каримда:

﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ ٱلصَّلَوْةَ فَأَذُكُرُواْ ٱللَّهَ قِيكَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمُّ فَإِذَا ٱطْمَأْنَتُمَ فَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوَةَ إِنَّ ٱلصَّلَوَةَ كَانَتُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَبًا مَّوْقُوتًا الْآنَا ﴾ 
مَّوْقُوتًا اللَّآنَ ﴾

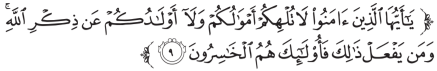
«Намозни адо этиб бўлганингиздан сўнг, турган, ўтирган ва ёнбошлаган ҳолларингизда (ҳам доим) Аллоҳни ёд этинг! (Ёв ҳавфидан) хотиржам бўлсангиз, намозни (мукаммал) адо этингиз. Зеро, намоз мўминларга вақти тайин этилган ва (фарз деб) битилгандир» (Нисо, 103), деб буюрилган.

> 185. Савол: Бомдод намозини уйда ўқийман-у, лекин иш юзасидан баъзан пешин ва аср намозларини ўқишнинг имкони бўлмай қолади. Ишдан қайтиб, уйда уларнинг

қазосини ўқисам, гуноҳкор бўлмайманми?

**Жавоб:** Ҳар бир балоғатга етган мўмин ақли жойида бўлса, унга намоз ўқиш фарздир.

Куръони каримда:



«Эй имон келтирганлар! На мол-дунёларингиз ва на фарзандларингиз сизларни Аллоҳнинг зикридан (Унга ибодат қилишдан) чалғитиб қўймасин! Кимки шундай қилса, бас, ана ўшалар зиён кўрувчи кимсалардир» (Мунофиқун, 9), дея марҳамат қилинган.

Намоз ҳақида ҳазрат Умар (розияллоҳу анҳу) бундай деганлар: "Менинг наздимда сизларнинг энг муҳим ишларингиз намоздир…"

Ухлаб қолиш, вақт ўтганини билмасдан ўтказиб юбориш узр хисобланади. Унда билган захоти намознинг қазосини ўқиб олиши керак бўлади.

Қатода (розияллоҳу анҳу)дан ривоят қилинади: «Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) дедилар: "Уйқуда камчилик, масъулиятни сезмаслик йўқ, камчилик ва масъулиятни сезмаслик уйғоқ пайтдадир. Қачон сизлардан бирингиз намозни унутса ёки ухлаб қолса, уни эслаган вақтида ўқиб олсин. Чунки Аллоҳ таоло: "Намозни мени эслаган вақтингда қоим қил!" деган» (Имом Муслим ривояти).

Аммо намозни ҳеч қандай узрсиз тарк қилиш, билатуриб ўқимаслик улкан гуноҳдир.

Айниқса, ҳозирги пайтда юртимизда намоз ўқиш ва бошқа ибодатларни адо этиш учун барча шароитлар муҳайё қилинган. Бизнинг турли баҳона ва важларимиз ўринсиз экани аён. Чунки намозларнинг вақти бизлар улгуришимиз учун етарлидир.

Шунинг учун ўзини англаган ҳар бир мусулмон дар-ҳол тавба қилиши, Аллоҳга ҳайтиши, намоз ўҳишни ўрганиб, ҳазоларини ҳам адо этишни бошлаши лозим бўлади.

186. Савол: Масжидларнинг кўпчилигида Каъбанинг расми осилган ва унда намоз ўкиётган одамларнинг суратлари билинарбилинмас бўлиб турибди. Шу жойда намоз ўкиса бўладими? Умуман расм бор жойда намоз ўкишнинг хукми қандай?

Жавоб: Намозхоннинг боши тепасида ёки қаршисида ёки ёнида суратлар ёки бир сурат осиғлик туриши макрухдир ("Хидоя"). Чунки Жаброил (алайхиссалом): "Биз (яъни фаришталар) ит ва суратлар бор уйга кирмаймиз", деганлар. Лекин сурат одамнинг кўзи илғамас даражада кичкина бўлса, зарари йўқ. Масжидларда осиғлиқ Каъбанинг расмида намоз ўқиётган кишиларнинг суратлари ҳам билинар-билинмас даражада кичикдир.

Расмли нарса намозхоннинг олди томонида бўлса, тахримий макрухдир. Суратли кийимларни кийиб намоз ўқиш ҳам макрухдир.

187. Савол: Намоздан сўнг тасбех ўгирилаётганида 33 мартадан «Субхоналлох», «Алхамдулиллах», «Аллоху акбар» дейилади. Ушбу сўзларнинг айнан 33 мартадан айтилишининг сири нимада?

Жавоб: Саҳобалардан баъзи камбағаллари Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) олдиларига келиб: "Бадавлатлар туя, мол, қўйларни Аллоҳ йўлига қурбонлик қилиб катта-катта савобларнинг эгаси бўлишяпти. Бизларда ундай мол-дунё бўлмаса, улар қилган савобни қандай қила оламиз", деб арз қилишганида: «Сизлар ҳар намоздан сўнг 33 марта "Субҳоналлоҳ", 33 марта "Алҳамдулиллаҳ", 33 марта "Аллоҳу акбар" десангиз, булар 99 та бўлиб, уларни "Ла илаҳа иллаллаҳу ваҳдаҳу ла шарика лаҳу, …(охиригача)"ни айтиш билан

100 мартага етказсангиз, Аллох йўлида жонлиқ сўйиб, қурбонлик қилганнинг савобини топасизлар», деганлар. Демак, рақамга эмас, балки Расулуллох (алайхиссалом)нинг сўзларига эътибор беришимиз лозим.

188. Савол: Кўпинча одамларнинг гапларида "тоат-ибодат" сўзи учраб туради. Бу сўзни қандай тушуниш керак?

Жавоб: Араб тилидаги «тоат» сўзи бўйсуниш, таслим бўлиш маъносини, «ибодат» эса бандалик, қуллик маъноларини англатади. Умуман, инсоннинг Парвардигорига тўла таслим бўлиб, Унинг буйруқларини бажариб, қайтарганларидан қайтиб яшаши тоат-ибодат дейилади.

189. Савол: Хурматли Муфтий ҳазратлари, саволим шундан иборатки, беш вақт намоз ўқиб юрган киши, ишлари кўпайса, намозни ҳазо ҳилиб ўҳиши мумкинми?

Жавоб: Куръони каримнинг Нисо сураси 103-оятида:

«Намоз мўминларга вақти тайин этилган ва (фарз этиб) белгилангандир», дейилган. Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам): "Амалларнинг яхшиси ўз вақтида ўқилган намоздир", деганлар.

Демак, мўминларга намозни вақтида ўқиш фарз қилинган. Уни узрсиз кечиктириб ўқиш мумкин эмас. Узр эса ухлаб қолиш ёки унутиб қўйиш билан бўлади. Имкон бўлса, намозни вақт кириши билан ўқиш афзал, бўлмаса белгиланган вақт ўтиб кетмасидан ўқиб олиш лозим.

Фақат ҳаж ибодатини бажараётганлар Арафотда пешин билан асрни, Муздалифада шом билан хуфтон намозларини жамлаб ўқийдилар.

Муҳаммад (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Ким бир намозни уҳлаб қолиб ёки унутиб ўқимаган бўлса, ёдига тушганида ўқийди", деганлар.

190. Савол: Отам врач, хусусий даволаш масканимиз бор. Хафтада куннинг тенг ярмидан кейин отам иложи борича бепул даволашни йўлга қўйганлар, лекин намоз ўқимайдилар. Энди у дунёда намоз ўқийдиганлар жаннатга кирса, отамга ўхшаганларнинг жойи дў-

**Жавоб:** Намоз Ислом арконларидан биридир. Инсон Аллох таолонинг мархаматига эришиш учун буюрилган амалларни бажариши зарур.

зах бўладими? Жавобингиз учун рахмат.

Жаннатга Аллоҳ таолонинг марҳамати билан эришилади. Жаннатий деб башорат қилинган Абу Бакр Сиддиқ (розияллоҳу анҳу): «Агар бир оёғим жаннатга кириб, иккинчиси ташқарида қолса, Аллоҳнинг қаҳридан қўрҳаман. Агар бир оёғим дўзаҳда бўлиб, бири ташҳарида қолса, Аллоҳнинг марҳаматидан умид қиламан», деганлар. Демак, ким жаннатга ва ким дўзаҳга киришини фаҳат Аллоҳ билади. Инсоннинг вазифаси буюрилган амалларни бажариш ва Аллоҳнинг марҳаматидан умид ҳилиб яшашдир.



191. Савол: Нима учун намоз вақтлари айнан қуёш ҳаракати билан белгиланади? Жавоб: Қуръони каримда:

﴿ هُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِيَآءً وَٱلْقَمَرَ نُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ لِنَعْلَمُواْ عَدَدَ ٱلسِّنِينَ وَٱلْحِسَابُ مَا خَلَقَ ٱللَّهُ ذَلِكَ إِلَّا بِٱلْحَقِّ يُفَصِّلُ ٱلْآيَنتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ وَٱلْحِسَابُ مَا خَلَقَ ٱللَّهُ ذَلِكَ إِلَّا بِٱلْحَقِّ يُفَصِّلُ ٱلْآيَنتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ وَالْحَى اللهِ اللهُ اللهُ

«У Қуёшни зиё (таратувчи) ва Ойни нур (сочувчи) этган ҳамда йилларнинг ададини ва (вақт ва замонга доир) ҳисобни билишларингиз учун уни (Ойни) манзилларга (бўлиб) ўлчаб қўйган Зотдир. Буни Аллоҳ фақат ҳақ (ҳикмат) билангина яратди. Билувчи қавм учун оятларни (У) батафсил баён қилур», (Юнус, 5) дейилади.

Муфассир уламолар ушбу оятдаги "ҳисоб" калимасини намоз, рўза ва ҳаж каби ибодатлар ва ижара, омонат каби олди-бердилар ҳисобини билишингиз учун, деб тафсир ҳилганлар. Демак, бу ўринда ҳуёш ибодат рамзи эмас, балки ваҳтни аниҳлашда восита вазифасини ўтайди.

192. Савол: Ўтган жума имом домла жуда чиройли маъруза қилиб, намознинг фазилатларини тушунтириб берди. Жумладан, "ўрта намоз"ни сақлаш кераклигини айтди. Илтимос, шу ҳақда маълумот берсангиз.

Жавоб: Қуръони каримда бундай дейилади:

«Барча намозларни ва (айниқса) ўрта намозни мухофаза қилинглар (яъни, беш вақт намозни вақтида адо этинглар) ва (намозда) Аллох таолога бўйсунган холда туринглар» (Бақара, 238). Яъни, намозда хушуъ ва хузуъли бўлинглар, дейилган.

Аллоҳ таоло ҳар куни беш вақт намозни ўз вақтида, ҳақ-ҳуқуқларига риоя қилган ҳолда адо этишга буюрди. Хусусан, "ўрта намоз"га янада эътибор беришимизни амр қилди.

Ибн Касир тафсирида ўрта намоз – "Бомдод намози" дейилган бўлса, Махмуд Алусийнинг "Рухул-маоний" тафсирида ўрта намоз – пешин намози дейилган. Бошқа тафсирларда ўрта намоз – аср намози эканига

далиллар кўпроқ. Аслида, "Қадр" кечасини Рамазонга, исми Аъзамини Қуръони каримга, дуо ижобат бўладиган соатни жума куни соатлари ичига яширганидек, ўрта намозни Аллох таоло беш вақт фарз намоз ичига яширган". Демак, ўрта намозни топиб сақлаш учун беш вақт намознинг ҳаммасига эътиборли бўлиш лозим.

193. Савол: Мен ҳар доим беш вақт намозни жамоат билан ўқийман. Намоз вақти кирмасидан беш-ўн дақиқа олдин масжидга чиқаман. Намоз вақти киргач,

муаззинимиз азон айтади. Унинг азонини эшитиб рохатланаман. Азон мусулмонларга намоз вақти кирганини эслатади. Азоннинг жорий бўлиш тарихи ва унинг хукми тўгрисида сўрамоқчи эдим.

**Жавоб:** Сиздай ихлосли мусулмонлар борлиги учун Аллоҳ таолога беадад ҳамду санолар бўлсин. Жамоатни канда қилмасдан ўқиётган намозларингизни Аллоҳ таоло даргоҳида ҳабул айласин.

Хар бир фарз намози ва жума намозидан олдин азон айтиш суннати муаккада (таъкидланган суннат) хисобланади. Азон Ислом динимиз шиоридир. Аммо уни тарк қилиш вожибни тарк қилган ҳукми билан баробар бўлиб, тарк қилувчи қаттиқ гуноҳкор бўлади.

Азон айтишни Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) ҳазрат Билол (розияллоҳу анҳу)га ўргатганларида: "Азонни дона-дона қилиб, иқоматни жуфт-жуфт қилиб айт!" деб буюрганлар. Шомдан бошқа намозларда азон ва иқомат орасида енгил тўрт ракат намоз ўқишга кетадиган вақт давомида кутиб ўтирилади. Шом намозининг мустаҳаб вақти жуда қисқа бўлгани учун ўтирмасдан тезда такбир айтилади. Аммо Имом Муҳаммад ва Имом Абу Юсуф (раҳматуллоҳи алайҳим): "Азон ва иқомат бир-бирига уланиб қолмаслиги учун шом намозида ҳам енгил ўтириб турилади", деганлар ("Ҳидоя").

Азон айтган киши иқоматни ҳам айтади. Судоъий (розияллоҳу анҳу)дан ривоят қилинади: «Мен Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) ҳузурларига бордим. Бомдод намози вақти киргач, менга: "Азон айт", деб буюрдилар. Ҳамма намозга тургач, Билол (розияллоҳу анҳу) иқомат айтишга келди, Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Судоъий азон айтди, албатта, азон айтган иқоматни ҳам айтади", дедилар».

Азонни лаҳн қилиб, яъни ашула каби чўзиб айтиш макруҳ.

Имом ёки муаззин йўқ бўлса, улар кутилади. Чунки Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам): "Мени ўрнимга келмагунимча кутинглар", деганлар. Барча мазҳаббошилар намоз вақти кирганидан сўнг азон айтилишига иттифоқ қилишган.

194. Савол: Гўшт ейилса, тахорат синадими? Жавоб: Бизнинг мазхабимизга кўра, гўшт қовурилган, қайнатилган ёки димланган бўлса хам, уни еган кишининг тахорати бузилмайди.

Ханбалий мазҳабига кўра, туя гўштини еган кишининг таҳорати бузилади.

195. Савол: Касал бўлганимда шифокорлар жаррохлик амалиёти қилишиб, сийдигимни найча орқали идишга оқиб ўтадиган қилиб қўйишди. Тахоратим турмайди. Намоз ўқиш учун нима қилишим керак?

Жавоб: Таҳорат қилиб, намоз ўқиб бўлмасидан жароҳатидан ё бошқа жойидан қон, йиринг ё нажас чиқиб қоладиган киши узрли ҳисобланади. Сиз ҳам узрли кишилар қаторига кирасиз. Узрли кишилар ҳар бир намознинг вақти кирганида таҳорат олиб, ўша намоз вақти чиққунича хоҳлаганича фарз ёки нафл намоз ўқишлари мумкин.

196. Савол: Таҳорат қилиш пайтида гапириш гуноҳ деб эшитдим. Шу тўғрими? Жавоб: Таҳорат қилаётганида дунёвий гапларни гапириш макруҳдир. Аммо яхшиликка чорловчи ёки ёмонликдан қайтарувчи сўзларни гапириш макруҳ эмас. Таҳорат олишда тил ва кўнгилнинг Аллоҳ таоло зикри ёки ҳар бир аъзони ювишда Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)дан ривоят қилинган

197. Савол: Баъзилар жаноза намозини тахоратсиз ўқиса ҳам жоиз дейишади. Шу гап тўғрими?

Жавоб: Намоз ўқувчининг бадани, кийими ва жойи тахоратсизликдан, нажосатдан пок бўлиши шарт. Жаноза ҳам намоздир. Жаноза намозини таҳоратсиз ўқиб бўлмайди. Вақт жуда кам бўлганида жаноза намозига улгуриш учун таяммум қилиб, жаноза намозига қўшиш керак.

дуолар билан машғул бўлиши мустахабдир.

Жаноза намозини ўқувчи таҳоратли, оёқ кийими пок бўлса, намози дурустдир. Агар пок бўлмаса, барча уламолар наздида, намози дуруст эмас.

198. Савол: Намоз ўқиётган вақтимда отам ёки онам чақирса, мен намозимни бузиб, уларга жавоб беришим мумкинми?

Жавоб: Намоз ўқиётганни отаси ё онаси чакирса, ўкиётган намози фарз ёки суннат бўлса, намозини бузиб, жавоб бериши мумкин эмас. Чунки намозни зарурат бўлмаганида бузиб бўлмайди. Ота-она ё бошқа киши ёрдам сўраб бақирса, бир киши сувга чўкаётгани ёки бирор жой ёнаётганидан хабар топса, намозни бузиш вожиб бўлади. Намоз ўкиётганида нарсасини ўғри оладиган бўлса, намозини бузиб, нарсасини сақлаши керак. Шунингдек, аёл намоз ўқиётганида қозон қайнаб кетса, намозини бузиб қозонига қараши мумкин.

199. Савол: Тирноқларга сурилган бўёқларни кетказмасдан қилинган таҳорат ва ғусл дурустми?

Жавоб: Фақиҳлар таҳорат ва ғуслда сув инсон жисмига етиши керак дейишган. Сув зарар қиладиган жароҳатлар бундан мустасно. Таҳорат асносида сув терига етиши учун бармоҳларни хилол ҳилиш ва узукларни ҳимирлатиб ҳўйиш лозим. Лаҳит ибн Субура ривоят ҳилади. «Мен: "Ё Расулуллоҳ! Менга таҳоратни ўргатинг", дедим. У зот: "Таҳоратни муҳаммал ҳил, бармоҳларинг орасига хилол ҳил ва рўза бўлмасанг, истиншоҳ (бурунга сув тортиш)ни маромига етказ", дедилар» (Бешовлари ривоят ҳилишган).

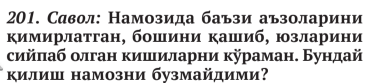
"Ал-фиқху аълал мазаҳибил арбаъати" китобининг 43-саҳифасида: "Тўртта мазҳаб уламолари баданда сувнинг танага етишига моне бўлувчи (эриган шам, хамир каби) тўсиқ бўлмаслиги керак", деб иттифоқ қилишгани айтилган. Бундан ҳатто кўздан оқиб қотиб қолган шиллиқ сув ва аъзолардаги сув ўтмас кирларни ҳам таҳорат ва ғуслда кетказиш лозимлиги маълум бўлади. Тирноқларнинг бўёғи ҳам, шубҳасиз, эриган шам ва хамир каби аъзога сув етишига тўсиқ бўлгани учун уни кетказиш лозимдир.

Тўрт мазҳаб фақиҳлари тирноққа бўёқ суртилган бўлса, уни кетказмасдан таҳорат ва ғусл жоиз эмаслигини айтганлар.

200. Савол: Намоз ўқишда хаёлга турли фикрлар келади. Баъзида намозхон неча ракат намоз ўқиганини ҳам билмай қолади. Шу каби паришонхотирлик, эътиборсизлик билан намоз бузиладими? Намозда фикрчалғимаслиги учун нима қилиш керак?

Жавоб: Намозхон намозни хушуъ билан ўқиса, бутун аъзолари ибодатга ғарқ бўлади. Намозда дунё билан боғлиқ фикрлар намозни ботил қилмайди. Аллоҳнинг улуғлигини ёдда тутиш, у Зот азобидан қўрқиш, фазлидан умидвор бўлиш ва ҳаё қилиш хушуъ билан намоз ўқишга ёрдам беради. Одатда қаттиқ товуш, шовҳинлар намозда фикрнинг чалғишига сабаб бўлади. Наҳшли жойнамозлар, чойшаблар, рўпарага осилган суратлар ҳам ҳаёлни чалғитиши мумкин. Намоз ўҳишдан олдин уларни олиб ташлаш керак. Намозхон намозда турганида сажда қиладиган ўрнига қараб турса, ҳаёли бўлинмайди. Деворга яҳин жойда намоз ўҳиш ҳам фикрнинг чалғимаслигига сабаб бўлади. Намозда ўҳиётган оятларини тушуниш, бажараётган амаллари фарз ё суннатлигини билиш билан ҳам фикр бўлинмайди.

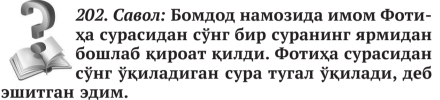
Намозхон хушуъ қилишга қанча интилса, оладиган савоби ҳам шунга яраша бўлади. Зеро, Аллоҳ таоло бирор жонни тоҳатидан ортиҳ ишга буюрмайди.



Жавоб: Пайғамбаримиз (алайҳиссалом): "Агар намозхон кимга муножот қилаётганини билганида эди, юзини у ёқ-бу ёққа бурмасди", деганлар. Намозда тўнини ўйнаш, бирор аъзосини қимирлатиш, узрсиз сийпаш, ён-атрофларга қараш макруҳдир. Шунинг учун намозда ортиқча ҳаракатдан ўзини тийиш керак.

Агар намоз ичида икки қўл билан бажариладиган ишларни қилса, шунингдек, бир рукнда бир ишни – масалан, юз силашни уч бор такрорласа, намози бузилади.

Узрсиз кийимини тўғрилаб олса, сочини тараса, бу ишларни бир қўл билан қилса, макрух, икки қўл билан қилса, намозни бузади. Макрух билан адо этилган ибодат эса камчиликлидир.



**Жавоб:** "Зоҳирур ривоя"да, фарз намозларда бир ракатда бир суранинг ўртасидан, иккинчи ракатда бошқа суранинг ўртасидан ўқиш мумкин эмас, дейилган. "Заҳирия"да бундай қилиб ўқиш макруҳ бўлади, дейилган.

"Салоти Масъудий" китобида бу хусусда бундай дейилган: "Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) фарз намозида бир суранинг бошини ташлаб, охирини кироат килмаганлар хамда икки сурани бир ракатга ва бир сурани икки бўлиб икки ракатга ўкимаганлар. Бошлаган сураларини узун бўлса хам тўлик ўкиганлар", дейилган ("Фатовойи Хиндия", "Маслакул муттакин").

203. Савол: Қабристонда намоз ўқиш гунох деб эшитдим. Ҳайитда айрим кишилар масжид ёнидаги қабристон ичида туриб, имомга эргашишади. Уларнинг намози

дуруст бўладими?

**Жавоб:** Қабристонда, йўл ўртасида, туянинг ётоғида, ахлат-чиқинди ташланган жойларда, қушхоналарда (қассобхона), ҳожатхона ва таҳоратхоналарда, Каъбанинг устида, ҳаммомда (ювиниш жойларида), ўтиш жойла-

ри ва йўл устида намоз ўкиш макрухдир *("Фатовойи Хиндия", "Фатовойи Қозихон")*.

Қабрларни босиб ўтиш одобдан эмас.

Иложи борича ибодатларимизни камчиликсиз, тўлиқ адо этишга ҳаракат қилишимиз лозим.

204. Савол: Баъзилар рукудан сўнг қаддини ростлаб улгурмай саждага кетаверади. Саждаларни ҳам орада тўла бир ўтириб олмасдан олдинма-кейин шошилиб қи-

лади. Бу тарзда амалларни тез бажаришнинг ибодатга зарари йўқми?

**Жавоб:** Имоми Аъзам ва Муҳаммад (раҳимаҳумул-лоҳ) наздларида рукудан турганда тикланиш суннатдир.

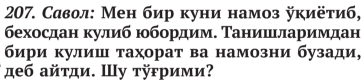
Имом Кархий, рукнларда туманина вожиб, деган ("Заҳирия"). «Муния»нинг шарҳида: "Рукнларда туманина дегани руку ва саждада аъзоларни бўғимлар ором олгунча тутиб туришдир. Унинг энг ози бир тасбеҳдир", дейилган ("Фатовойи Ҳиндия", "Айний шарҳи Канз", "Наҳрул Фоиқ").

Ҳадисда: «Одамнинг ёмони руку ва саждани тўлиқ қилмаган кишидир», дейилган. ("Ҳидоя", "Маслакул муттақин").

Демак, шошилиб, рукнларни тўлиқ бажармаслик ибодатни нуқсонли қилади. Бирон вожиб ё суннат тарк қилиниш билан намоз адо этилган бўлса-да, савоби тўлиқ бўлмайди. Ибодатларимизни ихлос билан тўлиқ адо этишга ҳаракат қилайлик.

205. Савол: Мен намозда бир сурани ўқиётиб, баъзан адашиб бошқа сурага ўтиб кетаман. Бунинг намозга зарари йўқми? Жавоб: Қарилик ё ақл фаромуш бўлиши сабабли бу холат юз берса, қаралади: жаннат башорати ҳақидаги оятни ўқиётиб, дўзах хабари ҳақидаги оятга ўтиб кетилса, масалан, «иннал аброро» деб сўнг «лафи жаҳийм» деса ёки «иннал фужжаро»дан сўнг «лафи наъим» дейилса, намоз бузилади. Чунки яхши кишиларни жаҳаннамда, ёмон иш қилувчи гуноҳкорларни жаннатда дейиш билан маъно ўзгаради. Маъно ўзгарадиган ҳолда намоз бузилади. Аммо маъно бузилмаса, зарари йўқ. Бундай ҳолатлар содир бўлмаслиги учун инсон аввало ибодатни хушуъ, хузуъ билан адо этиши керак.

206. Савол: Аъзолардаги туклар юлинганидан сўнг ҳам таҳорат олиш керакми? Жавоб: Аъзолардаги тукларни юлиш билан таҳорат синмайди. Аммо соч-соҳол ёки бошҳа туклар олинганида ўрнидан ҳон ё йиринг чиҳиб оҳса, таҳорат синади ва ўша жойни ювиб, янги таҳорат олиши керак ("Ҳидоя").



**Жавоб:** Ҳар қандай кулиш ҳам таҳорат ва намозни бузмайди. Ҳар қандай кулиш дейишимиз сабаби:

Кулиш уч хил бўлади: Қахқаха, зехк ва табассум.

Ўзи ва ёнидаги одам эшитадиган даражада кулиш қаҳқаҳа дейилади.

Фақат ўзи эшитадиган кулги зехк дейилади.

Табассум, жилмайишдир. Уни кишининг ўзи ҳам, ёнидагилар ҳам эшитмайди *("Зоҳирия")*.

Қаҳқаҳа намоздан ташқари ҳолатда таҳоратни бузмайди. Намоз ўқиётгандаги қаҳқаҳа намозни ҳам, таҳоратни ҳам бузади.

Намоз ичидаги зехк намозни бузади, тахоратни бузмайди.

Табассум намозни ҳам, таҳоратни ҳам бузмайди ("Фатовойи Ҳиндия").

Тиловат саждаси ёки жаноза намозидаги қаҳқаҳа тиловат саждаси ва жаноза намозини бузади, лекин таҳоратни синдирмайди ("Фатовойи Қозихон").

208. Савол: Намозда қаҳқаҳа отиб кулиш таяммум ва ғуслни бузадими?

**Жавоб:** Қаҳқаҳа намозда таҳоратни бузганидек, таяммумни ҳам бузади. Ғуслни эса бузмайди. Ғусл қилган киши намозда қаҳқаҳа отиб кулса, намози бузилади. Янгидан таҳорат олмай туриб намоз ўқиши жоиз эмас ("Муҳит", "Татарҳония").

209. Савол: Кўпинча таҳорат олиб бўлганимдан кейин бирор аъзоимни ювдимми, йўқми, деб шубҳага тушиб қоламан. Бундай пайтда нима қилишим керак?

**Жавоб:** Қоидага кўра, бундай пайтда бу биринчи шубҳа бўлса, фақатгина ўша аъзонинг ўзи ювиб қўйилади. Аммо бундай ҳолга кўп тушадиган киши, шубҳаларга эътибор бермайди ("Фатовойи Ҳиндия").

210. Савол: Мен баъзида таҳоратим бузилдими-йўқми, эслолмай қоламан. Шунда қандай йўл тутай?

**Жавоб:** Аниқ-равшан таҳорат олган киши кейинроқ таҳорати бузилиб-бузилмагани хусусида шубҳаланиб қолса, таҳоратли ҳисобланади. Таҳоратсиз бўлатуриб, таҳорати бор-йўқлиги ҳақида иккиланиб қолган кимса таҳоратсиздир ("Хулоса").



211. Савол: Ғуслнинг бир неча тури бор, деб эшитдим. Ғусл бутун баданни ювиш эмасми, уни яна қандай турлари бўлиши мумкин?

**Жавоб:** Тўғри, ғусл бутун баданни ювишдир. Аммо хукми жиҳатидан унинг тўққиз тури бор. Ғусл уч ҳолда фарз, бир ҳолда вожиб, тўрт ҳолда суннат ва битта ҳолда мустаҳаб бўлади.

Фарз бўлган ғусллар:

- 1. Жанобатдан ғусл қилиш.
- 2. Ҳайз тўхтаганидан сўнг ғусл қилиш.
- 3. Нифос тўхташидан сўнг ғусл қилиш.

Вожиб бўлган ғусл:

1. Ўликни ғусл қилдириш (ювиш) ("Ал-Мабсут").

Шунингдек, жунуб бўлган ғайридин мусулмон бўлса ғусл қилиши вожиб ("Зоҳирур ривоя"). Аммо ҳайзи тўхтаган ғайридин аёл мусулмон бўлса, ғусл қилиши вожиб эмас. Эҳтилом билан балоғатга етган ўсмир ва ҳайз кўриш билан балоғатга етган қиз ҳайзи тўхтагач, ғусл қилиши вожибдир ("Зоҳидий", "Фатовойи Қозихон").

Суннат бўлган ғусллар:

- 1. Жума куни (жума намози учун) ғусл қилиш.
- 2. Ҳайит кунлари ғусл қилиш.
- 3. Арафа куни ғусл қилиш.
- 4. Эхромга кираётиб ғусл қилиш.

Мустаҳаб бўлган ғусл:

Жунуб бўлмаган ғайридин мусулмон бўлса, ғусл қилиши (*"Муҳит"*).

Бундан ташқари, мандуб ғусллар ҳам бор. Уларга қуйидагилар киради: Макка ва Мадинага кириш учун ғусл қилиш; Муздалифада туриш учун ғусл қилиш; жиннилик билан хасталанган соғайганида ғусл қилиши; балоғат ёшига етган, лекин эҳтилом бўлмаганнинг ғусл қилиши ("Табйин").

Ғусл қилишни намоз вақтига қадар кечиктирса, гуноҳкор бўлмайди *("Муҳит"*).

212. Савол: Муҳтарам Муфтий ҳазратлари! Мусулмон киши тобут кўтариб кетилаётганини кўрса, уни кўтариб, савоб олишга шошилади, марҳумни таниса-та-

нимаса ҳам жаноза намозига қўшилади. Тобутни кўтариш тартиби борасида динимиз, мазҳабимиз олимлари нима дейишган?

**Жавоб:** Тобутни тўртта эр киши тўрт томонидан кўтариши суннатдир (Абул Макорим, "Шарҳи Ниқоя", "Жавҳаратун Наййира").

Тобут кўтаришнинг ўзи суннат, аммо унинг камоли ҳам бор. Унинг тўрт томонидан кетма-кет ушлаб, ҳар томонидан ўн қадамдан кўтариб борган киши суннатни бажарган ҳисобланади.

Жойнинг торлиги ва шунга ўхшаш зарурий ҳолатлардан ташқари икки киши тобутни орқама-кетин туриб кўтариши макруҳ. Тобутни қўлда ёки елкада кўтаришнинг зарари йўқ ("Шарҳи Таҳовий").

Тобутни элтишда у ён-бу ёнга чайқалмайдиган даражада тез юриш ("Табйин"), майитнинг бош томони олдинда бўлиши керак ("Музмарот").

Тобутнинг ортида ва маййит чиққан хонадонда баланд овозда йиғи-сиғи қилиш, бақириб-чақириш ва ёқа йиртиш макрухдир. Унсиз йиғлашнинг зарари булмаса ҳам, сабр қилиш яхшидир ("Татархония").

213. Савол: Бир нарсага ҳеч тушунмайман – нима учун жаноза намози масжиддан ташқарида ўқилади?

**Жавоб:** Тобутни масжид ичига олиб кириб жаноза намозини ўқиш макрухдир.

Йўл устида ёки бирор кишига тегишли ерда ҳам жаноза ўқиш макруҳ ("Музмарот"). Жаноза ўқиш учун қурилган махсус жойда жаноза намозини адо этиш макруҳ эмас ("Табйин").

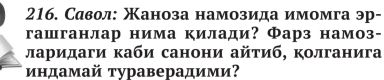
214. Савол: Баъзилар намоз бошланганида масжидга (жамоатга етиш учун) югуришади. Шу тўгрими?

Жавоб: Бу хатодир. Абу Қатода (розияллоҳу анҳу)дан ривоят қилинади: «Биз Пайғамбар (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) билан намоз ўқиётган эдик. Одамларнинг оёқ товушлари эшитилди. Пайғамбаримиз намозни тугатгач, улардан: "Сизларга нима бўлди?" деб сўрадилар. Улар: "Намозга шошилдик", дейишди. Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Ундай қилманглар. Агар намозга келсаларинг, хотиржамлик билан келинглар. Намознинг қанчасига етсаларинг, уни ўқинглар, қанчасини ўтказиб юборсаларинг, уни (ўзларингиз) тўлдириб қўйинглар", дедилар».

Шунинг учун намозга виқор билан, шошмасдан келиш лозим.

215. Савол: Намозда саф текис бўлиши учун хозир масжидларда оёқ остига ип тортиб қўйиляпти. Қадамлар катта-кичиклигини хисобга олсак, ипга оёқ учи тўғриланса, барибир саф текис бўлмайди-ку?

Жавоб: Сиз айтган холат намозхонларга саф олишни кулай килиш максадида якин йилларда жорий бўлган ишдир. Аммо уламоларимиз жамоат намозида сафнинг текис бўлиши учун намозхонлар елкаларининг бир-бирига тўғри бўлиши кераклигини таъкидлашган ("Бахрур роик").



**Жавоб:** Жаноза намозида имомга эргашганлар такбири тахрима, жанозанинг қолган учта такбири, сано, салавот ва жаноза дуоси кабиларни ичида мустақил ўқийдилар ("Фатовойи Хиндия").

217. Савол: Бир кунда беш вақт намоз бор, деймиз. Витр намози-чи? Ёки у хуфтон намози таркибига кирадими?

Жавоб: Йўқ, витр хуфтон намози таркибига кирмайди. У алохида намоз, лекин вақти хуфтон намози вақтидир, Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)га фарз, умматларига эса (бизнинг мазҳабга кўра) вожиб қилинган (Сарахсий. "Муҳит"). Чунки Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) бундай марҳамат қилганлар: "Эй Қуръон аҳли, витр намозини ўқинг! Зеро, Аллоҳ таоло тоҳдир, тоҳни яҳши кўради" (Имом Абу Довуд ва Термизий ривояти).

"Витр" луғатда тоқ маъносини бергани учун бу ҳадисда "Аллоҳ таоло тоқдир, тоқни яхши кўради", дейилмоқда.

Витр намози хуфтон вақти кирганидан бошлаб кечанинг охиригача ўқилаверади. Аммо хуфтондан олдин ўқиш жоиз эмас. Агар витр хуфтон намозининг таркибига кирганида, уни кечанинг охиригача кечиктириш макрух бўларди. Холбуки уни кечанинг охиригача (бомдод вақтига қадар) кечиктириб ўқиш мустахабдир ("Табйин").

Ханафийликда витр намози уч ракат. Хар бир ракатида Фотиҳа сураси ўқилади. Унинг биринчи ракатида Аъло, иккинчи ракатига Кофирун, учинчи ракатига

Ихлос сураларини ўқиш мандубдир. Бунга Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам)нинг витр намозини ана шундай ўқиганлари ҳақидаги Имом Аҳмад, Насоий ва Ибн Можанинг Убай ибн Каъб (розияллоху анҳу)дан ривоят қилган ҳадислари далил бўлади ("Ал-Фиҳҳул исламий ва адиллатуҳу").

Витр намозининг учинчи ракатида Қунут дуосини ўқиш, саҳиҳ қавлларга кўра, вожибдир *("Жавҳаратун наййира")*.

218. Савол: Қибла тарафда ухлаб ётган ёки гаплашиб ўтирган одамнинг ортида намоз ўкиса бўладими?

Жавоб: Қиблага қараб ўтирган ё турган кишининг ортида намоз ўқиса бўлади Пайғамбаримиз (алайҳиссалом) Икрима (розияллоҳу анҳу)ни қиблага юзлантириб қўйиб ортида намоз ўқиганлар.

Аммо намозхонга юзланиб турган ёки уни ибодатдан чалғитадиган даражада баланд овоз билан гаплашаётганлар ёнида, қибла тарафида ухлаб ётган киши қаршисида намоз ўқиш макрухдир ("Шархи Аврод").

219. Савол: Мен баъзан унутган холда намозда зам сурадан олдин "Басмала" ни айтаман. Бунинг намозга зарари йўқми? Жавоб: Хар ракатда Фотиха сурасидан олдин "Басмала" айтиш суннат.

"Муҳит" китобида Фотиҳа билан зам сура ўртасида "Басмала" айтилмайди, агар айтилса макруҳ бўлади, дейилган ("Ҳидоя", "Шарҳул Виқоя", "Маслакул муттакин").

220. Савол: Намозда эснаш яхши эмас, деб эшитдим. Аммо эснаш ихтиёрсиз келса, нима қилиш керак?

Жавоб: Ибодат пайтида эснаш хушуъ ва хузуъни кетказади. Бошқа пайтларда ҳам эснашни уламолар яхши санашмаган. Шу сабаб намозхон эснашни қайтаришга ҳаракат қилиши лозим. Аммо қайтаролмаса, чап қўли орқаси билан оғзини ёпиши керак.

Қиёмда турган пайтда кўп ҳаракат бўлмаслиги учун ўнг қўл орқаси билан оғиз беркитилади. Чунки қиёмда намозхоннинг ўнг қўли чап қўлининг устида бўлади. Аммо олдин эснашни қайтаришга ҳаракат қилиш керак. Қудурий айтади: «Кўп бор синадик, эснашни қайтаришга ҳаракат қилинса, у тўхтар экан» ("Фатовойи Қозихон").

«Туҳфатул мулук» китобида, Пайғамбаримиз (алайҳиссалом)нинг намозда асло эснамаганларини, кўнгилдан ўтказиб, Аллоҳ таолога чин дилдан итоатли, илтижоли ҳолатда туриш намозда эснаш каби одамни ортиқча ҳаракатлардан сақлайди, дейилган ("Шарҳул Виқоя").

## 221. Савол: Қазо намозларни қайси пайт ўқиган маъқул?

Жавоб: Аслида намозларни иложи борича ўз вактида адо этишга ғайрат қилиш керак. Инсоннинг ўзига боғлиқ бўлмаган холатлар бундан мустасно. Ана шу холатлар сабаб намоз қазо бўлиб қолса, уларни адо этишга маълум бир вакт ажратилмаган. Аммо куннинг уч вактида – кун чиқаётган, куёш тиккага келган ва кун ботаётган вақтларда ўқиб бўлмайди ("Бахрур роиқ").

222. Савол: Жума намозига келган одам таҳиятул масжид намозини қай маҳал ўқийди?

Жавоб: Бизнинг мазҳабимизда масжидга кирганида ўтирмасдан олдин икки ракат таҳиятул масжид намозини ўқиш нафл ибодатдир. Масжидда фарз намозини ўқиган киши айни пайтда таҳиятул масжидни ҳам адо этган ҳисобланади. Жума куни масжидга келган одам таҳиятул масжидни ўқимоқчи бўлса, имом хутба ўқиш учун минбарга чиқишидан олдин ўқиб олиши керак. Хутба бошланганидан сўнг нафл намозлари ўқиш макруҳдир ("Фатовойи Ҳиндия").

223. Савол: Сажда қилаётганида бурун узрсиз ерга тегмаса, сажда дуруст бўладими? Жавоб: Саждани суннатга тўла мувофиқ холда адо қилиш учун пешона билан бурун ерга тегиши шарт. Саждада ким узрсиз бурнини ерга теккизмаса, намози дуруст бўлади, аммо бундай қилиш макрух саналади ("Фатовойи Хиндия").

224. Савол: Хурматли Муфтий ҳазратлари! Сафарда ибодатга тегишли ҳукмлар ўзгаради, деб эшитдим. Илтимос, шу ҳақида маълумот берсангиз.

Жавоб: Динимизда сафар қилиш билан баъзи ибодатларга доир хукмлар ўзгаради. Тўрт ракатли фарз намозларни қаср қилинади (икки ракат ўқилади), рўза тутмасликка изн берилади, маҳси муддати уч кунга узаяди, жума, икки ҳайит намозлари ва қурбонлик сўйиш вожиб бўлмайди. Озод аёлларнинг маҳрамсиз йўлга чиқишлари ман этилади ("Аттобия").



225. Савол: Киши намозда акса уриб, "Алхамдулиллах" деса, намози бузиладими? Акса уриб, хамд айтганга намоздаги одам жавоб берса-чи?

**Жавоб:** Намозда акса уриб, ичида ҳамд айтган кишининг намози бузилмайди. Аммо сукут саҳлагани яҳшидир ("Хулоса"). Агар бу киши имомга эргашган бўлса, у ичида ҳам, ташида ҳам ҳамд айтмайди ("Темиртоший"). Бундай киши намозини битиргач, ҳамд айтади.

Акса урганга намозда туриб жавоб бериш билан эса намоз бузилади *("Мухит")*.



226. Савол: Жамоат намозида имомга эргашувчи киши вожиб амаллардан бирортасини тарк этса, ўзи саждаи сахв киладими?

**Жавоб:** Йўқ, у ҳолда саждаи саҳв қилмайди. Чунки у имомга тўла эргашиши вожиб ("Фатовойи Ҳиндия").



227. Савол: Имом саждаи сахвни лозим қиладиган хатога йўл қўйса, масбуқ (имомга кеч қолиб эргашган кимса) қандай йўл тутади?

**Жавоб:** Бундай ҳолатда масбуқ саждаи саҳвни имомга эргашиб адо этади, кейин етиша олмаган ракатларни ўқишга туради ("Фатовойи Ҳиндия").

228. Савол: Қироати жахрий ўқиладиган фарз намозларини ёлғиз ўқувчи киши ҳам жаҳрий (овоз чиқариб) ўқиса бўладими? Жавоб: Қироати жаҳрий ўқиладиган фарз на-

мозларини ёлғиз ўқийдиган одам ихтиёрлидир, истаса, овоз чиқариб ўқийди, истаса, ичида қироат қилади ("Фатовойи Хиндия").

229. Савол: Жума хутбасини минбарга чиқиб ўқиган имом ноибини жума намозига имомликка ўтказиши мумкинми?

Жавоб: Йўқ, мумкин эмас. Хутбани ўқиган киши жума намозига ҳам имом бўлиши керак. Фуқаҳолар айтишича, ҳатто хутба ўқиганидан кейин имомнинг таҳорати кетиб қолса ҳам, ўрнига бошқаси жума намозига имом бўлолмайди. Хатибнинг таҳорат олиб келиши кутилади ("Фатовойи Ҳиндия").

230. Савол: Имом жума хутбасини ўқиётиб Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) исмларини зикр қилган эди, ёнимда ўтирган киши пастроқ овозда салавот айтди. Намоз тугагач, бир киши ўша одамга хутба ўкилаётганида жим турилади, деб танбех берди. Мен ҳайрон бўлдим: Пайғамбаримиз (алайхиссалом) эсланган жойда салавот айтилмайдими?

**Жавоб:** Бошқа ҳолатларда Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг номи шарифлари зикр қилинганида эшитганлар дарҳол салавот айтишлари керак. Аммо жума ҳутбаси ўқилаётганида салавот айтиш макруҳдир ("Татарҳония"). Шунингдек, бундай пайтда гапириш, тасбеҳ айтиш, акса уриб, ҳамд айтганга жавоб бериш, саломга алик олиш ҳам макруҳ, дейилган ("Сирожул ваҳҳож").

231. Савол: Масжидга кирганимда жамоат хуфтоннинг фарзини ўқиётган экан. Мен имомга эргашдим. Лекин намоз сўнгида мен биринчи ёки иккинчи ракатга улгурганимни эслолмай иккиланиб қолдим. Сўнгиккинчи ракатдан қўшилдим, деган қарорга келиб, имом салом берганидан кейин туриб, яна бир ракат ўқидим. Лекин кейинроқ имомга биринчи

ракатга эргашганим ёдимга тушди. Мен хуфтоннинг фарзини тўрт ракат эмас, балки беш ракат қилиб адо этибман. Мен намозни қайтадан ўқишим керакми?

**Жавоб:** Йўқ, қайта ўқишингиз керак эмас. Чунки сиз айтган ҳолатда намоз бузилмаган, намознинг барча арконлари адо этилгандир.



232. Савол: Қуръонни овоз чиқармай ўқиса ҳам тиловат қилганга ўтадими ёки овоз чиқариб ўқиш шартми? Жавоб учун аввалдан ташаккур!

**Жавоб:** Қуръонни овоз чиқармай ўқиганда тиловат қилганга ўтиши учун ўқиётган киши энг камида ўзининг овозини ўзи эшитадиган даражада бўлиши керак.



233. Савол: Ёш болалар сийиб қўйган кўрпача ва гиламлар устида улар сувда чайилганидан кейин намоз ўқиш мумкинми?

**Жавоб:** Улар ювиш билан тоза бўлмайди, лекин устига жойнамоз ёзиб намоз ўқиш мумкин. Улар тоза бўлиши учун, бир кеча-кундуз оқар сувга бостириб, боғлаб қўйиш лозим. Сўнг улар устида намоз ўқиш мумкин бўлади.



234. Савол: Баъзи вақтларда нафл намози ўқиб бўлмайди, деб эшитдим. Шу ҳақида тўлиқроқ маълумот берсангиз. Жавоб: Ушбу вақтларда нафл намоз ўқил-

майди:

- 1. Бомдод намозининг вақти киргач, бомдод намозининг суннатидан бошқа нафл намоз ўқилмайди.
- 2. Бомдод намозини ўқигандан сўнг қуёш чиқиб бўлгунига қадар.

- 3. Аср намози ўқилганидан сўнг.
- 4. Шом намозининг фарзидан олдин.
- 5. Уйида бўлса ҳам, ҳайит намозидан аввал.
- 6. Ҳайит намозидан сўнг масжидда нафл намоз ўқиш макрухдир. Уйда ўқиш мумкин.
- 7. Ҳажда, Арафот ва Муздалифада, бир вақтда ўқиладиган намозлар орасида ҳам ҳеч бир нафл намоз ўқилмайди. Бу пайт ҳатто пешин ва шом намозларининг суннатлари ҳам ўқилмайди.
  - 8. Фарз учун вақт жуда тиғиз қолганида.
  - 9. Жума куни хатиб хутбага чиққан пайтда.
  - 10. Хожат қистаб турганида.
- 11. Дастурхонга севимли таом келтирилса-ю, қалб унга машғул ҳолда бўлса, хаёлни қочирадиган вазият вужудга келса.
- 12. Қуёш тутилиш (кусуф) ва ёмғир исташ (истисқо) хутбаси ўқилаётганда *("Халаби кабир")*.

235. Савол: Хурматли муфтий ҳазратлари! Ёшим етмиш учда. Зиммамда ҳазо намозларим бор. Баҳоли ҳудрат ўҳиб боряпман. Шу ҳолда нафл намозлари ҳам

ўкисам бўладими?

Жавоб: Зиммангиздаги ибодатларнинг қазосини ўташга ҳаракат қилишингиз таҳсинга лойиқ. Чунки зиммадаги ибодатлар фақат уларнинг қазосини ўташ билан соқит бўлади. Энди нафл намозларни ўқиш масаласига келсак, олдин қазоларингизни ўтаганингиз авло. Зеро, нафл ибодатларни қилсангиз савоб оласиз, қилмасангиз гуноҳкор бўлмайсиз. Қазо намозлар эса бўйнингиздаги қарз. Қарзни имкон қадар тезроқ ўташ керак.

236. Савол: Нафл намозини бомдод намозидан қанча вақт олдин ўқиса бўлади? Жавоб: Нафл намозларини субҳи содиқдан олдин, яъни бомдод намози вақти киргунига қадар ўқиса бўлади. Бу вақт бугунги кунда чоп этилаётган намоз тақвимларида "Тонг" деб кўрсатилган.

237. Савол: Маълумки, сафарга чиқилганда фарз намозлари қаср қилиб ўқилади. Сафар нияти билан чиқиб, 60–70 километр юргандан кейин ортга, уйга қайтилса, шу масофада вақти кириб қолган намоз қаср қилиб ўқиладими ёки тўлиқми?

Жавоб: Киши уч кеча-кундузлик масофага боришни ният қилиб йўлга чиққач, ўз шахри (қишлоғи)нинг охирги уйлари кўринмай қолганидан бошлаб мусофир хисобланади ва мусофир учун белгиланган енгилликлардан фойдаланади ("Фатовойи Оламгирия"). Аммо ҳали уч кеча-кундузлик масофага етиб бормасидан, уйига қайтиши лозим бўлиб қолса, ўша жойда ва қайтгунича вақти кирган намозларни ҳам тўлиқ ўқиши лозим бўлади. Чунки уйига қайтишни ният қилиши билан, ҳали тўла мусофир бўлиб улгурмагани учун, сафар нияти бекор бўлади.

238. Савол: Ўзбекистон мусулмонлари идораси, "Мовароуннахр" нашриёти чоп этадиган йиллик тақвимда "тонг" ва "қуёш"нинг чиқиш ва ботиш вақтлари берилган. Бомдод намозининг азон ва такбир вақтлари қандай аниқланади?

**Жавоб:** Субҳи содиқ, яъни машриқ тарафда, қуёш чиқиши тарафида, ер сатҳи бўйлаб тарҳаладиган даст-

лабки ёришиш тақвимда тонг вақти деб кўрсатилган. Ана шу пайтдан бошлаб бомдод намозига азон айтса бўлади ("Фатовойи Оламгирия"). Агар, сиз яшайдиган жойда тақвимда кўрсатилган тонг соатида ана шу холат бўлмаса, у ерда ҳали бомдод вақти кирмаган бўлади. Тақвимда берилган намоз вақтлари маълум бир шаҳар учун хосдир. Вилоятнинг турли ҳудудларида ҳуёшнинг чиҳиши ва ботишида фарҳ бўлиши табиий. Шунинг учун, намоз ваҳтлари, Рамазонда оғизни очиш ва ёпиш ваҳтларини жойлардаги масжидларнинг имом-хатиблари, уларнинг ноибларидан янада аниҳлаштириб олинса, яхши бўлади.

239. Савол: Тўрт ракатли фарз намозини ўқиётган одам иккинчи ракатдан сўнг, намозим тугади, деб чиқиб кетса, у кейин икки ракатни ўқиб, саждаи сахв қилиб, аввалги икки ракатга қўшиб қўйса бўладими ёки намозни қайтадан ўқиши керакми?

**Жавоб:** Сиз айтган ҳолатда намоз бузилади ва уни ҳайтадан ўҳиш керак.

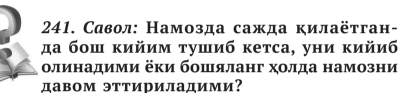
240. Савол: Фарз намозининг биринчи ракатида Фотихадан сўнг катта суранинг охирги оятларини ўкиса бўладими ёки албатта сурани бошидан ўкиш керакми?

**Жавоб:** Фарз намозларнинг олдинги икки ракатининг ҳар бирида Фотиҳа сурасидан сўнг бошҳа-бошҳа сураларни тугал ўҳиш афзалдир. Биринчи ракатга Фотиҳа сурасидан сўнг суранинг олдинги бир ҳисмини ўҳиб, иккинчи ракатда ҳолган ҳисмини ўҳишни, баъзи уламолар, маҳруҳ бўлади дейишган. "Заҳирия"да бундай ҳилмаслик кераҳ, дейилган.

Биринчи ва иккинчи ракатларда Фотиҳа сурасидан сўнг бирор суранинг охирини ўқиш, агар суранинг

ўқиладиган охирги оятлари сони бир тугал суранинг, масалан, Набаъ сурасининг оятлари сонидан кўп бўлса, жоиздир. Аксинча, агар бир тугал суранинг оятлари сони ўқиладиган суранинг охирги оятлари сонидан кўп бўлса, биринчи ва иккинчи ракатда Фотиҳа сурасидан сўнг бир тугал сурани ўқиш афзалдир ("Фатовойи Оламгирия").

Биринчи ракатда Фотиҳа сурасидан сўнг бир суранинг охирини (масалан, "Аманар расулу"ни), иккинчи ракатда қисҳа бир сурани (масалан, Ихлос сурасини) ўҳиш макруҳ эмас ("Татархония").



Жавоб: Намоз ўқиётганда бош кийим тушиб кетса, уни бир қўл ва оз ҳаракат билан кийиб олиш мумкин бўлса, кийиб олинади. Агар бир қўл билан кийиш мумкин бўлмай, икки қўл билан кийиладиган бўлса, намоз бузилади. Шунинг учун бу ҳолда намозни бошяланг давом эттирилади.

242. Савол: Бемор отаси ёки онасининг хожат қилиши каби эҳтиёжларида ёрдам берган кишининг таҳорати синадими?

**Жавоб:** Бундай ҳолатларда, агар таҳоратни кетказадиган бирон сабаб юзага келмаса, таҳорат синмайди.



243. Савол: Мен узрим борлиги учун таяммум билан намоз ўқийман. Тупроқда ҳар хил микроблар бўлади. Тиббиётдан хабарим борлиги учун зарарли микроблардан

қўрқаман. Микроблардан сақланиш учун тупроқ ўрнига пудра (болалар сепкиси)дан фойдалансам бўладими?

**Жавоб:** Йўқ. Таяммум фақат тоза, асло нажосат тегмаган ер жинсларига қилинади. Уларда, сиз айтгандай, ҳар хил микроблар бўлмайди. Ер жинсларига тупроқ, қум, чанг, тош, оҳак, сурма, ганч, ёқут, маржон, зумрад, феруза ва бошқалар киради. Кул, қўрғошин, олтин, кумуш, шиша, туз, лой каби нарсалар билан таяммум қилинмайди. Имом Сарахсий ва Хусомиддин (раҳимаҳумаллоҳ) тоғ тузлари билан таяммум қилиш жоиз, сув тузлари билан таяммум қилиш мумкин эмас, дейишган ("Сирожия", "Нафъул муфтий").

244. Савол: Ёшим етмишга яқинлашиб қолди. Намоз ўқиш вақтида орқа пешобим гоҳида жимирлаб туради. Шунинг учун ҳар намозга янгидан таҳорат оламан. Мен

тўғри қиляпманми?

**Жавоб:** Орқа пешоб фақат жимирласа ва ундан таҳоратни кетказадиган нарса чиқмаса, янгидан таҳорат олишга ҳожат йўқ. Агар жимирлаш мобайнида ел ёки бошқа нарса чиқса, таҳорат синади.

245. Савол: Уч-тўрт намозхон жума намозига кеч қолишса, жамоат бўлиб пешин намозини ўқишлари мумкинми?

**Жавоб:** Шаҳарда (жума вожиб бўлган жойларда) жумага кеч қолганлар пешин намозини жамоат бўлмасдан якка-якка ҳолда ўқишади ("Фатовойи Ҳиндия", "Қозихон").

246. Савол: Маълумки, такбири тахримада эркак киши "Аллоху акбар" деб, бош бармоғини қулоғининг юмшоқ қисмига теккизади. Бир дўстим автохалокат сабаб қўлини қулоғи баробарига кўтара олмай қолди. У энди нима қилиши керак? Ўшандай кишилар имомликка ўта оладими?

Жавоб: Ҳа, агар имомликка лойиқ бўлишса, ўтишлари мумкин. Намоз ўқишни ният қилган киши такбир айтади ва қўлларини (кафтларини қиблага қаратиб) қулоқнинг юмшоқ қисми баробаригача кўтаради (бош бармоқларини қулоқ юмшоқларига теккизади) ("Табйин").

Аёллар такбир айтиш асносида қўлларини елкалари баробарида кўтаришади *("Хидоя", "Табйин")*.

Эркак киши такбири тахрима учун қўлларини кўтарганида бармоқларини батамом бирлаштирмайди ва тўлиқ очмайди, балки ўз холича тутади ("Нихоя", "Мухит"). Қўлларини юқорида айтилган шаклда кўтара олмайдиган холатда бўлса, кучи етганича кўтаради. Кимнинг фақат битта қўлини кўтаришга кучи етса, бир қўлини кўтаради ("Табйин").

247. Савол: Жамоат билан намоз ўқиётган киши имомдан олдин салом бериб қўйса, намози бузиладими?

Жавоб: Йўқ. Имомдан олдин адашиб салом берган кишининг намози бузилмайди. У имомнинг салом беришини кутиб туради. Сўнгра имом билан бирга салом беради, саҳв саҗдаси қилмайди.

248. Савол: Ясама соч (парик) тақиб юрган аёл киши таҳорат пайтида унинг устидан масҳ тортса жоиз бўладими?

Жавоб: Ясама сочнинг устига масх тортилса, тахорат жоиз бўлмайди. Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам): "Ясама соч таққанга ҳам, тақтирганга ҳам Аллоҳ таолонинг лаънати бўлсин!" деганлар (Имом Термизий ривояти).

249. Савол: Баъзан масжидларда намозга ният қилганимиздан сўнг олдинги сафларда жой бўшаб қолади. Шу пайт олдинги сафни тўлдириш учун юрсак бўладими?

**Жавоб:** Орқа сафдаги киши ўзи турган сафдан олдинги сафдаги бўш жойни тўлдириш учун юрса намози бузилмайди. Аммо ўзи турган сафдан бир неча олдинги сафга, ҳар бир сафда бир рукн миқдори тўхтамай юриб ўтса, намози бузилади. Чунки у "амали касир"дир. "Амали касир" намозни бузади ("Заҳирия", "Раддул муҳтор алад Дуррил муҳтор").

250. Савол: Баъзи кишиларнинг сувни шариллатиб оқизиб қўйиб тахорат қилаётганининг гувохи бўламан. "Камроқ очинг, сув исроф бўлади", десам, айрим-Гахорат қиляпманку", дея норози охангда

лари: "Таҳорат қиляпманку", дея норози оҳангда жавоб беради. Шу ҳақда маълумот берсангиз?

**Жавоб:** Абдуллоҳ ибн Амр ибн Ос (розияллоҳу ан-ҳу) ривоят қилади: «Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) Саъднинг ёнидан ўтаётганларида у таҳорат олаётган эди. У зот: "Нимага бунча исроф қиласан?" дедилар. Саъд: "Таҳорат қилишда ҳам сув исроф бўла-

дими?" деди. Пайғамбаримиз (алайҳиссалом): "Ҳа, исроф бўлади. Агар оқиб турган анҳорнинг лабида бўлсанг ҳам", дедилар» (Ибн Можа).

251. Савол: Намозда имом ўқиган сураларни мен ҳам унинг ортидан такрорлаб турсам, ибодатимга зарари йўқми?

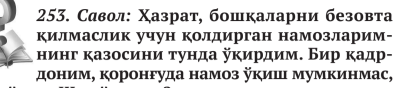
Жавоб: Ҳанафий мазҳабида имомга иқтидо қилган киши қироат пайтида жим туриши вожибдир. Абу Мусо Ашъарий (розияллоҳу анҳу) ривоят қилади: «Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) бундай дедилар: "Қачонки имом қироат қилса, жим туринглар"» (Имом Муслим).

252. Савол: Фиқҳий китобларни ўқиганимда, "рукн", "шарт", "фарз" деган атамаларга кўп дуч келяпман. Ушбу калималарнинг номлари бошқа-бошқа бўлса-да, мантиқан бир хил маъно касб этадими?

Жавоб: Ҳа, ҳанафий мазҳабида рукн ҳам, шарт ҳам фарз маъносида ишлатилади. Бироқ "рукн", "шарт", "фарз" калималари фиқҳий атамалар бўлгани эътиборидан, уларни билиш инсоннинг фиқҳни яҳшироқ тушунишига ёрдам беради.

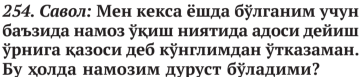
"Фарз" калимаси "рукн" ва "шарт"дан кўра умумийрок маънога эга. Масалан, қиём, руку, сажда намознинг рукнлари. Мазкур амаллар кетма-кетликда, тартиб билан адо этилмаса, тартиб бузилса, саждаи сахв қилиш вожиб бўлади ("Шархул Муня").

200 Сўраган эдингиз

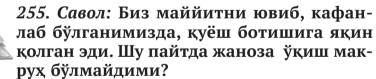


деб айтди. Шу тўғрими?

**Жавоб:** "Унс" китобида агар ойнинг ёруғи бўлса ҳам, фарз намозларни қоронғуда ўқиш макруҳ бўлади, суннат ва нафл намозларни қоронғуда ўқиш макруҳ эмас, дейилган.



Жавоб: "Кашфул Асрор" китобида бундай дейилади: "Агар бир киши ҳали вақти бор, деган гумон билан адо намозни ният қилса, лекин намознинг вақти чиққан бўлса, ўша ўқиган намози қазо ўрнига ўтади. Бунинг акси ҳам ҳудди шундай бўлади" ("Раддул муҳтор алад Дуррил муҳтор").



**Жавоб:** Макрух бўлмайди. Чунки жаноза намозини ҳар қандай ҳолатда ҳам кечиктирмаслик афзалдир. Пайғамбаримиз (алайҳиссалом): "Уч нарса борки, уларни асло кечиктириб бўлмайди. Улардан бири жаноза намозидир", деганлар (Имом Бухорий ва Имом Термизий ривояти), ("Ал Баҳр", "Раддул муҳтор алад Дуррил муҳтор").

256. Савол: Имомга иқтидо қилганда Фотиха хамда зам сурани ўқиш мумкин эмаслигини яхши биламиз. Лекин шу ҳақда келган далилларни билмаймиз. Илтиҳақда ворид бўлган оят ва ҳадисларни зикр

мос, шу ҳақда ворид бўлган оят ва ҳадисларни зикр этсангиз?

**Жавоб:** Қуръони карим Аъроф сурасининг 204-оятида бундай буюрилган: «**Куръон ўқилганда уни тинглангиз ва сукут сақлангиз! Шояд** (шунда) **раҳм қилингайсиз**».

Абу Хурайра (розияллоху анху)дан ривоят қилинади: «Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам): "Кимнинг (намозда) имоми бўлса, имомнинг қироати унинг учун қироатдир", деб мархамат қилганлар».

Жобир (розияллоху анху)дан ривоят қилинади. «Пайғамбаримиз (соллаллоху алайҳи ва саллам): "Албатта, имом унга иқтидо қилиниши учун қўйилгандир. Агар (имом) такбир айтса, такбир айтинглар ва агар қироат қилса, жим туринглар", деганлар».

257. Савол: "Саждаи шукр" ҳам "саждаи тиловат" каби қилинадими? Иккаласининг асли битта нарса эмасми?

Жавоб: Саждаи шукр ва саждаи тиловатни адо этиш тартиби бир-бирига ўхшаса-да, сабаблари бошқа-бошқадир. Тиловат саждаси Қуръони каримдаги ўн тўртта сажда оятларидан бирини тиловат қилган ёки эшитган кишига вожиб бўлади.

Имом Абу Юсуф ва Имом Муҳаммад (раҳимаҳумаллоҳ) банда бирон неъматга, масалан, молга эга бўлса ёки фарзанд кўрса, шукр саждасини қилиш мустаҳаб амал, деганлар. Абу Бакр (розияллоҳу анҳу) айтади: "Қачон Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)га бирон ишнинг хабари етса, уни сир тутардилар ва Аллох таолога шукр этиб сажда қилардилар" (Имом Термизий ривояти). ("Раддул муҳтор", "Муҳит").

258. Савол: Баъзан хаёлим бўлиниб, қаъдада "Аттахийёт"ни ўқиш ўрнига Фотиха сурасини ўқиб қўйган бўламан. Шундай пайтда намозимни қайтадан ўқишим

керакми ёки саждаи сахв қилсам хам бўладими?

Жавоб: Унутиб, намозда "Аттахийёт»нинг ўрнига Фотиха сурасини ўкиб кўйган киши саждаи сахв килади. Шу билан унинг намози тўғриланади. Аммо «Аттахийёт»дан кейин Фотиха сурасини ўкиган бўлса, саждаи сахв килмайди ("Фатовойи Хиндия").

Намозда бу каби паришонхотирлик яхши эмас. Банда ибодатларини хушуъ ва хузуъ билан хотиржам адо этишга ҳаракат қилмоғи лозим.

259. Савол: Ассалому алайкум, хурматли Муфтий хазратлари! Сизнинг Ислом дини йўлида олиб бораётган хайрли ишларингизни Аллох таоло бардавом айласин.

Сизга қуйидаги савол билан мурожаат қилмоқчиман. Мен яқинда намоз ўқишни бошладим. Намоз ўқиётганимда хаёлим ҳар хил нарсаларга чалғиб кетади. Қанча ҳаракат қилмайин намозимни хушуъбилан, қалбим билан ҳис қилиб ўқий олмаяпман. Сиздан илтимос! Муфтий ҳазратлари, менга хайрли бир дуо қилиб, нималар қилишим тўғрисида маслаҳат берсангиз? Сизга олдиндан катта раҳмат.

**Жавоб:** Аввало, диннинг устуни бўлмиш намоз ибодатини бошлаганингиз муборак бўлсин! Аллох таоло Ўз ибодатида қоим қилсин. Пайғамбар (соллаллоху алайхи ва саллам) хузурларига бир сахобий келиб:

"Эй Аллоҳнинг расули! Мен намоз ўқишни бошласам, шайтон келиб хаёлимга турли-туман нарсалар солади?" деди. Шунда Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Бу имоннинг аломати", дедилар. Саҳобалар бу ҳақда таажжубланиб сўрадилар. Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Бўш уйга ўғри кирадими? Шайтон ҳам имони бор одамни чалғитишга уринади", дедилар.

Намозни хушуъ ва хузуъ билан ўқиш учун Аллоҳнинг қаҳридан қўрқиб, хаёлни бир жойга жамлаб, шайтондан паноҳ тилаган ҳолда намозни бошлаш лозим.

Аллоҳ таоло барча мўмин-мусулмонлар қатори савол йўллаган биродаримизни ҳам Ўзига хушуъ билан ибодат қиладиган солиҳ кишилар сафига қўшсин.

260. Савол: Масжидимиз имоми Исломнинг илк даврида мусулмонлар намозларини Масжидул Ақсо томонга қараб ўқишган, деди. Бундан келиб чиқадики, қибла Масжи-

дул Ақсо бўлган. Ҳозир эса биз Масжидул Ҳаромга қараб намоз ўқиймиз. Қибла ўзгарганми? Бунинг ҳикмати нима?

**Жавоб:** Қибланинг аввал Масжидул Ақсо бўлиб, кейин Масжидул Харом томонга ўзгаргани ҳақида Қуръони каримда бундай дейилади:

«Одамларнинг нодонлари: "Улар (мусулмонлар) илгари юзланган қиблаларидан воз кечишларига боис нима экан?" дейишади. Айтинг: "Машриқ ҳам, Мағриб ҳам Аллоҳникидир. У ўзи хоҳлаган кишиларни тўғри йўлга бошлайди» (Баҳара, 142).

﴿ وَكَذَٰ اِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُواْ شُهَدَآءً عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمُ شَهِيدًا وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَقِيبُ عَلَى عَقِبَيْةً وَإِن كَانَتُ لَكَبِيرةً إِلَا عَلَى الَّذِينَ يَتَبِعُ الرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْةً وَإِن كَانَتُ لَكَبِيرةً إِلَا عَلَى الَّذِينَ يَتَبِعُ الرَّسُولَ مِمَّن يَنقلِبُ عَلَى عَقِبَيْةً وَإِن كَانَتُ لَكَبِيرةً إِلَا عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَنَكُمُ إِلَّ اللَّهَ بِالنَّكَاسِ لَرَءُ وقُ رَحِيمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَقِبَيْهُ وَإِن كَانَتُ لَكَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَوْ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللللْهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى عَلَى الللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللللَّهُ عَلَى اللللْهُ اللَّهُ عَلَى الللللَّهُ عَلَى الللللَّهُ عَلَى الللللَّهُ عَلَى الللللَّهُ عَلَى الللللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللللْهُ الللَّهُ عَل

«**Шунингдек, сизларни** (мусулмонларни бошқа) одамларга (умматларга) гувох бўлишингиз ва Пайғамбарнинг сизларга гувох бўлиши учун "ўрта уммат" қилиб қўйдик. Сиз юзланган олдинги қиблани Биз факат оркага қайтиб кетаётганлар ичида ким пайғамбарга эргашар экан, деб қилдик (қайта тикладик). Албатта, бу (ўз қибласини ўзгартириш) Аллох хидоят этган кишилардан ўзгалар учун оғир ишдир. Аллох имонларингизни (Байтул Макдисга қараб ўқиган олдинги намозларингиз ажрини) зое кетказмас. Албатта, Аллох одамларга нисбатан мехрибон ва рахмлидир». Гохо юзингизни (вахий кутиб) осмон бўйлаб ўгириб туришингизни кўряпмиз. (Хотиржам бўлинг.) сизни ўзингиз рози бўладиган қиблага (Каъбага) юзингизни ўгиртирамиз. Юзингизни Масжиди **Харом** (Каъба) **томонга буринг!** (Эй мўминлар, сизлар хам) қаерда бўлсангиз, юзларингизни ўша тарафга бурингиз! Ахли китоблар буни Парвардигорлари томонидан (келган) хақиқат (илохий фармон) эканини яхши биладилар. Аллох уларнинг қилмишларидан **ғофил эмасдир»** (Бақара, 143–144).

Баро (розияллоху анху) айтади: "Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) билан Мадинага келганимиздан кейин ўн етти ой Байтул Мақдисга қараб намоз ўқидик. Сўнг Аллох азза ва жалла пайғамбарининг истагини рўёбга чиқариб, мазкур оятни нозил қилди" (Имом Бухорий ва Муслим ривояти).



261. Савол: Хурматли Муфтий ҳазратлари! Мустақиллик шарофати туфайли диний ҳадриятларимиз ҳайта тикланиб, ҳар йили муборак ҳажда умра ибодатини минг-

минглаб юртдошларимиз адо этишмоқда. Ҳаж каби умрани ҳам киши умрида бир марта адо этадими? Илтимос, шу ҳақда маълумот берсангиз.

**Жавоб:** Умра луғатда "зиёрат қилиш" ва "обод қилиш" маъноларини англатади. Шариатда эса, ният қилиб эхром боғлаб, Байтуллоҳни тавоф қилиш, Сафо билан Марва ўртасида саъй қилиш умра дейилади.

Ибн Аббос (розияллоху анху): "Аллоҳга қасам, албатта, у (умра) Аллоҳ таолонинг Китобида ун(ҳаж)га қушиб зикр этилган. "(Ҳаж ва умрани Аллоҳ учун тугал адо қилинг)", дейди.

Абу Хурайра (розияллоху анху)дан ривоят қилинади: «Набий (соллаллоху алайхи ва саллам): "Умрадан кейинги умра ораларидагиларга каффоратдир. Мабрур ҳажнинг мукофоти жаннатдир", дедилар» (Имом Аҳмад, Бухорий ва Муслим).

Ҳар бир кишига қодир бўлса, умрида бир марта ҳаж қилиш фарздир, умра суннат амал. Умрани бир йилда бир неча бор қилиш мумкин.

262. Савол: Аллох насиб қилиб, 2005 йили ҳаж ибодатини адо этиш шарафига муяссар бўлдим. Илтимос, умра билан ҳаж ўртасидаги фарқни тушунтириб берсангиз.

**Жавоб:** Ҳаж муайян вақтда адо этилади. Ҳаж ибодатида Арафотда туриш, Байтуллоҳни тавоф қилиш лозим. Сафо ва Марва орасида саъй қилиш, Муздалифа ва Минода тунаш, Жамаротда шайтонга тош отиш керак.

Умра эса, ҳаж адо этиладиган кунлардан бошқа йилнинг барча фасллари ва кунларида адо қилиниши

мумкин. Умра Байтуллоҳни тавоф қилиш ва Сафо ҳамда Марва ўртасида саъй қилишдир.

Демак, умра учун махсус вақт тайин қилинмаган. Балки арафа ва ташриқ кунларидан ташқари йилнинг барча кунларида умра қилиш жоиз. Барча олимлар умра учун махсус вақт белгиланмаганига иттифоқ қилишган. Зеро, Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) зулқаъда ва шаввол ойларида умра қилганлар.

## 263. Савол: Умра ибодати қандай адо этилади?

Жавоб: Умра қиладиган киши ўз юрти учун

белгиланган мийқотдан эхромга киради. Маккада яшайдиганлар Ҳарамдан ташқарида эхромга киради: ювиниб тозалангач, эр кишилар кийимларини ечиб, белларидан (киндикларидан) пастини бир мато билан, киндикдан юқорисини елкалари билан бир мато билан ўраб, ният қилиб, талбия, яъни "Лаббайкаллоҳумма"ни айтади. Аёллар ўз кийимларида юзлари очиқ бўлади. Умра эхромига кирганидан кейин ҳажда ман қилинадиган нарсаларнинг барчаси умрачига хам ман килинади.

Макка шахрига келгач, Байтуллоҳни етти марта тавоф қилади. Илк уч марта Каъбани айланишда тезроқ ҳаракат қилади, тавоф асносида такбир ва таҳлил айтади.

Кейин Сафо ва Марва ўртасида саъй қилади. Кейин сочини олдириб ёки қисқартириб, эхромдан чиқади. Шу билан умра тугайди. Ундан кейин Маккада қолса, хоҳлаган пайти бориб, Каъбани тавоф қилиши ва авратларини тўсиб турадиган хоҳлаган либосда бўлиши мумкин.

264. Савол: Аёл киши умра қилаётган вақтида ҳайз кўриб қолса, нима қилади? Жавоб: Аёл киши умра қилаётиб ҳайз кўриб қолса, шу ерда умрасини якунлайди ва сочини қисқартириб, эҳромдан чиқади. Ҳарамдалик вақтида ҳайзи тўхтаса, умранинг қазосини адо қилади.

265. Савол: Рамазонда қилинган умрага ҳажнинг савоби берилади ва у ҳаж ўрнига ўтади, деб эшитдим. Шу гап тўғрими?

**Жавоб:** Рамазонда қилинган умрага ҳажнинг савоби берилиши ҳақида саҳиҳ ҳадислар ривоят қилинган. Лекин у ҳажнинг ўрнига ўтади, дейиш хатодир.

Абу Тулайқ (розияллоху анху)нинг аёли Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам)дан Рамазон ойида қилинган умра ҳақида сўради:

"Умму Тулайқ: "Ё Расулуллоҳ! Сиз билан ҳаж қилишга нима тенглашади", деди. Расулуллоҳ: "Рамазон умраси", дедилар.

Ушбу ҳадис Рамазон ойида қилинган умранинг савоби улуғ эканини билдиради.

266. Савол: Қарз олиб умра қилган кишининг умраси ҳақида нима дейсиз? Жавоб: Умранинг шартларидан бири йўлга қодир бўлишдир. Агар йўл харажатига қарз оладиган бўлса, у кишига ва оила аҳлига машаққат туғилади. Шунинг учун ҳам қарз олиб, умра қилиш жоиз эмас.



267. Савол: Яқинда бир танишим "Меҳрибонлик уйи"га закот бериб бўлмайди, чунки келажакда шу масканда етишган ёмон болаларнинг гуноҳига сен ҳам ше-

рик бўласан, деб айтди. Шу тўғрими?

**Жавоб:** Закот молиявий ибодатдир. Моли нисобга етган мусулмон ҳаҳдор мўмин кишиларга молининг ҳирҳдан бир бўлагини беради.

Куръони каримда:

«(Эй мўминлар!) **Намозни баркамол адо этингиз, закотни берингиз ва Пайғамбарга итоат этингиз, зора** (шунда) **раҳм қилинсангиз»** (*Нур, 56*), дейилган.

Закотнинг ҳикматларидан бири инсонни молу дунёдан устун ҳилиш, инсон молу дунёнинг ҳули эмас, балки молу дунё инсонга ҳарам эканини англаб етишдир.

Закот бериш орқали жамиятдаги иқтисодий жиҳатдан бақувват кишилар бахиллик балосидан халос бўладилар. Закот бериш Аллоҳ таоло берган неъматларга шукр қилишнинг бир кўринишидир.

Имом Ғаззолий (раҳматуллоҳи алайҳ) закот тўғрисида бундай дейди:

"Аллоҳ таоло ўз бандасига жон неъмати ва мол неъматини бергандир. Бадан ибодатлари – намоз, рўза, ҳаж жон неъматининг шукридир. Молиявий ибодатлар – закот, садаҳа, ҳайри эҳсон мол неъматининг шукридир" ("Иҳёу улумид дин").

"Мехрибонлик уйи"да тарбияланаётган болаларнинг келажакда ёмон бўлишини (Аллох асрасин) биз қаердан биламиз? Шундай экан, закотдай улуғ ибодатдан ҳам бировларнинг асоссиз сўзи устун бўлмаслиги аниқ.

Мўмин-мусулмонлар шунга ўхшаш асоссиз гапларни деб Аллох таоло буюрган улуғ ибодатни тарк этмасликлари керак.

268. Савол: Баъзилар Рамазон тугаши билан яна эски ишларини қилаверади. Тавба орқали ўтган гуноҳлар кечирилишини ҳадислардан биламиз. Аммо тавба қилиб,

яна олдинги ишларини қилаверса, унинг тавбаси нима бўлади?

**Жавоб:** Аллоҳ таоло бандаларига ўта меҳрибон ва раҳмли Зот. Инсон ҳато, камчилик ва гуноҳдан ҳоли эмас. Аллоҳ таоло бандалари учун тавба эшикларини очиб қўйди. Инсонларни қилган гуноҳларига тавба қилишга чақириб, тавба қилган бандаларининг гуноҳларини кечиришини ваъда қилди:

«Эй имон келтирганлар! Аллоҳга чин тавба қилингиз, шоядки, Раббингиз сизларнинг гуноҳларингизни ўчириб, остидан анҳорлар оқиб турадиган (жаннатдаги) боғларга киритса!» (Таҳрим, 8).

Ҳақиқий тавба қандай бўлади? Уламолар тавбанинг ҳақиқий бўлиши учун ушбу шартлар бўлиши керак деганлар:

**Биринчи.** Ихлос, яъни банда бирор хато ишни қилиб қўйганидан кейин унинг хатолигини билиб, шу иши учун азобланишидан қўрқиб, бирор ғаразни кўзлаб эмас, балки Аллох учун бу хатодан воз кечиши керак.

**Иккинчи.** Қилган гуноҳи учун афсусланиш. Имом ибн Можа "Сунан"ларида Абдуллоҳ ибн Масъуддан Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг: "Пушаймонлик тавбадир", деганларини келтиради.

**Учинчи.** Қилаётган иши гуноҳ эканини билганидан кейин, ундан дарҳол тўхташ. Яъни, гуноҳ Аллоҳ буюрган амалларни тарк қилишда бўлса, дарҳол уни

бажаришга киришиш, агар Аллоҳ тақиқлаган бирор ишни қилаётган бўлса, ундан тўхташ, агар бандаларга зулм ёки бировнинг ҳақига хиёнат каби гуноҳ бўлса, олдин бандани рози қилиб, Аллоҳдан истиғфор сўраши лозим бўлади. Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) бундай деганлар:

«Ким бирор кишига обрўси ёки бошқа нарсада зулм қилган бўлса, динор ва дирҳам бўлмайдиган (яъни, қиёмат) кунидан олдин уни рози қилсин. Акс ҳолда, агар унинг солиҳ амали бўлса, қилган зулми миқдорича ундан олинади. Агар ҳасаноти бўлмаса, мазлумнинг гуноҳларидан олиб унга юкланади» (Имом Бухорий ва Муслим ривоятлари).

**Тўртинчи.** Қилган иши гунох эканини билганидан кейин қайтиб бу ишни қилмасликка қасд қилиш. Чунки ҳар бир ишда энг муҳими ният ҳисобланади.

**Бешинчи.** Тавба қабул қилинмайдиган вақт келмасидан олдин тавба қилиш. Маълумки, икки ҳолатда тавба қабул қилинмайди. Биринчи ўлим пайти, яъни сакаротул мавт ҳолатида. Иккинчи қуёш мағрибдан чиққан пайт, яъни ер юзида ҳаёт тугаётганида.

«Гунох ишларни қилиб юриб, қачонки, бирорталарига ўлим келганида, "Энди тавба қилдим" дейдиган, шунингдек, кофирлигича ўлиб кетадиганларнинг тавбалари эса қабул қилинмагай. Ана ўшаларучун аламли азобни тайёрлаб қўйганмиз» (Нисо, 18).

«Албатта, Аллоҳ таоло банданинг ўлаётганида хириллаб қолишдан олдинги қиладиган тавбасини қабул этади» (Ибн Можа ривояти).

Яъни: «Ким қуёш мағрибдан чиқишидан олдин тавба қилса, Аллоҳ унинг тавбасини қабул қилади» (Имом Муслим ривояти).

Хар бир мўмин-мусулмон тавбанинг шартларига риоя қилган ҳолда Аллоҳга тавба қилиб, истиғфор айтса, охиратда нажот топади. Аллоҳ таоло бундай марҳамат қилади:

«...Барчангиз Аллоҳга тавба қилингиз, эй мў-минлар! Шояд (шунда) нажот топсангиз» (Нур, 31).

«Илло, кимки (шу дунёда) тавба қилса ва имон келтириб, яхши амал қилса, бас, Аллоҳ ана ўшаларнинг ёмонлик (гуноҳ)ларини яхшилик (савоб)ларга айлантириб қўяр. Аллоҳ мағфиратли ва раҳмли Зотдир» (Фурқон, 70).

Тавбанинг энг улуғ фойдаларидан бири банданинг тавба туфайли Парвардигор муҳаббатига сазовор булишидир. Чунки Қуръони каримда тавба «...Албатта, Аллоҳ (билмай йўл қўйган хатоларидан) чин тавба қилувчиларни ва обдон покланиб юрувчиларни севади». Парвардигоримизга чин тавба қилайлик. Аллоҳ таоло барчамизни холис тавба неъматидан баҳраманд айласин. Омин.

269. Савол: Аёл кишининг тақинчоқларидан закот бериладими?

Жавоб: Закот беришнинг шартлари бор. Шулардан бири молнинг миқдори нисобга етган бўлиши ва бир йил ўтиши керак. Тақинчоқлардан ҳам тилла ёки кумуш миқдори нисобга етса, албатта, закот берилади.



270. Савол: Рўза пайтида хотин-қизлар атир-упадан фойдаланишлари мумкинми? Ундан фойдаланганида рўза очилиб кетмайдими? Жавобингиз учун олдиндан

рахмат.

**Жавоб:** Рўза очилмайди, чунки бу рўзани бузувчи амаллар сирасига кирмайди.

271. Савол: Мусулмон киши рўза ойида зино қилса, унга жазо берилиши, яъни 100 дарра урилиши айтилганми?

Жавоб: Ислом шариати бўйича, эркак ва аёлнинг шаръий никоҳсиз жинсий алоҳада бўлиши (зиноҳилиши) Рамазон ойидагина эмас, бошҳа пайтларда ҳам катта гуноҳдир. Зино ҳилгани учун динимизда юз дарра уришдан тортиб, ўлим (тошбўрон ҳилиш) жазосигача белгиланган. Лекин жазога ҳукм ҳилиш учун зинода айбланувчиларнинг ўзлари айбига иҳрор бўлиши ёки тўрт нафар ишончли киши гувоҳлик бериши шарт. Акс ҳолда, арзимаган сабаблар билан инсоннинг обрўси тўкилиши ва бу иғвогар, бўҳтончиларга ҳўл келиши мумкин. Юз дарра уришга ҳукм этиладиган зинокор эркак ва аёл олдин ҳеч ким билан оила ҳурмаган бўлишлари керак.

272. Савол: Қуръони карим Рамазон ойида нозил бўлган, дейилади. Бошқа ойларда оятлар нозил бўлмаганми? Қуръони карим «Рамазон ойида нозил бўлган», деган жумлани қандай тушунишимиз керак?

**Жавоб**: Қуръони карим оятларининг ҳаммаси бир пайтда, Рамазон ойи Қадр кечасида дунё осмонига ту-

ширилгани сабабли Рамазон ойида тўласича нозил бўлган, дейилади.

Ибн Аббос (розияллоху анху) бундай дейдилар: "Куръон оятларининг хаммаси Қадр кечасида Жаброил (алайҳиссалом)га ваҳий қилинди". Сўнг йигирма йилдан ортиқ вақт давомида Жаброил (алайҳиссалом) Пайғамбаримиз Муҳаммад (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)га Парвардигор амр қилган вақтда оятларни навбатма-навбат етказиб турдилар. "Қуръони карим нозил бўлди" дейилганида Жаброил (алайҳиссалом)нинг осмондан ваҳий олиб тушишлари тушунилади. Зеро, Жаброил (алайҳиссалом)нинг ўринлари осмондадир. Қуръон – Аллоҳ таолонинг Каломи бир жойдан иккинчи жойга кўчмайди.

Аллох таоло бундай мархамат қилади:

«Қуръонни одамларга вақти-вақти билан ўқиб беришингиз учун уни бўлакларга бўлдик ва бўлиб-бўлиб нозил қилдик» (Исро, 106).

273. Савол: Кўз ёши ёки юздан оққан тер оғиз ичига кирса, рўзага таъсир қилмайлими?

Жавоб: Кўз ёши рўзадорнинг оғзига жуда кам миқдорда, яъни бир ё икки қатра миқдорича кирса, унинг рўзасини бузмайди. Аммо ундан кўп бўлиб, оғизнинг хамма жойида унинг шўр таъми сезилса, рўзани бузади. Юздан оққан тер ҳам шунга ўхшаш бир ё икки томчидан кўпи оғизга кирса, рўзани бузади ("Фатовойи Хиндия", "Хулоса").

274. Савол: Кўзи оғриган киши кўзига бирон дори томизса, рўзани бузмайдими? Жавоб: Кўзи оғриган киши кўзига бирон дори томизса, рўзаси бузилмайди. Ҳатто томизилган дорининг таъми ҳалқумида сезилса ҳам ёки туфлаганида сурма ёки бошқа дорининг ранги билинса ҳам рўза бузилмайди ("Фатовойи Хиндия", "Захира").

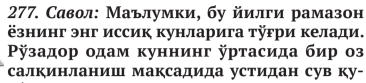
275. Савол: Тиш милкларидан чиққан бир-икки қатра қонни ютиш билан рўза бузилмайдими?

Жавоб: Милкдан чиққан қон рўзадорнинг ҳалқумига кирса, агар тупук қондан кўп бўлса, рўзага зарар қилмайди. Агар тупукдан кўра қон кўп бўлса, яъни тупук қизил бўлса, рўза бузилади. Тупук билан қон миқдори тенг бўлса ҳам рўза бузилади ("Фатовойи Ҳиндия", "Шарҳул виқоя").

276. Савол: Мен рамазон ойидан бошқа ойларда ҳам рўза тутмоқчиман. Лекин баъзи кунларда рўза тутиш макруҳ экан. Шу ҳақида кенгроқ маълумот берсангиз.

Жавоб: Рамазон ҳайитининг биринчи куни ва қурбон ҳайитининг тўрт кунида, шак (шаъбон ойининг охиргисими ёки рамазоннинг биринчисими экани тўгрисида иккиланиб қолинган) кунининг ўзида, ашуро кунининг ўзида рўза тутиш макруҳдир. ("Ашуро" муҳаррам ойининг ўнинчи кунидир. Бу кунда рўза тутмоқчи бўлганлар тўққизинчи кунни ҳам қўшиб тутиш керак. Шунда макруҳ бўлмайди). Шунингдек, бутун йилни рўза тутиб ўтказиш, саҳарлик ва ифторлик қилмасдан рўза тутиш, сукут рўзаси тутиш (яъни, рўзадорлик пайтида кун бўйи гапирмаслик) ҳам

макрухдир. Бундан ташқари, агар қийинчилик бўлса, арафа куни Арафотдаги ҳожиларнинг рўза тутишлари ҳам макруҳ, дейилган ("Фатовойи Ҳиндия").



йиб олса бўладими?

**Жавоб:** Ёзнинг иссиқ кунларида салқинланиш ниятида устдан сув қуйиш жоиздир. Аммо Имом Аъзам сўзларига биноан макрух бўлади. Имом Абу Юсуф у холни макрух бўлмайди, деганлар. Агар томоқ ва олдорқа йўллардан ичга сув кетиб қолса, рўза бузилади.

278. Савол: Узр, бир оз одобдан ташқари бўлса ҳам, зарурат юзасидан сўрашга мажбур бўлдим: рўзадор одам мустаҳаб ҳилишда ҳам эҳтиёт бўлиши керак, деб эшитдим, шу тўғрими?

Жавоб: Аввало бир нарсани тўғри тушуниб олайлик, шариат ҳукмларини билиш, дин илмини ўрганиш учун савол бериш одобсизлик бўлмайди. Чунки бу илмлар ибодатларнинг тўғри бажарилиши ва ҳабул бўлиши учун муҳимдир. Халҳ орасидаги машҳур "Шариатда шарм йўҳ" деган ибора шу маънода ишлатилади. Энди саволингизга келсаҳ, ҳаҳиҳатда, рўзадор одам мустаҳаб пайтида сувни кўп ишлатмаслиги ва мустаҳаб қилаётганида нафас олмай туриши кераҳ. Акс ҳолда, орҳадан ичга сув кетиб ҳолиши, натижада рўза бузилиши мумкин ("Муҳит", "Баҳрур роиҳ").

279. Савол: Рамазон ойида тиши оғриб қолган одам муолажа ва оғриқ қолдириш мақсадида укол олса, рўзаси бузиладими? Жавоб: Киши ана шундай нокулай вазиятда

қолмаслиги учун рамазон ойи киришидан олдин ўзига бир қараб, керакли муолажаларни олиши керак. То бу баракотли ой шарофатидан тўлиқ бахраманд бўлсин, унинг ибодат қилиш завқига ҳеч қандай қийинчилик халақит бермасин. Шундай бўлса ҳам, рамазон ойида бирдан тиши оғриб, укол олган кишининг рўзаси бузилади ва кейин ўша кун учун бир кун қазо тутиб беради ("Фатовойи Хиндия").

280. Савол: Рамазон кунларидан бирида ёққан ёмғирда юрган одамнинг оғзига бир-икки томчи ёмғир суви кириб кетса, рўзаси бузиладими?

Жавоб: Агар ўша одамнинг ихтиёридан ташқари, бехосдан сув кириб кетса, рўзаси бузилади ва қазо (бир кунга бир кун) тутиб беради. Борди-ю, ёмғир сувини қасддан ютса, унга ҳам қазо ҳам каффорат лозим бўлади. Яъни, бу одам бузилган рўзаси учун бир кун тутиб беришдан ташқари, жарима сифатида икки ой кетмакет рўза тутиб бериши, бунга қурби етмаса, олтмишта мискиннинг бир кунлик таомини садақа қилиши керак бўлади ("Фатовойи Хиндия").

281. Савол: Мухтарам Муфтий ҳазратлари! Рўзада бериладиган фитр садаҳаси ҳаҳида маълумот берсангиз.

**Жавоб:** Фитр садақасининг бериш шарти қурбонлик қилишнинг шарти билан бир хил. Яъни, ҳожати аслия (бирламчи эҳтиёжи)дан ташқари кумуш нисоби миқдоридаги ҳар қандай кўринишдаги молга эга бўлган

мусулмон фитр садақаси бериши вожибдир ("Мухтор шарҳи Ихтиёр"). Бу мол ўсиб (кўпайиб) туриши ва бир йил мобайнида камаймаслиги шарт эмас.

Фитр садақаси ушбу тўрт нарсадан берилади: буғдой, арпа, хурмо (араб хурмоси), майиз ("Хизонатул Муфтий", "Шарҳи Таҳовий").

Фитр садақаси буғдойдан ярим соъ, арпа ва хурмодан бир соъ миқдорда берилади. Буғдой ва арпанинг уни ҳам худди буғдой ва арпа кабидир. Майиздан эса, Абу Ҳанифа ва икки Имомнинг сўзларига кўра, бир соъ миқдорида садақа берилади.

Буғдойдан кўра унни садақа қилиш афзал, унни бергандан эса, пулини берган яна ҳам яхшироқдир. Чунки пул камбағалнинг ҳар турли эҳтиёжини қондиради. Фуқаҳоларнинг фатволарига кўра, айтиб ўтилган нарсаларнинг ўзи эмас, балки уларнинг қийматини бериш авлодир.

Бу айтилган миқдор ҳар бир жон боши учундир, оилада нечта одам бўлса, шунга ҳараб ҳисобланади ("Фатовойи Хиндия").

282. Савол: Киши умра ҳажи қилса, зиммасидаги ҳаж ибодати ҳам соқит бўладими? Жавоб: Биринчидан "умра ҳажи" деган ибора ҳато. Ҳаж бор, умра бор. Умра қилган одамдан ҳаж фарзи соқит бўлмайди. Умра суннат амали, ҳаж эса фарз бўлиб, Ислом арконларининг бешинчисидир. Суннат ҳеч ҳачон фарзнинг ўрнини босмайди. Қодир одамга ҳаж қилиш фарз.

283. Савол: Каффорат рўзасини тутаётган аёл ҳайз кўриб қолса, кейин каффорат рўзани янгидан бошлайдими?

**Жавоб:** Каффорат рўзасини тутаётган аёл ҳайз кўриб қолса, рўзасини тўхтатади ва поклангач, саноқни

келган жойидан давом эттиради. Аммо покланганидан кейин дархол рўза тутишга киришмай, бир кун оралатса, каффоратни бошидан бошлайди.

284. Савол: Ёшим 79 да. Бу йил қарилик ғолиб келиб, рўза тутолмагандим. Фидя берса ҳам бўлади, деб эшитдим. Бироқ рамазон ойининг бошида фидя беришга имкониятим бўлмади. Ҳар кунлигини битта қилиб йиғиб, ойнинг охирида берсам ҳам бўладими?

**Жавоб:** Рўза тутишга қодир бўлмаган, кундан-кун мадори кетаётган чол ёки кампир ҳар бир куни Рамазон рўзаси учун бир мискинга икки кило буғдой ё унинг баҳосини беради (буни фидя дейилади). Фидяни хоҳласа, рамазоннинг бошида, хоҳласа, ойнинг охирида битта ҳилиб ҳаҳдор кишиларга беради («Ҳидоя», «Фатовойи Ҳиндия»).

Агар қари киши фидя бериб бўлгач, рўза тутишга қодир бўлса, фидянинг хукми бекор бўлади, унга рўза тутиши вожиб бўлади *(«Нахрул Фоиқ», «Нихоя»)*.

285. Савол: Менга ҳаж қилиш насиб этганида, қувонганимдан Аллоҳ учун ўн кун рўза тутаман, деб ният қилган эдим. Шу рўзани қай тартибда тутсам тўғри бўлади, илтимос, шу ҳақда маълумот берсангиз.

Жавоб: Аввало, назр ният билан бўлмайди. Тил билан айтилса, назр бўлади. Ибодатлардан дархол ё кейин зиммага вожиб бўлмаган бирортасини, масалан, рўзани Рамазон ойидан бошқа пайтда тутишни ўзига вожиб қилиш назр бўлади. Агар киши Аллох учун икки кун ёки уч кун ёинки ўн кун рўза тутиш ўзига вожиб деб (назр) билса, унга ўша айтганини тутиш вожиб бўлади. У истаган вақтда, хоҳласа, бўлиб-бўлиб тутади, хоҳласа, кетма-кет, орасини ажратмасдан тутади.

Агар рўза тутишни назр қилган пайтда кетма-кет тутишни ният қилган бўлса, кетма-кет тутиши зарур бўлади. Орада бир кун ифтор қилса ёки аёл киши ҳайз кўрса, ҳайта бошидан назр ҳилган кунлари миҳдорида тутиши лозим.

Назр қилган киши кетма-кет тутишни ният қилмаган бўлса ҳам, кетма-кет тутса бўлади («Фатовойи Хиндия», «Зоҳирия»).

286. Савол: Эри ўлган аёлнинг ҳаж қилиши дуруст эмас деб эшитдим, шу тўтрими? Жавоб: Тўтри. Эри қазо қилган аёл тўрт ою ўн кун идда ўтириши лозимдир. Эри ўлгани учун иддадаги ё талоқ иддасидаги аёл ҳажга бормайди ва бошқага турмушга чиқмайди. Иддаси тугаб бўлгач, унинг ихтиёри ўзида бўлади. Хоҳласа, маҳрамларидан бири, яъни отаси, ака ё укаси, тоға ё амакиси, бобоси ёки ўтилларидан бири ҳамроҳлигида ҳаж ибодатини адо этиши мумкин («Фатовойи Ҳиндия»).

287. Савол: Рамазон ойида таровех намозини уйда ўқиса бўладими?

Жавоб: Ҳа, таровех намозини уйда ўқиса бўлади. Бизнинг мазҳабимизда таровех намозини ўқиш суннати айндир (ҳар бир мукаллафга таъкидланган суннатдир), уни жамоат билан адо этиш эса суннати кифоядир ("Фатовойи Оламгирия").

288. Савол: Рўзадор одам кўча-кўйда юрганида ифтор вақти кириб қолса, ёнида озгина нони ёки ҳеч нарсаси бўлмаса, қандай қилиб оғиз очади?

**Жавоб:** Рўзанинг вақти тонг отганидан кун ботгуничадир. Бинобарин, кун ботиши билан рўзаси очилган бўлади. Лекин шу вақтда бирор қултум бўлса ҳам сув ёки бир дона хурмо ейиш суннатдир.



289. Савол: Ёшим етмиш бешда. Юрагим хуруж қилиб туради. Рамазонда шундай қолат бўлиб қолса, тилнинг остига ташлаб олинадиган дорини истеъмол қилсам,

рўзам очиладими?

Жавоб: Сиз айтган ҳолатда рўза очилади. Кейин бир кунга бир кун ҳазосини тутиб беришингиз керак. Динимиз осон диндир. Аллоҳ таоло бизга осонлик, енгилликни ҳоҳлайди, оғирлик, машақҳатни раво кўрмайди. Касали рўза тутишга имкон бермайдиган ёки рўза тутса, касали кучайиб кетиш ҳавфи бўлган бемор одам тузалгунича рўза тутмай туриши мумкин. Соғайганидан кейин бир кунга бир кун ҳазосини тутиб беради.

Рўза тутишга мажоли етмайдиган кекса эркак ва аёллар, шунингдек, давомли касаллиги сабабли рўза тутолмайдиган кишилар рўза тутмасдан, ҳар бир кун учун камбағалларнинг бир кунлик овҳати миҳдорида фидя беришади ("Фатовойи Ҳиндия", "Ҳидоя").

Сўнг улар, Аллох таолонинг мархамати билан, қувватга кирсалар ё соғайишса, тутолмаган кунларининг рўзасини қазо қилиб тутиб беришади.

290. Савол: Рамазон ойининг илк кунларидан бирида рўзадор танишимнинг овқат еб турганини кўрдим. Менимча, рўзадорлиги эсида йўқ эди. Шунда бориб эслатмоқ-

чи эдим, ёнимдаги шеригим: "Қўй, эслатма, уни Аллохнинг ўзи мехмон қиляпти", деди. Мен ўйланиб қолдим. Шундай пайтда қандай йўл тутган маъқул?

**Жавоб:** Бундай ҳолатда қаралади: агар ўша рўзадорлиги эсида йўқ овқатланаётган одам ифторгача

бемалол рўза тута оладиган холда бўлса, унга рўзаси эслатилади. Бунинг акси бўлса, яъни, рўзани кечгача давом эттира олмайдиган холатда бўлса, унга рўзадорлигини эслатмаслик жоиз ("Фатовойи Хиндия", "Захирия").

291. Савол: Шаъбон ойининг охирида рўза тутиб, Рамазон ойига қўшиб кетса бўладими?

Жавоб: Шаъбоннинг охирида рўза тутиб, Рамазонга улаб кетишдан Набий (соллаллоху алайхи ва саллам) қайтарганлар. Бу хусусда бир қанча ҳадислар келган.

Абу Ҳурайра (розияллоҳу анҳу) ривоят қилади: «Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Ҳеч ким эҳтиёт юзасидан Рамазондан бир ёки икки кун илгари рўза тутмасин, (нафл) рўзани Рамазон ойи чиққанини кўриб, сўнг тутсин, аммо ҳафтанинг маълум кунлари доимо нафл рўза тутиб юрган одам рўзаси шак кунига тўғри келиб қолса, у ҳолда тутаверсин", деб айтганлар» (Муттафақун алайҳ).

Уламоларимиз юқоридаги ҳадисни далил қилиб, Шаъбоннинг охирида рўза тутишни макруҳ дейишади. Лекин бир киши душанба ва пайшанба кунларида рўза тутишни одат қилган бўлса ёки назр рўза ният қилган бўлиб, у кунлар Шаъбоннинг охирги кунларига тўғри келиб қолса, у кунларда рўза тутиш макруҳ бўлмайди.

292. Савол: Рамазонда адо этилган умрага хажнинг савоби берилади ва у хаж ўрнига ўтади, деб эшитдим. Шу гап тўғрими? Жавоб: Рамазонда адо этилган умрага хаж-

нинг савоби берилиши ҳақида саҳиҳ ҳадислар ривоят қилинган. Лекин у ҳажнинг ўрнига ўтади, дейиш хатодир.

Абу Тулайқ (розияллоху анху)нинг аёли Расулуллох (соллаллоху алайҳи ва саллам)дан Рамазон ойида адо этилган умра ҳақида сўради: «Умму Тулайқ: "Ё Расулуллоҳ! Сиз билан ҳаж қилишга нима тенглашади", деди. Расулуллоҳ: "Рамазон умраси", дедилар». Ушбу ҳадис Рамазон ойида адо этилган умранинг савоби улуғ эканини билдиради.

293. Савол: Бу йилги закот нисоби, фитр садақаси миқдори қанча?

Жавоб: Ўзбекистон мусулмонлари идораси Уламолар кенгашининг 2016 йилги закот нисоби, фитр садақаси миқдори ҳақидаги Қарори эълон қилинди. Қарорда 1 грамм тилланинг бугунги кунда бозордаги ўртача нархи бир юз ўттиз беш минг сўм экани ва тилладан закот нисоби йигирма мисқол (85 грамм) бўлганидан келиб чиқиб, милодий 2016 йил (ҳижрий 1437 йил) учун закот нисоби ўн бир миллион тўрт юз етмиш беш минг сўм экани айтилган. Мазкур қийматдан қирқдан бир ҳиссаси, яъни икки юз саксон олти минг саккиз юз етмиш беш сўм закот чиқарилиши қарорда баён этилган.

Фитр садақаси миқдори вилоят, шаҳар ва туман бозорларидаги икки кило буғдойнинг бу йилги нархидан келиб чиққан ҳолда белгиланди. Масалан, Тошкент шаҳар бозорларида бир кило буғдойнинг нархи ўртача икки минг сўм, демак, икки кило буғдой нархи – тўрт минг сўм фитр садақаси сифатида ҳақдорларга берилади.

294. Савол: Фидя ва фитр садақаси миқдори қанча ва улар кимларга берилади? Жавоб: Рамазон ойи тугаб, ҳайит кунининг тонги ёришиши билан фитр садақасини бериш

вожиб бўлади. Фитр садакаси, уни Рамазон ойи ичида берган киши зиммасидан соқит бўлади. Фитр садақаси микдори буғдой ёки майиздан икки кило, хурмо ёки арпадан тўрт килодир. Фитр садақаси аслий эхтиёжидан ортик кумуш закоти нисоби микдоридаги мулки бўлган мусулмонларга вожибдир. (Яшаш учун зарурий нарсалар, иш қуроллари аслий эхтиёж хисобланади.) Улар ўзлари ва балоғатга етмаган фақир болалари номидан фитр садақани беришлари керак. Хотини, катта ёшдаги болалари ва бой фарзандлари учун беришлари лозим эмас. Фитр садақаси вожиб булиши микдоридаги мулкка эга киши фарз садака ололмайди. Унга курбонлик ва яқин қариндошларининг нафақаси хам вожиб бўлади. Фитр садакаси уни бермаган одам зиммасидан сокит бўлмайди. Уни Рамазон ойидан кейин бўлса хам бериши лозим ("Мухтасарул виқоя").

Кундан-кунга қувватдан кетиб борадиган, қайта кучга тўлмайдиган қариялар, тузалишига умид бўлмаган беморлар рўза тутмаслигига шариатимиз рухсат беради ("Баҳрур роиқ"). Улар Рамазоннинг ҳар бир куни учун фитр садақаси миқдорида мискинларга фидя беришади ("Хидоя").

Улар истасалар, фидяларининг ҳаммасини бир қилиб, Рамазон ойининг бошида ё охирида беришлари мумкин ("Фатовойи Хиндия").

Агар, улар фидя беришганидан кейин қувватга тўлиб, рўза тутишга кучлари етадиган бўлиб қолишса, тутмаган рўзаларининг қазосини тутишлари керак ("Ниҳоя").

Фидя ва фитр садақа закот олиши мумкин булган кишиларга берилади. Фитр садақани зиммийларга ҳам бериш мумкин.

295. Савол: Назр рўзани қасддан бузган кишига қазо ва каффорат лозим бўладими? Жавоб: Фақат муборак Рамазон ойи рўзасини қасддан бузганларга каффорат лозим бўлади.

Рамазон рўзасидан бошқа назр, қазо ёки нафл рўзаларни қасддан бузганларга каффорат лозим бўлмайди, қазоси лозим бўлади ("Фатовойи Оламгирия").

296. Савол: Рамазон ойида зиммасида икки марта каффорат тўлаши вожиб бўлган киши уларни кетма-кет ўташи керакми? Жавоб: Йўқ. Бир Рамазон ойи рўзасини бир

неча марта қасддан бузган кишига битта каффорат лозим бўлади.

Рўзани қасддан бузиш каффорати будир: тополса, бир қул озод этиш; қул тополмаса, олтмиш кун кетмакет рўза тутиш; унга қодир бўлмаса, олтмиш мискинга (фитр садақаси миқдорида) таом беришдир.

Агар каффорат рўзасини тутаётган одам орада бир кун оғзини очса, олтмиш кунлик рўзани яна қайтадан бошлаши керак.

297. Савол: Бироз ноқулай бўлса ҳам сўрамоқчиман. Бурундан келадиган балғамни ютиш билан рўза очиладими?

**Жавоб:** Бурундан келадиган ё ичдан чиқадиган балғамни ютиш билан рўза очилмайди. Агар балғам оғиз ташқарисига чиққан бўлса, уни қайтариб ютиш билан рўза очилади.



298. Савол: Рўзадор киши сочини хина билан ювиши мумкинми?

**Жавоб:** Рўзадор сочини хина билан ювишининг рўзага зарари йўқ.



299. Савол: Умра қилишда соч олдириш ёки қисқартириш мухим амаллардан бири экан. Сочи тўкилиб кетган кишилар нима килса, ибодати мукаммал бўлади?

**Жавоб:** Умра ибодатида сочни тўлиқ олдириш ёки қисқартириш вожиб. Бошида умуман сочи йўқ кишилар бошининг тўртдан бирига устара юргизиб қўйишлари суннат, яъни у олдирган хисобланади.



300. Савол: Биз томонларда (Бойсун тумани) лалмикор ва суғориладиган ерлардан чиққан маҳсулотларнинг ушри тўғрисида турли хил фикрлар бор. Илтимос, ушр

ҳақида кенгроқ маълумот берсангиз?

**Жавоб:** Имоми Аъзам (рахматуллохи алайх): "Ердан чиққан зироат махсулотлари озми, кўпми, барчасидан ушр берилади", деганлар (*"Фатовойи Қозихон"*).

Жобир (розияллоху анху) ривоят қилади: «Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам): "Осмон, анҳор ва булоқ сувлари билан суғорилган зироатларнинг ўндан бири, сув чиқарувчи ҳайвон ва сув чиқарувчи асбоблар ила суғорилган зироатларда ушрнинг ярми (яъни йигирмадан бири)" деганлар».

Шунга кўра, бизнинг ҳанафий мазҳабимизда, деҳқон етиштирган маҳсулоти ҳанча чиҳса ҳам ундан ушр бериши вожиб бўлади. Ёмғир, булоҳ, ариҳ, зовур ёки каналлар орҳали суғориладиган жойларда етиштирилган маҳсулотлардан ушр (ўндан бири) берилади. Қудуҳ

ёки дарёлардан насос ва бошқа асбоблар ёрдамида сув чиқариб суғориб етиштирилган маҳсулотларнинг йигирмадан бири берилади.

301. Савол: Биз томонларда, ҳаж ибодатидан қайтган кишининг оёғи тагига пойандоз солинарди. Мен ҳам яқин дўстимнинг ҳаж зиёратидан қайтганидан хурсандли-

гим ичимга сиғмай, оёқлари тагига тўнимни ташлаган эдим, бир киши: "Ундай қилманг, ширк бўлади", деди, шу тўғрими?

Жавоб: Йўқ, бу иш ширк эмас. Ширк деб Аллоҳ таолодан бошқа нарсага сиғиниш, суяниш, нажот беради, деб ишонишга айтилади. Ҳаж унга қодир бўлган кишиларнинг зиммасига фарз бўлган ибодатдир. Ҳадиси шарифларда ҳажни мукаммал адо этган киши онадан янги туғилгандек гуноҳлардан фориғ бўлади, дейилган. Гуноҳлардан фориғ кишининг дуолари ижобат бўлишга яқиндир. Шу сабаб, ҳаж зиёратидан қайтган кишидан дуо олишга ҳаракат қилинади. Аммо ҳожининг оёғи тагига пояндоз солиш каби амаллар бидъатдир.





302. Савол: Камтарлик мўминга хос фазилат. У ўз сохибини безайди. Гохо кўча-кўйда манманлик билан ғурурланиб юрадиган кишиларни кўриб қоламиз. Ана шундай

юриш яхшими?

**Жавоб:** Аллоҳ таоло Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)га тавозели, камтар ва мулойим бўлишни буюрди.

«Ўзингизга эргашган мўминлар учун қанотингизни паст тутинг!» (Шуаро, 215).

Такаббурлик, бировни менсимасликни Аллоҳ таоло яхши кўрмайди:

«Одамлардан (кибрланиб) юзингни буриштирмагин ва ерда керилиб юрмагин! Чунки Аллоҳ барча кибрли, мақтанчоқ кимсаларни суймас» (Луқмон, 18).

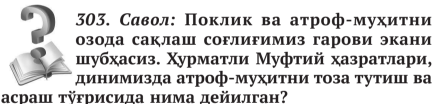
Иёз ибн Химор (розияллоху анху)дан ривоят қилинади. Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) бундай дедилар: «Аллох менга вахий қилиб (деди): «Камтарин булинглар. Токи биров бировга фахрланмасин. Бирон киши бирон кишига зулм қилмасин» (Имом Муслим ривояти).

Абдуллоҳ ибн Масъуддан ривоят қилинади: Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) дедилар: «Қалбида зарра оғирлигича кибр бўлган киши жаннатга кирмайди» (Имом Муслим ривояти).

Саҳобалар ва салафи солиҳларнинг ҳам мутакаббирлик, мақтанчоқлик ва ўзини баланд тутишдан ҳайтарганлари ривоят ҳилинган. Умар ибн Хаттоб (розияллоху анху) айтадилар: «Илмни ўрганинглар. Илм учун сокинлик ва ҳалимликни ўрганинглар. Сизлар таълим бераётганларга камтарин бўлинглар. Таълим олаётган кишиларга ҳам камтарин бўлинглар. Шафҳатсиз олимлардан бўлманглар. Акс ҳолда илмингиз жоҳиллигингиздан устун бўла олмайди» («Жамиъу баянил илм ва фазлиҳ» китобидан).

Мужоҳид (раҳимаҳуллоҳ) айтади: «Илмни уятчан одам ҳам, мутакаббир одам ҳам ўргана олмайди» («Ал-Мажмуъ» китобидан).

Масруқ айтадилар: «Кишининг Аллоҳдан қўрқиши илмли эканига кифоя қилади. Кишининг илми билан мақтаниши эса жоҳил эканига кифоя қилади». Мўмин киши энг аввало камтаринлик билан сифатланиши ҳамда ўзини баланд тутишдан ва Аллоҳ берган илм билан мақтанишдан саҳланиши керак.



**Жавоб:** Динимиз яшаётган жойларимизни доим тоза, озода тутишга, ўзимизни ҳам покиза юришга буюради. Асрлар бўйлаб мусулмонлар ариқ, дарё ва денгиз сувларини покиза сақлашни ўзларининг бурчлари деб билганлар.

Аллох таоло бундай мархамат қилади:

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ الْأَرْضَ فِرَشًا وَٱلسَّمَآءَ بِنَآءَ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلشَّمَآءِ مَآءً فَأَخْجَ بِهِ عِنَ ٱلثَّمَرُتِ رِزْقًا لَكُمْ أَفَكُمْ فَكَا تَجْعَلُواْ بِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمُ لَالسَّمَآءِ مَآءً فَأَخْجَ بِهِ عِنَ ٱلثَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ فَكَا تَجْعَلُواْ بِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمُ تَعْلَمُونَ إِنَّ اللَّمَا اللَّهُمُ اللَّهُ مَا اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ وَاللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللْلَهُمُ اللَّهُمُ اللَّذِي اللَّهُمُ اللللْمُوالِمُ اللَّهُمُ ا

«Эй инсонлар, сизларни ва сизлардан олдингиларни такволи бўлишингиз учун яратган Раббингизга ибодат килингиз! У сизлар учун Ерни "пойандоз", осмонни "бино" килиб кўйди ва осмондан сув тушириб, у сабабли сизларга ризк сифатида мевалар (мевали дарахтлар)ни ундирди. Бас, билиб туриб, Аллоҳга (ибодатда) бошқаларни (сохта маъбудаларни) тенглаштирмангиз!» (Бақара, 21–22).

«Ерни эса, уни ёйдик ва унга тоғларни ўрнатдик ҳамда унда (ҳар ернинг ўзига) мос турли нарсаларни (ўсимлик ва меваларни) ундирдик. Яна унда (ерда) сизлар учун ҳам, сизлар ризқлантирувчиси саналмайдиганлар учун ҳам тирикчилик (ризқу насибалар)ни яратиб қўйдик. Ҳар бир нарсанинг ҳазиналари Бизнинг даргоҳимиздадир. Биз у нарсаларни маълум ўлчов билан (сизларга) туширурмиз» (Ҳижр, 19–21).

«Шунингдек, еб-ичингиз, (лекин) исроф қилмангиз! Зеро, У исроф қилувчиларни севмагай» (A $\sigma$ po $\phi$ , 31).

Бугунги замонавий тиббиёт инсонда пайдо бўладиган турли касалликлар кўпинча нотўғри ва пала-партиш овқатланиш натижасида юзага келишини исботламокда. Яъни бу оятдаги "исроф"дан мақсад фақат овқатларни ташлаб юбориш эмас, балки қорин тўқ холида устига яна овқат ейишдир. Шунингдек, ояти кариманинг Аллох таоло ҳаром қилган, инсон жисми

ва рухиятига салбий таъсир кўрсатадиган нарсаларни истеъмол қилишдан қайтариш маъноси хам бор.

Ушбу маънода Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) бундай мархамат қилганлар:

"Ошқозон барча касалликларнинг манбаи ва парҳез ҳамма дардларнинг бошидир" (Суютийнинг «Жомеъул кабир» асари).

Бу билан у зот (алайҳиссалом) овқатланиш меъёри ва қоидаларига риоя қилиш ва соғлиққа зарарли нарсаларни ейиш, ичиш, чекишдан сақланиш каби муҳим тавсияларни берганлар.

Исроф ва уни олдини олиш борасида Пайғамбаримиз (алайҳиссалом)дан жуда кўп ҳадислар ворид бўлган:

"Исроф ва кибрланмаган холда енглар, ичинглар, кийинглар ва хайр-эҳсон қилинглар. Чунки Аллоҳ таоло берган неъматини ўз бандасида кўришни яҳши кўради" (Имом Насоий ва Ибн Можа ривояти).

Юқорида келтирилган ва шу мавзудаги кўплаб оят ва ҳадислар мазмунидан маълум бўладики, биз мўмин-мусулмонлар Аллоҳ таоло берган неъматларни доимо асраб-авайламоғимиз керак. Чунки борлиқдаги бирор нарса чексиз эмас, балки илоҳий бир ўлчов билан яратилган. Агар биз атроф-муҳитга эътиборсиз бўлсак, бундан ўзимиз ҳам, авлодларимиз ҳам зарар кўриши муҳаррарлигини тушунмоғимиз зарур.

Ҳар бир нарса келажак авлодлар ва инсониятта биздан мерос бўлиб қолади. Авлодларимизга гўзал табиатни, обод юртни мерос қолдирсак, ўтганимиздан сўнг биздан рози бўлиб, ҳақимизга хайрли дуо қилишлари шубҳасиз.



304. Савол: Солих туш қандай бўлади? Пайғамбаримиз Мухаммад (соллаллоху алайхи ва саллам)га тушган вахий солих тушбилан бошланган, деган гапни эшитдим.

Шу ҳақда маълумот берсангиз.

Жавоб: Абу Саид Худрий (розияллоху анху) ривоят қиладилар: «Расулуллох (соллаллоху алайҳи ва саллам): "Агар бирортангиз яхши туш кўрса, у Аллоҳдандир, Аллоҳга ҳамд айтсин ва уни яхши кўрган кишисига гапирсин. Агар бундан бошқасини кўрса, у шайтондандир, унинг ёмонлигидан Аллоҳдан паноҳ тиласин, уни ҳеч кимга айтмасин. Шунда унга зарар бермайди", дедилар.

Абу Қатода (розияллоҳу анҳу) ривоят қиладилар: «Набий (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Солиҳ туш Аллоҳ таолодан, ёмон туш шайтондан. Ким ёмон туш кўрса, чап томонига уч марта туфласин ва Аллоҳ таолодан шайтоннинг ёмонлигидан паноҳ тиласин, шунда унга зарар бермайди", дедилар».

Ойша (розияллоху анхо): «Тушимда хужрамга тушган учта ойни кўрдим, буни отамга (Абу Бакрга) айтиб бердим. Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) вафот этиб, хужрамга дафн этилганларида, отам: "Бу қабр ўша ойларнинг бири ва энг яхшиси", дедилар». Кейинчалик хазрат Абу Бакр вафот этиб, дафн қилинганида, Ойша (розияллоху анхо)га бу иккинчи ой, хазрат Умар хам вафот этиб, дафн қилинганларида, бу учинчи ой, дейилди.

Муҳаммад ибн Сирин: "Туш уч хил: нафснинг сўзи, шайтоннинг қўрқитиши ва Раҳмоннинг хушхабари. Ким ёмон туш кўрса, уни бирортага айтмасин. Турсин ва намоз ўқисин", деганлар.

Ато (розияллоху анху) айтадилар: "Туш таъвилига кура таъсир этади, дейишган. Яна тушни факат хаким-

га ёки яхши кўрганига ёки рахмдил кишига, яна фақат ақлли, яхши кўрган кишисига айтсин, дейишган".

Жобир (розияллоху анху) ривоят қиладилар: "Бир киши Расулуллох (алайҳиссалом)га: "Тушимда гўё бошим узилиб тушди, мен унинг ортидан бориб олдим", деди. Расулуллох (соллаллоху алайҳи ва саллам): "Бошинг узилиб тушган вақтда буни қайси кўзинг билан кўрдинг?! Агар шайтон бирортангиз билан ўйнашса, уни ҳеч кимга айтмасин", дедилар. Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Тушнинг энг рости тонгда кўрилганидир", деганлар. Яна: "Солиҳ туш пайғамбарликнинг қирқ олтидан бир бўлагидир", деб айтганлар.

Абу Хурайра (розияллоху анху) ривоят қиладилар: «Набий (соллаллоху алайхи ва саллам): "Ким мени тушида кўрса, ҳақиқатдан мени кўрибди, чунки шайтон менинг қиёфамга киролмайди", дедилар».

305. Савол: Қабрларни зиёрат қилиш одобларини тушунтириб берсангиз.

Жавоб: Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам): «Сизларни қабрларни зиёрат қилишдан қайтарган эдим, энди бориб зиёрат қилаверинглар. Чунки улар сизларга охиратни эслатиб туради», деганлар. Қабр зиёратининг ўз одоблари бор. У хам бўлса, баланд овоз билан айюханнос солмай, аста бориб, дуо-фотиха қилиб қайтишдир.

306. Савол: Илтимос, балоғат ва фасоҳат илмлари ҳақида тушунча берсангиз.

Жавоб: "Балоғат" сўзи луғатда "булуғ" ва "вусул", яъни, етишиш, эришиш маъноларини англатади. Истилоҳда эса, сўзлашиш ва нутқ сўзлаш маданиятини ўргатувчи фанга айтилади. Унинг асосий мақсади тингловчилар савиясига мос гап гапира олиш маҳоратини ҳосил қилишдан иборат бўлиб, у маоний, баён, бадиъ каби илмларни ўз ичига олган.

Фасоҳат балоғат илми тадқиқ қиладиган нуқталардан бири бўлиб, калима (сўз) ва калом (гап)даги ғализликларни йўқотиш, кўзланган фикрни тўла очиб бериш, изҳор қилиш маҳоратини ўргатади.

Қуръон, ҳадисларни яхши англаш ва араб тилининг жозибаси ва гўзаллигини тушуниб етиш учун балоғат ва фасоҳат илмларидан ҳам хабардор бўлиш зарур.

307. Савол: Қўшиқ эшитиш масаласига ойдинлик киритиб беришингизни сўрайман.

**Жавоб:** Уламолар қўшиқни уч қисмга ажратганлар:

- 1. Ҳаром шаҳвоний ҳирсни уйғотадиган, кишининг ақлини кетказадиган.
- 2. Макруҳ ибодатдан тўсадиган, бошқа яхши ишни қилишга халақит берадиган.
- 3. Мубоҳ ота-она, диёнат, Ватан ҳақидаги, одамлар орасини яхшилайдиган, тарбиявий аҳамиятга эга булган қушиқлар.

308. Савол: Қуръони каримни ёд олган ёки баъзи сураларни ёд олиб, кейин уни унутган кишининг холи ҳақида айтиб берсангиз. Сизга олдиндан катта раҳмат.

Жавоб: Имом Бухорий Самура ибн Жундуб (розияллоху анху)дан ривоят қилади: «Пайғамбаримиз (соллаллоху алайҳи ва саллам) намоз ўқиб бўлгач, бизга юзланиб: "Бу кеча сизлардан ким туш кўрди, деб савол берардилар. Ким кўрган тушини ҳикоя қилса, "Машааллоҳ", деб қўярдилар. Бир куни: "Сизлардан бирор киши туш кўрдими?" деб сўрадилар. Биз: "Йўқ", дедик. Шунда бундай гап бошладилар: "Мен ўтган кечада икки кишини тушимда кўрдим. Улар келиб қўлимдан тутиб мени муқаддас ерга олиб чиқишди. Шунда улар билан

бирга чалқанча ётган бир кишининг ёнига бордик. Бу киши орқаси билан ерда ётган бўлса, яна бир киши (кафтни тўлдирадиган) бир тош билан унинг бошини уриб, пачоқлаб турибди. Уни уриши билан тош думалаб кетади. Тошни олиб келгунича, ётганнинг боши тузалиб, яна ўз ҳолига қайтади. Сўнг уни яна уради.

"Бу ким?" деб сўрадим. Улар: "Юринг, кетамиз", дейишди. Охирида уларга айтдим: "Бу кечада мени айлантириб сайр қилдирдингиз. Энди кўрган нарсаларим хақида хабар беринг!" дедим. Улар: "Хўп", дейишди. "...Сиз кўрган боши пачоқланаётган кишига Аллох Куръонни ёдлашни насиб этган. У эса, кечкурунлари Куръонни четга суриб ухлаган. Кундузи унга амал қилмаган. Қиёмат кунигача мана шундай азобланади", дейишди ва улар ўзларини таништиришди: "Мен Жаброилман, бу эса Микоил бўлади..." дедилар» (Имом Бухорий ривояти).

Ибн Ҳажар ва Ибн Ҳубайра қуйидагиларни нақл қилишади: "Қуръонни ёдлаб, кейин уни четга ташлаб қуйиш катта жиноят. Чунки бундай кимса Қуръонни четга суриб қуйиш керак, деб хаёл қилган булади. Энг шарафли нарсани – Қуръонни ташлаб қуйгани учун, энг шарафли аъзоси булган бошига уриш билан азобланади".

Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) айтадилар: "Умматимнинг гуноҳлари менга кўрсатилди. Бир кишига Қуръондан бир сура ёки бир оят ато қилинганидан кейин уни эсидан чиҳаришидан катта гуноҳ кўрмадим" (Имом Термизий ва Абу Довуд ривояти).

Куртубий (рахимахуллох) айтади: "Қуръоннинг ҳам-масини ёки баъзисини ёдлаганидан кейин эсидан чи-қариш катта гуноҳ. Қорининг мартабаси улуғ бўлади. Мана шу мартаба Қуръон кўтарилиши билан ундан кўтарилади ва натижада азобга гирифтор бўлади. Чунки Қуръонни доимий ўқиб туришни тарк этиш жаҳолатга етаклайди. Илмдан сўнг жаҳолатга қайтиш оғир гуноҳ".

Аллоҳ таоло барчамизни Қуръонга амал этадиган бандаларидан қилсин, омин!



309. Савол: Биз қариялар айтган ишимиз бўлмаса – ранжиймиз, кўнглимизга қаралмаса – хафа бўламиз. Кексалик тўгрисида динимизда нималар дейилган? Ўзим

бу хакда манбалардан тополмадим.

**Жавоб:** Аллоҳ таоло бандасини бошқа мавжудотлардан мукаррам қилган. Ҳар бир инсон бу фоний дунёда қанча умр кўрса ҳам азиздир. Айниқса, улуғ ёшга кирган инсонлар ҳар доим қадрланган, уларнинг дуолари ёшлар учун сув ва ҳаводек зарур. Кекса ёшли отахону онахонларнинг ҳурматини жойига қўйиш, уларнинг инжиқликларини кўтариш фарзандлар бурчидир.

Ислом динида улуғ ёшга етган киши худди ёш ва навқирон пайтида қилган яхши амалларига қандай ажр олса, кексалигида ҳам шундай насибадан баҳраманд булади.

Хадиси шарифда: "Исломда соч-соқоли оқарган кишини азоблашдан Аллох таоло ҳаё қилади", дейилади.

Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) айтадилар: "Олтмиш ёшга тўлган кишиларга Қиёмат куни: "Ахир, Биз сизларга эслатма оладиган киши эслатма олгудек узун умр бермаганмидик", деб нидо қилинар экан.

Қирқ ёшга кириб, Аллоҳнинг тоатига бўйин эгмаган кишининг яшаган умри зарарига ҳужжат бўлади. Аллоҳ таоло огоҳлантиради:

«...Ахир, Биз сизларга эслатма оладиган киши эслатма олгудек узун умр бермаганмидик?! Сизларга огоҳлантирувчи (пайғамбар) ҳам келган эди-ку!

Бас, энди (жазоларингизни) тотаверингиз! Золимлар (кофирлар) учун ёрдамчи бўлмас» (Фотир, 37).

Хар бир кишига ўзидан катта ёшдаги инсонларни хурмат қилиш вожибдир. Шунинг учун улуғ ёшдаги нуроний отахонларимизга яхшилик қилиб дуоларини олайлик, уларнинг ёшига етиб юришимизни Яратгандан сўрайлик.

310. Савол: Баъзан бозорларда, маҳаллаларда, кўп қаватли уйлар атрофида қўлоёғи бутун, соғлиги жойида, тоғни урса, талқон қиладиган кишиларнинг тиланчилик қилиб юрганларини кўрамиз. Шундай қилишлари тўғрими?

**Жавоб:** Дарҳақиқат, тўрт мучаси соғлом бир кунлик егулиги бор кишининг тиланчилик қилишини динимиз қаттиқ қоралайди. Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Ҳеч кимдан ҳеч нарса сўрама, агар қамчинг ерга тушиб кетса ҳам", дейиш билан инсонлардан беҳожат бўлишга чақирганлар.

Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) айтадилар: "Инсонлар наздида энг яҳши инсон инсонлардан беҳожат бўлганидир ва инсонлар ғазабини келтирадиган инсон уларга муҳтож бўлган инсондир. Аллоҳ наздида энг яҳши инсон Унга муҳтож бўлган кишидир. Аллоҳнинг ғазабини келтирадиган инсон бошқаларга муҳтож бўлиб, Яратгандан беҳожат кишидир".

Инсонлардан беҳожат бўлиш учун тинмай меҳнат қилиш ва ҳалол ризқ қидириш керак.

Аллох таоло мархамат қилади:

«У (Аллоҳ) сизларга Ерни хоксор (бўйсунувчи) қилиб қўйган зотдир. Бас, у (Ер)нинг ҳар томонида

(саёҳат, тижорат ёки деҳқончилик қилиб) **юраверингиз ва** (Аллоҳнинг берган) **ризқидан тановул қилингиз!** (Қиёмат куни) **тирилиб чиқиш Унинг ҳузуригадир»** (Мулк, 15).

Аллох таоло ҳатто ҳайит, байрам кунлари ҳам меҳнат ҳилиш ва ризҳ ҳидиришга буюрган:

«Бас, қачонки, намоз адо қилингач, ерда тарқалиб, Аллоҳнинг фазли (ризқи)дан истайверингиз! Аллоҳни кўп ёд этингиз! Шояд (шунда) нажот топсангиз» (Жума, 10).

Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) хар бир кишини пешона тери билан кун кечиришга ундаганлар ва ўзлари хам мехнат қилишни яхши кўрганлар.

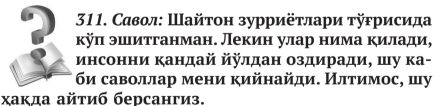
Ривоят қилинишича, кунларнинг бирида Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) саҳобалар билан ўтирганларида улардан бир киши ҳаҳида гап кетади: "У кундузлари рўза тутади ва кечалари зикр қилади", дейишади ва бундан Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) хурсанд бўлиб, унга ўхшашни буюрадилар, деб ўйлашади. Лекин Расулуллоҳ: "Сизлардан кимнинг озиқ-овқати ва кийим-кечаги етарли?" деб сўрадилар. Улар: "Барчамизники", дейишди. Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Сизлар ундан яхшисизлар", дедилар. Буни эшитган саҳобалар меҳнат қилишга ва "арава"ларини ўзлари тортишга аҳд қилишди.

Мўмин киши тадбиркор бўлиши керак. Жамиятдаги ишсиз кишиларни иш билан таъминлаш ҳам улуғ савоб. Машойихлар айтганидек: "Хоҳлаб турган нарсангдан беҳожат бўл, унинг тенги бўласан. Хоҳлаган нарсангга муҳтож бўлсанг, унинг асири бўласан. Хоҳлаганингга яхшилик қил, амири бўласан".

Бировга қарам, муте бўлишдан, одамлардан тама қилишдан сақланайлик.

Али ибн Абу Толиб (розияллоху анху)нинг ҳаётларида бўлиб ўтган воқеани эслаш фойдадан холи эмас. Али (розияллоху анху) айтадилар: "Кунларнинг бирида оч қолиб, Мадина кўчаларига чиқиб иш қидирдим. Тупроқ йиғиб, челакда сув ташиб, хурмоларни суғораётган аёлга дуч келдим. Унга ўн олти челак сув ташиб бердим ва қўлларим қавариб кетди. Кафтимни ёзиб унга қавариқларни кўрсатдим. У менга ўн олтита хурмони санаб берди. Мен хурмоларни олиб, Расулуллох (соллаллоху алайҳи ва саллам) олдиларига келдим ва бўлиб ўтган ишни айтиб бердим. Расулуллох (алайҳиссалом) хурсанд бўлдилар ва мен билан хурмо едилар".

Пайғамбарлар ҳам ризҳларини меҳнат ҳилиб, пешона тери туҳиб топишган. Тарихдан маълум, Одам (алайҳиссалом) деҳҳончилик, Нуҳ (алайҳиссалом) дурадгорлик, Довуд (алайҳиссалом) темирчилик ва Идрис (алайҳиссалом) хаттотлик билан шуғулланганлар.



**Жавоб:** Ҳазрат Умар (розияллоху анху) айтадилар: "Шайтон зурриётлари тўққизтадир.

- 1. Залитун.
- 2. Васийн.
- 3. Лакус.
- 4. Аъвон.
- 5. Ҳаффоф.
- 6. Myppa.

- 7. Мусаввит.
- 8. Досим.
- 9. Валхон.

Залитун бозордаги инсонларни йўлдан уради. Васийн мусибат чоғи васваса қилади. Аъвон салтанат ишида султонга васваса қилади. Хаффоф маст қилувчи ичимлик ичганида йўлига солади. Мурра сурнай чалганда шериклик қилади. Лақус ўт-оловда шериклик қилади. Мусаввит ёлғон хабарлар тарқатади. Инсонлар у тарқатган хабарни оғиздан-оғизга олиб юришади, аслида у хабарнинг асли бўлмайди. Досим эр-хотин ораларига низо солиб талоқ, жанжал, уруш каби ҳолларга ташвиқ қилади. Валҳон таҳорат, намоз ва бошқа ибодатларда васваса қилади".

Шайтонга эргашиш хорлик ва фақирликдан бошқа нарсага олиб бормайди. Қуръони каримда бундай марҳамат қилинади:

«Шайтон сизларни (хайр-эҳсон қилишда) камбағал бўлиб қолишдан қўрқитади ва фаҳш ишларга ундайди. Аллоҳ (эса) сизларга Ўзидан мағфират ва фазл (бойлик) ваъда қилади. Аллоҳ (карами) кенг ва билгувчи Зотдир» (Бақара, 268).

Шайтон инсонни Аллоҳ йўлида эҳсон-садақалар қилишдан қайтаради, ёмонлик, фаҳш ва гуноҳ ишларга маблағ сарфлашга буюради. Аллоҳ таоло шайтоннинг ёмонлигидан барчамизни муҳофаза айласин, омин!

312. Савол: Ҳаётда шундай нарсалар борки, унинг қадрини ҳеч бир баҳо билан ўлчаб бўлмайди. Вақт ҳам шулар сирасига киради. Динимизда вақт қадри хусусида нималар дейилган? Шу саволга жавоб берсангиз. Шояд барчамиз вақтнинг қадрига етадиган бўлсак.

**Жавоб:** Барчамизга маълумки, йўқотилган ҳар қандай нарсани топиш мумкин, аммо вақтни орқага қайтаришнинг сира иложи йўқ. Шундай экан, ҳар бир оқил мусулмон вақтнинг қадрига етиши лозим.

Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) бундай марҳамат қилганлар:

"Қиёмат кунида то тўрт нарсадан: умрини қандай ўтказгани, ёшлигида нима қилгани, молини қаердан топиб нимага сарф қилгани, илмига қай даражада амал қилганидан сўралмагунича банда бир қадам ҳам жойидан жилолмайди" (Имом Термизий).

Қуръони каримда мўминлар икки дунёда нажот топишлари учун лағв (яъни бехуда сўз ва ишлар)дан батамом юз ўгиришлари лозимлиги буюрилган (Мўминун, 3).

Мўмин кишининг зиммасида адо этиши лозим бўлган бурчу вазифалар оз эмас. Аллох таоло берган неъматлар шукрини адо этишга инсоннинг умри етмайди. Шундай экан, вақтни зое ўтказишга сабаб йўқ, азизлар. Бехуда ўтказилган ҳар бир дақиқа охиратда инсоннинг зарарига ҳужжат бўлишини англамоғимиз керак.

Хасан Басрий (раҳматуллоҳи алайҳ) ҳикматларидан бирида бундай дейилади: «Ҳар куни тонг ёришганида Ҳақ ҳузуридан бир жарчи: "Эй Одам боласи! Мен янги кунман, сенинг барча амалингга гувоҳман. Мендан яҳши амаллар қилиб фойдаланиб қол, чунки то қиёматгача қайтмайман", деб жар солади».

Вақтнинг қадри баланд бўлгани учун ҳам тонгда эрта уйғонишга тарғиб қилинган. Мусулмон кишининг кундалик ҳаёти фажр (эрта тонг) вақтидан бошланади, бомдод намозидан сўнг то қуёш чиққунича бўлган вақтда барака бор. Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Ё Аллоҳ, умматимнинг тонгига барака бергин", деб дуо қилганлар (Имом Абу Довуд).

Фотима онамиз (розияллоху анхо) айтадилар: "Мен тонг отганида ўрнимда ётган эдим, Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) ўтиб қолдилар ва оёқлари билан мени туртиб: "Хой, қизгинам, тур ўрнингдан, Раббинг берадиган ризқни қарши ол, ғофиллардан бўлма. Албатта, Аллох таоло одамларнинг ризқини тонг отганидан қуёш чиқкунигача бўлган вақт оралиғида тақсим қилади", дедилар (Имом Байҳақий). Дарҳақиқат, вақтига нисбатан жиддий қарайдиганлар билан унга бепарволар айни мана шу вақтда ажралиб қолади.

Мусулмон киши вақтининг қийматини яхши англайди. Чунки вақт унинг умри, вақтнинг ўтиши умрнинг ўтиши демакдир. Баъзи кишилар бекорчилик боис вақти тез ўтмаётганидан шикоят қилишади, вақт ўтказиш учун турли хил ўйинлар ўйлаб топишади. Аслида эса ўша вақт унинг умрини қисқартираётганини ўйлаб ҳам кўрмайди. Поездда кетаётган киши учун гўё фақат поезд юраётгандек, у эса бир жойда ўтиргандек туюлади. Аслида-чи, поезд ўзи билан уни ҳам олиб кетяпти-ку.

Аллох таоло мархамат қилади:

Яъни: «(Ўша) кунда Аллоҳ уларнинг барчаларини қайта тирилтириб, (дунёда) қилган амалларининг хабарини берур. У (амаллар)ни Аллоҳ ҳисоблаб қўйган. Улар эса унутиб юборганлар. Аллоҳ барча нарсага гувоҳдир» (Мужодала, 6).

Демак, ҳар биримиз вақтнинг қадрига етиб, ундан унумли фойдаланишимиз лозим. Зеро, умрнинг ҳар бир дақиқаси ғанимат ва ҳисоблидир. Аллоҳ таоло бар-чаларимизни тавфиқу ҳидоятда бардавом айласин.

313. Савол: Билишимизча, норасмий сиёсий ташкилотлар, яъни, оқимлар ўзларининг фаолиятини кучайтириш ва сафларини кенгайтириш учун асосан ёшларга, аникроғи, эркакларга таъсир ўтказишта ҳаракат қилишган, лекин айни пайтда баъзи оқимлар аёлларни ҳам ўз сафларига сафарбар этишга ҳаракат қилишмоқда. Шундан келиб чиқиб, сўрамоқчи бўлганим: улар ўша аёлларга ҳандай таъсир ўтказишади ва нималар ваъда ҳилишади, яъни, "камикадзе" аёллар онгига ҳандай фикрлар сингдирилади?

Жавоб: Тарихдан маълум, аёлларни ёв билан жанг қиладиган аскар сифатида урушга жалб қилиш эркаклар ғурури ва жанг қоидаларига тўғри келмаган. Аммо жангда асир олинган аёллар, болалар ва қариялардан жонли қалқон сифатида фойдаланишдек жирканч ишлар амалга оширилгани ҳақида кўп ўқиганмиз. Бузғунчи оқимлар, қўпорувчи кучлар ҳам кейинги йилларда айнан ана шу усулларни қўллашяпти, яъни ўзларининг ғаразли мақсадларини амалга ошириш йўлида хотин-қизлардан қалқон сифатида номардларча фойдаланишга ҳаракат қилишяпти.

Масалан, 2002 йил 23–26 октябрь кунлари жангарилар бошлиғи Мовсар Бараев етакчилик қилган 50 киши (шу жумладан, 18 аёл террорчи-камикадзе) Москва шахри, Дубровка кўчасида жойлашган театр марказида 800дан ортиқ тинч ахоли вакили (30 га яқин бола)ни гаровга олишган. Бунинг оқибатида гаровдагилардан 129 киши (2 бола) ҳалок бўлди. 2003 йил 12 май куни икки террорчи-камикадзе аёл портловчи модда юклан-

ган «Камаз» юк автомашинасини Грознийдаги Федерал Хавфсизлик хизмати биносига йўналтирган. Портлаш натижасида 59 киши ҳалок бўлди. 2004 йилнинг март-апрель ойларида Тошкент шаҳрида содир этилган террорчилик хуружларида 17 ёшдан 25 ёшгача бўлган 7 аёл иштирок этган. Жиноят иши бўйича айбланувчи сифатида жалб қилинган аёллар кўрсатмаларида дастлабки диний таълимни хориждаги махсус лагерларда тайёргарликдан ўтган эрларидан олганларини айтишган.

Демак, аёллар ҳам кўп ҳолларда мутаассиб эрларининг таъсирида турли жиноятларга қўл уришмоқда. Шунингдек, конституциявий тузум ва жамоат хавфсизлигига қарши қаратилган жиноятларни содир этгани учун озодликдан маҳрум этилган маҳкумларнинг оналари, аёллари ва опа-сингиллари ҳам бузғунчи оқимларнинг таъсир объектига айланишяпти. Улар шу тоифа аёллар онгига орзуларидаги жаннатга бир лаҳзада эришиш ва Аллоҳнинг розилигини топиш мумкинлиги каби алдамчи ғояларни дин ниҳобида сингдиришга уринишмоҳда. Натижада диний тасаввурга эга бўлмаган, давлатимиз сиёсатини англаб етмаган хотин-қизлар сохта ваъдалар домига тушиб, ёвуз кучлар қўлидаги қуролга айланишяпти.

314. Савол: Ислом динида партия тузиш, гурухларга бўлиниш қандай бахоланади? Жавоб: Киши Аллох таолога ва Унинг расулига имон келтириши билан мусулмон бўлади. Бунинг учун у қандайдир "исломий" деб даъво қилинаётган, аслида эса дин ниқоби остида бузғунчиликка чақирувчи гурух ёки партияга аъзо бўлиши, унинг йўлида қасам ичиши шарт эмас.

Хозир ана шундай гуруҳлардан бири бўлмиш «Хизбут таҳрир» аъзолари фирҳаларини: «Сизлардан

яхшиликка даъват этадиган, амри маъруф ва нах-йи мункар ишларини олиб борадиган (бир) уммат бўлсин! Айнан улар, (охиратда) нажот топувчилардир» (Оли Имрон, 104) деган оятга биноан ташкил этдик, деб даъво қилишади. Оятнинг тафсирида эса уларнинг иддаоларига ҳеч қандай далил-исбот йўк.

Бундан ташқари, улар юқоридаги оят талабига кўра, сиёсий ҳизб (партия)ларни ташкил этиш мусулмонлар зиммасидаги фарзи кифоядир, дейишади. Ушбу оятдан асло сиёсий ҳизблар тузиш керак деган фикр чиқмайди. Чунки Аллоҳ таоло фирқаларга бўлинмаслик ҳақида бундай қаттиқ огоҳлантиради:

«**Ҳаммангиз Аллоҳнинг "арқони"** (Қуръон)**ни маҳкам тутинг ва фирқаларга бўлинманг!»** (Оли Имрон, 103).

Оят мазмунига кўра, Исломда гурухлар, хизблар тузиш шариатга зид ишдир.

315. Савол: 1. Биз билишимизча, тариқат ёхуд тасаввуфда шогирд фақат муршиди айтган сўзни эшитади ва амал қилади. Назаримда, муршиднинг сўзи унинг учун

қонун. Нима, муршидлар ҳеч ҳам адашмайдиларми? 2. Компьютерда карта ўйнаш жоиз ишми?

**Жавоб:** 1. Пир ёки муршид даражасига етиш учун улкан машаққат, риёзат талаб қилинади. Пирнинг гапи шариат доирасида бўлса, амал қилинади, тескари бўлса, инкор этилади.

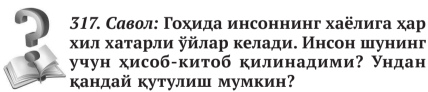
2. Қарта ўйнаш қимор ўйинларидан ҳисобланиб, Исломда ҳаром қилинган. Агар компьютерда икки киши пул тикиб карта ўйнашса, гуноҳкор бўлишади. Фақат ақлни чархлаймиз, деб ўйналса ҳам, қиморга ўхшагани ёки уни тарғиб қилиш хусусияти бўлгани

учун вақт исрофи ҳисобланади. Ақлни чархлайдиган бошқа яхшироқ ишлар ҳам бор.

316. Савол: Хўроз фариштани кўрса қичқиради, дейишади. Шу гапнинг асоси борми? Ҳайвонларнинг бемаҳал овоз чиқариши бирор нарсага далолат қиладими?

Жавоб: Саҳиҳайнда келишича, Пайғамбар (алайҳиссалом): "Агар хўрознинг қичқириғини эшитсангиз, Аллоҳ таолодан фазли ва марҳаматини сўранг. Чунки у (хўроз) фариштани кўргандир. Агар эшакнинг ҳанграшини эшитсангиз, Аллоҳ таолодан шайтондан асрашини сўранг. Чунки у (эшак) шайтонни кўргандир", деганлар.

Насоий ва Хоким ривоят қилади: «Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Кечаси итларнинг ҳуришини ва эшакларнинг ҳанграшини эшитсангиз, Аллоҳ таолодан шайтондан асрашини сўранг. Чунки улар сиз кўрмаган нарсани кўради. Кечаси ҳамма ухлаб ётган пайтда камроҳ кўчага чиҳинглар. Аллоҳ таоло тунда махлуҳотларидан хоҳлаганича юборади", деганлар».



Жавоб: Аввало шуни билиш керак: пок қалбли инсонлар хаёлига фақат яхши ўйлар келади. Хаёлига бузуқ ўйлар келадиган киши ўз қалбини поклаш тадоригини кўриши лозим. Хаёлга бир келиб йўқоладиган ўйлар учун кишига на гунох, на савоб бўлади. Хаёлга келган ўй қасдга айланса, яъни уни амалга ошириш пайига тушилса, яхши бўлса, савоб, ёмон бўлса, гунох ёзилади.

Одам хаёлига келган ўйлардан қутулиши учун Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам)нинг бу тав-

сияларига амал қилиши лозим. Пайғамбаримиз (алайхиссалом) бундай деганлар: «Сизлардан бирингизга шайтон келиб: "Мана буни, мана буни ким яратди?" дейди. Ҳатто: "Раббингни ким яратди?" дейди. Агар сизлардан бирингизда мана шундай ҳолат юз берса, бас, у Аллоҳдан паноҳ сўрасин ва тўхтасин» (Имом Муслим ривояти).

Демак, бузуқ ўй, хаёл, васвасадан фориғ бўлиш учун Аллох таолодан панох тилаш лозим. Аллох таоло бундай мархамат қилади:

«Агар сизни шайтоннинг шарри тутса, Аллохдан панох тиланг! Албатта, У эшитувчи ва билувчидир» (A $\sigma po\phi$ , 200).

318. Савол: Бобийя (бахоийя) фиркаси қандай фирка?

Жавоб: Бобийя фиркаси милодий XIX асрда Эрон худудида вужудга келган. Бу фирка номи ушбу фирканинг асосчиси Али Мухаммад Шерозий ўзига лақаб қилиб олган "боб" (эшик) сўзидан келиб чиққан.

Бахоийя номи эса "Бахоуллох" сўзидан ясалган. "Бахоуллох" номи Боб ўлганидан кейин унинг ўрнига ўринбосар бўлиб қолган Хусайн Нурий лақабидир. У милодий 1892 йили Акка шахрида вафот этгач, ўғли Аббос Афанди даъват ишларини олиб борган.

Хусайн Нурий бир неча китоб ёзган. Китобларининг энг машхури "Ал-китаб ал-ақдас" дир.

Баҳоуллоҳ илоҳликни даъво қилган. Баҳоийлар қиёматни, пайғамбарларнинг мўъжизаларини инкор этади, жаннатни руҳий ҳаёт ва дўзахни руҳий ўлим деб даъво қилади. Муҳаммад (алайҳиссалом) билан

пайғамбарлик тугамаган, дейди. Қиблани Баҳоуллоҳ томонда деб ва ҳажни Байтуллоҳда қилиш ботил, деб даъво қилади.

Азҳардаги фатво ҳайъати Баҳоийя фирҳасига аъзо бўлган киши Исломдан чиҳади, аёл бўлса, унга уйланиш мумкин эмас, деб фатво чиҳарган. "Маҳаллатул кубро" маҳкамасининг 1946 йил 30 июнда чиҳарган фатвосига кўра, баҳоийя бўлган киши муртад, аёли талоҳ бўлиши ҳукм ҳилинган.

319. Савол: Ота ёки она болаларидан бирини хадя ёки шунга ўхшаш нарса беришда бошқаларидан устун қўйиши мумкинми? Жавоб: Фарзандлар ўзаро мехрли, мухаббатли,

садокатли бўлишлари учун тарбия чоғида улар ўртасида адолат ва тенгликка имкон кадар риоя этиш талаб килинади. Нўъмон ибн Башир (розияллоху анху)дан ривоят қилинади: «Нўъмонга отаси бир ғулом ҳадя қилди. Онаси: "Сен ўғлимга берган нарсангга Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам)ни гувох килмагунингча бу ишингга рози бўлмайман", деди. Ота ўғлининг қўлидан етаклаб, Расулуллох (алайхиссалом)нинг хузурларига борди. У пайтларда ўғли хали кичкина болакай эди. Бориб: "Ё Расулуллох, бу боланинг онаси бинти Равоха бу ўғлига хадя беришим учун сизни гувох қилишимни талаб қиляпти", деди. Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) унга: "Эй Башир, сенинг бундан бошқа боланг борми?" дедилар. У: "Ха", деди. У зот: "Уларнинг хаммасига шундай хадя берасанми?" дедилар. У: "Йўқ", деди. У зот: "Бу дуруст эмас, бу ишингга мендан бошқани гувох қил, мен зулмга, гуноҳга гувоҳ бўлмайман. Аллоҳдан қўрқинглар, фарзандларингиз ўртасида адолат қилинглар, улар сенга бир хилда яхшилик қилишлари сени хурсанд этмайдими?" дедилар. У: "Ха", деди. У зот: "Мен гувохлик бермайман", дедилар».

Имом Нававий (рахимахуллох) айтади: "Болаларидан бирини бошқасидан устун кўриш фақат Шофиъий, Молик ва Абу Ханифа наздида макрух дейишади".

Товус, Урва, Мужоҳид, Саврий, Аҳмад, Исҳоқ ва Довуд бу ишни ҳаром дейишган. Улар Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг "Мен зулмга, гуноҳга гувоҳ бўлмайман", деган сўзларини далил қилишган. Шофиъий ва у киши билан ҳамфикр бўлганлар эса: "Бу ишингга мендан бошқани гувоҳ қил", деганларини далил қилишган. Улар айтишича, агар бу иш ҳаром ёки ботил бўлганида Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) бундай демаган бўлардилар.

Фарзандларидан бири касал бўлса ёки қарздор бўлиб, қарзини ёлғиз ўзи тўлай олмаса, бошқаларига бермай, унга ҳадя ёки ёрдам бериш жоиз бўлади.

### 320. Савол: Қодиёния фирқаси ҳақида маълумот берсангиз.

Жавоб: 1836 йили Қодиён шахрида туғилган Ғулом Аҳмад Қодиёний Ислом душманлари раҳнамолигида асос солган фирқа Қодиёния (Аҳмадия) дейилади. Ғулом Аҳмад дастлаб гўё мужаддид эканини даъво қилиб, ўзини миссионерларга қарши курашчи этиб кўрсатган, сўнг пайғамбарлик даъвосида бўлган. Қуръони карим оятларининг маъноларини ва лафзларини ўзгартириб, Пайғамбаримиз Муҳаммад (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) сифатлари ва исмлари ҳаҳидаги оятлар ўзи ҳаҳида эканини эълон қилади. Қодиёния фирқаси асосан Покистонда фаолият кўрсатади.

1974 йил апрель ойида Маккаи мукаррама шахрида бўлиб ўтган Ислом олами анжумани Қодиёния фирқасини Ислом динидан чиққан фирқа деб эълон қилади.

Азҳари шариф шайхи Шайх Жодул Ҳақ Қодиёния фирқасидан саналмиш Аҳмадия гуруҳини диндан қайт-ган гуруҳ деб фатво берган.

321. Савол: Тобут ортидан юриш афзалми ёки олдидами? Шунга боғлиқ масалаларни баён қилсангиз.

**Жавоб:** Тобут ортида юриш афзалдир. Тобутнинг ўнг ёки чап томонида юрилмайди ("Фатхул-қадир").

Вафот этган киши қўшни, қариндош ёки яхшилиги билан танилган инсон бўлса, унинг тобути ортидан бориш нафл ибодатдан афзалдир ("Баҳрур-роиқ").

Бирор уловда тобутнинг ортидан бораётган киши ундан ўтиб кетиши макрухдир (*"Фатовойи Қозихон"*).

Тобут ортидан бораётганлар жим, сўзлашмай боришлари лозим. Овозларини чиқариб Қуръон ўқишлари ва зикр қилишлари макрух.

Зикр қилишни хоҳлаган киши ичида зикр қилиши мумкин (*"Шарҳи Таҳовий"*; *"Фатовойи Қозихон"*).

322. Савол: Динимизда тирноқларни ўстириб юриш ва уларни ҳар хил рангларга бўяш мумкинми?

Жавоб: Абу Хурайра (розияллоху анху) ривоят қиладилар. Расулуллох (соллаллоху алайҳи ва саллам): "Беш нарса фитратдандир – хатна қилдириш, киндик ости тукларини олиш, тирноқларни олиш, қултиқ (юнгларини) олиш ва муйловни қисқартириш", деганлар. Қул бармоқлари овқат тайёрлаш ва ейишда энг куп ишлатилади. Тирноқ орасида тупланувчи кирлар ҳар хил касалликлар келиб чиқишига сабаб булади.

Тирноқларни фақат хина билан бўяса бўлади. Кимёвий бўёқлар тирноққа сув ўтказмагани сабабли ғусл ҳам, таҳорат ҳам дуруст бўлмайди.

## *323. Савол:* Мушкулкушод ўқиш Исломда борми?

Жавоб: Мушкулкушод маросимини ўтказиш, унда «Биби Мушкулкушод» номли қисса ўқиш шариатимизда йўк, мумкин эмас. Банданинг бошига тушган мусибатни аритувчи, оғирини енгил қилувчи, мушкул ишларини кушода (хал) этувчи зот Аллох таолодир. Бинобарин, Аллох таолодан бошқасидан мадад сўраш Ислом дини акидасига бутундай зиддир. Халқимиз, айниқса, айрим тушунчасиз аёллар ўртасида кенг тарқалган ва тарқалишда давом этаётган бундай маросимларни ўтказиш, Биби Мушкулкушоддан мадад сўраш каби хурофотларнинг илдизи Исломдан илгари ботил эътикодларга бориб такалади. Яъни, баъзилар ушбу заминда яшаган эски халқларнинг диний эътиқоди сарқитларидан бўлган бу хурофий одатга исломий тус бериб, динимизга олиб киришга уринишган. Мантиқан ўйлаб қарасак, қайсидир мархумнинг рухи ўзи дуога, савобга ва Аллох таолонинг мархаматига мухтож бўлгани холда қандай қилиб тирикларнинг муаммоларини хал қила олади? Бундан ташқари, хар куни намозларида ўттиз икки марта «Сенгагина ибодат **қиламиз, Сендангина мадад сўраймиз»** (Фотиха, 5) дея Аллох таолога сўз бериб, яна қай юз билан бандасидан мадад сўрайдилар?!

Шунинг учун, бошига иш тушган одам ҳар хил ўринсиз ишларга ўзини урмай, Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)дан ривоят қилинган дуоларни ўқиб, салавотлар айтиб, Аллоҳ таолонинг ўзидан мушкулини осон қилишини сўраши керак.

*324. Савол*: Эркаклар узук, умуман, тақинчоқ тақишлари мумкинми?

**Жавоб:** Ҳанафийлик мазҳабига кўра, нимадан ясалган бўлса ҳам, эҳтиёж бўлмаса, тақилмагани афзал.

Тилладан ясалган узуклар эркакларга ҳаром қилинган ("Ҳидоя"). Бу хусусда Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Ипак ва олтин умматимнинг эркакларига ҳаром, аёлларига ҳалол қилинган", деганлар (Имом Термизий ривояти).

Кумуш узукни эркаклар ҳам, аёллар ҳам тақиши мумкин. Фақат эркаклар тақадиган узук аёлларникига ўхшаш бўлмаслиги керак.

Темир, мис, қўрғошин ва бронзадан тайёрланган узук тақиш эркакларга ҳам, аёлларга ҳам макруҳдир ("Ихтиёр").

Узукнинг юзига Аллоҳ, пайғамбар ёки ўз исми ёзилган бўлса, ҳожатҳонага кирганида уни ташда қолдириш лозим бўлади. Агар бундай узукни чап қўлига таққан бўлса, мустаҳаб қилиш олдидан ечиб қўйиши керак.

Бундан бошқа тақинчоқлар аёлларга хос бўлгани боис, уларни тақиш аёлларга тақлид қилиш, уларга ўзини ўхшатиш хисобланади. Ўзини аёлларга ўхшатган эркакларни ва ўзини эркакларга ўхшатган аёлларни Пайғамбаримиз (алайҳиссалом) лаънатлаганлар.

325. Савол: Шом пайти боламни кўтариб, кўшни аёллар билан кўчада гаплашиб турган эдик, маҳалламиздан бир отахон бизни: "Жину шайтонлар тўзийдиган маҳал ёш бола билан кўчада нима бор сизларга?" деб койиб бердилар. Отахоннинг гаплари қанчалик тўғрилигини билмоқчи эдим.

**Жавоб:** Отахон жуда ҳақ гапни айтибдилар. Жон-куяр инсонлар тобора камайиб кетаётган, "менга нима"

деган бепарволик кайфияти кўпчиликни чулғаб олган ҳозирги кунимизда ана шундай отахонларнинг борлиги қувонарли ҳол. Уларнинг маҳалла маънавий ҳаётидаги ўрни беҳиёс.

Аввало, динимиз аёлларни кўчада мақсадсиз гап сотиб ўтириш у ёкда турсин, заруратсиз кўчага чикишдан ҳам қайтарганини айтиб ўтиш керак. Ундан кейин, шом маҳали жин ва шайтонлар изғиб юриши ҳам ҳадиси шарифларда баён қилинган. Болаларнинг инжиқ бўлиб қолиши, уйқусида босинқирашига ҳам ана шу пайт кўчада юриши сабаб бўлади. Шу боис, бу каби беҳуда одатларга барҳам бериб, ўлчовли вақтимиздан унумли фойдаланиш пайида бўлишимиз керак.

326. Савол: Эсналганида нима учун қўл билан оғиз беркитилади? Бунинг бир асоси борми?

Жавоб: Албатта бор. Бу ҳақда ҳатто Имом Бухорийнинг "Ал-адаб вал-муфрад" китобларида махсус "Эснаганда қўл билан оғизни тўсиш ҳақида" номли боб бор. Шу бобда келган ҳадислардан бирини зикр қилиб ўтамиз: Абу Саид Худрий (розияллоҳу анҳу)дан ривоят қилинади: Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) дедилар: "Агар бирортангиз эснасангиз, қўлингизни оғзингизга қўйинг, чунки шайтон киради". Эснаш келганида намоздан бошқа ҳолларда чап қўл орқаси билан оғиз тўсилади. Шунингдек, ҳадисларда эснаб туриб: "ҳооҳ" дейиш шайтоннинг яйрашига сабаб бўлиши ҳам баён этилган.

*327. Савол:* Зухд, ҳақиқий зоҳидлик нима легани?

**Жавоб:** "Зухд" бирор нарсадан юз ўгириш маъносини англатади. Абу Идрис Ҳавлоний зухд

ҳақида бундай деганлар: "Ҳақиқий зоҳид ҳалол нарсани ўзига ҳаром қилмайди, дунёдан воз кечмайди. Балки ўз қўлидагидан кўра, Аллоҳ таолонинг ҳузуридагига ишонади, етган бирор мусибат эвазига ажру савоб умид қилиб, янада хотиржам бўлади".

Абу Сулаймон Доримий: "Бирор кишининг зохирини кўриб, зохид экан, демагин. Чунки зухд қалбда бўлади", деганлар. Хасан Басрий (рахматуллохи алайх): "Зухд, киши бирор одамни кўрганида уни ўзидан афзал билишидир", деганлар. Имом Ахмад (рахматуллохи алайх): "Дунё борасида зохидлик орзуларнинг қисқалиги ва одамлар қўлидаги нарсалардан тама қилмаслик", деганлар.

Демак, ҳақиқий зуҳд ҳамма нарсадан юз ўгириб яшаш эмас, балки мол-дунёга муҳаббат қўймаслик, қўлдан кетганига қайғурмай, етган азиятга сабр билан Аллоҳ таолодан савоб умид этиш, эришган ютуҳлари учун Аллоҳ таолога ҳамд айтиб, яна савоб умид ҳилишдир.

328. Савол: Кўриниши ва овозидан хузурланиш учун қушларни қафасда сақлаш жоизми?

**Жавоб:** Баъзи қушларнинг қўриниши чиройли, овози ёқимли бўлади. Гўзалликни барча яхши кўради. Гўзаллик Аллоҳ таолонинг неъматларидандир. Аллоҳ таоло марҳамат қилади:

«Айтинг: "Аллоҳнинг бандалари учун чиқарган зийнатини ва пок ризқларни ким ҳаромга чиқарди?.."»  $(A \circ p \circ \phi, 32)$ .

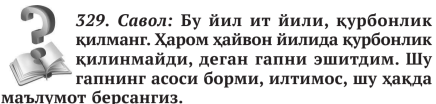
«У яна минишингиз учун ва зийнат сифатида отлар, хачирлар ва эшакларни (яратди)» (Нахл, 8).

Аллоҳ таоло ҳайвонот, ўсимликлар ва бошқа зийнатларни бандалари учун яратган. Улардан завқланиш, фойдаланиш мубоҳдир. Зийнат ҳисобланган балиқ ва қушларни динимиз амрларидан чиқмаслик шарти билан боқиш мумкин. Бу шартлар асосан қуйидагилардир:

- 1. Уларни боқиш билан фахр ва кибрга берилиб кетмаслик керак.
- 2. Уларни парвариш қилиш ва уларга эътибор бериш зиммасидаги ибодатлардан чалғитиб қўймаслиги керак.
- 3. Улар ўз вақтида озиқлантирилиши лозим. Зеро, мушук боқиб, унга овқат ва сув бермай қийнаган аёлни Аллох таоло азоблагани ҳақидаги ҳадис машҳур.

Икки "Саҳиҳ"да ворид бўлган ҳадисда Анас (розияллоҳу анҳу)дан ривоят қилинади: «Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) инсонларнинг энг гўзал ҳулқлиси эдилар. Менинг эмикдош укам бўлиб, уни Умайр – "Умарча" деб чақиришар эди. Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) бизнинг уйга келсалар: "Эй Абу Умайр, нуғайрни (тумшуғи қизил, чумчуқсимон ҳуш) нима ҳилдик"», дер эдилар.

Аллома Абул Аббос Қуртубий айтадилар: «Уламоларнинг "қушларни қафасда ушлаб туриш" жоиз деган фатволаридан уларга азоб бериш мумкин, деган хулоса чиқмайди, чунки Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) ҳайвонларга азоб беришдан қайтарганлар». Абу Дардо (розияллоҳу анҳу)дан ривоят қилинишича: «Қиёмат куни қушлар, ўзларини қафасда сақлаб, оч қолдириб, қийнаган кишининг бўйнига осилишади ва: "Эй Раббим, мана бу мени дунёда азоблаган", дейди».



**Жавоб:** Ислом динининг вожиб амалларидан бўлган курбонликни мучал ҳисоби бўйича ҳаром ҳайвон ит йилида қилиб бўлмайди, дейиш катта хатодир.

Асрлар оша ўзининг софлиги ва барқарорлиги туфайли эъзоз топиб келаётган муқаддас Ислом динимизни ва унинг аҳкомларини бузиш ёки омманинг ундан юз ўгиришига сабабчи бўлишнинг оқибати жуда хатарли ва улкан гуноҳ эканини яхши англаб олишимиз керак.

Хадиси шарифда: "Ким менинг номимдан қасддан ёлғон айтса, жойини жаҳаннамдан тайёрлайверсин", дейилган (Имом Муслим ривояти).

Демак, бу каби уйдирма ва бўхтонларга эътибор бермаслигимиз лозим.

330. Савол: Баъзилар аёл киши қабристонга бориб, Қуръон тиловат қилса, қабул бўлмайди, дейишади. Шу тўғрими?

Жавоб: Аёл киши қабристонга бориб, Қуръон тиловат қилса, қабул бўлмайди, дейиш хатодир. Аммо ўтганларнинг руҳларига Қуръон тиловат қилиш учун фақат қабристонга бориш керак, дейиш нотўғри. Уйда, ҳар бир намоздан кейин тиловат қилиб, савоби марҳумга бағишланса, етиб туради. Аёллар ўзлари билган сура ва оятларни уйларида ўқиб, савобини марҳумларга бағишлаганлари яхши.

331. Савол: Ассалому алайкум Муфтий хазратлари! "Даракчи" газетасида берилган "Ёқимсиз, нохуш, аммо... ёхуд уринотерапия хақида" номли мақолада пешобнинг кўп касалликларга даво экани хақида ёзишибди. Ахир хадисда сийдикдан сақланишга буюрилганмиз-ку. Илтимос, шу хақда маълумот берсангиз.

Жавоб: Аллоҳ таоло Ўзи ҳаром ҳилган нарсаларни бандаларига шифо ҳилмаган. Пайғамбаримиз Муҳаммад (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Сийдикдан саҳланинглар, чунки у ҳабр азобига сабабчи бўлади", деганлар.

Ўзини кўрсатиш билан фахрланадиган, табибликни даъво қиладиган айримларнинг уринотерапия орқали даволайман, деб жар солиши яхши эмас. Ҳолбуки, инсон табиатига мутлақо зид, ҳаром нарсада қандай даво ёки шифо бўлиши мумкин?

Шамсиддин ибн Жавзиянинг "Тиббун набавий" номли асари Ислом оламида жуда машхур. Шу асарнинг бирон жойида пешоб билан даволаш ҳаҳида гап йўҳ. Ёки Ибн Сино бобомизнинг "Тиб ҳонунлари" номли асари ҳам бундай "шифо"лардан буткул йироҳ. Шунча покиза неъматлар, ҳанчадан-ҳанча соф доривор гиёҳлар турганида пешоб билан даволаш деган сўзнинг ўзи уят. Аллоҳ таоло барчаларимизни тўғри йўлдан адаштирмасин.

332. Савол: Хар ёз айни пишиқчилик пайти оилавий қишга ҳозирлик кўриб, турли мевалардан ва полиз экинларидан тузламалар ёпамиз. Помидор ва бодрингларни тузлама қилишда уксус сиркасидан фойдала-

### намиз. Уксус кислотасини ишлатиш ёки истеъмол қилиш мумкинми?

**Жавоб:** Аллоҳ таолонинг биз бандаларига берган неъматларига ҳар доим шукр этиб яшаш бахтдир.

Куръони каримда:

«Шунингдек, сизларга барча сўраган нарсаларингиздан ато этди. Агар Аллохнинг неъмат(лар)ини санасангиз, саноғига ета олмайсиз. Ҳақиқатан, инсон (ўзига) ўта золим ва (Раббига) жуда ношукрдир» (Иброхим, 34) деб мархамат қилинган.

Уксус сиркасининг ўзини истеъмол қилиб бўлмайди. У жуда ўткир таъмли модда, унга сув ёки бошқа нарса аралаштириб, фойдаланса бўлади. Зеро, уксус сиркаси кимёвий йўллар билан ҳосил қилинадиган нарсадир.

333. Савол: Расмга тушиш, бировларни расмга туширишни касб қилиб олиш ҳа-қида нима дейсиз?

Жавоб: Хозирги пайтда оммавий ахборот воситаларини суратсиз тасаввур қилиш қийин. Шу сабаб суратга тушиш ёки шу ишни касб қилиб олишнинг зарари йўқ. Аммо кишиларни шахвоний хирсларга етаклайдиган, фитнага, ёлғонга, бўхтонга олиб борувчи расмларни нашр этиш ёки суратга олиб, тарқатиш мумкин эмас.

Хозирги пайтда киши шахсини аниқлаш, ишга кириш ёки ҳаж ибодатини адо этиш учун ҳам суратга тушиш лозим бўлади. Шундай экан, мўмин-мусулмонларнинг оғирини енгил қиламан деб суратга туширишни касб қилиб олганларнинг бу ишини қоралаб бўлмайди.



334. Савол: Тушларни таъбир қилса бўладими? Хар ким ўзи кўрган тушни таъбир қилиши керакми ёки бирор таъбирчидан сўраши керакми? Илтимос, шу хакда маълумот берсангиз.

Жавоб: Аллоҳнинг расули марҳамат қиладилар: «Туш кўриш уч хилдир. Биринчиси, уйқуда Аллох билдирган түш. Иккинчиси, малак воситаси билан кўрилган туш. Учинчиси, шайтон томонидан талкин этилган туш».

Тушда кўрилган шакл ва суратларнинг бир-бирига ўхшаши ва таъбирга мухтожи фариштадандир. Алғовдалғов ва коришик тушлар шайтондандир. Чунки шайтон ёмонлик ва ботилнинг асосидир.

Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам): "Пайғамбарлик мен билан тугади, энди пайғамбарликдан фақат мужда (хушхабар, суюнчи)лар қолди", дедилар. У зотдан: «Эй Аллохнинг элчиси, мужда нима дегани» деб сўраганларида, "Мужда тўғри тушлардир", деганлар.

Туш кўрган киши тушини таъбирчига айтганда, тушига умуман ёлғон аралаштирмаслиги керак. Зеро, Пайғамбар (соллаллоху алайхи ва саллам)дан ривоят қилинган ҳадисда: «Бир киши кўрган тушига ёлғон аралаштирса, қиёмат күнида бир арпанинг икки учини бир-бирига улаб, унга тугун тугиш амр қилинар экан.

Абу Лайс (рахимахуллох) айтади: "Динда билимдон (фақих) бўлгандан сўнг, туш илмини ўрганса, зарари йўк. Бу яхши илм. Агар бу илм фикх илмидан машғул қилиб қўйса, уни тарк этиб, фиқх илмини ўрганиш афзалдир. Чунки фикх билан Аллох таолонинг хукмлари билинади".

Дархақиқат, Аллох таборака ва таоло Юсуф (алайхиссалом)га туш таъбири илмини инъом килди. Аллох таоло бундай мурожаат қилади:

# ﴿ وَكَذَلِكَ مَكَّنَا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلِنُعَلِّمَهُۥ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ وَلَنُعَلِّمَهُ، مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ وَٱللَّهُ غَالِبٌ عَلَى أَمْرِهِ، وَلَكِكِنَّ أَكْتُرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ اللَّ

«Шундай қилиб, Юсуфни ерга (Мисрга) жойлаштирдик ва гаплар (тушлар ёки илоҳий китоблар) таъвили (изоҳи)ни билдиришимиз учун (шундай қилдик). Аллоҳ (Ўз) ишида ғолибдир, лекин одамларнинг аксарияти (буни) билмайдилар» (Юсуф, 21).

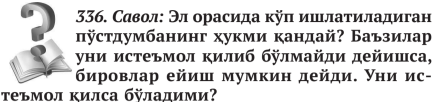
Имом Абу Юсуфдан туш масаласида сўрашганида: «Уйғоқликдаги ишдан фориғ бўлиб, уйқу иши билан машғул бўлишдир», деганлар. Муҳаммад ибн Сиринга кўпинча туш айтилганида: «Уйғонганингда Аллоҳдан қўрқ, шунда сенга уйқунгда кўринган нарса зарар бўлмайди», дер эди.

Абу Қатода ривоят қилади: Набий (соллаллоҳу алай-ҳи ва саллам): "Сизларнинг туш таъбирида ростгўйлигингиз сўзда ростгўйлигингиздир", дедилар.

Ушбу ҳадисларда тушга таъбир айтишнинг зарари йўҳлигига далил бор.

## 335. Савол: Аёлларнинг соч бўяши жоиз ишми? Эркаклар-чи?

Жавоб: Пайғамбаримиз Муҳаммад (алай-ҳиссалом) хина билан соч-соқолларини бўяб юрганлари ҳақида ҳабарлар бор. Агар ҳалол йўлдаги зийнат ёки даво учун бўлса, аёлга ҳам, эркакка ҳам сочни фаҳат хино билан бўяш мумкин. Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Кимнинг сочи ёки соҳоли бўлса, уни парваришлаб юрсин", деганлар. Бировни масҳаралаш ёки бошҳалар эътиборини ўзига ҳаратиш ниятида бўлса, мумкин эмас.



Жавоб: Пўстдумба териси юмшоқ, ҳазм учун енгил бўлгани сабабли истеъмол қилинади. Калла ва туёқ гўштлари ҳам шундай, яъни териси билан истеъмол қилинаверади. Аммо уни ейишга яроқли қилиш учун жунини куйдириб, яхшилаб тозалаб, пишириш зарур.

337. Савол: Сизга бу саволни беришим балки ўринсиздир. Бошқа дин ёки бошқа мазҳабдаги билан турмуш қуриш гуноҳми? Жавобингиз учун раҳмат.

**Жавоб:** Адашмаган, Қуръон ва суннатни маҳкам ушлаган тўртта мазҳаб мавжуд. Улар аҳли сунна вал жамоадир. Улар ўртасидаги никоҳ дурустдир.

Мусулмон аёл ғайридин билан турмуш қуриши мумкин эмас. Аммо мусулмон эр аҳли китоб бўлган аёлларга уйланиши мумкин. Улардан туғилган фарзандлар мусулмон ҳисобланади (Бу ҳақда Моида сурасининг 5-оятида баён қилинган).

338. Савол: Ҳалол идишда тухум қайнатилса, идишнинг хукми қандай бўлади? Жавоб: Тухумни қайнатишдан аввал уч бор қум билан ишқалаб ювиб, кейин қайнатилса, идиш нопок бўлмайди. Агар тухумни чаймасдан қайнатилса, одатда унинг пўстига нажас ёпишган бўлиши боис қайнатилган сув нопок бўлади. Шу боис идишни ҳам уч бор ювиб, қатрон қилиш керак. Шундан кейингина бошқа мақсадларда ишлатиш мумкин бўлади.



**339.** Савол: Қасам ичиш ҳаром эмасми? Жавоб: Аллоҳ таоло марҳамат қилади:

﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللّهُ بِاللّغَوِ فِي آيمنِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا عَقَدَّتُمُ اللّهُ بِاللّغَوِ فِي آيمنِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم مِا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ الْأَيْمَنَ فَكَفَّرَتُهُ وَالْعَامُ عَشَرَةِ مَسَكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْكَ كَفَّرَةُ وَكَسُوتُهُمْ أَوْ تَكْرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ ثَلَاثَةِ أَيّامٍ ذَلِكَ كَفَّرَةُ أَوْكَ كَفَّرَةُ أَوْكَ كَفَّرَةُ أَوْكَ كَفَّرَةُ أَوْكَ كَفَّرَا أَيْمَانَكُمْ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمْ ءَاينِهِ عَلَاكُمْ تَشْكُرُونَ اللهُ لَكُمْ ءَاينِهِ عَلَيْكُمْ مَا يَعْمَلُونَ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْتِهِ عَلَيْكُمْ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْتِهِ عَلَيْكُمْ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْتِهِ عَلَيْكُمْ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْهُ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ لَكُمْ عَلْكُمْ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ لِلْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ لِلْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ لَلْكُمْ اللّهُ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَلْكُمْ اللّهُ لَلْكُمْ اللّهُ لَلْكُمْ اللّهُ لَلْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ لَلْكُمْ اللّهُ لَلْكُمْ اللّهُ لَلْكُمْ لِلْكُلّمُ لِلْكُولُ لَلْكُولُولُ لَلْكُمْ لَلْكُمْ لَلْكُمْ لَلْكُولُولُ لَلْكُمْ لَلْكُمْ لَلْكُمْ لَلْكُلُكُمْ لَلْكُلُولُ لُلّهُ لَلْكُمُ لِلْكُلُولُولُ لَلْكُلُولُ لَلْكُلُولُولُ لَلْكُمْ لَلْكُمْ لَل

«Қасамларингиздаги беҳуда сўзлар учун Аллоҳ сизларни жавобгар қилмайди, балки сидқидилдан боғлаган қасамлар (бузилгани) учун сизларни жавобгарликка тортади. Бунинг каффорати (жаримаси) – оилангизни озиқлантириш учун лозим таомларнинг ўртача миқдорида ўнта мискинга таом бериш ёки уларнинг кийимлари ёхуд бир қулни озод қилишдир. Кимки (буларни) топа олмаса, уч кун рўза тутиши (мумкин). Ана шу ичган (ва бузган) қасамларингизнинг каффоратидир. Қасамларингизни асрангиз! Аллоҳ сизларга Ўз оятларини шундай баён қилади, токи шукр қилгайсиз» (Моида, 89).

Динимиз бехуда қасам ичишдан қайтаради. Қасам ичилса, фақат Аллох таоло номи билан ичилади. Бизнинг диёрларда одат бўлиб қолган "нон хурмати", "дастурхон хурмати", "она сутим ҳаққи" деган гаплар лағв, яъни бехуда ҳисобланади. Абдуллоҳ ибн Умар ривоят киладилар: «Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) оталарининг номини ўртага қўйиб қасам ичаётган жамоа ўртасидаги ҳазрат Умар ибн Хаттобга етиб олдилар-да: "Аллоҳ таоло оталарингиз номини ўртага қўйиб қасам

ичмоқни сизларга ман қилган эмасмиди?! Ким қасам ичса, Аллоҳ таоло номи билан қасам ичсин, яхшиси жим бўлсин!" дедилар» (Имом Бухорий ривояти).

340. Савол: Хурматли Муфтий ҳазратлари! Бир ярим ёшимда чап оёғимдаги олтинчи бармоғимни операция қилиб олиб ташлашган. Ўшанда динни тушунадиган баъзи кишилардан буни (операцияни) қилиш мумкинми, деб сўрашганида, улар бўлади, дейишган

кинми, деб сўрашганида, улар бўлади, дейишган экан. Энди эса кўплар Аллох шундай яратган нарсани олиб ташлаб, хато қилишган, деб айтишяпти. Шу ҳақда динимизда нима дейилган?

Жавоб: Қуръони каримда:

﴿ لَعَنَهُ اللّهُ وَقَاكَ لَأَتَخِذَنَ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيبًا مَّفْرُوضًا ﴿ اللّهُ وَلَأَمُرَنَّهُمْ فَلَيُبَتِّكُنَّ ءَاذَاكَ ٱلْأَنْعَامِ وَلَآمُرَنَّهُمْ فَلَيُبَتِّكُنَّ ءَاذَاكَ ٱلْأَنْعَامِ وَلَآمُرَنَّهُمْ فَلَيُعَيِّرُكَ خَلْقَ ٱللّهَ وَمَن يَتَّخِذِ ٱلشَّيْطَانَ وَلِيَّا مِّن دُونِ ٱللّهِ فَقَدْ خَسِرَخُسْرَانًا مُّبِينًا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

«Аллоҳ уни (шайтонни) лаънатлади. (У) деди: "Албатта, бандаларингдан белгиланган (маълум) улушимни олурман, уларни адаштираман, ҳою ҳавасга чўктираман. Уларга буюраман – ҳайвонларни қулоқларини кесадилар, Аллоҳнинг яратганларини ўзгартирадилар. Ким Аллоҳни қўйиб, шайтонни дўст тутса, демак у аниқ зиён қилибди"» (Нисо, 118–119), дея марҳамат қилинган.

Муҳаммад (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Аллоҳ берган хилқатни ўзгартирувчиларга лаънат бўлсин", деганлар. Келтирилган оят ва ҳадисдан кўриниб турибдики, хилқати, шакли ва жинсини ўзгартиришга ҳаракат қилиш ҳаром ҳисобланади.

Бироқ инсондаги ортиқча бармоқ, хол, қулоқнинг ортиғи каби айрим кишилардагина учрайдиган аъзоларни кесиб ташлаш уламоларнинг фатволарига мувофиқ икки турга бўлинади. Биринчиси – ҳаром, яъни мумкин эмас. Иккинчиси – жоиз.

- 1. Агар ўша ортиқча аъзо инсон ҳаётининг бир маромда кечиши учун зарар етказмаса, унга кундалик ҳаётда ноқулайликлар туғдирмаса, уни кесиб ташлаш мумкин эмас. Чунки бу ҳам хилқатни ўзгартиришга киради.
- 2. Модомики, ортиқча аъзо инсоннинг соғлиғига муайян хавф туғдириб, тўлиқ маромда ҳаракатланиши ёки инсон табиатига хос амалларни бажаришида халал берар экан, табиб ёки шифокор маслаҳати билан уни кесиб ташлаш, қисқартиш мумкин бўлади. Чунки Ислом шариати инсонга имкониятидан ортиқ талаб юкламайди ва унинг тўлақонли ҳаёт кечиришини чеклаб қўймайди.

341. Савол: "Тушлар таъбири" китобидаги гапларга ишонса бўладими? Илтимос, шу хакда маълумот берсангиз.

Жавоб: Тарихга назар солсак, тушларни таъбир қилувчилар кўп бўлган. Қуръони каримда зикр қилинишича, ҳазрат Юсуф (алайҳиссалом)га тушлар таъбирини билиш пайғамбарлик мўъжизаси қилиб берилган. Тушларни таъбир қилиш, улардан муайян маънони англаб олиш мумкин.

"Тушлар таъбири" номидаги бир неча хил китоблар бор. Улар орасида атокли уламолар оят ва ҳадисга мувофик ёзганларидан фойдаланиш мумкин. Биноийнинг 1991 ва 2001 йиллари нашр этилган "Тушлар таъбири" китоби Ибн Сирин, Жаъфар ибн Содик каби уламолар ривоятларига асосланган бўлиб, шулар жумласига киради. Лекин уларни мутлаклаштириш ёки уларга суяниб қолиш тўғри эмас.



342. Савол: Мусулмон йигит ёки қиз ўзига жуфт танлашда нималарга эътибор бериши керак?

**Жавоб:** Ҳар бир йигит, қиз балоғат ёшига етгач бир кун келиб ўзига жуфт бўлажак умр йўлдошининг сифатларини хаёлан белгилай бошлайди.

Инсонларнинг бу сифатларга қарашлари тарбияларига кўра турличадир. Кимдир шаклий сифатларни – бўй, ранг ва кўз шаклларини ўзининг шарти деб белгиласа, бошқа биров мол ва бойликка эътибор беради. Яна бири бўлажак жуфтининг обрў-эътиборига, насабига диққат қилади.

Хақиқатда бу сифатларнинг барчаси матлуб ва марғуб. Уларга эга бўлган жуфтни излашга тўсиқ йўқ. Аммо бу сифатларнинг ҳаммасидан яхшироқ ва фойдалироқ бир сифат ҳам бор. У диёнат сифатидир.

Имом Бухорий ва Муслим Абу Хурайра (розияллоху анху)дан ривоят қилишади: Пайғамбаримиз (соллаллоху алайҳи ва саллам) айтдилар: «Аёлга моли, насли (обрўйи), жамоли ва дини учун уйланилади. Диёнатли аёлни танла, барака топ!» Яъни, диёнатли аёлдан бошқа аёлга уйлансанг, пушаймон бўласан, деганларидир.

Бинобарин, йигитнинг мақсади диёнатли қизга уйланиш бўлиши керак. Агар қиз диёнатли бўлиб, устига мол, обрў ва гўзаллик соҳибаси ҳам бўлса, жуда яхши. Аммо мол, обрў ва гўзаллик эгаси бўлса-ю, диёнатсиз бўлса, фазилат бўлмайди. Молдор диёнатсиз аёл бўйсунмас, диёнатсиз гўзал аёл мағрур, обрўли диёнатсиз аёл такаббур бўлади. Диёнатли аёл гўзал, молдор ва обрўли бўлса ҳам, камтар ва хушхулқ бўлади.

Қайд этилган ушбу сифат ва ҳоллар эркакларга ҳам тегишлидир. Зеро, қиз ҳам йигитнинг келишганлиги, бойлиги ё обрў ва насабига алданиб қолмай, диёнатлисини танлаши керак. Диёнатли ва солиҳ йигит жуфт

бўлиш учун энг мухим сифатларга эга хисобланади. Қолган сифатлар диёнатдан кейинги даражада туради.

Диёнатли йигит хотинини ҳар томонлама асрайди ва ҳимоя қилади. У билан тотув яшайди, унинг инжиқликларини кўтаради. Энг муҳими, уни яҳши кўрса, эъзозлайди, борди-ю, ёмон кўрса, унга зулм қилмайди.

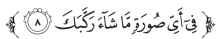
Оилавий ҳаёт қийинчилик ва масъулиятларга тўладир. У ҳолатлар ўзгаришининг улкан майдони. Оила мол асосига қурилган бўлса, мол кетгач, нима бўлади? Чирой ва обрўга асосланган оилаларда бу ҳолатлар ўзгарса-чи? Шубҳасиз, оилавий ҳаётда «инқилоб» бўлади. Келишмовчилик бош кўтаради. Зеро, оила мустаҳкам асосга эмас, балки беҳарор ва шахсий истакларга таянган эди.

Аммо диёнат сифати эътиборга олиниб, оила қурилса-чи? Дин мусулмон қалбидаги мустаҳкам ва собит ақидадир. Мусулмоннинг сўзлари ва ишлари унга асосланади ва шундан келиб чиқиб бошқалар билан муомала қилади. Диёнатли эр ёки аёл кенгчиликда Аллоҳ таолога шукрли, қийинчиликда сабрли бўлади, воқеликка имону сабр билан ёндашади, жуфти ҳалолига вафо кўрсатади.

343. Савол: Яқинда бир танишим ўғил фарзанд кўрди. Чақалоқ на отасига, на онасига ўхшар экан. Эр хотинидан шуб-халаниб, унга бўлмағур гаплар айтибди.

Жавоб: Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) ҳузурларига келиб, янги туғилган фарзанди қора эканини айтган кишига Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) туяларни мисол қилиб, кўпинча фарзандларнинг отасига тортиши ёки тортмаслигини айтганлар (Имом Бухорий ривояти).

Қуръони каримда бундай мархамат қилинади:



**«У сени Ўзи қайси суратни хоҳлаган бўлса,** (ўша суратда) **таркиб топтирди-ку!»** (Инфитор, 8).

Муфассирлар мазкур оятни бундай тафсир қилганлар: "Бу оят онага, отага ёки бошқа қариндошларга ўхшаш ва ўхшамаслик, ранг, бўй, эркак ёки аёллик, соғлом, носоғлом, яхши ва ёмон, зукко ва телбалик каби жисмоний ва маънавий барча шакл ҳамда васфларни қамраб олади".

Шундай экан, ояти каримага мувофиқ янги туғилган чақалоқ ранг, бўй ва шунга ўхшаш ҳолатларда отаси ёки онасига ўхшамаслиги ҳам мумкин. Аммо банда Аллоҳнинг берган улуғ неъматига рози бўлиб, шукроналар қилиши керак. Аллоҳ таоло барчаларимизнинг зурриётларимизни солиҳлардан қилсин.

344. Савол: Қариндошлар бир-бирлари билан турмуш қуриб бўлмайди, дейишади. Лекин Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг жиянлари ҳазрат Али (розияллоҳу анҳу) у зотнинг қизлари Фотима (розияллоҳу анҳо) билан турмуш қуришган, шу ҳаҳдаги фикрингизни билмоҳчи эдим.

**Жавоб:** Исломда ким билан никоҳ қуриш мумкин-у, ким билан мумкин эмаслиги Қуръони каримда баён килинган:

﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمْ أَمَّهَ لَكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَخَوَتُكُمْ وَعَمَّتُكُمْ وَأَخَوَتُكُمْ وَعَمَّتُكُمْ وَكَالُكُمْ وَأَخَوَتُكُمْ وَعَمَّتُكُمْ وَخَلَاتُكُمْ وَبَنَاتُ الْأَخْتِ وَأُمَّهَاتُكُمُ الَّتِي وَخَلَاتُكُمْ وَبَنَاتُ الْأَخْتِ وَأُمَّهَاتُ نِسَآيِكُمُ الَّتِي وَأَمَّهَاتُ نِسَآيِكُمُ وَرَبَيْبِبُكُمُ الَّتِي فِي حُجُورِكُم مِّن نِسَآيِكُمُ الَّتِي دَخَلْتُم وَرَبَيْبِبُكُمُ الَّتِي فِي حُجُورِكُم مِّن نِسَآيِكُمُ الَّتِي دَخَلْتُم بِهِنَ فَإِن لَمْ تَكُونُوا دَخَلْتُم بِهِنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ اللَّي مَنَافِعَ عَلَيْكُمُ بِهِنَ فَإِن لَمْ تَكُونُوا دَخَلْتُم بِهِنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ اللَّي وَكُمُ اللَّهُ اللَّهُ تَكُونُوا دَخَلْتُم بِهِنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ أَلَا فَيَاكُمُ اللَّهِ وَلَا فَيَالِكُمُ اللَّهِ وَلَا عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وَحَكَيْمِلُ أَبْنَآيِكُمُ ٱلَّذِينَ مِنْ أَصْلَىبِكُمْ وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ ٱلْأُخْتَيْنِ إِلَّا مَاقَدُ سَلَفَ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُورًا رَّحِيمًا اللهُ ﴾

«Сизларга (никохи) ҳаром қилинган (аёллар) – бу оналарингиз, қизларингиз, опа-сингилларингиз, аммаларингиз, холаларингиз, ака-укаларингизнинг қизлари, опа-сингилларингизнинг қизлари, эмизган «она»ларингиз, эмишган «опа-сингил»ларингиз, қайноналарингиз, яқинликда бўлган хотинларингизнинг қарамоғингизда бўлган қизлари – яқинликда бўлмаган бўлсангиз, сизларга гуноҳ бўлмас – яна, ўз пушти камарингиздан бўлган ўғилларингизнинг хотинларидир. Икки опа-сингилни қўшиб (никоҳлаб) олишингиз (ҳам ҳаром қилинди). Магар илгари ўтган бўлса (Аллоҳ афв этар). Албатта, Аллоҳ мағфиратли ва марҳаматли Зотдир» (Нисо, 23).

Демак, оятда номи зикр қилинганлардан бошқалар билан никох қуриш мумкин. Яқин қариндошлар ўртасида оила қуришга келсак, кўп холларда яхши натижага олиб келмаслиги ҳаётий тажрибага асосланган. Айниқса, яқин қариндошлар оиласида фарзанд заиф ва ногирон туғилиши ҳоллари кўп учрамоқда.

Али ибн Абу Толиб (розияллоху анху) ахолисининг кўпи ногирон бўлган бир қишлоқдагиларга ўз қабиласидагилар билан никохланишни тақиқлаб қўйганлар. Чунки улар узоқ ўтмишда фақатгина яқин қариндошлар орасида никох қуришгани сабабли шундай иллатга йўлиққан эдилар.

Куръони каримда:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا آَحَلَلْنَا لَكَ أَزْوَجَكَ ٱلَّذِيٓ ءَاتَيْتَ أَجُورَهُنَ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِمَّا أَفَاءَ ٱللَّهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَمِّكَ وَبِنَاتِ عَمَّلَتِكَ وَبَنَاتِ

خَالِكَ وَبَنَاتِ خَلَانِكَ ٱلَّتِي هَاجَرْنَ مَعَكَ وَأَمْلَةً مُّوْمِنَةً إِن وَهَبَتْ فَقُسَهَا لِلنَّبِيِّ إِنْ أَرَادَ ٱلنَّبِيُّ أَن يَسْتَنكِمُ الخَالِصَةُ لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُ قَدْ عَلِمْنكا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِي آَزْوَجِهِمْ وَمَا مَلَكَ تُ أَيْمُنُهُمْ لِكَيْلاَ يَكُونَ عَلَيْك حَرَبُ وَكَاك اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا (0) ﴿ لِكَيْلا يَكُونَ عَلَيْك حَرَبُ وَكَاك اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا (0) ﴿

«Эй Пайғамбар, албатта, Биз Сизга махрларини берган жуфтларингизни, Аллох Сизга ўлжа қилиб берган қўл остингиздаги чўриларингизни, Сиз билан бирга хижрат қилган амакингизнинг қизларини ва аммаларингизнинг қизларини, тоғангизнинг қизларини ва холаларингизнинг қизларини яна (ҳар ҳандай) мўмина аёлни – агар у ўзини пайғамбарга тортиқ этса-ю, пайғамбар уни (махрсиз) ўз никохига олишни истаса, (мазкур аёлларни Сиз учун) ҳалол қилдик», дейилади (Аҳзоб, 50).

345. Савол: Тўйда куёв келинга махр бермаса, имом ўқиган никох бекор экан. Бу хақда телевизорда бир одам айтиб қолди, исми аниқ эсимда йўқ. Бу хақда шари-

атнинг кўрсатмаси қандай?

Жавоб: Қуръони каримда:

﴿ وَءَا تُواْ ٱلنِّسَآءَ صَدُقَائِهِنَّ نِحُلَةً ۚ فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِّنْهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ هَنِيتَا مَّرِيتَا النَّ ﴾

«Хотинларга махрларини мамнунлик билан берингиз! Агар сизларга ўзлари ундан бирор нарсани ихтиёрий равишда кечса (берса)лар, сизлар уни бемалол, иштаха билан тановул қилаверингиз», дейилади (Huco, 4).

Куёвнинг келинга махр бериши вожиб. Агар бунга никох пайти қодир бўлмаса, келиннинг розилиги билан

кейинроқ берса ҳам бўлади. Маҳр миҳдори никоҳ пайти тайин ҳилинади. Никоҳнинг шартлари ижоб, ҳабул ва гувоҳлардир. Никоҳ пайтида маҳр белгиланмаган бўлса, эр насаб, жамол, илм ва маҳоратда хотинига тенг бўлган унинг опаларига берилган миҳдорда (маҳри мисл) маҳр беради.

346. Савол: Фарзандим туғилмай турмуш ўртоғим вафот этди. Уч ойлик ҳомилам билан қолдим. Идда ўтиришим керак экан. Идда нима эканини тушунтириб беринг?

Жавоб: Идда эри ўлган ёки эридан ажрашган хотинлар бошқа эрга чиқиши учун ўтиши шарт бўлган муддатдир. Бундай аёлларга идда ўтмагунича эрга чиқиш тақиқланади. Эри ўлган аёл учун идда 4 ою 10 кун, эридан ажрашган аёл учун 3 ҳайз муддатидир. Ушбу муддат Қуръони каримда баён қилинган. Аёлнинг ажралган ёки вафот этган эридан ҳомиласи бор ёки йўқлиги мазкур муддатда аниқ бўлади ва аёлнинг раҳми покланади. Эридан талоқ ила ажрашган аёл, иддани эри билан яшаган уйда ўтказиши лозим. Ҳомиладор аёлнинг эри вафот этса ёки талоқ қилинган бўлса, туғиши билан иддадан чиққан ҳисобланади.

347. Савол: Эрим қазо қилгач, ҳомилам туғилмай эримнинг акасига иккинчи хотин бўлиб тегишимни қайнонам маълум қилди. Овсиним бундан норози. Уларнинг фарзандлари бор. Мен шариатга тўғри бўлиши учун нима қилишим керак?

**Жавоб:** Ўзбекистон Республикаси қонунларида хотини оғир касал бўлиб, оила ишларига яроқсиз бўлиб, эр ва хотин ажралишни истамаган тақдирда аёлнинг розилиги билан бошқа аёлга уйланиш тавсия этилади.

Қайнонангиз нима мақсадда бу таклифни киритгани сабабини биз билмаймиз. Бу саволга оиладаги шарт-

шароитларни яхши билган холдагина жавоб бериш мумкин булади.

348. Савол: Хозирги кунда ҳою ҳавасларга берилган, тарбияси ноқис ёшлар ўртасида ажрашиш кўп кузатиляпти. "Жаҳлчиқҳанда аҳл кетади" деганларидек, улар жаҳлини босолмай, бирдан "уч талоҳ" деган сўзни айтишмоҳда. Баъзида эса "Минг талоҳ" дегувчилари ҳам учраб турибди. Биз, маҳалла раислари ҳанчалик тушунтириш ишларини олиб бормайлик, ёшларга насиҳат ҳилиш ҳийин кечар экан. Ислом динида "уч талоҳ"нинг ҳукми нима? Талоҳ Расу-

Жавоб: Ислом динининг асл мохиятини билмайдиган кишилар бу сўзларни билиб-билмай ишлатаверишади. Баъзида эса айримлар маст бўлиб, оғзига келган сўзни айтади. Эртаси куни ҳеч нарса бўлмагандек, аёли билан бирга яшайверади. Аёли оқила бўлса, қайта никоҳлатиб олишга шошилади. Ҳадиси шарифда уч нарсанинг ҳазили ҳам чин, чини ҳам чин дейилган. Уларнинг бири талоқ экани барчага маълум. Ҳанафий мазҳабига кўра, хотинга бирдан уч талоқ айтиш бидъат ва гуноҳдир.

луллох (соллаллоху алайхи ва саллам) даврларида хам бўлганми ёки замонамизга келиб урчидими?

Шу хакда маълумот ва насихат берсангиз.

Хотинини уч талоқ қилган кимсани эшитиб қолган Пайғамбаримиз (соллаллоху алайҳи ва саллам) қаттиқ ғазабланганлар ва: "Мен сизларнинг ораларингизда бўла туриб ҳам, Аллоҳнинг Китобини ўйин қиласизларми?!" деганлар (Имом Насоий ва Сарахсий ривоятлари).

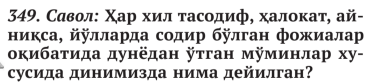
Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) Аллоҳ таолонинг каломида икки бор талоқ қилиш айтилгани, учинчиси бир қанча вақтлардан сўнг бўлиши мумкинлиги, бир вақтнинг ўзида уч талоқ қилиб бўлмаслигини назарда тутиб, "Аллоҳнинг китобини ўйин қиласизми", деган эдилар.

280 Сўраган эдингиз

Демак, хотинини бирданига уч талоқ қилиб юбориш гунох экани ойдинлашади. Эркак дегани ўзини тута биладиган, ғазабини ичига юта оладиган, салобатли, виқорли, ҳар бир нарсанинг охирини ўйлаб иш қиладиган бўлади. Шунинг учун ҳам уларга талоқ қилиш ҳуқуқи берилган. Талоқнинг энг аҳамиятли томони шундаки, унинг жиддийи ҳам жиддий, ҳазили ҳам жиддийдир. Билмасдан гапириб юбориш ҳам жиддий ҳабул қилинади. Бинобарин, эркакларимиз оқибатини ўйлаб гапиришлари шарт. Афсус, баъзи эркаклар оғзига келганини билиб-билмай гапираверадиган, ўзларини тута олмайдиган бўлишади.

Бинобарин, сал нарсага қизишиб, хотинни уч талоқ қуйишдан сақланишимиз лозим. Ахир талоқ Аллох таолонинг рухсат берган нарсалари ичида У энг ёмон курадиган нарса эканини унутмайлик. Талоқ сузи айтилганида, Арши аъло ларзага келади, дейилган.

Талоқ масалаларини ҳал қилганда уламоларимиз бир ҳанча аҳли илмлар билан маслаҳатлашиб, фиҳҳий ва фатво китобларни кўриб чиҳиб, гувоҳларнинг сўзларини тинглаб, эр-хотин сўзларини текшириб, шу ерда ҳозир бўлганлар гувоҳлигини тинглаб, эр-хотиннинг ҳолатларини инобатга олиб, шаръий ҳукм айтишади.



Жавоб: Аллоҳ таоло ер юзида инсонни мукаррам қилди ва бошқа ҳеч бир жонзотга ато этилмаган ақл неъматини берди. Инсон шу неъмат туфайли кўп нарсаларни англаб етади, ўзига ва жамиятга фойдали бўлган ишларни бажаради. Яна шундай ҳолатлар бор, улар инсоннинг иродаси ва хоҳишидан ташқарида бўлади. Саволда айтилган ҳолатлар ҳам худди шундай тасодифан вужудга келади.

Абу Хурайра (розияллоху анху)дан ривоят қилинади: «Пайғамбар (соллаллоху алайҳи ва саллам): "Шаҳидлар бешдир: вабода ўлган, қорин касали билан ўлган, сувга ғарқ бўлиб ўлган, йиқилган нарсанинг остида қолиб ўлган ва Аллоҳнинг йўлида шаҳид бўлганлар", дедилар» (Имом Бухорий ривояти).

Хадисда айтилган учинчи ва тўртинчи холатлар мавзуга алоқали бўлиб, бу каби ўлимлар тўсатдан ва фожиали бўлиши хаммага маълум. Шундан келиб чиққан холда, йўлларда автохалокат ва бошқа тасодифий фожиалар боис вафот этган мусулмон одамларнинг шахидлик мартабасини топиши умид қилинади.

350. Савол: Юртимизнинг жуда кўп жойларида, айниқса, йўл чеккаларида рамзий "қабр" сифатида ўраб қўйилган жойларга дуч келамиз. Тўғри, бу ўша жойда ҳалокат содир бўлгани ва оқибатда инсонлар ҳалок бўлганини англатиши шубҳасиз. Лекин бу ерни турли хил панжара ёки белгилар қўйиб ўраш тўғрими?

Жавоб: Киши вафот этганидан кейин унинг қабри адаштирилмаслиги учун унга бирон белги қуйиш мумкин. Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) ҳам яқин кишиларидан бири вафот этганида қабрига бир тошни белги сифатида қуйганлар.

Йўл четларини рамзий қабр сифатида эмас, балки ҳақиқатан ҳам ўша жойда марҳум ётгани боис ўраб қўйилади. Азалдан юртимизда Ислом динига эътиқод қилиб келингани боис марҳумларга ҳурмат сақланган ва вафот этган кишининг қабрини белги қилиб, ўраб қўйишган. Йўловчилар қабрни босиб ўтмаслиги, устида таҳорат ушатмаслиги, ухлаб қолмаслиги ва ўша ердан ҳайдаб ўтиладиган пода қабрни босиб, оёқости қилмаслиги, тезакларини ташлаб кетмаслигини кўзлаб шундай қилинади.

Абу Хурайра (розияллоху анху) ривоят қилади: «Пайғамбар (соллаллоху алайҳи ва саллам): "Сизларнинг бирортангиз қабр устига ўтирганингиздан кўра бир чўғнинг устига ўтириб, кийимингизни куйдирганингиз ва ўша кийим куйиб, терингизга ёпишиб қолгани яхшироқдир, дедилар» (Имом Муслим ривояти).

Шундай экан, қабрлар устига ўтириш гунох хисобланади ва мана шу каби гунохлардан сақланиш учун қабр устига белги ўрнатилган ёхуд ўраб қўйилган.



351. Савол: Биз томонларда "махр" деган гап йўк. "Сут пули" берилади. Шу махр ўрнига ўтадими ёки махр буткул бошқа нарсами?

**Жавоб:** Махр – никох ақди билан эр зиммасига вожиб бўладиган ва хотинга бериш лозим бўлган молдир. "Сут пули" эса, қизнинг ота-онасига бериладиган пулмаблағ бўлиб, шариатимизда йўқ одат хисобланади. Шунинг учун у махр ўрнига ўтмайди.

Куръони карим оятларида "садоқ", "садақа", "ажр", "фариза" ва "ниҳла" каби сўзлар маҳр маъносида келган. Баъзи олимлар маҳрнинг ўнта исми бор, деганлар. Бизда "маҳр" сўзи машҳур бўлгани учун шу ном билан аталади.

Махр миқдори қанча? Бизнинг мазҳабимизда маҳрнинг энг оз миқдори 10 дирҳам деб кўрсатилган.

352. Савол: Ассалому алайкум, хурматли Муфтий ҳазратлари! Инсонларнинг маънавиятини юксалтиришда олиб бораётган савобли ишларингиз мукофотини Яратган эгамиз ортиғи билан ато этсин. Баъзан одамлар орасида "савдогарлик яхши касб эмас", каби сўзларни эшитиб қоламиз. Биз тижоратчи

бўлганимиз учун бу каби сўзлар оғир ботади. Лекин шунга қарамасдан, Расулуллох (алайхиссалом) ҳам амакилари билан тижорат қилганларини эслаб, таскин топамиз. Тижоратчилик касби хусусида маълумот берсангиз, илтимос?

**Жавоб:** Ислом дини ҳалол бўлган ҳар бир касбни улуғлайди. Эл-юртга нафи тегадиган, жамиятга фойдали, инсонларнинг корига ярайдиган ҳар ҳандай ҳалол касб эгаларига улуғ ажрлар ато этилиши китобларда айтиб ўтилган. Жумладан, буюк муҳаддис, улуғ аллома Имом Ҳаким Термизий (раҳматуллоҳи алайҳ) "Наводирул усул фи маърифати аҳодис ар-Расул" асарида бу ҳадисни келтирган:

Яъни, Муоз ибн Жабал (розияллоху анху)дан ривоят килинади: «Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам): "Энг яхши касб ёлғон гапирмайдиган, омонатга хиёнат қилмайдиган, ваъдага вафо этадиган, сотиб олса, (молни) ёмонлаб, пастга урмайдиган, сотса, қимматга сотмайдиган, бировнинг ҳақини беришни чўзмайдиган, ўзларининг ҳақларини олишда қийинлаштирмайдиган тижоратчиларнинг касбидир", дедилар».

Юқоридаги хислатларга эга кишилар касби туфайли ризқнинг кафолатига ишонган холда ахдларига вафо қиладилар. Қилган ишларидан хотиржам бўлишади ва ризқнинг қаердан, қандай келаётганини фикр қилишади. Чунки улар мана шундай ҳалоллиги, ихлоси ортидан тақводор деган улуғ номга сазовор бўлишади. Тақво туфайли уларнинг ризқи ўзлари ўйламаган томондан тортиқ этилади. Аллоҳ таоло айтади:

«...Ким Аллоҳга тақво қилса, У унга (ташвишлардан) чиқиш йўлини (пайдо) қилур. Яна, уни ўзи ўйламаган жойдан ризқлантирур...» (Талоқ, 2–3).

"Ростгўй тижоратчи пайғамбарлар, сиддиқлар ва шаҳидлар билан биргадир" (Имом Термизий).

Халол ва ростгўй тижоратчилар хеч қачон куйинмасинлар, чунки улар халол касблари туфайли ваъда қилинган улуғ мукофотларни қўлга киритишади, иншоаллох!

353. Савол: 1. Бирор киши қўшнисидан миқдорини аниқлаш мушкул бўлган тузга ўхшаш нарсалар қарз олса ва уни қайтаришда кўп бериб юборса, рибо, ёки билмасдан камроқ берса, қарз бўлиб қоладими?

2. "Кўзи бор" одамнинг бирон кишига ёки бирор нарсага "кўзи тегса", гунох бўладими?

Жавоб: 1. Диёримизда яхши қўшничилик муносабатлари асрлар давомида шаклланган ва ҳозирга қадар давом этиб келмоқда. Шундай экан, қўшнилар орасида олди-берди бўлиб туриши табиий ҳол. Масалан, уйига меҳмон келиб қолганида, қўшнисидан туз, нон ва шунга ўхшаш нарсаларни сўраш ҳолатлари бўлади.

Фиқҳ китобларида ёзилишича, агар қўшни бир пиёла туз олган бўлса, бир пиёла туз қайтариб беради.

Аммо бир пиёла тузни икки пиёла қилиб қайтарасиз ёки бир кило шакар ўрнига бир ярим кило берасиз, дейиш мумкин эмас.

2. Пайғамбаримиз (алайҳиссалом): "Кўз тегиши бор нарса" (Муттафақун алайҳ), деганлар. Шундай экан, одамлар бир-бирларининг ютуқлари, мол-мулк ва бошқа нарсаларига ҳасад қилмасин. Шу боис уламолар мусулмонларни кўзни қувонтирадиган, лол қолдирадиган нарсаларга кўз тушган вақтда, «Субҳоналлоҳ», «Машааллоҳ» калималарини айтишга буюришган. Ёмон кўз, ҳасад билан қараш мусулмонга хос эмас. Юқоридагилардан келиб чиқиб, "кўзи бор" одам бировнинг камол топишига ёки молига ҳасад билан, яъни унинг

йўқотилишини истаб, қараши гуноҳдир. Чунки Ислом дини ҳасад қилишдан қаттиқ қайтарган. Аллоҳ таоло Пайғамбаримиз (алайҳиссалом)га Аллоҳдан паноҳ сўрашни буюриб, бундай марҳамат қилади:

«(Эй Муҳаммад!) **Айтинг: "Паноҳ тилаб илтижо қилурман тонг Парвардигорига, ...ҳасадчининг ҳасади ёвузлигидан"**» (Фалақ, 1,5).

Хасад, ёмон кўз ва ёвузликлардан омонда бўлиш учун Фалак, Нос, Ихлос сураларини ўкиб, Аллохдан нажот сўраш тўғрисида ҳадислар ривоят қилинган.

354. Савол: Аёлларнинг тирноқ бўяши мумкинми? Илтимос, шу ҳақда кенгроқ тушунча берсангиз.

Жавоб: Агар суртилган лак тахорат олганида асл тирноққа сув етишига тўсқинлик қиладиган бўлса, ювилиши лозим бўлган маълум аъзонинг бир қисмига сув етмай қолади. Натижада, тахорат тўлиқ бўлмайди. Қолаверса, тирноққа сурилган лак ёки бўёк ғуслга ҳам монелик қилади. Шунинг учун уламолар аёллар ғусл қилаётганларида тирноқ ва лабларидаги бўёкларни кетказишлари зарурлигини таъкидлашган.

355. Савол: Қуръони карим билан қудсий ҳадис ўртасида қандай фарқ бор? Жавоб: Қуръони карим:

1. Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам)га Жаброил (алайхиссалом) орқали вахий қилинган. Унинг лафзи ҳам, маъноси ҳам илоҳийдир. Ҳеч бир жиҳатдан бирортанинг унга дахли бўлмаган ва бўлиши ҳам мумкин эмас.

Аллох таоло айтади:

﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ اللهُ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِدِينَ ﴿ اللهِ اللهَ عَلِيمَ إِلَيْ اللهَ عَرَقِيِّ مَا المُنذِدِينَ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلْكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِدِدِينَ عَلَيْ عَلَيْكُ كِلَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلِيْنَ عَلَيْ عَلَيْكُ عِلْمَ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عِلْمِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عِلْمُ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عِلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوعِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عِلْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلِي عَلْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِي عَلْكُمْ عَلِي عَلْكُمْ عَلْكُمْ عَلِي عَلْمُ عَلِي عَلْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِي عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمِ

«Уни Рухул амин (Жаброил) олиб келиб, огохлантирувчи (пайғамбар)лардан бўлишингиз учун қалбингизга туширди, у аниқ араб тилида эди» (Шуаро, 193–195).

- 2. У ожиз қолдирувчидир, на инс, жин маънода ва лафзда унга ўхшашини, ҳатто кичкина бир сурасига ўхшашни ҳам тўқий олмайди.
- 3. Қуръони карим то қиёмат кунигача боқий қолувчи, ўзгариш ва алмашишдан сақлангандир.
- 4. У бизга Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам)дан мутавотир тарзда нақл қилинган. Ундан бирор нарсани инкор қилган киши кофир бўлади.
- 5. Қуръони карим намозда ва бошқа вақт ўқилади. Унинг қироати ибодат саналади ва ҳар бир ҳарфига ўнта савоб берилади.
- 6. Уни тахоратсиз ушлаш ва кўтариш, жунуб, ҳайз, нифос ҳолатда тиловат қилиш мумкин эмас.

Хадиси қудсий:

- унинг лафзи Пайғамбаримиз (алайҳиссалом)га оид, маъноси илоҳийдир;
  - ожиз қолдирувчи эмас;
  - ўзгариш ва алмашишдан сақланган эмас;
  - бизларга оход хабар тарзда етиб келган;
- ундан бирор нарсани инкор қилган киши кофир саналмайди;
  - намозда ўқилмайди;
  - уни ўқиш ибодат эмас;
  - уни таҳоратсиз ўқиш, ушлаш ёки кўтариш мумкин.

Хадиси қудсий асли Аллоҳ таолонинг сўзи бўлсада, Пайғамбаримизга Жаброил (алайҳиссалом) орҳали туширилмаган, балки бевосита илҳом ҳилинганидан кейин эълон этилган.

356. Савол: Ҳайвонни сўйишнинг икки усули бор деб эшитдим. Илтимос, шу ҳақда маълумот берсангиз?

Жавоб: Ҳақиқатан шундай: ҳайвонни сўйиш: ихтиёрий ёки изтирорий бўлади. Уйдаги қўй, қорамолларни ётқизиб бўғзидан, туяни чўккалатиб бўйнининг кўкрагига яқин жойидан бўғизлаш ихтиёрий сўйишдир. Бунда ҳайвоннинг кекирдагини, қизилўнгачини икки қон томирини узиш шарт. Агар бўғизланаётган ҳайвоннинг кекирдаги, қизилўнгачи ва қон томирлари ярмигача кесилса, узилмаса, гўшти ҳалол бўлмайди ("Жомиъус сағир"). Қўй, молларни ҳалқумининг пастидан сўйиш макруҳдир.

Изтирорий сўйиш эса, ҳайвоннинг бирон жойини тиғ билан жароҳатлаб қон чиқаришдир. Фақат ов қилинадиган ҳайвонларни, саҳро ё шаҳарда қувиб тутиш иложи бўлмаган ё қудуқ ё жарга қулаб тушган ва уни тирик чиқариб олиш имкони бўлмаган туя, сигир ё қўйни изтирорий сўйиш мумкин. Ҳам ихтиёрий, ҳам изтирорий сўйишда бевосита пичоқ тортишдан ва тиғни отишдан олдин тасмия (бисмиллаҳи Аллоҳу акбар) айтиш шарт. Тасмия айтиб, бир оз вақт ўтганидан сўнг ҳайвонни сўйиш дуруст эмас. Овда бўлса, ўқ отилган ёки ов ҳайвони юборилган пайт тасмия айтилади.

Молни сўювчи киши ақлли мусулмон ёки аҳли китоб бўлиши керак. Аёл ва хунасалар ҳам мол сўйишда эркак киши кабидирлар. Мушрик, муртад, ақли заиф, маст ёки сўйишга ақли етмайдиган ёш болалар сўйганини еб бўлмайди.

Аҳли китоб сўйган мол гўшти, молни сўяётганида ширк сўзларни айтгани эшитилмаса, у ҳалол бўлади.

Бўғизлаш пайти қасддан "тасмия" айтмаса, гўшт ҳалол бўлмайди ("Татархония", "Кофий", "Фатовойи Аттобий", "Фатовойи Хиндия").

## 357. Савол: Қандай ҳайвонларнинг гўштини еб бўлмайди?

**Жавоб**: Сувда яшайдиган жониворлар ичида балиқдан бошқасининг гўшти ейилмайди.

Жумладан, қурбақа, қисқичбақа ва бошқа мўйнаси қимматбаҳо бўлган қундуз каби сувда яшайдиган жониворларнинг барчасининг гўшти ҳаромдир. Агар балиқ сабабсиз ўлган бўлса, ейилмайди.

Хашаротлар орасида чигирткадан бошқаси ҳалол эмас.

Илон, типратикан (кирпи) каби судралиб юрувчи, кемирувчи ва қурт-қумурсқаларни еб бўлмайди.

Хонаки ҳайвонлардан туя, сигир ва қўй тезак ейдиган ёки дурда (вино сиқиб олинган қуйқа) бериб боқилган бўлса, гўштида қўланса ҳид бўлади. Уларга тоза ўт, ем бериб боқиб ҳидини йўқотиш керак. Қўланса ҳиди кетмай сўйилса, гўштини ейиш макруҳдир. Таҳовийнинг "Муҳтасар"и шарҳида: "Уларни кўп кунлар қамаб, бошқа озуқалар бериб боқмасдан туриб, сўйиб истеъмол қилиш ҳалол бўлмайди", дейилган. Имом Абу Юсуф Абу Ҳанифадан (раҳимаҳумуллоҳ) бундай ривоят қилади: "Нажосат ейдиган ҳайвон уч кун қамаб қўйилади". Имом Муҳаммад (раҳматуллоҳи алайҳи): "Уни қамаб қўйиш учун бирон вақт тайин қилинмаган", деган.

Ибн Рустам Муҳаммад (раҳматуллоҳи алайҳ)дан қилган ривоятда: "Тезак ейдиган туя, қўй ва сигирларнинг сути ичилмайди…" дейилган.

Барча йиртқич ҳайвонлар, йиртқич қушлар гўшти (тирноқли ва тумшуқли) ҳалол эмас. Ўрдак, товуқ, кабутар, чумчуқ, қумри қуш, каклик, турналар ҳалолдир.

Далада юрган товуқнинг гўшти ейилаверади. Чунки товуқ далада нажосатдан бошқа дон-дунлар билан

ҳам озуқаланади. Аммо нажосатхўр товуқни қорнидаги овқати ҳазм бўлиб кетгунича, бир кун ё уч кун қамаб қўйган яхши.

Уй эшагининг гўшти, сути, ёғи ҳаромдир.

Гўшти ҳалол ҳайвонларнинг қонини, олатини, икки моягини, урғочи ҳайвоннинг сийдик чиқиш жойини, безларни, сийдик қопини, ўт қопини ейиш таҳримий макруҳдир ("Фатовойи Ҳиндия").

358. Савол: Бизни бир масала қизиқтиради: хотинлар ҳам талоқ қилиш ҳуқуқиға эға, деб эшитиб қолдик. Шу ғапда асос борми? Жавоб: Динимиз талоқ қилиш ҳуқуқини сабр-тоқатли, кучли ирода соҳиби сифатида эрларға берган. Эр бу ҳуқуқни хотиниға маълум муддатга ёки муддатсиз бериши мумкин. Эри унга берган ҳуқуққа кўра, хотин истаса, шу муддат ичида ажралиш ҳуқуқиға эға бўлади. Истамаса, ажрашмайди. Бунга "тафвизут талоқ" дейилади. Эр хотиниға берган бу талоқ ҳуқуқини қайтариб ололмайди.

359. Савол: Эр хотинига махрга деб нимадир ваъда қилса-ю, лекин маълум вақтдан кейин ҳам олиб бермаса, никоҳ бузилмайдими?

Жавоб: Никоҳ дуруст бўлишининг шарти бундай: турмушга чиқаётган келин гувоҳлар, яъни икки эр ёки бир эр ва икки аёл ҳузурида: "Ўзимни жуфти ҳалолликка бағишладим", дегач, турмуш қураётган эр: "Қабул қилдим", деб эшиттириб айтиши лозим. Бу сўзлар бир жойда айтилиши ва уни гувоҳлар ҳамда турмуш қурмоҳчи бўлаётганларнинг ҳар бири ўша жойда эшитиши зарур.

Никоҳдан сўнг эр аёли билан бўлгач, маҳрни бериши вожиб бўлади. Агар бир муддат белгилаб насия қилган

бўлса, муддати келгач, бериши лозим. Эр ваъдасини бажармай, махрни пайсалга солса, никох бузилмайди, аммо аёл ўзидан эрининг бахра олишига рухсат бермасликка ҳаҳли бўлади ("Фатовойи Хиндия").

## *360. Савол*: Унаштирилганда берилган моллар махрга ўтадими?

Жавоб: Агар улар ҳадя ва бошқа мақсадлар ниятида берилмай, маҳр деб аталса, маҳр ўрнига ўтади. Унаштирилганидан сўнг икки томон келишолмай, никоҳ ақди қилинмаса, куёв келин томонга маҳр ўрнига берган барча молларни қайтариб олади. Шунингдек, ҳадя сифатида берган моллари ҳам ҳайтарилади ("Раддул муҳтор").

361. Савол: Таппи билан қиздирилган тандирда ёпилган нонни ейишнинг зарари йўқми?

**Жавоб:** Тезак, таппи билан қиздирилган тандирда пиширилган нонни ейиш макрух бўлади, аммо тандир қизиган пайт унга нон ёпишдан олдин тоза сув сепилса, унда пишган нон тоза бўлади ("Фатовойи Хиндия", "Мухит").

362. Савол: Соч олдиришнинг одоблари борми? Илтимос, шу ҳаҳда маълумот берсангиз?

**Жавоб:** Соч олдиришда қиблага қараб ўтириш, сочни бошнинг ўнг томонидан бошлаб олиш ва олинган сочни кўмиш, соч олдиришнинг одобларидир.

Имом Аъзам (раҳматуллоҳи алайҳ) айтади: "Макка йўлида Ато ибн Рабоҳга соч олдирганимда сартарош мендан учта хато топди: 1. Юзимни қиблага қаратиб ўтиришимни айтди. 2. Бошимни у тарафга қилган эдим. Олдинига ўнг тарафингни келтир, деди. 3. Сочимни

олиб бўлгач, туриб кетмоқчи эдим. Сочингни ерга кўм, деди".

Киши жунублик вақтида соч ва тирноқ олиши макруҳдир ("Хидоя", "Маслакул муттақин").

363. Савол: Бир оғайнимиз ёғнинг сичқон тушган жойини олиб ташлаб қолганини ишлатса бўлади, деб айтди, шу тўғрими? Жавоб: Ёғга сичқон тушиб ўлса, агар ёғ қаттиқ

бўлса, ўша жойни атрофи билан кесиб олиб ташланади. Ёғнинг қолган қисми нопок бўлмайди. Аммо ёғ суюқ бўлса, (сичқон теккан нарса макрух бўлгани эътиборидан) у ёғ ейилмайди. Ундан фақат чироқ пилиги ёки тери ошлашда фойдаланса бўлади. У ёғ билан ошланган терини, агар сиқилса, уч бор яхшилаб ювиб, ҳар ювгандан сўнг қаттиқ сиқилади, сиқиб бўлмаса, Имом Абу Юсуф (раҳматуллоҳи алайҳ) наздларида уч марта ювилади ва ҳар бир ювилганида қуритилади.

Бир қисми олинганда ўрни текисланмайдиган ёғ, қаттиқ ёғ ҳисобланади. Агар, олинган жойи билинмай, тезда текис бўлиб қолса, суюқ ёғ ҳисобланади ("Фатовойи Ҳиндия" "Фатовойил ғароиб").

Сичқон тушган ёғ ниҳоятда кўп бўлиб, уни тўкиб юборишга кишининг кўзи қиймаса, ёғга унинг миқдорича сув солиб қайнатилади. Суви тугаб ёғи қолгач, яна шунча сув солиниб, жами уч бор қайнатилади. Шунда ёғ пок бўлади, уни истеъмол қилиш мумкин бўлади ("Ал-Мабсут").

364. Савол: Илонни еса бўладими? Жавоб: Илоннинг ўзини ейиш мумкин эмас. Чунки илон зарарли, нопок жониворлар сирасига киради. Куръони каримда:

﴿ وَيُحِلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَّيْثَ ﴾

«...пок нарсаларни ҳалол ҳилиб, нопок нарсаларни уларга ҳаром ҳилади...» дейилган (Аъроф, 157).

Илон табиатан зарарли жониворлардандир. Шунинг учун уни ўлдириш жоизлиги ҳадиси шарифда айтилган. Ойша онамиз (розияллоҳу анҳо)дан ривоят қилинади: Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Бешта зарарли жонзот бор, улар Ҳарамда ва Ҳарамдан таш-қарида ҳам ўлдирилади: илон, ола қарға, сичқон, қутурган ит ва калҳат", деганлар.

Фатво китобларида илонни фақат даво учун бир неча доривор ўсимликларга аралаштириб, таркибида илон унсури билинмаган ҳолида истеъмол ҳилиш мумкин, дейилган.

365. Савол: Ёмон хаёлларни ўйлаш гунохми? Жавоб: Дастлаб бу нарса гунох бўлган. Чунки Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам)га "...Ичингиздаги нарсани ошкора қилсангиз ёки яширсангиз ҳам, Аллоҳ сизларни **v билан хисоб-китоб қилур..."** (Бақара, 284), ояти нозил бўлган. Шунда сахобалар (розияллоху анхум) Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам)нинг олдиларига келиб, "қўлимиз, оёғимиз ва тилимиз билан қилган гунохларимизга тавба қиламиз, аммо васваса (ёмон хаёл)дан ўзимизни қандай тия оламиз, зеро. хаёл суриш инсоннинг ихтиёридан ташқари холат-ку", деб шикоят қилишади. Сўнг: "Аллох хеч бир жонга тоқатидан ташқари нарсани таклиф этмайди..." (Бақара, 286) ояти нозил бўлди ("Тафсири Табарий"). Яъни, мўминлар мияларида ихтиёрсиз кечадиган ёмон ўй-хаёллари сабабли, уларни тилларига кўчирмасалар ёки ўшани қилмасалар азобланмайдилар. Мусулмон одам иложи борича доим яхши нарсалар хакида ўйлаши, бўлмағур хаёллар миясига келганида зикр, тасбех, салавот ва истинфор айтиб, уларни хайдаши керак.

366. Савол: Имом-хатиб ва диний уламолар хизматлари учун пул, ҳадя ёки тугун олишлари мумкинми?

Жавоб: Имом-хатиб, диний уламоларнинг муфтийлик, имомлик, муаззинлик каби хизматлари учун ҳақ олишлари жоизлигига барча мазҳаб фақиҳлари фатво берганлар. Зеро, бу ҳақ ўқилган, ўргатилган Қуръони карим оятлари ёки бирор диний маросимнинг эмас, балки ана шу ишлар учун сарфланган меҳнат ва кетган вақтнинг эвази ҳисобланади. Яна ҳам содда тарзда ифодаласак, баъзилар ўйлаганидек, бу билан Қуръон сотилган бўлиб қолмайди, балки уни ўқиб бериш ёки ўргатиш учун кетган вақтга ҳақ тўланган бўлади ("Бадое ус-саное", "Фатовойи Ҳиндия", "Ал-Аҳком ас-султония").

367. Савол: Масжидларда ёки жойнамоз устида овкат еса бўладими?

Жавоб: Масжидларда дунёвий гапларни гапириш, ибодатга тегишли бўлмаган ишлар қилиш, жумладан, овқатланиш макрух бўлади. Аммо эътикофда ўтирган кишининг масжидда таомланиши жоиз. Шунингдек, масжиднинг хонақохдан бошқа идоравий хоналарида овқатланишнинг ҳам зарари йўқ.

368. Савол: Ота-онаси рози бўлмаган кишининг намоз, рўзаси қабул бўладими? Жавоб: Динимизда ота-онани норози қилиш у ёқда турсин, раъйларини қайтариш, уларга ёқмайдиган гапларни айтиш ва ҳатто ёнларида "уф" тортишдан ҳам қайтарилган. Уларнинг хизматларида шай туриб, ҳақларига доимо дуо қилиб туришимиз буюрилган. Ҳадиси шарифларда жаннат оналар оёғи остидалиги, ота-онага яхшилик қилиш энг яхши амалларданлиги, отанинг розилиги Аллоҳ таолонинг рози-

лиги, отанинг ғазаби Аллоҳ таолонинг ғазаби экани баён этилган. Борди-ю, ана шундай ҳолат юз берган бўлса, тезлик билан уларнинг кўнгилларини олиб, розиликларига эришиш пайидан бўлиш керак. Бу ҳолат ўқилган намоз, тутилган рўза ва бошқа ибодатлар қабулига таъсир кўрсатмайди. Чунки булар банда зиммасидаги алоҳида-алоҳида вазифалар бўлиб, бажара олмаган бир амали учун ўтаган бошқа ибодатлари қайтарилмайди. Лекин бўйнида банданинг, хусусан, ота-онанинг ҳақини адо қилмай вафот этган одам ҳақдорлар рози бўлмагунича жаннатга кирмайди.

369. Савол: Шариат ҳукми бўйича, бойларнинг ҳам турлари бўларкан. Шу ҳақда билмоқчи эдим.

**Жавоб:** Фуқаҳоларимиз далиллар асосида бойларни тўрт тоифага бўлганлар:

- 1. Хожати аслиядан ошиқ ўсадиган моллари нисобга етиб, уларга бир қамарий йил ўтган кишилар. Улар закот, фитр садақаси беришлари ва қурбонлик қилишлари вожиб бўлган бойлардир. Уларга бошқаларнинг вожиб садақасини олиши ҳаром бўлади.
- 2. Хожати аслиядан ошиқ моли, ўсмайдиган бўлса ҳам, кумуш нисобига етган, ё ўсувчи бўлса унга ҳали бир йил тўлмаган молга эга шахслар. Улар фитр садаҳаси беришлари ва қурбонлик ҳилишлари вожиб. Улар ҳам вожиб садаҳаларни олишлари мумкин эмас.
- 3. Ҳожати аслиядан ошиқ моли кумуш нисобига етмаган, ўзини ва оиласини таъминлашга қодир кишилар. Булар ҳар ҳандай садаҳани олишлари мумкин.
- 4. Бир кунга етадиган егулиги бор кишилар. Булар тиланчилик қилишлари мумкин эмас. Ҳар қандай садақани олишлари мумкин.

370. Савол: Биз томонларда ўликни ювгач, иягини ва оёқларининг бош бармоғини боғлашади, шу тўғрими?

Жавоб: Киши ўлгач, кўриниши хунук бўлмаслиги учун, энли мато билан жағининг остидан бошининг устига қаратиб боғланади, кўзлари ёпилади. Қўлларини узатиб, бармоқларини ёзиб ёнларига қўйилади. Оёқларини тўғри узатилади. Бу ишни мархум оиласидан энг рахмдил киши ўта мулойимлик билан бажаради ("Жавҳаратун наййира"). Ювилганидан сўнг унга эҳтиёж йўқлиги боис боғланмайди.

371. Савол: Юртимизнинг айрим жойларида болаларни уч, беш, етти ёшда хатна қилдириш керак деб билишади. Шу нарса суннатданми? Олдиндан раҳмат!

Жавоб: Ўғил болаларни хатна қилдириш суннат амаллардандир. Бола неча ёшга кирганда хатна қилиш эса, кўпрок урфга боғлиқ. Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) набиралари Ҳасан ва Ҳусайнни етти кунлик эканида хатна қилдирганлар. Шундан келиб чиқиб, болани янги туғилганида хатна қилдириш яхши. Кейинроқ қилдирса ҳам бўлади, аммо бола балоғат ёшига етгунича хатна қилинган бўлиши керак.

372. Савол: Масжидимиз имомининг айтишича, махрнинг энг ози ўн дирхам экан. Унинг пулимиздаги қиймати неча сўм бўлади?

**Жавоб:** Бизнинг мазҳабимизда маҳрнинг энг оз миҳдори ўн дирҳам кумуш деб белгиланган. Кўпининг эса чеки йўҳ, аммо ҳадиси шарифларда маҳрнинг ҳам озига ҳаноат ҳилган аёллар маҳталган.

Бир дирҳам замонавий ўлчовда 2,975 граммдир, уни ўнга кўпайтирсак 29,75 грамм бўлади. Никоҳ шартномаси тузилаётганида 29,75 грамм кумушнинг қиймати сўмда қанча бўлса, ўша маҳрнинг энг кам миҳдори бўлади. Бундан маҳрга ана шу миҳдордан ортиҳ бериб бўлмас экан, деган хулоса чиҳмайди. Динимиз жамиятнинг барча ҳатлами манфаатини тенг ҳимоя ҳилгани учун уларнинг энг камбағалига ҳам малол келмайдиган миҳдорни белгилаган. Кимнинг шароити кўтарса, бундан кўпроғига ҳодир бўлса, кўпроҳ ҳам бераверади.

373. Савол: Хозир йигитлар Россияга бориб, ярим йил-бир йил ишлаб келишяпти. Улар анча пайт оиласи билан яшамагани сабаб никохлари бузилмайдими?

**Жавоб:** Йўқ, эр-хотиннинг айри яшашлари қанча давом этса ҳам, никоҳлари бузилмайди. Никоҳ эр-хотиндан бири вафот этса, эр хотинини талоқ қилса ёки эр-хотиндан бири куфр сўз айтса, диндан чиқса (муртад бўлса)гина бузилади.

374. Савол: Муҳтарам муфтий ҳазратлари! Мен "Ҳидоят" журналига ҳар йили обуна бўламан. Журналдаги саволларга берган жавобингизни, панду насиҳатларингизни оила аъзоларим билан ўҳиб, ундан ўзимиз учун ҳулосалар чиҳариб келмоҳдамиз. Бунинг учун сизга

ташаккур билдирамиз ва дуо қиламиз...

Сизга саволим бор эди: мен хунармандман. Бир махалладошимнинг хизматини қилгандим. У ҳақимни бермади. Мен унинг ўғлига бу ҳақда айтганимда: "Ҳақинг бўлса, дадамда, менда эмас, ўзларидан сўрайсан!" деди. Отаси яқинда вафот

этди. Жанозасида имом: "Мархумнинг бировлардан қарзи бўлса, ким тўлашни зиммасига олади?" деган саволига ҳалиги ўғли: "Мен", деб жавоб берди. Мен эса ўша заҳоти ҳақимдан кечганимни дилимдан ўтказдим, чунки ўғли ҳақимни бермаслигини яхши билардим. Мен тўғри иш қилдимми? Менга бу ишим учун савоб бўладими?

Жавоб: Аллох таоло истаган бандасидан ўз ҳақини кечиб юбориши мумкин. Аммо банданинг бошқа бир банда устидаги ҳақини, то ҳақдор банда кечмагунича, Аллоҳ кечмайди. Шундай экан, сиз жуда ҳам олижаноб иш қилгансиз ва вафот этган одамнинг қарзидан кечиб, унинг зиммасидан ҳақингизни соқит этгансиз. Бу ишингиз учун, иншоаллоҳ, албатта савоб оласиз. Зеро, қилинган зарра қадар яхшилик ҳам ажрсиз қолмайди ва ўн баробардан етти юз баробаргача савоб ёзилади.

Шу ўринда, одамлардан ўзаро олди-берди масалаларида сусткашликка йўл қўймасликларини сўраймиз. Бу дунёнинг арзимас моли кўзларига чиройли кўриниб, бировлар ҳақини еб кетаётганлар охиратда уни ўз савоблари билан тўлашларини билсинлар. Мабодо савоблари бўлмаса ёки савоблари зиммаларидаги қарзни тўлашга етмаса, ҳақдорнинг гуноҳини олиш эвазига қарзларини узишади. Ҳақнинг адолат тарозиси олдида макру алдов, таниш-билиш ва илтимосу узрлар ўтмайди. Хисоб-китоб кунидан ҳеч ким қочиб қутулмайди. Мана шунга ишонган одам мўмин ҳисобланади ва қадамини шунга кўра босади...

375. Савол: Пайғамбаримизни тушида кўрса нима бўлади?

Жавоб: Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)ни сийрат китобларида баён қилин-ган суратларида тушида кўрган киши учун туши яхшилик ва саодатдан башоратдир. Расулуллоҳ (соллаллоҳу

алайҳи ва саллам): "Ким мени тушида кўрса, ҳақиқатда мени кўргандир. Чунки шайтон менинг суратимда кўринмайди. Ким қасддан менинг ҳақимда ёлғон гапирса, жойини дўзахдан ҳозирлайверсин", деганлар (Имом Бухорий ривояти).

376. Савол: Янги туғилган чақалоқнинг қулоғига азон ва иқомат қандай тартибда айтилади?

Жавоб: Туғилган гўдакнинг қулоқларига азон ва иқомат айтиш суннат амаллардандир. Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) бундай деганлар: "Ким туғилган фарзандининг ўнг қулоғига азон, чап қулоғига иқомат айтса, гўдакка Умму сибён зарар қилмайди: Умму сибён инсонлар ортидан, уларга озор бериш учун эргашиб юрадиган жиндир" (Байҳақий ривояти). Чақалоқнинг қулоғига азон айтувчи киши қиблага юзланиб, овозини бироз баландлатиб гўдакнинг ўнг қулоғига азон ва чап қулоғига эса иқомат (такбир) айтади.

377. Савол: Мен бўш пайтларим, айниқса, кечқуруннинг кўп қисмини тасбех ўгириш билан ўтказаман. Аллох таолога хамд, такбир, тасбех ва истиғфор айтаман. Шу

ишим тўғрими?

Жавоб: Маълумки, икки елкамиздаги котиб фаришталар оғзимиздан чиқаётган ҳар бир сўзимизни қайд қилиб боришади. Киши бекорчи, лағв гаплар, ғийбат-шикоятлар билан вақт ўтказиб, ҳам ўзига, ҳам атрофидагиларга зарар етказганидан кўра, зикр билан машғул бўлса, қалби покланади, дили равшан бўлади, номаи аъмолига ҳам савоб ёзиб турилади. Шу ўринда таъкидлаш керакки, зикр, тасбеҳ ва салавотлар фақат бўш пайтда ёки махсус ўтириб, қўлга тасбеҳ ушлаб айтилиши шарт эмас. Уларни доимо: юрганда,

турганда, ўтирганда, бирор иш қилаётиб ҳам айтиб юриш мумкин. Фақат ҳожатхона, ҳаммом каби нопок жойлар бундан мустасно. Зеро, "Қўлинг ишда, дилинг Аллоҳда бўлсин!" деган ҳикматда ҳам шу маъно кўзда тутилган. Валлоҳу аълам.

378. Савол: Мен бир қизни ёқтираман, лекин у менга бепарво, мени ёқтирмайди. Бир танишимнинг айтишича, бундай ҳолда "дуоҳон"ларга бориб "иситиш" мумкин экан. Шу йўл билан муҳаббатга эришиш мумкинми?

Жавоб: Ким иситсам фалончи мени яхши кўриб қолади, деб ўйлайдиган бўлса, хато қилади. Зеро, мехрмухаббатга иситиш билан эмас, балки Аллох таолодан қўрқиш ва Унга илтижо қилиш билан эришилади. Иситиш, совутиш, фол Ислом динида харом қилинган амаллардандир. Шунингдек, ундай ишлар билан шуғулланувчи шахсларнинг манзилларини бировга айтиш, кўрсатиб юбориш хам оғир гунохдир ("Равоиъул баён", "Нафуъл муфтий").

379. Савол: Биз томонда (Қашқадарё вилоятида) бир киши 65-70 ёшга етиб, вафот этса, яқинлари маъракага келган ҳар бир одамга 10 минг, ҳатто 20 минг сўмдан пул тарқатиш одати бор. Бундан ташқари, таъзиянинг биринчи куни ўн-ўн бешталаб мол-қўй сўйиб, келганларга зиёфат берилади. Шу иш тўғрими?

**Жавоб:** Нотўғри. Агар, келганларга пул тарқатишни мархум васият қилган бўлса ва тарқатиладиган пул мархум меросининг учдан биридан кўп бўлмаса, васият адо этилади. Акс холда, мархум қолдирган молни тарқатиш мумкин эмас. Зеро, у қолдирган мол меросхўрлар ҳаққи ҳисобланади.

300 Сўраган эдингиз

Мархум ўтганидан бошлаб, уч кун ичида таъзияхонада таом пишириш ва одамларга зиёфат бериш тахримий макрухдир. Балки, бундай пайтларда қўни-қўшни, маҳалла аҳли бирор иссиқ овқат пишириб, азадор хонадонга киритиши керак. Зеро, Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) шундай тавсия берганлар.

380. Савол: Бировнинг айбини яшириш яхши, савобли амал эканини билдим. Яшириш савоб бўлган айбу нуқсонларнинг тури, чегараси борми? Қайси айбларни яширса бўлади, қайсиларини яшириб бўлмайди?

Жавоб: Динимизда бошқаларнинг, мўмин қардошининг камчиликларини, айбу нуқсонларини ошкор этишдан қайтарилган. Лекин айб қилаётган одамнинг ёнига бориб, бу иши дуруст эмаслигини ширин тил ва холис ният билан тушунтиришга ҳаракат қилинади. Балки у қилаётган иши нотўғрилигини билмас ва насиҳатингиз билан бу ишидан тўхтар. Борди-ю, қайсарлик қилиб, ўз қилмишида давом этаверса, сиз уни ёмонмункар ишдан қайтариш билан ўз вазифангизни адо қилган бўласиз. Қолгани ўзига ҳавола.

Динимизда қайтарилган ишларни давомий қиладиган одам фосиқ дейилади. Ана шундай фосиқ кимсаларнинг ёмонлигидан бошқаларни огох этиш учун уларнинг кирдикорларини ошкор қилиш мумкин.

Бундан ташқари, баъзи ёмон ишлар борки, уларнинг зарари биргина шахсга эмас, балки кўпчиликка, ҳатто бутун бир жамиятга таҳдид солиши мумкин. Ана шундай вазиятда бу ишдан тегишли муассаса ва ходимларни огоҳлантириш лозим, ҳатто савобли амаллардан ҳисобланади.

381. Савол: Орзу қилишнинг ҳам шаръий чегараси борми? Киши ножўя орзулари учун гуноҳкор бўладими?

Жавоб: Орзу, агар дунёга муҳаббатни зиёда қилиб, охиратни унуттирадиган даражада бўлмаса, унинг зарари йўқ. Ҳар бир нарсанинг ҳадди бор. Орзуда ҳам ҳаддан ошмаслик, турли бидъат, хурофот ва исрофгарчиликларни орзу қилмаслик керак. Шунингдек, ношаръий нарсаларни орзу қилишдан сақланиш лозим. Зеро, бу каби орзулар киши қалби пок эмаслигини билдиради ва у амалга ошмаган тақдирда гуноҳ ёзилмаса ҳам, эгасини охир-оқибат ёмон йўлларга олиб боради.

382. Савол: Маййитни дафн этишда имом ғишт ёки гувалага нималарни ёзиб беради? Ушбу ёзувларни лотин ёки кирилл алифбосида ёзиш жоизми ёки фақат араб-

ча ёзилиши шартми?

Жавоб: Маййит кафанига ёки қабр айвонини ёпишга ишлатиладиган гувала ё ғиштга оятлар, Аллоҳнинг исмини ёзиш мумкин эмас. Чунки маълум муддат ўтгач, мурда чирийди ва мазкур ёзилган нарсаларга нопоклик етади. Бу эса оят ва Аллоҳ таолонинг исмига ҳурматсизлик бўлади.

383. Савол: Маййит дафн этилгач, неча кун ичида худойи қилиш керак?

Жавоб: Аҳли сунна вал жамоа эътиқодига кўра, барча солиҳ амалларнинг савобини маййит руҳониятига бағишлаш мумкин. Таом ҳозирлаб, уни камбағалларга улашиш ва савобини марҳумнинг руҳониятига бағишлаш ҳам жоиз. Бироҳ буни зиёфат

302 Сўраган эдингиз

шаклида қилмаслик керак. Зеро, маййит вафотидан уч кун ўтмай, таом ҳозирлаш ва одамларни чорлаб, уни зиёфат тарзида тарқатиш таҳримий макруҳдир. Уч кундан сўнг кимнинг кучи етса, имкони кўтарса, истаган пайтда муҳтожларни чаҳириб, дастурхон ёзиши мумкин.



384. Савол: Баъзи жойларда оламдан ўтган одам учун "давра" деган маросим ўтказиларкан. Унинг мазмун-мохияти хакида айтиб берсангиз.

Жавоб: Шариатимизда фидя масаласи бор. Унинг моҳияти шуки, мусулмон одам балоғатга етгач, умрининг охиригача ўзига фарз қилинган ибодатларни бажаришга масъул бўлади. Беморлик ёки мусофирлик каби узрлар билан ўтай олмаган ибодатлари қазосини ушбу узрлари кетгач, ўтайди. Тузалишидан умид йўқ беморлар, ўта қартайган кексалар учун динимизда фидя жорий этилган. Яъни, улар тутолмай қолган бир кунлик рўзаси учун ярим соъ (икки кило) буғдой ёки унинг қийматини камбағалларга фидя беришади. Бунинг Қуръон ва суннатда далиллари бор.

Имом Муҳаммад, Ибн Обидин каби забардаст ҳанафий уламоларимиз ана шу далилларга қиёсан, ўқилмай қолган намоз учун ҳам шунча миқдорда фидя беришни жоиз дейишган. Фақат фарқи, рўзанинг фидясини киши ҳаётлигида ўташи мумкин. Аммо намознинг фидясини тирик одам ўзи учун бера олмайди.

Киши беморлиги ёки бошқа шаръий узр билан адо қилолмаган намоз ва тутолмаган рўзалар учун фидя беришни васият қилсагина, меросининг учдан бир қисмидан фидя чиқарилади. Бир кунлик фарз намозлар ва витрнинг ҳар бири учун ярим соъ (икки кило)дан, жами 12 кило буғдой ёки унинг қиймати фидя сифатида

берилади. Мазкур сонни намоз адо этилмай қолган кунлар миқдорига купайтирса, умумий фидя миқдори чиқади. Бир ой рузанинг фидяси 60 кг буғдой (ёки қиймати)дир.

Таассуф билан айтиш керакки, "давра" шариатимизда жорий бўлган фидя ҳақидаги масалага зиддир. Турли сабабларга кўра, мусулмонлар орасида ҳар хил бидъат ва хурофотлар жорий бўлиб қолган. "Давра" шундай хурофотлардан биридир.

"Давра" тарғиботчилари эса мархум ҳали дафн қилинмасдан туриб, унинг умрини ҳисоблаб, марҳум васият қилмаган бўлса-да бунча намози ва бунча рўзаси қолибди, шунинг учун фалон миқдорда мол беришингиз керак, деб марҳумнинг қариндошларидан мол-пул талаб қилади. Аллоҳ таоло мусулмонларни бировларнинг молмулкини ботил йўллар билан ўзлаштиришдан қайтарган: «Эй имон келтирганлар! Мол-мулкларингизни ўртада ноҳақ (йўллар) билан емангиз!...» (Нисо, 29).

385. Савол: Биз томонларда маййитни ювиш жараёнида сувга Ёсин сурасини ўқиб дам солиш одати бор. Шу тўғрими?

**Жавоб:** Маййит ювиладиган сувга дам солишнинг динимизда бирон-бир асоси йўқ.

386. Савол: Мен бир дўстимдан қарз сўрадим. У нақд пули йўқлигини, аммо пластик карточкасида маблағи борлигини ва истасам бериши мумкинлигини айтди.

Мен олдим. Қарзни қайтаришда нақд пул билан қайтарсам рибо бўлмайдими?

**Жавоб:** Агар қайтарилган нақд пул пластик карточкадан тўланган пул миқдорига тенг бўлса, рибо бўлмайди. 387. Савол: Мен савдо соҳасида ишлайман. Маҳалла-кўй, қўни-қўшни дўконимдан кўпинча насияга нарса олишади. Мен молнинг пулини дарҳол берса, арзонроқ, беш-ўн кун ёки ярим ойдан кейин бераман деса, сал қимматроққа сотаман. Шу ишим шаръан жоизми?

**Жавоб:** Агар сиз молни насияга олган харидорга, пулини тўлаш муддатини аниқ белгилаб, масалан, 15 август куни, деб сотсангиз жоиз бўлади. Чунки мол насияга сотилганда ё олинганда пул тўлаш муддати аниқ белгиланиши лозим. Акс холда, савдо фосид бўлади. Валлоху аълам.

388. Савол: Обрўли ҳамқишлоқларимиздан бири бетоб бўлиб ётиб қолди. Кўпчилик бўлиб уни кўргани бордик. Бир дўстимиздан: "Сен ҳам кўргани бордингми?"

деб сўрасак, у: "Ўша одам мен касал бўлганимда келмаган, мен ҳам уни кўргани бормадим", деди. Шу иши тўғрими?

Жавоб: Касалнинг ҳолидан ҳабар олиш, унинг кўнглини кўтариш мўминлик бурчларимиздандир. Эътибор беринг, бу ихтиёрий, бировга жавоб тарзида бажариладиган амал эмас, балки бемор диндошимизнинг зиммамиздаги ҳақидир. «Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Мусулмоннинг мусулмондаги ҳақи олтитадир", дедилар. "Улар ҳайсилар, ё Расулуллоҳ?" дейилди. "Қачон уни учратсанг, салом бер, сени чорласа, унга жавоб бер, сендан насиҳат сўраса, унга насиҳат ҳил, акса урса ва Аллоҳга ҳамд айтса, уни дуо ҳил, бемор бўлса, уни бориб кўр ва ҳачон вафот этса, (жанозасида) ҳозир бўл", дедилар» (Имом Муслим ривояти).

Динимизда касални кўргани борганга улуғ ажру мукофотлар ваъда қилинган. Хазрат Али (розияллоху анху)дан ривоят қилинади: «У киши: "Мен Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам)нинг: "Мусулмон киши бир мусулмонни эрта тонгда кўргани борса, оқшом тушгунича етмиш минг фаришта унинг гунохлари кечирилишини сўрайди. Агар уни оқшомда кўргани борса, тонг отгунича етмиш минг фаришта унинг гунохлари кечирилишини сўрайди", деганларини эшитганман", дедилар» (Имом Термизий).

Шунинг учун, беморнинг ҳолидан ҳабар олинг ва Аллоҳ таоло берадиган улуғ ажрларга эга бўлинг! Бу билан ўзаро алоҳа, ҳамжиҳатлик ришталари мустаҳ-кам бўлади. Айни пайтда, бундай ҳилиш бир мардлик, тантилик нишонаси ҳамдир. Сўфи Аллоҳёр ҳазратлари айтганидек:

«Отанг ердир, сенам ердек қилиқ қил, Ёмонлик айлаганга яхшилик қил...»



389. Савол: Илтимос, қарз олиш ва бериш ҳақида кенгроқ тушунча берсангиз.

**Жавоб:** Қарз бериш шариатимизда савобли амаллардан ҳисобланади.

Пайғамбаримиз (соллаллоху алайҳи ва саллам) бундай марҳамат қилганлар: "Ким бирорта мусулмонни дунё ташвишларининг биридан қутқазса, Аллоҳ таоло у банданинг қиёмат кунидаги битта ташвишидан қутқазади. Ким бирор кишининг оғирини енгил қилса, Аллоҳ таоло банданинг дунё ва охиратдаги ишини енгил қилади". Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Бирорта мусулмон киши бошқа бир мусулмонга қарз берган бўлса, садақа қилганлик савобини топади", деганлар (Имом Ибн Можа ривояти). Бошқа бир ҳадисда эса: "Садақа қилган одамга ўнта савоб, қарз

берган одамга ўн саккизта савоб бўлади", дейилган (Имом Муслим, Абу Довуд ва Термизий ривояти).

Куръони каримда: «Эй имон келтирганлар! Бирбирингиздан бирор муддатга қарз олиб, қарз берсангиз, уни ёзиб қўйингиз!..» дейилган (Бақара, 282).

Яна Аллоҳ таоло: «...Сизлар рози бўладиган (адолатли) гувоҳлардан икки эркак кишини гувоҳ қилинглар. Агар икки эркак топилмаса, бир эркак билан икки аёлдир – бири (унутиб) адашганда, иккинчиси эслатади», деб марҳамат қилган (Бақара, 282).

Қарз берган ва олинган вақтда уни ёзиб қўйиш турли низолар чиқмаслигига сабаб бўлади.

Қарздор киши қарзини имкон қадар тезроқ узишга ҳаракат қилиши лозим. Қарзини узишга етадиган моли бўлатуриб, уни эгасига бермай вақтни ўтказиб юриш зулмдир.

Қарз берганда, аввало, бировнинг оғирини енгил қилиш билан Аллоҳнинг розилигини топишни мақсад қилиш лозим. Қарз бериб, унинг эвазига қарздордан фойда олиш судхўрликдир. Қарз берган киши қарзини қистайвермаслиги, агар қарздор қарзини уза олишига кўзи етмаса, қарзидан кечиб юбориши савоб бўлади. Аллоҳ таоло бундай марҳамат қилади: «Агар (қарздор) қийналса, бойигунга қадар кутиш лозим. Агар билсангиз, (берган қарзингизни қарздорга) садақа қилиб юборишингиз ўзингиз учун яхшироқдир» (Бақара, 280).

Пайғамбаримиз (соллаллоху алайҳи ва саллам) ҳам: "Кимки қарзини узишга қийналган одамга муҳлат берса ёки қарзини бутунлай кечиб юборса, қиёмат кунида Аллоҳ таоло уни Ўзининг арши соясига олади", деганлар.

## 390. Савол: "Шаръий хийла" нима?

Жавоб: Хийла, луғатда ишларни амалга оширишда моҳирлик қилиш маъносидадир. Фуқаҳолар истилоҳида ҳийла мақсадга заковат

ва фаросат билан етишиш йўли, деб таъриф берилган.

Хийлалар икки турга: мумкин бўлган ҳийлалар ва ҳаром бўлган ҳийлаларга бўлинади. Шаръий асосларни поймол ҳиладиган ва шариат маҳсадларига зид бўлган ҳийлалар ҳаром бўлган ҳийлалар ҳисобланади.

391. Савол: Кийиниш одоби ҳақида маълумот берсангиз...

Жавоб: Набий (соллаллоху алайхи ва саллам): "Исроф қилмай ва кибр-ҳавога берилмай енглар, ичинглар, кийининглар ва садақа қилинглар!" деганлар.

Абу Саид Худрий (розияллоху анху) ривоят қилади: Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) янги либос кийган вақтларида бундай дуо қилардилар: "Аллохумма инни асъалука мин хайрихи ва хайри ма ҳавлаҳу ва аъузубика мин шарриҳи ва шарри ма ҳавлаҳу".

Кўйлак ёки жома енгини бармоқлардан узун қилиш макрухдир.

Кийимни покиза тутиш лозим. Зеро, "Поклик имоннинг ярмидир" (*Имом Бухорий ривояти*).

Кибру ҳавога берилмаслик шарти билан, яхши либос кийиш жоиздир.

*392. Савол*: Диний китобларни ётиб ёки ёнбошлаб ўқиса бўладими?

**Жавоб:** Диний китобларни узрсиз ётиб ўқиш макрух. Лекин кексалик ёки чарчоқ туфайли ёнбошлаб ёки ётган холда ўқиш жоиз, дейилган.

393. Савол: Насияга мол сотиш ёки сотиб олиш мумкинми?

Жавоб: Насияга мол сотиш ва сотиб олиш мумкин. Насияга сотишда пулни тўлаш муддати аниқ белгиланиши (масалан, фалон ойнинг фалон кунида пулини берасан (бераман) лозим. Акс ҳолда савдо фосид (бузуқ) бўлади.

394. Савол: Холамни кўргани шифохонага борсам, кўп қон йўқотган бир беморга қон қуйиш учун шифокорлар одамлардан қон гурухини сўрашаётган экан. Шариатда бировга қон бериш ҳақида нима дейилган?

**Жавоб:** Қон гуруҳи беморнинг қон гуруҳига тўғри келадиган киши касалнинг ҳаёти хавф остида бўлса ва у ерда ўзидан бошқа ҳеч ким топилмаса, унга беминнат ёрдам кўрсатиши жоиз бўлади.

395. Савол: Биз қабристонга яқин жойда турамиз. Баъзан қабристон томондан нохуш ҳидлар келади. Сабабини билсак, айрим кишилар қабристонда сағаналар қуриб, маййитни ерга кўммасдан, ўшанинг ичига қўйишар экан. Шариатда шунга рухсат борми?

**Жавоб:** Маййитни ерга, лаҳад қазиб дафн этиш суннатдир. Маййитни лаҳадга дафн этиш имкони бўлган ҳолда ер устига, сағанага қўйиш суннатга зид бўлганидан макруҳдир ("Раддул муҳтор алад Дуррил муҳтор").



эмас.

396. Савол: Бозорга борсам, кўпинча она қўйларни "қорнида боласи бор, туғадиган, бу икки қуй булади", деб таннархидан баландроқ сотишга ҳаракат қилишади.

Шариатда шундай деб сотиш жоизми?

Жавоб: Йўқ. Жоиз эмас. Агар қўйни "қорнида боласи бор. якинда иккита бўладиган", деб сотса, савдо фосид бўлади. Чунки кўй соғлом қўзи туға оладими, йўкми мавхумдир. Савдо фосид бўлса, уни бекор килиш вожиб бўлади. Агар фосид савдо билан олинган нарса сотилса, кўрилган фойдани садақа қилиш лозим бўлади ("Фатовойи Хиндия").

397. Савол: Тегирмончининг хизмат хакини янчилган буғдой унидан берса бўладими? Жавоб: Бўлмайди. Ханафий мазхабида бировга бу буғдойни тортиб, ун қилиб берсанг, иш хақингга ўшандан бунчасини оласан, дейиш мумкин



**Жавоб:**Харидор сотувчини ёки сотувчи харидорни ёинки улардан бирини даллол алдаса, алданган киши нарсасини қайтаришга ҳақи бор. Шунингдек, сигирни олувчи одам уни уч кунгача соғиб кўрай, деган шартни қўйишга хақи бор. Шу орада у сигирни соғиб кўради, сотувчи айтганидан кам сут берса, уни қайтариш хақи бўлади. "Савдода алдаш харомдир" ("Раддул мухтор").



399. Савол: Маййитни лаҳадга қўйиш тартиби ҳақида маълумот берсангиз? Баъзи одамлар орасида шу ҳақда баҳсли саволлар пайдо бўлган.

Жавоб: Маййитни қабрга қўйишда, лаҳад ичига бир киши кириб, қабр айвонида икки ё уч киши туради. Улар маййитни қабрга озор бермай қўйишга кучлари етадиган солиҳ, ишончли бўлишлари мустаҳабдир. Қабр айвонида турганлар маййитнинг оёқ томони билан лаҳад ичидаги одамга узатади. У оҳисталик билан маййитни ўнг тарафи билан қиблага юзлантириб ётқизишда: "Бисмиллаҳи ва ала миллати Расулиллаҳи", дейди. Сўнг кафан боғичларини ечиб қўяди ("Мароқил фалоҳ").

Аёл кишини ўз махрамлари қабрга қўяди *("Ал-Му- хитул Бурхоний"*).



400. Савол: Жума кунлари масжидимизга эртароқ бориб, имом домланинг маърузаларини диққат билан тинглайман. Гоҳо ўзимга нотаниш бўлган сўзларни

биладиганлардан сўраб оламан. Ўтган жума имом домла "мансух" деган сўзни айтдилар. Суриштирсам, хукми бекор қилинган оятлар мансух дейиларкан. Шу ҳақда бизга маълумот берсангиз.

**Жавоб:** "Мансух" сўзининг маъноси хукми бекор қилинган деганидир.

Куръони каримда:

«(Эй Муҳаммад!) Бирор оятни бекор қилсак ёки ёдингиздан чиқартирсак, ундан яхшироғини (умматингизга муносиброғини) ёки ўшанинг (айнан) ўзига тенг (бошқа оят)ни келтираверамиз. Аллоҳнинг ҳар нарсага қодир эканини билмадингизми?!» (Бақара, 106) дейилган.

"Насх" сўзи луғатда бекор қилиш, йўқ қилиш маъноларини англатади. Истилохда эса, олдинги бир хукмнинг ўрнига бошқа бир хукмни келтиришни билдиради.

Насх уч хилдир:

- 1. Тиловати ва хукми мансух бўлган оятлар. Бу оятларга амал қилиш жоиз эмас.
  - 2. Тиловати мансух бўлиб, хукми боқий бўлган оятлар.
  - 3. Хукми мансух бўлиб, тиловати боқий бўлган оятлар.

Биринчи ва иккинчи хил насх қилинган оятлар сони жуда ҳам оздир. Ҳукми мансух бўлиб, тиловати боқий қолган оятлар кўпдир. Қуръон ўқийдиган ҳар бир киши ана шу оятларни ўқигани учун ҳам савоб олади ("Равоиъул баён").

401. Савол: Хурматли Муфтий хазратлари! "Нимаики хайр-эхсон қилсангиз, отаона, қариндошлар, етимлар, мискинлар ва мусофирларга килингиз!" (Бакара, 215) оятини шархлаб берсангиз. Жавобингиз учун ол-

диндан рахмат.

Жавоб: Ушбу оятда инсон кимларга инфок-эхсон килиши керак экани маълум килинган.

Ота-она: Ота-она инсон учун энг якин кишилар, уларнинг фарзандларида хаклари кўп. Куръони каримда буюрилган:

﴿ وَقَضَى رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُّدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَنًا ۚ إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرُ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاهُمَا فَلا تَقُل لَّهُمَا أَنِّ وَلا نَهُرْهُمَا وَقُل لَّهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا اللهُ وَٱخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِّ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِّ أرْحَمْهُمَا كَا رَبِّيانِي صَغِيرًا ١٠٠٠ ﴾

«Раббингиз, Унинг Ўзигагина ибодат қилишингизни хамда ота-онага яхшилик қилишни амр этди. (Эй инсон!) Агар уларнинг бири ёки хар иккиси хузурингда кексалик ёшига етсалар, уларга "уф!.." дема ва уларни жеркима! Уларга (доимо) ёкимли сўз айт! Уларга мехрибонлик билан хорлик қанотини паст тут ва (дуода) айт: "Эй Раббим! Мени (улар) гўдаклик чоғимда тарбиялаганларидек, Сен хам уларга рахм килгин!"» (Исро, 23-24).

Қариндош-уруғ: Қариндошларға инфоқ-эҳсон қилиш билан киши икки хисса савобга эришади. Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) бундай деганлар:

"Мискинга қилинган садақага битта савоб, қариндошга қилинган садақага иккита савоб: бири садақа, иккинчиси, силаи рахм учундир" (Имом Термизий).

Етимлар: Етимлар жамиятдаги энг ожиз ва ҳимоясиз тоифадир. Уларга яхшилик ҳилиш, инфоҳ-эҳсон улашиб меҳр кўрсатишнинг савоби улуғдир. Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам):

"Мен ва етимни қарамоғига олган киши жаннатда мана шундай ёнма-ён турамиз", деб кўрсаткич ва ўрта бармоқларини очиб кўрсатдилар (Имом Бухорий).

Мискинлар (ҳеч қандай мулкка эга бўлмаганлар): Қуръони карим оятлари ва ҳадисларда мискинларга эҳсон қилишга кўп тарғиб этилади. Мискинлар садақа олишга ҳақли кишилар бўлиб, уларнинг ҳожатини чиҳариш улкан савобдир. Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Бева ҳамда мискинга инфоқ қилиш учун саъй қилган киши, Аллоҳ йўлида жиҳод қилган, туни билан намоз ўқиган ва куни бўйи рўзадор юрган киши кабидир", деб марҳамат қилганлар (Муттафаҳун алайҳ).

Мусофирлар: Мусофир киши ўз шахри, қишлоғидан узоқда бўлиб, унга турли машаққатлар етиши мумкин. Шунда ёрдам сўрайдиган яқинлари бўлмагани боис, қийналиб қолиши табиий. Шу боис у инфоқ-эҳсон қилинадиганлар қаторида зикр этилган.

Шунингдек, талабаларни ҳам мусофирлар деб айтилади. Баъзи манбаларда "ибни сабил", яъни биз "мусофир" деб таржима қилганимизни Аллоҳ йўлида илм ўрганаётганлар, дея тафсир қилинган.



402. Савол: Хурматли Муфтий ҳазратлари, сиздан илтимос, дуо қилиш одоблари ҳақида тушунча берсангиз.

Жавоб: Куръони каримда:

﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِي آَسْتَجِبْ لَكُو ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكُمْ بِرُونَ عَنْ عِبَادَقِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمُ دَاخِرِينَ ۞ ﴾

«Парвардигорингиз: "Менга дуо қилингиз, Мен сизлар учун (дуоларингизни) ижобат қилай!" – деди. Албатта, Менга ибодат қилишда кибр қилган кимсалар яқинда тубан ҳолатда жаҳаннамга кирурлар» (Foфир, 60) дейилган.

Жаноб Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) бундай мархамат қиладилар: "Бирор мусулмон Аллоҳга дуо қилса, Ундан маъсиятни ва қариндошлик алоқасини узишни (сўрамаса), Аллоҳ унга уч нарсадан бирини беради. Ё дуоси тезда ижобат бўлади, ёки охиратга захира қилиб (сақлаб) қўяди. Ёхуд дуоси баробарида ундан ёмонликни кетказади". Саҳобалар: "Ундай бўлса (дуони) кўпайтирамиз", дейишди. Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Аллоҳ (мукофотини) ҳам кўпайтиради", дедилар (Имом Термизий ривояти).

Дуонинг одоблари ушбулардир:

- 1. Ихлос.
- 2. Дуони бошлашда ва охирида Аллоҳга ҳамду сано айтиб, Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)га салавот айтиш.
  - 3. Қабул бўлишига аниқ ишонч билан дуо қилиш.
  - 4. Дуода давомли бўлиш, умидсизликка тушмаслик.
  - 5. Қалбдан дуо қилиш.
- 6. Тангликда ҳам, фаровонликда ҳам дуони тарк қилмаслик.
  - 7. Аллоҳнинг Ўзидангина ёрдам сўраш.
- 8. Жуфти ҳалоли, моли, фарзанди ёки ўзини ёмон дуо қилмаслик.
  - 9. Илтижоли паст овозда хокисорлик ила сўраш.
- 10. Дуодан олдин гуноҳларини тан олиб, истиғфор айтиш. Неъматларни эътироф этиб, унинг учун Аллоҳга шукр қилиш.
  - 11. Дуода қофияли сўзлар ишлатмаслик.
  - 12. Рағбат билан ва қўрқув билан сўраш.

13. (Бировнинг) ҳақини олган бўлса, эгасига қайтариб, тавба қилиш.

- 14. Сўраганларини уч бор такрорлаш.
- 15. Қиблага юзланиб сўраш.
- 16. Кафтини очиб, қўлини кўкрак баробарида кўтариб, дуо қилиш.
  - 17. Имкон қадар тахоратли бўлиш.
  - 18. Дуода бақир-чақир қилиб, ҳаддидан ошмаслик.
  - 19. Ўзидан бошлаш.
  - 20. Таоми, ичимлиги, кийими халолдан бўлсин.
- 21. Гунох қилишни сўраб ёки қариндошлик риштасини узишни сўраб дуо қилмаслик.
- 22. Яхшиликка буюриш, ёмонликдан қайтариш ҳам дуо ижобат бўлишига сабабдир.
  - 23. Гунохлардан тийилиш.

Хадиси шарифда: "Дуо ибодатнинг илигидир", дейилган. Демак, биз дуо қилиш орқали савобга эришамиз ва гуноҳларимиз мағфират қилинади.

403. Савол: "Мўмин мўминнинг кўзгусидир" мазмунли хадисни шархлаб берсангиз, илтимос.

Жавоб: Мўмин киши ғоят соф бир кўзгу каби бўлиши керакки, унга қараган бошқа мўминлар ўз айбу қусурларини кўриб, ўзларини тузатсинлар. Бу мўмин кишининг камолотига боғлиқдир. Маънан баркамол бўлмаган жоҳил, хулқи бузуқ кимсалар бундай соф кўзгу бўлолмайдилар. Мўминлар улардан ҳам сабоқ олиб, камолот касб этишлари лозим. Луқмони Ҳакимдан: "Адабни қаердан ўргандинг?" деб сўраганларида: "Адабсиздан" деб жавоб берган экан.

Биз биродаримиз учун бир ойна эканимизни унутмайлик! Улар ҳам биз учун ойнадир. Биз ўзимизни уларда кўрамиз. Исломий биродарлик туғишган ака-ука бўлишдан ҳам ҳимматлироҳдир. Зинҳор биродарларимиз

шаънларига ёмон сўз айтмайлик. Хатою камчиликлари боис уларга қора чапламайлик. Ўз ака-укаларимизни қандай ҳимоя қилсак, мусулмон биродарларимиз шаънини ҳам шундай асрайлик, ҳурмат қилайлик.

Мўмин киши биродарига қаерда дуч келса, унинг ҳолини сўрайди, кези келганида, уни ҳимоя қилади. Шу зайлда биродарининг дунёсини ҳимоя қилар экан, маънавиятини ҳам муҳофаза қилади. Унинг ёмон жойларга боришига йўл қўймайди, гуноҳ ишлар қилишига асло рози бўлмайди. Уни ҳеч вақт ўз ҳолига ташлаб қўймайди. Доим унинг саодати ва омонлиги учун жон куйдиради. У йўқлигида унинг бола-чақасини ҳимоя қилади, таъминлайди.

Ана шу юксак фазилатларга эга бўлган кишигина комил мўмин бўла олади. Ушбу хусусиятлар орқали мўмин кишининг имони нечоғли мустаҳкам экани билинади. Ҳар биримиз мазкур сифатлар билан сифатлансак, комил мўмин даражасига етган бўламиз.

404. Савол: Нима учун биз Иброхим (алай-хиссалом) миллатиданмиз, деймиз?

Жавоб: Бу ерда миллат дин маъносидадир. Иброхим (алайхиссалом)дан кейинги барча пайғамбарлар у зотнинг зурриётлари бўлганлари учун ана шундай дейилади. Мухаммад (соллаллоху алайхи ва саллам) ҳам ота томонидан Иброхим (алайхиссалом)нинг ўғиллари Исмоил (алайхиссалом)га боғланадилар. Оналари ҳазрат Омина ҳам Исмоил (алайхиссалом) авлодларидандир.

Куръони каримда:

﴿ مَا كَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِمَن كَانَ حَنِيفًا مُّسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ اللهُ ال

«Иброхим яхудий ҳам, насроний ҳам бўлмаган, балки тўғри йўлдан тоймаган (ҳаниф) мусулмон бўлган ва мушриклардан бўлмаган» (Оли Имрон, 67) дейилган.

405. Савол: Хурматли Муфтий ҳазратлари! Айримлар Худо, пайғамбар, дин битта булса, мазҳабнинг кераги йуҳ, дейишади. Буни ҳандай тушунса булади?

Жавоб: Саҳобалар ҳам ижтиҳод қилганлар. Масалан, Бани Қурайзага уч-тўрт кишилик аскар юборатуриб, Муҳаммад (алайҳиссалом): «Бани Қурайзага етиб бормасдан туриб аср намозини ўқиманглар!» дедилар. Ҳали саҳобалар кўзлаган манзилга етиб бормасларидан аср пайти бўлди. Шунда улардан баъзилари намозни ўқиб олишди, қолганлари эса юқоридаги ҳадисга амал қилишди. Бу ишларининг ҳабари Расулуллоҳ (алайҳиссалом)га етиб келганида, у киши улардан ҳеч бирининг қилган ишини инкор этмадилар. Демак, ўша даврда ҳам ижтиҳодга руҳсат берилган.

Энди «Мазҳаб керакми?» деган саволга келсак, залолатга кетиб қолмаслик учун, ихтилофга сабабчи бўлиб қолмаслик учун мазҳаб албатта керак. Халҳни мазҳабсизликка тарғиб ҳилиш мумкин эмас. Чунки уларга Ҳуръон ва ҳадисдан ҳукм чиҳариб берадиган йўлбошчи, устоз бўлиши лозим. Суриялик машҳур олим Рамазон Бутий мазҳабсизликка чаҳирувчиларни энг хатарли бидъат, мазҳабсизликни эса, динсизликка олиб борувчи кўприк, деб баҳолайди.

406. Савол: "Қиёмат аломатлари" номли китобда (Тошкент, 2003) Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам)нинг бундай хадиси шарифлари келтирилади:

«Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Мен

пайғамбар этиб юборилганимда қиёмат мана шундай эди" дея ўрта ва кўрсаткич бармоқларига ишора қилдилар». Шу ҳадис мазмунини тушунтириб берсангиз.

Жавоб: Дарҳақиқат, у ҳадис мазкур китобнинг "Қиёмат яқин қолди" номли бобида келтирилган. Бу боб номидан ҳам келтирилган ҳадис ва оятлар қайси мавзуда эканини англаб олиш қийин эмас. Бундан ташқари, Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг икки бармоҳларини ёнма-ён кўрсатишлари ишора ҳилинаётган нарсанинг яҳинлашаётганини билдиради.

407. Савол: Барчамизга маълумки, инсонга моддий зарар етказиш каби маънавий зарар етказиш хам кораланади. Бугунги кунда кизларнинг тор шим кийиб юришлари хар кандай эркак зотининг назарини ўзига тортади, чалғитади, лекин бу зарар учун хеч ким жавоб бермайди. Айтинг-чи, киз болаларнинг мана шундай юриши тўғрими? Бундан ташқари, Пайғамбаримизнинг "Ўзини эркакларга ўхшатиб юрувчи аёлни Аллох лаънатласин", деган хадислари хам бор-ку.

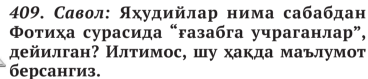
Жавоб: Қизларнинг тор шим кийиб юриши шариатга муносиб эмас. Чунки бунда унинг қомати буткул намоён бўлиб қолиши эҳтимоли бор. Бу эса фитнага сабаб бўлиши мумкин. Иккинчидан, эркакларга тақлид қилиб кийиниш ҳам юқоридаги ҳадисга мувофиқ қораланади.

Масаланинг бошқа тарафи ҳам бор. У ҳам бўлса маънавий зарар етказиш. Шариатга номуносиб кийинди, дегани бошқаларга маънавий зарар етказди, дегани эмас. Балки аёл-қизларнинг ораста кийинишлари билан бир қаторда эркаклар ҳам ўз назарларини жиловлаб олишлари лозим.

408. Савол: "Ўн саккиз минг олам" тушунчаси мавжуд. Ўн саккиз минг рақами Қуръонда ёки суннатда келганми?

Жавоб: "Ўн саккиз минг олам" ибораси Қуръони карим ва ҳадисларда учрамайди. Асосан бизнинг минтақа мусулмон адибларининг асарларида, тасаввуф адабиётида бу иборадан кенг фойдаланилган. Шундай бўлса-да, бу рақам айнан ўн саккиз минг олам борлигига эмас, балки кўпликка далолат қилади. Муфассирлар оятда келган "оламларнинг Раббиси" иборасидаги оламлар жуда кўп, ҳисобсиз эканига ишора қилиб, ўн саккиз минг деб рамзий таъвил қилишгани боис, шартли равишда шу саноқ қабул қилинган.

Баъзилар эса ҳайвонот, ўсимлик, ер, осмон кабиларни санаб, оламларни мазкур саноққа тенг деб изоҳлаш-га ҳаракат қилишади. Лекин муайян сонга тўхталиш тўғри эмас. Чунки олам ва коинот сир-синоатларини тўлиқ билишга инсоннинг ақли ожиз.



**Жавоб:** Кўплаб тафсирларда яҳудийларнинг ғазабга учраш сабаблари итоатсизлик қилганларидир, деб тафсир қилинган. Бу ҳақда Бақара сурасининг 61-оятида ҳам айтилган. Мусо (алайҳиссалом)нинг қавми (яҳудийлар) ношукрлик ва итоатсизлик қилишган, Аллоҳнинг ғазабига дучор бўлишган.



410. Савол: Бир китобда "Усулуддин" деган иборани ўқидим. Лекин маъносига яхши тушунолмадим. Илтимос, шуни изоҳлаб берсангиз.

**Жавоб:** Усулуддин (арабча – дин асослари) Ислом шариати ва дин хукмларининг ўзаги бўлган ақидага доир илмдир.

Ақида масалалари диннинг асосидир. Уни билмаган одамнинг ибодати ҳам дуруст бўлмайди. Ҳозир "усулуддин" атамаси ўрнига кўпроқ "ақоид" сўзи ишлатилади.

411. Савол: Исломда "мукаллаф" деб кимларга айтилади?

Жавоб: "Мукаллаф" сўзи луғатда зиммасига вазифа юкланган, таклиф этилган каби маъноларни англатади. Истилохда эса, шариатда буюрилган амалларни бажариши шарт бўлган балоғат ёшига етган, ақл-ҳуши жойида бўлган мусулмонлар мукаллаф дейилади.



412. Савол: Ассалому алайкум. «Ар-Раҳмон» сурасининг 17-оятида нима учун машриқ ва мағриб иккиликда келганининг сабабини түшүнтириб берсангиз?

Жавоб:

«(Аллоҳ) **икки машриқнинг** (яъни кун ва ой чиқадиган томонларнинг) **ҳам, икки мағрибнинг** (кун ва ой ботадиган томонларнинг) **ҳам Парвардигоридир**» (*Ар-Раҳмон*, 17).

«(У) осмонлар, Ер ва уларнинг ўртасидаги нарсаларнинг Раббидир. (У яна) машриқ (ва мағриб) томонларнинг ҳам Раббидир» (Соффот, 5).

«(Myco) айтди: "Агар ақл ишлатувчи бўлсангиз, У машриқ ва мағриб ҳамда уларнинг ўртасидаги нарсаларнинг (ҳам) Парвардигоридир"» (Шуаро, 28).

Юқоридаги оятларда машриқ ва мағриб ибораси бирлик, иккилик ва кўплик шаклларида келган. Бирлик шаклида келган оятларни муфассирлар Қуёш ва Ойнинг чиқиш ва ботиш томонлари деб тафсир қилишган.

Иккилик шаклини эса айрим тафсирларда Қуёш ва Ойнинг чиқиш ва ботиш жойлари дейилган бўлса, бош- қаларида Қуёш ва Ойнинг қиш ва ёз ойларида чиқиш ва ботиш ўринлари (шимолий ва жанубий) деб тафсир қилинган (Суютий, "Асбоб ан-нузул").

Кўплик шакли эса Қуёш ва Ойнинг йиллар давомидаги чиқиш ва ботиш ўринлари деб тафсир қилинган ("Тафсирул Жалолайн").



413. Савол: Хурматли Муфтий ҳазратлари! Баъзан давраларда: "Аллоҳ илми ладуний ато этсин", деб дуо ҳилишади. Илтимос, шу ҳаҳда маълумот берсангиз.

Жавоб: "Ладун" – من لدن ёки لدن сўзлари араб тилидаги олд кўмакчиларидан бўлиб, "…тарафидан", "…томонидан" маъноларининг изҳор этилишига хизмат қилади.

Ладуний илм дейилганида эса, бирор устоз хузурида, мактаб ёки мадрасада олинадиган илмдан ташқари, амалий тажрибадагидан кўра тезроқ фурсатда эгалланадиган, Аллох хузуридан бериладиган илм тушунилади. Бундай холат илм тахсил олаётганлар билан бир қаторда, умуман ўқимаган кишиларда ҳам кузатилиши мумкин.

414. Савол: "Саййид", "эшон" ва "хўжа" каби атамалар халқимиз орасида кенг тарқалган. Ушбу сўзларнинг луғавий ва истилохий маъноларини диний нуқтаи назардан тушунтириб берсангиз. Жавобингиз учун олдиндан раҳмат.

**Жавоб:** Аллоҳнинг ҳузурида бандалар фақат тақволари билангина азиздир. Бироқ Исломнинг араб ва ажам ҳалқлари ўртасида тарқалиши муносабати билан "саййид", "ҳўжа", "эшон", "тўра" каби атамалар истеъмолга кирди.

Ҳазрат Муҳаммад пайғамбаримиз (алайҳиссалом)нинг қизлари Фотима ва куёвлари Али (розияллоҳу анҳумо)дан тарҳалган авлодлар "саййид" ҳисобланади. Бу атама Ўрта Осиё ва Кавҡаз минтаҳаси, Эрон, Ироҳ, Иордания, Марокаш каби мусулмон дунёсининг кўплаб мамлакатларида учрайди. "Саййид"ларга ўзига хос ҳурмат ва эҳтиром билан муносабатда бўлинади. Яҳингача саййидларни ўзбек ва тожиклар "оҳсуяк ёки эшонлар", туркманлар "авлодлар", улардан бошҳаларни эса "ҳорачалар" деб аташган. Айрим ҳудудларда саййидларни "тўра" ёки "хўжа"лар ҳам дейишади.

Хўжаларни баъзилар, улар Али ибн Абу Толиб (розияллоху анху)нинг Фотимадан бошқа хотинларидан тарқалған авлодлари дейишса, айримлар хулафои рошидин (чаҳорёр) авлодлари, дейди. Бошқалар эса, хўжалар умуман араб миллатига мансуб саҳобалар авлодлари дейишади.

"Эшон" сўзи форсчада "улар" деган маънони англатади. Ўрта асрларда диний раҳнамолар ушбу ном билан аталган ва ҳурмат юзасидан уларга исмлари ўрнида "эшон", баъзан "эшон пир" сўзлари билан ҳам мурожаат ҳилишган.



415. Савол: Хурматли устоз, бир китобда "Дин насиҳатдир", дейилибди. Мен диннинг маъноси насиҳат бўлса керак деб ўйладим. Шу тўғрими?

**Жавоб:** "Дин" нинг маъноси эмас, балки мохияти насихатдан иборатдир. Тамим Дорий (розияллоху анху) ривоят қилади: «Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) бундай дедилар:

"Дин насихатдир!"

Биз: "Бу ким учун, ё Расулуллох!" деб сўрадик. У зот: "Аллох учун, Унинг расули учун ва мусулмонларнинг имомлари ва барчалари учун", дедилар» (Имом Бухорий ва Имом Муслим ривоятлари). "Насихат" сўзи луғатда "холис", "самимият", "содиқ" деган маъноларни англатади. Урфда эса, бир кишининг бошқасига холис ният, содиқлик билан яхши йўл-йўрикларни айтишидир.

Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Дин на-сиҳатдир!" деб, диннинг моҳияти насиҳат, тўғрилик ва барқарор ҳамда хотиржамлик эканини маълум қилганлар. Насиҳат, аввало, Аллоҳники, кейин Унинг расулиники, кейин имомлар, яъни бошлиқлар ва омманики бўлишини таъкидлаганлар.

Хазрат Умар (розияллоху анху) халифалик пайтида Абу Хурайра (розияллоху анху)ни Бахрайнга волий килиб тайинлайди. Абу Хурайра (розияллоху анху) Мадинага келганида ёнида ўн минг дирхами бор эди. Шунда Умар (розияллоху анху) Абу Хурайрага: "Буларни ўзлаштирдингми, эй Аллохнинг ва Китобининг душмани?" деб сўради.

Абу Хурайра (розияллоху анху): "Мен Аллоҳнинг ва Китобининг душмани эмас, балки у иккисига душман булганларнинг душманиман", деди.

– Унда булар сенга қаердан келди? – деди халифа.

– Отим бор эди, туғди. Уни сотиб, пулини тижорат қилиш учун бердим, – деди Абу Ҳурайра.

Умар (розияллоху анху) буни текшириб кўриб, ишонч хосил қилгач, Абу Хурайра (розияллоху анху)нинг волийлик ишларига барака сўраб, дуо қилдилар.

Демак, дин фақат оғзаки насиҳат билангина эмас, балки ҳар бир мўминнинг бошқаларга ўрнак бўлиши билан ҳам тарғиб қилинади.



416. Савол: Баъзилар кўп кулиш инсон умрини узайтиради, дейишади. Шу гап тўғрими? Жавобингиз учун олдиндан катта раҳмат!

Жавоб: Аллох таоло мархамат қилади:



«Бас, (улар) қилмишларининг жазоси учун (бу дунёда) оз кулсинлар ва (охиратда) кўп йиғласинлар!» (Тавба, 82).

Бехуда гапириш, кўп кулиш қалбни ўлдиради, дейилган. Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) фақат Аллох таоло юборган элчигина эмас, балки ишларни ўргатувчи муаллим, қалб касалликларининг мохир табиби ҳам эдилар. У зот қалбга ишора қилиб айтганлар: "...Агар у соғлом бўлса, бутун вужуд соғлом бўлади, агар у бузилса, жасад ҳам айнийди".

Яна у зот айтадилар: "Агар мен билган нарсаларни билганингизда оз кулиб, кўп йиғлар эдингиз".

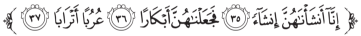
Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) кўп кулишга таъриф берарканлар, уни шайтонга эргашиш ва ҳавойи нафсга қул бўлиш, деб ҳам изоҳлаганлар. Шундай экан, умрни кўп кулиш, ҳазил-мазах қилиш билан эмас, балки баъзи-баъзида саёҳатга чиқиш, яқинларга меҳрли бўлиб, дилдан суҳбатлашиш билан узайтириш тавсия этилади. Сафар, силаи раҳм кўнгилдаги ғуборларни

тарқатиб, инсонга кўтаринки рух бахш этади. Натижада, инсон тез қаримаслиги мумкин.

Саид ибн Осс ўғлига бундай васият қилди: "Мазах қилма, чунки мазах қилиш киши қадрини кетказади ва аҳмоқликка етаклайди".

Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Мен ҳазил қилсам ҳам, фаҳат ҳақиҳатни айтаман", деганлар.

Ансорийлардан бир кекса аёл Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам)нинг хузурларига келиб: "Ё Расулуллох, мени дуо қилинг, Аллох мени жаннатта киритсин", деди. Шунда Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам): "Билмайсизми, жаннатга кампирлар кирмайди", дедилар. Кампир йиғлаб юборди. Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) табассум қилиб, Аллох таолонинг ушбу оятини ўқимаганмисиз, деб тиловат қилдилар:



«Биз уларни (ҳур қизларни) дафъатан пайдо қилдик (онадан туғилмадилар). Кейин уларни бокира қизлар қилдик. (Улар) жозибали ва тенгқурдирлар» (Воқеа, 35–37).



417. Савол: Ҳадисларда дуо ибодатлар мағзи, илиги экани айтилган. Дуоларимиз қабул бўлиши учун кўпроқ нималарга аҳамият беришимиз керак?

Жавоб: Иброҳим ибн Адҳам (раҳматуллоҳи алайҳ)га: «Менга дуо қилинглар, ижобат қиламан» оятини тиловат қилиб, биз дуо қиламиз-у, ижобат бўлмайди, деб арз қилишганида, у зот: "Ўлик қалбдан дуо қабул бўлмайди. Қалбларингиз ўнта нарса сабабли ўлган" деб уларни санаб берганлар:

- 1. Аллоҳни танийсизлар-у, ҳаққини адо қилмайсизлар.
- 2. Аллоҳнинг китобини ўқийсизлар-у, лекин унга амал қилмайсизлар.

- 3. Иблисни душман деб билишни даъво қиласизлар, аммо уни дўст қилиб оласизлар.
- 4. Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)ни яҳши кўришни даъво қиласизлар, лекин у зотнинг йўллари ва суннатларини тарк қиласизлар.
- 5. Жаннатни яхши кўришни даъво қиласизлар, аммо унга кириш учун яхши амал қилмайсизлар.
- 6. Дўзахдан қўрқишни даъво қиласизлар, лекин гуноҳлардан тийилмайсизлар.
- 7. Ўлим ҳақ деб даъво қиласизлар, бироқ унга тайёргарлик кўрмайсизлар.
- 8. Бошқаларнинг айби билан машғул бўласизлар, аммо ўз айбингизни сезмайсизлар.
- 9. Аллоҳ берган ризҳни ейсизлар-да, унга шукр ҳил-майсизлар.
- 10. Ўликларингизни дафн қиласизлар-у, бундан ибрат олмайсизлар.

Аллоҳ таоло барчамизни дуоларимиз мустажоб бўладиган бандаларидан қилсин, омин!

418. Савол: Касбим ўқитувчи эди. Ҳозир нафақа ёшидаман. "Хушуъ ва хузуъ" деган сўзлар "Ўзбек тилининг изоҳли луғати"да йўқ экан. Шуларнинг маъносини тушунтириб берсангиз? Жавоб учун олдиндан рахмат!

Жавоб: "Хушуъ" ва "хузуъ" сўзлари арабча бўлиб, "қўрқув" ва "синиқлик" деган маъноларни англатади. Ушбу атамалар асосан мўмин кишининг ибодатларни қўрқув ва умид билан чин дилдан Аллох ризолигини истаб бажаришини ифода этади.

Ғазотларнинг бирида ҳазрат Али (розияллоҳу анҳу)нинг оёҳларига ўҳ тегиб, суякка ботгани учун уни чиҳариш ҳийин кечади. Табиб ҳазрат Али (розияллоҳу анҳу)га: "Ўҳни ҳушдан кетказувчи дори воситасида

чиқариш мумкин. Йўқса, оғриққа чидаёлмайсиз", дейди. Шунда у зот: "Хушдан кетказадиган дорига зарурат йўқ. Намоз вақти киргунча сабр қиламиз. Мен ибодатга киришганимда сизлар ўқни олиб ташлайсиз", дейди.

Намоз вақти киради. Ҳазрат Али намозга турадилар. Табиб ҳазрат Алининг оёғини ёриб, ўқни чиқариб, ярани боғлаб қўяди. Ҳазрат Али (розияллоҳу анҳу) намозларини тугатиб, табибдан сўрайдилар:

- Ўқни чиқардингизми?
- Ҳа, чиқардим, деди табиб.
- Мен ҳеч нарса сезганим йўқ, дедилар ҳазрат Али (розияллоҳу анҳу).

Чунки намозда хушуъ-хузуъ билан туриши туфайли ҳазрати Али (розияллоҳу анҳу) руҳан юксак оламларга кўтарилгандек эди. Шунинг учун вужудларидаги оғриҳни асло сезмадилар.

Демак, ибодатлар ихлос билан, хушуъ ва хузуъ билан адо этилса, максадга мувофик бўлади.

419. Савол: Хурматли Муфтий ҳазратлари! "Расул" ва "набий" сўзлари бир маънони англатадими ёки улар бошқа-бошқа сўзларми? Баъзи пайғамбарлар расул бўлса, баъзилари ҳам расул, ҳам набий бўлган дейишади, шуни тушунтирсангиз.

**Жавоб:** "Расул" элчи, "набий" пайғамбар, хабар етказувчи маъносини англатади.

Расул Аллоҳ амр этган шариат билан келади. Набий эса, ўзидан олдин келган шариатга амал қилади ва ўзгаларни ҳам шунга амал қилишга чақиради.

Қуръони каримда "расул" ва "набий" сўзлари кўп оятларда зикр қилинган. Жумладан, бу икки сўз Мухаммад пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам)га нисбатан ҳам ишлатилади. Чунки Муҳаммад (алайҳиссалом) янги шариат билан келганлар ва бу шариатни инсонларга ҳам, жинларга ҳам етказганлар.

330 Сўраган эдингиз

420. Савол: Улуғ саҳоба Абу Ҳурайра (розияллоҳу анҳу)ни нима учун бундай ном билан чақиришган? Билишимча, у зотга "мушукчанинг отаси" деб лаҳаб беришган.

Жавоб: Исломга киришдан олдин Абу Хурайра (розияллоху анху)нинг исмлари Абдушамс ибн Сахр бўлган. Имон билан шарафланганларидан сўнг Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) у кишининг исмларини "Абдурахмон" деб ўзгартирганлар. Доимо кичик мушукчалари билан юрганлари сабабли Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) "Абу Хурайра" деб чақирдилар ва у киши бу номни ўзларига куня килиб олдилар. "Абу Хурайра" мушукча отаси деган маънони англатади.

У киши Яманнинг Давс қабиласидан эди. Хижратнинг еттинчи йили Исломни қабул қилганида ўттиз ёшли навқирон йигит эди. У киши Хайбардан қайтаётиб, Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) билан бирга Мадинага келди ва Суффа аҳли билан бирга Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг ҳадис эшитиш шарафига муяссар бўлди. Шу сабабли саҳобалар орасида Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)дан энг кўп – 5374 та ҳадис ривоят қилган.

Абу Хурайра (розияллоху анху) кенг елкали, қорамтир рангли, олдинги икки тишларининг ораси очиқ, юмшоқ табиатли, ҳазилкаш инсон эди. Ёш болаларни кўрсалар, уларни кулдириб, бозордаги кишиларни қисса айтиб, кўнглини хушлантириб юрар, лекин ўзлари якка қолсалар хомуш тортар, тунларни ибодат билан ўтказар эди.

421. Савол: Ассалому алайкум, хурматли Муфтий хазратлари! Биз талабалар "Сўраган эдингиз" рисоласининг хеч бир сонини қолдирмай ўқиб борамиз. Илм ва маърифат йўлида олиб бораётган хайрли ишларингизга Аллох таоло улкан муваффакиятлар ато айласин. Яқинда тафсир китобларидан бирини ўкиётиб, муфассирларнинг: "Бақара" сураси учта учлик билан бошланади", деган сўзлари эътиборимизни тортди. Сиздан шу хақда сўрамоқчи эдик. Олдиндан рахмат!

**Жавоб:** Ҳақиқатан шундай. Бу учликнинг биринчиси Аллоҳга ҳақиқий имон келтирган кишилардир. Жумладан, сура бошида имон келтирган зотларнинг уч хислати зикр этилади. Улар пайғамбар Муҳаммад (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) келтирган ҳабарларга ғойибона имон келтирадиган, намозни мукаммал ўҳийдиган ва Аллоҳ таоло ризҳ ҳилиб берган нарсалардан эҳсон ҳиладиганлардир.

Иккинчиси – кофирлар. Уларнинг қалбларига ва қулоқларига мухр уриб қўйилгани, кўзларида эса парда борлиги каби ва бошқа сифатлари баён қилинган.

Учинчиси – мунофиқлар бўлиб, улар тилларида имон келтиргани билан қалблари бошқа нарсани истайди. Тил билан имон келтириб, қалб билан тасдиқламаслик мунофиқларга хос хислат бўлиб, Аллоҳнинг ғазабига сабаб бўлади. Улар куфрга шерик бўлиш билан бирга тиллари орқали ёлғонларини намоён қилишади.

422. Савол: Дин йўлида олиб бораётган эзгу ишларингизга Аллох таолодан улкан барака ато этишини сўрайман. Хаётимда килган кўплаб хато ва гунохларимдан афсусдаман. Нима иш килсам ҳам, қандай тавба

қилсам ҳам кўнглим таскин топмаяпти. Лекин Улуғ ва Меҳрибон Парвардигор гуноҳларимни афв этишига ҳечам шубҳа қилмайман. Бунинг учун истиғфор айтишни ва тавба қилиш зарур эканини биламан. Сиздан илтимос, истиғфор ва тавба ҳақида маълумот берсангиз?

**Жавоб:** Хар бир мўминга тавба қилиш вожибдир. Ояти каримада марҳамат қилинади:

«Эй қавмим! Раббингиздан мағфират (кечирим) сўрангиз, сўнгра Унга тавба қилингиз, шунда У осмондан (ёмғир) ёғдирар ва қувватингизга қувват қўшар. Жиноятчи бўлиб кетмангиз!» (Худ, 52).

Бошқа бир ояти каримада эса бундай марҳамат қилинган:

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ تُوبُواْ إِلَى ٱللّهِ تَوْبَةً نَصُوحًا عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّتَاتِكُمْ وَيُدُخِلَكُمْ مَ جَنَّتِ بَجْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُخْزِى اللّهُ ٱلنَّيِّةَ وَيُدِيرُ يَوْمَ لَا يُخْزِى اللّهُ ٱلنَّيِّةَ وَلُوْنَ عَامَنُواْ مَعَهُ أَنْ نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَ ٱللّهِ اللّهُ لَنَا نُورَنَا وَاعْفِرُ لِنَا آلِنَكَ عَلَى كُلِ شَيْعِ قَدِيرٌ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللل

«Эй имон келтирганлар! Аллоҳга чин тавба қилингиз, шоядки, Раббингиз сизларнинг гуноҳларингизни ўчириб, остидан анҳорлар оқиб турадиган (жаннатдаги) боғларга киритса! У кунда Аллоҳ пайғамбарни ва у билан бирга имон келтирганларни шармисор қилмас. Уларнинг нурлари олдиларида ва ўнг томонларида юрар. Улар: "Эй Раббимиз! Ўзинг бизларга нуримизни комил қилиб бергин ва бизларни мағфират этгин. Албатта, Сен ҳар нарсага қодирдирсан", дерлар» (Таҳрим, 8).

Бир куни тунда Робия Адавиянинг уйига ўғри киради ва бир қумғон тўла сувдан бошқа ҳеч нарса тополмайди. У уйдан чиқиб кетиш учун эшик томон юраётганида Робия унга: "Эй фалончи, агар сен ростдан ҳам ўғри бўлсанг, уйимдан қуруқ чиқиб кетма", дейди. Ўғри талмовсираб: "Мен ҳеч нарса олганим йўқ", дейди. Робия: "Қумғонни ол-да, таҳорат қилиб, ҳеч бўлмаса икки ракат намоз ўқиб, сўнг чиқиб кет", дейди. Ўғри унинг айтганини қилади, таҳорат олиб намоз ўқишга киришади. Робия қўлини кўтариб: "Эй Раббим, мана бу банданг менинг эшигимга келиб, ҳеч нарса тополмади, уни фазлингдан бебаҳра қайтарма", дейди.

Ўғри икки ракат намозни тугатиб, ибодат лаззатини бутун вужуди билан ҳис этади ва тонг отгунича ибодат ҳилади. Тонг чоғи Робия унинг олдига кирганида, у сажда ҳилиб турган эди.

Робия ундан: "Тунни қандай ўтказдинг", деб сўрайди. "Синиклик билан ибодат қилдим, тавба ва истиғфор айтдим, хато ва гуноҳларим кечирилишини сўрадим", дейди у.

Робия қўлини дуога очиб: "Парвардигоро, бу банданг соатлаб Сенинг даргохингга қўл кўтариб турибди, уни ноумид қўйма", деб дуо қилади.

Не мақсадлар билан кирган ўғри обида аёлнинг дуоси билан обид банда бўлиб чиқиб кетди.

Аллоҳнинг даргоҳи кенг, қилган хатоларимизни кечириши шаксиз, имконият бор, вақт ғанимат, фойдаланиб қолайлик, азизлар!



423. Савол: Яқинда бир китобда "Аллоҳдан қўрқиш ҳамма яхшиликнинг бошидир", мазмунли ҳадисни ўқиб қолдим. Шу ҳақда маълумот берсангиз, раҳмат.

**Жавоб:** Дарҳақиқат, Абу Зарр (розияллоҳу анҳу) ривоят қилади:

«Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Ҳикматнинг боши Аллоҳдан қўрқишдир"», дедилар.

Оқил киши қисқа, лекин кўп маънони ўзида мужассам этган бу ҳадис мазмунини яхшилаб тушуниши лозим. Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) бу билан: "Ибодатда тақво худди бадандаги бош кабидир, чунки инсон учун бошсиз ҳаёт бўлмагани каби тақвосиз ибодатнинг на лаззати бор ва на роҳати…" деганлар.

Али (розияллоху анху) тақво учун тўрт аркон (устун)ни зикр килганлар. Қалбларда дунёга муҳаббат қўйишдан вужудга келган қоронғи-зулматни мана шу тўрт аркон билан мустаҳкамланган тақвогина тарқатиб юбора олади. У зот (розияллоҳу анҳу) айтадилар:

## Такво:

- 1. Аллохдан қўрқиш.
- 2. Қуръонга амал қилиш.
- 3. Озга каноат килиш.
- 4. Фоний дунёдан охиратга кўчиш ўлим кунига тайёргарлик кўриш.

Мана шу тўрт иш тақвонинг арконларидир. Агар киши тақвосида мана шу тўрт арконнинг бирортаси кам бўлиб қолса, дунё муҳаббатидан пайдо бўлган зулмат унинг қалбидан буткул кетмайди. Яъни, ундаги тақво бу зулматни бартараф этишга заифлик қилади.

Инсон Аллох таолодан, Унинг хисоб-китобидан ва содир этилган гунохларга аввало шу дунёнинг ўзида, кейин қабрда, сўнгра эса охиратда берилажак жазо – азобдан қўрқадиган бўлса, бу қўрқув уни барча ҳаром ва шубҳали ишлардан, Аллоҳ таолога яқин бўлишга тўсқинлик қиладиган ҳамда қимматли вақтлари беҳуда соврилишига олиб келувчи ўйин-кулги, дунё ҳашамларидан ўзини узоқ тутадиган қилиб қўяди. Бу қўрқув уни Аллоҳ таолонинг барча буйруқларини бажариб, ҳайтариҳларидан йироҳ бўлишга ва оз нарсага ҳаноат ҳилиб яшашга ундайди. Бу қўрқув умрини чиркин

мол-дунё ва бир неча кунлик мансаб йўлида сарфлаб юборишига йўл кўймайди. Инсон агар мана шу қўрқувга эга бўлса, Аллоҳ таоло талаб этганидек ҳаёт кечиришга ҳаракат қилади. Ўлимдан кейин бошланажак ҳақиқий ҳаётга тайёргарлик кўра бошлайди. Бир сўз билан айтсак, бундай мўмин дунёга муҳаббат қўйиш сабабли вужудга келадиган қоронғи-зулматни тарқатиб, йўқ қилиб юборадиган кучли тақвога эга бўлади.

Тақво, шунингдек, инсонни ўз нафсини ҳисоб-китоб қилиб (тергаб) туриши билан ҳам кучли қилади. Чунки инсон нафси ёмонликка буюрувчидир. Инсон ўз нафсидан ҳабардор бўлиб турмаса, нафси уни албатта тўғри йўлдан четга буриб юборади.

Шунинг учун ҳам улуғ тобеинлардан Маймун ибн Миҳрон (раҳматуллоҳи алайҳ) ўзини ҳисоб-китоб ҳилмайдиган, нафсидан беҳабар кишиларни таҳволилар сирасига ҳўшмаганлар. У зот (раҳимаҳуллоҳ) айтади: "Киши ўз нафсини тижоратдаги шеригини ҳисоб-китоб ҳилишидан ҡўра ҳаттиҳроҳ ҳисоб-китоб ҳилмаса, ҳамда еб-ичиши, уст-боши ҳаром ёки ҳалолдан кела-ётганини аниҳ билмаса, асло таҳволи кишилар ҳаторига киролмайди" ("Сифатус сафва", 4-жилд, 194-бет).

«Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) айтдилар: "(Ихлос) Аллоҳни кўриб турганингдек ибодат қилишингдир. Гарчи сен Уни кўрмасанг ҳам, У зот сени кўриб турибди"» (Имом Муслим ривояти).

Тақводор кишиларнинг сифатлари Қуръони каримнинг бир неча оятларида зикр қилинган. Жумладан:

«Зотан, Аллоҳ тақволи бўлганлар ва эзгу иш қилувчилар билан (ҳамиша) биргадир» (Наҳл, 128).

Абу Умома Судай ибн Ажлон Бохилий (розияллоху анху)дан ривоят қилинади: «Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам)нинг Видо хажида бундай хутба

қилганларини эшитдим: "Аллоҳдан тақво қилинглар. Беш вақт намозни адо этинглар. Рамазон ойи рўзасини тутинглар. Молларингиз закотини беринглар. Бошлиқларингизга итоат қилинглар. Шунда Раббингизнинг жаннатига кирасизлар» (Имом Термизий ривояти).

Тақводорларнинг сифатларини ҳазрат Али (розияллоху анҳу) бундай таърифлайди: "Улар фазилат соҳиблари, тўғрисўз, тежамкор, камтар, кўзларини ҳаромдан тийган, кўп гапирмайдиган, фойдали илм ва сўзларнигина эшитувчи, илмига амал қилувчи, нафсларини тергайдиган, қилган амалларида Яратганнинг розилигини тилайдиган кишилардир. Уларнинг аломатлари — динида барқарорлик, олижаноблик, имон ва ирода мустаҳкамлиги, илмга ташналик, ҳалолдан топиш, мол-дунёни тежаб ишлатиш, хушуъ билан ибодат қилиш, орасталик, қийинчиликка сабр қилиш, тиришқоқлик, тамадан йироқ бўлиш, эзгу амалларга чоғланиш, ҳар қандай ҳолатда шукр қилиш ва айтганига амал қилиш каби фазилатлардир".

Хақиқий тақводор зотлар учун Аллоҳ таоло қийинчилик пайтларида нажот ва ҳалол ризқни ваъда қилган, шунингдек, инсонлар орасида энг азизлари бойлар ёки амалдорлар эмас, балки Аллоҳдан қўрқадиган кишилар эканини айтган:

«Эй инсонлар! Дарҳақиқат, Биз сизларни бир эркак (Одам) ва бир аёл (Ҳавво)дан яратдик ҳамда бир-бирларингиз билан танишишингиз учун сизларни (турли-туман) халқлар ва қабила (элат)лар қилиб қўйдик. Албатта, Аллоҳ наздида (энг азизу) мукаррамроғингиз тақводорингиздир. Албатта, Аллоҳ билувчи ва ҳабардор Зотдир» (Ҳужурот, 13).

Ислом дини кишиларнинг тақводорларигина азиз ва мукаррам эканини илоҳий калом билан исботлади. Ислом дини келгунича оддий ҳақ-ҳуқуқлардан ҳам маҳрум бўлган ҳабаш қул Билол имони ва тақвоси туфайли саҳобий, мўътабар инсон даражасига етди. Аллоҳ расули (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг муаззини, деган шарафли номга сазовор бўлди.

Абу Хурайра (розияллоху анху)дан ривоят қилинади: «Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам)га "Кишиларнинг хурматлиси ким?" дейилганида, у зот (соллаллоху алайхи ва саллам): "Уларнинг тақволиси", дедилар. "Бу ҳақда сўрамаяпмиз", дейишди. Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам): "Ундай бўлса, Халилуллох ўғли, пайғамбар ўғли, пайғамбар набираси, Аллохнинг пайғамбари Юсуфдирлар", дедилар. "Бу ҳақда сўрамаяпмиз", дейишди. Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам): "Ундай бўлса, мендан араб қабилаларини сўраяпсизларми? Жоҳилиятдаги яхшилари Исломдаги яхшиларидир. Агар (шариат аҳкомларини билиб) фақих бўлишса", дедилар» (Имом Бухорий ва Имом Муслим).

Аллох таоло бундай мархамат қилади:

«Раббингиздан (бўлувчи) мағфиратга ва кенглиги осмонлару Ерга тенг, тақводорлар учун тайёрлаб қўйилган жаннат сари (солиҳ амаллар қилиш билан) шошилингиз!» (Оли Имрон, 133).

Муфассирлар оятдаги "жаннат сари шошилинглар" муборак жумласидан мурод "беш вақт намозни ўз вақтида адо этиш, тоат, ихлос, тавба, жума намозини канда қилмаслик ва жамоатга эътибор бериш", деганлар ("Тафсири Насафий", 1-жилд, 182-бет).

Ибн Масъуд (розияллоху анху)дан ривоят қилинади: «Расулуллох (соллаллоху алайҳи ва саллам): "Ё Аллоҳ,

Сендан ҳидоятни, тақвони, иффатни ва (одамлардан) беҳожат бўлишни сўрайман", деганлар» (Имом Муслим). Яна бир ояти каримада бундай марҳамат қилинади:

﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلْكَظِمِينَ ٱلْغَيْظُ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ وَٱلَّذِيكِ إِذَا فَعَلُواْ فَحِشَةً عَنِ ٱلنَّاسِ وَٱلَّذِيكِ إِذَا فَعَلُواْ فَحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ ٱلنَّهُ يُعِبُ ٱلْمُحْسِنِيكِ ﴿ آَ وَاللَّهُ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبِ أَوْ ظَلَمُواْ ٱللَّهُ وَلَمْ يَعْلَمُونَ ﴿ آَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَمْ يَعْلَمُونَ ﴿ آَ اللَّهُ وَلَمْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ آَ اللَّهُ وَلَهُ مَ عَلَيْ مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ آَ اللَّهُ مِن تَنْفِيمُ وَجَنَّتُ تَجَنِيكَ مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَالُ خَلِدِيكَ فِيهَا وَفِيمَ أَجُرُوكَ مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَالُ خَلَدِيكَ فِيهَا وَفِعْمَ أَجْرُ الْعَلَمِلِينَ ﴿ آَ ﴾ وَفِي مَا فَعَلُوا وَهُمْ مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَالُ خَلَادِيكَ فِيهَا وَفِعْمَ أَجُرُ الْعَلَمِلِينَ ﴿ آَ اللَّهُ اللَّهُ مُن رَبِّهِمْ وَجَنَّتُ اللَّهُ عَلَى مَا فَعَلَوْ اللَّهُ مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَالُ خَلَالَهُ اللَّهُ مُن رَبِّهِمْ وَجَنَّتُ مَعْتَوى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَالُ خَلُودِيكَ فِيهَا وَفِعْمَ أَجُرُ الْعَلَمُونَا اللّهُ مَا مُعَلَقُوا وَهُمْ مَا فَعَلَوْ الْعَلَقِينَ الْمَالَاقُولَ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللَّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُن اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

«Улар (мазкур тақводорлар) фаровонлик ва танглик кунларида ҳам хайр-садақа қиладиган, ғазабларини ютадиган, одамларнинг (хато ва камчиликларини) афв этадиганлардир. Аллоҳ эзгулик қилувчиларни севар. Улар бирор фаҳш иш қилиб қуйсалар ёки узларига зулм қилиб қуйсалар, (дарҳол) Аллоҳни эслаб, истиғфор айтадилар. Ваҳоланки, гуноҳларни фаҳат Аллоҳгина мағфират этар. Яна, улар билатуриб ёмон қилмишларида давом этмайдиган кишилардир. Айнан уларнинг мукофотлари – Парвардигорларидан мағфират ва остидан анҳорлар оқиб турувчи жаннат боғлари булиб, уша жойда абадий булурлар. (Солиҳ) амал қилувчиларнинг мукофоти наҳадар яҳши!» (Оли Имрон, 134–136).

Юқоридаги оятларда "фаровонлик ва тангликда ҳам ҳайр-садаҳа ҳилувчилар" деб таҳводорларнинг сифатлари баён этилди. Ҳар доим эҳсон ҳилиш ҳамманинг ҳўлидан келавермайди. Эҳсон ҳилиш ихлослиларнинг амали. Ҳаҳиҳий таҳводорлар эҳсон ҳилишдан асло оғринмайдилар. Эҳсон боис жамиятда тенглик пайдо бўлади ("Тафсири Насафий", 1-жилд, 182-бет).

424. Савол: Бир танишим тоби қочиб шифохонага тушиб қолибди. Бир неча киши уни кўргани бордик. Бир оз сухбатлашиб, хол-ахвол сўраганимиздан кейин кетишга чоғланмоқчи бўлиб, шерикларимга имо қилдим. Улар: "Ўтиравер, дўстимиз зерикиб қолибди", дейишди. Мен эса беморнинг аёли борлигидан ийманиб зўрға ўтирардим. Беморларни зиёрат қилиш тартиблари ва одобларини гапириб берсангиз.

**Жавоб:** Инсонлар доим бир хил ҳолатда яшамайди. Иссиқ жон, баъзан киши касал бўлиб қолиши ҳам мумкин. Аллоҳ таоло баъзи бандаларига дард беради. Берилган дардга сабрли, Аллоҳ таолонинг имтиҳонига бардошли бўлган инсоннинг гуноҳлари кечирилади. Аммо бу синовга сабрсизлик қилса, гуноҳкор бўлади. Аллоҳ таоло бундай марҳамат қилган:

«Сизларни бир оз хавф-хатар, очлик (азоби) билан, молу жон ва мевалар (хосили)ни камайтириш йўли билан синагаймиз. (Шундай холатларда) сабр қилувчиларга хушхабар беринг!» (Бақара, 155).

Пайғамбаримиз (соллаллоху алайҳи ва саллам) мар-ҳамат қиладилар:

"Мусулмоннинг мусулмондаги ҳақи бештадир: саломга алик олиш, беморни бориб кўриш, жанозага эргашиш, таклиф этса бориш ва акса урувчига соғлик тилашдир" (Имом Муслим ривояти).

Биз мўмин-мусулмонларнинг бир-биримиздаги ҳақҳуқуқларимиздан бири касал бўлган яқинларимиз ёки қавму қариндошларимизни, қўни-қўшниларимизни кўргани боришдир. Бу жуда савобли иш. Аммо касал олдида кўп ўтириб қолиб, уни чарчатмаслик керак. Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) марҳамат қиладилар:

"Агар бемор ҳузурига кирсанг, сенинг ҳақҳингга ях-ши дуо ҳилишини сўра. Чунки унинг дуоси фаришталар дуоси каби мустажобдир" (Ибн Можа ривояти).

Бошқа бир ҳадисда эса Пайғамбаримиз (алайҳиссалом):

"Бир мусулмон бошқа бир бетоб мусулмонни эрталаб бориб кўрса, албатта, унга кечқурунгача етмиш минг фаришта салавот айтади. Агар кечқурун касални кўрса, албатта, унга етмиш минг фаришта эрталабгача салавот айтади. Яна унга жаннатда бир боғ яратилади", деб айтганлар (Имом Термизий ривояти).

Демак, таниш-билишларнинг, қариндошларнинг беморлиги ҳақида ҳабар эшитиш билан уларни кўргани боришга шошилиш лозимлиги маълум бўлади. Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) енгил касалларни ҳам бориб кўрганлар. Зайд ибн Арҳам (розияллоҳу анҳу):

"Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) икки кўзим оғриб қолганида мени кўргани келганлар" (Абу Довуд), деб ривоят қилади.

Афсус, ҳозирги кунда баъзи кишилар гўё вақт йўқлигини сабаб қилиб кексайиб қолган ота-оналари ва яқин қариндошлари, бемор маҳалладошлари, касбдошлари ва дўстларини кўришга, дуоларини олишга боришмайди.

Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) бизларга касал биродарларимизнинг дуоларини олиш билан бирга, уларнинг ҳаққига дуо қилишни ҳам буюрганлар.

Ким бир касални кўргани борса-ю унинг ажали етмаган бўлса, етти марта "Асъалуллоҳал азийм, Роббал Аршил азийм, ан яшфияка" деса, Аллоҳ ўша беморга

шу касалдан шифо беради". Дуонинг маъноси: "Улуғ Аршнинг Рабби бўлмиш буюк Аллоҳдан сенга шифо тилайман", демакдир.

Аллоҳ таоло динимизнинг юқорида зикр қилинган кўрсатмаларига барчаларимизга амал қилиб боришимизни насиб қилсин. Бемор бўлиб ётганларнинг дардларини гуноҳларига каффорат қилиб, уларга шифо ато айласин! Омин.

425. Савол: Аллоҳга беадад шукрлар бўлсин, юртимиз мустақилликка эришганидан кейин кўплаб асарлар ўзбек тилига таржима қилинди ва мен каби араб тилини билмайдиган кишиларга бемалол асл манбаларга мурожаат қилиш имкони туғилди. Яқинда Имом Бухорийнинг "Саҳиҳи Бухорий" китобини ўқиб тугатдим. Мени қизиқтирган савол бундай: Нима учун "Саҳиҳи Бухорий" айнан ният ҳақидаги ҳадис билан бошланган? Жавобингиз учун раҳмат!

Жавоб: Энг ишонарли ҳадис тўплами ҳисобланган "Саҳиҳи Бухорий" асари мустақиллик шарофати туфайли икки марта минглаб нусҳада нашр этилди ва деярли ҳар бир ўзбек ҳонадонига кириб борди. Сиз каби ўқувчиларнинг мана шундай улуғ китобни олиб, ўқиб чиқишингиз, ўзингизни қизиқтирган савол билан мурожаат қилишингиз бошқаларни ҳам илмдан баҳраманд қилади, иншоаллоҳ.

Яҳё ибн Саид ривоят қилади: «Умар ибн Хаттоб минбарда турганларида: "Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг бундай деганларини эшитганман", дедилар: "Дарҳаҳиҳат, амаллар ниятга боғлиҳдир. Ҳарҳимга ният ҳилгани бўлади. ...Кимнинг нияти ҳижратдан дунё топиш бўлса, дунёга эришади, кимнинг нияти ҳотин олиш бўлса, унга никоҳланади. Демаҳ, ҳандай ниятда ҳижрат ҳилган бўлса, ўша эътиборга олинади"» (Имом Бухорий).

Имом Шофиъий: "Илмнинг ярми шу ҳадисда", деганлар. Кўпчилик фақиҳлар ҳар бир амалда ният фарз, дейишади. Банда нияти яхшилиги билан ўз эҳтиёжи, талаби йўлидаги барча иш ва ҳаракатлардан савоб олади, оддий амалини ибодат даражасига кўтаради.

Машҳур "Сунан" соҳиби Абу Довуд Сижистоний ўзи тўплаган беш юз минг ҳадис орасидан бор-йўғи 4800 тасини танлаб, улардан тўрттаси бир кишининг дини учун кифоя қилишини айтиб ўтган ва улар орасида энг биринчиси ният ҳаҳидаги ҳадис эканини таъкидлаган.

Бир одам Макка шахрида Умму Қайс исмли аёлга уйланишни айтганида аёл унга Мадинага хижрат қилмагунича тегмаслигини шарт қилади, у киши Умму Қайсга уйланиш ниятида Мадинага кўчиб боради. Борган кунидан эътиборан у "Умму Қайс муҳожири", деб тилга олина бошлайди (Ибн Ҳажар, "Фатҳул Борий", 1/10).

Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) келтирган рисолатга ишонган саҳобалар қийинчиликларга қарамай, ҳамма нарсаларини ташлаб Мадинага ҳижрат қилишларидан мақсад фақат Аллоҳ розилиги бўлгани ва бу йўлда ҳар хил азоб-уқубатларни енгиб ўтганлари тарихдан маълум. Ўзи истаган аёлга уйланиш учун сафарга отланган киши билан Расулуллоҳнинг буйруғига итоат этиб, ҳижрат қилган саҳобалар бир хил сафар қилган бўлсалар-да, уларнинг ниятлари бошқа-бошқа эди. Дунёвий истагини қондириш учун йўлга чиққан киши ҳам мақсадига етишди, бироқ Аллоҳ ва Унинг Расулининг буйруғига итоат этган саҳобалар қозонган улуғ ажр-савоблардан бебаҳра қолди.

Ислом дини яхши ниятсиз ва мақсадсиз амалларни бехуда хисоблайди.

Шу боис мўмин киши нималар қилаётганини англаб, ақл-идрок билан иш тутиши лозим. Мисол учун, ташқи кўринишидан Аллоҳга ибодат қилаётган кишининг нияти ибодат бўлмаса, унинг намози ибодат ўр-

нига ўтмагани каби кундузлари ейиш-ичиш ва жинсий якинликдан ўзини тийган киши хам холис ният килмаса, унинг рўзаси қабул бўлмайди. Бир ривоятда: "Мўмин кишининг нияти амалидан яхширок" (Имом Табароний, "Ал-Муъжам ал-кабир", 6/185), дейилган. Баъзи олимлар буни: "Мўминнинг нияти ниятсиз амалидан яхшироқдир" (Ибн Абдулбарр, "Ат-Тамҳид", 19/205), деб шархлашган. Яна хам тушунарлирок бўлиши учун бу ривоятни куйидагича шархлаш мумкин: "Аллох таоло мўмин бандасини жаннатда амали билан эмас, балки нияти билан абадий колдиради. Агар амали билан мукофотлантирса, бу мукофот абадий хаётни ифода этмайди. Чунки амал саноқли йиллар билан чегараланган, унинг бадали мислича ва бир неча баробар килиб берилиши мумкин. Аллох таоло бандаларини ниятлари туфайли абадий жаннатда қолдиради. Зеро, мўмин бандага абадий хаёт берилса, у Аллохга абадий итоат қилишни ният қилади. Шунинг учун Аллох таоло унинг мукофотини хам абадий қилади (Абу Бакр Ахмад ибн Марвон ад-Диноварий, "Ал-Мужоласа ва жавохирул илм", 4/202).

426. Савол: "Истиқоматда бўлиш" нима дегани? Яқинда бир тўйда домла амру маъруф қилиб, шу сўзни айтди. Тўғриси, унинг маъноси нима эканини шерикларимдан сўрашга иймандим. Илтимос, шуни тушунтириб берсангиз.

Жавоб: Аллох таоло бундай мархамат қилади:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدَمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْكِ كَةُ اللَّهِ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْكِ كَةُ اللَّا تَخَافُواْ وَلَا تَحَرِّزُواْ وَأَبْشِرُواْ بِٱلْمَنَّةِ ٱلَّتِي كُنْتُمْ ثُوعَدُونَ ﴿ اللَّا خَذَنُ أَوَلِيكَا وَلَى ٱلْمُحْرَةِ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى النَّفُ اللَّهُ عَنْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى النَّفُ اللَّهُ عَنْ عَفُورٍ رَّحِيمٍ اللَّا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللللَّهُ

## وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَآ إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ اللهِ

«Албатта: "Раббимиз – Аллоҳ", деб сўнгра тўғри бўлган зотлар ҳузурига (ўлим пайтида) фаришталар тушиб (дерлар): "Қўрқмангиз ва ғамгин ҳам бўлмангиз! Сизларга ваъда қилинган жаннат ҳушҳабари билан шодланингиз! Дунё ҳаётида ҳам, оҳиратда ҳам биз сизларнинг дўстларингизмиз. Сизлар учун (жаннатда) кўнгилларингиз тилаган нарсалар ва сизлар учун у жойда истаган нарсаларингизмуҳайёдир. (Бу) мағфиратли ва меҳрибон Зот (Аллоҳ томони)дан бўлмиш зиёфатдир". Аллоҳ (йўли)га даъват этган ва ўзи ҳам солиҳ амал қилиб, "Мен мусулмонлардандирман", деган кишидан кўра ким чиройли сўзловчидир?!» (Фуссилат, 30–33).

"Тўғри бўлган зотлар" қандай кишилар экани тўғрисида турли хил фикрлар айтилган. Масалан, Абу Бакр (розияллоху анху): "Сўзи билан иши бир бўлган одамлар", деса, Умар (розияллоху анху): "Мунофиклик қилмайдиганлар", деган. Усмон (розияллоху анху): "Амални ихлос билан адо этувчилар", деса, Али (розияллоху анху): "Фарз амалларни бажариб юрувчилар", деган. Абу Бакр (розияллоху анху) айрим сахобалардан: "Истиқомат нима?" деб сўраганларида, улар: "Гунох қилмаслик", деб жавоб беришган. Шунда у зот: "Жуда қийин ишга айлантириб юбординглар. Ундай эмас, балки имон келтиргандан кейин қайта бут ва санамларга ибодат қилиб, ширкка қайтмаслик", деб жавоб бердилар ("Мадорикут танзил ва ҳақоиқут таъвил").

Баъзи олимлар айтади: "Истикомат тўрт нарса билан бўлади. Тоат-ибодат билан, такво билан, шукр билан, сабр билан. Бу тўрт нарса бошка тўрттаси билан комил бўлади: тоат ихлос билан, такво тавба билан, шукр

ожизликни билиш билан, сабр Аллоҳ йўлига бутунлай берилиш билан".

-Факих Абу Лайс Самарқандий айтади: «Истиқоматнинг аломати ўнта нарсада кўрилади. Биринчиси, тилни ғийбатдан сақлаш. Зеро, Қуръонда ғийбат харом экани баён қилинган. Иккинчиси, ёмон гумондан сақланиш. Зеро, Қуръонда гумондан четланиш буюрилган, гумонларнинг баъзиси гунох экани таъкидланган. Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам): "Ёмон гумондан сақланинглар, чунки у сўзларнинг энг ёлғонидир", деганлар. Кейингиси, масхара қилишдан четланиш. Куръони каримда бир кавм иккинчи кавмни масхара қилмаслиги буюрилган, масхара қилинаётган қавм масхара қилаётган қавмдан яхшироқ бўлиши мумкинлиги таъкидланган. Тўртинчиси, кўзларни номахрам аёлларга қарашдан тийиш. Аллох таоло айтади: «(Эй Мухаммад), **мўминларга айтинг, кўзларини** (номахрам аёлларга тикишдан) **тўссинлар ва** авратларини (харомдан) сақласинлар! Мана шу улар учун энг тўгри (йўлдир). Албатта, Аллох улар қилаётган амаллардан хабардордир» (Нур, 30). Бешинчиси, рост сўзлаш, олтинчиси, Аллох йўлида инфок қилиш. Зеро, Аллох таоло: "Касб қилиб топган нарсаларингизнинг покизасидан инфок килинглар", деган. Еттинчиси, исроф қилмаслик, саккизинчиси, кибрланмаслик, тўккизинчиси, беш вакт намозни мухофаза қилиш ва охиргиси, ахли сунна вал жамоа йўлини махкам тутишдир.

Мусулмон киши истиқоматда туриши билан улкан савобларга сазовор бўлади. Аллоҳ таоло барчамизни истиқоматда айласин, омин!



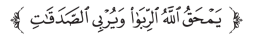
427. Савол: Бир ривоятда: "Мўмин кишининг моли садақа қилиш билан камаймайди", дейилган экан. Шу ҳадисни қандай тушуниш керак? Илтимос, шарҳлаб беринг.

## Олдиндан рахмат!

**Жавоб:** Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) умматларини ҳалоллик, поклик ва гўзал ахлоҳодобга чаҳириш билан бирга, инсонлик шаънига хилоф бўлган иллатлардан ҳайтарганлар. Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) бундай деганлар:

Абу Кабша Амр ибн Саъд Анморий (розияллоху анху)дан ривоят қилади: У киши Расулуллох (соллаллоху алайҳи ва саллам)нинг бундай деганларини эшитганлар: "Қасам ичаман, банданинг моли садаҳа ҳилиш билан камаймайди. Бандага бирор зулм ҳилинганида унга сабр ҳилса, Аллоҳ унинг иззат-шарафини оширади. Банда тиланчилик эшигини очса, Аллоҳ унга фаҳирлик эшигини очади..." (Имом Термизий). У зот (алайҳиссалом)нинг ҳаҳам ичишлари ҳадисда айтилаётган уч нарсанинг ҳаҳиҳат эканига ҳеч ҳандай шак-шубҳа бўлиши мумкин эмаслигини билдиради.

Биринчиси, банданинг моли садақа қилиш билан камаймайди. Бундай дейиш билан Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) биз – умматларини садақа қилишга тарғиб этмоқдалар. Ҳеч ким молим камайиб қолади, деган хаёл билан хайру садақа қилишдан қўрқмасин. Садақа қилган билан мол камаймайди. Аксинча, у зиёда бўлади ва барака киради. Билингки, мол-дунё кўпайишининг сабабларидан бири, ўз вақтида унинг закотини бериш, фақир ва муҳтожларга хайр-садақа қилишдир. Қуръони каримда:



«Аллоҳ судҳўрликни (фойдасини) йўқ қилади ва садақа (берувчиларга бойлик)ларни зиёда этади...», деб марҳамат қилинган (Бақара 276). Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам):

«Хар куни тонгда инсонлар уйқудан уйғонганида ер юзига иккита фаришта тушади. Улардан бири: "Ё Аллох, инфоқ-эҳсон қилган инсоннинг моли ўрнини тўлдиргин", деса, иккинчиси: "Ё Аллоҳ, зиқна одамнинг молига талафот етказгин", деб дуо қилади», деб марҳамат қилганлар (Муттафақун алайҳ). Демак, моддий имкониятга эга бўлган киши садақа қилиш, муҳтожларга ёрдам беришдан асло қўрқмаслиги, балки молидан хайру эҳсон қилиб, улкан савобларни қўлга киритишга ошиқмоғи лозим.

Иккинчиси, бандага бирор зулм қилинсаю, унга сабр қилса, Аллоҳ унинг иззатини оширади. Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) бу билан бизларни кечиримли бўлишга тарғиб қилмоқдалар. Кимнинг жонига ёки молига ё бўлмаса обрў-иззатига бирор кимса томонидан жабр-зулм қилинган бўлса, у ўша нарса учун ўч олишга, ҳақини ундиришга қодир бўлсада, сабр қилиб, кечириб юборса, Аллоҳ таоло унинг иззат-шарафини оширади. Кечиримли бўлиш Аллоҳ таолога хуш келадиган амаллардандир. Аллоҳ таоло бандаларининг қилган гуноҳларини кечиргувчи Зотдир. Шунинг учун бандалари ҳам кечиримли бўлишини яхши кўради. Қуръони каримда тақводорларнинг сифатларидан бири кечиримли бўлиш экани баён қилиниб:

«(У тақводорлар) фаровонлик ва танглик кунларида ҳам эҳсон қиладиган, ғазабларини ютадиган,

**одамларни афв этадиганлардир...**», дейилган (Оли Имрон, 134).

Учинчиси, банда тиланчилик эшигини очса, Аллох унга факирлик эшигини очади. Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) дала-даштдан ўтин териб. уни бозорга элтиб сотиш, ана шу билан тирикчилик қилиш тиланчилик қилиб яшашдан кўра яхши эканини Аллох номига касам ичиб, баён этганлар. Киёмат күни дунёда тиланчилик билан кун кечирган кимсанинг юзида эти қолмаган холда тирилишини айтганлар. Зеро, бировлардан тиланаётган кимса юз терисини шилиб ташлаб, ор-номусини оёкости килиб, ўзини бечорахол қилиб кўрсатишга уринади. Шунга монанд, Аллох таоло хам охиратда уни ана шундай холатда тирилтиради. Билагида кучи бўлатуриб, тиланчиликни ўзига касб қилиб олган инсон хеч қачон рушнолик курмайди. Чунки Аллох таоло унга факирлик, камбағаллик эшигини очиб қўяди. Аллох таоло билганларимизга амал қилиб боришни насиб айласин, омин!

428. Савол: Бидъат нима, хурофот-чи? Улар бир-биридан қандай фарқланади?

Жавоб: "Бидъат" сўзининг луғавий маъноси "янги пайдо қилинган иш" деганидир. Шариатда эса Пайғамбаримиз Муҳаммад (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) вафотларидан кейин пайдо қилинган

"Бидъат" сўзи адабиётда бемаъни, сафсата, хурофот, уйдирма маъноларида ҳам ишлатилади. Кўпинча "бидъат" сўзига "хурофот" сўзи қўшилиб келади.

ва диний рух берилган одат ва маросимларга айтилади.

"Хурофот" арабчада "афсона, уйдирма" маъноларини билдиради. Масалан, "Гуруч Пайғамбаримизнинг синиб тўкилган тишларидан униб чиққан шолидан тарқаганмиш" ёки "Ўлганларнинг руҳлари баъзида арвоҳ капалак шаклида ўз уйига келиб-кетиб турар эмиш" ва

хоказо мазмундаги тўқима гаплар шундай уйдирмалар жумласига киради. Булар ақлга ҳам, ақидага ҳам тўғри келмайдиган миш-миш ва хаёлий тасаввурлардир. Имом Аҳмад ибн Ҳанбал (ҳижрий 778 – 855) "Муснад" асарида келтирган бир ҳадисга кўра, хурофотнинг тарихи аслида бундай: Бани Узро деган араб ҳабиласи бўлиб, улар жоҳилият даврида ҳуёшга сиғинишган. Бир куни шу ҳабиладан бўлган Хурофа исмли кишини жинлар ўзлари яшайдиган маконга олиб кетади ва ўз яшаш тарзлари билан таништириб, яна олиб келиб ташлашади. Шундан сўнг Хурофа (Хурофот) эса кўрган-кечирганлари ва жинлар ҳаётига доир ҳар хил гапларни айтиб юришни одат ҳилган. Шу боис инсонлар бирор аҳлга сиғмайдиган гап эшитишса, "Бу Хурофа айтган гапларга ўхшайдику!" дейдиган бўлишади.



429. Савол: Бирон-бир шайхга байъат қилган киши зиммасида қандай мажбуриятлар булади. Унинг ҳуқуқий асоси қандай? Байъат ҳақида кенгроқ тушунча берсангиз.

Жавоб: Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) 1400 нафар сахобий билан умра амалини бажариш максадида Маккага якин келганларида, мушриклар йўлни тўсишга тайёргарлик кўраётгани ҳақида хабар келади. Шунда Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) бошлик мусулмонлар жамоаси Худайбия деган жойда тўхташади. Вазият оғирлашиб, қуролли тўкнашув эхтимоли юзага келади. Шундай нозик ва хатарли бир пайтда мусулмонлар Ислом йўлида фидокорлик аҳдини бериб, дарахт тагида Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам)га байъат қилишади. Қуръони каримда бу ҳақда: «(Эй Муҳаммад!) Ҳақиқатан, Сизга байъат қилган бўлурлар. Аллоҳнинг "яди" уларнинг қўллари узрадир», (Фатх, 10) деб марҳамат қилинган.

Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)дан кейин халифаларга, давлат бошлиқларига байъат қилиш одат бўлган. Кейинроқ, маънавий йўл бошловчи (муршидларга), маълум раҳбарлик маъносидаги улуғларга байъат қилина бошланган.

Уламолар тасаввуф шайхларига бериладиган байъатни такво устида устоз ва шогирдлик ахдномаси деб таърифлашади. Бунга ўхшаш байъатлар қасам ёки назр хукмида бўлиб, ҳамма байъат қилиши лозим дегани эмас. Чунки бу ўринда пир ўзининг устозлик вазифасини сидкидилдан бажаришга, мурид эса пирга садокатли шогирд бўлишга ахд қилган бўлади.

## 430. Савол: 1. "Абдурасул" деб исм қўйиш мумкинми?

2. Шахмат ўйнашнинг хукми нима?

Жавоб: 1. Аввало, фарзандига чиройли исм қўйиш ҳар бир ота-онанинг бурчидир. Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Сиз қиёмат куни ўз исмингиз ва оталарингиз исми билан чақириласиз, шундай экан, болаларингизга чиройли исмлар қўйинглар" (Абу Довуд), деб марҳамат қилганлар. Бошқа бир ҳадисда: "Абду" ва "ҳамд" (Муҳаммад, Аҳмад, Маҳмуд каби) қўшилган исмлар энг яҳши исмлардан ҳисобланади", ("Ал-жомеъус сағир") дейилган.

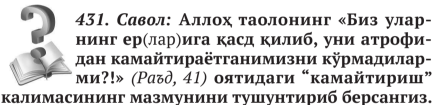
"Абдурасул" исми «Абду» сўзи билан бошланган. «Абдун» сўзининг маъноси эса қул дегани бўлиб, Абдурасул – Расулнинг қули, деган маънони англатади. Хадисда зикр қилинган "Абду" қўшимчасини Аллох таолонинг 99 исми (Асмоул хусна)дан аввал қўйиш назарда тутилган ва бунда Аллохнинг қули, бандаси маъноларини билдиради.

Аммо Расулуллоҳга банда эмас, чин уммат, динга холис хизматчи бўлсин деган ниятда ҳам шундай исмлар қўйилган.

2. Шахмат ўйинининг зеҳнни чархлаш, фикрни жамлаш, сабр-тоҳатни тарбиялаш, топҳирлик, тадбиркорликка ўрганиш каби фойдалари бор. Уламолар фикрича, шахмат ўйнашни мубоҳ дейиш учун ушбу шартлар топилиши керак:

- шахмат ўйнаш билан ибодатга халал етмаслиги, яъни шахмат ўйинига машғул бўлиб, ибодатни ўтказиб юбормаслиги керак;
- қимор аралаштириш, яъни ўртага бирор нарса тикиб ўйнаш мумкин эмас. Акс холда, нафақат шахмат, балки ҳар қандай мубоҳ ўйин ҳам гуноҳ ишга айланади;

Имом Шофиъий ушбу шартлар бузилса, шахмат ўйнашни ҳаром, дейди.



Жавоб: Унинг тафсирида айтилишича, "атрофидан камайтириш"дан мурод солих кишилар ва уламоларнинг вафотидир. Атроф, аслида, "ашроф", яъни шарафли кишилар маъносида". Ибн Аббос ва Кушайрий ана шундай дейишган. Ато ибн Рабох: "Бундан мурод фуқаҳолар ва яхши кишиларнинг дунёдан кетишидир", деганлар.

Баъзи муфассирлар бу жумладан мурод: ер ва ундаги меваларнинг баракотини кетказишдир. Бу холат кишилар зулмни кўпайтирганлари оқибатида юз беради. Чунки зулм сабабли шаҳарлар хароб бўлади, барака кўтарилади, дейишган.



432. Савол: Бир отахон жума куни Каҳф сурасини ўқиш кераклиги ва бу ҳақда ҳадис борлигини айтди. Илтимос, шу ҳақда маълумот берсангиз.

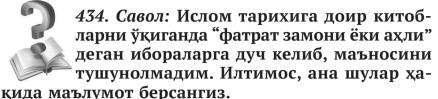
**Жавоб:** Қуръони каримнинг ҳар ҳандай оят ё сурасини ўҳиш ибодат, савобли амалдир.

"Қуръон оятларининг барчаси Аллоҳнинг каломи бўлганидан фазилатда ва улуғликда тенгдир. Аммо баъзи оятларида ҳам зикр фазилати, ҳам зикр қилинганнинг фазилати бор. Бунга мисол, Курси оятидир. Унда Аллоҳнинг улуғлиги, буюклиги ва сифатлари зикр қилинган. Яъни, бу оятда икки фазилат тўпланган — зикр фазилати ва зикр қилинганнинг фазилати" (Ал-Фиқҳул акбар). Ҳадисларда Каҳф сурасини ўқиб юрган киши учун қиёматда нур бўлиши, дунёда кичик гуноҳларининг кечирилиши, дажжол фитнасидан омонда бўлиши каби фазилатлар баён қилинган. Вақт топилса, шу сурани жума ё бошқа кунлари ўқиган киши ана шундай фазилатга сазовор бўлади.



433. Савол: Никох ўқилаётганида имом куёвга: "Махрга нима берасиз?" деб сўради. Бу сўзни ҳеч эшитмаган эканман, маҳр нима?

**Жавоб:** Махр никох ақдидан келиб чиқадиган мажбурият бўлиб, келинга бериладиган пул ёки молдир. Қуръони карим ва суннат билан собит бўлган. Имоми Аъзам мазҳабида маҳрнинг энг ози ўн дирҳам кумуш (29,75 грамм) миқдори. Кўпининг миқдори чегараланмаган. Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Маҳрнинг энг яҳшиси озидир", деганлар.



**Жавоб:** "Фатрат" уламолар истилохида икки пайғамбар ўртасидаги даврни ифодалайди.

Бу сўз, хусусан, Исо (алайхиссалом) ва Пайғамбаримиз Муҳаммад (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) пайғамбарлик даврлари оралиғидаги вақтга нисбатан қўлланади. Ана шу пайтларда яшаб ўтган инсонлар "фатрат аҳли" деб номланади. Баъзи уламоларнинг фикрича, Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг пайғамбар этиб юборилганларидан кейин дунёга келиб, кимсасиз ерларда, якка-ёлғиз ҳолда тоғларда яшаганлари учун Ислом ҳабарини эшитмаганлар ҳам фатрат даврида яшаган инсонлар ҳукмидадирлар.

435. Савол: Динимизда "ҳожати аслия", "нисоб миқдори" дейилганида айнан нималар назарда тутилади?

Жавоб: "Хожати аслия", кишининг бирламчи эҳтиёжини қондирадиган нарсалардир. Буларга ичида яшаётган уйи, бир сидрадан ёзги ва қишки кийимлари, зарурий уй жиҳозлари, олтин ва кумушдан ясалмаган идиш-товоқлар, битта улов, иш қуроли, оила аъзоларининг озиқ-овқати киради (Айний, "Шарҳи Ҳидоя").

"Нисоб миқдори" деганимизда, ана шулардан ошиқча молларнинг закот вожиб бўлиши учун маълум миқдорга етиши тушунилади. Мисол учун,

Олтин: нисоби 20 мисқол (85 гр.); Кумуш: нисоби 200 дирҳам (595 гр.); Пул: нисоби олтин ёки кумуш нисоби баҳосига тенг бўлганида;

Тижорат моллари: нисоби олтин ёки кумуш нисоби баҳосига тенг келганида;

Қўй ва эчки: нисоби қирқтага етганида; Қора мол: сигирлар сони ўттизтага етгач;

Туя: нисоби бештага етганида ("Фатовойи Хиндия").

436. Савол: Қуръони каримда келган "Машъарул Ҳаром" ибораси ҳақида маълумот берсангиз.

Жавоб: Бу ибора Қуръони каримда бир ўринда келган: «Раббингиздан (ҳаж мавсумида тижорат билан) фазл тилашингизда сизларга (ҳеч қандай) гуноҳ йўқдир. Арафотдан тушганингизда, Машъари Ҳаромда (Муздалифада) Аллоҳни (талбия, таҳлил, такбир, сано билан) зикр этинг! У сизларни гарчи илгари адашганлардан бўлсангиз-да — ҳаҳ йўлга ҳидоят қилгани каби, сизлар ҳам Уни ёд этингиз!» (Баҳара, 198).

"Машъарул Харом" Муздалифадаги "Жабали Қузах" номли, устида "Мийқада" деб аталувчи тош бўлган тепалик ва унинг атрофидир. У эхтиромга сазовор жой эканидан "Харом" деб сифатланади (*"Тафсири Насафий"*).

437. Савол: Илтимос, ҳанафий мазҳабининг асосчиси Имоми Аъзам ҳақида маълумот берсангиз.

**Жавоб:** У зоти шарифнинг исмлари Нўъмон, оталарининг исми Собитдир. Хижрий сананинг 80-йили Ирокнинг Куфа шахрида туғилганлар. 70 йил умр кўриб, ҳижрий 150-йили Куфада вафот этганлар.

Имоми Аъзам (рахматуллохи алайх) сахобалар яшаб турган асрда туғилиб, бир неча сахобалардан сабок

олганлар. Саҳобаларнинг энг охиргилари биринчи ҳижрий асрнинг охири ва иккинчи ҳижрий асрнинг бошларида вафот этишган. Саҳобалар даврини топиш тўрт мазҳаб соҳиблари ичида фаҳат Имоми Аъзам (раҳматуллоҳи алайҳ)га насиб этган.

Саҳобалардан бевосита ҳадис ривоят қилишга ҳам фақат Имоми Аъзам (раҳматуллоҳи алайҳ) муяссар бўлганлар. Бунга "Муснад" деб аталмиш ҳадис тўпламларини мутолаа қилган киши гувоҳ бўлади.

Маълумки, иккинчи ҳижрий асрнинг биринчи ярми тобеинлар даври бўлган. Имоми Аъзам худди шу машҳур тобеинлар орасида ўзларининг фазлу фазоиллари билан машҳури жаҳон бўлдилар.

Йирик тобеинларнинг аксарияти Имоми Аъзам (раҳматуллоҳи алайҳ)нинг сўзлари ва фатволарини кейинги авлодга наҳл этганлар.

Шогирдлари орасидан Имом Абу Юсуф, Имом Муҳаммад, Имом Зуфар, Имом Ҳасан каби машҳур мужтаҳидлар етишиб чиққан.

Қуръон оятлари ва ҳадислардан ҳукм чиҳариш усулларини, ижтиҳод қоидаларини тузиш биринчи булиб у зоти шарифга ато этилди.

Тирикчиликлари касбидан эди. Илм аҳлига бойликларини қизғанмай сарфлардилар. Дунё матоҳи ва мансабидан парҳез қилган ҳолда турли қийноқлар билан шаҳидлик мартабасини топиш ҳам буюк имомимиз Абу Ҳанифа (раҳматуллоҳи алайҳ)га насиб бўлган.

Имоми Аъзам (раҳматуллоҳи алайҳ)нинг бу қадар фазилатлари ва илму ҳилмлари бўлишига қарамай, замоналарида ҳам, кейинги даврларда ҳам у зотга ҳасад қилиш, қадрларини туширишга ҳаракат қилиш, шаънларига туҳмат ва бўҳтонларни ёғдириш каби ношойиста хатти-ҳаракатлар бўлиб келган. Шундай ноўрин таъналардан бири "Имоми Аъзам ҳадислар қолиб, ўз ақли ва фикри билан масала айтган. Ҳадислардан

жуда оз миқдорда билган", деган ғаразли гаплардир. Вахоланки, у зот аввало Қуръонга, сўнгра ҳадисларга, ундан сўнг саҳобаларнинг сўзларига суяниб, ундан кейин ўз хулосаларини баён этганлар. Ҳадис ривоятига келсак, у зотнинг 15 та ҳадис тўпламлари бор. Уларнинг ҳар бирини "Муснад" деб номлаганлар. Шу 15 та "Муснад"ларини тўплаб, саралаб, улардан бир китоб ҳилган зот ўзимизнинг юртдошимиз Абул Муайяд Муҳаммад ибн Маҳмуд Хоразмийдир. Бу зот ҳижрий 593 (1196) йилда туғилиб, 665 (1257) йили вафот этганлар.

438. Савол: Баъзилар тасаввуфнинг келиб чикишини бошка динларга, жумладан, буддавийликка боғлайди. Ислом манбаларида эса, Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) даврларига боғланади. Илтимос, тасаввуф қачон ва қаердан бошлангани хакида маълумот берсангиз.

**Жавоб:** Тасаввуф силсилалари икки йўл – Али ибн Абу Толиб ёки Абу Бакр Сиддиқ орқали Мухаммад пайғамбаримиз (алайҳиссалом)га бориб боғланади. Бундан тасаввуф янги нарса эмас, балки Пайғамбаримиз (алайҳиссалом) даврларидан бошланган деган хулоса келиб чикали.

Тасаввуфнинг келиб чиқишида бошқа дин ёки оқимнинг ўрни йўқ. Тасаввуф – амал ва тақводир. Шунинг учун илм керак.

Имом Молик айтадилар: "Ким фақиҳ бўлса-ю, сўфий бўлмаса, у фосиқдир, ким сўфий бўлса-ю, фақиҳ бўлмаса, у кофирдир". Бу ҳақида тасаввуф мавзуидаги манбалардан тўлиқроқ маълумот олиш мумкин.

439. Савол: Қуръони каримда исмлари келтирилган пайғамбарларнинг кўпчилиги Бани Исроил қавмига юборилган. Ўша вақтда ер юзининг бошқа жойларида ҳам инсонлар яшаган-ку. Нега энди пайғамбарлар айнан Бани Исроил қавмидан бўлган?

Жавоб: Бани Исроил атамаси Яъқуб пайғамбар (алайҳиссалом)дан кейин қўлланила бошлаган. Унгача Одам отамиз (алайҳиссалом)дан ҳазрат Исҳоқ (алайҳиссалом)гача ўтган пайғамбарлар бу ном билан аталмаган. Кўп пайғамбарлар Иброҳим (алайҳиссалом) авлодларидан бўлган ва улардан кўпининг номи Қуръонда зикр қилинган. Бироқ кўп дегани барчаси деганини англатмайди.

На Қуръони карим ва на ҳадисларда пайғамбарларнинг фақат Бани Исроил қавмидан эканига далил йўқ.

Раъд сурасининг 7-оятида: «Хар бир қавм учун хидоят қилувчи (пайғамбар) бордир» дейилган бўлса, Исро сурасининг 15-оятида: «То пайғамбар юбормагунимизча (бирор кимсани) азобловчи бўлмадик», дейилади.

Муҳаммад пайғамбаримиз (алайҳиссалом)нинг: «Пайғамбарлар ўз қавмига махсус юбориларди. Мен бутун инсониятга умумий юборилдим» мазмунли ҳадисларидан ҳам шу маънони англаса бўлади. Демак, пайғамбарлик муайян қавм ёки ирққа хос эмас.

440. Савол: Ҳазрат Сулаймон (алайҳиссалом) қурдирган ибодатхона ҳақида маълумот берсангиз.

Жавоб: Сулаймон (алайҳиссалом) кўплаб меъморий бинолар қурдиргани ҳақида тарихий маълумотлар бор. Бундай иншоотлардан бири Қуддусдаги

ибодатхона бўлиб, у милоддан аввалги 950-йилларда, етти йил давомида қуриб битказилган. Орадан тўрт юз йилга яқин вақт ўтгач, милоддан аввалги 586 йили Бобил ҳукмдори уни вайрон қилдирган.

Вайрон қилинган қадимий ибодатхонани подшох Ирод (мил. олд. 520 й.) қайта тиклатади. У ибодатхонани ҳам римликлар (мил. олд. 70 йили) бузиб ташлашади.

441. Савол: Қуръон оятлари ким томонидан тартиб қилиниб, олдинма-кетин жойлаштирилган? Шуни тушунтириб берсангиз.

**Жавоб:** Қуръон оятларини тартиб билан жойлаштириш, Муҳаммад Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг Жаброил (алайҳиссалом) келтирган ваҳий орҳали берган кўрсатмалари асосида бўлган.

442. Савол: "Ихлос ихлосни кўришнинг йўқолишидир", иборасини тушунтириб берсангиз.

Жавоб: "Ихлос ихлосни кўришнинг йўқолишидир. Ким ихлосида ихлосни кўрса, ихлоси ихлосга мухтож бўлибди". Бу хикматли ибора мутасаввиф аллома Сусийга тегишли бўлиб, уни Имом Абу Хомид Газзолий "Иҳёу улумиддин" китобининг "Ихлос" бобида келтирган.

Инсоннинг ички ва ташқи амаллари холис бўлиши керак. Холис деб барча мақсад, ғараз ва офатлардан холи, Аллох розилиги учун қилинадиган амалга айтилади. Чин ихлос мўмин киши ўзини бошқалардан кўра хокисорроқ, нотавон ва гуноҳкорроқ билса, гуноҳларига кўпроқ афсус-надомат чекса, қилган яхши амалларини риёсиз ўзининг бандалик бурчи деб бажарсагина, пайдо бўлади.

Шунингдек, ихлос қўрқув ва умид билан ҳосил бўлади. Тириклигида жаннатга кириши башорат қилинган саҳобалардан Абу Бакр Сиддиқ: "Агар менинг бир оёғим жаннатга кириб, иккинчиси ташқарида қолса, Аллоҳ (мени жаҳаннамга отишга амр қилиши)дан қўрқаман. Агар бир оёғим дўзах эшигидан кириб, иккинчиси ташқарида қолса, Аллоҳнинг (мени афв этиб) марҳамат кўрсатишидан умидвор бўлиб тураман" деганлари, Яъқуб Макфуф эса: "Мухлис (ихлосли киши) ёмон амалларини яширганидек яхши амалларини ҳам яширади" деганлар.



443. Савол: Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) даврларида Қуръонни сақлаш мақсадида оятларини кўчириб бориш тариҳи ҳаҳида маълумот берсангиз.

Жавоб: Қуръон оятлари Пайғамбаримиз (алайҳис-салом)га нозил бўлган заҳоти саҳобаларга уни тиловат қилиб берар ва оятнинг жойини айтиб, уни кўчириб қўйишни буюрардилар. Котиблар оятни хурмо пўстлоғи, япалоқ тош ёки тахталарга, тери ва ҳайвонларнинг курак суякларига кўчириб олардилар. Расулуллоҳ (алайҳиссалом) ҳузурларида Қуръондан нозил бўлган оятларни эшитган саҳобалар дарҳол уни ёдлаб, бошқаларга ҳам етказар, ёдда сақлаб қолиш учун такрор-такрор ўқиб ҳам юрардилар.

Хоким "Мустадрак" китобида Зайд ибн Собит (розияллоху анху)дан бундай ривоят қилади: «Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) хузурларида вахийни кўчириб турардим. Кўчириб бўлганимдан сўнг: "Ўқи!" дер эдилар, мен ўқиб берардим. Агар бирор жойи қолиб кетган бўлса, у зот айтардилар».

Баро ибн Озиб (розияллоху анху)дан ривоят қилинади: «Ла яставил-қоъидуна...» ояти нозил бўлган пайтда Пайғамбаримиз (алайхиссалом) менга: "Зайд-

ни чақир, лавх, қалам ва курак суягини олиб келсин", дедилар.

Шундан сўнг Зайд (розияллоху анху)га кўчиришни буюриб: «Ла яставил қоъидуна…» дея қироат қилдилар (Имом Бухорий).

Имом Муслим Абу Саиддан қуйидаги ҳадисни ривоят қилади: "Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) дедилар: "Мендан Қуръондан бўлак ҳеч нарсани ёз(қоғозга кўчир)манглар".

Шундай қилиб, Қуръоннинг ёд олиниши, қалбларга ўрнашиши, кўчирилиши унинг нозил бўлиши билан бир вақтда кечди, саҳобаларнинг баъзилари Қуръонни тўла ёд олган бўлсалар, баъзилари эса бир қанча сураларни ёд билар эдилар. Расулуллоҳ (алайҳиссалом) даврларида Қуръонни тўлиқ ёд олган саҳобалардан ўттизтачаси санаб ўтилган. Расулуллоҳнинг 44 ваҳий котиблари бўлиб, шундан ўн тўрт нафари машҳур. Улар оятларни навбатма-навбат кўчириб боришган. Булардан ташқари, ҳузурларида ҳозир бўлган бошқа кишилар ҳам Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)га нозил бўлган оятларни кўчириб олар ва ёдлар эдилар.

444. Савол: Илтимос, Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам)нинг ота ва она тарафларидан насаблари ҳақида маълумот берсангиз.

Жавоб: Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг оталари Абдуллоҳ, оналари Оминадир. Аждодлари Аднонгача бориб етади. Боболарини тартиб билан келтирадиган бўлсак, қуйидагилар эди: Абдулмутталиб (Шайба), Ҳошим, Абдуманноф, Қусай, Ҳаким (Килоб), Мурра, Каъб, Луай, Ғолиб, Феҳр (Қурайш), Молик, Назр, Кинона, Хузайма, Мудрика, Илёс, Низор, Маъад, Аднон. Аднон эса Исмоил (алайҳиссалом)нинг зурриётларидан бўлиб, Кайзар сулоласидан эди.

Оминанинг отаси Вахб, боболарининг исмлари эса қуйидаги тартибда келтирилади: Навфал, Абдул Уззо, Зухра, Ҳаким. Ҳаким Зухранинг ҳам, Қусайнинг ҳам отаси эканини эътиборга олсак, Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг оталари ва оналарининг насаби Ҳакимга келиб бирлашганини кўрамиз.

445. Савол: Маълумки, сафар ойи ҳижрийҳамарий таҳвим бўйича йилнинг иккинчи ойидир. Одатда бу ой яҳинлашиши билан кишилар орасида турли саволлар кўпаяди.

Баъзилар сафар ойида сафарга чикиб бўлмайди, тўй килиб бўлмайди, деб ирим килишади. Шу тўғрими?

**Жавоб:** Мусулмонлар ўртасида баъзи ирим-сиримлар ҳануз давом этаётгани ачинарлидир.

Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам):

«Бу умматда кутилмаган уч нарса бор. Улар ҳасад, гумон ва иримдир. Улардан қутулиш йўлини васият қиламан: гумон қилсангиз, текширманг; ҳасад қилсангиз, суиқасд қилманг; ирим қилсангиз ишингизда, йўлингизда давом этинг».

Баъзи кунлардан, ойлардан, сафарга чиқилган пайтда йўл устида мушук, ит каби баъзи ҳайвонларнинг учрашидан, қарға ва бойўғлининг товушларидан ҳамда баъзи бир рақамлардан ирим қилиш, шу сабабли кўп муҳим ишларни ёки ҳаракатларни кечиктириш дуруст эмас. Сафар ойидан ирим қилиш ҳам ҳатодир. Пайғамбар (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) муборак ҳадисларида:

«Касалликнинг юқиши, ирим, руҳни бойқушга ўтиши, сафар ойидан шумланиш Исломда йўқ».

Эътиқод юзасидан, бировдан касалликнинг иккинчи бир кишига юқиши йўқ, Аллоҳ таоло хоҳласагина ўтади. Шариати исломияда ирим қилиш йўқ, у эскилик қолдиқларидан бўлиб, мусулмонлар орасида тарқалган бир зарарли ақидадир. Вафот этган одамнинг руҳи келиб,

турли жониворлар шаклида чирқиллаб туриши ҳам йўқ. Бойўғлининг дарахтга чиқиб сайрашидан ҳеч кимга зарар йўқ. Чунки одамлар ўйлаганидек, бойўғли сайраганида ёки ин қурганида, дарахт қуриб, уйлар вайронага айланмайди, аксинча бойўғли қуриган дарахтлар ва вайроналарни қидириб топиб, ўша жойларгагина ин қуради. Чунки унинг емиши бўлмиш сичқон ва каламушлар одатда худди ана шундай хароба жойларда бўлади. Сафар ойидан ҳам ирим қилиш Исломда йўқ.

Баъзи инсонлар "сафар ойи кирди" деб, қилинадиган туйлар ва яхши ишларни кейинги ойларга кечиктирадилар. Аммо динимиз хайрли ишларни кечиктирмаслигини буюради, дейилган. Сафар ойидаги каби, шанба кунларидан ҳам ирим қилиш одати бор. Буларнинг ҳаммаси шариатимизга зид ишлардир.

446. Савол: Хурматли Муфтий ҳазратлари! Ҳижрий ва милодий саналар ҳаҳида маълумот берсангиз.

Жавоб: Тарих воқеаларини белгилаш, ўтаётган ҳар бир вақт ҳисобини аниқлаб ёзиш ва кейинги авлодга қолдириш мақсадида йил, ой, кунларнинг ҳисобига, тақвимга қадимдан амал ҳилиб келинади.

Аллох таоло бундай мархамат қилади:

﴿ وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ ءَايَنَيْنِ فَمَحَوْنَا ٓءَايَةَ ٱلَّيْلِ وَجَعَلْنَآ ءَايَةَ ٱلنَّهَارِ مُبْصِرَةً لِتَبْتَغُواْ فَضَلًا مِّن رَّبِكُمْ وَلِتَعْلَمُواْ عَكَدَدُ ٱلسِّنِينَ وَٱلْحِسَابَ وَكُلَّ شَيْءٍ فَصَّلْنَهُ تَفْصِيلًا ﴿ اللَّهِ ﴾ شَيْءٍ فَصَّلْنَهُ تَفْصِيلًا ﴿ اللَّهِ ﴾

«Биз кеча ва кундузни (қудратимизни кўрсатиб турадиган) икки белги қилиб қўйдик. Кечанинг белгисини ўчирдик. Кундуз аломатини эса, Раббингиздан фазл (ризқ) исташларингиз учун ҳамда йиллар саноғини ва ҳисобини билишингиз

### учун ёруғлик қилиб қўйдик. Барча нарсани батафсил баён қилиб қўйганмиз» (Исро, 12).

Яъни, тунни зулматдан иборат қилиб зиёсиз, ҳеч нарса кўринмайдиган қилиб қўйдик. Тунда ой ёруғи ёки чироқ бўлмаса, инсон кўзига ҳеч нарса кўринмайди. Агар кун билан тун бўлмаганида сана ҳисоби ҳам бўлмас эди.

Манбаларга кўра, дастлабки тақвим (календар) қадимги Римда пайдо бўлган. То давримизгача ўнга яқин тақвим юзага келган. Уларнинг баъзилари истеъмолдан қолиб кетиб, ўрнига янгилари қабул этилган. Масалан, вақтни белгилашнинг дастлабки тақвимлари турли мамлакат ва халқларда турлича бўлган. Милоддан олдинги ўнинчи асрларда яшаган кишилар йил хисобини белгилашда маълум бир воқеа ёки табиий ходисаларни асос қилиб олишган.

Машҳур тақвимлардан бири қадимий Хитой календари бўлиб, унинг юзага келиши милоддан олдинги 2397 йилларга тўғри келади. Бу тақвим Хитой, Япония, Корея ва Мўғулистон мамлакатларида кенг қўлланилиб, XVI–XVII асрлардагина янги тақвимга ўтилган.

Қадимги Миср тақвими ҳам жуда узоқ муддат қўлланилган. У милоддан тўрт минг йил илгари бошланган экан.

Милоднинг 552 йилига келиб "Арман календари" пайдо булди ва саккиз асрга яқин яшади.

Милодий 1079 йили Умар Хайём (вафоти 1123) жуда такомиллашган янги тақвим ишлаб чиққан.

Хижрий-қамарий тақвим эса, жаноби Расули акрам (соллаллоху алайхи ва саллам) вафотларидан сўнг халифа Умар ибн Хаттоб (розияллоху анху) даврларида вужудга келди. Бу зоти шариф бошқа улуғ сахобийлар билан маслахатлашиб, Ислом тарихи учун янги тақвим тузиш зарурлигини тушунтирганларида барча сахобийлар бу фикрни бир овоздан маъқуллашган.

Хижрий сана аввалини қайси йил воқеасидан бошлаш тўғрисида ҳар бир саҳобий ўз фикрини баён қилган. Баъзилари Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) туғилган кунларидан бошлайлик дейишса, бошқалари у зотнинг вафот этган саналаридан бошлашни маъқуллашади.

Ҳазрат Умар (розияллоху анху): "Расулуллохнинг вафотларидан бошласак, ҳар йил бошланишида у жаноб вафотларининг қайғуси янгиланиб, янги йилни байрам қилиб эмас, мотамсаролик ила кутиб олишга тўғри келади" деб, бу фикрни рад этадилар.

Нихоят, ҳаммалари янги ҳижрий санани Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг Маккаи мукаррамадан Мадинаи мунавварага қилган ҳижрат кунларидан бошлашга келишишади. Ҳижратларининг кунлари сафар ойига тўғри келган бўлса-да, лекин унга тайёргарлик муҳаррам ойидан бошланганини эътиборга олиб, ҳижрий сананинг бошланиши деб шу муборак ой – муҳаррамнинг биринчи кунини белгилашади.

Шундай қилиб, ҳижрий-ҳамарий санамизнинг биринчи куни – милодий сананинг 622 йил 16 июль жума кунига тўғри келади.

Шу тариқа мусулмонлар Рамазон ва Қурбон ҳайити кунларини белгилаш каби масалаларда ҳижрий-ҳамарий тақвимдан фойдаланишади. Кундалик ҳаётимизда эса милодий, яъни дунё ҳалҳларининг кўпи амалҳиладиган Григориан календаридан фойдаланамиз.

Милодий сана тарихи Исо (алайҳиссалом) тарихлари билан бевосита алоҳадордир.

Қуръони каримнинг йигирма бешдан зиёд ояти каримасида Исо (алайҳиссалом) номлари зикр этилади. Исо (алайҳиссалом) Довуд (алайҳиссалом) зурриётлари Марям бинти Имрондан Аллоҳ таолонинг қудрати билан отасиз дунёга келганлар.

447. Савол: Ассалому алайкум, хурматли Муфтий ҳазратлари! Ҳақ йўлдаги тўртта мазҳаб қайси давлатлар ва ҳудудларга кенг тарқалган? Сиздан илтимос, шу ҳақда маълумот берсангиз. Олдиндан катта рахмат!

**Жавоб:** Суннийликнинг тўрт мазҳаби қуйидаги ҳудудларга тарқалган:

- 1. Ҳанафия. Бу мазҳабнинг асосчиси Имоми Аъзам, исмлари Нўъмон ибн Собит, кунялари Абу Ҳанифа (80–150 ҳ.с). Бу мазҳаб Онадўли, Болқон ярим ороли, Шимолий Кавказ, Қора денгиз бўйлари, Волгабўйи, Марказий Осиё, Афғонистон, Ҳиндистон, Хитойгача бўлган даштлар ва Индонезия оролларигача бўлган ҳудудларда кенг тарҳалган.
- 2. Моликия. Унинг асосчиси Имом Молик ибн Анас (хижрий 95–179). Бу мазҳаб Саудия Арабистони, Миср, Шимолий Африка, Андалусиягача бўлган ҳудудларда тарҳалган.
- 3. Шофиъия. Унинг асосчиси Имом Шофиъий Муҳаммад ибн Идрис (ҳижрий 150–204). Бу мазҳаб Сурия, Фаластин, Ироқ ва Ҳижозгача бўлган ҳудудларда тарҳалган.
- 4. Ҳанбалия. Унинг асосчиси Имом Аҳмад ибн Ҳанбал (ҳижрий 164–241). Бу мазҳаб Ироқ, Хуросон, Сурия, Ҳижозгача бўлган ҳудудларда тарҳалган.

448. Савол: Илтимос, мазҳаббошимиз Имоми Аъзам (раҳматуллоҳи алайҳ)нинг фазилатларидан айтиб берсангиз.

Жавоб: У зот тўғрисида уламоларимиз кўп гапиришган, маноқиблари, фазилатлари хусусида бир қанча китоб ва рисолалар ёзилган. Шунинг учун мавзу бўйича батафсил тўхтаб ўтирмасдан бошқа мужтахид ва фукахоларга насиб этмаган фазилатларини баён қилишга ҳаракат қиламиз.

Имоми Аъзам (розияллоху анху) сахобалар яшаб турган асрда туғилиб, бир неча сахобалардан сабоқ олганлар. Яъни, хижрий сананинг 80-йили таваллуд топганлар. Сахобалардан бевосита хадис ривоят қилиш ҳам фақат Имоми Аъзам (розияллоху анху)га муяссар бўлган. Бунга у зотнинг "Муснад" ҳадис тўпламларини мутолаа қилган киши гувоҳ бўлади.

Маълумки, иккинчи ҳижрий асрнинг биринчи ярми тобеинлар даври бўлган. Имоми Аъзам худди шу машҳур тобеинлар ичидан ўзларининг фазлу фазоиллари билан машҳури жаҳон бўлдилар.

Йирик тобеинларнинг аксарияти Имоми Аъзам (рахматуллох)нинг сўзлари ва фатволарини кейинги авлодга накл этганлар. Илмда шухрат қозонган тобеинларнинг тўрт минг нафарига шогирд бўлиб, улардан сабоқ олиб, камолга етганлар.

Шогирдлари орасидан мужтахид олимлар чиққан.

Қуръон оятлари ва ҳадислардан ҳукм чиқариш усулларини, ижтиҳод қоидаларини тузиш биринчи бўлиб у зоти шарифга ато этилди.

Тирикчиликлари ўзларининг ҳалол касбидан бўлди. Бошқалардан олиш ўрнига, у зот илм аҳлига ўз бойликларидан сарф қилар эдилар.

Дунё матохи ва мансабдан пархез қилган ҳолда турли қийноқлар билан шаҳидлик мартабасини топиш ҳам буюк имомимиз Абу Ҳанифа (раҳимаҳуллоҳ)га насиб бўлди.

# 449. Савол: Қуръонда зикр қилинган пайғамбарлар кимлар?

Жавоб: Аллоҳ таоло Ўзининг чексиз марҳамати ва раҳмати туфайли башариятга пайғамбарлар юборган.

Қуръони каримда номлари зикр қилинган пайғамбарлар қуйидагилар:

- 1. Одам (алайхиссалом).
- 2. Идрис (алайхиссалом).
- 3. Нух (алайхиссалом).
- 4. Худ (алайхиссалом).
- 5. Солих (алайхиссалом).
- 6. Иброхим (алайхиссалом).
- 7. Лут (алайхиссалом).
- 8. Исмоил (алайхиссалом).
- 9. Исхоқ (алайхиссалом).
- 10. Яъқуб (алайҳиссалом).
- 11. Юсуф (алайхиссалом).
- 12. Айюб (алайхиссалом).
- 13. Шуайб (алайҳиссалом).
- 14. Мусо (алайхиссалом).
- 15. Хорун (алайхиссалом).
- 16. Юнус (алайхиссалом).
- 17. Довуд (алайҳиссалом).
- 18. Сулаймон (алайҳиссалом).
- 19. Илёс (алайхиссалом).
- 20. Ал-Ясаъ (алайхиссалом).
- 21. Закариё (алайхиссалом).
- 22. Яҳё (алайҳиссалом).
- 23. Зулкифл (алайхиссалом).
- 24. Исо (алайхиссалом).
- 25. Муҳаммад (алайҳиссалом).

Саволда айтилгани каби Қуръонда бор-йўғи йигирма беш пайғамбарнинг номи зикр қилинган. Бу дегани фақат йигирма беш пайғамбар ҳақ, дегани эмас. Уларнинг сони қатъий бир адад билан чегараланмайди. Биз барча пайғамбарларга имон келтирамиз.



450. Савол: Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) билан Абу Бакр (розияллоху анху) икковлари Мадинага хижрат килаётганларида ғорда мушриклардан қандай қутулиб қолганлари ҳақида маълумот берсангиз.

**Жавоб:** Бу ҳақда Қуръони каримда:

﴿ إِلَّا نَنصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ قَلَدُ نَصَرَهُ اللَّهُ إِذْ اَخْرَجَهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ قَانَانِ إِذْ يَتَقُولُ لِصَاحِبِهِ لَا تَحْذَنَ قَانِينَ اللَّهَ مَعَنَا فَأَنزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَتَهُ. عَلَيْهِ وَأَيْسَدَهُ، بِجُنُودٍ إِنَّ ٱللَّهُ مَعَنَا فَأَنزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَتَهُ. عَلَيْهِ وَأَيْسَدَهُ، بِجُنُودٍ لِنَّ ٱللّهُ مَعَنَا فَأَنزَلَ ٱللّهُ سَكِينَتَهُ. عَلَيْهِ وَأَيْسَدُهُ، بِجُنُودٍ لَنَّهُ مَعَنَا وَأَيْسَدُهُ اللّهُ مَعَنَا اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِ وَكَلِيمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِ وَكَلِيمُ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِ وَكَلِيمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَكَلِيمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَكَلِيمُ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَا اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَلَا اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

«Агар сизлар унга (Муҳаммадга) ёрдам қилмасангиз, Аллоҳ (Ўзи) унга ёрдам қилган. Қачонки, уни кофирлар икки кишининг бири сифатида (ватанидан) чиҳариб юборганларида, икковлари ғорда туриб, (Муҳаммад) ҳамроҳи (Абу Бакр)га: "Ташвиш чекма! Албатта, Аллоҳ биз билан биргадир!" деган эди. Шунда Аллоҳ унга таскин (хотиржамлик) нозил этди ва сизлар кўрмаган лашкарлар (фаришталар) билан уни ҳувватлади ҳамда кофир бўлганларнинг сўзини тубан ҳилди. Аллоҳнинг сўзи юксакдир. Аллоҳ ҳудратли ва ҳикматли (Зот)дир» (Тавба, 40).

Макка мушриклари мусулмонларга қаттиқ тазйиқ ўтказавергач, жаноб Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам)га Аллох таоло Мадинага хижрат қилишга изн берди. Абу Бакр Сиддиқ билан бирга йўлга чиққанларида, уларнинг изига тушган мушриклардан сақланиш учун Маккага яқин жойда — Савр тоғидаги бир ғорга кириб яширинадилар. Душман изқуварлари ғор оғзигача излаб келишади. Лекин Аллохнинг марҳамати билан ғор оғзи ўргимчак тўрлари билан ўралиб қолади. Буни кўриб, улар орқага қайтиб кетишади. Абу Бакр Сиддиқ ғор оғзига келиб қолган душманлар Расулуллох (алайҳиссалом)га озор етказишади, деб қаттиқ ҳая-

жонланадилар. Шунда Расулуллоҳ (алайҳиссалом) тасалли бериб, ўша оятни ўқиганлар.

Fорда уч кеча – жума, шанба ва якшанба кунлари қолишади. Абу Бакрнинг ўғли Абдуллоҳ (розияллоҳу анҳум) ғорга егулик олиб бориб туради. Абдуллоҳ кечаси улар билан ғорда тунар ва саҳарда йўлга чиқиб тонггача Маккага етиб келар эди. Маккада бўлаётган гап-сўзлар, хабарларни эшитиб, кечқурун яна йўлга чиқар эди. Абу Бакр қулликдан озод қилган Омир ибн Фуҳайра хуфтон маҳали қўйларини Савр тоғи этагига ҳайдаб келиб, уларга сут олиб кирарди ва ўша ерда қоларди. Тонгда қўйларни Абдуллоҳнинг изидан ҳайдаб, шу йўл билан изларни йўқотар эди.

Қурайшликлар Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)ни қўлдан чиқариб юборишгач, ҳаммаёқни остин-устин қилиб юборишади. Ҳазрат Али (розияллоҳу анҳу)ни Каъбага олиб бориб сўроқ қилишади. Ҳеч нарса чиқмагач, Абу Бакр (розияллоҳу анҳу)нинг уйларига боришади ва эшикни тақиллатишади. Уларнинг олдига Асмо бинти Абу Бакр чиқади. Улар: "Отанг қани?", деб сўрашади. Асмо: "Отамнинг қаердалигини билмайман", деб жавоб беради. Шунда Абу Жаҳл Асмонинг юзига тарсаки туширади. Тарсаки зарбидан зираклари тушиб кетади.

Қурайшликлар уларни топиш учун барча чораларни кўришди. Маккадан чиқувчи ҳар йўналишга одам юборишди. Уларни ўлик ёки тирик ҳолда топганларга юзта туя мукофот ваъда қилишди. Отлиқлар уларни барча водийлар, тоғлар ва даралардан қидиришди. Ҳатто улар яширинган Савр ғори оғзига ҳам келишди. Бироқ Аллоҳнинг қудрати чексиз, тополмай, ҳайтиб кетишди.

Имом Бухорий Анас ибн Моликдан, у киши Абу Бакр (розияллоху анху)дан ривоят қиладилар: «Набий (соллаллоху алайҳи ва саллам) билан ғорда эдим. Бошимни кўтариб, қадам товушларини эшитдим ва:

"Ё Расулуллох, пастга қарашса, бизни кўриб қолишади", дедим. Расулуллох: "Қўрқма, эй Абу Бакр! Аллох биз билан биргадир", дедилар. Бошқа бир ривоятда: "Учинчи ҳамроҳлари Аллоҳ бўлган икки кишига нимаҳам қила олишарди!" деганлар».



451. Савол: Бир эҳсон дастурхонида имом домла чўпон ва бўри воқеасини айтиб берди. Домла айтган ушбу воқеа ҳақиқатан ҳам бўлганми?

**Жавоб:** Чўпон ва бўри воқеаси Пайғамбаримиз (алайҳиссалом)нинг мўъжизаларидан биридир.

Абу Хурайра (розияллоху анху)дан ривоят қилинади: «Бир бўри чўпоннинг олдига келди ва унинг қўйларидан бирини олиб қочди. Чўпон бўрининг орқасидан етиб олиб, қўйини тортиб олди. Шунда йиртқич жонивор (яъни, бўри) бир тепаликка чикиб думини оёклари орасига кисиб чўнкайиб ўтирди ва: "Сен Аллох таоло берган ризкни мендан тортиб олдинг", деди чўпонга қараб. "Аллохга қасам, мен бўрининг бундай гапирганини ҳеч эшитмаган эдим!" деб ҳайратланди чўпон. "Бундан ҳам ажабланарлироқ нарса бор", дея сўзлашда давом этди бўри: "Икки (вулкон ўчганидан кейин хосил бўлган) тошлоқ ер ўртасидаги хурмозорда бир одам сизларга бўлиб ўтган ва сизлардан кейин бўладиган ишлар хакида хабар бермокда!" Халиги чўпон яхудий эди. У Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) хузурларига келиб, Исломни қабул қилди ва бўри билан бўлган вокеани айтиб берди. Пайғамбар (соллаллоху алайхи ва саллам) уни тасдикладилар ва: "Бу Қиёмат олдидан бўладиган аломатларнинг биридир", дедилар. Биров (уйидан) чикиб кетади. Кайтиб келса, у кетганидан сўнг оиласининг нима билан машғул бўлганини хатто оёқ кийимлари ва қамчиси сўзлаб беришига яқин қолади", дедилар» (Имом Аҳмад).

Бу ва бунга ўхшаш ғаройиб ҳодисалар Расулуллоҳ (алайҳиссалом)нинг улуғ мўъжизалари бўлгани учун барчамиз сўзсиз уларга имон келтиришимиз керак.



452. Савол: Исломда инсон ҳақлари, эркинлиги юқори даражада ҳимоя қилинади. Шундай экан, нега Исломнинг илк даврида қулчиликка рухсат берилган?

Жавоб: Ер юзига Ислом дини келган пайтда қулдорлик бутун дунё бўйлаб кенг ёйилган эди. Инсонларнинг бир-бирларини қул қилиб сотиши, ишлатиши ва бошқа мақсадларда фойдаланиши оддий ҳол ҳисобланарди. Ана шундай пайтда Ислом қулдорликка қарши биринчи бўлиб кураш бошлади. Барча инсонлар тенг экани, ҳаммалари бир ота ва бир онадан тарқалгани, қулдорларга қуллар ҳам ўзларига ўхшаган инсонлар, биродарлари экани баён этилди.

Имом Бухорий ривоят қилган ҳадисда: "Қулларингиз биродарларингиздир. Аллоҳ сизни уларга эга қилиб қўйгандир. Агар хоҳласа, уларни сизга эга қилиб қўяр эди. Уларга ўзингиз еган таомдан беринг, ўзингиз кийган кийимдан кийдиринг", дейилади.

Мусулмонлар қулларига ҳам ўзлари ейдиган овқатдан егизиб, ўзлари киядиган кийимидан кийгизадиган бўлишди. Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам):

"Ким бир қул озод қилса, Аллоҳ ўша қулнинг ҳар бир аъзоси эвазига унинг ҳам бир аъзосини дўзахдан озод қилади", деб марҳамат қиладилар (Имом Муслим). Мусулмонлар ажру савоблардан умидвор бўлган ҳолда, барчалари бу тарғиботга амал қилиб, қул озод эта бошлашади. Яна шариатга кўра, қул билан хожа ўзаро келишган маълум маблағ эвазига қуллар озод бўла бошлайди. Хожасидан фарзанд кўрган чўри аёл ўз-ўзидан озодликка чиқадиган бўлди. Шунингдек, қулдорлар орасида "Ўлимимдан кейин озодсан", деган

ахд ҳам жорий қилинди. Қариндошига қул бўлиб қолган одам ҳеч шартсиз озод бўлишига ҳукм қилинди. Ҳур инсонни қул қилиб сотишдан қайтарилди. Натижада кўплаб қуллар барча қатори озод инсонлар сафига қўшилдилар. Қулдорлик ва қулчилик йиллар ўтиб барҳам топди, бутунлай тугатилди.



453. Савол: Аллоҳ таоло Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)га улул азм пайғамбарлар сабр қилганларидек сабр этишни буюрган. Пайғамбарлардан ким-

лар улул азм хисобланишади?

Жавоб: Аллох таоло мархамат қилади:

«(Эй Муҳаммад!) Сиз ҳам улул азм пайғамбарлар сабр қилганларидек сабр қилинг ва уларга (тушадиган азобни) қистаманг!» (Аҳқоф, 35). Пайғамбарлардан кимлар улул азм экани борасида турли фикрлар бор. Баъзилар Аҳзоб сурасининг 7-оятида зикр этилган пайғамбарлар улул азм пайғамбарлардир, дейишган.

«Эсланг, Биз (барча) пайғамбарлардан ва Сиздан, Нухдан, Иброхим, Мусо, Исо ибн Марямдан ахд олгандик. Улардан олган ахдимиз қатъий эди». Баъзилар зикр этилган оятда номлари келган пайғамбарларга Одам (алайҳиссалом)ни ҳам қўшиб, улул азм пайғамбарлар олти нафар дейишган ва шу тўғридир. Демак, Одам, Нух, Иброҳим, Мусо, Исо, Муҳаммад (алайҳимуссалом) улул азм пайғамбарлардир.



454. Савол: Сахобалардан бири Рахмоннинг Арши қимирлашига сабабчи бўлган дейишади. Аршнинг қимирлаши қандай таъвил қилинган?

Жавоб: Имом Муслим "Саҳиҳ"ларида Жобир (розияллоҳу анҳу)дан ривоят қилади. «Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) Саъд ибн Муознинг тобути олдида туриб: "Бу туфайли Раҳмоннинг Арши қимирлади", дедилар». Анас ибн Молик (розияллоҳу анҳу)ҳам шундай ривоят қилган.

Харбий айтади: "Бу ҳолат Саъднинг вафот этиши катта мусибат эканига ишорадир. Араблар улуғ нарсани улуғвор нарсаларга нисбат беришади. Масалан, фалончининг ўлими сабабли ер зулматга чўмди, дейишади". Аллоҳ билувчидир.

# 455. Савол: Ёсин сурасининг фазилатлари ҳақида нималар дейилган?

Жавоб: Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам): "Қуръоннинг қалби Ёсиндир. Ким уни Аллох розилиги ва охират диёрини истаб ўқиса, Аллох таоло гунохларини кечиради. Уни ўликларингизга ўқинглар", деганлар (Имом Аҳмад, Абу Довуд, Насоий ва Ибн Можа ривояти).

Уламолар бу муборак сурани ўқиш вақти тўғрисида турли хил фикрлар айтишган. Баъзилар, ихтизор, яъни киши жон бериши вақтида ўқилади, у сабаб Аллох таоло унинг жон беришини енгиллатади, дейишади. Чунки Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам): "Бирор оғир бемор вафот этиши яқинлашганида унинг ҳузурида Ёсин ўқилса, Аллоҳ унга (ўлимни) енгиллаштиради", деб марҳамат қилганлар.

Баъзилар Ёсин сураси киши вафот этиб ювилганидан кейин ўқилади, дейишган. Қуръон холисона ўқилиб, савоби маййитга ҳадя қилинса, иншоаллоҳ, унга манфаати етади.



456. Савол: Қуръони каримни Мадина босмасида кўрсатилган қоидаларига қараб ўқийман. Ундан бошқа қироат қоидаларини билмайман. Шундай ўқишда

давом этаверсам бўладими?

**Жавоб:** Тажвид илмини ўрганиш фарзи айндир. Аллоҳ таоло бундай буюради:

**«...ва Қуръонни "тартил" билан** (дона-дона қилиб) **тиловат қилинг»** (Муззаммил, 4).

Тажвид Қуръони каримнинг ҳар бир ҳарфини ўз ўрнидан чиқариш, чўзиш керак бўлган жойда ҳарфларни ўз миқдорида чўзишдир.

Имом Ғаззолий "Қуръон тиловатининг ҳақи унда тил, ақл ва қалбнинг иштирок этишидир", деганлар. Яъни, Қуръони каримни тажвид қоидаларига амал этиб, ихлос билан тиловат қилиш керак.

Тажвидни билмаган киши бирор ҳарф ёки ҳаракатни бошҳасига алмаштириб ўҳиб, сўз ва оят маъноларини ўзгартириб юбориши мумкин. Бу катта ҳато ҳисобланади. Намозда бўлса, намози бузилади. Шунинг учун тажвид илмини ўрганиш керак.

Тажвид илмини мустақил ўрганиш учун қўлланмалар нашр этилган.



457. Савол: Нима учун Пайғамбаримиз (соллаллоху алайҳи ва саллам)нинг аёллари муминларнинг оналари дейилади?

Жавоб: Аллоҳ таоло бундай марҳамат қилган:

«Пайғамбар мўминларга уларнинг ўзларидан мехрибондир, унинг хотинлари уларнинг оналаридир» (A $\chi$ 30 $\delta$ ,  $\delta$ ).

Пайғамбаримиз (соллаллоху алайҳи ва саллам)нинг аёллари, ҳурмат қилиш ва уйланиш ҳаромлиги борасида она ҳукмидадирлар. Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) вафотларидан кейин уларга бирор кишининг уйланиши мумкин эмас. Қуръони каримда:

«Сизлар учун Аллоҳнинг пайғамбарига озор бериш ва ундан кейин аёлларига уйланишингиз асло мумкин эмасдир. Чунки бу Аллоҳ наздида улкан (гуноҳ)дир», дейилган (Аҳзоб, 53).

Уларга қараш, улар билан ёлғиз қолиш, уларга мерос бериб, мерос олиш ва уларнинг қизларига уйланиш каби ҳукмларда бегона аёллар кабидирлар. Бегона эркаклар уларга қараши ва улар билан ёлғиз қолиши мумкин эмас.

Пайғамбаримиз (соллаллоху алайҳи ва саллам) мусулмонларга динда ота каби ҳисобланадилар. Мужоҳид бундай деган: «Ҳар бир пайғамбар умматининг отасидир. Шунинг учун мўминлар ака-укалардир». Абу Ҳурайра (розияллоҳу анҳу)дан ривоят қилинади: Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам): "Мен сизлар учун ота кабидирман", деганлар.

458. Савол: Ҳазрат Мусо (алайҳиссалом) даврларида яшаган Фиръавн ким бўлган? Жавоб: Қадимда Мисрда подшоҳлик қилган ҳар бир ҳукмдор Фиръавн дейилган. Форслар ўз подшоҳларини "кисро", румликлар "қайсар", ҳабашлар "нажоший" деб аташган. Мусо (алайҳиссалом)

даврида яшаган Фиръавн ана шундай подшоҳлардан бири бўлган. Масъудий: "Фиръавн" сўзининг араб тилида муқобили йўқ", деган. Мусо (алайҳиссалом) даврида яшаган Фиръавннинг исми ҳақида аниқ маълумот йўқ. У Ҳаққа итоат қилишдан бўйин товлади. Мусо ва Ҳорун (алайҳимуссалом) чақириқларини қабул қилмади, охироқибат сувга ғарқ бўлди. Аллоҳ таоло ибрат бўлиши учун унинг жасадини қуруқликка чиқарди. Фиръавннинг жасади ҳозир Британия музейида сақланмоқда.

459. Савол: Қуръони карим қачон мусҳаф шаклига келтирилган? Қандай тартибланган?

Жавоб: Имом Ахмад ривоят килади: «Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) Жаброил (алайхиссалом)га Куръони каримни бир йилда бир маротаба Рамазон ойида, умрларининг охирида эса икки маротаба хатм қилдилар. У Расулуллох (алайхиссалом) олдиларига келиб: "Мана бу оятни мана бу ўринга, бунисини бу ўринга қўйинг", деб айтар эди». Расулуллох (алайхиссалом) ва баъзи сахобалар нозил бўлаётган Қуръон оятларини ёдлаб боришарди. Шу билан бирга нозил бўлаётган оятларни котибларига ёзиб боришни буюрардилар. Улар оятларни хурмо пўстлоғига, териларга кўчиришар эди. Мана шу нусхаларнинг барчаси Расулуллох (соллаллоху алайхи ва саллам) даврларида тўпланди. Абу Бакр (розияллоху анху) даврларида тартибланди ва мўминлар онаси Хафса бинти Умар (розияллоху анхо)нинг уйида сақланди. Усмон (розияллоху анху) шу нусхадан бир неча нусха кўчиртириб, турли шахарларга жўнатганлар.

Қуръони карим оятларининг тартиби тавқифийдир, яъни оятларни Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) Жаброил (алайҳиссалом)нинг кўрсатмаларига биноан ўз ўрнига қўйганлар. Уламолардан бирорталари бу борада ихтилоф қилмаган. Усмон ибн Абул Ос

(розияллоху анху)дан Имом Аҳмад ривоят қилади. У зот айтадилар: «Мен Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)нинг ҳузурларида эдим. Шунда кўзларини тик қаратиб: "Менга Жаброил келиб, мана бу оятни бу сура (Наҳл)нинг мана бу жойи (99-оят)га қўйишимни буюрди", дедилар».

Жумҳур уламолар сураларнинг тартиби ҳам тавқифий дейишган.

Байҳақий бундай дейди: "Қуръон сура ва оятлари Расулуллоҳ (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) даврларида шундай тартибланган эди. Фақат Бароат сурасининг ўрни аниқ эмасди". У охирги тушган сура бўлгани учун Расулуллоҳ (алайҳиссалом) унинг ўрнини айтмаган эдилар. Ҳазрат Усмон Анфол ва Бароат суралари мазмуни бир-бирига яқин бўлгани учун уни Анфол сурасидан сўнг қўйган.

460. Савол: Пайғамбаримиз (алайҳиссалом)нинг болалик пайтларида кўкраклари ёрилишининг ҳикмати нима?

Жавоб: "Сахихи Бухорий", "Сахихи Муслим" ва бошқа китобларда келтирилишича, Пайғамбаримиз (соллаллоху алайхи ва саллам) Исро ва Меърож воқеалари ҳақида хабар бериб, фаришталар у зотнинг муборак кўксини ёрганларини, қалбларини ювиб, уни нур ва ҳикматга тўлдиришганини айтганлар. Бошқа бир ривоятда эса, Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам) болалик пайтлари, Саъд қабиласига мансуб Ҳалима исмли аёлнинг қарамоғида юрган чоғларида фаришта келиб, кўксиларини ёрганини ва ичларидан бир қора нарсани олиб ташлаганини, фаришта бу нарса шайтоннинг насибасидир, деганини айтганлар. Ушбу воқеа ишончли йўллар билан собит бўлиб, унинг ривояти мутавотир даражасига етган. Бу воқеанинг ҳикмати Пайғамбаримиз (соллаллоҳу алайҳи ва саллам)-

ни шайтоннинг васвасасидан, йўлдан уришидан омон сақлаш, у зотдан шайтонни бутунлай узоқ қилишдир.



461. Савол: Жаннатнинг бир неча номлари хусусида эшитганман. Сиздан илтимос, жаннатнинг номлари ҳақида тушунча берсангиз.

**Жавоб:** Уламолар Қуръони карим оятларига асосланиб, жаннатнинг саккизта номи (даражалари) бор дейишади:

- 1. Фирдавс жаннати. «**Албатта, имон келтирган ва** эзгу ишларни қилган зотлар учун Фирдавс боғлари манзил бўлур» (*Каҳф, 107*).
- 2. Адн жаннати. «Аллоҳ мўминлар ва мўминаларга остидан анҳорлар оқиб турадиган, мангу яшайдиган Адн жаннат (боғ)ларидаги пок масканларни ваъда қилди. Аллоҳнинг ризоси эса, (ҳаммасидан) каттароқдир. Ана шу(лар) улкан ютуқдир» (Тавба, 72).
- 3. Маъво жаннати. «Қасамки, (Муҳаммад Жаброилни) иккинчи бор кўрди. (Жаннат) чеккасидаги Нилуфар олдида. Маъво жаннати ҳам ўша (Нилуфар)нинг олдидадир» (Нажм, 13–15).
- 4. Наъим жаннати. **«Яна мени Наъим жаннатининг ворисларидан қилгин!»** (Шуаро, 85).
- 5. Хулд жаннати. «(Эй Муҳаммад, уларга) айтинг: "Шу (дўзах) яхшироқми ёки тақводорларга ваъда қилинган мангулик (Хулд) жаннатими?!" Улар учун (бу) мукофот ва натижа бўлур эди» (Фурқон, 15).
- 6. Қарор жаннати. **«Эй қавмим, бу дунё ҳаёти фа- қат бир** (арзимас) **матодир. Албатта, охиратгина** (мангу) **барқарорлик диёридир»** (*Foфир, 39*).
- 7. Дорус Салом. **«Улар учун Парвардигорлари хузурида тинчлик диёри** (жаннат) **бордир. Қилган** (солих) **амаллари сабабли, У уларнинг дўстидир»** (Анъом, 127).

8. Дорул Муқома. **«У Ўз фазли билан бизларни ман- гу турадиган диёрга туширдики, бу жойда бизларга на машаққат етар ва на чарчоқ етар»** (Фотир, 35).

462. Савол: Отамиз Одам (алайхиссалом), онамиз Хавво бўлса, бугунги кунда ер юзида яшаётган етти миллиарддан ошиқ инсон нега хар хил тилларда гаплашади?

Жавоб: Саволингизнинг жавобини ушбу ояти карималардан топасиз: «Эй инсонлар, дархақиқат, Биз сизларни бир эркак (Одам) ва бир аёл (Хавво)дан яратдик ҳамда бир-бирларингиз билан танишишларингиз учун сизларни (турли-туман) халқлар ва қабила (элат)лар қилиб қўйдик...» (Хужурот, 13).

«Унинг борлиги ва ягоналиги, далилларидан (яна бири) – осмонлар ва Ерни яратиши ва сизларнинг тилларингиз ва рангларингизни хилма-хиллигидир. Албатта, бунда барча олимлар учун аломатлар бордир» (Рум, 22).

### мундарижа:

| Сўзбоши ўрнида                            | 3   |
|-------------------------------------------|-----|
| Сўраган эдингиз I                         |     |
| Ақида масалалари                          | 9   |
| Тахорат ва намоз масалалари               |     |
| Закот, рўза, ҳаж ва умра масалалари       |     |
| Турли ижтимоий долзарб масалалар          |     |
| Никох ва оила масалалари                  |     |
| Ислом тарихига доир масалалар             |     |
| Ҳазрат Абу Бакр Сиддиқ (розияллоҳу анҳу)  |     |
| Хазрат Умар (розияллоху анху)             |     |
| Хазрат Усмон (розияллоху анху)            |     |
| Хазрат Али (розияллоху анху)              |     |
| Хазрат Талҳа ибн Убайдуллоҳ               |     |
| (розияллоху анху)                         | 117 |
| Хазрат Зубайр ибн Аввом (розияллоху анху) |     |
| Хазрат Абдуррахмон ибн Авф                |     |
| (розияллоху анху)                         | 119 |
| Хазрат Саъд ибн Абу Ваққос                |     |
| (розияллоху анху)                         | 120 |
| Хазрат Абу Убайда ибн Жаррох              |     |
| (розияллоху анху)                         | 120 |
| Хазрат Саъид ибн Зайд (розияллоху анху)   |     |
| Сўраган эдингиз II                        |     |
| Ақида масалалари                          | 131 |
| Тахорат ва намоз масалалари               |     |
| Закот, рўза, ҳаж ва умра масалалари       |     |
| Турли ижтимоий долзарб масалалар          |     |
| Никох ва оила масалалари                  |     |
| Ислом тарихига доир масалалар             |     |

## Қайдлар учун

## Қайдлар учун

#### Диний-маърифий нашр

#### Усмонхон АЛИМОВ

# СЎРАГАН ЭДИНГИЗ

#### I - II

Муҳаррирлар: Муҳаммад Шариф ЖУМАН,

Ну́ьмон АБДУЛМАЖИД, Абдувохид ЎРОЗОВ, Толибжон НИЗОМОВ, Жамшид ШОДИЕВ

жамшид шодиев Бадиий муҳаррир Элнур НИЁЗ ўғли

Сахифаловчилар: Толибжон ҚОДИРОВ,

Наргиза МИРЗАЛИЕВА

Мусаххиха Зебо ОМОНОВА

Нашриёт лицензия рақами: AI № 146. 2009. 14. 08. Босишга 2019 йил 22 майда рухсат этилди. Офсет қоғози. Қоғоз бичими 60 х 90 <sup>1</sup>/<sub>16</sub>. Ҳарф гарнитураси РТ Serif. Офсет босма усули. Хисоб-нашриёт т.: 24. Шартли б. т.: 24 Адади: 5000 нусха. \_-сон буюртма. Баҳоси келишилган нарҳда.

"Movarounnahr" нашриётида тайёрланди. Нашриёт манзили: 100069, Тошкент шахар Зарқайнар 18-берккўча 47а-уй. Электрон почта: *m-nashr@mail.ru*. Тел: (0-371) 227-34-30

«Sano-Standart» МЧЖ босмахонасида чоп этилди. Манзили: Тошкент шахри, Олмазор тумани, Широқ кўчаси, 100-уй.