#### المقدمة:

الحمد لله ، اللهم لك الحمدكله ، ولك المُلكُ كلُه ، وبيدك الخيرُ كلُه ، وإليك يُرجع الفضل كلُه ، علانيته وسره ، فَأَهْلُ أنت أن تُحمد ، إنك على كل شيءٍ قدير .

اللهم ربنا لك الحمد بما خلقتنا ، ورزقتنا ، وهديتنا ، وعلَّمتنا ، وأنقذتنا ، وفرَّجْتَ عنا . لك الحمد بالإيمان ، ولك الحمد بالإسلام ، ولك الحمد بالقرآن ، ولك الحمد ، بالأهل ، والمال ، والمعافاة ، فلك الحمد على ذلك حمداً كثيراً . لك الحمد بكل نعمة أنعمت بما علينا في قديم ، أو حديث ، أو سِرٍّ أو علانية ، لك الحمد حتى ترضى ، ولك الحمد إذا رضيت .

الحمدُ لله مجيب دعاء المضطرين ، وكاشف الضرّ عن البائسين ، كاشف الكُربات ، رب الأرض والسماوات ، الشافي فلا شفاء إلا شفاؤه ، الحمد لله الذي وَعَدَ من أطاعه جنات عدن تجري من تحتها الأنهار ، فيها ما لا عين رأت ، ولا أذن سمعت ، ولا خطر على قلب بشر.

الحمدُ لله حمد الشاكرين ، وأدعوه أن يرحم أمة نبينا محمد الله ويرزقهم الصبر في الرخاء ، حتى يسلكوا طريق الله في الشدة ، حتى تقوى عزائمهم . ويرزقهم الصبر في الرخاء ، حتى يسلكوا طريق الله القويم ، فيشكروا خالقهم الذي آزرهم في الشدة والرخاء . وسبحان ربي القائل في محكم كتابه ﴿ وَلَنَجْزِيَنَّ الَّذِينَ صَبَرُواْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (1). والقائل : ﴿ فَاذْكُرُونِ اللهُ وَلاَ تَكْفُرُونِ ﴾ (2) .

وأُصلِّي وأسُلم على سيدنا محمد السالم الصابرين الشاكرين ، الذي تحمَّل أذى المشركين فنادى ربه بنداء اليقين والخوف من رب العالمين " اللهم إني أشكو إليك ضَعْفَ قُـوَّتي ، وقِلَّة حيلتي ، وهـواني على الناس ، يا أرحـم الـراحمين ، أنـت رب المُسْتَضْعَفِين ، وأنت ربي ، إن لم يكن بك عليَّ غضبٌ فلا أُبالِي ..... " . الطبراني

فعلى الرغم من الأذى الذي لَحِقَ بالرسول الكريم ﷺ إلا أن الله كان شاغله الأول .

أما بعد:

فهذا كتاب: "آدَابُ الُدعَاءِ المُسْتجَابِ مِنَ السُنَّةِ والكِتَابِ "الذي طالما ما دَعَوْتُ الله أن يمدنى بعونه وتوفيقه حتى أتم هذا العمل ، فكانت الاستجابة الإلهية العظيمة . وكان هذا الكتاب المتواضع الذي بين يدي القارئ الكريم . وهو محاولة جادة وصادقة لإرشاد القارئ للأدعية المأثورة ، والدعوات المأخوذة من الكتاب والسنة ، قمت بجمعها ، وترتيبها ، وتنسيقها ليسهل الانتفاع بها ، والإفادة منها .

والحقيقة التي لا أستطيع أن أنكرها أنه عندما فكرتُ في الكتابة في هذا الموضوع ، أخذُتُ أُسائل نفسي ، هل أستطيع أن أكتب في آداب الدعاء من الكتاب والسُنَّة ؟ لأنني قبل ذلك كنت أكتب في الأدب والمكتبات ، ولي مؤلفات في ذلك . في بداية الأمر شعرتُ بصعوبة الخوض في آيات القرآن الكريم ، وأحاديث الرسول وبعظم ذلك الأمر على نفسي ، ثم قلتُ بعد تردد كثير دام شهوراً ، إنني سأعالج الموضوع في كتابي من الناحية الموضوعية فقط ، وما أكثر من أقدم على هذا الموضوع قدعاً وحديثاً .

لكن السبب الرئيس الذي دفعني لاختيار هذا الموضوع بالذات ، هو حلاوة العيش مع الدعاء القرآني والدعاء النبوي . ونحن في عصرنا الحاضر ، في أمس الحاجة إلى دعاءٍ يُستجابُ له حتى ينصرنا الله على أعدائنا .

حاولتُ قدْر جهدي في هذا الكتاب أن أجمع آيات الدعاء من القرآن الكريم ، وأن أقف على صحيح الأدعية المأثورة عن النبي والأدعية المُستجابة الجامعة لخيري الدنيا والآخرة ، وأعيان الأذكار المُستحبة ، وأفضل الدعوات المباركات المُستحبات ، كما تناولت فيه آداب الدعاء ، وفضله ، وكيفيته ، ومواطن استجابته .... وغير ذلك من موضوعات أخرى .

ومن هنا فإن ما جاء في هذا الكتاب ، من أحاديث الرسول الشي مأخوذة مما روى عن النبي الله عاء في كتاب الله تعالى من آيات الدعاء من القرآن الكريم . وقد أشرت إلى تخريج الأحاديث أو رقم الآيات القرآنية في سورها من كتاب الله تعالى . وبذلك كنت دقيقاً في هذا الكتاب ، فالتزمتُ الأخْذَ من الكتاب والسنة التزاماً تاماً .

وسرت على طريقة السلف الصالح ، ممن نفعهم الله بكتابه الكريم ، ونفعهم بالإقتداء برسوله الكريم والله وساروا على الطريق المستقيم ، لا يضل من اتبعه ، ولا يزيغ من سار على ضوئه .

هذه الدعوات القرآنية ، والأذكار المُصَفَّاة المختارة ، والأدعية النبوية المنتخبة ، والتحصينات القرآنية ، والتسبيحات النبوية ، هي التي طالما دعا بما الأنبياء والرسل صلوات الله عليهم . كما دعا بما الزاهدون ، والصالحون ، والعلماء الصادقون المخلصون ، رضوان الله عليهم ، فاستُجِيبت دعواقم ، لأنهم كانوا لا يخافون أحداً في الدنيا إلا الواحد الأحد .

هذه الأدعية المأثورة من الكتاب والسنة ، هي خير زاد تطمئن بها القلوب ، لتصل إلى تقوى الله عزَّ وجلَّ . وليس العبرة بجمع هذه الأدعية والأذكار ، وإنما العبرة بالعمل بما فيها ، وإلا كنا كما قال الشاعر (3)

كَالْعيس في البيداءِ يقتُلها الظَّما \*\*\* والماءُ فوق ظهورها محمولُ

لذلك ، فقد اقتضت خطة هذا الكتاب تقسيمه إلى بابين ، خصصت الباب الأول للحديث عن الدعاء ، فجاء في سبعة فصول : في الفصل الأول تحدثت عن آداب الدعاء ، وكان الفصل الثاني للحديث عن بركة الدعاء ، وجعلت الفصل الثالث للحديث عن مواطن استجابة الدعاء ، أما الفصل الرابع فدار حول الأدعية النبوية المأثورة ، وعالجت في الفصل الخامس أن الدعاء لا يرفعه إلا العمل الصالح . أما الفصل السادس فدار حول فضل الذكر والتسبيح والتحميد والتهليل والتكبير والاستغفار .... ، وجاء الفصل السابع من هذا الباب حول فضل محبة الرسول والصلاة عليه .

أما الباب الثاني ، فكان حول القرآن العظيم ، فجاء الفصل الأول منه حول فضل القرآن الكريم ، ودار الفصل فضل القرآن الكريم ، واهتم الفصل الثالث حول آيات الدعاء في القرآن الكريم ، أما الفصل الرابع فقد عالجتُ فيه التداوي بالقرآن الكريم والأدعية النبوية .

ولقد حاولت جاهداً ما استطعت أن أُكمل ما استشعرته نقصاً ، وأن أُضيف ما ارتأيته في حاجة إلى فضل وبيان . ولست أزعم أنني بلغت في ذلك ما أُريد ، أو أنني وفيتُ الموضوع حقه من الدراسة والتمحيص ، أو أدِّعي الكمال في عملي ، فالكمال لله وحده . ولكنني آمل أن تكون هذه المحاولة خطوة على الطريق . لأنني بذلتُ قُصارى جهدي في جمع مادة هذا الكتاب من مصادرها المختلفة .

وسوف أكون سعيداً بأي ملاحظة تُعين على تقويم هذا العمل وتسديده ، وإصلاح ما يكون قد داخله من نقصٍ أو خطأ أو تُسهم في البلوغ به حد الكمال .

وأراني في هذا الكتاب كما قال العِماد الأصبهاني " إني رأيتُ أنه لا يكتب إنسان كتابًا في يومه إلا قال في غده ، لو غُيرِّ هذا لكان أحسن ، ولو زِيدَ كذا لكان يُستحسن ، ولو قُدِّم هذا لكان أفضل ، ولو تُركِ هذا لكان أجمل ، وهذا من أعظم العِبَر ، وهو دليل على استيلاءِ النقص على جملة البشر " .

وبعد : أسأل الله أن يُجزل لنا الأجر والمثوبة ، وأن يتقبل منا أحسن ما عملنا ، وأن يتجاوز عن سيئاتنا ، وأن يعصمنا من الزلل ، وأن يجدد الإيمان في قلوبنا ، ويزيِّنه في نفوسنا ، ويحببه إلينا ، إنه سميع قريب مجيب .

اللهم انفعني بهذا الكتاب في حياتي وبعد مماتي ، وانفع به مَن قرأه أو طبعه أو كان سبباً في نشره . اللهم أهدِ به ، واهدِ له ، وبارك فيه ، واجعله صَدَقة جارية خالصة نافعة ، يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم ، إنك سبحانك ولي ذلك والقادر عليه . اللهم انفع به على قدر الإخلاص فيه ، وحقق بعونك وتوفيقك ما قُصِد به ، وهيئ له فرصة أخرى يخرج فيه على وجه أقرب إلى الكمال .

<sup>﴿</sup> رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ (4).

<sup>﴿</sup> رَبِّ اجْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّالاَةِ وَمِن ذُرِّيَّتِي رَبَّنَا وَتَقَبَّلْ دُعَاء ﴾ (5) .

<sup>﴿</sup> رَبِّ هَبْ لِي مِن لَّدُنْكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاء ﴾ (6) .

وصلَّى الله على سيدنا محمد كلما ذَكره الذاكرون ، وغَفِلَ عن ذِكره العافلون ، ﴿ وَسَلَامٌ عَلَى ﴿ الْحُمْدُ لِلهِ الَّذِي هَدَانَا اللهُ ﴾ (7) " ﴿ وَسَلَامٌ عَلَى الْمُرْسَلِينَ ﴾ وَالْحُمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ (8) .

وعلى الله قصد السبيل وهو حسبنا ونعم الوكيل ، وله وحده الحمد والشكر . وما توفيقي إلا بالله .

خان يونس – القرارة ذو القعدة 1433هـ الفقير إلى الله أكتوبر 2012م عثمان محمد العبادلة

# الباب الأول الدعاء

قال تعالى :

﴿ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ الدُّعَاء ﴾

إبراهيم : 39/14

# الفصل الأول آداب الدعاء

قال تعالى :

البقرة : 186/2

إن الله عزَّ وجلَّ أفضل من سُئِل ، وخير من أعطى ، وهو المنفرد وحده بالإجابة . ولكي يصدق العبد في دعائه ، يجب أن يكون صادقاً في عبوديته ، لأن الدعاء بغير عبودية دعاء بلا روح ، وبلا إيمان ، يقول تعالى ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ . (9) ويقول أجيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ . (9) ويقول الرسول ﷺ " سلوا الله من فضله فإن الله يُحب أن يُسأَل وأفضل العبادة انتظار الفرج " البخاري " .

والله سبحانه وتعالى لم يأمرنا بالدعاء ، إلا ليفيض علينا بالعطاء ، فهو يقول : " وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ " . (10) ويقول الرسول الله الدعاء : هو العبادة " . الترمذي ويقول : " الدعاء مخ العبادة " . الترمذي فالدعاء هو روح العبادة ومخها وهو نتيجة إيمان خالص ، لأن الداعي يُظهِر بدعائه أن الذي يُهيمن على العالم كله ، ويطلع على أخفى أمورنا ، ويحيط بكل شيء عِلماً ، هو القادر على إغاثتنا ، وإسعاف أبعد مقاصدنا ، وهو البصير بجميع أحوالنا ، والسميع لندائنا . لذا ، فلا نطلب إلا منه وحده ، فهو يسمع أصوات الموجودات كلها ، ولا بد أنه يسمع صوتنا ونداءنا ، فهو الذي يُدَبِّرُ الأمور كلها ، فلا ننتظر تدبيراً أدق لأمورنا إلا منه وحده سبحانه وتعالى .

إن الداعي يعلم يقيناً أن هناك من يسمعه ، ويترحم عليه ، ويسعفه بدوائه ، وقدرته تصل إلى كل شيء ، وعندها يستشعر في نفسه أنه ليس وحيداً فريداً في هذه الدنيا الواسعة ، بل هناك رب كريم رحيم ، ينظر إليه بنظر الكرم والرحمة ، فَيَدخل الأنس إلى قلب الداعي ، ويتصور أنه في كنف الرحيم المقتدر على قضاء حاجاته غير المحدودة ، فيغمره الفرح والانشراح ، ويشعر أنه ألقى عن كاهله عبئاً ثقيلاً ، فيحمد الله قائلاً : الحمد لله رب العالمين .

إن الدعاءَ سرُّ عظيم للعبادة ، وهو يستدعي حضور القلب مع الله ، وهو منتهى العبادات . والغالب على الناس أنهم لا تنصرف قلوبهم إلى ذِكر الله عزَّ وجلَّ إلا عند إلمام حاجة ، وإرهاق ملمة ، فإن الإنسان إذا مسه الشر فذو دعاءٍ عريض ، يقول الرسول على " إن الدعاء ينفع مما نزل ، ومما لم ينزل ، فعليكم عباد الله بالدعاء " أحمد .

فالحاجة تحُوِجُ إلى الدعاء ، والدعاء يَرُدُّ القلب إلى الله عزَّ وجلَّ بالتضرع والاستكانة ، فيحصل به الذكر الذي هو أشرف العبادات . ولذلك صار البلاء مُوكَّلاً بالأنبياء عليهم السلام ، ثم الأولياء ، ثم الأمثل فالأمثل ، لأنه يردُّ القلب بالافتقار والتضرع إلى الله عزّ وجلّ ويمنع من نسيانه ، وأما الغنى فسبب للبطر في غالب الأمور ، فإن الإنسان ليطغى أن رآه استغنى .

ادعُ الله وألح في الدعاء ، وأيقن بالإجابة ، وبأن الدعاءَ مفتاحٌ من مفاتيح الرحمة . والله سبحانه وتعالى لا يعطيك إلا ما يرضى ، ويجيبك بما شاء لا بما شئت . وهو لا يرضى لنا إلا الخير ، وهو وحده أعلم بما هو خير لنا ، وبما فيه صلاحنا في ديننا وذنيانا وآخرتنا .

فارضَ بما قسم الله لك ، وإياك والسخط ، فإنك إن رضيت عنه رضى عنك ، ويكفي العبد المؤمن شرفاً أنه استجاب لنداء الله ، ورفع يديه إليه ، وأقبل عليه برداء الذلة والضعف ، يطرق بابه ، ويقصد رحابه ، وبقدر إخلاص العبد المؤمن يُستجاب دعاؤه .

ولكي يُستجاب دعاؤنا ، هناك آداب للدعاء يجب على الداعي مراعاتها في دعائه والأخْذُ بها ما أمكن ذلك ، ومن هذه الآداب (11) :

1. أن يكون المطعم والمشرب والملبس من حلال ، يروى أن سعد بن أبي وقاص ، طلب من الرسول الشيخ الله الرسول المشيخاب الدعوة ، فقال له الرسول المشيخة المطعمك تكن مستجاب الدعوة ، والذي نفس محمد بيده ، إن الرجل ليقذف اللقمة الحرام في جوفه ، ما يتقبل منه أربعين يوماً ، وأيما عبد نبت لحمه من السحت والربا ، فالنار أولى به " الطبراني .

ويؤكد ذلك حديث الرسول على حيث يقول " أيها الناس إن الله طيب ، لا يقبل إلا طيبا ، وأن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين فقال : " يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِن الطَّيِبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ " . (12) وقال " يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ " (13) . ثم ذكر الرجل يُطِيلُ السفر أشْعَثَ أَغْبَرَ يمد يَديْه إلى السماء يارب ومطعمه حرام ، ومشربه حرام ، وملبسه حرام ، وغُذِي بالحرام ، فأني

- يُستجاب لذلك " . مسلم فمن أراد أن تُستجاب دعوته فليُطِبْ مطعمه ومَشْربه ومَشْربه .
- 2. التَضرُّع والخشوع لله والرغبة والرهبة ، قال تعالى : ﴿ ادْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ (14) . ويقول تعالى : ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا ﴾ (15) . وقال ﷺ " إذا أحب الله عبداً ابتلاه حتى يسمع تضرعه " الطبراني .
- أن يبدأ الداعي بحمد الله والثناء عليه ، ثم بالصلاة على النبي رضي ، ويختم بذلك ، يُروى أن رجلا دخل يصلي ، فقال : اللهم اغفر لي وارحمني ، فقال الرسول رضي عَجِلْتَ أيها المُصلِّي ، إذا صليت ، فَقَعَدْتَ ، فاحمد الله بما هو أهله ، وصلِّ علَّى ثم ادْعُه " . ثم صلّى رجل آخر بعد ذلك ، فحمد الله ، وصلّى على النبي على النبي فقال النبي : " أيها المُصلّى ، ادع تُجب " . الترمذي

لذلك ، علينا ألا نبدأ بالسؤال ، بل نبدأ بالصلاة على النبي ﷺ ، ثم نسأل الله حاجتنا، ونختم بالصلاة على النبي ﷺ يقول الرسول ﷺ : " الدعاءُ محجوبٌ عن الله حتى يُصَلَّى على محمد وأهل بيته " . الطبراني .

- 4. الجُرْمُ في الدعاء ، واليقين بالإجابة ، يقول الرسول الله " لا يقولن أحدكم : اللهم اغفر لي إن شئت ، اللهم ارحمني إن شئت ، وليعزم المسألة ، فإنه لا مُكْرِه له " . البخاري . والله سبحانه وتعالى لم يأمرنا بالدعاء إلا ليستجيب لنا فهو يقول : (ادْعُونِي أَسْتَجِبُ لَكُمْ ) (16). ويقول الرسول الله الدعوا الله وأنتم موقنون بالإجابة ، واعلموا أن الله عز وجل لا يستجيب دعاءً من قلبٍ غافلٍ لاهِ " الترمذي .
- 5. الإخلاص لله ، وهو أعظم الآداب ، لقوله تعالى : ﴿ فَادْعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَـهُ الدِّينَ ﴾ (17) .
- استقبال القبلة ، يروى أن النبي الله خرج يستسقي ، فدعا ، واستسقى واستقبل القبلة ، يقول الرسول الله الكل شيء سِيداً ، وإن سِيد المجالس قبالة القبلة " الطبراني .

- وروى جابر بن عبد الله أن الرسول ﷺ " أتى الموقف بعرفة ، واستقبل القبلة يدعو حتى غربت الشمس " مسلم .
- 7. رفع الأيدي في الدعاء ، يقول الرسول ﷺ " إن ربكم تبارك وتعالى حَبِيِّ كريمٌ يستحي من عبده إذا رفع يديه إليه أن يردهما صفراً خائبتين " أحمد . ويصف أبو موسى الأشعري دعاء الرسول ﷺ فيقول " ثم رفع يديه حتى رأيت بياض إبطيه " مسلم . ويقول الرسول ﷺ " إذا سألتم الله فاسألوه ببطون أكفكم ، ولا تسألوه بظهورها ، فإذا فرغتم فامسحوا بما وجوهكم " أبو داود .
- 8. أن يسأل الله بأسمائه الحسني ، وصفاته العُلَى ، أو بعمل صالح قام به الداعي نفسه . يقول الله سبحانه وتعالى ﴿ وَلِلهِ الأَسْمَاء الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِمَا ﴾ (18) .
- 9. أن يدعو العبد المؤمن بخير ، فإن الدعاء بالشر ليس من خُلق المسلم ، والله أعلم بما في السرائر .
- 10. لا يدعو الداعي بإثم أو قطيعة رَحْمٍ ، يقول الرسول الله " يُستجاب للعبد ما لم يدع الم يدع الله عز وجل يدع بإثم أو قطيعة رَحْمٍ " الترمذي . ولقوله الله الله بما ثلاث خصال : إما أن بدعوة ليس فيها إثم أو قطيعة رحم ، إلا أعطاه الله بما ثلاث خصال : إما أن يعجّل له دعوته ، وإما أن يدخرها له في الآخرة ، وإما أن يصرف عنه من السوء مثلها " الترمذي .
- 11. الإلحاح في الدعاء ، وعدم الاستعجال ، لقوله الله الله يحب المُلحين في الدعاء " الطبراني . ويقول الله " يُستجاب لأحدكم ، ما لم يُعجِّل يقول : قد دعوت فلم يُستجب لي " البخاري . وكان الرسول الله إذا دعا ، دعا ثلاثاً ، وإذا سأل ثلاثا .
- 12. الإكثار من ذكر الله ، والدعاء في الرخاء والشدة ، لقوله ﷺ " إذا سأل أحدكم فليكثر، فإنما يسأل ربه " ابن حبان . ويقول الرسول ﷺ " من سره أن يستجيب الله له عند الشدائد فليكثر من الدعاء في الرخاء " الترمذي . ويقول ﷺ " مثل الذي يذكر ربه والذي لا يذكر كمثل الحي والميت " مسلم . وفي حديث عطاء عن ابن عباس ﷺ لما دخل رسول الله ﷺ على الأنصار ، فقال : " أمؤمنون أنتم

" ؟ فسكتوا ، فقال عمر : نعم يا رسول الله ، قال : " وما علامة إيمانكم " ؟ قالوا : نشكر على الرخاء ، ونصبر على البلاء ، ونرضى بالقضاء ، فقال : مؤمنون ورب الكعبة " الطبراني .

اللهم اجعلنا ممن وصفتهم في كتابك الحق بقولك ﴿ وَالدَّاكِرِينَ اللَّهُ كَثِيرًا وَالدَّاكِرِينَ اللَّهُ كَثِيرًا وَالدَّاكِرَاتِ أَعَدَّ اللَّهُ لَهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ (19) .

13. خفض الصوت بالدعاء بين المخافتة والجهر ، يقول الرسول في : " أيها الناس أربعوا أنفسكم فإنكم لا تدعون أصماً ولا غائباً ، إنما تدعون سميعاً بصيراً " أبو داود . وقالت السيدة عائشة – رضي الله عنها – في قوله عزّ وجلّ " ( .. وَلاَ تَجْهَرْ بِصَلاَتِكَ وَلاَ تُخَافِتْ بِهَا ... ) (20) ( أي بدعائك ) .

وقد أثنى الله سبحانه وتعالى على نبيه زكريا – عليه السلام – حيث قال : ﴿ إِذْ نَادَى رَبَّهُ نِدَاء خَفِيًّا ﴾ (21) . وقال عزّ وجلّ ﴿ ادْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ (22) .

- 14. الوضوء قبل الدعاء إن تيسر ، لقوله ﷺ " مُن توضاً فأحسن وضوءه ، ثم صلّى ركعتين، فدعا ربه ، إلا كانت دعوته مستجابة مُعَجَّلَة أو مُؤجَّلَة " أحمد . ويقول الرسول ﷺ " من كانت له حاجة إلى الله عزّ وجل ّأو إلى أحد من بني آدم فليتوضاً ، وليحسن الوضوء ، ثم ليصل ركعتين ، ثم لِيُشْن على الله بما هو أهله ، وليصل النبي ﷺ وآله وسلم " الترمذي .
- 16. عدم رفع البصر إلى السماء عند الدعاء ، فقد قال الرسول على " ليَنتهِينَ أقوام عن رفع أبصارهم إلى السماء عند الدعاء أو لتُخْطَفَنَ أبصارهم " مسلم .
- 17. عدم تكلّف السجع في الدعاء ، والمراد بالسجع هو المتكلّف من الكلام ، فإن حال الداعي ينبغي أن يكون حال متضرع ، والتكلُّف لا يناسبه ، والأفضل أن لا يجاوز الدعوات المأثورة . يقول النبي على " إياكم والسجع في الدعاء حَسْب

أحدكم أن يقول: اللهم إني أسألك الجنة وما قرّب إليها من قول وعمل، وأعوذ بك من النار، وما قرّب إليها من قول وعمل " ابن ماجة.

لذا ، علينا أن ندعو الله بلسان الذلة والافتقار ، لا بلسان الفصاحة ، والانطلاق ، ولنقتصر على المأثور من الدعوات ، أو نلتمس ما نريد بلسان التضرع والخشوع من غير سجع ، وتكلف في الكلام ، فالتضرع هو المجبوب عند الله عزّ وجلّ

- 18. وللدعاء أدب باطن هو الأصل في الإجابة ، وأدبه : التوبة ، ورد المظالم ، والاعتراف بالنعمة ، وشكر الله عليها .
- 19. عدم الدعاء على الأهل والمال والولد والنفس ، يقول النبي الله " لا تدعوا على أنفسكم إلا بخير ، فإن الملائكة يُؤَمِّنون على ما تقولون " مسلم . وقال الله " لا تدعوا على أنفسكم ، ولا تدعوا على أولادكم ، ولا تدعوا على خدمكم ، ولا تدعوا على أموالكم ، لا تُوافِقُ من الله ساعة نيلَ فيها عطاءٌ فيُستجاب لكم " أبو داود .
- 20. وهنالك آداب أخرى في الدعاء ، على الداعي أن يراعيها في دعائه ، حتى يرضى الله عليه ، وتكون سبيلا إلى تفضله سبحانه وتعالى عليه بالاستجابة ، منها :
  - كثرة الصدقات مع الدعاء .
  - حضور القلب في الدعاء ، مع استحضار الخشوع .
    - لا يسأل إلا الله وحده .
  - أن لا يعتدي في الدعاء ، لقوله تعالى ﴿ إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ (<sup>23)</sup> .
    - أن يبدأ الداعى بنفسه إذا دعا لغيره .
    - أن يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر .
      - الابتعاد عن جميع المعاصي .

هذه هي أهم الآداب التي ينبغي على الداعي مراعاتها ، والعمل بما قدر الإمكان ، في كل أحواله في السرَّاء والضرَّاء ، والشدة والرخاء ، حتى يَردَّ الله عنا بالدعاء ما قد قضاه علينا ، فالله يقول : ﴿ يَمْحُو اللهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ الْكِتَابِ ﴾ . (24)

ويقول الرسول ﷺ " لا يردُّ القضاء إلا الدعاء ، ولا يزيد في العمر إلا البرُّ " . الترمذي فالدعاء كالسلاح البتّار لرد البلاء ووجود الرحمة ، فكما أن الترس سببٌ لدفع السلاح ، حين يتدافعان ، فكذلك الدعاءُ والبَلاءُ يتدافعان ، يقول الرسول ﷺ في نفس المعنى " الدعاء ينفع مما نزل ومما لم ينزل ، وإن البلاء لينزل فيلقاه الدعاء يعتلجان (25) إلى يوم القيامة " الترمذي . ويقول النبي ﷺ " الدعاء سلاح المؤمن ، وعماد الدين ، ونور السموات والأرض " الحاكم . ويقول ﷺ " أعجز الناس مَن عجز عن الدعاء ، وأبخل الناس من بخل بالسلام " الطبراني .

رَّبِ أَعِنِي ولا تُعِنْ عليَّ ، وانْصُرْنِي ولا تَنصُرْ عليَّ ، وَامْكُرْ لِي ولا تَمْكُرْ عليً ، وَامْكُرْ لِي ولا تَمْكُرْ عليً ، واهْدِنِي ويَسِّرِ الهُدَى إليَّ ، وانْصُرْنِي على من بَغَى عليَّ ، رَبِّ اجْعَلْنِي لكَ شَكَّاراً ، لِكَ ذَكَّاراً ، لكَ رَهَّاباً ، لكَ مِطْواعاً ، إليكَ مُخْبِتاً أَوَّاهاً مُنِياً ، رَبِّ تَقَبَّلْ تَوْبَتِي ، واغْسِلْ حَوْبَتِي ، وأجِبْ دَعْوَتِي ، وثَبِّتْ حُجَّتِي ، واهْدِ قَلْبِي ، وسَدِّدْ لِسانِي ، واسْلُلْ سَخِيمَةَ قَلْبِي صحيح الترمذي .

## هوامش المقدمة والفصل الأول

- 1. النحل: 96/16.
  - 2. البقرة: 152/2
- 3. الطب النبوي: ابن قيّم الجوزيّة ، ص80 .
  - 4. البقرة: 127/2
  - 5. إبراهيم: 401/14.
  - 6. آل عمران : 38/3
    - 7. الأعراف: 43/7.
  - 8. الصافات: 181/37.
    - 9. البقرة : 186/2
    - . 10 غافر : 60/40
- 11. بتصرف من كتاب : الذكر والدعاء ، لأبي حامد محمد الغزالي ، ص28 وما بعدها

  - . 12 المؤمنون : 51/23 .
    - . 172/2 البقرة : 172/2
    - 14. الأعواف : 55/7 .
  - 15. الأنبياء : 90/21.
    - . 16 غافر : 60/40 .
    - 17. غافر : 14/40 .
  - 18. الأعراف: 180/7.
  - . 35/33 الأحزاب: 35/33 .
  - . 110/17 : الإسراء : 20
    - . 3/19 مريم : 3/19
    - . 22. الأعراف: 55/7.
    - 23. الأعراف: 7/55.
      - 24. الرعد: 39/13
  - 25. يعتلجان: يتصارعان ويتدافعان.

# الفصل الثاني

# بركة الدعاء

قال تعالى :

﴿ أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ .. ﴾

النمل: 62/27

إن الله رحيم بعباده يُجازيهم عن ذِكرهم بذكرهم ، فإذا ذَكَرْنا الله سبحانه وتعالى ذَكَرْنا الله ، فهو يقول : ﴿ فَاذْكُرُونِي أَذْكُرُكُمْ ﴾ (1) . ويقول : ﴿ اذْكُرُوا اللهَ وَكُرًا كَثِيرًا ﴾ (2) . ويقول عزّ وجلّ : ﴿ فَاذْكُرُواْ اللهَ كَذِكْرِكُمْ آبَاءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْرًا ﴾ (3) . ويقول عزّ وجلّ : ﴿ فَاذْكُرُونَ اللهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُومِيمْ ﴾ (4) . ويقول حلّ شأنه : ﴿ فَإِذَا فَضَيْتُمُ الصَّلاَةَ فَاذْكُرُواْ اللهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُومِيمُ ﴾ (5) .

فالله سبحانه وتعالى يُرغب عباده في السؤال والدعاء ، ويبشرهم بكرمه ، فيقول : ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ (6) . والكل يطمع في مغفرته ورحمته ، المطيع ، والعاصي ، والداني ، والقاصي . والله يرفع الحاجات والأماني ، فيقول : ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ (7) . إن دعاني لِضُرِّ سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ (7) . إن دعاني لِضُرِّ كشفته ، وإن دعاني المهموم كشفته ، وإن دعاني الحاجة قضيتها ، وإن دعاني المريض شفيته ، وإن دعاني المهموم كفيته ، وإن دعاني عبدي لرزق أطعمته ، وإن دعاني لتوبة قبلتها ، إن أطاعني عبدي أحسنت المذنب غفرت له وصفحت عنه ، وإن دعاني لتوبة قبلتها ، إن أطاعني عبدي أحسنت إليه ، وإن عصاني سترت عليه ، وإن أدبر عني ناديته ، وإن أقبل على أدنيته وقربته ، وإن سألني أعطيته ، وفي ذلك يصدق قول الشاعر :

سبحانكَ مَن لا يخيبُ مَن قَصَده \* \* \* مَن قصدَ الله صَادقاً وجدَه . قد شَمِلَ الحَلْقَ بفضل نعمِته \* \* \* كُلُّ إلى فَضْلِه يَمُدُّ يدَه .

وكما بشَّر الرسول ﷺ أُمته بأن الله سبحانه وتعالى قد أنزل عليه فيما أنزل " وإذا سألك عبادي فإني قريب ....." ، فقد حذّرها ﷺ من إعراضها عن الدعاء ، لقول الله تعالى : " قُلْ مَا يَعْبَأُ بِكُمْ رَبِي لَوْلَا دُعَاؤُكُمْ " (8) . ويقول الرسول " لا ينفع حذر من قدر ولكن الدعاء ينفع مما نزل ، ومما لم ينزل ، فعليكم بالدعاء عباد الله " أحمد . وقال النبي ﷺ " إن الله حَبِيٌّ كريمٌ، يستحى إذا رفع الرجل يديه أن يردهما صفراً خائبتين " الترمذي .

يجب على المسلم أن يدعو الله في كل الأحوال والأوقات ، في السفر والحضر ، والغنى والفقر ، والمرض والصحة ، وفي الليل وفي النهار ، وفي البر وفي البحر وفي السر والعلانية ، وهو موقن بالإجابة ، يقول الرسول ﷺ " ادعوا الله وأنتم موقنون بالإجابة ، واعلموا أن الله لا يستجيب دعاءً من قلب غافل لاهٍ " الترمذي . وذلك يعنى أن يكون العبد داعياً ربه من أعماقه ، ومن قلبه بصدق وإخلاص ، وليعلم أنه لا ملجأ ولا منجا من الله ، إلا إليه سبحانه وتعالى ، فعن ابن عباس - رضى الله عنهما -عن النبي على قال " خمس دعوات يُستجاب لهنَّ: دعوة المظلوم حتى ينتصر ، ودعوة الحاج حتى يصدر (9) ، ودعوة المجاهد حتى يقعد ، ودعوة المريض حتى يبرأ ، ودعوة دعوات مُستجاب لهنُّ لا شك فيهن : دعوة المظلوم ، ودعوة المسافر ، ودعوة دعوهم مُستجابة: الإمام العادل ، والرجل يدعو لأخيه بظهر الغيب ، ودعوة المظلوم ، ورجل يدعو لولده " . وعن أنس ره قال : قال رسول الله ﷺ " ثلاث دعوات لا تُرد: دعوة الوالد لولده، ودعوة المظلوم، ودعوة المسافر " الترمذي. وعن أبي الدرداء الله قال : قال رسول الله على " دعوة المسلم لأخيه بظهر الغيب مستجابة ، عند رأسه مَلَكٌ مُوكَّلٌ به كلما دعا لأخيه بخير ، قال المَلَك المُوكَّلُ آمين ، ولك بمثل" مسلم.

وقد علّم النبي ﷺ أُمته كيف تدعو ، فعلى مَن يدعو الله أن يستهل الدعاء ويختمه بالصلاة على رسول الله ﷺ لكيلا يُحجب الدعاء ، فقد قال ﷺ "كل دعاء محجوب حتى يُصلَّي على النبي " الطبراني . وقال رسولنا ﷺ " إذا صلّى أحدكم فليبدأ بتحميد الله تعالى والثناء عليه ، ثم لِيُصَلِّ على النبي ﷺ ، ثم لِيَدْعُ بعد بما شاء " الترمذي .

ويجب على العبد المسلم أن يتذلل وأن يخشع في الدعاء ، ويرجو الله ، ويسأله مسألة المسكين الضعيف . وقد يُبتلى العبد ، ويدعو فلا يُستجاب له ، إما أن

يكون مطمعه حراماً ، ومسكنه حراماً ، وملبسه حراماً ، فأني يُستجاب له ، فعليه بالتوبة والإخلاص لله أولاً .

وقد يكون عبداً صالحاً يدّخِر الله له دعوته ليوم القيامة ، لِيُثَقِّلَ ميزان حسناته ، ويُكَفَرِ عنه سيئاته ، لما رواه أبو سعيد الخدري ، قال : قال رسول الله على " ما من مسلم يدعو بدعوة ليس فيها إثم ولا قطيعة رحم إلا أعطاه الله بها ثلاثا : إما أن يُعجِّل له دعوته ، وإما أن يدَّخِر له ثوابها ، وإما أن يكف عنه من السوء بمثلها ، قالوا : إذن نُكثر . قال : الله أكثر " أحمد . وقال على " إن جبريل مُوكَّلٌ بحوائج بني أدم ، فإذا دعا العبد الكافر ، قال الله تعالى : يا جبريل : اقْضِ حاجته ، فإني لا أحب أن أسمع دعاءه ، وإذا دعا العبد المؤمن ، قال : يا جبريل ، احبس حاجته ، فإني أحب أن أسمع دعاءه " البخاري .

قال الصادق المصدوق صلوات الله وسلامه عليه " أفضل الذكر لا إله إلا ، وأفضل الدعاء الحمد لله " الترمذي . وقال الله " ليس شيء أكرم على الله عز وجل من الدعاء " الترمذي . ويقول الرسول الله " يقول الله عز وجل ، أنا مع عبدي ما ذكرين وتجركت شفتاه بي " ابن ماجة . ويقول رسولنا الله " ما عَمِل ابن آدم أي عمل أنجى له من عذاب الله ، من ذكر الله عز وجل قالوا يا رسول الله : ولا الجهاد في سبيل الله ؟ قال : ولا الجهاد في سبيل الله ، إلا أن تضرب بسيفك حتى ينقطع ، ثم تضرب به حتى ينقطع ، ثم تضرب به حتى ينقطع ، ثم تضرب به عنى مأفضل عمن حطم السيوف في سبيل الله ، ومن لذكر الله عز وجل بالغداة والعشي ، أفضل عمن حطم السيوف في سبيل الله ، ومن أغطى المال سحًا " . وقال الله " قال الله عز وجل من شغله ذكري عن مسألتي أعطيته أفضل ما أعطى السائلين " البخاري .

فإذا كان الإنسان عبداً ربانياً مؤمناً تقياً ، صادقاً في إيمانه ، فإنه إذا قال يا رب ، قال الله تعالى لبيك عبدي سَلْ تُعْطَ ، وفي ذلك يقول الرسول على " رُبَّ أَشْعَثَ أَغْبَرَ لو أقسم على الله لأبرَّه " الطبراني . فالتقوى بمعناها الصحيح ، هي طاعة الله في القول والفعل ، في السر والعَلنَ فإذا ما أصبح الإنسان عبداً ربانياً ، فقد أصبح في

رعاية الله ، وفي كفالته سبحانه وتعالى ، ومن كان في رعاية الله وكفالته ، كفاه الله كل حاجاته ، قال تعالى ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾  $^{(10)}$  .

ورُوى أنه إذا كان يوم القيامة ، وأهل الجنة قد أنعم الله عليهم بنعيمها ، ويكون العبد الصالح في قصوره ، وبين إخوانه وأحبابه من الصالحين ، وعليهم نضرة النعيم ، ومن حوله الملائكة يطوفون ، وقد نال من الحور العين ، وهو من السعداء ، فإذا بالملائكة يأتون بالعطايا والهبات ، فيقول : ما هذا ؟ أليس الله قد أنعم على وأكرمني ؟ فيقولون : ألست كنت تدعو الله في الدنيا ؟ هذا دعاؤك الذي كنت تدعوه ، قد ادَّخره لك في هذا النعيم العظيم (11) .

وعن عُبادة بن الصامت على عن النبي الله الله العبد يوم القيامة : أكنت ترى لبعض دعائك الإجابة ولا ترى لبعضه ؟ فيقول : نعم ، فيقول الله له : أما إنك ما دعوتني بدعوة إلا وقد استَجَبْتُ لك فيها ..... أليس دعوتني يوم كذا وكذا فرأيت الإجابة ؟ فيقول : نعم . فيقول الله له : أليس دعوتني يوم كذا وكذا ، فلم ترَ الإجابة ؟ فيقول : نعم ... فيقول الله تعالى : فإني ادّخرْها لك في الجنة . فلا يبقى له دعوة إلا بينها له ، حتى يتمنى المؤمن أن دعواته كلها كانت ذخائره في الآخرة " الترمذي .

وقال الله عزّ وجل " مَن أحب أن يرتع في رياض الجنة فليكثر ذكر الله عزّ وجل " الترمذي . وسئل رسول الله و أي الأعمال أفضل ؟ قال : أن تموت ولسانك رطب بذكر الله عزّ وجل " الطبراني . ويقول صلوات الله وسلامه عليه : " مَن فُتح له باب الدعاء منكم ، فُتحِت له أبواب الرحمة " الترمذي . لأن الدعاء هو عبادة للرحمن عزّ وجل ، ودليل اعتراف ورجاء وإقرار ، بأن الله عزّ وجل هو الحق ، وهو بيده كل شيء ، لأنه خالق كل شيء ، فعن النعمان بن بشير ها قال : قال رسول الله الله يأ " مَن لم يسأل الله يغضب عليه " الترمذي . لأن الذي لا يسأل الله يكون متكبراً ، وكأنه يأمن مكر الله ، وكأنه بيده أمر نفسه ، وهو في الحقيقة لا يملك من أمره شيئاً . فلله الأمر من قبل ومن بعد ، وصدق الله إذ يقول : ( ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ ذَاخِرِينَ ) (12).

#### ولله در القائل:

لا تسألُنّ بُنَىَّ آدمَ حاجةً \*\* وسلِ الذي أبوابُه لا تُحْجَبُ اللهُ يغضبُ إن تركتَ سؤالهُ \*\*\* وبُنَىَّ آدمَ حين يُسألُ يَغْضَبُ

ولكنَّ الله أرحم بعباده من الأُم بولدها ، فبركة الدعاء لا يدركها إلا عباد الله الأتقياء ، فهو كنز لا ينضب أبداً ، وسلاح لا يُهزم ، قال تعالى ﴿ أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاء الْأَرْضِ أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّهِ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾ (13)

ويقول الشاعر في نفس المعنى:

يا مَن يُجِيبُ دعاءَ المضطر في الظُلَمِ \* \* \* يا كاشفَ الضّرِ والبلوى مع السَّقَم

#### ويقول أيضاً:

يا من يُجِيبُ العبدُ قبل سَوَالهِ \*\*\* ويجودُ للعاصَين بالغفرانِ فإذا أتاه الطالبون لعفوه \*\*\* سترَ القبيحَ وجادَ بالإحسانِ

فعلينا أن نتضرع بالدعاء ، ونحن موقنين بالإجابة ، ونجعل الدعاء سلاحنا في هذا الزمن الردئ الذي أصبح فيه الإسلام غريباً .

اللهمَّ اجعلنا من الحامدين الذاكرين ، الشاكرين الموحدين ، اللهم اشرح صدورنا ، ويسر أمرنا ، واغفر ذنبنا ، وأزل حجب الغفلة عن قلوبنا ، وبدد ظلمة قبرنا .

اللهم أعِد للدين مجده ، اللهم انصرنا على أعدائك أعداء الدين ، اللهم انصرنا على أمريكا ، اللهم انصرنا على الكفر كله ، اللهم ارزقنا الشهادة في سبيلك .

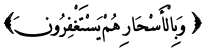
اللهم أنت ربي لا إله إلا أنت ، خلقتني وأنا عبدك ، وأنا على عهدك ووعدك ما استطعت ، اللهم إني ظلمت نفسي فاغفر لي ذنوبي ، فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت ، واصرف عني سيئها فإنه لا يصرف سيئها إلا أنت ،اللهم إني استغفرك وأتوب إليك ، وصلًى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً .

## هوامش الفصل الثاني

- . 152/2 : البقرة
- . 41/33 : الأحزاب . 2
  - . 3 البقرة : 200/2 .
- . 191/3 : آل عمران : 4
  - . 103/4 : النساء . 5
  - 6. غافر : 60/40 .
  - 7. البقرة : 186/2 .
  - . 77/25 : الفرقان : 8
    - 9. يصدر: يرجع.
    - . 3/65 : الطلاق
- . 11 كنز الدعاء : ص11 .
  - . 12 غافر : 60/40
  - . 62/27 النمل : 13

# الفصل الثالث مواطن استجابة الدعاء

قال تعالى :



الذاريات: 18/51

الدعاء: هو استدعاء العبد من ربه العناية ، واستمداده إياه أن يمده المعونة . والدعاء فيه إظهار الافتقار إلى الله ، واستشعار الذلة البشرية ، والثناء على الله ، وإضافة الجود والكرم إليه . وقد يكون الدعاء متمثلاً في تضرع وخضوع إلى الله تعالى بطلب قضاء أمر من الأمور . وقد يكون ذكراً : قرآناً أو تسبيحاً أو استغفاراً ، فيتفضل المولى سبحانه وتعالى بالنعمة والرحمة . وأفضل الدعاء تلاوة كتاب الله تعالى ، وذلك أفضل من ذكر الله تعالى ، ورفع الحاجات بالأدعية النبوية الخالصة إلى الله تعالى .

ولذلك عندما سُئل النبي الله ما العبادة ؟ قال : " الدعاء : هو العبادة " الترمذي . ثم قرأ قوله تعالى : ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ (1) . فإنه سبحانه وتعالى أمر عباده أن يدعوه ، ثم قال : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي ﴾ (2) . كما حذّر الله سبحانه وتعالى عباده من إعراضهم عن الدعاء ، فقال ﴿ قُلْ مَا يَعْبَأُ بِكُمْ رَبّي لَوْلاَ دُعَاوُكُمْ ﴾ (3) . فأفاد بذلك أن الدعاء عبادة ، وأن ترك دعاء الله سبحانه يُعد استكباراً ، ولا يوجد أقبح من الاستكبار . وكيف يستكبر العبد عن دعاء مَن هو خالق لكون كله ، ورازقه ، ومُجيبه ، ومُحيته ، ومُثيبه ،

فالعبادة اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال الظاهرة والباطنة ، يقول الله على الله عن فضله ، فإن الله تعالى يُحب أن يُسأَل ، وأفضل العبادة انتظار الفرج "البخاري .

والدعاء هداية وإرشاد ، ودليل إذعان العبد لربه ، وإيمانه به ، ومن رحمة الله بعباده ، أنهم إذا دَعَوْه استجاب لهم ، وهو يستحي أن يردهم خائبين ، عندما يرفعون أيديهم إليه ، ويبتهلون بدعائهم .

وذلك لكل عبد مخلص أوّاب مُنيب ، وكل عبد مظلوم يرجو عدالة السماء ، وكل عبد مظلوم يرجو عدالة السماء ، وكل عبد يرجو رحمة الله ، فإن الله يُعجِّل له بالاستجابة ويرد عنه كل ظلم ، ويرحمه بقدرته ، لأنه على كل شيء قدير ، وبالإجابة جدير ، وهو لكل مظلوم نصير . يقول على العبد لا يخطئه من الدعاء إحدى ثلاث : إما ذنب يُغفر له ، وإما خير يُعجّل له ، وإما خير يُدَّخر له " البخاري .

يستجيب الله دعاءنا ، إذا آمنا به حقاً ، وصدّقنا لقاءه ، واعترفنا بحجته ، واستغفرنا لذنوبنا ، وعليه توكلنا ، وله خضعنا ، وآمنا أن الجنة حق ، وأن النار حق ، والشفاعة حق ، والساعة آتية لا ريب فيها ، وأن الله يبعث من في القبور ... .

والمؤمن يدعو ربه متى شاء ، ومتى أراد ، وفي أي وقت ، وأي مكان ، وأينما كان ، يقول الله تعالى ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ﴾ (4) .

فالدعاء مفتاح الرحمة ، فينبغي علينا أن نستفتح أعمالنا بالدعاء ، فمن سره أن يستجيب الله له عند الشدائد والكرب ، فليكثر الدعاء في الرخاء ، وليكثر الصلاة على النبي الله يكفيه من أمر دنياه وآخرته .

ولكن هناك أوقات ، وأماكن ، ومواطن يُستجاب فيها الدعاء والذكر ، يجب على العبد المسلم أن يخصها بمزيد من العناية والاهتمام ، وبكثير من الاستغفار والتوبة ، والتهليل والتسبيح والتكبير ، وأهم هذه الأوقات والمواطن هي (5) :

#### 1. جوف الليل الآخر (الثلث الأخير من الليل) أي وقت السحر:

جعل الله سبحانه وتعالى من الليل ساعة يستجيب الله فيها دعاء الداعين ، ونداء المنادين ، إنها ساعة تخلو فيها القلوب المؤمنة بخالقها وبارئها ، حين تغفو عيون الغافلين ، وترقد أجسام الكسالى الذين أجهدتهم واستهلكتهم الدنيا ، إنها ساعة المتشوقين والراغبين في لقاء الله عزّ وجلّ ، حين يخلون بحبيبهم ومرادهم .

لذلك يقول صلوات الله وسلامه عليه " أقرب ما يكون العبد من ربه في جوف الليل الآخر ، فإن استطعت أن تكون ممن يذكر الله في تلك الساعة فَكُنْ " النسائي .

وكان أبو الدرداء في يقوم في جوف الليل فيقول: اللهم نامت العيون، وغارت النجوم، وأنت الحي القيوم ". وقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَبِالْأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ (6).

فوقت السحر وقت صفاء القلب ، وإخلاصه وفراغه من المشوشات . وقيل إن النبي يعقوب على عندما قال : ﴿ سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِي ﴾ (7) ، قام ودعا ربه

وقت السحر ، وأولاده يُؤَمِّنون خلفه ، فأوحى الله عز وجل أبي قد غفرت لهم وجعلتهم أنبياء .

وروى جابر بن عبد الله – رضي الله عنهما – أن الرسول على قال : " إن في الليل ساعةً لا يُوافقها رجلٌ مسلمٌ يسأل الله تعالى خيراً من خيرى الدنيا والآخرة إلا أعطاه إيّاهُ وذلك في كل ليلة " مسلم . هذا الحديث المراد به ترغيب الذاكرين والمجتهدين بكرم الله سبحانه وتعالى ، وأنه جلَّ وعزّ منزّه في ذاته وصفاته عن مشابحة المخلوقين ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ (8) .

#### 2. دُبُر الصلوات المكتوبات:

قال النبي ﷺ: " مَن كانت له إلى الله حاجة ، فليدعُ بَمَا دُبُر كل صلاة مكتوبة " ابن عساكر . وعن أبي أُمامة ﷺ قال : جوف الليل الآخر ، ودُبُر الصلوات المكتوبات " الترمذي .

## 3. يوم الجمعة وليلة الجمعة وساعة الجمعة :

جعل الله في نهار يوم الجمعة ساعة لاستجابة الدعاء من عباده المؤمنين ، واختلف العلماء في هذه الساعة من ساعات يوم الجمعة ، وأرجح الأقوال أنها في آخر ساعة من ساعات العصر نهار يوم الجمعة ، وقد تكون ساعة الخطبة والصلاة .

4. أن يترصد الداعي ، ويختار الأوقات الشريفة لدعائه ، كيوم عرفة في عرفة من كل سنة ، وليلة القدر في شهر رمضان . قال الرسول السلام تعرفة وليا القدر في شهر رمضان . قال الرسول السلام ، وتعاون القلوب يوم عرفة " الترمذي . فيوم عرفة ويوم الجمعة وقت اجتماع الهمم ، وتعاون القلوب على استدرار رحمة الله عز وجل . وقال السلام عن قام ليلة القدر إيماناً واحتساباً غُفِر له ما تقدم من ذنبه " متفق عليه .

## دعاء الصائم حتى يُفطر ، وعند فِطْره :

قال حبيبنا صلوات الله وسلامه عليه: " الصائم لا تُرد دعوته " الترمذي . وعن أبي هريرة هي قال: قال النبي الله : " ثلاثة لا تُردُ دعوهم: الإمام العادل ، والصائم حتى يُفطر ، ودعوة المظلوم يرفعها الله فوق الغمام ، وتُفتح لها أبواب السماء ، ويقول الرب تبارك وتعالى ، وعزتي لأنصرنك ولو بعد حين " الترمذي .

#### 6. حالة السجود:

قال أبو هريرة هم قال النبي الله القرب ما يكون العبد من ربه عزّ وجلّ وهو ساجد ، فأكثروا فيه الدعاء " مسلم . لأن حال السجود فيها ذلة وخضوع ، ليست في بقية الأوضاع والهيئات ، فكلما ألزق العبد المسلم جبهته في الأرض ، كان أقرب ما يكون من ربه . ورُوى عن ابن عباس – رضي الله عنهما – عن النبي الله أنه قال : " إني تُعيت أن أقرأ القرآن راكعاً أو ساجداً ، فأما الركوع فعظموا فيه الرب سبحانه وتعالى ، وأما السجود فاجتهدوا فيه بالدعاء ، فإنه قَمِنٌ أن يُستجاب لكم " مسلم (9) .

7. بين الأذان والإقامة ، وعند إقامة الصلوات المكتوبة ، وعند النداء لهذه الصلوات :

قال ﷺ " الدعاء بين الأذان والإقامة لا يُرد ، قيل : ماذا نقول يا رسول الله ؟ قال : سلوا الله العافية في الدنيا والآخرة " النسائي . وقال الرسول ﷺ " تُفتح أبواب السماء ، ويُستجاب الدعاء في أربعة مواطن : عند التقاء الصفوف في سبيل الله ، وعند نزول الغيث ، وعند إقامة الصلاة ، وعند رؤية الكعبة " الطبراني .

لذا ، علينا أن نلتمس هذه الأحوال الشريفة ونغتنمها ، وندعو الله مخلصين ، ونحن موقنون بالإجابة .

## 8. دعاء المسلم لأخيه المسلم بظهر الغيب:

قال النبي ﷺ " دعاء المرءِ المسلم مُسّتجابٌ لأخيه بظهر الغيب ، عنـد رأسـه مَلَكٌ مُوَكَّلٌ به كلما دعا لأخيه بخيرٍ ، قال المَلكُ : آمين ولك مثل ذلك " مسلم .

9. وهناك أوقات ، وأحوال ، وأماكن أُخرى يُستجابُ فيها الدعاء ، منها على سبيل المثال لا الحصر :

- عند شرب ماء زمزم مع النية الصادقة الخالصة .

- عند الاستيقاظ من النوم ليلاً والدعاء بالمأثور في ذلك .
- إذا نام المسلم على طهارة ، ثم استيقظ من الليل ودَعَا .
- عند الدعاء بـ " لا إله إلا أنت سبحانك إنى كنت من الظالمين " الترمذي .
  - دعاء الناس عَقِبَ وفاة الميت .
  - الدعاء بعد الثناء على الله والصلاة على النبي ﷺ في التشهد الأخير .
- عند دعاء الله باسمه الأعظم الذي إذا دُعى به أجاب ، وإذا سُئل به أعطى .
  - عند اجتماع المسلمين في مجالس الذكر .
- عند الدعاء في المصيبة بـ ( إنا لله وإنا إليه راجعون ، اللهم أجِرني في مصيبتي ، وأُخْلِف لى خيراً منها ) مسلم .
  - الدعاء حال إقبال القلب على الله واشتداد الإخلاص.
    - دعاء الوالد لولده وعلى ولده .
      - دعاء الولد البار بوالديه.
        - دعاء المضطر.
    - الدعاء عقب الوضوء إذا دَعَا بالمأثور في ذلك .
      - الدعاء بعد رَمي الجمرة الوسطى والصغرى.
  - الدعاء داخل الكعبة ، ومَن صلّى داخل الحِجْر فهو من البيت .
    - الدعاء على الصفا والمروة.
    - الدعاء عند المشعر الحرام.

من هنا يجب على المسلم أن يتحرى هذه المواطن ، والأماكن ، والأوقات ، والأحوال ، ويدعو خالق الكون سبحانه وتعالى ، وهو على يقين من الاستجابة ، عندما تُفتح أبواب السماء لدعاء الداعين . فالدعاء هو السلاح البتّار الذي به تُستمطر الرحمات ، وبه يُغاث الناس ، وبه تفزع الملائكة ، وتتوسل إلى ربحا أن يغيث عبده . عَرِف سرّه الأنبياء فلزموه ، وعلِم فضله الأولياء فاستعملوه . عن على بن أبي طالب هو قال : قال رسول الله على : " الدعاء سلاح المؤمن ، وعماد الدين ، ونور

السموات والأرض " الحاكم . وقال الله عز وجل: ﴿ قُلْ مَا يَعْبَأُ بِكُمْ رَبِّي لَوْلَا دُعَاؤُكُمْ } ﴾ (10) .

وكما استجاب الله سبحانه وتعالى دعاء الأنبياء بكرمه ، فقد يستجيب لعبده المؤمن ، كما قال بعد قصة يونس عليه السلام : ﴿ كَذَلِكَ حَقًّا عَلَيْنَا نُنجِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ المؤمن ، كما قال بعد قصة يونس عليه السلام : ﴿ كَذَلِكَ حَقًّا عَلَيْنَا نُنجِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ وأدعية الأنبياء في القرآن الكريم هي بمثابة ورْدٍ للمؤمن يصاحبه في جميع أحواله . وعلى العبد المسلم الداعي ربه أن يكثر من الدعاء ، فعن معاذ ها قال : قال رسول الله على " لن ينفع حذر من قدر ، ولكن الدعاء ينفع عما نزل ، وعما لم ينزل ، وعليكم بالدعاء عباد الله " أحمد .

وقد يُرَدُّ القضاءُ ببركة الدعاء ، لقوله ﷺ " لا يرَدُّ القضاء إلا الدعاء ، ولا يزيد في العمر إلا البِرُّ " الترمذي .

وقال النبي الله الله بالمؤمن يوم القيامة حتى يوقفه بين يديه ، فيقول : عبدي ، إني أمرتك أن تدعوني ؟ ووعدتك أن استجيب لك ، فهل كنت تدعوني ؟ فيقول : نعم يا ربِّ ، فيقول : أما إنك لم تَدْعُني بدعوة إلا استُجيب لك ، أليس دعوتنى يوم كذا وكذا لِهَمّ نزل بك أن أُفَرّجَ عنك ، فَفَرّجْتُ عنك ؟ فيقول : نعم يا ربّ ، فيقول : إني عجَّلتها لك في الدنيا . ودعوتني يوم كذا وكذا في حاجة أقضيها لك في يوم كذا وكذا فقضيتُها ، فيقول : نعم يا رب ، فيقول : إني عجَّلتُها لك في الدنيا . ودعوتني يوم كذا وكذا فقضيتُها ، فيقول : نعم يا رب ، فيقول : إني عجّلتُها لك في الدنيا . ودعوتني يوم كذا وكذا في حاجة أقضيها لك ، فلم تر قضاءها فيقول : نعم يا رب ، فيقول : ادَّخرُهُا لك في الجنة ، كذا وكذا . قال رسول الله على: فلا يَدَعُ الله دعوةً دعا فيقول : الله عبن له إما أن يكون عجّل له في الدنيا ، وإما أن يكون ادَّخرها له في الآخرة ، قال : فيقول المؤمن في ذلك المقام : يا ليته لم يكن عجّل له شيئاً من دعائه " الحاكم .

اللهم ارزقني بركةً في العُمر ، وصحةً في الجسدِ ، وسَعةً في الرزقِ ، وتوبةً قبل الموتِ ، وشهادةً عند الحوتِ ، ومغفرةً بعد الموتِ ، وعفواً عند الحسابِ ، وأماناً من الجنة.

اللهمَّ ارحمني رحمةً أسعد بما في الدارين ، و اغنني بحلالك عن حرامك ، وبطاعتك عن معصيتك ، وأتمم عليَّ نعمتك ، واجعلني عبداً شكوراً كريماً .

اللهمَّ إني ظلمت نفسي ظلماً كثيراً ، ولا يغفر الذنوب إلا أنت ، فاغفر لي مغفرةً من عندك ، وارحمني إنك أنت الغفور الرحيم .

#### هوامش الفصل الثالث

- 1. غافر: 60/40.
- 2. غافر . 60/40
- . 77/25 : الفرقان : 3
  - 4. البقرة : 186/2
- بتصرف ، من كتاب : الذكر والدعاء : لأبي حامد الغزالي ، ص28 وما بعدها .
  - 6. الذاريات: 18/51
    - 7. يوسف: 98/12 .
    - 8. الشورى: 11/42.
- 9. قَمِن : بالتحريك ، بمعنى حَرِى ، وحَلِيقٌ وجديرٌ . لسان العرب لابن منظور ، مادة قَمِن
  - . 10 الفرقان: 77/25
  - . 11 يونس : 103/10 .

## الفصل الرابع

# الأدعية النبوية المأثورة

قال تعالى :

غافر 40/40

إن العبد المؤمن ينبغي عليه ألا يفتر لسانه بالأدعية النبوية المأثورة ، والتي فيها صلاح الدين والدنيا ، وبما يستجيب الله دعاء الداعين ، ونداء المنادين ، وخاصة إذا كانت القلوب عامرة بالإيمان والتقوى ، مؤمنة بخالقها وبارئها . فلو كان علينا ذنوبا مثل عدد القطر وزبد البحر ، محيّنت إذا دعونا ربنا مخلصين منيبين تائبين بهذه الأدعية المأثورة ، فسيرفع دعاؤنا ، ويُستجاب لنا ، بشرط أن نكون مسلمين متقين بحق ، لكي تتغمدنا رحمة الله . وإلا فمهما دعونا بمأثورات نبوية مختارة ، ونحن لسنا موحدين مخلصين ، فلن يُستجاب لنا ، بل قد يصدق علينا قول الله تعالى : ﴿ وَمَا دُعَاء الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ﴾ (1) .

هذه الأذكار النبوية المختارة ، أجمع الصالحون والعلماء على أنها من الأدعية المُوجبة للمغفرة ، وهي من الابتهالات التي تُفتح لها أبواب السماء ، فهي أدعية نفيسة صحيحة يُستحب الدعاء بما في كل موطن في الصلاة وفي البيت وفي السوق وفي أماكن العمل ، وفي غير ذلك .

وهي مفاتيح مباركة من مفاتيح الفرج ، ونماذج طيبة ، ببركتها وببركة العمل بها قد يُفَرِّجُ الله علينا كُرباتنا وهمومنا وأحزاننا ، ويُخَلِّصنا من كل غمِّ وهمٍّ ، ويُنجِّينا من كل مكروه وشرِّ .

والحقيقة أن ما بين العبد وربه ، لا يقف عند حدود كلمات محدودة ، أو أعمال معينة ، إذ العبرة بصدق التوجه إلى الله عز وجل ، فلله عباد قبل أن يرفعوا أيديهم بالدعاء ، يقضي الله حوائجهم . وعلينا أن نعلم أن الله لا يستجيب دعاءً من قلب غافل لاهٍ ، ولهذا قال النبي على : " لا يقبل الله من عبده عملاً حتى يشهد قلبه مع بدنه ". لأن روح العبد توجد حيث يفكر ، فإذا كان فكرك في الله فهي معه ، وإن كانت في مخلوق فهي مع من تفكر .

وهذه الأدعية المختارة ، والأذكار المأثورة دعوات صالحات مباركات ، تحمل عمق الإيمان ، وتضيء للعبد المسلم نوراً بالخشوع والتضرع والدعاء . إنها تُعْمِرُ القلوب ، وتطهر البيوت ، وتطرد الشياطين ، وتجلب الخيرات والرحمات . فليهنأ كل

مسلم يدعو بهذه الأدعية النبوية طيلة يومه وليله وعند إيوائه لفراشه . ويا سعد كل عبد مسلم يدعو بها سائلا الله عزّ وجلّ أن يستجيب له دعاءه ، ويسدد خطاه .

اللهم إنا نسألك ببركة هذه الأدعية النبوية الأثيرة على نفوسنا ، أن تجدد الإيمان في قلوبنا ، لأن الإيمان يبلي في القلب ، كما يبلى الثوب إذا اهترأ وأصبح قديماً ، يقول الرسول الكريم على : " إن الإيمان ليخلُق في جوف أحدكم ، كما يخلق الثوب ، فاسألوا الله أن يجدد الإيمان في قلوبكم " الطبراني .

فالإيمان في قلب العبد المؤمن يزيد وينقص ، فهو يزيد بتلاوة القرآن وتدبر معانيه ، وبكثرة الطاعات ، والأعمال الصالحات ، والصدقات الجاريات ، والبرّ بالوالدين ، وصلة الرحم ، فكل كَلِم طيبٍ ، وكل عملٍ صالحٍ مفتاح من مفاتيح الفرج ، والكلِم الطيب لا يقف عند حد ، والعمل الصالح ما أكثره . وينقص الإيمان بالعصيان ، واقتراف الآثام ، والابتعاد عن ذكر الله ، وارتكاب المحرمات ، وغير ذلك من المنكرات ، والدليل على ذلك قوله تعالى : ﴿ لِيَزْدَادُوا إِيمَانًا مَّعَ إِيمَافِمْ ﴾ (2) . علينا أن نعبد الله حق عبادته ، ونتوب إليه ، ونرجو رحمته ونخشى عذابه ، عند ذلك يستجيب الله دعاءنا ، ونكون من عباده الموحدين المؤمنين المتقين .

اللهمَّ إني أسألك ضميراً يقظاً يوصلنا إلى طاعتك ومحبتك ورضائك في الدنيا والآخرة .

اللهمَّ إني أسألك قوةً لنا ولإسلامنا وقهراً لأعدائنا .

اللهمَّ إني أسألك حبك ، وحب من يحبك ، والعمل الذي يبلغني حبك .

اللهمَّ اجعل حبّكَ أحبُّ إلىّ من نفسي ، وأهلي ، ومالي ، وولدي ، ومن الماء البارد على الظمأ .

### أعيان الأذكار النبوية المأثورة:

لقد اخترت في هذا الفصل أهم الأدعية النبوية المأثورة ، والتي تحمل دعوات جامعة لمقاصد الدين والدنيا ، كما تحمل دعوات خاصة لسؤال المغفرة والرحمة والاستغفار والتقرب إلى الله سبحانه وتعالى . لعل هذه الأذكار النبوية المختارة تكون

لنا زاداً في حياتنا نناجي بما الله سبحانه وتعالى بعد توبة نصوح ، لأنه إذا طَهُرَ الداعي من المعاصي كان جديراً بأن يُستجاب دعاؤه من رب كريم رحيم غفور .

### وهذه هي أهم الأدعية النبوية:

قال الرسول السيدة عائشة - رضي الله عنها - عليك بالجوامع الكوامل ، قولي : " اللهم إني أسألك من الخير كله عاجله وآجله ، ما عَلِمت منه وما لم أعلم ، وأعوذ بك من الشر كله عاجله وآجله ، ما عَلِمت منه وما لم أعلم ، وأسألك الجنة وما يُقرِّبُ إليها من قول وعمل ، وأعوذ بك من النار ، وما يُقرِّب إليها من قول وعمل . وأسألك من الخير ما سألك عبدك ورسولك محمد ، واستعيذك مما استعاذك منه عبدك ورسولك محمد من أمر أن تجعل عاقبته رشداً برحمتك يا أرحم الراحمين " ابن ماجة .

- ﷺ عن أسماء بنت يزيد رضي الله عنها أن النبي ﷺ قال : " اسم الله الأعظم في هاتين الآيتين : ﴿ وَإِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ لاَّ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الرَّحْمَٰنُ الرَّحِيمُ ﴾ (3) . وفاتحة آل عمران : " آلم . الله لا إله إلا هو الحي القيوم " أبو داود .
- ﷺ سمع رسول اللهﷺ رجلا يقول: " يا حنّان يا منّان ، يا بديع السموات والأرض ، يا ذا الجلال والإكرام ، فقال ﷺ: لقد دعا الله باسمه الأعظم الذي إذا دُعِيَ به أجاب ، وإذا سُئِل به أعطى " أبو داود .

- ﴿ قَالَ النبي ﴾ " دعوة ذي النون إذْ دعا بَمَا وهو في بطن الحوت ﴿ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَانَكَ إِنِّ كُنتُ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ (4) ، فإنه لم يدعُ بَمَا رجل مسلم في شيءٍ قط إلا استجاب الله له " الترمذي .
- ﴿ عن أَبِي أَمَامَة ﴿ قَالَ : قَالَ رَسُولَ الله ﴿ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله المَلك : إن أرحم الراحمين قد أقبل عليك فَسَلْ " الحاكم .
- الكريم ﷺ " من كان دعاؤه اللهم أحسن عاقبتنا في الأُمور كلها ،
   وأجرنا من خزي الدنيا ، وعذاب الآخرة ، مات قبل أن يُصيبه البلاء " أحمد .
- يُروى أن النبي عَلَيْ كان قلّما يقوم من مجلس دون أن يدعو بهذا الدعاء المبارك: "
  اللهمّ اقسم لنا من خشيتك ما تحُول به بيننا وبين معاصيك ، ومن طاعتك ما تُبلغِنا
  به جنتك ، ومن اليقين ما تحوّن به علينا مصائب الدنيا ، اللهمَّ متِعنا بأسماعنا
  وأبصارنا وقوَّتنا ما أحْبيتنا ، واجعله الوارث منا ، واجعل ثأرنا على من ظلمنا ،
  وانصرنا على من عادانا ، ولا تجعل مصيبتنا في ديننا ، ولا تجعل الدنيا أكبر همنا ،
  ولا مَبْلغ عِلْمنا ، ولا تسلّطِ علينا من لا يرحمنا " الترمذي .
- ﷺ قال جبريل عليه السلام يا محمد ، والذي بعثك بالحق لا يدعو أحد من أُمتك بحذا الدعاء إلا غُفِرت ذنوبه ، وإن كانت أكثر من زبد البحر ، أو عدد تراب الأرض ، ولا يلقى الله أحد من أُمتك وفي قلبه هذا الدعاء ، إلا اشتاقت إليه الجنة ، فنادته الملائكة ، يا ولي الله ، أُدخل من أي باب شئت " الجامع الكبير .
- الله عن على بن أبي طالب الله أن النبي الله قال له: " أُعطيك خمسة آلاف شاة ، أو أُعلمك خمس كلمات فيهن صلاح دينك ودنياك ؟ فقلتُ يا رسول الله : خمسة آلاف شاة كثيرة ، ولكن عِلَمْني ، فقال الله قال : " اللهم اغفر لي ذنبي ، ووسّع

- خُلُقي ، وطيِّب لي كسبي ، وقنَّعْني بما رَزقْتني ، ولا تُذهِب قلبي إلى شيء صَرفْته عني
- " اللهم أنت ربي لا إله إلا أنت ، عليك توكلت ، وأنت رب العرش العظيم ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم ، ما شاء الله كان ، وما لم يشأ لم يكن ، أعلم أن الله على كل شيء قدير ، وأن الله قد أحاط بكل شيء عِلماً ، وأحصى كل شيء عدداً ، اللهم إني أعوذ بك من شر نفسي ، ومن شر كل دابةٍ أنت آخِذُ بناصيتها ، إن ربى على صراط مستقيم " ابن السنى .
- الله الذي لا يقول الله " ما من عبد يقول في صباح كل يوم ، ومساء كل ليلة : باسم الله الذي لا يضر مع اسمه شيء في الأرض ولا في السماء ، وهو السميع العليم "ثلاث مرات لم يضره شيء. وكان الرسول اله إذا أصبح قال : " أصبحنا على فطرة الإسلام ، وكلمة الإخلاص ، وعلى دين نبينا محمد اله أبينا إبراهيم حنيفاً مسلماً ، وما أنا من المشركين " ابن السنى .
- اللهم ربّ هذه الدعوة التامة ، والصلاة القائمة ، آت سيدنا محمداً الوسيلة والفضيلة ، وابعثه مقاما معموداً الذي وعدته ، حلّت له شفاعتي يوم القيامة " الترمذي .
- ﷺ قال ﷺ : " اللهم إني أعوذ بك من الهم والحَزَنِ ، وأعوذ بك من العجز والكسل ، ومن البخل والجبن ، وأعوذ بك من غلبة الدّين ، وقهر الرجال " البخاري .
- اللهم اجعل أول هذا اليوم عليه يقول: " اللهم اجعل أول هذا اليوم صلاحاً ، وأوسطه فلاحاً ، وآخره نجاحاً ، أسألك خيري الدنيا والآخرة ، يا أرحم الراحمين " ابن عساكر .

- العرش العظيم ، رَبَنا وربَّ كل شيءٍ ، فالق الحبّ والنّوى ، مُنرّلَ التوراة والإنجيل والقرآن ، أعوذ بك من شر كل شيءٍ أنت آخِذٌ بناصيته ، أنتَ الأولُ فليس قبلك شيءً ، وأنت الأخر فليس بعَدك شيءٌ ، وأنت الظاهر فليس فوقك شيءٌ ، وأنت الباطن فليس دونك شيءً ، اقض عنى الدَّيْن ، واغنني من الفقر " أحمد .
- اللهم اغفر لي ، وارحمني ، واهدني ، وعافني ، وارزقني " مسلم .
- ₩ وكان ﷺ يقول : " اللهم اهدني لأحسن الأعمال والأخلاق ، ولا يهدي لأحسنها الا أنت واصرف عني سيئها ، ولا يصرف عني سيئها إلا أنت ، اللهم أصلح لي ديني ، ووسع لى في داري ، وبارك لى في رزقى " مسلم .
- ﷺ ويقول الرسول الكريم ﷺ : " اللهم إني أعوذ بك من شر ما عَمِلْتُ ، ومن شر ما لم أعمل وأعوذ بك من شر ما عَلِمْت ، ومن شر ما لم أعلم " مسلم .
- ₩ كان رسولنا ﷺ يقول: "اللهم إني أسألك الثبات في الأمر، والعزيمة على الرُّشْد، وأسألك شكر نعمتك، وحُسن عبادتك، وأسألك قلباً سليماً، ولساناً صادقاً، وأسألك من خير ما تعلم، وأعوذ بك من شر ما تعلم، واستغفرك مما تعلم، وأنت علام الغيوب "الطبراني.
- اللهم اجعل أوسع رزقي عند كِبَر سِني ، وانقطاع عمري "
   الحاكم.
- ﷺ وقال ﷺ: " اللهم إني أسألك خير المسألة ، وخير الدعاء ، وخير النجاح ، وخير النواب ، وثبتني وثقّل موازيني ، وحقق إيماني ، وارفع درجتي ، وتقبّل صلاتي ، واغفر خطيئاتي ، وأسألك الدرجات العُلى من الجنة ، آمين ، آمين " الحاكم .

- ﷺ وكان الرسول ﷺ يقول: " اللهمّ ذا الحبل الشديد ، والأمر الرشيد ، أسألك الأمن يوم الوعيد ، والجنة يوم الخلود مع المُقربين الشهود ، الرُّكِع السجود ، الموفين بالعهود ، إنك رحيم ودود ، تفعل ما تريد " الترمذي .
- ﷺ وقال ﷺ: " اللهمّ إني أسألك صحة في إيمان ، وإيماناً في حُسن خُلق ، ونجاحاً يتبعه نجاح ، ورحمة منك ، وعافية منك ، ومغفرة منك ورضواناً " أحمد .
- اللهم اللهم لا تَحْرِمنا خير ما عندك بسوءِ ما عندي ، اللهم إني أسألك عيشاً قاراً ، ورزقاً داراً ، وعملاً باراً ، اللهم اغنني بالافتقار إليك ، ولا تُفْقِرْني بالاستغناء عنك " أحمد .
- اللهم إني استُودعُك اليوم نفسي وأهلي ومالي وولدي ، ومن كان مني في سبيل الشاهد منهم والغائب ، يا ذا الطّوْل والإنعام ، لا إله إلا أنت رب العالمين ، أرحم الراحمين ، الحنّان المنّان ، بديع السموات والأرض ، رب العرش العظيم ، اللهم إني عبدك ابن عبدك ، ابن أُمتِك ، ناصيتي بيدك ، ماض في حُكْمُك ، عَدْلٌ في قضاؤك ، أسألك بكل اسم هولك سمّيت به نفسك ، أو أنزلْتَه في كتابك ، أو علّمته أحداً من خلقك ، أو استأثرْت به في علم الغيب عندك ، أن تجعل القرآن العظيم نور صدري ، وربيع قلبي ، وجلاءَ حُزْني ، وذَهَابَ هَمِيّ " أحمد .
- ﷺ ويقول الرسول ﷺ: " اللهم احفظني بالإسلام قائماً ، واحفظني بالإسلام قاعداً ، واحفظني بالإسلام راقداً ، ولا تُشْمِت بي عدواً ولا حاسداً ، اللهم إني أسألك من كل خير خزائنه بيدك وأعوذ بك من كل شرّ خزائنه بيدك " الحاكم .

- ☆ وكان الرسول ﷺ يقول: "اللهم لك أسلمتُ ، وبك آمنتُ ، وعليك توكلتُ ،
  وإليك أنَبْتُ ، وبك خاصمتُ ، اللهم إني أعوذ بعزتك لا إله إلا أنت أن تضلني ،
  أنت الحيُّ الذي لا يموت ، والجن والإنس يموتون "البخاري .
- اللهم إلى أعوذ بك من قلبٍ لا يخشع ، ومن دعاءٍ لا يُسمع ، ومن نفسٍ لا تشبع ، ومن علم لا ينفع ، أعوذ بك من هؤلاء الأربع " الترمذي .
- اللهم إني أعوذ بك من يوم السوء ، ومن ليلة السوء ، ومن ليلة السوء ، ومن ساعة السوء ، ومن صاحب السوء ، ومن جار السوء في دار المقامة " الطبراني .
- ﴿ وَكَانَ الرَسُولَ ﴿ يَهُ يَدْعُو اللهُ فَيقُولَ : " اللَّهُمَّ إِنِي أَسَالُكَ إِيمَاناً لا يَرْتَدُّ ، ونعيماً لا ينفدُ ، ومرافقة محمد ﴿ فِي أُعلَى جنة الخلد " النسائي .
- الله وعن ابن عباس رضي الله عنهما أن الرسول كالله كان يقول عند الكُرب: " لا إله إلا الله ربُ العرش العظيم ، لا إله إلا الله ربُ العرش العظيم ، لا إله إلا الله ربُ السموات وربُ الأرض ورب العرش الكريم " البخاري .
- \$ وكان الرسول إلى يقول: " إذا أتيت مضجعك فتوضأ وضوءك للصلاة ، ثم اضطجع على شقك الأيمن ، ثم قل: اللهم أسلمتُ وجهي إليك ، وفوَّضْتُ أمري إليك ، وألجأت ظهري إليك ، رغبة ورهبة إليك ، لا ملجأ ولا منجي منك إلا إليك ، آمنتُ بكتابك الذي أنزلت ، ونبيك الذي أرسلت ، فإن مت من ليلتك فأنت على الفطرة ، واجعلهن آخر ما تتكلم به " البخاري .
- اللهم لا الحريم الله يدعو ربه ، فيقول : " اللهم لك الحمد كله ، اللهم لا باسط لما قبضت ، ولا قابض لما بسطت ، ولا هادي لمن أضلن ، ولا مُضِلً لمن هديت ، ولا مُعطي لما منعت ، ولا مانع لما أعطيت ، ولا مقرّب لما باعدت ، ولا مُباعد لما قرّبت ، اللهم أبسط علينا من بركاتك ورحمتك ، وفضلك ورزقك ، اللهم إني أسألك النعيم المُقيم الذي لا يحول ولا يزول ، اللهم إني أسألك النعيم يوم العيلة ، والأمن يوم الخوف ، اللهم حِبب إلينا الإيمان وزينه في قلوبنا ، وكرّه إلينا الكفر والفسوق والعصيان ، واجعلنا من الراشدين ، اللهم توفنا مسلمين ، وأحينا مسلمين

- ، وألحقنا بالصالحين غير خزايا ولا مفتونين ، اللهم قاتل الكفرة الذين يكذبون رسلك ، ويصدون عن سبيلك ، واجعل عليهم رجزك وعذابك ، اللهم قاتل الكفرة الذين أُوتوا الكتاب ، إله الحق ، آمين ، آمين " البخاري .
- الله عن ابن عباس − رضي الله عنهما − أن رسول الله كل كان يعلمهم هذا الدعاء ، كما يعلمهم السورة من القرآن ، يقول : " قولوا اللهمّ إنا نعوذ بك من عذاب جهنم ، وأعوذ بك من عذاب القبر ، وأعوذ بك من فتنة المسيح الدجّال ، وأعوذ بك من فتنة الحيا والممات " مسلم .
- ه وعن أبي هريرة ه قال : قال رسول الله الله الله الذا فرغ أحدكم من التشهد الأخير ، فليتعوذ بالله من أربع : من عذاب جهنم ، ومن عذاب القبر ، ومن فتنة المحيا والممات ، ومن شر المسيح الدجَّال " مسلم .
- ه وعن عائشة − رضي الله عنها − أن النبي كل كان يقول: "اللهم إني أعوذ بك من الكسل والهرم والمأثم والمغرم ومن فتنة القبر وعذاب القبر ومن فتنة النار ومن فتنة الغني، وأعوذ بك من فتنة القبر، وأعوذ بك من فتنة المسيح النار ومن فتنة الغني، وأعوذ بك من فتنة القبر، وأعوذ بك من الخطايا كما الدجال. اللهم اغسل عني خطاياي بماء الثلج والبرد، ونق قلبي من الخطايا كما نقيت الثوب الأبيض من الدنس، وباعد بيني وبين خطاياي كما باعدت بين المشرق والمغرب "البخاري.
- ₩ وعن عمرو بن ميمون الأودى أن الرسول كل كان يتعوذ دُبُر كل صلاة بقوله : "
  اللهم إني أعوذ بك من الجبن ، وأعوذ بك أن أُرد إلى أرذل العمر ، وأعوذ بك من
  فتنة الدنيا ، وأعوذ بك من عذاب القبر " البخاري .
- ﷺ عن ابن عباس رضي الله عنهما قال : قال النبي ﷺ : " أما لدنياك ، فإذا صلّيت الصبح ، فقل بعد الصلاة : سبحان الله العظيم وبحمده ، ولا حول ولا قوة إلا بالله ، ثلاث مرات ، يقيك الله من أربع بلايا : من الجنون ، والجذام ، والعمى ، والفالج . وأما لآخرتك ، فقل : اللهم اهدين من عندك ، وأفِضْ على من فضلك ،

وانشُرْ على من رحمتك ، وأنْزِلْ على من بركاتك ، والذي نفسي بيده ، مَن وافي بمن يوم القيامة لم يَدعُهنَّ ليَفتحنَّ له أربعة أبواب من الجنة يدخل من أيها شاء " ابن السني .

- الكلمات حين يمسي ، وحين يُصبح : اللهمّ إني أسألك العافية في الدنيا والآخرة ، اللهمّ إني أسألك العافية في الدنيا والآخرة ، اللهمّ إني أسألك العفو والعافية في ديني ودنياي ، وأهلي ومالي ، اللهمّ احفظني من بين يدي ، ومن خلفي ، وعن يميني وعن شمالي ، ومن فوقي ، وأعوذ بعظمتك أن أغتال من تحتى " مسلم .
- النبي الله يكثر من قول : " يا مُقلب القلوب ، ثبِّت قلبي على دينك . قالوا يا رسول الله ، آمنا بك ، وبما جئت به ، فما تخاف علينا ؟ قال : نعم ، إن القلوب بين أُصْبَعِيْن من أصابع الرحمن يُقلِبها " الترمذي .
- النبي اللهم آتنا في الدنيا حسنة ، وفي الآخرة حسنة ، وقنا عذاب النار " البخاري .
- ﷺ عن عبد الله بن عمرو بن العاص ، عن أبي بكر الصديق رضي الله عنهم أنه قال لرسول الله علمي دعاءً أدعو به في صلاتي ، فقال : " قل اللهم إني ظلمت نفسي ظلماً كثيراً ، ولا يغفر الذنوب إلا أنت ، فاغفر لي مغفرة من عندك ، وارحمني إنك أنت الغفور الرحيم " البخاري .
- اللهم اغفر اللهم الأشعري الأشعري اللهم عن النبي اللهم أنه كان يدعو بهذا الدعاء: "اللهم اغفر لي ما لي خطيئتي وجهلي وإسرافي في أمري ، وما أنت أعلم به مني ، اللهم اغفر لي ما قدّمت وما أسْرَرْتُ وما أعْلَنْتُ ، وما أنت أعلم به مني ، أنت المُقدّم وأنت المؤخّر ، وأنت على كل شيء قدير "مسلم .

ومِسكُ ختام الأدعية النبوية المأثورة ، دعاءٌ عظيمٌ للحبيب المصطفى ولله على الحلال اللهمّ بعلمك الغيب ، وقدرتك على الخلق ، احيني ما دامت الحياة خيراً لي ، وتوفني ما علمت الوفاة خيراً لي ، أسألك خشيتك في الغيب والشهادة ، وكلمة الحق في الرضا والغضب ، وأسألك القصد في الفقر والغنى ، وأسألك نعيماً لا ينفد ، وأسألك قُرَّة عين لا تنقطع ، وأسألك الرضا بعد القضاء ، وأسألك بَرد العيش بعد الموت ، وأسألك لذة النظر إلى وجهك ، والشوق إلى لقائك في غير ضرَّاء مضِرّة ، ولا فتنة مُضِلّة ، اللهمّ زيّنا بزينة الإيمان ، واجعلنا هداة مهتدين " النسائى .

```
آيات الدعاء في القرآن الكربم:
   ﴿ هُنَالِكَ دَعَا زَكُويًا رَبَّهُ قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَّدُنْكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً ﴾ آل عمران : 38/3
                                                 ﴿ وَإِذَا مَسَّ الْإِنسَانَ ضُرٌّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ﴾
     الزمر 8/39
                                          ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا ثَمَّن دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَملَ صَالِحًا ﴾
فصلت: 33/41
                                                             ﴿ فَدَعَا رَبَّهُ أَنَّ هَؤُلَاء قَوْمٌ مُّجْرِمُونَ ﴾
           الدخان: 22/44
                                                               ﴿ فَدَعَا رَبَّهُ أَيِّي مَغْلُوبٌ فَانتَصِرْ ﴾
   القم: 10/54
                                   ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اسْتَجِيبُواْ لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُم ﴾
   الأنفال: 24/8
                    ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾
     البقرة: 186/2
                                ﴿ وَإِذَا مَسَّ الإِنسَانَ الضُّرُّ دَعَانَا لِجَنبِهِ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَآئِمًا ﴾
     يونس: 12/10
                                                               ﴿ فَإِذَا مَسَّ الْإِنسَانَ ضُرٌّ دَعَانَا ﴾
     الزمر: 49/39
                                            ﴿ أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ ﴾
     النمل: 62/27
                ﴿ فَلَمَّا أَثْقَلَت دَّعَوَا اللَّهَ رَجُّهُمَا لَئِنْ آتَيْتَنَا صَالِحًا لَّنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴾
  الأعراف: 189/7
```

يونس: 22/10

العنكبوت: 65/29

﴿ دَعَوُاْ اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَئِنْ أَنجَيْتَنَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴾

﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعَوُا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾

```
﴿ وَإِذَا مَسَّ النَّاسَ ضُرٌّ دَعَوْا رَجُّمُ مُّنِيبِينَ إِلَيْهِ ﴾
      الروم: 33/30
                                     ﴿ وَإِذَا غَشِيَهُم مَّوْجٌ كَالظُّلُل دَعَوُا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾
     لقمان: 32/31
                                                         ﴿ قَالَ رَبِّ إِنَّ دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلًا وَنَهَارًا ﴾
          نوح: 5/71
                                   ﴿ وَإِنَّى كُلَّمَا دَعَوْقُهُمْ لِتَغْفِرَ فَهُمْ جَعَلُوا أَصَابِعَهُمْ فِي آذَاهِمْ ﴾
          نوح: 7/71
                                                                            ﴿ ثُمَّ إِنَّى دَعَوْتُكُمْ جِهَارًا ﴾
                      نوح: 8/71
                                                                   ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ ﴾
               يوسف: 108/12
                                                                            ﴿ إِلَيْهِ أَدْعُو وَإِلَيْهِ مَآبٍ ﴾
                  الرعد: 36/13
                                                          ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَدْعُو رَبِّي وَلَا أُشْرِكُ بِهِ أَحَدًا ﴾
      الجن: 20/72
                                       ﴿ وَيَا قَوْمِ مَا لِي أَدْعُوكُمْ إِلَى النَّجَاةِ وَتَدْعُونَنِي إِلَى النَّارِ ﴾
      غافر: 41/40
                                                                   ﴿ وَأَنَا أَدْعُوكُمْ إِلَى الْعَزِيزِ الْغَفَّارِ ﴾
                   غافر: 42/40
                                                       ﴿ وَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ﴾
  القصص: 88/28
                                                               ﴿ أَيًّا مَّا تَدْعُواْ فَلَهُ الْأَسْمَاءِ الْخُسْنَى ﴾
 الإسراء: 110/17
                                                             ﴿ وَيَا قَوْمِ مَا لِي أَدْعُوكُمْ إِلَى النَّجَاةِ ﴾ .
    غافر: 40/40 .
    ﴿ قُلْ مَن يُنَجِّيكُم مِّن ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعاً وَخُفْيَةً ﴾ الأنعام: 63/6
                                                            ﴿ وَإِنَّكَ لَتَدْعُوهُمْ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾
المؤمنون : 73/23
                                              ﴿ قُلْ أَنَدْعُو مِن دُونِ اللَّهِ مَا لاَ يَنفَعُنَا وَلاَ يَضُرُّنَا ﴾
   الأنعام: 71/6
                                                    ﴿ لَن نَّدْعُوَ مِن دُونِهِ إِلْمًا لَقَدْ قُلْنَا إِذًا شَطَطًا﴾
 الكهف: 14/18
                                                    ﴿ إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُ هُوَ الْبَرُّ الرَّحِيمُ ﴾
               الطور: 28/52
                                  ﴿ وَيَدْعُ الْإِنسَانُ بِالشَّرِّ دُعَاءهُ بِالْخَيْرِ وَكَانَ الْإِنسَانُ عَجُولاً ﴾
 الإسراء: 11/17
                                                                       ﴿ وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَى دَارِ السَّلاَمِ ﴾
  يونس: 25/10
                                                            ﴿ وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَى الْجُنَّةِ وَالْمَغْفِرَةِ بِإِذْنِهِ ﴾
  البقرة: 221/2
                                      ﴿ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَأَن لَّمْ يَدْعُنَا إِلَى ضُرِّ مَّسَّهُ ﴾
يونس: 12/10
                                ﴿ وَمَا لَكُمْ لَا تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ لِتُؤْمِنُوا بِرَبِّكُمْ ﴾
   الحديد: 8/57
                                    ﴿ وَلْتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ ﴾
 آل عمران: 104/3
         ﴿ وَلاَ تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبُّهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ ﴾ الأنعام : 52/6
```

```
﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَجُّهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ ﴾
الكهف: 28/18
      ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَمَّا آخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ ﴾
 الفرقان : 68/25
                                ﴿ تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَجُّمُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾
       السجدة: 16/32
                                      ﴿ إِنُّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا ﴾
الأنبياء: 90/21
                                                                  ﴿ لَهُ أَصْحَابٌ يَدْعُونَهُ إِلَى الْهُدَى ﴾
                 الأنعام: 71/6
                                                      ﴿ فَادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجْ لَنَا مِمَّا تُنبِتُ الأَرْضُ ﴾
                  البقرة: 61/2
                                              ( ادْعُ إِلَى سَبِيل رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحُسَنَةِ ﴾
  النحل: 125/16
                                                         ﴿ فَلَا يُنَازِعُنَّكَ فِي الْأَمْرِ وَادْعُ إِلَى رَبِّكَ ﴾
     الحج: 67/22
                                                   ﴿ فَادْعُ وَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَلَا تَتَّبِعْ أَهْوَاءهُمْ ﴾
   الشورى: 15/42
                                             ﴿ ادْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾
    الأعراف: 55/7
                       ﴿ قُل ادْعُواْ اللَّهَ أَو ادْعُواْ الرَّحْمَنَ أَيًّا مَّا تَدْعُواْ فَلَهُ الأَسْمَاء الْخُسْنَى ﴾
 الإسراء: 110/17
                                              ﴿ فَادْعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ ﴾
      غافر: 14/40
                                                              ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾
      غافر: 60/40
                                                ﴿ وَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ﴾
    الأعراف: 29/7
                             ﴿ وَلاَ تُفْسِدُواْ فِي الأَرْضِ بَعْدَ إِصْلاَحِهَا وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾
    الأعراف: 76/7
                                                                ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءِ الْخُسْنَى فَادْعُوهُ كِمَا ﴾
  الأعراف: 180/7
      غافر: 65/40
                                           ﴿ هُوَ الْحَيُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾
         ﴿ إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ أَن يَقُولُوا سَمِعْنَا
                                                                                                    وَأَطَعْنَا ﴾
              النور: 51/24
                              ﴿ يَا قَوْمَنَا أَجِيبُوا دَاعِيَ اللَّهِ وَآمِنُوا بِهِ يَغْفِرْ لَكُم مِّن ذُنُوبِكُمْ ﴾
  الأحقاف: 31/46
                                                              ﴿ وَدَاعِيًا إِلَى اللَّهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُّنيرًا ﴾
  الأحزاب: 46/33
                                                                                  ﴿ إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاءِ ﴾
  آل عمران : 38/3
        ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى الْكِبَرِ إِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ الدُّعَاء﴾
```

إبراهيم: 39/14 ﴿ وَأَدْعُو رَبِّي عَسَى أَلَّا أَكُونَ بِدُعَاء رَبِّي شَقِيًّا ﴾ مريم: 48/19 ﴿ وَإِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ فَذُو دُعَاء عَرِيض ﴾ فص\_\_\_\_لت : 51/41 ﴿ رَبِّ اجْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلاَةِ وَمِن ذُرِّيَّتِي رَبَّنَا وَتَقَبَّلْ دُعَاء ﴾ إبراهيم: 40/14 ﴿ وَيَدْعُ الْإِنسَانُ بِالشَّرِّ دُعَاءهُ بِالْخَيْرِ وَكَانَ الْإِنسَانُ عَجُولاً ﴾ الإسراء: 11/17 ﴿ قُلْ مَا يَعْبَأُ بِكُمْ رَبِّي لَوْلَا دُعَاؤُكُمْ ﴾ الفرقان : 77/25 ﴿ وَلَمْ أَكُن بِدُعَائِكَ رَبِّ شَقِيًّا ﴾ 4/19 : 6.2﴿ دَعْوَاهُمْ فِيهَا سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلاَمٌ ﴾ يونس: 10/10 ﴿ وَآخِرُ دَعْوَاهُمْ أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ يونس: 10/10

اللهمَّ اجعلنا من عبادك المسلمين العاملين بهذه الأدعية صِدْقاً وحقاً . اللهمَّ إنا نسألك هدايةً لنا ولأزواجنا ولأحبائنا ولأبنائنا ولإخواننا . اللهمَّ إنا نسألك الهُدى يوم الضلالة ، والنجاة من الحشر . اللهمَّ إنا نسألك عِلْماً نافعاً ، وقلباً خاشِعاً ، ورزقاً واسعاً ، وشِفاءً من كل داءٍ . اللهمَّ إنا نسألك سِلْماً وسلاماً وسِتراً وسعادةً في الدنيا والآخرة . اللهمَّ إنا نسألك أن تغفر لنا وترحمنا وتُلْحِقنا بالصالحين . اللهمَّ استجب لدعائنا ، واغفر لنا ذنوبنا ، وتوفنا مع الأبرار .

### هوامش الفصل الرابع

| المؤمنون : 51/23 . | .1 |
|--------------------|----|
| البقرة : 172/2 .   | .2 |
| غافر : 50/40 .     | .3 |
| الفتح : 4/48 .     | .4 |
| البقرة : 163/2     | .5 |
| الأنبياء : 87/21 . | .6 |

## القصل الخامس

## الدعاء يرفعه العمل الصالح

قال تعالى :

﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيْبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ لَوَ الْعَمَلُ الصَّالِحُ لَمُ الطَّيْبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ لَمَ الطَّيْبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ لَمَ الطَّيْبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ لَمَ الطَّيْبِ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ الطَيْبِ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ الطَّيْبِ وَالْعَمَلُ الطَّيْبِ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ الطَّيْبِ وَالْعَمِلُ الصَّالِحُ الطَّيْبِ وَالْعَمِلُ الصَّالِحُ الطَّيْبِ وَالْعَمِلُ الصَالِحُ الطَّيْبِ وَالْعَمِلُ الْعَلَامِ وَالْعَمِلُ الْعَلَيْبِ وَالْعَمِلُ الْعَلَيْبِ وَالْعَلَيْبِ وَالْعَمِلُ الْعَلَيْبِ وَالْعَلَامِ وَلَيْبِ وَالْعَمِلُ الْعَلَامِ وَالْعَلَامِ وَالْعَمِلِ وَالْعَمِيلِ وَالْعَمِلْ الْعَلَيْبِ وَالْعَمِلْ الْعَلَيْمِ وَالْعَلَامِ وَالْعَمِلُ الْعَلَامِ وَالْعَلَيْمِ وَالْعَمِلِ الْعَلَامِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلِمِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلِمِ وَالْعَلِمِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلِمِ وَالْعَلِمِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلِمِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلِمِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَامِ وَلَامِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلِمِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَا

فاطر: 10/35

#### تمهيد:

#### الخوف من الإسلام ، لماذا ؟

تتعرض الأُمة الإسلامية في هذه الأيام لهجمات شرسة مسعورة يشترك فيها جميع أعداء الإسلام من المشرق والمغرب ، وتزداد هذه الهجمات شراسة وقوة ، كلما ظهرت في بلاد الإسلام صحوة إسلامية .

إن الذين يعادون الإسلام ويحاربونه ، هم من المستشرقين الغربيين ، وغيرهم من أصحاب الأسماء الإسلامية والعربية . ومن هنا نجد أن كثيراً من خبراء الاستراتيجية السياسية الغربيين يحذرون من انتشار تعاليم الإسلام في الجامعات القوية في العالم الإسلامي ، فهم يزرعون الخوف والرعب في قلوب أبنائهم من صحوة الإسلام ، ويقولون لتلاميذهم المسيحيين في المدارس الابتدائية : " إن الإسلام دين زاحف ، وإن لم نحم أنفسنا منه ، فسيهددنا ، ويهدد مستقبلنا في بلادنا " (1) .

وهذا هو كاسترو الزعيم الشيوعي الكوبي ، يقول لدبلوماسي إسرائيلي : " يجب على إسرائيل أن لا تترك حركات الفداء الفلسطيني تتخذ طابعاً إسلامياً ، لأن اكتساب هذه الحركات هذا الطابع العقائدي ، سيجعل منها شعلة من الحماس الذي هو مألوف في المجتمعات الإسلامية . وأن هذا الحماس الديني العربي سيستقطب جماعات إسلامية أخرى ، مما يجعل من المستحيل على إسرائيل أن تصون كيانها " (2) .

وهذه النصيحة من كاسترو لم تكن جديدة على إسرائيل ، فإنها تعلم ما في الإسلام من خطر على كيانها ووجودها . لأن بن غوريون رئيس وزراء إسرائيل السابق كان يحذر من الإسلام قبل هذه النصيحة بسنين ، فهو يقول : " إن أخشى ما نخشاه أن يظهر في العالم العربي محمد جديد " (3) .

ويقول أحد المفكرين الغربيين في كتابه العالم العربي المعاصر: "إن الخوف من العرب، واهتمامنا بالأمة العربية، ليس ناتجاً عن وجود البترول بغزارة عند العرب، بل بسبب الإسلام. يجب محاربة الإسلام للحيلولة دون وحدة العرب التي تؤدي إلى قوتهم، لأن قوة العرب تتصاحب دائماً مع قوة الإسلام وعزته وانتشاره "(4). ويقول أيضاً

: " لقد ثبت تاريخياً أن قوة العرب تعني قوة الإسلام ، فليدَمَّروا ليدمَّروا بتدميرهم الإسلام " (5) .

وهذا كالاهان رئيس وزراء بريطانيا السابق ، يُبدي تخوفه من الإسلام ، فيقول بصراحة : " إن هناك خطراً في بلاد إيران وباكستان وتركيا والشرق الأوسط ، عقيدة معادية للنصرانية ، يشعر بما ويعرفها تماماً النصاري المخلصون " (6) ويقول أحد المستشرقين الفرنسيين : " إن من الضروري لفرنسا أن تقاوم الإسلام في هذا العالم ، وأن تحاول على الأقل إيقاف انتشاره " (7) .

يحاول أعداء الإسلام في الشرق والغرب القضاء على منابع القوة عند أبنائه وانتزاع روح المقاومة منهم ، والقضاء على الروابط الحقيقية التي تؤلف بين قلوبمم ، ومن هنا كان خوفهم من وحدة المسلمين ، فهذا أرنولد توينبي يقول : " إن الوحدة الإسلامية نائمة ، ولكن يجب أن نضع في حسابنا ، أن النائم قد يستيقظ " (8) .

ويقول المستشرق القس سيمون: "إن الوحدة الإسلامية، تجمع آمال الشعوب الإسلامية، وتساعد على التملص من السيطرة الأوروبية ..... من أجل ذلك يجب أن نحوّل بالتبشير تجاه المسلمين عن الوحدة الإسلامية " (9). ويقول المبشر لورنس براون: "إذا اتحد المسلمون في إمبراطورية عربية أمكن أن يصبحوا لعنة على العالم وخطراً، أما إذا بقوا متفرقين، فإنهم حينئذ بلا وزن ولا تأثير، يجب أن يبقى العرب والمسلمون متفرقين ليبقوا بلا قوة ولا تأثير " (10).

إن مهمة المبشرين من المسيحيين أن يخمدوا كل صحوة إسلامية خيرة ، تحاول أن تصحح مسار الإسلام ، وتعيد المسلمين إلى سابق قوقم وعزقم ، فهذا رئيس جمعيات التبشير يخاطب المبشرين في مؤتمرهم بقوله " إن مهمة التبشير التي نَدَبَتكم الدول المسيحية للقيام بها في البلاد المحمدية ليست في إدخال المسلمين في المسيحية ، فإن هذا شرف لا يستحقونه ، إن مهمتكم أن تخرجوا المسلم من الإسلام ليصبح مخلوقاً لا صلة تربطه بالأخلاق التي تعتمد عليها الأمم في حياتها ..... لقد هيأتم جميع العقول في الممالك الإسلامية لقبول السير في الطريق الذي سعيتم له ، وهو إخراج المسلم من الإسلام ، إننا نريد أن تعدوا جيلا مطابقاً لما أراده له الاستعمار ،

جيلا لا يهتم بعظائم الأمور ، ويحب الراحة والكسل ، ويسعى للحصول على الشهوات بأي أسلوب ، وتصبح الشهوات هدفه في الحياة ، إن تعلّم فللحصول على الشهوات ، وإذا جمع المال فللشهوات ، وإذا تبّوأ أسمي المراكز ففي سبيل الشهوات ، ويجود بكل شيء في سبيل الشهوات . أيها المبشرون : إن فعلتم ذلك كانت مهمتكم تتم على أكمل الوجوه " (11) .

لعل هذه الأقوال لأعداء الإسلام من المبشرين المسيحيين وغيرهم ، تفسر لنا بوضوح صنيع المستعمرين الأوروبيين في تقسيم البلاد العربية التي وقعت تحت سيطرقم ونفوذهم بعد هزيمة تركية وسقوط الخلافة الإسلامية . فقد قطّعوا ومّزقوا العالم الإسلامي إلى عدة دويلات صغيرة وما زالوا حتى الآن يمزقونما ويقطعونما . كما اختاروا لهذه الدويلات حكاما من المسلمين ، صنعوهم على أعينهم ، من نوعيات خاصة ، وذات مواصفات معينة ، ضمنوا ولاءهم وتبعيتهم ، ليكونوا حجر عثرة أمام انتصار الإسلام في هذه البلاد ، للحيلولة بين الشعوب الإسلامية ودينها .

ويحق لنا أن نتساءل لماذا يتخوف ساسة الغرب وقادته من الإسلام ويخافون انتشاره . لقد عرف هؤلاء الساسة الغربيون أن الإسلام هو الجدار الصلب الذي يقف أمام طموحاتهم وخططهم نحو تحقيق سيطرتهم على العالم ، عرفوا ذلك من خلال تجاربهم الكثيرة والمريرة التي خاضوها مع جند الله المسلمين الذين جربوهم منذ ظهور الإسلام وانتشاره . لقد عرفوا هذه الحقيقة المرة على قلوبهم في كل مرة برز لهم الحاملون لراية الإسلام بصدق وحقيقة . لقد عرفوا عناصر القوة الكامنة في عقيدة الإسلام ومنهجه . فهم يخافون أن يعود الإسلام إلى الأمة التي مزقوها وقطعوها ، فيفعل فيها كما فعل في قبائل العرب قبل أربعة عشر قرنا من الزمان . إنهم يخافون أن يعود الإسلام ويصنع مثل تلك الأمة القوية التي بسطت سلطان العدل والمساواة على معظم بقاع الأرض في ذلك الزمان .

يحق لساسة الغرب وقادته أن يخافوا من الإسلام الذي يصنع أُمة واحدة قوية لا تخترقها مكائدهم ودسائسهم ، ومدافعهم ، وصواريخهم ، فكيف لا يخافون منه ، ويحسبون له ألف حساب ؟

يحق لهؤلاء أن يخافوا من الإسلام الذي يُعلم المسلمين أن الجنة تحت ظلال السيوف ، ويشحن قلوبهم بالشوق إلى الجهاد ، والحقد على الكفر ، والظلم والمنكر ، فيقول لهم : " مَن مات ولم يَغْزُ ، ولم تحدثه نفسه بالغزو ، مات على شعبة من النفاق " مسلم .

كيف لا يخافون من الإسلام ، وهو يأمر أتباعه بالاستعداد التام لقتال أعداء الله ، وأخذ الحذر والحيطة منهم ، فيناديهم بقوله : ﴿ وَأَعِدُواْ هَمُ مَّا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدْوً اللهِ وَعَدُوَّكُمْ وَآخَرِينَ مِن دُوخِمْ لاَ تَعْلَمُوهَهُمُ اللهُ يَعْلَمُهُمْ .. ﴾ (12) ويقول لهم : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ خُذُواْ حِذْرَكُمْ فَانفِرُواْ ثُبَاتٍ أَوِ انفِرُواْ جَمِيعًا ﴾ (13) .

كيف لا يخاف أعداء الإسلام منه ، وهو يُخرج نوعيات من المقاتلين دعاؤهم في صلواتهم طلب الاستشهاد في سبيل الله ، أمثال عبد الله بن جحش ها الذي كان يقسم على ربه فيقول : " اللهم إني أقسم عليك أن ألقي العدو غداً ، فيقتلوني ، ثم يبقروا بطني ، ويجدعوا أنفى وآذاني ، ثم تسألني : مِمَ ذاك ؟ فأقول : فيك يا رب ، فبراً الله قسمه ، وشُوهد آخر النهار ، وأنفه وأذنه معلقان في خيط " (14) .

وكيف لا يخافون من دين يُخرج أناساً يتنافسون على القتال ، أمثال سعد بن خيثمة وأبيه خيثمة ، يتنازعان على الخروج للقتال في سبيل الله ، وكان لا بد أن يقيم أحدهما ، فيقول الابن لأبيه : والله لو كان غير الجنة ، لآثرتك به ، فيقترعان ، وتخرج القرعة للابن ، فيذهب للمعركة ، ويقتل في سبيل الله (15) .

وكيف لا يخافون من الإسلام ، وهو يصنع رجالا لا يعرفون البكاء إلا من خشية الله أو أسفا على فوات فرصة الجهاد والاستشهاد ، أمثال عبد الله بن عمر الذي يقول : " عرضت على رسول الله يوم بدر فاستصغرين ولم يقبلني ، فما أتت على ليلة قط مثلها من السهر والحزن والبكاء ، إذْ لم يقبلني رسول الله . فلما كان العام المقبل ، عرضت عليه فقبلني ، فحمدت الله على ذلك " ابن عساكر .

وأمثال أولئك الذين قال عنهم الله سبحانه وتعالى : ﴿ وَلاَ عَلَى الَّذِينَ إِذَا مَا أَتَوْكَ لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لاَ أَجِدُ مَا أَحْمِلُكُمْ عَلَيْهِ تَوَلَّواْ وَّأَعْيُنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ حَزَنًا أَلاَّ يَجُدُواْ مَا يُنفِقُونَ﴾ (16) .

وكيف لا يخافون من الدين الإسلامي الذي يصنع الفداء والفدائيين ، ممن لا يعرف التاريخ لهم نظيراً ، أمثال معاذ بن عمرو بن الجموح الذي يصف جهاده في معركة بدر ، فيقول سمعت القوم يقولون : أبو الحكم لا يُخْلَصُ إليه ، فلما سمعته ، جعلته من شأني ، فصمدت نحوه ، فلما أمكنني ، حملت عليه ، فضربته ضربة أطنت قدمه بنصف ساقه ، وضربني ابنه عِكْرمة على عاتقي ، فطرح يدي ، فتعلَقت بجلدة من جنبي ، وأجهضت ، ولقد قاتلت عامة يومي ، وإني لأسحبها خلفي ، فلما آذتني ، وضعت عليها قدمى ، ثم تمطيت عليها حتى طرحتها " (17) .

إنهم يخافون من الإسلام ، لأنه يصنع رجالا سيوفا ، مصلتة على الكافرين ، هوايتهم ملاحقة الظالمين ، ونزال الطغاة والمستكبرين ، أمثال خالد بن الوليد ، الذي يقول : ما من ليلة يُهدى فيها إلى عروس أنا لها محب ، أو أُبَشَّرُ بغلام ، أحبُّ إلى من ليلة شديدة البرد ، كثيرة الجليد ، أُصَبِّحُ فيها عدو الله (18) .

من أجل ذلك كله يخاف ساسة الغرب وقادته من الإسلام ، لأنه يتبع منهجاً مميزاً في تربية الرجال ، وصناعة الأبطال ، ولأنه يبنى أُمة لا ترى لأحد فيها فضلاً على الآخر إلا بالجهاد والعمل الصالح ، حيث تروج بضاعة الجهاد ، حتى تكون هي التجارة الرابحة في الدنيا والآخرة .

إن أعداء الإسلام يخافون من عقيدة الجهاد في ديننا الإسلامي ، ومنهجه في تربية الأجيال المسلمة ، وكيف لا يخافون من دين ذروة سنامه الجهاد في سبيل رب العباد ، وباب الحياة الكريمة الطيبة في عرفه الاستشهاد ، يقول تعالى : ﴿ وَلاَ تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاء عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴿ فَرِحِينَ بِمَآ آتَاهُمُ اللهُ مِن فَصْلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِاللَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُواْ بِهِم مِّنْ خَلْفِهِمْ أَلاَّ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَخْزَنُونَ ﴾ فَصْلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِاللَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُواْ بِهِم مِّنْ خَلْفِهِمْ أَلاَّ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَخْزَنُونَ ﴾

وكيف لا يخاف المشركون من الدين الإسلامي ، وهو يأمر أتباعه بقتالهم وملاحقتهم وحصارهم والتضييق عليهم ، يقول الله سبحانه وتعالى : ﴿ فَإِذَا انسَلَخَ الْأَشْهُرُ اخْرُهُمْ فَاقْتُلُواْ الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدتُّمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُواْ هَمُ كُلَّ مَرْصَدِ ... ﴾ (20) .

إن اليهود والنصارى يخافون من انتشار الدين الإسلامي ، لأنه يُوجِّد أتباعه ، ويرص صفوفهم ، ولا يترك بينهم مطمعا لطامع ، ولا منفذا لعدو ، ويأمرهم بقطع الولاء لكل كافر ، ويعتبر موالاة العدو كفراً يستوجب غضب الله والخلود في نار جهنم ، يقول جلَّ شأنه : ﴿ لَا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءهُمْ أَوْ أَبْنَاءهُمْ أَوْ إِخْوَاكُمُ أَوْ عَشِيرَكُمُ مِن .. ﴾ (21) .

من أجل ذلك كله ، فإن أعداء الإسلام يخافون عودته وانتشاره ، لأنه يقف بالمرصاد لمكرهم وكيدهم . ولأنه يربي شعوباً مسلمة مُحصَّنة ضد مخططاهم ، ومؤامراهم ، وشباكهم الفكرية والشهوانية ، ترفض أن تسلم قيادها ، وتعطى ولاءها لغير الله ورسوله والمؤمنين ، لا مكان عندها لأفكارهم المضللة ، ولا لبضاعتهم الفاسدة ، ولا لعملائهم الخونة .

ولقد ألمَّ بالمسلمين اليوم كثير من الكوارث والمصائب والمؤامرات ، حتى التبست عليهم السبل وضاقت بهم الأرض على رحبها ، وتنكر لهم أولئك الذين كانوا بالأمس يطلبون ودهم وعوضم ويلتمسون رضاهم ، حتى أصبحوا في فتنة تَدَعُ الحليمَ حيرانَ ، ولا يدري من أين يأتيه البلاء ، ويصدق عليهم قول الشاعر :

ولو كان سهماً واحداً لاتقيته \* \* \* في ولكن سهم وثانٍ وثالث .

ليس غريباً على الإسلام أن يجتاز محنة أو يخوض معركة ، وإنما الغريب حقاً هو تعاون أبنائه مع أعدائه عليه . وتلك هي المحنة القاسية المريرة ، إذْ ليس أمَرُ على النفس أن يكون عقوقها من أبنائها ، وخذلانها ممن ترجو منهم النصرة ، مما زاد المحنة قسوة وضراوة ، حتى أصبح المسلم في عصرنا أشبه بجندي في ميدان ، أحاط به العدو من كل مكان ، ويأتيه الموت من كل جانب ، وهو صامد صمود الجبال ، ويعاني من المشكلات الكثيرة التي لا يحصرها عَدُّ ولا يحدها حَدُّ ، فالمسلمون في فلسطين ،

وأفغانستان ، والسودان ، والفلبين والعراق ، وفي أقطار أُخرى كثيرة مفزعون خائفون ، تكالب عليهم أعداؤهم ، وتداعوا إلى حربهم تصديقاً لحديث الرسول على : " يوشك أن تداعي عليكم الأُمم كما تداعي الأكلة إلى قصعتها : قالوا: أمنْ قلّة نحن يومئذ يا رسول الله ؟ قال : بل أنتم يومئذ كثير ، ولكنكم كغثاء السيل " أبو داود .

يبدو أنه لا مخرج ولا نجاة للإسلام من هذه المحن والكوارث التي أحاطت به من كل جانب إلا العمل بالحديث النبوي الشريف الذي رسم لنا صورة رائعة للخروج من هذه الظلمة ، حيث يقول الرسول : " يا أبا ذر أحكم السفينة فإن البحر عميق ، وأكثر الزاد ، فإن السفر طويل ، وأخلص العمل فإن الناقد بصير " .

استغل المفكرون الغربيون ما آل إليه أمر المسلمين من الضعف ، فراحوا يشككونهم في دينهم الذي هو مصدر قوقهم ، وسر عظمتهم . ومن أجل ذلك عقدوا المؤتمرات ، واستشاروا الخبراء ، ووضعوا البرامج المكثفة ، والخطط الملائمة للوصول إلى غاياتهم وأهدافهم التي ضحُّوا من أجلها بكل غالٍ ونفيسٍ للنيل من الإسلام ، وصرف المسلمين عن التمسك بدينهم .

ويُروى أن الرسول ﷺ سُئِلَ هل للإسلام من منتهى ؟ قال : " نعم ، أيما أهل بيت من العرب أو العجم ، أراد الله بمم خيراً أدْخل عليهم الإسلام " . قال : ثم مه ، قال " ثم تقع الفتن كأنها الظُلل " قال : كلا والله ، إن شاء الله . قال : " بلى ، والذي نفسي بيده ، ثم تعودون فيها أَساوِرِدَ صَبًا (22) . يضْرب بعضكم رقاب بعض " أحمد

إن المسلمين بحاجة إلى رؤية تكشف لهم عن العدو والصديق والخائن والمخلص ، وتدلنا على السلاح الفعّال الذي نستطيع به رد العدوان ، واسترداد الكرامة والأوطان . يقول الرسول على في حديث طويل : " ألا إن رَحَى الإسلام دائرة ، فدوروا مع الإسلام حيث دار ، ألا إن القرآن والسلطان سيفترقان ، فلا تفارقوا الكتاب ، ألا إنه سيكون عليكم أُمراءٌ مُضِلون ، يقضون لأنفسهم مالا يقضون لكم ، وإن عصيتموهم قتلوكم .

قالوا: فما نصنع يا رسول الله ؟ قال: كما صنع أصحاب عيسى ، نُشِروا بالمناشير، وحُمِلوا على الخشب، والذي نفس محمد بيده لموتٌ في طاعة الله ، خيرٌ من حياة في معصية الله عزّ وجلّ " أبو داود.

### مفاتيح الأعمال الصالحة:

يحق لنا أن نتساءل لماذا وصل المسلمون في عصرنا الحاضر إلى هذه الدرجة من الضعف ؟ وما هي الأسباب الحقيقية التي أدت إلى ضعفهم ، وذهاب شوكتهم وقوتهم ؟

كان المسلمون الأوائل من السلف الصالح ، عندما تحل بهم الكوارث ، أو تنزل بهم المصائب ، يدعون الله ، فيستجيب لدعائهم ، وينقذهم من مصائبهم ببركة دعواتهم الصادقة ، وأعمالهم الصالحة .

يستجيب الله دعاء المسلم الذي يعبد الله حق عبادته ، ولا يُصِرُ على معصيته ، ويتوب إليه ، ويرجو رحمته ، ويخشى عذابه ، ويرجو الله واليوم الآخر بقلب منيب ، ويُحسن ظنه بربه ، ويجاهد في سبيل الله لإعلاء كلمة الله ، ويجعل عزّ الإسلام وتمكينه شغله الشاغل في حياته ، مع يقين الإيمان ، والعمل الصالح ، وكمال المحبة لله عزّ وجلّ .

لذا ، مَن أراد أن يُستجاب دعاؤه ، فليكن بحق مسلماً تقياً ، وليكثر من مفاتيح الأعمال الصالحة : من الصدقة ، والصوم ، وبرّ الوالدين ، وصلة الرحم ، والاستغفار ، والتقوى ، وكل عمل صالح ، وكل كلمة طيبة ، مفتاح من مفاتيح الفرج ، والكبم الطيب لا يقف عند حد ، والعمل الصالح ما أكثره .

إن ما بين العبد المسلم وربه لا يقف عند حدود كلمات محدودة ، وأعمال معينة ، فالعبرة بصدق التوجه إلى الله عزّ وجلّ ، فلله عباد قبل أن يرفعوا أيديهم بالدعاء ، تُقضى حوائجهم . وإلا فمهما يدعو الإنسان بالدعوات المستحبات ، والأذكار الباقيات ، ويكثر من الأعمال الصالحات ، وهو ليس من الموحدين الصالحين

، فأنى يُسْتجاب له ؟؟ ولعله يصدق عليه قول الله تعالى : ﴿ وَمَا دُعَاءِ الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَال﴾ <sup>(23)</sup> .

كان الله سبحانه وتعالى يستجيب دعاء عباده من الزاهدين والعابدين والعابدين والصالحين ، فيفرج عليهم كربكم ، ويزيل آلامهم وأحزاهم ، فكانت دعواهم المُستجابة ، إنما ترفعها أعمالهم الصالحة ، يقول تعالى : ( .... إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ ﴾ (24).

كانت حياة هؤلاء الناس من السلف الصالح ، كلها عبادة ، وطاعة ، وصلاح ، وتقوى ، فقد استثمروا كل وقت في الطاعات ، والأعمال الصالحات ، وصدق فيهم قول الشاعر :

اغتنمْ ركعتينِ زُلفىَ إلى الله إذا كنتَ فارغاً مستريكا. وإذا ما هَممْتَ بالنطْقِ بالباطلِ فاجعَلْ مكانَه تسبيحًا. فاغتنامُ السكوتِ أفضلُ من خَوْض وإنْ كنتَ بالكلام فَصيحًا.

أين نحن من هؤلاء الزاهدين والعابدين الذين شغلتهم عبادة الله ، فأجاعوا بطونهم ، وأسهروا عيونهم في طاعة الله وعبادته بجد وحزم ، ورغبة فيما عنده من النعيم المقيم ؟ وفيهم يقول الشاعر :

أفلح الزَّاهِدونَ والعابدون إذْ لمولاهم أجاعوا البُطونَا . أَسْهروا الأعينَ العَليلةَ حباً فانقضَى ليلُهم وهم ساهِرونَا . شَغلتْهم عبادةُ اللهِ حتى حَسِبَ الناسُ أَنَّ فيهم جُنونَا .

كان هؤلاء الناس من عباد الله الأتقياء الصالحين المخلصين يُكثرون من القُربات ، والأعمال الصالحات . ووصلوا بتقواهم إلى أن أصبح دعاؤهم مُستجاباً ، وإذا ما أصبح الإنسان من المتقين كفاه الله كل ما أهمه دون طلب منه . والتقوى كما وصفها علي بن أبي طالب – كرّم الله وجهه – هي : العمل بالتنزيل ، والرضا بالقليل ، والخوف من الجليل ، والاستعداد ليوم الرحيل (25) .

الناس في عصرنا الحاضر قلد بغوا وطغوا وفسقوا ، وارتكبوا المعاصي والسيئات في أقوالهم وأفعالهم ، واعتدوا على الأنفس والأعراض والأموال ، وفسدوا

واختالوا وتكبّروا ، وانقادوا لشهواتهم وأهوائهم فيما يفعلون . كما خالفوا كتاب الله وسنة نبيه على ، وأعزُّوا أعداء الله ، وأذلُّوا أولياءه الصالحين . والله سبحانه وتعالى لا يحب من عباده الضالين ، ويمقتهم ، ويلعنهم ، ويعاقبهم جزاء ضلالهم وفسوقهم وعصيانهم ، فأنى يستجاب لنا ؟ فمهما أكثرنا من الاستغفار والأدعية النبوية المأثورة ، والأذكار المختارة ، حتى ولو كان دعاؤنا في أفضل المواطن التي يكون العبد فيها أقرب ما يكون من ربه ، حيث يُستجاب الدعاء سواء في سجودنا في الصلاة أو كان الدعاء في جوف الليل الآخر أي في الثلث الأخير من الليل وقت السحر ، أو في غير ذلك من المواطن التي يُستجاب فيها الدعاء ، فلن يستجيب الله لدعائنا ، ما دمنا لا نعبد لله حق عبادته ، ولا نتوب إليه ، ولا نرجو رحمته ، ولا نخشى عذابه .

يرُوى أن إبراهيم بن إسحاق الله مرَّ بسوق البصرة ، فقال الناس : يا أبا إسحاق ، إن الله تعالى يقول : ﴿ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ ونحن ندعوه فلا يستجيب لنا ، فقال لهم : لأن قلوبكم قد ماتت بعشرة أشياء :

- 1. عرفتم الله فلم تؤدوا حقه .
- 2. قرأتم القرآن فلم تعملوا به .
- 3. ادّعيتم حب الرسول ﷺ فلم تعملوا بسنته .
  - 4. قلتم إن الشيطان عدوكم فوا فقتموه.
- 5. قلتم إنكم مشتاقون إلى الجنة ، فلم تعملوا لها .
  - 6. قلتم إنكم تخافون النار ، فلم تقربوا منها .
    - 7. قلتم إن الموت حقٌّ ، فلم تستعدوا له .
  - 8. اشتغلتم بعيوب الناس ، وتركتم عيوبكم .
    - 9. أكلتم نعمة الله ، فلم تشكروه عليها .
      - 10. دفنتم موتاكم ، فلم تعتبروا .

#### فكيف يُستجاب لكم ؟

إننا في هذه الأيام ندعو الله ، ونرفع أكفنا إليه ، وقد سفكنا بحا الدماء ، وملأنا بطوننا من الحرام ، وارتكبنا المظالم ، ولم نزدد من الله إلا بُعداً . فلو بلغت أيدينا

عنان السماء ، فإن الله لا يستجيب دعاءنا ، ولا يرحم بكاءنا ، حتى نرد المظالم ، ونُقبل على الله . عند ذلك لعل الله يقبل توبتنا ، ويحبنا ، ويستجيب لدعائنا ، لأن الله إذا أحب عبداً كان سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر به ، ويده التي يبطش بها .

كان السلف الصالح – رضوان الله عليهم – يغتنمون الفرص المناسبة ، فيكثرون من الأعمال الصالحات ، والطاعات ، والصدقات ، ويكثرون من تلاوة القرآن وتدبر معانيه ، ويحضرون مجالس العلم والذكر ، فيجددون إيماهم ، حيث يُذكر الله ، وتنزل السكينة والرحمة ، وتحف بحم الملائكة ، يقول الرسول على ذكر ، فتفرقوا عنه ، إلا قيل لهم : قوموا مغفوراً لكم " البخاري.

وقد ضرب أبو بكر الصديق هم مثلاً أعلى في الإكثار من الأعمال الصالحة التي تُقرِّبه إلى الله ، فيروى أن رسول الله الله الصحابه : " مَن أصبح اليوم منكم صائماً ؟ " قال أبو بكر : أنا ، قال : " فمن اتبع اليوم منكم جنازة ؟ " قال أبو بكر : أنا . قال : فمن أطعم اليوم منكم مسكينا ؟ " قال أبو بكر : أنا . قال : فمن عاد منكم اليوم مريضاً ؟ " قال أبو بكر : أنا . فقال رسول الله الله الله على : " ما اجتمعن في أمريً والا دخل الجنة " مسلم .

هذا هو منهج السلف الصالح من الصحابة - رضوان الله عليهم - الاستمرار والمداومة في عمل الخيرات ، والإكثار من الطاعات ، والأعمال الصالحات ، حتى يتقوّى الإيمان في نفوسهم . وقد سئل الرسول على : " أي الأعمال أحب إلى الله ؟ قال : أدومها وإن قلِّ " البخاري . وقد وصف الله سبحانه وتعالى هؤلاء الصحابة بقوله : ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْحَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ بقوله : " وما يزال عبدي يتقرب إلى النوافل حتى أحبه " البخاري .

هكذا ، كان السلف الصالح من الزاهدين والعابدين والصالحين ، يجددون إيمانهم ، ويُناجون ربَهم ، وينكسرون بين يديه عزَّ وجلَّ ، فيظهرون افتقارهم إليه ، ولا

يتعلقون بالدنيا، ويغتنمون فراغهم لأداء الطاعات والعبادات ، ويصدق فيهم قول الشاعر (27):

اغتنمْ في الفراغِ فَضْلَ ركوعٍ فعسى أن يكونَ موتُك بغتْه. كم صحيح رأيت من غير سقمٍ ذهبَتْ نفسه الصحيحة فلْته.

كانوا يخافون الله ، ويرجونه ، ويحسنون الظن به ، ويتوبون إليه ، ويعتصمون بكتاب الله وسنة رسوله . من أجل تقوية إيمانهم وتجديده في نفوسهم ، يقول الرسول : " إن الإيمان ليخلُق في جوف أحدكم ، كما يَخْلُق الثوب ، فاسألوا الله أن يجدد الإيمان في قلوبكم " الحاكم .

كان هـؤلاء النـاس مـن أوليـاء الله الصـالحين ، إذا رفعـوا أيـديهم إلى الله ، استجاب دعاءهم ، لأنه يستحي أن يردهم خائبين ، فأين نحن من هؤلاء ؟

# أين نحن من السلف الصالح ؟

اقتدى السلف الصالح – رضوان الله عليهم – بسنة الرسول ﷺ، وساروا على نفجه ، وسلكوا سبيله ، واتبعوا صراطه المستقيم ، ولم يزيغوا عنه ، فهم كما يقول الشاعر (28) :

ليس الطريق سوى طريقُ محمدٍ فهو الصراطُ المستقيمُ لمن سَلَكْ. مَن يمشي في طرقاته فقد اهتدى سُبلَ الرشادِ ومَن يَزغْ عنها هَلَكْ.

وحرص هؤلاء الناس على أداء الصلاة في المساجد في أوقاتما ، وأعطوها حقها من الخشوع والخضوع لله ، وأنزلوها منزلتها ، امتثالاً لأوامر الله ، ورغبة فيما عنده ، كما كانوا يستعدون لها ، ويتشوقون لأدائها ، فكانوا كما يقول الشاعر (29):

أحِنُّ اشتياقاً للمساجِد لا إلى قصورٍ وفُرشٍ بالطرازِ موشح .

كما كانوا من شدة حرصهم على الصلاة والطاعات ، يتسابقون إلى المساجد حال النداء ، فهم كما يصفهم الشاعر  $^{(30)}$ :

تراه يمشي في الناسِ خائفاً وَجِلاً المساجِد هَوْناً بين أطمارٍ .

كان سعيد بن المُسَّيب من شدة حرصه على الصلاة ، يحافظ على دخول المسجد قبل الأذان ، وبقى على هذه الحالة أكثر من أربعين سنة . قال بُرد مولي سعيد بن المسُيَّب : ما نُودي للصلاة منذ أربعين سنة إلا وسعيد في المسجد (31) .

ويرُوى أن سليمان بن الأعمش استيقظ من النوم لحاجة ، فلم يُصِبْ ماءً ، فوضع يده على الجدار فتيمم ، ثم نام ، فقيل له في ذلك ، قال : أخاف أن أموت على غير وضوء (32) .

ويقول أبو حاتم الأصم: فاتتنى الصلاة في الجماعة، فعزّاني أبو إسحاق البخاري وحده، ولو مات لي ولد لعزّاني أكثر من عشرة آلاف، لأن مصيبة الدين أهون على الناس من مصيبة الدنيا (33).

وهذا من دُرر الكلام ونفيسه ، فما أكثر ما نرى من المعزّين بفقد عزيز ، وذهاب قريب ، ولكننا لا نرى من يُعزّي في فَقْدِ جانب من جوانب الدين ، فاللهم لا تجعل مصيبتنا في ديننا ، ولا تجعل الدنيا أكبر همنا .

وسُئل خلف بن أيوب : ألا يؤذيك الذباب في صلاتك فتطرده ، فقال : لا أُعوِّد نفسي شيئاً يُفسد على صلاتي ، قيل له : وكيف تصبر على ذلك ؟ قال : بلغني أن الفسّاق يصبرون تحت أسواط السلطان ، فيقال : فلان صبور ، ويفتخرون بذلك ، فأنا قائم بين يدي ربى ، أفأتحرك لذبابة (34) ؟

كما يُروى أن منصور بن زاذان توضأ يوماً ، فلما فرغ دمعت عيناه ، ثم جعل يبكي ، حتى ارتفع صوته ، فقيل له : رحمك الله ما شأنك ؟ فقال : وأي شأن أعظم من شأني ؟ أُريد أن أقوم بين يدي مَن لا تأخذه سِنَةٌ ولا نوم ، فلعله أن يُعرض عنى (35) .

وكان عبد الله بن الزبير وهو المعروف بطول صلاته ، قال عنه مسلم بن بنّاق المكي ، ركع ابن الزبير ركعة ، فقرأت البقرة وآل عمران والنساء والمائدة ، وما رفع رأسه . وكان إذا قام إلى الصلاة كأنه جذع من الخشوع لا يتحرك . ويروى أنه كان يصلى فجاء حجر المنجنيق ، فأخذ طائفة من ثوبه ، فما انصرف من صلاته حتى فرغ (36)

وكان مالك بن أنس يطيل الركوع والسجود ، وإذا وقف في الصلاة فكأنه خشبة يابسة لا يتحرك منه شيء ، فلما أصابته العلة قيل له : لو خففت من هذا قليلاً . فقال : ما ينبغي لأحدٍ إذا عمل عملاً إلا حسّنه (37) .

وهذا معاذ بن جبل – رضي الله عنه – يوصي ابنه بالحرص على الصلاة ، وإتمامها على الوجه الصحيح فيقول له : " يا بني إذا صليت صلّ صلاة مودع ، لا تظن أنك تعود إليها أبداً ، واعلم يا بني أن المؤمن يموت بين حسنتين ، حسنة قدّمها وحسنة أخّرها (38) .

فهي صلاة خوف من عذاب الله ، ورجاء لما عنده ، وهي صلاة مُودِّع لما في الدنيا ، راجٍ بعمله الدار الآخرة وما فيها . ونحن حقيقة سنودع هذه الدنيا التي نعيشها بين صلاتين ، صلاة أدّيناها ، وصلاة ننتظر دخول وقتها . فَحِريُّ بنا أن نؤدي صلاة مُودِّع في كل صلاة ، عسى الله أن يختم لنا بخير ، ويتقبل منا حسناتنا ، ويتجاوز – بمنّه وكرمه – عن سيئاتنا . قال الرسول على يوصي أُمته : " الصلاة الصلاة ، وما ملكت إيمانكم " ابن ماجة . ندعو الله مخلصين أن لا يفقدنا الله حيث أمرنا ، ويجدنا حيث نُهانا .

وقال القاسم بن محمد : غدوت يوماً ، وكنتُ إذا غدوت بدأت بعائشة – رضي الله عنها – أُسلم عليها ، فغدوتُ يوماً إليها ، فإذا هي تُصلِّي الضحى ، وهي تقرأ : ﴿ فَمَنَّ اللَّهُ عَلَيْنَا وَوَقَانَا عَذَابَ السَّمُومِ ﴾ (39) . وتبكي وتدعو ، وتردد الآية ، فقمتُ حتى مَلَلْتُ ، وهي كما هي ، فلما رأيت ذلك ذهبت إلى السوق فقلت : أفرغ من حاجتي ثم أرجع ، ففرغت من حاجتي ، ثم رجعت ، وهي كما هي تردد الآية وتبكي وتدعو (40) .

هكذا ،كان الصالحون من السلف الصالح في صلاقه خاشعين مخلصين في عملهم لله سبحانه وتعالى ، شديدي الحرص على الصلاة وعلى الطاعات ، يتركون الدنيا جانباً ، ويقومون عن أعمالهم مسرعين متجهين إلى الله ، ويُقبلون على الطاعات ، والأعمال الصالحات ويتسابقون إلى المساجد سراعاً ، فهم كما يقول الشاعر (41) : صلاة المرء في أخراه ذُخرٌ وأولُ ما يُحاسَبُ بالصلاة .

له الفوزُ فيها بالصلاةِ . له تباً بعد الممات . فإن يَمتْ فطُوبي ثم طُوبي وإلاَّ فالنارُ مثواهُ وتباً

ولم يمنع الصالحين كبر السن ، وضعف الجسم عن الوقوف الطويل بين يدي الله ، فهذا أبو إسحاق السُبَيْعي يقول : ذهبت الصلاة مني ، ضَعَفْتُ ورقَ عظمي ، إني اليوم أقوم في الصلاة ، فما أقرأ إلا البقرة وآل عمران . أما عندما ضعف عن القيام بنفسه ، فكان لا يقدر أن يقوم إلى الصلاة حتى يُقام ، فإذا أقاموه ، فاستتمَّ قائماً قرأ ألف آية وهو قائم (42) .

أما عطاء بن أبي رباح فكان بعدما كبر وضعف ، يقوم إلى الصلاة ، فيقرأ مائتي آية في البقرة وهو قائم ، لا يزول منه شيء ولا يتحرك (<sup>(43)</sup> .

اجتمعت فيه ثلاثة أُمور : كبر سن وضعف ، وقراءة طويلة ، ثم هو خاشع لا يزول منه شيء ولا يتحرك .

ماذا يقول هؤلاء الصالحون عن صلاتهم ، يقول معاوية بن مُرَّة : أدركت سبعين رجلاً من أصحاب محمد ولله ولو خرجوا فيكم اليوم ما عرفوا شيئاً مما أنتم عليه إلا الأذان (44). هذا في القرون الأولى ، فماذا لو خرج رجل من السلف الصالح في وقتنا الحاضر ؟

موتُ التقيّ حياةٌ لا انقطاعَ لها قد ماتَ قومٌ وهم في الناس أحياءُ  $^{(45)}$ .

وسُئِل حاتم الأصم عن صلاته ، فقال : إذا حانت الصلاة أسبغت الوضوء ، وأتيت الموضع الذي أُريد الصلاة فيه ، فاقعد فيه حتى تجتمع جوارحي ، ثم أقوم إلى صلاتي ، واجعل الكعبة بين حاجبي ، والجنة عن يميني ، والنار عن شمالي ، ومَلَك الموت ورائي ، أظنها آخر صلاتي ، ثم أقوم بين الرجاء والخوف ، وأكبر تكبيراً بتحقيق ، وأقرأ قراءة بترتيل ، وأركع ركوعاً بتواضع ، وأسجد سجوداً بتخشع ، وأقعد على الورك الأيسر ، وأفرش ظهر قدمها ، وأنصب القدم اليمني على الإبحام ، وأتبعها الإخلاص ، ثم لا أدري أَقُبِلَتْ منى أم لا " (46) .

هكذا كان يؤدي هؤلاء الصالحون صلاتهم على أتم وجه بخشوع وخضوع لله – عزّ وجلّ – وحضور قلب وتدبر ، وقد مدحهم الله بقوله : ﴿ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ

وقال الرسول ﷺ: " إن الرجل لينصرف ما كُتب له إلا عشر صلاته ، تسعها ، ثمنها ، سدسها ، خمسها ، ربعها ، ثلثها ، نصفها " أبو داود .

لقدكان السلف الصالح من الصحابة والتابعين يترسمون الخُطَى النبوية ، فأصبحوا بذلك سادة الدنيا ، وفتح الله لهم أبواب الخير من كل مكان ، ورفعوا راية التوحيد في مشارق الأرض ومغاربها . ولم يكن هذا النصر المؤزّر الذي حققه الله على أيديهم وليد الصدفة ، ولم يكن بسبب كثرة العدد والعُدَّة ، وإنما تحقق ذلك بسبب اعتمادهم على الله ، والتوكل عليه مع الأخذ بالأسباب المشروعة .

لا شك أن هؤلاء عرفوا حلاوة الإيمان ، ولذة الطاعة التي لا يعرفها إلا مَن تذوقها من عباد الله الصالحين الزاهدين في الدنيا ، فقد سُئل أحدُهم عما يجده في العبادة والذكر ، فقال : " نحن في لذة لو عرفها الملوك ، لجالدونا عليها بالسيوف " . وقال أحد الصالحين : إن في الدنيا جنة ، مَن لم يدخلها ، فلن يدخل جنة الآخرة ، إنها جنة الإيمان .

إن هؤلاء الزاهدين الصالحين الصادقين في أعمالهم الصالحة ، تميزوا بمكارم أخلاقهم ، وعقولهم النيِّرة ، وعِلْمهم ، وحِلْمهم ، وجودهم ، وصبرهم ، فهم بذلك كما قال على بن أبي طالب :

إن المكارمَ أخلاقٌ مطهرةٌ العقلُ أولها والدينُ ثانِيها . والحيلُ ثالِثهُا والحِرقُ سادِيها . والجودُ خامِسُها والعِرقُ سادِيها . والسِرُ سابِعُها واللينُ عاشِيها .

أين نحن في عصرنا الحاضر من هؤلاء الصالحين الخاشعين الذين كانوا يسارعون لأداء الصلاة على أكمل الوجوه وأتمها ؟ حالنا اليوم خلاف ما كان عليه هؤلاء الناس من السلف الصالح الذين كانوا يكثرون من العبادات والطاعات رغم الأعباء التي كانوا يحملونها .

هنالك بون شاسع ، وفارق كبير بين عباد الأمس ورجال اليوم ، فأسرع شيء يؤدًى في حياتنا اليوم الصلاة ، فمنا مَن ينقرها نقراً ، ومنا مَن لا يخشع فيها الخشوع التام ، بل ويغلب على الكثير منا ، مَن يؤدي الصلاة بلا اهتمام وحرص . والبعض لا يدخل المسجد إلا قبل الأذان أو معه ، بل إن البعض قد يموت وهو لم يدخل المسجد ، بل يُدْخَلُ به للصلاة عليه.

هذا البعض يغفل عن الصلاة ، بذكر الدنيا ، والتشاغل بها ، حتى يدركه الموت ، ويأتيه الأجل ، فهو كما يقول الشاعر  $^{(49)}$ :

يُؤَمِّلُ دنيا لِتَبْقِى له \*\*\* فوافى المنية دونَ الأمل . حثيثاً يروي أُصولَ الفَسِيلِ \*\*\* فعاشَ الفَسِيلُ وماتَ الرجل (50)

كثير من شباب اليوم لا يحلو لهم النوم إلا وقت الصلاة ، والبعض يسمع صوت المنبه للصلاة فلا يستجيبون .

نسى هؤلاء الشباب تحذير الله سبحانه وتعالى لمن أضاع الصلاة ، حيث توعّد مضيعها بالعذاب الشديد ، فقال تعالى : ﴿ فَخَلَفَ مِن بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُوا الصَّلَاةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقُوْنَ غَيًّا ﴾ (51) . ويؤكد ذلك عمر بن الخطاب في قوله : " إذا رأيت الرجل يضيع الصلاة فهو والله لغيرها أضيع " (52) .

ومن مظاهر ضعف الإيمان عند الناس في العصر الحاضر التكاسل عن الطاعات والعبادات وإضاعتها ، وإذا أداها كثير من الناس فإنما هي حركات جوفاء لا روح فيها ، وقد وصف الله هؤلاء المنافقين بقوله : ﴿ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى الصَّلاَةِ قَامُواْ كُسَالَى ﴾ (53) . ويقول الرسول ﷺ في شأن المتأخرين عن صلاة الجماعة : " لا يزال قوم يتخلَفون عن الصف الأول حتى يخلفهم الله في النار " أبو داود . كثيرهم الذين لا يشعرون بتأنيب الضمير إذا ناموا عن الصلاة المكتوبة ، أو تكاسلوا عن أداء السنن الرواتب ، والتبكير إلى المساجد وسائر النوافل .

#### نماذج من الصالحين العابدين:

هناك كثير من السلف الصالح - رضوان الله عليهم - هم من عباد الله المؤمنين من أهل التقوى والإيمان ، كانوا يُحصنون أنفسهم بأدعية نبوية أو بآيات قرآنية ، تدفع عنهم الأذى ، ولم يستطع أحد من الحكام أو الأمراء على إيذائهم ، ولم يكن لأحد عليهم من سبيل ، فكان الله يستجيب دعاءهم ، لأنهم من عباد الله الصالحين الصادقين الطائعين ، الذين حرصوا كل الحرص على مرضاة ربهم في كل شئونهم ، يؤدون حق الله في كل أمره ، سره وجهره ، فكانوا ممن يجبهم الله ، ويرضي عنهم ، ويعفو عنهم ، ويعزهم ويتولاهم بما يسعدهم في الدنيا والآخرة ، وفيهم ويقول الله سبحانه وتعالى : ﴿ وَمَن يَتَوَلَّ الله وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ اللهُ اللهُ اللهُ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ اللهُ اللهُ اللهُ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ

هؤلاء هم أهل التقوى يطيعون الله جلّ شأنه ، ويجلسون لذكره ، فتتنزل عليهم السكينة والطمأنينة ، وتغشاهم الرحمة ، وتخفهم الملائكة ، حتى أن من يجلس معهم تناله الفرحة التي غمرهم ، عندما يقول الحق جل جلاله لملائكته : " فأشْهِدُكم أي قد غفرت لهم ، فيقول مَلَكٌ من الملائكة : فيهم فلان ليس منهم ، إنما جاء لحاجة ، فيقول : هم القوم لا يشقى بهم جليسهم " البخاري .

فالشقاء لا يعرف لهؤلاء الصالحين طريقاً ، بل إن الإيمان يجلب لهم الفرحة ، ولمن يجالسهم ، ثم تكون الفرحة الكبرى عندما يجمعهم الله في ظل عرشه ، ثم يأذن لبعضهم في الجنة على سرر متقابلين .

فالأخوة الصادقة والمحبة في الله عزّ وجلّ تجعل المؤمن يجني الفرحة في الدنيا بصحبة الصادقين المخلصين ، وفي الآخرة بمحبة رب العالمين ، فهو القائل سبحانه وتعالى : " حُقَّت محبتي للمتناصحين فيَّ ، وحُقَّت محبتي للمتزاورين فيّ ، وحُقَّت محبتي للمتباذلين فيّ . المتحابون فيّ على منابر من نور يغبطهم بمكانتهم النبيون والصدّيقون والشهداء " أحمد .

من هؤلاء الصالحين الصابرين الذين حاول حكام عصرهم النيل منهم أنس بن مالك . روى عمر بن أبان أنه قال (55) : أرسلني الحجاج في طلب أنس بن مالك

ومعي فرسان ورجال ، فأتيته وتقدّمتُ إليه ، فإذا هو قاعد على بابه ، قد مدً رجُليه ، فقلت له : أجب الأمير ، فقال : مَن الأمير ؟ فقلت له : الحجاج بن يوسف . فقال : أذلّه الله تعالى ، هذا صاحبك قد طغى وبغى ، وخالف الكتاب والسنة ، فقال : أذلّه الله تعالى ينتقم منه ، فقلت له : أقصر الخطبة وأجب ، فقام معنا . فلما دخل ، قال الحجاج : أنت أنس بن مالك ، قلت : نعم ، قال أنت الذي تسبّنا وتدعو علينا ؟ قال : نعم ، وذلك واجب على وعلى كل مسلم ، لأنك عدو الله ، وعدو الإسلام ، تُعزُّ أعداء الله ، وتُذِلُّ أولياءه . فقال له الحجاج : أتدري لم دعوتك ؟ قال : لا . قال : أريد أن أقتلك شرَّ قِتْلَة ، فقال أنس بن مالك : وله لو عرفت صحة ذلك لعبدتك من دون الله تعالى ، وشككت في قول الرسول و الله فإنه عَلَمني دعاءً ، وقال : "كل مَن دعا به في كل صباح لم يقدر أحد على أذيته ، ولم يكن لأحد عليه سبيل ". وقد دعوت به في صباحنا هذا . فقال الحجاج : أريد أن تعلمني هذا الدعاء . قال : معاذ دعوت به في صباحنا هذا . فقال الحجاج : أريد أن تعلمني هذا الدعاء . قال : معاذ الله أن أعلمه أحداً ما دمت حياً . فقال : خلُوا سبيله .

فقال الحاجب: أيها الأمير لنا في طلبه كذا وكذا يوماً حتى أخذناه ، فكيف نُحَليّ سبيله ؟ قال الحجاج: لقد رأيت على عاتقه أسديْن عظيميْن فاتحيْن أفواههما ، كلما كلمته يهمّان إلى فكيف لو فعلت به شيئاً ؟ ثم إن أنساً على لم حضرته الوفاة ، علم الدعاء لإخوانه وهو:

" بسم الله الرحمن الرحيم ، بسم الله خير الأسماء ، بسم الله الذي لا يضر مع اسمه شيء السمه أذى ، بسم الله الكافي ، بسم الله المعافى ، بسم الله الذي لا يضر مع اسمه شيء في الأرض ولا في السماء ، وهو السميع العليم ، بسم الله على نفسي وديني ، وبسم الله على أهلي ومالي ، بسم الله على كل شيء أعطانيه ربي ، الله أكبر .... الله أكبر ، أعوذ بالله مما أخاف وأحذر ، الله ربي لا أُشرك به شيئاً ، عزّ جارك ، وجلّ ثناؤك ، وتقدّست أسماؤك ، ولا إله غيرك ، اللهم إني أعوذ بك من شركل جبّار عنيد ، وشيطان مريد ، ومن شر قضاء السوء ، ومن شركل دابة أنت آخِذٌ بناصيتها ، إن ربي على صواط مستقيم " .

ومن هؤلاء الصالحين الزاهدين الحسن بن علي – رضي الله عنهما – ويروى أن عطاء الحسن بن علي من معاوية بن أي سفيان (56) ، كان مائه ألف في كل سنة ، فحبسها معاوية في بعض السنين ، فحصلت له ضائقة شديدة ، قال : فدعوت بدواة لأكتب إلى معاوية لأذكرت نفسي ، ثم أمسكتُ ، فرأيت رسول الله ولله ولا أله المنام ، فقال : كيف أنت يا حسن ؟ ، فقلت : بخير يا أبتِ ، وشكوت إليه تأخر المال عني ، فقال : أدعوت بدواة لتكتب إلى مخلوق مثلك تُذكره ؟ فقلت : نعم يا رسول الله ، فكيف أصنع ؟ فقال : قل : " اللهم اقذف في قلبي رجاءك ، واقطع رجائي عمن سواك ، حتى لا أرجو أحداً غيرك ، اللهم ما ضَعُفَتْ عنه قوَّتي ، وقصر عنه عِلْمي ، ولم تنته إليه رغبتي ، ولم تبلغه مسألتي ، ولم يجر على لساني ، ثما أعطيت أحداً من الأولين والآخرين من اليقين ، فخُصِني به يا أرحم الراحمين " .

قال : فوالله ما ألححتُ به أسبوعاً حتى بعث إلى معاوية بألف وخمسمائة ، فقلتُ : الحمد لله الذي لا يَنْسى مَن ذَكره ، ولا يغيب مَن دَعَاه ، فرأيت النبي على في في المنام فقال : يا حسن كيف أنت ؟ فقلت : بخير يا رسول الله ، وحدّثته بحديثي ، فقال : يا بني ، هكذا مَن رجا الخالق ، ولم يرجُ المخلوق " الترمذي .

ومن هؤلاء الصالحين الصابرين الذي تعرضوا لإيذاء الخلفاء الحسن بن على ومن هؤلاء الصالحين الصابرين الذي تعرضوا لإيذاء الخلفاء الحسن بن عبد الحسن بن على علمله بالمدينة المنورة صالح بن عبد الله أن أخرج الحسن من السجن وكان محبوساً واضربه في مسجد رسول الله في خمسمائة سوط ، فأخرجه إلى المسجد ، واجتمع الناس ، وصعد صالح يقرأ عليهم الخطاب ، ثم يأمر بضربه ، فبينما هو يقرأ الكتاب ، إذْ جاء علي بن الحسين – رضي الله عنهما – فأخرج له الناس ، حتى أتى إلى جنب الحسن ، فقال : يا ابن العم مالك ، ادعو الله بدعاء الكروب ، يفرج عنك ، قال : ما هو يا ابن العم ؟ قال: " لا إله إلا الله الحليم الكريم ، لا إله إلا الله الحمد لله رب العالمين العلي العظيم ، سبحان رب السموات ورب العرش العظيم ، الحمد لله رب العالمين

ثم انصرف عنه ، وأقبل الحسن الله يكررها ، فلما فرغ صالح من الكتاب ، ونزل ، قال : أراه في سجنه مظلوماً ، أخِّروه وأنا أُراجع أمير المؤمنين في أمره ، فأُطلق بعد أيام ، وأتاه الفرج من عند الله تعالى " .

ومن الصالحين الذين تعرضوا لإيذاء خلفاء بني العباس ذي النُون المصري ، يروى عمرو السرّاج أنه قيل لذي النون المصري (58) هم كيف كان خلاصك من الخليفة المتوكل العباسي ، وقد أمر بقتلك ؟ فقال له : لما أوصلني الغلام إلى الستر ، رفعه ، ثم قال لي : أُدخل ، فنظرتُ ، فإذا المتوكل مكشوف الرأس ، وعبد له قائم على رأسه مُتَكيّ على السيف ، وعرفتُ في وجوه القوم الشر ، ففِتُحَ لي باب ، فقلت على رأسه مُتَكيّ على السيف ، وعرفتُ في وجوه القوم الشر ، ففِتُحَ لي باب ، فقلت : " يا من ليس في السموات دورات ، ولا في البحار قطرات ، ولا في ديلج الرياح ولجات ، ولا في الأرضين خبيئات ، ولا في قلوب الخلائق خطرات ، ولا في أعصابهم حركات ، ولا في عيوهم لحظات ، إلا وهي لك شاهدات ، وعليك دالات ، وبربوبيتك معترفات ، وفي قدرتك متحيرات .

فبالقدرة التي تُحيِّر بِهَا مَن في الأرضين ، ومَن في السموات إلا صلَّيتَ على محمد وعلى آل محمد ، وأخَذْتَ قلب من أرادي بسوء " .

فقام إلى المتوكل حتى اعتقني ، ثم قال لي : أتعبناك يا ذا النون ، فإن شئت أن تُقيم عندنا فأقم ، وإن شئت أن تنصرف فانصرف ، فاخترت الانصراف .

أما العبد المؤمن الصالح الصادق الحسن البصري المهافية فيروى لنا فيقول (59): كنت بواسط بالعراق ، فرأيت رجلا كأنه نُبِش من قبر ، فقلت : ما دهاك يا هذا ؟ قال : أُكتم على أمري ، حبسني الحجاج منذ ثلاث سنين ، فكنت في أضيق حال ، وأسوأ عيش ، وأقبح مكان ، وأنا مع ذلك كله صابر لا أتكلم ، فلما كان بالأمس ، أُخْرِجَتْ جماعة كانوا معي فَصُربَتْ رقابهم ، وتحدّث بعض أعوان السجن أن غدا تُضَربُ عُنقي ، فأخذي حزن شديد ، وبكاة مُفرط ، وأجرى الله تعالى على لساني فقلت : " إلهي ، اشتد الضر وفقيد الصبر وأنت المستعان " . ثم ذهب من الليل أكثره ، فأخذتني غِشْيَةٌ وأنا بين اليقظان والنائم ، إذ أتاني آتٍ ، فقال لي ، قم فصل ركعتين ، وقل : " يا مَن لا يشغله شيء عن شيء ، يا مَن أحاط علمه بما درأ وبرأ ،

أنت عالم بخفيات الأُمور ، ومُحْصي وساوس الصُّدور ، وأنت بالمنزل الأعلى ، وعِلمك محيط بالمنزل الأدنى ، تعاليت علواً كبيراً ، يا مغيث أغثني ، وفك أسري ، واكشف ضُرُّي ، فقد نَفدَ صبري " .

فقمت فتوضأت في الحال ، وصليت ركعتين ، وتلوت ما سمعت منه ، ولم تختلف عليً منه كلمة واحدة ، فما تمّ القول حتى سقط القيد من رجْلي ، ونظرتُ إلى أبواب السجن ، فرأيتها قد فُتحت ، فقمتُ فخَرجْتُ ، ولم يعارضني أحد ، فأنا والله طليق الرحمن ، وأعقبني الله بصبري فرجاً ، وجعل لي من ذلّة الضيق مخرجاً ، ثم ودعني ، وانصرف ، يقصد الحجاز .

ويروى لنا ابن خلكان صاحب وفيات الأعيان موقفا أخر للحسن البصري مع عمر بن هبيرة الفزاري حاكم العراق وخراسان في عهد الخليفة الأموي يزيد بن عبد الملك ، يقول الحسن البصري : " استدعاني عمر بن هبيرة وقال : إن يزيد خليفة الله ، استخلفه على عباده ، وأخذ عليهم الميثاق بطاعته ، وأخذ عهدنا بالسمع والطاعة ، فما ترى ؟ فقال الحسن : يا ابن هبيرة خَفِ الله في يزيد ، ولا تخف يزيد في الله ، إن الله يمنعك من يزيد ، وأن يزيد لا يمنعك من الله ، وأوشك أن يبعث إليك مَلَكاً فيزيلك عن سريرك ، ويخرجك من سَعة قصرك إلى ضيق قبرك ثم لا ينجيك إلا عملك فيزيلك عن سريرك ، ويخرجك من سَعة قصرك إلى ضيق قبرك ثم لا ينجيك إلا عملك

يا ابن هبيرة ، إن تعصِ الله ، فإنما جعل الله هذا السلطان لنصرة دين الله وعباده ، فلا تَركَبنَّ دين الله وعباده لسلطان الله ، فإنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق " .

ويُروى أن الخليفة الأموي هشام بن عبد الملك خرج للحج ، فلما بلغ مكة قال : إئتوني برجل من أصحاب رسول الله في فقالوا : كلهم قد ماتوا ، قال : فمن التابعين ، فأتوه بطاووس اليماني . دخل طاووس على هشام ، فخلع حذاءه بحاشية بساطه ، وجلس في جانبه ، وقال : كيف حالك يا هشام ؟

غضب هشام مما فعل طاووس ، وقال له : مالك ؟ خلعت حذاءك بحاذية بساطي ، ولم تُسَلِّمْ على بأمير المؤمنين ، ولم تُكَنيِّي . فأجاب طاووس : أما خلع حذائي

بحاشية بساطك ، فإني أخلعه بين يدي ربي كل يوم خمس مرات ، ولم أُسلم عليك بأمير المؤمنين ، لأن كل المؤمنين ليسوا راضين عن إمرتك ، وأما إني لم أُكِنّك ، فإن الله عزّ وجلّ كنّي أعداءه ، وسمّي أنبياءه ، فقال تعالى : ﴿ تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَّ ﴾ وقال : يا نوح ، يا موسى ، يا يحي ..... لم يكد هشام يسمع تلك الإجابة ، حتى انكسرت حِدّة الغضب في نفسه ، ورقَ قلبه ، وقال: عظني يا طاووس . قال طاووس : إني سمعت أمير المؤمنين علي بن أبي طالب - كرّم الله وجهه - يقول : " إن في جهنم حيّاتٍ وعقاربَ كالبغال ، تلدغ كل أمير لا يعدل في رعيته " فبكى هشام ، وانصرف طاووس

ويُروى أن إبراهيم بن أدهم ركب في سفينة ، فهاجت الريح ، وصاح الركاب ، وأيقنوا بالهلاك ، وكان إبراهيم نائماً في كساء ، فاستوى جالساً وقال : يا رب ، لقد أريتنا قدرتك ، فأرنا عفوك ، فذهب الريح ، وسكن البحر .

ويحدثنا أبو بكر الرازي في " فتح الباري " فيقول : كنت بأصبهان عند أبي نعيم أكتب له الحديث ، وهناك شيخ يقال له : أبو بكر بن علي ، عليه مدار الفُتْيا ، فَسُعِي به عند السلطان ، فسُجن ، فرأيت النبي في في المنام ، وجبريل الكلاعن يمينه يُحرِّكُ شفتيه بالتسبيح لا يفتر ، فقال لي النبي في : " قل لأبي بكر بن علي يدعو بدعاء الكُرَب الذي في صحيح البخاري حتى يفرج الله عنه ، قال : فأصبحت ، فأخبرته ، فدعا به ، فلم يكن إلا قليلاً حتى أفرج عنه .

ويروي لنا ابن السني ، أنه قيل لأبي الدرداء الله قد احترقت دارك ، وكانت النار قد وقعت في محلته ، فقال : ماكان الله ليفعل ذلك ، ثم أتاه آتٍ ، فقال : يا أبا الدرداء إن النار حين دَنَتْ من دارك أُطفِئت ، قال : إني سمعت رسول الله على يقول : " مَن يقول هؤلاء الكلمات ، في ليل أو نهار لم يضره شيء ، وقد قلتهن ، وهي :

" اللهم أنت ربي لا إله إلا أنت ، عليك توكَّلْتُ ، وأنت رب العرش العظيم ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العظيم ، ما شاء الله كان ، وما لم يشأ لم يكن ، أعلم أن الله على كل شيء قدير ، وأن الله قد أحاط بكل شيءٍ علماً ، وأحصى كل شيءٍ عددا

، اللهم إني أعوذ بك من شرِّ نفسي ، ومن شرِّ كل دابةٍ أنت آخِذُ بناصيتها ، إن ربي على صراط مستقيم " ابن السني .

إن هؤلاء الصالحين العابدين من أمثال: أنس بن مالك، والحسن بن علي، والحسن بن علي ، والحسن بن علي ، والحسن البصري ، وطليق الرحمن ، وطاووس اليماني ، وإبراهيم بن أدهم ، وأبي بكر بن علي وأبي الدرداء وكثير غيرهم من السلف الصالح ، كانوا جميعاً من عباد الله المؤمنين الذين أحبهم الله . فدعوه ، فاستجاب لهم ، وأخذ بأيديهم ، لأنهم كانوا صادقين في دعائهم ، قريبين من الله ، ويكثرون من الأعمال الصالحة ، فاستجاب الله دعاءهم ، يقول الله تعالى في جزاء الإيمان والأعمال الصالحة : ﴿ وَأَمَّا مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُ جَزَاءً الْحُسْنَى ﴾ (60) .

إن الأعمال الصالحة عند هؤلاء الصالحين اقترنت بإيماضم الصادق ، إيمان الصادقين الزاهدين ، الذي يعني التصديق بالقلب ، والنطق باللسان ، والترجمة بالجوارح . وهذا هو إيمان المخلصين لا إيمان المنافقين ، فالإيمان بدون عمل صالح إيمان نقص ، لا أثر له على نفس الإنسان ، ولا تأثير له في المجتمع . كما أن الأعمال الصالحة بدون إيمان صادق مخلص ، لا قيمة لها ، ولا جزاء من الله عليها .

لذلك نجد أن القرآن الكريم قد قرن الإيمان بالعمل الصالح ، يقول تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَانَتْ لَهُمْ جَنَّاتُ الْفِرْدَوْسِ نُؤُلًا ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا لَا يَبْغُونَ عَنْهَا حِوَلًا ﴾ (61) .

إن الإيمان الصادق ، والعمل المخلص ، عند هؤلاء الزاهدين ليس له عند الله جزاءً إلا الجنة ، لأنه جزاء الصابرين على الطاعة .

كان هؤلاء العابدون الراغبون في حب الله ، لا تفتر ألسنتهم عن ذكر الله ، يتوسلون إليه بأعمالهم الصالحة ، وصدقاتهم الجارية ، فكانت أدعيتهم تُستجاب ولا تُرد ، وابتهالاتهم تُفتح لها أبواب السماء . دعوا الله في ساعات من الليل يُستجاب فيها دعاء الداعين ، حين تخلو قلوبهم المؤمنة الخاشعة لخالقها وبارئها ، تلك هي ساعة القُرب من الله ، ساعة الحبين الراغبين في الله عزّ وجلّ ، حين يخلون بحبيبهم ومرادهم ، تلك ساعة الإجابة والاستجابة من خالق الكون ، عندما تفتح أبواب السماء لدعاء

الداعين ، ليستجيب الله دعاء عباده المؤمنين المخلصين الموجّدين المتشوقين للقائه عزّ وجلّ ، يقول الله تعالى : ﴿وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا ﴾ (62) .

رفع هؤلاء الزهاد أيديهم لله يستعطونه ويطلبون منه ، والله سبحانه وتعالى يستجيب للراغبين فيه ، والمتشوقين للقائه ، ولا يردهم خائبين ، وذلك ببركة دعائهم ، وأعمالهم الصالحة ، التي يُفرّج الله بما الكرب والمصائب ، يقول الله سبحانه وتعالى : ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللهَ يَجْعَل لَّهُ عَنْرَجًا ﴾ ﴿ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَخْتَسِبُ ﴾ ، ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللهَ يَجْعَل لَّهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرًا ﴾ ، ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللهَ يَجْعَل لَّهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرًا ﴾ ، ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللهَ يَجْعَل لَّهُمْ فُرْقَاناً وَيُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيِّبَاتِكُمْ وَيَعْفِرْ لَكُمْ ﴾ ( 63) . ويقول : ﴿ إَن تَتَّقُواْ اللهَ يَجْعَل لَّكُمْ فُرْقَاناً وَيُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيِّبَاتِكُمْ وَيَعْفِرْ لَكُمْ ﴾ (64) .

بشِّر الله هؤلاء الناس بالرضا والقبول ، والفوز والسعادة ، وبلوغ المأمول ، وعظيم الأجر والمثوبة من ربِّ العالمين بالخلود في جنات النعيم ، وبالتوفيق والهداية في الحياة الدنيا للأولين الذين أحبهم الله ، ورضي عنهم وأرضاهم ، يقول الله تعالى في شأن هؤلاء من عباده المؤمنين : ﴿وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِجَاتِ مِنْهُم مَّعْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيماً ﴾ (65) .

أحبَّ الله هؤلاء الناس من عباده لصدق إيماهم ، وقوة يقينهم ، وإخلاصهم لله تعالى في عبادهم ، وصالح أعماهم ، واستقامتهم على الحق والهدى ، يقول الله تعالى فيمن يحبهم من عباده الصادقين : ﴿ رَّضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ فيمن يحبهم من عباده الصادقين : ﴿ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ مَّن فيمن يعالى : ﴿ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُم مَّن وَصَاعَهُم مَّن يَنتَظِرُ وَمَا بَدَّلُوا تَبْدِيلًا ﴿ لِيَجْزِيَ اللهُ الصَّادِقِينَ بِصِدْقِهِمْ وَيُعَذِّبَ الْمُنَافِقِينَ إِن شَاء أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ (67)

كما أحبَّ هؤلاء العبّاد والزاهدون الله بصدق ويقين ، ابتغاء مرضاته ، ودوام حمده ، وشكره على ما أنعم وتفضّل ، وأعطى وأجزل ، وتحببوا إليه ، وتقرَّبوا بما يحبه ويرضاه .

## آيات قرآنية فيمن أحبهم الله:

أنزل الله سبحانه وتعالى في شأن هؤلاء الناس من عباده الصالحين الذين أحبهم ورضى عنهم ، واستجاب لدعائهم ، أنزل فيهم في قرآنه العظيم ، آياتِ بّيناتِ كريماتٍ ، نذكر منها:

> ﴿ فَإِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ﴾ آل عمران : 76/3

> > والتقوى شرعاً: حفظ النفس عما يؤثم

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ البقرة: 222/2

والتوبة: ترك الذنب لقبحه، والندم على ما فرط منه والعزم على عدم معاودته، وعلى تدارك ما يمكن تداركه من الأعمال.

﴿ وَاللَّهُ يُحِبُّ الصَّابِوِينَ ﴾ آل عمران : 146/3

وهم الذين يحبسون أنفسهم على ما يقتضيه العقل والشرع . ويضاد الصبر ( الجزع) إن كان لمصيبة وقعت ، (والجبن) إن كان في الحرب ، (والضجر) إن كان في نائبة مضجرة .

وقد سمى الله تعالى كل ذلك صبراً ، ونبّه الله تعالى عليه بقوله :

﴿ وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ والضَّرَّاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ ﴾ البقرة : 177/2

وقوله: ﴿ وَالصَّابِرِينَ عَلَى مَا أَصَابَهُمْ ﴾ الحج: 35/22 .

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسنينَ ﴾ البقرة: 195/2

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ ﴾ آل عمران : 159/3

﴿ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾ الطلاق: 3/65

( إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ)

العادلين فيما وُلُوا وحكموا به .

﴿ فَإِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ﴾

الذين وقوا أنفسهم ما يؤثم .

﴿ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَّهِّرِينَ ﴾

وهم التاركون للذنوب ، العاملون بالصالحات .

87

المائدة : 42/5

آل عمران : 76/3

التوبة : 108/9

|                                             | ومن الآيات الكريمة في عمرات هذه المحبة فوله تعالى :                                         |
|---------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| العنكبوت : 69/29                            | ﴿ وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ﴾                                                    |
| الأعراف : 56/7                              | ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ﴾                                      |
| التوبة : 120/9                              | ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ﴾                                          |
| البقرة : 249/2                              | ﴿ وَاللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾                                                            |
| هود : 115/11                                | ﴿ وَاصْبِرْ فَإِنَّ اللَّهَ لاَ يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ﴾                              |
| يوسف: 88/12                                 | ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَجْزِي الْمُتَصَدِّقِينَ﴾                                                  |
| النحل: 128/16                               | ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَواْ وَّالَّذِينَ هُم مُّخْسِنُونَ﴾                     |
| <b>9/17 :</b> الإسراء : 9/17                | ﴿ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَا   |
| يَحْتَسِبُ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ  | ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مَخْرَجًا ۞ وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لَا              |
| -2/65 : الطالق                              | فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ اللَّهَ بَالِغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا}  |
| 4 %                                         | 3                                                                                           |
| غْفِرْ لَكُمْ ﴾ الأنفال : 29/8              | ﴿ إَن تَتَّقُواْ اللَّهَ يَجْعَل لَّكُمْ فُرْقَاناً وَيُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ وَيَ |
| الرحمن : 46/55                              | ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتَانِ﴾                                                |
| وَوَقَاهُمْ رَجُّهُمْ عَذَابَ الْحُجِيمِ    | ﴿ إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَعِيمٍ ﴿ فَاكِهِينَ بِمَا آتَاهُمْ رَجُّمُمْ          |
| سُرُرٍ مَّصْفُوفَةٍ وَزَوَّجْنَاهُم بِحُورٍ | 🖨 كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيئًا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ 🏟 مُتَّكِئِينَ عَلَى                |
| 20-17/5                                     | عِينٍ ) الطور: 52                                                                           |
| ق : 31/50                                   | ﴿ وَأَزْلِفَتِ الْجُنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾                                                  |
| جْرًا عَظِيمًا﴾                             | ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَ-       |
| الفتح : 29/48                               |                                                                                             |
| المائـــــدة:                               | ﴿ رَّضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ﴾                    |
|                                             | 119/5                                                                                       |
| الكهــــف:                                  | ﴿ وَأَمَّا مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُ جَزَاءً الْحُسْنَى ﴾                         |
|                                             | 88/18                                                                                       |
| وَإِنَّا لَهُ كَاتِبُونَ﴾                   | ﴿ فَمَن يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ              |
| الأنساء : 94/21                             | •                                                                                           |

```
﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَانَتْ لَهُمْ جَنَّاتُ الْفِرْدَوْسِ نُزُلًا ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا
                                                                                 لَا يَبْغُونَ عَنْهَا حِولًا ﴾
الكهف: 107،108/18
﴿ وَبَشِّرِ الَّذِينِ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْحَارُ كُلَّمَا رُزِقُواْ
مِنْهَا مِن ثَمَرَةٍ رِّزْقاً قَالُواْ هَذَا الَّذِي رُزِقْنَا مِن قَبْلُ وَأْتُواْ بِهِ مُتَشَاكِماً وَفَكُمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُّطَهَّرَةٌ
                البقرة: 25/2
                                                                                       وَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾
                      ﴿ الَّذِينَ آمَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُواْ إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُوْلَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُم مُّهْتَدُونَ
              الأنعام: 82/6
                                                  ﴿ وَإِنَّ اللَّهَ لَهَادِ الَّذِينَ آمَنُوا إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾
  الحج: 54/22
                                                    ﴿ وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُدًى وَآتَاهُمْ تَقُواهُمْ ﴾
              محمد: 17/47
                                               ﴿ وَمَن يُؤْمِن بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾
التغـــابن:
                                                                                                       11/64
                                                      ﴿ فَمَن يُؤْمِن برَبِّهِ فَلَا يَخَافُ بَخْسًا وَلَا رَهَقًا ﴾
               الجن: 13/72
                          ﴿ وَيُنَجِّى اللَّهُ الَّذِينَ اتَّقَوْا مِمْفَازَهِمْ لَا يَمَسُّهُمُ السُّوءُ وَلَا هُمْ يَخْزَنُونَ ﴾
  الزمر: 61/39
                                                                           ﴿ وَإِنَّ لِلْمُتَّقِينَ لَخُسْنَ مَآبٍ
  49/38: ص
                                                            ﴿ وَإِن تُؤْمِنُواْ وَتَتَّقُواْ فَلَكُمْ أَجْرٌ عَظِيمٌ﴾
 آل عمران : 179/3
                                                           ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى الْجُنَّةِ زُمَرًا ﴾
      الزمر: 73/39
                                                          ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ مِنْهُمْ وَاتَّقَوْا أَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾
 آل عمران : 172/3
                                                      ﴿ وَالْآخِرَةُ خَيْرٌ لِّمَنِ اتَّقَى وَلاَ تُظْلَمُونَ فَتِيلاً ﴾
       النساء: 77/4
                 ﴿ فَمَن اتَّقَى وَأَصْلَحَ فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَخْزَنُونَ ﴾ الأعراف: 35/7
                                                                           ﴿ إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي مَقَامٍ أَمِينٍ ﴾
   الدخان: 51/44
                                                                                    ﴿ وَاللَّهُ وَلَيُّ الْمُتَّقِينَ ﴾
     الجاثية: 19/45
                                                            ﴿ لِيَجْزِيَهُمُ اللَّهُ أَحْسَنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾
      التوبة : 121/9
                                                                ﴿ هَلْ جَزَاء الْإِحْسَانِ إِلَّا الْإِحْسَانُ ﴾
     الرحمن : 60/55
                                                                  ﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴾
      التوبة : 120/9
                                                                             ﴿ إِنْ أَوْلِيَآؤُهُ إِلاَّ الْمُتَّقُونَ ﴾
      الأنفال: 34/8
```

البقرة : 194/2 الأعراف : 128/7 ( وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ﴾ ( وَالْعَاقِبَةُ للْمُتَّقِينَ﴾

و والعاقبة لِلمَّقِينَ ﴾

﴿ إِنَّا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ﴾ المائدة : 27/5

وهناك آيات بِينات كثيرة نزلت في شأن مَن أحبهم الله من عباده المتقين الصابرين الحسنين الذين أكثروا من الطاعات والأعمال الصالحات . وأخلصوا لله تعالى في عبادتهم وصالح أعمالهم ، واستقامتهم على الحق والهدى ، فتقبّل الله منهم أعمالهم ، واستجاب دعاءهم ببركة أعمالهم الصالحة .

أين نحن من هؤلاء الذين أكثروا من الصدقات والطاعات ، وجمعوا بين العلم النافع ، والعمل الصالح ، وقوة الإيمان . علينا أن نقتدي بحؤلاء الرجال من السلف الصالح في علمهم وأخلاقهم وفضائلهم ومُثلهم العليا . وبذلك نتعرض لنفحات إيمانية من سيرتهم وحياتهم ، مما يجعلنا نتخذهم لنا قدوة صالحة لنا في حياتنا .

أين نحن من عباد الله الصالحين ، أهل الإيمان والتقوى ، وأهل الطاعات ، الذين يتولاهم الله بالسداد والتوفيق والرعاية . الذين إذا أحاطت بحم الظلمات في الدنيا ، فإن الله سبحانه وتعالى يخرجهم من هذه الظلمات بفضله وقدرته ، فيبسط في طريقهم نوراً يهديهم لعبادته وطاعته ، ويرشدهم إلى الطريق السوي المستقيم ، يقول جلَّ شأنه : ﴿ هُوَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلَائِكَتُهُ لِيُحْرِجَكُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴾ (68) . ويقول سبحانه وتعالى في نفس المعنى ﴿ اللهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ )

هؤلاء هم المؤمنون الصادقون الطائعون القانتون الذين أحبهم الله ، ففازوا بحبه ورضوانه وإحسانه ، وأنزل فيهم آيات بينات . أحبهم الله لصدق إيماهم ، وقوة يقينهم ، وإخلاصهم في عبادهم ، وصالح أعمالهم ، والله تعالى يحب عباده الصالحين المحسنين ، ويحب المتطهرين ، وهو ولي المؤمنين المتقين ، يقول الله تعالى : ﴿ إِنَّ اللهَ مَعَ الَّذِينَ وَهُو وَلَي المُؤمنين المتقين ، يقول الله تعالى : ﴿ إِنَّ اللهَ مَعَ الَّذِينَ اللهَ وَاللهِ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ مَعَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ مَعَ اللهَ اللهَ وَاللهِ اللهَ وَاللهِ اللهَ اللهُ اللهَ اللهَ اللهُ الل

اعتصم هؤلاء المؤمنون بكتاب الله وسنة رسوله سيِّد المرسلين ، وتخلَّقوا بالأخلاق الكريمة ، وتحلوا بالفضائل الإسلامية القويمة ، ففازوا بحب الله تعالى ورضاه ومثوبته ، ونجوا من عذابه وسخطه وعقوبته .

دعا هؤلاء الصالحون الله مخلصين موقنين بالإجابة ، فاستجاب لدعائهم ، ولم يردهم خائبين ، ببركة أعمالهم الصالحة ، وصدقاتهم الجارية ، وتسبيحاتهم ، وابتهالاتهم ، وتكبيراتهم ، ودعواتهم القرآنية ، وصدق الله تعالى إذْ يقول : ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ ﴾ (71) .

نسأل الله حُب هؤلاء الرجال من السلف الصالح ، وحب مَن أحبهم ، والعمل الذي يبلغنا حبهم . اللهمّ اجعل حب الله ، أحبُّ إلىّ من نفسى وأهلى .

اللهم اجعلنا من عباد الله المؤمنين الذين أحسن الله إليهم ، وعفا عنهم ، وتولاهم بما يسعدهم في الدنيا والآخرة .

اللهم اجعلنا من المؤمنين الذين عرفوا ربهم فأحبوه ، وأقبلوا عليه بقلوبهم ، فوجدوا حلاوة الإيمان ، ولم ينظروا إلى الدنيا بعين الشهوة .

ومن علامات حب الله تعالى إيشار الله على أنفسنا ، فليسكل مَن عمل الطاعات والأعمال الصالحات صار حبيباً ، وإنما الحبيب مَن ترك المعاصي . ومن علامات محبة الله أن لا تخلو قلوبنا ولا ألسنتنا من ذكر الله .

#### هوامش الفصل الخامس

- المخططات الاستعمارية لمكافحة الإسلام: محمد محمود الصواف ، طبع دار الثقافة مكة المكرمة، سنة 1965م ، ص193 .
- 2. وقائعنا في فلسطين بين الأمس واليوم : محمد محمود الصواف ، ط سنة 1969م ، ص203 .
- قادة الغرب يقولون : دمِّروا الإسلام أبيدوا أهله : جلال العالم ، ط2 سنة 1975م ، ص72 .
  - 4. العالم العربي المعاصر: موروبيرجر ، ص72 .
    - 5. المصدر السابق ، ص91 .
  - الخائفون من الإسلام: محمد نعيم ياسين ، ط5 سنة 1994م ، ص41 .
    - 7. نفس المصدر: ص45-46.
  - الإسلام والغرب والمستقبل: دار العربية للطباعة والنشر والتوزيع ، بيروت ، ترجمة نبيل صبحي، ص73 .
    - 9. الخائفون من الإسلام: ص13.
      - 10. المرجع السابق : ص13 .
    - . 11. جذور البلاء : عبد الله التل ، ط1 /ص276 .
      - . 12 الأنفال : 60/8
      - 13. النساء : 71/4
    - . 14 بجهاد : عبد الله المبارك ، بيروت سنة 1971م ، ص73-74 .
    - حياة الصحابة : الكاند هلوي ، دار النصر للطباعة ، القاهرة ط1 ، سنة 1969م ،
       حي225.
      - . 16 التوبة : 92/9
      - 17. سيرة النبي : ابن هشام ، القاهرة ط2 سنة 1382هـ ج2 / ص275-276 .
        - 18. الجهاد : عبد الله المبارك ، ص91 .
          - . 170-169/3 : موان : 170-169/3
            - . 5/9 : التوبة
            - . 22/58 : المجادلة : 22/58
        - 22. أساود صبًّا: الحيّة السوداء، تنصب أي ترتفع.
          - 23. غافر : 50/40 .
          - . 24. فاطر: 10/35

- . 23 كنز الدعاء : ص23 .
  - . 90/21 : الأنبياء : 90/21
- . 25 والثمن الجنة : ص25 .
- 28. ذيل تذكرة الحفاظ: الإمام الذهبي ، دار إحياء التراث العربي ، ص60 .
- . 29 رهبان الليل: سيد بن حسين العفاني ، مؤسسة الرسالة 1401هـ ، ص54 .
- 30. الزهد : للإمام أحمد بن حنبل ، تحقيق محمد بن سعيد ، دار الكتاب العربي ، ص72 .
  - 31. صفوة الصفوة : لابن الجوزي ، تحقيق محمد فاخوري دار المعرفة ، 93/2 .
- 32. حلية الأولياء وطبقات الأصفياء : للحافظ أبي النعيم ، دار الكتاب العربي : 49/5 .
  - . 33. مكاشفة القلوب: أبو حامد الغزالي ، دار إحياء العلوم ، 282/4 .
  - . 102 احياء علوم الدين : لأبي حامد الغزالي ، دار الكتب االعلمية ، ص102 .
    - . 12/2 صفوة الصفوة : 12/2
    - . 358/8 : البداية والنهاية
    - . 496/1 صفوة الصفوة : 496/1
    - . 496/1 صفوة الصفوة : 496/1
      - . 27/52 : ناطور
    - . 436/4 إحياء علوم الدين : 436/4
      - 41. والثمن الجنة : ص19 .
      - 42. صفوة الصفوة : 104/3
      - . 43 صفوة الصفوة : 213/2
        - . 249/2 حلية الأولياء : 299/2
          - 45. والثمن الجنة : ص48 .
    - 46. إحياء علوم الدين : 179/1.
      - . 47 المؤمنون : 2/23
    - 48. إحياء علوم الدين : 101/10 .
    - 49. تاريخ بغداد : الخطيب البغدادي ، 318/12 .
      - 50. الفسيل: النخلة الصغيرة.
- الصلاة . 59/19 . والغي : واد في جهنم خبيث الطعم ، بعيد القعر جعله الله لمن أضاع الصلاة . واتبع الشهوات .
  - 52. تاريخ عمر: ابن الجوزي، تحقيق أحمد حوشان، مطبعة المؤيد، ص67.
    - 53. النساء : 142/4

. 56/5 : المائدة

55. كنز الدعاء: بتصرف ص31 وما بعدها.

مفاتيح الفرج: ص90 ، وما بعدها.

. 92 المصدر الصابق ص92

. 111 : المصدر الصابق

. 109 : ملصدر الصابق : ص 109 .

. 88/18 الكهف: 88/18

. 108،107/:18 الكهف: 108،107/

. 9/17 الإسراء: 9/17

. 4-2/65 : الطلاق : 63

. 29/18 الأنفال : 29/18

. 29/48 الفتح : 29/48

66. المائدة : 119/5

. 24-23/33 : الأحزاب

. 43/33 الأحزاب: 43/33

. 257/2 : البقرة

. 128/16 : النحل . 70

71. فاطر: 10/35.

# الفصل السادس

# فضل الأذكار والتسبيح .... والاستغفار

قال تعالى :

﴿ أُلاَ بِذِكِ إِللَّهِ تَطْمَئِنُّ الْقُلُوبُ ﴾

الرعد: 13/13

### أولاً: فضل الذكر

ذِكْر الله جلاء القلوب وشفاؤها ، ودواؤها عند اعتلالها ، وهو روح الأعمال الصالحة، وقد أمر الله به فقال عزّ وجلّ في محكم كتابه : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴾ (١) ، وقال سبحانه وتعالى : ﴿ فَاذْكُرُونِي أَذْكُرُكُمْ وَاشْكُرُواْ لِي وَلاَ تَكُفُرُونِ ﴾ (2) ، وقال تعالى : ﴿ فَاذْكُروا الله قياما وقعودا وعلى جنوبكم ﴾ (3) .

ووعد الله الذين يكثرون من ذكر الله بالفلاح في حياهم ، فقال : ﴿ وَاذْكُرُوا اللهُ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (4) . والذكر هو وصية الرسول على لمن كَثُرت عليه شرائع الإسلام ، فقال له : " لا يزال لسانك رطباً بذكر الله " الترمذي .

والمؤمن يذكر الله بكله ، لأنه عندما يذكر الله بقلبه تسكن جميع جوارحه إلى ذكره ، فلا يبقى منه عضو إلا وهو ذاكر في المعنى ، فإذا ما امتدت يده إلى شيء ذكر الله ، فكف يده عمّا نهى الله تعالى عنه ، وإذا سعت قدمه إلى شيء ذكر الله ، فوقف عن السعي إلا فيما يرضي الله ، وإذا نظرت عينه إلى شيء ذكر الله ، فغض بصره عن محارم الله . وكذلك فإن سمّع المؤمن ولسانه وجوارحه مصونة بمراقبة الله ، ومراعاة أوامره واجتناب نواهيه ، فهذا هو المعنى الحقيقي لذكر الله .

والذِكر المطلوب من المؤمن في الآيات القرآنية السابقة هو ذكر القلب ، واللسان هو الطريق المؤدي إلى القلب ، وإذا لازم المسلم ذكر الله تعالى بلسانه مخلصاً في حبه لله ، وصلت بركة الذكر إلى قلبه ، فعاش قلبه مطمئناً بذكر الله تعالى ، يقول عزّ وجلّ: ﴿ الَّذِينَ آمَنُواْ وَتَطْمَئِنُ قُلُوكُمُ مِذِكْرِ اللهِ أَلاَ بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ (5) .

وإذا ذَكَرْنا الله وأطعناه ذكرنا الله بنعمه الكثيرة التي لا تُعد ولا تُحصى ، وإذا ذكرْناه بالتوحيد ذكرنا بالتأييد ، وإذا ذكرْناه بالشكر ذكرنا بالمزيد ، وإذا ذكرْناه بالحبة ذكرنا بالقربي، وإذا ذكرْناه بالخوف ذكرنا بالأمان ، وإذا ذكرْناه بالرجاء ذكرنا بتحقيق الآمال . وهذا هو معنى قوله تعالى : ﴿ اذْكُرُونِي أَذْكُرُكُمْ ﴾ .

والذِكر مرضاة للرحمن ، ومطردة للشيطان ، وهو مزيل للهمِّ والغَمِّ والحزن ، كما أنه جالبٌ للرزق ، فاتحٌ لأبواب المعرفة ، وهو غِرَاسُ أهل الجنة ، يقول الرسول على : " من قال سبحان الله وبحمده ، غُرست له نخلة في الجنة " النسائى .

وإذا ترك العبد المسلم الأذكار ، مات قلبه ، وأصبح قاسياً لا تؤثر فيه موعظة الموت ، ولا رؤية الأموات ، حتى ليحس أن قلبه قد انقلب حجراً صَلْداً لا يترشَّحُ منه شيء ، ولا يتأثر بشيء . فترك الأذكار القرآنية والنبوية، من أسباب قسوة قلوب كثير من الناس ، والذين يصدق عليهم قول الشاعر : (6)

فنسيانُ ذِكْ ِ اللهِ موَّتَ قلوبَهُم وأَتَ قلوبَهُم وأَتَ قلوبَهُم وأَتَ قلوبَهُم وأَتَ قلوبَهُم وأَرواحُهُم في وحشةٍ من جسومِهُم وليس لهم حتى النشور نشور

والعبد المسلم الذي لا يُكثر من الذكر ، لا يتقن حتى أداء العبادات والطاعات ، لشرود ذهنه وفكره أثناء الصلاة ، وعند تلاوة الأدعية بعد الصلاة ، كما أنه لا يتدبر ويفكر في معاني هذه الأذكار والأدعية فقلبه مشغول بالدنيا ، والرسول على يقول : " ...... لا يقبل الله دعاءً من قلبٍ غافلٍ لاهٍ " الترمذي .

وقد بين الله سبحانه وتعالى أثر الذكر على قلب العبد المؤمن فقال: ﴿ أَلاَ يِذِكُرِ اللهِ تَطْمَئِنُّ الْقُلُوبُ ﴾ (7) فالقلوب القاسية لا يجلوها ولا يزيل الصدأ منها إلا ذكر الله تعالى ، فينبغى للعبد المسلم أن يداوي قسوة قلبه بذكر الله .

ويروي أن رجلاً قال للحسن البصري – رحمه الله – أشكو إليك قسوة قلبي ، قال : أذِبْه بالذِكر (8) . لأن القلب كلما اشتدت به الغفلة ، اشتدت به القسوة ، فإذا ذكر الله ذابت تلك القسوة ، كما يذوب الرصاص في النار ، فما أُذِيبت قسوة القلوب بمثل ذكر الله عزّ وجلّ . والذكر شفاء القلب ودواؤه ، والغفلة مرضه ،

وشفاؤها ودواؤها في ذكر الله تعالى ، ويقول بعض السلف الصالح رضوان الله عليهم " ذِكرُ الله تعالى شفاءٌ ، وذِكرُ الناس داءٌ " .

### والذكر أنواع ، هي :

- [. ذكر باللسان : وهو بألفاظ التحميد ، والتمجيد ، والتسبيح ، والتهليل ، والتكبير .
  - 2. وذكر بالقلب: وهو بالتفكر في دلائل الذات والصفات وأسرار المخلوقات.
    - ذكر الجوارح: وهو باستغراق الجوارح في الطاعات ، وتخليها عن المنهيات.

وعندما يشعر العبد المسلم بفتور في أداء العبادات أو صدود عنها أو بانقباض في نفسه من كثرة آلامه وهمومه وأحزانه ، فليعلم أن ذلك كله بسبب ما يرتكبه من المعاصي والآثام ، ولتركه الذكر والدعاء . والعلاج من كل ذلك الإقلاع فوراً عن المعاصي والإكثار من الذكر والاستغفار . وفي ذلك يقول الرسول هم أو حزنٌ فقال هذه الكلمات :

" اللهم إني عبدك ، ابن عبدك ، ابن أمتِك ، ناصيتي بيدك ، ماضٍ في حكمك ، عَدْلٌ في قضاؤك ، أسألك بكل اسم هو لك ، سمَيْت به نفسك ، أو أنزلته في كتابك ، أو علَّمته أحداً من خَلْقِك ، أو استأثرت به في علم الغيب عندك ، أن تبعل القرآن نور صدري ، وربيع قلبي ، وجلاء حزني ، وذهاب همي " . إلا أذهب الله عزّ وجل همّه ، وأبدله مكان حزنه فرحاً. قالوا : يا رسول الله ، أينبغي لنا أن نتعلم هؤلاء الكلمات ؟ قال : نعم ، ينبغي لمن سمَعُمُهنَ أن يتعلمهنَ " أحمد .

والآن سأتناول أجمل آيات الذِكر من القرآن الكريم وأعيان الأذكار النبوية من السنة المحمدية .

آيات الذِكر في القرآن الكريم قال تعالى :

﴿ فَاذْكُرُونِي أَذْكُرُكُمْ وَاشْكُرُواْ لِي وَلاَ تَكْفُرُونِ﴾

البقرة: 152/2

| البقرة: 198/2    | ﴿ فَاذْكُرُواْ اللَّهَ عِندَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ ﴾                    |
|------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| البقرة: 198/2    | ﴿ فَإِذَا أَفَضْتُم مِّنْ عَرَفَاتٍ فَاذْكُرُواْ اللَّهَ عِندَ الْمَشْعَرِ الْحُرَامِ ﴾               |
| البقرة: 200/2    | ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُم مَّنَاسِكَكُمْ فَاذْكُرُواْ اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ آبَاءَكُمْ ﴾                     |
| البقرة: 203/2    | ﴿ وَاذْكُرُواْ اللَّهَ فِي أَيَّامٍ مَّعْدُودَاتٍ ﴾                                                   |
| البقرة: 239/2    | ﴿ فَإِذَا أَمِنتُمْ فَاذْكُرُواْ اللَّهَ كَمَا عَلَّمَكُم ﴾                                           |
| النساء: 103/4    | ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلاَةَ فَاذْكُرُواْ اللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ ﴾        |
| المائدة: 4/5     | ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا أَمْسَكْنَ عَلَيْكُمْ وَاذْكُرُواْ اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾                        |
| آل عمران: 191/3  | ﴿ الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَىَ جُنُوهِمْ ﴾                              |
| آل عمران: 3/11   | ﴿ وَاذْكُر رَّبَّكَ كَثِيرًا وَسَبِّحْ بِالْعَشِيِّ وَالْإِبْكَارِ ﴾                                  |
| الأعراف: 205/7   | ﴿ وَاذْكُر رَّبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعاً وَخِيفَةً ﴾                                               |
| الأنفال: 2/8     | ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوكُمُمْ ﴾                       |
| الأنفال: 45/8    | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً فَاثْبُتُواْ وَاذْكُرُواْ اللَّهَ كَثِيرًا ﴾ |
| الحج: 35/22      | ﴿ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوكُمُمْ ﴾                                               |
| الحج: 28/22      | ﴿ لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ فِي أَيَّامٍ مَّعْلُومَاتٍ ﴾               |
| يمَةِ            | ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنسَكًا لِيَذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ عَلَى مَا رَزَقَهُم مِّن بَمِ       |
| الحج: 34/22      | الْأَنْعَامِ ﴾                                                                                        |
| الحج: 36/22      | ﴿ فَاذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهَا ﴾                                                               |
| الإسراء: 46/17   | ﴿ وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبُّكَ فِي الْقُرْآنِ وَحْدَهُ ﴾                                                  |
| الأحزاب: 41/33   | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴾                                 |
| الأحزاب: 34/33   | ﴿ وَاذْكُوْنَ مَا يُتْلَى فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ آيَاتِ اللَّهِ وَالْحِكْمَةِ ﴾                        |
| الجمعة: 10/62    | ﴿ وَابْتَغُوا مِن فَضْلِ اللَّهِ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾              |
| الأحزاب: 21/33   | ﴿ لَ مِن كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا ﴾                       |
| آل عمران : [35/3 | ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُواْ اللَّهَ ﴾               |
| الشعراء: 227/26  | ﴿ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَذَكَرُوا اللَّهَ كَثِيرًا ﴾                     |
| طه: 34-32/20     | ﴿ وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِي ۞ كَيْ نُسَبِّحَكَ كَثِيرًا ۞ وَنَذْكُرَكَ كَثِيرًا ﴾                      |
|                  |                                                                                                       |

الكهف: 24/18 (وَاذْكُر رَبَّكَ إِذَا نَسِيتَ )

8/73 (اللهِ عَبْتِيلًا)

(المَوْرُ وَاذْكُرِ السْمَ رَبِّكَ وَتَبَتَّلُ إِلَيْهِ تَبْتِيلًا)

(الإنسان: 25/76 (السْمَ رَبِّكَ بُكْرَةً وَأَصِيلًا)

(الإنسان: 35/14/87 مَن تَزَكَّى ﴿ وَذَكَرَ السْمَ رَبِّهِ فَصَلَّى )

(الأعلى: 35/33 (اللهَ كَثِيرًا وَالذَّاكِرِينَ اللهَ كَثِيرًا وَالذَّاكِرِينَ اللهَ كَثِيرًا وَالذَّاكِرِينَ اللهَ كَثِيرًا وَالذَّاكِرِينَ اللهَ كَثِيرًا وَالذَّاكِرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَخَشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ طه: 124/20 أَعْمَى )

## أعيان الأذكار النبوية في فضل الذكر

#### قال رسول الله ﷺ:

- 🛞 " أنا مع عبدي ما ذكريي ، وتحرّكت بي شفتاه" ابن ماجة .
- 🛞 " مثل الذي يذكرُ ربه ، والذي لا يذكره ، مثل الحي والميت " مسلم .
  - 🛞 " من قال سبحان الله وبحمده ، غُرِسَت له نخلة في الجنة " النسائي .
- الله عن قوم اجتمعوا يذكرون الله تعالى ، لا يريدون بذلك إلا وجهه ، إلا ناداهم الله عناد من السماء ، قوموا مغفوراً لكم ، قد بدّلت لكم سيئاتكم حسنات " أحمد
- " ما جلس قوم مجلساً يذكرون الله عز وجل إلا حفَّت بهم الملائكة ، وغشيتهم الرحمة ، وذكرهم الله تعالى فيمن عنده " مسلم .
- الله تبارك وتعالى إذا ذكري عبدي في نفسه ، ذكرته في نفسي ، وإذا ذكرين في نفسي ، وإذا ذكرين في ملاءٍ ، ذكرته في ملاءٍ خير منه ، وإذا تقرّب مني شبراً ، تقرّبت منه ذِراعاً ، وإذا تقرّب مني ذراعاً تقرّبت منه باعاً ، وإذا مشي إليَّ هَرُوَلْت إليه " . يعني بالهرولة سرعة الإجابة " الترمذي .
- ﷺ عن أبي هريرة ﷺ ، قال : "كان الرسول ﷺ يسير في طريق مكة ، فمر على جبل يُقال له جمدان فقال : " سيروا هذا جمدان ، سبق المفردون " ، قيل : وما المفردون يا رسول الله ؟ قال : الذاكرون الله كثيرا والذاكرات " مسلم .

- 🛞 " أفضل الدعاء : الحمد لله ، وأفضل الذكر : لا إله إلا الله " الترمذي .
- الله وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، يحيي ويميت ، وهو على كل الله وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، يحيي ويميت ، وهو على كل شيء قدير ، عشر مرات ، كُتبت له عشر حسنات ، ومُحِيَ عنه عشر سيئات ، ورُفِع له عشر درجات ، وكان يومه ذاك في حِرْزٍ من كل مكروه ، وحِرْزٍ من الشيطان " الترمذي .
- ﷺ قال معاوية ، سمعت رسول الله ﷺ يقول : " من دعا بمؤلاء الكلمات الخمس ، لم يسأل الله شيئاً إلا أعطاه : لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير ، لا إله إلا الله ، ولا حول ولا قوة إلا بالله " الطبراني .
- ﷺ " من قال حين يُصبح : اللهم ما أصبح بي من نعمة فمنك وحدك ، لا شريك لك ، فلك الحمد ولك الشكر ، فقد أدى شكر يومه ، ومن قال مثل ذلك حين يُمسي ، فقد أدى شكر ليلته " أبو داود .
- ☼ كان الحبيب محمد ﷺ يقول إذا أصبح: " اللهم بك أصبحنا ، وبك أمسينا ،
   وبك نحيا ، وبك نموت ، وإليك النشور " . وإذا أمسى قال : " اللهم بك أمسينا ، وبك أصبحنا ، وبك نحيا ، وبك نموت ، وإليك النشور " الترمذي .
- الله على الأرض أحدٌ يقول: لا إله إلا الله ، والله أكبر ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العظيم ، إلا كُفِرّت عنه خطاياه ، ولو كانت مثل زبد البحر " النسائي
- اللهم إني أسألك بأي أشهد أنك أنت الله لا إله إلا أنت ، الأحد ، الصمد ،
   الذي لم يلد ، ولم يُولد ، ولم يكن له كفواً أحد " الترمذي .
- الله على كنور الجنة ؟ فقلت: الله على كنر من كنور الجنة ؟ فقلت: بلى يا رسول الله ، قال: قل: لا حول ولا قوة إلا بالله " البخاري .
- الله عن العبد لا قدرة له على طاعة الله ، ولا على معصيته إلا بالله عزّ وجلّ . والإكثار من قول: لا حول ولا قوة إلا بالله ، تأتي بقدرة الله ومشيئته بالفرج والنجاة والتوفيق .

- ﷺ ويقول على بن أبي طالب كرّم الله وجهه قال رسول الله ﷺ: " إذا وقعت في ورطة فقل: بسم الله العرض الرحيم، ولا حول ولا قوة إلا بالله العظيم، يُصرف بما ما شاء من أنواع البلاء ".
- الله الذي لا يضر مع اسمه شيء في الأرض ولا في السماء ، وهو السميع العليم ، ثلاث مرات ، لم يضره شيء البو داود .
- الله وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، يحيي ويميت ، وهو على كل شيء قدير ، عشر مرات ، كانت له عَدْلُ أربع رقاب من ولد إسماعيل " البخاري .
- ه جاء أعرابي إلى رسول الله على فقال له : علِّمني كلاماً أقوله ، قال : " قل : لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، الله أكبر كبيرا ، والحمد لله كثيرا ، سبحان الله رب العالمين ، لا حول ولا قوة إلا بالله العزيز الحكيم " . قال : فهؤلاء لربي ، فما لي ؟ قال : " قل : اللهم اغفر لي ، وارحمني ، واهدني ، وارزقني " مسلم .
- السماء " من وصية للرسول ﷺ . وذِكر الله فإنه نور لك في الأرض ، وذكر لك في السماء " من وصية للرسول ﷺ .
- الناس ، ليسوا بأنبياء ولا شهداء ، قال : فجَثَا أعرابيّ على ركبتيْه ، فقال: يا الناس ، ليسوا بأنبياء ولا شهداء ، قال : فجَثَا أعرابيّ على ركبتيْه ، فقال: يا رسول الله ، حلّهم لنا نعرفهم . قال : هم المتحابون في الله من قبائل شتى وبلاد شتى ، يجتمعون على ذِكر الله يذكرونه " الطبراني .
- " ما قال عبدٌ : " لا إله إلا الله " قطُّ مخلصاً إلا فُتِحت له أبواب السماء حتى تُفضى إلى العرش ، ما اجتُنبَتْ الكبائر " الترمذي .
- الله عزَّ اليس يتحسَّرُ أهل الجنة على شيء إلا على ساعة مرَّت بحم ، لم يذكروا الله عزَّ وجلَّ فيها " الطبراني .
- الله تعالى حتى تطلع الشمس ، ثم عد يذكر الله تعالى حتى تطلع الشمس ، ثم صلّى ركعتين ، كانت له كأجر حجّة وعُمرة تامة تامة " الترمذي .

- " من قال عند خروجه من البيت بسم الله ، توكلت على الله ، لا حول ولا قوة إلا بالله ، يُقال له: كُفِيت ، ووُقِيت ، وهُدِيت ، وتنحّى عنه الشيطان " الترمذي .
- " من قال حين يُصبح أو يُمسي : اللهمّ إني أصبحت أُشهدك وأُشهد حملة عرشك ، وملائكتك ، وجميع خلقك إنك أنت الله الذي لا إله إلا أنت ، وأن محمداً عبدك ورسولك ، أعتق الله ربعه من النار ، فمن قالها مرتين ، أعتق الله نصفه من النار ، ومن قالها ثلاثاً أعتق الله تعالى ثلاثة أرباعه ، فإن قالها أربعاً أعتقه الله تعالى من النار " أبو داود .
- الا أُنبئكم بخير أعمالكم ، وأزكاها عند مليككم ، وأرفعها في درجاتكم ، وخيرٌ لكم من إنفاق الذهب والوَرِق ، وخيرٌ لكم من أن تلقوا عدوكم ، فتضربوا أعناقهم ، ويضربون أعناقكم ؟ قالوا : بلى ، قال : " ذكر الله تعالى " الترمذي .
- ﷺ عن معاذ بن جبل ﷺ أن رسول الله ﷺ أخذ بيده ، وقال : " يا معاذ ، والله إني لأُحبك ، فقال: أُوصيك يا معاذ لا تَدَعَنَّ في دُبُر كل صلاة ، تقول : " اللهم أعنى على ذِكرك ، وشكرك ، وحُسن عبادتك " سنن أبي داود .
- ﷺ وعن معاذ بن جبل ﷺ أن رسول الله ﷺ قال : " ما عمل ابن آدم عملاً أنجى له من عذاب الله من ذكر الله " أحمد .

### ثانياً: فضل التَّسْبيح والتَّحْمِيد

إن ذكر الله سبحانه وتعالى مع خفته على اللسان ، وقلة التعب فيه ، أفضل وأنفع من جملة العبادات مع كثرة المشقّات فيها ، ويؤيد ذلك قول الرسول : " كلمتان خفيفتان على اللسان ، ثقيلتان في الميزان ، حبيبتان إلى الرحمن: سبحان الله وبحمده ، سبحان الله العظيم " البخاري .

وذِكر الله لابد أن يكون مع حضور القلب ، فأما الذكر باللسان والقلب غافلٍ لاهٍ ، فهو قليل الجدوى ، وحضور القلب في لحظة الذكر ، والذهول عن الله عزّ وجلّ ، مع الاشتغال بالدنيا أيضاً قليل الجدوى .

لذلك فإن حضور القلب مع الله تعالى على الدوام ، أو في أكثر الأوقات ، هو المقدّم على العبادات ، بل به تشرف سائر العبادات ، وهو غاية ثمرة العبادات العملية . فإذا أحب العبد المسلم ذكر الله ، وأقبل عليه ، وأكثر منه ، أحبه الله ، لأن من أحب شيئاً أكثر من ذكره ومن أكثر من ذكر شيء – وإن كان مُتَكَلَّفاً – أحبه .

يقول حبيبنا الرسول صلوات الله وسلامه عليه: "أحب الكلام إلى الله تعالى أربع: سبحان الله ، والحمد لله ، ولا إله إلا الله ، والله أكبر ، لا يضر بأيهن بدأت "مسلم . ويؤكد النبي على هذا المعنى بقوله: " لأن أقول: الله أكبر ، سبحان الله ، والحمد لله ، ولا إله إلا الله . أحبُّ إلى مما طلعت عليه الشمس " مسلم .

ويبيّن المصطفى عليه أفضل الصلاة والسلام فضل الذكر والتسبيح ، وعلو منزلته على باقي العبادات ، فيقول : " أيعجزُ أحدكم أن يكسب كل يوم ألف حسنة ؟ " فسأله سائل من جلسائه ، كيف يكسب أحدنا ألف حسنة ؟ قال : يسبح مائة تسبيحة ، فيُكْتب له ألف حسنة أو يُحطَّ عنه ألف سيئة " مسلم .

ونظراً لفضيلة التسبيح ، وعلو منزلته ومكانته عند الله تعالى ، فإننا نجد أن الله سبحانه وتعالى قد استفتح سبع سور من كتابه الكريم بالتسبيح ، ليدل بذلك على فضله على باقي العبادات والطاعات وأنه مقدّم عليها ، فقال جلَّ شأنه في أول هذه السور السبع :

( سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِّنَ الْمَسْجِدِ الْحُرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى )

الإسراء: 1/17

( سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ ) الحديد: 757

( سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ ) الحشر: 759

( سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ ) الصف: 10/1

( يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ الْمَلِكِ الْقُدُّوسِ الْعَزِيزِ الْحُكِيمِ )

الجمعة: 1/62

( يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ الْمَلْكِ الْقُدُّوسِ الْعَزِيزِ الْحُكِيمِ )

الجمعة: 1/62

شَيْءٍ قَدِيرٌ )

النعابن 1/64 الْمُلْكُ وَلَهُ الْمُلْكِ الْقُدِيرُ )

الأعلى: 1/87

## آيات التسبيح في القرآن الكريم:

كم هي آيات التسبيح التي أنزلها الله سبحانه وتعالى في قرآنه العظيم على نبيه المصطفى صلوات الله وسلامه عليه ، حتى نكون من المسبحين بحمده . إنحا آيات كثيرات , وفيها يأمرنا الله جل شأنه بالتسبيح والتحميد , فإنحا - كما يقول الرسول على صلاة الخلق , وتسبيح الخلق ، وبحا يُرزَقُ الخَلْق .

وسأكتفي بذكر بعض آيات التسبيح, ومنها:

( إِنَّمَا يُوْمِنُ بَآيَاتِنَا الَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُوا هِمَا حَرُّوا سُجَّدًا وَسَبَّحُوا بِحَمْدِ رَهِّمْ

السجدة: 15/32

( تُسَبِّحُ لَهُ السَّمَاوَاتُ السَّبْعُ وَالأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ )

( لِتُوْمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُعَزِّرُوهُ وَتُوقِرُوهُ وَتُسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلًا ﴾ الفتح: 84/9

( وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِي ﴿ كَيْ نُسَبِّحَكَ كَثِيرًا ﴾ طه: 33/20

( وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِي ﴿ كَيْ نُسَبِّحَكَ كَثِيرًا ﴾ الرعد: 13/13

( وَإِن مِن شَيْءٍ إِلاَّ يُسَبِّحُ بِحَمْدَهِ وَلَكِن لاَّ تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ الإسراء: 14/17

( يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُو وَ وَالْآصَالِ ﴾ النور: 36/24

```
﴿ يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾
الحشر: 24/59
                                 ﴿ فَاسْتَغْفِرْ لِذَنبِكَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِالْعَشِيّ وَالْإِبْكَارِ ﴾
               غافر: 55/40
                                                   ﴿ وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُودَ الْجِبَالَ يُسَبّحْنَ وَالطَّيْرَ ﴾
              الأنساء: 19/21
        ﴿ وَتَرَى الْمَلَاثِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَهِمْ وَقُضِيَ بَيْنَهُم ﴾
   الزمر: 75/39
                                    ﴿ الَّذِينَ يَعْمِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبَّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ﴾
     غافر: 7/40
                            ﴿ وَالْمَلَائِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَهِّمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي الْأَرْض ﴾
   الشورى: 5/42
                                                                        ﴿ وَيُسَبِّحُونَهُ وَلَهُ يَسْجُدُونَ ﴾
الأعراف: 206/7
                                                   ﴿ وَاذْكُر رَّبَّكَ كَثِيرًا وَسَبِّحْ بِالْعَشِيِّ وَالْإِبْكَارِ ﴾
             آل عمران: 1/13
                                                       ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ السَّاجِدِينَ ﴾
الحجر: 98/15
                                      ﴿ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوهِمَا ﴾
               طه: 130/20
                                             ﴿ وَتَوَكَّلْ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ وَسَبِّحْ بِحَمْدِهِ ﴾
الفرقان: 58/25
        ﴿ وَاصْبِرْ لِحُكُم رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ حِينَ تَقُومُ ﴾ الطور: 48/52
                                                                        ﴿ فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ ﴾
 الواقعة: 74/56
                                     ﴿ إِنَّ هَذَا هَٰوَ حَقُّ الْيَقِينِ ﴿ فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ ﴾
 الواقعة 95/56 –96
                                                   ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرْهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا ﴾
             النصر 3/110
                                                           ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَسَبَّحْهُ وَأَدْبَارَ السُّجُودِ ﴾
  ق 40/50
                                                    ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَاسْجُدْ لَهُ وَسَبِّحْهُ لَيْلًا طَوِيلًا ﴾
الإنسان: 26/76
                                                                           ﴿ وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلًا ﴾
 الأحزاب: 42/33
                                                                 ﴿ إِنَّ لَكَ فِي اَلنَّهَارِ سَبْحًا طَوِيلًا ﴾
 المزمل: 7/73
                                                   ﴿ قُلْ سُبْحَانَ رَبِّي هَلْ كُنتُ إِلاَّ بَشَرًا رَّسُولاً ﴾
             الإسراء: 93/17
                                                        ﴿ فَسُبْحَانَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾
 الأنبياء: 22/21
                                                   ﴿ فَسُبْحَانَ اللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴾
               الروم: 17/30
                                   ﴿ فَسُبْحَانَ الَّذِي بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾
   يس: 83/36
                                                                         ﴿ سُبْحَانَ اللَّه عَمَّا يَصِفُونَ ﴾
   الصافات: 159/37
```

﴿ سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ الصافات: 180/37 ﴿ سُبْحانَ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنينَ ﴾ الزخرف: 13/43 ﴿ شُبْحَانَ رَبِّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ الزخرف: 82/43 ﴿ قَالُواْ سُبْحَانَكَ لاَ عِلْمَ لَنَا إلاَّ مَا عَلَّمْتَنَا ﴾ البقرة: 32/2 ﴿ دَعْوَاهُمْ فِيهَا سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلاَمٌ ﴾ يونس: 10/10 ﴿ فَنَادَى فِي الظُّلُمَاتِ أَن لَّا إِلَهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ الأنساء: 87/21 ﴿ قَالُوا سُبْحَانَكَ أَنتَ وَلِيُّنَا مِن دُونِهِم ﴾ سأ: 41/34 ﴿ سُبْحَانَهُ أَن يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ لَّهُ مَا فِي السَّمَاوَات وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ النساء: 171/4 ﴿ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ الأنعام: 6/100 ﴿ لاَّ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ التوبة: 9/13 ﴿ قَالُواْ اتَّخَذَ اللَّهُ وَلَدًا شُبْحَانَهُ هُوَ الْغَنيُّ ﴾ يونس: 10/88 ﴿ أَتَى أَمْرُ اللَّهِ فَلاَ تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ النحل: 1/16 ﴿ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوًّا كَبِيرًا ﴾ الإسراء: 43/17 ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الْمُسَبِّحُونَ ﴾ الصافات: 166/37 ﴿ فَلَوْلَا أَنَّهُ كَانَ مِنْ الْمُسَبِّحِينَ ﴿ لَلَبِثَ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ الصافات: 37/141 -144

# الأذكار النبوية في فضل التسبيح والتحميد

أما أحاديث الرسول ﷺ الدَّالة على فضل التسبيح وبيان منزلته من سائر العبادات ، فهي كثيرة ، وسأكتفي بذكر أهمها ، ومنها :

عن أبي هريرة هم ، عن النبي هم قال : " إن لله تعالى ملائكة سيارة فُضَلاء يتبعون مجالس الذكر ، فإذا وجدوا مجلساً فيه ذكر قعدوا معهم وحَفَّ بعضهم بعضا بأجنحتهم ، حتى يملاًوا ما بينهم وبين سماء الدنيا ، فإذا تفرقوا ، عرجوا ، وصعدوا إلى السماء ، قال : فيسألهم الله عز وجل – وهو أعلم بحم – من أين جئتم ؟ فيقولون : جئنا من عند عباد لك في الأرض ، يُسبِّحونك ، ويُكبِّرونك ، ويُهلِلُونك ، ويحمدونك ، ويسألونك ، قال : وماذا يسألون ؟ قال: يسألونك ، ويُهلِلُونك ، قال : وماذا يسألون ؟ قال: يسألونك جنتك ، قال : وهل رأوا جنتي ؟ قالوا : لا أي ربّ ، قال: فكيف ولو رأوا جنتي ؟ قالوا : ويستجيرونني ؟ قالوا : من نار ربّ , قال : وهل رأوا ناري ؟ قالوا : لا ، قال : فكيف لو رأوا ناري ؟ قالوا : هناوا : قد غفرت لهم وأعطيتهم ما سألوا ، وأَجَرْهم مما استجاروا ، قال : يقولون : ربّ فيهم فلان عبد خَطَّاء ، إنما مرّ فجلس معهم ، استجاروا ، قال : يقولون : ربّ فيهم فلان عبد خَطَّاء ، إنما مرّ فجلس معهم ، قال : فيقول : وله قد غفرت ، هم القوم لا يشقى جليسهم " البخاري .

عن جُوَيْرِيَّة أم المؤمنين رضي الله عنها أن النبي الله خرج من عندها بُكرة حين صلاة الصبح ، وهي في مسجدها ، ثم رجع بعد أن أضحى ، وهي جالسة فيه ، فقال : ما زِلْتِ اليوم على الحالة التي فارقتك عليها ؟ قالت : نعم . فقال النبي فقال : ما زِلْتِ اليوم على الحالة التي فارقتك عليها ؟ قالت : نعم . فقال النبي فقال : لقد قلتُ بعدكِ أربع كلمات ثلاث مرات لو وُزِنَتْ بما قُلتِ منذ اليوم لوَزَنَتْهُنَّ: سبحان الله وبحمده عَدَد خَلْقه ، ورضاءَ نفسه وَزِنَة عرْشه ، ومِداد كلماته " مسلم .

ﷺ قال رسول الله ﷺ : " من قال حين يُصبح وحين يُمسي : سبحان الله وبحمده مائة مرة ، لم يأتِ أحدٌ يوم القيامة بأفضل مما جاء به إلا أحدٌ قال مثل ما قال أو زاد عليه " مسلم .

ﷺ قال صلوات الله وسلامه عليه: " إن الله تعالى اصطفى من الكلام: سبحان الله ، والحمد لله ، والله أكبر ، ولا إله إلا الله . فإذا قال العبد: (سبحان الله) كُتِبت له عشرون حسنة ، وتُحط عنه عشرون سيئة ، وإذا قال: (الله أكبر) فمثل ذلك ، وذكر إلى آخر الكلمات " النسائي .

- ﷺ قال الحبيب محمد ﷺ : " ما على الأرض رجل يقول : الله أكبر ، وسبحان الله ، والحمد لله ، ولا إله إلا الله ، ولا حول ولا قوة إلا بالله ، إلا غُفِرت ذنوبه ، ولو كانت مثل زبد البحر " النسائي .
- ﷺ وعن سعد بن أبي وقاص قال : كنا جلوسا عند النبي ﷺ فقال : " أيعجز أحدكم أن يكتسب كل يوم ألف حسنة ؟ " فسأله سائل : كيف يكتسب أحدنا ألف حسنة ؟ قال : " يسبح مائه تسبيحة فيُكتب له ألف حسنة أو تنحط عنه ألف خطيئة " مسلم .
- ﷺ وعن أبي سعيد الخدري أن رسول الله ﷺ قال : " استكثروا من الباقيات الصالحات " قيل: وما هن يا رسول الله ؟ قال : " التكبير ، والتهليل ، والتسبيح ، والحمد لله ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم " أحمد .
- ﷺ وقال عليه الصلاة والسلام: " إذا قال العبد: الحمد لله ملأت ما بين السماء والأرض فإذا قال: الحمد لله الثانية ملأت ما بين السماء السابعة إلى الأرض السُّفلي ، فإذا قال: الحمد لله الثالثة قال الله عزَّ وجلَّ ، سَلْ تُعْطَ " أبو داود .
- الله وقال الله : " من قال : سبحان الله وبحمده في اليوم مائه مرّة ، حُطّت عنه خطاياه ، وإن كانت مثل زبد البحر " مسلم .
- الله وكان الرسول الله يقول: "سبحان الله عدد ما خَلَق في السماء، وعدد ما خلق في الأرض، وسبحان الله عدد ما بين ذلك، وسبحان الله عدد ما هو خالق، والله أكبر مثل ذلك، والحمد لله مثل ذلك، ولا حول ولا قوة إلا بالله مثل ذلك " أحمد.
- ﷺ وقال حبيبنا المصطفى ﷺ : " ألا أُخبركم بأحب الكلام إلى الله تعالى ؟ إن أحب الكلام إلى الله : سبحان الله وبحمده " مسلم .
- ₩ وكان ﷺ يقول: "اللهم لك الحمد كالذي نقول وخيراً مما نقول، اللهم لك صلاقي ونسكي، ومحيّاي ومماتي، وإليك مآبي، اللهم إني أُعوذ بك من عذاب القبر، ووسوسة الصدر، وشتات الأمر، اللهم إني أسألك من خير ما تجئ به الرياح، وأعوذ بك من شر ما تجئ به الرياح "الترمذي.

إننا نرفع أكف الضراعة إلى الله سبحانه وتعالى متوسلين مستعطفين رحمته الربانية إلينا ، اقتداءً بسر تلك المناجاة الرائعة التي سخّرت الحوت لسيدنا يونس عليه السلام – كأنه غواصة تسير تحت البحر ، وحوَّلت البحر متنزها جميلاً ، وألبست الليل جلباب النور الوضيء بالبدر الساطع ، فنقول متضرعين إلى الله اقتداءً بسيدنا يونس عليه السلام : ﴿ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَانَكَ إِنّي كُنتُ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ (9).

سبحان الله مِلء الميزان ، ومنتهي العِلم ، ومبلغ الرضي ، وزنة العرش . ولا إله إلا الله ، مِلء الميزان ، ومنتهي العِلم ، ومبلغ الرضي ، وزنة العرش . والله أكبر ، مِلء الميزان ، ومنتهي العِلم ، ومبلغ الرِضي ، وزنة العرش .

سبحان ربِّ المساء والصباح ، سبحان من يُسبِّحُ له ما في الأرض ، وما في السماء ، سبحان الله ، والحمد لله ، ولا إله إلا الله ، والله أكبر ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم . اللهم لك الحمد حمداً دائماً عند كل طَرْفَةِ عيْن ، وتَنَفُس

نَفَسٍ ، اللهم لك الحمد كما ينبغي لجلال وجهك ولعظيم سلطانك ، الحمد لله حمداً يوافي نِعَمَه ، ويكافئ مَزيدَه .

سبحان الواحد الأحد ، سبحان الفرد الصمد ، سبحان من رَفَع السماء بلا عَمَد . سبحان من خلق الخلق فأحصاهم عدداً ، سبحان من قسَّم الرزق ولم ينسَ أحدا ، سبحان الذي لم يتخذ صاحبةً ولا ولداً ، سبحان الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد .

اللهم أجعل أول يومنا هذا صلاحا ، وأوسطه نجاحا ، وآخره فلاحا ، يا أرحم الراحمين .

اللهم اجعلْنِي أُحبُّك بقلبي كله ، وأرضيك بجهدِي كله ، اللهم أجعل حبي لك كله ، وسعى كله في مرضاتك .

#### ثالثاً: فضل التهليل والتكبير

يجب على العبد المسلم أن يكثر من قول " لا إله إلا الله " قبل أن يُحال بينه وبينها ، فإنحا كلمة التوحيد ، وهي كلمة الإخلاص ، وهي كلمة التقوى ، وهي كلمة طيبة ، وهي دعوة الحق ، وهي العروة الوثقى ، وهي ثمن الجنة ، قال في : " ما قال عبد : " لا إله إلا الله " قطُّ مخلصاً إلا فُتِحت له أبواب السماء ، حتى تُفِضي إلى العرش ما اجتُنِبَت الكبائر " الترمذي . وقال في : " مفتاح الجنة لا إله إلا الله " الطبراني . ويقول صلوات الله وسلامه عليه : " لو جاء قائل " لا إله إلا الله " صادقاً بقراب الأرض ذنوباً لغَفَر الله له ذلك " الترمذي

وأحاديث الرسول التي تبيّن فضيلة التهليل والتكبير كثيرة ، وفيها يحثنا الرسول على الإكثار من الذكر حتى يغفر الله ذنوبنا ، ويكفر عنا سيئاتنا .

يقول رسولنا ﷺ: "ليس على أهل " لا إله إلا الله " وحشة في قبورهم ، ولا في نشورهم ، كأني أنظر إليهم عند الصيحة ، ينفضون رؤوسهم من التراب ، ويقولون : الحمد لله الذي أذهب عنا الحزن ، إن ربنا لغفور شكور " الطبراني .

وقال ﷺ: " مَن تعارّ من الليل فقال : لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير ، سبحان الله ، والحمد لله ، ولا إله إلا الله ، والله أكبر ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العليّ العظيم ، ثم قال : اللهم اغفر لي ، غُفِر له ، أو دعا ، استُجيب له ، فإن توضأ وصلّى ، قُبلت صلاته " البخاري.

وعن المغيرة بن شعبة ه أن رسول الله كان إذا فرغ من الصلاة وسلم ، قال : " لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير ، اللهم لا مانع لِما أعطيت ، ولا مُعْطِي لما منعت ، ولا ينفع ذا الجد منك الجد " مسلم .

## آيات التهليل في القرآن الكريم

| البقرة: 255/2  | ﴿ اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ ﴾                                    |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| البقرة: 163/2  | ﴿ لاَّ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾                                         |
| آل عمران:2/3   | ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ ﴾                                    |
| آل عمران: 6/3  | ﴿ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾                                           |
| آل عمران: 18/3 | ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ وَالْمَلاَئِكَةُ وَأُوْلُواْ الْعِلْمِ ﴾   |
| آل عمران: 62/3 | ﴿ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلاَّ اللَّهُ وَإِنَّ اللَّهَ لَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾          |
| النساء: 87/4   | ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ لاَ رَيْبَ فِ |
| الأنعام: 102/6 | ﴿ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ      |
| الأنعام: 106/6 | ﴿ اتَّبِعْ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ ﴾                       |
| التوبة: 9/18   | ﴿ لاَّ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾                                 |
| التوبة: 129/9  | ﴿ فَإِن تَوَلَّوْاْ فَقُلْ حَسْبِيَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ ﴾                       |
| هود: [1/4]     | ﴿ فَاعْلَمُواْ أَنَّمَا أُنزِلِ بِعِلْمِ اللَّهِ وَأَن لاَّ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ ﴾           |
| الرعد: 30/13   | ﴿ قُلْ هُوَ رَبِّي لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابٍ ﴾         |
| النحل: 2/16    | ﴿ أَنْ أَنذِرُواْ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاًّ أَناْ فَاتَّقُونِ ﴾                            |

| طه: 8/20         | ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْخُسْنَى ﴾                                  |
|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| طه: 14/20        | ﴿ إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدْنِي وَأَقِمِ الصَّلَاةَ لِذِكْرِي ﴾    |
| طه: 98/20        | ﴿ إِنَّمَا إِلَهُكُمُ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَسِعَ كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾       |
| الأنبياء: 25/21  | ﴿ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾                          |
| الأنبياء: 87/21  | ﴿ فَنَادَى فِي الظُّلُمَاتِ أَن لَّا إِلَهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَانَكَ ﴾                           |
| الأنبياء: 108/21 | ﴿ قُلْ إِنَّمَا يُوحَى إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ ﴾                              |
| المؤمنون: 116/23 | ﴿ فَتَعَالَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحُقُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ﴾                                 |
| النمل: 26/27     | ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴾                                    |
| ى: <b>70/28</b>  | ﴿ وَهُوَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ لَهُ الْحُمْدُ فِي الْأُولَى وَالْآخِرَةِ ﴾ القصص        |
| القصص: 88/28     | ﴿ وَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ﴾                               |
| فَوَ ﴾           | ﴿ هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللَّهِ يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَاء وَالْأَرْضِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُ  |
| فاطر: 3/35       |                                                                                                  |
| الزمر: 6/39      | ﴿ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ ﴾        |
| غافر: 3/40       | ﴿ شَدِيدِ الْعِقَابِ ذِي الطَّوْلِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ﴾                                      |
| غافر: 62/40      | ﴿ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ لَّا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَأَنَّى تُؤْفَكُونَ ﴾ |
| غافر: 65/40      | ﴿ هُوَ الْحَيُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾                    |
| الدخان: 8/44     | ﴿ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ يُحْيِي وَيُمِيتُ رَبُّكُمْ وَرَبُّ آبَائِكُمُ الْأَوَّلِينَ ﴾          |
| محمد: 9/47       | ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنبِكَ ﴾                          |
| الحشر: 22/59     | ﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ﴾                 |
| الحشر: 23/59     | ﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ السَّلَامُ ﴾                 |
| التغابن: 13/64   | ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾                |
| زمل: 9/73        | ﴿ رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَاتَّخِذْهُ وَكِيلًا ﴾ الم             |
| التوبة: 9/18     | ﴿ وَمَا أُمِرُواْ إِلاَّ لِيَعْبُدُواْ إِلَهًا وَاحِدًا لاَّ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ ﴾                |
| البقرة: /163     | ﴿ وَإِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ لاَّ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾                   |
| طه: 98/20        | ﴿ إِنَّمَا إِلَهُكُمُ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَسِعَ كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾       |

## أذكار التهليل والتكبير من السنة النبوية

الأحاديث النبوية الشريفة التي دلّت على فضيلة التهليل والتكبير كثيرة ، وينبغي على العبد المسلم أن يكثر من هذه الأذكار النبوية ، فهي خفيفة على اللسان يسهل عليه ترديدها في الليل والنهار ، ولكنها ثقيلة في الميزان . لذا ، فهي تنفع المسلم يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم . ومن هذه الأحاديث نذكر :

- ه قال النبي را الله ، والله أكبر ، الباقيات الصالحات هن ً: لا إله إلا الله ، والله أكبر ، وسبحان الله ، والحمد لله ، ولا حول ولا قوة إلا بالله " البخاري .
- وقال صلوات الله وسلامه عليه: "إذا قال العبد: لا إله إلا الله ، والله أكبر ، قال عزَّ وجلّ : صدق عبدي ، لا إله إلا أنا وأنا أكبر ، وإذا قال العبد: لا إله إلا أله إلا الله وحده لا شريك له ، قال تعالى : صدق عبدي ، لا إله إلا أنا وحدي لا شريك لي ، وإذا قال : لا إله إلا الله ، ولا حول ولا قوة إلا بالله ، يقول الله سبحانه : صدق عبدي ، لا حول ولا قوة إلا بي ، ومن قالهن عند الموت لم تمسه النار " الترمذي .
  - ﷺ : " من مات وهو يعلم أن لا إله إلا الله دخل الجنة " مسلم .
- ه وقال عليه الصلاة والسلام : " لا يشهد أحدٌ أن لا إله إلا الله ، وأني رسول الله حرَّم الله تعالى عليه النار " البخاري .
- ه ويقول ﷺ : " لا يشهد أحدٌ أن لا إله إلا الله وأبي رسول الله فيدخل النار " البخاري .
  - 器قال ﷺ: " من قال لا إله إلا الله ، دخل الجنة " الحاكم .
    - 緣 وقال ﷺ: " أفضل الذكر لا إله إلا الله " ابن ماجة .
- ﷺ وقال الحبيب المصطفى صلوات الله وسلامه عليه : " من قال : لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الحمد ، وله الملك ، وهو على كل شيء قدير ، عشر مرات ، كان كمن أعتق أربعة أنْفُسِ من ولد إسماعيل " مسلم .

- ﴿ وقال ﴿ الله على قال في يوم مائتي مرة ، لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير ، لم يسبقه أحدكان قبله ، ولا يدركه أحد بعده ، إلا من عمل بأفضل من عمله " البخاري .
- ﷺ وقال صلوات الله وسلامه عليه: " من قال في سوق من الأسواق ، لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، يحيي ويميت ، وهو على كل شيء قدير ، كتب الله له ألف ألف حسنة ، ومحا عنه ألف ألف سيئة ، وبنى له بيتاً في الجنة " الترمذي .
- الله وحده لا الله وحده لا الله إلا الله وحده لا الله إلا الله وحده لا شويك له " الترمذي .
- ه وعن أبي هريرة هه قال: قال الرسول ﷺ: " من قال لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير ، كل يوم مائة مرة ، كانت له عَدْل عشر رقاب ، وكُتبت له مائة حسنة ، ومُحيت عنه مائة سيئة ، وكانت له حِرْزاً من الشيطان يوم ذلك حتى يُمسي ، ولم يأتِ أحد بأفضل مما جاء به إلا أحد عمل أكثر من ذلك " الترمذي .
- ﴿ وقال النبي ﷺ لأبي هريرة " يا أبا هريرة لَقِن الموتى شهادة أن لا إله إلا الله ، فإنها تقدم الذنوب هدماً ، قلت يا رسول الله : هذا للموتى فكيف للأحياء ؟ قال ﷺ : هي أهدم وأهدم " مسلم .
- القيامة إلا شهادة أن لا إله إلا الله ، فإنما لا تُوضعُ في ميزان ، لأنما لو وُضِعت القيامة إلا شهادة أن لا إله إلا الله ، فإنما لا تُوضعُ في ميزان ، لأنما لو وُضِعت في ميزان من قالها صادقاً ، ووضعت السموات السبع والأرضون السبع وما فيهن ، كان لا إله إلا الله أرجح من ذلك". مسلم
- هووقال ﷺ: "عليكن بالتسبيح ، والتهليل ، والتقديس ، فلا تغفلن ، واعقدن بالأنامل فإنها مستنطقات " ( يعني بالشهادة يوم القيامة ) أبو داود .

- ه ويقول الرسول الكريم صلوات الله وسلامه عليه : " لتدخلن الجنة كلكم إلا من أبي ، وشَرَد عن الله عزَّ وجلَّ ، شِرادَ البعير عن أهله ، فقيل يا رسول الله : من الله يأبي ويشرد عن الله ؟ قال : مَنْ لم يقل : لا إله إلا الله " الطبراني .
- هوقال ﷺ: " ما على الأرض رجل يقول لا إله إلا الله ، والله أكبر ، وسبحان الله ، والحمد لله ، ولا حول ولا قوة إلا بالله ، إلا كُفِرّت خطاياه ، ولو كانت مثل زبد البحر " الترمذي .
- ﴿ ويقول النبي ﷺ: " من قال حين يسمع المؤذِّن : وأنا أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله ، رَضِيتُ بالله رباً ، وبالإسلام ديناً ، غُفِر له " مسلم .
- ﴿ وقال النبي ﷺ لأبي هريرة : " ألا أُعلِّمُك كلمات إذا قُلْتُهُنَّ غفر الله لك ، وإن كنت مغفوراً لك ، قل : لا إله إلا الله العليّ العظيم ، لا إله إلا الله الحكيم الكريم ، لا إله إلا الله ، سبحان الله رب السموات السبع ، ورب العرش العظيم ، والحمد لله رب العالمين " النسائي .

اللهمَّ إنا وَحَدْناك بلا إله إلا الله ، نَزَهْناك بلا إله إلا الله ، ذَكَرْناك بلا إله إلا الله ، ذَكَرْناك بلا إله إلا الله ، سأنْناك بلا إله إلا الله أذكرُ بحا ربي ، لا إله الله أخْلُو بحا وحدي ، لا إله إلا الله أخْلُو بحا وحدي ، لا إله إلا الله أشاري ، لا إله إلا الله ألْقَى بحا ربي ، لا إله إلا الله يُمْحَى بحا ذَنْبي ، لا إله إلا الله يُشرَحُ بحا صَدْرِي ، لا إله إلا الله يُيَسَّرُ بحا أَمري . كلُّ شيءٍ فانِ ، ما يدوم إلا الله .

لا إله إلا الله نورُ رسول الله ، لا إله إلا الله آدمُ خليفةُ الله ، لا إله إلا الله نوحٌ رسولُ الله ، لا إله إلا الله أبراهيمُ خليل الله ، لا إله إلا الله موسى كليم الله ، لا إله إلا الله عيسى روحُ الله ، لا إله إلا الله محمدٌ حبيبُ الله ، لا إله إلا الله الأنبياءُ خاصةُ الله ، لا إله إلا الله الأولياءُ أنصارُ الله .

## رابعاً: فضل الاستغفار

إن أحب العباد إلى الله هم المتحابون في حبه ، والمتعلقة قلوبهم بالمساجد ، والمستغفرون بالأسحار والناس نيام . والقرآن الكريم يدلنا على دائنا ودوائنا ، أما داؤنا

فالذنوب ، وأما دواؤنا فالاستغفار . يقول الرسول رضي الله عنه الاستغفار ، جعل الله له من كل ضيق فرجاً ، ومن كل هم مخرجاً ، ورزقه من حيث لا يحتسب " أبو داود

وكان علي بن أبي طالب علي يقول: "العجب عمن يهلك ومعه النجاة ، قيل: وما النجاة ؟ قال: الاستغفار. وكان يقول أيضاً: ما ألهم الله العبد الاستغفار وهو يريد أن يعذبه (10). وهو ذلك المفتاح الذي نغسل به قلوبنا لنزيل عنها أوساخ وأقذار الذنوب. وهذه المفاتيح من ذكر وتسبيح واستغفار وتحميد وتمليل ، هي بمثابة النور الذنوب. يمحو ظلمات العصيان ، فيرجع العبد المؤمن إلى نور الرحمن ، ليجعل له نورا يمشي به . ولذا ، كانت التوبة من الذنوب مفتاح كل فلاح ، قال الله تعالى : ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (١١).

هذا الاستغفار نجاة لنا من كل ما نقترفه من ذنوب وآثام في حياتنا . فالعبد المسلم بين ذنب ونعمة لا يصلحهما إلا الاستغفار ، بشرط التوبة الصادقة بالإقلاع عن كل الذنوب التي نرتكبها في ضياء النهار وسواد الليل ، في ملاً أو خلاءٍ ، في سِرًّ وعلانية ، وبدون إقلاع عن الذنوب تكون توبتنا توبة كذابين . لذلك يجب أن نقدم الندم والتوبة على الاستغفار . فالاستغفار مع الإصرار على عدم الندم والتوبة لؤم . كما أن ترك الاستغفار ، مع العلم بسعة عفو الله ومغفرته ورحمته عجز .

ينبغي على العبد المؤمن الإكثار من الاستغفار ، فبه يغفر الله ذنوبنا ، ويمحو سيئاتنا ، ويستجيب لدعائنا ، وفي ذلك يقول الشاعر :

بك اسْتجيرُ ومَن يجيرُ سواكَ فارحُم ضعيفاً يحتِمي بحماكَ يا ربِّ قد أذنبتُ فاغفرْ زلَّتي أنتَ الجيبُ لكل مَن ناداكَ

كما أن الاستغفار يُزيل صدأ القلوب ، فإذا كان العبد غافلاً لاهياً ، كان الصدأ متراكباً على قلبه ، وصدؤه بحسب غفلته وتركه للذكر والاستغفار . لأن القلب إذا صدأ لم تنطبع فيه صور المعلومات على ما هي عليه ، فيرى الباطل في صورة الحق ، والحق في صورة الباطل . لأن القلب عند ترك الاستغفار تراكم عليه الصدأ فأظلم ، فلم تظهر فيه صورة الحقائق ، كما هي عليه . فإذا ما زاد تراكم الصدأ عليه فإنه يَسْوَدً

ويركبه الرَّانُ لترك الذكر والاستغفار . عند ذلك يفسد تصوّره وإدراكه ، فلا يقبل حقاً ، ولا ينكر باطلاً ، وهذا أعظم عقوبات القلب . وأصل ذلك من ترك الاستغفار والذكر ، وإتباع الهوى ، فهما يطمسان نور القلب ، ويعميان بصره ، يقول الشاعر : وكيف يَلدُ العيشُ من هو عالم \* \* \* بأنَّ إلهَ الخَلْق لابدً سائِلُه

كما أن الاستغفار يُستنزل به الرزق ، والغيث ، ويزيدنا قوة إلى قوتنا ، يقول تعالى: ﴿ وَيَا قَوْمِ اسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمُّ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُرْسِلِ السَّمَاء عَلَيْكُم مِّدْرَارًا وَيَزِدْكُمْ قُوَّةً إِلَى قُوَّتِكُمْ وَلاَ تَتَوَلَّوْاْ مُجْرِمِينَ ﴾ (12) .

ويُروى أن رجلاً شكا إلى الحسن البصري – رحمه الله – الجدوبة ، فقال له : استغفر الله ، فشئل في ذلك ؟ فقال : استغفر الله ، فسئل في ذلك ؟ فقال : ما قلت من عندي شيئاً ، إن الله تعالى يقول : ﴿ ... فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ عَلَيْ مُ مِنْ الله تعالى يقول : ﴿ ... فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ عَلَيْ مُ مِنْ الله تعالى يقول : ﴿ ... فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ عَلَيْكُم مِّدْرَارًا ﴿ وَيُعْدِدُكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَّكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَل لَّكُمْ أَغُارًا ﴾ (13) .

فمن الثمرات المترتبة على هذا الاستغفار ، أن الله يغفر الذنوب ، وينزل علينا الغيث الذي يروي الأرض ، فينبت الزرع ، ويروى به الناس والأنعام ظمأهم ، وإمداد الله للمستغفر بالأموال ، وإمداده بالبنيين .

ومن ثمار الاستغفار أنه يمنع أن يصيب العذاب الإنسان لقول الرسول على : " أنزل الله أمانين لأمتي : ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعَذِّ بَعُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللهُ مُعَدِّ بَعُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ (14) . فإذا قَضَيْتُ تركت فيهم الاستغفار إلى يوم القيامة " الترمذي

وقال الرسول صلوات الله وسلامه عليه : " من استغفر للمؤمنين والمؤمنات كل يوم سبعا وعشرين مرة ، كان من الذين يُستجاب لهم ، ويُرزقُ بَمم أهل الأرض " الطبراني .

ويقول الله سبحانه وتعالى في فضل الاستغفار : ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِلْدَنبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِناتِ ﴾ (15) ، ويقول عزَّ وجلَّ : ﴿كَانُوا قَلِيلًا مِّنَ اللَّيْلِ مَنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴾ (16) .

ويقول عبد الله بن مسعود ﴿ : " في كتاب الله عزّ وجلّ آيتان ما أذنب عبد ذنباً فقرأهما ، واستغفر الله عزّ وجلّ ، إلا غفر الله تعالى له ، هما : ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُواْ اللهَ فَاسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوكِمِمْ وَمَن يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلاَّ اللهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (١٦) . وقوله عزّ وجلّ : ﴿ وَمَن يَعْمَلْ سُوءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِر اللهَ يَجِدِ اللهَ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ (١٥) .

وكان الرسول على يقول في الاستغفار: " اللهم اغفر لي خطيئي ، وجهلي وإسرافي في أمري ، وما أنت أعلم به مني ، اللهم اغفر لي هزلي وجدي وخطئي وعمدي ، وكل ذنب عندي . اللهم اغفر لي ما قدّمت وما أخّرْتُ ، وما أسررْتُ وما أعلنتُ ، وما أنت أعلم به مني أنت المقدّم والمؤخّر ، وأنت على كل شيء قدير "مسلم .

وكان على يهتم بالاستغفار ، ويكثر منه ، لأنه كان يعرف أنه مفتاح كل فرج ، يقول عليه الصلاة والسلام : " اللهم اجعلني من الذين إذا أحسنوا استبشروا ، وإذا أساءوا استغفروا " الطبراني .

وكان يقول : " من أكثر من الاستغفار جعل الله عزّ وجلّ له من كل هَمَّ فرجاً ، ومن كل ضيق مخرجاً ، ورزقه من حيث لا يحتسب " النسائي .

ورُوي عن عمر بن الخطاب الله أنه كان يقول: " اللهم إني استغفرك لظلمي وكُفْرِي". قال: فقلت : يا أمير المؤمنين، هذا الظلم، فما بال الكفر؟ فتلا قوله تعالى: ﴿إِنَّ الإِنسَانَ لَظَلُومٌ كَفَّارٌ ﴾ (19).

ومسك أدعية الاستغفار ، دعاء سيِّد الاستغفار الذي كان يدعو به الرسول صلوات الله عليه وسلامه وهو قوله : " سيِّد الاستغفار أن تقول اللهم أنت ربي لا إله إلا أنت ، خلقتني وأنا عبدك ، وأنا على عهدك ووعدك ما استطعت ، أعوذ بك من شر ما صنعت ، أبوءُ لك بنعمتك على ، وأبوءُ بذنبي ، فقد ظلمت نفسي ، واعترفت بذنبي فاغفر لي ذنوبي ، ما قدّمت منها وما أحَّرت ، فإنه لا يغفر الذنوب جميعاً إلا أنت . مَن قالها من النهار مُوقناً بها فمات من يومه ، قبل أن يُمسى ، فهو من أهل

الجنة ، ومن قالها من الليل ، وهو مُؤمِنً بها ، فمات قبل أن يُصبح ، فهو من أهل الجنة " البخارى .

وكان الرسول ﷺ ، يتوب إلى ربه أكثر من سبعين مرة في اليوم ، مع أنه ﷺ غُفِر له ما تقدّم من ذنوبه وما تأخر ، يقول صلوات الله وسلامه عليه : " والله إني لاستغفر الله تعالى ، وأتوب إليه في اليوم أكثر من سبعين مرة " البخاري .

```
آيات الاستغفار في القرآن الكريم
           ﴿ فَاسْتَغْفَرُواْ اللَّهَ وَاسْتَغْفَرَ هُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ اللَّهَ تَوَّابًا رَّحِيمًا ﴾ النساء: 64/4
                                     ﴿ وَظَنَّ دَاوُودُ أَنَّكَا فَتَنَّاهُ فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَّ رَاكِعًا وَأَنَابَ . ﴾
  ص: 24/38
       ﴿ سَوَاء عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ هَمُّ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ فَهُمْ لَن يَغْفِرَ اللَّهُ لَهُمْ ﴾ المنافقون: 6/63
           ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُواْ اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوكِمْ ﴾
   آل عمران: 135/3
                                           ﴿ قَالَ سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّي إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾
   يوسف: 98/12
                                        ﴿ قَالَ سَلَامٌ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّي إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيًّا ﴾
     مريم: 91/19
                                                             ﴿ إِلَّا قَوْلَ إِبْرَاهِيمَ لأَبِيهِ لأَسْتَغْفَرَنَّ لَكَ ﴾
  المتحنة: 4/60
                                                  ﴿ اسْتَغْفِرْ فَهُمْ أَوْ لاَ تَسْتَغْفِرْ فَهُمْ إِن تَسْتَغْفِرْ فَهُمْ ﴾
     التوبة: 9/08
                                                  ﴿ إِن تَسْتَغْفِرْ فَهُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَن يَغْفِرَ اللَّهُ فَمُمْ ﴾
     التوبة: 9/08
                                                                  ﴿ لَوْلَا تَسْتَغْفِرُونَ اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾
     النمل: 46/27
                  ﴿ وَمَن يَعْمَلْ شُوءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللَّهَ يَجِدِ اللَّهَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾
   النساء: 4/11
                                 ﴿ وَإِذَا قِيلَ هَٰمُ تَعَالَوْا يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ اللَّهِ لَوَّوْا رُؤُوسَهُمْ ﴾
  المنافقون: 5/63
                   ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُواْ أَن يَسْتَغْفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ ﴾ التوبة: 163/9
﴿ وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا إِذْ جَاءهُمُ الْهُلَدَى وَيَسْتَغْفِرُوا رَهُّمْ إِلَّا أَن تَأْتِيَهُمْ سُنَّةُ
                                                                                                          الْأُوَّلينَ ﴾
   الكهف: 55/18
                                                                ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾
      الأنفال: 33/8
                                   ﴿ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَجِّمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا ﴾
      غافر: 7/40
                                ﴿ وَالْمَلَائِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَهِّمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي الْأَرْضِ ﴾
     الشورى: 5/42
                                                                              ﴿ وَبِالْأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾
   الذاريات: [5/8]
                                             ﴿ أَفَلاَ يَتُوبُونَ إِلَى اللَّهِ وَيَسْتَغْفُرُونَهُ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾
                      المائدة: 74/5
                                                  ﴿ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ ﴾
   آل عمران: 159/3
                                                             ﴿ وَاسْتَغْفِرِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾
        النساء: 1/604
                                                   ﴿ قَالُواْ يَا أَبَانَا اسْتَغْفُو لَنَا ذُنُوبَنَا إِنَّا كُنَّا خَاطِئينَ ﴾
        يوسف: 97/12
```

| النور: 62/24   | ﴿ فَأَذَن لِّمَن شِئْتَ مِنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمُ ﴾                                    |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| غافر: 55/40    | ﴿ فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقٌّ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنبِكَ ﴾                           |
| محمد: 19/47    | ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنبِكَ ﴾                    |
| الفتح: 11/48   | ﴿ شَغَلَتْنَا أَمْوَالُنَا وَأَهْلُونَا فَاسْتَغْفِرْ لَنَا ﴾                              |
| المتحنة: 12/60 | ﴿ فَبَايِعْهُنَّ وَاسْتَغْفِرْ لَهُنَّ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾             |
| 3/11           | <b>﴿ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرْهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا﴾</b> النصر: 0      |
| البقرة: 199/2  | ﴿ ثُمَّ أَفِيضُواْ مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ وَاسْتَغْفِرُواْ اللَّهَ ﴾                 |
| هود: 3/11      | ﴿ وَأَنِ اسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُمَتِّعْكُم مَّتَاعًا حَسَنًا ﴾ |
| هود: 52/11     | ﴿ وَيَا قَوْمِ اسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ ﴾                          |
| هود: 90/11     | ﴿ وَاسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّي رَحِيمٌ وَدُودٌ﴾         |
| نوح: 10/71     | ﴿ فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ﴾                               |
| المزمل: 20/73  | ﴿ وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾                                 |
| 61,            | ﴿ هُوَ أَنشَأَكُم مِّنَ الأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا فَاسْتَغْفِرُوهُ ﴾ هود: [1/      |
| فصلت: 6/41     | ﴿ فَاسْتَقِيمُوا إِلَيْهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ ﴾                                               |

# الأذكار النبوية في فضل الاستغفار

بالاستغفار يغفر الله الذنوب مهماكان عددها ، وإن كانت مثل زبد البحر ، أو عدد أيام الدنيا ، بشرط أن يتوب العبد المسلم ، ويندم على ما ارتكبه من ذنوب وآثام وخطايا في الليل أو في النهار ، في السرِّ أو في العلانية، وبدون الندم والتوبة ، لا جدوى من الاستغفار .

وأحاديث الرسول ﷺ ، التي دارت حول فضل الاستغفار ، كثيرة نذكر منها

ﷺ قال ﷺ : " مَن أذنب ذنباً ، فعلم أن الله قد أطلع عليه ، غُفِر له ، وإن لم يستغفر " الطبراني .

- ﷺ وقال عليه الصلاة والسلام: " مَن قال حين يأوي إلى فراشه ، استغفر الله العظيم ، الذي لا إله إلا هو الحي القيوم ، وأتوب إليه ، ثلاث مرات ، غَفر الله له ذنوبه ، وإن كانت مثل زبد البحر ، أو عدد رمل عالج ، أو عدد ورق الشجر ، أو عدد أيام الدنيا " البخاري .
- الله وقال الله الله الله الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم وأتوب إليه ، غَفَر الله له، وإن كان فرَّ من الزحف " الترمذي .
- الله ويقول عليه الصلاة والسلام: " مَن استغفر للمؤمنين والمؤمنات كُتِب له بكل مؤمن ومؤمنة حسنة " الطبراني .
- இ ويقول الحبيب محمد ﷺ: " ما أصر ً من استغفر ، وإن عاد في اليوم سبعين مرة
   " أبو داود .
- ﷺ وقال ﷺ : " والذي نفسي بيده لو لم تُذنبوا وتستغفروا ، لذهب الله بكم ، وجاء بقوم يُذنبون فيستغفرون ، فيغفر الله لهم " مسلم .
- عن أبي هريرة أن النبي أن النبي أن النبي العبد ذنباً ، فقال : " إذا أذنب العبد ذنباً ، فقال : اللهم أغفر لي ذنبي ، فيقول الله عزّ وجلّ : أذنب عبدي ذنباً ، فعلم أن له رباً يأخذ بالذنب ، ويغفر الذنب ، عبدي اعمل ما شئت ، فقد غفرت لك " ابن السنى .
- وعن أبي هريرة هم قال : مرَّ رسول الله الله الله علا ، برجل وهو ساجد ، وهو يقول : اللهمّ إني استغفرك ، وأتوب إليك من مظالم كثيرة لعبادك قِبَلي ، فأيما عبد من عبادك ، أو أمة من إمائك كانت لها قِبَلي مظلمة ظلمتها إياه من مال أو بدن أو عَرض عَلِمْتها أو لم أعْلَمها ، ولم أستطع أن أتحللها ، فأسألك أن ترضى عني بما شئت ، وكيف شئت ، ثم قبها لي من لدنك ، إنك واسع المغفرة ،

- ولديك الخير كله . يا رب ما تصنع بعذايي ورحمتك وسعت كل شيء ، فَلْتَسَعْنِي رحمتك فإني لا شيء ، وأسألك يا رب أن تكرمني برحمتك ، ولا تُواخذين بذنوبي ، وما عليك أن تعطيني الذي سألتك يا رب ....... يا الله ، فقال الرسول على : " ارفع رأسك فقد غَفرَ الله لك ، إن هذا دعاءَ أخي شُعيب عليه السلام " (20) .
- الله عن قال صبيحة يوم الجمعة قبل صلاة الصبح ، استغفر الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم ، وأتوب إليه ، ثلاث مرات ، غفر الله تعالى ذنوبه ، ولو كانت مثل زبد البحر " ابن السنى .
- وقيل للأوزاعي وهو أحد رواة الحديث كيف الاستغفار ؟ قال : "
   استغفر الله .... استغفر الله " مسلم .
- الله عنها قال لي رسول الله عنها قال لي رسول الله عنها : " إن كنتِ الْمَمْتِ بذنب فاستغفري الله ، وتوبي إليه ، فإن التوبة من الذنب : الندم والاستغفار " الطبراني .
- ه وقال ﷺ : " إن الله سبحانه ليرفع الدرجة للعبد في الجنة ، فيقول يا رب : أَنَّى لِي هذه ، فيقول عزّ وجلّ : باستغفار ولدك لك " أحمد .
- الله ويقول صلوات الله وسلامه عليه : " يقول الله تعالى يا عبادي كلكم مذنب إلا من عافيته ، فاستغفروني أغفر لكم ، ومن عَلِم أني ذو قدرة على أن أغفر له ، غفرت له ولا أُبالى " ابن ماجة .
- ﷺ وقال ﷺ: " من قال سبحانك ظلمت نفسي وعَمِلْت سوءاً فاغفر لي ، فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت ، غفرت له ذنوبه ، ولو كانت كمدب النمل " البيهقي .

اللهمَّ إني استغفرك من كل ذنب تبتُ منه إليك ، ثم عُدت فيه .

واستغفرك من كل ما وعدتك به من نفسي ، ولم أُوفِ لك به .

واستغفرك من كل عمل أردتُ به وجهك ، فَخَالَط قلبي ما قد عَلِمْت .

واستغفرك من كل نعمة ، أنعمتَ بها عليّ ، فاستعنتُ بها على معصيتك .

واستغفرك يا عالم الغيب والشهادة من كل ذنب أتيته ، في ضوء النهار وسواد الليل ، في ملاءٍ أو خلاءٍ ، أو سرّ أو علانية ، يا حكيم يا رب .

استغفر الله لي وللمسلمين ، استغفر الله لي وللمذنبين ، استغفر الله لي وللحذنبين ، استغفر الله لي وللخلق أجمعين ، استغفر الله غفّار الذّنوب ، استغفر الله ستّار العيوب ، استغفر الله ولا استغفر الله حياءً من الله ، استغفر الله ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم .

#### هوامش الفصل السادس

- 1. الأحزاب: 41/33
  - 2. البقرة: 152/2
  - 3. النساء: 103/4
  - 4. الجمعة: 10/62
  - 5. الرعد: 13/28
- 6. ظاهرة ضعف الإيمان: ص62
  - 7. الرعد: /28
- 8. ظاهرة ضعف الإيمان: ص63
  - 9. الأنبياء: 87/21
- 10. طهارة القلوب والخضوع لعلام الغيوب : عبد العزيز الديريني ، دار الفجر للقرآن ، ط1 2003م ، ص275 .
  - 11. النور: 31/24
  - 12. هود: 52/11
  - 12 10/71: نوح: 13
    - 14. الأنفال: 33/8
    - 19/47 . محمد: 15/47
  - 16. الذاريات: 17/51- 18
    - 135/3 . آل عمران: 135/3
      - 110/4: النساء: 18
      - 19. إبراهيم: 34/14
    - 20. الدر المنثور: 304/5

# الفصل السابع فضل محبة الرسول والصلاة عليه

قال تعالى :

﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَلَاثِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾

الأحزاب: 56/33

إن الله تعالى قد خص كثيراً من الأنبياء بكرامة خلعها عليهم من أسمائه ، كتسمية إبراهيم بحكيم ، ونوح بشكور ، وموسى بكريم وقوي ، ويوسف بحفيظ عليم ، وأيوب بصابر ، وإسماعيل بصادق الوعد ، وقد ورد ذلك في القرآن الكريم في المواضع التي ذُكر فيها هؤلاء الأنبياء والرسل رضوان الله عليهم . أما نبينا الكريم في ، فقد خصّه الله وفضّله على سائر الأنبياء بكثير من الأسماء والصفات .

اسمه محمد ، ولم يتسمَّ بهذا الاسم أحد من العرب ولا غيرهم إلاَّ حين شاع قُبيل مولده أن نبيّاً يُبعث اسمه محمد ، فسميّ قوم قليل من العرب أبناءهم بذلك ، رجاء أن يكون أحدهم هو ، والله سبحانه وتعالى يعلم حيث يضع رسالته .

وقال الرسول ﷺ : " لي عشرة أسماء عند ربي : أنا محمد وأحمد والفاتح ، والخاتم ، وأبو القاسم ، والحاشر ، والعاقب ، والماحي ، ويس ، وطه " مسلم .

وأخرج الشيخان عن جُبير بن مطعِم : سمعت رسول الله الله يقول : " إن لي أسماء : أنا محمد ، وأنا أحمد ، وأنا الماحي الذي يمحو الله بي الكفر ، وأنا الحاشر الذي يحشر الناس على قدمي ، وأنا العاقب الذي ليس بعده نبي " . وسمّي عاقباً لأنه عقب غيره من الأنبياء ، ويحشر الناس على قدمي أي على زماني وعهدي ، أي ليس بعدي نبي ، كما قال خاتم النبيين ، وقيل على قدمي : أي على سنتي .

واختص الرسول على بما سُمِي به من أسماء الله تعالى ، فقد خصَّ الله نبيه على بأن سمّاه من أسمائه بنحو من ثلاثين اسماً ، وهي : " الأكرم ، الأمين ، البشير ، الحق ، الخبير ، الرءوف ، الرحيم ، الشهيد ، الشكور ، الصادق ، العظيم ، الفاتح ، الكريم ، النور ، الهادي ، طه ، يس ، الأول ، الآخر ، العفو ، العالم ، الأحد ، الأصدق ، الأحسن ، الأجود ، الأعلى ، الحافظ ، الحفيظ ، الحسيب ، الحكيم ، رفيع الدرجات ، الصاحب ، الطيّب ، الطاهر ، الغالب ، القريب ، الماجد " مسلم .

وأخرج أحمد ومسلم ، عن أبي موسى الأشعري قال : سمّي لنا رسول الله ﷺ نفسه أسماء منها ما حفظنا ، ومنها ما لم نحفظ ، قال : " أنا محمد ، وأنا أحمد ، والمقفي أي قَفَيتُ النبيين ، والحاشر ، ونبي التوبة ، ونبي الملحمة ، ونبي الرحمة " .

وقال بعض العلماء : للنبي ﷺ ألف اسم بعضها في القرآن والحديث ، وبعضها في الكتب القديمة .

وقد ألف السيوطي كتاباً شرح فيه أسماء الرسول الكريمة ، وأورد فيه ثلاثمائة وأربعين اسماً مأخوذة من القرآن والأحاديث والكتب القديمة .

وعن ابن عباس الله قال : لما وُلِد النبي الله عن عنه عبد المطلب بكبش ، وسمّاه محمداً ، فقيل له ، يا أبا الحارث : ما حملك على أن سمّيته محمداً ، ولم تسمه باسم آبائه ؟ قال: أردت أن يحمده الله في السماء ، وأن يحمده الناس في الأرض .

إن محمداً هو أشهر أسمائه ، وبه أشتُهِر ، وبه عُرِف ، وقد تكرر في القرآن في قوله تعالى :

- ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا﴾ (2) .
  - ﴿ مُحْمَّدُ رَّسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ ﴾ (3) .
    - ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ ﴾ (4) .
      - ﴿ وَآمَنُوا بِمَا نُزِّلَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَهُوَ الْحَقُّ مِن رَّجِّيمٌ ﴾ (5) .

وهو منقول من صفة الحمد ، وهو بمعنى محمود . وهذا شاعر الرسول ﷺ حسان بن ثابت الأنصاري يمدح الرسول ﷺ ، ويشير إلى خصائصه وفضائله على سائر الرسل السابقين – رضوان الله عليهم – فيقول :

أَغرُّ عليه للنبوةِ خاتم \* \* \* من الله من نورٍ يلوحُ ويشهدُ وضَمَّ الإلهُ اسمَ النبيِّ إلى اسمِه \* \* \* إذْ قالَ في الخَمْسِ المؤذنُ أشهدُ وشقَّ له اسمه لِيُجِلُّهُ \* \* \* فذو العرشِ محمودٌ وهذا محمدُ

وسُمِي بذلك لأنه محمودٌ عند الله ، ومحمودٌ عند ملائكته ، ومحمودٌ عند إخوانه من المرسلين ، ومحمودٌ عند أهل الأرض جميعاً ، وأن ما فيه من صفات الكمال محمودةً عند كل عاقل .

اسمه محمد وأحمد ، وأمته الحامدون ، يحمدون الله على السرَّاء والضرّاء ، وحمد ربه قبل أن يحمده الناس . وصلاته وصلاة أمته مفتتحة بالحمد ، وخطبه مفتتحة بالحمد ، وبيده وسيده والناس . وصلاته وقد قال سبحانه وتعالى : ( عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْمُودًا ﴾ (6) . ومقام محمد المحمود الذي وعده ، هو الشفاعة ، حيث يُخرجُ الله به مَن يُخرجُ من النار . ومما يدل على عظم موقع الحمد أن الله تعالى يلهم نبيه حين يخر ساجداً ولله الحمد .

عن أبي هريرة ﴿ سُئل الرسول ﷺ عن قوله تعالى : ﴿ عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مُّحْمُودًا ﴾ فقال : "هي الشفاعة " الترمذي . وعن أبي هريرة ، قال : قلت : يا رسول الله ، ماذا ورد عليك في الشفاعة ؟ فقال : " شفاعتي لمن شهد أن لا إله إلا الله مخلصاً ، يصدق لسانه قلبه " أحمد . وفي الحديث الصحيح : " لكل نبي دعوة يدعو بحا ، واختبأت دعوتي شفاعة لأمتي يوم القيامة " البخاري .

كما أن حسان بن ثابت قد مدحه بقوله:

وأحسنُ منكَ لم تَرَ قطّ عيني وأجملُ منكَ لم تَلِدِ النِّساءُ خُلِقْتَ مُبَرًاً من كلّ عَيْبِ كأنكَ قد خُلِقْتَ كما يَشاءُ

ويؤكد ذلك قول أبي هريرة الله : ما رأيت شيئاً أحسن من رسول الله ، فقد كان وجهه كالشمس والقمر ، يتلأَلأُ تلأَلُو القمر ليلة البدر ، وقيل : إنه لم يُر قبله ولا بعده مثله . البخاري وأحمد .

وقد ختم الله الأنبياء والمرسلين بسيد الأولين والآخرين محمد خاتم الأنبياء ، فاجتباه واصطفاه ﴿ وَرَبُّكَ يَخُلُقُ مَا يَشَاء وَيَخْتَارُ مَا كَانَ لَهُمُ الْخِيرَةُ ﴾ (1) .

كما أن أُمة محمد ﷺ خير الأُمم ، ونبيها خير الأنبياء ، ووسط الشيء خياره ، وواسطة العقد جوهرته الكبرى ، يقول الله سبحانه وتعالى في محكم كتابه : ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُواْ شُهَداءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ (8) .

ووصف الله أُمة محمد بالخير فقال تعالى : ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ (<sup>9)</sup> . أي كنتم في علم الله تعالى وفي اللوح المحفوظ خير الأمم . كما وصف الله سبحانه وتعالى أمة محمد بالفلاح ، فقال تعالى : ﴿ قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ (10) .

ويقول الرسول ﷺ في هذا المعنى : " أنتم تُتَمِّمُون سبعين أُمة ، أنتم خيرها وأكرمها على الله عزّ وجلّ " الترمذي .

## ثانياً: فضل الصلاة على الرسول ﷺ

إن الصلاة على النبي الله من أعظم القربات ، وأفضل العبادات ، وأَجَلِّ الطاعات . اللهمَّ صلِّ وسلِّم وبارك على محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين ، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين . إن رسول الله الله هو الرحمة المهداة إلى عباده جميعا ، قال سبحانه وتعالى ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ (١١) .

حق على العبد المسلم أن يُصَلِّي على الرسول الله ويعظمه ويجله ، أكثر وأوفر مما يجل كل ولد لوالده ، قال الله : " أولى الناس بي يوم القيامة أكثرهم علي صلاة " الترمذي . ويقول عليه الصلاة والسلام : " من صلّى عليّ صلّت عليه الملائكة ، ما صلّى عليّ ، فليُقْلِل عند ذلك أو لِيُكْثر " ابن ماجة . ويقول عليه الصلاة والسلام : " من صلّى عليّ حين يُصبح عشراً ، وحين يُمسي عشراً ، أدركته شفاعتي يوم القيامة " الطبراني .

وقيل: يا رسول الله كيف نصلي عليك ؟ فقال: " قولوا اللهم صلِّ على محمد عبدك وعلى آله وأزواجه وذريته ، كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم ، وبارك على محمد وأزواجه وذريته ، كما باركت على إبراهيم وآل إبراهيم إنك حميد مجيد " متفق عليه .

كما أن الله سبحانه وتعالى قد شرّف رسوله ، وذَكر منزلته عنده ، وبيّن أن الملائكة يُصلون عليه ، وهذه نعمة وتكريم من الله ، وقد نطق القرآن الكريم بذلك ، فقال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ (12) .

هذه الآية شرّف الله بها رسوله عليه السلام في حياته وبعد مماته ، وذكر منزلته منه ، فصلاة الله على النبي ذكره والثناء عليه في الملأ الأعلى ، وصلاة الملائكة دعاؤهم واستغفارهم للرسول عند الله سبحانه وتعالى ، ومن الأمة الدعاء والتعظيم لأمره . فالله يأمر عباده بتعظيم الرسول والصلاة والسلام عليه ، وهو يأمر عباده بذلك بعد إخبارهم أن ملائكته يصلون على نبيهم ، فهم يتقربون إلى الله تعالى بالصلاة والتسليم عليه ، ونحن أولى وأحق وأحرى بذلك .

وأجمع العلماء على استحباب ابتداء الدعاء بالحمد لله تعالى والثناء عليه ، ثم بالصلاة على رسول الله ، وكذلك يُختم الدعاء بمما . قال : " إذا أحب أحدكم أن يسأل الله شيئاً ، فليبدأ بحمده والثناء عليه ، بما هو أهله ، ثم يُصلي على النبي شي ثم ليسأل فإنه أجدر أن ينجح " الطبراني . وقال عليه الصلاة والسلام : " كل دعاء محجوب حتى يُصَلَّى على النبي شي " الترمذي .

صلوات الله والملائكة المقرَّبين والنبيين والصدِّيقين والصالحين على محمد بن عبد الله خاتم النبيين ، وسيِّد المرسلين ، وإمام المتقين ، ورسول رب العالمين ، الداعي إلى الله بإذنه ، السراج المنير ، وعليه السلام .

## ثالثاً: فضل محبة الرسول

لا يؤمن العبد المسلم حتى يحب رسول الله ينه ، ويبلغ به الحب أن يكون ينه أحب إليه من : أُمه ، وأبيه ، وأولاده ، وأهله ، بل وأحب إليه من نفسه . يقول الرسول ينه : " لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحبُّ إليه من والده ، وولده والناس أجمعين " مسلم .

وفي حديث عمر بن الخطاب : " أنت أحبُّ إليّ يا رسول الله من كل شيء ، الا نفسي التي بين جنبي . فقال له عليه الصلاة والسلام : " لا تكون مؤمناً حتى أكون أحبُّ إليك من نفسك " . فقال عمر : والذي أنزل عليك الكتاب ، لأنت أحبُّ إليّ من نفسي التي بين جنبيّ . فقال عليُّ : " الآن يا عمر تمَّ إيمانك " البخاري .

وعن عائشة - رضي الله عنها - قالت : جاء رجل إلى النبي الله فقال : يا رسول الله ، والله إنك لأحبُّ إليّ من نفسي ، وإنك لأحبُّ إليّ من أهلي ، وأحبُّ إليّ من ولدي ، وإني لأكون في البيت فأذكرك ، فما أصبر حتى آتيك ، فأنظر إليك . وإذا ذكرتُ موتي وموتك ، عرفت أنك إذا دخلت الجنة رُفِعْت مع النبيين ، وإني إذا دخلت الجنة خشيت أن لا أراك . فلم يَرُد عليه النبي الله عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِينَ وَالصِّدِيقِينَ وَمَن يُطِعِ الله وَالرَّسُولَ فَأُوْلَئِكَ مَع الَّذِينَ أَنْعَمَ الله عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِينَ وَالصِّدِيقِينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالصَّدِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا ﴾ (13) أحمد .

نسأل الله جلَّ وعـلا أن يرفع درجاتنا في الجنة ، وأن يرزقنا صحبة النبي ﷺ وأصحابه ، وأن ينعم علينا بنعمة النظر إلى وجهه الكريم .

وللوصول إلى محبة الرسول على علينا اتباع الفرائض ، والأخْذِ بسنته ، والاقتداء به ، والإقبال على كل ما يحب من قول وعمل ، والإكثار من قراءة القرآن ، ومن الصلاة والسلام على الرسول ، خاصة ما جاء في الصيغ المأثورة في الأحاديث النبوية الواردة في فضل الصلاة على النبي ، ومحبته واتباع سنته .

يقول الرسول الله : " المرء مع من أحب " مسلم . لذلك من أحب شيئاً آثره وآثر موافقته ، وإلا لم يكن صادقاً في حبه ، وكان مُدَّعياً . فالصادق في حب رسول الله ، تظهر علامة ذلك الحب عليه ، فيقتدي به ، ويمتثل لأوامره ، ويتبعه في أقواله وأعماله ، ويتأدب بآدابه ، ويجتنب نواهيه ، يقول الرسول الله : " من أحيا سنتي فقد أحبني ، ومن أحبني كان معي في الجنة " الترمذي .

لذا ، يقال : علامة حب الله حب القرآن ، وعلامة حب القرآن حب النبي ﷺ ، وعلامة حب النبي ﷺ حب النبي ﷺ حب السُنَّة ، وعلامة حب الشَنَّة ، وعلامة حب الآخرة بغض الدنيا ، وعلامة بغض الدنيا ألاّ يدّخر منها إلا زاداً أو بُلغة إلى الآخرة .

والدليل على محبة القلب لله تعالى ، وخضوعه له ، إنما يتجسد في اتباع رسول الله الله على محبة الله تعالى : ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللهُ ﴾ (14) .

وبذلك جعل الله تعالى الرسول قدوة لنا ، ومنارا لهدايتنا ، وإرشادنا وإسعادنا ، يقول عزّ وجلّ : ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا ﴾ (15) .

وقد حضَّ الله سبحانه وتعالى على محبة الرسول ، وألزم عباده بمحبته ، ووبّخ الله من كان ماله ، وأهله وولده أحب إليه من الله ورسوله ، فقال : ﴿ قُلْ إِن كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَآ وَٰكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرتُكُمْ وَأَمْوَالٌ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْفَا أَحَبَّ إِلَيْكُم مِّنَ اللهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُواْ حَتَّ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْفَا أَحَبَّ إِلَيْكُم مِّنَ اللهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُواْ حَتَّ لَأَيْ اللهَ بِأَمْرِهِ وَاللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ (16) .

فالله قد أوعدهم بقوله تعالى ﴿ فَتَرَبَّصُواْ حَتَّى يَأْتِيَ اللهُ بِأَمْرِهِ ﴾ (17) ثم فسَّقهم بتمام الآية ، وأعلمهم أنهم ممن ضلَّ ، ولم يهده الله .

ومن فضل الله على رسوله الكريم أن جعل طاعته طاعةً لله عزّ وجلّ ، فحب الله مرتبط بحب الرسول على أي أن كلاهما مرتبط بالآخر، يقول سبحانه وتعالى في كتابه الكريم: ﴿ مَّنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللهَ ﴾ (١٥) . وقال تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّكَ يُبَايِعُونَكَ اللهَ ﴾ (بَّمَا يُعُونَ اللهَ ﴾ (اللهَ فَاتَبِعُونِي يُحُبِبْكُمُ اللهُ ﴾ (20) .

وقال تعالى : ﴿ وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ ﴾ (21) . وقال الرسول ﷺ : " أتاني جبريل فقال : إن الله ربي وربك يقول : أتدري كيف رفعتُ ذِكْرَكَ ؟ قلت : الله ورسوله أعلم ، فقال : إذا ذُكِرْتُ ذُكِرْتَ معي " ابن حبان .

وهكذا ، فإن الله سبحانه وتعالى قد جعل محبته مرتبطة بمحبة الرسول ﷺ وطاعته منوطة بطاعته ، وذكره مقروناً بذكره ، وبيعته مشروطة ببيعته .

نرجو الله سبحانه وتعالى أن يكون الله والرسول أحبُّ إلينا ممن سواهما ، وأن نكون مع الذين يطبقون حبهم لله ورسوله بصورة عملية . عن أنس هه قال : قال الله عن أنس فه وَجَد حلاوة الإيمان ، أن يكون الله ورسوله أحب إليه ممن سواهما ، وأن يُحِبُ المرء لا يحبه إلا لله ، وأن يكره أن يعود في الكفر بعد أن أنقذه الله منه ، كما يكره أن يُقذف في النار " مسلم .

وحسبنا أن نكون مع الرجل الذي سأل النبي ﷺ ، متى الساعة ؟ فقال له الرسول ﷺ وما أعددت لها ؟ قال : ما أعددت لها من كثير صلاة ، ولا صوم ، ولا صدقة ، ولكنني أُحبُ الله ورسوله . قال له الرسول ﷺ : " أنت مع من أحببت " . فقال أنس ﷺ وهو الذي يروي الحديث : فما فَرِحْنا بشيءٍ فَرَحنا بقول الرسول ﷺ " أنت مع من أحببت ". قال أنس ﷺ فأنا أُحبُ النبي ﷺ ، وأبا بكر ، وعمر ، وأرجو أن أكون معهم بحي إياهم " مسلم .

نرجو الله أن نكون مع هؤلاء الذين أحبوا الرسول ، فأحبهم الله ، لأن المرء مع مَن أحب . فمن اتصف بهذه الصفة فهو كامل المحبة لله ورسوله ، ومن خالفها في بعض هذه الأمور ، فهو ناقص المحبة .

كما نسأل الله سبحانه وتعالى أن نكون ممن يقول فيهم رسول الله ﷺ: " أَشَدُ أُمتي لِي حَبّاً قوم يكونون من بعدي ، يود أحدهم أنه فَقَدَ أهله وماله ، وأنه رأي " أحمد .

نُشْهِدُك يا رب أننا نحبك حبّاً يليق بجلالك ومقامك وكمالك ، ونحب رسولك ، ونحب الصحابة - رضي الله عنهم - ونحب الصالحين ، في كل زمان ومكان ، ونسألك أن تحشونا يوم الحشو في زمرة المتقين الأبرار ، وإن لم نعمل بأعمالهم .

## رابعاً: فضائل الرسول ﷺ

إن الرسول صلوات الله وسلامه عليه هو الذي أخرج الناس من الظلمات إلى النور ، وهو الذي بدّد الجاهليات ، وأذهب المظالم والظلمات . هو الإنسان الفذ الذي اختاره الله ورباه على عينه ، وقال له : ﴿ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ (22) .

وقد نقل النبي ﷺ وحده العالم أجمع من الضلال إلى الهدى ، ويؤكد هذا المعنى قول الله تعالى : ﴿ لَمْ يَكُنِ اللَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ مُنفَكِّينَ حَتَّى تَأْتِيَهُمُ الْبَيِّنَةُ ﴿ رَسُولٌ مِّنَ اللَّهِ يَتْلُو صُحُفًا مُّطَهَّرَةً ﴿ فِيهَا كُتُبُ قَيِّمَةٌ ﴾ (23) .

كما أن من فضل الله على رسوله ﷺ أن أخبره بالعفو عنه ، قبل أن يخبره بالذنب ، فقال جلَّ شأنه : ﴿ عَفَا اللهُ عَنكَ لِمُ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾ (24) . ومن فضل الله على رسوله ﷺ أن بعثه آخر الأنبياء ، وذكره أولهم ، فقال عزَّ وجلَّ : ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِينَ مِيثَاقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِّيثَاقًا عَلَيظًا ﴾ (25) .

لقد كان فضل الله على رسوله عظيماً عندما يسَّر له البُراق ، فسرى عليه إلى السماء السابعة . كما كان فضل الله كبيراً على الرسول الكريم عندما جعل الشاة المسمومة تكلمه وهي مشوية ، فقالت له الذراع : " لا تأكلني فإني مسمومة " مسلم

ومن فضل الله على رسوله الله على أن اتبعه في قلة سنه وقِصَر عمره ، ما لم يتبع نوحاً في كثرة سنه ، وطول عمره ، فقد آمن به الكثير ، ولم يؤمن مع نوح إلا القليل . ومن فضله أن الله تعالى خاطب الأنبياء بأسمائهم ، وخاطبه بالنبوة والرسالة في كتابه ، فقال : " يا أيها النبي " و " يا أيها الرسول " .

كما فُضِّل النبي على سائر الأنبياء بست فضائل ، يقول عليه الصلاة والسلام : " فُضِّلْتُ على الأنبياء بست ، لم يُعْطَهُنَّ أحدٌ كان قبلي : غُفِر لي ما تقدم من ذنبي وما تأخر ، وأُحِلَّت لي الغنائم ، وجُعِلَت أُمتي خير الأُمم ، وجُعِلَت لي الأرض مسجداً وطهوراً ، وأُعطيت الكوثر ، ونُصِرْتُ بالرعب ، والذي نفسي بيده إن صاحبكم لصاحب لواء الحمد يوم القيامة تحته آدم فمن دونه " أحمد .

وبذلك جُمِعت للرسول الله الأرض من الحمد وأنواعه ، والرسول صلوات الله وسلامه عليه محمودٌ بما ملاً به الله الأرض من الحدى والإيمان ، والعلم النافع ، والعمل الصالح ، وفتح الله به القلوب ، وكشف الله به الظلمة عن أهل الأرض ، واستنقذهم من أسر الشيطان ، ومن الشرك بالله والكفر به ، والجهل به ، حتى نال به أتباعه شرف الدنيا والآخرة ، لأن رسالته وافت أهل الأرض جميعاً . كما أن الله أغاث به البلاد والعباد ، وهدى به من الضلالة ، وألف به بين قلوب مختلفة ، وأهواء مشتتة ، وأمم متفرِّقة ، فعرف الناس ربمم ومعبودهم . وقد أغنى به الله أمته عن كل من تكلم من الأولين والآخرين بما أوتي به من جوامع الكلِم .

هذه هي أهم فضائل الرسول ﷺ ، والتي لا يشاركه فيها أحد من الأنبياء والرسل عليهم الصلاة والسلام والتي تدل على علو مكانته ، وسمو قدره .

وفضائل الرسول ﷺ أكثر من أن تُحصى وتُعد فهي كثيرة ، كما أن معجزاته ومناقبه ومحاسنه لا تُستقصى ، وصدق الشاعر إذْ يقول في وصف فضائله :

فبالغْ وأكِثرْ لن تُحِيطَ بوصفِه \* \* \* فأين الثُّريا من يَدِ المتناولِ

أسألك يا الله يا رحمن يا رحيم ، يا عماد من لا عماد له ، يا سند من لا سند له ، يا ذخر من لا ذخر من لا ذخر له ، يا حِرْز الضعفاء ، يا كنز الفقراء ، يا الله أنت الله لا شريك لك ، أسألك أن تُصَلّي على محمد عبدك ورسولك وعلى آل محمد ، وأصحابه أجمعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

## خامساً: خصائص الرسول ومعجزاته

زيَّن الله سبحانه وتعالى محمداً ﷺ بزينة الرحمة ، فكانت جميع شمائله وصفاته وأخلاقه رحمة لجميع خلقه ، وبذلك كانت كل حياته رحمة ، فمن أصابه شيء من رحمته ، فهو الناجي في الدنيا والآخرة من كل مكروه ، يقول الله تعالى : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ ﴾ (26) .

كما أن الله سبحانه وتعالى وصف رسوله على بأنه رءوف رحيم بالمؤمنين ، وهذا ثناء عليه من الله لمحامده الكثيرة ، ولحرصه الشديد بالمؤمنين ، وهدايتهم

وإسلامهم ، يقول الله تعالى : ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَوُّوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ (27) . وقال عليه الصلاة والسلام : " أنا أمانٌ لأصحابي " مسلم . فالرسول هو الأمان الأعظم ما عاش ، وما دامت سنته باقية فهو باقٍ ، فإذا أُمِيتَت سنته ، فانتظروا البلاء والفتن .

ويقول جلَّ شأنه : ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِّنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ <sup>(28)</sup> . وقال تعالى : ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِينَ رَسُولًا مِّنْهُمْ ﴾ <sup>(29)</sup> .

فالرسول صلوات الله وسلامه عليه هو أرحم الخلق وأرأفهم بعباده ، وأعظمهم نفعاً لهم في دينهم ودنياهم . كما أنه أفصح خلق الله ، وأحسنهم تعبيراً عن المعاني الكثيرة بالألفاظ الوجيزة الدالة على المراد ، فقد أُوتي جوامع الكلِم . وكان الرسول في أصبر الناس في مواطن الصبر ، وأصدقهم في مواطن اللقاء ، وأوفاهم بالعهد والذمة ، وأشدهم تواضعاً ، وأعظمهم إيثاراً على نفسه .

ويروي البخاري عن عطاء بن يسار قال : لقيت عبد الله بن عمرو بن العاص ، قلت: أخبرني عن صفة الرسول ولله ؟ قال : " أجل ، والله إنه لموصوف في التوراة ببعض صفته في القرآن : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴾ التوراة ببعض صفته في القرآن : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴾ (30) ، وحِرْزاً للأُميين ، أنت عبدي ورسولي سمّيتك المتوكل ، ليس بفظ (18) ولا غليظ (32) ولا صحّاب (33) في الأسواق ، ولا يجزي السيئة بالسيئة ، ولكن يعفو ويصفح ، ولن يقبضه الله حتى يُقيم له الملة العوجاء ، بأن يقولوا : لا إله إلا الله ، ويفتح به أعيناً عميا ، وآذاناً صماً ، وقلوباً غلفا . يعفو ويغفر ، أُمته الحمادون ، يحمدون الله في كل سرّاء ، ويكبرون الله على كل نجد ، يُصفّون في صلاقم ، كما يُصفّون في قتالهم ، دويّهم في مساجدهم ، كدويّ النحل ، يسمع مناديهم في جو السماء ....... " البخارى .

وقد خصّ الله سبحانه وتعالى الرسول ﷺ بشرح الصدر ، ووضع الوزر ، ورفع الذكر ، وبأنه حبيب الرحمن ، وسيِّد ولد آدم ، وأكرم الخلق على الله ، فهو أفضل من سائر المرسلين والملائكة ، قال جلّ شأنه : ﴿ أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ ﴿

وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزْرَكَ ﴿ الَّذِي أَنقَضَ ظَهْرَكَ ﴿ وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ ﴿ فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴾ (34) .

كما خصّه الله سبحانه وتعالى بأن عَرض أُمته عليه بأسرهم حتى رآهم ، كما عَرض عليه ما هو كائن في أُمته حتى تقوم الساعة . وقد خصه بالبسملة ، والفاتحة ، وآية الكرسى ، وخواتيم سورة البقرة .

ومن خصائصه الله التي لا يشاركه فيها غيره ، أنه أخبره الله بالمغفرة ، ولم يُنقل أنه أخبر أحداً من الأنبياء بمثل ذلك ، بل الظاهر أنه لم يخبرهم بدليل قولهم في الموقف : نفسي نفسي ، قال تعالى : ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ (35)

وكذلك فقد أُعطى النبي و خمساً لم يُعطهن أحد من الأنبياء ، فعن جابر بن عبد الله هو قال : قال رسول الله و أُعطيتُ خمساً لم يعطهن أحد من الأنبياء قبلي نُصِرْتُ بالرعب مسيرة شهر ، وجُعلِت لي الأرض مسجداً وطهورا ، فأينما رَجل من أُمتي أدركته الصلاة فَلْيُصَلِّ ، وأُحِلَّت لي الغنائم ولم تُحل لأحد من قبلي ، وأُعطِيتُ الشفاعة ، وكان النبي يُبعث إلى قومه خاصة وبُعِثْتُ إلى الناس عامة " البخاري .

كما اختُصَّ ﷺ بمجموع الصلوات الخمس ، ولم تُجمع لأحد ، وبأنه أول من صلّى العشاء ، ولم يُصَلِهًا نبي قبله . ويروى عنه أنه ﷺ قال : " أبشروا فإن من نعمة الله عليكم ، أنه ليس من أحدٍ يُصلي هذه الساعة غيركم " .

اللهم صلِّ على جامع مكارم الأخلاق ، الذي يقول : " من تمسّك بسنتي عند فساد أُمتي فله أجر مائة شهيد " ، والذي وصفه الله سبحانه وتعالى بقوله : ( وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ (36) . ووصفته الصحابية الجليلة السيدة عائشة – رضي الله عنها – قائلة : "كان خُلقه القرآن " مسلم . وصدق رسول الله على حين قال : "

أَدَّبِنِي ربي فأحسن تأديبي " . وقال عنه المشركون : ﴿ لَوْلَا نُزِّلَ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ (37) . وقال ﷺ : " بُعثت لأُتم مكارم الأخلاق " . أحمد

وخصائص الرسول التي وصفه الله تعالى بها في كتابه العزيز ، أو التي ورد ذكرها في كتب الله كالتوراة والإنجيل ، أو ما بشر به علماء أهل الكتاب قبل مبعثه ، أو ما نطق به الكهان ، فهي خصائص ومحاسن ومكارم كثيرة لا تُعد ولا تُحصى .

ومن معجزاته الكثيرة فصاحته ، وحُسن تأليفه وبيانه وإيجازه وبالاغته ، وحسن تصرفه ، وأسلوبه الذي لا يشبهه نظم ولا نثر . ومن إعجازه والحقيقة ذكره لقصص السابقين من الأنبياء والرسل عليهم السلام والسلف الصالح ، مع أنه كان أميًا لا يقرأ ولا يكتب ، ولا يخالط العلماء وأهل الكتاب ، ومن معجزاته ذكر القيامة وما فيها ، وذكره للجنة والنار .

وهناك أحاديث صحيحة كثيرة رُويت دلت بوضوح على معجزاته ﷺ منها :

- ﴿ رُوي عن عبد الله بن مسعود قال : "كنا مع رسول الله ﴿ وليس معنا ماء ، فقال : " اطلبوا مَن معه فضل ماء " فأتي بماء فصُبَّ في إناء ثم وضع كفّه فيه فجعل الماء ينبع من بين أصابعه " البخاري .
- الله وي أبو هريرة : "أن النبي الله في بعض أسفاره ، وكان في مخمصة قال له : "
  هل من شيء ؟ قلت : نعم شيء من التمر في المزود ، قال : فأخرج بيده
  قبضة فبسطها ودعا بالبركة ، فأكل منها الجيش حتى شبعوا كلهم ، ثم قال : "
  خذ ما جئت به " ، وأدخل يده وقبض منه فقبضت على أكثر مما جئت به .
  قال أبو هريرة : فلم أزل آكل منه وأُطْعِمُ في حياة الرسول وخلافة أبي بكر
  وعمر وعثمان رضي الله عنهم ، حتى قُتل عثمان فانتهت مني " الترمذي .
- وروى جابر بن عبد الله قال: " عطش الناس يوم الحُديبية فأتوا إلى النبي الله فشكوا إليه ذلك ، وكانت بين يديه رَكْوَةٌ فيها ماء قليل ، فوضع يده في الرَكْوَة فيها ماء قليل ، فوضع يده في الرَكُوَة فجعل الماء يفور من بين أصابعه كأمثال العيون ، قيل لجابر ، كم كنتم ؟ قال : لو كنا مائة ألف لكفانا ، نحن كنا خمس عشرة مائة يعني ألف وخمسمائة " البخاري .

- الأحاديث في هذا المعنى كثيرة ، فقد روى مُعاذ بن جبل فقال : " إن النبي عين تبوك ، وهي تَبِضُ بشيء من ماء ، فغرف منها شيئاً يسيراً فغسل بما وجهه ويديه وأعاده فيها ، فانخرق من الماء ما له حِسِّ كَحِسِ الصواعق ، وجَرَتْ عيناً معيناً بماء كثير ، ثم قال : " يوشكُ يا مُعاذ إن طالت بك حياة أن ترى ما ها هنا قد مُلِئ جناناً ، وكان ذلك . وغرس سهما من كنانته في قليب ليس فيه ماء ، فجرى بماء كثير ، حتى اكتفى الناس يوم الحديبية " مسلم .
- ﷺ وروى سُمرة بن جُندب قال : أتى النبي ﷺ بقصعة فيها لحم ، فتعاقب القوم من غدوة إلى الليل ، يأكل منها قوم بعد قوم . الترمذي
- الله: " ومن آیاته گی کلام الشجر وإجابتها دعوته ، فقد روی جابر بن عبد الله: " أن النبي الله دعا شجرتین مفترقتین فاجتمعتا ، ثم أمرهما فرجعت كل واحدة إلى مكانحا " مسلم .
- الله ومن آياته نطق الجمادات ، فقد رويت أخبار كثيرة حول هذا المعنى ، فقد روى أنس بن مالك أن النبي الله : " أخذ كفًا من حصى فسبّح في يده حتى سمعنا التسبيح " . البيهقي
- ☼ وقال عبد الله بن مسعود : "كنا نأكل الطعام مع النبي ﷺ ونحن نسمع تسبيحه " البخاري .

ومعجزات الرسول الله التي تدل على اطلاعه على الغيب كثيرة ، فهو لم يترك شيئاً حتى قيام الساعة إلا حدث أصحابه عنه . وهذه الأمور والأحداث التي أخبر عنها وُجِدَت كلها في حياته الله أو بعد عماته . فقد حدّثهم عن فتح مكة وبيت المقدس ، واليمن والشام ، والعراق ، وظهور الأمن حتى تظعن المرأة من الحيرة إلى مكة لا تخاف إلا الله . كما تحدث عن كنوز كسري وقيصر ...... ، ثم قال : " وأنتم اليوم خير منكم يومئذ " البخاري .

وتحدث عن ذهاب الأمثل فالأمثل من الناس ، وتقارب الزمان ، وظهور الفتن ، والهرج ، وقال : " ويل للعرب من شر قد اقترب " البخاري .

كما قال في حديثه لأصحابه: " لا يزال أهل الغَرْب ظاهرين على الحق حتى تقوم الساعة " . مسلم وأهل الغَرْب هم العرب ، لأنهم المختصون بالسقى بالغَرْب وهي الدلو ، وقيل هم أهل المغرب .

وقال على الحق : " لا يزال طائفة من أُمتي ظاهرين على الحق ، قاهرين لعدوهم ، حتى يأتيهم أمر الله وهم كذلك " ، قيل : يا رسول الله ، وأين هم : قال : " بيت المقدس " مسلم .

وقال إلى جماعة فيهم: أبو هريرة ، وسُمُّرة بن جَندب ، وحذيفة: " آخرِكم موتاً في النار " فكان بعضهم يسأل عن بعض ، فكان سُمُرة آخرهم موتا ، هَرِمَ ، وحَرِفَ ، فاصطلى بالنار فاحترق فيها " الطبراني . وقال في حنظلة الغسيل : " سلوا زوجته عنه ، فإني رأيت الملائكة تغسله " ، فسألوها ، فقالت : إنه خرج جُنباً ، وأعجله الحال عن الغسل . وقال أبو سعيد الخدري في : وجدنا رأسه يقطر ماءً " الطبراني .

وقال الجنة " فقُطِعت يده في زيد بن صُوحان : " يسبقه عضو منه إلى الجنة " فقُطِعت يده في الجهاد . وقال الشراقه : "كيف بك إذا أُلْبِسْتَ سِوارَيّ كسرى ؟ فلما أتى بحما عمر ألبسهما إياه ، وقال : الحمد لله الذي سلبهما كسرى ، وأُلْبِسهما سُراقة " . كما أخبر الشري أن فاطمة أول أهله لحُوقا به . مسلم وأخبر أيضاً أن أسرع أزواجه لحوقا به أطولهم يداً ، فكانت زينب لطول يدها بالصدقة . البخاري .

وقال ﷺ : " تُبنى مدينة بين دجلة ودُجَيْل وقُطُرْبُل والصّراة تُجبى إليها خزائن الأرض ، يُخسف بما " يعني بغداد . البخاري .

وهكذا ، فإن فضائل الرسول ﷺ ، وخصائصه ، ومعجزاته ، وآياته ومكارمه كثيرة الَعدِّ لا يحصيها حَدِّ ، وهي تدل بوضوح على أنه حبيب المولى ، وهو بالمؤمنين أولى ، ﷺ وعلى آله وأصحابه صلاة دائمة تبلغهم بما شرف الدنيا والآخرة ، آمين .

سادساً: الأذكار النبوية في فضل محبة الرسول والصلاة عليه

- ﷺ قال ﷺ: " لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحبُّ إليه من والده وولده والناس أجمعين " البخاري .
- الله عليه الصلاة والسلام: " من صلّى عليّ في كتاب لم تزل الملائكة يستغفرون له ، ما دام اسمه في ذلك الكتاب " الطبراني .
- ويقول الحبيب عليه أفضل الصلاة والسلام: " من صلّى عليَّ صلاة واحدة صلّى الله عليه بها عشْرَ صلواتٍ ، وحُطّت عنه عشْر خطيئات ، ورُفِعت له عَشْرُ درجات " النسائى .
- وقال عليه الصلاة والسلام: " ما من أحدٍ يُسَلِّمُ عليّ إلا ردَّ الله على روحي
   حتى أردَّ عليه السلام " أبو داود .
- ه ويقول ﷺ : " صلُّوا على أنبياء الله ورسله ، فإن الله بعثهم كما بعثني " البيهقي الله ويقول ﷺ : " البيهقي الله ويقول الله الله الله ويقول الله الله ويقول الله ويقو
- الطبراني . " حيثما كنتم فصلُّوا عليّ فإن صلاتكم تبلُغُني " الطبراني .
- اللهم صلِّ على محمد على وقال اللهم صلِّ على محمد على اللهم صلِّ على محمد وعلى آل محمد ، كما باركت على الركت على الركت على الركت على الركت على الركت على الراهيم وعلى آل إبراهيم ، إنك حميد مجيد " أحمد .
- ويقول صلوات الله وسلامه عليه: من قال حين يسمع الأذان والإقامة: "
  اللهم ربّ هذه الدعوة التامة ، والصلاة القائمة ، صلّ على محمد عبدك
  ورسولك ، واعطه الوسيلة والفضيلة، والدرجة الرفيعة ، وابعثه مقاماً محموداً
  الذي وعَدْته ، حلّت له شفاعتي يوم القيامة " البخاري .
- ﴿ عن أَبِي بن كعب ﴿ قال : كان الرسول ﴿ يَخْرِج فِي ثلثي الليل ، فيقول : " جاءت الراجفة تتبعها الرادفة ، جاء الموت بما فيه ، جاء الموت بما فيه " . قال أَبِي : قلت يا رسول الله إني أُكثر الصلاة عليك ، فكم أجعل لك من صلاتي ؟ فقال : ( ما شئت ) . قال : قلت : الربع ، قال : " ما شئت ، فإن زدت

- فهو خير لك ، قلت : أجعل لك صلاتي كلها . قال : " إذن تكفي همّك ، ويُغفر لك ذنبك " الترمذي .
- ﷺ وقال ﷺ " لا تجعلوا قبري عيداً ، وصلُّوا عليّ فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم " أبو داود .
- الله ويقول عليه الصلاة والسلام : " البخيل مَن ذُكِرْتُ عنده فلم يُصَلِّ عليَّ " البخيل مَن ذُكِرْتُ عنده فلم يُصَلِّ عليَّ " الترمذي .
- الله ويقول حبيبنا محمد عليه أفضل الصلاة والسلام: " من صلّى عليّ من أُمتي كُتبت له عشَر حسنات ، ومُحِيت عنه عشر سيئات " النسائي .
- # وقال ﷺ: "إن من أفضل أيامكم يوم الجمعة ، فأكثروا عليّ من الصلاة فيه مؤان صلاتكم معروضة عليّ ". قالوا: يا رسول الله ، وكيف تُعرض صلاتنا عليك وقد أرَمْتَ (38) ، قال: إن الله حرّم على الأرض أجساد الأنبياء "أبو داود.
- ابن الصلاة والسلام : " من نَسِيَ الصلاة عليّ أخطأ طريق الجنة " ابن ماجة . وإنما أراد بالنسيان الترك .
- الله وقال عليه أفضل الصلاة والسلام: " إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول ، الله عليه عَشْرا " مسلم . ثم صلُّوا عليّ فإن مَن صلّى عليّ مرّة صلى الله عليه عَشْرا " مسلم .

هذه الأحاديث النبوية الشريفة التي وردت في كتب الصِّحاح في فضل الصلاة على الرسول الشلاة على شرف هذه العبادة ، فهي تضاعف الحسنات ، وتُكَفرِ السيئات ، وترفع الدرجات ، وهي وسيلة لنيل المسرَّات ، ودفع المضرَّات ، ولنا بكل صلاة نصليها على الحبيب المصطفى الشلاً عَشْر صلوات .

اللهم صلِّ وسلِّم وبارك على محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين ، كلما ذكرهم الذاكرون ، وكلما غَفِل عن ذكرهم الغافلون .

اللهمَّ اجعل في قلوبنا نوراً نهتدي به إليك ، وتولَّنا بحُسن رعايتك حتى نتوكل عليك .

اللهمَّ نَزِّه قلوبنا عن التعلق بمن دونك ، واجعلنا من قوم تحبهم ويحبونك .

#### هوامش الفصل السابع

- 1. بتصرف: من كتاب: دلائل الخيرات، ص60 وما بعدها
  - 2. الأحزاب: 40/33
    - 3. الفتح: 29/48
  - 4. آل عمران: 144/3
    - 5. محمد: 2/47
    - 6. الإسراء: 79/17
    - 7. القصص: 68/28
      - 8. البقرة: 143/2
  - 9. آل عمران: 110/3
    - 1/23 : المؤمنون 1/23
    - 11. الأنبياء: 107/21
    - 12. الأحزاب: 56/33
      - 13. النساء: 4/69
    - 14. آل عمران: 31/3
    - 15. الأحزاب: 21/33
      - 16. التوبة: 24/9
      - 17. التوبة : 24/9
      - 18. النساء: 80/4
      - 10/48: الفتح: 19/48
    - 20. آل عمران: 31/3
      - 21. الشرح: 4/94
      - 22. الطور: 48/52
    - 23. البيّنة: 3 –1/98

- 24. التوبة: 43/9
- 25. الأحزاب: 7/33
- 26. الأنبياء: 107/21
  - 27. التوبة: 128/9
- 28. آل عمران: 164/3
  - 29. الجمعة: 29/62
- 30. الأحزاب: 45/33
- 31. فظ: أي سيء الخُلق.
- . غليظ : شديد خشن
  - 33. صخّاب : صيّاح .
  - 34. الشرح: 1/94 5
    - 35. القتح: 2/48
    - 36. القلم: 4/78
    - 31/43 . الزخوف: 31/43
- 38. أُرَمْتَ : بفتحتين فسكون ففتح : أي صرت رميماً .

# الباب الثاني القر آن العظيم

## قال تعالى :

﴿ كِتَابُ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَّدُن حُكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾

هود :1/11

# الفصل الأول فضل القرآن الكريم

قال تعالى :

﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَرَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَقِينِ ﴾

البقرة 2/2

### أولاً :

## تدوين القرآن الكريم

نزل القرآن الكريم على رسولنا في منجماً في ثلاث وعشرين سنة ، منها ثلاث عشرة سنة بمكة وعشر سنوات بالمدينة المنورة ، حيث لبى الرسول في نداء ربه . وقد ذكر القرآن ذلك فقال تعالى ﴿ وَقُرْآناً فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثٍ وَنَزَّلْنَاهُ تَنزِيلاً ﴾ (1) .

وكان أول نزوله بمكة في غار حراء واستمر ينزل بمكة من رمضان سنة 41 إلى ربيع الأول سنة 54 من ميلاده صلى الله عليه وسلم ، لذلك يسمى هذا القسم بالقرآن المكي . ونزل الباقي بالمدينة المنورة من ربيع الأول 54 إلى ذي الحجة سنة 63 من ميلاده هي السنة العاشرة من الهجرة ، وما نزل من القرآن في هذه الفترة يسمى بالقرآن المدني .

وأول آيات القرآن نزولاً على أرجح الأقوال : ﴿ اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ، خَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ، اقْرَأْ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ ، الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ ، عَلَّمَ الْإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾ (2) .

أما آخر آياته نزولاً في أرجح الأقوال ، قول الله تعالى : ﴿ الْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ وَيَنَكُمْ وَأَتُمُمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلاَمَ دِينًا ﴾ (3) . ونزلت يوم عرفة عام حج النبي على حجة الوداع . ولم ينزل على النبي على بعد هذه الآية شيء من الفرائض ولا تحليل شيء ولا تحريمه . وأن النبي على لم يعش بعد نزول هذه الآية إلا إحدى وثمانين ليلة . وأن هذه الآية نزلت في عيدين اتفقا في يوم واحد : في يوم جمعة وافق يوم عرفة .

وفي ذلك تتجلّى حكمة الله ، حتى تستعد النفس البشرية لاستيعابه وفهمه ، والعمل بما فيه . والقرآن كلام الله ، أنزله بلسان عربي مبين ، وأوصى به إلى رسوله صلوات الله وسلامه عليه ، الذي اختاره لتبليغ آخر رسالاته إلى الناس كافة . وكان الرسول على يأمر بكتابته ساعة نزوله وكان يحفظه هو وصحابته ، ويطبقون ما فيه من أحكام على حياقم العملية ، كما كانوا يرتلونه ليلاً وهاراً .

بقى القرآن الكريم محفوظاً في صدور الصحابة طيلة عهد النبوة ، ولكن بعد وفاة الرسول ، وانشغال المسلمين بالحروب ، واستشهادهم فيها ، خشي عمر بن الخطاب من ضياع القرآن ، فطلب من أبى بكر أن يجمعه من صدور حفّاظه . قام زيد بن ثابت بعملية جمع القرآن وتدوينه في مصحف واحد ، واحتفظ به أبو بكر حتى وفاته ، ثم انتقل من بعده إلى عمر بن الخطاب ، وبقى عنده عشر سنوات ، وبعد وفاة عمر احتفظت ابنته حفصة بمذا المصحف .

وفي عهد عثمان بن عفان ، اختلف القرّاء في تلاوتهم للآيات القرآنية ، وكانوا يلتقون ويقول أحدهم للأخر ، قراءتي أفضل من قراءتك (4) . فَزِع الخليفة من ذلك ، فاستدعى زيد بن ثابت ومعه عبد الله بن الزبير ، وسعيد بن العاص ، وعبد الرحمن بن الحارث بن هشام ، وأمرهم أن ينسخوا تلك المصاحف في مصحف واحد باللغة العربية ، وبلهجة قريش ، لأن القرآن نزل بلغتهم ، يقول تعالى : ﴿ إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ، وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيًّ حَكِيمٌ ﴾ (5) .

عُرِف هذا المصحف بمصحف الإمام ، وأمر الخليفة عثمان الله بكتابة خمس نسخ منه غير نسخته التي احتفظ بما لنفسه ، وأمر بتوزيعها على الأمصار المختلفة : كالشام ، والبصرة والكوفة ، ومكة ، وأبقى نسخة لأهل المدينة (6) .

تميزت السور المكية بقصر آياتها وإيجازها ، وروعة تصويرها للثواب والعقاب ، وللجنة والجحيم ، وبكثرة وَعُدهِا ووعيدها لكفار قريش بمكة . أما السور المدنية فقد تميزت بطول آياتها ، ودقة تفاصيلها ، ووضوح غرضها ، لأنها جاءت موضحة لأحكام العبادات والتشريع الاجتماعي ، وكل ما يتعلق بالمجتمع من نظام للأسرة وميراث وزواج وطلاق ، وبيع وشراء وتهذيب ، وأحكام وأخلاق ، وتربية وتوجيه ، وغير ذلك من نظم اجتماعية تلزم في كل زمان ومكان ، ولا يستطيع أي مجتمع أن يستغني عنها (7) .

وكانت السور المكية أكثر من السور المدنية ، ومعروف أن سور القرآن عددها مائة وأربع عشرة سورة أولها الفاتحة وأخرها الناس ، وعدد آياته ست آلاف ومائتين وأربع عشرة آية عدا البسملة ، وفي قول المكيين 6219 آية ، وفي قول الكوفيين 6204 آية وفي قول أهل الشام 6226 آية أو 6225 آية .

وسبب الخلاف في الآيات ، الخلاف في بعض مواضع الوقف .

أما عدد كلمات القرآن في قول عطاء بن يسار 77.439 كلمة ، وعدد حروفه فيما رواه سلام أبو محمد الحِمّاني 340.740 حروفه فيما رواه سلام أبو محمد الحِمّاني 340.740

وهذه الأرقام والأقوال للقرّاء والحفّاظ تدل على مبلغ عناية المسلمين بالقرآن الكريم ، والتدقيق في كل ما يتصل به ، لأنه أصل دينهم ، وأساس حياهم الدنيوية والأخروية ، وقد رُتّبِتَ سوره وآياته بوحي من الله قبل أن يُرْفَعُ الرسول على الأعلى .

وقد ترك القرآن الكريم آثاراً بعيدة المدى في اللغة العربية ، فقد حوَّل أدبها من قصائد شعرية في الغزل والحماسة والفخر والوصف .... إلى أدب عالمي يخوض في مشاكل الحياة والجماعة ، وينظم أمورها الدينية والدنيوية . فارتقى الأدب العربي بذلك رقياً كبيراً ، لم يكن يحلم به العرب ، واتسعت آفاقه . وقد نظم القرآن الكريم حياة العرب سواءً في الأسرة أو الجماعة تنظيماً مادياً وأدبياً وعقلياً وروحياً ، تنظيماً يكفل لهم الكمال والسعادة في الدارين : الدنيا والآخرة .

وعلى نحو ما جمع القرآن العرب على دين واحد جمعهم على لهجة واحدة من لهجات اللغة العربية ، هي لهجة قريش التي نزل بها القرآن ، وبما دُوِّن . وقد كانت تلاوة القرآن فرضاً مكتوباً على المسلمين ، قال جلّ شأنه : ﴿ أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَرَتِّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلًا ﴾ (9) . وقال تعالى : ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا ﴾ (10) .

وبذلك فقد كان للقرآن الكريم الفضل العظيم في حفظ اللغة العربية وذيوعها وانتشارها في ملايين الناس مدى أجيال متعاقبة ، بل مدى قرون مترادفة إلى يومنا هذا .

القرآن الكريم هو الذي حفظ اللغة العربية من الضياع والانقراض. وهو الذي حوَّل العربي من إنسان مجلس للعلم مشغوف بالمعرفة ، يطلبها أينما كانت .

ومن الحق علينا أن نذكر ، أن كل ما كسبته لغتنا من آداب في الشعر والنثر ، ومن علوم شرعية ولسانية وعقلية وفلسفية ، إنما كان بفضل القرآن ، بل قد تعدّت آثاره لغته العربية إلى لغات الأمم الإسلامية التي تنطق بلغة القرآن . ولنتصور العرب لم يُرْسَلْ

إليهم الرسول ﷺ ولا نزل فيهم القرآن الكريم ، إذن لما فارقت لغتهم جزيرتهم ، ولظلوا وثنيين في شقاق وخلاف وحروب طاحنة ، بل لعل لغتهم كانت قد اندثرت وانقرضت ، كما اندثرت لغات قديمة كثيرة .

فالقرآن الكريم هو الذي نفخ في روح اللغة العربية . وهو الذي أتاح لها الحياة على توالي القرون ، وهو الذي نقلها من لغة بداوة إلى لغة مدنية ، حتى أصبحت لغة عالمية لأمم كثيرة اتخذتها لسان ثقافتها وآدابها . ولا يوجد في تاريخ البشرية كتاب له هذه الآثار العظيمة في لغته ، وتغيير أحوال من آمنوا به ، بل هو يقف وحده في هذا الباب ، إنه مفخرة العرب ، ومعجزة الإسلام ، وآيته الباهرة ، والكتاب الذي لا تنقضي عجائبه

إن الله تعالى أنعم على هذه الأمة بالقرآن العظيم ، وجعله سبيلا إليه ، مقرونا بالحجة والدليل ، أكرم به رسوله الأمين ، وسمّاه صراطه المستبين . وهو الكتاب المبين الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه . وهو الأصل في التشريع الإسلامي ، وقد بُيّنت فيه أسس الشريعة ، ووُضِّحَت معالمها في العقائد تفصيلاً ، وفي العبادات والحقوق إجمالاً . والقرآن الكريم في الشريعة الإسلامية ، كالدستور في الشرائع الوضعية لدى الأمم ، وهو المصدر الأول للتشريع والسنة النبوية الشريفة المصدر الثاني . فكتاب الله والسنة ، هما الأصلان في دين الإسلام ، والمرجع الكامل التام للمسلمين في كل حال وحين . وقد أمر الله تعالى بطاعته وطاعة رسوله في كل أمر وحال .

يتناول القرآن العظيم — غالباً — بيان الأحكام بصفة إجمالية ، وقليلاً ما يعرض للجزئيات ، وتفصيل الكيفيات . لأن هذا التفصيل يطول به ، ويخرجه عن أغراضه القرآنية من البلاغة وغيرها . والقرآن الكريم أصل لسائر العلوم الإسلامية والكونية ، وهو جامع لفنون البلاغة والبيان والفصاحة .

#### ثانياً: معجزة القرآن:

أراد الله سبحانه وتعالى لهذا الكتاب الكريم ، أن يكون قوياً فلا تضعف قوته ، كما جعل له قوة الخلود الأرضى ، فلا سبيل عليه ليد الزمن وحوادثه ، يقول تعالى :

(إِنَّا خَنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ (11) . والقرآن العظيم معجزة الإسلام الكبرى ، ولم يبلغ أي كتاب ديني أو دنيوي ما بلغه القرآن من روعة بلاغته وبيانه وفصاحته ، ومسِّه للمشاعر وأَسْرِه للقلوب ، وهو يتحدث في جميع الموضوعات . ولم يستطع العرب رغم فصاحتهم وبلاغتهم التي اشتُهروا بما في الجاهلية ، أن يأتوا بسورة من مثله . وقد تحداهم الله سبحانه وتعالى في ذلك ، ليُظهِر عجزهم في هذا الجال ، فقال تعالى : ﴿ قُل لَئُن اجْتَمَعَتِ الإِنسُ وَالجُنُ عَلَى أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لاَ يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْصُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيرًا ﴾ (12) . ويقول جل شأنه : ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبْبٍ مِمَّا نَرَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن قِنْلِهِ وَادْعُواْ شُهَدَاءكُم مِّن دُونِ اللهِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (13) .

ويوضح الجاحظ ذلك في كتابه ( البيان والتبيين ) فيقول : " بعت الله محمداً عليه الصلاة والسلام في زمن أكثر ما كانت العرب فيه شعراً وخطيباً ، وأحكم ما كانت لغة ، وأشد ما كانت عُدَّةً، فدعا أقصاها وأدناها إلى توحيد الله وتصديق رسالته ، دعاهم بالحجة ، فلما قطع العذر وأزال الشبهة ، وصار الذي يمنعهم من الإقرار الهوى والحميّة دون الجهل والخيرة ، نصبوا له الحرب ونَصَب لهم . وهو في ذلك يحتج عليهم بالقرآن ، ويدعوهم صباح مساء إلى معارضته إن كان كاذباً بسورة واحدة أو بآيات يسيرة . فكلما ازداد تحدياً لهم بما ، وتقريعاً لهم بعجزهم عنها ، قالوا له أنت تعرف من أخبار الأمم ما لا نعرف ، فلذلك يمكنك ما لا يمكننا . قال : فهاتوا ولو مفتريات ، فلم يَرُمْ ذلك خطيب ، ولا طَمِع فيه شاعر ، ولو طَمِعَ فيه لتكلُّفه ، ولو تكلُّفه لظهر ذلك ، ولو ظهر لؤجِدَ مَن يستجيده ويحُامي عليه ، ويُكابر فيه ، ويزعم أنه قد عارض وناقض . فدلُّ ذلك العاقل على عجز القوم مع كثرة كالامهم ، وسهولة ذلك عليهم ، وكثرة شعرائهم ، وكثرة مَن هجا منهم ، وعارض الشعراءَ من أصحابه والخطباءَ من أُمته . لأن سورة واحدة وآيات يسيرة كانت أنقض لقوله ، وأبلغ في تكذيبه ، وأسرع في تفريق أتباعه عن بذل النفوس والخروج عن الأوطان وإنفاق الأموال . وهذا من جليل التدبير الذي لا يخفى على من هو دون قريش والعرب .... ولهم القصيد العجيب ، والرجز الفاخر ، والخطب الطوال البليغة ، والقصائد الموجزة ، وهم الأسجاع واللفظ المنشور . ثم يتحدى بـه أقصاهم بعد أن ظهر عجز أدناهم .... وهم أشد الخلق أنفَةً وأكثرهم مفاخرةً ، والكلام سيِّد أعمالهم ، وقد احتاجوا إليه والحاجة تبعث على الحيلة في الأمر الغامض ، فكيف بالظاهر الجليل المنفعة .... (14) .

كان للقرآن أسلوب بارع في قوة الإقناع ، وبلاغة التراكيب والعبارات وكان خصوم الرسول وأعداؤه يسمعون تلاوة الآيات القرآنية ، فيعجبون من أسلوبها ، وحُسن أدائها ، وقوة تأثيرها في السامعين . وكان الوليد بن المغيرة أحد هؤلاء الخصوم ، أحسن من عبر عن قوة هذا الأسلوب ، عندما سمع تلاوة بعض الآيات القرآنية ، فقال : " والله لقد سمعتُ من محمد كلاماً ، ما هو من كلام الإنس والجن ، وإن له لحلاوة ، وإن عليه لطلاوة ، وإن أعلاه لمثمر ، وإن أسفله لمُغْدِق " (15) .

ويلاحظ الوليد بن المغيرة ملاحظة صادقة ، هي أن القرآن لا يُماثل كلام الإنس ولا كلام الجن ، الذي كان يجري على ألسنة كهاغم ، فهو طراز وحده ، له سحره البياني ، بل له إعجازه الذي انقطعت آمال العرب دونه في محاكاته ، أو الإتيان بشيء على مثاله في السيطرة على الألباب والقلوب . وفي ذلك يقول الله سبحانه وتعالى : ﴿ الر ﴿ كَتَابٌ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمُّ فُصِّلَتٌ مِن لَّدُنْ حَكِيم خَبِير ﴾ (16) .

تميز القرآن بأسلوب خاص عُرف به ، فهو كما نشاهده نظم بديع ، فُصّلَتْ آياته بفواصل تنتهي بما ، وتطمئن النفس الإنسانية إلى الوقوف عندها . وهذه الفواصل ليست متساوية ، إنما نراها متنوعة بين طوال ، وقصار ، ومتوسطة . وذلك حسب الموضوع الذي تعالجه الآية ، وكذلك حسب تنوّع المخاطبين (17) .

وعلى العموم فأسلوب القرآن يمتاز بروعته وجزالته ، وعذوبته ، وقوة عباراته ، ودقتها مع استيفاء المعاني ، فهو الأسلوب السهل الممتنع . فالألفاظ فيه على قدر المعاني لا تنقص ولا تزيد ، مع الميل إلى السهولة في الألفاظ ، والخلو من التكلف ، والتعقيد اللفظي والمعنوي .

القرآن الكريم هو الوحي الذي أُنزل على محمد على عن طريق جبريل الطّينيٰ وقد نزل بعد المسيح الطّينیٰ بقرون ستة ، ولذلك فهو يذكر التوراة والإنجيل كثيراً ، وهو يُوصي كل مسلم بالإيمان بالكتب السابقة عليه ، يقول تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ

آمِنُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِيَ أَنزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكُفُرْ بِاللهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِر فَقَدْ ضَلَّ صَلاَلاً بَعِيدًا ﴾ (18) .

وهو بذلك يؤكد المكانة البارزة التي يحتلها رسل الله – عليهم السلام – في تاريخ التنزيل ، مثل : نوح وإبراهيم وموسى ، وغيرهم من الأنبياء .

هذا القرآن يعرف قدره ، كل من عرف الله وقدّره حق قدره . لذلك فله في قلوبنا منزلة خاصة ، يقول عنه الله عزّ وجلّ ( لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ) (19) ، في العظمة والسلطان والتقديس .

القرآن الكريم " فيه نبأً من كان قبلنا ، ونبأً من سيأتي بعدنا ، وحُكم ما بيننا ، من ابتغى العلم من غيره أضلّه الله ، وهو حَبْلُ الله المتين ، ونوره المبين ، وشفاؤه النافع ، وهو عصمة لمن تمسك به ، ونجاة لمن اتبعه ، لا تنقضي عجائبه ، ولا يُغْلِقُه كثرة الردِّ ، من قال به صدق ، ومن عَمِل به أُجِر ، ومن تمسك به هُدِى إلى صراط مستقيم ، هو الذي سمعته الجن ، فلما قُضى ولَّوْا إلى قومهم منذرين فقالوا : يا قومنا إنا سمعنا قرآناً عجبا يهدي إلى الرشد " الترمذي .

لا يزال القرآن بحراً زاخراً بأنواع العلوم والمعارف ، يحتاج من يرغب الحصول على لآلئه ودُرره ، أن يغوص في أعماقه . كما أنه لا يزال حتى الآن يتحدى أساطين البلغاء ، ومصاقيع العلماء ، بأنه الكتاب المُعجِز ، المنزل على النبي الأمُي ، شاهداً بصدقه ، يحمل بين دفتيه برهان كماله ، وآية إعجازه ، ودليل أنه تنزيل الحكيم العليم ( نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ ، عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذِرِينَ ، بِلِسَانٍ عَرَبيّ مُّبِينٍ ) (20) .

القرآن العظيم موضع عناية علماء المسلمين قديماً وحديثاً ، فقد تتابعت أنواع التآليف في أحكامه ، وتفسيره ، وفي بلاغته ، وفي لغته ، وفي إعرابه . وعلى كثرة ما كتب العلماء وألفوا ، وعلى كثرة ما تحويه المكتبة الإسلامية من أسفار ضخمة وكتب نفيسة ، خدم بما العلماء كتاب الله ، يبقى القرآن الكريم زاخراً بالعجائب ، مملوءاً بالدُّرَرِ والجواهر ، يطالعنا بين حين وآخر بما يُبهِرُ العقول ، ويُحيِّر الألباب ، بما فيه من الإشراقات الإلهية ، والنفحات الروحانية ، بما هو كفيل لتخليص الإنسانية من شقاء الحياة ، وجحيمها المستعر .

يحتاج القرآن إلى من يغوص في أعماقه ، لاستخراج كنوزه الثمينة ، واستنباط روائعه وأسراره . ومن ذا الذي يستطيع أن يُحيط علماً بكلام الله جلَّ شأنه ، وأن يُدْرِك أسراره ودقائقه ، وإعجازه ، وأن يزعم أنه أوفى أو وصل إلى درجة الكمال .

إنه الكتاب المعجز الذي سيظل يمنح الإنسانية من علومه ومعارفه ، ومن أسراره وحكمه ، ما يزيدهم إيماناً وإذعانا بأنه المعجزة الخالدة للنبي العربي الأممي محمد بن عبد الله صلوات الله وسلامه عليه ، وأنه تنزيل الحكيم الحميد ، وبأنه الكتاب الذي وصفه رسول الله على بأنه " لا تنقضي عجائبه " الحاكم . ولا غَرْوَ في ذلك فهو كتاب الله عزّ وجل المليء بالأسرار العجيبة والخواص الربانية المذهلة ، وهو الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه .

#### ثالثاً: القرآن شفاء القلوب:

قراءة القرآن تجلي صدأ القلوب ، وتطمئن الفؤاد ، وتُذْهِب الغمّ ، وتُفَرِّج الهمّ ، وتُفَرِّج الهمّ ، وتُزيل الضّر والسُّقم ، وهو شفاءٌ ورحمةٌ ، يقول تعالى : ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (21) .

و عن أبي هريرة الله قال : قال النبي الله : " ألا أعلمك كلمات تُذْهِبُ عنك الضُّر والسُّقم ، قل : توكلت على الحي الذي لا يموت ، والحمد لله الذي لم يتخذ ولدا ولم يكن له شريك في الملك ، ولم يكن له ولي من الذل وكبره تكبيرا " البخاري . وعن عثمان بن عفان - الله - قال : قال النبي الله : " من قال حين يُمسي بسم الله الذي لم يضر مع اسمه شيء في الأرض ولا في السماء ، وهو السميع العليم " ثلاث مرات ، لم يُصِبْه فجأة بلاء حتى يُصِبح ، ومن قالها حين يُصِبح ثلاث مرات لم يُصِبْه فجأة بلاء حتى يُمسي " ابن حبان .

قراءة القرآن ، يقضي الله بحا الحاجات ، وتيسر العسير ، ويُـوَمِّن الله بحا الرحمة ، الروعات ، ويستر بحا العورات ، فتتنزل علينا السكينة والطمأنينة ، فتغشانا الرحمة ، وتحفنا الملائكة ، ويَدْكُرنا الله فيمن عنده ، قال تعالى ﴿ أَلاَ بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ وتحفنا الملائكة ، ويَدْكُر اللهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ (22) . فتلاوة القرآن تُفَرّجُ الكروب ، وتشرح القلوب ، وتُيسِّر الأُمور ، يقول الرسول

" ما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله ، يتلون كتاب الله ، ويتدارسونه بينهم ، إلا نزلت عليهم السكينة ، وغشيتهم الرحمة ، وحفّتهم الملائكة ، وذكرهم الله فيمن عنده ، ومن أبطأ به عمله ، لم يُسرع به نسبه " مسلم .

وتلاوة القرآن ، تزيل المصائب والهموم والأحزان ، وبما يُعوِّض الله الإنسان خيراً مما فَقَد ، فمن أُصِيب بمصيبة ، واسترجع واحتسب ، وصبر ودعا بمذا الدعاء : (إنا لله وإنا إليه راجعون ، اللهم أُجُرْني في مصيبتي واخْلُف لي خيرا منها) إلا أخلف الله عليه ، وعوّضه خيراً مما فَقَد ، فقد قال على : " ما من عبد تصيبه مصيبة فيقول : "إنا لله وإنا اليه راجعون ، اللهم أُجُرْني في مصيبتي ، واخْلُفني خيراً منها ، إلا آجَرَه الله في مصيبته وخَلَف له خيراً منها . "قالت أم سَلَمة رضي الله عنها : " فلما توفي أبو سَلَمة ، قلت كما أمرني الرسول على فأخلف الله على خيراً منه رسول الله على المحد . " أحمد .

وسأل أبو ذر الغفاري ﴿ رسول الله ﴿ الوصية ، فقال : أوصني يا رسول الله ، فقال له : عليك بكتاب الله ، فإنه نورٌ لك في الأرض ، وذِكرٌ لك في السماء " البخاري . وعن جابر بن عبد الله ﴿ أن الرسول ﴿ قال : " إن لقارئ القرآن دعوة مستجابة ، فإن شاء صاحبها تعجّلها في الدنيا ، وإن شاء أخّرها إلى الآخرة " البيهقي . وعن أنس ﴿ أن رسول الله ﴾ قال " إن لصاحب القرآن عند كل ختمة دعوة مستجابة ، وشجرة في الجنة ، لو أن غراباً طار من أصلها ، لم ينته إلى فرعها حتى يدركه الهرم " البيهقي .

كما أن رسول الله على وصف القرآن بقوله: ( بأنه لا تنقضي عجائبه ) وأوصانا في نفس الحديث الذي رواه عنه ابن عباس بأن ( هذا القرآن مأدبة الله ، فتعلموا من مأدبته ما استطعتم ، إن هذا القرآن حبل الله المتين ، وهو النور المبين ، والشفاء النافع ، عصمة من تمسك به ونجاة من اتبعه " الحاكم .

أنزل الله سبحانه وتعالى القرآن العظيم على عبده ورسوله محمد ﷺ لِيُتْلَى وَيُعْمَلَ بِه إلى يوم القيامة ، وأعدّ لمن قرأه أجراً عظيماً .

اللهمَّ اجعلنا ممن يقرأ القرآن ، فيفوز بثواب قراءته ، ويُستجاب لدعواته .

## رابعاً : فضل بعض سور القرآن وآياته :

هناك سور في القرآن العظيم ، أو آيات بيّنات منه ، لها فضل كبير في الشفاء من كثير من الأمراض والأسقام ، أو لدفع الأذى والخوف عن الإنسان ، أو لمنع البلاء أو لدفع الفقر أو لدفع الضر والسُّقم ، أو لجلب الخير للإنسان ، أو لِدَرّ الرزق عليه ، أو لحفظه من الشيطان أو من كل شر وسوء أو مكروه ، أو غير ذلك من الشرور والآثام التي قد تصيب الإنسان.

في القرآن الكريم آياتٌ كريماتٌ لمن أراد أن يشفى من كثير من الأدواء والعِلل ، يقول الرسول ﷺ: " عليكم بالشفاءين : العسل والقرآن " . ابن ماجة .

وقد جمع هذا الحديث بين الطب البشري والإلهي ، وبين طب الأبدان وطب الأرواح وبين الدواء الأرضي والدواء السمائي . كما أن طب الرسول الله ليس كطب الأطباء . فإنه طبّ النبي الله متيقّن قطعيّ إلهيّ ، فهو صادر عن : الوحي ، ومِشْكاة النبوة ، وكمال العقل .

وفي كتاب الله ست آيات قرآنية للشفاء من كثير من الأمراض ، حيث أمر الرسول وفي كتاب الله ست آيات قرآنية للشفاء من ويُسقى المريض مما مُحِيت ، ويُسقى المريض مما مُحِيت ، فعَلَها كثير من الناس ، فعُوفي مرضاهم . وهذه الآيات البيّنات من قرأهنَّ بنيّة الشفاء ، شفاه الله مهما كان مرضه ، ولو عجز الأطباء عنه ، فإن قدرة الله لا حدود لها ، وأمره كن فيكون ، وآيات الشفاء هي :

#### قال تعالى :

| التوبة : 14/9   | ﴿ وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمٍ مُّؤْمِنِينَ ﴾                                     | .1 |
|-----------------|------------------------------------------------------------------------------|----|
| يونس : 57/10    | ﴿ وَشِفَاءٌ لِّمَا فِي الصُّدُورِ ﴾                                          | .2 |
| النحل: 69/16    | ﴿ فِيهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسِ ﴾                                                  | .3 |
| الإسراء : 82/17 | ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ ﴾ | .4 |
| الشعراء : 80/26 | ﴿ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُو يَشْفِينِ ﴾                                         | .5 |
| فُصِّلت : 44/41 | ﴿ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَنُوا هُدًى وَشِفَاءٌ ﴾                             | .6 |

فإذا خَلُصت النيّة عند العبد المسلم ، وتوجّه إلى الله سبحانه وتعالى ، بقلبه مُوقِناً بالشفاءِ ، فإنه يُشفَى بإذن الله تعالى . وكما أن هناك آيات للشفاء من الأمراض في القرآن الكريم، فهناك أيضاً آيات لحفظ العبد المسلم من كل شرِ أو سوءٍ أو مكروهٍ وهي ، قال تعالى : ﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَلاَ يَؤُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴾ البقرة :2 /255/254 ﴿ وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُم حَفَظَةً ﴾ الأنعام: 61/6 ﴿ إِنَّ رَبِّي عَلَىَ كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ ﴾ هود: 57/11 ﴿ فَاللَّهُ خَيْرٌ حَافِظًا وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ﴾ يوسف: 64/12 ﴿ لَهُ مُعَقّبَاتٌ مِّن بَنْ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفه يَخْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللّهِ ﴾ الرعد: 11/13 ﴿ إِنَّا نَخْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ الحجر: 17/15 ﴿ وَجَعَلْنَا السَّمَاء سَقْفًا مَّخْفُوظًا ﴾ الأنساء: 32/21 ﴿ وَحِفْظًا مِّن كُلِّ شَيْطَانٍ مَّارِدٍ ﴾ الصافات: 7/37 ﴿ وَحِفْظًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴾ فُصلت: 12/41 ﴿ وَرَبُّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ ﴾ ساً: 21/34 ( اللَّهُ حَفِيظٌ عَلَيْهِمْ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلٍ) الشورى: 6/42 ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ خَافِظِينَ ، كَوْرَامًا كَاتِيِينَ ، يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ الانفطار : 10/82-12 ﴿ إِن كُلُّ نَفْس لَّمَّا عَلَيْهَا حَافِظٌ ﴾ الطارق: 86 / 4 كما وهناك في القرآن الكريم السبع آيات المُنْج ِ رِيات ، وهي ، قوله تعالى : 1. ﴿ قُل لَّن يُصِيبَنَا إِلاَّ مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلاَنَا وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّل الْمُؤْمِنُونَ ﴾ التوبة : 50/9 2. ﴿ وَإِن يَمْسَسْكَ اللَّهُ بِضُرِّ فَلاَ كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُوَ وَإِن يُرِدْكَ بِخَيْرٍ فَلاَ رَآدً لِفَصْلِهِ يُصَيِبُ بِهِ مَن يَشَاء مِنْ عِبَادِهِ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ يونس: 107/10

170

في كِتَابِ مُّبِين ﴾

﴿ وَمَا مِن دَآبَّةِ فِي الأَرْضِ إلاَّ عَلَى اللهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلٌّ

6/11: هود

- 4. ﴿ إِنِّ تَوَكَّلْتُ عَلَى اللّهِ رَبِّي وَرَبِّكُم مَّا مِن دَآبَّةٍ إِلاَّ هُوَ آخِذٌ بِنَاصِيَتِهَا إِنَّ رَبِّي
   عَلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾
  - 5. ﴿ وَكَأَيِّن مِن دَابَّةٍ لَا تَحْمِلُ رِزْقَهَا اللَّهُ يَرْزُقُهَا وَإِيَّاكُمْ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾
     العنكبوت: 90/29
- 6. ﴿ مَا يَفْتَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسِكْ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِن بَعْدِهِ
   6. ﴿ مَا يَفْتَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسِكْ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِن بَعْدِهِ
   6. ﴿ مَا يَفْتَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسِكُ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِن بَعْدِهِ
   6. ﴿ مَا يَفْتِحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسِكُ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِن بَعْدِهِ
   6. ﴿ مَا يَفْتِحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَمَا وَمِن اللَّهُ لِللَّالِقِ لِلللهِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَمَا يَمْسِكُ فَلَا مُرْسِلَ لَلهُ مِن بَعْدِهِ
   6. وهُوَ الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ ﴾
- 7. ﴿ وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلْ أَفَرَأَيْتُم مَّا تَدْعُونَ
   مِن دُونِ اللَّهِ إِنْ أَرَادَينَ اللَّهُ بِضُرِّ هَلْ هُنَّ كَاشِفَاتُ ضُرِّهِ أَوْ أَرَادَينِ بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ كَاشِفَاتُ ضُرِّهِ أَوْ أَرَادَينِ بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ كَاشِفَاتُ ضُرِّهِ أَوْ أَرَادَينِ بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ كُلْسِكَاتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسْبِيَ اللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ ﴾

الزمر : 38/39

#### دعاءُ السبع آيات المُنْجيات:

" اللهم إني أسألك إيماناً دائماً ، وقلباً خاشعاً ، وعلماً نافعاً ، ويقيناً صادقاً ، وديناً قيّماً وأسألك دوام النجاة من كل بليّة ، وأسألك دوام العافية ، وأسألك العني عن الناس ، يا رب العالمين " .

وهناك سور في القرآن الكريم لدفع الكُرب والمصائب ، وإزالة الهموم والغموم والأرق . عالج بما كثير من الصالحين عللهم وأمرضهم ، فكُتِب لهم الشفاء . قال بعض السلف الصالح من قرأ وهو طاهر ، على فراش طاهر ، وثياب طاهرة ، السور الآتية ، فرّج الله كروبه ، وأزال همومه وهي :

- 1. الشمس وضحاها.
- 2. والليل إذا يغشى .
  - 3. والتين والزيتون .

تُقرأ كل سورة من السور الثلاث سبع مرات ، ثم نقول بعد ذلك : " اللهم اجعل لنا فرجاً ومخرجاً من أمرنا ، فيأتينا إن شاء الله آتٍ في منامنا ، إما في الليلة الأولى أو الثانية إلى السابعة ، فيقول لنا المخرج منه كذا وكذا " .

وعن أبى قتادة الله قال : قال النبي الله : " من قرأ آية الكرسي ، وخواتيم سورة البقرة عند الكُرَب أغاثه الله تعالى " ابن السنى .

وعن أبي هريرة هي قال : قال صلوات الله وسلامه عليه : " اثنان هما قرآن ، وهما يُشفيان ، وهما مما يحبهما الله : الآيتان من آخر سورة البقرة " الديلمي .

وقال ﷺ: " يا عُقْبَة : ألا أُعِلَّمُكَ خير سورتين قُرِئتا : قل أعوذُ برب الفلق ، وقل أعوذُ برب الناس ، يا عُقْبة : اقرأ بجما كلما نِمْت وقُمْت ، ما سأل سائل ، ولا استعاذ مُستعيذ بمثلهما " النسائي .

ولا ننسى أن الله جعل للفقر علاجاً في القرآن ، وكذلك للفقراء ، وهي سورة الواقعة يقول على البيبهقي . وكان الصحابة - رضوان الله عليهم - يوصون أبناءهم بقراءة سورة الواقعة ،

ويعتبرونها خير ميراث لهم في الدنيا . ويقول عبد الله بن مسعود وله : " من قرأ سورة الواقعة كل ليلة لم تُصِبْه فاقة أبداً " أبو داود . كما أن من يقرأ قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ مَكَنَّاكُمْ فِي الأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشَ قَلِيلاً مَّا تَشْكُرُونَ ﴾ (23) ، ويداوم على قراءتما يكثر رزقه ، ويتسع عيشه ، وييسر حاله .

ويُروى أن رجلاً شكا إلى النبي ﷺ الفقر وضيق العيش ، فقال ﷺ : " إذا دخلت إلى منزلك فسلِّم ، إن كان فيه أحد ، أو لم يكن فيه أحد ، ثم صلِّ ، وسلّم عليّ ، واقرأ ﴿ قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ ﴾ مرة واحدة " الطبراني .

ففعل الرجل مدة ، فأُدرَّ الله عليه الرزق ، حتى أفاء على جيرانه وأقربائه .

وعن أنس فله قال : قال الله المعاذ بن جبل فله : " ألا أُعلّمك دعاء تدعو به لو كان عليك مثل جبل أُحد ديناً لأدّى الله عنك ؟ قل يا مُعاذ : ﴿ قُلِ اللّهُمَّ مَالِكَ اللّهُ لَكُ مُن تَشَاء وَتُعزِ مُن تَشَاء وَتُعزِ مَن الدنيا والآخرة ، تعطيهما من تشاء ، ارحمن رحمة تغنيني بها عن رحمة من سواك " الطبراني .

وعن أبي هريرة ﴿ قال : قال رسول الله ﷺ : " إذا أويت إلى فراشك فاقرأ آية الكرسي ﴿ اللهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ ﴾ حتى تختم الآية ، فإنك لا يزال عليك حافظ من الله ، ولا يقربك الشيطان حتى تُصْبِح " البخاري .

وعن عبد الله بن مسعود هه قال : قال رسول الله على : " من قرأ عَشْر آيات من سورة البقرة أول النهار ، لم يقربه شيطان حتى يُمْسِي ، وإن قرأها حين يُصبِحَ فلا يرى شيئاً يكرهه من أهله وماله " الترمذي .

وفي القرآن العظيم آيات اليُسر ، لمن أراد أن يُعطي اليسر ، فعن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال : قال رسول الله على : " من قرأ سورة يس حين يُصبح أُعطِى يُسر يومه حتى يُمْسِي ، ومن قرأها في ليلته أُعطِى يُسر ليلته حتى يُصبح " ابن السني .

كما أن سورة " يس " تُدْعى في التوراة " المُعِمَّة " قيل يا رسول الله : وما المُعِمَّة ؟ قال : تُعِمُّ صاحبها بخير الدنيا ، وتدفع عنه أهاويل الآخرة . وتُدعى " الدافعة " أو " القاضية " وقيل يا رسول الله ، وكيف ذلك ؟ قال تدفع عن صاحبها كل شيء ، وتقضي له كل شيء " البيهقي .

كما أن في القرآن الكريم آيات الإجابة لمن أراد أن يُجاب دعاؤه ، فيروى عن النبي الله قال : " من قرأ :

- 1. سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ اخْكِيمُ ﴾ حتى قوله تعالى : (
   وَهُوَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ (25) أي الآيات الست الأول من سورة الحديد .
- 2. ﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَا هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الْجُبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ، هُوَ اللَّهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْجُبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ، هُوَ اللَّهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْجُبَّارُ الْمُعَنِيرُ الْحُكِيمُ الْأَسْمَاء الْخُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ الْأَسْمَاء الْخُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ الْمُعَلِيمُ اللَّهُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ اللَّهُ الْمُعَلِيمِ اللَّهُ الْمُعَلِيمِ اللَّهُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمِ اللَّهُ الْمُعَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِيمُ اللَّهُ الْمُعَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِيمُ اللَّهُ الْمُعَلِيمُ اللَّهُ الْمُعَلِيمِ الللَّهُ الْمُعَلِيمُ الللَّهُ الْمُعَلِيمُ الللهُ الْمُعَلِيمُ الللهُ الْمُعَلِيمُ الللهُ الْمُعَلِيمُ الللهُ الْمُعَلِيمُ الللهُ الْمُعَلِيمُ اللهُ الْمُعَلِيمُ الللهُ الْمُعَلِيمُ الللهُ الْمُعَلِيمُ الللهُ الْمُعَلِيمُ الللهُ الْمُعَلِيمُ الللهُ اللهُ اللهُ الْمُعَلِيمُ الللهُ الْمُعَلَّيْمِ الللهُ الْمُعَلِيمُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُعَلِيمُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُولِي اللّهُ الللللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ اللّهُ الللهِلَا اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُل

وفيهما اسم الله الأعظم ، ويدعو بعد ذلك بما يُريد ، يُستجاب له ، وقد كان الرسول على يقول بعد قراءة هذه الآيات المذكورة : " اللهم أسألك باسمك المخزون والمكنون ، الطاهر المقدس ، الحي القيوم ، الرحمن الرحيم ، ذي الجلال والإكرام أن تُصلِّي على سيدنا محمد وأن تفعل بي كذا وكذا برحمتك يا أرحم الراحمين " (26) .

كما أن هناك آيات قرآنية لها أسرار عجيبة ، وفضل كبير في دفع الأذى والخوف عن الإنسان ، أو لنجدة المحزون والمستغيث ، أو لدفع الضرر أو لإبعاد الهم والغم عن الإنسان ، أو غير ذلك من هموم وأحزان كثيرة ، تدفعها هذه الآيات الكريمات عن الإنسان ، وهذه الآيات هي ، قال تعالى :

أَلَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُّصِيبَةٌ قَالُواْ إِنَّا لِلَهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعونَ ، أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ
 صَلَوَاتٌ مِّن رَّجِّمِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ ﴾

البق\_\_\_\_رة: 156/2

157

﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَاناً وَقَالُواْ
 حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الْوَكِيـلُ ﴿ فَانقَلَبُواْ بِنِعْمَةٍ مِّنَ اللهِ وَفَضْلٍ لَمَّ يَمْسَسْهُمْ سُوءٌ
 وَاتَّبَعُواْ رِضْوَانَ اللهِ وَاللهُ ذُو فَضْلِ عَظِيمٍ ﴾

آل عمـــران : 173/3-

174

3. ﴿ وَذَا النُّونِ إِذ ذَّهَبَ مُغَاضِبًا فَطَنَّ أَن لَّن نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَى فِي الطُّلُمَاتِ أَن لَا لَهُ وَخَيْنَاهُ مِنَ الْغَمِّ إِلَهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَانَكَ إِنِي كُنتُ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴿ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَخَيْنَاهُ مِنَ الْغَمِّ إِلَهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَانَكَ إِنِي كُنتُ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴿ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَخَيْنَاهُ مِنَ الْغَمِ وَكَذَلِكَ نُنجِي الْمُؤْمِنِينَ ﴾ الأنبياء: 87/21-8-

38

4. ﴿ وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَيِّى مَسَّنِيَ الضُّرُّ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّاحِينَ ﴿ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِن ضُرِّ وَآتَيْنَاهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَذِكْرَى لَكُمْ اللهُ عَلَيْهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَذِكْرَى لِلْعَابِدِينَ ﴾
 للْعَابِدِينَ ﴾

﴿ فَسَتَذْكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمْ وَأُفَوِّضُ أَمْرِي إِلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ ﴿ فَوَقَاهُ اللَّهُ سَيِّئَاتِ مَا مَكَرُوا وَحَاقَ بِآلِ فِرْعَوْنَ سُوءُ الْعَذَابِ ﴾

غافر: 45-44/40

﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُواْ اللهَ فَاسْتَغْفُرُواْ لِذُنُوهِمْ
 وَمَن يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلاَّ اللهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ أُوْلَئِكَ جَزَآوُهُم مَّغْفِرَةٌ مِّن رَجِّمْ وَجَنَّاتٌ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَخْارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَنِعْمَ أَجْرُ

الْعَامِلِينَ ﴿ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُمْ سُنَنٌ فَسِيرُواْ فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذَّبِينَ ﴿ هَذَا بَيَانٌ لِّلنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةٌ لِّلْمُتَّقِينَ ﴿ وَلاَ تَمِنُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَنتُمُ الأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾

آل عمران : 35/3-139

وهناك آيات للنصر على الأعداء ، وللشفاء من كثير من الأدواء ، من قرأها وهو مُوقن بالاستجابة ، مُؤمن بحا فإن الله بفضله ومنَّته ،يُسَخِّرُ له من يرشده إلى طريق الخلاص والنجاة من الأخطار أو الشفاء من هذه الأمراض .

يروي محمد بن سيرين (27) هي أنه بات في مكان يطلع فيه قطاع الطرق ، قال : فتذكرت ما رُوي عن ابن عمر رضي الله عنهما عن رسول الله في : " أن من قرأ في ليلة ثلاثا وثلاثين آية لم يضره في تلك الليلة : سَبْعٌ ضار ، ولا لص فاجرٌ ، وعُوفي في نفسه وأهله وماله حتى يُصبح " (28) . فلما أمسيتُ ، لم أنم حتى رأيتهم قد جاءوا أكثر من ثلاثين مرة مخترطين سيوفهم ، فما يصلون إلي ً . فلما أصبحتُ رحلتُ ، فلقيني شيخ منهم ، فقال : يا هذا ، إنْسِي ً أم جِنِي ؟ قلتُ : بل إنْسِِي ً . قال : فما بالك ؟ لقد أتيناك أكثر من سبعين مرة ، كل مرة يُحال بيننا وبينك بسور من حديد ، فذكرتُ له الحديث والثلاث والمؤلم وال

والآيات الكريمات التي ذكرها محمد بن سيرين ﷺ هي ، قال تعالى :

- 1. ﴿ آلم ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيهِ هُـدًى لِلْمُتَّقِينَ ﴿ .... وَأُولَئِكَ هُـمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾
   الْمُفْلِحُونَ ﴾
  - 2. ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ ... هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾

البقرة: 257-255/2

- 3. ﴿ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ .... عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾
   البقرة:284/2-286
- 4. ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ .... إِنَّ رَحْمَتَ اللهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ الأعراف: 54/7-56
  - 5. ﴿ قُلِ ادْعُواْ اللَّهَ أَوِ ادْعُواْ الرَّحْمَنَ .... وَكَبِّرُهُ تَكْبِيرًا ﴾

الإسراء: 110/17-

6. ﴿ وَالصَّافَّاتِ صَفًّا.... مِّن طِينٍ لَّاذِبٍ ﴾ الصافات : 17/3-11

7. ﴿ يَا مَعْشَرَ الْجُنِّ وَالْإِنسِ .... فَلَا تَنتَصِرَانِ ﴾ الرحمن: 35/35–35

8. ﴿ لَوْ أَنزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَل .... وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ ﴾

الحشر: 24-21/59

9. ﴿ قُلْ أُوحِيَ إِنَّيَّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِّنَ الْجِنِّ .... عَلَى اللَّهِ شَطَطًا ﴾

الجن: 1/72 - 4

ورُوى عن النبي ﷺ أنه قال : " دعاء ذي النون في بطن الحوت ﴿ لَّا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وقال ﷺ: " من قال إذا أصبح وإذا أمسى : حسبي الله لا إله إلا هو ، عليه توكلت ، وهو رب العرش العظيم ( سبع مرات ) كفاه الله همّه صادقاً أو كاذباً " أبو داود

وقال حبيبنا المصطفى صلوات الله وسلامه عليه: " ما كرَّبني أمرٌ إلا تمثل لي جبريل الطَّيِّة فقال: يا محمد، قل: توكلت على الله الحي القيوم الذي لا يموت ﴿ وَقُلِ الْمُمْدُ لِلهِ الَّذِي لَمُ يَتَخِذْ وَلَدًا وَلَمَ يَكُن لَّهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ وَلَمْ يَكُن لَّهُ وَلِيٌّ مِّنَ الذُّلَّ وَكَبِّرُهُ تَكُبِيرًا ﴾ (30) البيهقي .

وقال بعض الصالحين العارفين : توّجه إلى القبلة بقلبٍ مخلصٍ ، واقرأ أم القرآن ، وآية الكرسي ، وسورة القَدْر ، والصمدية ، وادعُ بما أحببت يستجيب الله لك .

وهكذا ، فإن في القرآن العظيم آياتٌ لكل شيء : لدفع الهموم والغموم ، وآياتٌ لقضاء الديون ، وآياتٌ للشفاء من الأدواء والعلِل ، وآياتٌ لجلب الرزق والغنى ، وآياتٌ لإغاثة المكروب والمحزون .

أنزل الله سبحانه وتعالى هذه الآيات الكريمات لتكون شِفاءً لما في الصدور ، ورحمةً وهدًى للعالمين ، ونجاةً من الخسران المبين ، يوم لا ينفع مال ولا بنون ، يوم الحساب والجزاء . فهي بذلك مفتاح للفوز والسعادة ، وعصمة من الغواية ، لمن اعتصم بحبل الله المتين ، واستمسك بمديه في كل أمره ، يقول الله تعالى : ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (31) .

## خامساً : أعيان الأنكار النبوبة في فضل الآيات القرآنية :

- 🛞 قال 🎉 : " فاتحة الكتاب شفاءٌ من كل داء " البيهقي .
- الله وسلامه عليه : " فاتحة الكتاب وآية الكرسي لا يقرأهما عبد في دار فتصيبهم في ذلك اليوم عين إنسِ أو جنِ " الديلمي .
- الله قال عليه الصلاة والسلام : " سورة البقرة فيها آية سيِّدة آي القرآن لا تُقرأ في بيت وفيه شيطان إلا خرج منه " الحاكم .
- النبي عليه الصلاة والسلام: " إن الله ختم سورة البقرة بآيتين أعطانيهما من كنزه الذي تحت العرش ، فتعلموها وعَلِّموهنَّ نساءكم وأبناءكم ، فإنهما صلاة ، وقراءة ، ودعاء " الحاكم .
- ﷺ قال الرسول ﷺ : " من قرأ القرآن حتى ختمه كانت له دعوة مُعَجَّلة أو مُؤَخَّرة " البيهقى .
- ﷺ قال ﷺ : " إن لصاحب القرآن عند كل ختمة دعوة مُستجابة ، وشجرة في الجنة ، لو أن غراباً طار من أصلها لم ينتهِ إلى فرعها حتى يدركه الهرم " البيهقي
- النبي ﷺ: " يُقال لصاحب القرآن : اقرأ وارْقَ وَرَتِّلْ كما كنت تُرَتَّلُ في الدنيا ، فإن منزلتك عند آخر آية تقرأ بها " الترمذي .
- الجنة ، إن لله تسعة وتسعين اسماً ، مائة إلا واحداً ، من أحصاها (32) دخل الجنة ، إنه وَتْرٌ يحب الوتر " البخاري .
- الكُرب أغاثه الله " ابن السني . وخواتيم سورة البقرة ( 284-286 ) عند الكُرب أغاثه الله " ابن السني .

- ﷺ قال عليه الصلاة والسلام : " من قرأ في مَصْبَح أو مَمْسَي ﴿ قُلِ ادْعُواْ اللهَ أَوِ ادْعُواْ اللهَ أَوِ ادْعُواْ اللهَ أَو اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ
- - ፠ قال ﷺ : " الآيتان من آخر سورة البقرة ، من قرأهما في ليلة كفتاه " الحاكم .
- الله عزّ وجلّ كتب كتاباً قبل المصطفى عليه أفضل الصلاة والسلام: " إن الله عزّ وجلّ كتب كتاباً قبل أن يخلق السموات بألفي عام ، فأنزل منه آيتين ختم بحما سورة البقرة ، فلا تُقرآن في دار ثلاث ليالٍ ، فيقربحا شيطان " الترمذي .
- अ قال ﷺ: " ألا أُخبرك يا عبد الله بن جابر ، بأخير سورة في القرآن ؟ قلت : بلى يا رسول الله ، قال : اقرأ ، الحمد لله رب العالمين حتى تختمها " .
- عن سعيد بن جُبَيْر ، عن ابن عباس رضي الله عنهما قال : بيننا رسول الله وعنده جبريل ، إذْ سمع نقيضاً فوقه ، فرفع جبريل بصره إلى السماء ، فقال : هذا باب قد فُتح من السماء ، ما فُتح قط ، قال : فنزل منه مَلَكُ ، فأتى النبي وقال : أبشر بنوريْن قد أُتيتهما ، لم يُؤْمِما نبيٌ قبلك : فاتحة الكتاب ، وخواتيم سورة البقرة ، لم تقرأ حرفاً منهما إلا أُتيته " النسائي . والفاتحة أعظم سورة في القرآن ، فلم ينزل مثلها في القرآن ، ولا في الإنجيل ، ولا في النبور ، ولا في الفرقان .
  - 🛞 قال عليه الصلاة والسلام : " لا صلاة لمن لا يقرأ بفاتحة الكتاب " متفق عليه .
  - وقال ﷺ: " من صلَّى صلاة لم يقرأ فيها بأم الكتاب فهي خداج (33) " مسلم
     وقال ﷺ: " لا تُجْزئ صلاة لا يُقرأ فيها بأم الكتاب " .
- الفراش ، وقال عليه أفضل الصلاة والسلام : " إذا وضعت جنبك على الفراش ، وقرأت فاتحة الكتاب ، وقل هو الله أحد ، فقد أَمِنت من كل شيء إلا الموت " الحاكم .

سادساً : أعيان الآيات القرآنية التي تدل على عظمة القرآن الكريم :

```
هناك آيات قرآنية كثيرة ، بيَّنت فضل القرآن ، وسِرّ عظمته ، وعلو شأنه ، وسمو
                                                      منزلته ، نذكر منها ، قال الله سبحانه وتعالى :
            ﴿ وَإِذَا قُرِىءَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُواْ لَهُ وَأَنصِتُواْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ الأعراف: 240/7
                                     ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يِهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾
       الإسراء: 9/17
     ﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا الْقُرْآنِ مِن كُلِّ مَثَل لَّعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ الزمر : 27/39
                                                                                 ﴿ وَرَبِّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلًا ﴾
المزمـــــل:
                                                                                                        4/73
﴿ إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ ، فِي كِتَابٍ مَّكْنُونٍ ، لَّا يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ ، تَنزِيلٌ مِّن رَّبِّ الْعَالَمِينَ ﴾
                                                                                      الواقعة : 77/56 - 80
                                              ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ ﴾ القيامة : 18/75 .
                                                 ﴿ وَقُرْآناً فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأَهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْتٍ ﴾
   الإسراء: 106/17
        ﴿ عَلِمَ أَن لَّن تُحْصُوهُ فَتَابَ عَلَيْكُمْ فَاقْرَؤُوا مَا تَيَسَّرَ مِنَ الْقُرْآنِ ﴾ المزمل: 20/73
                                            ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِّلنَّاس ﴾
       البقرة : 185/2
                                                             ﴿ وَأُوحِيَ إِلَىَّ هَذَا الْقُرْآنُ لِأُنذِرَكُم بِهِ ﴾
        الأنعام : 19/6
                                                   ﴿ وَعْدًا عَلَيْهِ حَقًّا فِي التَّوْرَاةِ وَالإِنجِيلِ وَالْقُرْآنِ ﴾
       التوبة : 111/9
                           ﴿ غَنْ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَص عِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَذَا الْقُرْآنَ ﴾
      يوسف: 3/12
                                                           ﴿ الَّرَ تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ وَقُرْآنٍ مُّبِينِ ﴾
        الحجر: 1/15
                                               ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَاكَ سَبْعًا مِّنَ الْمَثَانِي وَالْقُرْآنَ الْعَظِيمَ ﴾
      الحجر: 87/15
﴿ أَقِمِ الصَّلاَةَ لِـدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ اللَّيْلِ وَقُـرْآنَ الْفَجْرِ إِنَّ قُـرْآنَ الْفَجْرِكَانَ
                                                                                                 مَشْهُودًا ﴾
     الإسراء: 78/17
                                               ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءُ وَرَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ ﴾
     الإسراء: 82/17
                                               ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هَذَا الْقُرْآنِ لِلنَّاسِ مِن كُلِّ مَثَل ﴾
      الكهف:54/18
                                                           ﴿ طس تِلْكَ آيَاتُ الْقُرْآنِ وَكِتَابِ مُّبِينِ ﴾
         النمل: 1/27
                                                     ﴿ وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى الْقُرْآنَ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾
                   النمل: 6/27
                                               ﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا الْقُرْآنِ مِن كُلِّ مَثَل ﴾
        الروم: 58/30
                                                        ﴿ وَالْقُرْآنِ الْحُكِيمِ ، إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾
          يس: 2/36
```

| ص: 1/38         | ﴿ صِ وَالْقُرْآنِ ذِي الذِّكْرِ ﴾                                                      |
|-----------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| ق : 1/50        | ﴿ قَ وَالْقُرْآنِ الْمَجِيدِ ﴾                                                         |
| الحشر : 21/59   | ﴿ لَوْ أَنزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَلٍ لَّرَأَيْتَهُ خَاشِعًا مُّتَصَدِّعًا ﴾ |
| الإنسان : 23/76 | ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزُّلْنَا عَلَيْكَ الْقُوْآنَ تَنزِيلًا ﴾                             |
| البروج : 21/85  | ﴿ بَلْ هُوَ قُرْآنٌ مَّجِيدٌ ، فِي لَوْحٍ مَّخْفُوطٍ ﴾                                 |
| فصلت : 3/41     | ﴿ كِتَابٌ فُصِّلَتْ آيَاتُهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لِّقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾               |
| الشورى : 7/42   | ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لِّتُنذِرَ أُمَّ الْقُرَى ﴾      |
| الزخرف : 3/43   | ﴿ إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾                    |

هذه الآيات القرآنية الكريمة ، والأذكار النبوية الشريفة ، دلَّت على عظمة القرآن الكريم وعلو شأنه ومنزلته . كما أن هذه الآيات والأذكار تُعَمِّر القلوب ، وتُطَهِّر البيوت ، وتطرد الشياطين . كما أنها حملت عمق الإيمان ، وفاضت بالرحمة والبركة ، وأضاءت بنورها دنيانا وآخرتنا .

اللهم ارحمنا بالقرآن العظيم ، واجعله لنا إماماً ونوراً وهدى ورحمة ، اللهم ذكرنا منه ما نَسِ إينا ، وعلِّمنا منه ما جَهِلنا ، وارزقنا تلاوته آناء الليل وأطراف النهار ، واجعله حجة لنا يا رب العالمين .

اللهمّ متِّعنا بالقرآن ، والعمل به ، واجعله جزاءً من لحمي ودمي وسمعي وبصري ، بحولك وقوتك ، فإنه لا حول ولا قوة إلا بك يا أرحم الراحمين .

اللهم اجعل القرآن ربيع قلوبنا ، ونور صدورنا ، وجلاء همنا ، وذهاب حزننا . اللهم اجعل القرآن شافعاً لنا إلى الجنة ، وشاهداً لنا لا علينا يوم القيامة .

#### هوامش الفصل الأول

- 1. الإسراء: 17/ 106.
  - - 3. المائدة : 3/5.
- تاريخ التمدن الإسلامي : جرجي زيدان : 65/3 .
  - 5. الزخوف: 4-3/34
  - 65/3 : تاريخ التمدن الإسلامي : 65/3 .
- 7. قراءات في المكتبة العربية : عثمان العبادلة ، دار النهضة العربية ، ط3 ،
   7. قراءات في المكتبة العربية : عثمان العبادلة ، دار النهضة العربية ، ط3 ،
   7. قراءات في المكتبة العربية : عثمان العبادلة ، دار النهضة العربية ، ط3 ،
- 8. مقاصد القرآن الكريم : حسن البنا ، دار الشهاب 1987م ، ص111-112 .
  - 9. المزمل: 4/73.
  - . 124/20 : طه : 10
  - . 11/15 الحجر : 17/15 .
  - . 12 الإسراء: 88/17 .
    - . 13 البقرة : 23/2
- . 14 البيان والتبيين : الجاحظ ، دار الكتب العلمية . بيروت ، لبنان ، 27/1 .
  - 15. تفسير الزمخشري في سورة المدثر.
    - . 1/11 : هود
  - 17. قراءات في المكتبة العربية : عثمان العبادلة ، ص48 .
    - . 136/4 : النساء . 18
    - . 11/42 : الشورى : 11/42
    - 20. الشعواء: 195-193/26
      - . 82/17 : الإسراء : 82/17 .
        - . 28/13 : الرعد : 28/13

- . 10/7 : الأعراف : 10/7
- . 26/3 : آل عمران
- . 6-1/57 : الحديد : 25
- .26 الدر المنثور في التفسير بالمأثور : جلال الدين السيوطي ، 25/1 .
  - 27. مفاتيح الفرج: 7 وما بعدها.
  - 28. الدر المنثور: السيوطي، 28/1.
    - . 87/21 الأنبياء : 87/21
    - . 111/17: الإسراء : 111/17.
      - . 2/2 : البقرة
- 32. أحصاها : حفظها وتدبر معانيها مؤمناً بها ، وبأسرارها وأنوارها ، وتخلَّق بَادابها الكريمة .
  - 33. الخداج: الناقص غير تمام.

# الفصل الثاني فضل قراءة القرآن

قال تعالى :

. ( الإسراء : 9/17 )

# أولاً: حق تلاوة القرآن

أفضل الأذكار قراءة القرآن الكريم . لذا ينبغي على العبد المسلم المداومة على تلاوة القرآن آناء الليل وأطراف النهار ، ولو بقراءة الآيات القليلة ، يقول ﷺ: " من قرأ في يوم وليلة خمسين آية لم يُكتب من الغافلين ، ومن قرأ مائة آية كُتِب مع القانتين ، ومن قرأ مائة آية كُتِب له قنطارٌ من ومن قرأ مائق آية كُتِب له قنطارٌ من الأجر " أبو داود .

ويقول الرسول ﷺ: " اقرأوا القرآن ، فإنه يأتي يوم القيامة شفيعاً لأصحابه ، اقرأوا القرآن ، واعملوا به ، ولا تجفوا عنه ، ولا تغلوا فيه ، ولا تأكلوا به ، ولا تستكثروا به " مسلم .

ويقول ﷺ: " من قرأ حرفاً من كتاب الله ، فله به حسنة ، والحسنة بعشر أمثالها ، لا أقول : ﴿ آلم ﴾ حرف ، ولكن ألف حرف ، ولام حرف ، وميم حرف البخاري .

وإذا أحب العبد المسلم قراءة القرآن ، فهو يحب الله ، وإذا لم يكن يحب القرآن ، فهو لا يحب الله ، لأن الإنسان إذا أحب مُتَكَلِّماً أحب كلامه ، وإذا كرهه كره كلامه .

لذلك فإن من علامة الإيمان ، حب الله سبحانه وتعالى ، ومن علامة حب الله ، حب القرآن ، ومن علامة حب النبي اتباعه ، وعلامة حب النبي اتباعه ، وعلامة الزهد في الدنيا .

وينبغي على العبد المؤمن أن يجعل مفتاح قراءته للقرآن أن يقول: أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم ، ربِّ إني أعوذ بك من همزات الشياطين ، وأعوذ بك ربِّ أن يحضرون ، وليقرأ ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴾ وسورة الحمد قبلها ، وليقل عند فراغه من كل سورة ، صدق الله العظيم ، وبلّغ رسول الله . اللهم انفعنا بالقرآن ، وبارك لنا فيه ، الحمد لله رب العالمين ، استغفر الله الحي القيوم . ويقول الله جلّ شأنه : ﴿ فَإِذَا فَرَاتَ الْقُرْآنَ فَاسْتَعِذْ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيم ﴾ (1) .

كما أن الله تعالى قد افتتح كل سور القرآن – ما عدا سورة التوبة – بالبسملة ليرشد المسلمين إلى أن يبدأوا أعمالهم وأفعالهم وأقوالهم باسم الله الرحمن الرحيم ، التماساً لمعونته وتوفيقه ، ومخالفة للوثنيين الذين يبدأون أعماهم بأسماء آلهتهم أو طواغيتهم ، فيقولون : باسم اللات أو العُزّى أو باسم هُبَل أو باسم الشعب ، وما شابه ذلك .

القرآن كلام الله ، وهو مُفَضَّل على سائر الكلام ، يقول الله : " وفضل كلام الله على سائر الكلام كفضل الله على خلقه " الترمذي . والعبد المؤمن يجد في القرآن كل ما يريد . وأول ما يؤمر به قارئ القرآن الإخلاص في قراءته ، وأن يكون خاشعاً متدبِّراً لآيات الله ، وبذلك ينشرح صدره ، ويستنير قلبه . كما ينبغي على القارئ أن يتأدب مع القرآن ، ويستحضر في ذهنه أنه يناجي الله سبحانه وتعالى ، ويتلو كتابه ، فيقرأ على حال من يرى الله ، فإنه إن لم يَرَه ، فإن الله تعالى يراه .

كما ينبغي على قارئ القرآن ، أن يريد بالقراءة وجه الله سبحانه وتعالى ، وألا يقصد بما توصلاً إلى شيء سوى ذلك ، لأن العبد المسلم الذي يتلو القرآن من أجل أن يُسْمِعَ بقراءته مخلوقاً ليمدحه به ، لغَلَبة هواه ، وضعف نفسه ، فيكون بذلك قد أفسد عمله الذي أراد أن يتقرب به إلى الله سبحانه وتعالى .

وليس المقصود من القرآن مجرد التلاوة أو التماس البركة ، وهو مبارك حقاً ، ولكن بركته الكبرى في تدبّره وتفهّم معانيه ومقاصده ، ثم تحقيقها في الأعمال الدينية والدنيوية على السواء . ومن لم يفعل ذلك ، أو اكتفى بمجرد التلاوة بغير تدبّر وتفكير في معانيه ومقاصده ، فإنه يخشى أن يحق عليه الوعيد الذي جاء في حديث رسول الله على حيث يقول : " يا معشر القرّاء استقيموا فقد سَبَقْتُمْ سَبْقاً بعيداً ، وإن أخذتم يميناً وشمالاً لقد ضللتم ضلالاً بعيداً " البخاري .

يُحكى أن رجلاً من الصالحين ، قال : "كنت أقرأ في السَّحر في غرفة لي سورة طه ، فلما ختمتها غَفُوْتُ بعدها غَفُوةً ، فرأيت شخصاً نزل من السماء بيده صحيفة بيضاء ، فنشرها بين يدي ، فإذا فيها سورة طه ، وإذا تحت كل كلمة عشر حسنات مثبتة ، إلا كلمة واحدة فإني رأيت مكانها محواً ، ولم أر تحتها شيئاً . فغمَّني ذلك فقلت : قد والله قرأت هذه الكلمة ، ولم أر لها ثواباً ، ولا أراها أثبِتَت . فقال الشخص : صَدَقْت ،

قد قرأتها وكتبناها لك إلا إنا سمعنا منادياً ينادي : المحوها وأسقطوا ثوابها ، فمحوناها . فبكيت في منامي وقلت : لِمَ فعلتم هذا ؟ قالوا : مرَّ رجلٌ فرفعتَ صوتك بها لأجله ، فمحوناها "  $^{(2)}$  .

فقراءة القرآن من أجل السُّمْعة أو الرياء عَملٌ فاسدٌ ، لأن قارئ القرآن بذلك لا يريد من قراءته وجه الله تعالى ، وبذلك فهو يحرم نفسه من ثواب القراءة .

يقرأ العبد المسلم القرآن للتدبّر والتفكّر والتذكّر ، روى عن على بن أبي طالب على : " لا خير في عبادة ، لا فقه فيها ، ولا في قراءة لا تدبّر فيها " (3) .

وعن ابن عباس – رضي الله عنهما – قال : " لأن أقرأ البقرة وآل عمران أرتلهما وأتدبرهما أحبُّ إليَّ من أن أقرأ القرآن كله هَذْرَمة " (4) . وأفضل الترتيل والتدبّر والتفكّر ما كان في الصلاة .

ويؤكد ذلك قول أحد الصالحين العارفين : إني لأهم بقراءة القرآن ، فإذا ذكرتُ ما فيه خشيت المقت ، فأعدل إلى التسبيح والاستغفار . ويقول بعض السلف الصالح في نفس المعنى : كل آية لا أتفهمها ولا يكون قلبي فيها لا أعد لها ثواباً . وكثير من الصالحين والزاهدين كان إذا قرأ السورة من القرآن ، ولم يكن قلبه فيها ، أعاد قراءها ثانية ، وإذا مَرَّ بتسبيح وتكبير ، سبح وكبر ، وإذا مَرَّ بدعاء واستغفار ، دعا واستغفر ، وإن مَرَّ بمُحَوِّفٍ ومَرْجُوٍ ، استعاذ وسأل ، وهو بذلك يكون ممن يقول فيهم سبحانه وتعالى : ﴿ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاَوْتِهِ أُوْلَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ ﴾ (5) . وكذلك كان الرسول على تلاوته .

لذلك ، فإن أحسن الناس صوتاً بالقرآن من إذا قرأ رأيت أنه يخشى الله سبحانه ، ولا يخشاه حتى يعرفه ، ولا يعرفه حتى يعامله ، ولا يعامله حتى يُقِرَّ به ، ولا يُقِرُّ به حتى يعنى به وينظر إليه ، فعند ذلك يعرف سرّ القرآن ، ويطلع على باطن الكتاب .

وينبغي على العبد المسلم القارئ للقرآن ، إذا سجد سجود القرآن ، أن يدعو في سجوده بمعاني الآية الكريمة التي يتلوها إن كانت تدعو إلى الخير ، وأن يستعيذ من شرها إن كانت تحمل معاني الشر . لأن ذلك من فعل العلماء والعارفين بالقرآن ، والله سبحانه وتعالى يحب ذلك . فإذا كان القارئ يقرأ قوله تعالى : ﴿ خَرُوا سُجَّدًا وَسَبَّحُوا

بِحَمْدِ رَكِيِّمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ ﴾ (6) ، فيقول في سجدته : اللهم اجعلني من الساجدين لوجهك ، المسبِّحين بحمدك ، وأعوذ بك أن أكون من المستكبرين عن أمرك أو على أوليائك . ومثل هذا قوله جل شأنه : ﴿ وَيَخِرُّونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴾ (7) . فعلى القارئ أن يقول في سجوده : اللهم اجعلني من الباكين إليك ، الخاشعين لك ، وعلى هذه المعاني ونحوها .

ويقول أحد العالمين بالقرآن : إذا قرأتم القرآن فابكوا ، وإن لم تبكوا فتباكوا ، وإن القرآن نزل بحزن ، فإذا قرأتموه فتحازنوا ، أي أن القرآن لما فيه من التهديد والوعيد والوثائق والعهود يوجب البكاء والحزن ، فإن لم تحزنوا وَجْداً ، وإن لم تبكوا نفساً يقيناً ، فتباكوا وتحازنوا لفظاً ، لأجل التصديق والإقرار به (8) .

قال أحد الصالحين : رأيت في المنام كأيي أقرأ على رسول الله ﷺ القرآن ، فلما فرغت ، قال : هذه القراءة فأين البكاء . وقال الحسن البصري : والله ما أصبح اليوم عبدٌ يتلو هذا القرآن يؤمن به ، إلا كَثرُ حزنه ، وقلَّ فرحه ، وكثرُ بكاؤه ، وقلَّ ضَحِكُه ، وكبرُ نَصَبُه وشُغْله ، وقلَّت راحته (9) .

إن العبد المؤمن حقاً مطالب بفهم القرآن ، كما هو مطالب بتلاوته ، ويقول القرآن العبد المسلم مطالب بأن يكون القرآن عِلْمه وعَمله ، وذِكْره ودعاؤه ، وهمّه وشُغْله ، فعنه يُسأل ، وعليه يُثاب ، ومقامه منه ، وذِكْره فيه ، وأحواله فيه ، مجموع له ذلك كله فيه . وبذلك يكون هذا العبد من الصالحين ، فتُصلّي عليه الملائكة ، ويُستجاب دعاؤه ، ويقبل الله منه أعماله .

فالقرآن " حبل الله المتين ، ونوره المبين ، وشفاؤه النافع ، وهو عصمة لمن تمسك به ، ونجاة لمن اتبعه ، لا يَعْوَجُّ فيُقام ، ولا يزيغ فيستقيم ، ولا تنقضي عجائبه ، ولا يُخْلِقْه كثرة الرَدّ . هو الذي سمعته الجن ، فلما قُضِى وَلَّوْا إلى قومهم منذرين فقالوا : يا قومنا إنا سمعنا قرآناً عجبا يهدي إلى الرشد ، من قال به صَدَق ، ومن عَمِل به أُجِر ، ومن تمسّك به هُدِى إلى صراط مستقيم " الترمذي

فإذا فهم العبد المؤمن كلام الله فهماً حقيقياً ، فسوف يكون خائفاً من الله عند اليوم العظيم ، وسيكون مُتوكِّلاً مُنيباً ، وسيكون صابراً على الأذى في سبيل الله ، عند ذلك سيجد حلاوة الترتيل والتلاوة ، ويشعر بحلاوة مناجاة ربه .

قال بعض العلماء الصالحين : كنت أقرأ القرآن فلا أجد له حلاوة حتى تلوته كأني أسمعه من رسول الله على يتلوه على أصحابه ، ثم رُفِعْتُ إلى مقام فوقه ، فكنت أتلوه كأني أسمعه من جبريل — الكلا الله على رسول الله على . ثم جاء الله بمنزلة أخرى ، فأنا الآن أسمعه من المتكلم عزَّ من قائل ، فعندها وجدتُ له نعيماً ولذة ، لا أصبر عنها . وهذا هو معنى قول أحد الصالحين : "كابَدْتُ القرآن عشرين سنة ، وتنعَمْتُ به عشرين سنة " (10) .

ويُروى عن أحد العارفين الزاهدين أنه قال : لي في كل جمعة ختمة ، وفي كل شهر ختمة ، وفي كل شهر ختمة ، وفي كل سنة ختمة ، ولي ختمة منذ ثلاثين سنة ما فَرَغْتُ منها بعد ، يعني ختمة التفهّم والمشاهدة والتدبّر والتفكّر . وكان يقول ، أقمت نفسي في العبودية مقام الأُجراء ، فأنا أعمل مياومة ، ومجامعة ، ومشاهرة ، ومسائعة (11) .

إن الإكثار من تلاوة القرآن يجدد إيمان العبد المسلم ويزيده إيماناً ، يقول الله تعالى : ﴿ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَاناً وَعَلَى رَجِّمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ (12) . إذا كنا كذلك فنحن من أهل الله وخاصته ، ومن محبيه وخالصته ، وكما يقول الرسول ﷺ : " أهل القرآن أهل الله وخاصته من خلقه " أحمد .

أنزل الله القرآن على نبيه ولله المؤمنون فتنشرح بهذه التلاوة صدورهم ، وتستنير قلوبهم ، وينالون به مثوبة الله يوم القيامة ، وما تقرَّب أحد إلى الله تبارك وتعالى بمثل كلامه . ثم ليكون بعد ذلك دستوراً للمسلمين في حياهم ، ونظام مجتمعهم ، فهو يرسم لهم طرائق الحياة السعيدة في هذه الحياة الدنيا ، وطرائق الفوز والنجاة في العقبى ، يقول تعالى : ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكُرٍ أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِينَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (13) . ويقول جل وعز : ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى ﴾ (14) .

ينبغي علينا أن نتمسك بالقرآن الكريم ، فإنه نورٌ لنا في الأرض ، وذِكُر لنا في السماء ، وأن نكثر من تلاوته آناء الليل وأطراف النهار ، حتى نكون ممن يصفهم الرسول على بقوله : " مثل المؤمن الذي يقرأ القرآن مثل الأترجة ريحها طيب وطعمها طيب ، ومثل المؤمن الذي لا يقرأ القرآن مثل التمرة ، لا ريح لها ، وطعمها حلو ، ومثل المنافق الذي لا يقرأ القرآن مثل الحنظلة ، لا ريح لها ، وطعمها مُرٌ " مسلم .

على العبد المسلم القارئ للقرآن أن يعمل بما فيه فيحلل الحلال ، ويحرم الحرام ، حتى تُصلّي عليه الملائكة ، ولا يُفسد قراءته التي أراد أن يتقرب بحا إلى الله تعالى . يقول بعض السلف الصالح ، إن العبد المسلم ليفتتح سورة ، فتصلّي عليه الملائكة حتى يفرغ منها ، وإن العبد ليفتتح سورة فتلّعنه حتى يفرغ منها ، فقيل ، وكيف ذلك ؟؟ قال : إذا أَحَلَّ حلالها ، وحرّم حرامها صلّت عليه ، وإلا لعَنَتْه (15) .

وقال بعض العلماء : أن العبد ليتلو القرآن ، فيلعن نفسه وهو لا يعلم ، يقول : ألا لعنة الله على الكاذبين ، وهو منهم : ألا لعنة الله على الكاذبين ، وهو منهم . وكان عبد الله بن مسعود يقول : أنزل عليهم القرآن ليعملوا به ، فاتخذوا دراسته عملاً ، إن أحدهم ليتلو القرآن من فاتحته إلى خاتمته ما يُسْقِطُ منه حرفاً ، وقد أسقط العمل به

وقراءة القرآن في المصحف أفضل عند الله من قراءته عن ظهر قلب ، لأن النظر في المصحف عبادة ، ولأنه من حُرمة المصحف ألا تُخلِى يوماً من أيامك من النظر فيه . وعلينا أن نحرص على تجويد القرآن بإعطاء كل حرف من حروفه حقه ومستحقه من غُنّةٍ أو إدغامٍ أو إقلابٍ أو مدٍّ ، وغير ذلك من أحكام التجويد . وينبغي على قارئ القرآن أن يحرص على تلقى هذه الأحكام لتكون قراءته صحيحة .

وكان كثير من الصحابة – رضوان الله عليهم – والتابعين يقرأُون في المصحف ويستحبون أن لا يخرجوا يوماً إلا ونظروا في المصحف وكان الرسول على يستحب تحسين الصوت بالقراءة وتزيينها ، كما كان أحياناً يطلب من أصحابه تحسين أصواقم وهم يجهرون بترتيل القرآن ، يقول على : " زينوا القرآن بأصواتكم " .

ويُروى أن الرسول الله كان ينتظر السيدة عائشة - رضي الله عنها - فأبطأت عليه ، فقال : ما حَسْبُك ؟ فقالت : يا رسول الله كنت استمع قراءة رجل ما سمعت صوتاً أحسن منه فقام على حتى استمع إليه طويلاً ، ثم رجع فقال : هذا سالم مَوْلى أبى حُذَيفْة ، الحمد لله الذي جعل في أُمتي مثله . ويقول الرسول على : " يُقال لصاحب القرآن اقرأ ، وارْق ، ورَبِّل ، كما كنتُ تُربِّلُ في الدنيا ، فإن منزلتك عند آخر آية تقرؤها " أبو داود .

واستمع الرسول ﷺ ذات ليلة إلى قراءة عبد الله بن مسعود ومعه أبو بكر وعمر – رضي الله عنهم – فوقفوا طويلاً ، ثم قال ﷺ لابن مسعود ۞ اقرأ ، فقال ، يا رسول الله ، أقرأ وعليك أُنزِل ؟؟ فقال ﷺ : إني أحب أن أسمعه من غيري ، فكان يقرأ ، وعَيْنا رسول الله تفيضان ، حتى انتهى إلى قوله تعالى : ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَؤُلاء شَهِيدًا ﴾ (16) ، قال : حَسْبُك (17) .

كما استمع الرسول إلى قراءة أبي موسى الأشعري ، فقال : لقد أُوتى هذا مزماراً من مزامير داود ، فبلغ ذلك أبا موسى فقال : يا رسول الله ، لو عَلِمْتُ أنك تسمع إلي خبرته لك تحبيراً " (18) . وكان عبد الله بن مسعود يأمر عِلْقمة بن قيس أن يقرأ بين يديه ، فيقول له : رَبِّلُ فداك أبي وأمي ، وكان حسن الصوت بالقرآن . ويقول الرسول الذي يقرأ القرآن وهو ماهر به مع السَّفرة الكرام البررَة ، والذي يقرؤه ، وهو عليه شاق ، ويُتعتع فيه ، فله أجران : أجر القراءة ، وأجر التعتعة " الترمذي .

ويُروى أن أصحاب الرسول الله كانوا إذا اجتمعوا أمروا أحدهم أن يقرأ سورة من القرآن . وقد كان عمر بن الخطاب يقول لعبد الله بن مسعود - رضي الله عنهما - : " ذكّرِنا ربنا " فيقرأ عنده ، حتى يكاد وقت الصلاة أن يتوسط ، فيقال : يا أمير المؤمنين الصلاة الصلاة الصلاة ، فيقول : " أو لسنا في صلاة " (19) . وجاء في الحديث القدسي عن ربِّ العزة جلّ وعلا : " أنا جليس من ذكريّ " الحاكم . ويقول الرسول الله : " يقول الربُّ تبارك وتعالى : من شغله القرآن وذِكْرِي عن مسألتي أعطيته أفضل ما أعطِى السائلين " الترمذي . ويقول الله : " يُقال لصاحب القرآن إذا دخل الجنة اقرأ واصعد ، فيقرأ ويصعد ، بكل آية درجة ، حتى يقرأ آخر شيء عنده " ابن ماجة .

ثانياً : فضل قراءة بعض سور القرآن والآيات .

هناك كثير من سور القرآن الكريم أو بعض الآيات منه ، وردت في فضل قراءتها أحاديث نبوية شريفة ، دلّت على مكانة تلك السور ، أو فضل تلك الآيات على غيرها ، ومن هذه السور والآيات نذكر :

#### 1. فضل قراءة سورة الفاتحة:

قال ﷺ: " أفضل القرآن الحمد لله رب العالمين " الحاكم

وقال صلوات الله وسلامه عليه: " ألا أخبرك يا عبد الله بن جابر بأخير سورة في القرآن ؟ قلت: بلى يا رسول الله ، قال: اقرأ ، الحمد لله رب العالمين حتى ختمها " أحمد .

ويروي أصحاب الكتب الستة عن أبي هريرة هي أنه قال : "سمعت رسول الله يقول : قال الله عزّ وجلّ : قسمتُ الصلاة بيني وبين عبدي نِصْفَيْن ، ولعبدي ما سأل ، فإذا قال : ( الحُمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ) ، قال الله : حمدين عبدي ، وإذا قال : ( الحُمْدُ الله : أثنى علي عبدي ، فإذا قال : ( مَلِكِ يَوْمِ الدِّينِ ) قال الله الله عبدي ، فإذا قال : ( مَلِكِ يَوْمِ الدِّينِ ) قال الله تعالى : مجدي عبدي ، فإذا قال : ( إيَّاكَ نَعْبُدُ وإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ) قال الله : هذا بيني وبين عبدي ، ولعبدي ما سأل ، فإذا قال : ( اهدِنَا الصِّرَاطَ المُستقِيمَ ، صِرَاطَ الَّذِينَ أَنعَمتَ عَلَيهِمْ غَيْرِ المَغضُوبِ عَلَيهِمْ وَلاَ الضَّالِينَ ) قال الله تعالى : هذا لعبدي ولعبدي ما سأل

هذا الحديث النبوي الشريف ، وغيره من الأذكار النبوية قد بيّنت فضل قراءة سورة الفاتحة ، فهي كالأم بالنسبة لبقية سور القرآن ، ولهذا تسمى " أُم الكتاب " ، لأنه يُبدأُ بكتابتها في المصحف ، ويُبدأُ بقراءها في الصلاة ، ولكثرة مقاصدها وأغراضها

وأهدافها . فقد حوت على قِصَرها معاني القرآن العظيم ، وتناولت أصول الدين وفروعه . كما تناولت العقيدة والعبادة والتشريع ، والاعتقاد باليوم الآخر ، والإيمان بصفات الله الحسنى ، وإفراده بالعبادة ، والاستعانة والدعاء ...... إلى ما غير ذلك من مقاصد وأهداف ، فهي كالأم بالنسبة لباقي سور القرآن ، ولهذا شُمِّيت " أم القرآن " لأنها جمعت مقاصده الأساسية .

وذكر القرطبي لهذه السورة أكثر من اثنى عشر اسماً ، نظراً لعظمتها ، وعلو قدرها بين سور القرآن ، ولكثرة مقاصدها وأغراضها وأهدافها . فيقال لها : الفاتحة ، أي فاتحة الكتاب العزيز ، لافتتاح الكتاب بها حيث أنها أول القرآن في الترتيب لا في النزول ، وبها تُفتتح القراءة في الصلوات ، ولا تُجْزِئُ الصلاة بدوها ، وافتتح بها الصحابة كتابة المصحف الإمام .

كما شُمِّيت بالسبع المثاني ، لقوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَاكَ سَبْعًا مِّنَ الْمَثَانِي ﴾ (<sup>20)</sup> . فسَّروا قوله تعالى " سبعاً من المثاني " بالفاتحة ، وأن البسملة هي الآية السابعة منها .

ويُقال لها : الرُّقْية ، لحديث أبي سعيد الحدري في صحيح البخاري حين رَقَي بها الرجل السليم ، فقال له رسول الله ﷺ " وما يُدريك أنها رُقْيَة " (21) . وسُمِّيت بالواقِية كما سُمِيّت بالكافِية ، لأنها تكفي عما عداها ، ولا يكفي ما سواها عنها ، فقد جاء في قوله ﷺ : " أم القرآن عوضٌ من غيرها ، وليس من غيرها عوضٌ منها " ابن حبان .

كما يُقال لها: الكنز ، والأساس ، وكلماتها خمس وعشرون كلمة ، وحروفها مائة وثلاثة عشر حرفاً .

#### 2. فضل قراءة سورة البقرة

器 قال ﷺ : " إن البيت الذي تُقرأ فيه سورة البقرة لا يدخله الشيطان " الترمذي .

- البقرة " الحاكم . الله وسلامه عليه : " إن لكل شيء سناماً ، وإن سنام القرآن سورة البقرة " الحاكم .
- الله وقال الله : " لا تجعلوا بيوتكم مقابر ، إن الشيطان يَفِرُ من البيت الذي تُقرأ فيه سورة البقرة " مسلم .
  - ∰ ويقول عليه الصلاة والسلام: "من قرأ سورة البقرة تُوَّجَ بتاج في الجنة" البيهقي.
- الله الله الله الله الله الله القرآن سورة البقرة ، وفيها آية هي سيّدة الكرسي " الترمذي .
  - ﴿ اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ ..... وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴾ (22) .
- هذه الآية الكريمة سيِّدة آي القرآن ، لأن بها اسم الله الأعظم ، ولأنها ما قُرِأت في مكان أو زمان إلا باركته ، فهي تُقرأ دُبُر كل صلاة ، وهي تُقرأ عندما يأوي المسلم إلى فراشه ، فينام في كوكبة من النور ، تحقُّه الملائكة ، وتحقُّة عناية الله . كما أن من قرأها آخر قراءة ليلته استيقظ للفجر ولو لم يسمع الأذان . كما أنها الآية التي تدخل في التعوّذ مع فاتحة الكتاب ، وخواتيم البقرة ، والمعوذات الثلاث ، والقواقل (23)
- البَطلَة " اقرأوا سورة البقرة ، فإن أَخْذَها بركة ، وتَرْكها حَسْرة ، ولا تستطيعها البَطلَة " (24) مسلم .
- عن أبي بن كعب على قال : قال رسول الله الله الله الله المنذر : أتدري أي آية من كتاب الله معك أعظم ؟ قال : قلت : الله ورسوله أعلم ، قال : يا أبا المنذر ، أي آية من كتاب الله معك أعظم ؟ قلت : الله لا إله إلا هو الحي القيوم ، قال : فضرب في صدري ، وقال : لِيُهَنّ ِ كَ ( فتهنأ بَمَا ) العلم أبا المنذر " مسلم .
- இ وقال ﷺ: " يُؤتى بالقرآن يوم القيامة وأهله الذين كانوا يعملون به تقدمه سورة البقرة وآل عمران " مسلم .
- ﷺ وعن أبي هريرة ﷺ " بَعث بعثاً وهم ذوو عدد ..... وقدّم عليهم أحدثهم سناً لحفظه سورة البقرة ، وقال له : " اذهب فأنت أميرهم " الترمذي .

- الكرسى ، وخواتيم سورة البقرة ، فإنها كنز عطية نبيكم من تحت العرش " (25) .
- الله وكان لبيد بن ربيعة الشاعر الجاهلي ، قد أدرك الإسلام ، فَحسُن إسلامه ، وترك قول الشعر في الإسلام ، وسأله عمر بن الخطاب في خلافته عن شعره ، واستنشده ، فقرأ سورة البقرة ، فقال له عمر : إنما سألتك عن شعرك ، فقال : ما كنت لأقول بيتاً من الشعر ، بعد إذْ علَّمني الله : ( البقرة وآل عمران ) فأعجب عمر قوله وكان عطاؤه ألفين فزاده خمسمائة . ويروى أن لبيداً لم يقل شعراً منذ أن أسلم ، وقال بعضهم لم يقل في الإسلام إلا قوله :

الحمد لله إذْ لم يأتني أجلي \* \* \* حتى اكتسيتُ من الإسلام سِرْبالاً

وقيل إن في سورة البقرة : ألف أمر ، وألف نهي ، وألف حكم ، وألف خبر . وهذا يدل على عظمها وبمائها وكثرة أحكامها ومواعظها  $^{(26)}$  .

#### 3. فضل قراءة خواتيم سورة البقرة

- البخاري . قيل : " من قرأ الآيتين من آخر سورة البقرة في ليلة كفتاه " البخاري . قيل : كفتاه من قيام الليل ، وقيل : كفتاه من كل شر ، وقيل : كفتاه من الشيطان .
- ﷺ وقال عليه الصلاة والسلام: " إن الله كتب كتاباً قبل أن يخلق السموات والأرض بألفي عام ، أنزل منه آيتين ختم بهما سورة البقرة ، ولا تُقرآن في دار ثلاث ليال فيقربها شيطان " الترمذي .
  - ﴿ آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ ...... الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ (27) .
- ﴿ قَالَ ﷺ : " إِنَّ الله ختم سورة البقرة بآيتين أعطانيهما من كنزه الذي تحت العرش ، فتعلموها وعلموهن نساءكم وأبناءكم ، فإنحا : صلاة ، وقراءة ، ودعاء " الحاكم .

ففي الآيتين اللتان خُتِمت بهما سورة البقرة ، دعوة للإيمان ، ورجوع للرحمن ، وطلب للعفو والغفران ، والاستعانة بالله على الشيطان ، فهما حِصْنٌ وأمانٌ للعبد للمؤمن ، تحمل لقلبه هُدى القرآن .

- ﷺ وقال ﷺ : " اثنان هما قرآن ، وهما يشفيان ، وهما مما يحبهما الله : الآيتان من آخر سورة البقرة " الديلمي .
- ﷺ : " أُعطِيتُ فاتحة الكتاب وخواتيم سورة البقرة من تحت العرش " الترمذي .

إن خواتيم سورة البقرة تستمد مكانتها من كونها ختام أول سورة في القرآن رسماً أي خطاً ، فهي : أُم الطوال في القرآن . لقد حملت هذه الخواتيم أسمى معاني الرحمة ، والرحمة من الله سكينة للعباد ، وغفران ، ورزق ورفق ، وإحسان .

إن من أعظم فضائل خواتيم سورة البقرة ، أنما جاءت تحمل الضمان الحقيقي للتغلب على مصائب الحياة ، ونيل رضوان الله ، فالعبد المسلم مهما يؤدي من فرائض ، ويتزود من نوافل فإنه مقصر . ومن رحمة الله أنه يعامله بالعفو والغفران ، لأنه لو عامله بعدْلِه لهلك . عن السيدة عائشة – رضي الله عنها – قالت : قال رسول الله علم أحدكم الجنة بعمله " قالوا : ولا أنت يا رسول الله ؟ قال : " ولا أنا ، إلا أن يتغمدني الله برحمته " البخاري .

ومن فضائل خواتيم سورة البقرة ، أنها اشتملت على أهم قيم ومبادئ الإسلام التي بُنِيت أساساً على الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله ، ثم كانت الطاعة ، ثم العفو ... ثم الرحمة ... ثم الإخلاص في الاستعانة بالله .

إن قراءة خواتيم سورة البقرة أول اليوم تكفي الإنسان همَّ يومه ، وقراءتما عند الإيواء للفراش ليلاً تكفيه شر ليلته ، وتحفظه من همزات الشياطين ، وتحفُّه الملائكة يحفظونه من هواجس الأحلام ، لأن الخواتيم بما يُعْلِنُ المسلم إيمانه ، ومن خلالها يُفوِّضُ أمره لربه ، ويُفْصِحُ عن السمَع والطاعة ، ويذكر نعمة الله عليه ، ثم يدعوه بالغفران والرحمة والانتصار على الأعداء .

#### 4. فضل قراءة سورة آل عمران

البقرة وآل ﷺ: " يأتي القرآن وأهله الذين يعملون به في الدنيا تقدمه البقرة وآل عمران " الترمذي .

🛞 وقال ﷺ : " اقرأوا الزهراويْن : البقرة وآل عمران " الحاكم .

# 5. فضل قراءة سورة الأنعام

#### 6. فضل قراءة سورة الإسراء

ﷺ قال النبي ﷺ: " من قرأ في صبح أو مساء ﴿ قُلِ ادْعُواْ اللهَ أَوِ ادْعُواْ اللهَ أَوِ ادْعُواْ اللهَ مَن قرأ اللهُ مَن قرأ السورة وَكَبِرُهُ تَكْبِيرًا (28) . لم يمت قلبه ذلك اليوم ولا في تلك الساعة " .

﴿ وَقُلِ الْحُمْدُ لِلَّهِ الْصَلَاةِ وَالسَلَامِ : " آية العز : ﴿ وَقُلِ الْحُمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَمْ يَتَّخِذُ وَلَدًا وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلِيٌّ مِّنَ الذُّلَّ وَكَبِّرُهُ تَكْبِيرًا ﴾ (29) .

# 7. فضل قراءة سورة الكهف

₩ قال ﷺ: " من قرأ سورة الكهف في يوم الجمعة أضاء له من النور ما بين الجمعتين " الحاكم .

ه وقال عليه الصلاة والسلام: " ألا أدلكم على سورة شيعها سبعون ألف مَلَك حتى نزلت ملاً عظمها بين السماء والأرض ؟ قالوا: بلى ، يا رسول الله ، قال: هي سورة أصحاب الكهف من قرأها يوم الجمعة ، غُفر له إلى الجمعة الأخرى ، وزيادة ثلاثة أيام ولياليها مثل ذلك ، وأُعطِى نوراً يبلغ السماء ، ووُقِى فتنة الدجّال " .

﴿ وعن ابن عمر - رضي الله عنهما - : قال : قال رسول الله ﷺ : " من قرأ سورة الكهف في يوم الجمعة ، سطع له نور من تحت قدمه إلى عنان السماء يضيء له يوم القيامة ، وغُفر له ما بين الجمعتين " .

₩ وقال ﷺ : " البيت الذي تُقرأً فيه سورة الكهف ، لا يدخله شيطان تلك الليلة

- الكهف ، عُصم من فتنة الدجّال " مسلم .
- ﷺ عن أبي الدرداء عن النبي ﷺ قال : " من قرأ العشر الأواخر من سورة الكهف عُصم من فتنة الدجّال " الترمذي .
- ﷺ وعن أبي الدرداء عن النبي ﷺ قال : " من قرأ ثلاث آيات من أول سورة الكهف عُصم من فتنة الدجّال " مسلم .

#### 8. فضل قراءة سور: النور، الحج، المائدة .....

ﷺ عن عمر بن الخطاب – ﷺ قال : " تعلّموا : سورة البقرة ، وسورة النساء ، وسورة الحاكم . وسورة المائدة ، وسورة الحج ، وسورة النور ، فإن فيهن الفرائض " الحاكم .

#### 9. فضل قراءة سورة السجدة

﴿ عَن جَابِر بَن عَبِدَ اللهِ ﴿ أَنَ النَّبِي ﴾ كَانَ لَا يَنَامَ حَتَى يَقُواً : ﴿ آلَمْ ﴿ تَنَزِيلُ الْحَكَابِ ﴾ الملك الحاكم .

#### 10. فضل قراءة سورة يس

- - ∰ وقال عليه الصلاة والسلام : " من قرأ يس في ليلة أصبح مغفوراً له " الدارمي .
- الله عنهم يومئذ ، وكان له عدد ما الله عنهم يومئذ ، وكان له عدد ما فيها حسنات ، وفُتِحت له أبواب الجنة " .
- ﷺ وعن أبي هريرة ﷺ أنه قال : " من قرأ يس في يوم وليلة ابتغاء وجه الله تعالى غُفر له " الطبراني .

ﷺ وعن مَعْقِل بن يسار - ﷺ أن رسول الله ﷺ قال : " قلب القرآن يس ، لا يقرأها رجل يريد الله والدار الآخرة ، إلا غَفَر الله له ، اقرأوها على موتاكم " الترمذي .

# 11. فضل قراءة سورة الدخان

- □ عن أبي هريرة الله على الله على الله على الله عن أبي هريرة الله عن أبي المراكبة ال
  - 🛞 وقال ﷺ : " من قرأ حم الدخان في ليلة الجمعة غُفر له " ابن السني .

#### 12. فضل قراءة سورة الفتح

 قال النبي ﷺ: " لقد أُنزِلَتْ عليَّ الليلة سورة هي أحب إلي من الدنيا وما فيها :

 إنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُّبِينًا ﴾ " الحاكم .

#### 13. فضل قراءة سورة الرحمن

الخرج البيهقي من حديث علي بن أبي طالب مرفوعاً: "لكل شيء عروس ، وعروس القرآن الرحمن ". وقال: " من قرأ سورة الرحمن ، رحم الله ضعفه ، وأدّى شكر ما أنعم الله عليه ". وقال: " يا علي من قرأها فكأنما أعتق بكل آية في القرآن رقبة ".

# 14. فضل قراءة سورة الواقعة

- ه مرض عبد الله بن مسعود هـ فعاده عثمان بن عفان أمير المؤمنين هـ فقال له : ما تشتكي ؟ فقال : ذنوبي . قال : ما تشتهي ؟ قال : رحمة ربي . قال : ألا أدعو لك الطبيب ؟ قال : الطبيب أمرضني . قال : ألا آمر لك بعطاء ؟ قال : لا حاجة لي فيه . قال : يكون لبناتك . قال : أتخشى على بناتي الفقر ، وقد أمرت بناتي أن يقرأن في كل ليلة سورة الواقعة ، فإني سمعت رسول الله على يقول : " من قرأ سورة الواقعة في كل ليلة ، لم تُصِبْه فاقة أبداً " أبو داود

#### 15. فضل قراءة سورة الحشر

- النبي عليه الصلاة والسلام: " من قرأ خواتيم سورة الحشر من ليلٍ أو نهارٍ فَارِ فَارِ فَارِ فَارِ فَارِ فَارِ فَا الله ، فقد أُوجِبَ الجنة " .
  - ( هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ..... وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ ﴾  $^{(30)}$  .

#### 16. فضل قراءة سورة الملك

- على الله عن كتاب الله ما هي إلا ثلاثون آية ، شَفَعْت لرجل فأخرجَتْه يوم القيامة من النار ، وأَدْخَلَتْه الجنة ، وهي : تبارك الذي بيده الملك " الترمذي .
  - 🛞 🥏 وقال الرسول 🎉 : " هي المانعة ، هي المُنْجِيَة ، تُنجيه من عذاب القبر " .

#### 17. فضل قراءة سورة القدر

🛞 قال ﷺ: " من قرأ : ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ عَدْل ربع القرآن " .

#### 18. فضل قراءة سورة الزلزلة

عن أبي هريرة - ه – أن النبي على قال : " من قرأ في ليلة ﴿ إِذَا زُلْزِلَتِ الْأَرْضُ اللهُ أَحَدٌ ﴾ كانت له كَعَدْلِ ... ﴾ كانت له كَعَدْلِ ربع القرآن ، ومن قرأ ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ ﴾ كانت له كَعَدْلِ ثلث القرآن " الحاكم .

#### 19. فضل قراءة سورة التكاثر

- 🛞 🏻 قال الوسول 🎉 " قارئ التكاثر يُدعى في الملكوت مؤدي الشكر " .

#### 20. فضل قراءة سورة الإخلاص

- 🛞 قال ﷺ : ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ تَعْدِلُ ثلث القرآن " الترمذي .
- ﷺ عن أنس أن رسول الله ﷺ سأل رجلاً من أصحابه: هل تزوجت؟ قال: لا ، ليس عندي ما أتزوج به ، قال: أَوَ ليس معك ﴿ قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ ﴾ ؟ ، قال: بلى ، قال: ربع قال: ربع القرآن ، أليس معك ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ ؟ قال: بلى ، قال: ربع القرآن . أليس معك ﴿ إِذَا جَاء نَصْرُ اللّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ ؟ قال: بلى ، قال: ربع القرآن ، أليس معك ﴿ إِذَا جَاء نَصْرُ اللّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ ؟ قال: بلى ، قال: وبع القرآن .... فتزوج " أحمد ، أليس معك ﴿ آية الكرسي ﴾ ؟ قال: بلى ، قال: ربع القرآن .... فتزوج " أحمد

# 21. فضل قراءة المعوذتين

- الله على الله على آيات لم يُو مثلهن : ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ﴾ و الله على آيات لم يُو مثلهن : ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴾ " الترمذي .

قل هو الله أحد ، والمعوذتين ، حين تُمِسي وحين تُصبِح ثلاث مرات ، تكفيك من كل شيء " الترمذي .

#### 22. فضل قراءة سورة الكافرون

ﷺ عن نوفل الأسجعي – ﷺ قال : قال رسول الله ﷺ : " اقرأ : ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ ثم نم على خاتمتها ، فإنها براءة من الشرك " الترمذي .

اللهمَّ اجعل القرآن لنا في الدنيا قريناً ، وفي القبر مؤنساً ، ويوم القيامة شفيعاً ، وإلى الجنة رفيقاً ، وإلى الخيرات كلها دليلاً وإماماً .

اللهم أسألك برحمة القرآن أن تغفر لي وللمسلمين والمسلمات ، وأن تؤلف بين قلوبنا .

اللهم اهدنا سبل السلام ، واجعلنا شاكرين حامدين مقدِّرين مِننَك ونعمتك علينا اللهم تقبل ثواب ما قرأناه ، ونور ما تلوناه ، هدية واصلة منا إلى روح نبينا وشفيعناً وحبيبنا سيدنا محمد على .

اللهم يا ربّ بفضل قراءتنا للقرآن لا تِكُلنا إلى أحدٍ ، ولا تُحوجِنا إلى أحدٍ ، واغننا يا ربّ عن كل أحدٍ ، يا من إليه المستند ، وعليه المعتمد ، عالياً على العُلا فوق العُلا فوق العُلا فَوْدُ صَمَدٌ ، مُنزَّةٌ فِي مُلْكِه ليس له شريكٌ ولا وَلَدٌ ، ورزقه مُيسَّرٌ يجري على طول المَدَدِ ، يا ربّ نِجنا من كل ضيقٍ ونكدٍ ، يا إله الفضْلِ بحق الله الصَّمد ، لمَ يلْد ولمُ يكن له كُفواً أحد .

# هوامش الفصل الثاني

- 1. النحل: 98/16.
- تحفة الفرحان بتلاوة القرآن : ص51 .
  - 3. المصدر السابق: ص11.
  - 4. المصدر السابق: ص11.
    - 5. البقرة: 121/2.
    - . 15/32 : السجدة . 6
    - 7. الإسراء: 109/17.
    - 8. تحفة الفرحان : ص14
  - 9. المصدر السابق ، ص15.
  - .10 المصدر السابق: ص28
  - 11. المصدر السابق: ص29.
    - . 12 الأنفال : 2/8
    - . 13 النحل: 97/16
      - . 124/20 طه : 124/20
    - .15 تحفة الفرحان : ص27 .
      - .16 النساء: 41/4
    - .17 تحفة الفرحان : ص48 .
  - .18 المصدر السابق: ص48.
  - . 19 المصدر السابق: ص49.
    - .20 الحجو: 87/15
- 21. الفصل الرابع: العلاج بالقرآن الكريم من هذا الباب.
  - 22. البقرة 2/55/2 .
- 23. القواقل : أي التي تبدأ ب (قل) : ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ، قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ، قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ .
- 24. البطلة : السحرة . لا تستطيعها : لا يمكنهم حفظها . وقيل : لا يستطيعون النفوذ في قارئها .

- .25 تفسير ابن كثير: 489/1.
- . 63. مقاصد القرآن الكريم : حسن البنا ، دار الشهاب سنة 1987م ، ح1 ، ص26
  - .27 البقرة : 286-285/2 .
  - 28. الإسراء: 111-110/17.
    - . 110/17 : الإسراء
    - .30 الحشر: 24-22/59

# الفصل الثالث الدعاءُ القرآني

قال تعالى :

﴿ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَدُنْكَ ذُرِّيَةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاء ﴾

آل عمران : 38/3

إن أجمل آيات الدعاء في القرآن الكريم ، وخير ما ندعو به ، هو ما جاء في كتاب الله تعالى من دعوات قرآنية ، دعا بها الرسل الكرام – رضوان الله عليهم – ، وكانوا موقنين بالإجابة ، فاستجاب الله لهم ، لقوله تعالى: ﴿ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ .

وهو وَعْدٌ من الله سبحانه وتعالى يلزم الوفاء به ، فقد ورد في القرآن الكريم عن سيدنا يونس ، أنه حينما التقمه الحوت نجّاه تسبيحه ( فَلَوْلاَ أَنَّهُ كَانَ مِنْ الْمُسَبِّحِينَ لَلَبِثَ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ) (1) . وفي سورة " القلم " ، يندم أصحاب الجنة التي طاف عليها طائف من ربك وهم نائمون ، ( فَطَافَ عَلَيْهَا طَائِفٌ مِّن رَبِّكَ وَهُمْ نَائِمُونَ طاف عليها طائف من ربك وهم نائمون ، ( فَطَافَ عَلَيْهَا طَائِفٌ مِّن رَبِّكَ وَهُمْ قَائلاً : 

﴿ فَاَ صُبْحَتْ كَالصَّرِيمِ ) (2) ، لأَهُم لم يكونوا من المسبِّحين ، وخاطبهم أوسطهم قائلاً : 
( قَالَ أَوْسَطُهُمْ أَلَمُ أَقُل لَكُمْ لَوْلَا تُسَبِّحُونَ ) (3).

وقد يُستجاب من الدعاء ما وافق القضاء ، فإن لم يساعده القضاء ، ولم يُستَّجَبُ الدعاء ، فإن الداعي يعطيه الله عوضاً عن الاستجابة سكينة في نفسه ، وانشراحاً في صدره ، وصبراً يُسَهِّل معه احتمال ثقل المصيبة .

ويؤكد هذا المعنى حديث الرسول على حيث يقول: " ما من مؤمن يَنصُبُ وجهه لله عزّ وجل يسأله مسألة إلا أعطاه إياه إما عجّلها له في الدنيا، وإما أدّخرها له في الآخرة، ما لم يُعجِّل " قالوا: وما عجلته ؟ قال: يقول دعوت دعوت فلا أراه يُستجاب لي ". الترمذي

فالدعاء من قدر الله ، فقد يقضي بشيء على عبده قضاءً مقيداً ، فإن دعاه اندفع عنه ما قضاه . فالمسلم الحقيقي يؤمن بأن الدعاء قد يكون سبباً لرد البلاء ، ووجود الرحمة . فكما أن الترس يدفع السلاح ، والماء يُخرج النبات من الأرض ، فكذلك الدعاء والبلاء يتدافعان ويتصارعان ، فيتدخل الله برحمته فيخفف البلاء أو يرفعه بقدرته سبحانه وتعالى ، وهو على كل شيء قدير .

وهذا ما يؤكده قول الرسول ﷺ ، حيث يقول : " لا يَردُّ القضاء إلا الدعاء ولا يزيد في العمر إلا البِرِّ " . الترمذي

ويقول الرسول ﷺ في نفس المعنى : " الدعاء ينفع مما نزل ومما لم ينزل ، وإن البلاءَ لينزل فيلقاه الدعاء يعتلجان إلى يوم القيامة " . الترمذي

ويقول ﷺ: " الدعاء سلاح المؤمن ، وعماد الدين ، ونور السموات والأرض" الحاكم .

الدعاءُ القرآني عَرِف سِرَّه الرسل الكرام صلوات الله عليهم فأكثروا منه ، كما عَرِف فضله الصالحون والزاهدون فدعوًا به في حياهم . ويكفي أن الله سبحانه وتعالى حكاه في القرآن الكريم على ألسنة أنبيائه وأوليائه . وهو دعوات مستحبات ومستجابات ، وأذكار مُنتخبة مصَفّاة ، اختارها الله لخاصة عباده ، وصفوة أوليائه ، والمصطفين من أنبيائه ورسله ، وفيهم أسوة حسنة ، لمن كان يرجو الله واليوم الآخر .

# أولاً: دعاء الرسل عليهم السلام

دعا آدم الكيلية ربه فقال:

﴿ رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَّمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ الأعراف: 7 / 23 ودعا نوح الطّيّليّ ربه فقال:

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِيَّ أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْأَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَإِلاَّ تَغْفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِي أَكُن مِّنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ هود: 11 / 47

ودعا أيوب الطِّيِّكُلِّ ربه فقال:

﴿ وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَيِّ مَسَّنِيَ الضُّرُّ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ۞ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِن ضُرِّ ﴾ الأنبياء : 21 / 83-84

ودعا زكريا العَلَيْكُلْ ربه فقال:

﴿ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَّدُنْكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاء ﴾ آل عمران : 3 / 38

ودعا سليمان الكين ربه فقال:

﴿ رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَى وَالِدَيُّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَاهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّالِجِينَ ﴾ وأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّالِجِينَ ﴾

ودعا إبراهيم الطِّيِّكُمْ ربه بقوله:

﴿ رَبِّ اجْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلاَةِ وَمِن ذُرِيَّتِي رَبَّنَا وَتَقَبَّلْ دُعَاء ۞ رَبَّنَا اغْفِرْ لِي وَلِوَالِـدَيَّ وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسَابُ ﴾ ولللهُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسَابُ ﴾

وقوله:

﴿ رَّبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ . رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا وَاغْفِرْ لَنَا رَبَّنَا إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ ﴾ المتحنة : 60 / 4-5

ودعا موسى الكيليل ربه فقال:

﴿ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَيَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾ القصص: 28 / 24

وقوله : ﴿ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي فَغَفَرَ لَهُ إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾

القصص: 28 / 16

# أما الرسول ﷺ ، فقد دعا ربه بقوله :

﴿ رَّبِّ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقٍ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقٍ وَاجْعَل لِيّ مِن لَّدُنكَ سُلْطَانًا نَّصِيرًا ﴾ الإسراء 17 / 80

وكما استجاب الله دعاء الأنبياء والرسل – عليهم أفضل الصلاة والسلام بكرمه وفضله ، فقد يستجيب لعبده المؤمن ، كما قال بعد قصة يونس – الكيلا – ﴿ وَكَذَلِكَ نُنجِي الْمُؤْمِنِينَ ﴾ . وبذلك تكون هذه الدعوات المباركات المستجابات ، هداية لنا ولأبنائنا ولأزواجنا ولإخواننا ولأحبابنا ، توصلنا إلى طاعة الله ورضائه علينا في الدنيا والآخرة .

هذه الدعوات القرآنية المأثورة ، والأذكار الربانية المنتخبة من القرآن الكريم ، دعا بها هؤلاء الرسل والأنبياء ربهم في تضرع وخشوع وخضوع . فاستجاب الله لهم ، ولم يردهم خائبين عندما رفعوا أيديهم بهذه الدعوات المباركات . والله سبحانه وتعالي يجعل من هذه الدعوات للمتقين من عباده مخرجاً وفرجاً من كل هم وضيق وأزمة ، ويرزقهم من حيث يدرون ولا يدرون ، يقول جل شأنه : ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللّهَ يَجْعَل لّهُ مَخْرُجًا وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَخْتَسِبُ ﴾ (4) .

ويترتب على الإكثار من تلاوة القرآن الكريم والاستغفار والذكر والتهليل والتكبير أن الله سبحانه وتعالى يحب عبده ، وإذا أحب الله عبداً من عباده ، فإنه يترتب على هذا الحب الإلهي آثاره الطيّبة ( فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر به ، ويده التي يبطش بها ، ورِجْله التي يمشي بها ، وإذا سألني لأعطينه ، وإن استعاذني لأعيذنه ) . البخاري

#### قال جعفر الصادق عليه :

عَجِبْتُ لَمْن بُلِي بالضُّرِّ ، كيف يذهل عنه أن يقول : ﴿ أَيِّي مَسَّنِيَ الضُّرُّ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ﴾ ، والله تعالى يقول : ﴿ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِن ضُرِّ ﴾ (5) .

وَعَجِبْتُ لَمَن بُلي بالغمِ ، كيف يـذهل عنـه أن يقـول : ﴿ لَا إِلَـهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَانَكَ إِينّ كُنتُ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ ، والله تعالى يقول: ﴿ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَنَجَيْنَاهُ مِنَ الْغَمّ وَكَذَلِكَ نُنجِى الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (<sup>6)</sup> .

وعَجِبْتُ لمن خاف شيئاً ، كيف يذهل عنه أن يقول: ﴿ وَقَالُواْ حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ ﴾ ، والله تعالى يقول : ﴿ فَانقَلَبُواْ بِنِعْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ وَفَضْلِ لَمَّ يَمْسَسْهُمْ سُوءٌ ﴾ <sup>(7)</sup> .

وعَجِبْتُ لَمْنَ كُوبِد فِي أَمْرٍ ، كيف يذهل عنه أن يقول : ﴿ فَسَتَذْكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمْ وَأُفَوِّضُ أَمْرِي إِلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ ﴾ ، والله تعالى يقول : ﴿ فَوَقَاهُ اللَّهُ سَيِّنَاتِ مَا مَكَرُوا ﴾ (8) .

وَعَجِبْتُ لَمْن أَنعم الله عليه بنعمة خاف زوالها ،كيف يذهل عنه أن يقول : ﴿ وَلَوْلَا إِذْ دَخَلْتَ جَنَّتَكَ قُلْتَ مَا شَاء اللهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ ﴾ (9) .

وسأتناول في هذا الفصل آيات الدعاء في القرآن الكريم التي أوحي بما الله إلى رسله وأنبيائه وأوليائه رضوان الله عليهم في مواقف الحاجة والشدة ، فدعوه بما ، فاستجاب لهم ما دعوا ، تحقيقاً لوعده الحق ، ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ .

أدعو الله أن تكون هذه الدعوات القرآنية زاداً لنا في حياتنا الدنيا ، بعد أن نتوب إلى الله توبة صادقة خالصة . وأن يعطينا الله بما إيماناً صادقاً ، ويُنزلنا بما منزلة الشهداء ، وعيش السعداء ، والنصر على الأعداء . ويُفرِّج بما كُربائنا ، ويعصمنا بما من

كل شر ، ويهدي بها قلوبنا ، ويجمع بها أمرنا ، ويُزكي بها أعمالنا ، ويُلهمنا بها رشدنا ، إنه سميع مجيب الدعاء .

لقد قمت بترتيب هذه الدعوات القرآنية ، حسب ترتيب سور القرآن الكريم ابتداءً من سورة البقرة وانتهاءً بسورة الناس .

# ثانياً: دعوات قرآنية

- ﴿ رَبَّنَا تَقَبَّلُ مِنَّا إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ . رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَّكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَآ إِنَّكَ أَنتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ البق\_رة : 127/2-128
  - ﴿ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ البقرة: 2 / 201
  - ﴿ رَبَّنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا وَثَبِّتْ أَقْدَامَنَا وَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ البقرة : 2 / 250
    - ﴿ غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ ﴾ البقرة : 2 / 285
      - ﴿ رَبَّنَا لاَ تُزِعْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَّابُ ﴾ 8/3 أَنتَ الْوَهَّابُ ﴾ 8/3 أَل عمران
  - ﴿ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَّدُنْكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاء ﴾ آل عمران : 3 / 38
- ( رَبَّنَا آمَنًا بِمَا أَنزَلْتَ وَاتَّبَعْنَا الرَّسُولَ فَأَكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ ﴾ آل عمران: 3 / 53
- ﴿ رَبَّنَآ مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ..... رَبَّنَا وَآتِنَا مَا وَعَدتَّنَا عَلَى
- رُسُلِكَ وَلاَ تُخْزِنَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّكَ لاَ تُخْلِفُ الْمِيعَادَ ﴾ آل عمران: 3 /191–194
  - ﴿ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَثَبِّتْ أَقْدَامَنَا وانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾

آل عمران : 3 / 147

- ﴿ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقَرْيَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا وَاجْعَل لَّنَا مِن لَّدُنكَ وَلِيًّا وَاجْعَل لَّنَا مِن لَّدُنكَ
  - نَصِيرًا ﴾ النساء : 4 / 75
- ﴿ رَبَّنَا آمَنَّا فَأَكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ ﴾ المائدة : 5 / 83
  - ﴿ رَبَّنَا أَنزِلْ عَلَيْنَا مَآئِدَةً مِّنَ السَّمَاء . وَارْزُقْنَا وَأَنتَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴾ المائدة : 5 / 114
  - ﴿ رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَّمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾الأعراف: 7 / 23
- ﴿ افْتَحْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِالْحَقِّ وَأَنتَ خَيْرُ الْفَاتِحِينَ ﴾ الأعراف: 7 / 89

```
﴿ رَبَّنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا وَتَوَفَّنَا مُسْلِمِينَ ﴾
 الأعراف: 126/7
       ﴿ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلاَنْحِي وَأَدْخِلْنَا فِي رَحْمَتِكَ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ﴾ الأعراف: 151/7
                                             ﴿ أَنتَ وَلِيُّنَا فَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا وَأَنتَ خَيْرُ الْغَافِرِينَ ﴾
الأعراف: 155/7
                 ﴿ رَبَّنَا لاَ تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِّلْقُوْمِ الظَّالِمِينَ . وَنَجِّنَا بِرَحْمَتِكَ مِنَ الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾
 يونس: 86-85/10
﴿ رَبِّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْأَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَإِلاَّ تَغْفِرْ لِي وَتَرْحَمْني أَكُن مِّنَ
                                                                                                  الْخَاسِرينَ}
  هود: 11 / 47
     ﴿ أَنتَ وَلِيِّي فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ تَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَأَخْفِني بِالصَّالِحِينَ ﴾ يوسف: 10 / 101
                                 ﴿ رَبِّ اجْعَلْ هَذَا الْبَلَدَ آمِنًا وَاجْنُبْنِي وَبَنِيَّ أَن نَّعْبُدَ الْأَصْنَامَ ﴾
 إبراهيم: 14 / 35
                                     ﴿ رَبِّ اجْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلاَةِ وَمِن ذُرِّيَّتِي رَبَّنَا وَتَقَبَّلْ دُعَاء ﴾
 إبراهيم: 14 / 40
                                        ﴿ رَبَّنَا اغْفِرْ لِي وَلِوَالِّدَيُّ وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسَابُ ﴾
 إبراهيم: 14 / 41
﴿ وَقُل رَّبِّ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقٍ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقٍ وَاجْعَل لِّي مِن لَّدُنكَ سُلْطَانًا
                                                                                                      نَّصيرًا ﴾
 الإسراء: 17 / 80
                                           ﴿ رَبَّنَا آتِنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً وَهَيِّئْ لَنَا مِنْ أَمْرِنَا رَشَدًا ﴾
 الكهف: 18 / 10
﴿ رَبِّ اشْرَحْ لِي صَدْرِي ﴿ وَيَسِّرْ لِي أَمْرِي ﴿ وَاحْلُلْ عُقْدَةً مِّن لِّسَايِي ﴿ يَفْقَهُوا قَوْلِي
 طه: 20 / 25–28
                                                                               ﴿ .... رَّبّ زدْني عِلْمًا ﴾
     طه: 20 / 114
                                                   ( .... أَيِّ مَسَّنيَ الضُّرُّ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ﴾
                الأنساء : 21 / 83
                                       ( ..... لَّا إِلَهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَانَكَ إِنَّى كُنتُ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾
   الأنساء: 21 / 87
                                                  ﴿ .... رَبِّ لَا تَذَرْنِي فَرْدًا وَأَنتَ خَيْرُ الْوَارِثِينَ ﴾
   الأنبياء: 21 / 89
                                                                       🥻 ... رَبّ انصُوْنِي بِمَا كَذَّبُونِ 🕻
   المؤمنون: 23 / 26
                                               ( ... رَّبِّ أَنزِلْنِي مُنزَلًا مُّبَارَكًا وَأَنتَ خَيْرُ الْمُنزلِينَ ﴾
   المؤمنون : 23 / 29
( ... رَّبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِينِ ﴿ وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَن يَعْضُرُونِ ﴾ المؤمنون:23
                                                                                                    98-97 /
              ( .... رَبَّنَا آمَنَّا فَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا وَأَنتَ خَيْرُ الرَّاحِمِينَ ﴾ المؤمنون: 23 / 109
                                                      ﴿ ... رَّبِّ اغْفِرْ وَارْحَمْ وَأَنتَ خَيْرُ الرَّاحِمِينَ ﴾
  المؤمنون: 23 / 118
```

```
﴿ .... رَبَّنَا اصْرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَاهَا كَانَ غَرَامًا ﴾
   الفرقان : 25 / 65

    رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرَّةَ أَغْيُنٍ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا ﴾

   الفرقان : 25 / 74
﴿ رَبِّ هَبْ لِي حُكْمًا وَأَلْحِقْنِي بِالصَّالِحِينَ ﴿ وَاجْعَل لِي لِسَانَ صِدْقٍ فِي الْآخِرِينَ ﴿
وَاجْعَلْنِي مِن وَرَثَةِ جَنَّةِ النَّعِيمِ ﴿ وَاغْفِرْ لِأَبِي إِنَّهُ كَانَ مِنَ الضَّالِّينَ ﴿ وَلَا تُخْزِينِ يَـوْمَ
                     يُبْعَثُونَ ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ﴿ إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾
           الشعراء: 89-83/26
                                                                       ﴿ رَبِّ نَجِّنِي وَأَهْلِي مِمَّا يَعْمَلُونَ ﴾
 الشعراء : 26 / 169
﴿ ..... رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَى وَالِدَيَّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا
              تَوْضَاهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّالِحِينَ ﴾ النمل: 27 / 19
                     ﴿ ... رَبِّ إِنَّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي فَغَفَرَ لَهُ إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾
  القصص: 28 / 16
                                                                ﴿ .... رَبِّ نَجِّني مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾
              القصص: 28 / 21
                                                      ( .... رَبِّ إِنِّ لِمَا أَنزَلْتَ إِلَيَّ مِنْ خَيْرِ فَقِيرٌ ﴾
  القصص: 24 / 24
                                                         ( ... رَبِّ انصُرْني عَلَى الْقَوْمِ الْمُفْسِدِينَ ﴾
العنكبوت: 29 / 30
                                                                        ﴿ رَبِّ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾
الصافات: 37/ 100
       ﴿ ..... رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا ..... الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ غافر: 40 / 7-9
                                                             ﴿ رَبَّنَا اكْشِفْ عَنَّا الْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ ﴾
   الدخان : 44 / 12
﴿ ..... رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَى وَالِدَيَّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا
                                تَرْضَاهُ وَأَصْلِحْ لِي فِي ذُرِّيَّتِي إِنِّي تُبْتُ إِلَيْكَ وَإِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾
  الأحقاف: 46 / 15
﴿ .... رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلًّا لِلَّذِينَ آمَنُوا
                                                                                  رَبَّنَا إِنَّكَ رَؤُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾
                 الحشر: 59 / 10
﴿ ..... رَّبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أَنَبْنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ ﴿ رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِّلَّذِينَ
                                                     كَفَرُوا وَاغْفِرْ لَنَا رَبَّنَا إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ ﴾
المتحنة: 60 / 4-5
                               ( ..... رَبَّنَا أَثِّمْ لَنَا نُورَنَا وَاغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾
    التحريم: 66 / 8
```

هذه هي أهم الدعوات الربانية التي وردت في القرآن الكريم على ألسنة الأنبياء الرسل والصالحين من عباد الله ، والتي أوحاها الله إلى رسله الكرام في مواقف الحاجة والشدة ، فَدَعَوْه فاستجاب لهم ما دَعَوْا تحقيقاً لوعده الحق ﴿ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ .

فآدم أبو البشر - الكَلِيِّة - تلقى من ربه كلمات قالها فتاب الله عليه ﴿ فَتَلَقَّى آدَمُ مِن رَبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ (10) . ويونس - الكَلِيِّة - نادى في بطن الحوت ﴿ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَانَكَ إِنِيِّ كُنتُ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ (11) . ولم تكن تلك خصوصية ليونس ، بل كانت باب فرج ، لكل مكروب من المؤمنين ، بدليل قوله سبحانه وتعالى عن الموقف ذاته : ﴿ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَنَجَيْنَاهُ مِنَ الْغَمِّ وَكَذَلِكَ نُنجِي الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (12)

هذه الآيات الرحيمات ، والدعوات المستجابات ، لها أنوار وأسرار إلاهية ، تلف الداعي بها بسكينة من الله ، وطمأنينة ويقين تتحقق به إجابة خير الحاجات بإذن الله تعالى . فهي الطريق التعبدي الصحيح والسليم في الدعاء ، وهو مخ العبادة . فإذا طَهُرَ الداعي من المعاصي بالتوبة الصادقة النصوح ، كان جديراً بأن يُقبل دعاؤه من ربٍ كريم رحيم غفور .

اللهم إنا نسألك الأمن يوم الوعيد ، والجنة يوم الخلود ، مع المقرّبين الشهود ، الرحّع السجود الموفين بالعهود ، إنك رحيمٌ ودودٌ ، وأنت تفعل ما تريد .

اللهم انصرنا على مَن عادانا ، ولا تجعل مصيبتنا في ديننا ، ولا تجعل الدنيا أكبر همنا ، ولا مبلغ علمنا ، ولا تسلط علينا من لا يرحمنا .

اللهم منّا الدعاء ، وعليك الإجابة ، اللهمّ إنا نسألك من خير ما سألك منه نبينا محمد رضي ونعوذ بك من شر ما استعاذك منه نبينا محمد رضي وأنت المستعان ، وعليك البلاغ ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العظيم .

#### هوامش الفصل الثالث

- 1. الصافات : 37 / 143–144
  - 2. القلم: 68 / 19-20
    - 3. القلم: 88 / 28.
    - 4. الطلاق: 65 / 3-2
  - 5. الأنبياء: 11 / 84-83
  - 6. الأنبياء: 21 / 88-87.
- 7. آل عمران : 3 / 173–174
  - 8. غافر: 40 / 44–45
    - 9. الكهف: 18 / 39
      - 10. البقرة: 2 / 37
    - 11. الأنبياء : 21 / 87
    - 12. الأنبياء : 21 / 88

# الفصل الرابع القرآن الكريم والأدعية النبوية

قال تعالى :

﴿ وَنَنَزِّلُ مِنَ الْقُرْآنَ مِا هُوَشِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾

الإسراء: 82/17

## أولاً: الداء و الدواء

حارب الإسلام الأمراض الجسدية والنفسية ، و وضع العوائق أمامها حتى لا تنتشر بين المسلمين فيصيبهم الضعف والتشاؤم والتراخي ، وتُستنزف بذلك قوى البلاد والشعوب وقدراتها .

وقد وقر الإسلام أسباب الوقاية بما شرع من قواعد النظافة الدائمة ، وبما رسم من حياة رتيبة يلتزم المسلم السير عليها . فهو يستيقظ مع الفجر ، ويبتعد عن السهر ، ويتجافى مزالق الشهوة ، ويقتصد في أطعمته ، ويتعفف في معيشته ومسيرته ، ويجدد نشاطه اليومي بالصلوات الخمس المفروضة ، وصيام شهر رمضان من كل عام ، وبالإكثار من الصدقات الجاريات ، والأعمال الصالحات .

والإسلام يُرشد الناس إلى التماس الأدوية الناجعة لما يصيبهم من آلام ، قال الرسول على " ما أنزل الله من داء إلا أنزل له دواء " . البخاري وقال عليه الصلاة والسلام : " إن الله أنزل الداء والدواء ، وجعل لكل داء دواء ، فتداووا ، ولا تداووا بحرام " أبو داود . وقال على : " إن لكل داء دواء فإذا أُصِيبَ (1) دواء الداء بَرا بإذن الله " . مسلم

وحرّم الإسلام الالتجاء إلى الخرافات في طلب الشفاء ، فإن لكل عِلم أهلاً يُحسنونه ويُجيدونه ، ويجب الاستماع إليهم ، والأَحْذِ برأيهم . أما الدجَّالون الذين يُقحمون أنفسهم فيما لا ينبغى لهم ، فلا يسوغ لمسلم أن يقصدهم أو يصدق مزاعمهم.

لذلك على العبد المسلم إذا أُصيب بمسِّ من الجن أو أُصيب بسحر ألا يتوجه إلى دجّال أو عرّاف أو كاهن أو راهب ، فهم ضعفاء النفوس . ولكن عليه أن يتوجه فوراً إلى الله تعالى العلي القدير ، الذي بيده كل الأمور ، فهو أرحم الراحمين ، وهو خير الحافظين ، و يتعالج بما عالج به الرسول على نفسه وأتباعه وصحابته عليهم رضوان الله .

وإذا أُصِيب الإنسان المسلم بمرض ، ولم يستطع معالجته ، فلعل ذلك يكون لحكمة يعلمها الله تعالى ، ولمشيئة شاء الله تنفيذها ، فالرسول على يبشرنا بقوله : " ما من مصيبة تصيب المسلم إلا كفّر الله بحا عنه حتى الشوكة يُشاكها " البخاري. ويروي أبو هريرة - له – أن النبي على قال : " ما يُصيب المؤمن من نَصَب (2) ولا وَصَب (3) ولا

وهذه بشارة عظيمة للمؤمن ، لأن هذه الأمراض أو الآلام التي تصيب بدن المسلم ، أو قلبه ، تُكَفِّرُ ذنوب مَن يُصاب بها . فالأمراض والبلايا ونحوها صاحة لتكفير الذنوب ، فيُكَفِّر الله بها ما شاء من الذنوب . والمراد بتكفير الذنوب سترها أو محو أثرها المترتب عليها من استحقاق العقوبة . وإذا صبر المُصاب واحتسب كان ذلك خيراً له ، لحديث صُهيب بن سنان – م أن النبي على قال : " عَجباً لأمر المؤمن إن أمره كله خير ، وليس ذلك لأحد إلا المؤمن ، إن أصابته سرّاء شكر ، فكان خيراً له ، وإن أصابته ضرّاء صبر ، فكان خيراً له " مسلم .

وجاء في الصحيحين من حديث عطاء بن أبي رباح ، قال : قال ابن عباس : " ألا أُريك امرأةً من أهل الجنة ؟ قلت : بَلَى . قال : هذه المرأة السوداء ، أتت النبي الله فقالت : إني أُصْرَعُ ، وإني أتكشَّفُ ، فادْعُ الله لي : فقال : إن شئتِ صبرتِ ولكِ الجنة ، وإن شئتِ دَعَوْتُ الله لكِ أن يُعافيكِ " . فقالت : أصبرُ . فقالت : فإني أتكشَّفُ ، فادعُ الله أن لا أتكشَّفَ فدعا لها " البخاري .

إن العلاج بالآيات القرآنية ، وبالأدعية النبوية الشريفة من أفضل العلاج وأنجعه ، وأكمل الدواء وأجمعه ، فالرسول والله قد أستمده من وحي السماء ، وتلقّاه عمن أوجد الداء والدواء ، وقدر المرض والشفاء . وقد استفاد المسلمون الأوائل منه ، أيام أن كانت نفوسهم كريمة ، وأفئدتهم سليمة ، وأفكارهم نظيفة ، وعقائدهم صحيحة.

وخصص أصحاب الكتب الستة (4) ومَن إليهم في كتبهم أبواباً جمعوا فيها ودوَّنوا ما ورد عن الرسول والله من أحاديث نبوية دارت حول العلاج بالأدوية الروحية والإلهية . كما نجد أن أصحاب هذه الكتب قد تحدّثوا في كتبهم عن وجود الجن ، ومسِّهم لبعض الإنس ،وحقيقة السحر وتأثيره ، وأن النبي والله قد سُجر ، وأثّر السحر فيه ، وأن هذا التأثير لا يُنافي النبوة والرسالة ، ولم يُجلُ بالتبليغ والأمانة . كما تحدثوا عن العين ، وإصابتها للأنفس ، وتحدثوا في كتبهم أيضاً عن الرُّقَى المتنوِّعة وفائدتما ، ومعالجة كثير من الأمراض بها .

هذه الآيات القرآنية الكريمة من القرآن العظيم ، والأحاديث النبوية الشريفة من كلام الرسول و السوار عجيبة مجرَّبة عند كثير من عباد الله المؤمنين الصادقين المخلصين ، حيث يشعرون بعد الدعاء بها بسكينة من الله وطمأنينة ويقين ، فتنشرح بذلك صدورهم ، وتطمئن نفوسهم ، ويستجيب الله لدعائهم ، حيث أمرهم بالدعاء ، ووعدهم بالإجابة في قوله تعالى : ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ (5) .

ومن خواص هذه الدعوات القرآنية والأحاديث النبوية ، أنها تربي فينا اليقين المطلق بالله سبحانه وتعالى ، وتغرس في نفس العبد المسلم الإيمان والتقوى والشجاعة . كما أنها تحفظ الإنسان بمشيئة الله من الشر والآثام ومن السحر والحسد ، ومكائد الجن ، وشياطين الإنس . فهي حِرْزٌ وحِصْنٌ للعبد المؤمن تحفظه من كل شيء وشرّ ، وتقيه من شرّ المصائب والأزمات .

إن المؤمن الداعي بآيات القرآن العظيم ، وبالأدعية النبوية المأثورة ، يُعَظِّم ربه بالدعاء ويحمده ، ويرفع إليه الثناء ، ويبتهل ويتضرع إليه في أدب وخشوع وتواضع ، والله سبحانه وتعالى يستحى أن يَرُدَّ من رفع إليه يديه خائباً .

إن الدعاء رحمة من الله للعباد ، إنهم يدعون ربهم ليفرِّج عنهم كروبهم وأحزافهم ويشفيهم من أمراضهم وأسقامهم ، فيستجيب الله لهم ، وفي ذلك رحمة بهم . وتتضح عظمة الدعاء عندما يكون صادراً من النبي رابه الله المعالمين ، ويطلب من ربه الرحمة بأمته .

فالدعاء هو سلاح المؤمن الذي يلجأ إليه عندما تحيط به الأمراض أو الآلام والمصائب ، وإذا كان الإيمان سلاح المؤمن فالتقوى زاده ، ومن حُرِم هذا الزاد ، حُرِم الخير كله ، بل وحُرِم النور ، والْتَوَتْ قدماه عن الصراط المستقيم .

والصالحون من عباد الله ، المخلصون لله في عبادتهم ، هم الذين يتسلحون بالإيمان الصادق ، ويُخلصون النيّة ، ويُحسنون الظن بالله ، ويتزودون بالتقوى ، وبمحبة الله ، وقلوبهم تطمئن بذكره ، وجباههم يُنيرها السجود لله ، فهم أهل النقاء والطهارة . لذلك كانوا جديرين بأن يُقْبَلَ دعاؤهم من ربٍ كريم رحيم .

والقرآن الكريم فيه شِفاءٌ وهدى ورحمة للمؤمنين لما في الصدور من الشك ، فهو يزيل ما فيها من الشرك ودنس الكُفر ، وأمراض الشُبُهات والشهوات ، وهو هدى لمن عَلِم بالحق وعَمِلَ به ، ورحمة لما يحصل به للمؤمنين من الثواب العاجل والآجل ، يقول الله تعالى : ﴿ أَوَ مَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَن مَّتَلُهُ فِي الظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِحَارِج قِنْهَا ﴾ (6) .

القرآن الكريم فيه آيات للشفاء التام من جميع الأدواء القلبية والبدنية ، وأدواء الدنيا والآخرة ، قال الله تعالى : ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاء وَرَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (7) . أي ننزل من القرآن ما كله شِفاءٌ ، فهو كما يشفي من أمراض الجسد ، يشفي من الضلالة والجهالة ، ويُهتدَى به من الحيرة ، فِيُخْرِجُ الناس من الظلمات إلى النور .

وما كل أحَدٍ يُؤَهَّلُ ولا يُوفَقُّ للاستشفاء به ، وإذا أحسن العليل التداوي به ، ووضعه على دائه بصدق وإيمان ، وقبول تام ، واعتقاد جازم ، لم يقاومه الداء أبدا إن شاء الله .

وكيف تُقاوِمُ الأدواءُ كلامَ ربّ الأرض والسماء ، الذي لو نزل على الجبال لصدّعها ، أو على الأرض لقطّعها ، فما من مرض من أمراض القلوب والأبدان ، إلا وفي القرآن سبيل الدلالة على دوائه وسببه والحمية منه ، لمن رزقه الله فهماً لكتابه الكريم ، وكان من الصابرين ، حتى يكون من المبشرين في قوله تعالى : ﴿ وَبَشّرِ الصَّابِرِينَ ﴾ (8) . ويقول سبحانه وتعالى : ﴿ أَوَلَمْ يَكُفِهِمْ أَنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُتْلَى عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرُحُمَةً وَذِكْرَى لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ (9) .

وعلى العبد المؤمن الصادق في إيمانه ، المخلص في حبه لله تعالى أن يأخذ بهذه الأسباب وأن يعمل بما في القرآن ، معتمداً على مالك الأسباب سبحانه وتعالى ، وينشد مع المؤمن الذي يقول بصدق وإخلاص :

ذهبتُ أُنادِي طبيبَ الورَى \* \* \* وروحِي تُناجِي طبيبَ السماءِ طبيبيْن ذاكَ ليُعطِي الدواءَ \* \* \* وذاكَ ليجعلَ فيه الشِفاء

## ثانياً: العلاج بالقرآن الكريم

ثبت عن النبي  $\frac{1}{20}$  أنه استشفى بالقرآن الكريم والأدعية ، كما تداوى بكل أنواع العبادة مثل :  $\frac{10}{10}$ 

1- القرآن 2- الفاتحة 3- البقرة 4- المعوذات 5- الصلاة 6- الصوم 7- علاج الجنون والصرع 8- الرُّقَى

### 1- القرآن الكريم

₩ وقال عليه الصلاة والسلام: " خير الدواء القرآن " . ابن ماجة

🛞 وقال 🎉 : " عليكم بالشفاءين : القرآن والعسل " . ابن ماجة

وقال تعالى : ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفاءٌ وَرَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ ﴾  $^{(11)}$  .

ويُروى أن الذهبي قال في الطب النبوي : يُقال إن رجلاً شكا وجع عينه إلى الرسول ﷺ ، فقال له : " انظر في المصحف " (12) .

فالقرآن الكريم فيه الشفاء التام من كثير من الأمراض والأسقام التي تصيب العبد المسلم فالله الذي قدّر الأمراض ، أوجد لها العلاج الناجع في آيات الله البيّنات من القرآن الكريم .

ويقول بعض العارفين الصالحين - رضوان الله عليهم - : " من لم يَشْفِه القرآن فلاشفاه الله ، ومن لم يَكْفِه القرآن فلاكفاه الله " (13) .

#### 2- الفاتحة

إن فاتحة الكتاب من أعظم الأدوية الشافية ، ولم ينزل في القرآن ولا في التوراة ولا في الإنجيل ولا في الزبور مثلها ، لأنها متضمنة لجميع معاني كتب الله ، ومشتملة على ذكر أصول أسماء الرب ومجامعها ، وهي : الله ، الرب ، الرحمن ، الرحيم ، وإثبات المعاد ، وذكر التوحيدين : توحيد الربوبية وتوحيد الإلهية ، وذكر الافتقار إلى الرب سبحانه في طلب الإعانة ، وطلب الهداية ، وذكر أفضل الدعاء على الإطلاق وأنفعه ، وما العباد أحوج شيء إليه ، وهو : الهداية إلى الصراط المستقيم ، المتضمن كمال معرفته وتوحيده وعبادته .

وتتضمن ذِكر أصناف الخلائق وانقسامهم إلى مُنْعِم عليه: بمعرفته الحق ، والعمل به ، ومحبته وإيثاره . ومغضوب عليه: بعدوله عن الحق بعد معرفته له ، وضال: بعدم معرفته له ، وهؤلاء هم أقسام الخليقة . مع تضمنها لإثبات القدر والشرع ، والأسماء والصفات ، وتزكية النفوس ، وإصلاح القلوب ، وذكر عَدِل الله وإحسانه ، والرد على جميع أهل البدع والباطل .

وهكذا ، فإن الفاتحة تتضمن : إخلاص العبودية ، والثناء على الله ، وتفويض الأمر كله إليه ، والاستعانة به ، والتوكل عليه وسؤاله مجامع النِعَم كلها ، وهي : الهداية التي تجلب النِعَم ، وتدفع النِقم .

من أجل ذلك كله نجد الرسول ﷺ يقول: " أعظم سورة في القرآن هي الحمد لله رب العالمين ، هي السبع المثاني ، والقرآن العظيم " . البخاري ويقول النبي ﷺ : " في فاتحة الكتاب شِفاءٌ من كل داء " . البيهقي

وقال رسول الله ﷺ: "في كتاب الله ثماني آيات للعين (للحسد): الفاتحة، وآية الكرسي".

فالفاتحة أم القرآن ، وهي الشفاء التام ، والدواء النافع ، ومفتاح الغنى والفلاح ، وهي الرُّقْيَة الناجعة ، وحافظة القوة ، ودافعة الهمّ ، والغمّ ، والخوف ، والحزن لمن عرف

مقدارها ، وأعطاها حقها ، وأحسن تنزيلها على دائه ، وعرف وجه الاستشفاء والتداوي بما ، والسر الذي لأجله كانت كذلك .

يروي أصحاب الكتب الستة ، عن أبي سعيد الحُدري - ﴿ وَاللّه عَلَمْ مِن الطلق نَفَرٌ من أصحاب رسول الله عَلَمْ في سَفْرة سافروها ، حتى نزلوا على حَيٍ من أحياء العرب ، فاستضافوهم فأبوا أن يُضَيِفوهم ، فَلُدغ سيِّدُ ذلك الحي ، فسعوا له بكل شيء ، فلم ينفعه ، فقال بعضهم : لو أتيتم هؤلاء الرهط الذين نزلوا ، لعله أن يكون عند بعضهم شيء ، فأتاهم ، فقالوا : " يا أيها الرهط ، إن سيِّدنا لُدغ ، وسعينا له بكل شيء لا ينفعه . فهل عند أحدٍ منكم من شيء ؟ فقال بعضهم (14) : نعم ، والله إني شيء لا ينفعه . فهل عند أحدٍ منكم من شيء ؟ فقال بعضهم (14) : نعم ، والله إني أخُول (15) ، فصالحوهم على قطيع من الغنم (16) . فانطلق يَتْفِلُ (17) عليه ، ويقرأ الحمد لله رب العالمين ، فكأنما نَشِطَ من عقال ، فانطلق يمشي وما به قَلَبَة (18) ، فأوفوهم محيه . فقال بعضهم : اقسموا ، فقال الذي صالحوهم عليه . فقال بعضهم : اقسموا ، فقال الذي رَقَى : لا تفعلوا حتى نأتي النبي عَلَمْ ، فَنَذْكُو له الذي كان ، فننظر ما يأمرنا . فَقَدِموا على النبي عَلَمْ ، فذكروا له ، فقال : " وما يُدريك أنما رُقْيَة ؟ ثم قال : قد أَصبتم واضربوا لي معكم سهما فذكروا له ، فقال : " وما يُدريك أنما رُقْيَة ؟ ثم قال : قد أَصبتم واضربوا لي معكم سهما فذكروا له ، فقال : " وما يُدريك أنما رُقْيَة ؟ ثم قال : قد أَصبتم واضربوا لي معكم سهما

### 3- سورة البقرة

ورد في فضل سورة البقرة أو بعض آيات منها ، وخاصة خواتيمها ، أحاديث كثيرة ، تتضمن أنها بمثابة حِصْنٍ وحِرْزٍ لعلاج كثير من الأمراض والأسقام ، أو للوقاية من الشر والحسد أو لجلب الخير والرزق أو لدفع الأذى والألم ، وغير ذلك .

روى أبو هريرة - ﴿ ان النبي ﴿ قال : " سورة البقرة فيها آية سيّدة آي القرآن ، لا تُقرأ في بيت وفيه شيطان إلا خرج منه : آية الكرسي " الحاكم . وقال عبد الله بن مسعود - ﴿ ا إن لكل شيء سناماً ، وسنام القرآن سورة البقرة ، وأن الشيطان إذا سمع سورة البقرة تُقرأ خرج من البيت الذي يُقرأ فيه سورة البقرة " . الحاكم

وقال ﷺ: " من قرأ أربع آيات من أول سورة البقرة ، وآية الكرسي ، وآيتين بعدها ، وثلاثاً من آخر سورة البقرة ، لم يقربه ولا أهله يومئذ شيطان ، ولا شيء يكرهه ، ولا يقرأن على مجنون إلا أفاق " . الدارمي

وعن أبي سنان عن المغيرة بن سُبيع ، قال : " قال رسول الله على : " من قرأ عشر آيات من سورة البقرة عند منامه لم ينسَ القرآن : أربع آيات من أولها ، وآية الكرسي وآيتان بعدها ، وثلاث من آخرها " . الدارمي

### 4- المعوذات ، وهي:

سورة الإخلاص ، ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ وسورة الفلق ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴾ . فسورة الإخلاص تَعْدِلُ ثلث القرآن ، لأن فيها اسم الله الأعظم ( الصمد ) إثبات كل الكمال لله ، وفيها نفي الوالد والولد والكفء ، أي التنزيه عن الشبيه ، وفي " الأحد " نفي كل شريك لله سبحانه وتعالى .

وفي المعوذتين الاستعاذة من كل مكروه جملة وتفصيلا: فإن الاستعاذة من شرّ ما خلق ، تعم كل شر يُستعاذ منه ، سواءً كان في الأجسام أو في الأرواح ، والاستعاذة من شر ما من شرّ الغاسق ، وهو الليل ، وآيته وهو القمر إذا غاب ، تتضمن الاستعاذة من شر ما ينتشر فيه من الأرواح الحبيثة التي كان نور النهار يحول بينها وبين الانتشار ، فلما أظلم الليل عليها وغاب القمر ، انتشرت . والاستعاذة من شرّ النفائات في العقد تتضمن الاستعاذة من شرّ الحاسد تتضمن الاستعاذة من الخبيثة المؤذية بحسدها ونظرها .

أما سورة ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴾ فهي تتضمن الاستعاذة من شرِّ شياطين الإنس والجن .

وهكذا ، فقد جمعت السورتان الاستعاذة من كل شرِّ ، ولهما شأن عظيم في الاحتراس والتحصّن والتحرّز من الشرور والآثام قبل وقوعها .

ولهذا ، كان الرسول ﷺ يوصي بقراءتهما عقب كل صلاة ، نظراً لما لهما من سرّ عظيم في دفع الشرور من الصلاة إلى الصلاة . من أجل ذلك كله قال النبي ﷺ : " ما تَعوَّذ المتعوِّذون بمثليهما " . الترمذي

وتروي السيدة عائشة – رضي الله عنها – أن النبي الله كان يتحصّن عند نومه بقراءة الإخلاص والمعوذتين ، فقالت : "كان النبي الله إذا أوى إلى فراشه نَفَثَ في كفيه ، بقل هو الله أحد ، والمعوذتين ، ثم يمسح بهما وجهه ، وما بلغت يداه من جسده ، يبدأ بحما على رأسه ووجهه ، وما أقبل من جسده ، يفعل ذلك ثلاث مرات " . البخاري

كما روي ابن أبي شيبة في مسنده ، من حديث عبد الله بن مسعود قال : " بينما رسول الله على يصلي ، إذْ سجد ، فلدغته عقرب في إصبعه ، فانصرف الرسول على وقال : لعن الله العقرب ، ما تَدَعُ نبياً ولا غيره ، قال : ثم دعا بإناء فيه ماءٌ وملحٌ ، فجعل يضع موضع اللذغة في الماء والملح ، ويقرأ : قل هو الله أحد ، والمعوذتين ، حتى سكنت " . الطبراني

ففي هذا الحديث العلاج بالدواء المركب من الأمرين: الطبيعي والإلهي ، فالعلاج الإلهي تَصَمَّنته سورة الإخلاص والمعوذتين من الاستعاذة من شرّ الأرواح الجبيثة ، ومن شرّ شياطين الإنس والجن . وأما العلاج الطبيعي ، فإن في الملح نفعاً لكثير من السموم ، ففيه قوة جاذبة محللة ، تجذب السموم وتحللها ، ولما كان في لسعها قوة نارية تحتاج إلى تبريد وجذب وإخراج ، جمع بين الماء المُبرَد لنار اللسعة ، والملح الذي فيه جذب وإخراج . وهذا أتم ما يكون من العلاج ، وأيسره وأسهله .

وعن الزهري عن عبد الرحمن بن كعب بن مالك " أن امرأة يهودية أهدت إلى النبي شي شاة مَصْلِيَّة بخيبر ، فقال : ما هذا ؟ قالت : هدية ، وحَذِرَت أن تقول : من الصدقة ، فلا يأكل منها ، فأكل منها النبي شي وأكل الصحابة . ثم قال : أمسكوا . ثم قال للمرأة : هل سمَّمْت هذه الشاة ؟ قالت : مَن أخبرك بَعذا ؟ قال : هذا العظم لساقها وهو في يده – قالت نعم . قال : لمَ ؟ قالت : أردتُ إن كنت كاذباً ، أن يستريح منك الناس ، وإن كنت نبياً ، لم يضرك. قال : فاحتجم النبي شي ثلاثة على الكاهل ، وأمر أصحابه أن يحتجموا ، فاحتجموا ، فمات بعضهم " . مسلم

ومعالجة السُّم تكون بالاستفراغات ، وبالأدوية التي تعارض فعل السُّم وتبطله ، فمن عَدِم الدواء ، فليبادر إلى الاستفراغ . ومعروف أن أعراض التسمم الغذائي هو القيء المتكرر ، وأهم علاج المتسمم هو غسل المعدة من المادة السُّمية ، وذلك بتناول كميات كبيرة من الماء الدافئ المذاب به بعض ملح الطعام ، واستفراغه ثانياً ، وتتكرر هذه العملية عدة مرات ، وبذلك تُصبح المعدة خالية من المادة السُّمية .

ويُعطى المتسمم بعد ذلك مُسَهِّل لإخراج ما تسرَّب من المادة السُّمية من الشرج. ولما كان الدم هو المنفذ الموصل للسُّم إلى القلب والأعضاء، فعلى المسموم المبادرة بإخراج هذا الدم الفاسد الذي به السُّم، وذلك بالحجامة، كما فعل الرسول ﷺ

وفي سنن أبي داود أن رسول الله كلل كان إذا سافر بالليل يقول: " يا أرض، ربي وربك الله ، أعوذ بالله من أعوذ بالله من أسَرَك وشرِّ ما فيك ، وشرِّ ما يدب عليك ، أعوذ بالله من أسَد وأسُودَ ، ومن الحية والعقرب ، ومن ساكن البلد ، ومن والد وولد " .

ويقول أبو سعيد الحُدري : "كان رسول الله ﷺ يتعوذ من الجان وعين الإنسان ، حتى نزلت المعوذتان ، فلما نزلت أخذ بهما ، وترك ما سواهما " . النسائي

والتعوّذ بالمعوذتين ، لا يدل على المنع من التعوّذ بغير هاتين السورتين ، بل يدل على الأولوية ، مع ثبوت التعوّذ بغيرهما ، ولكن لهما مكانة عظيمة على باقي سور القرآن ، لما اشتملتا عليه من جوامع الاستعاذة من كل مكروه .

#### **5**− الصلاة

للصلاة تأثير عجيب في دفع شرور الدنيا وآثامها ، وجلب خيري الدنيا والآخرة ، وخاصة إذا أدى العبد المؤمن الصلاة على الوجه الأكمل ، وأعطاها حقها من تمام الركوع والسجود والخشوع والتضرع والخشية من الله سبحانه وتعالى .

وثبت عن النبي ﷺ أن الصلاة تُبرِئ من ألم الفؤاد والمعدة والأمعاء والآلام ، فقد روى مجاهد عن أبي هريرة هه قال : " هَجَر (19) النبي ﷺ فَهَجَرْتُ فَصَلَيتُ ، ثم جلستُ ، فالتفتَ إليَّ النبي ﷺ فقال : " أشَكَمت دَرْد " (20) ؟ قلت : نعم يا رسول الله ، قال : " قم فصل ، فإن في الصلاة شفاءٌ " . ابن ماجة

ومثل الصلاة في ذلك الذِكر والدعاء ، فقد كان النبي رفي إذا حَزَبه أمرٌ قال الله إلا الله الحكيم الكريم ، سبحان الله رب العرش العظيم ، الحمد لله رب العالمين " . أحمد " . أحمد " . أحمد " . أحمد الله و المسالمة الله و المسالمة الله و المسالمة المسالمة المسلمة المسل

### 6- الصوم

الصوم جُنَّة أي وقاية لكثير من الأدواء الروحية والبدنية التي تصيب الإنسان ، وله منافع كثيرة ، كما له تأثير عجيب في حفظ الصحة ، وحبس النفس عن تناول مؤذياتها لا سيما إذا كان باعتدال وقصد ، وفي الأثر (صوموا تصحِّوا) . وفي الصوم إراحة للقوى والأعضاء مما يحفظ عليها قواها ، وهو أنفع دواء لأصحاب العلل والأدواء ، فله تأثير عظيم في حفظ صحتهم .

ولما كان الصوم وقاية وجُنَّة بين العبد وبين ما يؤذي قلبه وبدنه عاجلاً وآجلاً ، قال الله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ (21) . فقد دلّت هذه الآية على أن أحد مقصودي الصيام الجُنة والوقاية ، وهي حمية عظيمة النفع .

```
7- علاج الجنون والصرع
```

قال أُبي بن كعب ، كنت عند النبي ﷺ فجاء أعرابي فقال : يا نبي الله ، إن لي أخاً وبه وجع ، فقال : وما وجعه ؟ قال : به لمَمَ <sup>(22)</sup> ، قال : فأتني به ، فوضعه بين يديه ، فَعَوَّذه النبي ﷺ بالآيات الآتية من القرآن الكريم :

الفاتحة .

﴿ آلَمْ ۞ ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ ۞ ... هُمْ يُوقِنُونَ ﴾

البقرة : 1/2-4

﴿ وَإِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ لاَّ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ۞ .. لِّقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾

البق\_\_\_رة : 163/2 -

164

﴿ اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ .... وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴾ (آية الكرسي )

البقرة : 255/2

﴿ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ...... نَمَاية سورة البقرة ﴾

البقــــرة : 284/2

286

﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ ...... الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ آل عمران : 18/3

﴿ إِنَّ رَبُّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ ..... رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ الأعراف: 54/7

﴿ فَتَعَالَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحُقُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ .... خَيْرُ الرَّاحِمِينَ ﴾ المؤمنون:118-116-118

﴿ وَأَنَّهُ تَعَالَى جَدُّ رَبَّنَا مَا اتَّخَذَ صَاحِبَةً وَلَا وَلَدًا ﴾ الجن: 3/72

﴿ وَالصَّافَّاتِ صَفًّا ، فَالزَّاجِرَاتِ زَجْرًا ..... فَأَتْبَعَهُ شِهَابٌ ثَاقِبٌ ﴾

الصـــافات : 1/37-

10

﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ... الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ ﴾

الحشر: 24-22/59

﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ۞ اللَّهُ الصَّمَدُ ۞ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ ۞ وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُوا أَحَدٌ ﴾
سورة الإخلاص

- ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ۞ مِن شَرِّ مَا خَلَقَ ۞ وَمِن شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ۞ وَمِن شَرِّ النَّقَ النَّقَ الْعَقَدِ ۞ وَمِن شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾ سورة الفلق
- ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴿ مَلِكِ النَّاسِ ﴿ إِلَهِ النَّاسِ ﴿ مِن شَرِّ الْوَسْوَاسِ الْخَتَّاسِ ﴿ الَّذِي يُوسُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ ﴿ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ ﴾ سورة الناس

فقام الرجل كأنه لم يشْتَكِ قط . (23) البيهقي والحاكم

كما أن خواتيم سورة البقرة ترشدنا في علاج الممسوس من الشيطان ، والمتألم بأثر فعل السحر ، ويجب على المعالج عمل الآتي : (24)

- 1. أن يتوضأ المُعالِج ، ويصلي ركعتين بنية الاستعانة بالله على هزيمة الشيطان .
- 2. عقب الانتهاء من صلاة الركعتين يدعو المُعالِج قائلاً: " اللهم ربّ الأرضين وما أقلَّت وربِّ السماء وما أظلَّت ، أعوذ بك ربِّ أن يفرط علي ّأحدٌ منهم أو أن يطغى ، يا حى يا قيوم بك استعين ، يا على يا قدير بك استغيث " .
- 3. أن يكون المريض حسن الاعتقاد ، لديه أمل في الشفاء ، مؤمنا ببركة القرآن الكريم .
  - 4. أن يكون جلوس المريض والمعالج في مكان طاهر .
  - 5. أن يكون المريض طاهرا ، أي ليس عليه أو عليها جنابة أو حيض أو نفاس .

## يقرأ المُعالِج على الممسوس أو المسحور الآيات الآتية :

- 1. فاتحة الكتاب يرتلها ترتيلا بشجاعة وقوة وإيمان ، مع وضع يده اليمنى على رأس المريض ، أو على موضع الألم ، وإذا كانت المريضة أُنثى لابد من وجود حائل ، واللمس ممنوع لأن هذه المسائل العلاجية ترتكز أصلاً على تقوى المعالج ، وقوة إيمانه .
- 2. قراءة آية الكرسي (آية 255 من سورة البقرة) ، وتكرر كلمة ﴿ وَلاَ يَـؤُودُهُ حِفْظُهُمَا﴾ ثلاث مرات .
- 3. قراءة خواتيم سورة البقرة ( 285–286 ) مع تكرار ( وَاعْفُ عَنَّا ) ثلاث مرات ،
   ، وقوله ( أَنتَ مَوْلاَنَا فَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ) ثلاث مرات .
- 4. قراءة قوله تعالى : ﴿ وَاتَّبَعُواْ مَا تَتْلُواْ الشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ ...... حتى قوله تعالى : وَمَا هُم بِضَآرَينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلاَّ بِإِذْنِ اللهِ ﴾ البقرة : 102/2

5. يقول المعالِج بعد ذلك: أقسمتُ عليك بالله العظيم ، قاصم كل جبار عنيد ، وهازم كل شيطان مريد ، القاهر الذي لا يُقهر ، والغالب الذي لا يُغلب ، أن تغادر هذا الجسد فوراً ، وأن لا ترجع إليه مرة أخرى ﴿ أَلاَ لَعْنَةُ اللهِ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ ثلاث مرات ، سبحان ربك رب العزة عما يصفون ، وسلام على المرسلين ، والحمد لله رب العالمين .

 $oldsymbol{6}$ . يحضر المعالج كوباً من الماء ، أو إناءً به ماء طاهر ، ويضع يده اليمنى فيه ، ويقرأ الفاتحة وآية الكرسي ، آية ( 255 من سورة البقرة ) وخواتيم سورة البقرة ( 285 من سورة البقرة ) وخواتيم سورة المقرة ( 286 ) . ثم يشرب منه المريض ، ويضرب المعالج وجه المريض ببعض هذا الماء ، ويترك له بقية الماء ، إن أحس بتَفَقِ في أي عضو ، ذَلَكَه ببعضٍ من هذا الماء . والله أعلم

7. في حالة استمرار المس الشيطاني بعد هذه القراءة ، أو إذا حضر على المسحور شيطان بعد القراءة السابقة . ورفض الانصراف ، فيطلب المعالج من هذا الشيطان الانصراف ، فإن رفض قرأ سورة " الزلزلة " ، وعند قوله ﴿ أَشْتَاتًا ﴾ تكرر ثلاث مرات ، فينصرف بإذن الله تعالى . فإن بقى بعد ذلك يهدده المعالج بصورة " الصافات " فيقرأ من أولها عشر آيات (1-1) فإنه ينصرف بإذن الله تعالى ، ويُعافى المريض . والأفضل أن يكون هذا العمل لوجه الله تعالى فلا يتقاضى عليه المعالج أجراً (25).

وهناك أيضاً آيات قرآنية أُخرى ، وتعويذات نبوية لإبطال مفعول السحر أو الوقاية منه وأعظم هذه التعويذات وأقواها هي هذه الآيات القرآنية ، التي تُستحب قراءتما على الممسوس أو المسحور ، فهي بمثابة حِرْزٍ وحِصْنٍ للمؤمن تحفظه من كل شر وسوء ، وتدفع عنه الشرور والآثام ، وتشفي المريض – بإذن الله تعالى – مما ألمَّ به من سحر أو مس شيطاني ، لِما لها من أسرار عجيبة مُجرَّبة عند كثير من عباد الله المؤمنين الصالحين ، فعافاهم الله مما أصابحم من هذه الأمراض ، وهذه الآيات هي:

الفاتحة .

المعوذات : ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ و ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ﴾ و ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴾ .

<sup>(</sup> الم ، ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ .... هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ البقرة : 1/2-5 ( وَإِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ لاَّ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾

﴿ اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ ... وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴾ البقرة:255/2 (آية الكرسي ) ﴿ آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ ..... الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ البقـــرة : 285/2-﴿ الْمَ ، اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ ..... الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ آل عمران : 1/3-6 ﴿ قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَن تَشَاء ..... كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ آل عمران : 26/3 ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ...... لاَ تُخْلِفُ الْمِيعَادَ ﴾ آل عمران : 190/3-194 ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ ... قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ الأعراف:7/54-56 ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنْ أَلْقِ عَصَاكَ ..... رَبِّ مُوسَى وَهَارُونَ ﴾ الأعراف: 117/7-122 ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغٌ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ الأعراف : 200/7 ﴿ فَلَمَّا جَاءِ السَّحَرَةُ قَالَ لَهُم مُّوسَى ..... وَلَوْ كَرِهَ الْمُجْرِمُونَ ﴾ يونس:82-80/10 ﴿ قُلْنَا لَا تَخَفْ إِنَّكَ أَنتَ الْأَعْلَى ..... وَلَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَتَى ﴾ 69-68/20: ﴿ وَقُل رَّبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِينِ ، وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَن يُحْضُرُونِ ﴾ المؤمنون:98-97/23 ﴿ فَسُبْحَانَ اللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ..... وَكَذَلِكَ تُخْرَجُونَ ﴾ الروم: 19-17/30-19 ﴿ وَالصَّافَّاتِ صَفًّا ، فَالزَّاجِرَاتِ زَجْرًا .... فَأَتْبَعَهُ شِهَابٌ ثَاقِبٌ ﴾ الصافات: 1/37 -10 ﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ ...... الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾

الحشر:22/59-24

وفي عصرنا الحاضر ينكر كثير من الناس هذا المرض ، ولكنه في الحقيقة مرض من الأمراض ، وعارض من العِلل ، وقد أُصِيب به النبي ﷺ . فقد ثبت في الصحيحين عن عائشة – ﷺ – أنها قالت : " سُحِر الرسول ﷺ حتى إنه كان لَيُخيَّلُ إليه أنه يأتي

نساءه ، ولم يأتمِنَّ " . وذلك أشد ما يكون من السحر . وإصابة الرسول ﷺ بهذا المرض ، أي بهذا المس من السحر ، لا يُنْكَرُ ولا يقدح في نبوته .

ويُروى أن الوحي أخبر الرسول ﷺ أنه قد سُحِر ، فالعلاج الحقيقي هو استخراج السحر وإبطاله ، فسأل النبي ﷺ الله سبحانه وتعالى ، فَدَلّه على مكانه ، فاستخرجه ، فقام كأنما نَشِطَ من عِقال .

فقد صحّ عنه على "أنه سأل ربه سبحانه في ذلك ، فَدُلَّ عليه ، فاستخرجه من بئر ، فكان في مُشْطٍ ومُشاطَةٍ (26) ، وجُفِّ طَلْعةِ ذَكَر ، فلما استخرجه ، ذهب ما به ، حتى كأنما نَشِط من عِقال " (27) .

فهذا من أبلغ ما يُعالج به هذا المرض ، حيث تم استخراج السحر ، وإبطال مفعوله ، وهو بمنزلة إزالة المادة الخبيثة ، وقلعها من جسد المريض .

وكان الرسول ﷺ يخاطب هذه الروح الشريرة الخبيثة التي في المصروع ، فيخرجها ، فيفيق المصروع ، وكان كثيراً ما يقول في أذن المصروع:" اخرجْ عَدوّ الله ، أنا رسول الله " أبو داود .

كما كان كثيراً ما يقرأ في أُذن المصروع : ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَثَمَّا خَلَقْنَاكُمْ عَبَقًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾ <sup>(28)</sup> ، وكان يُعالج بآية الكرسي وبقراءة المعوذتين .

وأكثر ما تتسلط الأرواح الخبيثة على أصحاب القلوب الضعيفة ، أكثر من غيرهم ، لقلة دينهم ، وخراب قلوبهم وألسنتهم من حقائق الأذكار النبوية ، والتعاويذ ، والتحصينات النبوية والإيمانية . فتلقي الروح الخبيثة الرجل أعزل لا سلاح معه من الإيمان والتقوى والقرآن ، والأدعية النبوية المأثورة .

لذلك ، فإن هذا المرض أكثر ما يصيب النساء والصبيان والجهال وأهل البوادي ، ومن ضَعُفَ حظه من الدين ، والتوكل على الله ، والتوحيد ، ومن لا نصيب له من الأوراد القرآنية والدعوات ، والتعوُّذات النبوية .

ومن أنفع علاجات السحر: الأدوية الإلهية، بل هي أدويته النافعة بالذات، فإنه من تأثيرات الأرواح الخبيثة، ودفع تأثيرها يكون بما يعارضها ويقاومها من الأذكار النبوية الشريفة والآيات القرآنية، والدعوات التي تبطل فعلها وتأثيرها.

فالأدوية الإلهية تنفع من الداء بعد حصوله ، وتمنع من وقوعه ، وإن وقع لم يقع وقوعاً مضراً ، وإن كان مؤذياً . فالتعوُّذات ، والأذكار القرآنية والنبوية : إما أن تمنع وقوع هذه الأمراض ، وإما أن تحول بينها وبين كمال تأثيرها ، بحسب كمال المتعوِّذ وقوته وضعفه .

## ومن أهم تعويذات الرسول ﷺ قوله:

- 1. " بسم الله الذي لا يضرُ مع اسمه شيء في الأرض ولا في السماء ، وهو السميع العليم " ثلاث مرات
  - 2. " أُعوذ بكلمات الله التامات من شرّ ما خلق " ثلاث مرات .
- 3. " أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم من هَمْزه ونَفْخه ونَفَثه " ثلاث موات .
- 4. " اللهم أنت ربي لا إله إلا أنت خلقتني وأنا عبدك ، وأنا على عهدك ، ووعدك ما استطعت ، أعوذ بك من شرّ ما صنعت ، أبوءُ لك بنعمتك على ، وأبوءُ بذنبي فاغفر لي ، فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت " ثلاث مرات .

على المؤمن الحق ، الصادق في إيمانه ، المخلص في حبه لله ، أن يُحَصِّنَ نفسه بالأدعية المأثورة ، وبالآيات القرآنية ، وبالتعوُّذات المباركات المقتبسات عن رسولنا الكريم على الله عنده ستكون له إن شاء الله تعالى بمثابة حِرْزٍ وحِصْنٍ يقيه ويحفظه من كثير من الشرور والآثام والأمراض ، وتطرد عنه الشياطين ، بإذن الله تعالى ، والله أعلم (29)

# 8- الرُّقَ*ي*

بضم الراءِ والقصر جمع رُقْيَة أي العَوْذَةَ ، نقول : استَرْقَيْتُه ، فَرَقايِي رُقْيَةً فهو راقٍ ، وقَد رَقَاهُ رَقْياً . ورجلٌ رَقَّاءٌ : صاحب رُقيً .

يقال : رَقَى الرَّاقِي رُفْيَةً ورُقِيّاً ، إذا عَوَّذَ ونَفَثَ في عُوذَتِه  $^{(30)}$ 

قال الشاعر:

فما تركا من عُوذَةٍ يعرفانها \* \* \* ولا رُقْيَةٍ إلا بَما رَقَياني

قال ابن الأثير: الرُقْيَة العُوذَةُ التي يُرْقَى بَما صاحب الآفة كالصَرع وغير ذلك من الآفات.

وهي ما يُقرأ من الدعاء لطلب الشفاءِ ، وهي جائزة : بالقرآن ، والأسماء الإلهية ، والأدعية النبوية .

والرُّقْيَةِ الشرعية : حِصْنَ وأمانٌ ، وفَيْضٌ من بركات السماء ، ودعاءٌ من الكلِم الطيب المأثور عن الرسول ﷺ والذي به يُطرد الشيطان ، ويُطلب من المريض أن يرجع إلى ربه ، فيكثر من الطاعات ، والأعمال الصالحات ، ويلازم الدعوات المأثورات المباركات .

معنى الرُّقْيَة لغة : هي العَوْذَةُ التي يُرقَى بَما صاحب الآفة (31) ، والرُّقْيَة لا يشترط أن تكون من مس الشيطان ، فقد يُرقى المريض من الحُمى والجذام والصداع والصرع .... وغير ذلك من الآفات التي تصيب الإنسان . وقد استعملها الرسول على وقد أمر غير واحد من أصحابه بالرُّقْيَة ، وسمع بجماعة يُرقون فلم ينكر عليهم .

## معنى الرُّقْيَة اصطلاحاً:

هي دعوات مباركات وردَت عن الرسول و الأحاديث الصحيحة ، والتي تدعو العبد المؤمن أن يستعيذ بالله من كل ضرر أو سوء . فالمسلم الحق يطرد الشيطان بكثرة الذكر والاستعادة . أما إذا مسه الشيطان فأثَّر فيه ، فإنه في هذه الحالة يحتاج إلى رُقْيةٍ شرعية . والرُقْية تَعَوُّدٌ ، ودعاءٌ ، والتجاءٌ إلى الله سبحانه وتعالى .

ومن صبر على البلاء وانتظر الفرج من الله بالدعاء ، كان من جملة الخواص والأولياء الصالحين الذين يدخلون الجنة بغير حساب ، جعلنا الله منهم بمنِّه وكرمه . ومن لم يصبر رُخِّصَ له في الرُّقْية والعلاج والتداوي .

## شروط الرَّاقي : (32)

- 1. أن يكون مسلماً تقياً ، صادق الإيمان ، عالماً بما يقوله ويفعله .
- 2. أن يكون من المتطهرين الملتزمين المحافظين على أوامر الله واجتناب نواهيه .

- أن يكون عمله خالصاً لوجه الله سبحانه وتعالى ، ولا يتقاضى أجراً مقابل عمله .
  - 4. أن يكون متوكلاً على الله تمام التوكل ، قوي الإيمان ، صادق النيّة .
    - 5. أن يرقي الرجل مباشرة ، ويرقي المرأة بحائل أو من وراء حجاب .

# شروط الرُّقْية <sup>(33)</sup> :

- أن تكون الرُّقْية بكلام الله تعالى المنزل في كتبه أو بأسمائه وصفاته .
  - 2. أو بالأدعية النبوية المأثورة عن النبي ﷺ.
- 3. أن تكون باللغة العربية الواضحة المعاني ، ويُكره منها ما كان بغير اللسان العربي ،
   لأنه لا يُعرف له ترجمة ، ولا يمكن الوقوف على معناه ، فلا يجوز استعماله .
- 4. أن نعتقد اعتقاداً جازماً أن الرُّقْيَة لا تؤثر بنفسها في المريض ، بل بفعل الله سبحانه تعالى .

والدليل على صحة هذه الشروط ، وتوافرها في الرُّقْيَة ، قول عوف بن مالك : "كنا نَرْقِي في الجاهلية ، فقلنا : اعرضوا علىً رُقاكم ، لا بأس بالرُّقَي ما لم يكن فيها شِرك " . مسلم

## كيفية الرُّقْيَة كما فعلها الرسول ( ﷺ ):

يقرأ الرَّاقِيُ على المريض ما يلي:

- 1. فاتحة الكتاب.
- 2. المعوذتان ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ﴾ و ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴾ .
- 3. بعد ذلك ينفخ الرَّاقي في يديْه ويمسح على جسد المريض من رأسه حتى قدميه ، ويكرر الرَّاقي هذا العمل ثلاث مرات ، ويقول أثناء المسح : " اذْهِبْ البأس رب الناس ، اشْفِ وأنت الشافي ، لا شفاءَ إلا شفاؤك ، شفاءً لا يُغادرُ سَقماً (34) . وكان الرسول على يسترقى من العين ، ومس الشيطان ، بالقرآن والتعاويذ والدعاء .

يروي الإمام أحمد في مسنده عن أم أبان بنت الوازع عن أبيها عن جدّها ، قالت : " انطلق جدّي إلى النبي على بابن له أو ابن أخت له ، فقال يا رسول الله : إن

هذا مجنون أتيتك به لتدعو الله له ، قال : قِرّبه مني ، واجعل ظهره لي ، قال : ففعل ، فأخذ النبي على بمجامع ثوبه من أعلاه وأسفله ، فجعل يضرب ظهره ، ويقول : " اخرج عدو الله " ، فصار المريض ينظر نظره الصحيح ، لا نظره الأول ، ثم حوّل وجهه نحوه ، ودعا بماءٍ ، فمسح به وجهه ، ودعا له . قال جدّي : فلم يكن في الوفد بعد هذا ، أفضل ولا أحسن منه " .

وعن أبي سعيد الحُدري: " إن جبريل الطَّيِّةُ أتى رسول الله ﷺ فقال: يا محمد اشتكيت ؟ قال رسول الله ﷺ: نعم ، فقال جبريل الطَّيِّةُ: باسم الله أرْقيك من كل شيء يؤذيك ، من شركل نَفْس وعين حاسد ، الله يشفَيك ، باسم الله أرقيك ؟ " . مسلم

وعن عائشة رضي الله عنها أنها قالت : "كان رسول الله على إذا اشتكى ، رقاه جبريل التكيين بقوله : " باسم الله يبريك ، ومن كل داءٍ يشفيك ، ومن شر حاسد إذا حسد ، وشر كل ذي عين " . مسلم .

# سبب المس الشَّيطاني :

إن الأرواح الخبيشة الشريرة تجد أحياناً بعض الناس أعزل من : الإيمان ، والأذكار ، والتعوُّذات ، والتحصينات القرآنية والنبوية ..... أي ضعيف الإيمان ، لا سلاح معه من الأدعية النبوية ، والأذكار القرآنية ، فتحل فيه الأرواح الخبيشة ، وقد تؤذيه .

لذا ، يجب أن يكثر المسلم من الصلاة والسلام على الرسول ﷺ وأن يكون قلبه عامراً بالإيمان ليكون مطمئناً في حياته ﴿ أَلاَ بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ .

ويكون العلاج إذا أُصيب الإنسان بمس من الشيطان بمقابلة الأرواح الخبيشة الشريرة ، بالأرواح العلوية الخيرة ، فتدفع آثارها وتعارضها ، وتبطل مفعولها . وعلى المريض أن يلجأ إلى الله ، ويكثر من التعوُّذات ، والأدعية النبوية الصحيحة ، والأذكار القرآنية ، ويكثر من قوله تعالى : ﴿ وَقُل رَّبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِينِ ﴾ ، ﴿ وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِينِ ﴾ ، ﴿ وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَن يَحْضُرُونِ ﴾ (35)

## الرُّقْيَة من العين

كثير من الناس في عصرنا الحاضر لا يؤمنون بالحسد ، ولعلهم يقولون في أنفسهم : كيف تعمل العين من بُعد حتى يحصل الضرر للمعيون . والحقيقة أن الحسد أمر واقع في أيامنا هذه لا شك فيه ، وهو أمر لا مجال لإنكاره ، وهو أصل الإصابة بالعين ، وأصله من إعجاب العائن بالشيء . فالعين ( الحسد ) أمر ثابت موجود ، حيث يوجد بعض الناس عندهم نظرات باغية شريرة ، تُصِيب مَن وُجِّهت إليه ، ويظهر ذلك بالآثار السيئة . والتأثير الذي يقع إنما هو بإرادة الله الذي لا يقع في ملكه إلا ما يشاء وما يريد

والعين لها سهمٌ نافذٌ قوي قد لا يستغرق لحظات ، والرجل العائن قلّما ينظر إلى شيء إلا ويُتلفه . فقد رُوي أن رجلاً من العائنين كانت تمر به الناقة أو البقرة السمينة ، فيعينُها ، ثم يقول لخادمه : خذ المِكْتل ( أي المعطف ) والدرهم ، وائتنا بشيءٍ من لحمها ، فما تبرح حتى تقع فَتُنْحَر .

ويروي ابن قيم الجوزيَّة أن أبا عبد الله التيَّاحِي كان في سَفَر ، ومعه ناقة فارهة ، فقيل له : احفظ ناقتك من العائن ، فقال : ليس له إلى ناقتي سبيل . فأُخْ بر العائن بقوله ، فتحيّن غيبة أبي عبد الله ، فجاء إلى رحْله ، فنظر إلى الناقة فاضطربت وسقطت . وجاء أبو عبد الله فأخِبر أن العائن قد عالها ، وهي كما ترى . فقال : دلويي عليه ، فدخل فوقف عليه ، وقال : " باسم الله حبس حابس ، وحجر يابس ، وشهاب قابس ، فدخل فوقف عليه ، وقال : " باسم الله حبس حابس ، وحجر يابس ، وشهاب قابس ، رددت عين العائن عليه ، وعلى أحب الناس إليه ﴿ فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَى مِن فُطُورٍ (36) ﴿ مَا تَرَى مِن فُطُورٍ (36) ﴾ . فَخَرَجَتْ حَدَقتا العائن ، وقامت الناقة لا بأس بها " (38) .

فالإصابة بالعين أمرٌ ثابت متحقق ، قال الرسول ﷺ : " لا رُقْيَة إلا في نَفْسٍ أو حُمَّةٍ أو لَدْغَةٍ " الحاكم . والنَفْس : العين ، يُقال أصابت فلان نَفْس أي عين ، والنافس : العائن . والحُمَّة : ذوات السموم ، واللذْغة : ضربة العقرب ونحوها .

ويروي أصحاب الكتب الستة عن أبي هريرة ﴿ ، أن النبي ﷺ قال : " العينُ حقٌّ ، ولو كان شيءٌ سابِقَ القَدرِ لسبَقَتْهُ العين ، وإذا أُسْتُغْسِلْتُمُ فاغسِلُوا " .

معنى ذلك أن كل ما يُصيب الإنسان هو بقدر الله تعالى ، ولا يقع إلا على حسب ما قدّره الله ، وسبق به علمه ، فلا يقع ضرر العين ولا غيره من الخير والشر إلا بقدر الله تعالى .

وفي الحديث صحة أمر العين ، وأنها قوية الضرر ، ( وإذا أُسْتُعْسِلْتمُ فاغسِلوا ) بالبناء للمجهول ، أي يغسل العائن وجهه ويديه إلى المرفقين وركبتيه وأطراف رِجْلَيْه وما تحت إزاره (39) في إناء ، ثم يُصب ذلك الماء على رأس المعيون وظهره من خلفه صبَّة واحدة ، ثم يُكْفَأُ الإناء وراءه على الأرض . وهذا لا ينتفع به من أنكره ، أو سخر منه ، أو شك فيه .

وقال الرسول ﷺ : " إذا رأى أحدكم من نفسه أو مال أخيه شيئاً يُعجبه ، فَلْيَدْعُ له بالبركه ، فإن العين حقُّ " . أحمد

وإذا كان العائن يخشى ضرر عينه وإصابتها للمعين فليدفع شرها بقوله: " اللهم بارك عليه "، وذلك كما قال النبي اللهم بارك عليه "، ابن ماجة ألا بَرَّكْت " أي قلت : " اللهم بارك عليه "، ابن ماجة

### كيف نحفظ أنفسنا من العائنين

أولاً: الإكثار من ترديد المعوِّذِات النبوية المأثورة عن الرسول ﷺ والتي تحفظ المسلم من الجان وعين الإنسان ، ومنها ما يأتي :

- 1. " أعوذُ بكلمات الله التامة من غضبه وعقابه ، ومن شرّ عباده ، ومن هَمزَات الشياطين أن يحضرون " .
- 2. "اللهم إني أعوذ بوجهك الكريم، وكلماتك التامات، من شرّ ما أنت آخِذٌ بناصيته، اللهم أنت تكشف المأثم والمغنم، اللهم إنه لا يُهزم جُندك، ولا يُخلف وعدك، سبحانك وبحمدك ".
- 3. " أعوذ بكلمات الله التامة ، ومن شر كل شيطان وهامة  $^{(40)}$  ومن كل عين لامة " . الترمذي

4. أَحَهُمَهُمَهُمُهُمُهُمُهُمُهُمُوذ بكلمات الله التامات التي لا يجاوزهن بر ولا فاجر ، من شر ما خلق ، وذرأ وبرأ ، ومن شر ما ينزل من السماء ، وما يعرج فيها ، ومن شرِ ما ذرأ في الأرض ، ومن شرِ ما يخرج منها ، ومن شرِ فتن الليل والنهار ، ومن شرِ طوارق الليل والنهار " .

# ثانياً : الإكثار من قراءة : الفاتحة ، والمعوذتين ، وآية الكرسي

وهذه المعوذات النبوية المأثورة ، والأذكار القرآنية ، تكون للعبد المسلم بمثابة سلاح يقيه ويحفظه من سهام العائن الشريرة الخبيثة ، فلا تؤثر فيه ، لأنها تجده متسلحاً بمذه المعوذات النبوية والآيات القرآنية التي هي بمثابة حِصْنٍ وحِرْزٍ للمسلم . لذلك لا تستطيع سهام العائن النفاذ إليه ، فتخطئه ولا تصيبه .

وهكذا ، فإن في القرآن الكريم آيات كريمات رحيمات ، تهدي العبد المسلم من حيرته وضلاله إلي الصراط السوي المستقيم ، وتغرس في نفسه التقوى والإيمان الصادق . ولا يتسلح بهذه الآيات البيّنات إلا القليل من عباد الله الصالحين الصادقين المخلصين في حبهم لله ، والذين تطمئن قلوبهم بذكره ﴿أَلاَ بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ .

هؤلاء هم أهل النقاء والطهارة ، أصحاب اليقين المطلق ، الذين يُؤَهِلُهم الله ويوفقهم لتلاوة القرآن والعمل بما فيه . فإذا ما رفع هؤلاء أكفهم وابتهلوا وتضرعوا في أدب وخشوع وتواضع إلى الله سبحانه وتعالى ، استجاب دعاءهم ، ولم يردهم خائبين (الله وَلِيُ الَّذِينَ آمَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّوُرِ ﴾ (41) .

هذه الآيات القرآنية ، والأدعية النبوية المأثورة ، هي سلاح المؤمن ، فهي له بمثابة حِصْنٍ وحِرْزٍ . فإذا دعا المؤمن المخلص في إيمانه الله ، وهو مُوقنٌ بالإجابة ، استجاب له ، وخقَف عنه من آلامه ، وفرَّج عنه كروبه وأحَزانه ، يقول تعالى : ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ (42) .

ولا يصيب الإنسان إلا ما قدّره الله له ، وما سبق به علمه ، فلا يكون الخير والشر إلا بقدر من الله سبحانه وتعالي .

هذه الآيات المباركات المقتبسات من القرآن العظيم ، الذي أنزله وحي السماء على خاتم الأنبياء محمد على ، فيها شِفاءُ الأمراض الظاهرة والباطنة ، مصداقاً لقول الله تعالى في كتابه العزيز : ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ، وقوله تعالى : ﴿ وَلِلّهِ اللّهُ عَلَيْ الْحُدْمِنُ اللّهُ عَلَيْ الللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ الللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ الللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُ الللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ الللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ الللهُ عَلَيْ الللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ الللهُ عَلَيْكُولُ الللهُ عَلَيْكُ عَلَيْ الللهُ عَلَيْ الللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُمْ الللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ الللهُ عَلَيْكُمْ الللهُ عَلَيْكُولُ الللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُمْ الللهُ عَلَيْكُمُ الللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ الللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ الللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُولُولُولُولُ الللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْ

لذلك ، ينبغي على العبد المؤمن الصادق في إيمانه ، أن يستعين بالله ، ويفوِّض أمره إليه ويتوجه بدعائه إلى الله سبحانه وتعالى ، بعقل وقلب سليم ، راجياً من الله القبول ، وهو مُوقِنٌ بالإجابة .

وقد كان الصالحون والزاهدون من السلف الصالح – رضي الله عنهم – تنشرح صدورهم ، وتطمئن نفوسهم ، وهم يناجون ربحم – الذي أمرهم بالدعاء ووعدهم بالإجابة – بحذه الآيات الكريمات ، فيُقْبَلُ دعاؤهم من ربٍ كريمٍ رحيمٍ ، يستحي من عباده المؤمنين أن يردهم خائبين .

اللهم إني أسألك عيشةً هنيةً ، وميتةً سَوِيَّةً ، ومردّاً غير مُخْزٍ ولا فاضحٍ يوم العرض عليك يا رب العالمين .

اللهمّ اجعل خير عمري آخره ، وخير عملي خواتمه ، وخير أيامي يوم ألقاك .

اللهم اجعل أوسع رزقك عليَّ عند كِبرَ سنِّي وانقطاع عمري .

اللهمّ لك الحمد كله ، ولك الكمال كله ، ولك الجلال كله .

اللهمّ اكفني بحلالك عن حرامك ، واغنني بفضلك عمن سواك .

اللهم اغفر لي مغفرةً تُصْلِحُ بِما شأني في الدارين .

اللهمّ أعِذْني من الشركله ، واجمع لي الخيركله .

اللهم أعني على ذِكرك ، وشكرك ، وحُسن عبادتك .

اللهمّ إني أُعوذ بك من قلبٍ لا يخشع ، وَنفْسٍ لا تشبع ، ودعاءٍ لا يُسمع ، وعلمٍ لا ينفع ، اللهمّ إني أعوذ بك من هؤلاء الأربَع .

اللهم إني أعوذ بك من الفقر إلا إليك ، ومن الذل إلا لك ، ومن الخوف إلا منك .

اللهمّ اصلح شأني كله ، واصرف عني الشركله . اللهمّ ارحمني رحمة أسعد بما في الدارين . اللهمّ إني أسألك الهُدَى ، والتُّقى ، والعفاف ، والغنى . وخير مِسْكِ أَختمُ به هذا الكتاب ، هو دُعاءُ النَّفَحاتِ المحمَّدِيَّة على الحرُوفِ الهجَائيَّة :

اللهُمَّ إِنَّا نسأَلُك بِكُلِّ أَلِفٍ فِي القُرآنِ أُلْفةً ، وأَمْناً ، وإيماناً .

وبِكُلِّ باءٍ في القُرآنِ بَرَآءَةً من النارِ ، وَبِرّاً وبَرَكَةً ، وبُعْداً عن الذُّنوبِ والخَطايا .

وبِكُلّ تاءٍ في القُرآنِ تَوْبَةً قبلَ الموتِ ، وتُقيّ ، وتوْفِيقاً .

وبِكُلِّ ثَاءٍ في القُرآنِ ثَباتاً على الحَقِ ، وثَباتاً عند السُّؤَالِ في القبرِ ، وثَواباً عَظِيماً .

وبِكُلِّ جِيمٍ في القُرآنِ جَلالاً وجَمالاً ، وجَنَّةً ونعيماً .

وبِكُلِّ حَاءٍ في القُرآنِ حُبًّا ، وحِمايةً ، وحِفْظاً .

وبِكُلِّ خَاءٍ في القُرآنِ خَشْيةً منك ، وخُلَّةً من أَنْبِيائِكَ ، وأَوْلِيائِكَ وأَصفيائِكَ .

وَبِكُلِّ دَالٍ فِي القُرآنِ دَوامَ الصِّحةِ ، والعافيَةِ ، ودَوَامَ نعمَةِ الإسلامِ ، ودَلِيلَ رُشْدٍ يُوَصِّلُنا إلى رضائكَ .

وبِكُلِّ ذَالٍ في القُرآنِ ذُرِّيَّةً طيِّبةً صالحِةً ، وذِكْرَى في الدنيا والآخِرَةِ .

وبِكُلِّ رَاءٍ في القُرآنِ رِقَّةً ،ورَأْفَةً ، ورَحْمةً ، ورِزْقاً حَلالاً واسِعاً .

وبِكُلِّ زايٍ في القُرآنِ زِيادَةً في الأَجْرِ والنَّوابِ ، وزَّكاةً في الدُّنيا والآخِرَةِ .

وبِكُلِّ سِينٍ في القُرآنِ سِلْماً وسَلاماً ، وسِتراً وسَعادةً ، في الدنيا والآخِرَةِ .

وبِكُلِّ شِينِ في القُرآنِ شِفاءً لأَمْراضِنَا ، وأَسْقامِنا ، وشَفاعةَ المصْطَفي في الآخِرَةِ .

وبِكُلِّ صادٍّ في القُرآنِ صفاءً في قُلُوبِنا ، وصَلاةً على نبيِّنا ، وصِلَةً في الدُّنيا والآخِرَةِ

وبِكُلِّ صادٍ في القُرآنِ ضَميراً يَقِظاً ، يُوَصِّلُنا إلى طاعتِكَ ورضائِكَ ، وضياءً ساطِعاً في الدُّنيا والآخِرَةِ .

وبِكُلِّ طاءٍ في القُرآنِ طريقَ الصالحينَ ، وطهارةً في الدنيا والآخِرَةِ .

وبِكُلِّ ظاءٍ في القُرآنِ ظنّاً حَسَناً ، وظهوراً على أعْدَائِنا وأعْدَائِكَ .

وبِكُلِّ عَيْنٍ فِي القُرآنِ عِنايَةً ، وعَفُواً ، وعِلْماً نافِعاً ، وعَمَلاً مُتَقَبَّلاً .

وبِكُلِّ غَيْنٍ في القُرآنِ غِيرَةً على دِينِكَ ، وغايةَ الصَّالِحِينَ ، وغِنىً عن الخَلْقِ أَجْمعِينَ .

وبِكُلِّ فاءٍ في القُرآنِ فؤزاً ، وفَلاحاً ، وفَتْحاً مُبِيناً .

وبِكُلِّ قافٍ في القُرآنِ قَوَّةً لنا ، ولإسلامِنا ، وقَهْراً لأعدَائِنا .

وبِكُلِّ كَافٍ في القُرآنِ كِفَايةً وَكَوامَةً في الدُّنيا والآخِرَةِ .

وبِكُلِّ لامٍ في القُرآنِ لُطْفاً بِنَا في قَضائِكَ وقَدَرِكَ ، يا أرحَم الرَّاحِمين .

وبِكُلِّ مِيمٍ في القُرآنِ مَوَدَّةً لا تَنْقَطِعُ أبداً ، ومَغْفِرَةً لِذُنوبِنَا .

وبِكُلِّ نُونٍ في القُرآنِ نَظْرَةً إلى وجْهِكَ الكريم يوم القيامَةِ ، ونَصْراً ونُوراً في الدُّنيا والآخِرَةِ

وبِكُلِّ هَاءٍ فِي القُرآنِ هِدَايَةً لَنَا ، ولأَزْوَاجِنَا ، ولأَبنَائِنا ، ولأَحِبَّائِنا ، ولإِخوانِنا .

وبِكُلِّ وَاوٍ في القُرآنِ وُدّاً ، ووصَالاً في الدنيا والآخِرَةِ .

وبِكُلِّ يَاءٍ ۚ فِي القُرآنِ يَقيناً صادِقاً ، وَيُمْناً وَيُسْراً ، يا أكرمَ الأكرمِينَ .

وصَلَّى الله على سَيِّدِنَا محتَّدِ وَصَلَّمَ وَصَعْبِهِ وَسَلِّمَ

اللهمَّ إنا نسألك بأسمائك الحسنى وصفاتك العُلا أن ترحم علماءنا الأفاضل الذين خرَّجوا لنا هذه الأحاديث النبوية التي أخذناها عنهم ، لنشرب بعد ما حَلَبوا . وأدعو الله أن يوفقنا للسير على هداهم لنكون من عباد الله الصالحين .

وجزى الله خيراً كل من أسهم في إخراج هذا الكتاب على هذه الصورة الرائعة ، ليكون صَدَقةً جاريةً نافعةً ، من الصدقات الجارية التي يتقبلها الله من العبد المسلم بعد ماته ، لأن كل الأعمال بمجرد موت الإنسان سينقطع أجرها ، أي لا يصل إليه ثوابها بعد موته ، إلا الصدقات الجارية التي نظمها الشاعر في قوله :

إذا ماتَ ابنُ آدم جاءَ يجري \*\* \* عليه الأجرُ عد ثلاث عشرِ علومٌ بثها ، ودعاءُ نَجْلِ \* \* \* وغَرسُ النخلِ ، والصدقاتُ تجرِي وراثةُ مصحفِ ، ورباطُ ثغرِ \* \* \* وحفرُ البئرِ ، أو إجراءُ نهرِ وبيتُ الغريبِ بناهُ يأوِي \* \* \* إليه أو بناءُ محلِ ذِكْرِ وتعليمُ لقرآنٍ كريمٍ \* \* \* فخُذْها من أحاديث بِشِعْرِ

أدعو الله العلي القدير ، أن يكون هذا العمل المتواضع خالصاً لوجهه الكريم ، وأن يتقبله منى ، إنه نعم المولى ونعم النصير .

﴿ رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَى وَالِدَيَّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَاهُ وَالْذِي وَالْدَي وَالْدَي وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَاهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّالِحِينَ ﴾ النمل : 27 / 19

﴿ رَبِّ اجْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلاَةِ وَمِن ذُرِيَّتِي رَبَّنَا وَتَقَبَّلْ دُعَاء ۞ رَبَّنَا اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيَّ وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسَابُ ﴾ ولِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسَابُ ﴾

﴿ وَمَا تَوْفِيقِي إِلاَّ بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ مود: 11 / 88

وصلِّ اللهمَّ على خير الأولين والآخرين ، وعلى آله الطيّبين الطاهرين ، وأصحابه الغُرِّ الميامين ، ومن تبع هَدْيه إلى يوم الدين .

## وآخر حموانا أن الحمد الله ربم العالمين

المؤلف راجي رحمة ربه الرحمن خان يونس - القرارة رمضان 1425هـ

### هوامش الفصل الرابع

- 1. أُصيب: أي وُجِدَ ، واستعمله المريض.
  - . 1 النصب : التعب . 2
- 3. الوصب : الوجع اللازم ، ومنه قوله تعالى : " ولهم عذاب واصب " ، أي لازم
  - ثابت .
  - 4. وهم: البخاري، مسلم، أبو داود، الترمذي، النسائي، ابن ماجة.
    - 5. غافر: 40/ 60.
    - 6. الأنعام: 6 / 122
    - 7. الإسراء: 17 / 82
      - 8. البقرة: 2 / 155
    - 9. العنكبوت : 29 / 51
    - 10. بتصرف من كتاب : الطب النبوي : لابن قيِّم الجوزيَّة .
      - 11. الإسراء: 17 / 82
        - 12. الطب النبوي: 27
      - 178 / 3 : زاد المعاد : 3 / 178
      - 14. وهو أبو سعيد الخدري رضى الله عنه .
      - 15. الجُعْل : بضم فسكون ، ما يُعطى على العمل .
        - 16. القطيع: الطائفة من الغنم.
- 17. التفل: هو نفخ معه قليل من البزاق ، ومحله بعد القراءة ، لتحصل بركتها من الجوارح .
  - 18. وما به قَلَبَةُ: أي ما به ألم أو عله ، أي برئ من دائه .
    - 19. هجر: من التهجير وهو التكبير.
  - 20. أشكَمت دَرْد : كلمة فارسية معناها : أتشتكي بطنك ؟ أو أبك وجع ؟

- 21. البقرة: 2 / 183
- 22. اللمَمَ : بفتحتين نوع من الجنون .
- 23. فتح القدير: الشوكانى: 27/1
- 24. خواتيم سورة البقرة : ص38 وما بعدها .
  - . 25 المصدر السابق : ص40 وما بعدها .
- 26. مُشْطٍ ومُشاطَةٍ: هو الشعر الذي يسقط من الرأس واللحية عند التسريح بالمشط
- ( اللسان : مادة : مشط ) وجُفُّ الطُّلْعَة : وعاؤها الذي تكون فيه ، والجمع : جَفُوف .
  - وأطْلَع النخل : فهو مُطْلِع وهي مُطْلِعَة ( اللسان : مادة : طلع ) .
    - 27. الطب النبوي: ص99
      - 28. المؤمنون : 115/23
    - 29. الطب النبوي: ص132
    - . " لسان العرب لابن منظور : مادة " رقا
      - 31. لسان العرب: مادة: رقا.
    - .32 الطب النبوي: بتصرف " ص140 وما بعدها .
    - . 33 المصدر السابق : " بتصرف " ص140 وما بعدها .
      - . 144 : المصدر السابق
        - *E E*. *j*
        - 35. المؤمنون : 98-97/23
      - 36. الفطور: الصدوع والشقوق.
      - 37. حسير: أي منقطع لا يرى خللاً.
        - 38. الطب النبوي: ص38
  - 39. أي طرف إزاره الداخل الذي يلى جسده من الجانب الأيمن .
    - 40. الهامة : حشرات الأرض المؤذية .
      - . 41 البقرة : 2 / 257 .
      - . 40 / 40 غافر : 40
      - 43. الأعراف: 7 / 180

### المصادر والمراجع

هذه هي أهم المصادر والمراجع التي اعتمدت عليها الدراسة ، وقد رتبتها بحسب أحرف الهجاء :

- 1. الإحسان بترتيب صحيح ابن حبان : علاء الدين علي بن بلبان ، مؤسسة الكتب الثقافية ، 1987م .
  - 2. إحياء علوم الدين: محمد الغزالي ، دار الكتب العلمية .
- آلاسلام والغرب والمستقبل: أرنولد توينبي ، ترجمة نبيل صبحي ، دار العربية للطباعة
   والنشر والتوزيع ، بيروت ، لبنان .
  - 4. البداية والنهاية : ابن الإثير أبو الحسن عز الدين علي بن أبي الكرم .
- البيان والتبيين : الجاحظ أبو عثمان عمرو بن بحر ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان.
  - 6. تاريخ بغداد: الخطيب القزويني أحمد بن على ، دار الكتاب العربي ، بيروت ، لبنان .
    - 7. تاريخ التمدن الإسلامي جرجي زيدان .
    - 8. تاريخ عمر: ابن الجوزي، تحقيق أحمد حوشان، مطبعة المؤيد.
    - 9. تحفة الفرحان بتلاوة القرآن : محمد حسين ، دار المدائن ، الإسكندرية .
- 10. تفسير القرآن العظيم : إسماعيل بن كثير القرشي ، مكتبة دار التراث ، القاهرة ، 1980م
  - 11. والثمن الجنة : عبد الملك القاسم ، مكتبة أبو بكر الصديق ، القاهرة ، 1997م .
    - 12. الجامع الصحيح: محمد بن عيسى ، دار الكتب العلمية .
    - 13. جذور البلاء : عبد الله التل ، دار الإرشاد للطباعة والنشر ، ط1 ، 1971م .
      - 14. الجهاد : عبد الله المبارك ، بيروت ، 1971م .
      - 15. حلية الأولياء وطبقات الأصفياء : للحافظ أبي النعيم ، دار الكتاب العربي .
  - 16. حياة الصحابة: الكاند هلوي، دار النصر للطباعة، القاهرة، ط1، 1969م.
    - 17. الخائفون من الإسلام : محمد نعيم ياسين ، ط5 ، 1994م .
    - 18. خواتيم سورة البقرة وأسرارها : محمد الصايم ، دار الفضيلة ، القاهرة .
      - 19. خير زاد : محمد صديق المنشاوي ، دار الفضيلة ، القاهرة .
    - 20. دلائل الخيرات : مرزوق على إبراهيم ، دار الفضيلة ، القاهرة ، 1988م .

- 21. الذِّكْر والدعاء : محمد الغزالي ، مكتبة الملك فيصل الإسلامية ، القاهرة .
  - 22. ذيل تذكرة الحفّاظ: الإمام الذهبي ، دار إحياء التراث العربي .
  - 23. رهبان الليل: سيَّد بن حسين العفّاني، مؤسسة الرسالة، 1401ه.
- 24. الزهد : الإمام أحمد بن حنبل ، تحقيق محمد بن سعيد ، دار الكتاب العربي .
- 25. سنن ابن ماجة: محمد بن يزيد القزويني ابن ماجة، دار إحياء التراث العربي، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقى.
  - 26. سنن أبي داود : سليمان بن الأشعث السجستاني ، طبعة دار الحديث ، 1999م .
    - 27. السنن الكبرى : أحمد بن الحسين بن على البيهقى ، دار المعرفة ، 1992م .
    - 28. السنن الكبرى : أحمد بن شعيب النسائي ، دار الكتب العلمية ، 1991م .
      - 29. سيرة النبي : ابن هشام ، القاهرة ، ط2 ، 1382هـ .
      - 30. صحيح البخاري : محمد بن إسماعيل البخاري ، طبعة دار الحديث .
        - 31. صحيح مسلم: مسلم بن الحجاج القشيري ، طبعة 2002م .
      - 32. صفوة الصفوة: ابن الجوزي، تحقيق محمد الفاخوري، دار المعرفة.
      - 33. الطب النبوي: ابن قيَّم الجوزيَّة ، المكتبة التوفيقية ، القاهرة ، 1983م .
- 34. طهارة القلوب والخضوع لعلام الغيوب : عبد العزيز الديريني ، دار الفجر للقرآن ، ط1 ، 2003م .
  - 35. ظاهرة ضعف الإيمان : محمد صالح المنجد ، مكتبة المدينة ، القاهرة .
    - 36. العالم العربي المعاصر : مورو بيرجر .
    - 37. العلاج بالرُّقَى: سعيد على القحطاني.
    - 38. فتح القدير: محمد بن على الشوكاني، دار الخير، 1992م.
  - . 39. قادة الغرب يقولون : دمِّروا الإسلام ، أُبيدوا أهله : جلال العالم ، ط2 ، 1975م .
- 40. قراءات في المكتبة العربية : عثمان محمد العبادلة ، ط3 ، 1996م ، دار النهضة العربية ، ، ، القاهرة .
  - 41. كنز الدعاء: محمد عزت عارف ، دار الفضيلة ، القاهرة .
- 42. لسان العرب : ابن منظور المصري ، جمال الدين محمد بن مكرم ، دار صادر ، بيروت ، 1968م .

- 43. المخططات الاستعمارية لمكافحة الإسلام: محمد محمود الصواف، دار الثقافة، مكة المكرمة، 1965م.
- 44. المستدرك على الصحيحين : للإمام الحافظ أبي عبد الله الحاكم النيسابوري ، دار المعرفة .
  - 45. مسند الإمام أحمد بن حنبل: مؤسسة الرسالة، تحقيق شعيب الأرنؤوط وعادل مرشد.
- 46. المعجم الكبير: سليمان بن أحمد الطبراني ، مكتبة ابن تيميَّة ، تحقيق حمدي عبد الجيد السلطى .
  - 47. مفاتيح الفرج: محمد صديق المنشاوي، دار الفضيلة، القاهرة.
  - 48. مقاصد القرآن الكريم: حسن البنا، دار الشهاب، 1987م.
    - 49. مكاشفة القلوب: محمد الغزالي ، دار إحياء العلوم .
  - 50. وقائعنا في فلسطين بين الأمس واليوم : محمد محمود الصواف ، 1969م .

# فهرس المحتويات

| 1          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | المقدمة                         |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| 7          | الدعاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | الباب الأول                     |
| 9          | آداب الدعاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الفصل الأول                     |
| 20         | بركة الدعاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الفصل الثايي                    |
| 29         | مواطن استجابة الدعاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الفصل الثالث                    |
| 43         | الأدعية النبوية المأثورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الفصل الرابع                    |
| 61         | الدعاء يرفعه العمل الصالح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الفصل الخامس                    |
| 63         | الخوف من الإسلام . لماذا ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                 |
| 70<br>74   | مفاتيح الأعمال الصالحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                 |
| 80         | أين نحن من السلف الصالح ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                 |
| 88         | <br>نماذج من الصالحين العابدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                 |
|            | آيات قرآنية فيمن أحبهم الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                 |
| 97         | يات الرابعة المرابعة | الفصل السادس                    |
| 99         | فضل الذكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <i>G.2 a.e.</i> 7 <i>G.2.e.</i> |
|            | عبس المدكر في القرآن الكريم<br>آيات الذكر في القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                 |
| 102        | أعيان الأذكار النبوية في فضل الذكر<br>أعيان الأذكار النبوية في فضل الذكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                 |
| 103<br>107 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                 |
| 107        | فضل التسبيح والتحميد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                 |
| 110        | آيات التسبيح في القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                 |
| 114        | الأذكار النبوية في فضل التسبيح والتحميد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                 |
| 115        | فضل التهليل والتكبير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                 |
| 117<br>120 | آيات التهليل والتكبير في القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                 |
| 124        | أذكار التهليل والتكبير من السنة النبوية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                 |
| 125        | فضل الاستغفار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                 |
|            | -<br>آيات الاستغفار في القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                 |
|            | الأذكار النبوية في فضل الاستغفار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                 |
| 131        | فضل محبة الرسول والصلاة عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الفصل السابع                    |
| 133        | اسمه ولقبه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <u>.</u>                        |
| 136        | . بعد وعبد<br>فضل الصلاة على الرسول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                 |
| 137<br>141 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                 |
| 141        | فضل محبة الرسول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                 |

| 142 | فضائل الرسول                                    |              |
|-----|-------------------------------------------------|--------------|
| 148 | خصائص الرسول و معجزاته                          |              |
|     | الأذكار النبوية في فضل محبة الرسول والصلاة عليه |              |
| 157 | القرآن العظيم                                   | الباب الثايي |
| 159 | فضل القرآن الكريم                               | الفصل الأول  |
| 161 | تدوين القرآن الكريم                             | • •          |
| 165 | 10 0 0                                          |              |
| 168 | معجزة القرآن                                    |              |
| 170 | القرآن شفاء القلوب                              |              |
| 178 | فضل بعض سور القرآن                              |              |
| 180 | أعيان الأذكار النبوية في فضل الآيات القرآنية    |              |
|     | • • • •                                         |              |
|     | أعيان الآيات القرآنية الدالة على عظمة القرآن    |              |
| 185 | فضل قراءة القرآن                                | الفصل الثاني |
| 187 | حق تلاوة القرآن                                 |              |
| 194 | -<br>فضل قراءة بعض سور القرآن                   |              |
| 207 | الدعاء القرآبي                                  | الفصل الثالث |
| 210 | دعاء الرسل عليهم السلام                         | J            |
| 213 | , , -                                           |              |
|     | دعوات قرآنية                                    |              |
| 219 | التداوي بالقرآن الكريم والأدعية النبوية         | الفصل الرابع |
| 221 | الداء والدواء                                   |              |
| 225 |                                                 |              |
| 251 | العلاج بالقرآن الكريم                           |              |
|     | المصادر والمراجع                                |              |
|     | تم الكتاب والحمد لله رب العالمين                |              |

حقوق الطبع والنشر محفوظة للمؤلف إلا لمن أراد إعادة طبعه ، وتوزيعه مجاناً ، بدون حذف أو إضافة أو

تغيير ، فله ذلك ، وجزاه الله خيراً .

### المؤلف في سطور

- \* عثمان محمد على العبادلة .
- \* غزة خان يونس القرارة سنة 1936م.
- ليسانس لغة عربية سنة 1969م جامعة الرياض السعودية .
- \* ماجستير في الأدب العباسي سنة 1982م جامعة الفاتح ليبيا طرابلس .
  - \* دكتوراه في الأدب العباسي سنة 1990م جامعة الزقازيق مصر .
    - \* أستاذ مشارك سنة 1996م.
      - أستاذ دكتور سنة 2001م .
- \* عمل المؤلف في التدريس في الجامعة الإسلامية وجامعة الأزهر بغزة من 1983م حتى سنة 2002م . كما عمل بالتدريس في المملكة العربية السعودية وليبيا من 1956م حتى 1983م .
- \* قام المؤلف بتأليف عدة كتب نشرها له دار النهضة العربية بالقاهرة ، كما قام
   بنشر أربعة عشر بحثا في مجلات عِلْمِيَّة مُحكَمة تُصدرها الجامعات العربية .
- \* شارك المؤلف في مشاريع أبحاث كثيرة ، وأشرف على رسائل ماجستير ، وحكّم الكثير من البحوث الجامعية التي تم نشرها في مجلات عِلْميّة مُحكّمة بجامعات الأرض المحتلة بالضفة الغربية وقطاع غزة .

#### هذا الكتاب

إن أضمن طريق للدعاءِ المُستجاب ، هو ما سبق به الوعد أزلاً من الله سبحانه وتعالى ، مما أوحى به إلى رسله الكرام في مواقف الحاجة والشدة ، فَدَعَوْه فاستجاب لهم ما دَعَوْا تحقيقاً لوعده الحق ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ . والعبد المؤمن ينشرح صدره ، وتطمئن نفسه ، وهو يُناجي ربه ، الذي أمره بالدعاء ، ووعده بالإجابة .

من هنا جاء هذا الكتاب ، وهو محاولة جادة وصادقة ومخلصة للتعرف على : آداب الدعاء ، وفضله ، ومواطن استجابته ، والدعوات النبوية المأثورة الجامعة لخيري الدنيا والآخرة ، والدعاء القرآني الذي جاء على ألسنة الرسل الكرام . فالدعاء مخ العبادة ، وهو هداية وإرشاد ودليل إذعان العبد لربه وإيمانه به . كما أنه مفتاح الرحمة ، وسلاح المؤمن ، وعماد الدين . وهو أيضاً مرضاة للرحمن ، مطردة للشيطان ، يُذْهِبُ الله به الغَمَّ والهمّ والحزن . فإذا طَهُرَ المسلم الداعي من المعاصي والآثام ، بالتوبة الصادقة النصوح ، كان جديراً بأن يُقْبَلَ دعاؤه من ربّ كريم رحيم غفور ، يستحى من عباده المؤمنين أن يردهم خائبين .

يستجيب الله دعاءَ المؤمنين الذين يعبدونه حق عبادته ، والمتشوقين للقائه ، وذلك ببركة صدقاتهم الجارية ، وأعمالهم الصالحة ، وطاعاتهم ، وعباداتهم ، وصَدَق الله سبحانه وتعالى إذْ يقول : ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ ﴾ . والعمل الصالح ما أكثره ، والكَلِمُ الطيّب لا يقف عند حَدّ .

ونحن المسلمين في عصرنا الحاضر ، في هذا الزمن الرديء الذي أصبح فيه الإسلام غريباً على أرضه ، في أمس الحاجة إلى دعاءٍ يُستجاب له ، حتى ينصرنا الله على أعدائنا الذين يحيطون بنا من كل جانب ، ونحن صامدون صمود الجبال ، ونعاني من المشكلات الكثيرة التي لا يحصرها عَدِّ ، ولا يحدها حَدِّ .

لذا ، فإنه يُسعِد الجحلس العلمي للدعوة السلفية بفلسطين أن تُقدِّم هذا الكتاب إلى قرّائهِ الكوام ، والمهتمين بالدراسات الإسلامية . وأسأل الله عزّ وجلّ أن يجعله في ميزان حسناتنا ، وأن يعم به النفع ، وتكثر به الفائدة . والله من وراء القصد .