# 評論之評論 — 談朱大可的「迷津」

● 鄭 敏

朱大可:《燃燒的迷津》(上海學林 出版社,1991)。

## 起始與終極

朱大可的評論有自己特殊的風 格,那就是以暗喻的語言代替清醒 的語言: 以詩的思維代替邏輯思 維。在這樣暗喻的語言架構上豎立 起混亂的邏輯,或者說邏輯式的混 亂:看來很像五彩線條構成的一幅 當代抽象畫,如康定斯基所喜歡做 的那樣。在那裏, 邏輯時隱時現, 糾纏在一起如線團。這種文體的形 成一半是由於對理性的厭惡,一半 是由於對邏輯的畏懼。但是凡人如 果不是完全喪失理性, 就無法擺脱 邏輯思維, 因此在朱大可的行文中 邏輯混亂地存在着, 時常露出受作 者壓抑的邏輯的蛛絲馬迹。這種風 格使不少讀者望而卻步, 但也使另 一些讀者興奮地對作者的思索進行

追蹤。我正好屬於後者,因此拜讀了他的論文集《燃燒的迷津》。

朱大可對自己同時代的「第三 代」詩人的心態有着十分透徹的理 解,並且將他們的心態作為一種當 代文化現象,和他們的詩作聯在一 起,進行剖析。這無疑使得他的詩 評成為可貴的當代青年詩人的心靈 「檔案」,他的剖析細緻、深雋,直 入紋理。將文化現象作為詩評的出 發點是朱大可的風格十分可貴的獨 特性。恐怕只有身居其中的作者, 才能如此深入地探索到這一代青年 人心靈洞穴中的地下湍流。他的迷 津論正是他這種心靈探索後的測繪 圖。

《燃燒的迷津》共有論文十餘篇,240頁,全部詩人都是青年的第三代和他們的先行者。因為「迷津」大約是大陸30歲左右的年青人所特有的心態。這種心景是一種幻象,既真實又虛妄,出現在他們的心靈中。《迷津》所涉及的哲學問

題,照朱大可的分析,是「終極」和 「起始」的問題,這也可以説是古已 有之的一種困惑。在西方,它是和 玄學的邏格斯論相牽連的, 成為自 希臘的柏拉圖開始到十八世紀理性 主義的結構式思維的哲學中心問 題。當解構論在70年代深入到結構 主義所盤踞的各個學科領域,進行 解構後,「終極」和「起始」的本體論 之謎已不再是甚麼迷津了。至少在 西方是如此。朱大可在論文中重提 出這樣一個本體論的問題, 作為青 年詩人們的精神狀態的癥結所在, 如果果然如此, 那只能説我們對人 類思想史發展的最新階段尚無所 知。

# 中心論的崩潰

今天我們面對的思維演變問 題,是如何走出結構主義的虛擬的 完整,及它對我們心靈的桎梏。即 使我們開始認識到結構思維對我們 靈魂的允諾和安慰是危險的誘惑, 我們也仍然要經過一個相當長的斷 奶時期的痛苦,應當説西方的解構 運動正是對斷奶時期的召喚。因為 人們幾千年來對各種形式的結構中 心論的依賴,已經形成人們的心 態,一旦捨棄它,就會有茫然失落 感。現代哲學正是以質疑古典玄學 開始,但甚至偉大的牛頓也還不能 放棄對「終極」真理的神性的追求, 他為他的因果決定論所設的終極就 是非機械的①。在二十世紀初,當 玄學的中心發生動搖已達一個多世 紀之後,仍然會出現結構主義語言 學,以語音中心來代替人性的可

靠,以各種符號系統來代替「文學 是人學,這一中心論,於是符號成 為最可信賴的中心。符號學曾成為 羅蘭·巴特和克利斯托娃的驕傲, 直到他們遇到德里達的解構論才開 始動搖,對他們所創立的二十世紀 最巧妙的符號中心論的信念, 不那 麼確信不疑了,而轉向解構論②。 由此可見人類要走出各種結構主義 的中心論是多麼困難。在拂開玄學 本體論的蛛絲後,人類正面臨如何 自另一個蛛網——二十世紀結構 主義——擺脱出來,以獲得真正 的思維自由。這是極為艱巨的問 題。人類依戀各種結構中心論,因 為他畏懼面對萬物的必然自行解構 的現實,而逃往各種虛擬的、貌似 永恆的人造結構,以求得心靈的安 慰。范森特·李區 (Vincent B. Leitch)在他的《解構批評》一書中 對結構論者與解構論者在面對無可 逃避的萬物的解構時的不同心態, 有着極為形象的刻畫: 結構論者的 惶惑不安和解構論者的泰然處之, 形成鮮明的對比③。回顧十九世紀 的浪漫主義憂鬱與世紀初現代主義 的失落、惶惑都和習慣性的結構心 態在面對信念的解構時所受到的震 撼有關。但科學家是最早的醒悟 者,他們勇敢地面對牛頓宇宙觀的 解構(並非完全消滅),認識到牛頓 的「鋼尺」的不準確④,數學推理、 邏輯思維並不能代替自然的豐富和 複雜,多變而充滿偶然性的世界不 容忽視機率,我們對客觀的認識往 往只是客體的函數。當自然科學深 入到微觀世界的探索時, 科學研究 就從追求決定論到不決定論,從追 求確切到接受模糊。這樣,科學家

即使我們開始認識到結構思維對我們靈魂的允諾和安慰是危險的誘惑,我們也仍然要經過一個相當長的斷奶時期的痛苦,應當說西方的解構運動正是對斷奶時期的召喚。

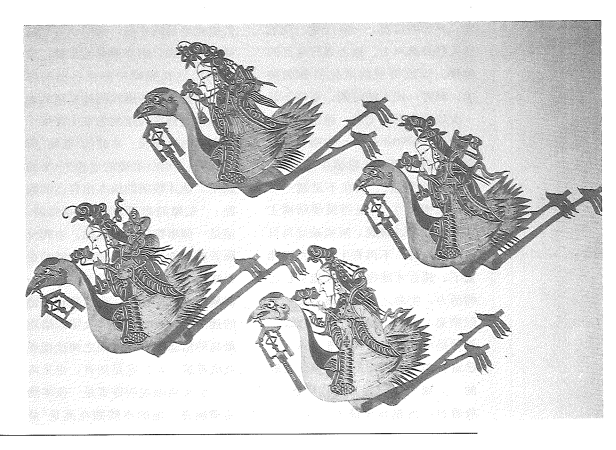
們就在本世紀初已經打破結構論的 一個中心, 首尾相銜、因果相應的 穩定靜態宇宙觀,相對論的時一 空説與原子結構的測不準説,就是 科學走出古典結構思維後的劃時代 發現。但在社會科學,特別是人文 科學方面,由於人們對結構的習慣 性依戀,對心靈所寄托的結構無法 擺脱,要走出幾千年賴以維持信心 的結構中心,要比科學家困難得 多,因此人文科學接近解構思維要 比自然科學慢了半個世紀。如今在 西方社會也還存在結構論者與解構 論者間,在宇宙觀、世界觀、人生 觀各方面觀點的鴻溝。在東方,由 於古典結構觀所建立的秩序至今仍 縈繞人們的夢魂,對舊結構的依戀 極為強烈,結構心態牢牢地掌握着 人們,以致即使自認已跨出舊的框 架,也會匆匆地建起新的框架,並

賦予它不容質疑的權威,不允改變 的中心。

### 詩人的結構夢

為甚麼朱大可所謂的「迷津」多 出現在年輕詩人中?這是因為這些 70年代進入成人社會的年輕人趕上 了開放時代,當大門打開,五光十 色的西方文化湧入,而他們的一點 剛從單純的團員生活中醒來,難以 適應,陷入了混亂和興奮交替出現 的精神狀態。他們的急於探索和難 以駕馭的時代間的矛盾,使他們的 身上對舊結構的厭惡和依戀是同等 的強烈。而與此同時,他們的 身上對舊結構的厭惡和依戀是同等 的強烈。而與此同時,他們等 則仍滿意於維修舊的結構觀,因此 並不感到迷津的存在。這批敏感、 在東方,結構心態牢 牢地掌握着人們,以 致即使自認已跨出售 的框架,也會匆匆地 建起新的框架,並賦 予它不容質疑的中 成,不允改變的中

中國當代詩人茫然之 後,紛紛追尋理性的 結構之夢,然而好夢 難圓,迷津難渡。



朱大可對正統的理論 結構進行抵制,但又 在自己的風格裏開始 了陳舊的結構主義式 的思維,特別是玄學 的本體論和結構語言 學的中心論。 有才華的年輕人, 在他們的詩作和 行動上都充分反映出他們同時是結 構論的繼承人和逆子。他們急於掙 脱原有的結構, 而又在詩的想像 中,締造自己的結構之夢。尤其是 其中的所謂史詩派, 他們對歷史或 時代的闡釋與構想,充滿了玄學中 心論,或西方結構主義的原型論、 神話論等等。他們在茫然、惶然之 後,緊緊依附在這些類型的結構 上, 換取精神的寄托感。楊煉的構 造智力空間説和他的易經組詩都充 分説明他是一個在理性的結構架 上,點綴上感性的詩句的結構型詩 人。由他和江河所掀起的「陶片」 熱,多多所熱衷的對「父親」的反 抗,也都是符號結構主義。當結構 主義在詩歌創作中佔上風時,我們 所讀到的不再是每個詩人用自己獨 特的心靈觸角所發現的世界、所經 歷的生命, 而是由符號砌成的結 構。而那些符號,一經出爐,就被 詩人們蜂擁而上, 搶去進行自己的 建構,以致符號的老化空前的快 速,無需一代人的時間,更等不及 一次詩歌運動的平息, 就已經令人 煩厭了。1990年我和一位第一代朦 朧詩人談詩時,我建議少用符號, 他吃驚地問道:「現在不是説一切 都是符號嗎?」可見符號學結構主 義是怎樣難以擺脱。解構論認為只 有當僵死的、不再有生命的符號死 去了, 語言才能復活, 才能有自己 的活力,生命之力。象徵符號是可 以窒息一個詩人的個性和靈感的, 符號是可以借來借去,唯獨詩人自 己富有個性的感受是別人無法竊取 的,只屬於他一個人的創作寶庫。 放着自己的創作源頭不去探尋(它

往往深埋在無意識中),卻忙着收 集流行的符號,實在是自毀創造的 天賦。久而久之,那源泉就枯竭 了。

#### 聖言之謎

朱大可是一位充滿詩的想像力 的理論家, 但他也是一位充滿矛盾 的結構主義者。因為他對正統的理 論結構,從內容到語言,都進行抵 制,因而發展了自己的獨特風格, 但他又在自己的風格裏開始了陳舊 的結構主義式的思維,特別是玄學 的本體論和結構語言學的中心論。 他以自己的結構觀觀察年輕人的心 態和作品,以自己的結構本體論與 結構語言觀衡量他們的成敗。他避 開清晰的語言, 而用無數隱喻的畫 面傳達自己的邏輯思維,他有驚人 的繪畫場景的才能,他的語言充滿 暗示、滑動,絕非僵死的符號,這 有利於他在模糊中傳達自己的思 想。所有理性的邊緣都被模糊的光 所塗抹。他在詩樣的思維中接觸十 分艱澀的哲學核:本體的「起始」與 「終結」。只在〈燃燒的迷津〉一文的 結尾, 他才較明朗地亮出自己的觀 點:「先鋒詩歌運動和終極的詩, 這是一個事物的兩個極點,中間分 隔着廣闊的迷津」,「這其實就是在 吞噬信念的時間的威脅下,逼近一 個難以名狀的希望,也就是在燃燒 的迷津裏, 收集靈魂的火焰以烙寫 最高的信念文本。時間之神注視並 裁決着這一切。它是初者, 也是終 者。引文明確説明作者是一位本體 結構論者,他的本體觀在此是「最

高的信念文本」,「時間之神……它 是初者,也是終者」。作者將他對 詩歌的理解和本體論連結在一起, 充分說明他的本體結構主義。

在語言觀上朱大可也接受了結 構主義的觀點,認為語言、文字和 符號獨立於人,並且支配人的觀 點。而且他的語言本體觀也是顯而 易見的,他繼承了西方最早的將神 的話邏格斯作為語言本體的觀點, 這樣就給予語言以神祇、神性等超 越性,以支配人類:「神聖語言(邏 格斯)締造和握住了人,而這就是 它的工具。語言利用人達到它自我 完善的偉大目標。歷史中的個體, 可憐的肉身、僵硬的舌頭, 皆被許 諾以各種未來的名聲, 而一旦他們 衰老得不能説話,就遭到神聖語言 的抛棄,成為一文不名的人。」語 言駕馭人,成為他的生存中心,人 成為實現聖言的工具,這自然是古 典的邏格斯中心論, 並帶有濃厚的 中古經院哲學色彩,它的當代變種 就是結構語言學的語言中心論。然 而,在二十世紀,後結構主義吸收 了弗洛伊德關於夢的解釋後,已經 將語言還給人類,它的源頭不再在 神、神祇,而是在人的無意識中。 拉康雖仍是一位結構主義者,也已 超出索緒爾。他和德里達一樣將語 言從神的神杖下奪回。德里達更提 出心靈的書寫,那是無形的自由的 蹤迹的運動。他用蹤迹説解構了結 構主義語言學,消解了它將人變成 符號的奴僕的令人沮喪的理論。但 是無論結構語言學或解構語言理 論,他們都不將語言看成任人類的 意識隨意推敲的載體, 因此與我國 古典的語言觀很不相同。

朱大可的邏格斯中心論使得他 不能探索語言與無意識及詩歌創作 三者的關係。他將詩歌創作,或任 何一種語言創作,都放在很低的層 次,因為他以為語言文字是神賜, 詩人的處境只是聖言的工具。「語 言統治無所不在,像罪惡之手,操 縱人的存在,並迫使那些思想者就 範。然而朱大可和他的同時代年輕 人一樣,同時又是結構的反叛者, 因此他想到以沉默來對抗聖言的專 政。他歌頌沉默者「用個人冥想和 靜慮去抵制語言, 削弱着它的權 能」。這裏朱大可的叛逆是極為無 力的,因為任何語言學都認為語言 是不必然發出聲音的,一切思想及 其在各種領域內的活動, 有聲或無 聲,都是語言,冥想自不例外。由 於將語言與思想的關係看成孤立割 裂的,忘記它們在無意識中是混沌 的一體,作者又提出一個自相矛盾 的理論,即「語言,它不過是思想 的前夜而已,。這裏作者又將思想 變成超越的本體,似乎它在語言之 外,在遙遠的天際有其獨立於語言 及凡世的超越存在,這就再一次流 露了作者思維深處牢固的玄學本體 中心論。於是作者從這裏就完全退 回到古典玄學及中古哲學, 甚至拋 棄了他在此以前所大力倡導的結構 語言觀,重新回到思想超越語言, 思想赤裸地存在着, 這種「思想自 身」的概念實在是柏拉圖的理念的 翻版。更有甚者,詩人抓住這超越 的「思想自身」, 將它看成一艘能強 渡迷津的船, 他興奮地號召詩人 們:「那麼,憑藉難以抑制的激情、 征服世界的意志和洞悉真理的智 慧,一個大質量的心靈將最終抓住 他所眷注的終極價值,使以往所有 的喧鬧都成為赝品。」這裏用來「征 服」讀者的再也不是當代理論家所 應有的冷雋的思考,而是一種拜倫 式的浪漫主義的憤怒。作者的思想 和探索如此迅速地自二十世紀的高 度退向十九世紀的水平,那時思想 界還沒有出現結構主義和弗洛伊德 心理學,更不用説德里達的解構 。朱大可的急速退卻令人痛苦, 只能説他在自己所挑起的迷津之謎 面前,失去了控制局面的能力,因 此只在混亂中喊着響亮但全然沒有 意義的話退出戰場,留給讀者無限 的惆悵。

### 迷津難渡

讀罷《燃燒》,我看出朱大可探 索的腳被結構主義的繩索絆住了。 他熱衷於編織系統,塑造模式,以 便將他所研究的詩人——納入他為 他們所建構的模式,這些模式的完 美系統性給人以深刻的印象。但它 們的完整結構並不能捕捉到詩和詩 人的變化中的活的素質: 也包容不 了每個詩人獨特的個性。清晰的模 式必然削足適履, 篩去一切不規 則。清晰因它排除模糊而可能導致 謬誤,這正是結構的醉心者所常面 對的陷阱。一切活的,有自己的個 性,有變化着的生命的事物都拒絕 被納入清晰、美觀但沒有生命的結 構框架。詩和詩人最可貴的是他們 那潺潺流水的生命力,而這恰是作 者所沒有捕捉到的,當他着意構造 模式時,生命力已悄悄離去。

二十一世紀人類將面臨比二十

世紀末更大的解構運動。解構是真正的新的結構的催產劑。解構與結構是人類在文明的路途上跋涉時的兩種思維。它們交替的出現,過去過多地意識到結構的積極意義,但當結構成為一種「主義」,對文化進行專政時,我們需要解構意識的塗抹(erasure)運動,才能面對更大的創作自由,有更開闊的視野,更自在的飛翔着的想像力。這是歷史和文化在突破自己時所需要的動力。

#### 註釋

- ① 牛頓曾說「……自然哲學的任務,是從現象中求論證……從結果中求原因,直到我們求得其最初的原因為止,這個最初的原因肯定不是機械的。」見W.C.丹皮爾著,李珩譯:《科學史》(商務印書館),頁643。
- ② 《立場》,阿侖·巴斯的英譯本 (芝加哥大學出版社),頁15-36, 克利斯托娃訪問德里達。
- ③ V.B.李區:《解構批評》(哥倫 比亞大學出版社,1983),頁38。
- ④ 谷世義主編:《物理學史簡編》 (天津科技出版社,1990),頁 230。

鄭 勧 1920年生,1943年畢業於 西南聯大哲學系,1952年獲美國布 朗大學英國文學碩士後回國參加英 美文學科研教學工作。現為北師大 外語系英美文學教授。詩歌著作 有《詩集:1942-47》、《尋覓集》、 《心象集》:另有理論專著《英美詩 歌戲劇研究》及關於中外詩歌理論、 文藝理論等論文多篇。

將思想變成超越的本體,似乎它在語言之外,並將它看成一艘 能強渡迷津的船,朱 大可迅速地自二十世 紀的高度退向十九世 紀的水平,他的急速 退卻令人痛苦。