## 謠 傳 的 悖 論

● 劉 東

[法]卡普費雷著,鄭若麟、邊芹譯:《謠言》(上海人民出版社,1991)。

記得前些時,曾在《二十一世紀》上讀過高毅兄的一篇〈法國大革命中的謠言現象及其政治功能〉, 佩服得緊。高兄真不愧是張芝聯先生的的高足,著文立意深得年鑒史 學派的家傳。過往的歷史演變一經 他從心態史學的角度開掘,果然豐滿和細膩多了。

自從我和一班文友論及治學路數並在《學人》上刊出〈不通家法〉一文後,總有人誤以為我是主張造反有理打破一切家法的,似乎最近內地一家報紙對那次討論的介紹就給人這樣的印象。其實,那根本不符合我的本意,我只不過是不贊成抱殘守闕、拒斥其他方法特別是新方法於門外罷了。比如,對年鑒史學派的家數,我就一向期許甚高。只可惜,我們尚無機緣將其代表作悉

數譯出,以使大家親睹其魅力所 在。

而更大的遺憾是,正因為看到 了心態史學的重要性,讀罷高兄的 大文之後,我又不免為學術界所面 對的、有時是自家設置的囿禁而抱 恨。令人慚愧的是,除了報告文學 界的幾位翹楚尚敢敏感地追隨之 外,坐冷板凳的學者們,至今充其 量還只能借少量僥倖記載下來的、 但業已安息在史籍中的人類活動遺 迹去揣測和臆度前人的心態, 而竟 未能啟用仍然活着的、更為完整也 更易於推斷的材料來研究當代社會 的心路歷程。或許有人會認為,那 就算不得「真學問」了,其實大謬不 然!仍以「謠言現象」為例,回想一 下, 自打開始志於學的時候起, 我 們哪一個不是從謠言堆裏滾過來 的?誰若把高兄的論題〈法國大革 命……〉轉換成〈文化大革命……〉, 那該能寫成一篇多麼富有啟發的文 章?然而,這個題目,外人(比如

自打開始志於學的時 候起,我們哪一個不 是從謠言堆裏滾過來 的?誰若寫一篇〈文 化大革命中的謠言現 象及其政治功能〉, 那該能寫成一篇多麼 富有啟發的文章? 那位麥克法夸爾教授)做不好,我們又不屑於做(即便做了也不敢理直氣壯地稱那叫「學問」), 奈之若何!

幸而, 日前偶然在北大書店購 得了一本法國人寫的《謠言》,回家 後一氣讀完,再點上一支煙浮想比 類,總算聊解了我在這個問題上的 求知渴望。作者卡普費雷,為「謠 言信息研究基金會」的主席(人家竟 有這樣的組織!),他不緊不慢地 分「謠言之生與滅」、「謠言的解 釋」、「謠言的利用」和「能夠撲滅謠 言嗎」這樣幾大部分,對此種社會 現象及其顯露的社會心態進行了條 分縷析。是書乃根據現代社會學的 取樣方法和分析技巧寫就, 故其客 觀性是難於置疑的。我想,讀者們 只要「能近取譬」, 便庶幾對學術界 暫時尚無由下筆的題目心領神知 了。

嚴格計較起來,如就此書之要 義而論,逕直把法文的題目 Rumeurs譯為《謠言》,似還有商酌 的餘地。因為,中國人一提起「謠 言」二字, 難免馬上聯想起屈子所 謂「眾女嫉余之蛾眉兮, 謠諑謂余 以善淫」,遂對此有先入為主的負 面價值判斷,將之看成不足為憑的 惡意流言。可是, 這與作者主要從 傳播學的角度來探究「小道消息」之 發生與發展的初衷已大異其趣了。 緣是我以為,與其將該書的標題譯 成先行判定其僞的中文詞「謠言」, 未若譯作其真僞尚待甄別的中文詞 「謠傳」。蓋此「傳」者,正《呂氏春 秋·察傳篇》所欲審察之傳聞也。

其所以不能先以真僞為尺度來 衡量某類消息是否「小道消息」,是 因為另一類消息也並不能因其無事 生非信口雌黃而不成為「大道消 息」。這一點,我們只要看一看卡 普費雷先生的分析便知端的。他 説:「事實上,以『未經證實的』, 尤其是『虛假的』信息為標準而確立 的定義,是意識形態上的定義,反 映了反對謠傳的偏見......如果真是 這樣,那麼任何人都不會把謠傳放 在心上。然而, 謠傳之所以有人相 信,正因為謠傳經常最終被發現是 『真實的』,如洩密和政治內情的曝 光。(頁10-11, 文 中Rumeurs 的 譯名均依我的理解易為「謠傳」,下 同)政治家們似乎比任何人都更樂 於和善於説謊,所以,我們在「虛 假的」和「未經官方公開證實或者已 經被官方所辟謠的」這兩種對謠傳 的定義中,只能選擇其一,否則就 會自相矛盾地推出所謂「官謠」的存 在。卡普費雷先生言之鑿鑿地寫 道:「在任何一個國家裏,越是接 近政權的人,就越是明白向公眾宣 佈的事實可能與真正的事實是風馬 牛不相及的。為了不像蠢貨一般死 去,必須聽聽謠傳,即打聽隱藏在 官方説法或官方沉默的表象之下的 事實。在蘇聯進行的有關謠傳可信 程度的調查中,在被調查者中,認 為謠傳比官方傳播媒介所發佈的 信息更為可信的知識分子達95%, 而在農民中,這個比率為56%。」 (頁108)

明白了這一層,我們便可以省得,那種把政治學習時間弄成了傳播小道消息時間的怪異現象,決不會只是敝邦的土產。人們之所以渴求謠傳,並不是因為他們天生就喜歡追逐虛假,相反倒是因為他們恰

越是接近政權的人, 就越是明白向公眾真 你的事實可能與真正 的事實是風馬牛不 及的。為了必須聽聽 一般死去,必須聽聽 語傳,即打聽隱藏在 官方説法或官方沉默 的表象之下的事實。 恰太需要真實。如果掌握權力的人 不能夠向被統治者道出真相(即使 我們假定每一次這樣做都有正當的 理由),那麼,人們就只有求助於 謠傳(即使他們上謠傳的當並不比 上當局的當更少)。正是在這個意 義上,卡普費雷提出,謠傳是一種 「反權力」——「它揭露秘密,提出 假設,迫使當局開口説話。同時, 謠傳還對當局作為唯一權威性消息 來源的地位提出異議......謠傳揭露 了人們絲毫未產生懷疑的事和某些 隱藏的真相,從而增加了政治的透 明度, 並孕育了反權力。謠傳起到 了一種干擾作用,是第一台自由廣 播電台。」(頁19)正因為有了這種被 認為比官方來源更可靠的「小廣 播」,人們便總是傾向於或習慣於 對「大道消息」正話反聽(充其量信 其「但書」之後)。而當局若是足夠 聰穎、省得了這種「正言若反」的規 律和效應的話,那它也完全可以將 計就計倒過來利用自己的信用— 如果想搞臭哪項工程或哪個人,只 需下命令讓傳媒對之多講好話即 可,與此相左的謠傳保管會隨之蜂 起,此正合偈云:「假作真時真亦 假」!

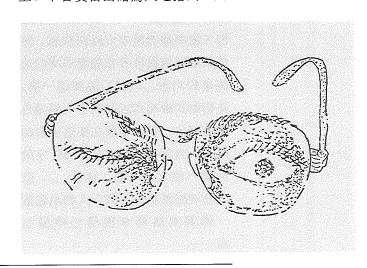
然則,若僅此為止,謠傳這種 初看起來不正常的社會現象豈不是 大大增加了「公開性」,滿足了人們 的求知欲,而《禮記·儒行篇》所謂 「聞流言不信」的教訓亦徒為迂闊之 論了麼?但是且慢,更引人入勝的 分析還在後頭。由於人性自身的種 種毛病,那些到處刺探「有甚麼新 聞」的人們,又很可能「播下龍種, 生出跳蚤」,恰可對上太虛幻境的 那 句下 聯——「無 為 有 處 有 還 無」!

年少時不曉事,一聽到戈培爾 那句惡劣的名言——「造謠一千次 便成為真理」,總以為世間有少數 幾個專門混淆視聽的佞人, 躲在哪 個陰暗的角落裏不厭其煩地扯同一 個謊,直到人們誤信為真才罷。到 後來,讀了些書,也經了些事,方 慢慢地悟出來,「好人」和「壞人」之 間並不是那麼涇謂分明的, 而所謂 「选謠一千次」, 也很可能並不是都 從一個巫婆的風口袋裏放出來的, 恰恰相反,它往往需要一千個人有 意無意地接力完成。這一點粗淺的 道理, 倒不必非等到讀了卡普費雷 先生的書才能弄懂。我方才提到的 《呂氏春秋·察傳篇》,早就觀察到 了這類現象:

謠傳揭露秘密,提出 假設,迫使當局開口 說話。謠傳揭露了例 們絲毫未產生懷藏的事和某些隱藏的 相,從而增加了政治 的透明度,並孕育了 反權力。

夫得言不可以不察。數傳而白為 黑,黑為白。故狗似玃,玃似母 猴,母猴似人,人之與狗則遠矣。

我甚至還見到過一個熱衷此道的 人,他聽到某種傳聞後詫異道: 「這故事原是我編的,傳來傳去, 走成了這個樣!」正是在這個意義 上,卡普費雷出語驚人地指出: 謠



話傳的內容包含一切,並以一種類似洩 露天機的方式出現。 當話傳恰好解答某種 個人憂慮,或解決一 場衝突的時候,天機 洩露了。 傳的根源並不在公眾之外,而在於 我們之中——「到處去尋找謠傳的 始作俑者,是將謠傳這個現象簡化 成一個純粹個人的問題,與群體無 關的病態的問題:始作俑者或是個 自覺或不自覺的造謠癖,是個初出 道的巫師,是一句走了樣的戲言, 或者是個人之間的私怨報復。這些 場景可以編出一部絕妙的好電影。 但是,如果公眾在看電影時是觀 眾,那麼在謠傳中,公眾卻是主要 的演員。」(頁27)。

因此,真正重要的還在於,必 須對聽謠傳謠的群體進行研究,從 而對整個社會的心態進行精神分析 式的診斷。韓愈曾在〈原道〉中不解 地慨嘆:「甚矣,人之好怪也!不 求其端,不訊其末,惟怪之欲聞。」 其實,細究起來,人們並不是對任 何的怪消息都熱衷於傳聞的, 關鍵 還在於這類乍聽起來很怪的消息是 否暗合和宣洩了自家深藏的私欲。 卡普費雷分析道——「謠傳的內容 包含一切,並以一種類似洩露天機 的方式出現。當謠傳恰好解答某種 個人憂慮,或解決一場衝突的時 候,天機洩露了。第一批傳播那些 淫穢謠言的,是那些強烈地抑制住 他們的性衝動的人, 他們從這類色 情下流的趣聞軼事中得到快感,同 時又能扮演揭發者和義憤填膺的道 德家的角色。」(頁57)說到這一層, 我們與其舉那些近前的令人眉飛色 舞的例子, 毋寧舉藏在聖賢書裏的 例子,因為它似乎更貼合「謠」字的 本義(《説文》:「謠,徒歌。」),故 而也更能説明從古到今人們是怎樣 一貫利用謠傳來獲得心理滿足 的----

牆有茨,不可掃也。中冓之言,不可道也;所可道也,言之醜也。 牆有茨,不可襄也。中冓之言,不可詳也;所可詳也,言之長也。 牆有茨,不可束也。中冓之言,不可讀也;所可讀也,言之辱也。 (《詩經·鄘風》)

我們且把那些注呀疏呀的都撇開, 直讀本文,這不正是幾個長舌婦在 那兒嘰嘰喳喳地咬耳朵,談論她們 想幹而又不敢幹的事麼?既然中冓 裹的悄悄話是「不可道」、「不可 詳」、「不可讀」的,又焉知人家「言 之醜」、「言之長」、「言之辱」邪? 所以,這裏就需要發揮想像力了。 而想像的通道一開敞,「白日夢」也 就做足了,不自覺的心理治療也就 完成了。

也正因為有了滿足慾望的想像 力作為支撐,我們才可以弄清:何 以連最稚拙無稽、最荒唐可笑的蜚 短流 長都會有人寧肯相信,而且把 它修改和補充得越來越可信。正如 卡普費雷所觀察到的——「當傳謠 者感到自己的話未能説服人,他便 會立即提出另外一個人, 一個比他 更知情、更權威、並被假定為消息 來源的人......這就是最主要的一 點: 傳播重要信息的人經常尋求說 服他人, 使之相信。因此傳播謠言 者很少有持中立立場的。傳謠者不 會僅僅滿足於宣佈一項消息,就像 人們將一封信投入郵筒一樣。他本 人完全牽涉進去,他把信息據為己 有,抛出這個信息,就等於抛出他 自己。這就是為甚麼謠言的傳播是 一連串説服行動的結果。」(頁72)我 們尋常看到, 越是叫人不敢相信的

傳聞,就越會有人詛咒發誓這是某 某親目所睹,也正是因了這個緣 故。

但實際上, 傳謠者根本用不着 去發那類毒誓,因為聽謠者之愛信 不信,原本有他的先入之見。如果 你説出來的並非他渴望聽到的東 西,那麼,即使聽起來可信性很 強,他也會「寧信其無,不信其 有」。而如果你能正中彼懷,則即 使他明知這是「天方夜譚」, 也會毫 不猶豫地接受它, 並把它弄得稍微 像樣一點兒後再傳播出去。因此, 在謠傳的一串串泡沫之下,潛藏着 一股股更為穩定和更為真實的深 流,它反映出我們的社會因階層、 職業、才能、性別、年齡、種族、 信仰、習俗、地域等等方面的不 同,而區分種種相對封閉的利益集 團。正因為有了這些社會群體存 在,那些聳人聽聞的消息才會各自 具有其傳播的空間。儘管這些謠傳 有時候照外人聽來像是一些荒誕不 經的笑話,可是在圈子之內,即使 人們不見得真心篤信, 卻仍會津津 樂道, 使之不脛而走。在這方面, 卡普費雷恰恰舉出了中國文革後期 盛傳的有關尼克松訪華時偷了九龍 杯, 而周恩來又安排魔術師巧妙取 回的例子(可惜我們這些好材料都 被別人先用了!),來說明這種絕 對超逾常情的謠傳曾如何「加強了 中國人民自己對自己勾劃的形象的 主要特徵:人口眾多、充滿智慧的 中國人終於不可抗拒地取得了對狡 詐的外國人的最後勝利:但同時中 國人也懂得如何行動以使雙方都不 失面子。」(頁151)其實,用不着多 費腦筋去找尋,這種專屬於某個圈 子的流言蜚語俯拾皆是。試想:就 算王安石不去「衣臣虜之衣,食犬 彘之食」,身屬保守派的蘇老泉就 找不到理由(比如剛好反過來是「肥 馬輕裘、鐘鳴鼎食」)來寫〈辨奸 論〉,以博得其朋黨的喝彩了麼? 再試想:有關《靜靜的頓河》著作權 的謠傳之所以歷久不衰,能和那一 大幫沒被瑞典人看中的作家的酸葡 萄心理無涉麼?所以,From Mao To Mao(從毛詩到毛時代),算不 得「人心不古」的事情,大概也只有 「聞(他人)過則喜」這一條了罷?

那麼,講了一圈,究竟如何總結對謠傳的透視呢?我們先說一下卡普費雷先生自己的定義。他認為,人們稱之為謠傳的東西,必須同時滿足下述三個條件:第一,該信息必是「並非通過大眾傳播媒介傳遞,而是通過某個個人,通過工,「這個信息必須是人們在等待之中的,它滿足人們或是盼望或是恐懼的心理,或符合人們多多少少已意識到的預感」:第三,「這個信息對群體來說又必須是出乎意料之外的,會帶來直接重大後果的。」(頁54)總而言之一句話——謠傳是照

文革後期盛傳的有關 尼克松訪華時偷了九 龍杯,而周恩來又安 排魔術師巧妙取回的 例子,說明這種絕對 超逾常情的謠傳如何 加強了中國人民的自 我形像。



**44** 讀書: 評論與思考

謠傳者何?乃人們為 求真而暗闢的信息通 道,但其載負之知識 卻總是因接受主體的 私弊而受到虛假的曲 解。這正是「謠傳的 悖論」。 某一類人聽來既出乎意外又適在情理中的「路透社」新聞。

這定義固然不錯,但還嫌不完備,因為它只是從傳播學的角度下的。而如從認識論的角度去審查,則我們還可以對之進行重要的補充——謠傳者何?乃人們為求真而暗闢的信息通道,但其載負之知識卻總是因接受主體的私弊而受到虛假的曲解。這正是我想要説的「謠傳的悖論」,或曰「謠傳的怪圈」。

最後再講一點,人們究竟能否 擺脱這種狗咬尾巴式的怪圈呢?答 曰:即便能也難。這是因為,一方 面,由於官方傳媒的不足信,而人 們又無法擺脱對自己生存狀態的焦 慮,所以,想對謠傳閉目塞聽絕不 是辦法:另一方面,由於小道消息 源源而來,且又總是牽涉到難於啟 及的內幕或權威人士,所以,也絕 不可能逐一對其進行驗證核實。緣 此,問題便出現了——在「姑妄聽 之」以後,究竟應根據甚麼來決斷 是否「姑信之」呢?

恐怕,唯一可以求助的便是自家的直覺了。為了既不被官方傳媒蒙昧,又少受謠傳的愚弄,人們必須試着學會做一個「新聞分析家」,努力客觀地推想別人的談資其可靠程度有多大,即撇開一己之偏好去區分哪些謠傳確實有蛛絲馬迹,哪些謠傳只反映了人們的願望,而哪些謠傳則純屬編出來的笑料……

不過,這話說起來容易,做起來卻甚難。因為直覺是要建立在知識的基礎上的,而偏偏生也有涯,知也無涯。所以,就連我生平見過的直覺判斷力最敏鋭的人,也難保不上空穴來風的當。於此方面,說

別人容或人家不開心,我就講一個 自己的笑話讓別人開開心罷。前一 陣子,北京老是風傳地震。一開 始,我當然是從社會心理學去判斷 這些消息的,並不以為意。可是, 架不住消息再三傳來,越說越玄, 連「夜裏幾點以何處為震中」都有鼻 子有眼了,遂弄得我像三聞「曾參 殺人」之後一樣,不敢固執自家原 有的直覺了。畢竟,死生亦大哉, 玩忽不得,更何況還有女兒同住, 舔犢之情甚切,故為防萬一,不得 不大冷天兒地在院子裏搭了個旅遊 帳篷,整夜貓在裏邊「擁被聽雪 聲」。直到次日清晨想起來跟《中國 地震報》的朋友通了個電話,方才 悟過來——誰要以為有人能準確 地預知何時何地有大震, 他也太高 抬目前地震科學的水平了!

嗚乎——只能自嘲「杞人憂 地」了!謠傳之捉弄人,一至如此。 不然,我又何必分心來書空咄咄 呢?

1992年9月16日

劉 東 哲學博士,現任中國社會 科學院外國文學研究所理論室助理 研究員,並兼任「海外中國研究」叢 書執行主編,著有《西方的醜學》及 學術論文多篇。