## 對近代中日比較的思考

#### • 高中鵬

《二十一世紀》第14期刊出王中江 先生文:〈福澤諭吉和張之洞的《勸學 篇》〉。王先生從幾個不同的層面論證 了近代中國與日本對西方文化迥然不 同的態度, 並據此分析了近代中日兩 國不同命運的原因。透過人物,看時 代與國家,讀後獲益良多。就我個人 感覺而言,這一比較建立於近代中日 兩國同是東方封建國家,都面臨西方 的衝擊、挑戰的簡單同一之上,這個 前提顯然是重要的, 否則比較就無意 義。但後來作者凸現出相比較的人物 的差異時,卻忽視了他們所從屬的背 景。因而, 王先生的論證比較雖是認 真、細密,但結論卻帶有情緒化。彷 佛一個貧苦人家的子弟, 目睹鄰居富 人之子的闊綽,不免在艷羨中夾着些 憂怨。在這樣的情緒下,對歷史的指 責多於理解。就此我談一下個人對近 代中日比較的想法,作引玉磚。

日本幕末的思想界已 破除了封建等級觀念 絕對神聖的自然法 則,為接受近代的科 學、民主作了極有益 的鋪墊。

#### 日本幕末思想趨勢

先說日本,日本在「享保改革」 (1716年,享保之年)前,德川幕府的

精神支柱是從中國引進的「朱子學」。 「朱子學」以「理氣之説」為基礎,「理」 是宇宙的最終根據, 由氣的作用使萬 物獲得具體形態而存在。它把自然界 與社會合為一體,以自然界的秩序來 説明社會中的上下關係,從邏輯上把 社會的等級秩序推定為給定的自然法 則,這與中國的情形是一樣的。這一 給定的自然法則維護了社會的穩定秩 序,但它也需要現實的秩序穩定為前 提。因而在享保時期幕藩體制日趨動 搖的時候,「朱子學」也逐漸喪失了威 信, 荻生徂徠(1666-1728)的學説粉 墨登場。徂徠學儘管其目的仍在於阻 止商業資本的發展,維持原來的等級 秩序,但徂徠學從人的「作為」的角度 批判朱子學的自然秩序觀, 否認社會 現實秩序的自然法則,所謂「陰陽五 行」等儒家哲學概念都是「聖人」為「治 國平天下」所行使的「術」,「道乃先王 所立,不在自然之中」①,根本就不 是自然法則。

安滕昌益(1703?-1762?)是日本幕末很有思想特色的人物,著有《自然真營道》、《統道真傳》。他曾明確地說,所謂「五倫」道德、士農工商的

身分秩序都是「聖人」創造而來,他希望把現實的種種矛盾與不合理復歸到「聖人」的「作為」以前去解決,建一個公平世界。安滕昌益的思想有濃重的烏托邦色彩,這並不重要,重要的是,他同樣從觀念體系的高度否定了朱子學的自然法則。

日本幕末的思想界比較有影響的 還有「國學」與「洋學」。

日本的「國學」始於元禄年間,「國學」強調研究日本古典來闡明日本古代之道。國學認為長期以來日本人的生活、學術受到來自中國的儒、佛思想——「唐心」、「佛心」的歪曲,國學家主張用文獻學的方法確實地把握日本古典的真象,了解自己腳下的日本,而不是抱住中國的古典不放。國學以日本自我為中心,反對儒、佛思想束縛,對日本人來說是一種思想解放,一個進步。

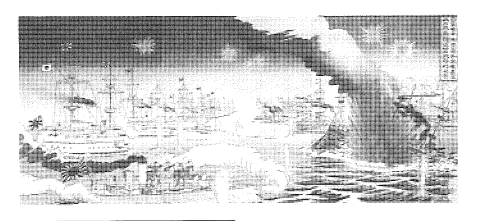
幕末的「洋學」在德川幕藩體制下被稱為「蘭學」或「蠻學」,指歐洲各種科學與研究,其內容包括醫學、曆學、天文學等。在當時日本人看來,歐洲的學問即「洋學」不外就是荷蘭的學問,而長崎設立荷蘭商館只限於貿易,學術文化是極受排斥的。享保改革後,德川幕府開始准許歐洲各種科學總在「蘭學」的名稱下普遍傳播,當然也只限於技術科學,由封建統治者輸入、傳播。十八世紀後半期,醫師

前野良澤、杉田玄白等通過人體解剖實驗證實了荷蘭解剖學的正確可靠,並於1774年(安永3年)翻譯出版了《解體新書》,促進了洋學的傳播。1823年(文政6年),德國醫師西博爾德(Franz von Siebold, 1796-1866)前往荷蘭館任醫生,「他不僅精通醫學,而且從動物學、植物學、人類學、地理學到政治、經濟無不通曉,他將這些知識無保留地介紹給了日本人。」②由於他的貢獻,洋學曾一度迅速發展,據說「已發展到作為否定封建制的近代科學的萌芽狀態」,「大有成長為否定幕藩體制的學術之勢」③。

簡略回顧一下日本幕末的種種思想,雖然它們有不少甚至是相當嚴重的缺限,但也可以清楚地看出日本的思想界已推倒了盲目的偶像崇拜,破除了封建等級觀念絕對神聖的自然法則,為接受近代的科學、民主作了極有益的鋪墊。

### 十九世紀中國士人 心目中的儒學

反觀中國,鴉片戰爭前,乾嘉之 世學術界是漢學一統天下,道咸後, 漢學式微,漢宋趨於合流。但無論是 漢宋對峙還是合流,儒家的倫常觀念 始終是價值觀的核心。長期統治的效



當中國士大夫為體用 問題爭論不休之時, 日本已大量輸入西方 科技與思想,並且成 績輩然。 136 批評與回應

中國的士大夫堅信中國文化的一貫正確、有效。西學東漸後,他們甚至還奢望用儒家倫理去融化、改造西學。

驗及反複的灌輸已將它內化成一種牢不可破的信仰。中國的士大夫堅信中國文化的一貫正確、有效。西學東漸後,他們甚至還奢望用儒家倫理去融化、改造西學④:

不惟不應彼教奪我孔孟之席,且喜吾 孔孟之教將盛行於彼都而大變其鄙 俗。……蓋堯舜孔孟之教,為天地立 心,為生民立命,乃乾坤所繫以不敝 也。天地生人為貴,人之道以倫常為 本,彼際天並海之夷,以千百國計, 皆人也,有血氣即有心智,皆可以人 道治之者也。……天誘其衷以互市故, 朋遊中土,而漸近吾禮義之俗,彼自 知前者之蔑棄倫紀之不復可以為人, 有不幡然大變其故俗者?!

看來這並不是偶然的,1876年郭 嵩燾出使英國時,趙烈文就曾希望郭 於「使事之暇,率先聖道以倡其風」, 「使其震炫一世之長,退而無所依 據。」⑤這樣的幻想在當時是不奇怪 的,以往的歷史已一再證實了中國文 化的博大能容,據此推測同樣會同化 西方:「中國之道,如洪爐鼓鑄,萬 物歸一治,若五胡、若魏、若遼金、 若金元,今皆與吾不辯也,他時(洋 人)終必如此。」⑥

西方的挑戰畢竟十分有力,許多官僚、士人都認識到這是數千年來的一大變局,中國對此不能不作出回應。但他們只是就「儒教傳統沿襲了一套人們所關注的和存在的問題,從而對西方的衝擊作出回應的」⑦。士大要求變革以救時,所謂「窮變、變通」,其實也不過是基於儒學的「經、權」理論。朱熹説:「經是常行的道理,權則是常理行不得處,不得已而有所變的道理。」⑧權是反經合

道,而不是離經叛道,權變是為了維 護經常。明白了「經、權」的變革觀也 就自然理解了近代「中體西用」的價值 判斷與選擇。郭嵩燾算是近代中國的 開通人士了,他承認西方國家治國經 邦有本有末, 由衷地講了幾句西方的 好話, 遭到很大的排斥。他曾説: 「聖人能制權,天時人事之窮,以道 貞勝,而有以通其變,後世守之為常 法,聖人於其時創而行之,則權道 也。」⑨他顯然是在為變革辯解,反對 一味執經常而不知權變。但他終究認 為「三代典禮,兼綜畢貫,山涵海納, 終不能有易。」⑩王韜是近代中國最早 接觸西方、走出國門的人士之一,上 個世紀60年代他以學者的身分遊覽過 英國,70年代訪問過日本。他很欣賞 西方的機械文明以及清明的政治、醇 美的風俗,希望有朝一日「西國之學 術技藝大興於中土」⑪。但他在牛津 大學演講時,就孔子之道侃侃而談: 「孔子之道,人道也:有人斯有道。 人類一日不滅,則其道一日不變。」⑩ 他對日本積極效仿西方,卓有成效, 有過肯定的評價;但對日本易服色、 改正朔、變制度等深層次的變革很不 以為然,以為徒使敦厚古樸之風蕩然 無存, 襲西方之皮毛而已, 未得其 精⑬。幾乎整個十九世紀,在一般的 士人心目中儒學的倫常觀念如同日月 經天、江河行地一般自然、可靠,它 構成近代中國人接受天賦人權、人人 平等等民主觀念的一大障礙。

#### 中日比較和兩篇《勸學篇》

這裏僅就中日兩國擁有不同的文 化氛圍而談。其實,相應地,它們有 不同的社會結構,內在的商品經濟成

中日兩國有不同的社會結構,內在的商品經濟成分以及兩國發展中所承擔的內在、外在壓力都不相同,在比較近代中日兩國時,不能把兩國放在同一起點上,等量齊觀。

中日比較 137

分以及兩國發展中所承擔的內在、外 在壓力都不相同,中、日畢竟是兩 個 不 同 的 國 度。巴 林 頓・摩 爾 (Barrington Moore)在認真分析研究 後斷言:「造成日本、中國在近代的 不同命運的關鍵原因是它們封建制度 的差異, ......國內社會結構的不同構 成了主要的差異。」「日本和中國不同, 而在十八世紀已經依靠自己的力量開 始向近代國家轉變邁出了實質性的步 伐。」 ⑭ 這 與 賴 蕭 爾(Edwin O. Reischer)的看法不謀而合⑮。家永 三郎也説:「日本之所以開始走資本 主義化的道路,是因為國內生產力的 發展已告成熟,接近到了必須突破封 建社會框框。」16因而,在比較近代中 日兩國時,不能把兩國放在同一起點 上,等量齊觀。

回過頭來再看福澤諭吉與張之洞 的比較,他們除了都寫了篇名叫《勸 學篇》的東西,生活年代大致相仿外, 就沒有甚麼相同的地方了。他們處於 不同的文化氛圍、生活環境,各自的 生活閱歷、社會角色、對社會所擔負 的責任都大相逕庭。他們是各自文化 的承擔者與表現者, 他們思想的差異 極大乃至針鋒相對完全是可以理解 的。從他們的不同思想中反映了近代 中日兩國對西方文化態度的巨大反 差,但這或許不能完全歸為近代中國 歷史的「錯」,歷史的發展或許就要付 出那麼大代價。以為百年前中國就應 着手改革開放大概只能是我們今天的 願望與希冀。另外,有一點值得注 意,福澤的思想在當時並不是日本思 想的主流,甚至是逆流①。把他的思 想作為日本回應西方的代表或典型與 中國進行比較人為地誇大了中、日兩 國對西方文化態度差異的程度, 不利 於把握歷史的真象。

# ①③ 近代日本史研究會:《近代日

註釋

- 本思想史》(中譯本,北京:商務印書 館, 1992)卷1, 頁8; 頁19-20。
- ② 信夫清三郎:《日本政治史》(上 海:上海譯文出版社,1982)卷1, 百150-51。
- ④ 李元度:〈答友人論異教書〉,邵 之棠輯《皇朝經世文統編》,卷1, 〈學術〉。
- ⑤ 郭廷以:《郭嵩燾先生年譜》,頁 558-59。
- ⑥ 鄧嘉績:〈扁善齋文存〉上卷, 《覆楊緝庵書》。
- Thao Chang: Liang Ch'i-chao and Intellectual Transition in China, 1890-1907 (Harvard Univ. Press, 1971), p. 3.
- 图 朱熹:《朱子語類》卷37,第3 冊, 頁1639, 轉自韋政通:《儒家與 現代中國》,頁78。
- ⑨ 郭嵩燾:〈讀論語〉,《養知書屋 文集》卷1。
- ⑩ 郭嵩燾:〈禮記質疑自序〉,《養 知書屋文集》卷3。
- ①⑫ 王韜:〈漫遊隨錄〉,鐘叔河主 編《走向世界叢書》(長沙:岳麓書社, 1985), 頁155; 頁97。
- (13) 王韜:〈跋 日本岡鹿門文集後〉, 《弢園文錄外編》(北京:中華書局, 1959), 頁283。
- ② 巴林頓·摩爾:《民主和專制的社 會起源》(中譯本,北京:華夏出版 社,1987),頁200、214。
- ⑤ 賴蕭爾:《近代日本新觀》(中譯 本,北京:三聯書店,1992),第一 編。
- ⑩ 家永三郎:《日本文化史》(中譯 本, 北京: 商務印書館, 1992), 頁
- ① 見註⑩, 頁61。

中日兩國對西方文化 態度的巨大反差,或 許不能完全歸為近代 中國歷史的「錯」,歷 史的發展或許就要付 出那麼大代價。以為 百年前中國就應着手 改革開放大概只能是 我們今天的願望與希 冀。

高申鵬 1966年生,現為中山大學歷 史系博士研究生。