## 評《內部的鴉片戰爭》

#### • 賀躍夫

James M. Polachek: *The Inner Opium War* (Harvard University Press, 1992).

鴉片戰爭在中國近代史上無疑 是一件具有劃時代意義的大事:一 個自稱「天朝」的泱泱大國敗在名不 見經傳的海外蠻夷之手, 這對傳統 東方世界來說,的確是「數千年未 有之變局」。因而它的衝擊波曾引 起崇尚儒家文化的日本朝野的震 動,成為激發日本武士尋求維新變 革的動力之一。然而這一本應在中 國國內引發政治與文化地震的事 變,在清朝統治階級中所激發的回 應卻微乎其微, 戰後的清政府在意 識形態上所堅持的華夷觀念與固步 自封的習性依然如故, 更談不上在 制度方面為適應新的歷史變局進行 重大變革。因而,歷史學家常常會 提出這樣的問題: 鴉片戰爭失敗的 經歷為何沒有使清朝當政者認清新 的國際局勢與自身的不足,從而引 發對自身制度與文化的反思與變 革?

對上述問題,以往的研究所作 出的各種解答可簡單地歸納為三 類: 其一是從晚清保守主義的思想 及政治根源來探討,認為中國傳統 的華夏中心主義觀念及以朝貢體制 為核心的國際秩序,直到1880年代 仍為清朝官方奉行的指導思想,觀 念的陳舊阻礙了清朝認識到與海上 強國競爭的必要性: 其二是從戰後 中國的社會政治環境來着手,認定 鴉片戰爭後各地的社會動亂,尤其 是太平天國運動, 使清朝統治當局 不得不傾全力於國內問題,從而分 散了對外問題的注意力: 其三則是 簡單地歸咎為處於封建社會沒落時 期的整個清王朝統治集團的腐敗無 能,守舊昏庸的滿清親貴當道,較 開明的「開眼看世界」的林則徐等人

鴉片戰爭的衝擊波曾 引起崇尚儒家文化的 日本朝野的震動,成 為激發日本武士尋求 維新變革的動力之 一。然而在清朝統治 階級中所激發的回應 卻微乎其微。

受到排擠。翻開各種中外學者關於 鴉片戰爭時期的論著,對上述問題 的闡釋大體不出以上三種思路。然 而1992年新出版的《內部的鴉片戰 爭》卻為我們提供了一個新的答案, 著者從幕後的政治鬥爭入手,透過 這一時期影響清朝對外決策的各種 政治勢力及其紛爭,為我們揭示了 一幅鴉片戰爭史的新書面。

### 士大夫群體及其 關係網絡

本書描述的主人公是士大夫群 體,按著者的定義,「士大夫」是指 參與首都政治與文化生活的士人。 因舉人以上的人才有資格獲得各種 公私資助赴京參加會試,故他們大 多有舉人以上的功名。可能具有這 一資格的人,不超過兩萬五千人, 實際人數則少得多。本書集中探討 的集居於北京南城的士大夫群體, 約有一千餘人,主要由職位清閒的 翰林、候補京官、中低級京官及赴 京應試的各省舉人構成。這個群體 的最核心部分是翰林、內閣舍人、 御使及充當士人政治庇護領袖的官 員,他們對京城政治及科舉考試消 息靈通,構成吸引新來者的中心磁 場。

南城士大夫群體雖然人數不 多,但他們提供了一種社會橋樑: 一頭連接起外省想獲知京城消息與 文化時尚的科舉士人,另一頭則連 接起官場的當權人物。他們通過各 種私人關係,形成複雜的庇護關係 網絡,包括在科舉考試中形成的主 考官一門生關係,科場同年關係,

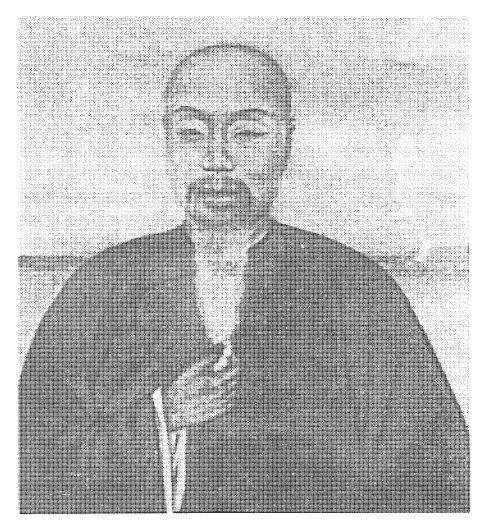
以文會友的文字之交, 以地緣為紐 帶的同鄉關係等,並繼承明代東林 黨的遺風,結社集會,形成較穩固 的社交與政治集團。

鴉片戰爭前的一、二十年間, 北京南城的士大夫群體已十分活 躍。1814年結成的宣南詩社,表面 上是士大夫吟詩唱和的文學社團, 實際目標則是本社成員相互庇護與 幫助,以加強其在仕途的競爭能 力,林則徐也曾參與其活動。1827 年宣南詩社的核心人物之一蔣攸銛 在兩江總督任內因漕運改革失敗而 降調,兩年後又因故被革職,宣南 詩社的關係網大受其損。但士大夫 相互援引、庇護的傳統並未就此中 止。當1830年代清朝面臨外交與軍 事危機時,林則徐與御使黃爵滋、 徐寶善等結成的小集團聯合, 抓住 時機對清政府的對外政策發揮了重 大影響。

士大夫集團靠「清議」來搏取社 會與政治聲望,增加其在清政府內 的地位, 並影響清朝當局的政治決 策。道光皇帝在1839年決定嚴禁鴉 片,主要就是因來自黃爵滋、林則 徐士大夫圈子的清議的壓力所致。 而黄、林等人之所以要抓住這一問 題,按本書的分析,是出於要在清 朝政治體制之內更穩固地建立其權 力基礎的合法性的動機。鴉片問題 為這些滿懷野心而地位又並不牢固 的士大夫提供了他們感到值得一搏 的機緣。具體就林則徐個人而言, 他的政治意圖也在於謀求提高自己 在朝廷中的政治聲望和地位,希望 通過完成廣東禁煙而得到兩江總督 的職位。

本書開頭的兩章即着力於揭開

南城士大夫群體提供 了一種社會橋樑:一 頭連接起外省想獲知 京城消息與文化時尚 的科學士人,另一頭 則連接起官場的當權 人物。他們通過各種 私人關係,形成複雜 的庇護關係網絡,並 繼承明代東林黨的遺 風,結社集會,形成 較穩固的社交與政治 集團。



> 士大夫文學結社、社交酬應及「清 議」等現象底下所隱藏着的權力爭 鬥的底蘊。其根源在於漢族士人在 一個仍由滿人控制的仕途上, 具有 不安全感,因而往往要藉相互援引 與庇護來增強其地位。這樣來看, 在士大夫們唱酬集會、慷慨激昂地 品評時政的背後,是爭權奪利的權 力慾望。故從本書著者的視角來 看,鴉片嚴禁派與馳禁派之爭,也 不再具有任何道德評判意義,不能 貼上愛國主義與賣國主義的標籤, 它只不過是以黃爵滋、林則徐為首 的士大夫集團為了其政治目標而使 用的一個砝碼或所玩的一個遊戲。 不幸的是恰好是這種幕後的政治爭

門左右了清朝在戰爭中及戰後的對 外決策。

## 二 林則徐與主戰派輿論 的誤導

被中國史家稱頌為「民族英雄」、「偉大的愛國主義者」、「近代開眼看世界的第一人」的林則徐, 在本書著者的筆下成了熱衷於爭奪權力、好大喜功和善於玩弄計謀的官僚。

林則徐在鴉片戰爭前的長期仕 途生涯中,注重的是水利、漕運、 河工等國內問題,對外交事務並無 明確的目標與綱領, 只是為了加強 其政治權勢而捲入禁煙爭端。作為 欽差大臣到廣東後, 他出於搏取政 治資本的需要, 超出清朝給他指示 的範圍,不僅沒收銷毀外商的鴉 片,而且試圖採取「具結」等手段, 一勞永逸地禁絕鴉片。如此一味採 用強硬手段, 甚至不惜停止中英貿 易,終於使中英衝突升級,導致了 戰爭的爆發。

當清政府所最為擔憂的「邊釁」 終成事實之時,林則徐成了啟邊釁 的罪人而遭道光皇帝的斥責與革 職。處在這種境地的林則徐及支持 他的士大夫圈子, 為了給林開脱責 任就製造了大量的輿論:一方面掩 飾廣東戰場的真象,另一方面不遺 餘力地指責其對手——主和派。 英軍的既定戰略目標是長江下游, 通過扼住清朝漕運通道而迫使清朝 就範。廣東並非英軍的戰略目標所 在,因而廣東雖然為戰爭爆發之 地,但並沒有被英軍征服。 林則徐 及其追隨者們卻通過私人通信等各 種手段,一面指責清朝官軍無能, 一面誇大團練鄉勇的作用。三元里 抗英事件就是明顯的一例: 這次事 件不過使英軍一人死亡, 十五人受 傷,對英軍來說是一次微不足道, 毫不影響戰爭進程的小事件。但通 過張維屏、駱秉章等廣東士人及主 戰派官員們繪聲繪色的誇大的描 述, 並通過北京南城士大夫們的宣 傳, 三元里事件卻變成了一次對英 軍的重大勝利,並在士人中廣為流 傳。這種誇大廣東抗英運動的宣 傳, 意在證明英夷並不可怕, 並非 不可戰勝, 他們在江浙得手是因清 軍的無能與指揮失當。戰爭中林則

徐基本上還是以過去的海寇來看待 英國人,認為英夷貪婪成性,並非 為政治目標而戰, 只要持久地打下 去,使其無利可圖,就可將其制 伏。被誇大的廣東抗夷的勝利,似 乎為其提供了事實根據。

在誇大宣揚廣東民間抗夷運動 的同時,林則徐及其盟友也大力攻 擊主和派。最先指責的目標是琦 善,其次是奕山,最後指向軍機大 臣穆彰阿, 把戰爭失敗的責任全部 歸咎到他們頭上。1840年冬林則徐 被革職,琦善來粤取而代之。次年 初北京南城士大夫即竭力為林游 説, 林及其在廣東的盟友將琦善在 廣東的所作所為及時地通報到北 京。而在京的黃爵滋等則串通南城 士大夫,一時間不下十餘封奏折遞 送到道光皇帝之手,嚴參琦善,終 使琦善被革職鎖拿解京。顯而易 見,即使在主和派當政的時期,主 戰的士大夫集團的「清議」在政壇仍 是一股舉足輕重的政治力量。

為幕後政治鬥爭服務的上述輿 論,也對戰後對外新認識的形成發 揮了作用。主戰派士大夫繼續宣傳 諸如三元里抗英運動、姚瑩在台灣 的抗英活動等等歪曲、誇大事實的 勝利,指責琦善等主和派賣國。同 時,魏源在戰後編成的《海國圖志》 等書中, 還較系統地闡述了林則徐 在戰時已指出過的制夷戰略: 敵人 雖然船堅炮利,但不利於消耗戰 術,因其必賴貿易與搶劫來支付戰 爭開銷:應攻其弱點,像明代對付 倭寇一樣來對付英夷: 民心可用, 應依賴本地義勇等等。而姚榮在 《康輶紀行》中,則利用他在台灣審 訊遇難英船俘塵時獲得的一些關於

三元里抗英事件不過 使英軍一人死亡,十 五人受傷,但通過張 維屏、駱秉章等廣東 士人及主戰派官員們 繪聲繪色的誇大的描 述, 並通過北京南城 士大夫們的宣傳,卻 變成了一次對英軍的 重大勝利,並在士人 中廣為流傳。

魏源與姚瑩在士大夫 群體中享有盛譽,他 們所著的《海國圖志》、《康輶紀行》, 構成戰後對外新認識 的重要知識來源。 尼泊爾、印度的知識,主張利用尼 泊爾及印度來制英夷。魏、姚均是 當時在士大夫群體中享有盛譽的 人,他們的書構成戰後對外新認識 的重要知識來源。然而儘管他們的 著作介紹了一些新的關於外部世界 的知識,但他們所力圖樹立的觀念 卻是:沒有新的軍事技術,清朝也 能或本應能打敗海上敵人。

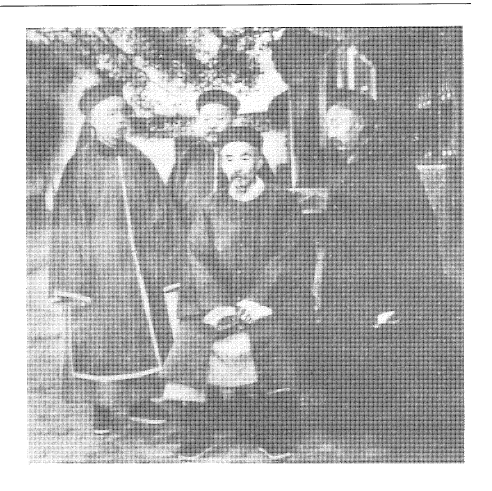
說鴉片戰爭完全沒有對士大夫 造成震動,顯然是不確切的,事實 上戰後士人對外部世界的關注的確 增加。但由於上述原因,這種對外 的知識熱情並沒有引起對那國文化 的自我意識,也沒有引起對那些能 使敵人獲勝的軍事與經濟制度的正 面認識,反而使人們確信:林則徐 本來是正確的,西夷儘管看起來可 怕,但並不對清朝構成真實的威脅 和挑戰,更不需要為了對付它而變 革自身的制度與文化。這樣,戰 雖然給士大夫們敲了一記警鐘,但 其結果卻是更深地把他們束縛在故 步自封的思想觀念之中。

# 三 幕後權力鬥爭的延續 與1850年政治變動

1850年,林則徐、姚瑩相繼被 咸豐皇帝召回重用,而戰後一直執 政的穆彰阿、耆英則被撤職。本書 認為,這一重要的政治變動,是新 一輪幕後權力鬥爭的結果,並對晚 清政治史的發展產生了重要的影 響。

以穆彰阿為首的滿清親貴集團 在戰後控制了朝政,漢人軍機大臣 相繼受到排擠,翰林院也為穆氏所 控制,重要地方督撫大多也為穆的人所充任。穆氏集團的集權措施,加劇了漢人士大夫與滿人親貴集團的矛盾,以穆為首的主和派在朝得勢後不到兩年,就使漢人士大夫。全走到其對立面。原本有學派之學、現在為了反對當朝的大夫,現在為了反對當朝原來的主戰派士大夫(主要師從相對之事,結成顧亭林先生祠會,以紀念顧炎武為名進行聚會,策動反條約運動,試圖倒穆彰阿、扶漢人軍機祁寯藻。

在這場持續數年的權力鬥爭 中, 漢人士大夫集團之所以能最終 獲勝,是由於有兩個對他們有利的 政治環境。其一是清朝中央政府軟 弱, 對地方缺乏有效的控制力, 因 而穆彰阿集團並不能把其意志有效 地貫徹到各省。《南京條約》關於允 許英國人進城的規定在廣州就得不 到實行,戰後廣州地方士紳一直抵 制了英國人的入城要求。至1849 年,在兩廣總督徐廣縉的主持下, 再一次否決了英國人入城的要求。 徐廣縉與北京顧先生祠會的士大夫 有密切關係, 這種消息被及時的傳 到了北京,成為南城士大夫們攻擊 極力維護條約的穆氏集團的有力武 器。其二是戰後華南及長江流域農 村社會動盪不安, 也使皇帝要考慮 漢人士大夫們的意見,以便爭取他 們對鎮壓地方動亂的支持。但穆彰 阿當權時,致力於加強中央集權, 最關注的是維護中樞的安全,對廣 西等邊陲省分的動亂情況不聞不 問。廣西地方官上行下效,對鄉村 的動亂聽之任之, 使社會秩序嚴重



士大夫群體幕後的權 力鬥爭,往往左右清 政府的政治決策。

失控,至咸豐皇帝1850年初繼位之 時,幫會活動已蔓延至廣西全省 70%的地區。桂林士紳通過私人途 徑將廣西動亂情況通報給北京士大 夫, 顧先生祠會由此發動了一場向 皇帝揭露穆氏集團隱瞞、忽略廣西 動亂的活動,成為促使咸豐起用林 則徐、姚瑩而撤除穆彰阿、耆英的 另一個重要因素。

與通常看法不同的是,本書作 者對穆彰阿集團持同情態度,認為 穆當政時期代表了晚清政治史上的 一個重要時期,這一時期滿清權貴 充當了改革的執行者與保護人。為 維護和平和建立條約後的新秩序, 以適應變化的國際環境, 他們進行 了諸如加強財政與政治決策的中央 集權等方面的制度改革。而在此之

後,清政府摒棄了前一階段積極參 與和促進改革的態度,逐漸變為在 很大程度上敵視改革的力量。導致 這一變化的原因有二:其一是60年 代後的自強運動的指導者,主要是 來自處於權力邊緣的漢人官僚, 尤 其是在軍事領域。漢人軍事領袖在 1860年後使用西式武器平定各地叛 亂所獲得的戰爭經驗及擁有的新式 裝備,已足以對滿清的旗兵構成威 脅。因而清朝統治者在1870年後越 來越傾向於阻止軍事的進一步近代 化,力圖限制軍事改革的程度。其 二是1850年後朝廷越來越轉向從士 大夫輿論中尋求其自身權力合法性 的基礎,以獲得士大夫群體在政治 上的支持,因而認同了士大夫反西 方的保守主義。尤其是在慈禧當政

與通常看法不同的 是,本書作者對穆彰 阿集團持同情態度, 認為穆當政時期代表 了晚清政治史上的一 個重要時期, 這一時 期滿清權貴充當了改 革的執行者與保護 時代,朝廷一方面利用保守士大夫 的清議來非難、抑制奕訢的反儒教 傳統的革新措施,另一方面通過動 員士大夫的傳統主義,抑制新興的 掌握近代軍事設施的洋務官僚們。

從上述線索來看,本書著者認 定,顧先生祠會集團在權力鬥爭中 的勝利與穆彰阿集團的倒台,在晚 清政治史中不是一個政治進步,而 是一個倒退。

#### 四 文化沙文主義

從以上勾勒出的本書的基本觀 點,已不難看出著者是從揭開幕後 的政治權力鬥爭入手,以揭示這些 幕後的鬥爭如何影響了鴉片戰爭時 期清朝的對外決策乃至近代中國民 族主義的歷史。本書成功地將士大 夫群體的政治計謀、學派爭論、地 方士紳的抵抗運動、內亂等等,與 清朝的對外決策聯緊在一起,把鴉 片戰爭置於中國國內的政治環境中 加以透視。由此我們不難理解著者 使用「內部的鴉片戰爭」為書名所包 含的意義。但在本書的最後一章 中,著者還告訴我們,「內部的」一 詞還包括另一層面的意思,即著者 着力探求的驅動士大夫們政治行為 的深層心理動因。

從政治動機層面來看,著者認 為是國內政治目標意識形成了本時 期士大夫政治行為的前後一貫的向 導。本書之所以從嘉慶年間出現的 宣南詩社寫起,就在於試圖説明早 在中外關係出現危機之前,南城士 大夫的清議既已形成。他們關注的 是內政問題,主要政治改革目標是 地方分權(加強地方行政管理與財政自主權)和御使們的言論自由。 而致力於加強中央集權的穆彰阿集 團的得勢,使這些內政目標無法實 現。這樣來看,對外政策的爭端不 過是士大夫群體為實現其內政目標 而打的一張牌。

從更深的心理層面來看,著者 認為在漢族士大夫中存在着一種他 稱之為階級或文化沙文主義(class / culture chauvinism)的意識。這是 一種士大夫自以為是的群體意識, 他們相信漢族士大夫比滿族親貴更 能清楚地判斷哪裏需要改革和怎樣 進行改革,並堅信士大夫師友紐帶 作為政治復興力量的價值。簡言 之, 這是一種群體的只有自己能行 的自我中心主義的意識。因而他們 往往不顧其政策問題是甚麼,而盲 目地支持在政治上失勢的翰林元 老,不論是非地反對滿人親貴。尤 其是當主戰的漢族士大夫領袖在鴉 片戰爭中受挫時, 士大夫們受到傷 害的階級虛榮心, 使他們對條約體 系懷有特別的敵意。這種心理因素 是士大夫政治行為的「最內在的」 (innermost)驅動力。本書書名中 的「內部的」一詞,正包含着「國內 的」與這種「最內在的」雙重意義。

無論是否贊同本書的觀點,讀過該書的讀者一定會同意這是一本既立論嚴謹,又寫得引人入勝的好書。著者窮八年之力,廣泛收羅了美國、英國和台灣等地的公私檔案、原始文獻及有關人物的詩文集等,揭示和澄清了不少基本史實,而且通過私人詩文、信牘等,理清了這一時期士大夫群體內部複雜的關係網絡及其互動的途徑等,反映

在漢族士大夫中存在 着一種階級或文化沙 文主義的意識。他們 相信自己比滿族親貴 更能清楚地判斷哪場 需要改革和怎樣進行 改革,並堅信士大夫 師友紐帶作為政治復 興力量的價值。 了當代史家對歷史研究精細化的追求。更為重要的是,本書提供了一個考察近代中國對外政策形成的新視角,為我們展示了常被忽略的幕後圖景。著者善於將北京士大夫群與地方官僚及士紳,學術之爭與政治問題,私人關係網與政治鬥爭,內亂與外交等等問題聯繫在一起,進行多層面的交叉透視,為讀者展示一幅頗具深度與力度的多維的歷史畫卷。

還值得稱道的是,本書善於提 出一連串發人深思的問題,並逐步 加以解答與展開, 尤如剝竹筍一般 地將本書探討的主題引向深入,這 是本書讀來引人入勝的原因所在。 不過在本書提出的問題叢中,著者 似乎有意或無意地忽略了一些本應 加以闡釋的問題,如與林則徐、魏 源等士大夫相比,穆彰阿、耆英等 滿族親貴是否更開明?穆氏當政十 餘年間的政治實踐表明,除了被迫 開五口通商外, 他們在內政外交方 面並無積極的建樹。因而若無1850 年的政治變動,穆彰阿集團能繼續 當政,清政府能成為一個致力於近 代化變革的強有力的權力中樞嗎? 此外, 對外政策與國內政治往往是 分不開的,重大對外政策的轉變伴 隨着激烈的國內政治爭鬥的事例, 在近代世界史上屢見不鮮。以差不 多是同一時代的日本為例:明治維 新前的攘夷與開國之爭,是和尊王 與公武合體的國內政治權力之爭緊 密聯繫在一起的。後來成為維新派 的武士集團, 起初恰恰是主張尊王 攘夷的,但這並沒有影響他們在與 西方更多的接觸後迅速認清國際局 勢,走上維新之路。中國的內部權 力紛爭為甚麼必定會導致反近代化 變革?晚清士大夫在權力鬥爭中懷 有恐懼、嫉妒、野心和憎恨等,這 些情緒或許誠如本書所述, 會成為 他們政治行為的驅動力。他們所具 有的地位意識或文化沙文主義,也 可能會使他們盲目地、不顧是非地 抵制滿人權貴。但慾望與動機的卑 劣與否,並不規定歷史發展的方 向,因而上述種種就一定會導致全 體士大夫趨向反對中國近代化變革 嗎?相對而言,士大夫作為政治信 息最為靈通的知識精英,是最有可 能認清國際新局勢的群體, 那麼除 了爭權奪利的政治鬥爭外,還有甚 麼因素阻礙了他們對外部世界的探 求與對本國文化及制度的反省呢?

本書所闡述的對鴉片戰爭史的「修正」觀點,對很多中國的史家來 說恐怕是難以接受的,惟其如此, 它可以促使我們反省自問:在主要 採用漢族士大夫的記述來研究鴉片 戰爭史時,我們的潛意識是否也繼 承了這些前輩知識精英所遺傳的 「文化沙文主義」的基因?自然,我 們也可以質問本書的著者,他之所 以同情主和派而貶主戰派,是否也 是因為繼承了西方中心論的文化偏 見? 賀躍夫 湖南沅江人。1989年留學日本。1992年獲廣州中山大學歷史學博士,現為該校歷史系副教授。曾發表論文多篇,譯有《出國華工與清朝官員》一書(合譯),另將出版博士論文《晚清士紳與近代中國的社會變遷》。