# 讀韋政通《中國十九世紀思想史》

#### ● 朱永嘉 蕭 木



章政通:《中國十九世紀思想史》 (台北:東-大圖書公司,1991, 1992)。

### 一 百年思潮的三個時期

70年代末,台灣著名學者韋政 通,在完成了一部《中國古代思想 史》後,又投入了對十九、二十世 紀這片與我們直接接壤的思想園地 的開墾與耕耘。十年辛苦不尋常。 1991、1992年台灣東大圖書公司出 版了韋先生分上下兩冊的《中國 十九世紀思想史》。

章政通認為:「中國十九世紀 思想上的回應,以及二十世紀思想 上的發展,如就近代中西交會的大 背景來看,只能視為一個整體中的 不同階段。」

基於這樣一個整體把握,章著對十九世紀思想史作了自己獨特的處理。全書結構渾然一體,中分三個部分:「巨變的序幕」、「巨變與傳統」、「巨變與新潮」。在作者的精心安排下,書中這三個部分既自有其內在的邏輯發展聯繫,又恰好

贯串《中國十九世紀 思想史》的主線是中 西之爭,也就是中國 傳統文化如何既能躋 身於世界先進文化行 列,又能保持自己的

存在和尊嚴。

與十九世紀先後三個時期相應。它 們猶如一齣戲的三幕,每幕均有屬 於自己色彩的思想家登場,連續地 從各自不同視角共同為回答西方文 化的挑戰,力圖作出既可保持本民 族傳統文化尊嚴,又能順應世界潮 流的應戰。其間或上下求索,或奔 走呼號,讀來頗有些悲壯感。

貫串《中國十九世紀思想史》的 主線是中西之爭, 也就是中國傳統 文化如何既能躋身於世界先進文化 行列,又能保持自己的存在和尊 嚴。這兩個主題反映在政治思想 上,同時又是古今之爭。韋著力圖 從傳統文化本身找出回應西方文化 的內在源頭,那就是十九世紀初期 「通今」、實用的經世之學,和微言 大義與「三世」模式的公羊今文學, 並認為這兩股思想源頭,在龔定庵 和魏源思想中形成了匯流。經世之 學與公羊今文學, 是中國傳統文化 中偏重務實、注重當代,較為外 向、開放的思想體系。有了這樣的 思想基線,才能提出主張變易的理 論,主張變法的觀念。魏源正是從 這個觀念出發,又有了瞭解西方的 機會和條件,才編出了《海國圖誌》 那樣改變十九世紀歷史走向的著 作,並提出「師夷之長技以制夷」的 思想模式,成為以後洋務運動的指 導思想。從襲、魏的變易理論、嚴 復的進化思想到為康有為變法提供 理論依據的「三世説」, 是十九世紀 哲學思想發展的一條線索,它們都 是圍繞着中西文化關係這個軸心逐 步演進的。

十九世紀下半葉,隨着天朝上 國型世界觀漸次被接連不斷出現的 事變轟毀,爭論的焦點開始上升到 道器、本末、體用這樣一些接觸到 本質性的範疇。韋著對於早期改良 主義者馮桂芬、王韜、鄭觀應等處 於從洋務運動到維新變法這個過渡 時期的思想家有相當精彩的介紹。 西方的步步進逼, 國運的日趨衰 落,使他們清楚地看到了洋務運動 思想上的局限。這些思想家在自己 的著作中大都有中西優劣對比的篇 什,結論是西優於中遠不只是船堅 炮利。這樣,他們的思想認識便從 物質器用的層面上升到了政治制度 的層面,成為維新變法的先聲。針 對洋務派的「中學為體, 西學為用」 説,鄭觀應指出,西人立國,具有 自己的體用①:

育才於學堂,論政於議院,君民一體,上下同心,務實而戒虛,謀定而後動,此其體也;輪船、火炮、洋槍、水雷、鐵路、電線,此其用也。中國遺其體而求其用,無論竭趨步蹶,常不相及,就令鐵艦成行,鐵路四達,果足恃歟?

於昔日弱小但經過維新而迅速強大 起來的近鄰,這事實本身,就已為 道器、本末、體用之爭做出了結 論。嚴復以「有牛之體則有負重之 用,有馬之體則有致遠之用」這樣 通俗的比喻,明確指出:「中學有 中學之體用, 西學有西學之體用, 分之則並立,合之則兩亡。. ④他反 對像洋務派那樣把學習西學停留在 船堅炮利之類技藝上,主張要抓住 西學的根本命脈所在。西學的根 本在:「以自由為體,以民主為 用。⑤

本書對百年思潮上述三個時期 的嬗替演進,有一個簡明的概括:

十九世紀初的公羊學派和經世思 想,在孽、魏思想中形成匯流,成 為本世紀改革思潮的源頭與動力。 洋務與自強運動代表改革思潮的第 一波,維新變法是第二波。(頁 695)

這個概括表現了韋先生對百年思潮 獨特的整體把握,對全書起着一引 其綱則萬目皆張的作用。當然,如 果細究起來,它也有不全面之處。 例如在中西交會之初,公羊學派和 經世思想固然可作為一條基線,但 事實上作出回應的當是整個傳統文 化,只是當時有的處於社會思潮的 顯性地位,如公羊學派和經世思 想:有的處於隱性地位,如宋明理 學、心學等,在一定條件下和時空 範圍內,它們仍然顯示着自己的影 響。洋務派的主要人物如曾國藩、 李鴻章、郭嵩燾在接觸西方文化 時,學養的出發點都不是公羊學, 而是湖湘的理學經世派: 而在譚嗣

同身上, 我們明顯地看到了王陽明 心學的影響。

### 二 主流文化與 非主流文化

十九世紀的中國社會, 從結構 上説,可以分成三個彼此關聯、相 互作用的層面。上層是它的權力結 構,包括政府、軍隊和統治集團; 下層是農民為主的鄉里社會; 在二 者之間存在着一個中間階層,就是 士大夫,或者稱知識分子。與此相 應的文化結構也可分為三個層次, 即朝堂文化、鄉土文化和書齋文 化。在當時社會條件下,一、三兩 層可合而稱之為主流文化; 而鄉土 文化或草野文化, 則屬非主流文 化。隨着社會動盪的不斷加劇,和 資本主義經濟因內外各種因素的刺 激而日益增長,情況就變得複雜起 來。最明顯的是知識分子這個階層 出現了分化:一部分依附於上層統 治集團,為挽救社會危機而為當局 出謀劃策,如曾國藩集團;另一部 分則轉向社會底層,成為農民的思 想家,代表農民的理想、願望,如 洪秀全等。到了二十世紀, 這種現 象就更為普遍,在思想文化領域 裏,主流與非主流的碰撞、搏擊, 就愈益突出和頻密。

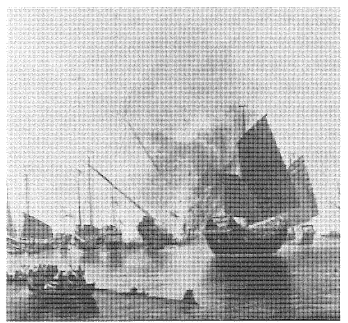
儘管非主流文化的流佈範圍遠 遠超過主流文化,在一定的社會條 件下甚至還可能形成壓倒優勢,但 至今卻從未進入過思想史作家們的 視野, 韋著也不例外。雖然, 該書 討論太平天國思想的篇幅相當大, 但惜未曾從非主流文化與主流文化

儘管非主流文化的流 佈範圍遠遠超過主流 文化,但至今卻從未 進入過思想史作家們 的視野, 韋著也不例 外。

太平天國的平均主義 和義和團的排外主 義,同是農民不甘心 忍受壓迫和剝削的反 抗意識的一種表現, 和對寧靜和諧的田園 生活的執着追求。 的區別來進一步分析。這種現象, 我們姑且借用英國當代哲學家阿特 金森在1978年出版的《歷史的認識 與解釋:歷史哲學導論》一書中提 出的「歷史 I、歷史 II」(History I、 History II)的概念來加以説明。 「歷史 I」是指過去實際發生或做過 的事情,「歷史 II」則是人們對過 去發生或做過的事情的研究。這就 是說,在歷史 I中大量存在的非主 流文化,還從未進入過歷史 II。

大體說來,在十九、二十世紀之間,非主流文化推動或影響主流文化表現為三種不同方式。如洪秀全,直接作為農民反抗心理的政治代表,這是一種方式。再一種方式為孫中山,為了聯絡社會下層民眾的力量,在他的三民主義,特別是在民生主義、平均地權等學說中,不同程度地揉進了農民的理想中,不同程度地揉進了農民的理想和願望,反映了農民的要求。他讚揚太平天國運動,推崇洪秀全為反清第一英雄,都可視為出於同一考慮在思想上的表現。還有一種方

列強的槍炮不單轟開 了中國的大門,更重 要的是它改變了中國 人的世界觀。



式,主要表現在從事啟蒙運動的維 新派思想家們身上。如梁啟超、嚴 復,他們的思想宣傳運動,被封建 傳統文化,以及包括非主流文化在 內的巨大習慣勢力,限制在一個極 狹小的範圍內, 猶如漂浮在汪洋大 海上的數點油滴,深感自己的孤獨 和寂寞。對比西方資產階級初興時 啟蒙浪潮那壯闊的氣勢, 他們無法 不承認中國民眾的社會意識同民主 政治要求之間還存在着很大的差 距。由此他們在思想文化上第一次 提出了改造國民性的問題,如嚴復 的「鼓民力、開民智、新民德」⑥, 梁啟超的「新民説」⑦,便都是在這 種認識下提出來的。直到五四時 期, 還引發了對中國國民性問題的 討論。

十九世紀後半期,作為非主流 文化的鄉土意識,有過兩次跨地區 的群眾性的大爆發。一次是洪秀全 的太平天國運動,一次是從反洋教 鬥爭發展到義和團運動。它們在總 體上反映了中國民族、民主革命的 兩大主題: 反對外國侵略和反對封 建主義。但在民眾運動中實際所表 現的社會思潮,卻被分割、演變為 太平天國的平均主義和義和團的排 外主義。在宗教信仰意識上,表現 為從拜上帝到反上帝,從横掃各種 偶像到把這些神像重新供上神壇。 在政治思想上,從反抗滿清統治到 扶清滅洋, 甚至成為封建頑固派的 尾巴。

太平天國的平均主義和義和團 的排外主義,究其源起,不能不説 它們同是農民不甘心忍受壓迫和剝 削的反抗意識的一種表現,和對寧 靜和諧的田園生活的執着追求。但

韋著對太平天國運動中包含的合理 追求,似乎肯定不夠。我們認為, 無論是太平天國的膜拜上帝砸碎偶 像, 還是義和團的頂禮偶像反對洋 教,都是以「有衣有食」、「天下太 平」、「小天堂」一類此岸幸福為依 歸的。在這種信仰意識支配下,既 然代表上帝或神靈的「先知」已被奉 為至高無上、無所不能,那麼只要 稍一延伸,就很自然地把相同的光 環安置到政治或宗教領袖頭上了。 類似對洪秀全那樣,對教首的迷信 和崇拜, 在秘密宗教和會黨中可說 是普遍現象。

## 曾國藩對蔣介石、 毛澤東的影響

如果以影響二十世紀之大小來 回顧十九世紀思想史, 那麼應列為 首位的,恐怕還不是變法前後表現 頗為熱鬧的那些維新思想, 而是韋 著中編「巨變與傳統」中評述的曾國 藩與太平天國,前者屬主流文化, 後者屬非主流文化。

韋著在介紹曾國藩時,提出了 「湘軍精神」,強調湘軍集團是「宋 學、今文經學、經世之學等學術所 形成的新學風下,鑄造而成的一代 新人。這批新人不但是儒生,也是 儒將,不僅在道德方面能成為部屬 的表率,也把一些儒家思想,活用 到治軍之中」(頁360)。書中花了不 少篇幅介紹曾國藩集團內部成員之 間生死與共的鄉情友誼,修齊治平 的首德風節,用以説明曾國藩能把 一些儒家思想運用於待人處世、治 軍用兵,因而取得鎮壓太平天國的

勝利。在作總的評價時,作者在引 了蔣廷黻「曾國藩是我國舊文化的 代表人物,甚至於理想人物」的話 後,又緊接一句:「恐怕也是表 現中國文化結晶的最後一人。」 (頁380)

對曾國藩的這個評價是否允 當,自然還可討論,但從二十世紀 的事實來看,影響更大的確實不是 那些在當時代表新文化的維新人 物,而是曾國藩這位舊文化的最後 結晶和代表。此點從本世紀影響最 大的兩位政治人物蔣介石和毛澤 東,都曾接受過曾國藩及其湘軍精 神薰陶的事實,得到充分説明。

蔣介石非常崇拜曾國藩。毛思 誠編著的《民國十五年以前之蔣介 石先生》一書屢屢提到,不僅曾國 藩、胡林翼的集子是蔣介石隨身攜 帶的常讀書,連曾氏的《主靜箴》也 是他靜坐默念的主要內容。蔣介石 在主持黃埔軍校時,曾親自修訂、 增補原由蔡鍔編的《曾胡治兵語 錄》, 並熱誠作序以為軍校教材。 也許在蔣介石心目中,「黃埔精神」 正是由「湘軍精神」演化而來。無獨 有偶,青年毛澤東也是曾國藩的崇 拜者。他的字「潤之」, 就直接取自 胡林翼的字。毛澤東曾說:「愚於 近人,獨服曾文正。觀其收拾洪楊 一役,而完滿無缺,使以今人易其 位,其能如彼之完滿乎?」⑧毛澤 東在瑞金時期受批判時, 就被王明 等指責為「拿半世紀以前的曾國藩 作為兵法之寶」⑨。

從曾國藩日記中我們可以看 到,即使在軍務非常繁忙、緊迫的 時刻,他也堅持手不釋卷地讀書, 特別是讀史,一部《資治通鑑》幾乎 從二十世紀的事實來 看,影響更大的確實 不是那些在當時代表 新文化的維新人物, 而是曾國藩這位舊文 化的最後結晶和代 表。蔣介石和毛澤 東,都曾接受過曾國 藩及其湘軍精神薰 陶。

**74** 讀書: 評論與思考

被他讀爛。在家書中,他諄諄規勸 兒輩的也是讀書,並向他們介紹自己的經驗:「讀史之法,莫妙於設身處地。」⑪曾氏在這裹談的不僅是讀史方法,也是一種傳統的思維方法。蔣介石早年讀書,也以中國古代史為第一位。他讀《左傳》,讀宋、元、明鑑,一讀再讀整隆御批《歷代通鑑輯覽》,並在日記中記述自己的深切感受。毛澤東讀書,特別是讀史的癖好,更是常為近人所樂道。他一生戎馬倥偬,日理萬機,竟還把一部《資治通鑑》讀了十七遍之多⑪。

至於蔣、毛二公與非主流文化 的聯繫,更是盡人皆知的。陳其美 是蔣介石踏上政界、軍界的引路 人,而陳其美其人就是青幫大頭 目,又介紹蔣介石參加了青幫。毛 澤東晚年説過自己是「猴子稱大 王」, 在他身上, 「有些虎氣, 是為 主,也有些猴氣,是為次」⑩。所 謂虎氣,大概就是指傳統的主流文 化在他身上的表現,如曾國藩的影 響;所謂猴氣,那是非主流文化在 他身上的表現,如洪秀全那樣的反 叛心理。正如一部《西遊記》,他一 人同時扮演了玉皇大帝和齊天大聖 兩個角色,兩種文化的影響在他一 個人身上貫穿始終, 所以直到晚年 還會發動千百萬群眾, 高舉「造反 有理」大旗,演出了文化大革命那 樣的悲劇。

四 十九世紀的「烏托邦」 思想

在十九世紀思想史上還有一個

突出的問題,那就是怎麼認識中國 的烏托邦,亦即空想的農業社會主 義問題。

**幸著依據自己取材及探索問題** 的重點,把曾國藩與洪秀全的對 決,歸結為一場保衞文化認同感之 戰。事實上,太平天國可說是一個 充滿矛盾的複合體,它確有反傳統 的一面, 更有其他多種成分, 例如 烏托邦思想便是其中之一。書中在 評述太平天國的政治、經濟措施, 特別是它的田畝制度時,已涉及到 這個問題。《天朝田畝制度》所表現 出來的烏托邦思想,是中國傳統 《禮記·禮運》大同理想與西方基督 教某些教義的混和物。太平天國不 但有「大天堂」的遠景,還有以天京 具體而微的「小天堂」。在洪秀全心 目中, 它並不是作為一種理想追求 的「烏托邦」, 而是憑藉自己已經握 有的權力可以加以實施的建國大 綱。其結果卻走向了完全相反的方 向,給已經處於外患內憂中的中國 人民,帶來了一場新的災難。

不僅洪秀全有烏托邦思想,康 有為的《孔子改制考》和《大同書》, 也都包含着一個理想的烏托邦世 界。在《改制考》中的「據亂世,升 平世,太平世」的三世説,分明藉 着孔子處身於春秋的「據亂世」用來 指現實的清王朝統治:撥亂至治以 達於周文王的「升平世」,亦即近期 的最低綱領是君主立憲的「升平 世」:「託堯舜以行民主之太平」, 則提出了奮鬥的最高綱領為大致相 當於民主政治的「太平世」。康有為 的《大同書》更是一個較為完備的烏 托邦理想世界。章著以《大同書》成 於1902—1903年,屬於二十世紀初,

十九世紀思想史上還 有一個突出的問題, 那就是怎麼認識中國 的烏托邦,亦即空想 的農業社會主義問 題。 故未作進一步闡述。根據梁啟超 《清代學術概論》的介紹,康氏此作 之完成約在1891年前後。梁説: 「有為雖著此書,然秘不示人,亦 從不以此義教學者,謂方今為據亂 之世,只能言小康,不能言大同; 言則陷天下於洪水猛獸。其弟子最 初得讀此書者,惟陳千秋、梁啟 超; 讀則大樂、鋭意欲宣傳其一部 分,有為弗善也,而亦不能禁其所 為,後此萬木草堂學徒多言大同 矣。又說:「自發明一種新理想, 自認為至善至美,然不願其實現, 且竭全力以抗之遏之:人類秉性之 奇詭, 度無以過是者。」這兩段話 中, 值得注意的有這樣幾點: 一、 康有為《大同書》的草稿最遲於1891 年已動手, 後即大致寫成, 這比它 的正式出版要早得多。當然以後又 作過修改,自是另一回事,但以思 想的時間斷限來說,似應歸屬於十 九世紀末; 二、《大同書》所鈎勒的 理想社會,儘管可有各種不同的解 説,但應該説它是維新派唯一全面 而系統的論述中國資產階級社會理 想的著作,是維新派為之奮鬥的最 高綱領; 三、康有為當時不願公 開,更不願意使之實現,認為那樣 做會變成「洪水猛獸」。對此,梁啟 超歸因於康有為個性的奇詭。實際 上,恐怕問題還要複雜得多。

十九、二十世紀之間的中國式 的烏托邦思想,有一個特點:它出 世時,不僅西方資本主義已有更多 的弊病暴露,而且自己的國家還正 在遭受它們的步步進逼,因而企圖 建立一個既不同封建古代,又有別 於西方現代, 既保留東方國粹, 又 吸取西方新文明的第三種社會,亦

即帶着更大的空想成分。也許康有 為是自覺到了這一點的, 所以《大 同書》對他來說,只是一種理想和 信念, 並不企求付諸實現。他在維 新變法時,只能從實際出發,而不 能從理想出發。但康有為對烏托邦 思想的興趣又持續得那麼久,韋著 探索其中的原因,認為這「可能是 他每次改革運動——不只是維新 變法——受挫後內心的一個避風 港,有助於他恢復健康,恢復精 力」(頁676)。韋著從太平天國的失 敗中得出結論説:「任何人想把他 的烏托邦或理想國,直接實現到人 世間的企圖,最後終必走向他原始 理想的反方向上去,為人類帶來一 場浩劫。」(頁262)康有為是否正是 從天國覆滅的不遠殷鑒中認識到 「不能言大同」,「言則陷天下於洪 水猛獸,呢?

任何人想把他的烏托 邦或理想國,直接實 現到人世間的企圖, 最後終必走向他原始 理想的反方向上去, 為人類帶來一場浩 劫。

#### 結 語 $\overline{\mathcal{H}}$

我們這篇讀後感, 側重於從對 二十世紀的實際影響程度,來看十 九世紀的思想發展脈絡,因而較多 地討論了韋著的第二編,即「巨變 與傳統」的內容。本書的第一、三 編,即「巨變的序幕」和「巨變與新 潮」所介紹的思想,對本世紀的實 際影響就相對的顯得微薄。歷史似 乎進入了一個循環圈。十九世紀思 想史上的某些現象,如太平天國運 動、天朝田畝制度、義和團的盲目 排外運動,以至洋務、自強運動、 維新啟蒙思潮,在二十世紀,又以 不同的形式、不同的層次,接連地 出現或被人們提起。這説明思想的 種子雖在那個百年早由先驅者們播下,但收穫的季節卻遲遲不肯來到。也許我們只能從湯因比(Arnold Toynbee)的論述中得到一些鼓舞吧。他承認儘管歷史有時會出現循環現象,「但是在時間的織布機上,當梭子往來飛馳的時候,出現的圖案卻是隨時發展變化的新圖案,而不是一成不變的老圖案」。但願在二十一世紀裏,我們能最終跳出這個循環圈,迎來新的圖案,新的天地。

本世紀初,孫中山先生曾用簡 明的語言概括了他的中西文化觀:

取歐美之民主以為模範,同時 又取數千年舊有文化而融貫之⑬;

發揚吾固有之文化,且吸收世 界之文化而光大之,以期與諸民族 並驅於世界(4)。

這位把畢生獻給中華民族民主 自由、繁榮富強事業的先賢的話, 能否成為我們對過去思想論爭的共 同認識,和在二十一世紀到來時共 同為之奮鬥的目標呢?

- ④ 嚴復:《與外交報主人書》,轉引自馮契:《中國近代哲學的革命 進程》(上海人民出版社,1989), 頁125。
- ⑤⑥ 嚴復:《原強》,見《中國近代思想史参考資料簡編》(北京:三聯書店,1957),頁449;454。
- ⑦ 梁啟超:〈新民説〉,《飲冰室 全集》第一冊(上海:中華書局, 1916)。
- ⑧ 毛澤東1917年8月23日給黎錦 熙的信,轉引自汪澍白《毛澤東思 想與中國文化傳統》(福建: 廈門大 學出版社, 1987),頁20。
- ⑨ 1932年中共刊物《革命與戰爭》,轉引自汪澍白:《毛澤東思想與中國文化傳統》(福建: 廈門大學出版社,1987),頁34。
- ⑩ 《曾文正公全集·家書》,轉引 自彭大成:《湖湘文化與毛澤東》 (湖南出版社),頁55、145。
- ① 郭金榮:《毛澤東的晚年生活》 (北京:工人出版社,1991),頁 75。
- ⑫ 《毛澤東致江青的信》,轉引自克萊爾·霍林沃絲:《毛澤東及其反對者》(南京:東南大學出版社,1989),頁197。
- ③ 〈在歐洲的演説〉,《孫中山全集》,卷1(北京:中華書局,1986),頁560。
- ④ 〈中國革命史〉,《孫中山至 集》,卷7 (北 京: 中 華 書 局, 1986),頁60。

#### 註釋

① 鄭觀應:《盛世危言·初刊自序》,《中國近代思想史参考資料簡編》(北京:三聯書店,1957),頁230。

②③ 轉引自郭廷以等:《郭嵩燾 先生年譜》,見韋政通:《中國十九 世紀思想史》(台北:東大圖書股份 有限公司,1991),頁462;465。 朱永嘉 1952年畢業於復旦大學歷 史系,長期在該校從事教學與研究 工作,現已退休。

蕭 木 1951 年 曾 為 鐵 路 工 人, 1953年起,先後在上海幾家報刊和 北京《人民日報》供職,現已退休。