# 理解就是創造——尋找新的方向 藝術與哲學的對話 III

• 司徒立 金觀濤

# 第九封信: 創造者的徬徨

司徒兄:

旅歐一個月,周遊五國,回到香港疲勞不堪。印象最好的,當然還是巴黎。在你這位畫家兼美食家的帶領下,參觀博物館品嚐法國菜,是一次難得的物質和精神美餐。

在巴黎, 我們討論得最多, 也是 最令人困惑的問題,是如何從當代藝 術失敗的混亂中走出來, 去展望未來 的方向。就當代藝術公共性喪失之原 因,我們差不多已達成一致意見,但 它似乎對走出困境並無幫助。正如 你在巴黎所說: 今天一小批真正嚴 肅的畫家從未被格林伯格(Clement Greenberg)綱領誤導過,他們專心 致志地在畫布上表現自己看到的和感 受到的世界, 從不以為只要指出一種 和前人不同的形式就是創新。至於現 代多元社會應建立一種甚麼樣的新機 制,才能將本質上個人化的主體精神 轉化為公共價值,這屬於社會改造和 文化重建領域。 畫家最重要的,是他 個人應如何去畫。如果我們堅持藝術 並不是找女朋友, 也不是在百貨公司

裏挑衣服這樣純私人的事,那麼藝術家應如何才能使自己的創作具有公共性,成為人類精神文化探索的一部分呢?

説實在, 這是多元社會文化建設 之難題。我常在黑夜裏徬徨,尋找着 方向,至今並沒有答案。但我隱隱感 到,今天文化創造應該去走一條新 路, 簡單概括起來, 可稱之為以理解 來作為(代替)創造。從來,文化藝術 創造不外有兩種辦法,一種是提倡一 種與現有價值不同的新價值:另一種 是把對某種價值的反對、批判作為新 價值。可以說,後現代藝術原則在批 判現代藝術的弊病中崛起,基本上沒 有逃離這兩種模式。當現代藝術越來 越抽象,走到象牙之塔,無法和人溝 通時,主張與其相反的東西——如 利用大眾傳媒,否定藝術的精英主 義, 甚至將藝術品等同於市場消費品 ——就成為波普藝術奉行的新價值, 這裏新價值是從舊價值系統的逆反來 規定的。又例如現代藝術的極端形式 主義和無主題傾向,使其失去社會功 能。後現代藝術乾脆提倡「觀念藝 術」, 把藝術與政治經濟混同, 達到 表面恢復其功能的目的。但後現代藝

術和現代藝術一樣,不懷疑形式創新 原則和傳統公共性達成機制。而事實 上,恰恰是這些人們不敢懷疑的東西 出了問題。

我提出用「理解」來代替創造,本 出於我對中國近現代史的研究,特別 是反思五四新文化運動時期中國為何 會出現意識形態更替所得到的結論。 我認為,當社會面臨由傳統向現代轉 化時,文化建設不能用價值逆反或用 一種新價值取代舊價值的方式來實 現。我們將文化比作珍珠,用一種價 值取代另一種價值,就尤如用一顆珍 珠去換另一顆珍珠。但現代社會的文 化建設則要去建立一個可以容納多元 珍珠的架構。中國有一個叫「買櫝還 珠」的寓言, 譏笑人們把盒子看得比 珠子更寶貴 。但是正是這種心態使 人們忽略容納多元價值之框架之價 值,以至於在社會轉型期,人們否定 意識形態時, 只承認個人化主體的珍 珠, 而看不到容納多元主體的架構的 價值。

事實上,建立這種容納多元價值 的框架,是一種超越一元價值之過 程,它是從價值之外或歷史過程中看 價值,我們稱之為理解。也就是說, 只有在理解的基礎上,才能形成一個 可以容納不同價值取向之框架。一旦 做到這一點,即使不特意去提倡新價 值,也能在原有文化基礎上開闢出全 新的方向來。

將上述討論用於繪畫,我們可以 得到兩個層次的結論。第一,現代社 會雖無統治意識形態,但也是有最廣 泛的公有現實的。容納多元文化的框 架難道不是藝術家表現的對象嗎?今 天畫家輕視這一類公有現實,是否受 到傳統譏笑「買櫝還珠」的影響呢?第 二,將理解即創造應用於繪畫的具體 過程和技巧上,我們應拋棄那種幾百 年來因襲的批評和否定性進步的辦 法,把容納多元之架構看作創造性的 開拓的標誌。為了使議論不陷於空泛 的紙上談兵,我就以透視原理為例, 談談以理解代替創造和批判性創造的 不同。

在相當長一段時間中(甚至直到 今天),人們普遍把透視當作一種寫 實的原理,即一種真實地捕捉所見事 物的方法。十九世紀後, 畫家發現透 視法的一個致命缺陷:這就是畫面只 有一個視點,就是用單眼靜止不動地 盯住空間某一點。這種情況只有用一 隻眼睛盯住一個遠方的小窗口,看窗 外事物時才會發生。 它極不自然,人 們通常並不用。人在觀看時用的是雙 目,兩隻不斷轉動的眼球所描繪出的 視野比焦點透視寬廣得多,而且視點 是變化的,無窮多的。正因為發現了 焦點透視的虛妄,從塞尚(Paul Cézanne)到抽象主義出現的現代繪 畫史,可以說是一部從透視法的桎梏 中解放出來的鬥爭史。現代畫家不再 把畫看作「窗口」, 而主張把畫看作 「載體」。他們推崇兩個新原則,一是 放棄寫實,主張形象變形:二是把畫 當作平面,正如克萊爾(Jean Claire) 所說:「繪畫是一種非焦點式的、各 向同性的形象展現」,即主張繪畫中 所有東西都處在同一平面上。這裏我 們看到,僅立足於批判性創造,對現 有的系統的批判和否定只能導致與其 相反的主張,這就是放棄「寫實」,並 把繪畫的平面性當作未來方向。眾所 周知,正是這兩個傾向的無限發展,

導致當代藝術公共性喪失。

而我們一旦給出「透視」一種新理 解,超越它的缺陷的方法就全然不同 了。理解首先注重的,不是透視如何 錯誤, 而是它為何有這種錯誤, 即為 何透視法作為寫實基礎時, 只考慮一 個視點?這樣,基於「透視」法和「透 視,發展的歷史,我們可以建立一個 容納「寫實」和怎樣看「寫實」的新架 構。這個架構包含各種新方向和可能 性。關於文藝復興時代透視法為何會 被發明,至今藝術史家還在探討。如 果我們把它和當時畫家面對的公有現 實的轉化聯繫起來考慮,會得到有趣 的結果。我們發現,透視是一種「畫 像」的方法,特別是畫雕塑的方法。 也就是説,當時的畫家並非想真實地 反映整個空間, 而只是把某種立體物 如雕塑,真實地搬到畫中。注意,當 人專心注視某物時,視點只能是一 個。也就是説,發現透視法的歷史契 機,使文藝復興時代的大師把「寫實」 與空間建構當作同一個東西。而事實 上,寫實與空間感的獲得有着本質的 不同。所謂寫實本是畫像某物,人是 通過線條之間的關係來識別形象的, 寫實只需做到線條之間幾何關係與對 象相似。而「立體感的獲得」,是人想 像參與審中去時的空間感, 我們可稱 之謂空間建構。

透視法根據一個平面向無窮遠點 推移來產生立體, 並將推移軌道紀錄 下來以表現立體感。顯而易見, 這只 是一種空間建構方法, 而非寫實。而 且除了這種建構法外,還存在着很多 其他空間建構方法。文藝復興時代, 正因為雕塑是潛在的公有現實, 這兩 種不同性質合二為一, 似乎沒有必要

區分的。但今天我們已對其本質作了 歷史性的理解。那麼批判透視法的虛 妄並不是邏輯地指向放棄寫實和主張 繪畫的平面性, 而是去創作一種新 畫,我們可稱之為空間建構的探索。

這些新的畫當然可以是寫實的, 即不對事物進行變形,同時又不是透 視的,它必須包括多個視點之間的轉 換與聯結,使人注視畫面時,獲得一 種強力的空間感。 這裏,我們看見, 理解透視比批判和否定透視得到更多 的東西。這些形形色色的空間表現是 不可能用價值取代和逆反開拓出來 的。我認為,在現代社會中,意識形 態消解,公有現實似乎所剩不多了, 但是人對現實空間的參與是一種最普 遍參與。正因為人有着相同身體結 構,他們有着共同的空間感,空間感 是一個幾乎未被觸動的新公有現實的 資源。空間建構的畫會具有一種超文 化、民族最普遍的公共性, 它不正是 未來藝術的一個方向嗎?

> 觀濤 1993年8月

# 第十封信:

空間表現:

一種正在探索中的方向

#### 觀濤兄:

七、八月孩子放暑假,帶她們到 鄉間的房子渡假。園子裏的玫瑰花凋 落了, 開始乾枯的草地上點綴着點點 艷紅。記得你們來巴黎時喜歡這裏的 院子,那時花開得正盛,人生聚少分 多,越發令人想念朋友。

回到巴黎的居所,接到你的來

信,不禁拍案叫絕。甚麼時候了,這個金觀濤,還裝着一本正經地談透視法。也許連你自己也不知道,你提出對透視法重新理解,把「空間建構」與「寫實」區別開來,這種思路是多麼重要,它可以成為探索繪畫新方向的起點。如果一百年前人們就認識到這一點的話,也許透視法就不會被現代繪畫判處死刑了。

不過,觀濤兄,你不要以為自己發現了甚麼驚人的東西。你所謂的「空間建構」,我們稱之為「空間表現」,它恰恰正是繼波納爾(Bonnard)之後,賈克梅第(Alberto Giacometti)旗幟鮮明地探索的中心課題。賈克梅第說:「對於我來說,只存在視覺的問題。」他在空間表現的探索中,嚴格地遵守視覺直觀到的空間真實形象。在他的大批人物素描中,視點高度集中,視角收縮到最小,全部集中到鼻子尖的一個小點上,於是距離這個點越遠的東西逐漸顯得模糊。這些畫呈現出一種層次分明、條理清晰、虛實並存的有等級的

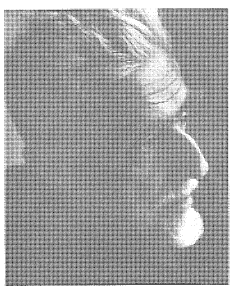
畢拉尼士



深度感。這裏説的實與虛,既是視覺 的清晰與模糊的印象,也是對實體的 感知和對虛空的感知。它切中了人在 自然視覺中感受到的物理空間和心理 空間的區別。這「虛空」難道不正是 「意向」投射的最好所在嗎?賈克梅第 的空間表現,可以稱之為純粹視覺的 空間表現。而過去的透視法,只是一 種知性的概念化了的空間表現。透視 將人的視覺的空間感單一化、抽象 化, 甚至數學化了, 根據網狀排列, 把左、右、前、後等同起來, 把對實 體和對虛空的感知混同。這種過於簡 單化的空間表現,無法體現人的自然 視覺空間感的多樣性、複雜性和意向 性,結果遭到現代主義的否定,代之 以一種盲空間的平面性繪畫。而賈克 梅第空間表現的探索, 充分體現了你 所説的「理解即創造」,不但不否定空 間感, 還開創了豐富的表現方式。

繼賈克梅第之後,森·山方(Sam Szafran)堪稱為視覺空間表現的專門 畫家,他研究過美術史中所有表現空 間的方法,注意到人在觀看中常出現 「固定在一個位置上的掃視」, 以及 「人走動的游視」,此時產生一種印象 —— 隨着視中心的解體與轉換,前、 後、左、右、仰、平、俯的空間印象 構成了空間的總體經驗——收縮、 展開;扭曲、舒展;清晰、模糊;充 實、虛空, ......這是一個生機勃勃、 極盡複雜變化的萬千世界。森·山方 選擇樓梯作為空間表現母體並非偶 然。除了畫家必須去畫他最熟悉的東 西這一原則限制外,另一個重要原因 是: 在樓梯和外景、房間深度的關係 上,人的視點轉換表現得最明顯和自 然。所謂不同梯級的視點轉換,不正 是空間的等級關係嗎?在這些畫樓梯 的書中,通過線條,通過一種螺旋形 的運動的牽引,像河流那樣將不斷流 變轉換的視點聯緊起來。觀濤兄,我 們在這裏用文字描述很容易, 但是要 在繪畫中實現,卻是十二分的困難, 有時為了克服一個細節上的難點,都 要花上幾年的時間。這裏畫家和科學 家一樣, 他是在發現, 用自己的畫發 現人在日常生活中視點轉化的結構。

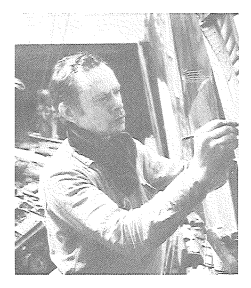
當然,這些探索大多是敏感的證 家憑自己感覺往前走,並沒有得到理 論説明和支持。你提出的看法則使我 認識到,為何我們一直把賈克梅第當 作未來新繪畫方向的開山祖?這是因 他真正在繪畫技術上把空間表現與寫 實區別開來了,是現代繪畫否定透視 法造成混亂後的一次大突破。正如透 視法曾作為西方幾百年繪畫基礎一 樣, 賈克梅第的新系統也提供了今後 油畫進一步發展的基礎。你把空間表 現稱為表達人在參與畫中世界時那種 奇特的空間感,這個定義很有趣。在 賈克梅第之前,透視法所規定的空間 表現是畫家必須學習的一種「技藝」。 直到現在,美術學院的低年級班裏仍 設有透視課程。由於空間表現沒有與 寫實分開,透視法所規定的表現似乎 是一種唯一的「真實」,於是在這方面 也就無所追求探索了,因此空間表現 的自覺探索極少。有兩位畫家值得一 提,一位是十八世紀建築師兼版畫家 畢拉尼士(Givanni Battista Piranesi)。 他把自己對古代建築, 尤其是羅馬建 築的嚴格研究與浪漫的想像力結合一 起,製作了一大批被稱為「空間的牢 獄」的版畫,美術史稱他對十八世紀 的建築有極大影響。第二位是你所



埃舍爾

喜歡的埃舍爾 (Maurits Cornelis Escher)了。他的特點大約是用空間 感來造成錯覺,從而導出一種有極度 真實感的荒謬。例如一群武士走下樓 梯,走着走着又回到下樓前的原處。 一條平流的水渠向遠方伸展, 神不知 鬼不覺地到達了起點的上面,流下來 形成瀑布,推動着永動機。這正是 《G-E-B: 一條永恆的金帶》一書津津 樂道的東西。其實原理極簡單,當一 張蟿蘊含兩個視點時, 視點轉換可以 把向遠方伸展混同為向上。在我們專 業畫家中, 埃舍爾的東西並沒有地 位,因為我強調空間表現的絕對真 實,而非表達幻象,這正如科學家追 求真理一樣。

實際上,空間表現在中國國蟿和 阿拉伯中世紀均有萌芽, 人們稱之為 「自然透視法」,即在直觀的視覺的自 然狀態下,亦即人們平時兩隻眼睛自 自然然所看到的空間現象。當然它是 繪書中空間建構的原始階段。賈克梅 第、森·山方以及目前我所要做的, 並非簡單地重新回到「自然透視法」的 原始階段,而是着眼於解決視覺理解



森·山方

中關於空間的普遍現象,尋找空間表現的可能性的自由。我們嚴格地遵循不變形、絕對真實這一限制。我們把現象學式的純直觀中所獲得的空間現象作為空間表現的真實性,空間表現的可能性的自由,必須具有此「真實性」的限定,否則只能是一種空間經驗的遊戲。正因為有絕對真實這一限定,使空間表現在整體上十分艱難。它召喚着最優秀的當代畫家。

你把空間表現視為一種超越民族 文化的公共性,我是同意的,今後的 藝術探索一定包含着越來越廣泛的超 越民族文化的全人類共同主題。我來 法國已經二十年了,在後現代的喧鬧 聲中,堅持尋找藝術的真理,無論如 何,我將會繼續下去。但是,令我難 以忘懷的,卻是如何回到中國文化之 根中去。我當然要探索人類的藝術, 但我更是一名中國畫家,我如何在自 己的創作中表達民族風格的現代形態 呢?也就是說,在繪畫中尋找民族文 化公共性,也是一種將理解轉化為創 造嗎?

> **司徒** 1993年9月

## 第十一封信:

民族風格是怎樣形成的?

### 司徒兄:

幾個月後才給你回信,望諒。遲 給你回信主要是因為思想混亂,心情 也悶悶不樂。你提的問題可以說是擊 中要害的。我們這些再次到西方來尋 找真理的知識分子,心態上比以往任 何一個時代的中國人都要開放。我們 又怎能不開放呢?今天面對的現代世 界,是經歷了社會主義對資本主義的 批判,而社會主義實踐又告失敗的世 界: 我們今天面對的文化, 是創造力 被多元化解放, 而又幾乎被淺薄的多 元化毀滅的文化: 我們所探討的藝 術,是一切錯誤都已犯過,一切風格 極端化都被奉為真理之後又不知往何 處去的藝術。以理解代替創造,力圖 讓整個全人類歷史的文明在我們的視 野和思索之中。但徹底的開放精神有 一個阿基利斯腳踵, 這就是如何界定 文化認同。當以開放的心靈接納整個 世界的時候,又如何規定我們之所以 作為我們存在的中國人本質呢?你所 謂的在藝術創新中的中國精神,正是 同一個問題。這幾年,它反反覆覆在 我心中湧現,以不同方式向我提問。 説實話,至今我還沒有想得十分清 楚。但是, 這幾天偶然看到文化革命 時期的繪畫,突然對民族風格是甚麼 有所領悟,決定恢復中斷的通信,把 問題進一步討論下去。

今天,一提起文化大革命時期獨 有的繪畫風格,一定會想起那些工農 兵揮着巨大拳頭粉碎走資派的宣傳 畫,以及毛澤東畫像木刻。它比當時 的油畫更能代表那個時代,也就是從 今天的尺度來看更有藝術性。但我想 指出,在文革其間,人們絕不是這麼 看的。文化革命開始時我正在北京大 學,當時我曾在北京大學美術隊工作 過,參與了今天被認為是代表文革典 型繪畫風格之創造的。當時紅衞兵畫 畫,目的不在於畫本身,而在於激揚 整個運動的情緒。我記得,1966年深 秋,美術隊在北大大飯廳的東牆上貼 出一幅有一面牆那麼大的宣傳畫(也 是大拳頭風格的),立即引起了群眾 的歡呼和喝采。可以說,這些宣傳畫 是紅衛兵運動參與意識之移情, 具有 極大的群眾參與之公共性。當時我們 這些青年藝術家,都不認為這些宣傳 畫是畫,也不認為自己在創造一種代 表一個時代的風格, 因為當時我們極 尊敬油雷。但在今天眼光看來,文革 時期的油畫大多不倫不類,而用水粉 畫的宣傳畫和木刻卻十分傳神。

為何我們對同一幅畫的評價,在 文革時期和今天會完全不同呢?我突 然發現,這是因為我們今天已經走出 了文革時期籠罩着我們一代人的文化 之外,即這種差異是超越意識之歷史 **積澱造成的。正如我們在第五、第六** 封信中所講的,一幅成功的作品必須 同時蘊含參與意識與超越意識。在文 革中,這些宣傳畫具有極強的參與 性, 但不具有反思和超越意識。當時 看這些畫,是不可能從參與中走出 來, 畫本身是運動的一部分, 甚至可 以説是媚俗的。因此沒有一位紅衞兵 畫家自認是在創造代表那個時代有歷 史意義的風格。但是,在今天,我們 可以在這些畫中明顯看到一種當時特 有的精神, 那種把文化革命和其他時 代區別開來的精神,甚至還能從文革

畫的風格中意識到這些歷史時期的關 係。也就是説今天這些畫之所以有價 值,是因為同時具有參與意義和超越 意識。

請注意,文革證中的超越意識不 是畫家有意地注入到畫面中去的,它 是被文化變遷本身所創造出來的。文 革的激風暴雨過去了,每個人都可以 從那種文化氣氛中走出來, 站在另一 **種文化中觀察它、思索它。中國政治** 文化異於尋常的迅速變遷, 使超越意 識在當時僅具有參與意識的作品上積 澱下來,使其意外地成為一種時代風 格,也可以說是那個時代的經典。

我之所以舉這個例子,是因為想 到,促使民族風格形成的,是否正是 同一種機制呢?今天藝術家站在古埃 及金字塔、敦煌壁畫面前,或面對宋 代瓷器, 會因為它的不可模仿的美而 讚嘆不已,認為裏面凝結着我們今天 視為神祕莫測的民族風格和古代精 神。但是,人們是否想到,這是因為 我們是現代人,站在一種完全不同的 文化立場欣賞它們之故呢?它們之所 以不能模仿,是因為今天的人再也不 能像古人那樣忘我地融入那種文化 了。這些偉大作品的創造者當時根本 不認為(也不能算)在創造永恆的藝 術,而只是在順應那個時代普遍而庸 俗的情緒溝通罷了。民族風格是一種 站在這種風格以外才能發現的超越意 識,它只是時間和文化變遷在作品上 留下的印痕。今天美學家可以振振有 詞地訴諸中國畫的精萃,可以認為它 是今天畫學必須繼承的東西。但我們 不要忘記,對於那些把道家和莊子作 為儒家精神補結構的古代文人,作畫 與寫字一樣, 只是他們乘物遊心的老 莊精神境界的自我表現而已。今天的 畫家已走出這種心態,在外面超越地 欣賞這些畫,當時的普遍文化就成為 民族風格。我們可以捫心自問,今天 你不具備這種莊子看待世界的意識, 你怎麼可能畫出這種風格嗎?

如果我的分析正確,那麼民族風 格決不是一個畫家(任何一個文化創 造者)可以固守的東西。可以肯定, 當後人在分析我們這一代人的作品 時,會發現我們把中國和西方統統放 在自己的思索視野, 以理解代替創造 的過程中,形成了多種新「民族風 格 。但這只有經過時間無情的洗練, 我們的後人超越了我們後才能被發 現。對我們來說,固定任何一種被認 為代表中國文化符號的規定,都將是 創造過程中的一種限制。由於我們的 創新是在反思中國和西方的前提下進 行,是帶着一種對中華民族文化生命 的關懷來創造,因此,凡在這兩個前 提下所做出的,都屬於中國文化。司 徒兄,也許我太狂妄,但是,在今天 對於一個想堅持自己信念的人,怎麼 可以不狂妄一點呢?對於中國,我是 一個放逐者,在某些當代中國思想研 究者看來, 我是一個科學主義的反傳 統者:對於西方,我是一個過客,一 個異鄉人。我不能苟同文化守成的立 場,即認為只要將某一種中國已有的 價值、傳統、風格發揚, 就是中國新 文化。我一向主張: 只有徹底開放的 新一代中國人創造出來的東西,才是 今後的中國新文化。

總之,仍然沿用理解即創造的思路,由於我們紮根於中國文化這一點 是沒有疑義的,只要我們意識到自己 是中國新文化的創造者。為了使我們 能建立的構架充分宏大,我們就不應 該再為自己設立甚麼人為限制。我們 當然是有限制的,但這只是我們的後 人在反思這一代人的創造時才能發現 的東西。

> 觀濤 1994年1月

# 第十二封信: 藝術本質的再反思

## 觀濤兄:

你關於民族風格的界定可能會被 認為是全盤西化論者的當代翻版,不 過它卻使我感動。像你一樣,我也是 一個文化的流亡者。二十年來,面對 西方藝術, 我有兩個最強的感受。第 一是西方藝術的豐富,不管你是否同 意,不管西方藝術今天正面臨危機, 我不能不佩服他們的創造精神, 他們 創造出多麼豐滿的世界啊!第二,我 從沒有也不可能忘記我是中國人,即 使我全力以赴投入西方油畫傳統中去 時,中國文化的巨大傳統依然時時刻 刻繫於心頭。有這兩個前提,我想, 我們的創造不可能不具有中國文化風 格的吧。作為中國畫家,應該具有自 己民族文化的尊嚴。但同時我發現, 必須時時警惕這個所謂民族文化傳統 給我們的「親和感」,是否會變成逃避 探索和風險的「避風港」。我有時甚至 在想,過分強調民族傳統,固守一種 前人的風格,是不是面對西方文化創 造性時對自己沒有信心的表現呢?也 許,當今中國人以一種徹底開放心態

去創告, 將是一種對中國文化最好的 繼承。

當我給你回信之際,讀到一則新 聞,説美國某博物館的現代館宣布停 館一段時間,表面理由是內部整修, 但真正的問題是經費不足、觀眾缺 乏、信仰危機和權威性失落。它表明 當前危機的深重。而在我們長達兩年 的通信之中, 對危機的原因、藝術的 本質,以及創新和民族風格的關係, 甚至是未來的方向都作出了討論。我 認為,至少對於我自己,已經藉這一 次對話對我以往的藝術生涯作一個總 結,可以回答從何處來,要到何處去 的問題了。

也許別人會覺得我們把問題簡單 化了,太武斷、太霸道。表面上看, 我們對當代藝術進行了毫不留情的否 定,並且提出一種新的模式來取代。 其實, 你知道, 作為藝術家, 我是反 對一切模式的。即使是為了克服危 機, 矯枉過正, 為了打鬼, 借助鍾 馗,我也不同意用一種模式、一種方 向來界定藝術。藝術自由的本質決定 畫家想幹甚麼都可以, 你想怎麼畫就 怎麼書,只有這樣,開放社會才具有 創造性,繪畫所反應的社會公共主體 精神才會萬古長青。其實,即使在我 們批判的對象中,難道不含有某些真 理嗎?60年代之後,藝術家把藝術等 同於生活,用消費、廣告、複製等手 法來搞大眾波普, 這難道不正是當代 藝術已經廣泛進入人類生活的表現 嗎?其實, 説到底, 我們所堅持的並 不是想取消現有一切, 而只是想表明 在這麼多元的時代中, 一種嚴肅的少 數人的探索必須存在着。它代表着藝 術所負有的一種感性反思的使命,正

如思想對於人類一樣,藝術對人類的 進步不可缺少, 這是因為只有它可以 使人類同時具有參與意識與超越意 識。今後藝術探索的前沿在某種程度 上要從這方面來加以界定,而我們所 提出的今後方向,只是對前沿的一種 描繪而已。

我們可以就參與意識與超越意識 共存的角度來檢討一下新繪畫的形 式。首先它不同於格林伯格理論的 「繪畫自律性」的主張。因為「繪畫自 律性,會切斷畫和人類心靈與經驗世 界活動的聯繫, 使參與意識下降為 零, 導致作品公共性之喪失。

為了使 
喜具有參與意識, 我們必 須再次強調意義表達和主體精神的表 現,但必須指出,我們這種強調和 80年代西方的復古主義、折衷主義和 新原始主義完全不同。克萊格·歐文 斯(Owens) 説得好:「我們現在能目 睹的,是整個現代主義遺產的全部滅 亡。新一代畫家雖再次強調表現和意 義表達,但他們正在體驗的是「形式 解體後的形式」、「崇高意義解體後的 意義」,「這種結果帶來的不是解放, 而是一種極度疲倦無聊的心態」。也 就是説,他們之所以回到意義表達和 主體表現,只是現代藝術和當代藝術 分崩離析後無可奈何的選擇。他們所 能做的只是檢起那些被打碎的現代主 義殘片,加以移植、拼接、湊合,產 生一種超然的具像繪畫,所謂「塗鴉 派」、「新稚拙派」、「壞畫派」(Bad Painting)就是其別名。而我們再次回 到主體表現,是用理解代替創造之結 果,它包含着對當代藝術失效原因之 理解。我們主張用容納多元價值之構 架為新的公有現實,從而實現現代藝 術的公共性。

新繪畫也不認同新前衞派藝術的 方向。新前衞派取消繪畫藝術的界 限, 使藝術等同於現實。博伊斯 (Joseph Beuys)使用社會學把這種觀 點推向極端,他視藝術為社會的雕 塑,以促進社會變革。新前衛主義把 藝術等同於生活,把畫等同於人們一 般生活中佔有參與的事物,並通過表 現、現成品、新科技、自然(大地藝 術)......等方式,邀請觀眾參與其中。 它固然在此時此刻使參與意識達到最 大,但卻無法使參與者在參與過程中 獲得超越意識。因此我認為,新繪畫 應從已經擴大的藝術概念中重新退回 到有限定的繪畫過程中來, 即新繪畫 的形式主要仍應是畫布上的創造,畫 家應去創造一個人們可以想像參與的 世界。

由於超越意識是人在想像參與過 程中產生的,因此,一幅畫如果只追 求超越意識,而不考慮到讓超越意識 如何有效地寄託於參與意識之上,超 越意識也就成為空中樓閣。這方面抽 象畫的困境很能説明問題。抽象畫無 疑想代表超越意識, 但是畫抽象到一 定程度,觀眾看不懂,想像參與過程 就被破壞。這時為了表達抽象畫的意 義,不得不借助文字。但文字的運用 使繪畫走向觀念藝術, 甚至有可能從 觀念藝術中發展出一種子虛烏有的繪 畫。我們可以稱之為語言文字「畫」。 即不是讓觀眾看畫, 而是向觀眾描繪 一幅書。一般説來,用文字或語言表 達的抽象概念,有利於達到超越意識 的公共性,但觀眾的視覺參與意識卻 等於零。顯然,這種用文字和故事來 代替畫的過程,在藝術評論中極重

要,但如果根本沒有畫的存在,語言文字「畫」就取消了繪畫。當然,現在還沒有這類繪畫,但我們明顯看到隨着抽象藝術帶來參與意識的減弱,超越意識越來越靠語言文字來闡釋是一個逐漸強化的傾向。顯然新的繪畫應扭轉這一退化傾向。因此更能代表今後方向的,應該是「具像繪畫」,而不是抽象繪畫。

但是,我決不是説今天西方師承 於賈克梅第的新具像畫派已經代表了 這一方向。我之所以對賈克梅第給予 如此高的重視,是看重他們在當代藝 術危機中的困獸鬥精神和對危機的正 視,以及為克服困難而致力方法論上 的耕耘。他們嚴格堅持着只畫自己看 到的東西,為了避免當代藝術中的主 觀任意性,他們把畫具像畫差不多等 同於「寫生」。在我看來, 這只是在為 尋找今後新繪畫打方法論基礎而已。 畫家重新回到「寫生」, 在「寫生」過程 中也注入超越意識,無疑是在訓練畫 家的表現技巧。而更有意義的,是在 「寫生」過程中所獲得的真實的視覺經 歷,融合對美術史理解的經驗所獲得 的綜合能力,正是克服後現代藝術虛 假、雜亂的危機所必需的。同樣,空 間表現也並非一幅畫的最終目的。今 後畫家必須把文化、民族性和社會關 注的公共性注入這一新方法鑄成的結 構之中,我們應去創造一種新的具像 主題畫。這正是我對理解即創造的一 種理解。

> 司徒 1994年2月