## 89後中國電影電視走向

### • 陶東風

## 一 「英雄」平民化

80年代以來,尤其是80年代後期 與90年代初,中國社會結構發生了轉 型,市民社會正在產生,而大眾文藝 借助現代化傳媒,反映現代都市市民 大眾的趣味的現象,也在社會上迅速 崛起。

於是我們看到了一種很奇特的文 藝現象:主流文藝中的卡里斯瑪式人 物從神壇走向市民大眾,主流文藝的 權威話語也開始吸收大眾文化的生產 規律與操作方式:另一方面,大眾文 化與市民文藝在按照其自身的生產規 律與操作方式生產的作品中,自覺或 不自覺地體現着官方主流文化的價值 導向和意識形態滲透。這種雙重的影 響和滲透就產生了我所稱的後主流文 藝及準大眾文藝。最能代表後主流文 藝的,是《焦裕祿》、《蔣築英》、《中 國人》、《上一當》、《新中國第一大 案》等所謂主旋律影片。

此類主旋律影片與前主流文藝相

比,首先是正面人物形象的平民化, 這一點尤以《中國人》與《上一當》中的 市長與教師最為明顯。《中國人》是歌 頌以鍾市長為核心的黨政領導人為了 解決當地人民喝水問題發動群眾開渠 引水的故事,歌頌共產黨員全心全意 為人民服務的精神。這一主題似乎與 前主流文藝沒有太大的不同。但市長 形象卻大異於文革中革命樣板戲中的 人物。這位市長的言行浸透了平民色 彩甚至一定的痞子色彩,講的雖是堂 皇的權威話語,但講的時候卻搖頭擺 尾,擠眉弄眼:更不可思議的是在開 渠遇到農民的反對時, 他居然像中國 古代的清官那樣給農民大爺跪倒。 《上一當》中的那位人民教師放着出國 機會不出,卻出於「幫忙」而幹上了人 民教師,不能不謂高尚,為了替學生 主持正義,他還挨過別人的打、蒙受 了不白之冤。但在這位教師身上有許 多近乎「流氣」的特點。當他的學生犯 了錯誤惶惶不安地問他怎麼辦時,他 竟脱口而出「吃麪條去」。

主旋律影片與前主流 文藝相比,首先是正 面人物形象的平民 化,其次是情節編造 的煽情性,這明顯是 借用了大眾文化的招 術。

### 二 借用煽情的招術

主流文藝大眾化的第二個表現是 情節編造的煽情性,突出家庭、愛 情、日常人倫之情, 這明顯是借用了 大眾文化的招術, 也表明主流文藝對 人性人情的新的理解。《焦裕禄》的感 人之處,實際上是因為它塑造的這個 形象身上有着超階級性的道德品質, 作品越是突出焦裕禄的公而忘私,把 個人生死置諸度外的品質, 作品的煽 情效果就越強烈。《中國人》中的市長 及其他幹部也一樣,體現了一種當官 者就要為民作主的超階級、越時代的 道德美。煽情效果最明顯的是《新中 國第一大案》。該片以天津地委書記 與地區專員貪污腐化被槍決這一歷史 事件為題材,中心事件是表現書記與 專員挪用國家撥給墾荒農民的經費 (含伙食費)去做生意。影片反覆運用 對比手法進行煽情: 墾荒工地上的幹 部與農民餓着肚子幹活,對黨與政府 毫無怨言: 而地委書記與專員則利用 撥給農民的公款大吃大喝。當影片將 下列兩個鏡頭通過對比式蒙太奇剪接 在一起時,煽情的效果達於高潮:工 地上的農民吃的窩窩頭又黑又糙,有 三分之一是小石子: 市府裏書記專員 以及資本家小姐吃着有韭菜味而無韭 菜梗的餃子。

另一部主旋律影片《蔣築英》同樣 在煽情效果上下了大功夫,這位知識 分子的優秀典型已遠非80年代初陳景 潤式的只懂數學不懂生活的迂夫子, 他還是一個很懂愛情、體貼妻子的好 丈夫,在大熱天光着膀子搞科研時, 也不忘同時與妻子説些悄悄話。蔣築 英的愛國情懷、探索精神與正直無私 在片中並不是重頭戲,重頭戲是夫妻 情、父女母子情(帶有平民化色彩)。 影片一開始,觀眾就知道蔣築英已經死了,但他的妻子和兒女不知道,於是觀眾心中的疑問——蔣妻知道丈夫死了將會怎麼樣——自始至終是懸念中心。情節進展過程中,對於蔣築英夫妻感情的着力渲染有效地強化了觀眾心中已有的懸念,達到了煽情的目的。

人物形象的平民化與情節設計的 煽情性,正好是與前主流文藝人物形 象的政治化和文學語言的說教化對立 的兩大特徵,它表明當今後主流文藝 的大眾化、平民化色彩。

或許令主流文藝的製作者自己也 料想不到的「驚喜」是: 正因為吸收了 大眾文藝的操作方法與生產規則, 「讓出「了自己的一部分「地盤」,走下 神增與大眾文化達成妥協,主流文藝 才沒有落得潰不成軍的下場。正因為 它走向了大眾,才一定程度地吸引住 大眾。有關資料顯示: 社會各階層的 觀眾(包括大學生觀眾)對《焦裕祿》、 《蔣築英》、《中國人》等主旋律片反映 良好,他們看影片時的感動是情不自 禁的、真誠的。這不能不是片中大段 大段的煽情段落所起的作用。現在畢 竟是一個沒有英雄的「後悲劇時代」, 主流文藝是在大眾文藝的語境中從事 人為的「造神」使命,因此新時代的 「英雄」當然也要入鄉隨俗,喬裝打扮 一番,往自己身上塗點奶油和香水, 才能取悦並收買觀眾。

## 三 《渴望》是《趙氏孤兒》 的現代版

80年代後期以來,就題材選擇與 主題表現而言,大眾文藝只能在官方 意識形態與市民心理、大眾趣味之間

主流文藝因為吸收了大眾文藝的操作方法與生產規則,「讓出」了自己的一部分「地盤」,走下神壇與大眾文化達成妥協,才沒有落得潰不成軍的下場。

89後中國電影 **137** 電視走向

尋找中間地帶或重合部分。這個部分 就是以日常人倫情感、人倫關係為核 心的一些題材,如男女戀情、人際關 係、家庭倫理等等,以及諸多對歷史 題材的改造(《戲說乾隆》、《新白娘子 傳奇》等)。從價值觀念、道德觀念上 看,此類作品脱不出傳統的框框,如 除暴安良、理解友愛、忍讓利人、有 情人終成眷屬之類,可以說與傳統的 市民文藝沒有太大的不同,只是包裝 換了。最具代表性的例子,是引起全 國轟動的電視連續劇《渴望》。

《渴望》可謂傳統文化的集大成之 作。從價值取向看,它所宣揚的是儒 家的「親親仁仁」、「幼吾幼以及人之 幼」的人倫理想,是傳統文化中的「情 義忠信」。從人物形象看,它所歌頌 的是劉慧芳、宋大成、劉大娘、羅岡 等克己、忍耐、富有同情心的形象。 對受傳統文化薰陶依然很深的市民階 層(尤其是北京市市民)而言,他們是 不容置疑的「好人」, 尤其是劉慧芳與 宋大成。難怪當時流傳一句話叫「娶 媳婦要娶劉慧芳, 找女婿要找宋大 成,。從敍事模式看,《渴望》的核心情 節 —— 棄嬰的命運也是傳統市井文 學中的常見模式。正如陳思和〈談「渴 望」的文化原型〉一文所指出的那樣, 《渴望》與元雜劇《趙氏孤兒》(元紀君 祥作)有相同的敍事模式:

#### 《渴望》:

王家蒙難——小芳遺失在外——慧 芳為撫養小芳不得不放棄冬冬—— 慧芳遭王滬生遺棄——小芳長大、 王家團圓——慧芳癱瘓在牀。

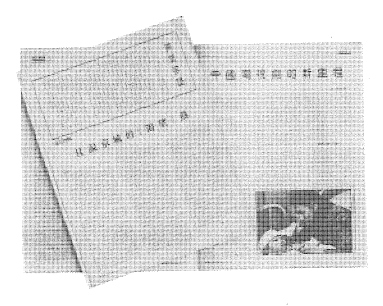
#### 《趙氏孤兒》:

趙家蒙難——孤兒趙武遺失在 外——趙家門客程嬰為保護趙武而 犧牲親子——程嬰為撫養趙武含辛 茹苦、遭世人唾棄——趙武長大、 報仇雪恨——程嬰含笑而死。

這一比較的目的倒不是說《渴望》全無 創新,它畢竟加入了許多三角戀、多 角戀等調味品,但是人倫情感的核心 地位及價值無度的傳統取向則是不容 置疑的。

# 四 官民共賞,皆大歡喜 的凱旋

《渴望》的風靡是一個很值得注意的現象。我以為可以從當時特定的時代語境與較為普遍的文化語境中加以解析。從時代語境看,《渴望》出現於特殊的政治事件以後文化、意識形態與情感的空白時期,此時持續了多年的文化啟蒙話語突然中斷,而市民及包括知識分子在內的社會各階層又急需填補情感上、心理上的空白,官方也急需既能滿足老百姓情感渴求、同時又有利於安定團結的文藝產品,《渴望》就在這個時候應運而生,給那些欲哭而無淚的人們以痛快哭一場的



《渴望》是一部以人間化的人倫情感為核心的通俗劇,既沒有主流文藝的政治面孔,又不觸及官方意識形態,所以收到了官民共賞,皆大歡喜的大凱旋。

機會和途徑。儘管《渴望》集傳統文化 之大成而深得官方的讚賞,但它畢竟 是一部以人間化的人倫情感為核心的 通俗劇,既沒有主流文藝的政治面 孔,又不觸及官方意識形態,所以收 到了官民共賞,皆大歡喜的大凱旋。 《渴望》在為大眾提供流淚渠道的同時 化解了他們心中的鬱積。

值得指出的是:《渴望》播出後, 北京觀眾反響最熱烈,上海以及南方 開放城市就冷寂多了。這一反差是否 告訴我們:北京與上海等城市的文化 構成的差異?十里洋場裏泡出來的上 海市民是否不像黃城根下長大的北京 市民那樣具有深厚的傳統心理積澱? 同時,大學生以上的觀眾也不像普通 市民那樣欣賞《渴望》,這裏是否也含 有相似的啟示?

其他幾部以當代人的日常生活為 題材的通俗劇,如《黄城根兒》、《愛 你沒商量》等,基本上沒有跳出家庭 倫理、愛情糾葛等題材與主題老套。 表現出當今市民文藝在思想與藝術方 面的雙重匱乏。其中原因雖很多,但 官方主流文化的限制恐怕是很重要的 一個。倒是一些以歷史題材改編的作 品,如《新白娘子傳奇》、《戲說乾 隆》, 熱乎了一陣, 這類戲成功可能 性較大,因為題材「保險」系數大,且 為大眾熟知,價值觀的認同基礎堅 實,而且官方也提倡,加上運用一些 現代手法(如文類雜交), 既可看又穩 當。但是,必須指出:從思想與藝術 的創新上看,這類戲就表現出內在的 貧乏,因而在知識分子中影響平平。

## 五 『侃』的極致,空洞的笑

最後應當提到的是: 大眾文藝在

空洞的能指遊戲瓦解了話語的意 指功能,精神產品被轉換成了物質產 品(文化消費品),以贏得空洞的笑和 口腔運動快感。王朔作品的思想構成 十分龐雜,既不乏傳統價值觀,也不 乏對傳統價值觀的調侃, 甚至不乏對 當今政治的嘲諷。但由於這一切都被 置於能指遊戲的自我消解語境中,所 以既不能成為成功的建構者,也不能 成為有力的破壞者。它喪失了真正的 解構與批判功能,因為它的批判已被 置於自我解構的語境之中, 隨着語言 自來水的嘩嘩流淌而蕩然無存。當對 社會的批判本身也成為可以成批複製 的、娱人耳目的装飾物時,它還成其 為批判麼?

陶東風 文學博士,首都師範大學中 文系副教授。