# 愛默生與四書

### ● 錢滿素

R.W. Emerson: *The Journals and Miscellaneous Notebooks*, vols. 1–16, ed. William H. Gilman et al. (The Belknap Press of Harvard University Press, 1960–1970).

在十九世紀上半葉的美國,愛默生(Ralph Waldo Emerson)算得上一個中國通。他不僅關注中國的現狀和外交,而且深入到中國文化的最深層次——儒學。愛默生讀過幾個版本的《四書》,摘錄引用的語錄多達百餘條。他在日記中寫道:「孔子,民族的光榮,孔子,絕對東方的聖人,他是個中間人。他是哲學中的華盛頓、仲裁人,現代史中的中庸之道。」①他經常把這位中國的大聖人與摩西、耶穌、蘇格拉底和柏拉圖等相提並論。

一 「我正在讀一本更好的帕斯卡爾」

愛默生最早接觸孔子大約是在

大學年代。根據記載,他曾從哈佛 大學圖書館借過一本孔子語錄,但 是沒隔兩天便歸還了,顯然無動於 衷。他再讀孔子大約是在十年後的 1836年,正是在這十年中,愛默生 經歷了一場深刻的觀念革命,形成 了自己的思想體系。為了尋找全新 的理論依據,他感到有必要衝出西 方文化的囿限。於是,他另闢蹊 徑,「匆匆向東方求助」。他找到了 《摩奴法典》、《佛陀經》,找到了 《項羅亞斯德神論》,還找到了中國 《四書》。從此,他對中國的典籍一 直保持着濃厚的興趣。

愛默生首先閱讀的是喬舒亞· 馬什曼(J. Marshman)編譯的《孔 子》(1809,塞蘭布爾),他在日記 和筆記中抄錄了好幾十段,後來又 從中選了二十一段,刊登在超驗主 義俱樂部的季刊《日晷》(The Dial) 上(1843年4月),標題為〈各族聖 經:孔子語錄〉。與此同時,愛默 生還讀了一本名為《長生鳥·古代精 品拾零》(1835)的小書,該書介紹 了八位東方先哲的智慧,其中評介

愛默生接觸孔子大約 是在大學年代,他曾 從哈佛大學圖書館 過一本孔子,但曾 無動於衷。他再讀然 子大約是在十年後的 1836 年,從此,他 對中國古典一直保持 着濃厚的興趣。 孔子的第一章就幾乎佔了全書的一 半。作者讚揚孔子道:「作為道德 師表,在基督降生前的大批哲學家 中堪稱第一。」

1843年是愛默生在漢學上的豐 收年,他得到一本戴維·科利 (David Collie)譯的《中國經典:通 稱四書》(1828,使命出版社)。愛 默生如獲至寶,親切地稱它為「我 的中國書。這本書不僅提供了更 好的孔子版本,而且第一次介紹了 孟子。孟子的先驗唯心主義傾向對 愛默生來說是正中下懷。在同年十 月的《日晷》上,〈四書語錄〉又佔了 六頁, 這次是以孟子為主。作為主 編的愛默生在按語中寫道:「這個 譯本......是我們迄今為止見到的中 國文學中最有價值的貢獻。書中新 的部分是兩卷孟子:上孟和下孟, 由孔子以後一百年的孟子所作。」

愛默生所讀的第三個版本是詹姆斯·萊格(James Legge)譯注的《中國經典》,該書第一卷於1861年在香港出版。萊格是位成就卓著的漢學家,他的譯文盡可能地保持了原文的體例和精神,具有很高的學術價值,至今仍被廣泛使用。愛默生於1867年從波士頓圖書館借出兩卷,佔用兩個多月,這在他的借書記錄上是少有的。他在日記中寫道:「我正在讀一本更好的帕斯卡爾。」②這時的愛默生已經對儒家有相當的瞭解了。

愛默生博覽群書,但他並不依 附於任何一種理論體系,而是從中 汲取他認為合理的部分,融為己 有。他通常先把贊同的警句格言抄 錄下來,然後在演講或文章中用來 驗證和充實自己的思想,他有時會



愛默生

反覆引用自己喜歡的語錄。在儒家思想中,愛默生摘引最多的大致可分為四個方面:道、德、學和仁政。本文只是扼要地梳理一下愛默生對《四書》的取捨,並從中體驗這位超驗主義大師如何使古老的儒家思想適用於十九世紀的新英格蘭③。

## 二「道」

愛默生在《日晷》所刊孔子語錄的第一句便是:「朝聞道,夕死可矣。」④(《論語·里仁》)在非宗教的中國古文化中,道代表的是一種普遍的宇宙原則,天地萬物的本體或本原。這個道又和人的品性行為相聯繫,合乎道,便是仁。孟子曰:「仁也者,人也,合而言之,道也。」(《孟子·盡心》)愛默生之所以對「道」這個概念饒有興趣,想必因

愛默生之所以對「道」 這個概念饒有興趣, 是因為「道」作為宇宙 本質的抽象,符合他 革新了的宗教觀,亦 與他提出的「超靈」概 念相暗合。

為「道」作為宇宙本質的抽象,符合 他革新了的宗教觀。愛默生反對形 式化、機構化的宗教,提倡以精神 作為宗教的本質。他的宗教不是以 神,而是以人為中心。儘管他從未 像後來的尼采那樣否定過上帝,但 他的上帝是非人格化的,抽象無形 的,實際上只是終極真理的別名, 為服務人類而存在。為了更真切地 表達自己的宇宙觀, 愛默生進而提 出「超靈」的概念。他認為,宇宙中 存在着一個統一的靈魂,每個具體 個別的靈魂都源於它、歸於它,這 就是無所不包的宇宙之魂——超 靈。通過超靈,個人的小我與宇宙 的大我相通,個人於是也就成了上 帝的一部分。這便是超驗主義個人 主義的理論依據: 個人是神聖的, 有限中蘊含着無限。「道」是一個與 「超靈」並行不悖的概念,中國自古 以來確認道的存在,對愛默生的超 靈説是很大的佐證。

孟子所提浩然之氣與超靈亦頗 為相似,它們不僅都遍及宇宙,而 且人都可以通過修身養性來與其相 通。愛默生十分欣賞孟子的這段 話:「我知言,我善養吾浩然之 氣。」「敢問何謂浩然之氣?」曰: 「難言也。其為氣也,至大至剛, 以直養而無害,則塞於天地之間。 其為氣也,配義與道;無是餒也。 是集義所生者,非義襲而取之也。 行有不慊於心,則餒矣。」⑤(《孟 子·公孫丑》)個人若善養其正氣, 便能有不可窮盡之潛力,乃至達到 神聖。孟子曰:「充實之謂美,充 實而有光輝之謂大,大而化之之謂 聖,聖而不可知之之謂神。」(《孟 子·盡心》)又,「夫君子所過者化, 所存者神,上下與天地同流。」(《孟子·盡心》)神聖並非超自然,而是道德的昇華,人神之間亦無不可逾越的鴻溝。愛默生曾經大膽地宣稱:「無論何人,若能對道德的本性發表更為精闢的見解,他便是新的福音;而且無論是否有奇迹,是否受啟示,他就是基督。」⑥人不僅是上帝的一部分,人甚至就是上帝:「最單純的人在他一心崇拜上帝之時,也就成了上帝。②

儒家與神聖相關的概念還有 「天」和「命」,它們代表的是人所不 能控制的外在力量。孔子五十而知 天命,就是認識到這一力量;七十 從心所欲不踰矩,達到內在和外在 的自然協調。孟子曰:「盡其心者, 知其性也。知其性,則知天矣。」 (《孟子·盡心》)又:「君子……質諸 鬼神而無疑,百世以俟聖人而不 惑。質諸鬼神而無疑,知天也:百 世以俟聖人而不惑,知人也。是故 君子動而世為天下道。⑧(《中庸》) 但一個人若偏離正道, 違背天命, 便會受到天譴。孔子曰:「獲罪於 天,無所禱也。」(《論語·八佾》)「人 之生也直, 罔之生也幸而免。」(《論 語·雍也》)孟子亦曰:「莫非命也, 順受其正。」(《孟子·盡心》)愛默生 雖背離了傳統的宗教,但他並不擯 卻有關神聖和命運的概念, 他常常 以「命運」(fate)來約束人類張揚過 度的自由意志。他的「命運」與清教 徒心目中那個憤怒的上帝截然無 關,倒和儒家這種抽象的「天命」更 為相似,它也是中性的,由人去理 解和詮釋。宿命論當然很容易導致 消極被動,但它同樣可以激發出勇 氣和寧靜。愛默生認為,當宿命論

「愚蠢而輕率時」,便「和唯一神教 和摩門教一樣壞」: 但「當它被一個 知道如何去適應和服從自發性那微 弱脈搏的聰明人所把握時, 卻是通 用的理論中最正確的。⑨在愛默生 的詞典中,命運即「世界的法則」, 「宇宙的份量」, 不是人能隨意打發 掉的。它不是説自然,而是人類的 「局限」,「自然之書亦即命運之 書」⑩。雖然愛默生認為是百分之 一的人力對百分之九十九的自然, 但這兩者並非水火不能相容。命運 可以命運對抗之,能使人自由的是 他的思想和道德。愛默生說:「才 智抵銷命運」①, 這和孔子知其不 可為而為之的精神真是何其相似! 事實證明, 弱者以接受現實為命 運,強者以改變現實為命運,同是 服從命運,卻存在着奴隸與自由人 的區別。

### 三「德」

在中國文化中,道和德乃一脈相通。道分天道人道,符合人道的可謂德。孟子曰:「是故誠者,天之道也。至誠者,人之道也。至誠者,人之道也。至誠者,人之道也。不誠,未之有也:不誠,不誠,至誠之,都是德的重要內內。(《孟子·離婁》)「至誠之一,他的宗教以道德情緒為人內在的德。他引道:「何謂尚志?」(孟子)曰:「仁義而已矣。(……)⑫居恶在?仁是也:路恶在?義是也。居仁由義,大人事備矣。」

(《孟子·盡心》)「志」就是遵行仁義之原則,它是美德的基礎,立身的根本。孔子曰:「三軍可奪師也,匹夫不可奪志也。」③(《論語·子罕》)「原則」(principle)也是愛默生心目中美德的基礎,他認為凡是人都必須遵循一個原則而生活。超驗主義要維護的是一種精神的原則:「只有你才能給自己帶來寧靜,只有原則的勝利才能給你帶來寧靜。」⑭

儒家追求美德,目的在於美德 本身, 而不是美德所帶來的實利, 這也是愛默生所讚賞的。在宗教文 化中, 為善為惡常常與外在的獎懲 相關,變成升天堂或入地獄的選 擇,而儒家卻完全出自個人的道德 自我完成。愛默生在〈宗教〉一文中 引道:「飯疏食,飲水,曲肱而枕 之, 樂亦在其中矣。不義而富且 貴,於我如浮雲。(《論語·述而》) 又引孔子讚美顏回道:「賢哉,回 也!一簞食,一瓢飲,在陋巷,人 不堪其憂,回也不改其樂。賢哉, 回也!」(《論語·雍也》)子貢就古之 賢人問孔子曰:「怨乎?」子曰: 「求仁而得仁,又何怨?」(《論語・ 述而》)安貧樂道的人自有豐富充實 的精神生活,他們堂堂正正,不為 富貴所驅動,不因貧寒而自卑。子 曰:「衣敝縕袍,與衣狐貉者立, 而不恥者,其由也與?」(《論語·子 罕》)在愛默生的時代,物質主義與 市儈哲學正隨着資本主義經濟的發 展而迅速蔓延, 愛默生一而再地引 用這些語錄,不僅表明他極其欣賞 這樣的高風亮節, 而且正在以此來 引導他的聽眾讀者。

愛默生所引孟子的第一句便

儒家追求美德,目的 在於美德本身,而不 是美德所帶來的實 利,這是愛默生所讚 賞的。

秉夷,好是懿德。』孔子曰: "為此 詩者,其知道乎!』(《孟子·告 子》)在愛默生看來,既然每個人都 是超靈的一部分,自然都有可能趨 於完善。但要實現這種可能,還需 個人自身的努力。某些人由於更好 地發揚了這種內在素質而出類拔 萃,他稱他們為「代表人物」,説明 他們並非生來高人一籌, 而是自我 完成得更好,更能代表人類潛能, 「天爵」「人爵」相符。 更值得人們仿效。儒家稱這樣的人 物為「君子」或「大人」,意思是一樣 的。因此, 愛默生對以品德為區分 的君子小人之論很有同感,如: 「君子坦蕩蕩,小人長戚戚」⑮(《論 語·述而》),「君子懷德,小人懷 土:君子懷刑,小人懷惠」⑩(《論 語·里仁》)。君子的內在精神又必 顯現於外表:「君子所性,仁義禮

是:「萬物皆備於我矣。反身而誠,

樂莫大焉。」(《孟子·盡心》)和孟子

一樣,愛默生也主張道德的超驗

性,堅信人的良知和可完善性。孟

子也許是因為處在一種無宗教約束

的文化中,所以必須強調性善。而

愛默生強調性善,則是為了把人們

從宗教的桎梏中解放出來去自立。

他引孔子曰:「仁遠乎哉?我欲仁,

斯仁至矣。」(《論語·述而》)又,「詩

曰,『天生蒸民,有物有則,民之

智根於心,其生色也睟然,見於

面,盎於背,(.....)四體不言而

喻。」(《孟子·盡心》)美國一向不以

門弟論人,無貴族封號,但稱品德

優秀者為天然貴族, 這又與孟子所

言「天爵」「人爵」相符。愛默生引

道:「有天爵者,有人爵者。仁義

忠信, 樂善不倦, 此天爵也; 公卿

大夫,此人爵也。古之人修其天

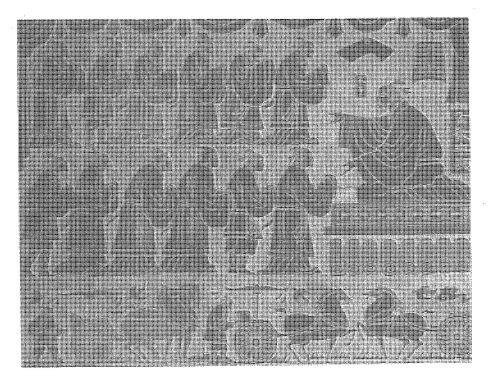
爵,而人爵從之。今之人修其天 爵,以要人爵;既得人爵,而棄其 天爵, 則惑之甚者也, 終亦必亡而 已矣。」(《孟子·告子》)這不僅肯定 了品德是衡量人的標準, 而且再一 次強調了美德乃目的本身。

愛默生還引了幾條君子與人交 往應具備的美德:「己所不欲,勿 施於人。」(《論語·顏淵》)「無友不如 己者。(《論語·學而》)「不患人之不 己知,患不知人也。」(《論語·學 而》)愛默生對注重彼此的精神認 同,唯同道才能心領神會。

#### 「學」 叮

相信人的可完善性,必然導致 對教育的重視。修身養性,為的是 自立自強。愛默生終生好學,在做 學問方面,他對儒家的贊同大概是 最無保留的。首先是治學目的, 孟 子曰:「仁,人心也:義,人路也。 (......)人有雞犬放,則知求之:有 放心而不知求。學問之道無他,求 其放心而已矣。」(《孟子·告子》)學 首先是為了端正良心,提高素質, 幫助內心作出正確判斷。愛默生説 過,在一個人的內心,理性永遠在 和利益交戰,當他學會站在理性一 邊反對自己,把他的那個「我」從聲 名利祿引回到真理和正義, 他就贏 得了勝利。這和孟子所言大致相 仿。如果單純為了學技巧,忽略做 人的目的,那麼人就可能異化為工 具,這正是孔子説「君子不器(《論 語·為政》)的用意。愛默生一貫提 倡做一個完整的人、思索的人, 堅 持「人即目的」。

美國一向不以門弟論 人,無貴族封號,但 稱品德優秀者為天然 貴族, 這與孟子所言



儒家主張有教無類, 頗能與愛默生的教育 理想相契。

愛默生敬仰孔子的勤奮好學, 敬仰他為人師表的品質,他多次引 用兩段夫子自道:「其為人也,發 愤忘食, 樂以忘憂, 不知老之將至 云爾。」⑪(《論語·述而》)「默而識 之, 學而不厭, 誨人不倦, 何有於 我哉?」(《論語·述而》)愛默生又摘 引了孔子對兩個弟子的一褒一貶, 來說明對學習應持的態度。對顏 回, 孔子表揚他「好學, 不遷怒, 不貳過」®(《論語·雍也》),「吾見 其進也, 未見其止也」®(《論語·子 罕》)。對宰予,孔子便嚴肅地批評 他不努力:「宰予晝寢。子曰:『朽 木不可雕也, 糞土之牆不可杇也: 於予與何誅?』(《論語·公冶長》)

孔子虛懷若谷,敢於坦誠地承認自己無知,並以此作為求知的開始。愛默生十分賞識這種精神,他不止一次地引道:「由!誨女知之乎!知之為知之,不知為不知,是知也。」(《論語·為政》)孔子雖弟子

成群,卻從來不恥下問,「子入太廟,每事問」,並以此為禮。他的學生也是一樣,子貢曰:「君子之過也,如日月之食焉:過也,人皆見之:更也,人皆仰之。」(《論語·子張》)不怕承認無知,不怕求教於人,不怕改正錯誤,這就是愛默生欽佩的孔子學風。

在讀書方面,還有兩條是愛默 生樂意和儒家認同的。一是讀書應 該學會舉一反三:「賜也,始可與 言詩已矣,告諸往而知來者。」② (《論語·學而》)二是不應盲從書本: 「盡信書,則不如無書。」(《孟子·盡 心》)孟子原是指《尚書》,但英譯 以近指書本,這就更符合愛默 生的意思了。他一貫認為書本只是 學者閒暇時用來啟發思路的,當也 自己有思想時,就不必浪費時間去 看書,而應去閱讀「生活」這部大 書。他说:「書籍使用得當時, 最好的東西。將它濫用時,則變成

孔子虛懷若谷,敢於 坦誠地承認自己無 知,並以此作為求知 的開始。愛默生十分 賞識這種精神。 100 讀書: 評論與思考

最壞的東西。」②他還提醒人們,當 西賽羅、洛克和培根在寫書時,也 不過是圖書館裏的年輕人。

學以致用,愛默生同意孔子所 主張的言行一致,而且把重點放在 行上。他引道:「子貢問君子。子 曰: 『先行其言, 而後從之。』」(《論 語·為政》)「子路有聞,未之能行, 唯恐有聞。」(《論語·公冶長》)孔子 最反對和蔑視巧言令色,愛默生對 西方的誇誇其談大概也厭煩了,他 説:「太多的形式,唉,斯維登 堡!太多的步驟,太多的教條,太 多的政府。孔子説,我看不出靈魂 何需雄辯。」②靈魂無言而深邃,相 比之下, 言辭只會顯得浮誇。愛默 生前後摘引孔子頌揚沉默的話不下 五六種,如,「司馬牛問仁。子曰: 『仁者其言也訒。』曰: 『其言也訒, 斯謂之仁已乎?』子曰: "為之難, 言之得無訒乎?』(《論語·顏淵》)

# 五 「仁政」與「改革」

儒家所主張的仁政以道德感化 為主旨,尤其寄厚望於當政者的以 身作則,帶領人民安居樂業。愛默 生同意政府必須具備道德基礎,在 《日晷》〈四書語錄〉「政治」欄中,他 引道:「季康子問政於孔子。孔子 對曰:『政者,正也。』」(《論語·顏 淵》)「季康子患盜,問於孔子。孔 子對曰:『苟子之不欲,雖賞之不 竊。』」(《論語·顏淵》)「葉公問政。 子曰:『近者悦,遠者來。』」(《論 語·子路》)美國在傑克遜時代開始 了「政治分肥制」(spoils system), 由得勝的政黨瓜分官職,愛默生對 政治上的腐敗極為不滿,他選用的 這幾段都有針對性。與此同時,向 西部的擴張又引起一連串的戰事, 反戰的愛默生便在「戰爭」欄中引了 兩段孟子:「吾今而後知殺人親之 重也。(……)殺人之兄,人亦殺其 兄。然則非自殺之也,一間耳。」 (《孟子·盡心》)又,「故善戰者服上 刑。」(《孟子·離婁》)

愛默生還詳盡地列了孟子關於 從政入仕的三大段文字(《孟子·萬章》),講的分別是伯夷的清高,伊 尹的以天下為己任,和柳下惠的隨 遇而安。後來他又引道:「孟子曰: 「聖人,百世之師也,(……)故聞 伯夷之風者,頑夫廉,懦夫有立 志。』。②(《孟子·盡心》)但他最欣賞 的似乎還是柳下惠,因為他一再引 其「爾為爾,我為我」的話。出污泥 而不染,我行我素——這更符合 愛默生個人主義的精神。

愛默生的時代在美國史上被稱 為改革的時代。由於得天獨厚的自 然條件和社會民主,共和國成立之 初的美國人對人類進步極其樂觀, 甚至天真地相信能找到一種至善至 美的社會組織或生活方式。當時, 志同道合者紛紛成立團體, 進行各 種救世方案的實驗, 自以為能一勞 永逸地消滅人間罪惡。愛默生並不 反對改革,但他對這些小團體的實 驗很有保留,原因是多方面的。從 《四書》中,他找到不少支持自己觀 點的言論,他在摘引這些語錄時, 都明確地冠之以「改革」。首先,依 賴組織違背愛默生強烈的反機構精 神。他並不認為人們一旦重新組 合,便會變得富於德性:「一個人 自身未經革新,卻試圖去革新周

图,社會不會從中獲益。」與只有每一個人都從自己做起,社會才有前途。而一個人只要有意從善,他立時立地便可做起,並不須要另組織社會。他引道:「道不遠人。人之為道而遠人,不可以為道。詩曰:『伐柯伐柯,其則不遠。』執柯以以為遠。故君子以人治人,改而止。」(《中庸》)這裏首先強調的是改革應立足自身,從眼前做起,不必非去另立一套不可。

其次,小團體的集體主義違背 了愛默生崇尚的個人主義。他認為 個人本來就足夠豐富,如孟子所 言,「萬物皆備於我矣」。集體生活 不僅多此一舉,而且其內在的相互 平衡作用只能降低個人水準,阻礙 個人,尤其是強者的充分發展。他 說過:「只有當聯合者都是孤立時, 聯合體才是完美的……聯合體必須 是真實的個人主義理想。」
②

第三,改革常常着眼於生活的 一個側面,試圖去糾正那裏的弊 病。注意力集中於局部,往往限制 了改革者的視野。愛默生認為真理 是整體的、多面的, 只強調一個方 面便不成其為真理。他不能不問: 「先生, 您有甚麼權利要求這一種 美德?美德難道是零敲碎打的 嗎? @他堅持「我們的一切無不善 惡同源,。1837年,愛默生在日記 中寫道:「一個驕傲的人不該穿鞋, 不該在茶裏放糖,不該走在路上, 也不該騎馬,對,他不該吃,不該 喝,不該穿任何東西。要是他好到 不能和人相處,讓他別纏着他們的 受惠者要這要那。我們在相互關係 中已無奈到必須行乞,驕傲是不誠 寶的。魯濱遜也許能盡興地去 驕 傲。②由此不難理解,為甚麼愛默 生1843年要在日記中大段轉述孟子 對陳仲子的評論。陳仲子為齊國高 士,世家子弟,認為兄長所得俸祿 都是不義之財,決不染指,寧可搬 出去獨自過着清苦的日子。人讚他 廉潔, 孟子卻不以為然, 反問道: 「仲子所居之室,伯夷之所築與? 抑亦盜跖之所築與?所食之粟,伯 夷之所樹與?抑亦盜跖之所樹與? 是未可知也。」結論是:「充仲子之 操,則蚓而後可者也。」圆(《孟子· 滕文公》)一個人生活在現實世界 中,是不可能做到百分之百的純而 又純的。

第四,改革者組成小社會,往 往是逃避大社會。但愛默生並不認 為改革能離開大社會去進行,他也 還不準備放棄改造大社會的努力。 他說:「我並不想從我目前的監獄 搬到一個略大些的監獄中去,我要 衝破所有的監獄。」②再説,一個適 合內部統一的小社會的改革, 未必 就適合整個社會。而如果改革在小 社會尚不能成功, 那麼對大社會還 能有甚麼意義?歷史證明,這些試 驗都不過是曇花一現。愛默生充分 理解社會的複雜性和必然性, 理解 人作為社會動物的本性。他寫道: 「長沮桀溺因酷政而退隱歸田,對 孔子仍留世上表示不滿。夫子撫然 曰: 『鳥獸不可與同群, 吾非斯人 之徒與而誰與?天下有道,丘不與 易也。』、⑩(《論語·微子》)這也可以 説是愛默生本人的回答。他也十分 欣賞孟子對許子的評論。許行以打 草鞋織蓆子為生,並認為君主賢人 也應耕種才食。孟子面對欽佩許子

**102** 讀書: 評論與思考

的陳相,並不立即表示否定,而是 步步緊逼,窮追不捨,讓問題自我 暴露。這種不攻自破的批駁方式, 引起了愛默生的注意:

孟子曰:「許子必種粟而後食 乎?」

曰:「然。」

「許子必織布而後衣乎?」

曰:「否,許子衣褐。」

「許子冠乎?」

曰:「冠。」

曰:「奚冠?,

日:「冠素。」

曰:「自織之與?」

曰:「否,以粟易之。」

曰:「許子奚為不自織?」

曰:「害於耕。」

曰:「許子以釜甑爨,以鐵耕乎?」

曰:「然。」

「自為之與?、

曰:「否,以粟易之。」

「(……)且許子何不為陶冶, 舍皆取諸其宮中而用之?何為紛紛 然與百工交易?何許子之不憚 煩?」

曰:「百工之事固不可耕且為也。」

至此,孟子終於讓對方自己把這句話說了出來,於是他只須反問道:「然則治天下獨可耕且為與?(……)且一人之身而百工之所為備,如必自為而後用之,是率天下而路也。故曰,或勞心,或勞力:(……)勞力者治於人,治於人者食人,(……)天下之通義也。」③(《孟子·滕文公》)孟子接着以大禹治水為例,説明禹和舜以全副精力治理天下,並不親自耕種。愛默生摘引

這些語錄和故事是在1843年,正值 布魯克農場興辦之時,其成員都須 參加耕種,愛默生的用意是很明白 的。他並不贊成這種平等原則,寫 道:「孟子説,事物的價值原本是 不同的。」②

愛默生給「鄉原」冠以「改革 者」, 也是意味深長。他本人很早 就説過:「全部美德就在於用『是』 (being)來取代『像』(seeming)。」 ③ 他還說:「我們討厭那種佈道式的 善。善一經佈道,便自我取消。」發 他稱這類好好先生為goodies,類 似於「鄉原」。所以孔孟對鄉原的譴 責和他的觀點一拍即合。子曰: 「鄉原, 德之賊也。」(《論語·陽貨》) 孟子曰:「閹然媚於世也者,是鄉 原也。」®(《孟子·盡心》)鄉原的可 惡在於欺世媚俗,投人所好,全無 原則, 還要擺出一副公允正確的樣 子, 敗壞世風的正是這種矯飾。孟 子在解釋孔子為何抨擊鄉原時指 出,最難識別的就是偽裝成善的 惡。每個社會每個時代都免不了有 這類鄉原, 在變革的時代尤其如 此。愛默生又七次引孔子所言: 「人焉廋哉?人焉廋哉?」(《論語・ 為政》)他相信,一個人是甚麼,都 會印在他的容貌外形上,隱瞞或自 誇都無濟於事。與媚俗相反,他極 力提倡反潮流的精神:「誰要做人, 決不能做一個順民。」 38

# 六 「非其鬼而祭之」

借鑒異國文化的一大好處就在 於保持語言本來的含義。在母文化 中,詞語和象徵歷經無數的用法和

孟子以大禹治水為 例,説明禹和舜以全 副精力治理天下, 不親自耕種。愛默是在 摘引這段語錄是在 1843年,正值布 克農場興辦之時, 成員都須參加耕種, 愛默生的用意是很明 白的。 用者,永遠無法擺脱其發展過程中 意義的添加和轉化。背景如同幽 靈, 牢牢依附於語言。語言受層層 背景歷史的重負,已不再自由。但 一旦移植異域,一切原有的聯繫隨 之切斷,語言便得以反璞歸真。人 們從異國文化中畢竟只能借其語 義,卻不可能借到語言形成和發展 的背景。

愛默生的引用《四書》, 可以説 是吸收異國文化的一個典型。經典 儒家產生的背景與十九世紀的美國 可謂有天淵之別,儒家被中國歷代 統治者獨尊後,發展為官方哲學, 乃至成為封建專制的象徵,成為中 國近代革命所一再需要打倒的「孔 家店」。中國人在激烈的啟蒙和救 國情緒中, 甚至對儒家的合理部分 也感到難以接受了。愛默生讀《四 書》正是在鴉片戰爭前後,由於他 免於情緒化的影響, 反倒能比較客 觀地分析和對待古老的儒家智慧, 棄其腐朽,取其精華。一種學説正 是在擺脱了不合時宜的陳腐後,其 光彩才能昭著,其不朽的生命力才 能維持。

可以看出,愛默生對《四書》的 取捨是極其明確的, 他只吸收那些 對他有用的成分, 而完全不理會那 些他不能贊同的。例如,孔子提倡 師古,再三宣稱「從周」。愛默生則 相反,他要立足現在,放眼未來, 否認「過去」的神聖不可更改。他反 對模仿歷史,主張創造歷史。對他 來說,人類的智慧永無窮盡:「還 沒有存在過能夠永遠餵飽我們的 人。人類的心智不可能藏於一人之 中,由他來給這一無限制的,也不 可限制的帝國之任何一方設置障

礙。③因此,孔子師古的語錄他一 句也不引。又如, 孔子信奉以禮 治國,談禮的地方很多,但愛默生 只把它作為求學態度用過一次: 「子入太廟,每事問。或曰: "孰謂 鄹人之子知禮乎?入太廟,每事 問。」子聞之,曰:『是禮也。』(《論 語·八佾》)對孔子倡導的君君臣臣、 父父子子的大禮,愛默生卻隻字不 提。孔子強調孝,而孝的重要標誌 就是不改父道,愛默生對此自然不 能同意。在美國這個既無封建,又 無宗法的社會裏,家和國的比喻不 能成立,孝也就失去了儒家中的政

愛默生比較能客觀地 分析和對待古老的儒 家智慧,但他對《四 書》的取捨是極其明 確的,他只吸收那些 對他有用的成分,而 完全不理會那些他不 能贊同的。



**104** 讀書: 評論與思考

治涵義。愛默生只引過一條關於孝的語錄:「子游問孝。子曰: "今之孝者,是謂能養。至於犬馬,皆能有養:不敬,何以別乎?』」(《論語·為政》)他所能接受的,就是一個「敬」字。

綜觀愛默生對《四書》的運用, 他所謂吸收新靈感的目的,顯然在 於支持自己的觀點。這裏倒不妨再 引一次愛默生引孔子的話:「非其 鬼而祭之,諂也。」(《論語·為政》) 只是諂在自身,非諂鬼也。

### 註釋

- ① R.W. Emerson: The Journals and Miscellaneous Notebooks, vols. 1–16, ed. William H. Gilman et al. (The Belknap Press of Harvard University Press, 1960–1970), v. 9, p. 318.以下簡稱Journals。
- ② Journals, v. 9, p. 533. 帕斯卡爾 (Blaise Pascal, 1623–1662), 法國科學家、思想家、散文家。
- ③ 關於愛默生和儒家,筆者另有文作進一步的比較。
- ④ 為了在有限的篇幅中緊扣主題,本文所引四書語錄,無論是否注明,一律為愛默生曾摘錄引用過的。中文以楊伯峻:《論語譯注》、《孟子譯注》(北京:中華書局1988,1963)為準。以後凡是在《日晷》(The Dial,1843年4月和10月號)上刊出的語錄不再加注。這條語錄亦見Journals, v. 5, p. 121; v. 6, p. 389; Emerson: "Religion", Early Lectures, ed. Stephen E. Whicher et al. (Harvard University Press, 1959), v. 2, p. 94.
- ⑤③ Journals, v. 8, pp. 354; 410.
- © Stephen E. Whicher (ed.): Selections from Ralph Waldo Emerson

- (Boston: Houghton Mifflin, 1960), p. 99,以下簡稱Selections。
- ⑦ Journals, v. 4, p. 335.
- ⑧ "Character", The Selected Writings of R.W. Emerson, ed. Brooks Atkinson (New York: Random House, 1959) pp. 376–77. 以下簡稱Selected Writings。
- ② ② ⊗ Selections, pp. 329–30;67; 145.
- (1) "Fate", Selections, pp. 336;340.
- ② 凡括號內省略號(......)表示愛默生未引部分。
- <sup>(3)</sup> Journals, v. 5, p. 122.
- (4) (36) "Self-Reliance", Selections, pp. 168; 149.
- 1518 Journals, v. 6, p. 390.
- 16 Journals, v. 16, p. 110.
- ① Journals, v. 5, pp. 121, 225; v. 6, p. 391.
- 20 Journals, v. 5, p. 120; v. 6, p. 391.
- @@@ Journals, v. 9, pp. 314; 8; 34.
- 29 29 29 "New England Reformers", Selected Writings, pp. 455; 458; 455.
- ②3 Journals, v. 5, pp. 355; 46.
- ③ ② ⑤ Journals, v. 9, pp. 32–33;34; 32.
- 3 Journals, v. 7, p. 31.
- ③ "The American Scholar", Selections, p. 76.

錢滿素 1946年生於上海,畢業於 中國社會科學院研究生院及哈佛大 學美國文明史博士班。現為社科院 外國文學研究所副研究員,從事美 國文學文化方面的研究。