# 紅學與百年中國

### 劉夢溪

## 引子

我所説的百年中國,是指十九世紀末、二十世紀初,也就是清末民初以來的中國社會,至今已經有一百年的歷史了。《紅樓夢》裏敍述賈家的來歷,說自國朝定鼎以來,赫赫揚,已歷百載。國朝定鼎指的當然是清兵入關,是為1644年,至曹雪芹寫作《紅樓夢》,甲戌本的底本是1754年的再評本,已稱批閱十載、增刪五次,由此上推十年,是1744年(約為雪芹撰寫是書的時間),距1644年恰好一百年。而《紅樓夢》研究,如果從1904年王國維發表《紅樓夢評論》開始,至今也快有一百年的歷史了。

這一百年的中國,鬧鬧嚷嚷,不可終日。這一百年的紅學,也是鬧鬧嚷嚷,無有竟時。《紅樓夢》裏〈好了歌〉註——「亂哄哄,你方唱罷我登場,反認他鄉是故鄉」,是百年中國的寫照,也是百年紅學的寫照。杜甫

詩:「聞道長安似奕棋,百年世事不勝悲。」陳寅恪亦有詩云:「一局棋枰還未定,百年世局不須論」、「遙望長安花霧隔,百年誰覆爛柯棋。」①百年中國的事情許多都説不大清楚,百年紅學的事情又何嘗説得清楚?潘重規先生寫過《紅學五十年》、《紅學六十年》,我本人寫過《紅學三十年》。現在該有人來寫《百年紅學》了。

# 上篇「遙望長安花霧隔, 百年誰覆爛柯棋」

百年紅學,都有些甚麼值得記憶的事情呢?這裏用得上《紅樓夢》第六回作者自敍結構之難的一句話:「按榮府中一宅人口合算起來,人口雖不多,從上至下也有三四百丁,雖事不多,一天也有一二十件,竟如亂麻一般,並無個頭緒可作綱領。」百年紅學的事情,比榮府的家政要複雜得多。只好舉其突出之點,略志梗概。

中國傳統學術可以説 有道德傳統,少知性 傳統。但是到了 達 時學人產生 以 學術獨立 性,並試圖用新的 思 術觀念和方法反思 有學術,尋求新解。 我想,關於百年紅學的事情,至 少有六個方面的故實值得注意。

第一,中國現代學術是以《紅樓 夢》研究開其端的。中國是學術大國, 傳統學術經歷了先秦子學、兩漢經 學、魏晉玄學、隋唐佛學、宋明理 學、清代樸學、晚清新學等不同的發 展階段。至清代樸學、已經開始有了 現代學術的一些萌芽。我們可以從兩 個方面看傳統學術和現代學術的分野 出來,一是學者是否把學術本身當作 目的: 二是學術研究中是不是有了知 識論的因素摻入。中國傳統學術是不 重知識論的,也可以説有道德傳統, 少知性傳統。但到了清中葉, 傳統學 術的道德傳統有了向知性傳統轉變的 迹象。章太炎稱清儒的治學方法有 六:一日審名實,二日重佐證,三日 戒妄牽,四曰守凡例,五曰斷情感, 六日汰華辭②。把斷情感作為治經的 六法之一, 説明傳統學術所缺乏的工 具理性已經在一定的意義上發揮作 用。而按照梁啟超的説法,盛清學者 的獨異之處,是具有為學術而學術的 精神③。因此我們說中國學術至清中 葉已經開始有了現代學術的萌芽,是 可以得到理據支持的。但這也只是萌 芽而已。真正開現代學術之端還是在 晚清,是時歐風美雨襲來,學人產生 追求學術獨立的自覺性,並試圖用新 的學術觀念和方法反思固有學術,尋 求新解。

這一轉變的時間約在十九世紀末、二十世紀初。1898年嚴復發表《論治學治事宜分二途》,1902年梁啟超發表《論學術之勢力左右世界》和《新史學》,1904年王國維發表《紅樓夢評論》,其間現代學術思想和學術規範得到比較集中的體現④。就中尤以王國維的《紅樓夢評論》最具學科的

代表性,是學術史上文學評論一門第一次引入西方的觀念和方法,來研究中國古典。在時間上,《紅樓夢評論》比蔡元培的《石頭記索隱》早十三年,比胡適發表《紅樓夢考證》早十七年。如果說王、蔡、胡分別為紅學的小說批評、紅學索隱、紅學考證建立了學派的典範,那末王靜安先生的《紅樓夢評論》不僅為紅學的小說批評建立了典範,在中國現代學術史上也具有奠基的意義。

第二、回顧百年以來的紅學,我 們可以發現一個特異的現象: 現代中 國思想文化舞台上許多第一流的人 物,都不同程度地捲入了紅學。有的 是自覺捲入, 有的是被迫捲入, 有的 是不知不覺的誤入。除了王國維之 外,蔡元培、胡適之、陳獨秀、顧頡 剛、俞平伯、吳宓等,都寫過研究 《紅樓夢》的專著或單篇論文。五四前 夕, 吳宓、陳寅恪、湯用彤、俞大維 在哈佛留學,當時中國學生會曾舉行 過學術聚會,請吳宓講《紅樓夢》,後 來這篇演講以〈紅樓夢新談〉為題,在 刊物上公開發表。演講時間為1919年 3月2日。3月28日陳寅恪為這次演講 題詞,寫了一首七律⑤:

等是閻浮夢裹身,夢中談夢倍酸辛。 青天碧海能留命,赤縣黃車更有人。 世外文章歸自媚,燈前啼笑已成塵。 春霄絮語知何意,付與勞生一愴神。

吳宓和陳寅恪發表對《紅樓夢》的見解,也都在1921年胡適發表《紅樓夢考證》之前。1945年吳宓在成都時曾寫過《紅樓夢》系列論文,連載於《流星》、《成都周刊》等雜誌。直到晚年,吳宓仍以對《紅樓夢》有特識獨見自居。陳寅恪的著作中,也每以《紅樓》

為喻,增加理趣。

陳獨秀也寫過研究《紅樓夢》的長 篇文章,在1920年出版的《小説月報》 上發表,題目是〈紅樓夢新評〉,署名 佩之。蔡元培的《石頭記索隱》,是索 隱派紅學的典範之作。胡適的《紅樓 夢考證》,是考證派紅學的典範之作。 胡、蔡論戰,是本世紀20年代學術思 想界最引人注目的事件之一。《紅樓 夢》以及紅學的影響的擴大,實際上 與這次論戰有很大關係。胡適批評蔡 元培的《索隱》是「牽強附會」的「猜笨 謎」,蔡元培回答説:「胡先生所謚為 笨謎者,正是中國文人習慣」,並謂 《紅樓夢》的內容很「值得猜」。胡適對 此起而回應,並在文章結尾處申明: 「朋友和真理既然都是我們心愛的東 西,我們就不得不愛真理過於朋友 了。論戰雙方觀點截然對立,措辭亦 相當尖銳,但態度溫婉忠厚,不失學 者風度。

王、蔡、胡都是當時的學術重鎮,他們出面大談紅學,影響是很大的。俞平伯先生1978年寫的〈索隱與自傳説閒評〉一文,其中有一段頗值得我們注意。他寫道⑥:

紅學之為諢名抑含實義,有關於此 書之性質。早歲流行,原不過紛紛談 論,即偶形諸筆墨固無所謂「學」也。 及清末民初,王、蔡、胡三君,俱以 師儒身分大談其《紅樓夢》,一向視同 小道或可觀之小説遂登大雅之堂矣。

「師儒」一詞,顯然用的是《史記·孟子 荀卿列傳》「田駢之屬皆已死,齊襄王 時,而荀卿最為老師」之義。應該承 認,俞平伯先生對紅學之所以為紅學 的歷史過程的辨析,是很有見地的。 於此也可見第一流的學者參與或捲入 紅學,就學科的樹義而言具有怎樣的學術典範意義。事實上,在王、蔡、胡的影響之下,參與或捲入紅學的中國現代人文學者還有很多。連現在已是新儒家的代表人物的牟宗三先生,在30年代也曾發表過專業性很強的研究《紅樓夢》的長篇論文,題目是〈紅樓夢悲劇之演成〉,連載於1935至1938年出版的《文哲月刊》。此外,古文字學家容庚,敦煌學家姜亮夫,中西交通史專家方豪,唐史研究專家唐長孺,社會活動家王昆侖,文學史家鄭振鐸、阿英、李長之、劉大杰等,都寫過有關《紅樓夢》的專文或專書。

至於50年代以後,躋身於紅學的 著名人物就更多了。翦伯贊、鄧拓、 郭沫若、王力、郭紹虞、韓國磐、傅 衣凌、程千帆、鄭朝宗等等,一口氣 可以舉出一大串名字。而且不包括專

自蔡元培(圖)與胡適 對《紅樓夢》熱烈討論 後,紅學已成為本世 紀中國文人的顯學。



詩人、作家的介入紅學,打開了《紅樓夢》 的另外一個世界,即 藝術創造的世界,使 本來容易流於枯燥的 學術研究插上了藝術 創造和藝術感悟的翅 膀。 門研究古典小説的學者。我使用的是 賈寶玉提倡的「疏不間親」的原則。另 外旅居海外的趙岡教授以經濟學家的 身分寫出《紅樓夢新探》,余英時教授 以史學家和思想史家的身分撰寫《紅 樓夢的兩個世界》。柳存仁、周策縱、 唐德剛三位先生,早已被視為《紅樓》 「夢」裏人,但他們畢生治學,另有偉 續,重點絕不在《紅樓》。潘重規先生 固然以紅學名家,但其研究敦煌學和 文字學的成就,早為學術界所矚目。 馮其庸先生近二十年頗治紅學,同時 也治藝術考古和譜牒之學。最近,旅 居北美的歷史學家何炳棣先生也對紅 學發生了興趣,撰寫了一篇近三萬字 的論文, 汪榮祖先生推薦給我, 已發 表在《中國文化》第十期。我的初步印 象,這是近年來《紅樓夢》研究領域裏 難得一見的重要文章,相信出來後, 紅學界會有相當的反響。

第三、許多知名作家的介入紅 學,為百年來的紅學研究增添了色 彩。當然,中國現代作家很少有不熟 習《紅樓夢》的。我所説的介入,是指 發表過研究《紅樓夢》的專著或專論。 沈從文、魯迅、巴金、沈雁冰、冰 心、張天翼、吳組緗、周立波、端木 蕻良等著名小説家,都寫過重要的 《紅樓夢》文章。詩人何其芳寫於50年 代的《論紅樓夢》, 更是代表一個時期 學術水準的紅學專論。詩人徐遲也著 有《紅樓夢》的專書。林語堂的專著 《平心論高鶚》、清宮小説家高陽的 《紅樓一家言》,人們都非常熟悉。高 陽先生不幸作古,他的關於《紅樓夢》 的奇思儻論,足可以給常常固執一端 的紅學界帶來刺激和啟迪。女作家張 愛玲出版過《紅樓夢魘》。另外散文、 戲劇家, 錢鍾書先生的夫人楊絳, 也 寫過重要的《紅樓夢》論文,題目是 〈藝術是克服困難〉,乃於1963年為紀念曹雪芹逝世200周年而作。楊絳以作家的身分兼通中外文學,她選擇淵源研究、比較研究的視角撰寫此文,使其成為非常規範的比較文學論文。錢鍾書先生雖然沒寫過專門的《紅樓夢》文字,但所著《管錐編》、《談藝錄》兩書中,引證《紅樓夢》處俯拾可見。詩人、作家的介入紅學,打開了《紅樓夢》的另外一個世界,即藝術創造的世界,使本來容易流於枯燥的學術研究插上了藝術創造和藝術感悟的翅膀。

近年在中國大陸,又升起了兩顆 以作家身分研究《紅樓夢》的新星一 王蒙和劉心武。1991年北京三聯書店 出版了王蒙的15萬字的紅學專著《紅 樓啟示錄》,基本是在1989年下半年 至1990年初寫成的,當時作者住在醫 院中。成書之前,單篇文章曾披載於 報刊,讀者爭相傳閱,一時洛陽紙 貴。作家宗璞為《紅樓啟示錄》作序, 稱讀王蒙的紅學文字「有炎炎日午而 瑶琴一曲來薰風之感」。她説這「的確 是新星,不是因撰之者新涉足這領 域, 而是因文章確有新意, 是以前研 究者沒有寫出,讀者沒有想到,或可 **説雪芹也沒意識到的」。讀過王著的** 人會認可這一評價,不會認為是作家 之間的調侃溢美之詞。《紅樓啟示錄》 第一版印行一萬冊, 不久再版、三 版, 現在已經印行五、六萬冊了。劉 心武對《紅樓夢》中的人物有別出心裁 的理解,他發表在《讀書》雜誌上的 〈話説趙姨娘〉一文,頗有可讀性。後 來還作起了紅學考證,提出「秦可卿 的出身未必寒微」, 文章發表於《紅樓 夢學刊》,周汝昌撰文呼應,在讀者 中有較大的反響。

第四、百年來的《紅樓夢》研究表

明,紅學的盛衰似乎與社會的變端 有一定的關係。何時《紅樓夢》研究變 得熱門,往往有具體的文化背景。 1898年,戊戌變法失敗之後,有人寫 了一首詩:「説部荒唐遣睡魔,黃車 掌錄恣搜羅。不談新學談紅學,誰是 蝸廬考索多。」詩後有小註寫道:「都 人喜談石頭記,謂之紅學。新政風 行,談紅學者改談經濟,康、梁事 敗,談經濟者又改談紅學。」⑦這説明 《紅樓夢》研究有自己的現實關注點。 1921年,胡適之、俞平伯、顧頡剛通 信討論《紅樓夢》, 俞在給顧的信中 説:「京事一切沉悶(新華門軍警打傷 教職員),更無可道者,不如劇談紅 樓為消夏良方, 因此每一執筆必奕奕 如有神助也。」⑧「劇談紅樓」的雅興, 使他們躲開了不忍觀的現實關注點。 今天的《紅樓夢》研究和社會變端是否 仍然存在甚麼關係, 我不敢斷言。但 我模模糊糊的意識到,凡是《紅樓》走 紅、全社會大談《紅樓》、紅運上升、 紅潮洶湧的時候,似乎並不是甚麼大 吉大利之事,常常國家民族的命運在 此時卻未必甚佳。紅運和國運似乎不 容易兩全——不知我這樣説是不是 有以偏概全之嫌。

 地域為限,哪裏有中國人,哪裏讀《紅樓夢》,哪裏就有論爭。大陸固不必說,台灣、香港以及北美的論爭,即使沒有更勝一籌,也絕不相形見 絀。

如此激烈的紅學論爭,使許多研究者望而卻步,擔心一旦陷進去,無以自拔。余英時先生就說過,《紅樓夢》是一個碰不得的題目。李田意先生也說,斬不斷,理還亂,是紅學。詩人邵燕祥寫過一篇文章,題目叫〈怕談紅樓〉。我本人也幾次聲明,從此洗手不幹了。我主編的《中國文化》雜誌,決計不輕易發表有關《紅樓夢》的文章。近年我一直在逃離紅學,沒想到生平第一次到寶島,參加的又是《紅樓夢》的會議。這只有用「在劫難逃」四個字來形容了。

第六、近百年來的紅學所以為人 們關注,且仍保持着學科的生命力, 與不斷有新材料的發現有很大的關 係。胡適起而與索隱派紅學論戰,憑 藉的就是新發現的《紅樓夢》早期抄 本,一個是甲戌本,一個是庚辰本, 上面有署名脂硯齋、畸笏叟的許多批 語,透漏了一些曹雪芹寫作《紅樓夢》 的家世遭遇和背景情況。隨後又有大 量清宫檔案的出世,對曹雪芹的家世 和親戚的情況了解得更多了。再就是 曹雪芹朋友的材料的發現。對一門學 科來說,新材料的發現,是這門學科 設立的先決條件。王國維氏嘗言: 「古來新學問起,都由於新發見。孔 子壁中書出,而後有漢以來古文家之 學。有趙宋古器出,而後有宋以來古 器物、古文字之學。, ⑨陳寅恪也強 調:「一時代之學術,必有其新材料 與新問題。取用此材料,以研求問 題,則為此時代學術之新潮流。治學 之士,得予於此潮流者,謂之予流

紅學研究中有「三個 死結」: 一是芹係誰 子,二是脂硯何人, 三是續書作者。這三 個問題,根據已有材 料,我們只能老老實 實地説不知道。

(借用佛教初果之名)。其未得予者,謂之未入流。此古今學術史之通義,非彼閉門造車之徒所能問喻者也。」⑩《紅樓夢》背景材料的一再發現,為紅學研究開拓了新的區域,所以有脂學出焉,有曹學出焉。事實上,後來的紅學研究,已擴大到整個明清史和文化史的研究,在一定意義上具有跨學科的特點。因此現代學術史中的紅學一目,才有那樣強的生命力,那樣大的吸引力。

但隨即發生一個問題:檢討百年來的紅學,研究者對《紅樓夢》本文的研究反而有點忽略了。另一方面,新材料的發現,總是極為偶然的。對已有材料的詮釋,到一定時期也會達到一個極限。所以,儘管研究隊伍如此龐大,不時成為學術熱點的百年紅學,所能達成的一致結論並不很多:相反,許多問題形成了死結。我曾說紅學研究中有「三個死結」:一是芹係誰子,二是脂硯何人,三是續書作者⑪。這三個問題,根據已有材料,我們只能老老實實地說不知道。當然,以後如有新材料發現又作別論。

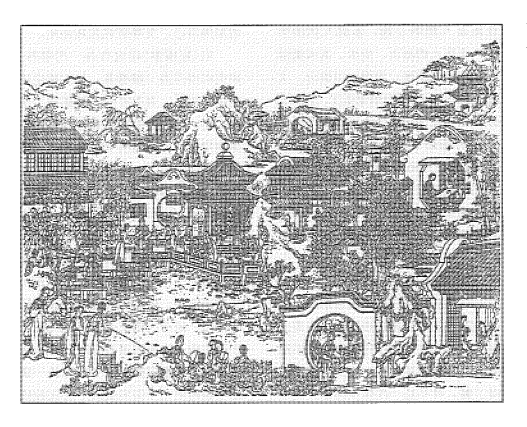
對一門學科來說,研究了一百年,在許多問題上還不能達致比較一致的結論,甚至形成許多死結,我想無論如何不能說是這門學科興旺的標誌。所謂真理越辯越明,似乎不適合《紅樓夢》。倒是俞平伯先生的「越研究越糊塗」⑫,不失孤明先發之見。我把《紅樓夢》與百年中國聯繫起來一百年中國也是欲理無序,曲折萬端,可能也潛蘊着許多未解之謎。《紅樓夢》研究扭成了許多死結,百年中國也扭成了許多死結。話說回來,也許百年紅學的命運確乎與社會的變端真有一點甚麼關係?吾不知矣,若不知矣。難言之哉,難言之哉!

## 下篇「百年頓盡追懷裏, 一夜難為怨別人」

二十世紀眼看就要走完了它的行 程。百年紅學也走到了百年的盡頭。 世紀轉換,紅學將怎樣發展?紅學未 來的命運如何?説來很不幸,以我個 人的觀察,現在國內的紅學,多少有 一點「禮失求諸野」的味道。比如多種 版本的《紅樓夢》電影、電視連續劇的 相繼問世。站在學術的立場, 我無法 認同這些視覺形象。又比如現在中國 大陸, 南北都在大建大觀園。紅樓服 飾、紅樓宴大興其時。紅樓服飾雖有 混淆明清兩代的迹象, 但清代的特點 還是明顯的。而清代服飾是否代表了 中華傳統服飾文化的正宗?我頗表懷 疑。唐宋裝是好看的, 日人有所承 繼,我們這故國,卻被清代「剃髮易 服」而後隔斷了。1991年, 康來新教 授首創紅樓之旅, 我隨喜着參加了在 上海舉行的懇談會。當時我被問及該 怎樣看待這並不古老的「浪漫之旅」, 我感到很不好回答。我想這創意是極 佳的,也許有助於古典文學名著的詮 釋與普及。後來我寫了一篇文章,題 目叫〈紅學囈語〉,文章的後半部分談 的就是「紅樓」文化問題。我認為「紅 樓」文化固好,但要避免俗世化。因 為有人提出了「應用紅學」的概念。我 説「應用紅學」如果也可以算作紅學的 話,用得上史湘雲的一句話:「這鴨 頭不是那丫頭,缺少二兩桂花油。蓋 缺少學術是也。

所謂「應用紅學」,不應該成為未 來紅學的發展方向。

儘管如是,真正的、有學術價值 的《紅樓夢》研究,仍在繼續中。受材 料的限制,考證派紅學和索隱派紅學



很難前進了。所謂巧婦難為無米之 炊。但小説批評派紅學不存在無米的 問題。小説批評從本文出發, 只要 《紅樓夢》在,就可以做出各種各樣的 飯來。何況《紅樓夢》文本中,還潛伏 着許多未解之謎,足夠睿智之士猜上 幾個世紀了。不久前, 鄧雲鄉先生透 漏一條消息, 説前些年有一次他從上 海到北京看望俞平伯先生, 兩個人閒 聊,談到有人考證林黛玉是吊死的, 因為太虚幻境裏黛玉的冊子上,寫的 是「玉帶林中掛」。 説到這裏, 俞老先 生非常嚴肅地問鄧雲鄉:《紅樓夢》第 五十回, 榮國府元宵開夜宴, 寶玉離 席回怡紅院, 偷聽襲人、鴛鴦説話, 然後又出園回到席上。半路寶玉要解 手,跟隨寶玉的麝月、秋紋都站住, 背過臉去,笑着提醒寶玉:「蹲下再 解小衣,留神風吹了肚子。」 俞老先生 問鄧雲鄉:「寶玉為甚麼要蹲下來解 手?」鄧是研究北京民俗的專家,他 説北京兒童穿滿襠褲, 站着撩衣露很

大一塊肚子,天冷吃不消,所以北方 的父母都教小男孩蹲下來小解。問題 本身自然小之又小,弄得清楚和弄不 清楚,都無關宏旨。但《紅樓夢》研究 者不同,就是探究得這樣深細。所以 才出現許多紅迷。

總之,依賴於《紅樓夢》本文的紅學小說批評,前途是無量的。無論再過多久,人們仍然會根據自己的生活經驗和審美情趣,對《紅樓夢》做出新的解釋。每個時代的人,都有自己心中的賈寶玉和林黛玉。社會的復興,文化的建設,總是伴隨着回歸原典的運動。《紅樓夢》作為一部文化經典,魅力是永存的,紅學不紅學,倒在其次。

當然現在的《紅樓夢》讀者,對作品的關注點與過去已有所不同。百年紅學的一個積極成果,是《紅樓夢》這部古典變成了人們生活的一部分。不只《紅樓》,《水滸》、《三國》、《西遊》等幾部具有典範意義的古典小説,一

由於受材料的限制, 考證派紅學和索隱派 紅學很難前進了。但 小説批評派紅學的前 途是無量的,因為無 論再過多久,人們仍 然會根據自己的生活 經驗和審美情趣,對 《紅樓夢》做出新的解 釋。 《紅樓夢》研究作為一 門學科,研究紅學作 為一種職業,她的盛 世恐怕是過去了。百 年紅學已經極盡了學 術之盛。已往的百年 紅學,相當於《紅樓 夢》前八十回,從今

而後的紅學,最多是 後四十回續書而已。 直活在人們的心裏,參與人們的生活,成為人們語言、生活、甚或價值判斷的借用符號。如果加以區分,大體上少年兒童喜歡《西遊記》,老年人喜歡《三國演義》,農民喜歡《水滸傳》,知識份子喜歡《紅樓夢》。對《紅樓夢》中的人物,今天的讀者有不同的選擇。青年中喜歡賈寶玉、林黛玉的人越來越少,而王熙鳳備受青睞。《紅樓夢學刊》近年多次收到稱頌王熙鳳是時代新人的文章。

我自己也有這方面的經驗。十幾 歲的時候讀《紅樓夢》,最喜歡的人物 是晴雯。二十幾歲的時候,很欣賞史 湘雲。現在想,《紅樓夢》中最了不起 的人物,應該是平兒。給王熙鳳作貼 身丫鬟,可不是一件容易的事,但平 兒作得很好。王熙鳳視平兒為心腹, 其他的人,例如李紈,也説平兒是鳳 姐得力的臂膀。平兒絕對沒有對鳳姐 不忠實的地方。但王熙鳳做壞事,平 兒絕對不做。不僅不做,她還要背着 王熙鳳做好事,「相濟」而不「同惡」。 平兒是維護鳳姐的,但鳳姐的罪惡, 平兒卻沒有份。賈府上下沒有人說平 兒不好的。我們可以設想,假如王熙 鳳犯事,案情牽連平兒,一定不知有 多少人出來作證,認定平兒無辜。做 人做到如此地步,可以説達到了做人 的一種極致。要説做人難,沒有比平 兒做人更難了,但她做得最好。所以 我覺得平兒其人最為難得。不過這樣 的認知,須得有了一定的閱歷之後方 能取得。就像《紅樓夢》裏平兒的思想 風貌, 必須經過「柳葉渚邊嗔鶯咤燕, 絳雲軒里召將飛符」、「茉莉粉替去薔 薇硝,玫瑰露引來茯苓霜」這些紛擾 之後,然後方能在「判冤決獄」的大關 目上顯現出來。

研究者從研究對象身上最終找到

的是他自己。文學研究尤其如此。

但《紅樓夢》研究作為一門學科, 研究紅學作為一種職業,她的盛世恐 怕是過去了。百年紅學已經極盡了學 術之盛。現在的情勢有點像《紅樓夢》 裏的賈府,外面的架子雖未甚倒,內 囊卻也盡上來了。1991年在新加坡召 開的國際漢學會議上,我曾說紅學研 究已到了「食盡鳥投林」的地步,而實 際情形也確實如此。國內的紅學名 家,近年續有新作的很少。正是在這 種情勢下,《紅樓夢》研究的偽考證之 風趁虛而入。近兩年大陸紅學最轟動 的新聞,是有人撰文説《紅樓夢》後四 十回比前八十回寫得更好, 其目的是 翻五四以來顧頡剛、俞平伯等老一輩 紅學家對前八十回和後四十回比較研 究成果的案。再就是有人連篇累牘地 寫文章, 説現存各種脂硯齋評本都是 假造的,企圖把五四以來新紅學的研 究成果一筆抹煞。主張不應否定後四 十回的功績是對的,早有不少學者這 樣做過了,吳組緗教授於此持論甚 堅。但一定要説後四十回比前八十回 寫得好,恐怕稍具文學鑒賞眼光的讀 者都不會認可。至於脂本假造說,尤 其缺乏堅實的根據。還有作者問題, 近年對曹雪芹是《紅樓夢》原作者的質 疑文章明顯增多,但也只是提出疑 點,證據並沒有少許增加。因此這類 紅學新聞,大半是「炒」出來的,輿情 儘管沸揚,於紅學的學術進境卻鮮有 小補。相反,這種炒冷飯、偽考證的 行時,恰好説明作為一種學術思潮的 的紅學,已經到了梁啟超所說的學 術衰落期,呈現出佛家所謂之「滅 相」⑬。

如果要我來展望世紀轉換後的紅學,那末我可以作一個比喻:已往的 百年紅學,相當於《紅樓夢》前八十 回,從今而後的紅學,最多是後四十回續書而已。也許我的看法過於悲觀。不過沒關係,樂觀的朋友絲毫不必緊張,因為前面說了——現在不是正有人力圖證明《紅樓夢》後四十回比前八十回寫得更好嗎?王國維在撰寫《紅樓夢評論》的1904年,也曾寫過一首《出門》詩,全詩八句寫道:

出門惘惘知奚適, 白日昭昭未易昏。 但解購書那計讀, 且消今日敢論旬。 百年頓盡追懷襄, 一夜難為怨別人。 我欲乘龍問義叔, 兩般誰幻又誰真。

我此時此刻草這篇論文的心情,和王 靜安先生九十年前撰寫《出門》詩的心 情,寶相彷彿。我也不知我之所論, 是接近「幻」還是更接近「真」?

1994年5月25日草訖

#### 註釋

- ① 參見《陳寅恪詩集》(清華大學出版社,1993),頁126、127、107。
- ② 《太炎文錄初編·說林下》,《章太 炎全集》,第四冊(上海人民出版社, 1985),頁119。
- ③ 梁啟超在《清代學術概論》中富言:「凡真學者之態度,皆當為學問而治學問。」參見《梁啟超論清學史二種》(復旦大學,1985),頁40。
- ④ 參閱拙稿〈文化托命與中國現代 學術傳統〉,載《中國文化》,第六期 (北京三聯書店、香港中華書局、台 灣風雲時代出版社聯合出版)。
- ⑤ 原載《雨僧日記》,收入《陳寅恪詩集》,載頁7,寫作時間署「一九一九年三月」。原詩第四句後面有註:「處初號黃車使者」。
- ⑥ 《俞平伯論紅樓夢》(上海古籍出版社,1988),頁1143。

- ⑦ 参見《古典文學研究資料匯編·紅樓 夢 卷》,第二冊(中華 書局,1963),頁404。
- ⑧ 《紅樓夢辨》顧序所引,見該書 頁4。
- ⑨ 王國維:《最近二三十年中中國 新發見之學問》,《靜安文集續編》, 載《王國維遺書》,第五冊,頁65。
- ⑩ 陳寅恪:〈陳垣敦煌劫餘錄序〉, 《金明館叢稿二編》(上海古籍出版社, 1980), 頁238。
- ① 請參閱拙著《紅學》(文化藝術出版社,1990),頁334-35。
- ⑩ 俞平伯在《紅樓夢研究》一書的自 序中說:「我嘗謂這書在中國文壇上 是個夢魘,你越研究便越覺糊塗。」
- (3) 梁啟超論學術思潮,分為啟蒙 期、全盛期、兑分期、衰落期,並以 佛家「流轉相」之生、住、異、滅概括 之。其論衰落期寫道:「凡一學派當 全盛之後,社會中希附末光者日眾, 陳陳相因, 固已可厭。其時此派中精 要之義,則先輩已睿發無餘,承其流 者,不過捃摭末節以弄詭辯。且支派 分裂,排軋遂之,益自暴露其缺點。 環境既已變易,社會需要別轉一方 向,而猶欲以全盛期之權威臨之,則 稍有志者必不樂受。而豪傑之士,欲 創新必先推舊,遂以彼為破壞之目 標。於是入於第二思潮之啟蒙期,而 此思潮遂告終焉。此衰落期無可逃避 之運命,當佛説所謂滅相。見《梁啟 招論清學史二種》,頁3。

劉夢溪 原籍山東黃縣,1941年生,現為中國藝術研究院研究員,中國文化書院導師,《中國文化》雜誌主編。長期從事中國古典文學、現當代文學及文學理論的研究:已出版《文學的思索》、《文藝學:歷史與方法》、《紅樓夢新論》等論著多種。