# 初論社會學與中國文化啟蒙

#### • 陳海文

### 一引論

80年代中蓬勃一時的文化熱,已 無可奈何地冷寂下來。在功利現實與 「下海」熱潮的泛濫下,重新詮釋中國 文化 啟蒙的課題(problematics),看 來已頗為不合時官。

然而,對文化啟蒙訴求的若斷若續,不絕如縷,除了有其頗為深遠的歷史機制與條件外,恐怕更與當前對這問題的研究取向(approach)及方法論(methodology)有重大關連。也許可以這樣說,過去對中國文化啟蒙的理想和現實的探尋,大體上並未能澄清其中作為研究課題的性質與把握其重點,而大致只停留在較表面的、以往對這課題自身的性質究竟應如何定義,反而少有正面的闡析。結果便是難於針對這課題建立相應(relevant)的入手點及分析架構,亦無從開展有系統的研究議題與項目。

儘管當前文化啟蒙一課題的學術 地位在社會政治現實中愈趨邊緣化 (peripheralized),但如何超越以往對 文化啟蒙研究的局限,則應是知識份 子自身的責任。就這一題旨說,以下 的討論有必要先從近年對中國文化啟 蒙的研究成果作起步點。

開宗明義,應該指出的是,當前 對中國文化啟蒙的探討斷不能説是足 夠。而這一不足,並不能是指數量上 乃至質量上的問題: 更要強調的是, 在有限的相關學術著作中,絕大部分 不能説是正面研究、疏解文化啟蒙課 題自身,卻主要着眼於描述或分析似 乎是有代表性的啟蒙運動歷史發展及 思想人物。最顯著的例子自然是五四 運動,以及五四時期的各類型思潮、 團體、代表人物。其他例子還可包括 五四以後的所謂「新啟蒙」運動,乃至 十七、十八世紀的啟蒙思想與思想家 等。但研究對象的選取與評價的標準 為何,則似乎並無嚴格的概念上甚或 理論上的準則。

無可否認,各類型歷史事例與人物思潮,盡可被用作闡述或評價中國 啟蒙運動的素材。然而,文化啟蒙課 題的意義範圍,其涵蓋面顯然遠較中

過去對中國文化啟蒙 的理想和現實的實施 專,大體上並未能 清其中作為研究課題 的性質與把握其 與 動,而大致只停 較表面的、對歷史現 象及運動的勾劃與感 想。

國近代史上之有關運動或事例更為深 遠;即使重要如五四運動,亦不曾有 論者視為已是對啟蒙價值及心態的充 分體現。其他如十七、十八世紀的中 國啟蒙思潮、新啟蒙運動等,可説更 無足論。

若把對文化啟蒙的論述只局限於 歷史層次的分析,則自然難以掌握文 化啟蒙課題作為概念範疇之性質與核 心。嚴格而言,後者是一理論課題 (theoretical problematics), 是對具 體之啟蒙運動歷史的界定、闡析與評 價的基礎,但當前在國內或國外所進 行的中國啟蒙的討論則仍未達到這一 高度。在現存的討論中,中國文化啟 蒙主要被局限於一歷史運動的格局 內, 而無論分析的具體對象及其成果 為何——例如五四運動等等— 均難於作出進一步的解釋 (interpretation)和吸取較普遍的意義。可 以説,在這一歷史框架的觀點下,從 中所衍生的知識及理解往往是片段 的(episodic)、事件性的(incidental)。 也可以説,在並無自覺與嚴謹的理論 課題及架構的觀照下, 啟蒙的「編史 學」其實並不具備對啟蒙運動的意義 作釐清及評價的基礎,其常識化與意 識形態化是無可避免。而社會學與中 國文化啟蒙一命題,其本質是一理論 命題,以超越歷史探索的局限。關於 這一立場,以下當再加闡述。

## 啟蒙課題與啟蒙運動

對啟蒙(Enlightenment)的詮釋, 學者一般從康德(Immanuel Kant)的 經典性論文出發。中國啟蒙的研究者 如舒衡哲(Vera Schwarcz)等亦不例 外①。但須要留意的是,康德其實已

指出啟蒙運動並非等同於啟蒙理念自 身,由是而有以下的提法②:

如果現在有人問:「我們目前是不是 生活在一個啟蒙了的時代?」那麼回 答就是:「並不是,但確實是在一個 **啟蒙運動的時代。」** 

從啟蒙運動以達致啟蒙了的時 代, 這裏面明顯包含了歷史現實與觀 念理想的差距,這一差距如何可以逾 越?這裏面要求的,是一明確的方向 感與對啟蒙精神的洞察, 這是啟蒙課 題與啟蒙運動二者的基本分判。而事 實上,即使啟蒙運動亦可有不同的具 體歷史軌迹,由是更可見對一理論基 礎之建構的重要。

對較為基本的、針對啟蒙的觀念 及定義的澄清等問題,目前的一般處 理方式,似乎是訴諸較簡捷的學術史 常識。因此,若要指出啟蒙的意義、 何謂啟蒙運動等等,論者每援引十八 世紀歐陸啟蒙運動以為回應, 而尤其 突出的是法國啟蒙運動的思想及其代 表的哲者(philosophers)。近期的進 展,主要在於有些學者——如林毓 生、甘陽等——對歐洲啟蒙運動的 複雜性已有一定體會, 指出除法國啟 蒙運動外,其他如英國的蘇格蘭啟 蒙、德國的啟蒙運動等等,其間之根 本精神質在亦有出入③。但這出入的 關鍵應如何理解,以及理論綜合的可 能性, 則依然不能説是目前討論的主 題。

因此,即使單從歷史層次出發, 對歐陸啟蒙運動的認識亦必須再加深 化與細緻化,以超越基於常識的認識 基礎。而更進一步,則是求概念層次 的整合以成就啟蒙的理論架構。

另一類型對啟蒙運動的常識性理

對較為基本的、針對 啟蒙的觀念及定義的 澄清等問題,目前的 一般處理方式,似乎 是訴諸較簡捷的學術 史常識。

解,亦可説是從歷史現實出發,而以 其中鮮明可見的中心現象及理想為啟 蒙的核心所在。在這取向下, 啟蒙的 意義便可等同諸如民主、自由、開 放、科學、理性、解放等。這一進 路,在一般對中國啟蒙的研究進路 中,實是屢見不鮮④。這些近於印象 性的認識,自一面言,很難為啟蒙課 題提供分析性較強及較有系統的疏 解; 而另一方面, 亦容易對啟蒙的性 質與精神簡化與片面化。可以說,循 這些對啟蒙理想的不斷作印象性的覆 述,到其極致,正足以使啟蒙成為另 一新型的社會神話(social myth)。現 實的困阻與啟蒙運動的失誤或未臻成 熟,反而使簡化的啟蒙理想更增強其 悲劇性與感染力⑤。

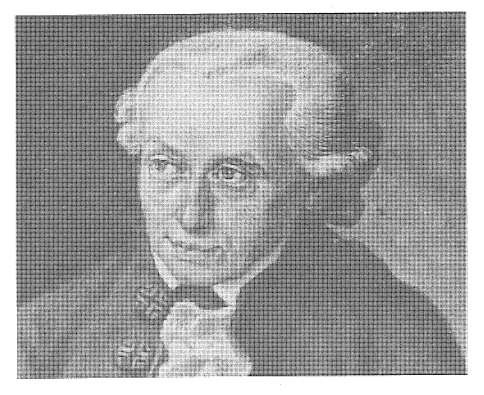
啟蒙運動作為理想化的社會神 話,其影響力在在可見於所謂「從五 四到河殤」的各階段文化論述中, 而 對文化啟蒙訴求的爭取, 亦得以成就 作為理想的魅力。但如此一來,對中 國文化啟蒙的認識, 反而有建立在反 啟蒙(counter-enlightenment)的基礎 之上的危險⑥。這一反諷意味的發 展,以及對啟蒙的理想化、片面化等 趨向,亦已為較敏鋭的觀察者所留 意,故此杜維明有「化解啟蒙心態」的 提法,而顧昕所描寫的五四啟蒙圖 景,其中亦包括一定的反思與檢 討⑦。這裏所牽涉的,最終毋寧是如 何繼續啟蒙運動自身的啟蒙過程。而 這一目標,只能在突破歷史性、印象 性的認識,以臻一理論層次的反思後 而或能達至。

因此,如何超越一簡化、乃至神 話化的認識,是建構啟蒙課題時所不 能不面對的。就這一點說,我們該努 力的方向,是在於對啟蒙課題性質的 再認識,從理想化的神話論述以及片 段式的歷史經驗中提昇,進而反思啟蒙理念自身性格的複雜性及其內在不同動力的交錯。這一努力自然並不局限於中國文化啟蒙:在西方社會理論中,無論是早期法蘭克福學派對啟蒙辯證的剖析,抑或後來哈伯馬斯(Jürgen Habermas)的「未竟的啟蒙事業」(the unfinished project of the enlightenment)的提法,其精神均是在於如何面對、實現啟蒙之理想及體會其相應之局限⑧。

從這進路出發以求對啟蒙課題的 再認,就本文的題旨說,到其極致 是為求建立對啟蒙課題的兩重互相闡 發的認識:即啟蒙的理念型(ideal type),與啟蒙之類型學(typology)。 這裏面所牽涉的重點, 仍可回到社會 學與中國文化啟蒙這一脈絡理解。所 謂理念型及類型學,其實是社會學理 論方法(theoretical method)——特別 是韋伯式社會學(Weberian sociology)——的兩道主要基線⑨。理念 型所統攝的,是啟蒙的定義性 (defining)精神及形式: 而類型學所 掌握的,則是啟蒙在呈現上的主要變 化與可能性。亦可以說, 理念型追求 的是對典型的概念建構, 而類型學所 追求的,是對衍生的不同形態的定位 與規範。這兩組相關而目標各異的方 法論,應能從不同方向以界定啟蒙課 題的理想、現實、與可能性。

這些理論方法上的釐清,可說是 對中國文化啟蒙課題進行建構的重心 所在,亦是本文脈絡的重點。這一建 構的工作,首先必須由認識啟蒙理念 的複雜性以至內在緊張開始。換言 之,啟蒙課題的重構,正在於從啟蒙 的非神話化(de-mythification)着手。 自一方面言,這是對啟蒙課題的再認 與反思:自另一面言,這也是啟蒙

在建構啟蒙課題時, 我們該努力的方向, 是對啟蒙課題性質化的 再認識,從理想化的 神話論述以及片提名的 的歷史思啟蒙理是及 提及思啟蒙理性及 身性格的複雜性及 內在不同動力的 錯。



兩百多年前康德為啟 蒙答辯,餘音至今仍 有迴響。

「課題」作為problematics的本義,及 其與各種現實的啟蒙運動的分野。

# 三 啟蒙之猶豫

若單從啟蒙運動一般公認的性質 與價值說,所謂「啟蒙」往往指向一積 極、開放、樂觀的精神境界。在這境 界的濡染中,可成就個人乃至群體自 各類型附加的壓逼或束縛中釋放。在 這解放的過程中,最關鍵的是理性 (reason)與理解(understanding)的運 用,以取代對外在權威——無論宗 教或政治權力——的順從與依附。 這一境地,應是中國啟蒙運動所追求 的目標所在。而這一目標,其實仍脱 離不了康德所表述的觀點。從本文的 題旨說,以下的段落,仍有重新體味 的價值⑩:

啟蒙運動就是人類脫離自己所加之於 自己的不成熟狀態。不成熟狀態就是 不經別人的引導,就對運用自己的理智無能為力。當其原因不在於缺乏理智,而在於不經別人的引導就缺乏勇氣和決心去加以運用時,那麼這種不成熟狀態就是自己所加之於自己的了。「要敢於認識」!要有勇氣運用你自己的理智!這就是啟蒙運動的口號。

這一段落的重要性,正在於其中 所描寫的,其實已不局限於具體的啟 蒙運動,而亦包含了對啟蒙理想自身 的速寫。換言之,這段落最終所摹寫 的,正是一「啟蒙了」的階段的精 神⑪。

雖然以康德為主要代表之一的德國理想主義傳統,與一般被視為啟蒙典範的法國理性主義其實並不等同,但康德的概括仍可視作中國研究者詮釋中國啟蒙的基礎,其中影響,在有關中國啟蒙運動的研究中可說歷歷在目。然而,在這裏需要特別指明的是,即使在康德的〈甚麼是啟蒙運

動?〉一文中,對啟蒙的微妙與複雜性已是有所感觸。放在當時的德國歷史現實,康德明點出啟蒙運動的「可驚異的悖論」,當時普魯士的腓德烈大帝,是康德所謂的「啟蒙了的、不怕幽靈」的君主。但即使如此,啟蒙運動的現實開展仍顯現如下的悖論⑫:

程度更大的公民自由彷彿是有利於人 民精神的自由似的,然而它卻設下了 不可逾越的限度; 反之,程度較少的 公民自由卻為每個人發揮自己的才能 開闢了餘地。

或許康德的觀察,可被視為他對 德國啟蒙運動的進程不盡如意的感 嘆。但無論如何,他指出了啟蒙運動 即使在較有利的條件下進行——例 如開明君主的支持,其實仍可有其周 折及悖論。這裏所顯示的,一方面是 啟蒙運動與啟蒙理想的差距;而另一 方面,則是啟蒙運動作為歷史構成的 複雜性格。

從康德以降,德國思想家大抵均 傾向於對啟蒙取一較深刻與真切 (authentic)的理解。在康德以後的黑 格爾(G.W.F. Hegel),更從「精神」 (mind)進展的內在邏輯,指出「啟蒙」 與「恐懼」的親和性。在這裏,黑格爾 一方面是直接討論「啟蒙」理念自身, 而非啟蒙運動的歷史呈現:另一方 面,黑格爾亦能洞悉,與啟蒙相表裏 的反而是更深入的恐懼。在《精神現 象學》一書的討論中,承接着「啟蒙」 的,便是「絕對自由與恐懼」一主 題⑬。從「精神」的發展看,主體在啟 蒙中可達至絕對的自由: 在這自由的 境界中主體已超越任何或此或彼的 恐懼,而擁有「純粹的慧識」(pure

insight):但隨之而來的反而是主體對自身存在的更全面而深刻的恐懼。 黑格爾在有名的、關於主奴關係的討論中,對自由與恐懼有更精確的描述。他特別指出了主體自由的另一面,是對主體無所依歸的、全面的恐懼,而死亡作為「絕對的主宰」(the absolute master),則是這一恐懼的終極對象與象徵母。或許可以說,逆轉的主奴關係,最終不能逆轉這「絕對的主宰」,由是而解放、自由、乃至「純粹的慧識」,皆與恐懼相終始。

黑格爾所指的啟蒙, 正是抽離開 歷史運動層次的啟蒙理念,而自由與 恐懼相俱這一觀點,則可說是契入了 啟蒙精神的「辯證」核心; 沿這思路出 發,因而可引發其他類似的命題,如 「啟蒙與絕望」、「啟蒙與頹廢」、甚至 「啟蒙與神話」等等,均可説是以同一 的「繁複景觀」(complex vision)看待 啟蒙理念ⓑ。從黑格爾到尼采(F. Nietzsche),乃至更後來的法蘭克福 學派,可以看到德國的啟蒙傳統每每 指向啟蒙心態困擾(enigmatic)之一 面; 這一面或可視為啟蒙理念所意味 的代價與後果。胡適固然熱衷於提倡 尼采的「重新估定一切價值」, 如現在 的舒衡哲亦喜歡徵引札拉圖士特拉對 「地 獄 之 喧 鬧 者」(Hellinoise) 的 回 應⑩。但隱匿於尼采及相關的德國思 想家背後的一個深邃與執着的啟蒙理 念,則仍不能說在中國啟蒙的論述中 已有足夠的理解和回應。

與德國啟蒙運動相反,法國啟蒙 運動至少在表面上所揭示的是一較單 純的目標與理念。事實上,自五四以 降,法國啟蒙運動每被中國學者視為 典型,主要亦是因為其清晰的價值觀 念、義無反顧的樂觀精神,以及對社 會革命性改變的決心⑰。法國啟蒙運

自五四以降,法國啟 蒙運動每被中國學者 視為典型,主要是因 為其清晰的價值觀 念、義無反顧的樂觀 精神,以及對社會革 命性改變的決心。 動的代表人物如伏爾泰、盧騷,均可 說是洋溢着激情與自信,以理性批判 宗教及政權,而其目標則是指向社會 整體的革命性改變。因此,如思想史 家洛夫再(A.O. Lovejoy)所指出的, 啟蒙運動每有一傾向於簡化的思想模 式®。可以說,正是這一簡化的思想 模式使啟蒙運動的參與者不能充分自 省其局限與後果。

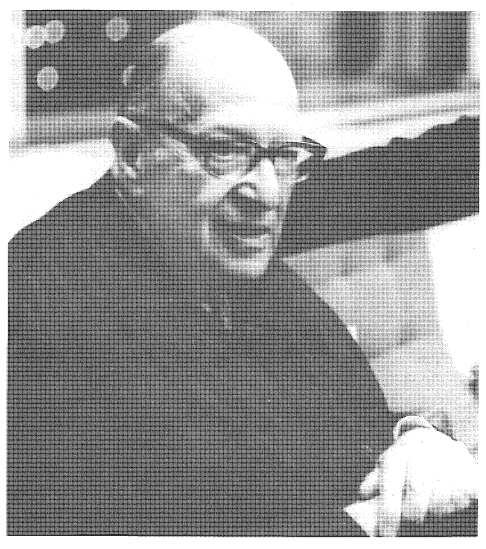
故此, 眾所周知, 法國啟蒙運 動開展出一現代民主政治的傳統。然 而較少為人知的卻是,這民主傳統, 如杜門(G. Talmon)的名著所指出, 其實可視為同時開出了自由民 主 (liberal democracy) 與極權民主 (totalitarian democracy)這兩大對立 潮流。從法國大革命的大規模恐怖政 策,到共產主義極權國家,均可視為 極權民主理念的歷史發展, 究其淵 源,皆同出於法國啟蒙運動——特 別是其中循理性以整體改造社會之理 想⑩。因此,從杜門的提示可以見 到, 法國啟蒙運動自有其內在的緊張 與困擾(enigma),這些並不因其表面 的樂觀單純而稍減。事實上, 法國啟 蒙運動的複雜性,正在於其思想與目 標的單純,而自始便不能擺脱其烏托 邦主義的意味。碧格(Carl Becker)早 在七十年前已指出, 法國啟蒙思想家 只是另建了一個十八世紀的天國之城 (heavenly city), 其神祇不過是由上 帝變為理性而已,而這取代甚至亦不 一定徹底。至於其他迹近宗教性的非 理性因素,在這啟蒙的天國城市中其 實大多是新瓶舊酒@。碧格的尖鋭觀 點,曾招致基爾(Peter Gay)的批評, 認為是言過其實: 但其中縱有爭議的 餘地,碧格的立場確能指出法國啟蒙 運動帶有非理性與烏托邦色彩的一 面②。對理性的強調,原來亦可以非 理性的態持推展:若如此,則可以說 法國啟蒙運動自始便是與反啟蒙相表 裏。尤其值得留意的是,這反啟蒙毋 須是另一對啟蒙精神的挑戰思潮,而 可以是寄託在啟蒙運動自身的構成 中。若更直接地說,反啟蒙因素亦可 視作啟蒙構成之另一面向,但這點需 要在下文再較詳細論述。

無論如何,就法蘭西啟蒙運動來 説,其內蘊的烏托邦色彩及其理想化 的浪漫精神,正足構成了如柯色勒 (Reinhart Koselleck)所指出的「啟蒙 運動的猶豫」(the ambivalence of the enlightenment)②。在柯色勒看來, 啟蒙運動的不確定、矛盾、乃至猶 豫,是由於啟蒙思想家的基本局限, 即單純依靠理性以面對社會政治環 境。但問題是在面對危機(crisis)時, 徒有批判(critique)是否足夠?這是 柯色勒眼中啟蒙思想家的空想色彩 (utopianism)。這已不是一烏托邦的 設計問題,而是思想在面對或參與現 實政治危機時的局限②。因此, 啟 蒙運動固然標誌現代社會(modern society)的創始(genesis),但基於其 中同時醖釀的空想、烏托邦色彩,這 毋寧是現代社會的「病態創始」(the pathogenesis of modern society)@.

至於英國的蘇格蘭啟蒙運動,其中所揭櫫的經驗主義及其相關的懷疑、批判精神,最能代表啟蒙運動中對科學,特別是具有現代意義的經驗科學的強調②。與對「理性」或「理念」的執着不同,在經驗主義的思潮中並不強調先驗價值的假設:理性固然重要,但卻不能視為必然的內在於或先驗於個人經驗及努力。事實上,對理性、理念、乃至理想的護持,最終是因為它們的人本價值,是經由人所艱苦經營、建立的價值,所基於的是人

反啟蒙毋須是對啟蒙 精神的挑戰,而可以 是寄託在啟蒙運動自 身的構成中。若更直 接地說,反啟蒙因素 亦可視作啟蒙構成之 另一面向。

英國的蘇格蘭啟蒙運動,其中所揭櫫的經驗主義及其相關的懷疑、批判精神,最能代表啟蒙運動中對科學,特別是具有現代意義的經驗科學的強調。



霍克海默(圖)與阿當諾所提出的啟蒙辯證,其中一個重點是啟蒙與神話的辯證關係,到其極致,便是如哈伯馬斯説的「啟蒙與神話的交織」。

為的抉擇與努力,而非不證自明的、 先驗與及外在於個人意志的價值。因此,作為理性、理念具體化的社會秩 序與社會制度,同樣要求嚴謹踏實的 認識與處理。正是從這一意義,蘇格 蘭諸道學家亦每被視為現代社會學的 先驅圖。

相對於法國啟蒙運動的革命精神,英國的啟蒙運動可說較為溫和、冷靜,這是因為在法國,理性的地位不啻已被提昇至一神聖境界,而有其不容置疑的支配力:但在英國,理性仍須接受經驗的檢定及歸納以為依歸。再進一步,在經驗論的傳統中,如洛克(John Locke)所言,大抵視每人可有之經驗均為局部不全的,而在

這經驗基礎之上建立的知識自然亦有同樣局限。在不能有整體性認識的前提下,整體性的社會改造不可能是一合理的方向②。從這些思路看去,英國經驗主義毋寧更合於現代科學理性的精神,而可代表啟蒙運動中對科學價值之強調與肯定。

然而若從另一角度看,如上述的 啟蒙科學精神,亦不能排除其內在的 緊張,或向一對立的精神轉化:較廣 義說,這些在後來對科學主義的各方 面批判中均能見到。但在本文的脈絡 下,對啟蒙運動中科學精神的剖析與 體會,自然以法蘭克福學派對啟蒙 辯證的觀察最為深刻⑳,尤其霍克 海默(Max Horkheimer)與阿當諾

(Theodor Adorno)的論點,早已為 人熟知。大體來說,他們所謂的啟蒙 辯證,所指涉的其中一個重點是啟蒙 與神話(或迷思)的辯證關係,到其極 致, 便是如哈伯馬斯所説的「啟蒙與 神話的交織」(the entwinement of myth and enlightenment)②。這一思 路, 重點在於啟蒙科學精神及實證主 義科學方法之互為表裏,而實證主義 方法論其實是對事物自身事實性的迷 思。因此,從這方面說,啟蒙與神話 (迷思)的連繫可説頗為微妙,「神話 (迷思)已是啟蒙,而啟蒙亦往往向神 話復歸」圖。實證主義作為啟蒙科學 的神話,所觸發的便是對世界,乃至 對人類自身的盲目控制與支配意圖。 從經驗主義作為科學精神, 到實證主 義作為科學方法與世界觀, 這實際是 啟蒙辯證的循環。對這循環的突破可 如何進行?貝克(Ulrich Beck)在他近 期論危機社會的名著中提出了「超越 真理及啟蒙的科學」(science beyond truth and enlightenment)一看法③, 從中可以看到,真正啟蒙的科學性格 實在包含兩重不同層次: 首先是以科 學的懷疑及批判精神探索世界,然後 再以同樣的懷疑、批判精神反思、反 照科學自身。就科學精神進行科學的 自我反思,可說是對科學的啟蒙辯證 求克服的意圖。貝克固然不以為這一 目標能輕易達到,而且若從一般「後 現代」的觀點去看,如要真正貫徹地 進行對科學的反思, 必將顯露科學精 神的非科學基礎;恐怕更將從而印證 科學與神話的近似,以及科學的認受 性之脆弱30。

以上的析論雖然只能涉及一些重 點,但應足以指出啟蒙課題在源流上 的歧異,與在思想構成上的多元乃至 內在矛盾。對法國、德國、英國三組 各相差別的啟蒙思潮的檢討,固然未 必能完全揭示啟蒙理念在歷史現實中 所可衍生的各類型變異與緊張,但作 為對啟蒙的複雜性、啟蒙的猶豫等題 旨的印證,以上的析論應已足夠。從 中帶出的問題,正在於如何處理這些 可能的差異與牴牾:而從中所顯示的 答案,則是一「繁複的景觀」的重要 性。這一景觀,並不能單以錯綜的歷 史現實為依歸, 而只有在一概念架構 的高度,方能整理、綜合不同歷史現 象與動力的交錯。因此對具體啟蒙運 動潮流的觀察,只有在一理論的啟蒙 課題的觀照下才可有更深刻的意義。 而這理論的啟蒙課題的建立, 亦必然 基於對啟蒙之複雜現實的真切領會和 反思,其中的第一步可説正是這一節 討論的重心所在。而以下環節,則牽 涉同時面對這一複雜現實與理論高度 的研究議程(research agenda)應如何 開展。

貝克在他近期論危機 社會的名著中指出, 真正啟蒙的科學性格 實在包含兩重不同層 次: 首先是以科學的 懷疑及批判精神探索 世界,然後再以同樣 的懷疑、批判精神反 思、反照科學自身。

#### 議程的開展 几

以上所論述的一「複雜景觀」觀照 下之啟蒙運動與課題,正可作為衡量 中國啟蒙之實踐與認識的參照架構。 上文曾指出所謂「編史學」或歷史框架 的局限,到這一步,應可對這些局限 及相關的片面化作較細緻的析論。

若從中國啟蒙運動的角度看,這 一運動及其相關思潮其實牽涉了兩重 不同層次的化約。首先是在於對法國 啟蒙運動的側重與普遍化,如周策縱 指出,在五四時期「法國對中國影響 之大實在無法形容」, 以致「後來有些 人還把『五四運動』看作中國的『法 國 啟 蒙 運 動』(Chinese French Enlightenment)」③。而近期的林毓生亦

份子,在思想上與法國啟蒙運動較有 親和性」劉;林毓生亦着意點明蘇格 蘭啟蒙傳統之意義。但如何對不同傳 統的啟蒙精神有真切體會,從而面對 其相互間及各別內在之矛盾或緊張? 這一層次的認識現在仍是初起步,而 其重要性需要在啟蒙的研究議程中加 以確認。 另一層次的化約其實亦與此相

指出,「受儒家傳統影響的中國知識

關,即對啟蒙的認識與實踐所採納的 選擇性視野。由此對啟蒙的理解,大 抵只局限於各被視為積極、開明的因 素及價值, 而判別的基礎其實有意無 意間只是個人的道德或價值取向。可 以説, 若把「啟蒙」理念放在中國文化 脈絡來加以認識,實在自始便與道德 價值糾纏不清, 由是使一較全面而真 切的研究議程難於開展。這一選擇性 視野的直接後果,首先便是難於解釋 所謂「啟蒙的黑暗面」, 而如前述只能 把其中的可能衝突、矛盾與轉化等視 為意外、失誤、或運動的尚未臻於成 熟。要留意的是,在中國這一選擇性 視野並不限於知識份子群體, 社會大 眾對啟蒙運動的理想化更是方興未 艾,每在法國大革命、五四等紀念 日,即可得到重新印證及再詮釋。

然而,從上一環節的討論,已可 點明啟蒙課題在溯源上的多重性格; 更核心的,是指出所謂失誤或不成 熟,亦可以是指涉較深藏的,啟蒙課 題之內在可能性與動力;至於「黑暗 面」與否,則其實是另一層次的、道 德價值判斷的問題,與啟蒙理念之建 構(constitution)可說並非同一課題的 事。由是而可以見到理性主義與烏托 邦精神相俱、啟蒙後的恐懼與絕望、 科學與神話的交織、自由民主與獨裁 民主的同源、理性向非理性的轉化等 等,皆可以説是啟蒙內在動力的交織 的具體化。

這些遠為複雜的景觀,與其說是 對啟蒙理念的挑戰, 倒不如説是對啟 蒙課題的探討需要首先拓展、廓清對 啟蒙理念作為概念範疇的認識。若如 上述,啟蒙的課題所包括的範圍,遠 超於一般所認許的啟蒙價值, 而亦可 包括同時並存的、隱藏或對立的因素 與轉化。所謂啟蒙與神話、啟蒙與恐 懼等等,其實在在指向「正面」的啟蒙 價值向其對立面的轉化; 而這對立 面,可同樣被視為啟蒙範疇以內—— 或者説是「反啟蒙」,而非「未啟蒙」。 但「反啟蒙」的判定,如前述其實是道 德價值的事: 純從分析角度看, 啟蒙 範疇可無「正」「反」之別。因此可以看 到從價值判斷出發對啟蒙範疇的界 定,有其深刻的局限,從而對啟蒙理 念的整體範圍與可能性只能有偏向性 的認識。這一有關價值判斷的問題, 可説是對啟蒙議程開展的一大關鍵, 我們在下文當再加詳述。

無論如何,目前可作出的結論 是,作為理論範疇的啟蒙課題的完 成,亦有待於對被視為「反啟蒙」的向 度的綜合。所謂反啟蒙已不再是基於 蒙昧、愚昧、或迷思,而可以是基於 同等的理性、意志與目的感的高度。 從這一意義言, 啟蒙課題的界定性範 圍 (defining parameters), 是專指在 理解、意志、控制、自覺等各項能力 的提昇與突破,而得以消解各類型的 壓力與束縛。但凡此種種,其實仍與 所謂最後的答案或真相無關, 亦與對 價值及目標的抉擇不相涉,由是而對 啟蒙的追求與實現,其實並不代表一 圓滿的終點或結束, 而只是在更高的 能力水平上的繼續提問與尋求答案的 起步點。

若把「啟蒙」理念放在中國文化脈絡來加以認識,實在自始便與道德價值糾纏不清。這一選擇性視野的直接後果,首先便是難於解釋所謂「啟蒙的黑暗面」。

到這裏, 若要作一暫時總結的 話,這一節的討論主要環繞兩方面問 題: 首先是如何開展一充分的對啟蒙 課題的認識: 其次, 則在於如何評價 及定位這些相歧異的發展或轉化。對 這兩組問題,特別是後者,以下有加 以補充的必要。

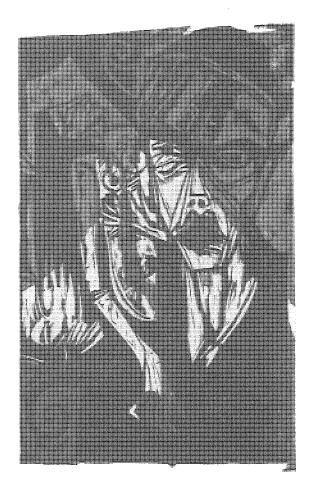
就第一組問題而言, 若要對啟蒙 課題有較深刻體會,便需要先擺脱啟 蒙的社會神話化、理想化、乃至歷史 格局等多方面限制,以還原啟蒙理念 的重心與變化。因此對啟蒙運動的諸 般反覆、變異等等,需要在一涵攝更 深廣的啟蒙課題取得其意義,以為啟 蒙建構之一重要動力向度。這是追求 啟蒙課題在理論層次的綜合,亦是對 啟蒙理念之認識的重新開拓及提昇。

至於第二組問題,即有關評價及 定位,如前面指出,這是一判斷與抉 擇的問題,這裏面的癥結在於:假如 説對啟蒙的一般認識是傾向片面化或 神話化的話,這些認識傾向可説本來 就是價值判斷的結果。換言之,如何 把啟蒙理念的複雜現實與可能性化約 為一理想的理性天國,這裏所牽涉 的,是通過一定的道德設準的作用, 把與啟蒙相連繫的各現象或意念分判 為二, 判別那些是啟蒙的核心與正面 價值, 而其餘則可視為缺失與意外。 這一道德價值的運作,自啟蒙運動對 宗教的抗爭開始,可說已是難以避 免。也正因為啟蒙運動必須取代宗教 或其他性質的迷執, 啟蒙亦不能不蒙 上自身的道德價值色彩。然而以世俗 價值抗衡神聖、超越價值是一回事, 但在世俗價值中應如何取捨、抉擇, 則又是截然不同的另一回事。對前者 的回應並不能解決對後者的疑惑。可 以説,啟蒙作為理性、意志等能力的 提昇,與啟蒙作為道德基礎,這兩者

之間其實有深刻的、尚未逾越的隔

因此,對啟蒙理念的化約乃至道 德化,大抵只是對這隔閡的掩飾,在 表面上掩蓋啟蒙課題的多元性格。但 如此一來,對啟蒙的追求可說是踏入 了一雙重的困境中:一方面所謂道德 化等等,其實正足以把啟蒙推入一社 會神話的框架,以新的絕對價值取代 舊的權威, 而無視二者在本質上的可 能共通。事實上,啟蒙的道德化亦即 是啟蒙的意識形態化。另一方面,在 認識或判準上的簡化, 在現實上並不 足以消解或克服諸如所謂啟蒙的辯 證、烏托邦主義等所帶出的具體難 題,甚至亦不能認清這些具體難題的 本質,而只能訴諸各是其所是、非其 所非的譴責。以上這兩重困境, 可説 都是源於對啟蒙所採的道德化、絕對

啟蒙的道德化足以把 啟蒙推入一社會神話 的框架,以新的絕對 價值取代舊的權威。 事實上,啟蒙的道德 化亦即是啟蒙的意識 形態化。另一方面, 在認識或判準上的簡 化,在現實上並不足 以消解或克服諸如所 謂啟蒙的辯證、烏托 邦主義等所帶出的具 體難題。



化, 甚至是蒙昧的立場。

對以上諸問題的超越,並不能只 通過一般對啟蒙運動的討論乃至批評 而達至。單單對啟蒙運動的多種反 覆、分歧等提出反思, 並未能觸及問 題的核心。問題並不是對啟蒙「黑暗 面 的批判, 而是這黑暗與否的一面 在啟蒙建構中所佔的地位。故此,問 題的核心是在於對啟蒙課題的重新認 識與界定。這是一深化與複雜化的過 程,也是正面建立一足以面對啟蒙的 多重困境與希望的課題。道德與價值 的考慮絕非沒有意義,但卻不能取代 或阻撓更基本的理論上的分判與闡 析。因此,對啟蒙的再認識,其性質 首先必然是一理論課題而非歷史課 題。啟蒙與歷史的扣連,正足以使對 啟蒙的認識糾纏於各類型的價值與道 德判斷中。

這樣看來,把啟蒙課題放在社會 學理論的高度上詮釋,便有其更基本 與深刻的意義。如何達至啟蒙作為理 論範疇的基線?對這問題,歷史事實 只能提供素材及暗示,但它們卻需要 在理論建構的過程中重整與詮釋。

具體來說,本文所陳示的研究綱領,對這課題所採的議程及進路,如前面已有提及,主要包括兩方面:即探討文化啟蒙作為概念範疇的理念型及類型學二者。理念型是指向啟蒙的核心精神與性格,而類型學則指向其變化與可能性。兩者的同時並進,應可為啟蒙範疇作概念上的進一步澄清與再認,由是而可為歷史層次的啟蒙運動建立一社會學理論的參考與分析架構。

本文的重心,在於為這研究議程 釐定其脈絡、目標、與意義。至於啟 蒙理念型與類型學的釐定,只能候諸 另文刊布圖。

#### 註釋

- ① 這裏所指的經典性論文,自然是康德寫於1784年的〈答覆這個問題:甚麼是啟蒙運動?〉,中譯見康德:《歷史理性批判文集》(北京:商務印書館,1990)。這篇文章的重要性,在於作為不同理論立場或傳統對啟蒙課題的共同起步點,即使在當代,其回響亦可在法蘭克福學派乃至福柯(M. Foucault)的著作中見到。舒衡哲對康德的討論及徵引,可見於 Vera Schwarcz: The Chinese Enlightenment (University of California Press, 1986), "Introduction".
- ②① 見康德,同註①,頁28:30。 ③ 見林毓生:〈略談西方自由主義 對馬克思主義的批評〉,載於蘇曉康 主編:《從五四到河殤》(台北:時代 風雲出版社,1992)。甘陽:〈揚棄 「民主與科學」、奠定「自由與秩序」〉, 《二十一世紀》,第三期(香港中文大 學,中國文化研究所,1991.2)。
- ④ 較有代表性的表述,譬如丁守和 便有如下觀察:「的確, 啟蒙是為救 亡,新文化運動宣傳民主科學、自由 平等、個性解放、發動反封建的啟 蒙,本來就是要喚起國民的覺 醒……。」見丁守和:〈五四運動七十 周年斷想〉,收於湯一介編:《論傳統 與反傳統》(台北: 聯經出版社, 1989)。另一有代表性的、類似的進 路,例如杜維明:「今天,我們所踫 到的各種不同領域,各種不同價值, 如市場經濟、民主政治、科學技術、 現代性的大學教育、現代性的社會、 都市化、工業化,全是和啟蒙心態, 和西方理性主義,和現代西方所代表 的一些價值有密切關係。」見杜維明: 〈關於文化中國的涵義〉, 收於蘇曉康 主編,同註③。杜維明的觀察較具分 析性亦較具體,但其實質仍是與丁守 和相類似,亦即以各式與啟蒙相關的 觀念及價值來為啟蒙作一「間接的」界
- ⑤ 事實上,如甘曼卡(Eugene Kamenka)曾指出,失敗或失誤的社會運動反而更具備成為「社會神話」的條件,因為無須接受在成功以後的、社會實踐的考驗;而另一方面,亦可因為失敗的悲劇性而加強其浪漫的吸引

- 力。見Eugene Kamenka: *Paradigm* of *Revolution?* (Australian National University, 1972).
- ⑥ 如伯林(Isaiah Berlin)指出,即使在歐陸啟蒙運動,其實自始便不能避免「反啟蒙思潮」的挑戰。伯林這裏所指的「反啟蒙」,是與啟蒙相對立的思潮,而並非下文特加詳述的另一類型內在於啟蒙自身的「黑暗面」。見 Isaiah Berlin: "The Counter-Enlightenment", Against the Current (Oxford University Press, 1981).
- ② 見杜維明:〈化解啟蒙心態〉,《二十一世紀》,第二期(1990.12); 顧昕:《中國啟蒙的歷史圖景》(香港: 牛津大學出版社,1992)。
- ⑧ 最能代表這一思想傳統的現代詮釋,是由韓列夫(Axel Honneth)等人為紀念哈柏瑪斯六十歲誕辰所編的兩本文集: Cultural-Political Interventions in the Unfinished Project of Enlightenment; Philosophical Interventions in the Unfinished Project of Enlightenment (M.I.T. Press, 1992).
- ⑨ 需要留意的是,有關章伯的社會 學方法其實爭論仍多,特別在中國學 者圈內,一般注意力都是放在較矚目 的「理念型」概念一方面,而視理念型 為「類型」中較純粹的特例。但就本文 的目標說,較有效的進路仍是從分析 上界定理念型與類型學二者的各有所 重。放在韋伯自身的著述來看,《經 齊與社會》大可視為一大型的理念型 彙編,而以歷史資料為註腳;至於 《宗教社會學文集》,則其實是一關乎 「宗教經濟倫理」(The economic ethics of the world religions)的類型學。有 關韋伯的理念型觀念論者已多,而有 關類型學作為一更廣義的韋伯式方 法, 發揮得最絲絲入扣的是史路舒特 (Wolfgang Schluchter) .
- ⑩ 康德,同註①,頁22。舒衡哲亦以這段文字為其《中國啟蒙運動》一書的引文。
- ① 值得留意的是,這一關鍵在英譯本中較易看出。在中譯本主要應用「啟蒙運動」一詞以為表述,但如貝克(Lewis Beck)的英譯本則分別使用Enlightenment, enlighten, enlightend, 故此「啟蒙」不

- 必即等同於「啟蒙運動」,其義甚明。 譬如前引段落的最後一句,中譯本作 「這就是啟蒙運動的口號」,英譯本則 作 "that is the motto of enlightenment",兩者的意味迥然不同。但這 究竟是理解抑或是所據版本的歧異, 希望中國的康德學者能有解答。英譯 文可見D. Simpson: German Aesthetic and Literary Criticism (Cambridge University Press, 1984).
- ③ 這裏所據的版本如下: G.W.F. Hegel: *The Phenomenology of Mind*, trans. J.B. Baillie (Harper Colophon Books, 1967).
- ④ 同前註,pp. 228–40。在貝利的譯本中所用的表述其實是"the sovereign master",本文所用的是較為戲劇性的"the absolute master",源於法國的黑格爾學派,特別是柯傑夫 (Alexandre Kojeve)。 見A. Kojeve: Introduction to the Reading of Hegel (Cornell University Press, 1969), p. 23.
- ⑥ 「繁複景觀」(complex vision)源自伯林,而被凱利(A. Kelly)引用為伯林的重要文集Russian Thinkers的序文題目。這一觀念主要是抗拒從一元論或決定論出發的對歷史現實的簡化;繁複景觀所追求的毋寧是一「貫徹的多元主義」(a consistent pluralism)。伯林對俄國思想家如赫爾岑、別林斯基、乃至托爾斯泰等的探討,可説正是發掘這一繁複景觀在這些思想家身上的體現。
- ⑩ 胡適有關「重新估定一切價值」 (transvaluation of all values)的提法, 背景是介紹他自己的思想方向,而廣 為以後對五四的評論所引用。但可以 說他視這立場為一「評判的態度」,其 實仍是從較表面理解尼采的觀點。至 於舒衡哲有關「地獄之喧鬧者」一段引 文,在她的有關中國啟蒙的著作中 可說屢屢出現,從她早期的著作 Long Road Home,到The Chinese Enlightenment,乃至更近期的「五四的 老調子」都曾引用。
- ① 例如作為五四時代標誌刊物的《新青年》,即以La Jeunesse為名。而在創刊號中,陳獨秀即發表了影響深遠的〈法蘭西人與近世文明〉一文,以

- 法國文明為近世文明之奠基者。有 關討論,可見 Chou Tse-tsung: *The May Fourth Movement* (Stanford University Press, 1960), pp. 35–40.
- ⑩ 對這一思想模式,洛夫再是用法 文"Esprite simplicity"為表述,或可説 是"Presumption of Simplicity",見 A.O. Lovejoy: *The Great Chain of Being* (Harvard University Press, 1964), p. 7.
- ⑲ G. Talmon: Origins of Totalitarian Democracy (Penguin Books, 1952). 事實上,杜門的觀點並未受到應有之重視,如漢普森(Norman Hampson)所言,杜門可說是為過份聰明而付出代價。
- ② Carl Becker: The Heavenly City of the Eighteenth-Century Philosophers (New Haven, 1932).
- ② 有關基爾對碧格的批評,見 Peter Gay: "Carl Becker's Heavenly City", The Party of Humanity (Norton Books, 1971).
- Reinhart Koselleck: Critique and Crisis (M.I.T. Press, 1988), p. 183.
- ② 柯色勒對critique與crisis兩概念的分析自然遠為精緻,既針對兩概念在本義上的同源,亦追究兩者在啟蒙運動中的分離。同註②, Ch. 8, n. 15. ② 同註②。事實上,本書的副題,正是「啟蒙運動與現代社會的病態創始」(Enlightenment and the Pathogenesis of Modern Society)。
- Ø 例如從休謨(David Hume)對因果 關係的分析到波柏(Karl Popper)關於 「可否證性」(falsifiability)的界定,正 是這一科學傳統的主流之一。
- 愛 譬如在有名的The Heritage of Sociology系列,其中便有「蘇格蘭道學家」的專冊。見L. Schneider: *The Scottish Moralists* (University of Chicago Press, 1967).
- ② 關於這一點,其思想傳承仍見於現代海耶克 (F.A. Hayek) 對所謂 "the fatal conceit"的批評,以及波柏對歷史主義及「烏托邦式社會工程」 (utopian social engineering) 的攻擊: 而較合情理的選擇,即是波柏所鼓吹的「分部社會工程」 (piecemeal social engineering),後者可視為較踏

- 實的,漸進式社會規劃(incremental planning)的一類型。
- 29 Max Horkheimer & Theodor Adorno: Dialectic of Enlightenment (Continuum Book, 1972). 這兩位著名的法蘭克福學派論者對「啟蒙」的見解,除本書外,其實可說與他們學說之整體亦有莫大連繫。啟蒙的問題並非只是一「專題」(topic),而是現代文化發展的軸心。就這一意義言,可說法蘭克福學派的立場亦是以啟蒙為一課題(problematics),由是在取徑上與本文有基本之共通。
- 図 這一提法,是基於哈柏瑪斯後來對霍克海默與阿當諾二人的評論,而為哈柏瑪斯對「現代性」的護持的一環節。見Jürgen Habermas: *The Philosophical Discourse of Modernity* (M.I.T. Press, 1987), Ch. V.
- ⑩ 同註卿, "Introduction", p. xvi.
- ③ Ulrich Beck: Risk Society: Towards a New Modernity (Sage Publications, 1992), Ch. 7.
- ② 貝克對這一目標的疑問,可顯示於他的提法其實是以一問句出之,而非已是一固定不移的答案。有關後現代主義對科學的反權威化,在在可以從李奥塔(J.F. Lyotard)、福柯等較經典的後現代主義著述中見到。
- ③ Chou Tse-tsung, 同註①, pp. 35-40. 中譯文可見於周陽山主編:《五四與中國》(台北: 時報出版社, 1979), 頁64-70。
- → 見林毓生,同註③,頁293。
- ③ 可以先告諸讀者的是,「啟蒙之理念型」一部分已大體完成,筆者現正着手撰述「啟蒙之類型學」及「啟蒙之疏解」兩部分。

陳海文 香港中文大學社會學系講師,曾於香港大學及香港中文大學修讀社會學,並在加拿大多倫多大學取得城市規劃碩士及社會學博士學位,教研興趣以社會理論、社會規劃及中國社會為主。