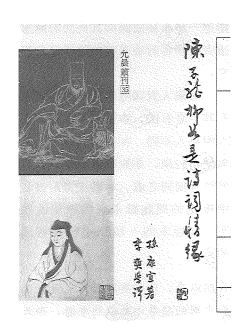
## 從「陳柳情緣」看明清婦女詩詞

## ◎張 鳳



孫康宜著,李奭學譯:《陳子龍柳如是詩詞情緣》(台北:允晨文化出版,1992)。

孫康宜教授,現任耶魯大學東亞系教授及系主任,為華人女性出掌此職之第一人。她擅以女性主義觀點做文學批評,尤以探討明清女性詩詞和晚明歌伎對詩詞再興的貢獻而著稱。她的工作無疑已充實了東西方中國古典文學史的空白。

《陳子龍柳如是詩詞情緣》(The Late-Ming Poet Ch'en Tzu-lung: Crises of Love and Loyalism)是孫教授在1991年完成的英文力著,問世之後,極短期內就引起許多讚賞和關切,現已有李奭學的中譯本:《陳子龍柳如是詩詞情緣》(台北:允晨文化出版,1992)。該書探討柳如是與明末為國捐軀的志士陳子龍的詩詞情緣,指出其革新了情詞的方向,是「詞」在晚明雄風再現的主因。

陳柳互贈的詩詞,就是雙方的 信函,這泄各自的私情,也道出彼 此親密的關係。學者僅知陳子龍為 愛國詩人,而對他的「艷情」詞作或 充耳不聞,或因傳記家為護持「儒 門英烈」的名望,而將他與詩人歌 伎柳如是的感情擱筆不談。不過到 陳寅恪先生的《柳如是別傳》一出, 情況頓改。

孫教授更衍申分析:明朝人相信,一往情深是生命意義之所在,也是生命瑕疵的救贖樑柱,成為晚明艷情的中心要旨。此一情觀重如磐石,特殊脱俗,也是內心忠貞的反映。「忠」乃古德,有史以來就是君臣大義,不過在晚明諸子眼裏,心中佳人乃艷情的激勵,也是愛國的憑藉,嬋娟大可謂「情」與「忠」的媒介。胸無畏懼,「露才揚己」又是晚明人士理想的女性形象,也深合時代氛圍,他們絕少會認為情忠不兩立的。

柳如是所代表的是當時才伎的 典範。孫教授注意到,對陳柳而 言,生命意義和經驗的溝通,有賴 永無止境的追尋,而詩詞正是這種 追尋最活躍的一部分。陳子龍晚期 的愛國詩,更掀露中國人的悲劇 觀:天地不全,人必須沉着面對命 運悲歌,義無反顧。在情與忠之間 掌握分寸,這種辯證性的最後抉 擇,往往摧心瀝血。

孫教授也解明柳如是何以變成 故國的象徵:陳子龍推衍早年情詞 感受,激發成力撼山河感天動地的 憂國詞作,強化了忠君愛國的修辭 力量。陳氏所表達的意義往往隨着 詩體的變動而變,陳詞思索得失問 題,但陳詩往往超越了問題。孫教 授對此一文類之研究,相信是認識 其文學貢獻之道。

陳子龍在24歲時,已是著名的「雲間詩派」詩人,身兼松江文學

團體「幾社」的領袖。幾社是復社的 支會,因當時憂國之士及許多傑出 的歌伎如柳如是、卞賽、李香君 等,都算復社或幾社的社員,都擁 有一樣的文學及政治關懷,企圖恢 復過去的理想治世,因此大聲疾呼 回返古代詩文的精神世界,極思統 合文學、文化和政治,故美其奮門 曰「復興」。像歐洲在中世紀以後的 文藝復興運動一樣,他們勾沉古 典、詮解古典不遺餘力,認為這才 是重整的治本之道。

此復興運動的另一要面,關乎婦女逐步解放與男人對婦女態度的轉變。孫教授說:像伍布里治(Linda Woodbridge)等當代西方學者,總認為現代女性主義有其文藝復興時代的根源,甚至覺得那時諸作,是有關女性作家與讀者的文學作品的早期里程碑。在中國來說,柳如是的生命恰可提供一個比較。

松江府乃晚明文化活動中心, 又名雲間,文學上夙有「雲間詩派」 和「松江畫派」互相輝映。柳是自號 如是,早年身世迷離,後以丫鬟之 身被前任首宰周道登納為妾,習得 詩詞書畫,才藝過人,受妒逐出 後,來到松江,得以出入這些名 儒、詩人、書家、畫家俊彥高逸之 間,以文采激昂的內涵,超越或類 同當時許多歌伎,成為眾人景仰的 才女,平等周旋於江南的文化菁英 之間。女性形象得以提昇。

柳如是在以男裝儒士的面貌獨 訪錢謙益,再像傳奇一般嫁與錢謙 益之前,曾與陳子龍共賦同居,再 受迫分離。南園唱和使他倆的詩詞 藝術性漸臻佳境。陳柳在摹擬前代 典範上相互影響,宗法一致:古詩 明朝人相信,一往情深是生命意義之所在,也是生命瑕疵的救贖件,成為晚明艷情的中心职事,心中健人为野营的。在晚明者予艷情的激勵,也是愛國的憑藉。內也是變化,「露才揚己」又是晚明人士理想的女性形象。

**70** 讀書: 評論與思考

推崇曹植, 詞作力學秦觀, 因此在 婉約詞派的推動上也起了積極的作 用。二人對「雲間詩派」有同等重要 的貢獻。柳是以處青樓精音律, 對 陳的影響自不待言。

孫教授分析: 陳柳除推許秦觀 詞的婉約格調外, 他們亦賞愛秦觀 對情的專注,晚明正是情的觀念流 行的時代。加以馮夢龍所輯有關秦 觀的一段愛情傳奇《蘇小妹三難新 郎》,雖不符史實,恰適在當時風 行。欣然自比的陳柳,自然對情益 加重視。像王爾德(Oscar Wilde) 説的「生命模仿藝術」的程度, 常超 過「藝術模仿生命」, 然後再把生命 際遇轉化成文學經驗, 文風流轉, 創出「感性寫實主義」, 為營艷閨情 詩重下定義。而感情寫實就是詞的 最早特色, 陳柳之成就即在重振此 一風貌, 促成詞的中興和發展, 因 為詞之為體,實以情致為主。

看柳是可以歷朝累世女詩人為鑑,但她泯滅定見,研模男詩人之作,還顛倒情詩傳統,題獻陳子龍〈男洛神賦〉:陳再以〈採蓮賦〉隱和。他倆以〈浣溪沙:五更〉,素描晨起堅毅惆悵:以〈踏莎行:寄書〉,狀述兩地相思銷魂:以紅樓作為夢的象徵,現實的情已變為夢,是幻化意象與象徵的來源。

陳柳各以黃昏寫不渝之情:以鏡(柳是迷鏡,蒐集許多)寫回響觀照:用水喻隔離,用雨寄哀情。富饒充沛的指涉隱喻之外,更有〈別賦〉——柳致陳,有「雖知己而必別深,縱暫別其必深,冀白首而同歸,願心志之固貞」,以及〈擬別賦〉——陳致柳,「苟兩心之不移,雖萬里而如貫,又何必共衾幬以展

歡,當河梁而長嘆哉」。這種情,就是夏志清先生在《牡丹亭》這齣名 劇裏看到的超越時空的情。

柳如是乃女中豪傑,反清復明 不遺餘力,但所作詩詞卻局限於柔 情,一點不涉及精忠報國。他們所 效的宋人文天祥,一生韻事惜未像 他的英雄事迹一般在詩中傳世。唯 陳子龍, 其生命與作品匹配得天衣 無縫,由早期的情愛,直寫到孤臣 孽子的情懷,以詩人之身公開敍 寫現實裏的悲劇或生死之抉擇。 孫教授認為其詩常具克里格 (M. Krieger)所謂「撫慰式的優雅」,這 是「悲劇英雄」才能展現的靈視,也 是道德與美學原則,經過最後的融 通,才能表現出來的靈見,讓我們 體會道德的忠與抒情的失落感交相 綰結所透出來的悲劇性。

但是,陳柳最大的貢獻,一方 面在形式上追求婉約復古:另一方 面又吸取了明傳奇對情的戲劇性描 寫,而能在思想感情上表達出一種 傳奇式的深情愛戀。好比柳如是的 〈金明池〉不但效法秦觀詞同韻,而 且廣採湯顯祖《紫釵記》及《牡丹亭》 劇中用語及意象, 女詞人實以劇中 女主角自比。孫教授強調: 柳如是 乃一象徵性人物,她代表中國文人 嚮往的才女, 既纏綿癡情又敢賦詩 表明。〈夢江南〉二十首為其代表 作,末闋尤為大膽:「人何在,人 在枕函邊。只有被頭無限淚,一時 偷拭又須牽。好否要他憐。」陳寅恪 先生在《柳如是別傳》中認為,此首 為〈夢江南〉全部詞中「警策」之作。 全是因為女詩人之無限鍾情。

目前, 孫教授正為耶魯大學出版社編輯《中國女詩人選集》

(Chinese Women Poets: An Anthology of Poetry and Criticism), 組織 了60多位美加漢學家翻譯。經過這 許多年的研究, 她發現世界上沒有 一個國家, 比傳統中國產生更多的 女詩人。因傳統西方所謂「女作 家」,通常都是指「女性小説家」如 珍·奥斯汀(Jane Austen)、夏綠 蒂·白朗黛(Charlotte Bronte)與喬 治·艾略特(George Eliot)等人。而 一向詩人被視為「神聖的天命」,女 人不具神職人員如主教甚至神父的 資格, 所以沒有機會展露抒情詩 才,當名詩人。吉兒白(Sandra M. Gilbert)和古芭(Susan Gubar)指出 「女詩人」是個「自相矛盾的名」,希 臘文「詩人」本屬陽性字詞,太會寫 詩的女性被認為神經有問題,生命 也是不幸的, 所以他倆寫了《閣樓 上的瘋女人》(The Mad Woman in the Attic: the Woman Writer and the Nineteenth-Century Literary Imagination)來分析這種現象。侯夢絲 (Margaret Homans)在她的書中亦 以英國傳統為例,提出類似之見, 説男人總把女人看成靜靜的聽眾, 而非創造力勃發的詩人。

反觀中國可不一樣,著名的女性小說家雖要下逮二十世紀才有:但各種選集登載了不盡其數的女詩人作品,自蔡琰、薛濤、李清照、朱淑真等首開風氣以來,柳如是與其他明清女詩人,便把詩詞創作推到歷史的頂峰。據胡文楷考證,僅明清兩代就有3,500位女詩人,而且她們的總集、選集及專著共有三千多種,數目之多可謂驚人。

在很大程度上,中國婦女詩歌——尤以明清時代的繁榮,乃

是由於文人對女性文學的關注,中國抒情詩又欣見陰柔的纖敏意緒,故女性社會地位雖不高,文學地位卻不可抹煞。 「詞」本艷科,早期多半以男女

「詞」本艷科,早期多半以男女關係為中心題材,故這種情形益見真切。即使是男性作者,也常把作品中的發話人設定為女性,以便傳達他們對婦女問題與情感的深切關懷。再者中國文人崇尚婦才,常常基於他們對某種理想女性的嚮往。尤其在失意、淪落天涯之際,許多傳統才子會把自己比喻做命若飄蓬的才女,一吐閨怨相思與積鬱。

十七世紀以降,許多女性—— 尤其是歌伎,常與男性長期和詩酬 答。傳統男性並不認為女性所寫的 詩詞,「本質上」會有在英語世界中 的「問題」。明清之男性詩人更常獎 掖女詩人,賞識才女的興緻特別 高,鼓勵刻刊詩集為寫序跋。 希臘文「詩人」本屬陽性字詞,太會寫詩的 女性被認為神經和是 的。但在中國的情況 受載了不一樣,各種數的 可不一樣,各種數的 受載了不盡其數的把 意動人作品,她們把的 詞創作推到歷史的 員 條。

文人與才女的酬唱答 和,一直是中國詩詞 的主要題材。



**72** 讀書: 評論與思考

像明代鍾惺、施子野特別讚許 名伎王微(修微)的詩詞,而施子野 尤喜其〈憶秦娥〉首二句:「多情月, 偷雲出照無情別。」以為其風流醖藉 不減李清照。孫教授說:王微詞中 表達了一種較為超越的清才,王氏 自號草衣道人,致力於詞之雅化, 即使是艷情,也以淡雅之意表出。

總之,在當時女詩人的成就 尤為突出,如陸卿子、沈宜修、葉 小鸞、徐燦等都是其中的佼佼者。 她們的文學成就, 頗被當時學者重 視。《四庫全書總目提要》有:「閨 秀著作,明人喜為編輯。」實際上, 不論是閨秀詩人或是名伎,均得到 時人之支持。冒愈昌曾輯「秦淮四 姬詩」,包括馬守貞、趙彩姬、朱 無瑕、鄭妥諸名伎之作。周之標更 竭盡畢生之力,勤搜當時婦女別 集,編《女中七才子蘭咳集》。又支 如璔在《女中七才子蘭咳二集》序 云: 「予謂女子之文章, 則月之皎 極生華矣。」男士知賞婦女之才氣可 見一斑。

明清之際,婦女普遍識字,因 而更加強才女的自信。並有葉小鸞 的父親葉紹袁提出女子「三不朽」的 觀念,認為自古因德出名的女子 多,因才出名者太少,鼓勵女子詩 才發展。有趣的是,前代只有口傳 的「女子無才便是德」之句,當時亦 出現於文人書中,但是文人雅士多 如上述及趙世杰、葛徵奇等,都嚮 往女子詩才,認為才可妨德是不正 確的,並反論才可致德的道理。

他們在許多女詩人選集的序跋中,再三以不同的策略,如説明《詩經》有大量女子之作,以證孔子選詩三百首時是如何看重女性等,

藉之打破重德不重才的觀念,並提 昇作品的權威性。

十八世紀末,清代袁枚和他的 女弟子成為閨秀詩人的發言人,明 正言順承繼了明末清初的才女地 位,亦有才子才女輩出,男女酬唱 的情況。但因袁枚女弟子的太過信 心飽滿、神采飛揚地參與詩社,以 致大儒章學誠寫了篇〈婦學〉打擊當 代才女。他並不反對女子寫詩,僅 反對沽名釣譽的態度。

孫教授申論:不論章學誠的話是否合理——今日看來有些強辭奪理,但最令人驚奇的是當時肯定他的女性比例大過男性。不少女子因怕才學敗壞了嘉名令譽,寫了詩詞又把詩詞燒毀,如黃宗羲夫人葉寶玲等。幸有更多女性選擇另一條路,出版集子,史實擺在眼前——明清女詩人選集有三千。

她說:「個人研究心得所獲的結論發現,不是明清男士忽視女性作品,而是近代二十世紀以來的男女學者,普遍無視傳統女詩人的地位,尤其嚴重的是在中國文學史的著作中,對明清時代女詩人出版,前所未有的盛況,一字不提,不但低估女詩人的成就,並且給中國文學史錯誤的導向,令讀者對傳統詩詞的真面目有了誤解。」

張 鳳 國立台灣師大歷史系畢業,美國密西根州立大學歷史碩士:現任職哈佛大學燕京圖書館,並為紐英倫華人歷史協會董事、北美華文作家協會理事、《女性》雜誌編輯委員,作品散見三岸報刊。

孫教授認為,不是明 清男士忽視女性作 品,而是近代二十世 紀以來的男女學詩, 普遍無視傳統女詩人 的地位,不但低估 詩人的成就,並且給 中國文學史錯誤的導 向。