# 假如齊國統一天下

#### ●周振鶴

公元前221年,秦始皇統一了天下,這是中國歷史上的一件大事,從此中國走上了秦文化的道路,垂兩千年而不變。中華文化實際上是秦文化的延伸與發展,春秋戰國時期的多元文化次第融合於單一的秦文化之中。秦文化的基本特徵可以歸結為三方面:中央集權、農本思想與文化專制。這三個特徵從秦到清,一以貫之,不但始終無改,甚而愈演愈烈,直至晚清才開始出現動搖的迹象。

秦的統一固然有其必然性,但是 東方六國完成統一大業的可能性並非 不存在,魏、齊、楚都曾經強盛一 時,尤其是齊國,始終是秦實行統一 的最大障礙。戰國後期,歷威王、宣 王、湣王三代,齊國都十分強大,當 是時, 鹿死齊手並不是不可能的事。 我們且看《史記》記載:公元前353年, 齊威王 「起兵擊魏,大敗之桂陵。於 是齊最強於諸侯,自稱為王,以令天 下」。十二年後,威王又「救韓、趙以 擊魏,大敗之馬陵。……其後三晉 之王皆因田嬰朝齊王於博望,盟而 去」①。桂陵與馬陵之戰就是孫臏與 龐涓鬥法的故事,這兩大仗結束了魏 國稱雄的局面,此後東方大國唯齊而 己。

接下來,在公元前314年,宣王 又「令章子將五都之兵,以因北地之 眾以伐燕, .....齊大勝」, 五十天而 亡燕②。雖然由於齊國佔領軍的政策 錯誤,燕後來又復國,但齊國的軍事 力量卻對各諸侯國起了威懾作用。所 以在公元前288年時,儘管秦昭王極 想稱帝,但卻不敢唯我獨尊,而約齊 湣王分稱東西帝。兩個月後齊湣王在 人勸説下取消帝號,秦昭王聞訊也馬 上跟着取消,證明其時秦所懼惟齊一 國。事實上,當時的齊國的確如日中 天,取消帝號兩年後,齊湣王「遂伐 宋,宋王出亡,死於溫。齊南割楚之 淮北,西侵三晉,欲以并周室,為天 子。泗上諸侯鄒魯之君皆稱臣,諸侯 恐懼」③。此時之齊國已是走在武力 統一天下的路上,幾幾乎要天子自為 了,事在秦最後統一四海前僅65年。 雖然齊最終敗於燕秦楚與三晉之六國 聯軍,遂至中衰,但在統一過程中對 秦構成威脅的始終是齊。在當時的人 們看來,齊與秦一樣地強大,所以直 到秦漢之際,仍把齊稱作「東秦」④。 戰國齊的強盛,並非無本之木,如若 上溯至春秋時期,齊桓公更是不可一 世,雄居五霸之首,曾九合諸侯, 一匡天下。戰國後期齊王的雄視諸

侯,不過是齊文化生命力再度復興的 表現而已。雖然齊國政權在春秋戰國 之際由呂氏遞嬗至田氏,齊文化並未 因而產生斷層。

既然齊國有統一天下的可能,那麼,如果這個可能性成了現實,中國的歷史會有點不同嗎?這首先就要看齊文化是否有別於秦文化。在習慣上,人們總是將秦國與東方六國對立起來,因為六國最終都亡於秦,但若從文化的角度來看,則應該把齊文化的差異極其明顯。如果齊文化當真推行到四海,則其後兩千年的歷史恐怕要有點兩樣。對於秦、齊文化的差異歷來很少有人涉及,現在我們不妨來作皮毛的分析,以為治史同行之談助。

秦、齊文化的差異主要表現在下 列幾個方面:

政治制度

戰國時期,列國逐漸建立了中央 集權制度。中央集權的表現形式之一 是郡縣制的施行。郡縣制是對封建制 的否定, 國君不再把新取得的領土分 封給大夫,而是建立郡縣,直屬自 己,實行集權。七國之中,秦的郡縣 制最為完善, 商鞅變法的主要內容之 一就是集小鄉邑為縣,縣置令、丞。 令丞皆由國君任命,國君通過他們而 牢牢控制地方。所謂「百縣之治一形, 則從, 迂者不飾, 代者不敢更其制, 過而廢者不能匿其舉」⑤, 意思就是 各縣政治制度都是一個形態,則人人 遵從, 邪僻的官吏就不敢弄權, 接任 的官吏不敢隨便變更制度, 由於過失 而廢弛職務的官吏則不敢文過飾非。 其他各國的郡縣制也都和秦國一樣起 到中央集權的作用。

七國之中, 唯有齊國未曾實行郡 縣制,這是很特別的。齊的地方行政 制度偏向於分權,採取了五都之制。 由於文獻有闕, 五都制的詳情不很清 楚,但可推而知之。據《左傳》,「凡 邑有宗廟先君之主曰都,無曰邑」。 也就是説,按理每國只應有一都,既 齊國在國都之外又有與國都平行的其 他四都,顯見國都並不唯我獨專,地 方行政權力分屬於五都, 而不盡集中 於國都。這樣不但行政權力分散,即 軍權亦不集中。上面提到齊起「五都 之兵」伐燕, 五都皆有兵, 可見軍權 也是分散的。五都之制可能源於春秋 時管仲的五屬制,由《國語》所載,知 管仲分齊國為五屬,每屬設一大夫專 權治理,每年正月到國都述職。推測 大夫擁有相當大的權力,故戰國中齊 威王即位後,有一段時間不理國事, 但並不影響大夫各自治理一屬的政 事⑥,可見齊國地方並非事事都集權 於國君。齊國也有縣,但與秦國的縣 並不一樣。秦本土的縣是由小鄉聚集 合而來, 比較大。戰國時的齊縣情況 不明, 但在春秋時, 齊縣很小。齊 《叔夷鐘銘》載靈公賜叔夷萊邑,「其 縣三百」,一次賞賜就是三百縣,足 見其縣之小, 大約也就是孔子所説的 「十室之邑」罷了。與五都制相配合, 看來齊國始終實行的是較為分權的都 邑制。

秦國統一天下以後,將郡縣制推 行於四海之內,此後中央集權是兩千 年一貫制而不改,不但不改,而且集 權傾向愈演愈烈。雖然其間有幾度因 地方分權過甚而形成分裂的局面(如 漢末的軍閥混戰與唐後期五代的藩鎮 割據),但這並非中央政府主觀願望

七國之中,唯有齊國 未曾實行郡縣制,齊 的地方行政制度偏五 於分權,採取了之制。 也就是説,有國 國都之外又是 國都之外又他 國都平行的政權力 屬於五都,而不 屬於面都。 所造成,乃是出於客觀形勢的逼迫, 而一旦新的統一局面形成之後,接踵 而來的必然是更加集權的中央。秦漢 時,郡縣還是地方官的施政區域,郡 守與縣令都有相當的行政、軍事、財 政權力,至宋代以後,行政區劃已分 權越來越小,以至於清代,地方自主 權幾乎蕩然無存,一舉一動皆需聽新 於中央,毫無活力可言,遑論革新與 改良。中央與地方的關係已從輕重相 維變成內(中央)重外(地方)輕,且不 可移易了。設想兩千年以前如果是齊 國統一天下,推行較為分權的地方制 度,近代歷史是否會有點不同?

## 經濟思想

齊、秦經濟思想的不同首先是取 決於地理環境和生產方式的差異。秦 人在起初是亦農亦牧民族,居於隴西 一帶,後來逐漸東遷,佔據周人故地 的渭水中下游地區, 這裏土質好⑦, 灌溉便利,是當時生產條件下最理想 的農業區,於是秦人視農業為本比他 國更重。以農為本的思想大約起自墨 子,而至商鞅為烈。商鞅在秦國變 法, 鼓吹「治國……能事本而禁末者, 富。⑧。在古代,農業是最直接創造 財富的產業,農業發達必然導至國家 富強, 這就是戰國後期, 秦人和秦地 大約只佔天下三分之一, 而財富卻佔 將近三分之二的原因②。秦併天下 後,仍繼續推行上農除末的方針,宣 稱:「皇帝之功,勤勞本事,上農除 末,黔首是富。」⑩但過分強調農本思 想,卻使得工商業的發展受到壓抑。 查《漢書·地理志》,西漢所設鹽鐵工 服諸官,無一在秦國故地之上(唯有 兩個工官設在戰國末年秦國所併的巴

蜀地區),這雖然與秦地缺乏資源有一定關係,但與「事本禁末」的政策不能無干。

在人類社會發展初期,農業是積 累財富的最重要手段,重農思想以至 農本思想的產生是很自然的,這在世 界各國的發展史上莫不如此。問題是 這種思想一旦凝固起來,佔據統治地 位,並成為千年不變的國家政策時, 就要阻礙社會的進步了,中國之所以 成為亙古不變的農業國,從未發生過 工業革命與商業革命,就與秦文化類 撲不破的農本思想息息相關。

兩千年來,歷代統治者無不奉 「崇本抑末」為金科玉律,唯恐本末倒 置,只滿足於自給自足的小農經濟, 而不圖更快發展。無需要則無發明, 科學技術的進步也因此受到阻礙。直 到清初黄宗羲才指出本末提法之誤, 他説:「世儒不察,以工商為末,妄 議抑之。夫工固聖王之所欲來, 商又 使其願出於途者,蓋皆本也。」①但這 一思想並不為專制帝王所接受,而行 改弦更張之策。何故?因為提倡務本 業黜末業還有一個重大作用,那就是 穩定專制統治。商鞅早就意識到: 「民壹則農,農則樸(樸實),樸則安 居而惡出」,「樸則畏令」⑩,這樣就 把農民固定在土地之上,安土重遷, 安分守己。後來的《呂氏春秋·上農》 更明白地説: 重農「非徒為地利也, 貴其志也。民農則樸, 樸則易用, 易 用則邊境安,主位尊」。而對於統治 者而言,安定與「主位尊」永遠是優先 於發展的,在安定的情況下能發展最 好,若兩者發生矛盾,則寧捨後者, 而取前者。這也是農本思想長盛不衰 的原因之一。

齊國的情形與秦國完全兩樣。在 周初呂尚剛受封時,齊國國境尚小, 中國之所以成為亙古 不變的農業國,與秦 文化顛撲不破的農本 思想息息相關。而提 倡務本業黜末業的重 大作用,就是穩定專 制統治。 在談到秦、齊的經濟 思想時,必定要提到 《商君書》與《管子》兩 本重要著作。前者一 味地崇本禁末,後 領有表現出重視王 領、重視商品經濟費 生產等他國所無的經 濟思想。 多瀕海之鹽鹼地,不適於農業生產, 於是因地制宜,「通商工之業,便魚 鹽之利」⑬,亦即通過工商業來促進 齊國經濟的發展。這個方針十分成 功,齊國因此而逐漸強大,疆域擴 展,人口密集,到春秋齊桓公稱霸之 時,已有膏壤千里,農業也隨之得到 發展,到戰國時已呈「粟丘如山」的景 象。在齊國的農業得到長足的發展之 後,並未因此而不重視工商業,相 反,在處理農業與商業的關係時,助 齊桓公稱霸的管仲提出「竱本肇末」的 觀點,既重視農業積累財富的作用, 也不忽視通過商業活動促進流通,以 增加社會財富。相應於這一思路,管 仲在制國時設工商之鄉六,士鄉十 五, 並將士、農、工、商並列為國之 四民49。設工商之鄉是齊的特制,四 民分工,並且地位平等是齊的創舉, 表明工商業在齊國有舉足輕重的地 位。農工商並重的思路在齊國長久貫 徹下去,也同樣造成齊國的富強。正 如漢代桓寬在《鹽鐵論》中所說:「富 國何必用本農,足民何必井田也?」 遺憾的是這種思想在漢代之後就不佔 上風了。

齊國工商業的發達情況於先秦文獻僅片言隻語,詳情不備,但若從其在後世留下的痕迹來看,卻能有清晰概念。在西漢,重要的手工業—鹽、鐵、工(以製造兵器與漆器為主)、服(造輿服),都歸國家經營,根據《漢書·地理志》的記載,政府在產鹽鐵的郡縣設有鹽官和鐵官進行管理,統計下來,全國範圍內共設鹽官三十六,鐵官四十八,而仔細分析可以發現,其中有十二個鹽官與十個鐵官設在故齊國的領域內,也就是說,原齊國境內竟佔了全漢三分之一的鹽產地和五分之一以上的鐵產地,由此

可推知齊國當時鹽鐵工業的發達。此 外,西漢設工官之縣有八,有兩個在 故齊;設服官之縣有二,其一亦在 齊⑮。可見先秦時期齊國手工業的領 先地位是很顯著的。倘使重視工商業 的經濟思想能貫徹於整個中國歷史, 或許晚清時也會有堅船利炮來對付西 方的入侵。

齊國由於重視工商業,相應也就 注重理財,管仲的輕重之術就是很高 明的經濟手段,是使齊國走上富強之 路的重要因素。「齊桓公用管仲之謀, 通輕重之權,徼山海之利,以朝諸 侯,用區區之齊顯成霸名」億。可惜 由於秦的統一而使理財術與工商業同 樣受厄。近代以來,西方的經濟思想 流入中國,才引起人們重新評價管子 輕重之術的興趣。尤其是《管子·侈 靡》所提倡的以消費促生產的思想, 更使人覺得驚奇。設使齊國統一天 下,工商之業得到正常發展,輕重之 術與侈靡思想推向四海,中國會否是 另一番模樣?

在談到秦、齊的經濟思想時,必 定要提到《商君書》與《管子》兩本重要 著作。對於兩書的作者與寫作年代, 歷來存在許多不同的意見,尤其是對 《管子》更是人言人殊。但有一點共同 的認識,那就是《商君書》體現的是秦 國變法的指導思想,而《管子》則大抵 是齊國社會思潮的總彙。前者一味地 崇本禁末,後者卻有〈小匡〉、〈輕 重〉、〈侈靡〉等篇,表現出重視工商 業、重視商品經濟及市場規律,以消 費促生產等他國所無的經濟思想。這 是齊國思潮勝於其他六國之處。齊人 非不崇本節用,但不視其為強國富民 的唯一法寶,這就是齊文化可貴的一 面,也是齊文化在秦統一之後逐漸消 融而令人覺得特別遺憾的一面。

## 學術文化

在文化方面秦所採取的是愚民政 策,以維護專制統治。商鞅所説的 「民不貴學問則愚,愚則無外交,無 外交則國安而不殆,就是秦國愚民 政策的指導思想。秦始皇的焚書坑儒 最為後世所詬病, 但他其實並非焚 書的始作俑者,商鞅變法時已經 「燔詩、書以明法令」⑪,始皇帝不 過是把這個做法放之四海而已。焚 書的目的是為了閉目塞聽,讓老百姓 永遠愚昧下去。商鞅毫不掩飾地 説:「農戰之民千人,而有詩、書辯 慧者一人焉,千人者皆怠於農戰矣。」 一個有書的聰明人就會使得一千個普 通人不聽話, 怠於農事, 倦於戰備, 書不燒還得了?秦國箝制思想有一個 典型的實例: 當商鞅開始變法時,秦 人跑到國都反映新法令不便的人數以 千計,行之十年以後,新法大見成 效,那些原先以為不便的人當中有一 部分又跑來表示新法之便, 不料這些 人卻被商鞅認作亂民,全部流放到邊 地去, 這以後老百姓再不敢對法令發 表任何意見了⑩。箝制思想批評指責 當然不許,即使歌功頌德也很危險。 既無私義,則學術無從談起,秦國從 未形成任何官方與民間的學術團體就 是這個緣故。

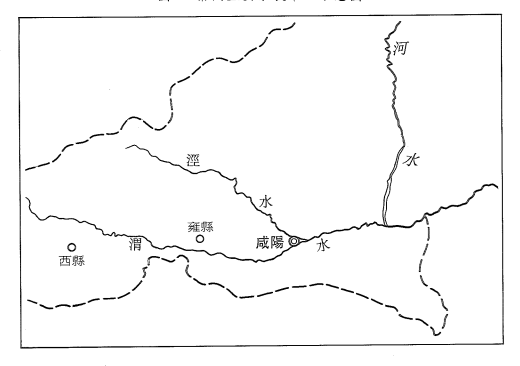
對比起來,齊國政治比較開明, 言論較為自由。齊威王、齊宣王招致 一大批文學游説人士,讓其中的七十 六人位居上大夫,「不治而議論」,從 而形成有名的稷下學派,學派中人達 到數百上千之多。其中著名的淳于 髡、田駢、慎到、鄒衍、接子、魯仲 連、荀卿等都出於此學派或遊學於 此,而且各有思想並不一致,甚或意 見相左的著作。因此即單就稷下學派 而言,也已具百家爭鳴的景象。尊重 知識的傳統在齊國由來有自,從周初 太公封齊始,就「修道術,尊賢智」, 因而造成了一個「舒緩闊達而足智」的 士大夫階層。這不但在當時,即在後 世也是罕見的特例。秦國君主則無此 雅量,不要説「不治而議論」還能當大 官,即對封禪稍表異議,就須遭活埋 之厄,秦始皇的坑儒就是秦國文化專 制政策的反映,雖然此事發生在他已 得天下之後,專制的種子卻是早就播 下的。

即對一般老百姓而言,齊國的政策也並不強求思想一律,而是順其自然。齊太公的「因其俗,簡其禮」與管仲的「俗之所欲,因而予之;俗之所否,因而去之」是一脈相承的方針。提高老百姓的道德水準並非用行政命令的手段,而是採取強國富民的方法以達到「倉廩實而知禮節,衣食足而知榮辱」的自覺水平。這與商鞅激烈指責「常人安於故俗,學者溺於所聞」,從而採取強制性的「移風易俗」的辦法顯然有別。

在文化方面,秦採取 愚民政策、箝制思想,以維護專制統治。對比起來,齊之 政治比較開明,言言 較為自由,單就稷下 學派而言,也已具 家爭鳴的景象。

## 宗教信仰

天上的世界只是人間世界的模寫,因此與集權的制度相應,秦國的宗教也表現出天帝獨尊,群神簇擁的現象。秦人崇拜的神祇極多,但以天帝為尊,天帝就是君主在天上的影子。周平王東遷,秦襄公攻戎救周有功,才列為諸侯。秦襄公因為「居西陲,自以為主少皞之神,作西畤(畤即祭壇),祠白帝」。到戰國時期,天帝由一而逐漸增為四,除白帝外又增加了青帝、黄帝與炎帝(即赤帝),各佔天之一方。反映到地上,則表明天下尚未統一,而秦既祭四帝,顯見有



天上的世界只是人間 世界的模寫,因此與 集權的制度相應,秦 國的宗教也表現出去 帝獨尊,群神簇擁的 現象。但齊國的宗教 形態卻相反,是以 神平等和神祠分散為 其基本特點。 一天下之意。除天帝而外,秦人還有 自然神、動植物神、人神厲鬼、靈物 異象等多神崇拜,而且無神不設祠, 無祠不致祭。更值得注意的是神祠的 地理分布呈現出高度集中的現象,這 與集權的傾向不無關聯。神祠的集中 地主要是秦國的故都西縣和雍縣,據 《史記·封禪書》所説, 西縣(今甘肅 天水西南)有數十座神祠,而雍縣(今 陝西鳳翔)更是集中了「日、月、參、 辰、南北斗、……風伯、雨師、四 海、九臣……之屬,百有餘廟」。上 述祭祀天帝的四祠也在雍縣周圍。雍 州地勢高, 容易引起神人交通的幻 想,這是一。雍縣作為秦國都城又長 達三百五十年之久,這是二。因此雍 縣在秦人的眼裏始終是塊聖地,連秦 始皇的加冕典禮也要從新都咸陽趕回 雍縣舉行,因而雍縣是以政治中心而 兼宗教中心, 體現出集權社會的特 徵。

但齊國的宗教形態卻相反,是以 眾神平等和神祠分散為其基本特點。 齊人的神祇遠少於秦, 最重要的只有 八神, 即天主、地主、兵主、陰主、 陽主、月主、日主、四時主。八神之 中,似無高下,即天主所祠者為天齊 (齊通臍)淵水,在國都臨淄南郊,雖 則為齊國國名來源,亦未見特別尊 貴,遠遜於秦人對天帝之尊崇。同時 八神的神祠分布在齊國的四面八方, 除天主祠在國都外, 地主祠在泰山旁 邊的梁父山: 兵主即蚩尤, 其神祠在 齊國西境的東平陸(今山東汶上縣 北); 陰主祠三山, 今山東掖縣北; 陽主祠之罘,在今煙台芝罘山南麓: 月主祠萊山,在今龍口市:日主祠在 齊國最東端——成山(今山東半島最 東端的成山角),因該地最早迎來日 出:四時主祠琅邪,在齊國東南沿海 (今山東膠南市南)。筆者兩年前曾遍 歷了除陰主、地主與兵主以外的其他 五神的遗迹,即以今天交通之便利, 對其分散性亦深有感觸⑩。雖然八神 的起源很早,但神祠的分布卻大致是 戰國齊的範圍,遠非齊國初封的四

境,看來神祠的布置與當時齊人的分權思想不能無關。齊的宗教還有與秦不同的另一個重要特徵,那就是齊人的神多與海濱發生關係。在八神之中,就有五神——陰、陽、日、月與四時的神祠是在渤海與東海之濱。大海的虛無飄渺與時隱時現的海市蜃樓是造神的另一個源泉。

## 風俗習尚

工商業的發達必然刺激消費的慾望,因而齊國的風俗趨於侈靡,生活方面追求豪華奢侈,衣着尤為講究,「織作冰紈綺繡純麗之物,號為冠帶衣履天下」。尤其城市生活豐富多采,國都臨淄「甚富而實,甚民無不吹等鼓瑟、彈琴擊筑、鬥雞走狗、六博蹋鞠者」。不但生前奢侈,死後也要繼續享受,因而齊國厚葬成風,隨葬品都很豐富,單看齊景公殉葬的六百匹馬就夠令人吃驚。厚葬並非偶然的故事或個別人的喜好,而是有一套以消

费促生產、以消费促就業的理論予以 支持:「巨瘞培,所以使貧民也:美 隴墓,所以文明也:巨棺槨,所以起 木工也:多衣衾,所以起女工也。@

秦國則不同,既以農業為基礎, 注重的是民以食為天, 溫飽是首要目 標,超過溫飽即為奢侈,所以秦國的 風俗是節儉,是古樸。荀子描寫其對 秦國的觀感說:「入其境,觀其風俗, 其百姓樸, 聲樂不流污, 其服不佻。」 不但衣着毫不時髦, 連音樂也很純 樸。李斯對秦國音樂有比這更生動細 緻的描寫:「夫擊甕叩缶,彈箏博髀, 而歌呼鳴鳴快耳者,真秦聲也。甕與 缶都是日常盛水用的陶器,秦人卻以 之為樂器,並拍着大腿以為節拍,鳴 嗚啞啞地哼着簡單的曲調。這不但是 秦人天性純樸的反映, 也是商鞅實行 「聲服(音樂雜技)無通於百縣」政策的 的結果。

本來「節用」是農業社會普遍的觀念,但在秦國表現得尤為突出。從考 古發掘看來,戰國時期的秦墓是節儉 齊國厚葬成風,並非 偶然的故事或個別人 的喜好,而是有一套 以消費促生產、以消 費促就業的理論予以 支持的。 的典型,基本上不用禮器隨葬,甚至 不出任何隨葬品,有鼎出土的墓葬只 佔墓葬總數的2-3%,規格最高的墓 葬也只有五鼎、四簋、二壺的隨葬銅 禮器②。反觀東方六國,即連小型墓 也大都用陶禮器隨葬,反差很大。

從文化樣式而言,春秋戰國時期 是中國歷史上最輝煌燦爛的時代。各 種文化類型無不放射出璀璨的光芒, 早現出多元文化的發展優勢。這種多 元文化的基本格局在《史記·貨殖列 傳》與《漢書·地理志》的風俗篇中有生 動的描述,至今也還依稀以地域文化 差異的形式表現出來。在差異頗大的 多元化類型中,要數秦、齊之別最 大,以上所説的就是秦、齊文化差異 的主要方面,而這幾個方面又都互相 關連。越是個體生產,越是離不開集 權,一大堆單個的土豆只有靠袋子才 能拎起來,分散的、大量的小農經 濟,只有中央集權才能充分發揮其生 產與納税的效能。因此根深柢固的農 本思想必然導至中央集權的政治制 度。而為了保證集權制度的正常運 轉,又需要被統治者的效忠,為此又 必須採取愚民政策與文化專制主義。 這就是秦文化的邏輯。反之,集體 的、大規模的手工業生產以及溝通生 產與消費部門, 周流天下的商業活 動,卻需要開放,需要一定程度的地 方與部門的分權,與之相應,思想文 化也不容易保守。這是齊文化的特 點。

從文化變遷的角度看,中國歷史 上有兩次大變局,一是春秋戰國,封 建改而郡縣:一是近現代,專制改而 共和。郡縣制的實質是將國家分成有 層次的區域(行政區劃)進行管理,變 分土而治為分民而治,實現中央集權 制,這是社會的進步。但集權過甚, 則造成社會的停滯。在第一次變局之時,歷史選擇了秦文化,多元文化漸漸消融於小農經濟的一元文化之中,如果當時是齊文化佔了上風,則歷史的進程會不會兩樣?可惜歷史是不可能再現的,我們無法驗證這一問題的答案。但是溫故知新,透過對歷史的分析,我們似乎可以說,中國走另一條道路的可能性還是存在的。

#### 註釋

- ①③⑥ 《史記·田敬仲完世家》。
- ② 《史記·燕召公世家》。
- ④ 《史記·高祖本紀》。
- ⑤ 《商君書·墾令篇》。
- ⑦ 《禹貢》評九州土壤,以秦所在的 雍州為上上。
- ⑧ 《商君書·壹言》。
- ⑨ 《史記·貨殖列傳》。
- ⑩ 《史記·秦始皇本紀》。
- ① 黄宗羲:《明夷待訪錄·財計三》。
- ⑫《商君書·算地》。
- 13 《史記·齊太公世家》。
- ⑷ 《國語・齊語》。
- ⑤ 周振鶴:〈西漢縣城特殊職能探討〉,載《中國歷史地理研究》第一輯。
- 16 《史記·平準書》。
- ① 《韓非子·和氏》。
- ⑩ 《史記·商君列傳》。
- ⑨ 周振鶴:〈秦始皇東巡探蹤〉,載 《社會科學報》(1992.1)。
- ② 《管子·侈靡》。
- ② 中國社會科學院考古研究所編:《新中國的考古發現和研究》(文物出版社,1984),頁306。

周振鶴 復旦大學歷史地理研究所教授,著有《西漢政區地理》、《體國經野之道》、《方言與中國文化》(合作)等書及〈中唐安史之亂與北方人民的南遷〉、〈現代漢語方言地理的歷史背景〉等論文多篇。