# 書法和中國文化

型東吸

在過去,我不曾想到要下功夫學 書法,研究書法理論,但是隨着時日 遷流,年歲增長,書法問題漸漸成為 我思考的一個主要課題和活動項目。 這轉變有一些外在的原因,但同時我 也隱約地意識到書法是研究中國文化 的一條途徑,由此切入,是一捷徑, 並且可以接觸到許多活潑有興味的問 題,有些是前人所未接觸到的。

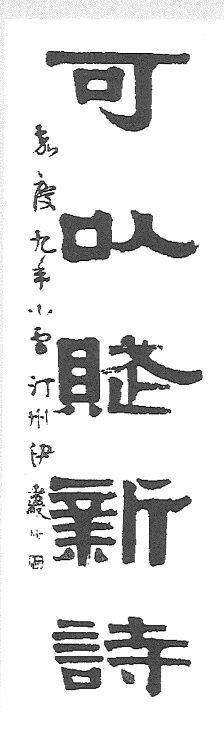
1984年9月我到北京,在一次書法座談會上曾經說,書法是「中國文化核心的核心」。有人聽了深有同感,表示贊同①,當然也有人懷疑,以為狂言。這話的措辭不免有故作誇張的嫌疑。

1992年6月我在北京舉辦了為期一週的「書道班」②。在第一日,我把 書法為甚麼可以看作「中國文化核心 的核心」的意思作了簡單的説明。

1995年2月台北《雄獅美術》雜誌 出版「書法再生專輯」,我寫了一篇短 文,把這個命題作了較清楚的闡述。 大意是,一個文化的核心是哲學。中 國傳統哲學家的終極目的不在建造一 個龐大精嚴的思想系統,而在思維的 省悟買通之後,返回到實踐生活之中。我認為從抽象思維落實到具體生活的第一境乃是書法。

書法必借助於文字,文字本是符號、是觀念的載體,和數學符號、邏輯符號……是同類的思維工具。但是由於有了書法藝術,工具竟然轉化為審美的對象。書法呈現在具體世界中,不但「同自然之妙有」,而且「達其情性,形其哀樂」(二語皆出自孫過庭《書譜序》),「書之為功,同流天地,翼衞教經者也」(項穆《書法雅言》)。我們玩味書法的時刻,同時欣賞造形的意味、文學的內容和哲學的境界。

哲學家一旦揭筆濡墨寫幾個大字,他的活動就不再是冷峻的理性分析或單純的語言表述,而是綜合了哲理與情思表現在造形空間的自由創造,從超越的觀察省思回到平野人間的散步。宗白華把他的美學論文集題名為《美學散步》,是很有深意的。他說:「中國人不是像浮士德"追求』着「無限」,乃是在一丘一壑,一花一鳥中發現無限、表現無限,所以他的態度是悠然意遠而又恰然自足的。」這是比哲學更遠的一境。在這裏有哲學、有生活,也有「游於藝」的俯仰徘徊。如果哲學是「高處不勝寒」的峰頂,則書法是可以遊憩流連的園地,所以可





### 伊秉綬 (1754-1815)

伊秉綬的隸書對聯有威臨觀者,震懾觀者的構成和氣勢。書體似篆似隸,坦然直書,不求合古人規範,但縱橫平穩,渾穆莊嚴。字形扁者自扁,方者自方,若橫畫多,則不憚向高處重疊堆積(如「意」字),筆勢緩慢凝重,橫向拓展,「古」字之橫畫幾乎四倍於豎畫,而下面的「口」字忽然收縮,在右聯的五個字中,此縮小的「口」引入出人意料的突變,幾乎有一種快活的幽默。

清代碑派畫家體現了儒家「發強剛毅」的積極精神,伊秉綬的書法最可為代表。他的對聯懸在 大廳上,無論文字內容或書法形式都如道德律的命令句。 以説是文化核心的核心。

舉一個特殊的例子。弘一法師李 叔同出家之後,放置諸藝,只作書 法。在塵世的貪慾煩惱都已解脱之 後,文章詩詞、戲劇、音樂、繪 畫……也都成贅物,繁花謝畫,唯一 伴隨此悲智心靈的是一項書法。那是 約化到最後的文化活動、精神寄託, 能不説是文化核心的核心麼?

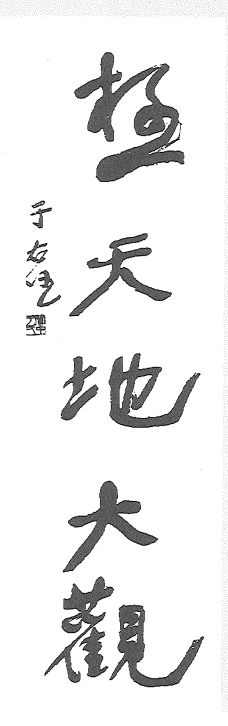
\_\_

書法是心靈的直接表現, 既是個 人的,又是集體的;既是意識的,又 是潛意識的。通過書法研究中國文化 精神是很自然的事。

一、通過書法研究個人心理,了 解個人的心靈。西漢揚雄便提出: 「書,心畫也。」清劉熙載在《藝概》中 説:「揚子以書為心畫,故書也者, 心學也。自唐之後,科舉取士,書法 也是評定標準之一。這標準不在考測 才學,而是甄別性情和人品。今天西 方企業選取工作人員也往往採用這方 法,字迹學家的報告也列為參考根 據。當然中國書法理論雖涉及字迹學 的問題,但並未建立一門字迹學,因 為談書法究竟是談藝術欣賞。不過話 又説回來,中國的書法欣賞透過審 美,還是歸到欣賞人自身,欣賞人的 品格性情。我們讚美書法,不說: 「這幅字很美。」因為這樣說是一種着 眼於純粹形式美的説法, 乃含有貶 意,意味着這字很漂亮,討人喜歡, 但是沒有特色、沒有個性; 只是華麗 的衣裳, 不見人。傅山説: 「寧拙毋 巧, 寧醜毋媚。」便代表激烈反對寫漂 亮字的意見。我們欣賞書法通常用的 讚詞是: 遒勁、古拙、蒼老、飄逸、 典雅.....這些詞描寫作品的風格,同 時也便涉及書者的心靈境界。所謂 「心靈境界」是書者先天氣質、智慧和 後天經歷、教養、努力等所共同形成 的心理結構、內心世界。

二、通過書法研究集體心理,了 解民族性和文化精神。在世界文化 中, 唯獨中國文化產生了書法, 阿拉 伯國家雖然也有書法,但是以裝飾意 味為主,和中國書法以表現為主有 本質的不同。西方所謂「書法」(calligraphy)更局限於招牌、廣告和印刷 裝璜。在西方,相當於中國書法的是 雕塑。在西方,雕刻與繪畫並稱;而 在中國,書畫並稱。書法是一項高層 藝術。蘇軾説:「詩至杜子美,文至 韓退之, 書至顏真卿, 畫至吳道子, 而盡天下之變,天下之能事畢矣。」 可見書法的精神內涵和詩、文、畫是 相等的。

讀康有為《廣藝舟雙楫》可以看到 書法所容納的中國人文精神。他説: 「書雖小技,其精者亦通於道焉。」他 (述學第二十三)所提出來的學書程序 和修養是非常苛求的。他先提出廣臨 眾帖的原則:「學者若能見千碑而好 臨之,而不能書者未之有也。」(購碑 第三)臨寫是摹仿一家的用筆、結構 和章法,然而不得是皮相的依樣畫胡 蘆。梁巘所謂「學古人須得其神骨, 勿徒貌似」(評書帖),也就是説通過 運筆用墨的摹仿潛入古人心態,了解 一種性格、精神。用今天的話説乃是 一次靈魂的探險。臨千碑乃是體認多 樣不同的內心世界。通過這樣廣泛的 認識擴大我們自己的胸襟,補救自己 的弱點缺陷。如項穆所説:「人之資 稟,有溫弱者,有剽勇者,有遲重 者,有疾速者。知克己之私,加日新 之學, 勉之不已, 漸入於安。」所以臨 墓功夫是了解別人, 也正是塑造自





### 于右任 (1879-1964)

于右任以寫行書便箋的方式來寫大字,舉重若輕,流動自如,而空白寬舒,開闊變化,仍是大字對聯的氣勢格局。本世紀的書法家中很少能達到如此的自由和酣暢。他無意於佳,不懼怕敗筆。例如「水」字的中畫,「清」字的三點水,「極」字的末橫好像都屬敗筆,但是這樣的「敗筆」在作品中添進不尋常的成分,在高明的技巧中引入「笨拙」、「失誤」,使一個普通觀者覺得「我也寫得出來」,因而有大智若愚的平易近人。十二個大字展拓超越開闊的哲學境界,同時揉入擔水砍柴的日常情趣,粗飯苦茶的滋味。

我。康有為雖然大肆鼓吹北碑,但是 他要求學者把中國文化史溫習一通, 把中國文藝流派的各種風格意趣涵泳 在心,陶冶為自己的血肉,醖釀為 蜜,鍛煉為金,落紙為雲煙,而呈現 出個人的神采氣象。在「學敍第二十 二」有一段話值得錄在這裏:

能作「龍門造像」矣,然後學「李仲璇」 以活其氣; 旁及「始興王碑」、「溫泉 頌」以成其形;進而為「皇甫驎」、 「李超」、「司馬元興」、「張黑女」以博 其趣;「六十人造像」、「楊翚」以雋其 體, 書駸駸乎有所入矣。於是專學 「張猛龍」、「賈思伯」以致其精,得其 綿密奇變之意。至是而,習之須極 熟, 寫之須極多, 然後可久而不變 也。然後縱之以「猛龍碑陰」、「曹子 建,以肆其力; 竦之「弔比干文」以肅 其骨; 疎之「石門銘」、「鄭文公」以逸 其神; 潤之「梁石闕」、「瘞鶴銘」、 「敬顯雋」以豐其肉; 沉之「朱君山」、 「龍藏寺」、「呂望碑」以華其血; 古之 「嵩高」、「鞠彦雲」以致其樸;雜學諸 造像以盡其態,然後舉之「枳陽府 君」、「爨龍顏」、「靈廟陰」、「暉福 寺」以造其極。

這一大段文字是描述一種個人書 風的形成,實際上也是一個平衡、健 康、充實的人格的形成:有骨、有 肉、有血、有力、有精、有神、有 樸、有趣……最後他提出的「爨龍 顏」、「靈廟陰」乃是他列入神品的書 法,而稱前者為「雄強茂美之宗」。至 此他雖然説「造其極」,然而猶有未 盡,他接下去説:

雖然,猶未也,上通篆分而知其源, 中用隸意以厚其氣,旁涉行草以得其 變,下觀諸碑以備其法,流觀漢瓦晉 甎而得其奇,浸而淫之,釀而醞之, 神而明之。

這一段話是要求學書者在書法造形方面的博覽,然而真的書法家並不把眼 光局限於書藝,遍臨碑銘,出入名家 也還不夠,書法家要關心的還在書法 之外:

馳思造化古今之故,寓情深鬱豪放之間,象物於飛潛動植流峙之奇,以疾澀通八法之則,以陰陽備四時之氣。新理異態,自然佚出。(綴法第二十一)

「造化」指大自然,「古今」指歷史。首句指對自然、對歷史作廣泛的認識。「深鬱」和「豪放」可說是中國詩學的兩種主要傾向:杜甫是深鬱的、內向的,代表儒家精神的;李白是豪的人物。「多物」一句說對萬有形態的觀察。「寒澀」一句說對書法造形原則的掌握。至於四時陰陽之氣,乃是生命盛衰之不同狀態:春季的萌發滋潤,夏季的茂盛蓬勃,秋季的成熟豐滿,冬季的冷峭高潔。納攝這一切方是一個有創造力的書法家,所謂「新理異態,自然佚出」。

有如此的書法家麼?我們至少可 以說這是康有為所設想出來的書法 家,這個書法家的背後是整個中國文 化的實體。他寫出來的書法是整個中 國文化礦藏所提煉出來的結晶:這樣 的理想的書法家,也是一個理想的中 國文化人。這樣的書法家大概是不存 在的,但從這裏我們可以看出書法和 中國文化的密切關係。對於一個畫 家,我們並不如此要求,我們沒有看 到有人對畫家列出如此龐大又周密的 學習課程。

## 几

大概一般的書法家並不認識到他 的作品的全部內涵,無論他寫的成 敗,作品總是要反映他的性格、學養 和經歷的,並間接反映時代風尚與地 域影響。假定他膺服康有為的説法, 按照康有為所提出的教程發奮做去, 也不一定能達到康氏所要求的標準, 因為創作性的書法既然是「心畫」,就 得率真、誠實,讓內心得到放鬆而自 然流露,勉強不得、矯情不得、欺騙不 得。蘇軾說:「書初無意於佳乃佳爾。」

書法是中國文化核心的核心,它 吸引我們去反思、探索它的秘密,然 而既然是心靈秘密,它同時拒絕成為 研究的對象。中國人活在其中,它屬 於我們的心靈,心靈本身要對自己動 刀解剖是很困難的,也是極為痛苦 的。關於這一點,魯迅在《野草》的 〈墓碣文〉一篇裏描寫得十分簡要:

「……抉心自食,欲知本味,創 痛酷烈,本性何能知?……」

「……痛完之後,徐徐食之,然其心已陳舊,本味又何由知?……」

中國人從哲學步入書法,乃是從理性思考回到活潑的生活,從徬徨求索而得到安頓。誰願又游離出此「游於藝」的心情,回到觀察分析的緊張和不安?

像盧梭那樣的懺悔,達爾文那樣 把人納入冷酷的自然律,弗洛伊德那 樣挖掘潛意識的情結……在傳統中國 眼光看來是不近人情的。這大概也是 中國文化取向的一個特點。

五

今天世界各文化互相撞擊、互相 吸取養料、互相爭取生存的權利,一

百年來中國文化遭到前所未有的危 機,一代一代的知識份子從各種不同 的角度觀點反思此文化的特徵,其優 越和缺陷。造形藝術是一個好的研究 對象。西方近代哲學家討論塞尚、梵 高的畫,精神分析家討論達文西的蒙 娜麗莎、米格朗基羅的摩西, .....進 而藉之解剖西方人的靈魄。書法是我 們特有的藝術, 我們一代又一代摹寫 不止千百萬次《蘭亭》、《祭侄文》、 《天發神讖》、《石門頌》、《金剛 經》......彷彿中魔、彷彿患了神經官 能症,糾纏在我們內部的是怎樣一套 結構?我們如何去分析、透視、闡 説?如何在其中看出我們特有的敏 覺、智慧、文化取向?西方人近年對 中國書法也發生很大的興趣,書法究 竟有怎樣的普遍性?我常聽到比我年 輕的朋友説:退休之後要去練書法, 每天寫一篇字。他們的這個設想似乎 來自遠古、神秘,而他們自己也説不 清楚為何有這樣的欲求。書法仍是我 們嚮往的表現工具、最後的寄託,亦 是認識我們自己的最好的鏡子。

#### 註釋

① 見韓玉濤:《中國書學》(人民出版社)。座談會之紀錄見〈在美術研究所座談會上的講話〉,《美術史論》(1985.2)。

② 我曾在北京舉辦過三個書法班: 1985: 書技班,當時名為「書法視覺 心理學研習班」(紀錄見《美術史論》, 1988.3)。

1988: 書藝班,當時名為「書法內省 心理學研習班」(紀錄見《中國書法》, 1990.1)。

1992: 書道 班, 亦 名 為 「書 法 與 哲學研習班」(紀錄見《中國書法》, 1994.1, 2)。