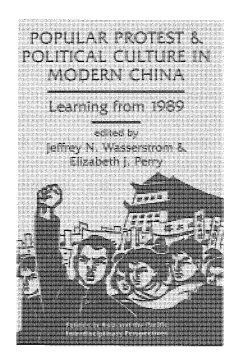
# 讀《現代中國的民眾抗議和政治文化》

# ◎ 徐 賁



Jeffrey N. Wasserstrom and Elizabeth J. Perry, eds.: Popular Protest and Political Culture in Modern China: Learning From 1989 (Boulder, CO: Westview Press, 1992).

# 一 政治文化理論

在1989年以後出現的眾多關於 中國問題的書籍中,《現代中國的 民眾抗議和政治文化》(Popular Protest and Political Culture in Modern China)①之所以引人注目, 是因為它重提了「政治文化」, 觸動 我們對目前關心的文化批評的一些 基本問題的思考。雖然在西方對政 治文化的關心可以追溯到十九世紀 的社會學,或者甚至啟蒙運動時 期,但它真正成為政治和文化研究 中的一種理論視野,卻是二次世界 大戰以後的事。勃林特(M. Brint) 把西方的政治文化研究追溯到三個 源 頭: 一 是 從 孟 德 斯 鳩(Joseph François Montesquieu)到托克維 爾(Charles Alexis de Tocqueville) 的法國社會學研究傳統; 二是從康 德 (Immanuel Kant) 到 韋伯(Max Weber)的德國文化哲學傳統; 三 是二次大戰後在美國政治科學領域

勃林特把西方的政治 文化研究追溯到三個 源頭:一是法國社會 學研究傳統;二是 國文化哲學傳統;是 是二次大戰後在美國 政治科學領域中形が 對政治文化的「科 學」或者「行為功能」 研究方法。 50年代到60年代中期的西方政治文化研究有很大的局限性。從政治傾向來看,當時的政治文化研究是為了維護西方既有的自由民主制度;從政西方為現代化模式的。

中形成的對政治文化的「科學」或者 「行為功能」研究方法②。本世紀 50、60年代在美國政治科學領域中 的學者之所以對政治文化特別感興 趣,大致有兩方面的原因。第一方 面的原因是政治社會性的。這個時 期, 隨着西方社會的劇烈變化, 人 們的行為也出現了重大的改變,這 些改變和文化的改變是聯繫在一起 的。同時,這個時期在國際上出現 了許多「新國家」,它們雖然採用了 西方的形式體制, 但政治的實際運 作卻與西方模式不符,這裏也牽涉 到文化因素的作用問題。第二方面 的原因是學術性的。當時政治科學 領域中盛行的是結構功能方法, 而 且關心的主要是「現代化」問題。當 時的主導共識是,技術的變化有助 於形成現代意識、思想和文化,而 傳統文化則是技術向現代化方面轉 變的障礙。在這一主導共識下,政 治和文化的關係就顯得尤其突出和 重要。

以今天的認識來回顧從50年代 到60年代中期的西方政治文化研 究,無論從政治傾向、文化模式, 還是從研究方法來看,都有很大的 局限性。這些局限性都是有歷史原 因的。從政治傾向來看,當時的政 治文化研究是為了維護西方既有的 自由民主制度,在當時世界冷戰的 局勢下,它所關心的主要問題是如 何避免法西斯和斯大林式的極權統 治。它所提出的主要問題是: 在甚 麼樣的社會和歷史條件下, 自由民 主體制才有制度的保證?甚麼樣的 心理傾向才有助於穩定這一體制? 需不需要以政體成員對政體的認識 來認識它?如何認識它?在政治結 構的發展和變化中, 文化起的是甚 麼作用?等等。從文化立場來看, 當時的政治文化理論的社會發展觀 是以西方為現代化模式的。當時出 現的新國家紛紛採用西方政治體制 模式,更堅定了西方學者認為西方 代表世界發展方向的信念。從研究 方法來看,它的基本關注點是個人 對他們的政治社會存在的態度、理 念、信仰和感覺。它分析的是個人 對他們生活於其中的政治制度的心 理傾向,或者更進一步,涉及個人 對於特定政治對象的認知、感情和 評估這三方面的傾向。這裏包含着 的「文化」概念意義相當狹隘,而且 它的研究過份偏重實證方法,這和 當時學術趨向有關。在這以前的政 治研究曾過份注重政治的形式,如 政黨結構、法制的作用、政府各部 門的權力平衡等等,忽視了政治人 文文化的方面。這是政治文化研究 力圖糾正的,它想要以在西方社會 中實實在在的社會民意調查弄明白 具體公民的態度、理念、價值觀和 既有的自由民主制度的關係。這種 政治文化研究的代表作, 艾爾芒 (Gabriel Almond) 和 伏 巴(Sidney Verba)的《公民文化:五國政治態 度和民主》(The Civic Culture: Political Attitudes and Democracy in Five Nations)就是在這種情況下 產生的。

50、60年代的政治文化研究模式自60年代末期漸漸失去影響,原因是多方面的,其中包括西方新興的社會運動對既有的自由民主制度合理性的挑戰,以傳統/現代對立為基礎的現代發展理論在學界受到質疑,學術實證研究方法和社會改

革目的的矛盾,多種激進人文學科 理論的興起,等等。但是近十年 來,隨着文化研究的深入和人們對 文化的興趣和認識的增長,政治文 化研究重新引起了人們的重視,不 斷地傳遞英格哈特(R. Inglehart) 所説的「政治文化復興」的訊息③。 1989年的世界動盪和隨之以後蘇聯 和東歐的巨變,以及中國與之截 然不同的發展, 更是重新喚起人 們對政治文化的興趣。90年代 Westview出版社出版的政治文化 系列叢書的總編輯維達夫斯基 (Aaron Wildavsky)在編輯介紹中 説:「『政治文化』指的是那些對不 同的生活方式有規範作用的價值 觀、信仰和選擇。共同體內的人們 共有甚麼樣的價值觀?其中包含了 怎樣的信仰理念?他們選擇結成怎 樣的人際關係?這些價值觀、信仰 和人際關係又會有怎樣的政治社會 後果?」目前政治文化研究關心的 正是文化與政治體制、社會價值 觀、社會發展機遇或限制的關係的 種種問題。

# 中國政治文化

美國的中國問題研究對「政治 文化。的注意在時期上和政治科學 大領域有相似之處,但卻有它自己 的特殊成因和過程。第一代的中國 問題研究是二次大戰以後興起的, 研究者大多是歷史學家出身,在他 們的研究中,中國文化的延續性問 題一直佔有重要的位置④。1949年 中國共產黨革命勝利,對中國問題 研究領域帶來了衝擊。儘管研究者 對中國革命的性質各持己見,但大 家都共同關心這場革命與中國文化 的關係, 他們並不把這場革命僅僅 看成是輸入蘇聯革命模式的結果, 所以想探究它的意識形態和實踐究 竟在多大程度和哪些方面包含了怎 樣的「本土因素」。

隨着冷戰時期以蘇、美為代表 的兩大意識形態陣營對壘的形成, 第二代中國問題研究在對中國共產 主義發展的文獻研究中,更多地關 注中國革命與蘇聯經驗的相同和相 似方面。這些社會科學出身的研究 者從縱向的中國歷史延續性問題轉 向横向的不同共產主義革命樣式的 比較研究⑤。也就是在這種比較研 究已具局面的情況下,中國文化大 革命再次給中國問題研究帶來了衝 擊。60年代中蘇決裂和中國式的文 化革命,重新引發人們關注中國本 土政治文化傳統延續性的作用和影 響。這一批中國研究學者把美國政 治科學領域中盛極一時的「政治文 化」理論引進了中國問題研究領域。 他們當中以白魯恂(Lucian W. Pye)為最重要的代表,政治文化理 論的特色和局限都在他的論著中有 着充分的反映。

這個時期中國政治文化的研究 受實際條件的限制, 它不可能進行 當時政治文化研究所要求的系統嚴 格的「民意態度」調查,而只能從歷 史、文學以及對當代政治的印象來 形成一些對中國文化的籠統概括。 這些被稱作「心理分析」的印象分 析,取證面狹窄(往往以港台為 限),因而後來的中國問題研究者 對此多有批評⑥。這些政治文化研 究片面注重個人心理傾向與政治樣 1989年的世界動盪 和隨之以後蘇聯和東 歐的巨變,以及中國 與之截然不同的發 展,更是重新喚起人 們對政治文化的興 趣。目前政治文化研 究關心的正是文化與 政治體制、社會價值 觀、社會發展機遇或 限制的關係的種種問 題。



白魯恂對中國政治文 化的見解,一直影響 學者在相關研究中的 論述方向。

> 式的關係,一方面是受狹隘的文化 概念(「文化」僅為個人態度、思想、 理念的總和)所限制,另一方面也 在倡導這種文化概念。而且,這種 政治文化研究囿於傳統/現代兩分 對立的模式,認定中國的政治文化 應該為中國政治現代化發展的非常 態和不確定軌迹負責, 而對中國文 化內部的社會政治變革因素(在一 種本土意義上的「現代化發展」因 素)估計不足。由於中國研究政治 文化理論本身的局限,更由於60年 代末期以後政治文化在政治科學大 學科中的衰落,中國政治文化理論 一直沒有形成大氣候, 但是它的主 要代表人物,尤其是白魯恂,卻一 直沒有放棄這方面的研究。雖然他 的中國政治文化理論仍然保留了 傳統/現代的兩分框架, 但他的研 究重點卻也逐漸由個人心理擴大到 國家社會結構問題⑦。這種發展表

示了政治文化理論所包含的「文化」 概念朝越來越廣闊、能動的方向發展。《現代中國的民眾抗議和政治 文化》一書也體現了這一發展的趨勢,並有意識地強調了一種辯證能 動的文化觀念,這在後面還要論及。

白魯恂1981年出版的《中國政治的動力》(The Dynamics of Chinese Politics)被稱為第三代中國研究的創始代表作⑧。這部討論中國上層政治和決策的著作的基本主題是:「中國政治的根本動力來自兩個方面的矛盾,中國人一方面講究共識和一致,另一方面又相信只能在特殊的、宗派性的關係中才安全。宗派關係恰恰是對共識原則的最大威脅。」從這種對所謂的中國人普遍心理趨向(白魯恂在其中看到了「中國文化」的一個重要方面)的矛盾出發,白魯恂討論了特殊宗派關係和政治派別鬥爭的關係,派別

政治和公眾政治的關係,派別政治 形成中國政治的哪些不穩定因素, 以及派別政治會如何動搖當時關於 四個現代化的共識,等等。白魯恂 的這部著作和他1968年出版的《中 國政治精神》(The Spirit of Chinese Politics)一樣,是從政治心理的角 度來討論中國文化對現代政治的負 面影響。他所指出的不少中國文化 心理因素,在80年代中期中國文化 熱討論中再次成為熱門話題,如官 貴民賤、重人治輕法治、隨眾趨 同、以道德論權威、鄙視權力卻又 敬從權威等等。而且,白魯恂討論 中國傳統文化阻礙中國現代化所用 的傳統/現代兩分對立框架也基本 為80年代文化討論者所採用,例如 文化熱討論對中國傳統文化的否 定,強調壓制個性、官貴民賤、封 建專制等中國傳統文化因素對中國 現代化進程的障礙作用,對現代變 革的本土資源估計不足等等。了解 白魯恂的政治文化理論特徵和局 限,可以為我們重新評估80年代 「文化熱」提供一個頗有價值的視 角。而了解新的政治文化理論,則 可以幫助我們設想今後的文化討論 可以從哪些方面做一些突破。我們 可以把白魯恂所代表的政治文化理 論和由《現代中國的民眾抗議和政 治文化》所體現的較新的政治文化 理論稍作比較,以增進對這二者的 認識。

# 新政治文化理論

《現代中國的民眾抗議和政治 文化》的編者承認白魯恂對「政治文 化」定義的權威性。按照白魯恂的 定義,政治文化是「整體人群現時 所普遍具有的態度、信仰、價值觀 和技能, 政治文化也包括人群的個 別部分的特殊傾向和範式」⑨。這 個定義包括兩個部分: 與普遍文化 一致的部分和不一致的部分。在白 魯恂的政治文化研究中, 他強調的 是前者, 所以他往往把中國現代化 的動力設想為來自中國文化外部, 這和他把西方現代化看成是世界其 他地區政治社會發展模式的觀點是 一致的。《現代中國的民眾抗議和 政治文化》一書的新政治文化研究, 突出了白魯恂對政治文化定義的第 二部分的意義。這個意義對於一本 1989年以後出版的討論現代中國民 眾抗議的論文集當然格外重要。 1989年事件對中國來說到底具有怎 樣的意義呢?這場事件的結果是不 是代表着本土價值觀的發展規律戰 勝了來自外部的「精神污染」? 它是 不是僅僅因外來的「民主思想」才發 生的?還是本土文化本身就潛藏着 社會改變所需要的積極價值觀和對 抗技能?

1989年事件對中國研究領域中 政治文化的復興起了極大的推動作 用。本書編者寫道:「(由於這次事 件,)學術界不得不再次審視它對當 代中國社會和政治所作的最基本的 假設, ...... 正如1949年的革命和 1966-69年的文化革命, 1989年的 抗議在學界形成的分歧遠遠超過了 共識。」⑩更由於民眾抗議在中國和 蘇聯、東歐所遭受到的不同對待和 結果, 文化和政治發展的關係問題 變得愈發嚴峻和迫切。儘管本書關 心的是政治社會變革和發展問題,

白魯恂討論中國傳統 文化阻礙中國現代化 所用的傳統/現代兩 分對立框架基本為 80年代文化討論者 所採用,因此,了解 白魯恂的政治文化理 論特徵和局限,可以 為我們重新評估80 年代「文化熱」提供一 個頗有價值的視角。

但它並沒有把注意力只放在當前中國人的政治心理和態度上。它的討論面要廣泛得多,涉及社會群體、體制、國家一社會關係、公眾空間、知識份子、中國文化身分等等一系列問題。

### (1) 跨學科的「文化批評」

本書12位作者的學術出身背景 包括了歷史、社會科學、政治科 學、東亞研究等諸多學科, 使得全 書呈現出一種突出的跨學科的全 貌。在中國研究領域中,數代學者 從歷史學、社會科學、政治科學的 單科側重發展到今天的跨學科綜 合, 對此, 我們也許只能用廣義的 「文化研究」來為其命名。現今討論 文化的政治社會作用的,已不只是 政治或社會學科出身的學者, 他們 的專業可以是以前被視為「純文學」 的文學、哲學、語言學或文藝理 論。但是我們也應當看到,「文化 研究,只是一個籠統的説法。具體 的文化研究,正如《現代中國的民 眾抗議和政治文化》中每一篇文章 所顯示的,都可以大致確認一個學 科傾向, 它為研究的分析和推論提 供了基本的概念、範疇、前提和話 語。中國目前有些「文化討論」不能 反映論者特殊的專業素養, 這表現 為概念不精確、分析方法和話語沒 有專業性、論證缺乏學科文獻基 礎,等等,這些都影響「文化討論」 的學術價值和學理深入。《現代中 國的民眾抗議和政治文化》一書中 的政治文化研究大多能很好地結合 「文化性」和「學科性」, 這不僅使得 單篇能有深透的討論, 而且使全書 規範了一種遠比先前心理分析政治 文化理論更廣泛、更辯證、更能動 的「文化」概念。

前面提到,在以心理分析為基 礎的政治文化理論中, 文化被狹隘 地理解為個體傾向、態度或理念的 總和。新的政治文化包含的「文化」 概念要寬廣、能動得多。如莫蒂 (P.R. Moody)指出的那樣:「(新的 文化概念)和人類學中的文化概念 一致,指的是人類生活中一切非生 物性的方面,包括物質的和精神 的。①文化不只包括可以通過心理 分析去認識的個人傾向、態度或理 念,也包括必須通過社會理論去認 識的社會結構、政治體制、公眾行 為和行為空間、人際互動機制等 等。由於政治和政治體制都是文化 的一部分, 所以它們不僅是文化研 究的一個重要內容,而且也為觀 察、研究特定歷史環境中人的態 度、理念和價值觀提供了合理性的 解釋。新的文化概念使文化討論者 一方面可以説明特定政治是怎樣在 大的文化環境中形成和存在的,一 方面也可以説明政治如何維持和改 變大的文化環境。人們對政治的態 度,不再只是投射某種性格或個 性, 而是在特定環境中的理性選擇。

本世紀70、80年代的一些重要 當代理論,尤其是後現代理論、後 殖民理論和批判理論,都為確定新 的文化觀念並且更深入、更全面地 討論中國的政治文化提供了條件。 這些理論本身就有很大的跨學科 性,對當今各種人文學科有廣泛的 影響。這些理論在不同的程度上滲 透在《現代中國的民眾抗議和政治 文化》的不少篇目中。例如艾修里克

《現代中國的民眾抗 議和政治文化》一書 的12位作者的學術 出身背景,包括了歷 史、社會科學、東亞研究等諸 科學、東亞研究等諸 多學科,使得全書呈 現出一種突出的跨學 科的全貌。



1989年的事件對政 治文化在中國研究領 域的復興,起了極大 的推動作用。

(Joseph W. Esherick)和華瑟斯屈 姆(Jeffrey N. Wasserstrom)的〈演 出民主: 現代中國的政治舞台〉 ("Acting Out Democracy: Political Theater in Modern China")一文, 就反映了後現代理論在討論社會和 政治問題中對先前政治文化理論概 念和範疇(如白魯恂的「社會化」、 「世俗化」等概念)的擴展。它所使 用的概念,如「象徵」、「語言」、 「儀式」、「解釋」等,帶有典型的後 現代理論話語的標誌。兩位作者把 中國的政治文化看成是一個既有共 識又有衝突的公眾場所(舞台),把 1989年事件當作「政治舞台上的一 次表演 ] 來進行分析。例如,他們 詳細分析了學生抗議如何從中國家 喻戶曉的國家儀式「腳本」和傳統 「節目」中汲取靈感和素材。官方的 儀式(如遊行、慶典、開大會、立 紀念碑)是營造官方權力形象必不 可少的象徵手段。學生抗議將多種 官方儀式改寫為另有含義的政治劇 目。他們在象徵政府權威的天安門 廣場上先佔場後演戲,對胡耀邦的 「葬禮」(一種被官方挪用的傳統「節 目」)進行反利用。他們不僅把人民 英雄紀念碑納入了自己的抗議語 言,還添加了像「民主女神像」這樣 的非正統符號。學生在廣場和街頭 演出的節目有的是本土性的(如在 人民大會堂前的「跪諫」),有的則

艾修里克和華瑟斯屈 姆把中國的政治文化 看成是一個既有共識 又有衝突的公眾場 所, 把1989年事件 當作「政治舞台上的 一次表演」來進行分 析。

具有國際性(如「絕食」)。所有的演出手段都是為了一個目的:感動觀眾,因為政治戲劇和普通戲劇一樣,它的力量只能來自觀眾。

# (2) 能動和差異的「文化」

《現代中國的民眾抗議和政治 文化》的作者們力圖糾正用單一靜 止的觀點去看待中國文化。對任何 文化的概括和抽象都是必要的,但 這種概括和抽象則往往會掩飾具有 重要政治和社會意義的差異。本書 作者們對即使同一時期(1989年前 後)、同一社會階層(如知識份子) 或同一文化形式(上層文化或大眾 文化)內部差異的關注,反映了中 國研究領域中也在發生從總結普遍 模式到分析意義差異這一轉向。在 白魯恂的政治文化研究中,對中國 本土文化因素的概括和抽象佔有一 個很重要的地位。這種概括和抽象 往往可能有兩個性質不同,但互有 聯繫的誤區。第一個誤區與當今後 殖民批判揭露的「東方主義」有關。 「本土」和「非本土」的兩分對立往往 導致用西方的「現代化」來衡量中國 本土文化因素(與現代化不相適合 的「傳統因素」),因而得出否定的 結論。第二個誤區與第三世界國家 自我孤立的民族主義有關。本土的 文化特性往往被用來作為國家政治 我行我素、拒絕國際輿論批評的藉 口。這兩種誤區都起因於文化本質 論。《現代中國的民眾抗議和政治 文化》的研究結果表明, 這種文化 本質論並不適用於中國當今政治文 化的實情。中國社會中的保守和改 革力量的區別,不能簡單地等同為

「傳統」和「現代」的區別。討論中國 「政治文化」, 必然會涉及到中國文 化的延續性問題,涉及這種延續性 與中國現代化關係的問題, 涉及中 國現代化的性質、目的、評估標準 等一系列問題。打破傳統/現代的 兩分對立觀,必然對我們重新認識 文化延續性和中國現代化的眾多有 關問題產生重要的影響。我們當然 不能期待任何一本論文集一下解決 那麼多與這兩個問題有關的問題。 但是這本論文集以其對傳統/現代 兩分對立觀的否定和批判,讓我們 看到, 既然相互排斥的理想型的 「傳統」和理想型的「現代」的對立並 不適用於中國, 那麼, 我們完全可 以不必只從外部來為中國社會改革 和現代化尋找動力和資源。設想和 實踐中國的改革和現代化, 需要調 動一切可能的資源,外來的和本土 的,但任何一種資源都不是現成 的,而必須由文化參與者和批評者 通過理論的建構和實踐的努力去實 現。

## (3) 文化政治的機遇和限制

新的政治文化理論雖然充分肯定中國政治文化本身有助於變革的因素,但它對中國政治發展的順利程度並不採取盲目樂觀的態度,而是旨在從多方面同時揭示中國社會變革的可能和限制。而且,它也比以前的政治文化理論更關心那些似乎遠離上層政治和精英文化的大眾政治文化。文集中阿納諾斯特(Ann Anagnost)的〈社會主義倫理和法制體制〉("Socialist Ethics and the Legal System")一文,就是從

民眾抗議的另一方面——官方對 抗議的控制——來討論中國政治 發展的一些限制。阿納諾斯特這篇 文章具有批判理論的特點,它通過 分析當今中國政治意識形態的特殊 控制形式來認識其「後極權」性質, 而它的研究對象卻是普通農村裏的 「鄉規民約」。「鄉規民約」在改革時 期出現時,被譽為中國鄉村基層民 主式的自我管理的新體制。但是 「鄉規民約」與法制和社會倫理的關 係是曖昧不清的。「鄉規民約」一方 面有意在基層鼓勵村民限制地方幹 部,尤其是經濟領域中的濫權;另 一方面,它的主要任務是維護「穩 定, 防出「亂子」。「鄉規民約」的 曖昧性反而使它「成為建設它本欲 限制的那種權力的手段」⑫。

阿納諾斯特認為,「鄉規民約」 在農村所起的作用, 頗能説明中國 當今統治者和被統治者關係的某些 新特點。首先,統治意識形態表面 上淡化,但實際上仍極端重要。意 識形態的基礎由未來的理想社會圖 景轉化為普通人日常生存的切身利 益。其次,基層政府機能發生轉 化,它以前作為黨的意識形態控制 的執行機構的性質淡化了,現在佔 據着一種介於黨的意識形態操作和 新建立的法制體制之間「曖昧不清」 的地位。阿納諾斯特指出,在新形 式的意識形態話語中最有力量的説 法是「防亂」。「社會動亂」一説同時 借重人們對文革之「亂」的記憶和來 自儒教傳統的「和為貴」。這一意識 形態話語本身充滿了曖昧性和矛盾 性,它把政治自由和社會不穩定直 接等同起來。它一反共產黨自己一 向與「和為貴」針鋒相對的「階級鬥

爭推動社會前進」的哲學, 還把政 治上極端不自由的文革時期用作因 政治自由造成社會動亂的典型。問 題是, 這樣一種充滿曖昧和矛盾的 意識形態怎麼還能起到統治作用? 阿納諾斯特的回答是,它確實能起 統治作用,但這是一種特殊的統治 作用,顯示中國政治制度已經進入 了一個新形態:「後極權」。「後極 權」這一説法語出哈維爾(Václav Havel):「後極權處境中的權力的 聲音已經不再可信,但它仍然能夠 迫使受它控制者和它同謀, 一起 裝作那聲音仍然是可信的樣子。」⑬ 阿納諾斯特指出,在今天的中國, 「統治權力迫使被統治者與它同謀 『裝樣子』,它依靠的是更巧妙的政 治恐怖手段。阿納諾斯特提醒人 們要充分認識新形式意識形態控制 的特殊有效性,「否則我們如何能 解釋黨至少在表面上成功地使老 百姓接受它對1989年事件的解 釋? 19

新的政治文化理論並不能替我 們預言中國是否只能長久是現在這 個樣子,或者中國是否最終會認同 西方自由民主或者其他甚麼政治模 式。但它卻向我們指出,一個社會 的變化一定不能離開它的本土文化 所提供的資源,而這種資源是統治 力量和對抗力量一直在爭奪的。文 化批評的一個基本任務就是促使這 一爭奪朝着有利於社會進步的方向 發展。新的政治文化理論把社會變 革要求和實踐當作文化的一個重要 部分,它關心政治和文化之間的互 動關係,但其目的不在於建立某種 政治理論,而在於用文化為多種不 同的政治理論提供一個寬廣的解釋 阿納諾斯特指出,在 新形式的意識形態話 語中最有力量的説法 是「防亂」。這一意識 形態話語本身充滿了 曖昧性和矛盾性,是 因為它把政治自由和 社會不穩定直接等同 起來。

角度和分析語境。在這個意義上可以說,政治文化研究是一種文化討論,也是一種具有政治意識和社會 變革要求的文化批評。

### 註釋

- ① Jeffrey N. Wasserstrom and Elizabeth J. Perry, eds.: Popular Protest and Political Culture in Modern China: Learning From 1989 (Boulder, CO: Westview Press, 1992).
- ② Michael Brint: A Genealogy of Political Culture (Boulder, CO: Westview, 1991).
- ③ Ronald Inglehart: "The Renaissance of Political Culture", American Political Science Review, vol. 82, no. 4 (December 1985), pp. 1203–1230.
- ④ 這些研究者包括 John King Fairbank, Karl A. Wittfogel, Benjamin Schwartz, Joseph R. Levenson等人。
- ⑤ 這些比較研究可參見Donald W. Treadgold, ed.: Soviet and Chinese Communism: Similarities and Differences (Seattle: University of Washington Press, 1967); Charlmers Johnson, ed.: Change in Communist Systems (Stanford: Stanford University Press, 1970); Thomas P. Bernstein: "Leadership and Mass Mobilisation in the Soviet and Chinese Collectivisation Campaigns of 1929-1930 and 1955-1956", China Quarterly, no. 31 (July-September 1967), pp. 1-42.
- ⑥ 参見 Lowell Dittmer: "The Study of Chinese Political Culture", in Amy Wilson et al.: Methodological Issues in Chinese Studies (New York: Praeger, 1983), pp. 51–68; Richard Kagan and

- Norma Diamond: "Father, Son, and Holy Chost: Pye, Solomon, and the 'Spirit of Chinese Politics'", Bulletin of Concerned Asian Scholars, vol. 5, no. 1 (July 1973), pp. 62–68; John Gittings: "Bringing Up the Red Guards", New York Review of Books (December 16, 1971), pp. 13–17.
- ⑦ 白魯恂在80年代中期的著作 Asian Power and Politics: The Cultural Dimensions of Authority (Cambridge, MA: Belenap, Harvard University Press, 1985) 進行的 是比較研究。1992年重版的The Spirit of Chinese Politics (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1992), 去掉一篇舊文, 另 收入兩篇新文。其中一篇"The Dynamics of Chinese Politics"是對 The Dynamics of Chinese Politics (Cambridge, MA: Oelgeshlager, Gunn & Hain, 1981)一書的總述; 另一篇 "Erratic State, Frustrated Society" (原 載 於 Foreign Affairs (Fall 1990), pp. 56-74), 討論的是 中國文化在形成社會結構和國 家一社會關係中的作用,不再借 重個人心理分析。
- (§) Harry Harding: "The Study of Chinese Politics: Toward a Third Generation of Scholarship", World Politics, vol. 36, no. 2 (January 1984), pp. 284–307.
- ⑨⑩⑫⑬⑭ 同註①, pp. 2, 11; 3; 178; 181; 181。
- ① Peter R. Moody, Jr.: "Trends in the Study of Chinese Political Culture", *China Quarterly* (September 1994), p. 732.

徐 實 1982年復旦大學文學碩 士,1991年獲麻省大學(Amherst) 哲學博士。現任加州聖馬利亞學院 英文系副教授。