# 三邊互動 三邊互動 三邊互動

三月份, 我們收到前蘇聯 科學院著名中國學學者狄留遜 (L. Deliusin)院士來信。他非 常喜爱、重视《二十一世紀》, 除了在學者朋友中傳閱外,還 寫專文介紹本刊的前四期,發 表在莫斯科出版的俄文《今日 亞洲和非洲》月刊1991年12月 號。原文長達萬餘字, 現加節 譯, 以饗讀者。

----編者

#### 探索新文化的 形態(節譯)

自1990年10月起,香港開 始出版一本新的雜誌《二十一 世紀》。其編委會由生活在中 國(包括中華人民共和國、香 港和台灣)和美國及其他國家 的著名中國學者組成。雜誌在 自己周圍團結了一批中國學 者,他們以改造中國面貌為己 任, 並在為加速經濟改革步 伐、提高人民生活水平和社會 政治民主化和文化繁榮而努 力。

香港中文大學中國文化研 究所所長陳方正在闡述《二十 一世紀》雜誌創辦的必要時強 調,僅僅有新技術、新科學知 識本身並不足以保證經濟成

### В ПОИСКАХ нового типа КУЛЬТУРЫ

В Гонконге с октября 1990 года стал выходить новый журнал «Эршии шицзи («Двадцать первый век»). В его редакционный совет вошли видные китайские ученые обществоведы, проживающие как в Китае (включая КНР, Гонконг и Тайвань), так и в США и других странах. Главной задачей он считает исследование проблем и перспектив развития китайской культуры, ее места и роли в процессе модернизации страны. Журнал предоставляет возможность высказывать на своих страницах различные точки зрения, по-настоящему следовать курсу «пусть расцветают все цветы, пусть соперничают все ученые».

лигенции, обеспокоенной судьбами своей родины, ведугся ссрьезные споры о том, почему движение Китая по пути прогресса идет не по прямой восходящей линии, а переживает периоды то стремительного валета, то быстрого падения. Зако-номерны или случайны возникающие колебания между успехами, направленными на радикальные реформы, и стараниями сохранить прежнее застойное состояние общества — ответа на этот вопрос ищут и не могут найти многие китайцы. Они не устают спрашивать себя, почему рождающиеся в обществе ростки новых идей, овладев | восхода, ошибочно воспринимается

на какое-то время умами общественности, быстро вянут, теряют силу воздействия на сознание людей, полавляются или извращаются ради подавиноте ми възращаете реду-достижения политических интере-сов и целей, что замедляет процесс модернизации. По убеждению Чэнь Фанчжэна, модернизация, которая являет собой длительный и радикальный процесс трансформации, не может быть стабильной, если общество не будет восприимчиво к новым идеям, новым знаниям и представлениям, не выработает новой модели поведения. Иногда огонь, вспыхнувший до солнечного за наступление дня, и кажется, что ночь уже позади, но огонь гаснет, рассвет не наступает, и тогда возни-кает разочарование. Чтобы этого не происходило, китайская интеллигенция должна не жалеть усилий для формирования целостной культуры, не теша себя иллюзиями, что это можно сделать в короткие сроки. Чань Фанчжэн полчеркивает, что сама по себе новая техника, новые научные знания не смогут обеспе-чить успешного подъема экономики, если они не подкрепляются новым мышлением, новыми представлениями, сменяющими старые традиционные илеи. Без этого пело низации не обретет под собой прочного фундамента.

По его миснию, именно издающийся в Гонконге журнал может стать той трибуной, с которой могут выступать китайские интеллигенты разбросанные по всему свету. Достоинство невого журнала в том, что он предоставляет возможность выс-казывать самые различные мнения, отражая тем самым карактер будущего мира — мира плюралистичес-

На занятиях в китайской школе. Фото ТАСС

長,與此同時應有新思維、新 概念,現代化事業才有牢固的 基礎。雜誌應成為一個論壇、 一個茶館,表達各種不同的意 見,反映多元的追求。而多元 正是未來世界之特點。

雜誌第一期發表了上海復 旦大學姜義華討論儒學在二十 世紀的轉變和特點的文章。他 認為新儒學力圖以儒學為框架 發展文化,這種主張會妨礙中 國文化成為全人類文明的有機 組成部分。姜義華的文章引起 不同反應。台灣社會學家杭之 指其為「形式主義」: 劉述先則 指責姜義華把新儒學簡單化, 他認為新儒學力圖在本身之內 找到和現代化要求相働合之元 素,它們本身當然要經過批判 和重估。

中國知識分子在有關新文 化的形態和特點的討論中認 為,必須估計傳統文化中哪些 方面阻礙中國進入世界先進民 族之林,是一些甚麼樣的觀念 掌握了國家領導人頭腦,使他 們走上左的道路。金觀濤認 為,尋找答案應追溯到中國文

化之古代基礎。烏托邦基因一 直存在於中國文化結構之中。 儒家思想就有一種大同理念。 在50年代末中國共產黨的政治 中, 烏托邦主義已佔主導地 位。據金觀濤的意見,這和降 低共產主義標準有關。新烏托 邦已和儒家烏托邦不同, 開始 被用做不斷革命理論的根據。 他得出結論——烏托邦理念 本身並不可怕,但企圖去把它 付之實踐却是可怖的。孫國棟 不能同意烏托邦精神來源於中 國文化,他認為把大躍進、人 民公社、文化大革命和儒家大 同思想聯緊起來是不正確的。 張灝認為金觀濤提出的問題很 重要, 但把儒家思想過分簡單 化了,也過高估計了它對毛澤 東思想形成之作用。許倬雲教 授却指出:雖然社會主義烏托 邦完全失敗,但這不是說人類 將不再需要理想。

汪榮祖分析了為何自由主 義在中國找不到深厚的土壤以 致民主運動不成氣候。一方面 自由主義和中國文化傳統不 合,另一方面二十世紀一切沿 着進步道路前進之運動都是和 革命等同在一起的。中國的自 由主義者漸漸處於兩個敵對管 壘之間。林崗檢討了激進主義 在中國的歷史,它和傳統有 關,它一旦出現在文化中立即 影響政治生活。

在已出版的《二十一世紀》 四期雜誌中,發表的文章包括 文學、電影、藝術和社會歷史 等各方面。看到《二十一世紀》 雜誌,我們有理由希望,它正 在對中國新文化建設作出實質 性貢獻。它的編者不再盲目崇 拜民族傳統,他們開始了一個 東西方文化間廣闊而自由的對 話。他們力求擺脱幻象,把中 國文化遺產和西方科學文化以 及一切優秀成分相結合來建設 新文化。

L. Deliusin

#### 時代變化,新儒家使命 已完成

新儒家討論,關係海外漢 學發展和中國內文化建設頗 大,無論在問題的實質上還是 在方法論意義上,都將引起震 撼。

近二三十年來,上述主義 的後院起火,西方人自己起來 拋棄西方中心觀,科學家自己 起來不滿工具理性。於是,出 現了重新看待西方學問和非西 方學問的良機。

但是慣性還在起作用,良 機還未被多數人發現。

如果發覺了時代的這種變 化,新儒家或將放棄新儒家稱 號,因為逆反的環境已不復 在,新儒家的使命已經完成 (作為那些主義的對抗者)。為 了發展中國文化,需要做的, 不止於弘揚儒家,還得研究全 部中國文化遺產,還得大力吸 收西方先進。僅僅標榜新儒 家,顯然不够了。

如果發覺了時代的變化, 反對新儒家也已無大意義了; 更不用說帶着某種意氣和門户 之見了。倒不如肯定一下他們 當年的作用,反而見出大度。

龐樸 北京

92.3.28

#### 現代傳教與修身毫無關係

求。美國近來最成功的兩名電 視傳教士本身即傳出騙財漁色 的醜聞。

> 孫隆基 田納西州 92.5

#### 讀白魯恂文章, 有頓開茅塞之痛快

過去民族主義雖然作為一 種普遍的情結籠罩着現代中 國,卻從來不曾形式化為理論 形態, 因此幾乎令人無從下手 研究。第9期白魯恂卻從民族 主義與現代化關係角度, 比較 印度等殖民地文化,令人折服 地揭示出二者在中國這個半殖 民國度的張力,有頓開茅塞之 痛快!由此想見,中國學術界 要與世界對話,首先必須通曉 人家已經做了甚麼,然後在世 界學術積累的基礎上向前邁進 一小步。中國學術自古以來就 不那麼重視學術規範式話語規 則,也不太注意同類的研究成 果,因而往往是從零開始,雖 有點滴灼見,卻少有大氣派、 大建樹。這種井底之蛙式的研 究應該終結了。從這個意義上 説,真希望《二十一世紀》除了 主要刊登華人學者的文章之 外,每期都能發一篇外國學者 富有原創性的力作,像第9期 的白魯恂、去年的舒衡哲之文 (91年第3期)都是不可多得的 好文章。

許紀霖 上海92.3

本刊從第3期起,就盡可 能做到每期刊登一篇研究中國 學的西方學者的文章。除讀者 上面提到的兩篇文章外,傅高 義的文章也深受大陸學者的歡 迎。今後,我們將會更努力做 好這方面的工作。

> 編者 92.5

#### 談民族主義,是否要以 西方之履適中國之足

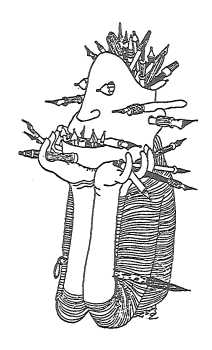
第9期白魯恂教授的文章 非常清楚地揭示了近代中國民 族主義的特性,畢竟,在華語 世界,探討中國近代的民族主 義的文章實在不多。但同時也 產生了一些問題,如白氏認為 近代中國的民族主義只是舊有 的傳統文化和所謂的中國情 結,而沒有近代意義的民族主 義。這是否以西方之履適中國 之足,如果這樣探討下去,那 麼中國也沒有甚麼馬克思主 義, 也沒有甚麼民主觀念, 等 等。我的看法是,民族主義之 所以在近代中國崛起、勃興, 乃是因為近代中國在世界歷史 發展進程中所處的極為不利的 態勢, 現實的感受是必須救 亡,但救亡的手段、工具和方 式則是構成西方近代民族主義 內涵的那些觀念,如民族國 家、強力政府、公民權利、獨 立和自決等等。

> 胡成 南京 92.4

#### 自己的病自己治

讀了白魯恂教授一文後, 感慨良多。白教授像一位冷靜 的病理學家,對中國現代民族 主義的虛弱症進行了維妙維肖 的描繪與鞭闢入裏的分析。然 而,白教授卻不是一位優秀的 醫生,對中國現代民族主義的 虚弱症束手無策,開不出藥 方,文章最後只得哀嘆中國的 現代化要轉化為實質的民族主 義會遇到極深刻的困難。

因此,白教授的文章給我 們的啟示是:建立起實質的民 族主義是中國走向現代化的關 鍵所在。這不僅是我們這一代 人要去完成的時代使命,也是 中國之所以還能叫做中國的命 脈所緊。至於怎樣才能建立起



實質的民族主義,我認為除復 興儒學、創造性地回應現代的 挑戰外別無他途。我們自己要 去醫治自己的病了。「自己的 病自己治」,這是一條我們日 常生活所證明了的非常淺顯的 真理。

> 蔣慶 深圳 92.4

#### 揭示新文化與 傳統的同構

第9期〈中國文化的意識形 態牢籠〉一文很有創見,關於 五四新文化運動,已被前人無 數次論説過,該文仍能從批判 紳權、知識中心取向、價值逆 反邏輯等幾個方面提出新見 解,以此重新闡釋民主與科學 的發生,以及新意識形態在正 反邏輯下不自覺地遵循傳統一 元性深層結構的重構,新文化 與傳統在深層結構上的同構 性。與全文比較,最後談中國 的馬列主義和三民主義則過於 粗略。近兩年,國內學術界也 逐漸形成二十世紀中國研究 熱,其中學術史、思潮史研究 尤為突出。

> 讀者 上海 92.3

## 辛亥時期, 紳商與傳統 紳士已有明顯區別

讀第九期印象最深的一篇 是〈中國文化的意識形態牢 籠〉。該文提出了耐人尋味和 值得深入思考的新穎見解,頗

具啟發性。不過,由於該文在 一萬餘字的篇幅中涉及的問題 較多, 難免在某些方面無法詳 細説明。如第二部分提到的辛 亥革命前後的紳士,是該文論 述新文化運動興起原因的重要 對象之一,但文中對其發展變 化卻缺乏具體深入的剖析。當 時的紳士已大多稱為紳商,與 傳統的紳士存在着明顯區別, 是近代中國過渡性時代中傳統 與現代因素集於一身的過渡性 社會群體。儒家倫理雖仍可說 是紳權的主要意識形態基礎, 但與以往相比較, 也有着某些 不同的新內容,這些似乎均有 必要在文中作一定的闡釋。

> 朱英 武漢 92.3

#### 與時間同步的文化現象 之研究

第9期栗憲庭的〈析玩世現 實主義潮流〉一文,是難得的 好文章。當然,這種對與時間 同步的文化現象之研究有較大 難度,但也格外受人關注,盼 望能多組一些這樣的文章!對 大陸前幾年「文化熱」、「知識 分子熱」、「新權威主義」討論 的研究,大約海外做這類研究 的人較多一些?

> 讀者 上海 92.3

#### 「佛道角度」須詮釋

1992年4月號《二十一世紀》載陳平原君活潑可喜的〈新文學:傳統文學的創造性轉化〉,頁95說吳虞等從佛道立場批判儒家,我認為必須解

釋,以免誤會「道」為道教。吳 處與羅素同生於1872,亡於 1949,卻像較早以又陵為字的 嚴復皈依佛門。

吳又陵貶抑道教而崇尚先 秦道家哲學,撰〈儒家大同之 義本於老子説〉。吳虞未悟儒 家道德涵蘊禪讓,道家的無為 理想僅能實現於四周無敵的寡 民小國。

陳平原《在東西方文化碰 撞中》(浙江文藝出版社, 1987, 頁55-56)強調道家、道 教相關而不同,點明「中國人 民出於天性的接近老莊思想甚 於教育之接近孔子思想。...... 在近、現代中國, 道教對下層 勞動人民、道家對知識分子的 影響仍然很大。」我認為具體 的「家」不應與抽象的「教」對 峙。我們可分道家為四期:先 秦道家、秦漢黃老學派、魏晉 新道家及道士或道教徒。林語 堂和李約瑟分別頌讚首三與二 尾兩類。過渡性的第二期有煉 丹的劉安。王羲之等兼屬第 三、四兩類, 道士從東漢至今 已有一千八百餘年歷史了。前 兩類絕無佛教色彩,愈近則佛 教色彩愈濃。

> 王煜 香港 92.4

我們的錯漏和道歉......

第十期的作者簡介及英文 目錄中,我們未曾列出〈資本 主義文明的沒落〉一文作者 Immanuel Wallerstein (華 倫 斯坦)的全名,特此補正,並 向作者及讀者致歉。

《二十一世紀》編輯室