# 經濟與社會

# 東亞崛起對現代化理論的挑戰

### ● 羅榮渠

戰後東亞的迅速崛起,對西方的 現代化理論和發展理論提出了挑戰。 本文只談東亞現代化進程中涉及的文 化因素問題。

# 對東亞現代化的文化因素的 三個重新估價

近年來,國際學術界對東亞現代 化的文化因素的探討,涉及到對三個 根本性大問題的重新估價。

首先,是對傳統與現代化關係的 重新估價。

在本世紀初,韋伯關於新教倫理 和儒教倫理的對比研究(還涉及印度 教和伊斯蘭教等宗教文明),探索了 現代東方落後於現代西方的文化背 景,從而奠定了西方現代化理論的知 識社會學基礎。第二次世界大戰後 50、60年代興起的現代化理論,從帕 森斯到艾森斯塔特,形成了一套單線 的社會變遷理論:由於非西方文明缺 乏產生現代變革的內在動力,舊的傳 統在現代化過程中是消極與否定的因素,傳統與現代性被視為互相排斥的兩極: 非西方國家的現代化是外源性的、引進的、傳導的,通向現代化的道路只有變革而無傳承,只能是全盤西化,更確切些,是全盤美國化。

非西方世界取得現代化最成功的 國家是日本。日本傳統社會在西洋衝 擊下的解體是一個非常緩慢而曲折的 過程。日本的經驗在於從固有的傳統 中尋找與現代化的結合點, 這樣, 在 日本的工業化一現代化進程中,到 處都出現雙重(二元)結構的現象: 工 業上是小型家庭企業與現代大工業並 舉: 思想上是東洋精神與西洋技術並 存,「學問技術採於彼,仁義道德存 於我」。日本把原來的家族本位的利 益與效忠精神轉化為國家本位的利益 與天皇效忠精神,從而找到了傳統倫 理與近代資本主義精神的結合點。但 明治時代以來所找到的結合點是否都 有利於現代化,則應批判地審視。日 本在推行西方式資本主義海外擴張 時,利用了傳統的神道教和武士道精

神,抑制了自由民權的發展,導致了 比西方擴張更急暴的現代軍國主義。 在這種情況下, 傳統以現代形式保存 下來,並得到惡性發展。這是自上而 下的現代化所必須認真審慎對待的大 問題。

戰後,日本重新崛起,迅速趕上 西方發達工業國家,雖然也沾染上工 業社會的種種「惡習」,卻比較成功地 避免了西方工業社會常見的某些現代 病:例如,經濟活力始終未減退,都 市化程度高而犯罪現象較少,失業率 較低,勞資關係較協調,等等。日本 工業社會不同於根植於個人主義基礎 上的西方工業社會,它具有「比重視 物質生活更重視教育的歷史傳統」 「官民一體的思想」(政府在社會生產 中起重要作用),「勤勞哲學」(既要勤 勞又要清貧),「易於治理的人民」等 等特徵①。這些正是日本歷史文化傳 統因素所孕育的, 表明戰後日本的重 新崛起不是單純模仿西方現代化,而 包含有東方式的創新。

其次,是對儒教文化中有利於現 代發展或適應於現代生活的合理性因 素的重新估價。

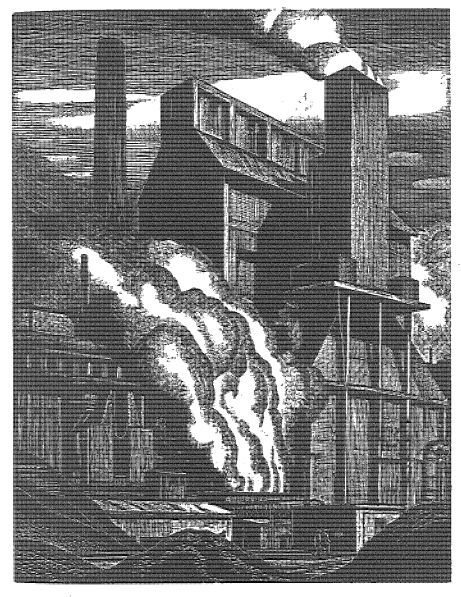
近二十年來「四小龍」經濟成就引 起世人矚目,海外學術界首先從歷史 文化背景方面去重新分解儒家文化的 組成要素, 並審視其中哪些因素具有 可能有利於經濟發展的社會功能。較 早從正面來解釋儒家倫理對東亞經 濟奇迹的貢獻的是赫爾曼·康恩 (Herman Kahn), 他認為東亞社會所 共有的儒家倫理是:工作勤奮,敬業 樂群,人際關係和睦,尊敬長上,強 調配合協調與合作,而不是突出個人 或個人利益等等。這些「現代儒教倫 理」不同於早期新教倫理之處是它提 倡個人對組織的忠誠、奉獻、責任,

裨益。他認為這種「新儒教文化」 (Neo-Confucian cultures) 比西方的 新教倫理更加適合於經濟增長②。彼 得·柏格(Peter L. Berger)認為東亞的 文化因素的作用與國際貿易中的「比 較利益」相似,也可能為宏觀經濟發 展提供一種「比較優勢」。他運用韋伯 的方式提出,中國士大夫儒學思想是 有害於現代化的,但沒有讀過儒家經 典的老百姓在日常生活中的工作倫 理,如對現實世界的積極進取態度, 實用主義,守紀律與自我修養,勤 儉,穩定的家庭生活,等等,是一種 世俗的儒教(Vulgar Confucianism), 或稱之為「後儒家倫理」(Post-Confucian ethics),可用以解釋東亞 的經濟活力之所在。柏格提出了兩種 現代化的觀點:一種是西方式現代 化,另一種是東方式現代化。後一種 現代化也稱為「儒教資本主義」③。對 這一命題又有人提出了新的闡釋,即 把儒家文化的價值系統分為兩組: 一 組屬於官僚或權力階級,即精英價值 系統,其特點是:利他;重道德操守 而輕實利: 重視精神報酬。一組屬於 平民價值系統,其特點是:利己(以 家庭為單元); 重實際利益: 追求物 質上而不是精神上的滿足。台灣的經 濟奇迹反映儒家的精英價值系統幾乎 被它的平民價值系統所吞食④。

這對現代社會和現代企業組織都大有

對於儒家思想和文化傳統的再估 計和再定位,幾十年來中國倡導新儒 學的幾代人都不斷地進行探索工作, 試圖尋找這一深厚文化傳統與現代化 的結合點。但大多是偏重在哲學思辯 方面,而且是單因素或單線因果分析 法。近年來運用西方社會學和行為科 學的方法所做的研究, 則幾乎都肯定 了儒家倫理中蘊涵有強烈的成就動

彼得・柏格認為中國 士大夫儒學思想是有 害於現代化的,但沒 有讀過儒家經典的老 百姓在日常生活中的 工作倫理,是一種世 俗的儒教,可用以解 釋東亞的經濟活力之 所在。



個體究竟在工業化的 過程中扮演甚麼角 色?

> 機,儒家思想中蘊涵許多「實質理性」 的東西,但儒家思想通過科舉制度與 官僚體系結合以後,傳統中國文化的 最明顯的特質變成強調維持系統整合 的價值,而不重視目標達成的價值。 研究者開始致力於探討過去這些因素 影響人們的社會行為的方式,以及如 何促使這些因素轉化為有利於現代化 的條件,等等。

> 對儒家倫理的重新估價在南韓和 新加坡兩個具有不同文化背景的國家 中也同樣引起重視。儒家在朝鮮李朝 時期曾經達到空前發展,被抬上了國 教的寶座。十九世紀在西方的衝擊 下,朝鮮也採取了「東道西器」的方 針。後來儘管受到日本三十六年的殖

民統治,在光復以後,儒學思想作為 一種潛文化意識仍在南韓經濟與發展 中發揮積極作用。這主要表現為:以 「孝」觀念為中心的家族主義意識; 「學而優」的人身價值意識: 人際間的 同族意識: 尚名主義的自強意識。新 加坡是一個城邦國家, 種族、語言、 宗教、文化傳統都是多元的,因此只 能説是處在儒教文化圈的邊緣。新加 坡的高速經濟增長和都市化使傳統道 德觀念淪喪殆盡,文化上退化,被人 稱為不東不西的「偽西方社會」。從70 年代末以來, 政府大力提倡全國禮貌 運動、講母語運動、儒家倫理教育運 動,在中學開設世界宗教選修課,政 府大力抓廉政建設,等等,以加強國

民的凝聚力,促進多元社會的人民的 認同,收到了移風易俗的明顯效果。

再次,是對現代西方文明中的現 代性(modernity)的重新估價。

現代性是西方現代化理論對現代 工業社會的特徵的一種理想型假設, 其實質是西方理性主義。現代西方工 業社會是經濟社會,作為一種西方意 識形態, 西方社會科學一直用經濟理 性主義來解釋西方資本主義文明的發 展與進步, 而且對西方現代性的淵源 一直追溯到猶太一基督教傳統中。 對比西方文明的理性與進步, 一切非 西方文明(特別是東方文明)被看成是 神秘主義的、靜態的、停滯落後的。 東方文明,從印度教一佛教宗教文 明到儒教世俗文明, 對社會經濟的影 響都被視為「反理性的」或非理性的。 如果説黑格爾把歷史看成是絕對精神 的展現,從十九世紀後期興起的維多 利亞史觀——將歐洲歷史的發展看 成是一部「自由」的發展或成長史,到 二十世紀60年代麥克尼爾(William McNeill)在《西方的興起》中提出的西 方文明擴散論,都沒有脱出西方中心 論的窠臼。長期以來, 把向現代社會 變革的過程等同於西方化或歐洲化過 程,就是上述思潮的產物。

早在本世紀初,當西方世界面臨 第一次發展性危機之時,施本格勒、 湯恩比與羅素等人,已對現代工業社 會的弊端和種種潛在危機進行了反思 和批判。當時是空谷足音。60年代布 萊克教授(C.E. Black)在《現代化的動 力》中也指出了「現代化的痛楚」(the agony of modernization)⑤。在戰後 西方出現的史無前例的「增長熱」的背 後,清楚地展示出在市場交易行為中 蘊涵的理性只是工具理性; 現代科技 理性帶來的既有發展(development),

也有不良發展(maldevelopment)。導 致資本主義的「宗教衝動力」已被科技 和經濟的迅猛發展耗盡能量,只剩下 一個「經濟衝動力」⑥。到本世紀下半 葉西方工業社會進入高額大眾消費新 階段後所出現的各種問題, 可總括為 發展性危機 (developmental crisis)。 這與前現代時期由於發展停滯引起的 危機大不相同,而是高速和過度發展 引起的經濟、政治、社會、思想等各 方面的嚴重失調、失衡、失控。這種 發展性危機在西方早期現代化的進程 只是局部地顯現出來(經常表現為生 產過剩危機),當時有可能通過海外 擴張等方式來緩和危機。現在當全世 界廣大地區都同步進入現代化過程之 後,這種緩和或轉嫁危機的方式已愈 來愈困難。東亞和第三世界廣大地區 在這種「現代化危機」加劇的時刻走向 現代化, 就絕不能按照西方現代化的 老路亦步亦趨。

在本世紀上半葉,第三世界廣大 地區才開始現代化的最初起步,人們 關注的中心問題是以批判的眼光看待 傳統。到本世紀下半葉,當東亞廣大 地區已捲入現代化的大潮而新的發展 性危機已日益逼近時, 就應該同樣以 批判的眼光看待現代化和現代性。

在第一、第二次現代化浪潮中, 以個人主義為動力的現代增長被認為 是發展的實質,一切有利於充分發展 「個人」和推動這種高增長的方式與方 法都被認為是「合乎理性」的東西。在 第三次現代化浪潮中, 甚至西方的研 究者也發現:在東亞的最現代化的工 業部門中仍然可以明顯地看出集體主 義、團隊精神和紀律的價值。現實表 明現代化的道路和模式是多種多樣 的,從而也應賦予現代性以更廣泛的 品格。

這種發展性危機在西 方早期現代化的進程 只是局部地顯現出 來,當時有可能通過 海外擴張等方式來緩 和危機。現在當全世 界廣大地區都同步進 入現代化過程之後, 這種緩和或轉嫁危機 的方式已愈來愈困 難。

對現代性的重新思索,必然導致 對單線式的人類進步觀的重新審視, 從而也必然會引向對已被一腳踢開的 前現代文明中的一切有價值的遺產的 重新估價。這絕不是要否定西方個人 主義和現代物質文明的價值,重新回 到「非物質文化」的中世紀社會⑦:而 是要追求「使由於現代性而產生的文 明取得平衡或再平衡,使在追求現代 性時"失去』(被抹煞、被遺忘)的前現 代的知識、智慧以及生活方式取得平 衡或再平衡」⑧。

# 經濟因素與非經濟因素互動 關係的變化

過去討論文化動向只在文化層面 打轉轉,不接觸經濟層面,最後就會 回到把中國出路問題歸結為一個文化 問題的思路上來。為了避免這種泛泛 議論,探討文化問題的重點應放在文 化因素對經濟增長與社會發展的關係 這個時代的課題上。

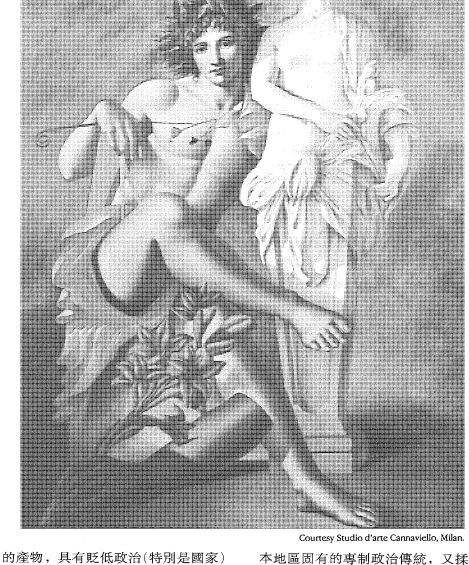
在現代經濟社會中,經濟因素是 自變因素,是社會發展的原動機,它 在社會生活中的這一功能愈來愈大。 文化因素則是它變因素,它提供一種 價值觀直接影響人們的意識,它的社 會功能主要是為經濟生活和政治生活 提供某種約定俗成的行為規範。文化 並不直接地、更不是單獨地對經濟發 揮作用,它在這方面的作用始終限定 在一定經濟和政治條件與國際環境 中。忽略了這一點,就會像黑格爾那 樣,把歷史的發展顛倒過來,變成觀 念即絕對精神的發展了。

因此,絕不能脱離整體的時空環境(背景)和社會條件來孤立地考察文 化因素的歷史作用,這樣就可能產生

誇大文化因素的歷史作用的虛像,從 唯經濟主義的片面性回到唯文化主義 的片面性。例如,儒家倫理的某些因 素在戰後東亞一些國家的經濟增長中 發揮某種作用,這是肯定的。但必須 看到這些國家所接受的中華傳統文化 影響(包括道教、佛教影響),不但在 吸收過程中早已本土化, 更重要的是 這些國家和地區都長期處於外國的殖 民統治下, 因此原有的中華文化影響 早已嚴重變形或被改造過:現代西方 文化價值和制度等因素也早已滲透進 來。除此以外,經濟發展的社會條件 也發生重大變化。戰後東亞是處在美 國的直接的經濟、政治和軍事影響之 下(社會主義國家除外),這一新的全 球性政治經濟背景,對東亞的變革發 生了巨大的影響。中國的情況也是一 樣,今天中國的國際國內條件已發生 根本性變化。今天中國社會中保存的 文化遺產或傳統,較之一個世紀前保 存的傳統文化因素及其所可能發揮的 功能,已大不相同。如果説某些文化 因素在今天的經濟增長中發揮正面影 響,並不能否定儒家文化作為整體在 中國現代化進程所起的嚴重阻礙作 用。這就是説,對今天東亞現代化進 程中的文化因素的重新估價,並不完 全駁倒韋伯的基本論點,因為韋伯命 題只涉及儒教文化是傳統中國社會中 的絆腳石,並不涉及二十世紀新條件 下東亞社會中的儒教文化因素的功能 問題。只有全面透視發展所需要的各 種主客觀條件,才能解釋為甚麼這些 東亞文明存在了千百年之久, 而東亞 的經濟增長奇迹則只是在最近數十年 中才得以出現。

文化因素的探討必須與制度因素 (首先是政治因素)結合起來考察。近 代西方社會科學是自由資本主義時代

如果說某些文化因素 在今天的經濟增長中 發揮正面影響,並不 能否定儒家文化作為 整體在中國現代化進 程所起的嚴重阻礙作 用。



二十一世紀需要新的 文明整合。

在經濟生活中的重要作用的特徵。第 三世界欠發達國家的現代化是外源性 誘發現代化, 政治因素首先是國家在 現代化啟動階段具有特殊重要意義。 文化因素是慢變因素, 政治因素是快 變因素,制度的可變性遠遠超過文化 的可變性, 因此, 在現代化的各階段 特別是啟動階段,在各種非經濟因素 中起決定性作用的是政治因素。在東 亞儒教文化圈影響所及的各個社會, 文化與政治高度結合, 文化精英與政 治管理精英高度結合,只有大力鞏固 現代化的領導,加速政治結構的改 革,才可能發揚文化因素的潛在正面 功能。南韓金日坤教授則認為亞洲儒 教文化圈的最大文化特徵,是「家族 團隊主義的社會秩序。③。既導源於

本地區固有的專制政治傳統,又揉合 了近代西方政治體制的混合型政治模 式,它比西方的國家政權更加集權 化,政府與企業之間的協作精神更是 西方所沒有的。這種威權主義應看作 是一種過渡形式。隨着經濟的高速增 長,經濟的自組織能力不斷加強和成 熟,形成愈來愈大的自主性,逐漸擺 脱對政治的從屬地位,按自身的經濟 規律運行。這樣,政治結構的現代化 進程也會逐步加速,但不會是照抄西 方模式。

今天的社會科學不只是要正確估 價文化因素在現代化進程中的正負兩 方面的作用這個老問題,而且要研究 社會大轉變和發達的工業主義帶來的 新問題。自工業革命以來,世界範圍 內的工業化一現代化進程的中心問題 是加速現代經濟增長。經濟因素的作用壓倒文化因素,也壓倒政治因素。市場成為社會和文化的交匯點,一切精神領域的東西都被市場化和商品化,在發達國家中引起深刻的文化危機與精神危機:在欠發達國家中引起嚴重的文化「傾斜」(tilted acculturation)⑩與崇洋心理,造成嚴重的社會失序和文化依附。伴隨西方的經濟精理代文化傳媒的絕對優勢和現代化知識大生產的絕對優勢,不但正在損壞着一切國家的民族性傳統,甚至也破壞了作為早期資本主義精神支柱的新教倫理。

東亞的崛起表明世界不同地區日 益捲入現代化的共同進程,但發展的 道路和模式將日益多樣化: 西方先行 的現代化是自發的社會過程,而東亞 和第三世界其他地區後進的現代化則 是帶有自主性的國家行為。從各國現 代化走過的曲折道路來看, 在現代化 的啟動階段,一般都要發生對傳統的 整體性的大否定和大衝擊: 到現代化 的整合階段, 對傳統進行分解性的再 估價和選擇性的傳承,則正是現代理 性的需求。在以往兩個世紀中, 世界 總趨勢是:現代化推倒傳統,經濟因 素支配非經濟因素, 西方文明壓倒東 方文明。從人類歷史的長河來看,這 只是階段性的趨勢。

經濟的全球化必將增進不同文化 特性中的共同性,因此二十一世紀不 會是東方文明的復歸,而將是東方文 明與西方文明重新整合的世紀。在這 個重新整合中,東亞(包括印度)傳統 文明中蘊涵的追求和諧與秩序的質素 可能發揮其潛在力量,為推動世界走 向和諧和新秩序做出自己的貢獻。

### 註釋

- ① 堺屋太一:《知識價值革命》,中譯本(東方出版社,1986)。
- ② Herman Kahn: World Economic Development, 1979 and Beyond (1979), pp. 121–23.
- ③ Peter L. Berger: An East Asian Development Model? (《一個東亞發展的模型》),中譯文見《中國論壇》(台北)222期(1984)。
- ④ 水秉和:〈儒家模型及其現代意義〉,《知識分子》(美國版),1986年冬季號。
- ⑤ C.E. Black: The Dynamics of Modernization (1966), pp. 26-34. (《現代化的動力》,中譯本,四川人民出版社,1988)。
- ⑥ Daniel Bell: The Cultural Contradiction of Capitalism (1978)(《資本主義文化矛盾》,中譯本,三聯書店)。
- ⑦ 堺屋太一:《知識價值革命》。
- ⑧ Tilo Schabert: "Modernity and History", Diagenes (中譯文見《第歐根 尼》1985年創刊號,蒂洛·夏伯特: 〈現代性與歷史〉)。
- ⑨ 金日坤:《儒教文化區的秩序與經濟》(日本,1984),此處轉引自中島岭雄:《二十一世紀中日韓領先世界》(台北:渤海堂文化事業公司,1986),頁177。
- Nyong-Dong Kim: Rethinking Development: Theories and Experiences (1985).

羅榮渠 四川人,1927年生。現任北京大學歷史系教授兼世界現代化進程研究中心主任、北京市歷史學會副會長、中國拉丁美洲史研究會理事長等職。著有《中國人發現美洲之謎》,及論文多篇。