是放在「學界」上,對於「民眾思想」 這個處於學界之外、然而卻是「輿 論|的重要一極的關注明顯不足, 似乎只是在全書最後的「尾章」中點 到為止。事實上,在戰後日本,對 社會世相、民眾思想的研究蔚然成 風,研究的理論、方法和有價值的 成果也頗多。尤其是進入60年代以 後,經濟的高速成長使日本進入富 裕社會,一般民眾的生活水準大大 提高,乃至有「一億中流」的説法, 意思是所有國民都成為了「中產階 級」。「中流意識」的普遍化及日本 社會特有的社會分層的不明顯,使 得以往的理論難以對日本的社會現 實做出合理的解釋,從而,日本社 會的「輿論」也發生了很大變化,這 又反過來影響了日本學界的理論和 研究方法。

正如從文化學和文化社會學的 角度出發,市井小民在「文化」中佔 據的位置可以和文化泰斗不相上下 一樣,在日本這樣的現代民主國 家,普通民眾影響輿論的成分一點 都不少,甚至可能更多。否則,就 難以理解日本社會所特有的「右 翼」、「保守」、「改憲」等社會現象 的成因。同樣的,包括今天在島國 正被熱炒不已的否定侵略歷史的 「自由史觀」、旨在使日本過渡為政 治、軍事大國的「普通國家」論,以 及「中國威脅論」在內的所有「輿 論」,也絕對少不了日本普通民眾 的參與(絕對不是甚麼「一小撮」)。

## 日本的公共哲學運動

## ● 山脇首司



佐佐木毅、金泰昌編:「公共哲學」,十卷本(東京:東京大學出版會,2001-2002)。

公共哲學 (public philosophy) 一 詞產生於二戰後的美國。李普曼 (Walter Lippman) 於1955年發表了 《公共哲學》(*The Public Philosophy*) 一書,不僅批判了當時蘇聯的列寧主義,同時還批判了美國的大眾化社會及放任式自由主義 (Libertarianism)。他呼籲通過陶冶人們的

**144** 讀書: 評論與思考

近年來在日本興起的 公共哲學,是一種創 造新理論的學術運 動。這一系列「學問 的結構改革」,其矛 頭就是對準學術界缺 乏橫向聯繫、嚴重自 我封閉的現象,目的 就在於打破阻礙學術 發展的畸形專業體 制。它是以公共性這 一基本概念為基礎, 以建立靠各科學問協 同解決人類面臨的問 題的「後專業主義」為 目標。

公共精神來重建自由民主主義,且 把這樣的思想稱為公共哲學。在他 之後,公共哲學這個詞不太見用, 一直到了上世紀80年代,薩利文 (William Sullivan) 才使用該詞來批 判自由主義哲學過份重視個人權利 而忽視社會紐帶,並建議通過恢復 托克維爾 (Alexis de Tocqueville) 曾 經研究過的、以「地區」而非國家為 單位的團體的公共精神,來重鑄美 國國民的道德和社會紐帶。此外, 貝拉 (Robert Bellah) 與薩利文等人 一起撰寫了《心靈的習慣》(Habits of the Heart) 一書,在書中批判了以追 求個人利益的人的行為為研究對象 的各門社會科學,提倡重視「人的 自然本性」和「文化傳統」等、「作為 公共哲學的社會科學」。

除美國外,如阿倫特(Hannah Arendt) 和哈貝馬斯 (Jürgen Habermas) 這兩位德國思想家也提出了新 的公共性理論。在1958年出版的 《人的條件》(The Human Condition) 中,阿倫特取範於古希臘城邦政 治,將公共性定義為同時具備「獨 特性|和「共同性|的人們通過「語言 活動」而形成的向「萬人開示的世 界」。她批評現代社會因私有財產 制度及市場經濟的發達而喪失了這 種公共性,呼籲將其恢復。此外, 站在現代啟蒙主義立場上的哈貝 馬斯在於1961年發表的《公共領域 的結構轉換》(Strukturwandel der Offentlichkeit) 中,探討了近代歐洲 的公共性問題。他從十八世紀對抗 國家和宮廷的輿論中發現了當時公 共性的存在,勾勒出市民公共性對 抗國家公共性的模式。他還指出,

十九世紀以來,隨着國家行政機構 日益龐大和貨幣經濟系統的發展, 建立在上述公共性基礎上的輿論之 形成變得越來越困難。他在該書第 二版(1990年)中把輿論形成的場所 定義為「建立在自由意志基礎上, 作為非國家、非經濟性聯合體的市 民社會」。

近年來在日本興起的公共哲學,雖然受到上述思潮的影響,但 突破了上述思潮裏歐美中心主義的 偏頗和局限,是一種創造新理論的 學術運動。由東京大學出版會出版 的十卷本「公共哲學」就是基於這樣 的理念而編輯的。這套書由東京大 學現任校長佐佐木毅和將來世代綜 合研究所所長金泰昌共同主編,由 日本具有代表性的政治學家、社會 學家、思想史家和哲學家等擔任編 委,內容以多學科交叉為特色。

在第一卷《公與私的思想史》 中,以西歐、中國、伊斯蘭世界、 日本和印度為對象,主要由這些領 域的權威從比較思想史的角度,就 公私問題進行討論。第二卷《公與 私的社會科學》圍繞政治學、社會 學及經濟學各領域中的公私觀的異 同展開涉及多學科的討論。第三卷 《日本的公與私》,從歷史角度重新 審視日本公私觀念的原型及其變 遷,並就現代有關公共性的學説展 開詳賅的討論。第四卷《歐美的公 與私》以英、法、德、美等現代歐 美國家為對象,探討其以國家為中 心的公共性向以市民為中心的公共 性之轉變是如何完成的; 且重點計 論了向類似歐盟那樣的超國家公共 性組織轉換的可能性等問題。第五

卷《國家和個人和公共性》,在承認 二十世紀各國於民族統一性原則、 總動員體制、意識形態政治、全能 主義體制等方面有差異存在的前提 下,專家學者圍繞今後應該如何思 考國家和個人的關係展開議論。第 六卷《從經濟的角度看公私問題》的 主要內容,是由具有代表性的日本 經濟學家圍繞是否可以通過國家介 入和控制私人利益來實現公共善, 以及應該如何看待日本的經濟問題 等進行了討論。在第七卷《中間團 體開拓的公共性》中,以具有代表 性的日本社會學家為主的論著,圍 繞介於國家和個人之間的家庭、町 內會(町是日本城市中的街區,類 似於中國的巷、衚衕; 町內會則 是在町裏成立的地區居民自治組 織)、小區(community)、新的志願 者組織、非營利組織(NPO)、非政 府組織 (NGO) 等新舊中間團體在日 本能否開拓出新的公共性進行了探 討。第八卷《科學技術和公共性》, 主要由科學家、技術人員和制訂有 關政策的官員討論科學技術中的公 私問題,以及人類能否控制既給人 類帶來巨大好處、同時卻又有可能 導致人類滅亡的科學技術的問題。 在第九卷《地球環境與公共性》中, 則由各個領域的專家學者討論在單 個國家無法解決地球環境問題的今 天,如何重新建立環境倫理、生 命倫理和環境公共性。最後一卷 《二十一世紀公共哲學的地平》中, 來自不同領域的專家學者討論了綜 合性地思考哲學、政治、經濟和其他 社會現象的學問——公共哲學— 所關心的問題及問題的現狀。

「公共哲學」在討論問題時選擇 了綜合性、多學科的角度,超越了 歐美中心主義和政治哲學中心主義 等局限。但這只是個開端。在本系 列中未討論的問題,比如關於公共 知識份子、地方自治、領袖素質、 法律、城市、醫療、組織經營、教 育、文化、娛樂、宗教等等,將陸 續在由東京大學出版會出版的《公 共世界》系列中加以討論。此外, 東京大學出版會已開始陸續出版公 共哲學叢書單行本。我和政治哲學 家小林正彌教授把這一系列活動稱 之為「學問的結構改革」,其矛頭就 是對準以前丸山真男所批評過的學 術界缺乏橫向聯繫、嚴重自我封閉 的現象,目的就在於打破阻礙學術 發展的畸形專業體制。它是以公共 性這一基本概念為基礎,以建立起 靠各科學問協同解決人類面臨的各 種問題的「後專業主義 | 為目標的一 種運動。

公共哲學的活動並沒有局限在 日本國內。將來世代綜合研究所和 京都論壇至今已在世界各地的學 府和機構召開過國際學術會議。 自前年9月以來,在京都舉行了三 次名為「國際 · 區域公共哲學京都 會議」的國際會議,就「民主主義」 和「國際資本主義」等議題進行了 討論。去年12月,東京大學主辦了 名為「東亞公共知識的創造——過 去、現在、未來」的國際研討會。 進入二十一世紀後,不穩定的全球 化正不斷深入。正是在這樣的形勢 之下,東京大學邀請了中、韓、 美、澳具有代表性的學者,一起來 總結二十世紀的教訓,探討東亞地 十九世紀中葉以後, 中、韓、日知識份子 殫精竭慮輸入歐洲思 想,但卻並未促進當 時的相互交流。福澤 諭吉的文明論既呼籲 日本人成為現代國 民,又把當時西方列 強作為日本模仿的文 明模式,顯得自相矛 盾。日本雖也出現過 要與中國知識份子積 極交流的動向,但隨 着偽滿洲國的建立, 日本進一步推行帝國 主義政策,使得這種 交流失去實質意義。

**146** 讀書: 評論與思考

二次大戰後,中、 韓、日各自處於完全 不同的政治形勢。日 本的確實現了奇迹般 的經濟騰飛,但我們 不能忘記日本的騰飛 是由韓戰和越戰帶來 的特別需求所支撐的。 日本戰後的繁榮,可 以説是在不關心東亞 的情況下實現的。其 結果造成對戰爭的反 省不夠,乃至政治家 的狂言。這些都導致 東亞學者間的交流比 日本和歐洲各國之間

的要落後得多。

區應該發揮的獨特知識作用,並希望促進大家對共有歷史的認識,一同探討「當下的問題」,思考「未來的方向」,創造出在這樣的意義上的「公共知識」。

我們在討論東亞公共知識的問 題時,需考慮「殖民地主義」和「國 民國家之相剋|這些十九世紀中葉 以後的歷史狀況。的確,從那時開 始,中、韓、日知識份子殫精竭慮 輸入歐洲思想。中國的嚴復、梁啟 超,韓國的俞吉濬,日本的福澤諭 吉等人都在這項事業上留下了不朽 英名。然而,各國同時對西洋思想 的引進,卻並未促進當時的相互交 流。日本啟蒙思想家福澤諭吉呼籲 日本的每一個國民打破封建思想束 縛,培養獨立的精神,建設獨立的 國民國家。他曾經一度支持過韓國 的金玉均領導的開化運動; 可是在 該運動遭受挫折以後,卻提倡「脱 亞入歐」,晚年又傾向國權論,很 典型地顯現了當時日本知識份子的 局限性。福澤的文明論既呼籲日本 人成為現代國民,又把當時西方列 強作為日本模仿的文明模式,顯得 自相矛盾。辛亥革命後,日本雖也 出現過要跟中國知識份子積極進行 交流的動向,但隨着偽滿洲國的建 立,日本進一步推行帝國主義政 策,使得那樣的交流失去實質意 義。此外,日本1910年吞併了韓 國,傲慢地犯下了殖民統治的錯 誤。

二次大戰以日本戰敗而告終。 戰後,中、韓、日各自處於完全不 同的政治形勢之下。具體地說,經 歷了巨變後的中國,1949年成立了

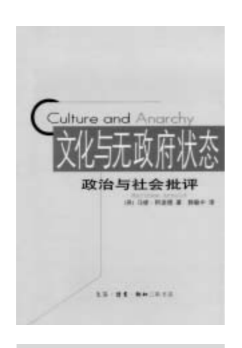
中華人民共和國。其後又度過了文 革等艱難時期,一直到現在實行改 革開放政策。朝鮮半島在擺脱日本 的殖民統治之後,爆發了內戰。戰 爭導致的民族分離狀態一直持續到 現在。而日本則在美國的保護下, 實現了經濟繁榮和一國和平主義。 就日本而言,戰後國民力爭趕超歐 美,這可以說是全體國民的共同目 標。日本的確實現了奇迹般的經濟 騰飛,但我們不能忘記日本繁榮背 後別國的悲慘歷史——日本的騰飛 是由韓戰和越戰帶來的特別需求所 支撐的。日本戰後的繁榮,可以説 是在不關心東亞的情況下實現的。 其結果造成對戰爭的反省不夠,不 時可以聽到日本人有關歷史認識的 不負責任的言行、乃至政治家的狂 言。這些都阻礙了日本跟中、韓發 展友好關係,導致東亞學者間的交 流比日本和歐洲各國之間的要落後 得多。

現在中、韓、日似乎都進口了 不少歐美的公共哲學。比如除了阿 倫特和哈貝馬斯之外,羅爾斯(John Rawls) 和泰勒 (Charles Taylor) 等人 的公共哲學在中、韓、日社會科學 家間已是耳熟能詳。然而,這些思 想家在歐美的環境下形成的公共哲 學對其他各國的現實究竟有多大效 果?還有,跟他們的學説不同的東 亞式公共哲學是否可能?這些問題 依然等待我們去解答。特別是在當 今不穩定的全球化時代,不僅新自 由主義掛帥,而且在經濟學等社會 科學領域裏,美國的知識範式逐漸 開始支配東亞的大學,這些都是不 可忽視的問題。當然,並不是説民 族主義、民族中心主義的文化價值 觀可以取而代之。我們認為,為了 對抗美國的知識霸權,今後東亞的 知識份子應該在多樣化的區域性 (地域性和現場性)基礎上,一起來 討論如何創造跟我們的未來密切相 關、重視世代繼承的公共知識。通 過這樣的活動,對「九一一」事件 後變得日益顯著的、美國在國際 政治領域中的單邊主義,東亞公共 哲學應該是可以起到防波堤的作 用的。

王前 譯

## 盎格魯—撒克遜民族的精神傾向

● 程亞文



馬修·阿諾德 (Matthew Arnold) 著,韓敏中譯:《文化與無政府狀態——政治與社會批評》(北京:三聯書店,2002)。

阿諾德 (Matthew Arnold) 這位 十九世紀的英國文化論者,是當代 美國漢學家艾愷 (Guy Alitto) 筆下的 「現代化的反對者」,他的這本作於 一個半世紀前的《文化與無政府 狀態——政治與社會批評》,雖年 代已久,然而書中對十九世紀英國 社會發展所作的文化思考,汪洋自 恣,機鋒橫逸,至今讀來仍蕩人心 魄,餘味悠長。阿諾德是如何「反 現代化」的呢?這自然能引起讀者 的閱讀興趣,不過,這位文化論者 對當時英美文化中宗教精神的觀察 研究,卻更引起了我的關注。後者 無疑也有着強大的歷史穿透力,特 別是在「九一一」事件、阿富汗戰爭 與伊拉克戰爭先後發生的陰晦場景 下,他的一些論述,幾可視作「歷 史的先聲|,仍極富啟示性。

阿諾德這位美國漢學 家艾愷筆下的「現代 化的反對者」,他的 《文化與無政府狀態》 雖寫於一個半世紀之 前,但今天讀來仍蕩 人心魄。他對當時英 美文化中宗教精神的 觀察研究,有着強大 的歷史穿透力,特別 是在「九一一」事件、 阿富汗戰爭與伊拉克 戰爭先後發生的陰晦 場景下,他的一些論 述,可視作「歷史的先 聲」,仍極富啟示性。