## 書介與短評

## 學術良知高於啟蒙

## ● 張皖明



錢永祥:《縱慾與虛無之上——現代情境裏的政治倫理》(北京: 三聯書店,2002)。

《縱煞與虛無之上》的 作者特別強調「庸俗」 與「無聊」還是頗有警 示意義的:「人的尊 嚴,正是靠熱情與懷 疑的適當配合而支撐 起來的。尊嚴繫於擔 當,可是沒有懷疑與 熱情,豈有餘地發揮 坦蕩蕩的擔當?在這 個脈絡裏,庸俗與無 聊的心態特別需要提 防。庸俗者沒有懷 疑,所以無所擔當; 無聊者缺乏熱情,所 以不求擔當。」

「作為學術工作者,我不敢奢望自己的思考努力有所發明,不過我希望自己不要走上庸俗無聊的路子。」《縱慾與虛無之上》的作者特別強調「庸俗」與「無聊」還是頗有警示意義的:

人的尊嚴,正是靠熱情與懷疑的適當 配合而支撐起來的。尊嚴繫於擔當, 可是沒有懷疑與熱情,豈有餘地發揮 坦蕩蕩的擔當?在這個脈絡裏,庸俗 與無聊的心態特別需要提防。庸俗者 沒有懷疑,所以無所擔當;無聊者 缺乏熱情,所以不求擔當。庸俗者 以為意義與價值的問題業已解決,生 命不過是隨着主流逐波弄潮;無聊 者則根本不識意義與價值的追求包 含着徒勞的悲劇成分,以為生命本 身原是輕鬆幸福的盡興一場。

這也是我作為讀者對作者肅然起敬 的根本原因。畢竟,在人慾橫流的 市場上,在學術泡沫扶搖直上的今 天,在有術無學的「驕囂」(嚴復語) 時代,要想找到充滿人文關懷的思 想著作並不那麼容易。

作者對「縱慾」與「虛無」是這樣 理解的:

縱觀人類的一生,無論誰都在無一例外地尋求着生命的意義,而「學術」與「政治」則是這一尋求中最受矚目的兩大「工具」。如果説「意義」是

彼岸,那麼在世人眼裏「學術」與「政治」則是滑向終極的諾亞方舟。然而,世間的事情往往就是這樣令人尷尬。學術的「先知」和政治的「英雄」總是給人以虎頭蛇尾的結局。站在思想史的角度,我們從來都不缺乏指點江山、激揚文字的先知先覺,更不乏扮演着「內聖外王」和新「內聖外王」的救世主。然而,審視一下近代思想史上的聖哲和偉人,他們不是在破壞了舊有的「迷魅」後讓人重新走進全新的「幻覺」生活,就是在利用「武力」這一「魔鬼的力量」將人類以天堂的名義引向地獄。

事實上,在縱慾和虛無的兩 極世界裏,我們難以找到拒絕庸 俗、敢於擔當的自持者。或許, 這就是阿倫特 (Hannah Arendt) 在 《極權主義的起源》(The Origins of Totalitarianism) 中所説的思想史上 的兩種情形:「魯莽的樂觀」和「輕 率的絕望」。 啟蒙先驅的偉大,幾 乎被我們不分青紅皂白地稱頌了一 個世紀, 救亡圖存的英雄則被我們 毫無疑義地當作精神圖騰近一個世 紀。何以故?那是幾個世紀以來牽 引芸芸眾生走向現代性的偶像。曾 幾何時,有誰懷疑過這一追求不是 蠱惑或逃避?機會與責任在非此即 彼的偏執中永遠擺不平。意義的尋 求者,何以如此軟弱?作者精闢地 申述説:「縱慾者靠奢侈的希望而 生,不敢正視希望破滅的事實;虛 無者則放棄一切希望,不敢在廢墟 中有所堅持。」回眸彷彿就在昨天 的百年中國,我敢說,錢先生這個 學術概論是我目前所能閱讀到的最 鮮活的筆墨。 及此,當我解讀經典 又要面對現實時,站在思想史的視 角,筆者不禁想起巴枯寧 (Mikhail Bakunin) 那句充滿智能的警示:「歷

史的唯一用處是教我們不要再這樣了,我以為讀史的好處是在能預料又要這樣了。」(轉引自周作人: 〈代快郵〉,載《談虎集》〔上海:上海 書店,1987〕)

讀《縱慾與虛無之上》, 能從中 理出一條充滿悲情和憂患的線索。 這正如錢先生自己訴説的那樣: 「歷史的沉重與冷酷,畢竟比單純 鋪陳概念更能揭露真實。|正是歷 史的沉重和冷酷招惹了作者的憂患 和悲情。他期待揭露歷史的真實而 示諭世人,但他卻完全不依賴簡單 歷史事實的羅列。筆者發現,恰恰 是他那靜態的理論敍述,卻發揮着 比我們那些「勝於雄辯」的事實更為 堅挺的雄辯力量。它散發着比事實 本身更「事實」、也更適時的輿論威 力。老實説,達到這一境界者並不 多見。在大陸一再反對學術浮躁並 強調學術規範的當下,我們從錢先 生的著作中找到了一種學術的魅 力、底氣和借鑑。這也迫使我們進 一步追問:究竟甚麼是真正的學 術?甚麼才算真正的學術?

驕囂時代的學術總有這樣一種 共性:在故作高深的背後,其實就 是一種犬儒式的躲避。錢永祥以個 人自身的寫作實踐提供給我們一個 公共知識份子的精神投影。他主張 知識份子應該接受「差異」、「寬容 開放」以及「非權威的共識」,「總而 言之,知識份子一本公民本分,進 入公共領域發揮他們的説理本業與 文化素養,為公共論述提供亟需的 理知資源與説理典範,構成了公共 型知識份子。」躬身自問,我們的 問題意識有多少?我們的人文情懷 有幾分?我們知識份子特有的也是 應有的良知,是不是存在知識的銀 行裏吃利息去了?就在大陸知識份

閱讀此書能從中理出 一條充滿悲情和憂患 的線索。這正如作者 訴説的那樣:「歷史 的沉重與冷酷,畢竟 比單純鋪陳概念更能 揭露真實。」他期待 揭露歷史的真實而示 諭世人,但他卻完全 不依賴簡單歷史事實 的羅列。筆者發現, 恰恰是他那靜態的理 論敍述, 卻發揮着比 我們那些「勝於雄辯」 的事實更為堅挺的雄 辯力量。

**146** 讀書: 評論與思考

驕囂時代的學術總有 這樣一種共性:在故 作高深的背後,其實 就是一種犬儒式的躲 避。錢永祥以個人自 身的寫作實踐提供給 我們一個公共知識份 子的精神投影。他主 張知識份子應該接受 「差異」、「寬容開放」 以及「非權威的共 識」,「進入公共領域 發揮他們的説理本業 與文化素養,為公共 論述提供亟需的理知 資源與説理典範。」

子你爭我奪地為自己的話語體系尋 找依據的當下,還是旁觀者清,他 接着「公共型知識份子」的責任説: 「在漢語世界,公共型知識份子的 出現和成長,就還是一個亟待努力 促成的理想。這個理想,由於關係 到社會生活的公共化、民主化,重 要性並不亞於任何體制的改革、或 者民主的鞏固。」儘管錢先生沒有高 調的學術「規範」,也沒有嚴厲的批 評責問,可就在他表達促成公共型 知識份子的理想期望中,我們體味 到的是他遠離「概念鋪陳」的用意:

用黑白善惡的詞彙描述社會現象、 區別不同的立場,雖然是人情之常、 卻也是知識份子應該避免的廉價武 器。這不是說我們可以放棄道德觀 點,而是說在從事公共性的論述說 理之時,以普遍與平等為念的道德 要求,應該對於發自實質價值信仰 的道德裁判、發自道德優越感的譴 責和傲慢有着節制。前者以程序和 權利為形式,維持了公平與平等,後 者則注定會傷害公共領域的差異與 共識原則。道德優越感如果進一步 隨鬥爭的需要而蔓延, 僭稱自己為清 流、為社會良知所在,認為自己所支 持的立場屬於正義的一方,他人則 甘於沉淪、甘為鷹犬,自然就更有 借道德口實裹脅公共論述的危險。

順着「縱慾」與「虛無」的路徑固然可以順藤摸瓜,但更重要的還是要抓住作者言説的內在體系或言説脈絡。副題「現代情境裏的政治倫理」為我們的閱讀提供了路徑。原來,圍繞着「縱慾」和「虛無」兩個精神現象,作者從倫理道德的視角,力圖透視出現代性與價值實踐的關聯。這一學術命題已經是化解為作者的心理積澱與學術訴求的精神底

蘊。在看似零碎、孤立的一篇篇或 長或短的文章表像背後,其實貫穿 着這種精神底蘊的圓融。作者以其 學術積累,無論是圍繞平等、多 元、公共性等關鍵詞的論述,還是信 手拈來的議題,都盡顯萬變不離其 宗的學術氣脈。一以貫之的體系使 得作者的學術思想形散而神不散。 所謂「通則不隔」,其此之謂也。這 本以文匯形式出現的文集,並沒有 影響文本自身的一體化和系統性。

作者對現代性問題有這樣的認識:它不僅僅是一個學術、思想問題,更是一個倫理、政治問題。作者認為,脱離縱慾與虛無的氣味後,一個重要的精神指歸就是由平等的個人進行公共論述。他進一步指出:「現代性倫理,就是對於這樣一個批判性的烏托邦的認定。」

鑑於作者是從道德倫理的視角 看現代性,因此他的思考中總帶有 鮮明的羅爾斯 (John Rawls) 痕迹。 在自由主義的理念裏,自由與平等 是兩個重要的思想砝碼, 而且對何 者優先的不同倚重,會導引出哈耶 克 (Friedrich A. Hayek) 與羅爾斯的 分野。世紀末開始的自由主義和新 左派雙方面紅耳赤的論爭,其焦點 在哲學理念上則是自由與平等的砝 碼之間的錙銖必較。這不但在學術 界構成了一種前所未有的緊張,甚 至波及到政治意識形態、民間社會 各個角落——要公平還是要效率。 以致於一時間,大陸的語境一下子 彷彿置換到了西方。何種自由主 義?誰的自由主義?針對大陸學界 很是熱鬧了一陣子並且在自由與平 等之間的拉鋸戰,錢永祥先生從 「自由的價值何在」開始追問。假如 自由概念本身不能為多元的自由價 值提供孰主孰次的尺度,假如自由

本身不具備價值,那麼就要從「人的最高利益」出發看其保障的程度或達到的效益。在討論了「自由的價值」這一命題後,作者接着便將它落實到「抽象的平等原則」如何具體化。儘管社會有着不可迴避的遏制個人選擇機會的平等難題,平等作為自由主義的傳統以及人文關懷,確實不可或缺,也不可低估。這也是錢先生反對將自由與平等簡單孤立起來做「擇一而處」的根本緣故。

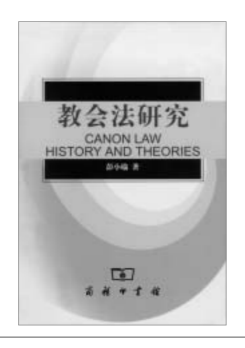
應該看到,除卻上面有針對性 的敍述外,錢著中關於思想史的諸 多分析看似與大陸學界的問題無 關,但透過現象都能看到我們的學 術影子。在這個意義上,我願意向 學界推薦這本人文關懷和學理細密 的論著。在學術咒語層出不窮、驕 囂之風日熾的今天,也許《縱慾與 虚無之上》不故作高深的意義尋求,已經向我們提供了一種直觀的 學術規範。這個學術規範的意義就 在於:我們人文或者說公共知識份 子為甚麼要從事學術?從事甚麼樣 的學術?怎樣從事學術?

最後,必須説明的是,儘管我 欣賞作者的「通」以及找到了自我透 視現代性的獨特視角,但這並不意 味着我完全同意其觀點。正如作者 預感到的那樣,我對其倚重羅爾斯 而疏遠哈耶克的自由主義傾向就多 少有點不理解。我想,像錢先生那 樣具有「平等的關懷與尊重」情結的 知識份子如果多來大陸,會不會有 新的倚重?或者説,透視視角會不 會有所轉換呢?

在自由主義的理念 裏,自由與平等是兩 個重要的思想砝碼, 對何者優先的不同倚 重會導引出哈耶克與 羅爾斯的分野。世紀 末開始的自由主義和 新左派的論爭,其焦 點在哲學理念上則是 自由與平等的砝碼之 間的錙銖必較。這種 學術界的緊張波及社 會各個角落——要公 平還是要效率,一時 間,大陸的語境彷彿 置換到了西方。

## 教會法與法律實證主義間的張力

● 秋 風



彭小瑜:《教會法研究》(北京: 商務印書館,2003)。

任何社會性治理——即對於人的治理——都離不開法律,宗教團體也不例外。不過,大多數宗教中的規範體系一直停留在發育初期,通常是有規則(戒律),而無司法化的執行機制,因而未能成為嚴密的法律體系。唯一的例外是基督教,在教會分裂之後,則是羅馬天主教。它形成了一套完整的教會